

أسم الكتــاب: معانى النحـو

الجــــن: الأول

أسهم الهوليف: الأستاذ الدكتور/ فاضل صالح السامرائي

القاهرة - درب الأتراك خلف الجامع الأزهر تليفون: ٥١٢٤٤٧٥

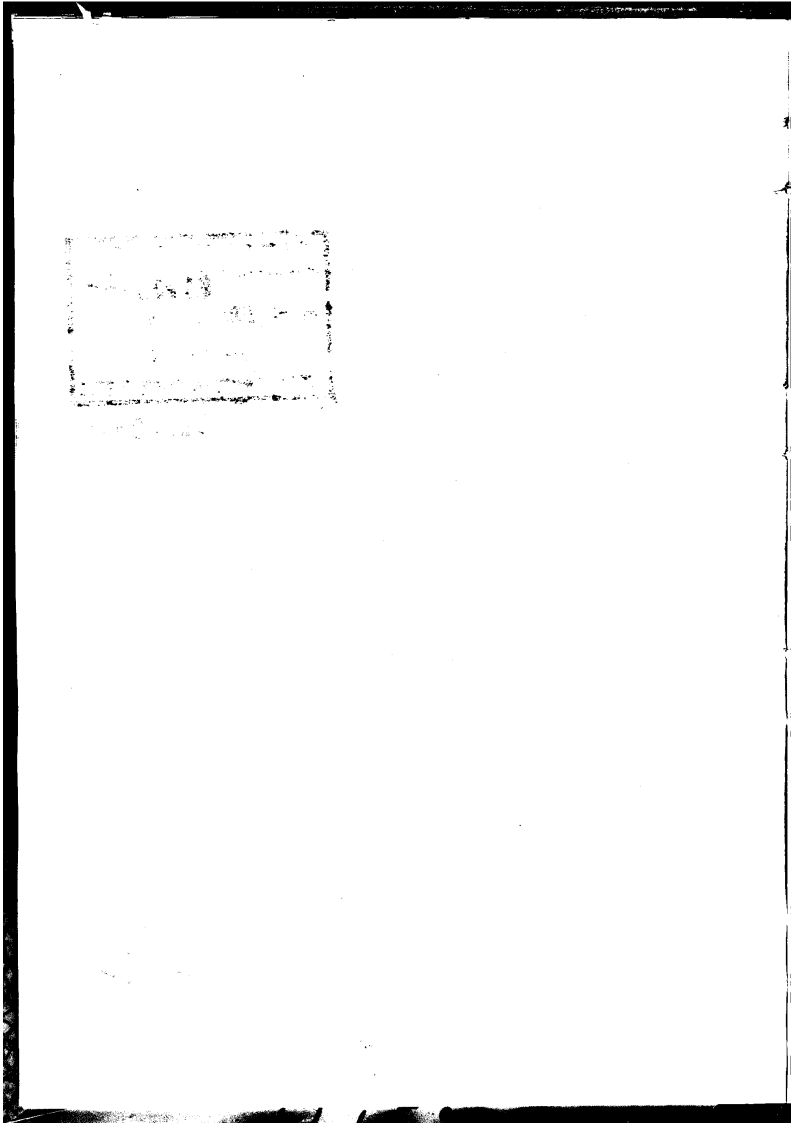
معر التسويع: مكتبة ألتسويد بغداد)

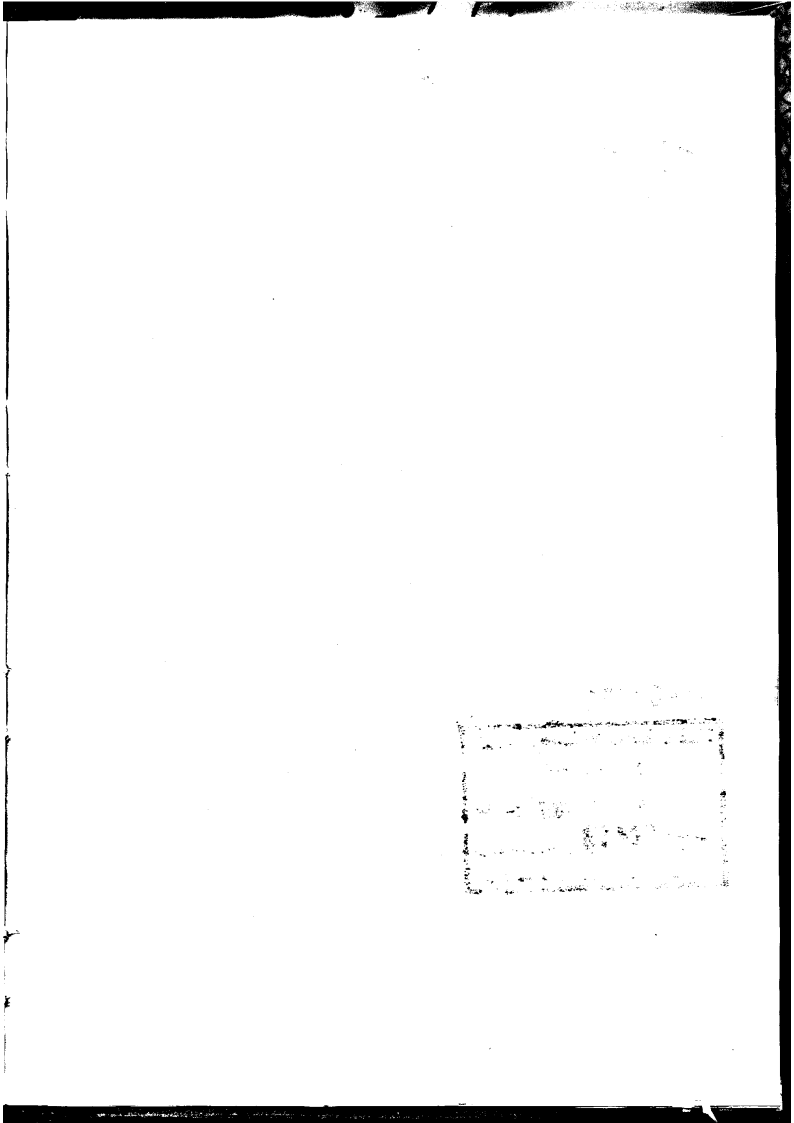
شارع المتنبى

ســــوبيل: ۲۹۸۱۳۱۶۸۹۰

3338- m

جميع حقوق الطبع محفوظت للمؤلف





# بِنَ إِنْهُ الْحَرَالُحِيْمِ

#### المقدمة

اللهم انفعني بما علمتني وزدني علماً.

وبعد:

فانه من المعلوم أن علم (النحو) يُعنى، أول ما يعنى، بالنظر في أواخر الكلم، وما يعتريها من إعراب وبناء، كما يعنى بأمور أخرى على جانب كبير من الأهمية، كالذكر، والحذف والتقديم، والتأخير، وتفسير بعض التعبيرات، غير أنه يولي العناية الأولى للاعراب.

وهناك موضوعات ومسائل نحوية كثيرة، لا تقل أهمية عن كل ما بحثه النحاة، بل قد تفوق كثيراً منها، لا تزال دون بحث، لم يتناولها العلماء بالدرس ولم يولوها النظر.

قد أبدو مغالياً في هذا الزعم، ولكن هذا الزعم حقيقة. اننا نعجز عن فهم كثير من التعبيرات النحوية، أو تفسيرها، ولا نستطيع التمييز بين معانيها، فمن ذلك على سبيل المثال:

ما الفرق في المعنى بين قولك: (لارجلَ -بالفتح- في الدار)، و(ما من رجل في الدار) مع أن كلتا العبارتين لنفي الجنس على سبيل الاستغراق؟

ما الفرق بين قوله تعالى: ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ﴾ [محمد: ١٩]، وقوله: ﴿ وَمَا مِنْ إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٦٢] لم نفى العبارة الاولى بــ (لا) والثانية بــ (ما)؟

ما الفرق في المعنى بين قولك (ليس محمد حاضراً) و(ما محمدٌ حاضراً) و(إنْ محمدٌ حاضراً) أقول ما الفرق في المعنى، وليس في الاعراب؟

ما الفرق بين قوله تعالى: ﴿ قُلُ لَسْتُ عَلَيْكُمْ بِوَكِيلٍ ﴾ [الأنعام: ٦٦] وقوله: ﴿ وَمَا أَنَاْ عَلَيْكُمْ بِوَكِيلٍ ﴾ [يونس: ١٠٨] لماذا نفى العبارة الاولى بليس، والثانية بـ (ما)؟ مَا الفَرق بين قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنَاْ إِلَّا نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ [الأحقاف: ٩]، وقوله: ﴿ إِنَّ أَنَاْ إِلَّا نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ [الشعراء: ١١٥] لماذا نفى العبارة الاولى بـ (ما) والثانية بـ (إنْ)؟

أهو لمجرد التغيير في التعبير، أم هو لمعنى مقصود؟

ما الفرق بين التعليل باللام، وكي؟ أهناك فرق في المعنى بين قولك (جثت لأستفيد) و(جئت كي أستفيد) أم هما بمعنى واحد؟

قال تعالى: ﴿ فَرَدَدْنَهُ إِلَىٰٓ أُمِّهِ كُنَّ نُقَرَّ عَيْنُهُ كَا وَلَا تَحْنَرَ وَلِتَعْلَمُ أَنَ وَعَدَ ٱللّهِ حَقُّ ﴾ [القصص: ١٣] فجاء بالتعليل الاول بكي (كي تقر) والثاني باللام (لتعلم) فلم كان ذاك؟ أهذا التغيير لمعنى مقصود أم هو لمجرد التغيير؟

ثم ما الفرق بين انواع التعليل المختلفة؟

هناك تعليل باللام مثل ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُغْنَلِفِينَ ۚ إِلَّا مَن رَجِمَ رَبُّكَ ۚ وَلِذَالِكَ خَلَقَهُمُّ ﴾ [هود: ١١٨-١١٩].

وتعليل بالباء مثل ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ [البقرة: ١٠].

وتعليل بمن مثل ﴿ وَلَا نَقْتُ لُوّاً أَوْلَنَدَكُم مِنْ إِمْلَنَقٍّ ﴾ [الأنعام: ١٥١].

وتعليل بفي مثل ﴿ لَسَتَكُمْ فِي مَا أَفَضَتُمْ فِيهِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [النور: ١٤].

وتعليل بعن كقوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱسْتِغْفَارُ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَّاعَن مَّوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيَّاهُ ﴾ [التوبة: ١١٤].

وتعليل بعلى كقوله تعالى: ﴿ وَلِتُكَبِّرُواْ اللَّهَ عَلَىٰ مَاهَدَىٰكُمْ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

فهل التعليل بهذه الأدوات المختلفة واحد؟

هل هناك فرق في المعنى بين (مع)، و«واو» المعية، في نحو قولك «جئت مع محمد» و«جئت ومحمداً»؟

ما الفرق في المعنى، بين "واو" رب ورب، في نحو قوله:

وليلٍ كأن الصبح في أخرياته حشاشة نصل ضم إفرنده غمد وقوله:

رب ليل كأنه الصبح في الحس ن وإن كان اسود الطيلسان ما الغرض من الإتيان بواو الحال في نحو قوله (جاء محمد وبيده حقيبة)؟ وما الفرق بين ذكرها وحذفها؟

ما الفرق في المعنى بين قولك، إنْ تسهر تتعب، إنْ تسهر تعبت، إنْ سهرت تعبت، إنْ سهرت تعبت، إنْ سهرت إن سهرت بنا سهرت تتعب إنْ سهرت فتتعب، إنْ سهرت فأنت تتعب، إنْ أنت سهرت؟

ما الفرق في المعنى بين قولك:

عندي سوار ذهبٍ - بالاضافة.

وعندي سوارٌ ذهباً.

وعندي سوارٌ ذهبٌ – بالاتباع.

وعندي سوار من ذهب.

وعندي سوار من الذهب؟

ما الفرق بين قولك (جئت إكراماً لك) و(جئت لإكرام لك)؟ إنّ النحاة يقولون: كلاهما جائز ونحن نقول: نعم كلاهما جائز، ولكن هل ثمة فرق بينهما في المعنى؟

وغير ذلك وغيره، مما لا يخص موضوعاً دون موضوع، بل هو يعم جميع الموضوعات النحوية بلا استثناء. فهناك في كل موضوع سؤالات أكثر مما ذكرت لا تزال بها حاجة الى الاجابة عنها.

ربما لا اكون مغالياً اذا قلت نحن لا نفهم اللغة كما ينبغي لأن اكثر دراستنا تتعلق بالعلاقات الظاهرة بين الكلمات اما المعنى فهو بعيد عن تناولنا وفهمنا. بل ربما لا اكون مغالياً اذا قلت اننا نجهل اكثر مما نعلم فيما نحسب اننا نعلم.

ومن هنا نحن محتاجون الى (فقه) للنحو يصل الى درجة الضرورة. صحيح ان قسماً من المسائل المتعلقة بالمعنى عرض لها علم النحو، وعلم البلاغة، لكن لا يزال كثير منها دون نظر. ومن ذلك على سبيل المثال، ما عرضته قبل قليل، فان اكثر هذه المسائل لم تبحث لا في كتب البلاغة، ولا في غيرها من كتب اللغة، في حدود ما أعلم.

قد تكون هناك شذرات، أو عبارات متناثرة وردت عرضاً في كتاب تفسير، أو في بحث اعجاز، أو في كتاب أدب، ولكن اكثر هذه المسائل بقيت بلا جواب.

ان دراسة النحو على أساس المعنى، علاوة على كونها ضرورة فوق كل ضرورة، تعطي هذا الموضوع نداوة وطراوة، وتكسبه جدة وطرافة، بخلاف ما هو عليه الآن من جفاف وقسوة.

ان الدارس له على هذا النهج، يشعر بلذة عظيمة وهو ينظر في التعبيرات ودلالتها المعنوية، ويشعر باعتزاز، بانتسابه الى هذه اللغة الفنية، الثرية، الحافلة بالمعاني الدقيقة الجميلة، ثم هو بعد ذلك يحرص على هذه اللغة الدافقة بالحيوية، وهو وراء كل ذلك يحاول تطبيق هذه الأوجه في كلامه، ويشعر بمتعة في هذا التطبيق.

ان الجهل بالمعنى أدى الى ان تختفي، وتموت ظواهر لغوية كانت شائعة مستعملة ومن ذلك على سبيل المثال، ظاهرة «القطع» الجميلة الدلالة، والتي كانت شائعة شيوعاً كبيراً في الشعر، والنثر، في القرآن وغيره، وذلك نحو قولك «مررت بمحمد الكريمُ أو الكريمُ واكتفي بالاتباع، علماً بأن دلالة القطع، تختلف عن دلالة الاتباع، وان دلالة القطع الى الرفع، تحتلف عن دلالة القطع الى النصب.

إن الاوجه النحوية ليست مجرد استكثار من تعبيرات لا طائل تحتها، كما يتصور بعضهم، وإن جواز اكثر من وجه تعبيري ليس معناه أنّ هذه الأوجه ذات دلالة معنوية واحدة، وإنّ لك الحق أنْ تستعمل ايها تشاء كما تشاء وانما لكل وجه دلالته فاذا أردت معنى ما لزمك ان تستعمل التعبير الذي يؤذيه، ولا يمكن أنْ يؤدى تعبيران مختلفان معنى واحداً، إلا إذا كان ذلك لغة، نحو قولك "ما محمد حاضراً» و"ما محمد حاضراً» والمعنى. حاضراً» فالاولى لغة حجازية، والثانية تميمية، ولا يترتب على هذا اختلاف في المعنى. وفيما عدا ذلك لا بد أن يكون لكل تعبير معنى، اذ كل عدول من تعبير الى تعبير، لا بد أن يصحبه عدول من معنى الى معنى، فالأوجه التعبيرية المتعددة، إنّما هي صور لأوجه معنوية متعددة.

إنَّ هذا الكتاب محاولة في فقه النحو على النهج الذي أسلفته، انه محاولة للتمييز بين التراكيب المختلفة وشرح معنى كلّ تركيب.

فهو اذن يدور على المعنى أساساً وبناء. وموضوع المعنى موضوع جليل، وحسبك من جلالته أنَّ اللغة ما وجدت الاللافصاح عنه.

إن تأليف أي كتاب في النحو، أيسر من موضوع هذا الكتاب بكثير، وذلك لأنّ الاحكام النحوية مذكورة مبينة في كتب النحو لا تكلفك إلا استخراجها، وجمعها في كتاب واحد على حسب الخطة التي تريدها.

وأما هذا الموضوع فليس الأمر فيه أمر جمع أحكام نحوية، ولا ذكر قواعد مبينة، وإنما هو تفسير للجملة العربية، وتبيين لمعاني التراكيب المختلفة، مما لا تجد أغلبه في كتب النحو، وقد تفزع الى كتب البلاغة والتفسير وغيرها من المظان، فلا تجد شيناً مما تريد.

فلا بد من أن تضطلع بهذه المهمة أنت بنفسك تنظر في النصوص، وتدقق في الصور التعبيرية المختلفة، لاستنباط المعاني للتعبيرات المختلفة، لقد أمضيت في هذا البحث أكثر من عشرة أعوام، وكان شغلى الشاغل في الليل والنهار أتأمل النصوص،

وأديم النظر فيها، وأوازن بينها، وأدقق فيما تحتمله من معان، وكان القرآن الكريم هو المصدر الأول لهذا البحث، أفهرس آياته بحسب الموضوعات، وانظر في الفروق التعبيرية، وفي السياق الذي ورد فيه كل تعبير، اضافة إلى المظان الأخرى من كتب النحو، والبلاغة، والغة، والتفسير، وعلوم القرآن وغيرها.

وأنا لا أدّعي، أنّي وصلت إلى أمور نهائية في كل ما بحثت، وإنّما هي -كما ذكرت-محاولة للسير في هذا الطريق فإنْ أكن قد أصبت فمن الله، وإن أكن قد أخطأت، فمن النفس والشيطان، وأرجو ألا أُحرم أجر المجتهدين في الحالتين. نسأل الله أنْ يلهمنا الرشد ويجنّبنا الزلل، ويهدينا الى الخير كله، ويعصمنا من الشر كله، إنه سميع مجيب.

فاضل السامراتي

#### الجملة العربية

#### عناصر الجملة العربية:

تتألف الجملة العربية من عناصر وأبرز هذه العناصر هي:

١ - المفردة: ونعني بها الكلمة مثل أسد، سيف، شجرة.

٢- البناء الصرفي: (الصيغة) كأسماء الفاعلين، والمفعولين، والمبالغة، واختلاف الجموع للاسم الواحد، وغير ذلك مثل طاعن، ومطعان، وطعان، وحمِق وأحمق، وسائد وسيد، وسنبلات وسنابل، وأشهر وشهور ونحو ذلك.

وكل صيغة -في الغالب- لها دلالة تختلف عن أختها قليلاً، أو كثيراً، وكما أنهم قالوا: «زيادة المباني دليل على المعاني» نرى أنّ «اختلاف المباني دليل على الحتلاف المعانى».

## ٣- التأليف بنوعيه:

أ- التأليف الجزئي: نحو رغب إلى، رغب في، رغب عن. فرغب اليه بمعنى تضرّع إليه وابتهل، ورغب فيه أراده واستحبّه، ورغب عنه عزف ومال عنه.

ب- التأليف التام: كالتقديم، والتأخير، والذكر، والحذف، والتوكيد، وعدمه،
 وما إلى ذلك نحو: زيد قائم وقائم زيد والقائم زيد وإنّ زيداً قائم وما الى ذلك.

3- النغمة الصوتية: وهي ذات دلالة على معنى، فالجملة الواحدة قد يختلف معناها باختلاف النغمة كأن تقول: «زيد عنده مال» وتشد صوتك على «مال» وتفخم الصوت فيه فيكون المعنى، أنه ذو مال كثير أو متعدد ونحو ذلك. وتقول: «عنده مال» وترقق الصوت وتكسره فيكون معناها أنه ذو مال قليل، لا يعتد به ونحو ذلك. قال أبو الفتح عثمان بن جني: «وذلك انك تحس في كلام القائل لذلك التطويح، والتطريح، والتفريح، والتغيم، والتعظيم، ما يقوم مقام قوله (طويل) أو نحو ذلك. وأنت تحس هذا من نفسك إذا تأملته وذلك أن تكون في مدح إنسان والثناء عليه فتقول: كان والله رجلاً،

فتزيد في قوة اللفظ بـ «الله» هذه الكلمة، وتتمكن في تمطيط اللام، وإطالة الصوت بها وعليها، أي رجلًا فاضلًا، أو شجاعاً أو كريماً ونحو ذلك.

وكذلك تقول: سألناه فوجدناه إنساناً، وتمكن الصوت بـ «انسان» وتفخمه فتستغني بذلك عن وصفه بقوله: انساناً سمحاً، أو جواداً ونحو ذلك. وكذلك إن ذممته ووصفته بالضيق قلت: سألناه وكان انساناً! وتزوي وجهك وتقطبه فيغني ذلك عن قولك: انساناً لئيماً، أو لحزاً، أو مبخلاً أو نحو ذلك»(١).

"وقد برهنت التجارب الحديثة على أنّ الإنسان حين ينطق بلغته، لا يتبع درجة صوتية واحدة في النطق بجميع الأصوات. ومن اللغات ما يجعل لاختلاف درجة الصوت أهمية كبيرة، إذ تختلف فيها معاني الكلمات تبعاً لاختلاف درجة الصوت حين النطق بها. ومن أشهر هذه اللغات اللغة الصينية إذ قد تؤدي فيها الكلمة الواحدة عدة معان، ويتوقف كل معنى من هذه المعاني على درجة الصوت حين النطق بالكلمة. ففي اللغة الصينية كلمة (فان) مثلاً تؤدي ستة معان لا علاقة بينها هي (نوم، يحرق، شجاع، واجب، نعم، مسحوق) وليس هناك من فرق سوى النغمة الموسيقية في كل حالة»(٢).

0- التطور التاريخي للدلالة: فدلالات التعبير الواحد قد تتغير والمعاني قد تتحول وربما كان من الصعوبة معرفة الأصل للدلالة وذلك نحو قولهم «رفع عقيرته» بمعنى صاح، اذ ليس هناك من علاقة لغوية بين «رفع عقيرته» و«صاح» «فلو ذهبت تشتق هذا بأن تجمع معنى الصوت وبين معنى «ع ق ر» لبعد عنك وتعسفت. وأصله أنّ رجلاً قطعت احدى رجليه فرفعها ووضعها على الأخرى ثم صرخ بأرفع صوته فقال الناس: رفع عقيرته»(۳).

وكقولهم «لله دره» للدلالة على التعجب فنحن حين نقول: «لله دره كاتباً أو شاعراً» لا نريد المعنى المعجمي لهذه العبارة، بل ربما لم نفهم المعنى الأصلي لها. وقد اختلف

<sup>(</sup>۱) «الخصائص» (۳/ ۳۷۰-۳۷۱).

<sup>(</sup>٢) «الأصوات اللغوية» لابراهيم انيس (١٠٣).

<sup>(</sup>٣) «الخصائص» (١/ ٦٦).

معانى النحو

اللغويون في أصل هذا التعبير وأشهر ما ذكر فيه، إنّ الدر هو اللبن، فمعنى قولهم «لله دره» إنّ الله سقاه لبناً خاصاً. «أي ما أعجب هذا اللبن الذي نزل به مثل هذا الولد الكامل في هذ الصفة»(١).

بل ربما تكلم الناس بكلام لا يفهمون معناه ولا الفاظه وانما تعارفوا عليه، أو نقل من لغة أخرى، واختفى المعنى الدلالي واللغوي للأصل، فنحن في العراق نستعمل مثلاً «قزل قرط» في التوبيخ، والغضب، والدعاء على المخاطب، ولكن الناس لا يفهمون القصد الحقيقي من هذا التعبير ولا معناه، وقد استفسرت من كثير من الناس عن معنى هذا التعبير الدارج فلم يعرفه منهم أحد (٢).

ومن ذلك قولهم في الاستحسان وتحبيذ الامر «عَلُوا» الذي فيه معنى التمني، ولكن الأصل لهذا التعبير قد فقد، وأظن ان أصله «ألا يا حبذا» فاقتصر على «ألا يا» تخفيفاً، ثم ابدلت العامة الهمزة عيناً، كقولهم «القرعان» في «القرآن» ثم قلبت «يا» الى «وا» فتغير التعبير الى ما ترى، ومثل هذا التغيير كثير في اللغة.

ونحو ذلك قولهم «حيّ الله» بمعنى «اياً كان». تقول لصاحبك: ماذا تأخذ أهذا أم ذلك؟ فيجيبك «حيّ الله» أي: «أيّاً كان». وبقيت مدة أفكر في أصل هذا التعبير وعلاقته بهذا المعنى، الى أن استقر رأبي على انّ اصله «أيّاً كان» ثم «ايّ اللي كان» ومعنى «اللي» (الذي) عند العامة وأحياناً نقول: «هيّ اللي كان» بابدال الهمزة هاء ثم حذفت «كان» اختصاراً، وابدلت الهمزة باء لتقاربهما، فكلتاهما من أحرف الحلق فصارت: حيّ اللي ثم حيّ الله

7- الاعراب: وهو أبرز ظاهرة، أو من أبرز الظواهر في العربية، ومن أهم عناصر الجملة فيها وسنفرد له بحثاً.

<sup>(</sup>۱) «التصريح» (۱/ ٣٩٧).

<sup>(</sup>٢) ذكر أحد الفضلاء ان هذا التعبير دخل العامية العراقية من التركية وهو مركب من كلمتين:

١- قيزيل وهي لفظة تركية ومعناها مرض الحمي القرمزية.

٢- كُورت وهي لفظة ايطالية الأصل دخلت اللغة التركية ومن معانيها القرين. فكأن الانسان يدعو
 على مخاطبه بأن تلازمه الحمى القرمزية.

#### تأليف الجملة العربية:

الجملة العربية -كما يرى النحاة- تتألف من ركنين أساسيين، هما المسند، والمسند إليه. فالمسند إليه هو المتحدث عنه ولا يكون إلا اسماً، والمسند هو المتحدث به ويكون فعلاً أو اسماً، وهذان الركنان هما عمدة الكلام وما عداهما فضلة أو قيد.

وليس المقصود بالفضلة عند النحاة انها يجوز الاستغناء عنها من حيث المعنى، كما انه ليس المقصود بها انها يجوز حذفها متى شئنا. فانّ الفضلة قد يتوقف عليها معنى الكلام وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِرِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٦] فانه لا يمكن الاستغناء عن قوله «لاعبين»، وكقوله تعالى ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ﴾ [الإسراء: ٣٧] فانه لا يستغنى عن قوله «مرحاً».

والحذف لا يكون في العمدة، ولا في الفضلة إلا بالقرائن، فان العمدة تحذف جوازاً ووجوباً كالفضلة، وذلك كحذف كل من المبتدأ والخبر جوازاً، ووجوباً، وحذف عامل المفعول المطلق جوازاً ووجوباً وحذف عامل الاغراء والتحذير جوازاً ووجوباً. وهذه كلها عمد. ويحذف المفعول به والحال وغيرهما من الفضلات. فليس معنى الفضلة اذن إمكان الاستغناء عنها متى شئنا وانما المقصود بـ (الفضلة) انه يمكن أن يتألف كلام بدونها، إذ كل كلام لا بد أن يكون فيه عمدة مذكورة او مقدرة بخلاف الفضلة فانه يمكن ان يتألف .

وقد تخرج بعض التعبيرات على طريقة التأليف هذه ولكن النحاة يتأوَّلون ذلك، كالنداء نحو «يا رجل» فانهم أوّلوه بـ «ادعو رجلًا» على ما بين التعبيرين من تباين. وكالتعجب نحو «ما أعذب الماء» فانهم أوّلوه بـ «شيء جعل الماء عذباً».

ولا داعي لأنْ تخرّج كل التعبيرات الواردة في اللغة على هذا النمط من التأليف، بل ينبغي الاعتراف بأن بعض التعبيرات تكون على غير هذا النمط، وإنْ كان الاصل في تأليف الجملة العربية ان يكون على النمط الذي ذكروه.

وقد ذهب الخليل وسيبويه الى انه لا خبر لـ (ألا) التي تفيد التمني نحو قولهم «ألاماءَ ماءً بارداً» «انظر الكتاب ١/٣٥٩، الاشموني ٢/١٥، الهمع ١/٧٤٧»، وذهب الأخفش

معاني النحو والكوفيون الى انه لا خبر لنحو قولنا (الانسان وعمله- أنظر الاشموني ٢١٧/١).

ومعنى ذلك إنّ بعض التعبيرات يتألف من اسم وحرف، وبعضها يتألف من اسم ومعطوف. وهذا خروج على الطريقة العامة التي يقول بها النحاة.

## صورة تأليف الجملة:

يظهر تأليف الجملة العربية بصورتين تبعاً للمسند: فعل مع اسم، واسم مع اسم. وبالتعبير الاصطلاحي فعل وفاعل أو نائبه، ومبتدأ وخبر نحو «أقبل سعيد» و«سعيد مقبل» وكل التعبيرات الاخرى إنما هي صور أخرى لهذين الاصلين.

والصورة الأساسية للجمل التي مسندها فعل، أن يتقدم الفعل على المسند اليه كما في جملة «أقبل سعيد» ولا يتقدم الفاعل(١)على الفعل أو بتعبير أدق: لا يتقدم المسند اليه على الفعل إلاّ لغرض يقتضيه المقام.

والصورة الأساسية للجمل التي مسندها اسم، أَنْ يتقدم المسند إليه على المسند، أو بتعبير آخر؛ ان يتقدم المبتدأ على الخبر، ولا يقدم الخبر إلاّ لسبب يقتضيه المقام، أو طبيعة الكلام.

والفرق بين هاتين الصورتين -أعني الجملة التي مسندها فعل والجملة التي مسندها اسم - أنّ الجملة التي مسندها فعل إنّما تدل على الحدوث تقدم الفعل أو تأخر، والجملة التي مسندها اسم تدل على الثبوت. تقول مثلاً: يجتهدُ زيدٌ وزيدٌ مجتهدٌ، ويحفظُ زيدٌ وزيدٌ حافظٌ، ويطلعُ سعيدٌ وسعيدٌ متعلمٌ، ويجود مصعبٌ ومصعبٌ جوادٌ ونحو ذلك. فأنت ترى في هذه الأمثلة جميعها ان الفعل يدلّ على التجدد والحدوث، والاسم يدلّ على الثبوت. تقول لصديقك: أتظن أنك تنجح في هذا العام؟ فيقول لك (أنا ناجح) أي لوثوقه بنفسه ادعى أنّ الأمر منته وثابت، ولو لم يكن هذا الامر قد تم فعلاً. فالفعل يدل على التجدد والحدوث، والاسم يدل على الثبوت. فاذا أردت الدلالة على الحدوث جثت بجملة مسندها فعل تقدم الفعل أو تأخر. واذا أردت الدلالة

<sup>(</sup>١٠) نقول هذا تجوزاً وإلاَّ فهو مبتدأ عند الجمهور.

على الثبوت جنت بجملة مسندها اسم. فالجملتان يجتهد سعيد وسعيد يجتهد كلتاهما تدلان على الحدوث (١) وانما قدم المسند اليه لغرض من أغراض التقديم.

ثم إن الأصل أن يتقدم الفعل على المسند إليه -كما ذكرنا- فإذا جاء الفعل متقدماً لم يسأل عن سبب تقدمه، لأنه هو الصورة الأساسية، فإن تقدم المسند إليه سألنا عن سبب تقدمه.

وإذا جاء المسند إليه في الجملة التي مسندها اسم متقدماً، لم نسأل عن سبب تقدمه لأنه هو الصورة الأساسية لهذا التعبير، فإن تقدم المسند سألنا عن سبب تقدمه، فالتأليف الطبيعي للجملة العربية هو نحو هذا.

يقبل سعيد.

سعيد مقبل.

فإنَّ تقدّم «سعيد» في الجملة الأولى، أو تقدم «مقبل» في الجملة الثانية نظرنا في سبب ذلك.

وكلا التعبيرين بدرجة واحدة بالنسبة إلى المخاطب، فكلاهما إخبار أولي والمخاطب خالي الذهب عن الموضوع، ويسمى هذا الضرب من الخبر «الخبر الابتدائي» إلا أنّ الفرق بينهما -كما ذكرت- أنّ الفعل يدل على الحدوث، والاسم يدل على الثبوت.

#### دلالة الجملة العربية

ينظر إلى دلالة الجملة العربية من جهتين:

١ – الدلالة القطعية والاحتمالية.

٢- الدلالة الظاهرة والباطنة.

وسننظرَ في هذين النوعين.

<sup>(</sup>١) انظر حاشية يس على التصريح (١/ ١٧٣)، حاشية الصبان (١/ ٢١٠).

#### ١ - الدلالة القطعية والاحتمالية:

المدقق في الجملة العربية ودلالتها على المعنى يرى أنها على ضربين:

أ- تعبير نصّي أو قطعي أي يدل على معنى واحد.

ب- تعبير احتمالي أي يحتمل أكثر من معنى.

وهذا خط واضح في طبيعة دلالة الجملة العربية يبرز للمستقري بصورة جلية، فمن ذلك على سبيل المثال أنك تقول: (اشتريت قدح ماء) بالاضافة و(اشتريت قدحاً مامً) فالجملة الأولى تعبير احتمالي، لأنها تحتمل أنك اشتريت ماء مقدار قدح، وتحتمل انك اشتريت القدح أي الإناء. أمّا الجملة الثانية فدلالتها قطعية لأنها لا تحتمل إلا انك اشتريت ماء مقدار قدح. جاء في (شرح الأشموني):

«النصب في نحو ذنوب ماءً، وحب عسلاً، أولى من الجر، لأن النصب يدل على أنّ المتكلم أراد أن عنده ما يملأ الوعاء المذكور من الجنس المذكور، وأما الجر فيحتمل أن يكون مراده ذلك وأن يكون مراده بيان ان عنده الوعاء الصالح لذلك»(١).

وتقول: (الذي يدخل الدار له جائزة) و(الذي يدخل الدار فله جائزة) فالجملة الاولى ذات دلالة احتمالية، لأنها تحتمل انك تعني بد (الذي يدخل الدار) شخصاً معروفاً وان الجائزة ليست مترتبة على دخول الدار بل هو مستحقها قبل ذلك، كما تحتمل أن يكون الاسم الموصول هنا مشبها بالشرط، فالجائزة مترتبة على دخول الدار فكل من يدخلها يستحق الجائزة. وأما الجملة الثانية فذات دلالة قطعية لأنها لا تعني إلا المعنى الثاني أي فيها معنى الشرط والجزاء وهذه الفاء واقعة في جواب «الذي» كما تقع في جواب الشرط أي أنّ الجائزة مترتبة على دخول الدار (٢).

وتقول: «اعبد ربّك خوفاً وطمعاً» و«اعبد ربّك خائفاً وطامعاً» فالمنصوب في الجملة الاولى يحتمل الحالية، والمفعول لأجله، والمفعولية المطلقة، وفي الجملة الثانية حال ليس غير.

<sup>(</sup>١) «شرح الأشموني» (١/١٩٧).

<sup>(</sup>٢) أنظر «شرح الرضي على الكافية» (١٠٩/١).

وتقول: (أنا ضاربُ زيد) بالاضافة، و(أنا ضارب زيداً)، فالتعبير الأول يحتمل المضيّ والحال، والاستقبال، فهو تعبير احتمالي، في حين أنّ الجملة الثانية هي نص في أنها بمعنى الحال، أو الاستقبال، لأنّ اسم الفاعل المضاف، يحتمل المضي كقوله تعالى: ﴿ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [الأنعام: ١٤]، ويحتمل الاستمرار، كقوله تعالى: ﴿ فَالِنُ ٱللَّهُ فَالِقُ ٱلْمِصَاحِ ﴾ [الأنعام: ٩٥-٩٦] والحال، كقولك (انا ضارب سعيد الآن) والاستقبال، كقوله تعالى: ﴿ رَبّنا إِنّك جَمَامِعُ ٱلنّاسِ لِيَوْمِ لَارَيْبَ فِيمِّ ﴾ [آل عمران: ٩].

أما الذي ينصب مفعولاً به، فلا يدل إلاّ على الحال او الاستقبال(١٠).

وتقول (لا رجلَ في الدار) و(لا رجلٌ في الدار)، فالأولى نص في نفي الجنس، أمّا الثانية فتحتمل نفي الجنس ونفي الوحدة (٢٠).

وتقول: (ما جاءني رجلٌ) و(ما جاءني من رجل) فالاولى تحتمل نفي الجنس ونفي الوحدة، أي ما جاءني رجلٌ واحدٌ بل أكثر، والثانية لا تحتمل إلاّ نفي الجنس<sup>(٣)</sup>.

وتقول: (كرم زيدٌ ضيفاً) و(كرم ضيفُ زيدٍ) فالجملة الاولى تحتمل أنْ يكون المقصود الثناء على ضيف زيد بالكرم، كما تحتمل أنْ يكون زيدٌ كريماً حال كونه ضيفاً، أي زيد هو الموصوف بالكرم، أما الثانية، فلا تحتمل إلاّ أنْ يكون الثناء على ضيف زيد (شرح الرضي على الكافية) في (طاب زيد أبا) «يجوز أن تريد بـ (أباً) نفس زيد وأن تريد به أباه» (ه).

إلى غير ذلك من الأمثلة.

وهذا خط واضح في التعبير العربي.

 <sup>«</sup>الأشموني» (٢/ ٢٩٢) وما بعدها، «التصريح» (٢/ ٦٥-٦٦).

<sup>(</sup>۲) «الأشموني» (۲/۲)، «حاشية الصبان» (۱/ ۲۳۱–۲۳۷)، «الرضى على الكافية» (۱/ ۲۷۹).

<sup>(</sup>٣) «حاشية الصبان» (٢/٢١٢)، «التصريح» (٨/١)، «الرضى على الكافية» (١/٢٧٩).

<sup>(</sup>٤) انظر «مغنى اللبيب» (٢/ ٢٦٣).

<sup>(</sup>٥) «الرضى على الكافية» (١/ ٢٣٩).

### ٢- الدلالة الظاهرة والباطنة:

ونعني بالدلالة الظاهرة المعنى الذي يعطيه ظاهر اللفظ مثل سافر محمد ونام خالد ونحو قوله تعالى ﴿ وَأَحَلَّ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبُواَ ﴾ [البقرة: ٢٧٥].

وأما الدلالة الباطنة فهي الدلالة التي تؤدّىٰ عن طريق المجاز والكنايات والملاحن والاشارات، وما إلى ذلك، كقوله (رمتني بسهم ريشه الكحل) أي بنظرة من عين مكحولة وقوله (بعيدة مهوى القرط) أي طويلة العنق وقولهم (بنو فلان فلان يطؤهم الطريق) أي أهل الطريق جاء في (دلائل الإعجاز): «الكلام على ضربين:

ضربُ أنت تصل منه إلى الغرض بدلالة اللفظ وحده، وذلك إذا قصدت أنْ تخبر عن زيد مثلاً بالخروج على الحقيقة فقلت: خرج زيد، وبالانطلاق عن عمرو فقلت: عمرو منطلق وعلى هذا القياس.

وضرب آخر أنت لا تصل منه الى الغرض بدلالة اللفظ وحده، ولكن يدلك اللفظ على معناه الذي يقتضيه موضوعه في اللغة. ثم تجد لذلك المعنى دلالة ثانية تصل بها الى الغرض. ومدار هذا الأمر على الكناية والاستعارة والتمثيل أو لا ترى أنّك إذا قلت: هو كثير رماد القدر، أو قلت: طويل النجاد، أو قلت في المرأة: نؤوم الضحى، فانك في جميع ذلك لا تفيد غرضك الذي تعني من مجرد اللفظ، ولكنْ يدل اللفظ على معناه الذي يوجبه ظاهره، ثم يعقل السامع من ذلك المعنى، على سبيل الاستدلال، معنى ثانياً، هو غرضك كمعرفتك من كثير رماد القدر أنّه مضياف ومن طويل النجاد، أنّه طويل القامة . . . وكذا اذا قال: (رأيت أسدا) ودلّك الحال على إنّه لم يرد السبع علمت أنّه أراد التشبيه، إلا أنه بالغ فجعل الذي رآه، بحيث لا يتميز عن الأسد في شجاعته . . .

وإذ قد عرفت هذه الجملة، فههنا عبارة مختصرة، وهي أنْ تقول: المعنى ومعنى المعنى ومعنى المعنى بالمعنى المفهوم من ظاهر اللفظ، والذي تصل اليه بغير واسطة. وبمعنى المعنى أنْ تعقل من اللفظ معنى، ثم يفضي بك ذلك المعنى، إلى معنى، ثم يفضي بك ذلك المعنى، إلى معنى آخر كالذي فسرت لك»(١).

۱) «دلائل الاعجاز» (۲۰۲–۲۰۳).

#### ظاهرة الاعراب

وهو كما ذكرنا أبرز ظاهرة، أو من أبرز الظواهر في العربية. وقد ورثت العربية ظاهرة الاعراب من اللغة السامية الأم وقد كانت اللغات السامية القديمة كلها معربة (١).

وقال المستشرق الالماني نولدكه، إنّ النبط كانوا يستعملون الضّمة في حالة الرفع والفتحة في حالة الرفع والفتحة في حالة الجر<sup>(٢)</sup>.

«والنصوص في اللغة، الاكدية وتشمل اللغتين البابلية والآشورية، تدل على وجود الاعراب فيهما كاملاً.

وهذا قانون حمورابي (١٧٩٢-١٧٥٠ق.م) المدون باللغة البابلية القديمة، يوجد فيه الاعراب، كما هو في اللغة العربية الفصحى تماماً، فالفاعل مرفوع، والمفعول منصوب وعلامة الرفع الضمة، وعلامة النصب الفتحة، وعلامة الجر الكسرة، تماماً كما في العربية...

ولا يقتصر الأمر على ذلك بل، إنّ المثنى، والجمع، المذكّر، يماثلان في الاعراب المثنى والجمع في العربية. فيرفع المثنى بالألف، وينصب ويجر بالياء...أما الجمع المذكر فانّه يرفع بالواو وينصب ويجر بالياء»(٣).

ومعنى الاعراب لغة، الإبانة عما في النفس، وهو مصدر الفعل (أعرب) ومعنى أعرب أبانَ يقال: أعرب الرجل عن حاجته، أي أبان عنها. جاء في (أسرار العربية): «أما الإعراب ففيه ثلاثة أوجه: احدها ان يكون سمي بذلك لأنه يبين المعاني مأخوذ من قولهم: أعرب الرجل عن حجته إذا بينها ومنه قوله ﷺ: «الثيب تعرب عن نفسها» أي تبين وتوضح. . . فلمّا كان الأعراب يبين المعاني سمي إعراباً.

والوجه الثاني أنْ يكون سمي إعراباً لأنّه تغيّر يلحق أواخر الكلم من قولهم:

<sup>(</sup>١) العربية ليو هان فك ٣٣، التطور النحوي برجشتراسر ٧٥.

<sup>(</sup>٢) انظر اللغات السامية لنولدكه ٧٣.

<sup>(</sup>٣) قضية الاعراب في العربية بين ايدي الدارسين مقال للدكتور رمضان عبد التواب في مجلة المجلة العدد ١١٤ يونيو ١٩٦٦ ص١٠٥ وانظر الدراسات النحوية واللغوية عند الزمخشري ٣٣٧–٣٣٩.

«عربت معدة الفصيل» إذا تغيرت.

فان قيل: العرب في قولهم: عربت معدة الفصيل معناه الفساد وكيف يكون الإعراب مأخوذاً منه؟

قيل: معنى قولك: أعربت الكلام أي أزلت عربه، وهو فساده، وصار هذا كقولك: أعجمت الكتاب، إذا أزلت عجمته، وأشكيت الرجل، إذا أزلت شكايته. . . وهذه الهمزة تسمى همزة السلب.

وجاء في (شرح شذور الذهب): «للاعراب معنيان لغوي واصطلاحي. فمعناه اللغوي الإبانة يقال: أعرب الرجل عما في نفسه اذا أبان عنه وفي الحديث «البكر تستأمر واذنها صماتها والأيم تعرب عن نفسها» أي تبيّن رضاها بصريح النطق»(٢).

وجاء في (الايضاح في علل النحو): «الإعراب أصله البيان يقال أعرب الرجل عن حاجته إذا أبان عنها، ورجل معرب أي مبين عن نفسه ومنه الحديث «الثيب تعرب عن نفسها. . . » هذا أصله، ثم إنّ النحويين لما رأوا في أواخر الأسماء والأفعال حركات تدل على المعانى وتبين عنها سموها إعراباً أي بياناً وكأن البيان بها يكون . . .

والإعراب الحركات عن معاني اللغة. وليس كل حركة إعراباً، كما إنّه ليس كل الكلام معرباً» (٣).

وهذا المعنى اللغوي للاعراب هو الأصل لمعنى الاعراب في النحو. فالاعراب «هو الإبانة عن المعاني بالألفاظ، ألا ترى أنّك إذا سمعت أكرم سعيدٌ أباه، وشكر سعيداً أبوه علمت برفع أحدهما، ونصب الآخر الفاعل، من المفعول، ولو كان الكلام شرجاً واحداً

<sup>(</sup>۱) «أسرار العربية» (۱۸–۱۹).

<sup>(</sup>٢) قشرح شذور الذهب لابن هشام، (٣٣).

<sup>(</sup>٣) «الايضاح» (٩١) «وانظر كتاب الجمل للزجاجي» (٢٦١)، «الخصائص» (١/ ٣٥-٣٦)، «الرضي على الكافية» (١/ ٢٤-٤٥)، همع الهوامع» (١/ ١٣)، «شرح الاشموني» (١/ ٤٧).

لاستبهم أحدهما من صاحبه"(١).

«وإنّما أُتي به للفرق بين المعاني، وإذا أخبرت عن الاسم بمعنى من المعاني المفيدة احتيج إلى الإعراب، ليدل على ذلك المعنى (٢٠).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «الإعراب ما اختلف آخره... ليدل على المعاني المعتورة عليه» بيان لعلة وضع الاعراب في الأسماء»(٣).

قال الزجاجي في (الايضاح): «فان قال قائل: قد ذكرت أنّ الإعراب داخل عقب الكلام فما الذي دعا إليه واحتيج إليه من أجله؟

فالجواب أنْ يقال: إنّ الأسماء لما كانت تعتورها المعاني، وتكون فاعلة، ومفعولة ومضافة، ومضافة اليها، ولم يكن في صورها وأبنيتها أدلة على هذه المعاني، بل كانت مشتركة، جعلت حركات الاعراب فيها تنبىء عن هذه المعاني فقالوا: ضرب زيدٌ عمراً فدلّوا برفع زيد على أنّ الفعل واقع به. وقالوا (ضُرب زيد) فدلّوا بتغيير أول الفعل، ورفع زيد على أنّ الفعل لمّا لم يسمّ فاعله، وأن المفعول قد ناب منابه. وقالوا: (هذا غلام زيد) فدلّوا بخفض زيد، على اضافة الغلام إليه، وكذلك سائر المعاني، جعلوا هذه الحركات دلائل عليها، ليتسعوا في كلامهم وقدّموا الفاعل إذا أرادوا ذلك، أو المفعول عند الحاجة إلى تقديمه، وتكون الحركات دالة على المعاني. هذا قول جميع النحويين إلا أبا على قطرباً فإنّه عاب عليهم هذا الاعتلال، وقال لم يعرب الكلام للدلالة على المعاني، والفرق بين بعضها وبعض. . وإنما أعربت العرب كلامها لأنّ الاسم في حال الوقف يلزمه السكون للوقف، فلو جعلوا وصله بالسكون أيضاً، لكان يلزمه الاسكان في الوقف والوصل فكانوا يبطئون عند الادراج، فلما وصلوا وأمكنهم التحريك، جعلنا التحريك معاقباً للاسكان ليعتدل الكلام . . .

<sup>(</sup>١) "الخصائص" (١/ ٣٥).

<sup>(</sup>Y) «المفصل» (١/ ٨٤).

<sup>(</sup>٣) «الرضي على الكافية» (١٨/١).

وقال المخالفون له رداً عليه «لو كان كما ذكر لجاز جر الفاعل مرة، ورفعه، أخرى ونصبه، وجاز نصب المضاف إليه لأنّ القصد في هذا، إنّما هو الحركة تعاقب سكوناً، ليعتدل بها الكلام فأيّ حركة أتى بها المتكلم أجزأته، فهو مخيّر في ذلك، وفي هذا فساد للكلام، وخروج عن أوضاع العرب وحكمة نظمهم في كلامهم»(١).

وقد ذهب الأستاذ إبراهيم أنيس مذهب قطرب، قال: «يظهر والله أعلم أنّ تحريك أواخر الكلمات، كان صفة من صفات الوصل في الكلام، شعراً أو نثراً، فإذا وقف المتكلم او اختتم، لم يحتج إلى تلك الحركات بل يقف على آخر كلمة من قوله، بما يسمى السكون. كما يظهر أنّ الأصل في كل الكلمات أنْ تنتهي بهذا السكون، وأنّ المتكلم لا يلجأ الى تحريك الكلمات إلاّ لضرورة شعرية»(٢).

وقال أيضاً: «لم تكن تلك الحركات الاعرابية تحدد المعاني في أذهان العرب القدماء كما يزعم النحاة، بل لا تعدو أن تكون حركات يحتاج اليها في الكثير من الأحيان لوصل الكلمات بعضها ببعض "(")

«وكون الاعراب علماً على المعاني، هو الرأي المقبول الواضح البين، إذ لو كانت الغاية منه الخفة عند درج الكلام، ما التزمته العرب هذا الالتزام.

ومن أوضح الأمور على هذا أنه لو قرأ أحدٌ قوله تعالى: ﴿ أَنَّ ٱللَّهَ بَـرِىٓ ۗ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينُّ وَرَسُولُهُ ﴾ [التوبة: ٣] بالجر لاختل المعنى وفسد. وقيل إنّ حادثة كهذه هي التي أدّت إلى وضع النحو<sup>(٤)</sup>.

وذكر لنا الزمخشري أعرابياً مرّ فسمع مؤذناً يقول: أشهد أنّ محمداً رسولَ الله. بالنصب فصاح به: ويحك ماذا يصنع؟

ثم...إنَّ أوَّل حكايات ظهور اللحن على زمن أبي الاسود الدؤلي تدلُّ على أنَّ

<sup>(</sup>١) «الاشباه والنظائر» (١/ ٨٤-٨٦)، «الايضاح في علل النحو» (٦٩) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) «من اسرار اللغة» (١٤٢).

<sup>(</sup>۳) المصدر نفسه (۱۵۸).

<sup>(</sup>٤) الكشاف ٢/ ٢٧.

الإعراب له أثرٌ في المعنى(١).

ومن يستطيع أنْ ينكر أنّ قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَـٰتُوأً ﴾ [فاطر: ٢٨] لو أبدلت فيه حركة (الله) الى الرفع وحركة (العلماء) إلى النصب، لاختل المعنى وتغير إلى العكس تماماً؟ وأنّ الجملة التالية -مثلاً إذا كانت غفلاً احتملت معاني عدة، فإن شكلت نصت على معنى واحد:

اكرم الناس احمد.

اكرم الناسُ احمدَ.

اكرم الناسَ أحمدُ.

اكرمُ الناس أحمدُ.

اكرم الناسَ أحمدُ.

وهو من الوضوح بمكان»<sup>(۲)</sup>.

### معاني الاعراب

ذهب كثير من النحويين إلى أن الرفع علم الفاعلية، وبقية المرفوعات مشبهة به والنصب علم المفعولية، وبقية المنصوبات ملحقة بالمفاعيل، والجر علم الاضافة (٣).

وقيل بل المبتدأ والخبر هما الاول والأصل في استحقاق الرفع وبقية المرفوعات محمولة عليهما، ونسب هذا القول الى سيبويه وابن السراج<sup>(١)</sup>.

وقيل: المرفوعات كلُّها أُصول (٥)، إلاّ إنّ ما عليه حذاق النحويين هو الأول (٦).

<sup>(</sup>١) دراسات في اللغة/ إبراهيم السامرائي ٤٧.

<sup>(</sup>٢) «الدراسات النحوية واللغوية عند الزمخشري» (٣٣٥-٣٣٦).

<sup>(</sup>٣) «المفصل» (١/ ٥٠)، «همع الهوامع» (١/ ٩٣)، «الرضي على الكافية» (١/ ٣٤).

<sup>(</sup>٤) «ابن يعيش» (١/ ٧٧)، «همع الهوامع» (١/ ٩٣).

<sup>(</sup>٥) «همع الهوامع» (١/ ٩٣)، «حدائق الدقائق للبردعي».

<sup>(</sup>٦) «ابن يعيش» (١/ ٧٣)، «حدائق الدقائق للبردعي».

ورجع رضي الدين الاسترابادي أنّ الرفع علم العمدة، والنصب علم الفضلة، والجر علم الاضافة، جاء في (شرح الرضي على الكافية) تعقيباً على قول المصنف إنّ الرفع علم الفاعلية، والنصب علم المفعولية، والجر علم الاضافة، «والاولى كما بيّنا أنْ يقال: الرفع علم كون الاسم عمدة الكلام، ولا يكون في غير العمد، والنصب علم الفضلة في الأصل، ثم يدخل في العمد تشبيها بالفضلات كما مضى. . . وأمّا الجرّ فعلم الإضافة أي كون الاسم مضافاً إليه معنى أو لفظاً، كما في غلام زيد وحسن الوجه»(١)

وجاء فيه: «وجعل الرفع أقوى الحركات للعمد وهي ثلاثة: الفاعل والمبتدأ والخبر.

وجعل النصب للفضلات سواء اقتضاها جزء الكلام بلا واسطة، كغير المفعول معه من المفاعيل، وكالحال، والتمييز، أو اقتضاها بواسطة حرف كالمفعول معه، والمستثنى غير المفرغ، والأسماء التي تلي حروف الاضافة، أعني حروف الجر. وإنّما جعل للفضلات النصب الذي هو أضعف الحركات وأخفها، لكون الفضلات أضعف من العمد، وأكثر منها.

ثم أريد أنْ يميز بعلامة ما هو فضلة، بواسطة حرف ولم يكن بقي من الحركات غير الكسر، فميز به، مع كونه منصوب المحل، لأنه فضلة، فصار معنى كون الاسم مضافا اليه معنى العمدة بحرف معنى آخر منضما الى المعنيين المذكورين علامته الجر فإنْ سقط الحرف ظهر الاعراب المحلي في هذه الفضلة، نحو: «الله لأفعلن» فإذا عطف على المجرور فالحمل على الجر الظاهر أولى من الحمل على النصب المقدر. وقد يحمل على المحل كما في قوله تعالى ﴿ وَأَمْسَحُوا بِرُهُ وسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ ﴾ بالنصب فانْ سقط الجار مع الفعل لزوماً كما في الاضافة زال النصب المقدر...

فأصلُ الجر أنْ يكون علم الفضلة التي تكون بواسطة حرف، ثم يخرج في موضعين عن كونه علم الفضلة، ويبقى علماً للمضاف اليه فقط:

أحدهما فيما أضيف اليه الاسم.

والثاني في المجرور المسند اليه نحو: مُرّ بزيد.

<sup>(</sup>١) «شرح الرضي على الكافية» (١/ ٢٤-٢٥).

والأصل فيهما ايضاً ذلك كما بينا»(١).

والظاهر إنّ ما رجحه الرضي، من أنّ الرفع دليل العمدة، هو الأصل، لقول إبراهيم مصطفى ومن تابعه، إنّ الضمة دليل الإسناد.

والذي أراه في تعليل إعراب الاسم ما يأتي:

- ١- إنّ الرفع دليل الإسناد، أو العمدة، وليس في العربية اسم مرفوع، إلا وهو طرف في الإسناد أي عمدة.
- ٢- إنّ حق العمدة، أنْ يرتفع ولكن قد يدخل على المسند، أو المسند اليه ما يعدل حركته
   الأصلية، إلى النصب، أو إلى الجر، كالنصب بالأحرف المشبهة بالفعل،
   والجر بالحروف الزائدة.
  - ٣- النصب علامة الفضلة.
- ٤ قد يدخل على قسم من الفضلات ما يعدل حركتها الى الجر كقولهم: ما رأيت من أحدٍ،
   ورب رجل أكرمت.
- ٥- الجر دليل الاضافة، وأحياناً يكون علامة لاسناد غير مباشر، أو مفعولية غير مباشرة (٢).

## دلالة العلامات (٣)على المعنى:

الأصل في العربية أنْ تكون العلامات ذوات دلالة على المعاني، وإنّ اختلاف العلامات يؤدي إلى اختلاف المعاني ويستثنى من ذلك أمور منها:

١ - علامات البناء: فليست علامات البناء أعلاماً لمعان، كما هي في الإعراب ف (أين)
 مثلاً تقع عمدة نحو: أين دارك؟ وتقع فضلة محلها النصب نحو:

أين ذهبت؟ وتقع في محل جرّ نحو: من أين جثت؟ وهي في جميع ذلك، لها حركة واحدة هي الفتحة.

ونعني بذلك علامات البناء الأصلي أما علامات البناء العارض فقد يكون لها معانٍ نحو: لا رجلَ ويا قائمُ.

<sup>(</sup>۱) «الرضي على الكافية» (۱/۲۱–۲۲).

<sup>(</sup>٢) انظر الدراسات النحوية واللغوية عند الزمخشري (٣٤٦).

<sup>(</sup>٣) العلامات هي (الضمة، الفتحة، الكسرة، السكون) مع بقية العلامات الفرعية الاخرى.

٢- إختلاف اللغات: من الواضح أنّ اختلاف العلامات في اللغة الواحدة، يتبعه اختلاف في المعنى نحو: ما أحسن زيدٌ وما أحسن زيداً، وكما يذكر النحاة في نحو: لا رجلٌ في الدار (بالفتح) ولا رجلٌ في الدار (بالرفع).

ولكن ليس من الضرورة أن يؤدي اختلاف العلامات في اللغتين إلى اختلاف المعنى في التعبير الواحد، فنحن لا نستطيع أنْ نقول إنّ معنى جملة (ما محمدٌ حاضراً) في لغة الحجاز يختلف عن معنى جملة (ما محمدٌ حاضرٌ) في لغة تميم ف (ما) كما هو معلوم يعملها الحجازيون إذا دخلت على الجملة الاسمية بشروط معروفة ويهملها التميميون "(۱).

أو انّ جملة (ليس الطيبُ إلاّ المسكُ) بنصب (المسك) في لغة الحجاز، يختلف معناها عن جملة (ليس الطيب إلاّ المسكُ) برفع (المسك) في لغة تميم، فانّ (ليس) إذا انتقض خبرها بالاّ يبقى عملها عند الحجازيين ويهملها بنو تميم (٢).

أو أنّ جملة (لعل الله فضلكم علينا) بجر لفظ الجلالة عند عقيل، يختلف معناها عن جملة (لعل الله فضلكم علينا) بالنصب في لغة سائر العرب، فإنّ الجر بلعلّ لغة عقيل، والنصب بها، لغة سائر العرب<sup>(٣)</sup>.

أو (أقبل أباك) في لغة بني الحارث وجماعة يختلف معناها عن جملة (أقبل أبوك) في لغة سائر العرب، فانّ بني الحارث وزبيداً وخثعماً وهمدان تجعل أباً وأخاً وحماً، بالألف مطلقاً (١٤).

فاختلاف اللغات في التعبير الواحد لا يؤدي إلى اختلاف المعنى في الغالب وان كانت العلامات الاعرابية مختلفة.

٣- الاتباع والمجاورة: ظاهرة من ظواهر العربية تكون في الحركات والكلمات

<sup>(</sup>۱) «المغني» (۱/ ۳۰۳)، «ابن عقيل» (۱/ ۳۰۲)، «الأشموني» (۱/ ۲٤٧)، «التصريح» (١/ ١٩٦).

<sup>(</sup>۲) «المغنى» (۱/ ۲۹٤)، «التصريح» (۱/ ۱۹٦).

<sup>(</sup>٣) «المغني» (١/ ٢٨٦)، «ابن عقيل» (٢/ ٤)، «الاشموني» (٢/ ٤٠٤)، «التصريح» (٢/ ٢).

<sup>(</sup>٤) «الاشمُوني» (١/ ٧٠)، "شرح شواهد الاشموني للعيني» (١/ ٧٠)، «التَصريح» (١/ ٦٥)، «حاشية الخضري على شرح ابن عقيل» (١/ ٣٨).

ويعود في حقيقته إلى الانسجام الموسيقي بين الاصوات، كقراءة من قرأ: الحمدُ لله بضم اللام اتباعاً لخسر الدال، او الحمدِ للهِ (١)بكسر الدال اتباعاً لكسر اللام.

ومن الاتباع في غير الأواخر قولهم (حدُث أمر) بضم الدال، حين يقرن الفعل بقدُمَ فاذا افردت لفظة (حدث) قالوا (حدَث) بفتح الدال لأنه زال السبب الذي أوجب ضم دالها<sup>(٢)</sup>.

ومن الاتباع في الكلمات قولهم (الغدايا والعشايا) اذا قرنوا بينهما، فجاؤا بكلمة الغدايا لموازنة العشايا فان أفردوا الغدايا ردوها إلى أصلها، فقالوا الغدوات. ومنه ما جاء في الحديث عنه بَيْنَة إنّه قال للنساء المتبرزات في العيد: «ارجعن مأزورات غير مأجورات» والأصل في (مأزورات) (موزورات) لاشتقاقها من الوزر (٣٠).

ومن الاتباع أن يجاء بكلمات لا معنى لها أصلاً، وإنّما ضمت الى الكلمات التي قبلها لتزيين الكلام، مثل قولهم حسن بسن (٤).

ومنه المجاورة كقول الحطيئة:

فاياكم وحية بطن واد هموز الناب ليس لكم بسي فيمن جر هموز الناب. وقول الآخر:

## كأن نسج العنكبوت المُرمَلِ

وإنما صوابه المرملا<sup>(ه)</sup>.

ولا نستطيع أنْ نقول في حركات الاتباع، إنها حركات ذات معنى خاص، فلا فرق في المعنى بين القراءتين: الحمدُ لله والحمدِ للهِ، وإنّما هو أمر يعودُ إلىٰ الانسجام الموسيقى بين الأصوات كما ذكرنا.

## ٤- النقِل وحذف الحركة لسبب غير اعرابي: فمن النقل قول الشاعر:

<sup>(</sup>۱) «الخصائص» (۳/ ۱۷۹).

<sup>(</sup>٢) «انظر درة الغواص» (٥١).

<sup>(</sup>٣) «درة الغواص» (٥١-٥٢).

<sup>(</sup>٤) «الرضى على الكافية» (١/ ٣٦٥).

<sup>(</sup>٥) «الخصائص» (٣/ ٢٢٠-٢٢١).

## عجبت والدهر كثير عجبه من عنزي سبني لم اضربه

فضمة الباء منقولة من الهاء (١)و إلا فهي ساكنة لأن الفعل مجزوم والضمة هنا ليست ذات دلالة على معنى، ولا يقاس أمرها على ضمة المضارع الاعرابية.

ومنه في رأي بعض النحاة قراءة من قرأ: (ومن يخرج من بيته مهاجراً الى الله ورسوله ثم يدركُه الموت فقد وقع أجره على الله) بضم الكاف من (يدركه) قيل ضم الكاف منقول من الهاء، كأنه أراد أنْ يقف عليها ثم نقل حركة الهاء الى الكاف كقوله:

عجبت والدهم كثير عجبُه من عنوي سبني لم اضربه ومن ذلك في رأي بعض النحاة قول الشاعر:

من أي يسومي من المسوت أفسر أيسوم لسم يقدر أم يسوم قدر

فقد ذهب إلى أن فتحة الراء في (يقدر) نقل عن همزة (أم)<sup>(٢)</sup> وإلا فالفعل مجزوم. ومن حذف الحركة بسبب غير إعرابي قوله تعالى: ﴿ مَا لَكَ لَا تَأْمَنّا عَلَى يُوسُفَ﴾ [يوسف: ١١] والأصل: لا تأمننا لأن الفعل مرفوع، وإنما حصل هنا إدغام النونين فسكنت النون الأولى لأجل الإدغام.

٥- علامات الحكاية: وذلك لأن المحكي لا تتغير حركاته وسكناته بل يحكى بلفظه وذلك نحو (أقبل جاد الحقُّ) و(رأيت جاد الحقُّ) و(مررت بجاد الحقُّ) فهو يلازم حالة تعبيرية واحدة مهما اختلفت حالاته الاعرابية فلا تدل علاماته على معنى وإن كان في أصله قد يكون جارياً على الأسس التعبيرية العامة في الإعراب والبناء.

٦- الضرورة الشعرية: وذلك لأن لغة الشعر لغة خاصة فقد يضطر الوزن صاحبه إلى ما
 لا يجوز في سعة الكلام من حركة أو سكون أو غيرها كقول الشاعر:

## بوم الصليفاء لم يوفون بالجار●

وقوله:

## ●أبيت أسري وبنيتي تدلكي

وقوله:

<sup>(</sup>١) حاشية على الكشاف لمجهول -الورقة ١١٦ مخطوطة بمكتبة الاوقاف ببغداد برقم ٢٢٤٧.

<sup>· (</sup>۲) الخصائص ۲/ ۹۶-۹۵.

## ●فاليوم أشربْ غير مستعقب

ونحو ذلك.

وهذا كله مما لا علاقة له بدلالات الاعراب التي ذكرناها.

### الغرض من الاعراب:

للاعراب أغراض وفوائد منها مالا يمكن الاستغناء عنه ومنها ما فيه نفع كثير للغة وأهلها، حرمت منه اللغات المبنية، وأهم هذه الاغراض هي:

1- الإبانة عن المعاني: ذلك لان الاصل في الاعراب، أنْ يكون للابانة عن المعاني كما ذكرنا فانه إذا كانت الجملة غفلاً من الاعراب، احتملت معاني عدة فإنْ أعربت تعين معناها «يدلك على ذلك أنك لو قلت: (ما أحسن زيداً) لكنت متعجباً، ولو قلت: (ما أحسن زيداً) لكنت متعجباً، ولو قلت: (ما أحسن زيدً) لكنت نافيا: ولو قلت: (ما أحسنُ زيدٍ) لكنت مستفهماً عن أيّ شيء منه حسن، فلو لم تعرب في هذه المواضع لالتبس التعجب بالنفي، والنفي بالاستفهام، واشتبهت هذه المعاني بعضها ببعض وازالة الالتباس واجب»(١).

ومن ذلك ما ذكرناه في جملة (اكرم الناس احمد).

ويذكر النحاة أمثلة كثيرة لاختلاف المعاني باختلاف الاعراب، من ذلك قولهم: «بكم ثوبك مصبوغاً؟» و«بكم ثوبك مصبوغ؟» «وبينهما فرق يختلف المعنى فيه، وهو إنك إذا نصبت مصبوغاً كان انتصابه على الحال، والسؤال واقع عن ثمن الثوب وهو مصبوغ، وإن رفعت مصبوغاً رفعته على أنّه خبر المبتدأ. الذي هو ثوبك وكان السؤال واقعاً عن اجرة الصبغ، لا عن ثمن الثوب»(٢).

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: ٤٩] بنصب (كل) إذْ لو تغيرت علامة إعرابها لتغير المعنى، قال السيرافي ما ملخصه: ﴿ فَإِنْ قال قائل: قد زعمتم انّ نحو: (إني زيدٌ كلمته) الاختيار فيه الرفع، لانه جملة في موضع الخبر، فلم اختير النصب في (إنّا كل شيء خلقناه بقدر) وكلام الله تعالى اولى بالاختيار؟

فالجواب إنّ في النصب ههنا دلالة على معنى ليس في الرفع، فإنّ التقدير على النصب إنا

<sup>(</sup>١) «اسرار العربية» (٣٤–٣٥).

<sup>(</sup>٢) «درة الغواص» (١٩٤) وانظر منثور الفوائد للانباري (١١٣).

معاني النحو

خلقنا كل شيء خلقناه بقدر، فهو يوجب العموم. وإذا رفع فليس فيه عموم، إذْ يجوز أنْ يكون (خلقناه) نعتاً لشيء و(بقدر) خبراً لكل، ولا يكون فيه دلالة على خلق الاشياء كلها انما يدل على أنّ ما خلقه منها خلقه بقدر»(١).

وتوضيح ذلك انّ قوله تعالى (كل) بالنصب معناه إنّا خلقنا كل شيء بقدر، ولو جاءت بالرفع لاحتمل المعنى أنْ تكون (خلقناه) صفة لشيء و(بقدر) خبراً لكل فيكون المعنى إن الشيء الذي خلقناه كان بقدر. ومعنى ذلك ان في الكون أشياء لم يخلقها الله وإنما خلقها غيره سبحانه. ومن ذلك ما روي عن عتبان الحروري في قوله:

الفيانُ يك منكم كان مروان وابنه وعمرو ومنكم هاشم وحبيب فمنا خصيسن والبُطيسن وقُعنُب ومنا اميسرُ المؤمنيسن شبيب

فانه لما بلغ الشعر هشاما وظفر به قال له: انت القائل.

ومنا اميرُ المؤمنين شبيب.

فقال: لم اقل كذا وانما قلت:

ومنا اميرَ المؤمنين شبيب.

فتخلص بفتحة الراء بعد ضمها»(٢).

فأنت تلاحظ انّ فتح الراء من (امير) أنجاه من هلاك محقق، وذلك ان المعنى برفع (أمير) أن شبيبا هو أمير المؤمنين لا هشاما: فـ (منا) خبر مقدم و(أمير) مبتدأ مؤخر وشبيب بدل.

والمعنى بنصب (امير) ان يكون على النداء اي: ومنا -يا امير المؤمنين- شبيب فهو يقر بأنّ هشاماً أمير المؤمنين، وفرق بين التعبيرين.

ومن ذلك ما روي عن الكسائي أنّه قال: «اجتمعتُ وأبو يوسف القاضي عند هـٰرون الرشيد فجعل أبو يوسف يذمّ النحو ويقول: ما النحو؟ فقلت -واردت أنْ أُعلّمه فضل النحو - ما تقول في رجل قال لرجل: أنا قاتلٌ غلامَك، وقال له اخر: انا قاتلُ غلامِك أيّهما كنت تأخذ به؟ قال: آخذهما جميعاً.

فقال له هرون: أخطأت. وكان له علم بالعربية، فاستحيا. وقال: كيف ذلك؟ فقال:

<sup>(</sup>١) «حاشية سيبويه» (١/ ٧٤)، و«انظر التصريح» (١/ ٣٠٢)، «الاشموني» (٢/ ٨٠).

<sup>(</sup>٢) «تحرير التحبير» (٢٤٩-٢٥٠).

الذي يؤخذ بقتل الغلام هو الذي قال: انا قاتلُ غلامِك بالاضافة، لأنه فعل ماضٍ فأما الذي قال: انا قاتلٌ غلامَك بلا اضافة فانه لا يؤخذ لانه مستقبل لم يكن بعد، كما قال الله تعالى: ﴿ وَلَا نَقُولَنَ لِشَاتَ إِلِي فَاعِلُ ذَالِكَ عَدًا إِلَا أَن يَشَآءَ اللّهُ ﴾ [الكهف: ٢٣-٢٤].

فلولا أنّ التنوين مستقبل ما جاز فيه غدا»(١).

ومن ذلك قولك: «ما صنعت وأباك؟ ولو تُركت الناقةُ وفصيلَها لرضعها إنّما أردت: ما صنعت مع ابيك، ولو تركت الناقة مع فصيلها.

فالفصيل مفعول معه والاب كذلك»(٢).

ولو قلت: ما صنعت وابوك لكان المعنى: ما صنعت وما صنع ابوك؟ لانه عطف. جاء في كتاب سيبويه: «وكذلك ما أنت وعبدُ الله، وكيف أنت وعبدُ الله كأنك قلت: ما أنت وما عبد الله؟ وأنت تريد أنْ تسأل عن عبد الله؟ وأنت تريد أنْ تسأل عن شأنهما لانك إنّما تعطف بالواو، إذا أردت معنى «مع» على «كيف» وكيف بمنزلة الابتداء كأنك قلت: وكيف عبدالله»(٣).

ومن ذلك قولهم: (جاء البرد والطيالسة) «ترفع البرد بفعله وتنصب الطيالسة، لانك لست تريد جاءت الطيالسة وإنما أردت جاء البرد مع الطيالسة، فأدّت الواو معنى مع، وعمل الفعل الذي قبلها فيما بعدها فنصبه ولو اردت: (جاء البرد وجاءت الطيالسة) لرفعت وكان ذلك جائزاً. وتقول: (استوى الماء والخشبة) بالنصب، لا غير، لانك تريد ساوى الماء الخشبة واستوى مع الخشبة».

ونحو ذلك قولك (كن أنت وزيداً كالأخ) «وذلك لانك لو عطفت زيداً على الضمير في (كن) لزم أنْ يكون زيد مأموراً، وأنت لا تريد أنْ تأمره، وإنّما تريد أنْ تأمر مخاطبك بأنْ يكون معه كالاخ»(٥).

ومثل هذا الامر يكون في الفعل المضارع فـ «العلة الموجبة لإعراب الاسم، موجودة في

<sup>(</sup>١) «الاشباه والنظائر» (٣/ ٢٢٤) وانظر تأويل مشكل القرآن (١١).

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۱/۱۵۰).

<sup>(</sup>٣) «كتاب سيبويه» (١/١٥١-١٥٢).

<sup>(</sup>٤) "الجمل للزجاجي" (٣٠٦).

<sup>(</sup>٥) <sup>-</sup> «قطر الندى» (٢٣٢-٢٣٣).

معاني النحو

الفعل وذلك أنا لو قلنا: (ضرب زيد عمرو، وزيداً عمراً) لم يتميز لنا الفاعل من المفعول كذيك إذا قلنا: (لا يضرب زيدٌ عمراً) لولا الرفع والجزم، ما عرف النفي من النهي (١).

ومنه المثال المشهور (لا تأكل السمك وتشرب اللبن) فانه يجوز في (تشرب) الرفع والنصب، والجزم، ولكن المعنى يختلف في كل حالة، فالجزم عطف على (تأكل) ويكون النهي عنهما جميعاً فكأنه قال: لا تأكل السمك ولا تشرب اللبن. والنصب معناه النهي عن الجمع بينهما وإباحة كل واحد على حدة، فهو منهي عن الجمع بين أكل السمك وشرب اللبن، ولكن أكل السمك وحده مباح، وشرب اللبن وحده مباح.

ومعنى الرفع أنّه منهي عن أكل السمك على اية حالة، ومباح له شرب اللبن على اية حال، فكأنه قال ولك شرب اللبن.

ومثله قولهم (لا تُعنَ بالجفاء وتمدح عمراً) «فانه يحتمل المعاني الثلاثة في (لا تأكل السمك وتشرب اللبن) ويغني عن الاعراب في ذلك وضع الاسم مكان كل من المجزوم والمنصوب والمرفوع فيقال: لا تعن بالجفاء ومدح عمرو، ولا تعن بالجفاء مادحاً عمرا، ولا تعن بالجفاء ولك مدح عمرو» (٢).

ونجوه قولك: «(حسبته شتمني فأثبَ عليه) اذا لم يقع الوثوب، ومعناه لو شتمني لوثبت عليه، وإنْ كَانَ الوثوب قد وقع فليس إلا الرفع»(٣).

ومثله قولك: «اعطني فأمدحك» فاذا نصبت (أمدح) كان المعنى، إنّه لم يقع المدح، وإنّما يقع بعد العطاء، فالمدح مسبب عن العطاء، ولو قلت (أعطني فأمدحُك) بالرفع كان المعنى، فأنا أمدحك أي أنا قائم بمدحك قبل العطاء، أي أعطني فانا ممن يمدحك.

ومثله قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَ اللّهَ أَنْزُلُ مِنَ السَّمَاءِ مَا يُ فَتَصْبِحُ الْأَرْضُ مُغْضَرَةً ﴾ [الحج: ٦٣] «فإنْ قلت: فما له رفع ولم ينصب جواباً للاستفهام؟ قلت: لو نصب لاعطى ما هو عكس الغرض، لان معناه إثبات الاخضرار فينقلب بالنصب إلى نفي الاخضرار، مثاله أن تقول لصاحبك: ألم تر أني انعمت فتشكر؟ إنْ نصبته فانت نافٍ لشكره شاكٍ تفريطه فيه، وأن رفعته فأنت مثبت للشكر، وهذا وامثاله مما يجب أنْ يرغب له من اتسم بالعلم في علم

 <sup>(</sup>١) «الرد على النحاة» (١٥٥).

<sup>(</sup>٢) «الاشموني» (١٠/١).

<sup>(</sup>٣) قالرد على النحاة» (١٤٧).

الاعراب وتوقير أهله»(١).

٢- السعة في التعبير: وذلك أن يكون للمتكلم سعة في التقديم والتأخير، إذ إن الكلمة تجمل معها مركزها في الجملة بعلامتها الإعرابية فالجملة الآتية مثلاً، يمكن صوغها في عدة صور مع بقاء المعنى العام واحداً:

اعطى محمدٌ خالداً كتاباً.

محمدٌ أعطى خالداً كتاباً.

خالداً أعطى محمدٌ كتاباً.

كتاباً أعطى محمدٌ خالداً.

كتاباً خالداً أعطى محمد.

أعطى خالداً كتاباً محمد.

. أعطى خالداً محمدٌ كتاباً.

إلى غير ذلك من الصور الاخرى دون أن يحصل لبس بين المعطي والآخذ، فالمعطي في كل هذه الجمل هو محمد والآخذ خالد، وهو معلوم من حركة الاثنين فالرفع يشير إلى الفاعل، والنصب الى المفعول، في حين أنك لا تستطيع مثل هذا في اللغات المبنية بل أنت مقيد بصورة واحدة ضيقة لا تتعداها.

فهذه الجملة يقابلها في الانكليزية:

#### Mohammad gave Khalid a book

ولا نستطيع أنْ نصوغ لها صورة ثانية، إلاّ بتغير اساسي في الجملة، أو بتغيير في المعنى في حين اننا ذكرنا لهذا التعبير، سبع صور في العربية.

فالاعراب كما ترى يعطي المتكلم حرية وسعة بعكس البناء.

٣- الدُقة في المعنى: للاعراب فائدة أخرى جليلة، وهي أنه يمنح اللغة غناء ودقة في التعبير عن المعاني، ويُمكن المتكلم من التعبير بدقة عن المعاني التي يريدها، مما لا نجد نظيره في اللغات المبنية.

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۲/ ۲۵۶).

معاني النحو

لنعد إلى الجملة التي ذكرناها آنفاً، وهي (أعطى محمدٌ خالداً كتاباً) نجد أنّ لكل صورة ذكرناها معنى جديداً لا نجده في الجملة الأخرى، مع أنّ المعنى العام واحد. وتوضيح هذا الأمر بصورة مختصرة أنّك تقول:

١- أعطى محمدٌ خالداً كتاباً - هذه الجملة الفعلية تقال، والمخاطب خالي الذهن عن الموضوع، فهو إخبار بما لا يعلم عنه المخاطب شيئاً.

٢- محمد أعطى خالداً كتاباً - المخاطب يعلم أن شخصاً ما أعطى خالداً كتاباً، ولكنه لا يعلم المعطي أو يظن أنه غير محمد، فهو يعتقد أنه سعيد مثلاً فتقدم المسند إليه لازالة الوهم من ذهنه.

٣- خالداً اعطى محمدٌ كتاباً - المخاطب يعلم أنّ محمداً أعطى كتاباً شخصاً ما، ولكنه
 يجهل لهذا الشخص، أو يظن أنّه غير خالد فتقدم (خالداً) لازالة لهذا الوهم من ذهنه.

٤- كتابا أعطى محمدٌ خالداً - المخاطب يعلم أنّ محمداً أعطى خالداً شيئاً ما ولكنه لا يعلم الشيء الذي أعطى، أو يظن أنه أعطاه دفتراً مثلاً، فقدمنا الكتاب لازالة هذا الوهم، أي أعطاه كتاباً لا شيئاً آخر.

٥- كتاباً خالداً أعطى محمد - المخاطب يعلم أن محمداً أعطى شيئاً ما شخصاً ما ولكنه لا يعلم الشيء، ولا الشخص أو يظن أنهما غير المذكورين، فقدمنا المفعولين لازالة الوهم.

7- أعطى خالداً كتاباً محمد - هنا أخرنا الفاعل وقدمنا المفعولين، ذلك لأن المفعولين أهم من الفاعل عند المخاطب، وذلك لأن محمداً من شأنه أن يعطي، فليس في الاخبار بأنه (أعطى) كبير فائدة، لكن الغرابة أو المهم أنه أعطى خالداً كتاباً، فهو ليس من شأنه أن يعطي خالداً كتاباً، أمّا لأنه لا علاقة بينهما تؤدي إلى مثل هذا، أو لأمر آخر، فقدم المفعولان لأنهما المهمان والعرب انما «يقدمون الذي بيانه أهم لهم، وهم ببيانه أعنى، وأن كانا جميعاً يهمانهم ويعنيانهم» (1)

ومثل هذا التعبير قولك: أكرمت زيداً وزيداً أكرمت. ففي الجملة الأولى أخبرت أنك أكرمت زيداً ولم تتعرض لغير زيد فقد يكون أنك أكرمت شخصاً آخر مع زيد أو لم يكن. أما الجملة الثانية (زيداً أكرمت) فإنها تفيد أنك خصصت زيداً بالاكرام ولم تكرم غيره.

وهذا ميدان واسع نكتفي منه الآن بهذا القدر القليل إلى أن نبحثه في مكانه الذي به أحرى.

<sup>(</sup>١) "كتاب سيبويه" (١/ ١٥).

#### النكرة والمعرفة

#### النكرة:

إذا اطلقت النكرة دلت على أحد أمرين:

إرادة الوحدة، أو إرادة الجنس.

فإرادة الوحدة نحو قوله تعالى: ﴿ وَجَآءَ مِنْ أَقْصَا ٱلۡمَدِينَةِ رَجُلُّ يَسۡعَىٰ﴾ [يس: ٢٠] ونحو: (زارني اليوم رجلٌ غريبٌ).

وإرادة الجنس، نحو قوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَ كُلَّ دَآبَتْهِ مِن مَّآبِ ﴾ [النور: ٤٥]، وقوله تعالى: ﴿ وَلَاَّمَةُ مُؤْمِنَكُ خَيْرٌ مِن مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمُ ۗ [البقرة: ٢٢١].

وقد تحتمل الجنس والوحدة معاً كقولك (جاءني اليوم رجلٌ) فهذا يحتمل أنّه جاءك رجلٌ واحدٌ، ويحتمل أنّه جاءك رجلٌ لا امراة.

فاذا كانت النكرة في حيز النفي، أو شبهه، كانت دلالتها على العموم أرجح، وذلك نحو قولك (ما جاءني رجلٌ) فالراجح انّك تريد: لم يجئك أحدٌ من هذا الجنس، وربما دلّ بوجه مرجوح على أنّ المعنى: لم يجئك رجلٌ واحدٌ بل أكثر. فإنْ قلت (ما جاءني رجلٌ بلْ رجالٌ) دلّ ذلك على إرادة نفي الواحد نصاً.

جاء في (التصريح) أنّ "النكرة في سياق النفي تعم" (١). وجاء في (الطراز): "النكرة إذا أطلقت في نحو قولك: رجل وفرس وأسد ففيها دلالة على أمرين: الوحدة والجنسية. فالقصد يكون متعلقاً بأحدهما ويجيء الآخر على جهة التبعية. فأنت إذا قلت: أرجل في الدار أم امرأة؟ حصل بيان الجنسية، والوحدة جاءت تابعة غير مقصودة. وإذا قلت: أرجلٌ عندك أم رجلان؟ فالغرض هاهنا الوحدة دون الجنسية (٢).

وقال سيبويه: «يقول الرجل: (أتاني رجلٌ) يريد واحداً في العدد، لا اثنين فيقال: (ما

<sup>(</sup>١) «التصريح» (١/ ١٦٨) وانظر «الاتقان» (١/ ١٩٠).

<sup>(</sup>٢) "الطراز للعلوي" ج٢/ ١٢.

معاني النحو

أتاك رجلٌ) أي أتاك اكثر من ذلك، أو يقول (أتاني رجلٌ لا امرأة) فيقال: (ما أتاك رجل) أي: امرأة اتتك »(١).

## أغراض التنكير:

#### للتنكير أغراض أهمها:

١- إرادة الواحد كما مر نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمْ رَسُولٌ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ مُصَدِّقٌ لِمَامَعَهُمْ ﴾ [البقرة: ١٠١] وقوله: ﴿ ٱتْنُونِ بِأَجْ لَكُمْ مِنْ أَبِيكُمْ ﴾ [يوسف: ٥٩].

٢- إرادة الجنس نحو قوله تعالى: ﴿ لَا رَبُّ فِيهِ ﴾ [البقرة: ٢] وقوله ﴿لا خوف عليهم ولا هم يحزنون﴾ [البقرة: ٣٨٥].

٣- التعظيم نحو قوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ يَوْمٌ تَجَمَّوعٌ لَهُ ٱلنَّاسُ وَذَالِكَ يَوْمٌ مَشْهُودٌ ﴾
 [هود: ١٠٣] وقوله: ﴿ وَإِنَّكَ لَنُلُقَى ٱلْقُرْءَاكَ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ [النمل: ٦].

وتقول: (لقيت اليوم شاعراً) أي مجيداً. قال سيبويه: «ويقول (أتاني اليوم رجل) أي في قوته ونفاذه. فتقول (ما أتاك رجلٌ) أي أتاك الضعفاء»(٢).

٤- التهويل نحو قوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمَا لَا تَجْزِى نَفْسُ عَن نَفْسٍ شَيْئًا﴾ [البقرة: ٤٨].

٥- التكثير نحو قوله تعالى: ﴿ كُمْ مِن فِنَ تَوْ قَلِيكُ فَلَيْتُ فِنَ قَ كَثِيرَةً اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ الللَّهُ اللللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

٦- التقليل كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ ٱلنَّاسَ شَيْئًا﴾ [يونس: ٤٤] وقوله: ﴿ كَأَنَّهُمْ
 يَوْمَ يَرُوْنَ مَا يُوعَدُونَ لَرْ يَلْبَثُوا إِلَّا سَاعَةً مِن نَّهَا رِّج ﴾ [الاحقاف: ٣٥].

٧- التخصيص وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ مِن قَبْلِ أَن نَطْمِسَ وُجُوهًا فَنَرُدَّهَا عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۱/۲۷).

<sup>(</sup>۲) «سيبويه» (۱/ ۲۷).

٨- التحقير نحو قوله تعالى: «من أي شيء خلقه؟ أي من شيء حقير» ثم بينه بقوله:
 من نطفة خلقه (۱). وكقوله تعالى: ﴿ وَلَنَجِدَنَّهُمْ أَحْرَصَ ٱلنَّاسِ عَلَىٰ حَيَوْةٍ ﴾ [البقرة: ٩٦]
 بمعنى أية حياة كانت ولو كانت حقيرة مهينة.

٩- التجاهل والاستهزاء نحو قوله تعالى: ﴿ هَلَ نَدُلُكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ يُنَبِّتُكُمْ إِذَا مُزِقْتُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ إِنَّكُمْ لَغِي خَلْقِ جَكِدِيدٍ ﴾ [سبأ: ٧] كأنهم لا يعرفونه (٢).

الى غير ذلك من الاغراض.

#### المعرفة

المعرفة ما وضع لشيء معين (٢). والمعارف هي: الضمير والعلم، واسم الاشارة والمعرف بأل، والاسم الموصول، والمضاف الى معرفة، والمعرف بالنداء، وقد ذكرها كلها سيبويه (٤).

وقد وردت أسماء معارف من غير هذه الأبواب، منها (أمس) لليوم الذي قبل يومك. و(سحر) المراد به سحر يوم بعينه، و(أجمع) وما تفرع منها نحو (أجمعين وجُمَع)، كقوله تعالى ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَيِّكَةُ كُلُهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ [الحجر: ٣٠] وأسماء الأفعال والأصوات غير المنونة، نحو ايه، وصه، وغاق، وسيأتي بيان ذلك كل في بابه. كما سنذكر المعرف بالاضافة في باب الاضافة، والمعرف بالنداء، في باب النداء، ونذكر الآن بقية المعارف.

<sup>(</sup>۱) «الاتقان» (۱/ ۱۹۰) وانظر سورة عبس (۱۹،۱۸).

<sup>(</sup>۲) انظرالبرهان (٤/ ٩١ - ٩٢)، «الاتقان» (١/ ١٨٩).

<sup>(</sup>٣) «الرضى على الكافية» (٢/ ١٦٣).

<sup>(</sup>٤) انظر الكتاب (١/ ٢١٩-٢٢٠، ١/ ٢٦٩، ١/ ٣١١).

#### الضمير

الضمير فعيل، بمعنى اسم المفعول، من أضمرت الشيء في نفسي، إذا أخفيته وسترته فهو مضمر كالحكيم بمعنى المحكم.

والنحاة يقولون إنّما سمي بذلك لكثرة استتاره، فاطلاقه على البارز توسع، أو لعدم صراحته كالأسماء المظهرة (١٠).

والثاني هو الراجح فيما أرى، وذلك لانك بالضمير تستر الاسم الصريح، فلا تذكره فإنّك إذا قلت (أنا)، فانت لم تذكر اسمك وإنّما سترته بهذه اللفظة، وكذا إذا قلت (أنت وهو وهي). ألا ترى أنك تطرق على أحد بابه فيقول: من؟ فتقول: أنا، ويقول لك: ومن أنت؟ فتقول له: فلان. فأنت لم تذكر اسمك صراحة بقولك (انا)، فطلب منك ذكر اسمك الصريح. فأخذ مصطلح الضمير من هذا لأنه يُستر به الاسم الصريح.

والضمير مصطلح بصري، ويسميه الكوفيون كناية، ومكنياً، وهو بالمعنى نفسه، فإنّ الكناية تقابل التصريح، ومنه قولهم استعارة تصريحية، واستعارة مكنية، فالتصريحية ما صرح فيها بلفظ المشبه به، والمكنية ما كني فيها لفظ المشبه به أي ما ستر وأخفي. ومنه الكنية في العلم لانها تستر الاسم الصريح، والكناية في الكلام أنْ تتكلم بشيء وأنت تريد غيره (٢).

جاء في (التصريح): «المضمر اسم مفعول، من أضمرته إذا اخفيته وسترته وإطلاقه على البارز توسع. والضمير بمعنى المضمر على حد قولهم (عقد العسل فهو عقيد) أي معقود. وهو اصطلاح بصري والكوفية يسمونه كناية ومكنيّاً، لأنه ليس باسم صريح والكناية تقابل الصريح قال ابن هانىء:

فصرّح بمن تهوى ودعني من الكنى فلا خير في اللذات من دونها ستر (٣)

<sup>(</sup>۱) انظر «التصريح» (۱/ ٩٥)، «شرح شذور الذهب» (۱۷۷)، «حاشية الخضري» (۱/ ٥٣)، «حاشية الصبان» (۱/ ٩٥). الصبان» (۱/ ٩٠).

<sup>(</sup>٢) ﴿ القاموس المحيط؛ (كني) (٤/ ٣٨٤).

<sup>(</sup>٣) «التصريح» (١/ ٩٥) (وانظر ابن يعيش» (٣/ ٨٤).

#### الفاظه ودلالاته

ألفاظ الضمائر كثيرة فهناك ضمائر الرفع المنفصلة والمتصلة، وضمائر النصب المنفصلة، والمتصلة. وضمائر الجر، ولا تكون إلاّ متصلة.

# اما ضمائر الرفع المنفصلة فهي:

أنا للمتكلم نحو ﴿ وَأَنَا ٱخْتَرْتُكَ فَٱسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى ﴾ [طه: ١٣].

ونحن للمتكلم مع غيره نحو ﴿ بَلْ غَنْ مَخُرُوبُونَ ﴾ [القلم: ٢٧] أو للواحد معظماً نفسه كقوله تعالى ﴿ غَنْ خَلَقْنَكُم فَلَوَلَا تُصَدِقُونَ ﴾ [الواقعة: ٥٧].

أنتَ بفتح التاء للمخاطبين، وأنتِ بكسر التاء للمخاطبة، وانتما للمخاطبين، والمخاطبين، والمخاطبين، وأنتن للمخاطبات. وهو للغائب، وهما للغائبين والغائبين، وهم للغائبين العقلاء، ولا يكون لغير العاقل(١) فتقول: هم الرجال ولا تقول: هم الجمال وتقول (هم في الدار) وأنت تعني الرجال، ولا تقول (هم في الدار) وأنت تعنى الرجال، ولا تقول (هم في الدار).

و(هي) للغائبة تقول (هي اختك)، ويقع للجمع أيضاً عاقلًا، أو غيره فتقول: هي الرسل، وهي الرجال، وهي الجمال قال تعالى: ﴿ إِن تُبُّدُواْ ٱلصَّدَقَاتِ فَيْعِـمَّا هِيٍّ ﴾ [البقرة: ٢٧١].

و(هنّ) للغائبات.

# وأما ضمائر الرفع المتصلة فهي:

التاء المضمومة للمتكلم، و(نا) للمتكلم مع غيره، أو للمتكلم المفرد معظما نفسه، عادًا إيّاها كالجماعة (٢).

وللمخاطب التاء المفتوحة، وللمخاطبة التاء المكسورة، وللمخاطبين والمخاطبتين

<sup>(</sup>۱) انظر «المقتضب» (۲/ ۱۸٦).

<sup>(</sup>۲) «سيبويه» (۱/ ۲۳٥).

 <sup>(</sup>٣) «الرضي على الكافية» (١/٨).

(تما)، وللمخاطبين (تم)، وللمخاطبات (تن).

وللغائبين والغائبتين الالف، وللغائبين الواو. وتكون الالف والواو للخطاب ايضاً، إذا اتصلتا بالفعل المضارع، أو الأمر نحو: تذهبان، وتذهبون، واذهبا، واذهبوا.

ولا تكون الواو إلا للعاقل أو لما نزل منزلة العاقل مثل (هم) فتقول: الرجال حضروا ولا تقول: الجمال ذهبوا.

وما نزل منزلة العاقل نحو قوله تعالى ﴿ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾ [يس: ٤٠]، وقوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا اَلنَّمْلُ اَدْخُلُواْ مَسَاكِنَكُمْ ﴾ [النمل: ١٨] وجاء في كتاب سيبويه أنْ النمل صار «بتلك المنزلة حين حدثتْ عنه كما تحدّث عن الاناسي.

وكذلك (في فلك يسبحون) لأنها جعلت في طاعتها، وفي أنه لا ينبغي لأحد إنْ يقول: (مطرنا بنوء كذا) ولا ينبغي لأحد أنْ يعبد شيئاً منها بمنزلة من يعقل من المخلوقين ويبصر الامور»(١).

وللغائبات النون، نحو (النساء ذهبن)، وتكون للخطاب أيضاً، إذا اتصلت بالمضارع والامر نحو (تذهبن).

## واما ضمائر النصب المنفصلة فهي:

إياي للمتكلم، وإيانا للمتكلم مع غيره، أو للواحد معظماً نفسه.

إيّاكَ بفتح الكاف للمخاطب، وإياكِ بكسر الكاف للمخاطبة، و(إياكما) للمخاطبين والمخاطبين، وإياكم للمخاطبين وإياكن للمخاطبات.

إياه للغائب وإياها للغائبة، وإياهما للغائبين والغائبتين، وإياهم للغائبين العقلاء، واياهن للغائبات.

وضمائر النصب المتصلة هي بحذف (ايًا) من الضمائر المذكورة آنفاً. وضمائر البحر بلفظ ضمائر النصب المتصلة.

وذكروا أنَّ هذا التنوع في ألفاظ الضمائر، من ضمائر رفع، إلى ضمائر نصب، إلى

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۱/۲٤٠).

ضمائر جرّ، أغناها عن أنْ تكون معربة. جاء في (شرح الرضي على الكافية): "وإنّما بنيت المضمرات إمّا لشبهها بالحروف وضعا. . . وإمّا لعدم موجب الإعراب فيها، وذلك ان المقتضي لإعراب الاسماء توارد المعاني المختلفة على صيغة واحدة، والمضمرات مستغنية باختلاف صيغها، لاختلاف المعاني عن الاعراب، ألا ترى أنّ كلّ واحدٍ من المرفوع، والمنصوب، والمجرور، له ضمير خاص؟ "(۱).

# تاء التأنيث الساكنة هل هي ضمير؟

ذهب النحاة عامة الى أنّ تاء التأنيث الساكنة حرف وليست اسمأ<sup>(۲)</sup>، وذهب بعضهم إلى أنها اسم<sup>(۳)</sup> كالتاء المتحركة. وقد ذهب الى هذا الرأي قسم من المحدثين فقالوا: إنها شبيهة بتاء الفاعل، وذلك أنّ التاء المتحركة تكون للمتكلم، أو للخطاب والتاء الساكنة للغائبة. ثم إنها تقابل نون النسوة فإنّ التاء هذه للافراد، ونون النسوة للجمع، ولما كانت نون النسوة اسماً، كانت التاء كذلك، لانها مفردها كالتاء المضمومة و(نا) ضمير المتكلمين، فانّ (نا) اسم، ومفرده وهو التاء المضمومة اسم أيضاً، فلماذا لا تكون التاء الساكنة اسماً؟

ومن أظهر ما يرد هذا القول، أنك تأتي بعد هذه التاء بالفاعل ظاهر ألا فاتقول: ذهبت ليلى، وخرجت سعاد، في حين لا يصح ذلك مع بقية الضمائر، فلا يؤتى بالفاعل بعد التاء المتحركة، ولا بعد نون النسوة فلا يقال (ذهبت خالد) على أنّ خالداً فاعل، ولا (ذهبن الهندات) على أنّ الهندات فاعل، في اللغة المشهورة، فاختلف الأمر بين هذه التاء، والتاء المتحركة. جاء في (شرح ابن يعيش): "والتاء مؤذنة بأن الفعل لمؤنث والذي يدل انها ليست اسماً اشياء منها: أنّك تقول (هند ضربت جاريتُها) فترفع الجارية بأنها فاعلة، ولو كانت التاء اسماً لم يجز رفع الاسم الظاهر، لأن الفعل لا يرفع فاعلين، أحدهما مضمر والآخر ظاهر.

<sup>(</sup>١) «الرضي على الكافية» (٢/ ٣-٤) وانظر «الاشموني» (١/ ١١٠- ١١١).

<sup>(</sup>٢) «انظر «سيبويه» (١/ ٢٣٥)، «ابن يعيش» (٣/ ٨٨)، «الرضى على الكافية» (٢/ ٩).

<sup>(</sup>٣) انظر «الهمع» (٢/١٧٠).

<sup>(</sup>٤) «انظر الرضى على الكافية» (٢/٩).

ومنها أنّها لو كانت اسماً، لكنت إذا قلت (قامت هند) قدمت المضمر على المظهر وذلك لا يجوز.

ومنها انّك تقول في التثنية (قامتا) فتجمع بين التاء وضمير التثنية، فيلزم من ذلك أنْ يكون الفعل خبراً عن ثلاثة من غير اشتراك<sup>(١)</sup>.

وأما الشبهة القائلة بأنّ نون النسوة جمع لتاء التأنيث الساكنة، فهي وهم، فانّ نون النسوة ليست جمعاً لتاء التأنيث، وقد ذكرنا انه لا يجوز ذكر فاعل ظاهر بعد نون النسوة بخلاف تاء التأنيث، ثم إنّك قد تأتي مع الجمع بتاء التأنيث فتقول (حضرت النساء) قال تعالى ﴿ وَإِذَا ٱلْكُواكِبُ ٱنْثَرَتُ ﴾ [الانفطار: ٢] وتستعمل تاء التأنيث لجماعة الذكور أيضاً قال تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلرُّسُلُ أُوِّنَتُ ﴾ [المرسلات: ١١] وقال: ﴿ فَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنًا ﴾ [الحجرات: ١٤] فتاء التأنيث تستعمل للمفرد والمثنى والجمع بنوعيه المذكر والمؤنث في حين لا تستعمل نون النسوة إلا لجماعة الاناث.

ولو كانت النون جمعا لتاء التأنيث، لجمعنا قولنا (حضرت الام) بقولنا (حضرن الأمهات) وهذا باطل غير صحيح.

فدل ذلك على رجحان رأي النحاة في هذا القول والله أعلم.

## ضمير الفصل

ضمير الفصل يقع بين المبتدأ والخبر، أو ما أصله مبتدأ وخبر، واشترط الجمهور أنْ يكون الأول معرفة، وأما الثاني فمعرفة، أو كالمعرفة، في أنه لا يقبل (أل) نحو (زيد هو المنطلق) وقوله: ﴿ وَمَا نُقَيِّمُوا لِأَنفُسِكُم مِنْ خَيْرِ يَجِدُوهُ عِندَ ٱللّهِ هُوَ خَيْرًا وَأَعْظَمَ أَجَرًا ﴾ [المزمل: ٢٠](٢).

ولوجوده في الكلام أغراض وفوائد اهمها:

١- الاعلام بأن ما بعده خبر لا تابع: قال ابن هشام: "ولهذا سمي فصلاً لأنه فصل
 بين الخبر والتابع، وعماداً لانه يعتمد عليه معنى الكلام واكثر النحويين يفتصر على هذه

<sup>(</sup>۱) «ابن یعیش» (۲/ ۸۸).

<sup>(</sup>٢) «مغنى اللبيب» (٢/ ٩٤٤–٤٩٥) وانظر «كتاب سيبويه» (١/ ٣٥٥).

الفائدة»(۱) وقال سيبويه في (باب ما يكون فيه هو، وأنت، وإنا، ونحن، واخواتهن فصلاً): «اعلم أنهن لا يكن فصلاً، إلا في الفعل، ولا تكون كذلك إلا في كل فعل الاسم بعده بمنزلته، في حال الابتداء، واحتياجه إلى ما بعده كاحتياجه إليه في الابتداء، فجاز هذا في هذه الافعال التي الاسماء بعدها بمنزلتها في الابتداء، واعلاماً بأنه فصل الاسم، وإنه فيما ينتظر المحدّث عنه، ويتوقعه منه، مما لا بد له من أن يذكره للمحدث، لأنك إذا ابتدأت فقد وجب عليك مذكور بعد المبتدأ لا بد منه، وإلا فسد الكلام ولم يسغ لك، فكأنه ذكر (هو) ليستدل المحدّث أن ما بعد الاسم ما يُخرجه مما وجب عليه، وأن ما بعد الاسم ليس منه. هذا تفسير الخليل»(۲).

وهذا القول كسابقه أي الاعلام بأنّ ما بعده خبر لا تابع، فضمير الفصل قد يفيد أنّ ما بعده خبر لا تابع، ولولا هو لاحتمل أنْ يكون تابعاً، وأنْ يكون خبراً، ومن ذلك قوله تعالى ﴿إِنَّ هَلْذَا لَهُو الْقَصَصُ الْحَقُ ﴾ [آل عمران: ٦٢] فوجود الضمير عين أنْ يكون (القصص) هو الخبر، ولولا الضمير لاحتمل أنْ يكون (الحق) هو الخبر، والقصص بدلاً منه، فيكون المعنى: إنّ هذا القصص هو الحق، ولا تظننَ أنّ (ان) هي التي عينت الخبر برفعه، فذلك صحيح في هذه الجملة ولكن لو حذفنا (إنّ ماتعين الخبر إلا بالضمير ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَاللَّكَ هُو الضّلَالُ ٱلْبَعِيدُ ﴾ [الحج: ١٢] فوجود الضمير عين أنْ يكون (الضلال) هو الخبر، ولولا (هو) لاحتمل أنْ يكون البعيد هو الخبر، والضلال يكون (الضلال) هو الخبر، ولولا (هو) لاحتمل أنْ يكون البعيد هو الخبر، والضلال تابعاً، فيكون المعنى: ذلك الضلال هو البعيد. ونحوه قوله ﴿ وَلَكَ هُو اللَّهُ مُنَ الْفَيْنُ الْمُعِيدُ ﴾ [الصافات: ١٠٦] وقوله ﴿ وَذَلِكَ هُو الفَوْزُ الْمَطِيدُ ﴾ [التوبة: ١١١]. البَتَوَّا النَّهِ فَي النَّهُ الْمَوْنُ الْمَطِيدُ ﴾ [التوبة: ١١١]. ويحتمل أنْ يكون منه قوله ﴿ وَالْكَ فِرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٥٤] فلو حذف لاحتمل أنْ يكون (الظالمون) نعتاً، والخبر محذوفاً.

٧- الاختصاص والقصر: قد يأتي ضمير الفصل للدلالة على القصر، وإذا ذهب ذهب

<sup>(</sup>۱) «المغني» (۲/ ٤٩٦) وانظر «التفسير الكبير للرازي» (۲/ ٣٤)، «المفصل» (٢٦/٢)، «الكشاف» (١/ ٢١)، «الاتقان» (١/ ١٨٨).

<sup>(</sup>۲) «سيبويه» (۱/ ۳۹۶).

معاني النحو

معنى القصر، جاء في (الايضاح): «وأما توسط الفصل بينه وبين المسند اليه فلتخصصه به كقولك: زيدهو المنطلق، أو هو أفضل من عمرو، أو هو خير منه، أو هو يذهب»(١).

وجاء في (الكشاف) في قوله تعالى ﴿ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾ [البقرة: ٥].

"و (هم) فصل وفائدته الدلالة على أن الوارد بعده خبر، لا صفة، والتوكيد، وايجاب ان فائدة المسند ثابتة للمسند اليه دون غيره" أي للقصر، وجاء في (معترك الاقران في إعجاز القرآن): "وممن ذكر انه للحصر، البيانيون في بحث المسند إليه، واستدل له السهيلي بأنه أتي به في كل موضع ادّعي فيه نسبة ذلك المعنى إلى غير الله، ولم يؤت به حيث لم يدع وذلك في قوله: ﴿ وَأَنَّهُ هُو أَضَحَكَ وَأَبَّكَن . وَأَنَّهُ هُو أَمَاتَ وَأَعْيَا . وَأَنَّهُ مُلَق الزّوَجَيْنِ الذّكر وَالأَنْهُ مُو أَمَاتَ وَأَعْنَى وَأَنَّهُ هُو رَبُّ الشّعري . وَأَنَّهُ مُو أَمَاتَ وَأَعْنَى وَأَنَّهُ هُو رَبُّ الشّعري . وَأَنَّهُ مُلَق الزّوجَيْنِ وَأَنَّهُ مُلَق الزّوجَيْنِ وَأَنَّهُ مُلَق الزّوجَيْنِ وَاللّهُ مُو رَبُّ اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَنّهُ مُلَق اللّهُ عَلَيْه اللّهُ اللّهُ وَلَكُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ عَلَيْه اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا وَاللّهُ اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ الللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ اللللّهُ وَلّهُ اللّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ ال

وجاء في (التفسير الكبير) في افادة ضمير الفصل الحصر «لو قلت: الانسان ضاحك فهذا لا يفيد ان الضاحكية لا تحصل إلا في الانسان أمّا لو قلت: الانسان هو الضاحك فهذا يفيد أنّ الضاحكية لا تحصل إلاّ في الإنسان»(٥).

وأرى أنّ هذا ليس دليلًا، فقد يقال إنّ التخصيص جاء من التعريف، لا من ضمير الفصل وإنّما جاء الضمير لتوكيد التخصيص الموجود.

ومن دلالته على القصر بنفسه قوله تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَن تُغَنِّفَ عَنَّهُمْ أَمْوَلُهُمْ وَلَا أَوْلَكُهُمْ وَقُودُ ٱلنَّادِ ﴾ [آل عمران: ١٠] فضمير الفصل هنا يفيد

<sup>(</sup>۱) «الايضاح» (۱/ ٥٢)، وانظر «المغني» (٢/ ٤٩٦)، «شرح المختصر على تلخيص المفتاح» (٤١)، «حاشية الجرجاني على الكشاف» (١/ ١١٢).

<sup>(</sup>۲) «الكشاف» (۱/۲۱۱).

 <sup>(</sup>٣) ويلاحظ أن هذا ليس من ضمائر الفصل عند الجمهور وأنما هو توكيد أو مبتدأ.

<sup>(</sup>٤) «معترك الاقران» (١/ ١٨٦).

<sup>(</sup>c) «التفسير الكبير» (٢٤/٢).

قصراً حقيقياً فالقول (أولئك وقود النار) قد يفيد مجرد الاخبار كما تقول (هذا صديقك) ووضع ضمير الفصل عين القصر الذي كان محتملاً قبل دخوله.

ومنه قوله تعالى ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِتَايَلِنِنَا هُمْ أَصْحَبُ ٱلْمَشْتَمَةِ ﴾ [البلد: ١٩] فقد افاد الضمير القصر ولو حذف لكان القصر محتملاً.

واذا أخذنا بالرأي القائل إنّ ضميرَ الفصل قد يقعُ بين المبتدأ وخبره الفعلي (١٠ ، كان منه قوله تعالى ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ اللهُ هُو يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَ وَيَأْخُذُ الصَّدَقَاتِ ﴾ [التوبة: ١٠٤] فالضمير (هو) أفاد معنى القصر، ولو حذف لكان القصر محتملًا لا متعيناً، فان قلت (أن الله يقبل التوبة) كان أخباراً بأنّ الله يقبل التوبة دون أفادة القصر.

ونحوه قوله ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ يَقْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ ﴾ [السجدة: ٢٥] وقوله ﴿ وَمَكْرُ أُوْلَتِكَ هُوَ بَبُورٌ ﴾ [فاطر: ١٠] وقوله ﴿ إِنَّهُ هُوَ بُبُدِئُ وَبُهِيدُ ﴾ [البروج: ١٣] ونحوها فوجود الضمير ها هنا أفاد معنى القصر ولو حذف لكان محتملًا.

٣- التوكيد: ولهذا سماه بعض الكوفيين دعامة، لأنه يدعم به الكلام، أي يقوي ويؤكد (٢) ، جاء في (الكشاف) في قوله تعالى ﴿ وَأُولَـٰتَهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [البقرة: ٥]:

«و(هم) فصل وفائدته الدلالة على أن الوارد بعده خبر لا صفة، والتوكيد، وإيجاب أن فائدة المسند ثابتة للمسند إليه دون غيره<sup>(٣)</sup>.

قال تعالى: ﴿ وَالسَّمِقُونَ الْأُوَلُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَمُمْ جَنَّتِ تَجْدِي تَعْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَآ أَبَدُأْ ذَالِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: ١٠٠].

وقال: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْيِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا

<sup>(</sup>١) هو رأي الجرجاني وجماعة -«المغني» (٢/ ٤٩٤-٤٩٥ وفيه: «وقد يستدل لقول الجرجاني بقوله تعالى ﴿ويرى الذين اوتوا العلم الذي انزل اليك من ربك هو الحق ويهدي﴾ فعطف (يهدي) على (الحق) الواقع خبراً بعد الفصل اهـ».

<sup>(</sup>٢) «المغني» (٢/٤٩٦).

<sup>(</sup>٣) «الكشاف» (١/٢١١).

معاني النحو وللمستحدث والمستحدث والمنطقة من الله أَحْبَرُ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْرُ الْمَظِيمُ ﴾ وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي الْفَوْرُ الْمَظِيمُ ﴾ [التوبة: ٧٧].

فانظر إلى الفرق بين الآيتين، فقد جاء باحداهما بضمير الفصل دون الأخرى، وذلك أنه لمّا عدل عن قوله (رضي الله عنهم ورضوا عنه) إلى قوله (ورضوان من الله أكبر) فجاء بالجملة الاسمية الدالة على الثبوت، والتي هي أقوى من الفعلية ثم أخبر بأن رضوان الله أكبر من الجنات. وملذاتها، ناسب عظم ذلك المجيء بضمير الفصل فقال (ذلك هو الفوز العظيم).

وقال تعالى: ﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنِكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَارَىٰ حَتَّىٰ تَنَبِّعَ مِلَّتُهُمُّ قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَىٰ وَلَهِنِ ٱتَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم بَعْدَ ٱلَّذِى جَآءَكَ مِنَ ٱلْهِلْمِ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ [البقرة: ١٢٠].

وقال: ﴿ قُلْ أَنَدْعُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُنَا وَلَا يَضُرُنَا وَنُرَدُّ عَلَىٰ أَعْقَابِنَا بَعْدَ إِذْ هَدَنَا ٱللَّهُ كَالَذِى ٱسْتَهْوَتْهُ ٱلشَّيَطِينُ فِي ٱلأَرْضِ حَيْرَانَ لَهُۥ أَصْحَبُ يَدْعُونَهُۥ إِلَى ٱلْهُدَى ٱثْتِنَا قُلْ إِنَّ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَىٰ وَأُمِنَ الِنُسْلِمَ لِرَبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الأنعام: ٧١].

وقال: ﴿ وَقَالَت طَابِهَ أَهُ مِنْ أَهُلِ ٱلْكِتَابِ اَمِنُواْ بِالَّذِيّ أَنزِلَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَجَهَ ٱلنَّهَارِ وَٱكْفُرُواَ الْجَمُونَ وَلَا تُؤْمِنُوا إِلَّا لِمَن تَبِعَ دِينَكُرْ قُلْ إِنَّ ٱلْهُدَىٰ هُدَى ٱللَّهِ أَن يُؤْفَقَ أَحَدُ مِثْلَ مَا الْخِرُهُ لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ وَلَا تُؤْمِنُوا إِلَّا لِمَن تَبِعَ دِينَكُرْ قُلْ إِنَّ ٱلْهُدَىٰ هُدَى ٱللَّهِ أَن يُشَامَةُ وَاللَّهُ وَسِعُ عَلِيمُ ﴾ [آل عمران: ٧٢-٧٣].

فأنت ترى أنه في الآيتين الأوليين قدم (هدى الله) وجاء بضمير الفصل، وفي الثالثة قدم (الهدى). ولم يات بضمير الفصل.

ولعل السبب أن الآيتين الأوليين في الأديان، فالآية الأولى في اليهودية والنصرانية والثانية في الشرك فناسب الرد بتقديم (هدى الله). وهو (الإسلام) هنا فكأنه قال لهم: إن هدى الله، أي الإسلام، هو الهدى الكامل الصحيح التام لاهدايتكم، وما أنتم عليه، فناسب تقديمه، وحصر الهداية عليه، والمجيء بضمير الفصل توكيداً لهذا المعنى، جاء في (الكشاف) في تفسير آية البقرة: «يعني أن هدى الله الذي هو الإسلام، هو الهدى بالحق والذي يصح أن يسمى هدى، وهو الهدى كله ليس وراءه هدى، وما تدعون إلى التباعه ما هو بهدى، إنما هو هوى ألا تربى إلى قوله تعالى: ﴿ولئن اتبعت أهواءهم﴾

أي أقوالهم التي هي أهواء وبدع»<sup>(١)</sup>.

أما الآية الثالثة فهي ليست في الموازنة بين أهل الأديان، وإنما هي رد على تصرف سيىء ومكر، إذ قالت طائفة من أهل الكتاب آمنوا بما أنزل على محمد وجه النهار واكفروا آخره، وقولوا نحن آمنا به ظناً بأنه حق، ولكن استبان لنا أنه باطل، فرجعنا عنه إلى ديننا الذي هو الحق لعلهم يرجعون عن دينهم، فنزلت الآية رداً على مكرهم وكيدهم وادعائهم الهدى، فقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْهُدَىٰ هُدَى ٱللّهِ ﴾ أي أن الهدى أن يهديكم الله إلى الدين الصحيح، وإلى الحق وليس الهدى أن تعملوا مثل هذا المكر والتبييت، الهدى أن يشرح الله صدوركم لقبول الحق، ويفتح قلوبكم للخير، وليس الهدى ما تبيتون وما تنوون، فناسب هذا أن يقول: ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْهُدَىٰ هُدَى ٱللّهِ ﴾ وهو رد على تصرفهم وزعمهم، وتبيان للهدى الصحيح جاء في (الكشاف) في هذه الآية:

«معناه أنّ الهدى هدى الله، من شاء أن يلطف به حتى يسلم أو يزيد ثباته على الإسلام كان ذلك، ولم ينفع كيدكم وحيلكم وزيكم تصديقكم عن المسلمين والمشركين»<sup>(٢)</sup>.

وقال تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَتَ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَتَ مَا يَكْعُونَ مِن دُونِهِ مُو ٱلْبَطِلُ وَأَتَ اللَّهَ هُوَ ٱلْبَطِلُ وَأَتَ اللَّهَ هُوَ ٱلْعَلِيُ ٱلْصَابِيرُ ﴾ [الحج: ٦٢].

وقال: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلْبَطِلُ وَأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكَبِيرُ ﴾ [لقمان: ٣٠].

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۱/ ۲۳۲)، وانظر «الكشاف» (۱/ ٥١٢).

<sup>(</sup>۲) «الكشاف» (۱/ ۲۲۹).

وهذاً من نتائج الصراع، الهجرة من الأرض إنى أرض أخرى، والقتل والموت إلى أنُ ينتهي إلى الآية.

فأنت ترى أن السياق مع أهل الباطل هنا يختلف، فهم في الصورة الأولى ساعون معاجزون معاندون مصارعون نتيجته هجرة المؤمنين، أو قتلهم، أو موتهم، فاحتاج الأمر إلى توكيد أنّ ما هم عليه هو الباطل لزيادة تثبيت المؤمنين، وفي الآية الثانية جدال ليس فيه صدام فلما كان الموقف مختلفاً، اختلف التوكيد في الآيتين حسب ما اقتضاه السياق.

وقال تعالى: ﴿ إِلَّا لِنَصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُواْ ثَانِينَ إِذْ الْمَثْمَا فِي الْفَعَارِ إِذْ يَتَقُولُ لِصَلَحِيهِ عَلَا تَعْمَرُنَ إِنَ اللَّهَ مَعَنَا فَأَسْزَلَ اللّهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيْتَدَهُ بِجُنُودٍ لَهُ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِيكَةَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ السُّفْلُ وَكَلِمَةُ اللَّذِينَ كَفَرُواْ السُّفْلُ وَكَلِمَةُ اللَّهِ فِي اللّهِ فِي اللّهُ فِي اللّهِ فِي اللّهُ فِي اللّهِ فِي اللّهُ فِي اللّهُ فَي اللّهُ فِي اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فِي اللّهُ فَي اللّهُ اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللل

فانظر كيف قال سبحانه ﴿وَجَعَكُلَ كَلِمَةَ ٱلَّذِينَ كَعَكُرُوا ٱلسَّفَلَنَّ ﴾ ثم استأنف كلاماً جديداً فقال ﴿وَكَلِمَةُ ٱللَّهِ هِمَ ٱلْمُلْكُ ﴾ فحاء بضمير الفصل مع الاستثناف، ولم يعطفها على كلمة الكفر، أي أنَّ كلمة الله هي العليا بدون جعل جاعل، شأنها الارتفاع والعلو، وهي المرتفعة دوماً بذاتها.

وهو -أي ضمير الفصل- يفيد توكيد معاني القصر المتعددة التي يدخل عليها فهو يفيد:

أ- توكيد القصر الحقيقي: فقد يكون الكلام دالاً على القصر من دون ضمير الفصل فيأتي ضمير الفصل مؤكداً هذا المعنى قال تعالى: ﴿إِنَّهُ هُوَ النَّوْابُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٧] فلو حذف الضمير لبقي معنى القصر، ولكنه جاء بالضمير توكيداً لهذا المعنى، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ النَّيْنَهُمُ الْكِنْبَ يَتْلُونَهُ حَقَّ قِلاَوَتِيَةَ أُولَتِكَ يُوْمِنُونَ بِهِ وَمِن يَكُفُرُ بِهِ فَأُولَتِكَ هُمُ قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ النَّيْنَ النَّهُ الْكَنَابُ يَتْلُونَهُ حَقَّ قِلاَوَتِيةَ أُولَتِكَ يُومِنُونَ بِهِ وَمِن يَكُفُرُ بِهِ فَأُولَتِكَ هُمُ الْفَيْلِيونَ ﴾ [البقرة: ١٢١] وقوله: ﴿ وَمَن يَتَوَلَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ المَائدة: ١١٧] وقوله: ﴿ إِنَّ اللَّهُ هُو أَعْلَمُ بِاللَّهُ هَنَّ النَّ قِيبَ عَلَيْهِمْ ﴾ [المائدة: ١٠٥] وقوله: ﴿ فَمَن ثَقُلَتُ مَنْكُ هُو أَعْلَمُ بِاللَّهُ هَنَّ الْمُهْتَدِينَ ﴾ [النحل: ١٢٥] وقوله: ﴿ فَمَن ثَقُلَتُ مَن سَبِيلِهِ قُوهُ أَعْلَمُ بِاللَّهُ هَنْكِينَ ﴾ [النحل: ١٢٥] وقوله: ﴿ فَمَن ثَقُلَتُ مُونَ نُقُلِتُ مُونَ نُقُلُتُ مُونَ الْقَوْتُ الْمَوْمِنُونَ ؛ [المؤمنون: ١٠٢] ﴿ إِنْ رَبُّكَ هُو الْقَوْقُ الْعَرْيِرُ ﴾ [هود: ٢٦].

ب- توكيد القصر الذي على جهة المبالغة: وذلك كأنْ تقول: زيد الشاعر فتقصر الشعر عليه مبالغة، كأنّ ما عداه ليس بشاعر، ثم تؤكد هذا المعنى فتقول: (زيد هو الشاعر) قال تعالى في المنافقين: ﴿ أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ ٱلمُفْسِدُونَ وَلَكِنَ لَا يَشَعُهُونَ ﴾ [البقرة: ١٣] ومن المعلوم أنّ وقال فيهم أيضاً: ﴿ أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ ٱلسُّفَهَا وَلَكِنَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣]. ومن المعلوم أنّ هناك مفسدين آخرين، وهناك سفهاء آخرين قال تعالى: ﴿ وَلَا تُؤْتُوا ٱلسُّفَهَا مَوْلَكُمْ ﴾ هناك مفسدين آخرين، وهناك سفهاء آخرين قال تعالى: ﴿ وَلَا تُؤْتُوا ٱلسُّفَهَا مَوْلَكُمْ ﴾ [النساء: ٥] ولكنه قصر الافساد والسفه عليهم مبالغة على معنى أنهم أولى من يسمى هذا الاسم، أو على أنهم كاملون في هاتين الصفتين.

وقال: ﴿ وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الْكَنفِرُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤] وهذا القصر على جهة المبالغة قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِاللّهِ وَرُسُلِهِ. وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُوا بَيْنَ ذَلِكَ بَيْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ. وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ بَيْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ. وَيَقُولُونَ فَوْمِنُ بِبَعْضِ وَنَصِحْفُرُ بِبَعْضِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ بَيْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ. وَيَقُولُونَ عَقَالًا لِلْكَنفِينَ عَذَابًا مُنْ مِينَا ﴾ [النساء: ١٥٠-١٥١] فقصر سَبِيلًا أُولَتِهِكَ هُمُ الْكَنفِرُونَ حَقًا وَأَعْتَدُنَا لِلْكَنفِينَ عَذَابًا مُنْ مِينَا ﴾ [النساء: ١٥٠-١٥١] فقصر لكفر على الأولين مبالغة.

وقال: ﴿ وَمَن لَمْ يَعْكُم بِمَا أَنْزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ [المائدة: ٤٥] وهذا القصر على جهة المبالغة أيضاً كقوله تعالى ﴿ وَمَن يَنُولَكُمْ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ [الممتحنة: ٩]

معاني النعو وقوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لا يَسْخَرَ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرا مِنْهُمْ وَلا فِسَاءٌ مِن فِيسَاءً عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرا مِنْهُمْ وَلا فِسَاءٌ مِن فَرَى لَمْ يَتُبُ يَكُنَّ خَيْرا مِنْهُمْ وَلاَ فَلَيْمُ وَلاَ لَنَابُرُواْ بِالْأَلْقَابِ بِيْسَ الاِسّمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الإِيمَانُ وَمَن لَمْ يَتُبُ وَمَن لَمْ يَتُبُ مَا فَاللهِمُونَ ﴾ [الحجرات: ١١]، وقال تعالى: ﴿ وَمَن لَذَي حَصْمُ مِما أَنزَلَ اللهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الظّنامِمُونَ ﴾ [المائدة: ٤٧] وقال: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَنِقَ النِّيتِينَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِن الشّنِيقُونَ ﴾ [المائدة: ٤٧] وقال: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَنِقَ النَّيِيتِينَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِن كَالمَّامِونَ فَلَا وَأَنْ مَاكُمُ مِن الشّنِهِدِينَ فَمَن تَوَلَّى بَعْدَ ذَلِكَ فَأَوْلَتِهِكَ عَلَى ذَلِكُمُ إِنْ اللهُ الْمُعْرَقُونَ فَي اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

وقال: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرُ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَدًآءَ فَاجْلِدُوهُرْ نَمَنِينَ جَلْدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَدَةً آبَدُاْ وَأُولِكَيْكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ﴾ [النور: ٤].

ولا يمكن أنْ يكون هذا كله قصراً حقيقياً، فهو قصر على جهة المبالغة أو على معنى الكمال في الصفة.

جـ- توكيد معنى المقايسة: وذلك كقولك: (الشاعر هو البحتري)، لم ترد أن تقصر الشعر عليه، ولكن كأنك قلت: هل سمعت بالشاعر وخبرت معرفته؟ فان كنت قد عرفته حقاً فهو البحتري، وتؤكد هذا المعنى فتقول: الشاعر هو البحتري قال تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُم بِشَيْءٍ مِّنَ ٱلْمَوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْصِ مِّنَ ٱلْأَمْوَلِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَتِ وَبَشِرِ الصَّنبِينَ ٱلّذِينَ إِنَا اللّهِ وَإِنّا إِلْهِ وَالْجُوعِ وَنَقْصِ مِّنَ ٱلْأَمْولِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَتِ وَبَشِرِ الصَّنبِينَ الّذِينَ إِنَا اللّهِ وَإِنّا إِلَيْهِ وَنَقْصِ مِّنَ ٱلْأَمْولِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَتِ وَبَشِرِ الصَّنبِينَ اللّهِ وَإِنّا إِلَيْهِ وَإِنّا إِلَيْهِ وَإِنّا إِلَيْهِ وَلِهُ وَالْبَهِ وَإِنّا إِلَيْهِ وَإِنّا إِلَيْهِ وَالْبَهِ وَإِنّا إِلَيْهِ وَإِنّا إِلَيْهِ وَإِنّا إِلَيْهِ وَالْبَهِ وَالْبَهِ وَإِنّا إِلَيْهِ وَإِنّا إِلَيْهِ وَالْبَهِ وَالْبَهِ وَالْبَهِ وَإِنّا إِلَيْهِ وَإِنّا إِلَيْهِ وَإِنّا إِلْهُ وَالْبَهِ وَإِنّا اللّه وَإِنّا اللّه وَإِنّا إِلْهُ وَالْبَهُ وَالْمَالِينَ وَخَبُرتُ هُمُ ٱلْمُهَمَدُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٥ - ١٥٧] فكأنه قال: هل سمعت بالمهتدين وخبرت حقيقتهم؟ انهم هؤلاء.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَفْتَرِى ٱلْكَذِبَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِثَايِنَتِ ٱللَّهِ وَأُوْلَنَيْكَ هُمُ اللَّهِ وَنحوه قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَفْتَرِى ٱلْكَذِبُونَ كَثيرُونَ، وَلَكُنَ هُؤُلاء أُولَى مَن يسمى بهذا الاسم فكأنه يقول: هل عرفت حقيقتهم؟ فهم هؤلاء.

جاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ وَأُولَٰتِكَ هُمُ ٱلۡمُفۡلِحُونَ ﴾ [البقرة: ٥]: «ومعنى التعريف في (المفلحون) الدلالة على أنّ المتقين هم الناس الذين بلغك أنهم يفلحون في

الآخرة، كما إذا بلغك أنّ إنساناً قد تاب من أهل بلدك فاستخبرت من هو؟ فقيل: زيد التائب أي هو الذي أخبرت بتوبته.

أو على أنهم الذين إنْ حصلت صفة المفلحين، وتحققوا ما هم، وتصوروا بصورتهم الحقيقية فهم لا يعدون تلك الحقيقة كما تقول لصاحبك: هل عرفت الأسد وما جبل عليه من فرط الاقدام؟ إنّ زيداً هو هو «(١).

د- توكيد معنى الكمال: جاء في (التفسير الكبير) في قوله تعالى ﴿ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [آل عمران: ٣٥]: ﴿ فَإِنْ قَيلَ: قوله: ﴿ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ يفيد الحصر وليس الأمر كذلك فإن غيره قد يكون سميعاً قلنا: إنّه سبحانه لكماله في هذه الصفة، كأنّه هو المختص بها دون غيره »(٢).

وجاء في (الكشاف) في قوله تعالى ﴿ وَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَانِبُوكَ ﴾ [النحل: ١٠٥] «أي أولئك هم الكاذبون على الحقيقة، الكاملون في الكذب، لأن تكذيب آيات الله أعظم الكذب، أو أولئك هم الذين عادتهم الكذب، لا يبالون به في كل شيء، لا تحجبهم عنه مروءة ولا دين (٣).

وهذا النوع في الحقيقة من باب القصر الادعائي.

 <sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۱/ ۱۱۲ – ۱۱۶).

<sup>(</sup>٢) "التفسير الكبير" (٤/ ٦٥).

<sup>(</sup>۲) «الكشاف» (۲/۸/۲).

## ضمير الشأن

من عادة العرب أنهم قد يقدمون على الجملة ضميراً تفسره الجملة بعده، يسمى ضمير الشأن، ويسمّيه الكوفيون ضمير المجهول وذلك في مواضع التفخيم والتعظيم يقولون: (هو زيد منطلق)، ومعنى (هو): (زيد منطلق) أي معنى الضمير هو معنى الجملة فيكون المعنى هكذا: الشأن زيد منطلق، أو الأمر زيد منطلق. ويعني بالأمر ما بعده.

جاء في (شرح التصريح): "والجملة امّا نفس المبتدأ في المعنى، فلا تحتاج لرابط يربطها بالمبتدأ. . . نحو: (هو الله أحد) إذا قدر (هو) ضمير شأن، فهو مبتدأ و(الله أحد) جملة خبره، وهي عينه في المعنى لأنها مفسرة له، والمفسّر عين المفسّر أي: الشأن الله أحد. ولا يكون ضمير الشأن لحاضر، وإنّما يكون ضمير غيبة مفسراً بجملة بعده خبرية مصرح بجزءيها، فإن كان بلفظ التذكير، سمي ضمير الشأن، وإن كان بلفظ التأنيث، سمي ضمير الشأن، وإن كان بلفظ التأنيث، سمي ضمير الشأن، وإن كان بلفظ التأنيث، سمي ضمير القصة وقد يسمى بهما»(١).

ولا يكون ذلك إلا في مواضع التفخيم. جاء في (شرح المفصل): "إعلم أنهم إذا أرادوا ذكر جملة من الجمل الاسمية أو الفعلية فقد يقدمون قبلها ضميراً يكون كناية عن تلك الجملة، وتكون الجملة خبراً عن ذلك الضمير، وتفسيراً له ويوحدون الضمير لأنهم يريدون الأمر والحديث، لأن كل جملة شأن وحديث، ولا يفعلون ذلك إلا في مواضع التفخيم والتعظيم، وذلك قولك (هو زيد قائم) فهو ضمير لم يتقدمه ظاهر، إنّما هو ضمير الشأن والحديث، وفسره ما بعده من الخبر وهو (زيد قائم) ولم يأت في هذه الجملة بعائد إلى المبتدأ، لأنها هو في المعنى ولذلك كانت مفسرة له، ويسمية الكوفيون الضمير المجهول لأنه لم يتقدمه ما يعود إليه...

ويجيء هذا الضمير مع العوامل الداخلة على المبتدأ والخبر نحو إنّ وأخواتها وظنّ وأخواتها وظنّ وأخواتها، وأخواتها، وأخواتها، وتعمل فيه هذه العوامل... تقول إنّه زيد ذاهب، فالهاء ضمير الأمر و(زيد ذاهب) في مواضع خبر الأمر»(٢).

<sup>(</sup>۱) «التصريح» (۱/۱۹۲–۱۹۳).

<sup>(</sup>۲) «شرح المفصل لابن يعيش» (۳/ ۱۱٤).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): "ويتقدم قبل الجملة ضمير غائب يسمى ضمير الشأن، يفسر بالجملة بعده، ويكون منفصلاً ومتصلاً، مستتراً وبارزاً على حسب العوامل... والمراد بهذا الضمير، الشأن والقصة، فيلزمه الافراد والغيبة كالمعود إليه، إمّا مذكراً، وهو الأغلب، أو مؤنثاً كما يجيء. وهذا الضمير كأنه راجع في الحقيقة إلى المسؤول عنه بسؤال مقدر تقول مثلاً:

(هو الأمير مقبل) كأنّه سمع ضوضاء وجلبة فاستبهم الأمر فيسأل ما الشأن والقصة؟ فقلت: (هو الأمير مقبل). أي الشأن هذا.

والقصد بهذا الإبهام، ثم التفسير، تعظيم الأمر وتفخيم الشأن، فعلى هذا لا بد أن يكون مضمون الجملة المفسرة شيئاً عظيماً يعتنى به، فلا يقال مثلاً: (هو الذباب يطير)»(١).

وجاء في (الطراز): «إنّ ضمير الشأن والقصة على اختلاف أحواله، إنّما يرد على جهة المبالغة في تعظيم تلك القصة، وتفخيم شأنها، وتحصيل البلاغة فيه، من جهة إضماره أولاً وتفسيره ثانياً، لأنّ الشيء إذا كان مبهماً فالنفوس متطلعة إلى فهمه ولها تشوق إليه»(٢).

فهناك فرق في المعنى بين قولنا: زيد منطلق، وزيد هو منطلق، وهو زيد منطلق. فالجملة الأولى إخبار أولي، والثانية فيها معنى التخصيص، وليس في الثالثة معنى التخصيص، وإنّما فيها معنى التفخيم والتعظيم.

تقول: أنا زيد، وأنا أنا زيد، وهو أنا زيد، فالأولى إخبار ابتدائي، والثانية توكيد لمن يشك في أنّك زيد، وأمّا جملة (هو أنا زيد) فلتفخيم الأمر. تقول (هو) فتجعل السامع يذهب في الظن كلّ مذهب في هذا الضمير الذي لا يدري علام يعود وتجعله متشوقاً لخبره ثم تأتى بجملة تقسره.

وقد ذهب بعضهم إلى أنّ ضمير الشأن يفيد التوكيد إضافة إلى التفخيم<sup>(٣)</sup> والذي يبدو لي أنّ الغرض الرئيس منه هو التفخيم.

<sup>(</sup>١) ﴿ ﴿ شُرِحِ الرَّضِي عَلَى الْكَافِيةِ ﴾ (٢/ ٢٧).

<sup>(</sup>٢) "الطراز" (٢/ ١٤٢) وانظر (٢/ ٧٨)، "شرح الرضي على الكافية" (٧٦)، "دلائل الأعجاز" (١٠٢)، "البرهان" (٢/ ٤١٠).

<sup>(</sup>٣) "دلائل الإعجاز" (١٠٢).

وتقول: (زيد الحاضر) و(زيد هو الحاضر) و(زيد زيد الحاضر) و(هو زيد الحاضر). فالجملة الأولى إخبار بالمعرفة على معنى القصر، والثانية لتوكيد القصر، والثالثة توكيد لمن شك في (زيد) أو ظن المتكلم أن المخاطب كان ساهيا فلم يسمع كلمة (زيد) أو ظن أنه انصرف ذهنه إلى غيره، فتكرر له زيداً لتزول هذه الاحتمالات. وأما الرابعة فلغير ذلك، إنها لتفخيم الأمر وتعظيمه والضمير (هو) في الجملة الرابعة غيره في الجملة الثانية وهو ليس زيداً.

فهو في الجملة الثانية ضمير فصل يعود على الاسم السابق ويطابقه في التذكير والتأنيث والافراد والتثنية والجمع والحضور والغيبة فتقول:

إنني أنا السابق، زيد هو السابق، الرجلان هما السابقان، هند هي السابقة، الرجال هم السابقون إننا نحن السابقون، إنك أنت السابق، بخلاف ضمير الشأن الذي يكون بلفظ الافراد والغيبة وإنما هو قد يؤنث لما بعده قال تعالى: ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَدُرُ ﴾ [الافراد والغيبة وإنّما هو قد يؤنث لما بعده قال تعالى: ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَدُرُ ﴾ [الانعام: ٢١].

وقال: ﴿ إِنَّ مُرَكَا يُفْلِحُ ٱلْكَافِرُونَ ﴾ [المؤمنون: ١١٧] ولا يدل الضمير على اسم بعينه بل على الجملة كما ترى في قوله ﴿ إِنَّمُ لَا يُفْلِحُ ٱلظّلِلْمُونَ ﴾ وغيرها، فلا يقصد بـ (هو) (زيد) وإنّما يقصد به الأمر، ولذلك يصح أنْ تقول: (هو أنا حاضر) ولا يصح أن تقول: (أنا هو حاضر) فلو كان الضمير يعود على الاسم بعده، لكان الكلام متناقضاً إذ كيف يكون الغائب حاضراً متكلماً؟

قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا أَنَنَهَا نُودِى يَكُمُوسَى إِنِي أَنَا رَبُّكَ فَآخَلَعْ نَعْلَيْكُ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدِّسِ طُوكِى وَأَنَا اَخْتَرَتُكَ فَآصَلُوهَ لِلْمَا يُوحَى إِنَّنِي أَنَا اللهُ لاَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُنِي وَأَقِيمِ ٱلصَّلُوةَ لِلِحَيِى ﴾ [طه: ١١-١١].

وقال: ﴿ فَلَمَّا أَتَنَهَا نُودِى مِن شَنطِي الْوَادِ الْأَيْمَنِ فِي اَلْفَعَةِ اَلْمُبَدَرَكَةِ مِنَ الشَّجَرَةِ أَنَ يَمُوسَىٰ إِنِّتِ أَنَا اللَّهُ رَبِّ الْعَسَلَمِينَ وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَهَاهَا نَهُمَّزُ كَأَنَّهَا جَآنٌ وَلَى مُدْيِرًا وَلَمْ يُعَقِّبُ يَنمُوسَىٰ أَقِبِلَ وَلَا تَخَفَّ إِنَّكَ مِنَ الْآمِنِينَ ﴾ [القصص: ٣٠-٣١].

وقال: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهَا نُودِى أَنْ بُورِكَ مَن فِي ٱلنَّارِ وَمَنْ حَوْلَهَا وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ يَنْمُوسَى إِنَّهُۥ أَنَا ٱللَّهُ ٱلْعَرْبِينُ ٱلْمَيْكِيمُ وَٱلِّقِ عَصَالًا فَلَمَّا رَءَاهَا تَهْمَنُ كَأَنَّهَا جَآنٌ وَلَى مُدْرِرَ وَلَوْ يُعَقِّبْ يَنْمُوسَىٰ لَا تَخَفْ إِنِي لَا يَخَافُ لَدَى ٱلْمُرْسِلُونَ﴾ [النمل: ٨-١٠]. فأنت ترى أنه قال في الآية الأولى (إنني أنا الله) بلفظ المتكلم، وفي الثانية (إني أنا الله) بلفظ المتكلم أيضاً، وفي الثالثة (إنه أنا الله العزيز الحكيم) بلفظة ضمير الشأن.

وأنت تلاحظ مقام التفخيم في الآية الثالثة من السياق (أنْ بورك من في النار ومن حولها وسبحان الله رب العالمين) فهو مسبوق بالتعظيم والتنزيه مما ناسب ضمير الشأن.

ولضمير الشأن إضافة إلى ما ذكرناه، وظيفة مهمة في الكلام، هي إدخال الحروف المشبهة بالفعل على الجمل الفعلية، ولولا هو ما أمكن ذلك وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّهَا لَا نَعْمَى اَلاَبْصَدُ ﴾ [الحج: ٢٦] وقوله ﴿ إِنَّهُ لَا يُقَلِحُ الظّلِلمُونَ ﴾ [الأنعام: ٢١] وقوله ﴿ وَيَكَأْنَهُ لَا يُقَلِحُ الظّلِلمُونَ ﴾ [القصص: ٨٦] ﴿ يَلَيْتَهَا كَانَتِ الْقَاضِيَةَ ﴾ [الحاقة: ٢٧] وقوله ﴿ وَيَكَأْنَهُ لَا يُقَلِحُ الْكَفِرُونَ ﴾ [القصص: ٨٦] فتكون الجملة الفعلية مؤكدة بان وتكون متمنّاة ومترجّاة، وغير ذلك قال الليث: «تقول: بلغني أن قد كان كذا وكذا، تخفف من أجل (كان) لأنها فعل. ولولا (قد) لم تحسن على حال من الفعل، حتى تعتمد على (ما) أو على (الهاء) كقولك (انما كان غائباً) و(بلغني أنه كان أخو بكر غنياً) وكذلك (بلغني أنه كان كذا وكذا) تشددها إذا اعتمدت»(١٠).

وجاء في (التطور النحوي) لبراجشتراسر: «ومن خصائص العربية انّ مبتدأ الجملة الاسمية المركبة ربما كان ضميراً للغائب لا علاقة له بالجملة الخبرية، ولا راجع إليه فيها وهذا ما سماه النحويون ضمير الشأن نحو (إنه لا يفلح الظالمون) وأكثر ذلك بعد (إنّ) كما هو في هذا المثال أو بعد (أن).

وفائدة هذا التركيب أنه يمكن الناطق من ادخال إنّ أو أنّ على الجمل الفعلية نحو (إنه لا يفلح الظالمون). فهذا مما يشهد بمزية العربية شهادة مبينة، فغيرها من اللغات السامية قد يقدم أمثال إنّ على الجمل الفعلية، وإنْ كان موضعها أول الجملة الاسمية فقط. والعربية أعدمت الشواذ وأقصت قاعدة إلحاق إن وأخواتها بالجملة الاسمية فقط، وهي مع ذلك اخترعت وسيلة لقلب الجملة الفعلية اسمية بغير تغيير تركيبها، لكي يمكن إلحاق إنّ وأخواتها بالجمل الفعلية بواسطة لا مباشرة»(٢).

<sup>(</sup>۱) «لسان العرب» (۱۲/ ۱۷۰–۱۷۱).

<sup>(</sup>۲) «التطور النحوي» (۹۱).

#### عود الضمير

## وفيه مسائل أهمها:

١- إنّ الأصل في الضمير أنْ يعود على الاسم المتقدم، نحو قوله تعالى: ﴿ وَالشَّعَرَاءُ لَهُ مَا اللَّهُ عَرَاءُ الشَّعَرَاءُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّلِهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّ

٢- وقد يعود على متأخر في اللفظ، متقدم في الرتبة، وذلك نحو قوله تعالى:
 ﴿ فَأَرْجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيفَةٌ مُوسَىٰ ﴾ [طه: ٦٧] ونحو قولهم (في بيته يؤتى الحكم) فالضمير في الآية عاد على موسى، وهو متأخر لفظاً متقدم رتبة وكذلك المثل.

٣- قد يُستغنى عن المفسّر (۱) في اللفظ بما يدل عليه حساً (۲) وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ قَالَ هِيَ رَوَدَتْنِي عَن نَفْسِيّ ﴾ [يوسف: ٢٦] وقوله: ﴿ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِّنَ أَهْلِهَا ﴾ [يوسف: ٢٦]. فالضمير يعود على امرأة العزيز ولم يتقدم لها ذكر صريح فهو مدلول عليه حساً. وكقوله تعالى: ﴿ قَالَتْ إِحْدَنْهُمَا يَتَأْبَتِ ٱسْتَنْجِرَهُ ﴾ [القصص: ٢٦] فالضمير يعود على موسى وذلك لأنّ الكلام يدور عليه وهو مدلول عليه بالحس.

٤- قد يدل على المفسر العلم به (٣) وإن لم يتقدم له ذكر نحو قوله تعالى ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ﴾ فالضمير يعود على القرآن، وكقوله ﴿ حَتَّى تُوَارَتُ بِٱلْجِجَابِ ﴾ [ص: ٣٢] يعني الشمس فهي مفهومة من السياق. وكقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ يُوَاخِدُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِمَا صَحَسَبُواْ مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهِ الْأَرْضِ وذلك لأن الكلام على الناس والناس على الأرض.

٥- قد يتقدم معنى المفسر ولا يتقدم لفظه صراحة وذلك كقوله تعالى: ﴿ أَعَدِلُواْ هُوَ اللَّهُ وَلَا لِلتَّقْوَىٰ ﴾ [المائدة: ٨] فالضمير (هو) يعود على العدل، ولم يتقدم له ذكر بل تقدم الفعل (اعدلوا) الذي يدل عليه. وكقوله تعالى: ﴿ إِن تُبْتُدُواْ ٱلصَّدَقَاتِ فَينِعِمّا هِي وَلِن الفعل (اعدلوا) الذي يدل عليه. وكقوله تعالى: ﴿ إِن تُبْتُدُواْ ٱلصَّدَقَاتِ فَينِعِمّا هِي وَلِن

<sup>(</sup>١) المفسّر هو الاسم الذي يعود عليه الضمير.

<sup>(</sup>٢) «الهمع» (١/ ٢٥).

<sup>(</sup>٣) «انظر الهمع» (١/ ٦٥)، «الرضي على الكافية» (٢/ ٥).

تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا ٱلْفُـقَرَآءَ فَهُو خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٧١] والمعنى: فاخفاؤها خير لكم. فالضمير (هو) يعود على الاخفاء ولم يتقدم ذكره بل تقدم فعله. وكقوله:

إذا زجر السفيه جرى إليه.

أي جرى إلى السفه(١).

٣- قد يعود الضمير على متأخر لفظاً ورتبة، وذلك كضمير الشأن نحو ﴿ قُلْ هُو اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ اللهُ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

٧- إذا تقدم شيئان أو أكثر مما يصلح للتفسير، فالأصل أن يعود الضمير على الأقرب نحو (جاء محمد وخالد فأكرمته) أي فأكرمت خالداً وكقوله تعالى ﴿ هُوَ ٱلَّذِي جَمَلَ الشَّمْسَ ضِمياً وَٱلْقَمَرُ ثُورًا وَقَدَرَهُ مَنَاذِلَ ﴾ [يونس:٥] أي قدر القمر وكقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ المَنْوَا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَرَسُولَمُ وَلَا تَوَلَّواْ عَنْهُ وَأَشَدٌ تَسْمَعُونَ ﴾ [الأنفال:٢٠] فالضمير عاد على القريب وهو الرسول(١)

ويجوز أن يعود على الأول مع القرينة (٥) وذلك كقوله تعالى ﴿ وَإِذَا رَأَوَا يَجْنَرُهُ أَوْ لَمُوا الفَضُوا إِلَيْهَا﴾ [الجمعة: ١١] فعاد على التجارة واعادة الضمير على أحد المذكورين انما يكون بحسب ما يقتضيه المقام فقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَوًا يَجْنَرُهُ أَوْ لَمُوا انفَضُلُوا إِلَيْهَا ﴾ [الجمعة: ١١] إنما أعاد الضمير فيه على التجارة، لأنها كانت سبب الأنفضاض وهو يخطب (١) وقوله تعالى: ﴿ وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوْةُ وَإِنَّهَا لَكِيرَةُ إِلَا عَلَى ٱلْحَاشِينِ ﴾ يخطب (١) إنما أعاد الضمير فيه على الصلاة دون الصبر، وختم الآية بالكلام عليها لأن البقرة: ٤٥] إنما أعاد الضمير فيه على الصلاة دون الصبر، وختم الآية بالكلام عليها لأن الكلام على الصلاة والمطالبة بها قال تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَاةُ الصَّلَاةُ السَّالِة بها قال تعالى : ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَاةُ السَّالِة اللَّهُ الْمُعْلَاقُونَ الْتَهَالُونُ الْمَلْدُ الْمُعْلِقُونَهُ الْمُعْلِقَةُ وَالْمُعْلَاقِهُ اللَّهُ الْمُعْلِقُونَةُ وَالْمُعْلِقُونَهُ الْمُعْلِقُونَةُ وَالْمُعْلِقُونَةُ وَالْمُعْلَاقُونُ الْمُعْلِقُونُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُ الْمُعْلِقُونُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُ الْمُعْلِقُونُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُونُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُونُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُولُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُولُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنُولُ الْمُ

<sup>(</sup>١) «الرضى على الكافية» (٢/٥).

<sup>(</sup>۲) «انظر مغنى اللبيب» (۲/ ۱۸۹).

<sup>(</sup>٣) «انظر الرضي على الكافية» (٢/٥-٦).

<sup>(</sup>٤) انظر «البرهان» (٤/ ٣٠-٣١)، «الاتقان» (١/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٥) «الرضي على الكافية» (٢/٥).

<sup>(</sup>٦) «البرهان» (٤/ ٣١).

معاني النحو وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ وَٱرْكَعُواْ مَعَ ٱلزَّكِمِينَ﴾ [البقرة: ٤٣] بخلاف قوله تعالى:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَعِينُوا بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةَ إِنَّ ٱللّهَ مَعَ ٱلصَّنبِرِينَ ﴾ [البقرة: ١٥٣] فقد ختم الآية بالكلام على الصبر، وذلك لأن الكلام عليه والسياق يقتضيه فقد قال تعالى بعد هذه الآية: ﴿ وَلَا نَقُولُوا لِمَن يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمْوَتُ ثَلُ الْحَيَاةُ وَلَكِن لَا تَشْعُرُونَ وَلَنبُلُونَكُم بِشَىءٍ مِنَ الْأَمُولِ وَالْأَنفُسِ وَالشَّمَرَتُ وَبَشِرِ ٱلصَّبِرِينَ الّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُصِيبَةُ الْمَوْفِ وَالْبُعُونِ وَالْبُعُونِ وَالْمَعْوَلِ وَالْأَنفُسِ وَالشَّمَرَتُ وَبَشِرِ ٱلصَّبِرِينَ الذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُصِيبَةٌ عَلَيْ إِنَّا لِللّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٤ - ١٥٦] فلما كان السياق في الموطن الأول عن الصبر الصلاة أعاد الضمير عليها وختم الآية بها. ولما كان السياق في الموطن الثاني عن الصبر ختم الآية بالكلام على الصابرين والله أعلم.

٨- إذا كان في الكلام مضاف ومضاف إليه، فالأصل أنْ يعود الضمير على المضاف نحو (جاء أخو خالد فاكرمته) أي فأكرمت الأخ وكقوله تعالى: ﴿ وَإِن تَعَمُدُوا نِعْمَتَ اللَّهِ لَا يَحْمُوهَا ﴾ [إبراهيم: ٣٤] فالضمير عاد على المضاف.

وقد يعود على المضاف إليه مع القرينة وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَىٰهِ مُوسَىٰ وَإِنِي لَأَظُنَّهُمُ كَنَدُمُ وَاللهِ وهو موسى. وَإِنِي لَأَظُنَّهُمُ كَنَدُمُ وَاللهِ وهو موسى. وكقوله تعالى: ﴿ وَأَشَكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [النحل: ١١٤](١).

# عود الضمير على الجمع:

الأصل في جمع العاقلات أن يعود الضمير عليه بصيغة الجمع ولا يعود عليه بغير ذلك إلاّ قليلاً فيقال: الهندات ذهبن. قال تعالى: ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَدَهُنَّ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] وقل أن يقال: الهندات ذهبت (٢).

وأما جمع غير العاقل فالغالب أن يعود عليه الضمير في جمع الكثرة بالافراد وفي القلة بالجمع الكثرة بالافراد وفي القلة بالجمع (٣). وجمع القلة يكون من الثلاثة إلى العشرة والكثرة ما زاد على العشرة تقول: (الأشجار سقطن) إذا كانت كثيرة.

<sup>(</sup>١) انظر «البرهان» ٤/ ٣٩، الاتقان ١/ ١٨٧.

<sup>(</sup>۲) انظر «الهمع» (۱/ ٥٩–٦٠).

 <sup>(</sup>٣) انظ «معترك الأقران» (٣/ ٥٨١)، «الهمع» (١/ ٥٩).

جاء في (الهمع): "والأحسن في جمع المؤنث غير العاقل إنْ كان للكثرة أنْ يؤتى بالتاء وحدها في الرفع وهامع التاء في غيره. وإنْ كان للقلة أن يؤتى بالنون فالجذوع انكسرت وكسرتها أولى من انكسرن وكسرتهن والأجذاع بالعكس»(١).

وقال: ﴿ ٱلْحَبُّ أَشْهُرُ مَعْلُومَكُ فَهَنَ فَرَضَ فِيهِكَ ٱلْحَبَّ فَلَا رَفَكَ وَلَا فُسُوتَ ﴾ [البقرة: ١٩٧] فأعاد الضمير عليهن بالجمع لأنهن ثلاثة أشهر.

وقال تعالى: ﴿ أَلَرْ تَرُوّا كَيْفَ خَلَقَ ٱللَّهُ سَبْعَ سَمَنُوْتِ طِبَاقًا وَجَعَلَ ٱلْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ ٱلشَّمْسَ سِرَاجًا﴾ [نوح: ١٥-١٦] فأعاد الضمير على السماوات بصيغة الجمع لأنهن سبع.

ويدل على ذلك أيضاً استعمال العرب للضمير فيما يؤرخون فإنّ «كلام العرب لما بين الثلاثة إلى العشرة تقول: لثلاث ليال خلون وثلاثة أيام خلون إلى العشرة. فإذا جزت العشرة قالوا: خلت ومضت. ويقولون لما بين الثلاثة إلى العشرة (هن) و(هؤلاء) فإذا جزت العشرة قالوا (هي وهذه) ارادة أن تعرف سمة القليل من الكثير»(٣).

ويقولون: لأربع عشرة ليلة بقيت، ولثلاث عشرة ليلة بقيت، ولعشر بقين، ولتسع بقين وكذا ما بعده (١٠)، فيجعلون التاء للكثير والنون للقليل. قال الكسائي: «كنت أتعجب من العرب تقول: لعشر مضين ولأحدى عشرة مضت» (٥).

وذكر الفراء تفسيراً لهذه القاعدة فقال: «إنّ المميز مع جمع الكثرة وهو ما زاد على

<sup>(1) «</sup>الهمع» (1/09).

<sup>(</sup>٢) انظر درة الغواص ٧٥-٧٦ «التفسير الكبير ١٦/ ٥٥٤ «الهمع» ١/ ٥٥.

<sup>(</sup>٣) «معاني القرآن» (١/ ٤٣٥).

<sup>(</sup>٤) انظر «الهمع» (٢/ ١٥٢)، «درة الغواص» (٧٦،٧٥)، «ذيل فصيح ثعلب» (ص٣).

<sup>(</sup>٥) «مجالس ثعلب» (٢٢٧).

معاني النحو

العشرة لما كان واحداً وحد الضمير، ومع القلة وهو العشرة وما دونها لما كان جمعاً جمعاً جمعاً الضمير»(١).

ومن الواضح أن العرب تستعمل الجمع للقلة والمفرد للكثرة في مواطن منها:

 ١ - تمييز العدد كما ذكر الفراء فإنّ العرب تستعمل الجمع مع القلة والمفرد مع الكثرة فيقال: خمسة رجال وعشر نسوة، ويقال عشرون رجلًا ومائة رجل وألف امرأة.

٢- الضمير في التاريخ وغيره كما ذكرنا، نحو (الجذوع انكسرت وانكسرن) ومنها
 ومنهن وخلت وخلون.

٣- صفة جمع مالا يعقل، فإن الافراد يستعمل للكثرة والجمع للقلة، نحو أيام معدودات، وأيام معدودة فإن (معدودة) تدل على أنّ الأيام كثيرة و(معدودات) للقلة. ونحو أنهار جاريات وأنهار جارية، فإن (جارية) تدلّ على أنّ الأنهار كثيرة و(جاريات) تدلّ على أنها قليلة. جاء في (شرح الأشموني):

"والأفصح في جمع القلة مما لا يعقل، وفي جمع العاقل مطلقاً المطابقة نحو: الأجذاع انكسرن ومنكسرات، والهندات انطلقن ومنطلقات. والأفصح في جمع الكثرة مما لا يعقل الافراد نحو: الجذوع انكسرت ومنكسرة"(٢).

وجاء في (درة الغواص): «وكذلك اختاروا أيضاً أن الحقوا بصفة الجمع الكثير الهاء فقالوا (أعطيته دراهم كثيرة) و(اقمت أياماً معدودة) والحقوا بصفة الجمع الهليل الألف والتاء فقالوا: أياماً معدودات وكسوته اثواباً رفيعات»(٣).

إلى الإشارة لغير العاقل فهؤلاء للقلة (١) و(هذه) للكثرة و(أولئك) للقلة و(تلك)
 للكثرة. جاء في (معاني القرآن) للفراء: «ويقولون لما بين الثلاثة إلى العشرة (هن)
 و(هؤلاء) فإذا جزت العشرة قالوا (هي) و(هذه) إرادة أن تعرف سمة القليل من

<sup>(</sup>١) «معترك الأقران» (٣/ ٥٨١)، «البرهان» (٤/ ٢٣).

<sup>(</sup>٢) «الأشموني» (١/ ١٨ -١٩) وانظر «درة الغواص» (ص٧٦).

<sup>(</sup>٣) «درة الغواص» (٧٦).

<sup>(</sup>٤) استعمال (هؤلاء) لغير العاقل قليل والأكثر استعماله للعاقل (انظر «التصريح» (١٢٧/١-١٢٨)، «حاشية يس على ا لتصريح» (١٢٧/١)، «الأشموني» (١/ ١٣٩)).

الكثير... وقال الله تبارك وتعالى: ﴿ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُولَتِهِكَ ﴾ [الإسراء: ٣٦] لقلّتهن ولم يقل (تلك) ولو قيلت كان صواباً»(١).

وقد يعدل إلى غير هذا لضرب من البلاغة، كتنزيل القلة منزلة الكثرة وبالعكس مما يليق به المقام، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ اَمَنُواْ كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيامُ كَمَا كُيْبَ عَلَى اللَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ الْمَلَّكُمْ تَنَقُونَ أَيَّامًا مَّعَدُودَاتٍ ﴾ [البقرة: ١٨٣-١٨٤] فقال (أياماً معدودات) لتقليلها مع أنها أكثر من عشرة، أي هي قليلة يسيرة بالنسبة إلى قدرتكم واستطاعتكم، ولذا قال بعدها ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ ٱلنَّسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلمُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

وهو من باب التلطف بعباده المؤمنين. وهذا نظير ما نستعمله في كلامنا فنقول لواحد منا وقد أعددنا له أمراً فيه شيء من الكلفة نريد أن نهونه عليه فنقول: هذا بالنسبة إليك سهل ميسور، ولا يمر وقت قليل إلا وأنت منجزه، وبالعكس في مقام التقليل من شأن المخاطب فنقول له: هذا فوق طاقتك، وأنت لا تستطيع مثل هذا. ولكل مقام مقال.

#### نون الوقاية

تلحق نون الوقاية قبل ياء المتكلم المنصوبة بواحد من ثلاثة:

أحدها: الفعل سواء كان متصرفاً أم جامداً نحو (أكرمني) و(ذهب الطلاب ما عداني) و(ما أفقرني إلى عفو الله).

الثاني: اسم الفعل نحو (دراكني) بمعنى ادركني و(تراكني) بمعنى (اتركني) و(عليكني) بمعنى الزمني.

الثالث: الحرف نحو (إنّني ولكنّني) وهي جائزة الحذف والذكر مع إنّ وأنّ ولكنّ وكأنّ.

وتلحق أيضاً قبل الياء المجرورة بمن وعن وقبل ما أضيف إليه لدن<sup>(٢)</sup>نحو ﴿ قَدُّ بَلَغْتَ مِن لَّدُنِي عُذْرًا﴾ [الكهف: ٧٦].

 <sup>«</sup>معاني القرآن» (١/ ٤٣٥).

 <sup>(</sup>۲) انظر «مغني اللبيب» (۳/ ۳٤٤)، «الهمع» (۱/ ٦٤)، وانظر «سيبويه» (۱/ ۳۸۲).

وقيل أنها سميت نون الوقاية لأنها تقي الفعل الكسر(١٠).

وقيل بل سميت بذلك «لأنها تقي من التباس أمر المذكر بأمر المؤنث، لو قيل (اكرمني)، ومن التباس ياء المتكلم بياء المخاطبة فيه، ومن التباس الفعل بالاسم في نحو الخرمي أذ الضرب اسم للفعل، وقد لحق الكسر الفعل في نحو اكرمي ولم يبال به» (٢٠).

ولا شك أنَّ لنون الوقاية أكثر من وظيفة لغوية ذكر بعضها النحاة وأبرز وظائفها هي:

١- إزالة اللبس بين أمر المخاطب وأمر المخاطبة في نحو: أكرمني واكرمي،
 واسمعني واسمعي، وانصرني وانصري. فإنّ (أكرمني) أمر للمخاطب بإكرام المتكلم
 و(أكرمي) أمر للمخاطبة ولو حذفت نون الوقاية لا لتبس أمر المخاطب بأمر المخاطبة.

إزالة اللبس بين أمر المخاطبة والفعل الماضي المتصل بياء المتكلم نحو: تداركي وتداركني، وتعاوري وتعاورتي، وتحملي وتحملني، فإن (تداركي) أمر للمخاطبة و(تداركني) فعل ماض ولولا النون لالتبس الفعلان وكذلك ما بعده.

بل إنّ النون هنا أزالت اللبس بين أمر المخاطب، وأمر المخاطبة، والفعل الماضي، فإنّ (تداركي) أمر للمخاطب، و(تداركني)، بسكون الكاف أمر للمخاطب، و(تداركني) بفتح الكاف فعل ماض ولولا النون لالتبست هذه الصيغ بعضها ببعض.

٣- إزالة اللبس بين الاسم والفعل في نحو: حجري وحجرني، ونابي ونابني، وضَرَبي وضربني وضربني. فإنّ الحجر في (حجري) اسم مضاف إلى ياء المتكلم، ونحوه نابي وضربي (<sup>٣)</sup>و(حجرني) فعل بمعنى حبسني وكذلك نابني، وضربني، ولولا النون لالتبس الفعل بالاسم.

٤- إزالة اللبس بين اسم الفعل وغيره من الأسماء، في نحو سماعيني وسماعي، فإنّ (سماعي) اسم فعل أمر بمعنى اسمعني و(سماعي) مصدر للفعل (سمع) مضاف إلى ياء

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۱/ ٣٨٦)، «الهمع» (۱/ ٦٤).

<sup>(</sup>٢) «الهمع» (١/ ٦٤) وانظر «حاشية يس على التصريح» (١/٠/١).

<sup>(</sup>٣) الضرب هو العسل الأبيض الغليظ.

المتكلم، ونحو قطني وقطي، وقدني وقدي بمعنى يكفي وحسب فالتي بمعنى (يكفي) تكون بالنون وهي اسم فعل. والتي بمعنى (حسب) هي اسم وتكون بغير نون<sup>(١)</sup>.

و إزالة اللبس بين حرف الجر والفعل، في نحو خلاي وخلاني، وعداي وعداني، فإنّ التي بالنون فعل دون اختها.

ألم شم هي تفيد زيادة التوكيد، في إنّ، وأنّ، ولكنّ، وكأنّ، نحو إنّي وإنني، وكأنني، فولك «إنّي مسافر غداً» وسيأتي بيان وكأنني فقولك «إنني مسافر غداً» آكد من قولك «إنّي مسافر غداً» وسيأتي بيان ذلك ني بابه من الأحرف المشبهة بالفعل، فتبين من ذلك أن لنون الوقاية وظيفة لغوية أهم مُن كونها نتّي الفعل الكسر والله أعلم.

<sup>(</sup>١) انظر «التصريح» (١/ ١١٣).

#### العلم

يطلق العلم على الجبل قال تعالى ﴿ وَلَهُ ٱلْجُوَارِ ٱلْمُشَكَآتُ فِى ٱلْبَحْرِ كَٱلْأَعْلَيمِ ﴾ [الرحمن: ٢٤] ويطلق على الراية وعلى العلامة. والظاهر أنه نقل إلى المصطلح النحوي من هذا المعنى الأخير لأن العلم علامة على مسماه (١) يميز به من غيره.

#### أقسامه

ينقسم العلم باعتبار النقل والارتجال إلى منقول ومرتجل.

وباعتبار الافراد والتركيب إلى مفرد ومركب.

وباعتبار الاسم وغيره إلى اسم وكنية ولقب.

وباعتبار شيوعه وتخصصه إلى علم شخص وعلم جنس.

#### ١ - المرتجل والمنقول:

العلم المرتجل هو ما أطلق أول ما أطلق علماً، ولم ينقل إلى العلمية من غيرها. وهو مأخوذ من قولهم: ارتجل الخطبة والقصيدة «إذا أتى بها عن غير فكرة وسابقة روية. واشتقاقه من الرّجل كأن الشاعر والخطيب أنشأهما وهو على رجله في حال الانشاء»(٢).

#### والمرتجل على قسمين:

أحدهما ما لم تقع له مادة مستعملة في الكلام العربي وذكروا من ذلك فقعساً، الثاني ما استعملت مادته، لكن لم تستعمل تلك الصيغة بخصوصها في غير العلمية، بل استعملت من أول الأمر علماً، وهذا الثاني هو الكثير (٣) في العلم المرتجل وذلك نحو (سعاد) فإنّ مادة (سعاد) وهي (سعد) موجودة في اللغة، ولكن كلمة (سعاد) لم تستعمل في غير العلم، ونحو (حمدان) فإنّ مادته اللغوية وهي (حمد)، مستعملة في اللغة ولكن هذه اللفظة لم تستعمل في غير العلم فهو مرتجل.

<sup>(</sup>١) انظر «حاشية الصبيان» (١/ ١٢٦)، «حاشية الخضري» (١/ ١٢)، «ابن يعيش» (١/ ٢٧).

<sup>(</sup>٢) «ابن يعيش» (١/ ٣٣)، وانظر «الرضي على الكافية» (٢/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٣) «التصريح» (١/ ١١٥) وانظر «الرضي على الكافية» (٢/ ١٥٥).

وأما المنقول فكثير، فقد يكون منقولاً عن اسم جنس، نحو صخر وبحر، وقد يكون منقولاً عن اسم مشتق نحو عامر وسليم وعباس، أو عن مصدر، نحو فضل وإقبال، أو عن غير ذلك.

#### ٢- الاسم والكنية واللقب:

ينقسم العلم إلى ثلاثة أقسام: الاسم والكنية واللقب.

أما الاسم فهو ما أطلقه الأبوان ونحوهما ابتداء (١) نحو عمر وخالد وعبدالله. والكنية هي ما صدر بأب، أو أم، أو أخ، أو أخت (٢)، نحو أبي عبد الله وأم مازن. وربما أطلق العلم ابتداء كنية كأن يسمى أب ابنه أبا اليقظان، أو أبا عبيدة. «والكنية من كنيت أي سترت وعرَّضت كالكناية سواء لأنه يعرّض بها عن الاسم. والكنية عند العرب يقصد بها التعظيم، والفرق بينها وبين اللقب معنى أنّ اللقب يمدح الملقب به أو يذم بمعنى ذلك اللفظ بخلاف الكنية فإنه لا يعظم المكنيّ بمعناها بل يعدم التصريح بالاسم فإن بعض النفوس تأنف من أنْ تخاطب باسمها» (٣).

وربما كانت الكنية مفيدة للمدح والذم باعتبار معناها، كأبي جهل وأبي لهب وأبي الفضل، وأما اللقب فهو ما أشعر بمدح أو ذم (٤) فالمدح كزين العابدين والذم كأنف الناقة وقفة وقطنة.

#### الاسم واللقب:

إذا اجتمع الاسم واللقب، أُخر اللقب عن الاسم، نحو (خالد قفة)، وإذا كان اللقب أشهر من الاسم جاز البدء به قبل الاسم، نحو (المسيح عيسى بن مريم) فإن المسيح لا يقع على غير عيسى بن مريم، بخلاف (عيسى) فإنه يقع على عدد كثير ولذلك تقدم القاب الخلفاء لأنها أشهر من اسمائهم (٥).

ثم إذا كان الاسم واللقب مفردين أو أولهما مفرداً، ولم يمنع مانع من الاضافة،

<sup>(</sup>۱) «حاشية الصبان» (۱/ ۱۲۷ - ۱۲۸).

<sup>(</sup>۲) «ابن عقیل» (۱/ ۲۲)، «الصبان» (۱/ ۱۲۸).

<sup>(</sup>٣) «الرضى على الكافية» (٢/ ١٥٦)، وانظر «ابن يعيش» (١/ ٢٧).

<sup>(</sup>٤) «الرضى على الكافية» (١/ ١٥٦)، «ابن عقيل» (١/ ٦٢-٦٣).

<sup>(</sup>٥) «التصريح» (١/ ١٢٠-١٢١)، «حاشية يس على النصريح» (١/ ١٢٠).

معاني النحو

وجبت إضافة الاسم إلى اللقب عند جمهور البصريين (١) فتقول فيمن اسمه (خالد) ولقبه (منشار) مثلاً (خالدُ منشارِ).

ويجوز عند الكوفيين مع الإضافة، الإتباع، والقطع، إلى الرفع والنصب (٢)، فتقول عندهم:

هذا خالد منشار -بالأضافة.

وهذا خالدٌ منشارٌ -بالاتباع.

وهذا خالدٌ منشاراً -بالقطع.

وهو الراجح فيما نرى<sup>(٣)</sup>.

وأما إذا لم يكونا مفردين أو كان الأول غير مفرد، أو كان مفرداً ولكنه ممتنع من الاضافة كأنْ يكون محلّى بأل، امتنعت الاضافة وجاز لك في اللقب وجهان:

الاتباع على البدلية أو عطف البيان.

والقطع إلى الرفع على تقدير هو.

أو القطع إلى النصب على التقدير «أعني (٤)». فنقول مثلاً.

أقبل عبد الله فخرُ الدين -بالاتباع.

و مررت بعبدالله فخرُ الدين -بالقطع إلى الرفع.

و مررت بعبدالله فخرَ الدين -بالقطع إلى النصب.

## الفرق بين هذه الأوجه:

تقول فيمن اسمه (خالد) ولقبه (قوس):

أقبل خالد قوس -بالاضافة .

<sup>(</sup>١) انظر «سيبويه» (٢/ ٤٩)، «الرضي على الكافية» (٢/ ١٥٦).

<sup>(</sup>۲) انظر «الأشموني» (۱/۱۳۰).

<sup>(</sup>٣) انظر «الرضى على الكافية» (٢/ ١٥٦)، «التصريح» (١/ ١٢٢).

<sup>(</sup>٤) انظر «التصريح» (١/ ١٢٢)، «الرضى على الكافية» (٢/ ١٥٦).

وأقبل خالدٌ قوسٌ –بالاتباع.

- و مررت بخالدٍ قوسٌ -بالقطع إلى الرفع.
- و مررت بخالدٍ قوساً- بالقطع إلى النصب.
  - فما الفرق بين هذه الأوجه في المعنى؟

#### ١- معنى الأضافة:

الذي يبدو إنّ إضافة الاسم إلى اللقب تفيد أنّ الاسم لا يتعين تماماً إلا بإضافته إلى لقبه، فهما معاً يعينان الاسم بصورة محددة، فقولك (خالد قوس) هو الذي يميز خالداً من غيره الذي قد يشترك معه في الاسم، فكأنك قلت: صاحب هذا اللقب كما تقول: خالدنا وخالدكم، وسعدنا، وسعدكم، ولذلك إذا نكر اللقب أصبح الاسم نكرة، فإذا قلت (هذا قلت (هذا خالد قفة) كان خالد معرفة لأنّ (قفة) -وهو اللقب- معرفة، وإذا قلت (هذا خالد قفة) كان خالد نكرة لأن (قفة) -وهو لقبه- نكرة، ويدل على تنكيره تنوينه، كما تقول: (رأيت اسماعيل واسماعيلاً آخر) فإن (اسماعيل) الأول معرفة، والثاني نكرة، أي رأيت شخصاً من الشخوص اسمه اسماعيل.

فمعنى (رأيت خالد قفةً) رأيت خالداً الملقب بهذا الاسم.

ومعنى (رأيت خالد قفة) رأيت شخصاً اسمه خالد، ولقبه قفة، وهذا الشخص لا يعرفه المخاطب. جاء في (كتاب سيبويه): «اذا لقبت مفرداً بمفرد اضفته إلى الألقاب وهو قول أبي عمرو ويونس والخليل وذلك قولك: هذا سعيدُ كُرُز، وهذا قيس قفة قد جاء، وهذا زيد بطة . فإنما جُعلت (قفة) معرفة لانك أردت المعرفة، التي أردتها إذا قلت (هذا قيسٌ) فلو نونت قفة صار الاسم نكرة لأن المضاف إنما يكون معرفة ونكرة بالمضاف إليه»(١).

وجاء في (شرح ابن يعيش): "فإذا أضيف الاسم إلى اللقب صار كالاسم الواحد وسلب ما فيه من تعريف العلمية، كما إذا أضفته إلى غير اللقب نحو (زيدكم) فصار التعريف بالاضافة، وجعلت الألقاب معارف لأنها قد جرت مجرى الأعلام، وخرجت

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۲/ ۹۹).

معاني النحو

عن التعريف الذي كان لها بالألف واللام قبل التلقيب، كما أنا إذا قلنا (الشمس) كان معرفة بالألف واللام وإذا قلنا (عبد شمس) كان من قبيل الأعلام.

فإن قيل: كيف جازت إضافة الاسم إلى اللقب وهما كشيء واحد وهل هو إلاَّ إضافة الشيءِ إلى نفسه؟

فالجواب، إنّ العلم إذا أضيف إلى اللقب وابتزوا ما فيه من تعريف العلمية صار للمسمى لا غير، والمسمى يضاف إلى الاسم نحو ذات مرة وذا صباح الله المسمى الم

وجاء فيه: «فأما إضافة الاسم إلى اللقب نحو سعيد كرز، وقيس بطة، فذلك جائز غير ممتنع وإنْ كانا لعين واحدة، وذلك من قبل أنّه لما اشتهر باللقب حتى صار هو الأعرف، وصار الاسم مجهولاً كأنّه غير المسمى بانفراده، اعتقد فيه التنكير، واضيف إلى اللقب للتعريف، وجعلوا الاسم مع اللقب بمنزلة ما أضيف، ثم سمي به نحو عبدالله، وعبد الدار، وكان اللقب أولى أن يضاف إليه لأنه صار أعرف»(٢).

فالاضافة تفيد أن المضاف والمضاف إليه معاً يعينان الاسم ويوضحانه.

## ٢- معنى القطع:

يفيد القطع أنّ المسمى قد اشتهر باللقب المذكور، بحيث يعلمه كلّ أحد، فإذا قلت (رأيت علياً زينُ العابدين) علم من ذلك اشتهار علي بهذا اللقب شهرة لا تخفى على أحد.

ولا يراد من اللقب المقطوع مجرد تمام توضيح العلم، لأن العلم إذا كان لا يتعين إلا باللقب فإنّه لا يجوز قطع لقبه لأنّه لا قطع مع الحاجة، وهذا نظير الصفة المقطوعة، فإنّ النعت المقطوع، يفيد أن المنعوت اشتهر بهذه الخصلة، وأنّ المخاطب يعلم من اتصافه بها ما يعلمه المتكلم، ولا يصح القطع في النعوت إذا كان المنعوت لا يتضح إلا بالنعت (٣)كما سنوضحه في باب النعت.

وللقطع دلالة أخرى وهي الاشارة إلى معنى اللقب، وهو المدح أو الذم، فإذا قلت

<sup>(</sup>۱) «ابن یعیش» (۱/ ۳۳).

<sup>(</sup>٢) «ابن يعيش» (٣/ ٩)، وانظر «الأصول لابن السراج» (٢/٧).

<sup>(</sup>٣) انظر «الرضى على الكافية» (١/ ٣٤٦).

(أقبل خالدٌ سيف الله) لم تُرد تعريف العلم أو تخصيصه، بل الإشارة إلى مدحه أيضاً، وقد ذكر هذا الرضي فقال: إنّ قطع اللقب إلى الرفع أو النصب، إنّما هو لكونه متضمناً للمدح أو الذم(١١).

فالقطع إذن يدل على أمرين:

الأول اشتهار العلم باللقب اشتهاراً بيناً بحيث لا يخفى على أحد.

الثاني: الإلماح إلى معنى اللقب وهو المدح والذم.

ثم إن القطع أما أن يكون إلى الرفع أو إلى النصب، فتقول "مررت بخالد سيفً الله». بالنصب أو (سيفُ الله) بالرفع، والقطع إلى الرفع أقوى من القطع إلى النصب، لأنَ القطع. إلى الرفع بتقدير اسم مبتدأ، وأما القطع إلى النصب فيكون بتقدير فعل، والاسم أقوى من الفعل واثبت. فإذا كنت مادحاً باللقب كنت بالقطع إلى الرفع أمدح، وإذا كنت ذاماً كنت بالقطع إلى الرفع أذم.

فالقطع إلى الرفع يدل على زيادة اشتهار العلم بلقبه والزيادة في مدحه أو ذمه كما سنوضح ذلك في بابه.

### ٢- معنى الاتباع:

وأما الأتباع فيراد به تمام التوضيح والتعيين. جاء في (شرح الرضي على الكافية) أنَّ اللقب انما يتبع الاسم عطف بيان لكونه أشهر<sup>(١)</sup>.

وهذا نظير الصفة والموصوف، فإنّ الصفة إذا اتبعت لا تدلّ نصاً على أنّ الصفة عرف بها الموصوف، وأنّ المخاطب يعلمها كما يعلمها المتكلم، بل قد يؤتى بها لتوضيح الموصوف، ولولا هي لالتبس بشخص آخر فإن قولك (مررت بمحمد الخياط) قد يكون لفصل محمد هذا من شخص آخر اسمه محمد، وهو غير خياط، فلا يتعين محمد إلا بنعته وفي مثل هذه الحال لا يجوز القطع، وكذلك اللقب فإنه قد لا يتضح العلم ويتميز من شخص آخر إلا بلقبه وفي هذه الحال لا يصح قطعه.

<sup>(</sup>١) انظر «الرضي على الكافية» (١/ ٣١٢-٣١٣، ٢/ ١٥٦).

<sup>(</sup>۲) «الرضى على الكافية» (۲/ ۱۵۹).

معاني النحو

ثم ان معنى المدح والذم في اللقب التابع قد يأتي من معنى اللقب اللغوي لا من قصد المدح والذم وإيضاح ذلك انك تقول: (مررت بمحمد الفقيه) إذا أردت تمييز محمد هذا من محمد آخر غير فقيه، فيكون (الفقيه) نعتاً لغرض التوضيح، ولا يجوز قطعه لأنه لا يتعين إلا به، ثم أنك ههنا لم ترم إلى مدح محمد، بل أردت تمييزه، ولكنّ النعت فيه مدح محمد بطريقة غير مقصودة، وذلك بدلالة النعت اللغوية وهي الفقه، أما إذا قلت (مررت بمحمد الفقيه) بالقطع فإنك أردت مدحه بصورة مباشرة بهذه الخصلة وجعلته مشهوراً بها، وكذلك اللقب فإنّ القطع يرمي إلى الإشارة إلى المدح والذم ويدلّ أيضاً على اشتهاره بهذا اللقب.

ولا يفهم من قولنا هذا أن الاتباع يفيد دائماً أنّ الموصوف غير مشتهر بالصفة، أو أنّ الصفة تكون دوماً للتوضيح والتمييز بين الأشخاص، بل يكون الموصوف مشهوراً بالصفة مع الاتباع، وقد يكون غير معروف به، وللنعت التابع أغراض أخرى غير التوضيح والتمييز بين المذكورين، كالمدح، والذم، والتوكيد، وغير ذلك من الأغراض، مما سنوضحه في باب النعت، ولكنّا نقول: ان القطع يفيد ذلك نصاً بخلاف الاتباع فإنه قد يفيده وقد لا يفيده.

يتبين من هذا:

١ - أنَّ القطع يدلُّ على أنَّ العلم أشتهر باللقب أكثر من الاتباع .

٢- أن القطع يراد به الاشارة إلى معنى اللقب بصورة مقصودة وأما الاتباع فقد يراد به ذلك وقد يراد به فير ذلك كالتوضيح وغيره فلا يكون المدح هو القصد الأول.

# ٣- علم الشخص وعلم الجنس

العلم على قسمين: علم شخص وعلم جنس.

فعلم الشخص هو ما وضع لواحد من أفراد الجنس نحو أحمد وإبراهيم وفاطمة وبغداد والنيل.

وعلم الجنس، هو ما وضع للجنس بأسره، كقولهم للأسد أسامة، وأبو الحصين وثعالة للثعلب. فأسامة علم على كل أسد، وأبو الحصين وثعالة علم كل ثعلب. وربما لم يعرف للجنس غير العلم كابن آوى وابن عرس. وعلم الجنس شبيه بعلم الشخص من حيث الأحكام اللفظية فهو يصح الابتداء به نحو (أسامة أشجع من الضبع) ويصح مجيء الحال منه نحو (هذا ثعالة مدبراً). ويمنع من الصرف إذا كان له سبب آخر مع العلمية نحو أسامة وثعالة، فهما ممنوعان من الصرف للعلمية وتاء التأنيث وغير ذلك من الأحكام (۱).

وأما من حيث المعنى فإن علم الجنس كالنكرة من حيث دلالته على أفراد الجنس عامة، فأسامة يطلق على كل أسد وثعالة يطلق على كل ثعلب.

وفرقوا بين علم الجنس كأسامة، واسم الجنس كأسد، بأن قالوا إن (أسامة) تعني كلمة (أسد) معرفة لا منكرة فهي بمعنى (الأسد)، لا بمعنى (أسد) فقولهم (أسامة أجرأ من ثعالة) معناه (الأسد أجرأ من الثعلب) وليس معناه (أسد أجرأ من ثعلب). فأسامة إذن كالمعرّف بأل الجنسية، لأنها تطلق على الجنس عموماً، وربما أطلقت على واحد من أفراده فتقول (قتل أسامة) لأسد خاص يعرفه المخاطب.

جاء في "شرح عمدة الحافظ وعدة اللافظ» لابن مالك: "وقد وضعوا لبعض الأجناس أعلاماً أعطوها في اللفظ ما للأعلام الشخصية...

فمن ذلك قولهم للأسد أسامة، فإنهم يعنون به ما يُعنى بالأسد العام، إذا قيل (الأسد مخوف) أو بالأسد الخاص إذا قيل (قتل الأسد) لأسد معلوم.

<sup>(</sup>۱) <sup>-</sup> انظر «سيبويه» (۱/ ٢٦٥)، «ابن يعيش» (۱/ ٢٥).

فأسامة صالح للمعنيين، إلا أنّ الأسد لا يدل على أحدهما إلاّ مقرونا بأل أو ما يقوم مقامها، وأسامة يدل عليهما بنفسه الانكار،

إن علم الجنس كالمعرف بأل قد يكون للجنس كقولهم (الحصان أسرع من الحمار) وقد يكون للعهد كقولك (بعت الحصان) لحصان معهود معلوم، وكذلك علم الجنس غير أنّ الأصل في علم الجنس أنْ يكون للجنس عموماً، وربما استعمل لواحد من أفراد الجنس، ولذلك قالوا إنّ اسم الجنس كأسد وحمار وثعلب إنّما هو موضوع لآحاد أفراد الجنس، وأما علم الجنس فهو موضوع لحقيقة الجنس، جاء في (شرح الأشموني): قال بعضهم والفرق بين أسد وأسامة أنّ أسداً موضوع للواحد من آحاد الجنس لا بعينه في أصل وضعه، وأسامة موضوع للحقيقة المتحدة في الذهن. فإذا أطلقت أسداً على واحد، أطلقته على أصل وضعه، وإذا أطلقت أسامة على واحد فإنما أردت الحقيقة (٢٠).

وقد أوضح الفرق بينهما سيبويه فقال: «ومن ذلك ابن قترة، وهو ضرب من الحيات فكأنهم إذا قالوا (هذا ابن قترة) فقد قالوا هذا الحيةالذي من أمره كذا وكذا، وإذا قالوا (بنات أوبر) فكأنهم قالوا هذا الضرب الذي من أمره كذا وكذا من الكمأة»(٢).

يريد بذلك أن يبين أن علم الجنس إنما يطلق على ما عرف واشتهر بأمر معين أو صفات معينة ويوضح ذلك قوله: «فكأنهم قالوا هذا الضرب الذي من أمره كذا وكذا» أي هذا هو الحيوان المشهور بكذا وكذا. وكذا قولهم (هذا أسامة) فكأنهم قالوا هذا هو الحيوان المشهور المعروف بالجرأة. فهو -أي علم الجنس- يحيلك إلى ما تعرفه عن هذا الحيوان.

<sup>(</sup>١) «شرح عمدة الحافظ» (١٤٠) وانظر «الرضى على الكافية» (٢/ ١٤٩).

<sup>(</sup>٢) ﴿ الأَسْمُونِي ﴾ (١/ ١٣٦ -١٣٧) وانظر للتفريق بينهما ﴿الْهُمِّ ١/ ٧٠).

<sup>(</sup>٣) السيبويه» (١/ ٢٦٤).

## استخلاص الأوصاف من الأعلام

قد يشتهر علم من الأعلام بصفة من الصفات فيذكر بقصد استحضار صفته، لا بقصد ذكر المسمى وذلك كاشتهار حاتم بالجود، وفرعون بالتجبر، وقارون بالغنى، وعنترة بالشجاعة، فيقال (هو حاتم هذا العصر) أي هو جواد هذا العصر، ويقال: (هو فرعون الأمة) أي الظالم المتجبر فيها.

والنحاة في نحو هذا على تأويلين:

الأول أن تقدّر كلمة (مثل) فيكون المعنى في قولنا (هو حاتم جوداً) هو مثل حاتم.

الثاني أن تستخلص الصفة التي اشتهر بها صاحب العلم فيقال: هو جواد أو هو ظالم.

جاء في الخصائص في قول الشاعر:

ليسس على خسبي بضولان

أنا أبو المنهال بعض الأحيان

اليحتمل أمرين:

أحدها أن يكون أراد: أنا مثل أبي المنهال...

والآخر أن يكون قد عُرف من أبي المنهال هذا الغناء والنجدة، فإذا ذكر فكأنهما قد ذكرا فيصير معناه إلى أنه كأنه قال: أنا المغني في بعض الأحيان. أفلا تراك كيف انتزعت من العلم الذي هو (أبو المنهال) معنى الصفة والفعلية...وقد مر بهذا الموضع الطائي الكبير فأحسن فيه واستوفى معناه فقال:

فلا تحسبن هنداً لها الغدر وحدها سجية نفس كلُّ غانية هندُ

فقوله (كل غانية هند) متناه في معناه وآخذ لأقصى مداه. ألا ترى أنه كأنه قال: كل غانية غادرة أو قاطعة أو خائنة أو نحو ذلك. . . ومنه قول الآخر:

أن السذئساب قسد اخضسرت بسرائنها والنساس كلهم بكسر إذا شبعسوا أي إذا شبعوا تعادوا وتغادروا لأن بكراً هكذا فعلها»(١).

<sup>(</sup>۱) «الخصائص» (۳/ ۲۷۰-۲۷۲).

معاني النحو

وجاء في (شرح الرضى على الكافية) في تأويل العلم بالنكرة؛ "ولتأويله بالمنكر وجهان:

أما أنْ يقدر مضاف هو (مثل) فلا يتعرف بالاضافة لتوغله في الابهام. . .

وأما أنْ يجعل العلم لاستشهاره بتلك الخلة، كأنّه اسم جنس موضوع لافادة ذلك المعنى. . . وهذا كما قالوا (لكلِّ فرعون موسى) أي لكلِّ جبار قهار فيصرف فرعون وموسى لتنكيرهما بالمعنى المذكور»(١)

والتقدير الثاني أرجح ألا ترى أنه لا يحسن تقدير (مثل) في كثير من التعبيرات فلا يقال في قولنا «هو حاتم هذا العصر» هو مثل حاتم هذا العصر، ولا في قولنا هو فرعون الأمة هو مثل فرعون الأمة، ولا في «لا عمر مثله» لا مثل عمر مثله.

### تنكيره

قد ينكر العلم لاشتراك أكثر من واحد في اسمه، فيكون كسائر النكرات في قبوله أل والاضافة وغير ذلك ويدل على ذلك أمور أبرزها:

١- تثنيته وجمعه: إذا ثني العلم أو جمع أصبح نكرة بعد أن كان معرفة ولهذا تدخل عليه الألف واللام فيقال (أقبل المحمدان) و(أقبل المحمدون) فإن قلت (أقبل محمدان) كان نكرة والمعنى أنه جاء رجلان اسم كل واحد منهما محمد، بخلاف قولك (جاء محمد) فإنه معرفة جاء في كتاب سيبويه: "فإن قلت: هذان زيدان منطلقان، وهذان عمران منطلقان، لم يكن هذا الكلام إلا نكرة من قبل أنك جعلته من أمة كل رجل منها زيد وعمرو، وليس كل واحد أولى به من الآخر. . . ألا ترى أنك تقول: هذا زيد من الرجال من الزيدين أي هذا واحد من الزيدين فصار كقولك: هذا رجل من الرجال . . .

وأما قولهم أعطيكم سنة العُمَرين فإنما أدخلت الألف واللام على عمرين وهما نكرة فصارا معرفة بالألف واللام»(٢).

<sup>(</sup>١) «الرضى على الكافية» (١/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٢) «سيبويه» (١/ ٢٦٨) وانظر «ابن يعيش» (١/ ٤٦).

Y- تنوينه إذا كان لا يقبل التنوين كأن يكون مبنياً أو ممنوعاً من الصرف، فإذا قلت (مررت بنفطويه) كان نفطويه نكرة، أي مررت بشخص اسمه نفطويه، بخلاف ما إذا قلت (مررت بنفطويه) بلا تنوين. ونحوه (أقبلت حذام وحذام أخرى) فإنّ حذام المنونة نكرة. بخلاف غير المنونة ومعنى الكلام: أقبلت حذام وامرأة أخرى اسمها حذام، وكذا إذا قلت (أقبل إبراهيم) جاء في (شرح ابن يعيش): «فإذا قلت: (لقيت احمداً) فقد أعلمته أنك مررت بواحد ممن اسمه أحمد، وإذا قلت (أحمد) بغير تنوين فأنت تعلمه أنك مررت بالرجل الذي اسمه أحمد وبينك وبينه عهد فيه وتواضع. والتنوين هو الدال على ذلك»(۱).

وليس معنى ذلك أنّ المنصرف لا ينكر، بل قد يكون نكرة ولكن المبني والممنوع من الصرف يدل التنوين على ذلك وإنما الصرف يدل التنوين على تنكيرهما بخلاف المنصرف فإن التنوين لا يدل على ذلك وإنما يدل عليه السياق كما إذا قلت: رأيت محمداً من المحمدين، ورأيت زيداً من الزيدين (٢) وما من زيد كزيد بن ثابت (٣).

٣- الإضافة: قد يشترك في الاسم أكثر من شخص فيكون نكرة، فلا يتميز إلا بالاضافة نحو رأيت خالدكم وهذا خالدنا قال الشاعر:

لشتان ما بين اليزيدين في الندى يزيد سُليم والأغر بن حاتم يزيد سُليم سالم المال والفتى فتى الأزد للأموال غير مسالم

جاء في (شرح ابن يعيش): «اعلم أنّ العلم الخاص لا يجوز اضافته ولا إدخال لام التعريف فيه لاستغنائه بتعريف العلمية عن تعريف آخر، إلاّ أنه ربّما شورك في اسمه، أو اعتقد ذلك، فيخرج عن أن يكون معرفة ويصير من أمة كل واحد له مثل اسمه ويجري حينئذ مجرى الأسماء الشائعة، نحو رجل وفرس فحينئذ يجترأ على إضافته وإدخال الألف واللام عليه كما يفعل ذلك في الأسماء الشائعة: فالإضافة نحو قولك زيدكم وعمركم،

<sup>(</sup>١) «أبن يعيش» (٩/ ٢٩)، وانظر «الرضي على الكافية» (٢/ ١٤٣).

<sup>(</sup>۲) انظر «سیبویه» (۱/۲۹۸).

<sup>(</sup>٣) انظر «الهمع» (١/ ٧٣).

معاني النحو

وقد أنشدوا أبياتاً تشهد بصحة الاستعمال ومن ذلك قول الشاعر:

علا زيدنا يوم النقا رأس زيدكم بأبيض ماضي الشفرتين يمان<sup>١١)</sup>

وذكر رضي الدين الاستراباذي أنَّ العلم قد يضاف مع بقائه على تعريفه، نحو ربيعة الفَرَس، وزيد الخيل، جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وعندي أنه يجوز إضافة العلم مع بقاء تعريفه إذ لا منع من اجتماع التعريفين كما ذكرنا في باب النداء، وذلك إذا أضيف العلم إلى ما هو متصف به معنى نحو (زيد الصدق) يجوز ذلك وإن لم يكن في الدنيا إلا زيد واحد ومثله قولهم: مضر الحمراء، وأنمار الشاء، وزيد الخيل، فإن الإضافة فيها ليست للاشتراك المتفق (٢).

وظاهر أن في الإضافة هذه معنى لا يؤديه الافراد ففي الإضافة زيادة توضيح ألا ترى فرقاً بين قولنا مضر، ومضر الحمراء، وزيد، وزيد الخيل، فإن الإضافة أكسبت العلم توضيحاً لا يؤديه القطع عن الإضافة كما هو ظاهر.

صحيح أنّ الإضافة قد تكون لغير التعريف، وذلك كما إذا كان العلم لا يشاركه فيه غيره، نحو قولنا عراق الخير وبغداد الرشيد، وليس في الدنيا غير عراق واحد، وبغداد واحدة، فالإضافة ههنا ليست لغرض التعريف، بل لتخصيص المضاف بأمر من الأمور. فالإضافة في الأكثر تكون للتعريف وقد تكون لغير التعريف أيضاً.

٤- التعريف بأل: وهذا لا يكون في المثنى والجمع فقط، بل قد يكون في المفرد أيضاً كقولهم "إذا ذكر جماعة اسم واحد منهم زيد فيقول المجيب: فما بين الزيد الأول والزيد الآخر؟ وهذا الزيد أشرف من ذلك الزيد" ("").

وليس معنى ذلك أن كل ما دخل عليه (أل) من الأعلام هو نكرة بل ربما تدخل (أل) على العلم لمحاً للأصل لا معرفة كما سنذكر ذاك.

٥- وقوعه بعد ما يختص بالنكرات، كلا النافية للجنس، ومن الاستغراقية الزائدة،
 ورثب وذلك نحو قولك (ما من خالد كخالد بن الوليد) و(لا عمر أفضل من عمر بن

 <sup>(</sup>١) «ابن يعيش» (١/ ٤٤) وانظر «المقتضب» (٢/ ١٦٤ – ١٦٥).

<sup>(</sup>٢) «الرضي على الكافية» (١/ ٣٠٠).

<sup>(</sup>٣) «ابن یعیش» (۱/ ٤٥).

الخطاب) و(رب زيد أحسن من زيد) و (كم من هيثم مثل هيثمكم عندنا). جاء في (الهمع): «قد ينكر العلم تحقيقاً نحو رأيت زيداً من الزيدين وما من زيد كزيد ابن ثابت، أو تقديراً كقول أبي سفيان (لا قريش بعد اليوم) وقول بعض العرب (لا بصرة لكم) وحينئذ يثنى ويجمع وتدخله أل ويضاف»(١).

وجاء في (شرح الرضى على الكافية): «وقد ينكر العلم قليلاً فأما أنْ يستعمل بعد على التنكير<sup>(۲)</sup> نحو (رب زيد لقيته) وقولك (لكل فرعون موسى) لأنّ (ربّ) و(كل) من خواص النكرات. أو يعرف وذلك بأن يؤول بواحد من الجماعة المسماة به، فيدخل عليه اللام كقوله:

شديدا بأعباء الخلافة كاهله

رأيت الوليد بن اليزيد مباركا

أو الاضافة نحو قوله:

بأبيض ماضي الشفرتين يمان (٣)

علا زيدنا يوم النقا رأس زيدكم

## لمح الأصل

قد تدخل (أل) على العلم المنقول للمح الأصل، ومعنى لمح الأصل، الالتفات إلى المعنى الذي نقل عنه العلم، وذلك نحو قولك العباس، والحارث، والنعمان، والفضل، فالعباس يشير إلى معنى العبوس، والحارث إلى الحراثة، والنعمان إلى الدم، لأن النعمان هو الدم وهكذا. فقولك (جاء عباس) يشير إلى العلم لا إلى معناه، وأما قولك (جاء العباس) فإنه يشير إلى معنى العبوس كأنك قلت: جاء الذي يعبس كثيرا، وقولك (أقبل حسن) لا تشير فيه إلى معنى العلم، وأما إذا قلت (أقبل الحسن) فإنك تشير إلى معنى العلم وهو الحسن وكذلك ما بعده. جاء في (شرح ابن عقيل): «وأشار بقوله «للمح ما قد كان عنه نقلا» إلى أن فائدة دخول الألف واللام الدلالة على الالتفات بلى ما نقلت عنه من صفة أو ما في معناها.

<sup>(</sup>۱) «الهمع» (۱/ ۷۳).

<sup>(</sup>٢) كذا في المطبوع ولعل الأصل (بعد علم التنكير) لأن رب وكلا من أعلام التنكير أي من دلالاته.

<sup>(</sup>٣) «الرضى على الكافية» (٢/ ١٥٣).

وحاصله أنك إذا أردت بالمنقول من صفة ونحوه إنما سمي به تفاؤلاً بمعناه أتيت بالألف واللام للدلالة على ذلك، كقولك (الحرث) نظراً إلى أنه إنما سمي به للتفاؤل وهو إنه يعيش ويحرث، وكذا كل ما دل على معنى، وهو مما يوصف به في الجملة، كفضل ونحوه. وإن لم تنظر إلى هذا ونظرت إلى كونه علماً لم تدخل عليه الألف واللام بل تقول فضل وحارث ونعمان. فدخول الألف واللام أفاد معنى لا يستفاد بدونهما فليستا بزائدتين خلافاً لمن زعم ذلك، وكذلك أيضاً ليس حذفهما وإثباتهما على السواء كما هو ظاهر كلام المصنف، بل الحذف والاثبات ينزل على الحالتين اللتين سبق ذكرهما، وهو أنه إذا لمح الأصل جيء بالألف واللام وإن لم يلمح لم يؤت بهما المناس.

والباب كله سماعي عند النحاة يقتصر على ما ورد «فلا يجوز في نحو محمد وصالح ومعروف أن يقال فيها المحمد والصالح والمعروف حال العلمية لأنه لم يسمع<sup>(٢)</sup>.

والذي يبدو لي أنّه جائز في كلّ علم منقول إذا أردت لمح أصله، فتقول فيمن اسمه (صنفوان) إذا أردت أن اسمه مطابق لمعناه: أقبل الصفوان بمعنى أقبل الصخر، وتقول فيمن اسمه (محمود) وقد حقق معنى اسمه، واردت أن تلمح إلى ذلك (أقبل المحمود) أي الذي يحمده الناس، فإذا أردت لمح أصل المعنى، جاز ذلك في كل علم منقول اللهم إلا إذا كان منقولاً عما لا يقبل أل كيزيد ويشكر (٣)، فإنه لا يجوز أن تدخل عليه أل. وكذلك العلم المرتجل فإنه لا يجوز إدخال (أل) عليه لمحاً للأصل لأنه ليس له أصل فيلمح.

# العلم بالغلبة

قد يغلب المعرف بأل، أو المعرف بالإضافة على بعض المسمَّين به، فيصير علماً له دون غيره، فإذا أطلق لم ينصرف الذهن إلى غيره، وذلك كالمدينة فإنها في الأصل معرّف (مدينة) وهي اسم جنس يطلق على كل مدينة من مدن الأرض، ثم اختصت بمدينة الرسول عَلَيْ دون غيرها من المدن، وكالأعشى «فإنه في الأصل لكل من لا يبصر

<sup>(</sup>١) ﴿ ابن عقيلٍ ١ ( ٨٦ ٨٦–٨٧)، وانظر ﴿التصريحِ ١٥٢ /١).

<sup>(</sup>۲) «التصريح» (۱/ ۱۵۲)، «الأشموني» (۱/ ۱۸۳).

<sup>(</sup>٣) «الأشموني» (١/ ١٨٣).

ليلاً ثم غلب على اعشى همدان (١) وكقولك «فلان بن الصعِق والصعِق في الأصل صفة تقع على كل من أصابه الصعق ولكنه غلب عليه حتى صار علماً بمنزلة زيد وعمرو، وقولهم النجم صار علماً للثريا (٢).

وكالجاحظ فإنه غلب على عمرو بن بحر دون غيره من الجحظة، والطبري فإنه غلب على محمد بن على محمد بن المحمد بن جرير دون غيره من أهل طبرية، والبخاري فإنه غلب على محمد بن السماعيل دون غيره وهكذا.

ومن المعرف بالإضافة نحو ابن عمر، وابن عباس، وابن مسعود، فإنها غلبت على العبادلة دون غيرهم من اخوتهم (٢)، ونحو ابن الناظم، فإنه أصبح علماً على محمد بن محمد بن مالك النحوي دون غيره من أبناء نظمة الشعر.

### كنايات الأعلام

يكنى عن أعلام الأناسي بفلان للمذكر، وفلانة للمؤنث، قال تعالى: ﴿ لَيْتَنِي لَرَ أَلَمْنِذُ فَلَانًا خَلِيلًا ﴾ [الفرقان: ٢٨]، وقولهم أبو فلان وأم فلان كناية عن الكنى نحو أبي محمد وأم سليم، ولا يدخلهما الألف واللام. فإذا كنوا عن أعلام البهائم أدخلوا الألف واللام فقالوا: الفلان والفلانة.

وهن، وهنة، كنايتان عن اسم الجنس غير العلم، فهن بمعنى رجل، وهنة بمعنى امرأة تقول: يا هن اقبل ويا هنة أقبلي<sup>(1)</sup>.

ففلان كناية عن العلم وهن كناية عن النكرة.

### الوصف بابن وابنة

إذا وصف العلم بـ (ابن) مضافاً إلى علم حذف تنوينه سواء كان العلم اسماً، أم كنية، أم لقباً، فتقول (أقبل محمدُ بن سعيد) و(أقبل محمدُ بن أبي حفصة) و(أقبل محمدُ بن

Barren Carlon St. William Co.

<sup>(</sup>١) «التصريح» (١/ ١٥٣).

<sup>(</sup>۲) «سيبويه» (۱/۲۲۷).

<sup>(</sup>٣) «ابن يعيش» (١/ ٤٠)، «التصريح» (١/ ١٥٣).

<sup>(</sup>٤) «ابن يعيش» (١/ ٤٨)، «الرضى على الكافية» (٢/ ١٥٤)، «القاموس المحيط (هنو)» (٤/ ٤٠٤).

نور الدين) بحذف التنوين من محمد<sup>(۱)</sup> في كل هذه الجمل وتحذف ألف (ابن) والحالة هذه خطاً<sup>(۲)</sup>. فإن لم يل كلمة (ابن) علم، أو لم تل علماً بقي العلم على تنوينه، ولم تحذف ألف (ابن) في الخط فتقول: (أقبل محمدٌ العالم ابن سعيد) و(أقبل محمدٌ ابن العالم سعيد) و(أقبل محمدٌ ابن اخيك).

فإن لم يوصف العلم بكلمة (ابن) لم يحذف التنوين، تقول إذا أخبرت (محمدٌ ابن سعيد) وتقول: حسبت محمداً ابن سعيد<sup>(۱)</sup> وقد ذكروا أن سبب حذف التنوين هو أن العرب جعلوا الاسمين كالاسم الواحد جاء في (شرح الرضى على الكافية) «أن التنوين إنما حذف في الموصوف لكونه مع الصفة كاسم واحد، والتنوين علامة التمام، وليست هذه العلة موجودة في المبتدأ مع خبره (١٤).

ومن هذا يتبين أن قولك (محمدٌ بن سعيد) كالكلمة الواحدة ولا يتم الكلام به بخلاف قولك (محمدٌ ابن سعيد) فإنه جملة، وقد تم الكلام به، وكذا قولك (حسبت محمدٌ بن سعيد) فإنه ليس بجملة ولا يتم الكلام به حتى تقول مثلاً: (حسبت محمد بن سعيد مسافراً) بخلاف قولك (حسبت محمداً ابن سعيد) فإنه جملة وتم الكلام به.

وحكم (ابنة) كحكم (ابن) دون كلمة (بنت) فتقول (أقبلت هندُ بنة عتبة) بحذف التنوين و(أقبلت هندٌ بنت عتبة) فيمن صرف هنداً، قال سيبويه لأنه في ابن وابنة يلتقي ساكنان: التنوين والباء دون بنت (٥).

والذي يبدو لي أن ليست هذه هي العلة لأنه قد يلتقي الساكنان في غير الوصف، نحو (خالدٌ ابن سعيد) قال تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ عُنَيْرٌ أَبِنُ ٱللَّهِ ﴾ [التوبة: ٣٠] ولا يحذف التنوين، وإنما هو لجعل الاسمين كالاسم الواحد كما اسلفنا ويدلك على ذلك حذف الألف من كلمة (ابن) وأما الحذف مع (ابنة) دون (بنت) فلأنّ (ابنة) تشاكل لفظ (ابن) والله علم.

 <sup>(</sup>۱) انظر «سيبويه» (۲/ ۱٤۷)، «الرضى على الكافية» (۲/ ۶۶٦)، «ابن يعيش» (۲/ ٥-٦).

<sup>(</sup>۲) «الرضى على الكافية» (۲/ ٤٤٦)، «التصريح» (۲/ ۱۷۰).

 <sup>(</sup>٣) انظر «الرضى على الكافية» (٢/ ٤٤٦)، «ابن يعيش» (٦/٢)، «التصريح» (٢/ ١٧٠).

<sup>(</sup>٤) «الرضى على الكافية» (٢/ ٤٤٦)، وانظر «ابن يعيش» (٢/ ٥).

<sup>(</sup>٥) انظر «سيبويه» (٢/ ١٤٧ – ١٤٨)، «الرضى على الكافية» (٢/ ٢٤٦، ١/ ١٥١).

## اسم الإشارة

الأصل في أسماء الإشارة أن يشار بها إلى الأشياء المشاهدة المحسوسة، نحو (هذا الفتى أكبر من هذا) واستعماله في غير المشاهد وفي غير ما يدركه الحس مجاز لتنزيله منزلة المحسوس المشاهد (١) وذلك نحو ﴿ وَيَلَّكَ لَلْمَنَّةُ الَّذِي أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴾ [الزخرف: ٧٢] ونحو (أعجبني هذا الرأي) فالجنة غير مشاهدة والرأي غير محسوس ولا مشاهد.

## أغراض الإشارة

أبرز أغراض الإشارة هي:

١ - تمييز الشيء المقصود أكمل تمييز بالإشارة المحسوسة إليه، نحو (أريد هذا)
 و(بكم ذاك؟).

٧- تنزيل الأشياء المعقولة، أو غير المشاهدة منزلة الأشياء المحسوسة المشاهدة، نحو ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشّيطانُ يُخَوِّفُ أَوْلِياآءً م ﴿ [آل عمران: ١٧٥] فالشيطان غير مشاهد ولا محسوس ولكن أشار إليه بقصد استحضار صفاته وعداوته للإنسان. ونحو ﴿ وَإِن تَصَيمُوا وَتَتَقَوُا فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَكْرِمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ [آل عمران: ١٨٦] فأشار إلى الصبر والتقوى، وهما غير محسوسين.

٣- بيان حال المشار إليه في القرب والبعد، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ هَـٰذَا ٱلَّذِى رُزِقْنَا مِن قَبْلُ ﴾ [البقرة: ٣٥] وقوله: ﴿ وَلَا نَقْرَيا هَاذِهِ ٱلشَّجَرَةَ ﴾ [البقرة: ٣٥] فهذا للقرب. وأما البعد فنحو قوله تعالى ﴿ أَلَرَ أَنْهَاكُما عَن تِلْكُما الشَّجَرَةِ ﴾ [الأعراف: ٢٢] وقوله: ﴿ أَكُنَّا رُكُنّا مِنْ اللّه من الله من الله والله وا

٤- التعظيم: وقد يكون التعظيم بلفظ القريب والبعيد، فالقريب يراد به استحضار.
 عظمة المشار إليه أمام القلوب والعيون، نحو قوله تعالى ﴿ لِمِثْلِ هَذَا فَلْيَعْمَلِ ٱلْعَلِمِلُونَ ﴾
 [الصافات: ٦١] وقول الشاعر:

<sup>(</sup>۱) انظر «الرضى على الكافية» (۲/ ۳۰،۳۰).

# هذا الذي للمتقين إمام

والبعيد يراد به بعد منزلة المشار إليه وارتفاع مكانته نحو قوله تعالى ﴿ أُولَتِكَ عَلَى اللَّهُ وَالْبَيْكَ عَلَى اللَّهُ وَالْبَيْكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن رَبِهِمْ وَأُولَتِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن رَبِهِمْ وَأُولَتِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن رَبِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَتِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن رَبِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَتِكَ اللَّهِمَ اللَّهُ فَيهُ دَعْهُمُ وَرَحْمَةٌ وَأُولَتِكَ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

٥- التحقير ويكون بلفظ القريب والبعيد (١) أيضاً. فلفظ القريب يراد به استحضار ضعف المشار إليه وحقارته، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَإِذَا رَهَاكَ ٱلَّذِينَ كَ فَرُوا إِن ضعف المشار إليه وحقارته، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَإِذَا رَهَاكَ ٱلَّذِينَ كَ فَرُوا إِن يَنْ اللّهِ مَا اللّهِ عَلَى اللّهِ على هَذَا الصعلوك على شيء؟) و(هل يصلح هذا لشيء؟).

والبعد يقصد به بعده في الانحدار والانحطاط عن منزلة المشير أو المخاطب، نحو قوله تعالى ﴿ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ ٱشۡتَرَا الضَّلَلَةَ بِاللَّهَ مَا لَيْكَ فَمَا رَبِحَت يَّجَنَرَتُهُمْ ﴾ [البقرة: ١٦] وقوله ﴿ إِنَّمَا ذَالِكُمُ ٱلشَّيْطُانُ يُمُنِوِكُ أَوْلِيَا آءً ﴿ إِنَّا اللهِ اللهُ الله

والناس قد تصف الشخص الساقط الحقير بالبعد، فيقولون (قاتل الله الأبعد) و(البعيد قال مثل هذا القول الرديء وفعل هذا الفعل الشنيع).

7- التعريض بغباوة المخاطب ويعني ذلك أنّ المخاطب لا يتميز الشيء عنده إلاّ بالحس كأنْ تقول: هذا هو الشيء الذي لا أزال أذكره لك، هذا هو أنظره بعينك والمسه بيدك. وجعلوا منه قول الفرزدق:

أولئك ابّائي فجئني بمثلهم إذا جمعتنا يا جريس المجامع (٢)

<sup>(</sup>١) انظر «الإيضاح للقزويني» (١/ ٣٨-١٤).

<sup>(</sup>٢) انظر «الإيضاح» للقزويني (١/ ٣٩).

### ألفاظ الإشارة

ذا:

وهو للمفرد المذكر تلحقه ها التنبيه في أوله فيكون للقريب نحو ﴿ هَٰذَا مَا لَدَىَّ عَتِيدٌ ﴾ [ق: ٢٣].

وتلحقه كاف الخطاب في آخره فيكون للبعيد نحو ﴿ ذَالِكَ رَجْعٌ بُعِيدٌ ﴾ [ق: ٣].

وأكثر النحاة على أن مراتب الإشارة ثلاث: القرب والوسط والبعد.

الكاف مع اللام أي ذلك (١٠) وتلحقها ها التنبيه كثيرا، وللوسطى ذا مع الكاف أي (ذاك)، وللبعدى الكاف مع اللام أي ذلك (١٠)

وذهب آخرون إلى أن للإشارة مرتبتين فقط، قريبة ومتراخية، فإن أرادوا القرب جاؤا بذا، أو بهذا، وأن لم يريدوا القرب جاؤا بالكاف وحدها أو باللام معها فيقال: ذاك أو ذلك وقالوا إنه لا فرق بين ذاك وذلك وإنما هما لغتان ف (ذلك) باللام لغة الحجاز و(ذاك) بلا لام لغة تميم (٢) ولم يذكر سيبويه إلا مرتبتين: القرب والتراخي فقال: قوذاك بمنزلة هذا إلا أنك إذا قلت: ذاك فأنت تنبهه لشيء متراخ» (٣).

وأنا أميل إلى ما ذهب إليه الجمهور، من أن مراتب الإشارة ثلاث وذلك لأمور منها أن زيادة أحرف الكلمة توحي بزيادة التراخي، فذا للقرب وذاك للمتوسط، وذلك للبعد. ثم أن (ها) التنبيه قد تقترن بذي الكاف فيقال:

هذاك كقوله:

رأيت بني غبراء لا ينكرونني ولا أهل هذاك الطراف الممدد

ولا تلحق ذا اللام(٤)فلا يقال (هذلك) مما يدل على أن (ذلك) للبُعد، لأن التنبيه

انظر «شرح ابن یعیش» (۳/ ۱۳۵)، «الهمع» (۱/ ۲۷).

<sup>(</sup>٢) انظر «ابن الناظم» (٣٢)، «الرضى على الكافية» (٢/ ٣٤).

<sup>(</sup>٣) ﴿سيبويه ﴿ ١/ ٢٥٦).

<sup>(</sup>٤) انظر «الهمع» (١/ ٧٦)، «الرضى على الكافية» (٢/ ٣٢)، «الأشموني» (١/ ١٤٤).

معاني النحو

والبعد يتنافيان، ولا مانع من اقتران التنبيه بالمتوسط.

ويجوز أن ينوب اسم الإشارة الدال على القرب عن الدال على البعد وبالعكس فتنوب هذا عن ذلك وذلك عن هذا أ، وذلك لما ذكرناه من قصد التعظيم أو التحقير...

وذكروا موضعاً لا تجوز فيه نيابة هذا عن ذلك ولا ذلك عن هذا، وذلك أنك لو «رأيت رجلين تنكر أحدهما لقلت للذي تعرف: من هذا الذي معك؟ ولا يجوز ههنا، من ذلك؟ لأنك تراه بعينه»(<sup>(\*)</sup>.

### ذه وتلك:

ويشار إلى المؤنث القريب بذي، وذه، وتي، وتا، وتلحقها ها التنبيه كثيراً، فيقال: هذي وهذه وهاتي وهاتا قال تعالى: ﴿هَنذِهِ مَنَاقَةُ ٱللَّهِ لَكُمُّمَ مَايَةٌ ﴾ [الأعراف: ٧٣]. ويشار إلى البعيد بتلك، قال تعالى ﴿ يَلُّكَ إِذَا كُرَّةٌ خَاسِرَةٌ ﴾ [النازعات: ١٢] وقال ﴿ أَلَمُ مَا عَن يَلْكُمَا الشَّجَرَةِ ﴾ [الأعراف: ٢٢].

وتكون للجمع أيضاً نقول (هذه جذوع منكسرة) و(تلك النوافذ محطمة).

وللمثنى المذكر ذان، والمؤنث تان، وتلحقهما ها التنبيه، فيكونان للقرب نحو هذين وهاتين قال تعالى ﴿ إِنَّ هَلَانِ لَسَاحِرَانِ﴾ [طه: ٦٣] وقال ﴿ إِنِّ أَرْبِيدُ أَنْ أُنْكِحَكَ إِحْدَى أَبْنَتَيْ هَاتَيْنِ﴾ [القصص: ٢٧].

وللبعد ذانك وتانك قال تعالى ﴿ فَذَنِلِكَ بُرْهَا نَانِ مِن رَبِّكِ ﴾ [القصص: ٣٢] ويقال (تانك الشجرتان مثمرتان).

وللجمع (أولاء) ممدودة أو مقصورة. وتلحقها ها التنبيه، فتكون للقرب نحو ﴿ ثُمَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الكَاف، فتكون للبعد نحو ﴿ أُولَيِكَ اللَّهِ هَدَى اللَّهُ ﴾ [البقرة: ٨٥] وتلحقها الكاف، فتكون للبعد نحو ﴿ أُولَيِكَ اللَّهِ هَدَى اللَّهُ ﴾ [الأنعام: ٩٠]. وأكثر ما تستعمل للعاقل، وقد تستعمل لغيره قليلاً وذلك نحو قوله (٢٠). فم المنازل بعد منزلة اللوى والعيش بعد أولئك الأيام

 <sup>(</sup>١) «الرضى على الكافية» (٢/ ٣٢)، وانظر «الهمع» (١/ ٧٧).

<sup>(</sup>٢) ﴿معاني القرآن للفراء؛ (١١/١).

<sup>(</sup>٣) انظر «شرح ابن عقيل» (١/ ٦٨)، «حاشية الخضري» (١/ ٦٨).

ويراد به عند ذاك القلة، فإذا أريدت الكثرة جيء بهذه أو تلك «قال الله تبارك وتعالى ﴿ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَّادَ كُلُّ أُوْلَئِمِكَ ﴾ [الإسراء: ٣٦] لقلتهن، ولم يقل (تلك) ولو قيلت لكان صواباً»(١).

## هنا وثمّ:

وهما ظرفان يشار بهما إلى المكان، ولا يشار بهما إلى غير المكان، أما أسماء الإشارة الأخرى، أعني ذا وما تفرع منها فيشار بها إلى المكان وغيره (٢). جاء في (حاشية الخضري): «واعلم أن المكان والزمان لا يشار إليهما من حيث كونهما ظرفين إلا بهذه الأدوات [هنا. ثم. هنّا] فهي في محل نصب على الظرفية، أمّا من غير تلك الحيثية فلا يشار بها بل بغيرها نحو هذا مكان طيب، وذاك زمان الربيع» (٣).

يعني أنّ المكان إذا كان ظرفاً فيشار إليه بهنا، أو ثمّ، ولا يشار بغيرهما، فيقال (هنا أقام الجيش) ولا يقال (هذا أقام الجيش) إما إذا لم يكن المكان ظرفاً، فيشار إليه بالأسماء الأخرى نحو (هذا مكان طيب) فهذا مبتدأ وليس ظرفاً فإذا قلت (هنا مكان طيب) كان (هنا) ظرفاً.

فهنا للقريب وقد تلحقها ها التنبيه فيقال ههنا، قال تعالى: ﴿ إِنَّا هَنَهُنَا قَاعِدُونَ ﴾ [المائدة: ٢٤] وهناك للمتوسط، وهنالك للبعيد نظير ذا، وذاك، وذلك، قال تعالى ﴿ هُنَالِكَ ٱبْتُلِي ٱلْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُواْ زِلْزَالًا شَدِيدًا ﴾ [الأحزاب: ١١] وذكروا أنه قد يراد بهنا وهناك الإشارة إلى الزمان (٤) قال تعالى: ﴿ فَإِذَا جَمَاةَ أَمْرُ ٱللّهِ قُضِي بِالْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ وَالْمُبْطِلُونَ ﴾ [غافر: ٧٨] أي في يوم القيامة.

ويبدو لي أن الإشارة إلى المكان لا تفارقها، فقوله (وخسر هناك المبطلون) يختلف عن قولنا: وخسر عند ذاك المبطلون، أو يوم ذاك ونحوه، فهناك إشارة إلى مكان القضاء لا إلى الزمان وحده.

 <sup>(</sup>١) «معانى القرآن للفراء» (١/ ٤٣٥).

<sup>(</sup>۲) انظر «شرح ابن يعيش» (۳/ ۱۳۷)، «الرضى على الكافية» (۲/ ۳٤).

<sup>(</sup>٣) «حاشية الخضري» (١/ ٦٩).

<sup>(</sup>٤) «الرضى على الكافية» (٢/ ٣٥).

معانى النحو

وأما ثَمَّ بفتح الثاء فإنها يشار بها إلى المكان البعيد (١) قال تعالى: ﴿ وَأَزْلَفْنَا ثُمَّ ٱلْآخَرِينَ﴾ [الشعراء: ٦٤] أي هناك في السماء.

ومن الطرافة تقارب (ثُمَّ) العاطفة و(ثُمَّ) اسم الإشارة من حيث اللفظ والمعنى، فالعاطفة لتراخي المعطوف عن المعطوف عليه، وبالفتح لتراخي المشار إليه عن المشير أي بعده عنه.

#### ها التنبيه

يجاء بـ (ها) التنبيه في أوائل أسماء الإشارة لتنبيه المخاطب على حضور المشار إليه وقربه وللمبالغة في إيضاحه، فيقال (هذا أخي) و(هؤلاء اصدقاؤنا)، جاء في (شرح المرضى على الكافية): «فجيء في أوائلها بحروف ينبه المتكلم المخاطب حين يلتفت إليه وينظر إلى أي شيء يشير من الأشياء الحاضرة، فلا جرم لم يؤت بها إلا فيما يمكن مشاهدته وإبصاره من الحاضر والمتوسط لا في البعيد الغائب، وكان مجيئها في الحاضر أكثر منه في المتوسط، فه (هذا) أكثر استعمالاً من (هذاك)، لأن تنبيه المخاطب لابصار الحاضر الذي يسهل ابصاره أولى من تنبيه لابصار المتوسط الذي ربّما يحول بينه وبيته حائل ولم يدخل في البعيد الذي لا يمكن إبصاره، إذ لا ينبه العاقل أحداً ليرى ما ليس في مرأى، فلذلك قالوا لا يجتمع ها مع اللام»(٢) فلا يقال هذلك ولا هاتلك.

وإذا اجتمع الضمير واسم الإشارة فذكروا أن العرب تقدم التنبيه على الضمير فتقول: ها أناذا، وها أنت ذا، وها نحن أولاء، قال سيبويه: «وزعم الخليل أن (ها) هنا هي التي مع (ذا) إذا قلت هذا، وإنما أرادوا أن يقولوا هذا أنت، ولكنهم جعلوا (أنت) بين (ها) و(ذا)، وأرادوا أن يقولوا (أنا هذا) و(هذا أنا) فقدموا (ها) وصارت أنا بينهما»(٣).

وذكر أبو الخطاب الأخفش الأكبر ويونس أن العرب الموثوق بهم يقولون أنا هذا، وهذا أنا، وها أناذا (1).

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (۱/۱۱۹)، «ابن يعيش» (۳/ ۱۳۸).

<sup>(</sup>٢) " (الرضى على الكافية (٢/ ٣٢)، وانظر (ابن يعيش) (٣/ ١٣٦)، (الهمع (١/ ٧٦).

<sup>(</sup>٣) السيبويه» (١/ ٣٧٩).

<sup>(</sup>٤) «سيبويه» (١/ ٣٧٩).

وهذا لا شك فيه، فقد ورد في القرآن الكريم تقديم التنبيه على الضمير وتأخير الإشارة فقال: ﴿ هَٰكَأَنْتُمْ أُولَآ وَتُجِبُونَهُمْ ﴾ [آل عمران:١١٩]، وورد دخوله على اسم الإشارة مع تأخيره عن الضمير، فقال: ﴿ ثُمَّ آنتُمْ هَـُولَآ ﴾ [البقرة: ٨٥] وورد تكراره فمرة أدخله على الضمير، ومرة أدخله على اسم الإشارة فقال:

﴿ هَتَأْنَتُمُ هَتَوُلَآهِ﴾ [آل عمران: ٦٦] ومرة جرد الضمير واسم الإشارة معاً من التنبيه فقال: ﴿ هُمُ أُولَآهِ﴾ [طه: ٨٤].

وههنا يحسن بيان سر هذا الاختلاف في التعبير، وأثر ذلك على المعنى، فما الفرق بين قولنا: أنت هذا، وهذا أنت، وها أنت ذا، وها أنت هذا، وأنت ذا؟

فنقول: إن تقديم الضمير أو الإشارة إنما هو بحسب الغرض والقصد وسيأتي بحث ذلك مفصلاً في باب المبتدأ والخبر.

وكذلك التنبيه فإنه يؤتى به بحسب الحاجة، وفي المكان الذي يؤدي المعنى المقصود فقولك (هذا أنت) يختلف عن قولك (أنت هذا) وهكذا. وسأوضح ذلك بما يليق به المقام. هذا أنت:

في هذه الجملة إخبار عن اسم الإشارة بالضمير بخلاف مالو قلت (أنت هذا) فإنّ هذه الثانية إخبار عن الضمير باسم الإشارة. ونحوه في الأسماء الظاهرة أنْ تقول: (هذا خالد) و(خالد هذا) فالأولى في تقدير جواب عن سؤال:

من هذا؟ فيقال: هذا خالد.

والثانية في تقدير جواب عن سؤال: من خالد؟

وإيضاح ذلك أنك قد ترى شخصاً منطلقاً فتقول: من هذا؟ فيقال: هذا خالد. وقد تسأل عن خالد إذا كنت تعرف اسمه ولا تعرفه فتقول: من خالد؟ فيقال: خالد هذا.

وقد ترى شخصاً منطلقاً ثم تأتي سائلاً بعد: من هذا الشخص الذي كان منطلقاً، أو من ذاك الشخص الذي كان منطلقاً؟ فتقول: هذا أنا. أو ذلك أنا. أي الشخص الذي رأيته هو أنا.

وقد يقال: من هذا الذي فعل كذا وكذا؟ وأنت ترى أن الذي فعله هو السائل وإنما يقولها متجاهلًا فتقول له: هذا أنت. أي هذا الشخص الذي ذكرته هو أنت.

وقد يقال هذا التعبير على نحو آخر وذلك مثلاً أنك رأيت شخصاً منطلقاً أو يفعل شيئاً

ولم تعرفه ثم رأيته بعد ذلك الانطلاق أو الفعل ورأيت هيئته فتقول: هذا أنت. على معنى هذا الشخص الذي رأيته قبل قليل هو أنت. جاء في (الكتاب): «وحدثنا يونس أيضاً تصديقاً لقول أبي الخطاب أن العرب تقول: (هذا أنت تقول كذا وكذا) لم يرد بقوله (هذا أنت) أن يعرفه نفسه كأنك تريد أن تعلمه أنه ليس غيره. هذا محال ولكنه أراد أن ينبهه كأنه قال: الحاضر عندنا أنت، والحاضر القائل كذا وكذا أنت» (١٠).

#### أنت هذا:

وأما (أنت هذا) فهو إخبار عن الضمير باسم الإشارة، ومن ذلك أن تقول:

أنت ذلك الرجل الكريم.

أنت ذلك الشاعر الفحل.

أنت ذلك الشخص الذي نعلم، مخبراً عن الضمير بما تعلم عنه.

وتقول: (أنت هذا تفعل كذا وكذا) منكراً عليه فعله أو مستغرباً منه. والمعنى أن المتوقع منك كان غير ذلك. ونحو ذلك أن تقول: (كنت قد أعنتك حين لم يكن لك معين وأخذت بيدك حين تنكّر لك أهلك ثم أنت هذا تحاربني وتسعى في هلاكي) فأنت تعجب من فعله وتنكّره لك إذ ينبغي أن يعرف لك فضلك وحسن صنيعك.

وتقول: (كنت تفعل وتفعل فأمكن الله منك وأعطيت العهود والمواثيق على ألا تعود الى ما كنت عليه ثم أنت هذا تعيث وتفسد) ومثل هذا قوله تعالى: ﴿ وَإِذَ أَخَذْنَا مِيثَنَقَكُمْ لَا تَسْفِكُونَ دِمَا هَكُمُ وَلَا تُخْرِجُونَ أَنفُسَكُم مِّن دِيكِرِكُمْ ثُمَّ أَقْرَرْتُمْ وَأَنتُمْ تَشْهَدُونَ ثُمَّ أَنتُمْ هَلُولاً وَتَسْفِكُونَ دِمَا هَكُم وَلَا تُحْرِجُونَ أَنفُسكُم مِّن دِيكِرِهِم الله [البقرة: ٨٥-٨٥] ينكر عليهم فعلهم تقلنكون أنفُسكُمْ وَتُحْرِجُونَ فَرِيقًا مِنكُم مِّن دِيكِرِهِم الله [البقرة: ٨٥-٨٥] ينكر عليهم فعلهم بعد إعطاء المواثيق، جاء في (الكشاف) في هذه الآية: «ثم أنتم هؤلاء، استبعاد لما اسند اليهم من القتل والإجلاء والعدوان بعد أخذ الميثاق منهم وإقوارهم وشهادتهم.

والمعنى ثم أنتم بعد ذلك هؤلاء المشاهدون، يعني أنكم قوم آخرون غير أولئك المقرين تنزيلاً لتغير الصفة منزلة تغير الذات كما تقول: رجعت بغير الوجه الذي خرجت به»(٢).

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۱/ ۲۷۹).

<sup>(</sup>۲) «الكشاف» (۱/ ۲۲۵).

### ها أنت ذا وها أنا ذا:

ويستعمل هذا التعبير للإفصاح عن الشخص ومكانه، كأنه يقال: أين فلان؟ فيقال: ها أنا ذا وها هو ذا. قال عنترة:

لتقتلني فها أنذا عمارا

أحبولني تنفيض استبك مبذرويهما

وقال الشاعر:

إن الفتى من يقول ها أنذا ليس الفتى من يقول كان أبى

أي إنّ الفتى الحق من يفصح عن نفسه ومكانته هو، لا أن يدل على مكانة أبيه. جاء في (شرح السيرافي على الكتاب): "إنما يقول القائل (ها أنا ذا) إذا طُلب رجل لم يدر أحاضر هو أم غائب فقال المطلوب: (ها أنا ذا) أي الحاضر عندك أنا. وإنما يقع جواباً لقول القائل: أين من يقوم بالأمر؟ فيقول له الآخر: أنا ذا أو ها أنت ذا. أي أنا في الموضع الذي التمست فيه من التمست، أو أنت في ذلك الموضع. ولو ابتدأ الإنسان على غير هذا الوجه فقال (هذا أنت) و(هذا أنا) يريد أن يعرفه نفسه، كان محالاً لأنه إذا أشار له إلى نفسه، فالإخبار عنه ثابت لا فائدة فيه لأنك إنما تعلمه أنه ليس غيره، ولو قلت (ما زيد غير زيد) كان لغواً لا فائدة فيه "أن".

وقد يقال «ها أنت ذا تعينه ولا يعينك» تخبره عن نفسه بحقيقة ربما كانت خافية عليه فتنبهه عليها وتحذره أمره كما قال تعالى ﴿ هَمَانَتُمْ أُولَآهُ يُحِبُّونَكُمْ مُ وَلَا يُحِبُّونَكُمْ ﴾ [آل عمران: ١١٩].

وأما موقع التنبيه ابتداءاً أو اخيراً فله دلالته أيضاً، فإن التنبيه يقدم أو يؤخر ويكرر بحسب الحاجة إليه، وقد يحذف إذا لم يكن له داع، فتقول (ها أنت ذا) مقدماً التنبيه وتؤخره قائلاً (أنت هذا) والتنبيه في الخطاب الأول أهم، والقائل به أعنى. تقول (ها هو ذا) إذا أردت أن تنبه السامعين على المشار إليه قال تعالى ﴿ هَا أَنتُم أَوُلاَ مُجُبُّونَهُم وَلا يُجِبُّونَكُم وَلا يُحِبُّونَكُم وَلا يُحِبُونَكُم وَلا يحذروا وينتبهوا.

<sup>(</sup>١) "شرح السيرافي بهامش الكتاب، (١/ ٣٧٩).

وقال ﴿ ثُمَّ آنتُمْ هَتُوُلَا مَقَلُلُوكِ آنفُكُمُ ﴾ فأخر التنبيه لأنه أراد أن يحضر أنفسهم أمام أعينهم هم ليشهدوا أعمالهم وصفاتهم، أي أنتم هؤلاء المشاهدون الحاضرون بصورتكم الواضحة البينة التي لا تخفى، فهو لم يرد تحذيرهم من أمر كما كان في الآية الأولى. فالتنبيه في الأولى لتنبيه المؤمنين ولفت انتباههم إلى أمر قد يكونون غافلين عنه وأما الثانية فلا حضار صورتهم أمام أعينهم ليشاهدوها.

وقد يتكرر التنبيه إذا استدعى الأمر زيادة التنبيه فيقال: ها أنت هذا تفعل كذا، وكذا إذا أنكرت عليه إنكاراً شديداً ما لا يليق به، أو أردت الزيادة في تنبيهه على أمر من الأمور وعند النحاة إنّ ها التنبيه في نحوه إنما كرر توكيداً (١).

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَابِ لِمَ تُحَاجُونَ فِي إِبْرَهِيمَ وَمَا أُنزِلَتِ ٱلتَّوْرَكُ أُ وَٱلْإِنجِيلُ إِلَا مِنْ بَمْدِهِ \* أَفَلَا تَمْقِلُونَ هَكَانَتُمْ هَلَوُلاَهُ خَجَجْتُمْ فِيمَا لَكُم بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تُحَاجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمٌ وَٱللّهُ يَمْلُمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [آل عمران: ٦٥-٦٦].

فأنت ترى أنه يقرعهم ويزيد في تنبيههم ولومهم لأنهم جادلوا بالباطل وهم يعلمون، فكرر التنبيه مرة قبل الضمير ومرة قبل اسم الإشارة فقال ﴿ هَكَأَنْتُمْ هَكُولَا مُحَجَّنَةً ﴾.

<sup>(</sup>١) انظر «الهمع» (١/٧٦)، «البحر المحيط» (٢/٤٨٦) قوله تعالى (ها أنتم هؤلاء).

ٱلْأَنَامِلَ مِنَ ٱلْغَيَظِ ﴾ [آل عمران:١١٧-١١٩]، فأنت ترى أنّ الموقف مختلف عما في الآيتين السابقتين، وهو ليس موقف تقريع ولوم كما كان ثمّ.

وقد لايحتاج الموقف إلى التنبيه فلا يذكره وذلك نحو قوله تعالى على لسان موسى (ع) مخاطباً ربه : ﴿ ﴿ وَمَا أَعْجَلَكَ عَن قَوْمِكَ يَنْمُوسَىٰ قَالَ هُمْ أُولَاءَ عَلَىٰۤ أَثَرِى وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِيَرْضَىٰ ﴾ [طه: ٨٣-٨٣] فلم يأت بالتنبيه لأنهم غير مشاهدين.

فأنت ترى أن التنبيه يؤتى به في المكان المناسب بالقدر الذي يحتاج إليه، فقد يقدم أو يؤخر، أو لا يذكر البتة، بحسب الحاجة إلى ذلك.

#### كاف الخطاب

تلحق اسم الإشارة كاف تسمى كاف الخطاب وفيها وجهان(١):

مطابقة الكاف للمخاطب افراداً، وتثنية، وجمعاً، تذكيراً، وتأنيثاً، فتقول: ذلك بفتح الكاف إذا كنت مخاطباً ذكراً وذلك بكسر الكاف لخطاب الأنثى، وذلكما وذلكم وذلكن وهكذا. قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ مِنَا آوْحَنَ إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ الْمِحْكَمَةِ ﴾ [الإسراء: ٣٩] وقال: ﴿ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ ﴾ [مريم: ٢١] وقال: ﴿ أَنَهُ أَنْهَكُمَا عَن يَلَكُمَا الشَّجَرَةِ ﴾ [الأعراف: ٢٢] وقال: ﴿ فَذَلِكُنَّ اللَّهِ وَقِل ذَلِكُنَّ اللَّهِ عَظِيمٌ ﴾ [الأعراف: ١٤١] وقال: ﴿ فَذَلِكُنَّ اللَّهِ فَيْ فِيلِهُ ﴾ [الأعراف: ٣١] وقال: ﴿ فَذَلِكُنَّ اللَّهِ فَيْ فِيلِهُ ﴾ [يوسف: ٣٢].

والوجه الثاني إفراد الخطاب وتذكيره على كل حال فتقول: ذلك بفتح الكاف للمفرد والمثنى والجمع للمذكر والمؤنث، وقد استعملها القرآن الكريم أيضاً فقال تعالى: ﴿ فَمَا جَزَآهُ مَن يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنكُمْ وَالبقرة: ٨٥] وقال: ﴿ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللّهُ لَكُمُ ٱلْآينَتِ لَعَمَا جَزَآهُ مَن يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنكُمْ وَالبقرة: ٨٥] وقال مخاطباً نساء النبي ﴿ وَكَاكَ ذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرًا ﴾ لَمُلَكُمُ اللّهِ يَسِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٣٠].

ومع أن الوجهين جائزان على سبيل السعة والكثرة، فالمتكلم البليغ لا بدّ أَنْ يرجح أحدهما على الآخر في موطن من مواطن الاستعمال لسبب يقتضيه المقام، فيستعمل الإفراد في موطن، والمطابقة في موطن آخر، بل أننا نرى في القرآن الكريم المطابقة

 <sup>(</sup>۱) «التصريح» (۱/۸۲۱).

والإفراد في الآية الواحدة أحياناً فقد قال تعالى: ﴿ ذَالِكَ يُوعَظُ بِهِ مَن كَانَ مِنكُمْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْإِفْرِادُ فِي الآيةِ الواحدة أَخَلُهُ وَأَطْهَرُ ﴾ [البقرة: ٣٣٢] فقد قال (ذلك) ثم قال (ذلكم).

وقد ذكر بعض النحاة أنّ «لأفراد الكاف إذا خوطب به جماعة تأويلين: أحدهما أن يقبل بالخطاب على واحد من الجماعة لجلالته والمراد له ولهم، والثاني أنْ يخاطب الكل ويقدر اسم مفرد من اسماء الجموع يقع على الجماعة تقديره: ذلك يوعظ يا فريق ويا جمع»(١).

وهناك أكثر من سبب بلاغي يدعو إلى المطابقة، أو إلى الأفراد، ومن هذه المواطن.

١- ما ذكرناه آنفأ من أنه قد يقصد أحد من الجماعة بالخطاب لجلالته والمراد له ولهم ويحتمل أن منه قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَمَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطّا﴾ [البقرة: ١٤٣] وقوله: ﴿ فَإِن قَنَلُوكُمْ فَأَقْتُلُوهُمْ كَذَالِكَ جَزَاءُ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [البقرة: ١٩١] فالخطاب للرسول ﷺ لأنه رأس الأمة وعليه يتنزل الوحي، والأمة مقصودة بالخطاب أيضاً.

٢ قد يراد بالمفرد مخاطب غير معين، وهذا كثير في اللغة فإنك قد تقول كلاماً
 ولا تخاطب به معيناً، وإنما تقصد به كلَّ سامع وذلك نحو قوله:

وإذا المنية أنشبَت أظفارها ألفيت كلَّ تميمة لا تنفيع

فهنا المخاطب غير معين ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَجَآءَتْ سَكَرَةُ ٱلْمَوْتِ بِٱلْحَقِّ ذَالِكَ مَا كُنتَ مِنهُ تَجِيدُ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِّ ذَالِكَ يَوْمُ ٱلْوَعِيدِ ﴾ [ق: ١٩-٢٠] جاء في (البحر المحيط) في قوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ يُوعَظُ بِهِ مَن كَانَ مِنكُمْ يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾: "خطاب للنبي ﷺ وقيل لكل سامع "(٢).

٢ وقيل قد يراد بافراد الكاف البعد فقط دون الخطاب، وذلك أن الأصل في الكاف
 أن يؤتى بها للخطاب والبعد، وقد تعرى من قصد الخطاب، فيراد بها البعد وحده.

وللكاف في ذلك نظائر نحو (إذا) فهي تكون ظرفية شرطية وقد تعرى من الشرط فتكون ظرفية فقط. ونحو (ما) المصدرية الظرفية وقد تعرى عن الظرفية فتكون مصدرية فقط.

<sup>(</sup>١) «الهمع» (١/٢٧-٧٧).

<sup>(</sup>٢) «البحر المحيط» (٢/ ٢١٠).

فإذا جئت بالكاف مطابقاً أريد الخطاب قطعاً إضافة إلى البعد جاء في (درة التنزيل) أنّ الكاف «لما قصد بها معنيان: الخطاب والتبعيد جاز أن يعرى من أحدهما وهو الخطاب ويقتصر على معنى التبعيد على حسب قصد القاصد. وإذا جاءت مثناة اللفظ أو مجموعة على حسب حال المخاطبين فهي على المعنيين» (١).

والذي يبدو لي أن القول بأنها ليست لخطاب واحد معين بل هي لكل سامع أولى من نزع معنى الخطاب عنها، لأنك أبقيت لها معناها الأول ولم تفسد المعنى. وما دام المعنى يحتمل ذلك كان بقاؤها على أصلها أولى والله أعلم.

٤- وقد يؤتى بالكاف مطابقاً إذا كان الأمر يعم الجميع على قدر واحد كما في قوله تعالى ﴿ ذَلِكُما مِمّا عَلَمَنِي رَبِّ ﴾ [يوسف: ٣٧] فالخطاب للفتيين السجينين مع يوسف (ع). وقوله ﴿ فَذَلِكُنَ ٱلَّذِى لَمْتُنَيِي فِيهِ ﴾ [يوسف: ٣٧] والخطاب موجه من امرأة العزيز للنسوة اللاتي نلن منها، وهو خطاب على قدم المساواة للجميع.

٥- وقد جاءت الكاف مطابقة للجمع في القرآن الكريم إذا كان السياق يقتضي الإطالة والتوسع في الكلام وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي آَنزُلُ مِنَ السّمَآءِ مَآءُ فَأَخْرَجُنَا بِدِه وَالتوسع في الكلام وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي آَنزُلُ مِنَ السّمَآءِ مَآءُ فَأَخْرَجُنَا بِنِهُ خَضِرًا نُحْرِجُ مِنّهُ حَبًّا مُتَرَاكِبًا وَمِنَ النّخْلِ مِن طَلِيها قِنْوَانٌ دَانِيةٌ وَبَاتَ كُلِ شَيْءٍ وَالزَّيْتُونَ وَالزَّمَانَ مُشْتَبِهًا وَغَيْرَ مُتَشَيْهٍ انظُرُوا إِلَى ثَمَرِهِ إِذَا آثْمَرَ وَيَنْفِعُ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ وَجَنّنتِ مِنْ أَعْنَبُ وَالزَّيْتُونَ وَالزَّمَانَ مُشْتَبِهًا وَغَيْرَ مُتَشَيْهٍ انظُرُوا إِلَى ثَمَرِهِ إِذَا آثْمَرَ وَيَنْفِعُ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ وَجَنّنتِ لِقَوْمِ يُعْقِلُونَ ﴾ [الأنعام: ٩٩] بخلاف قوله تعالى: ﴿ وَسَخْرَ لَكُمُ مُ النّبَلُ وَالنّهَارَ وَالنّهَارَ وَالنّهَارَ وَالنّهَارَ وَالنّهَارَ وَالنّهُارَ وَالنّهُانَ وَالنّهَارَ وَالنّهُ وَالنّهُانِ وَالنّهُ وَاللّهُ وَالنّهُانِ وَالنّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَوَسِع في وَاللّهُ وَتُوسِع في الآية الأولى على صورة الجمع، لأن الموقف موقف إطالة وتوسع في الكَالَّام بخلاف آية النحل.

<sup>(</sup>۱) «درة التنزيل» (٥٠).

فجمع في آية التوبة وأفرد في آية النساء ويوضح السياقان الفرق بينهما، فإن الكلام في سورة التوبة على الجهاد وهو يبدأ بقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَالَكُرُ إِذَا قِيلَ لَكُرُ انفِرُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ٱقَاقَلْتُمْ إِلَى ٱلأَرْضِ ...٣٨...٣٩... إلى الآية ٤٩﴾ بخلاف آية النساء فالمقام مقام اطالة وتوسع في التوبة فجاء بـ (ذلكم) فيها بخلاف آية النساء.

وهناك سبب آخر لإفراد الخطاب في آية النساء، وهو أنه التفت إلى خطاب المفرد بعد هذه الآية فقال: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن عَد هذه الآية فقال: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن عَلَى المخاطبين ولم يلتفت بَلِكَ ﴾ [النساء: ٦٠] بخلاف آية التوبة فإن الكلام فيها كله إلى المخاطبين ولم يلتفت إلى المتخاطب المفرد.

٣- وقد استعمل القرآن الكريم مطابقة الجمع للزيادة في التوكيد، فإنه إذا كان موقفان وكان احدهما آكد من الآخر جاء في الموطن المؤكد بمطابقة الجمع دون الآخر وذلك نحو قوله تعالى ﴿ ذَلِكُ ثُوعَظُ بِهِ مَن كَانَ مِنكُمْ نحو قوله تعالى ﴿ ذَلِكُ ثُوعَظُ بِهِ مَن كَانَ مِنكُمْ نحو قوله تعالى ﴿ ذَلِكُ ثُوعَظُ بِهِ مَن كَانَ مِنكُمْ بَالِيْهِ وَالْمُؤِيرُ إِللّهِ وَالْمُؤَيرُ بِاللّهِ وَ اللّهِ اللهِ وَ الله المجمع وفي الآيتين وسبب ذلك -والله أعلم - أنّ الوعظ في آية الممجادلة أشد وآكد، وهو في حكم الظهار وسبب نزول هذه الآيات حادثة الظهار التي وقعت لخولة بنت ثعلبة قال تعالى: ﴿ قَدْ سَمِعَ اللّهُ قُولَ الّتِي ثَمِيرُ اللّهِ عَمِيمٌ بَعِيمٌ اللّهُ وَلَا الّتِي الْمَاكِمُ وَلَا اللّهِ وَلَوْلاً وَزُولاً وَإِن اللّهَ لَعَمُ اللّهُ اللّهِ عَمُورُونَ اللّهُ اللّهِ عَلَيْكُمْ أَنْ المَعْمَلُونَ مِن لِسَآبِهِم ثُمْ يَعُودُونَ لِمَا عَلَيْكُمْ رَفِيعَا أَلَيْ يَكُمْ مِن لِسَآبِهِم ثُمْ يَعُودُونَ لِمَا عَلَى اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَولاً وَزُولاً وَرُولاً وَإِن اللّهُ لَعَمُولُ وَاللّهُ مِن اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَم اللّهِ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ مِن اللّهُ اللّهِ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَولُ وَرُولاً وَرُولاً وَرُولاً وَرَولاً وَاللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَولُ وَرُولاً وَرُولاً وَرُولاً وَاللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَن اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ وَالل

وإذا قرأت السياقين رأيت أنّ التشديد كبير في سياق الظهار من مثل قوله: ﴿ وَلِنَّهُمْ لَيُقُولُونَ مُنكَ وَلِهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

أو إطعام ستين مسكيناً، بخلاف الطلاق ولذا أكّد الواعظ فيه وشدد على منعه، فقال في الظهار ﴿ ذَلِكُو تُوعَظُونَ بِعِنَّهُ وقال في الطلاق ﴿ ذَلِكَ يُوعَظُرُ بِهِ ﴾ .

ومن ذلك قوله تعالى ﴿ ذَلِكُمْ أَزَكُ لَكُمْ وَأَطْهَرُ ﴾ [البقرة: ٢٣٢] وقوله ﴿ ذَلِكَ خَيْرٌ لَكُمْ وَأَطْهَرُ وَأَطْهَرُ ﴾ [المجادلة: ١٢] فجمع في آية البقرة وأفرد في سورة المجادلة وذلك لأنّ مقام التزكية في سورة البقرة آكد وأشد ويوضح ذلك السياقان.

فإن الكلام في البقرة على ضمان حقوق المرأة وكبح جماح الرجل في العدوان عليها وهضم حقوقها، وهي أمور قلبية ويظهر ذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلَمْنَ مِثْلُ ٱلَّذِى عَلَيْمِنَ وَهِضَم حقوقها، وهي أمور قلبية ويظهر ذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَجِلُ لَحَكُمُ أَن تَأْخُذُواْ مِناً وَاللّهُ وَلِلاّ يَجِلُ لَحَكُمُ أَن تَأْخُذُواْ مِناً عَلَيْمُ وَلَا يَجِلُ لَحَكُمُ أَن تَأْخُذُواْ مِناً عَالَيْتُهُ وَلَا يَجِلُ لَحَكُمُ أَن تَأْخُذُواْ مِناً لَا يَقِيمًا حُدُودَ اللّهِ ﴿ وَلَا يَجِلُ لَحَكُمُ أَن يَنكُوهُ فَي ضِرارًا وقوله : ﴿ وَلَا يَحْدُونَ اللّهُ مَن يَنْعَلَ ذَالِكَ فَقَدَ ظُلَمَ نَفْسَكُم وَلَا نَشَيْدُواْ ءَاينتِ اللّهِ هُزُواً ﴾ [البقرة: ٢٣١] وقوله : ﴿ فَلَا نَعْضُلُوهُنَ أَن يَنكِعْنَ أَزْوَجَهُنّ ﴾ [البقرة: ٢٣٢].

وغير ذلك من الأمور القلبية التي مبعثها شدة الغضب، وحدته والرغبة في الانتقام، فأكّد تزكية القلوب وطهارتها فقال ﴿ ذَالِكُمْ أَنَّكُ لَكُمْ وَأَطْهَرُ ﴾ في حين قال في سورة المحادلة: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا إِذَا نَنجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى نَجُونَكُمْ صَدَقَةً ذَلِكَ خَيْرٌ لَكُو وَأَطْهَرُ أَلَى فَإِن لَرْ يَعُولُ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى نَجُونُكُو صَدَقَةً ذَلِكَ خَيْرٌ لَكُو وَأَطْهَرُ فَإِن لَا يَعُولُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَنُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [المجادلة: ١٢].

والفرق واضح بين المقامين، فإن الآيات الأولى في أمر انساني عام، وحكم خالد باق في تطهير القلوب وزكاتها مما يشتعل فيها من نار الغضب، والحقد، والرغبة في الانتقام في حين أنّ المقام في آية المجادلة يتعلق بدفع صدقة عند مناجاة الرسول عليه وقد نسخ هذا الحكم وشيكاً. فالفرق كبير بين المقامين والحكمين.

فأنت ترى أنّه لما كان (الوعظ) في آيات المجادلة أشدّ، وآكد، أكّده وجاء به بصورة الجمع بخلاف الوعظ في آية البقرة. ولمّا كانت الزكاة وتطهير القلوب في آية البقرة أشد وآكد جاء به بصورة الجمع بخلاف آية المجادلة، وهذا أمر دقيق جليل.

٧- وقد استعمل القرآن الكريم الخطاب بالجمع وبالإفراد للتمييز بين مجموعتين، فقد تكون مجموعة أكبر من مجموعة فيستعمل لخطاب الجمع الكثير بصورة الجمع، وللقليل بصورة الإفراد، وذلك نحو ما مر في قوله تعالى ﴿ ذَلِكُمْ أَنَكُ لَكُمْ وَأَطْهَرُ ﴾

[البقرة: ٢٣٢] وقوله ﴿ ذَلِكَ خَيْرٌ لَكُرُ وَأَطْهَرٌ ﴾ [المجادلة: ١٢] فإن الآية الأولى لخطاب المؤمين عامة وتكليفهم إلى قيام الساعة، وأما الآية الآخرى فلخطاب الصحابة وحدهم، ولا يشمل غيرهم من المسلمين، ثم إنه حكم ما لبث أن نسخ، فجاء لما هو عام شامل بصيغة الجمع، ولما هو خاص بصيغة الإفراد.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ أُنَيِّتُكُمْ بِثَرِ مِن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ اللَّهِ مَن لَعَنهُ اللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالْحَنازِيرَ وَعَبَدَ الطَّنغُوتَ أُوْلَئِكَ شَرُّ مَكَانَا وَأَضَلُ عَن سَوَاتِهِ السَّبِيلِ ﴾ [المائدة: ٦٠] وقوله: ﴿ قُلْ أَنْ أَنْهِ لَمْ بِشَيْرِ مِن ذَلِكُمُ النَّالُ وَعَدَهَا اللَّهُ الذِينَ كَفَرُوا وَبِشَ الْمَصِيرُ ﴾ [الحج: ٢٧]. فإنّ الجماعة الثانية أكبر من الأولى، لأنه لم يجعل من الكفرة كلهم قردة وخنازير ولكن الكفرة جميعهم يدخلون النار فلما كان الفريق الثاني أكبر وأعم جمع الخطاب والله أعلم.

وعلى كل فالأمور التي يفرق السياق بينها لا تكاد تنحصر وإنما هذه أمثلة ضربتها للتدرج إلى ما فوقها.

## دخول كاف التشبيه على اسم الإشارة

#### هكذا:

هذا التعبير مركب من (ها) التنبيه، والكاف الذي يفيد التشبيه، و(ذا) اسم الإشارة ومعناه: مثل هذا. وهو عند النحاة بمعنى (كهذا) إعراباً ومعنى، غير أن كاف الجر قدّمت في (كهذا) وقدم التنبيه في (هكذا).

وحقيقة الأمر أنهما لا يتطابقان في الاستعمال، ولا في المعنى مع أن مفردات تركيبهما واحدة.

فمن الفرق بينهما أنه لا يذكر المشار إليه بعد (هكذا) بخلاف (كهذا) فتقول: هذا الطير كهذا الطير ولا هذا الطير كهذا الأمر، ولا تقول: هذا الأمر. الأمر هكذا الأمر.

ثم إن المعنى يختلف أيضاً فإن قولك (إن الطير كهذا الطير) يفيد تشبيه طير بطير، وأما قولك (إن هذا الطير هكذا) فإن معناه إنّ هذا الطير على هذه الصورة، أو هو على المذه الحال، أو هذه الهيئة.

وتقول: هكذا يفعل الابطال، وهكذا يفعل الرجال، وهو تعبير يفيد التشبيه ومعناه هذه صورة فعل الرجال، ولا يجوز ذكر المشار إليه فلا يقال: هكذا الفعل يفعل الأبطال ولا هكذا الفعل يفعل الرجال بخلاف مالو قلت: كهذا يفعل الرجال، فإنه يصح ذكر المشار إليه بعد كهذا.

وتقول: ما بال فلان يفعل كذا وكذا؟ فيقال: هو هكذا أي هذا شأنه وهذا أمره ولا تقول: هو كهذا.

ثم أنت تدرك الفرق بينهما في المعنى أيضاً فقولك: (هو كهذا) معناه أنه شبيه بهذا ولا يفيد (هو هكذا) هنا هذا المعنى.

ان (هكذا) كالمصطلح يلزم صورة واحدة في التعبير فلا يصح تغير اسم الإشارة عن الإفراد والتذكير فلا يقال: هكذي ولا هكذين ولا هكأولاء تقول مثلاً: كانت أمها تقرأ وتؤلف وهكذا هي ولا تقول: وهكذي هي.

وتقول: وهكذا نحن وهكذا هما ولا تقول: وهكأولاء نحن بخلاف (كهذا) فإن اسم الإشارة يتغير بحسب المشار إليه فيقال: كهذه وكهذين وكهؤلاء.

فهكذا وكهذا لا يتطابقان وإن كانا أحياناً يتقاربان.

#### كذلك:

هذا التركيب يفيد التشبيه ومعناه (مثل ذلك) تقول (هذا الرجل كذلك الرجل) و(هذه المرأة كتلك المرأة). ثم إن المشار إليه قد يذكر كما مثلنا وقد يحذف وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ بَلَ وَجَدَّنَا ٓ مَا اللَّهُ عَلَوْنَ ﴾ [الشعراء: ٧٤] أي مثل ذلك الفعل يفعلون.

وقد تكون بمعنى (أيضاً) وذلك نحو قولك: (أنت ضربت خالداً وسرقت ماله كذلك) فلا أرى ههنا معنى للتشبيه، إذ لا يصح أن يراد، وسرقت ماله كذلك الضرب وإنما هو بمعنى أيضاً.

ومن هذا فيما يبدو لي قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِى مَقَامٍ أَمِينِ فِى جَنَّنْتِ وَعُمُونِ يَلْبَسُونَ مِن سُندُسِ وَإِسْتَبْرَقِ مُتَقَدِيلِينَ كَذَالِكَ وَزَقَجْنَاهُم بِحُورٍ عِينِ ﴾ [الدخان: ٥١-٥٤] فلا أرى في هذا معنى للتشبيه وإنما المعنى كما يبدو، وزوجناهم بحور عين أيضاً، وإنْ كان المفسرون يرون انّ المعنى على التشبيه، وان المعنى يحتمل أن يكون: الأمر كذلك وزوجناهم بحور عين (١).

وقد يحتمل المعنى في بعض التعبيرات التشبيه وغيره، وذلك نحو قولك (هو ضربه وكذلك توعده) فإنه يحتمل أن يراد: وتوعده مثل ذلك أي وتوعده ضرباً كذلك الضرب، فيكون المعنى على التشبيه، وقد يراد: ضربه وتوعده أيضاً أي لم يكتف بضربه، بل توعده مع ذلك.

ان (كذلك) التي يراد بها التشبيه تطابق المشار إليه فتقول: هي كتلك وهما كهذين وهم كأولئك.

أما التي بمعنى أيضاً فهي تجمد على صورة واحدة وهي. أن يبقى اسم الإشارة بصورة الإفراد والتذكير فلا يقال: كتلك، ولا كأولئك، يقال: «جاءت هند وجاءت اختها كذلك» ولا يصح أن يقال كتلك. وتقول: جاءت النساء وأطفالهن كذلك ولا يقال كأولئك. وليس بعدها مشار إليه فيذكر بخلاف التي تفيد التشبيه.

والظاهر أن معناها القديم يفيد التشبيه لأن طبيعة تركيب العبارة تدل على ذلك ثم انتقل إلى معنى (أيضاً) والتراكيب قد تنتقل معانيها كما ذكرنا في بحث الجملة. والذي سهل انتقال معناها أنّ كثيراً مما يفيد التشبيه تتضمن معنى (أيضاً)، وذلك كقولك «فعل محمد كذلك الفعل» أي ان أحداً فعل فعلاً معيناً، وان محمداً فعل أيضاً فعلاً شبيها بفعله. وقولك «أكرمت محمداً وخالداً كذلك» والمعنى أنك أكرمت محمداً وأكرمت خالداً أيضاً مثل اكرام محمد، ثم انتقل معنى التركيب في قسم من العبارات إلى معنى «أيضاً» وانفك عن معنى التشبيه الذي كان يلازمه والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) انظر «الكشاف» (۳/ ۱۱۱).

# المعرف بأل

# أغراض التعريف بأل:

للتعريف بأل أغراض أهمها:

1- تعيين واحد من افراد الجنس كقولك (أقبل الرجل) و(اشتريت الكتاب) ولا تقول ذلك إلا إذا كان المخاطب يعرف الرجل، أمّا أنْ يكون رآه أو جرى حديث عنه، أو نحو ذلك، ولا تقول ذلك ابتداء فلا تقول لمخاطبك (أقبل الرجل) وهو لا يعرفه، ولم يجر له سابق ذكر. وكذلك قولك (اشتريت الكتاب) فإنّه لا يجوز أن تقول ذلك لمخاطبك إذا كان لا يعرف شيئاً عن الكتاب، ولم يجر له ذكر جاء في (الكتاب) إنّ المعرف بأل اإنما صار معرفة لأنك أردت بالألف واللام الشيء بعينه دون سائر أمته، لأنك إذا قلت (مررت برجل) فإنك إنما زعمت أنك مررت بواحد ممن يقع عليه هذا الاسم، لا تريد رجلاً بعينه يعرفه المخاطب، وإذا أدخلت الألف واللام، فإنما تذكره رجلاً قد عرفه فتقول: الرجل الذي من أمره كذا وكذا ليتوهم الذي كان عهده بما تذكره من أمره كذا وكذا ليتوهم الذي كان عهده بما تذكره من أمره أمره كذا وكذا ليتوهم الذي كان عهده بما تذكره من أمره أمره كذا وكذا ليتوهم الذي كان عهده بما تذكره من أمره أمره كذا وكذا ليتوهم الذي كان عهده بما تذكره من أمره كذا وكذا ليتوهم الذي كان عهده بما تذكره من أمره كذا وكذا ليتوهم الذي كان عهده بما تذكره من أمره كذا وكذا ليتوهم الذي كان عهده بما تذكره من أمره كذا وكذا ليتوهم الذي كان عهده بما تذكره من أمره كذا وكذا ليتوهم الذي كان عهده بما تذكره من أمره كذا وكذا ليتوهم الذي كان عهده بما تذكره من أمره كذا وكذا ليتوهم الذي كان عهده بما تذكره من أمره كذا وكذا ليتوهم الذي كان عهده بما تذكره من أمره كذا وكذا ليتوهم الذي كان عهده بما تذكره من أمره كذا وكذا ليتوهم الذي كان عهده بما تذكره من أمره كذا وكذا ليتوهم الذي كان عهده بما تذكره من أمره كذا وكذا ليتوهم الذي كان عهده بما تذكره من أمره كذا وكذا ليتوهم الذي كان عهده بما تذكره و كذا ليتوهم الذي كان عهده بما تذكره من أمره كذا وكذا ليتوهم الذي كان عهده بما تذكره ولا أله المناب المرب المناب المرب ا

٧- بيان الجنس كقولك (الفهد أسرع من الذئب) فأنت لا تقصد بالفهد واحداً بعينه من أفراد الجنس ولا الذئب وإنّما قصدت أن تقول: هذا الجنس أسرع من هذا الجنس. وليس معناه أنّ كلَّ فرد من أفراد الفهد أسرع من كلِّ فرد من أفراد الذئب، بل ربّما وجد من أفراد الذئب ما تفوق سرعته سرعة بعض أفراد الفهد.

٣- استغراق كلّ أفراد الجنس وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَخُلِقَ ٱلْإِنْسَانُ ضَعِيفًا ﴾ [النساء: ٢٨] فلا يشذ واحد من أفراد الجنس من هذا الضعف البشري.

٤- الإشارة إلى واحد مما عرفت حقيقته في الذهن من دون قصد إلى التعيين وهو نحو قولك (اذهب إلى السوق واشترلنا كذا وكذا) لمن لم يدخل المدينة إلا هذه المرة ولم ير سوقها من قبل. فأنت هنا لا تقصد سوقاً بعينه.

وكقولُه تعالى ﴿ وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ ٱلذِّنْبُ ﴾ [يوسف: ١٣] فإنه لا يقصد ذئباً بعينه بل

<sup>(</sup>۱) السيبويه (۱/ ۲۲۰).

واحداً من أفراد الجنس مما استقر في الذهن معرفته.

الدلالة على الكمال كقولك (هذا الرجل) و(هذا البطل) أي الكامل في هذا الوصف ومن ذلك قولنا (هذا الفتى كل الفتى) و(هذا الفتى حق الفتى) جاء في (الكتاب): «إذا قلت: (هذا الرجل) فقد يكون أن تعني كماله ويكون أن تقول: (هذا الرجل) وأن تريد كل ذكر تكلم ومشى على رجلين فهو رجل)

وأنت تحس الفرق بين قولنا (هذا الرجل) و(هذا رجل) و(هذا البطل) و(هذا بطل) ففي التعريف من الدلالة على الكمال ما ليس في التنكير جاء في (دلائل الإعجاز): قويبين ذلك أن تقول: (لك في هذا غنى) فتنكر إذا أردت أن تجعل ذلك من بعض ما يستغنى به. فإن قلت: (لك فيه الغنى) كان الظاهر أنك جعلت كل غناه به (٢) أي كماله وأل ههنا تفيد الاستغراق.

٦- القصر حقيقة أو تجوزاً بقصد المبالغة فمن الأول قولك (المؤمنون هم الأعلون في الآخرة) وقوله تعالى ﴿ وَذَالِكَ ٱلْـفَوْزُ ٱلْمَظِيئَ ﴾ [النساء: ١٣].

ومن الثاني قولك (الشاعر البحتري) وقولك (حاتم هو الجواد) فقد قصرت الشعر على البحتري والجود على حاتم فكأن ما عدا البحتري ليس بشاعر وما عدا حاتماً ليس بجواد.

٧- إيضاح ما لم يكن واضحاً للمخاطب وتبيينه له وذلك نحو قولك لمن سمع بالدلدل مثلاً ولم يعرفه «هذا هو الدلدل» تحضره أمام عينيه أو تصفه له. وكقولك (هذا هو الماس) لمن سمع به ولم يره بإحضاره أمام عينيه أو بوصفه له كأنه يراه..

وقد يدق التفريق بين النكرة والمعرف بأل في بعض التعبيرات، فيحتاج إلى فضل نظر وزيادة تأمل وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَيَقْتُلُونَ ٱلنَّبِيِّينَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ﴾ [البقرة: ٦١] وقوله: ﴿ وَيَقْتُلُونَ ٱلْأَنْدِياَّةَ بِغَيْرِ حَقٍّ ﴾ [آل عمران: ١١٢] فعرف الحق في الأولى ونكره في الثانية.

<sup>(1) «</sup>سيبويه» (١/ ٢٦٣).

<sup>(</sup>٢) «دلائل الإعجاز» (٢٢٤).

وكقوله تعالى: ﴿ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلَنَ فِي أَنفُسِهِنَ بِٱلْمَعُمُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٣٤]، وقوله: ﴿ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْنَ فِي أَنفُسِهِ ﴿ مِن مَعْرُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٤٠].

وقوله: ﴿ وَمِن أَظُلَم مَمَنَ افْتَرَى عَلَى الله الكذب﴾ [الصف: ٦]. وقوله: ﴿ وَمَنَّ أَظَّلَمُ مِمَّنِ أَظَّلَمُ مِمَنَ أَظَّلَمُ مِمَّانِ أَفْتَرَكَ عَلَى ٱللَّهِ كَذَبًّا ﴾ [هود: ١٨]. وغير ذلك من المواضع.

والأصل الذي يرجع إليه للتفريق بين النكرة والمعرفة أنّ المعرفة لما هو محدد معلوم بخلاف النكرة وإليك إيضاح ذلك فيما مر ذكره من الآيات:

إنّ كلمة الحق المعرفة في آية البقرة، تدلّ على أنّهم كانوا يقتلون الأنبياء بغير الحق الذي يدعو إلى القتل معروف معلوم وأمّا النكرة فمعناها أنهم كانوا يقتلون الأنبياء بغير حق أصلاً، لاحقّ يدعو إلى قتل ولا غيره، أي ليس هناك وجه من وجوه الحق يدعو إلى إيذاء الأنبياء، فضلاً عن قتلهم، فكلمة (حق) ههنا نكرة عامة، وكلمة (الحق) معرّفة معلومة.

والقصد من التنكير الزيادة في ذمهم وتبشيع فعلهم أكثر مما في التعريف وذلك لأن التعريف معناه أنهم قتلوا الأنبياء بغير سبب يدعو إلى القتل، وأما التنكير فمعناه أنهم قتلوا الأنبياء بغير سبب أصلاً لا سبب يدعو إلى القتل ولا غيره، فمقام التشنيع والذم ههنا أكبر من ثم وكلاهما شنيع وذميم.

فجاء بالتنكير في مقام الزيادة في ذمهم وإليك سياق كل من الآيتين: قال تعالى: ﴿ وَمُرِبَتْ عَلَيْهِ مُ الذِّلَةُ وَالْمَسَكَنَةُ وَبَاءُو بِغَضَهِ مِنْ اللَّهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُواْ يَكْفُرُونَ بِعَايَمْتِ اللَّهِ وَمُنْرِبَتْ عَلَيْهِ مُ الذِّيتِينَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوا وَكَانُواْ يَمْتَدُونَ ﴾ [البقرة: ٦١] فعرف الحق فيها.

وقال: ﴿ صُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلذِّلَةُ أَيْنَ مَا ثُقِفُوا إِلَّا بِحَبْلِ مِنَ ٱللَّهِ وَحَبْلِ مِنَ ٱلنَّاسِ وَيَآءُو بِغَضَبِ مِنَ ٱللَّهِ وَقَالَ: ﴿ صُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْمَسْكُنَةُ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِحَايَنتِ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلْأَنْبِيَآءَ بِغَيْرِحَقِّ ذَالِكَ وَصُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْمَسْكُنَةُ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكُفُرُونَ بِحَايَنتِ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلأَنْبِيَآءَ بِغَيْرِحَقِّ ذَالِكَ بِمَا عَصُوا قَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴾ [آل عمران: ١١٢] فنكر الحق.

ومن الواضح أنّ موطن الذم والتشنيع عليهم والعيب على فعلهم في آية آل عمران أكبر منه في آية البقرة، يدل على ذلك أمور منها: أنّه في سورة البقرة جمع (الذلة والمسكنة) وأما في آية آل عمران فقد أكد، وكرر، وعمم فقال ﴿ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذِّلَةُ آيْنَ مَا ثُقِفُوا ﴾ فجعلها عامة، ثم قال ﴿ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الدِّلَةُ آيْنَ مَا ثُقِفُوا ﴾ فجعلها عامة، ثم قال ﴿ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الدّبَرَ المُسَكّنَةُ ﴾ فأعاد الفعل وحرف الجر للزيادة في التوكيد، فإن قولك (أنهاك عن الكبر وأنهاك عن الكبر وأنهاك عن الكبر وأنهاك عن الكبر والرياء).

ثم إنّه ذكر الجمع في آية البقرة بصورة القلة فقال ﴿ وَيَقْتُلُونَ ٱلنَّبِيِّينَ ﴾ وذكره في آية آل عمران بصورة الكثير من الأنبياء أي يقتلون العدد الكثير من الأنبياء بغير حق.

فالتشنيع عليهم والعيب على فعلهم وذمهم في سورة آل عمران أشد، ومن هنا يتبين أن التعريف في آية البقرة اليق والتنكير في آية آل عمران اليق.

وكذلك كلمتا (معروف) و(المعروف) اللتان وردتا في آيتي سورة البقرة ٢٤٠، ٢٣٠ قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفِّرُنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَثَرَيْضَنَ بِأَنفُسِهِنَ آرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشَرًا فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلْنَ فِي آنفُسِهِنَ بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٣٤] فعرف (المعروف).

وقال: ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا وَصِيَّةً لِأَزْوَجِهِم مَتَنعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ عَيْرَ إِخْرَاجٌ فَإِنْ خُرَجْنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْحُمْ فِي مَا فَعَلْنَ فِي آنفُسِهِكَ مِن مَعْرُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٤٠] فنكره.

وذكر أن المقصود بـ (المعروف) ههنا الزواج خاصة، وأما غير المعرف فيراد به ما لم يستنكر فعله من خروج، أو تزين، ونحوه. جاء في (درة التنزيل): «للسائل أن يسأل فيقول: ما الفائدة التي أوجبت اختصاص المكان الأول بالتعريف والباء فقال (بالمعروف) والمكان الثاني بالتنكير ولفظة (من)؟

والجواب عن ذلك أن يقال: إن الأول تعلق بقوله «والذين يتوفون . . . بالمعروف» أي لا جناح عليكم في أن يفعلن في أنفسهن بأمر الله، وهو ما أباحه لهن من التزوج بعد انقضاء العدة، في (المعروف) ههنا أمر الله المشهور، وهو فعله وشرعه الذي شرعه، وبعث عليه عباده.

والثاني المراد به فلا جناح عليكم فيما فعلن في أنفسهن من جملة الأفعال التي لهن

أن يفعلن من تزوج أو قعود، فالمعروف ههنا فعل من أفعالهن، يعرف في الدين جوازه وهو بعض ما لهن أن يفعلنه، ولهذا المعنى خص بلفظة (من) ونكر، فجاء المعروف في الأول معرف باللفظ لما أشرت إليه، وهو الوجه الذي دلّ الله عليه وأبانه فعرف إذ كان معرفة مقصوداً نحوه وكذلك خص بالباء وهي للالصاق والثاني كان وجهاً من الوجوه التي لهن أن يأتينه فأخرج مخرج النكرة لذلك»(١)

ومثله الكذب وكذب فقد استعمل القرآن الكريم (الكذب) بالتعريف لما هو خاص بأمر معين و(كذباً) لما هو عام.

قال تعالى: ﴿ ﴿ أَلُّا الطَّعَامِ كَانَ حِلَّا لِبَنِيَ إِسْرَوْبِلَ إِلَّا مَا حَرَّمَ إِسْرَوْبِلُ عَلَى نَفْسِهِ مِن قَبْلِ أَن تُنَزَّلَ التَّوْرَنَةُ قُلْ فَأْتُوا بِالتَّوْرِنَةِ فَاتْلُوهَا إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ فَمَنِ اقْتَرَىٰ عَلَى اللّهِ الْكَذِبَ مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ فَأُولَتَهِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٩٣-٩٤] فجاء بالكذب ههنا معرفاً لأنه مخصص بهذه المسألة أي مسألة الطعام.

ومثله قوله تعالى: ﴿ قَـَالُوا أَتَّحَـُذَ اللَّهُ وَلَـدُأَ سُبْحَـنَةٌ هُوَ الْغَـنِيُّ لَهُ مَا فِ السَّمَـنَوْتِ وَمَا فِ اللَّمَـنَوْتِ وَمَا فِ اللَّمَـنَوْتِ وَمَا فِ اللَّمَـنَوْتِ وَمَا فِ اللَّمَانِ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ قُلْ إِنَّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ قُلْ إِنَ اللَّذِينَ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ قُلْ إِنَّ اللَّذِينَ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ قُلْ إِنَّ اللَّذِينَ اللَّهُ اللَّ

فعرف الكذب لأنه مخصص بمسألة معينة وهي زعمهم اتخاذ الله ولدأ سبحانه.

وقوله تعالى: ﴿ مَا جَعَلَ ٱللَّهُ مِنْ بَحِيرَةٍ وَلَا سَآبِبَةٍ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا حَامِّ وَلَكِكِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يَفْتُرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبُ وَٱكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [المائدة: ١٠٣] فاستعمل (الكذب) معرفاً لأنه مخصص بمسألة الأنعام.

في حين قال: ﴿ وَهَاذَا كِتَنَابُ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكُ مُصَدِقُ الَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِنَنذِرَ أَمَّ الْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَمَا وَالَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِقِرْ وَهُمْ عَلَى صَلاتِهِمْ يُحَافِظُونَ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ أَفْتَرَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِبًا أَوْقَالَ أُوحِى إِلَى وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَى \* وَمَن قَالَ سَأُنزِلُ مِثْلَ مَا أَنزَلَ اللّهُ ﴾ [الأنعام: ٩٢-٩٣] فالكذب ههنا عام ولم يخصص بمسألة معينة.

<sup>(</sup>١) «درة التنزيل» (٥٢ – ٥٣).

ونحوه قوله تعالى: ﴿ يَبَنِيَ ءَادَمَ إِمَّا يَأْتِينَكُمُ رُسُلُّ مِنكُمْ يَقُصُّونَ عَلِيَكُمْ ءَايَتِي فَمَنِ ٱتَّقَىٰ وَأَصْلَحَ فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْرَنُونَ ﴿ وَالَّذِينَ كَذَبُواْ بِتَايَنِيْنَا وَٱسْتَكَبَرُواْ عَنْهَا أَوْلَتِيكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِّهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ يَ فَمَنْ أَظْلَرُ مِمِّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَبَ بِنَايَتِهِ ۚ ﴾ [الأعراف: ٣٥-٣٧].

وقوله تعالى: ﴿ قُل لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا تَلَوْتُهُمْ عَلَيْكُمْ وَلَاّ أَذْرَىنَكُمْ بِهِمْ فَقَدْ لَبِثْتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِن قَبْلِغَة أَفَلَا تَعْقِلُونَ فَمَنْ أَظْلَمُ مِتَنِ أَفْتَرَكَ عَلَى اللَّهِ كَذَبًا أَوْ كُذَّبَ بِعَايَنِيَّهِ إِنَّكُمْ لَا يُقْلِعُ أَلْمُ جَرِمُونَ ﴾ [يونس: ١٦-١٧].

وقوله: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا فَإِن يَشَا اللَّهُ يَغْتِمْ عَلَى قَلْبِكَ وَيَمْتُ ٱللَّهُ ٱلْبَطِلَ ﴾ [الشورى: ٢٤].

وقوله: ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا رَجُلُّ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا وَمَا نَعَنُ لَهُ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [المؤمنون: ٣٨]. فأنت ترى أنه استعمل المعرف لأمر مخصص في حين استعمل المنكر لما هو عام. أقسام أل

يقسم النحاة (أل) المعرفة على قسمين: عهدية وجنسية.

## أل العهدية:

وهي تدخل على واحد من أفراد الجنس بعينه، نحو (بعت البستان واشتريت الدار) فأنت تقصد بالبستان، بستاناً معيناً يعرفه المخاطب وكذلك الدار.

ومعنى العهد المعرفة ومنه قولهم: عهدي بموضع كذا<sup>(١)</sup> تقول: عهدي بك انك تركت كذا وكذا أي معرفتي بك. وتقول: عهدتك تفعل كذا، أي عرفتك وهي على ثلاثة أنواع:

١- العهد الذكري: وهو أن يتقدم لمصحوبها ذكر في اللفظ نحو (زارنا رجل فأكرمت الرجل) والمعنى إنّك أكرمت الرجل الذي تقدم ذكره في العبارة ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ رَسُولًا فَعَصَىٰ فِرْعَوْثُ الرَّسُولُ ﴾ تعالى: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ رَسُولًا فَعَصَىٰ فِرْعَوْثُ الرَّسُولُ ﴾ [المزمل: ١٥-١٦] أي الرسول الذي تقدم ذكره بخلاف ما لو قلت: (زارني رجل

<sup>(</sup>١) «القاموس المحيط» (عهد) (١/ ٣٢٠).

فأكرمت رجلاً) فإن ذلك يفيد أنك أكرمت رجلاً غير الأول ففائدتها التنبيه على أنَّ الثاني هو الأول إذ لو جيء به منكراً لتوهم أنّه غيره (١٠).

٧- العهد الذهني: وهو أن يتقدم لمصحوبها علم المخاطب به، وذلك كأن تقول لصاحبك (اشتريت الحصان) فلا بد أن يكون للمخاطب علم بالحصان المقصود إما أن يكون رآه أو سبق ذكره له. ومنه قوله تعالى: ﴿ إِذْ أَخْرَبَهُ الَّذِينَ كُفُرُواْ ثَاذِي الشّهُ عَنِ يكون رآه أو سبق ذكره له. ومنه قوله تعالى: ﴿ إِذْ أَخْرَبَهُ الَّذِينَ كُفُرُواْ ثَافِي اللّهُ عَنِ لَمُ مَا فِي الفَيارِ ﴾ [التوبة: ٤٠] فالغار معلوم وقوله تعالى: ﴿ ﴿ لَقَدْ رَضِى اللّهُ عَنِ الشّجَرة معلومة للمسلمين وإن لم المُؤمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَعْتَ الشّجَرة ﴾ [الفتح: ١٨] فالشجرة معلومة للمسلمين وإن لم يكن جرى لها ذكر في اللفظ.

٣- العهد الحضوري: وهو أن يكون مصحوبها حاضراً مشاهداً أو محسوساً كأن تقول: (فاز هذا الغلام) وكقولك (اليوم نسافر) وتقول لشاتم رجل بحضرتك: لا تشتم الرجل ومنه قوله تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ [المائدة: ٣](٢).

وقيل إنه يعرض في العهدية الغلبة، ولمح الأصل «فالتي للغلبة كالبيت للكعبة والنجم للثريا دخلت لتعريف العهد ثم حدثت الغلبة بعد ذلك، والتي للمح لم تدخل أولاً على الاسم للتعريف، لأن الاسم علم في الأصل، لكن لمح فيه معنى الوصف فسقط تعريف العلمية فيه، وإنّما أنت تريد شخصاً معلوماً فلم يكن بدّ من إدخال أل العهدية عليه لذلك»(٣).

### أل الجنسية:

وهي التي تدخل على الجنس، ولا يراد بها واحد معين من أفراد الجنس كما في العهدية، فإن أل العهدية يراد بمصحوبها واحد بعينه من أفراد الجنس كما ذكرنا، بخلاف (أل) هذه فإذا قلت مثلاً (الغزال أسرع من الذئب) فأنت لا تقصد به غزالاً واحداً معيناً وكذا إذا قلت (الذئب مفترس) فأنت لا تريد واحداً بعينه من أفراد الجنس بل كأنك

<sup>(</sup>١) انظر «التصريح» (١/ ١٤٩).

<sup>(</sup>٢) انظر «المغني» (١/ ٤٩ - ٠٠)، «التصريح» (١/ ١٤٩)، «الرضى على الكافية» (٢/ ١٤٧).

<sup>(</sup>٣) «الهمع» (١/ ٧٩).

تقول: هذا الجنس من الحيوان مفترس، فأل هذه تعرف الجنس بأسره وليست تعرف واحداً بعينه من أفراد الجنس.

وقسموا أل الجنسية على قسمين:

١ - أن تكون للاستغراق وهي على قسمين:

الأولى وهي التي تفيد استغراق جميع أفراد الجنس، وهي التي تخلفها (كلّ) حقيقة وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴾ [النساء: ٢٨] أي كلّ إنسان بلا استثناء. وقولنا (خلق الله الإنسان من الطين) أي كل إنسان، وقولنا (الماس أثمن من الحصاة) فإنّ كل ماسة أثمنَ من كل حصاة. فأل ههنا استغرقت جميع أفراد الجنس.

والأخرى وهي التي تفيد استغراق جميع خصائص الأفراد تجوزاً، مبالغة في المدح والذم، فالمدح كقولك (هو الرجل علما) أي الكامل في هذه الصفة، ومعناه أنه اجتمع فيه ما تفرق في الجنس من هذه الصفة ونحوه (هو الشجاع) أي اجتمع فيه ما تفرق في الجنس من صفة الشجاعة وتسمى أل الكمالية.

ومن الذم قولك (هو اللئيم) أي اجتمع فيه من هذه الصفة ما تفرق في غيره.

٢- أن تكون لتعريف الحقيقة وهي التي لا تخلفها كل وذلك نحو قولنا (خلق الله آدم من الطين) فليس المقصود إنّ الطين كله استغرق في خلق آدم، بل معناه إنه خلقه من هذا الجنس وكقوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ ﴾ [الأنبياء: ٣٠] أي من حقيقة الماء وليس المقصود استغراق الماء كله في خلق الأحياء (١). ونحو قولنا (الحصان أسرع من الثور) فهذا ليس على سبيل الاستغراق بل ربما وجد ثور أسرع من حصان ولكن هذه حقيقة عامة.

وقد فرقوا بين المعرف بأل هذه واسم الجنس النكرة، فذهب قسم إلى أن تعريف الجنس تعريف لغظي، وهو في معنى النكرة فقولك (خلق الله الإنسان من الطين) هو بمعنى خلق الله الإنسان من طين وقولك «هو ما يعطيني إلا التمرة أو التمرتين»

<sup>(</sup>۱) انظر «المغني» (۱/ ٥٠)، «الهمع» (۱/ ٧٩)، «التصريح» (١/ ٩٤٩).

هو بمعنى قولك «ما يعطيني إلا تمرة أو تمرتين»(١).

وذهب قسم إلى أنّ الفرق بينهما هو فرق ما بين المقيد والمطلق، وذلك لأن المعرف بها يدل على الحقيقة بقيد حضورها في الذهن واسم الجنس النكرة يدل على مطلق الحقيقة لا باعتبار قيد<sup>(٢)</sup>.

والحق إنّ المعرف بأل الجنسية يختلف عن اسم الجنس النكرة، كما ذهب إليه القسم الثاني، وذلك أن المعرف بأل يقصد به استحضار الجنس وهيئته المعلومة في الذهن، فإذا قلت: (الأسد أجرأ من الثعلب) فكأنك قلت: الحيوان الذي أمره كذا أو المشهور بكذا أجرأ من الحيوان الذي من أمره كذا أو المعروف بكذا.

ونحوه قولك (خلق الإنسان من الطين) فالطين ههنا جنس، وهو معرف بأل أي من هذا المادة المعروفة التي من أمرها كذا، فإذا قلت (من طين) كان المعنى أنه خلق من مادة هذا اسمها ولست تشير إلى استحضار صفاتها وإنما يكون ذلك عرضاً غير مقصود.

فتعريف الجنس القصد منه استحضار ما عرف عن الجنس في الذهن، والتنكير ليس القصد منه ذلك جاء في (الكشاف) في قوله تعالى ﴿ ٱلْحَكَمَدُ لِللَّهِ رَبِّ ٱلْعَـٰكَمِينَ ﴾ القصد منه ذلك جاء في (الكشاف) في قوله تعالى ﴿ ٱلْحَكَمَدُ لِللَّهِ رَبِّ ٱلْعَـٰكَمِينَ ﴾ الوهو تعريف الجنس ومعناه الإشارة إلى ما يعرفه كل أحد من أن الحمد ما هو (٣).

فأحالك إلى ما يعرفه الذهن عن حقيقة الحمد واستحضاره في الذهن فتعريف الجنس شبيه بعلم الجنس (٤) الذي سبق أن ذكرناه في باب العلم فقولك (الأسد مفترس) يراد به ما يراد بقولك (أسامة مفترس) فالفرق بين المعرف بأل الجنسية واسم الجنس النكرة كالفرق بين أسامة وأسد وقد مر ذلك بما فيه الكفاية.

وقد يشار بأل هذه إلى واحد غير معين من الجنس المعروف المعلوم، كما مر في نحو قولنا (أدخل السوق) فإن هذا الجنس معلوم للمخاطب، غير أنه لا يراد واحد بعينه

<sup>(1)</sup> انظر «الرضى على الكافية» (٢/ ١٤٤).

<sup>(</sup>۲) انظر «المغنى» (۱/ ۰۰-۵۱)، «التصريح» (۱/۹۹۱).

<sup>(</sup>۳) «الكشاف» (۱/ ٤٠).

<sup>(</sup>٤) انظر «حاشية الخضري» (١/ ٨٤)، «الأشمه نه (١/ ١٧٩).

من هذا الجنس فأل هذه جنسية (١) في حقيقتها، لأنه لا يراد بمدخولها شيء بعينه بل يراد. به واحد من الجنس المعهود، فالجنس معهود معلوم وما دخلت عليه أل واحد غير معين من هذا الجنس ونحوه قوله:

# ولقد أمر على اللئيم يسبني فمضيت ثمّت قلت لا يعنيني

فالشاعر لا يريد لئيماً بعينه بل يريد واحداً غير معين من هذا الجنس المعلوم، فتعريف اللئيم ههنا يراد به الإشارة إلى استحضار خصائص هذا الجنس في الذهن بخلاف قولك (ولقد أمر على لئيم) فلا يراد ههنا الإشارة إلى خصائص الجنس واستحضارها في الذهن جاء في (شرح الأشموني): "وقد يشار به إلى حصة غير معينة في الخارج بل في الذهن نحو قولك (ادخل السوق) حيث لا عهد بينك وبين مخاطبك في الخارج ومنه (وأخاف أن يأكله الذئب) والأداة فيه لتعريف العهد الذهني، ومدخولها في معنى النكرة ولهذا نعت بالجملة في قوله: "ولقد أمر على اللئيم يسبني" (۱).

فذكر أن الأداة فيه لتعريف العهد الذهني، وهذا مذهب البيانيين، فقد ذهبوا إلى أنها للعهد الذهني «لعهدية الحقيقة التي لذلك البعض في الذهن وإن كان هو مبهما»<sup>(٣)</sup>.

فهي إذن ليست للعهد الذهني الذي سبق أنْ أوضحناه، وإنّما تفيد أنّ الجنس بأسره معهود.

على أن بعضهم يذهب إلى أنّ (أل) في جميع أحوالها لتعريف العهد ويقسم المعهود إلى قسمين: معهود شخص ومعهود جنس. أما المعهود الشخصي فهو ما ذكرناه في باب أل العهدية وذلك أنها تدل على واحد بعينه من أفراد الجنس وأما معهود الجنس فهو ما أدرجناه في «أل» الجنسية وحجتهم في ذلك، أن الأجناس أمور معهودة في الأذهان معلومة للمخاطبين متميز بعضها عن بعض (3).

ويبدو لي أن الخلاف لفظي بين الفريقين:

<sup>(</sup>١) انظر «حاشية الخضري» (١/ ٨٤).

 <sup>(</sup>۲) «الأشموني» (۱/۹۷۹–۱۸۰).

<sup>(</sup>٣) وحاشية الخضري، (١/ ٨٤).

<sup>(</sup>٤) انظر «المغني» (١/ ٥٠).

#### الإسم الموصول

الموصول في الأصل اسم مفعول من وصل الشيء بغيره، إذا جعله من تمامه (۱) وسميت الأسماء الموصولة بذلك، لأنها توصل بكلام بعدها هو من تمام معناها، وذلك انّ الأسماء الموصولة أسماء ناقصة الدلالة لا يتضح معناها إلاّ إذا وصلت بالصلة فإذا قلت (جاء الذي) أو (رأيت التي) لم يفهم المعنى المقصود، فإذا جئت بالصلة اتضح المعنى المقصود، وذلك كأن تقول (جاء الذي ألقى الخطبة) أو (رأيت التي فازت في مسابقة الشعر). ومن ذلك يتبين أن الأسماء الموصولة معناها: الأسماء الموصولة بصلة. جاء في (شرح ابن يعيش): «معنى الموصول أنْ لا يتم بنفسه، ويفتقر إلى كلام بعده، تصله به ليتم اسماً فإذا تم بعده كان حكمه حكم مائر الأسماء التامة، يجوز أن يقع فاعلاً ومفعولاً ومضافاً إليه (۱) وجاء فيه أيضاً: «فالموصول وحده اسم ناقص أي ناقص الدلالة فإذا جئت بالصلة قيل موصول حينئذ (۱۹).

### أغراض التعريف بالأسم الموصول:

للتعريف بالاسم الموصول أغراض أهمها:

1- عدم علم المخاطب بالأحوال المختصة به سوى الصلة (1) كقولك (الذي كان معنا أمس رجل عالم) فالمخاطب لا يعرف من أحوال هذا الشخص إلا أنه كان معه أمس.

٢- الإبهام، وذلك إذا كنت تريد إبهام الذات أو الشيء عن السامعين، فتذكره لمخاطبك بصلة يعرفها هو ولا يعرفها الآخرون فتقول له (إن الذي كان معنا أمس سافر) أو (الذي كلمك في شأن فلان حضر).

٣- استهجان التصريح باسمه فيؤتى بالذي ونحوه موصولاً بما صدر منه من فعل أو قول (٥)، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ فَبَرَّأَهُ اللَّهُ مِمَّا قَالُوأً ﴾ [الأحزاب: ٦٩] أي (آدر) فلم يذكر

<sup>(</sup>۱) «التصريح» (۱/ ۱۳۰).

<sup>(</sup>۲) «ابن یعیش» (۳/ ۱۵۰).

<sup>(</sup>۳) «ابن یعیش» (۳/ ۱۵۰).

<sup>(</sup>٤) «الإيضاح» (١/ ٣٦).

<sup>(</sup>٥) «معترك الأقران» (٣/ ٥٨٩).

ذلك، وكقُولك (لقد فعل فلان ما فعل) فلم تذكر الفعلة استهجاناً لها.

٤- التعظيم وذلك بأن تذكره بصلته المعظمة كقوله تعالى: ﴿ تَغْزِيلًا مِنْمَنْ خَلَقَ ٱلْأَرْضَ وَالسَّمَونِ ٱلْعُلَى ﴾ [طه: ٤] وقوله ﴿ وَٱلَّذِى جَآءَ بِٱلصِّدْقِ وَصَدَدَقَ بِهِيْـ ﴿ [الزمر: ٣٣].

٥- التحقير كقولك (هذا الذي شتم أباه) و(هذا الذي أهنته) ومثله قوله تعالى ﴿ كَلَالِكَ قَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ ﴾ [البقرة: ١١٣].

7- التعريض بذكر الصلة كقوله تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَكُولُ أَثَذَن لِي وَلَا نَفْتِنِيَ ﴾ [التوبة: ٤٩] وقوله ﴿ وَفَعَلْتَ فَعَلْتَكَ ٱلَّتِي فَعَلْتَ ﴾ [الشعراء: ١٩] وقعو أن يقال لشخص: أنت كذاب، أنت خائن، فيرد عليه بقوله: أنا لست كذاباً، ولا خائناً، ولكن الكذاب الخائن هو الذي كنا نظن فيه خيراً، فأودعنا عنده مالاً وذهباً فأنكره علينا، معرضاً به.

٧- التفخيم كقوله تعالى: ﴿ فَغَشِيَهُم مِّنَ ٱلْيَمِ مَا غَشِيَهُمْ ﴾ [طه: ٧٨] (١) وقوله ﴿ فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ مَا أَوْحَىٰ ﴾ [النجم: ١٠].

٨- الاختصار نحو قوله تعالى ﴿ لَا تَكُونُواْ كَالَذِينَ مَاذَوْاْ مُوسَىٰ﴾ [الأحزاب: ٦٩] إذ لو عدد أسماء القائلين بذلك لطال (٢٠)، ونحوه ﴿ قُل لِمَن فِى آيَدِيكُم مِن آلاً شَرَىٰ ﴾ [الأنفال: ٧٠] وكقوله ﴿ وَيَقْطَعُونَ مَا آمَرَ اللّهُ بِهِ آن يُوصَلَ ﴾ [البقرة: ٢٧] فإنه جاء به كذلك للاختصار.

٩- إرادة العموم نحو قول تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدَمُواْ ﴾
 [فصلت: ٣٠](٣) وقوله ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾ [البقرة: ١٨٤] وقوله ﴿ وَٱلَّتِي يَأْتِينَ ٱلْفَاحِشَةَ مِن نِسَآبِكُمْ فَٱسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَ أَرْبَعَةٌ مِنكُمْ ﴾ [النساء: ١٥].

• ١- إرادة واحد من الجنس غير معين وذلك كأن تقول: (أنت كالذي بنى بنياناً حتى إذا أتمه وأكمله هدمه) فأنت لا تريد واحداً بعينه من أفراد الجنس، بل أنت تفترض واحداً هذا شأنه. ونحوه قوله تعالى ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَتِي نَقَضَتَ غَزَلَهَا مِنْ بَعَدِ قُوَّةٍ أَنكَنُا ﴾ شأنه. ونحوه قوله ﴿ مَثَلُهُم كَمَثُلِ الَّذِي اَسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللّهُ بِنُورِهِم ﴾ [النحل: ٩٢] وقوله ﴿ مَثَلُهُم كَمَثُلِ الَّذِي اَسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللّهُ بِنُورِهِم ﴾ [البقرة: ١٧] جاء في (دلائل الأعجاز) في (الذي): «يجيء كثيراً على أنك تقدر شيئاً في

<sup>(</sup>۱) «الإيضاح» (۲٦/۱).

<sup>(</sup>٢) «الإتقان» (١/ ١٩٠)، «معترك الأقران» (٣/ ٥٩٠).

<sup>(</sup>٣) «الاتقان» (١/ ١٩٠)، «معترك الأقران» (٣/ ٥٨٩).

وهمك ثم تعبر عنه بالذي ومثال ذلك قوله:

يجبك وإن تغضب إلى السيف يغضب

أخوك الذي إن تدعه لملمة

وقول الآخر:

أخوك اللذي إن ربته قال إنما أربت وإن عاتبت لان جانبه

فهذا ونحوه على أنك قدرت إنساناً هذه صفته، وهذا شأنه، وأحلت السامع على من يتعين في الوهم دون أن يكون قد عرف رجلاً بهذه الصفة:

فأعلمته أن المستحق لاسم الأخوة هو ذلك الذي عرفه. حتى كأنك قلت:

أخوك زيد الذي عرفت أنك إن تدعه لملمة يجبك. ولكون هذا الجنس معهوداً من طريق الوهم والتخيل جرى على ما يوصف بالاستحالة كقولك للرجل وقد تمنى: هذا هو الذي لا يكون، وهذا مالا يدخل في الوجود»(١).

#### صلة الموصول

توصل الأسماء الموصولة عدا (أل) بجملة خبرية، وهذه الجملة قد يكون معهوداً معناها أي معلومة للمخاطب، وذلك نحو (قدم الذي أكرم خالداً) ولا تقول ذلك إلا إذا كان المخاطب يعلم أنّ هناك شخصاً أكرم خالداً، ونحو قوله تعالى ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلّذِي أَنَعُمَ اللهُ عَلَيْكِ وَوَجَكَ ﴾ [الأحزاب: ٣٧] فالصلة معهودة للمخاطب معلومة عنده، والمخاطب هو الرسول ﷺ. جاء في (شرح ابن يعيش): "وينبغي أن تكون الجملة التي تقع صلة معلومة عند المخاطب، لأن الغرض بها تعريف المذكور بما يعلمه المخاطب من حاله ليصح الإخبار عنه بعد ذلك . . . فلذلك لا تقول (جاءني الذي قام) إلا لمن عرف قيامه وجهل مجيئه لأن جاء خبر وقام صلة، وكذلك لا تقول (أقبل الذي أبوه منطلق) إلا لمن عرف المفردات .

<sup>(</sup>١) «دلائل الأعجاز» (١٤٣).

<sup>(</sup>۲) «شـرح ابـن يعيـش» (۳/ ۱۵۶)، وانظـر «الـرضـي علـي الكـافيـة» (۲/ ۳۹–٤٠)، «التصـريـح» (۱/ ۱٤۰–۱۶۱).

وقد يراد به الجنس فلا تكون صلته معهودة وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِي يَأْتِيكَ. الْفَنْحِشَةَ مِن نِسَآيِكُمُ مَّ فَٱسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ آرْبَعَةُ مِنكُمْ ﴾ [النساء: ١٥] فليس المقصود بذلك نساء معلومات بل المقصود الجنس. وقوله: ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَوْا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ اللَّذِيكَ يَتَخَبَّطُهُ الشّيَطَانُ مِنَ الْمَسِّ ﴾ [البقرة: ٢٧٥] وقوله ﴿ إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللّهِ لِلَّذِيكَ يَعْمَلُونَ السَّوَّ مِجَهَلَةِ ثُمَّ يَتُوبُوكَ مِن قَرِيبٍ ﴾ [النساء: ١٧]. فيكون هنا الاسم الموصول كأل الجنسية، إلاّ أنّ (أل) تدخل على المفردات وهذا يدخل على الجمل.

وقد يراد تعظيم الموصول فتبهم صلته فلا تكون معهودة ولا تفيد الجنس وذلك نحو قوله تعالى ﴿ فَغَشِيَهُم مِّنَ ٱلْيَمِ مَا غَشِيَهُم ﴾ [طه: ٧٨] وقوله: ﴿ فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ مَا أَوْحَىٰ ﴾ [النجم: ١٠] وقوله:

فمثل الذي لاقيت يغلب صاحبه (١).

وكذلك إذا أريد التحقير (٢)نحو : لقد فعل ما فعل .

فيتبين من هذا انّ الاسم الموصول شبيه بأل المعرفة، فقد يكون للعهد وقد يكون للجنس غير أن (أل) تدخل على المفردات، والاسم الموصول يدخل على الجمل ولا يمكن التعريف بالجملة، إلاّ عن طريق الاسم الموصول.

#### الأسماء الموصولة

يقسم النحاة الأسماء الموصولة على قسمين: مختص ومشترك (٣).

فالمختص ما استعمل لشيء واحد لا يتجاوز إلى غيره وهو «الذي، والتي» وما تفرع عنهما، فالذي للمفرد المذكر، والتي للمفردة المؤنثة وهكذا ويسمى (النص) أيضاً.

والمشترك هو ما كان لعدة معان بلفظ واحد كمن وما و أيّ.

ف (من) مثلًا تستعمل للمفرد، والمثنى، والجمع، والمذكر، والمؤنث، فتقول:

<sup>(</sup>۱) انظر «الهمع» (۱/ ۱۸۵)، «التصريح» (۱/ ۱٤٠).

<sup>(</sup>٢) احاشية الصبان، (٢/١).

<sup>(</sup>٣) انظر «التصريح» (١/ ١٣١-١٣٣).

حضر من فاز، ومن فازا، ومن فازوا، ومن فازت، ومن فازتا، ومن فزن، فلفظ (من) اشترك في عدة معان.

ونعرض الآن لهذين القسمين:

الذي:

للمفرد المذكر، ويقول النحاة إنّ (الذي) وأخواته مما فيه أل، إنما وضع توصلاً إلى وصف المعارف بالجمل (۱) وذلك أنه لا يمكن أن تصف معرفة بالجملة، وإنما تصف بالجملة النكرة فتقول: (رأيت رجلاً يضرب أخاه) فإذا أردت أن تصف المعرفة بالجملة جئت بـ (الذي) فقلت: (رأيت الرجل الذي يضرب أخاه) فتوصلت بالذي إلى وصف الرجل بكونه يضرب أخاه، وذلك أن نعت المعرفة يكون بأل إذا كان اسماً فتقول (أقبل الرجل الكريم) فوصفت الرجل بالكريم، وقد ادخلت (أل) عليه.

ولما كان لا يمكن ادخال (ال) على الجمل جيء بالذي لتقوم مقام ال. فكما انّ (ال) تدخل على المفرد وتؤثر فيه التعريف تدخل (الذي) على الجملة فهي أداة يتوصل بها إلى التعريف بالجملة على أنّ العامة لا يزالون عندنا يعرفون الجملة بأل، فيدخلونها عليها فيقولون (رأيت الرجل الهرب) و(اليعطي أحسن من اليأخذ) بمعنى رأيت الرجل الذي هرب، و(الذي يعطي أحسن من الناخذ) وال ههنا موصولة، وأصل التعبير عربي قديم.

وكما أنّ (ال) تكون عهدية وجنسية، تكون «الذي» كذلك، فهي للعهد في قولك «سافر الذي كان معنا أمس» وهي للجنس في قولهم «الذي يخالط الناس ويصبر على أذاهم خير من الذي لا يخالط الناس ولا يصبر على أذاهم» جاء في «دلائل الإعجاز»: «والقول المبين في ذلك أنْ يقال: إنّه إنّما اجتلبت (يعني الذي) حتى إذا كان قد عرف رجل بقصته وأمر جرى له، فتخصص بتلك القصة، وبذلك الأمر عند السامع، ثم أريد القصد إليه ذكر (الذي).

تفسير هذا أنك لا تصل (الذي) إلا بجملة من الكلام قد سبق من السامع علم بها، وأمر قد عرفه له، نحو أنْ ترى عنده رجلاً ينشد شعراً فتقول له من غد: ما فعل الرجل الذي كان عندك بالأمس ينشدك الشعر؟

<sup>(</sup>١) «الخصائص» (١/ ٣٢١)، «الأشباه والنظائر» (٢/ ٢٦٠).

هذا حكم الجملة بعد (الذي) إذا أنت وصفت به شيئاً، فكان معنى قولهم: إنّه اجتلب ليتوصل به إلى وصف المعارف بالجمل، إنه إنما جيء به ليفصل بين أنْ يراد ذكر الشيء بجملة قد عرفها السامع، وبين أن لا يكون الأمر كذلك. . .

وعلى الجملة فكل عاقل يعلم بون ما بين الخبر مع الذي، وبينها مع غير الذي، فليس من أحد به طِرْقٌ إلا وهو لا يشك أن ليس المعنى في قولك (هذا الذي قدم رسولاً من الحضرة) كالمعنى إذا قلت (هذا قدم رسولاً من الحضرة) ولا (هذا الذي يسكن في محلة كذا) كقولك (هذا يسكن محلة كذا) وليس ذاك إلا انّك في قولك (هذا قدم رسولاً من الحضرة) مبتدىء خبراً بأمر لم يبلغ السامع، ولم يبلغه ولم يعلمه أصلاً. وفي قولك (هذا الذي قدم رسولاً) معلم في امر قد بلغه أن هذا صاحبه. فلم يخل إذن من الذي بدأنا به في أمر الجملة مع (الذي) من أنه ينبغي أن تكون جملة قد سبق من السامع علم بها. فاعرفه (۱۱).

ومن الواضح أن هذا الكلام يخص العهدية. وقد ذكرنا أنها تكون غير عهدية أيضاً. اللذان:

للمثنى المذكر قال تعالى: ﴿ وَاللَّذَانِ يَأْتِيكَنِهَا مِنكُمْ فَعَاذُوهُمَا ﴾ [النساء: ١٦]. الذين:

لجماعة الذكور ويختص بالعقلاء قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمَّ لِلزَّكَـٰوْةِ فَنَعِلُونَ ﴾ [المؤمنون: ٤] في حين أن مفرده وهو (الذي) يكون للعاقل وغيره (٢) تقول:

(رأيت الرجل الذي زاركم) و(قرأت الكتاب الذي اشتريته منك).

وقد تستحمل (الذين) لما ينزل منزلة العقلاء كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ عِبَادُ أَمْنَا لُكُمُ مِنْ لَهُ وَالْأَعْرَافِ: ١٩٤] فنزل الأصنام لمّا عبدوها، منزلة من يعقل<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) «دلائل الأعجاز» (١٥٤-١٥٦).

<sup>(</sup>٢) «الأشموني» (١/ ١٥٠)، «التصريح» (١/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٣) «الهمع» (١/ ٨٣).

#### الألى:

تستعمل للجمع مطلقاً عاقلاً كان أو غيرهُ (١) مذكراً أو مؤنثاً غير أن استعماله لجماعة الإناث قليل. تقول: (رأيت الألى هربوا) و(رأيت الألى هربن) قال الشاعر:

وتبلي الألى يستلئمون على الألى تراهن يـوم الـروع كـالحـدأ القبـل

ف (الألى يستلئمون) هم الفرسان وهم عقلاء، و(الألى تراهن) هن الخيل، فاستعملها مرة للعقلاء، واستعملها مرة أخرى لغير العقلاء، وقال المجنون:

محا حبها حب الألى كنّ قبلها وحلت مكاناً لم يكن حل من قبل فاستعمل (الألى) لجماعة الإناث.

فالذين لجماعة الذكور العقلاء خاصة و(الألى) عامة للذكور والإناث، العقلاء وغيرهم. الني:

للمفردة المؤنثة سواء كانت شخصاً عاقلاً أو غيره تقول (أقبلت البنت التي ربحت الجائزة) وتقول (بعت البقرة التي اشتريتها) قال تعالى: ﴿ مَا وَلَلْهُمْ عَن قِبْلَئِهِمُ ٱلِّي كَافُوا عَلَيْهَا ﴾ [البقرة: ١٤٢].

وتستعمل أيضاً لجماعة غير العقلاء نحو (بعت الكتب التي اشتريتها).

قال تعالى: ﴿ وَلَا تُؤْتُوا السُّفَهَاءَ أَمُوالكُمُ الِّي جَمَلَ اللَّهُ لَكُرُ قِينَمًا ﴾ [النساء: ٥].

ويبدو أنها تستعمل للكثرة في غير العاقل أما (اللاتي) فإنها تستعمل للقلة معه نظير ما مر في هي، وهن، وهذه وهؤلاء، تقول «اشتريت الحقائب التي عرضتها في المعرض» و«اشتريت الحقائب التي عرضتها أكثر عدداً من الحقائب اللاتي عرضتهن.

ويجوز استعمال احدهما مكان الآخر لغرض بلاغي.

<sup>(</sup>١) انظر «ابن عقيل» (١/ ٧٢)، «حاشية الخضري» (١/ ٧٧).

#### اللتان:

للمثنى المؤنث نحو (أقبلت البنتان اللتان القتا شعراً في الحفل).

#### اللاتي:

وهي جمع التي وتكون للعاقل وغيره بخلاف (الذين) فإنه مختص بالعقلاء خاصة، أو ما نزل منزلتهم كما ذكرنا، وذلك لشبهه بجمع المذكر السالم الذي هو مختص بالعقلاء، أو ما نزل منزلتهم. وأما (اللاتي) فإنه شبيه بلفظ جمع المؤنث السالم الذي يكون للعاقل وغيره فتقول: طالبات وشجرات.

قال تعالى: ﴿ وَأَمَّهَنتُكُمُ ٱلَّذِي ٓ أَرْضَعْنَكُمْ ﴾ [النساء: ٢٣] وتقول «اشتريت الكتب الكتب اللاتي كانت عند محمد».

#### اللاني:

استعملت لجمع (التي) أيضاً فتقول: عادت اللائي ذهبن، واستعمال اللائي قليل بالنسب إلى استعمال اللاتي، وقد وردت اللائي للذكور قليلاً قال ابن مالك (واللاء كالذين نزراً واقعاً) قال الشاعر(١):

فما آباؤنا بأمن منه علينا البلاء قد مهدوا الحجور فالفرق بين اللاتي واللائي ان اللاتي مختصة بالإناث واللائي قد ترد للذكور قليلاً أل:

ذهب الجمهور إلى أنّ (ال) الداخلة على الصفة الصريحة اسم موصول، ويعنون بالصفة الصريحة اسم الفاعل، واسم المفعول وقيل الصفة المشبهة أيضاً، وذلك نحو قولك (القادر خالد) أي الذي قدم خالد، وأجمعوا على أن الداخلة على اسم التفضيل ليست موصولة (٢) واستدلوا على اسميتها بأمور أهمها:

١ – عود الضمير عليها في نحو (قد أفلح المتقي ربه) وهو أقوى ما يستندون إليه .

<sup>(</sup>۱) «ابن عقیل» (۱/۷۳).

<sup>(</sup>٢) انظر «المغنى (١/ ٤٩)، «ابن عقيل» (١/ ٧٧).

٢- اعمال اسم الفاعل واسم المفعول معها إذ لو كانت حرفاً لمنعت من اعمال اسمي الفاعل والمفعول، وذلك لأن الحرفية مختصة بالأسماء فتبعد الوصف عن شبهه بالفعل كما يبعده التصغير والوصف فلا يعمل.

٣- دخولها على الفعل في نحو قوله:

ما أنت بالحكم الترضي حكومته<sup>(١)</sup>.

وذهب الأخفش إلى أنها حرف تعريف<sup>(٢)</sup>.

وهذا هو الراجح فيما نرى وذلك لما يأتي:

ان الإعراب يتخطاها (٣) ولو كانت اسماً ما تخطاها الإعراب، فتقول (مررت بالضارب) و (جاء الضارب) فالأعراب يكون على (ضارب) لا على (أل).

٢- قولهم انه لو كانت حرف تعريف لمنعت اعمال اسم الفاعل والمفعول، لأنها من خصائص الأسماء، كما يمنع التصغير والوصف اعمالهما باطل، وذلك لأن النداء لا يمنع من اعمال اسم الفاعل والمفعول، مع أنه من خصائص الأسماء فتقول يا طالعاً جبلاً.

٣- استدلالهم بعود الضمير على أل في نحو (قد أفلح المتقي ربه) استدلال باطل، وذلك إنه إذا كان الضمير يعود على (ال) في الجملة السابقة فعلى من يعود في نحو قولنا (ما متي ربه مضيّع) مما ليس فيه أل؟ فالضمير ههنا يعود على الموصوف المحذوف أو على المتقى نفسه وكذا في الجملة السابقة.

ثم لماذا إذا قلنا (ما المتقي ربه مضيَّع) كان الضمير عائداً على أل، وإذا حذفناها وقلنا (ما متق ربه مضيع) عاد على غير أل؟ ونحوه قولنا (ما المطيع خالقه خاسر) و(ما مطيع خالقه خاسر) فالضمير في الجملة الأولى يعود على ما يعود عليه في الجملة الثانية وليس فيها أل. ثم لماذا كان الضمير في قولنا (قد افلح المتقي ربه) يعود على (أل) ولا يعود عليها في نحو قولنا (قدم القرشي نسبه) وقولنا (مررت بالأفضل أبوه) مما لا يعدونه اسماً موصولاً؟

<sup>(</sup>١) انظر «المغنى» (١/ ٤٩)، «الأشموني» (١/ ١٥٦).

<sup>(</sup>۲) انظر «المغني» (۱/ ٤٩)، «الأشموني» (١٥٦/١).

<sup>(</sup>٣) انظر «الأشموني» (١/ ١٥٧).

فهذا كما هو ظاهر استدلال باطل، وأن الضمير لا يعود على أل، وإنّما يعود على الموصوف المحذوف أو على الاسم المذكور.

فأل حرف تعريف وليست اسماً موصولاً.

نعم إنّ (ال) الداخلة على الفعل، أو الجمل الاسمية، نحو (ما أنت بالحكم الترضى حكومته) هي اسم موصول بمعنى الذي وليست حرفاً، ولا داعي لجعل الداخلة على الفعل هي الداخلة على الاسم نفسها، بل هما أداتان مختلفتان، ألا ترى انّ كاف التشبيه تكون مرة حرفاً وتكون مرة اسماً وكذلك عن وعلى وهكذا الأمر ههنا.

#### من

وتختص بأولي العلم سواء كانت موصولة، أم استفهامية، أم شرطية، أم غير ذلك، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ قَالَ مَمَاذَ اللَّهِ أَن نَأَخُذَ إِلَّا مَن وَجَدْنَا مَتَاعَنَا عِندَهُ ﴾ [يوسف: ٧٩] وقوله: ﴿ فَالسَّقِمْ كُمَّا أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ ﴾ [هود: ١١٢] ولا تقع على غير العاقل إلا في مواضع:

أحدها أنْ ينزل غير العاقل منزلة العاقل، نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِتَن يَدْعُوا مِن دُونِ اللهِ مَا لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ ﴾ [الأحقاف: ٥] عبر عن الأصنام بـ (من) لتنزيلها منزلة العاقل لأنهم عبدوها. ونحوه قوله تعالى ﴿ وَإِذَا مَسَكُمُ الضُّرُ فِي ٱلْبَحْرِ ضَلَ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّامُ ﴾ [الإسراء: ٦٧] ومن ذلك قول عباس بن الأحنف:

أسرب القطاهل مَنْ يعير جناحه لعلّي إلى مَنْ قَدْ هويت أطير

الثاني أن يجتمع غير العاقل مع العاقل في عموم، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ أَفَمَن يَعَلَقُ كُمِن لَا يَخْلُقُ ﴾ [النحل: ١٧] فإن (من لا يخلق) عام في العاقل وغيره، وقوله: ﴿ أَلَمُ تَسَرَ أَنَّ آلِلَهُ يُسَيِّحُ لَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [النور: ٤١] فاجتمع غير العاقل مع العاقل في التسبيح وعبر عن الجميع بـ (من).

الثالث: أن يقترن غير العاقل مع العاقل في عموم فصل بمن، نحو قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمَالِمُ مَن يَمْشِى عَلَى الطّنِهِ وَمِنْهُم مَن يَمْشِى عَلَى اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهُ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُ

<sup>(</sup>۱) انظر «الهمع» (۱/ ۱۹۱)، «التصريح» (۱/ ۱۳۳ - ۱۳۶)، «الرضى على الكافية» (۲/ ۲۱).

وهي تقع على المفرد، والمثنى، والجمع، والمذكر، والمؤنث، فمن استعمالها للمفرد قوله تعالى ﴿ وَمِنْهُم مَن قوله تعالى ﴿ وَمِنْهُم مَن قوله تعالى ﴿ وَمِنْهُم مَن يَلْ السَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [الزمر: ٦٨] يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ ﴾ [يونس: ٤٢] وقوله ﴿ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [الزمر: ٦٨] وللمفردة المؤنثة، قولك (نظرت إلى مَنْ أحببتها فوجدتها جديرة بالحب) ولجماعة الأناث قولك (جيء بمن أسرن كلهن).

#### ما:

وتقع على ذوات ما لا يعقل، وعلى صفات من يعقل، فمن الأول قولك (آكل ما تأكل) و (أعجبني ما قدمته لي) قال تعالى ﴿ وَأَلِقَ مَا فِي يَمِينِكَ نَلْقَفَ مَا صَنَعُوا ﴾ [طه: ٦٩] فما في يمينه هي العصا، وما صنعُوه هو أفاعيهم المتخيلة وهذا لغير العاقل.

ومن الثاني قوله تعالى ﴿ فَٱنكِحُواْ مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ ٱلنِّسَآءِ مَثْنَى ﴾ [النساء: ٣] قالوا أي الطيب منهن، وقال ﴿ وَٱلسَّمَآءِ وَمَا بَنَنَهَا وَٱلْأَرْضِ وَمَا لَحَنَهَا وَنَفْسِ وَمَاسَوَّنِهَا ﴾ [الشمس: ٥-٧] أي والباني (١٠) وكذا ما بعده. وقال:

﴿ وَلَا أَنتُهُ عَنبِدُونَ مَآ أَعَبُدُ﴾ [الكافرون: ٣] أي معبودي.

فالفرق بين ما، ومن، إنّ (من) مختصة بالعقلاء، ولا تنفرد لغير العقلاء، إلاّ على سبيل تنزيله منزلة العاقل.

وأما (ما) فهي تقع لذوات ما لا يعقل، ولصفات العقلاء.

ومن هذا يظهر إنّ (ما) أوسع استعمالاً مِنْ (مَنْ) وأكثر إبهاماً منها قال سيبويه: «ومن: وهي للمسألة عن الأناسيّ ويكون بها الجزاء للأناسي وتكون يمنزلة الذي للأناسي. و(ما) مثلها إلا أن (ما) مبهمة تقع على كل شيء »(٢).

قالوا وبناء (ما) يوافق استعمالها المتسع فإن مدة الألف المتسعة في آخرها، تشاكل الاتساع في معناها، وأمّا (من) فهي مقيدة بالسكون، ولذا كان استعمالها مقيداً بأولي العلم. جاء في (بدائع الفوائد) أن (ما) «لا تخلو من الابهام أبداً ولذلك كان في لفظها ألف آخرة لما

<sup>(</sup>۱) انظر «ابن يعيش» (١/ ١٤٥)، «الرضى على الكافية» (٢/ ١٦١)، «المقتضب» (٢/ ٥٢).

<sup>(</sup>۲) «سيبويه» (۲/ ۲۰۹).

في الألف من المد والاتساع في هواء الفم، مشاكلة لاتساع معناها في الأجناس، فإذا أوقعوها على نوع بعينه، وخصوا به من يعقل، وقصروها عليه، أبدلوا الألف نوناً ساكنة فذهب امتداد الصوت فصار قصر اللفظ موازناً لقصر المعنى»(١).

ومعنى هذا إنّ (من) أصلها (ما) وهو الذي أيدته الدراسات الحديثة، جاء في (التطور النحوي) "إنّ (من) و"ما» أصلهما واحد يعني "ما» وألحقت بها النون، وهي من العناصر الاشارية أيضاً وان لم توجد في العربية بين أسماء الإشارة، فتدل (ما) على الأشخاص إذا وقعت مع هذا الحرف اللاحق وعلى الأشياء إذا وقعت بدونه" (٢).

و(ما) مثل (من) تقع على المفرد والمثنى والجمع نحو (أعجبني ما صنعته وما صنعتهما وما صنعتهن).

ثم ان (ما) مع أنها اسم موصول يشترك في المفرد، والمثنى، والجمع، المذكر والمؤنث قد تشترك في أكثر من معنى في التعبير الواحد.

فهي قد تحتمل الموصولية الاسمية، والحرفية نحو قوله تعالى: ﴿ فَنُنِيَّتُهُم بِمَا عَمِلُوٓأَ ﴾ [لقمان: ٢٣] فهذا يحتمل انّ المعنى ننبئهم بعملهم، وبالذي عملوه.

وقد تحتمل الموصولية والاستفهامية نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَنَعْلَمُ مَا نُرِيدُ ﴾ [هود: ٧٩] فـ (ما) هنا تحتمل الموصولية الاسمية، أي الذي نريده، والحرفية أي إرادتنا، والاستفهامية.

جاء في (البرهان): «ان وقعت بين فعلين سابقهما علم أو دراية أو نظر جاز فيها الخبر والاستفهام كقوله تعالى: ﴿ وَأَعْلَمُ مَا لَبُدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكْنُبُونَ ﴾ [البقرة: ٣٣]، ﴿ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا يُنكُ لَنَعْلَمُ مَا نُرِيدُ ﴾ [البعرة: ٣٧] ﴿ هَلْ عَلِمْتُمُ مَا فَعَلْتُمْ ﴾ يَسُونَ وَمَا تُعْلَمُ مَا نُرِيدُ ﴾ [هود: ٧٩] ﴿ هَلْ عَلِمْتُمُ مَا فَعَلْتُمْ ﴾ [يوسف: ٨٩] ﴿ وَلَمْ نَفْسٌ مَا فَعَلْمُ ﴾ [يوسف: ٨٩] ﴿ وَلَمْ نَفْسٌ مَا فَدَي مَا يُفْعَلُ فِي وَلَا بِكُمْ ﴾ [الأحقاف: ٩] ﴿ وَلْتَنظُر نَفْسٌ مَا قَدَّمَتُ ﴾ [الحشر: ١٨]» (٣).

وقد تحتمل الموصولة والنافية، نحو قولك (ما عندي ما تريده) فـ (ما) في الموضعين

<sup>(</sup>۱) "بدائع الفوائد» (۱/ ۱۳۱).

<sup>(</sup>۲) «التطور النحوي» (٥٥–٥٦).

<sup>(</sup>٣) «البرهان» (٤٠١/٤).

تحتمل النفي والموصولة، ونحوه قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْـلَمُ مَا يَدْعُونَكَ مِن دُونِهِ. مِن شَحَـرً فِ شَحَـرً وَ﴾ [العنكبوت: ٤٢] فـ (ما) استفهامية وتحتمل أن تكون نافية أيضاً (١).

وقد تحتمل الموصولة والشرطية وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوَمِ تُودُّ لُوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُۥ أَمَدًا بَعِيدًا﴾ [آل عمران: ٣٠] وقولك (ما أعطيتني أعطيتك).

وقد تحتمل النكرة والمعرفة، فالمعرفة هي الموصولة والنكرة أن تكون بمعنى شيء نحو (أعطيته ما سُرّ به) أي شيئاً سُرّ به، أو الذي سرّ به وكقوله تعالى: ﴿ هَٰذَا مَا لَدَى عَيِيدٌ ﴾ [ق: ٢٣] فهذا يحتمل المعرفة والنكرة (٢).

وكذا (مَنُ) قد تحتمل أكثر من معنى، غير أنها أقل إبهاماً من (ما) فقد تحتمل الموصولة والاستفهامية في نحو قوله تعالى: ﴿ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَنْ يَأْلِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ ﴾ [هود: ٣٩].

وتحتمل الشرطية والموصولة، في نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَن دَخَلَهُمْ كَانَ ءَامِنَا ﴾ [آل عمران: ٩٧].

﴿ وتحتمل الموصولة والنكرة، في نحو قوله تعالى: ﴿ مِنكُم مِّن يُرِيدُ ٱلدُّنْيَ اوَمِنكُم مَن يُرِيدُ ٱلدُّنْيَ اوَمِنكُم مَن يُرِيدُ ٱلْآنِيكَ وَمِنكُم مَن يُرِيدُ ٱلْآنِيكَ وَمِنكُم مَن يُرِيدُ ٱلْآخِيرَةُ ﴾ [آل عمران: ١٥٢].

ومعنى (من) النكرة (أحد) كقولك (هل منكم من يساعدني؟) أي هل منكم أحد يساعدني؟

جاء في (دراسات الأسلوب القرآن الكريم): «تحتمل (من) أن تكون نكرة موصوفة واسم موصول في قوله تعالى: ﴿ فَيِنَ النَّكَاسِ مَن يَكُولُ رَبِّنَا عَالِمَنا فِي الدُّنْكَا وَمَا لَهُ فِي النَّكَاسِ مَن يَكُولُ رَبِّنَا عَالَمَنا فِي الدُّنْكَا وَمَا لَهُ فِي النَّاخِرَةِ مِنْ خَلَنْقِ ﴾ [البقرة: ٢٠٠]»(٢).

جاء في الكتاب: «(هذا باب ما يكون الاسم فيه بمنزلة الذي في المعرفة) إذا بني على ما قبله وبمنزلته في الاحتياج إلى الحشو ويكون نكرة بمنزلة رجل وذلك قولك (هذا من اعرف منطلقاً) وهذا ما منطلقاً) وهذا ما

<sup>(</sup>١) «دراسات لأسلوب القرآن الكريم» (٣/ ١٣٥).

<sup>(</sup>۲) «البرهان» (۶/ ۲۹۸).

<sup>(</sup>٣) «دراسات الأسلوب القرآن الكريم» (٣/ ١٥٣).

معاني النحو

عندي مهيناً. وأعرف ولا أعرف وعندي حشو لهما يتمان به فيصيران اسماً، كما كان (الذي) لا يتم إلا بحشوه.

وقال الخليل: إنْ شئت جعلت (مَنْ) بمنزلة إنسان وجعلت (ما) بمنزلة شيء نكرتين ويصير (منطلق) صفة لمن و(مهين) صفة لــ (ما)...

ويقوي لي أيضاً أن (من) نكرة قول عمرو بن قميئة :

### الحمل على اللفظ والمعنى:

مَنْ وما في اللفظ مفردان مذكران وقد عرفنا أنهما صالحان للمفرد، والمثنى، والجمع المذكر والمؤنث، فتقول: جاء من فاز، ومن فازت، ومن فازوا، ومن فزن، واشتريت ما باعه خالد، وما باعها، وما باعهن.

ويجوز مراعاة لفظهما أعني الافراد والتذكير كما يجوز مراعاة المعنى قال تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَبِالْمَوْرِ الْكَيْرِ وَمَاهُم بِمُوْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٨] فقد أعاد الضمير على لفظ (مَن)، وهو الإفراد والتذكير فقال (من يقول) ثم أعاده فيما بعد على معناه، وهو الجمع فقال (وما هم بمؤمنين) فالمقصود بـ (مَن) في الآية الجمع، لكن حمل الكلام على لفظه في الأول ثم حمله على معناه فيما بعد. ونحوه قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَمَن يَقْنُتُ مِنكُنَّ لِلّهِ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ مَن مَن مَن اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ المعنى إذا الشمير المؤاد والتأنيث فيما بعد فقال (وتعمل صالحاً نؤتها أجرها). غير أنه يجب مراعاة المعنى إذا الإفراد والتأنيث فيما بعد فقال (وتعمل صالحاً نؤتها أجرها). غير أنه يجب مراعاة المعنى إذا حصل لبس بمراعاة اللفظ فلا تقول (أعط من سألك) إذا كان السائل أنثى بل تقول (أعط من سألت) لئلا يلتبس المذكر بالمؤنث. وتقول (لقيت من احبها) إذا كان المحبوب أنثى ولا تقول (من أحبه) إلا إذا كان هناك قرينة فإنه يجوز عند ذاك مراعاة اللفظ.

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۱/ ۲۲۹–۲۷۰).

وكذلك يجب مراعاة المعنى إذا حصل قبح بمراعاة اللفظ، وذلك كأن تقول (من هي كريمة سعاد) فإنه يقبح أن يقال (من هي كريم سعاد) لأنه يؤدي إلى الإخبار عن المؤنث بالمذكر وهذا لا يجوز لأن الخبر المشتق يطابق المبتدأ.

وفيما عدا ذلك يجوز مراعاة اللفظ ومراعاة المعنى، وقيل ان مراعاة اللفظ أحسن وأولى عند العرب. وإذا اجتمعت المراعاتان، فالأولى تقديم مراعاة اللفظ، ثم مراعاة المعنى كما هو شأن أكثر ما وردفي القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مِنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكُ وَجَمَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَنْ يَشْتَمِعُ إِلَيْكُ وَجَمَلْنَا عَلَى المُعنى "(١) أَيْنَا عَلَى اللهُ فَا ثم حمل على المعنى "(١).

علماً بأنه ورد في القرآن الكريم مراعاة المعنى ابتداء أيضاً وذلك نحو قوله ﴿ وَمِنَ الشَّيَ طِينِ مَن يَغُوصُونَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ عَمَلُا دُونَ ذَالِكُ وَكُنَّا لَهُمْ حَنفِظِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٢] وقوله ﴿ وَمِنْهُم مَن يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكُ ﴾ [يونس: ٤٢] (٢).

والخلاصة أنه يجوز مراعاة اللفظ ومراعاة المعنى، إلا إذا اقتضى الموطن مراعاة المعنى للبس أو قبح. غير أنه لا بد أن يكون في الكلام البليغ مرجح لمراعاة اللفظ أو مراعاة المعنى وانْ كان الأصل الجواز، فقد راعى القرآن الكريم اللفظ مرة وراعى المعنى مرة قال تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مَن يَسْتَعِعُونَ إِلَيْكَ أَفَانَت تُسْمِعُ الصُّمَ وَلَوْ كَانُوا لاَ يَمْقِلُونَ وَمِنْهُم مَن يَسْظُرُ إِلَيْكَ أَفَانَت تَسْمِعُ الصُّمَّ وَلَوْ كَانُوا لاَ يَمْقِلُونَ وَمِنْهُم مَن يَسْظُرُ إِلَيْكَ أَفَانَت بَرِعي المُعنى وَلَوْ كَانُوا لاَ يُبْعِمُونَ إِلَيْكَ أَفَانَت الله وَمَن الله وَمَن الله الله وَمَن الله وَمَن الله وَمَن الله وَمَن الله وَمَن الله وَمَان الله وَمَن الله وَمَا الله وَمَالُونُ وَمَا الله وَمَ

وقال: ﴿ وَمَنِ يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَسَ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا وَذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمَظِيئُ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ فَيَالِدِينَ فِيهَا وَذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمَظِيئُ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدَخِلُهُ نَارًا خَلَادًا فِيها وَلَهُ عَذَائِكُ مُهِيئِ ﴾ [النساء: ١٣-١٤] فقال مرة (خالداً فيها) ومرة قال (خالدين فيها) فما سبب ذلك؟

فلا بدّ في الكلام البليغ من سبب يدعو إلى ترجيح أحد التعبيرين على الآخر، وقد ذكروا في التفريق بين هذه الاستعمالات وأمثالها أوجهاً، فمما ذكروه في التفريق بين الاستماعين

 <sup>(</sup>١) انظر «الرضى على الكافية» (٢/ ٦٢)، «الهمع» (١/ ٨٧)، «معترك الأقران» (٣/ ٥٨٢).

<sup>(</sup>۲) انظر «دراسات لأسلوب القرآن الكريم» (٣/ ٢٨٩).

المذكورين آنفاً، ان قوله تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مَن يَستَمِعُ إِلَيْكُ وَجَعَلْنَاعُلُ قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً﴾ [الأنعام: ٢٥] بالافراد ان الآية نزلت في بضعة رجال من قريش، وهم أبو سفيان، والنضر بن الحارث، وعتبة وشيبة، وأمية، وأبي بن خلف، بخلاف آية يونس فإن المراد بهم جميع الكفار ممن يستمعون إليه، فوحد الاستماع في الأنعام لقلة المستمعين، وجمعه في يونس لكثرتهم ففرق بين الجمعين، فجعل الافراد للقلة والجمع للكثرة ليوافق اللفظ المعنى (١).

ونحوه قوله تعالى ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ حَقَّىٰ إِذَا خَرَجُواْ مِنْ عِندِكَ قَالُواْ ﴾ [محمد: ١٦] فجاء به بلفظ المفرد لأنهم بحضرته، بدليل قوله (حتى إذا خرجوا من عندك) أي هم قلة بخلاف آية يونس، فانظر أنه لما كان المستمعون في آية الأنعام وآية محمد قليلين، أفرد اللفظ ولما كانوا كثيرين في آية يونس حمل على المعنى فجمع.

وأمّا افراد النظر في قوله تعالى: (ومنهم من ينظر إليك) فهو للسبب نفسه، فإنّ المستمعين لما كانوا أكثر من الناظرين، لأنه يراد بالمستمعين جميع الكفار كما ذكرنا جمع المستمعين، وأفرد الناظرين جاء في (روح المعاني): "ومنهم من يستمعون إليك: وجمع الضمير الراجع إليه رعاية لجانب المعنى، كما أفرد فيما بعد رعاية لجانب اللفظ ولعل ذلك للايماء إلى كثرة المستمعين بناء على عدم توقف الاستماع على ما يتوقف عليه النظر من الشروط العادية أو العقلية (٢).

وأما قوله تعالى: ﴿ يُدَخِلُهُ جَنَّتِ تَجْرِك مِن تَحْيِهَا ٱلْأَنْهَا كُو خَلِدِينَ فِيهَا ﴾ [النساء: ١٣] وقوله ﴿ يُدَخِلُهُ نَارًا خَلِدًا فِيهَا ﴾ [النساء: ١٤] فقالوا فيهما إن الحكمة في جمع الوصف أولاً للأشعار بالاجتماع المستلزم لزيادة الانس والسعادة عند أهل الجنة فإن الوحدة لا تطاق، وأفرده لزيادة التعذيب عند أهل النار، فإنه تعذيب بالنار والوحدة جاء في (حاشية يس على التصريح) في هاتين الآيتين: «ولعل الحكمة في جمع الوصف أولاً بذلك الاعتبار وافراده ثانياً باعتبار اللفظ ما في صيغة الجمع من الاشعار بالاجتماع المستلزم للتأنس زيادة في النعيم، وما في الإفراد من الاشعار بالوحدة المستلزم للوحدة زيادة في التعذيب كما ذكره المولى أبو السعود».

انظر قمعترك الأقران» (٣/ ٣٢٢).

<sup>(</sup>۲) «روح المعاني» (۱۱/ ۱۲۵).

وقيل: انه الما ذكر في الأول جنات متعددة لا جنة واحدة وقال<sup>(۱)</sup> يدخله والضمير المنصوب في يدخله وإن كان مجموعاً في المعنى، فهو في اللفظ مفرد، من حيث هو مفرد والمفرد من حيث هو مفرد، لا يصح أن يكون في جنات متعددة معاً، فجاء خالدين لرفع هذا الإيهام اللفظي فهو اعتبار لفظي ومناسبة لفظية وإن كان المعنى صحيحاً. أما الآية الثانية فذكر فيها ناراً مفردة فناسبها الافراد في خالداً (۲).

وعلى كلّ فلا بد من سب يدعو إلى ذلك.

### من وما والذي:

إنّ كلاً من (ما) و(مَنْ) و(الذي) اسم موصول، غير أنها لا تتطابق في المعنى والاستعمال، فقد عرفنا أن (من) غير (ما) وأنهما غير (الذي) وقد تستعمل (الذي) في تعبير لا تستعمل فيه من أوما والعكس صحيح.

١- فقد عرفنا ان (الذي) وضع وصلة لوصف المعارف بالجملة، فهو في الأصل صفة بخلاف من وما فإنهما لا يقعان صفة (٢) لأن المراد بهما الذوات. وليس معنى قولنا السابق إن (ما) تقع على صفات من يعقل، أنها تقع نعتاً له، بل المعنى أنها تقع على ذات متصفة بوصف ما من صفات العقلاء، ولذا تقع (الذي) في تعبيرات لا يصح وقوع من وما فيها فلا يصح في قوله تعالى مثلاً ﴿ أَذَكُرُوا نِعْبَقَى النِّي أَنْعَتْ عَلَيْكُمْ ﴾ [البقرة: ٤٠] أن يقال: اذكروا نعمتي ما أنعمت عليكم ولا في قوله ﴿ وَفَعَلْتَ فَعَلْتَكُ النِّي فَعَلْتَ ﴾ [الشعراء: ١٩] أن يقال: وفعلت فعلتك ما فعلت.

٢- إن كلاً من (مَنْ) و(ما) اسم موصول مشترك في المفرد، والمثنى، والجمع، المذكر
 والمؤنث، بخلاف الذي فإنه مختص بالمفرد المذكر

٣- إن (الذي) تستعمل للعاقل وغيره و(من) تستعمل لأولي العلم خاصة (وما) تستعمل للنوات غير العقلاء ولصفات العقلاء كما مر، فإذا أردنا لأمر بلاغي أن ننزل غير العاقل منزلة العاقل فلا بد أن نضرب صفحاً عن استعمال (الذي) إلى (مَنْ) لأنّ (الذي) إذا استعملت في

<sup>(</sup>١) كذا ولعل الأصل (قال) بحذف الواو.

<sup>(</sup>٢) «حاشية يس على التصريح» (١٤٠/١).

<sup>(</sup>٣) «حاشية الصبان» (١/١٠٧).

العاقل وغيره، كان استعمالها حقيقياً، وكذا إذا أردنا أنْ ننزل العاقل منزلة غير العاقل استعملنا (ما) لا (الذي).

تقول (مَنْ الذي كنت تكلمه؟) فيقول: (مَنْ كنت أكلمه حصاني). وتقول (مَنْ الذي انجاك؟) فيقول: (مَنْ انجاني فرسي) فقد نزل حصانه منزلة العاقل باستعمال (مَنْ).

وتقول لصاحبك (أتحدّث إلى ما ترى) منزلاً العاقل منزلة غير العاقل، لأنه لا يفهم عنك

ولا يتأتى هذا القصد باستعمال الذي.

٤- إنّ كلاً من (ما) و(مَنْ) قد يحتمل أكثر مِنْ معنى فقد تحتمل (مَنْ) الشرط والموصولية والاستفهام والنفي في كثير من التعبيرات بخلاف (الذي) التي هي نص في الموصولية .

ومن هذا يتضح أنّ التعبير بـ (مَنْ) أو (ما) قد يكون محتملًا عدة معان في آن واحد بخلاف الذي.

9- إن (الذي) اخص من (ما) و(مَنْ) لطبيعة اشتراكهما في أكثر من معنى، ومعنى ( أخص) أنها أكثر تحديداً ووضوحاً من ذينك، فهي على هذا أعرف منهما، لتحديد معناها ووضوحه: جاء في (حاشية الصبان) إنّ الموصول اأعرفه ما كان مختصاً ثم ما كان مشتركاً. ويظهر ان أعرف كل منهما ما كان معهوداً معيناً، ثم ما للاستغراق، ثم ما للجنس لمجيء الموصول للثلاثة كأل والاضافة»(١).

وكذا استعملها القرآن الكريم.

قال تعالى: ﴿ وَيَعُولُونَ طَاعَةٌ فَإِذَا بَرَرُوا مِنْ عِندِكَ بَيَّتَ طَآبِفَةٌ مِنْهُمْ غَيْرَ الّذِي تَقُولُ وَالله يَكْتَبُ مَا يُبَيِّتُونَ ﴾ [النساء: ٨١] فقال (غير الذي تقول) ثم قال (والله يكتب ما يبيتون) فجاء في أحد الموضعين بـ (الذي) والآخر بـ (ما) وذلك أن أحد الموضعين أعرف من الآخر فالذي يقوله أعرف مما يبيتون لأن الأول معلوم عند المخاطب متفق عليه بخلاف ما يبيتون فإنه مجهول عنده إذ هو لا يدري ماذا يبيتون فجاء للأخص المعلوم بالذي والآخر بما.

<sup>(</sup>١) حاشية الصبان ١٠٧/١.

وقال: ﴿ وَلَهُنَّ مِثْلُ ٱلَّذِي عَلَيْهِنَّ بِٱلْمُعْرِفِينَ ۖ [البقرة: ٢٢٨].

وَقَالَ: ﴿ وَلَا يَحِلُّ لَحَكُمُ أَن تَأْخُذُواْ مِمَّا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ شَيْعًا إِلَّا أَن يَخَافَآ ﴾ [البقرة: ٢٢٩]. فجاء في الآية الأولى بالذي والثانية بـ (ما) لأن الأولى في حقوق النساء وواجباتهن، وهي معلومة والثانية في المهر وهو غير محدد، ولا معلوم، فجاء للمحدد المعلوم بـ (الذي) ولما مو عام بـ (ما).

وقال: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَدِيدًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْمِينَكُمُ حَيَوْهُ طَيِّبَةُ وَلَنَجْزِينَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَخْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٩٧] وقال:

﴿ وَالَّذِينَ مَا مَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِيحَاتِ لَنُكُلِّفِرَنَ عَنْهُمْ سَيِّعَاتِهِمْ وَلَنَجْزِينَهُمْ أَحْسَنَ ٱلَّذِى كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٧].

فقد قال في آية النحل (بأحسن ما كانوا يعملون) وقال في آية العنكبوت (أحسن الذي كانوا يعملون) وكل منهما هو المناسب لموطنه.

وذلك أن قوله (من عمل) عام لأن (مَنَ) شرطية وهي نكرة، فتشمل كل عامل وفسره بقوله (من ذكر أو أنثى) وهو نكرة، ثم نكر العمل فقال (من عمل صالحاً) فجعله عاماً أيضاً ولذا جعل الجزاء عاماً فجاء بـ (ما) وقال (بأحسن ما كانوا يعملون).

وأمّا آية العنكبوت فقد جاءت بـ (الذي) لا بـ (من) وهو اسم موصول معرفة، ثم عرف العمل الصالح فقال (وعملوا الصالحات) ولذا جعل الجزاء مخصصاً، فجاء بالذي فقال (أحسن الذي كانوا يعملون) فجاء للعام بـ (ما) وللخاص بـ (الذي).

ونظير هذا قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِى جَآءَ بِالصِّدْقِ وَصَدَدَقَ بِهِ ۚ أُولَكِيْكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ لَمُم مَّا يَشَآءُونَ عِندَ رَبِهِمْ ذَالِكَ جَزَآءُ ٱلْمُحْسِنِينَ لِيُكَفِّرَ اللَّهُ عَنْهُمْ أَسُواً ٱلَّذِى عَمِلُواْ وَيَجْزِيَهُمْ أَجْرَهُم بِالْحَسَنِ ٱلَّذِى كَا الزمر: ٣٣-٣٥].

ألا ترى انه لما قال ﴿ وَٱلَّذِى جَآءَ بِٱلصِّدْقِ وَصَدَدَقَ بِهِ ۗ فجاء به مخصصاً خصص الجزاء فقال ﴿ بِآحْسَنِ ٱلَّذِى كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾. وهي نظيرة الآية السابقة فاستعمل (ما) لما هو عام و (الذي) لما هو خاص.

َ أَيَّ:

وهي مبهمة ويتعين معناها بالمضاف إليه، فقد تستعمل للعاقل وغيره، فمن استعمالها للعاقل وغيره، فمن استعمالها للعاقل قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَنَنزِعَنَ مِن كُلِّ شِيعَةٍ أَيَّهُمُ أَشَدُّ عَلَى الرَّحْنَنِ عِنِيًا ﴾ [مريم: ٦٩]. ومن استعمالها لغير العاقل قولك (كلْ أيّ الطعام يعجبك).

و(أيّ) تكون استفهامية، وشرطية، وصفة، وموصولة، ويتميز كل منها عن الآخر بالاستعمال فإذا قلت مثلاً (علمت أيّهم هو قائم) بنصب (أيّ) كانت موصولة لا غير، وإذا قلت (علمت أيّهم هو قائم) بالرفع كانت (أي) استفهاماً، لأنّ الاستفهام له صدر الكلام فلا يعمل فيه ما قبله.

وتقول (أيهم سألت أجابك) فإن قلتها بالرفع كانت موصولة وكان مفعول (سألت) محذوفاً والتقدير (أيهم سالته أجابك) وحذف مفعول الصلة كثير، وفعل الصلة لا ينصب الموصول، وإن قلتها بالنصب كانت شرطاً.

وقد تحتمل (أيّ) أكثر من معنى، فقد تحتمل الموصولة، والشرطية، في نحو قولنا (أيّ الرجال سألته أجابك). وتحتمل الموصولة والاستفهامية في نحو قولنا (علمت أيهم قائم) ونحو قوله تعالى ﴿ وَلَنَعْلَمُنَّ آلِنُنَا آشَدُّ عَذَابًا وَأَبْقَىٰ ﴾ [طه: ٧١].

ثم إنّ أياً ملازمة للإضافة في كل أحوالها التي ذكرناها، فإنْ كانت موصولة أضيفت إلى المعرفة، وإنْ كانت صفة أضيفت إلى النكرة نحو (مررت برجل أيّ رجل) وإنْ كانت شرطية أو استفهامية صحت اضافتها إلى النكرة والمعرفة، وقد ينوى المضاف إليه نحو (مررت بأيّ هو أفضل).

وهي معربة بخلاف سائر الأسماء الموصولة الأخرى وتبنى في حالة واحدة، وذلك إذا أضيفت وحذف صدر صلتها نحو (احترم أيُهم أكبر) قال الشاعر:

إذا ما لقيت بني مالك فسلم على أيُهم أفضل وبعض العرب يعربها مطلقاً (١) فبناؤها في هذه الحالة لغة واعرابها مطلقاً لغة.

<sup>(</sup>١) انظر «سيبويه» (١/ ٣٩٧)، «الرضى على الكافية» (٢/ ٦٤)، «ابن عقيل» (١/ ٧٩).

ذا:

وتكون اسماً موصولاً بعدما ومَنْ الاستفهاميتين نحو قولك: ماذا فعلت ومَنْ ذا قابلت أمحمد أم سعيد؟ بمعنى ما الذي فعلت؟ ومن الذي قابلت؟ (١) وسيرد لها مزيد من التفصيل في باب الاستفهام إن شاء الله تعالى.

#### ذو:

وترد اسماً موصولاً في لغة طبّىء يقولون: (هذا ذو قال ذاك) يريدون: هذا الذي قال ذاك<sup>(٢)</sup>.

وبقية العرب لا يستعملونها لهذا المعنى.

## حذف الاسم الموصول

يجوز حذف الاسم الموصول إذا علم وذلك إذا عطف على مثله وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ ءَامَنَا بِاللَّذِي أُنزِلَ إِلَيْتَا وَأُنزِلَ إِلَيْكُم لأنّ المنزل العنكبوت: ٤٦] أي والذي أنزل إليكم لأنّ المنزل الينا ليس المنزل إليهم (٢) وكقوله تعالى: ﴿ بَل لَهُم مَا فِي السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضُ كُلُّ لَهُ قَلِنلُونَ ﴾ [البقرة: ١١] وقوله ﴿ وَيلَهِ يَسْجُدُمَن فِي السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ ﴾ [الرعد: ١٥] فههنا اسم موصول مقدر لأن الذين في السماوات غير الذين في الأرض.

وقد يتكرر الموصول، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِ ٱلْأَرْضِ﴾ [النحل: ٩٩] وقوله: ﴿ يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ﴾ [الجمعة: ١].

<sup>(</sup>۱) انظر «سيبويه» (۱/ ٤٠٤).

<sup>(</sup>۲) «ابن يعيش» (۳/ ۱٤۷).

<sup>(</sup>T) "الهمع" (1/ ۸۸-۹۸).

ونحوه قوله تعالى: ﴿ أَتَجْمَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيُسْفِكُ ٱلدِّمَاءَ ﴾ [البقرة: ٣٠] فليس في هذه الآية حذفٌ، لأن المقصود بمن يفسد في الأرض ويسفك الدماء واحد، وهو الانسان.

فالمعنى هو الذي يحدد ما إذا كان ثم حذف أو لا، فإذا امتنعت صحة المعنى بدون تقدير محذوف كان لا بد من تقدير محذوف.

ومن هذا يتبين الله يجوز ذكر الاسم الموصول وحذفه، إذا قام دليل على حذفه، وقد ذكر القرآن الكريم الاسم الموصول في مواطن، وحذفه في مواطن أخرى، فقد قال مرة: ﴿ لَهُمَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي النَّمَوَتِ وَمَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي السَّمَوَتِ وَاللَّرْضِ ﴾ [طه: ٦] وقال مرة أخرى: ﴿ لَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ [الحجرات: ١٦] وقال مرة أخرى: ﴿ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَاللَّرْضِ ﴾ [العنكبوت: ٥٢] وقال مرة أخرى: ﴿ سَبَّعَ بِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَاللَّرْضِ ﴾ ألحديد: ١] وقال مرة أخرى: ﴿ سَبَّعَ بِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [الحديد: ١] وهذا يقتضينا المساءلة عن سبب ذكر ما ذكر، وحذف ما حذف، إذ من المعلوم أنه لا بد في الكلام البليغ من سبب للذكر والحذف.

وذكر بعضهم أنه تأمل ما في التنزيل العزيز من قوله تعالى: ﴿ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ وهو مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ وقوله: ﴿ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱللَّرْضِ وَالطَرف ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي المُوصول والطَرف ألا ترى إلى المقصود في سورة يونس (١) من نفي الشركاء الذين اتخذوهم في الأرض وإلى المقصود في آية الكرسي (٢) من إحاطة الملك؟

وحيث قصد أمر آخر لم يذكر الموصول إلا مرة واحدة إشارة إلى قصد الجنس، وللاهتمام بما هو المقصود في تلك الآية، ألا ترى إلى سورة الرحمن (٣)، المقصود منها علو قدرة الله تعالى وعلمه وشأنه وكونه مسؤولاً ولم يقصد افراد السائلين (٤).

 <sup>(</sup>١) يعني قوله تعالى ﴿ أَلَآ إِنَ لِلَّهِ مَن فِ ٱلسَّمَاوَتِ وَمَن فِ ٱلْأَرْضِ وَمَا يَشَيعُ ٱلَّذِينَ يَـدْعُونَ مِن
 دُونِ اللَّهِ شُرَكَآ أَ إِن يَـنَّهِ مُونَ إِلَّا ٱلظَّـنَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ ﴾ [يونس: ٦٦].

 <sup>(</sup>٢) يعني قوله تعالى ﴿ لَّهُ مَا فِي ٱلسَّمَائِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

<sup>(</sup>٣) يعني قوله تعالى: ﴿ يَسْتَلُهُمْنَ فِ ٱلسَّمَٰوَٰتِ وَٱلْأَرْضُ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِ شَأْنِ﴾ [الرحمن: ٢٩].

<sup>(</sup>٤) «البرهان» (٤/ ٧٣-٤٧).

وهذا صحيح فإنه إذا قصد التنصيص على الأفراد ذكر الموصول وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَنوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَاءَ اللَّهُ ﴾ [الزمر: ٦٨] فهنا قصد التنصيص على كل فرد من أفراد السماوات والأرض على وجه التخصيص فكرر (من) لذلك . ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي الصَّورِ فَفَزِعَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَكَآءَ النَّمَلُ : النمل: ٨٧].

غير أن هذا واحد من الأسباب التي تدعو إلى تكرار الاسم الموصول، وليس هو السبب الوحيد، وهناك أسباب أخرى للتكرار منها:

أنه إذا كان الموطن دالاً على التفصيل والإحاطة كرر الاسم الموصول بخلاف ما إذا كان الكلام مجملاً غير مفصل، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَبْعَنُهُمُ ٱللَّهُ جَمِيعًا فَيُنَبِّتُهُم بِمَا عَيْمُونَ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا عَيِمُونَ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا عَيِمُونَ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا يَسَعُونَ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا يَسَعُونَ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا يَسَعُونَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْرُ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَسَةٍ إِلَّا هُو سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْرُ إِلَّا هُو مَا فِي اللَّهُ وَسَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْرُ إِلَّا هُو مَا فِي اللَّهُ وَسَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْرُ إِلَّا هُو مَا فِي اللَّهُ مِكُلِ ثَقَ وَعِلِيمُ اللهِ المَحادلة : ٢-٧].

فكرر (ما) قائلاً (يعلم ما في السموات وما في الأرض) وذلك لأن الموطن موطن إحاطة وتفصيل بخلاف قوله تعالى ﴿ قُلْ كَفَنَ بِاللّهِ بَيْنِ وَبَيْنَكُمُ مَّمَ مَهِيدًا يَعْلَمُ مَا فِ السَّمَوْتِ وَالْمَارِنَ وَكَالُمُ وَكَالُمُ وَكَالُمُ هُمُ الْخَايِمُونَ ﴾ [العنكبوت: ٥٦] وَالْأَرْضِ وَالْمَا يَكُر (ما) وأنت تحس الفرق واضحاً بين الموطنين والسياقين، فإن في آية المجادلة من ذكر لسعة علم الله وشموله وإحاطته بالجزئيات والتفصيلات ما ليس في آية العنكبوت، فقد ذكر في آية المجادلة أنه لا يند عنه شيء ولا يغيب عنه مجلس قل أو كثر، ثم ينبىء الله أهله بكل ما قالوا وما تناجوا به أحصاه الله ونسوه، وهو بكل شيء عليم، فأنت ترى في آية المجادلة من التفصيل ما ليس في آية العنكبوت فلما فصل في آية المجادلة أعاد ذكر (ما)، ولما أجمل في العنكبوت أجمل في ذكر الموصول، فلم يعد ذكره.

ومن ذلك قوله تعالى ﴿ لَمُرَمَا فِي السَّمَوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا عَمِّتَ النَّرَيْ وَالله : ٦] فكرر (ما) لأن الموطن موطن شمول، وإحاطة، وتفصيل، فقد ذكر أنّ له (ما في السماوات) و(ما في الأرض) و(ما بينهما) و(ما تحت الثرى) بخلاف قوله تعالى : ﴿ وَلَمُ مَا فِي النَّمَوْتِ وَاللَّهُ الدِّينُ وَاصِبًا أَفَعَيْرَ اللَّهِ نَنْقُونَ ﴾ [النحل: ٥٢] فأنت ترى الفرق واضحاً بين السياقين في التفصيل والإحاطة فكرر في موطن التفصيل، وأجمل في موطن الإجمال.

ونحو ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعَا وَكُرْهَا وَظِلَنَّهُم بِٱلْعُدُوِ
وَآلِاصَالِ ﴿ الرَّعَد: ١٥] فلم يكرر الموصول في حين قال: ﴿ اَلَمْ تَرَ أَنَّ اللّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي
السَّمَنَوْتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنَّجُومُ وَالْجِبَالُ وَالشَّجُرُ وَالدَّوَابُ وَكَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ ﴾
السَّمَنوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنَّجُومُ وَالْجِبَالُ وَالشَّجُرُ وَالدَّوَابُ وَكَثِيرًا مِن النَّاسِ ﴾
[الحج: ١٨] فكرر (من) ههنا بخلاف الآية الأولى، ومقام التفصيل واضح في آية الحج فقد ذكر الشمس، والقمر، والنجوم، والجبال، والشجر، والدواب، وكثيراً من الناس، بخلاف آية الرعد، ففي مقام التفصيل كرر وفصّل وفي مقام الإجمال أجمل وأوجز.

وقد يكون اعادة ذكر الموصول لأمر آخر، وهو ذكر أمر يتعلق بصلته فمن الملاحظ مثلاً في القرآن الكريم انه إذا كرر الاسم الموصول فقال: ﴿ مَا فِي السَّمَوْتِ وَمَا فِي اللَّرْضِ ﴾ فإنه يريد أن يخص أهل الأرض بذكر أمر من الأمور وإذا لم يكرر (ما) فإنه لا يريد أن يذكرهم بأمر خاص بهم. وهذا في آيات التسبيح خاصة نحو قوله تعالى: ﴿ سَبَّعَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [الحديد: ١] و ﴿ سَبَّعَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي اللَّمَوْتِ وَمَا فِي اللَّمِوْتِ وَمَا فِي اللَّمِوْتِ وَمَا فِي اللَّمَوْتِ وَمَا فِي اللَّمَوْتِ وَمَا فِي اللَّمَوْتِ وَمَا فِي اللَّمَوْتِ وَمَا فِي اللَّمْتِ وَمَا فِي اللَّمْتُونِ وَمَا فِي اللَّمْتُونِ وَمَا فِي اللَّمْتِ وَمَا فِي اللَّمْتُونِ وَمَا فِي اللَّمْتِ وَاللَّمْتُ وَاللَّمْتُونِ وَمَا فِي اللَّمْتُونِ وَمَا فِي اللَّمْتُونِ وَمَا فِي اللَّمْتُونِ وَمَا فِي اللَّمْتِ وَالْمُونِ وَمَا فِي اللَّمْتِ وَمِا لَمْ يَذَكُمُ هُمْ اللَّمْتُونِ وَمَا فِي الْعَالَمُ اللَّمْتُونِ وَمَا فِي اللَّمْتِ وَالْمَالِمُ اللَّمْتِ وَالْمَالِمُ اللَّمْتُونِ وَمَا فِي الْمَالِمُ اللَّمْتُونِ وَمَا فِي الْمَالِمُ اللْمُونِ الْمَالِمُ اللْمُونِ وَلَالْمُالِمُ اللْمُوالْمُونِ الْمَالِمُ اللْمُونِ الْمَالِمُ اللْمُونِ الْمَالِمُ الْمُونِ الْمَالِمُ اللْمُولِي الْمُولِي المِلْمُ اللْمُولِي اللْمِلْمُ اللْمُولِي اللْمُولِي اللْمُولِي الللْمُولِي اللْمُولِي اللْمُولِي اللْمِلْمُولِي اللْمُولِي المُولِي اللْمُولِي اللْمُولِي اللْمُولِي اللْمُولِي اللْمُولِي اللْمُولِي اللْمُولِي اللْمُولِي اللْمُولِي اللَّمُولِي اللْمُولِي

#### وإليك أمثلة على ذلك:

قال تعالى في سورة الحديد: ﴿ سَبِّعَ لِلَّهِ مَا فِي ٱلشَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِّ وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْمَكِيمُ لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيرُ ٱلْمَكِيمُ لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يُحْدِدُ وَالظَّنِهِرُ وَٱلْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ هُو وَالْأَرْضِ مُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ فِي اللَّرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَاةِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُو مَعَكُمُ أَبْنَ مَا كُنْتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [الحديد: ١-٤].

وقال في سورة الحشر: ﴿ سَبَّحَ يِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِّ وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْمَكِيمُ هُوَ ٱلَّذِى ٱخْرَجَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَابِ مِن دِيَزِهِمْ لِأَوَّلِ ٱلْحَشْرِ مَا ظَلَنْتُدْ أَن يَغْرُجُواًْ وَظَنُّواْ أَنَّهُم مَّانِعَتُهُمْ حُصُونُهُم مِنَ ٱللَّهِ فَأَنْلَهُمُ ٱللَّهُ مِنْ حَبْثُ لَرْ يَحْنَيسُبُواْ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلرُّعْبُ يُعْزِيُونَ بُيُوتَهُم بِأَيْدِيهِمْ وَٱيْدِي ٱلْمُؤْمِنِينَ فَاعَتَبِرُواْ يَكَأُولِي ٱلْأَبْصَارِ ﴾ [الحشر: ١-٢] فأنت ترى أنه في آيات الحديد لم يعقب التسبيح بالكلام على أهل الأرض بخلاف آية الحشر فقد قال بعدها ﴿ هُو ٱلَّذِينَ أَخْرَجَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ... ﴾ ويستمر في ذكر أحوالهم.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ يُسَبِّحُ لِلَهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ الْمَاكِ الْقُدُّوسِ الْمَزِيزِ الْمَكِيدِ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأَمْيِتِ رَسُولًا مِنْهُمْ يَسْلُواْ عَلَيْهِمْ وَالْكِيْمِ وَيُوَلِّمُهُمُ الْكِئْبَ وَالْحِكْمَةُ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَعِينَ وَمَا خَوِينَ مِنْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُواْ بِهِمْ وَهُو الْمَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ [الجمعة: ١-٣] ويمضي في الكلام على أهل الأرض. ونحوه قوله تعالى: ﴿ يُسَبِّحُ لِلّهِ مَا فِي السَّمَنوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْمَاكُ وَمَا فِي الْمَرْضِ. ونحوه قوله تعالى: ﴿ يُسَبِّحُ لِلّهِ مَا فِي السَّمَنوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْمَاكُ وَمِن مُنْ مَا مُنْ مَا مُنْ مَا لَهُ اللّهُ اللّهُ وَمِن اللّهُ عِنْ اللّهُ فِي الْمُلامِ على أهل الأرض. ويمضي في الكلام على أهل الأرض.

فكل موطن كرر فيه (ما) أعقبه بالكلام على أهل الأرض، في حين قال في سورة النور: ﴿ أَلَمْ بَكُرُ اللّهُ يَسَيِّحُ لَهُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَالطَّيْرُ صَلَقَىٰتُ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلَائَهُ وَتَسْيِيحُهُ وَٱللّهُ عَلِيمٌ لِمَا يَفْعَلُونَ وَلِلّهُ مَلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلّهُ اللّهِ الْمَصِيرُ ٱلْرَبّرُ أَنَّ ٱللّهَ يُسْرِّجِي سَعَابًا ثُمَّ يُؤلِفُ بَيْنَهُ ثُمَّ يَجْعَلُهُ بِمَا يَفْعَلُونَ وَلِلّهُ مَلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلّهُ اللّهِ الْمَصِيرُ ٱلْرَبّرُ أَنَّ ٱللّهُ يُسْرِّجِي سَعَابًا ثُمَّ يُؤلِفُ بَيْنَهُ ثُمَّ يَجْعَلُهُ وَيَصْرِفُهُ عَن مَن وَكَامًا فَتَرَى ٱلْوَدْفَ يَخْرُجُ مِنْ خِلَالِهِ وَيُنزّلُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مِن حِبَالٍ فِيهَا مِنْ بَرَدُوفَيصِيبُ بِهِ مَن يَشَاءُ وَيَشْرِفُهُ عَن مَن وَكَامُ اللّهُ مَن السَّمَاءُ مِن حِبَالٍ فِيهَا مِنْ بَرَدُوفَيصِيبُ بِهِ مَن يَشَاءُ وَيَشْرِفُهُ عَن مَن وَكَامًا فَتَرَى ٱللّهُ مَن السَّمَاءِ مِن جِبَالٍ فِيهَا مِنْ بَرَدُوفَيصِيبُ بِهِ مَن يَشَاءُ وَيَشْرِفُهُ عَن مَن السَّمَاءُ مِن حِبَالٍ فِيهَا مِنْ بَرَدُوفَيصِيبُ بِهِ مِن يَشَاءُ وَيَصْرِفُهُ عَن مَن وَلَكُ مَن مَن السَّمَاءُ مِن مَن عَلَالُ وَلَا لَمُ اللّهُ اللّهُ وَالنّهَارُ إِنّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِأَوْلِي ٱلْأَنْصَدِ ﴾ يَشَاءُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُو

فلم يكرر (من) إذ لم يعقب التسبيح بالكلام على أهل الأرض.

معاني النحو

وهذه نماذج لأسباب الذكر والحذف، وليست حصراً لأن مواطن الكلام لا تنحصر وإنما هي أمثلة يترقى بها إلى ما بعدها. فالمتكلم البليغ إذا فصل في موطن وأجمل في موطن فلا بد لذلك من سبب يقتضيه المقام.

#### حذف الصلة

يجوز قليلًا حذف الصلة إذا علمت أو إذا أريد بها الإبهام فمن الأول قوله:

نحين الالي في الجميع جميو عيك ثيم وجههم إلينيا أي نحن الذين عرفوا بالشجاعة وعدم مبالاتهم بأعدائهم (١).

وقوله:

فإن أدع اللواتي من أناس أضاعوهن لا أدع الذي (٢)

أي إن أدع هجو هؤلاء النساء الضعاف اللاتي أضاعهن الرجال، لا أدع هجو الرجال الذين أضاعوهن وذمهم على فعلهم (٣).

ومن الثاني قولهم (بعد اللتيا والتي ) أي بعد الداهية التي وصلت إلى حد من العظم لا يمكن شرحه وتقاصرت العبارة عن كنهه (٤) واللتيا هي الداهية العظيمة .

فيجوز حذف الصلة إذا أردت إبهامها على السامع، ليذهب الذهن بها كل مذهب أو لأنك تدعي أن الصلة لعظمتها وفخامتها لا تدخل في حيز البيان ولا يحيط بها اللفظ.

<sup>(</sup>١) «التصريح» (١/ ١٤٢)، «الهمع» (١/ ٨٩).

 <sup>(</sup>۲) «الرضى على الكافية» (۲/ ۱۷ - ۱۸)، (وفي خزانة الأدب: لا أدع الذينا» (۲/ ٥٦٠).

<sup>(</sup>٣) «خزانة الأدب ولب لسان العرب للبغدادي» (٢/ ٥٦٠).

<sup>(</sup>٤) «ابن يعيش» (٣/ ١٥٢)، «الرضى على الكافية» (٢/ ٦٨)، «التصريح» (١/ ١٤٢ –١٤٣).

## المبتدأ والخبر

يحد النحاة المبتدأ بأنه «الاسم العاري عن العوامل اللفظية غير الزائدة مخبراً عنه أو وصفاً رافعاً لمستغنى به...

فالاسم يشمل الصريح والمؤول نحو ﴿ وَأَن تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْمُ ﴾ [البقرة: ١٨٤] والعاري عن العوامل اللفظية مخرج لنحو الفاعل واسم كان، وغير الزائدة لإدخال نحو (بحسبك درهم) و ﴿ هَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ اللّهِ ﴾ [فاطر: ٣] ومخبراً عنه أو وصفا مخرج لأسماء الأفعال والأسماء قبل التركيب.

ورافعاً لمستغنى به يشمل الفاعل نحو: أقائم الزيدان؟ ونائبه نحو أمضروب العبدان. . . أي المبتدأ نوعان: مبتدأ له خبر، ومبتدأ له مرفوع أغنى عن الخبر»(١).

ومن هذا الحد نرى أن المبتدأ على قسمين:

١ - مبتدأ له خبر نحو: سعيد قائم.

٧- مبتدأ له مرفوع سد مسد الخبر مثل أقائم الزيدان؟

وأورد قسم من النحاة على هذا الحد أنه غير جامع، إذ لا يشمل نحو: (أقلّ رجل يقول ذلك) ولا (غير قائم الزيدان) فإنّ (أقل) مبتدأ ليس مخبراً عنه، ولا وصفاً رافعاً لأن جملة (يقول ذلك) صفة، و(غير) ليست وصفاً ولا مبتدأ مخبراً عنه (٢).

وعلى أي حال فهذا الضرب الأخير قليل واستعمالاته محدودة .

## التقديم والتأخير

تقول العرب: يجتهد زيد، وزيد يجتهد، وزيد مجتهد، ومجتهد زيد، وزيد في الدار، وفي الدار زيد، فما الغرض من ذلك ومتى نقول هذا التعبير أو ذاك؟ لقد ذكرنا في بحث تأليف الجملة العربية انّ الأصل في الجملة التي مسندها فعل أنْ يتقدم الفعل على المسند إليه نحو (يقوم زيد) فان تقدم المسند إليه على الفعل نظرنا في سبب هذا

<sup>(</sup>١) "الأشموني" (١/ ١٨٨-١٨٩)، وانظر «التصريح» (١/ ١٥٤-١٥٥).

<sup>(</sup>٢) "حاشية الصبان" (١/٩٨١).

التقديم، كما إن الأصل في الجملة التي مسندها اسم أن يتقدم المسند إليه على الاسم أو بتعبير آخر أن يتقدم المبتدأ على الخبر نحو: زيد قائم. فان تقدم الخبر على المبتدأ نظرنا في سبب ذلك، وهذا الأخير هو ما يعنينا الآن في هذا البحث، فما أسباب تقديم الخبر على المتبدأ:

#### أ- تقديم الخبر المفرد على المبتدأ:

الأصل كما ذكرنا قبل قليل أن يتقدم المبتدأ على الخبر (۱)نحو (زيد قائم) و(أخوك نائم) و(محمد مسافر) فمتى نقول: قائم زيد ونائم أخوك ومسافر محمدٌ؟

إنّ تقدم الخبر على المبتدأ في نحو هذا إنّما يكون لغرض من أغراض التقديم، وأشهر هذه الأغراض هي:

1- التخصيص: إذا كان المخاطب خالي الذهن مما ستخبره، قدمت له المبتدأ فتقول: (زيد قائم) و(محمد منطلق) فهذا إخبار أولي لا يعلمه السامع. ولكن إذا كان السامع يظن أنّ زيداً قاعد لا قائم، انبغى أن تقدم له الخبر لإزالة الوهم من ذهنه فتقول له: قائم زيد. فجملة (زيد قائم) إخبار أولي ولكن جملة (قائم زيد) تصحيح للوهم الذي في ذهن المخاطب، إذ كان يظن أنّ زيداً قاعد فتقول له: (قائم زيد) أي لا قاعد.

جاء في (المثل السائر) في قولنا (زيد قائم) و(قائم زيد): «فقولك (قائم زيد) قد أثبت له القيام دون غيره وقولك (زيد قائم) أنت بالخيار في إثبات القيام له ونفيه عنه بأن تقول: ضارب أو جالس أو غير ذلك»(٢).

وجاء في (الإيضاح): «وأما تقديمه -يعني المسند- فإما لتخصيصه بالمسند إليه كقوله تعالى ﴿ لَكُرُ دِينَكُو وَلِي دِينِ ﴾ [الكافرون: ٦] وقولك (قائم هو) لمن يقول: زيد إما قائم أو قاعد فيردده بين القيام والقعود من غير أن يخصص بأحدهما، ومنه قولهم (تميمي أنا). وعليه قوله تعالى ﴿ لَا فِيهَا غَوْلٌ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ ﴾ [الصافات: ٤٧] أي بخلاف خمور الدنيا فأنها تغتال العقول ولهذا لم يقدم الظرف في قيله تعالى ﴿ لَا رَبِّ فِيهِ ﴾

 <sup>(</sup>١) «الرضي على الكافية» (٩٣/١).

<sup>(</sup>٢) "المثل السائر" (٣٨/٢).

[البقرة: ٢] لئلا يفيد ثبوت الريب في ساثر كتب الله تعالى "(١).

وجاء في (الطراز): «فقولنا زيد منطلق إخبار لمن يجهل انطلاقه، وقولنا (منطلق زيد) إخبار لمن يعرف زيداً وينكر انطلاقه فتقديمه اهتمام بالتعريف بانطلاقه»(٢).

وجاء فيه أيضاً في تقديم خبر المبتدأ عليه في «نحو قولك: (قائم زيد) في (زيد قائم) فإنك إذا أخرت الخبر فليس فيه إلا الإخبار بأن زيداً قائم لا غير من غير تعرض لمعنى من المعاني البليغة بخلاف ما إذا قدمته وقلت: (قائم زيد) فانك تفيد بتقديمه أنه مختص بهذه الصفة من بين سائر صفاته في الأكل والضحك أو تفيد تخصيصه بالقيام دون غيره من سائر أمثاله وتفيد وجها آخر، وهو أنه يكون كلاماً مع من يعرف زيداً وينكر قيامه فتقول: (قائم زيد) رداً لإنكار من ينكره (٣) ومن هذا الباب قوله تعالى: ﴿ وَأَقْتَرَبُ ٱلْوَعْدُ اللَّهِ عَلَى المبتدأ (أبصار) لقصد التخصيص جاء في (المثل السائر): «ومن غامض هذا الباب قوله تعالى: ﴿ وَأَقْتَرَبُ ٱلْوَعْدُ ٱلْحَقِّ فَإِذَا هِي شَاخِصةً أَبْصَدُ ٱلَّذِينَ كُفَرُوا ﴾ قائه إنما قال ذلك ولم يقل: فإذا أبصار الذين كفروا شاخصة لأمرين:

أحدهما تخصيص الأبصار بالشخوص دون غيرها. أما الأول فلو قال: فإذا أبصار الذين كفروا شاخصة لجاز أن يضع موضع شاخصة غيره فيقول: حائرة أو مطموسة أو غير ذلك فلما قدم الضمير اختص الشخوص بهم دون غيرهم. دل عليه بتقديم الضمير أولاً ثم بصاحبه ثانياً»(٤).

وجاء في (الطراز): «ومن رائق ذلك وبديعه قوله تعالى ﴿ وَٱقْتَرَبَ ٱلْوَعْـدُ ٱلْحَقُّ فَإِذَا هِمَـ شَيْخِصَةً أَبْصَارُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا شَاخِصَةً) لأمرين: شَيْخِصَةً أَبْصَارُ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا شَاخِصَةً) لأمرين:

أمّا أولاً فلأنه إنما قدم الضمير في قوله (هي) ليدل به على أنهم مختصون بالشخوص دون غيرهم من سائر أهل المحشر.

<sup>(</sup>۱) «الإيضاح» (۱/۱۱).

<sup>(</sup>۲) «الطراز» (۲/۳۱).

<sup>(</sup>٣) «الطراز» (١٨/٢).

<sup>(</sup>٤) «المثل السائر» (٢/ ٤٢)، وانظر «البرهان» (٣/ ٢٧٦).

وأمّا ثانياً فلأنه إذا قدم الخبر، أفاد أن الأبصار مختصة بالشخوص من سائر صفاتها من كونها حائرة، أو مطموسة أو مزورة إلى غير ذلك من صفات العذاب»(١).

ومن هذا الباب قوله تعالى: ﴿ وَظُنُّواْ أَنَّهُم مَانِعَتُهُم حُصُوبُهُم مِنَ اللّهِ ﴾ [الحشر: ٢] فقد قدم الخبر (مانعتهم) على المبتدأ (حصونهم) لنحو هذا الغرض. جاء في (المثل السائر) في هذه الآية: «فانه إنما قال ذلك ولم يقل: وظنوا أن حصونهم تمنعهم أو مانعتهم لأن في تقديم الخبر الذي هو (مانعتهم) على المبتدأ الذي هو (حصونهم) دليلاً على فرط اعتقادهم في حصانتها وزيادة وثوقهم بمنعها إياهم. وفي تصويب ضميرهم اسمأ لأن وإسناد الجملة إليه دليل على تقريرهم في أنفسهم أنهم في عزة وامتناع لا يبالي معها بقصد قاصد ولا تعرض متعرض. وليس شيء من ذلك في قولك: وظنوا أن حصونهم مانعتهم من الله »(٢).

٢- الافتخار كقولهم: (تميمي أنا) فثمة فرق بين قولهم (أنا تميمي) و(تميمي أنا)، فالأولى إخبار عن نفسه، وأما الثانية فللفخر بنفسه، وقبيلته، جاء في (شرح الرضى على الكافية): "وإذا كان تقديم الخبر يفهم منه معنى لا يفهم بتأخيره، وجب التقديم نحو قولك (تميمي أنا) إذا كان المراد التفاخر بتميم، أو غير ذلك مما يقدم له الخبر"(").

٣- التفاؤل أو التشاؤم كقولك: ناجح زيد ومقتول إبراهيم. إلى غير ذلك من أغراض التقديم الكثيرة (٤) وملاك ذلك أنّ العرب إنّما يقدمون اللفظة لغرض الاهتمام وتتعدد صور هذا الاهتمام. قال سيبويه: «كأنّهم إنّما يقدمون الذي بيانه أهم لهم وهم ببيانه أعنى، وانْ كانا جميعاً يهمانهم ويعنيانهم "(٥).

وعلى هذا فإنَّ قُولَ النحاة: يجوز تقديم الخبر على المبتدأ كقولك (تميمي أنا)

<sup>(</sup>۱) «الطراز» (۲/ ۲۹).

<sup>(</sup>۲) «المثل السائر» (۲/۲۱)، وانظر «تفسير الكشاف» (۲/۳۲).

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضى على الكافية» (١٠٧/١).

<sup>(</sup>٤) انظر «الإيضاح للقزويني» (١/١٠١)، «شرح المختصر للتفتازاني» (٧٠).

<sup>(</sup>٥) «سيبويه» (١/ ١٥).

و (مشنوء من يشنؤك) (١) ليس معناه أنك تقدم متى شئت ولكنك تقدم إذا اقتضى الأمر التقديم.

وينبغي أن نعلم أنّ التعبير الواحد قد تختلف أغراضه بحسب المقام، فيكون مرة للاختصاص ويكون مرة أخرى للفخر فقد يمكن أن تقول (تميمي أنا) بقصد التخصيص كما يمكن أن تطلقه في مقام آخر بقصد الفخر والذي يعيّن ذلك إنما هو المقام.

ب- تقديم الخبر الظرف والجار والمجرور:

وهو كثير الشبه بالموضوع السابق. تقول: في الدار زيد وزيد في الدار، فما الغرض من ذلك؟

نحن نعلم أنّ المبتدأ إذا كان نكرة ليس لها مسوغ في الابتداء وجب تقديم الخبر الظرف أو الجار والمجرور فتقول: (في الدار رجل) فتقديم الخبر هنا واجب، وليس لأمر بلاغي، ولا يسأل عن الغرض من هذا التقديم وإنّما يسأل عن سبب تقديمه إذا كان المبتدأ صالحاً لأن يبتدأ به نحو: في الدار أخوك.

فالتعبير الطبيعي أن تقدم المبتدأ على الخبر، فتقول (زيد في الدار) فهذا إخبار أولي والمخاطب خالي الذهن، فإذا قلت (في الدار زيد) كان المعنى إنّ المخاطب ينكر أنْ يكون زيد في الدار، أو يظن أنه في المكتب مثلاً فتقول له:

في الدار زيد أي لا في المكتب.

فهذا من باب الاختصاص.

إِنَّ أَهُمْ غَرْضَ مِن أَغْرَاضَ تقديم الظرف، هو الاختصاص والحصر، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَلَهُ ٱلْحَمَّةُ ﴾ [التغابن: ١] قُدَّم الظرفان ليدل بتقديمهما على معنى اختصاص الملك والحمد بالله عز وجل لا بغيره (٢) ولو قال (الملك له) لكان اخباراً بأن الملك له دون نفيه عن غيره فتقديم الظرف أفاد حصره عليه واختصاصه به دون غيره.

وتقديم الظرف للاختصاص لا ينحصر في باب المبتدأ والخبر بل ان تقديمه يفيد ذلك

<sup>(</sup>١) قالمفصل ١ (٧٢/١).

<sup>(</sup>۲) «الكشاف» (۳/ ۲۳۲)، «المثل السائر» (۲/ ٤٣).

في غير هذا الباب جاء في (الطراز) في تقديم الظرف: «هو على وجهين: أحدهما أن يكون واردا دلالة على الاختصاص، وهذا كقوله تعالى ﴿ أَلاَ إِلَى اللّهِ تَصِيرُ الْأَمُورُ ﴾ [الشورى: ٥٣] لأن المعنى أنّ الله تعالى مختص بصيرورة الأمور إليه دون غيره ونحو قوله تعالى ﴿ إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ﴾ [الغاشية: ٢٥-٢٦] وقوله تعالى ﴿ لَهُ اَلْمُلْكُ وَلَهُ اَلْمُكُ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [التغابن: ١] فهذه الظروف لا وجه لتقديمها على عاملها إلا ما ذكرناه من الاختصاص.

وثانيهما أن يكون تقديمه من أجل مراعاة المشاكلة لرؤوس الآي في التسجيع، وهذا كقوله تعالى ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَهٰ إِنَّا مَا عَلَى ﴿ وَجُوهٌ يَوْمَهٰ إِنَّا مَا عَلَى ﴿ وَجُوهٌ يَوْمَهٰ إِنَّا مَا عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

أما الوجه الثاني الذي ذكره فلا أراه كذلك بل هو من باب الاختصاص أيضاً، ففي الآية الأولى تخصيص النظر إلى الرب سبحانه. وفي الآية الثانية تخصيص المساق إلى الرب سبحانه لا إلى غيره.

وجاء في (البرهان): «لا تختص إفادة الحصر بتقديم الضمير المبتدأ، بل هو كذلك إذا تقدم الفاعل، أو المفعول، أو الجار والمجرور المتعلقات بالفعل، ومن أمثلته قوله تعالى: ﴿ قُلْ هُو الرَّحْنُنُ ءَامَنَا بِهِ وَعَلَيْهِ تَوكُمُّناً ﴾ [الملك: ٢٩] فإن الإيمان لما لم يكن منحصراً في الإيمان بالله بل لا بد معه من رسله وملائكته وكتبه واليوم الآخر وغيره، مما يتوقف صحة الإيمان عليه، بخلاف التوكل، فإنه لا يكون إلا على الله وحده لتفرده بالقدرة والعلم القديمين الباقيين قدم الجار والمجرور فيه ليؤذن باختصاص التوكل من العبد على الله دون غيره، لأن غيره لا يملك ضراً ولا نفعاً فيتوكل عليه»(٢).

وجاء في (الاتقان): «كاد أهل البيان يطبقون على أن تقديم المعمول يفيد الحصر سيواء كان مفعولاً أو ظرفاً أو مجروراً ولهذا قيل في ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُونَ ﴾ [الفاتحة: ٥] معناه إليه لا إلى غيره (٣).

<sup>(</sup>١) عالطواز، (٢/ ٧٠-٧١).

<sup>(</sup>٢) «البرهان» (٢/٤١٤).

<sup>(</sup>٣) «الإنقان» (٢/ ٥١).

وقد يقدم الخبر الظرف للتنبيه من أول الأمر على أنه خبر لا نعت كقوله:

له همم لا منتهم لكبارها وهمته الكبيري أجل من الدهر(١)

فلو قلت: همم له لا منتهى لكبارها، لكان الجار والمجرور صفة لا خبراً، لأن المبتدأ نكرة ويكون الخبر «لا منتهى لكبارها» ولكن الشاعر أراد أن يجعل (له) هو الخبر فقدمه على المبتدأ ليعلم أنّ هذا هو الخبر لا قوله (لا منتهى لكبارها).

وقد يكون تقديمه لأمر يقتضيه المقام كقولك (زيد في الدار)، جواباً عن سؤال (أين زيد؟) و(في الدار زيد) جواباً عن سؤال (من في الدار)، فهذا ليس من باب الاختصاص أو غيره مما ذكرنا، وإنما قدمت الذي يعلمه المخاطب وأخرت الذي يجهله، ففي الأولى يجهل مكان زيد فأخبرت به، وفي الثانية يعلم أنّ في الدار أحداً ولكنه يجهل من فيها فأخبرت بالذي يجهله، وابتدأت بما يعلم.

فإنْ كان الكلام منفياً، نحو (لا ريب فيه)، و (لا فيه ريب)، كان تأخير الظرف، يفيد نفي الشيء عن المذكور فقوله تعالى ﴿ لا رَبِّ فِيهِ ﴾ [البقرة: ٢] يفيد نفي الريب عن القرآن. وأما تقديم الظرف فهو يفيد النفي عن المذكور، وإثباته لغيره، فلو قال (لا فيه ريب) لنفي الريب عن القرآن وأثبته في غيره، فيكون تعريضاً بالكتب الأخرى، جاء في المثل السائر): «وأما الثاني وهو تأخير الظرف وتقديمه في النفي فنحو قوله تعالى ﴿ المَّلَ السائر): ﴿ وَأَما الثاني وهو تأخير الظرف وتقديمه في النفي فنحو قوله تعالى ﴿ المَّلَ الْكَنْ لُكُنْ لَا رَبِّ فِيهِ ﴾ [البقرة: ١-٢] وقوله تعالى: ﴿ لاَ فِيهَا غَوْلٌ وَلاَ هُمْ عَنَهَا يُنزَوُونِ ﴾ [الصافات: ٤٧] فإنه إنما أخر الظرف في الأول، لأن القصد في إيلاء حرف النفي الريب، نفي الريب عنه، وإثباته أنه حق، وصدق لا باطل وكذب كما كان المشركون يدعونه، ولو أولاه الظرف لقصد أن كتاباً آخر فيه الريب لا فيه كما قصد في قوله تعالى: ﴿ لاَ فِيهَا عَنْ الله عنه من غير تفضيل، وتقديمه يقتضي تفضيل المنفي عنه، وهو خمر الجنة على غيرها من خمور الدنيا، أي ليس فيها ما في غيرها من الغول، وهذا مثل قولنا «لا عيب في الدار» وقولنا: «لا فيها عيب»، فالأول نفي للعيب عن الدار فقط والثاني تفضيل لها على غيرها أي ليس فيها ما في فالأول نفي للعيب عن الدار فقط والثاني تفضيل لها على غيرها أي ليس فيها ما في

<sup>(</sup>۱) «الإيضاح» (۱/۱۱)، «شرح المختصر» (۷۰).

معاني النحو غيرها من العيب»(١).

وتقول «لا ضرر عليك» فتنفي الضرر عنه من دون إثباته لشخص آخر، وتقول «لا عليك ضرر» فتنفيه عنه وتثبته لغيره أي كأنّك قلت: ليس عليك الضرر وإنّما على غيرك. جاء في (البرهان): «وأما تقديم الظرف ففيه تفصيل فإن كان في الإثبات دلّ على الاختصاص كقوله تعالى: ﴿ ثُمّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ﴾ [الغاشية: ٢٦] . . . وإنْ كان في النفي فإنّ تقديمه يفيد تفضيل المنفي عنه كما في قوله تعالى: ﴿ لَا فِيهَا غَوْلٌ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَقُونَ ﴾ [الصافات: ٤٧]» (٢٠).

والصواب ما أثبتناه، وهو أنّ تأخير الظرف يفيد نفي الشيء عن المذكور، وتقديمه يفيد النفي عن المذكور، وإثباته لغيره، ولا يفيد دائماً تفضيل المنفي عنه وإلاّ فقولك: «لا عندك صواب» ذم لا مدح.

وربما قلت ألست تقول: إنّه إذا تقدم الظرف وكان الاسم نكرة لم يسأل عن سبب تقديمه نحو: «في الدار رجل» فلماذا ذكرت هنا أنّ تقديمه لمعنى؟

والجواب واضح، وهو إنّه إذا كان ذاك في حيز الإثبات لم يكن له غرض، لأن تقديمه واجب وأما إذا كان في حيز النفي، فليس الأمر كذلك، لأن النفي من مسوغات الابتداء بالنكرة، إذ إنّه بجوز أنْ يبتدأ بالنكرة بعد النفي، نحو (ما رجل في الدار) ولذلك كان تقديم الظرف لغرض من الأغراض.

والتحقيق أن التقديم إنّما يكون للاهتمام والعناية بالمتقدم، سواء كان لغرض الحصر أم غيره قال الإمام عبد القاهر: «واعلم أنا لم نجدهم اعتمدوا فيه شيئاً يجري مجرى الأصل غير العناية والاهتمام، قال صاحب الكتاب وهو يذكر الفاعل والمفعول: كأنهم يقدمون الذي بيانه أهم لهم وهم بشأنه أعنى وان كانا جميعاً يهمانهم ويعنيانهم»(٣).

<sup>(</sup>١) «المثل السائر» (٢/٤٤)، وانظر «الكشاف» (١/ ٨٧-٨٨)، «البرهان» (٢/ ٤١٤).

<sup>(</sup>۲) «ألبرهان» (۳/ ۲۳۲).

<sup>(</sup>٣) «دلائل الإعجاز» (٨٤) وانظر «كتاب سيبويه» (١/ ١٥).

#### ح- تقديم المبتدأ على الفعل:

الأصل في الجملة التي مسندها فعل أن يتقدم الفعل على المسند إليه أو بتعبير آخر أن يتقدم الفعل على الفعل نظر في سبب يتقدم الفعل على الفاعل -كما ذكرنا- فإن تقدم المسند إليه على الفعل نظر في سبب ذلك. فالأصل أن يكون الكلام نحو (قدم سعيد) فإن قيل (سعيد قدم) نظر في سبب ذلك، أو بتعبير الكوفيين نظر في سبب تقديم الفاعل على الفعل.

ويذكر البلاغيون أغراضاً لتقديم المسند إليه على الفعل أهمها:

1- التخصيص أو الحصر: إذا قلت (أعانني سعيد) كان إخباراً ابتدائياً، والمخاطب خالي الذهن، فإن قلت (سعيد أعانني)، فقد خصصت سعيداً بالإعانة وقصرتها عليه وذلك بأن كان المخاطب يظن انّ الذي أعانك خالد مثلاً، فترد عليه بهذا القول قال عبد القاهر: «فإذا عمدت إلى الذي أردت أن تحدث عنه بفعل، فقدمت ذكره ثم بنيت الفعل عليه فقلت: زيد قد فعل، وأنا فعلت، وأنت فعلت، اقتضى ذلك أن يكون القصد إلى الفاعل إلا أنّ المعنى في هذا القصد ينقسم قسمين:

أحدهما جلي لا يشكل، وهو أن يكون الفعل فعلاً قد أردت أن تنص فيه على واحد فتجعله له، وتزعم أنه فاعله دون واحد آخر أو دون كل أحد. ومثال ذلك أن تقول أنا كتبت في معنى فلان وأنا شفعت في بابه، تريد أن تدعي الانفراد بذلك والاستبداد به وتزيل الاشتباه فيه، وترد على من زعم أنّ ذلك كان من غيرك، أو أن غيرك قد كتب فيه كما كتبت. ومن البيّن في ذلك قولهم: أتعلمني بضب أنا حرشته (١).

ومنه قوله تعالى: ﴿وَبِالْكُخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ﴾ [البقرة: ٤] أي هم أهل اليقين المختصون به وكأن غيرهم ليس من أصحاب اليقين جاء في (الكشاف) في هذه الآية: «وفي تقديم الآخرة وبناء (يوقنون) على (هم) تعريض بأهل الكتاب وبما كانوا عليه من إثبات أمر الآخرة على خلاف حقيقته وأنّ قولهم ليس بصادر عن إيقان، وأن اليقين ما عليه من آمن بما أنزل إليك وما أنزل من قبلك»(٢)

<sup>(</sup>١) «دلائل الإعجاز» (٩٩) وانظر «المختصر على تلخيص المفتاح» (٤٢)، «معترك الأقران» (١/١٨)، «البرهان» (٣٦/٣)، «نهاية الإيجاز للفخر الرازي» (١٢٢).

<sup>(</sup>۲) «الكشاف» (۱/ ۱۰۵).

٧- تحقيق الأمر وإزالة الشك من ذهن السامع كقولك (هو يغيث الملهوف) لمن يظن وأنه لا يفعل ذاك فأنت لا تريد أن تقصر اغاثة الملهوف عليه وتحصرها فيه، ولكنك أردت أن تزيل الشك من ذهن السامع، قال الإمام عبد القاهر: "والقسم الثاني أن لا يكون القصد إلى الفاعل على هذا المعنى، ولكن على أنك أردت أن تحقق على السامع أنه قد فعل، وتمنعه من الشك فأنت لذلك تبدأ بذكره وتوقعه أولاً، ومن قبل أن تذكر الفعل في نفسه لكي تباعده بذلك من الشبهة وتمنعه من الإنكار أو من أن يظن بك الغلط أو التزيد ومثاله قولك: هو يعطي الجزيل، وهو يحب الثناء، لا تريد أن تزعم أنه ليس ههنا من يعطي الجزيل ويحب الثناء غيره، ولا أن تعرض بإنسان وتحطه عنه وتجعله لا يعطي ولا يرغب كما يرغب، ولكنك تريد أن تحقق على السامع أن إعطاء الجزيل وحب الثناء دأبه وأن تمكن ذلك في نفسه" (١)

ثم قال: "ويشهد لما قلنا إن تقديم المحدَّث عنه يقتضي تأكيد الخبر وتحقيقه له أنا إذا تأملنا وجدنا الضرب من الكلام يجيء فيما سبق فيه انكار من منكر نحو أن يقول الرجل: ليس لي علم بالذي تقول فتقول له: أنت تعلم أن الأمر على ما أقول ولكنك تميل إلى خصمي. . . أو يجيء فيما اعترض فيه شك، نحو أن يقول الرجل: كأنك لا تعلم ما صنع فلان ولم يبلغك، فيقول: أنا أعلم ولكني اداريه . أو في تكذيب مدّع كقوله عز وجل: ﴿ وَإِذَا جَآءُ وَكُمْ قَالُوا مَامَنا وَقَد ذَخَلُوا بِالكَفْر وَهُمْ قَد خَرَبُوا بِيدٍ ﴾ [المائدة: ٢١] وذلك أن قولهم (آمنا) دعوى منهم أنهم لم يخرجوا بالكفر كما دخلوا به، فالموضع موضع تكذيب . أو فيما القياس في مثله أن لا يكون كقوله تعالى: ﴿ وَاَتَّخَدُوا مِن دُونِهِ عَالِهَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الفرقان: ٣].

وكذلك في كل شيء كان خبراً على خلاف العادة وعما يستغرب من الأمر نحو أن تقول: ألا تعجب من فلان؟ يدعي العظيم وهو يعيا باليسير... ومما يحسن ذلك فيه ويكثر الوعد والضمان كقول الرجل: أنا أعطيك، أنا أكفيك... وذلك أن من شأن من تعده وتضمن له أن يعترضه الشك في تمام الوعد، وفي الوفاء به، فهو من أحوج شيء إلى التأكيد...

<sup>(</sup>١) ﴿ وَلَا ثُلُ الْأُعْجَازِ ﴾ (٩٩) وانظر ﴿ نَهَايَةُ الْإِيْجَازِ ﴾ (١٢٢–١٢٣).

وكذلك يكثر في المدح كقولك: أنت تعطي اليجزيل...وكذلك المفتخر. ويزيدك بياناً أنه إذا كان الفعل مما لا شك فيه، ولا ينكو بحال لهم يكد يجيء على هذا الوجه، ولكن يؤتى به غير مبني على اسم، فإذا أخبرت بالخروج مثلاً عن رجل من عادته أن يخرج في كل غداة قلت. قد خرج، ولم تحتج إلى أن تقول: هو قد خرج ذاك لأنه ليس بشيء يشك فيه السامع، فتحتاج إلى أن تحققه وإلى أن تقدم فيه ذكر المحدث عنه (1).

٣- لتعجيل المسرة أو المساءة نحو (أبوك عاد) لمن كان أبوه غائباً. «السفاح حضر».

٤- لأظهار تعظيمه أو تحقيره نحو قوله تعالى ﴿ أَللَّهُ يَسْتَهْزِئَ بِهِمْ ﴾ [البقرة: ١٥].
 ونحو السلطان حضر، الغبى جاء.

٥- لغرابته نحو: المقعد مشي، الأخرس نطق. أو لغير ذلك(٢).

فإن كان المسند إليه نكرة وتقدم على الفعل كان المراد تخصيص الجنس، أو الواحد تقول: (حضر رجل) إذا كان المخاطب خالي الذهن فإن قلت: (رجل حضر) كان السامع يعلم أنّ حضوراً حصل، ولكنه يجهل جنس الحاضر، أو كان يظن أنه امرأة فيقال له: رجل حضر أي لا امرأة. أو كان يظن أنه رجلان فيقال له: رجل حضر أي لا رجلان. جاء في (دلائل الأعجاز): "إذا قلت: أجاءك رجل؟ فأنت تريد أن تسأله: هل كان مجيء من أحد الرجال إليه؟ فإن قدمت الاسم فقلت: أرجل جاءك؟ فأنت تسأله عن جنس من جاءه أرجل هو أم امرأة؟ ويكون هذا منك إذا كنت علمت أنه قد أتاه آت ولكنك لم تعلم جنس ذلك الآتي. . . وإذا كان كذلك كان محالاً أن تقدم الاسم النكرة وأنت لا تريد السؤال عن الجنس . .

وإذ قد عرفت الحكم في الابتداء بالنكرة في الاستفهام، فابن الخبر عليه فإذا قلت:

<sup>(</sup>۱) «دلائل الأعجاز» (۱۰۲–۱۰۶).

<sup>(</sup>٢) انظر «المختصر على تلخيص المفتاح للتفتازاني» (٤١-٤٢)، «الإيضاح» (١/٥٣-٥٣)، «البرهان» (٣/ ٢٣٥).

(رجل جاءني) لم يصلح حتى تريد أن تعلمه أن الذي جاءك رجل لا امرأة، ويكون كلامك مع من عرف أن قد أتاك آت. فإن لم ترد ذاك كان الواجب أن تقول: (جاءني رجل) فتقدم الفعل (١٠).

وجاء في (الإيضاح): "فإن بني الفعل على منكر أفاد ذلك تخصيص الجنس، أو الواحد بالفعل كقولك: رجل جاءني أي لا امرأة ولا رجلان. وذلك لأن أصل النكرة أن تكون للواحد من الجنس فيقع القصد بها تارة إلى الجنس فقط كما إذا كان المخاطب بهذا الكلام قد عرف أن قد أتاك آت ولم يدر جنسه أرجل هو أو امرأة أو اعتقد أنه امرأة. وتارة إلى الوحدة فقط، كما إذا عرف أن قد أتاك من هو من جنس الرجال، ولم يدر أرجل هو أم رجلان أو اعتقد أنه رجلان»(٢).

وجاء في (معترك الأقران): «أن يكون المسند إليه نكرة مثبتاً نحو (رجل جاءني) فيفيد التخصيص إما بالجنس أي لا امرأة، أو الوحدة أي لا رجلان»(٣).

إلى غير ذلك كالتعجب، نحو قولهم: أخرس نطق سمكة طارت (٤). وبالجملة فإنه يقدم للاهتمام والعناية به.

فإنْ سبق المسند إليه حرف نفي كان المراد نفي الحدث عن المسند إليه، وإثباته لغيره. تقول: (ما تكلمت): فأنت نفيت التكلم عن نفسك ولم تثبته لغيرك أي أنت لم تتعرض لغيرك بسلب أو إيجاب فإنْ قلت: (ما أنا تكلمت)، فانك قد نفيت التكلم عن نفسك وأثبته لغيرك. فإن المخاطب يعلم أنّ شخصاً ما قد تكلم فكان يظنك أنت، فقلت له: ما أنا تكلمت. أي ان المتكلم غيري.

جاء في (البرهان): «فإذا قلت: ما ضربت زيداً كنت نافياً للفعل الذي هو ضربك إياه وإذا قلت: ما أنا ضربته كنت نافياً لفاعليتك للضرب. فإن قلت: الصورتان دلتا على نفي

<sup>(</sup>١) «دلائل الإعجاز» (١٠٩).

<sup>(</sup>٢) «الإيضاح» (١/ ٥٩).

<sup>(</sup>٣) «معترك الأقران» (١/١٨٧).

<sup>(</sup>٤) «الأشموني» (١/٢٠٦).

الضرب فما الفرق بينهما؟ قلت من وجهين:

أحدهما أنّ الأولى نفت ضرباً خاصاً وهو ضربك إياه، ولم تدل على وضع ضرب غيرك ولا عدمه إذ نفي الأخص لا يستلزم نفي الأعم ولا ثبوته.

والثانية نفت كونك ضربته ودلت على أن غيرك ضربه بالمفهوم الله (١).

وجاء في (معترك الأقران): «أن يلي المسند إليه حرف النفي فيفيده نحو: (ما أنا قلت هذا) أي لم أقله، مع انّ غيري قاله»(٢).

ونحو ذلك الاستفهام فإن قلت: أضربت زيداً؟ كان السؤال عن أصل الفعل أحصل منك أم لم يحصل؟ فإن قلت: أأنت ضربت زيداً؟ كان السؤال عمن أوقع الفعل بزيد فالسائل يعلم أنّ الفعل قد وقع على زيد، ولكنه يسأل عن الفاعل له.

جاء في (دلائل الإعجاز): «وهذه مسائل لا يستطيع أحد أن يمتنع من التفرقة بين تقديم ما قدم فيها وترك تقديمه. ومن أبين شيء في ذلك الاستفهام بالهمزة، فإن موضع الكلام على أنك إذا قلت: أفعلت؟ فبدأت بالفعل كان الشك في الفعل نفسه، وكان غرضك من استفهامك أن تعلم وجوده. وإذا قلت: أأنت فعلت؟ فبدأت بالاسم كان الشك في الفاعل من هو؟ وكان التردد فيه. ومثال ذلك أنك تقول: أبنيت الدار التي كنت على أن تبنيها؟

أقلت الشعر الذي كان في نفسك أن تقوله؟ أفرغت من الكتاب الذي كنت تكتبه؟ تبدأ في هذا ونحوه بالفعل، لأن السؤال عن الفعل نفسه والشك فيه، لأنك في جميع ذلك متردد في وجود الفعل وانتفائه مجوز أن يكون قد كان، وأن يكون لم يكن، وتقول: أأنت بنيت هذه الدار؟ أأنت قلت هذا الشعر؟ أأنت كتبت هذا الكتاب؟ فتبدأ في ذلك كله بالاسم.

ذلك لأنك لم تشك في الفعل أنه كان، كيف وقد أشرت إلى الدار مبنية والشعر مقولاً والكتاب مكتوباً؟ وإنما شككت في الفاعل من هو؟ فهذا من الفرق لا يدفعه دافع ولا

<sup>(</sup>۱) ر«البرهان» (۲/۷۷/).

<sup>(</sup>٢) معترك الأقران، (١/١٨٧).

يشك فيه شاكة، ولا يخفى فساد أحدهما في موضع الآخر. فلو قلت: أأنت بنيت الدار التي كنت على أن تبنيها؟ أأنت قلت الشعر الذي كان في نفسك أن تقوله؟ أأنت فرغت من الكتاب الذي كنت تكتبه؟ خرجت من كلام الناس. وكذلك لو قلت: أبنيت هذه الدار؟ أقلت هذا الشعر؟ أكتبت هذا الكتاب؟ قلت ما ليس بقول»(١).

وجاء في (الكشاف) في قوله: ﴿ أَنْتُمْ أَضَلَلْتُمْ عِبَادِى هَنَّوُلَاءٍ أَمْ هُمْ ضَكُواْ السَّبِيلَ ﴾ [الفرقان: ١٧] «فإن قلت: ما فائدة (أنتم) و(هم) وهلا قيل: أضللتم عبادي هؤلاء أم هم ضلوا السبيل؟ قلت: ليس السؤال عن الفعل ووجوده لأنه لولا وجوده لما توجه هذا العتاب، وإنما هو عن متولّيه فلا بد من ذكره وإيلائه حرف الاستفهام حتى يعلم الله المسؤول عنه. . . والمعنى أأنتم أوقعتموهم في الضلال عن طريق الحق أم هم ضلوا عنه بأنفسهم؟ »(٢).

### مثل وغير:

ومما استعمل مقدماً بكثرة لفظتا (مثل) و(غير) إذا أريد بهما الكناية من غير تعريض تقول: (مثلك يرعى الحق والحرمة) فلا يقصد به انساناً غير المخاطب ولكنه عدل من الضمير إلى لفظة (مثل) لإفادة أن من كان مثله في المنزلة والصفة يفعل مثل هذا الفعل أو لا يفعله في نحو قولك (مثلك لا يقول هذا).

وكذلك قوله (غيري يقول الباطل) وهو هنا لم يرد التعريض بأحد، وإنما صرف قول الباطل عن نفسه بلفظة «غير» والفرق بين قولك «أنا لا أقول الباطل» و«غيري يقول الباطل» أنك في الجملة الأولى نفيت الأمر عن نفسك مباشرة، وفي الثانية أسندت هذا الفعل إلى غيرك، ولا تقصد بـ (غير) إنسانا معينا فكأن معنى الجملة الثانية: إنّ الذي يغايرني في خلقي وحالي هو الذي يقول الباطل، فنفى الفعل عن نفسه بطريق غير مباشر. وقد التزمت العرب، أو كادت في مثل هذا التعبير تقديم (مثل) و(غير) فلا تقول (يرعى الحرمة مثلك) ولا (يقول الباطل غيري) بالقصد الذي ذكرناه.

<sup>(</sup>١) «دلائل الأعجاز» (٨٦-٨٨).

<sup>(</sup>۲) «الكشاف» (۲/ ۲۰۶–۴۰۶).

جاء في (دلائل الإعجاز): «ومما يرى تقديم الاسم فيه كاللازم (مثل) و(غير) في نحو قوله:

## مثلك يثني المزن عن صوبه ويسترد الدمع عن غربه

وقول الناس: مثلك رعى الحق والحرمة...وما أشبه ذلك مما لا يقصد فيه بـ (مثل) إلى إنسان سوى الذي أضيف إليه ولكنهم يعنون أن كل من كان مثله في الحال والصفة كان مقتضى القياس، وموجب العرف والعادة أن يفعل ما ذكر أو أن لا يفعل...

وكذلك حكم (غير) إذا سلك به هذا المسلك فقيل: غيري يفعل ذاك على معنى أني لم أفعله لا أن يومى، بـ (غير) إلى إنسان فيخبر عنه بأن يفعل كما قال:

## غيري بأكثر هذا الناس ينخدع

وذلك أنه معلوم أنه لم يرد أن يعرض بواحد كان هناك فيستنقصه ويصفه بأنه مضعوف يُغر ويُخدع...

فأنت الآن إذا تصفحت الكلام وجدت هذين الاسمين يقدمان ابدا على الفعل، إذا نحي بهما هذا النحو الذي ذكرت لك ونرى هذا المعنى لا يستقيم فيهما إذا لم يقدما، أفلا ترى أنّك لو قلت: يثنى المزن عن صوبه مثلك ورعى الحق والحرمة مثلك... وينخدع غيري بأكثر هذا الناس...لرأيت كلاماً مقلوباً عن جهته ومغيراً عن صورته ورأيت اللفظ قد نبا عن معناه ورأيت الطبع يأبى بأن يرضاه»(١).

### المبتدأ الذي له مرفوع أغنى عن الخبر

هذا هو الضرب الثاني من المبتدأ وهو أنْ يكون المبتدأ وصفاً اعتمد على نفي، أو استفهام واكتفى بمرفوعه (٢) نحو (أقائم الريدان)، ويبحث النحاة في هذا الموضوع صوراً متعددة للمبتدأ جاء في (التصريح): «وإذا رفع الوصف ما بعده فله ثلاثة أحوال وجوب الخبرية وجواز الأمرين، وذلك إنّه إنْ لم يطابق الوصف ما بعده تعينت ابتدائيته نحو

<sup>(</sup>١) «دلائل الإعجاز» (١٠٦-١٠٨)، وانظر «الإيضاح» ١/ ٦٣.

<sup>(</sup>٢) انظر «الأشموني» (١/ ١٩٠-١٩١).

أقائم أخواك؟) ف (قائم) مبتدأ و(أخواك) فاعله سد مسد خبره ولا يجوز أن يكون (أخواك) مبتدأ مؤخراً و(قائم) خبراً مقدماً لأنه لا يخبر عن المثنى بالمفرد.

وإن طابقه، أي طابق الوصف ما بعده في غير الإفراد وهو التثنية والجمع، تعينت خبريته نحو (أقائمان أخواك وأقائمون أخوتك؟)... فالوصف فيهن خبر مقدم والمرفوع بعده مبتدأ مؤخر، ولا يجوز أن يكون الوصف فيهن مبتدأ والمرفوع فاعلاً سد مسد الخبر لأن الوصف إذا رفع ظاهراً كان حكمه حكم الفعل في لزوم الإفراد على اللغة الفصحى...

وإن طابقه أي الوصف ما بعده في الإفراد. . . احتملهما أي الأبتدائية والخبرية على السواء نحو: أقائم أخوك وأقائمة أختك؟ »(١).

والخلاصة إن الصور المستعملة هي نحو هذه:

أقائم زيد، أقائم الزيدان، أقائمان الزيدان فما الفرق بين هذه الاستعمالات؟

١- إن جملة (أقائمان الزيدان) و(أقائمون الزيدون) مما طابق فيه الوصف ما بعده في المثنى والجمع يكون الوصف فيها خبراً مقدماً وما بعده مبتدأ مؤخراً وهذا أصله: الزيدان قائمان والزيدون قائمون فقدم الخبر على المبتدأ لغرض من أغراض التقديم التي سبق أن ذكرناها كالاختصاص والافتخار والتفاؤل ونحوها.

تقول: (الزيدان قائمان) إذا كان المخاطب خالي الذهن، فإن كان السامع يظن أنهما قاعدان لا قائمان، قدمت له الخبر وقلت: قائمان الزيدان. إلى غير ذلك من الأغراض التي بيناها.

٢- وأما جملة (أقائم الزيدان) مما لا يطابق الوصف فيه ما بعده فيعرب النحاة
 الوصف فيها مبتدأ وما بعده مرفوعاً أغنى عن الخبر وهو هنا فاعل.

إن هذه الجملة ليست من باب التقديم والتأخير كما في الجملة السابقة وإنما هذه الجملة هي أشبه شيء بالجملة الفعلية. والوصف في مكانه التعبيري وهو واقع موقع الفعل كما تقول: قام الزيدان ويقوم الزيدان فهو ليس مقدماً من تأخير، وإنما هو في مكانه وقد جيء به اسماً للدلالة على الثبوت كما ذكرنا سابقاً. جاء في (شرح الرضي

<sup>(</sup>۱) «التصريح» (۱/ ۱۵۸)، وانظر «الأشموني» (۱/ ۱۹۲–۱۹۳)، «ابن الناظم» (۳۶).

على الكافية) في هذا النوع من التعبير: "فقالوا إن خبره محذوف لسد فاعله مسد الخبر وليس بشيء بل لم يكن لهذا المبتدأ أصلاً من خبر حتى يحذف ويسد غيره مسده ولو تكلفت له تقدير خبر لم يتأت إذ هو في المعنى كالفعل، والفعل لا خبر له فمن ثم تم بفاعله كلاماً من بين جميع اسم الفاعل والمفعول والصفة المشبهة، ولهذا أيضاً لا يصغر، ولا يوصف ولا يعرف ولا يثنى ولا يجمع إلا على لغة أكلوني البراغيث»(١).

وقال ابن يعيش: "واعلم أنّ قولهم: أقائم الزيدان إنّما أفاد نظراً إلى المعنى إذ المعنى أيقوم الزيدان فتم الكلام به لأنه فعل وفاعل و(قائم) هنا اسم من جهة اللفظ وفعل من جهة المعنى . . . ولو قلت: (قائم الزيدان) من غير استفهام لم يجز عند الاكثر وقد أجازه ابن السراج وهو مذهب سيبويه لتضمنه معنى الفعل" (٢).

٣– وأما قولك: (أقائم زيد) فيحتمل معنيين:

المعنى الأول أن تقصد أنك قدمت الخبر كما مر في قولنا (قائم زيد).

وأصل الكلام: (زيد قائم) فقدمنا الخبر لغرض من أغراض التقديم، كالتخصيص ونحوه وكما مر في قولنا (قائمان الزيدان) و(قائمون الزيدون)، وكما قالوا: (تميمي أنا) ونحوها فهو من باب التقديم الذي سبق أن شرحناه.

ويحتمل أن يكون نحو قولنا (أقائم الزيدان) أي ليس من باب تقديم الخبر على المبتدأ وإنما هو تعبير أشبه شيء بالتعبير الفعلي فهو يشبه: قام زيد ويقوم زيد إلا إنه عدل به من الفعل إلى الاسم للدلالة على الثبوت فإن أريد به هذا القصد وجب عند الجمهور سبقه بنفي أو استفهام، وإن أريد به التقديم لم يشترط ذلك وإنما يصح أن تقول: (قائم زيد). جاء في (كتاب سيبويه): «وزعم الخليل أنه يستقبح أن يقول: (قائم زيد)، وذلك إذا لم تجعل قائماً مقدماً مبنياً على المبتدأ كما تؤخر وتقدم فتقول: ضرب زيداً عمرو وعمرو على ضرب مرتفع. وكان الحد أن يكون مقدماً ويكون زيد مؤخراً وكذلك هذا الحد فيه أن يكون الابتداء فيه مقدماً وهذا عربي جيد وذلك قولك: تميمي أنا ومشنوء من يشنؤك

<sup>(</sup>١) «الرضى على الكافية» (١/ ٩٢).

<sup>(</sup>۲) «ابن یعیش» (۱/۹۶).

ورجلٌ عبد الله وخزّ صُفَتُك فإذا لم يريدوا هذا المعنى وأرادوا أن يجعلوه فعلا كقوله (يقوم زيد) و(قام زيد) قبح لأنه اسم وإنما حسُن عندهم أن يجري مجرى الفعل إذا كان صفة جرى على موصوف أو جرى على اسم قد عمل فيه»(١).

فهو -كما ترى- يقول إن هذا التعبير يحتمل معنيين أنْ يكون (قائم) مقدماً مبنياً على المبتدأ أي خبراً مقدماً فيكون هذا عربياً جيداً كقولك: تميمي أنا، ومشنوء من يشنؤك ورجلٌ عبدالله.

فإن لم يريدوا هذا وأرادوا أن يجعلوه فعلاً كقوله: يقوم زيد وقام زيد قبح إلا بأن يتقدمه نفي أو استفهام أو أي مسوغ آخر.

### تعريف المبتدأ والخبر

الأصل في المبتدأ أن يكون معرفة كما إنّ الأصل في الخبر أنْ يكون نكرة نحو: سعيد قائم ولكنهما قد يجيئان معرفتين نحو سعيدٌ القائم، والقائم سعيد، وإبراهيم أخوك، وأخوك إبراهيم. فأيّ منهما هو المبتدأ وما دلالة التعريف؟

١ - اختلف النحاة في المعرفتين أيهما المبتدأ وأيهما الخبر فقد جاء في (المغني):
 «يجب الحكم بابتدائية المقدم من الاسمين في ثلاث مسائل:

أحدها أن يكونا معرفتين تساوت رتبتهما نحو. «الله ربنا» أو اختلفت نحو «زيد الفاضل» و«الفاضل زيد»، هذا هو المشهور، وقيل يجوز تقدير كل منهما مبتدأ وخبراً مطلقاً، وقيل: المشتق خبر، وإن تقدم نحو: القائم زيد والتحقيق أن المبتدأ ما كان أعرف كزيد في المثال أو كان هو المعلوم عند المخاطب كأن يقول: من القائم؟ فتقول: زيدٌ القائم. فإن علمهما وجهل النسبة فالمقدم المبتدأ»(٢).

وجاء في (المفصل): "وقد يقع المبتدأ والخبر معرفتين معاً كقولك: (زيد المنطلق) و(الله الهنا) و(محمد نبينا) ولا يجوز تقديم الخبر هنا بل أيهما قدمت فهو المبتدأ»<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۱/۹۶).

<sup>(</sup>٢) «مغنى اللبيب» (٢/ ١٥١).

<sup>(</sup>٣) «المفصل» (١/ ٧٨ – ٧٩).

والتحقيق أن المبتدأ ما كان معلوماً عند المخاطب والمجهول هو الخبر. فتأتي بالأمر الذي يعلمه المخاطب فتجعله مبتدأ ثم تأتي بالمجهول عنده فتجعله خبراً عن المبتدأ. وذلك نحو أن يعرف المخاطب زيداً ولكنه يجهل أنه أخوك وأردت أن تعرفه بأنه أخوك قلت له (زيدٌ أخي). وإذا عرف أن لك أخاً، وعرف زيداً ولكنه يجهل أنه أخوك، وأردت أن تعلمه بأن أخاك هو زيد قلت له: (أخي زيد) فكأن الأولى جواب عن سؤال: من زيد؟ والثانية جواب عن سؤال: مَنْ أخوك؟ ونحو هذا قولك (زيد القائم) و(القائم زيد) فإذا رأى شخص ما رجلاً قائماً ولكنه يجهل انه زيد وهو يعرف زيداً في الأصل، فأردت أن تعرفه بأن القائم هو زيد قلت له: (القائم زيد)، وإذا كان لا يعرف زيداً في الأصل فأردت أن تعرفه له بأنه هو القائم قلت له: (زيد القائم).

جاء في (الإيضاح): «قد يكون للشيء صفتان من صفات التعريف ويكون السامع عالماً باتصافه بأحداهما دون الأخرى فإذا أردت أن تخبره بأنه متصف بالأخرى، تعمد إلى اللفظ الدال على الثانية. وتجعله إلى اللفظ الدال على الثانية. وتجعله خبراً فتفيد السامع ما كان يجهله من اتصافه بالثانية كما إذا كان للسامع أخ يسمى زيداً وهو يعرفه بعينه واسمه، ولكن لا يعرف أنه أخوه وأردت أن تعرفه أنه أخوه فتقول له (زيد أخوك) سواء عرف أن له أخاً ولم يعرف أن زيداً أخوه أو لم يعرف أن له أخاً أصلاً. وان عرف أن له أخاً في الجملة وأردت أن تعينه عنده قلت: أخوك زيد.

أما إذا لم يعرف أن له أخاً أصلاً، فلا يقال ذلك لامتناع الحكم بالتعيين على من لا يعرفه المخاطب أصلاً فظهر الفرق بين قولنا (زيد أخوك) وقولنا (أخوك زيد).

وكذا إذا عرف السامع إنساناً يسمى زيداً بعينه واسمه، وعرف أنه كان من إنسان انطلاق ولم يعرف أنه كان من زيد أو غيره فأردت أن تعرفه أن زيداً هو ذلك المنطلق فتقول (زيد المنطلق)، وإن أردت أن تعرفه أن ذلك المنطلق هو زيد، قلت (المنطلق زيد).

وكذا إذا عرف السامع إنساناً يسمى زيداً بعينه وهو يعرف معنى جنس المنطلق، وأردت أن تعرفه أن زيداً متصف به فتقول: (زيد المنطلق)، وإن أردت أن تعيّن عنده جنس المنطلق قلت: (المنطلق زيد). لا يقال: زيدٌ دال على الذات فهو متعين للابتداء تقدم أو تأخر، والمنطلق دال على أمر نسبي فهو متعين للخبرية تقدم أو تأخر، لأنا نقول (المنطلق) لا يُجعل مبتدأ إلا بمعنى الشخص الذي له الأنطلاق، وأنه بهذا المعنى لا يجب أن يكون خبراً، و(زيد) لا يُجعل خبراً إلا بمعنى صاحب اسم (زيد) وأنه بهذا المعنى لا يجب أن يكون مبتدأ»(۱).

وجاء في (شرح المختصر): "والضابط في التقديم إنّه إذا كان للشيء صفتان من صفات التعريف، وعرف السامع اتصافه بأحداهما دون الأخرى، فأيهما كان بحيث يعرف السامع اتصاف الذات به وهو كالطالب بحسب زعمك أن تحكم عليه بالآخر فيجب أن تقدم اللفظ الدال عليه أن تحكم بثبوته للذات أو انتفائه عنه يجب أن تؤخر اللفظ الدال عليه وتجعله خبراً. فإذا عرف السامع زيداً بعينه واسمه، ولا يعرف اتصافه بأنه أخوه وأردت أن تعرفه ذاك قلت: زيد أخوك. وإذا عرف أخاً له ولا يعرفه على التعيين، وأردت أن تعينه عنده قلت: (أخوك زيد) ولا يصح (زيد أخوك) ويظهر ذلك في نحو قولنا (رأيت أسوداً غابها الرماح) ولا يصح: رماحها الغاب»(٢) لأن الأسود لا بد لها من الغاب فيكون معلوماً (٢).

وجاء في (التصريح): "ويختلف المعنى باختلاف الغرض فإذا عرف السامع زيداً بعينه ولا يعرف المخاطب اتصافه بأنه أخو المخاطب، وأردت أن تعرفه ذلك قلت: (زيد أخوك) ولا يصح لك أن تقول: (أخوك زيد). وإذا عرف أخاً له ولا يعرفه على التعيين باسمه وأردت أن تعينه عنده قلت: (أخوك زيد) ولا يصح لك أن تقول: زيد أخوك»(١٠).

«ومن هنا اعترض ابن الطراوة قول المتنبي:

ثياب كريم ما يصون حسانها إذا أنشرت كان الهبات صوانها

<sup>(</sup>١) <sup>-</sup> «الإيضاح» (١/ ٩٧-٩٨). وانظر «نهاية الإيجاز» (٤٤).

<sup>(</sup>٢) «شرح المختصر للتفتازاني» (٦٨).

<sup>(</sup>٣) «حاشية الصبان» (١/ ٢٠٩-٢١).

<sup>(</sup>٤) «التصريح» (١/ ١٧١ – ١٧٢)، وانظر «ابن يعيش» (١/ ٩٨)، «حاشية الصبان» (١/ ٢٠٩). «همع الهوامع» (١/ ١٠١).

قال فذمته وهو يرى أنه مدحه، ألا يرى أنه أثبت الصون ونفى الهبات كأنه قال: الذي يقوم لها مقام الهبات أن تصان. انتهى.

وإيضاحه أن الواجب في مثل هذا كون الخبر ما يراد إثباته ولهذا قال عبد الملك بن مروان: كان عُقوبتك عزلك. ولو قال: كان عزلك عقوبتك كان معاقباً لا معزولاً الله الله عنولاً الله ع

وذكر ابن الخباز انّ الفرق بين قولنا زيد أخوك وأخوك زيد من وجهين: «أحدهما أن (زيد أخوك) تعريف للقرابة و(أخوك زيد) تعريف للاسم. والثاني أنّ (زيد أخوك) لا ينفي أن يكون له أخ غيره، لأنك أخبرت بالعام عن الخاص و(أخوك زيد) ينفي أن يكون له أخ غيره لأنك أخبرت بالخاص عن العام، وهذا ما يشير إليه الفقهاء في قولهم: زيد صديقي وصديقي زيد»(٢).

فأنت ترى ان تقديم إحدى المعرفتين على الأخرى يتبعه اختلاف في المعنى فقولك (زيد المنطلق) يختلف عن معنى (المنطلق زيد) قال تعالى: ﴿ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ ٱلزِّينَةِ ﴾ [طه: ٥٩] ولم يقل: (يوم الزينة موعدكم) فإنه لما كان الغرض تحديد الموعد أخبر عنه بأجل جعله لهم فإن هذا جواب عن قولهم: ﴿ فَأَجْعَلْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِدًا لا نُغْلِفُهُمْ غَنْ وَلا بأبل جعله لهم فإن هذا جواب عن قولهم: ﴿ فَأَجْعَلْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِدًا لا نُغْلِفُهُمْ عَنْ وَلا بأن مَوْعِدَهُمُ ٱلصَّبَحُ ﴾ [هود: ٨١] فهو اخبار عن الموعد أيضاً. ومنه قوله: ﴿ قَالَ إِنَّ هَتُولَاةٍ ضَيْفِي فَلا نَفْضَحُونِ ﴾ [الحجر: ٨٦] فهو اخبار عن المشار إليهم ولو قال (إنّ ضيفي هؤلاء) لاختلف المعنى فكأن الأولى جواب عن سؤال: من ضيفك؟ ونحوه قوله تعالى في أزواج النبي عن سؤال: من ضيفك؟ ونحوه قوله تعالى في أزواج النبي عن سؤال: من ضيفك؟ ونحوه قوله تعالى في أزواج النبي عَنْ ونحوه قوله: ﴿ هَانَهُمُ اللّهُ عَنْ الْوَلِينِ إِلا هَانَهُ إِلا اللّهِ اللّهُ المعنى ونحو ونحوه قوله إلا المعنى ونحو ونحوه قوله إلا المعنى ونحول الله عن المعنى ونحول الله عنه المعنى ونحول الله عنه والله المنه المناه الأولين إلا هذا) لتغير المعنى ونحول ونحوه قوله إلى المعنى ونحول المعنى ونحوله الله عنه الله عنه الله عنه ونحوله المعنى ونحوله المناهِ المناهِ الله وينه الله المنه المنه المنه المنه ونحوله المنه المنه ونحوله المنه ال

<sup>(</sup>١) «حاشية التصريح» (١/ ١٧٢).

<sup>(</sup>٣) «الأشباه والنظائر» (٢/ ٢٣٦).

هذا قوله تعالى ﴿ هَلَ جَنَرَامُ ٱلْإِحْسَانِ إِلَّا ٱلْإِحْسَانُ﴾ [الرحمن: ٦٠] ولو قال: هل الاحسان إلاّ جزاء الاحسان لتغير المعنى، ولو كان معنى التقديم والتأخير في غير الحصر واحداً ما اختلف معناه في الحصر.

٢- القصر الحقيقي: تقول (زيد منطلق) وتقول (زيد المنطلق) فما الفرق بين التعبيرين؟

إنّ التعبير الأول يفيد ثبوت الانطلاق لزيد من دون نفيه عن غيره، وأما التعبير الثاني فإنّه يفيد قصر الانطلاق على زيد دون غيره، وهذا حين يظن ظان أنّ المنطلق هو غير زيد كان يظن أنه خالد أو سعيد، فقد عرف أنّ ثمة انطلاقاً ولكنه كان يظن أن المنطلق غير زيد فقدمت زيداً وقصرت الانطلاق عليه دون غيره. جاء في (دلائل الاعجاز): "ومن فروق الاثبات أنك تقول: زيد منطلق، وزيد المنطلق، والمنطلق زيد، فيكون في كل واحد من هذه الأحوال غرض خاص، وفائدة لا تكون في الباقي وأنا أفسر لك ذلك:

أعلم أنك إذا قلت: (زيد منطلق) كان كلامك مع من لم يعلم أن انطلاقاً كان لا من زيد، ولا من عمرو، فأنت تفيده ذلك ابتداء، وإذا قلت (زيد المنطلق) كان كلامك مع من عرف أنّ انطلاقاً كان، إما من زيد، وإما من عمرو، فأنت تعلمه أنه كان من زيد دون غيره. والنكتة أنك تثبت في الأول الذي هو قولك (زيد منطلق) فعلاً لم يعلم السامع من أصله أنه كان، وتثبت في الثاني الذي هو (زيد المنطلق) فعلاً قد علم السامع أنه كان، ولكنه لم يعلمه لزيد، فأفدته ذلك فقد وافق الأول في المعنى الذي كان له الخبر خبراً، وهو إثبات المعنى للشيء وليس يقدح في ذلك أنك كنت قد علمت انّ انطلاقاً كان من أحد الرجلين لأنك إذا لم تصل إلى القطع على أنه كان من زيد دون عمرو، كان حالك في الحاجة إلى من كان يثبته لزيد كحالك إذا لم تعلم أنه كان من أصله.

وتمام التحقيق أنّ هذا كلام يكون معك إذا كنت قد بُلغت أنه كان من إنسان انطلاق من موضع كذا، في وقت كذا، لغرض كذا فجوزت أن يكون ذلك كان من زيد، فإذا قيل لك (زيد المنطلق) صار الذي كان معلوماً على جهة الجواز، معلوماً على جهة الوجوب. ثم إذا أرادوا تأكيد هذا الوجوب أدخلوا الضمير المسمى فصلاً، بين الجزءين فقالوا: زيد هو المنطلق»(۱).

<sup>(</sup>١) «دلائل الأعجاز» (١٣٦-١٣٧).

وجاء في (ينهاية الإيجاز): «إذا قلنا: زيد منطلق أفاد ثبوت الانطلاق لزيد... وإذا قلت: زيد المنطلق أو زيد هو المنطلق فاللام في الخبر تفيد انحصار المخبر به في المخبر عنه، مع قطع النظر عن كونه مساوياً أو أخص منه»(١).

وجاء في (دلائل الأعجاز): "وأما قولنا: "المنطلق زيد" والفرق بينه وبين "زيد المنطلق" فالقول في ذلك أنك وان كنت ترى في الظاهر أنهما سواء من حيث كون الغرض في الحالين إثبات انطلاق قد سبق العلم به لزيد فليس الأمر كذلك، بل بين الكلامين فصل ظاهر.

وبيانه أنَّك إذا قلت: (زيد المنطلق) فأنت في حديث انطلاق قد كان، وعرف السامع كونه إلاّ إنّه لا يعلم أمنْ زيد كان أم عمرو؟

فإذا قلت: (زيد المنطلق) أزلت عنه الشك وجعلته يقطع بأنّه كان من زيد بعد أنّ كان يرى ذلك على سبيل الجواز، وليس كذلك إذا قدّمت (المنطلق) فقلت: (المنطلق زيد) بل يكون المعنى حينئذ على أنك رأيت إنساناً ينطلق بالبعد منك، فلم يثبت ولم تعلم أزيدٌ هو أم عمرو فقال لك صاحبك: (المنطلق زيد) أي هذا الشخص الذي تراه من بعد هو زيد»(٢).

ومن هذا الضرب قوله تعالى ﴿ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْأَعْلَىٰ﴾ [طه: ٦٨]، جاء في (المثل السائر) في هذه الآية: «الأعلى: لام التعريف في قوله (الأعلى) ولم يقل (أعلى) ولا (عال) لأنه لو قال ذلك لكان قد نكره وكان صالحاً لكل واحد من جنسه كقولك (رجل) فإنه يصلح أن يقع على كل واحد من الرجال. وإذا قلت (الرجل) فقد خصصته من بين الرجال بالتعريف وجعلته علماً فيهم وكذلك جاء قوله تعالى ﴿ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْأَعْلَىٰ﴾ (٣).

ومما يدل على الاختصاص والقصر الحقيقي قوله تعالى: ﴿ وَأَنَا ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] وقوله ﴿ هُوَ ٱلَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي

<sup>(</sup>١) "نهاية الإيجاز» (٢٤-٤٣).

<sup>(</sup>٢) «دلائل الإعجاز» (١٤٤)، وانظر «شرح المختصر» (٦٨)، «الإيضاح» (١/ ٩٩-٩٩)، «معترك الأقران» (١/ ٨٨).

<sup>(</sup>٣) «المثل السائر» (٢/ ٢١).

معاني النحو

٣- القصر مبالغة: وذلك كأن تقول: "زيد الشجاع" و"سعيد الشاعر" و"محمد الأديب" فكأنك قصرت الشجاعة على زيد، والشعر على سعيد، والأدب على محمد، كما فعلت في (زيد المنطلق) إلا أنّ الفرق بينهما أنّ ذلك قصر حقيقي، وهذا قصر مبالغة وادعاء جاء في (الطراز): "أن تقصد المبالغة في الخبر فتقصر جنس المعنى على المخبر عنه كقولك: زيد هو الجواد، وعمرو هو الشجاع، تريد انّه هو المختص بالمعنى دون غيره وأنت إذا قصدت هذا المعنى فلا يجوز العطف عليه على جهة الاشتراك، فلا يجوز أن تقول: زيد هو الجواد وعمرو لأنه يبطل المعنى، ومن هذا قوله تعالى ﴿ وَالْكَيْفِرُونَ هُمُ الْمُوّمِنُونَ حَقًا ﴾ [الأنفال: ٤] يريد أنّهم المختصون بهاتين الصفتين دون غيرهم" (١).

وجاء في (دلائل الاعجاز): «أن تقصر جنس المعنى على المخبر عنه لقصدك المبالغة وذلك قولك: زيد هو الجواد وعمرو هو الشجاع تريد أنه الكامل إلا أنك تخرج الكلام في صورة توهم أن الجود أو الشجاعة لم توجد إلا فيه "(٢).

وجاء في (الإيضاح) أن المعرف بلام الجنس قد يفيد القصر تحقيقاً "واما مبالغة لكمال معناه في المحكوم عليه كقولك (عمرو الشجاع) أي الكامل في الشجاعة فتخرج الكلام في صورة توهم أن الشجاعة لم توجد إلا فيه لعدم الاعتداد بشجاعة غيره

<sup>(</sup>۱) «الطراز» (۲/۲۱).

<sup>(</sup>٢) «دلاثل الإعجاز» (١٣٨) وانظر «دراية الإيجاز» (٤٢–٤٣)، «معترك الأقران» (١٨٨/١)، «شرح المختصر» (٦٨).

اقصورها عن رتبة الكمال»(١)

ومن هذا النوع قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَإِن تَعْجَبْ فَعَجَبٌ قَوْلُهُمْ أَءِذَا كُنَّا تُرَبًّا أَءِنَا لَفِي خَلْقٍ جَدِيلًا أُوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِيمٌ وَأُولَتِكَ ٱلْأَغْلَلُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَأُولَتِكَ أَصْعَبُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَيْلِدُونَ﴾ [الرعد: ٥] هذا صنف من أصحاب النار، وهناك أصناف أخرى غيرهم، ولكن لكون إنكار اليوم الآخر كبيرة جعل منكريه هم أصحاب النار وقصرها عليهم مبالغة.

وقال تعالى: ﴿ مَن كَفَرَ بِٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُمُ مُطْمَينُ ۚ بِٱلْإِيمَانِ وَلَكِن مِّن شَرَحَ بِٱلْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِنَ ٱللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ذَالِكَ بِأَنَّهُمُ أَسْتَحَبُّوا ٱلْحَيَّوةَ ٱلدُّنْيَاعَلَى ٱلْآخِرَةِ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَيْنَ أُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَأَنْصَارِهِمْ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْعَلَفِلُونَ لَا حَكَرَمَ أَنَّهُمْ فِ ٱلْآخِـرَةِ هُمُ ٱلْخَاسِرُونَ ﴾ [النحل:١٠٦-١٠٩] فالغافلون كثيرون والذين طبع على قلوبهم من غير هؤلاء أصناف والخاسرون غير هؤلاء كثير ولكن لعظم جرم هؤلاء حصرها عليهم مبالغة.

٤- قصر جنس المعنى على المبتدأ على دعوى انه لا يوجد إلا منه وذلك حين يكون مقيداً بحال، أو وقت، وذلك كقولك: هو النصير إذا عز النصير، جاء في (دلائل الأعجاز).

«أن تقصر جنس المعنى الذي تفيده بالخبر على المخبر عنه لا على معنى المبالغة . . . بل على دعوى أنه لا يوجد إلا منه ولا يكون ذلك إلا إذا قيدت المعنى بشيء يخصصه ويجعله في حكم نوع برأسه وذلك كنحو أن يقيد بالحال والوقت كقولك: هو الوفي حين لا تظن بنفس خيراً<sup>(٢)</sup>.

٥- أن تورده على وجه اتضح أمره وعرف فتقول: (سعيد الجواد) لا على وجه القصر وإنّما على وجه أنّ هذا شائع معروف بين الناس، لا يخفى على أحد كقوله تعالى في المنافقين ﴿ هُمُ الْعَدُو ۚ فَأَخَذَرُهُم ﴾ [المنافقون: ٤] فهذا ليس من باب القصر الحقيقي وإلا

<sup>«</sup>الإيضاح» (١/ ١٩٨ - ١٩٩).

<sup>«</sup>دلائل الأعجاز» (١٣٨)، وانظر «الطراز» (٢/ ٢٢)، «نهاية الإيجاز» (٤٢–٤٣).

معانى النحو

فقد ذكر القرآن اليهود وقال فيهم ﴿ لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ ٱلنَّاسِ عَدَّوَةً لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلْيَهُودَ وَٱلَّذِينَ ٱشَرَّكُواً ﴾ [المائدة: ٨٢] وإنما أورده على وجه اتضح أمره وعرف شأنه، أي هم المتضح أمرهم المنكشف سرهم في العداوة وربما دل على كما لهم في العداوة.

وعليه قول الخنساء:

إذا قبع البكاء على قتيل رأيت بكاءك الحسن الجميلا

«لم ترد أن ما عدا البكاء عليه فليس بحسن ولا جميل. . ولكنها أرادت أن تقرّه في جنس ما حسنه الحسن الظاهر الذي لا ينكره أحد، ولا يشك فيه شاك. ومثله قول حسان: وإنّ سنام المجد من آل هاشم بنو بنت مخزوم ووالـ 4 العبد

ولو قال ووالدك عبد لم يكن قد جعل حاله في العبودية حالة ظاهرة متعارفة»(١).

٦- أن تورده على وجه ثبت عند المخاطب وعلمه أو وجه تعلمه به وذلك نحو قولك (هو الشاعر) تقول هذا لا على وجه من الأوجه المذكورة وإنما كأنك تقول له: هل عرفت الشاعر وخبرت حقيقته وتمثلته في نفسك؟ فهذا هو.

وهذا النوع على ضربين:

أ- الاعتماد على المعرفة السابقة والعلم بالشيء كما ذكرت من قولنا (هو الشاعر) جاء في (دلائل الأعجاز): «واعلم أن للخبر المعرف بالألف واللام معنى غير ما ذكرت لل . . وذلك قولك هو البطل المحامي وهو المتقى المرتجى، وأنت لا تقصد شيئاً مما تقدم . . ولكنك تريد أن تقول لصاحبك: هل سمعت بالبطل المحامي وهل حصلت معنى هذه الصفة، وكيف ينبغي أن يكون الرجل حتى يستحق أن يقال ذلك له وفيه؟ فإن كنت قتلته علماً وتصورته حق تصوره فعليك صاحبك واشدد به يدك فهو ضالتك وعنده بغيتك»(٢).

وجاء في (الطراز): «أن تقصد به مقصد التعريف بحقيقة عَقَلها المخاطب في ذهنه لافي الخارج، أو توهمت أنه لم يعرفها فتقول له تصور كذا فإذا تصورته في نفسك فتأمل

<sup>(</sup>١) «دلائل الأعجاز» (١٤٠)، وانظر «الطراز» (٢/ ٢٢)، «الإيضاح» (١/ ٩٨-٩٩).

<sup>(</sup>٢) «دلائل الأعجاز» (١٤١).

فلاناً فإنه يحصل ما تصورته على الكمال، ويأتيك به تاماً ومثاله قولنا: هو الحامي لكل حقيقة، وهو المرتجى لكل ملمة، وهو الدافع لكل كريهة، كأنك قلت: هل تعقل الحامي والمرتجى وتسمع بهما؟ فإن كنت تعقل ذلك وتعرفه حقيقة معرفته فاعلم أنه فلان (١٠).

ومن هذا الضرب قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ هَنَذَا الَّذِي رُزِقْنَا مِن قَبْلُ ﴾ [البقرة: ٢٥] اعتماداً على معرفتهم السابقة. وقوله ﴿ مَا جِئْتُهُ بِهِ السِّحْرَ ﴾ [يونس: ٨١] وقوله ﴿ هَنَذَا مَا وَعَلَا مَا وَعَلَا اللّهُ وَصَدَقَ اللّهُ الرّحْمَنُ وَصَدَقَ اللّهُ وَصَدَقَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ [يس: ٥٢] وقوله: ﴿ هَنَذَا مَا وَعَدَنَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ [الأحزاب: ٢٢] اعتماداً على الوعود السابقة المعلومة.

ب- الاعتماد على التعريف في الكلام أو في المقام كأن تقول لمخاطبك: أتعرف المخاسر؟ الخاسر الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدى.

ومن ذلك قوله تعالى ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَنَّ يَكُونُ لَمُ وَلَدُّ وَلَمْ تَكُن لَمُ صَلَّحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلَّ مَن ذلك قوله تعالى ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَنَّ يَكُونُ لَمُ وَلَدُّ وَلَمْ تَكُن لَمُ صَلْحِبَةٌ وَخُلَق كُلُ شَيْءٍ عَلِيمٌ ذَلِكُمُ ٱللهُ رَبُّكُمْ لَآ إِلَنهَ إِلَّا هُوَ خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ذَلِكُم ٱللهُ وَصَفَاتِه التي يجهلونها قال كُلِ شَيْءٍ وَكِيلُ ﴾ [الأنعام: ١٠١-١٠١] فبعد أن عرفهم بالله وصفاته التي يجهلونها قال لهم: ذلكم الله ربكم.

ومنه: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتَ عَلَيْهِمْ وَايَنَكُمْ زَادَتُهُمْ إِنَّا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ وَايَنَكُمْ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا ﴾ [الأنفال: ٢] ونحوه: ﴿ رَبُّنَا ٱلَّذِينَ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَكُمْ ثُمَّ هَدَىٰ ﴾ [طه: ٥٠] ومنه: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُواْ مَعَمُ عَلَىٰ آمْرٍ جَامِع لَمْ يَذْهَبُواْ حَتَّى يَسْتَغَذِنُونَ ﴾ [النور: ٦٢].

ومنه: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدِهِلُونَ قَالُواْ سَلَامًا﴾ [الفرقان: ٦٣].

وهذا من باب التعريف بالكلام.

ومن التعريف في المقام قول امرأة العزيز للنسوة اللاتي لمنها في يوسف بعد أن اخرجته عليهن وقطعن أيديهن حين رأينه ﴿ فَذَالِكُنَّ ٱلَّذِى لَمْتُنَّنِي فِيلِّهِ ﴾ [يوسف: ٣٢]. ومنه قوله

<sup>(</sup>١) «الطراز» (٢/ ٢٣)، وانظر «نهاية الايجاز» (٤٢–٤٣).

معاني النحو

تعالى ﴿ هَلَذَا يَوْمُكُمُ ٱلَّذِى كُنتُمْ تُوعَدُونَ﴾ [الأنبياء: ١٠٣] ونحوه ﴿ هَذَا ٱلَّذِى كُنتُم بِهِ -شَتَعَبِلُونَ﴾ [الذاريات: ١٤] وقوله ﴿ هَلَذِهِ ٱلنَّالُ ٱلَّتِي كُنتُم بِهَا أَتُكَذِّبُونَ﴾ [الطور: ١٤].

## إعادة المبتدأ

قد يعاد المبتدأ بلفظه وأكثر ما يقع ذلك في مقام التهويل والتفخيم تقول: زيدٌ ما زيد؟ أي أي أي شيء هو تفخيماً له وتعظيماً، قال تعالى: ﴿ اَلْمَاقَةُ مَا اَلْمَاقَةُ ﴾ [الحاقة: ١-٢] وقال: ﴿ اَلْمَاقَةُ مَا اَلْقَارِعَةُ ﴾ [القارعة: ١-٢] تفخيماً لأمرها وتهويلاً، وقال: ﴿ وَأَصَّنَ النِّمَالِ مَا أَصَّن النِّمَالِ ﴾ ﴿ وَأَصَّن النِّمَالِ مَا أَصْحَتُ النِّمَالِ ﴾ [الواقعة: ٢٧] ﴿ وَأَصَّمَتُ النِّمَالِ مَا أَصْحَتُ النِّمَالِ ﴾ [الواقعة: ٤١] ﴿ وَأَصَّمَتُ النِّمَالِ مَا أَصْحَتُ النِّمَالِ ﴾ [الواقعة: ٤١] أنفظيعاً وتهويلاً لأمرهم.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وأما وضع الظاهر مقام الضمير فإن كان في معرض التفخيم جاز قياساً كقوله تعالى ﴿ اَلْمَاقَةُ مَا الْمُاقَةُ ﴾ أي ما هي؟ وإن لم يكن فعند سيبويه يجوز في الشعر بشرط أن يكون بلفظ الأول قال:

لعمرك ما معن بتارك حقه

<sup>(</sup>١) - «حاشية الشريف» (١/٣/١).

بجر (منسىء) فإذا رفعته فهو خبر مقدم على المبتدأ»(١).

وجاء في (الخصائص): «إنما يعاد لفظ الأول في مواضع التعظيم والتفخيم» (٢).

وجاء فيه: «وأما قول ذي الرمة:

ولا الخُـرق منه يـرهبـون ولا الخنـا عليهـم ولكـن هيبـة هـي مـا هيـا

فيجوز أن تكون (هي) الثانية فيه إعادة للفظ الأول كقوله عز وجل ﴿ ٱلْفَارِعَةُ ۗ مَا ٱلْقَارِعَةُ ۗ مَا ٱلْقَارِعَةُ ﴾ وهو الوجه.

ويجوز أن تكون (هي) الثانية ضمير هي الأولى، كقولك: هي مررت بها، وإنما كان الوجه الأول لأنه إنّما يعاد لفظ الأول في مواضع التعظيم والتفخيم وهذا من مظانه (٣).

وجاء في (الكشاف) في قولنا: زيد ما زيد: «جعلته لانقطاع قرينه وعدم نظيره، كأنّه شيء خفي عليك جنسه فأنت تسأل عن جنسه، وتفحص عن جوهره كما تقول: ما الغول وما العنقاء؟ تريد أي شيء هو من الأشياء؟ هذا أصله ثم جرد للعبارة عن التفخيم»(٤).

وجاء في (التفسير الكبير) في قوله تعالى ﴿ اَلْمَاقَةُ مَا اَلْمَاقَةُ ﴾ [الحاقة: ١-٢]: «والأصل الحاقة ما هي؟ أي، أي شيء هي؟ تفخيماً لشأنها، وتعظيماً لهولها، فوضع الظاهر موضع المضمر، لأنه أهول لها ومثله قوله ﴿ اَلْقَارِعَةُ مَا اَلْقَارِعَةُ ﴾ (٥).

وقد يكرر المبتدأ لقصد الدلالة على الشهرة، أو عدم التغير تقول: (زيدٌ زيد) أي هو على ما تعهد أي لم يتغير عن حاله الأولى، رفعة أو ضعة ودناءة قال تعالى: ﴿وَالسَّبِقُونَ السَّبِقُونَ ﴾ [الواقعة: ١٠] جاء في (الكشاف): «يريد والسابقون من عرفت حالهم، وبلغك وصفهم كقولهم: وعبدالله عبدالله. وقول أبي النجم: وشعري شعري.

<sup>(</sup>۱) «الرضى على الكافية» (۹۸/۱)، وانظر «حاشية يس على التصريح» (١٦٥/١)، «حاشية الصبان» (١٦٥/١) وانظر «التصريح» (١٦٦/١)، «الهمع» (٩٧/١).

<sup>(</sup>٢) «الخصائص» (٣/ ٥٤).

<sup>(</sup>٣) «الخصائص» (٣/ ٥٤).

<sup>(</sup>٤) «الكشاف» (٣/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٥) «التفسير الكبير» (٣٠/ ٢٠١).

معاني النحو

كَأَنه قال: وشعري ما انتهى إليك وسمعت بفصاحته وبراعته»(١).

قال سيبويه: "وتقول: (قد جربتك فوجدتك أنت أنت) فأنت الأولى مبتدأ والثانية مبنية عليها، كأنك قلت (فوجدتك وجهك طليق) والمعنى أنّك أردت أنْ تقول: فوجدتك أنت الذي أعرف. ومثل ذلك (أنت أنت) و(إن فعلت هذا فأنت أنت) أي فأنت الذي أعرف أو أنت الجواد والجلّد كما تقول (الناس الناس) أي الناس بكل مكان وعلى كل حال كما تعرف"(٢).

قال ابن يعيش: «وأما قولهم: (أنت أنت) فظاهر اللفظ فاسد، لأنه قد أخبر بما هو معلوم وأنه قد اتحد الخبر والمخبر عنه لفظاً، ومعنى، وحكم الخبر أنْ يكون فيه من الفائدة ما ليس في المبتدأ. وإنما جاز ههنا، لأن المراد من التكرير بقوله (أنت أنت) أي أنت على ما عرفته من الوتيرة والمنزلة لم تتغير. ومعنى تكرير الاسم بمنزلة أنت على ما عرفته. وهذا معنى يتضمن ما ليس في الجزء الأول، وعليه قول أبي النجم:

### أنا أبو النجم وشعري شعري

معناه وشعري، شعري المعروف الموصوف كما بلغت وعرفت وهذا قياس الباب»<sup>(٣)</sup> وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «الذي لا يغاير المبتدأ لفظاً يذكر للدلالة على الشهرة أو عدم التغير كقوله:

## أنا أبو النجم وشعري شعري

أي هو المشهور المعروف بنفسه، لا بشيء آخر كما يقال مثلاً: شعري مليح. وتقول: (أنا أنا) أي ما تغيرت عما كنت قال:

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۳/ ۱۹۳).

<sup>(</sup>۲) «سيبويه» (۱/ ۳۸۱–۳۸۲)،

<sup>(</sup>۳) «ابن یعیش» (۱/ ۹۸ – ۹۹).

<sup>(</sup>٤) - «الرضى على الكافية» (١٠٣/١).

#### خيف الهبوى وتبوليت الأوطيار لا أنت أنت ولا الديار ديار

«فقوله (لا أنت أنت ولا الديار ديار) من المليح النادر في هذا الموضع، لأنه هو هو والديار ديار، وإنما البواعث التي كانت تبعث على قضاء الأوطار زالت، فبقي ذلك الرجل وليس هو هو على الحقيقة، ولا الديار في عينه من الحسن تلك الديار، وعلى هذا ورد قول أبي الطيب المتنبي:

وجدك بشر الملك الهمام قبيل أنبت أنبت وأنبت منهم

فقولك (أنت أنت) من توكيد الضميرين المشار إليهما، وفائدته المبالغة في مدحه ولو مدحه بما شاء الله لما سد مسد قوله (أنت أنت) أي انك المشار إليه بالفضل، دون غيرك<sup>(١)</sup>.

وجاء في (الخصائص) في قول الشاعر:

أنا أبو النجم وشعري شعري

وقوله:

وإذ أم عمار صديت مساعف

إذ الناس ناس والبلاد بغرة

إذ الناس ناس والبلاد بلاد

بلاد بها كنا وكنا نحلها

«ألا ترى أن المعنى وشعري متناه في الجودة على ما تعرفه وكما بلغك، وقوله (إذ الناس ناس) أي إذ الناس أحرار والبلاد أحرار)<sup>(۲)</sup>.

<sup>«</sup>المثل السائر» (٢/ ٢٣). (١)

<sup>«</sup>الخصائص» (٣/ ٣٣٧)، وانظر (٣/ ١٠٢-١٠٣)، «الكامل المبرد) (١/ ٤٣)، «التفسير الكبير» (ج۲۲/۸3).

### المبتدأ النائب مناب الفعل

قد بعدل من الجملة الفعلية إلى الاسمية لقصد الدلالة على الثبوت ويكون المبتدأ نائباً مناب الفعل، ولا نعني أنه ينوب عنه في عمله، وإنما ينوب عنه في معناه، أو يشبهه في معناه إلا في الدلالة على الحدوث، فإنه يدل على الثبوت والفعل يدل على الحدوث تقول. أحمدُ الله -الحمد لله.

غفر الله لك -مغفرةً لك.

رضى الله عنك- رضوان الله عليك.

وقد يؤتى بالمصدر منصوباً نائباً مناب الفعل، وهو المفعول المطلق، تقول: (أحمد الله) ثم تحذف الفعل وتأتي بمصدره منصوباً نائباً منابه فتقول: (حمداً لله).

وتقول: (أسلم عليك) ثم تحذف الفعل، وتأتي بمصدره منصوباً نائباً منابه فتقول: (سلاماً عليك).

وتقول: (سقاك إلله) ثم تجذف الفعل، وتأتي بمصدره منصوباً نائباً منابه، فتقول: (سقياً لك) وتقول: (أشكر لك فعلك) ثم تحذف الفعل، وتأتي بمصدره منصوباً منابه، فتقول: شكراً لك.

وهذه الجمل المبدوءة بمصادر منصوبة، كلها جمل فعلية لأنها منصوبة بفعل محذوف فإذا رفعت هذه المصادر صارت الجملة اسمية.

| فعلية             | فعلية       | اسمية      |
|-------------------|-------------|------------|
| أحمد الله         | حمداً لله   | الحمدُ لله |
| أسلم عليك         | سلاماً عليك | سلامٌ عليك |
| ا<br>أشكر لك فعلك | شكراً لك    | شكرٌ لك    |
| سِمَاك الله       | سقياً لك    | سقيّ لك    |
| رعا <b>ك</b> الله | رعياً لك    | رعيٌ لك    |
| تبت یده           | تباً له     | تبٌّ له    |
| _                 | ويلاً له    | ويلٌ له    |

فمعنى (أحمد الله) و(حمداً لله) واحد فكلتا الجملتين فعلية، وكلتاهما تدل على الحدوث والتجدد، ولكن في الجمل الثانية اختزل الفعل وفاعله، لأنه لا يتعلق غرض بذكرهما وجيء بمصدره الذي هو أقوى من الفعل.

وأما الجمل الثالثة فهي جمل اسمية قال سيبويه في (باب ما ينصب من المصادر على إضمار الفعل غير المستعمل اظهاره): "وذلك قولك سقياً ورعياً ونحو قولك: خيبة ودفراً وجدعاً وعقراً وبؤساً وافة وتفة وبعداً وسحقاً ومن ذلك قولك: تعساً وتباً وجوعاً وجوسا. . وإنما ينتصب هذا وما أشبهه إذا ذُكر مذكور فدعوت له أو عليه على إضمار الفعل، كأنك قلت: سقاك الله سقياً ورعاك الله رعياً. . . وإنما اختزل الفعل ههنا لأنهم جعلوه بدلاً من اللفظ بالفعل كما جعل: (الحذر) بدلاً من (احذر). وكذلك هذا كأنه بدل من سقاك الله ورعاك الله . . .

وما جاء منه لا يظهر له فعل فهو على هذا المثال نصب، كأنك جعلت بهراً بدلاً من بهرك الله فهذا تمثيل ولا يتكلم به.

ومما يدل أيضاً على أنه على الفعل نُصب، أنك لم تذكر شيئاً من هذه المصادر لتبني عليه كلاماً كما يبنى على عبدالله إذا ابتدأته، وأنك لم تجعله مبنياً على اسم مضمر في نيتك، ولكنه على دعائك له أو عليه. . .

وقد رفعت الشعراء بعض هذا، فجعلوه مبتدأ وجعلوا ما بعده مبنياً عليه قال أبو زبيد: أقـــام واقـــوى ذات يـــوم وخيبــة لأول مـــن يلقـــى وشـــر ميســر . . . ومثله قول الشاعر:

أهاجيته حسان عند ذكائه فعي لأولاد الحِماس طويل

وفيه المعنى الذي يكون في المنصوب، كما إنّ قولك: (رحمة الله عليه) فيه معنى الدعاء كأنه قال: رحمه الله...

من ذلك قولك حمداً وشكراً لا كفراً وعجبا. . .

فإنما ينتصب هذا على إضمار الفعل كأنك قلت: أحمد الله حمداً. وإنما اختزل الفعل ههنا لأنهم جعلوا هذا بدلاً من اللفظ بالفعل...وقد جاء بعض هذا رفعاً يبتدأ ثم يبنى عليه...

واعلم انَّ (الحمد لله) وإن ابتدأته، ففيه معنى المنصوب وهو بدل من اللفظ بقولك: أحمد الله ه<sup>(۱)</sup>.

والفرق بين الجملة الاسمية والفعلية، هو أنّ الفعلية تدل على الحدوث والتجدد، والاسمية تدل على الثبوت -كما ذكرنا- وإيضاح ذلك انّ الفعل يدل على حدث مقرون بزمن، فإذا كان الفعل ماضياً فقد انقضى تقول (حمدت الله) أي في الماضي، وإذا كان مضارعاً، فهو يدل على الحال، أو الاستقبال، تقول (أحمد الله) أي في الحال، أو في الاستقبال، واما الاسم فهو غير متخصص بزمن، وإنما هو عام ثابت تقول (الحمد لله) على قصد ثبوت الحمد له ودوامه غير مخصص بزمن معين. ومن ذلك قوله تعالى على قصد ثبوت الحمد له ودوامه غير مخصص بزمن معين. ومن ذلك قوله تعالى أو أن الله الله الله الله الله الله الله عليه السلام حياهم بتحية خير من تحيتهم، إذ هم حيوه بجملة فعلية، وهو حياهم بجملة اسمية دالة على الثبوت، قال ابن يعيش: «ألا ترى أنك إذا قلت: سلام عليك وويل له بالرفع كان معناه كمعناه منصوباً وإذا كان منصوباً كان منزلاً منزلة الفعل فقولك (سلاماً عليك) وويلاً لك بمنزلة: سلم مرتبة الفعل أن يكون مقدماً»(٢).

وقال: "ومن ذلك قولهم: سلام عليك وويل له قال الله تعالى: ﴿ سَلَامُ عَلَيْكُ سَالَمُ عَلَيْكُ المُطَفِّفِينَ ﴾ [المطففين: ١] ومن ذلك (أمت في حجر لافيك) فهذه الأسماء كلها إنما جاز الابتداء بها، لأنها ليست أخباراً في المعنى إنّما هي دعاء أو مسألة فهي في معنى الفعل كما لو كانت منصوبة، والتقدير ليسلم الله عليك وليلزمه الويل. وقولهم (أمت في حجر لافيك) معناه: ليكن الأمت في الحجارة لافيك، والأمت اختلاف انخفاض وارتفاع قال تعالى: ﴿ لا تَرَى فِيها عِوَجًا وَلا آمّتًا ﴾ [طه: ١٠] والمعنى أبقاك الله بعد فناء الحجارة، لأن الحجارة مما يوصف بالبقاء... فلما كانت في معنى الفعل كانت مفيدة كما لو صرحت بالفعل.

<sup>(</sup>۱) دسيبويه، (۱/ ١٥٦ - ١٦٦).

<sup>(</sup>۲) «ابن یعیش» (۱/۹۳).

والفرق بين الرفع والنصب أنك إذا رفعت كأنك ابتدأت شيئاً قد ثبت عندك واستقر وإذا نصبت كأنك تعمل في حال حديثك في إثباتها»(١).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «سلام في قولك «سلام عليك» بمعنى مصدر سلمك الله، أي جعلك سالماً، فالأصل سلمك الله سلاماً ثم حذف الفعل لكثرة الاستعمال فبقي المصدر منصوباً، وكان النصب يدل على الفعل، والفعل على الحدوث. فلما قصدوا دوام نزول سلام الله عليه واستمراره أزالوا النصب الدال على الحدوث، فرفعوا (سلام) وكذا أصل (ويل لك) هلكت ويلاً أي هلاكاً، فرفعوه بعد حذف الفعل نفضاً لغبار معنى الحدوث» (٢).

وجاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ وَيْلٌ يُومَهِذِ لِلْمُكَذِبِينَ ﴾ [المرسلات: ١٥]
«فان قلت: كيف وقع النكرة مبتدأ في قوله تعالى ﴿ وَيْلٌ يُومَهِذِ لِلْمُكَذِبِينَ ﴾؟ قلت: هو في
أصله مصدر منصوب ساد مسد فعله ولكنه عدل به إلى الرفع للدلالة على معنى ثبات
الهلاك ودوامه للمدعو عليه ونحوه سلام عليكم» (٣).

قال الأشموني: «أصل (الحمد لله) أحمد أو حمدت حمداً لله. فحذف الفعل اكتفاء بدلالة مصدره عليه ثم عدل إلى الرفع لقصد الدلالة على الدوام والثبوت، ثم أدخلت عليه (أل) لقصد الاستغراق»(١).

وقال الصبان تعليقاً على هذا القول: «هذا يقتضي أنه لو لم يعدل إلى الرفع لانتفت الدلالة على الدوام، وهو كذلك كما صرح به الرضى في باب المبتدأ لأن بقاء النصب صريح في ملاحظة الفعل وتقديره وهو يدل على التجدد فلا يستفاد الدوام إلا بالعدول إلى الرفع»(٥).

<sup>(</sup>۱) قابن یعیش<sup>۱۱</sup> (۸۷/۱).

<sup>(</sup>۲) «الرضى على الكافية» (۱/ ۹٦/۹۷).

<sup>(</sup>٣) «الكشاف» (٣/ ٣٠٢).

<sup>(</sup>٤) «الأشموني» (١/٩-١١).

<sup>(</sup>٥) «حاشية الصبان» (١/٩-١٠).

وعلى هذا وضعت قواعد فقهية،قال ابن عطية: «سبيل الواجبات الإتيان بالمصدر مرفوعاً كقوله تعالى ﴿ فَالِبَاعُ الْمَعْرُونِ وَالْبَعْرُونِ الْمَعْرُونِ وَالْبَعْرُونِ وَالْبَعْرِونَ وَالْبَعْرُونِ وَالْبَعْرِونَ وَالْبَعْرُونِ وَالْبَعْرَةُ وَالْبَعْرَةُ وَالْبَعْرِونَ وَالْبَعْرِونَ وَالْبَعْرِونَ وَالْبَعْرِونَ وَالْبَعْرِونَ وَالْبَعْرِونَ وَالْبَعْرِونَ وَالْبَعْرَةُ وَالْبَعْرَةُ وَالْبَعْرِونَ وَالْبَعْرِونَ وَالْبَعْرِونَ وَالْبَعْرِونِ وَالْبَعْرِونَ وَالْبَعْرَةُ وَلَا لَهُ وَالْبَعْرِونِ وَالْبَعْرِونِ وَالْبَعْرِونَ وَالْبَعْرِونَ وَالْمُعْرِونِ وَالْبَعْرِونَ وَالْمُعْرِونِ وَالْمُعْرِونَ وَالْمُعْرِونِ وَالْمُعْرِونَ وَالْمُعْرِونِ وَالْمُعْرِونِ وَالْمُعْرَاقِ وَالْمُعْرَاقِ وَالْمُعْرِونِ وَالْمُعْرِونِ وَالْمُعْرِونِ وَالْمُعْرِونِ وَالْمُعْرِونِ وَالْمُعْرِونِ وَالْمُعْرُونِ وَالْمُعْرِونِ وَالْمُعْرَاقِ وَالْمُعْرِونِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِونِ وَالْمُعْرِونِ وَالْمُعْرِونِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُعْرُونِ وَالْمُعْرِونِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَلَالْمُونَ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُعْرِقِيلُونِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَلْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُو

وسبيل المندوبات الإتيان به منصوباً كقوله تعالى ﴿ فَضَرَّبُ ٱلرِّقَابِ ﴾ [محمد: ٤] ولهذا اختلفوا هل كانت الوصية للزوجات واجبة لاختلاف القراءة في قوله (وصية لأزواجكم) بالرفع والنصب.

-قال أبو حيان: والأصل في هذه التفرقة قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ سَكَنَمُا قَالَ سَكَنَمُ ﴾ [هود: ٦٩] فإن الأول مندوب والثاني واجب.

والنكتة في ذلك أن الجملة الاسمية أثبت وآكد من الفعلية»(١).

## أنواع الخبر

يقسم النحاة الخبر إلى مفرد وجملة وأما شبه الجملة فيلحق تارة بالمفرد وتارة بالجملة بحسب التقدير، فما الفرق بين اضرب الخبر هذه؟

لقد مر الفرق بين قولنا: زيد قائم، وزيد يقوم، ويقوم زيد. وعرفنا أنّ الأصل في الجملة الدالة على الحدوث أنْ يتقدم الفعل فتقول (يقوم زيد) فإذا قدمت زيداً، كان ذلك لسبب من أسباب التقديم التي ذكرناها، كالتخصيص والاهتمام ونحوها. وأن الأصل في الجملة الدالة على الثبوت أنْ نأتي بالمبتدأ ثم الخبر فنقول (زيد قائم) وبهذا اتضح الفرق بين الخبر المفرد والإخبار بالجملة الفعلية.

وأمّا الإخبار بالجملة الاسمية فهو واضح فأنت تقدم المبتدأ لتخبر عنه، ولكن الخبر بدل أن يأتي مفرداً يأتي جملة أي يكون المسند جملة فتقول مثلاً (إبراهيم أخوه قائم) فأخبرت عن إبراهيم بجملة اسمية، ويقال في هذه الجملة ما قيل في جملة المبتدأ والخبر. فإن قلنا (إبراهيم أخوه يعيله) كانت جملة الخبر من باب تقديم المسئد إليه لغرض من أغراض التقديم، كالتخصيص ونحوها وإن قلت (إبراهيم قائم أخوه) كان في الخبر احتمالان، الأول إنه من باب الإخبار بالمفرد، ولكن أريدت الدلالة على الثبوت

<sup>(</sup>۱) «الإنقان» (۱/۱۹۹).

في نسبة القيام إلى الأخ.

والثاني إنّه من باب تقديم الخبر (قائم) على المبتدأ الثاني (أخوه) للأغراض التي سبق أن ذكرناها.

### الخبر شبه الجملة:

الخبر شبه الجملة هو الظرف والجار والمجرور، ويقدر النحاة لهما محذوفاً يتعلقان به هو عند أكثرهم فعل (استقر) أو (كان) وعند قسم آخر اسم (كائن أو مستقر) فإذا قلت: (سالم في الدار) قدروا له استقر في الدار، أو كائن في الدار، واختلفوا في الأولى منهما فالذي يقدر الفعل يقول: إنّما يحسن تقدير الفعل لأنه أصل العمل، وهو هنا عامل في الظرف أو في المجرور، والذي يقدر الاسم يرى أن الأصل في الخبر أن يكون مفرداً، وذهب قسم إلى أن هذا قسم قائم برأسه، ولا يتعلق بشيء (٢).

وقد رجح ابن هشام التقدير بحسب المعنى قال: «وأما في البواقي نحو «زيد في الدار» فيقدر كونا مطلقاً، وهو كائن، أو مستقر، أو مضارعهما، إنْ أريد الحال أو الاستقبال نحو (الصوم اليوم) أو في اليوم، والجزاء غداً أو في الغد

ويقدر كان أو استقر، أو وصفهما إن أريد المضي، هذا هو الصواب، وقد أغفلوه مع قولهم في نحو (ضربي زيداً قائماً) إنّ التقدير (إذ كان) إنْ أريد المضي، أو (إذا كان) إنْ أريد المستقبل ولا فرق، وإذا جهلت المعنى فقدر الوصف فإنه صالح في الأزمنة كلها وإنْ كانت حقيقته الحال...ولا يجوز تقدير الكون الخاص كقائم، وجالس، إلا لدليل»(٣).

وأرى أنّ الراجح في التقدير، إنه إذا أريد الحدوث قدر فعل بحسب الزمن، وإذا أريد الثبوت قدر اسم فإذا قلت (القط كالنمر) قدرت اسماً (كائن)، ولا تقدر فعلاً. ونحوه (الأرض كالكرة) وتقول (الجنة تحت ظلال السيوف) وأرى أنه لا يصح تقدير فعل هنا

<sup>(</sup>١) قالرضى على الكافية (١/٩٩).

<sup>(</sup>٢) قابن عقيل» (١/ ٢١١).

<sup>(</sup>٣) قالمغني» (٢/٨٤٤).

معاني النحو

فتقدير الفعل «استقرت» يعني أنها كانت على غير ذاك، فاستقرت الآن على هذا ولا يحسن تقدير (تكون أو تستقر) لما فيه من معنى الحدوث والتجدد، وإنما هذا أمر ثابت فتقدر كائنة. ومثله (الحمد لله) فإنه لا يحسن تقدير استقر بل الأولى أن يقدر (كائن).

وإذا قلنا (السفر غدا) صح فيه تقدير (يكون) وهو الأولى، أو (كائن) إذا نويت ثبوته أي كأنّ هذا أمر منته ومفروغ منه كقوله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَهِكَةِ إِنِّ خَلِقٌ بَشَرًا مِن طِينٍ فَإِذَا سَوَيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي فَقَعُوا لَمُ سَنجِدِينَ ﴾ [ص: ٧١-٧٢] فجاء باسم الفاعل الدال على الثبوت (خالق) في المستقبل.

ويرى الكوفيون أنّ الخبر إذا كان عين الأول ارتفع نحو (زيد قائم) وإذا كان مخالفاً له انتصب على الخلاف نحو (زيد أمامك) فزيد هو غير الأمام فالأمام جهة وزيد شخص. جاء في (همع الهوامع) ذاكراً رأي الكوفيين: «وإذا قلت: (زيد أخوك) فالأخ هو زيد أو (زيد خلفك) فالخلف ليس بزيد فمخالفته له عملت النصب»(١) ولا يحتاج عندهم إلى تقدير شيء(٢).

ولسائل أن يسأل: ولم التقدير؟ أليس المعنى مفهوماً؟ أليس الأولى أن نأخذ برأي الكوفيين في عدم التعليق؟ وهل من الضروري أنه حين نقول: زيد في الدار أن نقدر كائن في الدار؟ أليس الكلام مفهوماً من غير ذلك؟

وهذا أمر يحتاج إلى شرح وتوضيح.

إذا قلت (زيد في الدار) فماذا يُفهم من هذا الكلام؟ أيُفهم أنه قائم في الدار أو جالس أو نائم أم يفهم مجرد الوجود في الدار بلا تخصيص لحالة؟ لا شك أن السامع يفهم مجرد الوجود فإذا أردت أمراً بعينه فلا بد أن تذكر المتعلق، ولا يجوز أن تحذفه إلا لقرينة فتقول: زيد جالس في الدار أو عامل في الدار أو نائم ونحو ذلك. فإذا قلت (زيد في الدار) قصدت الوجود المطلق فيه ولولا هذا التقدير لم يصح الكلام، وإلا فما معنى زيد في الدار؟

<sup>(</sup>۱) «الهمع » (۹۸/۱)، وانظر «التصريح» (۱۲٦٦)، «الانصاف في مسائل الخلاف» -المسألة (۲۹)، «الرضي على الكافية» (۹۸/۱).

<sup>(</sup>٢) «مغني اللبيب» (٣٣/٢)، «الرضي على الكافية» (١/ ٩٨)، «التصريح» (١٦٦/١).

معنى (في الدار) داخل الدار، أو باطنه فهل زيد هو باطن الدار، أي فناؤه ورحبته؟ وتقول: (زيد على السطح) فما معنى هذا الكلام؟ معناه أنه موجود على السطح ولا بد من هذا القصد، ولولا هذا القصد لكان المعنى أنّ زيداً «على السطح» أي هو الفوق والعلو، وهذا القصد لا يمكن أن يكون.

وكذلك الظرف تقول: (زيد خلفك) والمعنى إنّه موجود خلفك، وإلا فما يكون المعنى إنْ لم يكن هذا القصد؟ أنت إمّا أن تقصد أنّه موجود خلفك، فتنصب الظرف على هذا التقدير، وإما أنْ تقصد أنّ زيداً هو الخلف فترفع الخلف جاء في (همع الهوامع): "إذا قلت (ظهرك خلفك) جاز رفع الخلف ونصبه. أما الرفع فلأنّ الخلف في المعنى الظهر وأمّا النصب فعلى الظرف وكذا ما أشبه ذلك، نحو (نعلك أسفلك) قال تعالى: ﴿ وَٱلرَّكُ السَّفَلُ مِنكُمُ ﴾ [الأنفال: ٢٤] قرىء بالوجهين. فإنْ كان الظرف المخبر به غير متصرف تعين النصب، نحو: رأسك فوقك، ورجلاك تحتك، بالنصب لا غير، لأن فوق وتحت لا يستعملان إلا ظرفاً وقيل يجوز الرفع فيما كان من الجسد، كالمثالين المذكورين بخلاف ما ليس منه نحو: فوقك قلنسوتك وتحتك نعلاك»(١).

قال سيبويه: «وأما دونك فإنه لا يرفع ابداً. وإن قلت (هو دونك في الشرف) لأنّ هذا إنّما هو مثل كما كان هذا مكان ذا في البدل مثلًا...

وأن شئت قلت: (هو دونُك) إذا جعلت الأول الآخر ولم تجعله رجلاً وقد يقولون: هو دونٌ في غير الإضافة، أي هو دون من القوم وهذا ثوب دونٌ إذا كان رديئاً...

وزعم يونس أن ناساً من العرب يقولون:

# انصب للمنية تعتسريهم رجالسي أم همم درج السيول

فجعلهم هو الدَرَج كما تقول: (زيد قصدُك) إذا جعلت القصد زيداً وكما يجوز لك أن، تقول: (عبد الله خلفُك) إذا جعلته هو الخلف.

وإن قلت: الليلة الهلال، واليوم القتال نصبت، والتقديم والتأخير في ذلك سواء وإن

<sup>(</sup>۱) "«الهمع» (۱/۰۰۰).

معاني النحو

شئت رفعت فجعلت الآخر الأول»<sup>(١)</sup>.

تقول: خلف زيد سعيدٌ، وتقول: (خلفُ زيد قبيح) والفرق واضح بين الجملتين في المعنى. وتقول (أسفلَ الجبل محمد) وتقول (أسفلُ الجبل وعر)، فالجملة الأولى على نية الوجود، وليست الثانية كذلك.

وكذلك تقول: (السفر غداً) أي ثابت، أو كائن، ولا يصح أن ترفع غداً، فتقول (السفر غدّ) لأن السفر ليس هو الغد، أي ليس هو اليوم، فالسفر حدث وغد هو زمن والسفر إنما يكون في الزمن ويحصل فيه «فإن استغرق ذلك المعنى جميع الزمان أو أكثره وكان الزمان نكرة رفع غالباً نحو: الصوم يوم، والسير شهر إذا كان السير في أكثره، لأنه باستغراقه أيامه كأنه هو، ولا سيما مع التنكير المناسب للخبرية، ويجوز نصب هذا الزمان المنكر وجره بفي نحو: الصوم في يوم أو يوماً... وإن كان الزمان معرفة نحو: الصوم يوم الجمعة لم يكن الرفع غالباً كما في الأول عند البصريين وأوجب الكوفيون النصب... فإن وقع الفعل لا في أكثر الزمان سواء كان الزمان معرفاً أو منكراً فالأغلب نصبه أو جره بفي اتفاقاً بين الفريقين نحو: الخروج يوماً أو في يوم والسير يوم الجمعة، أو في يوم الجمعة وأما قوله تعالى: ﴿ ٱلْعَجُّ أَشَهُرُ مَمْلُومَنَ الله المحج مستغرقة لجميع الأشهر الحج ودعاء الناس إلى الاستعداد له حتى كأن أفعال الحج مستغرقة لجميع الأشهر الثلاثة» (٢)

وربما كان ذاك على تقدير مضاف أي أشهر الحج أشهر معلومات، فيكون الأخبار بالشيء عن نفسه.

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۱/٤٠٢-۸۰۲).

<sup>(</sup>۲) «الرضى على الكافية» (۱/ ۱۰۰)، «الصبان» (۲۰۳/۱).

### الإخبار بالمصدر عن اسم الذات

المصدر هو الحدث المجرد فلا يخبر به عن اسم الذات فلا يصح أنْ تقول (زيد انطلاق) و(محمد ركضٌ) و(خالد بكاءً) لأنّ زيداً ليس انطلاقاً، ومحمداً ليس ركضاً وخالداً ليس بكاء، ولكن قد ورد في اللغة أخبار من هذا القبيل قال تعالى في ابن نوح: ﴿ إِنَّهُ لِيَسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلُ غَبُرُ صَلِحٍ ﴾ [هود: ٤٦] فقال عنه انه عمل، فأخبر بالمصدر عن الذات، كما أخبر بالذات عن المصدر، في قوله تعالى: ﴿ وَلَاكِنَّ ٱلْبِرِّ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْمَاتُ عَنْ الْبَرْ مَنْ عَالَى اللّهِ وَالْمَا أَنْ سيرٌ، وقالت الخنساء تصف ناقتها:

ترتع ما رتعت حتى إذا اذكرت فإنما هي إقبال وإدبار

فأخبرت عن الناقة بقولها (هي إقبال وإدبار) والإقبال والإدبار لا يكونان خبراً عن الناقة وإنما هي مقبلة مدبرة، فما معنى هذا الإخبار وما الغرض منه؟

الغرض من هذا الإخبار هو المبالغة بجعل العين هو الحدث نفسه، أي انّ ابنك يا نوح تحول إلى عمل غير صالح، ولم يبق فيه عنصر من عناصر الذات، والناقة تحولت إلى حدث مجرد من الذات فليس فيها ما يثقلها من عنصر الذات، وإنما هي تحولت إلى إقبال وإدبار، ومثل هذا الوصف بالمصدر نحو (أقبل رجلٌ عدلٌ).

جاء في (الخصائص): "إذا وصف بالمصدر صار الموصوف كأنه في الحقيقة مخلوق من ذلك الفعل وذلك لكثرة تعاطيه له واعتياده إياه، ويدل على أن هذا معنى لهم ومتصور في نفوسهم قوله:

ألا أصبحت اسماء جاذمة الحبل وضنت علينا والضنين من البخل

أي كأنَّه مخلوق من البخل لكثرة ما يأتي به منه، ومنه قول الآخر:

وهنّ من الإخلاف والولعان

وقوله:

وهنّ من الإخلاف بعدك والمطل

معاني النحو .

وأصل هذا الباب عندي قول الله عز وجل ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلِ ﴾ [الأنبياء:٣٧]. وقولك رجل دَنَف، أقوى معنى لما ذكرناه من كونه كأنه مخلوق من ذلك الفعل. وهذا معنى لا تجده ولا تتمكن منه مع الصفة الصريحة»(١).

وقال: "فإذا قيل (رجل عدل) فكأنه وصف بجميع الجنس مبالغة كما تقول: استولى على الفضل، وحاز جميع الرياسة والنبل ولم يترك لأحد نصيباً في الكرم والجود ونحو ذلك، فوصف بالجنس أجمع تمكيناً لهذا الموضع وتوكيداً.

وقد ظهر منهم ما يؤيد هذا المعنى، ويشهد به، وذلك نحو قوله. .

ألا أصبحت أسماء جاذمة الحبل وضنت علينا والضنين من البخل

فهذا كقولك: هو مجبول من الكرم، ومَطِن من الخير، وهي مخلوقة من البخل... وأقوى التأويلين في قولها (فإنما هي إقبال وإدبار). أن يكون من هذا، أي كأنها مخلوقة من الإقبال والإدبار، لا على أن يكون من باب حذف المضاف أي ذات إقبال وذات إذبار. ويكفيك من هذا كله قول الله عز وجل ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجُلِّ ﴾ وذلك لكثرة فعله إياه واعتياده له (٢).

وقال: «قول الله سبحانه ﴿ إِنَّ أَصَّبَحَ مَآ وَكُرَ غَوْرًا ﴾ [الملك: ٣٠] أي غائراًو ونحو قولها: فإنما هي إقبال وإدبار

وما كان مثله من قبل أنّ من وصف بالمصدر فقال: هذا رجلٌ زور، وصوم، ونحو ذلك فإنّما ساغ ذلك له لأنه أراد المبالغة وأن يجعله هو نفس الحدث لكثرة ذلك منه (٣).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «أو لكون واحد من المبتدأ والخبر معنى والآخر عيناً، ولزوم ذلك المعنى لتلك العين حتى صار كأنه هي، كقول الخنساء:

ترتع ما رتعت حتى إذا اذكرت فإنما هي إقبال وإدبار

<sup>(</sup>۱) «الخصائص» (۳/ ۲۵۹–۲۲۰).

<sup>(</sup>۲) «الخصائص» (۳/ ۲۰۲–۲۰۳).

<sup>(</sup>٣) «الخصائص» (٣/ ١٨٩).

وقوله تعالى (ولكن البر من آمن) وإن قدرنا المضاف في مثله في المبتدأ أي (لكن ذا البر من آمن) وحالها إقبال أو في الخبر نحو: بر من آمن وذات إقبال أو جعلنا المصدر بمعنى الصفة نحو (ولكن البار) وهي مقبلة جاز لكنه يخلو من معنى المبالغة»(١).

وجاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ عَمَلُ غَيْرُ صَلِح ﴾ [هودَ: ٤٦]: «وجعلت ذاته عملًا غير صالح، مبالغة في ذمه كقوله (فإنما هي إقبال وإدبار)» (٢).

وجاء فيه في قوله تعالى ﴿ وَجَآءُوعَلَىٰ قَبِيصِهِ، بِدَمِ كَذِبِّ ﴾ [يوسف: ١٨]: «ذي كذب أو وصف بالمصدر مبالغة كأنه نفس الكذب وعينه، كما يقال للكذاب هو الكذب بعينه والزور بذاته ونحوه: فهن به جود وأنتم به بخل»(٣).

وتقول: زيد سيراً، وزيد قياماً، بالنصب وليس في هذا مبالغة، وإنّما هو إخبار طبيعي وتقدير الكلام: زيد يسير سيراً، ويقوم قياماً فإن قلت: (زيدٌ سيرٌ) بالرفع كان مما نحن فيه وكان من المبالغة، فكأن زيداً هو السير، أي تحول إلى حدث مجرد.

جاء في (الكتاب): «وذلك قولك (ما أنت إلا سيراً) و(ما أنت إلا الضرب الضرب) و(ما أنت إلا قتلاً قتلاً) و(ما أنت إلا سيراً البريد سيراً البريد) فكأنه قال في هذا كله: ما أنت إلا تفعل فعلاً، وما أنت إلا تفعل الفعل، ولكنهم حذفوا الفعل لما ذكرت لك... واعلم أن السير إذا كنت مخبراً عنه في هذا الباب، فإنما تخبر بسير متصل بعضه ببعض في أي الأحوال كان، وأما قولك: (إنّما أنت سيراً) فإنما جعلته خبراً لأنت ولم تضمر فعلاً...

ومن ذلك قولك: (ما أنت إلا شربَ الإبل) و(ما أنت إلا ضربَ الناس) و(ما أنت إلا ضربَ الناس). وأمّا شرب الإبل فلا ينون، لأنه لم يشبهه بشرب الإبل ولأن الشرب ليس بفعل يقع منك على الإبل...

<sup>(</sup>١) قالرضى على الكافية (١/٣/١).

<sup>(</sup>۲) «الكشاف» (۲/ ۱۰۱).

<sup>(</sup>٣) «الكشاف» (٢/ ١٢٧)، وانظر (١/ ٢٧٠)، «التفسير الكبير» (٣/ ١٦٧).

معاني النحو

وإن شئت رفعت هذا كله، فجعلت الآخر هو الأول، فجاز على سعة الكلام، من ذلك قول الخنساء:

ترتع ما رتعت حتى إذا اذكرت فإنما هي إقبال وإدبار

فجعلها الإقبال والإدبار، فجاز على سعة الكلام، كقولك: نهارك صائم وليلك قائم (١). وجاء نحو هذا في (المقتضب) قال: «زيد سيراً، وزيد أبداً قياماً، وإنما جاز في الاضمار لأن المخاطب يعلم أنّ هذا لا يكون إلاّ بالفعل، وأن المصدر إنّما يدل على فعله، فكأنك قلت: زيد يسير سيراً، وما أنت إلاّ تقوم قياماً. وإن شئت قلت: زيد سيرٌ يا فتى، فهذا يجوز على وجهين:

أحدهما: أن يكون زيد صاحب سير، فأقمت المضاف إليه مقام المضاف، لما يدل عليه كما قال الله عز وجل ﴿ وَسَكِلِ ٱلْقَرْبِيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا﴾ [يوسف: ٨٢] إنّما هو أهل القرية كما قال الشاعر:

ترتع ما رتعت حتى إذا ادكرت فإنما هي إقبال وإدبار أي ذات إقبال وإدبار.

ويكون على أنه جعلها الإقبال والإدبار لكثرة ذلك منها»(٢).

والراجح أن هذا الضرب فيما أرى ليس من باب حذف المضاف، ولا من باب تأويل المصدر بالوصف، وإنّما هو ضرب آخر من الكلام وافتنان فيه بقصد المبالغة.

## الخبر النائب مناب الفعل

قد ينوب الخبر عن الفعل كما ينوب المبتدأ عنه، وقد ذكرنا ذلك قبلاً. تقول: صبرٌ جميل، وسمعٌ وطاعةٌ، يعني لأصبر صبراً جميلاً وأسمع وأطيع، وهذا يذكره النحاة في باب حذف المبتدأ وجوباً، ويقدرونه: صبري صبرٌ جميل وأمري سمع ونحو ذلك. وإليك إيضاح ذلك:

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۱/۸۲۸–۱٦۹).

<sup>(</sup>۲) «المقتضب» (۳/ ۲۳۰).

الفعل

| اصبر صبراً جميلاً | صبراً جميلاً  | صبر جميل       |
|-------------------|---------------|----------------|
| اطيعك             | طاعةً لك      | طاعةٌ لك       |
| اسمع یا سعید      | سمعاً يا سعيد | سمعٌ يا سعيد   |
| ارحم الفقراء      | رحمة بالفقراء | رحمةٌ بالفقراء |

أنت ترى أنّ الجمل الأولى مبدوءة بفعل، والجمل الثانية استغنينا فيها عن الفعل، وجئنا بمصدر منصوب نائب عن فعله، وفي هذه الحال يجب حذف الفعل، والمصدر هنا مفعول مطلق لفعل محذوف وجوباً، فإنه من المعلوم إذا وقع المصدر بدلاً من فعله حذف عامله وجوباً وهو مقيس في الأمر، والنهي، والدعاء والخبر أحياناً، وغير ذلك (١)

أما الجمل الثالثة فهي كالثانية إلا أنّ المصادر مرفوعة، أي عدل بها من النصب إلى الرفع للدلالة على الثبوت والدوام، كما عرفنا سابقاً غير أنّ المعنى العام واحد، وهو الأمر بالصبر والطاعة ونحوها.

فالجمل الفعلية هي الأصل لما بعدها، والجمل الثانية مبدوءة بمصادر حذف فعلها وجوباً لأنها نابت منابه وتؤدي معناه، والجمل الثالثة مصادر حذف مبتدؤها وجوباً، وهي لا تحتاج إلى المبتدأ لأنها في معنى الفعل، وكما حذف الفعل وجوبا في هذه المصادر حذف المبتدأ وجوبا في هذا الخبر الذي هو يشبه الفعل، فإن لم يكن المصدر المخبر به نائباً مناب فعله لم يحذف مبتدؤه وجوباً تقول مثلاً: (صبري صبر جميل) إذا قصدت الإخبار عن صبرك بأنه صبر جميل، لا بقصد النيابة عن الفعل كما تقول: تمرك تمر جيد وعملي عمل عظيم. فإذا كان القصد النيابة عن الفعل، أي إصبر أو لأصبر حذف مبتدؤه وجوباً. وتقول: (سمعُك سمع شديد) كما تقول (دارك دار واسعة) فإذا أردت النيابة عن الفعل قلت: سمع يا سعيد بمعنى اسمع للدلالة على الثبوت، وسمعاً يا سعيد للدلالة على التجدد.

<sup>(</sup>١) أنظر «شرح ابن عقيل» (١/٥٦٥).

قال تعالى على لسان يعقوب عليه السلام ﴿ فَصَبِّرُ جَيِيلٌ وَاللهُ ٱلْمُسْتَعَانُ ﴾ [يوسف: ١٨] اي فلأصبر صبراً جميلاً، قالها بالرفع ولم يقل صبراً جميلاً بالنصب، لأنه أراد الدلالة على الثبات والدوام، أي صبر دائم ثابت لا صبر موقوت، فقد أمر نبي الله نفسه بالصبر الثابت الدائم، الصبر الطويل الذي لا ينقطع، وهذا المعنى لا يكون في النصب، تقول: صبراً يا فلان على هذه المسالة إذا كانت موقوتة، فإذا أردت الصبر الطويل الدائم قلت: صبر يا فلان.

جاء في كتاب سيبويه:

«فقالت: حنانٌ ما أتى بك ههنا أذو نسب أم أنت بالحي عارف

لم ترد تحنّن ولكنها قالت: أمرنا حنان أو ما يصيبنا حنان، وفي هذا المعنى كله معنى النصب. . .

ومثل ذلك قول الشاعر :

يشكو إلى جملى طول السرى صبر جميل فكلانا مبتلى

والنصب أكثر وأجود لأنه يأمره، ومثل الرفع ﴿ فَصَبَرُ جَمِيلٌ وَٱللَّهُ ٱلْمُسْتَعَانُ ﴾ كأنه يقول: الأمر صبر جميل.

والذي يُرفع عليه حنان وصبر وما أشبه ذلك لا يستعمل إظهاره، وترك إظهاره كترك إظهار ما ينصب فيه»(١).

ولست أذهب إلى ما ذهب إليه سيبويه في أن النصب أكثر وأجود، وإنما هو أمر يعود إلى المعنى، فإنْ أراد الحدوث نصبه، وإنْ أراد الثبوت رفع كما علمت، وكما ذكر ذلك سيبويه نفسه في أكثر من مناسبة، جاء في (الكتاب): «وكذا إذا قال: رأيت فيما يرى النائم كذا وكذا، فتقول: خيراً لنا وشراً لعدونا. فإذا نصب فعلى الفعل وأما الرفع فعلى أنه جعل ذلك أمراً ثابتاً ولم يرد أن يحمله على الفعل» (٢) والرفع في القرآن كثير.

<sup>(</sup>۱) «الكتاب» (۱/ ۱۶۱–۱۹۲).

<sup>(</sup>۲) «سيبويه» (۱/ ۱۳۷).

1

وجاء في (التصريح) أنه يحذف المبتدأ وجوباً إذا «أخبر عنه بمصدر جيء به به بمصدر عنه بمصدر عوضاً به . . . بدلاً . . . من اللفظ بفعله أي بفعل المصدر، والمراد أنهم تلفظوا بالمصدر عوضاً عن تلفظهم بالفعل، نحو: سمع وطاعة وقوله:

فقالت: حنانٌ ما أتى بك ههنا أذو نسب أم أنت بالحي عارف

فسمع وحنان خبران لمبتدأين محذوفين وجوباً، والتقدير أمري حنان، وأمري سمع وطاعة، وأصل هذه المصادر النصب بفعل محذوف وجوباً لأنها من المصادر التي جيء بها بدلاً من اللفظ بأفعالها ولكنهم قصدوا الثبوت والدوام، فرفعوها وجعلوها أخباراً عن مبتدءات محذوفة وجوباً حملاً للرفع على النصب»(١)

وفي (حاشية الصبان) في (سمعٌ وطاعةٌ): «الأصل أسمع سمعاً وأطيع طاعة حذف الفعل اكتفاء بدلالة مصدره عليه ثم عدل إلى الرفع لافادة الدوام، وأوجبوا حذف المبتدأ إعطاء للحالة الفرعية حكم الحالة الأصلية التي هي حالة النصب إذ يجب فيها حذف الفعل»(٢).

وجاء في (الكشاف) في قوله تعالى ﴿ وَقُولُواْ حِطَّةٌ ﴾ [البقرة: ٥٨]: «وهي خبر مبتداً محذوف، أي مسألتنا حطة، أو أمرك حطة والأصل النصب بمعنى حط عنا ذنوبنا حطة، وإنما رفعت لتعطي معنى الثبات كقوله (صبر جميل فكلانا مبتلى) والأصل صبراً على أصبر صبراً».

وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرْبَ الرِّقَابِ ﴾ [محمد: ٤] ولم يقل فضربُ بالرفع لأن الضرب موقوت بالوقعة، وليس دائماً ثابتاً، ولذلك جاء بها على الحالة الأصلية. جاء في (معاني القرآن): «وأما قوله ﴿ فَالَبِّاعُ إِللَّمَعُرُوفِ وَأَدَاءً إِلَيْهِ بِإِحْسَانِ ﴾ [البقرة: ١٧٨] فإنه رفع وهو بمنزلة الأمر في الظاهر كما تقول: من لقي العدو فصبراً واحتساباً، فهذا نصب ورفعه جائز، وقوله تبارك وتعالى ﴿ فَالِبَّاعُ إِلَمْعُرُوفِ ﴾ رفع

<sup>(</sup>۱) «التصريح» (۱/۷۷)، وانظر «الاشموني» (۱/۲۲۱).

<sup>(</sup>۲) «حاشية الصبان» )(۱/ ۲۲۱)، وانظر «الهمع» (۱/ ۱۰۶)، «حاشية الخضري» (۱/ ۱۰۹).

<sup>(</sup>٣) «الكشاف» (١/٢١٧).

ونصبه جائز، وإنّما كان الرفع فيه وجه الكلام لأنها عامة فيمن فعل، ويراد بها من لم يفعل، فكأنّه قال فالأمر فيها على هذا فيرفع، وينصب الفعل إذا كان أمراً عند الشيء يقع ليس بدائم مثل قولك للرجل: إذا أخذت في عملك فجداً جداً، وسيراً سيراً، نصبت لأنك لم تنو به العموم فيصير كالشيء الواجب على من أتاه وفعله... وأما قوله: ﴿ فَضَرّبَ الرِّقَابِ ﴾ فإنه حثهم على القتل إذا لقوا العدو ولم يكن الحث كالشيء الذي يجب بفعل قبله، فلذلك نصب وهو بمنزلة قولك: إذا لقيتم العدو فتهليلاً وتكبيراً وصدقاً عند تلك الوقعة... كأنه حث لهم (١).

# العموم في الخبر

لا بد في جملة الخبر من رابط يربطها بالمبتدأ (٢) وقد يكون الرابط ضميراً نحو (محمد أخوه مسافر) وقد يكون السم إشارة نحو ﴿ وَلِبَاشُ النَّقُوىٰ ذَلِكَ خَيْرُ ﴾ [الأعراف: ٢٦] وقد يكون الرابط العموم ومعنى العموم أن يكون الخبر عاماً يدخل فيه المبتدأ. تقول مثلاً: «الذي يعتدي على سعيد انا سنعاقب الظالمين» ولم تقل: إنّا سنعاقبه، وثمة فرق بين التعبيرين فانك إذا قلت سنعاقبه انصرف العقاب إليه وحده. أما قولك سنعاقب الظالمين فإن العقوبة تنصرف فيه إلى كل ظالم، ولم تختص بالمعتدي على سعيد وحده وبذلك يكون الكلام أوسع وأشمل. وتقول (من ضرب زيداً إنّا للمعتدين بالمرصاد) ونقول من ضرب زيداً سنعاقبه، وهناك فرق بين القولين فقولك سنعاقبه يختص بمن ضرب زيداً، دون غيره فليس هناك إشارة لمن ضرب خالداً مثلاً، أو لمن فعل فعله، فإذا قلت انا للمعتدين بالمرصاد شمل كل معتد ودخل ضارب زيد في زمرة المعتدين.

قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُمُسِّكُونَ بِالْكِئْبِ وَأَقَامُواْ الصَّلُوٰةَ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجَرَ الْمُصَلِحِينَ ﴾ [الأعراف: ١٧٠] ولم يقل أجرهم فبالعدول إلى العموم أفاد فائدتين: أحداهما أنّ هذا الصنف هم من المصلحين.

والأخرى أنّ الأجر لا يختص بهؤلاء الصنف من الناس، وإنّما يشمل كل المصلحين فدخل فيه هؤلاء وغيرهم من المصلحين. قال ابن القيم في هذه الآية إنه «لم يقل

<sup>(</sup>۱) «معاني القرآن» (۱/۹۰۱)، وانظر «۲/۳۹).

<sup>(</sup>٢) إذا لم يكن الخبر عين المبتدأ نحو: (قولي: الله حسبي) فجملة (الله حسبي) هي (قولي) نفسه.

أجرهم تعليقاً لهذا الحكم بالوصف وهو كونهم مصلحين وليس في الضمير ما يدل على الوصف المذكور "(١).

ونحو ذلك قوله تعالى ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَنِ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجَّرَ مَنْ أحسن عَمَلًا﴾ [الكهف: ٣٠] ولم يقل (أجرهم) وقوله: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا يِلَةِ وَمَلَتهِ حَيْدٍ وَرُسُلِهِ عَمَلًا﴾ [الكهف: ٣٠] ولم يقل (له) للغرض نفسه. وَجِنْرِيلَ وَمِيكُنْلَ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَدُوُّ لِلْكَنْفِرِينَ﴾ [البقرة: ٩٨] ولم يقل (له) للغرض نفسه.

وشبيه بهذا الباب قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ عَيلُوا ٱلسَّيِّعَاتِ ثُعَّ تَابُوا مِنْ بَعْدِهَا وَءَامَنُوا إِنَّ رَبَّكَ وشبيه بهذا الباب قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ عَيلُوا ٱلسَّيِّعَاتِ ثُعَ تَابُوا مِنْ بَعْدِهَا لَهُم يخصص مِنْ بَعْدِهَا لَعَفُودٌ رَحِيمٌ لهم) فلم يخصص مِنْ بَعْدِهَا لَعَفُودٌ رَحِيمٌ لهم وإنّما ذكر المعفرة والرحمة بهم بل جعلها عامة مطلقة، ولم يواجههم بغفران ذنوبهم، وإنّما ذكر صفة المغفرة والرحمة فعسى أنْ تنالهم، ففي حذف الضمير فائدتان:

١ – اتساع صفة المغفرة والرحمة ولم يقيدها بهم بل هي عامة شاملة.

٢- لم يواجههم صراحة بالمغفرة، وإنّما ذكر صفة المغفرة والرحمة فعسى أنْ تنالهم
 وذلك ليبقوا في حالة طاعة وخشية من معصية أخرى.

# تعدد الأخبار

قد تتعدد الأخبار عن المبتدأ الواحد فيكون للمبتدأ خبران أو أكثر نحو قولهم (الرمان حلو حامض) وكقوله تعالى ﴿ وَهُوَ ٱلْمَعُورُ ٱلْوَدُودُ ذُو ٱلْعَرْشِ ٱلْمَجِيدُ ﴾ [البروج: ١٥-١٥] وهذه الأخبار قد تأتي متعاطفة بالواو، وقد تأتي غير متعاطفة، ويذكر النحاة لها من حيث اقترانها بالواو، أحوالاً ثلاثة:

1- قسم يجب فيه ذكر الواو، وهو أنْ يتعدد الخبر لتعدد ما هو له، أو بعبارة أخرى أنْ تكون الأخبار متعددة لأن المخبر عنهم متعددون، كأنْ تقول: «بنوك كاتب وصائغ أنْ تكون الأخبار متعددة لأن المخبر عنهم صائغ، وبعضهم فقيه. وهما عالم وجاهل، وبهذا وفقيه» أي بعضهم كاتب، وبعضهم صائغ، وبعضهم اللهند الخبر فيه ليس لتعدد حصل الفرق «بين هذا النوع ونحو (هم سراة شعراء) لأن تعدد الخبر فيه ليس لتعدد المبتدأ، لأن كلاً من أفراد المبتدأ فيه متصف بأنه سريّ شاعر بخلاف نحو بنوك كاتب المبتدأ، لأن كلاً من أفراد المبتدأ فيه متصف بأنه سريّ شاعر بخلاف نحو بنوك كاتب وصائغ وفقيه فإنه لم يتصف كل من البنين بالأوصاف الثلاثة، بل اختص كل بوصف

<sup>(</sup>١) ﴿ ﴿ بِدَائِعِ الْقُوائِدِ ﴾ (٢/ ٤٧- ٤٤).

معاني النحو

فتعدد الخبر لتعدد المبتدأ»(١).

٢- قسم يجب فيه ترك العطف وهو «ما تعدد في اللفظ دون المعنى، وضابطه أن لا يصدق الإخبار ببعضه عن المبتدأ، كقولهم (الرمان حلو حامض) بمعنى مزّ، وزيد أعسر يَسَر بمعنى أضبط».

فالخبر إنّما يكون بمجموع الكلمتين، ولا يصح الاكتفاء بواحدة دون الأخرى، وقد ذهب بعض النحاة إلى أنّه يجوز العطف في هذا القسم أيضاً (٢).

٣- قسم يجوز فيه العطف وتركه كقولك: زيد كريم شجاع، وزيد كريم وشجاع<sup>(٣)</sup>.

وهذا القسم هو محل نظرنا. فما الفرق بين العطف وتركه؟ ما الفرق بين قولنا: (زيد كريم شجاع) و(زيد كريم وشجاع)؟

يقول النحاة: «إذا تكررت النعوت لواحد فالأحسن إن تباعد معنى الصفات العطف نحو: ﴿ هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآلِهِرُ وَٱلْبَاطِنِ ﴾ [الحديد: ٣] وإلا تركه نحو ﴿ وَلَا تُطِعْ كُلُّ حَلَّافِ مَهِينٍ هَمَّا فِي مَثَّامٍ بِنَمِيمٍ مَّنَاعٍ لِلْخَيْرِ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ عُتُلٍ بَعْدَ ذَالِكَ زَنِيمٍ ﴾ [القلم: ١٠-١٣](٤).

وقد جاء في (البرهان) في تعدد الصفات: «ومقتضاها ألا يعطف بعضها على بعض لاتحاد محلها، ولجريها مجرى الوصف في الصدق على ما صدق، ولذلك يقل عطف بعض صفات الله على بعض في التنزيل، وذلك كقوله ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو اللَّهُ الْمَوْ الْمَعْ الْقَيْومُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] وقوله ﴿ اللَّهُ لاَ إِللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

وإنّما عطف قوله ﴿ هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظّنِهِرُ وَٱلْبَاطِنَ ﴾ لأنها أسماء متضادة المعاني في موضوعها، فوقع الوهم بالعطف عمن يستبعد ذلك في ذات واحدة، لأن الشيء لا يكون ظاهراً باطناً من وجه، وكان العطف فيه أحسن. ولذلك عطف (الناهون) على (الآمرون)

<sup>(</sup>۱) «الصبان» (۱/ ۲۲۲–۲۲۳).

<sup>(</sup>۲) «الرضى على الكافية» (۱/٧٠١-١٠٨).

<sup>(</sup>٣) «ابن الناظم على الألفية» (٥٢–٥٣)، «الأشموني» (١/٢٢٢–٢٢٣)، «الهمع» (١٠٨/١)، «الرضي على الكافية» (١٠٨/١-١٠٨).

<sup>(</sup>٤) · «الإتقان» (٢/ ٧٠) وانظر «معترك الأقران» (١/ ٣٥٣)، «البرهان» (٦/ ٢٤٤).

و(أبكاراً) على (ثيبات) في قوله ﴿ التَّكَيْبُونِ الْعَكِيدُونِ الْمُكَيدُونِ الْمُكَيدُونِ السَّكَيْمُونِ الرَّكِمُونَ السَّيْمِدُونَ الْأَمِرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنْكِيرِ وَالْمَنْفِظُونَ لِمُدُودِ ٱللَّهِ ﴾ [التوبة: ١١٢] وقوله ﴿ أَنْوَاجًا خَيْرًا مِنكُنَّ مُسْلِمَاتِ مُؤْمِنَاتِ قَلِنَاتِ تَلْبَكَتِ عَلَيْدَاتِ سَيْحَنْتِ ثَيِّبَنْتٍ وَأَبْكَارًا﴾ [التحريم: ٥] فجاء العطف لأنه لا يمكن اجتماعهما في محل واحد بخلاف ما قبله "(١).

# الواو للاهتمام والتحقيق:

التحقيق في هذه المسألة أنَّ الواو تدل على الاهتمام، وتحقيق الأمر، ولذا عطف بها بين الصفات المتباعدة، قال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلْأُوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلْلَامِرُ وَٱلْبَاطِنَّ ﴾ إذ يبعد في الذهن اجتماع هذه الصفات المتباعدة المتناقضة في الظاهر في ذات واحدة، فجاء بالواو تحقيقاً وتقريراً لهذا الأمر، تقول: (زيد شاعر فقيه) فإذا كان المخاطب يعجب من اجتماع هذين الوصفين فيه أولا يظن أنّ زيداً كذلك جئت بالواو. تقول مثلاً لصاحبك: (زيد شاعر) فيقول: أهو شاعر؟ لا أعلم عنه ذاك، فتقول له: (وفقيه) فيعجب ويقول: (وفقيه أيضاً!) فتقول (وطبيب). وهذا مكان الواو، لأن فيها اهتماماً، وتحقيقاً، وتوكيداً، ولا يحسن ههنا ترك الواو، وبهذا يمكن أنْ نفهم كثيراً من التعبيرات، وسر الاتيان بالواو في الأخبار والأحوال والنعوت وغيرها، قال ابن القيم: «إنَّ الواو تقتضي تحقيق الوصف المتقدم، وتقريره يكون في الكلام متضمناً لنوع من التأكيد من مزيد التقرير، وبيان ذلك بمثال نذكره مرقاة إلى ما نحن فيه إذا كان لرجل مثلاً أربع صفات، هو عالم، وجواد، وشجاع، وغني، وكان المخاطب لا يعلم ذلك، أو لا يَقرّ به، ويعجب من اجتماع هذه الصفات في رجل، فإذا قلت: (زيد عالم) وكان ذهنه استبعد ذلك، فتقول (وجواد) أي وهو مع ذلك جواد، فإذا قدرت استبعاده لذلك قلت (وشجاع) أي وهو مع ذلك شجاع، وغني فيكون في العطف مزيد تقرير وتوكيد لا يحصل بدونه تدرأ به توهم الإنكار (٢).

قال تعالى: ﴿ النَّهِ بُونَ ٱلْعَكِيدُونَ ٱلْمُكِيدُونَ ٱلْمُكَيِّدُونَ ٱلرَّكِعُونَ السَّنجِدُونَ الْآمِرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنكِي وَٱلْمَنفِظُونَ لِحُدُودِ اللَّهُ وَبَيْرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ [التوبة: ١١٢] فأنت ترى أنه جاء مع الناهين عن المنكر بالواو، لزيادة

<sup>«</sup>البرهان» (۳/ ٤٧٥) وانظر «بدائع الفوائد» (۳/ ٥٢–٥٤، ١/ ١٨٩). (1)

<sup>«</sup>بدائع الفوائد» (۱/۱۹۱). (٢)

الاهتمام بهذه الخصلة، لأنها قد تؤدي إلى الاحتكاك والصدام، بخلاف الصفات الباقية وتحتاج إلى صبر، وعناء، وحكمة، ومشقة قال الإمام الرازي: "في إدخال الواو على هؤلاء والناهون وذلك لأن كل ما سبق من الصفات عبادات يأتي بها الإنسان لنفسه، ولا تعلق لشيء منها بالغير. أما النهي عن المنكر فعبادة متعلقة بالغير، وهذا النهي يوجب ثوران الغضب، وظهور الخصومة، وربّما أقدم ذلك المنهي على ضرب الناهي، وربما حاول قتله فكان النهي عن المنكر أصعب أقسام العبادات والطاعات، فأدخل عليها الواو تنبيهاً على ما يحصل فيها من زيادة المشقة والمحنة (۱).

قال تعالى: ﴿ وَمَا آهْلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا لَمَا مُنذِرُونَ ﴾ وقال: ﴿ وَمَا آهْلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا هَا مُنذِرُونَ ﴾ وقال: ﴿ وَمَا آهْلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا هَا مُنذِرُونَ ﴾ وقال: ﴿ وَمَا آهْلُكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا هَلْتَ: كَيْفَ عَزَلْتَ الْوَاوِ عَن الجملة بعد إلاّ ولم تعزل عنها في قوله (وما أهلكنا من قرية إلاّ ولها كتاب معلوم)؟ قلت: الأصل عزل الواو لأنّ الجملة صفة لقرية وإذا زيدت فلتأكيد وصل الصفة بالموصوف (٢٠).

وجاء في (الكشاف) في قوله تعالى ﴿ سَيَقُولُونَ ثَلَاثَةٌ رَّابِعُهُمْ كَلَّبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَسَةٌ سَادِمُهُمْ كَلَّبُهُمْ رَحَمًا بِٱلْفَيْتِ وَيَقُولُونَ سَبْعَةٌ وَثَامِنُهُمْ كَلَّبُهُمْ ﴾ [الكهف: ٢٢]: «فإن قلت: فما هذه الواو الداخلة على الجملة الثالثة ولم دخلت عليها دون الأولين؟ قلت: هي الواو التي تدخل على الجملة الواقعة صفة للنكرة، كما تدخل على الواقعة حالاً عن المعرفة، وفائدتها تأكيد لصوق الصفة بالموصوف والدلالة على أن اتصافه بها أمر ثابت مستقر. وهذه الواو هي التي آذنت بأن الذين قالوا سبعة، وثامنهم كلبهم، قالوه عن ثبات علم وطمأنينة نفس ولم يرجموا بالظن كما غيرهم (٢٠).

وجاء فيه في قوله تعالى ﴿ الْعَكَيْرِينَ وَالْعَكَدِقِينَ وَٱلْقَدَنِتِينَ وَٱلْمُنفِقِينَ وَاللهِ عَلَى وَاحدة منها (1).

<sup>(</sup>١) «التفسير الكبير» (١٦/ ٢٠٥).

<sup>(</sup>٢) «التفسير الكبير» (٢٤/ ١٧٠) وانظر «الكشاف» (٢/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٣) «الكشاف» (٢/ ٢٥٥)، وانظر «التفسير الكبير» (٢١/ ١٠٥-١٠٦).

<sup>(</sup>٤) (١/٣١٣).

وانظر إلى الفرق بين قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا ٱذْغُلُواْ هَاذِهِ ٱلْقَهْيَةَ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِفْتُمْ رَغَذًا وَانْظُر إِلَى الفرق بِهُ الْمُعْرِفِينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعْرِفِينَ ﴾ [البقرة: ٥٨].

وقوله: ﴿ وَإِذْ قِيلَ لَهُمُ السَّكُنُوا هَنذِهِ الْقَرْبَةَ وَكُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِنْتُمْ وَقُولُوا حِطَّةٌ وَادْخُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِنْتُمْ وَقُولُوا حِطَّةٌ وَادْخُلُوا الْبَابُ سُجَكُمُ النَّفِيرِ لَكُمْ خَطِيْتَ يَحْمُ سَنَزِيدُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [الأعراف: ١٦١] فانظر كيف جاء في الآية الأولى بالواو الدالة على الاهتمام والتنويع بقوله (وسنزيد المحسنين)، ولم يأت بها في الثانية.

والمقام في كل آية من الآيتين يقتضي ذلك فبناء الفعل للمجهول في الثانية (وإذ قيل لهم) بخلاف الأولى (وإذ قلنا) بإسناد الفعل إلى نفسه سبحانه، وقوله (اسكنوا هذه القرية وكلوا) أي أنّ الأكل مع السكن والاستقرار لا بمجرد الدخول كما في الأولى (ادخلوا فكلوا)، وحذف (رغداً) من الثانية بخلاف الأولى، وقوله (نغفر لكم خطيئاتكم) والخطيئات جمع قلة بخلاف الأولى (نغفر لكم خطاياكم) والخطايا جمع كثرة ناسب ذلك حذف الواو الدالة على الاهتمام والتحقيق في الثانية بعكس الآية الأولى (١٠).

<sup>(</sup>١). انظر معترك الأقران، (١/ ٨٧-٨٨).

### الأفعال الناقصة (كان وأخواتها)

ذهب جمهور النحاة إلى أنّ هناك في العربية أفعالاً تسمى أفعالاً ناقصة وأشهرها: كان وظل، أصبح، أضحى، أمسى، بات، صار، ليس، ما زال، ما برح، ما فتىء، ما أنفك، ما دام.

واختلفوا في سبب تسميتها ناقصة، فذهب أكثر النحاة إلى أنها سميت ناقصة، لأن سائر الأفعال تدل على الحدث، سائر الأفعال لا تدل على الحدث، وإنما هي تدل على الزمن فقط فكانت ناقصة لتجردها من الحدث.

وذهب آخرون إلى أنها سميت ناقصة، لأنها لا تكتفي بمرفوعها وإنما هي تفتقر إلى المنصوب أيضاً، فتسمية هذه الأفعال كذلك لنقصانهاعن بقية الأفعال، بالافتقار إلى شيئين (١).

ونحن هنا لا نريد أن نبحث فكرة النقص والتمام، لأن الذي يعنينا في بحثنا هذا هو الاستعمال والمعنى، وهذا هو المقصد الأول من هذا البحث، وعلى أية حال لا شك أن هذه الآفعال تدخل كثيراً على اسم مرفوع ومنصوب، أصلهما عند الجمهور مبتدا وخبر، وقد تكتفي بمرفوعها وتسمى حينئذ تامة.

وهي لا تدخل على المبتدأ اللازم الصدر كأسماء الشرط والاستفهام والمقرون بلام الابتداء عدا ضمير الشأن، ولا تدخل على المبتدأ اللازم الحذف، كالمخبر عنه بنعت مقطوع، ولا ما لزم الابتداء كقولهم: أقل رجل يقول ذاك، ولله درك، وما التعجبية، وما تضمن معنى الدعاء كقولهم: سلام عليك وويل له، وكذا مصحوب لولا الامتناعية، وإذا الفجائية (۲).

كما لا تدخل على الخبر، إذا كان جملة طلبية، فلا يقال (كان زيد اضربه)، وشرط ما تدخل عليه صار وما بمعناها، ودام وزال وأخواتها، زيادة على ما سبق، أن لا يكون

<sup>(</sup>١) ﴿ الْأَسْمُونِي ﴾ (٢/ ٢٢٥)، «حاشية الصبان» (١/ ٢٢٥)، «أسرار العربية» (١٣٣–١٣٤)؛ «التصويح» (١/ ١٩٠)، «ابن يعيش» (٧/ ٨٩)، «الرضي على الكافية» (٢/ ٢٢١).

<sup>(</sup>٢) "التصريح» (١/٣/١-١٨٤)، «حاشية التصريح» (١/٣/١) «حاشية الخضري على ابن عقيل» (٢) "التصريح» (١/٩/١)، «همع الهوامع» (١/٣/١)، «الرضي على الكافية» (٣/٩/٢).

خبره فعلاً ماضياً فلا يقال: (صار زيد علم)، وكذا البواقي لأنها تفهم الدوام على الفعل واتصاله بزمن الاخبار، والماضي يفهم الانقطاع وهذا متفق عليه(١).

ذهب أكثر النحاة إلى أن «كان» ليس فيها عنصر الحدث وإنما تجردت للزمن فقط، قال ابن يعيش: «وأما كونها ناقصة فإنّ الفعل الحقيقي يدل على معنى وزمان نحو قولك (ضرب) فإنه يدل على ما مضى من الزمان وعلى معنى الضرب. و(كان) إنما تدل على ما مضى من الزمان فقط، و (يكون) تدل على ما أنت فيه، أو على ما يأتي من الزمان، فهي تدل على زمان فقط فلما نقصت دلالتها كانت ناقصة . . إلا أنها لما دخلت على المبتدأ والخبر، وأفادت الزمان في الخبر، صار الخبر كالعوض من الحدث فلذلك لا تتم الفائدة بمرفوعها، حتى تأتي بالمنصوب،(٢).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «وما قال بعضهم من أنها سميت ناقصة، لأنها تدل على الزمان دون المصدر ليس بشيء لأنّ (كان) في نحو:

(كان زيد قائماً) يدل على الكون الذي هو الحصول المطلق، وخبره يدل على الكون المخصوص وهو كون القيام أي حصوله، فجيء أولاً بلفظ دال على حصول ما، ثم عين بالخبر ذلك الحاصل، فكأنك قلت: حصل شيء، ثم قلت: حصل القيام، فالفائدة في إيراد مطلق الحصول أولاً ثم تخصيصه كالفائدة في ضمير الشأن على (٣) قبل تعين الشأن . . مع فائدة أخرى ههنا وهي دلالته على تعيين زمان ذلك الحصول المقيد، ولو قلنا: (قام زید) لم تحصل هاتان الفائدتان معاً فكان یدل على حصول حدث مطلق تقییده في خبره، وخبره يدل على حدث معين واقع في زمان مطلق تقييده في كان، لكن دلالة (كان) على الحدث المطلق أي الكون، وضعية ودلالة الخبر على الزمان

المطلق عقلية . . . «التصريح» (١/٤/١)، «همع الهوامع» (١١٣/١)، «الرضي على الكافية» (٣٢٩/٢)، «حاشية الصبان» (١١٠/١)، «حاشية الخضري» (١١٠/١).

<sup>«</sup>ابن يعيش» (٧/ ٨٩-٩٠)، وانظر «أسرار العربية» (١٣٣–١٣٤). **(Y)** 

ورد في طبعة أخرى بحذف (على) وهو الراجح. (٣)

فمعنى (كان زيد قائماً) إنّ زيداً متصف بصفة القيام، المتصف بصفة الكون، أي الحصول والوجود»(١).

والحقيقة إنّها تدل على الحدث الذي هو الكون، بدليل أنّه يأتي منها المصدر واسم الفاعل قال الشاعر.

#### وكونك إيّاه عليك يسير

وقال:

وما كل من يبدي البشاشة كائناً أخاك إذا لم تلفه لـك منجـداً

والمصدر هو الحدث المجرد من الزمن، واسم الفاعل يدل على الحدث وذات الفاعل فهي إذن تدل على الحدث وهو الكون.

### معانيها واستعمالاتها

(كان) فعل ماض ناقص، غير أنها لا تختص بالماضي فقط، بل قد تكون لغيره كما يرى قسم كبير من النحاة وأبرز معانيها التي تأتي إليها هي:

١- الماضي المنقطع: وهو الغالب عليها كأن تقول: (كان عمر عادلاً) و(كان خالد غنياً وأصبح فقيراً) ومنه قوله تعالى: ﴿ كَانُوا أَشَدَ مِنكُمْ قُونَهُ وَأَكْثَرَ أَمُولاً وَأَوْلَــدًا﴾ إنا وأسبح فقيراً) وقوله: ﴿ وَكَانَ فِي ٱلْمَدِينَةِ يَسْعَةُ رَهْطٍ يُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [النمل: ٤٨] (٢).

## والماضي المنقطع على ضربين:

أ- ضرب يراد به الاتصاف بالحدث في الزمن الماضي على وجه الثبوت نحو (كان محمداً شاعراً) و(كانوا أشد منكم قوة) أي متصفين بهذه الصفات على وجه الثبوت، وهذا إذا كان خبرها اسماً.

ب- وضرب يراد به أنّه حصل مرة، ولم يكن وصفاً ثابتاً، وذلك إذا كان خبرها فعلاً ماضياً وذلك كقوله تعالى ﴿ وَلَقَدْ كَانُواْ عَلَهَدُواْ اَللّهَ مِن قَبْلُ لَا يُوَلُّونَ ٱلأَدْبَارَ ﴾ ماضياً وذلك كقوله تعالى ﴿ وَلَقَدْ كَانُواْ عَلَهَدُواْ اَللّهَ مِن قَبْلُ لَا يُولُّونَ ٱلأَدْبَارَ ﴾ [الأحزاب: ١٥] أي أحدثوا معه عهداً سابقاً قال ابن يعيش:

<sup>(</sup>١) «الرضي على الكافية» (٢/ ٢٢١).

<sup>(</sup>٢) «الهمع» (١/ ١٢٠)، «البرهان» (٤/ ١٢٧، ١٢٢)، «الإتقان» (١/ ١٦٨).

فإذا كان خبرها فعلاً ماضياً، دل على أن الأمر حصل مرة فثمة فرق بين قولنا (كان محمد كاتباً) وقولنا (كان محمد كتب في هذا الأمر) فالأول وصف دائم، والثاني لمن قام بالفعل مرة واحدة، ونحوه قولك (كان زيد فاجراً) أي متصفاً بالفجور. و(كان زيد فجر) أي حصل له ذلك مرة، ومنه قوله:

### فاغفر له اللهم إن كان فجر

ونيحوه قولك: (كان زيد كاذباً) أي متصفاً بالكذب و(كان زيد كذب) أي مرة.

٢- الماضي المتجدد والمعتاد: وذلك إذا كان خبرها فعلاً مضارعاً وهو نوعان:

أ- الماضي المستمر وهو ما حدث مرة وكان مستمراً في حينه نحو (كنت أقرأ في كتابي فجاءني خالد) أي كنت مستمراً على القراءة فجاءني خالد.

ب- الماضي المعتاد أو الدلالة على العادة في الماضي، أي كان الفاعل يعتاد الفعل
 نحو (كان يقوم الليل) و(كان زيد يفعل هذا الأمر) قال تعالى:

﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴾ [الذاريات: ١٧] أي هذه عادتهم.

وقال:

﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِٱلصَّلَوْةِ ﴾ [مريم: ٥٥] أي كان مستمراً على ذلك وقال ﴿ وَدَمَّـرْنَا مَا كَانَ يَصْـنَعُ فِرْعَوْثُ وَقَوْمُهُ وَمَاكَانُواْ يَعْرِشُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣٧].

وقال:

﴿ قَالُوٓا أَجِعْتَنَا لِنَعْبُدَ ٱللَّهَ وَحْدَهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ مَا بَآؤُنّا ﴾ [الأعراف: ٧٠].

<sup>(</sup>۱) - «ابن یعیش» (۷/ ۹۷).

فهذه كلها تدل على الماضي المستمر أو العادة جاء في (البرهان): "ومن هذا الباب الحكاية عن النبي على بلفظ (كان يصوم) و(كنا نفعل) وهو عند أكثر الفقهاء والأصوليين يفيد الدوام، فإن عارضه ما يقتضي عدم الدوام مثل أن يروى (كان يمسح مرة) ثم نقل عنه (أنه يمسح ثلاثاً) فهذا من باب تخصيص العموم»(١).

وقد تدل على الاعتياد في الماضي إذا كان خبرها شرطاً نحو قولنا: (كان محمد إذا سئل أعطى) ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا إِلَنَهُ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكُمْرُونَ ﴾ [الصافات: ٣٥].

٣- توقع الحدوث في الماضي: تقول (كان محمد سيفعل هذا) أي كان متوقعاً منه الفعل في الماضي، أو بمعنى أنه كان ينوي فعله في الماضي جاء في (الخصائص):
 «كان زيد سيقوم أمس: أي كان متوقعاً منه القيام فيما مضى»(٢).

٤- الدوام والاستمرار بمعنى (لم يزل) وجعلوا منه قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ اللّهُ غَفُورًا رَجِيمًا ﴾ [النساء: ٩٦] أي لم نزل رَجِيمًا ﴾ [النساء: ٩٦] أي لم نزل كذلك (٣) وقوله ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ عَبُولًا ﴾ [الإسراء: ١١] ونحوها جاء في (التسهيل): «وتختص كان بمرادفة (لم يزل) كثيراً » (١).

وجاء في (الهمع): «تختص كان بمرادفة لم يزل كثيراً، أي انها تأتي دالة على الدوام وإن كان الأصل فيها أن يدل على حصول ما دخلت عليه فيما مضى مع انقطاعه عند قوم وعليه الأكثر كما قال أبو حيان، أو سكوتها عن الانقطاع وعدمه عند آخرين وجزم به ابن مالك، ومن الدالة على الدوام الواردة في صفات الله تعالى نحو ﴿ وَكَانَ اللّهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ [النساء: ١٣٤]. أي لم يزل متصفاً بذلك» (٥).

<sup>(</sup>۱) «البرهان» (٤/ ١٢٥).

<sup>(</sup>۲) «الخصائص» (۳/ ۲۳۲).

<sup>(</sup>٣) «الاتقان» (١/ ٨٢٨)، «الم هان» (٤/ ١٢٧، ١٢١).

<sup>(</sup>٤) «التسهيل» (٥٥).

<sup>(</sup>٥) ١٢٠/١) (٥) اللهمع الم

وأنكر بعضهم مجيئها لهذا المعنى، قال الرضي: «وذهب بعضهم إلى أنّ (كان) يدل على استمرار مضمون الخبر في جميع زمن الماضي، وشبهته قوله تعالى ﴿ وَكَانَ اللّهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ وذهل أن الاستمرار مستفاد من قرينة وجوب كون الله سميعاً بصيراً لا من لفظ (كان). ألا ترى أنه يجوز (كان زيداً نائماً نصف ساعة فاستيقظ) وإذا قلت (كان زيداً ضارباً) لم يستفد الاستمرار، وكان قياس ما قال أن يكون (كن)، و(يكون) أيضاً للاستمرار» (١٠).

وجاء في (الكشاف) في قبوله تعالى ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]: «كان عبارة عن وجود الشيء في زمان ماض على سبيل الإبهام، وليس فيه دليل على عدم سابق ولا على انقطاع طارىء ومنه قوله تعالى:

﴿ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَجِيمًا ﴾ ومنه قوله تعالى ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ ﴾ كأنه قيل: وجدتم خير أمه» (٢٠).

وجاء في (البرهان): «وقد اختلف النحاة وغيرهم في أنها تدل على الانقطاع على مذاهب:

أحدها: أنها تفيد الانقطاع لأنه فعل يشعر بالتجدد.

والثاني: لا تفيده بل تقتضي الدوام والاستمرار...وقال الراغب في قوله تعالى ﴿ وَكَانَ ٱلشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ مَكَفُورًا ﴾ [الإسراء: ٢٧] نبه بقوله (كان) على أنّه لم يزل منذ أوجد منطوياً على الكفر.

والثالث: أنه عبارة عن وجود الشيء في زمان ماض على سبيل الإبهام، وليس فيه دليل على عدم سابق، ولا على انقطاع طارى، ومنه قوله تعالى ﴿ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَجِيمًا ﴾ دليل على عدم سابق، ولا على انقطاع طارى، أَمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ . . .

والصواب من هذه المقالات مقالة الزمخشري، وأنها تفيد اقتران معنى الجملة التي تليها بالزمن الماضي لا غير ولا دلالة لها في نفسها على انقطاع ذلك المعنى، ولا بقائه، بل إنْ افاد الكلام شيئاً من ذلك كان لدليل آخر...

<sup>(</sup>١) «الرضى على الكافية» (٢/ ٣٢٤).

<sup>(</sup>۲) «الكشاف» (۱/ ۳٤۲).

فحيث وقع الاخبار بـ (كان) عن صفة ذاتية «لله»، فالمراد الاخبارعن وجودها. وانها لم تفارق ذاته، ولهذا يقررها بعضهم بما زال، فراراً مما يسبق إلى الوهم أنّ كان يفيد انقطاع المخبر به عن الوجود لقولهم: دخل في خبر كان...

وحيث وقع الاخبار بها عن صفة فعلية، فالمراد تارة الاخبار عن قدرته عليها في الأزل نحو كان الله خالقاً ورازقاً ومحييا ومميتاً، وتارة تحقيق نسبته إليه نحو ﴿وَكُنّا فَعَنُ ٱلْوَرِثِينِ ﴾ فَلعِلِينَ ﴾ [الأنبياء:٧٩]، وتارة ابتداء الفعل وانشاؤه نحو ﴿وَكُنّا فَعَنُ ٱلْوَرِثِينِ ﴾ [القصص:٥٨].

وحيث أخبر بها عن صفات الآدميين، فالمراد التنبيه على أنها فيه غريزة وطبيعة مركوزة في نفسه نحو ﴿ وَكَانَ الْإِنسَانُ عَجُولًا ﴾ [الإسراء: ١١] ﴿ إِنَّهُمْ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴾ [الأحزاب: ٧٢].

وحيث أخبر بها عن أفعالهم دلت على اقتران مضمون الجملة بالزمان نحو ﴿ إِنَّهُمْ صَانُواْ يُسَدِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ ﴾ [الأنبياء: ٩٠](١)».

والذي أراه في نحو قوله تعالى ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ [النساء: ٥٨] وقوله ﴿ وَكَانَ اللهِ اللهُ ا

وقد يأتي لمعنى آخر وذلك أن قوله تعالى ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١١] أي يعلم الأمر قبل وقوعه وهو أكمل من العلم عند الوقوع أو بعده. قال تعالى ﴿ وَكُنَّا بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨١] وهذا فيما أرى أكمل من القول ونحن بكل شيء عالمون ذلك لأن هذا كائن قبل وقوعه، فهو علم بما لم يقع بخلاف نحن عالمون فإنه ليس نصأ

<sup>(</sup>۱) سائے هان (٤/ ١٢١ – ١٢٥)

في ذلك، وهذا كما تقول لصاحبك في أمر كنت تنهاه عنه فلم ينته فجاءه منه سوء لم يكن في حسبانه: «أنا كنت عارفاً بهذه النتيجة منذ زمن طويل وكنت أعلمها علم اليقين» لتدل على مقدار علمك وصدق ظنك البعيد في الزمن.

قال تعالى ﴿ عَابَا وَكُمْ وَأَبْنَا وَكُمْ لَا تَدُرُونَ أَيَّهُمْ أَوْرُ لَكُو نَفْماً فَرِيضَكُ مِن اللهِ عَي مقام التشريع لأمر مجهول على علم حقيقته البشر فإننا لا ندري من أقرب لنا نفعا آباؤنا أو أبناؤنا والمطلوب من الشارع أن يكون عارفا بالأمر قبل وقوعه حتى يكون تشريعه سليماً صحيحاً، ونحن لا نعلم بالشيء إلا بعد وقوعه أو بعد ظهور الأمارات الدالة عليه، ولكن الله عليم بذلك منذ الأزل فناسب أن يجيء بكان مقابل جهل الإنسان المستمر فإنه لما ذكر طبيعة الإنسان في الجهل بقوله ﴿ عَالَمَا وَكُمْ لَا تَدُرُونَ أَيْهُمْ أَوْرُ لَكُو نَفْعاً ﴾ ناسب ذلك أن يجيء بعلم الله وحكمته القديمين فقال ﴿ إِنَّ أَنَّهُ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ والله أعلم.

٥- الدلالة على الحال: وجُعل منه قوله تعالى ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٠] وقول ﴿ إِنَّ الصَّلَوةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَبَا مُوقُوتًا ﴾ [النساء: ١٠٣] (١٠ ومنه قوله تعالى ﴿ مَالِى لاَ أَرَى الْهُدَهُدَ أَمْ كَانَ مِنَ الْفَايِبِينَ ﴾ [النسل: ٢٠] وقوله ﴿ لِيُسْذِرَ مَن كَانَ حَيَّا وَيَحِقَ الْقَوْلُ عَلَى الْكَنْفِرِينَ ﴾ [يس: ٧٠] وقوله ﴿ مَاكَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدِمِن رِجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ اللّهِ وَخَاتَمَ النَّيِيَةِ نَّ ﴾ [الأحزاب: ٤٠].

والذي أراه أنها بمعنى المضي فمعنى قوله ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّتَهِ ﴾ : "وجدتم خير أمة، وقيل كنتم في الأمم مذكورين بأنكم خير أمة موضوفين به" (٢)، وقوله : ﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَبًا مَّوْقُوتَ ﴾ أي فرضت عليهم أو كتبت عليهم كما قال تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيامُ ﴾ [البقرة: ١٨٣] فهي مفروضة على المؤمنين منذ القديم. وكذلك البواقي.

٦- الاستقبال: وجُعل منه قوله تعالى: ﴿ وَيَغَافُونَ يَوْمَا كَانَ شَرُّهُ مُستَطِيرًا ﴾ [الإنسان: ٧] (٣)

<sup>(</sup>۱) «الإتقان» (۱/۸۲۱)، «البرهان» (٤/١٢٧).

<sup>(</sup>۲) «الكشاف» (۱/ ۳٤۲).

<sup>(</sup>٣) «الإتقان» (١/ ١٦٨)، «البرهان» (٤/ ١٢٧).

ونحوه قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْأَبْتَرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا﴾ [الإنسان: ٥] وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ كَانَتْ لَمُمْ جَنَّتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلًا﴾ [الكهف: ١٠٧].

والذي أراه في مثل هذا أنه من باب تنزيل المستقبل منزلة الماضي، لبيان أنه محقق الوقوع وأنه بمنزلة ما مضى وفرغ منه، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّورِ فَصَعِقَ مَن فِي الشَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ ﴾ [الزمر: ٦٨] وقوله ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقُواْ رَبَّهُم إِلَى الْجَنَّةِ زُمُرًا ﴾ [الزمر: ٧٣] وهذا في القرآن كثير، فإن القرآن كثيراً ما يخبر عن المستقبل بلفظ الماضي لبيان أن هذا المستقبل بمنزلة ما مضى فكما أن الذي وقع وحصل لا شك فيه، فهذا كذلك.

٧- بمعنى صار: وجعلوا منه قوله تعالى ﴿ وَفُنِحَتِ ٱلسَّمَآءُ فَكَانَتْ أَبُوٰبًا وَسُيِرَتِ ٱلْجِبَالُ بَسَّافَكَانَتْ هَبَآهُ مُّنْبَنَا وَكُنتُمْ أَزْوَجًا ثُلَائَةً ﴾
 قَكَانَتْ سَرَابًا﴾ [النبأ: ١٩-٢٠] وقوله ﴿ وَبُسَّتِ ٱلْجِبَالُ بَسَّافَكَانَتْ هَبَآهُ مُّنْبَنَا وَكُنتُمْ أَزْوَجًا ثُلَائَةً ﴾
 [الواقعة: ٥-٧]<sup>(١)</sup>.

(جاء في شرح ابن يعين): «والعرب تستعير هذه الأفعال فتوقع بعضها مكان بعض فأوقعوا (كان) هنا موقع (صار) لما بينهما من التقارب في المعنى لأن (كان) لما انقطع وانتقل من حال إلى حال، ألا تراك تقول: قد كنت غائباً وأنا الآن حاضر، فصار كذلك تفيد الانتقال من حال إلى حال، نحو قولك (صار زيد غنياً) أي انتقل من حال إلى هذه الحال كما استعملوا (جاء) في معنى (صار) في قولهم: ما جاءت حاجتك؟ لأن (جاء) تفيد الحركة والانتقال كما كانت (صار) كذلك»(٢).

والذي أراه أنّه ليست كان بمعنى صار، وإنّما لها معنى آخر فإنك لو ابدلت (صار) بد (كان) ما سدت مسدها، فإذا قلت بدل قوله تعالى ﴿ فَإِذَا ٱنشَقَتِ ٱلسَّمَآةُ فَكَانَتَ وَرِّدَةً كَالَدِهَانِ ﴾ [الرحمن: ٣٧] فصارت وردة، أو بدل قوله تعالى ﴿ وَفَيْحَتِ السَّمَآةُ فَكَانَتَ أَبُواباً وسراباً لم تجد المعنى كما كان ثم. وسُيِّرَتِ ٱلِلِّبَالُ فَكَانَتُ سَرَاباً ﴾ فصارت أبواباً وسراباً لم تجد المعنى كما كان ثم. فإن المقصود بصار هو التحول والعميرورة وقد يكون هذا التحول بعد مدة كأن تقول:

<sup>(</sup>۱) «الأشموني» (۱/ ۲۳۰)، «الهمع» (۱/ ۱۱٤)، «أسرار العربية» (۱۳۲–۱۳۷)، «منثور الفوائد» (۱۱۱)، «الاتقان» (۱/ ۱۲۸)، «البرهان» (۱/ ۱۲۷).

<sup>(</sup>۲) ۱۰۲/۷) .

صار الطين حجراً وصار محمد شيخاً، فالصيرورة قد تقتضي الزمن الطويل بخلاف «كان» فإنها تطوي الزمن فقوله تعالى ﴿ فَكَانَتَ أَبُوابًا ﴾ أي كان هذا شأنها منذ الماضي وكأن هذا هو وجودها، ونحوه ﴿ وَبُسَتِ ٱلْجِبَالُ بَسًا . فَكَانَتَ هَبَآهُ مُنْبَثًا ﴾ كأن حالتها الجديدة حاصلة قبل النظر والمشاهدة، وكأنها هي هكذا منذ القدم.

٨- بمعنى ينبغي وبمعنى القدرة والاستطاعة نحو: (ما كان له أن يفعله) أي ما انبغى له ذلك ونحوه قوله تعالى ﴿ مَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُؤْتِيهُ اللّهُ الْكِتَابَ وَالْحُكُم وَالنَّبُوّةَ ثُمّ يَقُولَ لله ذلك ونحوه قوله تعالى ﴿ مَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُؤْتِيهُ اللّهُ الْكِتَابِ كُونُوا عِبَادًا لِي مِن دُونِ اللّهِ ﴾ [آل عمران: ٧٩] أي ما ينبغي له، وذلك بدلالة قوله تعالى ﴿ مَا كَانَ يَنْ لَئِنِي لَنَا أَن تَتَخِذُ مِن دُونِكَ مِنْ أَوْلِيَاتَ ﴾ [الفرقان: ١٨].

وفي (الكشاف): «ما يكون لي: ما ينبغي لي<sup>١(١)</sup>.

وتأتي بمعني القدرة والاستطاعة نحو قوله تعالى ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ

اللّهِ كِنَابًا مُوَجَّلًا ﴾ [آل عمران: ١٤٥] وقوله ﴿ فَأَنْبَتْنَا بِدِ حَدَآبِقَ ذَاتَ بَهْجَاءِ مَّاكَانَ

اللّهُ كِنَابًا مُوَجَّدُهُ أَن تُنْبِعُواْ شَجَرَهَا ﴾ [النمل: ٦٠] أي لا تستطيعون ذلك. جاء في (الاتقان): "وترد (كان) بمعنى ينبغي نحو ﴿ مَّاكَانَ لَكُرُ أَن تُنْبِعُواْ شَجَرَهَا ﴾ ﴿ مَّا يَكُونُ لَنَا أَن تَتَكَلَّمَ بِهَالَهُ ﴾ [النور: ١٦] النور: ١٦] النور: ١٦] النور: ١٦] النور: ١٠] النور: ١٠] النور: ١٠] النور: ١٠] النور: ١٠] أن الله المناس المناس المناس المناس الله المناس المنا

جاء في (الكشاف) في قوله تعالى ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَنًا ﴾ [النساء: ٩٢].

﴿ وَمَا كَانَ لَمُؤْمَنَ : وَمَا صَحَ لَهُ وَلَا اسْتَقَامُ وَلَا لَاقَ بَحَالُهُ، كَقُولُهُ ﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِيِّ أَنَ يَغُلُّ﴾ [آل عمران: ١٦١] ﴿ وَمَا يَكُونُ لَنَا آنَ نَعُودَ فِيهَا﴾ [الأعراف: ٨٩]» (٣).

وجاء في (التفسير الكبير) للرازي في قوله تعالى ﴿ مَا كَانَ لِنَبِيِّ أَن يَكُونَ لَهُۥ أَسَّرَىٰ ﴾ [الأنفال: ٦٧]: •ما كان: معناه النفي والتنزيه، أي ما يجب وما ينبغي أنْ يكون له المعنى المذكور ونظيره: ﴿ مَا كَانَ لِللَّهِ أَن يَكُونُ لَهُ الْمَعْنَى الْمَادُورِ ونظيره: ﴿ مَا كَانَ لِلَّهِ أَن يَكُونُ لَهُ الْمَعْنَى المَذكور ونظيره: ﴿ مَا كَانَ لِللَّهِ أَن يَكُونُ لَهُ الْمَعْنَى اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) «الكشاف» (١/ ٤٩١).

<sup>(</sup>۲) «الاتقان» (۱/ ۱۹۸۱)، وانظر «البرهان» (٤/ ۳۱۱).

<sup>(</sup>٣) «الكشاف» (١/٢١٤).

<sup>(</sup>٤) «التفسير الكبير» (١٥/ ٢٠٠).

٩- قد تقتصر على مرفوعها فتكون تامة بمعنى وجد ووقع كقوله تعالى ﴿ وَإِن كَانَ دُوعُسُرَةً وَ فَا إِلَى مَيْسَرَةً ﴾ [البقرة: ٢٨٠] وقوله ﴿ إِنَّمَا آمُرُهُۥ إِذَا آزَادَشَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ [يس: ٨٢] وكقولهم (المقدور كائن) (١١) وكقوله:

# إذا كان الشتاء فأدفئوني فإن الشيخ يهدمه الشتاء

قال سيبويه: «قد يكون لكان موضع آخر يقتصر على الفاعل فيه بتقول: قد كان عبدُ الله أي قد خلق. وقد كان الأمر أي وقع الأمر »(٢).

وتأتي كان بمعنى غزل، وبمعنى كفل يقال: كانت المرأة الصوف إذا غزلته، وكان فلان الصبى إذا كفله (٣).

١٠ قد تأتي زائدة نحو (ما كان أحسن زيداً) وليس معنى الزيادة ألا يكون لها معنى البتة في الكلام، بل انها لم يؤت بها للإسناد (٤).

وهي تزاد للدلالة على أحد غرضين:

أ- الدلالة على الزمن نحو (ما كان أحسن زيداً) فإنها تدل على الزمن الماضي جاء في (الكتاب): «وتقول ما كان أحسن زيداً فتذكر كان لتدل أنه فيما مضى الأها.

وبعض النحاة لا يسمي نحو هذا زائداً جاء في (شرح الرضي على الكافية): «اعلم أن كان تزاد غير مفيدة لشيء إلا محض التأكيد. . . وإما إذا دلت (كان) على الزمن الماضي ولم تعمل نحو (ما كان أحسن زيداً) . . . ففي تسميتها زيادة نظر لما ذكرنا ان الزائد من الكلام عندهم لا يفيد إلا محض التأكيد، فالأولى أن يقال: سميت زيادة مجازاً لعدم عملها. وإنما جاز أن لا تعملها مع أنها غير زائدة، لأنها كانت تعمل لدلالتها على الحدث المطلق الذي كان الحدث المقيد في الخبر يغني عنه لالدلالتها على زمن

<sup>(</sup>۱) «شرح المفصل» (۱/ ۹۷).

<sup>(</sup>۲) «سيبويه» (۱/۲۱).

<sup>(</sup>٣) «الأشموني» (١/ ٢٣٦).

<sup>(</sup>٤) «شرح قطر الندى» (١٣٨)، «التصريح» (١/ ١٩١-١٩٢).

<sup>(</sup>٥) "سيبويه" (١/٣٧)، وانظر «ابن يعيش» (١/ ٩٨-٩٩)، «الصبان» (١/ ٣٧٩-٢٤).

الماضي لأن الفعل إنّما يطلب الفاعل والمفعول لما يدل عليه من الحدث لا للزمان، فجاز لك أن تجردها في بعض المواضع عن ذلك الحدث المطلق، لإغناء الخبر عنه فإذا جردتها لم يبق إلا الزمان، وهو لا يطلب مرفوعاً ولا منصوباً فبقي كالظرف دالاً على الزمان فقط، فلذا جاز وقوعه موقعاً لا يقع غيره فيه حتى الظرف تبييناً لالحاقه بالظروف التي يتسع فيها فيقع بين ما التعجب وفعله وبين الجار والمجرور نحو: على كان المسومة، فثبت أنّ كان المفيدة للماضي التي لا تعمل مجردة عن الدلالة على الحدث المطلق»(١).

وعلى أي حال فالخلاف فيما أراه لفظي، لأنّ كليهما يقول انها ليست عاملة وإنما هي لمجرد الزمن. وأمّا قول الرضي «إنّ الزائد من الكلم عندهم لا يفيد إلاّ محض التأكيد» ففيه نظر فمن المعلوم أنّ (من) الاستغراقية تزاد لا لمحض التأكيد، وإنّما دفعاً لتوهم الوحدة نحو: هل جاءك من رجل؟ فالسؤال هنا عن الجنس نصاً ولو قلت: هل جاءك رجل؟ لكان محتملاً في الجنس والواحد.

وكذلك قولهم (جئت بلا زاد) في (لا) زائدة بين العامل والمعمول وفيها معنى النفي وليست لمحض التأكيد. وهذا نحو ذاك.

ب- أنَّ تزاد لضرب من التأكيد وذلك كقول الشاعر:

جياد بني أبي بكر تسامى على كان المسومة العراب

فليس في هذا دلالة على الزمن وإنما أدخلت لضرب من التأكيد<sup>(٢)</sup>.

جاء في (المقتضب) في قولنا: (إن زيداً كان منطلق) أن كان زائدة مؤكدة للكلام<sup>(٣)</sup>. ونحوه قول بعض العرب: (ولدت فاطمة بنت الخرشب الكملة من بني عبس لم يوجد كان مثلهم) فإنها زيدت لتأكيد المضي<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>۱) «الرضى على الكافية» (۲/ ۲۲۵).

<sup>(</sup>٢) «ابن يعيش» (١/ ١٠٠)، «الصبان» (١/ ٢٣٩-٢٤)، «الرضي على الكافية» (٢/ ٣٢٥).

<sup>(</sup>٣) «المقتضب» (٤/١١٦-١١٧)، وانظر «الأصول لابن السراج» (١٠٦/١).

<sup>(</sup>٤) «التصريح» (١/ ١٩١-١٩٢).

ثم انّ كان قد تزاد وحدها نحو (على كان المسومة العراب) أو تزاد مع مرفوعها نحو . (وجيران لنا كانوا كرام) وهذا الأخير قريب الشبه بالغاء ظن مع مرفوعها في نحو قولنا: زيد ظننت قائم.

ثم ان الأصل في زيادتها أن تزاد بلفظ الماضي وشذ زيادتها بلفظ المضارع، نحو قول أم عقيل:

### أنت تكون ماجد نبيل

#### نفيها

لا نريد أن نبحث ههنا كل حالات النفي، فإنّ هناك حالات تتعلق بعموم الأفعال، وإنّما نريد ههنا أنْ نبحث أربعة استعمالات تتعلق بكان كثيراً وهي:

١ - ما كان يفعل.

٢- كان لا يفعل.

٣- ما كان ليفعل (لام الجحود).

٤ – ما كان له أن يفعل.

١ – ما كان يفعل نحو: ما كنت أكتب وما كنت أحفظ. تقول هذا التعبير لأحد معنيين:

نفي الحدث في وقت معين، كأن يقول لك صاحبك (مررت بك أمس واظنك كنت تكتب) فتقول له: ما كنت اكتب، ولا تقول: كنت لا أكتب.

وتقول: ما كنت أشرب الماء لمن ظن أنك كنت تفعل ذاك في وقت ما، ولا يصح أن تقول: كنت لا أشرب الماء. وتقول: (ما كنت أرد عليه) لمن ظن أنك كنت ترد على زيد في وقت ما، ولا تقول: كنت لا أرد عليه.

والمعنى الثاني على نفي الحدث قبلاً كأن تقول: (ما كنت أقرأ ولا اكتب) أي ما كنت أعرف القراءة والكتابة، ونحوها: (ما كنت احفظ شعراً) أي لم يتسنّ لي ذلك لأي سبب كان ونحو ذلك قوله تعالى ﴿ وَمَا كُنْتَ نَتْلُواْ مِن قَبْلِهِ، مِن كِئْسٍ وَلَا تَخْطُهُ بِيمِينِكُ إِذَا لَارْتَابَ الْمُبْطِلُوكِ﴾ [العنكبوت: ٤٨].

٧- كان لا يفعل: إن النفي في هذا التعبير مسلط على (يفعل) وليس على الكون بخلاف (ما كان يفعل). ففي التعبير (كان لا يفعل) تثبت له عدم الفعل، وفي (ما كان يفعل) لا تثبت له الفعل. وهذا كما تقول (ثبت أنه لا يفعل) و(ما ثبت أنه يفعل) ففي العبارة الأولى تثبت له عدم الفعل، وفي الثانية تنفي ثبات الفعل، وبعبارة أخرى إن الأمر في العبارة الأولى ثبت، وفي الثانية لم يثبت. ونحو هذا قولك (زعمت أنه لا يقول الشعر) و(ما زعمت أنه يقول الشعر) ففي الجملة الأولى أثبت الزعم، أي إنه قال: هو لا يقول الشعر، وفي الثانية نفيت الزعم أصلاً أي إنه لم يقل ذلك، ونحو هذا قولك (قلت انه لا يحضر) و(ما قلت انه يحضر) ففي الأولى قال، وفي الثانية لم يقل، وقولك (ظننت أنه لا يفعل) و(ما ظننت أنه يفعل) ففي الأولى ظن، وفي الثانية لم يظن.

وأنت ترى الفرق واضحاً في نحو قولنا (ما كنت انتظرك ولكن جئت من غير انتظار) وقولك (كنت لا انتظرك) أي أنا أتعمد عدم انتظارك.

وتقول (ما كان يلتقي به) و(كان لا يلتقي به) ففي العبارة الثانية هو يتجنب الالتقاء به مع امكانه ذلك، وفي الأولى نفيت الالتقاء به، وقد يكون ذلك لأنه لم يتهيأ له فرصة لقاء، فالعبارة الثانية أفادت أنه كان يتعمد عدم اللقاء بخلاف الأولى.

وتقول (ما كان يقرأ القرآن) وتقول (كان لا يقرأ القرآن) أي يتعمد عدم قراءته، ففي الثانية من العمد والقصد على عدم الفعل ما ليس في الأولى، فقد يكون معنى الأولى أنه لم يكن يعرف قراءته وقد يحتمل غير ذلك، وأما في الثانية فقد أثبت أنه لا يريد قراءته.

وبهذا يتضح أن ثمة فرقاً بين قوله تعالى ﴿ وَمَا كُنتَ تَرَجُّوا أَن يُلْقَى إِلَيْكَ ٱلْكِتَبُ ﴾ [القصص: ٨٦] وقوله ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ لَا يَرَجُونَ حِسَابًا ﴾ [النبا: ٢٧] وقوله ﴿ بَلْ كَانُواْ لَا يَرَجُونَ خِسَابًا ﴾ [النبا: ٢٧] وقوله ﴿ بَلْ كَانُواْ لَا يَرَجُونَ عِسَابًا ﴾ [النبا: ٢٥] وقوله قبل البعثة أنه لم يكن يفكر في الكتاب والوحي، بل لم يكن يعلم عنهما شيئاً كقوله تعالى ﴿ مَا كُنتَ بَدّرِي يكن يفكر في الكتاب والوحي، بل لم يكن يعلم عنهما شيئاً كقوله تعالى ﴿ مَا كُنتَ بَدّرِي مَا أَلْكِنتُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ ﴾ [الشورى: ٥٦] ولم يكن يأمل أن ينزل عليه كتاب بخلاف الثانية، مَا أَلْكِنتُ وَلَا أَلْإِيمَانُ به وينكرونه، فإن الكفار كانوا لا يرجون اليوم الآخر عن اصرار أي يتجنبون الإيمان به وينكرونه، فالأولى حال غفلة كما قال تعالى ﴿ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ عَلَيْنَ أَلْفَنْهِلِينَ ﴾ [يوسف: ٣] والثانية حال اصرار وعمد.

ثم إن التعبير بـ (كان لا يفعل) يفيد الدأب والعادة وذلك نحو ما جاء في الأثر عن النبي عَلَيْتُ أنه (كان لا يقوم من مصلاه حتى تطلع الشمس) أي كان هذا دأبه وعادته. ونحوه ما جاء عنه عَلَيْتُ (انه كان لا يطرق أهله ليلاً وكان يأتيهم غدوة أو عشية).

ولذا كان النفي بـ (كان لا يفعل) أطول زمناً وأدوم وأعم من (ما كان يفعل) فإذا قال لل شخص(كنت تحفظ شعراً عند ما جئتك) وأردت أن تنفي قوله قلت (ما كنت احفظ شعراً عندما جئتني) أو (لم أكن احفظ شعراً عندما ما جئتني) ولا تقول: (كنت لا احفظ شعراً عندما جئتني) لأن (لا يفعل) يفيد الدأب والعادة والاستمرار، ولكن يصح أن تقول (كنت لا احفظ شعراً عندما تأتيني) أي كان هذا دأبي وعادتي.

وإذا قيل لك كان يسبح حينما ناديته قلت ما كان يسبح حينما ناديته أو لم يكن يسبح ولا تقول: كان لا يسبح حينما ناديته.

وإذا قيل لك: (كان يقرأ حينما جئته) قلت: (ما كان يقرأ حينما جئته) ولا تقول (كان لا يقرأ حينما جئته) ولا تقول (كان لا يقرأ حينما جئته) فدل على أن (كان لا يفعل) أعم من (ما كان يفعل) وأدوم. قال تعالى ﴿ اَلَّذِينَ كَانَتُ أَعْيُنُهُمْ فِي غِطَآءٍ عَن ذِكْرِي وَكَانُواْ لَا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعًا ﴾ [الكهف: ١٠١] وقال: ﴿ مَا كَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ ٱلسَّمْعَ ﴾ [هود: ٢٠].

قيل ومعنى الآية الأولى أنهم «كانوا صماً عنه إلاّ أنه ابلغ لأن الأصم قد يستطيع السمع الأولى أنهم أصميت أسماعهم فلا استطاعة بهم للسمع الالله وهو نفي للسماعهم على أتم وجه (٢).

وأما معنى آية هود فإنهم كانوا يستثقلون سماع الحق الذي جاء به الرسول ﷺ ويستكرهونه إلى أقصى الغايات وهو نظير قول القائل: هذا الكلام لا أستطيع سمعه وهذا مما يمجه سمعي (٣).

فالصنف الثاني يسمع إلا أنه يكره أن يسمع هذا القول بخلاف الصنف الأول فإنه أصم لا يسمع.

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۲/۲۷۲)، وانظر «البحر المحيط» (٦/ ١٦٥)، «التفسير الحبير» (٢١/ ١٧٣).

<sup>(</sup>٢) «روح المعاني» (١٦/ ٥٤).

<sup>(</sup>٣) انظر «الكشاف» (٢/ ٩٤)، «روح المعاني» (٢٢/١٢).

فعبر عن الصنف الأول بـ (كان لا يفعل) وهو يفيد عدم السماع على وجه الدوام والاستمرار، وعن الصنف الثاني بـ (ما كان يفعل).

وهذا لا يختص بكان وحدها بل قد يكون في غيرها أيضاً، وذلك نحو قول الربيع بن ضبع الفزاري:

أصبحت لا أحمل السلاح ولا أحمل رأس البعير إن نفرا

أي أصبح هذا شأنه وأمره، بمعنى أصبح ضعيفاً لا يقوى على حمل السلاح، ولو قال (ما أصبحت أحمل السلاح) لا حتمل أن يكون ذاك من باب التوقيت، أي لم يصبح يحمل السلاح هذا اليوم وربما حمله في وقت آخر، فاتضح ما قلناه.

٣- ما كان ليفعل (لام المجحود)، وهي اللام الداخلة بعد كون ناقص ماض لفظاً أو معنى منفي بما، أو لم، أو إن. ولهذا التعبير يستعمل لتأكيد النفي، ولذلك ان إثباته (كان سيفعل)، وفي السين معنى التأكيد، قال تعالى: ﴿ فَسَيَكُفِيكُهُمُ اللّهُ وَهُو السّيعِيمُ اللّهَ وَهُو السّيعِيمُ اللّهَ وَهُو السّيعِيمُ اللهُ وَهُو السّيعِيمُ [البقرة: ١٣٧] تقول: كان سيكتب، فإذا أردت نفيه قلت: ما كان ليكتب. جاء في (الكتاب): قواعلم أنّ اللام قد تجيء في موضع لا يجوز فيها الاظهار (يعني أنّ) وذلك: ما كان ليفعل فصارت (أن) لهنا بمنزلة الفعل في قولك: إياك وزيداً. وكأنك إذا مثلت قلت: ما كان زيد لأن يفعل، أي ما كان زيد لهذا الفعل، فهذا بمنزلته ودخل فيه معنى نفي (كان سيفعل) فإذا قال لهذا قلت: ما كان ليفعل كما كان (لن يفعل) نفياً لسيفعل وصارت بدلاً من اللفظه (١٠).

وجاء في (المغني) أن لام الجحود تفيد توكيد النفي، وهي الداخلة في اللفظ على الفعل مسبوقة بما كان أو بلم يكن. . . ووجه التوكيد عند الكوفيين أن أصل (ما كان ليفعل) ما كان يفعل، ثم ادخلت اللام زيادة لتقوية النفي، كما ادخلت الباء في (ما زيد بقائم) لذلك، فعندهم أنها حرف زائد مؤكد غير جار ولكنه ناصب . . .

ووجهه عند البصريين أنّ الأصل، ما كان قاصداً للفعل ونفي القصد أبلغ من نفيه ولهذا كان قوله:

<sup>(</sup>١) «سيبويه» (١/٨٠٤) وانظر «الأشباه والنظائر» (٢/٢٥٢).

# يا عادلاتي لا تردن ملامتي إن العدواذل لسن لي بأمير

ابلغ من (لا تلمنني) لأنه نهي عن السبب. وعلى هذا فهي عندهم حرف جر معدّ متعلق بخبر كان المحذوف والنصب بأن مضمرة وجوباً»(١).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): "والتي لتأكيد النفي تختص من حيث الاستعمال بخبر كان المنفية إذا كانت ماضية لفظاً نحو: ﴿ وَمَاكَاتَ اللّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ ﴾ [الأنفال: ٣٣] أو معنى نحو: ﴿ لَمْ يَكُنِ اللّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ ﴾ [النساء: ١٣٧] وكأن هذه اللام في الأصل هي التي في نحو قولهم (أنت لهذه الخطة) أي مناسب لها وهي تليق بك. فمعنى (ماكنت لافعل): ماكنت مناسباً لفعله ولا يليق بي ذلك، ولا شك انّ في هذا معنى التأكيد »(٢).

جاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِى لَوْلَا أَنَّ هَدَنَا اللَّهُ ﴾ [الأعراف: ٤٣]: «اللام لتوكيد النفي يعنون وما كان يستقيم أن نكون مهتدين لولا هداية الله وتوفيقه» (٣).

وجاء فيه في قوله تعالى: ﴿ فَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا بِمَا كَذَّبُواْ مِن قَبَـُلُ ﴾ [الأعراف: ١٠١]: «ومعنى اللام تأكيد النفي وأن الإيمان كان منافياً لحالهم في التصميم على الكفر»(٤).

وجاء في (التفسير الكبير) في قوله تعالى: ﴿ لَمْ أَكُن لِلْأَسْجُدَ لِبَسْرِ ﴾ [الحجر: ٣٣]: «اللام في قوله (لأسجد) لتأكيد النفي ومعناه لا يصح أن أسجد لبشر» (٥٠).

وعلى كلا الرأيين، فالنفي مؤكد في مثل لهذا التعبير.

<sup>(</sup>۱) «المغني» (۱/ ۲۱۱)، «الأشموني» (۲/ ۳۹۱)، «الصبان» (۲/ ۲۹۳)، «حاشية الخضري» (۱/ ۲۱۳)، «حاشية الخضري» (۲/ ۲۳۰)، «ابن الناظم» (۲/ ۷۲۷)، «التصريح» (۲/ ۲۳۰–۲۳۱)، «حاشية التصريح» (۲/ ۲۳۰)، «الهمع» (۲/ ۷–۸)، «منشور الفوائد» (۱۱۲).

<sup>(</sup>٢) «الرضى على الكافية» (٢/ ٢٧٠-٢٧١).

<sup>(</sup>۳) «الكشاف» (۱/۸۶۵).

<sup>(</sup>٤) «الكشاف» (١/ ٥٦٤) وانظر (١/ ٣٦٤).

<sup>(</sup>٥) «التفسير الكبير» (١٨٣/١٩).

فعند البصريين أنّ المعنى ما كان مريداً للفعل أو قاصداً له أو مقدراً له، وهذا أبلغ من نفي الفعل نفسه، لأن نفي القصد أبلغ من نفي الفعل نفسه.

وعند الكوفيين أنّ اللام زائدة لتوكيد النفي كالباء الزائدة في نحو (ما محمد بذاهب) وأصل الكلام عندهم ما كان يفعل.

وأنا لا أرى أن (ما كان ليفعل) أصله (ما كان يفعل) أو هما بمعنى واحد، فإن قوله تعالى مثلاً: ﴿ قَالَ لَمْ أَكُن لِأَسْجُدَ لِبَسْرِ خَلَقْتَهُ مِن صَلْصَلِ مِن حَمَّ مِسَنُونِ ﴾ [الحجر: ٣٣] ليس بمعنى (لم أكن أسجد) فالبشر لم يكن موجوداً قبل ذاك فلا يصح لهذا التقدير. ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُضِيعَ إِيمَنتُكُمُ ﴾ [البقرة: ١٤٣] فلا يصح أن يقال هو بمعنى (ما كان الله يضيع ايمانكم) وقوله: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ ﴾ وقوله: ﴿ وَمَا كَانَ الله يعذبهم وأنت فيهم) وقوله: ﴿ وَمَا كَانَ الله يعذبهم وأنت فيهم) وقوله: ﴿ فَوَمَا كَانَ اللهُ يعذبهم وأنت فيهم) وقوله: ﴿ فَوَمَا كَانَ اللهُ يعذبهم وأنت فيهم) والله و بمعنى (ما كان الله يعذبهم وأنت فيهم) ويقوله: ينفرون كافة) فئمة فرق بعيد بين التعبيرين والقصدين، ولكن هو على معنى لم أكن فاعلاً للسجود أو قاصداً له، وكذلك في الآيات الأخرى، نحو (وما كان الله ليضيع إيمانكم) أي مريداً لاضاعة الإيمان أو مريداً للتعذيب ونحوها، فتقدير البصريين أقرب إلى المعنى فيما هو ظاهر.

جاء في (البرهان): "إذا قلت: (ما كنت اضربك) بغير لام جاز أن يكون الضرب مما يجوز كونه فإذا قلت (ما كنت لاضربك) فاللام جعلت بمنزلة مالا يكون أصلاً" (١).

٤ - ما كان له أن يفعل: ومعناها ما ينبغي ولا يصح كما مر شرح ذٰلك.

#### اضمارها:

#### ١- اضمار (كان) وحدها:

تضمر كان وحدها في نحو قولهم: (أمّا أنت منطلقاً انطلقت) بفتح الهمزة، والكلام قبل حذفها كان: (لأن كنت منطلقاً انطلقت)، وهذه اللام الداخلة على (أن) حرف جريفيد التعليل وأن مصدرية ومعناه: انطلقت لانطلاقك، وأصل الكلام: (انطلقت لأن

<sup>(</sup>۱) «البرهان» (۲/ ۸۷).

كنت منطلقاً) ثم قدم الجار والمجرور للاهتمام، فصار (لأن كنت منطلقاً انطلقت). فحذف حرف الجر لأمن اللبس، وهو جائز قياساً فصار (أنْ كنت منطلقاً انطلقت) ثم حذفت (كان) اختصاراً فصار الكلام (أنْ أنت منطلقاً انطلقت) والضمير هو اسم كان الذي كان متصلاً بها، ثم زيدت (ما) عوضاً عن المحذوف، فصار (أنْ ما) ثم ادغمت النون في الميم فصار: أمّا أنت منطلقاً انطلقت. والمصدر المؤول مفعول لأجله أو منصوب على نزع الخافض.

وهٰذا يمكن أن يحصل في كل موضع أريد فيه تعليل فعل بفعل(١٠).

وذهب الكوفيون إلى أنّ (أنّ) المفتوحة هنا شرطية، ولذّلك دخلت الفاء في جوابها في قول الشاعر:

# أبا خراشة أمّا أنت ذا نفر فإنّ قومي لم تأكلهم الضبع

قال أبو سعيد السيرافي: «اتفق الكوفيون والبصريون على وجوب حذف الفعل في نحو: (أما أنت منطلقاً انطلقت) واختلفوا في المعنى، فالكوفيون يقولون هو بمعنى (إنْ) وان (أن) المفتوحة فيها معنى (ان) التي للمجازاة ويحملون قوله تعالى: ﴿ أَن تَضِلَ إِخْدَنهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَنهُمَا ٱلْأُخْرَى ﴾ [البقرة: ٢٨٢] عليه، والبصريون يقولون إنّه على معنى التعليل أي: لأن كنت منطلقاً انطلق معك وشبهوها بإذ. ولأجل أن الثاني استحق بالأول جاز دخول الفاء في الجواب»(٢).

وأما إذا كانت (إمّا) مكسورة فلا يجوز حذف الفعل بعدها، وهي شرط محض، قال سيبويه: «ومن ذلك قول العرب: أما أنت منطلقاً انطلقت معك، وأما زيد ذاهباً ذهبت معه وقال الشاعر (العباس بن مرداس):

# أبا خراشة أمّا انت ذا نفر فإن قبومي لم تأكلهم الضبع

فإنما هي (أن) ضمت إليها (ما) وهي (ما) التوكيد لزمت كراهية أن يجحفوا بها، لتكون عوضاً من ذهاب الفعل. . . فإن اظهرت الفعل قلت: (إمّا كنت منطلقاً انطلقت)

<sup>(</sup>۱) انظر «شرح قطر الندى» (۱۳۹)، «التصريح» (۱/۱۹۵-۱۹۵)، «ابن عقيل» (۱/۱۱۸)، «الأشموني» (۱/۲٤٤).

<sup>(</sup>۲) . «حاشية على المفصل» (١/ ٢١٤)، «حاشية الصبان» (١/ ٢٤٤).

إنما تريد إن كنت منطلقاً انطلقت، فحذفُ الفعل لا يجوز لههنا، كما لم يجز ثم اظهاره لأن (أمّا) كثرت في كلامهم، واستعملت حتى صارت كالمثل المستعمل، وليس كل حرف لهكذا»(١).

وقال ابن يعيش: «ولا يجوز اظهار الفعل بعد (أمّا) هنا لما ذكرناه من كون (ما) نائبة عنه، وان اظهرت الفعل لم تكن (اما) إلا مكسورة نحو قولك: (إما كنت منطلقاً انطلقت معك) فيكون شرطاً محضاً، ولا يجوز حذف الفعل بعد إمّا المكسورة، كما لم يجز اظهاره بعد أمّا المفتوحة وذلك أن (أمّا) المفتوحة كثر استعمالها حتى صارت كالمثل الذي لا يجوز تغييره»(٢).

وأرى ان ما ذهب إليه البصريون، من أن (أمّا) المفتوحة تفيد التعليل أرجح، إذ هما تعبيران أحدهما يفيد التعليل، والآخر يفيد الشرط، فأنت تقول: (أحبه إن عدل) أي أحبه إن فعل ذلك في المستقبل. وتقول:

«أحبه أن عدل» أي أحبه لكونه عدل في الماضي، أي أحبه لأنه عدل، فهنا تعلل أمراً قد حصل وذلك أمر مشروط. فالعبارة بحذف الفعل وفتح همزة (أن) تفيد التعليل وهي بكسر الهمزة وابقاء الفعل تفيد الشرط.

وأظن أن لهذا أقرب إلى طبيعة اللغة، فالأصل أن يكون التعبيران المختلفان يؤديان معنيين مختلفين، ثم إنّ الأصل في (أن) المفتوحة أن تكون مصدرية لا شرطية.

### ٢- اضمارها مع اسمها:

وقد تضمر كان مع اسمها اختصاراً واعتماداً على فهم السامع ويكثر ذلك بعد إن ولو الشرطيتين، ومن ذلك قولهم (الناس مجزيون باعمالهم إن خيراً، فخير وإن شراً فشر) أي إن كانت أعمالهم خيراً فجزاؤهم خير، وإن كانت شراً فجزاؤهم شر، ومنه الحديث (التمس ولو خاتماً من حديد) أي ولو كان الملتمس، وان شئت اظهرت الفعل فتقول ان كانت خيراً فجزاؤهم خير (٣).

<sup>(</sup>۱) «سيبيويه» (۱/۷۶۷–۱٤۸).

<sup>(</sup>۲) «ابن یعیش» (۲/۹۹).

<sup>(</sup>٣) انظر «كتاب سيبويه» (١/ ١٣٠)، «الأشموني» (١/ ٢٤٢)، «التصريح» (١٩٣/١)، «ابن عقيل» (١/ ١١٧)، «الهمع» (١/ ١٢١-١٢٢)، «ابن الناظم» (٥٨).

### حذف نون كان المجزومة

يقول النحاة إن نون كان قد تحذف تخفيفاً لكثرة الاستعمال، بشرط أنْ يكون الفعل مجزوماً بالسكون وألاّ يليه حرف ساكن. قال ابن عقيل: «حذفوا النون بعد ذلك لكثرة الاستعمال فقالوا (لم يك) وهو حذف جائز لا لازم، ومذهب سيبويه ومن تابعه أن هذه النون لا تحذف عند ملاقاة ساكن فلا نقول: لم يك الرجل قائماً وأجاز ذلك يونس...

وأما إذا لاقت متحركاً فلا يخلو إما أن يكون ذلك المتحرك ضميراً متصلاً، أو لا فإن كان ضميراً متصلاً لم تحذف النون اتفاقاً (١٠).

ولهذا الكلام صحيح غير أن البليغ لا يحذف لمجرد التخفيف، وإنما لغرض بلاغي يقتضيه المقام، نعم قد يضطر إلى ذلك في شعر أو نحوه، ولكن في اختيار الكلام لا يفعل ذلك لمجرد التخفيف.

لقد حذفت النون من كان المجزومة سبع عشرة مرة في القرآن الكريم، ولم تحذف مع امكان الحذف في سبعة وخمسين موطناً، وما ذلك إلا لسبب بلاغي يقتضيه المقام قال تعالى: ﴿ وَلَا تَكُنُّ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمْ كُرُونَ ﴾ [النحل: ١٢٧].

وقال: ﴿ وَلَا تَعْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُن فِي ضَيْقٍ مِّمَا يَـمْكُرُونَ ﴾ [النمل: ٧٠] فمرة حذف ومرة أبقى.

وقال: ﴿ فَلَا تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِّنْهُ إِنَّهُ ٱلْحَقُّ ﴾ [هود: ١٧].

وقال: ﴿ وَلَقَدْ مَانَيْنَا شُومَى ٱلْكِتَنَبَ فَلَا تَكُن فِي مِرْيَةِ مِن لِقَابَيِدٍ ﴾ [السجدة: ٢٣].

فمرة حذف ومرة أبقى.

وقال: ﴿ يَنْبُنَيَّ إِنَّهَا إِن تَكُ مِثْقَ الْ حَبَّةِ مِنْ خَرْدَلِ فَتَكُن فِي صَخْرَةِ ﴾ [لقمان: ١٦].

فمرة حذف ومرة أبقى، ولهكذا. ولهذا لا يكون إلا لسبب.

<sup>(</sup>۱) «ابن عقيل» (۱۱۸/۱) وانظر «التصريح» (۱۹٦/۱)، «الهمع» (۱۲۲/۱)، «الرضي على الكافية» . (۳۳۳/۲)، «ابن الناظم» (٥٩).

جاء في (البرهان) "ويلحق بهذا القسم النون الذي هو لام فعل فيحذف تنبيها على صغر مبدأ الشيء وحقارته، وأن منه ينشأ ويزيد إلى ما لا يحيط بعلمه غير الله مثل ﴿ أَلَمْ يَكُ نُطْفَةً ﴾ [القيامة: ٣٧] حذفت النون تنبيها على مبتدأ الانسان وصغر قدره بحسب ما يدرك هو من نفسه، ثم يترقى في أطوار التكوين ﴿ فَإِذَا هُوَ خَصِيمُ مُبِينٌ ﴾ [يس: ٧٧] فهو حين كان نطفة ناقص الكون...

وكذلك: ﴿ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفُها ﴾ [النساء: ٤٠] حذفت النون تنبيها على أنها وإن كانت صغيرة المقدار حقيرة في الاعتبار فإن إليه ترتيبها وتضاعيفها، ومثله ﴿ إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةِ مِنْ خَرْدَلِ ﴾ [لقمان: ١٦] وكذلك: ﴿ أَوَلَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُمُ ﴾ [غافر: ٥٠]. جاءتهم الرسل من أقرب شيء في البيان الذي أقل من مبدأ فيه، وهو الحس إلى العقل إلى الذكر، ورقوهم من أخفض رتبة وهي الجهل، إلى أرفع درجة في العلم وهي اليقين وهذا بخلاف قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَكُنْ ءَايَتِي ثُنَالَ عَلَيْكُمْ ﴾ [المؤمنون: ١٠٥] فإن كون تلاوة الآيات قد أكمل كونه وتم، وكذلك: ﴿ أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللّهِ وَسِعَةً فَنُهَا حِرُوا فِيها ﴾ [النساء: ٩٧] هذا قد تم تكوينه. . . وكذلك: ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ ﴾ [غافر: ٨٥] انتفى عن ايمانهم مبدأ الانتفاع وأقله ما انتفى أصله (١٠٠).

إن أغراض الحذف متعددة يقتضيها المقام ومن ذلك على سبيل المثال:

1- الإسراع: فإن المقام قد يقتضي الاسراع، ولا يقتضي الاطالة في الكلام شأن التحذير والاغراء، فكما لا تقول لمن كانت العقرب بقربه وهو عنها غافل: احذر العقرب أو عليك أن تحذر العقرب وإنما تسرع في تبليغه فتذكر المحذر منه بأسرع بيان قائلاً: العقرب العقرب، وكذلك ههنا قد يقتضي المقام الايجاز في الحديث، فتوجز في كل شيء حتى في حذف النون، فتقول لابنك الذي أدركه السفر العاجل مثلاً: لاتك غافلاً أو ما أشبه ذلك.

٢- قد يكون الحذف اشارة إلى أن المتكلم لا يقوى على اتمام الكلام لما فيه من الضعف أو لرغبته عن الحديث، فيوجز في كلامه ما أمكنه ذلك، ولعل من ذلك قوله تعالى على لسان أهل النار: ﴿ لَرَنَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ وَلَمْ نَكُ نُطِّعِمُ ٱلْمِسْكِينَ ﴾ [المدثر: ٤٣-٤٤].

<sup>(</sup>۱) «البرهان» (۱/ ۲۰۷ – ۲۰۸).

٣- النهي عن الشيء بقوة بحيث تطلب منه ألا يحصل من الفعل شيء كقوله تعالى:
 ﴿ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَا يَمْ كُرُونَ ﴾ [النحل: ١٢٧].

قال تعالى: ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِعِثْلِ مَا عُوفِبْتُم بِهِ ۚ وَلَهِن صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّدِيثِ وَاللهِ عَالَمَ وَاللهِ عَلَيْهِ مَا عُوفِبْتُم بِهِ ۚ وَلَهِن صَبَرْتُمُ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّدِيثِ وَاللهِ وَاللهِ وَلَا تَلْكُ فِي ضَيْقٍ مِمَّا يَمْ صَحُرُونَ ﴿ إِلَا مَا لَهُ مَعَ اللهُ مَعَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِمَّا يَمْ صَحُرُونَ ﴿ إِلَا مَا اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وقال في سورة النمل: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوۤاْ أَءِذَا كُنَّا ثُرُنَا وَءَابَاۤ وُنَا اَلْمُخْرَجُونَ لَقَدْ وُعِدْنَا مَذَا غَنْ وَءَابَاۤ وُنَا مِن فَبَلُ إِنْ مَنذَآ إِلَّا أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَلْقِبَةُ ٱلْمُجْرِمِينَ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُن فِي ضَيْقِ مِتَا يَمْكُرُونَ ﴾ [النمل: ٧٧-٧٠].

فقال في الأولى (ولا تك في ضيق) وفي الثانية (ولا تكن) وذلك إنّ السياق مختلف في السورتين، فالآيات الأولى نزلت حين مثل المشركون بالمسلمين يوم أحد «بقروا بطونهم وقطعوا مذاكيرهم فوقف رسول الله على حمزة وقد مثل به فرآه ميقور البطن فقال: أما والذي احلف به لئن اظفرني الله بهم لأمثلن بسبعين مكانك، فنزلت فكفر عن يمينه وكف عما اراده»(١) وأوصاه بالصبر ثم نهاه أن يكون في ضيق من مكرهم فقال له: (ولا تك في ضيق مما يمكرون) أي لا يكن في صدرك أيُّ ضيق مهما قل. وهو تطمين من الله لرسوله وتطييب له مناسب لضخامة الأمر وبالغ الحزن، أو هو من باب تخفيف الأمر وتهوينه على المخاطب، فخفف الفعل بالحذف اشارة إلى تخفيف الأمر وتهوينه على النفس.

أما الآيات الثانية فهي في سياق المحاجّة في المعاد، وهو مما لا يحتاج إلى مثل للفذا التصبير.

وقال في سورة هود: ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِنَةِ مِن رَّيِهِ ، وَيَتَلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ وَمِن فَبَاهِ ، كِنَبُ مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةً أُولَكِيكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ ، وَمَن يَكْفُرُ بِهِ ، مِنَ ٱلْأَخْرَابِ فَٱلنَّارُ مَوْعِدُمُ فَلَا تَكَ فِي مِرْيَةِ مِنْهُ إِنَّهُ ٱلْمُعَنُّ مِن رَّيِكَ وَلَكِنَ ٱحْتُرُ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [هود: ١٧].

وقال في السجدة: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَابُ فَلَا تَكُن فِي مِرْيَةِ مِن لِقَاآبِةِ فَ وَحَعَلْنَاهُ هُدًى

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۲/ ۲۲۲)، «تفسير ابن كثير» (۲/ ٥٩٢).

لِينَ إِسْرَةِ مِلَ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَةُ يَهَدُونَ بِأَثْرِنَا لَمَّا صَبَرُولً وَكَانُوا بِعَايَنَا ﴾ [السجدة: ٢٣-٢٤].

فقال في الأولى: (فلا تك في مرية) وقال في الثانية (فلا تكن) وأنت ترى أنّ السياق مختلف في الآيتين، فالأولى تثبيت للرسول بقوة ونهيه عن الريب والمرية، فقد بدأ الكلام بقوله إنه كان على بينة من ربه، ثم يتلوه شاهد منه، ثم قبله كتاب موسى وختمه بقوله: إنّه الحق من ربك فناسب ذلك أن يقال (فلا تك في مرية منه) بخلاف الآية الأخرى فإنها ليس فيها مثل هذه الدواعي كما هو ظاهر.

٤- وقد يكون الحذف للوغول في نفي حصول الشيء فإنك تحذف للتنبيه على أن فعل الوجود لم يتم فكيف بالشيء نفسه ؟ وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّ إِتَرَهِيمَ كَانَ أَمَّةً قَانِتًا يَلِّهِ حَنِيفًا وَلَرْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل: ١٢٠] أي البتة. وقوله: ﴿ أَوَلَا يَدْحَكُرُ أَلَا شَكُ أَنَا خَلَقَنَهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْعًا ﴾ [مريم: ٢٧]. وقد تقول: ألم يرد قوله تعالى: ﴿ هَلَ أَلَا نَسَنَ الدَّهْ لِ لَمْ يَكُن شَيْعًا مَذْكُورًا ﴾ [الإنسان: ١] فلم يحذف، فما الفرق بين الموضعين ؟

ولو رجعت إلى السياق لتبين لك الفرق واضحاً بين المقامين، فالآية الأولى في مقام التذكير بقدرة الله تعالى قال تعالى: ﴿ وَيَقُولُ ٱلْإِنْسَنُ آءِذَا مَا مِتُ لَسَوْفَ ٱخْرَجُ حَيَّا أَوَلَا يَذَكُرُ اللهِ نَسَنُ أَنَا خَلَقْنَهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْعًا﴾ [مريم: ٦٦-١٧].

فالإنسان يعجب من الإحياء بعد الموت فيذكره ربه بقدرته وأنه خلقه من قبل ولم يك شيئاً، فالنشأة الأولى أصعب في حساب العقل، فناسب ذلك حذف النون فحذفها تنبيها على مقدار قدرة الخالق، وكيف أنشأ الانسان من العدم، وليس المقام كذلك في سورة الانسان.

ومن لهذا الباب قوله تعالى: ﴿ وَلَمْ أَكُ بَغِيًّا ﴾ [مريم: ٢٠] فهذا أبعد في نفي البغي من (لم أكن)، اي أن لهذا لم يكن أصلا وليس له وجود فحذف الآخر يوحي بأن فعل الوجود لم يتم فكيف بالشيء نفسه ؟ وقد يكون الحذف لههنا للاسراع اضافة إلى ذلك، فهذا القول على لسان مريم للملك الذي تمثل لها بشراً سوياً، فهي لا تريد أن تتبسط في الكلام مع رجل غريب في خلوة كهذه، وهو المناسب لمقام الحياء لههنا، وهذا الحذف

يؤدي الغرضين معاً. ونحوه قوله تعالى: ﴿ لَمْ نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّمِنَ وَلَمْ نَكُ نُطِّعِمُ ٱلْمِسْكِينَ ﴾ [المدثر: ٤٣-٤٤] أي البتة لا في قليل ولا في كثير فحذف آخر الفعل تنبيها على ذلك، وقد يكون الحذف ههنا أيضاً للعزوف عن الحديث، أو لأن المتكلم لا يقوى على الكلام لما فيه من الضعف والارهاق.

٥- قد يكون الحذف للتنبيه على مبدأ الشيء وحقارته -كما جاء في (البرهان) - وأنه في طور التكوين لم يكتمل بعد كما ان الفعل لم يكتمل قال تعالى: ﴿ أَلَرْ بَكُ نُطْفَةٌ مِن مِّنِي لَيْ فَن مِّنِي اللهِ القيامة: ٣٧].

ومن هٰذا الباب قوله تعالى: ﴿ يَنْبُنَى إِنَّهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةِ مِّنْ خَرْدَلِ فَتَكُن فِي صَخْرَةَ أَق فِي السَّمَوَتِ أَوْفِي الْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا اللّهُ إِنَّ اللّهَ لَطِيفُ خَبِيرٌ ﴾ [لقمان: ١٦] فمرة جاء بالفعل بلا نون ومرة جاء به بالنون وقد يبدو أن كلا الأمرين واحد، والحقيقة ليست كذلك فقد قال (إنها إنْ تك مثقال حبة من خردل) ولم يعين مكانها ثم عين مكانها فيما بعد، فقال (فتكن في صخرة أو في السماوات أو في الأرض) فالأولى أبعد في الوجود أي هباءة تائهة لا مكان لها فحذف النون.

إلى غير ذٰلك من الأغراض.

#### صبار

إنّ معنى (صار) الانتقال والتحول من حال إلى حال، تدخل على المبتدأ والخبر فتفيد هذا المعنى بعد أنْ لم يكن، نحو قولك (صار زيد عالماً) أي انتقل إلى هذه الحال<sup>(۱)</sup>، و(صار زيد غنياً) أي «إنّ زيداً متصف بصفة الغنى المتصف بصفة الصيرورة، أي الحصول بعد أن لم يحصل)<sup>(۲)</sup>.

وقد تأتي بمعنى جاء وانتقل، فتكون تامة، كقوله تعالى ﴿ أَلَآ إِلَى ٱللَّهِ تَصِيرُ ٱلْأُمُورُ ﴾ [الشورى: ٥٣] ولم ترد صار في القرآن إلاّ في هذا الموضع، ولم تجيء فيه ناقصة.

قال ابن يعيش: "وقد تستعمل بمعنى جاء فتتعدى بحرف الجر، وتفيد معنى الانتقال

<sup>(</sup>۱) «ابن يعيش» (٧/ ١٠٣)، «الأشموني» (١/ ٢٢٦–٢٢٧).

<sup>(</sup>۲) فالرضى على الكافية» (۲/ ۳۲۱).

أيضاً كقولك: صار زيد إلى عمرو، وكل حي صائر للزوال، فهذه ليست داخلة على جملة ألا تراك لو قلت: (زيد إلى عمرو) لم يكن كلاماً، وإنما استعمالها هنا بمعنى جاء كما استعملوا جاء بمعنى صار في قولهم: (ما جاءت حاجتك؟) أي ما صارت؟ ولذلك جاء مصدرها المصير كما قالوا المجيء، قال الله تعالى: ﴿ وَإِلَى الْمُصِيرُ ﴾ [الحج: ٤٨]»(١).

وجاء في (الرضي على الكافية): «قوله وصار للانتقال، هذا معناها إذا كانت تامة كما تقدم، ومعناها إذا كانت ناقصة: كان بعد أن لم يكن. . ومعنى يصير، يكون بعد أن لم يكن »(٢).

وقد ذكر النحاة انّ مثل صار في العمل ما وافقها في المعنى من الأفعال، وهي: آض ورجع، وعاد، واستحال، وقعد، وحار، وارتد، وتحول، وغدا، وراح، وجاء في نحو قولهم: ما جاءت حاجتك؟ أي ما صارت؟ (٣).

ولست أدري كيف يفسر معنى صار وأخواتها، من ذكر أنّ النقص في الافعال هو الدلالة على الزمن المجرد من الحدث.

إنّ معنى صار هو التحول والانتقال، وهذا هو الحدث بعينه فقولك: (صار زيد عالماً) معناه حدث له أمر وحصل لم يكن قبلًا، فهي تدل على الحدث والزمن كسائر الأفعال.

#### ظل وبات

الأصل أنْ يستعمل (ظل) لإفادة الحكم في النهار و(بات) لإفادة الحكم في الليل تقول: (ظل أخوك يفعل كذا) إذا فعله نهاراً و(بات يفعل كذا) إذا فعله ليلاً (٤).

<sup>(</sup>۱) «ابن يعيش» (٧/ ١٠٣)، «الأشموني» (١/ ٢٣٦)، «التصريح» (١/ ١٩٠)، «الرضي على الكافية» (١/ ٢٣١).

<sup>(</sup>۲) «الرضي على الكافية» (۲/۲۲).

<sup>(</sup>٣) "سيبويه" (١/ ٢٤)، "التسهيل" (٥٣)، "الرضي على الكافية" (٢/ ٢٢١-٢٢٢)، "الأشموني" (٣/ ٢٢٩)، "الأشموني" (٢/ ٢٢٩)، "الهمع" (١/ ٢١١)، "حاشية الخضري" (١/ ٢١٢).

<sup>(</sup>٤) «ابن يعيش» (٧/ ١٠٥)، «درة الغواص» (١٣).

وقد يخرجان عن هذا الأصل فيستعملان «استعمال كان وصار مع قطع النظر عن الأوقات الخاصة، فيقال: ظل كثيباً وبات حزيناً وإن كان ذلك في النهار، لأنه لا يراد به زمان دون زمان، ومنه قوله سبحانه ﴿ وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُم بِاللَّائْنَ ظُلَّ وَجَهُمُ مُسْوَدًا ﴾ [النحل: ٥٨] والمراد أنه يحدث به ذلك ويصير إليه عند البشارة وإن كان ليلاً»(١).

والظاهر أنّ استعمال (بات) لتخصيص الفعل بالليل أكثر من استعمال (ظل) لتخصيص الفعل بالنهار.

وقد وردت (ظل) في القرآن الكريم في ثمانية مواضع، ليس فيها موضع واحد تخصص الفعل فيه بالنهار، مما يدل على أنّ هذا الأصل قليل الاستعمال جداً، قال تعالى ﴿ وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم بِاللَّانَيْنَ ظَلَّ وَجَهُمُ مُسْوَدًا وَهُو كَظِيمٌ ﴾ [النحل: ٥٥] قال تعالى ﴿ وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم بِاللَّانَيْنَ ظَلَّ وَجَهُمُ مُسْوَدًا وَهُو كَظِيمٌ ﴾ [النحل: ٥٥] وقال: ﴿ وَلَوْ فَنَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا مِن ﴿ وَانظُرْ إِلَى إِلَيْهِكَ الّذِي ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفًا ﴾ [طه: ٩٧] وقال: ﴿ وَلَوْ فَنَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا مِن السَّمَاءِ فَظُلُوا فِيهِ يَعْرُجُونُ لَقَالُوا إِنَّمَا اللّمَا اللَّهِ وَاللهُ وَالده بِهِ وَلَوْ فَنَحْمُونُ اللَّهُ اللَّ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَالده بِهِ وَلَوْ فَنَحَمْ لَكُونَ أَنْ اللَّهُ وَلَيْ أَرْسَلْنَا وَقَال : ﴿ وَلَوْ فَنَاهُ لَجَعَلْنَهُ خُطْنَا لَا مُعْرَفُونَ ﴾ [الروم: ٥١] وقال: ﴿ لَوْ نَشَاهُ لَجَعَلْنَهُ خُطْنَا لَا مُعْرَفُونَ ﴾ [الواقعة: ٢٥- ٦] وقال: ﴿ إِن يَشَا يُسْكِنَ الرِّيحَ فَيَظْلَلْنَ وَالِكَدَ عَلَى ظَهْرِونَ ﴾ [الواقعة: ٢٥ - ٢٦] وقال: ﴿ إِن يَشَا يُسْكِنَ الرِّيحَ فَيَظْلَلْنَ وَالَكُمُ عَلَى ظَهْرِونَ ﴾ [الشعراء: ٢١]

ووردت (بات) في موضع واحد، وهو قوله تعالى ﴿ وَٱلَّذِينَ يَبِيــتُونَ لِرَبِهِمْ سُجَّــدًا وَقِيَـــمُا﴾ [الفرقان: ٦٤] وهو تخصيص الفعل بالليل.

وقد يأتي هذان الفعلان تامين فيقال: ظل اليوم أي دام ظله، وبات زيد أي دخل في المبيت (٢٠).

<sup>(</sup>۱) «ابن يعيش» (۱/٦/۷)، «الأشموني» (٢٣٠،٢٢٦)، «التصريح» (١/١٩١)، «ابن عقيل» (١/١١)، «الرضي على الكافية» (٣٢٦/٢)، «الهمع» (١/٤/١)، «حاشية الخضري» (١/ ١١٤). (١١٥-١١٤).

<sup>(</sup>٢) «الأشموني» (١/ ٢٣٥-٢٣٦)، «التصريح» (١/ ١٩١).

### أصبح، أضحى، أمسى

1- الأصل في هذه الأفعال الثلاثة أنْ تفيد اتصاف المسند إليه بالحكم في أزمنتها فمعنى (أصبح) اتصافه به في الضحى، فمعنى (أضحى) اتصافه به في الضحى، و(أمسى) اتصافه به في المساء وذلك نحو قوله تعالى ﴿ فَطَافَ عَلَيْهَا طَآبِقُ مِن رَبِّكَ وَهُمْ نَآبِهُونَ فَالْمَسَى الصافه به في المساء وذلك نحو قوله تعالى ﴿ فَطَافَ عَلَيْهَا طَآبِقُ مِن رَبِّكَ وَهُمْ نَآبِهُونَ فَاصَبَحُوا فِي دِينرِهِمْ فَأَصَبَحُوا فِي دِينرِهِمْ فَأَصَبَحُوا فِي دِينرِهِمْ جَيْمِينَ ﴾ [القلم: ١٩-٢٠]، أي في وقت الصباح، وقوله ﴿ فَأَصَبَحُوا فِي دِينرِهِمْ جَيْمِينَ ﴾ [المؤمنون: ٢٠].

قال ابن يعيش: «قد استعملت هذه الأفعال على ثلاثة معان...

أحدها: أن تدخل على المبتدأ والخبر لإفادة زمانها في الخبر، فإذا قلت:

أصبح زيد عالماً وأمسى الأمير عادلاً وأضحى أخوك مسروراً، فالمراد أنّ علم زيد اقترن بالصباح، وعدل الأمير اقترن بالمساء، وسرور الأخ اقترن بالضحى، فهي ككان في دخولها على المبتدأ، وإفادة زمانها للخبر، إلاّ أن أزمنة هذه الأشياء خاصة وزمان (كان) يعم هذه الأوقات وغيرها إلاّ أنّ (كان) لما انقطع، وهذه الأفعال زمانها غير منقطع ألا ترى أنك تقول: أصبح زيداً غنياً وهو غني وقت أخبارك غير منقطع»(١).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية) أنّ هذه الأفعال بمعنى «كان في الصبح وكان في الصبح وكان في المساء وكان في الضحى، فيقترن في هذا المعنى الأخير مضمون الجملة، أعني مصدر الخبر مضافاً إلى الاسم بزماني الفعل أعني الذي يدل عليه صيغته فمعنى أصبح زيداً أميراً أنّ أمارة زيد مقترنة بالصبح في الزمن الماضي، ومعنى يصبح قائماً أن قيامه مقترن بالصبح في الحال أو الاستقبال»(٢).

٢- قد تأتي بمعنى كان وصار من غير أن يقصد بها وقت مخصوص، كأن تقول:
 (اصبح أخوك عظيماً) فهنا أصبح بمعنى صار من دون نظر إلى وقت الصباح، قال تعالى: ﴿ فَعَسَى اللَّهُ أَن يَأْتِيَ بِالْفَتْجِ أَوْ أَمْرِ مِّنْ عِندِهِ فَيُصْبِحُواْ عَلَىٰ مَا آسَرُواْ فِى أَنفُسِهِمْ نَدِمِينَ ﴾

<sup>(</sup>۱) «ابن يعيش» (۱۰۳/۷)، «الاشموني» (۲۲۱/۱)، «الرضي على الكافية» (۲/ ۲۲۱)، «التصريح» (۱/ ۱۹۰–۱۹۱)، «ابن عقيل» (۱/ ۱۱۱)، «حاشية الخضري» (۱/ ۱۱۶–۱۱۰).

٢) «الرضي على الكافية» (٢/ ٣٢٦).

[، لماندة: ٥٢] وقال: ﴿ فَتَبَيَّنُوْا أَن تُصِيبُواْ قَوْمًا بِجَهَالَةِ فَلُصِّبِحُواْ عَلَىٰ مَا فَعَلَّتُم نَادِمِينَ ﴾ [الحجرات: ٦].

وقال: ﴿ وَٱذْكُرُوا بِنِمْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَآءُ فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ ۚ إِخْوَانَا ﴾ ' [آل عمران: ١٠٣].

قال ابن يعيش: «الثالث أن تستعمل بمعنى كان وصار من غير أن يقصد بها إلى وقت مخصوص نحو قولك: أصبح زيد فقيراً وأمسى غنياً تريد أنه صار كذلك مع قطع النظر عن وقت مخصوص. . . ومثله قول الآخر:

أصبحت لا أحمل السلاح ولا أملك رأس البعير إن نفرا»(١)

وجاء في (شرح الرضي على الكافية) أن هذه الأفعال قد تأتي «بمعنى (صار) مطلقاً من غير اعتبار الأزمنة التي يدل عليها تركيب الفعل، أعني الصباح، والمساء، والضحى، بل باعتبار الزمن الذي يدل عليه صيغة الفعل أعني الماضي والحال والاستقبال<sup>(۲)</sup>.

والطريف في استعمال القرآن لأصبح أنها وردت فيه في ثمانية وعشرين موضعاً، كلها في العقوبات والشر إلا في ثلاثة مواطن هي قوله تعالى ﴿ فَأَصّبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا ﴾ [آل عمران: ١٠٣] وقوله: ﴿ فَأَيْدُنَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَى عَدُوْمٍ فَأَصّبَحُواْ ظَهِينَ ﴾ [الصف: ١٤] وقوله ﴿ أَلَمْ تَسَرَ أَنِكَ اللّهَ أَنزَلَ مِنَ السّكَمَاءِ مَآءُ فَتُصّبِحُ الْأَرْضُ مُخْضَرَةً إِنَ اللّهَ لَطِيفُ خَبِيرٌ ﴾ [الحج: ٦٣].

قال تعالى: ﴿ فَأَصَّبَحَ مِنَ ٱلنَّدِمِينَ ﴾ [المائدة: ٣١] و﴿ فَأَصَّبَحَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [المائدة: ٣٠] و﴿ فَأَصَّبَحَ هَشِيمًا لَذْرُوهُ المائدة: ٣٠] و﴿ فَأَصَّبَحَ هَشِيمًا لَذْرُوهُ المائدة: ٣٠] و﴿ فَأَصَّبَحَ هَشِيمًا لَذْرُوهُ المِينَةِ خَآيِفًا يَرَقَبُ ﴾ [الكهف: ٤٥] و﴿ فَأَصَّبَحُواْ فِ المَّدِينَةِ خَآيِفًا يَرَقَبُ ﴾ [القصص: ١٨] و﴿ فَأَصَّبَحُواْ فِ دِينرِهِمْ جَنثِمِينَ ﴾ [هود: ٦٧].

ولم يرد (أمسى) ناقصاً في القرآن الكريم وأما (أضحى) فلم يرد البتة.

<sup>(</sup>۱) «ابن یعیش» (۷/ ۱۰۶–۱۰۵).

<sup>(</sup>۲) «الـرضـي علـى الكـافيــة» (۲۲٦/۲)، وانظـر «الأشمـونـي» (۱/ ۲۳۰)، «الهمـع» (۱/ ۱۱٤)، «التصريح» (۱/ ۱۹۰–۱۹۱).

٣- أن تكون تامة فتكتفي بمرفوعها ويراد بها الدخول في هذه الأوقات فيقال: أصبحنا أي دخلنا في وقت الضحى، وأمسينا أي دخلنا في المساء قال تعالى: ﴿ فَسُبْحَانَ ٱللّهِ حِينَ تُسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴾ [الروم: ١٧].

قال ابن يعيش: «الثاني أن تكون تامة تجتزىء بمرفوع ولا تحتاج إلى منصوب كقولك: أصبحنا، وأمسينا، وأضحينا، أي دخلنا في هذه الأوقات، وصرنا فيها، ومنه قولهم: أفجرنا أي دخلنا في وقت الفجر»(١).

٤- وردت كل من أصبح وأمسى زائدة قليلاً وهو مما لا يقاس عليه عند الجمهور
 وذلك نحو قولهم (ما أصبح أبردها وما أمسى أدفأها) وهما مفيدتان لهذين الوقتين (٢).

# ما زال، ما برح، ما فتىء، ما انفك

هذه الأفعال تفيد استمرار الفعل واتصاله بزمن الاخبار، تقول (ما زال زيد منطلقاً) أي هو مستمر في الانطلاق إلى زمن التكلم (٣).

جاء في (شرح الأشموني): «ومعنى الأربعة ملازمة الخبر المخبر عنه، على ما يقتضيه الحال نحو، ما زال زيد ضاحكاً وما برح عمرو أزرق العينين<sup>(٤)</sup>.

قال الصبان: (أي ملازمة جارية على ما يقتضيه الحال من الملازمة مدة قبول المخبر عنه للخبر سواء دام بدوامه نحو: ما زال زيد أزرق العينين، ما زال الله محسناً أولا نحو: ما زال زيد ضاحكاً»(٥).

وجاء في (شرح ابن يعيش): «أما ما في أوله منها حرف نفي نحو ما زال وما برح وما انفك وما فتىء فهي أيضاً كأخواتها تدخل على المبتدأ والخبر فترفع المبتدأ وتنصب

<sup>(</sup>۱) «ابن يعيش» (٧/ ١٠٤)، وانظر «الرضي على الكافية» (٢/٦٢)، «الأشموني» (٢/٦٢)، «الأشموني» (٢٢٦/١)، «سيبويه» (١/٢١).

<sup>(</sup>٢) «الأشموني» (١/ ٢٤١-٢٤٢).

<sup>(</sup>٣) «أبن يعيش» (٧/ ١٠٦)، «الهمع» (١/ ١١٣)، «الرضي على الكافية» (٢/ ٣٢١).

<sup>(</sup>٤) «الأشموني» (١/ ٢٢٧).

<sup>(</sup>٥) «الصبان» (١/ ٢٢٧).

الخبر كما أن (كان) كذلك فيقال: ما زال زيد يفعل... ومعناها على الإيجاب وإن كان في أولها حرف النفي وذلك أنّ هذه الأفعال معناها النفي، فزال، وبرح، وانفك، وفتىء، كلها معناها خلاف الثبات، ألا ترى أنّ معنى زال، برح، فإذا دخل حرف النفي نفى البراح فعاد إلى الثبات وخلاف الزوال، فإذا قلت: (ما زال زيد قائماً) فهو كلام معناه الاثبات، أي هو قائم وقيامه استمر فيما مضى من الزمان، فهو كلام معناه الاثبات ولهذا المعنى لم تدخل (إلا) على الخبر فلا يجوز: لم يزل زيد إلا قائماً كما لم يجز: ثبت زيد إلا قائماً»(١).

وجاء في (شرح الرضى على الكافية): «وأصل ما زال وبرح وما فتىء وما افتاً وما انفك أن تكون تامة بمعنى ما انفصل، فتعدى بمن إلى ما هو الآن مصدر خبرها فيقال في موضع (ما زال زيد عالماً) (ما زال زيد من العلم) أي ما انفصل منه، لكنها جعلت بمعنى (كان) دائماً فنصبت الخبر نصب كان وإنما جعلت بمعناه لأنه إذا لم ينفصل شخص عن فعل كان فاعلاً له دائماً، وكذا أصل برح ورام أن يكونا تامين، بمعنى زال عن مكانه فيتعديان بانفسهما وبمن نحو: برحت بابك، ومن بابك، ورمت بابك، ومن بابك، وأصل (ونى) قصر فكان الأصل أن يعدى بفي نحو (ما ونى زيد في القيام) فجعل الثلاثة بمعنى كان دائماً، لأنه إذا كان لا ينفصل عن الفعل، ولا يقصر فيه يكون فاعلاً له دائماً، وإنما أفاد دخول النفي على النفي دوام الثبوت، لأن نفي النفي إثبات.

وإذا قيدت نفي الشيء بزمان وجب أن يعم ذلك النفي جميع ذلك الزمان، بعخلاف الإثبات، فإنك إذا قيدت إثبات الشيء بزمان لم يلزم استغراق الإثبات لذلك الزمان، إذا قلت مثلاً: (ضرب زيد) كفى في صدق هذا القول وقوع الضرب في جزء من أجزاء الزمن الماضي، وأما قولك (ما ضرب) فإنه يفيد استغراق نفي الضرب بجميع أجزاء الزمن الماضي، وذلك لأنهم أرادوا أن يكون النفي والإثبات المقيدان بزمن واحد في طرفي نقيض، فلو جعل النفي كالإثبات مقيداً بوقوعه أي وقوع النفي في جزء غير معين من أجزاء ذلك الزمان المخصوص، لم يكن يناقض ذلك الإثبات إذ يمكن كون الجزء الذي يقيد به النفي فلا يتناقضان فاكتفى في الإثبات

<sup>(</sup>۱) «ابن یعیش» (۱۰٦/۷).

بوقوعه مطلقاً ولو مرة وقصدوا في النفي الاستغراق، إذ استمرار الفعل أصعب وأقل من استمرار الترك، فصار نحو ضرب وما ضرب كالموجبة الجزئية والسالبة الكلية اللتين تناقض إحداهما الأخرى. فتبين بهذا أنّ النفي يفيد التكرار على ما ذهب إليه أكثر الأصوليين فحصل من هذا كله انّ نفي النفي يكون أيضاً دائماً، ونفي النفي يلزم منه الإثبات فيلزم من نفي النفي إثبات دائم وهو المقصود...

وقد يستعمل بعض هذه الأفعال المصدرة بـ (ما) للنفي تامة نحو: ما برح من موضعه قال تعالى ﴿ فَلَنْ أَبْرَحَ ٱلْأَرْضَ ﴾ [يوسف: ٨٠] و(ما وني في أمره) و(ما انفك من هذا الأمر)»(١).

فهذه اذن افعال منفية تفيد الثبات والاستمرار، ومعناها مثبتة هو الترك والزوال، ونفيها نفى الترك والزوال، فيؤدي معناها الاستمرار والثبات.

فأما زال: فمعناه ذهب وانفصل وترك وقد ورد لهذا الفعل ثلاثة أفعال مضارعة زال يزول ومعناه الذهاب والاضمحلال قال تعالى ﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَنَ يَرُولَا ﴾ [فطر: ٤١] أي أن تذهبا وتضمحلا.

وزال يزيل يقال: زال الشيءَ يَزيله زَيْلاً إذا مازه (٢) أي خلَص شيئاً من شيء وفصله عنه.

وزال يزال وهذا الأخير هو الفعل الناقص وهي ذات معان متقاربة، كلها تفيد الذهاب والانفصال والترك، فزال معناه ذهب وترك وانفصل، وما زال معناه ما ذهب وما ترك وما انفصل، فإذا قلت (ما زال زيد قائماً) كان معناه لم يترك القيام، وما انفصل عنه أي بقي مستمراً عليه، ومضارعه (لا يزال) ومعناه (يبقى) فمعنى (ما زال المطر نازلاً) بقى المطر نازلاً.

ومعنى (لا يزال المطر نازلاً) يبقى المطر نازلاً قال تعالى ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ كُمْ يُوسُفُ مِن مَبْلُ بِٱلْبَيْنَتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِي مِّمَا جَآءَ كُم بِعِيْهُ [غافر: ٣٤] أي بقيتم في شك وقال: ﴿ وَلَا

<sup>(</sup>۱) «الرضى على الكافية» (۲/ ۳۲۲–۳۲۳).

<sup>(</sup>٢) - «لسان العرب» (زول) و(زيل).

يَزَالُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِ مِرْيَةِ مِنْـهُ ﴾ [الحج: ٥٥] أي يبقون في مرية لا ينفكون عنها ولا يتركونها. وقال: ﴿ وَلَا نَزَالُ تَطَلِعُ عَلَى خَالِمَةً مِنْهُمٌ ﴾ [المائدة: ١٣] أي ستستمر في الاطلاع على خائنة منهم.

فثمة فرق بين قولناً (ما زلت تطلع) وقولنا (لا تزال تطلع) فمعنى الأول: بقيت تطلع، ومعنى الثاني أنك ستستمر في الاطلاع في المستقبل. قال تعالى: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ يُقَانِلُونَكُمُ مَنَ دِينِكُمُ عَن دِينِكُمْ إِنِ اسْتَطَلْعُوا ﴾ [البقرة: ٢١٧] أي يبقون على ذلك مستمرين إلى أن يبلغوا قصدهم إن أمكن. ونحو ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُغْنَلِفِينَ إِلَّا مَن رَجِمَ رَبُّكَ ﴾ [هود: ١١٨ - ١١٩].

ولا يفهم من قولنا إنّ (ما زال) بمعنى (بقي) و(لا يزال) بمعنى (يبقى) أنهما متطابقان في المعنى. فإنه لا يصح ابدال أحدهما بالآخر على وجه الدوام، وذلك أنّ (ما زال) تفيد توقع التحول والانقطاع بخلاف (بقي) فقولك (لا تزال صغيراً) لا يطابق (تبقى صغيراً) فإنّ في الجملة الأولى مظنة التحول بخلاف الثانية. وكذلك قولك (ما تزال طالباً تعتمد على أبيك)، وكذلك في الماضي فقولك على أبيك) لا يطابق قولك (بقيت صغيراً) فإنّ الجملة الأولى تعني أنك في سن الصغر وانك ستفارق هذه السن، وأما الجملة الثانية فتفيد أنك باقي على الصغر على الرغم من كبر سنك.

وأما برح فأصله ترك المكان وغادره، قال تعالى ﴿ فَلَنَ أَبْرَحَ ٱلْأَرْضَ حَقَّى يَأْذَنَ لِىَ أَيِّ أَوّ يَعْكُمُ ٱللَّهُ لِي ﴾ [يوسف: ٨٠] أي لن أترك الأرض، ومنه البارحة لليلة الخالية، ومنه برح الخفاء أي ذهب.

فبرح معناه ترك المكان وما برح معناه لم يترك المكان أي بقي فيه ولازمه، ثم نقل إلى الدوام والاستمرار في غيره.

قال ابن يعيش: «وأما برح فهو بمعنى زال وجاوز ومنه قيل لليلة الخالية البارحة... فقالوا ما برح يفعل بمعنى ما زال. وقد فرق بعضهم بين ما زال وما برح فقال: برح لا يستعمل في الكلام إلا ويراد به البراح من المكان فلا بد من ذكر المكان معه أو تقديره، وذلك ضعيف لأنه قد جاء في غير المكان قال الله تعالى ﴿ لَا آبْرَحُ حَقَّ آبَلُغَ مَجْمَعَ وَلَا الله تعالى ﴿ لَا آبْرَحُ حَقَّ آبَلُغَ مَجْمَعَ

ٱلْبَحْرَيِّنِ ﴾ [الكهف: ٦٠] فلا أبرح هذه لا يجوز أن يراد بها البراح من المكان لأنه من المحال أن يبلغ مجمع البحرين وهو في مكانه لم يبرح منه وإذا لم يجز أن يراد بها البراح تعين أن يكون بمعنى لا أزال ((۱)).

والصواب أن ذلك هو الكثير فيه وهو الأصل في استعماله قال تعالى ﴿ فَكُنْ أَبْرَحَ الْمُوسَىٰ ﴾ الْأَرْضَ حَتَى يُأْذَنَ لِيَ أَبِيَ ﴾ [يوسف: ٨٠] وقال: ﴿ لَن نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَكِكِفِينَ حَتَى يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَىٰ ﴾ [طه: ١٩] وهذا القول في العجل الذي عبده بنو اسرائيل أي لا نترك مكاننا عاكفين على عبادته والعكوف يقتضي المكث في المكان والبقاء فيه. ومن ذلك قوله:

فقلت يمين الله أبرح قاعداً ولو قطعوا رأسي لديك وأوصالي أي أبقى في مكاني قاعداً وأبرح هنا معناه (لا أبرح).

وقول عبدالله بن قيس الرقيات:

والله أبرح في مقدمة العسكر.

ما فتىء: معنى فتىء نسي يقال: فتئت عن الأمر إذا نسيته وانقدعت<sup>(٢)</sup> ويأتي بمعنى سكن واطفأ<sup>(٣)</sup>.

قال الفراء: فتأته عن الأمر سكنته وفتأت النار أطفاتها (٤) فإذا قلت: ما فتىء كان معناه ما نسي أو ما سكن هذا أصلها ثم استعملت منفية لإفادة الدوام، فإذا قلت: ما فتئت أفعل كان المعنى: ما نسيت فعله أي أنا أفعله مستمراً لم أنسه وما سكنت عن فعله ولم أكف عنه. ومنه قوله تعالى ﴿ تَاللَّهِ تَفْتَوُا تَذْكُرُ يُوسُفَ ﴾ [يوسف: ٨٥] أي لا تنسى ذكره على تقادم العهد، ولا تسكن نفسك ولا تطفىء ما في جوانحك من نار التعلق به.

<sup>(</sup>۱) «ابن يعيش» (٧/٨٠١) وانظر «القاموس المحيط» (برح)، «الأشموني» (١/٢٣٦)، «التسهيل» (٥٣).

<sup>(</sup>٢) «لسان العرب» (فتأ) (١/٥/١).

<sup>(</sup>٣) «التسهيل» (٥٣).

<sup>(</sup>٤) «تاج العروس» (فتأ) (١/ ٩٥).

وهو أنسبَ فعل في هذا المقام لا يسد مسده ما زال أو ما برح أو غيرهما وهو الموضع الوحيد الذي جاء فيه هذا الفعل في القرآن.

فثمة فرق بين قولنا (لا تزال تذكر) و(لا تفتأ تذكر) فلا تفتأ معناه لا تنسى، ولا تسكّن نفسك، ولا تطفىء. نفسك، ولا تطفىء.

ما انفك: يقال فك الشيء أي فصله والرهن خلصه والرقبة أعتقها، والفك أن تفك المخلخال والرقبة. وفك الرقبة تخليصها من أسار الرق، وفك الرهن تخليصه من غلق الرهن. وفي النوادر: أفك الظبي من الحبالة إذا وقع فيه ثم انفلت. وكل مشتبكين فصلت أحدهما من الآخر فقد فككتهما(١).

هذا هو الأصل في استعمال (فك) فهو من فك القيود والتخليص من الأسار والحبائل فإذا قلت: (ما انفك) كان المعنى لم يخلص ولم ينفصل، ومن هنا استعملت في معنى الدوام والاستمرار.

فإذا قلت: (ما انفك محمد يفعل) كان معناه أنه لا يزال متصلاً بالفعل متشبثاً به مرتبطاً به بقيد مغلق لم ينفك. جاء في (شرح ابن يعيش): «وأما انفك من قولهم (ما انفك يفعل) فهي أيضاً بمعنى زال من قولك فككت الشيء من الشيء إذا خلصته منه، وكل مشتبكين فصلت أحدهما من الآخر فقد فككتهما، وفك الرقبة اعتقها ثم جردت من الدلالة على الحدث ثم ادخلت على المبتدأ والخبر كما فعل بكان»(٢).

وجاء في (الكشاف) في قوله تعالى ﴿ لَمْ يَكُنِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِئَابِ وَٱلْمُشْرِكِينَ مُنفَكِّينَ حَقَّى تَأْلِيَهُمُ ٱلْبَيِّنَةُ ﴾ [البينة: ١]: «وانفكاك الشيء من الشيء أن يزايله بعد التحامه به كالعظم إذا انفك من مفصله، والمعنى أنهم متشبثون بدينهم لا يتركونه إلا عند مجيء البينة» (٣).

<sup>(</sup>١) «لسان العرب» (فكك)، «القاموس المحيط» (فك)، «الأشموني» (١/ ٢٣٦).

<sup>(</sup>۲) «ابن یعیش» (۷/ ۱۰۸ – ۱۰۹).

<sup>(</sup>٣) «الكشاف» (٣/ ٢٥٢).

#### ما دام

هذا الفعل هو (دام) الذي بمعنى استمر مسبوقاً بما المصدرية وليست (ما) ههنا نافية كما في الأفعال التي ذكرناها آنفاً، ولذلك لا يكتفى به وإنما يحتاج إلى كلام معه يكون معه المصدر جملة تامة، لا تقول: (ما دام محمد حاضراً) لأن المعنى لا يتم وإنما تقول: (لا أذهب ما دام محمد حاضراً) و(ما) ههنا مصدرية ظرفية والمعنى: لا أذهب مدة دوام حضور محمد فعدم الذهاب موقت بدوام الحضور ولذا قالوا إنها تفيد التوقيت (١).

قال ابن يعيش: «أما ما دام من قولك: ما دام زيد جالساً فليست (ما) في أولها حرف نفي على حدها في ما زال وما برح إنما (ما) ههنا مع الفعل بتأويل المصدر، والمراد به الزمان. فإذا قلت: لا أكلمك ما دام زيد قاعداً فالمراد دوام قعوده أي زمن دوامه...

ومما يدل على أن (ما) مع ما بعدها زمان أنها لا تقع أولاً فلا يقال: ما دام زيد قائماً ويكون كلاماً ولا بد أن يتقدمه ما يكون مظروفاً وليس كذلك ما زال وأخواتها، فإنك تقول: (ما زال زيد قائماً) ويكون كلاماً مفيداً تاماً و(ما) من قولك (ما دام) تقع لازمة لا بد منها، ولا يكون الفعل معها إلا ماضياً. وليس كذلك ما زال فإنه يجوز أن يقع موقع (ما) غيرها من حروف النفي ويكون الفعل مع النافي ماضياً ومضارعاً نحو ما زال ولم يزل ولا يزال "

وقد تأتي مكتفية بمرفوعها فلا تحتاج إلى منصوب، وذلك كقوله تعالى ﴿ خَـٰلِدِينَ فِيهَا مَادَامَتِ ٱلتَّمَنُوَاتُ وَٱلْأَرْشُ﴾ [هود: ١٠٧](٣).

# التقديم والتأخير

الأصل في هذا الباب أن تأتي بالفعل الناقص فاسمه فخبره فنقول مثلاً: (كان محمد قائماً) شأن الفعل والفاعل والمفعول به، فإذا جاء على غير هذا التأليف كان ذلك لسبب

<sup>(</sup>۱) انظر «ابن یعیش» (۷/۱۱۱).

 <sup>(</sup>۲) «ابن يعيش» (٧/ ١١١)، «الأشموني» (١/ ٢٢٨-٢٢٩)، «التصريح» (١/ ١٨٦)، «ابن عقيل»
 (١/ ١١١)، «الهمع» (١/ ١١١)، «الرضي على الكافية» (٢/ ٣٢١)، «ابن الناظم» (٥٤).

<sup>(</sup>٣) انظر «الأشموني» (١/ ٢٣٦).

معاني النحو

يقتضيه المقام وذلك كأن تقول: (محمد كان قائماً) أو (كان قائماً محمد) أو (قائماً كان محمد).

١- فأما قولنا (كان محمد قائماً) فيكون إذا كان المخاطب خالي الذهن.

٧- وأما قولنا (محمد كان قائماً) فهو من باب تقديم المبتدأ على الخبر الفعلي للإختصاص والاهتمام، وذلك كأن يظن المخاطب أنّ زيداً كان القائم لا محمداً فترد عليه بقولك (محمد كان قائماً) فالفرق بين قولنا (كان محمد قائماً) و(محمد كان قائماً) إنّ العبارة الأولى تكون إذا كان المخاطب خالي الذهن لا يعلم شيئاً عن هذا الأمر، فإذا كان يعلم أن شخصاً ما كان قائماً ولكن ظنه خالداً صححت له وهمه بتقديم المبتدأ على الخبر الفعلي فتقول له: محمد كان قائماً.

٣- وأما قولنا (كان قائماً محمد) فهو من باب تقديم الخبر على الاسم للعناية به والاهتمام وذلك كأن يكون محمد مريضاً لا يقوى على القيام لمدة ثم قام فتقدم الخبر على الاسم، وتقول: (كان قائماً محمد) لأن الخبر ههنا أولى بالاهتمام من الاسم. ونحوه أن تقول (كان نائماً خالد) وذلك إذا كان خالد لم يتمكن من النوم مثلاً مدة لمرض أو نحوه.

وهكذا تقدم الخبر على الاسم إذا كان المخاطب به أعني.

٤- وأما تقديم الخبر على (كان) نحو قولنا (قائماً كان محمد) فهو من باب التخصيص وذلك إذا كان المخاطب يظن أن محمداً كان قاعداً لا قائماً، فتصحح له هذا الوهم وتقول إنه كان قائماً لا قاعداً.

وقد يقدم الخبر للاهتمام والعناية لأن العرب يقدمون الذي بيانه أهم لهم وهم به أعني.

#### ما يعرف به الاسم من الخبر

إذا كان الاسم والخبر معرفتين، فإنك تأتي بالاسم الذي يعلمه المخاطب، وتجعله اسماً للفعل الناقص، وتأتي بالذي يجهله فتجعله خبراً له، كما مر في بحث المبتدأ والخبر، وذلك كأن يكون المخاطب سمع بمحمد وقد كان رأى رجلاً منطلقاً واردت أنْ تعلمه بأنّ محمداً هو المنطلق قلت له: (كان محمد المنطلق)، وإذا كان رأى رجلاً

منطلقاً ولم يعرف أنه محمد وأردت أن تعلمه بأن المنطلق هو محمد قلت له: (كان المنطلق محمداً).

جاء في (مغني اللبيب): «أن يكونا معرفتين فإن كان المخاطب يعلم أحدهما دون الآخر فالمعلوم الاسم والمجهول الخبر، فيقال (كان زيد أخا عمرو) لمن علم زيداً وجهل أخوته لعمرو، و(كان أخو عمرو زيداً) لمن يعلم أخاً لعمرو ويجهل أنّ اسمه زيد، وإن كان يعلمهما ويجهل انتساب أحدهما إلى الآخر فإن كان أحدهما أعرف فالمختار جعله الاسم فتقول: (كان زيد القائم) لمن كان قد سمع بزيد وسمع برجل قائم، فعرف كلاً منهما بقلبه ولم يعلم أن أحدهما هو الآخر، ويجوز قليلاً: كان القائم زيداً»(١).

والتحقيق ما ذكرناه أولاً.

فإن كان الاسم والخبر نكرتين فقد ذكر ابن هشام أنه إن «كان لكل منهما مسوغ للاخبار عنها، فأنت مخير فيما تجعله منهما الاسم وما تجعله الخبر فتقول: (كان خير من زيد شرأ من عمرو) أو تعكس.

وإنْ كان المسوغ لأحداهما فقط جعلتها الاسم نحو: كان خير من زيد امرأة»<sup>(٢)</sup>.

والذي نراه صواباً في هذا أن المعنى هو الذي يعين الاسم من الخبر، فالذي أردت أن تخبر عنه تجعله اسماً للفعل الناقص، والذي أردت أن تخبر به تجعله خبراً، وليس لك أن تجعل أيا شئت منهما اسماً أو خبراً، وليس المعنى واحداً، فإذا قلت مثلاً (ذو دين متين ذو عرض مصون) كان المعنى صحيحاً ولكن إذا قلت (ذو عرض مصون ذو دين متين) فليس القول على اطلاقه فقد يكون ذو العرض ليس ذا دين، فقد ثبت أن معنى الجملتين مختلف وهكذا لو أدخلت الفعل الناقص على الجملتين.

ولو قلت (ما كان ذو دين متين إلا ذا عرض مصون) كان المعنى صحيحاً، ولكن لو قلت (ما كان ذو عرض مصون إلا ذا دين متين) لم يستقم القول فإن هذا القول ليس على أطلاقه. ولو كان معنى الجملتين واحداً في الحصر لكان معناهما في غير الحصر واحداً.

<sup>(</sup>۱) «مغنى اللبيب» (۲/ ٤٥٢) ، وانظر «الهمع» (١١٨/١-١١٩).

<sup>(</sup>٢) «مغنى اللبيب» (٢/٤٥٣).

معاني النحو

ولو قلت مثلاً: (ما كان مثلك أحدٌ)<sup>(۱)</sup> لكان المعنى: لا يشبهك أحد. ولو قلت (ما كان مثلك أحدا) لكان المعنى: (ما كان مثلك إنساناً) أي ان الذي يشبهك ليس إنساناً «وذلك غير جائز إلا أن يراد به المثل على التعظيم لشأنه أو الوضع منه كقولهم: (ما أنت إلا شيطان) و(ما فلان إلا ملك)»<sup>(۱)</sup>.

جاء في (كتاب سيبويه): «ولو قال: ما كان مثلك أحداً أو ما كان زيدٌ أحداً كان ناقضاً لأنه قد عُلم أنه لا يكون زيد ولا مثله إلا من الناس.

وإذا قلت: ما كان مثلك اليوم أحدٌ فإنه يكون الآ يكون في اليوم إنسان على حاله إلاّ أن تقول: ما كان زيدٌ أحداً أي من الأحدين. وما كان مثلك أحداً على وجه تصغيره فتصير كأنك قلت: ما ضرب زيد أحداً وما قتل مثلك أحداً»(٣).

<sup>(</sup>١) (مثل) نكرة موغلة بالإبهام لا تتعرف بالأضافة.

<sup>(</sup>۲) «الجمل» (۲۰).

<sup>(</sup>۳) «کتاب سیبویه» (۲/ ۳۷).

### ليس والمشبهات بها

#### ليس:

استعمل العرب (ليس) استعمال الأفعال الماضية مهما قيل في أصلها فقد قالوا: لست ولسنا ولستم، وليسوا، وليست، وزيد ليس حاضراً، ونحوها

وهي عند الجمهور فعل ماض ناقص، وذكر الخليل أنّ أصلها (لا أيس) طرحت الهمزة والزقت اللام بالياء، والدليل على ذلك قول العرب: (اتتني به من حيث أيس وليس) أي من حيث هو وليس هو.

جاء في (القاموس المحيط): «ليس: كلمة نفي فعل ماض أصله ليس كفرح، فسكنت تخفيفاً أو أصله (لا أيس) طرحت الهمزة والزقت اللام بالياء، والدليل قولهم: ائتني من حيث أيس وليس أي من حيث هو ولا هو، أو معناه لا وجد أو (أيس) موجود و(لا أيس) لا موجود فخففوا وإنما جاءت بمعنى لا التبرئة»(١).

و(أيس) كلمة قد أميتت كانت تستعمل بمعنى الوجود، جاء في (لسان العرب): «قال الليث: أيس كلمة قد أميتت إلا أنّ الخليل ذكر أنّ العرب تقول جيء به من حيث أيس وليس لم تستعمل أيس إلاّ في هذه الكلمة وإنما معناها كمعنى حيث هو في حال الكينونة والوجد وقال إن معنى (لا أيس) أي لا وجد»(٢).

وإذا كان ذلك كذلك فـ (ليس) مركبة من حرف نفي وأيس، الذي هو بمعنى الكينونة ومعناه الحرفي (لا وجد) كما مر، ثم استعمل في العربية على ما نرى.

جاء في كتاب (التطور النحوي): «وقد اشتقت العربية من (لا) أدوات أخرى للنفي لا توجد في سائر اللغات السامية إلا (ليس) فيقابلها في الأرامية (Lait)، وهي مركبة من لا واسم معناه الوجود يحتمل أن يكون لفظه القديم (itai) أو قريباً من ذلك، وهو (ies)

<sup>(</sup>۱) «القاموس المحيط» (ليس) (۲/ ۲۵۰)، «لسان العرب» (ليس) (۸/ ۹۵)، «تفسير الرازي» (۵/ ۳۸-۳۸).

<sup>(</sup>٢) السان العرب، (ليس) (٧/٣١٧).

في العبرية و(itai) في الآرامية العتيقة ويقاربها في الأكدية فعل وهو (isu) أي يملك الشيء وهو له فمعنى (Lait) لا يوجد وهذا هو عين معنى (ليس) الأصلي، غير أن حروفهما لا تتطابق تماما فإنّا قد كنّا بينا أن السين العربية لا يقابلها في اللغات السامية الشمالية إلاّ السين بينها أو الشين ولا يقابلها التاء أو الثاء وفي العبرية والأكدية الشين لا التاء فكان يلزم أن تكون (Lait) في العربية (Laita) وقيام السين في ليس مقام التاء نقض لقوانين الأصوات السامية لا بد له من سبب ولا نعرقه (1)

وهذا الفعل يستعمل في العربية لنفي الحال عند الاطلاق وإذا قيد فبحسب ذلك التقييد تقول: (ليس زيد قائما) أي الآن، وقال تعالى: ﴿ أَلَا يَوْمَ يَأْنِيهِمْ لَيْسَ مَصَّرُوفًا عَنْهُمْ ﴾ [هود: ٨] أي في المستقبل. وليس صحيحاً ما ذهب إليه بعض النحاة من أنها لا تنفي إلا الحال (٢). بل هي كذلك إذا اطلقت كما ذكرنا فإذا قيدت فنفيها على حسب القيد (٢).

ومن استعمالاتها في غير الحاضر قولهم (ليس خلق الله مثله) فهي في هذا للماضي واسمها ضمير الشأن وقوله تعالى: ﴿ وَلَسْتُم بِتَاخِذِيهِ إِلَا أَن تُغْمِضُواْ فِيهِ ﴾ [البقرة: ٢٦٧] وهي هنا للاستقبال(٤).

ما:

أعملت (ما) عمل (ليس) في لغة أهل الحجاز، قال تعالى: ﴿ مَا هَنَدَا بَثَرًا ﴾ [يوسف: ٣١] ولم تعملها تميم، ويذكر النحاة أوجه المشابهة بينهما فيقولون:

إنّ كلتيهما تدخل على المبتدأ والخبر، وإنْ كانت (ما) لا تختص بالدخول على الجمل الاسمية، وكلتاهما لنفي الحال، ويقوي هذه المشابهة بينهما دخول الباء في خبرها كما تدخل في خبر ليس<sup>(٥)</sup>.

 <sup>«</sup>التطور النحوى» (۱۱۱).

<sup>(</sup>۲) انظر «ابن يعيش» (۷/ ۱۱۲) وانظر «التطور النحوي» (۱۱۵).

 <sup>(</sup>۳) «الأشموني» (۱/۲۲۷)، «الصبان» (۱/۲۲۷)، «حاشية التصريح» (۱/۱۸۳)، «ابن عقيل»
 (۱/۱۱۱–۲۱۱)، «حاشية الخضري» (۱/۱۱۱–۱۱۲).

<sup>(</sup>٤) «الوضي على الكافية» (٢/ ٣٢٨)، «شرح الألفية لابن الناظم» (٥٣)، «المغني» (٢٩٣/١)، «الهمم» (١/ ٥١٥)، «الصبان» (٢٢٧/١).

<sup>(</sup>٥) قأسرار العربية (١٤٣)، قابن يعيش (١/٨٨١)، قالمقتضب (١٨٨/٤).

وقد ذهب بعض النحاة إلى أنّ نفيها مختص بالحال (١)، والصحيح أنها كليس تنفي الحال عند الاطلاق وإذا قيدت فهي بحسب ذلك التقييد، قال تعالى: ﴿ وَمَا هُم يِخَرِجِينَ مِنَ النَّادِ ﴾ [البقرة: ١٦٧] وهي في ذلك للاستقبال (٢٠).

### الفرق بين ما وليس:

الذي يظهر لي أنّ (ليس) و(ما) ليستا متماثلتين في النفي تماماً، بل بينهما أوجه شبه وأوجه مخالفة فهما أداتان تستعملان للنفي، وقد تعملان عملاً واحداً، وهما لنفي الحال عند الاطلاق ولكن بينهما خلافاً، وليس من حكمة العربية أن تجعل أداتين مختلفتين متشابهتين تماماً في المعنى، ولا بدّ أن يكون لكل واحدة منهما خصوصية ليست في الأخرى. في (ليس) فعل أو استعملت استعمال الأفعال و(ما) حرف ولا يكون الفعل كالحرف والعربية كما يقول براجشتراسر تميل إلى التفريق والتخصيص (٣).

إنّ الذي يبدو لي أنّ (ما) أقوى في النفي من (ليس) والذي يدل على ذلك أمور منها: 1- استعملت العرب (ليس) استعمال الأفعال كما ذكرنا، فقالوا لست، وليسا، وليست وعلى هذا فالجملة المبدوءة بها فعلية، والجملة المنفية بـ (ما) اسمية، والجملة الاسمية أثبت من الجملة الفعلية.

٧- وردت (ليس) في القرآن الكريم في (٤١) واحد وأربعين موطناً، اسمها نكرة، لم تدخل (من) الزائدة المؤكدة على موطن واحد منها بل كلها مجردة منها، في حين وردت (ما) في القرآن في (٩١) واحد وتسعين موطناً مرفوعها نكرة، كلها دخلت عليها (من) الزائدة الدالة على الاستغراق والتوكيد، وذلك كقوله تعالى: ﴿ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَهِ عَيْرُهُمْ ﴾ [الأعراف: ٥٩].

<sup>(</sup>۱) «ابن یعیش» (۱/۸۰۸–۱۰۹).

<sup>(</sup>٢) «ابن عقيل» (١/ ١١٩)، «الهمع» (١/ ١١٥/١)، «الرضي على الكافية» (١/ ٢٩١)، «حاشية الصبان» (٢٤٧/١).

<sup>(</sup>٣) ﴿ النطور النحوي، (٥٨ ، ٦٧).

معاني النحو

قال تعالَى: ﴿ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَ لِنَّ وَلَا شَفِيعٌ ﴾ [الأنعام: ٥١]. وقال: ﴿ وَذَكِرَ بِهِ وَانَ تُبْسَلَ نَفْسُنُ بِمَا كَسَبَتَ لَيْسَ لَهَا مِن دُونِ اللَّهِ وَلِيُّ وَلَا شَفِيعٌ ﴾ [الأنعام: ٧٠].

وقال: ﴿ وَلَيْسَ لَمُ مِن دُونِهِ عَ أَوْلِيَا أَهُ ﴾ [الأحقاف: ٣٢].

في حين قال: ﴿ وَمَا لَهُم مِّن دُونِدِه مِن وَالِ ﴾ [الرعد: ١١].

وقىال: ﴿ وَمَا لَكُمُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مِن وَلِيِّ ﴾ [البقرة: ١٠٧، التوبة: ١١٦، العنكبوت: ٢٢، الشورى: ٣١].

وقال: ﴿ مَا لَكَ مِنَ اللَّهِ مِن وَلِي وَلَا نَصِيرٍ ﴾ [البقرة: ١٢٠، الرعد: ٣٧].

فجرد اسم ليس من (من) وقرن اسم (ما) بها.

وقال تعالى: ﴿ وَمَا لَيْسَ لَهُمْ بِهِ عِلْمُ ﴾ [الحج: ٧١].

وقال: ﴿ مَّا لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ ﴾ [النور: ١٥] وانظر الإسراء ٣٦، لقمان ١٥، غافر٤٢.

في حين قال: ﴿ مَّالَهُم بِذَالِكَ مِنْ عِلْمِ ﴾ [الزخرف: ٢٠، الجاثية: ٢٤] وهذا كسابقه مما يدل على أنّ (ما) آكد وأقوى.

٣- ورد خبر (ما) مقترنا بالباء الزائدة الدالة على التوكيد في (٧٦) ستة وسبعين موطناً وورد في ثلاثة مواطن فقط غير مؤكد بالباء الزائدة وهي قوله تعالى ﴿ مَا هَنذَا بَشَرًا ﴾ [يوسف: ٣١] وقوله: ﴿ فَمَا مِنكُر مِّنَ أَمَّهُ تَهِم مَا هُذَا بَشَرًا ﴾ [يوسف: ٣١] وقوله: ﴿ فَمَا مِنكُر مِّنَ أَمَّهُ عَنْ أَمْ وَعَشَرِينَ مُوطناً مؤكداً بالباء الزائدة، وفي خمسة مواطن مجرداً منها.

٤- إن الجمل التي تحتاج الى توكيد كثير استعملها القرآن منفية بما، كقوله تعالى ﴿مالكم من إله غيره﴾ ولم يرد مثل هذا التعبير في القرآن منفياً بليس وهذا من أهم المواطن التي تحتاج إلى التوكيد لأنه في نفي الشرك.

قال تعالى: ﴿ وَكَذَّبَ بِهِ وَوَمُكَ وَهُوَ ٱلْحَقُّ قُل لَّسْتُ عَلَيْكُم بِوَكِيلٍ ﴾ [الأنعام: ٦٦].

وقال: ﴿ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَا أَشْرَكُوا أَ وَمَا جَعَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلِ ﴾ [الأنعام: ١٠٧].

وقال: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِئْبَ لِلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ فَمَنِ ٱهْتَكَدَّكَ فَلِنَفْسِهِ وَمَن ضَلَ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلٍ ﴾ [الزمر: ٤١].

وقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُوا مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَآ ٱللَّهُ حَفِيظٌ عَلَيْهِمْ وَمَا آنَتَ عَلَيْهِم بِوَكِيكِ ﴾ [الشورى: ٦].

وقال: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَ كُمُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِكُمْ فَمَنِ آهْ تَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْ تَدِى لِنَفْسِةِ • وَمَن ضَلَ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَمَا أَنَاْ عَلَيْكُم بِوَكِيلِ﴾ [يونس: ١٠٨].

فأنت ترى أنّه في الآية الأولى قال: (قل لست عليكم بوكيل) وفي الآيات الأخرى قال (وما أنت عليهم بوكيل) أو (وما أنا عليكم بوكيل) وذلك راجع إلى قوة النفي الذي يظهر من السياق، والذي هو أبين من أنْ يدلّ على مواطنه بخلاف استعمال ليس.

والذي يدل على أنها تفيد التوكيد أنها تقع جواباً للقسم نحو (والله ما زيد بحاضر)
 وذكر سيبويه أن قولهم (ما فعل) نفي لقولهم (لقد فعل)<sup>(۱)</sup>، مما يدل على أن فيها توكيداً.

جاء في (الإتقان): «ومقتضى كلام سيبويه أنّ فيها معنى التأكيد لأنه جعلها في النفي جواباً لقد<sup>(٢)</sup> فكما أنّ (قد) فيها معنى التأكيد فكذلك ما جعل جواباً لها»<sup>(٣)</sup>.

وجاء في (الأشباه والنظائر) أنَّ النفي فيها آكد<sup>(٤)</sup>.

وقد وردت في القرآن الكريم في مواطن عدة جواباً للقسم في الجمل الاسمية والفعلية قال تعالى: ﴿ وَلَمِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم بَعْدَ الَّذِى جَآءَكَ مِنَ الْمِلْرِ مَا لَكَ مِنَ اللّهِ مِن وَلِيّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ [البقرة: ١٢٠] وقال: ﴿ لَهِنَ بَسَطَتَ إِلَىّ يَدَكَ لِنَقْنُلُنِى مَا أَنَا بِبَاسِطٍ يَدِى إِلَيْكَ لِأَقْنُلُكُ ﴾ [المائدة: ٢٨] وقال: ﴿ وَلَهِنِ اتَبَعْتَ أَهْوَآءَهُم بَعْدَ مَا جَآءَكَ مِنَ الْمِلْرِ مَا لَكَ مِنَ اللّهِ مِن وَلِيّ وَلَا وَاللّهُ وَاللّهُ مِن اللّهِ مِن وَلِيّ وَلَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمَا يَسْطُرُونَ مَا أَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ ﴾ [القلم: ٢-١].

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۱/ ٤٦٠).

<sup>(</sup>٢) «في سيبويه أنها جواب للقد» (١/ ٤٦٠).

<sup>(</sup>٣) «الإتقان» (١/٢٧١).

 <sup>(</sup>٤) «الأشباه والنظائر» (٢/ ٦٢)، وانظر «البرهان» (٢/ ٤١٧).

ومن وردها في الجمل الفعلية قوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام: ٢٢] وقوله: ﴿ وَٱلنَّجْدِ إِذَا هَوَىٰ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ﴾ [الأنعام: ٢٢] غَوَىٰ ﴾ [النجم: ١-٢].

وجواب القسم فيه توكيد مثبتاً كان أو منفياً. ولم ترد (ليس) في القرآن الكريم جواباً للقسم البتة فدل ذلك على أنها آكد من (ليس) في النفي.

وقد يعترض معترض على هذا الاستدلال بالقول إنّه ربما دلّ وجود الباء الزائدة في خبر (ما) أكثر من (ليس) وغير ذلك مما ذكرته على ضعف (ما) في التوكيد فاحتيج إلى توكيدها بما ذكرت بخلاف ليس.

وهذا الاعتراض مردود فهو شبيه بقول من يقول إنّ القسم ضعيف، فاحتيج إلى تقوية جوابه بإنّ واللام، وإن المجملة المصدرة بإنّ ضعيفة بدليل أنها تقع جواباً للقسم فقولنا (محمد حاضر) آكد من (انّ محمداً لحاضر) بدليل انّ الجملة الأخيرة تقع جواباً للقسم خلافاً للأولى، أو يقول إنّ (إنّ) ضعيفة في التوكيد بدليل وقوع اللام في خبرها، أو يقول إنّ «نون التوكيد» ضعيفة ولذا تقع في جواب القسم، أو يقول إن (ما) الزائدة لا تفيد التوكيد بدليل اقترانها بنون التوكيد في الكلام كثيراً، ومن المعلوم أنّ (ما) الزائدة بعد إنْ الشرطية يكثر توكيد شرطها بالنون وقد جاءت في القرآن الكريم في مواضع كثيرة كذلك الشرطية يكثر توكيد شرطها بالنون وقد جاءت في القرآن الكريم في مواضع كثيرة كذلك كقوله تعالى ﴿ وَإِمّا تُعْرَضَنَ عَنّهُمُ ﴾ [الإسراء: ٢٨] وقوله: ﴿ وَإِمّا لَشَقَفَنّهُمْ فِي الْحَرّبِ ﴾ [الأنفال: ٥٠] و﴿ فَإِمّا لَشَقَفَنّهُمْ فِي الْحَرّبِ ﴾ [الأنفال: ٥٠] و﴿ فَإِمّا لَشَقَفَنّهُمْ فِي الْحَرّبِ ﴾ [الأنفال: ٥٠] وهو عَير الشرط أيضاً كقوله تعالى: ﴿ عَمّا قَلِيلٍ لَيْقَيمِ مُن الْبَشَرِ أَحَدًا ﴾ [مريم: ٢٦] ومع غير الشرط أيضاً كقوله تعالى: ﴿ عَمّا قَلِيلٍ لَيْقَيمِ مُن الْبِشَرِ أَحَدًا ﴾ [المؤمنون: ٤٠].

فالمعترض إما أن يسلب نون التوكيد توكيدها، وإما أن يسلب (ما) توكيدها، و(ما) هذه مؤكدة كما ذكر سيبويه. قال سيبويه: «فإن إنّ حرف توكيد فلها لام كلام اليمين» (١)

فإن حرف التوكيد قد يؤتى معه بمؤكد آخر لتقويته وزيادة توكيده، كما ذكر سيبويه في (ان) وليس الأمر معكوساً كما يظن ظان.

<sup>(1) &</sup>quot; "سيبويه" (٢/٢٥٤).

ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿ وَأَضْرِبْ لَهُمْ مَنَلًا أَصْعَبْ الْقَرْيَةِ إِذْ جَاءَهَا ٱلْمُرْسَلُونَ إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمُ الْمُنْ الْمَرْسَلُونَ إِذْ أَرْسَلُونَ وَالْوَامَا أَنتُمْ إِلّا بَشَرٌ مِنْكُنَا وَمَا أَنزَلَ ٱلرَّحْمَنُ مِن الْمَنْ فِي فَكَالُوا إِنّا إِلَيْكُمْ مُرْسَلُونَ وَالْمَا أَنتُمْ إِلّا بَشَرٌ إِلّا تَكْذِبُونَ قَالُوا رَبّنا يَعْلَمُ إِنّا إِلَيْكُمْ لُولًا بَانِ دون اللام (إنا إليكم مرسلون)، السنا التكذيب، احتاج الأمر إلى توكيد أشد فقال (ربنا يعلم إنا إليكم لمرسلون) فأكده بإنْ واللام ؟ (١٠).

فهذا مثل ذاك وأظنه من الوضوح بمكان.

إن:

وإما (إنْ) فأنكر اعمالها جمهور البصريين وأجازه جماعة مستندين إلى طائفة من النصوص وقيل هي لغة أهل العالية (٢) ومن ذلك قولهم: (إنْ أحد خيراً من أحد إلا بالعافية) وقوله:

إن هـو مستـوليـاً علـى أحـد إلا علـى أضعـف المجـانيـن

ولم ترد معملة في القرآن الكريم في القراءة المشهورة.

ويذكر لنا النحاة أنها بمنزلة (ما) في نفي الحال (٣)، والصحيح أنها تأتي لغيره قال تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولًا وَلَيْن زَالَتَا إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدِ مِنْ بَعْدِهِ عَالَى السَّاسَةُ السَّمَا مِنْ أَحَدِ مِنْ بَعْدِهِ عَلَى السَّاسَةُ السَّمَا مِنْ أَحَدِ مِنْ بَعْدِهِ عَلَى السَّاسَةُ السَّمَا مِنْ أَحَدِ مِنْ بَعْدِهِ عَلَى السَّمَا مِنْ أَصَدِ مِنْ بَعْدِهِ عَلَى السَّمَا مِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَصَدِ مِنْ بَعْدِهِ عَلَى السَّاسَةُ السَّمَا مِنْ أَصَدِ مِنْ بَعْدِهِ عَلَى السَّاسَةُ مِنْ السَّاسَةُ السَّمَا مِنْ أَسْدَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

والذي يبدو أنها آكد من (ما) في النفي، كما تستعمل كثيراً في الإنكار قال تعالى على لسان النسوة في يوسف عليه السلام: ﴿ مَا هَنَذَا بَشَرًا إِنَّ هَنَذَاۤ إِلَّا مَلَكُ كَرِيدٌ ﴾ [يوسف: ٣١] فنفى مرة بما ومرة بإنْ. ولما أريد إثبات صورة الملك ليوسف، وهو أمر به حاجة إلى

<sup>(</sup>١) انظر «الإتقان» (٢/ ٢٤-٦٥).

 <sup>(</sup>۲) «الأشموني» (١/ ٢٥٥)، «التصريح» (١/ ٢٠١)، «المغني» (٢٣/١-٢٤)، «ابين عقيبل»
 (١/ ١٢١-١٢١)، «والعالية هي ما فوق نجد إلى أرض تهامة وإلى ما وراء مكة وما والاها «التصريح» (١/ ٢٠١).

<sup>(</sup>٣) - «المفصل» (٢٠٠/٢)، «الهمع» (١/٤/١).

توكيد في النفي والإثبات قال (إن هذا إلا ملك كريم)، وقال: ﴿مّا هُرَ أُمَّهَنَهِم إِنَّ الْمَهَا الله الإنكار المتحادلة: ٢] فنفي مرة بما ومرة بإن -فإنه لما أراد الإنكار على هؤلاء المظاهرين (١) من الرجال وأراد أن يرجعهم إلى حقيقة كأنهم جهلوها قال منكراً عليهم (إن أمهاتهم إلا اللاثي ولدنهم) وقال: ﴿مَا أَنْتُم إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُتُ وَمَا أَنزُلُ الرَّحْمَنُ مِن شَيَّ إِنْ أَنْتُم إِلَّا تَكْذِبُونَ ﴾ [يس: ١٥] فإن نفي الثاني أقوى فجاء به بإن، فإنّ الأول إثبات الكذب البشرية والثاني الكذب، وهم بشر لا شك في ذلك فجاء به بما. والثاني إثبات الكذب للرسل عليهم السلام وإنكار أن يكونوا صادقين وهو يحتاج إلى توكيد أكثر فجاء به بإن.

قال مجاهد: «كل شيء في القرآن (إنْ) فهو انكار» (٢). وقال الراغب: «وأكثر ما يجيء يتعقبه (إلا) نحو ﴿ إِن نَظُنُ إِلَّا ظَنَّا ﴾ [الجاثية: ٣٢] ﴿ إِنْ هَٰذَاۤ إِلَّا فَوْلُ ٱلْبَشَرِ ﴾ [المدثر: ٢٥] ﴿ إِن نَقُولُ إِلَّا أَعْتَرَبْكَ بَعْضُ ءَالِهَتِنَا بِسُوَيِّ ﴾ [هود: ٥٤] (٣).

وقال برجشتر اسر: «وإنْ تكاد تطابق (ما) في وظيفتها وأكثر وقوعها قبل (إلاً) للجناس بينهما نحو ﴿ إِنِ ٱلْمُكُمُ إِلَّا بِشَهِ ﴾ [يوسف: ٤٠]»(٤).

وهذه الملاحظة جديرة بالانتباه وهي تؤيد ما ذهبنا إليه فإن القصر بالنفي «وإلاّ» يعطي النفي قوة وتوكيداً فلما كانت (إنْ) أكثر من (ما) في ذلك دلّ على أنها أقوى منها.

: 8

وهي أقدم أدوات النفي في العربية ويقابلها في الأكدية والأرامية (Ia) وفي العبرية (آا)<sup>(٥)</sup> وقد أنكر كثير من النحاة إعمال (لا) عمل ليس، وقال الآخرون هو قليل خاص بلغة أهل الحجاز، والغالب على خبرها أنْ يكون محذوفاً، حتى قيل هو لازم الحذف والصحيح جواز ذكره (٢)إذا عُلم ووجوب ذكره إذا جهل، قال الشاعر:

<sup>(</sup>١) الظهار هو أن يقول الرجل لزوجه: أنت علي كظهر أمي فتحرم عليه وهي عادة جاهلية أبطلها الإسلام.

<sup>(</sup>٢) ﴿ الْأَتْقَانَ ﴾ (١/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٣) «مفردات الراغب» (٢٧).

<sup>(</sup>٤) «التطور النحوي» (١١٥).

<sup>(</sup>۵) «التطور النحوي» (۱۱۰).

<sup>(</sup>٢) «الأشموني» (١/ ٢٥٣–٢٥٤)، «التصريح» (١/ ١٩٩)، «ابن عقيل» (١/ ١٢١–١٢٢)، «الهمع» (١/ ١٢٥)، «المغني» (١/ ٢٣٩–٢٤٠).

#### ولا وزر ممــا قضـــى الله واقيـــأ تعيز فبلا شيء على الأرض باقياً

و(لا) هذه التي يقال عنها إنها تعمل عمل ليس، تنفي الجنس برجحان ويحتمل أن يكون نفيها للوحدة فإن قلت: (لا رجل حاضراً) نفيت أن يكون أحد من جنس الرجال حاضراً ويجوز أن يراد بذلك لا رجل واحد وهو أمر مرجوح ولا فرق بين قولنا (لا رجلَ حاضر) و(لا رجلٌ حاضراً) فإن كليهما لنفي الجنس، غير أنَّ في الجملة الأولى هذا الاحتمال ومن ظن أن العاملة عمل ليس لا تكون إلا للوحدة كان غالطأ (١).

إن هذا الحرف من ابتداعات العربية، ولا يوجد له نظير في سائر اللغات السامية، كما هو مفهوم من قول براجشتراسر قال: «وقد اشتقت العربية من (لا) أدوات أخرى للنفي لا توجد في سائر اللغات السامية إلا ليس»(٢) وقال: «فلات مقصورة على نفي وجود الحين نحو (لات حين مناص) ويقابل هذه العبارة في العبرية مثل ((lo` e`t he` a`s e`l hammigne)

أي لات حين جمع المال.

فلات يقابلها (ةا) -المطابقة (لا) بدون التاء»(٣).

يرى الجمهور انّ هذا الحرف مركب من (لا) النافية وتاء التأنيث، وهذه التاء لتأنيث الكلمة، ومثلها تاء ثمت وربت، وقيل دخلت للمبالغة في النفي كما قالوا علاّمة ونسّابة. وذهب آخرون إلى أنَّها (لا) والتاء الزائدة في أول الحين، وقال آخرون هي فعل وهؤلاء على قولين أحدهما أنها في الأصل لات يليت بمعنى نقص، والآخر «انّ أصلها ليس بكسر الياء فقلبت الياء الفا لتحريكها وانفتاح ما قبلها وأبدلت السين تاء»(٤).

والذي نراه أنها (لا) زيدت عليها التاء لتخصيصها عنها بأحكام، فهي أكثر ما تستعمل

<sup>«</sup>التصريح» (١/ ١٩٩)، «الرضي على الكافية» (١/ ١٢٠). (1)

<sup>«</sup>التطور النحوي» (١١١). (٢)

<sup>«</sup>التطور النحوي» (١١٥). **(T)** 

<sup>«</sup>ابن يعيش» (١/٩/١)، «الأشموني» (١/٧٥١)، «التصريح» (١/٩٩١-٢٠٠)، «الهمع» (١/٦٢/١)، «الرضي على الكافية» (١/٩٦/١)، «المغني» (١/٣٥١–٢٥٤)، «الأتقان» (١/٢٧١). **(\( \)** 

في نفي الزمن قال تعالى ﴿ وَلَاتَ حِينَ مَنَاصِ﴾ [ص:٣] وقيل (ندم البغاة ولات ساعة مندم) وقال الآخر (طلبوا صلحنا ولات أوان) وقد تستعمل في غيره قليلًا، نحو قوله: (يبغي جوارك حين لات مجير).

وهي عند بعض العرب تستعمل حرفاً جاراً لاسم الزمان خاصة كما أنّ منذ ومذ كذلك (١).

والزيادة على الكلمة لتخصيصها بأحكام ليست للأولى كثيرة في اللغة فمن ذلك أنّ (إنّ) مثلًا مختصة بالجمل الاسمية، فإذا دخلت عليها (ما) جعلتها صالحة للاسمية والفعلية.

و(ذا) اسم اشارة للقريب، فإن دخلت عليها كاف الخطاب جعلتها للمتوسط (ذاك)، فإن دخلت عليها اللام كانت للبعيد (ذلك) ونحو هذا كثير، وجعل كل أداة من هذه الأدوات مختصة بشيء، هو الأقرب إلى طبيعة اللغة، لأن من حكمة العربية أن تكون الأدوات المختلفة تؤدي معانى مختلفة.

#### الباء الزائدة:

تدخل الباء الزائدة على أخبار ليس، وما، لا، وكان المنفية، لتأكيد النفي قال تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَّا بِاللَّهِ وَبِالْمَتْوِرِ ٱلْآخِرِ وَمَا لَهُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٨].

ويبدو أن العرب استعملت الباء لتأكيد النفي، كما استعملت اللام في تأكيد الإثبات ولذلك قالوا: قولك (ما زيد بمنطلق) جواب (إنّ زيداً لمنطلق) كما هو رأي الكوفيين (٢).

قال سيبويه: «وقد تكون باء الإضافة بمنزلتها في التوكيد وذلك قولك:

ما زيد بمنطلق، ولست بذاهب، أراد أن يكون مؤكداً حيث نفي الانطلاق والذهاب»(٣).

<sup>(</sup>١) قالتصريح ١ (١/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٢) - «التصريح» (١/ ٢٠١)، «البرهان» (٢/ ٤١٧).

<sup>(</sup>٣) ` «سيبويه» (٢/٧٠٧)، «لسان العرب» (ليس) (٩٦/٨).

ولاستعمالها لتأكيد النفي لم تدخل على الخبر المنتقض بالا(١).

ويبدو أن استعمال الباء لتأكيد النفي أوسع من دائرة هذه الأدوات، فقد وردت لتأكيد النفي في باب ظن نحو: ما ظننته بخارج قال:

دعاني أخي والخيل بيني وبينه فلما دعاني لم يجدني بقعدد

ودخلت في خبر لا النافية للجنس، وجعلوا منه (لا خير بخير بعده النار)، وزيدت في الحال المنفية نحو:

فما رجعت بخائبة ركاب حكيم بن المسيب منتهاها

كما زيدت في خبر (أن) بعد رأيت المنفية، قال تعالى: ﴿ أَوَلَوْ بَرَوْا أَنَّ ٱللَّهَ ٱلَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَلَمْ يَعْيَ بِخَلْقِهِنَّ بِقَدِرٍ ﴾ [الأحقاف: ٣٣](٢).

وقال البصريون هي لرفع توهم الإثبات «فإن السامع قد لا يسمع أول الكلام (٣) فإذا سمع الباء في الخبر، عرف أنّ الكلام منفي لأنها لا تزاد في الإيجاب.

وواضح أنّ كلا التعليلين يؤدي إلى التوكيد فالأول ظاهر، وعلى قول البصريين نقول: لماذا أراد العربي أنْ يرفع توهم إرادة الاثبات في هذه الجمل دون غيرها مما لم يذكر فيه الباء؟

لماذا لا يريد العربي أن يرفع توهم ارادة الاثبات في نحو قولهم: (ليس أخوك حاضراً) ويريد أنْ يرفع هذا التوهم في قولهم: ليس أخوك بحاضر؟

لماذا يريد العربي أن يعرف المخاطب انّ هذا نفي، وانّه إذا كان ساهياً ينبهه على ذلك في آخر الكلام لولم يرد أن يؤكد له النفي، وانّ النفي ههنا له قيمته؟

فمآل تعليل البصريين يعود إلى التوكيد كما صرح به الكوفيون.

<sup>(</sup>١) «الرضي على الكافية» (٢/ ٢٩٢)، «التصريح» (١/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٢) «الرضيّ على الكافية» (٢/ ٢٩٢)، «جواهر الأدب في معرفة كلام العرب» (٢١-٢٢)، «الأشموني» (١/ ٢٥٠)، «الصبان» (١/ ٢٠١)، «التصريح» (١/ ٢٠١)، «ابن عقيل» (١/ ١٢١)، «الصبان» (١/ ١٢١)، «الهمع» (١/ ١٢٧)، «المغني» (١/ ٢٠٦)، «البرهان» (٢/ ٢١٧).

<sup>(</sup>٣) «التصريح» (١/١١)، «الصبان» (١/٠٥٠).

معاني النحو

العطف:

لا نريد ههنا أن نبحث أحكام العطف، فإنّ لهذا البحث موضعاً غير هذا، ولكن نريد ههنا أن نبحث أحكاماً تخص موضوعنا الذي نحن فيه، فمن ذلك:

١- العطف على المحل: تقول العرب: (ما محمد بكاتب ولا شاعرٍ) وتقول:
 (ما محمد بكاتب ولا شاعراً) فهل ثمة فرق في المعنى بين القولين؟

جاء في كتاب سيبويه: «هذا باب ما تجريه على الموضع لا على الاسم الذي قبله وذلك قولك «ليس زيد بجبان ولا بخيلا وما زيد بأخيك ولا صاحبك، والوجه فيه الجر لأنك تريد أن تشرك بين الخبرين وليس ينقض اجراؤه عليه المعنى فأن يكون آخره على أوله أولى ليكون حالهما في الباء سواء كحالهما في غير الباء مع قربه منه...

ومما جاء في الشعر في الاجراء على الموضع، قول عقيبة الأسدي:

معاوي إننا بشر فأسجح فلسنا بالجبال ولا الحديداً (١)

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «وإذا عطفت على خبر ما أو خبر ليس المجرور بالباء منفياً نحو (ما زيد بقائم ولا قاعد)، جاز في المعطوف الجر حملاً على اللفظ والنصب على المحل قال:

معاوي أننا بشر فأسجح. . . »<sup>(۲)</sup>.

والذي يبدولي أنّ ثمة فرقاً في المعنى بين العطف على اللفظ، والعطف على المحل فإذا قلت: (ما محمد بكاتب ولا شاعر) كان المعطوف مؤكداً، لأنه على ارادة الباء الزائدة للتوكيد. وإذا قلت (ما محمد بكاتب ولا شاعراً) كان المعطوف غير مؤكد، لأنه ليس على ارادة الباء، فيكون المعطوف عليه آكد في النفي من المعطوف، وهذا واضح، جاء في كتاب سيبويه: "وتقول: ما زيد كعمرو ولا شبيهاً به، وما عمرو كخالد ولا مفلحاً، النصب في هذا جيد لأنك إنما تريد ما هو مثل فلان ولا مفلحاً، هذا معنى

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۱/ ٣٣–٣٤).

<sup>(</sup>۲) «الرضي على الكافية» (۱/ ۲۹۳).

الكلام، فإن أردت أن تقول: ولا بمنزلة من يشبهه جررت وذلك قولك: ما أنت كزيد ولا شبيه به فإنما أردت ولا كشبيه به الألام.

فإنّ النصب ليس على ارادة الكاف والجر على ارادته، وجاء فيه: «ما كان عبدالله منطلقاً ولا زيد ذاهبٌ إذا لم تجعله على كان وجعلته غير ذاهب الآن (٢).

فأنت ترى أنّ الجملة المعطوفة كما يقول سيبويه على غير ارادة معنى (كان) أي على غير إرادة معنى المضي ولو قلت: ما كان عبدالله منطلقاً ولا زيد ذاهباً، لكانا بمعنى واحد أي على ارادة كان. وهذا مثل ذاك.

وقد يقول قائل: كيف يمكن عطف ما هو أقل توكيداً على المؤكد أو بالعكس؟ وهل يوافق هذا وظيفة العطف التي تفيد التشريك ولا سيما الواو؟ فإنه إذا كان الأول مؤكداً كان الثاني مؤكداً بحكم العطف.

ولإزالة هذه الشبهة نقول إنّ العطف لا يعني تمام التشريك، فالواو كما يقول النحاة (لمطلق الجمع) ولا تفيد التشريك التام ولذا يعطف بها المنفي على المثبت تقول: ذهب ولنم يعد، والإنشاء على الخبر كقوله تعالى: ﴿ وَأُخْرَىٰ يُحِبُّونَهُمْ نَصْرٌ مِنَ اللّهِ وَفَنْحٌ فَرِبَّ فَيَشِر المُقْمِنِينَ ﴾ [الصف: ١٣] وأجاز سيبويه (جاء زيد ومن عمرو العاقلان) (٣)، وتعطف النهي على الأمر قال تعالى ﴿ فَآسَتَقِيمًا وَلَا نَتَيِعَانِ سَكِيلَ الّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [يونس: ٨٩].

حتى إنّ جمهور البصريين قالوا إنّ واو المعية، وفاء السببية حرفا عطف في نحو (لا تأكل السمك وتشرب اللبن) و(لا تقصر فتفشل) كما هو معلوم.

ثم قد يعطف الاسم المشبه للفعل على الفعل وبالعكس، كقوله تعالى: ﴿ يُعْزِجُ ٱلْمَنَّ مِنَ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْمَيْ ﴾ [الأنعام: ٩٥] وقوله: ﴿ أَوَلَدَ بَرَقًا إِلَى ٱلطَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَنَفَّنتِ مِنَ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْمَيْ ﴾ [الأنعام: ٩٥] وقوله: ﴿ أَوَلَدَ بَرَقًا إِلَى ٱلطَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَنَفَّنتِ مِنَ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْمُسلمات الأولى انّ الاسم غير الفعل في الدلالة ويذكر

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۱/ ۳۵).

<sup>(</sup>۲) «سيبويه» (۱/ ۲۹).

<sup>(</sup>٣) ` «المغني» (٢/ ٤٨٢).

النحاة أنّ الاسم يدل على الثبوت، والفعل يدل على الحدوث والتجدد، نحو قولك (زيد مطّلع) و(زيد يطلع) والاسم أقوى وأثبت.

وقال تعالى: ﴿ وَٱلْعَادِيَاتِ ضَبَّحًا ﴿ فَٱلْمُورِبَاتِ قَدْحًا ﴿ فَٱلْمُغِيرَاتِ صُبَّحًا ۞ فَأَثَرُنَ بِهِ. نَقْعًا . . . ﴾ [العاديات: ١-٤] فعطف الفعل على الاسم، والمعطوف عليه مقسم به، وليس كذلك المعطوف الفعلي، فإنّ حرف الجر لا يدخل على الفعل كما هو معلوم.

ثم إنّ مما يبحثه النحاة، قولهم إنّ الفاء اختصت بعطف ما ليس صلة على الصلة، وتعطف مالا يصلح أن يكون حالاً على ما هو خبر، ومالا يصلح أن يكون حالاً على ما هو حال، وما لا يصلح أن يكون نعتاً على ما هو نعت كقولهم (محمد يضحك فتبكي هند) وكقوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ الّذِي أَرْسَلُ ٱلرِّينَحَ فَتُرْيرُ سَمَابًا ﴾ [فاطر: ٩] فعطف (تثير) وهو لا يصلح أن يكون صلة على (ارسل) الذي هو صلة.

وقد شرَك الرضي الواو في قسم من المواطن كقولك، (الذي تقوم القيامة ولا ينتبه أنت)(١).

وبعد ذلك ألسنا نقول: (اقبل مجمد نفسه وخالد) فيكون المعطوف عليه مؤكداً بخلاف المعطوف؟ ونقول: رأيت الطلاب كلهم لا بعضهم فيكون المعطوف والمعطوف عليه مختلفين من حيث التوكيد؟ ومن هنا جاء النظر في قراءة ﴿إما يبلغان عندك الكبر أحدهما أو كلاهما﴾ باثبات الألف في (يبلغان) واختلاف النحاة في اعراب (كلاهما) توكيداً أولا مع أنها معطوفة على غير التوكيد.

فاتضح بهذا ما قلناه.

وهذا الذي ذكرناه إنما يكون في اختيار الكلام اما في الشعر فقد يضطر إلى ذلك الشاعر اضطراراً فإن للشعر لغته وذلك كقول الشاعر:

فلسنا بالجبال ولا الحديدا ولا تسرموا بها الغرض البعيدا

معاوي إننا بشسر فأسجع

<sup>(</sup>١) أنظر «الرضى على الكافية» (١/ ٣٥٤).

٧- عطف الجملة على الجملة، تقول: (ما كان زيد ذاهباً ولا محمد حاضراً) فإن فتشرك الجملة الثانية مع الأولى في النفي في المضي أي ولا كان محمد حاضراً، فإن قلت (ولا محمد حاضر) لم تكن على إرادة المضي بل على إرادة الحال فهي غير مشتركة في العضي مع الجملة الأولى. جاء في (الكتاب)، «تقول: (ما عبد الله محارجاً ولا معن ذاهب) ترفعه على الا تشرك الاسم الآخر في (ما) ولكن تبتدئه كما تقول: ما كان عبدالله منطلقاً ولا زيد ذاهب، إذا لم تجعله على كان وجعلته غير ذاهب الآن. وكذلك (ليس).

وإن شئت جعلتها (لا) التي يكون فيها الاشتراك فتنصب كما تقول في كان: ما كان زيد ذاهباً ولا أخوك منطلقاً) وكذلك (ما زيد ذاهباً ولا معن خارجاً)...

و(ما) يجوز فيها الوجهان، كما يجوز في (كان) إلاّ أنك إنْ حملته على الأول أو ابتدأت فالمعنى انك تنفي شيئاً غير كائن في حال حديثك. وكان الابتداء في (كان) أوضح الأن المعنى يكون على ما مضى وعلى ما هو الآن. وليس يمتنع أن يراد به الأول كما أردت في (كان). ومثل ذلك قولك (إن زيداً ظريف وعمروً وعمراً) فالمعنى في الحديث واحد وما يراد من الاعمال مختلف في كان وليس وما (١)

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «ما كان زيد قائماً ولا قاعد غلامه فيكون من عطف اسمية على فعلية ويكون مضمون المعطوف عليه ههنا ماضياً لأن (ما كان) لنفي الماضي، ومضمون المعطوف حال لأنه ليس مبنياً على (ما كان) بل هو كقولك (غلامه قاعد) فظاهره الحال.

وأما في (ما) و(ليس) فمضمون المعطوف والمعطوف عليه حال رفعت الوصف الذي بعد حرف العطف أو نصبته، لأن ما وليس للنفي المطلق فظاهرهما الحال.

ونقول على هذا: (ما كان زيد قائماً ولا عمرو قاعداً أو قاعد) فإذا نصبت فالقيام والقعود منتفيان في الماضي، وإذا رفعت فالقيام منتف في الماضي والقعود في الحال.

<sup>(</sup>۱). «سيبويه» (۱/ ۲۹-۳).

وأما في (ما زيد) أو (ليس زيد قائماً ولا عمرو قاعداً أو قاعد) فالجملتان حاليتان رفعت قاعداً أو نصبته «(١).

والذي يبدو لي أنّ معنى النصب يختلف عن معنى الرفع في ليس وما أيضاً، فقولك (ليس زيد قائماً ولا عمرو قاعداً) وليسا متماثلين فنصب الخبر في المعطوف يقتضي أنّ المعنى على ارادة (ليس) ورفعه ليس على ارادتها فتكون جملة (ولا عمرو قاعداً) في التقدير فعلية وجملة (ولا عمرو قاعد) اسمية والاسمية أثبت وآكد من الفعلية.

وكذلك النفي بما، فإنّ نصب الخبر في المعطوف، إنّما هو على ارادة (ما) أي انّ النفي مقيد بهذا الحرف ومعناه، ورفعه ليس على تقدير ذلك بل هو لمطلق النفي وليس مقيداً بما.

ومما يدخل في هذا الباب قولهم (ما زيد قائماً بل قاعد) أو (لكن قاعد) أي بل هو قاعد فليس النفي داخلاً على ما بعد حرف العطف، بل ان ما بعد الحرف مثبت. وأجاز المبرد أن يقال: (ما زيد قائماً بل قاعداً) فيقتضي على هذا أن تكون الجملة الثانية مشتركة في النفي مع ما قبلها، أي على تقدير: بل ما هو قاعداً. جاء في (حاشية الصبان): «وأجاز المبرد كون (بل) ناقلة النفي إلى ما بعدها فعليه يجوز: ما زيد قائماً بل قاعداً بالنصب أي بل ما هو قاعداً»(٢).

أي اضربت عن الاخبار الأول فأخبرت خبراً آخر وهو كقولك:

(زيد قائم بل قاعد) أردت أن تخبر عن قيام زيد، ثم أضربت عن هذا فأخبرت عن قعوده وهو نحو قولك: اضرب زيداً بل خالداً أي بل اضرب خالداً.

٣- العطف على المعنى: وهو ما يسميه النحاة العطف على التوهم نحو (ليس زيد قائماً ولا قاعدٍ) وهو غير مقيس عند الجمهور جاء في التسهيل:

<sup>(</sup>۱) «الرضي على الكافية» (۱/ ۲۹٤).

<sup>(</sup>۲) «لصبان» (۱/ ۲٥٠)، «التصريح» (۱۹۸/۱).

«وقد يجر المعطوف على الخبر الصالح للباء مع سقوطها»(١) قال الدماميني:

«وهذا هو المعروف بالعطف على التوهم والذي عليه جمهور النحاة أنّه غير مقيس»(٢). ومن ذلك قوله:

بدا لي أني لست مدرك ما مضى ولا سابق شيئاً إذا كان جائيا

قال سيبويه: «فجعلوا الكلام على شيء يقع هنا كثيراً ومثله قول الأحوص:

مشائيم ليسوا مصلحين عشيرة ولا ناعب إلا ببين غرابها حملوه على ليسوا بمصلحين ولست بمدرك (٣).

ويبدو أنّ هذا العطف على ارادة معنى مغاير للأول: فالمجرور أقوى من المنصوب وآكد لأنه على تقدير الباء فقولك: (ما زيد قائماً ولا مسافرٍ) يفيد أنّ نفي السفر آكد ولذلك جئت به مجروراً، وهو مقابل لقولنا: ما زيد بقائم ولا مسافراً

<sup>(</sup>١) «التسهيل» (٥٨)، «الرضي على الكافية» (٢٩٣/١)، «حاشية الصبان» (١/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٢) "حاشية الصبان" (١/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>۲) «سيبويه» (۱/١٥٤،١٥٥).

# أنمال الرجاء والمقاربة والشروع

### أفعال الرجاء

يذكر النحاة أن أفعال الرجاء ثلاثة: عسى وحرى واخلولق(١).

#### عسى:

استعملت (عسى) فعلاً لرجاء حصول الفعل في المستقبل تقول:

(عسى محمد أن يحج في العام القابل). جاء في (شرح الرضي على الكافية):

«عسى لطمع حصول مضمونه مطلقاً سواء ترجى حصوله عن قريب أو بعد مدة مديدة تقول: عسى الله أن يدخلني الجنة وعسى النبي عليه السلام أن يشفع لي، فإذا قلت: عسى زيد أن يخرج فهو بمعنى لعله يخرج ولا دنو في لعل اتفاقاً»(٢).

وقال ابن يعيش: «وهو فعل غير متصرف ومعناه المقاربة على سبيل الترجي قال سيبويه: معناه الطمع والاشفاق أي طمع فيما يستقبل واشفاق أن لا يكون<sup>(٣)</sup>.

والكثير في خبرها أن يكون فعلاً مضارعاً مقترناً بأنّ، وذلك أنها لما كانت للاستقبال جاؤا بأنّ الدالة على الاستقبال فأدخلوها على خبرها فإذا أرادوا أن يقربوها من الحال حذفوا (أن) وهو قليل. جاء في (شرح ابن يعيش): «لما كانت (عسى) طمعاً وذلك لا يكون إلا فيما يستقبل من الزمان جعلوا الخبر مثالاً يفيد الاستقبال إذ لفظ المصدر لا يدل على زمان مخصوص،. وأما لزوم (أن) الخبر فلما اريد من الدلالة على الاستقبال وصرف الكلام إليه لأن الفعل المجرد من (أن) يصلح للحال والاستقبال، و(أن) تخلصه للاستقبال، والذي يؤيد ذلك أن الغرض بـ (أن) الدلالة على الاستقبال لا غير.

#### وأما قول الشاعر:

<sup>(</sup>١) «الأشموني» (١/ ٢٥٨)، «التصريح» (٢٠٣/١)، «ابن عقيل» (١/٢٣).

<sup>(</sup>۲) «الرضى على الكافية» (۲/۳۳۳).

<sup>(</sup>٣) <sup>(۱</sup> «ابن یعیش» (٧/ ۱۱۵).

# عسى طيىء من طيّيء بعد هذه ستطفىء غلات الكُلى والجوانح

لما كانت السين كأن في الدلالة على الاستقبال وضعها موضعها وأن اختلفت من حيث إن الفعل لا يكون معها في تأويل المصدر (١١).

وجاء في (أسرار العربية): «فإن قيل: فلم أدخلت في خبره (أن)؟

قيل: لأن (عسى) وضعت لمقارنة الاستقبال و(أنّ) إذا أدخلت على الفعل المضارع أخلصته للاستقبال، و(أنّ) تخلص الفعل الخلصته للاستقبال، فلما كانت عسى موضوعة لمقارنة الاستقبال، و(أنّ) تخلص الفعل للاستقبال ألزموا الفعل الذي وضع لمقارنة الاستقبال (أنّ) التي هي علم الاستقبال»(٢).

ووقع النحاة في اشكال إعرابي في نحو قولنا (عسى زيد أنْ يذهبَ) ف (أنْ) وما بعدها مصدر ولا يصح الاخبار بالمصدر عن الذات، إذ لا يصح أن يقال: عسى زيد ذهاباً. ولذلك اختلفوا على آراء عدة:

فمنهم من ذهب إلى أنّه على تقدير مضاف أي عسى حال زيد أن يقوم، أو عسى زيد ذا أن يقوم: قال الدماميني: وفي هذا العذر تكلف إذ لم يظهر المضاف الذي قدره يوماً من الدهر لا في الاسم ولا في الخبر (٣).

ومنهم من ذهب إلى أنه على سبيل المبالغة قال ابن الناظم: «فإن قلت: كيف جاز اقتران الخبر ههنا بأن المصدرية مع أنه يلزم منه الإخبار عن اسم العين بالمصدر؟ قلت: يجوز ذلك على المبالغة»(١).

«وقيل: المصدر المؤول قد يصح حمله على الاسم من غير تأويل. وقيل: يقدر أن الاخبار إنما وقع أولاً بالفعل ثم جيء بأن، لتؤذن بالتراخي لقصد السبك...

وقيل: المقرون بأنَّ مفعول به على تضمين الفعل معنى قارب، أو على إسقاط الخافض على تضمينه معنى قرب.

<sup>(</sup>۱) «ابن یعیش» (۷/۸۱۸).

<sup>(</sup>۲) «أسرار العربية» (۱۲۷)، وانظر «الصبان» (۱/ ۲۲۰)، «الرضي على الكافية» (۲/ ۳۸۸).

<sup>(</sup>٣) «حاشية الصبان» (١/ ٢٦٠)، «حاشية الخضري» (١/ ١٢٤).

<sup>(</sup>٤) «ابن الناظم» (٢٦-٣٣)، «الصبان» (١/ ٢٦٠).

وقيل: بدل اشتمال من الفاعل على تضمينه معنى قرب.

وعسى على هذين القولين تامة.

وقيل: بدل اشتمال من المرفوع وسد هذا البدل مسد الجزءين»(١).

والذي يبدو لي أن الرأي الراجح هو الذي يذهب إلى أن (أن) ليست مصدرية وإنما هي مؤذنة بتراخي الفعل أي جيء بها للدلالة على الاستقبال والدليل على ذلك:

١ – سقوط (أن) لضرورة أو لعدم إرادة تخصيص الفعل بالاستقبال كقوله:

عسى الله يغني عن بلاد ابن قادر بمنهمر جون الرباب سكوب وقول الآخر:

عسى الكرب الذي أمسيت فيه يكون وراءه فرج قريب

٢- مجيء خبرها وصفاً كقوله: اني عسيت صائماً.

٣- دخول سين الاستقبال بدلاً من (أن) في الخبر لأن كليهما للاستقبال كقوله:

عسى طيىء من طيىء بعد هذه ستطفىء غلات الكُلى والجوانح

٤- ليس ثمة ضرورة للقول بأن (أن) الناصبة للفعل مصدرية دائماً، فقد تكون مصدرية وقد تكون غير ذاك، وعندنا في العربية نظائر لذلك فقد يختلف معنى الحرف الواحد فيكون مرة لشيء ومرة لغيره نحو (ما) المصدرية، فقد تكون مرة ظرفية مصدرية، وقد تكون مصدرية غير ظرفية، و(لو) الشرطية قد تكون مرة حرف امتناع لامتناع لامتناع نحو (لو زارني لأكرمته) وقد تكون شرطية بمعنى (إنّ) ليس فيها الامتناع كقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّما فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَكُم و المُحَدِّ يَمُدُّم مِن بَعَدِه مَا نَفِدَت كَلِمنت كُلِمنت الله الله الله مصدرية على أن (أن) الناصبة مصدرية الله غير؟

ويمكن أنْ يقال أيضاً: ان الحروف المصدرية مهيئة لإقامة الجملة مقام المفرد،

<sup>(</sup>۱) «حاشية الصبان» (۱/ ۲۲۰)، «الهمع» (۱/ ۱۳۰)، «الرضي على الكافية» (۲/ ۳۳۰)، «المغني» (۱/ ۱۵۱–۱۵۲).

and the state of the same of the state of

فتهيئها لتكون فاعلة ومفعولة وغير ذلك نحو (سرّني أنْ عدت) فقد يصح في المعنى أنْ تؤول بالمصدر، وأحياناً لا يصح ذلك وفي كلتا الحالتين يراد معنى الجملة لا معنى المفرد. ألا ترى أنك تقدر (أن تصوم خير لك) و(أن صمت خير لك) تقديراً واحداً فتقول: (صيامك خير لك) مع أن الزمانين مختلفان.

أو لا ترى أنك تقدر هذه الجمل كلها:

سرّني أنّ تعود.

سرني أنْ عدت.

سرّني لو تعود.

سرتني أنّك عائد.

سرّني أنك عدت.

سرتني أنّك تعود.

تقديراً واحداً فتقول (سرني عودك) على ما فيها من اختلاف في الزمن والثبوت والحدوث؟ فمعنى المصدر المؤول يختلف عن معنى المصدر الصريح، لأن المصدر المؤول يراد منه معنى الجملة بخلاف المصدر الصريح.

وربما لم يستقم التأويل بالمفرد كما أسلفنا، نحو قولك: (عسى أنْ يزورنا خالد) و(عسى الله أن يأتي بالفتح) و(حسبت أنّ خالداً قادم) لأنّ المراد في الحقيقة معنى الجملة لا المفرد، ولا يشترط أن يؤدي المفرد معنى الجملة دائماً.

#### استعمالاتها:

استعملت (عسى) على ثلاثة أضرب:

١- فعل ماض جامد، مسنداً إلى اسم ظاهر أو ضمير بارز، نحو ﴿ عَسَىٰ رَيُّكُمُ أَن يَرْحَكُمُ أَن يَرْحَكُمُ أَن يُعَلِي ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن تَوْلَيْتُمْ أَن تُفْسِدُوا فِي الإسراء: ٨] وعسيتما أن تفعلا، قال تعالى: ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن تُولِيّتُمْ أَن تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ ﴾ [محمد: ٢٢].

٣٠- فعل ماض جامد مسنداً إلى أن والفعل، نحو: (عسى أن يقوم زيد) قال تعالى

معاني النحو

﴿ وَعَسَىٰ آَنَ تَكُرُهُوا شَيْعًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢١٦] وهو ههنا فعل تام كما يقول النحاة أي عسى قيام زيد بمعنى قرب قيام زيد ولا يصح أن يقال: عسى قيام زيد.

ويقال في (أنْ) هنا ما قلناه ثم.

٣- حرف شبيه بلعل يدخل على الضمير فينصبه نحو قولهم: عساك أن تفعل جاء في
 (الكتاب): «وأما قولهم عساك فالكاف منصوبة قال الراجز وهو رؤبة:

### يا أبتا علك أو عساكا.

والدليل على أنها منصوبة أنك إذا عنيت نفسك كانت علامتك (ني) قال عمران بن حطان:

ولي نفس أقسول لهسا إذا ما تنسازعني لعلي أو عساني

فلو كانت الكاف مجرورة لقال (عساي) ولكنهم جعلوها بمنزلة (لعل) في هذا الموضع»(١).

## حرى، أخلولق:

وهما فعلان شبيهان بعسى في المعنى والعمل، تقول: حرى زيد أن يفعل، واخلولق أن يفغل:

فمعنى (حرى) صار خليقاً وجديراً بالأمر تقول: هو حرى بأن يفعل، وحريٌّ بأن يفعل وحر بأن يفعل، أي جدير بالفعل.

وأمّا (اخلولق) فهو افعوعل من الفعل (حلّق)، ومعنى (حلّق) صار خليقاً أي جديراً تقول: هو خليق بهذا الأمر أي جدير، جاء في (الرضي على الكافية): «ومعناهما صار حرياً وحرى، أي جديراً، وصار خليقاً، وأصلهما حرى بأن يفعل، واخلولق بأن يقوم، فحذف حرف الجركما هو القياس مع أن وأنّ (٢).

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۱/۸۸۸)، وانظر (۱/۷۷۶)، «ابن يعيش» (٧/ ١٢٢).

<sup>(</sup>٢). «الرضي على الكافية» (٢/ ٣٣٧)، «وانظر «القاموس المحيط» (خلق) و(الحارية).

تقول: َحرى زيد أنْ يفعل، أي صار جديراً بالفعل، واخلولق سعيد أن يسود، أي صار جديراً بالسيادة.

وخبرهما كخبر عسى، فعل مضارع غير أنه مقترن بأن وجوباً فلا يجرد منها وذلك لأن هذين الفعلين للاستقبال دائماً، فلزم لذلك اقتران خبرهما بأن جاء في (التصريح): «لأن الفعل المترجى وقوعه، قد يتراخى حصوله فاحتيج إلى (أن) المشعرة بالاستقبال (١٠٠٠).

# أفعال المقاربة:

أفعال المقاربة هي: كاد وكرب وأوشك(٢).

#### کاد:

تستعمل (كاد) لمقاربة حصول الفعل، أي قارب الحصول ولم يحصل، يقول: (كاد زيد يغرق) اي أشرف عليه، وهي أقرب من (عسى) إلى الحصول «ألا ترى أنك لا تقول: كاد زيد يدخل المدينة، إلا وقد شارفها وقد يجوز أن تقول: عسى زيد أن يحج وهو لم يبرح من منزله (٣).

روجاء في (المفصل): "والفصل بين معنيي عسى وكاد انّ (عسى) لمقاربة الأمر على سبيل الرجاء والطمع تقول: عسى الله أنْ يشفي مريضي، تريد أن قرب شفائه مرجو من عند الله مطموع فيه، و(كاد) لمقاربته على سبيل الوجود والحصول تقول: كادت الشمس تغرب تريد أنّ قربها من الغروب قد حصل»(3).

وخبرها فعل مضارع غير مقترن بأن في الغالب وذلك لقربها من الوقوع، بخلاف عسى فناسب ذلك أن يجرد من (أن) لأن (أن) للدلالة على الاستقبال كما ذكرنا، وقد يراد بها تنفيس الوقت وتبعيد المقاربة فيجاء بأن في خبرها فقولك (كاد زيد أن يموت) أبعد عن الحصول من قولك (كاد زيد يموت) والجملة الثانية أقرب إلى وقوع الفعل ولذلك جردت من (أن).

<sup>(</sup>١) «التصريح» (٢٠٣،٢٠٦)، «وانظر الأشموني» (١/ ٢٦١)، «ابن عقيل» (١٢٦١).

<sup>(</sup>٢) «الاشموني» (١/ ٢٥٨)، «التصريح» (١/ ٢٠٣)، «ابن عقيل» (١/ ٢٢٣).

<sup>(</sup>٣) «الجمل للزجاجي» (٢١٠).

<sup>(</sup>٤) · «المفصل» (٢/ ١٦٤).

سم قال ابن يعيش: «من أفعال المقاربة (كاد) تقول: كاد زيد يفعل أي قارب الفعل ولم يفعل إلا أن كاد أبلغ في المقاربة من عسى فإذا قلت: (كاد زيد يفعل) فالمراد قرب وقوعه في الحال إلا أنه لم يقع بعد لأنك لا تقوله إلا لمن هو على حد الفعل كالداخل فيه لا زمان بينه وبين دخوله قال الله تعالى: ﴿ يُكَادُ سَنَا بَرَقِهِ يَذْهَبُ بِالْأَبْصَارِ ﴾ [النور: ٤٣] ومن كلام العرب: كاد النعام يطير... واشترطوا أن يكون الخبر فعلاً لأنهم أرادوا قرب وقوع الفعل فأتوا بلفظ الفعل ليكون أدل على الغرض وجرد ذلك الفعل من (أن) لأنهم أرادوا قرب ولما كان الخبر فعلاً محضاً مجرداً من (أن)، قدروه باسم الفاعل لأن الفعل يقع في الحال و(أن) تصرف الكلام إلى الاستقبال فلم يأتوا بها لتدافع المعنيين، ولما كان الخبر فعلاً محضاً مجرداً من (أن)، قدروه باسم الفاعل لأن الفعل يقع في الخبر موقع اسم الفاعل، نحو زيد يقوم والمراد قائم» (١٠).

وقال: «إن الأصل في (عسى) أن يكون في خبرها (أن) لما فيها من الطمع والاشفاق وهما معنيان يقتضيان الاستقبال و(أن) مؤذنة بالاستقبال، واصل (كاد) أن لا يكون في خبرها (أن) لأن المراد بها قرب حصول الفعل في الحال إلا أنه قد تشبه عسى بكاد فينزع من خبرها أن...

وقد تشبه كاد بعسى فيشفع خبرها بأن، فيقال: (كاد زيد أن يقوم) وقد جاء في الحديث (كاد الفقر أن يكون كفراً).

فحملوا كل واحد من الفعلين على الآخر، لتقارب معنييهما وطريق الحمل والمقاربة ان (عسى) معناها الاستقبال، وقد يكون بعض المستقبل أقرب إلى الحال من بعض فإذا قال: (عسى زيد يقوم) فكأنه قرب حتى أشبه قرب (كاد)، وإذا أدخلوا (أن) في خبر كاد فكأنه بعد عن الحال حتى أشبه (عسى) ومن قال: (عسى زيد يفعل) فقد أجرى عسى مجرى (كاد) ويجعل الفعل موضع الخبر كأنه قال: (عسى زيد فاعلاً). وقد صرح الراجز عند الضرورة بذلك فقال:

لا تكثرن اني عسيت صائماً»(٢)

أكثرت في العذل ملحاً دائماً

<sup>(</sup>۱) «ابن يعيش» (۱/۹۷)، (وانظر التصريح» (۲۰۷/۱)، «درة الغواص» (۹۱)، «الرضي على الكافية» (۳۲۸/۲).

<sup>(</sup>۲). «ابن یعیش» (۷/ ۱۲۱–۱۲۲)،

را وجاء في (أسرار العربية): «فإن قيل: ولم كان الاختيار مع (كاد) حذف (أن) وهي كعسى في المقاربة؟ قيل: هما وان اشتركا في الدلالة على المقاربة، إلا أن كاد أبلغ في تقريب الشيء من الحال وعسى أذهب في الاستقبال، ألا ترى أنك لو قلت: (كاد زيد يذهب بعد عام) لم يجز لأن (كاد) توجب أن يكون الفعل شديد القرب من الحال، ولو قلت: (عسى الله أن يدخلني الجنة برحمته) لكان جائزاً وإن لم يكن شديد القرب من الحال، فلما كانت (كاد) أبلغ في تقريب الشيء من الحال حذف معها (أن) التي هي علم الاستقبال ولما كانت (عسى) اذهب في الاستقبال أتي معها بأن التي هي علم الاستقبال.

### ر نفیها:

ذهب قسم من النحاة إلى أن (كاد) إثباتها نفي، ونفيها إثبات، فإن قلت (كاد يفعل) فمعناه: (لم يفعل) وإن قلت: (ما كاد يفعل) فمعناه أنه فعله بعد جهد، والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ فَذَبَحُوهَا وَمَا كَادُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ [البقرة: ٧١].

وقيل هي إثباتها إثبات، ونفيها نفي، فإنّ معنى (كاد) مقاربة الفعل، فإذا قلت (كاد يفعل) فإنك أثبت المقاربة ولم تثبت الفعل، وإذا قلت (ما كاد يفعل) فإنك تنفي مقاربة الفعل أي لم يقارب الفعل، أي لم يفعله ولم يقرب من فعله، فهم متفقون في معنى الاثبات مختلفون في معنى النفي.

جاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ يَتَجَرَّعُهُ وَلَا يَكَادُ يُسِيغُهُ ﴾ [إبراهيم: ١٧]:

«يتجرعه يتكلف جرعه (ولا يكاد يسيغه) دخل كاد للمبالغة يعني ولا يقارب أن يسيغه فكيف تكون الإساغة كقوله (لم يكد يراها) أي لم يقرب من رؤيتها فكيف يراها، (٢).

وجاء فيه في قوله تعالى: ﴿ إِذَا آلْغُرَجَ يَكَدُّهُ لَرَّ يَكُدُّ يَرَّهَا ﴾ [النور: ٤٠] «مبالغة في لم يرها اي لم يقرب أن يراها فضلاً عن أن يراها ومثله قوله ذي الرمة:

 <sup>(</sup>١) «أسرار العربية» (١٢٩).

<sup>(</sup>٢) ﴿ الكشاف (١/ ١٧٥).

# إذا غير النأي المحبين لم يكد رسيس الهوى من حب مية يبرح

أي لم يقرب من البراح فماله يبرح؟ ١١٠١ .

وجاء في (الكامل) للمبرد في قوله تعالى ﴿ إِذَاۤ أَخْرَجَ يَكُدُّمُ لَرَّ يَكَدُّ بَرَيْهَاۚ ﴾: «أي لم يقرب من رؤيتها وإيضاحه لم يرها ولم يكد<sup>(٢)</sup>».

وجاء في (الأشموني): "وإذا قال (لم يكد يبكي) فمعناه لم يقارب البكاء فمقاربة البكاء منتفية ونفس البكاء منتف انتفاء أبعد من انتفائه عند ثبوت المقاربة. . وكذا قوله تعالى ﴿ إِذَاۤ أَخْرَجُ يَكُدُ يَرَعُهُا ﴾ هو أبلغ في نفي الرؤية بخلاف من لم يقارب. وأما قوله تعالى ﴿ فَذَ بَحُوهَا وَمَا كَادُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ فكلام تضمن كلامين كل واحد منهما في وقت غير وقت الآخر، والتقدير فذبحوها بعد أن كانوا بعداء من ذبحها غير مقاربين له "(").

وجاء في (دلائل الإعجاز): «وروي عن عنبسة أنه قال قدم ذو الرمة الكوفة فوقف ينشد الناس بالكناسة قصيدته الحائية التي منها:

هي البرء والأسقام والهم والمنى وموت الهوى في القلب مني المبرح وكان الهوى بالنأي يمحى فيمتحي وحبك عندي يستجد ويربح إذا غير النأي المحبين لم يكد رسيس الهوى من حب مية يبرح

قال: فلما انتهى إلى هذا البيت ناداه ابن شبرمة: يا غيلان أراه قد برح. قال فشنق ناقته وجعل يتأخر بها ويتفكر ثم قال:

إذا غير النأي المحبين لم أجد رسيس الهوى من حب مية يبرح

قال: فلما انصرفت حدثت أبي قال: أخطأ ابن شبرمة حين أنكر على ذي الرمة،

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۱/ ۳۹۱).

<sup>(</sup>۲) «الكامل» (۱/۱۱۷).

<sup>(</sup>٣) «الأشموني» (١/ ٢٦٨ - ٢٦٩)، «الهمع» (١/ ١٣٢)، «الرضي على الكافية» (٢/ ٣٣٨- ٣٤٠)، «المغني» (١/ ٢٦٨)، «المقتضب» (٢/ ٧٥)، «حاشية الخضري» (١/ ١٢٥)، «التفسير القيم» (٣٨٣ - ٣٨٣). - وما بعدها)، «البرهان» (١/ ١٣٦ - ١٣٧).

وَإِخْطَأُ ذُو الرَّمَةُ حَيْنَ غَيْرِ شَعْرِهُ لَقُولُ ابن شَبْرِمَةً، إِنَّمَا هَذَا كَقُولُ الله تَعَالَى: ﴿ ظُلُمُنَّ اللهُ اللهُ تَعَالَى: ﴿ ظُلُمُنَا اللهُ اللهُ اللهُ تَعَالَى: ﴿ ظُلُمُنَا اللهُ اللهُ اللهُ تَعَالَى: ﴿ ظُلُمُنَا اللهُ اللل

واعلم أن سبب الشبهة في ذلك أنه قد جرى العرف أن يقال: ما كاد يفعل، ولم يكد يفعل، في فعل قد فعل، على معنى أنه لم يفعل إلا بعد الجهد، وبعد أن كان بعيداً في الظن أن يفعله كقوله تعالى ﴿ فَذَبَحُوهَا وَمَا كَادُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ فلما كان مجيء النفي في (كاد) على هذا السبيل توهم ابن شبرمة أنه إذا قال: لم يكد رسيس الهوى من حب مية يبرح فقد زعم أن الهوى قد برح، ووقع لذي الرمة مثل هذا الظن. وليس الأمر كما ظناه، فإن الذي يقتضيه اللفظ إذا قيل لم يكد يفعل وما كاد يفعل أن يكون المراد أن الفعل لم يكن من أصله، ولا قارب أن يكون، ولا ظن أنه يكون، وكيف بالشك في ذلك وقد علمنا أن (كاد) موضوع لأن يدل على شدة قرب الفعل من الوقوع، وعلى أنه قد شارف الوجود وإذا كان كذلك، كان محالاً أن يوجب نفيه وجود الفعل، لأنه يؤدي إلى أن يوجب نفي مقاربة الفعل الوجود وجوده وأن يكون قولك: ما قارب أن مقتضيا على البت وأنه قد فعل الم

وقال ابن يعيش في قوله تعالى ﴿ إِذَا آخَرَجَ بِكُو لَرْ يَكُدُّ يَرِيَها ﴾: «قد اضطربت آراء الجماعة في هذه الآية، فمنهم من نظر إلى المعنى، وأعرض عن اللفظ، وذلك أنه حمل الكلام على نفي المقاربة، لأن كاد معناها قارب، فصار التقدير لم يقارب رؤيتها، وهو اختيار الزمخشري، والذي شجعهم على ذلك ما تضمنته الآية من المبالغة، بقوله: ﴿ ظُلُمَتُ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضِ ﴾ . . .

والذي اراه أن المعنى أنه يراها بعد اجتهاد ويأس من رؤيتها، والذي يدل على ذلك قول تأبط شراً:

## فأبت إلى فهم وما كدت آئبا

والمراد ما كدت أؤوب كما يقال: سلمت وما كدت أسلم، ألا ترى أن المعنى أنه آب إلى فهم، وهي قبيلة، ثم أخبر أن ذلك بعد أن كاد لا يؤوب، وعلة ذلك أن (كاد)

<sup>(</sup>١) (دلائل الأعجاز) (٢١٢-٢١٣).

دخلت لافادة معنى المقاربة في الخبر، كما دخلت (كان) لافادة الزمان في الخبر، فإذا دخل النفي على كاد قبلها كان أو بعدها لم يكن إلاّ لنفي الخبر كأنك قلت: إذا أخرج يده يكاد لا يراها فكاد هذه إذا استعملت بلفظ الإيجاب كان الفعل غير واقع، وإذا اقترن بها حرف النفي كان الفعل الذي بعدها قد وقع.

هذا مقتضى اللفظ فيها، وعليه المعنى والقاطع في هذا قوله تعالى: ﴿ فَذَبَحُوهَا وَمَا كَادُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ وقد فعلوا الذبح بلا ريب (١٠).

والذي يبدو لي، أن الرأي الذي ذكره ابن يعيش أرجح بدلالة قوله تعالى ﴿ أَمْرَأَنَا خَيْرٌ مِنْ هَذَا النَّذِى هُو مَهِينٌ وَلَا يَكَادُ يُبِينُ ﴾ [الزخرف: ٥٦] وهذا الكلام على لسان فرعون في موسى عليه السلام ولا شك أن موسى كان يبين بدلالة المحاجات المتعددة التي يذكرها القرآن مع فرعون. ولو ذهبنا إلى الرأي الأول لكان عليه السلام أبكم لا يبين ولا يقارب الإبانة.

ويدل على ذلك أيضاً قوله تعالى: ﴿ حَقَّىٰ إِذَا بَلَغَ بَيْنَ ٱلسَّدَّيْنِ وَجَدَ مِن دُونِهِ مَا قَوْمًا لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ فَهُلْ جَعَلُ لَكَ خَرْمًا عَلَى آنَ جَعَلَ يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ فَهُلْ جَعَلُ لَكَ خَرْمًا عَلَى آنَ جَعَلَ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ فَهُلْ جَعَلُ لَكَ خَرْمًا عَلَى آنَ جَعَلَ بَيْنَا وَبَيْنَامُ سَدًا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى فَيهِ رَقِى خَيْرٌ فَأَعِينُونِي بِقُوقَ أَجْعَلُ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ رَدْمًا فَيْ ﴾ بَيْنَا وَبَيْنَهُمْ رَدْمًا فَيْ ﴾ [الكهف: ٩٣-٩٥].

وهذه المحاورة تدل على أنهم يفقهون ولكن بصعوبة (٢)وليس معنى الآية (لا يكادون يفقهون قولاً) أنهم لا يفقهون ولا يقاربون الفقه، وإلاّ فما هذا الكلام والمحاورة بينهما؟

ويدل على ذلك قوله تعالى ﴿ فَذَبَحُوهَا وَمَا كَادُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ فإنهم فعلوا الذبح.

ويمكن الجمع بين الرأيين بالقول إنّ الأصل ما ذكرناه، ويمكن أن يراد المعنى الأول بالقرائن وذلك كقوله تعالى ﴿ إِذَا آخَرَجَ يَكُمُ لَرُ يَكُدُّ يَرَنَهُا ﴾ وقوله (ويسقى من ماء صديد يتجرعه ولا يكاد يسيغه) فإنّ هاتين الآيتين يمكن حملهما على الوجه الأول، كما يمكن حملهما على الوجه الذي رجحناه.

<sup>(</sup>۱) قابن يعيش» (٧/ ١٢٤–١٢٥).

<sup>(</sup>٣) انظر «رسالة ابن كمال باشا في تحقيق معنى (كاد).

رئيست دلالة الجملة الواحدة على معنيين متغايرين أمراً غريباً في اللغة فقد ذكر البيانيون أن كلمة (كل) مثلاً «إذا وقعت في حيز النفي كان النفي موجهاً إلى الشمول خاصة وافاد بمفهومه ثبوت الفعل لبعض الأفراد كقولك (ما جاء كل القوم ولم آخذ كل الدرهم) أي جاء بعض القوم وأخذت بعض الدراهم.

وإن وقع النفي في حيزها اقتضى السلب عن كل فرد، كقوله عليه الصلاة والسلام لما قال له ذو اليدين: أنسيت أم قصرت الصلاة؟: (كل ذلك لم يكن).

قال ابن هشام: «وقد يشكل على قولهم في القسم الأول قوله تعالى ﴿ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلُّ مُثَمَّالٍ فَخُورٍ ﴾ [الحديد: ٢٣]...والجواب عن الآية أن دلالة المفهوم إنما يعول عليها عند عدم المعارض، وهو هنا موجود إذ دل الدليل على تحريم الاختيال والفخر مطلقاً» (١).

ونحو ذلك قوله «على لا حب لا يهتدى لمناره» إذ يحتمل القول أن يكون المعنى أن له مناراً لا يهتدى إليه كما يحتمل أن يكون أنه ليس له منار فيهتدى إليه. وهذا مثل ذاك.

والذي يدل على ذلك ما ذكره الفراء من أن العرب تجعل (لا يكاد) فيما قد فُعل وفيما لم يفعل. جاء في (معاني القرآن) في قوله (ولا يكاد يسيغه): «فهو يسيغه، والعرب قد تجعل (لا يكاد) فيما قد فُعل وفيما لم يفعل، فأما ما قد فعل فهو بين هنا من ذلك لأن الله عز وجل يقول لما جعله لهم طعاماً: ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُولِا . طَعَامُ الْأَثِيمِ . كَالْمُهُلِ يَعْلَى فِي البُعُلُونِ ﴾ فهذا أيضاً عذاب في بطونهم يسيغونه . وأما ما دخلت فيه كاد ولم يفعل فقولك في الكلام: (ما اتيته ولاكدت) . وقول الله عز وجل في النور: ﴿ إِذَا الْمُرَجُ يَكَدُّ يُرَبُها ﴾ فهذا عندنا والله أعلم أنه لا يراها، وقد قال ذلك بعض الفقهاء لأنها لا ترى فيما هو دون هذا من الظلمات وكيف بظلمات قد وصفت بأشد الوصف (٢).

<sup>(</sup>۱) دمغني اللبيب (۱/۲۰۰-۲۰۱).

<sup>(</sup>۲) «معانى القرآن» (۲/ ۷۱-۷۲).

### أوشك:

معنى أوشك في الأصل أسرع، واشتقاقه من وشك الأمر، ككرم بمعنى سرغ والوشيك السريع، ويوشك يسرع، وقد يستعمل على الأصل فيقال: أوشك فلان في السير أي أسرع (١).

والكثير في خبرها أن يقترن بأن، لأنها أبعد في الاستقبال من كاد و«لأنها موضوعة للاسراع المفضي إلى القرب، بخلاف كاد وكرب فللقرب، فلهذا اختصت عنهما بغلبة الاقتران بأن»(٢).

جاء في (التصريح): «قال الشاطبي: والصحيح ما ذكره الشلوبين وتلامذته ابن الضائع والأبدي وابن أبي الربيع، أنّ أوشك من قسم عسى الذي هو للرجاء. قال ابن الضائع: والدليل على ذلك أنك تقول:

عسى زيد أن يحج ويوشك زيد أن يحج ولم يخرج من بلده ولا تقول: كاد زيد يحج إلا وقد أشرف عليه ولا يقال ذلك وهو في بلده. انتهى كلام الشاطبي. وأما إذا جعلت للمقاربة كما ذهب إليه الموضح تبعاً للناظم وابنه، فيشكل كون الغالب معها الاقتران كالاقتران الغالب في عسى الاسمال.

وقد تشبه بكاد فيراد بها القرب فيجرد خبرها من (أن).

### کرپ:

معنى (كرب) دنا وقرب ومصدره كروب يقال: كربت الشمس أي دنت للغروب. والاكراب الاسراع، وخذ رجليك بإكراب، إذا أمر بالسرعة أي اعجل وأسرع.

وكربه الغم فاكترب فهو مكروب والكرب الحزن والغم الذي يأخذ بالنفس، وكربت القيد إذا ضيّقته على المقيد، والمُكْرَب من الخيل الشديد الخلق والأسر. والمكرب من المفاصل الممتلىء عصباً والشديد الأسر من حبل أو بناء أو مفصل.

<sup>(</sup>١) «القاموس المحيط» (وشك)، «درة الغواص» (٩٠)، «الرضى على الكافية» (٢/ ٣٣٧).

<sup>(</sup>٢) انظر ارسالة ابن كمال باشا في تحقيق معنى كاد.

<sup>(</sup>٣) - «التصريح» (٢٠٦/١).

وكارب الشيء قاربه (١) والمكاربة المقاربة.

فكرب وقرب متشابهان لفظاً ومعنى.

فمعنى (كرب يفعل) (قرب يفعل) أو دنا من الفعل بإسراع، فهو بمعنى (كاد) إلا أن فيه معنى آخر وهو الشدة والاسراع في الفعل، بخلاف كاد فإن فيها معنى المقاربة حسب.

وخبره قليل الاقتران بأن مثل كاد<sup>(۲)</sup> وذلك لشدة قربه من الوقوع، جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وإذا حذفت (أن) من أخبار هذه الأفعال الثلاثة فإما أن يقدر مع المحذوف. . . واما أن يحذف رأساً بلا تقدير لها لاستعمال كاد وكرب وأوشك لشدة دلالتها على مقاربة الفعل استعمال كان»<sup>(۳)</sup>.

وقد يصحبه معنى الكرب وهو الغم والحزن أيضاً كقوله:

### كرب القلب من جواه يذوب

فإن فيه إضافة إلى المقاربة معنى الغم والحزن، وقد وفق الشاعر لاختيار هذه اللفظة في هذا الموطن فقد جمع المقاربة والحزن، في لفظ واحد.

#### هلهل:

هذا الفعل يذكره قسم من النحاة مع أفعال الشروع، مع أنه من أفعال المقاربة. جاء في (لسان العرب): «وهلهل يدركه أي كاد يدركه والهلهلة الانتظار والتأني»(٤).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «وأما هلهل فإنما ألزم تجريد خبره من (أن) مع أنه بمعنى كاد لا بمعنى (طفق)، لأن المبالغة في القرب فيه أكثر، ومثل هذا التركيب يدل على المبالغة كزلزل، وصرصر، فكأنه للمبالغة في القرب لاحق بالأفعال الدالة على

<sup>(</sup>١) «لسان العرب» (كرب)، «القاموس المحيط» (كرب)، «الرضي على الكافية» (٢/ ٣٣٧).

<sup>(</sup>۲) «الأشموني» (١/ ٢٦٢)، «ابن عقيل» (١/ ٦٢٦)، «حاشية الخضري» (١/ ١٢٥- ١٢٦).

<sup>(</sup>٣) «الرضى على الكافية» (٣/ ٣٣٧).

<sup>-(</sup>٤) «لسان العرب» (هلل)، «القاموس المحيط» (الهلال)، «الرضي على الكافية» (٢/ ٣٣٧).

الشروع قاستعمل خبره بغير أن»(١).

فهلهل اذن من أفعال المقاربة وهو أقرب إلى الشروع من (كاد)، ولشدة مقاربته

حصول الفعل امتنعت في خبره (أن) كأفعال الشروع، وفيه انتظار وتأنّ مع هذا القرب. أفعال الشروع

وهي الدالة على البدء بالفعل والقيام به، وهي كثيرة أشهرها أخذ، وأنشأ، وجعل، وطفق وقام، وهبّ، وعلق.

فأخذ: أصله أخذ الشيء. أي حازه لنفسه وأمسكه، وأخذ في الفعل أي بدأ يفعله فعندما تقول: (أخذ يفعل) كان المعنى كأنما حاز الفعل لنفسه وأخذه فهو يفعله.

وأما جعل وأنشأ فأصل معناهما أوجد قال تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النَّبُحُ مَ لِنَهْ تَدُوا بِهِ الْأَنعَام: ٩٧] وقال ﴿ ءَأَنتُمْ أَنشُمْ أَنشُمْ أَمْ خَنُ الْمُنشِئُونِ ﴾ [الواقعة: ٧٧] لكن في (أنشأ) خصوصية أنّ فيها معنى التربية والتنشئة يقال: نشأ ينشأ أي ربا وشب. فإذا قلت (جعل يفعل) كان المعنى، كأنه أوجد الفعل فهو يفعله.

وإذا قلت (أنشأ يفعل) كان المعنى، كأنه أوجده وهو يربيه وينشئه، أي هو مستمر عليه وعلى نمائه.

وأما قام فهو من القيام ضد الجلوس، وقد يأتي بمعنى العزم وقد يأتي بمعنى المراء وقد يأتي بمعنى المحافظة والاصلاح، كقوله تعالى ﴿ الرِّجَالُ قَوْاً مُونَ عَلَى اللِّسَاءِ ﴾ [النساء: ٣٤] ويقال: قام بالفعل أي فعله.

فإذا قلت (قام يفعله) كان المعنى كأنك قلت نهض به، فهو عليه قدير وأنه محافظ على هذا الفعل فهو يفعله.

وأصل طفق: من طفق الموضع أي لزمه، فإذا قلت (طفق يفعل) كان المعنى أنه لزم الفعل وواصله واستمر عليه، قال تعالى: ﴿ وَطَفِقًا يَغْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ ٱلْجَنَةِ ﴾ [طه: ١٢١] أي لازما هذا الفعل وواصلاه.

<sup>(</sup>١) «الرضى على الكافية» (٣٢٨/٢).

وأما هبّ فهو من هبّت الريح هبوباً وهبيباً، أي ثارت وهاجت، وهبت الناقة في سيرها أسرعت، والهباب نشاط كل شيء وسرعته، فإذا قلت (هبّ يفعل) كان المعنى أنه ثار ثوران الريح مسرعاً نشيطاً.

وأما علق فهو من علق بالشيء علقاً وعلقه، أي نشب فيه. وفي الحديث: فعلقت الاعراب به أي نشبوا وتعلقوا، والعلاقة الهوى، والحب اللازم للقلب، وعلقت هي بقلبي تشبثت به، والعَلَق أيضاً الخصومة والمحبة اللازمتان، والذي تعلّق به البكرة، والحبل المعلق.

ومن هنا جاء معنى الشروع فإذا قلت (علق يفعل) كان المعنى أنه تعلق بالفعل وتشبث به، كما يعلق الشيء بالشيء، فهو يفعله مستمراً عليه ملازماً له(١).

وخبر أفعال الشروع فعل مضارع مجرد من (أنُ) وجوباً لما بينهما من المنافاة، فإنّ (أن) للاستقبال وأفعال الشروع للحال<sup>(٢)</sup>.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وإنما الزم كون أخبار أفعال الشروع فعلاً مضارعاً مجرداً عن (أن) دون الاسم والماضي والمضارع، المقترن بأن لأن المضارع المجردعن علامات الاستقبال ظاهر في الحال، يدل على كونه مشتغلاً به، دون الماضي، بدليل أنك إذا قلت: كان زيد وقت الزوال قائماً لم يدل على حدوث القيام في ذلك الوقت، ومن حيث ظهوره في الحال يدل على كونه مشتغلاً به دون الماضي بدليل أنك إذا قلت: كان زيد وقت الزوال قام، دل على أنه كان فرغ من القيام في ذلك الوقت، وإذا قلت: كان زيد وقت الزوال يقوم، دل على اشتغاله بالقيام في ذلك الوقت مع حدوث القيام»(٢).

<sup>(</sup>١) ﴿ النظر لسان العرب والقاموس المحيط مادة أخذ، جعل، أنشأ، قام، طفق، هبّ، علق.

<sup>(</sup>٢) «ابنَ عقيل» (١/٦٢١)، «الأشموني» (١/٦٢١)، «التصريح» (٢٠٣/، ٢٠٦)، «الهمنغ» (١/ ١٣٠)، «ابن الناظم» (٦٣).

<sup>- (</sup>٣) ٠ (الرضي على الكافية) (٣٣٨/٢).

### الأحرف المشبهة بالفعل

أطلق النحاة اسم (الأحرف المشبهة بالفعل) على بضعة أحرف ينتصب بعدها المبتدأ ويرتفع الخبر وهي: إنّ وأنّ وليت، ولعل، ولكنّ وكأنّ.

ويمسمي النحاة المبتدأ المنتصب بعدها اسمها، والخبر خبرها، نحو (إن الله غفور رحيم). وليس من شأننا الآن أن نبحث سبب هذه التسمية وأوجه شبهها بالفعل، فإنّ النحاة يذكرون ذلك في مواطنه.

وظاهرة نصب الاسم بعد إنّ قديمة قال براجشتراستر: "ومبتدأ الجملة الاسمية منصوب بعد إنّ وأخواتها، وكثرة ذلك من خصائص العربية، مع كون أصله سامياً شائعاً في غير العربية أيضاً، ومما يدل على انّ (ان) وهي أقدم الكل كانت تعمل النصب في الأصل كما تعمله في العربية"(١).

والأحرف المشبهة بالفعل لا تدخل على كل مبتدأ وخبر، فإنّ من المبتدأ ما لا تدخل عليه، كالمبتدأ المحذوف، كقولك (الحمد لله الحميدُ) برفع الحميد، على أنّه خبر لمبتدأ محدوف، والواجب الابتداء كطوبي للمؤمن وأيمن الله، والواجب التصدير غير ضمير الشأن كأيّ، وكم ومن الاستفهامية والشرطية نحو من عندكم؟

ومن الخبر ما لا تدخل عليه، كالطلبي، والانشائي، نحو (زيدٌ اضربه) وأين محمد؟ ويستثني النحاة من الجمل الطلبية الجملة الدعائية الواقعة خبراً لأنّ المفتوحة المخففة نحو (والخامسة أنْ غضب الله) في قراءة من قرأ بتخفيف النون بعدها جملة فعلية (٢).

### معانيها

إنّ:

تأتي (إنّ) لمعان عدة أشهرها:

١- التوكيد وهو الأصل فيها، ويدور معها حيث وردت قال تعالى: ﴿ أَنَا رَوَدَتُكُمُ عَن

<sup>(</sup>١) ﴿ النَّظُورِ النَّحَوِيُّ (٩١).

<sup>(</sup>٢) انظر «التضريع» (٢١٠/١)، «حاشية الصبان» (٢/٩/١)، «حاشية الخضري» (١/٩/١)، - «الهمم» (١/٥/١)، «التسهيل» (٦١).

نَفْسِهِ، وَإِنَّهُ لِمِنَ ٱلصَّلِهِقِينَ ﴾ [يوسف: ٥١] فانظر كيف جاء بالجملة الأولى غير مؤكدة (أنا راودته)، والثانية مؤكدة وسر ذلك والله أعلم، أن هذا على لسان امرأة العزيز، وقد فعلت فعلاً لا يليق بالنساء، وهي الآن في موطن إقرار بالذنب واعتراف بالخطأ فذكرت ما صدر عنها غير مؤكد إذ لا يحسن في مثل هذا الفعل التوكيد، وهي تريد أن تفر منه وتتوارى من فعلتها، وقد أنكرت فيما مضى أن تكون قد صنعته بخلاف نسبة الصدق إلى سيدنا يوسف عليه السلام، فجاءت به مؤكداً بإنّ واللام.

والدليل على أنها تأتي للتوكيد، أنها يجاب بها القسم قال تعالى: ﴿ لَعَنْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكَرَئِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ [الحج: ٧٧] وقال: ﴿ أَهَنُولَآءِ الَّذِينَ أَقْسَمُوا بِاللّهِ جَهَّدَ أَيْمَنِهِمْ إِنَّهُمْ لَعَكُمْ ﴾ [المائدة: ٥٣] وقال: ﴿ وَقَاسَمَهُمَا إِنِّي لَكُمَا لَينَ النّصِيعِينَ ﴾ [الأعراف: ٢١] وقال: ﴿ وَيَعْلِفُونَ بِاللّهِ إِنَّهُمْ لَينَ عَنْمُ لَحَقُّ ﴾ [التوبة: ٥٦] وقال: ﴿ قُلْ إِي وَرَبِّ إِنَّهُمْ لَينَ عَنْهُ لَحَقُّ ﴾ [التوبة: ٥٦] وقال: ﴿ قُلْ إِي وَرَبِّ إِنَّهُمْ لَحَقُّ ﴾ [يونس: ٥٣].

قال ابن يعيش: «فأما فائدتهما -يعني إنّ وأنّ- فالتأكيد لمضمون الجملة، فإنّ قول القائل إنّ زيداً قائم) أوجز من القائل إنّ زيداً قائم) مناب تكرير الجملة مرتين إلا أنّ قولك (إنّ زيداً قائم) أوجز من قولك (زيد قائم زيد قائم) مع حصول الغرض من التأكيد. فإنْ أدخلت اللام وقلت: (إنّ زيداً لقائم) ازداد معنى التأكيد، وكأنه بمنزلة تكرار اللفظ ثلاث مرات»(١).

أما ما ذكره ابن يعيش من أنّ (إنّ) نائبة مناب تكرير الجملة مرتين، وهي مع اللام مناب تكريرها ثلاث مرات، فلا أظن أنّه يعني انّ تكرير الجملة و(إنّ) بمنزلة واحدة، وهما متماثلان. وإنْ عناه فليس بصحيح، فإنّ تكرير الجملة من التوكيد اللفظي، والتوكيد اللفظي له أغراض منها انّه يرفع توهم السهو من المتكلم، فإنّ المخاطب قد يظن أنّ المتكلم عندما ذكر زيداً أو علياً كان ساهياً أو غافلاً، فتكرير الاسم يرفع هذا الظن.

ومن أغراضه أيضاً أنْ يرفع توهم الغفلة عن المخاطب فقد يظن المتكلم أن المخاطب كان غافلاً لم يسمع الجملة أو لم يسمع الكلمة فيكررها له دفعاً لذلك وفي هذين الموطنين لا يجدي التوكيد المعنوي ولا التوكيد بإنّ أو غيرها وإنما الذي يجدي ههنا التوكيد اللفظى فقط.

<sup>(</sup>١) «ابن يعيش» (٨/ ٩٥)، «وانظر الأشباه والنظائر» (١/ ٢٩).

وجاء في (الهمع): «فإنّ للتأكيد ولذا أجيب بها القسم كما يجاب باللام في قولك (والله لزيد قائم)، وزعم ثعلب أنّ الفراء قال: (إنّ) مقررة لقسم متروك استغني عنه بها والتقدير: والله إن زيداً لقائم»(١).

وقال ابن الناظم: (إنَّ) «لتوكيد الحكم ونفي الشك فيه أو الانكار له»<sup>(٢)</sup>.

وجاء في (التصريح): «وهما -يعني إنّ وأنّ - لتوكيد النسبة بين الجزءين ونفي الشك عنها ونفي الإنكار لها بحسب العلم بالنسبة، والتردد فيها والانكار لها، فإنْ كان المخاطب عالماً بالنسبة فهما لمجرد توكيد النسبة، وإنْ كان متردداً فيها فهما لنفي الشك عنها، وانْ كان منكراً لها فهما لنفي الانكار لها. فالتوكيد لنفي الشك عنها مستحسن، ولنفي الانكار واجب ولغيرهما لاولاه (٣).

ويرى عبد القاهر انّ الأصل في (إنّ) أنْ تكون للجواب، يقول: «فالذي يدل على أن لها أصلاً في الجواب أنّا رأيناهم قد ألزموها الجملة من المبتدأ والخبر إذا كانت جواباً للقسم نحو (والله إنّ زيداً منطلق) وامتنعوا من أنْ يقولوا (والله زيد منطلق)، ثم أنّا إذا استقرينا الكلام، وجدنا الأمر بيّناً في الكثير من مواقعها، أنه يقصد بها إلى الجواب كقوله تعالى: ﴿ وَيَتتَلُونَكَ عَن ذِى ٱلقَرْنَ كُنَّ قُلْ سَأَتَلُوا عَلَيْكُمْ مِنْهُ ذِحَرًا إِنَّا مَكَنّا لَهُ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ كقوله تعالى: ﴿ وَيَتتَلُونَكَ عَن ذِى ٱلقَرْنَ كُنّ قُلْ سَأَتَلُوا عَلَيْكُمْ مِنْهُ ذِحَرًا إِنَّا مَكَنّا لَهُ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ [الكهف: ٨٣-٨٤]. . . وكقوله تعالى: ﴿ وَقُلْ إِنِّ عَصَوْكَ فَقُلْ إِنّي بَرِيَ مُ مِنّا تَعْمَلُونَ ﴾ [الحجر: ٨٩] وأشباه ذلك الشعراء: ٢١٦] . . . وقوله: ﴿ وَقُلْ إِنِّ أَلْا النّذِيرُ ٱلشِّيدِثُ ﴾ [الحجر: ٨٩] وأشباه ذلك ما يعلم به أنه كلام أمر النبي يَتَنْ بأن يجيب به الكفار في بعض ما جادلوا وناظروا فيه . . .

ثم إنّ الأصل الذي ينبغي أنْ يكون عليه البناء هو الذي دوّن في الكتب من أنّها للتأكيد. وإذا كان قد ثبت ذلك فإذا كان الخبر بأمر ليس للمخاطب ظن في خلافه البتة ولا يكون قد عقد في نفسه أنّ الذي تزعم أنه كائن غير كائن، وأنّ الذي تزعم أنه لم يكن

<sup>(</sup>۱) «الهمع» (۱/۱۳۲).

<sup>(</sup>۲) «شرح الفية ابن مالك» (٦٥).

<sup>(</sup>۳) «التصریح (۱/۱۱)، «وانظر سیبویه» (۱/۱۱)، «التسهیل» (۲۱)، «المقرب» (۱/۱۰)، «المعربی» (۱/۰۲)، «ابن عقیل» (۱۲۸/۱)، «شرح قطر الندی» (۱٤۸).

كائن فأنت لا تُحتاج إلى (إنّ) وإنما تحتاج إليها إذا كان له ظن في الخلاف، وعقد قلب على نفي ما تثبت، أو إثبات ما تنفي، ولذلك تراها تزداد حسناً إذا كان الخبر بأمر يبعد مثله في الظن، وبشيء قد جرت عادة الناس بخلافه كقول أبي نواس:

عليك بالياس من الناس إنّ غنى نفسك في الياس

ومن لطيف مواقعها أن يُدعى على المخاطب ظن لم يظنه ولكن يراد التهكم به وانْ يقال: ان حالك والذي صنعته يقتضي أنْ تكون قد ظننت ذلك ومثال ذلك قول الأول:

جاء شقيق عارضاً رمحه إنّ بنسي عمك فيهم رماح

يقول: إنّ مجيئه هكذا مُدلاً بنفسه وبشجاعته، قد وضع رمحه عرضاً، دليل على إعجاب شديد وعلى اعتقاد منه أنّه لا يقوم له أحد حتى كأنّ ليس مع أحد منا رمح يدفعه، وكأنا كلنا عزل. وإذا كان كذلك، وجب إذا قيل إنها جواب سائل أن يشترط فيه، أن يكون للسائل ظن في المسؤول عنه على خلاف ما أنت تجيبه به فأما أن يجعل مجرد الجواب أصلاً فيه فلا (1).

وقيل هي آكد من اللام (٢) ولفظها وثقلها يوحي بذلك، وهي قريبة الشبه بنون التوكيد الثقيلة التي تؤكد الفعل غير أنها مسبوقة بالهمزة. ومن أوجه الشبه بينهما أنّ كلتيهما للتوكيد، وأنّ نون التوكيد يفتح معها الفعل وهذه ينصب معها الاسم، وأنّها تخفف كما تخفف تلك.

### ٢- الربط:

قد تأتي (إنّ) لربط الكلام بعضه ببعض، فلا يحسن سقوطها منه وإنْ أسقطتها رأيت الكلام مختلاً غير ملتتم، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ سُبْحَننَكَ لَا عِلْمَ لَنَا ٓ إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا ۚ إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا ۚ إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا ۚ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٧] وقوله: ﴿ فَنَلَقِّى ءَادَمُ مِن تَرْبِمِه كَلِمَتُو فَنَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ هُو النَّوّابُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٧] فأنت لو اسقطتها لوجدت الكلام مختلاً نابياً.

<sup>(</sup>١) «دلائل الأعجاز» (٢٤٩–٢٥١).

<sup>(</sup>٢) - «البرهان» (٢/ ٤٠٥)، «معترك الأقران» (١/ ٢٠٩)، «الإتقان» (١/ ٢٥٦).

وانظر إلى قوله تعالى: ﴿ فَاعْفُواْ وَاصْفَحُواْ حَتَّى يَأْتِى ٱللَّهُ بِآمَرِهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَى حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١١]. [البقرة: ١٠٩]، وقوله: ﴿ فَرِيضَكُهُ مِّرَكَ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١١]. وقوله: ﴿ وَمَن يَتَوَلِّمُ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [المائدة: ٥١] وقوله: ﴿ وَإِن تَعَدُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ لَا تَحْصُوهَا ۚ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَظَلُومٌ كَفَارٌ ﴾ [إبراهيم: ٣٤] وجرّب أنْ تسقط (إنّ) فستجد الكلام نابياً غير ملتئم ولا مرتبط.

قال عبد القاهر في قول الشاعر:

# بكسرا صاحبي قبل الهجير إنّ ذاك النجاح في التبكيسر

"واعلم أنّ من شأن (إنّ) إذا جاءت على هذا الوجه، أنْ تغني غناء الفاء العاطفة مثلاً، وأنْ تفيد من ربط الجملة بما قبلها أمراً عجبا، فأنت ترى الكلام بها مستأنفاً غير مستأنف مقطوعاً موصولاً معاً. أفلا ترى أنّك لو اسقطت (إنّ) من قوله (إنّ ذاك النجاح في التبكير) لم تر الكلام يلتئم، ولرأيت الجملة الثانية لا تتصل بالأولى، ولا تكون منها بسبيل حتى تجيء بالفاء فتقول: بكّرا صاحبي قبل الهجير فذاك النجاح في التبكير، ومثله قول بعض العرب:

# فغنّها وهمي لملك الفسداء إنّ غنساء الإبِسلِ الحسداء

فانظر إلى (إنّ غناء الإبل الحداء) وإلى ملاءمته الكلام قبله، وحسن تشبثه وإلى حسن تعطف الكلام الأول عليه، ثم انظر إذا تركت (إنّ) فقلت: فغنها وهي لك الفداء غناء الإبل الحداء كيف تكون الصورة وكيف ينبو أحد الكلامين عن الآخر...حتى تجتلب الفاء فتقول: فغنها وهي لك الفداء فغناء الإبل الحداء. ثم تعلم أنْ ليست الألفة بينهما من جنس ما كان، وأن قد ذهبت الأنسة التي كنت تجد والحسن الذي كنت ترى الأله المناء عنه المناء المناء المناء المناء المناء المناء المناء المناء المناء والحسن الذي كنت ترى الناء المناء المناء المناء المناء المناء المناء المناء المناء المناء والحسن الذي كنت ترى المناء المن

وقال: «واعلم أنّ الذي قلنا في (إنّ) من أنها تدخل على الجملة، من شأنها إذا هي أسقطت منها أنْ يحتاج فيها إلى الفاء، لا يطّرد في كل شيء، وكل موضع، بل يكون في موضع دون موضع، وفي حال دون حال، فإنّك قد تراها قد دخلت على الجملة ليست هي مما يقتضي الفاء، وذلك فيما لا يحصى كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي مَقَامٍ أَمِينٍ فِي

<sup>(</sup>١) الدلائل الاعجازة (٢١١-٢١٢) وانظر (٢٤٣).

جَنَّنَتِ وَعُمُونِ ﴾ [الدخان: ٥١-٥٦] وذاك انّ قبله: ﴿ إِنَّ هَنَا مَا كُنْتُم بِهِ، تَمْتُرُونَ ﴾ [الدخان: ٥٠] ومعلوم أنك لو قلت: إنّ هذا ما كنتم به تمترون فالمتقون في جنات وعيون لم يكن كلاماً »(١٠).

### ٣- التعليل:

وقد تأتي (إنّ) للتعليل وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَتَبِعُوا خُطُورَ ٱلشَّيْعَانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُورٌ مُبِينٌ ﴾ [البقرة: ١٦٨] وقوله: ﴿ فَمَنِ اَضْطُلَ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادِ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة: ١٧٣] وقوله: ﴿ وَلَا تَعْتَدُواً إِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴾ [المائدة: ٧٨] ﴿ وَأَخِينُوا إِنَّ اللّهُ يُحِبُ ٱلْمُعْتِدِينَ ﴾ [المائدة: ١٩٥] وكقوله: ﴿ مَا أَنَّا بِبَاسِطِ يَدِى إِلَيْكَ لِأَقْنُلُكُ إِنَّ اللّهُ يَعِبُ الْمُعْتَدِينَ ﴾ [المائدة: ٢٨] وقوله ﴿ وَصَلّ عَلَيْهِم إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكُنّ لَمُمْ ﴾ إِنَّ أَخَافُ اللّهُ مَن اللهُ لَا يُصَلّحُ عَمَل المُفْسِدِينَ ﴾ [التوبة: ١٠٣] وقوله ﴿ وَصَلّ عَلَيْهِم إِنَّ اللّهُ لَا يُصَلّحُ عَمَلَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [التوبة: ١٠٣] وقوله: ﴿ مَا حِنْتُهُ بِهِ السّحَرُ إِنَّ اللّهُ سَيُبْطِلُهُ وَ إِنَّ اللّهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [التوبة: ١٨].

فأنت ترى أنَّ (إنَّ) في هذه المواطن تفيد التعليل.

جاء في (الاتقان): «الثاني: التعليل أثبته ابن جني وأهل البيان، ومثلوه بنحو ﴿ وَاَسْتَغْفِرُواْ اللَّهُ ۚ إِنَّ اللَّهُ عَنُورٌ لَحِيمٌ ﴾ [المزمل: ٣٠]. و﴿ وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكُنٌ لَمُمَّ ﴾ . . . وهو نوع من التأكيد»(٢).

وقال سيبويه: «تقول: جئتك أنك تريد المعروف إنما تريد لأنك تريد المعروف ولكنك حذفت اللام ههنا كما تحذفها من المصدر إذا قلت:

وأغفر عبوراء الكريم اذخباره وأعبرض عن شتم اللئيم تكرما أي لادخاره...

ولو قلت: جئتك إنك تحب المعروف مبتدأ، كان جيداً...

واعلم أنَّ العرب تنشد هذا البيت على وجهين، على إرادة اللام، وعلى الابتداء، قال الفرزدق:

<sup>(</sup>١) «دلائل الأعجاز» (٢٤٨).

<sup>(</sup>٢) · «الاتقان» (١/ ١٥٦)، «وانظر البرهان» (٢/ ٤٠٦-٤٠١)، «معترك الأقران» (١/ ٩٠٩-٦٠٠٠).

## منعت تميماً منك أنى أنا ابنها وشاعرها المعروف عند المواسم

وسمعنا من العرب من يقول إنّي أنا ابنها. وتقول لبيك إنّ الحمد، والنعمة لك، وإنْ شئت قلت: أنّ»(١).

وجاء في (حاشية يس) في قولهم (لبيك إنّ الحمد والنعمة لك): «واعلم أنّ النووي وكثيراً من الحنفية عللوا كون الكسر أجود بأنّ من كسر (ان) قال: الحمد والنعمة لك على كل حال، ومن فتحها قال: لبيك بهذا السبب أه.

وحاصله أن الكسر يحصل به عموم استحقاقه تعالى الحمد والنعمة، سواء وجدت تلبية أم لا بخلاف الفتح، فإنّ فيه ضعفاً من حيث تعليل التلبية باستحقاق ما ذكر، مع كونه غير مناسب لخصوصها، ومن حيث إبهامه قصر استحقاق ما ذكر على التلبية...

وظاهره تسليم كلام الفقهاء أنّ المكسورة هنا ليست للتعليل، وهو خلاف ما ذكره النحاة هنا فإنّ كلامهم صريح في أنّها للتعليل<sup>(٢)</sup>.

والذي يبدو لي أنّ ما ذهب إليه النووي أرجح فإن التعليل بـ (إنّ) لا يماثل التعليل بـ (أنّ) فإنّ التعليل بأنّ المفتوحة إنّما هو على إرادة اللام، قال سيبويه في (جتتك أنّك تريد المعروف، فالتعليل ههنا مقيد بعامله مقصور عليه، أي إنّما حصل هذا لهذا، بخلاف التعليل بإنّ المكسورة فإنه تعليل واسع وحكم عام مستأنف، غير مقيد بالعامل.

فهي في الحقيقة ليست للتعليل المحض كـ (أنّ) وإنّما هي حكم عام، وكلام مستأنف فيه تعليل، يشمل ما ذكر وما لم يذكر.

والذي يوضح ذلك أنّ الكلام مع أنّ المفتوحة هو جملة واحدة بخلاف المكسورة فقولك (لا تضرب محمداً أنه عونك) جملة واحدة أي لأنه عونك، وقولك (لا تضرب محمداً إنّه عونك) جملتان الأولى (لا تضرب محمداً) والأخرى (إنه عونك) فكأنّه لما نهاء عن ضرب محمد قال له: ولماذا تنهاني؟ فإجابه إنّه عونك. فقد المنات كلاماً جديداً.

<sup>(</sup>۱) اسيبويه» (۱/ ١٤٤-٢٥).

<sup>(</sup>٢) «حاشية يس على التصريح» (١/ ٢١٩).

ومثله في جواز الوجهين (لبيك أن الحمد والنعمة لك) يروى بكسر انّ وفتحها، فالفتح على تقدير لام العلة، والكسر على أنّه تعليل مستأنف وهو أرجح، لأنّ الكلام حينئذ جملتان لا جملة واحدة. وتكثير الجمل في مقام التعظيم مطلوب، قاله الموضح في شرح بانت سعاد»(١).

### أنّ:

ل (أنّ) معانٍ وغايات في الكلام مرتبطة لا يكاد ينفك أحدها عن الآخر، فإنّ أهم وظيفة لها أنّها توقع الجملة موقع المفرد، فتهيئها لتكون فاعلة، ومفعولة ومبتدأ ومجرورة ونحو ذلك. وذلك نحو أن تقول: يعجبني أنّك فزت، وأخشى أنّك لا تعود، وأرغب في أنّك تكون معنا.

ولا يتم الكلام بها إلا مع ضميم معها، بخلاف (إنّ) المكسورة، فقولك (إنّك فائز) كلام تام بخلاف (أنّك فائز) فإنه جزء من كلام، وهو لا يؤدي معنى يحسن السكوت عليه.

قال ابن يعيش: «وكذلك أنّ المفتوحة تفيد معنى التأكيد كالمكسورة، إلاّ أنّ المكسورة الجملة معها على استقلالها بفائدتها، ولذلك يحسن السكوت عليها، لأنّ الجملة عبارة عن كل كلام تام قائم بنفسه، مفيد لمعناه فلا فرق بين قولك: (إنّ زيداً

<sup>(</sup>١) قالتصريح؛ (١/ ٢١٨).

والذي يدلك على أنّ (أنّ) المفتوحة في معنى المصدر، وانها تقع موقع المفردات، انها تفتقر في انعقادها جملة إلى شيء يكون معها، ويضم إليها لأنها مع ما بعدها من منصوبها ومرفوعها بمنزلة الاسم الموصول، فلا يكون كلاماً مع الصلة إلاّ شيء آخر من خبر يأتي به أو نحو ذلك، فكذلك أنّ المفتوحة لأنها في مذهب الموصول إلاّ أنها نفسها ليست اسماً كما كانت الذي كذلك، ألا ترى انها لا تفتقر في صلتها إلى عائد كما تفتقر في الأسماء الموصولة إلى ذلك؟»(١).

وجاء في (كتاب شرح المقدمة الكافية) لابن الحاجب: «وأما أنّ المفتوحة فهي مع جملتها في حكم المفرد ألا ترى أنك إذا قلت (زيد قائم) ثم أدخلت المكسورة، كانت على حالها في استقلالها بفائدتها، ولو أدخلت المفتوحة صارت الجملة معها بتأويل مصدر من خبرها، أو ما في حكمه، فافتقرت إلى جزء آخر تكون به كلاماً نحو (أعجبني أن زيداً منطلق) فتكون مفعولاً... ومن ثمة وجب الكسر في موضع الجمل والفتح في موضع المفرد، يعني ومن أجل إنّ المكسورة تبقى معها الجملة على فائدتها، والمفتوحة تقلبها إلى حكم المفرد، وجب الكسر في موضع المورة، من حيث كان ذلك معناهما»(٢).

قال سيبويه: «أما أنّ فهي اسم، وما عملت فيه صلة لها، كما أنّ الفعل صلة لأنّ الخفيفة، وتكون (أنّ) اسماً ألا ترى أنّك تقول: (قد عرفت أنّك منطلق)، فأنّك في

<sup>(</sup>۱) «ابن یعیش» (۸/۵۹).

<sup>(</sup>٢) قشرح المقدمة الكافية ١٢٣).

موضع اسم منصوب، كأنك قلت قد عرفت ذاك، وتقول: (بلغني أنّك منطلق) فأنّك في موضع اسم مرفوع كأنك قلت: بلغني ذاك. فـ (أنّ) الأسماءُ التي تعمل فيها صلة لها، كما إنّ (أنْ) الأفعالُ التي تعمل فيها صلة لها» (١٠).

وهي في ذلك تلتقي مع سائر الأحرف المصدرية، فإنّ من أهم وظائف الحرف المصدري أنْ يوقع الجملة موقع المفرد، ثم إنّ الحرف المصدري يجعل ما بعده في حكم المصدر أن والمصدر معنى ذهني غير متشخص فه (أنّ) على هذا تجعل الأمر معنوياً ذهنياً، فثمة فرق بين قولك: أرى محمداً واقفاً وأرى أنّ محمداً واقف، فالأول موقف متشخص ورأى بصرية، والثاني موقف عقلي ورأى عقلية، أي أرى أنّه فاعل ذلك وأحسبه.

ونحو ذلك قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَكَ آللَهُ خَلَقَ ٱلسَّمَنَوَٰتِ وَٱلأَرْضَ بِالْحَقِّ ﴾ [إبراهيم: ١٩] فهذه رؤية بالتدبر والتفكر، ونحوه قوله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ تَرَّأَنَّ ٱللَّهَ سَخَّرَ لَكُو مَّا فِي ٱلأَرْضِ وَٱلْفُلُكَ تَجْرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِأَمْرِمِهِ ﴾ [الحج: ٦٥].

فهذه كلها رؤية بالتدبر والتفكر وأظنك ترى الفرق واضحاً بين ما ذكرت من الآيات ونحو قوله تعالى ﴿ أَرِنَا ٱللَّهَ جَهْرَةٌ ﴾ [النساء:١٥٣] و﴿ حَقَىٰ نَرَى ٱللَّهَ جَهْمَرَةً ﴾ [البقرة:٥٥] و﴿ أَنْ نَرَىٰ ٱللَّهَ جَهْمَرَةً ﴾ [البقرة:٥٥] و﴿ أَوْ نَرَىٰ رَبِّنَا ﴾ [الفرقان:٢١] وقوله ﴿ قَالَ رَبِّ أَرِنِيَ أَرِنِيَ أَنْظُرُ إِلَيْكُ قَالَ لَن تَرَائِنِي ﴾ [الأعراف:١٤٣].

ولم يرد فعل الرؤية في القرآن الكريم معدى إلى اسم الله تعالى في غير هذه المواطن التي ذكرتها، وأنت ترى الفرق واضحاً بين المعنيين والقصدين ف (أنّ) كما ذكرت تحول الأمر إلى ذهني. وأنت تلاحظ الفرق جليا بين قولنا (سمعتك تقول الشعر) و(سمعت أنّك تقول الشعر) ففي العبارة الأولى أنت سمعته هو يقول الشعر، وأما في الثانية فهو قد سمع هذا الأمر عنك ولم يسمعك تقوله.

ف (أنّ) إذن تحول المحسوس إلى معقول، والمتشخص إلى ذهني، ولذا يصح أنْ تقول: (ظننت محمداً أنّه عاقل) بالفتح،

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۱/ ٤٦١).

 <sup>(</sup>٢) أقول في حكم المصدر ولا أقول (مصدراً) لأنه قد يصعب التأويل في بعض المواطن إلا بتكلف.

فإنه لا يَخبر بالذهني عن المتشخص، فإنّ المعنى يكون بمنزلة ظننت محمداً عقلًا، وهذا لا يصح.

جاء في (كتاب الأصول) لابن السراج: «أنّ المفتوحة الألف مع ما بعدها بتأويل المصدر، وهي تجعل الكلام شأنا وقصة وحديثاً، ألا ترى انك إذا قلت: (علمت أنك منطلق) فإنما هو علمت انطلاقك فكأنك قلت: علمت الحديث. ويقول القائل: ما الخبر؟ فيقول المجيب: الخبر أنّ الأمير قادم...

والموضع التي تقع فيها أنّ المفتوحة، لا تقع فيها إنّ المكسورة، فمتى وجدتهما يقعان في موقع واحد فاعلم أنّ المعنى والتأويل مختلف»(١).

واختلف في كون (أنّ) مؤكدة أو لا، فذهب أكثر النحاة إلى أنّها مؤكدة مثل: إنّ وأنها فرع عليها<sup>(٢)</sup>.

واستشكله بعضهم قال: «لأنّك لو صرحت بالمصدر المنسبك لم يفد توكيداً، ويقال: التوكيد للمصدر المنحل، لأنّ محلها مع ما بعدها المفرد. وبهذا يفرق بينها وبين (إنّ) المكسورة فإنّ التأكيد في المكسورة للاسناد، وهذه لأحد الطرفين»(٣).

وهنا شبهة أثارها بعض المحدثين في دلالتها على التوكيد، قالوا لو كانت تدل على التوكيد لوقعت في جواب القسم مثل (إنّ).

وهذه الشبهة مردودة من ناحيتين:

الأولى: إنّ مجيئها للتوكيد لا يعني أنْ تشبه (أنّ) من جميع الأوجه، فنحن نعلم أنّ (اللام) للتوكيد و(انّ) للتوكيد، وهناك خلاف بينهما في الاستعمال بل إن (أنّ) المخففة من الثقيلة قد تختلف معها في بعض الأحكام فيجوز في (أنّ) المخففة أنْ يكون خبرها

<sup>(</sup>۱) «الأصول» (۱/ ٣٢٢–٣٢٣).

<sup>(</sup>۲) «المغني» (۱/ ۳۹)، «جواهر الأدب في معرفة كلام العرب» (۲۰۷)، «ابن يعيش» (۹/۸)، «المفني» (۱۲۸/۱)، «ابن الناظم» (٦٥)، «الأشموني» (١/ ٢٧٠)، «ابن عقيل» (١٢٨/١)، «التصريح» (١/ ٢١١)، «شرح قطر الندى» (١٤٨).

i

جملة دعاً ثية بخلاف الثقيلة كما هو معلوم<sup>(١)</sup>.

ومن المعلوم أنّ نون التوكيد الخفيفة لا تقع في بعض مواطن الثقيلة، ولها أحكام خاصة بها.

والناحية الأخرى انّ (أنّ) كما ذكرنا تحول الجملة إلى مفرد في المعنى هو المصدر، والقسم يجاب بجملة لا بمفرد، ولذلك لا يجاب بها القسم، ومع ذلك أجاز بعض النحاة أنْ يجاب بها القسم (٢).

وقال: ﴿ ٱلْكُنَ خَفَّفَ ٱللَّهُ عَنَكُمُ وَعَلِمَ أَنَ فِيكُمُ ضَعُفًا ﴾ [الأنفال: ٦٦] فجاء بأنّ لأنه علم مؤكد.

وقال: ﴿ ﴿ إِنَّ شَرَّ ٱلدَّوَآتِ عِندَ ٱللَّهِ ٱلصُّمُ ٱلْذِينَ لَا يَعْقِلُونَ وَلَوْ عَلِمَ ٱللَّهُ فِيهِمْ خَيْرًا لَا شَمَّهُمْ وَلَوْ آسْمَعَهُمْ لَتَوَلُّواْ وَهُم مُعْرِضُونَ ﴾ [الأنفال: ٢٢-٢٣] فقال: (ولو علم الله فيهم خيراً) أي ولو علم فيهم جانباً ضعيفاً من الخير غير محقق، ولا متيقن لأسمعهم، أي انّ هؤلاء ليس فيهم شيء من الخير المحتمل، بله المحقق، ولذا لم يأت بأنّ والله أعلم.

وقال على لسان يوسف عليه السلام لأخوته: ﴿ أَلَا تَرَوْنَ أَنِيَّ أُوفِي ٱلْكَيْلُ وَأَنَا خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ﴾ [يوسف: ٥٩] فقال أولاً (أنّي أوفي الكيل) على التوكيد بأنّ ثم قال (وأنا خير

<sup>(</sup>۱) «ابن عقیل» (۱/۹۳۹).

<sup>(</sup>۲) «الهمع» (۱/۱۳۷).

المنزلين) على غير سبيل التوكيد، وذلك والله أعلم أنّه في الحكم الأول متأكد من أنّه يوفي الكيل، تأكداً لا شك فيه لأنّ هذا أمر يستطيع الجزم به بخلاف ما بعده (وأنا خير المنزلين) فإنّ هذا الحكم ليس بمنزلة الأول في التحقيق والتيقن، فجاء به غير مؤكد فخالف بين التعبيرين لاختلاف الحكمين.

ومما يدل على انها للتوكيد، أنّ القرآن الكريم إذا قرن الظن بها أفاد اليقين -كما يقول النحاة-، فحيث اقترنت به في القرآن الكريم أفاد الظن معنى العلم واليقين. قال تعالى: ﴿ وَاَسْتَعِينُواْ بِاَلْصَهَبُرِ وَالصَّلُوٰةُ وَإِنَّهَا لَكِيدَةُ إِلَّا عَلَى الْخَيْشِعِينَ الّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُلَقُواْ رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ وَالشَّهُونَ ﴾ [البقرة: ٤٥-٤٦] وقال: ﴿ قَالَ الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُلَنَقُوا اللَّهِ كُم مِن فِشَةِ وَلِيسَانِهُ فَلَا اللَّهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الله

وقال: ﴿ إِنِّ ظَنَنْتُ أَنِّ مُكَنِيْ حِسَابِيَةً فَهُو فِي عِيشَةِ رَّاضِيَةِ ﴾ [الحاقة: ٢٠-٢١] فإنّ الظن قد يلحق بالعلم واليقين، وقد يكون للرجحان فقط كقوله تعالى: ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلا يَحِلُ لَهُ مِن بَعْدُ حَتَىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَةً فَإِن طَلَقَهَا فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعَا إِن ظَنَا أَن يُقِيما حُدُودَ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢٣٠] فلم يأت بأنّ ههنا لأنه ليس المقصود بالظن ههنا اليقين، بل الرجحان فقط فهو ليس بمنزلة ما مر من الآيات.

فدل ذلك على ما ذكرناه.

وقد تأتي (أنَّ) بمعنى (لعلَّ) بل هي لغة في (لعل) كما يذكر النحاة (١١).

قال سيبويه في قوله تعالى: ﴿ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنَّهَا إِذَا جَآءَتَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأنعام: ١٠٩]:

«وأهل المدينة يقولون أنها فقال الخليل هي بمنزلة قول العرب (أثت السوق أنك تشترى لنا شيئاً) أي لعلك (<sup>(٢)</sup>.

وقال ابن يعيش: ﴿وقد تستعمل (أنَّ) المفتوحة بمعنى (لعل) يقال:

<sup>(</sup>١) - «التسهيل» (٢٦)، «المغني» (١/ ٤٠)، «الهمع» (١/ ١٣٤)، «الأتقان» (١/ ٢٥٦).

<sup>· (</sup>٢) - اسيبويه ١ (١/ ٤٦٣).

(ايت السوق أنك تشتري لنا كذا) أي لعلك. وقيل في قوله تعالى: ﴿ وَمَا يُشْعِرُكُمُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلِهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّلْمُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

أريني جواداً مات هزلاً لأنّني أرى ما ترين أو بخيلاً مخلداً

قال المرزوقي: هو بمعنى (لعل) وقدروي: لعلني أرى ما ترين<sup>١١)</sup>.

### فتح وكسر إن:

يذكر النحاة انّ لأنّ ثلاثة أحوال: وجوب الكسر، ووجوب الفتح، وجواز الأمرين. وضابط ذلك إنّه يتعين المكسورة، حيث لا يجوز أنْ يسد المصدر مسدها ومسد معموليها، وتتعين المفتوحة حيث يجب ذلك، ويجوز الأمران إنْ صح الاعتباران (٢)

وكل الأمور التي يذكرها النحاة في مواطن الوجوب والجواز، إنّما هي تفسير لهذا الضابط. وإيضاح ذلك أنّ (إنّ) المكسورة لا تغير معنى الجملة، وإنّما تفيد توكيدها، وأما المفتوحة فهي تهيىء الجملة لأنْ تقع موقع المفرد وتجعل ما دخلت عليه غير تام الفائدة بعد أنْ كان مفيداً قبل دخولها -كما سبق أنْ ذكرنا- فأنت تقول: (محمد قائم) وتقول (إنّ محمداً قائم) وكلتا الجملتين تامة المعنى، إمّا إذا قلت (أنّ محمداً قائم) بالفتح فهي ليست تامة المعنى، وإنّما وقعت الجملة موقع المفرد، فمتى كان الكلام الإيحتمل الإفراد وإنما هو موطن الجملة تعين كسر (إن)، ومتى كان الكلام الايحتمل الجملة وإنما هو موطن المفرد تعين الفتح، ومتى جاز الاعتباران جاز الوجهان، جاء في (المفصل): «والذي يميز بين موقعيهما أنّ ما كان مظنة للجملة وقعت فيه المكسورة كقولك مفتتحاً: (إنّ زيداً منطلق)...وما كان مظنة للمفرد، وقعت فيه المفتوحة، نحو مكان الفاعل والمجرور...وكذلك (ظننت أنّك ذاهب) على حذف ثاني

<sup>(</sup>۱) «ابن یعیش» (۸/۸۷-۲۹).

<sup>(</sup>٢) انظر «التصريح» (١/٣١٥-٣١٥)، «ابن عقيل» (١/ ١٣٠-١٣١)، «حاشية الحضري» (١/ ١٣٠).

المفعولين، والأصل ظننت ذهابك حاصلاً...ومن المواضع ما يحتمل المفرد والجملة، فيجوز إيقاع أيتهما شئت»(١).

تقول: (إنّ الله سميع الدعاء) فهي هنا واجبة الكسر، وتقول: (يسرني أنّك عائد) فهي هنا واجبة الفتح، لأنه موطن المفرد فقط وهو الفاعل، وتقول: (حلفت أنّك مسافر وإنّك مسافر) فهنا يجوز الأمران ولكل معنى.

فإذا أردت حلفت على هذا الأمر أي حلفت على سفرك فتحت وإن أردت أنّ هذا جواب الحلف كما تقول: والله إنّك مسافر كسرت.

وهذا ملاك الأمر.

فليس معنى الفتح والكسر واحداً في المواضع التي يجوز فيها الوجهان، وإنّما المعنى مختلف جاء في (الأصول): «والمواضع التي تقع فيها (أنّ) المفتوحة لا تقع فيها (إنّ) المكسورة فمتى وجدتهما يقعان في موقع واحد فاعلم أنّ المعنى والتأويل مختلف»(٢).

قال سيبويه: "وتقول (أما في الدار فإنّك قائم) لا يجوز فيه إلاّ (إنْ) تجعل الكلام قصة وحديثاً ولم ترد أنْ تخبر أنّ في الدار حديثه، ولكنك أردت أن تقول: أما في الدار فأنت قائم. فمن ثم لم تقل (أنّ). وإن أردت أنْ تقول: أما في الدار فحديثك، وخبرك قلت: أما في الدار فائك منطلق أي هذه القصة» (٣).

وقال: «وسمعت من العرب ينشد هذا البيت كما أخبرك به:

وكنت أرى زيداً كما قيل سيدا إذا إنه عبد القف واللهازم

فحال (إذا) ههنا كحالها إذا قلت: إذا هو عبد القفا واللهازم، وإنما جاءت (إنّ) ههنا لأنّك هذا المعنى أردت، كما أردت في حتى معنى حتى هو منطلق، ولو قلت: مررت فإذا أنه عبد، تريد مررت به فإذا العبودية واللؤم كأنك قلت: مررت فإذا أمره العبودية واللؤم ثم وضعت (أنّ) في هذا الموضع جاز»(1).

<sup>(</sup>۱) «ابن یعیش» (۸/ ۲۰–۲۱).

<sup>(</sup>٢) «الأصول» (١/٣٢٣).

<sup>(</sup>٣) «سيبويه» (١/ ٤٧٠).

<sup>(</sup>٤) «سيبويه» (١/ ٢٧٤).

وجاء في (المقتضب): «تقول: (قد قاله القوم حتى إنّ زيداً يقوله)، و(قد شربوا حتى إنّ أحدهم يجر بطنه) لأنه موضع ابتداء ألا ترى أنّك تقول: قد قاله القوم حتى زيد يقوله.

ولو قلت في هذا الموضع (أنّ) كان محالاً، لأن (أنّ) مصدر ينبىء عن قصة فلو كان قد قاله القوم حتى قول زيد كان محالاً.

ولكن لو قلت: بلغني حديثك حتى أنك تظلم الناس كان من مواضع (أنّ) المفتوحة لأنّ المعنى بلغني أمرك حتى ظلمك الناس، وإنّما يصلح هذا ويفسد بالمعنى (١).

وجاء في حاشية يس على التصريح: «قال الدنوشري، قال ابن الصائغ، في قولهم (سألت عنه فإذا أنه عبد) فمن فتح أراد العبودية ومن كسر اراد العبد نفسه، وتقدير الفتح مشاهدة نفس المعنى الذي هو الخدمة وتقدير الكسر مشاهدة الشخص نفسه على غير صفة ففتحت موضع المفرد، وكسرت موضع الجملة» (٢).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «ونقول أما في الدار فإنك قائم بالكسر، إذا قصدت أنّ في الدار هذا الحديث وهذا الخبر فإنه يجب الفتح»(٣).

وهنا سؤال قد يعرض في هذا الباب وهو: هل يسد المصدر الصريح مسد المصدر المؤول ويقوم مقامه دوماً؟

والذي هو ظاهر في هذا الباب أنّ المصدر الصريح غير المؤول وليسا متطابقين، قإنّ الأسناد حاصل في المصدر المؤول، ولكن أقيم هذا الاسناد مقام المفرد.

إنّ المصدر المؤول أصله جملة تامة، بخلاف الصريح فإنه كلمة، ولذا قد يقع المصدر المؤول في مواطن لا يقع فيها المصدر الصريح، ولو حاولت إيقاع المصدر

<sup>(</sup>١) «المقتضّب» (٢/ ٣٥٠).

<sup>(</sup>۲) «حاشية يس» (۲/۸/۱).

<sup>(</sup>٣) «السرضي على الكافية» (٢٩٠/٢)، فوانظر ابن الناظم، (٧٦-٦٨)، «الأشموني، (٣/ ٢٧٦)، «التصريح» (١/ ٢١٨)، «صافية الخضري» (١/ ٢٧٦)، «شذور الذهب، (٢٠٠/ ٢٠٦)).

الصريح مكان المصدر المؤول، لاختل الكلام وذلك نحو أن تقول: ظننت أنّ سعيداً حاضر أو تقول. (ليت أنّ سعيداً غنى) قال الشاعر:

تعلقت ليلى وهي ذات مؤصد ولم يبد للأثراب من ثديها حجم صغيرين نرعى البهم يا ليت أننا إلى الآن لم نكبر ولم تكبر البهم

ففي مثل هذه المواطن لا يصح وضع المصدر الصريح مكان المؤول لفساد المعنى واختلاله، إلا بتكلف وتقدير محذوف لا موجب له، والمعنى تام بدونه.

أن قسماً من النحاة يقدرون في نحو ذلك: ظننت حضور سعيد حاصلاً، وليت غنى سعيد ثابت، وهذا فاسد ويظهر فساده عند اظهار المحذوف مع المصدر المؤول، فلو قلت: ظننت أنّ سعيداً حاضر حاصل، وليت أنّ سعيداً غني ثابت لكان واضح الفساد، ولم يقله أحد من العرب.

جاء في (المقتضب): «فإذا قلت: (ظننت أنّ زيداً منطلق) لم تحتج إلى مفعول ثان لأنك قد أتيت بذكر زيد في الصلة، لأن المعنى: ظننت انطلاقاً من زيد، فلذلك استغنيت الأناك قد أتيت بذكر زيد في الصلة، لأن المعنى:

#### ليت:

للتمني والتمني يكون في المستحيل نحو (ليت الشباب يعود)، وفي الممكن غير المتوقع نحو (ليت سعيداً يسافر معنا)، فإن كان متوقعاً دخل في الترجي. ولا يكون في الواجب حصوله كأنْ تقول: ليت غداً آت فإن غداً واجب المجيء (٢).

### ليت شعري:

من الاستعمالات الشائعة في العربية (ليت شعري) نحو: ليت شعري هل أعود إلى الأهل؟ والشعر ههنا معناه الشعور والفطنة، والخبر عند الجمهور محذوف وجوباً إذا أردف باستفهام كما مثلنا أي ليت شعري حاصل<sup>(٣)</sup>.

 <sup>«</sup>المقتضب» (۲/ ۳٤۱)، وانظر «سيبويه» (۱/ ۲۱-۲۲۲٤).

 <sup>(</sup>۲) «الأشموني» (۱/ ۲۷۱)، «المغني» (۱/ ۲۸۵)، «ابن عقیل» (۱/ ۱۲۹)، «ابن یعیش» (۸٤/۸)،
 (۲) «التصریح» (۱/ ۲۱۲–۲۱۳)، «الصبان» (۱/ ۲۷۱).

<sup>(</sup>٣) «الرضي على الكافية» (٢/ ٤٠١)، «الهمع» (١/ ١٣٦)، «التسهيل» (٦٢).

وذهب بعضهم إلى أنّ جملة الاستفهام هي الخبر، ورده النحاة بأنه يؤدي إلى الاخبار بالجملة الطلبية وإلى خلو المخبر بها عن الرابط(١).

والحقيقة إنه لايمكن أنْ تكون جملة الاستفهام خبراً عن الشعر، لأنه لا رابط يربطها بالمبتدأ، ولا بد من الرابط فإنه لا يصح أنْ يقال: شعري هل محمد حاضر، لأنك بينا تتحدث عن شعرك تقطع الكلام ولا تخبر عنه وتستأنف كلاماً جديداً هو (هل محمد حاضر) وهو نظير قولك: أخوك هل خالد عندكم؟

وهو غير مقبول.

والصحيح إنّه من باب حذف الخبر وجوباً، لأنّه كون عام مفهوم من السياق، أي ليت ادراكي حاصل أو ثابت أو كاثن ونحو ذلك. وهو نظير ما بعد لولا نحو قوله تعالى: ﴿ لَوْلَا أَنْتُمْ لَكُنّا مُؤْمِنِينَ﴾ [سبأ: ٣١].

والعرب تحذف الكلمة إذا كان ذكرها يؤدي إلى العبث، لوضوحها وظهورها ولا يزيد المخاطب شيئاً كالخبر بعد لولا، إذا كان كوناً عاماً ونحو: ﴿ لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَغِي سَكَرَئِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ [الحجر: ٧٧] فإنه لا فائدة من أنْ تقول: لعمرك قسمي لأنه واضح أنه قسم ولا يفيد المخاطب ذكره ونحو ذلك.

### لعلّ:

هي لتوقّع شيء محبوب أو مكروه فتوقع المحبوب يسمى ترجياً وإطماعاً، وتوقع المكروه يسمى اشفاقاً. فالترجي نحو قوله تعالى: ﴿ لَمُكَلَّكُمُ نُقُلِحُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٩] والاشفاق نحو (لعله يهينك)(٢).

والترجي لا يكون إلا في الممكن، وأما قوله تعالى على لسان فرعون: ﴿ يَنْهَامَنُ ٱبْنِ لِي صَرْحًا لَعَلَى آئِلُهُ ٱلْأَسْبَابَ ٱلسَّمَانِيَ فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَاهِ مُوسَىٰ ﴾ [غافر: ٣٦–٣٧] فهو

<sup>(</sup>۱) «الهمع» (۱/۱۳۲).

<sup>(</sup>۲) «ابن الناظم» (۲۵)، «ابن عقيل» (۱۲۹/۱)، «المغني» (۱/ ۲۸۷)، «الكشاف» (۱/ ۲۷۷)، «التصريح» (۱/ ۲۱۳)، «المقرب» (۱/ ۲۱۳)، «الهمع» (۱/ ۲۱۳)، «الأشموني» (۱/ ۲۷۱)، «التصريح» (۱/ ۲۱۳)، «الصبان» (۱/ ۲۷۱).

من باب الجهل أو من باب السخرية (١).

والفرق بين تمني الممكن وترجيه، أن المترجّى متوقع حصوله بخلاف المتمنى، فإنه غير متوقع المحصول (٢٠). فالفرق بين قولك: ليت زيداً يأتينا، ولعل زيداً يأتينا أنّ الأولى تمنّ وقائله غير متوقع لحصوله، بخلاف الثانية فإنه متوقع لمجيئه.

وقيل قد تتجرد (لعلّ) لمطلق التوقع، ولا تختص بكونه محبوباً أو مكروهاً، وجُعل منه قوله تعالى: ﴿ فَلَعَلَّكُ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ ﴾ [هود: ١٢] جاء في (حاشية على الكشاف) للسيد الجرجاني: «هي موضوعة لانشاء توقع أمر إما مرغوب ويسمى ترجياً: أو مرهوب ويسمى اشفاقاً... وقد يكون من غيرهما ممن له نوع تعلق بالكلام، كأنها جردت لمطلق التوقع، كما في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَلَّكَ تَارِكُ بُعَضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ ﴾ على أحد الوجهين وهو أنك قد بلغت من التهالك على إيمانهم مبلغاً يرجون أنْ تترك بعض ما يوحى إليك»(٣).

وقيل أنها تأتي للتعليل، وجعلوا منه قوله تعالى: ﴿ فَقُولًا لَهُ وَلَا لَهُ الله على الرجاء، ويصرفه للمخاطبين، أي اذهبا على رجائكما<sup>(٤)</sup>. جاء في (التصريح): «قال الأخفش والكسائي: وتأتي لعل للتعليل نحو ما قال الأخفش: يقول الرجل لصاحبه: افرغ عملك لعلنا نتغدى واعمل عملك لعلك تأخذ أجرك أي لنتغدى ولتأخذ انتهى.

ومنه أي من التعليل (لعله يتذكر) قال في المغني: ومن لم يثبت ذلك يحمله على الرجاء ويصرفه للمخاطبين أي اذهبا على رجائكما» (٥).

وجاء فَي (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة: ٢١]:

<sup>(</sup>۱) انظر «المعني» (۱/ ۲۸۷)، «التصريح» (۱/ ۲۱۳).

<sup>(</sup>٢) "حاشية الخضري" (١/ ١٢٩).

<sup>(</sup>٣) «حاشية على الكشاف» (١/ ١٧٧).

<sup>(</sup>٤) «المغني » (١/ ٢٨٨)، «ابن يعيش» (٨ / ٨٥)، «التسهيسل» (٦١)، «الهمع» (١/ ١٣٤)، «الأشموني» (١/ ٢٧١).

<sup>(</sup>٥) ﴿ ﴿ التصريح ﴾ (١/ ٢١٣).

"ولعل للترجي أو الاشفاق تقول: لعل زيداً يكرمني ولعله يهينني وقال الله تعالى ﴿لعله يهنني وقال الله تعالى ﴿لعله يتذكر أو يخشى ﴾ ﴿لَعَلَ ٱلسَّاعَةَ قَرِيبُ ﴾ [الشورى: ١٧] ألا ترى إلى قوله ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مُشْفِقُونَ مِنْهَا ﴾ [الشورى: ١٨] وقد جاء على سبيل الاطماع في مواضع من القرآن، ولكن لأنه اطماع من كريم رحيم إذا أطمع فعل ما يطمع فيه لا محالة، لجري اطماعه مجرى وعده المحتوم وفاؤه به.

قال من قال إنّ لعل بمعنى (كي) ولعل لا تكون بمعنى كي ولكن الحقيقة ما القيت إليك وأيضاً فمن ديدن الملوك وما عليه أوضاع أمرهم ورسومهم، أن يقتصروا في مواعيدهم التي يوطنون أنفسهم على الجازها، على أن يقولوا عسى، ولعل، ونحوها من الكلمات، أو يخيلوا اخالة أو يظفر منهم بالرمزة، أو الابتسامة، أو النظرة الحلوة، فإذا عثر على شيء من ذلك منهم لم يبق للطالب ما عندهم شك في النجاح والفوز بالمطلوب فعلى مثله ورد كلام مالك الملوك ذي العز والكبرياء، أو يجيء على طريق الاطماع دون التحقيق لئلا يتكل العباد، كقوله: ﴿ يَتَأَيُّمُ اللَّهِ المَنْوَا تُوبُوا إِلَى اللهِ وَرَالِي اللهِ المَنْوَا تُوبُوا إِلَى اللهِ وَرَالِي اللهِ المَنْوَا تُوبُوا إِلَى اللهِ المَنْوَا تُوبُوا إِلَى اللهِ وَرَالُهُ مَنْ النَّهِ وَالْتَحْرِيم : ٨].

فهم في صورة المرجو منهم أن يتقوا ليترجح أمرهم »(١).

وقيل تأتي للاستفهام، واثبته الكوفيون وجعلوا منه قوله تعالى: ﴿ لَا تَدْرِى لَعَلَّ ٱللَّهَ يُعْدِثُ بَعْدَ ذَالِكَ أَمْرًا﴾ [الطلاق: ١] وحديث (لعلنا أعجلناك)(٢).

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وقيل إنّ لعل تجيء للاستفهام تقول: لعلّ زيداً قائم أي هل هو كذلك»(٣).

وقيل تأتي للتشبيه، وجعلوا منه قوله تعالى: ﴿ وَيَتَّخِذُونَ مَصَكَانِعَ لَعَلَّكُمْ تَخَلُّدُونَ ﴾ [الشعراء: ١٢٩] يعنى كأنكم (٤).

وقيل هي كلمة شك جاء في (لسان العرب): «قال الجوهري: لعل كلمة

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۱۷۷–۱۷۸).

<sup>(</sup>۲) «المغنى» (۱/ ۲۸۸)، «التسهيل» (۲۱)، «الهمع» (۱/ ۱۳٤).

<sup>(</sup>٣) «الرضي على الكافية» (٢/ ٣٨٤).

<sup>(</sup>٤) «الإتقان» (١/٢٧٢).

شك. . . وهي كلمة رجاء، وطمع، وشك، وقد جاءت في القرآن بمعني كي»<sup>(١)</sup>.

والبصريون يرجعون كل هذه المعاني إلى الترجي والاشفاق<sup>(۲)</sup> وهو الصحيح فإنها للتوقع مطلقاً ويمكن رجع كل ما ذكر إلى هذا المعنى من ترجَّ أو اشفاق فنحو قوله تعالى: ﴿ لَا تَدْرِى لَعَلَ ٱللَّهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا ﴾ وقوله: ﴿ وَمَا يُدْرِبِكَ لَعَلَهُ يَزَّى ﴾ [عبس: ٣] من باب الترجي. وحديث (لعلنا أعجلناك) من باب الاشفاق، أي اشفق من أن يكون أعجله. وقوله تعالى ﴿ وَتَتَّخِذُونَ مَصَائِعَ لَعَلَكُمْ تَعْلَدُونَ ﴾ أي تفعلون فعل من يرجو الخلود ويتوقعه.

ولو أردنا تجزئة المعاني، لأمكننا توسعة ذلك إلى أكثر مما قيل.

### لكنّ:

المشهور أنّ (لكنّ) للاستدراك واختلف في تفسير الاستدراك. فقيل: «هو تعقيب الكلام برفع ما يتوهم عدم ثبوته أو نفيه كقولك:

ما زيد شجاعاً ولكنه كريم، فإنك لمّا نفيت الشجاعة عنه، أوهم ذلك نفي الكرم لأنهما كالمتضايفين، فلما أردت رفع هذا الإيهام عقبت الكلام بلكنّ مع مصحوبها "("). وقيل: هو مخالفة حكم ما بعد لكن لحكم ما قبلها (١٤)، قيل: «ولذلك لا بد أنْ يتقدمها كلام ملفوظ به أو مقدر ولا بدّ أنْ يكون نقيضاً لما بعده، أو ضداً له، أو خلافاً على رأي نحو (ما هذا ساكن لكنه متحرك) و(ما هذا أسود لكنّه أبيض) وما هذا قائم لكنه شارب "(٥).

وقيل تأتي للتوكيد على قلة نحو: (لو جاء زيد لأكرمته لكنه لم يجيء) إذ عدم المجيء معلوم من لو الامتناعية (٢٠).

<sup>(</sup>١) "لسان العرب" (لعل) (١٢٨/١٤)، وانظر "الهمع" (١/ ١٣٤).

<sup>(</sup>Y) "llpas" (1/371).

<sup>(</sup>۲) «ابن الناظم» (٦٥)، «التصريح» (١/ ٢١١-٢١٢)، «الصبأن» (١/ ٢٧٠).

<sup>(</sup>٤) «المغنى» (١/ ٢٩٠–٢٩١)، «الصبان» (١/ ٢٧٠).

<sup>(</sup>٥) «الهمع» (١/ ١٣٢-١٣٣)، وانظر «حاشية الخضري» (١/ ١٢٩).

<sup>(</sup>٦) «المغني» (١/ ٢٩٠-٢٩١)، «التصريح» (١/ ٢١٢-٢١١)، «الأشموني» (١/ ٢٧٠)، «الصبان» =

وقيل هي للتوكيد دائماً مثل (ان) ويصحب التوكيد معنى الاستدراك(١).

والصواب إنّ الأصل فيها أنْ تكون للاستدراك وقد تكون للتحقيق. فهي للاستدراك في نحو قولك (سعيد حاضر لكن أخاه غائب) و(الشمس مشرقة لكن الجو بارد) وهي كذلك في كل ما خالف ما بعدها حكم ما قبلها.

أما إذا لم يخالف ما بعد حكم ما قبلها فتكون للتوكيد نحو (ما زيد نائم لكنه مستيقظ) وكذلك نحو: (لو جاءني علي لأكرمته، لكنه لم يجيء).

واختلف في كونها مركبة أو مفردة، فهي عند البصريين مفردة غير مركبة، وقال الكوفيون: هي مركبة من لا وإنّ المكسورة، والكاف الزائدة بينهما لا للتشبيه، وحذفت الهمزة تخفيفاً بعد نقل حركتها إلى الكاف، وأصلها لا كانّ(٢).

وقال برجشتراسر إنّ «لكنّ مركبة من لا وكن المقابلة لـ Ken العبرية وKen الآرامية التي معناها هكذا فمعنى (لاكن) ليس كذا»(٣).

وهذا الكلام في (لكن) الساكنة كما هو واضح فإذا كانت (لكنّ) مركبة فلكنّ مثلها ولا تختلف عنها إلا بتثقيل النون وهما بمعنى واحد.

### كأن:

للتشبيه وهي مؤلفة على رأي النحويين من كاف التشبيه، وإنّ. قال سيبويه: «سألت الخليل عن (كأنّ) فزعم أنها (انّ) لحقتها الكاف للتشبيه ولكنها صارت مع (انّ) بمنزلة كلمة واحدة وهي نحو كأي رجلاً ونحو له كذا وكذا درهماً (٤٠).

وقال ابن يعيش: «وأما كأن فحرف معناه التشبيه، وهو مركب من كاف التشبيه وانّ،

<sup>= (</sup>١/ ٢٧٠)، «الهمع» (١/ ١٣٢ – ١٣٢)، «حاشية الخضري» (١/ ١٢٩).

<sup>(</sup>۱) «المغني» (۱/ ۲۹۰–۲۹۱)، «البرهان» (۲/ ۲۰۸).

<sup>(</sup>٢) «التصريح» (١/ ٢١٢)، «حاشية يس» (١/ ٢١٢)، «الرضي على الكافية» (٢/ ٣٩٩)، «الهمع» (١/ ١٣٣/).

<sup>(</sup>٣) «التطور النحوي» (١١٩).

<sup>(</sup>٤) «سيبويسه» (١/ ٤٧٤)، وانظر «ابسن النباظسم» (٦٥)، «الصببان» (١/ ٢٧٠)، «الأشمنونسي» (١/ ٢٧٢، ٢٧٢)، «المغني» (١/ ١٩١).

فأصل قولك: (كأنّ زيداً الأسد) إنّ زيداً كالأسد، فالكاف هنا تشبيه صريح، وهي في موضع الخبر تتعلق بمحذوف تقديره، انّ زيداً كائن كالأسد، ثم أرادوا الاهتمام بالتشبيه الذي عقدوا عليه الجملة فأزالوا الكاف من وسط الجملة وقدموها إلى أولها لإفراط عنايتهم بالتشبيه، فلما أدخلوها على انّ وجب فتحها لأن المكسورة لا تقع عليها حروف الجر ولا تكون إلاّ أولاً، وبقي معنى التشبيه الذي كان فيها متأخرة فصار اللفظ: كأن زيداً أسد إلاّ أنّ الكاف لاتتعلق الآن بفعل، ولا معنى فعل، لأنها أزيلت عن الموضع الذي كان يمكن أن تتعلق فيه بمحذوف، وقدمت إلى أول الجملة، فزال ما كان لها من التعلق بخبر أن المحذوف...

فإن قيل: فما الفرق بين الاصل والفرع في كأنَّ؟

وجاء في (التصريح): "وهو للتشبيه المؤكد بفتح الكاف. . . نحو كأنّ زيداً أسد، أو حمار مما الخبر فيه أرفع من الاسم أو اخفض منه، ففيه تشبيه مؤكد بكأن، لأنه مركب من الكاف المفيدة للتشبيه وأنّ المفيدة للتوكيد والأصل: إنّ زيداً كالأسد، أو كالحمار فقدمت الكاف على (انّ) ليدل أول الكلام على التشبيه من أول وهلة، وفتحت همزة أنّ وصارا كلمة واحدة ولهذا لا تتعلق الكاف بشيء»(٢).

والتشبيه بكأنَّ أبلغ من التشبيه بالكاف جاء في (دلائل الأعجاز):

«أَنْ تقصد تشبيه الرجل بالأسد فتقول: (زيد كالأسد)، ثم تريد هذا المعنى بعينه فتقول: كأنّ زيداً الأسد، فتفيد تشبيهه أيضاً بالأسد، إلاّ أنك تزيد في معنى تشبيهه به زيادة لم تكن في الأول، وهي أن تجعله من فرط شجاعته وقوة قلبه وأنّه لا يروعه شيء بحيث لا يتميز عن الأسد ولا يقصر عنه، حين يتوهم أنّه أسد في صورة آدمي "(٢).

<sup>(</sup>۱) «ابن يعيش» (۸/ ۸۱–۸۲)، «وانظر الرضى على الكافية» (۲/۳۹۸).

<sup>(</sup>۲) «التصريح» (۱/۲۱۲)، «الأتقان» (۱/۸۸۱).

<sup>(</sup>٣) «دلائل الأعجاز» (١٩٩).

وجاء في (البرهان): "وقال الإمام في نهاية الإيجاز: اشترك الكاف وكأنّ في الدلالة على التشبيه وكأنّ أبلغ. وبذلك جزم حازم في (منهج البلغاء) وقال: وهي إنما تستعمل حيث يقوى الشبه حتى يكاد الرائي يشك في أنّ المشبه هو المشبه به، أو غيره ولذلك قالت بلقيس: (كأنه هو)(۱)».

وربما كان أصل (كأنّ) ما ذكره النحاة ولكن التعبيرين أعني الأصل والفرع لا يزالان مستعملين. فنحن لا نزال نقول: (كأنه الأسد) و(إنه كالأسد). وهذا التعبيران غير متماثلين في الاستعمال ولا في المعنى. ومن أوجه الخلاف بينهما على سبيل المثال:

١- إن (كأن) يمكن أن تقع خبراً لان فتقول (انها كأنها البدر) و(ان محمداً كأنه بحر)
 وليس هذا التعبير بمعنى: انها انها كالبدر ولا: ان محمداً انه كبحر.

فالفرع يختلف اختلافاً بيّناً عن الأصل.

٢- إن التشبيه بكأن يمكن أن يقع على الفعل نحو (كأنك تسعى إلى مأدبة)
 وكقوله تعالى: ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوعَدُونَ لَمْ يَلْبَثُواْ إِلَّا سَاعَةً مِن نَهَارِم ﴾ [الأحقاف: ٣٥].
 ومثل هذا التعبير لا يمكن أن يؤدى بإن والكاف فلا تقول:

إنك كتسعى إلى مأدبة، وكذلك الآية.

٣- ومن أوجه الفرق بين التعبيرين ان المشبه به الداخلة عليه الكاف قلما يكون نكرة فلا يحسن أن يقال: انه كأسد أو كبدر بل هو إما أنْ يعرّف أو يخصص فيقال: أنه كالبدر أو كبدر التمام أو كبدر مكتمل ونحو ذاك.

وأما خبر (كأنّ) فلا يقبح كونه نكرة تقول: كأنَّها قمر. قال النابغة:

كأنَّك شمس والملوك كواكب إذا طلعت لم يبد منهن كوكب

٤- تقع اللام في خبر (إنَّ) مثل: (إنَّه لكالبحر) ولا تقع في خبر كأنَّ.

هناك تعبيرات خاصة بكأن لا يصح استعمال إن والكاف فيها، نحو قولهم
 (كأنك بالشتاء مقبل) و(كأنك بالثلج وقد ذاب).

<sup>(</sup>۱) «البرهان» (۲/۷۰۵-۴۰۸)، «الاتقان» (۱/۸۸۱).

فأنت ترى إنّه لا يصح استعمال انّ والكاف في نحو هذا.

7- هناك تعبيرات تستعمل فيها (كأنّ) ولو استعملنا بدلها انّ والكاف لتغير معنى الكلام أو لتقطعت أواصره، وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ نَنَقْنَا ٱلْجَبَلَ فَوْقَهُمْ كَأَنَّمُ ظُلَّةٌ ﴾ [الأعراف: ١٧١] فأنت ترى انّنا لو أعدنا هذا التعبير إلى الأصل الذي يدعيه النحاة وقلنا: (وإذ نتقنا الجبل فوقهم انه كظلة) لانفصل الكلام بعضه من بعض، ولتقطعت وشائجه بخلاف التعبير الأول إلى غير ذلك من وجوه الاختلاف بينهما.

ويمكن أن يقال ان الفرع لا ينبغي أن يشابه الأصل في كل شيء. وعند البصريين إنّ (كأن) لا تكون لغير التشبيه (١١).

وقال الزجاج: «هي للتشبيه إذا كان خبرها جامداً نحو (كأن زيداً أسد) وللشك إذا كان صفة مشتقة نحو (كأنك قائم) لأنّ الخبر هو الاسم، والشيء لا يشبه بنفسه، والأولى أن يقال: هي للتشبيه أيضاً والمعنى: كأنك شخص قائم حتى يتغاير الاسم والخبر حقيقة فيصح تشبيه أحدهما بالآخر إلا أنه لما حذف الموصوف وأقيم الوصف مقامه وجعل الاسم بسبب التشبيه كأنه الخبر بعينه صار الضمير في الخبر يعود إلى الاسم لا إلى الموصوف المقدر فلهذا تقول: كأني امشي وكأنك تمشي، والأصل، كأني رجل يمشي وكأنك رجل يمشي،

وقيد البطليوسي «كونها للتشبيه بما إذا كان خبرها اسماً أرفع من اسمها أو أحط وليس صفة من صفاته نحو، كأن زيداً ملك وكأن زيداً حمار. فان كان خبرها فعلاً أو ظرفاً أو جاراً ومجروراً أو صفة من صفات اسمها كانت للظن نحو كأن زيداً قام أو عندك أو في الدار لأن زيداً نفس القائم ونفس المستقر والشيء لا يشبه بنفسه»(٣).

والصواب أنها للتشبيه أيضاً إما على تقدير محذوف كما ذكر الرضي وإما على تشبيه شيء في حالة بنفسه في حالة أخرى. جاء في (الهمع): «وزعم الكوفيون والزجاجي أنها

<sup>(</sup>۱) «الهمنع» (۱/ ۱۳۳).

<sup>(</sup>٢) «الرضى على الكافية» (٢/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٣) «الصبان» (١/ ٢٧٢)، «خاشية الخضري» (١/٨/١)، «التصريبح» (١/٢١٢)، «المغني» (٣) (١/ ٢١٢). (١٩٢/١).

إذا كان خبرها اسماً جامداً كانت للتشبيه نحو (كأن زيداً أسد)، وإذا كان مشتقاً كانت للشك بمنزلة ظننت وتوهمت نحو (كأن زيداً قائم) لأنّ الشيء لا يشبه بنفسه، وأجيب بأنّ الشيء يشبه في حالة ما به في حالة أخرى، فكأنك شبهت زيداً وهو غير قائم به قائماً، أو التقدير كأنّ هيئة زيد هيئة قائم. ووافق الكوفيين على ذلك ابن الطراوة وابن السيد»(۱).

وأرى أن هذا أرجح مما ذهب إليه الرضي لعدم التقدير والتغيير فعندما تقول: كأنك تمشي فأنت شبهت المخاطب في حالة غير المشي به في حالة المشي، أي شبهت زيداً وهو في حالة به في حالة أخرى.

وهي ليست في نحو ذلك للظن فهناك فرق بين الظن والتشبيه فإنّ الظان وقع في نفسه هذا الأمر وتصوره على ما ذكر والمشبّه يعلم حقيقة الأمر، فعندما تقول (كأن زيداً يمشي) أنت تعلم أنه لا يمشي وإنّما هو مشبه لشخص يمشي، وأن حالته تشبه حالة شخص يمشي بخلاف قولك: (ظننت زيداً يمشي) فإنّ المتكلم ظن ذلك واعتقده في قلبه وتصوره حقيقة وليس كذلك المشبه وإلاّ لم يقل: كأنّ.

وقيل هي للتقريب في نحو قولك: كأنك بالدنيا لم تكن، وكأنّك بالآخرة لم تزل وكأنك بالآخرة لم تزل وكأنك بالله وكأنّك بالفرج آت<sup>(٢)</sup>.

وأبو على الفارسي يرى في مثله أنّ الكاف حرف خطاب، والباء زائدة في اسم كأنّ فيكون المعنى: كأنّ الدنيا لم تكن فيبقي كأنّ للتشبيه. وقال ابن عمرون: «المتصل بكأن اسمها والظرف خبرها والجملة بعده حال بدليل قولهم: كأنّك بالشمس وقد طلعت" (٣).

قال الرضي: «والأولى أن تقول ببقاء كأنّ على معنى التشبيه وأن لا تحكم بزيادة شيء وتقول: التقدير كأنّك تبصر بالدنيا أي تشاهدها من قوله تعالى: ﴿ فَبَصُرَتَ بِهِ عَن جُنُبِ﴾ [القصص: ١١] والجملة بعد المجرور بالباء حال أي كأنّك تبصر بالدنيا وتشاهدها غير كائنة، ألا ترى إلى قولهم: كأني بالليل وقد أقبل وكأني بزيد وهو ملك. والباء لا تدخل

<sup>(</sup>۱) «الهمع» (۱/ ۱۳۳).

<sup>(</sup>٢) «الهمع» (١/ ١٢٣)، «المغني» (١/ ١٩٢)، «حاشية الخضري» (١/ ١٢٨).

<sup>(</sup>٣) «المغني» (١/١٩٣)، «الرضي على الكافية» (٢/٣٨٣).

الجمل إلا إذا كانت أخباراً لهذه الحروف (١).

ورأي الرضي فيما أرى أرجح مما ذهب إليه أبو علي لأنك تقول: (كأنّي بك تقول الشعر)، وليس ههنا حرف خطاب، ويضعفه زيادة الاسم، وأرجح مما ذهب إليه ابن عمرون فإنّ المعنى بعيد على تقديره.

ولم أر رأياً مقبولاً موافقاً للمعنى في قولهم (كأنك بالشتاء مقبل) مما كان فيه الخبر اسماً. والذي أراه في نحو ذلك أنّ الأصل «كأنك بالشتاء وهو مقبل» على تقدير: كأنّك تبصر بالشتاء وهو مقبل، وجملة (هو مقبل) حالية فحذف منها المبتدأ وواو الحال، وبقي الخبر فصار على ما ذكر. وهو الموافق للمعنى.

ونظير هذا الحذف وان لم يكن من هذا الباب ما قيل في قولهم (أنت أعلم ومالك) فإنّ أولى ما قيل فيه انّ الأصل: (أنت أعلم بمالك فأنت ومالك) فحذف ما حذف، حتى صار كما ترى.

وقيل هي للتحقيق في نحو قوله:

فأصبح بطن مكة مقشعراً كأنّ الأرض ليسس بها هشام

أي انَّ الأرض ليس بها هشام لأنَّه قد مات ورثاه بذلك.

وخرجه ابنُ مالك على أنَّ الكاف للتعليل كاللام أي لأنَّ الأرض(٢).

وجاء في (التصريح) أنها تفيد التشبيه «فإن الأرض ليس بها هشام حقيقة بل هو فيها مدفون» (٣).

وذكر السيوطي أنَّ هذا من باب تجاهل العارف كقوله:

أيا شجر الخابور مالك مورقاً كأنّك لم تجزع على ابن طريف<sup>(٤)</sup> وهو أرجح مما ذهبوا إليه وفيه ابقاء كأنّ على معناها.

 <sup>(</sup>۱) «الرضي على الكافية» (۲/ ۲۸۳).

<sup>(</sup>۲) «الهمع» (۱/۱۳۳)، وانظر «المغنى» (۱/۱۹۲).

<sup>(</sup>٣) "التصريح" (١/٢١٢).

<sup>(</sup>٤). «الهمع» (١/ ١٣٣)، وانظر «حاشية الشمني على المغني» (٢/ ٢١).

قيلى: وقد تكون للجحد قال الكسائي: «قد تكون كأنَّ بمعنى الجحد كقولك:

(كَأَنَّكُ أُميرنا فتأمرنا) معناه لست أميرنا، قال: وكأنَّ أخرى بمعنى التمني كقولك (كأنَّك بي فد قلت الشعر فأجيده، ولذلك نصب فأجيده» (١).

والصواب أنها لا تكون للنفي بل هي على معناها فقوله: كأنك أميرنا فتأمرنا معناه أنت متشبه بالأمير فتفعل ذلك ومعنى النفي متأت من التشبيه، فأنت حين تشبه شيئاً بشيء تنفي أن يكون الأول الثاني وإلا لم تشبهه به. فقولك: (كأنها بدر) معناه أنها ليست بدراً وإنما هي شبيهة بالبدر.

وكذلك هي لا تكون للتمني وما ذكره الكسائي في قوله (كأنك بي قد قلت الشعر فأجيده) هو من باب ما خرجه الرضي، أي كأنك تبصر بي قد قلت الشعر.

وقيل تأتي بمعنى العلم نحو قولك (كأنّ الله يفعل ما يشاء)(٢).

والأولى أن تكون على بابها، وقائل هذا كأنّه كان غافلاً عن ذلك، ومنه على ما أرى قوله تعالى: ﴿ وَيَكَا َكَ اللّهَ يَبْسُطُ الرّزِقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ ﴾ [القصص: ٨٢] فقائل هذا كأنه كان غافلاً عن هذه الحقيقة، جاهلاً بها فقد كان يتمنى أن يكون له مثل ما أوتي قارون، فلما خسف الله بقارون انتفضت هذه الحقيقة في ذهنه، وصحا من غفلته، فقال ذلك، فقد كان يجهل سر أفعال الخالق، فلما بدا له ما بدا، بدأ يفسر الأمر على ما ظهر له ولم يقطع بذلك فكأنه قال: يخيّل إلى ويبدو وتتشبه أفعال الخالق على هذه الشاكلة فكأنّه قال:

كأنّ ربنا يفعل على هذه الشاكلة والله أعلم.

قيل: «وقد تدخل كأنّ في التنبيه والإنكار والتعجب تقول: فعلت كذا وكذا كأنّي لا أعلم. وفعلتم كذا كأنّ لا أعلم. وفعلتم كذا كأنّ الله لا يعلم ما تفعلون»(٣).

وهي في ذلك على بابها وقد خرجت إلى ما خرجت إليه فقولك:

فعلت كذا وكذا كأنّي لا أعلم، معناه أنكّ فعلت ذلك وشبّهتني بمن لا يعلم.

<sup>(</sup>١) «لسان العرب» (انن) (١٦/٣٧١)، «وانظر التصريح» (٢١٢/١).

<sup>(</sup>۲) «لسان العرب» (انن) (۱۲/۱۷۳).

<sup>(</sup>٣). «الهمع» (١/ ١٣٣).

#### لام الابتداء:

قد تدخل على المبتدأ، والفعل المضارع، وبعض المواطن الأخرى، لام تسمى لام الابتداء نحو: (لمحمد قائم) وهي تفيد التوكيد قال تعالى:

﴿ وَلَا نَنكِهُوا ٱلْمُشْرِكَنتِ حَتَىٰ يُؤْمِنَ ۚ وَلَأَمَةُ مُؤْمِنَ أَخَدُ مِن مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتُكُمُ ۗ وَلَا تُنكِمُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَىٰ يُؤْمِنُ أَغَرُ مِن مُشْرِكِ وَلَوْ أَعْجَبَكُمُ ﴾ [البقرة: ٢٢١].

وقال: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ فِي هَاذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَلِدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ وَلَيْعَمَ دَارُ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ [النحل: ٣٠].

وقال: ﴿ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا إِلَّا لَمِبُ وَلَهُو ۗ وَلَلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَنَقُونَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٢].

فأكد كل ذلك باللام، في حين قال: ﴿ أَلَمْ يُؤْخَذْ عَلَيْهِم مِيثَنَّ ٱلْكِتَنْبِ أَن لَا يَقُولُوا عَلَى ٱللّهِ إِلَّا الْحَقَ وَدَرَسُواْ مَا فِيةً وَٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَنْقُونُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٦٩] فلم يؤكده باللام.

وسر ذلك والله أعلم، أنّ السياق في آيات الأنعام والنحل هو عن الدار الآخرة، وليس كذلك السياق في آيات الأعراف.

قال تعالى في سورة الأنعام: ﴿ وَلَوْ نَرَى إِذْ مُوقِفُواْ عَلَى النَّادِ فَقَالُواْ يَلْيَلْنَا نُرَدُّ وَلَا نَكَذِبُونَ وَقَالُواْ إِنَّا وَلَا رَدُّوا لَعَادُوا لِمَا نَهُواْ عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ وَقَالُواْ إِنَّ وَكُوْرُدُواْ لَعَادُواْ لِمَا نَهُواْ عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ وَقَالُواْ إِنَّ هِي إِلَا حَيَالُنَا الدُّنِيا وَمَا خَنْ بِمَبْعُوثِينَ وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقِفُواْ عَلَى رَبِّهِمْ قَالَ الْكَيْسَ هَذَا بِالْحَقِ قَالُواْ بَلَى وَرَبِنَا فَلَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّ

فأنت ترى أنّ الكلام على الدار الآخرة، وليس الأمر كذلك في آيات الأعراف، بل هو في العقوبات الدنيوية لبني إسرائيل، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَتَ أُمَّةٌ مِنْهُمْ لِمَ تَعِظُونَ فَوَمَّا اللّهُ مُهْلِكُهُمْ أَوْمُعَذِّبُهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا قَالُواْ مَعْذِرَةً إِلَى رَبِّكُمُ وَلَعَلّهُمْ يَنَقُونَ فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِرُواْ بِهِ آنَجَيْنَا اللّذِينَ يَنْهُوْنَ فَلَمَّا فَسُواْ مَا ذُكُواْ عِنْ مَا نُهُوا اللّذِينَ يَنْهُوْنَ فَلَمَّا فَشُواْ مَا فَكُواْ عَنْ مَا نُهُوا

عَنّهُ قُلْنَا لَمُمْ كُونُواْ قِرَدَةً خَسِيْهِ وَإِذْ تَأَذَكَ رَبُّكَ لِبَهَ عَنَى عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِينَ مَةِ مَن يَسُومُهُمْ سُوّهُ الْمَذَابِ الْ رَبَّكَ لَسَرِيعُ ٱلْمِقَابِ وَإِنّهُ لَمَنْوُرُ رَحِيثُ وَقَطَّعْنَاهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَسَمَا مِنْهُمُ الْمَصَلِّحُونَ وَمَنْهُمْ دُونَ ذَلِكَ وَبَلُونَكُمْ بِالْحَسَنَتِ وَالسَّيِعَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ فَخَلَفَ مِن بَعْدِهِمَ الصَّلِحُونَ وَمِنْهُمْ دُونَ ذَلِكَ وَبَلُونَكُمْ بِالْحَسَنَتِ وَالسَّيِعَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ فَخَلَفَ مِن بَعْدِهِمَ خَلْفُ وَرَبُواْ الْكِلْبُ وَرِبُواْ الْكِلْبُ عَلَيْهُمُ وَيُولُونَ مَن مَن هَذَا ٱلْأَدْنَى وَيَقُولُونَ سَيُغْفَرُ لَنَا وَإِن يَأْتِهِمْ عَرَضٌ مِثْلُم يَأْخُذُوهُ أَلَا يُوكُونَ عَرَضُ هَذَا ٱلْأَدْنَى وَيَقُولُونَ سَيُغْفَرُ لَنَا وَإِن يَأْتِهِمْ عَرَضٌ مِثْلُم يَأْخُذُوهُ أَلَا يُقُولُواْ عَلَى اللّهَ إِلّا ٱلْحَقّ وَدَرَسُواْ مَا فِيهِ وَاللّذَارُ ٱلْآخِورَةُ خَيْلٌ لِلّذِينَ كَنَاقُولُهُ اللّهُ الْحَقّ وَدَرَسُواْ مَا فِيهِ وَاللّذَارُ ٱلْآخِورَةُ خَيْلٌ لِلّذِينَ كَاللّهُ مِنْ الْعَلَى اللّهُ إِلّا ٱلْحَقّ وَدَرَسُواْ مَا فِيهِ وَاللّذَارُ ٱلْآخِورَةُ خَيْلٌ لِلْلَامِ مَلُولُوا عَلَى اللّهِ إِلّا ٱلْحَقّ وَدَرَسُواْ مَا فِيهِ وَاللّذَارُ ٱلْآخِورَةُ خَيْلًا لِللّهُمْ فِي اللّهُ الْمُعَلِمُ مِنْ اللّهُ اللّهُ عَلَى عَقُوباتِ الدُنيا، لم يؤكّد الآخرة أكده الله من أكد سرعة العقاب لأنه عاجلهم به في الدنيا فقال (إنّ ربك لسريع العقاب).

وكذلك آية النحل، فالسياق فيها يتحدث عن الدار الآخرة قال تعالى: ﴿ ثُمَّ يَوْمَ ٱلْهَيْمَةِ عَنِيهِمْ وَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَآءِ يَ الَّذِينَ كُنتُمْ تَشَكَّقُوكَ فِيهِمْ قَالَ الَّذِينَ اُوتُواْ الْمِلْمَ إِنَّ الْخِرْيَ الْمَيْمِ وَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَآءِ يَ الَّذِينَ تَنَوَفَّنَهُمُ الْمَلَةِكَةُ طَالِيقَ أَنفُسِهِمْ فَالْقُواْ السَّلَمَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ فَادْخُلُواْ أَبُوبَ جَهَنَمَ خَلِدِينَ فِيهَا فَلَيْسَ مَثُويَ شَوَعَ بِنَ اللَّهِ عَلِيمُ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ فَادْخُلُواْ أَبُوبَ جَهَنَمَ خَلِدِينَ فِيهَا فَلَيْسَ مَثُوي اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ الْمُلَقِيمِ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ الْمُلَقِيمِ وَلِيكُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ الْمُلَكِمَةُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِمُ وَقِيلَ لِللَّذِينَ اتَقَوْا مَاذَا أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ خَيْرًا لِللَّذِينَ الْمَنْفَقِيلَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ وَقِيلَ لِللَّذِينَ اتَقَوَّا مَاذَا أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ خَيْرًا لِللَّذِينَ الْحَلَقُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ الْمُلَكِمُ الْمَلْتِهِ عَلَى اللَّهُ الْمُنْقِينَ اللَّهُ الْمُنْفِقِينَ اللَّهُ الْمُنْقِينَ اللَّهُ الْمُنْفِقِيمُ الْمُلْكِمَةُ طَيِيمِنَ يَقُولُونَ سَلَكُمُ عَلَيْكُمُ الْمُلَكِمَ الْمُلَكِمِكَةُ طَيِيمِينَ يَقُولُونَ سَلَكُمُ عَلَيْكُمُ الْمُلْكِمِكَةُ طَيِيمِنَ يَقُولُونَ سَلَكُمُ عَلَيْكُمُ الْمُلُولِينَ اللَّهُ الْمُنْفِقِينَ اللَّهُ الْمُنْفِقِينَ اللَّهُ الْمُلْتِهُمُ الْمُلْتِهِكَةُ طَيِيمِنَ يَقُولُونَ سَلَكُمُ عَلَيْكُمُ الْمُلْكِمِكَةُ عَلَيْكُمُ الْمُلْتُهُمُ الْمُلْكِمِكَةُ عَلَيْكُمُ الْمُنْهُمُ الْمُلِيمِينَ يَقُولُونَ سَلَكُمُ عَلَيْكُمُ الْمُنْفِينَ اللَّهُ الْمُنْفُونَ اللَّهُ الْمُنْفِينَ اللَّهُ الْمُنْفِقِيلُ اللَّهُ الْمُنْفِقِيلُ اللَّهُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِيلُولُونَ اللِهُ الْمُنْفِيلُونَ اللَّهُ الْمُنْفِقِيلُ اللَّهُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقُ الْمُنْفِيلُونَ الْمُنْفِقِيلُولُونَ الْمُلْتُهُمُ الْمُنْفِقُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُلْكِيلُولُ الْمُلْولِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُونَ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنَافِيلُولُ الْمُنْفُولُولُ الْمُنْفُولُولُ الْمُنْفِلُولُ الْمُنْ

فأنت ترى أنّ الكلام على الدار الآخرة فأكدها باللام بخلاف آية الأعراف. والذي يدل على أنها للتوكيد، أنها يتلقى بها القسم مثل إنّ، قال تعالى: ﴿ فَيُقْسِمَانِ بِأَلِلَّهِ لَلْكَهِدَلُنَّا أَحَقُ مِن شَهَادَيْهِمَا﴾ [المائدة:١٠٧].

وقال: ﴿ وَلَهِن قُتِلْتُمْ فِي سَكِيلِ اللَّهِ أَوْ مُتُّمَ لَمَغْفِرَةٌ مِنَ اللَّهِ وَرَحْمَةٌ خَيْرٌ مِمَّا يَجَمَعُونَ ﴾ [آل عمران: ١٥٧].

وقال: ﴿ وَلَبِن صَبَّرَتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّكَ بِرِينَ ﴾ [النحل: ١٢٦].

وقد أطبق النحاة على أنّها للتوكيد قال ابن يعيش: «اعلم أنّ هذه اللام أكثر اللامات تصرفاً ومعناها التوكيد، وهو تحقيق معنى الجملة وإزالة الشك»(١). وعند الكوفيين أنّ

<sup>(</sup>۱) «ابن يعيش» (۹/ ۲۵/۸، ۳۳)، وانظر «الرضي على الكافية» (۳۹۳/۲)، «المغني» (۱/ ۲۲۸)، =

معاني النحو

هذه اللام هي لام القسم، وليس عندهم لام ابتداء فقولك (لمحمد قائم) إنما هو جواب قسم مقدر كأنّكِ قلت: والله لمحمد قائم.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «ومذهب الكوفيين أنّ اللام في مثل لزيد قائم، جواب القسم أيضاً، والقسم قبله مقدر فعلى هذا ليس عندهم لام الابتداء»(١).

وعلى كلا الرأيين هي للتوكيد.

وهذه اللام لتوكيد الاثبات كما إنّ الباء في نحو قولك (ما محمد بحاضر) لتوكيد النفي فلا تقول: إنّ محمداً لما حاضر، ولا لما أخوك قائم «وذلك لأن اللام للتقرير والاثبات وحرف النفي للدفع والإزالة فبينهما في ظاهر الأمر تناقض»(٢).

قال الزمخشري في كشافه القديم: «الباء في خبر (ما) و(ليس) لتأكيد النفي كما أن اللام لتأكيد الإيجاب»(٣).

«وقد ذهب معاذ الهراء وثعلب إلى أنّها جيء بها إزاء الباء في خبر (ما) فقولك: (إنّ زيداً منطلق) جواب (ما زيد منطلقاً)، و(إن زيداً لمنطلق) جواب: ما زيد بمنطلق (٤٠).

وقال أكثر النحاة إنها إذا دخلت على الفعل المضارع، خلصته للحال بعد أنْ كان يحتمل الحال والاستقبال، فإنك إذا قلت: (إنّ أخاك ليسعى في الخير) دلّ على انه يفعل ذلك في الحال «وذهب آخرون إلى انها لا تقصره على أحد الزمانين، بل هو مبهم فيهما على ما كان واستدل على ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَإِنّ رَبّكَ لَيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ ﴾ [النحل: ١٢٤] فلو كانت اللام تقصره للحال كان محالاً. وهو الاختيار عندنا فعلى هذا يجوز أنْ نقول: إنّ زيداً لسوف يقوم، وعلى القول الأول وهو رأي الكوفيين لا يجوز ذلك كما لا يجوز أن تقول: إن زيداً لسوف يقوم الآن، لأنّ اللام تدل على الحال كما يدل عليه الآن "(٥).

<sup>= «</sup>الهمع» (١/ ١٣٩)، «الأشموني» (١/ ٢٧٩)، «التصريح» (١/ ٢٢١).

 <sup>«</sup>الرضى على الكافية» (٢/ ٣٧٤).

<sup>(</sup>٢) «الرضي على الكافية» (٢/ ٣٧٥)، «وانظر ابن الناظم» (٦٩)، «الهمع» (١٤٠/١)، «الأشموني» (١/ ٢٨١)، «الصبان» (١/ ٢٨١)، «حاشية الخضري» (١/ ٢٨١).

<sup>(</sup>٣) «الإتقان» (٢/ ٦٥).

<sup>(</sup>٤) قالهمع ١٤ (١/ ١٤٠).

<sup>(</sup>٥) «ابن يعيش» (٢٦/٩)، «وانظر المغني» (٢٢٨/١).

قال ابن القيم: «ولقائل أنْ يقول: التخلص إنّما يكون باللام المجردة وإما إذا اقترن باللام المجردة وإما إذا اقترن بالفعل قرينة تخلصه للاستقبال لم تكن للحال وهذا كسوف كما في قوله تعالى ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾ [الضحى: ٥] فلولا هذه القرائن لتخلص للحال»(١).

والذي يبدو لي أنها تدل على الحال كثيراً، وقد تخرج إلى غيره بدلالة القرائن وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَيَحَكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَسَمَةِ ﴾ [النحل: ١٢٤] وفي غير المضارع قوله: ﴿ وَإِنَّا لَجَعِلُونَ مَاعَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُزًا ﴾ [الكهف: ٨].

وجاء في (الكتاب): «وقد يستقيم في الكلام (إنّ زيداً ليضرب وليذهب) ولم يقع ضرب والأكثر على ألسنتهم كما خبرتك في اليمين، فمن ثم ألزموا النون في اليمين لئلا يلتبس بما هو واقع قال الله عز وجل إنّما جعل السبت على الذين اختلفوا فيه وإنّ ربك ليحكم بينهم يوم القيامة»(٢).

#### إنّ واللام:

وقد يقول قائل انَّ كلاَّ من إنَّ واللام يفيد التوكيد فهل ثمة فرق بينهما؟

وللإجابة عن هذا السؤال نقول: إنّ النحاة اختلفوا في ذلك فقد ذهب بعض النحاة أنه لا فرق بينهما في المعنى، قال الرضي: «وكان حقها -أي اللام- أنْ تدخل في أول الكلام ولكن لما كان معناها هو معنى (إنّ) سواء، أعني التأكيد والتحقيق، وكلاهما حرف ابتداء كرهوا اجتماعهما فأخّروا اللام وصدروا (إنّ) لكونها عاملة»(٣).

وقال الكسائي: إنَّ اللام لتوكيد الخبر، وإنَّ لتوكيد الاسم (1) والبصريون على انها لتوكيد الجملة بأسرها (٥).

ولست أدري أيعني الكسائي أنَّ هذا الفرق إنَّما يكون عند اجتماعهما، أو يكون ذلك

 <sup>(</sup>١) «بدائع الفوائد» (١٩٢/٤).

<sup>(</sup>۲) «سيبويه» (۱/۲۵۶).

<sup>(</sup>٣) «الرضي على الكافية» (٢/ ٣٩٣).

<sup>(</sup>٤) «الهمستع» (١/١٤٠)، «البسرهسان» (٢/ ٢٥)، «الاتقسان» (٢/ ٦٥)، «معتسرك الأقسران» (١/ ٣٣٦–٣٣٧).

<sup>(</sup>٥) «الهمع» (١/ ١٤٠)، قوانظر ابن يعيش» (٩/ ٢٥)، قالمغني» (١/ ٢٢٨).

مطلقاً؟ كما لست أدري من أين له هذا الفرق واللام قد تدخل على المبتدأ نحو (لمحمد حاضر) وعلى اسم إنّ وخبرها نحو ﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ ٱلْمِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَّحِيثُ ﴾ [الأعراف:١٦٣] فمن أين له أنّ اللام تؤكد الخبر بخلاف إنّ؟

وذهب بعض النحاة إلى أنّ التأكيد بـ (إنّ) أقوى من التأكيد باللام (١) ، والظاهر أنّ بينهما خلافاً في الاستعمال، ولا يصح أن نبدل إحداهما بالأخرى على وجه الدوام.

١- فقد ذكرنا أنّ (إنّ) قد تأتي لربط الكلام بعضه ببعض، ولا يحسن الكلام بدونها وذلك كقوله تعالى ﴿ فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَقَّ يَأْتِي اللّهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ اللّهَ عَلَى حَمْلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ١٠٩] وقوله [البقرة: ١٠٩] وقوله ﴿ فَأَنْظِرُوا إِنّي مَعَكُم مِّنَ ٱلْمُنْتَظِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٧١] وقوله ﴿ وَقُلِ ٱلْحَقُ مِن رَّيَكُمُ أَ إِنَّا أَعَالَ بِهِمْ اللّهُ مِن رَبِّكُم أَ فَهَن شَآءً فَلْيُومِن وَمَن شَآءً فَلْيَكُمُ أَ إِنّا أَعَالَ لِلظّالِمِينَ فَارًا أَعَالَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا ﴾ [الكهف: ٢٩] فلا يحسن في مثل هذه المواطن حذف إنّ، كما لا يحسن إبدال اللام بها إذ لا يسد اللام مسد إن في مثل هذه المواطن.

٢- وقد ذكرنا أيضاً إنّ (إنّ) تفيد التعليل كما في قوله تعالى: ﴿ وَصَلِّ عَلَيْهِم إنّ صَلَوْتَكَ سَكَنٌ لَمُم ۗ ﴿ وَلَا تَنْبِعُوا خُطُوَتِ ٱلشَّكَيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُو ۗ مُبِينً ﴾ سَكَنٌ لَمَ مُ اللّه لَكُمْ عَدُو هُ مُبِينً ﴾ [البقرة: ١٦٨] وقوله: ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ ٱلزِّنَى ۚ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَهُ وَسَاءَ سَبِيلًا﴾ [الإسراء: ٣٢].

ولا يحسن في مثل هذه المواطن إبدال اللام بها.

٣- إنّ (إنّ) مختصة بتوكيد الجمل الاسمية، ولا تدخل على الأفعال بخلاف اللام فإنها تدخل على الأفعال بخلاف اللام فإنها تدخل على الجمل الاسمية، والفعلية، كقولك (ليقوم زيد) و ﴿ وَلَيْعَمَ دَارُ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ [النحل: ٣٠].

٤- الذي يبدو لي أنّ الأصل في اللام، أنْ يؤتى بها في مواطن الرد والإنكار وفي مواطن الجواب، أو ما ينزل منزلة ذلك، كقوله تعالى على لسان أخوة يوسف ﴿ لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُ إِلَى آبِينَا مِنَا وَغَنْ عُصَبَةً إِنَّ أَبَانَا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ [يوسف: ٨] منكرين على أبيهم هذا الأمر. بخلاف (إنّ) فإنها لعموم التوكيد. فإنك تأتي باللام إذا كنت راداً على هذا الأمر. بخلاف (إنّ) فإنها لعموم التوكيد.

<sup>(</sup>١) «البرهان» (٢/ ٤٠٥)، «الاتقان» (١/ ١٥٦)، «الأشباء والنظائر» (٢/ ٦٥).

المخاطب كلامه أو تصوره، أو منكراً عليه وذلك كأنْ يقول قائل: (رأيت سعيداً أكرم الخلق) فيرد عليه آخر قائلاً: (لمحمد أكرم منه). ويقول قائل: (إنّ خالداً سيهين إبراهيم) فتقول: (لإبراهيم أعزُ من ذلك). قال تعالى: ﴿ فَيُقْسِمَانِ بِاللّهِ لَشَهَدُنُنا آحَقُ مِن شَهَدَتِهِ مَا ﴾ [المائدة: ١٠٧] فهذا رد شهادة الشاهدين الأولين.

وقال: ﴿ وَأَقِيمِ ٱلصَّكَانَةُ ۚ إِنَّ ٱلصَّكَانَةُ تَنَهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَكَاءِ وَٱلْمُنكِّرِ وَلَذِكْرُ ٱللّهِ أَكُمْ اللّهِ أَكُمْ اللهِ أَكُمْ اللهِ أَكُمْ اللهُ أَكُمْ اللهُ أَكُمْ اللهُ المنكر) له ولا المقصود بقوله (ولذكر الله أكبر).

ونحو ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَسْكِحُواْ الْمُشْرِكَتِ حَتَّى يُؤْمِنَ وَلَاْمَةٌ مُؤْمِنَ فَكِيرٌ مِن مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتَكُمٌ ﴾ [البقرة: ٢٢١] فإنه بعد أن نهى عن نكاح المشركات، قد يظن ظان أن جمال المرأة وما إلى ذلك مما يعجب الرجال سوى الإيمان داع إلى تفضيلها فرد ذلك بقوله (ولأمة مؤمنة . . .) وكذلك بعد أن نهى عن انكاح المشركين، قد يظن ظان أن سمت الرجل ومكانته وغير ذلك مما هو مرغوب فيه سوى الإيمان مما يدعو إلى تفضيله فرد هذا الظن بقوله : ﴿ وَلَمَبَدُّ مُؤْمِنُ خَيْرٌ مِن مُشْرِكِ وَلَوَ أَعْجَبَكُمُ الله . . .

والذي يدل على ذلك ويوضع الفرق بينهما أنّ كل ما ورد في القرآن الكريم من مبتدأ دخلت عليه لام الابتداء، أو القسم مما كان خبره مفرداً، أعني ليس جملة، جيء بخبره اسم تفضيل ولم يرد غير ذلك وقد ورد ذلك في (٢٣) ثلاثة وعشرين موطناً قال تعالى:

﴿ وَلَا مَدُّ مُؤْمِنَ أُخَيرٌ مِن مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَ تَكُمُّ ﴾ [البقرة: ٢٢١].

﴿ وَلَعَبْدُ مُؤْمِنُ خَيْرٌ مِن مُشْرِكِ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢١].

﴿ فَيُقْسِمَانِ بِأَلَّهِ لَشَهَدَنُنَا آحَفُ مِن شَهَدَتِهِما ﴾ [المائدة: ١٠٧].

﴿ وَلَهِن قُتِلْتُمْ فِي سَكِيلِ اللّهِ أَوْ مُتُّمْ لَمَغْفِرَةٌ مِنَ اللّهِ وَرَحْمَةٌ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ [آل عمران: ١٥٧].

﴿ وَلَلدًا رُا لَا خِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَنَّقُونَ أَفَلَا تَمْقِلُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٢].

﴿ لَمَسْجِدُ أُسِسَ عَلَى ٱلتَّقْوَىٰ مِنْ أَوَّلُو يَوْمِ أَحَقُّ أَن تَـفُومَ فِيدُ ﴿ [التوبة: ١٠٨].

﴿ لَخَلَقُ ٱلسَّمَا وَالْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ ﴾ [غافر: ٥٧].

﴿ لَأَنتُ أَشَدُّ رَهِّبَةً فِي صُدُورِهِم مِنَ ٱللَّهِ ﴾ [الحشر: ١٣].

﴿ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَكْبُرُ ﴾ [العنكبوت: ٥٤].

إلى غير ذلك من المواطن.

ووجه الاستدلال في هذا أنّنا نرى فرقاً بين قولنا «محمد كريم» و(محمد أكرم ممن ذكرت) فإن العبارة الثانية إنّما هي رد للأولى، وجواب عليها بخلاف (إنّ) التي قد تخرج عن هذا الأصل ولذلك جاء خبرها في القرآن عاماً قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ وَاسِعُ عَلِيكُ ﴾ [البقرة: ١٦٨]. وقال: ﴿ إِنَّ مُكُمُ عَدُو مُبِينُ ﴾ [البقرة: ١٦٨].

ولسنا نعني بقولنا هذا أنّ اللام لا تجاب إلاّ باسم التفضيل كما لا نعني أنّ (إنّ) لا تكون للجواب والرد ولكنا نقول: انّ الأصل في اللام أنّ تكون للرد والانكار وما ورد من الشواهد القرآنية الكثيرة يؤيد ذلك بخلاف (ان) فإنها قد تكون لمجرد التوكيد. جاء في (البرهان): "قال -يعني عبد القاهر الجرجاني-: "وأكثر مواقع (إنّ) بحكم الاستقراء هو الجواب، لكن بشرط أن يكون للسائل فيه ظن بخلاف ما أنت تجيبه به، فأما أن تجعل مرد الجواب أصلاً فيها فلا لأنه يؤدي إلى قولك: (صالح) في جواب: كيف زيد؟ حتى تقول: انه صالح ولا قائل به».

بخلاف اللام فإنه لا يلحظ فيها غير أصل الجواب ١٥٠١).

## أجتماع إنّ واللام:

ذكرنا فيما سبق أنّ كلاً من (إنّ) واللام يفيد التوكيد، فاجتماعهما يؤدي ولا شك إلى الزيادة في التوكيد، وهو أقوى من التوكيد بإنّ وحدها، أو باللام وحدها، قال تعالى: ﴿ وَاَضْرِبْ لَهُمْ مَثَلًا أَصْحَبَ ٱلْقَرْيَةِ إِذْ جَآءَهَا ٱلْمُرْسَلُونَ إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمُ ٱثْنَيْنِ فَكَذَّبُوهُمَا فَعَزَّزْنَا بِشَالِثِ فَقَالُواْ إِنّا إِلَيْهُمُ ٱثْنَيْنِ فَكَذَّبُونَ قَالُواْ مَا أَنتُمْ إِلّا بَشَرٌ مِثْلُنَا وَمَا أَنزَلُ الرَّحْنَنُ مِن شَيْءٍ إِنْ أَنتُمْ إِلّا بَشَرٌ مِثْلُنَا وَمَا أَنزَلَ الرَّحْنَنُ مِن شَيْءٍ إِنْ أَنتُمْ إِلّا بَشَرٌ مِثْلُنَا وَمَا أَنزَلُ الرَّحْنَنُ مِن شَيْءٍ إِنْ أَنتُمْ إِلّا بَشَرٌ مِثْلُكُ الْمُبِينُ ﴾ [يس: ١٣-١٧].

فأنت ترى أنّه في المرة الأولى قالوا (إنا إليكم مرسلون) بدون اللام، غير أنّهم لما أوغلوا في تكذيبهم جاؤا باللام مع (إن) زيادة في التوكيد (قالوا ربّنا يعلم أنا إليكم

<sup>(</sup>١) · «البرهان» (٢/ ٤٠٥ – ٤٠٦) وانظر «دلائل الاعجاز» (٢٥١).

لمرسلون) جاء في (الإتقان): "ويتفاوت التأكيد بحسب قوة الإنكار وضعفه كقوله تعالى حكاية عن رسل عيسى إذ كذبوا في المرة الأولى ﴿ إِنَّا إِلَيْكُمْ مُرْسَلُونَ﴾ فأكدوا بأن واسمية الجملة. وفي المرة الثانية ﴿ رَبُّنَا يَعْلَمُ إِنَّا إِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُونَ ﴾ فأكد بالقسم وإنّ واللام واسمية الجملة، لمبالغة المنخاطبين في الانكار حيث قالوا (ما أنتم إلا بشر مثلنا وما أنزل الرحمن من شيء إنْ أنتم إلا تكذبون).

وقد يؤكد بها والمخاطب به غير منكر لعدم جريه على مقتضى اقراره، فينزل منزلة المنكر وقد يترك التأكيد وهو معه منكر لأن معه أدلة ظاهرة لو تأملها لرجع عن انكاره»(١). وقال تعالى: ﴿ إِنَّ رَبِّكَ سَرِيعُ ٱلْمِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [الأنعام: ١٦٥].

وقال: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ ٱلْمِقَابُ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَحِيثُ ﴾ [الأعراف: ١٦٧] فجاء في الآية الأولى بإنّ دون اللام (سريع العقاب) وفي الثانية بانّ واللام (لسريع العقاب): «والفرق بين هذه الآية وآية الأنعام، حيث أتى هنا باللام فقال (سريع العقاب) دون هناك، انّ اللام تفيد التوكيد فأفادت هنا تأكيد سرعة العقاب، لأنّ العقاب المذكور هنا عقاب عاجل، وهو عقاب بني إسرائيل بالذل والنقمة، واداء الجزية بعد المسخ لأنّه في سياق قوله: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّكَ رَبُّكَ لِيَبَّعَثَنَّ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ مَن يَسُومُهُمْ شُوّةَ ٱلْعَذَابُ ﴾ فتأكيد السرعة افاد بيان التعجيل وهو مناسب بخلاف العقاب المذكور في سورة الأنعام فإنه آجل بدليل قوله ﴿ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُ مَرَّجِمُكُمْ فَيُنتِهُ كُمْ بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَغْلِفُونَ ﴾ فاكتفى فيه بتأكيد (إنّ) ولما اختصت آية الأعراف بزيادة العذاب عاجلاً اختصت بزيادة التأكيد» (٢٠).

ومما يوضح ذلك أيضاً قوله تعالى: ﴿ فَيُقْسِمَانِ بِاللّهِ لَشَهَادَلُنَا آَحَتُ مِن شَهَادَتِهِمَا ﴾ [المائدة: ١٠٧] وقوله: ﴿ أَهَا وُلاَهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ جَهْدَ آيْمَانِهِمْ إِنَّهُمْ لَمَكُمْ ﴾ [المائدة: ٥٧] فأنت ترى أنّ جواب القسم الأول تلقي باللام وحدها، والثاني تلقي بانّ واللام. وذلك لاختلاف القسمين، فإنّ في الثانية مبالغة في القسم بخلاف الأولى، ويدلك على ذلك قوله تعالى (جهد إيمانهم) فلما بالغوا في القسم بالغوا في التوكيد بخلاف القسم الأول.

يتضح من هذا انّ التوكيد على درجات، ويؤتى به على قدر المقام فقد يكون

<sup>(</sup>١) "الاتقان" (٢/ ٦٤-٦٥)، وانظر "الإيضاح" (١٨/١).

<sup>(</sup>٢) «البرهان» (٤/ ٥٥-٢٦).

المخاطب خالي الذهن، والكلام ليس فيه ما يدعو إلى الانكار والتردد، فلا يؤكد الكلام عند هذا فإن كان متردداً أكّد الكلام بحسب هذا التردد، جاء في (الإيضاح): «فإنْ كان المخاطب خالي الذهن من الحكم بأحد طرفي الخبر على الآخر والتردد فيه، استغنى عن مؤكدات الحكم كقولك: جاء زيد وعمر وذاهب فيتكمن في ذهنه لمصادفته إيّاه خالياً.

وإن كان متصور الطرفين متردداً في إسناد أحدهما إلى الآخر طالباً له، حسن تقويته بمؤكد كقولك: لزيد عارف أو إنّ زيداً عارف.

وان كان حاكماً بخلافه وجب توكيده بحسب الانكار، فتقول (اني صادق) لمن ينكر صدقك ولا يبالغ في انكاره، و(اني لصادق) لمن يبالغ في انكاره،

وجاء في (دلائل الاعجاز): «روي عن ابن الأنباري أنه قال: ركب الكندي المتفلسف إلى أبي العباس وقال له: إني لأجد في كلام العرب حشواً. فقال له أبو العباس: في أيّ موضع وجدت ذلك؟ فقال: أجد العرب يقولون: عبدالله قائم. ثم يقولون: إنّ عبدالله قائم. ثم يقولون: إن عبدالله لقائم. فالألفاظ متكررة والمعنى واحد.

فقال أبو العباس: بل المعاني مختلفة لاختلاف الألفاظ، فقولهم: عبدالله قائم، إخبار عن قيامه، وقولهم: إن عبدالله قائم جواب عن سؤال سائل.

وقولهم: إن عبدالله لقائم جواب عن انكار منكر قيامه، فقد تكررت الألفاظ لتكرر المعانى. قال فما أحار المتفلسف جواباً (٢).

فاجتماع إنّ واللام يكون عند المبالغة في التوكيد، وذلك عندما يكون المخاطب منكراً أو منزلاً هذه المنزلة.

#### زيادة (ما) بعد الأحرف المشبهة بالفعل:

تزاد (ما) بعد الأحرف المشبهة بالفعل، كما تزاد بعد طائفة غير قليلة من الكلم، فهي تزاد بعد طائفة من الحروف والأسماء والأفعال، وهي في كل ذلك إما أن تكون كافة عن العمل أو غير كافة، فمن مجيئها كافة قوله تعالى ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْقُلَمَـٰ وَأَلَّهُ اللَّهَ عَنْ عِبَادِهِ ٱلْقُلَمَـٰ وَأَلَّهُ اللَّهَ عَنْ عَبَادِهِ ٱلْقُلَمَـٰ وَأَلَّهُ اللَّهَ عَنْ عَبَادِهِ ٱلْقُلَمَـٰ وَأَلَّهُ اللَّهِ يَكُونُ اللَّهُ عَنْ عَبَادِهِ ٱللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

 <sup>(</sup>۱) «الإيضاح» (۱/۱۸)، «البرهان» (۲/ ۳۹۰–۳۹۱)، «ابن يعيش» (۸/ ٦٣).

<sup>(</sup>٢) «دلائل الاعجاز» (٢٤٢).

[الحجر: ٢] و (قلما يسافر خالد).

ومن مجيئها غير كافة قوله تعالى ﴿ فَيِمَا رَحْمَةِ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمُّمُ ﴾ [آل عمران: ١٥٩] و(ليتما زيداً قائم بالأمر) و(غضبت من غير ما جرمٍ) و﴿ أَيَّا مَّا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَىٰ ﴾ [الإسراء: ١١٠].

وأمّا غير الكافة فهي لا تغير الاستعمال، وإنّما تبقيه على حاله وتؤكّد المعنى نحو قوله تعالى ﴿ مِمَّا خَطِيّتَكِنِهِمُ أَغْرِقُواْ﴾ [نوح: ٢٥] و(ماوّي يار بتما غارة) و(ليتما زيداً حاضراً).

هذا هو الفارق الرئيس بين (ما) الكافة وغير الكافة. وقد ذكرت أمور أخرى نوردها في مواطنها.

قال ابن يعيش: «قد زيدت (ما) في الكلام على ضربين: كافة وغير كافة ومعنى الكافة أن تكف ما تدخل عليه عما كان يحدث فيه قبل دخولها من العمل، وقد دخلت كافة على الكلم الثلاث: الحرف والاسم والفعل.

أما دخولها على الحرف للكف، على ضربين:

أحدهما أن تدخل عليه فتمنعه العمل الذي كان له قبل، وتدخل على ما كان دخل عليه قبل الكف غير عامل فيه، نحو قوله تعالى ﴿ إِنَّمَا اللَّهُ إِلَّهُ وَحِدْثُ ﴾ [النساء: ١٧١]. . .

والآخِر أن تدخل على الحرف وتكفه عن عمله وتهيئه للدخول على ما لم يكن يدخل عليه قبل الكف، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ إِنَّمَا يَغْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَـٰتُؤُا ﴾ [فاطر: ٢٨],...

الثاني: استعمالها زائدة مؤكدة غير كافة وذلك على ضربين:

أحدهما أن تكون عوضاً من محذوف نحو (أما أنت ذا نفر)...

والآخر أن تكون مؤكدة لا غير . . .

والضرب الثاني وهو أن تزاد لمجرد التأكيد غير لازمة للكلمة فهو كثير في التنزيل والشعر، وسائر الكلام، من ذلك قوله «غضبت من غير ما جرم». . وقيل (إنما زيداً منطلق) فيجوز في (إنّ) الاعمال والالغاء فمن ألغى ورفع وقال (إنما زيد منطلق) كانت (ما) كافة . . . ومن أعملها وقال: (إنما زيداً منطلق) كانت ملغاة والمراد بها التأكيد»(١).

أما بالنسبة لزيادة (ما) مع الأحرف المشبهة بالفعل، فهي تدخل عليها في الغالب كافة لها، ويذكر النحاة أنها تدخل عليها غير كافة أيضاً (٢) فإنْ كانت كافة لها كانت مهيئة لدخولها على ما لم تكن تدخل عليه وإن كانت زائدة غير كافة كانت مؤكدة كما سبق أن ذكرنا.

تقول: إنّما محمداً قائم، ولعلّما بكراً جالس، وليتما أخاك معنا، فإنّ (ما) ههنا لم تُزل اختصاصها بالأسماء، وإنّما هي مؤكدة وإليك تفصيل ذلك:

#### إنّما وأنّما:

تدخل (ما) على إنّ فتكفها عن العمل وتهيئها للدخول على ما لم تكن تدخل عليه من جمل فعلية، واختلف في (ما) الداخلة على الأحرف المشبهة بالفعل فزعم «ابن درستويه وبعض الكوفيين أنّ (ما) مع هذه الحروف اسم مبهم بمنزلة ضمير الشأن في التفخيم

<sup>(</sup>۱) «ابن يعيش» (٨/ ١٣١-١٣٣)، وانظر «الرضي على الكافية» (٢/ ٤٢٦)، «بدائح الفوائد» (١٤٤/١).

<sup>(</sup>٢) انظر «الرضي على الكافية» (٢/ ٣٨٥-٣٨٦)، «الهمع» (١/ ١٤٤-١٤٤)، «التسهيل» (٦٥)، «ابن يعيش» (٨/ ٥٧)، «الأشموني» (١/ ٢٨٤)، «حاشية الخضري» (١/ ١٣٦)، «الأصول لابن السراج» (١/ ٢٨١).

والإبهام، وفي أنّ الجملة بعده مفسرة له ومخبر بها عنه، ويرده أنها لا تصلح للابتداء بها ولا لدخول ناسخ غير إنّ وأخواتها»(١).

"وزعم جماعة من الأصوليين والبيانيين انّ (ما) الكافة التي مع (إنّ) نافية وأن ذلك سبب افادتها للحصر قالوا لأن (ان) للاثبات و(ما) للنفي، فلا يجوز أن يتوجها معاً إلى شيء واحد لأنه تناقض...

وهذا البحث مبني على مقدمتين باطلتين بإجماع النحويين، إذ ليست (إنّ) للاثبات وإنما هي لتوكيد الكلام إثباتاً كان مثل (إنّ زيداً قائم) أو نفياً مثل (إنّ زيداً ليس بقائم) ومنه ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْعًا﴾ [يونس: ٤٤].

وليست (ما) للنفي بل هي بمنزلتها في أخواتها ليتما، ولعلما، ولكنما، وكأنما»<sup>(٢)</sup>.

والجمهور على أنهّا زائدة كافة، مهيئة لدخول ما لم تكن تدخل عليه، وانّ (إنّما) تفيد الحصر وذكر أبو حيان وطائفة يسيرة أنها لا تفيد الحصر (٣).

والصواب رأي الجمهور وأنها تفيد الحصر، قال تعالى ﴿ وَلَا تَبَعُوا خُطُوَتِ ٱلشَّيَعَانِ اللّهُ مَكُونَ مُ مِينُ إِنَّمَا يَامُرَكُم بِالسَّوَةِ وَالْفَحْسَلَةِ وَأَن تَقُولُوا عَلَى ٱللّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٦٨ - ١٦٩] أي لا يأمركم إلا بذاك ولا يأمر بالخير، وقال: ﴿ إِنَّ ٱلّذِينَ يَأْكُونَ فِي بُطُونِهِم الْأَوْ وَسَيَصَلَوْنَ سَعِيرًا ﴾ [النساء: ١٠] وقال: أَمَولَ ٱلْيَتَنَمَى طُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُونَ فِي بُطُونِهِم اللّهُ إِنّهُ وَحِدَّ ﴾ [النساء: ١٧١] أي ما هو إلا إله واحد، ويدل على ذلك قوله تعالى ﴿ لَقَدْ صَفَرَ ٱلّذِينَ قَالُوا إِنَّ ٱللّهُ وَلِيدٌ وَإِنِّنَ مَاكُونَ فِي بُطُهُ وقال: ﴿ قُلْ إِنَّهَا اللّهُ إِنّهُ وَحِدُهُ ﴾ [المائدة: ٧٣] وقال: ﴿ قُلْ إِنّهَا مُو إِلَهُ وَعِدُ وَإِنّهِ بَوَيَهُ مِنَ السَّمَونِ وَالْدَيْنَ وَالْقَالِقُونَ وَالْمَوْلُونَ وَالْمَوْلُونَ وَالْمَوْلُونَ وَاللّهُ وَعِدُ وَإِنّهُ وَعِدُ وَإِلّهُ وَعِدُ وَإِنّهُ وَعِدُ وَالْمَوْلُونَ وَاللّهُ وَعِدُ وَالْمَوْلُونَ وَاللّهُ وَعِدُ وَاللّهُ وَعَلّمُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلِيهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

<sup>(</sup>١) «المغني» (١/ ٣٠٧)، «الهمع» (١/ ١٤٤)، «الرضي على الكافية» (٢/ ٣٨٥-٣٨٦).

<sup>(</sup>٢) "المغنى" (١/ ٣٠٨-٣٠٩)، «الاتقان» (٢/ ٤٩-٥٠)، «التفسير الكبير» (١٠٥/١٦).

<sup>(</sup>٣) «الهمع» (١/ ١٤٤)، «الاتقان» (٢/ ٤٩ -٥٠)، وانظر «التصريح» (١/ ٢٢٥).

جاء في (لسان العرب): «ومعنى (إنّما) إثبات لما يذكر بعدها، ونفي لما سواه كقوله (إنّما يدافع عن أحسابهم إلاّ أنا أو من هو مثلي. .

وإن زدت على (إنَّ) (ما) صار للتعيين كقوله تعالى ﴿ ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُـقَرَآهِ ﴾ لأنه يوجب إثبات الحكم للمذكور ونفيه عما عداه (١٠).

واستدلّ أبو علي الفارسي على أنّها للحصر بنحو قولهم: (إنما يفعل هذا أنا) ولو لم تكن للنفي والاثبات لم يصح هذا لأنك تقول (أفعلُ هذا) ولا تقول: (يفعل هذا أنا). و(إنّما) ههنا بمنزلة النفي وإلاّ فكأنك قلت: ما يفعل هذا إلاّ أنا.

جاء في (دلائل الاعجاز): "قال الشيخ أبو على في الشيرازيات: يقول ناس من النحويين في نحو قوله تعالى ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِي ٱلْفَوْكِيشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾ [الأعراف: ٣٣] إنّ المعنى ما حرم ربي إلاّ الفواحش: قال واصبت ما يدل على صحة قولهم في هذا وهو قول الفرزدق:

أنا الذائد الحامي الذمار وإنما يدافع عن أحسابهم أنا أو مثلي

فليس يخلو هذا الكلام من أن يكون موجباً أو منفياً، فلو كان المراد به الإيجاب لم يستقم ألا ترى أنك لا تقول: يدافع أنا ولا يقاتل أنا وإنما تقول: أدافع وأقاتل إلاّ أن المعنى لما كان: ما يدافع إلاّ أنا فصلت الضمير كما تفصله مع النفي إذا الحقت معه (إلاً) حملاً على المعنى (١٣).

وجاء في (الاتقان): «الجمهور على أنها للحصر... واستدل مثبتوه بأمور منها قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ ﴾ [البقرة: ١٧٣] بالنصب فإن معناه ما حرم عليكم إلا الميتة لأنه المطابق في المعنى لقراءة الرفع فإنها للقصر... ومنها قوله تعالى: ﴿ قَالَ إِنَّمَا عَلَمُهَا عِندَ اللَّهِ ﴾ [الأحقاف: ٢٣] ﴿ قَالَ إِنَّمَا يَأْنِيكُم بِهِ اللَّهُ ﴾ [هود: ٣٣]، ﴿ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي ﴾ [الأعراف: ١٨٧] فإنه إنما تحصل مطابقة الجواب إذا كانت (إنما) للحصر ليكون معناها لا آتيكم به إنما يأتي به الله، ولا أعلمها إنما يعلمها الله، وكذا قوله:

<sup>(</sup>۱) «لسان العرب» (انن) (۱۲/۳٪۱–۱۷۶).

<sup>(</sup>٢) «دلائل الاعجاز» (٢٥٠–٢٥٣).

﴿ وَلَمَنِ ٱنْتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ مَ أُوْلَيْكَ مَا عَلَيْهِم مِن سَبِيلٍ ﴾ [الشورى: ٤١] إلى قوله ﴿ إِنَّ مَا السَّبِيلُ عَلَى ٱلَّذِينَ يَسْتَعْذِ نُونَكَ وَهُمْ أَغْنِ يَامُ ﴾ [التوبة: ٩٣] (١).

لا يستقيم المعنى في هذه الآيات ونحوها إلاّ بالحصر»(٢).

و(أنَّما) مثلها في افادة القصر، وقد اجتمعا في قوله تعالى ﴿ قُلَّ إِنَّمَا يُوحَىٰٓ إِلَمَٰكَ أَنَّمَا ۗ إِلَـٰهُكُمْ إِلَـٰهُۗ وَجِـدُ ۖ [الأنبياء:١٠٨](٣).

وقال تعالى ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَمَا آمَوَلُكُمُ مَ وَأَوْلَدُكُمْ فِتَنَةٌ وَأَنَ اللّهَ عِندَهُۥ آجَرُ عَظِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٢٨] فمرة قال (أنما) ومرة قال (أن) وسر ذلك أنّ (إنّما) للحصر، أي ليست الأموال والأولاد إلاّ للفتنة والاختبار لاظهار الصلحاء من غيرهم، ثم قال (وأن الله عنده أجر عظيم) ولم يقل (انّما) لأنه لا موجب للحصر فإن الله عنده أجر عظيم وعقاب أليم.

وقال: ﴿ فَأَعْلَمُوٓاْ أَنَمَآ أُنزِلَ بِعِلْمِ ٱللَّهِ وَأَن لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَّ ﴾ [هود: ١٤] أي لم ينزل إلاّ بعلم الله.

وقال: ﴿ فَأَعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِينُ ﴾ [المائدة: ٩٢] أي ليس عليه إلا البلاغ.

قيل والفرق بين إنّما والنفي والاستثناء في القصر، أنّ (إنّما) تستعمل لما لا ينكره المخاطب ولا يدفع صحته. قال عبد القاهر: «اعلمُ أنّ موضوع (إنّما) على أنْ تجيء خبراً لا يجهله المخاطب ولا يدفع صحته أو لما ينزل هذه المنزلة.

تفسير ذلك انّك تقول للرجل: إنّما هو أخوك، وإنّما هو صاحبك القديم، لا تقوله لمن يجهل ذلك ويدفع صحته ولكن لمن يعلمه، ويقرّ به إلاّ أنك تريد أن تنبّهه للذي عليه من حق الأخ وحرمة الصاحب، ومثله قول الآخر:

إنّما أنت والد والأب القاط طع أحنى من واصل الأولاد وأما مثال ما ينزل هذه المنزلة فكقوله:

<sup>(</sup>١) وأما ما بعد آية الشورى المذكورة فهو قوله تعالى ﴿ إِنَّمَا اَلسَّبِيلُ عَلَى اَلَذِينَ يَظْلِمُونَ اَلنَّاسَ وَيَبّغُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ﴾ [الشورى: ٤٢].

<sup>(</sup>٢) «الاتقان» (٢/ ٩٤).

<sup>(</sup>۲) «الصبان» (۱/ ۲۸۳).

## إنماً مصعب شهاب من الله تجلت عن وجهه الظلماء

ادّعي في كونَ الممدوح بهذه الصفة أنه أمر ظاهر معلوم للجميع. . .

وأمّا الخبر بالنفي والاثبات نحو (ما هذا إلاّ كذا وإن هو إلاّ كذا) فيكون للأمر ينكره المخاطب ويشك فيه. فإذا قلت: ما هو إلاّ مصيب أو ما هو إلاّ مخطىء قلته لمن يدفع أن يكون الأمر على ما قلته (١).

وجاء فيه: "ومن ذلك قوله تعالى حكاية عن اليهود ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ قَالُوّا إِنَّمَا نَعْنُ مُصْلِحُوبَ ﴾ [البقرة: ١١] دخلت (إنّما) لتدل على أنهم حين ادعوا لأنفسهم أنهم مصلحون، أظهروا أنهم يدعون في ذلك أمراً ظاهراً معلوماً. ولذلك أكد الأمر في تكذيبهم والرد عليهم، فجمع بين (إلا) الذي هو للتنبيه وبين (إنّ) الذي هو للتأكيد فقيل: ﴿ أَلاّ إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ وَلَكِنَ لَا يَشْعُهُونَ ﴾ [البقرة: ١٢](٢).

وجاء في (الكشاف) في قوله تعالى (إنّما نحن مصلحون): «و(إنما) لقصر الحكم على شيء كقولك (إنما ينطلق زيد) أو لقصر الشيء على حكم كقولك (إنما زيد كاتب). ومعنى (إنما نحن مصلحون) إنّ صفة المصلحين خلصت لهم، وتمحضت من غير شائبة قادح فيها من وجه من وجود الفساد»(٣).

قالوا: وأحسن ما يستعمل (إنما) هو في مواقع التعريض نحو ﴿ إِنَّمَا يَنَذَكَّرُ أُولُوا ٱلأَلْبَابِ﴾ [الرعد: ١٩] معرضاً بأهل الجهل، ونحو ذلك أن تكون في مقام الثناء على أحد بالفهم وبعد الإدراك والتعريض بآخر بأنه ليس عنده هذا الفهم والبعد في الإدراك فتقول: (إنما يعلم هذا اللبيب).

جاء في (دلائل الإعجاز): «ثم اعلم أنك إذا استقريت وجدتها أقوى ما تكون وأعلق ما ترى بالقلب إذا كان لا يراد بالكلام بعدها نفس معناه ولكن التعريض بأمر هو مقتضاه نحو

<sup>(</sup>١) «دلائل الأِعجاز» (٢٥٤–٢٥٥)، وانظر «شرح المختصر للتفتازاني» (٨٦،٨٦).

<sup>(</sup>٢) «دلائل الاعجاز» (٢٧٤).

<sup>(</sup>۳) «الكشاف» (۱/۱۳۷-۱۳۸).

انا نعلم أن ليس الغرض من قوله تعالى ﴿ إِنَّا يَنَذَّكُرُ أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَابِ ﴾ أن يعلم السامعون ظاهر معناه ولكن أن يذم الكفار وأن يقال: إنهم من فرط العناد ومن غلبة الهوى عليهم في حكم من ليس بذي عقل...

ثم إنّ العجب في أن هذا التعريض الذي ذكرت لك لا يحصل من دون (إنما)، فلو قلت: يتذكر أولو الألباب لم يدل على ما دل عليه في الآية. . . وإذا اسقطت من الكلام فقيل (يتذكر أولو الألباب) كان مجرد وصف لأولي الألباب، بأنهم يتذكرون ولم يكن فيه معنى نفى للتذكر ممن ليس منهم. . .

فالتعريض بمثل هذا أعني بأن يقول (يتذكر أولو الألباب) بإسقاط (إنّما) يقع إذن إن وقع بمدح إنسان بالتيقظ وبأنه فعل ما فعل، وتنبّه لما تنبه لعقله ولحسن تمييزه، كما يقال: كذلك يفعل العاقل وهكذا يفعل الكريم، (١١).

قال ابن يعيش: «ومعناها التقليل فإذا قلت: إنّما زيد بزاز، فأنت تقلل أمره وذلك أنك تسلبه ما يدعى عليه غير البز، ولذلك قال سيبويه في «إنّما سرت حتى أدخلها» أنّك تقلل»(٢).

وجاء في (الأصول): «والفرق بين إنّ وإنما في المعنى أن (إنّما) تجيء لتحقير الخبر قال سيبويه: تقول: إنّما سرت حتى أدخلها إذا كنت محتقراً لسيرك إلى الدخول<sup>(٢)</sup>.

والحقيقة أنها ليست للتقليل ولكن هذا من باب قصر الموصوف على صفة فجاء معنى التقليل من هنا، وذلك كأن تقول (ما محمد إلا شاعر) فقد قصرت محمداً على صفة واحدة هي الشعر، ونفيت عنه الصفات الأخرى كأن يكون كاتباً أو فقيها بعكس ما لو قلت (ما شاعر إلا محمد) فإنك تكون قد قصرت الشعر على محمد، وكأن من عداه ليس بشاعر ولم تنف عنه الصفات الأخرى، وهو ثناء ومدح بعكس الأولى.

<sup>(</sup>١) دلائل الاعجاز؛ (٢٧٢-٢٧٣)، فوانظر فشرح المختصر؛ (٨٧).

<sup>(</sup>٢) قابن يعيش» (٨/٥٦).

<sup>(</sup>٣) «الأصول» (١/ ٢٨٣- ٢٨٤)، وانظر «الكتاب» (١/ ٤١٥).

فإن لم تكن (ما) كافة، فهي زائدة لغرض الزيادة في التوكيد، وليس فيها معنى الحصر نحو (إنّما محمداً حاضر).

#### كأنّما:

تزاد (ما) الكافة بعد (كأن) فتكفها، وتهيئها للدخول على الجملة الفعلية، وتوسع دائرة التشبيه بها بعد أن كانت مقصورة على الجمل الاسمية، وذلك كقوله تعالى: ﴿ كَأَنَّمَا يُسَافُونَ إِلَى ٱلْمَوْتِ وَهُمْ يَنظُرُونَ ﴾ [الأنفال: ٦] وقوله ﴿ كَأَنَّمَا أَغَشِيتَ وُجُوهُهُمْ قِطَعًا يَنَ النَّيْلِ مُظْلِماً ﴾ [يونس: ٢٧] وذلك يكون بحسب الغرض من التشبيه، إذ قد يكون الغرض الاهتمام بالمشبه، وقد يكون الغرض الاهتمام بذكر الحالة المشبه بها، دون الاهتمام بالمشبه لأنه لا يتعلق بذكره غرض، ومن ذلك على سبيل المثال أن تقول (كأن محمداً شد في قرن) و(كأنما شد محمد في قرن) فأنت ترى أن ثمة فرقاً بين التعبيرين، فقد قدم (محمد) على الفعل في الجملة الأولى للعناية والاهتمام به، بخلاف الثانية فإنّ الاهتمام إنما هو بالحالة الفعلية المشبه بها لا المشبه. قال تعالى: ﴿ أَنَّكُم مَن قَتَلَ نَفَسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ المَنادِ فِي ٱلأَرْضِ فَكَأَنَّما قَتَلَ النّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ آخَيَاهَا فَكَأَنَّما أَنْ الغرض إنما هو بيان شناعة الفعل، أيّا كان الفاعل فجيء به على ما ترى.

أما إذا وليتها جملة اسمية نحو قولك (كأنما خالد أسد) فالذي يظهر أن القصد منها إنّما هو قصر المشبه على مشبه به معين، وهو مقتضى قول النحاة وذلك أنّ النحاة يقولون إنّ أصل (كأن خالداً أسد) (إن خالداً كأسد) فقدمت الكاف لقصد العناية بالتشبيه، وعلى هذا نقول: ان أصل (كأنما خالد أسد) (إنّما خالد كأسد) و(إنّما) تفيد الحصر فقدمت الكاف لفرط العناية بالتشبيه فصارت (كأنما خالد أسد) وبقي معنى الحصر في الجملة أي اقتصر على شبهه بالأسد فهو ردّ على من يقول هو كالنمر مثلاً أي هو كالأسد لا كالنمر.

فإن لم تكن (ما) كافة كانت زائدة، لغرض القوة في التشبيه، وتأكيده وذلك نحو قولك (كأنما محمداً أسد) كما مر في (إنّما).

#### ليتما:

أكثر النحاة على أن (ما) لا تزيل اختصاص (ليت) من الجمل الاسمية، وأنه يجوز اعمال ليت مع (ما) واهمالها تقول: ليتما محمداً حاضر وليتما محمدٌ حاضر (١).

وذهب آخرون إلى أنها إذا كفت «قد تدخل على الجمل الفعلية»(٢). نحو: ليتما يحضر أخوك.

والذي يبدو لي أنّ (ليت) كأخواتها إذا دخلت عليها (ما) الكافة استعملت لأحد غرضين:

التهيئة للدخول على الجمل الفعلية قليلاً، أو تكون لغرض قصر التمني فأنت إذا قلت: (ليتما الشباب يعود) قلت: (ليتما الشباب يعود) قصرت تمنيك على هذا الأمر.

فإن لم تكن (ما) كافة كانت زائدة لغرض توكيد التمني وتقويته، بدون قصر، وذلك نحو قولك (ليتما الشباب يعود).

### لعلما ولكنّما:

وحكم لعلّ ولكنّ لا يختلف عن حكم أخواتهما السابقات، فإن كففتهما بـ (ما) استعملتا لأحد غرضين:

التهيئة للدخول على الجمل الفعلية وتوسيع دائرة الترجي والاستدراك نحو قولك (لعلّما يحضر أخوك) وقولك (أنا لا أسعى إلى هذا ولكنّما اسعى إلى المجد)، فالعناية منصبة ههنا على ترجي الفعل واستدراكه لا على الشخص المترجي أو المستدرك، بخلاف ما لو قلت مثلاً (ولكنّي أسعى) فإنّ العناية ستكون منصبة على المتكلم، لا على الأمر المستدرك.

والغرض الآخر هو الدلالة على حصر الترجي والاستدراك، تقول: (لعلّما سعيد فائز) فأنت ههنا تقصر ترجيك على هذا بخلاف ما لو قلت: لعلّ سعيداً فائز، إذ ليس ههنا

<sup>(</sup>۱) «الهمع» (۱/۱۶۳)، «سيبويه» (۱/۲۸۲)، «ابن الناظم» (۷۰)، «الأشموني» (۱/۲۸۳–۲۸۶).

<sup>(</sup>٢) «الهمع» (١/٣٨٥)، «الرضي على الكافية» (٢/ ٣٨٥).

حصر للترجى، وكذلك بالنسبة للاستدراك.

فإنْ لم تكنّ (ما) كافة كانت مؤكدة للترجى والاستدراك.

والخلاصة مما مر:

إنّ (ما) تدخل على الأحرف المشبهة بالفعل، ولها حالتان:

#### ١ – الكف عن العمل ولها غرضان:

الأول: التهيئة وتوسيع دائرة الاستعمال بعد أنْ كان استعمالها مقيداً بنوع من الجمل فيطلق الترجي، والتمني، والتشبيه، والاستدراك، بعد أنْ كان مقيداً وذلك بدخولها على الجمل الفعلية.

والغرض الثاني أنها تفيد الحصر، ولا يقتصر الحصر على (إنّما وأنما) بل قد يكون أيضاً في التمنّي والترجّي والتشبيه والاستدراك كما مر.

۲- عدم الكف: وعند ذلك يبقى كل حرف على معناه واستعماله ويكون الغرض
 توكيد معنى ذلك الحرف وتقويته.

وبقاء الجملة على ما هي عليه من دون تغيير يدلّ على أنّ المعنى لم يتغير وإنّما أريد تقوية هذا المعنى وتوكيده.

#### العطف على اسم ان بالرفع:

ورد في اللغة رفع المعطوف على اسم ان وقد جاء ذلك في القرآن الكريم وغيره قال تعالى ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَاللَّذِينَ عَادُواْ وَالصَّائِمُونَ وَالنَّصَرَىٰ مَنْءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْمَوْمِ الْلَاخِرِ وَعَمِلَ صَلِيحًا فَلاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَعْزَنُونَ ﴾ [المائدة: ٦٩] وقال: ﴿ وَأَذَنُ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى النَّاسِ يَوْمَ الْمُحَبِّ الْأَحْتَبِرِأَنَ اللَّهَ بَرِئَ مُنَ الْمُشْرِكِينُ وَرَسُولُهُ ﴾ [التوبة: ٣] برفع كلمة (رسول). وقال جرير:

إنّ الخــــلافـــة والنبـــوة فيهـــم والمكـــرمـــاتُ وســــادةٌ أطهــــار برفع المكرمات وسادة. وقال بشر بن أبي حازم:

وإلا فاعلموا أنا وأنسم بغاة ما بقينا في شقاق

وقال الآخر:

## فإنى وقيار بها لغريب

### فمن يك أمس بالمدينة رحله

إلى غير ذلك من النصوص.

وألحقت بإنّ أنّ ولكنّ فيما تقدم من جواز العطف بالرفع، من دون ليت ولعلّ وكأنّ وذلك كقول الشاعر:

وما قصّرت بي في التسامي خؤولة ولكنّ عمي الطيب الأصل والخالُ (١)

واختلف النحاة في تخريج ذلك فذهب بعضهم إلى انّه معطوف على اسم انّ باعتبار محله قبل دخول ان<sup>(٢)</sup>.

قال ابن يعيش: "ويجوز الرفع بالعطف على موضع انّ لأنها في موضع ابتداء وتحقيق وذلك أنّها لما دخلت على المبتدأ والخبر لتحقيق مؤداه وتأكيده من غير أن تغير معنى الابتداء صار المبتدأ كالملفوظ به وصار (إنّ زيداً قائم) و(زيد قائم) في المعنى واحداً فجاز لذلك الأمران: النصب والرفع. فالنصب على اللفظ والرفع على المعنى "(").

وذهب بعضهم إلى أنّه مرفوع على الابتداء وخبره محذوف والجملة ابتدائية عطفت على محل ما قبلها من الابتداء أو هو معطوف على الضمير في الخبر (٤).

وقيل: الواو اعتراضية -جاء في (شرح الرضي على الكافية) في قوله تعالى (أن الله بريء من المشركين ورسوله): «فتقول أن قوله تعالى (ورسوله) عطف على الضمير في (بريء)...أو نقول: رسوله مبتدأ خبره محذوف، أي ورسوله كذلك والواو اعتراضية لا عاطفة. ونقول في قوله:

<sup>(</sup>١) «الأشموني» (١/ ٢٨٧)، «ابن يعيش» (٨/ ٦٨)، «الرضي على الكافية» (٢/ ٣٩٢).

<sup>(</sup>۲) «المفتضب» (۱/۱۱)، «الكامل» (۱/۲۷۱)، «ابن الناظم» (۷۰)، «ابن عقيل» (۲) (۲۸۲)، «ابن عقيل» (۱/۱۳۲–۱۳۷)، «الصبان» (۱/۲۳۱–۱۳۷).

<sup>(</sup>٣) «ابن یعیش» (٨/ ٦٦-٦٧)، (وانظر سیبویه» (١/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>٤) «سيبسويسه» (١/ ٢٨٥)، «المقتضسب» (٤/ ١١٢)، «الكسامسل» (١/ ٢٧٦)، «ابسن عقيسل» (١/ ١٣٦ – ٢٢٧)، «الأشموني» (١/ ٤٨٢ – ٢٨٠)، «التصريح» (١/ ٢٢٦ – ٢٢٧).

# وإلاً فاعلموا انّا وأنهم بغاة ما بقينا في شقاق

إن (ما بقينًا في شقاق) خبر (إنّا) وقوله (وأنتم بغاة) جملة اعتراضية لكن لا يتم لنا مثل هذا في قوله:

ولا أنني بالمشي في القيد أخرق

ولا أنا ممن يزدهيه وعيدكم

بعد قوله:

فلا تحسبن أني تخشعت بعدكم لشيء ولا أني من الموت أفرق

لأنّ قوله (ولا إنني بالمشي في القيد أخرق) عطف على (أني تخشعت) فلو جعلنا قوله (ولا أنا ممن يزدهيه وعيدكم) جملة اعتراضية لكان (لا) داخلة على معرفة بلا تكرير ولا يجوز ذلك إلاّ عند المبرد ولو روي (ولا انني بالمشي في القيد) بالكسرة لارتفع الاشكال وكان قوله (ولا أنا ممن يزدهيه) مستأنفاً و(لا) مكررة»(١).

وجاء في (الكشاف) في قوله تعالى ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَاللَّذِينَ هَادُواْ وَالصَّدِعُونَ وَالنَّصَرَىٰ مَا اللَّهِ ﴾: «والصابئون: رفع على الابتداء وخبره محذوف والنية به التأخير عما في حيز إنّ من اسمها وخبرها، كأنّه قيل: ان الذين آمنوا والذين هادوا والنصارى حكمهم كذا والصابئون كذلك. . . فإن قلت: فقوله (والصابئون) معطوف لابد له من معطوف عليه، فما هو؟ قلت: هو مع خبره المحذوف جملة معطوفة على جملة قوله (إنّ الذين آمنوا الخ) ولا محل لها كما لا محل للتي عطفت عليها.

فإنْ قلت: ما التقديم والتأخير إلاّ لفائدة فما فائدة هذا التقديم؟ قلت: فائدته التنبيه على أنّ الصابئين يتاب عليهم إنْ صح منهم الإيمان والعمل الصالح فما الظن بغيرهم؟

وذلك انّ الصابئين أبين هؤلاء المعدودين ضلالاً وأشدهم غياً، وما سموا صابئين إلاّ لأنهم صبأوا عن الأديان كلها أي خرجوا. . ومجرى هذه الجملة مجرى الاعتراض في الكلاء»(٢).

 <sup>(</sup>١) «الرضى على الكافية» (٢/ ٣٩١-٣٩٢)، (وانظر (حاشية التصريح) (١/ ٢٢٧).

<sup>(</sup>۲) «الكشاف» (۱/٤٧٤)، «انظر ابن الناظم» (۷۰).

وجاء في (التفسير الكبير) في هذه الآية: «والصابئون كذلك فحذف خبره والفائدة في عدم عطفهم على من قبلهم هو أن الصابئين أشدّ الفرق المذكورين في هذه الآية ضلالاً فكأنّه قيل: كل هؤلاء الفرق إن آمنوا بالعمل الصالح قبل الله توبتهم وأزال ذنبهم حتى الصابئون فإنهم إن آمنوا كانوا أيضاً كذلك»(١).

وجاء في (الانتصاف من الكشاف): «ولكن ثم سؤال متوجه وهو أن يقال: لو عطف الصابئين ونصبه، كما قرأ ابن كثير لأفاد أيضاً دخولهم في جملة المتوب عليهم ولفهم من تقديم ذكرهم على النصارى ما يفهم من الرفع من أن هؤلاء الصابئين، وهم أوغل الناس في الكفر يتاب عليهم، فما الظن بالنصارى ولكان الكلام جملة واحدة بليغاً مختصراً والعطف إفرادي، فلم عدل إلى الرفع وجعل الكلام جملتين؟ وهل يمتاز بفائدة على النصب والعطف الافرادي؟

ويجاب عن هذا السؤال بأنه لو نصبه وعطفه لم يكن فيه إفهام خصوصية لهذا الصنف لأن الأصناف كلها معطوف بعضها على بعض، عطف المفردات وهذا الصنف من جملتها والخبر عنها واحد، وأمّا الرفع فينقطع عن العطف الافرادي وتبقى بقية الأصناف مخصصة بالخبر المعطوف به، ويكون خبر هذا الصنف المنفرد بمعزل تقديره مثلاً (والصابئون كذلك) فيجيء كأنه مقيس على بقية الأصناف، وملحق بها وهو بهذه المثابة لأنه لما استقر بعد الأصناف من قبول التوبة فكانوا أحقاء بجعلهم تبعاً وفرعاً مشبهين بمن هم أقعد منهم بهذا الخير»(۲).

والذي يبدولي في هذا الأمر أن ثمة فرقاً في المعنى بين الرفع والنصب، فإنّ العطف بالنصب على تقدير إرادة (إن) والعطف بالرفع يكون على غير إرادة (أن)، ومعنى هذا أن العطف بالرفع غير مؤكد، فعلى هذا يكون المعطوف في قولك (إنّ محمداً مسافر وخالداً) مؤكداً، بخلاف مالو قلت (إنّ محمداً مسافر وخالدًا) فإن المعطوف غير مؤكد. وهذا شبيه بما مر في قولنا (ليس محمد بجبان، ولا بخيل، ولا بخيلاً) في بحث (ليس والمشبهات بها).

<sup>(</sup>١) "التفسير الكبير" (١١/ ٥١).

<sup>(</sup>۲) «الانتصاف من الكشاف» (۱/٤٧٤).

وهذا المعنى حام حوله النحاة ولم يذكروه صراحة فهم حين يقولون انه معطوف على اسم (إنَ ) قبل دخولها، يعنون انه معطوف على غير إرادة التوكيد، أي ان المعطوف عليه مؤكد بخلاف المعطوف، وقد رأيت قبل قليل في كلام المفسرين في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَالطَّابِعُونَ وَالنَّصَارَىٰ ﴾ ما يشير إلى أنّ كلمة (الصابئون) خولف حكمها عن أخواتها، لأن هذه الفرقة أبعد ضلالاً من الآخرين، فجاءت أقل توكيداً من أخواتها.

وما ذكره الرضي من كونها اعتراضية، يشير إلى ذلك أيضاً، فإن الجملة الاعتراضية ليست من صميم الجملة المعقود بها الكلام، وإنّما هي تبع. فالنحاة يدركون أنّ هذا المعطوف عليه في الحكم.

والذي يدل على ذلك اشراكهم (لكنّ) مع (إنّ) في هذا الحكم دون سائر أخواتها لأن (لكنّ) لا تغير معنى الابتداء بخلاف (ليت ولعل وكأن) حيث لا يجوز مع هذه الثلاث إلاّ النصب لزوال معنى الابتداء بها(١).

وإيضاح ذلك أنّ معنى قولك (محمد مسافر) و(ان محمداً مسافر) واحد غير أنّ في الجملة الثانية توكيداً فإن (إنّ) لا تغير معنى الجملة بخلاف ليت، ولعل، وكأنّ، فهناك فرق بين قولنا (ليت محمداً معنا) وقولنا (محمد معنا) كما لا يخفى. فلا يصح أن يقال (ليت محمداً معنا وخالد) بالرفع لأنّ الكلام مقصود به التمني، ورفع المعطوف يدل أنه على غير نية (ليت) أي ليس داخلاً في التمني فلا يكون لذكره معنى ويكون ضرباً من العبث، وكذلك لو قلت (لعل أخاك معنا وخالد) إذ معنى ذلك أن خالداً غير داخل في الترجي، لأنه ليس على تقدير (لعل) فلا يكون لذكره معنى وكذلك بالنسبة لكأنّ، بخلاف (انّ) فإنّها تؤكد معنى الابتداء وزوالها لا يزيل معنى الابتداء وهذا ظاهر.

حاء في (المغني): «ومن ثم أجمعوا على جواز (زيد قائم وعمرو وإن زيداً قائم وعمرو) وعلى منع (ليت زيداً قائم وعمرو) وكذا في لعل وكأنّ لأنّ الخبر المذكور متمنى أو مترجًى أو مشبه به والخبر المحذوف ليس كذلك، لأنه خبر المبتدأ»(٢).

<sup>(</sup>۱) انظر «الأشموني» (۱/۲۸۷)، «التصريح» (۱/۲۲۲–۲۲۷)، «سيبويه» (۱/۲۸٦)، «التسهيل» (۲٫۲۲). (۱۳۰).

<sup>(</sup>٢) «المغني» (٢/ ٢٠٦).

وجاء قي (التصريح): «ويعطف بالرفع على محل أسماء هذه الأحرف بشرطين: استكمال الخبر، وكون العامل أنّ أو إنّ أو لكنّ مما لا يغير معنى الجملة»(١).

وجاء في (كتاب سيبويه): ﴿واعلم أنّ لعل وكأنّ وليت ثلاثتهن يجوز فيهن جميع م جاز في أنّ إلاّ إنّه لا يرفع بعدهن شيء على الابتداء، ومن ثم اختار الناس (ليت زيدا منطلق وعمراً) وقبح عندهم أن يحملوا (عمراً) على المضمر، حتى يقولوا (هو) ولم تكن ليت واجبة ولا لعلّ ولا كأنّ فقبح عندهم أنْ يدخلوا الواجب في موضع التمني، فيصيروا قد ضموا إلى الأول ما ليس على معناه بمنزلة (أنّ) و(لكنّ) بمنزلة إنّه "().

وأنت لو استقريت ما ورد في القرآن الكريم لو جدت المعنى على ما ذكرت قال تعالى: ﴿ وَأَذَنُ يِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى ٱلنَّاسِ يَوْمَ ٱلْحَبَّجِ ٱلْأَكْبَرِ أَنَّ ٱللَّهَ بَرِى ۗ مِنْ ٱلْمُشْرِكِينِ وَرَسُولُمُ ﴾ [التوبة: ٣] برفع (رسوله) معطوفة على لفظ الجلالة المنصوب، وسر ذلك أن براءة الرسول تابعة لبراءة الرب سبحانه فهي أقل توكيداً منها وليستا بمنزلة واحدة، لأن الأصل براءة الله سبحانه، أمّا براءة الرسول فهي براءة تبعية ولذلك وردت كذلك، والله أعلم.

ونحوه ما جاء في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلصَّـٰئِـُونَ وَٱلنَّصَـٰزَىٰ﴾ ذلك أن الصابئين لما كانوا أبعد المذكورين ضلالاً كما ذكر المفسرون خولف في توكيدهم فكانوا أقل توكيداً.

وقد تقول: لقد ورد مثل هذا التعبير في سورة البقرة فلم يجىء بالرفع فما الفرق؟ وها أنا أذكر ذلك موضحاً الفرق:

١ جاء في سورة الماثدة ٦٩: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَالصَّابِئُونَ وَٱلنَّصَارَىٰ مَنْ
 مَامَ إِلَّا هُمْ يَعْزَنُونَ ﴾ .

٢- وجاء في سورة البقرة ٦٢: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَٱلنَّينَ هَادُواْ وَٱلنَّصَدَىٰ وَالصَّهٰعِينَ مَنْ
 مَامَنَ بِاللَّهِ وَٱلْبَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَدلِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ
 يَمْرَنُونَ إِنَّ ﴾.

<sup>(</sup>۱) «التصريح» (۱/ ۲۲۲-۲۲۷).

<sup>(</sup>۲) دسيبويه، (۱/ ۲۸۲).

فأنت ترى انه في آية المائدة رفع الصابئين وقدمهم على النصارى، وفي آية البقرة نصبهم وأخرهم عن الملل الأخرى.

فقدم الصابئين عليهم وهو المناسب للمقام، وليس نحو هذا الأمر موجوداً في آية البقرة فجرت الآية على نسق واحد، فأخر الصابئين وجعلهم في مكانهم بعد الملل.

وقال جرير:

# إنَّ الخسلافـــة والنبـــوة فيهـــم والمكـــرمـــاتُ وســـادةٌ أطهـــار

ففصل بين الخلافة والنبوة من جهة، والمكرمات والسادة الأطهار من جهة أخرى. فجعل الفريق الثاني أقل رتبة من النبوة والخلافة، بحذف توكيده ولم يجعل الكلام سنزلة واحدة، واحسب أنّ جريراً وفق في هذا، مختاراً كان أو مضطراً.

وهذا الذي ذكرناه هو ما يقتضيه القياس ويؤيده الاستعمال والله أعلم.

#### تخفيفها:

تخفف إنَّ وأنَّ ولكنَّ وكأنَّ فتكون لها أحكام خاصة بها وإليك تفصيل ذلك: إنَّ:

إذا خففت إنّ المكسورة الهمزة بطل اختصاصها بالأسماء، وجاز فيها إذا دخلت على الجمل الاسمية وجهان: الاهمال، والاعمال، تقول (إنْ محمداً منطلق) و(إنْ محمد لمنطلق) قال تعالى: ﴿ إِنْ هَذَانِ لَسَحِرَانِ ﴾ [طه: ٣٣] فإن دخلت على الجمل الفعلية أهملت وجوباً، وتلزمها اللام عند الاهمال فرقاً بينها وبين إنْ النافية قال تعالى: ﴿ وَإِن الْعَرَافِ وَجَدْنَا آَكُونُهُ هُمُ لَفُنْسِقِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٠١] وقال: ﴿ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ لَمِنَ الْعَرَافِ (إنْ النافيلين) ومنه قوله: الله منه قوله:

## إن الحقُ لا يخفي على ذي بصيرة

وقد يستغنى عنها إذا كانت هناك قرينة معنوية تشير إلى معناها كقول الطرماح: أنا ابن أباة الضيم من آل مالك وإن مالك كانت كرام المعادن

فإنَّ معنى البيت واضح في مدح (مالك) و(إنَّ) هنا بمعنى إنَّ وليست نافية (١).

والكثير في (إن) المخففة إذا دخلت على جملة فعلية أن يكون فعلها من الأفعال الناسخة كقوله تعالى ﴿ وَإِن يُكَادُ الَّذِينَ كُفَرُوا لَيُرْلِقُونَكَ بِأَبْصَرِهِم ﴾ [القلم: ٥١] وقوله: ﴿ وَإِن نَظَنُكَ لَمِنَ ٱلْكَندِينِينَ ﴾ [الشعراء: ١٨٦] وربما دخلت على غيره كقوله:

# شلت يمينك إن قتلت لمسلما

وأجاز الكوفيون والأخفش وقوع أي فعل بعدها، قال ابن مالك: «ويقاس على نحو (إنْ قتلت لمسلما) وفاقا للكوفيين والأخفش<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۱/ ٢٨٣)، «المقتضب» (۱/ ٥٠، ٢/ ٣٦٣)، «التسهيل» (٦٥)، «ابن الناظم» (٢٧)، «البريه» (١/ ١٤١)، «الأشموني» (١/ ٢٨٩)، «الهمع» (١/ ١٤١)، «التصريح» (١/ ٢٣٠- ٢٣١).

 <sup>(</sup>۲) - «التسهيل» (٦٥)، وانظر «ابن يعيش» (٨/ ٧١-٢٧).

ومذهب الكوفيين أنّ (إنّ) لا تخفف وإنّ الخفيفة هذه «إنما هي حرف ثنائي الوضع وهي النافية فلا عمل لها البتة، ولا توكيد فيها واللام بعدها للإيجاب بمعنى إلا»(١) فقولك (إنْ محمد لقائم) معناه: ما محمد إلاّ قائم.

ويردهم أنها أعملت مع التخفيف قال سيبويه: «وحدثنا من نثق به أنه سمع من العرب من يقول إنْ عمراً لمنطلق. وأهل المدينة يقرؤون ﴿وإنْ كُلَّا لَمَّا لَيُوفِيَّنَّهُمْ رَبُّكَ أَعْمَالَهُمْ﴾ [هود: ١١١] يخففون وينصبون كما قالوا: كأن ثدييه حقان» (٢).

وذهب الفراء إلى أنّ (إنّ) المخففة بمنزلة (قد) إلاّ أن (قد) تختص بالأفعال و(إنّ) تدخل عليها وعلى الأسماء (٣).

وجاء في (فقه اللغة) للثعالبي أن «إنْ الخفيفة بمعنى (لقد) كما قال جل ذكره ﴿ إِن كُنَّا عَنْ عِبَادَ تِكُمُّ لَغَذَفِلِينَ﴾ [يونس: ٢٩] أي ولقد كنا»(٤).

وجاء في (لسان العرب) عن أبي زيد: «قال: وتجيء (إنْ) في موضع (لقد) ضربُ قوله تعالى ﴿ إِن كَانَ وَعَدُرَيّنَا لَمَفْعُولًا﴾ [الإسراء: ١٠٨] المعنى: لقد كان من غير شك من القوم ومثله ﴿ وَإِن كَادُوا لَيَفْتِنُونَكَ ﴾ [الإسراء: ٧٣] ﴿ وَإِن كَادُوا لَيَسْتَفِزُونَكَ ﴾ [الإسراء: ٧٦] ﴿ وَإِن كَادُوا لَيَسْتَفِزُونَكَ ﴾ [الإسراء: ٧٦]» (٥)

واظن أن المقصود بقولهم إنها بمعنى (قد) أنها تفيد توكيد الجمل الفعلية إذا دخلت عليها لا أنها بمعنى (قد) تماماً وذلك لأنها تختلف عنها.

فإنّ (قد) فيها معنى تقريب الفعل والتوقع وإمّا إنْ هذه فلمحض التوكيد ليس فيها توقع أو تقريب. ثم إنّ الأكثر في (قد) إذا دخلت على المضارع أنْ تفيد التقليل بخلاف

<sup>(</sup>۱) «التسهيل» (۲۵)، «المغني» (۱/ ۳۷)، «ابن يعيش» (۱/ ۷۱–۷۲)، «الرضي على الكافية» (۱/ ۳۹۷)، «الهمع» (۱/ ۱٤۲)، «التصريح» (۱/ ۳۳۳–۲۳۲)، «شرح الدماميني على المغني» (۱/ ۲۳۲).

<sup>(</sup>۲) «سيبويه» (١/ ٢٨٣)، «وانظر المغني» (١/ ٢٤، ٣٧)، «الرضي على الكافية» (٢/ ٣٩٧).

<sup>(</sup>٣) «الهمع» (١/٢٤٢).

<sup>(</sup>٤) «فقه اللغة» (٥٣٢)، «وانظر تأويل مشكل القرآن» (١٩٤).

<sup>(</sup>٥) «لسان العرب» (إنْ) (١٧٦/١٧).

هذه التي لا تفيد غير التوكيد وذلك كقوله تعالى ﴿ وَإِن يَكَادُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَيُزَلِقُونَكَ بِأَبْصَـرُهِم ﴾ [القلم: ٥١].

قال الليث: "إذا وقعت إنَّ على الأسماء والصفات (١) فهي مشددة، وإذا وقعت على فعل أو حرف لا يتمكن في صفة أو تصريف فخففها، تقول: بلغني أن قد كان كذا وكذا وتخفف من أجل (كان) لأنها فعل. . . وهي مع الصفات مشددة إنّ لك وأنّ فيها وأنّ بك وأشباهها "(٢).

وجاء في (التفسير الكبير) في (إنْ) هذه أنها «تفيد توكيد المعنى في الجملة بمنزلة (إنّ) المشددة كقولك: إنْ زيداً لقائم، قال الله تعالى ﴿ إِن كُلُّ نَفْسِ لَمَا عَلَيْهَا حَافِظٌ ﴾ [الطارق: ٤] وقال ﴿ إِن كَانَ رَعْدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولًا﴾ ومثله في القرآن كثير.

والغرض في تخفيفها إيلاؤها مالم يجز أن يليها من الفعل، وإنما لزمت اللام هذه المخففة للعوض عما حذف منها والفرق بينها وبين التي للجحد»(٣).

والذي يبدو لي أنَّ (إنَّ) المخففة هذه تختلف عن الثقيلة في توكيدها واستعمالها.

أما من حيث الاستعمال فهي تدخل على الجمل الفعلية والاسمية وذلك أنه قد يراد توكيد الحدث الفعلي فيؤتى بإن المخففة بخلاف (إنّ) التي لا تؤكد إلاّ الجمل الاسمية وذلك كقولك (إنْ كنا لفاعلين) و(انا كنا فاعلين) فأنت تلحظ أنّ الأولى أكدت الحدث الفعلي بخلاف الثانية فإن الاهتمام منصب على فاعل الحدث وصاحبه لاعلى الحدث الفعلى.

إنّ (إنْ) المخففة تمكننا من إيقاع الجملة الفعلية في حيز التوكيد، كما تفعل (إنّ) مع الجمل الاسمية ولذلك هي تختلف عنها في استعمالها، وذلك بحسب الحاجة والقصد، فإن كنت ترمي إلى توكيد الحدث الفعلي، جئت بإنْ، وإنْ أردت توكيد الجملة الاسمية جئت بإنْ.

<sup>(</sup>١) المقصود بالصفات هنا حروف الجر وهو مصطلح كوفي.

<sup>(</sup>۲) «نسان العرب» (إنن) (۱۲/ ۱۷۰-۱۷۱).

<sup>(</sup>٣) «التفسير الكبير» (١١٨/٤).

أما من حيث التوكيد فالذي يبدو لي أنها أقل توكيداً من الثقيلة، والذي يدل على ذلك أمور منها:

١- أن تخفيف نونها يشير إلى تخفيف توكيدها مشبهة في ذلك نون التوكيد الخفيفة.
 وقد ذكر النحاة أن نون التوكيد الثقيلة آكد من الخفيفة، وهذه نظيرة تلك.

٧- أنك لو لاحظت -مثلاً- التعبيرين، إن كنت لفاعلاً وإني كنت فاعلاً، و(إنْ كنتم لمسرفين) و(انكم كنتم مسرفين) لوجدت الفرق واضحاً بينهما من حيث التوكيد فأنت تجد ضميراً واحداً مع الخفيفة هو (التاء) في الجملة الأولى و(تم) في الجملة الثانية في حين أنك تجد مع الثقيلة ضميرين هما: الياء والتاء في الجملة الأولى و(كم) و(تم) في الجملة الثانية فالاسناد حصل مرتين مع الثقيلة بخلاف الخفيفة وذلك يشير إلى قوة التوكيد في الثقيلة كما هو واضح.

٣- والذي يدل على أن الثقيلة آكد من الخفيفة استعمالها القرآني. قال تعالى في سورة يوسف ﴿ قَالُواْ تَاللَّهِ لَقَدْ ءَاثَرَكَ اللّهُ عَلَيْنَا وَإِن كُنّا لَخَطِيمِ قَالَ لاَ تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ الْيُوْمِ يَغْفِرُ اللّهُ لَكُمْ وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّحِيمِيكِ ﴾ [يوسف: ٩١-٩٢]وقال: ﴿ قَالُواْ يَتَأَبّانَا اَسْتَغْفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَا إِنَا كُنَا خَطِعِينَ قَالَ سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّ إِنّا لَهُ هُو الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ يوسف: ٩٧-٩٨].

فأنت ترى أن أخوة يوسف قالوا لأخيهم (وإنْ كنا لخاطئين) بإنْ المخففة، وقالوا لأبيهم (إنّا كنّا خاطئين) بالثقيلة. وقد يتبادر إلى الذهن انّ هذا يدل على عكس ما ذهبنا إليه فإنهم مع من اساؤا إليه اساءة مباشرة جاؤا بالمخففة، ومع أبيهم جاؤا بالثقيلة، فكيف يدل هذا على صحة ما ذهبنا إليه؟

#### وللجواب عن ذلك نقول:

إنّ أخوة يوسف لما رأوا أباهم، وما حل به من جراء فعلتهم من الوهن واللوعة وحرقة الفؤاد وذهاب عينيه من الحزن، دعاهم ذلك إلى توكيد الاعتذار والاعتراف بالخطيئة بخلاف حالة أخيهم، فإنّ الله أكرمه بعدهم وبوأه مكانة عالية ومكن له في الأرض، وكأن فعلتهم تلك عادت عليه بالخير والرفعة بعكس ما جرّت على أبيهم، فهناك فرق بين الحالتين فكان الشعور بالخطيئة مع والدهم أكبر وأعظم فقالوا ما قالوا.

والذي يدل على ذلك السياق القرآني فإن يوسف دعا لهم بالمغفرة من دون أن يسألوها منه قالِ ﴿ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْيُومَ يَغْفِرُ ٱللَّهُ لَكُمُّ وَهُوَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴾ .

وأما أبوهم فلم يستغفر لهم مع طلبهم الاستغفار منه، وإنّما وعدهم بالاستغفار ﴿ قَالُواْ يَتَأَبَانَا اَسْتَغْفِر لَكُمْ رَبِّ ۖ إِنَّكُمْ الْعَنْوُرُ الرّحِيثُ ﴾ يَتَأَبَانَا اَسْتَغْفِار في المستقبل ثم انظر كيف جاء به (سوف) لا بالسين، و(سوف) أبعد في الاستقبال من السين مما يدل على عمق الأثر في نفسه.

وقوله في سورة الشعراء: ﴿ قَالُواْ إِنَّمَا آنَتَ مِنَ ٱلْمُسَخِّرِينَ وَمَا آنَتَ إِلَا بَشَرٌ مِثْلُنَا وَإِن نَظُنُكَ لَمِنَ ٱلْكَندِينَ وَمَا آنَتَ إِلَا بَشَرٌ مِثْلُنَا وَإِن نَظُنُكَ لَمِنَ ٱلصَّدِقِينَ قَالَ رَبِيَ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ. فَكَذَبُوهُ فَأَخَذَهُمْ عَذَابُ يَوْمِ ٱلظُّلَّةُ إِنَّهُمْ كَانَ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴾ [١٨٥–١٨٩].

فأنت ترى أنه قال في سياق آيات الأعراف ﴿ وَإِنَّا لَنَظُنُّكَ مِنَ ٱلْكَنْدِبِينَ ﴾ وفي سياق آيات الشعراء ﴿ وَإِن نَظُنُّكَ لَمِنَ ٱلْكَنْدِبِينَ ﴾ .

ويظهر سياق الآيات أنّ التكذيب في آيات الأعراف أشدّ منه في آيات الشعراء، والذي يوضح ذلك أنه في آيات الأعراف قال: ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ ﴾ بخلاف آيات الشعراء فإنه قال: ﴿ قَالُواْ إِنَّمَا آنَتَ مِنَ ٱلْمُسَحِّرِينَ ﴾ .

وأنت ترى الفرق بين القائلين، ففي الآبات الأولى قول الملأ الذين كفروا، والقائلون في الآبات الثانية مختلطون فإن فيهم الشديد التكذيب والقليل والإمّعة والخائف فهو تكذيب مختلط لا يصل إلى تكذيب الذين كفروا خصوصاً. والذي يدل على ذلك قوله تعالى بعد آبات الشعراء ﴿ إِنَّ فِ ذَلِكَ لَا يَدُّ وَمَا كَانَ أَكْرُهُم مُّوْمِنِينَ ﴾ أي إنّ فيهم قلة مؤمنة فهو نسب الكلام في آبات الشعراء إلى أصحاب الأبكة عموماً بخلاف آبات الأعراف فإنه نسب الكلام إلى الذين كفروا خاصة.

ثم انظر إلى السياق مرة أخرى وكيف تعقب الرسول كلام قومه بعد كل من الآيتين يتبين لك ما ذكرته واضحاً، فإن هوداً عليه السلام ردّ على قومه بآيات عدة (قال يا قوم ليس بي سفاهة. . . إلخ) بخلاف آية الشعراء فإنه لم يزد على قوله (قال ربي أعلم بما تعملون).

ومن هنا يتبين الفرق واضحاً بين التعبيرين، فدلّ ذلك على أنّ (إنّ) الثقيلة آكد من الخفيفة.

#### أن:

تخفف (أنّ) كما تخفف (إنّ)، وعند الجمهور أنها إذا خففت لا تلغى، ولا يظهر اسمها إلا للضرورة كقول الشاعر:

فلو أنْك في يوم الرخاء سألتني فراقك لم أبخل وأنت صديق

ولا يجيء خبرها إلا جملة واسمها ضمير الشأن محذوف، وذلك نحو قولك: علمت أن سوف يحضر سعيد والتقدير (أنه)(١).

جاء في (الكتاب): «ومن ذلك والخامسة أن غضبُ الله عليها فكأنه قال: أنه غضبُ الله عليها لا تخففها في الكلام ابداً وبعدها الأسماء إلا وأنت تريد الثقيلة مضمراً فيها الاسم....

والدليل على أنهم إنما يخففون على اضمار الهاء، أنّك تستقبح قد عرفت أنْ يقولُ ذاك حتى تقول (أنْ لا) أو تدخل سوف أو السين أو قد، ولو كانت بمنزلة حروف الابتداء لذكرت الفعل مرفوعاً بعدها، كما تذكره بعد هذه الحروف كما تقول: إنّما تقولُ ولكن تقول»(٢).

ومذهب الكوفين أنها لا تعمل شيئاً<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) «التسهيل» (۲۰–۲٦)، «ابن الناظم» (۷۲)، «المغني» (۱/ ۳۱)، «ابن يعيش» (۸/ ۷۷–۷۳)، «ابن عقيل» (۱/ ۱۳۹)، «التصريح» (۱/ ۲۲۲).

<sup>(</sup>۲) "سيبويه" (۱/ ۸۱-۸۱).

٣) - «المغنى» (١/ ٣١)، «الهمع» (١/ ١٤٢).

والصواب أنها قد تعمل وقد ورد شيء من ذلك كما ذكرنا في قوله (فلو أنَّك).

ويذكر النحاة وجه الاختلاف بينها وبين أنْ الخفيفة الناصبة للأفعال بأنّ (أنْ) المخففة من الثقيلة تفيد التحقيق واليقين، بخلاف الناصبة فإنها لا تدل على اليقين.

جاء في (الكتاب): «وذلك قولك: قد علمت أنْ لا يقولُ ذاك وقد تيقنت أن لا تفعلُ ذاك كأنه قال: أنه لا يقول وأنك لا تفعل. . . وليست (أنْ) التي تنصب الأفعال تقع في هذا الموضع لأنَّ ذا موضع يقين وإيجاب. . .

فأمّا ظننت، وحسبت، وخلت، ورأيت فإنّ (أنَّ) تكون فيها على وجهين:

على أنها تكون (أنَّ) التي تنصب الفعل، وتكون الثقيلة فإذا رفعت قلت: قد حسبت أنْ لا يقولُ ذاك ورأى أن سيفعل ذاك ولا تدخل هذه السين في الفعل ههنا حتى تكون أنه. . . وإنّما حسنت (أنه) ههنا لأنك قد اثبت هذا في ظنك كما اثبته في علمك وأنّك أدخلته في ظنك على أنّه ثابت الآن كما كان في العلم ولولا ذلك لم يحسن (أنك) ههنا ولا (أنه) فجرى الظن مجرى اليقين لأنه نفيه.

وإن شئت نصبت، فجعلتهن بمنزلة خشيت، وخفت، فتقول: ظننت أنْ لا تفعلَ ذاك، ونظير ذلك ﴿ تَظُنُّ أَن يُفْعَلَ بِهَا فَاقِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٥] و﴿ إِن ظَنَّا أَن يُقِيمًا حُدُودَ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢٣٠]...ولو قال رجل: أخشى أنْ لا تفعلُ ذاك يريد، أنْ يخبر انه يخشى أمراً قد استقر عنده أنه كائن جاز وليس وجه الكلام...

وتقول: ما علمت إلا أن تقومَ وما أعلم إلا أن تأتيكه إذا لم ترد أن تخبر أنك قد علمت شيئاً كائناً البتة، ولكنّك تكلمت به على وجه الإشارة، كما تقول: أرى من الرأي أن تقوم. فأنت لا تخبر أنّ قياماً قد ثبت كائناً أو يكون فيما يستقبل البتة فكأنه قال: لو قمتم، فلو أراد غير هذا المعنى لقال: ما علمت إلاّ أن سيقومون»(١).

فهنا جاءت الناصبة مع العلم كما ذكر سيبويه، لأنه ليس المقصود بها اليقين، والتحقيق وإنما هو بمعنى قولك: أنْ تقوم خير لك في رأيي.

وجاء في (المقتضب): «أما ما كان من العلم فإن (أنْ) لا تكون بعده إلا تقيلة لأنه

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۱/ ۱۸۶ - ۲۸۶).

معاني النحو

شيء قد ثبت واستقر وذلك قولك، قد علمت أنّ زيداً منطلق. فإن خففت فعلى إرادة التثقيل والاضمار تقول: قد علمت أنْ سيقوم زيد، تريد أنه سيقوم زيد. قال الله عز وجل: ﴿ عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُم مِنْ مَنْ ﴾ [المزمل: ٢٠] لأنه شيء قد استقر.

ألا ترى أنه لا يصلح (علمت أنْ يقومَ زيد) لأنّ (أنْ) الخفيفة إنّما تكون لما لم يثبت نحو: خفت أن تقوم يا فتى وأرجو أن تذهب إلى زيد، لأنه شيء لم يستقر. فكل ما كان من الرجاء والخوف فهذا مجازه.

فأما الأفعال التي تشترك فيها الخفيفة والثقيلة فما كان من الظن.

فأما وقوع الثقيلة فعلى أنه قد استقر في ظنك كما استقر الأول في علمك وذلك قولك: ظننت أنك تقوم وحسبت أنك منطلق

وأما النصبُ فعلى شيء لم يستقر فقد دخل في باب رجوت وخفت بهذا المعنى "(١) وجاء في (المغني): «أن تكون مخففة من الثقيلة فتقع بعد فعل اليقين، أو ما نزل منزلته نحو ﴿ أَفَلاَ يَرَوِنَ أَلَا يَرَجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلاً﴾ [طه: ٨٩] "(٢).

وجاء في حاشية الشمني على المغني بيان المقصود بقول المغني (أو ما نزل منزلتهُ) قال: «وأما المنزل منزلته فهو الظن بتأويل أن يكون غالباً مقارباً للعلم»(٣).

وجاء في (كتاب الجمل) للزجاجي: «تقول: أريد أن تقوم وأحب أن تخرج... فتنصب الفعل بأنْ وكذلك إنْ كان قبلها الأفعال التي تطلب الاستقبال نصبت بها الفعل.

فإن وقعت قبلها الأفعال التي تدل على إثبات الحال والتحقيق ارتفع الفعل ههنا وكانت مخففة من الثقيلة كقولك: علمت أنْ تقومُ ترفع الفعل لا غير لأن العلم لما قد تيقن وأن ههنا مخففة من الثقيلة المشددة. . .

فإن وقع قبلها الظن جاز فيما بعد (أن) الرفع، كقولك: (ظننت أن لا تقوم) بالنصب إذا لم ترد تحقيق الظن و(ظننت أن لا تقوم) بالرفع إذا أردت به معنى (علمت) لأن الظن

 <sup>«</sup>المقتضب» (٣/٧)، وانظر (٢/٠٣)، «التسهيل» (٢٢٨).

<sup>(</sup>٢) «المغنى» (١/ ٣٠).

 <sup>(</sup>٣) أحاشية الشمني (١/ ٦٥).

في كلام العرب قد يكون بمعنى العلم، قال الله جل وعز: ﴿ الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلَكَقُوا رَبِّهِمْ ﴾ [البقرة: ٤٦]»(١٠).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «أن (أنْ) التي ليست بعد العلم ولا ما يؤدي معناه، ولا ما يؤدي معنى القول، ولا بعد الظن، فهي مصدرية لا غير سواء كانت بعد فعل الترقب كحسبت، وطمعت، ورجوت، وأردت، أو بعد غيره من الأفعال كقوله تعالى ﴿ أَوَ لَرَيْكُن لَمَّمُ ءَايَدٌ أَن يَعْلَمُهُ ﴾ [الشعراء: ١٩٧] وأعجبني أنْ قمت...أو لا بعد فعل كقوله تعالى ﴿ وَلَوَلا أَن كَنبَ اللهُ عَلَيْهِمُ ٱلْجَلاء ﴾ [الحشر: ٣]...

والتي بعد العلم مخففة لا غير، وكذا التي بعد ما يؤدي معنى العلم، إنْ لم يكن فيه معنى القول، كتحققت، ونظرت، وانكشف وظهر، وإنْ كان فيه معنى القول، كأمر، ونزل وأوحى، ونادى، فإنّ فيها معنى اعلم وقال معاً»(٢).

وجاء في (المغني) في أنْ الناصبة: «أن تكون حرفاً مصدرياً ناصباً للمضارع، وتقع في موضعين:

أحدهما في الابتداء، فتكون في موضع رفع نحو ﴿ وَأَن تَصُومُواْ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ [البقرة: ١٨٤]...

والثاني بعد لفظ دال على معنى غير اليقين<sup>٣٥</sup>.

فاتضح بهذا أنّ (أنّ) المخففة من الثقيلة إنّما هي تفيد التحقيق واليقين بخلاف الناصبة للأفعال.

وهناك فرق آخر بين المخففة وأن الناصبة للأفعال، وهو أنّ الناصبة تكون للاستقبال كقولك (أرغب في أنْ تزورني) وأما المخففة فإنها غير مقيدة بزمن فقد تكون للمضي كقوله تعالى ﴿ وَنَعْلَمَ أَن قَدْ صَدَقْتَ نَا ﴾ [المائدة: ١١٣] والحال، كقوله تعالى ﴿ أَفَلاَ يَرُونَ أَلّا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلاً ﴾ [طه: ٨٩] و(أشهد أنْ لا إله إلا الله) والاستقبال كقوله تعالى:

<sup>(</sup>۱) «الجمل» (۲۰۲-۲۰۷)، «وانظر ابن يعيش» (۸/۷۷).

<sup>(</sup>٢) «الرضى على الكافية» (٢/ ٢٥٩).

<sup>(</sup>٣) «المغنى» (١/ ٧٧ - ٢٨)، «وانظر الهمع» (٢/٢).

معاني النجو

﴿ عَلِمَ أَن سَيَّكُونُ مِنكُم مَّرْضَى ﴾ [المزمل: ٢٠].

والذي يبدو أنَّ (أنْ) تَهْخَفُفُ للأغراضُ الآتية :

1- إيقاع الجملة موقع المصدر سواء كانت اسمية أم فعلية، وهذا فارق رئيس بين الثقيلة والمخففة، فإنّ الثقيلة مختصة بإيقاع الجملة الاسمية موقع المصدر، أما المخففة فإنها توقع الجمل الاسمية والفعلية موقع المصدر، فالاسمية كقوله تعالى ﴿ وَظَنُّواْ أَنَ لاَ فَإِنَهَا تَوْقِع الجمل الاسمية والفعلية موقع المصدر، فالاسمية كقوله تعالى ﴿ وَظَنُّواْ أَنَ لاَ إِلاَهِ إِلاَ إِلاَهِ إِلاَ إِلاَهِ إِلاَهُ إِلاَ إِلاَهُ إِلاَ إِلاَهُ إِلاَ إِلاَهُ إِلاَ إِلاَهُ إِلاَهُ إِلاَ إِلاَهُ إِلاَ إِلاَهُ إِلاَ إِلاَهُ إِلاهُ أَنْ فَقد أوقعت الجملة المنفية بلا النافية للجنس موقع المصدر ولا يصح للثقيلة أنْ تباشر مثل هذه الجمل، والنحاة يقدرون ضمير الشأن في نحو هذا.

وإن أردت اقامة الجملة الفعلية مقام المصدر جئت بالمخففة كقوله تعالى ﴿ عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُمْ مَّرْضَىٰ ﴾ [المزمل: ٢٠].

وهي في ذلك غير عاملة، فيما أرى نظيرة (إنّ) ولا موجب لتقدير ضمير الشأن فكما أنّ (إن) إذا خففت وقعت بعدها الجمل الفعلية والاسمية فهذه نظيرتها، وقد اختلف حكمها بعد تخفيفها عن الثقيلة ولذلك هي تدخل بعد تخفيفها على جمل انشائية مصدرة بنهي أو دعاء، مما لا يصلح أن يكون خبراً للثقيلة كقوله تعالى ﴿ أَلاّ تَعَلُّواْ عَلَّ وَأَتُونِ مُسَلِمِينَ ﴾ [النمل: ٣١] وقوله ﴿ وَالْخَلْمِسَةُ أَنْ غضب الله عَلَيْها ﴾ [النور: ٩] في قراءة من قرأ بالفعل وقولهم (أما أنْ جزاك الله خيراً) مما يدل على أنها اختلفت عن الثقيلة في بعض أحكامها قال الليث: "إذا وقعت (أن) على الأسماء والصفات فهي مشددة، وإذا وقعت على فعل أو حرف لا يتمكن في صفة أو تصريف فخففها، تقول: بلغني أنْ قد كان كذا وكذا وتخفف من أجل (كان) لأنها فعل ولولا (قد) لم تحسن على حال من الفعل، حتى تعتمد على (ما) أو على الهاء كقولك: إنّما كان زيد غائباً وبلغني أنّه كان

أخو بكر غنّياً وكذلك بلغني أنه كان كذا وكذا تشددها إذا اعتمدت، ومن ذلك قولك: أنْ رب رجل فتخفف، فإذا اعتمدت قلت: أنّه رب رجل شددت، وهي مع الصفات مشددة؛ أنّ لكُ وأنّ فيها وأنّ بك وأشباهها»(١).

٢- إنها تؤكد الجمل الفعلية والاسمية بخلاف الثقيلة، فإنها مختصة بتأكيد الجمل الاسمية والذي يدل على أنها للتأكيد ما سبق أن ذكرناه من اقتران أفعال العلم واليقين بها أو ما نزل منزلته كقوله تعالى ﴿ عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُمْ مِن فَي [المزمل: ٢٠] مما يشاركها في التحقيق.

وهذا يكون بحسب الحاجة والقصد فإنّ الاهتمام في الكلام قد يكون منصباً على صاحب الحدث فيؤتى بأنّ الثقيلة في الغالب، وقد يراد بالكلام توكيد الحدث الفعلي فيجاء بالمخففة، وذلك كقوله تعالى ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَ ٱللّهَ خَلَقَ السّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ بِالْحَيْقَ ﴾ فيجاء بالمخففة، وذلك كقوله تعالى ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَ ٱللّهَ خَلَقَ السّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ بِالْحَيْقَ ﴾ [الجن: ١٦] فإنّ [إبراهيم: ١٩] وقوله ﴿ وَأَلَو اللّه تَقَلَمُوا عَلَى ٱلطّريقَةِ لَأَسْقَيْنَهُم مّا لَهُ عَدَقًا ﴾ [الجن: ١٦] فإنّ الأولى ثقيلة أكدت صاحب الحدث فإن الكلام على الله تعالى. والثانية أكدت الحدث الفعلى واوقعته موقع المفرد.

وهي في ذلك نظيرة (إنّ) تؤكد الحدث الفعلي والجمل الاسمية، إذا خففت كما أسلفنا.

٣- إن (أنّ) الثقيلة آكد من الخفيفة وما ذكرناه من الحجج في أنّ المخففة ينطبق عليها. قال تعالى في سورة الأعراف ﴿ وَالتَّخَذَقُومُ مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ حُلِيّهِ مَ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ حُلِيّهِ مَ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ حُلِيّهِ مَ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ عَدْمُ أَلَهُ لَا يَكُومُ وَكُنّ يَكُومُ وَكُنّ أَنْ اللّهُ لِللّهِ مِنْ حُلِيّ اللّهُ اللّهُ لَا يُكُلِّمُهُمْ وَلَا يَهْدِيهِمْ سَبِيلًا أَتَّخَذُوهُ وَكَانُوا ظَلْلِمِينَ ﴾ [١٤٨].

وقال في سورة طه: ﴿ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلًا جَسَدًا لَمُرْخُوَارٌ فَقَالُواْ هَنَدَاۤ إِلَهُكُمْ وَإِلَنَهُ مُوسَىٰ فَنَسِىَ أَفَلَا يَرُونَ أَلَّا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلًا وَلَا يَمْلِكُ لَمُمْ ضَرَّا وَلَا نَفْعًا﴾ [طه: ٨٨-٨٩].

فأنت ترى أنه جاء مرة بأن الثقيلة ومرة جاء بأن المخففة ولو رجعت إلى سياق الآيتين لبان الفرق بينهما، فإنّ آيات الأعراف تذكر قصة بني إسرائيل وعصيانهم لربهم ومخالفتهم لموسى عليه السلام، بخلاف سورة طه فإنه ليس السياق في ذاك وإنّما هو في

<sup>(</sup>۱) «لسان العرب» (انن) (۱۲/ ۱۷۰–۱۷۱).

نجاة بني إسرائيل من فرعون وفرق بين السياقين، فقد بدأت قصة بني إسرائيل في سورة الأعراف بعد قوله تعالى ﴿ وَمَا وَجَدْنَا لِأَكَثَرُهِم مِّنْ عَهْدُ وَإِن وَجَدْنَا أَكَثَرُهُمْ لَفُسِقِينَ ﴾ [الأعراف: ١٠٢].

وقال في سورة طه: ﴿ يَنبَنِي إِسْرَهُ مِلَ قَدْ أَنِجَنَنَكُم مِنْ عَدُوِّكُمْ وَوَعَدْنَكُمْ جَانِبَ ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَنَ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ وَٱلسَّلْوَىٰ﴾ [طه: ٨٠].

فلذا جاءت (أنّ) ثقيلة في سورة الأعراف، مخففة في سورة طه، لأن الثقيلة آكد من الخفيفة، وذلك يتناسب مع مقام التبكيت في الأعراف بخلاف سورة طه، والله أعلم. كأنّ:

تخفف (كأنّ) ويكون حكمها في العمل كحكم أنّ المفتوحة، ويكون خبرها جملة اسمية أو فعلية فصلت بلم أو قد. فمن مجيئه جملة اسمية قوله:

ووجه مشرق اللون كهان ثهديه مشرق اللون ونحو قولك: كأن محمد قائم.

ومن مجيئه جملة فعلية قوله تعالى ﴿ كَأَن لَّمْ تَغْنَ بِٱلْأَمْسِ ﴾ [يونس: ٢٤].

وقول الشاعر:

أف د التسرحل غير أنّ ركابنا لما ترل برحالنا وكأن قد ويقدر اسمها في كل ما مر ضمير الشأن أي كأنه.

وقد يرد مفرداً كقوله:

### كأن وريديه رشاء خلب

وورد: كأنُ ثدييه حقان<sup>(١)</sup>.

وتخفف كأنَّ لغرضين فيما أرى:

١- أن تدخل على الجملة الفعلية إضافة إلى الاسمية، بعد أن كانت مقصورة على

<sup>(</sup>۱) «التسهيل» (۲٦)، «ابن الناظم» (۷۳)، «ابن يعيش» (۸۲/۸)، «ابن عقيل» (۱/ ١٤٠–١٤١)، «الأشموني» (۱/ ٢٩٤–٢٩٥)، «الهمع» (١/ ١٤٣/١)، «التصريح» (١/ ٢٣٤–٢٣٥).

الجمل الاسمية، وذلك إنّما يكون بحسب الغرض، فإنْ كانت العناية منصبة على المسند إليه (المشبه) جيء بها مشددة في الأكثر كقوله تعالى ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوعَدُونَ لَمَ يَلْبَثُوا إلا سَاعَةً مِن نَهَارً ﴾ [الأحقاف: ٣٥]. وقد تكون العناية منصبة على الحالة التشبيهية، لا على المشبه، فيؤتى بها مخففة، كقوله تعالى ﴿ فَجَعَلْنَهَا حَصِيدًا كَأَن لَمْ تَغْنَ بِالْأَمْسِ ﴾ [يونس: ٢٤].

وكقول الشاعر:

كأنْ لم يكن بين الحجون إلى الصفا أنيس ولم يسمر بمكة سامر

فهناك فرق بين أنْ تقول (كأنّ أنيساً لم يكن بين الحجون إلى الصفا) وقولك (كأنْ لم يكن بين الحجون إلى الصفا أنيس) فأنت في الثانية تقصد إلى الحالة التشبيهية الفعلية، بخلاف الأولى فانك عمدت إلى لفظ المشبه وقدمته للاهتمام والعناية.

وكذلك قوله تعالى ﴿ فَجَعَلْنَهَا حَصِيدًا كَأَن لَمْ تَغْنَ بِٱلْأَمْسِ ﴾ ولم يقل (كأنها) لأنه ليس المقصود ذكر الحالة التشبيهية فطوى ذكر المشبه إنّ المقصود بالآية الكريمة هو الموازنة بين حالتين حالة الماضي وحالة الحاضر وهذا لا يتعلق بلفظ المشبه كثيراً.

ولذا -فيما أرى- لا موجب لتقدير ضمير الشأن بل هي داخلة على الجملة الفعلية نظيرة (أنُ).

٧- أنّ الثقيلة آكد في التشبيه من المخففة، فإنّ (كأنّ) كما سبق أن ذكرنا للتشبيه المؤكد وتخفيفها يؤدي إلى تخفيف التوكيد، وما ذكرناه في (أنْ) يستأنس به ههنا وبخاصة إذا علمنا أنّ رأي الجمهور أنّ أصلها (أنّ) قدمت عليها الكاف للعناية.

#### لكنّ:

تخفف (لكنّ) فتهمل وجوباً عند الجمهور، وذكر عن يونس والأخفش جواز اعمالها قياساً على (إنْ). وتدخل على الجمل الاسمية والفعلية، إذا خففت. تقول: جاء محمد لكن أخوه غائب، وجاء محمد لكن غاب أخوه، قال تعالى: ﴿ وَلَكِن كَانُواْ هُمُ الظَّالِمِينَ ﴾ [الزخرف:٧٦](١).

<sup>(</sup>۱) «المغني» (۱/۲۹۲)، «الهمع» (۱/۳۶۱)، «التصريح» (۱/۲۳٥)، «حاشية الخضري» =

معاني النحو

والذي يَظهر أنَّ المخففة تستعمل لغرضين كأخواتها السابقات:

1- الدخول على الجمل الفعلية إضافة إلى الاسمية، فبعد أن كان الاستدراك منحصراً بالجمل الاسمية اتسع بالتخفيف وشمل الجمل الفعلية أيضاً وهذا -كما ذكرنا سابقاً- يكون بحسب القصد من الكلام.

ثم أنّ الخفيفة قد تدخل على المفردات، نحو: ما جاء محمد لكن خالد، وما رأيت محمداً لكن خالداً، وهذه عند الجمهور خفيفة بأصل الوضع، وليست مخففة من الثقيلة (١). فالمخففة حرف ابتداء وهي التي تدخل على الجمل والخفيفة حرف عطف وهي التي تدخل على الدخل على المفردات.

والذي أراه أنّ «لكنّ الخفيفة والمخففة إنّما هي حرف واحد، معناه الاستدراك يدخل على المفردات، والجمل اسمية كانت، أو فعلية بخلاف الثقيلة، التي هي مختصة باستدراك الجمل الاسمية.

٢- تخفيف الاستدراك فإن الثقيلة آكد من الخفيفة، كما سبق أن ذكرنا في أخواتها.
 يتبين مما مر أن ما يخفف من الأحرف المشبهة بالفعل، إنما يحفف لغرضين.

١- إيقاع معانيها على الجمل الفعلية إضافة إلى الاسمية.

٢- تخفيف التوكيد فإن المثقلة آكد من المخففة في كل ما مر والله أعلم.

# ذكر النون مع ياء المتكلم وضمير المتكلمين:

يقال (إنّي) و(إنّني) و(إنّا) و(إنّنا) قال تعالى ﴿ فَٱنْفَطِـُرُوٓا إِنِّي مَعَكُم مِّنَ ٱلْمُسْتَظِيِّاتِ﴾ [الأعراف: ٧١].

وقال: ﴿ أَلَّا نَعَبُدُوٓا إِلَّا ٱللَّهُ إِنَّنِي لَكُرْمِنْهُ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ ﴾ [هود: ٢].

وقال: ﴿ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُصْلِحِينَ ﴾ [الأعراف: ١٧٠].

وقال: ﴿ قَالَارَبُّنَا إِنَّنَا نَخَافُ أَن يَفْرُطُ عَلَيْنَا أَوْأَن يَطْغَى ﴾ [طه: ٥٥].

فهل هناك من غرض لغوي أو بلاغي في ذكر النون أو حذفها؟

<sup>= (</sup>۱/۱۱)، السان العرب، (لكن) (۲۷۷/۲۷).

<sup>(</sup>۱) «المغني» (۱/ ۲۹۲).

يجوز النحاة الذكر والحذف في ذلك، ولم يذكروا لذلك غرضاً لغوياً أو بلاغياً.

وأنا لا أظنِ أنّ البليغ يرجح استعمالاً على استعمال بلا سبب، بل لا بد لذلك من سبب. وقد وقع الاستعمالان في كتاب الله (إنّي إنّني) و(إنّا وإنّنا).

والذي يبدو انّ ذكر النون إنّما يكون لغرض الزيادة في التوكيد فـ (إنني) آكد من (إني) و(إننا) آكد من (إنيا) آكد من (إنا) وذلك إنّ اجتماع ثلاث نونات يزيد في التأكيد.

قال تعالى على لسان إبراهيم عليه السلام: ﴿ فَلَمَّا رَهَا ٱلشَّمْسَ بَازِعَــَةُ قَالَ هَنذَا رَبِّي هَنذَآ آحَــُبَرُ فَلَمَّا ٓ أَفَلَتْ قَالَ يَنقَوْمِ إِنِّي بَرِيٓ مُ مِمَّا تُشْرِكُونَ ﴾ [الأنعام: ٧٨].

وقال على لسانه أيضاً: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّنِي بَرَآءٌ مِمَّا تَمَّبُدُونَ إِلَّا ٱلَّذِي فَطَرَفِ فَإِنَّهُ سَبَهْدِينِ﴾ [الزخرف: ٢٦-٢٧].

فمرة قال (إني) ومرة قال (إنني) وأنت ترى الفرق بين المقامين، فإنّ إبراهيم عليه السلام في آية الأنعام في مقام الحيرة والبحث عن الحقيقة لا يعرف ربه على وجه التحقيق فقد ظن أنّ الكوكب ربّه، ثم القمر، ثم الشمس، ثم أعلن البراءة من كل ذلك.

أما في آية الزخرف فهو في مقام التبليغ فقد أصبح نبياً مرسلاً من ربه، أعلن حربه على الشرك وأعلن البراءة مما يعبد قومه فهناك فرق بين المقامين والبراءتين، ولذا جاء بالآية الأولى بـ (إني) وفي الثانية بـ (إنني) لأنه في مقام أكثر توكيداً.

ثم انظر الفرق بين التعبيرين فقد قال في الآية الأولى (بريء) وفي الثانية (براء) فإن البراءة في آية الزخرف أشد وقد جاء بها على صيغة المصدر، وهو المناسب لزيادة النون بخلاف الأولى فحصل التوكيد في آية الزخرف من جهتين:

زيادة النون والعدول إلى المصدر بخلاف آية الأنعام.

ونحو ذلك ما جاء في سورة طه قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا أَلَنْهَا نُودِى يَنْمُوسَى إِنِيَّ أَنَا رَبُّكَ فَٱخْلَعْ نَعْلَيْكُ ۚ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدِّسِ طُوكِى وَأَنَا ٱخْتَرْتُكَ فَٱسْتَمِعْ لِمَا يُوجَى إِنَّنِىٓ أَنَا ٱللَّهُ لَآ إِلَنَهُ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُنِي وَأَقِيمِ ٱلصَّلَوْةَ لِذِكْرِى ﴾ [طه: ١١-١٤].

فأنت ترى أنّه مرة قال (إني) ومرة قال (إنني) بزيادة النون، والسياق يظهر الفرق بينهما فإنّ في الثانية زيادة توكيد لأنه في مقام إعلامه بالنبوة، وتكليفه بالرسالة، وأنت ترى الفرق بين المقامين: المقام الأول (إني أنا ربك فاخلع نعليك) والثانية (إنني

أنا الله لا إله إلا أنا فاعبدني) فاقتضى ذلك التفريق بين المقامين.

ونحو ذلك (إنّا) و(إننا) قال تعالى ﴿إنا ههنا قاعدون﴾ وقال ﴿ قَالَا رَبِّنَا ٓ إِنَّا غَنَافُ أَن يَفْرُطُ عَلَيْنَا آوْان يَطْغَىٰ قَالَ لَا تَخَافَا ٓ إِنّنِي مَعَكُمّا آسَمَعُ وَأَرَك ﴾ [طه: ٤٥-٤٦]. فمرة قال (إنا) ومرة قال (إننا) والفرق بين المقامين ظاهر، ففي آية طه كان الخوف شديداً من فرعون فقال (اتنا) ولذا أجابهم بالتأكيد نفسه (لا تخافا إنني معكما اسمع وارى) بإثبات النون لتأكيد المعية ربطاً للقلب ودفعاً للخوف.

والذي يدل على ما قلناه أنّ نون التوكيد قد تلحق بإنّ إذا اتصلت بضمير المتكلم، أو ضمير المتكلمين في بعض اللغات السامية، جاء في (التطور النحوي): «وفي العبرية تلحق بها -أي أنّ - الضمائر على الطريقة التي تلحق بمضارع الفعل وأمره نحو hinnenni أي إنني والنون الثانية من enni هي نون الضمير المنصوب، والأولى هي نون التأكيد المستعملة في المضارع والأمر، مثل 'Liqtlenni وتوجد في 'hinnennu أي إننا أيضاً (١).

وربما كان لالحاقها غرض آخر، هو مراعاة مقام الإطالة، فقد يقتضي المقام الإطالة والتفصيل، فيؤتى بها وقد يقتضي الإيجاز فلا تلحق، ومن ذلك على سبيل المثال قوله تعالى على لسان ثمود: ﴿ قَالُواْ يَصَلِحُ قَدْ كُنتَ فِينَا مَرْجُوّاً فَبْلَ هَنذَا أَنْتَهَلَمْنَا أَن نَعْبُدُ مَا يَعْبُدُ ءَابَآ أَوْنَا لَغِي سُلِي مِن يَعْبُدُ مَا يَعْبُدُ ءَابَآ أَوْنَا لَغِي شَلِي مِنا تَدْعُوناً إِلْيَو مُهِيبٍ ﴾ [هود: ٦٢].

وقوله: ﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَبَوُّا الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ قَوْمِ نُوجِ وَعَنَادٍ وَثَمُودٌ وَالَّذِينَ مِنْ بَعَدِهِمْ لَا يَعَلَمُهُمْ إِلْلَهِنَا مِنْ بَعَدِهِمْ لَا يَعَلَمُهُمْ إِلْلَهِنَاتِ فَرَدُّواْ أَيْدِيَهُمْ فِي أَفْوَهِهِمْ وَقَالُواْ إِنَّا كَفَرْنَا بِمَا أَرْسِلْتُمْ بِهِ. وَإِنَّا لَهِى شَكِ مِمَانَدْ عُونَنَا إِلَيْهِمُرِيبٍ ﴾ [إبراهيم: ٩].

ففي آية هود قال (إننا) وفي آية إبراهيم قال (إنا) والسياق يظهر الفرق بين المقامين فآيات هود تذكر تفاصيل الأقوام البائدة وقصصهم واحدة واحدة، قصة قوم نوح، وقوم هود، وقوم صالح، وقوم إبراهيم، وقوم لوط، ومدين، وقصة موسى مع فرعون، بخلاف آية إبراهيم فإنها بيان لموقف الأمم من الرسل عموماً على وجه الإجمال لا على وجه التفصيل فأطال في مقام التفصيل وأوجز في مقام الإيجاز. وفي (معترك الأقران) أن إثبات النون في قوله تعالى ﴿ وَإِنَّا لَفِي شَكِي مِمَّا تَدَّعُونًا إِلَيْهِ مُربي ﴾ [هود: ٦٢] إنما هو للتأكيد (٢٠).

<sup>(</sup>١) ﴿ النطور النحوي، (٩١).

<sup>(</sup>٢) معترك الأقران، (٣/ ٣٥٧).

### لا النافية للجنس

تدخل (لا) النافية للجنس على النكرة فتنفيها نفياً عاماً، ويكون الاسم بعدها مبنياً على الفتح أو منصوباً قال تعالى ﴿ ذَالِكَ ٱلْكِئْبُ لَا رَبِّبُ فِيهِ ﴾ [البقرة: ٢]. وهي -كما يقول النحاة- تدخل على المبتدأ والخبر، وتعمل في المبتدأ النصب، بشرط أن يكون نكرة وأن يكون المقصود بها النفي العام، وأن لا تتكرر، فإن تكررت لم يتعين اعمالها وإنما جاز. وأن لا يكون مفصولاً بينها وبين اسمها بفاصل، وإلا أهملت وجوباً وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ لَا فِيهَا غُولٌ ﴾ [الصافات: ٤٧].

ويذكرون شرطاً آخر، هو أن لا تكون النكرة معمولة لغير (لا) بخلاف نحو (جئت بلا زاد) فإن النكرة معمولة للباء وهي مجرورة به (۱).

وهذا الشرط الأخير غريب فإنهم يقولون انها تدخل على المبتدأ والخبر، أي تدخل على الجمل و(بلا زاد) ليست جملة بل هي مفرد والمعنى جئت بغير زاد، فهذا الشرط فيه نظر وعند الكوفيين أنّ (لا) هنا اسم بمعنى (غير) والمعنى جئت بغير زاد، وما بعدها مجرور بالإضافة (۲).

وهذا القول أقرب إلى المعنى.

وقد دخلت على العلم وذلك نحو قولهم (قضية ولا أبا حسن لها) وقولهم (لا بصرة لكم)، وقوله:

# لا هيثم الليلة للمطي

والنحاة يؤولون العلم هنا بالنكرة، وهم في ذلك على ثلاثة أقوال:

فمنهم من ذهب إلى أن التقدير: ولا مسمى بأبي حسن، فقولهم (قضية ولا أبا حسن لها) معناه عندهم: ولا مسمى بأبي حسن (٣).

<sup>(</sup>١) «الهمع» (١/ ١٤٤ –١٤٥)، «التصريح» (١/ ٢٣٧)، «ابن الناظم» (٧٤)، «الأشموني» (١/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>۲) «التصريح» (۱/۲۳۷).

<sup>(</sup>٣) انظر «شرح ابن عقيل (١/ ١٤١).

وهذا التقدير غير صحيح لأن المسمّين بأبي حسن أو بهيثم كثيرون، ثم إنه ليس كل مسمى بهذا الاسم يحصل به المقصود. (١)

والقول الثاني على تقدير (مثل) أي ولا مثل أبي حسن لها «كأنه نفى منكورين كلهم في صفة علي، أي لا فاضل، ولا قاضي مثل أبي الحسن، فالمراد بالنفي هنا العموم والتنكير لا نفي هؤلاء المعرّفين. . . وليس المعنى على نفي كل من اسمه هيثم، أو أمية، أو علي، وإنما المراد نفي منكورين كلهم في صفة هؤلاء، فالعلم إذا اشتهر بمعنى من المعانى ينزل منزلة الجنس الدال على ذلك المعنى»(٢).

وهذا التقدير وإن كان سليماً من حيث الدلالة على المعنى ضعيف من أكثر من وجه من ذلك:

إنّ العرب التزمت تجريد الاسم الداخلة عليه (لا) من (أل)فلا تقول (ولا أبا الحسن) ولا (لا البصرة) أو (لا الصعق) بل لا بد من تجريده من أل<sup>(٣)</sup> «ولو كانت إضافة (مثل) منوية لم يحتج إلى ذلك الالتزام» (٤) لأن (مثلًا) لا تخرج عن التنكير.

ومن ناحية أخرى، أنّ العرب أخبروا عن الاسم المذكور بـ (مثل) قال الشاعر:

بكيت على زيد ولا زيد مثله بريء من الحمى سليم الجوانح

فلو كانت إضافة (مثل) منوية لكان التقدير: ولا مثل زيد مثله وهو فاسد (٥٠).

والقول الثالث: أن يستخلص من العلم معنى الوصف الذي اشتهر به ذلك العلم فيكون هو المنفي، فقولك (لا حاتم اليوم) معناه لا كريم، وقوله (لا هيثم الليلة للمطي) معناه لا سائق، وقولهم (قضية ولا أبا حسن لها) معناه لا فيصل لها وهكذا. جاء في (شرح الرضي على الكافية): «واما أن يجعل العلم لاشتهاره بتلك الخلة كأنه اسم

<sup>(</sup>۱) انظر «حاشية الخضري» (١/ ١٤١)، «حاشية الصبان» (٢/ ٥).

<sup>(</sup>٢) ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ٢/ ٢٠٤ ﴾ ، وانظر ﴿ سيبويه، (١/ ٣٥٤–٣٥٥).

<sup>(</sup>٣) انظر «الرضى على الكافية» (٢٨٣/١).

<sup>(</sup>٤) «حاشية الصبان» (٢/٤-٥).

<sup>(</sup>٥) «حاشية الصبان» (٢/٤-٥)، وانظر حاشية يس على التصريح (١/٢٣٦).

جنس موضوع لإفادة ذلك المعنى، لأن معنى (قضية ولا أبا حسن لها) لا فيصل لها. . فصار اسمه رضي الله عنه كالجنس المفيد لمعنى الفصل والقطع، كلفظ الفيصل وعلى هذا يمكن وصفه بالمنكر، وهذا كما قالوا (لكل فرعون موسى)أي لكل جبار قهار، فيصرف فرعون وموسى لتنكيرهما بالمعنى المذكور»(١).

وهذا القول أقرَ بها إلى الصواب.

### الفرق بينها وبين لا المشبهة بليس:

يذكر النحاة أنّ (لا) هذه نص في نفي الجنس، ولا يراد بها نفي الوحدة فحين تقول (لا رجلَ ههنا) نفيت أنْ يكون أحد من جنس الرجال هناك، وقد استغرقت في نفيك جنس الرجال عامة بخلاف قولك (لا رجلٌ ههنا) فإنها محتملة لنفي الجنس، ولنفي الوحدة وليست نصاً في أحدهما، وقد وهم من قال انها لا تنفي إلاّ الوحدة بل هي لنفي الجنس برجحان، فأنت إذا قلت (لا رجلٌ ههنا) احتمل أن تكون نفيت جنس الرجال، كما احتمل أن تكون نفيت جنس الرجال، كما احتمل أن تقول (لا رجلٌ ههنا بل رجلان) ولا يصح ذلك في لا النافية للجنس، وذلك أنّ لا النافية للجنس جواب لـ (هل من رجل) و(من) هذه تفيد استغراق من فقولك (لا رجلٌ) جواب لـ (هل رجلٌ)، فأنت إذا سألت: هل من رجل؟ كان الجواب: (لا رجلٌ) بالفتح، وإذا سألت: هل رجلٌ؟ كان الجواب: (لا رجلٌ) بالرفع. والفرق بين التعبيرين أنّ ما فيه (من) هو نص في السؤال عن الجنس، وما ليس فيه (من) يحتمل أن يكون السؤال عن الجنس وعن الوحدة فجوابها كذلك.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «والحق أن نقول انه مبني لتضمنه لمن الاستغراقية وذلك لأن قولك (لا رجل) نص في نفي الجنس بمنزلة (لا من رجل) بخلاف (لا رجلٌ في الدار ولا امرأة) فإنه وإن كان النكرة في سياق النفي تفيد العموم لكن لا نصاً بل هو الظاهر كما أن (ما جاءني من رجل) نص في الاستغراق بخلاف (ما جاءني رجل) إذ يجوز أن يقال (لا رجلٌ في الدار بل رجلان) و(ما جاءني رجل بل رجلان) ولا يجوز: (لا رجل في الدار -بالفتح- بل رجلان) و(ما جاءني من رجل بل

١٠) ﴿ الرضي على الكافية ١ (٢٨٣)، وانظر ﴿المقتضبِ ﴿ ٣٦٢-٣٦٣). أ

رجلان) للزوم التناقض، فلما أرادوا التنصيص على الاستغراق، ضمنوا النكرة معنى (من) فبنوها»(١٠).

وجاء في (الكتاب): «ف (لا) لا تعمل إلا في نكرة من قبل أنها جواب فيما زعم المخليل لقوله (هل من عبد أو جارية) فصار الجواب نكرة كما إنه لا يقع في هذه المسألة إلا نكرة»(٢).

وقال السيرافي: «لما كان (لا رجل في الدار) نفياً عاماً، كانت المسألة عنه مسألة عامة ولا يتحقق لها العموم إلا بإدخال (مِنُ) وذلك أنه لو قال في مسألة: (هل رجل في الدار) جاز أن يكون سائلاً عن رجل واحد كما تقول: هل عبد الله في الدار؟ فالذي يوجب عموم المسألة دخول (من) لأنها لا تدخل إلا على واحد منكور في معنى الجنس<sup>(٣)</sup>.

وجاء في (المغني): «إذا قيل (لا رجل في الدار) بالفتح تعين كونها نافية ويقال في توكيده (بل امرأة) وإن قيل بالرفع، تعين كونها عاملة عمل ليس وامتنع أن تكون مهملة وإلا تكررت كما سيأتي. واحتمل أن تكون لنفي الجنس وأن تكون لنفي الوحدة، ويقال في توكيده على الأول (بل امرأة) وعلى الثاني (بل رجلان أو رجال).

وغلط كثير من الناس فزعموا أنّ العاملة عمل ليس لا تكون إلاّ نافية للوحدة، ويرد عليهم نحو قوله:

تعزّ فلا شيءٌ على الأرض باتياً ولا وزرٌ مما قد قضى الله واقياً "(١)

فاتضح بها أنّ (لا) التي للجنس من التعبيرات النصية، وأن المشبهة بليس من التعبيرات الاحتمالية، فنحن نعلم أنّ عندنا في العربية صنفين من التعبيرات: تعبيرات نصية تؤدي معنى واحداً لا تحتمل غيره، وتعبيرات احتمالية تحتمل أكثر من معنى.

<sup>(</sup>۱) «الرضي على الكافية» (۱/ ۲۷۹)، وانظر «ابن يعيش» (۱/ ۱۰۵)، «الأشموني» (۲/ ۵-٦)، «الرضي على الكافية» (۲/ ۲۳۸)، «المقتضب» (۲/ ۳۵۷)، «أسرار العربية» (۲/ ۲۲)، «التصريح» (۱/ ۲۳۸)، «حاشية الخضري» (۱/ ۲۳۸).

<sup>(</sup>٢) اسيبويه (١/ ٣٤٥).

 <sup>(</sup>٣) «شرح السيرافي بهامش الكتاب» (١/ ٣٤٥).

<sup>(</sup>٤) المغني (١/ ٢٤٠)، والاشموني، (٦/٣)، فجواهر الأدب، (١٣٤–١٣٥).

فمن التعبيرات النصية نحو قولك (ما جاءني من رجل) وهو نص في نفي الجنس، وقولك (أنا مكرم سعيداً) وهو نص في زمن الحال أو الاستقبال و(اشتريت قدحاً ماء) وهو نص في أن المشترى هو الماء لا القدح، بخلاف قولك (ما جاءني رجل) و(أنا مكرم سعيد) و(اشتريت قدح ماء) فإنّ هذه من التعبيرات الاحتمالية فالأول يحتمل نفي الجنس والوحدة، والثاني يحتمل فعل ذلك في المضي والحال والاستقبال، والثالث يحتمل أنك اشتريت القدح كما يحتمل أنك اشتريت الماء.

ويذكر النحاة أنّ هذا الفرق بين (لا) النافية للجنس والمشبهة بليس إنّما يكون في المفرد فقط ولا يكون في المثنى والجمع فقولك (لا رجلين في الدار) مطابق في المعنى لقولك (لا رجلان في الدار) جاء في (حاشية الصبان) أن «لا العاملة عمل (إنّ) إنما تكون نصاً في نفي الجنس إذا كان اسمها مفرداً فإن كان مثنى نحو (لا رجلين) أو جمعاً نحو (لا رجال) كانت محتملة لنفي الجنس ولنفي قيد الاثنينية أو الجمعية كما أوضحه السعد في مطوله.

وأما لا العاملة عمل ليس، فإنها عند إفراد اسمها لنفي الجنس ظهوراً لعموم النكرة مطلقاً في سياق النفي ولنفي وحدة مدخولها المفرد بمرجوحية، فتحتاج إلى قرينة، ولهذا يجوز بعدها أنْ تقول بل رجلان أو رجال. فإنْ ثنّي اسمها أو جمع، كانت في الاحتمال مثل لا العاملة عمل إنّ إذا ثنّي اسمها أو جمع، فالاختلاف بين العاملة عمل إنّ والعاملة عمل ابن والعاملة عمل ابنا أو العاملة عمل أبنا هو عند إفراد الاسم» (١).

وفي هذا القول نظر فإنه ليس على إطلاقه، فلا يصح في نحو قوله: تعزّ فلا الفين بالعيش مُتّعاً.

فهناك فرق بين هذا القول وقولك (تعزّ فلا إلفان بالعيش مُتّعا)، فإن الأولى نص في النفي المطلق بخلاف الثانية فإنها تحتمل النفي العام، وتحتمل نفي إلفين فقط، أي لا إلفان بل أكثر.

وكذلك لو قلت: (لا زوجين مفترقان) فانك نفيت هذا الأمر نفياً عاماً بخلاف ما لو

<sup>(</sup>١). «حاشية الصبان» (٢/٢)، «حاشية الخضري» (١/ ١٤١)، وانظر «مختصر المعاني للتفتازاني» (٣٥).

قلت: (لاَّ زوجان مفترقين) فإنه يحتمل أن يكون نفياً عاماً كالأول ويحتمل أن يكون لا زوجان بل أكثر.

ويرده كذلك نحو قوله تعالى ﴿ فَقَائِلُوٓاْ أَسِمَّةَ ٱلْكُفْرِّ إِنَّهُمْ لَاۤ أَيْمَنَ لَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَمَنَ لَهُمْ لَعَلَهُمْ مَ يَمَنِنَ لَهُمْ لَعَلَهُمْ يَمَنِنَ لَهُمْ يَمَنِنَ لَهُمْ يَمَنِنَ أَو يَمَنِينَ بَلَ هُو يَنْتَهُونَ ﴾ [التوبة: ١٢] فلا يصح في نحو هذا أن يقال: أن لهم يميناً أو يمينين بل هو واضح في النفي العام.

#### الفرق بين (لا) و(ما):

يقال: (لا رجلَ في الدار) ويقال: (ما من رجل في الدار) فما الفرق بينهما؟ إنّ كلا التعبيرينُ نص في نفي الجنس فهل من فرق بينهما؟

الظاهر إنّ بينهما فرقاً في المعنى والاستعمال، فإنّ (لا) جواب لسؤال حاصل أو مقدر هو (هل من) كما ذكرنا، أما (ما) فهي رد على قول أو ما نزل هذه المنزلة، وإيضاح ذلك أنّك تقول: (ما من رجل في الدار) لمن قال (ان في الدار لرجلاً) رادّاً كلامه. وتقول (لا رجل في الدار) لمن سأل عن وجود أحد من الرجال فيه. فالجواب بـ (لا) يكون اعلاماً للمخاطب بما لم يكن يعلم، أو ما نزل هذه المنزلة، أمّا (ما) فهي رد على قول وتصحيح ظن.

قال تعالى: ﴿ لَقَدَ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوٓا إِنَ اللَّهَ ثَالِثُ ثَلَاثَةُ وَمَا مِنْ إِلَا إِلَآ إِلَاّ وَحِدُّ ﴾ [المائدة: ٧٣].

فقد ردّ على قولهم (إنّ الله ثالث ثلاثة) بـ (ما) وقال: ﴿ إِنّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللّهِ كَمْثَلِ عَلَى مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللّهِ كَمُثَلِ ءَادَمٌ خَلَقَكُمُ مِن ثُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِكَ فَلَا تَكُن مِن ٱلْمُمْتَرِينَ فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِن ٱلْمُعَلِيمِ فَلَا تَكُن مِن ٱلْمُعَلَى فَمَن حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا مَن الْمِيلِمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَ كُو وَنِسَاءَ كُو وَنِسَاءً كُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمّ نَبَتِهِ لَهُ مَا جَاءَكَ مِن ٱلْمِيلِمِ وَاللهِ إِلّا اللّهُ وَلِكَ اللّهَ لَهُو الْمَنْ اللّهِ عَلَى ٱلْكَانِفِيمِ إِنْ هَنذَا لَهُو ٱلْقَصَصُ ٱلْحَقُّ وَمَا مِن إِلَهِ إِلّا اللّهُ وَلِكَ اللّهَ لَهُو ٱلْمَرْيِرُ ٱلْمُؤْمِدُ وَمَا مِن إِلَهِ إِلّا اللّهُ وَإِلَى اللّهُ لَهُو ٱلْمَرْيِرُ ٱلْمُؤْمِدُ وَمَا مِن إِلَهِ إِلَّا اللّهُ وَإِلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى ٱللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى ٱللّهُ مَا مَن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَمْ اللّهُ عَمْ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُو

وقال: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٨].

وقال: ﴿ وَيَسْتَعْذِنُ فَسَرِيقٌ مِنْهُمُ ٱلنِّينَ يَقُولُونَ إِنَّ بُيُوتَنَا عَوْرَةٌ وَمَا هِيَ بِعَوْرَةٌ ﴾ [الأحزاب: ١٣].

وقال: ﴿ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ٧٨].

وقال: ﴿ وَيَعْلِفُونَ بِأَللَّهِ إِنَّهُمْ لَمِنكُمْ وَمَا هُم مِّنكُو وَلَكِكَنَّهُمْ قَوْمٌ يَضْرَقُونَ ﴾ [التوبة: ٥٦].

فأنت ترى في ذلك كله إنه رد على أقوالهم بـ (ما).

وقال: ﴿ لَا ۚ إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِ قَد تَّبَيَّنَ ٱلرُّشَدُ مِنَ ٱلْغَيِّ ﴾ [البقرة:٢٥٦]، وقال: ﴿ ذَالِكَ ٱلْكِئْبُ لَارَيْبُ فِيهِ ﴾ [البقرة:٢].

وقال: ﴿ فَأَعْلَرَ أَنَّهُ لَا إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ ﴾ [محمد: ١٩].

وقال: ﴿ فَقَائِلُوٓا آئِمَةَ ٱلْكُفْرِ إِنَّهُمْ لَا آَيْمَنَ لَهُمْ لَمَالُهُمْ يَنْتَهُونَ ﴾ [التوبة: ١٢] أنت ترى الفرق بين التعبيرين واضحاً فإنّ (لا) اعلام للمخاطب و(ما) ردّ على قول أو ظن أو ما كان منزلاً هذه المنزلة كما ذكرنا.

ويختلفان أيضاً من ناحية الاستعمال، فإنّه يستطاع نفي الجنس به (ما) متصلة بمنفيها أو منفصلة عنه، ولا ينفى الجنس به (لا) نصاً إلاّ متصلة به قال تعالى: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَنفِعِينَ ﴾ [الشعراء: ١٠٠] وقال ﴿ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَكِهِ غَيْرُهُ وَ ﴾ [الأعراف: ٥٩] ولا يقال (لا في الدار رجل) بالفتح ف (ما) أوسع استعمالاً في هذه الناحية وذلك لأنّ (لا) تركبت مع منفيها فأصبحتا كالكلمة الواحدة، ولذلك لا يصح الفصل بينهما، فإن فصلت بينهما وجب اهمالها وتكرارها وتخلّف التنصيص على الجنس، وذلك كقوله تعالى: ﴿ لَا فِيهَا غَوْلُ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ ﴾ [الصافات: ٤٧].

وقد تقول: أليس قوله تعالى (لا فيها غول) نصاً في نفي الجنس؟

والجواب أنّ نفي الجنس ههنا متعين، لأن المقام يدل عليه، ولكن يصح أنْ يراد في تعبير آخر مثله نفي الواحد، ونفي الجنس، كأنْ تقول (لا فيها رجل ولا امرأة) بخلاف ما لو جاء بعدها مفتوحاً أو منصوباً، فإنّه لا يصح إرادة الواحد البتة، وفي غير القرآن الكريم يمكن أنْ يراد بالتعبير (لا فيها غول) نفي الجنس والوحدة، ولكن هنا دل المقام على أنّ ذلك لنفى الجنس.

وأنت إذا أردت نفي الغول الواحد تعين أن تقول ذلك بالرفع.

إنّ المقصود بقولنا انّ (لا) الناصبة تنفي الجنس، أنّها لا تحتمل الوحدة البتة، وأما المشبهة بليس فإنها قد تنفي الجنس وقد يتعين في بعض التعبيرات ذلك، إذا كان المقام يقتضيه، ولكن يصح أن يراد في التعبير نفسه نفي الوحدة في مقام آخر.

#### تقديم خبرها على اسمها:

ذكرنا انه لا يصح أن يتقدم خبر (لا) على اسمها مع بقائها نصاً في نفي الجنس، فلا تقول: (لا في الصف طالب) وإنما تقول إذا أردت التنصيص على الجنس مع التقديم (ما في الصف من طالب).

فإنْ قدمت خبر (لا) على اسمها وجب الاهمال والتكرار كقولك (لا في الصف طِالِب ولا طالبة) ثم ان المعنى يختلف.

فإنك تقول مثلاً (لا عاصم لك) والمعنى نفي العاصم له مطلقاً من دون أن تتعرض لغيره فإن قدمت الخبر وقلت (لا لك عاصم ولا ملجاً) كان المعنى نفي العاصم له وإثباته لغيره، أي ليس لك عاصم وإنما هو لغيرك، جاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ لا رَبُّ فِيهِ ﴾: "فإن قلت: فهلا قدم الظرف على الريب كما قدم على الغول في قوله (لا فيها غول)؟ قلت: لأن القصد في إيلاء الريب حرف النفي نفي الريب عنه، وإثبات أنه حق وصدق، لا باطل وكذب كما كان المشركون يدّعونه، ولو أولي الظرف لقصد إلى ما يبعد عن المراد وهو أن كتاباً آخر فيه الريب لا فيه كما قصد في قوله (لا فيها غول) تفضيل خمر الجنة على خمور الدنيا، بأنها لا تغتال العقول كما تغتالها هي كأنه قيل: ليس فيها ما في غيرها من هذا العيب والنقيصة»(١).

وجاء في (البرهان): «إذا قلنا: (لا عيب في الدار) كان معناه نفي العيب في الدار، وإذا قلنا (لا في الدار عيب) كان معناه أنها تفضل على غيرها بعدم العيب»(٢).

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۱/ ۸۸-۸۸).

<sup>(</sup>٢)· «البرهان» (٣/ ٢٣٧).

وتقول: (لا ضعف فيك) والمعنى أنك نفيت عنه الضعف ولم تثبته لغيره. فإن قلت: (لا فيك ضعف ولا خور) كان المعنى أنك نفيت عنه الضعف، واثبته لشخص آخر معرّضاً بذلك الشخص.

فإن أردت التنصيص على الجنس مع التقديم جنت بما ومن كقوله تعالى ﴿ يَوْمَ تُوَلُّونَ مُدْبِرِينَ مَا لَكُمْ مِنَ اللّهِ مِنْ عَاصِيْهِ ﴾ [غافر: ٣٣] فإنه نفى العاصم لهم وأثبته لغيرهم ممن آمن بالرسل. قال تعالى: ﴿ السّتَجِيبُو الرّبِيكُمْ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِى يَوْمٌ لَا مَرَدَّ لَهُ مِن اللّهُ عَالَى اللّهُ مِن نَصَيِيرٍ ﴾ [الشورى: ٤٧]. فأنت ترى أنه نفى أولاً بـ (لا) نفياً عاماً (لا مرد له من الله)، ثم قدم الخبر، ونفى بما (مالكم من ملجأ يومئذ ومالكم من نكير) وذلك أنه أراد نفي الملجأ لهم وإثباته لغيرهم، أي ليس لكم الملجأ وإنما لغيركم فقدم الجار والمجرور للتخصيص، وذلك كما تقول: (ما مررت بمحمد) و(ما بمحمد مررت) فأنت في الأولى نفيت المرور بمحمد، ولم تثبته لغيره، وفي الثانية نفيت المرور بمحمد واثبته لغيره أي انني لم أمر بمحمد ولكني مررت بغيره ولا يقال ذلك بـ (لا) مع ارادة التنصيص على الجنس.

#### اسم لا:

يقسم النحاة اسم (لا) على ثلاثة أقسام:

مفرد نحو (لا رجل في الدار)، ومضاف نحو (لا صاحب بر ممقوت)، وشبيه بالمضاف وهو العامل فيما بعده نحو: لا كريماً أبوه حاضر ولا طالعاً جبلاً ظاهر. والمفرد عند الجمهور مبني، والمضاف والشبيه بالمضاف، معربان منصوبان أما المضاف فهو واضح، ولكن قد يلتبس أحياناً المفرد بالشبيه بالمضاف، والتفريق بينهما يكون بترك البناء في الشبيه بالمضاف، والمعنى هو الحاكم.

تقول: (لا كريمَ أبوه حاضر) و(لا كريماً أبوه حاضر) والمعنى مختلف فالأولى تنفي حضور أبي الكريم أي ليس هناك كريم حضر أبوه، و(حاضر) خبر عن الأب. أما الثانية

<sup>(</sup>۱) «المقتضب» (۶/ ۳۵۷)، «أسرار العربية» (۲٤٦)، «ابن الناظم» (۷۶)، «الأشموني» (۲/ ٥-٦)، «التصريح» (۱/ ۲۳۸)، «حاشية الخضري» (۱/ ۱٤۲).

فمعناها أنّه ليس كريم الأب حاضراً فـ (حاضر) خبر (لا) والكرم للأب لا للابن.

وتقول أيضاً: (لا قاتل في الدار) و(لاقاتلاً في الدار) والمعنى مختلف، فمعنى الأولى أنه ليس في الدار قاتل، أي لا يوجد فيه شخص حصل منه قتل سواء حصل منه القتل في الدار أم في الخارج.

أما الثانية فمعناها أنّ الذي قتل في الدار غير موجود، فأنت تنفي وجود قاتل أوقع قتله في الدار، جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وتقول: (لا مصلياً في الجامع)، إذا نفيت في الوجود من يوقع صلاته في الجامع، أي ليس في الوجود من يصلي في الجامع ويجوز أن يكون مستقراً في الجامع من يصلي في غيره.

وإذا قلت: (لا مصلي في الجامع) فالمعنى ليس في الجامع مصلَّ، سواء صلى في الجامع أو في غيره»(١).

وجاء في (الكتاب): "وقال الخليل كذلك: (لا آمراً بالمعروف لك) إذا جعلت (بالمعروف) من تمام الاسم وجعلته متصلاً به كأنك قلت لا آمراً معروفاً لك. وان قلت (لا آمر بمعروف) فكأنك جئت (بمعروف) بعدما بنيت على الأول كلاماً كقولك (لا آمراً في الدار يوم الجمعة) وإن شئت جعلته كأنك قلت (لا آمراً يوم الجمعة فيها) فيصير المبني على الأول مؤخراً ويكون الملغى مقدماً. . وإن شئت قلت (لا آمراً يوم الجمعة إذا نفيت الأمرين يوم الجمعة لا من سواهم من الأمرين، فإذا قلت: (لا امر يوم الجمعة) فأنت تنفي الآمرين كلهم، ثم اعلمت في أي حين (٢).

وجاء في (المقتضب): «ومما لا يكون معها اسماً واحداً ما وصل بغيره نحو قولك: (لا خيراً من زيد لك) و(لا آمراً بالمعروف لك) تثبت التنوين لأنه ليس منتهى الاسم لأن ما بعده من تمامه فصار بمنزلة حرف من حروف الاسم.

ولو قلت: (لا خير عند زيد) و(لا آمرَ عنده) لم يكن إلا بحذف التنوين، لأنك لم تصله بما يكمله اسماً ولكنه اسم تام فجعلته مع (لا) اسماً واحداً.

<sup>(</sup>۱) «الرضى على الكافية» (١/ ٢٨٠).

<sup>(</sup>۲) اسیبویه» (۱/ ۳۵۰).

وتقول: '(لا آمرَ يومَ الجمعة لك) إذا نفيت جميع الآمرين، وزعمت أنهم ليسوا له يوم الجمعة.

فإن أردت أن تنفي آمراً يوم الجمعة قلت (لا آمراً يوم الجمعة لك) جعلت يوم الجمعة من تمام الاسم»(١).

### العطف على اسم (لا):

يذكر النحاة أوجهاً متعددة في المعطوف على اسم (لا) النافية للجنس، فهم يجوزون أن تقول مثلاً:

لا رجلَ ولا امرأةَ (بفتح المعطوف).

لا رجلَ ولا امرأةٌ (بالرفع).

لا رجلَ ولا امرأةً (بالنصب).

هذا إذا كان المعطوف عليه مبنياً وكذلك إذا كان منصوباً نحو:

لا غلامَ رجلِ ولا امرأةً.

لا غلامَ رجلِ ولا امرأةٌ.

لا غلامَ رجلِ ولا امرأةً.

فإن كان المعطوف عليه مرفوعاً لم يجز النصب تقول:

لا رجلٌ ولا امرأةً (بفتح المعطوف).

لا رجلٌ ولا امرأةٌ (برفعهما).

هذا إذا تكررت (لا) فإن لم تتكرر لم يجز بناء المعطوف، تقول:

لا رجلَ وامرأةً (بالنصب).

لا رجلَ وامرأةٌ (بالرفع).

<sup>(</sup>١) المقتضب (٤/ ٣٦٥).

ولا تقول: لا رجلَ وامرأةَ (بالفتح)(١).

إن المفهوم من قول النحاة في جواز الأوجه أنّ للمتكلم أنْ يقول ذلك متى شاء أي أن يقول مثلاً: لا رجلَ ولا امرأةً، أو لا رجلَ ولا امرأةً، أو لا رجلَ وامرأةً وغير ذلك متى أراد دون تقييد.

والحق أنه مقيد بالمعنى فإن أراد معنى معيناً التزم أن يقول تعبيراً خاصاً به لا يحق له العدول عنه، فإن أراد التنصيص على الجنس جاء بالناصبة وإن أراد التنصيص على الوحدة جاء بالرافعة وإن أراد غير ذلك جاء به على حسب المعنى.

جاء في (حاشية يس على التصريح): «قال الدنوشري: تجويز النحاة الخمسة الأوجه المذكورة الظاهر أنه بحسب قصد المتكلم واحتمال التركيب لذلك، وإلا فالظاهر أنه إذا قصد نفي الجنس وجب فتح الثاني والأول وإذا أريد نفي الوحدة لم يجز الفتح ولعل هذا مرادهم» (٢).

#### وإليك إيضاح ذلك:

#### ١ - رفع المتعاطفين:

تقول: (لا رجلٌ ولا امرأةٌ في الدار) قال تعالى: ﴿ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِنَ يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خِلَاكُ ﴾ [ابراهيم: ٣١] وقال: ﴿ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٧].

والنحاة على أنّ هذا جواب لقولك (أرجلٌ أم امرأة في الدار؟) فتجيب (لا رجلٌ ولا امرأةٌ في الدار).

قال سيبويه: «هذا باب مالا تغير فيه الأسماء عن حالها التي كانت عليه قبل أن تدخل لا): «ولا يجوز ذلك إلاّ أنْ تعيد لا الثانية من قبل أنّه جواب لقوله: أغلامٌ عندك أم جارية إذا ادّعيت أنّ أحدهما عنده، فلا يحسن إلاّ أنْ تعيد (لا) كما إنّه لا يحسن إذا

<sup>(</sup>۱) انظر «المقتصب» (٤/ ٣٦٧–٣٦٨)، «سيبويه» (١/ ٣٤٩/١،٣٥٢)، «ابن الناظم» (٧٥)، «ابن عقيل» (١/ ١٤٤)، «الرضي على الكافية» (١/ ٢٨٤–٢٨٥)، «الأشموني» (١/ ١٣/١)، «الهمع» (١/ ٢٤٢)، «التصريح» (١/ ٢٤٢).

<sup>(</sup>۲٤٠/۱) «حاشية يس» (١/٠٤٠).

أردت المعنى الذي تكون فيه أم إلاّ أنْ تذكرها مع اسم بعدها ١٥٠٠).

وجاء في (الهمع) أن العرب «جعلتها في جواب من سأل بالهمزة وأم والسؤال بها لا بد فيه من العطف فكذلك الجواب»(٢).

هذا إذا كررت (لا) فإن لم تكرر (لا) فقلت: (لا رجلٌ وامرأةٌ في الدار) احتمل أن يكون المعنى كما ذكرنا في لا رجل ولا امرأة، كما احتمل أن يكون نفياً للجمع بينهما أي قد يكون الرجل وحده موجوداً وقد تكون المرأة وحدها موجودة، ولكن ليسا موجودين معاً، وهذا كما قالوا في قولهم (ما جاء زيد وعمرو) و(ما جاء زيد ولا عمرو) قال ابن هشام: «وكذلك (لا) المقترنة بالعاطف في نحو (ما جاءني زيد ولا عمرو) ويسمونها زائدة وليست بزائدة البتة، ألا ترى إنّه إذا قيل: (ما جاءني زيد وعمرو) احتمل أن المراد نفي مجيء كل منهما على كل حال وأن يراد نفي اجتماعهما في وقت المجيء، فإذا جيء بـ (لا) صار الكلام نصاً في المعنى الأول» (٣).

وقد يحتمل هذا التعبير معنى آخر غير العطف فقولك (لا رجلٌ وامرأة في الدار) يحتمل أنْ يكون النفي للرجل فقط، وإثبات وجود امرأة في الدار، والواو استئنافية أي ليس رجلٌ موجوداً وإنما فيه امرأة. ويحتمل أنْ تكون الواو حالية، أي لا رجل في حالة وجود امرأة في الدار، إلا أنّ الاحتمال الأخير فيه ضعف عند النحاة، بسبب حذف العامل المعنوي والصواب عندهم أن يقال:

. لا رجل في الدار وامرأة فيه.

## ٢- بناء المتعاطفين:

تقول: (لا رجلَ ولا امرأةَ في الدار) وهو نص في نفي الجنس أي ليس فيها أحد من هذين الجنسين البتة قال ابن يعيش: «فإنْ كررتها وأردت اعمالها على هذا الوجه جاز فقلت: (لا رجلَ ولا امرأةً) ويكون جواب هل من رجلٍ ومن امرأةٍ»(٤).

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۱/ ٣٥٤-٣٥٦)، «المقتضب» (٤/ ٣٥٩).

<sup>(</sup>٢) «الهمع» (١/٧١-١٤٨)، «أسرار العربية» (٢٤٩)، «ابن يعيش» (١/١١)، «التصريح» (٢٣٧/١).

<sup>(</sup>٣) «المغني» (١/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٤) «ابن يعيش» (٢/ ١١١).

والنحاة لا يجوزون في ذلك إلاّ تكرار (لا)، فلا يصح قولك (لا رجلَ وامرأةَ) بفتح المعطوف<sup>(۱)</sup>. ومنعهم قائم على أنّ سبب البناء عندهم تركيب (لا) مع اسمها كتركيب خمسة عشر، وواو العطف تمنع ذلك.

والذي اراه جواز ذلك وقد حكاه الأخفش<sup>(٢)</sup>. ومعناه محتمل لأنْ يكون كالأول وهو نفي وجود هذين الجنسين، سواء كانا مجتمعين أمْ مفردين كما يحتمل أنْ يكون نفي وجود الجنسين مجتمعين، فقد يكون فيها جنس الرجال وحده أو جنس النساء وحده، كما مرّ في قولنا (لا رجلٌ وامرأةٌ) فالنفي يكون عن اجتماع الجنسين.

# ٣- بناء الأول ورفع الثاني:

تقول: (لا رجلَ ولا امرأةٌ في الدار) فتكون الأولى نصاً في نفي الجنس، والثانية محتملة للجنس والوحدة ليس فيها نصوصية على الاستغراق. قال الرضي: «و (لا) في الجميع الغيت فلم يبق فيها النصوصية على الاستغراق» (٣) يشير إلى أحوال الرفع كلها.

ويبدو أنّ لـ (لا) الناصبة دلالة أخرى هي توكيد النفي، وذلك إنّها متضمنة معنى (من) الاستغراقية دون الأخرى، وقد ذكر النحاة ذلك فقد قالوا انّ (لا) العاملة عمل (ان) لتوكيد النفي وهي نظيرة (انّ) في توكيد الإيجاب (٤). ويدل على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأَنِ وَمَا نَتْلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلّا كُنّا عَلَيْكُرُ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيدً وَمَا يَعْرُبُ عَن رّبِّكَ مِن يَشْقَالِ ذَرّة فِ ٱلأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَاءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَا فِي كِنْبِ مَن رَبِّكَ مِن يَشْقَالِ ذَرّة فِ ٱلأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَاءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلّا فِي كِنْبِ مَن يَبْكِ وَلَا أَكْبَرُ إِلّا فِي كُنْبِ السَّمَاءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلّا فِي كُنْبِ مَن يَبْكِ وَلَا أَكْبَرُ إِلّا فِي ٱلسَّمَاءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلّا فِي كَنْبِ

وقوله: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَكَى وَرَبِي لَتَأْتِينَكُمْ عَلِمِ ٱلْغَيْبُ لَا يَعْزُبُ عَنّهُ مِنْ قَالُ ذَرَّةِ فِي ٱلسَّمَوْتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا أَصْغَكُرُ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كَتَابِ مُبِينٍ ﴾ [سبأ : ٣].

<sup>(</sup>١) «ابن الناظم» (٧٦)، «الأشموني» (٢/ ١٣)، «التصريح» (١/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>۲) «ابن الناظم» (۷٦)، «الأشموني» (۱۳/۲).

<sup>(</sup>٣) «الرضى على الكافية» (١/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>٤) «ابـن النـاظـم» (٤٧)، «الهمـع» (١/٤٤)، «التصـريـح» (١/٥٢٥)، «الاتقـان» (٢/٦٢)، «الاتقـان» (٢/٤٢)، «انجواهر الادب» (١٣٥).

فأنت ترَى أنّه قال في آية يونس (ولا أصغرَ من ذلك ولا أكبرَ) بالنصب، وقَال في سورة سبأ (ولا اصغرُ من ذلك ولا أكبرُ) بالرفع.

والنفي في سورة يونس أقوى وآكد، ويدل على ذلك قوله (وما يعزب عن ربّك من مثقال ذرة) بزيادة (من) بخلاف سورة سبأ التي قال فيها (لا يعزب عنه مثقال ذرة) بدون (من)، فجاء بـ (لا) النافية للجنس مجانسة لقوة النفي وتوكيده في آية يونس بخلافها في آية سبأ، وهو المتناسب مع السياق. وذلك ان الكلام في سورة يونس على مقدار علم الله وإحاطته بالغيب، واطلاعه على أفعال خلقه، أينما كانوا، فناسب هذه التأكيدات والاستغراق الدالة عليه من ولا النافية للجنس بخلاف سورة سبأ التي كان الكلام فيها على الساعة.

فإذا أريد تأكيد منفي واعطاؤه أهمية، جيء بـ (لا) الاستغراقية دون المنفي الآخر وذلك كأنْ تقول: (لا عدوانَ ولا اكراهُ) أو تقول: (لا عدوانَ ولا مسرٌ بسوء) و(لا قتلَ ولا إيذاءٌ) فأنت تؤكد أحد المنفيات دون الآخر بحسب قصد المتكلم، وجعلوا من هذا الضرب قراءة من قرأ (لا رفثٌ ولا فسوقٌ ولا جدالَ في الحج) جاء في (التفسير الكبير): «أما الذين قرأوا الأولين بالرفع مع التنوين والثالث بالنصب (۱۱)، فذلك يدل على أنّ الاهتمام بنفي الجدال أشد من الاهتمام بنفي الرفث، والفسوق، وذلك لأن الرفث عبارة عن قضاء الشهوة والجدال مشتمل على ذلك»(۲).

وقد يكون الاختلاف سببه اختلاف المعاني كأن تكون واحدة للنفي والاخرى للنهي. جاء في (الكشاف) في هذه القراءة: "وقرأ أبو عمرو وابن كثير الأولين بالرفع، والآخر بالنصب لأنهما حملا الأولين على معنى النهي كأنه قيل: فلا يكونن رفث ولا فسوق، والثالث على معنى الاخبار بإنتفاء الجدال كأنه قيل: ولا شك ولا خلاف في الحج. وذلك أن قريشاً كانت تخالف سائر العرب، فتقف بالمشعر الحرام وسائر العرب يقفون بعرفة، وكانوا يقدمون الحج سنة ويؤخرونه سنة، وهو النسيء، فرد إلى وقت واحد ورد الوقوف إلى عرفة، فأخبر الله تعالى أنّه قد ارتفع الخلاف في الحج، واستدل على أنّ

<sup>(</sup>١) كذا والأولى أن يقول: (بالفتح).

<sup>(</sup>٢) · «التفسير الكبير» (٥/ ١٧٩).

المنهي عنه هو الرفث والفسوق دون الجدال بقوله ﷺ (من حج فلم يرفث ولم يفسق خرج كهيئة يوم ولدته أمه) وإنّه لم يذكر الجدال»(١).

فجعلوا التعبيرين الأولين للنهي، والثالث للنفي، فخالف ما بين ذلك للإشارة إلى اختلاف المعانى.

ويمكن أنْ يكون لمثل هذا التعبير معنى آخر، وذلك كأن تقول: (لا رجلَ ولا امرأةُ في الدار، فتكون في الدار) تعني بذلك انه ليس هناك رجل في حالة عدم وجود امرأة في الدار، فتكون الجملة المنفية حالية. ومن ذلك أنْ تقول: (لا غنى ولا مالٌ موفور) و(لا خلقَ ولا دينٌ للإنسان) أي لا غنى في حالة عدم المال، ولا خلق في حالة عدم الدين والواو للحال.

أما مع عدم تكرار (لا) نحو (لا رجل وامرأة في الدار) فإن المعنى يحتمل أن يكون كما مر في التكرار كما يحتمل أن يكون القصد أن تنفي وجود الرجل، وتثبت وجود المرأة في الدار، فالواو استثنافية، أو حالية، أي لا رجل في هذه الحالة، ونحو ذلك أن تقول: (لا فقرَ وقناعةٌ عندك) أي لا فقر في حالة وجود القناعة، والواو حالية. ويضعف الدلالة على الحال ما ذكرناه سابقاً من حذف العامل المعنوي.

# ٤- بناء الأول ونصب الثاني:

تقول: (لا رجلَ ولا امرأةً في الدار)، وعند النحاة أن هذا أضعف الوجوه وعند يونس وجماعة من النحويين الله مختص بالضرورة كتنوين المنادى المفرد (٢).

وعند الزمخشري أنه منصوب على تقدير فعل محذوف جاء في (شرح المفصل): «قال صاحب الكتاب: وأما قوله (لا نسب اليوم ولا خلةً) فعلى إضمار فعل كأنّه قال: (ولا أرى خلة)كما قال الخليل في قوله (ألا رجلاً جزاه الله خيراً) كأنّه قال: ألا تُرونني رجلاً »(٣).

وعلى هذا يكون ما بعد (لا) جملة فعلية دالة على الحدوث والتجدد بخلاف الأولى،

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۱/ ٢٦٣ - ٢٦٤)، «بديع القرآن» (٣٣٨-٣٣٩)، «التفسير الكبير» (٥/ ١٧٩).

<sup>(</sup>۲) «ابن یعیش» (۲/ ۱۰۱)، «التصریح» (۲/ ۲۶۲).

<sup>(</sup>۳) «ابن یعیش» (۲/ ۱۰۱).

فقولك (لا رجلَ ولا امرأةً جملتان الأولى جملة اسمية وهي (لا رجلَ)، والثانية جملة فعلية دالة على الحدوث والتجدد، وهي (لا امرأةً) والجملة الأولى أقوى نفياً وآكد.

وعند جمهرة النحاة أنْ (لا) الثانية زائدة لتوكيد النفي، دخولها كخروجها، ومعنى الجملة عند ذكرها وعدمه سواء فقولك (لا رجلَ وامرأةً) أو (لا رجلَ ولا امرأةً) واحد في المعنى غير أنّ لا الثانية زائدة لتوكيد النفي.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «والثاني فتح الأول ونصب الثاني على أن تكون (لا) الثانية زائدة لتأكيد نفي الأول كما في قولك: (ما جاءني زيد ولا عمرو) فكأنك قلت: لا حول وقوة كقوله:

## فلا أب وابناً مثل مروان وابنه

على ما يجيء<sup>ي(١)</sup>.

وجاء في شرح ابن يعيش: «أما قوله:

#### اتسيع الخسرق علي السراقيع لا نســب اليــوم ولا خلـــة

البيت لأنس بن العباس والكلام في نصب الخلة وتنوينها يحتمل أمرين:

أحدهما أن تكون (لا) مزيدة لتأكيد النفي، دخولها كخروجها فنصبت الثاني ونونته بالعطف على الاول بالواو وحدها، واعتمد بـ (لا) الأولى على النفي، وجعل الثانية مؤكدة للجحد كما يكون كذلك في (ليس) إذا قلت (ليس لك غلام ولا جارية)، فيكون في الحكم كقوله:

إذا هو بالمجد ارتدى وتأزرا (٢) ولا اب وابناً مثل مروان وابنه

والتخريج الثاني هو تخريج الزمخشري الذي ذكرناه.

فعلى هذا يكون قولك (لا رجلَ ولا امرأةً) بمعنى (لا رجلَ وامرأةً)، وفي هذا نظر إذ هم نظَروها بقولهم (ما جاءني زيد ولا عمرو)، وقد ذكرنا انّ هذا يختلف عن قولنا

<sup>(</sup>۱) «الرضي على الكافية» (۱/ ٢٨٤).

<sup>«</sup>ابن يعيش» (۲/ ۱۰۱)، «التصريح» (۱/ ۲٤۲)، «سيبويه» (۱/ ۳٤۹)، «ابن الناظم» (۷۰).

(ما جاءني زّيد وعمرو) فإنّ الثانية تحتمل نفي مجيء كل منهما، وتحتمل نفي اجتماعهما في المجيء، بخلاف قولنا (ما جاءني زيد ولا عمرو) فإنها لا تحتمل إلاّ نفي مجيئهما مجتمعين أو منفردين.

وكذلك قولك (لا رجل وامرأةً) يحتمل نفي اجتماعهما ويحتمل نفي كل منهما بخلاف قولك (لا رجل ولا امرأة) فإنه لا يمكن أن يراد به احتمال نفي واحد مع وجود الآخر.

ونحو ذلك أن نقول: (لا تعذيبَ وسلباً) أي لا يجمع بينهما فالواو للمعية. وقد يراد نفيهما كليهما بخلاف قولك (لا تعذيبَ ولا سلباً) فإنه لا يمكن أن يراد به إثبات أحدهما ونفي الآخر بل المراد نفي إيقاع كل منهما مجتمعين أو غير مجتمعين.

ويمكن أن يراد بقولنا (لا رجل ولا امرأةً) و(لا تعذيبَ ولا سلباً) ونحوهما معنى المعية أي لا تعذيب مع عدم السلب أي مهما فعل بالشخص فإنه لا يسمى تعذيباً ما لم يكن معه سلب. ونحو (لا إيذاء ولا ضرباً) أي لا إيذاء مع عدم الضرب والمعنى أنه مهما فعل بالشخص فلا يعد إيذاء إن لم يكن ثمة ضرب. وما بعده مفعول معه.

# ٥- رفع الأول ونصب الثاني:

نحو قولك (لا رجلٌ ولا امرأةً حاضران) وقد منعه النحاة، وجاء في (حاشية الخضري) أنه إذا كان على تقدير محذوف كما فعل الزمخشري جاز (١٠).

والذي أرى في هذا أنه يجوز ذلك إنْ اردنا نفي المعية كأنْ تقول: (لا تعذيبٌ وسلباً) و (لا تعذيبٌ وسلباً) و (لا تعذيبٌ ولا سلباً). والواو تفيد المصاحبة في الحالتين كما مر بنا آنفاً.

#### نعت اسم لا:

يجوز النحاة في نعت اسم (لا) إذا كان مبنياً وكان النعت مفرداً متصلاً بالمنعوت ثلاثة أوجه: بناءه على الفتح ونصبه ورفعه. فتقول: لا رجل ظريف ، ولا رجل ظريف ، ولا رجل طريف ، ولا رجل طريف .

<sup>(</sup>١) "حاشية الخضري" (١/ ١٤٥).

"وإن فصّل النعت عن اسم (لا) تعذر بناؤه على الفتح، لزوال التركيب بالفصل، وجاز فيه النصب نحو (لا رجل فيها ظريفاً) والرفع أيضاً نحو (لا رجل فيها ظريفًا) وكذلك إن كان النعت غير مفرد تقول: لا رجل قبيحاً فعله عندك ولا رجل قبيحٌ فعله عندك. ولا يجوز: لا رجل قبيحٌ فعله عندك. ولا يجوز: لا رجل قبيحٌ فعله عندك»(١).

فإن لم يكن اسم (لا) مبنياً تعذر بناء الصفة أيضاً وجاز فيها وجهان: الرفع والنصب تقول: لا صاحب بر ممقوت أو ممقوتا(٢).

وقد يقول قائل: هل هذه التعبيرات كلها بمعنى واحد؟ أي هل معنى: لا رجل ظريفَ ولا رجل ظريفاً، ولا رجل ظريفٌ واحد؟

إنّ النحاة أجازوا أن تقال هذه الأوجه، من دون أن يبينوا ما إذا كان هناك اختلاف في معاني هذه التعبيرات، وإنّما هم عللوا سبب هذه الاختلافات فقالوا إنّ البناء على أنّ الصفة ركبت مع الموصوف كتركيب خمسة عشر، والنصب على اتباع الصفة لمحل اسم لا، والرفع على اتباعها لمحل (لا) مع اسمها (٣).

وقال سيبويه: «اعلم أنك إذا وصفت المنفي، فإن شئت نونت صفة المنفي، وهو أكثر في الكلام، وان شئت لم تنون وذلك قولك: لا غلام ظريفاً لك ولا غلام ظريف لك. فأمّا الذين نونوا فإنّهم جعلوا الاسم و(لا) بمنزلة اسم واحد وجعلوا صفة المنصوب في هذا الموضع بمنزلته في غير المنفي.

وأما الذين قالوا لا غلام ظريف لك فإنهم جعلوا الموصوف والوصف بمنزلة اسم واحد»(٤).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «وإنما جاز بناء النعت المذكور مع انفصاله عن (لا) التي هي سبب البناء، إذ بها يقوم معنى الاستغراق الموجب لتضمن (من) لاجتماع ثلاثة أشياء فيه:

<sup>(</sup>١) «ابن الناظم» (٧٦).

<sup>(</sup>٢) «الأشموني» (٢/١٢–١٣)، «التصريح» (١/٣٤٣–٤٤٤)، «ابن يعيش» (٢/٩٠٩).

<sup>(</sup>٣) "أبن الناظم" (٧٦).

<sup>(</sup>٤) «سيبويه» (١/ ٢٥١).

أحدها كونّه في المعنى هو المبني الذي وليها أعني اسم (لا) وفي اللفظ متصلاً به. والثاني كون النفي في المعنى داخلاً فيه، لأن المنفي في قولك: لا رجل ظريف هو الظرافة لا الرجل فكأنّ (لا) دخلت عليه، فكأنّك قلت (لا ظريف) فلذا لم يبن صفة المنادى في نحو (يا زيد الظريف) لأنّ النداء متعلق بالموصوف.

والثالث قربه من (لا) التي هي سبب البناء إذ الفاصل بينهما ليس إلا واحداً هو هو»(١).

والذي يبدو لي أنّ لكل تعبير معنى، وليس من حكمة العربية أنْ تجعل تعبيرات مختلفة ذات دلالة على معنى متّحد.

أما البناء فهو كما قال النحاة إنّ الصفة والموصوف أصبحتا كالكلمة الواحدة، وقد وقع النفي عليهما معا. فالمنفي في قولنا (لا رجلَ ظريفَ) كما يقول الرضي هو الظرافة لا الرجل فكأن (لا) دخلت عليه فكأنك قلت: لا ظريف.

فالنفي هو لاستغراق الرجل المتصف بهذه الصفة لا للرجل على وجه العموم، فكأنه قال: لا من رجل لا من ظريف.

وأما النصب - فيما أرى - فعلى تقدير فعل محذوف. فإن قلت: (لا رجل ظريفاً) كان التقدير: لا رجل أعني ظريفاً. أي نفيت جنس الرجال على وجه العموم أولاً، ثم بدا لك أن تبين للمخاطب أن ذلك ليس على وجه العموم، فاستأنفت اخباراً ثانياً فقلت (أعني ظريفاً). وجملة (أعني) استثنافية لا محل لها من الإعراب، وهو نظير ما قال الخليل في قولهم (يا زيد الطويل) بالنصب. جاء في (الكتاب): «قلت: أرأيت قولهم: يا زيد الطويل علام نصبوا (الطويل) قال: نصب لأنه صفة لمنصوب وقال: وإن شئت كان نصباً على (أعني)»(٢).

وأما الرفع فعلى القطع وتقدير مبتدأ محذوف فقولك (لا رجلَ ظريفٌ) تقديره (هو ظريف) والجملة استثنافية أيضاً.

جاء في (حاشية الصبان) في قولهم. لا غلام سفر ماهرٌ فيها: «قوله ماهرٌ فيها بالرفع

<sup>(</sup>١) قالرضى على الكافية (١/ ٢٨٦).

<sup>(</sup>۲) اسيبويه (۱/۳۰۳).

على القطع، قيل أو بالعطف على محل (لا) مع اسمها»(١).

وقد تسأل: وهل ثمة فرق في المعنى بين رفع الصفة ونصبها؟ وأظنّ الجواب قد التضح فإنّ الرفع على تقدير أنّ النعت جزء من جملة اسمية (هو ظريف)، والنصب على تقدير أنّه جزء من جملة فعلية (أعني ظريفاً) ونحن نعلم انّ الاسم أثبت وأقوى من الفعل لأنّ الفعل يدل على الحدوث والتجدد، والاسم يدل على الثبوت فقولك (محمد حافظ) أقوى وأثبت من (يحفظ محمد) و(سعيد مجتهد) أثبت من (يجتهد سعيد).

فتبين من هذا أنَّ البناء على تقدير من الاستغراقية، وأنَّ النعت المبني جزء من الجملة المنفية بخلاف المرفوع والمنصوب، فإنّهما اخبار ثانٍ وهما جزء من جملة مستأنفة غير الجملة المنفية الأولى.

#### لا جرم:

الجَرْم القطع. وجرمه يجرمه جَرْما قطعه، ولا جَرَم قيل معناه لا بدّ ولا محالة وقيل معناه حقا<sup>(۲)</sup> وقيل غير ذلك.

فقد ذهب سيبويه إلى أن (لا) صلة أي زائدة و(جرم) فعل ماض جاء في (الكتاب): «وأما قوله عز وجل ﴿ لَا جَكُرُمُ أَنَّ لَمُمُ النَّارَ ﴾ [النحل: ٦٢] فإنّ (جرم) عملت فيها لأنها فعل ومعناها: لقد حقّ أنّ لهم النار ولقد استحق أنّ لهم النار. وقول المفسرين معناها حقاً إنّ لهم النار يدلك أنها بمنزلة هذا الفعل إذا مثلت.

فجرم قد عملت في (أن) عملها في قول الفزاري:

ولقد طعنت أبا عينة طعنة جرمت فزارة بعدها أن يغضبوا

أي أحقت فزارة الشهاه المسارة ا

وذهب الخليل إلى أن (لا) ردّ لما قبلها من الكلام و(جرم) فعل ماض.

<sup>(</sup>١) «حاشية الصبان» (١٣/٢).

<sup>(</sup>٢) «لسان العرب» (جرم).

<sup>(</sup>٣) «سيبويه» (١/ ٢٦٩).

جاء في (الكتاب): «فزعم الخليل أن لا جرم إنما تكون جواباً لما قبلها من الكلام، يقول الرجل : كان كذا وكذا وفعلوا كذا وكذا فتقول: لا جرم أنهم سيندمون وأنه سيكون كذا وكذا»(١).

وجاء في (لسان العرب): «وقال غير الفراء: حقيقة معنى (لا جرم) أن (لا) نفي ههنا لما ظنّوا أنّه ينفعهم فرد عليهم فقيل: لا ينفعهم ذلك، ثم ابتدأ فقال: جرم أنهم في الآخرة هم الأخسرون أي كسب ذلك العمل لهم الخسران»(٢).

وعند الفرّاء أنها بمعنى لا بد ولا محالة ثم كثر استعمال العرب إيّاها حتى صارت بمعنى حقاً. جاء في (معاني القرآن): «لا جرم أنهم: كلمة كانت في الأصل بمنزلة (لا بدّ أنك قائم) و(لا محالة أنك ذاهب) فجرت على ذلك وكثر استعمالهم إياها حتى صارت بمنزلة حقاً، ألا ترى أنّ العرب تقول: لا جرم لآتينك، لا جرم قد أحسنت، وكذلك فسرها المفسرون بمعنى الحق»(٣).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «وقال الفراء هي أي (لا جرم) كلمة كانت في الأصل بمعنى لا بد ولا محالة لأنه يروى عن العرب لا جُرْم والفُعْل والفَعْل يشتركان في المصادر كالرُّشد والرَّشَد والبُخل والبَخل والبَخل، والجَرْم القطع أي لا قطع من هذا كما أن (لا بدّ) بمعنى (لا قطع) فكثرت وجرت على ذلك، حتى صارت بمعنى القسم للتأكيد الذي فيها فلذلك تجاب بما يجاب به القسم، فيقال لا جرم لآتينك، ولا جرم لقد أحسنت ولا جرم إنك قائم، فمن فتح فللنظر إلى أصل (لا جرم) كما تقول: لا بد أن تفعل كذا، ولا محالة أنك تفعل كذا أي من أن تفعل، ومَن كسر فلمعنى القسم العارض في لا جرم» (٤).

ومن الصعب البت بترجيح أحد الأقوال على ما عداه، غير أنّ الذي تميل إليه نفسي ترجيح قول الفراء لأكثر من سبب من ذلك:

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۱/ ٤٦٩).

<sup>(</sup>٢) «لسان العرب» (جرم).

<sup>(</sup>٣) «معانى القرآن للفراء» (١/٨).

<sup>(</sup>٤) · «الرضي على الكافية» (٢/ ٣٨٩).

\ - ما ذكره النحاة من أنّ همزة (أنّ) بعد لا جرم يجوز فيها الفتح والكسر (١٠). تقول: (لا جرم أنّه سيعود) و(لا جرم إنّه سيعود) والفتح أشهر، فلو كانت فعلاً لامتنع الكسر لأنّ الفعل يبقى عند ذاك بلا فاعل.

وقيل انّ الفتح والكسر لغتان جاء في (الهمع): «وبعض العرب أجراها مجرى اليمين فكسر (أن) بعدها»(٢)، وعلى أية حال فإنه يستأنس باللغة الثانية على ما ذكرناه.

٧- ما روي عن العرب من أنهم يقولون أيضاً (لا جُرَم) بالضم<sup>(٢)</sup>، والجُرَم مصدر فيستدل من هذا أن الجَرَم مصدر أيضاً. جاء في (شرح الرضي على الكافية): «يروى عن العرب لا جُرَم والفُعل والفَعَل يشتركان في المصادر كالرُّشد والرشد والبُخل والبَخل» (١٤).

ويضعفه أنّ العرب تقول أيضاً (لا جَرُم) ككرُم مما يقوي فعليتها، غير أن صاحب التاج عدّ هذا مصدراً أيضاً فقال: «ويقال أيضاً لا جرُم ككرم ولا جُرْم بالضم كل ذلك أي لا بد أو معناه حقاً أو لا محالة أو هذا أصله ثم كثر استعمالهم ايّاه حتى تحول إلى معنى القسم» (٥).

٣- ما ورد عن العرب أن (لا جرم) تنزّل منزلة اليمين فتقول: لا جرم لآتينك، لا جرم لقد أحسنت «وفي حديث قيس بن عاصم: لا جرم لأفلّن حدها» (٢).

٤- ما ذكره قسم من اللغويين والمفسرين أنّ معناها حقاً (٧).

مَسْمَهُ - يَلْمُأْوَى في نفسي اطمئناناً إلى انّ (لا) زائدة في (لا جرم) وبخاصة انه يمكن حملها على غير الزيادة، وذلك إذا جعلت نافية للجنس.

<sup>(</sup>١) انظر «الرضي على الكافية» (٢/ ٣٨٩)، «شرح الأشموني» (١/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>Y) «همع الهوامع» (١/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٣) «تاج المعروس» (جرم) (٨/ ٣٢٥).

<sup>(</sup>٤) «الرضي على الكافية» (٢/ ٣٨٩).

<sup>(</sup>٥) «تابع العروس» (جرم) (٨/ ٣٢٥).

<sup>(</sup>٦) «لسان العرب» (جرم) وانظر «معاني القرآن للفراء» (٨/٢).

<sup>(</sup>٧) انظر «سيبويه» (١/ ٤٦٩)، «معاني القرآن» (٢/ ٨)، «لسان العرب» (جرم).

ولذلك وغيره أراني أميل إلى ما رآه الفراء، والله أعلم.

#### لا سيما:

سيّ اسم بمعنى (مثل) يقال: هو سيّك أي مثلك: وهو ليس لك بسيّ، أي هو ليس نظيراً لك، ويقولون: (لا سيّ لمن فعل ذلك)(١)أي لا مثل له.

و(لا سيمًا) تعبير معناه (لا مثل) فقولك (أحب أصدقائي ولا سيما محمد) معناه (ولا مثل محمد) أي ان محبتك له تفوق محبتك لاصدقائك الآخرين، جاء في (كتاب سيبويه): «وسألت الخليل عن قول العرب (ولا سيما زيدٍ) فزعم أنه مثل قولك (ولا مثل زيد) و(ما) لغوه(٢).

ومن هذا يتبين أنّ (لاسيما) تعبير يراد به أن ما بعده منبه على أولويته بالحكم، فقولك (أحبّ العلماء ولا سيما العاملين) معناه أنّ العاملين من العلماء أولى بمحبتك ممن تقدمهم جاء في (التسهيل): «والمذكور بعد لا سيما منبه على أولويته بالحكم»(٣).

وجاء في (تاج العروس) أنّ (لا) و(سيمًا) «تركبا وصارا كالكلمة الواحدة وتساق لترجيح ما بعدها على ما قبلها، فيكون كالمخرج عن مساواته إلى التفضيل<sup>(1)</sup>.

وقد يقع بعدها الشرط والظرف وغيرهما فتكون بمعنى خصوصاً " تقول: (ان فلاناً كريم ولا سيما إن اتيته صبحاً) أي وخصوصاً ان أتيته صبحاً. ويقال (تستحب الصدقة في شهر رمضان ولا سيما في العشر الأواخر) أي وخصوصاً في العشر الأواخر.

وهذا المعنى لا يختلف عن المعنى الذي ذكرناه لها آنفاً، فإن معناها البتة تخصيص ما بعدها بالأولوية فقولك (أحب أصدقائي ولا سيما محمد) معناه وخصوصاً محمداً.

<sup>(</sup>١) السان العرب، (سيّ).

<sup>(</sup>۲) «سيبويه» (۱/۳۵۰).

<sup>(</sup>٣) «التسهيل» (١٠٧)، وانظر «الرضي على الكافية» (١/٠٧٠).

<sup>(</sup>٤) ﴿ النَّاحِ العروسُ ﴿ ١٨/ ١٨٨).

<sup>(</sup>٥) انظر «الرضي على الكافية» (١/ ٢٧١).

غير ان الذي دعا النحاة إلى ذكر هذا المعنى، انهم لم يروا أحياناً اسماً بعدها منبهاً على أولويته فذكروا لها هذا المعنى. فإنه لا يستقيم أن يقولوا في نحو (أحب الشعر ولا سيما ان كان رقيقاً) ان المعنى (ولا مثل ان كان رقيقاً) فقالوا إنّ معناه: وخصوصاً إنْ كان رقيقاً، بل أعربوها كذلك. جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وقد يحذف ما بعد لا سيما على جعله بمعنى خصوصاً فيكون منصوب المحل على أنه مفعول مطلق»(١).

وذكر أنّ لا سيما باق «على نصبه الذي كان له في الأصل حين كان اسم لا التبرئة مع كونه منصوب المحل على المصدر لقيامه مقام خصوصاً»(٢).

وذكر بعضهم ان «في قولهم (ان فلاناً كريم لا سيما إن أتيته قاعداً) ما ههنا عوضاً عن المضاف إليه، أي ولا مثله إن أتيته قاعداً» (٣)، وقيل أيضاً إنّ (ما) كافة عن الإضافة (٤).

وأرى انَ عدّ (ما) كافة عن الإضافة أولى، لأن ذلك لا يخرج لا سيما عن حقيقتها اللغوية، والمعنوية، بخلاف إعرابها مفعولاً مطلقاً فإنّ فيه بعداً اعرابياً حيث أوقع (لا) مع اسمها مفعولاً مطلقاً.

وذهب بعض النحاة إلى أن (لا سيما) كلمة يستثنى بها(٥).

والصحيح أنها لا يستثنى بها، لأنّ ما بعدها داخل في حكم ما قبلها بل هو أولى مما قبله بالدخول. جاء في (الهمع): "والصحيح أنها لا تعد من أدوات الاستثناء لأنه مشارك لهم في القيام [يعني في قام القوم لا سيما زيد] وليس تأكيد القيام في حقه يخرجه عن أن يكون قائماً. ومما يبطل ذلك دخول الواو عليها وعدم صلاحية (إلا) مكانها بخلاف سائر الأدوات. فالمذكور بعدها ليس مستثنى بل منبه على أولويبته بالحكم المنسوب لما قبلها "(1).

<sup>(</sup>١) «الرضى على الكافية» (١/ ٢٧١).

<sup>(</sup>٢) «الرضي على الكافية» (١/ ٢٧١).

 <sup>(</sup>٣) «الرضى على الكافية» (١/ ٢٧١)، وانظر «لسان العرب» (سي).

<sup>(</sup>٤) انظر «الهمع» (١/ ٢٣٤).

<sup>(</sup>٥) انظر «ابن يعيش» (٢/ ٢٨٥)، «الهمع» (١/ ٢٣٤).

<sup>(</sup>F) "الهمع" (1/377).

إن (لا تسيما) كما هو ظاهر قول النحاة جملة مؤلفة من لا واسمها وخبرها محذوف يقدره النحاة (موجود)<sup>(۱)</sup>. غير أنها لا تستقل بالاستعمال، فلا يقال (لا سيما خالد) مع أن المعنى مكتمل، وهو (لا مثل خالد)، وسبب ذلك أنها -كما ذكرنا - تستعمل لبيان أولوية ما بعدها على ما قبلها، ولذلك لا تستقل بالكلام.

ويأتي بعدها الاسم مجروراً، أو مرفوعاً، كما ذكر سيبويه تقول «أحب العلماء ولا سيما محمود أو لا سيما محمود».

فالجر على أنّ (ما) زائدة مؤكدة ومحمود مضاف إليه، فهي مزيدة بين المضاف والمضاف إليه، فهي مزيدة بين المضاف والمضاف إليه، كما زيدت في قوله تعالى ﴿ أَيَّمَا ٱلْأَجَلَيْنِ قَضَيْتُ فَلَا عُدَوَكَ عُلَّ ﴾ [القصص: ٢٨](٢) وقولهم: (غضبت من غير ما جرم).

وذكر سيبويه أنّ زيادتها لازمة، لا يجوز حذفها إذ قد يكون الشيء زائداً لازماً قال: «ومثل ذلك: ولا سيما زيدٍ فربّ توكيد لازمٌ حتى يصير كأنه من الكلمة»(٣).

وذكر غيره أنها ليست لازمة جاء في (الهمع): «وزيادة (ما) بين المضافين مسموعة ويجوز حذفها نحو (لا سي زيد) نص عليه سيبويه، وزعم ابن هشام الخضراوي أنها زائدة لازمة لا تحذف وليس كما قال»(٤).

والصواب ما أثبتناه فإنّ سيبويه نص على أنها لازمة.

والرفع على أنّ (ما) موصولة أو نكرة موصوفة والتقدير: ولا مثل الذي هو محمود أوْ لا مثل شخص هو محمود. ويضعفه إطلاق (ما) على من يعقل، وحذف العائد المرفوع وجوباً مع عدم الطول<sup>(٥)</sup> فإنّه لا يقال. ولا سيّ من محمود.

<sup>(</sup>١) «الرضى على الكافية» (١/ ٢٧١)، «حاشية الخضري» (١/ ٨١).

 <sup>(</sup>۲) «المغني» (۱/ ٤٠)، «الهمع» (۱/ ۲۳٤)، «سيبويه» (۱/ ۳۵۰).

<sup>(</sup>۳) «سيبويه» (۱/ ۲۹۸).

<sup>(</sup>٤) «الهمع» (١/ ٢٣٤).

<sup>(</sup>٥) «المغنى» (١/ ١٤٠)، «الأشموني» (٢/ ١٦٧)..

والفرق بين معنى الرفع والجر، أنّ معنى الجرفي قولك «أحب العلماء ولا سيما محمود): أحبّ العلماء ولا مثل محمود و(ما) زائدة تفيد التوكيد. وإذا جاز حذفها كما ذكر بعض النحاة فإنّ التعبير بـ (ما) آكد لأن الأحرف الزائدة غالباً ما يؤتى بها للتوكيد، وقد ذكر ذلك سيبويه فإنّه عدها زائدة مؤكدة قال: «ومثل ذلك (ولا سيما زيد) فرب توكيد لازم حتى يصير كأنّه من الكلمة».

وأما الرفع فإنه أقوى من الجركما هو ظاهر قول النحاة وكما هو ظاهر كلام الخليل جاء في (الكتاب): «وسألت الخليل عن قول العرب (ولا سيما زيدٍ) فزعم أنه مثل قولك (ولا مثل زيد) و(ما) لغو. وقال: ولا سيما زيدٌ كقولهم: دع ما زيدٌ»(١).

وأنت ترى الفرق واضحاً بين الجر والرفع، ففي قوله (دع ما زيد) من الأولوية والتفضيل والترجيح ما ليس في الإضافة المباشرة. وهذا ظاهر كلام النحاة أيضاً سواء قدرت (ما) اسماً موصولاً أم نكرة موصوفة، فإنّ فيها من الإيضاح بعد الإبهام ما ليس في الإضافة فإن قولك (ولا سيما محمود) معناه كما يقول النحاة: (ولا مثل الذي هو محمود) فهذا إيضاح بعد الإبهام بخلاف ما لو قلت: ولا مثل محمود. فدلّ ذلك على أن الرفع أقوى في الترجيح والتنبيه على أولويته من الجر، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۱/ ۲۹۸).

# الفهرس

| عود الضمير على الجمع ٢٠٠٠٠٠٠     | لمقدمة                               |
|----------------------------------|--------------------------------------|
| نون الوقاية                      | لجملة العربية١١٠٠٠٠٠                 |
| العلم ١٥٠                        | مناصر الجملة العربية ١١٠             |
| أقسامه                           | أليف الجملة العربية ١٤٠٠             |
| ١- المرتجل والمنقول ٦٥           | صورة تأليف الجملة ١٥                 |
| ٢- الاسم والكنية واللقب ٢٠٠٠. ٢٦ | لالة الجملة العربية ١٧ .             |
| الاسم واللقب                     | ١ – الدلالة القطعية والاحتمالية ١٧   |
| معنى الإضافة ٦٨                  | ٢ – الدلالة الظاهرة والباطنة ١٩      |
| معنى القطع                       | ظاهرة الإعراب ۲ •                    |
| معنى الإتباع٧٠                   | معاني الإعراب٢٤                      |
| ٣- علم الشخص وعلم الجنس ٧٢       | دلالة العلامات على المعنى ٢٦         |
| إستخلاص الأوصاف من الأعلام . ٧٤  | الغرض من الإعراب                     |
| تنكيره                           | النكرة والمعرفة٣٦                    |
| لمع الأصل ٧٨                     | النكرة                               |
| العلم بالغلبة                    | أغراض التنكير                        |
| كنايات الأعلام                   | المعرفة                              |
| الوصف بابن وابنة                 | الضمير                               |
| اسم الإشارة ۸۲                   | الفاظه ودلالاته                      |
| أغراض الإشارة                    | تاء التأنيث الساكنة هل هي ضمير؟ . ٤٢ |
| ألفاظ الإشارة ٨٤                 | ضمير الفصل                           |
| ذا                               | ضمير الشأن                           |
| ذه وتلك                          | عود الضمير ٥٧                        |
|                                  |                                      |

| ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | Υ                                        |
|----------------------------------------|------------------------------------------|
| اللاثي ١١٧                             | هنا وثم ۸٦                               |
| ال                                     | ها التنبيه                               |
| من                                     | هذا أنت                                  |
| ۱۲۰                                    | أنت هذا                                  |
| الحمل على اللفظ والمعنى ١٢٣            | ها انت ذا وها أنذا                       |
| من وما والذي ١٢٦                       | كاف الخطاب                               |
| أي                                     | دخول كاف التشبيه على اسم الإشارة ٩٧      |
| نا                                     | هكذاا                                    |
| ذو                                     | کذلك                                     |
| حذف الاسم الموصول ١٣٠                  | المعرف بأل                               |
| حذف الصلة ١٣٥                          | أغراض التعريف بأل                        |
| المبتدأ والخبر ١٣٦                     | اقسام آل                                 |
| التقديم والتأخير ١٣٦                   | ال العهدية                               |
| أ- تقديم الخبر المفرد على المبتدأ ١٣٧  | ال الجنسية                               |
| ب- تقــديـــم الخبــر الظــرف والجــار | الاسم الموصول                            |
| والمجرور١٤٠                            | '                                        |
| جـ- تقديم المبتدأ على الفعل ١٤٤        | أغراض التعريف بالاسم الموصول ١١٠<br>١٠٠١ |
| مثل وغير                               | صلة الموصول                              |
| المبتدأ الـذي لـه مرفـوع أغني عـن      | الأسماء الموصولة ١١٣                     |
| الخبر ۱۵۰                              | الذي ١١٤                                 |
| تعريف المبتدأ والخبر ١٥٣               | للذان                                    |
| إعادة المبتدأ ١٦٣                      | الذين                                    |
| المبتدأ النائب مناب الفعل ١٦٧          | لالى ١١٦                                 |
| أنواع الخبر ١٧١                        | لتي                                      |
| الإخبار بالمصدر عن اسم الذات . ١٧٦     | للتان                                    |
| 1.21                                   | 117 -41                                  |

| لات                          | العموم في الخبر ١٨٣                                    |
|------------------------------|--------------------------------------------------------|
| - الباء الزائدة ٢٣٧          | تعدد الأخبار١٨٤                                        |
| العطف                        | الواو للاهتمام والتحقيق ١٨٦                            |
| ١ - العطف على المحل ٢٣٩      | الأُفعال الناقصة (كان                                  |
| ٢- عطف الجملة على الجملة ٢٤٢ | وأخواتها)                                              |
| ٣- العطف على المعنى ٢٤٣      | کان .۔۔ کان                                            |
| أفعال الرجاء والمقاربة       | معانيها واستعمالاتها ١٩١                               |
| والشروع٢٤٥                   | نفیها                                                  |
| أفعال الرجاء ٢٤٥             | ۱ – ما کان یفعل ۲۰۱۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| عسی                          | ٢- كان لا يفعل ٢٠٢٠٠٠٠٠                                |
| حری، اخلولق ۲٤٩              | / ۳- ما كان ليفعل                                      |
| أفعال المقاربة ٢٥٠           | اضمارها                                                |
| کادکاد                       | حذف نون كان المجزومة ٢٠٩                               |
| نفیها ۲۵۲                    | صار                                                    |
| أوشك ٢٥٧                     | ظل وبات ۲۱۶                                            |
| کرب۰۰۰                       | اصبح، اضحی أمسی ۲۱۶                                    |
| هلهل ۲۰۸                     | مازال، مابرح، مافتیء، ما انفك . ۲۱۸                    |
| أفعال الشروع ٢٥٩             | مادام ۲۲٤                                              |
| اخذ                          | التقديم والتأخير ٢٢٤                                   |
| جعل وأنشأ ٢٥٩                | ما يعرف به الاسم من الخبر ٢٢٥                          |
| قام                          | ليس والمشبهات بها ۲۲۸                                  |
| طفق ٢٥٩                      | ليس ٢٢٨                                                |
| هټ                           | ما ما                                                  |
| علق                          | الفرق بين ما وليس                                      |
| الأحرف المشبهة بالفعل ٢٦١    | إنْ                                                    |
| معانیها ۲٦١                  | ٧٣٠                                                    |
|                              |                                                        |

فهرس الموضوعات

.845



أسم الكتاب: معانى النحو

البيزء: الثاني

أسم المؤلف: الأستاذ الدكتور/ فاضل صالح السامرائي

الناشيين شركة العاتك لصناعة الكتاب

القاهرة - درب الأتراك خلف الجامع الأزهر

تليضون: ٥١٢٤٤٧٥

التـــوزيع: مكتبة أنـواردجلـة (بغـداد)

شارعالمتنبى

م وبيل: ۲۹۸۱۳۱٤۸۹۲

جميع حقوق الطبع محفوظة للمؤلف الجامعة الإسلامية - الكتبة - هم الراجع

المعالمة الم

الجحكاد الثافيث تأكيفت الدَّكتورِ فاضل صَالتِ عَالسَا مِرْلِي

س (م/415.1 415.1 م 4 4 5 2 \* فاعة مراجع

قين الثارة خيلقا ١٤٢٣ - ١٤٢٣

منهيئة ومنقتحة

مكتبة الجامعة الإسلامية \_ غرة السراج\_\_\_ع السراج\_\_\_ع التاريخ: 07-03- 70 التاريخ: 52 45 8 - عدم المسام: 52 45 8 - عدم التصنيف: \_ المراح المسام: \_ المراح المسام:

الناشر

شركة العاتك للطباعة والنشر والتوزيع

U

• •

## ظن وأخواتها

تدخل ظن وأخواتها على المبتدأ والخبر فتنصبهما مفعولين - كما هو رأي الجمهورتقول: ظننت عليًا أخاك، جاء في (الكتاب): الهذا باب الفاعل الذي يتعداه فعله إلى
مفعولين وليس لك أن تقتصر على أحد المفعولين دون الآخر، وذلك قولك: حسب عبد الله
زيداً بكراً وظن عمرو خالداً أباك، وخال عبد الله زيداً اخاك ومثل ذلك، رأى عبد الله زيداً
صاحبنا ووجد عبد الله زيداً ذا الحفاظ، وانما منعك أن تقتصر على أحد المفعولين ها هنا
الك إنما أردت أن تبين ما استقر عندك من حال المفعول الأول يقيناً كان أو شكاً، وذكرت
الأول لتعلم الذي تضيف إليه ما استقر له عندك من هو فاتما ذكرت ظننت ونحوه لتجعل
خبر المفعول الأول يقيناً أو شكاً، ولم ترد أن تجعل الأول فيه الشك أو تعتمد عليه
بالتيقن "(۱)

وجاء في (شرح الألفية) لابن الناظم: "من الأفعال أفعال واقعة معانيها على مضمون الجمل، فتدخل على المبتدأ والخبر بعد اخذها الفاعل فتنصبهما مفعولين" (٢).

وقيل أن المنصوب الثاني حال ويرده قولك (حسب عبد الله زيدًا بكراً) إذ لا يمكن أن يكون (بكراً) حالاً كما هو ظاهر.

ويقسم النحاة هذه الأفعال على قسمين:

١- أفعال القلوب نحو علم وظن وحسب.

٢- أفعال التحويل أو التصيير نحو جعل واتخذ وترك.

<sup>(</sup>۱) "ميبويه" (۱/ ۱۸).

 <sup>(</sup>٢) «ابن الناظم» (٧٨).

# أفعال القلوب

إن أفعال القلوب سميت كذلك لأنها أفعال قلبية باطنة لا ظاهرة حسية مثل ضرب وأكل ومشى. وهذه الأفعال منها ما هو لازم كقولك: جَبُن خالد وفرح ورغب، ومنها ما هو متعد وهو قسمان: منها ما يتعدى إلى واحد نحو كرهت خالدًا وخفت الله، ومنها ما يتعدى إلى مفعولين (۱) وهذا القسم هو المقصود في هذا الباب.

إختصت أفعال القلوب «بجواز اعمالها في ضميرين متصلين لمسمى واحد فاعلاً والآخر مفعولاً نحو ظننتُني. . . الحق بافعال هذا الباب في ذلك رأى البصرية والحلمية بكثرة، وعدم، وفقد، ووجد بقلة، كقول الشاعر:

# ولقد أراني للرماح دريثة

وقوله تعالى: ﴿ إِنِّيَّ أَرَانِينَ أَعْصِرُ خَمَّرًا ﴾ [يوسف: ٣٦].

وحكى الفراء: "عدمتني، وفقدتُني، ووجدتني، وذلك على سبيل المجاز لا الحقيقة" (٢) ، ولا يقال: "ضربتُني اتفاقاً، لئلا يكون الفاعل مفعولاً، بل ضربت نفسي وظلمت نفسي ليتغاير اللفظان" (٣).

وقد قسم النحاة هذه الأفعال على قسمين:

١- أفعال دالة على اليقين، نحو علم، ورأى، ووجد، ودرى.

٢- أفعال دالة على الرجحان، نحو ظن، وخال، وحسب، وزعم (٤).

وقد صنفت تصنيفاً آخر لا يختلف كثيراً عما ذكرت<sup>(ه)</sup>.

<sup>(</sup>۱) «ابن عقيل» (۱/ ١٥٠).

ر) «الهمع» (۱/ ٥٦١)، «ابن يعيش» (۷/ ۸۸-۸۹).

<sup>(</sup>٣) "حاشية الخضري" (١٥١/١).

<sup>(</sup>٤) أ «ابن عقيل» (١٤٨/١).

ره) «انظر الأشموني» (٢/ ٢٤)، «حاشية الخضري» (١/ ١٤٨).

### معانيها

### ١- افعال اليقين

علم:

وهو فعل يفيد اليقين، نحو قوله تعالى: ﴿ ٱلْثَنَ خَفَّفَ ٱللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَتَ فِيكُمْ ضَعْفًا ﴾ [الأنفال: ٦٦]. وكقولك: (علمت محمداً مسافراً).

وقيل تأتي للرجحان قليلًا، كقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ عَلِمْتُمُومُنَّ مُؤْمِنَاتِ فَلَا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى ٱلْكُفَّارِّ ﴾ [الممتحنة: ١٠]. لأنه لا سبيل إلى اليقين، فهي هنا بمعنى ظن(١١)

والحق أنها للعلم لا للظن، فهناك فرق بين الظن والعلم، فقولك (ظننته مؤمنًا) يختلف عن قولك (علمته مؤمنًا) فإنّ الظنّ قد يكون بورود الأمر على الخاطر، وقد يكون بلا سبب يرجحه أو يكون السبب ضعيفًا، بخلاف العلم، فإنّه يكون بعد التثبت والاطلاع، ولذا جاء هذا القول بعد قوله تعالى:

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا إِذَا جَلَةَ حَكُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتُ مُهَدِجِرَتِ فَآمَتَجِنُوهُنَّ ٱللّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنِهِنَّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتِ هُلَا تَجْعُوهُنَّ إِلَى ٱلْكُفَّارِ ﴾ [الممتحنة: ١٠]، أي كان ذلك بعد الامتحان والاختبار غير أن العلم درجات وهذه إحدى درجات العلم.

### علم وعرف:

يقول النحاة انه إذا جاءت علم بمعنى عرف، تعدت إلى مفعول واحد جاء في (الكتاب): "وقد يكون علمت بمنزلة عرفت، لا تريد إلا علم الأول، فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ ٱلَّذِينَ ٱعْتَدَوْأَ مِنكُمْ فِي ٱلسَّبْتِ ﴾ [البقرة: ٦٥] وقال سبحانه: ﴿ وَمَاخَرِينَ مِن دُونِهِمْ لَا نَعْلَمُونَهُمُ ٱللَّهُ يَعْلَمُهُمُ ۗ [الأنفال: ٦٠]. فهي ههنا بمنزلة عرفت" (٢٠).

وقال ابن الناظم: «فانها -أي علم- تكون لإدراك مضمون الجملة، فتنصب مفعولين وتكون لادراك المفرد وهو العرفان، فتنصب مفعولاً واحدًا كما تنصبه عرف. . . قال:

<sup>(</sup>١) «الأشموني» (٢/ ٢٠)، «التصريح» (٢/ ٢٤٨)، «حاشية الخضري» (١/ ١٤٨).

<sup>(</sup>٢) "سيبويه" (١٨/١)، "المقتضب" (١٨٩/١)، "اسرار العربية" (١٥٧)، "ابن عقيل ١ (١٥٣)).

# ﴿ لَا تَعْلَمُ هُو يَعْنُ نَعْلَمُهُمْ ﴾ [التوبة: ١٠١]»(١).

وقد تقول: وهل هناك فرق في المعنى بين علم وعرف؟

والجواب أنّ النحاة اختلفوا في ذلك، فقد ذهب بعضهم إلى أنّه لا فرق بينهما قال الرضي: «ولا يتوهم أنّ بين علمت وعرفت فرقاً معنوياً كما قال بعضهم، فإنّ معنى (علمت أنّ زيدًا قائماً) و (عرفت أن زيدًا قائم) واحد، إلاّ أنّ (عرف) لا ينصب جزءي إلاسمية كما ينصب (علم)، لا لفرق معنوي بينهما بل هو موكول إلى اختيار العرب، فإنّهم قد يخصون أحد المتساويين في المعنىٰ بحكم لفظي دون الآخر»(٢).

وقيل ان بينهما فرقاً فإن العلم يتعلق بالصفات والمعرفة بالذوات. جاء في (منثور الفوائد): «(علمت) إذا كانت بمعنى (عرفت) تعدت إلى مفعول واحد و إذا كانت لغير ذلك تعدت إلى مفعولين. وبيان ذلك أنك إذا قلت (عرفت زيداً) فالمعنى إنّك عرفت ذاته ولم ترد أنّك عرفت وصفاً من أوصافه، فإذا أردت هذا المعنى لم يتجاوز مفعولاً لأنّ العلم والمعرفة تناولا الشيء نفسه ولم يقصد إلى غير ذلك. وإذا قلت: علمت زيدًا قائماً لم يكن المقصود أنّ العلم تناول نفس زيد فحسب وإنما المعنى أن العلم تناول كون زيد موصوفاً بهذه الصفة»(٣).

وجاء في (حاشية الخضري) أنّ العلم «يتعلق بصفة الشيء وحكمه وبالكليات، والمعرفة بالجزئيات وبالذات فمعنى علمت زيداً قائماً علمت اتصافة بالقيام، ومعنى (عرفته) عرفت ذاته «(٤). وجاء في (حاشية الصبان): «فمعنى (علمت أنّ زيدًا قائم) علمت اتصاف زيد بالقيام لا علمت حقيقة القيام المضاف إلى زيد في نفسه ومعنى (عرفت أنّ زيدًا قائم) عرفت القيام في نفسه لا اتصاف زيد به. وبين المعنيين فرق ظاهر «(٥).

والصحيح أنّ بينهما فرقاً كما قال أكثر النحاة، فانّ العلم يتعلق بالصفات، والمعرفة تتعلق بالذوات، فهناك فرق بين قولك: (علمت خالدًا طالبًا) و(عرفت خالدًا طالبًا) فإنّ معنى

<sup>(</sup>١) «ابن الناظم» (٨٩).

<sup>(</sup>۲) «الرضى على الكفاية» (۳۰۷/۲).

<sup>(</sup>٣) «منثور الفوائد» (٢ب).

<sup>(</sup>٤) خاشية الخصري (١٥٣/١). ١

<sup>(</sup>c) «حاشية الصبان» (٢/ ٢٢).

الأولى علمت اتصاف خالد بصفة الطالبية أما عبارة (عرفت خالداً طالبًا) فمعناها عرفت خالداً وهو طالب أي عرفته حين كان طالباً والفرق بينهما ظاهر.

وقد تقول: وهل تأتي (علم) بمعنى (عرف)؟ وهل قوله تعالى (لا تعلمهم) معناه: · لا تعرفهم؟

الذي يبدو أنّ المعنى مختلف. فقولك (لا تعرفهم) معناه لا تعرف ذواتهم واعيانهم، أمّا قوله (لا تعلمهم)، فمعناه لا تعلم اتصافهم بهذه الخصلة، وهو قد يعرف ذواتهم واشخاصهم.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ ٱلَّذِينَ ٱعْتَدَوْا مِنكُمْ فِي ٱلشَبْتِ ﴾ [البقرة: ٦٥]. فليس معناه (عرفتم) لأنهم لا يعرفونهم، وبينهم القرون المتطاولة، ولكن معناه أنكم علمتم أمرهم وحالهم، وفرق بين المعنيين.

### درى:

يستعمل (درىٰ) بمعنى (علم)(۱) قال تعالى: ﴿ وَمَا آذَرِى مَا يُفْعَلُ بِى وَلَا بِكُو ۗ ﴾ [الأحقاف: ٩] وأكثر ما يستعمل درى معدى بالباء، نحو (دريت بخالد) فإن دخلت عليه الهمزة تعدى لآخر بنفسه، كما في قوله تعالى: ﴿ قُل لَوْ شَاءَ ٱللَّهُ مَا تَلَوَّتُهُم عَلَيْكُمُ مَولاً أَذْرَكُمُ بِه ﴾ [يونس: ١٦](٢).

قال أبو حيان: ولم يعد أصحابنا (درى) فيما يتعدى إلى مفعولين (٣) وقد ورد هذا الفعل في القران الكريم في اثني عشر موطناً ولم ينصب مفعولاً، وقد ورد في المواطن كلها معلقًا كقوله تعالى ﴿ وَإِنْ أَذَرِيَ أَمْ بَعِيدٌ مَا تُوعَدُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٩] وقوله: ﴿ وَلَمْ أَمْ بَعِيدٌ مَا تُوعَدُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٩] وقوله: ﴿ وَلَمْ أَدْرِ مَا يَحْمَلُ التعليق وغيره، وذلك قوله تعالى ﴿ وَمَا أَدْرِى مَا يُفْعَلُ فِي وَلَا يِكُمْ ﴾ والراحج انه معلق.

<sup>(</sup>۱) الرضى على الكافية (٢/٧٠٧)، «الأشموني» (٢٣/٢).

<sup>(</sup>٢) «حاشية الخضري» (١/٩٤١)، «الأشموني» (٢/٢٣)، «الهمع» (١/٩١٩)، «حاشية الصبان» (٢/ ٢٣)، «ابن الناظم» (٧٨).

<sup>(</sup>٣) - «حاشية الخضري» (١/ ١٤٩) وانظر «الأشموني» (٢/ ٢٣)، «حاشية الصبان» (٢/ ٢٣).

وقد تقول ما الفرق بين علم ودرى؟

جاء في (تاج العروس) أنّه قيل: «إن الدراية أخصّ من العلم كما في التوشيح وغيره. وقيل انّ (درى) يكون فيما سبقه شكّ قاله أبو علي، أو علمته بضرب من الحيلة ولذا لا يطلق على الله تعالى»(١٠).

والذي أراه أنّ الدراية تكون بعد الجهل بالشيء ولذا لا تستعمل في حق الله تعالى: (وعلم) أعم من ذلك، فقد يستعمل في ذلك وغيره. ومما يدل على اختلافهما أنه لا يجوز أحياناً وضع أحدهما مكان الآخر، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتِ فَلا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ ﴾ [الممتحنة: ١٠] فانه لا يصح أن يقال (فان دريتموهن مؤمنات). وقوله ﴿ وَتِلْكَ حُدُودُ اللّهِ يُنَيِّنُهُا لِقَوْمٍ يَعَلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٠] وقوله ﴿ وَاَعْلَمُوْا أَنَّ اللّهُ مَعَ اَلْمُنَقِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٤] وقوله ﴿ وَاَعْلَمُوا أَنَّ اللّهُ مَعَ اَلْمُنَقِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٤] وقوله ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهُ عَلَى أَنْ الفعلين مختلفان.

فالدراية كما ذكرنا تكون بعد الجهل، وفي الغالب تكون باخبار، أو بما هو بمنزلة الإخبار كأنْ تعلم الامر بضرب من الحيلة والتوسل، وذلك كأنْ يفعل شخص أمورا لا تعلمها ثم تحاول الاطلاع عليها بوسيلة ما، فتطلع على ذلك فتقول: قد دريت بما يفعل فلان.

تعلَّم:

وهو بمعنى (إعلم) وليس أمراً للفعل (تعلُّم) الذي منه تعلمت النحو والفقه مثاله:

تعلم شفاء النفس قهر عدوها فبالغ بلطف في التحيل والمكر

وهو فعل لا يتصرف (٢). أمّا (تعلّم) في نحو: تعلّم ما ينفعك فهو متصرف، وهناك فرق بين الفعلين، فعندما تقول (تعلم النحو) يكون المعنى خذ باسباب العلم من الدرس والتحصيل. وتقول: تعلّم أنّ الله يمهل الظالم ولا يهمله، ومعناه: اعلم ذلك. وليس المقصود به ما في الفعل الأول.

جاء في (حاشية الخضري) في الفرق بين الفعلين أن الذي في نحو: تعلم الفقه «أمر

 <sup>(</sup>۱) "تاج العروس" (درى) (۱۲۱/۱۰).

<sup>(</sup>٢) ابن عقيل (١٤٨/١-١٤٩)، ابن الناظم (٧٨)، الرضي على الكافية (٢/٣٠٧).

بتحصيل العلم في المستقبل بتعاطي أسبابه، والأولى أمر بتحصيله في الحال بما يذكر من المتعلقات. والكثير المشهور دخولها على أن وصلتها فتسد مسد مفعوليها كقوله:

# فقلت تعلم أنّ للصيد غرة والإتضيعها فانك خاتله

وفي حديث الدجال: تعلموا أن ربكم ليس بأعور "(١)

وقيل ورد الفعل الماضي لتعلم «قال يعقوب: تعلّمت أن زيدًا خارج، بمعنى علمت» (٢٠) ويظهر ان بين (تعلم) و (اعلم) فرقًا، فإنّ المقصود بقولك: (تعلّم) تلقّ ما أخبرك به كما يتلقى المتعلم العلم عن استاذه واحرص على معرفته كما يحرص المتعلم على ما يتعلمه، ففي هذا الفعل مبالغة ليست في (إعلم).

#### وجد:

وهو من أفعال اليقين بمعنى (علم) قال تعالى: ﴿ وَإِن وَجَدَنَاۤ أَكَّمُهُم لَقُنسِقِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٠٢] (٣). وهذا الفعل منقول من وجد الشيء ولقيه وأصله في الأمور الحسية، ثم نقل معناه إلى الأمور القلبية فعندما تقول: (وجدت الظلم وخيم العاقبة) كان معناه أنك وجدت هذا الأمر وأصبته كما تصاب الأمور المحسوسة ليس في ذلك شك، فنقل من هذا المعنى المادي إلى الأمر المعنوي، ولما كان وجدان الشيء ولقيه أمرًا يقينيا، كان الأمر العقلى بمنزلته.

جاء في (التصريح): «وإنّما ساغ مجيء وجد للعلم، لأنّ من وجد الشيء على حقيقته فقد علمه»(٤).

## رأى:

وهو من أفعال اليقين أيضاً بمعنى (علم) (٥) نحو: (رأيت الحق منتصرًا) فان كان الفعل بصرياً لا قلبياً تعدى إلى واحد نحو (رأيت سعيداً).

<sup>(</sup>١) «حاشية الخضري» (١/ ١٤٩)، «الأشموني» (٢/ ٢٤)، «حاشية الصبان» (٢/ ٢٤)، «التصريح» (١/ ٢٤٧).

<sup>(</sup>Y) «التصريح» (١/ ٧٤٧)، «الهمع» (١/ ١٤٩).

<sup>(</sup>٣) ﴿ ﴿ ابن عَقَيلُ \* (١/٨٤١)، ﴿ حَاشِيةِ الْخَصْرِي ۚ (١/٨٨)؛ ﴿ الْأَسْمُونِي ۗ (٢١/٢).

<sup>(</sup>٤) ١ (١/ ٢٤٧).

<sup>(</sup>٥) ابن عقيل (١٤٨/١)، «الأشموني» (١٩/٢)، «حاشية الخضري، (١٤٨/١).

ورأى الحلمية كالقلبية تتعدى إلى اثنين كقوله تعالى: ﴿ إِنِّ أَرَانِيَ أَعْصِرُ خَمْراً ﴾ [بوسف: ٣٦].

وهذا الفعل منقول من الرؤية البصرية فأنت إذا رأيت شيئًا فقد تيقنت منه وعلمته، ثم نقل من هذا المعنى إلى الأمور القلبية فإذا قلت مثلاً: (رأيت الباطل زهوقاً) كان المعنى كأنك رأيت هذا الأمر بعينك، فكما أنّه ليس في الرؤية العينية شك، كان هذا بمنزلته.

ويقول النحاة انه يأتي بمعنى (ظنّ) أيضاً، وجعلوا منه قوله تعالى ﴿ إِنَّهُمْ بَرَوْنَهُ بَعِيدًا. وَنَرَنهُ وَيَكِا﴾ [المعارج: ٦-٧]، أي إنّهم يظنون البعث بعيداً أي ممتنعاً ١١).

والصواب أنها بمعناها فمعنى أنهم يرون البعث بعيداً أنهم يرونه كذا في اعتقادهم. والإنسان قد يعتقد رأياً ضالاً ويرى انه عين الصواب، ويدافع عنه ويموت في سبيله، فهم يرونه ممتنعاً بغض النظر عما إذا كان ممتنعاً في حقيقته أم لا. جاء في (شرح الرضي على الكافية) أنّ رأى « للاعتقاد الجازم في شيء أنه على صفة معينة سواء كان مطابقاً أولا. فإذا كان بالمعنى المذكور ووليته الاسمية المجردة عن (ان) نصب جزءيها نحو (رأيت زيدًا غنيًا) سواء كان في نفس الأمر غنيا أو لا، قال تعالى ﴿ يَرَوْنَهُ بَعِيدًا ﴾ وهو غير مطابق و ﴿ وَنَرَنهُ فَرِيبًا ﴾ وهو مطابق و ﴿ وَنَرَنهُ فَرِيبًا ﴾

## أرى:

وقد استعمل (أرى) مبنيًا للمجهول بمعنى الظن، كما يقول النحاة، ولم يستعمل بمعنى العلم (٣) كأن تقول: أرى الأمر مضاعاً.

والذي يبدو لي أنها بمعناها وأنها مبنية للمجهول، وأنّ الفرق بين قولك (أرى الأمر مضاعاً) بالبناء للمعلوم وقولك (أرى الأمر مضاعاً) بالبناء للمجهول، إنّ المبني للمعلوم بمعنى أنك ترى هذا الامر بنفسك، وإنّ هذا الأمر بمنزلة ما تراه بعينك.

أما قولك (أُرى الأمر مضاعاً) فكأن هناك من يريك هذا الأمر، ولست تراه بنفسك، أي لم تتبينه تبين الأمر الأول، ومن هنا جاء معنى الظن الذي يذكره النحاة.

<sup>(</sup>۱) «الصبان» (۲/ ۱۹ - ۲۰)، «ابن الناظم» (۷۹).

<sup>(</sup>٢) الرضى على الكافية (٢/٣٠٧).

<sup>(</sup>٣) - الرضى على الكافية (٢/ ٢٠٧)، فحاشية الصبان، (١٩/٢)، فحاشية التصريح، (١/ ٢٤٨).

## ألم تر؟

تستعمل العرب هذا التعبير بمعنيين:

أحدهما هو السؤال عن الرؤية البصرية أو القلبية كأنْ تقول: ألم تَر خالدًا اليوم؟ أو تقول: ألم ترَ الأمرَ كما رأيته؟

والآخر بمعنى: (ألم تعلم) و (ألم ينته علمك) وهي كلمة تقولها العرب عند التعجيب قال تعالى ﴿ أَلَمْ يَرُواْ إِلَى اَلطَيْ مُسَخَّ رَتِ فِ جَوِّ السَّكَ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا اَللَهُ ﴾ [النحل: ٧٩] وقال: ﴿ أَوَلَمْ يَرُواْ إِلَى اَلْأَرْضِ كُرْ أَلْبَنَا فِهَا مِن كُلِّ زَفْج كَرِيمِ ﴾ [الشعراء: ٧].

فهناك فرق بين القول (ألم يروا الطير مسخرات) و (ألم يروا إلى الطير مسخرات) فالرؤية الأولى رؤية بصرية، والثانية نظر عقلي وتفكري، أي ألم ترَ، فتمتد بك الرؤية إلى ما ذكر لك من الأحوال، فتعجب من هذا الصنع الخلاق؟

ونحو قوله تعالى: ﴿ اَلَمْ تَرَ إِلَى اَلَذِينَ قِيلَ لَهُمْ كُفُّواْ اَيْدِيكُمْ وَأَقِيمُوا الصَّمَوةَ ﴾ [النساء: ٧٧] أي ألم تعجب من حالهم؟ فهناك فرق بين قولك (ألم ترَ الذين قيل لهم) وهذا القول. فالأولى رؤية بصرية، والثانية نظر تفكري، ودعوة إلى العجب من أمرهم، ونحوه قوله تعالى: ﴿ اَلَمْ نَرَ إِلَى رَبِّكَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ﴾ [الفرقان: ٥٤]، وقوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ﴾ [الفجر: ٦].

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وقوله: ﴿ ۞ أَلَمْ تَسَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ خَرَجُوا ﴾ [البقرة: ٢٤٣]، متضمن معنى الانتهاء أي ألم ينته علمك إلى حالهم؟»(١٠).

رجاء في (لسان العرب): "وقوله عز وجل: ﴿ أَلَرْ ثَرَ إِلَى النَّبِيكَ أُوتُوا نَصِيبًا مِّنَ الْحَكَتِ ﴾ [آل عمران: ٢٣]. قيل معناه: ألم تعلم؟ أي ألم ينته علمك إلى هؤلاء؟ ومعناه: اعرفهم . . وقال بعضهم: (ألم تر) ألم تُخبَر، وتأويله سؤال فيه إعلام، وتأويله أعلن قصتهم، وقد تكرر في الحديث: ألم تر إلى فلان وألم تر إلى كذا، وهي كلمة تقولها العرب عند التعجب من الشيء، وعند تنبيه المخاطب كقوله تعالى: ﴿ ﴿ أَلَمْ تَسَرَ إِلَى اللَّذِينَ خَرَجُوا مِن دِينارِهِمْ ﴾ ﴿ أَلَا تَرَ إِلَى الَّذِينَ أَوْتُوا نَصِيبًا مِن الْحَيابِ ﴾ [ال عمران: ٢٣] أي الم تعجب لفعلهم وألم ينته شأنهم إليك \*(٢).

<sup>(</sup>١) "شرح الرضى على الكافية (٢/٣٠٧).

<sup>(</sup>۲) «لسبان العرب» رأى (۱۹/۱۹).

وجاء في (البرهان): «وأما قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ ٱلظِّلَ﴾ فدخلها معنى التعجب كأنه قيل: ألم تعجب إلى كذا، فتعدت بإلى كأنه الم تنظر، ودخلت (إلى) بمعنى التعجب، وعلق الفعل على جملة الإستفهام»(١).

### أرأيت:

لهذا التعبير معنيان:

الأول أنْ تسأل عن الرؤية البصرية أو القلبية، كأن تقول: أرأيت سعيدًا اليوم؟ أو تقول: أرأيت الأمر كما أخبرتك؟

والثاني أنْ يكون بمعنى (أخبرني)، وذلك نحو قوله تعالى﴿ قُلْ أَرَءَيْتُمْ إِنْ أَخَذَ اللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَدْرَكُمْ وَخَنَمَ عَلَىٰ قُلُوبِكُم مَنَ إِلَكُ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُم بِيهِ﴾ [الأنعام: ٤٦]. وقوله:﴿ قَالَ يَنَقُومِ أَرَءَيْتُمْ إِن كُنتُ عَلَىٰ بَيِنَةٍ مِن زَيِّى وَءَالنَّنِي رَحْمَةً مِنْ عِندِهِ فَعُمِيّتَ عَلَيْكُو ٱللَّوْمُكُمُوهَا وَأَنشُدْ لَمَا كَنْرِهُونَ﴾ [هود: ٢٨].

ومعنى هذا الفعل منقول من الرؤية إلى معنى الإخبار، فقولك مثلاً: أرأيت إن اصبحت أميرًا ماذا أنت فاعل؟ معناه: أنظرت في هذا الأمر؟ فأنت تستخبره عما سألته عنه.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وأما قولهم: (أرأيت زيدًا ما صنع) بمعنى (أخبرني) فليس من هذا الباب حتى يجوز الرفع في زيد بل النصب واجب فيه.

ومعنى (أرأيت) أخبر، وهو منقول من (رأيت) بمعنى (أبصرت) أو (عرفت) كأنه قبل: أأبصرته وشاهدت حاله العجيبة، أو أعرفتها أخبرني عنها، فلا يستعمل إلاّ في الاستخبار عن حالة عجيبة.

وقد يؤتى بعده بالمنصوب الذي كان مفعولاً به لرأيت نحو. أرأيت سعيداً ما صنع. وقد يحذف نحو: ﴿ أَرَءَيْتَكُمْ إِنَّ أَتَنكُمْ عَذَابُ اللَّهِ ﴾ [الأنعام: ٤٠]»(٢).

### أرأيتك:

وقد يؤتي بالكاف بعد التاء، فيقال: أرأيتك، ولهذا الفعل معنيان واستعمالان: أحدهما: «أن يسأل الرجلُ الرجلَ، أرأيت زيداً بعينك، فهذه مهموزة، فإذا أوقعتها على

<sup>(</sup>۱) «البرهان» (٤/ ١٥١).

<sup>(</sup>٢) الرضى على الكافية (٣١٢/٢)، «البرهان» (٤/ ١٥٠).

الرجل منه قلت: أرأيتك على غير هذه الحال، يريد هل رأيت نفسك على غير هذه الحالة، ثم تثنى، وتجمع، فتقول لرجلين أرأيتماكما، وللقوم أرأيتموكم، وللنون أرأيتن كن، وللمرأة أرأيتك بخفض التاء، ولا يجوز إلا ذلك»(١).

والمعنى الآخر أنْ يكون بمعنى (أخبرني)، كما مرّ في (أرأيت) إلا أنه زيدت الكاف عليها لتوكيد الخطاب، والكاف هنا حرف يتصرف على حسب المخاطب، أما التاء فتبقى على حالها مفردة مفتوحه تقول: أرأيتك يا سعيد؟ أرأيتكما يا طالبان؟ أرأيتكم يا طلاب؟ أرأيتك يا طالبة؟ قال تعالى: ﴿ قُلُ أَرَءَيْتَكُمْ إِنَّ أَتَنكُمْ عَذَابُ اللّهِ ﴾ [الأنعام: ٤٠].

جاء في (لسان العرب): «والمعنى الآخر أنْ تقول (أرأيتك) وأنت تقول: أخبرني فتهمزها وتنصب التاء منها، وتترك الهمز إنْ شنت وهو أكثر كلام العرب، وتترك التاء موحدة مفتوحة للواحد، والواحدة، والجميع في مؤنثه ومذكره فتقول للمرأة: أرأيتكِ زيدًا هل خرج؟ وللنسوة أرأيتكنّ زيداً ما فعل؟ وإنما تركت العرب التاء واحدة، لأنهم لم يريدوا أن يكون الفعل واقعا.

قال: ونحو ذلك قال الزجاج في جميع ما قال. ثم قال: واختلف النحويون في هذه الكاف التي في أرأيتكم... والذي يذهب إليه النحويون الموثوق بعلمهم، أنّ الكاف لا موضع لها، وإنّما المعنى أرأيت زيداً ما حاله وانما الكاف زيادة في بيان الخطاب، وهي المعتمد عليها في الخطاب، فتقول للواحد المذكّر أرأيتك زيداً ما حاله؟ بفتح التاء والكاف، وتقول في المؤنث: أرأيتكِ زيداً ما حاله يا امراة؟ فتفتح التاء على أصل الخطاب المذكر، وتكسر الكاف لإنها قد صارت آخر ما في الكلمة والمنبئة عن الخطاب.

فإنْ عدّيت الفاعل إلى المفعول في هذا الباب، صارت الكاف مفعوله تقول: رأيتني عالمًا بفلان، والمثنين عالمًا بفلان، وللاثنين أرأيتما كما عالمين بفلان، وللجميع أرأيتموكم لأن هذا في تأويل: أرأيتم انفسكم.

قال ابن بري: وإذا جاءت أرأيتكما وأرأيتكم بمعنى اخبرني، كانت التاء موحدة فإن كانت بمعنى العلم ثنيت، وجمعت، قلت: أرأيتماكما خارجين وأرأيتموكم خارجين؟»(٢)

<sup>(</sup>١) · «لسان العرب» (١٩/٥) وانظر الرضى على الكافية (٢/٣١٢).

<sup>(</sup>۲) «لسان العرب» (رأى) (۱۹/۱۹).

فأنت ترى انه قال مرة (أرأيتم)، ومرة (أرأيتكم) وذلك يعود إلى سببين والله أعلم.

الأول: انه قال في الآية الأولى ﴿ أَرَةَيْتُمْ إِنَّ أَخَذَ اللَّهُ سَمَّعَكُمْ وَأَبْصَنْرَكُمْ وَخَنَمَ عَلَى قُلُوبِكُم ﴾ فاحتاجوا بعد إلى زيادة في التنبيه والخطاب، وذلك انّ فاقد السمع والبصر، والمختوم على قلبه، به حاجة إلى زيادة خطاب وتنبيه، أكثر من السوي، فقال فيما بعد (أرأيتكم).

والسبب الثاني: أنّ الآية الثانية أشد من الآية الأولى تنكيلاً وعذاباً، فإنّ فيها عذاب الله الذي هو أشدّ من أخذ السمع والبصر، فاحتاج الموقف إلى تنبيه أكثر وزيادة حذر وحيطة فجاء بكاف الخطاب.

وقد تقول: ولم قال الله تعالى في سورة يونس: ﴿ قُلُ آرَءَ يَنْكُمْ إِنَّ أَتَنَكُمْ عَذَابُهُ بَيَنَا أَوْ نَهَارًا مَاذَا يَسْتَعْجِلُ مِنْهُ ٱلْمُجُرِمُونَ ﴾ [يونس: ١٠]، ولم يقل (أرأيتكم) كما قال في الآية السابقة أو كما قال في آية أخرى من سورة الأنعام فقد قال: ﴿ قُلُ آرَءَ يُتَكُمْ إِنَّ أَتَنَكُمْ عَذَابُ اللّهِ أَوْ أَتَنَكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرُ اللّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُد صَديقِينَ ﴾ [الانعام: ٤٠]، والآيات متشابهة والموقف واحد؟

والحقيقة أن الموقف مختلف، والسياق غير متفق، فإنه لا ينبغي أنْ ينظر إلى الآيات مجردة، بل تؤخذ في مواطنها وسياقها، وهكذا ينبغي أنْ ينظر إلى كل نص أدبي، فإنّ اللغة ليست جملًا مفردة بل هي مواقف ومواطن، وقد تصلح جملة في موطن، ولا تصلح في موطن آخر.

وإليك إيضاح الفرق بين الآيتين:

قال تعالى في سورة الأنعام: ﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُواْ بِنَايَئِينَا صُدُّوبُكُمْ فِي الظُّلُمَنَ مِن يَشَا اللّهُ يُضَلِلْهُ وَمَن يَشَأْ يَجْعَلْهُ عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ . قُلُ أَرَهَ يَتَكُمْ إِنْ أَتَنكُمْ عَذَابُ اللّهِ أَوْ أَتَذَكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُدَ صَلْدِقِينَ ﴾ [الأنعام: ٣٩-٤٥].

فأنت ترى أنّه وصف الذين كذبوا بآيات الله بالصمم والبكم، وأنّهم في الظلمات فاحتاجوا إلى زيادة تنبيه وخطاب ليسمعوا وليعوا، وهذا شبيه بالموقف الذي سبق أن ذكرناه آنفاً في قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَرَمَيْتُمْ إِنَّ أَخَذَ اللّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَارَكُمْ وَخَمْ عَلَى قُلُوبِكُم ﴾ بخلاف سورة

يونس التي ليس فيها هذا الامر، جاء في (البرهان): «وأما أرأيتك فقد وقعت هذه اللفظة في سورة الانعام في موضعين، وغيرها وليس لها في العربية نظير، لأنه جمع فيها بين علامتي خطاب وهما التاء والكاف، والتاء اسم بخلاف الكاف فاتها عند البصريين حرف يفيد الخطاب، والجمع بينهما يدّل على أنّ ذلك تنبيه على مبناها عليه من مرتبة، وهو ذكر الاستبعاد بالهلاك، وليس فيما سواها ما يدّل على ذلك، فاكتفى بخطاب واحد.

قال أبو جعفر بن الزبير: ألإتيان باداة الخطاب بعد الضمير المفيد لذلك، تأكيد باستحكام غفلته، كما تحرك النائم باليد، والمفرط الغفلة باليد واللسان، ولهذا حذفت الكاف في آية يونس<sup>(۱)</sup>، لأنه لم يتقدم قبلها ذكر صمم ولا بكم يوجب تأكيد الخطاب، وقد تقدم قبلها قوله: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمَعُ وَٱلْأَبْصَدَرُ ﴾ إلى (٢) فحصل تحريكهم وتنبيههم بما لم يبق بعده الا التذكير بعذابهم أ.هـ) (٣).

### ٢- أفعال الرجحان

### ظنُّ:

الظن «التردد الراجح بين طرفي الاعتقاد الغير الجازم... وقال الراغب: الظن اسم لما يحصل من امارة، ومتى قويت أدت إلى العلم، ومتى ضعفت لم تجاوز حدّ الوهم. ومتى قوي، أو تصور بصورة القوي، استعمل معه أنّ المشددة أو المخففة، ومتى ضعف استعمل معه أنّ المختصة بالمعدومين من القول والفعل»(1).

وجاء في (لسان العرب) انّه جاء في المحكم أنّ الظّن «شكّ ويقينٌ، إلاّ إنّه ليس بيقين عيان، إنّما هو يقين تدبر. فأما يقين العيان فلا يقال فيه إلاّ علم»(٥).

وجاء في (الاقتضاب) لابن السيد البطليوسي: «قال السيرافي: لا يستعمل الظن بمعنى العلم إلا في الأشياء الغائبة عن مشاهدة الحواس لها، لا يقال ظننت الحائط مبنيًا وأنت تشاهده (٦).

١) يشير إلى الآية التي ذكرناها آنفاً وهي قوله تعالى: ﴿ قُلْ آرَهَ يَشْدُ إِنْ أَتَسْكُمْ عَذَائِهُ بَيَنْتَا أَوْ شَهَارًا﴾ .

<sup>(</sup>٢) بياض في الأصل.

<sup>(</sup>٣) «البرمان» (٤/ ١٥١–١٥٢).

<sup>(</sup>٤) «تاج العروس« (ظن) (٩/ ٢١٧) وانظر البرهان (٤/ ١٥٧).

<sup>(0) «</sup>لسان العرب» - ظن (١٤٢/١٧).

<sup>(</sup>٦) «الاقتضاب في شرح أدب الكتاب، (١٠٩).

وجاء في (الهمع): «ما استعمل في الأمرين، الظن واليقين وهو أربعة أفعال، أحدهما (ظن) فمن استعمالها بمعنى الظن ﴿ إِن نَظُنُ إِلَّا ظَنًا وَمَا نَحَنُ بِمُسْتَيْقِنِينَ ﴾ [الجاثية: ٣٢]، وبمعنى اليقين ﴿ الَّذِينَ يَطُنُّونَ أَنَّهُم مُّلَقُوا رَبِّهِم ﴾ [البقرة: ٤٦].

وزعم أبو بكر محمد بن عبد الله بن ميمون العبدري، أنّ استعمالها بمعنى العلم غير مشهور في كلام العرب، وأبقى الآية ونحوها على باب الظن، لأنّ المؤمنين، حتى الصديقين، ما زالوا وجلين خائفين النفاق على انفسهم، وزعم الفراء أنّ الظنّ يكون شكاً ويقيناً وكذباً أيضاً، وأكثر البصريين ينكرون الثالث»(١).

وجاء في (البرهان): «إنّ كلّ ظن يتصل بعد (أنْ) الخفيفة فهو شك كقوله ﴿ إن ظُنَّا أَن يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢٣٠]، وقوله: ﴿ بَلْ ظَنَـنتُمْ أَن لَن يَنقَلِبَ الرَّسُولُ﴾ [الفتح: ١٢].

وكل ظن يتصل به (أنّ) المشددة فالمراد به اليقين كقوله ﴿ إِنَّ ظَنَنْتُ أَنِّ مُكَنِّي حِسَابِيَةٌ ﴾ [الحاقة: ٢٠]، ﴿ وَظَنَّ أَنَّهُ ٱلْفِرَاقُ﴾ [القيامة: ٢٨].

والمعنى فيه، انَ المشددة للتاكيد فدخلت على اليقين، وأنْ الخفيفة بخلافها فدخلت في الشك، مثال الأول، قوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَعَلِمَ أَكَ فِيكُمْ ضَعْفَاً ﴾ [الأنفال: ٦٦]، ذكره بـ (أنّ) وقوله ﴿ فَأَعْلَرُ أَنَّهُ لِلَّا إِلَنَهُ إِلَّا اللَّهُ ﴾ [محمد: ١٩].

ومثال الثاني ﴿ وَحَسِبُوٓا أَلَا تَكُونَ فِتَنَةٌ ﴾ [التوبة: ٧١]، والحسبان الشك فإنْ قيل: يرد على هذا الضابط قوله ﴿ وَظَنُّوٓا أَن لَا مَلْجَا مِنَ ٱللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ﴾ [التوبة: ١١٨]، قيل لأنّها اتصلت بالفعل "(٢).

وعند النحاة أنها للظن في الظاهر مع اجتمال اليقين في بعض المواضع (٣). وجاء في (شرح المفصل) لابن يعيش: "وقد يقوى الراجح في نظر المتكلم فيذهب بها مذهب اليقين، فتجري مجرى علمت، فتقتضى مفعولين أيضا من ذلك قوله تعالى: ﴿ وَرَءَا

 <sup>(</sup>١) "همع الهوامع" (١/ ١٤٩).

 <sup>(</sup>٢) البرهان (١٥٦/٤-١٥٧) وفي الإتقان (١/١٦٤): «وأجيب بأنها هنا اتصلت بالاسم وهو (ملجأ) وفي الامثلة السابقة اتصلت بالفعل. ذكره في البرهان، وهو أصح من نص البرهان المذكور.

<sup>(</sup>٣) «الرضي على الكافية» (٢/٣٠٧)، «ابن عقيل» (١٤٩/١)، «الأشموني» (٢١/٢)، «ابن الناظم» (٧٩) «التصريح» (١/ ٢٤٨)، «اسرار العزبية» (١٥٦).

ٱلمُجْرِمُونَ ٱلنَّارَ فَظَنُّواْ أَنَّهُم مُوَاقِعُوهَا ﴾ [الكهف: ٥٣]، فالظن ههنا يقين، لأن ذلك البحين ليس حين شك. ومنه قول الشاعر:

# فقلت لهم ظنوًا بمألفي مدجع سراتهم في الفارسي المسرد

والمراد اعلموا ذلك وتيقنوه لأنه أخرجه مخرج الوعيد ولا يحصل ذلك إلاّ مع اليقين ١١٠٠٠٠

يتبين مما ذكرنا أنّ خلاصة آراء أهل اللغة في الظن ما ياتي:

- ١- إنَّه للشك وهو الأصل فيه، وقد يستعمل لليقين قليُّلا.
- ٧- إنّه ليس يقين عيان، وإنّما هو يقين تدبر، كما جاء في المحكم.
  - ٣- إنه لا يستعمل بمعنى العلم، كما ذكر أبو بكر العبدري.
    - ٤ إنَّه يكون شكًّا، ويقيناً، وكذبًا.
- ٥- إنَّ كلَّ ظنَّ استعمل، بعده أنَّ المشددة، أو المخففة منها، فالمراد به اليقين.
  - ٦- إنَّ كلَّ ظنِّ استعمل بعده أنَّ الخفيفة فهو شك.

٧- إنّ كلّ ظنّ استعمل معه (أنْ) المختصة بالمعدومين من القول والفعل وهي الناصبة
 للأفعال، يفيد الشك.

والحقيقة أنّ في كثير مما ذكر نظراً، فما ذكره ابن السيد في المحكم انه ليس بيقين عيان النما هو يقين تدبّر يرده قوله تعالى: ﴿ وَرَيَا ٱلْمُجْرِمُونَ ٱلنَّارَ فَظَنُّوا أَنَّهُم مُوَاقِعُوهَا ﴾ [الكهف: ٥٣]، وهذا يقين عيان.

وما ذهب إليه بعضهم من ان كل ظن ورد بعده أن المشددة أو المخففة منها فالمراد به اليقين فهذا غالب لا مطرد ومن غير الغالب قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ لِلَّذِى ظُنَّ أَنَّهُمُ نَاجٍ مِنْهُمَا الْمَقْينِ فَهذا غالب لا مطرد ومن غير الغالب قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ لِلَّذِى ظُنَّ أَنَّهُمُ ظُلَةٌ وَظُنُوا أَنَّهُمُ اللَّهُ وَطَنُوا أَنَّهُمُ وَإِذْ نَنَقْنَا ٱلْجَبَلُ فَوْقَهُمْ كَأَنَّهُ ظُلَةٌ وَظُنُوا أَنَّهُمُ وَاقِعُ بِهِمْ ﴾ [الأعراف: ١٧١]، وقوله ﴿ وَذَا ٱلنَّونِ إِذ ذَهَبَ مُغَلَضِبًا فَظُنَّ أَن لَن نَقْدِرَ عَلَيْهِ ﴾ [الانبياء: ٨٧].

ومًا ذهب إليه بعضهم من أنَّ كل ظن استعمل معه (أنْ) الخفيفه فهو شك، مردود بقوله تعالى: ﴿ وَظَنُواۤ أَن لَا مَلْجَاً مِنَ اللَّهِ إِلَّا ۚ إِلَيْهِ ﴾ [التوبة:١١٨]، وقوله: ﴿ وَأَنَا ظَنَـنَّاۤ أَن لَّن نُعْجِـزَ

<sup>(</sup>۱) ابن يعيش (۷/ ۸۱).

اللهَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَن نُعْجِزَهُ هَرَبًا ﴾ [الجن: ١٢].

وأما قوله إنَّ كلّ ظنّ دخلت عليه أنْ الناصبة للفعل فهو شك فيرده قوله تعالى: ﴿ وَوُجُوهُۥ يَوْمَهِذٍ بَاسِرَهُۥ تَظُنُّ أَن يُفْمَلَ بِهَا فَاقِرَهُۥ﴾ [القيامة: ٢٤-٢٥]، وهذا موطن يقين لا موطن شك.

يظهر مما مر انّ الأصل في الظن، أنْ يكون شكاً وذلك قوله تعالى: ﴿ إِن نَظُنُ إِلَّا ظُنَّا وَمَا عَنُ بِمُسَتَقِفِينِ ﴾ [الجاثية: ٣٢]، وهذا الظن يتردد بين القوة والضعف، فقد يكون ضعيفًا قريبًا من الوهم، وقد يقوى حتى يقرب من اليقين، بل يكون يقيّنًا كما يقول النحاة، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ظَنَتُ أَنِّ مُلَتِي حِسَابِيّة ﴾ [الحاقة: ٢٠]، وقوله: ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ يَظُنُونَ لَا اللَّهُ مُلْلُقُوا اللَّهِ حَكُم مِن فِشَةٍ قَلِيسَلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً صَحَيْمِرَةً إِيادٌ نِ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢٤٩].

والذي يبدو لي ان ابقاءها على معناها ما أمكن أولى، وما ذكر من معاني اليقين يمكن تأويله فقوله تعالى - مثلا ﴿ قَالَ الَّذِينَ يَظُنُونَ أَنَّهُم مُّلَقُوا اللَّهِ ﴾ يمكن أن يكون معناه: الذين وطنوا انفسهم على الثبات في ساحة القتال وظنوا انهم سيلاقون ربّهم في هذه الوقعة، وقوله: ﴿ إِنِّ ظَنَنتُ أَنِّ مُلَتِي حِسَايِيةً ﴾ يعني إني ملاقيه على هذه الحال وهي حال السعادة، وهذا موطن الظن لا العلم. وقوله: ﴿ وَرَهَا الْمُجْرِمُونَ النَّارَ فَظَنُّوا أَنَّهُم مُّواقِعُوها ﴾ [الكهف: ٥٠]، معنى انهم لم ييأسوا من أن يخفف الله عنهم، ولكن الظن الراجح أنهم سيواقعون النار، وقوله: ﴿ وَطَلْتُوا أَنْ لا مَلْجَا مِنَ اللَّهِ إِلاَ إِلَيْهِ ﴾ [التوبة: ١١٨]، بمعنى أنهم يطمعون في رحمة الله والتوبة عليهم، وهذا موطن ظن لا يقين، ونحوه ما ذكر في بقية الآيات وغيرها.

وأظنَّك تحسَّ الفرق بين كلمتي ظنَّ وعلم في مثل هذه المواطن.

#### حسب:

يراد به الاعتقاد الراجح ومعناه الظن -كما يقول النحاة- نحو: حسبت زيدًا صاحبك وكقوله تعالى: ﴿ يَحْسَبُهُمُ ٱلْجَسَاهِلُ أَغْنِيكَآءَ مِنَ ٱلتَّعَفُّفِ ﴾ [البقرة: ٢٧٣]، وقد يستعمل للبقين قليلاً كقوله:

حسبت التقى والجود خير تجارة رباحا إذا ما المرء اصبح ثاقلاً ( ويبدو أنّ بين حسب وظن فرقاً، فإنّ (حسب) القلبي، منقول من (حسب) الحسي الذي

<sup>(</sup>١) - «الأشموني» (٢/ ٢١)، «التصريح» (١/ ٢٤٩)، «ابن عقيل» (١/ ١٤٩)، الرضي على الكافية (٢/ ٣١٦).

منه الحساب، ومنه حسب (۱) الدراهم أي عدّها. فإنّ (حسب) في قولك (حسبت محمدا صاحبك)، فيه معنى الحساب، أي حسب ذلك وانتهى إلى ما انتهى إليه، وليس هذا الفعل مطابقاً للظن تماماً، فهناك فرق بين قولك (تحسبهم جميعًا)، و (تظنهم جميعًا)، فانّ قولك (تحسبهم جميعًا) إنّما يكون بعد مراقبة أحوالهم، فكأنّك أجريت عملية حساب، فأدّى حسابك إلى ذلك بخلاف قولك (أظنّهم).

فالحسبان قائم على الحساب والنظر العقلي، بخلاف الظن الذي يدخل الذهن ويلابسه لادنى سبب قال تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ نَنْ يَكُمْ إِلْأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا. ٱلَّذِينَ ضَلَّ سَعَيْهُمْ فِي ٱلْحَيْوَةِ ٱلدُّنَيَا وَمُمْ يَحْسَبُونَ أَنْهُمْ لادنى سبب قال تعالى: ﴿ وَكَيْسِبُوا أَلَّا يَكُونَ فِتَنَقُ ﴾ [المائدة: ٧١]، عُسِنُونَ صُنْعًا ﴾ [الكهف: ١٠٤-١٠٤]، وقال: ﴿ وَكَيْسِبُوا أَلَّا تَكُونَ فِتَنَقُ ﴾ [المائدة: ٧١]، أي كان هذا في حسابهم.

ثم انظر إلى قوله: ﴿ وَقَالَ لِلَّذِى ظَنَّ أَنَّهُ مَاجٍ مِّنْهُمَا أَذْكُرْنِي عِنْدَ رَبِّكَ ﴾ [يوسف: ٤٢]، ولم يقل (حسب) لأنه ظن بناه على رؤيا وليس في ذلك عمل حسابي.

ثِعْلَى: ﴿ لَوَلاَ إِذَ سَمِعْتُمُوهُ طُنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِمْ خَيْرًا وَقَالُواْ هَلْنَا إِفْكُ شَبِينٌ ﴾ [النور: ١٦]، تعالى: ﴿ لَوَلاَ إِذَ سَمِعْتُمُوهُ طُنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِمْ خَيْرًا وَقَالُواْ هَلْنَا إِفْكُ شَبِينٌ ﴾ [النور: ١٦]، وقوله: ﴿ وَطَالَهِ هَ قَدْ أَهُمَ أَبُهُمْ أَنفُسُهُمْ يَظُنُونَ بِاللّهِ عَيْرَ الْحَقِ طُنَّ الْمُهَالِمَةُ ﴾ [الجاثبة: ٢٤]، وقوله: ﴿ وَطَالَهِ هُمْ قَدْ أَهُمَ مَهُمْ أَنفُسُهُمْ يَظُنُونَ بِاللّهِ عَيْرَ الْحَقِ طُنَ الْمُهُمْ لِللّهِ إِلَا اللّهُ وَيَلِمُ وَيَلْمُونَ بِاللّهِ عَيْرَ الْحَقِ طُنَّ الْمُهُمْ وَيَلْمُونَ بِاللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللل

وقوله: ﴿ وَمَا يَنَيْعُ أَكْفُرُهُمْ إِلَّا ظَنَّا إِنَّ الظَّنَ لَا يُمْنِى مِنَ الْحَقِّ شَيْعًا ﴾ [يونس: ٣٦]، وقوله: وقوله: ﴿ وَيُمَا يَنِيعُ الْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ الظَّانِينَ بَاللَّهِ ظَنَ السَّوَيُّ ﴾ [الفتح: ٦]، وقوله: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا آجَيَنِهُوا كَثِيرًا مِنَ الظَّنِ إِنَكَ بَمْضَ الظّنِ إِنْهُ ﴾ [الحجرات: ١٢].

ألا ترى إنَّه لا يحسن ههنا وضع الحسبان؟ فدلَّ ذلك على ما ذهبنا إليه.

<sup>(</sup>١) حسب الدراهم مفتوح العين في الماضي مضمومها في المضارع.

### خال:

قالوا هو بمعنى (الظن) يراد به الاعتقاد الراجح كقولك: خلت سعيدًا أخاك، وقد يأتي لليقين بمعنى (علم) كقوله:

دعماني الغواني عمهـن وخلتني لي اسـم فـلا ادعـى بـه وهـو أول(١)

وهذا الفعل ليس بمعنى الظن تماماً، وإنّما هناك اختلاف بينهما، فـ(خال) مشتق من الخيال<sup>(٢)</sup>، والخيال يأتي لمعاني قال الراغب: «أصلُ الخيال القوة المجردة كالصورة المتصورة في المنام، وفي المرآة، وفي القلب، ثم استعمل في صورة كل أمر متصور، وفي كل دقيق يجري مجرى الخيال.

قال: والخيال قوة تحفظ ما يدركه الحس المشترك من صور المحسوسات بعد غيبوبة المادة، بحيث يشاهدها الحس المشترك كلما التفت إليه"(٣).

«والخيال خيال الطائر، يرتفع في السماء فينظر إلى ظل نفسه فيرى انه صيد، فينقض عليه ولا يجد شيئا وهو خاطف ظله. . . وتخيل الشيء له تشبه . . والخيال والخيالة ما تشبه لك في اليقظة والحلم من صورة . . . وربّما مرّ بك الشيء يشبه الظل، فهو خيال يقال تخيّل لي خياله . . . وخُيّل اليه أنّه كذا على ما لم يسم فاعله من التخييل والوهم (١٤).

فمن هذه الكلمة (الخيال) اشتقت كلمة (خال) وقالوا: تخيّل. فقولهم (من يسمع يخل) مثلًا معناه إنّه من يسمع شيئًا عن الناس استبد به الخيال، وذهب في ذلك مبلغاً ليس له حدود. وقولك (خلت سعيدًا أخاك) معناه أنّ هذا ما في خيالي أو هذا ما يخيّل إلي.

وعلى ذلك هو أضعف في الرجحان من (حسب)، لأنه قائم على التخيل في حين أن (حسب) مأخوذة من الحسبان الذي فيه معنى الحساب كما سبق ذكره.

وبا **ود** 

]

Ŋ

فا

5

ۏ

-) )

)

)

١) «ابن عقيل» (١/ ١٤٩)، «الأشموني» (٢٠ /٢)، الابن الناظم» (٧٩).

٢) «الهمع» (١/ ١٥٠).

٣) - «تاج العروس» (٧/ ٣١٤).

٤) «لسان العرب» (١٣/ ٤٤٢-٤٥).

زعم: .

الزعم هو القول بأنّ الشيء على صفة قولا غير مستند إلى وثوق<sup>(۱)</sup> فقد يكون حقّا وباطلاً<sup>(۲)</sup> ومن استعماله في التحقيق قول أبي طالب:

ودعوتني وزعمت أنبك ناصح ولقد صدقت وكنت ثم أمينا (٣)

واكثر ما يقع الزعم على الباطل(١) قال تعالى: ﴿ زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَن لَن يُبْعَثُواْ قُلْ بَكَ وَدَيِ لَنْبَعَثُنَّ ﴾ [التغابن: ٧]، وقال ﴿ بَلْ زَعْتُمُ أَلَن نَجْعَلَ لَكُمْ مِّوْعِدًا﴾ [الكهف: ٤٨].

قال الليث: «سمعت أهل العربية يقولون: إذا قيل ذكر فلان كذا وكذا فإنّما يقول ذلك لامر يستيقن أنه حقّ، وإذا شكّ فيه فلم يدر لعله كذب، أو باطل، قيل زعم فلان (٤٠٠٠).

عدّ:

يقول النحاة هو بمعنى (ظن) وذلك نحو قوله:

فلا تعدد المولى شريكك في الغنى ولكنما المولى شريكك في العدم(٢)

وفي شرح الرضي انه لاعتقاد كون الشيء على صفة، اعتقادًا غير مطابق نحو قولك: كنت اعده فقيرًا فبان غنياً (٧٠).

وهذا الفعل منقول من (عدّ) المحسوس الذي هو بمعنى الإحصاء، نحو قوله تعالى ﴿ وَإِن تَعَلَّمُ وَأَنِ يَعْمَهُ اللهِ لاَ تَحْصُوهَ أَ﴾ [النحل: ١٨]، إلى المعنى القلبي، فعندما تقول: (كنت اعده فقيرا) يكون المعنى إنّي كنت أحصيه في جملة الفقراء.

#### حجا:

# قيل هو بمعنى (ظنّ) وذلك نحو قول الشاعر:

<sup>(</sup>١) الرضي على الكافية (٢/٣٠٧-٣٠٨).

<sup>(</sup>٢) "لَسَانَ العربِ" (زعم) (١٥٦/١٥) وانظر «حاشية الخضري» (١/ ١٥٠).

<sup>(</sup>٣) «حاشية الخضري» (١/ ١٥٠)، وانظر «الرضي على الكافية» (٣٠٧/٢-٣٠٨).

<sup>(</sup>٤) «الهمع» (١/٨٤١).

<sup>(</sup>٥) «لسان العرب» (١٥٦/١٥).

<sup>(</sup>٦) «الهمع» (١/ ١٤٨)، ابن عقيل (١/ ١٥٠).

<sup>(</sup>٧) الرضى على الكافية (٣٠٧/٢).

# قد كنت أحجو أبا عمرو أخا ثقة حتى ألمت بنا يوما ملمات (١)

وهذا الفعل مأخوذ من (الحجا) وهو العقل والفطنة فاذا قلت: أحجو به خيرًا أو قلت: حجوتك منجدًا كان المعنى أنّ هذا ما هداني اليه عقلي وحجاي فقد يكون صحيحاً وقد يكون غير ذلك.

### هَبْ:

وهو فعل أمر لا يتصرف بمعنى احسب وظُنّ. تقول: هبني فعلت هذا الأمر أي احسبني واعددني. وهو غير (هَبُ) الذي ماضيه (وهب) من الهبة. جاء في (لسان العرب): «تقول: هب زيدًا منطلقاً بمعنى إحسب، يتعدى إلى مفعولين، ولا يستعمل منه ماض ولا مستقبل في هذا المعنى.

ابن سيده: وهبُني فعلت ذلك أي احسبني واعددني ولا يقال: هب اتّي ولا يقال في الواجب (وهبتك فعلت ذلك) لأنها كلمة وضعت للأمر»(٢).

### تقول:

قد تقع الجملة بعد القول ويراد بها لفظها، تقول: قال محمد: «خالد مسافر» أي تلفظ بهذا الكلام – وهذه الجملة تسمى محكية.

وقد يراد بها معناها لا نص الفاظها، فيكون القول بمعنى الظن، ويصبح فعل القول قلبيًا، لأنه صار بمعنى الظن، وعند ذلك ينصب المبتدأ والخبر، كما ينصبهما ظنّ فقولك: (قلت: خالد مسافر)، معناه إنّى قلت هذه الكلمات بألفاظها.

ومعنى قولك (قلت خالدًا مسافرًا) –عند من يجيز ذلك– ظننت خالدًا مسافرًا، وليس المعنى إني تلفظت بهذه الكلمات، وبتعبير آخر انّي ذكرت معنى الجملة لالفظها، فلا يكون النصب إلا بعد إجراء القول مجرى الظن، واما الرفع فعلى كونه بمعنى التلفظ (٣)

<sup>(</sup>۱) «الأشموني» (۲/۲۳)، ابن عقيل (۱/ ۱۵۰)، «حاشية الخضري» (۱/ ۱۵۰)، «حاشية التصريح» (۱/ ۲٤۸). «الهمم» (۱/ ۱٤٨).

<sup>(</sup>۲) "نسان العرب» (وهب) (۳۰٤/۲)، وانظر «الأشموني» (۲٪۲۶)، "حاشية الصبان» (۲٪۲۶)، "حاشية التصريح" "(۱/۲۵۸)، "حاشية الخضري» (۱/ ۱۵۰)، ابن عقيل (۱/ ۱۵۰).

<sup>(</sup>٣) - ابن عقيل (١/ ١٥٥)، •حا**شية الخضري**• (١/ ١٥٦)، •ا**لأشموني**• (٣٦/٣٦–٣٨)، سيبويه (١/ ٦٢–٦٣). ابن

قال ابن يعيش: اوقد يجرون القول مجرى الظن، فيعملونه عمله فاذا دخل على المبتدأ والخبر نصبهما، لأنّ القول يدخل على جملة مفيدة فيتصورها القلب ويترجح عنده وذلك هو الظن والاعتقاد، والعبارة باللسان عنه هو القول، فأجروا العبارات على حسب المعبر عنه الاترى انه يقال: هذا قول فلان ومذهب فلان. وما تقول في مسألة كذا ومعناه: ما ظنك وما اعتقادك؟ فمنهم من يعمله عمل الظن مطلقا نحو: قال زيد عمرا منطلقا ويقول زيد عمرا منطلقا من غير اشتراط شيء، كما أن الظن كذلك، وهي لغة بني سليم ومنهم من يشترط(١)».

وعند عامة العرب أنه لا يجرى القول مجرى الظن، إلاّ بشروط هي: كون الفعل مضارعاً وأن يكون للمخاطب وان يكون مسبوقًا باستفهام، وألاّيفصل بين الاستفهام وفعل القول بفاصل، وذلك نحو قولك: أتقول خالدًا منطلقًا؟

ومذهب سليم إجراء القول مجرى الظن مطلقًا، سواء وجدت هذه الشروط أم لا(٢٠).

يقول النحاة «فإذا اجتمعت الشروط المذكورة جاز نصب المبتدأ والخبر مفعولين نحو: أتقول زيدًا منطلقًا؟ وجاز رفعها على الحكاية، نحو: أتقول: زيد منطلقًا؟ وجاز رفعها على الحكاية، نحو: أتقول:

وليس معنى هذا القول أنّ لك أن تقول أية عبارة متى شنت، وإنّما ذلك بحسب القصد والمعنى، فانْ قصدت التلفظ بالعبارة نفسها، فليس لك إلا أنْ ترفع، وإن أردت معنى الظن أي أردت ذكر معنى الجملة لالفظها، فليس لك إلاّ أنْ تنصب فقولك: (أتقول: زيد منطلق) معناه أتتلفظ بهذه العبارة؟، وقولك: (أتقول زيدًا منطلقًا) معناه أتظن هذا الأمر؟

وهناك فرق بين المعنيين.

وكذلك ما يذكر بالنسبة إلى لغة سليم، من أنّهم يجرون القول مجرى الظن مطلقًا، ليس معناه أنّهم يجرون ذلك من دون نظر إلى المعنى، بل لا ينصبون إلاّ إذا أرادوا معنى الظن وقصدوا معنى التلفّظ بها لم يكن إلاّ الرفع (٤٠).

الناظم (٨٤)، «التصريح» (١/٢٦١).

 <sup>(</sup>۱) ابن یعیش (۷/۹۷).

<sup>(</sup>۲) ابن عقیل (۱/ ۱۵۲)، ۱۱ لأشمونی ۴ (۲/ ۳۲–۳۸)، سیبویه (۱/ ۱۲–۱۳).

<sup>(</sup>٣) ابن عقيل (١/١٥٦).

<sup>(</sup>٤) حاشية الصبان (٢/ ٣٧).

## أفمال التمويل

### جعل:

وهو من افعال القلوب والتحويل فمن مجيئه من أفعال القلوب قوله تعالى: ﴿ وَجَمَلُواْ الْمَلْكِيكَةَ ٱلَّذِينَ هُمَّ عِبَنَدُ ٱلرَّحْمَانِ إِنَانَا﴾ [الزخرف: ١٩]، أي ظنوهم واعتقدوهم (١٠) .

ومن مجيئة للتحويل والتصيير، قوله تعالى: ﴿ وَقَادِمْنَا ۚ إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَٰلِ فَجَمَّلْنَـٰهُ هَبَاءُ مَنتُورًا﴾ [الفرقان: ٢٣](٢).

وأصل الجعل حسي، تقول: جعل الشيء يجعله جعلاً أي وضعه، وجعله صنعه وجعله صيره قال سيبويه: جعلت متاعك بعضه فوق بعض القيته وقال مرة عملته. وجعل الطين خزفاً والقبيح حسنا صيره اياه (٣).

ثم نقل إلى معنى الظن والاعتقاد، فإذا قلت: (جعل البصرة بغداد) كأنَ المعنى كأنه فعل ذلك، ولما كان هذا لا يكون، لأن البصرة لا تكون بغداد، فهم من ذلك أنّه أريد الظنَ. وكذلك إذا قلت: (جعل عليًا أخاك)، كان المعنى كأنّه فعل ذلك، ولمّا كان هذا لا يكون لأنّ الرجل لا يكون أخًا بالجعل، فهم منه أنّه قصد الظن.

وهذا الاستعمال لا يزال جارياً عند العامة، تقول العامة: فلان لا يدري ما يقول، جعل خالدًا أخي ومحمدًا عمي، ويقولون أيضا: سوى خالد أخي و(سوى) بمعنى جعل عندهم، فنقل هذا الفعل من المعنى الحسي إلى المعنى القلبي.

### اتخذ وتخذ:

وهما من أفعال التحويل والتصيير قال تعالى: ﴿ أَتَّمَذُوۤاْ أَيْمَنَهُمْ جُنَّةُ فَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ اللّهِ ﴾ [المجادلة: ١٦]، وتقول (تخذت دارك سكنًا لي)، وقرىء لتخذت عليه اجرًا.

وهذان الفعلان بمعنى واحد، وقيل بل هما في الأصل من مادة واحدة، فقد ذهب قسم من اللغويين إلى أنّ (تخذ) مبني من (اخذ)، جاء في «لسان العرب»: «والاتخاذ افتعال أيضا

<sup>(</sup>١) ابن عقيل (١/١٥٠).

<sup>(</sup>٢) رابن عقيل ١/١٥٠، الأشهوني ٢/ ٢٥.

<sup>(</sup>٣) «لسان العرب» (جعل) (١١٦/١٣-١١٧).

من الأخذ إلا انه ادغم بعد تليين الهمزة وابدال التاء ثم لما كثر استعماله على لفظ الافتعال، توهموا أنّ التاء أصلية فبنوا منه فعل يفعل، قالوا تخذ يتخذ، وقرىء لتخذت عليه اجراً.

الليث: يقال: اتخذ فلان مالاً يتخذه اتخاذًا وتخذ يتخذ تَخْذًا، وتخذت مالاً أي كسته ألزمت التاء الحرف كأنّها أصلية؛ قال الله عز وجل: ﴿ لَوْ شِئْتَ لَنَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴾ قال الله عز وجل: ﴿ لَوْ شِئْتَ لَنَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴾ قال الله الله عن وجل: ﴿ لَوْ شِئْتَ لَنَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴾ قال الله الله النه عنه الفراء: قرأ مجاهد لتخذت. وأصلها افتعلت (١٠).

وذهب آخرون إلى أنهما من مادتين مختلفتين(٢).

ويبدو لي أنّ الرأي الأول أرجح، وله نظائر في اللغة فإنّ التوهم موجود في اللغة فقد همز العرب (مصائب)، و (مناثر) توهمًا أنّ (مصيبة)، مثل (صحيفة)، و (منارة) مثل رسالة «فكما همزوا صحائف، همزوا أيضا مناثر وليست ياء (مصيبة) زائدة كياء (صحيفة)»(٣).

وقال بعض العرب (مالك الموت) يعني ملك الموت توهما منه أنّ كلمة (ملك) من (ملك يملك)، وهو في حقيقته من (لأك)(٤).

وفي النحو باب يسمى العطف على التوهم. قال أبو علي الفارسي: ﴿إِنَّمَا دَخَلَ هَذَا النَّحُو في كلامهم، لأنه ليست لهم أصول يراجعونها ولا قوانين يعتصمون بها، وإنّما تهجم بهم طباعهم على ما ينطقون به فربّما استهواهم الشيء فزاغوا به عن القصد»(٥).

ترك:

وأصل ترك كونه ابمعنى طرح وخلّى، فلها مفعول واحد فضمن معنى صير فتعدى لاثنين نحو ﴿ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلْمَاتُ لِلْ يُبْصِرُونَ ﴾ (١٦) [البقرة: ١٧]. قال الشاعر:

أخا القوم واستغنى عن المسح شاربه

وربیته حتی إذا ما ترکته

صير،

# وهو فِعَل من (صار) ويقال أصار أيضاً. جاء في «الهمع»:

<sup>(</sup>١) «لسان العرب» (أخذ) (٥/٤).

<sup>(</sup>٢) «لسان العرب» (تخذ) (٩/٩-١٠).

<sup>(</sup>٣) الخصائص؛ (٣/ ٢٧٧).

<sup>(</sup>٤) «الخصائص» (٣/ ٢٧٣-٢٧٤).

<sup>(</sup>٥) «الخصائص» (٣/ ٢٧٣).

<sup>(</sup>٦) "حاشية الخضري، (١/ ١٥٠)، وانظر «ابن عقيل، (١/ ١٥٠)، «الأشموني، (٢/ ٢٥).

«صير وأصار المنقولان من صار، احدى اخوات كان بالتضعيف والهمز<sup>(۱)</sup>» نحو صيرت الطين إبريقاً.

رد:

الرد صرف الشيء ورجعه إليه (٢) تقول: رددت الصبي إلى أهله، ثم ضمن معنى التصيير كقوله:

بمقسدار سمسدن سمسودا وردّ وجوهسنّ البيض سودا<sup>(٣)</sup>

رمى الحدثات نسوة آل حرب فسرد شعود بيضاً

وهب:

وأصله من الهبة، ثم ضمن معنى التصيير وذلك نحو قولهم: وهبني الله فداك.

ومعنى هذا القول أنّ جعله فداء محبوب لديه، وهو بمنزلة الهبة، فدعا لنفسه أنْ يجعله الله فداء له. «وهو بهذا المعنى لازم المضي لجريانه كالمثل»( $^{(4)}$ .

### الالفاء

الالغاء «هوترك العمل لفظاً ومعنى لالمانع نحو زيد ظننت قائم، فليس لـ(ظننت) عمل في (زيد قائم) لا في المعنى ولا في اللفظ» والالغاء يكون في الافعال القلبية المتصرفة أما غير المتصرفة فلا يكون فيها تعليق ولا الغاء، وكذلك أفعال التحويل نحو صير وأخواتها (د).

ويجوز الغاء الافعال القلبية المتصرفة الذا وقعت في غير الابتداء، كما إذا وقعت وسطأ نحو: (زيد ظننت قائم)، أو آخراً نحو (زيد قائم ظننت)، وإذا توسطت، فقيل الاعمال والالغاء سيان، وقيل الاعمال أحسن من الالغاء، وإنْ تأخرت فالالغاء أحسن الالغاء، وإنْ تأخرت فالالغاء أحسن الالغاء، وإلا قبح الالغاء، إذ التوكيد دليل يؤكد العامل بمصدر منصوب كزيدًا قائماً ظننت ظناً، وإلا قبح الالغاء، إذ التوكيد دليل

 <sup>(</sup>۱) الهمع (۱/ ۱۵۰)، «التسهيل» (۷۱)، «ابن عقيل» (۱/ ۱۵۰).

<sup>(</sup>٢) السان العرب (ردد) (١٥٢/٤).

 <sup>(</sup>٣) «ابن عقيل» (١/ ١٥٠)، «الأشموني» (٢٦/٢).

<sup>(</sup>٤) • التصريح؛ (١/ ٢٥٢)، «حاشية الخضري؛ (١/ ١٥٠)، «ابن عقيل؛ (١/ ١٥٠).

<sup>(</sup>٥) ﴿ ابن عقيل؛ (١/ ١٥٢).

<sup>(</sup>٦) «ابن عقيل» (١/ ١٥٢)، «ابن يعيش» (٧/ ٨٥).

الاعتناء بالعامل، والالغاء ظاهر في عدمه، فبينهما شبه التنافي<sup>(۱)</sup>، وبشرط أنَّ لا يكون , العامل منفيًا، فلو نفي تعين الاعمال كزيداً قائماً لم أظن، لأنَّ الغاءه حينئذ يوهم أنَّ ما قبله مثبت، فيناقض نفي الفعل بعده، لتوجهه في المعنى إلى المفعولين<sup>(۲)</sup> .

أما إذا تقدم الفعل فيجب الأعمال ويمتنع الألغاء عند البصريين (٣).

إن قول النحاة انه يجوز الغاء الفعل إذا توسط أو تأخر، قد يفهم منه أنه يسوغ ذلك متى شاء المتكلم، دون نظر إلى المعنى. والحق أنّ معنى الألغاء غير معنى الأعمال، والمتكلم مقيد بالمعنى، فليس له أنَّ يعمل أو يلغي من دون نظر إلى القصد والمعنى.

إِنَّ معنى الاعمال أنّ الكلام مبني على الظن، تقدّم الفعلُ أو تأخّر، ومعنى الالغاء أنّ الكلام مبني على اليقين، ثم أدركك الشك فيما بعد، فقولك (محمدًا قائمًا ظننت) مبني على الشك ابتداء، وقولك (محمد قائم ظننت) مبني على اليقين فإن بنيت كلامك على الظن نصبت، تقدم الفعل أو تأخر. وإنْ بنيته على اليقين رفعت. جاء في (الكتاب): "فان الغيت قلت: عبد الله أظن ذاهب وهذا -إخال- أخوك. وفيها -أرى- أبوك. وكلما أردت الالغاء فالتأخير أقوى وكلُّ عربي جيد. . . وإنما كان التأخير أقوى لانه انما يجيء بالشك بعدما يمضي كلامه على اليقين، أو بعدما يبتدىء، وهو يريد اليقين ثم يدركه الشك كما تقول: عبدُ الله صاحبُ ذلك بلغني، وكما قال: من يقول ذاك تدري. فأخر مالم يعمل في أول كلامه، وإنّما جعل ذلك فيما بلغه بعدما مضى كلامه على اليقين وفيما يدري.

فإذا ابتدأ كلامه على ما في نيته من الشك أهمل الفعل، قدم أو أخر، كما قال: زيدًا رأيت ورأيت زيداً. وكلما طال الكلام ضعف التأخير اذا أعملت، وذلك قولك (زيدًا أخاك أظنَ) فهذا ضعيف، كما يضعف: زيداً قائما ضربت (١٤).

وجاء في (الهمع): «فإنْ بدأت لتخبر بالشك أعملت على كل حال، وإنْ بدأت وأنت تريد اليقين ثم أدركك الشك، رفعت بكل حال»(٥).

وجاء في (حاشية يس على التصريح): (وإن كان المتقدم ما يصلح أن يكون معمولاً

<sup>(</sup>١) - احاشية الخضري (١/ ١٥٢)، اخاشية الشبان (٢/ ٢٧)، ابن الناظم (٨١).

<sup>(</sup>٢) حاشية الخضري، (١/ ١٥٢)، وحاشية الصباق (٢٧/٢)، فحاشية يس، (١/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>٣) - «ابن عقيل» (١/ ١٥٢)، «ابن يغيش» (٧/ ٨٥)، «المقتضب» (٢/ ١١).

<sup>(</sup>٤) السيبوية (١/ ٢١).

<sup>(</sup>٥) • الهمع (١/ ١٥٣) وانظر «اسرار العربية» (١٦٠-١٦١)، «المقتضب» (١/ ١١).

لهذه الأفعال نحو: أين تظن زيداً قائمًا؟ أو متى تظن زيدًا قائماً؟ فإنْ جعلتهما معمولين لـ(قائم)، فأنت بالخيار، إنْ شئت أعملت لبنائك الكلام على الظن، وإن شئت ألغيت ولم تبن الكلام على الظن، فقلت أولاً (زيد قائم) ثم اعترضت بالظن بين (متى) و(زيد)، وإنْ جعلت (أين) و (متى) معمولين لتظن، لم يجز إلا الاعمال»(١).

فاتضح بهذا أنَّ معنى الاعمال غير معنى الالغاء.

وأما قول سيبويه إنه «كلّما طال الكلام ضعف التاخير إذا اعملت، وذلك قولك زيدًا أخاك أظن، فهذا ضعيف، كما يضعف (زيدًا قائماً ضربت) ففيه نظر، لأنّ الكلام إنّما يكون تأليفه بحسب القصد والمعنى، وليس فيما ذكر ضعف، وتقديم المفعول إنّما يكون للاهتمام والحصر، وإيضاح ذلك أنك تقول:

١ - ظننت محمدًا قائماً - تقول هذه العبارة إذا كان المخاطب خالي الذهن من الخبر فأخبرته بما في ذهنك.

٢- محمداً ظننت قائماً - تقول هذه العبارة إذا كان المخاطب يعتقد أنّك تظن خالدًا قائما
 لا محمداً، فقدمت له (محمداً) لازالة الوهم من ذهنه.

٣- محمداً قائماً ظننت تقول هذه العبارة إذا كان المخاطب يعتقد الله تظن أنَّ خالدًا جالس
 فهنا حصل الوهم من ناحيتين: من ناحية الشخص، والوصف، فقدمتهما لازالة الوهم.

فالفرق بين هذه العبارة وما قبلها أنّ الشك في الأولى كان في الشخص لا في الوصف، فقدمت الشخص، وفي الأخيرة كان الشكّ في الشخص، والوصف، فقدمتهما لإفادة الحصر والاهتمام.

أما الأولى فالمخاطب فيها خالي الذهن، لا يعلم شيئًا عن العجبر، فجئته بالتعبير الطبيعي وهو الفعل، ثم المفعول الأول، ثم الثاني

٤- محمد -ظننت- قائم: تقول هذه العبارة إذا بنيت كلامك على اليقين فإنك أردت أن تخبر أن محمداً قائم، ثم اعترضك الظن وأنت تتكلم، فقلت ما قلت. فجملة (ظننت) ههنا اعتراضية لا محل لها من الاعراب.

فهناك فرق بين هذه العبارة وقولنا (محمداً ظننت قائماً) كما هو واضح، إنّ قولنا (محمدًا

<sup>(</sup>١) وحاشية يس على التصريح، (٢٥٣/١).

ظننت قائماً) جملة واحدة وقولنا (محمد ظننت قائم) جملتان: الجملة المعقود عليها الكلام وهي (محمد قائم) والجملة الاعتراضية التي اعترضت بين المبتدأ والخبر وهي (ظننت)، وهذا نظير قول من يقول: خالد غفر الله له مسيء، فالكلام معقود بقولنا (خالد مسيء) واعترض المتكلم بقوله: غفر الله له ولذا يقع الفعل الملغى شأن الجمل الاعتراضية بين الفعل ومرفوعه، كقولك ضرب أحسب زيد ومنه قوله:

شجاك أظن ربع الظاعنيا ولم تعبأ بقول العاذلينا

وبين معمولي (إنّ) نحو: إن سعيداً أحسب مسافر، وبين سوف ومصحوبها نحو: سوف أحسب يحضر محمود قال الشاعر:

## وما أدري وسوف اخال ادري

وبين المعطوف والمعطوف عليه نحو: جاء محمد وأحسب خالد وغير ذلك(١).

٥- محمدٌ قائم ظننت - تقول هذه العباره إذا بنيت كلامك على اليقين وامضيت كلامك على ذلك، أي أردت أنْ تخبر بقيام محمد من دون (ظن)، فأخبرت بذلك وقلت (محمد قائم)، ثم أدركك الظن في الأخير، فاستأنفت كلاماً جديداً وقلت: ظننت.

فهناك فرق بين قولك (محمدٌ قائماً ظننت) و (محمدٌ قائم ظننت) كما أوضحناه ففي النصب يكون الكلام جملة واحدة، وقد بنى الكلام على الظن. وفي الرفع يكون الكلام جملتين، وقد بني على اليقين، الجملة الاولى (محمد قائم)، والجملة الثانية (ظننت)، وهي من الجمل الاستتنافيه التي لا محل لها من الإعراب.

جاء في (المغني) في الجملة المستأنفه: «ومنه جملة العامل الملغى لتأخره نحو (زيد قائم أظن). فأما العامل الملغى لتوسطه نحو (زيد أظنّ قائم) فجملته أيضا لا محل لها إلا أنّها من باب جمل الاعتراض»(٢).

ولذا لا يصح توكيد الفعل الملغى بمصدر منصوب «لأن التوكيد دليل الاعتناء بالفعل والالغاء ظاهر في عدمه» كما أسلفنا، اذ كيف يؤكد الظن والكلام غير معقود عليه؟ بخلاف الفعل العامل، فإنّ الكلام مبني عليه ولذا جاز توكيده.

<sup>(</sup>۱) «الرضى على الكافية» (٢/ ٣١٠)، «المغني» (٢/ ٣٨٦-٣٨٧)، «الهمع» (١/ ١٥٣).

<sup>(</sup>٢) «المغني» (٢/ ٣٨٢).

إذ أو

)) ||

### التعليق

النعليق «مأخوذ من قولهم (امرأة معلقة) أي مفقودة الزوج، تكون كالشيء المعلق لا مع الزوج لفقدانه، ولا بلا زوج لتجويزها وجوده، فلا تقدر على التزوج. فالفعل المعلق ممنوع من المعل لفظا عامل معنى وتقديرا»(١).

فالتعليق في النحو ابطال العمل لفظا لا محلا لمجيء ماله صدر الكلام بعده (٢٠). كما النافيه، ولام الابتداء، والاستفهام، تقول: علمت ما محمّد مسافر، وعلمت لمحمد مسافر، وعلمت أيهم أبوك (٢٠).

وهو مختص بالأفعال القلبية المتصرفة (٤) ، وقد تشاركها أفعال أخرى قليلة ، كقوله تعالى ﴿ فَلْيَــُنْظُرُ أَيُّهُمْ قَامَ) ، برفع أيّ ، أمّا إذا قلت (سل أيُّهم قام) ، برفع أيّ ، أمّا إذا قلت (سل أيَّهم قام) بنصب (أيّ) فالفعل ليس معلقًا .

والفرق بين الجملتين إنّ (أيّ) الأولى استفهامية والمعنى: سلّ الناس عمّن قام. وبالنصب تكون (أي) موصولة، والمعنى سل القائم. ونحو ذلك أن تقول: (سل من قام) فإنّه يحتمل التعليق وغيره، فإنّه يحتمل أن تكون (من) موصولة والمعنى: سل الذي قام والفعل غير معلق، ويحتمل أنْ تكون (من) استفهامية والمعنى: سل الناس عمن قام، والفعل يكون عند ذلك معلقاً.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «واعلم انك إذا قلت: علمت من قام وجعلت (من) إما موصولة أو موصوفة فالمعنى عرفت ذات القائم بعد أنْ لم أعرفها. وان جعلتها استفهامية فليس في الكلام دلالة على هذا المعنى، بل المعنى علمت أي شخص حصل منه القيام وربّما كنت تعرف قبل ذلك ذات القائم وانه زيد مثلاً، وذلك لأن كلمة الاستفهام يستحيل كونها مفعولاً لما تقدم لفظه عليها، لاقتضائها صدر الكلام فيكون مفعول علمت

<sup>(</sup>١) «الرضى على الكافية» (٢/ ٣١١).

<sup>(</sup>٢) «التصريح» (١/ ٢٥٤)، «الأشموني» (٢/ ٢٩)، «حاشية الخضري» (١/ ١٥٢).

 <sup>(</sup>٣) «ابن عقيل» (١/ ١٥٣)، ١١لأشموني، (٢٩ / ٢٩ - ٣)، «التصريح» (١/ ٢٥٤ - ٢٥١).

<sup>(</sup>٤). «ابن عقیل» (۱/ ۱۵۱).

<sup>(</sup>٥) انظر «حاشية الخضري» (١/١٥١).

إذن مضمون الجملة، وهو قيام الشخص المستفهم عنه أعني زيدًا. وأما إن كانت موصولة أو موصوفة فالعلم واقع عليها فكأنك قلت: علمت زيداً الذي قام»(١).

وذكر الأستاذ إبراهيم مصطفى انّ الأدوات التي تعلق الفعل عن العمل تدل على أنّ الكلام الثاني مستقل عن الأول قال: «وما الأدوات التي عدّها النحاة معلقة للفعل عن الكلام الثاني مستقل، يقصد إلى الاخبار به، فيذكر ما معه ما يشهد بابتداء الكلام واستئنافه وانه لم يجيء بمنزلة اللاحق وإنْ جاء في اللفظ متأخراً»(٢).

وهذا وهم ظاهر فيما يبدو، لأن ما بعد الأداة مرتبط ارتباطاً وثيقًا بما قبله، وليس مستقلاً عنه وإنّك لو فصلته عنه لتفكك الكلام، وما استقام، ففي قوله تعالى مثلا ﴿ فَلْيَنظُرْ أَيُّهَا أَزَّكَ طَعَامًا﴾ [الكهف: ١٩]، جملة (أيها أزكى طعامًا) مرتبطة ارتباطًا تامًا بقوله (فلينظر) وإنّ قطعتها عنه لم تجد المعنى يستقيم، فماذا ينظر، إذا لم يكن القصد ربط النظر بالطعام؟

وكذلك قوله تعالى ﴿ سَيَعْلَمُونَ غَدًا مَنِ ٱلْكَذَّابُ ٱلأَيْمُ ﴾ ]القمر: ٢٦]، فقوله (من الكذاب)، مرتبط ارتباطاً كاملاً بقوله (سيعلمون) وإلاّ فماذا سيعلمون؟

ومما يدل على ارتباط ما قبل الأداة بما بعدها، جواز العطف على محل الجملة المعلقة. كما في قول كثير:

# وما كنت أدري قبل عزّة ما البكا ولا موجعات القلب حتى تولت

فقوله (موجعات القلب) عطف على محل (ما البكا)، ولذلك انتصب وهو دلالة قاطعة على ارتباط المعلق بالفعل، والالم ينتصب المعطوف.

قال الأستاذ محمّد أحمد عرفة: "ولو تأملت ما بين أيدينا من أمثلة التعليق في كلام الله عز وجل، وكلام العرب، لوجدت النظم يقتضي من جهة المعنى أن يكون الفعل متعلقًا بما قبله، وأنْ يكون ما بعد أدوات التعليق متعلقًا بالفعل، فيكون تالياً في المعنى كما هو تال في اللفظ ولا يجوز أنْ يكون مبتدأ به على استقلال.

قال الله تعالى: ﴿ فَضَرَبْنَا عَلَى ٓءَاذَانِهِمْ فِي ٱلْكَهْفِ سِنِينَ عَدَدًا. ثُمَّ بَعَنْنَهُمْ لِنَعْلَوَ أَيُّ اَلْجِزْيَنِ الْحَصَىٰ لِمَا لَبَثُوّاً أَمَدًا﴾ [الكهف: ١١-١٢].

<sup>(</sup>١) . «الرضى على الكافية» (٢/ ٣١٢–٣١٣).

<sup>(</sup>٢) «احياء النحو» (١٤٩).

فني الآية أداة من أدوات التعليق وهي (أي) علقت (نعلم) عن العمل، ومساق النظم يقتضي أنْ تكون (أي الحزبين أحصى) متعلقة بنعلم، متأخرة عنها في المعنى، ولا يجوز أنْ تكون مستقلة عنها، مبتدأ بها في المعنى، ذاك لأنه بدأ فذكر أنه أنامهم سنين، ثم بعثهم لعلة وهي أنْ يعلم، وماذا يعلم؟ يعلم شيئاً خاصاً وهو: من منهم أحصى أمدًا لما لبثوا ؟

هذا سياق الكلام ونظمه فلو ذهبت تقطع (أيهم أحصى) عن (نعلم)، وتجعلها مقدمة في المعنى، غير تابعة لنعلم بل مقدمة عنه، فككت الآية وقطعت ما بينها من أواصر لا يتم المعنى إلا بها، لأنه يصير المعنى ثم بعثناهم لأيهم أحصى لما لبثوا أمدًا نعلم. وهذا كلام مفكك لا معنى له يجب تنزيه كلام الله عن أنْ يحمل عليه. . . قال الشاعر:

# وما كنت أدري قبل عزة ما البكا ولا موجعات القلب حتى تولت

نظم البيت يقتضي أن يكون (البكا) متعلقًا بما أدرى، متأخرا عنه في المعنى، ولا يجوز أن يكون متقدماً في المعنى، ذاك لأنه بدأ فبيّن انّه ما كان يدري قبل عزّة، وما هو الذي لا يدريه؟ هو شيء خاص وهو: ما البكا وموجعات القلب. فلو ذهبت تقدم (ما البكا) وتؤخر (أدري قبل عزة) جئت بالمحال، ذلك لأنه يكون: وما كنت ما البكا أدري قبل عزة. وأغلب أمثلة التعليق تأتي في هذه الاحالة التي ذكرناها (۱)

## العطف على الجملة المتعلقة:

التعليق كما ذكرناه إبطال العمل لفظاً لا محلاً، فمحل الجملة المعلق عنها الفعل النصب -كما يقول النحاة- ولذا جاز العطف على محل الجملة، تقول: ظننت لمحمد مسافر وعليًا حاضرًا قال كثير:

وما كنت أدري قبل عزة ما البكا ولا موجعاتِ القلب حتى تولت

فعطف (موجعات) بالنصب على محل قوله (ما البكا) كما يجوز العطف مراعاة للفظ نحو قولك: علمت لمحمدٌ مسافر وعلي حاضر<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) قالنحو والنحاة بين الأزهر والجامعة؛ (٢٠٧-٢٠٨).

<sup>(</sup>٢) «التصريح» (١/٢٥٧)، «الرضي على الكافية» (٣١٦، ٣٠١)، «ابن عقيل» (١/١٥١)، «الأشموني» (٢/٢). (٢/٢).

وههنا قد يعرض سؤال وهو: هل معنى النصب والرفع واحد؟ هل معنى قولك (علمت لمحمدٌ مسافر وخالدًا راجعًا)؟

إنّ النحاة صرّحوا بجواز الوجهين من دون أن يشيروا إلى اختلاف المعنى، والذي يبدو لي أنّ بين الوجهين فرقًا. وايضاحُ ذلك أنّ لام الابتداء تفيد التوكيد، فقولك (علمت لمحمدٌ مسافرٌ) آكد من قولك (علمت محمدًا مسافرًا) جاء في (كتاب سيبويه): "ومن ذلك قد علمت لعبد الله خير منك، فهذه اللام تمنع العمل كما تمنع الف الاستفهام، لأنّها إنّما هي لام الابتداء وإنّما ادخلت عليه (علمت) لتؤكّد، وتجعله يقينًا قد علمته، ولا تحيل على علم غيرك»(١).

فدخول اللام أفاد معنى التوكيد وجعلها في التأكيد بمنزلة جواب القسم، بل هي عند الكوفيين لام القسم، والقسم مقدر (٢) ، فإذا عطفت بالرفع، كان المعنى على تقدير اللام، فكانت فتكون بمنزلة ما قبلها في التوكيد، وإذا نصبت لم يكن المعنى على تقدير اللام، فكانت الجملة المعطوفة غير مؤكدة، فقولك (خالد راجع) في (علمت لمحمد مسافر وخالدا راجع) مؤكدة بمنزلة المعطوف عليه. أمّا قولك (علمت لمحمد مسافر وخالدا راجعا) فإن الجملة الاولى فيه مؤكدة بخلاف الاسمين المنصوبين، وكذلك في الاستفهام نحو قوله:

## وما كنت أدرى قبل عزة ما البكا ولا موجعات القلب حتى تولت

فالرفع يكون على تقدير الاستفهام والمعنى: ولا أدري ما موجعات القلب، أمّا النصب فليس على تقدير الاستفهام، وإنّما المعنى وما كنت أدري موجعات القلب.

وكذلك لو قلت: (علمت أمحمد حاضر وخالدًا غائبًا) فانّ قولك (علمت أمحمد حاضر) معناه: علمت أهو حاضرٌ أم غائبٌ، ولم تخبر عنه بل تركته لعلمك، وقولك (وخالدًا غائباً) معناه: وعلمت خالداً غائباً، فقد اخبرت عن غياب خالدٍ، ولم تخبر عن حضور محمد.

ولو عطفت بالرفع فقلت (علمت أمحمدٌ حاضرٌ وخالدٌ غاثبٌ) لكانت الجملة المعطوفة داخلة في الاستفهام، ولكان معنى الجملتين واحداً.

وكذلك بالنسبة للنفي فلوقلت: (علمت ما محمدٌ حاضرٌ وخالدًا مسافرًا) لكان المعنى أنّ

<sup>(</sup>۱) - اسيبويه، (۱/۱۲۰).

<sup>(</sup>۲) «الرضى على الكافية» (۲/ ۲۷٤).

جملة (ما محمدٌ حاضرٌ) منفية، و (خالدًا مسافرًا) مثبتة أي وعلمت خالدًا مسافرًا. وهذا نظير قولنا: (علمت خالدًا مسافرًا وما محمدٌ حاضرٌ) فالأولى مثبتة، والثانية منفية.

فإنْ قلت (وخالدٌ مسافرٌ) كانت الجملة منفية عطفاً على الأولى اي: وما خالد مسافر.

وقد تقول: وما الفرق بين قولنا (علمت ما محمدٌ حاضرٌ ولا خالدٌ مسافّر) وقولنا (ولا خالدًا مسافرًا)؟

والجواب إنّ الرفع يدُّل على التشريك في الحكم، فحكم الجملة الثانية بمنزلة الأولى في النفي.

أما النصب فيدلُ على أنّ (لا) غير معلقة، فإنّ (لا) على قسمين: معلقة، وهي الواقعة في جواب القسم تقديراً، وهذه لها صدر الكلام، وغير معلقة وهي غير الواقعة في جواب القسم (١). فقولك (ولا خالدًا سافرًا) واقع بعد (لا) التي ليست في تقدير جواب القسم، ومعنى ذلك أنّها أقل توكيداً لأنّ جواب القسم اكد من غيره، كما هو معلوم.

## ظننته لا يفعل وما ظننته يفعل:

تقول (ظننته لا يفعل) وتقول (ما ظننته يفعل) قال تعالى ﴿ وَظَنُّواْ مَا لَهُمْ مِن تَجِيصِ ﴾ [فصلت: ٤٨]، وقال: ﴿ مَا ظَننتُ أَن يَخْرُجُواْ ﴾ [الحشر: ٢]، والفرق بين التعبيرين، أنّ قولك (ظننته لا يفعل) اثباتٌ للظّن، وقولك (ما ظننته يفعل) نفيٌ له. وإيضاح ذلك انّك تقول (ما ظننت محمدًا خصمًا) فقد نفيت أنْ تكون ظننت ذلك. وأمّا قولُك (ظننت ما محمدٌ خصمٌ) فإنّه يثبت الظّن، وقد أخبرت انه دار الأمر في ذهنك وترجح عندك انه ليس خصما.

ومما يوضح ذلك انك تقول (ما زعمت محمدًا شاعراً) وتقول (زعمت ما محمد شاعر) فالأولى نفي للزعم، أي لم تزعم هذا الأمر ولم تقله. وأمّا الثانية فهي اثباتٌ للزعم واثبات أنك عرضت لهذا الأمر وذكرت أنه ليس بشاعر.

ويوضحه أيضا أنك تقول (ما قلت: محمدٌ مقصرٌ) وتقول: (قلت ما محمدٌ مقصرٌ) فالأولى نفي للقول، والثانية اثبات له. ففي الأولى ذكرت أنك لم تقل هذا الشيء، وفي الثانية إثبات للقول، وانك قلت: ما محمدٌ مقصرٌ.

<sup>(</sup>١) «ابن الناظم» (٨١-٨٢)، «الأشموني» (٣٠/٣)، «التصريح» (١/ ٢٥٥-٢٥٦)، «حاشية الخضري» (١/ ١٥٣).

#### الذكر والخذف

يكون الذكر والحذف تَبعًا لغرض المتكلم، فقد يكون الغرض إثبات وقوع الحدث دون نسبته إلى شخص معين، وذلك كما تقول في غير هذا الباب: حصل لغط، ووقع سهو، ووقعت ريبة، وحدث شك، وتقول في هذا الباب: وقع ظن وحصل علم في هذه المسألة، وقد يكون الغرض اثبات الظن أو العلم لشخص، فتقول: فلان يظن وهو يعلم وكقولهم (من يسمع يخل) قال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ يُمّلُمُ وَأَنتُمْ لَا تَمّلُمُ وَاللَّهُ مَا المِلْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وههنا يكون الفعل منزلاً منزلة القاصر فلا يقدر له مفعول.

جاء في (التصريح): الهذا الخلاف في الحذف وعدمه مجرد اصطلاح عند النحويين وليس من الحذف في أفادة البيانيين، لأن غرض المتكلم يختلف في إفادة المخاطب، لأنه تارة يقصد مجرد وقوع الحدث من غير تعلق بفاعل، فيسند الفعل إلى المصدر فيقول: وقع ظن أو علم، وتارة يقصد نسبته إلى فاعله من غير تعلق بمفعول فيقول: فلان يظن أو يعلم، فينزل الفعل في هاتين الحالتين منزلة القاصر، وحينتذ فلا يقال انه حذف منه شيء كما لا يقال في القاصر انه حذف منه شيء.

وأما إذا لم ينزل منزلة القاصر فلا بدّ من ذكرهما، لأنّ الغرض معلق بافادتهما»(١)

وجاء في (كتاب سيبويه): (وأما ظننت ذاك فإنما جاز السكوت عليه، لأنك تقول (ظننت) فتقتصر، كما تقول (ذهبت) ثم تعمله في الظن كما تعمل ذهبت في الذهاب في ذذاك) ههنا هو الظن، كأنك تقول قلت: ظننت ذلك الظن»(٢).

وقد ذهب قسم من النحاة إلى أنّه لا يجوز الحذف اقتصارًا في هذا الباب، لأنّ الإنسان لا يخلو من علم، أو ظن، جاء في (شرح الرضي على الكافية): «اعلم ان حذف المفعولين معا في باب اعطيت يجوز بلا قرينة دالة على تعيينها فتحذفهما نسيًا منسيًا، تقول: فلان يعطي ويكسو اذ يستفاد من مثله فائدة من دون المفعولين بخلاف مفعولي باب (علمت)

<sup>(</sup>١) «التصريح» (١/ ٢٦٠-٢٦١) وانظر «المغني» (٢/ ٢١٢).

<sup>(</sup>۲) دسيبويه، (۱۸/۱-۱۹).

و(ظننت) لعدم الفائدة، لأن المعلوم أنّ الإنسان لا يخلو في الأغلب من علم أو ظن، فلا فائدة في ذكرهما من دون المفعولين، وأما مع قيام القرينة فلا بأس بحذفهما، نحو (من يسمع يخل) أي يخل مسموعه صادقا»(١)

وجاء في (حاشية الصبان): «ينبغي أن محل امتناع الحذف، اذا أريد الاخبار بحصول مطلق ظن أو علم أمّا إذا أريد ظننت ظنّا عجيبًا، أو عظيمًا، أو نحو ذلك، أو أريد إعلام السامع بتجدد الظن، أو العلم، أو إيهام المظنون، أو المعلوم لنكتة فينبغي الجواز ومما يجوز الحذف أيضاً تقييد الفعل بظرف، أو جار ومجرور، نحو ظننت في الدار، أو ظننت لك، لحصول الفائدة حيننذ»(٢).

والذي أراه أنه يجوز الحذف اقتصاراً كما سبق أنْ ذكرنا.

وقد يكون غرض المتكلم ذكر الفعل ومتعلقاته، فيذكر الفعل ومفعوليه كقولك ظننت محمداً مسافرًا. قال تعالى: ﴿ فَإِنْ عَلِمْتُكُوهُنَّ مُوْيَنْتِ فَلاَ نَرْجِعُوهُنَّ إِلَى ٱلْكُفَّارِ ﴾ [الممتحنة: ١٠]، وهنا يجب ذكر المفعولين، ولا يجوز حذفهما، أو عذف أحدهما إلالقرينة وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ أَيْنَ شُرِكَاتِهِ كَالَيْنَ كُنْتُر تَرْعُمُوك ﴾ [القصص: ٦٢]، أي تزعمونهم شركائي، وكقولك: أتظن أحداً قائماً؟ فيقال: أظن خالدًا، والتقدير (قائمًا).

جاء في (شرح ابن الناظم): «يجوز في هذا الباب حذف المفعولين والاقتصار على احدهما. أما حذف المفعولين فجائز إذا دلّ عليهما دليل كقوله تعالى: ﴿ أَيْنَ شُرِكَاءَى الَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعَمُونَ ﴾ تقديره: الذين كنتم تزعمونهم شركاء... وأما الاقتصار على أحد المفعولين فجائز إذا دلّ على الحذف دليل (٣).

وذلك يعود إلى غرض المتكلم.

<sup>(</sup>١) قشرح الرضي على الكافية ٢/ ٣٠٩).

<sup>(</sup>٢) • احاشية الصبان، (٢/ ٣٤) وانظر «ابن الناظم» (٨٣)

<sup>(</sup>٣) ﴿ ابن الناظم؛ (٨٣)، وانظر ﴿التصريحِ ﴾ (٢٥٨/١-٢٦٠)، ﴿ابن عقيل؛ (١٥٤/١).

#### الغامل

#### حده:

الفاعل لغة من أوجد الفعل، و إصطلاحًا ما أسند اليه عامل مقدم عليه على جهة وقوعه منه أو قيامه به.

فالعامل يشمل الفعل، نحو قام زيد، وما ضمن معناه، كالمصدر واسم الفاعل، والصفة المشبهة، وامثلة المبالغة، واسم الفعل، والظرف، والمجرور.

وقولهم على جهة وقوعه منه، نحو ضرب زيد، وقيامه به كمات زيد(١).

وجاء في (شرح الأشموني): «الفاعل في عرف النحاة هو الاسم الذي اسند اليه فعل تام، أصلي الصيغة، أو مؤول به»(٢).

فالفاعل في عرف النحاة ليس مختصًا بمن أوجد الفعل، بل قد يكون ذلك وقد يكون من كان الفعل حديثًا عنه، سواء قام بالفعل أم لم يقم، نحو (مات زيد) وانكسر القلم، ووعر الطريق.

قال ابن السراج: «الاسم الذي يرتفع بانه فاعل هو الذي بنيته على الفعل الذي بني للفاعل ويجعل الفعل حديثاً عنه مقدما قبله كان فاعلاً في الحقيقة أو لم يكن، كقولك جاء زيد ومات عمرو، وما أشبه ذلك. ومعنى قولي بنيته على الفعل الذي بني للفاعل، أي ذكرت الفعل قبل الاسم لانك لو اتيت بالفعل بعد الاسم، لارتفع الاسم بالابتداء»(٢).

#### تأخيره عن عامله:

يشترط جمهور النحاة أن يكون الفاعل متأخرًا عن عامله، ولا يصح تقديمه عليه فقولنا (سعد حضر) ليس (سعد) فيه فاعلا في اصطلاح النحاة بل هو مبتدأ (١٤).

<sup>(</sup>١) انظر «الهمم» (١/١٥٩)، «التصريح» (١/٢٦٧–٢٦٨).

<sup>(</sup>٢) «الأشموني» (٢/٢٤-٤٣)، «ابن عقيل» (١٥٨/١)، وانظر«حاشية الصبان» (٢/٢٤)، «حاشية الخضري» (١/١٥٨).

<sup>(</sup>٣) «الأصول في النحو» (١/ ٨١).

<sup>(</sup>٤) انظر «المقتضب» (١٢٨/٤)، «الأصول» (١/١٨)، «ابن عقيل» (١/١١)، «الأشموني» (٢/ ٤٥)، «التصريح»

وأجاز الكوفيون أن يتقدم الفاعل على فعله، فان (سعداً) في الجملة السابقة فاعل للفعل عندهم(١١).

ويثير المعارضون لهم اشكالات متعددة في شأن تقديم الفاعل على الفعل، منها آنه لو كان يصح تقديم الفاعل لصح أنْ نقول: المحمدان حضر، والمحمدون حضر، لأن أصله حضر المحمدان، وحضر المحمدون، ومنها أنّ الفاعل يكون مرفوعاً -كما هو معلوم-فقولنا (محمد حضر) فاعلٌ على رأي الكوفيين، فلو أدخلنا (انّ) لانتصب الفاعل وقلنا (إنّ محمداً حضر)، ثم ان الاسم أصبح معمولاً لإنّ وبقي الفعل بلا فاعل، ومنها انك تقول (عبد الله قام) وليس في الفعل ضمير على رأي الكوفيين، لان الاسم المتقدم فاعله ثم تقول: (رأيت عبد الله قام) فيكون عبد الله مفعولاً به، فلا يكون للفعل (قام) فاعل أو تضطر إلى تقدير الضمير، فتعود إلى قول البصريين، ومنها انك تقول: (عبد الله هل قام) فلا يكون عبد الله فاعلاً لقام، لأنّ الاستفهام يمنع أنْ يعمل ما بعده فيما قبله، إلى غير ذلك(٢).

وهذا خلاف في الأمور الإصطلاحية، وفيما أرى كان ينبغي أنْ تبحث هذه المسالة على غير هذه الشاكلة، وهو أن يبحث في الخلاف المعنوي بين هذين التعبيرين فيقال مثلا:

تقول العرب: حضر سعد، وسعد حضر، فما الفرق بين هذين التعبيرين؟ ولإيضاح ذلك نقول: إن الأصل في الجملة التي مسندها فعل أنْ يتقدم الفعل، فان تقدم المسند إليه نظر في سبب ذلك فالأصل أنْ يقال نحو (حضر سعدٌ) و (قدم خالدٌ) فان قيل (سعد حضر) و (خالد قدم) نظر في سبب تقديم المسند اليه، والفرق بين التعبيرين أنّك إذا قلت: (حضر سعد) قلت ذلك والمخاطب خالي الذهن، ليس في ذهنه شيء عن هذه المسألة فأخبرته اخباراً ابتدائيًا. واما اذا قلت (سعد حضر) فقدمت الفاعل فلا يكون ذلك إلا لغرض. ومن هذه الاغراض:

١- إزالة الوهم من ذهن المخاطب، وذلك انه قد يكون المخاطب يظن ان الذي حضر هو خالد لاسعد، فتقدم له الفاعل لازالة هذا الوهم من ذهنه، فالسامع في الجملة الاولى لا يعلم شيئا عن الأمر، وفي جملة التقديم يعلم أنّ شخصاً ما حضر، ولكن يظنه خالدًا لا

<sup>= (</sup>١/ ٢٧٠)، «ابن الناظم» (٨٧)، «الهمع» (١/ ١٥٩).

<sup>(</sup>١) انظر «ابن عقيل» (١/ ١٦١)، «الصبان» (٢/ ٤٥).

<sup>(</sup>٢) انظر «المقتضب» (١٢٨/٤)، «ابن عقيل» (١/ ١٦١).

سعدًا. فهو يعلم الحكم لكنه لا يعلم صاحبه بخلاف الجملة الأولى، فانه لا يعلم أصل المسألة.

٧- القصر والتخصيص: أي تخصيص المسند اليه بالخبر الفعلي تقول مثلاً: محمد سعى في حاجتك، وخالد أنجز هذا الأمر، أي ليس غيره. فإنّ قولك (سعى محمد في حاجتك) يفيد أنّ محمداً كان من الساعين فيها، ولا يمنع أنْ يكون سعى فيها غيره، ولكن قولك (محمد سعى في حاجتك) قصرت فيه السعي على محمد دون غيره، جاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿وَبِا لَا خُرَةَ هُم يُوقِنُونَ ﴾ [البقرة: ٤]، «وفي تقديم الآخرة وبناء يوقنون على (هم) تعريض بأهل الكتاب، وبما كانوا عليه من اثبات أمر الآخرة على خلاف حقيقته، وإنّ قولهم ليس بصادر عن ايقان، وإنّ اليقين ما عليه من آمن بما انزل إليك، وما انزل من قبلك»(١).

٣- لتعجيل المسرة نحو: الحبيب حضر، البركة حلت، الجيش انتصر، أو لتعجيل المساءة نحو: السفاك حضر، المحذور وقع، الأمر انتشر.

٤- للتعظيم نحو: الملك أعطاني الجائزة، القائد منح محمدًا وسامًا. أو التحقير نحو: الكناس أهان سعيدًا، الحوذي ضرب خالدًا.

٥- للتعجب والغرابة نحو: المقعد مشي، والأخرس نطق.

7- تحقيق الأمر وإزالة الشك من ذهن المخاطب كأن تقول: هو يعلم أن الأمر على ما قلت لك، وذلك إذا كان المخاطب ينفي أن يكون المتحدث عنه عالمًا بالأمر، فتقدم المسند اليه لإفادة هذا الأمر وتحقيقه. وأنت ترى فرقًا بين قولنا (محمد تكفل بهذا الأمر) وقولنا (تكفل محمد بهذا الأمر) ففي تقديم المسند إليه من التحقيق والتأكيد ما لا يخفى.

جاء في (دلائل الإعجاز): «ويشهد لما قلنا إنّ تقديم المحدث عنه يقتضي تأكيد الخبر و تحقيقه له، انا اذا تأملنا وجدنا الضرب من الكلام يجيء فيما سبق فيه انكار منكر، نحو أن يقول الرجل: ليس لي علم بالذي تقول، فتقول له: أنت تعلم أنّ الأمر على ما أقول ولكنك تميل إلى خصمي . . أو يجيء فيما اعترض فيه شك، نحو أن يقول الرجل: كأنك لا تعلم ما صنع فلان ولم يبلغك، فيقول: أنا أعلم ولكني اداريه . أو في تكذيب مدّع كقوله عزّ وجل .

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۱/ه۱۰).

﴿ وَإِذَا جَآمُوكُمْ قَالُواْ مَامَنًا وَقَد دَّخَلُواْ بِالكَفْرِ وَهُمْ قَدْ خَرَجُواْ بِدِّ ﴾ [المائدة: ٦١]، وذلك ان قولهم (آمنا) دعوى منهم انهم لم يخرجوا بالكفر كما دخلوا به .

فالموضع موضع تكذيب، أو فيما القياس في مثله أن لا يكون كقوله تعالى: ﴿ وَٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ عَ اللَّهَ لَا يَعْلَقُونَ ﴾ [الفرقان: ٣]، وكذلك في كل شيء كان خبرًاعلى خلاف العادة، وعما كان يستغرب من الأمر نحو أن تقول: ألا تعجب من فلان يدعى العظيم وهو يعنى (١) باليسير . . .

ومما يحسن ذلك فيه، ويكثر الوعد والضمان، كقول الرجل: أنا أعطيك، أنا أكفيك . . . وذلك انّ من شأن من تعده وتضمن له، أن يعترضه الشك في تمام الوعد وفي الوفاء به فهو أحوج شيء إلى التأكيد . . .

وكذلك يكثر في المدح كقولك: أنت تعطي الجزيل... وكذلك المفتخر. ويزيدك بيانا انه إذا كان الفعل مما لا شك فيه ولا ينكر بحال لم يكد يجيء على هذا الوجه، ولكن يؤتى به غير مبني على اسم، فإذا أخبرت بالخروج مثلاً عن رجل من عادته أن يخرج في كل غداة قلت: قد خرج ولم تحتج إلى أن تقول: هو قد خرج، ذاك لأنه ليس بشيء يشك فيه السامع فتحتاج ان تحققه وإلى أن تقدم فيه ذكر المحدث عنه (1).

٧- قصد الجنس وهذا يكون في النكرات اذا تقدمت نحو: رجل حضر. واما قولك (حضرني رجل) فإنه يحتمل الجنس والواحد. ونحوه قولك (جاءني طالب) أي واحد من الطلاب ويحتمل أيضا الاخبار عن جنس من جاءك، وأما قولك: (طالب جاءني) فانك تخبر به انّ الذي جاءك هو من جنس الطلاب، لا من غيرهم، فإنّ السامع يعلم أن أحداً جاءك لكنه لا يعلم جنسه، أو يظن أنه طالبة مثلا، جاء في (دلائل الإعجاز): «اذا قلت: أجاءك رجل؟ فأنت تريد ان تسأل: هل كان مجيء من أحد من الرجال اليه؟

فإن قدمت الاسم فقلت: أرجل جاءك؟ فأنت تسأله عن جنس من جاء، أرجلٌ هو أم امرأة؟ ويكون هذا منك اذا كنت علمت أنه قد أتاه آت، ولكنك لم تعلم جنس ذلك الآتي... واذا كان كذلك كان محالاً أن تقدم الاسم النكرة وأنت لا تريد السؤال عن الجنس..

<sup>(</sup>١) كذا في المطبوع ولعل الأصل: يعيا.

<sup>(</sup>٢) ﴿ وَلَا ثُلُ الْإِعْجَازُ ۗ (١٠٢ -١٠٤).

وإذ قد عرفت الحكم في الابتداء بالنكرة في الاستفهام، فان الخبر عليه، فإذا قلت: (رجل جاءني) لم يصلح حتى تريد أن تعلمه أنّ الذي جاءك رجل لا امرأة، ويكون كلامك مع من قد عرف أن قد أتاك آت، فإن لم ترد ذاك كان الواجب أنْ تقول: (جاءني رجل) فتقدم الفعل (1).

٨- ويتضح الفرق بين التقديم والتأخير في النفي والاستفهام، فلو قلت مثلاً (ما سعى محمد في حاجتك) لكنت نفيت السعي عن محمد ولم تثبته لغيره، ولو قلت: (ما محمد سعى في حاجتك) لكان المعنى أنك نفيت السعي عن محمد وأثبته لغيره، أي ليس محمد هو الساعي في حاجتك ولكن الذي سعى غيره، ولذا لا يصح أن تقول: (ما محمد سعى في حاجتك ولا غيره) لانه تناقض فإنك بقولك (ما محمد سعى في حاجتك) أثبت السعي لغيره أي لم يسع محمد، ولكن سعى غيره، فكيف تقول بعد: ولا غيره؟ بخلاف ما لو قلت: (ما سعى محمد في حاجتك ولا غيره) فانك نفيت السعي أصلاً. جاء في (البرهان): "فاذا قلت: ما ضربت زيدًا كنت نافياً للفعل الذي هو ضربك اياه. واذا قلت: (ما أنا ضربته) كنت نافياً للفعل.

فإنْ قلت: الصورتان دلتا على نفي الضرب فما الفرق بينهما؟ قلت من وجهين: أحدهما أن الاولى نفت ضرباً خاصاً وهو ضربك ايّاه، ولم تدل على وقوع ضرب غيرك ولا عدمه، إذ نفي الاخص لا يستلزم نفي الأعم ولا ثبوته.

والثانية نفت كونك ضربته ودلت على أن غيرك ضربه بالمفهوم»(٢).

ونحو هذا أن تقول: (أأعطاك محمد الكتاب؟) فأنت تسأل أحصل هذا الأمر، أي هل حصل اعطاء؟ ولو قلت (أمحمد أعطاك الكتاب؟) لكان السؤال عمن أعطاك الكتاب أهر محمد؟ فالاعطاء قد حصل في الجملة الثانية أي انّ السائل يعلم أنّ شخصًا أعطاه الكتاب. ولكن عنده شك في المعطي، فسأل عنه أهو محمد.

ونحوه أنْ تقول: أضرب محمدٌ خالدًا؟ وأمحمد ضرب خالدًا؟ ففي الجملة الأولى حصل الشك في الضرب، وأما في الثانية فإنّ الضرب قد حصل، ولكن السؤال عن

<sup>(</sup>١) (دلائل الإعجاز ١٠٩).

<sup>(</sup>٢) «البرهان» (٢/ ٣٧٥).

الضارب، جاء في (دلائل الإعجاز): هوهذه مسائل لا يستطيع أحدٌ أن يمتنع من التفرقة بين تقديم ما قدم فيها وترك تقديمه. ومن أبين شيء في ذلك الاستفهام بالهمزة، فان موضع الكلام على أنك إذا قلت: أفعلت؟ فبدأت بالفعل، كان الشك في الفعل نفسه وكان غرضك من استفهامك أن تعلم وجوده، وإذا قلت: أأنت فعلت؟ فبدأت بالاسم كان الشك في الفاعل من هو؟ وكان التردد فيه، ومثال ذلك أنك تقول: أبنيت الدار التي كنت على أن تبنيها؟ أقلت الشعر الذي كان في نفسك أن تقوله؟ أفرغت من الكتاب الذي كنت تكتبه؟ تبدأ في هذا ونحوه بالفعل، لأن السؤال عن الفعل نفسه والشك فيه، لأنك في جميع ذلك متردد في وجود الفعل وانتفائه، مجوز أن يكون قد كان، وأن يكون لم يكن. وتقول: أأنت بنيت هذه الدار؟ أأنت قلت هذا الشعر؟ أأنت كتبت هذا الكتاب؟ فتبدأ في ذلك كله بالاسم، ذلك لأنك لم تشك في الفعل أنه كان، كيف وقد أشرت إلى الدار مبنية، والشعر مقولاً، فيه شاك، ولا يخفى فساد أحدهما في موضع الآخر، فلو قلت: أأنت بنيت الدار التي كنت على أن تبنيها؟ أأنت قلت الشعر الذ كان في نفسك أن تقوله؟ أأنت فرغت من الكتاب على أن تبنيها؟ أأنت قلت ما ليس بقول» أأنت هذا الدار؟ أقلت ما السروكذلك لو قلت: أبنيت هذه الدار؟ أقلت هذا الشعر؟ أكتبت هذا الكتاب؟ قلت ما ليس بقول» (١)

وجاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ ءَأَنتُمْ أَضَلَلْتُمْ عِبَادِى هَنَوُلْآءِ أَمْ هُمْ ضَالُواْ السَيِيلَ ﴾ [الفرقان: ١٧]، «والمعنى أأنتم اوقعتموهم في الضلال عن طريق الحق أم هم ضلوا عنه بأنفسهم؟ »(٢)

وقال: «فإن قلت: ما فائدة (انتم) و (هم) وهلا قيل أضللتم عبادي هؤلاء أم هم ضلوا السبيل؟

قلت: ليس السؤال عن الفعل ووجوده لانه لولا وجوده لما توجه هذا العتاب وانمأ هو عن متوليه فلا بد من ذكره وإيلائه حرف الاستفهام حتى يعلم انه مسؤول عنه»(٣)

إلى غير ذلك من الأغراض (٤) التي مناطها على الاهتمام والعناية.

<sup>(</sup>١) «دلائل الإعجاز» (٨٦-٨٨).

<sup>(</sup>۲) «الكشاف» (۲/۳۰۶).

<sup>(</sup>٣) «الكشاف» (٢/٢٠٤).

<sup>(</sup>٤) انظر «الإيضاح» (١/ ٥٣،٥٣،٥٢)، «البرهان» (٢/ ٣٢٩)، «المختصر على تلخيص المفتاح» (٤١-٢٤)، =

#### إضمار الفعل:

الأصل أن يذكر فعل الفاعل نحو أقبل خالد، وقد يضمر إذا دلت عليه القرينة كأن تقول: من زاركم؟ فيقال: ابراهيم. أي زارنا. قال تعالى: ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ﴾ [لقمان: ٢٥]، أي خلقهن الله (١).

قال ابن يعيش: «اعلم أنّ الفاعل قد يذكر وفعله الرافع له محذوف لأمر يدل عليه، وذلك ان الإنسان قد يرى مضروبًا أو مقتولاً ولا يعلم من أوقع به ذلك الفعل من الضرب أو القتل، وكل واحد منهما يقتضي فاعلاً في الجملة فيسأل عن الفاعل فيقول: من ضربه؟ أو من قتله؟ فيقول المسؤول: زيدٌ أو عمرو يريد ضربه زيدٌ أو قتله عمرو، فيرتفع الاسم بذلك الفعل المقدر، وإنّ لم ينطق به لأنّ السائل لم يشك في الفعل، وإنما يشكُ في فاعله، ولو أظهره فقال: ضربه زيد لكان أجود شيء، وصار ذكر الفعل كالتأكيد»(٢)

ومن اضمار الفعل ما يذكره النحاة في نحو قراءة من قرأ (يسبح له فيها بالغدو والآصال رجال) بفتح الباء، إذ يقدرون فعلاً يدل عليه الأول، كأنه قيل من يسبحه؟ فقيل يسبحه رجال، وكقول الشاعر:

# ليبك يريد ضارع لخصومة ومختبط مما تطبح الطوائح

ببناء الفعل للمجهول ورفع (ضارع) على الفاعلية، فانه لما قال (ليبك يزيد) كأن قائلاً قال: من يبكيه؟ فأجابه: ضارع لخصومة أي يبكيه ضارع (٣) (وعلى هذا تقول: أُكِل الحَبْرُ زيد، ورُكِبَ الفرسُ محمدٌ فترفع زيدًا ومحمدًا بفعل ثان يدل عليه الأول...

ونحوه قول الآخر:

أسقى الالسة عدواتِ السوادي وجدوزه كسلَّ ملستُّ غسادي كلُّ أجثرُّ حالكِ السواد

<sup>= «</sup>معترك الإقتران» (١/ ١٨٧).

إذا الأشموني (٢/ ٤٨).

۲) قابن یعیش (۱/ ۸۰).

<sup>(</sup>٣) انظر «سيبوية» (١٤٥/١)، «المقتضب» (٣/ ٢٨٢)، «الأشموني» (٢/ ٤٨)، «ابن الناظم» (٨٩)، «ابن يعيش» (٢/ ٢٨٠)، «التصريح» (١٣٠/١-٢٧٥)، «الهمع» (١/ ١٦٠).

1

لأنه، إذا أسقاها الله كل ملث، فقد سقاها ذلك الأجش»(١).

وجعل جمهور النحاة من اضمار الفعل نحو قوله تعالى ﴿ إِذَا ٱلسَّمَاتُهُ ٱنشَقَتَ ﴾ [الإنشقاق: ١]، وقوله ﴿ قُل لَو ٱنتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَابِنَ رَحْمَةِ رَقِحَ ﴾ [الإسراء: ١٠٠] وقولهم (لو ذات سوار لطمتني) فهم يرون أن الفعل محذوف وجوبًا يفسره المذكور، والتقدير اذا انشقت السماء انشقت، وإن استجارك أحد استجارك، وقل لو تملكون تملكون، ولو لطمتني ذات سوار لطمتني.

وذكر انه عند الكوفيين فاعل مقدم، ومبتدأ عند الأخفش(٢)

وفي رأي الجمهور نظر، فإنه إذا قدر فعل بعد الاداة لم يكن ثمة معنى للتقديم، وأصبح معنى قولنا (إذا جاءك محمد فأكرمه) و (اذا محمد جاءك فأكرمه) واحداً، ولم يفد التقديم شيئًا إلا ما يذكرونه من أن التفسير أفاد الفعل قوة وتأكيدًا.

والذي أراه -وهو ما ينسجم مع طبيعة التعبير العربي- أنّ معنى التقديم غير معنى التأخير، وأنّ ما قدم من نحو هذا، فإنّما يقدّم لغرض من أغراض التقديم التي أشرنا إلى طرف منها.

فقد يكون التقديم للقصر كقولك (إذا محمد جاءك فأكرمه)، فهناك فرق بين قولك (اذا جاءك محمد فأكرمه) و(إذا محمد جاءك فأكرمه)، ففي الجملة الأولى تأمر المخاطب باكرام محمد، ولم تنهه عن إكرام غيره.

وأما قولك (إذا محمد جاءك فأكرمه) فإنه يدل على قصر الاكرام على محمد دون غيره، وهو نظير قولك (أكرم محمد) و (محمداً أكرم)، فالأولى أمر باكرام محمد دون إشارة إلى غيره. والثانية تخصيص محمد بالإكرام وقصره عليه، جاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ قُلُ لَوْ أَنتُمْ تَمَلِكُونَ خَزَابِنَ رَحْمَةِ رَبِيّ إِذَا لَأَمْسَكُمْ خَشْيَةَ ٱلإِنفَاقِ ﴾: "وتقديره لو تملكون تملكون. فأمنا ما يقتضيه علم البيان، فهو أنّ (تملكون) فيه دلالة على الاختصاص وأنّ الناس هم المختصون بالشح المتبالغ، ونحوه قول حاتم: (لو ذات سوار لطمتني). وقوله المتلمس:

### ولو غير أخوالي أرادوا نقيصتي

<sup>(</sup>١) «الخصائص» (٢/ ٢٤٤-٢٥).

 <sup>(</sup>۲) انظر «المقتضب» (۳/ ۷۷)، «ابن يعيش» (۱/ ۸۰-۸۲)، «ابن عقيل» (۱٦٢١).

وذلك لأن الفعل الأول لما سقط لأجل المفسر برز الكلام في صورة المبتدأ والخبر (١٠).

والزمخشري مع وقوعه على المعنى الصحيح تابع الجمهور في التقدير ههنا، علماً بأنه إذا كان الكلام دالاً على الاختصاص، دلّ بحكم ذلك على أنّ المسند إليه مقدم على فعله، وليس كما ذهب إليه الجمهور.

وقد يكون التقديم للتهويل كقوله تعالى: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنفَطَرَتْ. وَإِذَا ٱلْكَوَارِبُ ٱننَبُرَتْ. وَإِذَا ٱلْبَعَارُ فَيِرَتْ ﴾ [الإنفطار: ١-٣] وكقوله ﴿ إِذَا ٱلشَّمْسُ كُورَتْ ﴾ [التكوير: ١]، فإن في تقديم المسند اليه تهويلاً لا تجده في التأخير، ألا ترى أنّ السماء لم يسبق لها أنْ انفطرت، ولا الكواكب انتثرت، ولا البحار فجرت، ولا الشمس كورت، فهذه الاجرام مستقرة على عادتها الدهور المتطاولة والاحقاب المتوالية حتى ذهب بعض الناس إلى انها على حالها منذ الأزل، وستبقى كذلك أبداً، ولذلك قدّمها اشارة إلى الهول العظيم والحدث الجسيم الذي يصيب هذه الأجرام. ألا ترى إلى قوله تعالى مثلا: ﴿ إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلأَرْضُ زِلْزَاهُمَا ﴾ [الزلزلة: ١] كيف أخر المسند إليه، لأن الزلزلة معهودة، مستمرة الحصول، بخلاف ما سبق. ونحوه قوله تعالى: ﴿ إِذَا أَلْمَرْ خَسفَ ٱلْقَرُ ﴾ [القيامة: ٧-٨]، ولم يقل (وإذا القمر خسف) لأن خسوف القمر معتاد الحصول، ونحوه بريق البصر، وقد يكون لغير ذلك من أغراض التقديم خسوف القمر معتاد الحصول، ونحوه بريق البصر، وقد يكون لغير ذلك من أغراض التقديم التي ذكرنا طرفاً منها.

وأظن أنّ تفسير مثل هذا وبيان معناه، أولى من ذكر الخلاف الذي لا طائل تحته فيحس دارس العربية أنّ لهذا غرضًا يرمي إليه المتكلم فيراعيه هو في كلامه، بخلاف ما يذكر من خلافات وأعاريب وتقديرات سمجة، نحو إذا انشقت السماء انشقت، وإذا فجرت البحار فجرت مما يتنزه عنه الكلام البليغ، ولا يهضمه العقل وينبو عنه الذوق.

#### تقديم المفعول على الفاعل:

الأصل أنْ يتقدم الفاعل على المفعول نحو قولك (أكرم خالدٌ سعيداً) فهذا التعبير هو التعبير الطبيعي في اللغة، ويقال والمخاطب خالي الذهن. فإنْ حصل أيُّ تغيير في هذه الصورة فإنما يحصل لغرض، وذلك كأنْ تقول: خالدٌ أكرم سعيدًا بتقديم المسند اليه، كما أسلفنا، أو أكرم سعيداً خالدٌ بتقديم المفعول به على الفاعل، أو سعيداً أكرم خالدٌ بتقديم المفعول به على الفاعل.

<sup>(</sup>١) الكشاف (٢/ ٢٤٧) وانظر «التفسير الكبير» (٢١/ ٦٣)، «الإيضاح» (١/ ٨٢).

يذكر النحاة أنّ الأصل أنْ يلي الفاعل الفعل<sup>(۱)</sup>، ويجوز تقديم المفعول على الفاعل إلآ إذا حصل لبسّ، فانه عند ذلك يجب الابقاء على الأصل، وذلك كأن يخفى الاعراب ولا قرينة، نحو ضرب موسى عيسى، وأكرم هذا ذاك، واكرم أخي صديقي، وأهان هذا من زاركم. فإنّ المتقدم هو الفاعل، فان كانت هناك قرينة جاز التقديم، نحو أكل الكمشرى موسى، وضرب ليلى عيسى.

كما يجب تقديم الفاعل على المفعول في الحصر نحو: إنّما أكرم خالدٌ محمدًا، لأنه نو تأخر لانقلب المعنى (٢).

وهناك مواطن لوجوب تقديم المفعول على الفاعل ليس هذا موطن ذكرها، وإنّما الذي يعنينا هنا موطن جواز تقديم المفعول على الفاعل، لأنّه موطن التصرف، وأما مواطن الوجوب فهي لازمة ليس فيها تصرف.

إنّ مدار تقديم المفعول على الفاعل في اللغة إنّما يدور على الاهتمام والعناية كسائر مواطن التقديم قال سيبويه: «وإنْ قدمت المفعول، وأخرت الفاعل جرى اللفظ كما جرى في الأول، وذلك قوله: ضرب زيداً عبد الله، لأنك إنّما أردت به مؤخرًا ما أردت به مقدمًا، ولم ترد أنْ تشغل الفعل بأول منه وإنْ كان مؤخرًا وهو عربي جيد كثير، كأنّهم يقدمون الذي بيانه أهم لهم، وهم ببيانه أعنى وإنْ كانا جميّعا يهمانهم ويعنيانهم»(٢)

فمدار الأمر اذن هو الاهتمام والعناية وإنْ كان موطن الاهتمام مختلفًا بحسب المقام قال تعالى: ﴿ إِن يَمْسَسُكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَ الْقَوْمَ قَرْحٌ مِّشَلُهُ ﴾ [ال عمران: ١٤٠]، فأنت ترى ههنا أنه قدم المفعول (القوم) على الفاعل (قرح)، وذلك هو الوجه هنا. أنْ هذه الآية نزلت في معركة أحد التي أصاب المسلمين فيها أذى شديد، وقتل فيها من قتل من المسلمين. وشج وجه رسول الله يَهِ فأنزل الله هذه الآيات يواسيهم ويمسح عنهم الحزن الذي أصابهم، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَهِ نُوا وَلا تَعْمَرُ نُوا وَانتُمُ الْأَعْلَونَ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ. إِن يَمْسَسُكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَ الْقَوْمَ وَيَرْحُ مِنكُمْ اللهُ اللهُ وَيَلْكَ الْأَيْامُ نُدَا وِلْهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللهُ اللهِ عَامَنُوا وَيَتَخِذَ مِنكُمْ الْقَوْمَ قَدَرُ مِنكُمْ اللهُ اللهِ عَلَى الْأَيْامُ نُدَا وِلْهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللهُ الَّذِينَ عَامَنُوا وَيَتَخِذَ مِنكُمْ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى الْأَيْامُ نُدَا وِلْهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللهُ اللهِ عَامَنُوا وَيَتَخِذَ مِنكُمْ اللهُ اللهِ عَلَى الْمُاتِهِ مَن العَلَى اللهُ عَلَى الْعَالَ عَالَمُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

 <sup>(</sup>١) الجمل للزجاجي (٢٤)، ابن عقيل (١/ ١٦٥)، ابن الناظم (٩١)، الرضي على الكافية (١/ ٧٥)، الأشموني
 (٢/ ٥٥)، الهمع (١/ ١٦١)، التصريح (١/ ٢٨١).

<sup>(</sup>٢) انظر «ابن عقيل» (١/ ١٦٥)، «ابن الناظم» (٩٢)، «حاشية الخضري» (١/ ١٦٥)، «الأشموني» (٢/ ٥٥-٥٦)، «خاشية الصبان» (٢/ ٥٥-٥٦)، «التصريح» (١/ ٢٨١)، «الهمع» (١/ ١٦١).

<sup>(</sup>٣) «سيبويه» (١/ ١٤ - ١٥).

شُهِدَآهُ ﴾ [آل عمران: ١٣٩-١٤٠].

فأخبرهم أنّ القرح والأذى لم يصبهم وحدهم إنّما أصاب اعداءهم أيضا وقدّم العدو لأنه هو الذي يعني المسلمين ههنا، إذ ليس المهم القرح، وإنّما المهم من أصاب، فقدم القوم لأن إصابة هؤلاء بأعيانهم هو الذي يواسي المسلمين ويخفف عنهم الحزن.

ومن هذا الباب قوله تعالى: ﴿ وَلُوْ تَرَىٰ إِذْ يَتَوَفَى الّذِينَ كَفَرُواْ الْمَلَتَهِكَةُ يَضِرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَنَرَهُمْ وَذُوقُواْ عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴾ [الأنفال: ٥٠]، قدم المفعول به (الذين كفروا) على الفاعل لأن السياق على الذين كفروا، وتغليظ عقوبة الكفر وبيان عاقبة الكافرين، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ النَّذِينَ كَفَرُواْ لِيُشِبُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يُغْرِجُوكَ ﴾ [الانفال: ٣٠]، ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَقَىٰ لاَ تَكُونَ فِتَنَةً مُنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

فإنّ المراد بيان حال هؤلاء عند الاحتضار ولم يقدم الملائكة لأنّه لا يتعلق غرض بذكرهم، فإنّ الملائكة يتوفون بني آدم جميعًا، مؤمنهم وكافرهم قال تعالى: ﴿ ﴿ قُلْ يَنُوفَنَّكُم مَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِي وَكُلَّ بِكُمْ ﴾ [السجدة: ١١].

إنّ الغرض ههنا كما ذكرت، بيان احتضار الكافر وانّه ليس كاحتضار المؤمن، وانّه يلقى عذاباً ومشقة في احتضاره، وانّه يبدأ صب العذاب عليه حين التوفي، فالمقصود هنا تشنيع حالة الكفر وبيان غلظ عقوبة الكافرين فقدم الذين كفروا، ولو قدم الملائكة في هذا الموطن لم يفد هذا المعنى.

وقد تقول: ألم يقدم الله تعالى المفعول به في قوله ﴿ فَلْ يَنَوَفَنكُم مَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى وُكِلَ بِكُمْ ﴾ [السجدة: ١١]، وقوله: ﴿ قَوَفَتْهُ رُسُلُنا ﴾؟ [الأنعام: ٦١]، والجواب، إن هذا من مواطن وجوب تقديم المفعول به، لأنه ضمير واجب الاتصال كما هو معلوم، ولا يصح تأخيره كما تقول: أكرمك محمد ولا تقول: أكرم محمد إياك. وكلامنا فيما كان فيه مجال للتصرف والاختيار.

ومن هذا الباب قوله تعالى: ﴿ وَأَخَذَ الَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ فَأَصَّبَحُواْ فِي دِيَزِهِمْ جَنشِينَ ﴾ [هود: ٦٧]، وهو نظير ما مرّ لأن الكلام على الذين ظلموا وعاقبتهم، وهذا بخلاف قوله

تعالى ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ نُوجِ ٱلْمُرْسَلِينَ﴾ [الشعراء: ١٠٥]، و﴿ كَذَّبَتْ ثَمُودُ ٱلْمُرْسَلِينَ﴾ [الشعراء: ١٤١]، فإنّه أخذ يسرد أحوال هؤلاء المكذبين ثم عاقبتهم، فكان المناسب تقديمهم، وكذلك قوله ﴿ وَإِذَا أَرَادَ أَلِلَّهُ بِقَوْمِ سُوَّهُ الْكُلُّ مَرَدًّ لَكُمْ وَمَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَالي ﴾ [الرعد: ١١]، فإنّ المراد بيان أنّ إرادة الله لا تقهر ولا تغلب ولا راد لها فإذا أراد الله أمراً انفذه، فالمناسب هنا تقديم الفاعل (الله)؛ ثم إنَّ السياق في بيان قدرة الله تعالى وبالغ علمه وقوته ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى رَفَّعَ ٱلسَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَسَخَرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْفَعَرِ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُسَمَّى يُدَيِّرُٱلْأَمْرَ يُفَصِّلُ ٱلْآيَئِتِ لَعَلَكُمْ بِلِقَآءِ رَبَّكُمْ تُوقِنُونَ . وَهُوَ ٱلَّذِى مَدَّ ٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِينَ وَأَنْهَزَآ وَمِن كُلِّ ٱلنَّمَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ ٱثَّنَيْنِ يُغْشِي ٱلَّيْهَا لَهَارُّ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ . وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ مُسَجَوِرَتُ وَجَنَتُ مِنْ أَعْسَب وَزَرْعٌ وَغَيِلٌ صِنْوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَانِ يُسْقَىٰ بِمَآءِ وَلِحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي ٱلْأَكُلُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيْتِ لِقَوْرِ يَصْقِلُونَ . ﴿ وَإِن تَعْجَبْ فَعَجَبْ قَوَلُمُمْ أَهِ ذَا كُنَّا ثُرَّامًا أَهِ فَا كَفِي خَلْقِ جَدِيدٌ أُولَتِهِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّيمٌ وَأُوْلَتِكَ ٱلْأَغْلَلُ فِي أَعْنَافِهِمْ وَأُوْلَتِهِكَ أَصَّبُ ٱلنَّارِّ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ . وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلسَّيِتَةِ قَبْلَ ٱلْحَسَنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ ٱلْمَثُلَثُ وَإِنَّ رَبِّكَ لَذُو مَغْفِرَةِ لِنَاسِ عَلَى ظُلْمِهِمْ وَإِنَّ رَبِّكَ لَشَدِيدُ ٱلْمِقَابِ. وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلآ أُنزِلَ عَلَيْهِ ءَالِيَةُ مِن زَبِهِ ۗ : إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِلَ قَوْمِ هَادٍ. اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أَنْفَى وَمَا تَغِيضُ ٱلأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَكُلُّ شَيْء عِندَهُ بِمِقْدَادٍ. عَذِيمُ الْغَبْبِ وَالشَّهَدَةِ الْكَبِيرُ الْمُتَعَالِ. سَوَآةٌ مِنكُمْ مَّنْ أَسَرَّ الْقَوْلَ وَمَن جَهَرَ بِهِ-وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ بِٱلَّتِلِ وَسَارِبُ بِٱلنَّهَارِ. لَمُمُعَقِّبَتُ مِّنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ - يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُعَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُعَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِيمٌ وَإِذًا أَرَادَ ٱللَّهُ بِقَوْمِ سُوَّءًا فَلَا مَرَدَّ لَهُ وَمَا لَهُم مِن دُوبِي مِن وَالِ. هُوَ الَّذِي يُرِيكُمُ ٱلْبَرْفَ خَوْمًا وَطَمَعُ اوَيُنشِي ٱلسَّحَابَ ٱلنِّقَالَ ﴿ [الرعد: ٢-١٢].

ألا ترى كيف أنّ المناسب هنا تقديم الفاعل المريد الذي لا يرد حكمه، ولا يقوم لأمره شيء؟

وقد أوضح عبد القاهر شيئًا من هذا فقال: ﴿واعلم أنّا لم نجدهم اعتمدوا فيه شيئًا يجري مجرى الأصل غير العناية والاهتمام، قال صاحب الكتاب وهو يذكر الفاعل والمفعول: كأنهم يقدمون الذي بيانه أهم لهم، وهم بشأنه أعنى، وإنْ كانا جميعًا يهمانهم ويعنيانهم ولم يذكر في ذلك مثالاً.

وقال النحويون: أنّ معنى ذلك أنّه قد يكون من أغراض الناس في فعل ما أن يقع بانسان بعينه، ولا يبالون من أوقعه كمثل ما يعلم من حالهم في حال الخارجي يخرج فيعيث ويفسد ويكثر به الأذى، إنّهم يريدون قتله ولا يبالون من كان القتل منه، ولا يعنيهم منه شيء. فإذا قتل وأراد مريد الاخبار بذلك فإنّه يقدم ذكر الخارجي، فيقول (قتل الخارجي زيدٌ) ولا يقول (قتل زيدٌ الخارجي) لأنّه يعلم أنْ ليس للناس في أنْ يعلموا أنّ القاتل له (زيد) جدوى وفائدة فيعنيهم ذكره ويهمهم ويتصل بمسرتهم، ويعلم من حالهم أن الذي هم متوقعون له ومتطلعون إليه متى يكون وقوع القتل بالخارجي المفسد، وأنهم قد كفوا شره وتخلصوا منه.

ثم قالوا: فان كان رجل ليس له بأس، ولا يقدر فيه أن يقتل فقتل رجلاً واراد المخبر أن يخبر بذلك فإنه يقدم ذكر القاتل فيقول: قتل زيد رجلاً. ذلك لأن الذي يعنيه ويعني الناس من شأن هذا القتل طرافته، وموضع الندرة فيه، وبعده كان من الظن. ومعلوم أنّه لم يكن نادراً وبعيداً من حيث كان واقعاً بالذي وقع به، ولكن من حيث الذي كان واقعاً من الذي وقع منه (۱).

وإليك مثالاً آخر يوضح الفرق بين هذه التعبيرات تقول:

أعانَ محمدٌ خالداً، ومحمد أعان خالداً.

وأعان خالداً محمدٌ، وخالداً أعان محمدٌ.

فالتعبير الأول (أعان محمدٌ خالداً) تقوله والمخاطب خالى الذهن، فأخبرته إخباراً ابتدائياً.

والتعبير الثاني (محمد أعان خالداً) يقال إذا كان المخاطب يعلم أنّ شخصاً ما أعان خالداً، ولكنه يظن أنّه سعيد مثلاً لا محمد فتقدم له المسند اليه لتزيل هذا الوهم، أو تقوله بقصد الحصر أو لشيء من الاغراض التي سبق ذكرها.

والتعبير الآخر (أعانَ خالدًا محمدٌ) يقال إذا كان المخاطب يعنيه أمرُ خالد، كأنْ يكون أخاه أو صديقه فيهمه أُمر المعان لا المعين، إذْ المهم أنْ يكون خالدٌ هو المعان لا من أعانه فأخرَ الفاعل، وقدم المفعول لذلك.

وقولنا (خالداً أعانَ محمد) يقال بقصد الحصر، أي انّ محمدًا لم يعن غير خالد، كقوله تعالى ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ [الفاتحة: ٥]، أو يقال بقصد إزالة الوهم من ذهن المخاطب إذا كان السامع يعلم أنّ محمداً أعان شخصًا ولكنه يظنّ انّه سعيدٌ لا خالد، فقدم المفعول لازالة هذا الوهم. أو لغير ذلك من الأغراض التي سبق أنْ أشرنا إليها.

<sup>(</sup>١) «دلائل الإعجاز» (٨٤-٨٥).

### تذكير الفعل وتأنيثه (١٠)

يذكر النحاة أن تاء التأنيث تلزم الفعل في موضعين: أحدهما أن يسند الفعل إلى ضمير مؤنث متصل سواء كان المؤنث حقيقًا أم مجازيًا، نحو هند قامت والشمس طلعت وهند تقوم والشمس تطلع، ولا تقول قام ولا طلع.

فإنْ كان الضمير منفصلًا لم يؤت بالتاء نحو هند ما قام إلا هي.

والآخر أنْ يكون الفاعل ظاهراً حقيقي التأنيث (٢) غير مفصول عن الفعل، نحو قامت هند، أما المجازي التأنيث فلا تلزمه التاء نحو طلعت الشمس وطلع الشمس، فإنْ فصل بين الفعل وفاعله المؤنث الحقيقي بغير (إلاً) جاز إثبات التاء وحذفها والأجود الإثبات، فتقول: أتى خالدا سلمى، والأجود أتت.

فإنْ فصل بين الفعل والفاعل المؤنث بـ (إلاّ) لم يجز اثبات التاء عند الجمهور، فتقول ما قام إلاّ هندٌ، ولا يجوز ما قامت إلاّ هند وقد جاء في الشعر<sup>(٣)</sup>.

أما بالنسبة إلى الجمع فانه إذا أسند الفعل إلى جمع مذكر سالم فحكم الفعل فيه كحكمه مع واحده فتقول: حضر المحمدون، ولا تقول حضرت المحمدون.

وما عدا هذا الجمع فيجوز فيه اثبات التاء وحذفها، قال تعالى ﴿ هُوَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَّآ﴾ [الحجرات: ١٤]، ﴿ ﴿ وَقَالَ نِسْوَةٌ فِي ٱلْمَدِينَةِ ﴾ [يوسف: ٣٠]، وتقول: (قامت الطالبات) و (قام الطالبات)، وفي التعبير الأخير خلاف، فإن البصريين يذهبون إلى وجوب تأنيث جمع المؤنث السالم الحقيقي التأنيث، نحو طالبات لا كظلمات وثمرات. وأما التذكير في قوله تعالى ﴿ إِذَا جَآءَكَ ٱلمُؤْمِنَاتُ ﴾ [الممتحنة: ١٢]، فللفصل بالكاف (٤).

<sup>(</sup>١) من المعلوم أن الفعل لا يتصف بتذكير ولا تأنيث وانما نقول هذا تجوزًا.

 <sup>(</sup>٢) المؤنث الحقيقي هو ما كان له مذكر من جنسه أو كما يقول النحاة هو ما كان له فرج ويكون في الإنسان والحيوان
 ولا يكون في غيرهما نحو فاطمة وليس نحو ثمرة ولا مدرسة.

<sup>(</sup>٣) انظر «ابن عقبل» (١٦٢/١-١٦٣)، «حاشية الخضري» (١٦٢/١)، «المقتضب» (٢/ ١٤٨،١٤٦ و ٣٣٨)، «ابن النظم» (٩٠)، «الأشموني» (١/ ٥٠/١)، «الهمع» (١/ ١٧١)، «التصريح» (١/ ٧٧٧)، «سيبويه» (١/ ١٧١)، «التصريح» (١/ ٢٧٥)، «الهمع» (١/ ١٧١)، «التصريح» (١/ ٢٧٥)، «الهمع» (١/ ١٧١)، «التصريح» (١/ ٢٧٥)، «الهمع» (١/ ١٢٥)، «المقتضب» (١/ ٢٥٠)، «المقتضب» (١/ ٢٥٠)، «المقتضب» (١/ ١٢٥)، «المقتضب» (١/ ٢٥٠)، «المقتضب» (١/ ٢

<sup>(</sup>٤) «التسهيل» (٧٥)، «ابن عقيل» (١/١٦٤)، «حاشية الخضري» (١/١٦٤)، «الأشموني» (٢/ ٥٤)، «التصريح» (٢/ ٢٨٠)، «ابن الناظم» (٩١)، «الهمع» (٢/ ١٧١).

والذي يهمنا من هذا موطن الجواز لا موطن الوجوب، فإنّ النحاة يذكرون -كما أسلفنا-انّه إذا كان الفصل بين الفعل وفاعله المؤنث الحقيقي بغير (إلاّ) جاز اثبات التاء وحذفها، والأجود الاثبات فتقول: أتىٰ القاضي بنتُ الواقف والأجود أتت (١١).

وقال سيبويه: «وقال بعض العرب: قال فلانة، وكلما طال الكلام فهو أحسن، نحو قولك حضر القاضي امرأة، لأنه إذا طال الكلام كان الحذف أجمل»(٢).

والذي أراه أنّ هذا الكلام ليس على اطلاقه وإنّما الذي يقرره المعنى، فليس اثبات التاء في الحقيقي التأنيث أجود، ولا اذا طال الكلام كان الحذف أجمل، سواء كان المؤنث حقيقياً أم مجازيًا ودليلنا على ذلك كلام الله تعالى.

قال تعالى: ﴿ فَمَن جَآءَهُ مَوْعِظَةٌ مِن زَيِّدِه ﴾ [البقرة: ٢٧٥].

وقال: ﴿ قَدْجَآةَ تَكُمْ مَوْعِظَةٌ ﴾ [يونس: ٥٧].

فذَّكر الفعل في الأولى مع أن الفصل أقل، لانه بالهاء وحدها وأنَّث في الثانية مع أنَّ الفصل أكثر لانه بـ (كم).

وقال: ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ ٱلْبَيِّنَتُ ﴾ [البقرة: ٢٥٣].

وقال: ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ ٱلْكِنْكَ ﴾ [البقرة: ١٠٥].

فمره أنث ومرة ذكر والفصل واحد.

وقال: ﴿ وَأَخَذَ ٱلَّذِينَ ظَلَتُوا ٱلصَّيْحَةُ ﴾ [هود: ٦٧].

وقال: ﴿ وَأَخَذَتِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ٱلصَّيْحَةُ ﴾ [هود: ٩٤].

فمره أنَّث، ومرة ذكَّر، والفصل واحد.

وقال: ﴿ إِذَا جَآءَكُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَتِ ﴾ [الممتحنة: ١٠].

فحذف التاء مع أنه حقيقي التأنيث. وعلى قول النحاة يكون هذا خلاف الاجود.

فالحقُّ ان المعنى هو الحاكم في كل ذلك، فمرة يكون التأنيثِ أجود، ومرة يكون التذكير أجود، بحسب القصد والسياق، طال الفصل أم قصر.

<sup>(</sup>١) أنظر «أبن عقيل» (١/١٦٣).

<sup>(</sup>٢) السيبوية (١/ ٢٣٥).

و

فقد تقصد باللفظ المؤنث معنى مذكّر، فتذكّر الفعل له، وقد تقصد باللفظ المذكّر معنى المؤنث، فتستعمله استعمال المؤنث، حملًا على المعنى، جاء في (الخصائص):

« فمن تذكير المؤنث قوله:

ولا أرض أبقلل إبقالها فسلامسزنسة ودقست ودقهسا

ذهب بالأرض إلى الموضع والمكان. . . وكذلك قوله تعالى ﴿ فَمَن جَآءُمُ مَوْعِظَةٌ مِن رَّبِّهِۦ﴾ لأن الموعظه والوعظ واحد. . . وعليه قول الحطيئة :

تسلائسة أنفسس وتسلاث ذود لقسد جسار السزمسان علسي عيسالسي ذهب بالنفس إلى الإنسان، فذكّر.

وتذكير المؤنث واسع جدًا، لأنه رد فرع إلى أصل، لكن تأنيث المذكّر أذهب في التناكر والاغراب. . . وأنشدوا:

به الخوف والاعداء من كبل جانب أتهجر بيتأ بالحجاز تلفعت

ذهب بالخوف إلى المخافة . . .

و قال :

ياأيها الراكب المزجي مطيته سائــل بنــى أســد مــا هـــذه الصــوت

ذهب إلى تأنيث الاستغاثة، وحكى الأصمعي عن أبي عمرو، أنَّه سمع رجلًا من أهل اليمن يقول: فلان لغوب جاءته كتابي فاحتقرها، فقلت له: أتقول: جاءته كتابي؟

فقال: نعم أليس بصحيفة!

قلت: فما اللغوب؟ قال: الأحمق الالله ...

والحمل على المعنى مدار كثير من أحوال التذكير والتانيث في القرآن الكريم، ولقد يكون لغرض آخر، كتنزيل المذكر منزلة المؤنث وبالعكس أو لغير ذلك من الأغراض.

ومما ورد في القرآن الكريم من هذا الباب تذكير وتأنيث (الشفاعة) فقد ورد معها الفعل

<sup>(</sup>۱) «الخصائص» (۲/ ٤١١).

مُونِنَا حِيثُمَا وَرَدَتَ إِلاَ فِي مُوطِنَ وَاحَدَ. قَالَ تَعَالَى ﴿ وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدَٰلٌ وَلَا نَنَفَعُهُمَا شَفَعَةٌ ﴾ [البقرة: ١٢٣]، وقال ﴿ يَوْمَيِذِ لَا نَنَفَعُ الشَّيْفِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣]، وقال ﴿ يَوْمَيِذٍ لَا نَنَفَعُ الشَّفَعَةُ إِلَّا مَنَ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْنَنُ ﴾ [طه: ١٠٩]، وقال: ﴿ وَلَا نَنفَعُ الشَّفَاعَةُ عِندُهُ ﴾ [سبأ: ٢٣]، وقال: ﴿ وَلَا نَنفَعُ الشَّفَاعَةُ عِندُهُ ﴾ [سبأ: ٢٣]،

وقال: ﴿ ﴿ وَكُرْمِن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَاتِ لَا تُغَيِّي شَفَعَتُهُمْ شَيِّنًا﴾ [النجم: ٢٦].

أمّا الموطن الذي ورد بتذكيرها فهو قوله تعالى: ﴿ وَالتَّقُوا يَوْمَا لَا يَجْزِى نَفْسَ عَن نَفْسِ شَيْنًا وَلَا مُعْمَ يُنْصَرُونَ ﴾ [البقرة: ٤٨]، وسبب ذلك. والله أعلم أن يُقبَلُ مِنهَا شَفَعَةٌ وَلَا يُؤخذُ مِنهَا عَذَلٌ وَلا هُمْ يُنْصَرُونَ ﴾ [البقرة: ٤٨]، وسبب ذلك. والله أعلم أن الآيات التي وردت بتذكيرها فمعنى الشفاعة فيها هو (الشفيع)، أو على معنى (ولا يقبل منها طلب شفاعة) ويدلك قوله تعالى ههنا (ولا يقبل منها)، بخلاف الآيات الأخرى التي فيها (لا تنفع)، و (لا تغني)، مما يدل على أنّ الشفاعة في الآيات السابقة بمعناها دون الأخرى، لأن الكافرين لا يشفعون لأنفسهم وإنما يطلبون الشفاعة من غيرهم لهم، أي يطلبون شفيعاً يشفع لهم عند ربهم

ومعلوم أن الشفيع يشفع لغيره لا لنفسه(١) .

فمعنى الشفاعة هنا إذن (الشفيعُ) أو (ذو الشفاعة) أو طلب الشفاعة، بخلاف ما ورد في الآيات الأخرى ولذلك ذكّرها.

ومن ذلك ما جاء فيه في تذكير وتأنيث الموعظة. فقد استعملت فاعلة في موطنين مرة مذكراً ومرة مؤنثا قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَأْكُونَ الرِّيَوْا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كُمَا يَقُومُ اللَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطِانُ مِنَ الْمَسِّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ الرِّيَوْا وَأَحَلَ اللّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّيَوْا فَمَن جَاءًهُ مَوْعِظَةٌ الشَّيْطِانُ مِنَ الْمَسِّ ذَلِكَ بِأَنْهُمْ قَالُوا إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ الرِّيوْا وَأَحَلُ اللّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّيوَا فَمَن جَاءًهُ مَوْعِظَةٌ مِن رَّبِهِ عَالَنَاهُمَ فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ وَ إِلَى اللّهِ وَمَنْ عَادَ فَأَوْلَتَهِكَ أَصْحَابُ النّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ قاللة و ومن عاد فالله و ٢٧٥ .

فاستعملها مذكّرة وذلك لأنها بمعنى (النهي) الا ترى إلى قوله تعالى: ﴿ فَمَن جَآءُمُ مُوْعِظَةٌ مِن رَّبِهِ. فَأَننَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَفَ﴾ أي جاءه نهي فانتهى، وإلاّ فالموّعظة ليست نهيّا فقط بل هي أوامر ونواه، فالموعظة هنا معناها النهي عن الربا ولذلك ذكّرها.

وقال: ﴿ هُوَ يُحِي وَيُعِيتُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ . يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَ نَكُم مَّوْعِظَةٌ مِن زَيْكُمْ وَشِفَآهُ لِمَا فِي

انظر «لسان لعرب» (شفع) (۱۰/۰۰)، «تاج العروس» (شفع) (٥/٠٠٠).

الصُّدُورِ﴾ [يونس: ٥٦-٥٧].

فاستعملها مؤنثة لانها بمعناها، وليس بمعنى مذكر.

ومن ذلك ما جاء فيه من تذكير وتأنيث (الضلالة) فقد استعملها فاعلة في موطنين مرة مذكرة، ومرة مؤنثة، قال تعالى: ﴿ كُمَّا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ . فَرِيقًا هَدَىٰ وَفَرِيقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلضَّلَالَةُ إِنَّهُمُ ٱلْخَدُونَ اللَّهُ وَيَعَسَبُونَ أَنَّهُم مُهُمَّتُدُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٩-٣٠].

وقال: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ أَتَةٍ رَسُولًا آبِ اعْبُدُوا اللّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّلِغُوتُ فَمِنْهُم مَنْ هَدَى اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ عَدَى اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ حَقَتْ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ فَنِيبُرُوا فِي الأَرْضِ فَأَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنقِبَهُ الْمُكَذِيبِ ﴾ [النحل: ٣٦].

ذكر الضلالة في آية الأعراف، لأنها بمعنى العذاب، لأنّ الكلام في الآخرة فان المعنى: تعودون كما بدأكم أي يعيدكم كما أنشأكم فريقين، فريقًا هداه الله وفريقًا حق عليه العذاب كما قال تعالى في موطن اخر ﴿ وَكَيْئِرُ حَقَّ عَلَيْهِ ٱلْعَذَابُ ﴾ [الحج: ١٨] لأن الاخرة ليست مقام ضلال، فإنّ الأمر انتهى وانكشف الغطاء، واتضح ما كان مستوراً خفياً، وبان ما كان يذكره رسل الله، وكأنّ المعنى (وفريقاً حق عليه مؤدى الضلالة) ومؤدى الضلالة العذاب.

أما في آية النحل، فالضلالة بمعناها فأنّثها لذلك، وهي في الدنيا وليست في الآخرة، الا ترى إلى قوله تعالى فيما بعد ﴿ فَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَأَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ﴾ بخلاف الآية الاولى.

ومن ذلك استعمال القرآن (العاقبة) مذكرة حيث وقعت بمعنى العذاب قال تعالى: ﴿ كَيْفَ كَانَعَلِقِبَةُ ٱلْمُكَلِّذِينِ ﴾ [الأنعام:١١].

- ﴿ كَيْفَ كَانَ عَنِيَهُ ٱلْمُكَذِيبِ ﴾ [النحل: ٣٦].
- ﴿ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُكَذِّينِ ﴾ [آل عمران: ١٣٧].
- ﴿ كَيْفَ كَانَ عَنْقِبَةُ ٱلْمُجْمِعِينَ ﴾ [الأعراف: ٨٤].
  - ﴿ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ [النمل: ٦٩].
  - ﴿ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلمُفْسِدِينَ ﴾ [الأعراف: ٨٦].
    - ﴿ كَيْفَ كَانَ عَنْقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [النمل: ١٤].

į.

è

ند الا الا ال

;

Þ

•

į

)

- ﴿ كَيْفَ كَاتَ عَلِقِبَةُ ٱلظَّلِلِينَ ﴾ [يونس: ٣٩].
- ﴿ كَيْفَ كَابَ عَنْقِبَةُ ٱلظَّلْلِينِ ﴾ [القصص: ٤٠].
  - ﴿ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلمُنْذَرِينَ ﴾ [يونس: ٧٣].
  - ﴿ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُنذَرِينَ ﴾ [الصافات: ٧٣].
- ﴿ كَيْفَ كَانَ عَنِقِهَ مُكْرِهِمْ أَنَّا دَمَّرْنَكُهُمْ وَقَوْمَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [النمل: ١٥].

وغير ذلك ولم ترد في القرآن مؤنثة إلا في موطنين، هما قوله ﴿ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن تَكُونُ لَمُ عَنِقِبَةُ ٱلدَّارِ ﴾ [الأنعام: ١٣٥]، وقوله ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ رَبِيّ أَعْلَمُ بِمَن جَاءً بِاللَّهُ دَىٰ مِن عَكُونُ لَمُ عَنِقِبَةُ ٱلدَّارِ ﴾ [الأنعام: ٣٥]، وهما ليسا بمعنى العداب كما هو ظاهر، عندهما (الجنة)، قال الزمخشري: اعاقبة الدار: العاقبة الحسنى التي خلق الله تعالى هذه الدار لها الله فاتنها لذلك فحيث ذكر العاقبة كانت بمعنى العذاب، وحيث أنتها كانت بمعنى الجنة.

وَمن ذلك تذكير وتأنيث (البينة) فقد استعملها مذكّرة، كما استعملها مؤنّثة قال تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا يَأْتِينَا بِعَايَةٍ مِن رَبِّهِ ۚ أَوَلَمْ تَأْتِهِم بَيِّنَةُ مَا فِي ٱلصُّحُفِ ٱلأُولِي﴾ [طه: ١٣٣].

وقال: ﴿ وَهَذَا كِنَابُ أَزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَأَتَبِهُوهُ وَاقَعُوا لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ. أَن تَقُولُوا إِنَّمَا أُنزِلَ الْكِلَابُ عَلَى طَالَهِ هَنَا الْوَلَ الْكِلَابُ عَلَى طَالَهِ هَا الله عَلَى الله

فقد أنَّث البينة في آية طه، لأنها بمعناها، أو هي بمعنى الآية والعلامة.

وذكّر الثانية لأنّها بمعنى الكتاب، والكتاب مذكّر ألا ترى إلى السياق: وهذا كتاب. إلى أنْ يقول: ﴿ أَوْ تَقُولُواْ لَوْ أَنَا أَنْزِلَ عَلَيْنَا ٱلْكِنَابُ لَكُنّا آهْدَىٰ مِنْهُمُ فَقَدْ جَآهَ كُمْ بَيِنَةٌ مِن رَبِّكُمْ أَنْ أَنْ يَعْدُمُ مَا كُنّهُ مَا كُنتُم تنمنون وتطلبون، وهو الكتاب.

ونحوه تذكير وتأنيث (البينات) فقد انثها حيث كانت بمعنى العلامات الدالة على النبوات قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا أَدْخُلُوا فِي السِّيلِرِ كَافَّةً وَلَا تَتَبِعُوا خُطُوسِ الشَّيْطَانَ قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا أَدْخُلُوا فِي السِّيلِرِ كَافَّةً وَلَا تَتَبِعُوا خُطُوسِ الشَّيْطَانَ الشَّاعَ عَلِيلًا إِلَّهُ لَكُمُ مَكُونٌ مَهُ اللَّهُ عَلِيلًا اللَّهُ عَلَيْلًا اللَّهُ عَلِيلًا اللَّهُ عَلَيْلًا اللَّهُ عَلِيلًا اللَّهُ عَلَيْلًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْلًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْلًا اللَّهُ عَلَيْلًا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

٤

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۱/ ۲۹٥).

]

)

ţ

حَكِيمٌ . هَلَ يَنظُرُونَ إِلَا أَن يَأْتِيهُمُ اللَّهُ فِي ظُلَلٍ مِّنَ ٱلْعَكَامِ وَٱلْمَلَتِمِكَةُ وَقُضِى ٱلْأَمْرُ وَإِلَى اللَّهِ تَرْجَعُ ٱلْأَمْرُ وَإِلَى اللَّهِ تَرْجَعُ ٱلْأَمْرُ وَإِلَى اللَّهِ وَالْمَلَتِمِكَةُ وَقُضِى ٱلْأَمْرُ وَإِلَى اللَّهِ تَرْجَعُ ٱلْأَمْرُ وَإِلَى اللَّهِ وَالْمَلْتِمِكَةُ وَقُضِى ٱلْأَمْرُ وَإِلَى اللَّهِ وَيَحْدُونَ عَلَيْهِ بَيْنَاتُهُ ﴿ [البقرة: ٢٠٨-٢١١].

أنّث البينات لأنها بمعنى الآيات البينات أي العلامات المظهرة للنبوات والدلائل الا ترى بعدها قوله (هل ينظرون الا. .) وقوله (سل بني إسرائيل كم آتيناهم من آية بينة) فأنث لانها بمعنى العلامات الدالة على النبوات.

وقال: ﴿ ﴿ إِنَّا الرُّسُلُ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضُ مِنْهُم مَّن كُلَّمَ اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَلتُ وَالتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَعَ الْبَيْنَتِ وَأَيَّدْنَكُ بِرُوجِ الْقُدُسُ وَلَقُ شَكَآءَ اللَّهُ مَا الْقَتَتَ لَ الَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِم مِنْ بَعْدِ مَا عَلَيْهُمُ الْبَيْنَتُ ﴾ [البقرة: ٢٥٣].

والبينات هنا أيضا بمعنى المعجزات، والآيات الدالة على النبوات، ألا ترى إلى قوله تعالى ﴿ وَمَاتَيْنَا عِسَى ٱبْنَ مَرْتِيمَ ٱلْمَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَكُ بِرُوحِ ٱلْقُدُسِ ﴾ .

وقال: ﴿ يَسْتَلُكَ أَهْلُ ٱلْكِنَكِ أَنْ تُنَزِّلُ عَلَيْهِمْ كِنَبُا مِنَ السَّمَآءُ فَقَدْ سَأَلُواْ مُوسَى أَكْبَرَ مِن ذَلِكَ فَقَالُوَا أَرِنَا اللّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّنُوعَةُ بِطُلْدِهِمْ ثُمَّ ٱغْذُوا ٱلْمِجْلَ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ ٱلْبَيْنَاتُ ﴾ [النساء: ١٥٣].

وهي هنا أيضا بمعنى الآيات الدالة على النبوات والمعجزات، وذلك ظاهر، ألاتراها منتظمة مع ما سأله أهل الكتاب من الآيات؟ ثم إنّ اتخاذ العجل كان بعد ظهور الآيات مع السحرة، وانفلاق البحر، وغرق فرعون، وغيرها من الآيات.

وذلك لأنها بمعنى الأمر والنهي، أو بمعنى الدين أو حبل الله، وليس بمعنى الآيات الدالة على النبوات، ألا تراها منتظمة في سياق الأمر والنهي، وليس في سياق الآيات والمعجزات؟ فحيث كانت بمعنى المذكر ذكرت.

ومن ذلك تأنيث وتذكير (الصيحة) فقال في قوم صالح ﴿ وَأَخَذَ الَّذِينَ ظَلَمُوا اَلصَّيْحَةُ ﴾ [هود: ٩٤]، التذكير، وقال في قوم شعيب ﴿ وَأَخَذَتِ الَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ ﴾ [هود: ٩٤]، بالتأنيث وقد ذكر السهيلي أنّ «الصيحه في قصة صالح في معنى العذاب والحزي، اذ كانت منتظمة بقوله سبحانه وتعالى ﴿ وَمِنْ خِرْي يَوْمِهِ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ الْقَوِيُّ الْمَزِيرُ ﴾ فصارت الصيحة عبارة عن ذلك الخزي وعن العذاب المذكور في الآية فقوي التذكير بخلاف قصة شعيب، فإنّه لم يذكر فيها ذلك (١٠).

وقال ابن القيم: «وعندي فيه جواب أحسن من هذا إنْ شاء الله، وهو أنّ الصيحة يراد بها المصدر بمعنى الصياح، فيحسن فيها التذكير، ويراد بها الواحدة من المصدر فيكون التأنيث أحسن.

وقد أخبر تعالى عن العذاب الذي أصاب به قوم شعيب بثلاثة أمور كلها مؤنثه في اللفظ: احدها الرجفة في قوله في (الاعراف) ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلرَّجْفَكُةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمَ جَنِيْمِينَ ﴾ [الأعراف: ٧٨].

الثاني: الظلة: ﴿ فَأَخَذَهُمْ عَذَاتُ يَوْمِ ٱلظُّلَّةِ ﴾ [لشعراء: ١٨٩].

الثالث: الصيحة: ﴿ وَأَخَذَتِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ٱلصَّيْحَةُ ﴾ وجمع لهم بين الثلاثة، فإن الرجفة بدأت بهم فاصحروا إلى الفضاء خوفاً من سقوط الأبنية عليهم فصهرتهم الشمس بحرها، ورفعت لهم الظلة فأهرعوا إليها يستظلون بها من الشمس، فنزل عليهم منها العذاب وفيه الصيحة، فكان ذكر الصيحة مع الرجفة والظلة أحسن من ذكر الصياح، وكان ذكر التاء والله أعلم "(٢).

قال أبو البقاء: "وقد يترجح أحد المتساويين في نفس الأمر مع جواز الآخر كما في قوله تعالى: ﴿ فَاللَّهِ الْأَمْرَابُ ءَامَنًا ﴾ [الحجرات: ١٤]، ﴿ ﴿ وَقَالَ نِسْوَةٌ فِي الْمَدِينَةِ ﴾ [يوسف: ٣٠]، تنزيلاً لهم منزلة الإناث في نقصان العقل إذ لو كملت عقولهم لدخل الإيمان في قلوبهم. ألا ترى أن النسوة لما وصفوا زليخا بالضلال المبين، وذلك من شأن العقل التام نزلن منزلة الذكور» (٣).

<sup>(</sup>١) «بدائع الفوائد» (١/ ١٢٦)، «البرهان» (٦/ ٢٦٨).

<sup>(</sup>٢) \* (بدائع لفوائد؛ (١/٦٦١)، وانظر (البرهان؛ (٣٦٨/٣)، (تسهيل السبيل؛.

<sup>(</sup>٣) الكليات؛ (٣٢٨).

1

وقال الفراء أنّ تذكير الفعل في قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَقَالَ يَسْوَهُ ﴾ ونحوه يدل على القلة بخلاف التأنيث قال: ﴿ ومثله ﴿ ﴿ وَقَالَ يَسْوَهُ فِي الْمَدِينَةِ ﴾ [يوسف: ٣٠]، فذكر الفعل لقلة النسوة... ومنه قوله ﴿ فَإِذَا اَنسَلَخَ الْأَنْهُرُ لَلُومُ ﴾ [التوبة: ٥]، ولم يقل انسلخت وكلّ صواب. وقال الله تبارك وتعالى ﴿ إِنَّ السّنَمَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَّادَ كُلُّ أُولَتِكَ ﴾ [الاسراء: ٣٦]، لقلتهن ولم يقل (تلك)، ولو قيلت كان صوابا (١٠٠٠).

والذي يبدو صوابُ هذا القول، فقد استعمل القرآن التأنيث أحيانًا للدلالة على الكثرة بخلاف التذكير، قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللَّهَ عَهِدَ إِلَيْنَا أَلَّا نُوْمِنَ لِرَسُولِ حَقَّ يَأْتِينَا بِخُلاف التذكير، قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللَّهَ عَهِدَ إِلَيْنَا أَلَّا نُوْمِنَ لِرَسُولِ حَقَّ يَأْتِينَا بِعُرْبَانِ تَأْكُمُ لُسُولُ مِن فَيْ يُؤْمِنَ إِلَيْ يَالَّذِي قُلْتُدْ فَلِمَ قَتَلْتُمُوهُمْ إِن كُنتُمُ صَلَاقِينَ ﴾ [آل عمران: ١٨٣].

فقال ﴿ قَدْ جَآءَكُمْ رُسُلُّ﴾ بنذكير الفعل، وقال: ﴿ وَنَزَعْنَامَا فِي صُدُودِهِم مِّنْ غِلِ تَجْرِي مِن تَعْنِيمُ ٱلْأَنْهَارُّ وَقَالُواْ ٱلْحَمَّدُ بِلَّهِ ٱلَّذِي هَدَننَا لِهَنذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْمَدِي لَوْلَا أَنْ هَدَننَا ٱللَّهُ لَقَدْ جَآءَتْ رُسُلُ رَيِّنَا بِٱلْحَيْقُ وَنُودُوَا أَن تِلْكُمُ ٱلْجَنَّةُ أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف: ٤٣].

فأنَّث الفعل، والفرق واضح بين الأمرين، فإنّ الاولى خطاب لبني اسرائيل فقال لهم ﴿ قَدْ جَاءَكُمْ رُسُلُ ﴾ والثانية في رسل الله جميعاً، لأن الكلام على لسان أهل الجنة في الآخرة، فالرسل في الآية الثانية أكثر عدداً مما في الآية الأولى، فأنَّث الفعل للكثرة وذكره للقلة، وقال أيضا ﴿ هَلَ يَنظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلُمُ يَوْمَ يَأْقِيلُمُ يَقُولُ الّذِينَ نَسُوهُ مِن قَبّلُ قَدْ جَآةَتْ رُسُلُ للقلة، وقال أيضا ﴿ هَلَ يَنظُرُونَ إِلّا تَأْوِيلُمُ يَوْمَ يَأْقِيلُمُ يَقُولُ الّذِينَ نَسُوهُ مِن قَبّلُ قَدْ جَآةَتْ رُسُلُ للقلة، وقال أيضا مِن شُفَعَاتَه فَيَشَفَعُوا لَنَا آؤنُرَدُ فَنقَمَلُ غَيْرَ الّذِي كُنّا نَعْمَلُ قَدْ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ وَصَلّل عَيْرًا اللهِ هَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

وهذه الآية نظيرة الآية السابقة فإنّ الكلام في الآخرة أيضاً، فأنّث الرسل للدلالة على الكثرة والله أعلم.

وهذا ميدان واسع نكتفي منه بما ذكرنا.

<sup>(</sup>١) معاني القران (١/ ٤٣٥).

### الفاعل المفسر بالتمييز

يضمر الفاعل أحيانا ويفسر بالتمييز نحو قوله تعالى ﴿ كَبُرَتَ كَلِمَةُ مَنْرُجُ مِنْ أَفْرَهِهِمْ ﴾ [الكهف: ٥]، أي ما أكبرها كلمة وكقولك (بلُغت خطبة ألقاها خطيب اليوم) أي ما أبلغها خطبة، ويقدر النحاة الفاعل ضميرًا مستترًا يفسره التمييز المذكور، ففي الآية يقدره النحاة كبرت الكلمة كلمة، وفي المثال يقدرونه: بلغت الخطبة خطبة.

ويفيد إضمار الفاعل وتفسيره بالتمييز، أنّ الفعل خرج من الخبر إلى معنى آخر، كالتعجب، أو إلى المدح، والذم، فقولك (بلغت خطبة القاها خطيب اليوم) يفيد التعجب كما ذكرنا، أو يفيد المدح كقولك (نعم الخطبة)، ولو صرحت بالفاعل فقلت (بلغت خطبة) أو (بلغت الخطبة) لاحتمل ذلك الاخبار، أي اخبرت أنّ خطبة بليغة القاها الخطيب واحتمل الانشاء على معنى التعجب، أو إنشاء المدح والذم.

وسيأتي مزيد لهذا البيان في باب المدح والذم إن شاء لله تعالى، وقد يفيد الاستغناء بالتمييز عن الفاعل أنّ الفعل خرج إلى النهي، وذلك كما في فاعل (كفى) المفسر بالتمييز نحو (كفى إذلالاً) و (كفى إرهاقاً) و (كفى تعنتا)، والمقصود بهذا طلب الكف عن التمييز والانتهاء عنه، أي انته عن الاذلال، والارهاق، والتعنت، ولذا لايقال: كفى قلمًا ولا كفى شجرة لأنه لا يطلب الكف عن القلم والشجرة، أما إذا قلت (كفى الاذلال والارهاق) فإنه يحتمل هذا المعنى، وهو طلب الكف عن الفاعل، ويحتمل الاخبار بأنّ هذا الأمر كفى عن غيره، كأن تقول: (كفى العلم أهل الفضل) أي كفاهم عن غيره، فهم قد اكتفوا به، ولا تقول (كفى علماً أهل الفضل) على هذا المعنى، بل على معنى طلب الكف عن العلم، ويكون أهل الفضل منادى.

ويصح أنْ تقول (كفى قلمٌ) و (كفى كتابٌ) على معنى الاخبار، بأنَّ القلمَ كان كافياً وكذلك الكتاب.

والخلاصة أنَّ التمييز الذي يفسر الفاعل، ينقل الفعل من دلالة الاخبار إلى دلالة الانشاء.

### نائب الفاعل

قد يترك الفاعل ويؤتى بما ينوب عنه لأغراض متعددة، منها -كما يقول النحاة- لفظي كالسجع نحو قولهم (من طابت سريرته حمدت سيرته) ولاقامة النظم (١) كقوله:

عُلقتها عـرضاً وعلقـت رجـلاً عيـري، وعلـق أخـرى ذلـك الـرجـل

ومعنوي كأنْ يحذف للجهل به، كقولك (سُرق المتاع)، و (كسر الباب)، اذا لم تعلم فاعله.

أو للعلم به فقد يكون معلومًا للمخاطب فلا تذكره له، كقولك (خُلق الإنسان عجولا) أي خلق الله الانسان.

وقد يحذف لأنه لا يتعلق غرض بذكره، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ فَإِنْ أَحْسِرُمُ هَا اَسْتَيْسَرَ مِنَ الْمَدَيُ ﴾ [البقرة: ١٩٦]، فانه لا يتعلق غرض بذكر المحصر، إذ لو ذكر فاعلاً بعينه لتوهم أنّ هذا الحكم مختص بهذا الفاعل دون غيره، وكقوله تعالى: ﴿ أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْعَلُواْ رَسُولَكُمْ هذا الحكم مختص بهذا الفاعل دون غيره، وكقوله تعالى: ﴿ أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْعَلُواْ رَسُولَكُمْ كَمَا سُيلًا مُوسَىٰ مِن قَبْلُ ﴾ [البقرة: ١٠٨]، وقوله ﴿ وَمَا لَنَا الله لَعْير بذكر المخرج، ونحوه قوله أُخْرِجَنَا مِن يَدْرِنَا وَأَبْنَا إِنَا أَلَهُ لَا يَعْير بذكر المخرج، ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا حُيِيمُ مِنْحِيمَ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوها ﴾ [النساء: ١٨]، فإنه حذف الفاعل لا يتعلق غرض بذكره. ومثله قوله ﴿ إِنَّ اللّهَ لا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ﴾ [النساء: ١٤]، وقوله ﴿ إِنَّ اللّهَ لا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ﴾ [النساء: ١٤]، وقوله ﴿ إِنَّ اللّهَ لا يَعْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ﴾ [النساء: ١٤]، وقوله أَلْحَهُرُ إِلَا مَن ظُلِمٌ ﴾ [النساء: ١٤]، وقوله أَلْحَهُرُ إِلَا مَن ظُلِمٌ ﴾ [النساء: ١٤٠]، وقوله أَلْحَهُرُ إِلَا مَن ظُلِمٌ ﴾ [النساء: ١٤٠]، وقوله أَلْحَهُرُ أَلَا مَن طُلِمٌ ﴾ [النساء: ١٤٠]، وقوله أَلْحَهُرُ إِلَا مَن ظُلِمٌ ﴾ [النساء: ١٤٠]، وقوله أَلْحَهُرُ إِلَا مَن ظُلِمٌ ﴾ [النساء: ١٤٠]، وقوله أَلْحَهُرُ أَلَا اللهُ مِن طُلْمُ أَلَا أَلْمَالُونُ إِلَا اللهُ اللهُ

أيًا كان الظالم وقوله: ﴿ وَمَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِدِهِ وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَٱلْمَوْقُوذَةُ وَٱلْمُمَّذِيَّةُ وَٱلنَّطِيحَةُ وَمَاۤ أَكَلَ السَّبُعُ إِلَّا مَا ذَّكُ مُ وَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِدِهِ وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَٱلْمَوْدَةُ وَٱلْمَرِّذِيَةُ وَٱلنَّطِيحَةُ وَمَاۤ أَكَلَ السَّبُعُ إِلَّا مَا ذُيعَ عَلَى ٱلنَّصُبِ ﴾ [المائدة: ٣]، أيّا كان الذابح وقوله: ﴿ فَإِنْ عُثِرَ عَلَىٓ أَنَّهُمَا السَّمَا عَلَى النَّهُ اللَّهُ الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّالَةُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه

ففي هذه المواطن حذف الفاعل، لانه لا يتعلق بذكره غرض.

جاء في (التصريح): «أو لغرض معنوي -أي يحذف الفاعل- كأن لا يتعلق بذكره غرض أي قصد، نحو(فان احصرتم) (واذا حييتم) ﴿ إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُواً ﴾ [المجادلة: ١١]، إذ

<sup>(</sup>١) «الهمنع» (١/ ١٦١- ١٦٢)، «التصريح» (١/ ٢٨٦)، «الأشموني» (٢/ ٦١)، «الصبان» (٢/ ٦١)، «حاشية الخضري» (١/ ١٦٧).

ليس الغرض من هذه الأفعال اسنادها إلى فاعل مخصوص، بل إلى أي فاعل كان»(١).

وقد يحذف للخوف منه كأنْ تقول (هُدم البناء) وأنت تعلم الفاعل، فلا تذكره خوفاً من أنْ ينالك بأذى، ومثله (كُسر الباب)، و (سُرق الكتاب).

أو للخوف عليه، فتستر ذكره، لثلا يناله أذى، نحو قولك (قُتل خالد)، ولم تذكر فاعله خوفًا من أن يؤخذ بقولك.

أو تقصد إبهامه، فلا يريد المتكلم إظهاره، كقولك (تُصدق على مسكين) و (أُهين متكبر)، فلا تريد إظهار الفاعل بقصد التواضع مثلاً، أو لغرض آخر، أو للتحقير كقولك (عُمل الكنيف، وكُنس السوق).

أو للتعظيم نحو (خُلق الخنزير)، فتستر ذكره بجنب ذكر الخنزير تعظيمًا له (٢) وكقوله تعالى: ﴿ وَقِيلَ يَتَأْرَضُ ٱبْلَكِي مَا مَاكِ وَكَنْسَمَاهُ أَقَلِعِي وَغِيضَ ٱلْمَاءُ وَقَيْنِي ٱلْأَمْرُ ﴾ [هود: ٤٤]، فإنّ في ستره تعظيما للفاعل الذي يأمر السماء والأرض من وراء حجاب فيطاع.

والتعظيم قد يكون بذكر الفاعل، وقد يكون بتركه، فمما يكون بذكر الفاعل نحو قوله تعالى ﴿ أَتُرِيدُونَ أَن تَهَدُوا مَنْ أَضَلَ اللّه ﴾ [النساء: ٨٨]، فإنه لا يحسن هنا حذف الفاعل فانه لو قال: (اتريدون أن تهدوا من أُضِلّ) بالبناء للمجهول لكان من الممكن أن يقال: نعم. فان مهمة الانبياء والرسل والمصلحين هداية الضال، ولكن لما قيل ﴿ أَتُرِيدُونَ أَن تَهَدُوا مَنْ أَضَلَ مَا اللهُ علم أنّ المقصود أنّ هؤلاء باقون على ضلالهم، وانه لا يقدر أحد أن يغير ما أراد الله، فإذا أضله الله فمن يستطيع هدايته غيره سبحانه؟ بخلاف ما لو قيل (من أُضِلّ).

وهناك خط واضح وظاهرة بينة في التعبير القرآني، وهي أنّ الله سبحانه يذكر نفسه ويُظهر ذاته وتفضله في الخير العام بخلاف الشر والسوء فانه لا يذكر فيه نفسه تنزيها لها عن فعل الشر وإرادة السوء. فانه مثلا عندما يذكر النعم ينسبها إليه، ولم يبن فعل النعمة للمجهول، لأن النعمة خير وتفضل منه، قال تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي ﴾ [النساء: ٢٧]، وقال: ﴿ فَأُولَتِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَى ﴾

 <sup>«</sup>التصريح» (١/ ٢٨٦).

<sup>(</sup>٢) انظر «حاشية الخضري» (١/١٦٧)، «الأشموني» (٢/ ٦١)، «حاشية الصبان» (٢/ ٦١)، «الهمع» (١/ ١٦١). «ابن الناظم» (٣)، «ابن يعيش» (٧/ ٦٩).

سَيِم يَنَ ٱلنَّيْتِينَ ﴾ [النساء: ٦٩]، وقال: ﴿ وَإِذَا ٱلْعَمَّنَا عَلَى ٱلْإِنْسَنِ ٱعْرَضَ وَنَنَا بِمَانِيةٍ وَإِذَا مَسَهُ ٱلنَّذَرُ كَانَ يَوْسًا ﴾ [الإسراء: ٨٣]، ففي النعمة أظهر نفسه فقال (انعمنا) وفي الشر قال (وإذا مسه الشر) ولم يقل (مسسناه بالشر) أو (أصبناه بالشر). وقال: ﴿ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِم عَيْرِ ٱلْمُعْضُوبِ تَلَيْهِم وَلَا ٱلصَّالِينَ ﴾ [الفاتحة: ٧] وقال: ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا عَبَدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ ﴾ غير المعضُوبِ تَلَيْهِم وَلَا ٱلصَّالِينَ ﴾ [الفاتحة: ٧] وقال: ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا عَبَدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ ﴾ فَهُو يَهْدِينِ. وَالَذِى هُو يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ. وَإِذَا مَرِضَتُ فَهُو يَهْدِينِ . وَالّذِى هُو يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ . وَإِذَا مَرْضَتُ فَهُو يَشْدِينِ ﴾ [الشعراء: ٧٨-٨٠].

فأنت ترى أنه نسب الخير إلى ربه فقال: ﴿ وَاللَّذِى هُوَ يُطَّعِمُنِى وَيَسْقِينِ ﴾ ونسب السوء إلى نفسه فقال ﴿ وَإِذَا مَرِضَتُ فَهُو يَشْفِينِ ﴾ ولم يقل وإذا أمرضني فنسب المرض إلى نفسه والشفاء إلى الله تعالى

وقال: ﴿ وَأَنَّا لَا نَدّرِى ٓ أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ أَمْ أَرَاهَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا﴾ [الجن: ١٠]، فبنى الشر للمجهول (أشر أريد) ونسب الخير والرشد إلى الرب سبحانه (أراد بهم ربهم رشدا).

ومن ذلك ما جاء في القرآن الكريم في قصة موسى والرجل الصالح.

قال ﴿ أَمَّ السَّفِينَةُ فَكَانَتَ لِمَسَنِكِينَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِ فَأَرُدِتُ أَنْ أَعِيبَهَا وَكَانَ وَلَآءَهُم مَلِكُ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ عَصَبُا. وَإَمَّا الْفُلْنُمُ فَكَانَ أَبُواهُ مُوْمِنَينِ فَخَشِينَا آن يُرْهِقَهُمَا طُغْيَنُنَا وَكُفْرًا. فَأَرَدْنَا آن يُبْدِلَهُمَا رَجُهُما خَبُلُ مِنْهُ ذَكُوهُ وَأَقْرَبَ رُحُمًا. وَأَمَّا الْجِدَارُ فَكَانَ لِفُلْمَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَاكَ تَعْتَمُ كُنْزُ لَهُمَا رَبُهُمَا حَبُلُ مَنْهُ ذَكُوهُ وَأَقْرَبَ رُحُمًا. وَأَمَّا الْجِدَارُ فَكَانَ لِفُلْمَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَاكَ تَعْتَمُ كُنْزُ لَهُمَا وَيُسْتَخْرِمَا كَنْزَهُمَا رَحْمَةً مِن رَبِّكُ وَمَا فَعَلْلُمُ عَنْ وَكُانَ أَبُوهُمُ مَا وَيَسْتَخْرِمَا كَنْزَهُمَا رَحْمَةً مِن رَبِكُ وَمَا فَعَلْلُمُ عَنْ أَمْرِيْ ﴾ [الكهف: ٧٩-٨٢].

فقال في خرق السفينة: ﴿ فَأَرُدَتُ أَنْ أَعِيبَا ﴾ وقال في قتل الغلام: ﴿ فَأَرَدْنَا أَن يُبَدِلَهُ مَا رَجُهُمَا وَيَسْتَخْرِمَا مَنْهُ ذَكُوهُ وَأَقْرَبَ رُحُما ﴾ وقال في إقامة الجدار ﴿ فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبْلُغَا آشُدُهُمَا وَيَسْتَخْرِمَا كَنَرَهُمَا ﴾. وهذا داخل فيما ذكرناه من هذه الظاهرة، فانه نسب العيب إلى نفسه ولم ينسبه إلى الله تعالى تنزيها له، فقال: ﴿ فَأَرَدَتُ أَنْ أَعِيبَهَا ﴾ (١) أما في قتل الغلام فجاء بالضمير مشتركا لأن العمل مشترك فان فيه فتل غلام وهو في ظاهر الأمر شر، وإبدال خير منه وهو خير فجاء بالضمير المشترك للعمل المشترك ثم قال: ﴿ يُبْدِلَهُمَا رَبُهُمَا خَيْرًا مِنْهُ ﴾ فأسند خير فجاء بالضمير المشترك للعمل المشترك ثم قال: ﴿ يُبْدِلَهُمَا رَبُهُمَا خَيْرًا مِنْهُ ﴾ فأسند الإي الله وحده. وأما إقامة الجدار فعمل كله خير فأسنده إلى الله سبحانه فقال:

<sup>(</sup>۱) انظر «بدائع الفوائد» (۱۸/۲-۱۹)، «التفسير القيم» (۱۲-۱۳)، (٥٥٥-٥٥).

﴿ فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبْلُغَآ أَشُدَّهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا ﴾.

ومن ذلك قوله تعالى ﴿ وَلَكِئَّ اللَّهَ حَبَّ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَامُ فِى قُلُوبِكُمْ وَكُرَّهَ إِلَيْكُمْ ٱلْإِيمَانَ وَلَا يَعْمُ وَلَلْكُمْ الْكُفَّرَ وَالْفُسُوفَ وَالْمُسُوفَ وَالْمُسُوفَ وَالْمُسُوفَ وَالْمُسُوفَ وَالْمُسُوفَ وَالْمُسُوفَ القلوب إلى ذاته سبحانه.

وقال: ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَتِ مِنَ النِّسَكَاءِ وَٱلْمَـنِينَ وَٱلْقَنَنطِيرِ الْمُقَنطَرَةِ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفِضَةِ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَالل

وقال: ﴿ إِنَّا زَيِّنَا ٱلسَّمَاءَ ٱلدُّنيَا بِنِينَةٍ ٱلكُورَكِ ﴾ [الصافات: ٦].

وقال: ﴿ وَلَقَدْزَيَّنَّا ٱلسَّمَاةَ ٱلدُّنِّي بِمَصَّلِيهِ ﴾ [الملك: ٥].

وقال: ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَكُهَا لِلنَّظِرِينَ ﴾ [الحجر: ١٦].

فأسند هذا التزيين الحسن إلى ذاته.

وقال: ﴿ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ٱلْحَيَوْةُ الدُّنْيَا وَيَسْخَرُونَ مِنَ ٱلَّذِينَ وَامْنُوا ﴾ [البقرة: ٢١٢].

وقال: ﴿ بَلْ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مَكْرُهُمْ وَصُدَّدُواْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ ﴾ [الرعد: ٣٣].

وقال : ﴿ كَنَا لِلْكَ زُيْنَ لِلْكَنْفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ١٢٢].

وقال: ﴿ أَفَمَن زُينَ لَهُ سُوَّهُ عَمَلِهِ مَرَاهُ حَسَنًا ﴾ [فاطر: ٨].

وقال: ﴿ وَكَ نَالِكَ زُيِّنَ لِفِرْعَوْنَ مُتَوَّهُ عَمَلِهِ وَصُدَّعَنِ ٱلسَّبِيلِ ﴾ [غافر: ٣٧].

وقال: ﴿ زُيِّكَ لَهُمْ سُوَّهُ أَعْمَالِهِمْ وَأَلَقَهُ لَا يَهْدِي ٱلْقَوْمَ ٱلْكِنْدِيكَ ﴾ [التوبة: ٣٧].

وقال: ﴿ بَلَ ظَنَنتُمْ أَن لَن يَنقَلِبَ ٱلرَّسُولُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ إِلَىٰ ٱهْلِيهِمْ ٱبْدًا وَزُيِّ ذَلِكَ فِ مُلُوبِكُمْ وَظَنَنتُدُ ظَنَ ٱلسَّوْهِ﴾ [الفتح: ١٢].

فأنت ترى انه ينسب تزيين الخير إلى نفسه، وتزيين القبيح يبنيه للمجهول، أو ينسبه إلى الشيطان كقوله تعالى ﴿ وَإِذْ زَيِّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ أَعْمَالُهُمْ ﴾ [الأنفال: ٤٨]. وقال ﴿ وَزَيِّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالُهُمْ ﴾ [العنكبوت: ٣٨].

وقد تجد في الفرآن نحو (زينا لهم أعمالهم) لغرض إقامة العقيدة الصحيحة، ولبيان أنّ كل ذلك بأمر الله، ولكن لا تجد فيه نحو (زيّنا لَهُمْ سُوءَ أَعْمَالِهِمْ) بذكر السوء بل لا تجده إلاّمبنيًا للمجهول، والفرق ظاهر بين الأمرين. ومن هذا الباب ما نراه في القرآن الكريم في الذين أوتوا الكتاب فإنه على العموم إذا كان المقام مقام مدح وثناء، أظهر ذاته ونسب إتيان الكتاب إلى نفسه، فيقول: ﴿ اَتَيْنَاهُمُ الْكِنَبَ ﴾ وإذا كان المقام مقام ذم وتقريع قال: ﴿ أُوتُوا الْكِنَبَ ﴾ ومن ذلك على سبيل المثال قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ اَتَيْنَامُوسَى الْكِنَبَ وَالْفُرْقَانَ لَمَلَكُمْ نَهْ تَدُونَ ﴾ [البقرة: ٥٣].

وقوله ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا بَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ الْكِنْبَ وَلَلْمُكُمْ وَالنَّبُوَّةَ وَرَفَقْنَهُم مِنَ الطَّيِبَنِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى الْعَالِمِينَ﴾ [الجاثية: ١٦].

وقوله: ﴿ الَّذِينَ مَا تَيْنَاهُمُ الْكِنْبَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاَوْتِهِ ﴾ [البقرة: ١٢١].

وقوله: ﴿ الَّذِينَ ءَاتَيْنَكُمُ ٱلْكِئْبَ يَعْرِفُونَكُمُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَآهُ هُمَّ ﴾ [البقرة: ١٤٦].

وقوله: ﴿ أُولَئِيكَ الَّذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلْكِئَبَ وَٱلْمُثَرَّ وَالنُّبُوَّ ﴾ [الأنعام: ٨٩].

وقوله : ﴿ وَالَّذِينَ ءَاتَيْنَنَهُمُ ٱلْكِئنَبَ يَعْلَمُونَ أَنَكُمُ مُنَزَّلٌ مِّن زَّيِّكَ بِٱلْحَقُّ ﴾ [الأنعام : ١١١].

وقوله: ﴿ وَالَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَنَبَ يَقْرَحُونَ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكُ ﴾ [الرعد: ٣٦].

وقوله: ﴿ الَّذِينَ ءَانَيْنَهُمُ الْكِنْبَ مِن قَبْلِهِ مُم بِهِ يُؤْمِنُونَ . وَلِذَا يُثَلِّى عَلَيْهِمْ قَالُوٓا ءَامَنَا بِهِ عِ إِنَّهُ ٱلْحَقُ مِن رَيِّنَا ﴾ [القصص: ٥٢-٥٣].

وقوله: ﴿ وَكَذَالِكَ أَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلْكِتَابُ فَٱلَّذِينَ ءَانَّيْنَهُمُ ٱلْكِنَابُ يُؤْمِنُونَ بِهِ ۖ ﴿ [العنكبوت: ٤٧]

وقوله: ﴿ فَقَدْ ءَاتَيْنَا مَالَ إِبْرَهِيمَ ٱلْكِئْبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَمَاتَيْنَهُم مُلَكًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٥٤].

فانت ترى انه اسند الايتاء إلى نفسه في مقام المدح والثناء، في حين قال: ﴿ نَسَدَ فَرِيقٌ مِّنَ اللَّهِ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ ﴾ [البقرة: ١٠١].

وقال: ﴿ وَإِنَّ الَّذِينَ أُوثُوا الْكِنْبَ لَيُعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِن رَّبِهِمْ وَمَا اللَّهُ بِعَنِهِ عَمَّا يَعْمَلُونَ . وَلَهِنَ أَتَيْتَ الَّذِينَ أُوثُوا الْكِنَبَ بِكُلِّ ءَايَةٍ مَّا تَبِعُوا قِبْلَتَكَ ﴾ [البقرة: ١٤٥-١٤٥].

وقال: ﴿ وَمَا ٱخْتَلَفَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَنِ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْمِلْمُ بَغْمَا بَيْنَهُمْ ﴾ [آل عمران: ١٩].

وقال : ﴿ أَلَرْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِيكِ أُوتُواْ نَصِيبًا مِنَ ٱلْكِتَابِ يُدْعَوْنَ إِلَىٰ كِنَابٍ ٱللَّهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ ثُمَّ يَتُوَلَّى فَرِيقُ مِنْهُمْ وَهُم مُعْرِضُونَ﴾ [آل عمران: ٢٣].

وقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن تُطِيعُوا فَرِبِهَا مِّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنْبَ يَرُدُوكُم بَعْدَ إِيمَائِكُمْ كَفْرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٠٠].

وقالك ﴿ وَلَتَسَمَعُكَ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَكِ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُوٓا أَذَكَ كَثِيرًا﴾ [آل عمران: ١٨٦].

وقال: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيشَقَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَنبَ لَتُبَيِّئُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ فَنَـبَدُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ وَآشَكَرُواْ بِهِءَ مُنَاقِلِيلًا ﴾ [آل عمران: ١٨٧].

وقال: ﴿ أَلَمْ زَرَ إِلَى الَّذِينَ أُونُوا نَصِيبُ مِنَ ٱلْكِنَابِ يَشْتَرُونَ ٱلضَّلَلَةَ وَيُرِيدُونَ أَن تَضِلُوا ٱلسَّبِيلَ ﴾ [النساء: ٤٤].

وقال: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِكنَبَ مَامِنُوا مِمَا نَزَلْنَا مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُم مِن قَبْلِ أَن نَطْمِسَ وُجُوهَا فَنَرُدَّهَا عَلَىٰ الدَّبُورُ عَا اللَّهُ اللّ

وقال: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِنَ ٱلْكِتَنِ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطَّلْغُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ هَتُولُانَ عَلَى اللَّذِينَ حَامَنُوا سَبِيلًا ﴾ [النساء: ٥١].

وقال: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا نَشَيْدُوا الَّذِينَ الْخَنْدُوا دِينَكُرُ هُزُوا وَلِيبًا مِنَ الَّذِينَ أَفُوا الَّذِينَ الْخَنْدُوا دِينَكُرُ هُزُوا وَلِيبًا مِنَ الَّذِينَ أَفُوا الْكِنَبَ مِن مَبْلِكُمْ وَالْكُنَّارَ الْمَانِدَة : ٥٧].

وقال: ﴿ قَائِلُوا الَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْرِ الْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَ حَقَّ بُمُّطُوا الْجِزْيَةَ عَن يَدِ وَهُمْ صَنغِرُونَ ﴾ يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَ حَقَّ بُمُّطُوا الْجِزْيَةَ عَن يَدِ وَهُمْ صَنغِرُونَ ﴾ [التوبة: ٢٩].

وقال: ﴿ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِكْنَبَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتْ فَكُوبُهُمْ ۗ [الحديد: ١٦].

وغير ذلك من الآيات. فأنت ترى في مقام الذم يبني فعل الايتاء للمجهول.

ومن هذا الباب قوله تعالى: ﴿ وَأَوْرَثُنَا ٱلْقَوْمَ ٱلَّذِينَ كَانُواْ يُسْتَضَعَفُونَ مَشَكَوِفَ ٱلأَرْضِ وَمَعَكَرِبَهِكَا الَّتِي بَكَرَّكُنَا فِيهَا وَتَمَّتُ كَلِّمَتُ رَبِّكَ ٱلْحُسْنَى عَلَىٰ بَنِيَ إِسْرَةِ بِلَ بِمَا صَبَرُواْ ﴾ [الأعراف: ١٣٧].

وقوله: ﴿ وَلَقَدْ مَانَيْنَا مُوسَى الْهُدَىٰ وَأَوْرَثْنَا بَنِيَ إِسْرَوِيلَ الْكِتَنَبِ. هُدَى وَذِكَرَىٰ لِأَوْلِ الْأَلْبَنبِ﴾ [غافر: ٥٣-٥٤].

باسناد الأمر إلى ذاته في مقام المدح، في حين قال: ﴿ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ أُورِثُواْ ٱلْكِئَلَبَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَفِي شَكِ يَنْـُهُ مُرِيسٍ ﴾ [الشورى: ١٤]. وقال ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِيلُواْ ٱلنَّوْرَيْنَةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا

كَنْكُلِ ٱلْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا ﴾ [الجمعة: ٥]. في مقام الذم(١)

فأنت ترى أنّ الله سبحانه يذكر ذاته في الخير العام، وينسبه إلى نفسه بخلاف الشر. والسوء، قال ابن القيم: إن أفعال الإحسان والرحمة والجود تضاف إلى الله سبحانه وتعالى، فيذكر فاعلها منسوبة إليه ولا يبني الفعل معها للمفعول، فإذا جيء بافعال العدل والجزاء والعقوبة حذف الفاعل وبنى الفعل معها للمفعول، أدبًا في الخطاب، واضافته إلى الله اشرف قسمي أفعاله، فمنه هذه الآية يعني: ﴿ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنعَمَتَ عَلَيْهِمْ عَيْرِ ٱلمُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ فَيْرِ المُعْمَدِ اللهِ عَلَيْهِمْ فَيْرِ المُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ فَيْرِ النعمة فأضافها إليه، ولم يحذف فاعلها. . ومنه قوله تعالى: ﴿ أُمِلً لَكُمْ اللهِ مَا يَكُمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ يَسَامِكُمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

فحذف الفاعل وبناه للمفعول وقال: ﴿ وَأَحَلَّ اللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَوْأَ﴾ [البقرة: ٢٧٥]. لأنّ في ذكر الرفث ما يحسن منه ألاّ يقترن بالتصريح بالفاعل"(٢).

وكلام ابن القيم فيه صحة كثرة غير أن قوله «فإذا جيء بأفعال العدل والجزاء والعقوبة حذف الفاعل وبني الفعل معها للمفعول» فيه نظر، فليس هذا الكلام على اطلاقه، بل اسند الله مثل هذا الأمر إلى نفسه في مواطن عديدة، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَدَمَّرْنَهَا تَدْمِيرًا ﴾ [الإسراء: 17]، وقوله: ﴿ فَلَمَّ مُلِيَّتُ لِلْكَافِينَ ثُمَّ أَخَذْتُهُمُ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ. فَكَأَيِّن مِن قَرَيَةٍ أَهْلَكُنْهَا وَهِي ظَالِمَةً ﴾ [الحج: ٤٤-٤٥]، وقوله: ﴿ وَقَوْمَ نُوجٍ لَمَّا كَذَبُواْ الرُّسُلَ المَّرَفَّنَهُمْ وَجَعَلْنَهُمْ لِلنَّاسِ ءَايَةً وَأَعْتَدْنَا لِلطَّلِمِينِ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ [الفرقان: ٣٧].

فإنّ اهلاك المفسدين وتدمير الظالمين والبطش بهم من الخير العام.

وليس من الخير المطلق أن يترك المفسد يعيث في الأرض، يسفك الدماء بل البطش به وعقوبته وإزالته واستنصاله من أكبر الخير، ولذلك قد يظهر الله فيه نفسه، وذلك نحو ما مر ونحو قوله: ﴿ ذَمَّرَ اللهُ عَلَيْهِمُ وَلِلْكُنْهِينَ آمَنَالُهَا ﴾ [محمد: ١٠]، وقوله: ﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُهَا جَعَلْنَا عَلِيْهَا وَأَمَطْرَنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِن سِجِيلِ مَنضُودٍ. مُسَوَّمَةً عِندَ رَبِكُ وَمَاهِيَ مِن ٱلظَّالِمِينِ بَعِيدِ ﴾ [هود: ٧٧-٨٣].

فإنّ ني نسبة الأمر إليه في عقوبة هؤلاء وإزالتهم وانزال بالغ نقمته عليهم، مالا يخفى من الخد .

والأمر حسب السياق فقد يقتضي السياق هذا وقد يقتضي ذاك.

<sup>(</sup>١) أنظر «التفسير القيم» (٥٥٥-٥٥٦).

<sup>(</sup>٢) - بدائع الفوائد؛ (٢/ ١٨ -١٩).

# ما ينوب عن الفاعل

1- يذكر النحاه انه إذا بُني الفعل المتعدي إلى مفعولين للمجهول، وكان من باب (أعطى) جاز إقامة الأول مقام الفاعل وكذلك الثاني تقول: مُنع خالدٌ الخيرُ ومنع الخيرُ خالداً، وأعطي محمدٌ ديناراً، وأعطي دينار محمداً، إلاّ إذا حصل لبسٌ فإنه عند ذاك يتعين إقامة الأول، نحو أعطيت زيدًا عمراً فيقال: اعطي زيدٌ عمرًا.

ومذهب الكوفيين انه إذا كان الاول معرفة والثاني نكرة تعين إقامة الأول فتقول: اعطى زيدًا درهماً ولا يجوز عندهم اقامة الثاني فلا تقولك اعطي درهم زيدا(١).

ورأي الجمهور أرجح، لأنه لا مانع من أن يكون الفاعل نكرة مع كون المفعول معرفة فلا مانع أنْ تقول ضرب رجل محمدًا، وكذلك ما ينوب عنه.

وما ذكره النحاه في إنابة أي المفعولين صحيح، غير أنه ينبغي أن لاننسى أن ذلك بحسب المعنى، فقد تنيب الأول أو الثاني بحسب ما ترمي إليه من غرض، فانك تقيم مقام الفاعل ما كان أولى بالعناية والاهتمام، فاذا قلت مثلا: (أعطي محمد ديناراً) كان اهتمامك منصبا على (محمد) والحديث يدور عنه، وإذا قلت: (أعطي دينار محمداً) كان الحديث منصبا على الدينار وذلك كأن يكون قليلاً أو كثيراً أو لغير ذلك. ونحو ذلك أن تقول: (أعظي محمد الجائزة) إذا كان الاهتمام منصبا على من اخذ الجائزة. وتقول: (أعطيت الجائزة محمداً) إذا كان الاهتمام منصبا على الجائزة لا على الآخذ، فاذا كانت حصلت منافسة بين اقران مثلاً لنيل جائزة وكان الناس مهتمين بهؤلاء الاقران معنيين بأمرهم، فشخص يرى أنه سيأخذها محمد، والآخر خالد، وهكذا ولا يهمهم أمر الجائزة بقدر ما يهمهم صاحبها قلت: أعطى محمد الجائزة.

وإذا كان الناس معنيين بأمر الجائزة، لأنها جائزة فريدة ثمينة. ولا يهمهم آخذها قلت: أعطيت الجائزة محمداً. فجعلتها هي المتحدث عنه. ونحو ذلك أن تقول: (أعطي محمد الكتاب) إذا كان يعنيك شأن الآخذ، أو تقول: أعطني الكتاب محمداً، اذا كان يعنيك شأن الكتاب.

<sup>(</sup>١) انظر «ابن عقيل» (١/ ١٧١)، «الأشموني» (١/ ١٨٦-٦٩)، «الهمع» (١/ ١٦٢)، «التصريح» (١/ ٢٩٢).

أما إذا كان الفعل من باب ظن وأخواتها، أو كان متعدياً إلى ثلاثة مفاعيل، فالأشهر عند النحويين أنه يجب إقامة المفعول الأول، ويمتنع إقامة الثاني، أو الثالث، فتقول: (ظُن محمد قائماً) ولا تقول: (ظُن محمداً قائم) وذهب قوم إلى انه لا يتعين اقامة الأول، لكن يشترط أن لا يحصل لبس فتقول: ظُن زيداً قائم (١١) قال ابن يعيش: «أن المفاعيل متساوية في صحة بناء الفعل لما لم يسم فاعله، واقامة أي المفاعيل شئت مقام الفاعل. . . إلا ما استثناه وهو المفعول الثاني في باب علمت والثالث في باب أعلمت لأن المفعول الثاني في باب علمت والأصل خبر المبتدأ» (٢).

٢- فان كان هناك مفعول به، ومصدر وظرف، وجار ومجرور، فالذي عليه جمهور النحاة أنه يتعين إقامة المفعول به مقام الفاعل، تقول: ضُرب خالد ضربًا شديدًا يوم الخميس. ولا يجوز إقامة غيره فلا تقول: ضُرب خالدًا في بيته.

ومذهب الكوفيين أنه يجوز إقامة غيره مع وجوده فتقول ضرب ضرب شديدٌ زيدًا واستدلوا لذلك بقراءة أبي جعفر -وهو من العشرة- (ليجزى قوما بما كانوا يكسبون)<sup>(٣)</sup>.

وذهب بعض النحاه إلى أن الأحق بالنيابة ما كان أهم في الكلام، مفعولاً أو غيره، فمثلاً إذا كان المقصود الأصلي وقوع الضرب أمام الأمير، أقيم ظرف المكان مقام الفاعل مع وجود المفعول به (١٠).

وهو ما نراه الصواب فان المعنى هو الحاكم في مثل ذلك.

٣- فان لم يكن هناك مفعول به وكان في الجملة ظرف متصرف مختص<sup>(٥)</sup>، أو مصدر

<sup>(</sup>۱) انظر «أبن عقيل» (١/ ١٧٢)، «الأشموني» (٦/ ٦٩)، «الهمع» (١/ ١٦٢)، «التصريح» (١/ ٢٩٢-٣٩٣)

<sup>(</sup>۲) ابن یعیش (۷/ ۷۲).

 <sup>(</sup>٣) ابن عقيل (١/ ١٧١)، «الأشموني» (٢/ ٦٧-٦٨)، «التصريح» (١/ ٢٩٠-٢٩١).

<sup>(</sup>٤) «حاشية الصبان: (٢, ٦٨)، «حاشية الخضري» (١/ ١٧١).

<sup>(</sup>٥) الظرف المتصرف هو ما يفارق النصب على الظرفية أو الظرفية والجر بمن فيكون مبتدأ وخبرا وفاعلا وغيره نحو يوم وليلة لا نحو مع وعند. أما المختص فهو ما خصص بإضافة أو وصف أو تعريف ونحو ذلك من المخصصات. أما المصدر المتصرف فهو ما يقارق النصب على المصدرية فيكون مبتدأ وفاعلا ونحو ذلك كانطلاق واجتهاد لا نحو سبحان ومعاذ، أما المختص فما ليس لمجرد التأكيد بل يكون مخصصا بإضافة أو وصف أو يكون معدودا ونحو ذلك.

متصرف مختص، أو جار ومجرور صالح للنيابة أقيم احدها مقام الفاعل فتقول:

سير يومان، وأنطُلِقَ انطلاقٌ شديد، وجُلس في القاعة (١) وإذا اجتمعت هذه الثلاثة: المصدر، والظرف، والمجرور، فالذي عليه الاكثرون أنها متساوية في النيابة، ولا يفضل بعضها بعضاً. تقول: جُلس في الدار جلوسًا طويلاً يوم الجمعة، إذا جعلت المجرور هو النائب، أو تقول: جلس في الدار جلوسٌ طويلٌ يوم الجمعة، أو جُلس يومُ الجمعة في الدار جلوسًا طويلاً.

والحق أن يقال انه ينوب عن الفاعل ما كان أهم وأدخل في عناية المتكلم، فاذا كان المجرور هو المهم أنيب، وإذا كان المصدر هو المهم أنيب وإذا كان الظرف هو المهم انيب. قال الرضي: «والأولى أنْ يقال كل ما كان أدخل في عناية المتكلم واهتمامه بذكره وتخصيص الفعل به فهو أولى بالنيابة»(٢).

وايضاح هذا الأمر أنّ المتكلم قد يعنيه ذكر الحدث مع ما ارتبط به من مجرور أو ظرف، دون أن يعنيه ما وراء ذلك فيقتصر عليه، فيقول مثلا: جُلس في الدار واقتتُل يومُ الخميس. قال تعالى ﴿ وَنُفِخَ فِي اَلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلْا مَن شَاءَ اللَّهُ ﴾ [الزمر : ٦٨]، فإنّ المهم هو المجرور، ونحو قوله ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِدِه ﴾ [النساء: ٤٨]، وقوله ﴿ لاَ يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُونُوا ﴾ [فاطر: ٣٦]. ونحوه (اجتُمع يوم الخميس) اذا لم يعنك من اجتمع.

وكذلك الأمر بالنسبة إلى المصدر فتقول: (انطُلق انطلاق شديد).

وقد يعنيه عدة أمور بعضها أهم من بعض، فيجعل مدار حديثه ما كان أدخل في عنايته وذلك نحو قوله تعالى ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي الصَّورِ نَفَخَةً وَنَجِدَةً ﴾ [الحاقة: ١٣]، فالمصدر الدال على المرة هنا هو الأهم لا المجرور كما في الآيات السابقة، ولذلك أنابه عن الفاعل. ومما يدل على أن الإهتمام منصب على المصدر الدال على المرة قوله تعالى ﴿ وَجُهِلَتِ الْأَرْضُ وَلَلِّمِالُ فَدُكَّنَا وَنَجَدَةً ﴾ [الحاقة: ١٤]. فقد جاء بالمصدر الدال على المرة ايضا.

<sup>(</sup>۱) انظر «ابن عقيل» (۱/ ۱۲۹)، «حاشية الخضري» (۱/ ۱۷۰)، «الأشموني» (۲٪ ۲۶)، «حاشية الصبان» (۲٪ ۲۶)، «التصريح» (۱/ ۲۸۷-۲۹۰)، «الهمع» (۱/ ۲۱۷–۱۲۳)، «سيبويه» (۱/ ۲۱۷).

<sup>(</sup>٢) «الهمع» (١/ ١٦٣ )، «ابن يعيش» (٧/ ٧٧)، «الرضي على الكافية» (١/ ١٩٠).

<sup>(</sup>۳) «الرضي على الكافية» (۱/۱۹).

وقد يجري الفعل المتعدي في ذلك مجرى اللازم، اذا لم يتعلق غرض بذكر مرفوعه نحو قولك (أكرم في الحفل)، و (حفظ في الدار) اذا لم يعنك ما أُكرم ولا من أكرم، ولا ماحُفظ، جاء في (المفصل): «ان قصدت الاقتصار على ذكر المدفوع إليه والمبلوغ به قلت: دُفع إلى زيد وبُلغ بعطائك»(١).

وقد يعنيك ذكر أحد المفعولين دون الآخر ولا يعنيك ذكر الفاعل ايضا فتنيب عن الفاعل المفعول الذي يعنيك فتقول مثلا (أكرم خالد) اذا لم يكن يعنيك من أكرمه، ولا ماذا أكرم. وتقول (منحت الشهادات في الحفل) اذا لم يكن يعنيك المانح، ولا من مُنح، وقد يعنيك ذكرهما كليهما، فتنيب ما كان ادخل في عنايتك، فتقول (أكرم خالد مالاً كثيرًا) وقد يعنيك ذكر الفاعل أيضا، فتقول: (أكرم محمود خالدًا مالاً كثيرًا) بالبناء للفاعل وهكذا.

## فُعل وانفعل

يرى قسم من المعنيين بهذا العلم أنّ معنى (فُعل) و (انفعل) واحدُ، وأن (الزجاجة) في قولنا (كُسرت الزجاجة) فاعل. قولنا (كُسرت الزجاجة)، أو نقول إنّ كليهما نائب فاعل.

والظاهر أنَّ الأمر على خلاف ذلك ففي (فُعل) دافع خارجي بخلاف (انفعل) الذي يبدو فيه الفعل كأنه حصل ذاتيًا.

ألا تحس أنّ ثمة فرقًا بين قوله تعالى ﴿ وَغِيضَ ٱلْمَاهُ وَقُضِى ٱلْأَمْرُ ﴾ [هود: ٤٤]، وقوله (انغاض الماء وانقضى الأمر؟) ففي الأولى تحس كأن هناك يدًا خفية غاضت الماء بخلاف انغاض، وكأن هناك قاضيا قضى الأمر وحسمه، بخلاف (انقضى الأمر) عانه كأنه تصرم من نفسه.

ثم انظر إلى قوله تعالى ﴿ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ فُجِّرَتْ﴾ [الانفطار: ٣]، وإلى قوله ﴿ آضَرِب بِمَصَاكَ ٱلْحَجِّرُ فَآنفَجَرَتْ مِنْهُ آفَنَتَا عَشْرَةً عَيْدُنَا ﴾ [البقرة: ٦٠].

فإنّ انفجار الماء من الصخرة حدث ذاتيًا، بخلاف قوله (فجرت) الذي يفيد أنّ مفجرًا فجرها، ألا ترى فرقاً بين قولك (انفجر الماء من الصخرة)، و (فُجرَ الماء من الصخرة)؟ فأنت تفهم أنّ الانفجار في الاولى حصل ذاتيًا، وفي الثانية حصل بمفجر خارجي.

<sup>(1) &</sup>quot; " " " (1) " (1) " (1)

ثم ألا تحس فرقاً بين قولك (فُرط العقد)، و(انفرط العقد) وقولك (بُعث إليه) و(انبعث إليه)؟ فإنّ قولك (بُعث) يفيد أن هناك باعثاً بعث، وأما انبعث فهو انبعاث داخلي من النفس، قال تعالى ﴿ إِذِ اَنْبَعَتُ أَشَقَتْهَا ﴾ [الشمس: ١٦]، أي ذهب من نفسه، بخلاف قوله تعالى: ﴿ وَمِن وَرَابِهِم بَرَنَحُ إِلَى يَوْرِ يُبْعَثُونَ ﴾ [الشمس: ١٠٠]، فالموتى يبعثون، ولا ينبعثون من انفسهم.

ومثله الفرق بين: الدفع إليه، ودُفع إليه، وانفصل وفُصل، وانشطر وشُطر. وانقسم وقُسم.

. صحيح أنّ قسماً من اللغات السامية استعملت (انفعل) للمبني للمجهول<sup>(۱)</sup> ، ولكن العربية لها صيغة أخرى هي صيغة (فعل)، والعربية تميل إلى التخصص، فلا تجعل صيغتين بمعنى واحد، كما هو واضح في استعمالاتها، وقد خصت كل صيغة باستعمال ومعنى. ألا ترى أنه يمكن أن يكتفى بالفعل اللازم المبني للمجهول والجار والمجرور فيقال: (جُلس في الحديقة) و (ذُهب إلى خالد)، ولا يمكن ان يستعمل نحو هذا الاستعمال في (انفعل) مما يدل على اختلاف بينهما؟

فهناك فرق ظاهر بين الصيغتين كما هو بيّن.

انظر جداول تصريفات الفعل في (فقه اللغات السامية لبروكلمان من ص١٣٦-١٣٣ ترجمة رمضان عبد التواب
 وانظر الحقائق التاريخية وأثرها في النظم اللغوية الوصفية لعبد الرحمن أيوب ص٣٣ مطبوع بالآلة الكاتبة.

# المفعول به

يقول النحويون ان المفعول به «هو الذي يقع عليه فعل الفاعل، في مثل قولك: ضرب زيد عمرًا وبلغت البلد»(١) قيل: «والأقرب في رسم المفعول به أنْ يقال: هو ما يصح أنْ يعبر عنه باسم مفعول غير مقيد، مصوغ من عامله المثبت أو المجعول مثبتًا»(٢).

وتفسير ذلك أنك تستطيع أن تصوغ معه من فعل<sup>(٣)</sup> المفعول به، اسم مفعول غير مقيد بحرف جر أو غيره نحو قولنا (أكرمت محمدًا) فانك تستطيع أن تقول (محمد مكرم) و (نصرت سعيدا) فتقول (السماوات مخلوقة) بخلاف قولنا مثلا (انطلقت انطلاقًا)، فلا يصح أن يقال (الانطلاق منطلق)، و (خرجت صباحًا) فلا يقال (الصباح مخروج)، بل نقيده بحرف جر، فنقول (الصباح مخروج فيه).

وعلى أي حال فحد المفعول ورسمه لا يهماننا كثيرًا في هذا البحث، وانما الذي يهمنا ما له علاقة بالمعنى، كالتقديم والتأخير، والذكر والحذف، ونحو ذلك. وإنما ذكرت هذا الضابط لانه حصل وهم عند قسم من النحاة في ادخال قسم من المفعول به في المفعول المطلق.

## تقديم المفعول به

الأصل في الجمل التي تحتوي مفعولا به أن يؤتى بالفعل، فالفاعل، فالمفعول به أن يؤتى بالفعل، فالفاعل، فالمفعول به أن يؤتى بالفعل، ولا يعدل عن مثل هذا التعبير، إلا لسبب فيقدم المفعول به على الفاعل نحو (ينصر المجاهدين الله) أو يقدم المفعول به على الفعل نحو (المجاهدين ينصر الله).

وكذلك الامر بالنسبة إلى ما يتعدى إلى المفعولين، فان الأصل أن يتقدم الفعل ففاعله ثم المفعول الأول الذي هو الفاعل في المعنى -كما يقول النحاة- ثم المفعول الثاني(٥) نحو

<sup>(</sup>۱) «ابن یعیش» (۱/۲۲).

<sup>(</sup>٢) "الرضى على الكافية؛ (١/١٣٦).

 <sup>(</sup>٣) نقصد بفعل المفعول هنا فعل الفاعل سواء كان بصيغة الفعل أم بأية صيغة أخرى نحو هو مكرم خالدا او ضارب
 سعدا.

<sup>(</sup>٤) «ابن الناظم» (٩١)، «ابن عقيل» (١/ ١٦٥)، «الرصي على الكافية» (١/ ٥٥)، «الأشموني» (٢/ ٥٥). «التصريح» (١/ ١٦١).

<sup>(</sup>٥) «ابن عقيل» (١/ ١٨١)، «الأشموني» (٢/ ٩٢)، «التصريح» (١/ ٣١٤).

(ألزم سعيدٌ محمدا الأمر) فمحمد هو المفعول الأول، وهو الفاعل في المعنى، لانه هو الذي التزم بالأمر، و (الأمر) المفعول الثاني، ونحو (البس خالدٌ سعدا ثوبا) فسعد هو المفعول الأول، وهو الفاعل في المعنى، لأنه هو اللابس وثوبا مفعول ثان<sup>(۱)</sup>. ولا يعدل عن هذا التعبير إلاّ لسبب نحو: الزم سعيدٌ الأمر محمدا، وألبس خالد ثوباً سعدًا.

# وتتلخص صور التقديم فيما يتعدى إلى واحد بما يأتي:

١ – أن يتقدم الفاعل على المفعول، نحو (يجل الناس العلماء) وهذا في الحقيقة ليس من
 باب تقديم ما يستحق التأخير، بل هو التعبير الطبيعي كما ذكرت.

٢- أن يتقدم المفعول على الفاعل نحو: نصر أخاك محمود.

٣- أن يتقدم المفعول على الفعل نحو: أخاك نصر محمود.

أما صور ما يتعدى إلى مفعولين، فكثيرة أذكرها باختصار.

1 – أن يتقدم الفعل والفاعل ثم المفعول الأول (الفاعل في المعنى)، ثم المفعول الثاني وذلك نحو (منح خالد سعيدا دارا) وهذا هو التعبير الطبيعي الذي ليس فيه تقديم ما يستحق التأخير.

٧- أن يتقدم المفعول الثاني على الأول نحو (منح خالد دارا سعيدا).

٣- أن يتقدم المفعولان ويتأخر الفاعل نحو (منح سعيدًا داراً خالد) و(منح داراً سعيدًا خالد) وتحت هذا صورتان -كما ترى- تقديم المفعول الأول، وتقديم المفعول الثاني.

٤- أن يتقدم أحد المفعولين على الفاعل، ويتاخر الثاني عنه، نحو (منح سعيدا خالدٌ دارًا) و (منح دارًا خالدٌ سعيداً).

٥- أن يتقدم المفعولان على الفعل والفاعل، نحو (سعيدا دارا منح خالد) و(دارا سعيدا منح خالد) وتحت هذا صورتان كما ترى.

٦- أن يتقدم أحد المفعولين على الفعل ويتأخر الثاني على الفعل والفاعل، نحو (سعيدا منح خالد دارا) و (دارا منح خالد سعيدا).

<sup>(</sup>١) نترك صور وجوب تقديم الفاعل على المفعول أو المفعول على الفاعل وغير ذلك من أوجه الوجوب لانها لا تعنينا هنا لأن المتكلم ليس له أن يتصرف في هذا الضرب ولكن الذي يعنينا اوجه الجواز لأنه يمكن التصرف فيها حسب المقتضى.

٧- أن يتقدم أحد المفعولين على الفعل ويتقدم الآخر على الفاعل، نحو (سعيدا منح دارا خالد) و (دارا منح سعيدا خالد).

ولا شك أنّ كل عدول من التعبير الطبيعي الذي هو الأول يصحبه عدول من معنى إلى معنى.

ونحن سنذكر أوجهاً من هذه الصور لنستعين بها على بقية الوجوه وهذه كلها هي جزء من موضوع رئيس هو موضوع التقديم والتأخير الذي يشمل المفعول وغيره ولكني آثرت أن أبحثها مجزأة على أبواب النحو لأنه يعسر أحياناً على بعض الناس أن يجري القاعدة العامة على الجزئيات.

1- تقديم الفاعل على المفعول به: نحو (أكرم خالد الزائرين) وهو التعبير الطبيعي، وهو ليس من باب تقديم ما حقه التأخير كما ذكرنا، يقول المتكلم إذا كان المخاطب خالي الذهن لا يعلم المسألة، فتفيده بها كلها وهي بجزئياتها اخبار جديد وكأن هذا النوع من الجمل انما هو جواب عن سؤال: ماذا حدث؟ فتخبره بما حدث.

٢- تقديم المفعول على الفاعل: وذلك كقوله تعالى ﴿ وَإِذَا مَسَ ٱلنَّاسَ ضُرُّدَعَوْا رَبَّهُم مُنيدِينَ إِلَيْهِ ﴾ [الروم: ٣٣]، وقوله ﴿ حَقَى إِذَاجَآءَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ ﴾ [المؤمنون: ٩٩].

وهذه المسألة ذكرناها في باب الفاعل وبينا الغرض من التقديم فلا داعي لاعادة القول فيها.

٣- تقديم المفعول على الفعل: وذلك كقوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِّمُ اللَّهُ اللَّالَّا ا

١- الاختصاص: وهو أبرز غرض في تقديم المفعول بل في عموم مسائل التقديم فقوله تعالى ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبَدُ وَإِيَّاكَ نَعْبِدَ وَلا المعنى نخصك بالعبادة والاستعانة لا في العبادة والاستعانة لا نعبد أحدا الآ إيّاك، ولا نستعينُ أحدًا إلاّ إيّاك، ولا يصح ذلك في طلب الهداية اذ لا يصح أن تقول (ايانا اهدنا) لأنّ المعنى سيكون خصنا بالهداية، أي اهدنا دون غيرنا بخلاف (إهدنا)، فإنْ المعنى نسألك الهداية لنا لا قصر الهداية علينا.

وهو كما تقول: أكرم محمداً، ومحمداً أكرم، وأعطنا، وايانا أعط، فان معنى قولك (أكرم محمداً) أن تطلب لمحمد الاكرام من المخاطب، ولا تطلب حصر الاكرام به، أما

(محمداً أكرم) فمعناه خص محمداً بالكرم، وكذلك (أعطنا) و(ايانا أعط)، جاء في (الكشاف) في قوله تعالى ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ «تقديم المفعول لقصد الاختصاص كقوله تعالى ﴿ قُلْ أَفَغَيْرَ اللَّهِ تَأْمُرُوّنَيْ أَعْبُدُ﴾ [الزمر: ٦٤]. ﴿ قُلْ أَغَيْرَ اللَّهِ أَبْغِى رَبَّا ﴾ [الانعام: ١٦٤]، والمعنى نخصك بالعبادة ونخصك بطلب المعونة»(١).

وجاء في (المثل السائر): «فان في قولك (زيدا ضربت) تخصيصًا له بالضرب دون غيره، وذلك بخلاف قولك (ضربت زيدا) لأنك اذا قدمت الفعل كنت بالخيار في ايقاعه على أي مفعول شئت، بأن تقول: ضربت خالدًا أو بكرًا أو غيرهما، وإذا أخرته لزم الاختصاص للمفعول»(٢).

وكذلك الأمر في النفي نحو قولك: ما شتمت خالدًا وما خالدًا شتمت، فإنك في الجملة الاولى نفيت الشتم عن خالد ولم تثبته لغيره فقد تكون شتمت غيره أو لا تكون. أما قولك (ما خالدًا شتمت) فان معناه أنك نفيت الشتم عن خالد، واثبت وقوعه على غيره أي انا لم اشتم خالداً بل شتمت غيره.

ولذا يصح أن تقول (ماشتمت خالدا وُلا غيره)، ولا يصح أنْ تقول: (ما خالدًا شتمت ولا غيره) لانه تناقض، اذ قولك (ما خالدا شتمت) معناه شتمت غيره، فكيف يصح أنْ تقول: (ولا غيره)؟

جاء في (دلائل الإعجاز): «ويجيء لك هذا الفرق على وجه في تقديم المفعول وتأخيره، فاذا قلت: ما ضربت زيدًا فقدمت الفعل، كان المعنى أنّك قد نفيت أنْ يكون قد وقع ضرب منك على زيد، ولم تعرض في أمر غيره لنفي ولا اثبات وتركته مبهمًا محتملًا.

وإذا قلت: ما زيدًا ضربت فقدمت المفعول كان المعنى على أنّ ضربًا وقع منك على إنسان، وظن أنّ ذلك الإنسان زيد فنفيت أن يكون اياه.

فلك أن تقول في الوجه الاول: (ما ضربت زيدًا ولا أحدًا من الناس)، وليس لك في الوجه الثاني، فلو قلت: ما زيدًا ضربت ولا احدًا من الناس كان فاسدًا...

ومما ينبغي أنْ تعلمه أنّه يصح لك أن تقول: (ماضربت زيدًا ولكن أكرمته)، فتعقب

<sup>(</sup>١) «الكشاف» (١/ ٨٨ – ٤٩).

 <sup>(</sup>۲) «المثل السائر» (۲/۷۱۷)، وانظر «البرهان» (۳/ ۲۳۱).

الفعل المنفي باثبات فعل هو ضده، ولا يصح أنْ تقول: ما زيدًا ضربت ولكن أكرمته، وذاك انك لم ترد أن تقول: لم يكن الفعل هذا ولكن ذاك، ولكنك أردت انه لم يكن المفعول هذا، ولكن ذاك، فالواجب إذن أن تقول ما زيدًا ضربت ولكن عمراً»(١).

جاء في (الهمع) أنه «اذا قدم المفعول أفاد الاختصاص عند الجمهور، نحو ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ إي لا غيره . وخالف في ذلك ابن الحاجب، ووافقه أبو حيان فقالا: الاختصاص الذي يتوهمه كثير من الناس من تقدم المفعول وهم»(٢)

والحق إنّ تقديم المفعول قد يفيد الاختصاص والحصر، بل هو غالب كما ذكرنا، وذلك كقوله تعالى ﴿ وَاَشَكُرُوا يَلِهِ إِن كُنتُمْ إِيّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٢]، وكقوله تعالى ﴿ بَلِ اللّهَ فَأَعْبُدُ وَكُن مِن الشّهَ كُون مِن النّهَ عَالَى ﴿ الزمر: ٦٦]، لكن ليس معنى ذلك أنّ التقديم لا يفيد إلا الاختصاص، فقد يتقدم المفعول لغير الاختصاص، جاء في (البرهان): «ما ذكرناه من أنّ تقديم المعمول يفيد الاختصاص، فهمه الشيخ أبو حيان في كلام الزمخشري وغيره والذي عليه محققو البيان أنّ ذلك غالب لا لازم بدليل قوله تعالى ﴿ كُلّا هَدَيّنا وَنُوحًا هَدَيّنا مِن قَبْلًا هَا اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالْمُ عَالِي عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالِي عَالْمُ عَالْمُ عَالِمُ عَالْمُ عَالِي عَالِمُ عَالَى الله

وهو الصواب فقد يكون التقديم لغير ذلك كرد الخطأ، وغيره.

٢- رد الخطأ في التعيين جاء في (الإيضاح): «وأما تقديم مفعوله ونحوه فلرد الخطأ في التعيين، كقولك (زيدا عرفت) لمن اعتقد أنك عرفت انسانًا وانه غير زيد، وأصاب في الأول دون الثاني. وتقول لتأكيده وتقريره . زيدا عرفت لا غيره»(٤).

وايضاح ذلك أنك تقول: (محمدًا أكرم خالد) ومعنى هذا إما أن يكون أنّ خالدًا خص محمدًا بالاكرام كما -ذكرنا في (التخصيص)- أو قد يكون لغرض آخر وهو رد الخطأ والمعنى أن المخاطب كان يظن أن خالدا أكرم سعيدا مثلا، فتقول له: محمدًا أكرم خالد أي ان خالدًا أكرم محمدًا لا سعيدًا.

<sup>(</sup>١) - «دلائل الإعجاز» (٩٨)، وانظر انهاية الإيجاز للرازي، (١٢١)، «الإيضاح» (١/ ١١٠-١١١).

<sup>(</sup>Y) «الهمع» (١/٢٦١).

<sup>(</sup>٣) «البرهان» (٢/ ٢٣٧).

<sup>(</sup>٤) الإيضاح؛ (١/ ١١٠ - ١١١).

٣- وقد يكون للتعجب كقولك (دينارا أعطى خالد) اذا كانت مثل هذه الحادثة مستغربة،
 كأن يكون أكبر من أن يعطيه خالد، أو أقل فيكون مثار تعجب.

إو للمدح والثناء كما قال تعالى: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ كُلَّا هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبْلُ ﴾ [الانعام: ٨٤]، وقال: ﴿ وَإِسْمَاعِيلَ وَٱلْيَسَعَ وَيُوثُسَ وَلُوطًا وَكُلَّا فَضَالَنَاعَلَى الْمَالِمِينَ ﴾ [الانعام: ٨٦].

فهذا ليس من باب التخصيص والحصر، اذ ليس معناه ما هدينا إلاّ نوحاً من قبل، وإنّما هو من باب المدح والثناء، وكذلك قوله ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُۥ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةٌ وَكُلّا جَعَلْنَا صَلِحِينَ ﴾ [الأنبياء: ٧٢].

- أو للعناية بالمتقدم لأهميته كقوله تعالى ﴿ وَثِيَابُكَ فَطَقِرَ ﴾ [المدثر: ٤].
  - ٦- أو للحذر منه كقوله ﴿ وَالرُّجْزَ فَاهْجُرُ ﴾ [المدثر: ٥].
  - ٧- أو لتعظيمه كقولك لمن سأل الله: عظيما سألت.

٨- أو للتوجيه والارشاد كقوله تعالى ﴿ فَأَمَّا ٱلْيَتِيمَ فَلَا نَقْهَرٌ . وَأَمَّا ٱلسَّآبِلَ فَلَا نَنْهَرٌ ﴾ [الضحى: ٩-١٠]، فهذا ليس من باب الحصر كما هو واضح، اذ المعنى على الحصر يكون انه منهي عن قهر اليتيم دون غيره أي يباح له أن يقهر غير اليتيم، وأن ينهر غير السائل وهو غير مراد.

إلى غير ذلك من الاغراض التي تعلم من مواطن القول.

وهذا الأمر نفسه جار فيما يتعدى إلى مفعولين، فقد ذكرنا في أول البحث أنّ الأصل أنْ يتقدم الفعل، فالفاعل ثم المفعول الأول الذي هو الفاعل في المعنى، ثم المفعول الثاني، نحو (منح سعيد خالدًا أرضاً) ويقال هذا اذا كان المخاطب خالي الذهن لا يعلم شيئا عن الموضوع بجملته.

وقد يتقدم المفعول الثاني على الأول لغرض بلاغي يقتضيه المقام، نحو (منح سعيد أرضاً خالدًا) اذا كان الاهتمام منصبًا على الأرض لا على الآخذ، ونحوه قوله تعالى ﴿ وَأَوْرَثْنَا بَنِيَّ إِشْكَ عِيلَ ٱلْكِتَبَ ﴾ [غافر: ٥٣].

وقوله ﴿ ثُمَّ أَوْرَثَنَا ٱلْكِنَابَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْهَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ [فاطر: ٣٢]. ففي الآية الاولى قدم (بني اسرائيل) وهو المفعول الأول على (الكتاب) وفي آية فاطر قدّم (الكتاب) على (الذين اصطفينا من عبادنا) ولذلك سبب واضح يتبين من سياق الآيتين، ففي آية فاطر الكلام جارٍ

على الكتاب، ولذلك قدمه قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ كِنَنَبَ ٱللَّهِ وَأَفَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًا وَعَلاَنِيَةً يَرْجُونَ نِجَارَةً لَنْ تَسَبُورَ ﴾ [فاطر: ٢٩].

﴿ وَالَّذِى أُوحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ الْكِنْبِ هُوَ الْحَقُّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْدُ إِنَّ اللَّهَ بِعِبَادِهِ لَخِيدٌ بَصِيرٌ ﴾ [فاطر: ٣١]، ﴿ ثُمَّ أَوْيَهُنَا الْكِنْبَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ طَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقُ إِلَا الْحَدَى مُو الْفَضْلُ الْحَكِيدُ ﴾ [فاطر: ٣٢]. فناسب تقديم الكتاب.

أما في سورة غافر فالكلام على حَمَلة الكتاب، فلذلك قدمهم قال تعالى ﴿ قَالُوٓا أَوْلَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُمْ مِالْكِكُمْ مِالْكِكُمْ مَالُولُ بَكُنْ قَالُواْ فَادْعُواْ وَمَا دُعَتُواْ الْكَيْفِينَ إِلَا فِي ضَلَالٍ ﴾ [غافر: ٥٠]، ﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلُنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فِي اَلْحَيَوْقِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَالُكُ ﴾ [غافر: ٥٠]، ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَى الْهُدَىٰ وَأَوْرَثْنَا بَنِيّ إِسْرَوْمِيلَ الْسَحِينَ ﴾ [غافر: ٥٣]، فالسب كما ترى ان يتقدم الحَمَلة على الكتاب بخلاف الآية الأولى كما هو واضح

وكذلك بالنسبة إلى تقديم المفعولين أو أحدهما على الفعل، فقد يقدم للتخصيص، أو لغرض من الأغراض التي سبق أن ذكرناها وذلك نحو:

- خالدًا منح سعيدٌ أرضاً، المعنى أنّ سعيداً خص خالداً بذلك، ولم يمنح غيره أو للرد على المخاطب إذا كان يظن أن سعيداً منح أرضاً محمداً، فأزال الوهم من ذهنه. والمخاطب في هذه الجملة يعلم جانباً من الحدث فهو يعلم أن سعيداً منح أرضاً وانما حصل الوهم في الشخص الممنوح، وكأن هذا جواب سؤال: من منح سعيدٌ أرضاً؟
- أرضاً منح سعيدٌ خالداً، المعنى أنّ سعيدًا خصّ خالداً بالأرض لا بشيء آخر، ولازالة الوهم، المخاطب الذي كان يظن انه منح خالداً نقودًا فقدمها لإزالة الوهم، والمخاطب في هذا يعلم أنّ سعيدًا منح خالداً شيئًا ولكن الوهم حصل في الشيء الممنوح وكأن هذا جواب عن سؤال: ماذا منح سعيد خالداً؟
- خالداً أرضاً منح سعيد، المعنى أنّ سعيدًا خص خالداً بأرض، أي لم يمنح غير سعيد ولم يمنح غير أرض أو لازالة الوهم إذا كان المخاطب يظن أن سعيدا منح محمداً نقوداً مثلا فهنا حصل الوهم في الشخص الممنوح والشيء الممنوح فقدم المفعولين لازالة الوهم وهنا المخاطب يعلم أن سعيداً منح شيئا ما شخصاً ما ولكن لا يعلم الشخص الممنوح ولا الشيء. وهكذا القياس، وكل ما تقديمه فهو الأهم بقصد التخصيص أو بقصد آخر يستدعيه المقام.

#### الحذف

## حذف المفعول به على ضربين:

1- أن يحذف من الكلام لفظا لكنه مراد معنى وتقديرا وهو الذي يسميه النحويون: (الحذف اختصارا) ولا يحذف الالدليل وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ ذَرِفِ وَمَنْ خَلَقْتُ وَجِعدًا ﴾ [المدثر: ١١]، أي من خلقته لأن الاسم الموصول لا بد له من عائد، وكقوله: ﴿ أَذَكُرُوا نَعْمَتِي اللَّهِ أَنْقَمْتُ عَلَيْكُو ﴾ [البقرة: ٤٠]، أي أنعمتها ومن هذا الحذف قوله تعالى: ﴿ وَإِن بَعْمَتِي اللَّهِ أَنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُوا مِسُورَةٍ مِن مِشْلِهِ، وَادْعُوا شُهَدَآءَكُم مِن دُونِ اللّهِ إِن كُنتُمْ صَدِيْنِ ثَنِي فَإِن لَمْ تَفْعلُوا وَلَن تَفْعَلُوا فَأَنَّا اللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَى تَفْعلُوا الاتيان ولن تَفعلوه، وقد حذف للعلم به لأنه مر ذكره ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَالْمَعْظِيمَ فَرُوجَهُمْ وَاللّهَ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَوْ وَاللّهُ وَاللّه

ومن هذا الباب نحو قوله تعالى: ﴿ وَأَضَلَّ فِرْعَوْنُ فَوْمَمُ وَمَاهَدَىٰ﴾ [طه: ٧٩]، أي وما هداهم غير أن الحذف هنا له غرض لطيف علاوة على الايجاز وذلك أنه أخرجه مخرج العموم أي ان فرعون لم يتصف بصفة الهداية البتة وذلك أنه لو قال (وما هداهم) لكان عدم الهداية مقيدا بقومه اذ يحتمل أنه هدى غيرهم لكنه قال (وما هدى) أي ماهدى أحداً. ومثله قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ اَجْنَبُهُ رَبُّمُ فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ﴾ [طه: ١٢٢]، أي وهداه غير أنه أخرجه مخرج العموم فلم يقصر الهداية على آدم عليه السلام.

ويذكر النحاة أن المفعول قد يحذف لتناسب الفواصل، كقوله تعالى: ﴿ مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَى ﴾ [الضحى: ٣]، أي وما قلاك، غير أنني أرى لهذا الحذف غرضاً بديعاً وسراً لطيفاً علاوة على ما ذكروه، وهو أن الحذف ههنا للاكرام والتعظيم وذلك أنه تعالى لم يرد أن يواجهه بالقلى فيقول (وما قلاك) وإنما اكتفى بالمفعول السابق اكراماً لرسول الله من أن يناله الفعل. ونحو هذا يجري في كلامنا، كأن يقول أحد لآخر بلغني عنك أنّك شتمت وقلت وقلت، فيقول: لا والله ما شتمت ولا قلت، فحدف المفعول من الفعلين تعظيماً له من أن يناله الفعل.

قالوا وقد يحذف المفعول لاحتقاره، نحو: ﴿ كُتُبُ اللّهُ لَأَغَلِبَكَ أَنَا وَرُسُلِتُ ﴾ [المجادلة: ٢١]، قالوا أي الكافرين، وأرى أن حذفه علاوة على هذا لاخراجه مخرج العموم، فالغلبة عامة له وإن كان المقصود بها المحلفرين.

الخامعة الإسلامية - انكتبة - قسم المراجع

أو للاستهجان، كقول عائشة رضي الله عنها (ما رأيت منه ولا رأى مني) أي العورة.

أو للجهل به في نحو قولك (ولدت فلانة) وأنت لا تدري ما ولدت، إلى غير ذلك من الأغراض<sup>(١)</sup>.

٢- أن لا يذكر المفعول<sup>(٢)</sup>، وهو غير مراد وهو الذي يسميه النحويون (الحذف اقتصاراً).

والحقيقة أن هذا ليس من باب الحذف، بل هو أن تقتصر على الحدث وصاحبه من غير ارادة للمفعول، وليس له تقدير ولا نية، وذلك بحسب الحاجة والقصد، فقد تكون الحاجة إلى أن تذكر مفعولين، كقوله تعالى: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَكُ ٱلْكُوثَرَ ﴾ [الكوثر: ١]، وكقوله: ﴿ اللَّيْنَهُ رَحْمَةٌ مِنْ عِندِنَا ﴾ [الكهف: ٦٥]، وكقوله (هو يكرم السائلين الدنانير ويطعم المحتاجين القوت، ويمنح طلاب العلم الكتب)، فقيدت الاكرام والاطعام والمنح بالمعطى والمعطى له.

وقد يتعلق الغرض بذكر مفعول واحد، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾ [الضحى: ٥]، فقد ذكر مفعولاً واحد لأنه هو الذي تعلق الغرض بذكره ولم يذكر ما سيعطيه، لأنه لا يتعلق غرض بذكره.

ومن هذا الباب قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوْةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَوْةَ ﴾ [المائدة: ٥٥]، وقوله: ﴿ الَّذِي يُؤْتِي مَالَهُ يَتَزَّكِنَ ﴾ [الليل: ١٨]، فلم يذكر لمن يؤتون الزكاة، لأنه لا يتعلق غرض بذكرهم فإنه أراد أن يصف المؤمنين بايتاء الزكاة.

ونحو هذا أن تقول (هو يطعم اللحم ويكرم الدنانير)، فقد ذكرت أنه منصف بصفة إطعام اللحم واكرام الدنانير، ولم يتعلق غرض بذكر آكل اللحم وآخذ الدنانير، بل أردت أن تقول إن هذه صفته وخصلته، وانه مختص بهذا النوع من الاطعام والاكرام، فإن قلت (هو يكرم السائلين ويطعم الجائعين)، قيدته بالصنف الذي يكرمه ويطعمه أي هو متصف بهذه الخصلة وهي اكرام السائلين واطعام الجائعين ولم ترد أن تذكر ماذا يكرم أو يطعم.

<sup>(</sup>۱) انظر «الأشموني» (۲/۹۳–۹۶)، «الصبان» (۲/۹۶)، «الهمع» (۱/۱۲۷)، «التصريح» (۱/۹۱۶)، «البرهان» (۳۱۶)، «البرهان» (۳۱۶). (۳۱۶)، «المعان» (۲/۹۳)، «المعان» (۲/۹۳)

<sup>(</sup>٢) آثرت هذا التعبير هنا على تعبير(حذف المفعول) لأن قولهم (الحذف) مشعر بأن أصله الذكر والحذف طارى، في حين أن الأصل هنا عدم الذكر. .

وقد يراد مجرد الحدث مسنداً إلى فاعله دون تعلقه بشيء آخر فلا تذكر له مفعولاً كأن تقول (هو يكرم ويطعم)، أي هو متصف بهذه الخصلة ولا تريد أن تذكر ماذا يكرم أو من يكرم ولا ماذا يطعم أو من يطعم، ومثله أن تقول (قد وقع منك ما يؤذي)، أي يؤدي إلى الإيذاء فأخرجته مخرج العموم، ولو قلت (ما يؤذيني) لكنت قيدت الايذاء بك، وهناك فرق بين التعبيرين كما هو ظاهر، فالأول الايذاء فيه عام، والثاني مقيد، وما يؤذيك ربّما لا يؤذي غيرك، فإذا أردت أن ما وقع منه يؤدي إلى الايذاء عموماً، أي مما يتأذى به الخلق لم تذكر المفعول، وإن أردت أن ما وقع منه يؤذي واحداً أو صنفاً بعينه، ذكرت ذلك الصنف أو الواحد.

ومن هذا الباب قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَالنَّفَىٰ . وَصَدَّقَ بِالْمَشْنَى ﴾ [الليل: ٥-٦]، ولم يذكر من أعطى ولا ما أعطى، وإنما أراد أنْ يصفهم بصفة العطاء والتقوى، ونحوه قوله تعالى ﴿ لَا يَضِلُ رَبِّي وَلَا يَنسَى ﴾ [طه: ٥٦]، أي لا يتصف بالنسيان، ألا ترى لو قلت: (هو لا ينسى المواعيد) لكنت قيدت عدم النسيان بالمواعيد، وقد ينسى غيرها بخلاف ما لو قلت (هو لا ينسى) أي غير متصف بالنسيان، ومثله قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ مَ جُنَاحُ أَن تَأْكُلُواْ جَيِيعًا أَقَ أَشَتَاتًا ﴾ [النور: ٦١]، فلم يذكر مفعولاً لفعل الأكل، لأنه لا يتعلق غرض بذكره، ولو ذكره لكان السامع يحسب أن عدم الجناح من حيث أكل ذلك الشيء بعينه فلو قال مثلاً (ليس عليكم جناح أن تأكلوا اللحم جميعا أو اشتاتا)، لفهم منه أنه لو أكل غير اللحم لكان عليه جناح، ومثله قوله تعالى: ﴿ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَقَّىٰ يَنَبِّينَ لَكُو الْخَيْطُ الْأَيْبَصُ مِنَ الْفَيْقِ فَي اللهِ وَلَا يَعْلَمُ وَلا يُعْلَمُ الأَنعَام : ١٤]، أي الفقوان، وقوله ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا الْغُلُواْ وَالْمَ يَعْمَدُ ﴾ [الأنعام : ١٤]، أي متصف بصفة الاطعام دون تقييد بصنف معين ولا طعام معين.

ومن هذا الباب قوله ﴿ هُوَ الَّذِى يُحَيِّى وَيُعِيثُ ﴾ [غافر: ٦٨]، وقوله ﴿ وَأَنَّهُ هُوَ أَضَّحَكَ وَأَنَّكُ مُو أَضَّحَكَ وَأَنَّهُ هُوَ أَضَّحَكَ وَأَنَّهُ هُوَ أَضَّحَكَ وَأَنَّهُ هُوَ أَضَّحَكَ وَالْإِبَكَاء وَأَنَّهُ هُوَ أَمَاتَ وَأَعْيَا ﴾ [النجم: ٤٣-٤٤]، أي متصف بصفة الاضحاك والابكاء والإمانة والاحياء، ومنه قوله ﴿ لَمْ سَكِلِدُ وَلَمْ يُولَدُ ﴾ [الاخلاص: ٣]، فلم يذكر ما يلد ولو ذكر لفسد المعنى.

فالمفعول في مثل هذه التعبيرات غير مراد ولا يصح تقديره ولو كان الفعل متعديًا في الأصل، لأن تقدير أي مفعول مفسد للمعنى. فهذا إنما يكون بحسب قصد المتكلم -كما

أر

į

أسلفنا- فقد يقصد إلى أنه يخبر بمجرد الحدث أو أن يخبر بالحدث منسوبًا إلى فاعله، أو أن يخبر بالحدث وما وقع عليه. جاء في (دلائل الإعجاز): «اذا أريد الاخبار بوقوع الضرب ووجوده في الجملة من غير أن تنسب إلى فاعل، أو مفعول، أو يتعرض لبيان ذلك، فالعبارة فيه أن يقال: كان ضرب، أو وقع ضرب أو وجد ضرب، وما شاكل ذلك من الفاظ تفيد الوجود المجرد في الشيء.

واذ قد عرفت هذه الجملة فاعلم أنّ أغراض الناس تختلف في ذكر الأفعال المتعدية، فهم يذكرونها تارة ومرادهم أن يقتصروا على اثبات المعاني التي اشتقت منها للفاعلين، من غير أن يتعرضوا لذكر المفعول به، فاذا كان الأمر كذلك، كان الفعل المتعدي كغير المتعدي مثلاً في أنك لا ترى له مفعولاً لا لفظاً ولا تقديرًا، ومثال ذلك قول الناس: فلان يحل ويعقد، ويأمر وينهى، ويضر وينفع، وكقولهم: هو يعطي ويجزل، ويقري، ويضيف المعنى في نفسه للشيء على الاطلاق وعلى الجملة، من غير أن يتعرض لحديث المفعول، حتى كأنك قلت: صار إليه الحل والعقد وصار بحيث يكون منه حل وعقد، وأمر ونهى، وضر ونفع وعلى هذا القياس.

وعلى ذلك قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٩]، المعنى هل يستوي من له علم ولا علم له، من غير أن يقصد النص على معلوم. وكذلك قوله تعالى ﴿ وَأَنَّكُمْ هُوَ أَضَحَكَ وَأَنَّكُم هُو آَمَاتَ وَلَقْيَا ﴾ [النجم: ٤٣-٤٤]، المعنى هو الذي منه الاحياء والاماتة. . . ألا ترى أنك اذا قلت (هو يعطي الدنانير) كان المعنى على أنك قصدت أن تعلم السامع أن الدنانير تدخل في عطائه وأنه يعطيها خصوصا دون غيرها وكان غرضك على الجملة بيان جنس ما تناوله الاعطاء لا الاعطاء نفسه (١) .

وجاء فيه: اوان أردت أن تزداد تبيينا لهذا الأصل - أعني وجوب أن تسقط المفعول لتتوفر العناية على اثبات الفعل لفاعله، ولا يدخله شوب - فانظر إلى قوله تعالى: ﴿ وَلِمَّا وَرَدَمَاءَ مَدْيَبَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّا أَمَّةً مِنَ النَّكَاسِ يَسْقُونَ وَوَجَكَدَ مِن دُونِهِمُ أَمْرَأَتَ بِنِ تَذُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُمّا فَالَتَ الانسَقِي حَتَى يُصَدِرَ الرِّيمَانَ وَأَبُونَ اشَيْحٌ كَبِيرٌ. فَسَقَىٰ لَهُمَا ثُمَّ تَوَلَى إِلَى الظِّلْمِ اللهِ اللهِ القصص: ٢٣-٢٤].

<sup>(</sup>١) ودلائل الإعجاز، (١١٨-١١٩).

ففيها حذف مفعول في أربعة مواضع، اذ المعنى وجد عليه أمة الناس يسقون اغنامهم أو مواشيهم، وامرأتين تذودان غنمهما وقالتا لا نسقي غنمنا فسقى لهما غنمهما. ثم انه لا يخفى على ذي بصر انه ليس في ذلك كله إلا ان يترك ذكره ويؤتي بالفعل مطلقا، وما ذاك إلا أن الغرض في أن يعلم أنه كان من الناس في تلك الحال سقي، ومن المرأتين ذود. وأنهما قالتا: لا يكون منا سقي حتى يصدر الرعاء، وانه كان من موسى عليه السلام من بعد ذلك سقي. فأما ما كان المسقي أغنما أم ابلاً أم غير ذلك، فخارج عن الغرض، وموهم خلافه. وذاك انه لو قيل: وجد من دونهم امرأتين تذودان غنمهما، جاز أن يكون لم ينكر الذود من حيث هو ذود، بل من حيث هو ذود غنم، حتى لو كان مكان الغنم ابل، لم ينكر الذود. كما إنك اذا قلت: مالك تمنع أخاك؟ كنت منكرا المنع لا من حيث هو منع، بل من حيث هو منع أنها.

وجاء في (المغني): «جرت عادة النحويين أنْ يقولوا: يحذف المفعول اختصاراً واقتصاراً. ويريدون بالاختصار الحذف لدليل، وبالاقتصار الحذف لغير دليل، ويمثلونه بنحو ﴿ كُلُوا وَاشْرَبُوا﴾ [الطور: ١٩] أي أوقعوا هذين الفعلين وقول العرب فيما يتعدى إلى اثنين (من يسمع يخل) أي تكن منه خيلة.

والتحقيق أن يقال انه تارة يتعلق الغرض بالاعلام بمجرد وقوع الفعل من غير تعيين من أوقعه أو من اوقع عليه، فيجاء بمصدره مسندا إلى فعل كون عام، فيقال: حصل حريق أو نهب. وتارة يتعلق بالاعلام بمجرد ايقاع الفاعل للفعل فيقتصر عليهما، ولا يذكر المفعول ولا ينوى اذا المنوي كالثابت، ولا يسمى محذوفاً، لأنّ الفعل ينزل لهذا القصد منزلة مالا مفعول له، ومنه ﴿ رَبّي اللَّذِي يُحْي، وَيُعِيتُ ﴾ [البقرة: ٢٥٨]، ﴿ هَلْ يَسْتَوِى اللَّيْنَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَهُ اللَّهُ وَهُولِينًا ﴾ [الإعراف: ٢٦]، ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثَمّ ﴾ [الإنسان: ٢٠]، اذ المعنى ربي الذي يفعل الاحياء والاماتة، وهل يستوي من يتصف بالعلم ومن ينتفي عنه العلم، وأوقعوا الأكل والشرب وذروا الاسراف، وإذا حصلت منك رؤية هنالك.

وتارة يقصد اسناد الفعل إلى فاعله، وتعليقه بمفعوله، فيذكران نحو ﴿ لَا تَأْكُلُواْ الرِّبَوَّا ﴾ [آل عمران: ١٣٠].

<sup>(</sup>١) «دلائل الإعجاز» (١٢٤–١٢٥).

1]

يذ

یہ

﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ ٱلزِّيَٰۃُ ﴾ [الاسراء: ٣٢]، وقولك ما أحسن زيدًا، وهذا النوع اذا لم يذكر مفعوله قيل محذوف نحو ﴿ مَاوَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَاقَلَ﴾ [الضحى: ٣].

وقد يكون في اللفظ ما يستدعيه فيحصل الجزم بوجوب تقديره، نحو ﴿ أَهَاذَا ٱلَّذِي بَعَكَ اللَّهُ رَسُولًا﴾ [الفرقان: ٤١]، (وكلا وعد الله الحسني) و

حميت حمى تهامة بعد نجد وما شيء حميت بمستباح "(۱) وجاء في (الكشاف) في قوله تعالى ﴿ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلُمَت لِلْا يُبْصِرُونَ ﴾ [البقرة: ١٧].

"والمفعول الساقط من لا يبصرون من قبيل المتروك المطروح الذي لا يلتفت إلى اخطاره بالبال، لا من قبيل المقدر المنوي، كأن الفعل غير متعد أصلاً نحو (يعمهون) في قوله ﴿ وَيَذَرُهُمُ فِي طُغَيْنِهِم يَعْمَهُونَ ﴾ (٢) [الاعراف: ١٨٦].

### حذف مفعول فعل المشيئة:

حذف مفعول فعل المشنية كثير في كلام العرب، وقد ذكر ذلك النحويون والبيانيون نحو قوله تعالى ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَذَهَبَ بِسَمِعِهُم وَأَبْصَارِهِم ﴾ [البقرة: ٢٠]، وقوله ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُكَ مَا فَعَلُوه ﴾ [الانعام: ١١٢]، والتقدير: لو شاء الله أن يذهب بسمعهم وأبصارهم لذهب بسمعهم وأبصارهم، ولو شاء ربك أن لا يفعلوه ما فعلوه، ولا يكاد يذكر المفعول إلا إذا كان أمرًا عظيماً أو غريبًا كأن تقول: (لو شاء أن يبني قصرًا من ذهب لفعل)، جاء في (دلائل الاعجاز): "وإذا استقريت الأمر وجدت الأمر كذلك أبدًا، متى كان مفعول المشيئة أمرًا عظيمًا أو بديعًا غريبًا كان الأحسن أن يذكر ولا يضمر، يقول الرجل يخبر عن عزة نفسه: لو شئت أن أرد على الأمير رددت، ولو شئت أن ألقى الخليفة كل يوم لقيت، فاذا لم يكن مما يكبره السامع فالحذف كقولك: لو شئت خرجت، ولو شئت قمت، ولو شئت انصفت، يكبره السامع فالحذف كقولك: لو شئت خرجت، ولو شئت قمت، ولو شئت انصفت، ولو شئت انصفت،

وكذا الحكم في غيره من حروف المجازاة تقول: إنْ شنت قلت، وإنْ أردت دفعت. قال الله تعالى ﴿ فَإِن يَشَا اللّهُ يُعَلِّمُ لَكُ اللّهُ يُصَّلِلُهُ وَقَالَ عز اسمه ﴿ مَن يَشَا اللّهُ يُصَّلِلُهُ وَمَن يَشَا اللّهُ يُصَّلِلُهُ وَمَن يَشَا يَجُعَلُهُ عَلَىٰ صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ ("" [الانعام: ٣٩].

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (۲/ ۲۱۱–۲۱۲).

<sup>(</sup>٢) «الكشاف» (١/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٣) دلائل الإعجاز (١٢٧).

وجاء في (الكشاف) في قوله تعالى ﴿ وَلَوْ شَآءَ اللّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَنْرِهِمْ ﴾ [البقرة: ٢٠]: «ومفعول (شاء) محذوف لأنّ الجواب يدل عليه، والمعنى ولو شاء الله أن يذهب بسمعهم وأبصارهم لذهب بها. ولقد تكاثر هذا الحذف في شاء وأراد، لا يكادون يبرزون المفعول الآفي الشيء المستغرب كنحو قوله:

فلمو شئت أن ابكي دمّا لبكيته [عليه ولكن ساحة الصبر أوسع] وقوله تعالى: ﴿ لَوْ أَرَدُنَا آنَ نَنَّخِذَ لَمْوَا لَأَنَّخَذُنَّهُ مِن لَّدُنّا ﴾ [الانبياء: ١٣٠].

وقوله تعالى: ﴿ لُوَّارُدُنَا أَنْ نُنْخِدُهُوا لَا تُحَدِّنُهُ مِنْ لَدُنَا ﴾ [ و ﴿ لَوْ أَرَادَ اللَّهُ أَنْ يَتَخِـــذَ وَلِدًا ﴾ (١) [الزمر : ٤].

قالوا وأكثر ما يقع ذلك بعد أداة الشرط، لأنّ مفعول المشيئة مذكور في جوابها<sup>(٢)</sup>. واشترط بعض النحاة لحذفه دخول اداة الشرط على الفعل<sup>(٣)</sup>.

ويجدر بنا هنا أن ننبه على أمرين:

١ - اشتراط الحذف بدخول أداة الشرط، كما ذهب اليه بعض النحاة.

٢- ادخال أفعال الارادة مع أفعال المشيئة في هذا الحذف، فقد ذهب أهل البيان أن أفعال المشيئة والارادة مشتركة في هذا الأمر كما صرح به الزمخشري في النص الذي نقلناه آنفا(٤).

أما بالنسبة إلى الأمر الأول وهو اشتراط الحذف بدخول اداة الشرط كما ذهب اليه ابن النحوية محمد بن يعقوب فهو غير صحيح، بل ورد الحذف كثيرًا من غير دخول اداة شرط وذلك نحو قوله تعالى ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُعَمَّوْرُكُمْ فِي ٱلْأَرْجَامِ كَيْفَ يَشَاءً ﴾ [آل عمران: ٦] أي كيف يشاء أنْ يصوركم، وقوله ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاءً ﴾ [المائدة: ٦٤]، وقوله: ﴿ وَوَلّه: هُوَ أَيْ صُورَةٍ مَا شَاهً ﴾

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۱/ ۱۷۰ - ۱۷۱).

<sup>(</sup>٢) «معترك الاقران» (١/٣٠٨).

<sup>(</sup>۳) «البرهان» (۳/۱۲۸).

<sup>(</sup>٤) «الكثباف» (١/ ١٧٠-١٧١)، وانظر «معتبرك الاقبران» (١/ ٣٠٨)، «البرهبان» (٣/ ١٦٧-١٦٨)، «الطبراز» (٢/ ٢٠٨).

رَكَبَكَ ﴾ [الانفطار: ٨]، وقوله ﴿ فَكُلَا مِنْ حَبْثُ شِثْتُمَا ﴾ [الاعراف: ١٩]، وقوله ﴿ ۞ وَلَوْ أَنْنَا إِلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْكِمُ ٱلْمَوْنَ وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلًا مَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِلَّا أَن يَشَاءَ اللهُ ﴾ [الانعام: ١١١]. إلى غير ذلك من الآيات.

وبهذا يتضح أن اشتراط هذا الشرط غير صحيح.

۸۸

ومما ورد مذكورا معه مفعول المشيئة، قوله تعالى ﴿ قُلْ مَا أَسْتُلْكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلَّا مَن شَكَةَ أَن يَشَيَقِيمَ ﴾ [التكوير: ٢٨]، شَكَآةَ أَن يَشَيَقِيمَ ﴾ [التكوير: ٢٨]، وقوله ﴿ لِمَن شَآةَ مِنكُمْ أَن يَشَيَقِيمَ ﴾ [التكوير: ٢٨]، وقوله ﴿ إِلَا أَن يَشَدَّمُ أَوْ يَنَأَخُر ﴾ [المدثر: ٣٧]، وقوله ﴿ إِلَّا أَن يَشَآةَ رَبِّي شَيّئاً ﴾ [الانعام: ٨٠].

اما بالنسبة إلى الامر الثاني، وهو إدخال أفعال الارادة مع أفعال المشيئة، فانه -وان كان مقبولا في القياس - لم أجد ما يؤيده في القرآن الكريم، على كثرة ما ورد من هذا الفعل فيه. فقد ورد هذا الفعل مقتضيا للمفعول به في (١٣٦) مائة وستة وثلاثين موطنًا، من القرآن الكريم ولم يحذف مفعوله في واحد منها، إلا في عائد الصلة، كقوله تعالى ﴿ إِنَّ رَبِّكَ فَعَالًا لِمَا يُرِيدُ ﴾ [هود: ٢٩]، وهذا غير مختص بفعل دون فعل لِمَا يُويدُ وَمَا عَدِ معلوم، فحذف عائد الصلة المنصوب كثير في عموم الافعال كقوله تعالى ﴿ أَهَلَذَا الله وَيَا لَكُ رَسُولًا ﴾ [الفرقان: ٤١]، أي بعثه، وقوله ﴿ ذَرَفِ وَمَنْ خَلَقْتُ وَجِيدًا ﴾ [المدثر: ٢١] أي خلقته.

وهذا الحذف في عائد الصلة وردفي فعل الارادة في سبعة مواطن، وفي (١٢٩) مائة وتسعة وعشرين موطنا من فعل الارادة لم يحذف في واحد منها وذلك كقوله تعالى ﴿وَإِذَا أَرَادَ ٱللَّهُ بِقَوْمِ سُوّمًا فَلَا مَرَدٌ لَهُ ﴾ [الرعد: ١١].

وقوله: ﴿ فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبِلُغَا آشُدَهُمَا﴾ [الكهف: ٨٦]، ﴿ قُلْ مَن ذَا اَلَذِى يَعْصِمُكُمْ مِنَ اللّهِ إِنْ أَرَادَ مِكُمْ مُومَا أَوَ أَرَادَ اللّهَ أَن يَتَخِدَ وَلِلْمَا لَاصَطَفَىٰ مِمَا يَخْدُقُ أَرَادَ اللّهُ أَن يَتَخِدُ وَلِلْمَا لَاصَطَفَىٰ مِمَا يَخْدُقُ مَا يَشَكُنهُ ﴾ [الزمر: ٤]، إلى غير ذلك من الآيات، فلا يصح فيما أرى أن يجعل فعل الارادة نظيرًا لفعل المشيئة في حذف مفعوله، فالفرق بينهما ظاهر في الاستعمال والله أعلم.

# التمذير والافراء

التحذير تنبيه المخاطب على أمر مكروه ليجتنبه(١) وهو على ضربين:

١- ذكر المحذر مع المحذر منه، نحو (إياك والغيبة)، و (يدك والنار) فالمحذر في الأولى (إياك)، وفي الثانية (يدك)، والمحذر منه (الغيبة)، و (النار) في المثالين.

٢- ذكر المحذر منه مكرراً أو غير مكرر نحو، النار النار، الأسد<sup>(٢)</sup>.

# ١- ذكر المحذر مع المحذر منه:

المحذر امّا أنْ يكون بـ (إيّا) للمخاطب، واما يكون بالأسماء المضافة إلى ضمير المخاطب نحو: يدك، ونفسك، ورجلك، وعينك، ثم يؤتى بالمحذر منه تالياً للواو أو (من) نحو (إياكم والكذب)، و (اياكم من الكذب)، و(رأسك والحجر، أو من الحجر)، ولا يجوز عند سيبويه والجمهور حذف الواو و(من)، فلا يصح عندهم أنْ يقال (إيّاك خالدا) ولا (رأسك الجدار)، وأجازه قسم من النحاة (٢٠).

وأمّا نحو (إيّاك أنْ تفعل)، فجائز لصلاحية تقدير (من) (٤٠)، قال سيبويه "واعلم انه لا يجوز ان تقول (إيّاك زيداً)، كما إنّه لا يجوز أن تقول (رأسك الجدار)، حتى تقول (من الجدار) أو (والجدار)، وكذلك (أن تفعل) اذا أردت إياك والفعل، فاذا قلت (إياك أن تفعل) تريد اياك اعظ مخافة أن تفعل، أو من أجل أن تفعل، جاز، لأنك لا تريد أن تضمه إلى الاسم الأول، كأنك قلت: اياك نحّ لمكان كذا وكذا.

ولو قلت (اياك الاسد)، تريد من الاسد لم يجز، كما جاز في (أن) إلا أنهم زعموا أنّ ابن أبي اسحاق أجاز هذا البيت في شعر.

ايساك ايساك المسراء فاتسه إلسى الشسر دغساء وللشسر جالسب

<sup>(</sup>۱) «التصريح» (۲/ ۱۹۲)، «الاشموني» (۳/ ۱۸۸).

<sup>(</sup>۲) «الرضى على الكافية» (١/ ١٩٥).

 <sup>(</sup>٣) السيبويه (أ/ ١٤٠-١٤١)، «المقتضب» (٣/ ٢٢)، «الأشموني» (٣/ ١٨٩)، «التصريح» (٢/ ١٩٢)، « ١٠٠٠ ي.
 يس على التصريح» (٢/ ١٩٣).

<sup>(</sup>٤) «الأشموني» (٣/ ١٨٩)، «التصريح» (٢/ ١٩٣).

11

-1

كأنه قال (إياك)، ثم اضمر بعد إيّاك فعلاً آخر، فقال: إتّق المراء ((۱). وعلى هذا فأساليبُ التحذير من هذا القسم، هي ما يأتي:

- ١ ايّاك والكذب.
- ٧- إيّاك من الكذب.
- ٣- إيّاك أنْ تكذب.
- ٤- رأسك والحجر.
- ٥- رأسك من الحجر.
- وهذه متفق على صحتها.
  - ٦- إيّاك الكذب.
  - ٧- رأسك الحجر.

عند قسم من النحاة.

فاللفظة الأولى من هذه الجملة محذر، والثانية محذر منه، فـ (إياك) و (رأسك) محذر، و (الكذب) و (الحجر) محذر منه.

وتسميه نحو (رأسك) و (يدك) محذراً تجوز، والحقيقة إنّه محذر لأجله، وانما المحذر المخاطب.

وعند النحاة أنّ التحذير لا يكون للمتكلم، ولا للغائب، مع ورود نصوص قليلة بذلك نحو قول عمر بن الخطاب رضي الله عنه: (لتذكّ لكم الأسل والرماح والسهام وإيّاي وأن يحذف أحدكم الأرنب) وقول زياد: (إيّاي ودعوة الجاهلية) وقوله أيضا: (إيّاي ودلج الليل) وقولهم: (إذا بلغ الرجل الستين فاياه وايا الشواب)(٢).

جاء في كتاب سيبويه: «ومن ذلك أيضا قولك (إيّاك والأسد) و (إيّاي والشر) كأنّه قال (إيّاك فاتقين والأسد) وكأنه قال:

<sup>(</sup>۱) راسيبويه، (۱/ ۱۶۰ – ۱۶۱).

<sup>(</sup>٢) قالتصريح؛ (٢/ ١٩٣ - ١٩٤)، قالرضي على الكافية؛ (١/ ١٩٦)، قالهمع؛ (١/ ١٦٩).

(ایاي لأتقین والشر) فایاك متقیّ، والأسد والشر متقیان، فكلاهما مفعول ومفعول منه، ومثله (إیاي وأنْ یحذف أحدكم الأرنب). ومثله (إیّاك وإیّاه) و (إیّاي وإیّاه) كأنه قال: إیّاك باعد، وإیّاه أونحّ.

وزعم أن بعضهم يقال له (إيّاك) فيقول: إيّاي، كأنّه قال: اياي أحفظ وأحذر، وحذفوا الفعل في (إياك) لكثرة استعمالهم إيّاه في الكلام، فصار بدلاً من الفعل... فكأنه قال: إحذر الأسد، ولكن لا بد من الواو، لانه اسم مضموم إلى آخر»(١).

فذكر سيوبه انه ورد تحذير الإنسان لنفسه بمعنى لأتَّقِ، ولأحذر. وتحذير المتكلم لنفسه على ضربين:

إما أن يكون المقصود به المخاطب مع وروده بأسلوب تحذير النفس، وهو نحو قول عمر رضي الله عنه (واياي وأن يحذف احدكم الأرنب) أي احذروني في أن يحذف أحدكم الأرنب، وهو إن كان أخرجه مخرج التحذير للنفس ان المقصود به المخاطب وهو نظير قولك (لا أرينك هنا بعد اليوم) فهو وان كان بأسلوب النهي للمتكلم أن المقصود به المخاطب. ومنه قول زياد الذي ذكرته آنفا، وفي الحديث (اياي والتشادق) وهو من هذا الباب.

واما أن يكون المقصود به المتكلم نفسه وهو ما ذكره سيبويه في نحو قولهم (اياي والشر) أي لأحذر الشر فهو يحذر نفسه منه. قال الرضي: «وقول عمر رضي الله تعالى عنه لجماعا (إياي وأن يحذف احدكم الأرنب بالعصا، وليذك لكم الأسل والرماح) يحتمل أمر المتكلم أي لأبعد نفسى عن مشاهدة حذف الأرنب، وأمر المخاطب اي بعدوني عن مشاهدة حذفه»(٢).

وظاهر أنّ الكثير والشائع في التحذير، أن يكون للمخاطب، ويصح أن يكون للمتكلم والغائب على قلة.

# ٢- ذكر المحذر منه مكرراً أو غير مكرر:

وذلك نحو النار، العقرب العقرب، الكذب والخيانة، فهذه الفاظ محذر منها وردت مكررة وغير مكررة.

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۱/ ۱۳۸).

<sup>(</sup>٢) «الرضى على الكافية» (١٩٦/١).

### حنف فعله:

ذهب النحاه إلى أنه إذا كان أسلوب التحذير بـ (إيا) ففعله واجب الحذف مطلقاً. سوا كررت أم لم تكرر، تقول: (إيّاك والكذب) ولا يصح أن تقول: اياك احذر والكذب، أحذرك والكذب، وكذلك إذا كان بغير (إيّا) إذا كان مكرراً أو معطوفاً نحو: النار النار والكذب والخيانة، فانّه لا يصح أنْ تقول: إحذر النار النار، واحذر الكذب والخيانة (١) وأجاز بعضهم إظهار الفعل معه، جاء في (شرح الرضي على الكافية): "وأجاز قوم ظهو الفعل مع هذا القسم نحو احذر الاسد الاسد واياك اياك احذر، نظرا إلى أن تكرير المعموا للتأكيد لا يوجب حذف العامل، كقوله تعالى ﴿ إِذَا دُكَّتِ ٱلْأَرْضُ دُكّادًا كُلُهُ [الفجر: ٢١]»(٢)

وإذا لم يكرر المعمول جاز اظهار عامله اتفاقاً<sup>(٣)</sup>.

وفي هذه المسألة بحث، فانه عند جمهور النحاة أن حذف الفعل واجب في نحو قولًا (اياك من المراء) و (إيّاك من الكذب) وفي نحو (الكذب والخيانة)، ولكن ألا يصح أنقول: احذرك من المراء، واحذر الكذب والخيانة؟ ألا يصح أن نقول: (أحذرك من ها الأمر) و (أحذرك العقوق والظلم)؟

إن هذه التعبيرات صحيحة بلا شك، واذا حذفنا الفعل من هذه الجمل كانت من الجم الواجبة حذف الفعل عند النحاة، فمثلاً قولنا (أحذرك من المراء) إذا حذفنا الفعل منه، كا (اياك من المراء)، و (احذرك من هذا الأمر) اذا حذفنا الفعل منه كان (اياك من هذا الأمر) واذا حذفنا الفعل من قولنا (احذر الكذب والخيانة) قلنا (الكذب والخيانة)، فاذا كانت ها الجمل مع ذكر الفعل صحيحة، فلماذا يقول النحاة انّ الحذف واجب؟

انه يصح أن تقول (احذرك من هذا الأمر) و (اياك من هذا الأمر) قال تعالى: ﴿ يَعِيْفُكُ اللَّهُ أَن تَعُودُواْ لِمِثْلِمِهِ أَبَدًا﴾ [النور: ١٧]، فذكر فعل التحذير (يعظ) ولو حذفه لكان القو (إيّاكم أن تعودوا لمثله أبدا) وقال ﴿ إِنِّ آعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ﴾ [هود: ٤٦]، فذكر فه التحذير، ولو حذفه لقال: (اياك أن تكون من الجاهلين)، قال: ﴿ وَاتَّقُواْ اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَ النَّوَا

<sup>(</sup>١) قالتصريح؛ (٢/ ١٩٢)، قابن عقيل؛ (٢/ ٨٧)، قحاشية الخضري؛ (٢/ ٨٨)، قسيبويه؛ (١٣٨ - ١٣٩).

<sup>(</sup>٢) - «الرضي» (١/ ١٩٦) وانظر «الأشموني» (٢/ ١٩١)، «الهمع» (١/ ١٦٩).

<sup>(</sup>٣) ﴿ ﴿ ﴿ ١٩٦/١)، وَانْظُرُ فَسَيْبُونِهُ ۚ ﴿ ١٣٩/١)، فَالتَصْرِيحَ ۚ ﴿ ١٩٥/).

وَٱلْأَرْسَامُ ﴾ [النساء: ١]، ولو حذفه لقال: (الله والأرحام).. وقال: ﴿ قُلُ أَلِيمُواْ اللّهَ وَالْرَسُولَ.. وقال وقال (الله والرسول). وقال ﴿ وَأَوْنُواْ ٱلْكِيْلُ وَٱلْمِيزَانَ ﴾ [آل عمران: ٣٢]، ولو حذف فعل الاغراء لكان القول (الله والرسول). وقال ﴿ وَأَوْنُواْ ٱلْكِيْلُ وَٱلْمِيزَانَ ﴾ [الانعام: ١٥٢]، ولو حذف فعل الاغراء لقال: الكيل والميزان.

فهذه كلها من أساليب التحذير والاغراء الواجبة حذف الفعل عند النحاة، وقد ذكر الفعل معها فكيف يفسر قول النحاة بوجوب الحذف، مع أنّ الذكر وارد في القرآن الكريم وفي غيره؟

ولا يذهب ذاهب إلى أن هناك فعلاً بعينه هو الذي يلزم تقديره، بل كل ما يؤدي المعنى صح تقديره، قال سيبويه: (هذا باب ما جرى منه على الأمر والتحذير) «وذلك قولك اذا كنت تحذر: (اياك) كأنك قلت: إيّاك نحّ، وإيّاك باعد، وإيّاك اتّق وما اشبه ذا»(١)

وجاء فيه: «فاذا قلت: (إيّاك أنْ تفعل)، تريد اياك أعظ مخافة أن تفعل، أو من أجل أن تفعل جاز»(٢).

فقدر (أعظ) الذي ذكره القرآن الكريم.

قال الحفيد: «والحق أن يقال: لا يقتصر على تقدير باعدولا على تقدير (احذر)، بل الواجب تقدير ما يؤدي الغرض، اذ المقدر ليس أمراً متعبداً به لا يعدل عنه»(٣).

ونعود إلى سؤالنا وهو: ما معنى قول النحاة الله الحذف واجب في نحو قولك: (إيّاك أنْ تكذب؟ مع أنه يصح أنْ نذكر الفعل ونقول: أحذرك أنْ تكذب؟

والجواب أن (إيّا) في هذا الباب كناية عن المنع والتحذير والتبعيد عن الشيء معناها (بعد) أو (باعد) أو (احفظ نفسك) أو (ق نفسك)، ونحو ذلك من معاني التحذير، والكاف للخطاب، وهي بمعنى فعل التحذير نائبة عنه، وتسد مسدّه، وقد ذكر ذلك سيبويه قال: «وإياك بدل من اللفظ بالفعل، كما كانت المصادر كذلك، نحو: الحذر المحذر»(1).

<sup>(</sup>۱) دسيويه (۱/ ۱۳۸).

<sup>(</sup>٢) السيبوية (١/ ١٤٠).

 <sup>(</sup>٣) «حاشية الصبان» (٣/ ١٨٩)، «حاشية الخضري» (٢/ ٨٨)، وانظر «ابن يعيش» (٢/ ٢٥).

<sup>(</sup>٤) - (سيبويه، (١٣٩/١)، وانظر (لسان العرب؛ - اليام ( ٣٣٠).

وقال ابن كيسانُ: «وقد تكون (إيّا) بمعنى التحذير»(١).

ولو قال قائل هي اسم فعل بمعنى (بعّد)، أو (احذر)، ونحو ذلك، كما قالوا في (دونك) بمعنى (خذ) و (رويدك زيداً) بمعنى أمهله، و (عليك) بمعنى الزم و (إليك) بمعنى تنجّ لكان في قوله وجاهة.

وهي من حيث ذكر الفعل وعدمه نظيرة المصدر النائب عن فعل الأمر في نحو قولنا (إقداماً يا سعيد) فمعنى (إقداماً) هنا معنى فعل الامر (اقدم) والنحاة يقدرون فعلاً محذوفاً وأجب الحذف في نحو هذا، وهو هنا (أقدم) مع أنّه يصح أنْ يقال: (أقدم اقداماً يا سعيد) قال تعالى: ﴿ فَأَصْبِرَ صَبْرًا جَبِيلًا ﴾ [المعارج: ٥]، وقال: ﴿ وَأَهْجُرْهُمْ هَجُرًا جَبِيلًا ﴾ [المزمل: ١٠]، وهو كما ترى نظير مسألتنا في التحذير.

يقول النحاة في التحذير: إيّاك من الكذب - الفعل واجب الحذف، وتقديره احذر أو احفظ، علماً بأنه يصح أن نقول: احذرك من الكذب.

ويقولون في باب المفعول المطلق: اقداما يا سعيد، الفعل واجب الحذف، وتقديره (اقدم) مع أنه يصح أن نقول: أقدم إقداما يا سعيد.

فما تفسير هذا الأمر؟

في مسألة المفعول المطلق إذا قلنا (إقداماً يا سعيد) كان المصدر نائباً عن فعل الامر ومعناه (أقدم يا سعيد)، ولكن إذا قلنا (اقدم اقداماً يا سعيد) تغير المعنى، وكان المصدر مؤكداً، وليس نائباً عن فعل الأمر.

وكذلك اذا قلت (صبراً جميلاً يا فلان)، فمعناه (إصبر) ولكن إذا قلت (إصبر صبراً جميلاً) تغير المعنى، وأصبح المصدر مبيناً للنوع فقط، فانه يصح أنْ تقول: (صبراً جميلاً) وفعله واجب الحذف عند النحاة، ومعناه الامر وهو نائب عن فعله، ويصح أنْ تقول (اصبر صبراً جميلاً) لكن ليس بالمعنى الاول، فهنا (صبراً) ليست نائبة عن فعل الامر، ولا بمعنى الأمر، وانّما هي ههنا مبينة فحسب، فالنحاة يقدرون في (صبراً جميلاً) (إصبر) محذوفاً وجوباً لضرورة تمشية الصناعة الاعرابية، لانّ كل منصوب لا بدّ له من ناصب عندهم، ولو ذكرته لصح، لكن ليس بالمعنى الأول كما أوضحت.

<sup>(</sup>١) «لسان العرب» (ايا) (۲۰/ ٣٢٦).

وكذلك الأمر في التحذير ف (اياك) في التحذير نائبة عن فعل التبعيد والمنع والتحذير، ويقدرون لها فعلاً معناه (احذر) ونحوه، ولكن لو أظهرته لتغير المعنى، ولأصبح التحذير بالفعل المذكور لا بإياك، فلو قلت: (إيّاك من الكذب)، كان التحذير بإياك وحده، ولو قلت (أحذرك من الكذب)، لكان التحذير بالفعل (أحذر) لا بالضمير، وكذلك لو قلت (اياك احذرمن الكذب) كان التحذير بالفعل لا بـ (إيّا) وقدمت الضمير للاختصاص، وعند ذلك لا يكون (إيّا) كناية عن التبعيد والمنع، ولا نائباً عن فعل التحذير، وإذا قلت (أحذرك إيّاك أن تفعل) كانت (إيّا) ليست تحذيراً، وإنما هي بدل من ضمير الخطاب على رأي الجمهور، أو توكيد له على رأي آخرين، فأنت لا تذكر الفعل إذا كانت (إيّا) تقوم مقام فعل التحذير ولو ذكرت الفعل كانت ضمير نصب غير مكني به عن التحذير.

والذي يدل على أنّ (إيّا) في التحذير ليست مثلها في غير التحذير، أنّ بعض العرب قد تغير في (إياك) التي للتحذير، وتتصرف فيها بخلاف التي لغير التحذير، فتقول: (أياك) بفتح الهمزة و (هياك) بابدال الهمزة هاء، وذلك في التحذير فقط، جاء في (لسان العرب): فومنهم من ينصب في التحذير، ويكسر ما سوى ذلك للتفرقة. . . ، قال الفراء: والعرب تقول (هياك وزيدا) اذا نهوك، قال: ولا يقولون هياك ضربت "(۱).

إنها طريقة من طرائق التعبير في المنع والتبعيد، إنك كما تقول في الأمر:

قم بالواجب، وقياماً بالواجب.

اصبر على الحق، وصبراً على الحق.

فتأمر مرة بالفعل، ومرة بالمصدر، وكما تقول: إلزم نفسك، وعليك نفسك

خذ الكتاب، ودونك الكتاب.

فتأمر مرة بالفعل، ومرة باسمه، كذلك تقول:

احذرك أن تكذب، وإياك أن تكذب.

أعظك أنْ تجهل، وإيّاك أنْ تجهل.

فالأول تحذير بالفعل، والثاني تحذير بالاسم، أو بالكناية.

<sup>(</sup>۱) «لسان العرب» (هيا) (۲۰/ ۳۲۰).

11

1

1

4

,

ī.

)

i

م إنّ التحذير بـ (إيّا) هو منع عام بصيغة التبعيد المطلق، في حين أنّ التحذير بالفعل مقيد بمعنى ذلك الفعل فقولك (احذر) مقيد بمعنى فعل التحذير، و (أعظك) مراد منه الوعظ و (أنهاك) مراد به معنى النهي وهكذا.

وأما ما كان بغير (أيا) من المكرر والمعطوف، فحذف فعله واجب عند الاكثرين، وام ماذم يكن مكررا فذكر فعله جائز كما سبق أن ذكرنا .

قال سيبويه: «رانما حذفوا الفعل في هذه الأشياء حين ثنوا<sup>(١)</sup> لكثرتها في كلامه، واستغناء بما يرون من الحال وبما جرى من الذكر، وصار المفعول الأول بدلاً من اللفظ بالفعل حين صار عندهم مثل اياك... ولو قلت (نفسك) أو (رأسك) أو (الجدار) كان اظهار الفعل جائزا نحو قولك اتق رأسك أو احفظ نفسك، واتق الجدار فلما ثنيت صار بمنزلة اياكه (٢).

وذكر غيره أن سبب الحلف هو أن الوقت يضيق عن ذكر غير المحذوف منه قال الرضي: وحكمة اختصاص وجوب الحذف بالمحذر منه المكرر، وكون<sup>(٣)</sup> تكريره دالا على مقارية الممحذر منه للمحذر بحيث يضيق الوقت إلا عن ذكر المحذر منه على أبلغ ما يمكن، وذلك بتكريره ولا يتسع لذكر العامل مع هذا المكرر واذا لم يكرر الاسم جاز اظهار العامل اتفاقاً»(٤).

وقال: "وانما وجب الحذف في الاول والثاني [اي ما كان بذكر المحذر والمحذر منه، وما كان بذكر المحذر منه مكرراً] لأن القصد . . . أنْ يفرغ المتكلم سريعاً من لفظ التحذير حتى يأخذ المخاطب حذره من ذلك المحذور، وذلك لأنه لا يستعمل هذه الألفاظ إلا إذ شارف المكروه أن يرهق<sup>(0)</sup> .

وجاء في (ملا جامي) في التحذير: «وانما وجب حذف الفعل فيه لضيق الوقت عن  $(^{(7)})$  وفي حاشية ملا جامي: «في كلا قسمي $(^{(7)})$  التحذير ضيق وقت، وهو أضيق من

<sup>(</sup>١) المعنى حين كرروا .

<sup>(</sup>۲) سيبويه (۱/ ۱۳۸ -۱۳۹).

<sup>(</sup>٣) الراجح فيما يبدو زيادة الواو.

<sup>(</sup>٤) «الرضي على الكافية» (١٩٦/١).

<sup>(</sup>٥) ﴿ الرضى على الكافية ١٩٧/١).

<sup>(</sup>٦) ملاجام (١٢٨).

 <sup>(</sup>٧) القسم الأول ما ذكر فيه المحذر نحو الاسد الاسد. والقسم الثاني ما ذكر فيه المحذر والمحذر مه نحر إياك

القسم الثاني منه، ولهذا لا يذكر إلاّ المحذر منه، (١).

وجاء في (الإتقان) للسيوطي انّ من دواعي الحذف «التنبيه على أنّ الزمان يتقاصر عن الاتيان بالمحذوف، وأن الاشتغال بذكره يفضي إلى تفويت المهم، وهذه هي فائدة باب التحذير والاغراء»(٢).

والأمر عندي فيه تفصيل وهو أنه ليس كل مكرر واجب الحذف، ولا كل مفرد جائز الحذف، وإنّما الأمر يعود إلى القصد والمعنى والمقام، فاذا كان ذكر اللفظ من المحذم والمحذر منه نائبا عن فعل التحذير مفهوما منه التحذير بما يرى من الحال، وكان المقام ويضيق عن ذكر الفعل حذف فعله ولا يذكر، وكان المذكور يقوم مقام فعل التحذير، كما في (ايًا) سواء كان مكرراً، أم غير مكرر وإلاجاز ذكره.

وايضاح ذلك أنك تقول لصاحبك (إحذر زيداً)، ثم ترى انه لم يسمع كلمة (زيد أو ذهب ذهنه إلى خالد، فتؤكد زيداً وهذه من فوائد التوكيد اللفظي، فتقول: (إحذر زيد زيداً). فاذا كان زيد قريباً منه، وهو له عدو ينوي قتله، وكان الوقت يضيق عن ذكر غير المحذر قلت: زيداً أو زيداً زيداً، أي احذره فهو قريب. فكلمة (زيد) الأولى أعني في (احذر زيداً) ليست نائبة عن فعل التحذير بخلاف الثانية فانها نائبة عنه ومفهمة معناه.

قال تعالى: ﴿ وَاتَّعُوا اللّهَ الّذِى تَسَاتَلُونَ بِمِو وَالْأَرْحَامُ ﴾ [النساء: ١]، فذكر فعل التحذير لان لفظ الجلالة لم يقم مقام التحذير، ولأن هناك سعة من الوقت ولو حذف لقال (الله والارحام). وعلى مقتضى قول النحاة أنّ هذه واجبة الحذف، لأنّها معطوفة، والحق ما ذكرت، وهو أن إذا كان المذكور مفيدا للتحذير من مجرد ذكره، وأنه نائب عن فعل التحذير، وكان الزمان يتقاصر عن ذكر الفعل حذف وجوبا، نحو (الحية والعقرب) وإن لم يكن كذلك ذكرت، فتقول: (احذر الحية والعقرب) وهذا كما يكون في المكرر والمعطوف يكون في المفرد.

ومثله الاغراء قال تعالى ﴿ قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ عَلَى ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّسُولَ عَلَى ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

والاسد ويدك والنار.

<sup>(</sup>۱) «حاشية ملاجامي» (۱۲۸).

<sup>(</sup>٢) «الاتقان» (٢/ ٥٧)، «معترك الاقران» (١/ ٣٠٥).

وقال: ﴿ وَأَوْفُواْ ٱلْكَيْلُ وَٱلْمِيزَانَ ﴾ [الانعام: ١٥٢]، فذكر الفعل لما ذكرت.

وخلاصة الأمر في هذا الباب أنّ لك أن تقول: إياك أن تفعل واحذرك أن تفعل واعدرك أن تفعل واعدر أن تفعل واياك أحذر أن تفعل واحذرك اياك أن تفعل، فكل ذلك جائز ولكلّ قصد ومعنى. فاذا ذكرت اياك وحده كان مفيداً للتحذير بنفسه، واذا ذكرت اي فعل معه كان التحذير بذلك الفعل لا بـ (إيّا).

ولك أن تقول (الكذب) و (الكذب الكذب) و (الكذب والخيانة)، و (رأسك والحائط) ولك أن تقول: (احذر الكذب) و (احذر الكذب الكذب) و (احذر الكذب والخيانة) و (امنع رأسك والجدار) فيكون التحذير في الجمل الأولى بما ذكرت من المحذر والمحذر منه وفي الثانية يكون التحذير بالفعل، وإذا ذكرت الفعل معها لم تكن هذه نائبة عن فعل التحذير، ولا مفيدة له، بل يكون التحذير بما ذكرت من الفعل.

ففي كل هذه المسائل يجوز ذكر الفعل وعدمه، ولكن اذا أردت التحذير بالاسم نيابة عن الفعل حذفت الفعل ولم تذكره، واذا أردت التحذير بالفعل ذكرت الفعل وخرجت الاسماء عن كونها للتحذير.

# الواو في التحذير:

قد تدخل الواو على المحذر منه مع ذكر المحذر وبدونه وذلك نحو قولنا (اياك والمراء) و (يدك والنار) و (الكذب والخيانة) فما هذه الواو؟

ذهب النحاه إلى أن هذه الواو عاطفة وتكلفوا لذلك تقديرات نذكر اشهرها بايجاز:

1- اياك والمراء: ذهب النحاة إلى أنّ الواو في نحو هذا عاطفة ثم اختلفوا في التقدير فذهب السيرافي وكثيرون إلى أن ما بعد الواو (المحذر منه) معطوف على ما قبله (المحذر) والتقدير عندهم: احذر نفسك أن تدنو من المراء والمراء أن يدنو منك، فحذف ما حذف من الافعال والحروف والاسماء إلى أن صار (إياك والمراء) وهو عندهم من عطف المفردات. واعترض بأن (اياك) محذر و (المراء) محذر منه، فكيف نعطف محذرا على محذر منه، والعطف يقتضى المشاركة في المعنى؟

جاء في (حاشية الصبان): «فان قلت: المعطوف في حكم المعطوف عليه، وإيّاك محذر والاسد محذر منه، وهما متخالفان فكيف جاز العطف؟ فالجواب أنه لا يجب مشاركة

الاسم المعطوف للمعطوف عليه، إلا في الجهة التي انتسب بها المعطوف عليه إلى عامله وهي هنا كونه مفعولاً به أي مباعداً وكذا الاسد مباعد، اذ المعنى إيّاك باعد وباعد الاسد» (١٠).

وذهب ابن طاهر وابن خروف إلى أنّ ما بعد الواو منصوب بفعل اخر محذوف، والتقدير اياك باعد من الشر، واحذر الشر فيكون الكلام جملتين (٢).

وهو تكلف فانك إذا قلت إيّاك باعد من الشركان تحذيراً من الشر، فلا داعي لأن يقول: واحذر الشر.

واختار ابن مالك قولاً ثالثاً، وهو أنْ يكونْ معطوفاً عطف مفرد على مفرد، على تقدير (اتق تلاقي نفسك والمراء) فحذف الفعل، ثم حذف المضاف (تلاقي)، وأقيم المضاف إليه مقامه فصار (نفسك والمراء)، ثم حذف المضاف (نفس) وأُقيم المضاف إليه مقامه، وهي الكاف ثم حول ضمير الجر إلى ضمير نصبٍ منفصلٍ فصار (إيّاك والمراء)(٣).

وهو تكلف واضح تبدو فيه كثرة الحذف بدون موجب، وذلك في الآراء كلها.

والراجح في مثل هذا أن تكون الواو للمعية، والمعنى إيّاك وممارسة المراء، أو التلبس به أو مصاحبته ونحو ذلك، ولا داعي لهذه التقديرات المتكلفة.

قال ابن مالك في التسهيل: ((ولا يعطف في هذا الباب إلاّ بالواو، وكون ما يليها مفعولاً معه جائز))<sup>(٤)</sup>.

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): ((ولا يمتنع أن يدعى أن الواو التي في المحذر بمعنى مع))(٥)

وهو فيما نرى ليس جائزاً فقط بل هو الراجح الذي يؤدي المعنى بدون تكلف، ولا كثرة حذف.

<sup>(</sup>١) قحاشية الصبان (٣/ ١٨٨)، وانظر قالتصريح (٢/ ١٩٣).

<sup>(</sup>۲) «الهمع» (۱/۹۳۱)، «التصريح» (۱۹۳۲).

<sup>(</sup>٣) «التصريح» (٢/ ١٩٣).

<sup>(</sup>٤) ﴿ السهيل؛ (١٩٢).

<sup>(</sup>٥) «الرضى» (١/ ١٩٨)، وانظر «الأشموني» (٣/ ١٩١)، «حاشية الخضري» (٣/ ٨٨).

# ٢- رأسك والحائط:

وهي كالتي قبلها والواو عندهم للعطف، والتقدير قي رأسك واحذر الحائط، فيكون الكلام جملتين، ويذكرون وجوها اخرى مشابهة كما مرّ في (اياك والمراء)(١)، وهي في جملتها تقديرات متكلفة مقاربة لما ذكرناه في العبارة السابقة، والراجح أن تكون أيضاً للمعية أي احفظ رأسك من الحائط ومصاحبته، ونحوه (يدك والنار) أي يحذره أن تمس يده النار وتصاحبها.

وقد تكون هذه العبارة لمعنى آخر غير التحذير على تقدير دع رأسك والحائط، وخلّه وإيّاه أي إضرب رأسك بالحائط إن شئت، ويدك والنار أي دّع يدك والنار، جاء في (كتاب سيبويه): "ومن ذلك رأسة والحائط، كأنه قال خلّ أو دّع رأسه مع الحائط، فالرأس مفعول والحائط مفعول معه، فانتصبا جميعاً. ومن ذلك قولهم شأنك والحج كأنه قال: عليك شأنك مع الحج»(٢).

وهذه ليس من التحذير وليس مما نحن فيه.

# ٣- الكذب والخيانة:

يجوز أن تكون الواو عاطفة اي إحذر الكذب والخيانة، بل هو الراجح ويجوز أن يكون الثاني مفعولاً معه أي إحذر الكذب مصاحباً الخيانة، وهو مرجوح هنا لأن النهي يكون عن المصاحبة، ولو فعل أحدهما ما كان بمحذور، وهذا المعنى غير مراد، ولو قلت (الأكل والضحك) لكانت المعية راجحة لأنها نهي عن المصاحبة والجمع بينهما.

# الاغراء

تنبيه المخاطب على أمر محمود ليفعله، نحو المروءة والنجدة، واخاك والإحسان اليه، وأخاك أخاك، ولا يكون بـ (إيًا) لانها خاصة بالتحذير، وتقدير فعله عند النحاة (إلزم).

وحكم الاسم المنصوب في الاغراء حكمه في التحذير (٢)، ونقول فيه وفي واوه ما قلنا في التحذير.

<sup>(</sup>۱) «الأشموني» (۳/ ۱۹۰)، وانظر «الصبان» (۳/ ۱۹۰).

<sup>(</sup>۲) خيبويه (۱/۸۲۸).

<sup>(</sup>٣) «التصريح» (٢/ ١٩٥)، وانظرهابن عقيل» (٢/ ٨٩)، «الرضي على الكافية» (١/ ١٩٨).

### الاختصاص

«الاختصاص في الأصل مصدر اختصصته بكذا، أي خصصته به، وفي الاصطلاح تخصيص حكم علق بضمير بما تأخر عنه، من اسم ظاهر معرف»(١).

والنحاة يخصون هذا المصطلح بما يقع بعد ضمير المتكلم، أو المتكلم المشارك معه غيره من اسم ظاهر معرفة موضحاً لذلك الضمير ومبيناً له نحو (نحن المسلمين نفي بالعهود) و (عليَّ خالداً يعتمد). ولا يصح أنْ يوضح الضمير في هذا الباب نكرة، ولا اسم مبهم، فلا يصح أن يبين باسم اشارة ونحوه من المبهمات، قال سيبويه: "واعلم أنه لا يجوز لك أن تبهم في هذا الباب فتقول (إني هذا أفعل كذا وكذا) ولكن تقول (إني زيداً أفعل) ولا يجوز أن تذكر إلا اسما معروفاً، لأنّ الاسماء إنّما تذكر هنا توكيداً وتوضيحاً للمضمر وتذكيراً. فاذا ابهمت فقد جئت بما هو أشكل من المضمر، ولو جاز هذا لجازت النكرة فقلت: إنا قوماً فليس هذا من مواضع النكرة والمبهم، ولكن هذا موضع بيان كما كانت الندبة موضع بيان، فقبح اذا ذكروا الأمر توكيداً لما يعظمون أمره أنْ يذكروه مبهماً"(٢).

وإيضاح ذلك أنَّ الضمائر قد تحتاج إلى ايضاح لأنها كنايات عن المتكلم، والمخاطب، والغائب، ولذلك سميت (ضمائر)، فالضمير فعيل بمعنى (مُفْعَل) اي مُضمَر من (أضمر)، وأضمر أخفى، وأضمر خيراً أو شراً أي اخفى ذلك في نفسه، قالوا وسمي ضميرا لأنه يستتر أي يخفى، وأرى أنه سمي ضميرا لأنه يُسْتَر تحته الاسم الصريح ويُخْفى كما مر بيان ذلك، فاذا قلت (أنا) فأنت لم تصرح باسمك، وانما اخفيته تحت الضمير.

والغرض الأساسي من الاختصاص توضيح الضمير المتقدم وتبيينه ولذلك لا يجوز هنا أن تذكر إلا اسماً معروفاً كما قال سيبويه، فلا يصح أن نأتي باسم اشارة، ولا موصول لأنها كنايات أيضا وليست تصريحا واذا جئت بها فقد جئت بما هو أشكل من المضمر فلو قلت (إني هذا أفعل وأفعل) لم يكن (هذا) تبييناً للضمير، ولا توضيحاً له. وكذلك لا يصح أن تأتي بنكرة، فلا تقول (انا معشرا نفعل كذا وكذا) لأن الضمير معرفة والنكرة أعم منه، فلم تبينه وإنما جئت بما هو أغمض منه واخفى، ولم توضع المقصود بخلاف ما لو قلت:

 <sup>(</sup>۱) «التصريح» (۲/ ۱۹۰)، وانظر حاشية الصبان ۳/ ۱۸۵.

<sup>(</sup>۲) سيبويه (۱/ ۳۲۸)، وانظر «التصريح» (۲/ ۱۹۰).

(انا معشر العراقيين أو معشر الأدباء) ونحو ذلك.

فالاختصاص يراد به توضيح الضمير المذكور وتخصيصه، وتخليصه من غيره، وتمييزه عنه، والباعث عليه فخر، نحو (علي أيّها الكريم يعتمد) ونحو (بنا تميما يكشف الضباب) أو تواضع، نحو (انا المسكين محتاج إلى اعانتك) أو بيان المقصود، نحو (انا معاشر الانبياء لا نورث) ونحو (نحن الطلبة نريد حقوقنا)(۱).

والأصل فيه أن يكون للمتكلم كما ذكرت، فلا يقع بعد ضمير غائب، فلا يقال: (بهم معشر العرب ختمت المكارم) ولا بعد اسم ظاهر نحو (بزيد العالم يقتدى).

ويقل بعد ضمير الخطاب نحو (بك الله نرجو الفضل)(٢).

ومن هذا يتبين أنّ المقصود به المتكلم، فقولك (علي أيّها الكريم يعتمد)، المقصود بالكريم هو المتكلم، وقولك (أنا أيها الراحل أحمل عنك ما تريد) الراحل فيه هو المتكلم وليس المخاطب، فانْ قصد المخاطب فهو نداء وليس اختصاصاً.

# أسلوبه

أسلوب الإختصاص على ضربين:

١- أن يكون بـ (أي) مبنية على الضم متلوة بـ (ها) مثلها في نداء المحلى بأل وتستعمل للمحلى بأل نحو (علي ايها الكريم يعتمد) و (أنا أيها الراحل أحمل عنك ما تريد).

٧- أن يكون بغير (أيّ) مضافاً أو معرفاً بأل أو علماً منصوباً نحو قوله:

إنا بنسى منقسر قسوم ذوو حسسب فينا سسراة بنسي سعمد ونساديها

وقوله:

انا بني نهشل لا ندعي لأب عنه ولا هو بالابناء يشرينا

وقولهم (نحن العرب أقرى الناس لضيف) وقوله (بنا تميما يكشف الضباب) وهو منصوب عند النحاة، بفعل تقديره أعني أو أخص، قال سيبويه:

<sup>(</sup>١) [ التصريح (٢/ ١٩٠)، (الأشموني (٣/ ١٨٥)، (الرضي على الكافية (١/ ١٧٤).

 <sup>(</sup>۲) «التصريح» (۲/ ۱۹۱)، «الهمع» (۱/ ۱۷۰).

«وذلك قولنا انا معشر العرب نفعل كذا وكذا، كأنه قال أعني، ولكنه فعل لا يظهر ولا يستعمل كما لم يكن ذلك في النداء، لأنهم اكتفوا بعلم المخاطب، وأنهم لا يريدون أن يحملوا الكلام على أوله، ولكن ما بعده محمول على أوله»(١)

وقد أوضح سيبويه أنّ العرب في الاختصاص لا يريدون أنْ يحملوا الكلام على اوله، ولكن ما بعده محمول على أوله، وذلك نحو قوله (انا بني منقر قوم ذوو حسب، فأنه لم يرد أنْ يخبر بأنهم بنو منقر، وانما أراد أن يخبر بأنهم قوم ذوو حسب، وأوضح المقصود بالضمير فقال (إنّا بني منقر) أي أعني بني منقر. ولو رفع فقال (إنّا بنو منقر) لكان المعنى أنه أراد أن يخبر عن نفسه وجماعته بانهم بنو منقر. وكذلك لو قلت (نحن الطلبة نريد حقوقنا) فأنت لم ترد أنْ تخبر عنكم بأنكم طلبة وإنما أردت أن تخبر بأنكم تريدون حقوقكم ثم بينت من انتم؟ ونحو لو قلت (أنا خالدا اقوم بهذا الأمر) فانك لم ترد أن تخبر عن نفسك بأنك خالد، وإنما أردت أن تخبر عن نفسك .

وجملة الاختصاص في نحو (عليّ يعتمد أيها الرجل) يقدرها النحاة حالاً أي مخصوصا. قال ابن الناظم: «ومن ذلك الاختصاص لأنه خبر يستعمل بلفظ النداء كقولهم: (اللهم اغفر لنا أيتها العصابة) و (نحن نفعل كذا أيها القوم) و (أنا أفعل كذا أيها الرجل) يراد بهذا النوع من الكلام الاختصاص على معنى اللهم اغفر لنا متخصصين من بين العصائب، ونحن نفعل كذا مخصوصين من بين الاقوام، وأنا افعل كذا مخصوصاً من بين الرجال»(٢).

وفي نحو (على خالداً يعتمد) يعربونها إعتراضية (٢)، وهو الراجح فيما أرى في كل أساليب الاختصاص، لأنه ليس القصد من نحو قولك (نحن أيها الطلبة نريد حقوقنا) انكم تريدون حقوقكم حال كونكم مخصوصين من بين الطلبة، بل ذكرت انكم تريدون حقوقكم وقد بينت من انتم، وهو نظير قولك (نحن الطلبة نريد حقوقنا)، فلماذا تكون جملة الاختصاص ههنا اعتراضية وهناك حالية؟

<sup>(</sup>۱) سيبويه (۱/۳۲۷).

<sup>(</sup>٢) ابن الناظم (٢٤٧)، وانظر «حاشية يس على التصريح» (٢/ ١٩٠)، «حاشية الخضري» (٢/ ٨٧)، «الرضي على الكافية» (١/ ١٧٤).

<sup>(</sup>٣) «المغنى» (٢/ ٣٨٧)، «حاشية يس» (٢/ ١٩٠).

### الفرق بينه وبين النداء:

ذهب الأخفش إلى أنّ الاختصاص نداء قال:

\*ولا ينكر أن ينادي الإنسان نفسه ألا ترى أنّ عمر قال: كل الناس افقه منك يا عمر "(١).

ونظرة إلى طبيعة المنادى واستعماله، وإلى طبيعة الاختصاص واستعماله، توضح الفرق بينهما:

1- فالغرض من الاختصاص كما أوضحنا توضيح الضمير المتقدم، وتبيينه، وتمييزه من غيره، أما النداء فانه طلب الإقبال بحرف النداء، فأنت حين تقول (نحن العرب أقرى الناس لضيف) لا تنادي العرب إنما تبين بذكرهم الضمير (نحن). وكذلك حين تقول (عليّ خالداً يعتمد) لم تناد نفسك، وانما أوضحت الضمير المتقدم، ولذلك لا يؤتى بـ (يا) النداء في الاختصاص، لأنه ليس الغرض أن تنبه أحداً وتدعوه إليك، قال ابن يعيش: «والفرق بين هذا الاختصاص واختصاص النداء، أنك في النداء تختص واحداً من الجماعة ليعطف عليك عند توهم غفلة عنك، وفي هذا الباب تختصه بفعل يعمل فيه النصب، تقصد به الاختصاص على سبيل الافتخار والتفضيل له، والاسم المنصوب في هذا الباب لا بد أن يتقدم ذكره "(٢).

وجاء في (المقتضب): «اللهم اغفرلنا أيتها العصابة فأجروا حرف النداء على العصابة وليست مدعوة لأن فيها الاختصاص الذي في النداء، وإنما حق النداء أن تعطف به المخاطب عليك ثم تخبره، أو تأمره، أو تسأله، أو غير ذلك مما توقعه إليه، فهو مختص من غيره في قولك يا زيد ويا رجال.

فاذا قلت: اللهم اغفر لنا أيتها العصابة فأنت لم تدع العصابة، ولكنك اختصصتها من غيرها كما تختص المدعو فجرى عليها اسم النداء أعني (ايتها) لمساواتها اياه في الاختصاص، . . . وعلى هذا تقول: على المضارب الوضيعة أيها الرجل، ولا يجوز أن تقول يا أيها الرجل، ولا يا أيتها العصابة، لأنك لا تنبه انساناً إنّما تختص، و (يا) إنّما هي زجر وتنبيه "(٢).

أما قول الأخفش انه لا ينكر أنْ ينادي الإنسان نفسه كقول عمر (كل الناس أفقه منك يا

<sup>(</sup>۱) «الهمم» (۱/ ۱۷۰)، «التصريح» (۱۹۰/۲).

<sup>(</sup>۲) «ابن يعيش» (۲/ ۱۸)

<sup>(</sup> T 9 9 - T 9 A / T ) = \_\_\_\_\_\_\_ ( T )

عمر) فهذا صحيح فإنّ الإنسان قد يجرد من شخصه شخصاً آخر فيخاطبه، كأن يقول الإنسان مخاطباً نفسه: يا نفس لم فعلت كذا وكذا؟ وماذا حملك على هذا يا فلان؟ فهذا نداء وليس الغرض منه توضيح الضمير وتمييزه من غيره، فانه يخاطب نفسه فلا يحتاج إلى ايضاح. وليس هناك موطن ابهام بخلاف الاختصاص فانه يخاطب غيره موضحا نفسه.

ثم ألا ترى انه جاء بـ (يا) النداء في قوله (يا عمر) مما يدل على أنه نداء حقاً، بخلاف الاختصاص الذي لا يؤتى فيه بحرف النداء البتة.

٢- ومما يبين الفرق بينهما أنّ الاسم المنصوب على الاختصاص، لا يكون نكرة ولا الهم اشارة، ولا ضميراً ولا موصولاً، بخلاف المنادى، فانه يكون نكرة، ومعرفة، مبهماً وغير مبهم، فانك تقول: يا هذا، ويا ماراً أنجدنى، ويا من يعز علينا أن نفارقهم.

٣- ثم ان الاختصاص لا يقع في أول الكلام، بل في اثنائه، وذلك لأن الغرض منه توضيح الضمير المتقدم، أما النداء فانه يقع أولاً ومتوسطاً وآخراً.

٤- لا بد أن يقدم على المختص ذكر له، وهو ضميره المتقدم بخلاف النداء.

الأصل في النداء أن يكون للمخاطب، والأصل في الاختصاص أن يكون للمتكلم.

٦- المفرد منه منصوب بخلاف المنادى، وذلك كقوله (بنا تميماً يكشف الضباب)
 وتقول (على خالداً يعتمد)، أما المنادى في نحو هذا فإنه يكون مبنياً على ما يرفع به

٧- يصح أن يكون الاسم المختص المعرف بأل منصوبا بدون (أي)، كقولهم (نحن العرب أقرى الناس لضيف)، و (نحن العلماء ورثة الانبياء)، ولا يصح أن يكون منادى لأن المحلى بأل لا ينادى إلا بأي (١)، إلى غير ذلك من الفروق.

فاتضح بهذا أنّ المختص ليس منادى.

# الفرق بينه وبين المقطوع:

يقدر النحاة للاسم المنصوب على الاختصاص فعلاً تقديره أعني أو أخصُّ، وقد قدره سيبويه بأعني قال: «وذلك قولك: (إنّا معشر العرب نفعل كذا وكذا) كأنه قال أعني، ولكنه فعل لا يظهر ولا يستعمل»(٢).

 <sup>(</sup>١) انظر «سيبويه» (١/ ٣٢٨)، «التصريح» (٢/ ١٩١)، «الأشموني» (٣/ ١٨٥)، «الهمع» (١/ ١٧١).

<sup>(</sup>۲) سيبويه ۱/ ۳۲۷.

وتقدير الفعل أعني أو أخص لا يختص بهذا الباب، فانا نلحظ هذا التقدير في الأسماء المقطوعة في المدح، والشتم، وغيرهما، نحو مررت بمحمد الكريم، وكقوله تعالى ﴿ وَٱمْرَأَتُهُ حَمَّالَةَ ٱلْحَطَبِ ﴾ [المسد: ٤]، أي أعني وأخص، فهل هذا داخل في باب الاختصاص الذي أوردناه أو ليس اياه؟

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «قالوا وإن كان الاختصاص باللام أو الاضافة بعد ضمير الغائب نحو مررت به الفاسق، أو بعد الظاهر نحو الحمد لله الحميد، أو كان المختص منكراً، فليس من هذا الباب بل هو منصوب امّا على المدح، نحو الحمد لله الحميد، أو الذم نحو (وامرأته حمالة الحطب) أو الترحم نحو قوله:

وياوى إلى نسوة عطل وشعثا مراضيع مثل السعالي

بفعل لا يظهر، وهو أعني أو أخص في الجميع، أو أمدح أو أذم أو أترحم كل في موضعه. هذا ماقيل. ولو قيل في الجميع بالنقل من النداء لم يبعد، لأن في الجميع معنى الاختصاص، فنكون قد أجرينا هذا الباب مجرى واحداً»(١).

وأرى أنّ بينهما فرقاً، أما النداء فقد ذكرنا فيه ما فيه الكفاية، فيما أحسب، واما المقطوع فهناك خلاف فيما بينهما، أذكر طرفاً منه.

1- قال ابن يعيش موضحاً الفرق بينهما: «ونصب هذه الأسماء كنصب ما ينتصب على التعظيم والشتم، باضمار أريد، أو اعني، أو أختص، فالاختصاص نوع من التعظيم والشتم، فهو أخص منهما، لأنه يكون للحاضر، نحو المتكلم، والمخاطب وسائر التعظيم والشتم يكون للحاضر والغائب.

وهذا الضرب من الاختصاص يراد به تخصيص المذكور بالفعل وتخليصه من غيره على سبيل الفخر والتعظيم، وسائر التعظيم والشتم ليس المراد منه التخصيص والتخليص من موصوف آخر، وانما المراد المدح أو الذم، فمن ذلك الحمد لله الحميد، والملك لله أهل الملك.

وكل ذلك نصب على المدح ولم ترد أن تفصله من غيره (٢).

<sup>(</sup>۱) «الرضي» (۱/ ۱۷۵).

<sup>(</sup>۲) «ابن یعیش» (۲/ ۱۹).

فالغرض -كما أسلفنا- من الاختصاص تبيين الضمير وتخليصه من غيره، بخلاف النعت المقطوع.

٢ - ذكرنا أن الغرض من الاختصاص هو توضيح الضمير المتقدم وتبيينه باسم علم أو باسم معرفة غير مبهم كقولك (عليّ خالدًا يعتمد).

وكقولك (نحن العراقيين نجل المخلصين)، أما الغرض من النعت المقطوع، فانه بيان أن الموصوف بالصفة المقطوعة معلوم بهذه الصفة، مشهور بها، يعلمها المخاطب كما يعلمها المتكلم، فاذا قلت (مررت بمحمد الكريم) وقطعت، كان المعنى مررت بمحمد المعروف بخصلة الكرم المشتهر بها، في حين ليس الأمر كذلك في الاختصاص. فلو قلت (نحن الطلبة نريد حقوقنا) كان المقصود بيان الضمير وتوضيحه، وليس المقصود بيان أن المخاطب يعلم خصلة معينه كما يعلمها المتكلم.

٣- ثم ان القطع قد يكون إلى الرفع، أو النصب، فقد يقطع مع المنصوب، إلى الرفع ومع المرفوع إلى النصب، ومع المجرور إلى الرفع، أو النصب، فنقول مررت بمحمد الكريمُ أو الكريمُ وتقول: رأيت خالداً الكريمُ واقبل سليم البائس، في حين أن الاختصاص لا يكون إلا نصباً نحو (اناً بني نهشل لا ندعي لأب) فدل على أنّ هذا غير ذاك.

٤- قد يقع القطع في العطف كقوله تعالى ﴿ وَٱلْمُوثُونِ بِمَهْدِهِمْ إِذَا عَنهَدُواْ وَالصَّنبِرِينَ فِي الْبَالِينَ وَ الْبَالِينَ وَ الْبَالِينَ وَالْبَالِينَ وَ الْبَالِينَ وَالْبَالِينَ فِي الْبَالِينَ وَكَالْمَا اللّهِ وَالْبَالِينَ وَالْبَالِينَ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أَنْزِلَ مِن قَبْلِكُ وَالْمُقِيمِينَ الصَّلَوْمَ وَاللّهُ وا

فقطع إلى النصب وهذا لا يكون في الاختصاص.

٥- ثم ان القطع قد يكون في النكرات كقولك (مررت برجل طويل كريماً) وكقوله:

وياوي إلى نسوة عطل وشعثا مراضيع مثل السعالي

أما الاختصاص فلا يكون الأ في المعارف.

فالغرض مختلف من كل قسم، كما إنّ الأسلوب مختلف فيهما، ولذلك لا أرى ضرورة دمجهما.

وسيأتي بشأن القطع تفصيل في مكانه إن شاء الله تعالى.

### الاشتفال

#### معناه:

الاشتغال عند النحاة هو كل اسم بعده فعل أو ما يشبه الفعل، كاسم الفاعل، واسم المفعول، اشتغل عنه بضميره أو بمتعلقه، لو سلط عليه هو أو مناسبه لنصبه (١٠).

ومعنى ذلك أن يتقدم اسم، ويتأخر عنه فعل او اسم فاعل أو نحوهما، فينصب ذلك الفعل ضميره ولو لم يشتغل بضميره لنصبه، نحو (خالداً أكرمته) و (خالداً انا مكرمه)، فالفعل (أكرم) نصب ضمير خالد، واسم الفاعل اشتغل بضمير خالد، ولو لم يكن هذا الضمير موجوداً لنصبا الاسم المتقدم.

والاشتغال له صور، منها ما ذكرت ومنها أن يشتغل بمتعلقه نحو: خالدا أكرمت اخاه وسعيداً ضربت صديقه.

وقد يكون الفعل يصح تسلطه على الاسم المتقدم بنفسه كما ذكرت وقد يكون لا يصح تسلطه عليه بنفسه نحو خالداً سلمت عليه وأخاك مررت به، وكقوله تعالى ﴿ وَالطَّالِمِينَ أَعَدَّ لَهُمُ عَذَابًا أَلِيًا ﴾ [الإنسان: ٣١]، ف (أعد) متسلط على (عذاب)، ولا يصح أنْ يتسلط على (الظالمين) بنفسه هنا.

ولا بد في الاشتغال من ضمير يعود على الاسم المتقدم كما رأيت، وهذا الضمير قد يكون منصوباً بالفعل المتقدم نحو (خالداً أكرمته) وقد يكون مجروراً بحرف جر، نحو (خالداً سلمت عليه) ونحو قوله تعالى ﴿ وَالظَّلِمِينَ أَعَدَّ لَمُمْ عَذَابًا أَلِيًّا ﴾ [الإنسان: ٣١]، وقد يكون مضافاً إليه نحو (خالداً أكرمت اخاه).

وهناك صور أخرى وكلها تجتمع في عود الضمير على الاسم المتقدم(٢٠).

#### ناصىه:

اختلف النحويون في ناصب الاسم المشغول عنه فذهب جمهور النحويين البصريين إلى أن ناصبه فعل مضمر وجوباً مماثل للفعل المذكور في نحو (خالدا أكرمته) أي أكرمت خالداً

 <sup>(</sup>۱) «الرضي على الكافية» (١/٥٧١)، «ابن عقيل» (١/٣٧١)، «التصريح» (٢٩٦/١)، «حاشية الخضري»
 (١/٧٧١)، «الأشموني» (٨٣/٢-٨٤).

<sup>(</sup>٢) - انظر «التصريح» (٢/ ٣٠٦). '

أكرمته، ويناسبه في المعنى في نحو (خالداً سلمت عليه) والتقدير: حييت خالدا سلمت عليه، و (خالدا ضربت أخاه، قال سيبويه: «وإن شئت عليه، و (خالدا ضربت أخاه، قال سيبويه: «وإن شئت قلت (زيداً ضربته) واتما نصبه على إضمار فعل هذا تفسيره كأنك قلت: ضربت زيداً ضربته، إلا انهم لا يظهرون هذا الفعل استغناء بتفسيره، فالاسم ههنا مبني على المضمر.

فان قلت (زيد مررت به) فهو من النصب ابعد من ذلك . . وإن شئت قلت: (زيدا مررت به) تريد أن تفسر له مضمراً كأنك قلت اذا مثلت: جعلت زيداً على طريقي مررت به . . . واذا قلت: (زيد لقيت اخاه) فهو كذلك وإنْ شئت نصبت لأنه إذا وقع على شيء من سببه فكأنّه قد وقع به ، والدليل على ذلك أنّ الرجل يقول: أهنت زيداً باهانتك اخاه واكرمته ماكرامك اخاه «<sup>(۱)</sup>

وذهب الكسائي إلى أنّ نصب الاسم المتقدم بالفعل المتأخر، وأنّ الضمير ملغى، وذهب الفراء إلى أنّ الاسم والضمير منصوبان بالفعل المذكور، لأنهما في المعنى لشيء واحد.

ويرد عليهما نحو (سعيداً مررت به) فان الفعل (مر) لا يصح أن ينصب الاسم المتقدم كما لا يصح أن يلغى الضمير المجرور لأن الفعل لا يتعدى اليه إلا بالحرف، ونحو (زيداً هدمت داره) و (خالداً خطت قميصاً له) فانه لا يصح تسلط الفعل على الاسم المنصوب قبله (۲).

وهذا التقدير دعت إليه صنعة الإعراب لأنّ كل منصوب لا بّد له من ناصب عند النحاة ولما لم يجدوا ناصباً للاسم المتقدم اضطروا إلى التقدير.

إنّ التقدير الذي ذهب اليه النحاة في هذا الباب مفسد للمعنى، مفسد للجملة فإنّ الجملة تتمزق وتنحل بتقديرنا (أكرمت خالداً اكرمته). و (سررت خالداً احببت رجلاً يحبه) وبنحو ذلك من التقديرات.

وما ذهب اليه الفراء مقبول في نحو (خالداً أكرمته)، غير مقبول، في نحو (خالداً سلمت عليه) و (محمداً خطت قميصاً له) وكذلك ما ذهب اليه الكسائي.

<sup>(</sup>١) «سيبويه» (١/٢٤-٤٣)، وانظر «ابن عقيل» (١/٣/١)، «حاشية الخضري» (١٧٣/١-١٧٤)، «التصريح» (١/٣٠٧)، «الأشموني» (٢/٧٧)، «الرضى على الكافية» (١/٢١/١).

 <sup>(</sup>۲) انظر «التصريح» (۱/۲۹۷)، «الهمنع» (۱/۲۱۷)، «ابن عقيل» (۱/۱۷۳–۱۷٤)، «حاشية الخضري»
 (۲) ۱۷٤).

فتقدير الجمهور متمش مع الصنعة الاعرابية إلاّ أنه مفسد للمعنى، مفسد للجملة. وما ذهب اليه الفراء والكسائي مفسد للصنعة الاعرابية ولا يستقيم في كثير من التعبيرات.

ونحن هنا لا تعنينا تقديرات النحاة واختلافاتها، وإنّما الذي يعنينا هو المعنى وانّما ذكرت هذه التقديرات لأنها تترتب عليها أمور ذات علاقة بالمعنى -كما سنرى-.

وحقيقة الأمر فيما نرى أنه ليس ثمة اشتغال ولا مشغول عنه بهذا المعنى، وانّما هو أسلوب خاص يؤدي غرضاً معيناً في اللغة ومما يدل على ذلك قولهم (محمداً سلمت عليه) و (خالداً أكرمت أخاه) و (سعيداً انطلقت مع اخيه) فأي اشتغال في هذا؟ وهل يمكن تسليط الفعل على الاسم المنصوب المتقدم فإن الفعل قد يكون لازما كما نرى.

وأما على رأي الكسائي والفراء فليس ثمة اشتغال أصلًا، واذا كنا نرغب في الابقاء على اصطلاح الاشتغال والمشغول عنه فانًا نقصد به معنى آخر سنذكره، لا ما ذكره القوم.

أما فيما يخص الإعراب فانه يمكن أن يعرب الاسم المتقدم مشغولاً عنه منصوباً ولاداعي لأن نذكر له ناصباً لأن تقدير الناصب مبني على نظرية العامل التي لا موجب لها، فانه يمكن أن يقال ان الفاعل في العربية مرفوع، والمفعول به منصوب، والمبتدأ مرفوع، والمشعول عنه منصوب، وهكذا ولا داعي للسؤال عن العامل الذي أحدث هذا واذا كان لا من الجواب، فالعرب هم الذين فعلوا هذا واحدثوه.

#### اقسامه:

يذكر النحاة في هذا الباب خمسة أقسام:

١ - ما يجب فيه النصب.

٢- ما يجب فيه الرفع.

٣- ما يجوز فيه الامران والرفع أرجح.

٤ ما يجوز فيه الأمران والنصب أرجح.

٥- ما يجوز فيه الامران على السواء (١).

أما ما يجب فيه الرفع فليس من باب الاشتغال لانه لم ينطبق معنى الإشتغال عليه، وذلك

 <sup>(</sup>١) انظر «ابن عقيل» (١/ ١٧٤)، "الأشموني» (٢/ ٧٣-٥٥).

أنهم قالوا انه لو فرغ الفعل من الضمير لنصب الاسم وذلك ممتنع في وجوب الرفع نحو (خرجت واذا اخوك يضربه خالد)(١).

وأما مسألة وجوب النصب فالامر فيها كما ذكره النحاة.

وأما مسألة جواز الأمرين مع الترجيح أو بدون ترجيح ففيها نظر فيما نرى، وذلك اننا نعتقد أن لكل وجه معنى لا يؤديه الوجه الآخر، فمعنى النصب غير معنى الرفع، فان أردت معنى معيناً وجب عليك أن تقول تعبيراً معيناً.

انه يصح أن تقول (محمدٌ اكرمته) كما يصح أن تقول (محمداً أكرمته) ولكن هل هما بمعنى واحد؟ هذا ما لا يكون، ان (محمداً) في قولك (محمداً أكرمته) فضلة، و(محمد) في (محمد أكرمته) عمدة فهل تكون الفضلة كالعمدة؟ كيف يمكن أن يكون ذاك؟

إنه كان المأمول أن يقول النحاة: ورد عن العرب قولهم (محمدٌ أكرمته) وهو بمعنى كذا، و (محمداً اكرمته) وهو بمعنى كذا فان أردت المعنى الفلاني تعين الرفع وان اردت المعنى الآخر تعين النصب. وكل ترجيح من دون النظر إلى المعنى ترجيح باطل لا يقوم على أساس.

ولذلك ينبغي أن يعالج موضوع الاشتغال على غير الشاكلة التي عالجها النحاة.

## هل يفيد الاشتغال تخصيصا أو تأكيدا؟

ذهب البيانيون إلى أنّ الاشتغال قد يفيد تخصيصًا أو توكيداً، وذلك بحسب تقدير الفعل المحذوف، فاذا قدرنا الفعل المحذوف بعد الاسم المنصوب، أفاد تخصيصاً واذا قدرنا الفعل المحذوف قبل الاسم المنصوب أفاد توكيداً، وذلك نحو قولك (محمداً أكرمته) فان قدرت (محمداً أكرمت أكرمته) أفاد تخصيصاً، لأن المفعول إذا تقدم على فعله أفاد تخصيصاً كما مر في بحث المفعول، وان قدرت (أكرمت محمداً أكرمته) أفاد توكيداً وذلك لتكرير اللفظ، جاء في (الايضاح): قوأما نحو قولك (زيداً عرفته) فإنّ قدّر المفسر المحذوف قبل المنصوب أي عرفت زيداً عرفته فهو من باب التوكيد أعني تكرير اللفظ، وإن قدر بعده (زيداً عرفته ) أفاد التخصيص»(٢).

<sup>(</sup>۱) ﴿التصريحِ ١ (٢٠٣).

<sup>(</sup>٢) «الايضاح» (١/١١٠-١١١).

وجاء في (شرح المختصر) للتفتازاني: \*وأما نحو (زيداً عرفته) فتأكيد إن قدر المحذوف المفسر بالفعل المذكور قبل المنصوب، أي عرفت زيداً عرفته، وإلاّ، أي وان لم يقدر المفسر قبل المنصوب، بل بعده، فتخصيص أي زيداً عرفت عرفته، لأنّ المحذوف المقدر كالمذكور، فالتقديم عليه كالتقديم على المذكور، . . فنحو (زيداً عرفته) محتمل للمعنيين: التخصيص والتأكيد، فالرجوع في التعيين إلى القرائن وعند قيام القرينة على انه للتخصيص يكون أوكد من قولنا (زيداً عرفت) لما فيه من التكرار»(۱) .

وذهب النحويون إلى أنّه يجب تقدير المفسر قبل الاسم المنصوب، جاء في (المغني) «فيجب أنْ يقدر المفسر في نحو (زيدا رأيته) مقدماً عليه.

وجوز البيانيون تقديره مؤخراً عنه وقالوا: لأنه يفيد الاختصاص حينئذ، وليس كما توهموا»(٢)

وجاء في (التصريح): «وجميع ما يقدر في هذا الباب يقدر متقدماً على الاسم المنصوب إلا أنْ يمنع مانع من حصر أو غيره فيقدر متآخراً عنه»(٣) فلا يفيد تخصيصاً عند النحاة.

والذي أراه في هذا الباب أن الاشتغال لا يفيد تخصيصاً، ولا توكيداً وانَما هو أسلوب خاص يؤدي غرضاً معيناً لأنه ليس معنى:

(خالداً أكرمت) كمعنى (خالداً أكرمته).

ولا معنى (على محمد سلمت) كمعنى (محمداً سلمت عليه).

فمعنى (خالداً أكرمت) خصصته بالكرم، وأمّا (خالداً أكرمته) فتفيد إكرام خالد، لا تخصيصه بالاكرام، وقد قدمته للعناية. وكذلك قولك (على محمد سلمت) و(محمداً سلمت عليه) فالأولى تفيد التخصيص، بخلاف الثانية، فانك قدمت الاسم للاهتمام به. وأي تخصيص في نحو قولك (محمداً رأيت رجلاً يحبه) و(خالداً أهنت أخاه)؟ وهل في قوله تعالى: ﴿ وَٱلْأَنْهَا لَهُ مُنْكُما وَيُها وَفَيْها وَفْيَها وَفَيْها وَفْيَها وَفْيَاها وَالْعَيْمَا وَعِيْها وَفْيَها وَفَيْها وَفْيَها وَفْيَها وَلَيْها وَلَاها وَلَعْلَاها وَلَاها وَلَاها وَلَاها وَلَاها وَلَيْها وَلَاها وَلَاها وَلَاها وَلَاها وَلَاها وَلَاها وَلَاها وَلِها وَلَاها وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاها وَلَاها وَلَاها وَلَاها وَلَاها وَلَ

<sup>(</sup>١) ﴿ اشرح المختصر ٩ (٧٦).

<sup>(</sup>٢) - «المغني» (٢/٦١٣)، وانظر "معترك الاقتران" (١/٣٠٦)، «الهمع» (٢/١١٤).

<sup>(</sup>٣) - «التصريح» (١/٣٠٧)، وانظو «المغني» (٦١٣/٢)، «حاشية يس» (١/٣٠٧) لتوصيح السوابع.

وأيّ دليل على أنّ الفعل متأخر عن الاسم، وهو لم يظهر البتة؟

وهولا يفيد توكيداً أيضاً إذ لو كان توكيداً لجاز ذكره بل لوجب ذكره، عند بعض النحاة لأنّ الحذف ينافي التوكيد، فلا مانع في التوكيد من أنْ تقول (أكرمتُ محمداً اكرمتُ محمداً) و(اكرمت محمداً أكرمته) فتعيد الضمير على الاسم المتقدم.

إن الاشتغال تعبير خاص، وأسلوب معين له غرض معين كما ذكرت.

# الفرق بين الرفع والنصب:

١- تقول (خالداً أكرمته) و (خالدٌ أكرمته) فما الفرق بين التعبيرين؟ قال تعالى ﴿ وَٱلْأَنْعَامُ خَلَقَهَا لَكُومَةً فَيَا لَهُ عَلَمُ الْعَالَى ﴿ وَٱللَّهُ عَرَامٌ لَهُ اللَّهُ عَلَمٌ الْعَالَدَ نَهُ اللَّهُ عَلَمٌ الْعَالَدَ نَهُ اللَّهُ عَلَمٌ الْعَالَدَ اللَّهُ عَلَمٌ الْعَالَدَ اللَّهُ عَلَم اللَّهُ عَلَم ذاك وما وجه الاختلاف بينهما؟

انه يصح من حيث التركيب النحوي، أنْ تقال كلُّ جملةٍ من الجمل التي ذكرناها بالرفع وبالنصب، ولكن هل تكون بمعنى واحد؟

نحن ذكرنا رأي النحاة في ذلك، وذكرنا أنّ عندهم ترجيحات لا تقوم على أساس، فما حقيقة هذا الأمر؟

من الواضح أن المتحدث عنه في نحو قولك (محمد أكرمته) هو محمد، وفي (محمداً أكرمته) هو المتكلم وكذلك في نحو قولك (زيد سلمت عليه) الاخبار فيه عن زيد، وفي (زيداً سلمت عليه) الاخبار عن المتكلم، جاء في (الإيضاح في علل النحو): "قال أبو العباس: الفرق بين (ضربت زيداً) و (زيد ضربته) انك إذا قلت (ضربت زيداً) فانما أردت أن تخبر عن نفسك، وتثبت أين وقع فعلك، وإذا قلت (زيد ضربته) فانما أردت أن تخبر عن زيد")، ولكنك قدمت (زيداً) في قولك (زيداً ضربته) للاهتمام به والحديث عنه غير أنه حديث لا يرقى إلى درجة العمدة.

وبتعبير آخر انت قدمت المنصوب في الاشتغال للحديث عنه بدرجة أقل من المبتدأ، لأن المبتدأ متحدث عنه، والحديث يدور عليه أساساً بخلاف المشغول عنه، فان الحديث يدور على غيره أساساً. فالفرق بين قولنا (محمداً أكرمته) و (محمد أكرمته) أنك بالرفع جعلت مدار

<sup>(</sup>١) «الايضاح في علل النحو» (١٣٦-١٣٧).

الحديث محمداً، وجعلت اخبارك عنه وهو مدار الاهتمام. أما الاولى فقد قدمت فيها محمداً للاهتمام، قدمته لتتحدّث عنه بدرجة أقل من العمدة، فإنّ الاخبار عن المتكلم، ولكن قد يقتضى السياق أنْ تخص محمداً بحديث، وأمّا (محمداً اكرمت) فللاختصاص.

ونحوه:

محمدٌ سلمت عليه.

ومحمداً سلمت عليه.

ففي الأولى المتحدث عنه محمدٌ، والجملة الصغرى اخبار عنه، واما في الثانية فقد قدمته للاهتمام به وجئت بالضمير في (عليه) لارادة الاخبار عنه بصورة ثانوية، وإنّما الحديث على المتكلم.

إنّ المشغول عنه على صورة المبتدأ من حيث ارادة الحديث عنه، ولذا لا بد له في الجملة المتأخرة عنه من ضمير يربطها بالاسم المتقدم، كالمبتدأ الذي لا بدّ له من رابط يربط جملة الخبر به، ليصح الحديث عنه ولكن الفرق بينهما أنّ الحديث في الابتداء يدور أساساً على المبتدأ، بخلاف الاشتغال الذي يدور فيه الحديث على شيئين: أمر اساسي وهو المسند إليه، وأمر دونه وهو المنصوب المتقدم.

وبهذا نستطيع أن نقول ان الاشتغال مرحلة دون المبتدأ، وفوق المفعول، اذ هو متحدث عنه من جهة لكنه لا يرقى إلى درجة المبتدأ، فيكون معنى الاشتغال على هذا انه إنما جيء بالاسم المنصوب المتقدم لارادة الحديث عنه، ثم شغل عنه بالحديث عن المسند إليه، فهو اسلوب على صورة المبتدأ والخبر.

وإليك مثالاً يوضح الفرق بين المشغول عنه والمبتدأ. .

إنّ المبتدأ -كما ذكرنا- هو المتحدث عنه، أمّا في باب الاشتغال، فالمسند إليه هو المتحدث عنه، وقد قدم المشغول عنه للتحدث عنه بصورة ثانوية، لا كالمبتدأ تقول:

(الظالمُ يكرهه الناس ويحتقرونه في انفسهم، ثقيل عليهم مبغض إلى قلوبهم، أمّا العادل فانّ الناس يحبونه ويحترمونه)، فأنت تلاحظ أن الكلام على الظالم، فترفعه، وتقول:

(ألا ترى إلى ربك وعقابه، وانه اذا أمهل فانه لا يهمل، عاقب الكافر، والظالمَ أهلكه،

والمستعبد اذلة وقهره، والباطل أزاله) فإنّ الكلام على الله سبحانه، وقدم ما قدم للاهتمام، فنصب الظالم والمستعبد والباطل. وهذا وجه الكلام. ولو نظرنا في الآيات القرآنية الكريمة لوجدنا مصداق ذلك.

قال تعالى: ﴿ وَٱلْأَرْضَ مَدَدْنَهَا وَٱلْقَيْمَنَا فِيهَا رَوَسِى ﴾ بالنصب ولو رجعنا إلى السياق لوضح السبب، واليك السياق: ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا وَذَيَّنَهَا لِلنَّظِرِينَ. وَحَفِظْنَهَا مِن كُلِّ شَيْطُنِ رَجِيدٍ. إِلَّا مَنِ ٱسْتَرَقَ ٱلسَّمْعَ فَٱنْبَعَهُ شِهَا بُ ثَمِينٌ. وَٱلْأَرْضَ مَدَدْنَهَا وَٱلْقَيْمَنَا فِيهَا رَوَسِيَ وَٱلْبَتَنَا فِيهَا رَوَسِيَ وَٱلْبَتَنَا فِيهَا رَوَسِيَ وَٱلْبَتَنَا فِيهَا رَوَسِيَ وَمَن لَسَتُمْ لَمُرْبِرَ فِينِ ﴾ [الحجر: ١٦-٢٠].

فالكلام إنما هو على الله الذي جعل في السماء بروجاً وزينها، ومدّ الأرض والقى فيها رواسى وأنبت فيها من كل شيء، وجعل فيها المعايش.

فالكلام -كما ترى- على الله تعالى لا على الأرض ولكن قدم الأرض للاهتمام بها من بين ما ذكر، والحديث عنها من بين ما عدد فقال (والأرض مددناها. الخ)، فأنه وإن كان الكلام في الأصل يدور على الله تعالى، وقدرته، خص الأرض بالاهتمام فقدمها، والكلام فيها قبل وبعد على الله تعالى. ولو رفع (الأرض) لكان الحديث يدور عنها والاسناد اليها والسياق غير ذلك.

وإليك مثالاً آخر يوضح ذلك، قوله تعالى: ﴿ وَٱلْجَاآنَ خَلَقْنَهُ مِن قَبْلُ مِن نَادِ ٱلسَّمُومِ ﴾ [الحجر: ٢٧]، بالنصب فلم لم يرفع؟ إن السياق يوضح ذلك.

إن الكلام على الله تعالى وهو في سياق الآيات التي سردناها آنفا، قال تعالى:

﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِ مِنْ حَمَا مَسْنُونِ . وَلَلْمَانَ خَلَقْنَاهُ مِن قَالُ مِن أَارِ السَّمُومِ . وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَائَةِ كَةَ إِنِي خَلِقُ بَشَكُرًا مِن صَلْصَالِ مِنْ حَمَا مَسْنُونِ . فَإِذَا سَوَمَتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِى فَقَعُواْ لَمُ سَنَجِدِينَ . فَسَجَدَ ٱلْمَلَيْحِكَةُ حَصُّلُهُمْ أَجْمَعُونَ . إِلَّا إِلِيسَ أَنَّ أَن يَكُونَ مَعَ ٱلسَّنَجِدِينَ . قَالَ يَتَإِلِيشَ مَا لَكَ اللَّهُ مَالَمَ أَكُن لِأَسْجُدَ لِلسَّرِ خَلَقْتَهُ مِن صَلْعَمَالٍ مِنْ حَمَا مَسْنُونِ . قَالَ فَأَخْرُجَ مِنْهَ لَكَ أَلَا تَكُونَ مَعَ السَّنِجِدِينَ . قَالَ لَمَ أَكُن لِأَسْجُدَ لِلسَّرِ خَلَقْتُمُ مِن صَلْعَمَالٍ مِنْ حَمَا مَسْنُونِ . قَالَ فَأَخْرُجَ مِنْهَ فَإِنَّاكُ مِنَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا أَكُن لِلْأَسْجُدَ لِلسَّرِ خَلَقْتُهُ مِن صَلْعَمَالٍ مِنْ حَمَا مَسْنُونِ . قَالَ فَإِنَّكُ مِنَ اللَّهُ اللَّهُ مِن مَا لَعَنْ مَا إِلَى مَوْمِ اللَّهُ مِن مَا اللَّهُ مِن مَالَمُ اللَّهُ مَا أَعْوَيْتُهُمْ أَلْمُعْلُومِ . قَالَ وَلَا مَن مِن مَا لَا مُن مَالِمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ وَلِمَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا الْمُعْلُومِ . قَالَ وَمَا عَلَى مُن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن الْمُن اللَّهُ مَا الْمَعْلُومِ . قَالَ وَمُومَ اللَّهُ مُن مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ مَا الْمُعْلُمُ مِن الْمُن وَلِي اللَّهُ مِن الْمُن وَلِي اللَّهُ مَا الْمَعْلُومِ . قَالَ وَمُؤْلُومُ مَا الْمُعْلُومُ اللْمُ اللَّهُ مِن الْمُن وَاللَّهُ مِن الْمُن وَاللَّهُ مِن الْمُن الْمِن فَا اللَّهُ مِن الْمُنْ اللَّهُ مِن اللْمُنْكُومُ اللَّهُ مِن الْمُن مُن اللْمُ اللَّهُ مِن الْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِن الْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِن الْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِن الْمُنْ الْمُنْ الْمُن اللْمُن اللَّهُ مِن الْمُنْ الْمُن الْمُنْ اللْمُن اللْمُ اللَّهُ مِن اللْمُن اللَّهُ مَا الْمُنْ اللْمُن اللْمُن اللَّهُ مُن الْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ اللْمُنْ الْمُن الْمُنْ الْمُولُ اللْمُن اللْمُ اللْمُن اللْمُن الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلُولُ اللْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ مُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْم

فالكلام على الله تعالى وخلقه، لكنه أراد أن يفرد الجان بحديث عنه، فقدمه وأعاد عليه الضمير للكلام عليه، وقد تقول: ولم لم يقدم الانسان، وقد ذكر الإنسان ايضا؟ والجواب أنه وإن ذكر الإنسان فإنّ مدار الحديث في هذه الآيات عن الجن فالكلام على ابليس ومجادلته ربه.

فانت ترى أنه قدم الأرض في الآيات الأول، لأن الحديث عليها أهم، وقدم الجان لأن القصد يتعلق بذكرهم.

وإليك مثالا آخر، قال تعالى ﴿ وَٱلْأَنْكُ خَلَقُهُا لَكُمْ فِيهَا دِفَ مُ وَمَنَفِعُ وَمِنْهَا وَالسياق يوضح سبب ذلك قال تأكُونَ ﴾ [النحل: ٥]، فإنه نصب (الانعام) ولم يرفعها، والسياق يوضح سبب ذلك قال تعالى: ﴿ خَلَقَ السّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ تَعَلَىٰ عَمّا يُشْرِكُونَ . خَلَقَ الْإِنسَانَ مِن نُطْفَةِ فَإِذَا هُوَ خَصِيدٌ شَيِدٌ. وَٱلْأَنْفَكَمَ خَلَقَهُ ٱلصَّمُمْ فِيهَا دِفَ \* وَمَنْفِعُ وَمِنْهَا تَأْكُونَ . وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالُ هُو خَصِيدٌ شَيِعُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ . وَتَعْمِلُ أَنْقَالَكُمْ إِلَى بَلَدِ لَدْ تَكُونُواْ بَلِنِيهِ إِلَّا بِشِقِ ٱلْأَنفُسُ إِن صِيبَ تُرِيحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ . وَتَعْمِلُ أَنْقَالَكُمُ مَ إِلَى بَلَدِ لَدْ تَكُونُواْ بَلِنِيهِ إِلَّا بِشِقِ ٱلْأَنفُسُ إِن وَيَكُمْ لَرَهُوفُ نَجِيدٌ . وَٱلْخَيلُ وَٱلْمِعَالَ وَٱلْحَمِيرَ لِلرِّحَبُوهَا وَزِينَةٌ وَيَعْلَقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ وينت ترى أن الكلام على الله تعالى، ولكنه قدم الانعام للاهتمام بها، والنحل عنها من بين ما ذكر، فقد ذكر خلقه السماوات، والأرض، والإنسان، والانعام، والخيل، والبخال، والحمير، ولكن أكثر الحديث في هذه الآيات عن الانعام، فقدمها والخيل، والبخال، والاهتمام بها في هذا المجال.

وقال تعالى: ﴿ وَكُلَ إِنَّنَ ٱلْزَمْنَهُ طَهَرُمُ فِي عُنُقِهِ ۗ [الاسراء: ١٣]، فنصب (كل) ولم يرفعها وذلك لأن الكلام انما هو على الله، وقدم (كل انسان) للاهتمام، وهذا سياق الآيات يوضح ذلك: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلْتِلَ وَٱلنَّهَارَ ءَايَنَيْنَ فَحَوْنَا ءَايَةَ ٱلْتِلِ وَجَعَلْنَا ءَايَةَ ٱلنَّهَارِ مُتِصِرَةً لِتَبْتَعُوا فَضَلا مِن رَّيِكُمْ وَلِتَعْلَمُوا عَكَدَ ٱلسِّنِينَ وَالْمِسَابُ وَكُلُّ شَيْءٍ فَصَّلْنَهُ تَفْصِيلًا. وَكُلَ إِنسَنِ ٱلْزَمْنَهُ طَهَرَهُ فِي عُنْقِهِ أَنْ وَنُحْرِجُ لَهُ يَوْمَ ٱلْقِيمَةِ كِتَنَا بَلْقَنْهُ مَنشُورًا ﴾ [الاسراء: ١٢-١٣].

في حين قال: ﴿ الزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَمِعْرِيْنَهُمَا مِأْنَةً جَلَّدَّةً وَلَا تَأْخُذَكُم بِيِمَا زَأَفَةٌ فِي دِينِ اللّهِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْرِ ٱلْآخِرِ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَآيِفَةٌ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ . ٱلزَّانِ لا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةٌ أَوْ مُشْرِكَةٌ وَالزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهَا إِلَّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكٌ وَحُرِّمَ ذَلِكَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النور: ٢-٣].

فرفع. لأن الكلام على الزاني والزانية.

ومثله قوله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا جَزَآءًا بِمَا كُسَبَانَكُنُلَا مِنَ اللَّهُ وَاللَّهُ عَهْزُّ حَكِيمٌ ﴾ [المائدة: ٣٨]، لأن الكلام عليهما.

وقال: ﴿ وَالشَّعَرَآهُ يَنَّبِعُهُمُ الْفَاوُنَ ﴾ [الشعراء: ٢٢٤]، برفع الشعراء لأن الكلام عليهم ولو نصب لكان الكلام على الغاوين والسياق يوضح ذلك قال تعالى ﴿ وَالشُّعَرَآهُ يَنَّبِعُهُمُ الْفَاوُنَ . أَلَمْ تَرَ أَنَّهُمْ فِي كُلِ وَادٍ يَهِيمُونَ . وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ . إِلَّا الَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ ﴾ [الشعراء: ٢٢٤-٢٢٧].

وقال تعالى: ﴿ وَٱلسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيزَاتَ ﴾ [الرحمن: ٥٥]، فنصب السماء لأن الكلام على الله تعالى فبدأ السورة بقوله ﴿ ٱلرَّحْنَنُ. عَلَمَ ٱلْقُرْءَانَ. خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ، عَلَمَ ٱلْكلام على الله تعالى فبدأ السورة بقوله ﴿ ٱلرَّحْنَنُ. عَلَمَ ٱلْقُرْءَانَ. خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ، عَلَمَ ٱلْكِيزَاتَ. أَلَّا الْمَيْنَانَ. ٱلشَّمْشُ وَالْقَمَلُ بِحُسْبَانِ. وَالنَّجْمُ وَالشَّجَرُ يَسْجُدَانِ. وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيزَاتَ. أَلَّا تَطَعُوا فِي ٱلْمِيزَانِ. وَالْمَيْزَانِ. وَالْمَيْزَانِ. وَالْمَيْدَانِ فِيهَا لِلأَنسَامِ فِيهَا وَلَا يُحْدَدُوا ٱلْمِيزَانَ. وَالْمَرْضَ وَضَعَهَا لِلأَنسَامِ فِيهَا فَكُهُمُ وَالنَّحْلُ وَالنَّعْمَ وَالرَّيْمَانُ ﴾ [الرحمن: ١-١٢].

فالكلام على الله، البرحمان الخالق، لا على السماء والأرض، ولكن قدمهما للاهتمام بهما.

وقال تعالى: ﴿ وَالطَّلِمِينَ أَعَدَّ لَمُمْ عَذَابًا أَلِيًّا ﴾ فنصب لأنّ الكلام على الله تعالى، المجازي المحسن بالاحسان، والمسيء بالاساءة، قال تعالى: ﴿ غَنُ خَلَقَنَهُمْ وَشَدَدْنَا أَسْرَهُمْ وَإِذَا شِئْنَا المحسن بالاحسان، والمسيء بالاساءة، قال تعالى: ﴿ غَنُ خَلَقَنَهُمْ وَسَدَدْنَا أَسْرَهُمْ وَوَالسِّنَا اللهُ أَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَدَابًا أَلِيًّا ﴾ [الانسان: ٢٨-٣]. الله كان عليمًا حَكِمًا. يُدخِلُ مَن يَشَآمُ فِي رَحْمَتِهِ وَالطَّلِمِينَ أَعَدَّ لَهُمْ عَذَابًا أَلِيًّا ﴾ [الانسان: ٢٨-٣].

وقال (والارض بعد ذلك دحاها) بالنصب لأن الكلام على الله تعالى قال تعالى: ﴿ مَأْنَتُمْ أَشَدُّ خُلُقًا أَمِ اللهَ تَعَالَى قال تعالى: ﴿ مَأْنَتُمُ اللَّهُ خُلُقًا أَمِ اللَّهَ تَعَالَى اللَّهَ اللَّهُ مَا أَخْرَجَ مُعَمَّهَا. وَٱلْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَنْهَا . أَخْرَجَ مِنْهَا مَا مَا مَا مَا مَا لَكُورُ وَلِأَنْفَائِكُونُ ﴾ [النازعات: ٢٧-٣٣].

فالكلام عنى الله ونعمه من خلق السماء، ودحو الأرض، واخراج الماء والمرعى وارساء الجال.

وأظن أنه اتضح الفرق بين المشغول عنه والمبتدأ اتضاحاً لا غموض فيه.

ومو الثا

اذ أو خد له

وا ال اد (

,

٢- وينصب الاسم اذا خيف في الرفع أن يلتبس الفعل بالصفة، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: ٤٩]، قال السيرافي ما ملخصه: ((فان قال قائل: قد زعمتم أن نحو: (إني زيد كلمته) الاختيار فيه الرفع، لأن الجملة في موضع الخبر، فلم اختير النصب في (إنّا كل شيء خلقناه بقدر) وكلام الله تعالى أولى بالاختيار؟

فالجواب أنّ في النصب هنا دلالة على معنى ليس في الرفع، فان التقدير على النصب انا خلقنا كل شيء خلقناه بقدر، فهو يوجب العموم. وإذا رفع فليس فيه عموم اذ يجوز أنّ يكون (خلقناه) نعتاً لشيء و (بقدر) خبراً لكل، ولا يكون فيه دلالة على خلق الاشياء كلها، بل انما يدل على أن ما خلقه منها، خلقه بقدر))(١).

وايضاح ذلك أن رفع (كل) يدل على معنيين: إما أنْ يكون (خلقناه) خبراً عن (كل) فيكون المعنى: إنا خلقنا كل شيء بقدر، وإما أن يكون (خلقناه) صفة لكل، والخبر (بقدر) فيكون المعنى: كل شيء مخلوق لنا مخلوق بقدر. ومقتضى ذلك أن هناك خالقا مع الله سبحانه فما خلقه الله خلقه بقدر، وما خلقه غيره قد يكون ليس مخلوقا بقدر، تعالى الله عن ذلك.

ونحوه أن نقول (كل رجل أكرمته هنا) فبالنصب يكون المعنى: أكرمت كلَّ رجل هنا، وبالرفع له معنيان: إمَّا أَنْ يكون كمعنى النصب، والخبر (اكرمته)، وإمَّا أَنْ يكون المعنى: كل رجل مكرم من قبلي هنا، فالخبر (هنا) و (أكرمته) نعت، أي قد يكون في المكان رجال لم تكرمهم ولكن كل من اكرمتهم هنا.

قال الرضي: ((إذا أردت أن تخبر أنّ كل واحد من مماليكك اشتريته بعشرين ديناراً وأنك لم تملك أحداً منهم إلاّ بشرائك بهذا الثمن، فقلت (كل واحد من مماليكي اشتريته بعشرين ديناراً) بنصب (كل) فهو نص في المعنى المقصود لأن التقدير اشتريت كلَّ واحد من مماليكي بعشرين.

وإما إنْ رفعت (كل) فيحتمل أنْ يكون (اشتريته) خبراً له، وقولك (بعشرين) متعلقا به، أي كلّ واحد منهم مشترى بعشرين وهو المعنى المقصود. ويحتمل أن يكون (اشتريته) صفه لـ (كل واحد)، وقولك (بعشرين) هو الخبر، أي كل من اشتريته من المماليك، فهو بعشرين.

<sup>(</sup>۱) شرح أبي سعيد السيرافي بهامش كتاب سيبويه (۱/ ۷٤)، وانظر «التصريح» (۱/ ٣٠٢)، «الأشموني» (۲/ ۸۰)، «الاشموني» (۱/ ۸۰)، «الهمم» (۱/ ۲۱۳).

فالمبتدأ إذن على التقدير الأول أعم، لأن قولك: كل واحد من مماليكي عم من اشتريته ومن اشتريته ومن حصل لك منهم بغير المشترى من وجوه التملكات، والمبتدأ على الثانى لا يقع إلاّ على من اشتريته أنت.

فرفعه إذن مطرق لاحتمال الوجه الثاني، الذي هو غير مقصود ومخالف للوجه الأول. اذ ربما يكون ذلك على الوجه الثاني منهم من اشتراه لك غيرك بعشرين، أو بأقل منها، أو بأكثر، وربما يكون أيضا لك منهم جماعة بالهبة، والوراثة أو غير ذلك، وكل هذا خلاف مقصودك، فالنصب إذن أولى لكونه نصاً في المعنى المقصود، والرفع محتمل له ولغيره (1).

فالأمر بحسب المعنى، فاذا اردت التنصيص على أنّ الفعل ليس صفة نصبت المتقدم، واذا أردت الاحتمال رفعت، كما أنه إذا أردت التنصيص على أن الفعل صفة رفعت الاسم المتقدم، وذلك كقوله تعالى ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِي ٱلزّبُرِ ﴾ [القمر: ٥٢]. جاء في (معاني القرآن) للفراء: ((واما قوله (وكل شيء فعلوه في الزبر) فلا يكون إلاّ رفعاً لأن المعنى -والله أعلم - كل فعلهم في الزبر مكتوب، فهو مرفوع بفي (٢). و (فعلوه) صلة لشيء، ولو كانت (في) صلة فعلوه في مثل هذا من الكلام، جاز رفع كل ونصبها، كما تقول: وكل رجل ضربوه في الدار، فان اردت ضربوا كل رجل في الدار رفعت ونصبت وان اردت: وكل من ضربوه هو في الدار رفعت) (٣).

وإيضاح ذلك أنّ المعنى لا يحتمل النصب، لأنه في النصب يكون المعنى، (فعلوا كل شيء في الزبر) والمعنى ليس عليه، وإنما المعنى أنّ ما فعلوه مثبت في الزبر، ف (فعلوه) صفة لشيء، و (في الزبر) خبر، والمعنى أنّ الشيء الذي فعلوه هو مثبت في الزبر، والنصب لا يؤدي هذا المعنى.

وهذا القسم عند النحاة مما يترجح فيه النصب على الرفع (٤)، والصواب أن هذا القسم ليس مما يترجح فيه النصب على الرفع، وإنما هو بحسب القصد فاذا أردت التنصيص على أن

<sup>(</sup>١) ﴿ الرضي على الكافية ١ (١٨٩).

 <sup>(</sup>۲) هذا على مذهب الكوفيين الذين يقولون أن المبتدأ يرفعه الخبر والخبر يرفعه المبتدأ.

<sup>(</sup>٣) ﴿ ﴿ مُعَانِي القَرآنَ ۚ ﴿ ٢/ ٩٥-٩٦).

 <sup>(</sup>٤) «التصريح» (١/ ٣٠٢)، «الهمع» (١/ ١١٣)، «الأشموني» (٢/ ٨٠).

الفعل ليس صفة نصبت وجوباً، كما مر قوله تعالى (انا كل شيء خلقناه بقدر) ونحوه من الأمثلة، وإنْ أردت التنصيص على أنه صفة رفعت وجوباً، وكذلك إذا أردت احتماله الوجهين فهو ليس من باب الجواز، وإنّما هو من باب الوجوب بحسب المعنى كما اوضحت.

٣- وقال قسم من النحاة إنه يختار الرفع في الاسم المنظور فيه إلى العموم، نحو قوله تعالى ﴿ الزَّانِيةُ وَالنَّالِقُ وَالسَّالِقَةُ عَلَيْ ﴿ النَّور: ٢]، وقوله ﴿ وَالسَّالِقُ وَالسَّالِقَةُ فَالسَّالِقَةُ مَا لَمُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُلهُ اللهُ ا

لشبهه بالشرط في العموم والإبهام. ويختار النصب في الاسم المنظور فيه إلى الخصوص بالأمر، كزيداً اضربه لعدم مشابهته للشرط(١).

جاء في (معاني القرآن) للفراء: «والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما مرفوعان بما عاد من ذكرهما. والنصب فيهما جائز كما يجوز: أزيد ضربته، وأزيداً ضربته، وإنما تختار العرب الرفع في (السارق والسارقة) لأنهما غير موقتين فوجها توجيه الجزاء، كقولك: من سرق فاقطعوا يده، في (من) لا يكون إلا رفعاً. ولو أردت سارقاً بعينه أو سارقة بعينها، كان النصب وجه الكلام»(٢).

وجاء في (التفسير الكبير) للرازي: «إختيار الفراء أنّ الرفع أولى من النصب، لأن الالف واللام في قوله (والسارق والسارقة) يقومان مقام (الذي)، فصار التقدير: الذي سرق فاقطعوا يده. وعلى هذا التقدير حسن ادخال حرف الفاء على الخبر، لأنه صار جزاء. وأيضا النصب انما يحسن اذا أردت سارقاً بعينه أو سارقة بعينها، فأما إذا أردت توجيه هذا الجزاء على كل من أتى بهذا الفعل، فالرفع أولى، وهذا القول هو الذي اختاره الزجاج وهو المعتمد»(٣).

وايضاح ذلك أنّ الاسم المرفوع هنا أشبه اسم الشرط في العموم، بدليل وقوع الفاء في خبره، وعند قسم من النحاة أنّه لا يعمل ما بعد الفاء فيما قبلها، ولا يفسر عاملًا في الاشتغال(٤).

فا --

ا) ت

ت ر

1

١

.

it

1. ...

 <sup>(</sup>۱) «التصريح» (۱/ ۲۹۹).

<sup>(</sup>٢) - ﴿معاني القرانَ ٤ (٢٤٢/١،٣٠٦).

<sup>(</sup>٣) قالتفسير الكبير ، (١٠/ ٢٢٣).

<sup>(</sup>٤) قحاشية الصبان، (٢/ ٨٤–٨٥).

وعند بعضهم انه لا يعمل الجواب في الشرط<sup>(۱)</sup>، فاذا أردت به التعيين جثت به منصوباً. فالسارق في النصب معلوم، أي من قد سرق في حين أنّ الرفع بدل على شبهه بالشرط فهو سار على كل سارق.

وعلى مقتضى هذا ينبغي أنْ تقول (الضيفَ أكرمه) بالنصب اذا كان الضيف معيناً، و (الضيفُ أكرمه) بالرفع إذا كان الضيف غير معين، أي لا يراد به ضيف مخصوص، وأن تقول (العالم احترمه) إذا كان عالما معيناً من بين العلماء، و (العالم إحترمه) اذا لم يكن عالماً معيناً، بل كل من اتسم بسمة العلم.

وأرى أنّ في هذا نظراً فانه يصح ان تقول بالرفع والنصب للمعلوم وغير المعلوم فانك تقول (اكرم الضيف) سواء كان ضيفاً معيناً، أم غير معين، فقد يكون القول للتعليم والتوجيه، ونحوه (احترم العالم)، وهذا هو تقدير الاشتغال عند النحاة: أكرم الضيف أكرمه، واحترم العالم احترمه.

وإنما الأمر كما سبق أنْ أسلفنا في القاعدة العامة في الفرق بين الاشتغال والابتداء، اذا اردت الاخبار عن الاسم المتقدم والإسناد إليه رفعت، وإن لم ترد نصبت وقدمته للاهتمام.

واما الآيتان فقد ذكرت الأمر فيهما، وهو ارادة الاخبار عن الاسمين المرفوعين، والله أعلم.

واما تعين العموم فبسبب الفاء الواقعة في الخبر لأنها اشبهت فاء الجزاء، والجزاء يراد به العموم وهو نظير قولك (الفائز فاعطه جائزة) والمعنى من يفز فأعطه جائزة، و (الفائز أعطه جائزة) وهو على معنيين، امّا أنْ يكون كمعنى الأولى، واما أنْ نقصد به فائزاً معيناً والفاء عينت قصد العموم.

ونحوه أنُّ تقول:

الذي يدخل الدار فله مكافأة .

الذي يدخل الدار له مكافأة.

فبوجود الفاء تترتب المكافأة على دخول الدار، أي من يدخل الدار فله مكافأة فسبب

<sup>(</sup>١) «حاشية الصبان» (٢/ ٧٧).

المكافأة دخول الدار، فأشبه الموصول الشرط، وأريد به العموم.

وبغير الفاء تكون الجملة ذات احتمالين، اما أن تكون كمعنى الاولى، وإما أن لا تترتب المكافأة على دخول الدار، وإنما هي لشخص معين يدخل الدار، فكأنك قلت: أنظر إلى ذلك الذي يدخل الدار ان له مكافأة. فلم يعط المكافأة بسبب دخول الدار، وإنما أردت أن تعرفه للمخاطب بالصلة كما تقول (الذي يمشي رسب)، فالرسوب لم يترتب على المشي ولا بسببه، فالذي عين قصد العموم هو الفاء وليس الرفع، ولو كان حق العام الرفع وحق الخاص النصب، لكان الراجع في قوله تعالى (والأنعام خلقها) الرفع لأنها ليست انعاماً خاصة، بل هي عموم الأنعام، ونحوه قوله تعالى ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ فَصَلَنْكُ تَقْصِيلًا ﴾ خاصة، بل هي عموم الأنعام، ونحوه قوله تعالى ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ فَصَلْنَهُ مَقْصِيلًا ﴾ [الإسراء: ١٢]، وقوله ﴿ وَالطَّلِمِينَ أَعَدَّ لَهُمْ عَذَاباً وهي كلها للعموم.

وكان ينبغي النصب في قوله تعالى ﴿ ٱلنَّارُ وَعَدَهَا ٱللَّهُ ٱلَذِينَ كَفَرُواْ ﴾ [الحج: ٧٢]، وقوا ﴿ جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا ﴾ [الرعد: ٢٣]، وقد وردتا بالرفع وهما معلومتان، وإنّما الأمر كما ذكرت، والله أعلم.

**J**{

1

]] =

.

#### التنازع

ورد عن العرب نحو قولهم (حضر واستمع خالد) و (أعظمت وأكرمت علياً) ونحوه (أكرمني وأكرمت سالماً) وهذا ما يسميه النحويون باب التنازع.

وسبب تسميته بذلك أنّ النحاة رأوا أن العاملين يتنازعان معمولاً واحداً كما يقولون. ففي الجملة طلب كل من الفعلين (حضر) و (استمع) الفاعل خالدا، ولما كان لا يمكن أن يكون الفعل بلا فاعل، كما انه لا يمكن أنْ يكون الاسم فاعلاً للفعلين معاً، قالوا تنازع الفعلان على هذا الفاعل كل منهما يطلبه.

ومثل ذلك ما جاء في الجملة الثانية (أعظمت وأكرمت علياً) فكل من الفعلين أعظم وأكرم يطلب عليا والمعنى اعظمت عليا وأكرمت عليا. .

أما في الجملة الثانية فالمعنى أكرمني سالم، واكرمت سالماً، فأضمر الفاعل استغناء عنه بالمفعول، فالفعل الأول طالب للفاعل والثاني طالب للمفعول، ولا يمكن أن يكون (سالم) معمولاً لهما لأنه لا ينبغي أن يكون فاعلاً ومفعولاً في آن واحد، أي مرفوعاً ومنصوباً وهذا لا يكون.

قال ابن يعيش: «اعلم انك إذا ذكرت فعلين أو نحوهما من الأسماء العاملة، ووجهتهما إلى مفعول واحد نحو (ضربني وضربت زيداً) فانّ كلّ واحد من الفعلين موجه إلى زيد من جهة المعنى إذ كان فاعلاً للأول، ومفعولاً للثاني، ولم يجز أنْ يعملا جميعاً فيه لأن الاسم الواحد لا يكون مرفوعاً ومنصوباً في حال واحدة»(١).

من هذه الفكرة التي تقول انه لا بد لكل فعل من فاعل، وأن المعمول لا يمكن أن يعمل فيه عاملان، ذهب النحاة إلى توجيه هذا الاسلوب توجيها خاصاً، فقالوا انه لا بد أن يكون كل من الفعلين عاملاً فاضمروا وقدروا مالم يكن مذكوراً.

ثم ان النحاة انقسموا على قسمين:

قسم ذهب إلى أن الأولى هو اعمال الأول لسبقه وهم الكوفيون، وقسم ذهب إلى أنَّ

<sup>(</sup>۱) قابن يعيش، (۱/ ۲۷).

الثاني أولى بالعمل لقربه من المعمول وهم البصريون. وأيضاً لو أعملت الأول في العطف نحو (جاء ورجع خالد) لفصلت بين العامل ومعموله بأجنبي، ولعطفت على الشيء وقد بقيت منه بقية، أي عطفت على بعض الجملة قبل أنْ تتم، وكلاهما خلاف الأصل(١١).

وأجمعوا على جواز إعمال أيهما شئت، ولكن الاختلاف في الأولى منهما<sup>(٢)</sup>، فان أعملت الأول أضمرت في الثاني كل ما يحتاج اليه من مرفوع، ومنصوب، ومجرور، وإذا أعملت الثاني أضمرت في الأول المرفوع، والمنصوب العمدة، ولا يضمر غير ذلك<sup>(٣)</sup> تقول:

(قام وقعدا المحمدان) على اعمال الأول في الاسم الظاهر، والثاني في ضميره، أي قام المحمدان وقعدا.

وتقول: (قاما وقعد المحمدان) على اعمال الثاني، فأضمرت في الأول الفاعل.

قال الشاعر:

لغير جميلٍ من خليليَ مهمل

جفوني ولم أجف الاخلاء إنني

و قال :

هوينني وهويت الغانيات إلى أن شبت فانصرفت عنهن آمالي على اعمال الثاني في الاسم الظاهر والأول في الضمير (1).

وكلهم يجيز (قام وقعد المحمدان) بافراد الفعلين على اضمار فاعل الفعل الأول على رأي سيبويه والبصريين وتقديره مفرداً، وهو ضعيف عندهم، أو حذف الفاعل الأول على رأي الكسائي، أو جعل الفاعل للفعلين معاً على رأي الفراء (٥). قال الشاعر:

# تعفسق بسالأرطسى لهسا وأرادهسا رجسال فبسذت نبلهسم وكليسب

<sup>(</sup>١) ﴿ الرضى على الكافية ا (١/ ٨٣).

<sup>(</sup>٢) ﴿ ابن يعيش؛ (١/ ٧٧)، ﴿شرح شَذُو الذَّهِبِ (٤٩٩)، وانظر ﴿سيبويه ا (١/ ٣٧-٤١)

<sup>(</sup>٣) انظر اشرح قطر الندى؛ (٣٧٦)، «الرضي على الكافية» (١/ ٨٤-٨٥)، «ابن يعيش؛ (١/ ٧٨)، «الهمع» (٣/ ١٠٠)، «الأشموني» (١/ ١٠٠).

<sup>(3) «</sup>الأشموني» (٢/ ١٠٤).

<sup>(</sup>٥) انظر «سيبويه» (١/١٤)، «الأشموني» (١٠٢/٢)، «ابن يعيش» (١/٧٧)، «الرضي على الكافية» (٨٤/١).

وتقول:

(أكرمت وأعظمته سعيداً) باعمال الأول في الاسم الظاهر وقد أضمرت في الثاني ما يحتاجه كأنك قلت: اكرمت سعيداً وأعظمته.

وتقول:

(أكرمت وأعظمت سعيداً) باعمال الثاني ولا تضمر في الأول المفعول لأنه فضلة.

وتقول:

(أكرمني وأكرمته سعيد) على اعمال الأول في الاسم الظاهر، وتسليط الثاني على ضميره على معنى (أكرمني سعيد وأكرمته).

وتقول:

(أكرمني وأكرمت سعيداً) على اعمال الثاني في الاسم الظاهر، والفاعل مضمر في الاول قال الفرزدق:

> ولكنن نصف لو سببت وسبني وقال طفيل الغنوى:

بنو عبد شمس من مناف وهاشه

وكمتأ مدماة كأنّ متونها

جرى فوقها واستشعرت لون مذهب

وقال رجّل من باهلة:

ولقد أرى تغنى بسه سيقسانية تصبيبي الحليم ومثلها أصباه قال سيبويه: «فالفعل الأول في كل هذا معمل في المعنى غير معمل في اللفظ والآخر معمل في اللفظ والمعنى»(١).

ومن اعمال الأول قول عمر بن أبي ربيعة:

اذا هي لم تستك بعود أراكة وقول المرار الأسدي:

فسرد علسی الفسؤاد هسوی عمیسداً وقسد نغنسی بهسا ونسری عصسورًا

تُنُخِّل فاستاكت به عود اسحل

وسوئل لو يبين لنا السؤالا بها يقتدننا الخرد الخدالات

<sup>(1) \* (1/</sup> P9).

<sup>(</sup>۲) دسيويه، (۱/ ۷۸).

فأعمل الأول في الاسم الظاهر، وأضمر في الثاني.

واعمال الثاني هو الأولى عند الجمهور، وبه ورد القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿ ءَاتُونِ الْمَرْغُ عَلَيْتِ وَقِطْ رَا ﴾ [الكهف: ٩٦]، ولو أعمل الأول لقال (افرغه عليه)(١). قال سيبويه: «وقد يجوز (ضربت وضربني زيدا)..

ومثل ذلك في الجواز (ضربني وضربت قومُك)، والوجه أنْ تقول (ضربوني وضربت قومك) فتحمله على الآخر»<sup>(٢)</sup>.

يتضح من هذا أنّ لك أنْ تعمل الأول، أو الثاني ولكن الاختلاف في الأولى منهما. ونحن هنا لا يعنينا العمل أو أن هناك تنازعاً حقاً، وإنما يعنينا هذا الأسلوب ومعناه.

إننا لا نعتقد أن تعبيراً ههنا أولى من تعبير، وإنما هو بحسب القصد والمعنى، والراجح فيما نرى أنّه ينبغي أنْ ينظر إلى هذا الأسلوب في ضوء قاعدتين.

1- ما أعملته في الاسم الظاهر أهم عندك مما أعملته في ضميره، لأن الاسم الظاهر أقوى من الضمير.

٧- ما ذكرته وصرحت به أهم مما حذفته.

وايضاح ذلك أنك تقول (أغضبت وأهنت سعيداً) و (أغضبت وأهنته سعيداً) والفرق بينهما، أن الاهتمام في التعبير الأول بالإهانة، ولذا جعلت لها الاسم وحذفت مفعول الأول. وأما في قولك (أغضبت وأهنته سعيداً) فان الاهتمام فيه بالاغضاب لأنك أعملته في الاسم الظاهر، وأما الإهانة فقد أعملتها في ضميره، والاسم الظاهر أقوى من الضمير (٣).

قال تعالى في السد الذي صنعه ذو القرنين ﴿ ءَاتُونِ أَفْرِغَ عَلَيْهِ وَطْ رَا﴾ [الكهف: ٩٦].

فان الاهتمام بالافراغ أكبر من الايتاء، فان القصد من الايتاء بالقطر هو افراغه، فأعمل الافراغ في صريح اللفظ لأنه هو المقصود، فجعل (القطر) معمولاً للافراغ ولو جعله للأول لقال (آتوني أفرغه عليه قطرا).

 <sup>(</sup>۱) ابن یعیش (۱/۸۷).

<sup>(</sup>٢) اسنيويه (١/١٤).

 <sup>(</sup>٣) «المغني» (٢/ ٢٤٤، ٩٩٧).

وقال في أصحاب اليمين: ﴿ هَاقُومُ الْمَرْمُوا كِنَيْمِيّهُ ﴾ [الحاقة: ١٩]، جعل (الكتاب) مفعولاً للقراءة ولم يجعله لاسم الفعل لأن القراءة والاطلاع على الكتاب أهم من مجرد المناولة، لأنّ فيه فلاحه وفوزه، أما المناولة فلقصد القراءة واطلاعهم عليه.

ولو أعمل المناولة فيه لقال (هاؤم اقرؤوه كتابيه) فيكون عند ذلك أعمل المناولة في الظاهر والقراءة في الضمير وهو خلاف المقصود.

وتقول: (حضروا واستمع الرجال) فالاهتمام ههنا بالاستماع لأنك أسندته إلى الاسم الظاهر، أما الحضور فقد أسندته إلى الضمير، والظاهر أقوى من الضمير، ولو قلت (حضر واستمعوا الرجال) لكان اهتمامك بالحضور أشد وكنت بشأنه اعنى.

وتقول أيضا (حضر واستمع الرجال) بافراد الفعلين على ضعف في رأي الجمهور. ومعناه على مقتضى قول البصريين كمعنى (حضروا واستمع الرجال) لأن الأول أعملته في الضمير المستتر المفرد، والثاني أعملته في الاسم الظاهر.

والذي يبدو لي أنّ اهتمام المتكلم بالحدثين سواء من حيث الاسناد، مختلف من حيث التقديم والتأخير، فإنك تقدم حدثاً على آخر لملحظ معين، فقد يكون ذلك لتقدمه في الزمن، أو الرتبة، أو غير ذلك، تقول (استيقظ وأفطر المسافرون) فالاستيقاظ مقدم على الافطار لأنه قبله في الزمن، وتقول: (أقبل ليدرس الطلاب)، فالاقبال مقدم على الدرس لأنه سبب له، ونحوه (رسب فبكى الطالبان) فالرسوب سبب البكاء، وهو قبله.

وتقول: (اغتاب وبهت المتحدثون) فقدمت الغيبة على البهتان، بادئاً بما هو أقل وزراً وأهون ذنباً ونحو (همزونم الرجلان) أو لغير ذلك من الملاحظ والأغراض.

وتقول: (أكرمني وأكرمت محمداً) و (أكرمت وأكرمني محمدً) فما ذكرته وصرحت به أهم عندك مما حذفته ودللت عليه بالآخر، وايضاح ذلك أنك في الأولى ذكرت نفسك وذكرت الشخص الذي أكرمته صريحاً ظاهراً فاخبارك عن اكرامك محمداً أهم عندك من اكرام محمد لك، ولذا سترت فاعل من اكرمك وأظهرت نفسك.

وأما الثانية فبالعكس، فانّ العناية بمن أكرمك لا بمن أكرمته، ولذا أظهرت مفعول اكرامك.

جاء في (دلائل الإعجاز): (فانظر إلى بيت البحتري:

#### دد والمجد والمكارم مسلا قد طلبنا فلم نجد لك في السق

المعنى: قد طلبنا لك مثلاً ثم حذف لأن ذكره في الثاني يدل عليه، ثم إنَّ في المجيء به كذلك من الحسن والمرية والروعة مالا يخفى. ولو أنه قال: طلبنا لك في السؤدد والمجد والمكارم مثلًا فلم نجده، لم تر من هذا الحسن الذي تراه شيئا.

وسبب ذلك أن الذي هو الأصل في المدح والغرض بالحقيقة، هو نفي الوجود عن عن المثل فأما الطلب فكالشيء يذكر ليبني عليه الغرض، ويؤكد به أمره. وإذا كان هذا كذلك فلو أنه قال: قد طلبنا لك في السؤدد والمجد والمكارم مثلا فلم نجده، لكان يكون قد ترك أن يوقع نفي الوجود على صريح لفظ المثل، وأوقعه على ضميره ولن تبلغ الكناية مبلغ الصريح أبدا. .

واذ قد عرفت هذا فان هذا المعنى بعينه قد أوجب في بيت ذي الرمة أن يضع اللفظ على عكس ما وضعه البحتري، فيعمل الأول من الفعلين، وذلك قوله:

#### لئيماً أن يكون أصاب مالا ولسم أمدح لأرضيه بشعرى

أعمل (لم أمدح) الذي هو الأول في صريح لفظ (اللثيم) و (أرضي) الذي هو الثاني في ضميره، وذلك لأن إيقاع نفي المدح عن اللثيم صريحاً والمجيء به مكشوفاً ظاهراً هو الواجب من حيث كان أصل الغرض، وكان الارضاء تعليلًا له. ولو أنه قال: ولم أمدح لأرضى بشعري لثيماً لكان يكون قد أبهم الأمر فيما هو الأصل، وأبانه فيما ليس بالأصل. فاعرفه.

ولهذا الذي ذكرنا من أن للتصريح عملاً لا يكون مثل ذلك العمل للكناية، كان لاعادة اللفظ في مثل قوله تعالى: ﴿ وَبِالْمَتِيُّ أَنْزَلْنَهُ وَبِالْمَتِيُّ نَزَلُكُ [الإسرا: ١٠٥]، وقوله ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَــُدُ. ٱللَّهُ ٱلصَّــَمَدُ﴾ [الإخلاص: ١-٢]، من الحسن والبهجة ومن الفخامة والنبل ما لا يخفى موضعه على بصير، وكان لو ترك فيه الاظهار إلى الاضمار فقيل: وبالحق انزلناه وبه نزل وقل هو الله أحد هو الصمد، لعدمت الذي أنت واجده الآن»<sup>(۱)</sup>.

(1)

J١

نہ

وا

مر

وا

-1

J١

الة الر

مة

(٢)

(٣)

<sup>(</sup>١) «دلاله الإعجاز» (١٢٩-١٣١).

## المفعول المطلق

سمي المفعول المطلق بذلك لأنه مطلق من القيود، أي غير مقيد، بخلاف المفعولات الأخرى، فانها مقيدة بحروف الجر ونحوها، فالمفعول به مقيد بالباء، أي الذي فعل به فعل، والمفعول فيه مقيد بلمصاحبة، والمفعول له أي الذي فعل لأجله الفعل، أما المفعول المطلق فهو غير مقيد، بخلاف غيره من المفعولات.

قال ابن عقيل: "وسمي مفعولاً مطلقاً لصدق المفعول عليه غير مقيد بحرف جر ونحوه، بخلاف غيره من المفعولات، فانه لا يقع عليه اسم المفعول إلا مقيداً كالمفعول به، والمفعول معه، والمفعول له»(١٠).

وهو المفعول الحقيقي الذي أحدثه الفاعل، فاذا قلت (مشى محمد) دل ذلك على أنّ المشي أحدثه محمد، وأنه مفعول له، فان قلت (مشيأ) فقد ذكرت المصدر الذي دل عليه الفعل.

قال ابن يعيش: «اعلم أن المصدر هو المفعول الحقيقي لأن الفاعل يحدثه ويخرجه من العدم إلى الوجود، وصيغة الفعل تدل عليه، والأفعال كلها متعدية إليه، سواء كان يتعدى الفاعل، أو لم يتعده، نحو ضربت زيداً ضرباً وقام زيد قياماً. وليس كذلك غيره من المفعولين ألا ترى أن زيداً من قولك: ضربت زيداً ليس مفعولاً لك على الحقيقة، وإنما هو مفعول الله سبحانه، وإنما قيل له مفعول على معنى، أن فعلك وقع به (٢٠).

### أنواعه:

ذهب النحاه إلى أنَّ أنواع المفعول المطلق ثلاثة:

1- المؤكد لعامله.

٢- المبين لنوعه.

٣- المبين لعدده (٣) .

<sup>(</sup>١) - «ابن عقيل» (١/ ١٨٦)، وانظر «الرضي على الكافية» (١/ ١٣٣)، «الأشموني» (٣/ ١١٠).

<sup>(</sup>۲) «ابن يعيش» (۱/ ۱۱۰)، وانظر «الرضي على الكافية» (۱/ ۱۲۱).

<sup>(</sup>٣) انظر ابن عقيل (١/ ١٨٧)، «الأشموني» (٢/ ١١٢)، «التصريح» (١/ ٣٢٣–٣٢٤).

#### ١- المؤكد لعامله:

يسمي النحاة المفعول المطلق في نحو (قمت بالأمر قياماً) مؤكدا لعامله، والعامل هنا الفعل. والحقيقة أنه في نحو هذا مؤكد لمصدر الفعل لا للفعل، لأن الفعل ما دل على حدث مقترن بزمن، أما المصدر فهو الحدث المجرد، فعندما تقول: (قمت قياماً) تكون قد أكدت الحدث وحده، ولم تؤكد الحدث والزمن جميعاً. فالمتكلم قد يحتاج إلى توكيد الفعل كله فيكرره فيقول قام قام محمد، فيكون قد أكد الحدث والزمن، وقد يحتاج إلى توكيد الحدث فقط يقول: قام محمدا قياماً، وقد يؤكد الزمن الذي تضمنه الفعل دون الحدث فيأتي بالظرف المؤكد فيقول (قام محمد حيناً) فه (حيناً) مؤكد للزمن الذي تضمنه الفعل (قام)، لأن القيام لا بد أن يكون في حين، ونحو قوله تعالى: ﴿ شَبْحَنَ الَّذِي آسَرَىٰ الْعَلَى اللَّهِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَا﴾ [الإسراء: ١]، لأن الإسراء لا يكون إلاً في الليل.

فهذا القسم من المفعول المطلق إذن مؤكد لمصدر عامله سواء كان فعلا أم وصفا نحو (محمد قائم قياماً)، فالمفعول المطلق مؤكد لمصدر الوصف، لا للوصف الذي يدل على الحدث، والذات، ولو أردت توكيد الوصف لقلت (محمد قائم قائم) ولا يؤكد عامله إلا إذا كان مصدراً نحو عجبت من ضربك خالداً ضرباً.

قال الرضي: «المراد بالتأكيد المصدر الذي هو مضمون الفعل بلا زيادة شيء عليه من وصف أو عدد وهو في الحقيقة تأكيد لذلك المصدر المضمون، لكنهم سموه تأكيداً للفعل توسعاً، فقولك (ضربت) بمعنى أحدثت ضرباً، فلما ذكرت بعده (ضرباً) صار بمنزلة قولك: أحدثت ضرباً ضرباً.

فظهر أنه تأكيد للمصدر المضمون وحده، لا للاخبار والزمان اللذين تضمنهما الفعل»(١).

وذهب بعضهم إلى أنّ المصدر المؤكد «عوض عن تكرار الفعل مرتين. فقولك (ضربت ضرباً) بمنزلة قولك (ضربت ضربت) ثم عدلوا عن ذلك، واعتاضوا عن الجملة بالمفرد» (٢). وهذا ليس بسديد ولو كان الأمر كذلك لألغي التوكيد اللفظي.

<sup>(</sup>١) - الرضي على الكافية؛ (١/ ١٢٢)، وانظر احاشية الخضري؛ (١٨٦/١).

<sup>(</sup>٢) «البرهان» (٢/ ٣٩٢).

إن العرب قد تكرر الفعل مرتين اذا أرادت ذلك وقد تأتي بالمصدر المؤكد إذا أرادت، فهذا تعبير وذاك تعبير، وكل يؤدي غرضاً ومعنى.

إن ثمة فرقاً في المعنى بين قولنا (تحدث تحدث محمد) و (تحدث محمد تحدثاً) فان قولنا (تحدث تحدث محمد) إنما كرر الفعل فيه لأن المتكلم قد يظن أن المخاطب لم يسمع الكلمة الأولى، أو انصرف ذهنه إلى فعل آخر فتعيد له الكلمة لتزيل ذلك عنه، أما قولنا (تحدث محمد تحدثا) فلإزالة الوهم من أن الفاعل لم يفعل ذلك، وانما فعل ملازمه أو فعلاً قريباً منه، فاذا قلت مثلاً (ركض الرجل) فقد ينصرف الذهن إلى أنه أسرع في المشي وقد جعلت المشي ركضاً تجوزاً، فاذا قلت (ركضاً) فقد أزلت التجوز الذي قد ينصرف اليه ذهن السامع، وقررت أنه قام بالحدث حقاً.

### ٧- المبين للنوع .

ويقصد به المبين لنوع العامل نحو انطلقت انطلاقاً سريعاً، وانطلاق السهم.

وادرجوا تحت هذا القسم ما ينوب عن المصدر من كلية المصدر، وبعضيته، ونوعه وصفته، وهيئته، ومرادفه، وضميره، والاشارة إليه، ووقته، وآلته، وعدده، ونحوها<sup>(١)</sup>.

### ٣- المبين للعدد:

ويقصد به عدد العامل سواء كان العدد معلوماً، أم مبهماً، فالأول نحو: ضربته ضربتين والثاني نحو ضربته ضربات.

وفي هذا التقسيم نظر -فيما نرى-، لأنه لم يستوف أقسام المفعول المطلق أولاً، ولأنه لو اقتصرنا على هذه الأقسام لأوقعنا ذلك في اشكالات لا مفر منها.

من ذلك على سبيل المثال قولهم: (أنت ابني حقاً) و (له على ألف دينار اعترافاً) فهذا في اي قسم من الأقسام التي ذكرها النحاة يدرج؟ أهو يدرج في المؤكد لعامله، وهذا لا يمكن، لأن حذف عامل المؤكد ممتنع كما يقول النحاة، وهو ليس مبيناً للنوع ولا للعدد.

وقد جعل النحاة هذا من المؤكد لنفسه، أو المؤكد لغيره، أفالمؤكد لنفسه أو لغيره غير المؤكد لعامله، أم هو نفسه؟ فانْ كان غيره كان صنفا آخر، وإن كان اياه نفسه، فقد انتقض

انظر «الأشموني» (٢/ ١١٢-١١٤).

الحكم القائل بعدم جواز حذف عامل المؤكد.

ونحو قولهم: خالد سيراً، وخالد سيرًا سيرًا، مما لا يصح أن يكون المصدر فيه خبراً عن المبتدأ، وهو ما قال فيه ابن مالك:

## كــذا مكــر وذو حصـر ورد نائب فعال لاسم عين استند

فهم يقولون إننا اذا كررنا المصدر في نحو هذا، كان الحذف واجباً، وإن لم نكرره كان الحذف جائزاً. ففي قولنا (خالد سيرًا) يكون ذكر العامل وحذفه جائزين، فأصل (خالد سيراً) هو (خالد يسير سيراً) ولكنا لو قلنا لأحد من المنتسبين إلى هذا العلم: احذف العامل (يسير) من هذه الجملة لقال لنا؛ هذا ممتنع لأنه لا يجوز حذف عامل المؤكد، وهذا تناقض -كما ترى- فهم يقولون: هو جائز الحذف، وهم يمنعون حذفه.

فنحن إما أن نقول هذا قسم آخر، أو أن نبطل قاعدة عدم جواز حذف عامل المؤكد. وغير ذلك وغيره.

إن أقسام المفعول المطلق ثلاثة فيما أرى وهي:

١ - المفعول المطلق المؤكد.

٧- المبين.

٣- النائب عن الفعل.

## ١ - المفعول المطلق المؤكد:

ولا أعني به المؤكد لعامله فحسب، كما يقول النحاة بل هو أوسع من ذلك، يدخل فيه المؤكد لمصدر عامله كما ذكرت، نحو (انطلقت انطلاقا) ويدخل فيه غيره من المؤكد لمضمون الجملة، وهو ما يسميه النحاة المؤكد لنفسه، والمؤكد لغيره، نحو (أنت ابني حقا) ونحو قوله تعالى: ﴿ وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى المُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى المُقْتِرِ قَدَرُهُ مَتَكًا إِلْمَعُهُونِ مَقَّا عَلَى المُسْيِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٦]، فانه حين أمر بالتمتيع علم أنّ ذلك حق لهن، وأكد ذلك بقوله: ﴿ حَقًا عَلَى المُسْيِينَ ﴾. ونحو قوله: ﴿ وَالمُطلَقَاتِ مَتَنعٌ إِلْمَعُهُونِ حَقًا عَلَى الْمُتَقِيدِ ﴾ [البقرة: ٢٤١]، فانه لمطلقات أن يمتعن بالمعروف، علم أن ذلك حق لهن وقد أكد مضمون فانه لما ذكر أن للمطلقات أن يمتعن بالمعروف، علم أن ذلك حق لهن وقد أكد مضمون الجملة بقوله: ﴿ حَقًّا عَلَى المُسْتَوِينِ ﴾ فهذا توكيد لمضمون الجملة. ونحوه قوله تعالى:

﴿ ﴿ إِنَّ اللّهَ أَشَتَرَىٰ مِنَ المُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَلَهُم بِأَنَ لَهُمُ الْجَنَةَ يُقَائِلُونَ فِ سَبِيلِ اللّهِ فَيَقَائُلُونَ وَيُقَائِلُونَ وَيُقَائِلُونَ وَيُقَائِلُونَ وَعَدّا عَلَيْهِ حَقّا فِ النّورَمَاةِ وَالْإِنْجِيلِ وَالْفَرَمَانِ ﴾ [التوبة: ١١١]، فلما ذكر أن الله ضمن للمجاهدين في سبيله الجنة، علم أن هذا وعد منه وقد أكد بقوله: ﴿ وعدا عليه حقا ﴾ ونحو قوله تعالى ﴿ وَتَرَى الْجِمَالُ تَعَسَبُهَا جَامِدَةً وَهِي تَمُرُّ مَنَ السَّعَابِ صُنّعَ اللّهِ الّذِي آنْفَنَ كُلُّ شَيْءٍ ﴾ [النمل: ٨٨]، فالجبال كما نعلم من صنع الله وأكد هذا الأمر بقوله ﴿ صُنْعَ اللّهِ ﴾.

ونحوه قول عمالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ كِنَابًا مُوَجَّلًا ﴾ [آل عمران: ١٤٥]، فلما ذكر أنّ النفس لا تموت إلاّ باذن الله، علم أن ذلك بأجل منه، وقد أكده بقوله ﴿كتابا مؤجلا﴾. ونحوه قوله تعالى ﴿ الَّمَرَ، غُلِبَتِ ٱلزُّومُ . فِي أَذَنَ ٱلأَرْضِ وَهُم مِن بَعْدِ عَلَيْهِمْ سَيَغْلِبُونَ . فِي بِضِع سِنِينَ ﴾ [الروم: ١-٤]، فلما ذكر أنهم سيغلبون في بضع سنين، علم أن هذا وعد منه وقد أكده بقوله: ﴿ وَعْدَ ٱللَّهِ لَا يُخْلِفُ ٱللَّهُ وَعْدَهُ ﴾ [الروم: ٦]، ونحوه.

قوله تعالى: ﴿ يُومِيكُمُ اللَّهُ فِي آوَلَكِ كُمْ لِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِ ٱلْأَنشَيَتِنَ فَإِن كُنَّ نِسَآةً فَوْقَ ٱثْنَتَيْنِ فَلِهُ تَعَالَى اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

فهذه وأمثالها مؤكدة لمضمون الجملة، وليست مؤكدة لعاملها، اذ لو كانت مؤكدة لعاملها ما جاز حذفه، لأن حذف عامل المؤكد ممتنع عند النحاة.

فهذا اذن ليس مؤكداً لعامله، ولا مبيناً للنوع، ولا للعدد، وإنما هو قسم برأسه يفيد التوكيد، والمصدر المؤكد على هذا هو كل مصدر فضلة غير تابع دل على معنى ما تقدمه من مفرد أو جملة.

## ٢- المبين:

قسم النحاة المصدر المبين إلى مصدر مبين لنوع عامله، ومبين لعدده كما ذكرنا.

والحق أن التبيين لا يختص بهذين القسمين، بل يكون مبيناً لهما ولغيرهما، فقد يكون المصدر مبيناً للنوع والعدد، وقد يكون مبيناً للمقدار أيضاً، وإنّ كثيراً مما أدرجه النحاة في المبين للنوع ليس كذلك، وإنّما هو مبين للمقدار.

فمن المبين للمقدار قولنا (أنا لا أظلمك ذرة من الظلم أو مثقالاً من الظلم) فهذا بيان للوزن وهو تعبير مجازى، فإنّ المصدر لا يوزن، وإنما يقصد به بيان المقدار، ويحتمل أن

يكون منه قوله تعالى ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَظُلِمُ مِثْقَالَ ذَرَقِ ﴾ [النساء: ٤٠]، وذلك أنّ المعنى يحتمل أن يكون المراد أن الله لا يظلم مثقال ذرة من الظلم ويحتمل أن يكون المراد: لا يظلم مثقال ذرة من العمل أو نحو ذلك، فاذا كان المثقال يعود على الظلم كان اعرابه مفعولاً مطلقاً، واذا لم يعد على المصدر كان مفعولاً به.

فاذا كان بالمعنى الأول كان المفعول المطلق مبيناً للمقدار، وليس مبيناً للنوع، ولا للعدد، ومنه قوله ﷺ: "سبحان الله وبحمده عدد خلقه ورضا نفسه وزنة عرشه ومداد كلماته" فقوله: (رضا نفسه) ليس مبيناً لنوع عامله المقدر، وهو (أسبح)، ولا لعدده، وإنما المعنى مقدار ذلك. ثم إن قوله (زنة عرشه) في أي قسم من الأقسام التي ذكرها النحاة يسلك؟

انك إذا قلت (سبحان الله عدد الرمال وزنة الجبال) فهل يكون (زنة الجبال) مبينا لنوع العامل؟ إنه إذا كان قولك (عدد الرمال) مبينا لعدد العامل فان قولك (زنة الجبال) يكون مبينا لوزن العامل.

ومن هذا القسم فيما أرى ما كان دالا على كلية المصدر، وبعضيته، نحو (ضربته كل الضرب، وضربته بعض الضرب، وشيئاً من الضرب، وجزءاً منه ونصيباً منه) فهذا ليس مبيناً لنوع الضرب، ولا لعدده، وانما هو لبيان مقدار الضرب، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُظَّلَّمُونَ فَتِيلًا ﴾ [النساء: ٤٩].

فقوله (فتيلاً) ليس مؤكداً لعامله، ولا مبيناً لنوعه، ولا لعدده، بل المقصود أنهم لا يظلمون ظلماً وإنْ كان قليلاً فهو مبين لمقدار العامل.

إن النحاة يجعلون هذا من المبين للنوع، وأحسب أنّ في هذا بعداً، فقولك (ضربته كل الضرب) يختلف عن قولك (ضربته ضرباً شديداً أو مبرحاً) فالأولى بيان لكمية الضرب، لا لنوعه، بخلاف الجملة الأخرى، فانها مبينة لنوع الضرب، وكذلك لو قلت: (ضربته جزءاً من الضرب أو نصيباً منه)، فانها مبينة لمقدار الضرب لا لنوعه.

إن النحاة يلحّون على تقسيمهم المذكور، ولا يحاولون أن يجدوا عنه معدلاً ولو كان فيه تعسف وبعد، ألا ترى أن بعضُ النحاة يجعل (العدد) من المبين للنوع ففي قوله تعالى

﴿ فَٱجْلِدُوهُرْ ثَمَنِينَ جَلْدَةً ﴾ [النور: ٤]، يجعل العدد (ثمانين) من المبين للنوع ولا يجعله ناثباً عن المبين للعدد (١)، فأي تعسف أبعد من هذا؟!

بل انه لا داعي لذكر جزئيات المبين -فيما أرى- بل الأولى أنْ يكتفى باطلاق التبيين فيقال: (المصدر المبين) فقد يكون المصدر مبينا للنوع، وقد يكون مبينا للعدد وقد يكون مبيناً للمقدار، وقد يكون مبيناً لغير ذلك، فانه يبدو لي أن نيابة الآلة عن مصدر المفعول المطلق لاتدخل في بيان نوع الفعل ولا مقداره، فاذا قلت (طعنه سكينا) و (ضربه سوطا) فهذا بيان لنوع الآلة التي استعملت في الفعل وليست بياناً لنوع الفعل:

وقد تثور شبهة في نفسك وهي أنّ الأمثلة التي ذكرتها آنفا كلها من باب النيابة عن المصدر وليست مصادر، وهذا لا يضير فانّ النحاة يحددون أنواع المفعول المطلق بهذه الأنواع الثلاثة سواء كان مصدراً أم نائباً عنه، ولا يخرج النائب عندهم عن الأنواع التي ذكروها في أنواع المفعول المطلق كما هو موضح في كتب النحو.

### ٣- النائب عن الفعل:

وهو قسم مستقل برأسه، وليس مؤكداً أو مبيناً للنوع كما يذهب النحاة، وذلك نحو (اقداماً يا سعيد)، فإنّ معناه الأمر، أي أقدم، ولو قيل (اقدم اقداماً يا سعيد) لم يفد المصدر معنى الأمر، وإنما يفيد التوكيد.

ان حذف عامل المؤكد ممتنع عند النحاة، قال ابن مالك:

وحذف عامل المؤكد امتنع وفي سمواه لمدليل متسمع

قيل لأنه مسوق لتقوية عامله وتقرير معناه، والحذف ينافي ذلك (٢٠).

ومعنى التقوية تثبيت معناه في النفس لتكريره، والمقصود بتقرير المعنى رفع توهم المجاز عنه (٣) ، أي يراد به معناه الحقيقي .

انظر «الأشموني» (۲/ ۱۱۲–۱۱۶).

<sup>(</sup>٢) - ابن عقيل (١/ ١٨٩)، «الأشموني» (٢/ ١١٥).

<sup>(</sup>٣) «حاشية الصبان» (٢/ ١١٥).

وقد ذهب ابن الناظم إلى انه يجوز حذف عامل بعض المصدر المؤكد قال: «يجوز حذف عامل المصدر إذا دلّ عليه دليل، كما يجوز حذف عامل المفعول به وغيره، ولا فرق بين أن يكون المصدر مؤكداً أو مبيناً.

والذي ذكره الشيخ رحمه الله في هذا الكتاب، وفي غيره أنّ المصدر المؤكد لا يجوز حذف عامله. قال في (شرح الكافية) لأن المصدر المؤكد يقصد به تقوية عامله وتقرير معناه وحذفه مناف لذلك فلم يجز، فان أراد أن المصدر المؤكد يقصد به تقوية عامله وتقرير معناه دائما فلا شك أن حذفه مناف لذلك القصد، ولكنه ممنوع ولا دليل عليه. وإن أراد أنّ المصدر المؤكد قد يقصد به التقوية والتقرير، وقد يقصد به مجرد التقرير، فمسلم، ولكن لا نسلم أنّ الحذف مناف لذلك القصد، لأنه إذا جاز أن يقرر معنى العامل المذكور بتوكيده بالمصدر، فلآن يجوز أن يقرر معنى العامل المحذوف لدلالة قرينة عليه. أحق وأولى.

ولو لم يكن معنا ما يدفع هذا القياس لكان دفعه بالسماع كفاية، فانهم يحذفون عامل المؤكد حذفاً جائزاً، إذا كان خبراً عن اسم عين في غير تكرير، ولا حصر، نحو أنت سيراً وميراً، وحذفاً واجباً في مواضع يأتي ذكرها، نحو سقياً، ورعياً، وحمداً، وشكراً لا كفراً "(''.

وقد رد ابن عقيل عليه بقوله إن نحو الضرباً زيداً، ليس من التأكيد في شيء، بل هو أمر خال من التأكيد بمثابة اضرب زيداً... وكذلك جميع الأمثلة التي ذكرها ليست من باب التاكيد في شيء، لأن المصدر فيها نائب مناب العامل، دال على ما يدل عليه، وهو عوض عنه، ويدل على ذلك عدم جواز الجمع بينهما، ولا شيء من المؤكدات يمنع الجمع بينها وبين المؤكد.

ومما يدل أيضا على أن (ضرباً زيداً) ونحوه، ليست من المصدر المؤكد لعامله، أن المصدر لا خلاف في انه لا يعمل، واختلفوا في المصدر الواقع موقع الفعل ١٠٠٠.

وجاء في (حاشية الخضري) أن نحو (ضرباً زيداً) قسم برأسه، وليس مؤكداً "فالمصدر إما مؤكد، أو نوعي، أو عددي، أو بدل من فعله، ولا ضرر في زيادة ذلك»(٣).

<sup>(</sup>١) - اين الناظم (١٠٩ -١١٠).

<sup>(</sup>٢) - الله عقية ١ (١٨٩/١).

<sup>(</sup>٣) عجاشية الخضري؛ (١/ ١٨٩).

ان قول ابن الناظم، ان المؤكد قد يقصد به التقوية والتقرير، فلا يحذف عامله، وقد يقصد به التقرير فقط، فيجوز عند ذاك حذف عامله فيه نظر، فمن يقول ان (اعترافاً) في قولك (له علي دينار اعترافاً) مثلا لا يراد به التقوية اذا ذهبنا إلى أنه مؤكد لعامله كما ذهب إليه ابن الناظم؟

وان قوله تعالى: ﴿ وَلِلْمُطَلَقَاتِ مَتَنَعُ إِلَى عَمُونِ حَقًا عَلَى ٱلْمُتَقِينِ ﴾ [البقرة: ٢٤١]، لا يراد به تقوية العامل وتقرير معناه، وأي دليل على ذلك؟ وكذلك قوله: ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهَ ٱشْتَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينِ ٱلفُصَّهُمُ وَأَمْوَلَهُم بِأَكَ لَهُمُ ٱلْجَنَّةُ يُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَيَقَلُلُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينِ ٱلفُوسَةِ وَالْمَوْمَ الْجَالَةُ يُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَيَقَلُلُونَ وَيُعْمَلُونَ وَالْمُعْمِيلِ وَٱلْفُرَدَ وَالْمُعْمِيلِ وَٱلْقُدَةُ اللَّهِ اللهِ اللهِ فَي فَاحراج هذا من أن يراد به التقوية فيه نظر.

وهذا عندنا من المؤكد لمضمون الجملة كما مر.

ان قول ابن الناظم انه قد يقصد بالمصدر المؤكد التقرير فقط مردود، يرده قوله تعالى ﴿ وَمَكَّرُواْ مَكِّرًا مَكِّرًا مَكِّرًا مَكِّرًا مَكْرًا مَكْرًا مَكْرًا مَكْرًا مَكْرًا مَكْرًا مَكْرًا مكرنا مكراً مجاز.

جاء في (البرهان): «قال ابن الدهان: ومما يدل على أن التأكيد لا يرفع المجاز قول الشاعر:

قرعت ظنابیب الهوی یوم عالج ویوم اللوی حتی قسرت الهوی قسرا قلت: وكذا قوله: ومكروا مكراً، ومكرنا مكراً »(۱).

وجاء في (حاشية الصبان): «وقوله، وتقرير معناه أي رفع توهم المجاز عنه لا يؤكد نقله الزركشي في البحر المحيط في الأصول ونقض بقوله (ومكرنا مكرا) وقول الشاعر:

# وعجبت عجيجاً من جذام المطارف(٢)

وأجيب بأنه يرفع فيما يحتمل الحقيقة والمجاز، كقتلت قتلاً لا فيما هو مجاز لا غير، كذا في القسطلاني على البخاري. فالمتعين للمجاز يؤكد كما في الآية والبيت. فقولهم:

<sup>(</sup>۱) «البوهان» (۲/۳۹۳).

<sup>(</sup>٢) لأن المطارف وهي الثياب لا تصيح.

المجاز لا يؤكد، ليس على اطلاقه ١٠٠٠ .

أنه لا بد من اضافة قسم آخر إلى ما ذكره النحاة وهو النائب عن الفعل يختلف عنها في المعنى والحكم.

إن النائب عن فعله يحذف عامله جوازاً ووجوباً عند النحاة، أما المؤكد فلا يجوز حذف عامله فنحو قولنا (اكراماً الضيف) لا يجوز أن يكون مؤكداً لحذف فعله، فتعين أنْ يكون نائباً عن فعله وهو غير المؤكد.

#### ما ينوب عن المصدر:

ينوب عن المصدر ما يدل عليه نحو، كلية المصدر، وبعضيته، ونوعه، وصفته، وهيئته، ومرادفه، وضميره، والاشارة إليه وآلته وعدده، واسم المصدر، وملاقيه في الاشتقاق، وغيرها(٢).

وذلك لاداء معان لا يؤديها مصدر الفعل أحيانا.

فقد يراد بالنيابة الدلالة على الكلية والجزئية نحو ﴿ فَلَا تَمِيلُواْ كُلُ اَلْمَيْلِ ﴾ [النساء: ١٢٩]، و (ضربته بعض الضرب) ويسير الضرب وشطر الضرب لأن المصدر لا يدل بنفسه على الكلية، والجزئية، لأن المقصود به الجنس، وهو يدل على القليل والكثير كالماء، والخل، والتراب، والعسل، فيؤتى بما يدل على الجزئية والكلية، ليفيد ذاك.

وقد يراد الدلالة على الآلة والعدد، ونحو ذلك.

إنّ من أهم أغراض النيابة التوسع في المعنى، فالإتيان بنائب المصدر قد يوسع المعنى توسيعاً لا يؤديه ذكر المصدر، وذلك كالمجيء بصفة المصدر بدلاً منه، فانك اذا حذفت المصدر وجئت بصفته فربما احتمل معنى جديداً لم يكن ذكر المصدر يفيده ولا يحتمله وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَاَذْكُر رَبّاكَ كَيْيِلاً وَسَيِّحْ بِالْعَشِيّ وَالْإِبْكَارِ ﴾ [آل عمران: ٤١]، فهنا تحتمل كلمة (كثير) أن يراد بها الدلالة على المصدر، أي ذكراً كثيراً، ويحتمل أن يراد بها الدلالة على العصدر، في آن واحد بخلاف ما لو

<sup>(</sup>١) ﴿ حاشية الصبانُ ﴿ ٢/ ١١٥).

 <sup>(</sup>۲) انظر «الأشموني» (۱/۲۱۲-۱۱۲)، «التصريح» (۱/۳۲۵-۳۲۸)، «الصبان» (۱/۲۱۱-۱۱۲)، «حاشية الخضري» (۱/ ۱۸۸).

ذكرت الموصوف، فانه لا يدل إلا على معنى واحد. وقد يكون المعنيان مطلوبين، أي ذكراً كثيراً زمناً كثيراً فتكسبهما بالحذف، فيكون الحذف قد أدى معنيين في آن واحد، وهذا توسع في التعبير وزيادة في المعنى.

ومثله قوله تعالى: ﴿ فَلَيْضَعَكُواْ فَلِيلًا وَلِمُبَكُواً كَثِيرًا ﴾ [التوية: ٨٢]، فأنت ترى أنه إذا قال ضحكاً قليلاً وبكاء كثيراً كان نصاً على الضحك والبكاء.

واذا قال زمناً قليلاً أو كثيراً كان نصاً على الزمن، في حين انه لما حذف الموصوف احتمل معنيين: المصدرية أي ضحكاً قليلاً، والزمن أي زمناً قليلاً، وقد يكون المعنيان مرادين في آن واحد فكسبهما من أيسر طريق وأوجز تعبير، فبدل أن يقول: فليضحكوا ضحكاً قليلاً وقتاً قليلاً وقتاً قليلاً وقتاً كثيراً وقتاً كثيراً قال: ﴿ فَلَيْضَحَكُواْ فَلِيلاً وَلِيبَكُوا كِيباكُوا بَكاء كثيراً وقتاً كثيراً قال: ﴿ فَلَيْضَحَكُواْ فَلِيلاً وَلِيبَكُوا كِيباكُوا بَكاء كثيراً وقتاً كثيراً قال: ﴿ فَلَيْضَحَكُواْ فَلِيلاً وَلِيبَكُوا كَيْبِا فَاللهُ وَلَيباكُوا بَكاء كثيراً وقتاً كثيراً قال: ﴿ فَلَيْضَحَكُواْ فَلِيلاً وَلِيبَكُوا كَيْبِا فَاللهُ وَلَيباكُوا كُولِيباكُوا كُولياً فَلَيْلاً وَلَيباكُوا كُولياً فَاللهُ وَلَيْبَالِهُ وَلَيباكُوا كُولياً فَاللهُ وَلَيْبَالِهُ وَلَيباكُوا بَكَاء كثيراً وقتاً كثيراً قال: ﴿ فَلَيْضَحَكُواْ فَلِيلاً وَلَيباكُوا بَكَاء كثيراً وقتاً كثيراً قال: ﴿ فَلَيْضَحَكُواْ فَلِيلاً وَلَيْبَالِهُ وَلَيباكُوا بَكَاء كثيراً وقتاً كثيراً قال: ﴿ فَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَيْلِهُ وَلَيباكُوا بَكَاء كثيراً وقتاً كثيراً قال اللهُ عَلَيْها فَلَا اللهُ فَلَيْلُوا فَيلاً وَلَيْها فَي فَعَلَيْهِ وَلَيْهِ فَي اللهُ عَلَيْهِ وَلَيْها فَعَلَاهُ وَلَيْهَا فَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَلَيْهِ وَلَيْهِ فَيْلُولُ وَلَيْهِ فَلَاهُ وَلَيْهِ وَلَيْهِ وَلَيْها لَا لَا عَلَيْهِ وَلَيْها فَيْها فَيْ فَيْلُونُ وَلَيْهَا فَيْلِوا فَيْها لَا عَلَيْها فَيْها فَيْها فَيْلُولُونُ وَلَيْهَا فَيْهَا فَيْهَا فَيْها فَيْهِا فَيْهَا فَيْها فَيْها فَيْها فَيْها فَيْها فَيْها فَيْها فَيْهَا فَيْها فَيْها فَيْها فَيْها فَيْها فَيْها فَيْهَا فَيْها فَيْهَا فَيْها فَيْها فَيْها فَيْها فَيْها فَيْها فَيْها فَيْها فَيْهَا فَيْها فَيْهَا فَيْهَا فَيْها ف

وقد يكتسب بحذف الموصوف معنى المفعولية والمصدرية، كأن تقول: هو لا يفقه إلا قليلاً قال تعالى: ﴿ بَلْ كَانُواْ لَا يَفْقَهُ وَنَ إِلَّا قَلِيلاً﴾ [الفتح: ١٥]، فقد يحتمل أنْ يراد بـ (قليل) المفعولية، أي إلا قليلاً من الأمور، وقد يحتمل المصدرية، أي فقها قليلاً، وقد جمع المعنيين بحذف الموصوف أي لا يفقهون إلا قليلاً من الأمور فقها قليلاً. والله أعلم.

فان أريد التنصيص على المصدرية، جيء بالمصدر، كقوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ اللَّهَ ذِكُرُوا ٱللَّهَ ذِكُرًا كَيْمِرًا. وَسَبَحُوهُ أَبْكُرُهُ وَأَضِيلًا ﴾ [الأحزاب: ٤١-٤٢].

وربما لا يؤدي ذكر المصدر إلآمجرد التوكيد لا التنصيص كأن تقول (نمت عميقاً) فأنت هنا ذكرت الصفة، ولو قلت: (نمت نوماً عميقاً) لكان أفاد التوكيد إضافة إلى الوصف، ونحوه أنْ تقول: (أهجر جميلاً واصبر جميلاً) فهنا حذفت المصدر وجنت بصفته، لان الغرض تعلق بذكر الصفة، أما المصدر فانه مفهوم، ولو ذكرته لأفاد ذكره التوكيد، كما في (نمت عميقاً).

وقد يؤدي مثل هذا التوسع الذي ذكرناه أن تأتي باسم جامد بدل المصدر، كقوله تعالى: ﴿ وَلَا يُظَلّمُونَ فَتِيلًا ﴾ [النساء: ٤٩]، فقد يراد بالفتيل هنا معناه المحقبقي وهو مقدار فتيل، والفتيل الخيط الذي في شق النواة فيكون مفعولاً به، وقد يكون المقصود، ولا يظلمون ظلماً مقدار فتيل، أي ظلماً قليلاً، فيكون المراد بالفتيل المصدر، فيكون مفعولاً مطلقاً، وهذا توسع في المعنى، فقد كسبنا معني المفعولية والمصدرية في آن واحد، فالظلم ههنا

منفي من جهتين: المصدرية والمادية.

ومثله قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَن تُغْنِىٰ عَنْهُمْ أَمُواْلُهُمْ وَلَآ أَوْلَادُهُم مِّنَ ٱللَّهِ شَيْئًا ﴾ [آل عمران: ١١٦]، فقد يكون المعنى لن تغني عنهم أموالهم ولا أولادهم من الله إغناء ولو قل فيكون المراد بـ (شيء) المصدر، وقد يكون المراد بالشيء الشيء المادي.

ونحوه ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ ٱلنَّاسَ شَيْعًا﴾ [يونس: ٤٤]، فقد يكون الشيء كناية عن الظلم فيكون المعنى ان الله لا يظلم الناس ظلماً وإن قل، فيكون مفعولاً مطلقاً، وقد يكون (شيء) هنا شيئاً مادياً، فيكون مفعولاً به، والمعنيان مرادان والله أعلم.

ومنه قوله تعالى: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِى يُقْرِضُ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا ﴾ [البقرة: ٢٤٥]، فقد يراد به ما يقرض فيكون مفعولاً به، وقد يراد به إقراضاً حسناً، فيكون مفعولاً مطلقاً، وقد كسب المعنيين في هذا التعبير.

ومثله قوله تعالى ﴿ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِم شَيْكًا ﴾ [النساء: ٣٦]، فقد يكون الشيء كناية عن الشرك، أي لا تشركوا به شيئاً من الشرك، وإن قلّ، وقد يراد بالشيء المخلوقات مما يعبد من دون الله، والمعنيان مرادان، والله أعلم.

وقد يتسع به أكثر من هذا فيؤدي أكثر من معنيين، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَبِصَدِهِمْ عَن سَبِيلِ ٱللّهِ كَيْثِرًا﴾ [النساء:١٦٠]، فهنا يحتمل أن يكون المراد بـ (كثير) المصدر، أي صداً كثيراً، ويحتمل أن يراد به الوقت، أي وقتاً كثيراً، ويحتمل أن يراد به الخلق، أي خلقاً كثيراً، فجمعت ثلاثة معان في آن واحد، وهو توسع في التعبير كثير.

وقد يكون التوسع على نحو آخر، وذلك أن يؤتى بملاقي الفعل في الاشتقاق فنكتسب معنيين وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَتَبَتَّلُ إِلَيْهِ تَبْتِيلًا ﴾ [المزمل: ٨]، فقد جاء بالفعل (تبتل) لكن لم يجيء بمصدره، وإنما جاء بمصدر (بتل)، فمن المعلوم أن مصدر تبتل هو التبتُل كتعلم تعليم، أما التبتيل فهو مصدر (بتل) مثل علم تعليم، فجاء بالفعل (تبتل) ولكن لم يجيء بمصدره، وإنما جاء بمصدر فعل آخر، فجمع معنيين في آن واحد.

وتوضيح ذلك أن (تبتل) على وزن (تفعّل) وهو يفيد التدرج. والتكلف، نحو تحسّى الماء، أي شربه حسوة حسوة، وتجرع الدواء أي شربه جرعة جرعة، ونحوه تحسس وتحرّم مشى وتمشّى، أي تدرج في المشي، وخطا وتخطى.

اما (فعل) فيفيد التكثير وذلك نحو كسر وكسّر، فكسّر يفيد التكثير والمبالغة تقول: كسرت القلم وكسّرته، ففي كسّرته تكثير، ومثله قطع اللحم وقطّعه، فالتقطيع يفيد التكثير، ونحوه ذبّح، فجاء بالفعل الدال على التدرج والتكلف، وهو (تبتل) والمصدر الدال على التكثير وهو (تبتيل). فجمع المعنيين: التدرج والتكثير. ولو نظرت إلى هذه الآية لرأيتها مصوغة صباغة فنية عالية، فالتبتل معناه الانقطاع إلى الله في العبادة، والعبادة تأتي بالتدرج، وحمل النفس، وتكلف مشاقها فجاء بالفعل الدال على التدرج أولاً، ثم جاء بالمصدر الدال على التكثير، وهو توجيه تربوي سليم، ولو عكس فجاء بالفعل الدال على الكثرة، وهو توجيه تربوي سليم، ولو عكس فجاء بالفعل الدال على التدرج لم يفد هذه الفائدة.

ولو قال: (تبتل تبتلاً) لم يزد على معنى التدرج، ولو قال (بتل نفسك إليه تبتيلاً) ما زاد على معنى الكثرة، ولكن أراد المعنيين، فجاء بالفعل من صيغة، والمصدر من صيغة أخرى فجمعهما، فهو بدل أن يقول: (وتبتل إليه تبتلاً وبتل نفسك إليه تبتيلاً) أخذ فعلاً لمعنى ومصدراً لفعل آخر فجمعهما ثم قدم التدرج على الكثرة.

وهناك أمر فني آخر جميل، وهو أنه جاء بما يدل على التدرج بصيغة الفعل، لأن الفعل يدل على التجدد والحدوث، وجاء بما يدل على الكثرة بالمصدر لأن الاسم فيه مبالغة وثبوت. فمن المعلوم أن الفعل يدل على التجدد والحدوث والاسم يدل على الثبوت نحو يتعلم، ومتعلم، ويحفظ وحافظ، فجاء لمعنى التدرج بصيغة الفعل الدالة على التجدد والحدوث، وجاء لمعنى الكثرة بصيغة المصدر الدالة على الثبوت والمبالغة، لأنها الحالة الثابتة المرادة في العبادة. أما حالة التدرج فهي حالة موقوتة يراد منها الانتقال لا الاستمرار والاستقرار فجاء لكل معنى بما يناسبه.

جاء في (التفسير القيم) في قوله تعالى ﴿ وَتَبَتَّلْ إِلَّيْهِ تَبْتِيلًا ﴾:

«ومصدر تبتل اليه تبتل كالتعلم والتفهم ولكن جاء على التفعيل مصدر فعل لسر لطيف.

فان في هذا الفعل إيذانا بالتدريج والتكلف، والتعمل، والتكثر، والمبالغة. فأتى بالفعل الدال على أحدهما وبالمصدر الدال على الآخر فكأنه قيل: بتل نفسك إلى الله تبتيلاً وتبتل إليه تبتلاً ففهم المعنيان من الفعل ومصدره، وهذا كثير في القرآن وهو من حسن الاختصار والايجاز»(١).

<sup>(</sup>١) قالتفسير القيم، (١٠٥-٢٠٥).

ومثله قوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ أَنْبُتَكُرُ مِّنَ ٱلأَرْضِ نَبَاتًا﴾ [نوح: ١٧]، أي أنبتكم فنبتَم نباتا (١٠) أي طاوعتم أمر ربكم ولو قال (إنباتا) لما زاد على المعنى، ونحوه أن تقول: (أخرجته خروجاً) أي أخرجته فخرج خروجاً فكسبنا المعنيين في آن واحد، الاخراج والخروج.

ونحو أن تقول: أدبته تأدباً، أي ادبته فتأدب تأدباً، أي قبل التأدب.

ومنه قوله تعالى في مريم عليها السلام: ﴿ وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا ﴾ [آل عمران: ٣٧]، ولم يقل (إنباتا) لأنه لو قال (إنباتا) لم يجعل لها فضلاً، لأنه لم يزد على معنى الانبات، وإنما قال (نباتاً حسناً) على معنى أنها قبلت الانبات فنبتت نباتاً حسناً، فجعل لها في معدنها الكريم وشخصها الطاهر قبولا لذلك الانبات واستجابة له، ولو قال (إنباتا) لجردها من هذا المعنى، والله أعلم.

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَيُرِيدُ ٱلشَّيْطُنُ أَن يُضِلَّهُمْ صَلَكُلًا بَعِيدًا ﴾ [النساء: ٦٠]، والقياس أن يضلهم اضلالاً بعيداً، لأن مصدر (اضل) الاضلال، أما الضلال فهو مصدر (ضل)، قال تعالى: ﴿ فَقَدَ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيداً ﴾ [النساء: ١١٦]، والمعنى أن يضلهم فيضلوا ضلالاً بعيداً، وفد جمع المعنيين: الاضلال والضلال في آن واحد، والمعنى أن الشيطان يريد أن يضلهم ثم يريدهم بعد ذلك أن يضلوا هم بأنفسهم، فالشيطان يبدأ المرحلة وهم يتمونها. فهو يريد منهم المشاركة في أن يبتدعوا الضلال ويذهبوا فيه كل مذهب. يريد أن يطمئن أنهم يقومون بمهمته هو.

والقاعدة أنه ما اختلف فيه لفظ الفعل عن لفظ المفعول المطلق فالمراد زيادة المعنى بجمع معنيين أو أكثر ما وسعت ذلك اللغة واتسع المقام.

## حذف الفعل

ذهب النحاة إلى أنه لا يجوز حذف عامل المصدر المؤكد، وذلك لأنه جيء به لتقوية المؤكّد وتقرير معناه، والحذف ينافى ذلك كما أسلفنا.

وأما فعل المصدر المبين للنوع والعدد، فجائز الحذف لدليل حالي أو مقالي كأن يقال: ألم تهن المقصر؟ فتقول: بلى اهانة بالغة او اهانات متعددة، وكقولك لمن تراه ينوي السفر: سفراً قاصداً. ولمن قدم، قدوماً مباركاً، ولمن عاد من حج، حجا مبروراً، ونحو ذلك (٢).

<sup>(</sup>١) - «التفسير الكبير» (٣٠/ ١٤٠)، «الهمع» (١/ ١٨٦)، «ابن يعيش» (١/ ١١١).

<sup>(</sup>٢) «التصريح» (١/ ٣٢٩)، «الأشموني» (٢/ ١١٦).

#### المصدر النائب عن الفعل

### ١ - النائب عن فعل الأمر والدعاء:

يذكر النحاة أنه يحذف فعل المصدر وجوباً إذا وقع المصدر بدلاً من فعله، وهو مقيس في الأمر والنهي والدعاء، مثل قياماً لا قعوداً، وصبراً جميلاً، وسقياً لك، بمعنى قم لا تقعد واقدم، واصبر صبراً جميلاً، وسقاك الله(١)

وهنا قد يعرض سؤال وهو انه ألا يصح أن يقال: قم قياماً وأقدم إقداماً واصبر مبراً جميلا؟

إنه جائز بلا شك، قال تعالى: ﴿ فَآشِيرَ صَبَرًا جَبِيلًا ﴾ [المعارج: ٥]، وقال: ﴿ وَأَهْجُرُهُمْ هَجُرُا جَبِيلًا ﴾ [المزمل: ١٠]، اذن فلماذا يقول النحاة: إن هذا محذوف الفعل وجوباً، وهو كما نرى جائز؟

والحقيقة انه يمكن أن يقال (صبراً جميلاً) كما يقال (اصبر صبراً جميلاً) ويقال (إقداماً في المعركة) كما يقال (أقدم في المعركة إقداماً) ولكن ليس القولان بمعنى واحد، فهناك فرق بين قولنا (إقداماً) وقولنا (اقدم اقداماً)، و (صبراً جميلاً) و (اصبر صبراً جميلاً). إن قولنا (إقداماً يا فلان)، معنى المصدر فيه معنى الأمر، ولكن إذا قلنا (اقدم اقداماً يا فلان) كان المصدر مؤكداً للفعل، وليس دالاً على الأمر، وكذلك إذا قلنا (صبراً جميلاً) كان معنى المصدر فيه (إصبر) لكن اذا قلنا (اصبر صبراً جميلاً) كان المصدر مبيناً للنوع، وليس نائباً عن فعل الأمر، ولا يؤدي معناه. فإنه يحق لك أن تقول العبارتين، ولكن كلاً بمعنى، فإذا أردت أن ينوب المصدر عن فعل الامر جثت بالمصدر فقط، وإذا لم ترد ذلك وإنما أردت أن يكون المصدر مؤكداً أو مبيناً اتبت بعامله.

وهذا الأمر نفسه جارٍ في الدعاء، تقول: سقياً لك ورعياً له، وتقول: سقاك الله سقياً ورعاك الله رعياً، فالمصدر في التعبيرين الاخيرين لا يراد به الدعاء، وإنما هو مؤكد للفعل، فاذا أردت أن يكون المصدر نفسه للدعاء جئت بالمصدر بلا فعل، جاء في (الكتاب): «هذا باب ما ينصب من المصادر على اضمار الفعل غير المستعمل اظهاره، وذلك قولك سقياً ورعياً ونحو قولك: خيبة، ودفراً، وجدعاً، وعقراً، وبؤساً، وافة وتفة، وبعداً، وسحقاً،

 <sup>(</sup>١) «ابن عقيل» (١/ ١٩٠)، «التصريح» (١/ ٣٣١)، «الأشموني» (١٦/٢١-١١٧).

ومن ذلك قولك: تعساً، وتباً، وجوعاً، وجوساً... وإنما ينتصب هذا وما أشبهه اذا ذكر مذكور فدعوت له أو عليه على اضمار الفعل، كأنك قلت: سقاك الله سقياً ورعاك رعياً...

- وإنما اختزل الفعل هنا لأنهم جعلوه بدلاً من اللفظ بالفعل، كما جعل الحذرَ بدلاً من احذر، وكذلك هذا كأنه بدل من سقاك الله، ورعاك الله.

وما جاء منه لا يظهر له فعل فهو على هذا المثال نصب، كأنك جعلت بهراً بدلاً من بهرك الله، فهذا تمثيل ولا يتكلم به "(١).

فاتضح بهذا أن المصدر المؤكد غير النائب كل يؤدي معنى. ووظيفتهما مختلفة في الجملة.

وقد تقول: وما الفرق بين قولنا:

إصبر يا خالد

وصبراً يا خالد

سقاك الله وسقياً لك

والجواب عن ذلك أنّ (صبراً) مصدر و(اصبر) فعل، والمصدر أقوى وأثبت من الفعل: ثم أنّ المصدر هو الحدث المجرد، والفعل هو الحدث المقترن بالزمن، فأنت حين تأمر بالمصدر فقد أمرت بالحدث المجرد، وهو آكد من الفعل لمجيئنا بالحدث وحده، وذكر الرضي أنه حذف ابانة لقصد الدوام واللزوم بحذف ما هو موضوع للحدث والتجدد، أي الفعل في نحو حمداً لك، وشكراً لك، وعجباً منك، ومعاذ الله وسبحان لله (٢).

ولعله يقصد إلى أنه أدوم من الفعل، وأثبت منه، أمّا الرفع فانه أدوم منهما وأثبت، وهو نظير الفعل، واسم الفاعل، والصفة المشبهة، فاسم الفاعل أثبت من السم الفاعل، نحو ساد سائد وسيد.

ثم إنّ الفعل قد يكون بصيغ متعددة، فقد يكون ماضياً ومضارعاً وأمراً، نحو قولك سقاك الله، ويرعاك الله، فإذا جئت بالمصدر فقلت: سقياً لك، ورعياً لك، فقد جئت بالحدث بلا دلالة على زمن.

<sup>(</sup>۱) «سیبویه» (۱/۲۰۱-۱۵۷)، وانظر «ابن یعیش» (۱/۱۱۲،۱۱۱).

<sup>(</sup>٢) ﴿ الرضى على الكافية ١ (١/ ١٢٥).

ثم إنّ الفعل لا بد له من فاعل، غير أنه قد يكون الغرض لا يتعلق بذكر الفاعل، وإنما يتعلق بالحدث المأمور به، أو المدعو به، وهو المصدر، نحو سقياً لك، وسقاك الله، فاذا قلت: سقاك الله وسقتك الغوادي، فقد ذكرت الفاعل، لانه تعلق غرض بذكره، ونحوه اذا قلت قوما وقوموا، وقمن، وربما لم يتعلق غرض بذكره، فلا تأتي به، نحو قوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ كَفُرُوا فَتَعَسّا لَمُنّمَ ﴾ [محمد: ٨]، فهو دعاء بالتعس غير مقيد بزمن، ولا بفاعل معين، بل هو تعس عام، ونحو قوله تعالى: ﴿ وَقِيلَ بُعّدًا لِلْقَوْمِ الظّلِلمِينَ ﴾ [هود: ٤٤]، فهذا دعاء بالهلاك غير مقيد بزمن ولا بفاعل.

جاء في (الأشباه والنظائر) أنّ الحدث على ثلاثة أضرب: "ضرب يحتاج إلى الاخبار عن فاعله، وإلى اختلاف احوال الحدث فيشتق منه الفعل، دلالة على كون الفاعل مخبرا عنه وتختلف أبنيته دلالة على اختلاف أحوال الحدث.

وضرب يحتاج إلى الاخبار عن فاعله على الاطلاق، من غير تقييد بوقت، ولا حال فيشتق منه الفعل ولا تختلف أبنيته.

وضرب لا يحتاج إلى الإخبار عن فاعله، لكن يحتاج إلى ذكره خاصة على الاطلاق مضافاً إلى مابعده نحو (سبحان الله)، فانه ينبىء عن العظمة والتنزيه، فوقع القصد إلى ذكره مجردا من التقييدات بالزمان، أو بالأحوال، ولذلك وجب نصبه، كما يجب كل مقصود إليه بالذكر نحو: إيّاك، وويله، وويحه، وهما مصدران لم يشتق منهما فعل، حيث لم يحتج إلى الاخبار عن فاعلهما، ولا إلى تخصصيهما بزمن، ونصبهما كنصبه لانه مقصود إليه الانهاران.

وأما رفع المصادر هذه فللدلالة على الثبوت والاستقرار كما سبق تفصيله في باب المبتدأ والخبر، تقول (صبراً جميلاً) اذا أمرت بالصبر، فان قلت (صبر جميل) كان أمراً بالصبر الدائم الطويل، وهو بمعنى المصدر المنصوب إلا أنه أثبت وأدوم، وكما أن المصدر المنصوب للدلالة على الأمر لافعل له، فالمرفوع لا مبتدأ له.

قال أبو البقاء: «والرفع في باب المصادر التي أصلها النيابة عن أفعالها يدل على الثبوت والاستقرار، بخلاف النصب فلا يدل إلاّ على التجدد والحدوث المستفاد من عامله الذي هو الفعل، فإنه موضوع للدلالة عليه»(٢)

<sup>(</sup>١) «الأشياه والنظائر» (١/ ٦٠-٢١).

<sup>(</sup>٢) كليات أبي البقاء (٣٢٨).

إن المصدر المنصوب يدل على التوقيت، والمرفوع يدل على العموم والثبوت، جاء في (معاني القرآن) للفراء: ﴿ وأما قوله تعالى: ﴿ فَأَلِبَاعُ إِللَّمَعُرُونِ وَأَدَاءً إِلَيْهِ بِإِحْسَنَوْ ﴾ [البقرة: ١٧٨]، فانه رفع، وهو بمنزلة الأمر في الظاهر، كما تقول: من لقي العدو فصبراً واحتساباً، فهذا نصبه ورفعه جائز، وإنما كان الرفع وجه الكلام لأنه عامة فيمن فعل، ويراد بها من لم يفعل، فكأنه قال: فالأمر فيها على هذا فيرفع، وينصب الفعل اذا كان امراً عند الشيء يقع ليس بدائم، مثل قولك للرجل: اذا أخذت في عملك فجداً جداً وسيراً سيراً، نصبت لأنك لم تنو به العموم، فيصير كالشيء الواجب على من أتاه وفعله، . . وأما قوله: في من أتاه وفعله، . . وأما قوله: الذي يجب بفعل قبله، فلذلك نصب وهو بمنزلة قولك: اذا لقيتم العدو فتهليلاً وتكبيراً وصدقاً عند تلك الوقعة . . . كأنه حث لهم (١)

ونحوه قوله تعالى: ﴿ اَلطَّلَقُ مَرَّتَانَّ فَإِمْسَاكُ مِمْعُرُونِ أَوْ تَسْرِيخٌ بِإِحْسَنْنِ ﴾ [البقرة: ٢٢٩]، فرفع إمساكاً وتسريحاً للدلالة على الدوام، وعلى أنها ليست حالة موقوتة.

ويذكر النحاة فرقاً آخر بين المرفوع والمنصوب، وهو أن المرفوع قد يفيد أن الشيء قد حصل وثبت واستقر، بخلاف المنصوب، نحو رحمة له، وويل له، بمعنى حصل له هذا، وثبت أما اذا قلت رحمة له وويلاً، فأنت تدعو له أو عليه، ولم يحصل ذلك بعد، جاء في (كتاب سيبويه): «هذا باب من النكرة يجري مجرى ما فيه الالف واللام من المصادر والأسماء، وذلك قولك: سلام عليك، ولبيك، وخير بين يديك وويل لك، وويح لك، وويس لك، وويلة لك، وعولة لك، وخير له، وشر له، ولعنة الله على الكافرين، فهذه الحروف كلها مبتدأة مبني عليها ما بعدها، والمعنى فيهن أنك ابتدأت شيئاً قد ثبت عندك، ولست في حال حديثك تعمل في اثباتها وتزجيتها وفيها ذلك المعنى كما أن حسبك فيه معنى النهي، وكما أن رحمة الله عليه في معنى رحمه الله، فهذا المعنى فيها، ولم تجعل بمنزلة الحروف التي اذا ذكرتها كنت في حال ذكرك اياها تعمل في اثباتها وتزجيتها» (٢)

وجاء في (المقتضب): «وإنما تنظر في هذه المصادر إلى معانيها، فإن كان الموضع بعدها أمراً أو دعاء لم يكن إلا نصباً. وإن كان لما قد استقر، لم يكن إلا رفعاً. وإن كان

<sup>(</sup>١) ` «معاني القرآن» (١/ ١٠٩)، وانظر أيضا (٣٩/٢).

<sup>(</sup>Y) «سيبويه» (١٦٦٦).

يقع لهما جميعاً كان النصب والرفع (١)».

أما إنّه إذا كان أمراً أو دعاء لم يكن إلاّ نصباً، ففيه نظر، فإنه يجوز أن يكون أمراً وهو مرفوع، ودعاء وهو رفع على قصد إرادة الثبوت كما ذكرنا.

وجاء في (شرح ابن يعيش) أن «الفرق بين النصب والرفع، أنك اذا رفعتها فكأنك ابتدأت شيئاً قد ثبت عندك، واستقر، وفيها ذلك المعنى أعني الدعاء، كما أن حسبك فيه معنى النهي، وإذا نصبت كنت ترجاه في حال حديثك وتعمل في اثباته»(٢).

وما ذكرناه في الفرق بين الرفع والنصب يجري عاماً على المصادر المرفوعة والمنصوبة في هذا الباب، سواء كان مقصوداً بها الانشاء أم الخبر.

# ٢- المصدر الذي لا يصح الاخبار به عن المبتدأ:

يذكر النحاة أن من مواطن حذف الفعل وجوباً، وقوع المصدر نائباً عن فعل اسند لاسم عين مكرراً، أو محصوراً، نحو محمد سيراً سيراً، وما محمد إلا سيراً أو مستفهماً عنه أو معطوفاً عليه نحو أأنت سيراً، وأنت أكلاً وشرباً (٤)، فان لم يكن مكرراً ولا محصوراً، ولا نحوهما، جاز ذكر الفعل وعدمه، نحو أنت سيراً (٥).

أما اشتراط أن المصدر نائب عن فعل أسند لاسم عين، فغير سديد لأنه لا يجب أن يكون ذاك، وإنّما الذي يجب هو أنْ يكون المصدر لا يصح الاخبار به عن المبتدأ، سواء كان اسم معنى، أم اسم ذات، نحو المنون تقريعاً تقريعاً، وما الدهر إلا تقلباً أن والامتحان اقتراباً والخوف انتشاراً انتشاراً، وهذه ليست أسماء أعيان.

وأما اشتراط التكرار لوجوب الحذف، فلا أراه سديداً أيضاً، لأن قولك (محمد سيراً) أصله عند النحاة (محمد يسير سيراً)، حذف فعله جوازاً، فأصبح (محمد سيراً) غير أن النحاة لا يجيزون حذف الفعل من نحو قولنا (محمد يسير سيراً) لأنه مؤكد وهذا تناقض،

<sup>(</sup>۱) «المقتضب» (۳/ ۲۲۱–۲۲۲).

<sup>(</sup>۲) «ابن یعیش» (۱/ ۱۲۲).

<sup>(</sup>٣) - «ابن عقيل» (١/ ١٩٢)، «الأشموني» (٢/ ١١٨).

<sup>(</sup>٤) «التصريح» (١/ ٣٣٢)، وانظر «حاشية الخضري» (١/ ١٩٢).

<sup>(</sup>۵) ` «ابن عقيلَ» (۱/۱۹۲).

<sup>(</sup>٦) الرضى على الكافية (١/ ١٢٨).

فمرة يقولون هو ممتنع الحذف، ومرة يقولون هو جائز الحذف، والصواب فيما نرى أن هذا المصدر نائب عن الفعل وليس مؤكداً، وانه واجب الحذف لا جائزه، لأنه لو ذكر لأصبح مؤكداً لا نائباً، ومثله المكرر فانه يصح أن نقول (محمد يسير سيراً سيراً)، ولكن المصدر هنا مؤكد، والثاني توكيد له، وتكرر التوكيد غير عزيز في اللغة، قال تعالى: ﴿ فَسَجَدَ الْمَلَيِّكُةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ [الحجر: ٣٠]، وقال: ﴿ كُلِّمْ إِذَا دُكَّتِ ٱلْأَرْضُ دَكًا دَكًا ﴾ [الفجر: ٢١]، وليس المصدر هنا أعني في قولنا (محمد يسير سيراً سيراً) نائباً عن الفعل، بخلاف قولنا (محمد سيراً سيراً)، فهذا تعبير وذاك تعبير، وليسا متماثلين ولا يؤديان غرضاً واحداً.

ولا يصح رفع المصدر في نحو هذا، إلاّ على ضرب من التجوز والمبالغة، فانه لا يصح أن نقول (محمدٌ سيرٌ) لأنك تجعل بذاك محمدًا سيراً، وهو ليس كذلك.

إنّ ذلك لا يجوز في التعبير الحقيقي، وإنما يجوز على ضرب من التجوز، كما قالت الخنساء تصف ناقتها (فانّما هي اقبال وادبار) فجعلتها اقبالاً وادباراً لكثرة ما وقع ذلك منها.

فاذا قلت (محمد سير)، فقد جعلت محمداً سيراً، لكثرة ما وقع ذلك منه، أي تحول إلى سير وهو تجوز ومبالغة.

وأما النصب، فعلى معنى هو يسير سيراً، ولكن حذف الفعل وأنيب المصدر عنه، وجعلته بدلاً منه لارادة الحدث المجرد، فبالنصب يكون التعبير حقيقياً، وبالرفع ويكون مجازا.

إننا نقول (محمد سيراً) بحذف الفعل اذا كان الحدث مستمراً متصلاً، أي إذا كان متصفاً بالسير الطويل، قال سيبويه: «واعلم أن السير اذا كان مخبراً عنه في هذا الباب [يعني في نحو ما أنت إلا سيراً، وأنت سيراً سيراً] فانما تخبر بسير متصل بعضه ببعض في أي الأحوال كان، وأما قولك (إنّما أنت سير") فانّما جعلته خبراً لأنت، ولم تضمر فعلاً... وإن شئت رفعت هذا كله، فجعلت الآخر هو الأول فجاز على سعة الكلام. من ذلك قول الخنساء.

ترتبع ما رتعب حتى إذا اذكبرت فيانمسا هي إقبيالٌ وإدبيارُ فجعلها الاقبال والادبار فجاز على سعة الكلام كقولك نهارك صائم وليلك قائم، (١).

) } !

7

:

<sup>(</sup>۱) - اسيبويه، (١/ ١٦٨ - ١٦٩)، وانظر دابن يعيش، (١/ ١١٥).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): الوانما وجب حذف الفعل، لأن المقصود من مثل هذا الحصر أو التكرير وصف الشيء بدوام حصول الفعل منه، ولزومه، ووضع الفعل على الحدوث والتجدد، وإن كان يستعمل المضارع في بعض المواضع للدوام أيضا، نحو قولك: زيد يؤوي الطريد ويؤمن الخائف، والله يقبض ويبسط، وذلك أيضا لمشابهته لاسم الفاعل الذي لا دلالة فيه وضعا على الزمان، فلما كان المراد التنصيص على الدوام واللزوم، لم يستعمل العامل أصلاً لكونه اما فعلاً، وهو موضوع على التجدد، أو اسم فاعل وهو مع العمل كالفعل بمشابهته، فصار العامل لازم الحذف، فان أرادوا زيادة المبالغة جعلوا المصدر نفسه خبراً عنه، نحو (زيد سير سير)، و(ما زيد إلا سير) كما ذكرنا في المبتدأ في قولنا (فائما هي اقبال وادبار) فينمحي اذن عن الكلام معنى الحدوث أصلاً لعدم صريح الفعل، وعدم المفعول المطلق الدال عليه، ولمثل هذا المعنى، أعني زيادة المبالغة في الدوام رفعوا بعض المصادر المنصوية... تبييناً لمعنى الدوام قال:

عجبت لتلك قضية واقسامتي فيكم على تلك القضية أعجب الله

## ٣- المصدر التشبيهي:

ذهب النحاة إلى أن المصدر التشبيهي مما يجب فيه حذف فعله، نحو (له صراخ صراخ الثكلي) بتقدير يصرخ، وذلك اذا كان المصدر التشبيهي من الأفعال الظاهرة واقعاً بعد جملة فيها الفاعل في المعنى، وفيها معنى المصدر، وليس فيها ما يصلح للعمل (٢).

أما العمل فلسنا بصدده، ولكن إذا جارينا النحاة في ذلك، فإنَّ المصدر الأول يصلح للعمل في الثاني في هذا الموطن.

إن النحاة يقولون ان المصدر الأول لا يصلح أن يعمل في الثاني لأنه لا يصح أن يحل محله فعل مع حرف مصدري، ولا هو نائب عن الفعل، وإن المصدر لا يعمل إلا إذا كان نائباً عن فعله، أو مقدراً بالحرف المصدري، وهذا ليس منه (٣).

<sup>(</sup>۱) ﴿ الرضي ١٢٨/١٠ - ١٢٩).

<sup>(</sup>٢) انظر «ابن عقيل» (١/ ١٩٣)، «حاشية الخضري» (١/ ١٩٣)، «الأشموني» (٦/ ١٢٠)، «التصريح» (١/ ٣٣٣). «حاشية يس» (١/ ٣٣٣). «حاشية يس» (١/ ٣٣٣-٣٣٤).

<sup>(</sup>٣) "التصريح" (١/ ٣٣٣)، «حاشية الخضري» (١٩٣/١).

ومن المعلوم أنّ اشتراط ذلك في عمل المصدر غالب لا لازم، فانّه يصح أنْ يقال (ضربي العبد مسيئاً) ويصح أنْ يقال (ان اكرامك خالداً حسنّ، واهانتك سعيداً قبيح) فقد عمل المصدر فيما بعده وهو ليس واحداً من الضربين، وعلى ذلك يجوز النصب بالمصدر الذي قبله (۱).

ويجوز مع توفر الشروط رفع الثاني بدلا مما قبله، أو صفة له، أو على أنه خبر لمبتدأ محذوف فتقول: (له صراخ صراخ الثكلي)، واختلف في الراجح منهما فقيل: "إن الرفع مرجوح لأنّ الثاني ليس هو الأول، والنصب سالم من هذا المجاز، وذهب ابن عصفور إلى أنهما متكافئان لأنّ في النصب التقدير، والأصل عدمه" (٢).

وفي هذا الترجيح نظر لأن معنى الرفع غير معنى النصب، وأنت تعبر بحسب المعنى الذي تريد، فلا تكافؤ ولا ترجيح.

إن معنى النصب في نحو قولك (له بكاء بكاء الثكلى) أنك مررت به وهو يبكي، وكذلك (له قفز قفز الأرنب) معناه أنك مررت به وهو يقفز، أي يقوم بالعمل بخلاف الرفع، فانه ليس معناه ذلك، وإنما أردت التشبيه، لا أنه يقوم به في اثناء مرورك، فكأنك قلت (قفزه قفز الأرنب) أي أردت أن تخبر عن قفزه.

إنك إذا قلت (له بكاء بكاء الثكلى) بالرفع إذا كان المعنى أنّك وصفت بكاءه بذلك، وهو أمر قد علمته قبل أن تخبر عنه بهذا الخبر، وليس المعنى أنه كان يبكي في اثناء مرورك به، جاء في (كتاب سيبويه): «هذا باب ما ينتصب فيه المصدر المشبه به على اضمار الفعل المتروك اظهاره، وذلك قولك: مررت فاذا له صوت صوت حمار، ومررت به فاذا له صراخ صراخ الثكلى... فائما انتصب هذا لأنك مررت به في حال تصويت، ولم ترد أن تجعل الآخر صفة للأول وبدلا منه، ولكنك لما قلت: له صوت، علم أنه قد كان ثم عمل فصار قولك (له صوت) بمنزلة قولك فاذا هو يصوت، فحملت الثاني على المعنى المعن

وجاء فيه أيضا: «هذا باب ما يختار فيه الرفع: وذلك قولك: له علمٌ علمُ الفقهاء وله رأيٌ رأيٌ الاصلاء، وإنّما كان الرفع في هذا الوجه، لأن هذه خصال تذكرها في الرجل

<sup>(</sup>١) - انظر «حاشية الخضري» (١/ ١٩٣)، «الرضي على الكافية» (١/ ١٣٠)، «ابن يعيش» (١/ ١١٥).

<sup>(</sup>٢) «التصريح» (١/ ٣٣٤)، «حاشية الخضري» (١/ ١٩٣١).

<sup>(</sup>٣) السيبويه، (١/١٧٧).

كالحلم، والعقل، والفضل، ولم ترد أن تخبر بأنك مررت برجل في حال تعلم، ولا تفهم، ولا تفهم، ولا تفهم، ولكنك أردت أن تذكر الرجل بفضل فيه، وأن تجعل ذلك خصلة قد استكملها كقولك: له حسبٌ حسبُ الصالحين، لأنّ هذه الأشياء وما يشبهها صارت تحلية عند الناس وعلامات وعلى هذا الوجه رفع الصوت.

وإن شئت نصبت فقلت له علمٌ علمَ الفقهاء، كأنك مررت به في حال تعلم، وتفقه، وكأنه لم يستكمل أن يقال له عالم...

واذا قلت له صوت صوت حمار، فائما أخبر أنه مر وهو يصوت صوت حمار. واذا قال: له علم علم الفقهاء، فهو يخبر عما قد استقر فيه قبل رؤيته، وقبل سمعه منه، أو رآه يتعلم فاستدل بحسن تعلمه على ما عنده من العلم، ولم يرد أن يخبر أنه إنما بدأ في علاج العلم في حال لقيّه اياه، لأن هذا ليس مما يثني به، وإنما الثناء في هذا الموضع أن يخبر بما استقر فيه، ولا أن يخبر أن أمثل شيء كان منه التعلم في حال لقائه»(١).

وهو -كما ترى- لا يخرج عن القاعدة التي ذكرناها في أن المصادر المرفوعة تدل على الثبوت، والمنصوبة تدل على الحدوث، فبالرفع يكون المعنى أن حالته الثابتة كذلك فبكاؤه كذلك وقفزه كذلك، وأما النصب فلبيان حالة موقوته.

### ٤ - المصادر المثناة:

وردت مصادر منصوبة بصورة المثنى مضافة إلى الضمير نحو لبيك وسعديك وحذاريك، ودواليك، وهذه المصادر وإن كانت بصورة المثنى لا يراد منها التثنية، وإنما يراد بها التكثير قال سيبويه: «هذا باب ما يجيء من المصادر مثنى منتصباً على اضمار الفعل المتروك اظهاره: وذلك قولك حنانيك، كأنه قال تحنناً بعد تحنن، كأنه يسترحمه ليرحمه ولكنهم حذفوا الفعل، لأنه صار بدلاً منه ولا يكون هذا مثنى إلا في حال اضافة. . . ومثل ذلك لبيك وسعديك . . ومثل ذلك حذاريك، كأنه قال ليكن منك حذر بعد حذر كأنه أراد بقولك لبيك وسعديك، اجابة بعد اجابة، كأنه يقول كلما أجبتك في أمر فأنا في الأمر الآخر مجيب، وكأن هذه التثنية أشد توكيداً» (١).

<sup>(</sup>۱) - السيبوية (١/ ١٨١ – ١٨٢).

<sup>(</sup>٢) السيبوية (١/١٧٤-١٧٥).

وقال: «حدثنا أبو الخطاب أنه يقال للرجل المداوم على الشيء لا يفارقه، ولا يقلع عنه، قد ألبّ فلان على كذا وكذا، ويقال قد أسعد فلان فلاناً على امره وساعده، والالباب والمساعدة دنو ومتابعة، اذا ألب على الشيء فهو لا يفارقه، واذا أسعده فقد تابعه، فكأنه اذا قال الرجل للرجل يا فلان، فقال لبيك وسعديك، فقد قال قرباً منك ومتابعة لك. فهذا تمثيل وإن كان لا يستعمل في الكلام، (۱).

وهذه المصارد هي مصادر مسموعة لا يصح القياس عليها، فلا تقول مثلا: (اعانتيك) بمعنى اعانة بعد اعانة، ولا (حضوريك) بمعنى حضوراً بعد حضور، ولا نحو ذلك، وإنما هي اشبه بالتعبيرات الاصطلاحية، ولا يذكر معها الفعل لكون الكلام مما يستحسن الفراغ منه بسرعة (٢) ولأن الكلام لا يقتضي الآذكر الحدث، ولا يقتضي ذكر فاعل ولا زمن كما اسلفنا. ولم تأت هذه المصادر الآ منصوبة في كلام العرب.

#### ٤- بقية المصادر:

أما بقية المصادر النائبة عن عاملها كالواقعة بعد الاستفهام التوبيخي، وما وقع تفصيلاً لعاقبة ما تقدمه، والمؤكد لنفسه، أو لغيره، فائه يصح رفعها ونصبها، نحو: له علي الف اعتراف واعترافًا. وافعل ذلك وكرامة أو وكرامة (٣٠٠).

فالنصب على ارادة معنى الحدوث والتجدد والرفع على ارادة معنى الثبوت، كما أسلفنا.

و لأد وا

کاا

وال

الأ

(۱۱ بال

دلا

م<del>د</del> قو

ن**-**فو

-

(۲.

<sup>(</sup>۱) دسیبویه (۱/۱۷۱–۱۷۷)، وانظر «ابن یعیش» (۱/۱۱۸–۱۱۹).

<sup>(</sup>۲) قالرضي على الكافية (١/ ١٢٥).

<sup>(</sup>٣) دحاشية الصبان (٢/١١٧)، حاشية الخضرى (١/ ١٩٠).

# المفعول فيه وهو المسمى ظرفآ

يسمي النحاة البصريون المفعول فيه ظرفاً، والظرف هو الوعاء التي توضع فيه الأشياء كالجراب، والعدل، والأواني، وتسمى «ظروفاً لأنها أوعية لما يجعل فيها، وقيل للازمنة والأمكنة ظروف لأن الأفعال توجد فيها فصارت كالأوعية لها»(١).

وهي تسمية مجازية، وذلك لأن الظرف في الحقيقة هو الوعاء ذو الحدود، المتناهي الأطراف، كالقارورة، والزير، والحُبّ، وسائر الآنية، وليس هذا كذلك، فإنّ كلمة (فوق) و (تحت) و (زمن) و (حين) ليس لها حدود متناهية كالظروف الحقيقية، وإنما سميت بذلك لأن الأحداث تكون فيها، وهي تحتويها كما تكون الأشياء في الآنية، ويسميه الفراء محلاً والكسائي وأصحابه صفة، ولعله باعتبار الكينونة فيه (٢)، أي ان الشيء قد يكون متصفا بالفوقية، والتحتية، والبينية، وهي صفة له. فإنْ قلت: (هو فوقك) فقد اتصف بالفوقية، و (أقبل خلفك) أي اتصف بالخلفية، وهكذا.

#### حدّه:

الظرف عند النحاة زمان، أو مكان، ضمن معنى في الظرفية باطراد، أو اسم عرضت دلالته على احدهما، أو اسم جار مجراه (٢٠) .

ويقصدون بالاسم الذي عرضت دلالته على أحدهما ما ينوب عن الزمان، والمكان، من مصدر، أو عدد، أو غيرهما. وبالاسم الجاري مجراه ألفاظاً مسموعة توسعوا فيها نحو قولك (أحقاً أنك ذاهب) فحقاً هنا جارية مجرى الظرف عند الجمهور.

## تضمن الظرف معنى في:

لا يسمي النحاة اسم الزمان ولا المكان ظرفاً حتى يتضمن معنى (في) الظرفية، وذلك نحو (سرت يمينك) فالسير كان في جهة اليمين، ونحو (قدمت صباح اليوم)، فالقدوم كان في الصباح، أي كان اليمين ظرفاً للسير احتواه كاحتواء الوعاء للماء، والصباح كان ظرفاً للقدوم أي وقع فيه كما تحتوي الآنية ما فيها.

<sup>(</sup>١) «ابن يعيش» (٢/ ٤١).

<sup>(</sup>٢) «التصريح» (١/ ٣٣٧)، «حاشية الصبان» (٢/ ١٢٥)، «حاشية الخضري» (١/ ١٩٦).

<sup>(</sup>٣) انظر «التصريح» (١/ ٣٣٧)، «الأشموني» (٢/ ١٢٥-١٢٦)، «ابن عقيل» (١/ ١٩٦).

فإنْ لم يتضمن معنى (في) فلا يسميه النحاة ظرفاً، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَاَتَعُواْ يَوْمًا لَا جَرِّي نَفْسَ عَن فَفْسِ شَيْئا﴾ [البقرة: ٤٨]، ف (يوما) ليس ظرفاً لأن الاتقاء ليس واقعا فيه بل هو قبله، فكيف يكون ظرفاً للاتقاء وهو لم يقع فيه؟ ونحوه قوله تعالى ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ اَلْمَسَرَةِ إِذَ قُيْنِي اَلاَئُمُ وَهُمْ فِي عَفْلَةٍ وَهُمْ لَا يُوْمِئُونَ ﴾ [مريم: ٣٩]، فيوم الحسرة وهو يوم القيامة ليس ظرفاً، لأن الإنذار ليس في يوم القيامة، وإنما هو قبل يوم القيامة، فلا يكون ظرفاً له بل هو مفعول به، ونحوه لو قلت (أخاف يوم القيامة) فهو مفعول به، لا ظرف، لأن الخوف ليس واقعاً في يوم القيامة بل قبله، فلو قلت (أخاف أعمالي يوم القيامة) كان ظرفاً لأن الخوف واقع في يوم القيامة بل قبله، ولو قلت (اذكرني يوم سفرك) كان ظرفاً، ونحوه قوله الذكر واقع بعد يوم السفر لا فيه. ولو قلت (اذكرني يوم سفرك) كان ظرفاً، ونحوه قوله تعالى ﴿ إِنَّ النَّيْنَ يَضِلُونَ عَن سَكِيلِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَاتُ شَدِيدًا بِمَا لَسُولُ الله وصوده أن تقول (نسيت يوم السفر)، فهو ليس ظرفاً له. ونحوه أن تقول (نسيت يوم السفر)، فهو ليس ظرفاً، ولكن لو قلت (نسيت الكتاب يوم السفر) كان ظرفاً لأن النسيان وقع في يوم السفر.

ومما لم يتضمن معنى (في) قولك (يومنا مشرق)، فإنك لم تذكر حدثاً وقع فيه، وإنّما هو مبتداً. ونحوه أن تقول (ذهب وقت الشباب بما فيه) فإنّه فاعل وليس متضمناً معنى (في) لأن الوقت هو الذي ذهب، لا أن شيئا ذهب فيه. جاء في (التصريح): «وخرج عن الحد... نحو ﴿ يَخَافُونَ يَوْمًا﴾ [النور: ٣٧]، من أسماء الزمان ونحو ﴿ اللّهُ أَعَلَمُ حَيْثُ يَجْمَلُ رِسَالَتُهُ ﴾ [الأنعام: ١٢٤] من أسماء المكان، فان (يوماً) و (حيث) وإن كانا من أسماء الزمان والمكان، فليسا ظرفين فإنهما ليسا على معنى (في)، اذ ليس المراد أنّ الخوف واقع في ذلك المكان، وإنّما المراد أنهم يخافون نفس اليوم، وانّ الله يعلم نفس المكان المستحق لوضع الرسالة، فانتصابهما على المفعول به، لأن الفعل واقع عليهما لا فيهما»(١).

وجاء في (المقتضب): «اعلم أن كل ظرف متمكن فالاخبار عنه جائز، وذلك قولك اذا قال قائل (زيد خلفك) أخبر عن (خلف) قلت: (الذي زيدٌ فيه خلفُك) فترفعه لأنه اسم وقد خرج من أن يكون ظرفاً، وإنما يكون ظرفاً اذا تضمن شيئا نحو (زيد خلفَك) لأن المعنى:

 <sup>(</sup>۱) «التصريح» (١/ ٣٣٩)، وانظر والأشموني، (١/٦٢٦)، «ابن عقيل، (١/٦٩٦).

زيد مستقر في هذا الوضع، والخلف مفعول فيه. فان قلت (خلفُك واسع) لم يكن ظرفاً. ورفعت، لأنك عنه تخبر»(١٠)

وجاء في (الكتاب): «هذا باب ما ينتصب من الأماكن والوقت، وذلك لأنها ظروف تقع فيها الاشياء وتكون فيها، فانتصب لأنه موقوع فيها ومكون فيها، وعمل فيها ما قبلها... وكذلك يعمل فيها ما بعدها وما قبلها»(٢).

فان صرح بـ (في) لم يسم ظرفاً في الاصطلاح نحو (نحن في وقت طيب) و (جئت في الساعة الثالثة). ومعنى التضمن أن يكون الحرف مقدراً في الكلام وإن لم يصح التصريح به أحيانا (٢٠٠٠). فقد يمتنع التصريح بـ (في) وهو مع ذلك متضمن معنى (في) عند النحاة وذلك نحو قبل، وبعد، ومع، وإذا وفوق وتحت وإذ، فأنت تقول (جئت قبل محمد) ولا يصح أن تقول (في قبل محمد) وتقول (الكتاب فوق المنضدة) ولا يصح أن تقول (في فوق المنضدة) ولكن المعنى أنه جاء في الزمان الذي سبق مجيء محمد، أو الذي بعده، وأن الكتاب حال في هذا المكان، في (قبل محمد) احتوى المجيء وكان ظرفاً له لأن الحدث وقع فيه، و في المنضدة) احتوى الكتاب، وقد حل فيه، وهكذا.

ولا بد أن يذكروا أنه فضلة وإلا فنحو (إنْطُلقَ يومان)، و (سوفر يومُ الخميس) متضمن معنى (في) وليس ظرفاً وإنّما هو نائب فاعل.

ومعنى الاطراد هو أن تتعدى اليه سائر الأفعال، مع بقاء تضمنه لذلك الحرف<sup>(1)</sup>. وايضاح ذلك أنك تقول: (جلست فوق المنضدة) و (نمت فوق السرير)، و (أكلت فوق السطح)، و (بعت الحاجة فوق الحصان)، و (صببت الماء فوق رأسه)، فانا نجد أن كلمة (فوق) تعدت اليها أفعال متعددة، وقد بقيت متضمنة لمعنى (في)، بخلاف قولك (دخلت البيت)، فالمعنى دخلت في البيت، ف (البيت) هنا متضمن معنى (في)، ولكنه غير مطرد في سائر الأفعال، فلا تقول (بعت البيت) بمعنى بعت في البيت ولا (أكلت البيت) بمعنى قرأت أكلت في البيت، ولا (قرأت البيت) بمعنى قرأت

 <sup>(</sup>۱) «المقتضب» (۳/ ۱۰۲).

<sup>(</sup>۲) • سيبويه، (۱/ ۲۰۱)، انظر ۱۱٤/۱).

<sup>(</sup>٣) انظر احاشية الخضري، (١٩٦/١).

<sup>(</sup>٤) حاشية الخَضري، (١٩٦/١)، «الأشموني، (١٢٦/٢).

في البيت (١)، فالبيت لا يسمى ظرفاً لأنه لا يتضمن معنى (في) باطراد أي في جميع الأفعال.

وعلى هذا يلزم اخراج أسماء المقادير من الظرفية، كالفرسخ، والميل، فانها لا يطرد تعدي الأفعال إليها، وإنما تتعدى إليها أفعال السير خصوصاً<sup>(٢)</sup>.

فانك تقول (سرت ميلاً) و (ركضت فرسخاً) ولا تقول (بعت ميلاً) ولا (جلست ميلاً) ولا (نسيت ميلاً).

كما يلزم أن يخرج نحو (جلست مجلس محمد) أي ما صيغ من أسماء المكان والزمان، فاتها لا تنصب على الظرفية إلا اذا تعدى اليها ما اجتمع معها من مادتها<sup>(۱)</sup>، فلا يقال: (نمت مجلس محمد) ولا (أكلت مجلس محمد) وهما مستثنيان عند النحاة.

ونعود إلى تضمن الظرف معنى (في) فقد ذكرنا أنّ الظرف عند النحاة ما تضمن معنى (في) باطراد، وفي هذا نظر، فانّ من الظرف ما لا يتضمن معنى (في) بل اذا قدرت هذا الحرف معه تغير المعنى وذلك نحو قوله ﴿ يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوَ يُسَمَّرُ أَلْفَ سَمَنَةٍ ﴾ [البقرة: ٩٦]، فانه لا يصح أنْ تقول: يعمّر في الف سنة، لأن المعنى إنّما هو يعمر الف سنة، لا في الف سنة، والفرق واضح بين المعنيين فانك إذا قلت (عمرت الدار في سنتين) كان المعنى أنه استغرق لتعميرها مدة سنتين، وأما يعمر الف سنة فمعناه يبقى الف سنة، ونحو قوله تعالى: ﴿ قَالَ فَا يَلُّ مَنْهُمْ حَكُمْ لَهُ فَتُولُنَ المَعنى انه لبث في يوم أو في بعض يوم، ومثله أن تقول (جلست في القاعة خمسين دقيقة)، فلا يصح أن يقال (في خمسين)، وتقول: (سرت خمسة أميال) ولا يصح في خمسة أميال، ونحو أن تقول (فعلت هذا في سبعة أيام) فان معنى الجملة الأولى ونحو أن تقول (فعلت هذا في سبعة أيام) فان معنى الجملة الأولى انني كررت الفعل سبعة أيام، ومعنى الثانية أنه استغرق فعله سبعة أيام. ونحو قوله تعالى في يُسَيِّحُونَ لَهُ بِأَلِيلِ وَالنّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْتَمُونَ ﴿ وَلِهُ اللّهُ عَلْ اللّهُ لِللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْ اللّهُ اللّهُ عَلْ اللّهُ اللّهُ عَلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الثانية معناها أنهم يسبحون في هذين الوقتين كما تقول (أنام في ينقطعون ولا يفترون، والثانية معناها أنهم يسبحون في هذين الوقتين كما تقول (أنام في ينقطعون ولا يفترون، والثانية معناها أنهم يسبحون في هذين الوقتين كما تقول (أنام في

 <sup>(</sup>١) انظر «الأشموني» (٢/ ١٢٦).

<sup>(</sup>٢) حاشية يس على التصريح؛ (١/ ٢٤٠).

<sup>(</sup>٣) انظر «حاشية الصبان» (١٢٦/٢).

الليل والنهار) أي في هذين الوقتين وأدرس في الليل والنهار، أي في هذين الوقتين، وليس التدريس مستمراً لا يفتر بخلاف قولك: أدرس الليل والنهار فان معناه الاستمرار، فإن الاولى جواب لمتى، والثانية جواب لكم، وما كان جواب (كم) لا يكون العمل فيه إلامتصلاً بخلاف (متى)(١).

فليس الظرف اذن ما يتضمن (في) باطراد فحسب، فهذا نوع واحد من الظرف، وإنما الظرف على ثلاثة اقسام فيما أرى:

١ ما تضمن معنى (في) أي ما حل فيه الحدث، وذلك نحو جثت يوم الخميس
 وسافرت يوم الجمعة.

٢- ما دل على مدة أو مقدار زمان الحدث أو مكانه، وذلك نحو ﴿ سَخَرَهَا عَلَيْهِمْ سَتْبَعَ
 لَيَــالِ﴾ [الحاقة: ٧]، و﴿ يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَــَّمُ أَلْفَ سَتَنَقِ﴾ [البقرة: ٩٦].

و (سرت يومين) و (سرت ميلين) و (فسح له مدَّ البصر) و (انتظرني صلاة ركعتين) اي مقدار زمان ذلك، أو مكانه.

٣- ما دل على عدد أزمنة الحدث أو أمكنته نحو أن تقول (فعلت هذا سبعة أيام) أي تكرر الحدث في سبعة أيام، فهذا ليس مبيناً لمدة الحدث وإنما لعدد أزمنة الحدث، ونحو (جلست خمسة مجالس) أي تكرر الحدث في خمسة أمكنة، قال تعالى ﴿ وَأَنَّا كُنَّا نَقْعُدُ مِنْهَا مُقَاعِدَ لِلسَّمَعِ ﴾ [الجن: ٩].

والذي ينطبق عليه حد النحاة هو القسم الأول. وأما الثاني والثالث فلا ينطبق عليهما الحد، ولذا نرى أن الأولى أن يحد الظرف بما يأتي: «اسم فضلة يدل على زمان أو مكان وقوع الحدث، أو مقدارهما أو عددهما». فحد النحاة لا يشمل إلا ثلث المفعول فيه وهو القسم الأول.

وعند الكوفيين، أنّ ما يكون العمل في جميعه نحو ﴿ سَخَرَهَا عَلَيْهِمْ سَبِّعَ لَيَالِ ﴾ [الحاقة:٧]، ونحو (جلست خمسين دقيقة) ليس ظرفاً، وإنما هو ينتصب انتصاب المشبه بالمفعول «لأن الظرف عندهم ما انتصب على تقدير (في) واذا عم الفعل الظرف لم يتقدر عندهم فيه (في) لأن (في) يقتضي عندهم التبعيض، وانما جعلوه مشبها بالمفعول لا

<sup>(</sup>۱) انظر اكتاب سيبويه، (۱/۱۱۰).

)

مفعولاً لأنهم رأوه ينتصب بعد الأفعال اللازمة، قال أبو حيان: وما ذهبوا اليه باطل لأنهم بنوه على أن (في) تقتضي التبعيض، وانّما هي للوعاء قال تعالى ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحُاصَرْصَرًا فِي الْمَامِ وَالْفَعلُ وَقَعْ فِي جميعها بدليل فِي أَيّامٍ خَيسَاتٍ ﴾ [فصلت: ١٦]، فأدخل (في) على الأيام والفعل واقع في جميعها بدليل ﴿ مَنَخَرَهَا عَلَيْهِمْ سَبّعَ لَيَالِ وَثَمَنِينَةَ أَيّامٍ حُسُومًا ﴾ وقال ﴿ فَنَرَفَ ٱلْقَوْمَ فِيهَا صَرْعَىٰ ﴾ فأدخل (في) على ضمير الأيام والليالي، مع أن الرؤية متصلة في جميعها (١٠).

ويمكن رد أبي حيان بأن الآية ذكرت الأيام منكرة، والأيام النحسات كثيرة، وأيام عاد منها فتكون للتبعيض.

ويرد الكوفيون بنحو قولنا (بنيت الدار في سبعة أيام) وقولنا (فعلت هذا في ساعتين) فانها تفيد الاستغراق لا التبعيض، ومنه قوله تعالى ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِنَّةِ أَيَّامِرُمُمَّ ٱسْتَوَىٰعَلَ ٱلْمَرْشِ﴾ [الأعراف: ٥٤].

ونرى أن تسمية هذا الباب بـ (الزمان والمكان) أولى من تسمية الظرف، لما ذكر في أول الباب.

وقد يعرض سؤال في هذا المجال فيقال:

قد نصرح بـ (في) احياناً وقد نسقطها في التعبير الواحد نحو (حضر ليلا) و (حضر في ليل) فهل هناك من فرق بينهما؟

وسنجمل طرفاً من الاختلاف بينهما وإن كنّا قد ذكرنا قبل قليل طرفاً من الخلاف بين التصريح بـ (في) وعدمه:

1- إن (في) تفيد الحلول نصاً وحذفها ليس فيه تنصيص على الحلول، تقول: هو في السوق، والزيت في القارورة، وأكلت في الإناء فجعلت (في) هذه المحال ظروفا لما فيها. ولو حذفتها لم يفهم المعنى، فهي تجعل ما لا يصلح أن يكون ظرفاً اصطلاحاً صالحاً للظرفية.

ونحوه أن تقول: (نحن في وقت طيب) و (نحن في زمن كله خير) ولا يصح اسقاطها فلا يصح أن تقول: (نحن وقتاً طيباً وزمناً كله خير) لأنه ليس فيه تنصيص على الحلول.

<sup>(</sup>۱) «الهمع» (۱/ ۱۹۸).

Y - قد يفيد ذكرها استمرار الحدث طوال الزمان المذكور، بخلاف حذفها نحو قولنا (فعلت هذا في سبعة أيام) و (فعلت هذا سبعة أيام) فان ذكرها أفاد حلول الحدث في هذه الأزمنة، أي استغرق الحدث سبعة أيام، وأما حذفها فليس فيه هذا المعنى، بل المعنى أن الحدث تكرر في سبعة أيام.

٣- قد يفيد ذكرها النص على توقيت الحدث واما عدم الذكر فقد يفيد استمرار الحدث وعدم انقطاعه فالأول جواب (متى) والثاني جواب (كم).

وايضاح ذلك أن الظرف على ضربين:

ما يصلح أن يكون جواباً لكم، وما يصلح أن يكون جوابا لمتى.

فما كان جواباً لكم استغرقه الحدث ان امكن ذلك اكما اذا قيل لك: كم سرت؟ فقلت شهراً. استغرق السير جميع الشهر ليله ونهاره، إلا أن تقصد المبالغة والتجوز. وكذلك إذا قلت: شهر رمضان. فان لم يمكن استغراق الجميع، استغرق منه ما امكن، كما تقول: شهراً في جواب كم صمت؟ وكم سريت؟ فالاول يعم جميع أيامه، والثاني جميع لياليه(١).

وجاء في (الهمع): «ما صلح أنْ يقع جواباً لكم، ولا يصلح أن يكون جوابا لمتى، هو ما كان موقتاً غير معرف ولا مخصص بصفة، نحو ثلاثة أيام، ويومين فانه يصلح أن يكون جواب (كم سرت؟) فهذا النوع يكون الفعل في جميعه، إما تعميماً وإما تقسيطاً. فاذا قلت: سرت يومين، أو ثلاثة أيام، فالسير واقع في اليومين: أو في الثلاثة من الأول إلى الآخر، وقد يكون في كل واحد من اليومين، أو الثلاثة، وإن لم يعم من أول اليوم إلى آخره. ومن التعميم صمت ثلاثة أيام، ومن التقسيط: اذنت ثلاثة أيام، ومن الصالح لهما تهجدت ثلاث ليال، ولا يجوز أن يكون الفعل في أحد الأيام أو الليالي...

وما صلح أن يقع جواباً لمتى، فإن كان اسم شهر غير مضاف اليه لفظة شهر، فكذلك يكون الفعل واقعاً في جميعه تعميماً، أو تقسيطاً، نحو سرت المحرم، وسرت صفر يحتمل الأمرين...

وإن كان غير اسم شهر، فالعمل مخصوص ببعضه، نحو متى قدمت؟ فيقال: يوم الجمعة فيكون القدوم في بعضه، وكذا إنْ كان اسم شهر مضافاً إليه لفظ شهر، فانه يجوز أن

<sup>(</sup>۱) «الرضى على الكافية» (۱/ ۲۰۱).

رن ني بعضه وفي جميعه نحو قدم زيد شهر رمضان، وصمت شهر رمضان، . . . وكذا إذا كان جواب متى الابد، والدهر، والليل، والنهار، مقرونة بالألف واللام فانها مثل (رمضان) اذا لم يضف اليه شهر، يكون للتعميم، نحو سير عليه الليل، والنهار، والدهر، والابد، ولا يقال. لقيته الليل والنهار وأنت تريد لقاءه في ساعة من الساعات، ولا لقيته الليم وأنت تريد يوماً فيه، فان قصدت المبالغة جاز اطلاقه على غير العام، نحو سير عليه الابد تريد المبالغة مجازاً لا تعميم السير في جميع الأبد.

وما سوى سا ذكر من جواب متى من اعلام الشهور غير المضاف إليها شهر، والأبد ونحوه وذلك نحو اليوم والليلة، ويوم كذا، و ليلة كذا، وأسماء الأيام، واشباه ذلك يجوز فيه التعميم والتبعيض إن صلح له، فالاول نحو قام زيد اليوم، والثاني نحو لقيت زيداً اليوم، وتجعلهما نحو سار زيد اليوم»(١).

وجاء في (كتاب سيبويه): "ومما لا يكون العمل فيه من الظروف إلا متصلاً في الظرف كله، قولك سير عليه الدهر، والليل، والنهار، والابد، وهذا جواب لقوله: كم سير عليه؟ اذا جعله ظرفاً لأنه يريد في كم سير عليه؟ فتقول مجيباً له: الليل، والنهار، والابد، على معنى في الليل، والنهار، والابد، ويدلك على أنه لا يجوز أن يجعل العمل في يوم دون الأيام، وفي ساعة دون الساعات، أنك لا تقول: لقيته الدهر، والابد، وأنت تريد يوماً منه بعينه، ولا لقيته الليل وانت تريد لقاءه في ساعة دون الساعات، وكذلك النهار إلا أن تريد سير عليه الدهر أجمع، والليل كله على التكثير. . . وإنما جاء هذا على جواب كم، لأنه حمله على عدة الايام والليالي» (٢).

وأما ما كان جواباً لمتى، فالمراد به التوقيت قال سيبويه: "وأما متى فإنما تريد بها أن يوقت لك وقتاً ولا تريد بها عدداً فانما الجواب فيه: اليوم أو يوم كذا أو شهر كذا أو سنة كذا، أو الآن، أو حيننذ، وأشباه هذا»(٣).

وقال: «(هذا باب وقوع الأسماء ظروفاً، وتصحيح اللفظ على المعنى) فمن ذلك قولك: متى يسار عليه؟ وهو يجعله ظرفاً فيقول: اليوم، أو غداً، أو بعد غد، أو يوم الجمعة.

<sup>(1) #</sup>Ilbax» (1/ VP1-AP1).

<sup>(</sup>٢) - «سيبويه» (١/ ١١٠-١١١)، وانظر «الأصول لابن السراج» (٢٢٩/١).

<sup>(</sup>۳) «سبویه» (۱۱۱۱).

وتقول: متى سير عليه؟ فيقول امس وأول من أمس، فيكون ظرفاً، على انه كان السير في ساعة دون سائر ساعات اليوم، أو حين دون سائر أحيان اليوم. ويكون أيضاً على أنه يكون السير في اليوم كله لأنك قد تقول: سير عليه في اليوم، ويسار عليه في يوم الجمعة، والسير كان فيه كله (١)

فما كان جواباً لمتى، أفاد التوقيت نحو (وصلت إلى البيت صباح الجمعة) ولا يراد به الاستمرار، أما إذا كان الحدث صالحاً للاستمرار، فهو أمر يعود إلى الحدث نفسه، لا إلى التوقيت.

والخلاصة أن من الجمل ما يقع جواباً لكم فقط، نحو قولك: (سرت شهراً) والمراد به استغراق الحدث ما أمكن، ومنها ما يقع جواباً لمتى فقط، نحو (وصلت يوم الجمعة أو في يوم الجمعة) ويراد به التوقيت فقط.

ومنها ما يصلح أن يقع جواباً بهما، نحو قولك (سرت المحرم) و (سرت يوم الجمعة) فان قدرتها جوابا لمتى فقد أردت بها ذكر الوقت فقط، ولا يهمنا تطاول الحدث أو انقطاعه، وإنْ كان جواباً لكم فالمراد به تعيين مدة السير لا وقته وهو هنا استغرق الوقت فان ذكرت (في) فقد نصصت على التوقيت نحو: سرت يوم في الجمعة.

\$- إنّ ذكرها يفيد عدم تعيين الزمن في قسم من التعبيرات، وحذفها يفيد التعيين وذلك نحو قولك: جئت صباحاً، ومساء، وليلاً وعشاء، فان هذا لا يقال إلاّ إذا كان الوقت معيناً. فتقول (جئت صباحاً) إذا أردت صباح يومك بعينه، أو صباح يوم آخر بعينه، فاذا قلت (خرجت في صباح) كان اليوم غير معين. جاء في (كتاب سيبويه): "ومثل ذلك صيد عليه صباحاً، ومساء، وعشية، وعشاء اذا اردت عشاء يومك، ومساء، ليلتك لأنهم لم يستعملوه على هذا المعنى إلا ظرفاً. . . وكذلك سير عليه ليلاً ونهاراً اذا اردت ليل ليلتك ونهار نهارك" .

وجاء في (الامالي الشجرية): «القسم الثالث وهو الذي ينصرف ولا يتصرف اسماء أوقات الزموها الظرفية، فلم يرفعوها ولم يجرّوها، وهي صباح، وعشاء، وضحوة، وعتمة، تقول: خرجت عتمة، وخرج زيد ضحوة، وعشاء، اذا اردت ضحوة يومك، او يوم غيره بعينه وكذلك تريد عتمة ليلتك، أو ليلة بعينها. فلو رفعت شيئا من هذا أو خفضته فقلت: سير عليه

<sup>(</sup>۱): «سیبوید» (۱/۰۱۱).

<sup>(</sup>٢) - «سيبويه» (١/ ١١٥)، وانظر «الأصول» (١/ ٢٣٠)، «الهمم» (١٩٦/١).

9- إنّ حذفها قد يفيد اقتران الحدث بالظرف، وذكرها يدل على حلول الحدث في الظرف، وذلك نحو قولك (عشنا زمناً طيباً) و (عشنا في زمن طيب)، فالأول يدل على اقتران الحدث بالظرف، أي هم عاشوا الزمن الطيب، والثاني قد يفيد ذاك وقد يكون لمعنى اخر، هو أن الزمن الذي عاشوا فيه كان طيباً وإن لم يقترن خصوص عيشهم بالطيب. ونحوه أن نقول: (صمنا في أيام ضاحكة أياماً باكية) فهذا يدل على أنه اقترن صومهم بزمن البكاء، ولكن عموم الزمن كان ضاحكاً كما تقول: (عشنا في وقت سعيد أياماً دامية) فقد اقترن عيشهم بالزمن الدامي، وإن كان الزمن العام سعيداً.

7- قد يكون ذكرها للتنصيص على الظرفية، وذلك اذا كان حذفها يؤدي إلى احتمال المفعوليه والظرفية، نحو قولك (قد أنسى يوم السفر) فهذا يحتمل انك تنسى اليوم نفسه فيكون مفعولاً به، ويحتمل ان يحصل النسيان عندك في يوم السفر، فيكون ظرفاً له. فإن أردت التنصيص على الظرفية قلت (قد أنسى في يوم السفر).

إلى غير ذلك.

## ما ينصب على الظرفية:

اسم المكان:

لا يقبل النصب على الظرفية من اسماء المكان إلاّ ثلاثة أقسام هي:

1- المبهم: كالجهات، نحو فوق، وتحت، ويمين، وشمال، والمراد بالمبهم هنا ما ليس له حدود محصورة، فعندما تقول: (هو فوقك) ليس للفوق حدود، فهو يمتد من رأسك إلى أعلى، فالسقف فوقنا، والسماء فوقنا، قال تعالى: ﴿ أَفَلَرْ يَنظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوقَهُمْ كَيْفَاتُ وَيَقْيِضَنَّ ﴾ [ق: ٦]، وقال: ﴿ أَوَلَدُ يَرُوا إِلَى الطَّيْرِ فَوقَهُمْ صَنَفَّاتٍ وَيَقْيِضَنَّ ﴾ [الملك: ١٩]، ثم هذه الجهات نسبية، فما يكون فوقا لك، قد يكون تحتاً لشيء آخر، وما يكون يميناً لك قد يكون شمالاً لشيء آخر، وما يكون اماماً لك قد يكون وراء لشيء اخر، فهي تختلف باختلاف الكائن (٢).

<sup>(</sup>١) «الامالي الشجرية» (٢/ ٢٥١).

<sup>(</sup>٢) - انظر "حاشية الخضري" (١/ ١٩٨٨)، "الأشموني" (٢/ ١٢٩)، "ابن يعيش" (٢/ ٢٣).

جاء في (التصريح): «قال ابو البقاء في شرح لمع ابن جني: الابهام يحصل في المكان من وجهين:

أحدهما أن لا يلزم مسماه، الا ترى أن خلفك قدام لغيرك؟ وقد تتحول عن تلك الجهة فيصير ما كان خلفك جهة اخرى لك، لأن الجهات تختلف باختلاف الكائن في المكان فهي جهات له وليس كل واحدة منهما حقيقة منفردة.

والوجه الثاني أن هذه الجهات لا أمد لها معلوم، فخلفك اسم لما وراء ظهرك إلى اخر الدنيا»(١).

فنحو فوق محمد، ويمين سعيد، وامام خالد، مبهمة ولا تكون مختصة بسبب الاضافة بل هي مع اضافتها مبهمة لما ذكرنا.

أما المختص أو المحدود، فهو ماله حدود محصورة ونهايات مضبوطة كالدار والسوق فلا تكون ظروفاً، فلا يصح أن تقول: نمت البيت، وبعت السوق، بل لا بد أن تأتي بفي، ومن المختص جوف الدار، وداخل المسجد، وخارج البيت، فهذه مختصة، لأن لها حدوداً ونهايات، فلا تقع ظروفاً، فلا تقول هو داخل المسجد، ولا خارج البيت، بل يلزم أن تقول: هو في داخل المسجد، وفي جوف البيت (٢).

 ٢- المقادير: نحو ميل وفرسخ، فهي عند الجمهور مبهمة، وعند بعضهم ليست مبهمة لانها معلومة المقدار<sup>(٣)</sup>.

والصواب انها شبه مبهمة، فهي معلومة المقدار، غير انها تشبه المبهم في عدم التعيين وذلك إنّ الميل مثلا يختلف مكان بدئه ونهايته وجهته (٤).

فهو ليس كالدار، والمدرسة، والمسجد، فإنّ لها حدوداً معلومة، ونهايات محصورة، ولا كالجهات، لانها لا تنتهي، فأنت تبدأ بالمقدار من أي مكان، وإلى اية جهة، فقد تبدأ به من هنا، أو هناك، وإلى جهة اليمين، أو اليسار، أو الأعلى، غير أن مسافته مضبوطة محدودة، ولذا فهو شبه مبهم.

<sup>(</sup>١) «التصريح» (١/ ٣٤١).

 <sup>(</sup>۲) «سيبويه» (۱/ ۲۰٤)، «المقتضب» (۳۸ ۸۶۳-۳٤۹).

<sup>(</sup>٣) انظر «ابن عقيل» (١٩٨/١).

<sup>(</sup>٤) انظر «حاشية الخضرى» (١/ ١٩٨)، «حاشية الصبان» (٢/ ١٢٩).

178

٣- أسماء المكان بشرط أن يكون الواقع فيها من لفظها، نحو جلست مجلس خالد وقعدت مقعد سعيد، فلو كان الواقع فيها من غير لفظها تعين جرها بفي، نحو نمت في مجلس خالد، وبعت في مقعد سعيد (١).

وهذه الأماكن مختصة معلومة، لانها معلومة محدودة غير أن العرب أجرتها مجرى غير المختص، وشذ هو مني منزلة الشغاف، ومناط الثريا، ومعقد الازار، وتعبيرات أخرى قليلة (٢).

#### اسم الزمان:

أما اسم الزمان فانه يقبل النصب على الظرفية، مبهماً كان أو غير مبهم، فالزمان المبهم ما دلّ على زمان غير مقدر، ولا حد له يحصره، نحو حين، وزمن، ومدة، ووقت، و انتصابه على أنه ظرف مؤكد للزمن الذي تضمنه الفعل، نحو (سرت حيناً ومدة)، فالسير لا يكون الا في مدة، ونحو قوله تعالى ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِي آسَرَىٰ بِمَبْدِهِ ـ لَيَلاَ﴾ [الإسراء: ١]، وقوله ﴿ فَأَسْرِيعِبَادِى لَيْلاً﴾ [الدخان: ٢٣]، لأن الاسراء لا يكون إلا في الليل (٣٠).

وقد ذكرنا في باب المفعول المطلق، أن المفعول المطلق المؤكد، إنما هو مؤكد لمصدر العامل، وان من الظرف ما يكون مؤكداً للزمن الذي تضمنه الفعل.

أما المختص من الزمان فماله نهاية تحصره، بأن يكون معلوم الوقت، أو المقدار، سواء كان معرفة، أم نكرة، نحو يوم، وليلة، وشهر، ويوم الجمعة، والصيف، والشتاء، نحو سرت يوماً أو يومين، وصمت يوم الخميس، وقمت ليلة القدر.

وقد يكون مقدراً غير معلوم، نحو سرت زمناً طويلاً، وزمناً قليلاً<sup>(1)</sup>. وقد يكون اللفظ الواحد مرة مختصاً، ومرة مبهماً، بحسب القصد فمثلا (يوم) اذا اريد به المدة المعلومة، كان مختصاً نحو صمت يوماً، و سرت يوماً، وقد يكون مبهماً وذلك اذا لم يرد به المدة لمعلومة، نحو خرجت يوماً إلى البصرة، ونحو ليلة، وساعة، ولحظة، كقولك (نمت ليلة)

١) "ابن عقيل؛ (١/ ١٩٨)، «التصريح» (١/ ٣٤١)، **«الأسموني» (١**/ ١٢٨)، «حاشية الخضري» (١/ ١٩٧).

۱) انظر «سيبويه» (۱/ ٢٠٥-٢٠٦)، «التصريح» (۱/ ٣٤٢-٣٤٢)، «ابن عقيل» (١/ ١٩٨١).

٣) أنظر «الهمع» (١/ ١٩٥)، «حاشية الخضري» (١/ ١٩٧)، «الصيان» (١٢٨/٢).

ع) انظر «الهمع» (١/ ١٩٦)، «حاشية الخضري» (١/ ١٩٧)، «الرضي على الكافية» (١/ ١٩٩).

و (خرجت ليلة)، فالأولى مختصة، والثانية مبهمة، وكلاهما يقبل النصب على الظرفية الزمانية.

#### ما ينوب عن الظرف:

مما ينوب عن الظرف صفته نحو: ﴿ وَمَن كُفَرَ قَأْمَتِهُمُ قَلِيلًا ﴾ [البقرة:١٢٦]، أي زمناً قليلًا ، ويحتمل أن يكون المعنى تمتيعاً قليلًا ، فيكون نائباً عن المصدر وهو ما يفيد معنيين كما ذكرنا في بحث المفعول المطلق، ونحو جلست شرقى الدار أي مكاناً شرقى الدار .

ومما ينوب عنه العدد، نحو قوله تعالى: ﴿ بَلِ لَمِثْتَ مِأْتُهُ عَامِ ﴾ [البقرة: ٢٥٩]، ونحو (سرت عشرين يوما) وسرت خمسة أميال، كما ينوب عنه كلية الظرف وجزئيته، نحو مشيت كل اليوم، وجميع اليوم، وكل المسافة، وجميع الميل نحو: ﴿ لَمِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمُ ﴾ [الكهف: ١٩]، وسرت بعض الميل، وجزءاً من الميل (١٠). واسم الإشارة نحو جنت هذا الوقت، وخرج محمد هذه الساعة، وسرت هذه المسافة.

والمصدر وقد ينوب عن الزمان، وشرطه افهام وقت أو مقدار، فالأول نحو (جنت طلوع الشمس، ووقت صلاة العصر.

والثاني نحو (انتظرته حلب ناقة)، وصلاة ركعتين، أي مقدار حلب ناقة، ومقدار صلاة ركعتين، وينوب عن ظرف المكان مفهماً مكاناً أو مقدار (٢٧)، نحو جلست قربك، أي مكان قربك، وفسح له مد البصر، أي مقدار مد البصر، وركضت رمية سهم، أي مقدار رمية سهم. وهو في ظرف الزمان أكثر.

وقد يقام اسم عين مقامه، على تقدير مضاف محذوف نحو (لا اكلمك القارظين) أي مدة غيبتهما. والقارظان رجلان خرجا يجنيان القرظ ولم يعودا فضرب بهما المثل. ونحو لا آتيك الفرقدين أي مدة بقائهما (٣).

<sup>(</sup>١) "الأشموني، (٢/ ١٣٣ - ١٣٤)، والتصريح، (٢/ ٢٣٨).

 <sup>(</sup>۲) انظر «الأشموني» (۲/ ۱۳۲)، «حاشية الخضري» (۱/ ۲۰۰)، «التصريح» (۱/ ۲۲۸)، «الرضي على الكافية»
 (۱/ ۲۰۵).

<sup>(</sup>٣) انظر «الرضي» (١/ ٢٠٥)، «التصريح» (١/ ٢٣٨)، «حاشية الخضري» (١/ ٢٠٠)، «ابن الناظم» (١١٥).

وذكروا انه تنوب عن ظرف الزمان، الفاظ مسموعة توسعوا فيها، نحو: أحقاً انك ذاهب؟ وذهب المبرد إلى أن حقاً مصدر والمصدر المؤول فاعله(١)، وإليه اميل.

## الظرف المتصرف وغير المتصرف:

ينقسم اسم الزمان والمكان إلى متصرف وغير متصرف، فالمتصرف من ظروف الزمان أو المكان ما استعمل ظرفاً وغير ظرف، كيوم ومكان، فان كلّ واحد منهما يستعمل ظرفاً نحو سرت يوماً، وجلست مكاناً ويستعمل مبتدأ نحو يوم الجمعة يوم مبارك، ومكانك حسن، وفاعلاً نحو جاء يوم الجمعة، وارتفع مكانك (٢).

وغير المتصرف قط وعوض، وذات يوم، وذات ليلة ومن ذلك سحر، إذا أردت به سحر يوم بعينه تقول: (خرجت يوم الجمعة سحر) فان لم ترده من يوم بعينه، فهو متصرف قال تعالى: بعينه تقول: (خرجت يوم الجمعة سحر) فان لم ترده من يوم بعينه، فهو متصرف قال تعالى: ﴿ إِلاّ عَالَ لُولِّ بَيْنَاهُم بِسَحُو ﴾ [القمر: ٣٤]، ومثله صباحا ومساءاً وعشية، وعشاء، وليلا ونهاراً إذا أردت صباح يومك، ومساءه وعشيته، وعشاءه وليله ونهاره أو يوم آخر بعينه تقول: جثت يوم السبت عشاء، فلا يكون إلا ظرفا، وجثت يوم الخميس صباحا أو مساء أو ليلا قال تعالى: ﴿ وَجَاءُو أَبَاهُمْ عِشَاءَ يُنكُونَ ﴾ [يوسف: ١٦]، أي في عشاء ذلك اليوم الذي خرجوا فيه، فهذا لا يكون إلا ظرفا، فلا يصح أن تقول: جثت يوم الخميس في صباح أو مساء فان لم ترده من يوم بعينه تصرف تقول: هذا صباح مشرق، وهذا ليل طويل، وأقبل أخوك بليل، وهو يؤذن بليل، قال سيبويه: «ومثل ذلك صيد عليه صباحا ومساء، وعشية، وعشاء، إذا أردت عشاء يومك، ومساء ليلتك، لأنهم لم يستعملوه على هذا المعنى إلاّ ظرفاً...

وقال: «وتقول سير عليه ضحوةٌ من الضحوات، إذا لم تعن ضحوة يومك، لأنها بمنزلة قولك ساعة من الليل، لأنك تقول: أتانا

<sup>(</sup>١) والأشموني" (٢/ ١٣٣- ١٣٤)، «التصريح» (١/ ٣٣٨)، «حاشية الخضري» (١/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٢) • ابن عقيلَ» (١/ ١٩٩)، وانظر «التصريح» (١/ ٣٤٢)، «الأشموني» (٢/ ١٣١ – ١٣٢).

<sup>(</sup>٣) . «سيبويه» (١/١٥/١)، وانظر «الأصول في النحو» (٢٣٠)، «الامالي الشجرية» (٢/٥/٢)، «ابن يعيش» (٣) ٤٠٤-٤١)، «الهمع» (١/٦٩٦)، «الرضي على الكافية» (٢/٣١-٢٠٤).

بعدما ذهبت عتمة من الليل»(١).

أولا يفارقها إلا الجر بمن في الأكثر، نحو عند، ولدن، وقبل، وبعد، وفوق، وتحت (٢٠ نحو قوله تعالى: ﴿ عَالَيْنَكُ رَحْمَةً مِنْ عِندِنَا وَعَلَّمْنَكُ مِن لَّدُنَّا عِلْمَا ﴾ [الكهف: ٦٥]، وقد تجر (متى) بالى وحتى، وتنجر (أين) بالى ومن مع عدم تصرفهما. وربما وقعت بعض الظروف ذات التصرف الناقص مفعولا به، ومضافا إليه نحو (إذ) قال تعالى: ﴿ وَاذْكُرُوا إِذْ أَنْتِكُ ﴾ [الأنفال: ٢٦]، وقال: ﴿ بَعْدَ إِذْ أُنْزِلَتْ إِلَيْكَ ﴾ [القصص: ٨٥]. ومنه يومئذ وحينئذ (٢).

"واختلف في (من) الداخلة على قبل، وبعد، فقال الجمهور: لابتداء الغاية ورد بانها لا تدخل عندهم على الزمان، . . . وأجيب بأنهما غير متأصلين في الظرفية، وإنما هما في الأصل صفتان للزمان، وزعم ابن مالك أنها زائدة، وذلك مبني على قول الأخفش في عدم الاشتراط لزيادتها"(٤).

وجاء في (لسان العرب): •قال الجوهري: وقد تدخل (من) توكيدا لغواً قال الأخفش ومنه قوله تعالى ﴿ وَتَرَى ٱلْمَلَتَهِكَةَ حَآفِينِكَ مِنْ حَوْلِ ٱلْعَرَشِ ﴾ "(٥) [الزمر: ٧٥].

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «ومن الداخلة على الظروف غير المتصرفة أكثرها بمعنى (في) نحو جئت من عندك و همّ مَن عندك و همّ في مِن لَدُنك ﴾ [آل عمران: ٣٨]، فلا بتداء الغاية الله الله الله الله عمران: ٣٨]،

ومن هذا يتبين أن هناك ثلاثة آراء في (من) الداخلة على بعض من الظروف غير المتصرفة:

<sup>(</sup>۱) اسپبویه (۱/۱۱۲).

<sup>(</sup>٢) جاء في «حاشية الخضري» (١/ ١٩٩/): «أجاز بعضهم تصرفهما في نحو فوقك رأسك وتحتك رجلاك بالرفع على الابتداء والخبر بخلاف فوقك قلنسوتك وتحتك نعلك فبالنصب للفرق بين الرأس والرجل وغيرهما لكن المسموع نصبهما في ذلك كما حكاه الأخفش».

<sup>(</sup>٣) انظر «الرضي على الكافية» (١/ ٢٠٢)، «التصريح» (١/ ٣٤٢)، «الأشموني» (١/ ١٣١- ١٣٢).

<sup>&</sup>quot; ﴿٤) " «المغني» (١/ ٣٢٥–٣٢٦)، وانظر «التصريح» (١/ ٣٤٢)، «الهمع» (٢/ ٣٦). أ

<sup>(</sup>٥) «لسان العرب» (١٧/ ٣١٠) (من).

<sup>(</sup>٦) «الرضى» (١/ ٢٠٢).

- ١- أنها لابتداء الغاية.
  - ٢- أنها بمعنى في.
  - ٣- زائدة للتوكيد.

والذي يبدو لي أن الأول هو الراجح، وليست بمعنى (في)، لأن الأصل عدم النيابة، وليست بزائدة لأن الأصل عدم الزيادة، واذا أمكن عدم اخراجها من معناها الذي وضعت له فهو الأولى، ولا تصرف عن معناها الاساسي إلاّ إذا تعذر ابقاؤها عليه.

وأرى أنه يمكن الابقاء على معنى الابتداء في هذه الظروف، ولكن قد يتضح معنى الابتداء نحو قوله تعالى: ﴿ لَأَكُلُواْ مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرَجُلِهِمْ ﴾ [المائدة: ٦٦]، و(انطلقت من تحت الشجرة) فانه لا يصح في نحو ذلك أن تكون بمعنى (في)، ولا زائدة لأن المعنى يكون على ذلك (لأكلوا فوقهم وتحت أرجلهم) وهو ممتنع، وكذلك قولنا (انطلقت من يكون على ذلك لأن مبدا الانطلاق من هذا المكان، والمعنى يتغير بتقديرها بـ (في) أو بجعلها زائدة.

وأحيانا يدق المعنى حتى يحتاج إلى غوص واستخراج، وفي نحو هذا يحصل الخلاف، ومن ذلك على سبيل المثال قوله تعالى:

﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ ثُرَّ بَنُوفًا كُمُّ وَمِنكُمْ مِّن ثُرَدُ إِلَىٰ أَوْلِي ٱلْعُمُرِ لِكُنْ لَا يَعْلَمَ بَعْدَ عِلْمِرْشَتِنَّا ﴾ [النحل: ١٦].

وقوله: ﴿ وَمِنكُم مِّن يُنَوَفَ وَمِنكُم مِّن يُنَوَفَ وَمِنكُم مِّن يُرَدُّ إِلَىٰٓ أَرْذَلِ ٱلْمُمُرِ لِكَ يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمِ شَيْئًا﴾ [الحج: ٥].

فالأولى بدون (من) والثانية بمن، وقد يبدو أن (من) ههنا زائدة زيادة ظاهرة، ولكن لدى التدقيق يتبين أنها ليست زائدة، ومن مقارنة السياقين يتبين ذلك.

قال تعالى في سورة النحل: ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُكَ إِلَى الغَيْلِ آنِ اَغَيْدِى مِنَ اَلِمَبَالِ بِيُوْتَا وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ. ثُمَّ كُلِي مِن كُلِي اَلثَّمَرَتِ فَاسْلُكِي سُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلاً يَخْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابُ تُحْلِيَفُ اَلْوَنْهُ فِيهِ شِفَاتُ اللَّاسُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآئِيَةُ لِقَوْمِ بِنَفَكَرُونَ. وَاللَّهُ خَلَقَكُمُ ثُمَّ بِنَوْفَلَكُمْ وَمِنكُمْ مَن يُرَدُّ إِلَى اَلْفَكُرِ لِكَى لَا يَعْلَمَ بَعْدَ عِلْمِ شَيْعًا إِنَّ اللَّهُ مُلِيكُ قَدِيرٌ ﴾ [النحل: ٦٨-٧٠].

وقال في سورة الحج: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُدٌ فِرَيْبِ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن تُرَابِ ثُمَّ مِن نُطَّفَةِ وَغَيْرِ مُخَلَّقَةٍ لِنَسْبَيِّنَ لَكُمْ ۚ وَنُقِيرٌ فِ ٱلْأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ إِلَىٰ لَكُمْ ۗ وَنُقِيرٌ فِي ٱلْأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ إِلَىٰ

أَجَلِ مُسَمَّى ثُمَّ نُخْرِ ثُكُمُّ طِفْلاً ثُمَّ لِتَبْلُغُواْ أَشُدَّكُمُّ وَمِنكُم مَّن يُنَوَفَ وَمِنكُم إِلَىٰ أَرْذَلِ ٱلْمُمُرِ لِكَيْلاً يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمِ شَيْئًا وَتَرَى ٱلأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاتَ آهْنَزَّتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ رَقِع بَهِيجِ ﴾ [الحج: ٥].

فأنت ترى ان الآية الثانية رد على من هو في ريب من البعث، وإيضاح بالغ قدرة الله له وكيف أنه خلقه من التراب بشراً، فطوره إلى أن يرد إلى أرذل العمل فيجهل من بعد العلم، إلى غير ذلك من مظاهر قدرة الله، فذكر (من) هنا بخلاف آية النحل لسر لطيف وهو أن قوله (لكيلا يعلم من بعد علم شيئا)، معناه أن الجهل يبدأ من بعد العلم بلا مهلة، فهناك حالة علم تبدأ منها حالة الجهل التام، أما قوله (بعد علم) فيحتمل الزمن القريب والبعيد، فهو كقولك (جنت بعد خالد) يحتمل الزمن القريب والبعيد، وأما (من) فقد أفادت الابتداء، أي يبدأ الجهل مباشرة بعد العلم بلا مهلة ولا فاصل، وهو أدل على قدرة الله وذلك لأنه انتقال مباشر من العلم إلى الجهل، أما قوله (بعد علم) فيحتمل أن مرت عليه مدة طويلة من غياب بعض المعلومات ونسيانها إلى الجهل، فمعنى (من بعد علم) أنه قادر على أن يغير بأقرب وقت من حال إلى حال، وهو المناسب لمقام تبيان القدرة لمنكري البعث.

ومن قال بالزيادة للتوكيد لأن المقام مقام توكيد، فقوله ليس بمطرح، لكن الاولى عدم إخراجها عن معناها ما أمكن.

ومثله قوله تعالى: ﴿ يُمْنِي ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْيَهَا ﴾ [الحديد: ١٧]. وقوله ﴿ فَأَحْبَا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا﴾ [العنكبوت: ٦٣].

إن آيات وردت من دون (من) في مواطن عدة من القرآن، وبـ (من) في موطن واحد ويتضح من السياق سبب ذلك.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلتَسَمَنُوْتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ ٱلْبَيلِ وَالنَّهَادِ وَٱلْفُلْكِ ٱلَّي جَمِّرِى فِي ٱلْبَعْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَا أَنزَلَ ٱللهُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مِن مَا ٓ فَأَخِيَا بِهِ ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْبَهَا وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِ دَابَتْمِ وَتَصْرِيفِ ٱلرِّيَيْجِ وَٱلسَّحَابِ ٱلْمُسَخَّرِ بَيِّنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ لَآيَسَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٦٤].

وقال: ﴿ وَاللَّهُ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآهُ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ إِنَّ فِى ذَالِكَ لَآيَةَ لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ ﴾ [النحل: ٦٥].

وقال: ﴿ فَسُبْحَنَ ٱللَّهِ حِينَ تُعْسُونِ وَجِينَ تُصْبِحُونَ . وَلَهُ ٱلْحَمْدُ فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَعَشِيًّا

وَحِينَ تُظْهِرُونَ . يُخْرِجُ ٱلْحَيِّ مِنَ ٱلْمَيِّسَتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَيُحْيِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ وَكَذَلِكَ تُخْرَجُونَ ﴾ [الروم: ١٧ - ١٩] .

وقال: ﴿ وَمِنْ ءَايَنْ فِهِ يُرِيكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنَزِّلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَيُحْي، بِدِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْقِهَا أَ إِنْ مَا اللَّهُ مَا يَعْدُ اللَّهُ مَا يَعْدُ اللَّهِ مَا يَعْدُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّالَةُ الل

وقال: ﴿ فَانَظُرْ إِلَىٰٓ ءَاشُرِ رَحْمَتِ اللّهِ حَتَّيْفَ يُحْيِى ٱلْأَرْضَ بَعْـدَ مَوْتِهَا ۚ إِنَّ ذَالِكَ لَمُحْيِ ٱلْمَوْفَى ۗ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴾ [الروم: ٥٠].

وقال: ﴿ وَٱللَّهُ ٱلَّذِيَّ أَرْسَلَ ٱلرِّيَحَ فَتُنِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَهُ إِلَى بَلَدِ مَيِّتِ فَأَحَيْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْيَهَا كَذَلِكَ النُّشُورُ ﴾ [فاطر: ٩].

وقال: ﴿ إِنَّ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ لَآيَاتِ لِلْمُؤْمِنِينَ. وَفِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبُثُ مِن دَآبَةِ ءَايَاتُ لِفَوْمِ يُوقِنُونَ. وَآخِيلَافِ ٱلْيَّلِ وَٱلنَّهَارِ وَمَا أَنْزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مِن رِّزْقِ فَأَخْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْيَهَا وَتَصْرِيفِ ٱلرِيَاحِ ءَايَاتُ لِقَوْمِ بَعْقِلُونَ﴾ [الجاثية: ٣-٥].

وقال: ﴿ اَعْلَمُوٓاْ أَنَّ اللَّهَ يُحْتِي ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا فَدْ بَيَّنَا لَكُمُ ٱلْاَبَنَتِ لَعَلَكُمْ نَعْفِلُونَ ﴾ [الحديد: ١٧].

في حين قال: ﴿ وَلَمِن سَأَلْتَهُم مَّن نَّزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَأَءُ فَأَحْيَا بِهِ ٱلأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُل ٱلْحَـمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَحْتَهُمُو لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٦٣].

فأنت ترى أنه لم يذكر (من) في ثمانية مواطن، وذكرها في موطن واحد، والسبب واضح وهو أن الآية في سورة العنكبوت تدور حول المشركين الذين يشركون بالله، ويعبدون معه آلهة أخرى، وهي تعجيب من عقولهم، وإظهار لمقدار تفكيرهم وباطلهم، فهم يعبدون آلهة من الحجر أو من غيره في حين لو سألتهم: ﴿مَنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَآلَارَضَ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَ السَّمَاء ماء فأحيا به الأرض، ليقولن الله.

فهذا السياق يختلف عن كل ما سبق وهو نظير مامر في منكري البعث، فأدخل (من) في هذا الموطن للدلالة على مقدار قدرة الله وعظمها، وذلك أن قوله (أحيا الأرض بعد موتها) يعني في الزمن الذي هو بعد الموت، وهو يحتمل الزمن القريب والبعيد، أي يحصل الاحياء بعد إنزال الماء، وقد يطول الزمن بعده أو يقصر، كما ذكرنا في (بعد علم). ولكن قوله (أحيا به الأرض من بعد موتها) معناه، يكون الاحياء بعد الموت بلا مهلة ولا فاصل.

ومعنى ذلك أن الله قادر على أن يحيي الميت فوراً بلا مهلة، فهو لا يحتاج إلى زمن لاحيانه. وهو أدل على قدرة الله وإن كان كلاهما من قدرة الله وحده، وقد جاء بمن في هذا المقام للدلالة على أنهم يشاهدون ذلك، ويقرون أن الله يحيي الأرض من الموت بلا مهلة، ومع ذلك يعبدون غيره.

وهو نظير ما سبق فهي ليست زائدة للتوكيد، ولكن لمعنىٰ الابتداء، ولو قال قائل إنها هنا أدخلت توكيداً لأن المقام مقام توكيد، لكان في قوله مندوحة، ولكن الأولى ابقاؤها على جعناه الذي أوضحناه.

ومثله قوله تعالى: ﴿ وَدَّ كَثِيْرٌ مِنْ أَهْـلِ ٱلْكِنْبِ لَوْ يَرُدُّ وَنَكُم مِنْ بَعْـدِ إِيمَـنِـكُمْ كُفَّـالًا حَسَـدًا مِنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِنْ بَعْدِ مَا لَبَـيَّنَ لَهُمُ ٱلْحَقُّ﴾ [البقرة: ١٠٩].

وقوله: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤ اللِّهِ تُطِيعُوا فَرِهَا مِّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَابَ يَرُدُّوكُم بَعْدَ إِيمَانِكُمْ كَلْفِرِينَ﴾ [آل عمران: ١٠٠].

ففي الآية الأولى ذكر (من) وفي آية آل عمران لم يذكرها وذلك أنه ذكر في الآية الأولى أن كثيراً من الكفار يتمنون لو أنهم ردوا المسلمين من بعد الإيمان كافرين، أي بلا مهلة، حسداً من عند أنفسهم، فهم يتمنون الاسراع في تكفيرهم، وأن ينقلوهم من حالة الايمان إلى حالة الكفر فوراً، في حين أن آية آل عمران تحذير للمسلمين من إطاعة الكافرين، لأنهم ينفثون فيهم أوهامهم وضلالهم، شيئا فشيئا، حتى يردوهم بعد الإيمان كافرين وليس معناه أنهم ينقلونهم فوراً من الإيمان إلى الكفر، ولكن معناه أنهم يضلونهم شيئاً فشيئا، حتى يخرجوا الايمان من قلوبهم.

فالأولى مقام تمنّ، والثانية مقام التحذير من الاضلال.

ومن هذا الباب قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَنْمُوسَىٰ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَنَّىٰ نَرَى اللَهَ جَهْرَةً قَأَخَذَتُكُمُ الصَّنِعِقَةُ وَاَنْتُمْ لَنظُرُونَ ﴾ [البقرة: ٥٥-٥٦]. أي الصَّنعِقَةُ وَاَنتُمْ لَنظُرُونَ ﴾ [البقرة: ٥٥-٥٦]. أي لم يتركهم مدة طويلة مينين، ثم قال: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنقَكُمْ وَرَفَمْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ خُذُواْ مَآ مَاتَيْنَكُمْ بِقُوّةٍ وَاذْ كُرُواْ مَا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَنَقُّونَ. ثُمَّ تَوَلَّيْتُم قِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَكُنتُد مِّنَ الْخُنيرِينَ ﴾ [البقرة: ٦٢-٦٤].

وقال: ﴿ وَإِذَ أَخَذَ اللّهُ مِيثَقَ النَّبِيْتَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِن كِنْبِ وَحِكْمَةِ ثُمَّ جَآءَكُمْ رَسُولُ مُصَدِقٌ لِهَا مَعْكُمْ لَتُوْمِنُنَ بِهِ، وَلَتَنْصُرُنَّهُ قَالَ ءَأَقَرَرْتُمْ وَأَخَذَتُمْ عَلَىٰ ذَلِكُمْ إِصْرِيَّ قَالُواْ أَقْرَرْنَا قَالَ فَاللّهُ لَكُمْ إِصْرِيَّ قَالُواْ أَقْرَرْنَا قَالَ فَاللّهُ مُكُمْ لِمُعْدَ فَلَا مُعَكُم مِن الشَّلِهِدِينَ . فَمَن تَولَّى بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَتَهِكَ هُمُ الْفَلسِقُونَ ﴾ فَأَشْهُدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِن الشَّلِهِدِينَ . فَمَن تَولَى بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَتَهِكَ هُمُ الْفَلسِقُونَ ﴾ [آل عمران: ١٨ - ٨٢].

والفرق واضح وذلك أن آية البقرة في بني اسرائيل، وتعداد نعمه عليهم، وعصيانهم مع ظهور الآيات البينات، فقد قال تعالى: ﴿ وَإِذْ وَعَدْنَا مُوسَىٰ آرَبَعِينَ لَيْلَةُ ثُمَّ اَتَّخَذْتُمُ ٱلْمِجْلَ مِنْ بَعْدِو، وَأَنْتُمْ ظَلْلِمُوبَ ﴾ [البقرة: ١٥]، فهم بعد أن فرق بهم البحر وأغرق آل فرعون اتخذوا العجل بلا مدة فاصلة، فجاء بمن فقال (من بعده) ولم يقل (بعده). ثم عفا عنهم من بعد ذلك، ثم انهم قالوا لموسى إنهم لن يؤمنوا بعد كل ذلك حتى يروا الله جهرة فأخذتهم الصاعقة فأماتتهم، ثم بعثهم من بعد الموت، ثم رفع فوقهم الطور، ثم تولوا من بعد ذلك فجأة، فما أقسى قلوبهم وما أضلهم! وهذا دليل على تقلب قلوبهم، وتمكن الضلال من نفوسهم، يعصون من بعد الآيات فجأة.

وليس الأمر كذلك في آية آل عمران لأن الكلام مع النبيين، وليس المقام مقام تبكيت ولا أنهم يتولون مباشرة من بعد الميثاق، وإنما هو مقام ترهيب وتوعد لمن تولى بعد الميثاق، والفرق واضح بين المقامين.

ونحو ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِىَ إِلَيْهِمْ فَسَنُلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكِ إِنْ كُنتُمْ لَانَجِادُ أَوْرِيَ إِلَيْهِمْ فَسَنُلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكِ إِن

وقوله: ﴿ وَمَا آرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِى إِلَيْهِمْ فَسَنَكُوۤا أَهْـلَ ٱلذِّكِّرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَۗ ﴾ [النحل: ٤٣].

فلم يذكر (من) في آية الأنبياء، وذكرها في آية النحل، وسر ذلك أن (من) تفيد الابتداء كما ذكرنا، أي ان الأمر كذلك ابتداء من قبلك إلى القديم، بخلاف اية الأنبياء فهي ليست لهذا المعنى، والذي يدل على ذلك سياق الآيتين.

جاء في النحل ﴿ قَدْمَكَ مَا لَيْنِكَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَتَ اللَّهُ بُنْكَنَهُم مِنَ ٱلْقَوَاعِدِ فَخَرَّ عَلَيْهِمُ السَّقَفُ مِن فَوْقِهِمْ وَأَنَدُهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ [النحل: ٢٦].

وقال: ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَنْ تَأْنِيَهُمُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ أَوْ يَأْنِيَ أَمْرُ رَبِّكَ كَذَلِكَ فَعَلَ ٱلَّذِينَ مِن مَبْلِهِمْ وَمَ

ظَلَمَهُمُ اللّهُ وَلِكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُون . فَأَصَابَهُمْ سَيِّعَاتُ مَا عَمِلُواْ وَحَاقَ بِهِم مَا كَانُواْ بِهِهُ يَسْتَهْزِهُ وَكَ. وَقَالَ الّذِينَ أَشَرَكُوا لَوْسَاءَ اللّهُ مَا عَبَدْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ خَنُ وَلَا ءَابَا أَوْنَا وَلَا حَرَمْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ كُذَاكِ وَلَا الْبَلِيمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَمَا اللّهُ وَلَمَا اللّهُ وَلَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمَنْ هَدَى اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ هَدَى اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ مَن حَقّتُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ هَدَى اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ هَدَى اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ حَقّتُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ هَدَى اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ حَقّتُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ هَدَى اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ حَقّتُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ هَدَى اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ هَدَى اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ هَدَى اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ حَقّتُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْهُم مَنْ هَدَى اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ هُمَا اللّهُ وَمَنْ حَقّتُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْهُ اللّهُ وَمُ اللّهُ اللّهُ مَنْهُم مَنْ هَدَى اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّ

فهذا يدل على أن هذا شأن القرى مع رسلهم منذ القديم، ثم قال: ﴿ وَٱلَّذِينَ هَاجَكُواْ فِي اللَّهُ مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُواْ لَنَبِّو فَنَهُم فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً وَلَأَجْرُ ٱلْآخِرَةِ ٱكْبُرُلُو كَانُواْ يَمْلُمُونَ ﴾ [النحل: ١٤]. أي هاجروا من بعد الظلم، فلم يكن فاصل بين الظلم والهجرة، ولو قال (بعد ما ظلموا) لاحتمل أن ثم مدة ليس فيها ظلم لانه بعد الظلم قد يحتمل الطول والقصر بخلاف قوله (من بعد ما ظلموا).

ثم قال: ﴿ وَمَا آرَسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِى إِلَيْهِمْ . . ﴾ أي هذا هو الشأن منذ القديم ابتداء من قبلك إلى الاقدم ثم قال ﴿ أَفَأَمِنَ ٱلَّذِينَ مَكُوواً ٱلسَّيِّنَاتِ آن يَغْسِفَ اللهُ بِهِمُ ٱلْأَرْضَ أَوْ يَأْلِيهَهُمُ الْمَدَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ [النحل: ٤٥]، وهو فعل مشابه لفعل الذين من قبلهم (قد مكر الذين من قبلهم) فهو خط واحد من الأول إلى الآخر.

وأما سورة الأنبياء فليس فيها مثل هذا المعنى ولا القصد أن هذا شأنهم من القديم وإليك الآيات:

﴿ آفَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةِ مُعْرِضُونَ. مَا يَأْنِيهِم مِن ذِكْرِ مِن زَبِهِم تَخْدَثِ إِلَا السَّمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ. لَاهِيمَةُ قُلُوبُهُمُّ وَأَسَرُّوا النَّجْوَى الَّذِينَ ظَلَوا هَلْ هَذَا إِلَا بَشَرُ مِثْلُكُمُ مَّ الْحَكُمُ الْقَوْلَ فِي السَّمَاءَ وَالْأَرْضِ وَهُو السَّمِيعُ الْفَالِدُ. بَلْ قَالُوا أَضْفَنْ أَحْلَمُ بَلِ آفَرَيهُ بَلْ هُو شَاعِرٌ فَلِينَا بِنَايَةٍ كَمَا أَرْضِلَ الْأَوْلُونَ. مَا الْفَلِيمُ مِن قَرْيَةٍ أَهْلَكُمْ يُوْمِنُونَ ﴾ [الأنبياء: ١-٦].

فلم يذكر (من) لعدم ارادة الابتداء وإنما هو اخبار أن الذين قبلهم لم يؤمنوا ثم قال: ﴿ وَمَا آَرْسَلْنَا فَبْلَكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْجِى إِلَيْهِمْ فَسَنُلُوٓا أَهْلَ اَلذِّكِرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [الأنبياء:٧]، فاتضح الفرق بين السياقين.

وأظن الآن أنه اتضح الفرق بين ذكر (من) وعدمه في مواطن قد يبدو أن الفرق فيها غير ظاهر.

ف (من) تدل على الابتداء. قال تعالى: ﴿ فَلْ آبِنَكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِالَّذِى خَلَقَ ٱلأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ
وَجَعْمُلُونَ لَهُ وَأَندَادًا ذَلِكَ رَبُّ الْعَكَمِينَ. وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِي مِن فَوْقِهَا ﴾ [فصلت: ٩-١٠]، ولم يقل
(فوقها) لأن كلمة (فوق) تحتمل المسافة القربية والبعيدة قال تعالى: ﴿ أَفَامَرُ يَظُرُوا إِلَى السَّمَاءَ
فَوْقَهُمْ ﴾ [ق: ٦]، وقال: ﴿ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ ٱلطُّورَ ﴾ [البقرة: ٦٣].

وقال: ﴿ أَوَلَدَ بَرَوْا إِلَى ٱلطَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَنَفَّاتٍ وَيَقْبِضَنَّ ﴾ [الملك: ١٩].

ونحو ذلك قوله تعالى: ﴿ وَتَرَى الْمَلَتَهِكَةُ مَا قِينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ ﴾ [الزمر: ٧٥]. وقد جعل الاخفش (من) فيه زائدة، وهي ليست زائدة، ولكنها للابتداء والله أعلم، وذلك أن المعنى أن صفوف الملائكة تبدأ مباشرة من حول العرش، ولو قال (حول العرش) لاحتمل المسافة القريبة والبعيدة، في حين أن (من) أفادت أن الصفوف تبدأ مباشرة من حول العرش.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ لَهُمْ مِن فَوْقِهِمْ ظُلَلٌ مِنَ النَّادِ وَمِن تَحْنِيمْ ظُلَلٌ ﴾ [الزمر: ١٦]، ولم يقل (فوقهم) أي أنّ الظلل تكون ابتداء من فوقهم، ومن تحت أرجلهم بلا فاصل بينها وبينهم، بخلاف ما لو قال فوقهم وتحتهم، لأن ذلك يحتمل المسافة القريبة والبعيدة، والله سبحانه وتعالى أعلم بمراد كلامه.

## الظروف المركبة:

من الظروف غير المتصرفة، الظروف المركبة، نحو صباح مساء، وليل نهار، ويوم يوم، وحين حين، نحو هو يزورنا صباح مساء، ومعنى (صباح مساء) كل صباح ومساء، وهي مبنية على فتح الجزءين، جاء في (الهمع): «ألحق بالممنوع التصرف في التزام النصب على الظرفية ما لم يضف من مركب الأحيان، كفلان يزورنا صباح مساء، ويوم يوم، أي كل صباح ومساء، وكل يوم... وقال:

# آت الرزق يوم يوم فأجمل طلبا وابع للقيامة زادا

وهو مبني حينئذ لتضمنه معنى حرف العطف، كخمسة عشر، بخلاف ما اذا اضيف الصدر إلى العجز، فانه يتصرف فيقع ظرفاً وغير ظرف كقوله:

# ولولا يوم يوم ما أردنا

وكذا اذا لم يركب بل عطف نحو فلأن يتعاهدنا صباحا ومساء(١) .

وحاء في (شرح الرضي على الكافية): «وقد استعمل جوازاً كخمسة عشر مبنية الجزءين ظروف كيوم يوم، وصباح مساء، وحين حين... ويجوز أيضا اضافة الصدر من هذه الظروف والاحوال إلى العجز... اذ يحتمل أن يكون كلها بتقدير حرف العطف وأن لا تكون فاذا قدرناها قلنا إن معنى لقيته يوم يوم وصباح مساء وحين حين أي يوما فيوما وصباحا فمساء وحينا فحينا أي كل يوم وكل صباح ومساء، وكل حين، والفاء يؤدي معنى هذا العموم، كما في قولك انتظرته ساعة فساعة، أي في كل ساعة، إذ فائدة الفاء التعقيب فيكون المعنى يوماً فيوماً عقيبه بلا فصل إلى مالا يتناهى... وإن لم تقدر حرف العطف قلنا ان المعنى يوماً بعد يوم، وصباحاً بعد مساء، وحيناً بعد حين (٢).

وجاء في (الكتاب): «ومثل ذلك إنه ليسار عليه صباح مساء، انما معناه صباحاً ومساء وليس يريد بقوله صباحاً ومساء، صباحاً واحداً، ومساء واحداً، ولكنه يريد صباح أيامه ومساءها»(٢٠).

وذهب الحريري في (درة الغواص) إلى أن معنى الإضافة غير معنى التركيب، فقولك: هو يزورنا صباح مساء، هو يزورنا صباح مساء، معناه أنه يزورنا في الصباح، وأما قولك: هو يزورنا صباحاً ومساء، جاء في (درة الغواص): "ومن ذلك أنهم لا يفرقون بين قولهم (زيد يأتينا صباح مساء) على الإضافة، ويأتينا (صباح مساء) على التركيب، وبينهما فرق يختلف المعنى فيه، وهو أن المراد به مع الإضافة أنه يأتي في الصباح وحده، إذ تقدير الكلام يأتينا في صباح مساء. والمراد عند تركيب الاسمين وبنيتهما على الفتح أنه ياتي في الصباح والمساء، وكان الأصل: هويأتينا صباحا ومساء، فحذفت الواو العاطفة، وركب الاسمان وبنيا على الفتح لأنه أخف الحركات، كما فعل في العدد المركب من أحد عشر إلى تسعة عشر الأي

<sup>(1) «</sup>الهمع» (١/ ١٩٦ – ١٩٧).

<sup>(</sup>۲) «الرضى» (۲/ ۱۰۱–۱۰۲).

<sup>(</sup>٣) «سيبويه» (١/٦١٦).

<sup>(</sup>٤) "درة الغواص؛ (١٩٣).

وعند الجمهور أن المعنى في التركيب والإضافة والعطف واحد(١) .

وجاء في (الهمع) أن ابن بري رد على الحريري زعمه هذا ((بأن هذا الفرق لم يقله أحد، بل صرح السيرافي بأن (سير عليه صباح مساءً) و(صباح مساءً) و (صباحاً ومساءً) معناهن واحد، ثم قال: وليس (سير عليه صباح مساءً) مثل قولك (ضربت غلام زيدٍ) في أن السير لا يكون إلا في الصباح كما شهر أن الضرب لايقع إلا بالأول وهو الغلام دون الثاني، لأنك إذا لم ترد أن السير وقع فيهما لم يكن في مجينك بالمساء فائدة، وهذا نص واضع»(٢).

والصواب أنّ الإضافة والتركيب لغتان، فمن العرب من يقولها بالتركيب، ومنهم من يقولها بالإضافة والمعنى واحد، لأنّ الاختلاف في اللغات لا يدل حتماً على الاختلاف في المعنى. جاء في (كتاب سيبويه): «وأما يوم يوم، وصباحَ مساء، وبيتَ بيتَ، وبينَ بينَ، فانّ العرب تختلف في ذلك، يجعله بعضهم بمنزلة اسم واحد، وبعضهم يضيف الأول إلى الآخر ولا يجعله اسماً واحداً»(٢).

ولو كان التعبيران من لغة واحدة لكان القياس ما قاله الحريري، ويكون القصد آنذاك الاهتمام بالمضاف إليه، فإن قلت مثلا: لقد زارنا صباح مساء كان المساء مهتماً به، أي زارنا في صباح مساؤه عظيم، أو نحو ذلك، كما تقول: جاءنا في صباح مساء حافل بالبشر.

والإضافة لا تفيد التكرار نصاً كما يفيده التركيب، لأن القياس أنْ يكون المضاف هو المقصود بالظرفية.

أما العطف فيختلف عن التركيب اذ التركيب يفيد التكرار أما العطف فهو يحتمل التكرار وعدمه، فمن الأول قوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّ دَعَوْتُ فَرْمِى لَيْلًا وَنَهَارًا . فَلَمْ يَزِدْهُوْ دُعَاءَى إِلَّا فِرَارًا ﴾ [نوح: ٥-٦]، وقوله: ﴿ وَسَيِّحُوهُ بُكُوهُ وَأَصِيلًا ﴾ [الأحزاب: ٤٢]، أي كل بكرة وأصيل. ومن عدم التكرار قولك (كلمته صباحاً ومساء) فهو يحتمل التكرار وعدمه، أي في صباح واحد ومساء واحد.

<sup>(</sup>١) «حاشية الصبان» (٢/ ١٣٢).

<sup>(</sup>Y) «الهمع» (١/ ١٩٧).

<sup>(</sup>٣) دسيبويه (٢/ ٥٣).

#### طائفة من الظروف

هذه طائفة منَ الظروف نشرحها بصورة موجزة اكمالاً للفائدة.

الآن:

اسم لزمن الحال، وهو الذي يقع فيه كلام المتكلم الفاصل بين ما مضى وما هو آت وهو مبني على الفتح (١١)، وهو من آن الشيء أيناً بمعنى (حان)، فمعنى (الآن) هذا الحين وهو ملازم للالف واللام، وفي سبب بنائه، وفي الالف واللام الداخلة عليه كلام لسنا بصدده هنا(٢).

إذ:

وهي ظرف للمضي في أصل وضعها، نحو: ﴿ إِلَّا نَصْرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ ٱللَّهُ إِذْ أَخْرَبَهُ اللَّهُ إِذْ أَخْرَبَهُ اللَّهُ إِذْ أَخْرَبَهُ اللَّهُ اللَّهُ إِذْ أَخْرَبَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّاللَّالَا اللَّالَةُ اللَّاللَّاللَّالَا اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّاللَّاللَّالَا الللّل

وقال قسم من النحاة انها قد تقع للاستقبال خلافاً للجمهور قال تعالى: ﴿ يَوْمَهِلُو ثُمُهُلِ ثُمُّيَاتُ الْخَبَارَهَا ﴾ [الزلزلة: ٤]، وقال: ﴿ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ إِذِ ٱلْأَغْلَالُ فِي آَعْنَقِهِمْ وَٱلسَّلَسِلُ ﴾ [غافر: ٧٠-٧٠].

وقد تكون للتعليل، نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَن يَنفَعَكُمُ ٱلْيَوْمَ إِذ ظَلَمَتُمْ ٱلْكُوْرَ فِي ٱلْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴾ [الزخوف: ٣٩]. أي ولن ينفعكم اليوم اشتراككم في العذاب الأجل ظلمكم في الدنيا.

وترد للمفاجأة وهي الواقعة بعد بينا وبينما، كقوله:

فبينما العسر إذ دارت مياسير (٢) .

والأولى حرفيتها في المعنيين الاخيرين.

وهي تدخل على الجملة الاسمية والفعلية، نحو قوله تعالى: ﴿ إِذْ هُمَا فِ ٱلْفَكَارِ إِذْ يَــُقُولُ لِصَــَاحِهِهِ ﴾ [التوبة: ٤٠]، وقد تحذف الجملة المضاف إليها، فيؤتى بالتنوين عوضا عنها نحو (يومئذ تحدث اخبارها).

<sup>(</sup>١) انظر «ابن يعيش» (١٠٣/٤)، «لسان العرب» (اين) (١٨٣/١٦).

<sup>(</sup>۲) انظر «لسان العرب» (۱/۱۸۳)، «الأشموني» (۱/۱۸۱)، «حاشية الصبان» (۱/۱۸۱).

<sup>(</sup>٣) . انظر «مغنى اللبيب» (١/ ٨٠-٨١)، «الهمع» (١/ ٢٠٤)، «الرضي على الكافية» (٢/ ١٢٩).

إذا:

وهي في الغالب تكون «ظرفاً للمستقبل مضمنة معنى الشرط، وتختص بالدخول على الجملة الفعلية. . . قيل وقد تخرج عن كل من الظرفية والاستقبال ومعنى الشرط»(١).

فمن خروجها عن الظرفية ووقوعها مفعولاً به قوله (ﷺ) لعائشة، "اني لأعلم اذا كنت راضية عني واذا كنت على غضبى" وذلك أنه يعلم زمن الرضا والغضب لا أنه يعلم شيئا حل في زمن الرضا والغضب والجمهور على أنها لا تخرج عن الظرفية.

وقد تخرج عن الاستقبال فتستعمل للمضي كقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اَلَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ كَالُوا وَمَالْكَوْ وَمَا لَكُونُوا كَالُّوا وَمَا لَكُونُوا فِي الْأَرْضِ أَوْ كَانُوا غُرَّى لَوْ كَانُوا عِندَنَا مَا مَانُوا وَمَا قُتِلُوا لِيَجْعَلَ اللَّهُ ذَلِكَ حَسْرَةً فِي قُلُوبِهِمُ ۚ [آل عمران: ١٥٦].

"لأن قالوا ماض فيستحيل أن يكون زمانه مستقبلا، ومثله قوله تعالى: ﴿ حَتَىٰ إِذَا أَنْوَا عَلَى وَاوِ النَّمْ لِ ﴾ [النمل ١٨]، ﴿ حَتَىٰ إِذَا بَائُغُ بَيْنَ السَّدَيْنِ ﴾ [الأنعام: ٢٥] ﴿ حَتَىٰ إِذَا بَلَغُ بَيْنَ السَّدَيْنِ ﴾ [الكهف: ٩٦]، ﴿ حَتَىٰ إِذَا سَاوَىٰ بَيْنَ الصَّدَقَيْنِ ﴾ [الكهف: ٩٦]، ﴿ حَتَىٰ إِذَا جَمَلَهُ نَازً ﴾ [الكهف: ٩٦]، ﴿ حَتَىٰ إِذَا جَمَلَهُ نَازً ﴾ [الكهف: ٩٦]، ﴿ وَإِذَا رَأَوَا يَجَنَرُهُ أَوْ لَمُوا انفَضُهُوا إِلَيْهَا ﴾ [الجمعة: ١١]، لأن الانفضاض واقع في الماضي.

وتجيء للحال كقوله تعالى: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴾ [النجم: ١]، ﴿ وَاَتَٰلِ إِذَا يَنْشَىٰ وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَّى ﴾ [الليل: ١-٢]، ﴿ وَإِذَا لَقُواْ اَلَذِينَ مَامَنُواْ قَالُواْ مَامَنًا ﴾ [الليل: ١-٢]، وتستعمل أيضا للاستمرار كقوله: ﴿ وَإِذَا لَقُواْ اَلَذِينَ مَامَنُواْ قَالُواْ مَامَنًا ﴾ [البقرة: ١٤]، وقوله: ﴿ لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ كَفَرُواْ وَقَالُواْ لِإِخْوَانِهِمْ إِذَا ضَرَبُواْ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ فهذا فيما مضى لكن دخلت (اذا) لتدل على أن هذا شانهم أبدا ومستمر فيما سيأتي كما في قوله:

وندمان يسزيد الكأس طيبا سقيت اذا تغورت النجوم الانع

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَبَشِرِ الصَّابِرِينَ . ٱلَّذِينَ إِذَاۤ أَصَابَتْهُم مُّصِيبَةٌ قَالُوٓا إِنَّا يَلَهِ وَإِنَّاۤ إِلَيْهِ رَجِعُونَ﴾ [البقرة: ١٥٥-١٥٦].

وهذه حال مستمرة.

<sup>(</sup>١) "مغنى اللبيب" (١/ ٩٢-٩٣).

<sup>(</sup>۲) «لبرهان» (۱۹۰/٤).

وقوله: ﴿ وَإِذَا تَوَلَىٰ سَكَمَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱلنَّسَلُّ ﴾ [البقرة: ٢٠٥]. وقوله: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ ٱتَّقِ ٱللَّهَ أَخَذَتُهُ ٱلْمِئْرَةُ بِٱلْإِشْرِ ﴾ [البقرة: ٢٠٦].

وقوله: ﴿ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُوٓا ءَامَنَّا وَإِذَا خَلَوْا عَضُوا عَلَيْكُمُ ٱلْأَنَامِلَ مِنَ ٱلْغَبَظِّ ﴾ [آل عمران: ١١٩].

وقوله: ﴿ وَإِذَا مَسَ ٱلْإِنسَانَ ٱلضُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ ۗ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَابِمًا ﴾ [يونس: ١٢]، وهذه حال الإنسان على وجه الاستمرار.

ونحوه: ﴿ وَإِذَآ أَنْعَمْنَا عَلَى ٱلْإِنْسَنِ أَعْهَلَ وَتَعَاجِمَانِيةٍ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُ كَانَ يَتُوسَا﴾ [الإسراء: ٨٣]، وقوله ﴿ وَإِذَآ أَذَفْنَكَ ٱلنَّاسَ رَحْمَةُ فَرَجُواْ بِهَآ﴾ [النور: ٣٦].

وقد ذكر الفراء أنها تجيء للدوام والدأب فقال: «وأما قول الكميت:

# ما ذاق بـؤس معيشـة ونعيمها فيما مضـى أحـد اذا لـم يعشـق

إنما أراد: لم يذقها فيما مضى ولن يذوقها فيما يستقبل اذا كان لم يعشق. وتقول (ما هلك امرؤ عرف قدره) فلو ادخلت في هذا (اذا) كانت أجود مِن (اذ) لأنك لم تخبر بذلك عن واحد فيكون باذا وإنما جعلته كالدأب فجرى الماضي والمستقبل. ومن ذلك ان يقول الرجل للرجل: (كنت صابرا اذا ضربتك) لأن المعنى: كنت كلما ضُربت تصبر. فاذا قلت: كنت صابرا اذ ضُربت فانما أخبرته عن صبره في ضرب واحد»(١).

وقد تتجرد للظرفية فلا تتضمن معنى الشرط نحو قوله تعالى: ﴿ وَالتَّيلِ إِذَا يَغْتَىٰ ﴾ [الليل: ١]، ﴿ وَالضَّحَىٰ. وَالَّيلِ إِذَا سَجَىٰ ﴾ (٢) [الضحى: ١-٢].

وسيأتي في شأنها تفصيل في بحث الشرط باذن الله تعالى.

#### أمس:

وهو اسم لليوم الذي قبل يومك، وهو معرفة مبنية على الكسر عند الحجازيين، والتميميون يمنعونها من الصرف «فان نكر أمس كقولك (كل غد يصير أمسا) و(كل أمس

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (١/ ٢٤٤)، وانظر بحث (الشرط بان واذا في القرآن الكريم) للدكتور علي فوده بمجلة كلية الأداب بجامعة الرياض -المجلد الرابع- السنة السابعة (١٣٩٥- ١٣٩٦هـ/ ١٩٧٥- ١٩٧٦)م. ص٦٦، وانظر «الرضي على الكافية» (١١٣/١).

<sup>(</sup>۲) «الهمع» (۱/۲۰۲)، «المغنى» (۱/۹۶).

يصير أول من امس) أو أضيف، نحو مضى أمسنا، أو دخله اللام نحو (ذهب الأمس بما فيه) أعرب اتفاقاً (١٠).

واذا اقترن (أمس) بأل العهدية «فهو لليوم الماضي المعهود بين المتخاطبين، وليه يومك ام لا، واذا نون كان صادقاً على كل أمس «٢٠).

فالفرق بين قولك (فعلت هذا أمس) وقولك (فعلت هذا بالأمس) أنّ الأول قصدت به آنك قعلته في اليوم الذي قبل يومك، وأما الثاني فمعناه أنك فعلته في اليوم المعهود بينك وبين المخاطب، أي اليوم الذي يعلمه المخاطب، سواء كان اليوم الذي يليه يومك أم ما قبله. ومنه قوله تعالى: ﴿حَقَّ إِنّا أَخَذَتِ ٱلْأَرْضُ رُخْرُهُهَا وَازّيّنَتَ وَظَلَ اَهُمَ آلَهُمَ هَدُورُونَ عَلَيْهَا أَدَّنُهَا أَدَّنُهَا أَدَّنُهَا أَدَّنُهَا أَدَّنُهَا أَدَّنُهَا وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الذي قبل يومك. الله النه وليس معناه التنصيص على اليوم الذي قبل يومك.

### أيان:

ظرف زمان مبهم بمعنى (متى) وهو مختص بالأمور العظام، وفيما يراد تفخيم أمره نحو قوله تعالى: ﴿ يَسَنُّلُ أَيَّانَ مُرْسَنَهَا﴾ [النازعات: ٤٢]، وقوله: ﴿ يَسَنُّلُ أَيَّانَ يَوْمُ الْقِيْسَةِ ﴾ [النازعات: ٢٦]، وقوله: ﴿ يَسَنُّلُ أَيَّانَ يَوْمُ الْقِيْسَةِ ﴾ [القيامة: ٦]. ولا يقال: أيان نمت «وتختص أيان في الاستفهام بالمستقبل، بخلاف متى، فأنه يستعمل في الماضي والمستقبل (٢٠). ولفظها يوحي بالاستبطاء، فقوله تعالى: ﴿ أَيَّانَ مُرْسَلُهَا ﴾ [النازعات: ٤٢] يوحي انهم يستبطئون يومها ونحوه: ﴿ يَسَنُّلُ أَيَّانَ يَوْمُ الْقِيْسَةِ ﴾ [القيامة: ٢].

### بین، بینا، بینما:

أصل (بين) أن تكون ظرفاً للمكان، وقد تكون للزمان، وذلك بحسب ما تضاف إليه، فمن ورودها ظرفاً للمكان، قوله تعالى: ﴿ لَجْعَلَ بَيْنَكُرُ وَبَيْنَهُمْ رَدْمًا ﴾ [الكهف: ٩٥]. ومن ورودها للزمان قولهم (بين المغرب والعشاء يفعل الله ما يشاء)(٤) جاء في (شرح لرضي

<sup>(</sup>١) «الرضى على الكافية» (٢/ ١٤١).

<sup>(</sup>٢) دحاشية الصيان، (١/ ٦٣).

<sup>(</sup>٣) انظر «ابن يعيش» (١٠٦/٤)، «الرضي على الكافية» (٢/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٤) النظر فالهمعة (١/ ٢١١). ،

على الكافية): «وأصل (بين) أن يكون مصدراً بمعنى الفراق، فتقدير (جلست بينكما) أي مكان فراقكما. وتقدير (فعلت بين خروجك ودخولك) أي زمان فراق خروجك ودخولك فحذف المضاف وأقيم المضاف إليه مقامه»(١). وإذا لحقتها الألف أو (ما) أضيفت إلى الجمل، ولا تكون عند ذاك إلا للزمان وذلك نحو قوله:

اذا نحن فيهم سموقة نتنصف

فبيشا نستوس المنزء والأمنز أمنرننا

وقوله:

اذا هو الرميس تعفوه الاعباصير

وبينما الناس في الأحياء مغتبط

وقد تضاف (بینا) إلى مصدر كقوله:

يوما أتيح له جريء سلفع(٢)

بينا تعنقه الكمساة وروعسه

وقد تُلقّى بينا وبينما بإذ وإذا اللتين للمفاجأة كما مر في البيتين.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وإنما رتب بينا وبينما وكلما مع جملتيها ترتيب كلمات الشرط مع الشرط والجزاء، لما ذكرنا من بيان لزوم مضمون الثانية للأولى لزوم الجزاء للشرط ولهذا ادخل اذا واذ للمفاجأة في جواب بينا وبينما، ليدلا على اقتران مضمون الأول بالثاني مفأجاة بلا تواخ فيكون آكد في معنى اللزوم» (٣).

وجاء فيه أيضاً: «وقد تقع اذ وإذا في جواب بينا وبينما، وكلتاهما اذن للمفاجأة والاغلب في مجيء (اذ) في جواب بينما، و (اذا) في جواب (بينا) قال:

نا اذا نحن فيهم سوقة نتصف

فبينا نسوس الناس والأمر أمرنا

ولا يجيء بعد (اذ) المفأجاة إلاّ الفعل الماضي، وبعد (اذا) المفاجأة إلاّ الاسمية. وكان الأصمعي لا يستفصح إلاّ تركهما في جواب بينا وبينما لكثرة مجيء جوابهما بدونهما، والكثرة لا تدل على أن المكثور غير فصيح بل تدل على أن الأكثر أفصح (1)

<sup>(</sup>١) انظر «الرضى» (١٢٧/١).

<sup>(</sup>٢) - «الهمع» (١/ ٢١١)، وانظر «درة الغوص» (٦٤)، «الرضي على الكافية» (١٢٩/٢).

<sup>(</sup>٣) قالرضي» (٢/ ١٢٨-١٢٩).

<sup>(</sup>٤) «لرضى» (٢/ ١٢٦)، وانظر «درة الغواص» (٦٢-٦٤).

حيث

ظرف مكان مبني على الضم، ولا يستعمل إلا مضافاً إلى الجمل، اسمية كانت أو فعلية نحو: ﴿ فَكُلا مِنْ حَيْثُ شِنْتُمُا ﴾ [الأعراف: ١٩]، و (جلست حيث الهواء طيب) واجلس حيث الماءُ، أي وفير أو موجود. وقد ترد للزمان كقوله:

للفتى عقىل يعيىش بىلە حيىث تهدى سىاقىلە قىدمىلە ويصح أن تكون للمكان ھهنا أيضا.

وقد تقع مفعولاًبه، نحو قوله: ﴿ اللَّهُ أَعْلَمُ حَيَّثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ [الأنعام: ١٢٤]، إذ المقصود -والله أعلم- أنه يعلم شيئا في المكان المستحق لوضع الرسالة، لا أنه يعلم شيئا في المكان (١).

#### دون:

تكون (دون) ظرفاً وغير ظرف. فهي غير ظرفية بمعنى حقير، وخسيس، ومسترذل، يقال ثوب دون أي حقير. ورجل دون أي مسترذل ليس بلا حق، هو دونك أي حقيرك. جاء في (المخصص): «دون تقصير عن الغاية. وتمكّن ولما اقتضى التقصير وصفوا به ما ليس برفيع فقال: رجل دون وثوب دون))(٢).

ومعناها ظرفية افادة التقريب، يقال هذا دون ذلك أي أقرب منه (٣) فلا تتصرف عند الجمهور جاء في (الهمع): "من الظروف المبنية في بعض الأحوال دون... وهو للمكان تقول: قعد زيد دون عمرو، أي في مكان منخفض عن مكانه، وهو ممنوع التصرف عند سيبويه وجمهور البصريين. وذهب الأخفش والكوفيون إلى أنه يتصرف لكن بقلة وخرج عليه (ومنا دون ذلك)(٤) "(٥).

<sup>(</sup>۱) «الهمع» (١/ ٢١٢)، «المغنى» (١/ ١٣١–١٣٢).

<sup>(</sup>٢) قالمخصص؛ (١٤/ ٦٠)، «لسان العرب؛ (١٧/ ٢١).

<sup>(</sup>٣) «لسان العرب» (١٧/ ٢١).

**<sup>(</sup>٤)** «الجن» (١١).

<sup>(</sup>٥) - «الهمع» (١/ ٢١٣)، وانظر «سُيبويه» (١/ ٢٠٤).

«وقال بعض النحويين: لدون تسعة معان، تكون بمعنى قبل، وبمعنى أمام، وبمعنى وراء بمعنى تحت، وبمعنى فوق، وبمعنى الساقط من الناس، وغيرهم، وبمعنى الشريف، وبمعنى الأعراء.

فأما دون بمعنى قبل فكقولك: دون النهر قتال، ودون قتل الأسد أهوال، أي قبل أن تصل إلى ذلك.

ودون بمعنى وراء كقولك: هذا أمير على ما دون جيحون، أي ما على ما وراءه. والوعيد كقولك: دونك صراعي ودونك فتمرس بي.

وفي الأمر دونك الدرهم أي خذه.

وفي الاغراء دونك زيداً أي الزم زيدا في حفظه.

وبمعنى تحت كقولك: دون قدمك خدّ عدوك، أي تحت قدمك. وبمعنى فوق كقولك: إن فلاناً لشريف. فيجيب آخر فيقول: ودون ذلك، أي فوق ذلك»(١).

وجاء في (الرضي على الكافية): «وقد يدخل (دون) التي بمعنى (قدام) معنيان آخران هي في أحدهما متصرفة وذلك معنى اسفل، نحو أنت دون زيد، اذا كان لزيد مرتبة عالية وللمخاطب مرتبة تحتها، فيوصل إلى المخاطب قبل الوصول إلى زيد، ويتصرف فيها بهذا المعنى نحو هذا شيء دون، أي خسيس.

ومعناها الآخر(غير) ولا يتصرف بهذا المعنى، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ مَ أَتَّخِذُ مِن دُونِهِ يَ مَا اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّه

وجاء في (البرهان): «وقد تكون صفة لا بمعنى رديء، ولكن على معناه من الظرفية نحو: رأيت رجلا دونك. . . ومنه الدون للحقير ويستعمل للتفاوت في الحال، نحو زيد دون عمرو، أي في الشرف والعلم.

<sup>(</sup>۱) «لتنان ألعرب» (۱۷/ ۲۳).

<sup>(</sup>٢) «الرضى» (١/ ٢٠٥).

<sup>(</sup>٣) انظر «تاج العروس» (٩/ ٣٠٣).

واتسع فيه فاستعمل في تجاوز حد إلى حد، نحو قوله تعالى: ﴿ أَوْلِيكَآءَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُ ﴾ [آل عمران: ٢٨]. أي لا يتجاوزون ولاية المؤمنين إلى ولاية الكافرين (١٠) .

يتبين من هذا أنها تكون وصفاً بمعنى الحقير، وظرفاً لمعان عدة يجمعها التقريب واسما بمعنى غير واغراء وأمرا.

#### ريثما:

ريث مصدر راث يريث إذا أبطأ، وقد استعمل بمعنى الزمان، وقد تليه (ما) زائدة، أو مصدرية.

«واذا استعمل في معنى الزمان جاز أن يضاف إلى الفعل فتقول: أتيتك ريث قام زيد، أي قدر بطء قيام زيد، فلما خرجت إلى ظروف الزمان جاز فيها ما جاز في الزمان (٢٠).

#### سحر:

وهو ظرف غير متصرف اذا أريد به سحر يوم بعينه، ومتصرف اذا نُكَر أو حلي بأل. تقول: (خرجت يوم الخميس سحر) وقال تعالى: ﴿ إِلَّا مَالَ لُوطِّ نَجَيَّنَهُم بِسَحَرٍ ﴾ [القمر: ٣٤].

واذا قصد به التعيين كان ممنوعاً من الصرف، وإن لم يقصد به التعيين صرفته، ويجر بالكسرة اذا حلي بأل شأن الممنوع من الصرف، تقول: جاء بالسحر وسمعت صوتاً بالسحر وهرب سحراً".

#### عند:

ظرف مكان أو زمان تقول: عندك مال، وأقبل عند الليل، وهي تفيد أقصى نهايات القرب قال الليث: "عند حرف صفة يكون موضعاً لغيره، ولفظه نصب، لأنه ظرف لغيره وهو في التقريب شبه اللزق"(٤٠).

<sup>(</sup>١) «الرهان» (٤/ ٢٧٥ - ٢٧٦).

<sup>(</sup>٢) «الهمع» (١/٢١٢).

<sup>(</sup>٣) انظر «ابن يعيش» (٢/ ٤١-٤٤)، «الرضى على الكافية» (١٤٠).

<sup>(</sup>٤) "لسان العرب" (عند) (٣٠٣/٤).

وجاء في (الهمع) أنها «لبيان كون مظروفها حاضراً حساً أو معنى أو قريباً حساً أو معنى فالأول نحو: ﴿ فَلَمَّارَةُ أُمُسْتَقِرًا عِندَهُ عِندَهُ عِلاَ مِن الثاني نحو: ﴿ قَالَ ٱلَّذِي عِندَهُ عِلْمُ مِنَ وَالثاني نحو: ﴿ قَالَ ٱلَّذِي عِندَهُ عِلْمُ مِن اللهِ اللهُ الله

وقال سيبويه: «وقالوا: عندك، تحذره شيئاً بين يديه، أو تأمره أن يتقدم وهو من اسماء الفعل لا يتعدى، وقالوا أنت عندي ذاهب أي في ظني»<sup>(٣)</sup>.

وهي لا تفارق النصب على الظرفية إلا إلى الجر بمن قال تعالى: ﴿ مَالَيْنَكُهُ رَحْمَةُ مِنْ عِندِنَا﴾ [الكهف: ٦٥](١).

### عَوض:

هو اسم للزمان والدهر وخصص بالمستقبل، كما أن (قط) للماضي. وهو من لفظ العوض، وسمي الزمان عوضاً لأنه كلما مضى جزء منه عوضه جزء آخر، فصار الثاني كالعوض من الأول، وهو لاستغراق المستقبل مثل (أبدأ) إلا أنه يكاد يكون مختصاً بالنفي. تقول: لا أكلمه عوض، ولا تقول: ما كلمته عوض بل تقول: ما كلمته قط.

وهو مبني على الضم فان أضفته أعربته تقول: لا أفعله عوض العائضين أي دهر الداهرين. ومعنى الداهر والعائض الذي يبقى على وجه الدهر، فكان المعنى: ما بقي في الدهر داهر.

ويقال: افعل من ذي عوض، كما يقال من ذي أنف، أي فيما يستقبل. وأكثر ما يستعمل عوض مع القسم كقوله:

# بـأسحــم داج عــوض لا نتفــرق(٥)

رضيعي لبان تدي أم تقاسما

<sup>(</sup>۱) «نسان العرب» (عند ۴/۳۰۲).

<sup>(</sup>۲) «الهمع» (۱/۲۰۲)، «المغنى» (۱/٥٥١–١٥٦).

<sup>(</sup>T) «سيبويه» (١/٦٦١)، «لسان العرب، (٤/٢٠٣).

<sup>(</sup>٤) «الهمع» (١/ ٢٠٢)

<sup>(</sup>٥) - انظر «الرضى على الكافية» (٢/ ١٣٩-١٤٠) ، «ابن يعيش» (٤/ ١٠٧- ١٠٩)، «المغنى» (١/ ١٥٠).

#### غدوة:

ظرف زمان ووقته من طلوع الفجر إلى طلوع الشمس وهو ممنوع من الصرف اذا كان معيناً أي من يوم بعينه، كأن تقول: (اتّيه يوم الجمعة غدوة) فانْ نكرت صرفت، تقول: سير عليه غدوةٌ من الغدوات.

ومثله بكرة وهو من طلوع الشمس إلى الضحى (١)، قال تعالى: ﴿ وَلَمْمٌ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكُرَةً وَعَيْبًا كُكُرَةً وَعَيْشِيًا﴾ [مريم: ٦٢].

جاء في (المقتضب): «أما غدوة وبكرة فاسمان متمكنان معرفة لا ينصرفان لأجل التأنيث تقول: سير عليه بكرة يا فتى وغدوة ، إذا أقمت (بكرة) مقام الفاعل وإن أردت نصبه على الظرف فكذلك تقول (سير عليه بكرة يا فتى، وغدوة يا فتى).

وإنما صارا معرفة لأنك بنيت غدوة اسما لوقت بعينه، وبكرة في معناها.

ألا ترى أنك تقول: هذه غداة طيبة، وجنتك غداة طيبة، ولا تقول على هذا: جنتك غدوة طيبة، ولكن تقول: آتيك يوم الجمعة غدوة يا فتى، فانْ نكرت صرفت، فقلت: سير عليه غدوة من الغدوات وبكرة من البكر»(٢).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «غدوة وبكرة غير منصرفتين اتفاقا وإن لم تكونا معينتين لكونهما من اعلام الجنس كأسامة تقول في التعيين: آتيتك اليوم غدوة، أو بكرة، وفي غير التعيين لقيته العام الأول، أو يوماً من الأيام غدوة، أو بكرة، فتمنع الصرف في الحالين. فهو في غير التعيين كما تقول: لقيت أسامة وإن كنت لقيت واحدا من الجنس غير معين....

واذا لم يقصد تعيينهما جاز أيضا تنوينهما اتفاقاً، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ صَبَّحَهُم بُكُرَةً ﴾ [القمر: ٣٨]. وإذا قلت: كل غدوة أو بكرة، أو رب غدوة وبكرة، فهما منونتان لا غير، لأن كلاً ورب من خواص النكرات»<sup>(٣)</sup>.

The state of the s

<sup>(</sup>۱) «حاشية الصبان» (۲/ ۱۳۲)، «لسان لعرب، (غدا) (۱۹/ ۳۵۲).

<sup>(</sup>٢) " «لمغتضب» (٤/٤٥٣).

 <sup>(</sup>۳) «الرضى على الكافية» (۲/٤/۱).

#### قط:

ظرف لاستغراق ما مضى من الزمان، وهو بفتح القاف وتشديد الطاء مبني على الضم. قال الليث: «وأما قط فانه هو الابد الماضي»(١).

وهو يختص بالنفي أو شبهه تقول: ما فعلته قط، وهل فعلته قط؟ ولا تقول: لا أفعله قط بل لا أفعله عوض وأبدا.

واشتقاقه من القطّ أي القطع وقططته أي قطعته «فمعنى ما فعلته قط، ما فعلته فيما انقطع من عمري، لأن الماضي منقطع عن الحال والاستقبال.

وبنيت لتضمنها معنى مذ وإلى، إذ المعنى مذ أن خلقت، أو مذ خلقت إلى الآن «(٢) . لدن:

هو «بمعنى (عند) إلاّ أنه اقرب مكاناً من عند واخص منه. فان (عند) تقع على المكان وغيره تقول: لي عند فلان مال أي في ذمته ولا يقال في ذلك لدن»<sup>(٣)</sup>.

وهو مثل (عند) يكون اسماً لمكان الحضور أو زمانه، غير أنه ملازم لابتداء الغايات الزمانية والمكانية، و(عند) غير ملازمة لمبدأ الغايات تقول: جلست عنده، ولا تقول، جلست لدنه، لأن ليس في هذا التعبير مبدأ غاية.

وتقول: جئت من عنده ومن لدنه، قال تعالى: ﴿ قَدْ بَلَغْتَ مِن لَدُنِيَ عُذْرًا ﴾ [الكهف: ٧٦]. جاء في (التسهيل) أن (لدن) لأول غاية زمان أو مكان(١٤).

ولذا كان معناه في الحقيقة هو (من عند) لا (عند) جاء في (شرح الرضي على الكافية): «ولدى بمعنى (لدن) إلا أنّ (لدن) ولغاتها المذكورة يلزمها معنى الابتداء، فلهذا يلزمها (من) إما ظاهرة وهو الأغلب، أو مقدرة فهي بمعنى: من عند»(٥).

<sup>(</sup>١) «لسان العرب» (٩/ ٢٥٧)، وانظر «المغنى» (١/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٢) «المغني» (١/ ١٧٥)، وانظر «لسان العرب» (٩/ ٢٥٥)، «الرضي على الكافية» (٢/ ١٣٩) «حاشية الصبان» (٢/ ١٣١).

<sup>(</sup>٣) «التسهيل» (٩٧).

<sup>(</sup>٤) «التسهيل» (٧٧).

<sup>(</sup>٥) «الرضى» (٢/ ١٣٨).

إن الغالب في (لدن) أن تكون مجرورة بمن، ولم ترد في القرآن إلا كذلك لملازمتها لابتداء الغايات وقد تضاف إلى الجمل بخلاف (عند) قال الشاعر :

لدن شب حتى شاب سود الذوائب صريم غموان راقهمن ورقسه

ولا تقع عمدة أي لا تقع خبراً ولا نحوه، فلا تقول: الكتاب من لدنك بخلاف (عند) تقول: (الكتاب عندك)(١).

قال أبو سعيد السيرافي: «لدن إنما تضاف إلى ما بعده من زمان متصل به أو مكان اذا اقترنت بها (إلى) كقولك: جلست من لدن صلاة العصر إلى وقت المغرب (٢٠٠٠).

وجاء في (حاشية التصريح): ﴿وقال بعضهم: (لدن) أبلغ من (عند) قال تعالى: ﴿ لِسُنِدَرَ بَأْسَا شَدِيدًا مِن لَدُنَّهُ ﴾ (٣) [الكهف: ٢].

ونود تعقيبًا على هذا القول أن نخص (لدن) بزيادة تفصيل فنقول: أن لفظ (لدن) مشابه للفظ (اللذن) المأخوذ من اللدانة واللدونة.

و (اللدن) الليّن من كل شيء من عود، أو حبل، أو خلق، وامرأة لدنة، ريا الشباب ناعمة، وتلدّن في الأمر تلبّث وتمكّث ولم يَثُر ولم ينبعث عليه، والتلدّن التمكّث (١). فاللدونة الليونة واللدن اللين.

وقد ورد كلمة (لدن) الظرفية في القرآن الكريم سبع عشرة مرة، كلها في الرحمة والحنان والخير واللين ونحوه، وهو استعمال قريب لمعنى الليونة، وأحيانا لمعنى التلبث وهو استعمال طريف، اعنى إكساء معنى (لدن) الظرفية معنى اللدونة.

قال تعالى: ﴿ رَبُّنَا لَا تُرَخُّ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةٌ إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَّابُ ﴾ [آل عمران: ٨].

<sup>(</sup>١) انظر «التصريح» (٢/ ٤٥-٤٧)، «الأشموني» (٢٦٤/١)، «الرضي على الكافية» (٢/ ١٣٧-١٣٨)، «المغني» (١/ ١٥٦)، «الهمع» (١/ ٢١٥).

<sup>«</sup>حاشية ابن يعيش» رقم (۱) ج (۱۰۱/٤).

<sup>«</sup>حاشية التصريح» (٢/ ٤٥).

<sup>(</sup>٤) «لسان العرب» (لدن) (١٤/٧٢٢-٢٦٨).

وقال: ﴿ هُمَنَالِكَ دَعَا زَكَوِيًّا رَبَّهُمْ قَالَ رَبٍّ هَبْ لِي مِن لَّدُنلَكَ ذُرِيَّةً طَيِّبَةٌ إِنَكَ سَمِيعُ ٱلدُّعَآهِ ﴾ [آل عمران: ٣٨].

وقال: ﴿ إِذَ أَوَى ٱلْمِشْهَةُ إِلَى ٱلْكَهْفِ فَقَالُواْ رَبَّنَآ ءَائِنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً وَهَيِتَعْ لَنَا مِنْ أَمْرِنَا رَشَــُدًا﴾ [الكهف: ١٠].

وفال: ﴿ فَوَجَدَا عَبْدُا مِنْ عِبَادِنَا مَانَيْنَهُ رَحْمَةً مِنْ عِندِنَا وَعَلَمَنَهُ مِن لَدُنَا عِلْمًا ﴾ [الكهف: ٦٥].

وقال: ﴿ وَحَنَانًا مِن لَدُنَّا وَزُكُونًا وَكَاكَ تَقِيًّا ﴾ [مريم: ١٣].

وقال موسىٰ للرجل الصالح: ﴿ إِنْ سَٱلْنُكَ عَن شَيْمٍ بَعْدَهَا فَلَا نَصَنجِنِيٌّ قَدْ بَلَقْتَ مِن لَّدُنِي عُذَرًا ﴾ [الكهف: ٧٦]. ولم يأت بعند وهي هنا كما تفيد معنى الظرفية تفيد معنى التمكث والتلبث، وليس في (عند) هذا المعنى فكأنه قال: قد بلغت العذر في تمكثك وصبرك عليّ، وتلبثك على الحاحى في السؤال، وهو استعمال رفيع.

وقد تقول: الم يرد قوله تعالى: ﴿ لِيُمْنذِرَ بَأْسَا شَدِيدًا مِن لَدُنْهُ ﴾ [الكهف: ٢]، وهذا ليس في اللين والرحمة؟

فأقول ان هذا هو الموطن الوحيد الذي اقترن به البأس فيه والشدة بلدن، ومع ذلك هو في الرحمة، والنص يوضح ذلك، قال تعالى: ﴿ ٱلْحَبْدُ يَتُو ٱلّذِي ٱلْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئْبُ وَلَمْ يَجْعَلْ لَمُ عَيْدًا يَتُ اللّذِي وَلَمْ يَعْمُلُ لَلّهُ عَلَيْكُمْ وَلَيْقِيرُ اللّهُ وَيُبَيِّرُ الْمُؤْمِنِينَ ٱلّذِينَ بَعْمَلُوكَ ٱلصَّلِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا عَوَجًا . قَيْمَا يَشُونُ فِيهِ أَبَدًا ﴾ [الكهف: ١-٣]. فهذا الكلام هو في القرآن الكريم، الذي هو خير، ورحمة، منذراً ومبشراً، والخير يكون فيهما جميعاً.

ثم انه لما كانت (لدن) أخص من (عند) لكونها أقرب مكانا منها، كانت أبلغ من (عند) لأنها مبدأ المكان والزمان، ولم تستعمل (لدن) في القرآن الكريم، إلا مع الله نحو قوله فر مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَيمٍ ﴾ [هود: ١]، ﴿ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ [النمل: ٦]، ﴿ مِن لَدُنّا أَجُرا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٦٧]، ﴿ مِن لَدُنّا أَجُرا عَظِيمًا ﴾

﴿ مِن لَّدُنكَ سُلَّطَـٰنَا نَصِيرًا﴾ [الإسراء: ٨٠]، إلا في موطن واحد هو قوله ﴿ قَدْ بَلَغْتَ مِن لَدُنِيَ عُذْرًا﴾ [الكهف: ٧٦].

فهي أبلغ من (عند) لأنها الصق منها، وقد استعملت في القرآن الكريم في خصوصيات - الالطاف، والتعليم، والرحمة الالهية، وبموازنة ذلك بين استعمالها واستعمال (عند) يتضح الأمر.

#### لدى:

وهي بمعنى (عند) لا بمعنى (لدن) تلازم ابتداء الغاية المكانية والزمانية، ولذا كثر جرها بمن، أما لدى فلا تستعمل مجرورة بمن، وذكروا أنّ الفرق بينها وبين عند أن «(عند) تكون ظرفاً للأعيان والمعاني، . . . و (لدى) لا تكون ظرفاً للمعاني بل للأعيان خاصة يقال: عندي هذا القول صواب، ولا يجوز لدي، ذكره ابن الشجري في أماليه ومبرمان في حواشيه، . . . وأنك تقول: (عندي مال) وإن كان غائباً. ولا تقول (لدي مال) إلا إذا كان حاضراً»(١) .

وجاء في (شرح الرضي): «وأما (لدى) فهو بمعنى (عند)، ولا يلزمه معنى الابتداء و(عند) أعم تصرفاً من (لدى)، لأن (عند) تستعمل في الحاضر القريب، وفيما هو حرزك وإن كان بعيداً بخلاف (لدى)، فانه لا يستعمل في البعيد»(٢).

### مع:

«اسم لمكان الاجتماع أو وقته، تقول: (زيد مع عمرو)، و(جثت مع العصر) ويدل على الهميتها تنوينها في قولك: معاه<sup>(٣)</sup>.

وجاء في (لسان العرب): «مع بتحريك العين كلمة تضم الشيء إلى الشيء وهو اسم معناه الصحبة»(٤).

وقد تنون فيقال معاً نحو جاؤوني معاً، وهما معاً في الدار اوالفرق بين قولنا فعلنا معاً وفعلنا جميعاً أن معاً يفيد الاجتماع في حال الفعل وجميعا بمعنى (كلنا) سواء اجتمعوا أولا»(٥).

<sup>(</sup>١) • الهمع» (٢/ ٢٠٢)، «المغنى» (١/ ١٥٦)، «ابن يعيش» (٤/ ١٠٠)، «الأمالي الشجرية» (١/ ٣٢٤).

<sup>(</sup>٢) قالرضي على الكافية؛ (١٣٨/٢).

<sup>(</sup>٣) «الهمع» (١/ ٢١٧).

<sup>(</sup>٤) «لسان العرب» (١/٢١٧)، وانظر «تاج العروس» (٥/٤١٥).

<sup>(</sup>٥) ﴿ الرضي على الكافية؛ (٢/٣٤٤) وانظر «امالي ابن الشجري؛ (١/ ٢٤٥-٢٤٦).

#### وسط:

بسكون السين ظرف بمعنى (بين)، يقال: (جلست وسط القوم) بالتسكين. أما وسط بفتح السين فهو اسم. تقول: ضربت وسطه، جاء في (المقتضب): "وتقول: وسط رأسك دهن يا فتى، لأنك خبرت أنه استقر في ذلك الموضع، فأسكنت السين ونصبت لأنه ظرف.

وتقول: وسَطُ رأسك صلب لأنه اسم غير ظرف وتقول: ضربت وسَطه لأنه المفعول بعينه.

وتقولك حفرت وسَطَ الدار بثراً اذا جعلت الوسَط كله بثراً، كقولك خرب وسَط الداره(١).

وجاء في (لسان العرب): «وسط الشيء ما بين طرفيه... فاذا سكّنت السين من وسط صار ظرفاً... ويقال: جلست وسط القوم بالتسكين لأنه ظرف، وجلست وسط الدار بالتحريك لأنه اسم... وكل موضع صلح فيه (بين)، فهو وسط، وإن لم يصلح فيه (بين) فهو وسط بالتحريك...

فان قلت: قد ينتصب الوسَط كما ينتصب الوسُط كقولهم: جلست وسَط الدار... الجواب أن نصب الوسط على الظرف إنما جاء على جهة الاتساع والخروج عن الأصل (٢).

وقال الفراء: «اذا حسنت فيه (بين) كان ظرفاً نحو قعد وسط القوم، وإن لم تحسن فاسم نحو احتجم وسطه رأسه. ويجوز في كل منهما التسكين والتحريك لكن السكون أحسن في الظرف والتحريك أحسن في الاسم»(٢٠).

<sup>(</sup>۱) «المقتضب» (٤/ ٣٤٢-٢٤١).

<sup>(</sup>٢) أ السان العرب؛ (وسط) (٩/ ٣٠٥)، وانظر الهمع؛ (١/ ٢٠١).

<sup>(</sup>٣) «الهمع» (١/ ٢٠١)، «حاشية الصبان» (٢/ ١٣١).

الته

وه

قو م<u>ذ</u>

<u>آ</u> ال

عا مه

مة

وَ

ا ا ا

ال

في وَ

ها و(

في

ال

المفعول له

المنعول له أو المفعول لأجله مصطلح بصري، وهو عندهم ما آفاد تعليلاً من المصادر بشروط معينة نحو قوله ﴿ يَجْعَلُونَ أَصَنِعَمُ فِي عَادَائِهِم مِنَ الضَّوَعَ حَدَرَ الْمَوْتِ ﴾ [البقرة: ١٩]، جاء في (الكتاب): «(هذا باب ما ينتصب من المصادر لأنه عذر) لوقوع الأمر فانتصب لأنه موقوع له، ولأنه تفسير لما قبله لم كان، وليس بصفة لما قبله ولا منه . . . وذلك قولك: فعلت ذاك حذار الشر، وفعلت ذاك مخافة فلان، وادخار فلان، وقال الشاعر وهو حاتم بن عبد الله الطائي:

واغفسر عسوراء الكسريسم ادخساره وأصفح عسن شتسم اللئيسم تكسرمسا

وفعلت ذلك أجل كذا وكذا، فهذا كله ينتصب لأنه مفعول له، كأنه قيل: لم فعلت كذا وكذا؟ فقال لكذا وكذا ولكنه لما طرح اللام عمل فيه ما قبله (۱۱). وعند الكوفيين والزجاج هو مفعول مطلق لفعل محذوف عند الزجاج، وللفعل المذكور عند الكوفيين (۱۲). فنحو (جئتك إكراما لك) تقديره عند الزجاج: جئتك اكرم اكراما لك. وعند الكوفيين أن معنى (جئتك) هنا (أكرمتك).

ويقول الجرمي: «ان ما يسمى مفعولاً له منتصب نصب المصادر التي تكون حالا فيلزم تنكيره ويقدر نحو قوله تعالى (حذر الموت) متحاذرين (٢٠).

والذي يبدو أن رأي البصريين أرجح وأقرب إلى طبيعة اللغة، وإن كان المعنى في قسم من التعبيرات يحتمل رأي الكوفيين وغيرهم، وذلك من وجوه عدة منها:

١- أنه يصح بلا خلاف أن أقول (فعلت ذلك ابتغاء مرضاة الله) جواباً عن سؤال لم فعلت ذاك؟ فهنا أفدت التعليل والسبب قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَتَ أُمَّةٌ مِنْهُمْ لِمَ تَعِظُونَ قَوْمًا ٱللهُ مُهْلِكُهُمْ أَوْمُعَذِّبُهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا قَالُوا مَعْذِرَةً إِلَى رَبِّكُمْ ﴾ [الأعراف: ١٦٤]، فهنا بين علة الوعظ وسببه. في حين أن المفعول المطلق والحال ليسا لبيان العلة فالمنعول المطلق يكون لبيان

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۱/ ۱۸۶ – ۱۸۹).

<sup>(</sup>٢) انظر «الرضي على الكافية» (١/ ٢٠٠٧)، «الهمع» (١٩٤/١-١٩٥)، «التصريح» (٢/ ٣٣٧)، «حاشية الصبان» (٢/ ٢٣٧)، «حاشية

<sup>(</sup>۳) قالرضي» (۱/ ۲۰۸).

التوكيد ولبيان النوع والعدد عند النحاة وهذا ليس واحدا منها. والحال مبينة للهيئة ومؤكدة وهذا عذر وسبب. فالمفعول له يؤدي غرضا مغايرا لغرض الحال والمفعول المطلق.

انه قد يصح أحياناً تقديره بالحال أو بالمفعول المطلق لكن المعنى سيختلف وذلك نحو قولك (جنت طمعاً في رضاك) فان قدرته (طامعاً) كان حالاً وإن قدرته (أطمع طمعاً) كان مفعولاً مطلقاً وإن أردت العلة والسبب كان مفعولاً له ولكل معنى.

٧- العطف على العلة الصريحة وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَمَا أَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَمُكُو ٱلَّذِى ٱخْنَلَفُواْ فِيهِ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ [النحل: ٦٤]. فهنا ذكر علة انزال الكتاب باللام فقال: ﴿ لِتُنَبَيِّنَ لَمُكُو ٱلَّذِى ٱخْنَلَفُواْ فِيهِ ﴾ وهذه علة لا حال ولا مفعولية مطلقة ثم عطف عليها بقوله: ﴿ وَهُدَى وَرَحْمَةً لَقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ فهو اذن علة مثله وسب لا حال ولا مفعول مطلق لأنه لا يصح عطف الحال على ما ليس حالا ولا عطف المفعول المطلق على ما ليس مفعولا مطلقا.

ومثله قوله تعالى ﴿ قُلْ نَزَّلَمُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن زَّيِكَ بِٱلْحَتِي لِيُثَيِّتَ ٱلْذَينَ وَامَنُواْ وَهُدَى وَبُشَرَى لِلْمُسْلِمِينَ﴾ [النحل: ١٠٢]. فهي مثل الأولى.

٣- إن القول برأي الكوفيين يفضي إلى اخراج الأفعال من معانيها إلى معان أخرى قد تكون بعيدة عنها من دون موجب وذلك نحو قولنا (قلت ذاك خوفا منه) فيكون القول عندهم بمعنى الخوف في حين ان القول حسّى والخوف قلبي. ونحو قوله ﴿ وَمَا اَخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا اللَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِمَا جَاءَتُهُمُ ٱلْمِينَّكُ بَغْيًا بَيْنَهُمُ } [البقرة: ٢١٣]. فيكون الإختلاف بمعنى البغي. ونحو قوله ﴿ كَالَّذِي يُنفِقُ مَا لَهُ رِكَاةً النَّاسِ ﴾ [البقرة: ٢١٣].

فيكون الإنفاق بمعنى الرئاء. ونحوه قوله ﴿ قُلْ أَنفِقُواْ طَوَعًا أَوْ كَرَهَا ﴾ [التوبة: ٥٣]، فيكون الانفاق بمعنى الطوع وبمعنى الكره، ونحو قوله ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ ٱلْبَرَقَ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ [الرعد: ١٢]، فتكون رؤية البرق بمعنى الخوف والطمع.

ويفضي هذا الرأي إلى أن يكون للفعل الواحد معان متعددة متناقضة، وذلك نحو (قلت هذا خوفاً منك) و(قلت هذا إظهاراً للحق) و(قلت هذا إكراما له) و(قلت هذا تحقيراً له) و(قلت هذا اطفاء لنار الفتنة) و (قلت هذا تملقاً) و(قلت هذا طمعاً في خيره) وغيره ذلك فيكون معنى (قلت) على هذا: خفت، وأظهرت الحق، وأكرمت، وحقرت، واطفات نار الفتنة، وتملقت، وطمعت، وغير ذلك، وهي معان متعددة متغايرة، ولا موجب لهذا كله.

حده:

يحد النحاة المفعول له بأنه «المصدر الفضلة المعلل لحدث شاركه في الزمان والفاعل»(١)

وعلى هذا فالمفعول له هو ما اجتمع فيه أربعة شروط وقيل خمسة:

- ١ أن يكون مصدراً.
- ٧- أن يكون مذكوراً للتعليل.

٣- أن يشارك الحدث في الزمن، نحو قوله تعالى: ﴿ يَجَعَلُونَ أَصَنِعَكُمْ فِي ءَاذَانِهِم مِّنَ الصَّوْعِقِ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ ﴾ [البقرة: ١٩]، فزمن جعل الأصابع هو زمن الحذر، ولا يصح أن تقول: خرجت اليوم مخاصمة خالد غدا.

3 – أن يشاركه في الفاعل أي يكون فاعل الحدث والمصدر واحداً، نحو (قتله عدواناً) ففاعل القتل والعدوان واحد، ولا يصح أن تقول: (جاء خالد اكرام محمد له) لأن فاعلي المجيء والاكرام مختلفان (7).

ان یکون قلبیاً فلا یصح أن تقول: (جثت قتلاً للکافر) لأن القتل لیس قلبیاً

فان فقد شرط أو كثرمن هذه الشروط جر بحرف التعليل، فمثال ما لم يكن مصدراً قوله تعالى: ﴿ فَ وَإِلاَ نَمْ مَلَا لَقَوْمِهِ لِقَوْمِهِ ﴾ [البقرة: ٦٠]، وقوله: ﴿ وَالْأَنْمَامَ خَلَقَهَا لَكُو مُهُ وَ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَقُولُهُ اللَّهُ وَمَالًا المُختلف مع عامله في الوقت (جئت اليوم للاكرام غداً). والمختلف في الفاعل نحو (جاء خالد لاكرام سعيد له).

والفاقد للقلبية نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقْدُلُواۤ أَوْلَندَكُمْ مِنْ إِمَلَتَقَ ﴾ [الأنعام: ١٥١]، لأن الاملاق حسي ونحو (جنتك لحراثة الأرض)(٤٠).

<sup>(</sup>۱) • شذور الذهب؛ (۲۸۶)، وانظر «ابن عقيل؛ (۱/ ١٩٤)، «الرضي؛ (۱/ ٢٠٨).

 <sup>(</sup>۲) انظر «ابن عقیل» (۱/ ۱۹۶)، «شذور الذهب» (۲۸۶)، «ابن یعیش» (۳/ ۵۳٪)، «التصریح» (۱/ ۲۳۶-۲۳۳)،
 «الأشمونی» (۲/ ۱۲۲ – ۱۲۳).

<sup>(</sup>٣) أنظر «الرضي» (١/ ٢٠٩)، «الهمع» (١/ ١٩٤)، «الأشموني» (٢/ ١٢٢)، «حاشية الخضري» (١/ ١٩٤).

<sup>(</sup>٤) انظر «ابن يعيش» (٢/٥٥)، «ابن عقيل» (١/١٩٤)، «التصريح» (١/٣٣٥-٣٣٦).

والذي يبدو لي أنه لا يشترط في المفعول له إلا كونه مصدراً، فضلة، مفيداً للتعليل، أما الشروط الأخرى ففيها نظر، جاء في (الهمع): "وشرط بعض المتأخرين فيه، أن يكون من أفعال النفس الباطنة. . . وشرط الأعلم والمتاخرون مشاركته في الوقت والفاعل، نحو ضربت ابني تأديباً. . . ولم يشترط ذلك سيبويه ولا أحد من المتقدمين، فيجوز عندهم: اكرمتك أمس طمعاً غداً في معروفك، وجئت حدر زيد، ومنه: ﴿ يُرِيكُمُ ٱلْبَرَقَ حَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ ففاعل الاراءة هو الله، والخوف والطمّع من الخلق (1).

ولا أرى سبباً مقبولاً في منع نحو (قصدت مكة أداءً لفريضة الحج) فزمن القصد غير زمن اداء الفريضة، قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلَ ٱلتَّوَرَئةَ وَٱلْإِغِيلُ . مِن قَبْلُ هُدَى لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ٣-٤]، ومن المعلوم أن هداية الناس ليست مقارنة لوقت الانزال، وإنما هي بعده. فالتوراة انزلت على سيدنا موسى (ع) ثم أصبحت بعد هداية للناس، وكذلك الانجيل فزمن الانزال غير زمن الهداية.

ومثله قوله تعالى ﴿ قُلْ نَزَّلُمُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن زَيِكَ بِٱلْحَيِّ لِيُثَبِّتَ ٱلَّذِيكَ ءَامَنُواْ وَهُدًى وَبُشَرَى لِالْمُسَلِمِينَ﴾ [النحل: ١٠٢]، فالتثبيت والهداية والبشرى بعد التنزيل لاوقته.

وقد ذهب أبو على إلى اجازة عدم المقارنة في الزمان(٢).

وأما المشاركة في الفاعل فليست ضرورية، وهو الذي ذهب اليه ابن خروف «تمسكا بقوله تعالى ﴿ يُرِيكُمُ ٱلْبَرَّفَ خَوْفَا وَطَمَعًا﴾ [الرعد: ١٢]، إذ ان فاعل الاراءة هو الله والخوف من المخاطبين (٣). وقد جعله النحاة على تأويل الخوف والطمع بالاخافة والاطماع، أو تأويل (يريكم البرق) بيجعلكم ترون، وهو تأويل بعيد دعت إليه قاعدتهم، ولم تدع اليه ضرورة تعبير.

ومن عدم الاتحاد في الفاعل أيضا، قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُمْ نَذِيْرٌ مَّا زَادَهُمْ إِلَّا نَقُورًا . آسَتِكَبَارًا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَكْرَ ٱلسَّتِي ﴾ [فاطر: ٤٢-٤٣]، ففاعل زيادة النفور النذير، وفاعل الاستكبار الكفار، فالفاعل مُختلف. وقال: ﴿ تَبّرِي بِأَعْبُنِنَا جَزَآءُ لِنَن كَانَ كُفِرَ ﴾

<sup>(</sup>۱) «الهمع» (۱/۱۹۶).

<sup>(</sup>۲) «الرضى على الكافية» (۲/۹/۱).

<sup>(</sup>٣) - «حاشية الخضري» (١/ ١٩٤)، وانظر «الأشموني، (٢/ ١٢٢)، ، التصريح، (١/ ٣٣٥-٣٣٥).

[القمر: ١٤]، ففاعل الجري السفينة، وفاعل الجزاء هو الله، جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وبعض النحاة لا يشترط تشاركهما في الفاعل، وهو الذي يقوى في ظني وإن كان الأغلب هو الأول، والدليل على جواز عدم التشارك قول امير المؤمنين علي رضي الله عنه في نهج البلاغة (فأعطاه الله النظرة استحقاقاً للسخطة واستتماماً للبلية) والمستحق للسخطة الميس، والمعطي للنظرة هو الله تعالى، لا يجوز أن يكون (استحقاقا) حالا من المفعول لأن (استتماما) اذن يكون حال من الفاعل وكذا (إنجازاً للعدة) ولا يعطف حال الفاعل على حال المفعول وكذا قول العجاج:

يركب كل عاقر جمهور مخافة وزعل المحبور

# والهول من تهور الهبور

فان الهول بمعنى الافزاع لا النمزع، والثور ليس بمفزع بل هو فزع» (١٠٠٠.

ولا يشترط كذلك أن يكون قلبياً فيما أرى، وإن كان الكثير أن يكون قلبيا فانه لا مانع من أن تقول: (فعلت هذا أن تقول: (فعلت هذا عملا بنصيحتك) و(فرض الله الجهاد محقا للظلم، وازهاقا للباطل ونشرا للخير، واستئصالا للفساد) و(اخطب كل يوم في داري تمريناً للساني، وتعويداً له على الاداء السليم) وهذه كلها ليست قلبية. قال تعالى: ﴿وَحَكَرَّمُوا مَا رَزَقَهُمُ اللهُ أَفَرِّراً عَلَى اللهِ الأنعام: ١٤٠]. والافتراء ليس قلبيا.

وقال: ﴿ فَأَنْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُمُ بَغْيًا وَعَدُوّاً ﴾ [يونس: ٩٠]، وقال: ﴿ أَوَلَمَ نُمَكِن لَهُمْ حَرَمًا ءَامِنَا يُجْمَعَ إِلَيْهِ ثَمَرَتُ كُلِّ شَيْءٍ رَزْقًا مِن لَدُنّا ﴾ [القصص: ٥٧].

وقال: ﴿ مَاضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلَ هُرَ قَوْمٌ خَصِمُونَ﴾ [الزخرف: ٥٨]، وقال: ﴿ مَّا زَادَهُمْ إِلَّا نَفُورًا. ٱسْتِيكَبَارًا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَكْرَ ٱلسَّيِّي﴾ [فاطر: ٤٢].

فهذه كلها من المفعول لأجله وهي ليست قلبية، ونحو ذلك قول الكميت:

طربت وما شوقا إلى البيض أطرب ولا لعبأ مني وذو الشيب يلعب

<sup>(</sup>۱) ﴿ الرضى ﴿ (۲۰۹/۱).

جاء في (شرح الرضي على الكافية) أن ذلك أي كونه قلبياً ينتقض "بجواز نحو جنتك اصلاحاً لأمرك وضربته تأديباً اتفاقا.

فان قال هو بتقدير حذف مضاف أي ارادة اصلاح وارادة تأديب، قلنا فجوّز أيضاً جئتك اكرامك لي وجئتك اليوم اكراماً لك غدا، بتقدير المضاف المذكور بل جوز جئتك سمناً ولبناً فظهر أن المفعول له هو الظاهر لا المقدر المضاف،(۱).

اما إذا كان المفعول لأجله مصدراً مؤولاً فلا يشترط فيه شيء من ذلك، قال تعالى: 
﴿ وَلَا يَعْرِمُنَّكُمْ شَنَّانُ قُوْمٍ أَن صَدُوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْمُرَامِ أَن تَعْتَدُواً ﴾ [التوبة: ٢]، ف (أن صدوكم) مفعول لأجله، والتقدير لأن صدوكم، والفاعل مختلف ففاعل (يجر منكم) هو (الشنآن) أي البغض، وفاعل الصدهم الكفار، والصد ليس قلبياً. وقال: ﴿ وَالْقَيْ فِي اَلْأَرْضِ رَوَّسُوكَ أَن نَيدَدِيكُمْ ﴾ [النحل: ١٥]، ففاعل الالقاء هو الله، وفاعل الميد هي الأرض، والميد ليس قلبياً، والزمن مختلف فخلق الجبال قبل خلق البشر. وقال ﴿ أَنَقَتُلُونَ رَجُلا أَن يَقُولُ رَقِي اللهُ ﴾ [غافر: ٢٨]، وقال: ﴿ عَبَسَ وَقُولُتُ . أَن جَاتَهُ الْأَعْمَى ﴾ [عبس: ١-٢]، فهذه كلها الفاعل فيها مختلف، وهي ليست قلبية، وقد يكون الزمن مختلفا أيضا نحو (اكرمته اليوم أن اكرمني أمس) وهذا ليس قلبيا، والفاعل والزمن مختلفان، وهو الذي نرجحه في المصدر الصريح أيضا. جاء في (الهمع): "ولا يتعين الجر مع أن وأن وان كانا غير مصدرين لأنهما يقدران بالمصدر وإن لم يتحد فيهما الفاعل أو الوقت، لأن حرف الجر معمما كثيرا نحو ازورك أن تحسن إليّ، أو أنك تحسن اليّ» (٢٠).

<sup>(</sup>١) «الرضى» (٢٠٩/١).

<sup>(</sup>۲) «الهمع» (۱/ ۱۹۵).

### التعليل:

# التعليل في المفعول له على ضربين:

الضرب الأول ما يكون علة يراد تحصيلها، أي ان العلة ليست موجودة في اثناء الفعل وإنما هي غاية مرادة، وذلك نحو (ضربت ابني تأديباً) أي لأجل التأديب، فالتأديب علة حاملة على الضرب، وهي ليست موجودة في اثناء الضرب، بل يراد تحصيلها به، وهذا كما تقول في تعبير آخر: (جثت لأستفيد) اي الذي حملك على المجيء هو الاستفادة والاستفادة غير موجودة في اثناء المجيء بل مطلوب تحقيقها.

والضرب الثاني أن تكون علة موجودة وهي كانت السبب في دفع الفاعل إلى الفعل، وهي حاصلة ولا يراد تحصيلها، وذلك نحو قولك (قعد جبناً) فالجبن كان سبباً في القعود والجبن حاصل ولا يراد تحصيله، ومثله (عض اصبعه ندماً) اي عض اصبعه من الندم، فالندم كان سبباً في حصول العض، وهو حاصل ولا يراد تحصيله ومثله: قتل نفساً أسفاً (١).

جاء في (ملا جامي): «المفعول له هو ما فعل لأجله، أي لقصد تحصيله، أو بسبب وجوده... فعل»(٢).

وقد علق عليه المحشّي بقوله: «أراد أن المفعول له قسمان، قسم يفعل لأجل تحصيله، ويكون غرضاً ومقصوداً من الفعل يحصل منه فيترتب عليه بكون علة بحسب التعقل ومعلولا بحسب الخارج.

وقسم يفعل الفعل لأجل وجوده، وبكونه محصولا وموجودا قبل الفعل وهو العلة، يكون علة في الخارج كقولك: قعدت عن الحرب جبناً، فإن الجبن علة مؤثرة للقعود موجودة قبله»(٣).

# المفعول له المنصوب والمجرور:

المفعول له في الاصطلاح هو المنصوب، نحو (جئت رغبة في الخير) أما المجرور نحو

<sup>(</sup>١) - انظر «الرضي» (٢/٧/١)، «الصبان» (٢/ ١٢٢)، «حاشية يس على التصريح» (١/ ٣٣٥).

<sup>(</sup>۲) ملاحامی (۱۳۳).

۲۰۲۰ - حاشبة عني ملاحامي، رقمه ٧ ص(١٣٣).

(جئت لرغبة في الخير) فلا يسمى مفعولاً له اصطلاحاً، وإن كان الجر هو الأصل عند النحاة.

إن النحاة يرون أن الأصل هو المجرور بحرف التعليل، وذلك نحو (جئت لطمع في نائلك) ثم اسقط حرف الجر الذي يفيد التعليل توسعا، فاصبح التعبير (جئت طمعاً في نائلك) وعلى هذا فالمفعول له منصوب بنزع الخافض<sup>(۱)</sup>.

وهنا قد يعرض سؤال وهو: هل هناك فرق في المعنى بين اظهار حرف التعليل واسقاطه؟ هل هناك فرق في المعنى بين قولنا (دعوته طمعاً في رضاه) و (دعوته لطمع في رضاه)؟

لقد سبق أن ذكرنا انه لا يعدل من تعبير إلى تعبير إلا يصحبه عدول من معنى إلى معنى، ولذا كان لابد من الاختلاف بين معني التعبيرين ومن اوجه الخلاف بينهما:

1- أن المجيء بحرف الجرهو نص في التعليل بخلاف اسقاطه فانه لا يكون نصاً في التعليل، بل هو محتمل له، وللحالية، أو لغيرهما، وذلك نحو قولك (جنت لرغبة في الخير) فهذا نص في التعليل أما اذا قلت (جئت رغبة في الخير) فهذا يحتمل التعليل ويحتمل الحالية أي جئت راغباً في الخير ويحتمل المفعولية المطلقة، أي جئت مجيء رغبة فالأول تعبير نصي، والثاني تعبير احتمالي. وقد سبق أن ذكرنا ان التعبير في العربية على ضربين: قطعي أو نصي، وتعبير احتمالي.

وهو بحسب القصد فاذا أردت التنصيص على العلة، جئت بحرف العلة وإن اردت التوسع في المعنى اسقطت الحرف، فتكسب أكثر من معنى، فاذا قلت مثلاً (ينفق ماله لمراءاة الناس) جعلت المراءاة علة، وإذا قلت (ينفق ماله رئاء) أفدت ثلاثة معان في آن واحد وهي العلة كما ذكرت أي ينفق ماله للمراءاة، والحالية أي ينفق ماله مرائيا، والمفعولية المطلقة، أي ينفق ماله انفاق رئاء أو يرائي رئاء، جاء في (المغني) في (ما يحتمل المصدرية، والحالية، والمفعول لأجله): «من ذلك ﴿يريكم البرق خوفاً وطمعاً﴾ أي افتخافون خوفاً وتطمعون طمعاً، وابن مالك يمنع حذف عامل المصدر المؤكد الا فيما استثنى أو خاتفين وطامعين أو لأجل الخوف والطمع . . . وتقول (جاء زيد رغبة) أي يرغب رغبة أو مجيء رغبة أو راغبا أو للرغبة» (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر «حاشية يس على التصريح» (٢٣٦/١)، «حاشية الخضري» (١/١٩٤)، «حاشية الصبان» (٢/ ١٢٢)، قالهمم» (١/ ١٩٤–١٩٥)، «التصريح» (٢/ ٣٣٧).

 <sup>(</sup>٢) «لمغني» (٢/ ٥٦١-٥٦١)، وانظر «التفسير القيم» (٢٥٦-٢٥٨).

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَٱدْعُوهُ خَوْفاً وَطَمَعاً ﴾ [الاعراف: ٥٦]. فانه يحتمل المفعول له، أي للخوف والطمع ويحتمل الحالية أي ادعوه خائفين وطامعين ويحتمل المفعولية المطلقة اي ادعوه دعاء خوف وطمع. وهذه المعاني كلها مرادة والله أعلم. فانه أراد ادعوه للخوف وأنتم في حالة خوف، ودعاء خوف، وهو اتساع كبير فبدل أن يقول ثلاثة تعبيرات مختلفة قال تعبيراً واحداً جمعها كلها. بخلاف ما لو قال (ادعوه للخوف والطمع) فانه يكون للتعليل فقط.

وبهذا نرى أن المعنى اتسع اتساعاً كبيراً باسقاط حرف الجر.

Y- إن الأصل في اتيان المفعول له منصوباً أن يدل على حصول العلة وحدوثها اما اذا جئت بالحرف فانه قد يفيد الحصول وعدمه. ومن ذلك على سبيل المثال قولك (فعل ذلك عدواناً) و(فعل ذلك لعدوان) فان الأولى معناها أن العدوان حصل، اما قولك (فعله لعدوان) فقد يحتمل وقوع العدوان، ويحتمل أيضا أنه أراد انه فعله تمهيداً لعدوان أو سبباً لايقاع عدوان فيما بعد، وعلى هذا المعنى الأخير فالعدوان لم يقع بعد، ألا ترى انه يصح أن تقول: فعل ذلك لعدوان يبيته. ولا يصح مثل ذلك في المنصوب.

ونحوه قوله تعالى ﴿ وَيَحَدُواْ بِهَا وَٱسْتَيْقَنَتُهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُواً ﴾ [النمل: ١٤]، فالظلم حاصل، ولو قال لظلم وعلو لاحتمل المعنى أن هذا البحود إنما هو تمهيد لظلم وعلو سيقعان.

ونحوه أن تقول (فعلت هذا اختباراً له، ولاختبار له) فالجملة الأولى أفادت أنّ الاختبار حصل، أما الثانية فتحتمل ذلك، وتحتمل أنه فعله لاختبار سيجريه عليه، ألا ترى أنه يصح أن تصرح بذلك، فتقول: فعلت هذا لاختبار أجريته عليه، وفعلت هذا لاختبار سأجريه عليه. ولا يصح ذلك في المنصوب.

وهذا مرتبط إلى حد كبير باتحاد المفعول له مع فعله في الزمن.

وقد تقول: انك ذكرت قبل قليل ان المفعول له المنصوب لايشترط اتحاده مع فعله في الزمن.

فنقول: نحن منعنا قولهم انه لا ينصب إلا اذا اتفقا في الزمن فنحن نجيز النصب مع اختلاف الزمانين بالدليل. فان لم يكن هناك دليل على اختلافهما في الزمان، تعين أنه مقارن

له. فالأصل في النصب أن يكون مقارناً لفعله، إلا إذا دل دليل على خلاف ذلك، أما الجر بالحرف فهو يحتمل الاختلاف والاتحاد في الزمان ابتداء.

٣- في حالة النصب تكون العلة محدودة معلومة بخلاف الجر، وذلك على سبيل المثال قولك (فعله عدوانا) و(فعله لعدوان) فالعدوان الأول معلوم وهو محدود بالفعل المذكور، أما اذا قلت (لعدوان) فهو يحتمل أنه فعل ذلك لقصد عدوان بعد، وانا لا نعلم مدى العدوان الممتوقع. ومثله (ضربك ظلما) و (ضربك لظلم) فان مدى الظلم في الأول محدود بالضرب، وأما الثانية فقد يحتمل غير ذلك كأن يكون ضربه لقصد ظلم سيوقعه به، فانا لا نعلم مدى الظلم الذي سيلحقه به.

وهذا شبيه بما مر في الظرف في نحو (جنت صباحاً) و(جنت في صباح) ففي حالة النصب يكون الصباح معيناً أي صباح يوم بعينه، وفي الثانية يكون الصباح غير معين

ففي كلا التعبيرين افاد النصب التعيين بخلاف المجرور.

٤- في حالة النصب يكون فاعل الحدث والعلة واحداً، ما لم يدل على خلاف ذلك وأما في حالة الجر فانه يحتمل الاتحاد في الفاعل وعدمه ابتداء، وقد مر بنا أن النحاة اشترطوا للنصب الاتحاد في الفاعل وذلك نحو أن تقول (حرم هذا افتراء على الله) و(حرم هذا لافتراء على الله) فالاولى نص على أن المحرم هو المفتري، واما الثانية فتحتمل أن المحرم غير المفتري أي حرم هذا لافتراء افتراه شخص آخر فأخبره أن هذا حرام.

ونحوه أنْ تقول (عرضت له عدواناً) فالعارض والمعتدي واحد، ولو قال (عرضت له لعدوان) لاحتمل أن يكون العدوان من شخص آخر أو من جهة أخرى.

ولا يرد على هذا ما رددناه على النحاة من اشتراط الاتحاد في الفاعل لصحة النصب. فانًا تقول: أن الأصل في النصب هو الاتحاد في الفاعل، إلاّ إذا دلّ دليل على غير ذلك فان لم يدل دليل على أن الفاعل مختلف تعين اتحادهما فيه، أما الجر فهو يحتمل المخالفة ابتداء.

اننا نجيز أن يختلف الفاعلان في النصب بالقرائن، ولكن اذا لم تكن هناك قرينة تدل على اختلاف الفاعلين تعين أن الفاعل واحد بخلاف الجر المحتمل للاختلاف ابتداء.

فالأصل في النصب الاتحاد في الفاعل ما لم يدل دليل على اختلافهما بخلاف الجر. وهو نظير ما ذكرناه في الاختلاف في الزمان. ٥- إن ذكر الحرف أوسع في افادة التعليل من عدمه، فهو يوقع للعلية ما لا يصلح أن يقع بدونه، وذلك كأن تكون العلة ليست مصدرا نحو قوله تعالى ﴿ كَنَاكِ سَخَرْنَهَا لَكُمْ لَعَلَكُمْ لَعَلَكُمْ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ ﴾ [الحج: ٣٦]، ﴿ وَالْأَنْعَلَمُ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ ﴾ [الرحمن: ١٠]، ﴿ وَالْأَنْعَلَمُ خَلَقُهَا لَكُمْ فِيهَا دِفَّ ﴾ [النحل: ٥]، أو لارادة تعيين زمان لا يؤديه المصدر نحو ﴿ سَنُلَقِي فِي قُلُوبِ الذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبِ بِمَا أَشْرَكُوا بِاللهِ ﴾ [الانعام: ١٥١]، ونحوه ﴿ ثُمَّ صَكَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٥٢]، فزمن الأول ماض، وزمن الثانية حال أو استقبال، علاوة على أنه يصح أن يؤتى بالحرف في كل ما جاز نصبه نحو (فعلت هذا ابتغاء مرضاة الله) أولا بتغاء مرضاة الله.

فهو أوسع استعمالاً وتعليلاً من النصب.

٣- قد يؤتى بالحرف لارادة معنى لا يؤديه النزع، ولارادة معنى خاص به لا يؤديه حرف آخر، فان لكل حرف من حروف التعليل معنى خاصاً به، وإن كانت كلها تفيد التعليل، ولذا لا يصح أن نجعل حرفاً مكان آخر دوماً فلا يصح مثلاً في قوله تعالى ﴿ سَخَرَهَا لَكُرُ ﴾ [الحج: ٣٧]، أن يقال سخرها بكم، وسخرها فيكم بقصد التعليل.

ولا يصح في قوله تعالى ﴿ وَٱلْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ ﴾ [الرحمن: ١٠]، أن يقال: والأرض وضعها على الأنام، أو في الأنام، أو بالأنام، لارادة معنى التعليل، وإن كانت الباء قد تاتي للتعليل وفي وعلى وغيرها.

تقول: هجاه ظلماً، وهجاه لظلم وهجاه بظلم، فان معنى الاولى كما مر أن الظلم كان سبباً للهجاء، والظلم والهجاء متحدان في الوقت والفاعل كما أن الظلم محدود بالهجاء، واما (هجاه لظلم) فتحتمل عدّة معان منها أنه هجاه لظلمه أي أن الهاجي ظالم للمهجو، وتحتمل أنه هجاه لظلم وقع من المهجو، أي أن المهجو ظلم فهجاه الشاعر لظلمه، وتحتمل أنه هجاه لارادة ظلم سيوقعه به اي الظلم لم يقع بعد.

واما قولنا (هجاه بظلم) فمعناه ان سبب الهجاء هو الظلم من المهجو، فالهجاء مقابل للظلم الذي فعله المهجو.

ونحوه: بظلم فعل هذا، ولظلم فعل هذا، فالاولى فيها الظلم حاصل، وفي الثانية قد يكون حاصلًا وقد يكون متوقعاً.

ونحو ذلك أنْ تقول: لم فعلت هذا؟ وبم فعلت هذا؟

فان الأولى استفسار عن علة الفعل، والثانية سؤال عن المقابل الذي دعاك إلى الفعل لأن العلية بالباء إنما هي مقابل لشيء حصل، أي حصل هذا بهذا، قال تعالى ﴿ بَل لَعَنَهُمُ ٱللّهُ العلية بالباء إنما هي مقابل لشيء حصل، أي حصل هذا بهذا، قال تعالى ﴿ بَل لَعَنهُمُ ٱللّهُ بِكُفْرِهِمْ ﴾ [البقرة: ٨٨]، وقال ﴿ فَيمَارَحْمَةُ مِنَ ٱللّهِ لِنتَ لَهُمْ ﴾ [آل عمران: ١٥٩]، و ﴿ أَذِنَ لِللّهِ يَعْمَدُ مَا لَم يقع ولما وقع نحو لِلنّهُ يَعْمُ طُلِمُوا ﴾ [الحج: ٣٩]، أما اللام فقد تكون لما لم يقع ولما وقع نحو (جئت للاستفادة) فالاستفادة مطلوب تحصيلها، وقد تكون الاستفادة حاصلة.

وتقول: ارسلته اختباراً له، أو لاختباره أو باختباره، فالأولى تفيد أنه أرسله للاختبار، وأن وقت الارسال هو وقت الاختبار، وأن المرسل هو المختبر.

واما الثانية فتفيد أن سبب الارسال هو الاختبار، وقد يكون الاختبار لم يقع بعد وقد يكون فاعل الاختبار شخصاً آخر.

وأما الثالثة فتفيد أنه ارسله لأنه كان اختبره فوجده صالحاً لذلك.

وتقول: ارسلته لتجربته وارسلت بتجربته، فقد تفيد الأولى أنه ارسله ليجربه، والثانية تفيد أنه أرسله لأنه مجرب.

وكذلك (من) التي تفيد الابتداء مع التعليل، تقول (عض اصبعه ندماً) اي من الندم. ومعنى عض اصبعه من الندم أن الندم كان مبدءاً للعض وعلة له ولا يحسن أن تقول: عض اصبعه بالندم لأنك لا تريد أن تقابله به.

فالباء في الغالب تفيد المقابلة مع التعليل، و (من) تفيد الابتداء مع التعليل، و (في) تفيد الظرفية مع التعليل، و (الكاف) تفيد التشبيه مع التعليل، ونحو ذلك. فلكل حرف خصوصية في التعليل لا يشركه الآخر فيها، وإن كنت ترى أنه يصح أن تجعل حرفاً مكان آخر في تعبير ما، فذلك لأن التعبير يحتمل اداء عدة معان، لا لأن الحرف كان بمعنى الحرف الآخر.

ولنا عودة إلى هذا، في بحث حروف الجر باذن الله.

# المقعول معه

حده:

يحد النحاة المفعول معه بأنه «اسم فضلة بعد واو أريد بها التنصيص على المعية مسبوقة بفعل، أو ما فيه حروفه ومعناه»(١) نحو سرت والشارع.

ومن هذا يتبين أن المفعول معه ما اجتمع فيه ثلاثة أمور:

1-أن يكون اسماً نحو (جنت والليل) فيخرجون بهذا نحو (لا تأكل السمك وتشرب اللبن) و (لا تأكل وتضحك) بنصب الفعل لأنه ليس اسماً، والحقيقة هو اسم لأنهم يجعلون نصبه بأن المصدرية بعد الواو فكان ينبغي ادخاله في المفعول معه. وهو أولى من عد الواو عاطفة والمصدر المؤول معطوفاً على المصدر المتصيد بمعنى: لا يكن منك أكل وضحك كما ذهب إليه الجمهور. وكونه مفعولاً معه ذهب اليه بعض النحاة (٢٠).

٢- أن يكون واقعاً بعد جملة فيها فعل، أو ما فيه معنى الفعل وحروفه نحو (أنا سائر والطريق) فـ (سائر) فيه معنى الفعل وحروفه.

وفي هذا الشرط نظر، فقد ورد المفعول معه مع غير الفعل، ومع غير ما فيه معنى الفعل وحروفه نحو قوله:

اذا كات الهيجاء وانشقت العصا فحسبك والضحاك سيف مهند

فليس (حسبك) فعلاً ولا فيه حروف الفعل، وقوله:

فقدني وإياهم فأن الق بعضهم يكونوا كتعجيل السنام المسرهد ونحو قولك (مالك وخالداً؟) قال المسكين الدرامي:

فمالك والتلدد حول نجد وقد غصت تهامة بالرجال

ونحو (ما شأنك ومحمدا؟) و (كيف أنت والنحو؟) و (ما أنت وسعيدا؟) ولا داعي للتقديرات المتكلفة.

<sup>(</sup>١) ﴿ فَسُرِحَ قَطْرُ النَّذِي \* (٣٢٣)، وانظر ﴿ الأَشْمُونِي \* (١٣٤ -١٣٥)، ﴿التَّصْرِيحِ \* (١/ ٣٤٢).

<sup>(</sup>٢) • حاشية الصبان ١٣٥/٢).

٣- أن يكون واقعا بعد الواو الدالة على المصاحبة، وهي التي تفيد التنصيص على المعية.

فالمفعول معه في الحقيقة هو «اسم فضلة تال لواو المصاحبة».

### معنى المصاحبة:

يعني النحاة بالمصاحبة أو بالتنصيص على المعية، مصاحبة ما بعد الواو لما قبلها في وقت واحد سواء اشتركا في الحكم أم لا، فقولك (جنت ومحمداً) معناه أنكما جنتما في وقت واحد، وهذا هو الفرق بين واو المعية و واو العطف. فواو العطف تقتضي التشريك في الحكم سواء اقترن معه بالزمان أم لم يقترن. واما واو المعية فتفيد الاقتران بالزمان سواء اشترك بالحكم أم لا.

وايضاح ذلك أنك حين تقول (جاء محمد وخالدا) بالنصب فقد أردت التنصيص على المصاحبة أي انهما جاءا في وقت واحد، وإن قلت (جاء محمد وخالد) فقد أفدت أنهما اشتركا في المجيء ولم تنص على انهما جاءا في وقت واحد. فبالعطف يحتمل أنهما جاءا معا، ويحتمل أن محمد بخلاف المعية معا، ويحتمل أن محمد بخلاف المعية ولهذا لا يصح ان يقال (جاء محمد وخالدا قبله أو بعده) لأن المعية ستكون مفقودة وإنما هذا متعين للعطف.

فاذا أردت التنصيص على المصاحبة نصبت، وإن لم ترد التنصيص على ذلك عطفت. وقد يقع بعد الواو مالا يصح اشتراكه في الحكم مع ما قبلها نحو (سرت والجدار) و (مشيت والطريق) فهذا معية لا عطف، لأنه لا يصح أن يشترك الجدار والاسم السابق في السير، ولا الطريق مع ما قبله في المشى.

فالمعية هي المصاحبة سواء اشتركا في الحكم أم لم يشتركا، والعطف هو الاشتراك في الحكم سواء تصاحبا أم لا. جاء في (شرح الرضي على الكافية): «ويعني بالمصاحبة كونه مشاركا لذلك المعمول في ذلك الفعل في وقت واحد في (زيد) في (سرت وزيدا) مشارك للمتكلم في السير وقت واحد، أي وقع سيرهما معا. وفي قولك (سرت أنا وزيد) بالعطف يشاركه في السير لكن لا يلزم كون السيرين في وقت واحد. . وإنما يعدل ما بعده عن العطف إلى النصب نصا على المعنى المراد من المصاحبة، لأن العطف في (جاءني زيد

وعمرو) يحتمل تصاحب الرجلين في المجيء، ويحتمل حصول مجيء أحدهما قبل الآخر. والنصب نص على المصاحبة، وفي قولك (ضربت زيدا وعمرا) لا يمكن التنصيص بالنصب على المصاحبة لكون النصب في العطف الذي هو الأصل أظهر "(١).

وجاء في (حاشية الصبان) أن التنصيص على المصاحبة معناه: "مقارنته له في الزمان سواء اشتركا في الحكم كجئت وزيدا أولا كاستوى الماء والخشبة وبذلك فارقت واو العطف فانها تقتضي المشاركة في الحكم، ولا تقتضي المقارنة في الزمان... فلو لم يمكن التنصيص بها على المصاحبة لنصب ما قبلها وصحة تسلط العامل على ما بعدها كما في ضربت زيدا وعمرا كانت للعطف اتفاقا. قاله الدماميني "(٢).

أما قولهم أن نحو (ضربت زيدا وعمرا) للعطف لا للمعية ففيه نظر فهذا مما يحتمل المصاحبة وعدمها فهو من التعبيرات الاحتمالية التي سبق أن اشرنا اليها في نحو (جثت اكراماً لك) ف (اكراما) يحتمل المفعول لاجله والحالية. فالأولى أن يقال: انه اذا اريد معنى المصاحبة فهو مفعول معه والا فهو معطوف.

ويبدو لي ان معنى المصاحبة أوسع مما ذكره النحاة، فهي لا تنحصر في الاقتران بالزمان فقط وانما هي لعموم الاقتران. ومن ذلك على سبيل المثال أن تقول (سرت والشارع) فليس في هذا اقتران زماني بل هو اقتران مكاني، وقد يكون لغير ذلك نحو (مالك وخالدا) و (كيف انت وخالدا) و (رأسك والحائط) و (شأنك والمال) و (إيّاك والكذب واياك والمراء)، فان هذا مما يصح ان يكون مفعولاً معه عند النحاة (٣٠ كما أسلفنا.

فهذا ليس اقتران زمان أو مكان، وإنما هو لعموم المصاحبة.

### المعية والعطف:

يذهب النحاة إلى ان العطف أرجح من المعية اذا أمكن بلا ضعف، نحو: جاء محمد وخالد، وكيف انت وسعيد؟ واذا ضعف العطف رجح النصب على المعية نحو: جثت وخالدا، واذا امتنع العطف وجبت المعية، واذا تعين العطف امتنعت المعية، وعلى هذا فهم

<sup>(</sup>١) قالرضي، (٢١٠).

<sup>(</sup>٢) - «الصبان» (٢/ ١٣٤).

 <sup>(</sup>٣) انظر «التسهيل» (١٩٣)، «الرضي» (١٩٨/١)، «الأشموني» (١٩١/١).

يقسمون الاسم الواقع بعد الواو أقساماً هي:

١- وجوب العطف نحو: جاء محمد وخالد قبله، ونحو (كل رجل وعمله) لعدم المصاحبة في الاولى، ولعدم تقدم جملة على الواو في الثانية، وأجاز بعضهم نصب الثانية مطلقاً(١).

٢- وجوب المعية وذلك اذا كان العطف ممتنعاً نحو (قمت وطلوع الشمس) لأنه لا يصح اشتراك ما بعد الواو مع قبلها في الحكم.

٣- جواز الأمرين مع رجحان العطف، نحو (جاء محمد وخالد) و (وكيف أنت ومحمد؟) و (ما أنت وسعيد؟) وذلك لأن العطف جائز بلا ضعف، قال ابن مالك.

# والعطف ان يمكن بلا ضعف أحق والنصب مختار لدى ضعف النسق

٤- جواز الأمرين مع رجحان المعية، نحو (جئت ومحمداً) و (اذهب وعمراً) لأن العطف على ضمير الرفع المتصل لا يقوى إلا مع الفصل، وجعل ابن هشام منه نحو (كن انت وزيداً كالأخ) قال: "وذلك لأنك لو عطفت على الضمير في (كن) لزم أن يكون زيد مأموراً، وأنت لا تريد أن تأمره، وإنما تريد أن تأمر مخاطبك بأن يكون معه كالأخ"(٢).

0- ما يجوز فيه الأمران على السواء نحو (رأسك والحائط)، جاء في (الهمع): «ما يجوز فيه العطف والمفعول معه على السواء، وذلك اذا أكد ضمير الرفع المتصل نحو: ما صنعت أنت وأباك؟ ونحو رأسه والحائط أي خل أودع، وشأنك والحج أي عليك بمعنى الزم، وامرءاً ونفسه أي دع. وذلك مقيس في كل متعاطفين على اضمار فعل لا يظهر، فالمعية في ذلك والعطف جائزان، والفرق بينهما من جهة المعنى أنّ المعية يفهم منها الكون في حين واحد دون العطف، لاحتماله مع ذلك التقدم والتأخر "(").

٦- امتناع الأمرين نحو قوله:

### علفتها تبنأ وماء وباردأ

<sup>(</sup>١) - «الصبان» (٢/ ١٣٥)، «الرضي» (١/ ٢١٤)، «الهمع» (١/ ٢٢١)، «حاشية الخضري» (١/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>۲) «شرح قطر الندى» (۲۳۲-۲۲۳).

<sup>(</sup>٣) «الهمع» (١/ ٢٢٢).

وقوله:

اذا ما الغانيات برزن يسوما وزججن الحسواجب والعيونا

فان العطف ممتنع لأن الماء لا يشارك التبن في العلف اذ لا يسمى الماء علفاً، فلا يقال علفتها ماء، والمعية ممتنعة لانتفاء المصاحبة فانه لابد من تقدم أحدهما.

وكذلك بالنسبة لقوله (وزججن الحواجب والعيونا) فان العيون لا تشارك الحواجب في التزجيج لأن التزجيج هو التدقيق والتطويل، كما أنه لا فائدة في الاخبار بمصاحبة العيون للحواجب لأنها مصاحبة لها دوماً، فاما أن يؤول الفعل الأول بفعل مناسب نحو (انلتها) في البيت الأول ونحو (زين في البيت الثاني، أو يقدر عامل محذوف نحو: سقيتها ماء باردا وكحلن العيونا(۱).

وفي هذا التقسيم نظر فإنه ليس عندنا جواز أمرين مع الترجيح، أو بدون ترجيح، وإنما ذلك بحسب المعنى والقصد، فإن قصد التنصيص على المصاحبة نصب، وإن لم يقصد ذلك عطف، ففي قولك (جاء محمد وخالد) لا يكون العطف أرجح وإنما هو بحسب المعنى والقصد، فإن أراد أن ينص على أنهما جاءا في وقت واحد نصب لا غير وإن أراد انهما اشتركا في المجيء من دون نظر إلى المصاحبة عطف. وكذلك ليس قولك (كيف أنت ومحمد) بالرفع أرجح من النصب، وإنما هو بحسب المعنى فإن قصدت السؤال عنه وعن محمد، أي كيف أنت، وكيف محمد، عطفت لا غير، وأن أردت السؤال عن العلاقة بينهما نصبت لا غير.

وكذلك نحو قوله (جنت ومحمداً) فليس النصب فيه أرجح، وانما هو بحسب القصد كما ذكرت.

واما قوله (كن أنت وزيداً كالأخ) فهذا مما لا يجوز فيه العطف، لأنك لا تأمر زيداً بشيء فتجويز ابن هشام العطف أمر غريب. ومثله قول الشاعر.

فكــونــوا أنتــم وبنــي أبيكــم مكــان الكليتيــن مــن الطحــال

فهذا مما لا يجوز فيه العطف لأنك لا تأمر بني أبيهم بشيء، قال أبو البقاء: «كان ينبغي أن النصب يجب اذ ليس المعنى أنه أمر بني أبيهم بشيء، بل أمرهم بموافقة بني أبيهم ويدل

<sup>(</sup>١) انظر «الأشموني» (١/٣٨/٢)، «التصريح» (١/٣٤٤-٣٤٦)، «سيبويه» (١/٢٥١).

على ذلك أنه اكد الضمير بقوله (أنتم)، ولو كان المانع من الرفع كون المعطوف عليه مضمراً لجاز هنا»(١).

وكذلك الأمر بالنسبة إلى ما يجوز فيه الوجهان على السواء، في نحو ما ذكره السيوطي في (الهمع) نحو (ما صنعت أنت وأباك؟) ونحوه (رأسه والحائط) مع أنه ذكر الفرق بينهما من جهة المعنى والحق أنه اذا أراد التنصيص على المعية كان مفعولاً معه لا غير، والآكان معطوفاً.

فليس اذن هناك وجه أرجح من وجه، وانما هو بحسب القصد، جاء في (شرح الرضي على الكافية) في نحو قولهم (ما لزيد وعمرو وما شأن زيد وعمرو): «قال المصنف: العطف واجب فيه إذ هو الأصل فلا يصار إلى غيره لغير ضرورة، وليس بشيء لأن النص على المصاحبة هو الداعي إلى النصب، وقد يكون الداعي إلى النصب ضروريا. ولو سلمنا أنه ليس بضروري قلنا: لم لا يجوز مخالفة الأصل لداع وإن لم يكن ضروريا؟

وقال غيره: العطف هو المختار مع جواز النصب، والأولى أن يقال إن قصد النص على المصاحبة وجب النصب وإلا فلا. . .

والثاني نحو مالك وزيداً، وما شأنك بجعل الضمير مكان الظاهر المجرور... فقال المصنف ههنا أنه يتعين النصب نظراً إلى لزوم التكلف في العطف، وقال الأندلسي: يجوز العطف على ضعف إن لم يقصد النص على المصاحبة وهو أولى»(٢).

وجاء في (حاشية التصريح) في قولنا (جاء زيد وعمرو): "قال الحفيد: اعلم أن معنى الرفع والنصب مختلف لأنه مع النصب يكون جاءا معا وفي الرفع يحتمل أن يكونا جاءا معا، أو منفردين، والثاني قبل الأول، أو بالعكس، فكيف يحكم برجحان الرفع مع اختلاف المعنى؟

والذي يظهر لي ان قصد المعية نصاً نصبت لاغير، وإن لم يقصد المعية نصاً رفع لا غد (٣).

<sup>(</sup>١) ﴿ التصريح؛ (١/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>۲) الرضي، (۲۱۲/۱).

<sup>(</sup>٣) : قحاشية التصريعي، (١/ ٣٤٤-٣٤٥)، وانظر الصبان، (١٣٨/)، قحاشيةُ الخضري، (١/ ٢٠٦-٢٠١٠).

وهذا ملاك الأسر. وأما القسم الأخير وهو امتناع العطف والمعية، فهو على كلا التقديرين يكون من باب العطف. فإن ضمنت الفعل معنى فعل آخر، كانت الواو عاطفة وإن قدرت فعلاً بعد الواو كانت الواو عاطفة جملة على جملة.

### الواو ومع:

يذكر النحاة ان الواو في نحو (سرت ومحمداً) بمعنى مع. فهل من فرق بين قولنا (سرت ومحمداً) و (سرت مع محمد)؟ أو بعبارة أخرى هل هناك فرق بين واو المعية ومع؟

7

الفارق الرئيس بين واو المعية ومع، أنّ (مع) مكان أو زمان، فالأول نحو (جئت مع سعيد) و (أنا معك) والثاني نحو (جئت مع الغروب)، بل الأكثر أن تكون للمكان، وقد وردت في القرآن الكريم في (١٦٠) مائة وستين موطناً كلها للمكان، أما الواو فهي حرف يفيد المصاحبة والاقتران، وليس مكاناً أو زماناً ولذا قد يختلفان في المعنى وفي ورودهما في التعبير، ومن ذلك على سبيل المثال قوله تعالى ﴿ فَاسْتَقِمْ كُما أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَك ﴾ في التعبير، ومن ذلك على سبيل المثال قوله تعالى ﴿ فَاسْتَقِمْ كُما أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَك ﴾ [هود: ١١٢]، فهناك فرق بين قولك (ومن تاب معك)، وقولنا (ومن تاب وإياك) فمعنى (من تاب معك) هنا من تاب كائناً معك، أو صائرا معك فهي مكان ولو أبدل الواو بها لتغير المعنى، فلو قال (ومن تاب وإياك) لكان المعنى أنكما اقترنتما في التوبة أي تبتما في وقت واحد، وقد تحتمل (مع) معنى الواو أيضا، إلاّ أنها هنا لا يراد بها إلاّ المكان لا الاقتران.

ومثله قوله: ﴿ اللَّي هَاجّرَنَ مَعَكَ ﴾ [الأحزاب: ٥٠]، والمعنى هاجرن كائنات معك، او صائرات معك، ولو قال (هاجرن واياك) لاختلف المعنى، فقولنا (هاجرن واياك) معناه أنكم اقترنتم في الهجرة أو تصاحبتم في الهجرة أي في وقت واحد. ومن المعلوم انه لا يصح القول (هاجرن واياك) لأنهن لم يصحبنه في الهجرة، وإنما صحبه أبو بكر فقط. ومع ذلك فان (مع) تحتمل معنى الواو، إلا أنها هنا لا تحتمل إلا ماذكرنا. فقولنا (هاجرن معك) يحتمل معنيين: الصحبة في الهجرة اي الاقتران، ويحتمل أنهن هاجرن صائرات معك، أما الواو فلا تحتمل إلا المعنى الأول.

ومثله قوله تعالى ﴿ وَتَوَفَّنَا مُعَ ٱلْأَبْرَارِ ﴾ [آل عمران: ١٩٣]، أي توفنا داخلين مع الأبرار، ولا تصلح الواو هنا، فلو قلنا (توفنا والأبرار) لكان المعنى أنهم يقترنون في الوفاة أي يتوفون في وقت واحد وليس هذا المقصود.

ومثله قوله تعالى: ﴿ وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَكَنَ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْمَنْلَمِينَ ﴾ [النمل: ٤٤]، أي كائنة مع

سليمان، أو صائرة معه، ولا تصلح الواو هنا ولو قال (وأسلمت وسليمان) لكان المعنى انهما اقترنا في دخول الإسلام أي دخلا في الإسلام في وقت واحد، وهو غير صحيح لأن سليمان سبقها في الإسلام.

ومثله قوله تعالى: ﴿ فَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِهِ. وَعَـزَّرُوهُ وَنَصَـرُوهُ وَاتَّبَعُواْ ٱلنُّورَ ٱلَّذِيَ أُنزِلَ مَعَهُمْ أُولَيَهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾ [الأعراف:١٥٧]، فلا يصح أنْ يقال: (اتبعوا النور الذي انزل واياه) لأنهما لم يشتركا في الإنزال، ولم يقترنا فيه فان الرسول لم ينزل أصلا.

ومثله قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَـٰيِّنَتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِنْنَبَ وَٱلْمِيزَاكَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْفِسْطِّ﴾ [الحديد: ٢٥]، فلا يصح أنْ يقول (أنزلنا وإيّاهم الكتاب) لأنهم لم يقترنوا في الإنزال، فانَ الرسل لم تنزل.

فتبين من هذا أن الواو لمجرد الاقتران والاصطحاب بخلاف (مع) التي هي مكان أو زمان، تقول (إياك والمراء) لأن المراد تحذيره من المراء.

٢- ولكون (مع) مكاناً أو زماناً صح الإخبار بها، ولا يخبر بالواو تقول (إنّ الله مع الصابرين) ولا تقول (السفر وسعيدا).

فالواو حرف يفيد الاقتران، فلا يتم المعنىٰ إلاّ بالخبر فلو قلت (السفر وسعيداً) لم يتم المعنى.

٣- قد تكون (مع) للمساعدة والإعانة نحو: ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَعَ ٱلصَّدِيرِينَ ﴾ [البقرة: ١٥٣]، ونحوه: ﴿ إِنَّهِ مَعَكُمَا ٓ أَمْدَمُعُ وَأَرْكُ ﴾ [طه: ٤٦]، ولا تكون الواو لهذا المعنى.

ومع ذلك فهما متقاربان فإن (مع) اسم للصحبة والاجتماع، ولكنهما ليسا متماثلين تماما. جاء في (التطور النحوي): «وأظن أن القدماء من النحويين أصابوا في رأيهم ان الواو في مثل (ما أنت والكلام) تؤدي معنى (مع) وتعمل النصب وفي تسميتهم إياها واو المعية، مع أن أصلها وأصل عملها غامض جدا. . . وواو المعية تستعمل في الجمل الكاملة أيضا نحو (استوى الماء والخشبة) أي كان سطح الماء في مستوى الخشبة، فمعنى الواو في هذا المثال، وفي أكثر الأمثلة الفصيحة، لا يطابق معنى (مع) تماماً بل هو أخص منه كأن الواو ترمز إلى شيء من تأثير الاسم السابق لها فيما بعده أو التأثير به "(١).

 <sup>(</sup>١) «التطور النحوي» (٨٥).

Ť

{

#### المستثنى

يحد النحاة الاستثناء بانه «هو الاخراج بالآ أو احدى اخواتها لما كان داخلاً أو منزلاً منزلة الداخل»(١).

والاستثناء كما هو ظاهر من الحد له أدوات نحو إلا وغير، وسوى، وخلا، وعدا، وحاشا، وغيرها. وأم أدوات الاستثناء هي إلاً. و (الاً) اداة سامية استعملها الآراميون والسريان جاء في (التطور النحوي): «و (الاً) تطابق في الآرامية 'e'lla غير أن 'e'lla لم تبتعد عن أصلها ابتعاد (الا) عنه، بيد أن السريانيين قد يجمعون بين 'e'llu وبين e'n أصلها، ولم تفعل العرب ذلك»('').

غير ان العربية اتسعت فيه وفي ادواته اتساعاً لاتماثله فيه سائر اللغات السامية جاء في (التطور النحوي): «وقد وضعت العربية القواعد الدقيقة للاستثناء وأكثرت من حروفه وفرقت بينها في بعض الأحوال فصار الاستثناء فيها باباً مستقلاً بنفسه، لا يماثلها فيه احدى سائر اللغات السامية»(٣).

## الاستثناء بألا وأقسامه:

ينقسم الاستثناء بالآ إلى تام ومفرّغ، وينقسم التام إلى متصل، ومنقطع.

#### الاستثناء التام:

الاستثناء التام هو ماذكر فيه المستثنى منه نحو حضر الرجال إلاّ علياً .

وهو على قسمين: متصل ومنقطع.

# ١ - الاستثناء المتصل:

وهو ما كان المستثنى فيه بعضا من المستثنى منه، نحو سافر الرجال إلا سعيداً، فسعيد مستثنى متصل لأنه مستثنى متصل لأنه بعض الرجال، ونجع الممتحنون إلا خالداً فخالد مستثنى متصل لأنه بعض الممتحنين.

<sup>(</sup>١) - «الأشموني» (٢/ ١٤١)، وانظر «الهمع» (١/ ٢٢٢)، «التصريح» (١/ ٣٤٦)، «التسهيل» (١٠١).

<sup>(</sup>۲) «التطور النحوی» (۱۱۷).

<sup>(</sup>٣) - «التطور النحوي» (١١٧).

### ٢- الاستثناء المنقطع:

وهو ما كان فيه المستثنى ليس بعضاً من المستثنى منه، كقوله تعالى: ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَيِّكَةُ كُمُّ مَّ أَجْمَعُونَ. إِلَّا إِلِيسَ ﴾ [الحجر: ٣٠-٣]، فابليس ليس من الملائكة، بل هو من الجن قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَيْكَةِ اَسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ ﴾ [الحهف: ٥٠]، والجن ليسوا من الملائكة، بدليل قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمُّ وَيُولُ لِلْمَلَيِّكَةِ إِنَاكُمْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ. قَالُواْ شَبْحَنْكَ أَنتَ وَلِيْتُنَا مِن دُونِهِمْ بَلْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْجِنَّ أَصَالَ مِنْقَطِع. وَيَوْمَ يَعْبُدُونَ ٱلْجِنَّ أَصَالِهُ إِنَّا كُولُوا يَعْبُدُونَ الْجَنْ

ومثله قوله تعالى: ﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِهَا لَقُوا وَلَا تَأْثِيمًا. إِلَّا قِيلًا سَلَنَا سَلَنَا﴾ [الواقعة: ٢٥-٢٦]. فقوله (قيلاً سلاماً سلاماً) ليس من اللغو ولا من التأثيم لأن اللغو السقط، ومالا يعتد به من كلام وغيره، ومثله قوله تعالى ﴿ مَا لَهُمْ بِهِهِ مِنْ عِلْمٍ إِلَّا آيْبَاعَ ٱلظَّيْ ﴾ [النساء: ١٥٧]، والظن ليس علما. ونحو (حضر الطلاب الا البواب) فالبواب ليس من الطلاب.

ولا يشترط في المستثنى المنقطع أن يكون جنسه مغايراً لجنس المستثنى منه، كما في (جاءت النساء إلا نعجة) و (حضر القوم إلا حمارا) بل المنقطع ما كان فيه المستثنى ليس بعضاً من المستثنى منه، سواء كانت المغايرة بالجنس أم بالنوع، أم بغيرهما فقولك (حضر الطلاب إلا البواب) استثناء منقطع وإن كانوا جميعاً من جنس واحد. وقولك (حضر إخوتك إلا أخا سعيد) و(أقبل بنوك إلا أبن محمد) منقطع وإن كانوا جميعاً من نوع واحد وذلك لأن البواب ليس من بعض الطلاب، وابن محمد ليس بعضا من بنيك (۱)

### الاستثناء المفرع:

وهو مالم يذكر فيه المستثنى منه، نحو (ماحضر إلاّ سالم) وكقوله تعالى: ﴿ إِنْ هَذَا إِلَا السَّائِرُ ٱلْأُولِينَ ﴾ [الأنعام: ٢٥]. ولا يكون هذا الاستثناء عند أكثر النحاة إلاّ في غير الموجب، وهو المسبوق بنفي، أونهي، أو استفهام نحو: ﴿ هَلْ هَانَا ٓ إِلَّا بَشَرُ مِثْلُكُمْ ۚ اللهُ المقصر) ولا يجوز وقوعه في الموجب، فلا يصح أن تقول (حضر الا خالد) لأن المعنى حضر جميع الناس إلاّ خالداً وهو باطل (٢٠).

<sup>(</sup>١) انظر «حاشية الصبان» (٢/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٢) انظر «الهمع» (١/ ٢٢٣)، «التصريح» (١/ ٤٤٨).

Н

J

فاذا استقام المعنى في الايجاب صح وذلك كأن تكون هناك قرينة على ارادة جماعة مخصوصة، فنقول (قام إلا محمد) اذا كنت تستثني محمداً من جماعة مخصوصة، وتقول (قرأت إلا يوم الخميس) اذا خصصت يوم الخميس من أسبوع معين، جاء في (شرح الرضي على الكافية): الويمكن أن يقع في بعض المواضع على بعض معين من الجنس المعلوم دخول المستثنى فيه دليل كما أنه إذا قيل لك (ما لقيت صناع البلد) فتقول: (لقيت إلا فلانا) لكن الاغلب عدم التفريغ في الموجب»(١).

فنقول في الإيجاب (يعلم تعالى إلا قدم العالم أوحدوث ذاته) وقال تعالى: ﴿ وَمَن يُولِهِمْ وَمَن يُولِهِمْ يَوَمَ وَهَا لَهِ اللهِ اللهِ وَمُن يُولِهِمْ إِلّا مُتَحَرِّفًا لِقِنَالِ أَوْ مُتَحَرِّفًا إِلَى فِشَوْ فَقَدْ بَآهَ بِغَضَبِ مِن اللّهِ [الانفال: ١٦]، فهذا الاستثناء مفرغ في الإيجاب لأن المعنى مستقيم. وقد يفرغ في الايجاب لقصد المبالغة كأن تقول: (ضربني إلا محمد) و «المراد كل من يتصور منه الضرب من معارفك، أو المقصود منه المبالغة في غلو المجتمعين على ضربك» (٣).

ويجوز التفريغ في موجب مؤول بالنفي (١) كقوله تعالى: ﴿ فَأَبَنَ أَكُمْ ٱلنَّاسِ إِلَّا كَثُورُا ﴾ [الفرقان: ٥٠]. وقوله: ﴿ وَيَأْبِكَ ٱللَّهُ إِلَّا أَن يُشِعَ نُورُهُ ﴾ [التوبة: ٣٢]. وكقوله تعالى: ﴿ مَعَاذَ اللَّهِ أَن نَأْخُذَ إِلَّا مَن وَجَدْنَا مَتَنعَنَا عِندَهُ ﴾ [يوسف: ٧٩]. فهذا استئناء مفرغ لأن معناه لا نأخذ إلا من وجدنا متاعنا عنده.

# القصر في الاستثناء المفرغ:

الاستثناء المفرغ يفيد القصر، فاذا قلت (ما حضر الا خالد) فقد نفيت الحضور كله إلا حضور خالد بخلاف مالو قلت (حضر خالد) فانه يجوز أن يكون حضر معه غيره. جاء في (المقتضب): "وانما احتجت إلى النفي والاستثناء لأنك اذا قلت (جاءني زيد) فقد يجوز أن يكون معه غيره، فاذا قلت (ما جاءني إلا زيد) نفيت المجيء كله إلا مجيئه" (د).

<sup>(</sup>١) ﴿ الرضي ؛ (١/ ٢٥٥)، وانظر ﴿ ملاجامي ؛ (١٦٨)، ﴿ حاشية الصبانِ ؛ (٢/ ١٥٠).

<sup>(</sup>۲) انظر «الرضى» (۱/ ۲۵۵).

<sup>(</sup>٣) «ملاجامی» (١٦٩).

<sup>(</sup>٤) انظر «الرضي» (١/ ٢٥٥)، «التصريح» (١/ ٢٤٩)، «الاشموني» (٢/ ١٤٤).

<sup>(</sup>٥) «المقتضب» (٤/ ٣٨٩).

وقال ابن يعيش: «وفائدة الاستثناء في قولك: ما قام إلاّ زيد إثبات القيام له، ونفيه عمن سواه، ولو قلت (قام زيد) لا غير لم يكن فيه دلالة على نفيه عن غيره»(١).

والحقيقة أن (إلا) سواء كانت في التفريغ أم في غيره تفيد الاختصاص، فاذا قلت: (قام الرجال إلا خالداً) فقد اثبت القيام لجميع الرجال ونفيته عن خالد حصراً، وإذا قلت (ما قام إلا خالد) فقد نفيت القيام عن كل أحد واثبته لخالد حصراً، قال الرماني: «معنى (إلاّ) اللازم لها الاختصاص بالشيء دون غيره، فاذا قلت (جاءني القوم إلاّ زيداً) فقد اختصصت زيداً بأنه لم يجيء وإذا قلت (ما جاءني إلاّ زيد) فقد اختصصته بالمجيء. واذا قلت (ما جاءني إلاّ زيد) فقد اختصصته بالمجيء. واذا قلت (ما جاءني زيد إلا راكباً) فقد اختصصت هذه الحال دون غيرها من المشي والعدو ونحوه (۲).

غير أن القصر في التفريغ أعم وأشمل، وذلك إذا قلت (حضر الرجال إلا حالداً) فقد استثنيت حضور خالد من الرجال، وقد يكون اطفال أو نساء فان قلت: (ما حضر إلا حالد) فقد نفيت كل حضور غير حضوره، ولذا لا يصح أن نقول (حضر إلا خالد) لأنه على ذلك يكون معناه أنه حضر كلُّ من يمكن حضوره في الدنيا من رجال ونساء وأطفال وغيرهم الآخالداً، وهو غير صحيح، فانه يمكن أن لا يجيئك إلا واحد، ولكن يمتنع أن يأتيك أهل الدنيا كلهم إلا واحداً.

فالقصر في التفريغ أعم وأشمل.

والقصر له أساليب وأدوات، فقد يكون القصر بـ (إنَّما) نحو(إنَّما أنْتَ مبطل) .

وقد يكون بالنفي والاستثناء نحو (ما أنتِ إلاّ شاعرٌ).

وقد يكون بحرف العطف نحو (أقبل محمد لا خالد).

وقد يكون بتقديم ما حقه التأخير نحو: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَاِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ [الفاتحة: ٥]. و (محمداً أكرمت).

وقد مر (القصر) بـ (إنّما) في الأحرف المشبهة بالفعل، ومرّ القصر بالتقديم في المبتدأ والخبر وفي المفعول به، وقد عرفنا أنّ القصر بانّما يكون لما هو ظاهر مما لا ينكره

 <sup>(</sup>۱) «ابن یعیش» (۲/۸۷).

<sup>(</sup>٢) قالبرهان، (٤/ ٢٤١).

وذ ينَ

**خ** بال

Ŋ

از

ذَ

ف الا أ .

١

 المحاطب، أو ما نزل هذه المنزلة نحو (إنّما هو أخوك) و﴿ إِنَّمَا نَحْنُ مُصَلِحُونَ ﴾ [البقرة: ١١]، ويحسن وقوعها في التعريض كقوله تعالى: ﴿ إِنَّا يَنَذَّكُرُ أُولُوا ٱلْأَلْبَكِ ﴾ [الرعد: ١٩] (١٠).

وأما القصر بالنفي والاستثناء فانما يكون لما ينكره المخاطب كأن تقول (ماضر به إلا قاسم) اذا كان المخاطب ينكر أن يكون الضارب قاسماً جاء في (نهاية الايجاز) أن نحو قولهم «ما هو إلا كذاب وإن هو إلا كذاب إنّما يستعمل في الأمر الذي ينكره المخاطب، أو ما ينزل هذه المنزلة واذا كان كذلك فلا يصح استعمال هذه العبارة في الأمر الظاهر، فلا تقول للرجل الذي ترققه على أخيه، وتنبهه للذي يجب عليه من صلة الرحم (ما هو إلا أخوك).

مثال الأول إذا رأيت شخصاً من بعيد فقلت (ما هو إلاّ زيد) لم تقله إلاّ وصاحبك يتوهم انه غير زيد ويجدّ في انكار أنه زيد»(٢).

وأما القصر بالعطف نحو (جاء محمد لا خالد) فانما يكون بين أمرين أو أمور تثبت بعضاً منها، وتنفي بعضاً فقولك (جاء محمد لا خالد) انما أثبت فيه المجيء لمحمد ونفيته عن خالد، وأما قولك (ما جاء إلا خالد) فقد اثبت في المجيء لخالد ونفيته عمن سواه. فالقصر عن طريق النفي والاستثناء أعم، فبالعطف تذكر أموراً معينة، يكون الاثبات لبعضها والنفي لبعضها الآخر، فقولك (اكرمت محمدا لا سعيدا) انما ذكرت فيه شخصين فقط، اثبت الاكرام لاحدهما ونفيته عن الآخر، بخلاف قولك (ما أكرمت إلا محمداً) فقد نفيت الاكرام عن كل شخص إلا محمداً. فالقصر عن طريق النفي والاستثناء أعم وأشمل.

وأما القصر بالتقديم فقد يكون لغير انكار أو دفع وإنما لارادة تخصيص المتقدم بالحكم وقد يكون السامع لا ينكر هذا الأمر، كأن تقول (خالداً اكرمت) أي خصصته بالكرم والمخاطب لا ينكر هذا ولا يدفعه، قال تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ [الفاتحة: ٥]، وقال: ﴿ أَفَكُلُمُ مَرْسُولٌ بِمَا لَا يَهْوَى أَنفُسُكُمُ اسْتَكَبَرْتُمْ فَفَرِيقًا كَذَّبَتُمْ وَفَرِيقًا لَمَعْنَى على القصر، وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَلَا وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَالْ

<sup>(</sup>١) انظر «دلائل الاعجاز» (٢٥٤-٢٧٣)، «شرح المختصر للتفتازاني» (٨٦-٨٨).

<sup>(</sup>٢) ﴿ فَهَايَةُ الْإِيجَازُ ﴾ (١٥٢)، وانظر ﴿الأيضاحِ ﴿ ١٢٣)، ﴿شُرَحُ الْمُخْتَصَّرُ ﴾ (٨٠).

وذلك أن المعنى أنكم من الرسل على طريقتين إما أن تقتلوهم وإما أن تكذبوهم، وهم لا ينكرون ذلك بل يقرونه، فهم خصوا فريقاً بالتكذيب، وخصوا فريقاً بالقتل.

ونحو قوله تعالى: ﴿ أَغَيْرَ اللَّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُدٌ صَلَيْقِينَ بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكَيْشُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآهَ وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِيكُونَ ﴾ [الأنعام: ٤٠-٤١]. فهم يقرون أنهم إذا أصابهم الضر خصوا ربهم بالدعاء، ونسوا ما يشركون.

وقد يكون الأمر يجهله المخاطب، وذلك كقوله (هو لا نفَسه ينصر ولا ابَنه يزجر) أي هو لا يقدر أن يخص نفسه بنصر، ولا ابنه بزجر، وتقول (هو نفسَه يظلم وصديقَه يحرم).

وقد يكون التقديم لغرض التوجيه والتعليم، وليس من باب الرد على فعل أو اعتقاد، أي ان هذا الأمر ينبغي أن يكون مخصوصاً بالمتقدم، وذلك كقوله تعالى لرسوله ﷺ: ﴿ وَرَبُّكَ فَكَيِّزَ﴾ [المدثر:٣]، أي خص ربك بالتكبير فهذا من باب التوجيه والتعليم، وليس رداً على فعل أو اعتقاد، بخلاف القصر بالاستثناء الذي فيه رد على أنكار وفيه قوة وتأكيد. وقد جاءه التوكيد والقوة من الرد على الانكار، لأن المنكر يحتاج إلى قوة وتأكيد في الرد عليه ولذا يؤتى به في المواقف التي تحتاج إلى تأكيد كبير أو إلى رد على انكار قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَ بَنِيَّ إِسْرَةِ بِلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهَ ﴾ [البقرة: ٨٣]، فجاء به في مقام التوكيد والتغليظ وهو أخذ العهود والمواثيق. وقال: ﴿ إِنْ أُرِيدُ إِلَّا ٱلْإِصْلَاحَ مَا ٱسْتَطَعْتُ ﴾ [هود:٨٨]، وهو على لسان شعيب عليه السلام، بعد أن انكر عليه قومه قائلين: ﴿ قَـَالُواْ يَنْشُعَيْبُ أَصَلُوْتُلُكَ تَأْمُرُكَ أَن نَتُرُكَ مَا يَعَبُدُ ءَابَا قُرُنا أَوْ أَن نَفَعَلَ فِي أَمْوَلِنَا مَا نَشَتُوًّا إِنَّكَ لَأَتَ الْحَلِيمُ الرَّشِيدُ ﴾ [هود: ٨٧]. فرد على انكارهم بالنفي والاستثناء، ومنه قوله تعالى على لسان يوسف عليه السلام ناعياً على الشرك وأهله: ﴿ ءَأَرْبَابُ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرُ أَمِرِ اللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَارُ. مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ: إِلَّا أَسْمَآهُ سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُد وَءَابَآؤُكُم مَّا أَنزُلَ أَللَّهُ بِهَا مِن سُلْطَنَّ إِنِ ٱلحُكُمُ إِلَّا يلَّهِ أَمَرَ أَلَّا تَعْبُدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ﴾ [يوسف: ٣٩-٤٠]، فانظر كيف جاء بالحصر على طريقة النفي والاستثناء منكراً عليهم شركهم: ﴿ مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ إِلَّا أَسْمَاءَ سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَمَابَا وُكُم مَّا أَنزُلَ اللَّهُ بِهَا مِن سُلْطَنَ إِنِ ٱلْمُكُمُ إِلَّا يِلَّهِ أَمَرَ أَلَّا تَعْبُدُوۤ إِلَّاۤ إِيَّاهُ ﴾ [يوسف: ٤٠].

وقد يكون التقديم لغير ارادة القصر بل لمجرد الاهتمام بخلاف الاستثناء المفرغ الذي لا يكون إلا للقصر وذلك نحو قوله تعالى: ﴿وَنُوحًاهَدَيْنَا مِن قَبْلٌ ﴾ [الأنعام: ٨٤]، فانه ليس

معناه لم نهد إلا نوحاً، ونحو قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا ٱلْيَتِهَ فَلاَ نَقْهَرْ. وَأَمَّا ٱلسَّآبِلُ فَلاَ نَنْهَرَ ﴾ [الضحى: ٩- ١٠]، فانه ليس على معنى القصر، وذلك لأنه على القصر يكون المعنى أنه منهي عن قهر اليتيم دون غيره من الخلق، فانه يجوز له أن يقهر غير اليتيم، وينهر غير السائل وهذا المعنى غير مراد، وإنما قدم ما قدم للاهتمام، وذلك لأن اليتيم ضعيف، وانه مظنة للقهر، وكذلك السائل فقدمهما للاهتمام بأمرهما.

وعلى هذا فالحصر بالنفي و (إلاً) يكون لما ينكره المخاطب ويدفعه، وأمّا الحصر بالتقديم فيكون لأغراض منها:

- ١- ارادة تخصيص المتقدم بحكم مما لا ينكره المخاطب.
  - ٢- تخصيص المتقدم بحكم يجهله المخاطب.
    - ٣- التخصيص لغرض التوجيه والتعليم.
      - ٤- التقديم للاهتمام لا للحصر.

# أحكام المستثنى الاعرابية:

من المعلوم أنه اذا كان الاستثناء تاماً وكان موجبا فالمستثنى منصوب وجوباً نحو: (حضر الرجال إلا خالداً)، قال تعالى: ﴿ فَشَرِيُواْ مِنْـهُ إِلَّا قَلِيــلَا مِنْهُمَّ ﴾ [البقرة: ٢٤٩].

أما إذا لم يكن موجباً، فان كان مفرغاً فالمستثنى بحسب ما يستحق من الاعراب، نحو (ما حضر إلا خالد) و(ما أكرمت إلا محمداً) و(ما مررت إلا بخالد) وإن لم يكن مفرغاً وهو غير موجب، فان كان الاستثناء متصلاً فالأرجع الاتباع، ويجوز النصب نحو (ما حضر الرجال إلا خالد) ويجوز (إلا خالدا). وإن كان منقطعاً فالنصب واجب عند الحجازيين، راجع عند التميميين، تقول (ما حضر الطلاب إلا البواب) بالنصب قال تعالى: ﴿ مَا لَمُم يِهِ مِنْ عِلْمٍ إِلا النَّاء : ١٥٧]، بالنصب فهو منصوب وجوباً في لغة الحجاز أما في لغة تميم فالنصب راجع ويجوز الاتباع عندهم على البدلية، فان لم تصح البدلية وجب النصب أيضا عند بني تميم، نحو (ما زاد هذا المال إلا ما نقص وما نفع إلا ماضر)(١).

 <sup>(</sup>١) انظر «التصريح» (١/ ٢٥٢)، («الأشموني» (١/ ١٤٨)، «الهمع» (١/ ٢٢٥).

ويبدو أن اختيار النصب في المنقطع او ايجابه على لغتي أهل الحجاز وتميم إنما هو عائد إلى التساهل في الابدال وعدمه، وذلك أنّ الحجازيين كما يبدو متشددون في الإبدال من المنقطع، فيمنعون الاتباع، وأمّا التميميون فقد يتسامحون فيه، ولذا كان النصب عندهم راجحاً على الأصل، فاذا أرادوا التجوز اتبعوا، فان تعذر الابدال وجَب النصب وامتنع الاتباع عند الجميع، جاء في (كتاب سيبويه):

«هذا باب ما يختار فيه النصب لأن الآخر ليس من نوع الأول) وهو لغة أهل الحجاز وذلك قولك ما فيها أحدٌ إلا حماراً، جاؤا به على معنى ولكن حماراً وكرهوا أن يبدلوا الآخر من الأول فيصير كأنه من نوعه...

واما بنو تميم فيقولون: (لا أحد فيها إلا حمار") ارادوا ليس فيها إلا حمار ولكنه ذكر أحداً توكيداً، لأن يُعلم أن ليس فيها آدمي ثم ابدل. . . ومثل ذلك قوله (مالي عتاب إلا السيف) جعله عتابه كما انك تقول (ما أنت إلا سير) اذا جعلته هو السير وعلى هذا أنشدت بنو تميم قول النابغة الذبياني:

يا دار مية بالعلياء فالسد وقفت فيها اصلاناً أسائلها إلا أواريُّ لأياً ما ابينها

أقسوت وطسال عليها سالسف الأسد عيّت جواباً وما بالربع من أحد والنوي كالحوض بالمظلومة الجلد

وأهل الحجاز ينصبون.

ومن ذلك من المصادر (ماله عليه بسلطان إلا التكلف) لأن التكلف ليس من السلطان... وأما بنو تميم فيرفعون هذا كله يجعلون اتباع الظن علمهم، وحسن الظن علمه والتكلف سلطانه (۱).

وجاء في (شرح التصريح): «فانه تارة يمكن تسليط العامل على المستثنى وتارة لا يمكن. فان لم يمكن تسليط العامل على المستثنى، وجب النصب في المستثنى اتفاقاً من الحجازيين والتميميين نحو (ما زاد هذا المال إلا ما نقص). . . و إن أمكن تسليطه أي العامل على المستثنى نحو (ما قام القوم إلا حمارا) اذ يصح أن يقال (قام حمار) فالحجازيون

 <sup>(</sup>۱) السيبويه (۱/ ۳۲۳).

يوجبون النصب لأنه لا يصح فيه الابدال حقيقة. . . وبنو تميم ترجحه وتجيز الاتباع، (١٠) .

وفي ترجيح النحاة وجها على وجه في المتصل نظر، وظاهر كلام سيبويه أن الاتباع والنصب في المتصل لغتان جاء في (كتاب سيبويه): ((هذا باب ما يكون فيه المستثنى فيه بدلا مما نفي عنه ما أدخل فيه) وذلك قولك (ما أتانا أحد إلاّ زيدٌ) و (ما مررت بأحد إلا عمرو) و(ما رأيت أحداً إلاّ عمراً) جعلت المستثنى بدلاً من الأول، فكأنك قلت (ما مررت برجل زيد) إلاّ بزيد) و(ما أتاني إلاّ زيد) و(ما لقيت إلاّ زيداً) كما أنك اذا قلت (مررت برجل زيد) فكأنك قلت (مررت بزيد) فهذا وجه الكلام أن تجعل المستثنى بدلاً من الذي قبله لأنك تدخله فيما أخرجت منه الاول...

ومن قال (ما أتاني القوم إلاّ أباك) لأنه بمنزلة قوله (أتاني القوم إلاّ أباك) فانه ينبغي له أن يقول (ما فعلوه إلاّ قليلا منهم)»(٢٠).

وجاء فيه: «(هذا باب النصب فيما يكون مستثنى بدلاً) حدثنا بذلك يونس وعيسى جميعاً أن بعض العرب الموثوق بعربيته يقول (ما مررت باحد إلاّ زيدًا) و(ما أتاني أحدٌ إلاّ زيدًا) وعلى هذا (ما رأيت أحداً إلاّ زيداً) فتنصب (زيداً) على غير (رأيت) وذلك انك لم تجعل الآخر من الأول ولكنك جعلته منقطعا مما عمل في الأول»(٣).

إن النحاة يعللون كلاً من الاتباع والنصب. فالاتباع يكون على البدلية، والبدل على نية احلاله محل الأول، والمبدل منه على نية السقوط، فاذا قلت (ما قام أحد إلا خالد) فرفعت فكأنك قلت (ما قام إلا خالد) لأن أحداً على نية السقوط، وهو عند النحاة بمنزلة ما ليس منه في الكلام.

واذا نصبت جعلت اعتماد كلامك على النفي، فكأنك قلت (ما قام أحدٌ) ثم استثنيت. جاء في (الأصول): «فاذا قلت (ما قام أحد إلاّ زيدٌ) فانما رفعت لأنك قدرت ابدال (زيد) من (أحد) فكأنك قلت: (ما قام إلاّ زيد) وكذلك البدل من المنصوب، والمخفوض تقول:

<sup>(</sup>١) «التصريح» (١/ ٢٥٣-٢٥٣)، وانظر «الأشموني» (١٤٨/٢)، «ابن يعيش» (٢/ ٨١)، «الهمع» (١/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>۲) شيبويه، (۱/ ٣٦٠).

<sup>(</sup>۳) «سيبويه» (۱/۳۲۳).

(ما ضربت أحداً إلاّ زيدا) و (ما مررت بأحد الا زيد) فالمبدل منه بمنزلة ما ليس منه في الكلام. وهذا يبين في باب البدل.

فان لم تقدر البدل وجعلت قولك: (ما قام أحدٌ) كلاماً تاماً لا ينوى فيه الابدال من (أحد) نصبت فقلت: ماقام أحدٌ إلا زيداه(١).

وذكر ابن يعيش أن «الفرق بين البدل والنصب في قولك(ما قام أحد إلا زيد) أنك اذا نصبت جعلت معتمد الكلام النفي، وصار المستثنى فضلة فتنصبه كما تنصب المفعول به، واذا أبدلته منه كان معتمد الكلام ايجاب القيام لزيد وكان ذكر الأول كالتوطئة»(۲).

وعلى هذا يكون الفرق بين البدل والنصب أنك اذا قلت: (ما قام أحدٌ إلا زيد) بالرفع كان المعنى (ما قام إلا زيدٌ) أي انّ القصد اثباتُ القيام لزيد، وذكرت ما قبله توطئة له وتمهيداً لأنّ البدل أهم من المبدل منه، لأن المبدل منه على نية الطرح عند النحاة، واذا قلت: (ماقام أحدٌ إلاّ زيداً) كان المعنى: ما قام أحد أي أردت أن تنفي القيام عن كل أحد وهذا هو المهم عندك ثم استثنيت (زيداً) لأنه خرج عن الاجماع لا لأنه هو الأهم.

فالمهم في النصب هو الاخبار بالنَّفي، والمهم في الاتباع هو الاخبار بالايجاب.

وفي هذا التعليل نظر فانه على ما ذهب إليه النحاة يكون الاستثناء التام كالمفرغ، وذلك أن معنى (ما جاء الرجال إلا خالله) كمعنى (ما جاء إلا خالد) عندهم لأن البدل على نية السقوط فيكون مفيداً للقصر كالمفرغ، وفي هذا نظر فان المعنى فيهما مختلف، فانك اذا قلت (لم يزرني أصدقائي إلا خالد) جعلت خالداً من اصدقائك وقد استثنيته منهم، وقد يكون زارك أحد من غير اصدقائك فان قلت (لم يزرني إلا خالد) دل على أنه لم يزرك أحد من أصدقائك أو من غيرهم، إلا خالد فالمبدل منه له معنى وفائدة.

وكذلك لو قلت (لم يحضر الطلاب إلا سعيد) جعلت (سعيداً) من الطلاب، وقد يكون حضر واحد أو اكثر من غير الطلاب مع سعيد، كالاساتذة أو البوابين، إلا أنه لم يحضر من

<sup>(</sup>١) «الأصول في النحو» (١/ ٣٤٤)، وانظر «المقتضب» (٤/ ٣٩٤)، «الكامل للمبرد» (٢/ ٤٣٢)، «حاشية الصبان» (١٤٣/٢).

<sup>(</sup>۲) «ابن یعیش» (۲/۸۷).

الطلاب إلا سعيد. ولكن لو قلت (لم يحضر إلا سعيد) نفيت الحضور عن كل واحد إلا عن سعيد، فلم يحضر أحد من الناس إلا سعيد، ونحوه أن تقول (ما حضر الفائزون إلا محمد)، فمحمد وحده هو الحاضر من الفائزين، وقد يكون حضر معه غيره من غير الفائزين كالمشاهدين ولكن لو قلت (ما حضر الا محمد) دل على انه لم يحضر أحد البتة إلا محمد.

وعلى هذا فرأي النحاة أن البدلَ على نية احلاله محل المبدل منه، وإن المبدل منه على نية السقوط، فيه نظر، فانّ المعنى يختلف إذا ذكر المبدل منه، وإذا فرغ الاستثناء، وعلى ذلك فهذا الفرق غير وارد.

إن الفرق بين الاتباع والنصب من اوجه منها:

1- إن الاتباع يدل حتما على أنّ المستثنى بعض من المستثنى منه، بخلاف النصب فانه من المحتمل أن يكون بعضاً منهم، وان لا يكون فانك اذا قلت (ما حضر الطلاب إلا سعيد) بالرفع كان سعيد من الطلاب حتماً، واذ قلت (ما حضر الطلاب الآسعيدا) احتمل أن يكون (سعيد) من الطلاب، وأن لا يكون منهم، وذلك بأن يكون موظفاً، أو بواباً فيكون منقطعاً. وبهذا نعلم أن الاتباع يدل قطعاً على أنه متصل أما النصب فانه تعبير احتمالي أي يحتمل الاتصال والانقطاع.

٧- قد يراد بالنصب البعد عن المستثنى منه جنساً أونوعاً أو غيرهما، أو التبعيد عنه، أي تنزيله منزلة البعيد بخلاف الاتباع فانه يراد به الالصاق، فان أردت إبعاد محمد عن الفائزين قلت (ما حضر الفائزون إلا محمداً) فائك هنا بعدته عنهم، وقد يكون البعد حقيقة أو تجوزاً. فقد تنصب لقصد التبعيد من المستثنى منه، بأن تجعله ليس بعضاً منه وإن كان منه حقيقة بخلاف الاتباع فانه يراد به الالصاق بالمستثنى منه، فان تعذر جعله بعضاً منه ولو تجوزاً، وجب النصب عند بني تميم وغيرهم.

وقد مر بنا أنّ بني تميم يقولون (مالي عتاب إلاّ السيفُ) يجعلون السيف عتابه ويقولون (ماله عليه سلطان إلاّ التكلفُ) ونحو ذلك (١).

فهم اذا تجوزوا فجعلوا السيف عتاباً، والأواريّ أحدا والتكلف سلطاناً اتبعوا، وإنْ أرادوا

<sup>(</sup>۱) نظ «سبریه» (۲۱٪۲۳–۲۰۰۵).

التبعيد من ذلك قطعوا.

وهذا ملاك الأمر وهو أنّ العرب اذا أرادوا الصاق المستثنى بالمستثنى منه، أتبعوا، وإنْ أرادوا التبعيد نصبوا. فإنْ امتنع جعله بعضاً منه قطعوا، نحو (مازاد هذا المال إلاّ ما نقص). وعلى هذا تقول (ما جاءني الطلاب إلاّ خالد) اذا جعلت خالداً بعض الطلاب فانْ قلت (خالداً) أبعدته منهم وإنْ كان طالباً حقاً، وذلك لأن تقصيره وعدم انتظامه وقلة معرفته جعلك تسلكه في عداد غير الطلبة، وهذا المعنى تجوزي فني.

٣- قد يؤتى بالنصب لرد كلام سابق وذلك كأن يقول قائل (قام القوم إلا محمداً) فتجيب (ما قام القوم إلا محمداً) وليس معنى الجملة الاخيرة اثبات القيام لمحمد، وإنما لنفي الجملة كلها أي انّ قولك (قام القومُ إلاّ محمداً) غيرُ صحيح، فقد يكون ليس هو المخالف الوحيد أو أن محمداً قام مع من قام ونحو ذالك.

وهو هنا واجب النصب، ولا يصح فيه الرفع فانك إنْ رفعت اثبت القيام لمحمد، وحده جاء في (الأصول): «والقياس عندي إذا قال قائل: قام القوم إلاّ أباك، فنفيت هذا الكلام أن تقول: (ما قام القوم إلاّ أباك) لأن حق حرف النفي أن ينفي الكلام الموجب بحاله وهيئته، فاما إن كان لم يقصد إلى نفي هذا الكلام الموجب بتمامه وبنى كلامه على البدل قال: ما قام القوم الا ابوك»(١).

وعند ابن مالك إن النصب مختار في نحو هذا<sup>(۲)</sup>.

والصواب في مثل هذا وجوب النصب، لأن الرفع يعني اثبات القيام له .

٤- اختار قسم من النحاة ومنهم ابن مالك النصب في المتراحي نحو: ما ثبت أحد في الحرب ثباتاً نفع الناس إلا زيدا، لأنه ضعف التشاكل بالبدل، لطول الفصل بين البدل والمبدل منه (٣).

وفي هذا نظر فان الاعراب ليس أمراً لفظياً، بل هو أمر معنوي فالاعراب إنما هو اعراب عن المعنى، ولذا لا نعتقد بصحة ما اختاره ابن مالك، قال ابو حيان رداً على ابن مالك

 <sup>«</sup>الأصول في النحو» (١/ ٣٤٤).

<sup>(</sup>٢) «التسهيل» (١٠٢)، وانظر «الهمع» (١/ ٢٢٤)، «التصريح» (١/ ٣٤٩).

<sup>(</sup>٣) «الهمع» (١/ ٢٢٤)، «التصريح» (١/ ٣٤٩).

ريان «وهذا الذي ذكره لم يذكره اصحابنا»(١).

٥- يحتمل في الاتباع أنْ تكون (إلاّ) وصفاً بمعنى (غير)، وليست للاستثناء، وذلك إذا كان الموصوف منكراً أو شبهه، وهو المعرف بأل الجنسية، جمعاً أو واحداً في معنى الجمع، فلو قلت (ما حضر الرجال إلاّ خاللًا) احتمل أن يكون المعنى ما حضر الرجال الذين هم عير خالد، وهذا لا يختص بغير الموجب بل يكون في الموجب أيضا فلو قلت (حضر العاملون إلا الخاملون) كان المعنى: حضر العاملون غير الخاملين أي الذين ليسوا خاملين(٢)، ولو نصب كان استثناء نصاً.

## إلا الوصفية:

ذكرنا قبيل قليل أن (إلاً) قد تأتي صفة بمعنى (غير)، كما أن (غيراً) قد تاتي بمعنى (إلاً) فنقول (أقبل رجال إلاّ سعيد) أي غير سعيد، والمعنى أقبل رجال مغايرون لسعيد. قال ابن يعيش: «وقد حملو! (إلاّ) على (غير) في الوصفية، فوصفوا بها وجعلوها وما بعدها تحلية للمذكور بالمغايرة، وأنه ليس اياه أو من صفته كصفته، ولا يراد بها اخراج الثاني مما دخل في الأول، فتقول (جاءني القوم إلاّ زيداً) فيجوز نصبه على الاستثناء ورفعه على الصفة للقوم، وإذا قلت: (ما أتاني أحد إلا زيد) جاز أن يكون إلا وما بعدها بدلا من أحد، وجاز أن يكون صفة بمعنى (غير) قال تعالى: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا ءَالِمَةُ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَنَّا ﴾ [الأنبياء: ٢٢]، والمراد غير الله فهذا لا يكون إلاّ وصفاً، ولا يجوز أن يكون بدلا يراد به الاستثناء»<sup>(٣)</sup>.

وأكثر النحاة على أنه يشترط لأن تكون وصفاً، شرطان هما:

١– أن يكون موصوفها جمعاً منكراً أو شبهه وذلك كقوله تعالى: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَآ ءَالِهَـُهُ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتًا ﴾ [الأنبياء: ٢٢]، والمعنى غير الله. ولا يصح أن تكون هاهنا استثناء، لأن المعنى على الاستثناء «لو كان فيهما آلهة ليس فيهم الله لفسدتا، وذلك يقتضي بمفهومه أنه لو كان فيهما آلهة فيهم الله لم تفسدا»(٤) وهذا باطل.

<sup>«</sup>الهمع» (١/٢٢٤).

<sup>«</sup>انظر الأصول» (١/ ٣٤٧)، «ابن يعيش» (٢/ ٨٩).

<sup>«</sup>ابن يعيش» (٢/ ٨٩)، وانظر «شرح الدماميني على المغني» (١٥٣/١). «المغنى» (١/ ٧٠) وانظر «الصبان» (٢/ ١٥٧)، «حاشية الخضري» (١/ ٢٠٨).

وشبه المنكر أن يكون معرفاً بأل الجنسية لأن الجنسية قريبة من النكرة بخلاف العهدية فتقول (أقبل الرجال إلاّ المقعدون) أي غير وفي الاثر: (الناس هلكى الا العالمون) وأجاز بعضهم أن يوصف بها المعرف بأل العهدية (١).

٢- فان لم يكن جمعاً فواحد في معنى الجمع وذلك كأن تقول (ما أقبل احد إلا خالدٌ) أي غير خالد. وأجاز سيبويه أن يوصف بها كل نكرة وذلك كقولك:

(لو كان معنا رجل إلاّ زيد لغلبنا)<sup>(۲)</sup>.

ومعنىٰ ذلك أنه لا يجوز أنْ تقع صفة إلاّ في الموضع الذي يجوز أن تكون فيه استثناء، فلا يجوز أنْ تقول (أقبل رجل إلاّ لئيم) بمعنى غير لئيم<sup>(٣)</sup> ولك أنْ تقول (عندي درهم إلاّ دانقٌ) لأنّه يجوز أنْ تقول (عندي درهم إلاّ دانقاً) ويمتنع: عندي درهم إلاّ جيد.

ومعنى (عندي درهم إلا دانق) بالاتباع: عندي درهم كامل، أي عندي درهم وليس دانقاً، والدرهم ليس دانقاً. وعلى الاستثناء يكون المعنى: عندي درهم إلا سدساً لأن الدانق سدس درهم (٤).

وذكر صاحب المغنى أن النحويين قالوا: «إذا قيل: (له عندي عشرة إلا درهما) فقد أقر له بتسعة، فإن قال (إلا درهم) فقد أقر له بعشرة، وسره أنّ المعنى حينئذ عشرة موصوفة بانها غير درهم. وكل عشرة فهي موصوفه بذلك، فالصفة هنا مؤكدة صالحة للاسقاط مثلها في (نفخة واحدة)(٥٠)، والمعنى عندي عشرة وليس درهماً.

وجاء في (الأصول) أنه: «اذا قال القائل: الذي له عندي مائة درهم إلا درهمين فقد أقر بثمانية وتسعين، واذا قال: الذي له عندي مائة إلا درهمان فقد أقر بمائة لأن المعنى: له عندي مائة غير درهمين، وكذا لو قال: له علي مائة غير ألف كان له مائة»(١٦).

وهذا واضح فانه اذا قال: له عندي مائة إلاّ درهمان، كان المعنى له عندي مائة، وليس درهمين بخلاف الاستثناء.

<sup>(1) &</sup>quot;الهمع» (1/ ٣٢٩).

<sup>(</sup>٢) «سيبويه» (١/ ٣٧٠)، وانظر «الهمع» (١/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٣) انظر «ابن يعيش» (٢/ ٩٠)، «الأصول» (١/ ٣٤٨)، «الرضى على الكافية» (١/ ٢٦٨).

<sup>(</sup>٤) انظرَ «الأَشمونيّ» (٢/ ١٥٦)، «الصبان» (٢/ ١٥٦).

<sup>(</sup>٥) «المغنى» (١٠/١٠).

<sup>(</sup>٢) «الأصول» (١/ ١٧١-٢٧٢).

### غير

(غير) كلمة تفيد المغايرة، وأصلها أن تكون صفة تفيد مغايرة مجرورها لموصوفها إما ذاتاً أو صفة. فالمغايرة بالذات نحو (محمدٌ غيرُ إبراهيم) و (مررت برجلٍ غير علي). فشخص محمد غيرُ شخص إبراهيم، وكذلك شخص الرجل الذي مررت به غير شخص على.

والمغايرة بالصفة نحو قوله تعالى: ﴿ لَا يَسْتَوَى ٱلْقَامِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُوْلِ ٱلطَّمَرِ وَٱلْمُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ [النساء: ٩٥]، بالرفع على انه صفة للقاعدين، وكقوله: ﴿ نَمْ مَلْ صَلِحًا غَيْرَ ٱلَّذِى صَحَمَّنَا نَقَمَلُ ﴾ [فاطر: ٣٨]. وهذا درهم غير جيد، ومررت برجل غير طويل(١٠).

و(غير) من مبتدعات العربية لا تشاركها اللغات السامية فيها<sup>(٢)</sup>.

ولكونها تفيد المغايرة حملت على (إلاّ) في الاستثناء، فأصبح يستثنى بها وذلك أن (غيراً) الاستثناء مغايرة أيضا ولكن هناك فرق بين مغايرة (غير) ومغايرة (إلاّ)، وذلك أن (غيراً) كما ذكرنا تفيد المغايرة ذاتاً أو صفة، بغض النظر عن الاثبات والنفي، وإما (إلاّ) فتفيد المغايرة نفياً واثباتاً بغض النظر عن المغايرة بالذات أو الصفة فتقول، حضر الرجال إلا خالداً. فهنا أفادت (إلاّ) المغايرة بالاثبات والنفي، فالرجال حضروا وخالد لم يحضر، بغض النظر عن الصفة أو الذات، كما حملت (إلاّ) على (غير) فأصبحت صفة تفيد المغايرة بالذات أو بالصفة، جاء في (حاشية المخضري): "واعلم أن اصل (غير) كونها صفة مفيدة لمغايرة مجرورها لموصوفها ذاتاً أو صفة... وأما (إلاّ) فأصلها مغايرة ما بعدها لما قبلها نفياً واثباتاً، فلما اتفقا في مطلق المغايرة حملت (غير) على (إلاّ) في الاستثناء بها أي في المغايرة نفياً واثباتاً بلا نظر لمغايرة ذات او صفة» (٣٠).

# الاستثناء يغير وإلا:

عرفنا أنّ الأصل في (غير) أنْ تفيد المغايرة، وليس الأصل فيها أنْ تكون للاستثناء بخلاف (إلاً)، ولذلك تستعمل (غير) في مواطن لا تصلح فيها (إلاً) اذ لا تفيد الاستثناء كأنْ

<sup>(</sup>١) انظر «المفصل» (٢٠٠/١)، «الرضي على الكافية» (٢/٧٦)، «حاشية الخضري» (٢٠٨/١).

<sup>(</sup>۲) «التطور النحوى» (۹۹).

<sup>(</sup>٣) وحاشية الخضري، (٢٠٨/١)، وانظر «الرضى» (٢٦٧/١).

تقول (خالدٌ غير لثيم) وَنَحُو قُولُهُ:

غيسر مسأسوف علسى زمسن ينقضسي بالهسم والحسين

وقوله تعالى: ﴿ وَيَقْتُلُونَ ٱلْأَنْهِيَآءَ بِغَيْرِحَقُّ ﴾ [آل عمران: ١٢٢]، وقوله: ﴿ بَلِ اتَّبَعَ ٱلَّذِيكَ ظَلَمُواْ أَهْوَآءَهُم بِغَيْرِ عِلْمِرْ ﴾ [الروم: ٢٩]، وقوله: ﴿ وَأَزْلِفَتِ ٱلْجَنَّةُ لِلْمُنْقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ ﴾ [ق: ٣١]، ف (غير) هنا تفيد المغايرة ولا تفيد الاستثناء، ولا يصح استعمال (إلاّ) في موطنها.

وقد تحمل (غير) على (إلاً) فتفيد الاستثناء كقولك (أقبل الرجال غير عباس) وهي تأخذ حكم الاسم الواقع بعد إلاً. قال سيبويه: «وكل موضع جاز فيه الاستثناء بالاجاز بغير وجرى مجرى الاسم الذي بعد (إلاً) لأنه اسم بمنزلته وفيه معنى إلاً»(١).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية) أن غيراً الاستثنائية تقع "في جميع مواقع (الا) في المفرغ وغيره، والموجب وغيره، والمنقطع وغيره مؤخراً عن المستثنى منه ومقدما عليه، وبالجملة في جميع محاله إلا أنه لا يدخل على الجملة كإلاّ لتعذر الاضافة إليها»(٢).

ومثل الجملة الجار والمجرور فان غيراً لا تدخل عليه قال تعالى: ﴿ لَيْسَ لَهُمُّ طَعَامُ إِلَّا مِن ضَرِيعٍ ﴾ [الغاشية:٦]، فلا يصح أن يقال (غير من ضريع) لأن غيراً تلزم الإضافة معنى دون لفظ، ولا (من غير ضريع) لأن المعنى يتغير، ولذلك لا تدخل (غير) على الجار والمجرور.

وتقول (ما جنت إلاّ طلباً للعلم) فلا يصح وضع (غير) ههنا لأنّ المفعول له لا يكون إلاّ مصدراً و(غير) ليست مصدراً.

وعلى أي حال ففي الأكثر أن تقع في مواقع (إلاً).

إن غيراً وإن دخلها معنى الاستثناء، قد تحمل معها معناها الخاص بها أحياناً، فلا تطابق (إلاّ) تماماً فقولك (ما قام إلاّ محمد) و(ما قام غير محمد) ليسا متطابقين في المعنى تماما، فانّك في الجملة الأولى اثبت القيام لمحمد وحده، ونفيته عمن عداه، وأمّا الثانية فتحتمل هذا المعنى وتحتمل معنى آخر، وهو أن (غير محمد لم يقم) فيكون نفي القيام عن غير محمد وسكت عن محمد.

<sup>(</sup>١) "سيبويه" (١/ ٣٧٤)، وانظر «الأصول» (١/ ٣٤٧).

<sup>(</sup>۲) «الرضّى» (۱/۲٦٧).

ومعنى ذلك أنّ ما بعد (إلا) هو المقصود بالاستثناء، وهو الذي يدور عليه الحكم أما في (غير) فان الكلام قد يدور على ما بعد غير، وقد يدور على (غير) نفسها لا على المجرور بها، فقوله تعالى مثلا: ﴿ وَمَا أَضَلْنَا إِلَّا ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ [الشعراء: ٩٩]، معناه أن المجرمين هم الذين أضلوهم، ولو قال (وما أضلنا غير المجرمين) لاحتمل المعنى السابق ولاحتمل معنى آخر، وهو أن غير المجرمين لم يضلونا أي نفى الضلال عن غير المجرمين أما بالنسبة إلى المجرمين فلم يتعرض لهم. وكقوله تعالى: ﴿ وَلا نَزِدِ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا صَلَالًا ﴾ [نوح: ٢٤]، فانه طلب أن يزيدهم الضلال ولا يزيدهم شيئا آخر غير الضلال ولو قال (ولا تزد الظالمين غير ضلال) لاحتمل أن يكون المعنى كالمعنى السابق ولاحتمل معنى آخر وهو أنه طلب إلا يزيدهم شيئا غير الضلال أما الضلال فمسكوت عنه.

ونحوه أن تقول (لا يدخل الجنة إلاّ المسلم) وأن تقول (لا يدخل الجنة غير المسلم) فالجملة الثانية قد تكون بمعنى الأولى، وقد تكون لمعنى آخر وهو أنّ غير المسلم لا يدخل الجنة. وليس في هذا المعنى حصر، ومثله قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَتُولُواْ عَلَى اللّهِ إِلّا ٱلْحَقّ ﴾ [النساء: ١٧١]، وقولك (ولا تقولوا على الله غير الحق) فالثانية قد تكون بمعنى الأولى، وقد تكون لمعنى آخر وهو النهي عن قول غير الحق، أما قول الحق فمسكوت عنه وهو كما تقول: إن لم تقل الحق فلا تقل غير الحق، أي اسكت.

ونحوه أن تقول (لا تعبد إلا الله) و(لا تعبد غير الله) فالمطلوب في الأولى عبادة الله وحده، والثانية قد تكون بمعنى الأولى وقد تكون لمعنى آخر، وهو النهي عن عبادة غير الله، وغير الله الصنم والحجر وغيرهما، فكأنه قال في الجملة الثانية: لا تعبد الصنم لا تعبد الحجر لا تعبد الشجر ونحوه، فالأولى طلب العبادة لله وحده، والثانية نهي عن عبادة غير الله، وعبادة الله مفهومة من المخالفة.

جاء في (الايضاح): "واعلم أنّ حكم (غير) حكم (إلاّ) في افادة القصرين، أي قصر الموصوف على الصفة، وقصر الصفة على الموصوف (١).

والحقيقة أنها لا تفيد ما تفيده (إلاً) تماماً ف (إلاً) تفيد القصر نصاً، أما (غير) فتفيد القصر

<sup>(</sup>١) «الايضاح» (١٣٠).

تضمناً، فقولك (لا تعبد إلا الله) أفاد الحكم وهو الأمر بعبادة الله نصاً صريحاً، وأمّا قولك (ما لا تعبد غيرَ الله) فهو نهي عن عبادة غير الله، ومضمونه الأمر بعبادة الله. إن قولك (ما دخلها إلا خانفا) يختلف عن قولك (ما دخلها غير خائف) ففي الجملة الأولى أثبت الدخول له خائفاً، وفي الثانية نفيت الدخول غير خائف، أما الدخول خائفاً فقد سكت عنه وهو مفهوم من مضمون الجملة، جاء في (شرح ابن يعيش): «فأصل (غير) أن يكون وصفاً والاستثناء فيه عارض معار من (إلا) ويوضح ذلك ويؤكده أنّ كل موضع يكون فيه (غير) استثناء، وكنت مخبراً أنّ عندك وذلك نحو قولك (عندي مائة غير درهم) اذا نصبت كانت استثناء، وكنت مخبراً أنّ عندك تسعة وتسعين درهما، واذا رفعت كنت قد وصفته بأنه مغاير لها، وتقول عندي درهم غير زائف، ورجل غير عاقل، فهذا لا يكون فيه (غير) إلاً وصفاً لا غير، لأنّ الزائف ليس بعضاً للدرهم، ولا العاقل بعض الرجل...

والفرق بين (غير) اذا كانت صفة وبينها إذا كانت استثناء، أنها اذا كانت صفة لم توجب للاسم الذي وصفته بها شيئاً ولم تنف عنه شيئاً لأنه مذكور على سبيل التعريف فإذا قلت: (جاءني رجلٌ غيرُ زيد) فقد وصفته بالمغايرة له وعدم المماثلة، ولم تنف عن زيد المجيء وإنما هو بمنزلة قولك: جاءني رجل ليس بزيد. واما إذا كانت استثناء فإنه إذا كان قبلها ايجاب فما بعدها نفي واذا كان قبلها نفي فما بعدها ايجاب لأنها ههنا محمولة على (إلاً) فكان حكمها كحكمه (١٤٠٠).

ثم انه يجوز التفريخ في (غير) في الاثبات، ولا يجوز في (إلا) تقول (قام غير محمد) ولا يجوز أن تقول (قام إلا محمد) وذلك لأن غيراً -وإن كانت تعني كل ما عدا المذكور في الوجود- قد تعني أيضاً بها شخصاً معيناً غير محمد، أو شخوصاً معينين، فقولك (قام غير محمد) يحتمل أن يكون معناه: قام خالد، أمّا الاستثناء بالا فيفيد في نحو هذا ما عدا محمداً من الناس، ولا تعني به شخصاً معيناً أو شخوصاً معينين، ولذا لا يصح (قام إلا محمد) لأنه يثبت القيام لجميع الناس دون محمد.

ولذا فهي لا تطابق (إلاً) تماماً في الاستثناء.

 <sup>«</sup>ابن یعیش» (۲/۸۸).

### سوي

ذهب جمهور البصريين إلى أنّ (سوى) ظرف، وأنها لا تخرج عن الظرفية ومعناها (مكان) فاذا قلت: (جاءني القوم سواك) كان المعنى جاءني القوم مكانك، وبدلك، ثم دخلها معنى الاستثناء، جاء في (كتاب سيبويه): «وأما أتاني القوم سواك، فزعم الخليل أن هذا كقولك: أتاني القوم مكانك، وما أتاني أحدٌ مكانك إلاّ أنّ في سواك معنى الاستثناء»(١).

قالوا والدليل على أنها ظرف أنّها تكون صلة تقول: مررت بمن سواك<sup>(٢)</sup> وأن العامِل يتخطاها ويعمل فيما بعدها كقول لبيد:

وابــــذل ســــوام المــــال إ ن ســواءهـــا دهمـــا وجـــونـــا ولا يكون ذلك في شيء من الأسماء إلا ما كان ظرفا<sup>(٣)</sup>.

وهذان الدليلان لا يدلان إلا على أنها تقع ظرفاً، ولا يدلان على انها ملازمة للظرفية فانه من المعلوم أن ثمة ظروفا متصرفة تقع ظرفاً وتخرج عن الظرفية، كقولك (جلست مكانك) و (عظم مكانك). وفي الدليل تخريج آخر(٤).

وذهب أبو القاسم الزجاجي، وابن مالك إلى أنها ليست ظرفاً، بل هي كغير مطلقاً «ويتفرد بلزوم الاضافة لفظاً، وبوقوعه صلة دون شيء قبله»(٥).

قال ابن مالك في الألفية:

ولسوى شوى سواء اجملا على الأصح ما لغير جملا وذهب الكوفيون وآخرون إلى أنها تستعمل ظرفاً وغير ظرف، فمن استعمالها ظرفاً

<sup>(</sup>۱) «سيبويسه» (۷۷۷/۱)، وانظر «الأصول» (۳۱۹۹۱-۳۵۰)، «المقتضب» (۱/۳۶۹)، «الأشموني» (۱/۹۶۳)، «الأشموني» (۱/۹۶۳)، «التصريح» (۱/۳۱۲).

<sup>(</sup>٢) "سيبويه» (٢٠٣/١)، «الأشموني» (٦/ ١٦٠)، «التصريح» (١/ ٣٦٢)، «الرضي على الكافية» (١/ ٢٧٠).

<sup>(</sup>۳) «ابن یعیش» (۲/ ۸۳).

<sup>(</sup>٤) انظر «حاشية الصبان» (٢/ ١٦٠).

<sup>(</sup>٥) «التسهيل» (١٠٧)، انظر «الهمع» (١/ ٢٠١)، «التصريح» (١/ ٣٦٢).

قولهم (جاءني الذي سواك) ومن استعمالها غير ظرف بل اسما بمعنى (غير) قوله ﷺ: «دعوت ربي ألا يسلط على أمتي عدواً من سوى أنفسها "وقوله: «ما أنتم في سواكم من الأمم الا كالشعرة البيضاء في الثور الأسود "وقول الشاعر:

ولسم يبسق سسوى العسدوا ن دنساههم كمسا دانسوا وهو كثير نثراً وشعراً(۱).

قال الرضي: «انما انتصب (سوى) لأنه في الأصل صفة ظرف مكان، وهو (مكانا) قال الله تعالى ﴿ مَكَانَا سُوى﴾ [طه:٥٨]، أي مستوياً ثم حذف الموصوف، وأقيم الصفة مقامه مع قطع النظر عن معنى الوصف، أي معنى الاستواء الذي كان في سوى فصار سوى بمعنى مكاناً فقط، ثم استعمل (سوى) استعمال لفظ (مكان) لما قام مقامه في افادة معنى البدل، تقول (أنت لي مكان عمرو) أي بدله لأن البدل ساد مسد المبدل منه، وكائن مكانه ثم استعمل بمعنى البدل في الاستثناء لأنك إذا قلت: (جاءني القوم بدل زيد) أفاد أن زيداً لم يأتك فجرد عن معنى البدلية أيضاً لمطلق معنى الاستثناء. فسوى في الأصل مكان مستو، ثم صار بمعنى مكان، ثم بمعنى بدل، ثم بمعنى الاستثناء»

والحق أنها ليست كغير مطلقاً، فانه يصح أنْ نقول (مررت برجل غير لئيم) ولا يصح أن نقول (سوى لئيم) قال تعالى: ﴿ إِذَا مَاتَيْتُمُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ مُتَصِينِينَ غَيْرَ مُسَنَفِحِينَ ﴾ [المائدة: ٥]، وقال: ﴿ بَلِ اَتَّبَعَ ٱلَّذِينَ خَلَمُواْ أَهُوَا مُهُم بِغَيْرِ عِلْمِ ﴾ [الروم: ٢٩].

وقال: ﴿ وَأَزَّلِفَتِ ٱلْجَنَّةُ لِلْمُنَّقِينَ غَيْرَبَعِيدٍ﴾ [ق:٣١]. ولا تحسن (سوى) في هذا ونحوه.

إن (غيرا) من المغايرة و (سوى) من المساواة كما هو ظاهر من لفظها، فقولهم (مكان سوى) معناه مكان مستو، أي متساو ليس بعضه أعلى من بعض.

ویکون (سوی) بمعنی العدل ومنه قولهم: هذا یساوی درهما، أی یعادل قیمته درهما<sup>(۱)</sup>. وهذا یساوی ذلك. فاذا قلت (مررت برجال سوی سعید) كان المعنی انهم

<sup>(</sup>١) انظر «الأشموني» (١٥٨/٢)، «ابن عقيل» (٢٠٩/١)، «التصريح» (١/٣٦٢)، «الهمع» (٢٠١).

<sup>(</sup>۲) «الرضى على الكافية» (١/ ٢٦٩-٢٧٠).

<sup>(</sup>٣) انظر «تاج العروس» (١٠/ ١٨٨).

يسدون مسده ويقومون مقامه، أي يساوونه.

جاء في (المقتضب): «انك اذا قلت (عندي رجل سوى زيد) فمعناه عندي رجل مكان زيد، أي يسده مسده ويغني غناءه (۱). فسوى تختلف عن غير. إنّ قولك (جاءني رجل غير زيد) يختلف عن (جاءني رجل سوى زيد) في أصل المعنى، وذلك أن معنى الأولى: جاءني رجل ليس زيداً، أي مغايراً لزيد، ومعنى الثانية: جاءني رجل مساو لزيد، أي يقوم مقامه ويغني غناءه، ثم دخلها معنى المغايرة، لأنّ في (سوى) مغايرة من وجه، وذلك أنّ قولك (مررت برجل سوى زيد) معناه برجل غير زيد.

إلاّ أنّه يماثله فهو رجل آخر غير زيد، فهما متشابهان من وجه، مختلفان من وجه آخر ثم دخلهما معنى الاستثناء.

ولذا كان الراجع عندنا أنّها تكون ظرفاً، وغير ظرف، وليس أصلها أنْ تكون ظرفاً بل معنى الظرفية منقول إليها، وذلك أنّ قولك (جاءني رجلٌ سوى زيد)، معناه يقوم مقامه ويسدُّ مسدّه، ويكون مكانه وبدله، ومن هنا دخلها معنى الظرفية.

كما أنّه ليس الكثير فيها أن تقع ظرفاً، بل الكثير فيها أن تقع غير ظرف، وقد تقع ظرفاً. وتقع استثناء وغير استثناء من دون النظر إلى معنى المساواة الذي هو أصل معناها، بل انمحى عنها معنى المساواة ويقي فيها معنى المغايرة، وهذا كثير في اللغة فقد تنمحي عن الكلمة دلالتها الاولى، ويبقى ملازمها أو جانب من جوانب المعنى فقط، فمن ذلك في لغتنا الدارجة (العلوة) مثلا فهي في الأصل للمكان المرتفع من العلو، توضع فيه الخضروات والحبوب ونحوها لغرض بيعها، ثم انمحى عن المكان معنى العلو، وأصبحت تطلق على مكان بيع هذه الأشياء وإن لم يكن مرتفعاً بل وإن كان منخفضاً، ومنه قولنا في الدارجة (نتسوق) أي ندخل السوق للشراء ثم أصبحت بمعنى الشراء، وإن لم يكن من السوق. ومنه في العربية (رفع عقيرته) وأصله أن رجلاً رفع رجله المقطوعة وصاح بأعلى صوته، ثم انمحى عنه رفع الرجل المقطوعة، وبقي المصاحب له وهو الصياح فصارت بمعنى (صاح) وهكذا أمر سوى.

<sup>(</sup>۱) «المقتضب» (۶/ ۲۶۹).

# ليس ولا يكون

أستُعمل كل من (ليس) و (لا يكون) للاستثناء، نحو (اقبل الرجال ليس محمداً) و(اقبلت النساء لا يكون هنداً) وفي الحديث: ما أنهر الدم فكلوا ليس السن والظفر.

وهذان الفعلان إذا استعملا في الاستثناء كانا بلفظ واحد، هو الافراد والتذكير، (ليس) و(لا يكون)، فلا يؤنثان ولا يسندان إلى اسم ظاهر ولا إلى ضمير بارز فتقول (أقبل النساء ليس فاطمة، ولا يكون فاطمة) و (أقبل الرجال ليس محمداً، ولا يكون محمداً) ولا تقول: (ليست فاطمة) و (لا تكون)<sup>(۱)</sup>، ولا ليسوا ولا يكونون، ولا يسبق (يكون) غير (لا) من حروف النفي، وهما لا يطابقان (إلاً) في الاستعمال، ولا في المعنى.

أما من حيث الاستعمال، فانه لا يصح في المستثنى بهما الاتباع، فلا تقول في (ما حضر الطلاب إلا سعيدٌ) (ماحضر الطلاب ليس سعيدٌ) بالاتباع، ولا في (ما مررت بالطلاب ليس سعيد ولا يكون سعيد).

ولا يستعملان في الاستثناء المفرغ فلا تقول: (ما حضر ليس محمدٌ) كما تقول: (ما حضر إلاّ محمدٌ).

تقول: (ما مررت إلا بخالد) ولا تقول: (ليس بخالد) وتقول: (لا تزده إلاَ عذاباً) ولا تقول: (ليس عذاباً). وتقول: (ليس عذاباً). وتقول: (ليس عذاباً).

قال بعضهم: ولا يستعملان في المنقطع(٢) . فلا تقول: (أقبل القوم ليس بعيراً) ومثلها: لا يكون.

وأما من حيث المعنى، فإنهما لا يطابقان (إلا) أيضاً، وذلك أنهما في الأصل للنفي. تقول: (ليس الايمان بالتمني)، وتقول: (لا يكون البغل مهراً) ثم تضمنا معنى الاستثناء كما مر في (غير) التي معناها المغايرة، وهما يحملان هذا المعنى معهما، جاء في (كليات أبي البقاء) أن الاستثناء بليس، ولا يكون فيه معنى النفي (٣). فاذا قلت: (حضر الطلاب ليس

<sup>(</sup>۱) انظر «سيبويه» (۱/۳۷۷).

<sup>(</sup>Y) انظر «الهمع» (1/ ٢٢٣).

<sup>(</sup>٣) الكليات؛ (٦٧).

خالداً) كان المعنى قريباً من قولك (حضر الطلاب وليس خالداً) فهما في الأصل رد على كلام سابق، كأنَّ قائلًا قال: (حضر خالد لا الطلاب) فقيل له: (حضر الطلاب ليس خالداً) ثم تضمنا معنى الاستثناء، غير أنهما يحملان معهما معنى التفي.

فالاستثناء بليس ولا يكون رد على كلام سابق حقيقة أو تجوزاً، ونفي لما تصوره المخاطب، ففي قولك (حضر الطلاب ليس سعيداً) كأنّ المخاطب تصور أنّ سعيداً هو الذي حضر، فنفيت ذلك عنه، وفي قوله ﷺ "يطبع المؤمن على كل خلق» كأن المخاطب تصور أيضاً أنه يطبع على الكذب والخيانة، فنفى ذلك عنه فقال: (ليس الكذب والخيانة) أي ليس من خلق المؤمن الكذب والخيانة.

فهما للنفي وقد تضمنا معنى الاستثناء.

## خلا وعدا

#### خلا:

خلا في الأصل فعل لازم تقول: خلا المكان والشيء يخلو خلواً، اذا لم يكن فيه أحدٌ. وخلت الدار اذا لم يبق فيها أحد، وخلا إذا تبرأ من ذنبٍ قرف به.

وقد استعمل معدى فقالوا: افعل كذا وخلاك ذم، أي سقط عنك الذم(١١).

وقال بعضهم: خلا مصدر ايضاً (٢).

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وأما خلا فهو في الأصل لازم، يتعدى إلى المفعول بمن، نحو خلت الدار من الأنيس، وقد تضمن معنى (جاوز) فيتعدى بنفسه كقولهم: (إفعل هذا وخلاك ذم) وألزموها هذا التضمين في باب الاستثناء ليكون ما بعدها في صورة المستثنى بالا التي هي أمُّ الباب، ولهذا الغرض التزموا إضمار فاعله، وفاعل عدا، ولم يظهر معهما (قد) مع كونهما في محل النصب على الحال، ولهذا أوجبوا إضمار اسمي ليس ولا يكون»(٣).

<sup>(</sup>۱) انظر «لسان العرب؛ (۱۸/ ۲۲۰–۲۲۲)، فتاج العروس؛ (۱۱۸/۱۰–۱۱۹).

<sup>(</sup>٢) "تاج العروس" (١١٩/١٠).

<sup>(</sup>٣) الشرح الرضي؛ (١/ ٢٤٩-٢٥٠).

فهو إذن فعل متصرف من الخلو، ضمن معنى الاستثناء، فجمد على صورة واحدة، كما فعل بليس ولا يكون

وهو في الأصل فعل لازم، ثم استعمل متعدياً في بعض التعبيرات وفي الاستثناء، ليكون المستثنى به على صورة المستثنى بالأ.

وبعض العرب يجر المستثنى به، فالنصب لغة والجر لغة أخرى، قال سيبويه: "وبعض العرب يقول: ماأتاني القوم خلا عبد الله، فجعلوا خلا بمنزلة حاشا، فاذا قلت (ما خلا) فليس فيه إلا النصب لأنّ (ما) اسم، ولا تكون صلتها إلاّ الفعل هنا"(١).

فمن نصب بها من العرب ابقاها على فعليتها، ومن جرّ بها أجراها مجرى الحروف لجمودها، ولا يستنكر أن تكون الكلمة الواحدة مرة فعلاً ومرة حرفاً، ولا مرة اسماً ومرة حرفاً، مثل على، وعن.

جاء في (المقتضب): «وقد تكون خلا حرف خفض، فتقول: جاءني القوم خلا زيدٍ. فإنْ قلت: فكيف يكون حرف خفض، وفعلاً على لفظ واحد؟

فانَ ذلك كثير منه حاشا. . . ومثل ذلك (على)، تكون حرف خفض على حد قولك : (على زيد ردهم) وتكون فعلاً نحو قولك : علا زيدٌ الدابة»(٢).

ويحتمل أنْ تكون مصدراً إذا جرّوا ما بعدها فان قلت: ولم تحتمل أن تكون حرف استثناء اذا نصب ما يعدها؟

والجواب ذلك أنها لا يصح التفريغ بعدها، ولو كانت حرفا ك (إلا) لصح التفريغ بعدها. فانه يصح أن تقول (ما حضر إلا محمد) على انه فاعل حضر، ولا يصح أن تقول (ما حضر خلا محمد).

ونقول: (مامحمد إلا رسول) على أنه خبر محمد، ولا يصح (ما محمد خلا رسول). وتدخل (إلاً) على الفعل، قال تعالى: ﴿ وَمَا تَسَفُّطُ مِن وَرَفَتَةٍ إِلَّا يَمْلَمُهَا﴾ [الأنعام: ٥٩]، ولا يصح خلا يعلمها.

<sup>(</sup>۱) السيوية (۱/۲۷۷).

<sup>(</sup>۲) «المقتضب» (٤/ ٢٦٤)، وانظر «ابن يعيش» (٢/ ٧٧).

وتقول: (ما كنت إلا أقوم بواجبي) ولا يصح في نحو ذلك (خلا)، ولو كانت حرفاً لم يكن هناك مانع من ذلك، غير أنه لأنها فعل تعذر التفريغ، فيبقى الفعل الأول بلا فاعل ويبقى المبتدأ بلا خبر وهكذا. وامتنع دخولها على الفعل أيضاً.

وقد تسبقها (ما) المصدرية فينتصب ما بعدها، فتقول: (جاء القوم ما خلا محمداً)، ويكون معناها عند ذاك بمعنى الجر إذا عددنا (خلا) مصدراً وهو مما يقوي مصدريتها.

فقولك (جاء الرجال خلا محمداً) معناه في الأصل: خلا مجيئهم من محمد، أَو خلا الرجال من محمد، ثم ضمن معنى الاستثناء.

وقولك (جاء الرجال ما خلا محمداً) معناه جاؤا خلوهم من محمد، ومعناه وقت خلوهم أو خالين من محمد، بمعنى الظرف، أو الحال (١). وفي هذين الظرف والحال معنى الاستثناء (٢).

وقولك (جاء الرجال خلا محمد) معناه جاؤا خلو محمد من المجيء، أو خلوهم من محمد اذا عددنا (خلا) مصدراً، وهذا معنى (جاء الرجال ما خلا محمداً).

أما من ذهب إلى انها حرف جر فقد تصور أنّ هذه اللفظة انمحت عنها كل دلالة على الفعلية، ولم يبق فيها إلا معنى المخلو، نظير قولك (محمد علا السطح) و (محمد على السطح) فقد انمحى من (على) كل معنى للفعلية، ولم يبق فيها إلاّ دلالة العلو، وكما تحول المنصوب بـ (علا) إلى المجرور بـ (على)، تحول المنصوب بـ (خلا) الفعلية إلى مجرور بخلا الحرفية.

وينبني على القول بالفعلية والحرفية أمر آخر، هو أنّ الكلام من النصب جملتان، ومع الجر جملة واحدة، فقولك (جاء الرجال خلا محمداً) متألف من جملتين: الأولى (جاء الرجال)، والثانية (خلا محمداً) وهي جملة حالية أو استثنافية.

وقولك (جاء الرجال خلا محمدٍ) جملة واحدة، ومعنى ذلك أنك أردت في حالة النصب الاخبار بجملتين: الأولى جاء الرجال، ثم بدا لك أن تخبر اخباراً آخر وهو (خلا محمداً)

<sup>(</sup>١) انظر «التصريح» (١/ ٣٦٤)، «الأشموني» (٢/ ١٦٤)، «ابن يعيش» (٧٨/٧)، «المغني» (١/ ١٣٤).

<sup>(</sup>٢) - «التصريح» (١/ ٣٦٤).

تكمل فيها المعنى، أو أردت أن تخبر عن حالة مجيء الرجال بأنه خال من محمد وهو اخبار واحد مقيد.

ولا بد ان كل واحد من المتكلمين بهذا التعبير أو ذاك، كان يلحظ ملحظاً معيناً فأخبر بهذه الصورة أو تلك، والله أعلم.

#### عدا:

وأما عدا ففعل متعد بمعنى جاوز تقول: عدا الأمر يعدوه وتعداه كلاهما تجاوزه، وعدا طوره، وقدره، جاوزه. ويقال ما يعدو فلان أمرك أي ما يجاوزه، والتعدي مجاوزة الشيء إلى غيره. . . يقال تعديت الحق واعتديته وعدوته، أي جاوزته . . وعدى عن الأمر جاوزه إلى غيره وتركه . . وعد عنا حاجتك، أي اطلبها عند غيرنا، فانا لا نقدر لك عليها(١).

فان قلت (جاء الرجال عدا سعيداً) كان المعنى أنهم تجاوزوا سعيداً، فلم يأت معهم أو تجاوز مجيئهم سعيداً. ومثله أن تقول: أنت تعديت سعيداً فجئت إليّ، أي تجاوزته فلم تأته. وكذلك قولك (رأيتهم عدا خالداً)، معناه تجاوزت رؤيتي سعيداً، أي لم تقع رؤيتي عليه، ثم ضمن معنى الاستثناء.

ولم يحك سيبويه الجر بها، وقد حكاه أبو الحسن الاخفش (٢)، وعلى حكاية الأخفش يكون الجر بعدها لغةً.

وقد تسبقها (ما) المصدرية، فتقول: (رأيت الناس ما عدا محمداً) أي مجاوزة رؤيتي محمداً، أي وقت المجاوزة، أو متجاوزاً محمداً، فيكون تأويل ذلك كما مر في (خلا).

<sup>(</sup>١) - «لسان العرب» (١٩/ ٢٥٩–٢٦٥)، «تاج العروس» (١٠/ ٢٣٧)، وانظر «المقتضب» (١/ ٤٢٦).

<sup>(</sup>۲) انظر «الرضي» (۱/ ۲٤٩ – ۲۵۰)، «ابن يعيش» (۲/ ۷۷).

#### حاشا

حاشا كلمة تفيد التنزيه في كل معانيها، وأصلها من الحشا والحاشية وهو الناحية والطرف، قال الفارسي: «وهو فاعَلَ من الحشا الذي هو الناحية، أي صار في ناحية، أي بُعد مما رُمي به، وتنحى عنه فلم يغشه ولم يلابسه»(١).

وقولهم حاشا لله، معناه تنزيها لله من كل سوء، وهي في الاستثناء كذلك، جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وإذا استعمل حاشا في الاستثناء وفي غيره فمعناه تنزيه الذي بعده من سوء ذكر في غيره، أو فيه، فلا يستثنى به إلا في هذا المعنى، وربما أرادوا تنزيه شخص من سوء فيبتدئون بتنزيه الله سبحانه وتعالى من السوء، ثم يبرئون ذلك الشخص مما يصحبه، فيكون آكد وأبلغ قال تعالى: ﴿ قُلْنَ حَنْسُ لِلَّهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن سُوّعٍ ﴾ (٢) يوسف: ١٥]».

وجاء في (الكشاف) في قوله تعالى (حاشا لله): «حاشا كلمة تفيد معنى التنزيه في باب الاستثناء، تقول: أساء القوم حاشا زيد... وهي حرف من حروف الجر، فوضعت موضع التنزيه والبراءة، فمعنى حاشا الله، براءة الله، وتنزيه الله».

وجاء في (ملاجامي) أنّ معناها «تبرئة المستثنى عما نسب إلى المستثنى منه، نحو ضرب القوم عمراً حاشا زيد، أي برّأه الله عن ضرب عمرو»(٤) .

ولذا ينبغي استعمالها في مواطن التنزيه، فلا يحسن أنْ نقول (قام القوم حاشا زيد) لأن القيام ليس من المواطن التي يتنزه منها إلاّ اذا كان قياماً إلى سوء.

جاء في (الكليات) أن (حاشا) «كلمة استعملت للاستثناء فيما ينزه عن المستثنى منه، كقولك (ضربت القوم حاشا زيداً). ولذلك لم يحسن (صلى الناس حاشا زيداً) لفوات معنى التنزيه» (٥٠).

<sup>(</sup>١) - «البرهان» (٤/ ٢٧١)، وانظر «ابن يعيش» (٢/ ٨٥)، وانظر «لسان العرب» (١٨/ ١٩٧-١٩٨).

<sup>(</sup>٢) ﴿ الرضي على الكافية (٢/٢٦٦).

<sup>(</sup>٣) «الكشاف» (٢/ ١٣٤).

 <sup>(</sup>٤) «ملاجامی» (۱۷۲).

<sup>(</sup>٥) «الكليات» (١٦٧)، وانظرهحاشية الخضري، (٢١١/١).

## الحال

## حقيقتها:

الحال وصف أو ما قام مقامه، فضلة مسوق لبيان الهيئة، أو للتوكيد. ومن هذا يتبين أن الحال على قسمين:

مبيئة للهيئة وتسمى مؤسسة، وسميت كذلك لأنّها تؤسس معنى جديداً يستفاد بذكرها نحو: رجع خالد خائباً.

وحال مؤكدة وهي التي يستفاد معناها مما قبلها، نحو: ﴿ وَلَيْسَتُم مُدَّيْرِينَ ﴾ [التوبة: ٢٥]، فمعنى (مدبرين) مستفاد من (وليتم)، وكلامنا الآن على الأولى.

الحال المؤسسة: هي التي تبين هيئة صاحبها عند وقوع الحدث غالباً فاذا قلت: (أقبل الطالب سابقاً) كان المعنى أنه سابق في وقت الاقبال، وهذا فرق ما بين الحال والصفة فانك إذا قلت (أقبل الطالب السابق) لم ينص قولك هذا على أنّه سابق في اثناء الإقبال، بل قد يكون ممن اتصف بالسبق فيما مضى.

ومثله أنْ تقول: (أقبل الرجل الحافظ) أي من اتصف بالحفظ، فانْ قلت (أقبل الرجل حافظ) كان المعنى أنّه حافظ في اقباله هذا وقد يكون لم يحفظ قبل ذلك، ونحوه أنْ تقول: (أقبل الطالب المقصر)، و(أقبل الطالب مقصراً) فقوله (أقبل الطالب المقصر) معناه أنّه اتصف بالتقصير، وإنْ لم يكن في اقباله هذا مقصراً، وأما قولك (أقبل الطالب مقصرا) فمعناه أنّه مقصر في اقباله هذا، وقد يكون في وصفه العام غير مقصر، وتقول: (هذا الرجل المقرىء) أي من اتصف بالاقراء، وقد تشير إليه وهو ماشٍ، أما إذا قلت: (هذا الرجل مقرئاً) فإنك لا تشير إليه إلا وهو في حال إقراء. وتقول: (أقبل الفرس السابق)، وقد يكون غير سابق في اثناء الإشارة، بل قد يكون مربوطاً أو ماشياً. فإن قلت: (هذا الفرس سابقاً) فإنه يتعين أن لا تقوله، إلا وهو سابق في اثناء الإشارة أو الاقبال.

وقد يؤتى بالصفة لتفرق بين اسمين مشتركين في اللفظ، أمّا الحال فهي زيادة في الفائدة جاء في (كتاب الأصول): "والفرق بين الحال و بين الصفة [أنّ الصفة] تفرق بين اسمين مشتركين في اللفظ، والحال زيادة في الفائدة والخبر، وإنْ لم يكن للاسم مشارك في لفظه. ألا ترى أنك إذا قلت: (مررت بزيد القائم) فأنت لا تقول ذلك إلا وفي الناس رجل آخر اسمه زيد، وهو غير قائم، ففصلت بالقائم بينه وبين من له هذا الاسم، وليس بقائم. وتقول: (مررت بالفرزدق قائماً) وإنْ لم يكن أحد اسمه الفرزدق غيره، فقولك (قائماً) انما ضممت به إلى الاخبار بالمرور خبراً آخر متصلاً به مفيداً.

فهذا فرق ما بين الصفة والحال، وهو أنّ الصفة لا تكون إلاّ لاسم مشترك فيه لمعنيين أو لمعان، والحال قد تكون للاسم المشترك والاسم المفرد»(١٠).

أما قوله «ان الصفة لا تكون إلا لاسم مشترك» ففيه نظر فللصفة أغراض متعددة، وقد تكون لغير المشترك نحو (باسم الله الرحمن) و(باسم الله العظيم) فليس (الله) اسماً مشتركاً.

وسيأتي بيان هذا الأمر في بابه، إن شاء الله تعالى:

وقال المبرد: "فاذا قلت: (جاءني زيدٌ ماشياً) لم يكن نعتاً لأنك لو قلت: (جاءني زيد الماشي) لكان معناه المعروف بالمشي، وكان جارياً على زيد لأنه تحلية له، وتبيين أنه زيد المعروف بهذه السمة، ليفصل ممن اسمه مثل اسمه بهذا الوصف.

فاذا قلت: (جاءني زيد ماشياً) لم ترد أنه يعرف بأنه ماش، ولكن خبرت بأنّ مجيئه وقع في هذه الحال ولم يدلل كلامك على ما هو في، قبل هذه الحالة أو بعدها»(٢).

ونحو هذا في الخبر أيضا تقول: (عليّ في الدار مقرئاً) و(عليّ في الدار مقرىء) فانَ معنى الأولى يفيد أنه يقوم بالاقراء في الدار وقت الاخبار، وأما الرفع فعلى معنى أنه يقوم بالإقراء في الدار لا أنه الآن هو في الدار يقوم بالاقراء، وانما اذا اقرأ فانه يقرىء في الدار، وربما لم يكن في الدار الآن.

وتقول: (هذا أخوك قائم بالسقي) على معنى أنه يقوم بالسقي أي متولُّ أمره، وإنْ لم

<sup>(</sup>١) - «الأصول» (١/ ٢٥٩)، وانظر •المقتضب» (١٦٦/٢)، •الفروق اللغوية» (١٩)، «ابن يعيش» (٦/ ٥٧).

<sup>(</sup>Y) «المقتضب» (۲/ ۳۰۰).

يكن يقوم بالسقي وقت الاشارة، ولكن اذا قلت (هذا أخوك قائماً بالسقي) كان المعنى أنه في وقت الإشارة كان يقوم بالسقي، ولا تقوله إلاّ اذا كان يقوم بالسقي وقت الإشارة إليه، وربما لم يكن يقوم به قبل ذلك.

وتقول: (هذا خالدٌ مجتهد) أي هو ممن اتصف بالاجتهاد، وإنْ لم يبذل الجهد في وقت الإشارة إليه، فهذا خبر كأنك قلت (هذا مجتهد)، فانْ قلت: (هذا خالد مجتهداً) كان المعنى أنه كان يجتهد في أثناء الاشارة إليه، ولا تقوله إلاّ إذا كان ذلك.

جاء في (كتاب سيبويه): «واما قوله من ذا خير منك فهو على قوله: من ذا الذي هو خير منك، لأنك لم ترد أن تشير أو تومىء إلى انسان قد استبان لك فضله على المسؤول فيعلمكه ولكنك أردت: من ذا الذي هو أفضل منك؟ فان أومأت إلى إنسان قد استبان لك فضله عليه فأردت أن يعلمكه نصبت خيراً منك كما قلت: من ذا قائماً؟ كأنك قلت إنما أريد أن أسألك عن هذا الذي قد صار في حال قد فضلك بها، ونصبه كنصب ما شأنك قائماً؟»(١).

وجاء في (كتاب الأصول): «والحال إنّما هي هيئة الفاعل، أو المفعول، أو صفته في وقت ذلك الفعل المخبر به عنه، ولا يجوز أنْ تكون تلك الصفة إلا صفة متصفة غير ملازمة، ولا يجوز أن تكون خلقة، لا يجوز أن تقول: جاءني زيد أحمر ولا أحول (٢٠)، ولا جاءني عمرو طويلاً، فانْ قلت متطاولاً، أو متحاولاً، جاز لأنّ ذلك شيء يفعله، وليس مخلّقة (٣٠).

وهذا شان أكثر الحال، وقد تكون الحال لازمة كما سنرى.

أما بالنسبة للحال من حيث الزمن، فانّ النحاة يقسمونها على ثلاثة اقسام:

الحال المقارنة (وهي التي يقارن زمنها زمن عاملها، وهي الغالبة نحو (أقبل أخوك ضاحكاً) فالضحك مقارن للاقبال.

<sup>(</sup>۱) \*سببویه (۱/۲٤۸).

<sup>(</sup>٢) في الأصل المنشور (أخوك) والصواب ما اثبتناه.

<sup>(</sup>٣) «الأصول» (١/ ٢٥٨–٢٥٩)، وانظر «ابن يعيش» (٢/ ٥٥).

والمقدّرة: وسي المستقبلة وهي التي يكون وقوعها بعد زمن عاملها، وذلك نحو قوله نعالى: ﴿ لَتَدْخُلُنَّ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآة ٱللَّهُ ءَامِنِينَ كُعُلِقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَخَافُونَ ﴾ [الفتح: ٢٧]، فكل من (محلقين) و (مقصرين) حال مستقبلة، لأن الحلق والتقصير بعد الدخول وليسا مقارنين له (۱).

وكقوله تعالى: ﴿ وَعَدَ اللّهُ ٱلْمُنْفِقِينَ وَٱلْمُنْفِقَاتِ وَٱلْكُفَّارَ نَارَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهاً ﴾ [التوبة: ٦٨]، وذلك أنّ الخلود بعد الوعيد وليس مقارناً له، وكقوله تعالى: ﴿ وَبَثَرْنَكُ بِإِسْخَقَ نِبِيّا مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ [الصافات: ١١٢]، وذلك أنّ نبوة اسحاق بعد التبشير وليست مقارنة له، فانّ التبشير به قبل أن يولد اسحاق (ع). ومثله قوله تعالى: ﴿ أَنَّ ٱللّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَىٰ مُصَدِقًا بِكَلِمَةٍ فَنَ ٱلتَبَشير به قبل أن يولد اسحاق (ع). ومثله قوله تعالى: ﴿ أَنَّ ٱللّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَىٰ مُصَدِقًا بِكَلِمَةٍ فَنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ [آل عمران: ٣٩]، فهذه كلها أحوال مستقبلة، لأن زمنها بعد التبشير.

والمحكية: ﴿وهي الماضية قالوا وهي نحو (جاء زيد أمس راكباً)(٢)، وانكرها بعض النحاة وذلك أنها مقارنة لعاملها، فالركوب مقارن للمجيء.

ولعل من المحكية أن تقول (هذا مؤذ صغيراً وكبيراً) و(هذه تلسع صغيرةً وكبيرةً) إذا قلتهما وهما كبيران، فتكون كل من (صغيرً) و(صغيرةً) حالاً محكيةً ﴿

## المنتقلة واللازمة:

الأصل في الحال أن تكون منتقلة، أي لا تلازم صاحبها، وذلك نحو (جاء أخوك غاضباً) فالغضب يتحول، وقد تكون ملازمة لا تنفك عن صاحبها، ويذكر النحاة لذلك مواطن منها:

١- أن يكون عاملها مشعراً بالحدوث كقوله تعالى: ﴿ وَخُلِقَ ٱلْإِنْكُنُ ضَعِيفًا ﴾ [النساء: ٢٨]، ومعنى ذلك أنْ يكون عاملها، وهو الفعل أو غيره يدلَ على أنْ صاحبَها جاء إلى الوجود لأول مرة، وحدث بعد أن لم يكن، فكلمة (خلق) تدلّ على أنْ الإنسان جاء إلى الوجود لأول مرةً. ف (ضعيفاً) حال لازمة إذ لا ينفك الضعف عن الإنسان، ونحوه قوله تعالى: ﴿ قَالَتَ رَبِّ إِنِي وَضَعْتُهَا آنْتُنَ ﴾ [آل عمران: ٣٦]، فأنثى حال لازمة، ونحو قولك (ولدته إلى المنافية) عنه المنافية ونحو قولك إلى المنافية المنافية ونحو قولك إلى المنافية المنافية ونحو قولك إلى المنافية المنافية ونحو قولك إلى المنافية ونكو ونحو قولك إلى المنافية ونحو المنا

 <sup>«</sup>الأشموني» (۲/ ۱۹۳)، «حاشية الصبان» (۲/ ۱۹٤).

<sup>(</sup>٢) «التصريح» (١/ ٣٨٧).

ازرق العينين أفطس الأنف) أو (وضعته صغير العينين، كبير الاذنين، واسع الفم) أو نحو (ولد أعمى) فكل تلك أحوال لازمة لا تنفك عن صاحبها، ويدل عاملها على الحدوث أي مجىء صاحبها، بعد أن لم يكن.

وليس معنىٰ ذلك أن كل عامل يدل على الحدوث تكون حاله لازمة، وانّما هو أمر يعود إلى المعنى، فاذا قلت مثلا (ولدته باكياً) أو (وضعته مغمض العين) أو (وضعته باسطاً كفيه) دل على أنّ هذه ليست أحوالاً لازمة، وإنما منتقلة ومرد ذلك إلى المعنى.

ومعنى الضابط أنّ الحال قد تأتي لازمة في هذا الموطن، وليس معناه أنّ كل حال تأتي في هذا الموطن تكون لازمة.

٣- أن تكون مؤكدة بأنواعها نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَّى مُدَّبِرًا﴾ [القصص: ٣١].

ف (مدبراً) حال مؤكدة لعاملها (ولَّي) وهي بمعناه، إذ معنى (ولَّي) و (أدبر) واحد.

والحق أنّ هذه ليست ملازمة لصاحبها ملازمة قولنا (ولد أعمى) أو (ولد دميماً) بل هي ملازمة لعاملها، فهو مدبر ما دام مولياً، فالحال موجودة ما دام العامل موجوداً، ونحو (عاث في الأرض مفسداً) لأن الافساد ملازم للعيث.

وقد يكون العامل غير ملازم، فتنقضي الحال بانقضائه، فمتى انتهى توليه انتهى إدباره، ومتى انتهى عيثه انتهى افساده. فهذه الحال ليست ثابتة ثبوت الأولى.

٣- أن تكون الحال جامدة غير مؤولة بالمشتق، نحو (هذا حطبك رماداً) و(هذا طحينك خبزاً). وليس كل جامد غير مؤول بالمشتق حالاً لازمة، ففي قولك (هذا تمرك بسراً) الحال غير لازمة، وفي قولك (هذا ذهبك خاتماً) الحال غير لازمة، ومرد ذلك إلى المعنى.

3- في أمثلة مسموعة كقوله تعالى: ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لا إِللهَ إِلاَهُو وَالْمَلَتَهِكَةُ وَأُولُواْ الْمِلْمِ قَالِمَا الْمَلْمُ اللهُ اللهُ إِلَا هُو وَالْمَلَتِهِكَةُ وَأُولُواْ الْمِلْمِ الْمِلْمُ اللهُ اللهُ عنه، وكقوله تعالى: ﴿ أَنَّ اللهَ يَبْشُرُكَ بِيَحْيَى مُصَدِقًا بِكَلِمَةِ مِنَ اللهَ وَسَيِدًا وَحَصُورًا وَنَبِيّا مِنَ الصَّلِحِينَ ﴾ [آل عمران: ٣٩]، فهذه أحوال لازمة لصاحبها. وكقوله تعالى: ﴿ فَجَزَا وُهُ جَهَنَّمُ خَلِلاً فِيها ﴾ [النساء: ٣٩]، فالخلود ملازم له، لا ينفك عنه، وكقوله تعالى: ﴿ وَهَذَا صِرَطُ رَبِكَ مُسْتَقِيمًا ﴾ [الأنعام: ١٢٦]، فالاستقامة ملازمة لصراط الله سبحانه، والحق أنّ مرد اللزوم والانتقال إلى المعنى لا إلى موطن معين.

### الحال الجامدة:

7 2 2

الأصل في الحال أنْ تكون وصفاً، والمقصود بالوصف اسم الفاعل واسم المفعول وصيغ المبالغة، والصفة المشبهة، واسم التفضيل، وقد تكون اسماً جامداً وذلك في مواضع منها:

 ١ – ان تكون الحال دالة على سعر نحو: اشتريت الكتب كتاباً بنصف دينار، وبعت الدار ذراعاً بدينار، واشتريت العسل حقة بعشرة دراهم.

٢- أنْ تكون الحال دالة على تقسيط نحو: وضعت كتبي كتاباً عند كل واحد، دفعت الزكاة ديناراً عن كل أربعين ديناراً.

٣- الحال الدالة على تفاعل نحو بعته يدأ بيد، وكلمته فاه إلى فيّ.

٤- الحال الدالة على تشبيه نحو بدت قمراً، وتلفتت ظبياً.

الحال الموطئة، وهي الموصوفة ومعتمد الكلام على الصفة التي بعدها، نحو قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ أَنزَلْنَاهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًا ﴾ [طه: ١١٣].

وقوله: ﴿ فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا ﴾ [مريم: ١٧].

وفي رأينا أنَّ كلتيهما أعنى الحال والصفة، معتمدة.

٦- الحال الدالة على ترتيب نحو (ادخلوا رجلاً رجلاً) و(قرأت الكتاب كلمة كلمة)
 و(حفظت القصيدة بيتاً بيتاً) "وضابطه أن تأتي للتفصيل بعد ذكر المجموع بجزئه مكرراً" (١٠).

وفي نصب الثاني من المكرر خلاف، فقد ذهب الزجاج إلى أن الاسم الأول حال والثاني توكيد له. وفي نصب الثاني على التوكيد نظر، لأنه لو كان توكيداً لأدّى ما أدّاه الأول<sup>(٢)</sup>.

وايضاح ذلك أنّ التوكيد يؤدي ما أدّاه المؤكد، فلو قلت (أقبل محمد محمد) كان (محمد) الثاني هو الأول، ولو قلت (اشتريت حصاناً حصاناً) كان الحصان الثاني هو الاول وليست هذه الحال كذلك، فانك لو قلت (أقبل الرجال صفاً صفاً) احتمل كلامك معنيين فانه إذا كان الرجال اقبلوا صفاً واحداً، كانت (صفا) الثانية تأكيداً لأنها لم تزد على معنى

 <sup>«</sup>الرضى على الكافية» (١/ ٢٢٥).

 <sup>(</sup>۲) انظر «الهمع» (۱/ ۲۳۸).

الأولى. واذا أقبلوا صفوفاً فليست بتأكيد. واذا قلت (شربتُ الدواء جرعة جرعة) فان كنت شربته شربته جرعة واحدة كانت الثانية تأكيدا لأنك لم تزد على معنى الأولى، وإن كنت شربته جرعة بعد جرعة لم تكن توكيداً.

وقد يمتنع اعراب المكرر توكيداً اذا كان المعنى لا يحتمله، وذلك نحو قولك (أقبل الطلاب فرداً فرداً) فهنا يمتنع التوكيد، لأنه لا يمكن أن يكون الطلاب فرداً واحداً، وكذلك لو قلت (حفظت القصيدة بيتاً بيتاً) فانه لا يمكن أن تكون القصيدة بيتاً واحداً، وكذلك نحو (قرأت الكتاب كلمةً)، ولذلك كان هذا الأعراب فيه نظر وإنّما هو بحسب المعنى، فقد يحتمل في بعض التعبيرات أنْ يكون توكيداً وربما لم يحتمل وكل له معنى.

وذهب بعضهم إلى أنها عطف بتقدير الفاء، أو ثم، فقولك (حضروا رجلاً رجلاً) معناه: حضروا رجلاً فرجلاً أو رجلاً ثم رجلاً<sup>(1)</sup>. جاء في (الهمع): "ولو ذهب ذاهب إلى أن النصب إنما هو بالعطف على تقدير حذف الفاء، أي رجلاً فرجلاً، وباباً فباباً لكان وجهاً حسناً عارياً عن التكلف، لأن المعنى: ادخلوا رجلاً بعد رجل، وعلمته الحساب باباً بعد ياب»(<sup>1)</sup>.

وأرى أن في هذا التقدير نظراً أيضا، فالفاء تفيد الترتيب والتعقيب و (ثم) تفيد الترتيب والتراخي، فقولك (حضروا رجلاً فرجلاً) معناه حضر الرجل بعد الآخر بلا مهلة، وإن قلت (ثم) كان المعنى حضر الرجل بعد الآخر وبين كل رجل وآخر مهلة. وهذا المعنى غير مراد، فان العرب لو أرادت الترتيب والتعقيب لجاءت بالفاء، ولو أرادت التراخي لجاءت بثم، ولكنها أرادت أنهم دخلوا رجلاً بعد الآخر، فقد يكون دخل بعضهم بعد الآخر بلا مهلة، وقد يكون دخل بعضهم بمهلة، فان قدرت أحد الحرفين تعين أحد المعنيين.

وقد يعسر التقدير أحياناً، أو يمتنع، وذلك نحو (قرأت الكتاب كلمةً كلمةً) فإنّه على تقدير الفاء، يكون المعنى أنك قرأت الكتاب كله كلمة بعد أخرى بلا مهلة حتى أنهيته. وقد

<sup>(</sup>١) - «حاشية الخضري» (١/ ٢١٣)، وانظر «الهمع» (٢/ ٢٣٨)، «الرضي على الكافية» (١/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) - «الهمع» (١/ ٢٣٨). إ

يكون الكتاب كبيراً يستغرق شهوراً، فانه يعسر أن تكون قرأت الكتاب بلا مهلة، كلمة بعد أخرى حتى أنهيته.

وتقدير (ثم) أبعد، إذ المعنى يكون على ذلك أنه قرأ كلمة، ثم جعل لنفسه مهلة ليقرأ بعدها كلمة أخرى، وهكذا فيكون تراخ بعد كل كلمة وهذا لا يكون، فإن قلت: قرأنه حرفاً حرفاً كان أبعد، اذ المعنى على هذا أنك قرأت حرفا ثم تركت القراءة وعدت فيما بعد لتقرأ الحرف الثاني وهكذا، فاذا قرأت كلمة (طمأنينة) مثلا، قرأت الطاء أولاً، ثم تركت القراءة وعدت فيما بعد لتقرأ الميم، حتى إذا قرأتها تركت القراءة وهكذا، حتى تنهي الكلمة وهذا ممتنع.

فإنّه إذا صح تقدير الفاء، أو ثم في تعبير، فإنّه لا يصح في تعبير آخر، ثم إنّ التقدير يقيد المعنى بنحو معين، ولما كانت العرب لا يريدون هذا النحو المعين، أطلقوا.

وذهب الجمهور إلى أنّ الكلمة الأولى حال أولى، والكلمة الثانية حال ثانية، قيل وهو المختار(١).

وهو ليس مختاراً فيما أرى، وذلك أنّ في نحو قولك (أقبل محمد راكضاً ضاحكاً) حالين، ولكل حال معنى، يمكن أنْ يستغني الكلام بها، فراكضاً حال، وضاحكاً حال أخرى ولكن في نحو قولك (أقبلوا رجلاً رجلاً) لا يتم المعنى إلاّ بذكر الكلمتين معاً، ولا تؤدي الكلمة وحدها معنى، فانه لا يصح أنْ تقول (أقبلوا رجلاً) وتسكت.

والاختيار فيما نرى أن يكون مجموع الكلمتين حالاً واحدة، لأن مجموع الكلمتين يفيد معنى الترتيب، وهذا اختيار أبي حيان وجماعة. جاء في (الهمع): "وقال أبو حيان: الذي اختاره، أنّ كليهما منصوب بالعامل السابق، لأنّ مجموعهما هو الحال لا أحدهما، ومتى اختلف بالوصفية أو غيرهما لم يكن له مدخل في الحالية، إذ الحالية مستفادة منهما فصارا يعطيان معنى المفرد، فأعطيا إعرابه وهو النصب»(٢).

ثم انّ التركيب غير عزيز في اللغة، لا في المبنيات ولا في المعربات، فمن المركب

<sup>(</sup>١) احاشية الخضري، (١/٢١٣).

<sup>(</sup>۲) «الهمع» (۱/ ۲۳۷)، «التصريح» (۱/ ۲۷۰).

المبني الأحوال المركبة، كقولهم (تفرقوا شذر مذر) و (هو جاري بيت بيت) أي ملاصقاً، وكالظروف المركبة نحو صباح مساء، وبين بين.

ومن المركّب المعرب، المركب المزجي، نحو بعلبك، وحضرموت، فلا ينكر أن يكون مجموع الكلمتين يؤدي معنى واحداً، أو يعرب إعراباً واحداً.

٧- الدالة على طور فيه تفضيل، وذلك أن يفضل الشيء في حال على نفسه، أو على غيره في حال أخرى، نحو (الذهب قلادة أجمل منه خاتماً) و(الذهب قلادة أجمل من الفضة قلادة) و (تمرك بسراً أطيب منه رطباً).

فقد فضلت الذهب حال كونه قلادةً، عليه حال كونه خاتماً، وفضلت الذهب حال كونه قلادةً، على الفضة حال كونها قلادةً، وفضلت التمر حال كونه بسراً، عليه حال كونه رطباً. جاء في (المقتضب): "ومثل ذلك هذا قولك (هذا بسراً أطيب منه تمراً) فان أو مأت إليه وهو بسر تريد: هذا إذ صار بسراً أطيب منه اذا صار تمراً، وإن أومأت إليه وهو تمر قلت: هذا بسراً أطيب منه تمراً، أي هذا اذ كان بسراً أطيب منه اذ صار تمراً، فانما على هذا يوجه لأن الانتقال فيه موجود.

فان أومأت إلى عنب قلت: هذا عنب أطيب منه بسر، ولم يجز إلاَ الرفع لأنه لا ينتقل فتقول: هذا عنب أطيب منه بسر تريد، هذا عنب البسر أطيب منه الأ

وجاء في (شرح ابن يعيش): «وهذا إنّما يكون فيما يتحول من نوع إلى نوع آخر، نحو (هذا عنباً أطيب منه زبيباً) لأن العنب يتحول زبيباً، ولو قلت (هذا عنباً أطيب منه تمراً) لم يجز لأن العنب لا يتحول تمراً، وإذا كان كذلك لم يجز فيه إلا الرفع فتقول: (هذا عنب أطيب منه تمرً) فيكون (هذا) مبتدأ و (عنب) الخبر، و(أطيب منه) مبتدأ آخر و(تمر) الخبر، والجملة الثانية في موضع صفة لعنب فاعرفه (٢)

والفرق واضح بين المعنيين فانك إذا قلت (هذا بسراً أطيب منه رطباً) فقد فضلت الشيء على نفسه، أي هذا عند ما كان بسراً أطيب منه عندما كان رطباً أو عندما يكون

<sup>(</sup>١) «المقتضب» (٣/ ٢٥١)، وانظر «سيبويه» (١/ ١٩٩)، «ابن يعيش» (٢/ ٦٠).

 <sup>(</sup>۲) «ابن یعیش» (۲/ ۱<u>۲)</u> وانظر «الأصول» (۱/ ۲۱۲–۲۲۷).

وأما اذا قلت (هذا بسر أطيب منه عنب) كان المعنى إن هذا بسر يفضله العنب. وتقول في غير الجامدة (محمد شاعراً أحسن منه كاتباً) أي محمد حال كونه شاعراً خير منه حال كونه كاتباً، وتقول (محمد شاعر أحسن منه كاتب) أي أن محمداً شاعر يفضله كاتب، فأحسن مبتدأ آخر وكاتب خبر له، وهذه الجملة صفة.

٨- المصدر نحو (أقبل أخوك ركضاً) و(قدم الجيش زحفاً) فركضاً وزحفاً حالان جامدان لأنهما مصدران وليسا وصفين. إلى غير ذلك من المواطن.

# وقوع المصدر حالا:

قد يقع المصدر حالا وقد استعملت العرب ذلك كثيراً، ومنه قوله تعالى: ﴿ يَمْأَيُّهُا الَّذِينَ عُمْوًا رَحْفًا فَلَا تُوَلَّهُمُ الْأَدْبَارَ ﴾ [الأنفال: ١٥]، أي زاحفين وقوله: ﴿ اَلَّذِينَ كُفُوا رَحْفًا فَلَا تُوَلَّهُمُ الْأَدْبَارَ ﴾ [الأنفال: ١٥]، أي مسرين ومعلنين، وقوله: ﴿ وَلَهُ وَالنَّهُمُ مِن فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ طُوَعا وَكَرَّهَا ﴾ [آل عمران: ٨٦]، أي طائعاً وكارها، وقوله: ﴿ وَتَمَّتَ كُلِمَةُ رَبِّكَ صِدْفًا وَعَدَلًا ﴾ [الانعام: ١١٥]، أي صادقة وعادلة وقوله: ﴿ حَمَلتُهُ أَمْهُمُ كُرُها وَوَضَعَتُهُ كُرُها ﴾ [الاحقاف: ١٥]، أي كارهة. ونحو قولك (أقبل علي ركضاً) و(قتله صبراً) و(طلع بغتة) و(كلمته مشافهة) ونحو ذلك (١٠)، وهو ليس بمقيس عند النحاة على كثرته (٢٠). وعند المبرد هو مقيس فيما كانت الحال فيه نوعاً من عاملها، فان قلت (أقبل ركضاً) جاز لأن الركض نوع من الاقبال، ولو قلت (جاء بكاء وضحكاً) لم يجز لأن البكاء والضحك ليسا نوعاً من المجيء، قال المبرد في (المقتضب): هولو قلت: (جئته إعطاء) لم يجز، لأنّ الاعطاء ليس من المجيء، ولكن (جئته سعياً) فهذا جيد لأن المجيء يكون سعياً. قال الله عز وجل ﴿ ثُمَّ ادّعُهُنّ يَأْتِينَكَ سَعْيَاً ﴾ (١) فهذا جيد لأن المجيء يكون سعياً. قال الله عز وجل ﴿ ثُمَّ ادّعُهُنّ يَأْتِينَكَ سَعْيَاً ﴾ (١) أي

ورأي المبرد أسوغ من رأي النحاة، وذلك لأنه كثير، والكثرة تخول القياس عليها.

<sup>(</sup>١) انظر «سيبويه» (١/ ١٨٦)، «ابن يعيش» (٢/ ٥٩)، «المقتضب» (٣/ ٢٣٤)، «الهمع» (١/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>٢) انظر «سيبويه» (١/١٨٦)، «ابن يعيش» (٩/٢)، «الرضي على الكافية» (٢٢٨/١).

<sup>(</sup>٣) «المقتضب» (٣/ ٢٣٤).

وقد يعرض هنا سؤال وهو: لم يعدل العرب عن الوصف إلى المصدر أحياناً؟ وهل لذلك غرض؟.

الحق أنه لا يعدل من تعبير إلى تعبير إلا يصحبه عدول من معنى إلى معنى، فقولك (أقبل ركضاً) وإن كان في التأويل (اقبل راكضاً) لا يطابقة في المعنى. وإنما يعدل من الوصف إلى المصدر لغرضين:

الأول: المبالغة، فإنّ المصدر هو الحدث المجرد، والوصف هو الحدث مع الذات، ف (ساعياً) في قولك (أقبل أخوك ساعياً) يدل على الحدث وذات الفاعل، أما المصدر فهو الحدث المجرد من الذات والزمن، ولذا يمتنع الاخبار بالمصدر عن الذات، لا تقول (محمد سعيّ) ولا (هو ركضٌ) بل تقول (محمد ساع) و (هو راكض).

فان قلت (أقبل أخوك سعباً) كان المعنى أنّ أخاك تحول إلى سعي، ولم يبق فيه شيء من عنصر الذات، لم يبق فيه ما يثقله من عنصر المادة بل تحول إلى حدث مجرد وهذا مبالغة، وكذلك قولك (أقبل ركضاً) معناه أنه تحول إلى ركض عند اقباله، ومثله قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ اَدْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعَيَا ﴾ فقد قال (سعياً) ولم يقل (ساعيات) والسياق يوضح ذلك قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِرَاهِمُ مُن رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْي الْمَوْقَ قَالَ أَوْلَمْ تُوْمِن قَالَ بَن مُوكِى لِيَظَمَهِنَ قَلْمِي قَالَ فَخُذَ أَرْبَعُهُنَّ مَا لَطَنيرِ فَصُرَهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ اَجْعَلُ عَلَى كُلِّ جَبَلِ مِنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ اَدْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعَياً وَاعْلَمْ أَن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَذِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّه

إن الأثر يقول ان الله تعالى أمر سيدنا إبراهيم (ع) أن يأخذ أربعة من الطير، فيذبحهن ويقطع أوصالهن، ويدقهن جميعاً، حتى يكن عجينة واحدة مختلطة متماثلة ثم أمره أن يجزىء هذه الكتلة المتماثلة إلى أربعة أجزاء، ثم يجعل على كل جبل جزءاً.

انه في منطقنا ومنطق العقل أنه اذا قطع الرأس فحسب وبقيت الاعضاء سليمة على وضعها كانت اعادة الحياة اليه مستحيلة، فكيف اذا تمزقت الاعضاء، وتهشمت العظام، ودق اللحم والعظم والريش، واختلطت أجزاء الطيور بعضها ببعض حتى أصبحت عجينة واحدة متماثلة؟

إن اعادة الحياة إلى هذه أعسر وأعسر، فهذه الحالة في اقصى حالات الهمود والسكون وأنآها عن الحياة والحركة، ثم قال له: (أدعهن) فانهن يأتينك سعياً، أي يتحولن إلى سعي، يتحولن من أقصى الهمود إلى أقصى الحركة، ولم يقل (ساعيات)، أي لم يكن فيهن ما يثقلهن من عنصر المادة، ففي التعبير بالمصدر مبالغة لا تكون في الوصف.

ولذا يمنع النحاة قياس وقوع المصدر حالاً، قالوا لأنه يلزم الاخبار بالمعنى عن الذات. قال ابن الناظم: «ومقتضى هذا أن لا يكون المصدر حالاً، لئلا يلزم الاخبار بمعنى عن عين»(١).

والحق أنه اذا أراد المبالغة فلا مانع من ذلك، بل ينبغي أن يقوله في موطنه فهذا تعبير، والوصف تعبير آخر.

وقوع المصدر حالا تعبير مجازي، أما الوصف فهو تعبير حقيقي، وكلاهما مراد وله موطنه.

الثاني: التوسع في المعنى وذلك أنك اذا عبرت بالوصف فقد أردت معى واحداً فاذا قلت (جاء خالد ماشياً) كان (ماشياً) حالاً، ليس غير، ولكن اذا عبرت بالمصدر اتسع المعنى، وكسبت اكثر من قصد وغرض، فقد تكسب معنى المصدرية والحالية، كقولك (أقبل ركضاً فهذا يحتمل المفعولية المطلقة، أي يركض ركضاً أو اقبال ركض، أيا كان التقدير ويحتمل الحالية فقد كسبت معنيين، وأنت تريدهما معاً، قال ابن القيم: «وبالجملة فالمصدرية في هذا الباب لا تنافي الحال، بل الاتيان بالحال ههنا بلفظ المصدر يفيد ما يفيده المصدر، مع زيادة فائدة الحال فهو أتم معنى ولا تنافي بينهما»(٢).

وقد يحتمل الحالية، والمفعول لأجله، والمفعولية المطلقة (٣) فتكسب ثلاثة اغراض في تعبير واحد ومنه قوله تعالى: ﴿ وَٱدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ [الأعراف:٥٦].

فلو قال (ادعوه خائفين وطامعين) لكان المعنى واحداً هو الحالية، ولكن بعدوله إلى المصدر اتسع المعنى، وأصبح يؤدي ثلاثة معان في آن واحد، وهي الحالية أي خائفين.

<sup>(</sup>١) «ابن الناظم» (١٣٢).

<sup>(</sup>٢) «التقسير القيم» (٢٨٥).

<sup>(</sup>٣) \_ انظر «المغنى» (٢/ ٥٦١-٢٦ُ٥)، وانظر «التفسير القيم» (٢٥٦–٢٥٨).

والمفعول لأجله، أي للخوف والطمع، والمفعولية المطلقة أي تخافون خوفا، وتطمعون طمعا، أو دعاء خوف وطمع، وهذه المعاني كلها مرادة، فإننا ينبغي أن ندعو ربنا ونحن في حالة خوف وطمع، وندعوه للخوف والطمع، وندعوه ونحن نخاف خوفا، ونطمع طمعا، فجمعها ربنا في تعبير واحد بعدوله من الوصف إلى المصدر، فهو بدل أن يقول: ادعوه خائفين وطامعين، وادعوه للخوف والطمع، وادعوه دعاء خوف وطمع، أو تخافون خوفاً وتطمعون طمعاً، جمعها كلها بهذا التعبير القصير، فقال: ﴿ وَآدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعاً ﴾.

## تنكير صاحب الحال:

ذهب جمهور النحاة إلى أن صاحب الحال يكون معرفة، ولا يأتي نكرة إلاّ بمسوغ، ومن هذه المسوغات:

1 – تقديم الحال على صاحبها النكرة، نحو: (أقبل حافظاً رجلٌ) فأصل الكلام (اقبل رجلٌ حافظً) في (حافظٌ) نعت، ثم قدمت الصفة على صاحبها، فانتصبت على الحال، لأنه لا يجوز أن تتقدم الصفة على الموصوف، قالوا وسبب ذلك أن تقدم الحال يؤمن التباس الحال بالصفة قوأما اذا تأخر نحو (جاءني رجل راكباً) فقد يشتبه في حال انتصاب ذي الحال بالوصف نحو (رأيت رجلاً راكباً) فطرد المنع رفعاً وجراً الأله .

وجاء في (الكليات) لأبي البقاء: «كل صفة نكرة قدمت على الموصوف انقلبت حالاً ففارقها لفظ الصفة لامعناها، لأنّ الحال صفة في المعنى»(٢).

٢- أن يكون مسبوقاً بنفي، أو شبه النفي، نحو (ما اقبل طالب مقصراً) و(لا يأتني طالب مقصراً) و(هل جاءني طالب مقصراً) ومنه قول الشاعر:

لا يسركنسن أحد إلى الاحجمام يسوم السوغسى متخموفاً لحممام فمتخوفا حال من (أحد) وهو نكرة والمسوغ النهى.

٣- أن تكون النكرة مخصصة باضافة، أو وصف، كقولنا (أقبل رجل علم حافظا) و(قدم طفل صغير باكيا).

 <sup>«</sup>الرضى على الكافية» (١/ ٢٢٠-٢٢١).

<sup>(</sup>۲) «الكليات» (۲۲۰).

وغير ذلك من المسوغات<sup>(١)</sup> .

قال أبو سعيد السيرافي: «الحال من المعرفة كالحال من النكرة فيما يوجبه العامل غير أن الحال من النكرة تنوب عن معناها الصفة، والصفة مشاكلة للفظ الأول، فيكون أولى من الحال المخالفة للفظ الأول، وذلك قولك (جاءني رجل راكب) في حال مجيئه وأما المعرفة فان فائدة الحال فيها غير فائدة الصفة، فاذا قلت: جاءني زيد أمس راكباً فالركوب في حال مجيئه، لافي حال إخبارك<sup>(۲)</sup>.

ومن هذا نفهم أنّ الحال بمعنى الصفة، فاذا تأخرت كانت نعتاً، نحو (أقبل طالب مقصر) واذا تقدمت أصبحت حالاً نحو (أقبل مقصراً طالب). وإذا الكلام منفياً كانت حالاً وإن كان مثبتاً صارت صفة، وكذلك باقي المسوغات.

وفي هذا الكلام نظر أي نظر .

فإن الحال غير الصفة، والحال لها معنى والصفة لها معنى آخر، فقولك (أقبل رجل حافظ) معناه متصف بالحفظ، كما تقول (أقبل رجل مقرىء) أي متصف بالاقراء، ولكن إذا قلت (أقبل حافظاً رجل) كان المعنى أنه حافظ في اقباله هذا، تقول (في الدار رجل مقرىء) أي متصف بالاقراء، وليس معناه أنه يقوم الآن بالاقراء، فإن قلت (في الدار مقرئاً رجل) تعين أنه يقوم بالاقراء حال كونه في الدار، ولا تقوله إلا إذا كان يقوم بالاقراء.

وتقول (أقبل طالب مهمل) أي متصف بالاهمال، كما تقول (هذا طالب مهمل) فإنْ قلت (أقبل مهملاً طالب) كان المعنى أنه مهمل في اقباله هذا، وليس ذلك سمته العام. وكذلك بالنسبة للمسوغات الأخرى.

فانه يصح أن تقول (ما اقبل طالب مقصر) وتقول (ما أقبل طالب مقصراً) لوجود المسوغ وهو النفي، ولكن هل المعنى واحد؟ كلا! فان قولك (ما أقبل طالب مقصراً معناه انه لم يقبل طالب متصف بالتقصير، وأما قولك (ما أقبل طالب مقصراً) فمعناه نفي التقصير عنه في اقباله هذا، وقد يكون قبل هذا مقصراً ومتصفاً به، ونحوه (لا يأت طالب مهملًا) و(لا يأت طالب مهملًا) فالأولى نهي عن اتيان طالب متصف بالاهمال، والثانية معناه النهي عن الاهمال في هذا المجيء، وانظر إلى قول قطري:

<sup>(</sup>١) انظر «ابن عقيل» (١/ ٢١٥ - ٢١٦)، والهمع (١/ ٢٤٠)، والتصريح (١/ ٣٧٥ - ٣٧٨).

<sup>(</sup>٢) «شرح أبي سعيد بهامش كتاب سيبويه» (١/ ٢٧٢).

# لا يسركنسن أحمد إلى الاحجمام يسوم السوغسى متخبوفها لحممام

فإنه لم يقل (متخوف) لأن المعنى يمنع من ذلك، فإنه إذا قال (متخوف) فمعناه ان التخوف وصفه العام. فكيف ينهاه عن الاحجام إذا كان متخوفاً؟ ولكن قال (متخوفاً) لأنه أراد أن لا يتخوف يوم الوغى، وفرق بين المعنيين.

وكذلك قولك (جاءني طالب صغير مقصراً) و(مقصر) فبالاتباع يكون سمته العام التقصير، وفي النصب يكون مقصراً في مجيئه هذا.

ونحن نرى أن لا داعي لهذه المسوغات، وإنما المسوغ المعنى، فمعنى الحال غير معنى الصفة، فإن أردت الحالية نصبت، وإن أردت الصفة اتبعت، وقد ذهب الخليل وسيبويه إلى أنه يجوز الحال من النكرة بلا مسوغ من هذه المسوغات، جاء في (الكتاب): «وقد يجوز نصبه على نصب (هذا رجل منطلقاً) وهو قول عيسى، وزعم الخليل أنّ هذا جائز ونصبه كنصبه في المعرفة، جعله حالاً ولم يجعله وصفاً، ومثل ذلك (مررت برجل قائماً) إذا جعلت المرور به في حال قيام، وقد يجوز على هذا (فيها رجل قائماً)، وهو قول الخليل، ومثل ذلك (عليه مائة بيضاً) والرفع الوجه، و (عليه مائة عَيناً) والرفع الوجه، و (عليه مائة عَيناً)

وهذا هو الحق فيما نرى فانّ المعنى هو المسوغ غير أننا لا نوافق سيبويه. في قوله (والرفع الوجه) لأنه يكون عند ذاك صفة، والحال في المعنى غير الصفة، كما أوضحنا.

فان قلت: انّ هذا يتضح في المرفوع والمجرور، ولا يتضح في المنصوب، فانه يتبين النعت من الحال في قولك (أقبل طالب مقصر)، و(أقبل طالب مقصرًا)، ولكن كيف يتبين ذلك في النصب؟ كيف نميز الحال من النعت في نحو قولك (رأيت طالباً مقصراً) كما ذكر الرضي؟ فوجود المسوغ ضروري لمعرفة الحال من النعت.

وهذا كلام مردود، فإننا لا نستطيع أيضاً أن نميز الحال من النعت إذا كان صاحب الحال منصوباً مع وجود المسوغ، كيف نميز بين الحال والصفة في قولنا: (ما رأيت طالبا مقصراً) و (هل رأيت طالبا علم مقصراً)، ففي هذه الجمل مسوغات هي النفي والاستفهام والاضافة، أفكلمة (مقصر) هنا نعت أم هي حال؟ هل فرق المسوغ بين الحال والنعت؟

 <sup>(</sup>۱) السيبويه، (۱/ ۲۷۲).

إن وجود المسوغ وعدمه سواء. إنّ قولك (رأيت طالباً مقصراً) و(ما رأيت طالباً مقصراً) سواء في الابهام. وهي مع وجود المسوغ يمكن أن تعرب حالاً، كما تعرب نعتاً، فليكن كذلك مع عدمه.

إنّ هذه الجملة من الجمل الاحتمالية، فنقول انّ هذه الكلمة تحتمل الحالية، وعليه يكون معناها كذا، وتحتمل النعت وعليه يكون معناها كذا.

أما تقديم الحال على صاحبها النكرة فليس لتسويغ الحالية، وإنما هو لغرض من اغراض التقديم وهو الاهتمام فإنك تقول (جاءني طالب مقصرًا) فإن اهتممت بالحال قلت (جاءني مقصراً طالب) كما هو معلوم من أغراض التقديم.

#### تقديم الحال:

إنّ التعبير الطبيعي هو أنْ يتقدم الفعل ثم صاحب الحال ثم الحال، فتقول (حضر محمد ماشماً).

فإن كان السامع يعنيه مشي محمد وذلك كأن يكون محمد مكسور الساق أو حصل له مرض أقعده عن المشي قدمت ما هو أهم، وأنت بشأنه اعنى، لأن العرب يقدمون ما هو أهم لهم وهم ببيانه اعنى، كما يقول سيبويه فتقول: (حضر ماشياً محمد) ونحوه أن تقول (أقبل مضروباً خالد) وذلك إذا كان ضرب خالد أهم.

فإن كان السامع يظن أن محمداً حضر راكباً لا ماشياً، قدمت الحال على فعلها لازالة الوهم من ذهنه ولارادة معنى التخصيص، فتقول (ماشياً قدم محمد) أي لم يقدم على حال غيرها، فهو لم يقدم راكباً مثلاً.

وهذا شأن التقديم عموماً، فإنك تقدم لغرض من الأغراض، فقد يكون ذلك للتعجب والتفاؤل والتشاؤم والتهويل والتخصيص وغير ذلك من الاغراض التي ذكرناها في أكثر من موضع، جاء في (شرح المختصر للتفتازاني): «ومثل (زيداً عرفت) في افادة الاختصاص قولك (بزيد مررت). . . لمن اعتقد أنك مررت بانسان وأنه غير زيد، وكذلك (يوم الجمعة سرت) و(في المسجد صليت)، و(تأديباً ضربته) و(ماشياً حججت) والتخصيص لازم للتقديم غالبا»(۱).

<sup>(</sup>١) «شرح المختصر» (٧٦-٧٧). أ

#### الحال الجملة

تقع الحال جملة كما تقع مفرداً، تقول (أقبل أخوك يضحك) و (أقبل أخوك وهو يضحك) كما تقول: (أقبل ضاحكاً) ويشترط النحاة أن تكون جملة الحال خبرية خالية من دليل استقبال أو تعجب (۱) فلا يصح أن تقع الجملة الانشائية حالاً، فلا تقول (أقبل محمد وهل هو راكض؟) على أنها حال، كما لا يصح عند النحاة أن تكون الجملة المصدرة بدليل استقبال حالاً، فلا تقول (حضر محمد سيكتب) على أنها حال، وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ إِنِّ ذَاهِبُ إِلَى رَقِي سَيَبَدِينِ ﴾ [الصافات: ٩٩] ليست الجملة (سيهدين) فيه حالاً. جاء في (شرح المرضي): "ويشترط في المضارع الواقع حالاً خلوه من حروف الاستقبال، كالسين، ولن ونحوهما، وذلك أنّ الحال الذي نحن في بابه، والحال الذي يدل عليه المضارع، وإنْ تباينا حقيقة لأنّ في قولك مثلا (اضرب زيداً غداً يركب) لفظ (يركب) حال بأحد المعنيين، غير حال بالآخر، لأنه ليس في زمان المتكلم، لكنهم النزموا تجريد صدر هذه الجملة، أي المصدرة بالمضارع من علم الاستقبال، لتناقض الحال والاستقبال في الظاهر وإنْ لم يكن التناقض ههنا حقيقياً (۱۳).

وهذا التعليل غير مقبول، وذلك أنه إذا أقر النحاة أن تكون هناك حال مقدرة، وهي التي يكون وقوعها بعد وقوع عاملها، فلا داعي لهذا الشرط، لأن المصدرة بدليل استقبال ليست الآكذلك قال تعالى: ﴿ أَنَّ اللّهَ يُبَيِّرُكَ بِيَحْيَىٰ مُصَدِقًا بِكُلِمَةِ مِنَ اللّهِ وَسَيَدَا وَحَصُورًا وَنَبِيّا مِنَ اللّهَ وَلَا قال تعالى: ﴿ أَنَّ اللّهَ يُبَيِّرُكَ بِيحَيِي مُصَدِقًا بِكُلِمَةِ مِنَ اللّهِ وَسَيَدَا وَحَصُورًا وَنَبِيّا مِنَ اللّهِ اللّه قال تعالى: ﴿ وَلَا نرى أن كلّ ما الشَّيلِجِينَ ﴾ [آل عمران: ٣٩]، وهذه الأحوال مقدرة لأنها بعد التبشير، ولذا نرى أن كلّ ما احتمل أن يكون حالاً في المعنى مما صدر بدليل استقبال، صح أن يكون كذلك، وذلك نحو (عرفت محمداً إن تستعنه أعانك) فجملة الشرط حال، وهي مصدرة بدليل استقبال. وتقول (مالك لا تذهب؟) و (لا) عند النحاة تفيد الاستقبال، وإن كان لنا فيها رأي آخر قال تعالى: ﴿ وَمَا لِي لَا آغَبُدُ اللّهِ عَلَى فَطَرَقِي وَإِلَيْهِ ﴾ [يس: ٢٢]، فجملة (لااعبد) حالية، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) «الهمع» (۱/۲۱٦)، «التصريح» (۳۸۹–۳۹۱).

 <sup>(</sup>٢) «الرضى على الكافية» (١/ ٢٣٠)، وانظر «الأصول» (١/ ٢٦١-٢٦١).

راز الحال:

قا، تقع قبل قسم من الجمل الحالية واو تسمى واو الحال، وجوباً أو جوازاً، نحو (أقبل محمد أخوه معه) و (أقبل محمد وأخوه معه) فما فائدة هذه الواو؟ وهل تؤدي معنى خاصاً بها؟ وما الفرق بين الجملتين السابقتين. ونحوهما في المعنى؟

إنّ الواو في العموم تفيد الاجتماع، جاء في (المخصص): "فالواو إذا لم يكن بدلاً من الحرف الجار لزمته الدلالة على الاجتماع كلزوم الفاء الدلالة على الاتباع، وهي مع ذلك تجيء على ضربين:

أحدهما أن تأتي دالة على الاجتماع، متعرية من معنى العطف، في نحو ماحكاه النحويون من قولهم (ما فعلت وأباك؟):

والآخر أنْ تأتي عاطفة مع دلالتها على الاجتماع، في نحو (مررت بزيد وعمرو) فهذا الضرب يوافق الأول في الدلالة على الجمع، ويفارقه في العطف، لأن الواو هناك لم تدخل الاسم الآخر في اعراب الأول، كما فعلت ذلك في الباب الثاني، فإذا كان ذلك علم أن المعنى الذي يخص به الواو الاجتماع...

وقد تجيء الواق غير عاطفة على غير هذا الوجه، في نحو قوله تعالى: ﴿ يَغْشَىٰ طَآلِهِ فَكُمُ مِنْكُمُ وَطَآبِفَةٌ وَطَآبِفَةٌ قَدَ أَهَمَّ مَّهُمُ أَنفُكُمُ مَ إِلَا عمران: ١٥٤]، فهي لغير العطف في هذا الموضع أيضاً، وذلك أن الجملة التي بعدها غير داخلة في اعراب الاسم الذي قبلها ولاهي معطوفه على الجملة التي قبلها، وإنّما الكلام مجموعه في موضع نصب بوقوعه موقع الحال فهذا ما ينبئك عن استحكام الواو في الدلالة على الاجتماع، إذ كان حكم الحال أن تكون مصاحبة لذي الحال»(١).

وهذا صحيح، فالواو العاطفة لمطلق الجمع، وهي تفيد التشريك في الحكم، نحو (حضر محمد وخالد)، والواو التي ينتصب الاسم بعدها تفيد المعية والمصاحبة، وهو اجتماع أيضاً، نحو (جئت والليل)، والتي ينتصب بعدها الفعل المضارع تفيد المصاحبة وهو اجتماع أيضاً، نحو (لا تأكل وتتكلم)، والحالية تفيد مصاحبة ما بعدها لما قبلها، نحو (جئت والشمس طالعة) أي مصاحبة طلوع الشمس، ولذا عدّها بعض النحاة للمعية (٢) لأنها

)

<sup>(</sup>۱) «المخصص» (۱۶/۷۶–۶۸).

<sup>(</sup>٢) انظر «المغني» (٢/ ٤٦٥ – ٤٦٦)، «الهمع» (١/ ٢٢٠).

تفيد المصاحبة، والجملة بعدها مفعول معه.

والاستئنافية تفيد الجمع في ذكر حكمين أو أكثر، نحو (لا تأكل وتشربُ) بضم الباء، أي أنت منهي عن الأكل، مباح لك الشرب، فقد جمع بين حكمين.

وهي تفيد الجمع ضميراً، نحو ذهبوا وقوموا، وحرفاً نحو (مدرسون وقائمون) فالواو على العموم تفيد الاجتماع.

وذكر عبد القاهر الجرجاني، أنّ واو الحال يؤتى بها لقصد استنناف حال أخرى تضمها إلى ماقبلها، جاء في (دلائل الإعجاز): «فاعلم أنّ كل جملة وقعت حالاً ثم امتنعت من الواو، فذاك لأجل أنك عمدت إلى الفعل الواقع في صدرها، فضممته إلى الفعل الأول في اثبات واحد، وكل جملة جاءت حالاً ثم اقتضت الواو، فذاك لأنك مستأنف بها خبراً، وغير قاصد إلى أنْ تضمها إلى الفعل الأول في الاثبات.

تفسير هذا أنك إذا قلت: (جاءني زيد يسرع) كان بمنزلة قولك (جاءني زيد مسرعاً) في أنك تثبت مجيئاً فيه اسراع، وتصل أحد المعنيين بالآخر، وتجعل الكلام خبراً واحداً، وتريد أن تقول: جاءني كذلك وجاءني بهذه الهيئة، وهكذا قوله:

وقد علوت قتود الرحل يسفعني يوم قديديمة الجوزاء مسموم

كأنَّه قال: وقد علوت قتود الرحل بارزاً للشمس ضاحياً.

وجاء في (الطراز) أنّ «الواو إذا كانت محذوفة فهي في حكم التكملة والتتمة لما قبلها تنزل منزلة الجزء منها، . . . وإذا كانت الواو موجودة كانت في حكم الاستقلال بنفسها»(٢) .

<sup>(</sup>۱) «دلائل الإعجاز» (۱٦٤–١٦٥).

<sup>(</sup>۲) «الطراز» (۲/۱۱۱).

وذهب بعضهم إلى أنها لتأكيد الالتصاق جاء في (حاشية الشمني على المغني): "وقال نجم الدين سعيد. . . الواو أكدت الالتصاق، باعتبار أنها في أصلها للجمع المناسب للالصاق»(١).

وجاء في (كليات أبي البقاء): (وقالوا إذا دخلت على الشرط بعد تقدم الجزاء يراد به تأكيد الوقوع بالكلام الأول وتحقيقه كقولهم (أكرم أخاك وإن عاداك) أي أكرمه بكل حال. وقد تزاد الواو بعد إلاّ لتأكيد الحكم المطلوب اثباته إذا كان في محل الرد والانكار، كما في قوله (ما من أحد إلاّ وله طمع أو حسد»(٢).

وأصل هذا القول ما قاله الزمخشري في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَهْلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا وَلَمَا كِنَابٌ مَمْ لُومٌ ﴾ [الحجر: ٤]، قال: ﴿ وَلَهَا كِتَابٍ) جملة واقعة صفة لقرية، والقياس لا يتوسط الواو بينهما، كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَهْلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا لَهَا مُنذِرُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٠٨]، وإنما توسيطت لتأكيد لصوق الصفة بالموصوف كما يقال في الحال (جاءني زيد عليه ثوب، وجاءني وعليه ثوب) (٣)».

وقال نحو هذا القول في قوله تعالى: ﴿ سَيَقُولُونَ ثَلَاثَةٌ رَّابِعُهُمْ كَلَّبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَسَةٌ سَادِمُهُمْ كَلَّبُهُمْ رَجْمًا بِٱلْغَيْبِ وَيَقُولُونَ سَبَعَةٌ وَقَامِنُهُمْ كَلَّبُهُمْ ﴾ [الكهف: ٢٢]، قال: «فان قلت: فما هذه الواو الداخلة على الجملة الثالثة، ولم دخلت عليها دون الاوليين؟

قلت: هي الواو التي تدخل على الجملة الواقعة صفة للنكرة، كما تدخل على الواقعة حالاً عن المعرفة في نحو قولك (جاءني رجل ومعه آخر) و (مررت بزيد وفي يده سيف) ومنه قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَهْلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا وَلَمَا كِتَابُ مُعَلُومٌ ﴾ وفائدتها تأكيد لصوق الصفة بالموصوف، والدلالة على أنّ اتصافه بها أمر ثابت مستقر، وهذه الواو هي التي آذنت بأن الذين قالوا سبعة وثامنهم كلبهم قالوه عن ثبات علم وطمأنينة نفس، ولم يرجموا بالظن كما غيرهم (3).

# فقد ذكر أن لها فائدتين:

<sup>(</sup>١) احاشية الشمتي على المغنى ا (٢/ ١١١).

<sup>(</sup>٢) "كليات أبي البقاء" (٣٦٧).

<sup>(</sup>T) «الكشاف» (۲/ ۱۸۷).

<sup>(</sup>٤) − «الكشاف» (٢/ ٢٢٥)، وانظر «٢/ ٣٨٧) في قوله تعالى: ﴿وَمَا أَهَلَكُنَا مِنْ قَرِيَةَ الاَّ لَهَا منذرون﴾.

الاولى تأكيد الالتصاق. والثانية أن اتصافه بها أمر ثابت مستقر.

والجمهور ينكرون مجىء جملة الصفة بعد هذه الواو<sup>(1)</sup> ويعدون هذه الواو واو الحال، جاء في (المغني): «الواو الداخلة على الجملة الموصوف بها لتأكيد لصوقها بموصوفها، وافادتها أن اتصافه بها أمر ثابت، وهذه الواو أثبتها الزمخشري ومن قلده وحملوا على ذلك مواضع الواو فيها كلها واو الحال»<sup>(۲)</sup>.

وعند سيبويه هي بمعنى (إذ) أي للزمن الماضي، جاء في (كتاب سيبويه): «وأما قوله عز وجل: ﴿ يَغْشَىٰ طَآبِهُ مِنكُم مُ وَطَآبِهَ أَنَّهُ مَتَهُم آنَهُ مُومِ ﴾ [آل عمران: ١٥٤]، فانما وجهوه على أنه يغشى طائفة منكم، وطائفة في هذه الحال، كأنه قال (اذ طائفة في هذه الحال) فإنما جعله وقتاً، ولم يرد أن يجعلها واو عطف، إنما هي واو الابتداء»(٣).

وقد سماها بعضهم واو الوقت، جاء في (كتاب الأصول): "وإذا ذكرت (ان) بعد واو الوقت كسرت، لأنه موضع ابتداء، نحو قولك (رأيته شاباً وانه يومئذ يفخر)»(٤٠).

وبعضهم ذكر واو الحال وواو الوقت على أنهما واوان مختلفتان، جاء في (لسان العرب): «ومنها واوات الحال كقولك (أتيته والشمس طالعة)، أي في حال طلوعها، قال الله تعالى: ﴿ إِذَنَادَىٰ وَهُوَمَكُظُومٌ ﴾ [القلم: ٤٨].

ومنها واو الوقت، كقولك (اعمل وأنت صحيح) أي في وقت صحتك والآن وأنت فارغ، فهذه واو الوقت، وهي قريبة من واو الحال<sup>(٥)</sup>.

وهما بمعنى واحدكما واضح وليستا مختلفتين

وذهب بعضهم إلى صرف كلام سيبويه وتأويله عن معناه، جاء في (الهمع): «وقدرها سيبويه والأقدمون بإذ، ولا يريدون أنها بمعنى (اذ) اذ لا يرادف الحرف الاسم، بل انها وما بعدها قيد للفعل السابق كما أن (اذ) كذلك»(١٠).

<sup>(</sup>١) - انظر «حاشية يس على التصريح» (١/ ٣٧٧)، «الصّبَان» (٣/ ١٧٥)، «الأشموني» (٢/ ١٧٦).

<sup>(</sup>٢) - ﴿المغني؛ (٢/ ٣٦٤)، ﴿التصريح؛ (١/ ٣٧٧). -

<sup>(</sup>٣) «سيبويه» (١/٧٤)، وانظر «المقتضب» (٤/ ١٢٥).

<sup>(</sup>٤) «الأصول» (١/ ٣٢١).

<sup>(</sup>٥) «لسان العرب» (٣٠/ ٣٨٠)، وانظر «تاج العروس» (١٠/ ٤٥٢).

<sup>(</sup>F) «الهمع» (1/٧٤٢).

وكلام السيوطي فيه نظر اذ ظاهر كلام سيبويه أنها بمعنى (اذ) قال: «كأنه قال اذ طائفة في هذه الحال فانما جعله وقتاً» وكما ذكر المبرد، وابن السراج، وغيرهما وسموها واو الوقت، لأنها تفيد التوقيت، والجملة بعدها جارية مجرى الظرف كما قال الزمخشري في (المفصل) قال: «ويجوز إخلاء هذه الجملة عن الراجع إلى ذي الحال، اجراء لها مجرى الظرف، لانعقاد الشبه بين الحال وبينه، تقول (اتيتك وزيد قائم) و (لقيتك والجيش قادم) قال: وقد اغتدى والطير في وكناتها»(۱).

جاء في (المغني): ومما يشكل قولهم في نحو (جاء زيد والشمس طالعة) أنّ الجملة الاسمية حال، مع أنها لا تنحل إلى مفرد ولا تبين هيئة فاعل، ولا مفعول، ولاهي حال مؤكدة.

فقال ابن جني: تأويلها جاء زيد طالعة الشمس عند مجيئه، يعني فهي كالحال والنعت - السببيين، كمررت بالدار قائماً سكانها، وبرجل قائم غلمانه.

وقال ابن عمرون: هي مؤولة بقولك مبكراً ونحوه.

وقال صدر الأفاضل تلميذ الزمخشري إنما الجملة مفعول معه، واثبت مجيء المفعول معه جملة. وقال الزمخشري في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّمُ مِنْ بَعْدِهِ مَسَبَّعَةُ ٱلجُمْرِ ﴾ [لقمان: ٢٧]، في قراءة من رفع البحر، هو كقوله:

وقد اغتدى والطيس في وكناتها بمنجسرد قيد الا وابد هيكل

و (جثت والجيش مصطف)، ونحوهما من الأحوال التي حكمها حكم الظرف، فلذلك عربت عن ضمير ذي الحال»(٢).

والتحقيق أنّ واو الحال تفيد الوقت كثيراً، وهي بمعنى (اذ) الظرفية غالباً، وايضاح ذلك أنك تقول: (ما بالك تركض؟) و (ما بالك راكضاً؟)

فأنت تسأل عن سبب ركضه، وتقول: (ما بالك وأنت تركض؟) فأنت تسأله عن شيء حدث له وهو يركض كأنك قلت: ما بالك حين تركض؟

<sup>(</sup>١) - "ابن يعيش" (٢/ ٦٨)، واظر «كليات أبي إلبقاء» (١٤٠).

<sup>(</sup>٢) ﴿ المغني \* (٢/ ٦٥ ٤ - ٢٦٤).

وتقول: (مالك تسكت؟) و(مالك ساكتاً؟) فهذان سؤلان عن سبب سكوته.

وتقول: (مالك وأنت ساكت؟) فهذا السؤال عن شيء حدث له وهو ساكت كأنه قال: ما حصل لك حين كنت ساكتاً؟

وتقول: (لماذا جنتنا هارباً؟) و(لماذا جنتنا وأنت هارب؟) فالأولى سؤال عن سبب مجيئه هارباً، أي سؤال عن سبب الهرب، أوالثانية سؤال عن سبب المجيء مع أنه هارب، أي لماذا جنت وهذه حالك؟

وتقول: (كيف وصلت ليس لك مال؟) و (كيف وصلت وليس لك مال؟) فالأولى سؤال عن سبب فقدان المال، والثانية سؤال له أنه كيف وصل وهذه حاله، أي كيف وصل مع انه ليس له مال؟ كما تقول: لماذا جئت وأنت مريض؟ أي وهذه حالك. فحاله المعلومة في الثانية عدم المال.

جاء في (كتاب سيبويه): "وبعض العرب يقول: (كلمته فوه إلى فيَ) كأنه يقول (كلمته وفوه إلى في) أي كلمته وهذه حاله.

فالرفع على قوله: كلمته وهذه حاله، والنصب على قوله، كلمته في هذه الحال، فانتصب لأنه حال وقع فيه الفعل.

وأما (يداً بيد) فليس فيه إلاّ النصب، لأنه يحسن أن تقول (بايعته ويدٌ بيد) ولم يرد أن يخبر أنه بايعه ويده في يده ولكنه أراد أن يقول: بايعته بالتعجيل، ولا يبالي أقريباً كان أم بعيداً.

وإذا قال: (كلمته فوه إلى فيّ) فإنّما يريد أن يخبر عن قربه، وأنه شافهه، لم يكن بينهما أحد»(١).

وجاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ أَتُمِدُّونَنِ بِمَالٍ فَمَا مَاتَنْنِ مَ اللَّهُ خَيْرٌ مِّمَا مَاتَنْكُمْ ﴾ [النمل: ٣٦]: "فان قلت: ما الفرق بين قولك: (أتمدني بمال، وأنا أغنى منك؟) وبين أن تقوله بالفاء؟

قلت: إذا قلته بالواو فقد جعلت مخاطبي عالماً بزيادتي عليه في الغنى واليسار، وهو مع ذلك يمدني بالمال، وإذا قلته بالفاء فقد جعلته بمن خفيت عليه حالي، فأنا أخبره الساعة بما

 <sup>(</sup>١) • سيبويه (١/ ١٩٥ - ١٩٦)، وانظر «المقتضب» (٣/ ٢٢٦).

لا أحتاج إلى امداده، كأني أقول له: أنكر عليك ما فعلت فإني غني عنه»(١٠).

فجعل الواو للحال المعلومة.

قال تعالى: ﴿ ﴿ فَمَا لَكُونِ اللَّهُ فِي اللَّهُ فَقَالَتُن فِقَالَتُهُ [النساء: ٨٨]، ولو قال: (فما لكم في المنافقين وأنتم فئتان) لتغير المعنى، فالأولى سؤال عن سبب انقسامهم فئتين، والثانية سؤال عما حصل لهم في أمر المنافقين عندما كانوا فئتين.

وتقول (بعثه قائداً عليهم) أي جعله قائداً عليهم، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ مَ طَالُوتَ مَلِكاً ﴾ [البقرة: ٢٤٧]، ولو قال (بعثه وهو ملك) لكان المعنى أنه بعثه عندما كان ملكاً، أي كان ملكا قبل أن يبعث عليهم، ونحوه إذا قلت (بعثه وهو قائد) فمعناه أنه أرسله حين كان قائداً، فالقيادة حاله المستقرة، ولو قال (بعثه قائداً) لكان المعنى أنه جعله قائداً عليهم، ولم تكن تلك حاله المستقرة قبل بعثه.

جاء في (الأصول) أن الرجل: «إذا قال: بعتك هذا الطعام مكيلًا، وهذا الثوب مقصوراً فعليه أن يسلمه إليه مكيلًا ومقصوراً.

وإذا قال: (بعتك وهو مكيل) فإنما باعه شيئاً موصوفاً بالكيل ولم يتضمنه البيع"(٢).

فجعل الكيل قبل البيع.

قال تعالى: ﴿ فَقَعُوا لَهُ سَنَجِدِينَ ﴾ [ص: ٧٧]، ولو قال (فقعوا له وأنتم ساجدون) لاحتمل أنْ يكون أمراً بوقوعهم حين يكونون ساجدين، فالسجود حالهم المستقرة قبل الوقوع وهذا غير جائز.

ومثله قوله تعالى: ﴿ يَغِرُّونَ لِلْأَذَقَانِ سُجَّدًا﴾ [الإسراء:١٠٧]، ولو قال (وهم سجد) لاحتمل المعنى أنهم يخرون للأذقان حين يكونون سجداً، أي وهذه حالهم.

وهذا غير مراد إذ كيف يخرون للاذقان حين يكونون ساجدين؟!

وقال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِتَايَنتِ رَبِّهِمْ لَمْ يَخِرُواْ عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيَانًا ﴾ [الفرقان: ٧٣]، ولم يقل (لم يخروا عليها وهو صم وعميان) لأن المعنى يكون عند ذاك أن حالهم المستقرة الصمم والعمى.

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۲/ ۲۵٤).

<sup>(</sup>٢) «الأصول» (٢/ ٤٩-٥٠).

وقال تعالى على لسان سليمان (عليه السلام): ﴿ أَرْجِعْ إِلَيْهِمْ فَلَنَأْنِينَهُم بِجُنُودِ لَا قِبَلَ لَمُمْ بِهَا وَلَنَّهُ مِنَهُمْ أَنَّهُ بِبَدْدٍ وَأَنْتُمْ أَذِلَةً ﴾ وقال: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَّكُمُ ٱللَّهُ بِبَدْدٍ وَأَنْتُمْ أَذِلَةً ﴾ [النمل: ٣٧]، وقال: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَّكُمُ ٱللَّهُ بِبَدْدٍ وَأَنْتُمْ أَذِلَةً ﴾ [آل عمران: ١٢٣].

فالأولى (أذلة) بدون واو لأن الفك سيكون مقارناً للخروج، ولم يكونوا قبل ذلك أذلة، أما الثانية فمعناها أنه نصرهم وهذه حالهم المستقرة، أي كانوا أذلة قبل النصر، أي نصركم اذ كنتم أذلة أي حين كنتم أذلة.

فالواو تكون لما قد استقر، ولذا لا تكون الجملة المسبوقة بالواو مقدرة، أي مستقبلة قال تعالى: ﴿ وَعَنَدَ اللَّهُ ٱلْمُنْكَفِقِينَ وَٱلْمُنْكَفِقَاتِ وَٱلْكُفَّارَ نَارَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا ﴾ [التوبة: ٦٨]، ف (خالدين) حال مستقبلة، فالخلود يكون بعد الوعد، لا مقارناً له، ولو قال (وعدهم وهم خالدون) لكان المعنى أن الوعد حصل حين خلودهم.

وقال: ﴿ وَيَتَمْرَنَكُ وَإِسْحَقَ فِيمًا مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ [الصافات: ١١٢]، ف (نبياً) حال مقدرة لأنها بعد البشرى، ولو قال (وهو نبي) لكان المعنى أنه بشره باسحاق، حين كان اسحاق نبياً وهو مستحيل، فالمسبوقة بالواو لا تكون مقدرة.

ثم ان واو الحال ليست بمعنى (اذ) دوماً، بل هو الغالب كما ذكرنا، فقد تكون الجملة قبلها مستقبلة، فتمتنع أن تكون بمعنى (اذ)، لأن (اذ) للمضي في الغالب، وذلك نحو (سأجيئك والليل ساج)، أي وقت الليل ساج، فهي بمعنى (وقت)، وهذا الوقت قد يكون ماضياً وقد يكون غيره، بحسب الجملة.

وأما قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَهْلَكُنَا مِن قَرِيَةٍ إِلَّا وَلَمَا كَنَابٌ مَعْلُومٌ ﴾ [الحجر: ٤]، فليست فيه الجملة بعد الواو صفة، بل الواو واو الحال، بخلاف (لها منذرون) في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَهْلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا لَمَا مُنذِرُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٠٨]، فإنها تحتمل الوصفية والحالية، فقد يؤتى بالواو للفصل بين الحال والنعت، ولكل قصد. فأنت تقول (ما مررت برجل إلا له مال) و(ما مررت برجل إلا وله مال) فمعنى الأولى أنك مررت برجل ذي مال، أي غني وإنك لم تمر الأ برجل غنى.

أما الثانية فمعناها أنك لم تمر برجل إلاّ حين يكون له مال، أي لم تمر به في وقت لم يكن له مال. فالأولى نعت، وهي وصف عام، أما الثانية فهي حال منتقلة كما مرّ في قولنا (ما جاءني طالب مقصر) و (ما جاءني طالب مقصراً).

ونحوه أن تقول (مررت برجل أخوه منطلق)؛ و(مررت برجل وأخوه منطلق) فمعنى الأولى أنك مررت برجل منطلق الأخ، وانطلاقه قد يكون قبل المرور، وأما الثانية فمعناها انك مررت به في هذا الوقت.

وتقول (مررت برجل فرسه سابق)، و(مررت برجل وفرسه سابق) فالأولى قد يكون فيها السبق قبل المرور، والثانية مررت به في هذا الوقت.

وتقول (ما مررت برجل إلا فرسه سابق) و (ما مررت برجل إلا وفرسه سابق) أي إلا في هذا الوقت.

وتقول (مررت برجل أخوه مقرىء)، و(مررت برجل وأخوه مقرىء) فإنّ معنى الأولى أنك وصفت الرجل بأن اخاه مقرىء، ولا يشترط أنك مررت به في وقت الاقراء، فقد يكون الأخ غير مقرىء في وقت المرور، وأما الثانية فانها تفيد أنك مررت به في حين أنّ أخاه يقوم بالاقراء فعلًا. فالأولى وصف عام والثانية حال.

وتقول (ما مررت برجل إلا أخوه مقرىء) أي ما مررت برجل إلا أنه موصوف بأن أخاه مقرىء، وتقول (ما مررت برجل إلا وأخوه مقرىء) أي ما مررت به إلا في حال الاقراء. فمعنى قوله تعالى ﴿ وَمَا أَهَلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلّا لَمَا مُنذِرُونَ ﴾ إننا لم نهلك إلا قرية منذرة ولم يأت بالواو، لأن المعنى عند ذاك يكون أنه لم يهلك قرية إلا وهذه حالها، أي لم يهلك قرية إلا وقت انذارهم، في حين أنه عند الاهلاك يخرج الرسل والمؤمنون بهم من القرى ويتركونها فلا يكونون فيها عند اهلاكها، كما في قوم لوط وغيرهم، فلو قال (ولها منذرون) لكان المعنى أنهم فيها وقت الاهلاك كما أوضحنا، بمخلاف آية الحجر فإن الأجل حال وقت الاهلاك حاق عليهم، مصاحب لاهلاكهم.

يتبين من هذا أنَّ واو الحال تدخل لأغراض منها:

١- أنها تكون بمعنى (اذ) أي للوقت الماضي، كقوله تعالى: ﴿ إِذْ نَادَىٰ وَهُو مَكْظُومٌ ﴾
 [القلم: ٤٨]، ونحو (ما بالك وأنت راكض) أي حين كنت راكضاً.

٢- أنها تكون للوقت غير الماضي أيضا نحو (سأزورك والقمر طالع).

٣- قد يؤتى بها للدلالة على أنّ الحال بعدها أمر ظاهر ومعلوم نحو (كيف تعطيني وأنا أغنى منك) قال تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُوا ٱلْجَنَّكَةَ وَلَكًا يَأْتِكُمْ مَّثُلُ ٱلَّذِينَ خَلَوًا مِن قَبْلِكُمْ ﴾ [البقرة: ٢١٤]، أي أحسبتم أن تدخلوا الجنة: ولم تكن هذه حالكم الظاهرة؟

قد يؤتى بها للدلالة على أن ما بعدها مستقر قبل الحدث المصاحب لها نحو (بعثه وهو ملك) ومنه قوله تعالى: ﴿ وَمَا لَنَآ أَلَا نُقَاتِلَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَقَدْ أُخْرِجْكَا مِن دِيَنْرِنَا وَأَبْنَآ بِهَآ ﴾ [البقرة: ٢٦٤]، فالاخراج استقر وحدث قبل القتال.

٥- قد يؤتى بها للاهتمام نحو (عبر النهر ولم يحرك يده) و (قفز خسة أمتار وعلى ظهره
 حمل وبيده ثقل) و (دخل على الأمير وبيده سيفه).

۳- قد یؤتی بها للفصل بین الحال والنعت نحو (رأیتك رجلاً عنده مال) و(رأیت رجلاً وعنده مال) و(رأیت رجلاً وفرسه سابق).

٧- قد يؤتى بها لازالة التنصيص على الاستئناف، كقولك (أقبل أخوك هو فرح) و(أقبل أخوك وهو فرح) فالأولى استئناف اخبار جديد نصا، والثانية أزالت فيها الواو التنصيص على الاستئناف، فكان ما بعدها يحتمل الحالية وهو الظاهر، ويحتمل الاستئناف أيضا.

قال تعالى: ﴿ كُمَا أَخْرَجُكَ رَبُّكَ مِنْ بَيْتِكَ بِالْحَقِّ وَإِنَّ فَرِبِقًا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ لَكُرِهُونَ ﴾ [الأنفال: ٥]، ولو حذفت الواو لكان استثنافاً نصاً، فذكرُ الواو ازال التنصيص على الاستثناف، وأصبحت الجملة تحتمل الحالية، وهو الظاهر، وتحتمل الاستثناف أيضاً.

نقول (هو يحرف القول وانه يعلم بذلك) فالواو تحتمل الحالية والاستئنافية، وحذفها ينص على الاستثناف.

وتقول (لم يدخلها وهو يطمع) و (لم يأتني وهو طامع) فهذه تحتمل الحال، أي لم يدخلها طامعاً، وإنما دخلها غير طامع، وتحتمل الاستثناف، فيكون المعنى أنه لم يدخلها ولكنه يطمع في الدخول، وحذفها ينص على الاستثناف.

٨- أن يؤتى بها للتنصيص على ارادة الحال لا التعليل، وذلك كقولك (جنته انه أمير) و(جئته وإنه أمير) فالأولى تعليل للمجيء، والثانية معناها جنته وهذه حاله، أي وقت هو أمير. قال تعالى: ﴿ وَمَاكَانَ اللهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ ﴾ [الأنفال: ٣٣]. ولو قال (ما كان الله ليعذبهم انك فيهم) لكان المقصود به التعليل، أي بيان السبب، إلى غير ذلك من الأغراض.

# الحال المؤكدة

تنقسم الحال إلى مؤسسة، وهي المبينة للهيئة، نحو أقبل أخوك ضاحكا، ومؤكدة وهي التي يستفاد معناها مما قبلها نحو (ولى مدبراً).

وتنقسم المؤكدة على ثلاثة أقسام:

المؤكدة لعاملها وهي التي تكون بمعنى عاملها، سواء خالفته في اللفظ، أم وافقته، نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَعْفَوْا فِ الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ [البقرة: ٦٠]، لأن العثي هو الإفساد. وكقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّتِي نَقَضَتْ غَزْلَهَا مِنْ بَعْدِ قُرَّةٍ أَنَكَنّا ﴾ [النحل: ٩٢]، فنقض الغزل جعله أنكاثا، وكقوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيَّا ﴾ [مريم: ١٥]، وقوله: ﴿ وَأَرْسَلَنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا وَكُفّى بِاللّهِ شَهِيدًا ﴾ [النساء: ٧٩]، فمعنى أرسلناك أنك رسول.

والمؤكدة لمضمون الجملة وهي التي يستفاد معناها من مضمون الجملة قبلها نحو (هو المتبني شاعراً) فالمتنبي مشهور بالشعر، معروف به، فقولك (شاعراً) يؤكد مضمون الجملة قبله. ونحو (هو حاتم جواداً) فانّ حاتماً مشهور بالجود، و(محمد أبوك عطوفاً) لأن من لوازم الأبوة العطف.

وليست الحال المؤكدة نحو (أنا أخوك منطلقاً)، لأنه ليس من لوازم الأخوة الانطلاق. وللحال المؤكدة لمضمون الجملة أغراض وشروط، فمن اغراضها أن تكون لبيان اليقين نحو هو خالد معلوماً، وهو أخوك معروفا، وهو الحق صادقا.

وللفخر نحو (أنا أبوك كريماً) و(أنا خالد مقداماً).

وللتعظيم نحو (هو ربنا منعماً) و(هو استاذنا عالماً).

وللتحقير نحو (هو سالم ذليلًا) و(هو الجاني مقهوراً).

وللتصاغر نحو (أنا عبدك فقيراً إليك) و(أنا عبد الله آكلًا كما يأكل العبيد).

وللوعيد نحو (أنا سعيد قاتلًا) و(أنا عباس متمكناً منك)(١).

وللترحم نحو (هو المسكين مرحوماً) و(هو خالد بائساً).

وللذم نحو (هو العاصي مطروداً من رحمة ربه) و (هو زيد سارقاً).

وللاطماع نحو (هو ربنا غافراً لمن يتوب).

إلى غير ذلك من الاغراض.

وللحال المؤكدة لمضمون الجملة شروط يذكرها النحاة هي:

أن تكون الجملة اسمية وجزءاها اسمان معرفتان جامدان(٢).

قالوا وكونها معرفة الجزءين لأنه لا يؤكد إلا المعرفة، وكون جزءيها اسمين جامدين لأنه اذا كان أحد الجزءين مشتقاً، أو في حكمه، كان عاملاً في الحال<sup>(٣)</sup>. فلا تكون مؤكدة لمضمون الجملة.

وايضاح ذلك أنك إذا قلت (هو حاتم جواداً) لم يكن في الجملة ما يصلح العمل في الحال وإنما عامله محذوف وجوباً تقديره (أحقه) عند الكثيرين، فإنّ كان أحد الجزئين فعلا أو اسماً مشتقاً كان هو العامل في الحال فتكون الحال مبينة أو مؤكدة لعاملها، وذلك نحو (هو القادم فرحاً) و(هو القادر مستطيعاً) في (القادم) مشتق، وهو العامل في (فرح)، فهي حال مؤسسة، و(القادر) اسم مشتق، وهو العامل في (مستطيع) وهي حال مؤكدة لعاملها لأنها بمعناه.

وفي هذه الشروط نظر فيما أرى.

فإنه لا داعي لاشتراط أن يكون الاسمان جامدين، فالحال المؤكدة لمضمون الجملة قد تكون مع الأسماء الجامدة والمشتقة، وذلك بحسب دلالتها، وذلك نحو أن تقول: (هو الجاني مقهوراً) فهذه الحال تحتمل معنين: إما أن يكون المعنى أن الجاني مقهور مغلوب على أمره منهزم النفس، وهذا من لوازم الجناية، فتكون الحال مؤكدة لمضمون الجملة، كما تقول (هو أخوك عطوفاً). وإما أن يكون المعنى، هو الذي جنى مقهوراً، أي هو الذي جنى في حالة

<sup>(</sup>۱) انظر (سيبويه) (۱/٢٥٦-٢٥٧)، «المقتضب» (۱/٣١)، «التسهيل» (۱۱۲)، «ابن يعيش» (۲/٦٤-٦٥)، «الهمع» (۱/٢٤)، «الرضي، (۱/٢٣٧)، «التصريح» (۱/٣٨٧).

<sup>(</sup>٢) - «التسهيل» (١١٢)، «الهمع» (١/ ٢٤٠)، «التصريح» (١/ ٣٨٧)، «الأشموني» (١/ ١٨٥-١٨٦).

<sup>(</sup>٣) • الأشمون» (٢/ ١٨٥ - ١٨٦).

قهره فتكون مبينة. فان أردت المعنى الأول كانت مؤكدة لمضمون الجملة و (الجاني) اسم مشتق.

ونحوه (هو المنتصر فرحاً) فالمنتصر مشتق، و(فرحاً) حال مؤكدة، وذلك لأن من لوازم الانتصار الفرح، فإن جعلت (المنتصر) عاملاً في الحال كان المعنى هو الذي انتصر في حال فرحه، فإن أردت هذا المعنى كانت مبينة، وإن أردت أن شأن المنتصر أن يكون فرحاً كانت حالاً مؤكدة لمضمون الجملة.

ومثله (هو المجرم مأخوذاً بجرمه) والمجرم مشتق وهذه حال مؤكدة لمضمون الجملة وليست مبينة، لأنها لو كانت مبينة لكان معناه أنه اجرم حال كونه مأخوذاً بجرمه، وهذا معنى بعيد.

ومثله (هو المسكين مرحوماً) والمسكين مشتق و(مرحوماً) حال مؤكدة، وذلك أن من لوازم المسكنة رحمة الناس، وإذا جعلت (المسكين) عاملاً كان المعنى: هو الذي أصبح مسكيناً في حال رحمة الناس له، وهذا لا يصح.

ونحوه (هو البائس مكروباً) و(هو الكاذب مبغوضاً) و(هو الظالم مكروهاً) و(هو العادل عبوباً) و(هو الثمل خائر القوى) وهذه كلها أسماء مشتقة، والحال فيها مؤكدة لمضمون الجملة كما هو واضح.

كما أنه لا داعي لاشتراط التعريف، وإن قولهم (لا يؤكد إلا المعرفة) باطل، لأن هذا رأي البصريين في التوكيد المعنوي الذي هو تابع، نحو (أقبل محمد نفسه)، وهذا ليس منه فنحن نقول (ما ولى رجل منا مدبراً) فنكون قد أكدنا العامل وصاحب الحال نكرة، ولم يمنع التنكير من التوكيد، ونقول (قضيت ستة أيام كاملة) ف (كاملة) تحتمل الحالية، وهي عند ذاك مؤكدة لصاحبها وهو نكرة.

كما أنه يصح توكيد النكرة توكيداً لفظياً نحو (حضر رجل رجل) ولم يمنعها التنكير من التوكيد.

والحق فيما نرى أنه يصح أن تقع الحال المؤكدة لمضمون الجملة بعد نكرة، وذلك نحو قولك (هو رجل صدق معلوماً) و(خالد رجل سوء معروفاً) و(محمد رجل عدل معروفاً) فكل من (معلوماً) و(معروفاً) حال مؤكدة لمضمون الجملة، ورجل صدق ورجل سوء نكرتان لأنهما مضافتان إلى نكرة، و (رجل عدل) نكرة موصوفة، وهذه كلها تعبيرات فصيحة.

جاء في (كتاب سيبويه): «ومما ينتصب لأنه حال وقع فيه أمر قول العرب (هو رجل صدق معلوماً ذاك) و(هو رجل صدق معروفاً ذاك) و(هو رجل صدق بيناً ذاك) كأنه قال: هذا رجل صدق معروفاً صلاحه»(١٠).

فالأحوال في هذه الجمل مؤكدة لمضمون الجملة، كما هو واضح، مع أنّ أحد الجزءين نكرة.

وليس من شأننا في هذا البحث النظر في العوامل إلاّ بقدر ما يتعلق بالمعنى.

وعلى هذا ففي عامل هذه الحال الذي يقدره النحاة نظر من حيث المعنى، وذلك أنّ كثيراً من النحاة ذهبوا إلى أنّ عاملها محذوف وجوباً تقديره (احقه)، فالعامل في قولك (محمد أخوك عطوفا) محذوف تقديره (أحقه عطوفا) ومعنى أحقه، أثبته، وأعرفه، وهذا لا يصح لأن قولك (أعرفه عطوفا) معناه أعرفه في حال عطفه، وهذا المعنى غير مراد، لأنه لا معنى لقولك: محمد أخوك أعرفه في حال عطفه، جاء في (شرح الرضي على الكافية): «واختلف في العامل في المؤكدة التي بعد الاسمية فقال سيبويه: العامل مقدر بعد الجملة تقديره زيد أبوك أحقه عطوفاً، يقال حققت الأمر أي تحققته وعرفته، أي أتحققه وأثبته عطوفاً.

وفيه نظر إذ لا معنى لقولك تيقنت الأب وعرفته في حال كونه عطوفاً، وإن أراد أن المعنى اعلمه عطوفا فهو مفعول ثان لاحال.

وقال الزجاجي: العامل هو الخبر لكونه مؤولاً بمسمى نحو: أنا حاتم سخياً، وليس بشيء لأنه لم يكن سخيا وقت تسميته بحاتم، ولا يقصد القائل بهذا اللفظ هذا المعنى، وأيضا لا يطرد ذلك في نحو ﴿ هَدْذِهِ مُاقَةُ ٱللَّهِ لَكُمْ مُايَدٌ ﴾ [هود: ٦٤]...، وغير ذلك مما ليس الخبر فيه علماً (٢٠).

ولا داعي إلى تقدير عامل فيما نرى.

<sup>(</sup>۱) السيويه (۱/۲۲۳).

<sup>(</sup>٢) • الرضيء (١/ ٢٣٣).

### التهييز

#### حقيقته:

التمييز عند النحاة هو اسم نكرة متضمن معنى (من) لبيان ما قبله من ابهام ذات أو نسبة (۱).

أما كون التمييز نكرة فهي مسألة خلافية، فالجمهور على أنّه كذلك، وذهب قسم من النحاة إلى جواز تعريفه، مستشهدين بقول الشاعر:

# صددت وطبت النفس يا قيس عن عمرو

وبنحو (مخمد حسن وجهه) بنصب الوجه، والجمهور على زيادة (أل) في (النفس) وأن الوجه ليس تمييزاً وإنما هو شبيه بالمفعول به (٢٠).

والظاهر أن التنكير هو الغالب، وهو الأصل وقد يرد معرفة في تعبيرات قليلة.

وأما تضمنه معنى (من) فليس المقصود أنه يقبل دخول (من) عليه، فمن التمييز ما يقبل دخول (من)، كما في نحو قولك (لله دره فارساً)، و (لله دره من فارس)، و (هذا ثوب حريراً)، و (هذا ثوب من حرير)، ومنه ما لا تدخل عليه (من) نحو (أقبل خمسة عشر رجلاً) فلا تقول فيه: (أقبل خمسة عشر من رجل)، ونحو (حسن محمد خلقاً) فلا تقول فيه (حسن محمد من خلق)، وإنما التضمن أمر يعود إلى المعنى، فمعنى (أقبل خمسة عشر رجلاً) اقبل خمسة عشر من الرجال، ومعنى (حسن محمد خلقاً) حسن محمد من جهة خلقه.

وهذا فرق ما بينه وبين الحال، فان التمييز على تقدير (من) البيانية وهو يزيل الابهام عن الذات أو النسبة، أما الحال فهي لبيان الهيئة، تقول (عندي رطل عسلاً) فقد أزالت كلمة (عسل) الابهام عن المقدار قبله، وهو على معنى (عندي رطل من عسل) وتقول (أقبل سالم مكتئياً) فقد بينت كلمة (مكتئباً) هيئة سالم.

وتقول: (هو أحسنهم كاتباً) وتعني بهذا التعبير أحد معنيين: فهو إما أن يكون هو أحسنهم إذا كتب، أي أحسنهم في حال الكتابة فتكون حالاً، وإما أن يكونُ المعنى أن كاتبه

<sup>(</sup>١) «حاشية يس على التصريح» (١/ ٣٩٤).

<sup>(</sup>٢) انظر «التصريح» (١/ ٣٩٤).

أحسن من كتابهم فيكون تمييزاً، فإذا أردت الهيئة كانت حالاً، وإن أردت المعنى الآخر كانت تمييزاً.

وتقول: (ما أحسنه متحدثاً) وقد تقصد بهذا أن تتعجب من حسنه إذا تحدث، أي في حال التحدث فتكون حالاً، وإما أن تقصد هو من أحسن المتحدثين كأنك قلت: ما أحسنه من متحدث، فتكون تمييزاً بمعنى هو متحدث حسن.

وتقول: (كرم محمد أخاً) فإن كنت تعني أن أخا محمد هو الذي كرم، كانت (احا) تمييزاً، وإن كنت تعني أنّ محمداً كرم عندما صار أخا، كانت (أخا) حالاً.

جاء في (المغني): "ما يحتمل الحالية والتمييز: من ذلك (كرم زيد ضيفاً) إن قدرت أن الضيف غير زيد، فهو تمييز محول عن الفاعل، يمتنع أن تدخل عليه من، وإنْ قدر نفسه احتمل الحال والتمييز، وعند قصد التمييز فالاحسن ادخال (من)»(١).

وجاء في (الكامل) في قول الشاعر:

لا تطلب خوولة في تغلب فالمرنجُ اكرم منهم أخوالا

«أخوالاً منصوب على الحال، ومن زعم أنّه تمييز فقد أخطأ»(٢٠).

وكلام المبرد صحيح، وذلك لأنه لم يقصد أن اخوال الزنج أكرم منهم، وإنما يقصد أن الزنج إذا كانوا أخوالاً أكرم من تغلب إذا كانوا أخوالاً. أي أن الزنج في هذه الحال أكرم من تغلب في مثلها، ولذا قال (لا تطلبن خؤولة في تغلب).

وجاء في (شرح الرضي) إن نحو لله درك، أودر زيد فارساً، وكفى زيد شجاعاً، أن الأكثرين قالوا فيها «هي تمييز وقال بعضهم: هي حال، أي ما أعجبه في حال فروسيته ورجح المصنف الأول، قال: لأن المعنى مدحه مطلقاً بالفروسية، فاذا جعل حالاً اختص المدح وتقيد بحال فروسيته، وأنا لا أرى بينهما فرقاً، لأن معنى التمييز عنده ما أحسن فروسيته، فلا يمدحه في غير حال الفروسية إلا بها، وهذا المعنى هو المستفاد من (ما أحسنه في حال فروسيته) وتصريحهم بمن في لله درك من فارس دليل على أنه تمييز»(٣)

<sup>(</sup>١) "مغني اللبيب" (٢/ ٥٦٣)، (٢/ ٤٦٣)، وانظر (الهمع) (١/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>۲) «الكامل» (۲/ ۱۲۳).

<sup>(</sup>٣) «الرضى على الكافية» (١/ ٢٤١).

ونحن لا نوافق الرضي فيما ذهب إليه فإن ثمة فرقاً في المعنى بينهما إذا جعلت حالاً أو جعلت تميزاً. فإنك إذا قلت (ما أحسن زيداً فارساً) فقد تقصد بذاك أنك تمدحه في حال فروسيته كما تقول: (ما أكرم زيداً فارساً، وما أبخله راجلاً) أي هو كريم عندما يركب الفرس بخيل عندما يترجل، أي هو كريم في هذه الحال، بخيل في حال اخرى، فهذا حال لاغير.

وهذا نظير قول القائل لمعبد بن طوق العنبري، وكان قد تكلم وهو قائم فأحسن، فلما جلس تتعتع: (ما أظرفك قائما وأموقك قاعدا)(١).

وهو من الوضوح بمكان.

وإن قصدت (ما أحسن زيداً من فارس) أي هو فارس حسن، لا انه حسن في حال الفروسية، كان تمييزاً بمعنى هو من أحسن الفرسان، فهناك فرق بين المعنيين.

ونحوه ما ذكره ابن هشام في المنصوب بعد (حبذا) قال: «واختلف في المنصوب بعد (حبذا) فقال الأخفش والفارسي والربعي: حال مطلقاً. وأبو عمرو بن العلاء: تمييز مطلقاً. وقيل: الجامد تمييز، والمشتق حال.

وقيل: الجامد تمييز والمشتق إن اريد تقييد المدح به كقوله؛

# يا حبذا المال مبذولا بلا سرف

فحال والأ فتمييز نحو حبذا راكباً زيد»<sup>(۲)</sup>.

والحق أنه لا يحسن أن ينص على أنه حال ليس غير، أو تمييز ليس غير، وإنّما هو بحسب المعنى، فقد يقصد به التمييز، وقد يقصد به الحال، والمعنى مختلف. فاذا قلت مثلا (حبذا هند صامتة ولا حبذا هند متكلمة) فانك تريد بذاك مدح هند في حال الصمت، ولذا تكون (صامتة) حالاً، وكذا (متكلمة)، وكذا (حبذا أخوك راكباً) إذا اردت مدحه في حال الركوب، فإن قصدت حبذا أخوك من راكب أي هو راكب حسن كان تمييزاً.

<sup>(</sup>١) انظر «البيان والتبيين» (١/٣٤٨).

<sup>(</sup>٢) «المغني» (٢/٤٦٣). ,

معانی النحو \_\_\_\_\_\_ معانی النحو \_\_\_\_\_

#### نوعا التمييز:

مر بنا في حد التمييز أن التمييز يذكر لبيان ما قبله من ابهام ذات، أو نسبة، وهذا يدل على أن التمييز قسمان: مبين إبهام ذات، ومبين إبهام نسبة

١ – المبين ابهام ذات : وهو الواقع بعد المقادير وشبهها، وبعد الاعداد وبعدما هو فرع له .

والمقادير هي الوزن، والمساحة، والكيل، تقول: (اشتريت أقّة عسلاً) و (زرعت فداناً شعيراً) و (اشتريت صاعاً حنطة ولتراً نفطاً).

والمقصود بالمقدار، ماله مقدار معلوم متفق عليه، فالأقّة مثلًا لها وزن معين، ومثلها في وقتنا (الكيلو)، والفدان له مساحة معينة محدودة، ومثله الميل والمتر، والصاع له سعة معينة، ومثله اللتر في عصرنا.

والمقصود بشبه المقدار، ما ليس له مقدار معين معلوم فليس له وزن محدود، أو مساحة محدودة، أو كيل محدود، وذلك نحو القدح، والحُبّ، والدن، والنحي، وهو الظرف. فالقدح يكون صغيراً وكبيراً، وكذلك الحب والدنّ، تقول (عندي حُبّ عسلاً) فالحب شبه مقدار لأنه ليس له سعة متفق عليها، فقد يكون صغيراً وكبيراً ونحوه القدح والدنّ.

واما العدد فليس مقداراً عند كثير من النحاة، وذلك لأن المقادير تقع تمييزاً له تقول: اشتريت اثني عشر مثقالاً ذهباً وأحد عشر لتراً نفطاً، فالوزن وقع تمييزاً للعدد في الاولى، والكيل وقع تمييزاً له في الثانية.

ولأنه يقال عندي مقدار رطل حنطة، ولا يقال عندي مقدار عشرين رجلا<sup>(١)</sup>. وسواء كان هذا أم ذاك، فتمييز العدد من تمييز الذات.

والقسم الآخر أنْ يقع بعد ما هو فرع له، وذلك نحو (اشتريت خاتماً ذهباً) و (عندي بابّ ساجاً) و (قميص كتاناً) أي خاتم من ذهب، وباب من ساج، وقميص من كتان. فالخاتم فرع من الذهب، والذهب، والذهب أصل له، والباب فرع من الساج، والساج أصل له، وكذلك ما بعده.

۲- المبين إبهام نسبة: وهو ما يبين اجمال نسبة شيء إلى شيء، وذلك نحو (حسن محمد خلقاً) و (غزر أخوك علماً) و (الفضة أنقى بياضاً) و (الذهب أغلى ثمناً). فخلقاً بين

<sup>/ (</sup>۱) «التصريح» (۱/ ۳۹٦).

نسبة الحسن إلى محمد، فليس محمد مبهما، وإنما حسن محمد هو المبهم من أية جهة هو فميز بالخلق، وكذلك غزارة أخيك ونقاء الفضة فهذا نسبة، وبعضهم يسميه مبينا لابهام جملة، والصواب ما ذكرناه (۱) لأنه قد تكون النسبة غير جملة، وذلك كأن تقول (عجبت من غزارة أخيك علماً) و (عجبت من حسن محمد خلقاً) فغزارة أخيك ليست جملة، وكذلك حسن محمد.

فتمييز الذات أو تمييز المفرد يزيل ابهاماً وقع في ذات أو مفرد، فقولك (عندي مثقال ذهباً) ازالت فيه كلمة (ذهب) الابهام عن الوزن وحده، وقولك (في الصف عشرون طالبة) ميزت فيه كلمة (طالبة) العدد وحده، أي أزالت الابهام الواقع في العدد، فهذا يسمى تمييز ذات، أو تمييز مفرد.

وأما نحو (غزر محمد علماً) فلا يزيل إبهاماً وقع في كلمة، فهو لا يزيل الابهام عن (محمد) وإنما يزيل الابهام عن غزارة محمد، فهذا يسمى تمييز نسبة.

وأكثر ما يكون تمييز النسبة محول عن فاعل، أو عن مفعول، وقيل عن غيرهما ايضا وذلك نحو (غرز أخوك علماً) والأصل (غرز علم أخيك) فحول الفاعل إلى تمييز، ونحو (اشعلت ناراً) والأصل (اشعلت نار البيت) فحول المفعول إلى تمييز، وقد يكون غير محول (<sup>7)</sup> نحو (ما أحسن محمداً فارساً) و (ما أكرمه رجلاً).

### الغرض من التحويل:

وقد تقول: ما الغرض من تحويل الفاعل أو المفعول إلى تمييز؟ وهل هناك اختلاف في المعنى بين قولنا (حسن محمد خلقاً) و (حسن خلق محمد) مثلاً؟

والجواب أنه لا يعدل من تعبير إلى تعبير إلاّ يصحبه عدول من معنى إلى معنى كما ذكرنا في أكثر من مناسبة.

وأنه يعدل من الفاعل أو المفعول إلى التمييز لقصد الاتساع والشمول والمبالغة، وذلك نحو قولك (فاحت الحديقة عطراً) ونحو قوله تعالى: ﴿ وَٱشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَكِبًا﴾ [مريم: ٤]، والأصل فاح عطر الحديقة، غير أن بينهما فرقاً في المعنى، فقولك (فاح عطر الحديقة)

<sup>(</sup>١) «الصبان» (٢/ ١٩٤–١٩٥)، وانظر «الأشموني» (٢/ ١٩٤).

<sup>(</sup>٢) انظر اشرح قطر الندى، (٣٧٧)، (التصريح، (١/ ٣٩٨-٣٩٨).

معناه أنّ عطراً في الحديقة فاح، وأما قولك (فاحت الحديقة عطرا) فمعناه أن الحديقة امتلأت عطراً ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَاَشْتَعَلَ الرَّامُ شَيِّبًا ﴾ قالوا أصله (اشتعل شيب الرأس)، إلا أنّ هناك فرقاً بينهما في المعنى فمعنى قولك (اشتعل شيب الرأس) أن هناك شيباً في الرأس متفرقا اشتعل، وأما قوله تعالى: ﴿ وَاَشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيِّبًا ﴾ فمعناه ان الرأس قد امتلأ بالشيب، ومثله (اضطرمت نار البيت) و (اضطرم البيت ناراً) جاء في (دلائل الإعجاز): هووزان هذا أنك تقول (اشتعل البيت ناراً) فيكون المعنى أنّ النار قد وقعت فيه وقوع الشمول، وأنها قد استولت عليه وأخذت في طرفيه ووسطه، وتقول (اشتعلت النار قي البيت) فلا يفيد ذلك بل لا يقتضي أكثر من وقوعها فيه واصابتها جانبا منها، فأما الشمول وأن تكون قد استولت على البيت وابتزته فلا يعقل من اللفظ البتة.

ونظير هذا في التنزيل قوله عز وجل: ﴿ وَفَجَّرْنَا ٱلْأَرْضَ عُيُونَا ﴾ [القمر: ١٢]. التفجير للعيون في المعنى وأوقع على الأرض في اللفظ، كما اسند هناك الاشتعال إلى الرأس. وقد حصل بذلك من معنى الشمول ههنا مثل الذي حصل هناك، وذلك أنه قد أفاد أن الأرض قد كانت صارت عيوناً كلها، وأن الماء قد كان يفور من كل مكان منها، ولو أجري اللفظ على ظاهره فقيل: وفجرنا عيون الأرض أو العيون في الأرض لم يفد ذلك ولم يدل عليه، ولكان المفهوم منه أن الماء قد كان فار من عيون متفرقة في الأرض، وتبجس من أماكن منها (١٢).

ومثله نحو (طاب محمد نفسا) و(حسن أخوك خلقا)، وهو قريب من المعنى الأول في إفادة الشمول، فهناك فرق بين قولك (طابت نفس محمد) و(طاب محمد نفساً) ففي الأول اسندت الطيب إلى النفس مباشرة، وفي الثاني أسندته إلى محمد كله ثم خصصت النفس بالذكر فقد مدحته مرتين، مدحته كله بقولك (طاب محمد) ويدخل في ذلك نفسة، ثم خصصت النفس بالذكر فكنت مدحته مرتين جاء في (شرح ابن يعيش) في نحو طاب زيد نفساً وتصبب عرقاً، وتفقأ شحماً أنه «لا يوصف زيد بالطيب والتصبب والتفقؤ فعلم بذلك أن المراد المجاز، وذلك أنه في الحقيقة لشيء من سببه، وإنما أسند إليه مبالغة وتأكيداً، ومعنى المبالغة أن الفعل كان مسنداً إلى جزء منه فصار مسنداً إلى الجميع، وهو أبلغ في المعنى، والتأكيد أنه لما كان يفهم منه الاسناد إلى ماهو منتصب به، ثم اسند في اللفظ إلى زيد تمكن المعنى، ثم لما احتمل اشياء كثيرة وهو أن تطيب نفسه بأن تنبسط ولا تنقبض،

<sup>(</sup>١) «دلائل الإعجاز» (٨٠)، وانظر «الكشاف» (٣/ ١٨٣) قوله تعالى ﴿ وَفَجَّرْنَا ٱلْأَرْضَ عُيُونًا ﴾ .

وأن يطيب لسانه بأن يعذب كلامه، وأن يطيب قلبه بأن يصفو انجلاؤه، تبين المراد من ذلك بالنكرة التي هي فاعل في المعنى، فقيل طاب زيد نفساً. وكذا الباقي»(١).

وجاء في (الأشموني) في التمييز المحول عن فاعل، أنه «قد حول الإسناد عنه إلى غيره لقصد المالغة»(٢).

وجاء في (حاشية الصبان) تعليقاً على كلام الأشموني: «قوله لقصد المبالغة أي في اسناد الطيب لزيد، فإنه يفيد قبل التخصيص بالتمييز أنه طاب من جميع الوجوه، فالمبالغة من حيث أول الكلام»(٣).

ثم ان هذا تفصيل بعد الاجمال، ومعنى ذلك أنك اسندت الطيب إلى زيد جملة ثم فصلت فيما بعد جهة الطيب، والنفس تتشوق إلى الايضاح بعد الابهام، والتفصيل بعد الاجمال.

١

جاء في (حاشية الصبان) أنه «إنما عدل عن هذا الأصل ليكون فيه اجمال ثم تفصيل فيكون أوقع في النفس لأن الآتي بعد الطلب أعز من المنساق بلا طلب»(٤).

### أسلوب التمييز ومعناه

ذكرنا قبل قليل اسلوب التمييز المحول والغرض من تحويله، والآن نذكر اموراً أخرى تتعلق باسلوب التمييز.

إنّ التمييز في الكلام يأتي على صور مختلفة، فقد يأتي منصوباً نحو (عندي نسيجٌ حريراً) وقد يأتي مع (من) كقولك (عندي نسيج من حرير)، وقد نضيف المميز إلى التمييز نحو (هذا نسيجٌ حريرٌ) فهل هناك فرق بين هذه التعبيرات؟

تقول:

عندي خاتمٌ ذهباً

<sup>(</sup>۱) «ابن یعیش» (۲/ ۷٥).

<sup>(</sup>٢) قالأشموني؛ (٢/٢٠٠-٢٠١).

<sup>(</sup>٣) دحاشية الصبان» (٢٠١/٢).

 <sup>(</sup>٤) «حاشية الصبان» (٢/ ١٩٥)، وانظر «حاشية الخضري» (١/ ٢٢٣).

معاني النحو \_\_\_\_\_

وعندي خاتمُ ذَهبٍ.

وعندي خاتمٌ من ذهب.

وعندي خاتمٌ ذهبٌ.

وتقول:

اشتريت قدحاً ماءً.

واشتريت قدح ماءٍ.

وتقول:

ما أحسنه خطيباً.

وما أحسنه من خطيب.

ولله درّه كاتباً.

والله درّه من كاتب.

فما الفرق بين هذه التعبيرات في المعنى؟

لا شك أنّ لكل تعبير معنى يختلف عن التعبير الآخر، فما معنى كل تعبير وما الفرق بينه وبيين التعبيرات الأخرى؟

### معنى النصب والجر:

تقول (عندي حُبِّ عسلاً) و (حُبُّ عسلٍ) و (قدحٌ ماءً) و (قدحُ ماءً) فما الفرق بينهما؟ والجواب أنك اذا قلته بالنصب، تعين أن عندك التمييز، فقولك (عندي حبُّ عسلاً) معناه أنّ عندك عسلاً مقدار حب، وقولك (عندي قدحٌ ماءً) بالنصب معناه أنّ عندك ماء مقدار قدح.

أما الجر فيحتمل معنيين:

الأول: أنَّ عندك التمييز كالأول، أي عندك عسل مقدار حب، وماء مقدار قدح.

والثاني: أن عندك الإناء أي عندك الحب وليس عندك العسل، وعندك القدح وليس عندك الماء.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «فهذه المقادير إذا نصبت عنها التمييز أردت بها المقدرات لا المقادير، لأن قولك (عندي عشرون درهما) و (ذراع ثوباً) و (رطل زيتاً) المراد بعشرون هو الدراهم، لا مجرد العدد، وبذراع المذروع، لا ما يذرع به، وبرطل الموزون لا ما يوزن به، وكذا في غيرهما»(۱).

وجاء في (شرح الأشموني): «النصب في نحو ذنوب ماء، وحبُّ عسلاً أولى من الجر لأن النصب يدل على أن المتكلم أراد عنده ما يملأ الوعاء المذكور من الجنس، واما الجر فيحتمل أن يكون مراده ذلك، وأن يكون مراده بيان أن عنده الوعاء الصالح لذلك»(٢).

وجاء في (الأصول): "وتقول (عندي زق عسل سمناً) تضيف الأول وتنصب الثاني تريد مقدار زق عسل سمنًا، ولا يجوز عندي ملء زق عسلاً سمناً إلاّ في بدل الغلط خاصة لأنه لا يكون عندك ملء زق سمناً، وملؤه عسلاً (<sup>(7)</sup>).

وذلك أنك إذا نصبت عسلاً، تعين أن عندك مل الزق عسلاً، فكيف تقول سمناً؟ أو تعني أن الزق مملوء بالعسل والسمن مخلوطين، جاء في (الهمع): "وإذا كان المقدار مخلوطاً من الجنسين، فقال الفراء لا يجوز عطف أحدهما على الآخر، بل تقول (عندي رطل سمناً عسلاً) إذا أردت أنّ عندك من السمن والعسل مقدار رطل، لأن تفسير الرطل ليس للسمن وحده، ولا للعسل وحده، وإنّما هو مجموعهما فجعل سمناً عسلاً اسماً للمجموع على حد قولهم (هذا حلو حامض)، وذهب غيره إلى العطف بالواو... وقال بعض المغاربة: الأمران ساتغان، العطف وتركه (١٤).

فإن أردت الآلة تعين الجر بالإضافة، ولا يصح النصب فاذا أردت أن عندك القدح الذي هو للماء قلت (عندي قدح ماء) بالجر، ولا يصح النصب، جاء في (الهمع): "والمقادير إذا أريد بها الآلات التي يقع بها التقدير، لا يجوز إلاّ اضافتها نحو عندي منواسمن، وقفيز بر، وذراع ثوب، يريد الرطلين اللذين يوزن بها السمن، والمكيال الذي يكال به البر، والآلة التي

۱۱) «الرضي» (۱/ ۲۳۵-۲۳۳).

<sup>(</sup>۲) «الأشموني» (۲/ ۱۹۷)، وانظر «حاشية الصبان» (۲/ ۱۹۷).

<sup>(</sup>٣) «الأصول» (١/ ٣٩٠).

<sup>(</sup>٤) «الهمع» (١/ ٢٥٠–٢٥١).

يذرع بها الثوب، واضافة هذا النوع على معنى اللام لا على معنى من الدرع بها الثوب،

وقد تقول: هذا واضح في المقادير وشبهها، فكيف يكون المعنى، في نحو (عندي خاتمٌ ذهباً) و (عندي خاتمُ ذهباً) و (عندي خاتمُ ذهباً) و (عندي خاتمُ ذهباً) و (عندي خاتمُ ذهباً) و الرضي إنّ المعنى فيهما سواء، قال الرضي: «ويدخل فيه [يعني التمييز] المضاف إليه في نحو خاتم فضة، كما يدخل فيه إذا انتصب، لأن معنى النصب والجر سواء (٢).

والحق أن المعنى مختلف أيضاً من وجوه عدة، وليس كما قال الرضي. ومن هذه الأوجه أن النصب يكون ايضاحاً بعد الابهام وهو أوقع في النفس كما ذكرنا.

وايضاح ذلك أنك تقول (عندي خاتم ذهباً) بالنصب و (عندي خاتم ذهباً) بالإضافة فبالنصب يكون الكلام قد تم بكلمة (خاتم) المنونة، ثم جثت بعدها بما يفسر الخاتم فكأنك اخبرت بخبرين: الأول (عندي خاتم) حتى إذا انصرف الذهن عن الكلام، وظن المخاطب أنه تم، قلت (ذهباً) بخلاف قولك (عندي خاتم ذهب) فإنّ الكلام جعلته سرداً واحداً فلم يتم بكلمة (خاتم)، بل أن السامع ينتظر بقية الكلام، فالتمييز في الأولى منتصب بعد تمام الكلام، وهذا يكون اذ أردت ابهام الأمر على السامع أولاً ثم ايضاحه فيما بعد إذا رأيت أن المقام يستدعي ذلك، كأن يكون الخاتم من نوع ثمين، أو من معدن نادر يستدعي الإبهام، أو هو عند شخص غير متوقع أن يكون عنده هذا الخاتم، أو لغير ذلك من الملاحظ فتبهم الأمر عليه، ثم توضحه له، وهذا المعنى غير موجود في الإضافة.

جاء في (شرح الرضي على الكافية) (وقيل ان الأصل في التمييز أن يكون موصوفاً بما انتصب عنه سواء، كان عن مفرد أو عن نسبة، وكان الأصل (عندي خلّ راقودٌ) و (رجلّ مثله) و (سمن منوان) وكذا كان الأصل في (طاب زيد نفساً) لزيد نفس طابت، وإنما خولف بها لغرض الابهام أولاً، ليكون أوقع في النفس لأنه يتشوق النفس إلى معرفة ما ابهم عليها، وأيضا إذا فسرته بعد الابهام فقد ذكرته إجمالاً وتفصيلاً وتقديمه مما يخل بهذا المعنى، فلما كان تقديمه يتضمن ابطال الغرض من جعله تمييزاً لم يستقم (٢٠).

<sup>(</sup>١) (الهمع) (١/ ٢٥٠)، وانظر (الصبان) (٢/ ١٩٦)، (حاشية الخضري) (١/ ٢٢٤).

<sup>(</sup>٢) ﴿ الرضى على الكافية ﴾ (١/ ٢٣٤).

<sup>(</sup>٣) دالرضي، (١/ ٢٤٢-٢٤٣).

وجاء في (حاشية الصبان): «وإنما عدل عن هذا الأصل ليكون فيه اجمال ثم تفصيل فيكون أوقع في النفس، لأن الآتي بعد الطلب أعز من المنساق بلا طلب «١٠).

وقد يختلف المعنى بين النصب والجر من وجه آخر، وذلك نحو أن تقول (هذا مقص حديد) و (هذا مقص حديد) و (هذا مقص حديد) بالاضافة، يحتمل أن المقص من حديد، ويحتمل أنه مقص للحديد، أي يقص الحديد، كما تقول (هذا منشار خشب) أي ينشر الخشب، مع أنه من حديد، بخلاف ما لو قلت (هذا منشار خشبا)، فإنه يعني أنه من خشب، ونحوه أن تقول (هذه مسامير حديد، ومسامير حديداً) فقولك (مسامير حديد) بالإضافة يحتمل أنها من الحديد، ويحتمل أنها للحديد، كما تقول (هذه مسامير خشب ومسامير اسمنت) أي للخشب والسمنت.

ونحوه (عندي محفظة ذهب وذهباً) فبالجر يحتمل أن عندك محفظة تحفظ بها الذهب ويحتمل أنها من ذهب، بخلاف قولك (ذهباً) فإن معناه أنها من الذهب، أو عندك ملؤها ذهباً.

وقد يأتي النصب لمعنى آخر، فتقول (عندي خاتم ذهباً) بمعنى عندك من الذهب مقدار خاتم. وهذا المعنى لا يتأتى في الجر.

# معنى الاتباع:

قد تقول: (هذا خاتّم ذهبٌ) و (قماشٌ صوفٌ) و (بابٌ ساجٌ) بالاتباع، فما الفرق بينه وبين ما ذكرنا من الجر والنصب؟

الأشهر في مثل هذا أن لا يراد به بيان الجنس، وإنما هو للتشبيه، فقولك (خاتم ذهب) معناه أنه مثل الذهب، وكذلك (قماش صوف) أي شبيه بالصوف، وكذلك (باب ساج) لأنه لا يوصف بالجواهر، وهذا رأي كثير من النحاة، جاء في (المقتضب): "وكان سيبويه يقول: جيد أن تقول: (هذا خاتمك حديداً) و (هذا سرجك خزاً) ولا تقول على النعت: هذا خاتم حديداً، إلا مستكرها إلا أن تريد البدل، وذلك لأن حديداً وفضة وما أشبه ذلك جواهر، فلا يُنعت بها لأن النعت تحلية، وإنّما يكون هذا نعتاً مستكرها اذا أردت التمثيل.

أر

عا وي

7.

÷

في

ھا

ط

و، ک

-1

١)

۲) ۲)

٤)

<sup>(</sup>۱) «حاشية الصبان» (۲/ ۱۹۵)، وانظر «حاشية الخضري» (۱/ ۲۲۳)، «الطراز» (۲/ ۷۸ –۷۹).

وتقول: هذا خاتم مثل الحديد، أي في لونه وصلابته، وهذا رجلٌ أسدٌ أي شديد فإن أردت السبع بعينه لم تقل: مررت برجل أسدٍ أبوه هذا خطأ»(١).

وجاء فيه أيضاً: «فإنْ اعتل بقوله: مورت برجلٍ فضةٍ خاتمه، ومورت برجل أسدٍ أبوه على قبحه فيما ذكره وبعده فإن هذا في قولك فضة خاتمه غير جائز، إلاّ أن تريد شبيه بالفضة ويكون الخاتم غير فضة...

وعلى هذا مررت برجل اسدٍ أبوه لأنه وضعه في موضع شديد أبوه، ألا ترى أنّ سيبويه لم يجز مررت بدابة اسدٍ أبوها، إذا أراد السبع بعينه، فإذا أراد الشدة جاز على ما وصفت»(٢).

وجاء في (منثور الفوائد): "يقول (مررت بدار ساج بابها) إنّ اردت الساج بعينه لم يجز فيه إلاّ الرفع وإن أردت الصلابة جاز الجر»(٣).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «قال سيبويه: يستكره نحو خاتم طين، وصفة خز، وخاتم حديد، وباب ساج في الشعر أيضا. قال السيرافي: إذا قلت: مررت بسرج خز صفته، وبصحيفة طين خاتمها، وبرجل فضة حلية سيفه، وبدار ساج بابها، وأردت حقيقة هذه الأشياء لم يجز فيها غير الرفع، فيكون قولك بدابة أسد أبوها، وأنت تريد بالأسد السبع بعينه لأن هذه جواهر. فلا يجوز أن ينعت بها. قال وإن أردت المماثلة والحمل على المعنى جاز، هذا كلامه.

قلت: وما ذكره خلاف الظاهر لأن المعنى فضة حلية سيفه، أنها فضة حقيقية، وكذا في طين خاتمها، لكنه جوز على قبح الوصف بالجواهر على المعنى بتأويل معمول من طين ومعمول من فضة. . . وإن أريد التشبيه كان معنى بسرج خزِّ صفته، أي بسرج لين صفته كالخز وليس بخز، وكذا فضة حلية سيفه، أي مشرقة وإن لم يكن فضة »(٤).

والحق أنهما لغتان، فاللغة الشهيرة أنك عندما تقول (عندي خاتمٌ ذهبٌ) ونحوه بالاتباع، لا تقصد بذلك بيان الجنس، وعند آخرين أنه قد يقصد به الجنس، جاء في (كتاب

 <sup>(</sup>۱) «المقتضب» (۳/ ۲۷۲)، وانظر (ابن یعیش) (۳/ ۶۹).

<sup>(</sup>۲) «المقتضب» (۳/ ۲۰۹).

<sup>(</sup>٣) "منثور الفوائد" (١٥)أ.

<sup>(</sup>٤) «الرضي» (١/ ٣٣٥)، وانظر •شرح السيرافي بهامش الكتاب، (٢٢٨/١).

و

ĵ.

ذ

1

;

*,* 

.

.

سيبويه): «(هذا باب ما ينتصب لأنه قبيح أن يكون صفة) وذلك قولك هذا راقودٌ خلاً وعليه نحيٌ سمناً. وإن شنت قلت راقود خلٌ، وراقود من خل، وإنما فررت إلى النصب في هذا الباب، كما فررت إلى الرفع في قولك بصحيفة طينٌ خاتمها، لأن الطين اسم وليس مما يوصف به، ولكنه جوهر يضاف إليه ما كان منه فهكذا مجرى هذا وما اشبهه.

ومن قال مررت بصحيفة طينٍ خاتمها، قال: هذا راقودٌ خلّ، وهذا صفةٌ خزّ، وهذا قبيح اجري على غير وجهه»(١).

بل ذكر يونس أنه لم يسمع الوصف بالجوهر من ثقة، جاء في (كتاب سيبويه): «(هذا باب ما يكون من الاسماء صفة مفرداً، وليس بفاعل، ولا صفة تشبه بالفاعل، كالحسن واشباهه) وذلك قولك مررت بحية ذراع طولها، ومررت بثوب سبع طوله ومررت برجل مائة الله، فهذه تكون صفات...

ولا تقول: مررت بذراع طوله، وبعض العرب يجره كما يجر الخز حين يقول (مررت برجل حرِّ صفته) ومنهم من يجره، وهو قليل، كما تقول (مررت برجل أسد أبوه) إذا كنت تريد أن تجعله شديداً، ومررت برجل مثل الأسد أبوه، إذا كنت تشبهه، فإن قلت (مررت برجل اسدّ بدابة أسدّ أبوها) فهو رفع، لأنك إنّما تخبر أنّ أباها هذا السبع، فإن قلت (مررت برجل اسدّ أبوه) على هذا المعنى، رفعت إلا أنك لا تجعل أباه خَلْقُه كخلقة الأسد، ولا صورته، هليا لا يكون ولكنه يجيء كالمثل، ومن قال: مررت برجل أسد أبوه قال: مررت برجل ماثة ابله. وزعم يونس أنّه لم يسمعه من ثقة؛ (٢).

فتبين من هذا أنّ معنى النصب يختلف عن معنى الإتباع، فإنّ النصب لا يراد به التشبيه بخلاف الاتباع، فإنّ الأشهر فيه أنْ لا يقصد به بيان الجنس بل التشبيه، وقد يقصد به بيان الجنس قليلاً على الجمع بين اللغتين.

#### المجرور بمن:

تقول (عندي خاتمٌ من ذهب) و (عندي خاتم ذهباً)، و (هذا خاتمك ذهباً) و (هذا خاتمك من ذهب)، و (ما أكرمه فارساً) و (ما أكرمه من فارس) فما الفرق بينهما؟

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۱/ ۲۷۶).

<sup>(</sup>۲) «سيبويه» (۱/ ۲۳۰–۲۳۱).

الظاهر أنّ (من) يؤتي بها للتنصيص على التمييز، أما النصب فقد يحتمل التمييز وغيره احيانا، وذلك نحو قولك (ما أحسنه خطيباً) و (ما أحسنه من خطيبٍ) فقولك (خطيباً) يحتمل الحال والتمييز، أما (من) فقد نصت على التمييز.

وتقول (كفى به شاعرًا) فهذا يحتمل التمييز والحال فإذا قلت (من شاعر) تعيّن أنّه تمييز. ومعنى الحال الدلالة على الهيئة كما قلنا بخلاف التمييز.

وتقول (ما أشجعه فارساً وما أجبنه راجلاً) أي هو شجاع في هذه الحال، جبان في حال أخرى، فإذا قلت (ما أشجعه من فارس) كان المعنى أنّه فارس شجاع.

وتقول (عندي خاتمٌ ذهباً) فهذا يحتمل أنّ عندك خاتماً من الذهب، ويحتمل أنّ عندك ذهباً مقدار خاتم فإذا قلت (من ذهب) تعين جنس الخاتم.

وتقول (هذا خاتمك ذهباً) فهو يحتمل أنّ جنسه من ذهب، ويحتمل أنّ خاتمك الآن هو في حال ذهب، أي غير مصوغ، كما تقول (هذا حطبك رماداً) و(هذا خاتمك قرطاً) أي أصبح قرطاً. فإنْ قلت (هذا خاتمك من ذهب) تعيّن أنك تريد الجنس.

جاء في (الأصول): «فأما قولهم: حسبك بزيد رجلاً، وأكرم به فارساً، وما اشبه ذلك، ثم تقول: حسبك به من رجل وأكرم به من فارس، ولله درة من شاعر، وأنت لا تقول: عشرون من درهم، ولا هو أفره منك من عبد، فالفصل بينهما أنّ الأول كان يلتبس فيه التمييز بالحال فأدخلت (من) لتخلصه للتمييز، ألا ترى أنّك لو قلت: أكرم به فارساً، وحسبك به خطيباً لجاز أن تعني في هذه الحال؟ وكذلك إذا قلت: كم ضربت رجلاً وكم ضربت من رجل جاز ذلك، لأن (كم) قد يتراخى عنها مميزها، فإنْ قلت: كم ضربت رجلاً واحداً، أم كم ضربت من رجل، فدخول (من) قد أزال الشك»(۱).

وجاء في (كتاب سيبويه): (هذا باب ما ينتصب انتصاب الاسم بعد المقادير) وذلك قولك ويحه رجلًا، ولله درّه رجلًا، وحسبك به رجلًا، وما أشبه ذلك، وإنْ شنت قلت: ويحه من رجل، وحسبك به من رجل، ولله درّه من رجل، فتدخل (من) ههنا كدخولها في (كم) توكيداً وانتصب الرجل، لأنه ليس من الكلام الأول»(٢).

<sup>(</sup>۱) «الأصول» (١/ ٣٧٣-٢٧٤)، وانظر «ابن يعيش» (٢/ ٧٧).

<sup>(</sup>۲) «سيبويه» (۱/ ۲۹۹)، وانظر «المقتضب» (۳/ ۳۵).

ولعله يقصد بقوله إنها دخلت توكيداً، أنها دخلت لقصد النص على التمييز، فإنْ عرّفت المجرور بمن احتمل معنى آخر، وهو أنْ تكون (ال) للعهد، فقولك (هذا خاتم من الذهب) يحتمل أنْ يكون المعنى أنّ جنس الخاتم من الذهب، ويحتمل أنْ يكون الخاتم من الذهب المعهود بينكما، أي أنّ هناك ذهباً معهوداً فتقول له: هذا الخاتم من ذلك الذهب.

### وعلى هذا فقولك:

(عندي منشار حديداً) يعني أنّ جنسه من الحديد، ويحتمل أنْ يكون عندك حديد بمقدار منشار، فإنْ قلت: (هذا منشارك حديداً) احتمل أن يكون المنشار في حال حديد أي المنشار الآن في حال حديد، وليس في هيئة منشار.

### وقولك:

(عندي منشار حديد) يحتمل أن يكون المعنى أنه لنشر الحديد لا لنشر الخشب مثلاً كما يحتمل أن يكون جنسه من الحديد.

وقولك: (عندي منشارٌ حديدٌ) يحتمل أنْ يكون أنّه منشار قوي كالحديد، أو يشبه الحديد، وهو الراجح، أو من حديد على اللغة الأخرى.

وقولك: (عندي منشار من حديد) يتعين أنَّ يكون جنسه من الحديد:

وقولك: (عندي منشار من الحديد) يحتمل أنْ يكون جنسه من الحديد، ويحتمل أنْ يكون عنده منشار من الحديد المعروف عند المخاطب، أي أنّ هناك حديداً معيناً، وهذا منشار منه.

# التمييز بعد اسم التفضيل:

إنّ التمييز بعد اسم التفضيل إذا كان فاعلاً في المعنى تعين نصبه، وإنْ لم يكن فاعلاً في المعنى تعين نصبه، وإنْ لم يكن فاعلاً في المعنى تعيّن جرّه بالاضافة، وذلك نحو قولك (محمد أوسع داراً) فاعل في المعنى، وذلك أنّ معناه: محمد وسع داره.

وعلامة الفاعل في المعنى أنْ يصلح فاعلاً عند جعل أفعل التفضيل فعلاً له، وعلامته الأخرى أنْ لا يكون المفضّل بعضاً من التمييز، فإنْ كان المفضل بعضاً من التمييز لم يكن فاعلاً في المعنى، فقولك (محمد أوسع داراً) ليس فيه محمد بعضاً من الدار، والمقصود بالبعض هنا الجنس أوالنوع:

ومثال ما ليس فاعلاً في المعنى (محمد أكرم رجلٍ) فلا يصح أن تقول (محمد كرم رجله) كما أن المفضل بعض من التمييز، وليس مغايراً له ولذا وجب جَره بالاضافة.

فإنْ كان اسم التفضيل مضافاً إلى غير التمييز، وجب نصب التمييز، نحو (محمد أكرم الناس رجلاً).

وعلى هذا فمعنى الجر غير النصب، فإنّ قولك (محمد أحسن كاتباً) معناه إذا قصدت به التمييز إن كاتب محمد أحسن من غيره، وإنْ قلت (محمد أحسن كاتبٍ) كان المعنى أن محمداً هو الكاتب، وهو أحسن من غيره.

وتقول (هوأفره عبداً) إذا كان عبده فارهاً، فإنْ قلت (هوافره عبدٍ) كان المعنى، أنّه عبد فاره.

جاء في (الأصول) أنّ "نحو قولك (زيد أفرههم عبداً) و (هو أحسنهم وجهاً) (۱). فالفاره في الحقيقة هو العبد، والحسن هو الوجه. إلا أن قولك أفره وأحسن في اللفظ لزيد، وفيه ضميره، والعبد غير زيد والوجه بعضه . . فإذا قلت (أنت أفره عبد في الناس) فمعناه أنت أفره من كل عبد، إذا أفردوا عبداً عبداً، كما تقول: (٢) هذا خير اثنين في الناس، أي إذا كان الناس اثنين اثنين "(٣).

وجاء في (شرح الرضي): «واعلم انه لو قيل: انّ أفعل التفضيل إذا اضيف إلى شيء فالذي يجري عليه أفعل التفضيل بعض المضاف إليه، نحو (هذا الثوب أحسن ثوب) وإن نصب ما بعده على التمييز، فالمنصوب سبب لمن جرى عليه أفعل ومتعلقه نحو (زيد أحسن منك ثوبا). ففي قولك (زيد أفره عبد) زيد هو العبد، وفي قولك (زيد أفره منك عبدا) زيد هو مولى العبد.

أقول: وليس هذا بمطرد. ألا ترى أنّك تقول: هو أشجع الناس رجلًا، وهما خير الناس اثنين على ما أورده سيبويه، أي هو أشجع رجل في الناس، وهما خير اثنين في الناس والمنصوب على التمييز هو من جرى عليه أفعل لا سببه، والدليل على أنّه تمييز قولك (هو

<sup>(</sup>١) لعل الأصل (زيد أفره عبداً) و (هو أحسن وجهاً) بلا اضافة.

<sup>(</sup>٢) لعل الأصل (هذان) أو (هما).

<sup>(</sup>٣) «الأصول» (١/ ٢٦٨–٢٦٩)، وانظر (١/ ٢٧٢–٢٧٣).

أشجع الناس من رجل) و (هما خير الناس من اثنين) كما تقول: حسبك بزيد رجلاً ومن رجل، قال الله تعالى: ﴿ فَاللَّهُ خَيْرً حَنفِظاً ﴾ [يوسف: ٢٤]، انتصب (حافظاً) على التمييز أي خير من حافظ، فهو والجر سواء، نحو خير حافظ وخير حافظاً، فهو حافظ في الوجهين (١٠).

أمّا قوله (وليس هذا بمطرد) فغير وارد لما ذكرنا أنه إذا اضيف اسم التفضيل إلى غير التمييز وجب نصب التمييز.

وأما قوله انّ معنى (فالله خير حافظاً) و (خير حافظً) بالجر سواء، ففيه نظر ذلك لأن المعنى مختلف فيما يظهر.

ذلك أنّ المعنى بالنصب يحتمل معنيين: الحال والتمييز، كما تقول (هو أكرم أباً) و (هو أفضل كاتباً) فهذا يحتمل الحال، أي هو أحسن في هذه الحال.

ويحتمل التمييز. ومعنى التمييز في النصب غير معناه في الجر، وذلك أنّ المعنى في النصب على إرادة التفضيل المقارن بمن، ف (من) مقدرة إنْ لم تذكر فقولك (محمد أكرم أبا) معناه أنّك تريد أن تفضله على واحد أو أكثر، أي منك أو منكم. وأما قولك (محمد أكرم أب) فليس فيه هذا المعنى إذ ليس فيه التفضيل المقارن، بل يراد به التفضيل العام ولذا لا يجوز ذكر (من) معه. وعلى هذا فالنصب يختلف عن الجر من نواح عدة أهمها:

- ١- النصب يحتمل الحال والتمييز، بخلاف الجر.
- ٧- النصب على إرادة التفضيل المقارن بمن، بخلاف الجر.
- ٣- النصب يدل على أنّ المنصوب فاعل في المعنى، بخلاف الجر.
  - ٤- النصب يدل على أن التمييز مغاير للمفضل، بخلاف الجر.

والآية هذه يحكيها الله تعالى على لسان يعقوب (ع) لابنائه، اذ طلبوا منه أن يرسل معهم اخاهم من أبيهم، وقد كانوا فرطوا في يوسف من قبل، قال تعالى: ﴿ قَالَ هَلْ مَامَنُكُمُ مَا عَلَيْهِ إِلَّا كَمَا أَمِنْكُمُ عَلَى آخِيهِ مِن قَبْلُ فَاللَّهُ خَيْرٌ حَنفِظاً وَهُوَ أَرْحُمُ ٱلرَّحِينَ ﴾ [يوسف: ٦٤]، عَلَيْهِ إِلَّا كَمَا أَمِنتُكُمْ عَلَى آخِيهِ مِن قَبْلُ فَاللَّهُ خَيْرٌ حَنفِظاً وَهُو أَرْحُمُ ٱلرَّحِينَ ﴾ [يوسف: ٦٤]، فكأنه تعريض بحفظهم، أي لم يستطيعوا حفظ يوسف، فلعلهم لا يستطيعون حفظ أخيهم

 <sup>«</sup>الرضي» (۱/۲٤۳).

الآخر أيضاً، فالمعنى أنَّ الله خيرٌ حافظاً منكم.

ولا يتأتى هذا المعنى في الجر، إذ لا يراد به المقارنة بمن.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أنّ النصب يدل على الفاعلية، وأنه مغاير للمفضل أي النّ الحافظ الذي يجعله الله خيراً منكم، كما قال تعالى: ﴿ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً ﴾ [الأنعام: ٦٦]، وقال: ﴿ لَمُ مُعَقِّبَتُ مِن اللّهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَعْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللّهِ ﴾ [الرعد: ١١]، فالحافظ هنا ما يرسله الله من حَفَظَة، كما تقول (هو أحسن عبداً) أي عبده أحسن من عبدك، وكما تقول (هو أحسن ولداً) أي ولده أحسن من ولدك. و(هو أنشط عاملاً) أي عامله أنشط من عاملك، و (هو خير حافظاً) أي حافظه خير منكم بخلاف الجر، فإنه يكون هوالحافظ، كما تقول (هو أحسن رجل وأنشط عامل). فحافظ الله خير منهم، فليست المقارنة بينهم وبين حَفَظَة الله ولا يتأتى هذا المعنى في الجر.

ويحتمل أن تكون حالاً أيضا بمرجوحية، والله أعلم.

# تمييز العدد

لا نربد ههنا أن نبحث شأن العدد مع المعدود فإنّ لهذا موضعه الخاص به، وإنّما نريد أن نبحث ههنا تمييز العدد.

ان وضع العدد مع المعدود في العربية لا يجري على نسق واحد فهو يختلف في الاعداد من النظائة إلى العشرة، عند في الأعداد المركبة والمعطوفة. ويختلف في المائة والألف عنهما، وإليك إيضاح ذلك:

### ١- تمييز العدد من ثلاثة إلى عشرة:

إنّ المعدود بعد العدد من ثلاثة إلى عشرة يكون جمعاً مجرورًا بالإضافة، نحو قوله تعالى: ﴿ سَخَرَهَا عَلَيْهِمْ سَنْبُعَ لَيُتَالِ وَتَمَنِيْهَةً أَيّامٍ حُسُومًا ﴾ [الحاقة: ٧]، ونحوه (أقبل خمسة رجال).

وقد تحتمل الاضافة معنى آخر، هو معنى التملك وشبهه، تقول (هذه خمسة محمد) أي ملكه، وتقول (هذه خمسة الرجال) أي ملكهم، وتقول (هذه خمستكم، وهذه خمسة رجال أحرين) فلا يراد بالمضاف اليه المعدود.

فالمضاف اليه قد يراد به المعدود، وهو الظاهر، وقد يراد به الاضافة على غير هذا لمعنى.

وقد يكون المعدود تابعاً للعدد، فتقول: (أقبل خمسةٌ رجالٌ) و (حضر ثمانيةٌ اطفالٌ) وهو بدل أو عطف بيان<sup>(١)</sup>.

وقد يأتي منصوبًا نحو (اقبل خمسةٌ رجالاً)، وهو يحتمل الحالية، والتمييز، فمعنى الحال أنهم جاؤا في هذه الحال، كما تقول (أقبل اربعةٌ صغاراً) أي في حال صغرهم، وكما تقول (اقبل اربعةٌ راكبين) أي في هذه الحال.

وقد يراد به التمييز وهو قليل، قال سيبويه ومعناهما عند ذاك واحد، قال: "لأنه لو جاز في الكلام أو اضطر شاعر فقال: ثلاثة أبواباً كان معناه ثلاثة أبواب، وقال يزيد بن ضبة: إذا عاش الفتى مائتين عامًا فقد ذهب المسرة والفتاء"(٢)

<sup>(</sup>١) "الرضى على الكافية؛ (١/٧١)، «حاشية الخضري؛ (٢/ ١٣٥).

<sup>(</sup>۲) اسیبویه (۱/۲۹۳).

## ٢- تمييز العدد من أحد عشر إلى تسعة وتسعين:

إن المعدود يكون مع هذا العدد مفردًا منصوبًا، نحو قوله تعالى: ﴿ فَٱنفَجَرَتْ مِنْهُ ٱثْنَتَا عَشْرَةً عَيْنَا ﴾ [البقرة: ٦٠].

719

وقد يقع بعده الاسم جمعًا منصوبًا، نحو (أقبل خمسة عشر رجالا)، على الحال أوالتمييز، فمعنى الحال أنهم جاؤا في هذه الحال، كما تقول (أقبل خمسة عشر راكبير) أي في هذه الحال.

وقد يراد به التمييز على معنى الجماعات، وذلك أنك عندما تقول (أقبل خمسة عشر رجالاً) يكون المعنى أقبل خمس عشرة جماعة، كل جماعة هي رجال.

تقول (عندي عشرون سمكة) أي عشرون واحدة، فإنْ قلت (عشرون سمكاً) كان المعنى أن عندك عشرين نوعاً منه أو عشرين مجموعة، قال ابن يعيش: «فإن قلت: عندي عشرون رجالاً، كنت قد اخبرت أنّ عندك عشرين، كلُّ واحد منهم جماعة رجال»(۱).

وقال ابن الناظم: «وقد تميز بجمع صادق على الواحد منها، فيقال (عندي عشرون دراهم) على معني عشرون شيئاً، كل واحد منها دراهم، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَقَطَّمْنَهُمُ آثَنَيْنَ عَشْرَةَ أَسَّبَاطًا أَمُمّا ﴾ [الأعراف: ١٦٠]، والمعنى والله أعلم، وقطعناهم اثنتي عشرة فرقة كل فرقة منهم اسباط» (٢).

وقد يقع الجمع تابعا للعدد فتقول (أقبل خمسة عشر رجالٌ) و (اقبل عشرون أولادٌ) على البدل.

وقد يكون ما بعده مجروراً على الإضافة بمعنى الملك ونحوه، تقول (هذه خمسة عشرك) وخمسة عشر محمد أي له وهذه خمسة عشر رجل آخر، جاء في (شرح ابن يعيش): "فإن اضفته إلى مالكه وقلت (هذا أحد عشرك وخمسة عشرك) جاز لإن الإضافة إلى المالك ليست لازمة كلزوم المميز"(").

<sup>(</sup>۱) «ابن یعیش» (۲۱/۲).

<sup>(</sup>٢) "ابن الناظم" (٣٠٢).

<sup>(</sup>٣) «ابن يعيش» (٦/ ٢٠)، وانظر «المقتضب» (٢/ ١٧٨).

وجاء في (التصريح): «يجوز في العدد المركب غير اثني عشر واثنتي عشرة أن يضاف إلى مستحق المعدود فيستغني عن التمييز نحو هذه أحد عشر زيد»(١).

وتحذف النون من الفاظ العقود عند الاضافة فتقول (هذه عشروك) و (رأيت اربعيك) جاء في (المقتضب): «اعلم أنك إذا اضفت عددًا حذفت منه النون والتنوين أي ذلك كان فيه فتقول: هذه عشروك وثلاثوك، وأربعوك، ورأيت ثلاثيك، واربعيك، وهذه مائتك والفك»(\*\*).

### ٢- تمييز المائة والالف:

إن المعدود بعد المائة والألف يكون مفردًا مجرورًا بالاضافة، نحو قوله تعالى: ﴿ لَيْتَكَ مِأْتُهُ عَامِ ﴾ [البقرة: ٢٥٩]، وقوله: ﴿ فَلَيْتَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَسِينَ عَامًا ﴾ [العنكوت: ١٤].

وقد تكون الاضافة على معنى الملك ونحوه، تقول (هذه مائة محمد) و (هذه مائة الرجل) و (الف الرجل) وهذه مائتك وتلك مائة رجل آخر.

وقد يكون الاسم تابعًا على البدلية، نحو (أقبل مائة رجالٌ). وقد يقع بعدهما الاسم منصوبًا على الحال أو التمييز، فالحال نحو (أقبل مائة فرسانًا ومائة مشاةً) أي مائة في حال ركوب على الخيل، ومائة في حال مشي، كما تقول (أقبل الف راكبين) أي في حال ركوب.

وتقول في التمييز (أقبل مائة رجالاً) على معنى جماعات أي مائة جماعة، وكل جماعة هي رجال، كما في نحو (أقبل خمسة عشر رجالاً) و (عندي عشرون سمكاً). جاء في (شرح ابن يعيش): «وأما قوله تعالى: ﴿ ثَلَثَ مِأْتَةِ سِنِينَ ﴾ [الكهف: ٢٥]، فإن سنين نصب على البدل من ثلاثمائة، وليس بتمييز، وكذلك قوله: ﴿ آثَنَقَ عَشَرَةَ أَسَبَاطًا أَمَماً ﴾ [الأعراف: ١٦٠]، نصب أسباطًا على البدل. . هذا رأي أبي اسحاق الزجاج قال: ولا يجوز أن يكون تمييزًا لأنه لو كان تمييزًا لوجب أنْ يكون اقل ما لبثوا تسعمائة سنة، لأن المفسر يكون لكل واحد من العدد، وكل واحد سنون، وهو جمع، والجمع أقل ما يكون ثلاثة فيكونون قد لبثوا تسعمائة سنة وأجاز الفراء أن يكون (سنين) تمييزًا»

<sup>(</sup>١) ﴿التصريحِ (٢/ ٢٧٥)، وانظر ﴿الرضيِّ (١/ ٢٣٦)، ملاجامي (١٥٥).

<sup>(</sup>٢) «المقتضب» (٢/ ١٧٨)، وانظرُ «ابن يعيش، (٦/ ٢١).

<sup>(</sup>٣) «أبن يعيش» (٦/ ٢٤).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): "قال الزجاج لو انتصب سنين على التمييز لوجب أن يكونوا لبثوا تسعمائة سنة ووجهه أنه فهم أنّ مميز المائة واحد من مائة، كقولك مائة رجل، فرجل واحد من المائة، فلو كان (سنين) تمييزًا لكان واحد من ثلاثمائة. واقل السنين ثلاثة فكان كأنه قال: ثلاثمائة ثلاث سنين فتكون تسعمائة. قال المصنف وهذا يطرد في قوله تعالى: ﴿ أَتُنَقَ عَشَرَةً أَسْبَاطًا ﴾ [الأعراف: ١٦٠]، فلو كانوا تمييزًا لكانوا ستة وثلاثين على رأيه...

وما ذكره الزجاج غير لازم، وذلك لأنّ الذي ذكره مخصوص بأنّ يكون المميز مفرداً أما إذا كان جمعًا فالقصد فيه كالقصد في وقوع التمييز جمعًا في نحو ثلاثة أثواب،(١).

ومن هذا يتبين:

 ١- أنّ الجرّ يحتمل الاضافة بمعنى الملك ونحوه، اضافة إلى قصد ارادة المعدود في قسم من العدد.

٢- أنَّ المفرد المنصوب يقصد به التمييز.

٣- أنَّ الجمع المنصوب يحتمل الحال والتمييز، والتمييز على معنى الجماعات والانواع.

٤- التبعية على معنى البدل.

ثم أنّ (ماثة) تقع بعد العدد من ثلاثة إلى تسعة مفردة مجرورة، فيقال ثلاثمائة وأربعمائة والقياس ثلاث مئات، وأربع مئات.

إلا أنّ العرب قد تستعمل الجمع قليلاً، فتقول ثلاث مثات، وثلاث مثين، وقد يستعمل الجمع لقصد آخر، فيقال هذه ثلاث مثات، وهذه أربع مثات، بمعنى هذه أربع مجموعات كل مجموعة مائة، ولو قلت هذه أربعمائة لاحتمل أنْ يكون المقصود أن المجموع أربعمائة وليست كل مجموعة على حدة هي مائة.

ويقال: كم ماثة عندك؟ فتقول: عندي أربع مثات. ولو قال: عندي أربعمائة لاحتمل المعنى أن عندك اربعمائة مائة، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) "الرضى على الكافية، (٢/ ١٧٣).

### کم

وهي كناية عن العدد المبهم، تقع على القليل منه، والمتوسط، والكثير، وهي على قسمين: (١١)

١ - استفهامية.

٧- خبرية .

### كم الاستفهامية:

· يسأل بها عن كمية الشيء (٢) ، وتمييزها يكون مفردًا منصوبًا (٢) ، تقول: (كم رجلًا عندك؟) و (كم درهماً لك؟) تسأله عن عدد الرجال والدراهم.

وقد يأتي بعدها الاسم جمعاً منصوباً، نحو (كم لك غلمانًا؟) و (كم عندك رجالاً؟) على معنى الحال (٤٠) ، أو الجماعات كما مرّ في العدد.

فمعنى الحال: كم لك في حالة الغلمان، وكم عندك في حالة الرجال؟

ومعنى التمييز يكون على إرادة الجماعات، فإذا قلت (كم رجالا عندك؟) كان المعنى كم جماعة من الرجال عندك؟

جاء في (شرح الرضي): ﴿ولا يكون مميز كم الاستفهامية مجموعًا كمميز المرتبة الوسطى خلاقًا للكوفيين، وعلى ما أجاز السيرافي في العدد (عشرون غلمانا لك) إذا أردت طوائف من الغلمان، ينبغي جواز (كم غلمانًا لك) بهذا المعنى

وقال البصريون: لو جاء نحوكم غلمانًا لك؟ فالمنصوب حال لا تمييز، والتمييز محذوف، أي كم نفساً لك في حال كونهم غلمانًا؟»(٥).

وجاء في (الهمع) أنّ اكم الاستفهامية لا تفسر بالجمع، إنما هو بشرط أنْ يكون السؤال عن عدد الاشخاص، وأما إنْ كان السؤال عن الجماعات، فيسوّغ تمييزها بالجمع، لأنه إذ

<sup>(</sup>۱) «ابن یعیش» (۶/ ۱۲۵).

 <sup>(</sup>۲) شرح «قطر الندى» (۳۳٦).

<sup>(</sup>۳) «ابن یعیش» (۱۲٦/۶).

<sup>(</sup>٤) - انظر «سيويه» (١/ ٢٩٢)، «وهامش سيبويه» (١/ ٢٩٣)، «ابن يعيش» (١/ ١٢٩)، «الرضي» (٢/ ١٠٨).

<sup>(</sup>٥) قالرضي على الكافية؛ (١٠٨/٢).

ذاك بمنزلة المفرد، وذلك نحو (كم رجالاً عندك)، تريدكم جمعًا من الرجال إذا اردت أن تسأل عن عدد أصناف القوم الذين عنده، لا عن مبلغ اشخاصهم، ويسوغ باسم الجنس نحو (كم بطًا عندك) تريدكم صنفًا من البط عندك<sup>(۱)</sup>.

### كم الخبرية:

وكم الخبرية تكون بمعنى (كثير)، ويستعملها من يريد الافتخار والتكثير<sup>(٢)</sup> .

وسميت خبرية لأنها تحتمل الصدق والكذب بخلاف الاستفهامية (٣)، وذلك أنك إذا قلت (كم رجل أكرمت !) كنت قد اخبرت بأنك اكرمت رجالاً كثيرين، وهذا يحتمل الصدق والكذب، وإن قلت (كم رجلاً أكرمت؟) كان سؤال عن عدد الرجال الذين اكرمتهم، وهذا لا يحتمل الصدق والكذب.

قال ابن يعيش: (فإن أردت الخبر خفضت (رجلاً) وقلت (بكم رجلٍ مررت) والفرق بينهما أنه في الاستفهام يسأل عن عدد من مرّ بهم من الرجال، وفي الثاني يخبر أنّه مرّ بكثير من الرجال، فالمسألة الأولى تقتضي جوابًا، والثانية لا تقتضي جوابًا).

وتمييز (كم) الخبرية يكون مفردًا مجروراً أو جمعاً مجروراً تقول (كم رجلٍ أكرمت!) و (كم رجالٍ اكرمت!).

قالوا والإفراد أكثر في الاستعمال، وأبلغ في المعنى من الجمع<sup>(٥)</sup>، فقولك (كم رجل أكرمت) أبلغ في المعنى، وأكثر في العدد من (كم رجال أكرمت)، وذلك لأنّ المفرد المجرور يقع تمييزًا للمائة، والالف، فتقول (مائة رجلٍ) و (الف رجلٍ) أما الجمع المجرور فيقع تمييزًا للعدد من الثلاثة إلى العشرة، أي للقلة نحو ثلاثة رجال، وعشرة رجال.

قالوا وقد يراد بالجمع معنى الجماعة كما مر في (كم) الاستفهامية والعدد، جاء في (الهمع): (وقيل يكون الجمع على معنى الواحد فإذا قلت (كم رجال) كأنك قلت: كم جماعة من الرجال)(٢).

<sup>(</sup>۱) «الهمع» (۱/۲۵۶).

<sup>(</sup>٢) شرح "قطر الندى" (٣٣٦)، اشرح شذوذ الذهب، (٥٤٦)، والتصريح، (٢/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>٣) انظر «الصبان» (٤/ ٧٩)، «الأشموني» (٤/ ٨٤)، «حاشية الخضري» (٢/ ١٤٠)، «التصريح» (٢/ ٢٨٠).

<sup>(</sup>٤) «ابن يعيش» (٤/ ١٢٨).

<sup>(</sup>٥) «التصريح» (٢٨٠/٢).

<sup>(</sup>T) "Hars" (1/307-007).

فإن فصل بين فكم الخبرية ومميزها بفعل متعد، وجب الاتيان بمن لئلا يلتبس المميز بمفعول ذلك الفعل المتعدي، نحو قوله تعالى: ﴿ كُمْ تَرَكُواْ مِن جَنَّتِ وَعُيُونِ ﴾ [الدخان: ٢٥]، و ﴿ وَكُمْ أَمْلَكَ نَامِن قَرْبَكِمْ ﴾ (١)

وجاء في (الأصول): (فإنْ قلت: كم ضربت رجلاً؟ لم يدر السامع أردت: كم مرة ضربت رجلاً واحداً أم كم ضربت من رجل؟ فدخول (من) قد أزال الشك))(٢).

فإن رفعت بعد (كم) تغير المعنى، فإذا قلت (كم رجلًا لك قال الحق) بالنصب كان استفهامًا من عدد الرجال الذين قالوا الحق.

وإن جررت كان المعنى أنّ كثيرًا من الرجال قالوا الحق.

وإنْ رفعت كان المعنى (كم قال الحق رجلٌ لك) أي كم مرة قال الحق رجلك؟ فالرجل ههنا واحد، بخلاف النصب والجر، جاء في (المقتضب): ((واعلم أن هذا البيت ينشد على ثلاثة أوجه وهو:

كم عمة لك يا جرير وخالة فدعاء قد حلبت عليّ عشاري

فإذا قلت: كم عمةٍ، فعلى معنى رب.

وإذا قلت: كم عمةً، فعلى الاستفهام.

وإذا قلت: كم عمة أوقعت (كم) على الزمان، فقلت: كم يومًا عمة ، وخالة لك قد حلبت على عشاري، وكم مرة (٢٠)، ونحو ذلك.

فإذا قلت: كم عمة فلم تقصد إلى واحدة، وكذلك إذا نصبت، وإن رفعت لم تكن إلا واحدة لأن التمييز يقع واحده في موضع الجميع، وكذلك ما كان في معنى (ربّ)، لأنك اذ قلت: ربّ رجل رأيته لم تعن واحدًا، وإذا قلت: كم رجلاً عندك فأنّما تسأل أعشرون، أم ثلاثون ونحو ذلك.

فإذا قلت: كم درهم عندك؟ فإنّما تعني: كم دانقًا هذا الدرهم الذي أسألك عنه؟

<sup>(</sup>۱) «الرضى على الكافية» (۱۰۸/۲).

<sup>(</sup>۲) «الأصول» (۱/۲۷۳).

<sup>(</sup>٣) انظر «سيبويه» (١/ ٢٥٩).

فالدرهم واحد مقصود قصده بعينه، لأنه خبر وليس بتمييز، وكذلك: كم جاءني صاحبك؟ إنما تريد: كم مرة جاءني صاحبك؟)(١).

وجاء في (شرح ابن يعيش) في هذا البيت: ((فالرفع على أنه مبتدأ، وحسن الابتداء به حيث وصف بالجار والمجرور، وهو (لك)، وقوله (قد حلبت عليّ عشاري) في موضع المخبر، وتكون (كم) واقعة على الحلبات، فتكون مصدرًا، والتقدير كم مرة أو حلبة عمة لك قد حلبت علي عشاري، ويجوز أن تكون (كم) واقعة على الظرف، فيكون التقدير كم يومًا أو شهرًا أو نحوهما من الأزمنة)(٢).

## كأين

كأينَ مركبة عند أكثر النحاة من كاف التشبيه، وأي الاستفهامية المنونة، ثم حصل لهما بالتركيب معنى ثالث لم يكن لكل واحد منهما في حال الافراد<sup>(٣)</sup>.

وقيل بل هي اسم بسيط غير مركب، ويدل على ذلك تلاعب العرب بها في اللغات المتعددة، فتقول: كأين، وكائن، وكأنى، وكيّيء، وغير ذلك. (١٤)

وهي تفيد التكثير مثل كم الخبرية، وقد وردت للاستفهام قليلاً واستدل له بقول أُبي بن كعب لابن مسعود: «كأين تقرأ سورة الأحزاب اية؟».

فقال: «ثلاثًا وسبعين». (ه)

وتمييزها مفرد لم يرد إلا كذلك (٦) . بخلاف تمييز كم الخبرية، فانه يأتي مفردًا، أو جمعًا كما ذكرنا.

<sup>(</sup>۱) «المقتضب» (٣/ ٥٨-٥٩)، وانظر «الأصول» (١/ ٣٨٨).

۲) «ابن یعیش» (٤/ ۱۳۳ – ۱۳۶)، وانظر «المقتضب» (٣/ ٦٤).

<sup>(</sup>٣) «ابن يعيش» (٤/١٣٤–١٣٥)، «الرضي» (٢/١٠٥)، «سيبويه» (١/٢٩٦)، «انهمع» (٢/٥٧)، «الأشموني؛ (٤/٥٨–٨٦)، «الصبان» (٤/٨٨)، «الصبان» (٤/٨٨)، «الصبان» (٤/٨٨)، «الصبان» (٤/٨٨)،

<sup>(</sup>٤) «الهمع» (٢/٢٧)، وانظر«ابن يعيش» (١٣٦/٤).

<sup>(</sup>٥) «ابن يعيش» (٤/ ١٣٤ - ١٣٥)، «المغني» (١/ ١٨٦)، «القميع» (٢/ ٢٧)، «الأشموني» (٤/ ٥٥ - ٨٥). «التصريح» (٢/ ٢٨١).

<sup>(</sup>٦) «الهمع» (١/ ٢٥٥)، «الأشموني» (٦/ ٨٦)، «المغني» (١/ ١٨٦).

وأكثر العرب لا يتكلمون بها إلا مع (من)، ولم ترد في القرآن إلا كذلك، قال تعالى: ﴿ وَكَأَيِّن مِن نَجِيَ قَلْتَلَ مَعَهُ رِبِّيُّونَ كَثِيرٌ﴾ [آل عمران:١٤٦]. جاء في (كتاب سيبويه): "فإنّما ألزموها (من) لأنها توكيد، فجعلت كأنّها شيء يتم به الكلام، وصار كالمثل... وقال إنْ جرها أحد من العرب فعسى أنْ يجرها باضمار من (١٠).

والذي بيدو لي أنّها تستعمل في مواطن التفخيم والتعظيم إضافة إلى التكثير ويدلَ على ذلك الاستعمال القرآني لها.

جاء في (سورة الأعراف) ﴿ وَكُم مِن قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَّهَا فَجَآءَهَا بَأْسُنَا بَيْنًا أَوْ هُمْ قَآبِلُوك ﴾ [الأعراف: ٤].

وجاء في (سورة الحج) ﴿ فَكَأَيِّن مِن قَـرْبَيَةٍ أَهْلَكُنَـٰهَا وَهِمَ ظَالِمَةٌ فَهِيَ خَاوِيكَةٌ عَلَى عُرُوشِهِكَا وَهِمَ ظَالِمَةٌ فَهِيَ خَاوِيكَةٌ عَلَى عُرُوشِهِكَا وَبِيثِرِ مُّعَظَـلَةٍ وَقَصْرٍ مَشِيدٍ﴾ [الحج: ٤٥].

فجاء في الأولى بكم، وفي الثانية بكأين، والسياق يوضح الفرق بين الاستعمالين.

قال تعالى في سورة الأعراف: ﴿ اتَّبِعُواْ مَا أَيْنِكَ إِلَيْكُمْ مِن زَّيِكُمْ وَلَا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ اَ وَلِيَا أَهُ قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ. وَكُمْ مِن فَرْيَةٍ أَهْلَكُننَهَا فَجَاءَهَا بَأْسُنَا بَيْنَا أَوْهُمْ قَالِلُونَ. فَمَا كَانَ دَعُونهُمْ إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا إِلَا مَا فَا الْأَعْرَافِ : ٣-٥]. إِنَّا أَن قَالُوْ إِنَّا كُنَّ طَلِيلِينَ ﴾ [الأعراف: ٣-٥].

وجاء في (سورة الحج): ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقْتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ يَعْضِ لَقَدِيرٌ. الَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِينرِهِم بِغَيْرِحَقَ إِلَّا أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا اللَّهُ وَلَوْلَا دَفَعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِيعْضِ لَمُؤْمَتُ صَوْمِعُ وَبِيعٌ وَصَلَواتُ وَمَسْحِدُ يُذَكِّرُ فِهَا اسْمُ اللَّهِ كَثِيرًا وَلَيَنصُرَكَ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَاللَّهُ لَكُوتُ وَمَالُواْ وَاللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَاللَّهُ لَوَعِي وَنَهُواْ عَنِ الْمُنكُورُ وَلِلَّهِ عَلَقِبَهُ ٱلْأَرْضِ أَلَامُولُ فَقَدْ كَذَبَّ مَا لَوْ وَعَادُ اللَّهُ لَقُوعُ وَنَهُ وَاللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَاللَّهُ وَعَادُ اللَّهُ لَقُوعُ وَاللَّهُ اللَّهُ لَقُوعُ وَاللَّهُ اللَّهُ لَقُومُ وَقَوْمُ لُوطٍ. وَأَصْحَلُ مَذْيَنَ وَكُذِبَ مُوسَى فَامْلَيْتُ لِلْكَافِينَ أَنْ اللَّهُمُ قَوْمُ لُوطٍ. وَأَصْحَلُ مَذَيْنَ وَكُذِبَ مُوسَى فَامْلَيْتُ لِلْكَافِينَ أَنْ اللَّهُمُ وَقَوْمُ لُوطٍ. وَأَصْحَلُ مَذَيْنَ وَكُذِبَ مُوسَى فَامْلَيْتُ لِلْكَافِينَ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ لَكُونَ عَنْ عَلَى عَلَيْهُمْ فَلُولُ اللَّهُ وَقَوْمُ لُوطٍ. وَأَصْحَلُ مَا مُنْ اللَّهُ وَقَوْمُ لُوطٍ. وَأَصْحَلُ مَذَيْنَ وَكُونَ لَمُ مُوسَى فَامْلَيْتُ لِلْكَافِينَ اللَّهُ مَا وَعِلَى عَلَى اللَّهُ وَلَيْ السَّعُونَ مَا اللَّهُ اللَّهُ وَقَوْمُ لِي الْمُعْرَا فِي الصَّلَى وَعَلَى عَلَى الللَّهُ مُولِكُ اللَّهُ وَلَالِمَةً وَعَلَى عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَقَصْمِ مَسِيدٍ. أَفَاذُ لَيْ يَعْمَى الْفُهُولُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَ

فأنت ترى أنَّ هذه الآية في سياق آيات المظلومين الذين أُخرجوا من ديارهم بغير حقَّ وقد

<sup>(</sup>١) "سيبويه" (١/ ٢٩٦)، وانظر (ابن يعيش؛ (١٣٦/٤).

وليس السياق في الأعراف على هذا كما هو ظاهر.

فهذا موطن تفخيم وتأسية، وهكذا شأن كل ما ورد بكأين، فإنّ موطنه التفخيم زيادة على التكثير .

قال تعالى: ﴿ وَكَا إِن مِنْ مَا يَقِ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ﴾ [يوسف: ١٠٥]، أي وكم من آية تدعو إلى التأمل والإيمان، يمرون عليها وهم معرضون عنها، وهذه الآية جاءت بعد قوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ مِنْ أَنْبَا الْغَيْبِ نُوجِيهِ إِلَيْكَ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذَ الْجَمَعُواْ أَمْرَهُمْ وَهُمْ يَكُرُّونَ. وَمَا أَكُنتَ لَدَيْهِمْ إِذَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ

أي أنّ هذه القصص من أنباء الغيب، لا تعلمها أنت ولا قومك كما يعرف الجميع، وهو دليل ظاهر على نبوتك، ولكن مع ذلك لم يؤمنوا، وهذا شأنهم مع آيات الله الكونية في السماء والأرض ﴿ وَكَا إِنْ مِنْ ءَايَةِ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ﴾ [يوسف: ١٠٥].

فهذا موطن تفخيم وتعظيم.

وقال تعالى: ﴿ وَكَأَيْنِ مِن دَآبَةِ لَا تَحْيِلُ رِزْقَهَا ۖ اللَّهُ يَرَزُقُهَا وَإِيَّاكُمْ وَهُوَ اَلسَّمِيعُ اَلْعَلِيمُ ﴾ [العنكبوت: ٦٠].

وهذا موطن تفخيم وتعظيم لربنا سبحانه، إذ إنّ هناك دوابّ ضعيفة لا تحمل رزقها، يوصل الله إليها رزقها في مكانها، بل إنّه قدم رزقها علينا نحن اولي القوة والبأس والحيلة والعقل والتدبر والضرب في الأرض، فقال (الله يرزقها واياكم). والله أعلم.

#### كذا

وهي كلمة مركبة من كاف التشبيه و (ذا) اسم الإشارة غير أنه «انخلع من (ذا) معنى الإشارة، ومن الكاف معنى التشبيه، بدلالة أنك لست تشير إلى شيء، ولا تشبه شيئًا بشيء، وإنما يكنى بها عن عدد ما فتنزلت الكاف في هذا الموطن منزلة الزائدة اللازمة»(١١).

و (ذا) في الأصل إشارة إلى ما في ذهن المتكلم من العدد أوغير العدد غير أنها بتركيبها أصبحت كلمة واحدة، غير أنّ الاشارة إلى ما في الذهن لا تزال قائمة، جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وأما بناء كذا فلأنّه في الأصل (ذا) المقصود به الإشارة دخل عليه كاف التشبيه، وكان (ذا) مشارًا به إلى عدد معين في ذهن المتكلم، مبهم عند السامع، ثم صار المجموع بمعنى (كم) وانمحى عن الجزءين معنى التشبيه والإشارة. . فصار الكلمتان ككلمة واحدة، ولذا تقول: إن كذا مالك، برفع مالك على أنه خبر إنّ "(٢).

فهي بعد التركيب كلمة واحدة مكني بها عن العدد (٣)، قال سيبويه: "وذلك قولك (له كذا وكذا درهمًا) وهو مبهم في الأشياء بمنزلة كم وهو كناية بمنزلة (فلان) إذا كنيت به في

<sup>(</sup>١) قدرة الغواص، (٩٩).

<sup>(</sup>۲) • الرضى، (۲/ ۱۰۵).

<sup>(</sup>٣) أنظر «المغني» (١/ ١٨٧)، «الأشموني» (٤/ ٨٨).

الأسماء وكقولك: كان من الأمر ذيّة وذيّة، وذيت وذيت، وكيت وكيت)(١).

وتمييزها يجب نصبه، فلا يصح جرّه بمن اتفاقًا، ولا بالاضافة عند الجمهور، وأكثر ما تستعمل معطوفاً عليها نحو: عندي كذا وكذا درهماً، وذكر ابن خروف أنهم لم يقولوا كذا درهماً ولا كذا كذا درهماً بدون عطف (٢).

وذهب الكوفيون إلى أنه يجوز ((أن يقال كذا ثوب، وكذا أثوابًا، قياسًا على العدد الصريح، ولهذا قال فقهاؤهم إنه يلزم بقول القائل (له عنّدي كذا درهم) مائة، وبقوله (كذا دراهم) ثلاثة، وبقوله (كذا كذا درهماً) أحد عشر، وبقوله (كذا درهماً) عشرون، وبقوله (كذا وكذا درهماً) احد وعشرون، حملًا على المحقق من نظائرهن من العدد الصريح.

ووافقهم على هذه التفاصيل غير مسألتي الاضافة، المبرد والاخفش وابن كيسان والسيراني وابن عصفور)). (٣)

وقال بعض النحاة انّ هذا خروج عن لغة العرب، لأنّه لم يرد مميز (كذا) في كلامهم مج ورا<sup>(١)</sup>.

وقد ترد (كذا) على غير هذا الوجه، فقد تأتي كناية عن غير العدد، فقد تأتي كناية عن القول، وعن المكان، وعن الزمان، وغير ذلك، فمن ذلك أن يقال: قلت له كذا<sup>(°)</sup>، وكقولهم ((أما بمكان كذا وكذا وجذ؟)). ومنه الحديث: يقال للعبد يوم القيامة: أتذكر يوم كذا وكذا؟<sup>(۲)</sup>

وقد ترد (كذا) على وجه آخر، وهو أن تكون كلمتين باقيتين على أصلهما من التشبيه والاشارة، نحو (هذا أمر خالدٍ وكذا أمر علي) أي ومثله، ونحو قولهم (رأيت خالداً كريماً وكذا محمداً)(٧).

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۱/۲۹۷).

<sup>(</sup>٢) • الأشموني، (٦/٤)، وانظر المغني، (١٨٨/).

<sup>(</sup>٣) «المغني» (١/ ١٨٨)، «الأشموني» (٤/ ٨٦-٨٧)، متلور الفوائد (١١٨).

<sup>(</sup>٤) «الرضي» (٢/١١٣).

<sup>(</sup>٥) «الرضى» (٢/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٦) «المغنى» (١/ ١٨٧)، «الأشمونى» (٤/ ٨٧).

<sup>(</sup>٧) «المغنى» (١/ ١٨٧)، «الأشموني» (٤/ ٨٨).

## فهرس الموضوعات

| أفعال التحويل ٢٦                    | طن واحوانهاه              |
|-------------------------------------|---------------------------|
| جعل                                 | أفعال القلوب              |
| اتخذوتخذ ۲٦                         | معانيها                   |
| ترك                                 | ١ – أفعال اليقين ٧        |
| صير ۲۷                              | علم                       |
| ردٔ                                 | علم وعرف ٧                |
| وهب ۲۸                              | دری                       |
| الالغاء                             | تعلّم                     |
| التعليق                             | وجدا                      |
| العطف على الجملة المعلقة ٣٤         | رأی                       |
| ظننته لا يفعل وما ظننته يفعل ٢٦٠٠٠٠ | أرى                       |
| الذكر والحذف ٣٧                     | ألم تر                    |
| الفاعل ٣٩                           | ارأیت                     |
| حده ۴۳                              | ارأيتك                    |
| تأخيره عن عامله ٣٩                  | ٢- أفعال الرجحان ٢٠٠٠٠٠٠٠ |
| اضمار الفعل                         | ظن                        |
| تقديم المفعول على الفاعل ٤٨         | حسب                       |
| تذكير الفعل وتأنيثه ٥٢              | خال خال                   |
| الفاعل المفسر بالتمييز ٦١           | زعم                       |
| نائب الفاعل١٢                       | عدّ                       |
| ما ينوب عن الفاعل                   | حجا                       |
|                                     | هبُ                       |
| فُعل وانفعل ٧٢                      | نقول ۲ ٤                  |

المبتدأ . . . . . . . . . . . . . . . . . . المبتدأ

فهرس الموضوعات

| موان الانجر                 |                                 |
|-----------------------------|---------------------------------|
| معاني النحو                 | ۲.                              |
| الحال الجامدة               | مع                              |
| وقوع المصدر حالاً ٢٤٨       | وسط                             |
| تنكير صاحب الحال ٢٥١        | المفعول له ١٩٢                  |
| تقديم الحال ٢٥٤             | حده                             |
| واو الحال ٢٥٦               | التعليل ١٩٨                     |
| الحال المؤكدة ٢٦٦           | المفعول له المنصوب والمجرور ۱۹۸ |
| التمييز ٢٧٠                 | المفعول معه                     |
| حقيقته ۲۷۰                  | حده                             |
| نوعا التمييز                | معنى المصاحبة                   |
| ١ – المبين ابهام ذات ٢٧٣    | المعية والعطف ٢٠٦               |
| ٢- المبين ابهام نسبة ٢٧٣    | الواو ومع                       |
| الغرض من التحويل ٢٧٤        | المستثنى ۲۱۲                    |
| أسلوب التمييز ومعناه ٢٧٦    | الاستثناء بالاوأقسامه ٢١٢       |
| معنى النصب والجر ٢٧٧        | الاستثناء التام ٢١٢             |
| معنى الاتباع ٢٨٠            | الاستثناء المفرغ ٢١٣            |
| المجرور بمن٢٨٢              | القصر في الاستثناء المفرغ ٢١٤   |
| التمييز بعد اسم التفضيل ٢٨٤ | أحكام المستثنى الاعرابية ٢١٨    |
| تمييز العند ٢٨٨             | إلاّ الوصفية ٢٢٤                |
| کم ً                        | ۲۲۹<br>غیر                      |
| كم الاستفهامية              | الاستثناء بغير وإلا ٢٢٦         |
| كم الخبرية                  |                                 |
| كأين                        | ر<br>ليس ولا يكون ٢٣٣           |
| كذا ٢٩٨                     | غلا وعدا ۲۳۶<br>خلا وعدا ۲۳۶    |
| فهرس الموضوعات ٣٠٠          | حاشا                            |
|                             | الحالا                          |
| •                           | حقيقتها ٢٣٩                     |
|                             | المنتقله واللازمة               |

|   | , ,                         |                 |
|---|-----------------------------|-----------------|
|   | الحال الجامدة               | 19              |
|   | وقوع المصدر حالاً ٢٤٨       | 191             |
|   | تنكير صاحب الحال ٢٥١        | 197             |
|   | تقديم الحال ٢٥٤             | 198             |
|   | واو الحال ٢٥٦               | 194             |
|   | الحال المؤكدة ٢٦٦           | رب والمجرور ۱۹۸ |
|   | التمييز                     | Y•8             |
|   | حقیقته                      | Y• &            |
|   | نوعا التمييز ٢٧٣            | Y•0             |
|   | ١ – المبين ابهام ذات ٢٧٣    | Y+7             |
|   | ۲ - المبين ابهام نسبة ۲۷۳ . | X1•             |
|   | الغرض من التحويل ٢٧٤        | Y1Y             |
|   | أسلوب التمييز ومعناه ۲۷٦    | امه ۲۱۲         |
|   | معنى النصب والجر ٢٧٧        | Y1Y             |
|   | معنى الاتباع ٢٨٠            | Y17             |
|   | المجروريمن۲۸۲               | «المفرغ ٢١٤     |
|   | التمييز بعداسم التفضيل ٢٨٤  | اعرابية ۲۱۸     |
|   | تمييز العدد ٢٨٨             | YYE             |
|   | کم ۲۹۲                      | YY7             |
| • | كم الاستفهامية٢٩٢           | · ۲۲7           |
|   | كم الخبرية ٢٩٣              | ۲۳۰             |
|   | كأين ٢٩٥                    | YYY             |
|   | كنا ٢٩٨                     | ۲۳٤             |
| * | فهرس الموضوعات ٣٠٠          | YYA             |
|   |                             | ۲۳۹             |
|   | •                           | ۲۳۹             |
|   |                             | Y & Y           |

Restriction action of the state of the state

الجَكَدِّ الثَّالِثُ تأکیفے الدیکوڑفاضل کھانٹے السَّامِرلِیَ



الطّبْعَة الثَّاكِنِيَة 1257 - ٢٠٠٣ مَرْسِيْكَة ومُنفَّتِحَة

|         | 2/1/2/1/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | A Contract of         |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| _غيزة   | A STATE OF THE STA | R. P. G.              |
|         | عداج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1                     |
|         | 07-03-200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | التاريبيغ: 7[         |
| با بادر | 84453                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الر <b>ق</b> م العسام |
| [Com    | 415.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | رمز التصنيف           |
| -       | المتناجب المترأب بينيون الباعب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | كالت السال في من عادي |

شركة العاتك

للطباعة والنشر والتوزيع

أسم الكتاب: معانى النحو

الجـــــن: الثالث

أسم الهــؤلـف: الأستاد الدكتور/ فاضل صالح السامرائي

الناشر : شركة العاتك لهناعة الكتاب

القاهرة - درب الأتراك خلف الجامع الأزهر تليفون: ٥١٢٤٤٧٥

التــوزيع: مكتبة أنواردجلة (بغداد)

شارع المتنبي

وبيل المعالا ١٣١٠٩٠٠

أَنْ أَنْ الْمُعْمِيعِ حقوق الطبع محفوظة للمؤلف

Salari Salari

# حروف الجر

وتسمى ايضاً حروف الاضافة، قالوا سميت بذلك، لانها تضيف معاني الافعال الى الاسماء أي توصلها اليها، ويسميها الكوفيون ايضاً حروف الصفات لانها تحدث صفة في الاسم كالظرفية (١)، والبعضية والاستعلاء ونحوها من الصفات.

قالوا وانما سميت حروف الجر لأنّها تجر معاني الافعال الى الاسماء، أي توصلها اليها<sup>(٢)</sup>. والأظهر أنها سميت بذلك، لأنّ الاسماء تأتي بعدها مجرورة كما سميت حروف النصب والجزم لأنّ الافعال تأتى بعدها منصوبة أو مجزومة (٢٠).

ومعنى الجر هو جر الفك الاسفل الى اسفل، إذ من المعلوم أن تسمية الحركات الضمة والفتحة، والكسرة، وتسمية حالاتها إلاعرابية، من رفع، ونصب، وجر، إنّما هو قائم على أوصاف حركات الفم.

فالضمة إنّما سميت كذلك لانها تكون بانضمام الشفتين، وسميت الحالة رفعاً لانك اذا ضممت الشفتين ارتفعتا.

وأما الفتحة فسميت كذلك لأنّها تحدث بفتح الفم، وسميت الحالة نصباً لان الانتصاب هو القيام والوقوف، وبحصول هذه الحركة ينتصب الفم، أي يقف.

وأما الجر فهو جر الفك الاسفل الى إسفل، وتسمى الحركة كسرة.

وأما السكون فهو عدم الحركة، فاذا قطعت الحركة كان الحرف ساكناً، وسميت الحالة الاعرابية جزماً، لان الجزم هو القطع لانك بتسكينك الحرف تقطع الحركة عنه.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وإنّما قيل لعلم الفاعل رفع، لانّك اذا ضممت الشفتين لإخراج هذه الحركة، ارتفعتا عن مكانهما، فالرفع من لوازم مثل هذا الضم وتوابعه، . . . وكذلك نصب الفم تابع لفتحه، كأنّ الفم كان شيئاً ساقطاً فنصبته، أي أقمته بفتحك ايّاه، فسمي حركة البناء فتحاً وحركة الاعراب نصباً.

<sup>(</sup>١) انظر ابن يعيش ٨/٧، «الرضي على الكافية» ٢/٤٥٣، «التصريح» ٢/٢.

<sup>(</sup>٢) «الرضي» ٢/ ٣٥٤، «حاشية التصريح» ٢/٢، «الصبان» ٢/٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) «الرضي» ٢/٢»، «حاشية التصريح» ٢/٢، «الصبان» ٢/٣٠.

وأما جر الفك الأسفل الى أسفل وخفضه، فهو ككسر الشيء، اذ المكسور يسقط ويهوي الى اسفل فسمي حركة الاعراب جراً، أو خفضاً، وحركة البناء كسراً. . ثم الجزم بمعنى القطع، والوقف والسكون بمعنى واحد، والحرف الجازم كالشيء القاطع للحركة أو الحرف فسمي الاعرابي جزماً، والبنائي وقفاً أو سكوناً"(١).

فالجر إذن هو جر الفك الاسفل الى اسفل وسميت حروف الجر كذلك، لأنّ الاسم يأتي بعدها مجروراً، ويسميها الكوفيون حروف الخفض، وهي بالمعنى نفسه فانّ خفض الشيء إنزاله إلى أسفل ومنه المنخفض وهو ما يقابل المرتفع، فالخفض على هذا خفض الفك الاسفل.

وعلى أيّة حال فهو اصطلاح ولا مشاحة في الاصطلاح.

# نيابة حروف الجر بعضها عن بعض

ذهب جمهور الكوفيين الى انّ حروف الجر ينوب بعضها عن بعض، فقد تأتي (من) بمعنى (على)، كقوله تعالى: ﴿ وَنَصَرْنَكُ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ ﴾ [الأنبياء:٧٧] وقد تأتي بمعنى (عن)، كقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا﴾ [ق:٢٢].

وقد تأتي (الباء) بمعنى (عن)، كقوله تعالى: ﴿ سَأَلَ سَآبِلُ بِعَذَابٍ وَاقِع ِ ﴾ [المعارج: ١]، وقد تأتي بمعنى (من)، كقوله تعالى: ﴿ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ ٱللَّهِ ﴾ [الانسان: ٦].

وقد تأتي (على) بمعنى (في)، كقوله تعالى: ﴿ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَىٰ حِينِ غَفَ لَةِ مِّنَ أَهْلِهَا ﴾ [القصص: ١٥]. وقد تأتي بمعنى (عن) كقول الشاعر:

اذا رضيت على بنو قشير لعمر الله أعجبني رضاها الى غير ذلك مما سيأتي بيانه.

ومذهب جمهور البصريين أنّ حروف الجر لا ينوب بعضها عن بعض، الأ شذوذاً أما قياساً فلا. وما أوهم ذلك فهو مؤول، امّا على التضمين، أو على المجاز، كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَا صُلِبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخْلِ ﴾ [طه: ٧١]. فإن الكوفيين ذهبوا الى أنّ (في) بمعنى (على)، وذهب البصريون الى أنه ليس بمعنى (على)، ولكن شبه المصلوب لتمكنه من

<sup>(</sup>۱) «الرضى» ۱/۲٤.

الجذع بالحالّ في الشيء فهو من باب المجاز.

وإمّا على شذوذ إنابة كلمة عن اخرى(١).

قالوا ولا تصح إنابة حرف عن حرف كما لا تنوب حروف النصب والجزم عن بعضها (٢).

ثم لو كان ذلك قياساً لصحّ أنْ تقول (سرت الى زيد)، وأنت تريد (معه)، وأن تقول (زيد في الفرس) وأنت تريد عليه، وأن تقول (رويت الحديث بزيد) وأنت تريد عنه، ونحو ذلك مما يطول ويتفاحش (٣).

والحق أنّ الاصل في حروف الجر أنْ لا ينوب بعضها عن بعض، بل الأصل أنّ لكل حرف معناه واستعماله، ولكنْ قد يقترب معنيان أو أكثر من معاني الحروف، فتتعاور الحروف على هذا المعنى.

وايضاح ذلك أنّ حرف الجر في العربية قد يستعمل لأكثر من معنى، ف (من) مثلا تستعمل لابتداء الغاية، وللتبعيض، ولبيان الجنس، وللتعليل وغيرها.

و(الباء) تستعمل للالصاق، والاستعانة والتعويض، والتعليل وغيرها.

و(اللام) للملك والاستحقاق، ولانتهاء الغاية، والتعليل وغيرها.

و(في) للظرفية والتعليل، وغير ذلك من المعاني.

وقد تقترب المعاني من بعضها، أو يتوسع في استعمال المعنى، فيستعمل بعضها في معنى بعض، أو قريب منه، فمثلا قد يتوسع في معنى الالصاق بالباء، فيستعمل للظرفية فتقول: أقمت بالبلد وفي البلد، ولكن يبقى لكل حرف معناه واستعماله المتفرد به، ولا يتماثلان تماماً.

وقد يتسع المتكلم في كلامه العادي غير المتعمّل أو المقصود، فيوقع الحروف بعضها موقع بعض من دون قصد إلى معنى معين أو اختلاف ما، فنحن نقول في الدارجة (رحت له) و(رحت عليه)، وهو محض أداء معنى عام، لا يقصد المتكلم فرقاً بين له، وعليه.

<sup>(</sup>١) انظر المغني ١/ ١١١، التصريح ٢/ ٤-٦، حاشية الخضري ١/ ٢٢٨- ٢٢٩.

<sup>(</sup>٢) المغنى ١/١١١، حاشية الخضري ٢٢٨/١.

<sup>(</sup>٣) الخصائص ٢/ ٣٠٨ وانظر الفروق اللغوية ١٣-١٤، ابن يعيش ٨/ ١٥.

ونقول في الدارجة (رحت ع الشط) أي على الشط أي النهر، و(رحت للشط)، ولا فرق بينهما في ذهن المتكلم سوى أداء المعنى العام.

ونقول في الدارجة (جه علّي وكلمني)، ونقول (جاني) والمعنى جاء اليّ، وجاءني، ولا يقصد المتكلم فرقاً بين الاستعمالين.

فالمتكلم غير المتعمل يتكلم غالباً بأقرب شيء الى لسانه، مما يؤدي المعنى.

فالحروف كما نرى في العامية قد ينوب بعضها عن بعض في الاستعمال، فنستعمل (على) لانتهاء الغاية، وكذلك اللام و(الي) بلا نظر الى فرق في المعنى.

ولا يصح أن نقول انه لو كانت (على) تنوب عن (الى) أو تستعمل بمعنى (الى) لصحت نيابتها عنها دوما، فنقول (وضعت الكتاب الى الرف) بمعنى: على الرف، فان اللغة العامية، وإنْ كانت توقع الحروف بعضها موقع بعض، أو تستعمل للمعنى الواحد أكثر من حرف واحد، لا توقع الحرف موقع الحرف الآخر باطراد، فانه يبقى لعلى استعمالها وله (الى) استعمالها، وللام استعمالها الخاص بها، وهكذا بقية الحروف كما قلنا في (وضعت الكتاب ع الرف) ولا يقولون الى الرف، وللرف.

وهكذا شأن المتكلمين العرب الاوائل، فانّ المتكلم غير المتعمل قد يوقع حرفاً موقع حرف آخر في معنى ما، فيقول ذهبت له، واليه، ومررت به، وعليه، كما نقول الآن في لغتنا الدارجة (مرّيت بيه)، و(مرّيت عليه)، بمعنى (مررت به) أو عليه، من دون نظر الى معنى معين، أو الى فرق معين بين التعبيرين.

ومن هنا نرى استعمال الحرف لأكثر من معنى، وأداء المعنى الواحد باكثر من حرف.

والشاعر أيضاً قد يضطره شعره فيستعمل هذا الاستعمال من دونما حرج، أو نظر الى فرق بين استعمال حرف دون حرف آخر فان هذا سائغ دائر في بيئته.

ثم انّ النيابة قياسية عند المتكلم بها في معنى معيّن يتعاور عليه حرفان أو اكثر، لا في استعمال الحرف مكان حرف آخر على وجه العموم.

ومن هنا يتبين لنا أنه لا مكان للرد الذي رد به قسم من النحاة، أنه لو كان يستعمل الحرف مكان حرف آخر لصح أنْ يقال (سرت الى زيد) وأنت تريد معه، وأن تقول (زيد في الفرس) وأنت تريد عليه، جاء في (الأصول): "واعلم أن العرب تتسع فيها فتقيم بعضها

مقام بعض اذا تقاربت المعاني، فمن ذلك (الباء) تقول: (فلان بمكة وفي مكة) وانما جازا معاً لانك اذا قلت: فلان بموضع كذا وكذا، فقد خبرت عن اتصاله والتصاقه بذلك الموضع، واذا قلت في موضع كذا فقد خبرت به (في) عن احتوائه إياه واحاطته به. فاذا تقارب الحرفان، فان هذا التقارب يصلح للمعاقبة واذا تباين معناها لم يجز. ألا ترى أن رجلاً لو قال مررت في زيد، أو كتبت الى القلم، لم يكن هذا يلتبس به، فهذا حقيقة تعاقب حروف الخفض، فمتى لم يتقارب المعنى لم يجز "(۱).

وجاء في (الخصائص) في (باب استعمال الحروف بعضها مكان بعض): "وذلك انهم يقولون إنّ (الى) تكون بمعنى (مع) ويحتجون لذلك بقول الله سبحانه: ﴿ مَنَ أَنصَارِى ٓ إِلَى اللّهِ ﴾ [الصف: ١٤] أي: مع الله، ويقولون إنّ (في) تكون بمعنى (على) يحتجون بقوله عزّ اسمه ﴿ وَلَأْصَلِبَ اللّهَ فِي جُذُوعِ النّهَ لِي [طه: ٧١] أي عليها. . . وغير ذلك مما يوردونه .

ولسنا ندفع أنْ يكون ذلك كما قالوا، لكنّا نقول: إنه يكون بمعناه في موضع دون موضع على حسب الاحوال الداعية اليه والمسوغة له، فأمّا في كل موضع وعلى كل حال فلا. ألا ترى أنّك إنْ أخذت بظاهر هذا القول غفلاً هكذا لا مقيداً لزمك عليه أن تقول (سرت الى زيد) وأنت تريد معه، وأن تقول: (زيد في الفرس) وأنت تريد عليه، و(زيد في عمرو) وأنت تريد عليه في العداوة، وأن تقول: (رويت الحديث بزيد) وأنت تريد عنه ونحو ذلك مما يطول ويتفاحش»(٢).

فالامر كما ذكره ابن جني وكما أوضحناه، ليس المقصود به النيابة المطلقة.

وهذا كله في الكلام الفصيح.

غير أنّ هناك بعض اختلاف في الكلام الذي يتعمله صاحبه، ويتفنن فيه، فانه في الكلام الفني قد يختار المتكلم حرفاً على حرف، أو لفظاً على لفظ، لأداء معنى معين، أو لدلالة معينة، وربما لم يستعمل الحرفين في معنى واحد كما يستعمله المتحدثون في امورهم اليومية، أو قد يكون المعنى الذي يستعمله في حرف، مختلفاً عن مشابهه الذي يستعمله في حرف آخر، فالظرفية التي يستعملها بالباء تختلف عن الظرفية التي يستعملها بـ (في).

 <sup>(</sup>١) «الاصول لابن السراج» (١/٥٠٥-٥٠٦).

<sup>(</sup>٢) الخصائص ٢/ ٣٠٧-٣٠٨.

والتعليل الذي يستعمله باللام يختلف عن التعليل الذي يستعمله بالياء، وهكذا.

أو قد يخص الحرف باستعمال معين أو بدلالة معينة مما استعملته اللغة وهذا واضح في الاستعمال القرآني، فقد يخص اللفظ باستعمال معين، فانه مثلاً خص لفظ (العيون) بالعيون الجارية و(الأعين) خصها بمعنى الباصرة، أو بمعنى الرعاية، قال تعالى: ﴿ يَجْرِي بِأَعْيُنِنا ﴾ القمر: ١٤] وخص لفظ (الصوم) بمعنى الصمت، و(الصيام) بالعبادة المعروفة وغير ذلك من الاختصاصات.

وهذا الاستعمال الفني هو الذي يدفع اللغة إلى امام فيجعلها اكثر دقة، وتخصصاً، وغناء ونماء لا الاستعمال العامي الساذج غير المخصص ولا الدقيق.

ونعود الى نيابة الحروف، فنقول ما سبق أن قلناه: إنّ الاصل ألا تنوب حروف الجر بعضها عن بعض، بل إبقاؤها على أصل معناها ما أمكن، فان لم يمكن ذلك ففي الاتساع وعدم التكلف مندوحة، جاء في (شرح الرضي على الكافية): «واعلم أنه اذا امكن في كل حرف يتوهم خروجه عن أصله، وكونه بمعنى كلمة أخرى أو زيادته أن يبقى على اصل معناه الموضوع هو له، ويضمن فعله المعدى به معنى من المعاني يستقيم به الكلام فهو الأولى بل الهاحب»(١).

## التضمين

ذكرنا أنه قد ينوب حرفٌ عن حرفٍ لأداء معنى معيّن، ولكنّ الأصل عدم النيابة بل إبقاء الحرف على أصل معناه.

ولسنا نذهب مذهب من يجعل نيابة الحروف عن بعضها هي الاصل، وأنّ الحرف الواحد يقع بمعنى عدة حروف بصورة مطّردة.

ف (من) مثلاً تأتي عندهم بمعنى على، وبمعنى عن، وبمعنى في، وبمعنى الباء، وبمعنى عند.

و(الباء) تأتي بمعنى من، وبمعنى عن، وبمعنى على، وبمعنى الى، وبمعنى مع.

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضي» (۲/ ۳۸۲).

و(الي) تأتي بمعنى اللام، وفي، ومن، وعند، وغير ذلك.

والصواب أنَّ كثيراً منه أو أكثره خارج على التضمين.

ومعنى (التضمين) إشراب لفظ معنى لفظ فيعطونه حكمه، وفائدته أن تؤدّي كلمة مؤدّى كلمتين، كقولهم (سمع الله لمن حمده) أي استجاب فعدّى (يسمع) باللام وإنّما اصله أن يتعدى بنفسه مثل ﴿ يَوْمَ يَسَمَعُونَ ٱلصَّيْحَةَ بِٱلْحَقِّ ﴾ [ق: ٤٢]، وكقول الفرزدق:

كيف تسرانسي قسالباً مجنّسي قسد قتسل الله زيساداً عنّسي أي صرفه عنى بالقتل<sup>(۱)</sup>.

وجاء في (حاشية السيد الجرجاني على الكشاف): «التضمين أن تقصد بلفظ فعل معناه الحقيقي ويلاحظ معه معنى فعل آخر يناسبه، ويدل عليه بذكر شيء من متعلقاته، كقوله (أحمد اليك فلانا) لاحظت فيه مع الحمد معنى الانهاء، ودللت عليه بذكر صلته، أعني (إلى) اي أنهى حمده اليك.

وفائدة التضمين اعطاء مجموع المعنيين فالفعلان مقصودان معاً قصداً وتبعاً "(٢).

وجاء في الكشاف في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَعَدُّعَيْنَاكَ عَنْهُمْ ﴾ [الكهف: ٢٨]: «يقال عداه اذا جاوزه ومنه قولهم عدا طوره...وإنّما عدّي بـ(عن) لتضمّن (عدا) معنى (نبا) و(علا) في قولك نبتْ عنه عينه، وعَلَتْ عنه عينه، اذا اقتحمته ولم تعلق به.

فان قلت: ايّ غرض في هذا التضمين؟ وهلاّ قيل: ولا تعدُهم عيناك، أو لا تعلُ عيناك عناك عنهم؟

قلت: الغرض فيه اعطاء مجموع معنيين، وذلك أقوى من اعطاء معنى فذّ، ألا ترى كيف رجع المعنى الى قولك ولا تقتحمهم عيناك مجاوزين الى غيرهم، ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ أَمْوَلُهُمْ إِلَىٰٓ أَمْوَلِكُمْ ۗ [النساء: ٢] اي ولا تضمّوها اليها آكلين لها»(٣).

وجاء في (الخصائص): "اعلم أنَّ الفعل اذا كان بمعنى فعل آخر، وكان أحدهما يتعدى

<sup>(</sup>١) انظر المغني (٢/ ١٨٥-٦٨٦).

<sup>(</sup>٢) حاشية الجرجاني (١/ ٩٧).

<sup>(</sup>٣) «الكشاف» (٢/٢٥٧).

Commence of the second

بحرف، والآخر بآخر، فان العرب قد تتسع فتوقع أحد الحرفين موقع صاحبه إيذاناً بأن هذا الفعل في معنى ذلك الآخر، فلذلك جيء معه بالحرف المعتاد مع ما هو في معناه وذلك كقول الله عز اسمه: ﴿ أُحِلَّ لَكُمُ لَيْلَةَ ٱلصِّيَامِ ٱلرَّفَ إِلَى نِسَآبِكُمْ ﴾ [البقرة: ١٨٧] وأنت لا تقول رفثت الى المرأة، وإنّما تقول رفثت بها، لكنه لما كان الرفث هنا في معنى الافضاء وكنت تعدي أفضيت بـ (إلى)، كقولك (أفضيت الى المرأة)، جئت بـ (إلى) مع الرفث، إيذاناً وإشعاراً انّه بمعناه (١٥).

وجاء في (امالي ابن الشجري) في قوله تعالى: ﴿ مِنْ بَعَدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ ﴾ [الفتح: ٢٤] أنّ «الجاري على السنتهم ظفرت به وأظفرني الله به، ولكن جاء أظفركم عليهم محمولاً على أظهركم عليهم » (٢).

فللتضمين غرض بلاغي لطيف، وهو الجمع بين معنيين بأخصر أسلوب، وذلك بذكر فعل وذكر حرف جر يستعمل مع فعل آخر، فنكسب بذلك معنيين: معنى الفعل الأول ومعنى الفعل الثاني، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَنَصَرْنَكُ مِنَ الْقَوْمِ اللَّهِينَ كُذَّهُوا ﴾ [الأنبياء: ٧٧]. فقد ذهب قوم إلى أنّ (من) ههنا بمعنى (على)، وهذا فيه نظر، فإنّ هناك فرقاً في المعنى بين قولك (نصره منه) و(نصره عليه) فالنصر عليه يعني التمكن منه والاستعلاء عليه والغلبة، قال تعالى: ﴿ وَيُعْزِهِمْ وَيَصُرُكُمْ عَلَيْهِمْ ﴾ [التوبة: ١٤]، وقال: ﴿ وَأَنصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الصّحفيدِينِ ﴾ [البقرة: ٢٨٦]، أي مكنا منهم، وليس هذا معنى نصره منه.

أما (نصرناه منهم) فانه بمعنى نجيناه منهم، أو منعناه منهم، قال تعالى: ﴿ وَيَكَوَّوِ مَن يَنْصُرُنِي مِنَ ٱللَّهِ إِنْ طَهُمَّ أُمَّ ﴾ [هود: ٣٠] فليس المعنى من ينصرني على الله، بل من ينجيني ويمنعنى منه؟ .

وقد تقول: ما الفرق بين قولنا (نجيناه من القوم) وقولنا (نصرناه من القوم)؟ والجواب أن التنجية تتعلق بالناجي فقط، فعندما تقول (نجيته منهم) كان المعنى أنّك خلصته منهم، ولم تذكر أنّك تعرضت للآخرين بشيء، كما تقول (أنجيته من الغرق) ولا تقول (نصرته من الغرق)، لأنّ الغرق ليس شيئاً يُنتصف منه.

<sup>(</sup>١) الخصائص (٢/ ٣٠٨).

<sup>(</sup>٢) امالي ابن الشجري (١/ ١٤٨).

اما النصر منه ففيه جانبان في الغالب: جانب الناجي، وجانب الذين نُجِّي منهم، فعندما تقول (نصرته منهم) كان المعنى أنك نجيته وعاقبت اولئك، أو أخذت له حقّه منهم.

وهذه فائدة التضمين ففيه كسب معنيين في تعبير واحد معنى الفعل المذكور والفعل المحذوف الذي ذكر شيء من متعلقاته.

وللتضمين صور أخرى، فقد يضمن فعل متعدً معنى فعل لازم كقوله تعالى: ﴿ فَلْيَحَدُرِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وقد يضمّن فعل لازم معنى فعل متعدّ، كقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَعْزِمُوا عُقْدَةَ النِّكَاجِ ﴾ [البقرة: ٢٣٥] لأنّ (عزم) فعل لازم، وقد ضُمّن معنى (ولا تنووا)(١٠).

والعدول الى طريقة ما في التعبير بأقصر طريق ظاهرة من ظواهر العربية، من ذلك ما مر في المفعول المطلق من ذكر فعل وذكر مصدر فعل آخر يلاقيه في الاشتقاق معه، كما في قوله تعالى: ﴿ وَيَبَتّلُ إِلَيْهِ بَنْتِيلًا ﴾ [المزمل: ٨] فقد جمع معنيي: التبتل والتبيل، أي التدرج والكثرة في آن واحد، ومنه ما ذكرناه في قوله تعالى: ﴿ وَادْعُوهُ خُوفًا وَطَمَعًا ﴾ [الأعراف: ٥٦] فقد كسبنا باستعمال المصدر بدلاً من اسم الفاعل معنى الحالية، والمفعول لأجله، والمفعولية المطلقة، بخلاف ما لو قال (أدعوه خائفين) فإنّه ليس فيه إلا معنى الحالية، كما مر ذكر ذلك مفصلاً.

أمّا من حيث قياسية التضمين وعدمها، فأمثل ما نذكره في هذا الباب قرار المجمع اللغوي القاهري في دور انعقاده الأول وهو:

"التضمين أنْ يؤدي فعل أو ما في معناه في التعبير مؤدى فعل آخر، أو ما في معناه فيعطى حكمه في التعدية واللزوم.

Property of the second

ومجمع اللغة العربية يرى أنه قياسي لا سماعي، بشروط ثلاثة:

الأول: تحقيق المناسبة بين الفعلين.

<sup>(</sup>١) «انظر شرح الرضي» (٢/ ٣٠٢)، المغني (٢/ ٥٢١).

الثاني: وجود قرينة تدل على ملاحظة الفعل الآخر، ويؤمن معها اللبس.

الثالث: ملاءمة التضمين للذوق العربي.

ويوصي المجمع ألاّ يلجأ الى التضمين إلاّ لغرض بلاغي ١١٠١٪.

# مهاني حروف الجر

## الي

الأصل في (الى) أنْ تكون لانتهاء الغاية، تقول: (جئت اليك) أي نهاية مجيئي إليك. قال تعالى: ﴿وَٱلْأَمْرُ اِلِّلِكِ﴾ [النمل: ٣٣] اي منته اليك قال سيبويه: «وأما الى فمنتهى لابتداء الغاية تقول من كذا الى كذا »(٢).

وجاء في (المقتضب): «وأما الى فانما هي للمنتهى ألا ترى أنّك تقول: ذهبت الى زيد، وسرت الى عبدالله ووكلتك الى الله»(٣).

وإذا دلّت قرينة على عدم دخول ما بعدها فيما قبلها، كقوله تعالى: ﴿ ثُمُّ اَتِمُّواْ اَلصِّيامُ إِلَى النَّيلُ ﴾ [البقرة: ١٨٧] فان الليل لا يدخل في الصيام، أو على الدخول كقولك (قرأت القرآن من أوله الى من أوله الى آخره) فإنّ آخر القرآن داخل في القراءة، وكقولك (صمت رمضان من أوله الى آخره) فان آخره داخل في الصيام، فهو كذلك والا فان الاكثر عدم دخول ما بعدها فيما قبلها، لأنّ الاكثر عدم الدخول فيما دلّت عليه القرائن (١٤).

جاء في (شرح الرضي على الكافية): "والاكثر عدم دخول حدّي الابتداء والانتهاء في المحدود، فاذا قلت: اشتريت من هذا الموضع الى ذلك الموضع، فالموضعان لا يدخلان ظاهراً في الشرى. ويجوز دخولهما فيه مع القرينة»(٥).

وذكر النحاة لها معاني ترجع في حقيقتها الى معنى الانتهاء منها:

<sup>(</sup>١) «النحو الوافي» (٢/ ٤٦٣).

<sup>(</sup>۲) "کتاب سیبویه" (۲/ ۳۱۰).

<sup>(</sup>٣) «المقتضب» (٤/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٤) المغنى (١/ ٧٤).

<sup>(</sup>٥) شرح الرضى ١ (٢/ ٣٥٩).

المعية: وقد جعلوا منها قوله تعالى: ﴿ مَنْ أَنصَارِى إِلَى اللَّهِ ﴾ [الصف: ١٤] والتحقيق إنها بمعنى الانتهاء، أي من يضيف نصرته إيّاي الى نصرة الله (١١)، تقول: (من ينصرني إلى خالد) أي من يضيف نصرته الى نصرة خالد، وهي قريبة المعنى من (مع) غير أنها تختلف عنها، فأنت تقول (من ينصرني مع خالد) وقد تريد بذلك من يضيف نصرته الى نصرة خالد، أي أن يتصاحبا في نصرتي، أو تريد أنّ خالداً مطلوب أن يُنصرَ معك، والمعنى من ينصرني وينصر خالداً؟.

ويحتمل قولك (من ينصرني إلى خالد) معنى آخر هو (من ينصرني حتى أصل الى خالد) كما تقول (من ينجيني إلى خالد؟) و(من يمنعني إلى خالد؟) إي ينتهي المنع الى خالد.

وعلى هذا يكون معنى الآية: من أنصاري حتى ننتهي الى الله؟ وتحتمل معنى آخر هو (من انصاري في دعوتي إلى الله).

وذكر أنهًا تكون بمعنى (في) وجعلوا منه قوله:

إلى الناس مطليّ به القار أجرب

فلا تتركنني بالوعيد كأنني

أي في الناس.

قيل والأولى أنْ تكون على بابها على تضمين معنى مبغّض الى الناس. قيل: ولو صحّ مجيء (إلى) بمعنى (في) لجاز (زيد الى الكوفة (٢٠) بمعنى في الكوفة.

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): "والوجه أنها بمعناها وذلك لان معنى (مطلى به القار أجرب) مكرة مبغض، والتكريه يعدي بـ (الى). قال تعالى: ﴿ وَكُرَّهُ إِلَيْكُمُ ٱلْكُفَّرَ ﴾ [الحجرات: ٧] حملاً على التحبيب المضمن معنى الإمالة. قال تعالى: ﴿ حَبَّبُ إِلَيْكُمُ الْإِيمُنَ ﴾ [الحجرات: ٧]» (٣).

وهو أولى من الرأي الاول، فانّ هناك فرقاً بين قولك: (كأنني في الناس مطلى به القار أجرب)، وقولك (كأنني الى الناس مطليّ به القار أجرب) فـ (في) لا تدلّ إلاّ على أنّه بينهم على هذه الحال، أما الثانية فمعناها انني ابدو اليهم كأنني كذلك، وينظرون اليّ كأنني

الشرح الدماميني على المغني ا(١/ ١٦٢) وانظر الخصائص ٢/ ٣٠٩.

<sup>(</sup>٢) المغني (١/ ٧٥).

<sup>(</sup>٣) اشرح الرضى، (٢/ ٢٥٩).

كذلك، ففيها معنى النفرة. فأنت تقول (هي فيهن فحمة) بمعنى انها بينهن كالفحمة وليس فيه أنّهن يبغضنها، فاذا قلت: (هي اليهن فحمة) كان المعنى انها تبدو لهن كالفحمة، أي يرينها غير جميلة، أو بمعنى انها بالنسبة اليهن كالفحمة، أي إذا قيست اليهن كانت كالفحمة، وكذلك قولك (هي اليه شمس) أي تبدو اليه كذلك أي يراها جميلة أو على معنى أنها اذا قيست اليه كانت كالشمس.

قيل وقد تأتي بمعنى (من) كقوله:

أيُسقَى فلا يَروى التي ابن أحمرا

تقول وقد عاليت بالكور فوقها

أي منّي (١).

وقيل بل المعنى (فلا يروى ظمؤه اليّ)(٢) أي يبقى ظامئاً إليها فلا يروى، وهو أُولى وذلك أنك تقول (هو لا يروى من هذا الماء) أي أنه لا يرويه بمعنى أنه مهما شرب منه فلا يزال غير مرتو. أما قولك (هو لا يروى الى هذا الماء) ففيه معنى الشوق اليه. تقول (هو لا يروى من ماء البحر) بمعنى أنّ ماء البحر لا يروي الظمآن، وأنه كلما شرب منه ازداد ظمأ وطلباً للماء، ولا تقول (هو لا يروى إلى ماء البحر) لان المعنى عند ذاك يكون: هو لهِفٌ الى هذا الماء متشوق إليه، لا ينقطع ظمؤه إليه ولا لهفته له.

وأصل المعنى هو الانتهاء، تقول (ملت اليه) و(ملت منه) ففي الأول يكون المعنى نهاية الميل إليه أي أحببته، وتقول (ملت الى هذا المكان) أي عرّجت عليه.

أمّا (ملت منه) فمعناه أنّ مبتدأ الميل كان منه، وملت عنه أي انحرفت عنه.

وتقول (ظمئت إليه) أي كان الظمأ منتهياً إليه بمعنى أردته. وتقول: (لا أظمأ إليه) أي لا أريده و(لا أظمأ منه) أي لا يأتي منه ظمأ إليَّ كما تقول: أنا لا أظمأ من الطعام الملح، ولا أظمأ من السمك، أي لا يكون سبباً في ظمئي.

وهكذا بقية معاني هذا الحرف، فانها لا تكاد تخرج عن معنى الانتهاء، والأولى كما ذكرنا إبقاء الحرف على أصل معناه ما أمكن.

<sup>(</sup>١) المغنى ١/٥٧.

<sup>(</sup>٢) "شرح الدماميني على المغني" (١٦٣/١).

The Control of the Control

Control of the Contro

en weighten

Commence of the second

Carlo Land Carlo Carlo

## 

معنى الباء الرئيس هو الالصاق، وما ذكر لها من معان أخرى تحمل هذا المعنى، قال سيبويه: «وباء الجر إنّما هي للالزاق والاختلاط، وذلك قولك خرجت بزيد ودخلت به وضربته بالسوط، ألزقت ضربك ايّاه بالسوط.

فما اتسع من هذا في الكلام فهذا أصله»(١).

قيل: ولا يفارقها هذا المعنى <sup>(٢)</sup>.

والالصاق حقيقي ومجازي، فمن الالصاق الحقيقي. قولك (أمسكت بمحمد) «اذا قبضت على شيء من جسمه، أو على ما يحبسه من يد، أو ثوب، أو نحوه.

ولو قلت (أمسكته) احتمل ذلك، وأنْ تكون منعته من التصرف<sup>٣)</sup>.

ومنه قولك تعلقت به، وتشبثت به، والتصقت به.

ومن الالصاق المجازي قولك (بخل به) أي التصق بخله به، وتعلَّق به إذا كان التعلق معنوياً، ورأفت به أي التصقت رأفتك به.

ومن التوسع في الالصاق قولك (مررت به) بمعنى الصقت مروري بمكان يقرب منه (١٠) وليس على معنى أنك الصقت نفسك به في مرورك، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَرُّواً بِهِمْ يَنَغَامَنُ ونَ ﴾ [المطففين: ٣٠] أي قريباً منهم.

ومن معانيها الاستعانة، نحو قطعت بالسكين وكتبت بالقلم (٥)، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِالصَّلُوٰةِ ﴾ [البقرة: ٤٥] وفيها معنى الالصاق كما هو بيّن.

ومنها المصاحبة، كقوله تعالى: ﴿ دَّخَلُوا بِالْكُفْرِ وَهُمْ قَدُّ خَرَجُوا بِدِّ ﴾ [المائدة: ٦١]، واشترى الدار بالآتها، وفيها معنى الالصاق والاختلاط ومنه قوله تعالى: ﴿ اَهْبِطْ بِسَلَامِ ﴾ [هود: ٤٨]،

<sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۲/ ۳۰۶).

<sup>(</sup>٢) المغني (١/١١).

<sup>(</sup>٣) المغني ١/١٠١، «شرح ابن يعيش، (٢/٢٢).

<sup>(</sup>٤) أنظر المغنى (١٠١/١).

<sup>(</sup>٥) «الاصول» (١/ ٥٣)، «المقتضب» (١/ ٣٩)، «شرح ابن يعيش» (٢/ ٢٢).

<sup>(</sup>٦) المغني (١٠٣/١)، «شرح الرضي» (٢/ ٣٦٣)، «شرح ابن يعيش» (٢/ ٢٢).

قالوا وللتعدية نحو ذهبت به، ودخلت به، وخرجت به، قالوا هي في معنى أذهبته وأدخلته، وأخرجته (١).

َ وَذَهُبُ قُومُ الَّى أَنْ بَيْنِ التَّعَدَيْتِينَ فَرَقاً، فَإِنَّكَ إِذَا قَلْتَ (ذَهُبَتُ بَزِيد) كنت مصاحباً له في الذهاب (٢).

جاء في (الكشاف): «فإن قلت: أيّ فرق بين تعدية (ذهب) بالباء وبينها بالهمزة؟.

قلت: اذا عدي بالباء فمعناه الاخذ والاستصحاب، كقوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا ذَهَبُوا بِهِ ﴾ [يوسف: ١٥] وأما الاذهاب فكا لإزالة»(٣).

وهو الصواب فيما نرى، فانّك اذا قلت (أدخلت محمداً على الامير) جاز أنك دخلت معه وجاز أنك لم تدخل معه، وأما قولك: (دخلت به) ففيها معنى المصاحبة، ومنه قول الاستاذ (أدخلت الطالب الصف) أو (أخرجته منه) فهو يحتمل الدخول معه، وعدم الدخول، وأما قولك (دخلت به) و(خرجت به)، فليس فيه إلاّ معنى المصاحبة.

ومنها الظرفية (٤) كقوله تعالى: ﴿ لَا أُقْسِمُ بِهَذَا ٱلْبِكَدِ وَآنَتَ حِلُّ بِهَذَا ٱلْبِكَدِ ﴾ [البلد: ١-٢]، وقوله ﴿ إِذْ أَنتُم بِٱلْمُدُوةِ ٱلدُّنْيَا وَهُم بِٱلْمُدُوةِ ٱلقُصْوَى ﴾ [الانفال: ٤٢]، وقوله: ﴿ وَمَنْ هُوَ مُسَتَخْفِ بِٱلنَّيْ لِوَسَارِبُ بِٱلنَّهَارِ ﴾ [الرعد: ١٠] وقوله: ﴿ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدَّسِ طُوكِي ﴾ [طه: ١٢] وقوله: ﴿ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدَّسِ طُوكِي ﴾ [طه: ١٢] وقوله: ﴿ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدِّسِ طُوكِي ﴾ [طه: ٢٢]

وفيها معنى الالصاق كما سنوضح ذلك في الفرق بين ظرفية الباء وظرفية (في).

ومنها المقابلة والعوض، كقوله تعالى: ﴿ أَتَسَتَبْدِلُونَ الَّذِى هُوَ أَذَنَ بِٱلَّذِى هُوَ مَيْرٌ ﴾ [البقرة: ٢٦] ونحو (اشتريته به) و(بدلته به)، وقوله تعالى: ﴿ أَشْتَرُوا ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا بِٱلْآخِرَةِ ﴾ [البقرة: ٨٦]، واشتريته بألف(٥).

وتكون الباء مع الذاهب، وفيها معنى الالصاق كأنَّ الذي هو خير كان معهم فأخذوا مكانه

<sup>(</sup>۱) المغني (۱/۲/۱).

<sup>(</sup>۲) المغنى (۱/ ۱۰۲).

<sup>(</sup>٣) «الكشاف» (١/ ٣٨٨) «وانظر التفسير الكبير» (٢/ ٧٦).

<sup>(</sup>٤) المغني (١/٤/١)، «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٣٦٣).

<sup>(</sup>٥) المغني (١/٤/١). «شرح الرضي» (٦/٣٦٣).

الذي لهو أدنى، ونحوه قولك (اشتريته بمائة) فالثمن كان معك فدفعته وأخذت بدله ما اشتريته، وقوله تعالى: ﴿ اَشَّتَرُوا الْحَيَوْةَ الدُّنِيَا بِالْآخِرَةِ ﴾ [البقرة: ٨٦] فكان الآخرة كانت معهم قريبة منهم، وفي متناول أيديهم، ولكن أعطوها واشتروا بها الدنيا، وفيها كلها معنى الالصاق واضح.

ومنها البدل كقوله:

فليت لي بهم قوماً إذا ركبوا شنّوا الاغارة فرساناً وركبانا

وقوله ﷺ: «ما يسرني بها حمر النعم» أي بدلها(١).

وهو قريب من المعنى السابق.

ومنها السببية، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُمْ بِالِّيِّخَاذِكُمُ ٱلْعِجْلَ ﴾ [البقرة: ٥٤] (٢)، وقوله: ﴿ فَبِمَا نَقْضِهِم مِّيثَاقَهُمْ لَعَنَّاهُمْ ﴾ [المائدة: ١٣] وسنبحث معنى السببية بالباء واللام وغيرهما في مكان لاحق من هذا الباب.

قالوا ومن معانيها المجاوزة، كـ (عن) وجعلوا منه قوله: ﴿ سَأَلَ سَآبِلُ بِعَذَابِ وَاقِع ﴾ [المعارج: ١] بدليل قوله تعالى: ﴿ يَسْتَكُونَ عَنْ أَنْبَآبِكُمْ ﴾ [الأحزاب: ٢٠] وقوله: ﴿ الرَّحْمَانُ فَسَّتُلْ بِهِ عَنِهِ بَرًا﴾ [الفرقان: ٥٩].

جاء في (المخصص): «فمهما رأيت الباء بعدما سألت، أو ساءلت، أو ما تصرّف منهما فاعلم أنّها موضوعة موضع عن»(٢).

وجعلوا منه في غير السؤال قوله تعالى: ﴿ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِيهِم ﴾ [الحديد: ١٢] وقوله: ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ وَيُومُ تَشَقَّقُ ٱلسَّمَاءُ بِٱلْغَمَنِمِ ﴾ [الفرقان: ٢٥] وانكر البصريون هذا المعنى.

أما ما قاله صاحب المخصص من أنّ كلّ باء بعد سأل وما تصرّف منه بمعنى (عن) ففيه نظر، فقوله تعالى: ﴿ سَأَلَ سَآبِلُ بِعَذَابِ وَاقِع ﴾ [المعارج: ١] ليس بمعنى عن عذاب، فهناك فرق بين سأل به وسأل عنه، ولا مجال للاستدلال بقوله تعالى ﴿ يَسْتَكُونَ عَنْ أَنْهَا يَكُمُ ﴾

•

in and the second

<sup>(</sup>١) المغني (١/٤/١).

<sup>(</sup>٢) المغنى (١٠٣/١).

<sup>(</sup>٣) «المخصص» (١٤/ ٦٥).

<sup>(</sup>٤) أنظر المغني (١/٤٠١)، «شرح ابن عقيل» (١/ ٢٣١)، «الهمع» (٢/ ٢٢).

[الاحزاب: ٢٠] و﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ ﴾ [النازعات: ٤٢] ونحو ذلك فانَّ المعنى مختلف.

فان السائل في قوله تعالى: ﴿ سَأَلَ سَآبِلُ بِعَذَابِ وَاقِعِ ﴾ لم يسأل عن العذاب وموعده كما سأل عن الساعة وعن الانباء، وسبب نزول الآية أنّ النضر بن الحارث قال: ﴿ إِن كَا َ هَٰوَ الْحَقَ مِنَ عِندِكَ فَأَمَطِرَ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِنَ السَّكَمَاءِ أَوِ اَقْتِنَا بِعَذَابٍ اللِيمِ ﴾ [الأنفال: ٣٢] (١) هُو اَلْحَقَ مِنَ عِندِكَ فَأَمَطِرَ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِن السَّكَمَاءِ أَوِ اَقْتِنَا بِعَذَابٍ اللِيمِ ﴾ [الأنفال: ٣٢] (١) فانزل الله تعالى: ﴿ سَأَلَ سَآبِلُ بِعَذَابٍ وَاقِع ﴾ أي دعا بالعذاب لنفسه، وطلبه لها، ولم يسأل عن العذاب وموعده. في (الكشاف) في هذه الآية: العذاب وموعده. في (الكشاف) في هذه الآية: الشَمِّن (سأل) معنى (دعا) فعذي تعديته كأنّه قيل دعا داع بعذاب واقع من قولك: دعا بكذا اذا استدعاه وطلبه، ومنه قوله تعالى: ﴿ يَدْعُونَ فِيهَا بِكُلِّ فَنَكِهَ هِ ﴾ [الدخان: ٥٥] (١)

وأما سأل عنه فمعناه بحث عنه، جاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ فَسَـَّتُلْ بِهِـ، خَبِسِيرًا ﴾ [الفرقان: ٥٩]: «فسأل به كقوله اهتم به واعتنى به واشتغل به، وسأل عنه كقولك بحث عنه وفتش عنه ونقر عنه»(٣).

وأما قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ فَسَّتُلْ بِهِ خَبِيرًا ﴾ فيحتمل أنّ المعنى فاسأل خبيراً به، أي سل «عنه رجلاً عارفاً يخبرك برحمته أو فسل رجلاً خبيرًا به وبرحمته»(٤).

وأما قوله تعالى ﴿ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِم ﴾ فليس على معنى المجاوزة والله أعلم لأنّ معنى (عن أيمانهم) مبتعد عن أيمانهم، وليس هناك دليل عليه في هذه الآية، بل الاقرب، أنّ النور قريب من اليمين أو مختلط باليمين، لا مبتعد عنها، كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَلْكَ بِيمِينِكَ يَنْمُوسَىٰ ﴾ [طه: ١٧].

واما قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ تَشَقَقُ ٱلسَّمَاءُ بِالْغَمَامِ ﴾ [الفرقان: ٢٥] فليس على المجاوزة ايضا والله أعلم. فإن هناك فرقاً بين قولك (انشقت التربة عن النبتة) و(انشقت التربة بالنبتة) فمعنى الأول، أنّها انكشفت عن النبتة، ومعنى الثاني أنّها انشقت بسببها، قال تعالى: ﴿ يَوْمَ تَشَقَّقُ اللَّانِ اللَّهُ مِنْ عَنْهُمْ سِرَاعًا ﴾ [ق: ٤٤] أي تنكشف عنهم فانّهم كانوا تحتها فتشقق عنهم، وليس ذلك معنى (تشقق بهم) فأنت إذا قلت (تشقق بهم) فهو إما بسببهم، واما أن تنشق وهم بها، تقول

Markey Care

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۳/۲۲۷).

<sup>(</sup>۲) «الكشاف» (۳/ ۲۲۷).

<sup>(</sup>٣) «الكشاف» (٢/ ٤١٣).

<sup>(</sup>٤) «الكشاف» (٢/ ١٣٧٤).

(انشقت به الارض) و(انشقت عنه الارض) فانشقت عنه اذا كان تحتها، وانشقت به اذا كان عليها، فقولك (تشقق السماء عن الغمام) معناه: أنّ الغمام كان داخلاً في السماء، وكانت السماء تغطيه وتحجبه، كما تقول (انشقت عنه الارض)، وأمّا قولك (انشقت به السماء) فمعناه أنّ الغمام عليها وتتشقق بوجوده، كما تقول انشقت به الارض، والمعنى –والله أعلم – أنها تشقق ممتلئة بالغمام، وذهب الزمخشري إلى أنها بمنزلتها في شققت السنام بالشفرة على أنّ الغمام جُعل كالآلة التي يشق بها(١).

والمعنى ما ذكرته والله أعلم.

قالوا وتكون بمعنى على وجعلوا منه قوله تعالى: ﴿ مَنْ إِنْ تَأْمَنُهُ بِقِنْطَارِ ﴾ [آل عمران: ٧٥] بدليل قوله تعالى: ﴿ هَلْ ءَامَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلَّا كَمَا آمِنْتُكُمْ عَلَيْ آخِيهِ مِنْ قَبِلُ ﴾ [يوسف: ٦٤] وقول الشاعر:

أرب يبول الثعلبان برأسه.

بدلیل تمامه:

لقد هان من بالت عليه الثعالب(٢).

والحق أنّ المعنى مختلف، فقولك (امنته به) يختلف عن قولك (امنته عليه) فقولك (لا آمنه عليه) فقولك (لا آمنه الله أمنه أن يحيف عليك أو يهجم عليك او يتعدى عليك وما الى ذلك ففيه معنى الاستعلاء والتسلط والعدوان.

وأما قولك (لا آمنه بدرهم) فمعناه لا آمنه من أن يتصرف به، أو يعبث به، لأن (على) تفيد الاستعلاء، و(الباء) تفيد الالصاق، والمعنى أنّه لا يلتصق أمنه بدرهم، بل ستفارقه أمانته ويتصرف به.

فأمنه عليه تستعمل للهجوم والاعتداء، وأمنه به تستعمل للتصرف كما ذكرنا، تقول: لا آمن عليك الذئاب. ولا آمنُ عليك غوائل الطريق، ولا تقول: لا آمن بك الذئاب.

ولذلك، -والله أعلم- استعمل القرآن (أمنه عليه) مع الاشخاص، و(أمنه به) مع الأموال. فقال: ﴿ قَالُواْ يَتَأَبَانَا مَا لَكَ لَا تَأْمَنَا عَلَى يُوسُفَ ﴾ [يوسف: ١١] وقال ﴿ هَلْ ءَامَنُكُمْ عَلَيْهِ

<sup>(</sup>۱) المغنى (۱/ ۱۰٤)، «وانظر الكشاف» (۲/ ۲۰۶).

<sup>(</sup>۲) المغني (۱/۱۰۵–۱۰۰).

إِلّا كَمَا آمِنتُكُمْ عَلَى آخِيهِ مِن قَبَلُ ﴾ [يوسف: ٦٤]. وقال في الاموال ﴿ ﴿ وَمِنَ أَهْلِ الْكِتَابِ مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِدِينَادِ لَا يُؤَذِهِ إِلِيْكَ ﴾ [آل عمران: ٧٥] الْكِتَابِ مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِدِينَادِ لَا يُؤَذِهِ إِلَيْكَ ﴾ [آل عمران: ٧٥] لأنّ في الاولى معنى العدوان، وفي الثانية معنى التصرف، وإنْ كان يجوز أنْ يقال (لا آمنه على هذا المال) بمعنى التسلط عليه والاستحواذ، «وقيل إنّ معنى قولك أمنتك بدينار، أي وثقت بك فيه، وقولك: (أمنت عليه) أي جعلتك أمينا عليه، وحافظاً له»(١).

وأما البيت فانه كما ذكرنا قد يوقع الشاعر حرفًا موقع حرف آخر، ومع ذلك فالمعنى محتمل المغايرة فقوله (أرب يبول الثعلبان برأسه) كأنّه جعل رأسه وعاء بال فيه. وقوله (لقد هان من بالت عليه الثعالب) معناه: من علته الثعالب ببولها من فوق الى اسفل فكسته ايّاه.

قالوا وللتبعيض بمعنى (من) وجعلوا منه قوله تعالى: ﴿عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ ٱللَّهِ ﴾ [الانسان:٦](٢) أي: منها، وقيل بل ضمن شرب معنى روي(٣).

وفيها معنى آخر، وهو أنّ الباء تفيد الالصاق، فقولك (يشربون بالعين) معناه أنّهم يكونون بها، كما تقول (أقمنا بالعين وأكلنا وشربنا بها) أي هم قريبون من العين يشربون منها، بخلاف قولك (يشربون منها) فانه ليس فيه نص على معنى القرب من العين، فقولك (أكلت من تفاح بستانك) لا يدلّ دلالة قاطعة على أنك كنت بالبستان، بل ربما حمل اليك.

فقوله (يشرب بها) يدل على أنهم نازلون بالعين، يشربون منها، فهو يدل على القرب والشرب، فالتمتع حاصل بلذتي النظر والشراب بخلاف الاولى، جاء في (البرهان) ان «العين ههنا اشارة الى المكان الذي ينبع منه الماء لا الى الماء نفسه نحو (نزلت بعين) فصار كقوله: مكانا يشرب به»(١).

قالوا: وقد تأتي للغاية بمعنى الى، نحو قوله تعالى ﴿ وَقَدْ أَحْسَنَ بِنَ ﴾ [يوسف: ١٠٠]. قالوا: هي بمعنى إليّ، وقيل بل ضمن (أحسن) معنى (لطف) أي لطف بي (٥).

<sup>(</sup>۱) «التفسير الكبير» (۸/ ١٠٠).

<sup>(</sup>٢) المغني (١/ ١٠٥)، الهمع (٢/ ٢١).

<sup>(</sup>٣) المغنى (١/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٤) «البرهان» (٣/ ٣٣٨–٣٣٩).

<sup>(</sup>٥) - المغني (١/٦/١).

وثمة فرق بين أحسن اليه، واحسن به، فانّ معنى (أحسن اليه) قدم اليه إحساناً، أو صنع له إحساناً، اما (أحسن به) فمعناه وضع إحسانه به، ومن ذلك أنك تقول: أحسنت بهذا الامر وأحسنت بعملك أي الصقت إحسانك بعملك ووضعته به، ولا تقول: أحسنت الى عملك، ولا احسنت إلى هذا إلامر الا على معنى آخر، وهو أنك قدمت اليه إحساناً وهو معنى مجازي.

فان الاحسان في (أحسن به) ألصق إذ إنّ فيه معنى الرعاية واللطف، قال تعالى: ﴿ وَأَحْسِن كُمَّ أَحْسَنَ اللّهُ إِلَيْكُ ﴾ [القصص: ٧٧] وقال على لسان سيدنا يوسف (ع): ﴿ وَقَدْ أَحْسَنَ بِنَ ﴾ [يوسف: ١٠٠] ففي الثانية إحسان خاص يختلف عن الاول، فان الآية الاولى في عموم الخلق، واحسان الله الى الخلق إحسان عام يشترك فيه سيدنا يوسف وبقية الخلق، اما قوله (وقد احسن بي) فان فيه إحسانًا خاصاً ألصق من الاول اذ أخرجه من السجن وبوأه مكانة عالية وجاء اليه بأهله وما الى ذلك من العناية الربانية واللطف.

وتأتي للقسم قال تعالى: ﴿ فَكَا أُقْسِمُ بِمَوَقِعِ ٱلنُّجُومِ [الواقعة: ٧٥] وللقسم موضع خاص به نبحثه فيه باذن الله.

وتأتي للتجريد نحو قولهم (رأيت بمحمد أسداً) قالوا: أي برؤيته (١).

جاء في (جواهر الأدب) ان الباء تأتي للتجريد «وهي التي تثبت لمدخولها صفة عظيمة، أما مدحاً أو ذماً نحو (لقيت بزيد بحرًا) وبعمرو أسداً وبخالد سفيهًا، ومنه قوله:

لقيت به يوم العريكة فارساً على أدهم كالليل صبحه الفجر

كأنّ الباء تجرد مصحوبها عن غير هذه الصفة، مثبتة لها إيّاها كأنه منطبع ومنجبل عليها أيْ ليست صفته إلاّ البحرية في الجود، والفروسية في الشجاعة»(٢).

وفي (شرح الدماميني على المغني) أنّ في باء التجريد قولين «أحدهما انها للسببية كما قال المصنف فجردت من زيد أسداً مبالغة في كمال شجاعته، حيث بلغ أن ينتزع منه أسد. . . والثاني انها للظرفية، أي لقيت في زيد الاسد كذا قال الشيخ بهاء الدين السبكي قلت وقد عدّوا مثل قوله:

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضي على الكافية» (۲/ ٣٦٣).

<sup>(</sup>۲) «جواهر الادب» (۱۹).

# بمستلئم مشل العتيق المرجل

# وشوهاء تعدو بي الى صارخ الوغى

من التجريد والباء فيه للمصاحبة». (١)

وكونها للظرفية أظهر فيما يبدو لي، وذلك أنّ قولك (رأيت بخالد أسدًا) معناه حلّ به أسد، كما تقول حلّ بالمكان ونزل به، فقد جردت خالداً من شخصه وجعلت بدله أسدًا، وهي على معنى الالصاق.

وتأتي زائدة وذكروا لها مواطن، ومن مواطن زيادتها، زيادتها في:

فاعل فعل التعجب نحو: أكرم بخالد، وهذه فيها خلاف، وموطنها التعجب وستبحث في موطنها.

ومنها زيادتها في فاعل (كفى) نحو: ﴿ وَكَفَىٰ بِأَللَّهِ شَهِيدًا ﴾ [النساء: ٧٩] و ﴿ وَكَفَىٰ بِأَللَّهِ حَسِيبًا ﴾ [الأحزاب: ٣٩] وهذه الزيادة غالبة، قال الزجاج: «دخلت لتضمن كفى معنى اكتف، وهو من الحسن بمكان. . ويوجب قولهم: (كفى بهند) بترك التاء . . ولا تزاد في فاعل كفى التي بمعنى أجزأ، أو أغنى، ولا التي بمعنى وقى .

والاولى متعدية لواحد كقوله:

## قليلك لا يقال له قليل

# قليل منك يكفيني ولكن

والثانية متعدية لاثنين، كقوله تعالى: ﴿ وَكَفَى اللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلْقِتَالَ ﴾ [الاحزاب: ٢٥] ﴿ فَسَيَكُفِيكَ أَللُّهُ ٱللَّهُ ﴾ [الاحزاب: ٢٥]

وعلى هذا هي لا تزاد في فاعل كفى باطّراد، فلا تزاد في نحو قولك (يكفيني قليل من الماء)، ولا في نحو (كفائي محمد هذا الامر)، ولا نحو (كفاك علم محمد)، وإنّما تزاد لتضمن كفى معنى اكتف، كما قال الزّجاج على معنى هو يكفيك عن غيره.

واكثر ما يكون ذلك للدلالة على التعجب، نحو (كفى به فارساً) و(كفى به شاعرًا). والتعجب قد يؤتى معه بالباء نحو: أكرم به ونحو: ناهيك به رجلاً، بمعنى هو يكفيك عن غيره، وللمدح والذم نحو: (كفاك به رجلاً) وفيه معنى التعجب، جاء في (معاني القرآن)

<sup>(</sup>۱) «شرح الدماميني على المفتى» (١/٢١٦).

<sup>(</sup>۲) المغنى (۱/٦٠٦–١٠٧).

Open Alegania

Daniel Arthur

للفراء: "وانما يجوز دخول الباء في المرفوع اذا كان يُمدح به صاحبه، ألا ترى أنك تقول: كفاك به، ونهاك به، وأكرم به رجلاً، وبئس به رجلاً، ونعم به رجلاً، وطاب بطعامك طعامًا، وجاد بثوبك ثوبًا، ولو لم يكن مدحاً أو ذماً لم يجز دخولها، ألا ترى أنّ الذي يقول: قام أخوك أو قعد أخوك لا يجوز له أن يقول: قام بأخيك ولا قعد بأخيك الا ان يريد قام به غيره وقعد به (١).

وزيدت في مفعول كفي للدلالة على هذه المعاني، نحو (كفي بالمرء إثمًا أن يحدّث بكل ما سمع) أي ليكتف بهذا الاثم، وكقول الشاعر:

كفي بك داءً أن ترى الموت شافيا وحسب المنايا أنْ يكنَّ أمانيا

ومن مواطن زيادتها زيادتُها في المبتدأ، وذلك نحو (ناهيك بمحمد) ف (محمد) مبتدأ والمعنى: ينهاك محمد عن طلب غيره لما فيه من الكفاية.

جاء في (حاشية التصريح): «قال الدنوشري: من المبتدأ المقرون بالحرف الزائد قولهم (ناهيك بزيد) فزيد مبتدأ مؤخّر، وناهيك خبر مقدّم، والمعنى أنّ زيداً ناهيك عن غيره لما فيه من الكفاية»(٢).

وهذا المعنى قريب من المعنى السابق الذي ذكرناه في كفي.

قالوا: ومن زيادتها في المبتدأ، نحو قولهم: (خرجت فاذا بمحمد) وهو المبتدأ الواقع بعد اذا الفجائية (٢٠).

والحق انها ليست زائدة، وليس دخولها كخروجها، فهناك فرق بين قولك (خرجت وأذا بمحمد) وقولك (خرجت وأذا بأخيك يركض) و(خرجت وأذا أخوك يركض).

فان اصل الجملة الاولى فيما أرى: خرجت واذا أنا بمحمد، وخرجت وإذا أنا بأخيك يركض، فهي ليست زائدة، والخبر محذوف، وتقدير الكلام: واذا أنا أبصر بمحمد أو بأخيك، أو افجأ به، أو ملتق به ونحو ذلك.

<sup>(</sup>۱) «معانى القرآن» (۲/ ۱۱۹-۱۲۰).

<sup>(</sup>٢) «حاشية التصريح» (١/١٥٦).

<sup>(</sup>٣) المغنى (١/٩/١).

وتقول: (خرجت واذا بدويِّ عظيم) تقدير الكلام واذا أنا بدويّ، والخبر محذوف وتقديره واذا أنا افاجأ بدويّ، أو محسّ بدوي، ونحو ذلك.

جاء في (التطور النحوي): «وقد يدخل على الاسم التالي لا ذا الباء نحو (بينما هو يسير إذا برهج) ومعنى الباء هنا يتضح من مثل (فلمّا توسطت الدرب، إذا أنا بصوت عظيم) أي أنا شاعر بصوت عظيم، غير أنه لا لزوم لتقدير ضمير في (إذا برهج) بل معناه إذا شعور برهج، فهي من اشباه الجملة ايضاً، ليست جملة كاملة الاالم.

قالوا ومنها زيادتها في المبتدأ الواقع بعد (كيف)، نحو: كيف بك إذا كان كذا؟ (٢) وعلى هذا يكون المعنى: كيف أنت؟.

والحق انها ليست زائدة ايضا، تقول: كيف بك اذا نجح الطلاب وأنت راسب؟.

وتقدير الكلام: كيف تَبْصر بنفسك، وكيف تُحّس بنفسك، وكيف تشعر بنفسك، وكيف يبلغ بك الامر؟ وما الى ذلك من معان، ألا ترى أنّه لا يحسن أن تقول: كيف بك؟ وتسكت حتى تذكر أمراً بعده، في حين تقول: كيف أنت؟ وتسكت.

فالمعنى مختلف وهي ليست زائدة.

جاء في (التطور النحوي): "ومن الروابط بين المبتدأ والخبر الباء، وهي تلحق بالخبر وأكثر ذلك عند النفي، نحو ﴿ وَمَارَبُّكَ بِظَلَّامِ لِلْعَبِيدِ ﴾ [فصلت: ٤٦] وقد تلحق بالمبتدأ نحو كيف به، أي كيف هو، غير أنَّ بين الاثنين فرقاً والتقدير الاقرب الى معنى (كيف به) هو كيف به الحال، فيظهر أن (كيف به) ليست في الاصل بجملة اسمية كاملة مبتدؤها ضمير الغائب، بل هي من اشباه الجمل المذكورة آنفا الشهام.

ومنها زيادتها في الخبر المنفي، نحو (ما أخوك بحاضر) و﴿ أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَةً ﴾ [الزمر: ٣٦] وهي تفيد توكيد النفي، وقد مرّ ذكرها في (كان وأخواتها).

ومنها زيادتها في التوكيد بالنفس والعين (٤)، تقول: أقبل محمد نفسه، وأقبل محمد بنفسه، ولها دلالة لا تظهر في الحذف تقول (أقبل الرجل نفسه) و(أقبل الرجل بنفسه)

<sup>«</sup>التطور النحوي» (۸۲). (1)

المغني ١٠٩/١. **(Y)** 

<sup>«</sup>التطور النحوي» (۸۹). (٣)

المغني (١/ ١١٠-١١١). (1)

فقولك (أقبل الرجل نفسه) معناه أنّه هو الذي جاء وليس غيره، وأما قولك (أقبل الرجل بنفسه) فهو وإنْ كان فيه الدلالة على انه هو الذي جاء - يحمل معنى آخر وهو أنه لم يُنِبُ أحداً عنه وقد كان متوقعًا أن ينيب عنه أحد غلمانه مثلًا، ففيه معنى الاهتمام والتعظيم للرجل.

وتقول (فعله رئيس النجارين بنفسه) على معنى انه لم يكلّف أحد صناعه، ففيه الدلالة على الاهتمام والتعظيم.

وتقول (جاءني الامير نفسه) و(جاءني الامير بنفسه) وتقول (لا افعله حتى يأتي سعيد بنفسه) وذلك إذا كان يندر حضوره، بأن تكون له منزلة ومكانة، أو لغير ذلك، أو لأنّ الامر مهم يستدعي حضوره بنفسه.

وعلى هذا فالباء يؤتى بها للاهتمام والتعظيم، فقولك (اشتريت السوار بنفسي) فيه الدلالة على تعظيمك الامر والاهتمام به.

ونستعمل معها في العامية تعبيرات أخرى تحمل الدلالة نفسها، فنقول مثلا: (لا أفعله حتى يأتي برجله) وفيها كلها معنى الاهتمام، وأحسبها في الفصيحة كذلك.

وسيأتي في شأنها مزيد بحث في باب التوكيد إنْ شاء الله .

ومنها زيادتها في المفعول، نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُوْ إِلَى اَلْتَهُكُمُو ۗ [البقرة: ١٩٥]، وقيل بل ضُمّن (تُلقوا) معنى (تفضوا) وقيل «المراد (ولا تلقوا أنفسكم الى التهلكة بأيديكم) فحذف المفعول به، والباء للآلة، كما في قولك (كتبت بالقلم) أو المراد بسبب أيديكم، كما يقال لا تفسد أمرك برأيك» (١٥).

وكل ذلك أولى من جعلها زائدة.

قيل: "وتزاد قياساً في مفعول علمت، وعرفت، وجهلت، وسمعت، وتيقنت، وأحسست وقولهم (سمعت بزيد وعلمت به) أي بحال زيد على حذف المضاف»(٢).

قيل ومنه قوله تعالى ﴿ أَلَرْ يَعَلَمْ بِأَنَّ اللَّهَ يَرَىٰ ﴾ [العلق: ١٤] قالوا: الباء فيه زائدة لقوله تعالى ﴿ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهَ هُوَ اَلْحَقُ الْمُبِينُ ﴾ [النور: ٢٥](٢).

المغنى (١/ ١٠٩).

<sup>(</sup>۲) «شرح الرضي على الكافية» (۲/ ٣٦٣).

<sup>(</sup>٣) «شرح ابن يعيش» (٨/ ٢٤).

والصواب أنَّ هناك فرقاً بين قولك علمته، وعلمت به، فقولك (علمته) معنى علمت الامر نفسه، أمّا (علمت به) فالمعنى علمت بحاله، فقوله تعالى: ﴿ أَلَرْ يَعْلَمُ بِأَنَّ ٱللَّهَ يَرَىٰ ﴾ لا يطابق (الم يعلم أنّ الله يرى) فمعنى الثانية ألم يعلم رؤية الله، ومعنى الاولى ألم يعلم بهذا الامر؟ ألم يخبربه؟ ألم يسمع بهذا الامر سماع علم ونحو ذلك.

جاء في (درة التنزيل) للخطيب الاسكافي في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبُّكَ هُو ٱعْلَمُ مَنْ يَضِيلًا عَنْ سَبِيلِةً وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهُ تَدِينَ ﴾ [الانعام: ١١٧] وقوله: ﴿ إِنَّ رَبُّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ، وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴾ [القلم: ٧].

وللسائل أنْ يسأل عن الفرق بين اللفظين وحذف الباء وإثباتها، وهل كان يصح اللفظ الذي ههنا، هناك، وأنَّ الذي هناك هنا؟.

والجواب أنْ يقال: إنَّ مكان كل واحد يقتضي ما وقع فيه، وبين اللفظين فرق في المعنى يوجب اختصاص اللفظ الذي جاء له، فقوله (إنّ ربك هو أعلم من يضل عن سبيله) معناه: الله يعلم أيّ المأمورين يضل عن سبيله، أزيد أم عمرو؟ وهذا المعنى يقتضيه ما تقدم هذه الآية وما جاء بعدها مما تعلق بها، فالذي قبلها ﴿ وَإِن تُطِعْ آَكُ ثُرَ مَن فِ ٱلْأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَن سَكِيلِ ٱللَّهِ ﴾ [الأنعام: ١١٦]، أي: إن تطع الكفار يضلوك عن طاعة الله وعبادته. ثم أخبر أنه يعلم من الذي يغوونه ويضلونه، ومن الذي لا يتمكنون من اضلاله.

وأما قوله: ﴿ إِنَّ رَبُّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ ﴿ فَمَعْنَاهُ عَنِي (١) مَعْنَى مَا في الآية الأولى أي: الله أعلم باحوال من ضل كيف كان ابتداء ضلاله، وما يكون من مآله أيصر على باطله، أم يرجع عنه إلى حقه»<sup>(۲)</sup>.

وعلى هذا فهي ليست زائدة تؤدي معنى زائداً، فقولك (عرفت أخاك) يختلف عن قولك (عرفت بأخيك) فعرفت أخاك معناه عرفت شخصه أو حقيقته.

و(عرفت بأخيك) معناه أنك عرفت حاله، كأن يكون هناك أمر حصل له من ربح أو خسارة أو مرض أو تقدم وما الى ذلك، وليس معناه انك عرفت شخصه.

كذا في المطبوع ولعله (غير).

الدرة التنزيل؛ (١٢٨-١٢٩). **(Y)** 

وكذلك قولك (سمعته) و(سمعت به)، فقولك (سمعت خالداً) يتعلق بالمسموع من صوته وحركته، واما (سمعت به) فمعناه انك سمعت بحاله من تقدّم وتأخر، أو كسب وخسارة، أو هدى وضلال، وما الى ذلك.

وهكذا بقية ما يذكره النحاة، والاصل أنّه إذا أدى الحرف معنى زائداً لا يفهم من حذفه فليس زائداً.

#### مراد به **التاء** المريد أو رقيد المراجع الم

التاء حرف قسم وهو مختص بلفظ الله تعالى، ولا يكاد يذكر مع غيره إلا نادراً، قال تعالى ﴿ وَتَالِلُهُ لَأَكِيدَنَّ أَصَّنَكُمُ ﴾ [الأنبياء: ٥٧]، وقال: ﴿ تَالِلَهُ تَفْتَوُا تَذَكُرُ يُوسُفَ ﴾ [يوسف: ٨٥] وفيها معنى التعجب، جاء في (الكتاب):

«والحلف توكيد وقد تقول تالله وفيها معنى التعجب»(١).

وجاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ تَاللَّهِ لَقَدْ عَلِمْتُ مِ مَا جِعْنَا لِنُقْسِدَ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ [يوسف: ٧٣]: «تالله قسم فيه معنى التعجب مما اضيف اليهم» (٢).

وجاء فيه في قوله تعالى: ﴿ وَتَالِلَهِ لَأَكِيدَنَّ أَصَّنَكُمُ ﴾ [الأنبياء: ٥٧]: "إنّ التاء فيها زيادة معنى وهو التعجب كأنه تعجب من تسهيل الكيد على يده. وتأتيّه، لأنّ ذلك كان أمراً مقنوطاً منه لصعوبته وتعذره » (٣).

وللقسم موطن خاص يعالج فيه باذن الله .

#### حتى

حتى حرف غاية وتكون حرف جر، ومجرورها على ضربين:

الضرب الاول: أنْ يكون مجرورها داخلاً في حكم ما قبلها، أي يكون مشاركاً لما قبلها في الحكم، كقولك (قرأت القرآن في الحكم، كقولك (قرأت القرآن حتى سورة الناس) فسورة الناس مقروءة، وهي هنا بمعنى العاطفة، ولذا يصح العطف بها

<sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (۲/ ١٤٤) وانظر «المقتضب» (٤/ ١٧٥)، و «شرح ابن يعيش» (٨/ ٣٤).

<sup>(</sup>٢) الكشاف (٢/١٤٧).

<sup>(</sup>٣) الكشاف (٢/ ٣٣١).

فتقول (ضربت القوم حتى خالداً) و (قرأت القرآن حتى سورة الناس) بالنصب.

والضرب الثاني: أنْ لا يكون مجرورها داخلاً في حكم ما قبلها، بل ينتهي الامر عنده كأن تقول (صمت رمضان حتى يوم الفطر) فيوم الفطر ليس داخلًا في الصوم، بل أنتهى الامر عنده، وهذا الضرب لا يجوز فيه العطف، فلا تقول (صمت رمضان حتى يوم الفطر) لأنه لم يشاركه في الحكم فكيف تعطفه عليه (١)؟.

واكثر ما يكون مجرورها مذكوراً لتحقير أو تعظيم، أو قوة أو ضعف، فقولك مثلاً (ضربت القوم حتى خالد) لا بد فيه أن يكون خالد أرفعهم أو أوضعهم، والآ فلا معنى لذكره، جاء في (الاصول) «وانما يذكر- يعني مجرورها- لتحقير أو تعظيم، أو قوة أو ضعف، وذلك قولك (ضربت القوم حتى زيد) فزيد من القوم وانتهى الضرب به، فهو مضروب مفعول، ولا يخلو أنْ يكون أحقر من ضربت، أو أعظمهم شأناً، وإلا فلا معنى لذكره "(٢).

فان لم يكن مجرورها كذلك، اي لا يفيد تعظيماً أو تحقيراً وجب كونه آخر الاجزاء حسّاً أو ملاقياً له(٢)، وذلك قولك (قرأت القرآن حتى سورة الناس) فسورة الناس آخر القرآن وهي آخر ما قرأ، و(صمت رمضان حتى يوم الفطر) يوم الفطر ملاقي للآخر.

وهي حرف غاية، إلاّ ان استعمالها في الغاية يختلف عن (إلى) فانّ (إلى) أمكن (١) في الغاية من (حتى) وأعم، وايضاح ذلك أنّ (الي) تستعمل لعموم الغايات، سواء كانت آخر جزء من الشيء أم لا. فتقول: (نمت الى آخر الليل، ونمت الى الصباح، ونمت الى ثلث الليل، ونمت الى منتصف الليل) و(قرأت الكتاب الى آخره، وقرأته الى نصفه،

وأمّا (حتى) فلا تستعمل إلاّ لما كان آخراً أو متصلاً به، فتقول: (نمت حتى آخر الليل) و(نمت حتى الصباح) لأنّ آخر الليل هو آخر جزء من الليل، والصباح ملاق لآخره، أي متصل بآخره، ولا يجوز أن تقول (نمت حتى منتصف اللَّيل) و(نمت حتى ثلثه) لأنَّ منتصف الليل ليس آخر الليل وكذلك ثلثه. فـ (حتى) تستعمل غاية لآخر الامر، ولفظها يوحي بهذا

انظر الأصول (١٦/١٥-١٩٥). (1)

الأصول ١٦/١ وانظر اشرح ابن يعيش؛ (١٦/٨). **(Y)** 

انظر «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٣٦١). (٣)

<sup>«</sup>الهمع» (٢/ ٢٢). (٤)

المعنى، فان لفظها يبدو أنها من (الحتّ) ومعنى (الحتّ) الاستئصال والازالة والخلوص الى النهاية، أي الوصول الى نهاية الامر، جاء في (لسان العرب) «الحتّ فركك الشيء اليابس عن الثوب ونحوه، يحته حتّاً فركه وقشره فانحت وتحات. . . وفي الحديث أنّه قال لامرأة سألته عن الدم يصيب ثوبها فقال: حتيه ولو بضلع، معناه حكّيه وأزيليه . . والحتّ والقشر سواء . . . قال شمر: (تركتهم حتّاً فتاً بتاً) اذا استأصلتهم . . وحتّ الله ماله حتاً، أذهبه فأفقره على المثل . . .

وقال بعضهم: (حتى) (فَعُلَى) من الحت وهو الفراغ من الشيء، مثل (شَتَى) من الشت. قال الازهري: وليس هذا القول مما يعرّج عليه، لانها لو كانت فعلى من الحت كانت الامالة جائزة، ولكنها حرف اداة وليست باسم ولا فعل.

وقال الجوهري: حتّى فعلى»<sup>(١)</sup>.َ

أما قول الازهري انها لو كانت (فَعلى) من الحتّ كانت الامالة جائزة فهو مردود، فانّ امالتها محكية (٢٠). ويمكن أنْ يقال إنها اخذت من الحتّ فجمدت، فكانت حرفاً أو كالحرف فلا تمال، وواضح آن بين اللفظتين (حتى) والحتّ تقارباً لفظياً ومعنوياً.

ويترجح عندي أنها من لفظ (الحت) ثم جمدت، مثل (على) أصلها من لفظ العلو ثم جمدت.

والاختلاف الآخر بين استعمال (إلى) و(حتى) في الغاية، أن (حتى) تفيد تقضّي الفعل قبلها شيئاً فشيئاً الى الغاية وهذا معنى الحتّ و(الى) ليست كذلك، ولذا يجوز أن تقول (كتبت الى زيد) ولا يجوز أن تقول: (كتبت حتى زيد) (٢)، لأن الكتابة لا تتقضّى شيئاً فشيئاً حتى تصل الى زيد، ويقال: أنا الى عمرو ولا يقال: أنا حتى عمرو، لما ذكرنا (١٠).

والاختلاف الآخر بينهما أنّ (حتى) لا يقابل بها ابتداء الغاية، فلا يقال (سرت من البصرة حتى الكوفة) بل يقال: الى الكوفة. قالوا: وذلك لضعف (حتى) في الغاية (٥٠).

<sup>(</sup>۱) «لسان العربَ» (۲/ ۳۲٦–۳۲۸).

<sup>(</sup>٢) "الهمع" (٢/ ٢٣)، "شرح الاشموني" (٤/ ٢٣٢)، "حاشية الخضري" (٢/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٣) المغني (١/ ١٢٤) وانظر «الهمع» (٢/ ٢٢).

<sup>(</sup>٤) المغتى (١/ ١٢٤).

<sup>(</sup>٥) المغني (١/ ١٣٤)، الهمع (٢/ ٢٢-٢٣).

galaji nam

the second of th

ف (إلى) اوسع وأعم في استعمال الغاية من (حتى) ولذا تستعمل في عموم الغايات بخلاف (حتى). جاء نبي (كتاب سيبويه): «ويقول الرجل: إنما أنا اليك، أي أنما أنت غايتي ولا تكون (حتى) ههنا فهذا أمر (الي) وأصله وان اتسعت.

وهي أعم في الكلام من (حتى) تقول: (قمت اليه) فجعلته منتهاك من مكانك ولا تقول: حتاه ال(١).

أما دخول ما بعدها في حكم ما قبلها فالاكثر فيه الدخول إلا اذا كانت هناك قرينة تدل على خلاف ذلك (٢) فقرلك (أكلت السمكة حتى رأسها) الرأس مأكول، وقولك (انه ليصوم الأيام حتى يوم الفطر) يوم الفطر غير داخل في الصوم.

ذهب سيبويه الى أنّ (رب) بمعنى (كم) الخبرية، أي انها تفيد التكثير، جاء في (الكتاب): اواعلم أن (كم) في الخبر بمنزلة اسم يتصرف في الكلام غير منون. . . والمعنى ممنى (ربُّ) وذلك قولك (كم غلام لك قد ذهب). . . واعلم أنَّ (كم) في الخبر لا تعمل الآ فيما تعمل فيه (رب) لأنَّ المعنى وأحد، الأ أنَّ (كم) اسم و(رب) غير اسم بمنزلة من "(٣).

وذهب اكثر النحاة الى أنَّها حرف يفيد التقليل، جاء في (المقتضب): "ورب معناها الشيء يقع قليلاً الأال

وذهب آخرون إلى أنها تفيد التكثير كثيراً، والتقليل قليلاً، جاء في (المغني): «وليس معناها التقليل دائماً خلافاً للأكثرين، ولا التكثير دائماً خلافاً لابن درستويه وجماعة بل ترد للتكثير كثيراً، وللتقليل قليلاً.

فمن الاول ﴿ زُبُهَا يُوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ كَانُوا مُسْلِمِينَ ﴾ [الحجر: ٢] وفي الحديث (يارب كاسية في الدنيا عارية يوم القيامة). . . 

## ومن الثاني قول ابي طالب في النبي عِمَلِيْةِ:

<sup>«</sup>کتاب سیبویه» (۲/۰/۲). (1)

المغني (١/ ١٢٤)، «الهمع» (٢/ ٢٢) **(Y)** 

<sup>«</sup>كتاب سيبويه» (١/ ٢٩٣، ٢٩٣). (٣)

<sup>«</sup>المقتضب» (٤/ ١٣٩) وانظر «الاصول» (١/ ٧٠٠)، «شرح ابن يعيش» (٨/ ٢٦)، «المغني» (١/ ١٣٤). (٤)

وأبيض يستسقى الغمام بوجهه ثمال اليتامي عصمة للارامل »(١)

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «ووضع (ربّ) للتقليل، تقول في جواب من قال (ما لقيت رجلاً): (ربّ رجل لقيت) اي لا تنكر لقائي للرجال بالمرة فاني لقيت منهم شيئاً وإنْ كان قليلاً...

هذا الذي ذكرنا من التقليل أصلها، ثم تستعمل في معنى التكثير، حتى صارت في معنى التكثير، حتى صارت في معنى التكثير كالحقيقة، وفي التقليل كالمجاز المحتاج الى القرينة، وذلك نحو قوله:

رب هيضل لجب لففت بهيضل

وقوله:

ماوي ياربتما غارة شعواء كاللذعة بالميسم»(٢)

ويبدو لي أنها لفظة وضعت أول ما وضعت للدلالة على الجماعة، قليلة كانت أو كثيرة، ثم كثر استعمالها في التقليل، بل في أقل القليل ايضاً، وهو الواحد وقد تستعمل للتكثير ايضاً، والذي يدل على ذلك لفظها، فهي كما يبدو لي مأخوذة من الرئيَّة، "والرئيَّة الفرقة من الناس، قيل هي عشرة آلاف ونحوها، والجمع ربب. . الربة وهي الجماعة» (٣).

ألا ربّ مولود وليس له أب وذي ولد لم يكده أبوان

والاول هو عيسي، والثاني هو آدم، عليهما السلام.

ونظيرها في دلالة اللفظ الواحد على معنيين متقابلين (قد) الداخلة على المضارع فأصلها للدلالة على التقليل، كقولك (قد يشفى المريض)، و(قد يصدق الكذوب)،

Committee the second second second

<sup>(</sup>١) المغنى (١/ ١٣٤-١٣٥).

<sup>(</sup>٢) "شرح الرضي" (٢/ ٣٦٥).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (١/ ٣٩١-٣٩٢).

وقد تدل على التحقيق، كقوله تعالى: ﴿ ﴿ قَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ ٱلْمُعَوِّقِينَ مِنكُمْ وَٱلْقَآبِلِينَ لِإِخْوَرْهِمْ هَلُمُّ إِلَيْنَا ﴾ [البقرة: ١٤٤] وقوله ﴿ قَدْ زَىٰ تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي ٱلسَّمَآءُ ﴾ [البقرة: ١٤٤] ويميز بينهما القرائن.

قالوا وهي جواب لكلام ظاهر او مقدّر، فانت لا تقول ابتداء (رب رجل أكرمت) وانما هو ردّ على كلام قيل لك ذلك، قال ابن هو ردّ على كلام قيل لك ذلك، قال ابن السراج: "والنحويون كالمجتمعين على أن (رب) جواب، انما تقول (رب رجل عالم) لمن قال [ما](۱) رأيت رجلاً عالماً، او قدرت ذلك فيه، فتقول (رب رجل عالم) تريد: رب رجل عالم قد رأيت. . وكذلك اذا قال (رب رجل جاءني فأكرمته وأكرمته) فههنا فعل ايضاً محذوف، فكأنه قال له قائل: ما جاءك رجل فأكرمته وأكرمته، أي قد كنت فعلت ذلك . . فاذا قال: ما أحسنت التي. قلت: رب احسان قد تقدم اليك مني "(۲).

وليست كذلك دوماً فيما أرى، بل قد ترد لمجرد ذكر الامر من غير ردّ أو تقدير ردّ، وذلك كقوله (ربّ حامل فقه الى من هو أفقه منه) و(ربّ مبلّغ أوعى من سامع) و(ربّ كاسية في الدنيا عارية يوم القيامة) و(ربّ هيجا هي خير من دعه).

كما تفرق أرواح وأبدان

ويارب أم وطفل حين بينهما

ربته:

قد تدخل العرب (ربّ) على ضمير الغيبة وتفسره بالتمييز، فتقول (ربّه رجلاً أكرمت). وهذا الضمير عند الجمهور لا يكون إلاّ مفرداً مذكراً مفسّراً بتمييز مطابق للمعنى، فتقول (ربّه رجلين أكرمت) و(ربّه رجالاً اكرمت) و(ربّه امرأة اكرمت) و(ربّه نساءً أكرمت) قال الشاعر:

ربُّه فتيلةً دعوت اللي منا يلورث المجلد دائمناً فسأجنابوا

وأجاز الكوفيون مطابقة الضمير للتمييز فتقول (ربّه رجلًا) و(ربّهما رجلين) و(ربّهم رجالًا) و(ربّها امرأة) و(ربهن نساءً) وغير ذلك<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) سقطت (ما) من الكتاب المحقق ويدل عليها ما بعدها وكلام النحاة الآخرين. انظر شرح ابن يعيش (٨/ ٢٧)، «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٣٦٥).

<sup>(</sup>۲) «الاصول» (۱/ ۰۰۸)، وانظر «شرح ابن يعيش» (۸/ ۲۷)، «شرح الرضي» (۲/ ۳٦٥).

<sup>(</sup>T) "Illouel" (1/010), "Ilbaa" (7/77).

قال ابن السراج: "من وحّد فلأنه كناية عن مجهول، ومن لم يوحّد فلأنه رد كلام، كأنه قال: مالك جوار؟ فقال: ربّهن جوار قد ملكت "(١).

وهذا الضمير يؤتى به عند ارادة التفخيم والتعظيم، فيضمرون قبل الذكر، قال ابن يعيش: «وهذا انما يفعلونه عند ارادة تعظيم الامر وتفخيمه، فيكنون عن الاسم قبل جري ذكره ثم يفسرونه بظاهر بعد البيان (٢٠)».

وجاء في (الهمع) ان قولك (ربّه رجلًا) «بمنزلة ربّ رجل عظيم لا أقدر على وصفه»(٣).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية) ان هذا الضمير انما يؤتى به في الاغلب "فيما فيه معنى المبالغة والتفخيم كمواضع التعجب، نحو ياله رجلاً، ويالها قصةً، ويا لك ليلاً... ومن هذا الباب أي الذي فيه التفخيم (ربّه رجلاً لقيته) إذ هو جواب في التقدير لمن قال (ما لقيت رجلاً) فكأنّه قيل: لقيت رجلاً وايّ رجل رداً عليه (٤)».

ونحوه أن تقول: (ربّه رجلًا أنقذت) اذا كان الشخص الذي انقذته له مكانة كبيرة فانقاذ قائد الجيش في ساحة القتال مثلًا اكبر من انقاذ جندي، ففي الحالة الاولى تقول (ربّه رجلًا أنقذت)، وفي الثانية تقول: (ربّ رجل انقذت).

او تكون الحالة التي انقذته فيها تستدعي مثل هذا التفخيم، فانك اذا كنت في برية مثلاً ومعك من الماء والزاد ما يكفي ورأيت رجلاً يقتله الظمأ فسقيته مما عندك من الماء، فانلك انقذته ولا شك.

واذا مررت بدار تحيط بها النار من جوانبها وسمعت اصوات استغاثة في داخلها والناس وقوف لا يعرفون ما يصنعون، ثم أنت اقتحمت النار وأخرجت من فيها، فهذا انقاذ ايضاً، ولكن هناك فرق بين الإنقاذين، فان في الثانية مجازفة بحياتك ما ليس في الاولى، فتقول في الحالة الاولى (رب رجل انقذت) وتقول في الثانية: (ربّه رجلاً أنقذت) وهكذا.

All for a selection was a second

<sup>(</sup>١) «الأصول» (١/٥١٥).

<sup>(</sup>۲) «شرح ابن یعیش» (۸/ ۲۸).

<sup>(</sup>T) "Ilyan" (T/ VY).

<sup>(</sup>٤) «شرح الرضي» (١/ ٢٣٧).

#### حذفها:

يذكر النحاة أن (ربّ) تحذف بعد الواو، والفاء، وبل، وحذفها بعد الواو أكثر كَقُولُه على بأنواع الهموم ليبتلي وليسل كمسوج البحسر أرحسي سسدولسه

وبعد الفاء اقل نحو:

فألهيتها عن ذي تمائم محول

فمثلك حبلى قد طرقت ومرضع وبعد بل أقل نحو:

لا يُشتـــرى كتـــانـــه وجهـــرمـــه

بل بليد مل الفجاج قتمه

وبغير ذلك نادر نحو:

رسم دار وقفت في طللم كدت أقضي الحيماة من جللم

وعند البصريين أنَّ الواو للعطف، والجرِّ بـ (ربّ) محذوفة لا بالواو، قال سيبويه: «وحذفوه- يعني حرف الجر- تخفيفاً وهم ينوونه كما حذف (ربّ) في قوله:

لعطف وما يخشى السماة ربيها

وجلداء ما يُسرجَى بها ذو قرابة

انما يريدون رب جداء ١١١١)

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «وأما الواو فللعطف أيضاً عند سيبويه وليس بجارة، فان لم تكن في أول القصيدة والرجز كقوله:

وأقطعــه الــــلانـــي بهـــا يتنبـــل

وليلة نحس يصطلمي القموس ربها

فكونها للعطف ظاهر، وان كانت في اولهما كقوله:

## وقاتم الاعماق خاوي المخترق

فانه يقدر معطوفاً عليه كأنه قال: «رب هول اقدمت عليه وقاتم الاعماق» وعند الكوفيين والمبرد انها كانت حرف عطف ثم صارت قائمة مقام (ربّ) جارة بنفسها لصيرورتها بمعنى (رب) . . ولو كانت للعطف لجاز اظهار (رب) بعدها، كما جاز بعد الفاء وبل، فهذه الواو

<sup>«</sup>كتاب سيبويه» (٢/ ١٤٤)، «وانظر الاصول» (١/ ٥١٣).

عندهم كانت حرف عطف قياساً على الفاء، وبل، ولكنها صارت بمعنى رب فجرت كما تجر، ومع ذلك لا يجوز دخول حرف العطف عليها في وسط الكلام نحو ووليلة نحس، ولا فوليلة نحس اعتباراً لاصلها، بخلاف واو القسم فانها لم تكن في الاصل واو العطف، فلذا جاز دخول واو العطف، والفاء، وثم نحو ووالله، وفوالله وثم والله»(١).

وجاء في «الاصول): «وقال بعض النحويين إنّ الواو التي تكون في النكرات ليست بخلف من (ربّ) ولا (كم)، وانّما تكون مع حروف الاستفهام فتقول: وكم قد رأيت وكيف تكفرون، يدل على التعجب، ثم تسقط (كم) وتترك الواو ولا تدخل مع رب. ولو كانت خلفاً من (كم) لجاز أن يدخل عليها النسق، كما فعل بواو اليمين، وهي عندي واو العطف وهذا ايضاً مما يدل على أنّ ربّ جواب وعطف على كلام "(٢).

والذي يبدو من استعمالها أنها لا تطابق (ربّ)، وانّ الجرّ ليس بـ (ربّ) المحذوفة ولا هي عاطفة، بل هي حرف خاص له استعماله ويدل على ذلك أمور منها:

1- انّها لا يصح إبدالها بـ (ربّ) أو اظهار (ربّ) معها، فانك تحس أنّ المعنى يختلف وذلك نحو قول الشاعر:

# ألا ربّ يسوم لك منهسن صالح ولا سيما يسوم بدارة جلجل

فلا يحسن أنْ يقال فيه (ويوم لك منهن صالح) وكذلك نحو قوله (ربّ مبلّغ أوعى من سامع) وقوله (ربّ كاسية في الدنيا عارية يوم القيامة) و(ربّ حامل فقه إلى من هو أفقه منه) و(ربّ أخ لك لم تلده أمك) و(ربّ صائم ليس له من صيامه الأ الجوع والعطش) فأنت ترى أنّه لا يصح ابدالها بـ (رب) فلا تقول: (وكا سية في الدنيا عارية يوم القيامة) ولا (وحامل فقه . . .) الى آخره، ولو كانت بمعناها، أو خلفاً منها لصح ابدالها بها .

Y- قد يراد بمجرور (ربّ) العموم، ولا يدل على شيء معيّن، وأمّا المجرور بعد الواو فلا بدّ فيه أن يكون مخصوصاً، فقوله (ربّ كاسية في الدنيا عارية يوم القيامة) لا يدلّ على كاسية معينة، بل هو دالَ على العموم، وقوله:

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٣٦٩–٣٧٠). -

<sup>(</sup>٢) الأصول (١/ ١١٥ - ٥١٣) بي مناز

(ربّ حامل فقه الى مَنْ هو أفقه منه) لا يراد به حامل فقه معيّن، وإنّما يدل على العموم، ومثله (رب مبلّغ أوعى من سامع) و(رب أخ لك لم تلده أمّك) بخلاف الواو فانها تدل على أمر معين حصل، فقوله:

(ودار ندامي عطَّلوها وأدلجواً) الكلام فيه على دار معيّنة .

(وصدر أراح الليل عازب همه) يعني فيه صدره.

(واطلس عسّال وما كان صاحباً) يصف به ذئباً معيّناً.

وقوله:

(وبيضة خدر لا يرام خباؤها) يريد به امرأة معيّنة .

فأنت تذكر مع الواو أمراً معيناً بخلاف (ربّ) التي قد يراد بها العموم.

ولو صح في النثر أنْ تقول (ومبلّغ أوعى من سامع)(١) كما قيل: (ربّ مبلّغ أوعى من سامع) لكان المعنى أنَّك تقصد مبلّغا معيّنا والكلام لم يتم بعد.

ولو صح القول (وكاسية في الدنيا عارية يوم القيامة) لكان المعنى أنَّك تقصد به امرأة معينة بخلاف (ربّ)، وكذلك لو صح أنْ تقول (وأخ لك لم تلده أمك) لكنت تقصد به شخصاً معينا، ثم تحس أنّ الكلام لم يتم بعد، فكأن المعنى بالواو: أخبرك عن دار، وأخبرك عن أطلس عسّال، وأذكر لك كذا.

وقد لمح هذا المعنى برجشتراسر فقال: "والواو قد تعمل الجر ايضاً وهي واو (رب) نحو: وكأس شربت أي ربّ كأس شربت. غير أنّ معناها ليس معنى ربّ في كثير من الحالات، نحو: وتاجر فاجر جاء الاله به، أي اعرف تاجرا فاجرا أو أذكره. وأصل هذه الواو غامض جداً »<sup>(۲)</sup>.

ان هذه الواو لم ترد الآ في الشعر بخلاف (ربّ) فانها وردت كثيراً في الشعر والنثر–انظر الرضي (٢/ ٣٦٩).

<sup>«</sup>التطور النحوي» (۸۵-۸۵). **(Y)** 

٣- رب في الغالب تدل على التقليل، وقد يراد بها التكثير كما مر بنا، في حين أنّ الواو
 تدل على واحد، وحتى اذا كانت رب تفيد الواحد، يبقى المعنى مختلفاً، فقول الشاعر:

ألا ربّ مسولسود وليسس لسه أب وذي ولسد لسم يلسده ابسوان

لا يصح فيه إبدال الواو بها فنقول (ومولود ليس له أب) فنحن نحس أنّ الكلام غير تام ولابد أنْ نذكر شيئاً آخر يتعلق بهما.

٤- ليس الكلام مع الواو رداً على كلام، ولا تقديراً له بل هو اخبار ابتدائي بخلاف (ربّ) فان الكثير منها أن تكون رداً على كلام كما ذكرنا، فقوله:

وأطلس عسال وما كان صاحباً دعوت بنارى مَوهناً فأتانى

اخبار ابتدائي وكذلك قوله:

#### وصدر اراح الليل عازب همه

أ- ثم إن هذه الواو ليست عاطفة، كما ذهب اليه البصريون، ولا اصلها عاطفة، كما ذهب اليه الكوفيون لانها قد يبتدأ الشعر بها كقوله:

## وقاتم الاعماق خاوي المخترق

وقوله:

# وليلٍ كأن الصبح في اخرياته

أما قولهم إنه يقدر معطوف عليه كأنه قال (ربّ هول اقدمت عليه وقاتم الاعماق) فهو تكلّف، لانّ الامر يتعلق بذكر أمر معيّن وحده، وربّما لم يقع قبله مثله، فمن المحتمل أنّه لم يقع قبل الحادثة التي وصفها الشاعر بقوله:

## ودار ندامي عطلوها وأدلجوا

ما يصح عطفه عليها فالعطف تكلف ظاهر، ثم إنه لا يصح العطف على كلام مقدّر ليس عليه دليل، فلا يصح أن تقول ابتداء (ولا أعود) على تقدير (سأسافر ولا أعود).

وأمّا قول الرضي إنّها إنْ لم تكن في أول القصيدة فكونها للعطف ظاهر، فليس الامر فيه كذلك، بل قد يؤتى بها في اثناء القصيدة وليس هناك أثر للعطف كقوله: وبيضة خدر لا يسرام خساؤها تمتعت من لهو بها غير معجل

فهذا ليس معطوفاً على كلام سابق، وهو مما يؤيد ما ذهبنا اليه، ولو كانت لم تقع في اثناء القصيدة إلا معطوفة على كلام فيه (ربّ) لكان لهم فيه حجّة.

أماً قولهم إنها لو لم تكن عاطفة لجاز دخول حرف العطف عليها كواو القسم، فنحن نقول ووالله، وفوالله، وثم والله فهذا مردود، فان ثمة اكثر من واو لا تدخل عليها حروف العطف، مع انها ليست عاطفة، منها واو الاستئناف، كقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَيْم وِينَا فَكَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَلِيرِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥]، وكقولك (بضاعتك رديئة وهي عليك مردودة)، وواو الاعتراض كقوله:

إن الثمانين وبلُّفتها قد أحوجت سمعي الى ترجمان

و واو المعية في نحو (سرت والجدار)، وواو الحال (نحو رأيتك وأنت مسرع).

فهي إذن حرف خاص ذو دلالة معينة، يختلف عن حرف العطف، وعن (رب) وليس بمعنى واحد منهما كما ذكرنا.

7- قد يكون فيها معنى التعجب والتفخيم كما ذهب اليه قسم من النحويين كقوله: ولي يقول النياس من ظلماته سواء صحيحات العيون وعُمورها وقوله:

وليلة نحس يصطلبي القوس ربها وأقطعه الملاتسي بها يتنبل

إنَّ هذه الواو تعطي الجملة معنى لا يؤدي بالحذف، فلو حذفت الواو من قوله:

وصدر أراح الليل عازب هم تداعى عليه الهم من كل جانب

وقلت: (صدر أراح الليل عازب همه) لتغير المعنى، وصار الكلام مبهما عاماً غير مراد منه صدر معين، ويصبح الكلام لا فائدة فيه، وكذلك وقوله: (وأطلس عسال) وقوله: (وليلة نحس يصطلي القوس ربها) لكان الكلام عاماً، فالواو تؤدي معنى خاصاً لا يؤدّى بحذفها كما ذكرت.

وأما الفاء، وبل، فالأظهر أنّ بعدهما (ربّ) محذوفة، ولذا يصح إظهار (ربّ) بعدهما<sup>(١)</sup> والمعنى لا يتغير وذلك كقوله:

#### فمثلك حبلي قد طرقت ومرضع

فانه يصح القول (رب مثلك حبلى قد طرقت ومرضع) وقد تكون الفاء هذه واقعة في جواب الشرط كقوله:

عليّ يكاد يلتهب التهاباً

and the second s

وان اهلِكْ فدي حنق لظاه

والمعنى: فربّ ذي حنق.

وكذلك (بل) قال الرضي: «وأما الفاء وبل فلا خلاف عندهم أن الجرّ ليس بهما بل بـ (ربّ) المقدّرة بعدهما، لأن (بل) حرف عطف بها على ما قبلها، والفاء جواب الشرط (۲)». يعنى في البيت السابق.

#### على

على، للاستعلاء، حقيقياً كان أم مجازياً، ولفظها يدل على ذلك، فهي من العلو. جاء في (المقتضب): «على تكون حرف خفض على حدّ قولك: (على زيد درهم)، وتكون فعلاً نحو قولك: (علا زيدٌ الدابة) و(على زيد ثوب) و(علا زيداً ثوب) والمعنى قريب»(٣).

فمن الاستعلاء الحقيقي قولك: (هو على الجبل) و(حمله على ظهره). ومن الاستعلاء المجازي قولهم: (عليه دين) كأن الدين علاه وركبه، ولذا تقول العرب: ركبتني ديون «كأنه يحمل ثقل الدين على عنقه أو على ظهره، ومنه عليّ قضاء الصلاة وعليه القصاص لان الحقوق كأنها راكبة لمن تلزمه» (٤).

وتقول: (هو عليهم أمير) لاستعلائه عليهم من جهة الامر<sup>(٥)</sup>، فان أمره أعلى وأنفذ من أمرهم.

<sup>(</sup>۱) «الرضى» (۲/ ۳۶۹).

<sup>(</sup>٢) الشرح الرضي (٣٦٩/٢).

<sup>(</sup>٣) «المقتضب» (٤/٦/٤).

<sup>(</sup>٤) «شرح الرضي» (٢/ ٢٧٩) «وانظر المقتضب» (١/ ٤٦).

<sup>(</sup>٥) اشرح ابن يعيش ١ (٨/ ٣٧).

جاء في (كتاب سيبويه): «أما (على) فاستعلاء الشيء تقول: هذا على ظهر الجبل وهي على رأسه. . . وتقول عليه مال، وهذا كالمثل كما يثبت الشيء على المكان كذلك يثبت هذا عليه فقد يتسع هذا في الكلام ويجيء كالمثل»(١).

قال تعالى: ﴿ الرِّبَالُ قَوَّامُوكَ عَلَى النِّسَآءِ ﴾ [النساء: ٣٤] أي يتولَّون أمرهن، وفيه معنى الاستعلاء فإن العرب تقول: (قام عليه) بمعنى تولِّى أمره، وتقول (قام به) بمعنى فعله. قال تعالى ﴿ كُونُواْ قَوَّامِينَ بِالقِسْطِ ﴾ [النساء: ١٣٥] وتقول (قام له) أي لأجله. قال تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهِ بِهِ المائدة: ٨]، وتقول (قام عنه) بمعنى انصرف عنه، وتقول (قام اليه) بمعنى (قام ذاهبا اليه) ففي (على) معنى الاستعلاء.

وتقول العرب (أنتَ على ضلال) و(أنت في ضلال)، فمعنى (في ضلال) أنه ساقط في الضلال سقوطه في اللجة، أو أن الضلال احتواه احتواء الظرف على ما في داخله. ومعنى (على ضلال) انه اتخذ الضلال مركباً يقوده الى كل سوء.

جاء في (تفسير الرازي) في قوله تعالى: ﴿ أُولَيِكَ عَلَىٰ هُدَى مِّن رَّبِهِم ﴾ [البقرة: ٥] «معنى الاستعلاء في قوله (على هدى) بيان لتمكنهم من الهدى واستقرارهم عليه حيث شبهت حالهم بحال من اعتلى الشيء وركبه. ونظيره (فلان على الحق أو على الباطل) وقد صرحوا به في قوله: جعل الغواية مركباً، وامتطى الجهل» (٢).

وتستعمل العرب (على) للافعال الشاقة المستثقلة، قال ابن جني: "وقد يستعمل (على) في الافعال الشاقة المستثقلة، تقول قد سرنا عشرا وبقيت علينا ليلتان، وقد حفظت القرآن وبقيت علي منه سورتان. وإنّما اطردت (على) في هذه الافعال من حيث كانت (على) في الاصل للاستعلاء والتفرع، فلّما كانت هذه الاحوال كُلّفاً ومشاق تخفض الانسان وتضّعه وتعلوه وتتفرعه، حتى يخنع لها ويخضع لما يتسدّاه، كان ذلك من مواضع (على). ألا تراهم يقولون: هذا لك وهذا عليك، فتستعمل اللام فيما تؤثره و(على) فيما تكرهه (٣).

and the second s

قالوا: وقد تأتي لمعانٍ أخرى، منها:

<sup>(</sup>۱) قاکتاب سیبویه ۱ (۲/۰۲۳).

<sup>(</sup>۲) «التفسير الكبير» (۲/ ۳۳).

<sup>(</sup>٣) «لسان العرب» (١٩/ ٣٢١).

المصاحبة كـ (مع) نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَاتَى ٱلْمَالَ عَلَى خُبِّهِ ﴾ [البقرة: ١٧٧] أي مع حب المال، ونحو (فلان على جلالته يقول كذا) أي معها(١).

والظاهر أنها للاستعلاء، وليست بمعنى (مع) تمامًا، فقوله (على حبّه) قد يُفيد أنه مستعلِّ على حبَّه أو أنه يؤتي المال مع انطواء قلبه على حبَّه، فحب المال في القلب، والقلب منطوع ليه وهي حالة تختلف عن المصاحبة، فأنطواء القلب على الشيء أشد من

ونقول (هو ينفق على شحه) و(هو ينفق مع شحه) والمعنى مختلف، فمعنى (على شخه) \_ قد يفيد أنه مستعل على شحه، أو على معنى أنه ينفق مع انطواء قلبه على الشح وهو غير المصاحبة.

وأما قولهم (هو على جلالته) فمعناه «أنه يلزمها لزوم الراكب لمركوبه من قولهم: ركبته الديون أي لزمته» (٢).

والمجاوزة كعن كقوله:

لعمر الله أعجبني رضاها إذا رضيت على بنو قشير

«أي عني. ويحتمل أنّ (رضي) ضمن معنى (عطف)...وقال:

يحكسي علينا الأكواكبها

for the contract of the later series that the second

ent oleksi errefiki

في ليلة لا نرى بها أحدا

أي عنَّا وقد يقال ضمن يحكي معنى ينم الله العني الم

قالوا ومن استعمالها في المجاوزة أنها «تختص بتعدية بعد، وخفي، وتعذَّر، واستحال، وغضب، ورضي، وحرّم ونحوها. قال في الاغراب لذلك اشتركت هي وعن في تعدية كثير من هذا الباب»(٤)

والحق أنَّها تختلف في ذلك عن (عن) فقولك (بعد عنه) يختلف عن قولك (بعد عليه)،

<sup>«</sup>المغني» (۱/۱۶۳)، «شرح الرضي» (۲/۹/۲). ويوري المنابعة المن (1)

<sup>«</sup>شرح الرضى» (٢/ ٣٧٩). **(Y)** 

المغنى (١/٣٤١). (٣)

<sup>&</sup>quot;جواهر الأدب» (٢٢٢). (٤)

فقولك (بعد خالد عنا) معناه أنه ابتعد بشخصه عنّا، وأما (بعد عليه) ففيه معنى المشقة عليه. قال تعالى: ﴿ وَلَكِنَ بَعُدَتَ عَلَيْهِمُ ٱلشَّقَةُ ﴾ [التوبة: ٤٢] فقد يكون الشيء بعيدًا عنك وليس بعيدًا عليك، وتقول (بعدت عليه الطريق) بمعنى أنه من الصعوبة أن يصل اليه كما تقول: عسر عليه، وصعب عليه، فهو من الافعال الشاقة التي اشار اليها ابن جنّي.

وتقول: ليس عليك ببعيد أن تفعل كذا، وليس على الله ببعيد أن يغيّر الامور، ولا تقول في نحو هذا بعيد عنه.

وكذلك خفي عليه وخفي عنه، فخفي عنه يستعمل في الامور المادية، قال الشاعر: وتلفتت عيني فمسذ خفيت عنسي الطلسول تلفست القلسب وتقول: خفيت عنّا المدينة.

وأما (خفي عليه) فيستعمل في الامور المعنوية، تقول (لا يخفى عليك هذا الامر) بمعنى أنت مطلع عليه، قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفَىٰ عَلَيْهِ شَىٰ مُ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي اَلسَّكُمَآهِ ﴾ [آل عمران: ٥] أي لا ينذ عنه.

وقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُلْجِدُونَ فِي ءَايَلِتِنَا لَا يَخْفُونَ عَلَيْنَا ﴾ [فصلت: ٤٠]. وأما تعذّر عليه واستحال عليه فلما فيهما من معنى الكلفة والمشقة، أي: يشق عليه ويصعب.

وأما غضب عليه فليس فيه مجاوزة، بل معناه انه أنزل غضبه عليه وأحل غضبه عليه، والعرب تقول: صبّ جام غضبه عليه. و(رضي عليه) بمعنى عطف عليه، أو بمعنى أحل عليه رضوانه، كما جاء في الاثر (فاليوم أحلّ عليهم رضواني) وأما رضي عنه فمعناه تجاوز عنه بالرضا.

وأما حرّمه عليه فلما فيه من معنى العهد والالتزام كما تقول: علي عهد الله وعلي يمين الله، وفي الحديث القدسي (يا عبادي إني حرّمت الظلم على نفسي، وجعلته بينكم محرّما فلا تظالموا)(١). ثم انّ فيه استعلاء، فإنّ الذي بيده التحريم مستعل، لأنّه بيده ذلك الامر.

وللتعليل كـ (اللام) نحو ﴿ وَلِتُكَيِّرُوا اللَّهَ عَلَىٰ مَا هَدَنكُمْ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، أي: لهدايته ايّاكم (٢). وسنبحث التعليل في موطن لاحق!

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم (باب تحريم الظلم ١٧/٨).

<sup>(</sup>٢) المغني (١/١٤٣))

وللظرفيه كقوله تعالى: ﴿ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةُ عَلَىٰ حِينِ غَفْلَةِ مِنْ أَهْلِهَا ﴾ [القصص: ١٥] وقولهم: كان ذلك على عهد فلان، أي في عهده (١٠). وسنبحث ذلك في موطن لاحق.

ولموافقة (من)، وجعلوا منه قوله تعالى: ﴿ إِذَا ٱكْثَالُواْ عَلَى ٱلنَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ﴾ [المطففين: ٢](٢)، وقيل بل هو متضمن معنى التسلط على الناس والتحكم، أي تسلطوا عليهم بالاكتيال(٣).

والظاهر انه هو الصواب، لأنّ هناك فرقًا بين قولك: اكتال منه، واكتال عليه، فاكتال منه لا يفيد أنه ظلمه حقه، وهضمه ماله، بخلاف اكتال عليه، فانّ فيه معنى التسلط والاستعلاء وهذا في المطففين قال تعالى: ﴿ وَيُلُّ لِلْمُطَفِّفِينَ الَّذِينَ إِذَا أَكَالُواْ عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو وَهذا في المطففين قال تعالى: ﴿ وَيُلُّ لِلْمُطَفِّفِينَ اللَّذِينَ إِذَا أَكَالُواْ عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو وَهذا في المطففين قال تعالى: ﴿ وَيُلُّ لِلْمُطَفِّفِينَ النِّينَ إِذَا اَكُولُواْ عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو وَوَذَا وَيُولُوهُمْ يُغْسِرُونَ ﴾ [المطففين: ١-٣] فهم إذا اخذوا منهم، اخذوا اكثر من حقهم، واذا اعطوهم أقل من حقهم، ففيه اذن معنى التحكم، والجور، والظلم، وهو أبلغ من اعطوهم أقل من حقهم، فليه اذن معنى التحكم، والجور، والظلم، وهو أبلغ من (من) ولا تفيد (من) هذا المعنى.

ثم انظر الى التعبير اللطيف الآخر بعده، وهو قوله: (واذا كالوهم أو وزنوهم يخسرون) ولم يقل كالوا لهم أو وزنوا لهم، وكلاهما جائز، ولكن في حذف اللام معنى لا يؤديه ذكره قالوا، وذلك أنّ اللام تفيد الاستحقاق، وهم لم يعطوهم حقهم فحذف اللام الدالة على الاستحقاق إشارة الى أنهم منعوهم حقوقهم.

وتأتي للاستدراك والاضراب كقولك: فلان لا يدخل الجنة لسوء صنيعه على انه لا ييأس من رحمة الله . . وقوله:

بكل تداوينا فلم يشف ما بنا على أن قرب الدار خير من البعد

ثم قال:

اذا كان من تهواه ليس بذي ود(٤)

and the state of t

على أن قرب الدار ليس بنافع

وتأتي اسماً بمعنى فوق اذا دخلت عليها (من) كقولك سقط من على السطح.

<sup>(</sup>١) المغنى (١/ ١٤٤)، لسان العرب (١٩/ ٣٢٢–٣٢٣).

<sup>(</sup>٢) المغنى (١/٥١٥).

<sup>(</sup>٣) انظر شرح الدماميني على المغني (١/ ٢٨٩).

<sup>(</sup>٤) المغنى (١/ ١٤٥)

قال الشاعر:

غدت من عليه تنفض الطل بعدما رأت حاجب الشمس استوى فترفعا(١)

وليست هي بمعنى (فوق) تمامًا وانما هي قريبة من معناها، فأنت تقول: (سقطت البصورة من على الحائط) وليست هي فوق الحائط، وإنّما هي معلّقة عليه.

وتقول: سقط من عليه الثوب، والثوب ليس فوقه وانما هو محتويه، فان قلت سقط من فوقه احتمل أن يكون في مكان أعلى من رأسه فسقط واحتمل أن يكون في مكان أعلى من رأسه فسقط.

وتقول: أمررت يدي فوق المنضدة، ولا يشترط في ذلك انك لامست المنضدة، فقد تكون لامستها، وربما لم تكن لامستها. وتقول: أمررت يدي على المنضدة ومن على المنضدة، ومعنى ذلك أنك لامستها.

#### عن

عن تفيد المجاوزة، ومعنى المجاوزة الابتعاد. تقول: انصرف عنه أي تركه بخلاف انصرف اليه، فان معناه ذهب اليه، و(وضعه عنه) بمعنى رفعه عنه بعد أن كان عليه. قال تعالى: ﴿ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَالُ الَّتِي كَانَتُ عَلَيْهِمْ ﴾ [الاعراف: ١٥٧] بخلاف وضعه عليه، وتقول انتقل عنه، وابتعد عنه، ونأى عنه، وانحرف عنه، كلها تفيد المجاوزة، وتقول عدل عنه، ومال عنه، أي ابتعد عنه بخلاف عدل اليه، ومال اليه، وتقول: (رغبت عنه) أذا يتعدت رغبتك عنه وجاوزته. وتقول (رغبت فيه) أذا حلّت رغبتك فيه، أي أردته.

ويحتمل قولنا (جلس عن يمينه) معنى آخر فقد تقول (جلس يمينه) و(جلس عن يمينه) فقولنا (جلس يمينه) بمعنى جلس في جهة اليمين، وأما جلس عن يمينه فيحتمل أن يكون

<sup>(</sup>۱) - الشرح ابن يعيش ا (۸/ ۳۸ - ۳۹).

<sup>(</sup>٢) عكتاب سيبويه، (٢/ ٣٠٨) وانظر التفسير الكبير للوازي (١٤/ ٤٢) قوله تعالى: ﴿ وَعَنْ أَيْسَنِهِمْ وَعَن شَمَا بِلُومْ ﴾ .

معناه أنه منحرف عن جهة اليمين، فلو قعد جماعة كل منهم عن جهة اليمين كان الجلوس قوساً أو منحرفاً الى جهة أخرى، ولو قلت (جلسوا يمينه) لكان المعنى انهم جلسوا في خط مستقيم من جهة اليمين.

جاء في (الكتاب): "وأما عن، فلما عدا الشيء، وذلك قولك:

أطعمه عن جوع، جعل الجوع منصرفاً تاركًا له، قد جاوزه. وقال قد سقاه عن العيمة وكساه عن العري، جعلهما قد تراخيا عنه. . . وتقول اخذت عنه حديثاً أي عدا منه التي حديث. وقد تقع (من) موقعها أيضاً تقول: أطعمه من جوع، وكساه من عري، وسقاه من العيمة "(١).

والحق أنّ المعنى مختلف بين قولك أطعمه عن جوع وأطعمه من جوع، فقولك (أطعمه عن جوع) بمعنى أبعد الجوع عنه بالطعام، وقولك كساه عن عري معناه أبعد العري عنه بالكسوة، وأمّا قولك (أطعمه من جوع) فمعناه أنّ ابتداء الاطعام كان من الجوع جاء في (شرح ابن يعيش): «وتقول (أطعمه من جوع، وعن جوع) فاذا جئت بـ (من) كانت لابتداء الغاية، لأنّ الجوع ابتداء الاطعام، واذا جئت بـ (عن) فالمعنى أنّ الاطعام صرف الجوع لان (عن) لما عدا الشيء (ثن الما عدا الشيء)

فمعنى (اطعمه من جوع) أنه كان جائعاً فأطعمه، وليس معناه أنما أبعد الجوع عنه، فقد يكون أطعمه ولم يشبعه أي لم يبعد الجوع عنه، وسقاه ولم يروه، أي لم يبعد الظمأ عنه، ولكن المعنى انه كان ظامئاً فسقاه، أي: ابتداء السقي كان من حالة الظمأ، أي اول ما نزل الماء نزل على ظمأ، فالظمأ كان ابتداء للسقي وليس معناه أبعد الظمأ عنه.

وذكروا لها معاني أخرى، منها:

البدل، نحو قوله تعالى: ﴿ وَاتَقُوا بَوْمُا لَا تَجْزِى نَفْسُ عَن نَفْسِ شَيْئًا ﴾ [البقرة : ٤٨]. وفي الحديث (صومي عن أمَك) (٢) وتقول: تكلّم خالد عن القوم، أي: بدلهم.

<sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۲/ ۲۰۸).

<sup>(</sup>۲) «شرح ابن يعيش» (۸/ ۲۱-۲۲).

<sup>(</sup>٣) المغنى (١/١٤٧).

أحد عن أحد شيئا من الوزر أو العذاب أي لا يبعده عنه، وكذلك قولك (تكلم خالد عن القوم) فإنّ معناه أبعد الكلام عنهم وتكلم هو، ففيها معنى المجاوزة.

والاستعلاء نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَبْخُلُ فَإِنَّمَا يَبْخُلُ عَن نَفْسِهِ ۚ ﴿ وَمَن يَبْخُلُ فَإِنَّمَا يَبْخُلُ عَن نَفْسِهِ بَالْبَخُلُ (١٠) نفسه ، وقيل بل هي على بابها والمعنى يبعد الخير عن نفسه بالبخل (١٠)

وهو أولى وذلك أنَّ ثمة فرقًا بين قولك (يبخل على نفسه) و(يبخل عن نفسه)، فقولك (يبخل على نفسه) معناه أنَّ عاقبة بخله تعود عليه، كقوله تعالى: ﴿ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا كَشَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا كَشَبَتْ ﴾ [البقرة: ٢٨٦] لما كانت العاقبة سوء جيء بـ (على)، وكقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَى أَنفُسِكُمْ ﴾ [يونس: ٢٣].

ويحتمل معنى آخر، هو أنه لا ينفق على نفسه، أي يثقلها بالبخل، فكأنّ البخل حمل يعلوه، وأما بخله عن نفسه فمعناه أنه يبخل منصرفًا عن نفسه، أي منصرفًا عن مصلحة نفسه مبتعداً عنها فانّ البخل في الحقيقة ابتعاد عن مصلحة النفس، فكأنه يبتعد عن نفسه بالبخل بخلاف الانفاق فانه لها.

قيل ومن هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ إِنِّ آخَبَتْتُ حُبُّ ٱلْخَيْرِ عَن ذِكْرِ رَبِّي﴾ [ص:٣٢] «أي قدمته عليه، وقيل هي على بابها وتعلقها بحال محذوفة، أي منصرفًا عن ذكر ربّي »(٢).

والتعليل نحو: ﴿ وَمَا كَانَ ٱسْتِغْفَارُ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَّا عَن مَّوْعِدَةِ وَعَدَهَا إِيَّاهُ ﴾ [التوبة: ١١٤] ونحو ﴿ وَمَا نَخُنُ بِتَارِكِ ءَالِهَ لِنَا عَن قَوْلِكَ ﴾ [هود: ٥٣] «ويجوز أن يكون حالا...أي ما نتركها صادرين عن قولك» (٣).

ومرادفة بعد نحو: ﴿عَمَّا قَلِيلِ لَيُصَبِحُنَّ نَلِيمِينَ ﴾ [المؤمنون: ٤٠](٤). وفيها معنى المجاوزة، أي بعد مرور وقت قليل.

والظرفية كقوله:

ولا تك عن حمل الرباعة وانيا

## وآس سراة الحيي حيث لقيتهم

 <sup>(</sup>۱) «التصريح» (۲/ ۱۵).

<sup>(</sup>٢) «المغنى» (١٤٧/١).

<sup>(</sup>۲) «المغنى» (۱/۸۶۱).

<sup>(</sup>٤) «المغنى» (١/٨٨/١).

«الرباعة نجوم الحمالة، قيل لأنّ (وني) لا يتعدى الآب (في) بدليل: ﴿ وَلَا نَلِيَا فِي ذِكْرِي﴾ [طه: ٤٢].

والظاهر أن معنى (ونى عن) جاوزه ولم يدخل فيه، وونى فيه دخل فيه وفتر"(١).

وَصَرَادُفَةُ الباء "نحو: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمَوَىٰ ﴾ [النجم: ٣] والظاهر أنها على حقيقتها، وانّ المعنى: وما يصدر قوله عن هوى "(٢).

قالوا: وتأتي اسمًا بمعنى جانب وذلك اذا دخلت عليها (من) كقولك: (جئته من عن يمينه)(۲) والمعنى جئته من جانب يمينه أو من جهة يمينه.

والحقيقة أنّ معنى (جئته من عن يمينه) أنّ مبتدأ المجيء كان منحرفًا عن اليمين بخلاف قولك: (جئته عن يمينه) فانّ معناه أنّ المجيء كان منحرفًا عن اليمين، وليس معناه ان مبتدأ المجيء كان منحرفاً عن جهة اليمين، فقد يكون مبتدأ المجيء من جهة اليمين ثم انحرفت.

فنحن نقول: جئته عن يمينه وجئته من يمينه وجئته من عن يمينه. فمعنى (جئته عن يمينه) انك جئت منحرفا عن يمينه.

ومعنى (جئته من يمينه) أنَّك جئت من هذه الجهة، وأنَّ ابتداء مجيئك كان من جهة اليمين.

les and property to the first of the second

و(جئته من عن يمينه) معناه أنّ ابتداء مجيئك كان منحرفًا عن جهة اليمين.

فليست (عن) الاسمية بمعنى (جانب) بل هي الجانب المنحرف.

وقولك (جلست عن يمينه) معناه جلست متراخيًا عن بدنه .

و(جلست من عن يمينه) معناه أنّ جلوسي كان من الجهة المنحرفة عن يمينه.

و(جلست يمينه) معناه جلست في جهة يمينه.

Andrew Commence of the Commenc

 <sup>«</sup>المغنى» (۱/ ۱٤۸).

<sup>(</sup>۲) «المغنى» (۱/۸۶۱).

<sup>(</sup>٣) «كتاب سيبويه» (٢/ ٩ : ٣)، المغني (١/ ١٤٩)، «ابن يعيش» (٨/ ٤١).

#### فی

(في) تفيد الظرفية، مكانية أو زمانية، فمن الظرفية المكانية قولهم: (الدراهم في الكيس) و (هو في الدار)، ومن الظرفية الزمانية قولك: (جئت في يوم الجمعة). قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ اللَّذِينَ اَعْتَدَوْا مِنكُمْ فِي السَّبْتِ﴾ [البقرة: ٦٥].

وهذه الظرفية حقيقية، وقد تكون الظرفية مجازية، نحو (سأمشي في حاجتك) و(سأنظر في أمرك) جعلت الحاجة مكانًا للمشي والأمر محلًا للنظر.

جاء في (كتاب سيبويه): "وأما (في) فهي للوعاء تقول: (هو في الجراب) و(في الكيس) و(هو في بطن أمّه) وكذلك هو في الغُلّ، لانه جعله اذ أدخله فيه كالوعاء له وكذلك هو في القبّة، وفي الدار. وإنْ اتسعت في الكلام فهي على هذا، وانّما تكون كالمثل يجاء به يقارب الشيء، وليس مثله»(١).

وجاء في (المقتضب): «وأما (في) فهي للوعاء نحو زيد في الدار... وقد يتسع القول في هذه الحروف وإن كان ما بدأنا به الاصل نحو قولك: زيد ينظر في العلم فصيرت العلم بمنزلة المتضمن، وإنّما هو كقولك: قد دخل عبدالله في العلم وخرج مما يملك.

ومثل ذلك (في يد زيد الضيعة النفيسة) وإنّما قيل ذلك لأنّ ما كان محيطاً به ملكه بمنزلة ما أحيطت به يده»(٢).

فمعنى (في) الظرفيةُ وإنَّ اتسعت في الكلام فهي على ذلك كما ذكر سيبويه. وقد ذكروا لها معاني هي في الحقيقة توسع في معنى الظرفية، منها أن تكون: بمعنى الباء كقوله:

ويركب يسوم الروع منّا فسوارس بصيرون في طعن الأباهر والكلي (٣)

قيل: «والأولى أنْ يكون بمعناها أي لهم بصارة وحذق في هذا الشأن»(٤) ونحو قوله:

نحابسي بها أكفاءنا ونهينها ونشرب في أثمانها ونقامس

<sup>(</sup>١) «كتاب سيبويه» (٣٠٨/٢) وانظر «الاصول» (١/٣٠٣).

<sup>(</sup>٢) «المقتضب» (٤/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٣) «المغنى» (١٦٨/١).

<sup>(</sup>٤) «شرح الرضي على الكافية» (٣٦٢/٢) . ﴿ الْمَرْدُ مِنْ مُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ ال

· (1) . . . (1) . . . (1)

60 jagos par 2**70**.

hely a long of the last of the first of the

( ) has the guide belong in 1990.

قيل: والأولى أن تكون بمعناها ايضا، وذلك أنّ «الشاعر جعل أثمانها ظرفًا للشرب والقمار مجازاً »(١).

وبمعنى (مع) نحو قوله ﴿ أَدْخُلُواْ فِي أَسَرِ ﴾ [الأعراف: ٣٨] أي: مع أمم وقيل: بل التقدير ادخلوا في جملة أمم فحذف المضاف<sup>(٢)</sup>.

وهو أولى، فهناك فرق بين قوله دخل معهم، ودخل فيهم، فمعنى (دخل فيهم) أنّه أصبح من جملتهم، ومعنى (دخل معهم) أنّه مصاحب لهم، وليس منهم.

يقال (اذهب في الناس وتسمّع الخبر) أي: ادخل فيهم.

ثم ألاترى أنّك تقول (ذهب خالد مع القوم) وإنّ كان منعزلاً عنهم غير مختلط بهم، ولا تقول (ذهب فيهم) إلاّ إذا دخل في جملتهم، وانغمر في مجموعهم؟

والدليل على أنّها بمعناها وليست بمعنى (مع) أنّه لا يصح أنْ تقول (إذهب في خالد) ولا (ادخل فيه) كما تقول (اذهب مع خالد وادخل معه) لأنّ خالداً لا يكون ظرفاً لك بخلاف (اذهب في القوم وادخل فيهم) فأنّ القوم يكونون كالظرف له يحتوونه.

وبمعنى (الى)، وجعلوا منه قوله تعالى: ﴿ فَرَدُّوَا أَيْدِيَهُمْ فِي أَفْوَاهِ هِمْ البراهيم: ٩] قالوا هي بمعنى الى<sup>٣)</sup>.

وقيل بل الأولى أنَّ تكون بمعناها والمراد التمكن (٤)

وبمعنى (على) نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَأَصَلِبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخَلِ ﴾ [طه: ٧١] وقد مرّ القول فيها.

والتعليل نحو قوله تعالى: ﴿ لَنَسَّكُمْ فِي مَا آفَضَتُمْ فِيهِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [النور: ١٤].

وفي الحديث (إنّ امرأة دخلت النار في هرّة حبستها فلا هي اطعمتها ولا هي تركتها تأكل من خشاش الارض)(٥)

<sup>(</sup>١) نفس المصدر (٢/ ٣٦٣).

<sup>(</sup>٢) المغنى (١/ ١٦٨).

<sup>(</sup>٣) المغنى (١/ ١٦٩).

<sup>(</sup>٤) "شرح الرضي على الكافية" (٢/ ٣٦٢).

<sup>(</sup>٥) المغنى (١/ ١٦٨).

#### الكاف

الكاف تفيد التشبيه نحو: (هو كالبحر جوداً) وهي (كالبدر)، وما ذكر لها من معان أخرى ترجع في حقيقتها الى معنى التشبيه. فمما ذكر لها من معان:

التعليل: واستدل مثبتو ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَٱذْكُرُوهُ كُمَا هَدَىٰكُمْ ﴾ [البقرة: ١٩٨] قالوا أي لهدايته اياكم، وانكره الاكثرون(١٠).

وهي للتشبيه فيما أرى، ونحن نستعمل مثل هذا التعبير في كلامنا الدارج فنقول (أحسن الى فلان مثلما أحسن إليك) و(اصنع له خيراً مثل ما صنع اليك) و(اذكره مثلما ذكرك) أي اصنع مثل فعله، وقابله بمثل ما فعل، واعمل مشابهاً لعمله، ونحو ذلك.

والاستعلاء: مثل قولهم: (كن كما أنت) والمعنى كن على ما أنت عليه. وكونها للتشبيه ظاهر، أي كن مثلما أنت عليه الآن لا تغيّر، أي لتشبه حالتك في المستقبل حالتك الآن (٢).

وزائدة تفيد التوكيد، وجعلوا منه قوله تعالى ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيَّ ﴾ [الشورى: ١١] قال الاكثرون: «التقدير ليس شيء مثله اذ لو لم تقدر زائدة صار المعنى ليس شيء مثل مثله فيلزم المحال وهو اثبات المثل، وإنّما زيدت لتوكيد نفى المثل (٣)».

وجاء في (شرح الرضي على الكافية) انه «يحكم بزيادتها عند دخولها على (مثل) في نحو (ليس كمثله شيء) أو دخول مثل عليه كقوله (فأصبحوا مثل كعصف مأكول) اذ الغرض انه لا يشبه بالمشبه، فلا بد من زيادة احدى أداتي التشبيه، وزيادة ما هو حرف اولى»(٤).

وذهب قوم إلى أنها ليست زائدة في قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مِنَى \* بَل هي نفي الشيء بنفي ملازمه، كقولهم (على لا حب لا يهتدى بمناره) أي ليس له منار فيهتدى به وليس معناه أنّ له منارا لا يهتدى به، وقولهم: (ولا ترى الضب بها ينجحر) أي ليس بها ضب فينجحر، وعلى هذا يكون معنى الآية: ليس له مثل فيشبه به، جاء في (شرح الرضي

<sup>(</sup>١) المغنى (١/ ١٧٦).

<sup>(</sup>٢) المغني (١/ ١٧٦) وانظر حاشية الصبان (٢/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٣) المغني (١/ ١٧٩) وانظر لسان العرب (١٣٢ /١٤)، «العقتضب» (٤١٨ /٤). المعني المعنى (٣)

وذهب قوم في تخريج الآية الى تلمس فرق بين كاف التشبيه ومثل.

جاء في (الفروق اللغوية): "الفرق بين كاف التشبيه وبين المثل، أنّ الشيء يشبّه بالشيء من وجه واحد لا يكون مثله في الحقيقة، إلاّ اذا أشبهه من جميع الوجوه لذاته، فكان قوله تعالى لما قال ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَّ اللهِ أَفَاد أَنه لا شبه له ولا مثل، ولو كان قوله تعالى ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَّ اللهُ نَفيًا أَنْ يكون لمثله مثيل لكان قولنا (ليس كمثل زيد رجل) مناقضة، لأنّ زيداً مثل من هو مثله، والتشبيه بالكاف يفيد تشبيه الصفات بعضها ببعض وبالمثل يفيد تشبيه الذوات بعضها ببعض، تقول (ليس كزيد رجل) أي في بعض صفاته لأنّ احد مثله في الذات، وفلان كالاسد في الشجاعة دون الهيئة، وغيرها من صفاته. وتقول السواد عرض كالبياض ولا تقول مثل البياض»(٢).

ويبدو أن كلام أبي هلال ليس دقيقاً، فالتشبيه بمثل يكون في الذات والصفات فانك تقول (ليس مثل المتنبي شاعر) ولا شك أن كل الشعراء مثله في ذاته، وتقول: ليس كالمتنبي شاعر. والعرب تقول هي مثل الشمس، ومثل البدر. قال الشاعر.

مه عاذلي فهائما لن ابرحا بمثل أو أحسن من شمس الضحي

ولا شك أنّ ذات الانسان لا تماثل ذات الشمس، وأنّما هو تشبيه بصفة الحسن والجمال. غير أن التشبيه بمثل أقرب من الكاف فقولك (هي مثل البدر) أقرب في الشبه من (هي كالبدر) لأنّك في الاولى تدّعى المماثلة، والمماثلة أقرب من عموم الشبه.

en gje ti deje (denje ji se se in de je se

range of her will be

<sup>(</sup>۱) الشرح الرضى، (۲/ ۳۸۰–۳۸۱).

<sup>(</sup>٢) الفروق اللغوية (١٢٨).

وعلى هذا يمكن أن يقال إنه جاء بالكاف ومثل، لنفي المماثلة والشبه كليهما ولو جاء بالكاف وحده لكان نفياً للمشابهة فقط، ولو جاء بمثل لكان نفياً للمماثلة فجاء بهما لنفي المشابهة القريبة والبعيدة.

والذي يبدو لي أنّ الكاف ليست زائدة، بل هي على معناها، وايضاح ذلك أنك تقول (هي مثل البدر) أقرب في الشبه الى البدر من كمثل البدر، وذلك لمجيئك في الثانية بأداتي تشبيه: الكاف ومثل، واذا حذفت اداة التشبيه كان الشبه اقرب، فلو قلت (هي البدر) لكان أقرب كما هو معلوم لانك تدّعي انها البدر وليست شبيهة به.

فقولك (هي البدر) أقرب في الشبه من (هي كالبدر أو مثل البدر).

وقولك (هي مثل البدر) أقرب الى الشبه من قولك (هي كمثل البدر) فانك في الاخيرة ابعدت الشبه بذكر اداتين للتشبيه، فلو قال تعالى (ليس مثله شيء) لكان ينفي ذا الشبه القريب أو المثل القريب. ولكنه قال (ليس كمثله شيء) مريداً بذلك نفي المشابهة ولو من وجه بعيد على معنى انه لا يشبهه شيء ولو من وجه بعيد.

ولا يقال إنّ ذلك يثبت المثل فانّنا نقول في كلامنا (ليس كمثل خالد رجل) على معنى لا يشبهه رجل، ولو كان ذلك يثبت المثل، لكان قولنا متناقضاً كما قال ابو هلال العسكري لأن خالداً مثل من يشبهه، فكيف ننفى وجود مثله وهو موجود؟

وإنّما الأمر كما ذكرنا والله أعلم، أراد بذلك نفي الشبه من جميع الوجوه، ولو كان من وجه بعيد.

وأما قول الرضي إنه يحكم بزيادتها عند دخولها على (مثل) أو دخول (مثل) عليها فليس الامر فيه كما ذكر، وانما هو لقصد تبعيد المشبه عن المشبة به.

ونحوه ما ذكر في قول الشاعر (فأصبحوا مثل كعصف مأكول) فإن آلكاف فيه ليست زائدة، وانما تشبيه بمشبة وايضاح ذلك- اذا لم نقل إنه جاء بالكاف ومثل لاقامة الوزن- انه لم يرد أن يقول (فأصبحوا مثل عصف مأكول) وانما يريد أن يشبههم بحالة من شُبة بالعصف المأكول، وهم أصحاب الفيل، فأصحاب الفيل كما أخبر ربنا جعلهم كعصف مأكول، وحالة هؤلاء الذين ذكرهم الشاعر اصبحت كحالة اولئك فقال (مثل كعصف مأكول).

Pagarage Set .

وجعلوا من زيادتها قول الشاعر (لواحق الأقراب فيها كالمقق)(١).

والمقق هو الطول لانًا نقول فيها طول ولا نقول: فيها كالطول. وهذه الزيادة سماعية عند النحاة.

والذي أراه انها ليست زائدة بل هي على معناها أيضًا، ونحن نستعمل هذا في لغتنا الدارجة فنقول: هذا القميص بيه مثل الطول وأرى بيه مثل القصر، والمعنى انه ليس فيه طول واضح أو قصر واضح، وانما هو كأنما فيه طول.

وتأتي الكاف اسماً بمعنى مثل كما في قوله:

أتنتهون ولن ينهى ذوي شطط كالطعن يهلك فيه الزيت والفتل

للاسناد اليه، وقوله: (يضحكن عن كالبرد المنهم) لدخول حرف الجر عليه (٢).

وهي ليست بمعنى (مثل) تماماً، وإنما هي أقل منها درجة في التشبيه، فقولك (يضحكن عن مثل البرد) أقرب الى المشبّه به من الكاف كما ذكرنا فكذلك حالها في الاسمية.

### اللام

معنى اللام الاختصاص، اما بالملكية نحو الدار لخالد، أو بغيرها نحو الجلّ للفرس<sup>(٣)</sup>. وذكر سيبويه أنّ معناها الملك والاستحقاق<sup>(٤)</sup> وفصّل المتأخرون فذكروا لها معاني يرجع اكثرها الى الاختصاص أو الاستحقاق، فمما ذكر لها من معان:

الصلك نحو: له دار و﴿ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [البقرة: ٢٨٤].

وشبه الملك نحو (الباب للدار) و(الغلاف للكتاب) لأنّ الكتاب والدار لا يملكان. والتمليك نحو (وهبت لك مالاً).

وشبه التمليك نحو ﴿ فَهَبَ لِى مِن لَدُنكَ وَلِيًّا ﴾ [مريم: ٥] لأن الولي وهو الولد لا يملُّك حقيقة، وكلها تفيد الاختصاص.

<sup>(</sup>١) الشرح الرضى على الكافية؛ (٢/ ٣٨٠).

<sup>(</sup>٢) - «شرح الرضي» (٢/ ٣٨٠) وانظر المغني (١/ ١٨٠)، «شرح ابن يعيشُنَ» ٨/ ٤٣-٤٣٤٪ ١٥٠ إلى الله ١٥٠ المارية المارية

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضى» (٢/ ٣٦٤).

<sup>(</sup>٤) "كتاب سيبويه" (٢/ ٣٠٤)، وانظر "شرح ابن يعيش" (٨/ ٢٥)..

وان تكون بمعنى من، نحو (سمعت له صراخاً)(١). والظاهر أنها للاختصاص.

والتبليغ وهي الجارة لاسم السامع لقول أو ما في معناه، نحو قلت له وأذنت له وفَسرت له<sup>(۲)</sup>. وهي للاختصاص ايضا.

والتتعليل: كقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا نُطُّومُكُمْ لِوَجِّهِ اللَّهِ ﴾ [الانسان: ٩] وجئت للاستفادة، وهي يَفيد الإختصاص ايضاً اذ الاطعام مختص بذلك، والمجيء مختص بذلك (٣).

وموافقة الى نحو قوله تعالى: ﴿ بِأَنَّ رَبُّكَ أَوْحَى لَهَا ﴾ [الزلزلة: ٥] والظاهر انها للاختصاص ايضاً، ونحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمْ لِيَوْمِ تَشْخُصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَارُ ﴾ [ابراهيم: ٢٤] وهو للتعليل كما تقول (أنا أعدك لذلك اليوم)، وأدّخرك له، أي لاجله.

وذكروا منه قوله تعالى: ﴿ كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلِ مُّسَمِّي﴾ [الرعد: ٢]، بدليل قوله تعالى: ﴿ كُلُّ يَعْرِي إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ﴾ [لقمان: ٢٩].

والظاهر ان ما ورد باللام يفيد التعليل، بمعنى كل يجري لبلوغ الاجل، أي كل يجري لهذه الغاية كما تقول: كلهم يجري لوصول الهدف ولبلوغه. وأمّا ما جاء بـ (الي) فهو يفيد الانتهاء. جاء في (درّة التنزيل): "قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ نَرَ أَنَّ اللَّهَ يُولِجُ الَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِ اَلَيْلِ وَمَخَرُ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِئَ إِلَّ أَجَلٍ مُسَمَّى وَأَنَ ٱللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيْرٌ ﴾ [لقمان: ٢٩].

وقال في سورة الزمر: ﴿ يُكُورُ ٱلَّيْلَ عَلَى ٱلنَّهَارِ وَيُكُوِّرُ ٱلنَّهَارَ عَلَى ٱلْيَالِّ وَسَخَـرَ ٱلشَّمْسَى وَٱلْقَدَرُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّ

للسائل أن يسأل عن اختصاص ما في سورة لقمان، بقوله ﴿ كُلُّ يَجْرِي ٓ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُسَمِّى﴾ وما سواه انما هو ﴿ يَجْنُرِي لِأَجَالِ مُسَمِّقُ ﴾ .

والجواب أن يقال: إن معنى قوله ﴿ يَجْرِي لِأَجْكِلِ مُسَكِّمٌ ﴾ يجري لبلوغ اجل مسمَّى. وقوله ﴿ يَجْرِي ۚ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ﴾ معناه لا يزال جاريًا، حتى ينتهي الى آخر وقت جريه المسمّى له.

1)

۲)

٣)

انظر المغني (١/ ٢٠٨–٢٠٩). (1)

**<sup>(</sup>Y)** المغني (١/٢١٣).

<sup>&</sup>quot;شرح الرضي على الكافية" (٢/ ٣٦٤). (٣)

وإنّما خص ما في سورة لقمان بـ (إلى) التي للانتهاء واللام تؤدي نحو معناها لأنّها تدل على أنّ جريها لبلوغ الاجل المسمّى، لأنّ الآيات التي تكتنفها آيات منبهة على النهاية والحشر والاعادة، فقبلها ﴿ مَّاخَلَقُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ إِلَّا كَنَفْسٍ وَحِدَةٍ ﴾ وبعدها ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ اتّقُوا رَبّكُمْ وَاخْشُوا يُومًا لَا يَحْزِي وَالِدُعَن وَلَدِهِه ﴾ فكان المعنى: كل يجري الى ذلك الوقت وهو الوقت الذي تكور فيه الشمس، وتنكدر فيه النجوم، كما أخبر الله تعالى.

وبمعنى على نحو قوله: ﴿ يَخِرُونَ لِلْأَذْقَانِ سُجَّدًا ﴾ [الاسراء: ١٠٧] وقوله: ﴿ وَإِنْ أَسَأْتُمُ

أما قوله (يخرّون للأذقان) فليس المعنى -والله اعلم- على الأذقان لأنّ هناك فرقاً بين قولك خرّ على وجهه, وخرّ لوجهه، فخرّ على وجهه معناه سقط على وجهه، وأما خرّ لذقنه فمعناه: أنّه خرّ حتى بلغ في ذلك الذقن. أو الاختصاص، أي: حتى خصّ ذقنه بذلك.

وقوله (وإن اسأتم فلها) معناه انكم لم تسيئوا لأحد وإنما اساءتكم لكم أي خصصتم أنفسكم بالاساءة، جاء في (الكشاف) في تفسير هذه الآية: «أي الاحسان والاساءة كلاهما مختص بانفسكم لا يتعدى النفع والضرر الى غيركم. وعن على رضي الله عنه: ما احسنت الى أحد ولا أسأت اليه وتلاها»(٣).

<sup>(</sup>۱) «درة التنزيل» (۲۷۶–۳۷۵).

<sup>(</sup>٢) المغنى (١/ ٢١٢).

<sup>(</sup>٣) الكشاف (٢/ ٢٢٥).

ومنه قوله تعالى: ﴿ دَعَانَا لِجَنْبِهِ ٢﴾ [يونس: ١٢] قالوا بمعنى على جنبه.

ولا أرى أنّها بمعنى (على) بل هي للاختصاص، وايضاح ذلك أنّ (على)وردت في القرآن مع الجنب مرتين قال تعالى: ﴿ إِنَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلنَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَاَنْتَمَا لَاَنْتَهَارِ لَاَنْتَهَا لِلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلنَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَاَنْتَهَا لِللَّهُ وَلِي اللَّهُ فَيْكُمُا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَيْكُمُا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ اللَّهُ إِلَى عَمْران : ١٩١-١٩١].

وقال: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ ٱلصَّلَوْةَ فَأَذَّكُرُواْ اللَّهَ قِينَمُا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمُّ فَإِذَا ٱطْمَأْنَنَتُمُّ فَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ ﴾ [النساء: ١٠٣] فجاء بلفظ (على) في هاتين الآيتين.

وجاء باللام في هذه الآية: ﴿ وَإِذَا مَسَ ٱلْإِنسَانَ ٱلضُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ ۚ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَايِمًا ﴾ [يونس: ١٢].

وسر ذلك والله أعلم، أنه اذا مس الانسان الضر دعا ربه ملازمًا لجنبه، أو قاعداً أو قائماً، فإن الانسان إذا مسته الضر اكثر ما يلازم جنبه، ثم القعود، ثم القيام، فذكر هذه الحالات بحسب الترتيب فقال (لجنبه أو قاعداً أو قائماً) في حين أخر ذكر الجنب في غير هؤلاء فقال ﴿ اللَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللّهَ قِينَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم ﴾ [آل عمران: ١٩١]، وقال: ﴿ فَأَذَ كُرُوا اللّهَ قِينَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم ﴾ [قال: ﴿ فَأَذَ كُرُوا اللّهَ قِينَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم ﴾ وقال: ﴿ فَأَذَ كُرُوا اللّهَ قِينَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم ﴾ وقال: ﴿ فَأَذَ كُرُوا اللّهَ قِينَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم ﴾ وقال: ﴿ فَأَذَ كُرُوا اللّهَ قِينَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُم ﴾ وقال الله في حالة العافية، ثم القعود ثم الاضطجاع على الجنب في حالة الضر وأخر القيام، وقدم القيام في حالة العافية وأخر الاضطجاع على الجنب.

وجاء باللام الدالة على الاختصاص في حالة الضر، بمعنى ملازمًا لجنبه، وجاء بـ (على) الدالة على الاستعلاء في حالة العافية بمعنى مضطجعاً على جنبه.

وبمعنى (في) نحو قوله تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيْسَةِ ﴾ [الأنبياء: ٤٧] والراجح انها للتعليل، أي لأجل ذلك اليوم أو للاختصاص، ونحو قولهم (مضى لسبيله)(١) قالوا: أي في سبيله.

ويبدو أنّ هناك فرقاً بين قولنا: مضى لسبيله ومضى في سبيله، فان قولك مضيت في سبيلي وامض في سبيلك معناه سر في الطريق التي أنت سائر فيها. وأما قولك

<sup>(</sup>۱) «المغني» (۱/۲۱۲–۲۱۳).

(امض لسبيلك) فمعناه: امض للطريق التي تريدها كما تقول: اذهب له وامض لعملك أي لأجله.

وبمعنى (عند) كقولهم (كتبته لخمس خلَون) (١) أي عند خمس. وهي ليست كذلك اذ إنه لم يكتبها عند هذه الخمس بل عند مضيها وقيل هي بمعنى بعد (٢).

وهو أولى، غير أنّ هناك فرقاً بين قولك (لخمس خلون) و(بعد خمس) فقولك بعد خمس لا يتعيّن فيه أنه اليوم السادس، بل ما بعد الخمس يحتمل السادس والسابع والعاشر وغيرهن، لأنّ ذلك كله بعده كما تقول: تعال بعد منتصف الشهر، وتعال بعد العيد، وتعال بعد رمضان. كل ذلك يحتمل المباشرة وغيرها. فنحن نقول (محمد بعد عيسى) وبينهما قرون.

وأما قوله (لخمس خلون) فيتعيّن أنه كتب بعدهن بلا فاصل أي في اليوم السادس، وهي للاختصاص كما يبدو.

وكذلك قوله (صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته) فانها ليست بمعنى (بعد) تماماً، كما يقول النحاة (٢٠)، فانّ كلمة (بعد) تحتمل المدة القصيرة والطويلة بخلاف اللام.

فالظاهر انها للاختصاص. جاء في (شرح الرضي على الكافية): "وقيل تجيء بمعنى في، وبمعنى بعد، وبمعنى قبل في قوله تعالى ﴿ جَسَامِعُ ٱلنَّاسِ لِيَوْمِ ﴾ [آل عمران: ٩]، أي في يوم وكتبته لثلاث خلون، أي بعد ثلاث ولثلاث بقين، أي قبل. والاولى بقاء الثلاثة على الاختصاص»(٤).

والصيرورة وتسمّى لام العاقبة والمآل نحو ﴿ فَالنَّفَطُ هُمَّ ءَالُ فِرْعَوْ َ لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوًا وَحَزَنًا ﴾ [القصص: ٨] فاتهم لم يلتقطوه لذلك وانما آل الامر الى ذلك، وأنكر البصريون هذه اللام (٥٠). وقال الزمخشري إنّ التعليل فيها وارد على طريق المجاز جاء في (الكشاف) في تفسيره هذه الآية «ليكون هي لام (كي) التي معناها التعليل كقولك (جئتك لتكرمني)

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (۱/۲۱۳).

<sup>(</sup>۲) «شرح الرضى» (۲/ ٣٦٥).

<sup>(</sup>٣) المغنى (١/٢١٣).

<sup>(</sup>٤). «شرح الرضي» (٢/ ٣٦٥) وانظر حاشية الشمني على المغني (٢/ ٣١).

<sup>(</sup>٥) المغنى (١/٢١٤).

Esperador de la companya de la comp

سواء بسواء ولكن معنى التعليل فيها وارد على طريق المجاز دون الحقيقة، لأنّه لم يكن داعيهم الى الالتقاط أن يكون لهم عدوًا وحزنًا ولكن المحبة والتبني، غير أن ذلك لما كان نتيجة التقاطهم له وثمرته، شُبّه بالداعي الذي يفعل الفاعل لاجله وهو الاكرام الذي هو نتيجة المحبيء، والتأدب الذي هو ثمرة الضرب في قولك ضربته ليتأدب. وتحريره أنّ هذه اللام حكمها حكم الاسد، حيث استعيرت لما يشبه التعليل كما يستعار الاسد لمن يشبه الاسد» (١).

وقال الرضي إنها فرع لام الاختصاص(٢).

والتعجب، نحويا للماء ويا للعشب إذا تعجبوا من كثرتهما، ونحو: لله درة فارسًا (٣)

وقد يكون مع التعجب القسم، نحو (لله لا يؤخر الاجل) ويعنون بذلك الأمر العظيم «الذي يستحق أن يتعجب منه فلا يقال: لله لقد قام زيد، بل يستعمل في الامور العظام نحو لله لتبعثن»(٤).

وزائدة وهي أنواع منها:

اللام المعترضة بين الفعل المتعدي ومفعوله كقوله:

وملكت ما بين العراق ويشرب ملكا أجار لمسلم ومعاهد (٥)

والمعنى أجار مسلماً ومعاهداً، وهي ليست قياسية فليس لك أن تقول: ضربت لخالدً وأكرمت لمحمد، وهي زائدة للاختصاص.

واختلف في اللام في نحو ﴿ رُبِيدُ ٱللَّهُ لِيُسَبِّنَ لَكُمْ ﴾ [النساء: ٢٦] ونحو: ﴿ وَأُمِرَنَا لِلْسَلِّمَ لِرَبِّ ٱلْعَكَلِمِينَ ﴾ [الأنعام: ٧١] فقيل زائدة داخلة على مفعول الارادة والامر، والمعنى يريد الله أن يبين لكم، وأمرنا أن نسلم لرب العالمين.

وقيل: بل اللام في نحو هذا للتعليل. والتقدير مثلا يريد الله انزال هذه الآيات ليبين لكم.

الكشاف (٢/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٢) "شرح الرضي" (٢/ ٣٦٤).

<sup>(</sup>T) المغنى (1/ £11-710).

<sup>(</sup>٤) الشرح الرضى» (٢/ ٣٦٥).

<sup>(</sup>٥) المغنى (١/ ٢١٥).

وعند سيبويه والخليل أن التقدير ارادتي للتبيين أي ان المجرور باللام خبر لمبتدأ هو مصدر مقدر من الفعل<sup>(۱)</sup>. جاء في (كتاب سيبويه): «وسألته عن معنى قوله: أريد لأن تفعل فقال: انما يريد أن يقول ارادتي لهذا كما قال عزّ وجل ﴿ وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَّلَ ٱلْمُسَلِمِينَ ﴾ [الزمر: ١٢] انما هو أمرت لهذا»<sup>(٢)</sup>.

والراجح فيما أرى أن اللام في نحو هذا داخلة على المفعول وهي زائدة زيادة قياسية في مفعول هذين الفعلين، والغرض منها توكيد الاختصاص، ودخول اللام على المفعول له نظائر في الساميات كما سنذكر في خاتمة هذا الحرف.

تقول: (أريد لأنسى ذكرها) بمعنى أريد أن أنسى ذكرها، وتقول: (أريد لأذهب إليه) على معنى أريد أن أذهب اليه. قال تعالى في سورة التوبة: ﴿ فَلَا تُعْجِبُكَ أَمُولُهُمْ وَلَا أَوْلَندُهُمْ وَلَا تُعْجِبُكَ أَمُولُهُمْ وَلَا تُعْجِبُكَ أَمُولُهُمْ وَلَا تُعْجِبُكَ أَمُولُهُمْ وَلَا تُعْجِبُكَ أَمُولُهُمْ وَلَا تُعْبِيدُ أَللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقال في سورة التوبة أيضاً: ﴿ وَلَا تُعَجِّبُكَ أَمُوا لَهُمْ وَأَوْلَئَدُهُمْ ۚ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُعَذِّبَهُم بِهَا فِي ٱلدُّنْيَا وَتَالَهُمْ وَأَوْلَئَدُهُمْ ۚ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُعَذِّبَهُم بِهَا فِي ٱلدُّنْيَا وَتَالَّهُمْ وَهُمْ صَحَافِرُونَ ﴾ [التوبة: ٨٥].

فجاء في الآية الاولى باللام (ليعذبهم بها) ولم يأت به في الآية الثانية ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللّهُ أَن يُعَذِّبَهُم بِهَا ﴾ وزيادة اللام في الاولى يقتضيها السياق، وذلك أنّها في سياق إنفاق الاموال والخطاب للمنافقين. قال تعالى: ﴿ قُلْ آنفِقُواْ طَوْعًا أَوْ كَرْهًا لَن يُنقَبّلُ مِنكُمُ إِنَّكُمْ كُنتُم كُنتُ وَالخطاب للمنافقين ﴾ [التوبة: ٥٣]، ﴿ وَمَا مَنعَهُمْ أَن تُقْبَلُ مِنهُمْ نَفَقَتُهُمْ إِلّا أَنّهُمْ كَنْ وَكُو اللّهِ وَمَا مَنعَهُمْ أَن تُقْبَلُ مِنهُمْ نَفَقَتُهُمْ إِلّا أَنّهُمْ كَنْ وَلَا يَأْتُونَ اللّهِ وَمَا مَنعَهُمْ أَن تُقْبَلُ مِنهُمْ مَن يَلْمِزُكُ فِي الصّدَقَتِ ﴾ وبعدها وبعدها في الصّدقين إلّا وَهُمْ كَنْ الصّدَقَاتِ ﴾، وبعدها في الصّدقين إلّا وَهُمْ مَن يَلْمِزُكُ فِي الصّدَقَاتِ ﴾، وبعدها في الصّدقين الله من اللّه وَلَا الصّدَقين اللهُ مَن يَلْمِزُكُ فِي الصّدَقين اللهُ مَن يَلْمِزُكُ فِي الصّدَقين ﴾ وبعدها في الصّدَقين اللهُ المُنهُ مَن يَلْمِزُكُ فِي الصّدَقين اللهُ مَن اللهُ مَن يَلْمِرُكُ فِي الصّدَقين اللهُ مَنْ اللّهُ السّهُ مَن يَلْمِرُكُ فِي الصّدَقين اللهُ مَن اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللللللللّهُ

فالسياق في انفاق الاموال والكلام على المنافقين وأموالهم، ثم وجه الخطاب للرسول

<sup>(</sup>۱) انظر المغني (۲۱٦/۱)، «المقتضب» (۲/۲۳)، «التفسير الكبير» (۲۱/۲۰) قوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ لِلسُبَيِّنَ لَكُمُهُ.

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۱/ ۹۷۹).

قائلا: ﴿ فَلَا تُعْجِبُكَ آمُوَلُهُمْ وَلَا آوَلَكُهُمْ ۚ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُم بِهَا﴾ فزاد (لا) النافية توكيداً (فلا تعجبك أموالهم ولا أولادهم) وزاد اللام في (ليعذبهم) لزيادة الاختصاص وتوكيده.

في حين أنّ السياق مختلف في الآية الاخرى. قال تعالى: ﴿ فَإِن رَجَعَكَ اللّهُ إِلَى طَآلِهَ فَو مِن أَن السياق مختلف في الآية الاخرى. قال تعالى: ﴿ فَإِن رَجَعَكَ اللّهُ إِلَى طَآلِهُ فَي مِنْهُمْ فَاسَتَغَذَنُوكَ لِلْخُرُوجِ فَقُل لَن تَغْرُجُوا مَعِى أَبدًا وَلَن نُقَائِلُوا مَعِى عَدُوّاً إِنّكُو رَضِيتُ عِبَالَقُعُودِ أَوَّلَ مَرَّواً فَا اللّهُ عَلَى فَاللّهِ وَاللّهُ عَلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ وَمَا لَوْ أَوْهُمْ فَلِيقُونَ ﴾ [التوبة: ٨٤]، ﴿ وَلا تُعْجِبُكَ أَمُولُهُمْ وَأَوْلَكُ هُمَ إِنّهَا يُرِيدُ اللّهُ أَن يُعَذِّبُهُم بِهَا فِي الدُّنْ اللهُ أَن اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

فسياق الآيات الاولى في انفاق الاموال، فأكد ذلك بزيادة (لا) واللام. ولما اختلف السياق في الآيات الاخرى خالف في التعبير، فلم يذكر (لا) ولا اللام، لأن المقام لا يقتضى التوكيد ههنا.

ومثل ذلك قوله تعالى في سورة التوبة: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَهِ مِهْ وَيَأْبِ ٱللَّهُ إِلَّا أَن يُتِهَ نُورَهُ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْكَفِرُونَ ﴾ [التوبة: ٣٢].

وقوله في سورة الصف: ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُواْ نُورَ ٱللَّهِ بِأَفْرَهِهِمْ وَاللَّهُ مُتِمُّ نُورِهِ. وَلَوْ كَرِهَ ٱلكَنْفِرُونَ ﴾ [الصف: ٨].

ونور الله هو الاسلام فتكذيب النصارى للبشارة الواردة في كتبهم، القصدُ منه إطفاء نور الله فجاء باللام الدالة على التوكيد.

وأما في آية التوبة فالسياق مختلف، وقد ذُكرت الآية في سياق آخر لا يحتاج الى مثل

هذا التوكيد قال تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ عُزَيْرُ أَبِنُ ٱللَّهِ وَقَالَتِ ٱلنَّصَرَى ٱلْمَسِيحُ أَبْ اللّهُ وَقَالَتِ ٱلنَّصَرَى ٱلْمَسِيحُ أَبْ اللّهُ وَاللَّهِ وَقَالَتِ ٱلنَّهِ وَالْمَسِيحُ أَبْ اللّهُ وَاللَّهِ وَالْهُمُ وَلَهُمُ وَلَهُ اللَّيْنَ صَعَفَرُوا مِن قَبْلُ قَلَلَهُمُ اللّهُ أَنَّ لَيْ وَاللَّهُ اللّهُ وَالْمَسِيحَ أَبْ مَرْيكُمُ وَلَهُ اللّهِ وَالْمَسِيحَ أَبْ مَرْيكُمُ وَلَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

فالسياق في آيات الصف متجه الى النبوة ومحاولة تكذيبها فجاء باللام، والسياق في آيات التوبة في النعي على معتقدات اليهود والنصارى في عزير والمسيح والاحبار والرهبان، فجاء باللام الزائدة في الآية الاولى لأنّ الكلام على نبوة محمد والاسلام ولم يأت بها في الآية الثانية لأنّ السياق مختلف.

ومن اللام الزائدة اللام التي يسميها النحاة لام التقوية "وهي المزيدة لتقوية عامل ضعف اما بتأخره نحو ﴿ هُدُى وَرَحْمَةُ لِللَّذِينَ هُمْ لِرَبِّهِمْ يَرْهَبُونَ ﴾ [الاعراف: ١٥٤] ونحو ﴿ إِن كُنتُمْ لِلرُّهَ يَا تَعْبُرُونَ ﴾ [الاعراف: ١٥٤] ونحو ﴿ اللهُ وَاللهُ وَا

فهم يرون أنها لتقوية العامل الذي ضعف بتأخره، لأن أقوى حالات العمل أن يتقدم العامل، أو ضعف بكونه فرعًا لانهم يرون أنّ الاصل أقوى من الفرع، كأن يكون اسم فاعل أو صيغة مبالغة.

وهذا فيما أرى كلام لا حقيقة تحته، فإن اللام للتقوية ولكن ليست لتقوية العامل الضعيف بل لتقوية الاختصاص وتوكيده. فإنك تقول (أكرمت محمدًا) فإذا أردت التخصيص قلت (محمداً أكرمت) بتقديم المفعول، فإذا أردت زيادة التخصيص وتوكيده جئت باللام الدالة على الاختصاص، فتقول (لمحمد أكرمت). قال تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ هُمّ لِرَبِّهم يَرْهَبُونَ ﴾ أي يخصونه بالرهبة. وذهب بعضهم إلى إنها لام التعليل (٢). وهو أقرب من القول بأنها مقوية للعامل.

<sup>(</sup>١) المغني (١/ ٢١٧)، «شرح الرضي» (٢/ ٣٦٤).

<sup>(</sup>٢) "تفسير فتح القدير" (٢/ ٢٣٨) قوله تعالى ﴿ لِرَبِّهِمْ يَرْهَبُونَ ﴾ .

وأمّا دخولها على مفعول اسم الفاعل، نحو (وهو الحق مصدّقاً لما معهم) فيبدو أنّ دخولها لمعنى آخر، وذلك إنّ قولك (أنا مكرمٌ محمداً) يدل على الحال أو الاستقبال، فإنّ اسم الفاعل اذا نصب مفعولاً كان دالاً على الحال أو الاستقبال، قال تعالى: ﴿ إِنِّ خَلِقٌ بَشَرًا مِّن طِينٍ فَإِذَا سَوِّيتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَنجِدِينَ ﴾ [ص: ٧١-٧١] فهو لم يخلقه بعد لاية قَالَ: (فاذا سويته) فاذا أدخلت اللام فقلت (أنا مكرم لمحمد) كان ذلك يفيد الاطلاق وليس مختصاً بالحال أو الاستقبال، كما تقول (أنت مهين لسعيد) أي أنت تهينه وقد أهانه قبل القول بخلاف (أنت مهينٌ سعيداً).

وأمًا دخولها على مفعول اسم المبالغة فللاختصاص أيضًا، نحو (مناع للخير) و(نزاعة للشوى) و(فعَّال لما يريد) فهو يخص منعه بالخير وكذلك ما بعده.

إن دخول اللام على المفعول ظاهرة في بعض من اللغات السامية كالعبرية والآرامية والحبشية. حاء في (التطور النحوي): «واللام للمفعول كثيراً في العبرية والآرامية وخصوصاً في الحبشية مثال ذلك Ua-la-hedan tegazreu أي فاختنوا الولد. ومثل هذا نادر جداً في العربية مثاله من القرآن الكريم ﴿ إِن كُنْتُمْ لِلرُّهُ يَا تَعْبُرُونَ ﴾، واقتصرت اللام للمفعول في العربية غالباً على مفعول المصدر و(فاعل) واخواتها، فوضعت العربية قواعد تحدد الحالات التي يجوز فيها استعمال اللام . . . ومن خصائص العربية أنَّها قد تعمل بعض الاوصاف المتعلقة بالعمل غير (فاعل) وأخواتها عمل (فاعل) أيضاً ونادراً ما ينصب مفعولها نحو (ان الله سميع دعاء من دعاه) وكثيراً ما تدخل عليه اللام نحو ﴿ سَمَّنعُونَ لِلْكَذِبِ ﴾ [المائدة: ٤٢] أو أمقت الناس للشرع»(١).

فهذه الظاهرة ليست مختصة بالعربية بل ربما كانت سامية قديمة احتفظت بها العربية. ولأ يمنع أن تكون العربية خصت اللام في نحو هذا بمعنى كالاختصاص. فإنّ العربية خصّت كثيراً من الطواهر السامية بمعان(٢).

من

بقوأ

ألا

و انا

21

الغا

الغا

الك

كالا

(1)

**(Y)** 

(٣)

(1)

<sup>«</sup>التطور النحوي» (۱۰۲–۱۰۳). (1)

<sup>«</sup>أنظر التطور النحوي» (١٠٥).  $(\Upsilon)$ 

Jan en Jan

Salar Salar

# الله المراجع ا

ل (من) معان أشهرها: ابتداء الغاية نحو سافرت من بغداد الى الموصل. فبغداد ابتداء السفر. وتقول: «إذا كتبت كتاباً: من فلان الى فلان»(١).

ومنه قولك: (هو أفضل من زيد) فقد جعلت «زيداً الموضع الذي ارتفع منه، أو سفل منه في قولك: شرٌّ من زيد»(٢).

والأحسن أنْ يقال هي للابتداء لا لابتداء الغاية ، لأن ابتداء الغاية معناه أنّ الحدث ممتد الى غاية معينة كقوله تعالى: ﴿ شَبْحَنَ الَّذِي آَمْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلا مِن الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْحَرامُ الاسراء : ١] ونحو: (جنت من داري) فإنّ الاسراء امتد من المسجد الحرام وانتهى بالمسجد الاقصى، فالمسجد الاقصى هو الغاية. جاء في (شرح الرضي على الكافية): «كثيراً ما يجري في كلامهم أنّ (من) لابتداء الغاية و(إلى) لانتهاء الغاية، ولفظ الغاية يستعمل بمعنى النهاية وبمعنى المدى . . والمراد بالغاية في قولهم ابتداء الغاية وانتهاء الفاية جميع المسافة، إذ لا معنى لابتداء النهاية وانتهاء النهاية»(٣).

و(من) تستعمل فيما هو أعمّ من ذلك، إذ تستعمل للابتداء عموماً، سواء كان الحدث ممتداً أم لا، نحو: (اشتريت الكتاب من خالد) فخالد مبتدأ الشراء، وهو ليس حدثاً ممتداً، ونحو (أخرجت الدراهم من الكيس) و(أخذت الكتاب من المنضدة) و(شربت الماء من الكأس) و(رأيت الهلال من داري) و(سمعت صوتك من داخل غرفتي).

فهذه كلها لا تفيد ابتداء الغاية، بل تفيد ابتداء وقوع الحدث، فان الحدث ليس ممتداً كالاسراء والمجيء ونحوهما.

وعند سيبويه والبصريين انها لا تكون لابتداء غاية الزمان، فلا يصح أن تقول: (سافرت من يوم الخميس)، وعند الكوفيين وجماعة انها تكون لابتداء غاية الزمان وغيره واستدلوا بقوله تعالى: ﴿ لَمَسْجِدُ أُسِيسَ عَلَى ٱلتَّقُوكُ مِنَ أَوَّلِ يَوْمٍ ﴾ [التوبة: ١٠٨](٤).

<sup>(</sup>١) "كتاب سيبويه" (٢/٧/٣) " وانظر المقتضب " (٤/ ١٣٦).

<sup>(</sup>۲) "کتاب سیبویه" (۲/ ۲۰۷).

<sup>(</sup>٣) اشرح الرضى" (٢/ ٣٥٥).

<sup>(</sup>٤) "شرح الرضي" (٢/ ٢٥٥)، "شرح ابن يعيش" (٨/ ١٠).

وفي الحديث (فمطرنا من الجمعة الى الجمعة)(١) والبصريون يتأولون ذلك. والأرجح أنها تكون للزمان وغيره. جاء في (شرح الرضي على الكافية): «و(من) للابتداء في غير الزمان عند البصرية. . . وأجاز الكوفيون استعمالها في الزمان أيضاً استدلالاً بقوله تعالى : (من أول يوم)، وقوله تعالى ﴿ نُودِئَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ ﴾ [الجمعة: ٩]، وقوله:

لمنن السديسار بقنسة الحجسر أقسويسن مسن حجسج ومسن شهسر

وأنا لا أرى في الآيتين معنى الابتداء، اذ المقصود من معنى الابتداء في (من) أن يكون الفعل المتعدي بـ (من) الابتدائية شيئاً ممتداً كالسير والمشي ونحوه، ويكون المجرور بـ (من) الشيء الذي منه ابتداء ذلك الفعل نحو: سرت من البصرة، ويكون الفعل المتعدى بها أصلاً للشيء الممتد، نحو (بدأت من فلان الى فلان) وكذا خرجت من الدار، لان الخروج ليس شيئًا ممتداً إذ يقال (خرجت من الدار) إذا انفصلت منها ولو بأقل خطوة وليس التأسيس والنداء حدثين ممتدين، ولا أصلين للمعنى الممتد، بل هما حدثان واقعان فيما بعد من، وهذا معنى (في)، فـ (من) في الآيتين بمعنى (في) ذلك لأن (من) في الظروف كثيراً ما تقع بمعنى (في) نحو جئت من قبل زيد ومن بعده ﴿ وَمِنْ بَيْنِنَا وَيَيْنِكَ حِمَابٌ ﴾ [فصلت: ٥]. وكنت من قدّامك.

وكذا الاقواء لم يبتدىء من الحجج، بل المعنى من أجل مرور حجج وشهر، والظاهر مذهب الكوفيين اذ لا منع من مثل قولك (نمت من أول الليل الى آخره) و(صمت من أول الشهر الى آخره) وهو كثير الاستعمال»(٢).

وفي هذا الكلام نظر، فنحن نخالفه في أنَّ المقصود من معنى الابتداء في (من) أن يكون الفعل شيئاً ممتداً أو يكون أصلاً للممتد، فإنّ ذلك في ابتداء الغاية وليس في عموم الابتداء كما ذكرنا، فقوله تعالى ﴿ لَمُسْجِدُ أُسِيسَ عَلَى ٱلتَّقْوَىٰ مِنْ أَوَّلِ يَوْمِ ﴾ [التوبة: ١٠٨]، (من) فيه للابتداء فبدء التأسيس على التقوى أول يوم فهي لابتداء وقوع الحدث.

وأما ما ذهب اليه في معنى (من) الداخلة على الظروف، فقد ذكرناه في بحث الظرف ورجحنا أنها للابتداء، فـ (من) في الآية ﴿ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ حِجَـابٌ ﴾ [فصلت: ٥] ليست

(١)

والخ

وال

(٣)

(٤)

<sup>(1)</sup> «التصريح» (۸/۲).

<sup>&</sup>quot;شرح الرضي" (٢/ ٣٥٥–٢٥٦). **(Y)** 

The state of the state of

Royal Company Sing Company

بمعنى (في) وإنّما هي للابتداء، جاء في (الكشاف) في تفسير هذه الآية: «فان قلت؛ هل لزيادة (من) في قوله (من بيننا وبينك حجاب) فائدة؟.

قلت: نعم، لأنّه لو قيل بيننا وبينك حجاب، لكان المعنى أنّ حجاباً حاصل وسط الجهتين، وأمّا بزيادة (من) فالمعنى أن حجاباً ابتدأ منّا، وابتدأ منك، فالمسافة المتوسطة لجهتنا وجهتك مستوعبة بالحجاب لافراغ فيها»(١).

ومعنى الابتداء هو الغالب على (من)، حتى ادّعى جماعة أنّ سائر معانيها راجعة اليه (٢).

الغاية وهو غير ابتداء الغاية، تقول: (رأيت محمداً من داره) فقد جعلته غاية رؤيتك فأنت لم تكن في داره، وإنما هو كان في داره فجعلته غاية رؤيتك.

جاء في (كتاب سيبويه): «وتقول: رأيته من ذلك الموضع فجعلته غاية رؤيتك كما جعلته غاية حيث أردت الابتداء والمنتهى»(٣).

وجاء في (الاصول) لابن السراج: "وحقيقة هذه المسألة انك اذا قلت: رأيت الهلال موضعي. ف (من) لك. واذا قلت (رأيت الهلال من خلال السحاب) ف (من) للهلال والهلال غاية لرؤيتك. فكذلك جعل سيبويه (من) غاية في قولك (رأيته من ذلك الموضع). وهي عنده ابتداء غاية اذا كانت (الي) معها مذكورة او منوية، فاذا استغنى الكلام عن (الي) ولم يكن يقتضيها جعلها غاية ويدل على ذلك قوله: (ما رأيته مذ يومين)، فجعلتها غاية كما قلت (اخذته من ذلك المكان) فجعلته غاية ولم ترد منتهى، أي لم ترد ابتداء له منتهى، أي استغنى الكلام دون ذكر المنتهى. وهذا المعنى أراد، والله أعلم.

وهذه المسألة ونحوها إنما تكون في الافعال المتعدية، نحو رأيت، وسمعت، وشممت واخذت، تقول (سمعت من بلادي الرعد من السماء) و(رأيت من موضعي البرق من السحاب) و(شممت من داري الريحان من الطريق) ف (من) الاولى للفاعل، و(من) الثانية للمفعول، وعلى هذا جميع الباب لا يجوز عندي غيره، إنما جاز هذا لأنّ للمفعول حصة من الفعل كما للفاعل»(١٤).

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۳/ ۲۶).

<sup>(</sup>٢) المغنى (١/ ٣١٨).

<sup>(</sup>٣) «كتاب سيبويه» (٢/ ٣٠٨) وانظر المغنى (١/ ٣٢٢).

<sup>(</sup>٤) "الأصول" (١/١٠٥-٢٠٥).

ٱلآخِ

[الزم

تعالى

فيهما

قلوبه

و(عن

وأمتع

ابتدائ

للقتال

فكشف

عالم

الحج

حجابا

القائل

التبعيض نحو قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعْبُدُ ٱللَّهَ عَلَىٰ حَرْفِ ﴾ [الحج: ١١] وقوله: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قُولُهُ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَّا﴾ [البقرة: ٢٠٤] وذهب بعضهم الى أن كونها للتبعيض راجع الى ابتداء الغاية (١).

جاء في (شرح ابن يعيش): «فاذا قلت: اخذت من الدراهم درهما، فانك ابتدأت بالدرهم ولم تنته الى آخر الدراهم، فالدرهم ابتداء الاخذ الى أن لا يبقى منه شيء ففي كل تبعيض معنى الابتداء»(٢)

بيان الجنس: نحو قولك: عندي خاتم من ذهب وياب من ساج اي جنس الخاتم ذهب وجنس الباب ساج، ونحو (أخذت عشرين من الدراهم) فإذا كنت أشرت بالدراهم الى دراهم معينة أكثر من عشرين، فمن مبعضة لأن العشرين بعضها، وإذا كانت الدراهم عشرين فهي مبينة، لأنك قصدت بالدراهم الجنس (٣).

ورجعه بعض النحاة الى معنى الابتداء (١)، ورجعه سيبويه الى معنى التبعيض، قال: "وكذلك ويحه من رجل، أنما أراد أن يجعل التعجب من بعض الرجال، وكذلك لي ملؤه

وهذا المعنى يمكن رجعه إلى الابتداء، فقولك (عندي باب من ساج) معناه ابتداء الاخذ من الساج، كما يمكن رجعه الى التبعيض كما ذكر سيبويه.

التعليل كقوله تعالى ﴿ يَنَوَرَىٰ مِنَ ٱلْفَوْمِ مِن سُوَّءِ مَا بُشِّرَ بِهِۦ ﴾ [النحل: ٥٩] وقوله: ﴿ رَكَ أَعْيُنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ مِمَّاعَرَهُوا مِنَ ٱلْحَقِّ ﴾ [المائدة: ٨٣].

البدل كقوله تعالى: ﴿ أَرْضِيتُم بِٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا مِنَ ٱلْآخِرَةِ ﴾ [التوبة: ٣٨] وقوله: ﴿ مَن يَكُلُونُ كُم بِأُلِيِّلِ وَالنَّهَارِمِنَ ٱلرَّحْمَانِ ﴾ [الانبياء: ٢٢] أي: بدل الرحمن.

«وأنكر قوم مجيء (من) للبدل فقالوا: التقدير في ﴿ أَرَضِيتُ م بِٱلْحَكَوْقِ ٱلدُّنْيَا مِنَ

(1)

And the second

THE PROPERTY OF A PERSON OF

(Y) (T)

( { } )

<sup>«</sup>المقتضب» (١/ ٤٤). (١)

<sup>(</sup>٢) «شرح ابن يعيش» (۸/ ۱۳).

انظر «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٣٥٧). (٣)

<sup>(</sup>٤) «شرح ابن یعیش» (۸/ ۱۳).

<sup>(0)</sup> «کتاب سیبویه» (۲/۲،۷).

Jan Bank Bank

 $\left( \frac{\partial \mathcal{A}}{\partial x} \right) = \lim_{n \to \infty} \frac{\partial \mathcal{A}}{\partial x} \left( \frac{\partial \mathcal{A}}{\partial x} \right) = \frac{\partial \mathcal{A}}{\partial x} \left( \frac{\partial \mathcal{A}}{\partial x} \right)$ 

<u> 18</u>11 - Carre Legi (187)

get comment that

ٱلْآخِرَةَ ﴾ اي بدلاً منها. فالمفيد للبدلية متعلقها المحذوف، واما هي فللابتداء "(١).

المجاوزة بمعنى عن: وجعلوا منه قوله تعالى: ﴿ فَوَيْلُ لِلْقَنْسِيَةِ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ [الزمر: ٢٢] وقوله: ﴿ يَنُويْلُنَا قَدْ كُنَّا فِي غَفْلَةِ مِنْ هَاذَا ﴾ [الأنبياء: ٩٧] (٢ بدليل قوله تعالى: ﴿ وَدَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ تَغَفْلُونَ عَنْ أَسِلِحَتِكُمْ وَٱمْتِعَتِكُو ﴾ [النساء: ١٠٢]، وقيل هي فيهما ابتدائية.

والراجح أنها في الآية الاولى للتعليل «أي من أجل ذكر الله، لانه اذا ذكر قست قلوبهم» (٣). وهي كقوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضُ فَزَادَتُهُمْ رِجْسًا إِلَى رَجْسِهِم ﴾ [التوبة: ١٢٥] وقوله ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَحَدَهُ اَشْمَأَزَتَ قُلُوبُ اللّهِ لَا يُؤْمِنُونَ بِأَلْآخِرَةً ﴾ [الزمر: ٤٥] فذكرُ الله سبب لاشمئزازهم.

وأما الآية الثانية فليست بمعنى (عن) والله أعلم، فأن ثمة فرقاً بين الآيتين، فقوله تعالى: ﴿ وَدَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ تَغَفُّهُ وَاسْلِحَتِكُمْ وَامْتِعَتِكُمْ ﴾ [النساء: ١٠٢] يفيد أن الغفلة عارضة و(عن) للمجاوزة، وذلك أنّ هؤلاء في ساحة القتال، وهم متهيئون له، معهم أسلحتهم وأمتعتهم ولكن يود الذين كفروا غفلة عن الاسلحة والامتعة فيميلون عليهم

واما الغفلة في قوله تعالى ﴿ يَنُويْلُنَا قَدَّ كُنَّا فِي عَفْلَةً مِنْ هَذَا ﴾ [الانبياء: ٩٧] فهي عَفْلة ابتدائية لازمة لا عارضة، أي هم في غفلة دائمة، فلم يستعدوا للآخرة كما استعد أولئك للقتال، فغفلة هؤلاء غفلة ابتدائية ملازمة، ومثله قوله تعالى: ﴿ لَقَدَ كُنتَ فِي غَفْلَةً مِّنَ هَذَا لَقَتَال، فغفلة هؤلاء غفلة ابتدائية ملازمة، ومثله قوله تعالى: ﴿ لَقَدَ كُنتَ فِي غَفْلَةً مِنْ فَكَ غَلَةً مَن فَكَ غَطَاءَ وَ يَول عَلَهُ مَن عَلَهُ مَن حين ولادته الى أن يموت، فينكشف عنه عند ذاك الغطاء وتزول الحجب فيبصر ما لم يكن يبصر، ويرى ما لم يكن يرى، فالغفلة ابتدائية وذلك أن بينهما حجاباً، ابتداء من هذا الأمر، أو ذاك.

"وقيل: هي في هذه الآية للابتداء، لتفيد أنّ ما بعد ذلك من العداب أشد، كأن هذا القائل يعلق معناها بويل مثل: ﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ [ص:٢٧] "(١)

The Committee of the Co

<sup>(</sup>۱) المغنى (١/٣٢٠-٣٢١).

<sup>(</sup>٢) المغني (١/ ٣٢١).

<sup>(</sup>٣) المغنى (١/ ٣٢١).

<sup>(</sup>٤) - المغنى (١/ ٣٢١).

مرادفة الباء نحو قوله تعالى: ﴿ يَنظُرُونَ مِن طَرْفٍ خَفِيُّ ﴾ [الشورى: ٤٥] قاله يونشُ والظاهر انها للابتداء (١٠).

ويترجح عندي أنها للتبعيض، أي ينظرون ببعض طرفهم، وهو المناسب لمشهد الذل الذي هم فيه. ومثله في حياتنا اليومية أن يغضب أب على ابنه في فعلة، فينهره ويغلظ عليه والابن لا يستطيع مواجهة أبيه بكل طرفه، بل ينظر اليه ببعض طرفه.

موافقة على وجعلوا منه قوله تعالى: ﴿ وَنَصَرْنَكُ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا ﴾ [الأنبياء:٧٧]، وقيل هي على التضمين، أي منعناه بالنصر (٢٠).

وهو أرجح بدليل قوله تعالى: ﴿ وَيَنَقَوْمِ مَن يَنصُرُنِي مِنَ ٱللَّهِ إِن طَرَهُ ثُهُمْ ﴾ [هود: ٣٠]، وقوله: ﴿ فَمَن يَنصُرُنِا مِنْ بَأْسِ ٱللَّهِ إِن جَآءَ نَأَ ﴾ [غافر: ٢٩]، ولا يصح أنْ تكونا بمعنى على.

وقد ذكرنا ذلك في موطن سابق.

زائدة نحو (ما جاءني من رجل) و(ما رأيت من أحد) وهي تفيد الاستغراق والتوكيد. فقولك (ما جاءني رجل) يحتمل أنه لم يأتك أحد من الجنس، ويحتمل أنه لم يأتك رجل واحد بل اكثر من ذلك (٣).

فاذا قلت (ما جاءني من رجل) نفيت أن يكون جاءك أحد من الجنس، وصار النفي نصأ في الجنس. جاء في (المقتضب): «وذلك قولك (ما جاءني رجلًا واحداً. . . فاذا قلت: (ما جاءني من رجل)، لم يقع ذلك الآللجنس كلّه»(١٤).

ولذا يصح أنْ تقول: ما جاءني رجل بل رجلان، ويمتنع أنْ تقول ما جاءني من رجل بل رجلان<sup>(ه)</sup>.

وهي عند سيبويه كأنها مأخوذة من معنى التبعيض قال: "وقد تدخل في موضع لو لم تدخل فيه كان الكلام مستقيماً، ولكنها توكيد بمنزلة (ما)، إلاّ انها تجر لأنّها حرف اضافة

<sup>(</sup>١) المغنى (١/ ٣٢١).

<sup>(</sup>٢) المغنى (١/ ٣٢٢).

<sup>(</sup>٣) «كتاب سيبويه» (١/ ٢٧)، «المقتضب» (٤/٠/٤)، «الاصول» (١/ ١٠٩)، «شرح الرضي» (٢/ ٨٥٨).

<sup>(</sup>٤) «المقتضب» (٤/٠/٤)، «الاصول» (١/٥٠١).

<sup>(</sup>٥) المغنى (١/ ٣٢٢).

وذلك قولك (ما أتاني من رجل) و(ما رأيت من احد)، لو أخرجت (من) كان الكلام حسناً ولكنه أكد بمن لانّ هذا موضع تبعيض فأراد أنه لم يأته بعض الرجال والناس»(١).

وذهب بعضهم الى أنّها في هذا المعنى للابتداء، جاء في (شرح ابن يعيش): "واما زيادتها لاستغراق الجنس في قولك (ما جاءني من رجل) فانّما جعلت الرجل ابتداء غاية نفي المجيء الى آخر الرجال، ومن ههنا دخلها معنى استغراق الجنس"(٢).

وذهب بعضهم إلى أنها ليست زائدة، لانها تفيد معنى وهو الاستغراق(٦)

وعلى كل، فإنّ الذين يقولون بزيادتها، والذين لا يقولون بها، متفقون على أنّها تفيد معنى الاستغراق والتوكيد، فانّ معنى الزيادة عندهم دخولها على مجرور يطلبه العامل بدونها فقولك (ما جاءني من رجل) دخلت فيه على الفاعل، وقولك ﴿ هَلَ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ اللّهِ يَرُزُونُكُم ﴾ [فاطر: ٣] دخلت فيه على المبتدأ وليست زائدة في المعنى المعنى المبتدأ وليست زائدة في المعنى المعنى المبتدأ وليست زائدة في المبتدأ وليست في المبتدأ وليست زائدة في المبتدأ وليست زائدة في المبتدأ وليست المبتدأ وليست زائدة في المبتدأ وليست والمبتدأ وليست زائدة في المبتدأ وليست والمبتدأ وليستدار والمبتدأ وليست والمبتدأ وليست والمبتدأ وليست والمبتدأ وليستدار والمبتدأ وليست والمبتدأ وليستدار والمبتدأ وليستدار والمبتدأ وليستدار والمبتدأ وليستدار والمبتدأ وليستدار والمبتدأ والمبتدأ

### ولزيادتها شروط هي:

١- أن يتقدم عليها نفي أو شبهه، وشبه النفي هو النهي والاستفهام، كقوله تعالى: ﴿ وَمَا يَعْرُبُ عَن رَّيِكَ مِن مِّفْقَالِ ذَرَّةِ فِ اللَّرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ ﴾ [يونس: ١٦]، وقوله: ﴿ هَلٌ يَرَكُ عُم مِّنَ أَحَدٍ ﴾ [التوبة: ١٢٧] و(الا تضرب من أحد).

٧- أنْ يكون مجرورها نكرة كما مثلنا.

٣- أنْ يكون مجرورها فاعلاً، أو نائب فاعل، أو مفعولاً به، أو مبتدأ، وقيل مفعولاً مطلقاً ايضاً (٥).

وذُكر أنه أجاز الكوفيون زيادتها في الايجاب، بشرط تنكير مجرورها مستدلين بما حكي عن بعض العرب (قد كان من مطر): «وأجيب بأنه على سبيل الحكاية كأنه سئل هل كان من مطر؟.

<sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (۲/۷۰۳).

<sup>(</sup>۲) «شرح ابن یعیش» (۸/ ۱۳).

<sup>(</sup>٣) انظر «المقتضب» (١/ ٤٥).

<sup>(</sup>٤) «التصريح» (٢/٨).

<sup>(</sup>٥) انظر المغنى (١/ ٣٢٣).

فأجيب (قد كان من مطر) فزيدت لاجل حكاية المزيدة في غير الموجب، كما قال: دعني من تمرتان»(١).

ثم قيل إنّ المعنى يأباه في الموجب، فانّ قولك (جاءني من رجل) معناه جاءك جميع جنس الرجال وهو محال، جاء في (شرح ابن يعيش): "ولذلك لا يرى سيبويه زيادة (من ) في الواجب لا تقول (جاءني من أحد)، لأنّ استغراق الجنس في الواجب محال، اذ لا يتصور مجيء جميع الناس، ويتصور ذلك في طرف النفي "(٢).

وأجاز الاخفش زيادتها في الواجب، كما اجاز دخولها على المعارف مستدلاً بقوله تعالى: ﴿ وَيُكُفِّرُ عَنَكُمْ مِن سَيَّاتِكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٧١] و ﴿ يَغْفِر لَكُمْ مِن نُوْيِكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٧١] و ﴿ يَغْفِر لَكُمْ مِن ذُنُويِكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٩] و ﴿ يَغْفِر لَكُمْ مِن الله عَلَى الله ورد في آية أخرى ﴿ وَيُكَفِّرُ عَنكُمْ سَيِّاتِكُمْ ﴾ [الانفال: ٢٩] و ﴿ يَغْفِر لَكُمْ دَنُويكُمْ ﴾ [الصف: ٢١] من دون (من). والعق انهما للتبعيض. قال ابن يعيش: "والما قوله تعالى: ﴿ وَيُكَفِّرُ عَنكُمْ مِن سَيَّاتِكُمْ ﴾ فان (من) للتبعيض أيضاً لأن الله عز وجل وعد على عمل ليس فيه التوبة، ولا اجتناب الكبائر تكفير بعض السنيات، وعلى عمل فيه توبة واجتناب الكبائر تمميع السيئات، يدل على ذلك قوله تعالى في الآية الاخرى ﴿ إِن نَبْدُوا الصَّدَقَلَةِ عَنْهُمُ الله الله عَن قوله ﴿ إِن تَعْمَلُوا كَنَامُ مَن سَيِّعًا تِتَكُمُ ﴾ [البقرة: ٢٧١]. فجيء بـ (من) ههنا، وفي قوله ﴿ إِن تَعْمَلُوا كَنَامُ مَن مَن سَيِّعًا تِتَكُمُ ﴾ [البقرة: ٢٧١]. فجيء بـ (من) ههنا، وفي قوله ﴿ إِن تَعْمَلُوا كَامَامُ مَن مَن مَن مَن مَن المَاثِر تَكْفَير جميع السيئات، وعلى المبائر تكفير جميع السيئات، ووعد باخراج الصدقة على ما حد فيها، تكفير بعض السيئات الكبائر تكفير جميع السيئات، وعد باخراج الصدقة على ما حد فيها، تكفير بعض السيئات "(٢٥)

وكذلك قوله تعالى: ﴿ يَغْفِرْ لَكُمُ مِن ذُنُوبِكُمْ ﴾ فهي للتبعيض ايضاً وليست بمعنى (يغفر لكم ذنوبكم)، فان الموطن مختلف فهي في الأولى في قوم نوح، والثانية في الأمة المحمدية (١٠).

وأرى أنه لا يصح القول بأنّ هذه اللفظة بمعنى تلك بالاستدلال بآية على أخرى، حتى يتماثل الموطنان والسياقان، فإنّ القرآن دقيق غاية الدقة في المخالفة بين التعابير والإلفاظ لاختلاف الموطن والسياق.

<sup>(</sup>١) اشرح الرضي على الكافية؛ (٢/ ٣٥٨).

<sup>(</sup>۲) اشرح ابن يعيش؛ (۸/ ۱۳).

<sup>(</sup>٣) ﴿ الشَّرَحِ أَبِنَ يَعِيشُ ﴿ (٣١/٨).

<sup>(</sup>٤) حاشية الخضري على ابن عقيل (١/ ٢٣٩).

## منذ ومذ المالي المناسلة المالية المالية

هذا الحرفان لفظاهما متقاربان، فقد تضمن (منذ) حرفي (مذ) مع زيادة النون، ولذلك قالوا بأنَّ احدهما اصل للآخر، فقد قالوا إنَّ اصل مذ منذ، وذلك لتقارب لفظيهما، كما ذكرنا ولأنك اذا اضطررت فحركت الذال من (مذ) حركتها بالضم، فتقول (ما رأيته مذ اليوم)، فترجعها الى الاصل، ولانك إذا صغرت (مذ) قلت (منيذ) وإذا كسرتها قلت (أمناذ)(١) فرجعت النون في التصغير، والتكسير.

ويذكر النحاة أنّ (منذ) لغة أهل الحجاز، وأما (مذ) فلغة بني تميم وغيرهم، ويشاركهم فيها أهل الحجاز (٢).

وأكثر العرب يجرُّون ما بعد (منذ) مطلقاً وأما (مذ) فيجرُّون بعدها الحاضر، ويرفعون بعدها الماضي فيقولون مثلًا: I work to be the place to the angle of

ما رأيته منذ يوم الجمعة .

وما رأيته منذ يومِنا- بالجر، ويقولون في (مذ):

ما رأيته مذ يومان– بالرفع في الماضي.

وما رأيته مذ يومِنا– بالجر في الحاضر، أي في يومنا.

وهناك لغات اخرى، الآ ان هذه لغة اكثر العرب، جاء في (المغني): «واكثر العرب على وجوب جرهما للحاضر، وعلى ترجيح جر (منذ) للماضي على رفعه، وترجيح رفع (مذ) للماضي على جره"<sup>(٣)</sup>.

فهم لم يستعملوهما متماثلتين، بل خصوا (مذ) باستعمال و(منذ) باستعمال، ثم انهم جعلوا (مذ) اذا رفع ما بعدها لمعنى، وإذا جرّ ما بعدها لمعنى آخر، وهو الموافق لطبيعة العربية في التخصيص، جاء في (المقتضب): «أما (مذ) فيقع الاسم بعدها مرفوعاً على معنى، ومخفوضاً على معنى، فإذا رفعت فهي اسم ستدأ وما بعدها حبره، غير أنَّها لا تقع

انظر ﴿كِتَابِ سَيْبُولِيهِۥ (٢/٢٢)، أسران الغَرْبَية (٢٧٠، قِشْنِج ابن يُعيشُۥ (٨/٤٤). . أنن هذا مر أول بالمار (1)

<sup>«</sup>شرح الرضى على الكافية» (٢/ ١٣٢). (Y)

المغني (١/ ٣٣٥) وانظرُ الجمل للزجاجي (١٥٠-١٥١)، «شرح الرضي عَلَي الكافية؛ (١٣٢/٢)، لسان العرب (٣) (27/0) (a hallow o

الآ في الابتداء لقلّة تمكنها، وانها لا معنى لها في غيره، وذلك قولك (لم آته مذ يومان)، وأنا اعرفه مذ ثلاثون سنة، وكلمتك مذ خمسة أيام.

والمعنى اذا قلت: (لم آته مذ يومان) انك قلت: لم أره، ثم خبّرت بالمقدار والحقيقة والغاية فكأنك قلت: مدة ذلك يومان.

والتفسير: بيني وبين رؤيته هذا المقدار، فكل موضع يرتفع فيه ما بعدها فهذا معناه.

وأمّا الموضع الذي ينخفض ما بعدها فأن تقع في معنى (في) ونحوها، فيكون حرف خفض، وذلك قولك (أنت عندي مذ اليومٍ) ومذ الليلة، وأنا أراك مذ اليومٍ يافتى، لأنّ المعنى في اليوم أو في الليلة، وليس المعنى أن بيني وبين رؤيتك مسافة، وكذلك: رأيت زيداً مذ يوم الجمعة يمدحك، وإنا أراك مذسنة تتكلم في حاجة زيد لانك تريد: أنا في حال رؤيتك مذسنة، فإن أردت رأيتك مذسنة، أي غاية المسافة الى هذه الرؤية سنة، رفعت، لانك لو قلت رأيتك، ثم قلت: بيني وبين ذلك سنة، فالمعنى انك رأيته ثم غبرت سنة لا تراه.

واذا قال: أنا أراك مذ سنةٍ، فإنّما المعنى انك في حال رؤية لم تنقض، وأنّ اولها مذ سنة، فلذلك قلت: أراك، لانك تخبر عن حال لم تنقطع»(١).

ومن هذا يتبين أن هناك فرقاً في المعنى بين الرفع والجر في (مذ) عند أكثر العرب فهي اذا جرّت كانت للحاضر، واذا رفع ما بعدها كانت للمضي، فقولك (أنا أمشي في حاجتك مذ شهرٍ) بالجر، معناه انك لا تزال تمشي، وقولك (مشيت في حاجتك مذ شهرٌ) بالرفع، معناه انك الحين، وانقطعت عن المشى.

وكذلك قولك: (انا مكرمه مذ شهرٍ) بالجر، معناه انك لا تزال تكرمه، وقولك (أنا مكرمه مذ شهرٌ) بالرفع، معناه انك اكرمته في ذلك الوقت وانقطع الاكرام.

ونحوه أن تقول: (هو مُعانُّ مذ سنة) بالجر و(هو مُعانٌ مذ سنةٌ) بالرفع، فمعنى الجر انه لا يزال يُعان منذ سنة، ومعنى الرفع انه أُعِين منذ سنة ثم انقطعت الاعانة.

قالوا وهذان الحرفان لابتداء الغاية، بمعنى (من) اذا كان الزمان ماضياً نحو: (ما رأيته منذ يوم الخميس)، وبمعنى (في) إذا كان الزمان حاضراً نحو: ما رأيته منذ يومنا)، ويمعنى

<sup>(</sup>۱) «المقتضب» (۲/ ۲۰).

(من) و(الي) جميعاً إنْ كان معدوداً، نحو (ما رأيته منذ ثلاثة ايام)(١).

والحق انّ (إلى) مفهومة منهما مطلقاً، اذا كان الزمان ماضياً، فقولك: (ما رأيته منذ يوم الخميس) معناه الى الآن.

ولا يجوز وقوعهما للاستقبال، (٢) فلا تقول سأسافر منذ غد، ولا سأنقطع عن العمل منذ غد.

والنحاة يفرقون بينهما اذا وقع بعدهما الاسم مرفوعاً، او مجروراً، فهما اسمان ظرفان اذا وقع بعدهما الاسم مرفوعاً، وحرفا جر اذا وقع بعدهما الاسم مجروراً.

ويعربونهما مبتدأ، وما بعدهما خبراً، في نحو (ما رأيته منذ يومان) على معنى أمد ذلك يومان، أو خبرين لما بعدهما مقدمين على معنى بيني وبين رؤيته يومان، وقيل: هما ظرفان مضافان الى جملة حذف فعلها وبقي فاعله، والاصل مذ كان يومان (٣).

وينبني على ذلك أمر آخر، وهو أنه اذا جاء الاسم بعدهما مجروراً، فالكلام جملة واحدة، واذا وقع بعدهما الاسم مرفوعاً فالكلام جملتان، فقولك: (ما رأيته منذ يومين) جملة واحدة، وقولك: (ما رأيته مذ يومان) جملتان، الاولى (ما رأيته)، والثانية (مذ يومان) ، ومعنى ذلك انك اخبرت بنفي الرؤية أولاً، ثم بدا لك أنْ تخبر اخباراً ثانياً عن المدة فقلت: أمد ذلك يومان، قالوا وهي كالمفسرة، وقال السيرافي هي حالية أي متقدما (د).

والصواب إنها استئنافية.

واذا كانا حرفي جر، فمعنى ذلك أنك أخبرت إخباراً واحدًا، وجعلت الكلام سردًا واحدًا.

ويترجح عندي أنهما اسمان مطلقًا(١) سواء ورد بعدهما الاسم مجرورًا، أم مرفوعاً، وسواء وقع بعدهما اسم أم فعل، وهما مضافان الى ما بعدهما، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) المغنى (١/ ٣٣٥).

<sup>(</sup>٢) انظر «شرح الرضي» (٢/ ١٣٢)، «الاشموني» (٢/ ١٠٧).

<sup>(</sup>٣) انظر المغني (١/ ٣٣٥)، «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ١٣٦)، «شرح ابن يعيش» (٨/ ٢٤).

<sup>(</sup>٤) «شرح ابن يعيش» (٨/ ٤٤)، «شرح الرضي» (٢/ ١٣٧)، «جو اهر الأدب» (٢٢٥).

<sup>(</sup>٥) «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٦) «شرح ابن يعيش» (٨/ ٤٥).

#### الواو

ونعني بها واو القسم، وهي حرف جر يدخل على الاسماء الظاهرة، نحو قوله تعالى: ﴿ وَالنِّينِ وَالزِّينُونِ ﴾ [التين: ١] وقوله: ﴿ وَالنَّيلِ إِذَا يَغْنَىٰ ﴾ [الليل: ١] وقوله: ﴿ وَالنَّهِ رَبِّنَا مَا كُمَّا مُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام: ٢٣] ولا يدخل على الضمير، ولا يذكر معه فعل القسم، فلا تقول: أقسم والله كما تقول: أقسم بالله، ولا يتلقى بها القسم الاستعطافي والطابي، فلا تقول: (والله هل فعلت) ولا (والله لا تفعل) كما في الباء، فالك تقول فيه: (بربك هل فعلت) و(بربك لا تفعل).

## المعاني المشتركة

تبين مما تقدم أنّ هناك معاني مشتركة تؤديها طائفة من حروف النجر، كالتعليل، والظرفية والبدلية، والاستعلاء، وغيرها.

فالتعليل مثلاً يؤدِّي باللام، و بـ (من) والباء، و (في)، وغيرها.

والظرفية تؤدَّى بـ (في)، والباء، و(على)، وغيرها، ونحو ذلك.

فهل يكون المعنى المشترك متماثلًا في هذه الاحرف؟ هل التعليل باللام، والباء، و(من) واحد؟ وهل الظرفية بالباء، و(في)، و(على) واحدة؟ وقل مثل ذلك في سائر المعاني.

وقد ذكرنا قسمًا من هذه المعاني في مواطنها، وذكرنا فيها رأينا، والآن نذكر أشهر ما بقي منها.

#### التعليل:

يؤدًى التعليل باللام كقوله تعالى: ﴿ وَٱلْأَنْعَـٰمَ خَلَقَهَـاً لَكَّمَ فِيهَا دِفْءٌ ﴾ [النجل:٥]، وقوله ﴿ وَمَنْ عَبِلَ صَلِحًا فَلِأَنْفُسِمِمْ يَمْهَدُونَ ﴾ [الروم: ٤٤] وقوله ﴿ وَلا يزالون مَختَلْفَين إلا مَنْ رحم ربك ولذلك خلقهم ﴾ [هود: ١٨-١٩].

ويؤدّى بالباء، نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ بِمَا كَانُواْ يَكَذِبُونَ ﴾ [البقرة: ١٠]. وقوله: ﴿ فَبِظُلْمِ مِنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَتٍ أُجِلَّتْ لَهُمْ ﴾ [النساء: ١٦٠].

ويؤدَّى بـ (من)، كقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقْلُلُوا ۚ أَوْلَكَدَكُم مِنَ إِمَّلُوا ۚ غَنُ نَرَّزُقُكُمْ وَلِهِ الْمُنَا ۗ [الانعام: ١٥١] وقوله ﴿ مِمَّا خَطِيَّتَ إِمْ أَغُرُواْ فَأَذُخِلُواْ فَأَرَا ﴾ [الوح: ٢٥].

ويؤدى بـ (في)، نحو قوله تعالى: ﴿ لَمُسَكُمْ فِي مَا أَفَضْتُمْ فِيهِ عَذَاتُ عَظِيمٌ ﴾ [النور: ١٤]، وقوله (ص) (دخلت امرأة النار في هزة حبستها. . . ) وغير ذلك، فهل معنى التعليل في هذه الاحرف متماثل؟.

الحق أنه غير متماثل وإن كان المعنى العام واحدًا، فالتعليل بالباء غيره باللام غيره با (من) و(في). فان لكل حرف من حروف التعليل معنى خاصًا، وإن كانت كلها تفيد التعليل، ولذا لا يصح ابدال حرف مكان آخر دومًا، فلا يصح مثلا في قوله تعالى: ﴿ فَ وَإِذِ ٱسْتَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ﴾ [البقرة: ٦٠] أن تقول: (واذ استسقى موسى بقومه أو في قومه أو غي قومه) لأداء المعنى نفسه، ولا يصح في قوله تعالى ﴿ سَخَرَهَا لَكُو ﴾ [الحج: ٣٧] أن تقول: (سخرها بكم أو فيكم أو منكه)، ولا يصح في قوله تعالى: ﴿ وَالاَرْضَ وَضَعَهَا لِللَّالَمِ ﴾ [الرحمن: ١٠] أن تقول (والارض وضعها على الأنام أو في الانام أو بالانام او من الانام) لارادة معنى التعليل، ولو كانت المعاني متماثلة لصح الدال حرف بآخر.

إنّ التعليل بالباء إنما هو بمقابل شيء حصل، تقول: (عاقبته بذنبه) فالعقاب مقابل الذنب الذي اقترفه صاحبه، وهو كأنه عوض عنه أو ثمن له جرى عليه بسببه، قال تعالى: ﴿ بَلَ لَمَّنَهُمُ اللّهُ بِكُفْرِهِمْ ﴾ [البقرة: ٨٨]، فاللعنة مقابل الكفر، وقال: ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ بِمَا كَانُوا يَكُذِبُونَ ﴾ [البقرة: ١٠] فالعذاب مقابل كذبهم، وقال: ﴿ سَنُلْقِي فِي قُلُوبِ الّذِينَ كَفَرُوا الرّعَبَ بِمَا أَشَرَكُوا بِاللّهِ ﴾ [آل عمران: ٥٥] أي مقابل ذلك، وقال ﴿ طَهَرَ الفَسَادُ فِي البَرِّ وَالْبَرْ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النّاسِ ﴾ [الروم: ٢١]. فان ظهور الفساد مقابل ما فعله الناس.

وليست اللام كذلك، فإن اللام تفيد سبب جدوث الفعل، وليست مقابلاً لشيء حصل فأنت تقول: (جئت للاستفادة) فالاستفادة ليست مقابل شيء، وتقول: (أرسلته لاختباره) فالاختبار ليس مقابلاً لشيء، وإنما ذكرت سبب المجيء والارسال، وتقول: (أرسلته لتجربته) و(ارسلته بتجربته) فقد أفادت الاولى أنه ارسله ليجربه، والثانية أرسله لأنه مجرب أي مقابل تجربته التي حدثت قبل إرساله.

إنّ التعليل باللام يختلف عن التعليل بالباء، وذلك إنّ العلة المقترنة بالباء تكون حاصلة قبل حدوث الفعل في الغالب، وإنّ الفعل حصل مقابلاً لها. أمّا العلة المقترنة باللام فقد تكون حاصلة قبل الفعل، وقد تكون مرادًا تحصيلها. قال تعالى: ﴿ بَل لَعَنَهُمُ ٱللّهُ بِكُفْرِهِمْ ﴾ تكون حاصلة قبل الفعل، وقد تكون مرادًا تحصيلها. قال تعالى: ﴿ بَل لَعَنَهُمُ ٱللّهُ بِكُفْرِهِمْ ﴾

[البقرة: ٨٨]، فاللعن مقابل الكفر، والكفر حاصل قبل اللعن. وتقول: (جئت للاطلاع) فالاطلاع غير حاصل في اثناء المجيء وانما يطلب تحصيله، وتقول (جئت لمعالجة فلان) فالمعالجة هي السبب الداعي للمجيء وهي غير حاصلة في اثناء المجيء، بل يراد تحصيلها، وقد يكون السبب موجودًا وهو الدافع للفعل، كقولك (عاقبته لاساءته الى فلان) و(رسب لاهماله) فالإساءة هي سبب العقوبة وهي موجودة قبل العقاب، وكذلك الاهمال.

ولذا لا يصح تعاقب الحرفين دومًا. قال تعالى: ﴿ وَأَقِيمِ الصَّلَوٰةَ لِذِكْرِى ﴾ [طه: ١٤] ولا تقول بذكري وقال: ﴿ إِنَّمَا لُطُعِمُكُمُ لِوَجْهِ اللهِ ﴾ [الانسان: ٩]، ولا تقول بوجه الله، وقال ﴿ يُنْبِتُ لَكُمْ بِهِ الزَّرَعُ وَالزَّيْتُونِ ﴾ [النحل: ١١] ولا تقول: (ينبت بكم به الزرع).

إنَّ التعليل بالباء يفيد المقابلة والثمن، بخلاف اللام التي تفيد الاختصاص والاستحقاق.

وأما التعليل بـ (من) ففيه معنى الابتداء، فعندما تقول (قتله من إملاق) يكون المعنى أنّ القتل صدر من الاملاق، وحصل منه فهو مبدأ الفعل، ونحوه: (بكى من الالم) و(عض اصبعه من الندم) بمعنى حصل البكاء من الالم وصدر منه، وحصل العض من الندم وصدر منه، فالندم أسبق من البكاء ومنه حصل العض، والألم أسبق من البكاء ومنه صدر البكاء، فالعلة بـ (من) أسبق وجودًا من الحدث.

ف (من) التعليلية تفيد الابتداء، والباء تفيد المقابلة، والـلام تفيد الاستحقاق والاختصاص.

تبين ممّا سبق أنّ العلة المسبوقة بالباء و(من) موجودة قبل الحدث، أمّا العلة المسبوقة باللام فقد تكون واقعة قبل الحدث، وقد تكون مرادًا تحصيلها.

وتبين لنا أنّ التعليل بالباء و(من) مختلفان، فالتعليل بالباء يفيد العوض والمقابلة، وأمّا التعليل بـ (من) فيفيد الابتداء، فقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقْنُلُوا أَوْلَكَدَكُم مِنَ إِمَلَقَ ﴾ لا يصح فيه أن نقول باملاق، وقولنا (عض اصبعه من الندم) لا يصح أن نقول فيه بالندم. وقولنا (قعد من الجبن) لا يصح أن نقول فيه قعد بالجبن، لانه ليس مقابلاً للقعود، وإنّما حصل منه القعود ونشأ منه.

قال تعالى ﴿ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِ مُ ٱلذِّلَةُ وَٱلْمَسْكَنَةُ وَبَآءُو بِغَضَبِ مِنَ ٱللَّهِ ذَالِكَ بِأَنَهُ مَ كَانُواْ يَكُفُرُونَ بِعَالَتِ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ٦١] فما حصل هو مقابل كفرهم.

وقد تحسن معاقبة الباء و(من) في تعبير واحد، وكل على تقدير معنى، فمثلاً قوله تعالى: ﴿ مِمَّا خَطِيّنَ بِهِم أُغَرِقُوا فَاتَخِلُوا نَارًا ﴾ [نوح: ٢٥] المعنى فيه أنّ الماء دخل عليهم من خطيئاتهم، أي جاءهم من هذا المكان، كأن الخطيئات ثغرة دخل منها الماء، فهي للابتداء، ولو قلت: (بخطيئاتهم أغرقوا) لكان المعنى أنّ الغرق مقابل للخطيئات، كأنهم أدوا ثمن الخطيئات وهو الغرق، وقال تعالى: ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّاعِقَةُ بِظُلْمِهِم ﴾ [النساء: ١٥٣] أي هذا مقابل ذاك، فالصاعقة ثمن الظلم، ولو قال (من ظلمهم) لكان المعنى أنّ الصاعقة أي هذا على الكان المعنى أنّ الصاعقة (شرح الرضي على الكافية): "وقد تجيء- يعني من- للتعليل نحو (لم آتك من سوء أدبك) أي من اجله، وكأنها ابتدائية لأنّ ترك الاتيان حصل من سوء الادب "(١٠٠).

وأمّا التعليل بـ (على) ففيه معنى الاستعلاء، فاذا قلت: (كافأته على إحسانه) كان المعنى كأنّك وضعت المكافأة على الاحسان، واذا قلت (عاقبته على إساءته) كان المعنى كأنك جعلت العقوبة على الاساءة، أي وضعتها عليها، قال تعالى ﴿ وَلِتُكَيِّرُوا اللّهَ عَلَى مَا هَدَنكُمْ ﴾ [البقرة: ١٨٥] أي يكون التكبير على الهداية، كما تقول (كبر على النصر) جعل النصر شيئًا يكبر عليه، كما يكون التكبير على الذبيحة ونحوها.

وأمّا (في) فتفيد الظرفية، فقوله تعالى: ﴿ لَمَسَّكُمْ فِي مَاۤ أَفَضْتُمْ فِيهِ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ [النور: ١٤] معناه أنه جعل العذاب في الإفاضة فكأن هذه الافاضة ظرف في داخله العذاب، ونحوه أذ تقول (عذّبته في فعلته) فكأنّ الفعلة حلّ فيها العذاب، وقد تضمنته واحتوته احتواء الظرف على ما في داخله، قال ﷺ: (دخلت امرأة النار في هرّة حبستها فلا هي اطعمتها ولا هي تركتها تأكل من خشاش الارض) والمعنى دخلت امرأة النار في هذه الفعلة على معنى أد هذه الفعلة ظرف احتوى المرأة وادخلها النار.

وقد تتعاقب الحروف كلها في تعبير واحد، وكل منها على تقدير معنى، فمثلًا نحر نقول: اخذته الصاعقة لظلمه وبظلمه ومن ظلمه وعلى ظلمه وفي ظلمه، وكل له معنى

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضي على الكافية» (۲/ ٣٥٨). و هو الرضي على الكافية» (۱/ ٣٥٨).

فأما اخذته الصاعقة لظلمه، فمعناه أنّ ظلمه سبب استحقاق العذاب، أي استحق العذاب لهذا.

رُ وَأَمَّا (بَطُّلُمُهُ) فَمَعِنَاهُ انَّهُ مِقَابِلٌ ظُلُّمُهُ.

وأمّا (من ظلمه) فكأن الصاعقة أخذته من ذلك المكان، أي جاءته ودخلت عليه من الظلم.

وأمّا (على ظلمه) فكأن الصاعقة وقعت على ظلمه.

وأمّا (في ظلمه) فمعناه أنّ الظلم تضمن الصاعقة واحتواها. والله أعلم.

#### الظرفية:

تستعمل (في) للظرفية نحو (محمد في الدار) و(الزيت في القارورة) ونحو قوله تعالى: ﴿ فَأَرْسَلْنَاعَلَيْهِمْ رِيحَاصَرُصَرًا فِي أَيَّامِرِنَجِسَاتِ﴾ [فصلت: ١٦].

ويستعمل الباء للظرفية، أيضا نحو (ولد بالبصرة)، ونحو قوله تعالى ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَّكُمُ ٱللَّهُ بِبَدْرِ وَأَنتُمْ أَذَلَةٌ ﴾ [آل عمران: ١٢٣] وقوله: ﴿ مَن يَكْلَوُكُمُ بِالَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ مِنَ ٱلرَّحْمَانِ ﴾ [الأنبياء: ٤٢].

وقالوا: قد تستعمل (على) لذلك، نحو قوله تعالى: ﴿ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَىٰ حِينِ غَفَ لَمْ مِنَ أَهْلِهَا﴾ [القصص: ١٥] أي في حين غفلة، ونحو قولنا (كان ذلك على عهد الواثق) و(جمع المصحف على عهد أبى بكر).

فما معنى الظرفية في كل حرف من هذه الاحرف؟ وهل هي ظرفية متماثلة؟

إِنَّ ظَرِفَية (في) ظَرِفَية تضمن واحتواء، وظرفية الباء ظرفية ملاصقة واقتران، نقول: (الماء في الحب) و(الزيت بالقارورة) ولا نقول (الماء بالحب) ولا (الزيت بالقارورة) لأنَّ الحب يحتوي الماء والقارورة تحتوي الزيت، ونقول (دفن في القبر) لان القبر تضمنه واحتواه. قال تعالى: ﴿ فَ أَفَلًا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرٌ مَا فِي الْقُبُورِ وَحُصِّلَ مَا فِي الصَّدُورِ فَ وَاحتواه. الله الله الله المُعْلِق في السفينة). قال تعالى: ﴿ حَتَى إِذَا كُنتُمْ فِي السفينة). قال تعالى: ﴿ حَتَى إِذَا كُنتُمْ فِي السفينة). الله العاديات: ٩-١٠] ونقول (كان في السفينة). قال تعالى: ﴿ حَتَى إِذَا كُنتُمْ فِي السفينة). الله العاديات: ٩-١٠]، لان الفلك تضمنت من فيها ولا نقول (بالسفينة).

ونقول (أقام بالبصرة) على معنى الملاصقة والاقتران، فان قلت (اقام فيها) فعلى معنى تضمنته واحتوته، وتقول (ذهب في الناس) أي دخل فيهم، فهم احتووه وتضمنوه، ولا نقول: (دخل بهم) على هذا المعنى.

ونقول (أدخلت الخاتم في اصبعي، والقلنسوة في رأسي) ولا نقول (باصبعي) و(برأسي). جاء في (الاصول): "واعلم ان العرب تتسع فيها- أي في حروف الجر- فتقيم بغضها مقام بعض اذا تقاربت المعاني، فمن ذلك الباء، تقول: فلان بمكة وفي مكَّة، وانما جازا معاً، لأنَّك اذا قلت (فلان بموضع كذا وكذا) فقد خبرت عن اتصاله والتصاقه بذلك الموضع، واذا قلت (في موضع كذا) فقد خبر بـ (في) عن احتوائه إيّاه وإحاطته به "(١).

فالباء للملاصقة والاقتران، و(في) للاحتواء، قال تعالى: ﴿ يُنفِقُونَ أَمُوَلَهُم بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ ﴾ [البقرة: ٢٧٤] وقال ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي يَتَوَفَّلَكُم بِٱلَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِٱلَّهَادِ ﴾ [الانعام: ٦٠] فجاء بِالباء لأنّ الانفاق مقترن بوقت الليل والنهار، وكذلك التوفي، بخلاف قوله تعالى ﴿ يُولِيجُ ٱلَّيْكَ لِي ٱلنَّهَ النَّهَ النَّهَ النَّهَ النَّهَ الَّهِ اللَّهِ [الحج: ٦١] فانه جاء بـ (في) لارادة التضمّن والاحتواء والدخول، فقد جعل النهار ظرفًا للّيل، والليل ظرفًا للنهار كأنه يحتويه، أي يدخل فيه فلما كان كذلك جاء بـ (في) بخلاف ما مر فإن التوفي لا يدخل في الليل، ولا الانفاق، وانما يقترن الفعل بهذا الوقت، فجاء بالباء لإرادة المصاحبة والاقتران وجاء بـ (في) للتضمّن والاحتواء.

ونقول (نزل بالبئر) و(نزل في البئر)، فالاولى على معنى انه نزل بقربها كما تقول: أكلنا بالعين وشربنا بها أي أقمنا بقربها، فانْ أردت النزول في داخلها فلا تقول الآ (نزل في البتر) فالباء للملاصقة و(في) للاحتواء.

ونقول (هو ينفق المال بالليل) و(هو ينفق المال في الليالي الحمراء) فإنَّ معنى الأولى أنَّ وقت الانفاق هو الليل، أي يقترن الحدث بهذا الوقت وبصاحبه، وأمّا الثانية فعلى معنى أنه يذهبه في الفسوق، فجعل الليالي وعاء يرمي فيه المال.

ف (في) تفيد الولوج والتضمن، وأمّا الباء فللاقتران والمصاحبة والملاصقة.

وأما (على) فقد جاءت للظرفية في قوله تعالى: ﴿ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَىٰ حِينِ غَفْلَةٍ مِنْ أَهْلِهَا﴾ [القصص: ١٥] أي في حين غفلة كما يقول النحاة. الحامعة الإسلامية-الكتبة-قسم الراجع

<sup>(</sup>۱) «الأصول» (۱/ ٥٠٥-٥٠٦).

<sup>..</sup> t . 84453

THE PROPERTY OF THE PARTY OF TH

والحق انها ليست بمعنى (في) تماماً، فان ثمة فرقًا بين قولنا (جاءنا على غفلة)، و(جاءنا في غفلة) ألا ترى انًا نقول (هاجمه في وقت الغفلة)، ولا نقول (هاجمه على وقت الغفلة)، ونقول (دخل المدينة في وقت العصر)، ولا نقول (على وقت العصر)؟ ولو كانت بمعناها لصح ذلك.

الذي يبدو أنّ قولنا (هاجمه في غفلة) معناه أنه هاجمه وهو داخل في الغفلة، وكذلك (جاءه في غفلة) أي جاءه وهو داخل في الغفلة، وأما (هاجمه على غفلة) فليس معناه أنه غارق في الغفلة وإنّما كان عليها أي لم تحتوه ولم تتضمنه، فقولك (هاجمه على غفلة) معناه انه انتهز فرصة غفلة عرضت له وهاجمه.

ومثله ما نقوله في الدارجة (جئت على أولها) و(جئت في أولها) و(جئت على أول الصلاة) و(جئت في أولها، وأما الصلاة) و(جئت في اولها) فمعنى (جئت في أولها) انك جئت وهم داخلون في أولها، وأما (جئت على أولها) فالمعنى انك استعليت على أولها وشاهدته، فالمجيء أسبق.

وتقول (جئت على حين قُتل إسماعيل) و(جئت في حين قُتل إسماعيل) فمعنى الاولى الله جئت مستعلياً على الوقت، وشاهدت الفعلة، ومعنى الثانية انك جئت وقد دخلت في هذا الوقت، فالمجيء الأول أسبق، وربما لم تشاهد الفعلة في الثانية، ومما يوضح هذا أنك تقول (جئت على سفر محمد) و(جئت في سفر محمد) فمعنى الأولى انك جئت وهو متهيىء للسفر فشاهدت سفره، واما قولك (جئت في سفر محمد) فمعناه أنك جئت وهو مسافر ولم تشاهده.

وتقول: (دخلت الموصل في حين غرق بغداد) أي دخلتها في هذا الوقت، ولم تشاهد غرق بغداد، واما (جئت على غرق بغداد) فمعناه انك شاهدته.

ف (في) تفيد الدخول و(على) تفيد الاستعلاء، وليس معناها الدخول.

وأما قولهم (كان ذلك على عهد فلان) فالظاهر، انّه يختلف عن قولهم، كان ذلك في عهده.

فالذي يبدو أنّ قولهم (كان ذلك على عهده) معناه أنّ الحدث مختص بأمر من أمور الدولة، أو بما هو من شأنها، كأن تقول (جمع المصحف على عهد أبي بكر) و (بنيت البصرة على عهد عمر) و (فتحت عمورية على عهد المعتصم) كأنّ العهد حمل هذه

الاعمال، وقام بها، ولا تقول (بنيت داراً على عهد الواثق) ولا (سافرت الى البصرة على عهد المتوكل) لان ذلك ليس من شأن الدولة.

وأمّا (في) فهي لعموم الظرفية، فتقول (بنيت داراً في زمن المتوكل) و(تزوجت في عهد فلان) و(انتصر الروم على الفرس في عهد الرسول وفي زمن الرسول) لإن الحدث تم في ذلك الوقت، ولا تقول على عهده لانه لم يفعله وهو ليس من شأن حكومته بَيْنَ فانّ عهده لم يتحمل هذه المسألة.

ف (على) للاستعلاء وذلك انها تفيد أن الحكم اضطلع بالامر أو هو من شأنه أن يفعله والله أعلم.

#### زیادة (ما)

تزاد (ما) بعد طائفة من حروف الجر، وزيادتها على ضربين:

١- كافة عن الجر نحو: ربما سعيت الى حتفك وأنت لا تعلم.

٢- غير كافة ، نحو قوله تعالى: ﴿ عَمَّا قَلِيلِ لَّيُصِّيحُنَّ نَكِمِينَ ﴾ [المؤمنون: ٤٠].

#### ما الكافة:

وتدخل على رب، والكاف، نحو قوله تعالى ﴿ رُبَّمَا يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ كَانُواْ مُسْلِمِينَ ﴾ [الحجر: ٢] ونحو (كن كما أنت) ونحو قوله:

وأعلم أنني وأبا حميد كما النشوانُ والرجل الحليم وقوله:

أخ ماجد لم يخزني يوم مشهد كما سيف عمرو لم تخنه مضاربه (۱)

ونحو قوله ﷺ (صلّوا كما رأيتموني أصلّي) وهي في الحديث ليست مصدرية "فإنه لم يقع التشبيه بالرؤية، وأنت لو صرحت بالمصدر ههنا، لم يكن كلاماً صحيحاً فإنه لو قيل: صلّوا كرؤيتكم صلاتي، لم يكن مطابقاً للمعنى المقصود»(٢٠)

and the state of t

<sup>(</sup>۱) المغنى (۱/ ۳۰۹،۱۷۸).

<sup>(</sup>٢) «بدأتع الفوائد» (١/ ١٤٤).

ونحو قوله تعالى ﴿ آجُعَل لَنَا ۚ إِلَنْهَا كُمَا لَهُمْ ءَالِئَهُ ﴾ [الاعراف: ١٣٨]. قيل: وقد تدخل على (من) والباء نحو (اني مما افعل ذاك) ونحو قوله:

على رأسه تلقي اللسان من الفم

وانا لمما نضرب الكبش ضربة وقوله:

لبما قد تسرى وأنت خطيب

فلئــن صــرت لا تحيــر جـــوابـــأ ويحتملان غير ذلك(١).

والغرض من زيادة (ما) هذه أن تهتىء الحرف للدخول على مالم يكن يدخل عليه فيدخل على الافعال وعلى الجمل الاسمية، فهي توسع دائرة استعمال الحرف، بعد أن كان منحصراً في دائرة معينة، ف (ربّ) مثلا مختصة بالاسماء الظاهرة النكرة، فاذا دخلت عليها (ما) هذه، وسّعت دائرة استعمالها، فأصبحت تدخل على الاسماء الظاهرة والمضمرة، على النكرات والمعارف، على الافعال والأسماء تقول (رب كلمة تهوي بصاحبها في النار) ولا يصح أن نقول (رب الكلمة) ولا (رب تهوي) فان أدخلت عليها (ما) هذه صح كل ذلك فتقول: (ربما ألقت الكلمة صاحبها في النار) و(ربما الكلمة عادت على صاحبها بالوبال)، قال الشاعر:

ربما الجامل المؤبل فيهم وعناجيج بينهن المهار

فقد وسّعت (ما) معنى التقليل والتكثير في (ربّ)، وقد التفت القدامي الى وظيفة (ما) هذه، جاء في (تفسير الرازي): "والنحويون يسمّون (ما) هذه الكافة يريدون انها بدخولها كفّت الحرف عن العمل الذي كان له، واذا حصل هذا الكف فحينئذ تنهيأ للدخول على ما لم تكن تدخل عليه، ألا ترى أنّ (ربّ) انما تدخل على الاسم المفرد نحو (رب رجل يقول ذاك) ولا تدخل على الفعل فلما دخلت (ما) عليها هيأتها للدخول على الفعل كهذه الاية "(۲)، يعني قوله تعالى ﴿ رُبَّمَا يُودُ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا ﴾ [الحجر: ٢].

وجاء في (لسان العرب): «والفرق بين (ربّما) و(ربّ) أن (ربّ) لا يليه غير الاسم، وأما (ربّما) فانه زيدت ما مع (ربّ) ليليها الفعل، تقول (ربّ رجل جاءني) و(ربّما جاءني زيد)

<sup>(</sup>١) انظر "كتأب سيبويه" (١/ ٤٧٦)، المغني (١/ ٣١٠).

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير (١٥٢/١٩) وانظرالمغني (١/١٣٧)، \*جواهر الادب؛ (٢١٩)، «بدائع الفوائد» (١/ ١٤٤).

و(رب يوم بكرت فيه) و(رب خمرة شربتها) ويقال (ربّما جاءني فلان) و(ربّما حضرني زيد)»(۱).

وجاء في (شرح الكافية) للرضي: «واما (ما) التي بعد (رب)... فهي تكفها عن العمل فلا تطلب متعلقا... وتبقى (رب) للتقليل، أي لتقليل النسبة التي في الجملة الواقعة بعدها»(٢).

ومثلها الكاف، فإنّ الكاف لتشبيه مفرد بمفرد ظاهر، فتقول (هو كالبحر) (وهي كاللؤلؤة) ولا تدخل على المضمر، ولا على فعل، فانْ جئت بـ (ما) اتسع التشبيه بها، وصارت تدخل على الظاهر والمضمر، وعلى الاسماء والافعال، وتستعمل لتشبيه مفرد بمفرد، ولتشبيه مضمون جملة بأخرى (٢) وذلك نحو (كن كما أنت) فقد دخلت على الضمير، ونحو (كما تكونون يولّى عليكم) و(صلوا كما رأيتموني أصلي) و﴿ آجْعَل لَّنَا إِلَاها كُمَا لَهُمْ مَالِهُمْ مَالِهُمْ مَالِهُمْ مَالِهُمْ الكاف.

وقيل إنّ (كما) تفيد التشبيه والمماثلة الحقيقية، بخلاف (كأنّ) تقول: (اضربه كما ضربك) والمعنى اضربه ضرباً مماثلاً لضربه لك، بخلاف قولك (اضربه كأنْ قد ضربك) فائه لا يفيد أنّه ضربك، وتقول (إمدحه كما مدحك) والمعنى إمدحه مدحاً مماثلاً لمدحه لك، والمعنى أنّه مدحك. ولو قلت (امدحه كأنه مدحك) لكان المعنى أنه لم يمدحك. جاء في والمعنى أنّه مدحك. "وكأن وكأنْ تفيدان فرض كون الشيء غير ما هو عليه في الحقيقة، و(كما) تفيد التشبيه والتمثيل الحقيقي، مثال ذلك ﴿ في وَإِذْ نَلَقَنَا اللّهِبَلُ فَوْقَهُمْ كَأَنّهُ ظُلّةً ﴾ [الاعراف: ١٧١] والجبل لم يكن ظلة أو مثل ظلة، بل كان ضدها في المتانة والرسو، وللمعنى لو كان الجبل كظلة، لكان نتقه، ورفعه، وزلزلته قريباً من الاحتمال فلأنه لم يكن كظلة، كان نتقه من المعجزات.

و(كما) مثل (آمنا كما آمن الناس) يعني إيماننا مثل إيمانهم (١٤). وذكروا لـ (كما) معاني أخرى غير هذه منها:

安全权 医胸上皮 医基氏管神经炎

<sup>(</sup>١) قلسان العرب، (١/ ٣٩٣).

٠(٢) قشرح الرضى ، (٢/ ٣٨١-٣٨٢).

<sup>(</sup>٣) «أنظر شوح الرضى» (٢/ ٣٨١).

<sup>(</sup>٤) «التطور النحوي» (١٢٧).

المبادرة نحو (سلم كما تدخل) أي بادر الدخول بالسلام، ونحو: (صلّ كما يدخل الوقت)، بمعنى بادر بالصلاة عند دخول الوقت.

ومنها أن تكون بمعنى قران الفعلين في الوجود نحو قولك: (كما قام زيد قعد عمرو) فقد اقترن الفعلان في الوجود وفيها معنى المبادرة.

قالوا: وقد تكون بمعنى (لعل) نحو (انتظرني كما آتيك) أي: لعَلما آتيك. قال رؤبة: (لا تشتم الناس كما لا تشتم) فيكون قد تغير معنى الكلمة بالتركيب(١).

ويحتمل أن يكون معنى قول رؤبة (لا تشتم الناس كما لاتحب أن تشتم) وعلى اية حال فوظيفة (ما) هذه توسيع دائرة الاستعمال، سواء أكانت مع حروف الجر أم مع غيرها، وذلك كما في الاحرف المشبهة بالفعل، فاتها اذا دخلت عليها (ما) هذه وستعت استعمالها فصارت تدخل على الافعال والاسماء، بعد أن كانت مختصة بالدخول على الاسماء، وكما في (بعد) و(بين) فهما مختصتان بالاضافة الى الاسماء، فاذا دخلت عليهما (ما) هذه صح دخولها على الجمل الفعلية والاسمية، تقول (بعد ما كان ملكا اصبح سوقة) قال الشاعر:

أعلاقة أم الوليد بعدما افنان رأسك كالثغام المخلس وقيل (ما) مصدرية، ونحوه:

بینمـــا نحـــن بـــالأراك معـــا اذ أتــــى راكـــب علــــى جملـــه وتقول: (بینما كنت سائرًا، اذ طلع علّى رجل مهیب الطلعة).

وكما في (طال) و(كثر) و(قل) فهي مختصة بالاسماء، تقول (طال السفر وقل الزاد) فان دخلت عليها (ما) هيأتها للدخول على الافعال، تقول (طالما اجتمعنا وقلّما اتفقنا). وقيل هي مصدرية (۲).

#### ما غير الكافة:

تزاد (ما) غير كافة بعد طائفة من حروف الجر، وذلك بعد (من) و(عن) والباء و(رب) والكاف فيبقى لها اختصاصها، كما كان وذلك نحو قوله تعالى ﴿ عَمَّا قَلِيلِ لَّيُصِّبِحُنَّ نَكِيمِينَ ﴾

<sup>(</sup>١) انظر «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٣٨١)، المغنى (١/ ١٧٩).

<sup>(</sup>٢) انظر الشرح الوضي، (٦/ ٣٨٢)، المغني (١/ ٣١١).

[المؤمنون: ٤٠] وقوله ﴿ فَهِمَا نَقْضِهِم مِّيثَنَقَهُمْ لَعَنَّهُمْ ﴾ [المائدة: ١٣] وقوله: ﴿ مِّمَّا يَخْطِيَنَا إِمْ أَفُرُهُواْ فَأَذَخِلُواْ نَارًا﴾ [نوح: ٢٥]، وقول الشاعر:

بين بصرى وطعنة نجلاء

ربما ضربة بسيف صقيل

وقوله:

وقوله:

شعواء كاللذعة بالميسم

مساوى يسا ربتمسا غسارة

م أنَّسه كما الناس مجروم عليه وجارم(١)

وننصـــر مــولانــا ونعـــلـم أنـــه وننصـــر مــولانــا ونعــلـم أنـــه

وهي في هذا الموطن مؤكدة، قال تعالى: ﴿عَمَّا قَلِيلٍ لِيَّصّْبِحُنَّ نَدِمِينَ﴾ فأكد أنه بعد قليل سيندمون، ألا ترى كيف قرن نون التوكيد معها لزيادة التوكيد كما قرنها معها في غير هذا الموطن، قال تعالى: ﴿ وَإِمَّا تَخَافَنَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةً ﴾ [الانفال: ٥٨] فجمع بين (ما) ونون التوكيد لزيادة التوكيد وكما يجمع بين اللام و(ان) نحو: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ ٱلْمِقَابُ وَإِنَّهُ لِلَا اللّهِ عَلَيْهُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ الْمِقَابُ وَإِنَّهُ لَلّهُ اللّهِ عَلَيْهُ وَإِنَّهُ لَلْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا نَصْوَا اللّهُ عَلَيْهُ مَا فَولُه عَزْ وجل: ﴿ فَيَمَا نَقْضِهِم مِيثَلَقَهُمْ ﴾ فانما جاء لانه الله لمؤتمن)، قال سيبويه: ﴿ وأما قولُه عزّ وجل: ﴿ فَيَمَا نَقْضِهِم مِيثَلَقَهُمْ ﴾ فانما جاء لانه ليس لـ (ما) معنى سوى ما كان قبل أن تجيء به الأ التوكيد، فمن ثم جاء ذلك اذا لم ترد به اكثر من هذا »(٢٠).

وجاء في (لسان العرب): "وتجيء (ما) صلة يريد بها التوكيد كقول الله عز وجل ﴿ فَيِمَا نَقْضِهِم مِيثَنَقَهُمْ ﴾ المعنى: فبنقضهم ميثاقهم... وقال ابن الأنباري في قوله عز وجل ﴿ عَمَّا قَلِيلِ لِيَصِّبِحُنَّ نَكِيمِينَ ﴾ قال يجوز ان يكون معناه: عن قليل و(ما) توكيد، ويجوز أن يكون المعنى: عن شيء قليل وعن وقت قليل فيصير (ما) اسما غير توكيد "(<sup>٣)</sup>.

وهي تفيد التوكيد ايضاً اذا زيدت في غير هذا الموطن، وذلك نحو ما ذكرنا من زيادتها بعد أدوات الشرط نحو ﴿ وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنْهُمُ ٱبْتِغَاءَ رَحْمَةِ مِن زَّبِكَ تَرْجُوهَا ﴾ [الاسراء: ٢٨] ولذلك

<sup>(</sup>١) «شرح ابن عقيل؛ (١/ ٢٣٤)، جواهر الادب (٢٢٠)، «شرح الرضي على الكافية ٢/ ٣٦٨.

<sup>(</sup>۲) «کتاب سيبويه» (۱/ ۹۲).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (٣١٣/٢٠) وانظر المغني (١/ ٣١٦)، «شرح ابن يعيش» (٣٠/٨). « مُرَّمَ المُرَّمِ المُعني (١/ ٣١٦)، «شرح ابن يعيش» (٣٠/٨).

يكثر وصل نون التوكيد بالفعل بعدها، ونحو: ﴿ أَيّا مّا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَىٰ ﴾ [الاسراء: ١١٠] وكزيادتها بعد الاحرف المشبّهة بالفعل، اذا لم تكن كافة نحو (ليتما محمداً معنا)، جاء في (كتاب سيبويه): «وتكون توكيداً لغواً وذلك قوله (متى ما تأتني آتك)، وقولك (غضبت من غير ما جرم) وقال عزّ وجل: ﴿ فَبِمَا نَقْضِهِم مِيثَنَقَهُمْ ﴾ فهي لغو في انها لم تحدث اذا جاءت شيئًا لم يكن قبل أن تجيء من العمل وهي توكيد للكلام»(١).

تُ وذهب الزمخشري في (الكشاف) الى أنّها تفيد القصر زيادة على معنى التوكيد فقد جاء فيه في قوله تعالى ﴿ فَيِمَارَحْمَةِ مِّنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمَّ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

«ما: مزيدة للتوكيد والدلالة على ان لينه لهم ما كان الأ برحمة الله ونحوه (فبما نقضهم ميثاقهم لعنّاهم)»(٢).

وجاء فيه في قوله تعالى: ﴿ مِمَّا خُطِيَّكَ الْهِمُ أُغُرِقُوا ﴾ [نوح: ٢٥]: «لبيان ان لم يكن اغراقهم بالطوفان فادخالهم النار الا من أجل خطيئاتهم وأكد هذا المعنى بزيادة (ما)»(٣).

وذهب هذا المذهب جماعة، منهم ابن القيم، فقد جاء في (بدائع الفوائد): "قوله (فبما نقضهم ميثاقهم لعنّاهم) أي ما لعناهم الآ بنقضهم ميثاقهم، ونحو (فبما رحمة من الله لنت لهم) أي: ما لنت لهم الآ برحمة من الله. ولا تسمع قول من يقول من النحاة ان (ما) زائدة في هذا الموضع فانه صادر عن عدم تأمّل...

فاذا عرفت أنّ زيادتها مع (إن) واتصالها بها اقتضى هذا النفي والايجاب، فانقل هذا المعنى الى اتصالها بحرف الجر مع قوله تعالى ﴿ فَيِمَارَحْمَةِ مِنَ اللهِ لِنتَ لَهُمَّ ﴾ و(فبما نقضهم ميثاقهم) وتأمّل كيف تجد الفرق بين هذا التركيب، وبين أنْ يقال (فبرحمة من الله) و(فبنقضهم ميثاقهم) وأنّك تفهم من تركيب الآية: ما لنت لهم إلا برحمة من الله، وما لعنّاهم إلا بنقضهم ميثاقهم» (٤).

والحق أنها لا تفيد القصر هنا، بل هي مؤكدة، أما معنى القصر الذي ذكر فهو متأت من

<sup>(</sup>۱) "كتاب سيبويه" (۲/ ۳۰۵).

<sup>(</sup>٢) الكشاف (١/ ٧٥٧) وانظر (١/ ٤٣٥).

<sup>(</sup>٣) الكشاف ٣/ ٢٣٧.

<sup>(</sup>٤) بدائع الفوائد (٢/ ١٥٠–١٥١).

التقديم، لا من زيادة (ما). قال تعالى: ﴿ فَيِمَا نَقْضِهِم مِّيشَقَهُمْ وَكُفْرِهِم بِنَايَكِ ٱللَّهِ وَقَالِهِمُ ٱلأَنْبِيَاءَ بِغَيْرِحَقِ وَقَوْلِهِمْ قُلُوبُنَا عُلُفُ بَلَ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [النساء: ١٥٥] فقدم نقض الميثاق والكفر بآيات الله، وقتل الانبياء لإفادة الحصر، والتقديم يفيد القصر، كما مر في كثير من المواطن.

أما (ما) فهي للتوكيد وناسب زيادتها ههنا أنّ الكلام قبل هذه الآية على الميثاق. قال تعالى: ﴿ وَرَفَعْنَا فَوَقَهُمُ الطُّورَ بِمِيثَقِهِمْ وَتُلْنَا لَهُمُ ادْخُلُواْ الْبَابَ سُجِّدًا وَقُلْنَا لَهُمْ لَا تَعْدُواْ فِي السَّبْتِ وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِيثَقَهُمْ وَكُفْرِهِم بِتَايَنتِ اللّهِ ﴾ [النساء: ١٥٥ – ١٥٥] فلما تقدم الكلام على الميثاق، وأخذ الميثاق الغليظ منهم، ناسب ذلك زيادة (ما) لتوكيد النقض، كما ناسب تقديمه على بقية الاسباب للاهتمام به في هذا الموطن.

ونحوها قوله تعالى: ﴿ فَيِمَا نَقَضِهِم مِيثَقَهُمْ لَعَنَهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَنسِيةً يُحَرِّفُونَ الْكَالَمُ عَن مَوَاضِعِهِ ﴿ المائدة: ١٣] فالقصر متأت من التقديم لا من (ما)، أما (ما) فهي للتوكيد، وناسب زيادتها أنّ السياق هو في الكلام على الميثاق كآية النساء، قال تعالى: ﴿ ﴿ وَلَقَدْ أَخَدُ اللّهُ مِيثَنَقَ بَعِت إِسْرَءِيلَ وَبَعَثْنَا مِنْهُمُ اثْنَى عَشَرَ نَقِيبًا وَقَالَ اللّهُ إِنّ مَعَكُمٌّ لَيْنَ أَقَمْتُمُ الصَّلُوةَ وَءَاتَيْتُمُ الزَّكُوةَ وَءَامَنتُم برُسُلِي وَعَزَرْتُمُوهُمْ وَأَقْرَضَتُمُ اللّهُ فَيَن مَعَتَكُمُ اللّهُ عَنْ مَعْتَلَى اللّهُ عَنْ مَعْتَكُمُ اللّهُ مَن عَتِهُمُ اللّهُ عَنْ مَعْتَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى مَن عَتِهَا الْأَنْهُمُ وَجَعَلْنَا فَيْ مَعْ مَعْتَلَا مَعْتَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

فالكلام، كما ترى، على الميثاق، فناسب ذلك زيادة (ما) لتوكيد نقض الميثاق، وكذا الكلام في آية نوح، وهو قوله تعالى: ﴿ مِمَّا خَطِيَّكَ نِهِمْ أُغَرِقُواْ فَأَدْخِلُواْ نَارًا﴾ [نوح: ٢٥] فان القصر فيها متأت من التقديم.

وأما ما ذكره من أنَّها نظيرة (انَّ) فانَّ زيادتها مع إنَّ اقتضى معنى النَّفي والإيجاب- يعني ﴿

القصر- فانقل هذا المعنى الى اتصالها بحرف الجر، فهذا مردود بأنّ التي تفيد القصر هي الكافة فقط، أما غير الكافة فلا تفيده.

ويؤيد ما ذهبنا اليه في أنّ (ما) غير الكافة المزيدة بعد حروف الجر، لا تفيد القصر بل التوكيد.

1- ان (ما) اذا زيدت غير كافة في الاحرف المشبّهة بالفعل، كانت مؤكدة نحو (انها محمداً قائم) واذا زيدت كافة فهي للقصر، وللتهيئة للدخول على ما لم تكن تدخل عليه. جاء في (شرح ابن يعيش): "وقيل (انما زيداً منطلق) فيجوز في (ان) إلاعمال وإلالغاء فمن ألغى ورفع، وقال (انما زيدٌ منطلق) كانت (ما) كافة، . . . ومن أعملها وقال (انما زيداً منطلق) كانت منطلق) كانت ملغاة والمراد بها التأكيد»(۱).

٢- إن (ما) غير الكافة الداخلة على الشرط أو غيره لا تفيد معنى القصر، وذلك نحو
 (واما تخافن من قوم خيانة)، ونحو (غضبت من غير ما جرم) بل تفيد التوكيد.

٣- ليس هناك نصوص تقطع بأنّ غير الكافة تفيد القصر مع حروف الجر، بل الأولى أن تكون الكافة المزيدة بعد أحرف الجر هي التي تفيد القصر اذا احتمل المعنى ذلك نظيرة (ان)، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ رُبَّمَا يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَوَ كَانُوا مُسْلِمِينَ ﴾ [الحجر: ٢] فهو يحتمل أنّ المعنى: لا يود الذين كفروا كثيرا الآهذا الامر.

ولا يقال ان (رب) متقدمة فأفادت القصر، اذ هي ليس لها متعلق فتتقدم عليه، فلا يفيد تقديمها القصر، بل أفادته مع (ما).

وكقوله ﷺ: (صلّوا كما رأيتموني أصلّي) اذ يحتمل أنّ المعنى لا تصلّوا إلاّ كصلاتي فأفادت، (ما) الكافة القصر.

تبين من هذا أن (ما) تزاد على ضربين:

١- كافة، والغرض منها توسيع دائرة الاستعمال، وقد تكون للقصر اذا احتمل المعنى ذلك.

٢- غير الكافة وهي للتوكيد.

<sup>(</sup>۱) شرح ابن یعیش (۸/ ۱۳۳).

## التقديم والتأخير

إنّ اغراض تقديم الجار والمجرور لا تكاد تختلف عن غيرها من اغراض تقديم المفعول والحال، والظرف ونحوها، ومدار الامر في ذلك هو العناية والاهتمام.

إنَّ مواطن العناية والاهتمام متعددة كما سبق أنْ ذكرنا في أكثر من موطن، ومن ذلك:

الحصر والاختصاص، وهو أشهر الاغراض، وأكثرها دورانًا حتى حصر بعضهم التقديم بهذا الغرض، جاء في (الاتقان): «كاد أهل البيان يطبقون على أن تقديم المعمول يفيد المحصر سواء كان مفعولاً أو ظرفاً أو مجروراً، ولهذا قيل قي ﴿ إِيَاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ لَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ لَعْبُدُ وَإِيَّاكَ لَعْبُدُ وَإِيَّاكَ الله عَبْدَهُ وَالاستعانة، وفي ﴿ لَإِلَى الله تَعْمَشُرُونَ ﴾ [الفاتحة: ٥] معناه اليه لا الى غيره (١٥).

والحق أنَّ التقديم يفيد الحصر كثيرًا، وقد يفيد غيره.

ومما يفيد القصر قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَـتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ [آل عمران: ١٢٢]. أي ليخصوا ربهم وحده بالتوكل<sup>(٢)</sup>. فانه لا يصح التوكل على غيره، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لَا يَسَّتَكْبِرُونَ عَنَّ عِبَادَتِهِ وَيُسَبِّحُونَهُ وَلَهُ يَسَّجُدُونَ ﴾ [الاعراف: ٢٠٦] فقدم الجار والمجرور في (له يسجدون) للقصر، أي يخصونه بالعبادة لا يشركون به أحدا<sup>(٣)</sup>.

وكقوله تعالى ﴿ أَلَا إِلَى ٱللَّهِ تَصِيرُ ٱلْأُمُورُ ﴾ [الشورى: ٥٣] «لأن المعنى ان الله تعالى مختص بصيرورة الامور اليه دون غيره، ونحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم﴾ [الغاشية: ٢٦،٢٥]»(٤).

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّا لِللَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٦] فنحن نرجع اليه لا الى غيره؛ وكقوله ﴿ ﴿ إِلَّيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾ [فصلت: ٤٧] فانه مختص بعلم الساعة، واليه يرد علمها لا الى غيره، ومثله قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ الدَّازُ الْآخِرَةُ عِندَ اللَّهِ خَالِمِكَةُ مِن دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُ الْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ [البقرة: ٩٤] فقدم (لكم) للاختصاص اذ قال

<sup>(</sup>١) الاتقان (٢/ ٥١).

<sup>(</sup>٢) انظر الكشاف (٢/ ٣٥٨).

<sup>(</sup>٣) انظر الكشاف (١/ ٩٤٥).

<sup>(</sup>٤) الطراز (٢/ ٧٠–٧١).

لهم ان كانت لكم الدار الآخرة خالصة لكم وحدكم لا يشارككم فيها غيركم كما تزعمون فتمنوا الموت.

ونحو قوله تعالى: ﴿ وَغَنْ لَهُ مُسَلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٦] و ﴿ وَخَنْ لَهُ عَبِدُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٨] ومنه قوله تعالى: ﴿ قُلْ هُو اَلرِّعَنُ اَمَنَا بِهِ وَعَلَيْهِ تَوَكِنَا ﴾ [الملك: ٢٩]، فانه أخر (به) عن (آمنا) فقال (آمنا به) وقدم (عليه) على (توكلنا) فقال (وعليه توكلنا) وذلك ان الموطن الأول ليس موطن قصر، فالايمان لا يقتصر على الايمان بالله، بل يكون به وبملائكته وبكتبه ورسله وباليوم الآخر وغير ذلك، ولذا لم يقدم (به)، ولو قدمه لأفاد القصر ولكان المعنى لا يؤمنون الأبه، وقدم الحجار والمجرور في (وعليه توكلنا) لأنّ التوكل لا يكون الأعليه كما قال في موطن آخر (وعلى الله فليتوكل المؤمنون) فأخر وقدم بحسب المعنى جاء في (البرهان) في هذه الآية: "فانّ الايمان لما لم يكن منحصرًا في الايمان بالله بل لابد معه من رسله وملائكته وكتبه واليوم الآخر مما يتوقف صحة الايمان عليه بخلاف التوكل فانه لا يكون الأعلى الله وحده، لتفرده بالقدرة والعلم القديمين الباقين، قدم الجار والمجرور فيه ليؤذن باختصاص التوكل من العبد على الله دون غيره، لأن غيره لا يملك ضراً ولا نفعاً ليؤذن على عليه أداً»

وقد يكون التقديم لغير القصر، بل للتعظيم، أو للتحقير، أو لتعجيل المسرة والمساءة، وغير ذلك من ضروب الاهتمام، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [آل عمران: ١٨٠] فهذا لا يفيد القصر لأنّ الله خبير بما نعمل، وبغير ذلك أيضا، ولا تختص خبرته بعملنا، بل انّ خبرته مطلقة لا يحدها شيء ولكن لما كان الكلام علينا وعلى اعمالنا قدمها لنرتدع ونحذر، ومثله ﴿ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١] وهذا التقديم لا يفيد القصر ايضا لأنّ رقابة الله لا تختص بنا، فهو رقيب على كل شيء، قال تعالى ﴿ وَكَانَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى لللّه والتحذير .

ومن ذلك قوله تعالى ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ [المعارج: ٣٤] فقدم الجار والمجرور على الصلاة بل على الفعل وهذا التقديم لا يفيد القصر أيضًا، وذلك لأنّ المحافظة لا تقتصر على الصلاة بل هي لعموم حدود الله وفرائضه، قال تعالى: ﴿ وَٱلْحَنْفِظُونَ لِحُدُودِ ٱللَّهِ ﴾ [التوبة: ١١٢] ولكنه

<sup>(</sup>١) ﴿ البرهان؛ (٢/ ٤١٤)، وانظر التفسير الكبير (٣٠/ ٧٦).

قدّم الصلاة لتعظيم أمرها . من المناه المناه

ومثله قوله تعالى ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَآءَ سَقَفًا تَعَفُّوظُ الْ وَهُمْ عَنْ ءَابَالِهَا مُعْرِضُونَ ﴾ [الانبياء: ٣٦] واعراضهم لا يختص بآيات السماء، بل هم معرضون عن آيات الارض والسماء. قال تعالى: ﴿ وَكَ أَيْنَ مِنْ ءَايَةِ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ﴾ [يوسف: ١٠٥] ولكن لما تقدّم الكلام على السماء، خص آياتها بالذكر، فقال (وهم عن آياتها معرضون) فقدّم الجار والمجرور للتعظيم.

وقد يكون التقديم والتأخير لأداء معنى لا يفهم بدونه وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُّوْمِنُ مِّنَ ءَالِ فِرْعَوْسَ يَكُنُهُ إِيمَانَهُ وَأَنَفَ تُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِى اللَّهُ ﴾ [غافر: ٢٨] فانه قدم (من آل فرعون) على الفعل (يكتم) لافادة أن هذا الرجل هو من آل فرعون، ولو اخره وقال (وقال رجل مؤمن يكتم ايمانه من آل فرعون) لما فهم أنه منهم (١)، بل لاحتمل المعنى أن هذا الرجل يكتم ايمانه من آل فرعون، أي يخفيه منهم، والمعنى الاول هو المطلوب.

ونحو ذلك قوله تعالى ﴿ وَجَاءَ مِنْ أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ رَجُلُّ يَسْعَىٰ قَالَ يَنْقُومِ ٱتَّبِعُوا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [يس: ٢٠] وقوله ﴿ وَجَاءَ رَجُلُّ مِنْ أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ يَسْعَىٰ قَالَ يَنْمُوسَىٰ إِنَّ ٱلْمَلَا يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ ﴾ [يس: ٢٠] وقوله ﴿ وَجَاءَ رَجُلُّ مِنْ أَقْصَى المدينة ) على (رجل) في آية يس واخرها في آية القصص وذلك لان المعنى مختلف فمعنى قوله تعالى ﴿ وَجَاءَ مِنْ أَقَصَا ٱلْمَدِينَةِ رَجُلُّ يَسْعَىٰ ﴾ القصص وذلك لان المعنى مختلف فمعنى قوله تعالى ﴿ وَجَاءَ مِنْ أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ رَجُلُّ يَسْعَىٰ ﴾ الفرينة .

اما في آية القصص، فالمعنى أنّ الرجل كان مسكنه في اقصى المدينة، كما تقول (تكلّم من رجل من اعلى القوم او من ادناهم) فليس المقصود انه كان جالساً في الاعلى، وتكلم من هناك، وانما المعنى انه من علية القوم فهو صفة وكذلك الآية.

جاء في (درة التنزيل): "واما الآية الاولى من سورة القصص [يعني قوله: وجاء رجل من اقصى المدينة] فان المراد جاء من لا يعرفه موسى من مكان لم يكن مجاوراً لمكانه فاعلمه ما فيه الكفار من ائتمارهم به"(٢). ويحتمل ايضاً المعنى الاول فهو تعبير احتمالي.

ونحو هذا أنْ تقول (قدم من القرية رجل) و(قدم رجل من القرية) فمعنى الاولى أنَّ قدومه

<sup>(</sup>١) انظر درة التنزيل (٣٩٠).

<sup>(</sup>۲) درة التنزيل (۳۹۰).

كان من القرية، وأمّا الثانية فتحتمل هذا المعنى وتحتمل أنّ الرجل قروي، أي هو من أهل القرية، وربما لم يكن قدومه هذا من القرية.

فاذا كان الكلام منفياً كان تقديم المجرور يفيد نفي وقوع الحدث على المتقدم، واثباته لغيره، تقول (ما ذهبت الى سعيد) و(ما الى سعيد ذهبت) فالاولى تفيد انك نفيت الذهاب الى سعيد، ولم تفد انك ذهبت الى غيره، فربما كنت ذهبت اولم تكن، أمّا في الثانية فانك نفيت الذهاب الى سعيد واثبته الى غيره، أي لم أذهب الى سعيد وإنّما الى غيره ولذا يصح أن تقول: (ما ذهبت الى سعيد ولا الى غيره)، ولا يصح أن تقول (ما الى سعيد ذهبت ولا الى غيره) لانه تناقض، لان قولك (ما الى سعيد ذهبت) معناه أنك ذهبت الى غيره فكيف تقول: ولا الى غيره؟ جاء في (نهاية الايجاز): «فاذا قلت (ما امرتك بهذا) فقد نفيت عن نفسك امره بذلك، ولم يجب ان تكون قد امرته بشيء آخر، واذا قلت (ما بهذا امرتك) كنت قد امرته بشيء غيره»(١).

اما تقديم الجار والمجرور على غير متعلقه فللعناية والاهتمام أيضاً، وهذا الامر جار في عموم رصف الكلمات، فأنت بما قدّمته أعنى، وتتدرج العناية والاهتمام مع الكلمات تدرجاً تنازلياً فما قدمته أولاً هو أهم، وهكذا الى آخرها ذكراً، فقولك (ذهب الى المسجد خالد) يفيد أن العناية بالجار والمجرور اكثر من قولك (ذهب خالد الى المسجد) قال تعالى في تُلُوبِ الذيب كَفَرُوا الرُّعْب بِمَا أَشْرَكُوا بِاللهِ مَا لَمْ يُنزِل بِهِ مسلطكناً ﴾ [آل عمران: ١٥١] فقدم الجار والمجرور (في قلوب) على المفعول به (الرعب) وذلك لأن عمران: ١٥١] فقدم الجار والمجرور (في قلوب) على المفعول به (الرعب) وذلك لأن الأهم في هذا الموطن مكان الرعب، لا الرعب نفسه، إذ المهم أن تمتلىء قلوب الكافرين بالرعب وليس المهم أنْ يوضع الرعب في مكان آخر.

ثم ان الاهمية والعناية يحددها المقام، فقد تكون العناية في مقام تقتضي تقديم لفظ ما وقد تقتضي في مقام آخر تأخير ما قدّمته، وذلك نحو: (مررت بخالد على القائد) و(مررت على القائد) وأمررت على القائد) وأمررت على القائد بخالد) فالاهتمام بخالد في الجملة الاولى أكبر، وفي الثانية بالعكس وذلك كأن يكون الموطن في الاولى الاهتمام بأمر خالد وليس الدخول على القائد، والثانية بالعكس. قال تعالى:

<sup>(</sup>١) نهاية الايجاز (١٢٢).

﴿ وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشَرَىٰ لَكُمْ وَلِلْطَمَيْنَ قُلُوبُكُم بِهِ ، وَمَا ٱلنَّصَرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ٱلْعَرِيدِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ [آل عمران: ١٢٦].

وقال ﴿ وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشَرَىٰ وَلِتَظْمَيْنَ بِهِ عَلُوبُكُمْ وَمَا ٱلنَّصَرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيدُ وَقَالَ ﴿ وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشَرَىٰ وَلِتَظْمَيْنَ بِهِ عَلَوْبُكُمْ وَمَا ٱلنَّصَرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيدُ وَقَالَ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ إِلَّهُ اللَّهُ اللّ

فقدّم (القلوب) على الجار والمجرور في آل عمران، فقال (ولتطمئن قلوبكم به) وأخّرها عنه في الانفال، فقال (ولتطمئن به قلوبكم) مع أنّ الكلام على معركة بدر في الموطنين، غير أن الموقف مختلف.

ففي آل عمران ذكر معركة بدر تمهيداً لذكر موقعة أحد وما أصابهم فيهامن قرح وحزن والمقام مقام مسح على القلوب، وطمأنة لها من مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلاَ تَعْزَنُواْ وَالْتَهُمُ الْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُوْمِنِينَ إِن يَمْسَسُكُمْ قَنَ فَقَدْ مَسَ الْقَوْمَ فَكَرُ مِنْ مِنْ الْمَوْاوَ وَاللّه الأَيْنَامُ وَاللّه الله الله والله والله على المواساة والتصبير، فقال في هذا الموطن ﴿ وَمَا جَعَلَهُ الله إلا بُشَرَىٰ لَكُمْ وَلِنَظَمَينَ قُلُوبُكُم بِدِه ﴾ [آل عمران: ١٢٦]، فقال في هذا الموطن ﴿ وَمَا جَعَلَهُ الله إلا بُشَرَىٰ لَكُمْ وَلِنَظَمَينَ قُلُوبُكُم بِدِه ﴾ [آل عمران: ١٢٦]، فذكر ان البشرى (لهم) وقدم (قلوبهم) على الامداد بالملائكة فقال: ﴿ إِلّا بُشَرَىٰ لَكُمْ وَلِنَظَمَينَ فَلُوبُكُم بِدِه ﴾ كل ذلك من قبيل المواساة والتبشير والطمأنة، ولما لم يكن المقام في الانفال كذلك وإنّما المقام ذكر موقعة بدر وانتصارهم فيها ودور الامداد السماوي في هذا النصر، وقد فصل في ذلك اكثر مما ذكر في آل عمران، فقال ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبّكُمْ فَأَسْتَبَابَ لَكُمْ وَمَا النَصَرُ اللّهُ عَمْ وَمَا المَقَامِ وَلَمْ مَا لَكُوبُكُمُ النّهُ اللّه الله أَلَى وَانَطَمَ مِنْ السَمَاءِ وَمَا النَصَرُ اللّه عِنْ اللّه المَالِقُوبُ وَاللّه المَالَّة عَرْبِونُ حَكَمُ النّه المَالَق وَاللّه المَالِمُ وَمَا المَنْ اللّهُ اللّه اللّه الله المَالِمُ وَمَا النَصَرُ اللّهُ اللهُ الْمَالَة عَرْبُونُ مَا اللّهُ اللهُ الْمَالَة عَرْبُونُ وَلِحَالَ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الْمَالَة عَمَا اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّه اللهُ اللّه اللهُ ال

أقول لما كان المقام مختلفاً خالف في السياق.

انه لما كان المقام في الانفال مقام الانتصار وابراز دور الامداد الرباني، قدّم (به) على القلوب والضمير يعود على الامداد، ولمّا كان المقام في آل عمران هو الطمأنة وتسكين القلوب قدمها على الامداد فقال (ولتطمئن قلوبكم به) وزاد كلمة (لكم) فقال (وما جعله الله إلاّ بشرى لكم) زيادة في المواساة والمسح على القلوب، فجعل كلا في مقامه.

ونحو ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنزِيرِ وَمَا أَهِلَ بِهِ عِلْمَيْرِ الْمَا خَلُورُ رَحِيدُ ﴾ [البقرة: ١٧٣].

وَقُولُهُ: ﴿ حُرِّمَتُ عَانِتَهُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحْمُ ٱلْجِنْزِيرِ وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ، وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَٱلْمَوْقُودَةُ وَآلَمُنَزَيْرِهِ وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ، وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَٱلْمَوْقُودَةُ وَٱلْمُنْزَدِينَةً وَٱلنَّاطِيبَةُ وَمَا أَكُنَ ٱلسَّبُعُ إِلَا مَا ذَكِينَهُ وَمَا ذُبِحَ عَلَى ٱلنَّصُبِ ﴾ [المائدة: ٣].

وقوله ﴿ قُل لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِنَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَإِلَّا أَن يَكُونَ مَيْسَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوحًا اللهِ فَي اللهِ عَلَى اللهِ يَعْدُ أَنْ يَكُونَ مَيْسَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوحًا اللهِ عَنْدِيرِ فَإِنَّهُ وَلا عَادِ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُونُ اللهِ يَعْدُ أَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْدُ بَاعِ وَلا عَادِ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُونُ اللهِ يَعِيدُ ﴾ [الانعام: 180].

فقد قال في آية البقرة (وما أهل به لغير الله) فقدم (به) على (لغير الله)، ومعنى (ما أهل به) بما رفيع الصوت بذبحه وهو البهيمة، وقال في آيتي المائدة والانعام (وما أهل لغير الله به) فقدم (لغير الله) على (به) وذلك أنّ المقام في آية الانعام كان في الكلام على المفترين على الله ممن كانها بشرعون للناس باسم الله، وهم يفترون عليه فقال ﴿ وَجَمَلُواْ بِلّهِ مِمَا ذَراً مِنَ الله ممن كانها بشرعون للناس باسم الله، وهم يفترون عليه فقال ﴿ وَجَمَلُواْ بِلّهِ مِمَا ذَراً مِنَ الْمُسَوّنِ وَالْمُ نَعْمَلُهُ الله وَمَا كَانَ الله وَمَا يَفْتُ مَا فَكُولُهُمُ فَلَا الله وَمَا يَفْتَهُمُ وَلَوْ شَاءً الله مَا فَكُولُهُ فَلَا وَلَا يَعْمَ وَلَا الله مَا فَكُولُهُمُ فَلَا الله وَمَا يَفْتَكُولُكُ وَمَا يَفْتَكُولُهُمُ وَلَا الله مَا فَكُولُهُمُ فَلَا الله وَمَا يَفْتَكُولُهُمُ وَلَوْسَاءَ الله مَا فَكُولُهُمُ فَلَا الْمُعْرَفِي وَمَا يَفْتَكُولُهُمُ وَلَا الله مَا فَكُولُهُمُ مَا فَكُولُهُمُ وَلَا الله وَمَا يَقْتَلُواْ هَا لَهُ مَا فَكُولُهُمُ فَلَا الله وَمَا يَقْتَلُهُمُ وَلَوْ شَاءً الله مَا فَكُولُهُمُ فَلَا الله وَمَا يَقْتَلُولُهُمُ الله وَمَا يَقْتَلُولُ هَا فَعَالُواْ هَا فَيْ الله وَمَا يَقْتَلُولُولُ هَا فَالله وَالْعُلُولُهُ الله وَمَا يَقْتَلُولُهُ وَلَا الله وَلَا الله وَالله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله والله وال

الى غير ذلك من الآيات التي تبين أنّ ثمة ذوات غير الله تحلل وتحرّم مفترية على الله وذرات بزعمون أنها شركاء لله، تعبد معه، ونصيبها اكبر من نصيب الله في العبادة، ولذا قدّم إبطال هذه المعبودات من غير الله على (به) فقال (أو فسقاً أهل لغير الله به) لأنه هو مدّار الاهتمام والكلام.

وَتَمَاوَنُواْ عَلَ ٱلْبِرِ وَالنَّقُوىَ وَلَا نَعَاوَلُواْ عَلَى ٱلْإِنْدِ وَالْمُدُونِ وَاتَقُواْ اللَّهُ إِنَّا اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ

فهو يجعل التحليل والتحريم بيده ويرفض أية جهة أخرى تقوم بذلك، لأنّ ذلك من الشرّك الذي أبطله الاسلام، ولذا قدّمه في البطلان فقال (وما أُهِلَّ لغير الله به).

ثم انه جاء في الموطنين بذكر اسم الله على الذبائح، فذكر في آية الانعام أنّ المشركين لا يذكرون اسم الله على بعض ذبائحهم تعمّداً، فقال ﴿ وَأَنْفَكُ لَا يَذَكُرُونَ اَسْمَ اللهِ عَلَيْهَا ﴾ [الأنعام: ١٣٨]، وأمر في آية المائدة بذكر اسم الله، فقال: (واذكروا اسم الله عليه) فناسب ذلك تقديم بطلان ذكر غير الله.

واما في آية البقرة فليس المقام كذلك، فلم يذكر أنّ ثمّة جهة أخرى تقوم بالتحليل والتحريم، وإنّما الكلام على ما رزق الله عباده من الطيّبات، فقال: ﴿يَا ايها الناس كلوا مما في الارض حلالاً طيباً وقال بعدها: ﴿ يَا آينُهَا الّذِينَ ءَامَنُوا كُولًا مِن طَيّبَتِ مَا رَزَقْنَكُمْ وَاشْكُرُوا لِلّهِ إِن كُنتُم إِيّاهُ تَعْبُدُونَ إِنّما حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْجِنزِيرِ وَمَا أَهِلَ لِهِ إِن كُنتُم إِيّاهُ تَعْبُدُونَ إِنّما حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْجِنزِيرِ وَمَا أَهِلَ لِهِ إِن كُنتُم اللّهِ إِن كُنتُم اللّهَ وَاللّهَ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَقَالُهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالل

فلمًا كان المقام مقام الرزق والطعام والأمر بأكل الطيبات قدّم (به) والضمير يعود على ما يذبح وهو طعام مناسبة للمقام، والله أعلم.

## تعلق الجار والمجرور

يرى النحاة أن الجار والمجرور ومثله الظرف لابد أن يتعلق بفعل، أو بما يشبه الفعل، أو ما هو بمعناه، فالمتعلق بالفعل نحو (سرت في الطريق) وشبه الفعل نحو (أنا سائر في الطريق) فهو متعلق باسم الفاعل وهو شبيه بالفعل، ومثله اسم المفعول وبقية المشتقات والمصدر، وما هو بمعنى الفعل نحو (أين أنت مني؟) لان معنى (أين أنت)

بعدت (١١)، ونحو (هو اسد في المعركة) أي شجاع و(هو فرعون على قومه) أي ظالم، وكقوله:

وان لساني شهدة يشتفي بها وهو على من صبّه الله علقم

ف (على) متعلقة بعلقم لتأوله بصعب أو شاق، أو شديد.

ومثال تعلق الظرف بالفعل (جلست بينكم) وتعلقه بشبهه، نحو (أنا متحدّث معكم)، ومثال تعلقه بما هو بمعناه قوله:

## انا ابو المنهال بعضَ الاحيان

وقوله:

أنسا ابسن مساويسة اذ جسد النقسر وجساءت الخيسل اثسافسي زُمَسر

فتُعلق (بعض) و(اذ) بالاسمين العلمين، لما فيهما من معنى قولك الشجاع أو الجواد<sup>(٢)</sup>.

فان لم يكن في الجملة ما يصح تعلقه به، قدر له متعلق مناسب، نحو (هو في الدار) أي كائن في الدار، ونحو (النفس بالنفس، والسن بالسن) أي النفس مقتولة بالنفس، والسن مقلوعة بالسن، ونحو (من لي بهذا؟) أي (من يتكفل لي بهذا؟).

ومعنى التعلق الارتباط، ويكون التعلق بما فيه صحة المعنى (٢)، فقولك مثلا (شبهت خالداً وهو يجود بماله بالبحر) يكون فيه (بالبحر) متعلقاً- أي مُرتبطاً- بشبهت لا بيجود، اذ لو علقته بيجود لصار المعنى (يجود بالبحر) وهو فاسد. وإذا علقته بشبهت كان المعنى: شبهته بالبحر.

<sup>(</sup>١) «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٢٥٥).

<sup>(</sup>٢) انظر المغنى (٢/ ٤٣٣ – ٤٣٥).

<sup>(</sup>٣) عند النحاة أمور لفظية تمنع من التعلق بالمذكور وإن كان المعنى يقتضيه، فيقدرون له متعلقاً محذوفاً وذلك نحو ﴿ إِنِّ لَكَ مِنَ النَّصِحِينَ ﴾ [القصص: ٢٠] فلا يعلقون (لك) بـ (الناصحين) وإن كان المعنى يقتضيه إذ المعنى اني من الناصحين لك لوجود (ال) الموصولة الداخلة على اسم الفاعل فهم يقدرون له محذوفاً يفسره المذكور، أي (اني من الناصحين لك من الناصحين)، وهذا الامر لا يعنينا في هذا الموطن وإن كنا لا نقول به، ولا نراه، فنحن نبحث الآن في معنى التعلق وحقيقته.

وأما (بماله) فهو مرتبط بيجود لا بشبهت، لأنّ المعنى: يجود بماله اذ لو علقته بشبهت لكان المعنى (شبهت خالداً بماله) وهو فاسد.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ فَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلْمُجَهِدِينَ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِمِمْ عَلَى ٱلْفَعِدِينَ دَرَجَةً ﴾ [النساء: ٩٥] ف (بأموالهم) متعلق بالمجاهدين لا بفضّل، و(على القاعدين) متعلق بـ (فضّل).

ومثل ذلك قوله تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ يَبِسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن دِينِكُمْ ﴾ [المائدة: ٣]. فارتباط (من دينكم) بيئس لا بـ (كفروا) لأنّ المعنى يكون على هذا (كفروا من دينكم) ولا معنى له والمراد يئسوا من دينكم.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ لَا يَقَدِرُونَ مِمَّا كَسَبُواْ عَلَىٰ شَىَّءً ﴾ [ابراهيم: ١٨] فـ (على شيء) مرتبط بـ (يقدرون) لا بـ (كسبوا) لان المعنى يكون على هذا (كسبوا على شيء) وهو فاسد، وإنّما المعنى لا يقدرون على شيء.

ومثله قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِى ٱشْتَرَىٰئُهُ مِن مِصْرَ لِاَمْرَأَتِهِ؞ ٱكْتِرِمِي مَثْوَنْهُ ﴾ [يوسف: ٢١] فتعلق (لامرأته) بـ (قال) لا بـ (اشتراه) لانه يكون المعنى على هذا (اشتراه لامرأته) وهو غير مراد، ويبقى المقول له بعد ذلك مجهولاً.

ومثله قوله تعالى: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةُ ٱلصِّيامِ ٱلرَّفَ ۚ إِلَىٰ فِسَآ بِكُمْ ۗ [البقرة: ١٨٧] فلا يصح تعلق (ليلة الصيام) بـ (أحل) لأنه يكون المعنى أنّ الرفث أحل ليلة الصيام، أي نزل تحليله في ليلة الصيام وليس المعنى على ذاك، وإنّما المقصود أنّ الرفث حلال في ليلة الصيام، فهو متعلق بالرفث محذوفاً أو مذكوراً، فإنّ النحاة يقدرونه محذوفاً، ذلك لأنّ المصدر (الرفث) يصح تقديره بأنْ والفعل، أي (أنْ ترفثوا) وهذا النوع من المصدر لا يتقدم عليه معموله عندهم، وإنا لا أرى مانعاً من تعليقه بالمذكور.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْلُلُ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ ٱلْقِيْكَمَةِ ﴾ [آل عمران: ١٦١] فلا يصح تعليق (يوم القيامة) بغلّ أو (بيغلل) لأنّ المعنى يكون على ذاك (غلّ يوم القيامة) وليس في يوم القيامة غلول بل هو قبله، وإنّما هو متعلق بـ (يأت)، أي: يأت به يوم القيامة.

ومثله قوله تعالى: ﴿ سَيُطُوَّقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ ـ يَوْمَ ٱلْقِيدَ مَدَّ ﴾ [آل عمران: ١٨٠]، فلا يصح تعلق (يوم القيامة) ببخلوا، لأنّ المعنى يكون عند ذاك أنهم بخلوا يوم القيامة وهم لم يبخلوا يوم القيامة، وإنّما بخلوا في الدنيا فهو مرتبط بـ (سيطوقون).

ونحوء قول، تعالى ﴿ فَجُاءَتُهُ إِحْدَالُهُمَا تَمْشِي عَلَى ٱسْتِحْيَاءِ قَالَتْ إِنَ أَبِى يَدْعُوكَ لِيَجْزِيَكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا ﴾ [القصص: ٢٥] اذا ربطت فيه (على استحياء) بتمشي، وهو الظاهر، كان المعنى انها تمشي على استحياء، واذا ربطته به (قالت) المتأخر كان المعنى أن القول على استحياء أي (على استحياء قالت).

فأنت ترى أنَّ المعنى يتغير بحسب تقدير الارتباط.

ثم ان التعلق أو الارتباط ليس مختصاً بالجار والمجرور والظرف، وإن كان النحاة لا يذكرونه في غيرهما، بل هو جار في كثير من التعبيرات في الجملة العربية، لأنه لابد من ارتباط بين الكلمات أحياناً ليتضح المعنى المقصود.

ومثال التعلق أو الارتباط في غير الظرف والجار والمجرور، قوله تعالى: ﴿ وَأَنفَقُوا مِمَا لَانَهُمْ مِنَا وَعَلَانِهُمْ مِنَا وَعَلَانِهُمْ مِنَا وَعَلَانِهُ ﴾ [الرعد: ٢٪] ف (سَراً وعلانية) مفعولان مطلقان أو حالان، وهما متعلقان بأنفقوا، لا يرزقناهم لأنّ المعنى على ذاك يكون رزقناهم سرّا وعلانية، وليس هو المراد، بل المراد أنهم ينفقون سرا وعلانية.

والنحاة يسمّون هذا المتعلق به عاملًا، فيقولون انّ العامل في (سرا وعلانية) هو (ينفقون).

ونحوه قوله تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهِ مِنَ الْمَنُوا لَا يَحِلُ لَكُمْ أَن نَرِشُوا النِّسَاءَ كَرَهَا ﴾ [النساء: ١٩] فكرها مفعول مطلق أو حال، وهذا المصدر متعلق بـ (ترثوا) لا يآمنوا، لأنّ المعنى يكون على ذاك (يا أيّها الذين آمنوا كرهًا لا يحل لكم أن ترثوا النساء) ولا بقوله (يحل) لان المعنى سيكون: لا يحل لكم كارهين أنْ ترثوا النساء. ومقتضى هذا الامر أنهم اذا لم يكونوا كارهين جاز لهم ذاك. ذلك لان (كرها) سيكون حالا للمجرور وهذا المعنى فاسد.

وتحوء أن تقول (ما للذي أساء الينا نائما بيننا؟) فلا يصح تعلَق (نائما) وهو حال به (أساء) لان المعنى سيكون (اساء تائما) أي أساء وهو في حال نومه، وانما متعلق بمحلوف أي ما حصل له تائما؟.

ومن ذلك قوله تعالى ﴿ وَمَا يَشَبِعُ ٱلَّذِينَ يَدَعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ شُرَكَاةً إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا ٱلطَّلَقَ ﴾ [يونس: ٢٦] فشركاء مفعول به، وهو مرتبط بـ (يتبع) أي: مفعول لهذا الفعل أو

le Miller Will Hade

معمول له، كما يقول النحاة لأنّ المعنى أنهم لم يتبعوا شركاء في الحقيقة، ولا يصح ربطه بـ (يدعون) لأنّ الكلام على ذلك لا يتم، لانه سيكون (وما يتبع الذين يدعون شركاء) ولا ندري النفي عن أيّ شيء ولا ما يتبعون.

ومن ذلك قوله تعالى ﴿ فَأَسَرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعِ مِّنَ ٱلْيَّلِ وَلَا يَلْنَفِتَ مِنكُمْ أَحَدُ إِلَّا ٱمْرَأَلُكُ ﴾ [هود: ٨١] فامرأتك مستثنى يحتمل تعلقه بـ (أسر) فيكون المعنى: فأسر بأهلك الآ امرأتك، ويحتمل تعلقه بـ (يلتفت منكم أحد الآ امرأتك)، وعلى هذا تكون مُسرى بها معهم ولكنها تلتفت، والراجح عندي الاول، والله أعلم.

ومثل هذا أن تقول (ذَهب الطلاب الى المكتبة واستعاروا كتبًا إلاّ خالداً) فإنك اذا علقت المستثنى بـ (ذهب) كان المعنى: ذهب الطلاب الى المكتبة إلاّ خالداً فهو لم يذهب، وإذا علقته بـ (استعاروا) كان المعنى: إنّ خالداً ذهب معهم الى المكتبة ولكنه لم يستعر كتاباً.

فالتعلق هو الارتباط المعنوي، سواء كان ذلك في الجار والمجرور والظرف، أم في غيرهما مما يقتضى الارتباط.

以可以是是基本中的。例如,我们的一个是一个是是否也不是是

and the following of the second of the

#### الاضافة

### معنى الاضافة:

الاضافة نسبة اسم الى اسم آخر، واسناده اليه نحو: غلام هند، وكتاب خالد(١).

وقد استقر الأمر مؤخراً عند النحاة على أن الاضافة، إمّا أن تكون بمعنى اللام، نحوز (دار سالم) و(مال محمد) أي دار لسالم، ومال لمحمد، او تكون بمعنى (من) وذلك إذا كان المضاف إليه جنساً للمضاف، نحو (ثوب صوف) و(خاتم ذهب) أي ثوب من صوف وخاتم من ذهب، او تكون بمعنى (في) وذلك إذا كان المضاف إليه ظرفاً واقعاً فيه المضاف، نحو (شهيد الدار) أي في الدار و في بَلْ مَكْرُ البَيْلِ وَالنّهَارِ ﴾ [سبأ: ٣٣] أي في الليل والنهار (٢).

ولا تخرج الإضافة عن هذا عندهم.

وذهب بعض النحاة إلى «أنّ الاضافة ليست على تقدير حرف أصلًا، وإلاّ لزم أنّ (غلام زيد) يساوي (غلام لزيد) وليس كذلك، فانّ معنى المعرفة غير النكرة.

وأجيب بأنّ قولنا (غلام لزيد) ليس تفسيراً مطابقاً من كل وجه، بل لبيان الملك أو الاختصاص فقط»(٣).

والحق فيما نرى أنّ الاضافة تعبير آخر ليس على تقدير حرف، فقد يصح تقدير حرف في تعبير، وقد يمتنع تقدير أيّ حرف في تعبير آخر، وما صح تقديره بحرف لا يطابق معناه معنى المقدر. فهي أعمّ من أنْ تكون بمعنى حرف، ومما يدل على ذلك أمور، منها:

امتناع اظهار أي حرف من هذه الحروف في قسم من التعبيرات، نحو: (جئت مع خالد) و ﴿ مِن لِدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ [النمل: ٦] و ﴿ وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴾ [ق: ٣٥] و ﴿ كُلُّ الطَّعَامِ كَانَ حَالَدُ مال) حِلَا لِبَنِيَ إِسْرَةٍ يلَ ﴾ [آل عمران: ٩٣] و ﴿ مِن كُلِّ نَقِح كَرِيمٍ ﴾ [الشعراء: ٧] و (عند خالد مال) و (خرج جميع القوم) و (يوم الاحد) و:

<sup>(</sup>١) الاضافة عند النحاة اسناد اسم الى اسم اخر على تنزيل الثاني من الأول منزلة تنوينه، أو ما يقوم مقام تنوينه.

<sup>(</sup>٢) انظر ابن عقيل (٣/٢) اشرح الرضي، (١/ ٢٩٨-٢٩٩).

<sup>(</sup>٣) حاشية الخضري (٢/٢) وانظر «الهمع» (٢/٢).

# غير ماسوف على زمن ينقضي بالهم والحزن

ونحو ذلك كثير، مما يدل على أنّ الإضافة أوسع من أنْ تكون بمعنى حرف، وقد لاحظ النحاة ذلك، فحاولوا الخروج من هذا المأزق بقولهم: «ولا يلزم فيما هو بمعنى اللام ان يجوز التصريح بها بل يكفي افادة الاختصاص الذي هو مدلول اللام، فقولك (طور سيناء) و(يوم الاحد) بمعنى اللام ولا يصح اظهار اللام في مثله»(١)

ونحن نقول: ومن أين لهم أنّ نحو طور سيناء، ويوم الاحد، وكل الرجال، وجميعهم، فيه مدلول اللام الذي يفيد الاختصاص؟.

Y- اقر النحاة أن الاضافة غير المحضة (وهي اضافة اسم الفاعل، والمفعول، والصفة المشبهة إلى معمولها) ليست على تقدير حرف، فقولك: (هو حسن الوجه) ليس على تقدير حرف فليس الوجه في مثل هذا «مضافاً اليه (حسن) بتقدير حرف الجر، بل هو هو وكذا في (ضارب زيد) لان (ضارب) وإن كان مضافاً الى زيد، لكنه بنفسه لا بحرف الجر كما كان مضافاً اليه من حيث المعنى حيث نصبه أيضاً، ولم يحتج في إضافته إليه لا في حال الاضافة ولا قبلها الى حرف جر (٢٠)».

وذلك أنّ قولك (هو ضارب زيد) و ﴿ إِنَّكَ جَامِعُ ٱلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ٩] مضاف بنفسه، لا بتقدير حرف لأنّ اسم الفاعل فيهما مأخوذ من متعدّ، وهو يتعدى بنفسه، فقولك (هو ضارب زيداً) تقديره: هو يضرب زيداً وليس التقدير: هو يضرب لزيد، ولذا يقول النحاة في نحو: (هو ضارب لخالد) إنّ اللام فيه زائدة مقوية، والاصل (هو ضارب خالد) باضافة الوصف الى معموله، وأصل التعبير (هو ضارب خالداً) ومثله ﴿ فَمَّالٌ لِّمَا يُرِيدُ ﴾ [البروج: ١٦] فان اللام فيه زائدة مقوية، والأصل: فعال ما يريد، فكيف ينقلب الزائد أصلاً؟ فالتقدير يختص بالمحضة عندهم.

٣- ونحن نقول: إنه لا فرق بين المحضة وغيرها، فقد يمتنع التقدير في المحضة ايضاً مما له شبه بغير المحضة من وجه وذلك نحو (إطعام مسكين) وكقوله: ﴿ كَطَيّ ٱلسِّجِلِّ. لِلْكَتُبُ ﴾ [الانبياء: ١٠٤] وقوله: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَيْرَاتِ وَإِقَامَ ٱلصَّلَوْةِ وَإِيتَاءَ

<sup>(</sup>١) شرح الرضي على الكافية (١/ ٢٩٩).

<sup>(</sup>٢) شرح الرضي (١/ ٢٩٧)، وانظر «الهمع» (٢/ ٤٦).

الزَّكَوْقِ ﴾ [الانبياء: ٧٣] وقوله ﴿ وَلِلَهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ الْبَيْتِ ﴾ [آل عمران: ٩٧] فهذه كلها اضافة محضة، لأن اضافة المصدر عندهم محضة، وهي ليست على تقدير حرف كما هو. ظاهر، وذلك أنّ المصدر في هذه الامثلة متعدّ وقد اضيف الى مفعوله، وهو يتعدّى اليه في الاصل بلا تقدير حرف، كما في (ضارب خالد).

ومثله اضافة اسم الفاعل اذا كان ماضياً، نحو (أنا مكرم محمد أمس) فهي محضة، وهي ليست على تقدير حرف في الراجح، لأنّه متعدّ، وقد صرّح بذلك ابن يعيش، قال: "وعندي أنّ اضافة اسم الفاعل إذا كان ماضياً من ذلك، ليس مقدّراً بحرف مع أنّ اضافته محضة»(١).

وعلى هذا فلا يصح تقدير حرف في نحو هذا، وبذا يكون قد خرِج قسم من المحضة من التقدير.

3- اضافة اسم التفضيل في الغالب لا تفيد معنى حرف، ولا تدل عليه، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَيَوْمَ الْقِيكُمَةِ يُرَدُّونَ إِلَىٰ أَشَدِ الْعَذَابِ ﴾ [البقرة: ٨٥]. فهذا نظير قولهم (حسن الوجه)، فلا يصح تقدير حرف فان (أشد) هو العذاب كما ذكروا في الصفة المشبّهة، ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَلَكِنَ آكَ ثُرُ أَلْنَاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة: ٢٤٣] وقوله ﴿ وَمَا كَانَ أَكَثَرُهُم مُومِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٧] ونحو (أكرمته أحسن الاكرام).

واضافة اسم التفضيل محضة عند الجمهور، فهذا خرج عن التقدير ايضاً.

٥- ومما يدل على ضعف مذهبهم أنّ الأولى أنْ يكون التقدير أحياناً على غير ما ذهب اليه النحاة، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ يَجْعَلُونَ أَصَنِعَهُمْ فِي ٓ اَذَانِهِم مِنَ الصَّوْعِي حَذَرَ ٱلْمَوْتِ ۗ اللهِ النحاة، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ يَجْعَلُونَ أَصَنِعَهُمْ فِي ٓ اَذَانِهِم مِنَ الصَّوْعِي حَذَراً من البقوة: ١٩] فهو على تقدير اللام عندهم، وتقدير (من) أرجح وأولى، أي: حوفًا الموت، وهم لا يقدرونه بـ (من) لأنّ المضاف اليه ليس جنساً للمضاف، وكذلك (هربت خوفَ سعيد)، فهو على تقدير اللام عندهم، وتقدير (من) أظهر في المعنى، أي: خوفًا من سعيد، ونحوه قوله تعالى: ﴿ أُولَتِكَ عَلَيْهِمْ لَعْنَهُ اللّهِ وَالْمَلَتُكُوةُ وَالنّاسِ الْجَمُويِينَ ﴾ ونحوه قوله تعالى: ﴿ أُولَتِكَ عَلَيْهِمْ لَعْنَهُ اللّهِ وَالْمَلْتِكُو وَالنّاسِ الْجَمُوينَ ﴾ [البقرة: ١٦١] فهم يقدرونه باللام وتقدير (من) أظهر في المعنى أي: لعنة من الله وهم يمنعون تقديره بـ (من) لأنّ المضاف اليه ليس جنساً للمضاف، وكذلك قولنا (هو أكبر يمنعون تقديره بـ (من) لأنّ المضاف اليه ليس جنساً للمضاف، وكذلك قولنا (هو أكبر

<sup>(</sup>۱) شرح ابن یعیش (۱۱۹/۲).

القوم) و(أفضل الطلاب) فإنّ تقدير (من) فيه أولى من اللام، أي أكبر من القوم وأفضل من الطلاب.

فدل على ضعف المعنى في تقديرهم أحياناً.

7- إنّ المعنى يتغير عند التقدير، فتصبح المعرفة نكرة، فلو قدرت (هذه دار محمد) باللام كان التقدير (هذه دار لمحمد) والاولى معرفة، والثانية نكرة، ونحو ذلك قوله تعالى: للام كان التقدير (هذه دار لمحمد) والاولى معرفة، والثانية نكرة، ونحو ذلك قوله تعالى ﴿ لا يَتَادَمُ أَنْبِتُهُم بِأَسْمَا بِهِم وَمثله قوله تعالى ﴿ لا يَتَادَمُ أَنْبِتُهُم بِأَسْمَا بِهِم وَمثله قوله تعالى ﴿ لا يَتَادَمُ أَنْبِتُهُم بِأَسْمَا بِهُم وَ النساء: ١٤ ] فهو لا يساوي (إلا نفساً لك) إذ يقتضي أن له أكثر من نفس، وقوله ﴿ فَالْيَوْمَ نَفْس، وقوله ﴿ فَالْيَوْمَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الل

وقد أدرك النحاة ذلك، فقد ذهب أبو حيان تبعاً لابن درستويه كما أسلفنا، إلى «أنَّ الاضافة ليست على تقدير حرف أصلاً، والآلزم أنّ (غلام زيد) يساوي (غلام لزيد) وليس كذلك، فانّ معنى المعرفة غير النكرة.

وأجيب بأنّ قولنا غلام لزيد ليس تفسيراً مطابقاً من كل وجه، بل لبيان الملك أو الاختصاص فقط»(١).

ورد النحاة عليه ليس متينًا، فانهم إن قدروا حرفاً تغيّر المعنى واستحالت المعرفة الى نكرة، فالاولى عدم التقدير للخلاص من هذا الامر، جاء في (المقتضب) «وأما الأسماء المضافة الى الأسماء بأنفسها فتدخل على معنى اللام، وذلك قولك: المال لزيد كقولك: مال زيد، وكما تقول: هذا أخ لزيد، وجار لزيد، وصاحب له، فهذا بمنزلة قوله: جاره وصاحبه.

فلا فصل بينهما، إلا أنّ اللام إذا حالت بين الاسمين، لم يكن الاول معرفة بالثاني من أجل الحائل.

فإذا أضفت الاسم الى الاسم بعده بغير حرف، كان الأول نكرة ومعرفة بالذي بعده.

فإذا أضفت اسماً مفرداً الى اسم مثله مفرد أو مضاف صار الثاني من تمام الاول وصارا جميعاً اسماً واحداً وانجر الآخر بإضافة الاول اليه، وذلك قولك: هذا عبد الله، وهذا غلام زيد وصاحب عمرو...

or you have been proportionally

<sup>(</sup>۱) وحاشية الخضري (۲/۳).

ألا ترى أنك تقول: هذا غلام رجل فيكون نكرة، فاذا أردت تعريفه قلت: هذا غلام الرجل وهذا صاحب المال»(١).

فالمبرد- وإنْ كان يقدر تبعاً للنحاة- ذكر الفرق بينهما، وأدرك أنّ كلاً منهما تعبير خاص، وأنّ اضافة اسم الى آخر، تصير الثاني من تمام الاول، وتجعلهما جميعاً اسماً واحداً.

٧- إنّ إضافة الشيء الى الشيء قد تكون بأدنى ملابسة، وهي أعم من أن تكون بمعنى حرف مما يدل على انها تعبير آخر. جاء في (كتاب سيبويه): «ألا ترى أنك تقول هذا حب رمان) فاذا كان لك قلت (هذا حب رماني) فأضفت الرمان اليك، وليس لك الرمان إنما لك الحب، ومثل ذلك هذه ثلاثة أثوابك، فكذلك يقع على جحر ضب ما يقع على حب رماني، تقول (هذا جحر ضبي) وليس لك الضب، إنما لك جحر ضب كما أضفت الجحر اليك مع إضافة الضب» (٢).

وجاء في (شرح ابن يعيش): "ويضاف الشيء الى الشيء بادنى ملابسة نحو قولك: (لقيته في طريقي) اضفت الطريق اليك لمجرد مرورك فيه، ومثله قول أحد حاملي الخشبة (خذ طرفك) اضاف الطرف اليه لملابسته اياه في حال الحمل" (٣)

ونحوه قوله تعالى: ﴿عَشِيَّةُ أَوْضُكُهَا﴾ [النازعات: 3] لما كانت العشية والضحى طرفي النهار صح اضافة احدهما الى الآخر، ونحو كوكب الخرقاء لسهيل (،). ومثل سعيد كرز وجبل الجودي وطور سيناء ومدينة الموصل وحق اليقين، وقولهم (رجل صدق ورجل سوء) قال تعالى ﴿ وَأَجْعَلُ لِي لِسَانَ صِدْقِ فِي ٱلْآخِرِينَ ﴾ [الشعراء: ٨٤] وقال ﴿ أَمْطِرَتْ مَطَرَ ٱلسَّوْءِ ﴾ [الفرقان: ٤٠] وهال ﴿ أَمْطِرَتْ مَطَرَ ٱلسَّوْءِ ﴾ [الفرقان: ٤٠] وها إنّهُمْ كَانُوا قَوْمَ سَوْءِ فَنسِقِينَ ﴾ [الانبياء: ٧٤] فهذا كله ليس على تقدير حرف معين وتقدير أي حرف مفسد للمعنى.

إنّ العرب قد تقيد المعاني -إذا أرادت- باللام أو (من) أو (في) أو غيرها، فإذا أرادت اطلاق المعاني حررتها من ذلك.

<sup>(</sup>١) المقتضب (١٤٣/٤).

<sup>(</sup>۲) کتاب سیبویه (۱/۲۱۷).

<sup>(</sup>٣) شرح ابن يعيش (٣/ ٨).

<sup>(</sup>٤) انظر شرح الرضي على الكافية (١/ ٢٩٩)، «الصبان» (٢/ ٢٣٧).

فالاضافة تعبير آخر غير مقيّد بحرف معيّن، إنّه قد يحتمل تقدير حرف احيانًا، غير أن المعنيين لا يتماثلان، وقد يكون غير ذلك فلا يحتمل معنى حرف ولا تقديره.

### نوعا الاضافة:

يقسم النجاة الاضافة على ضربين: محضة وغير محضة.

فالمحضة: إضافة غير الوصف نحو (كتاب محمد)، أو اضافة الوصف الى غير معموله نحو (كريم مصر).

وتفيد تعريفًا أو تخصيصاً بحسب المضاف اليه، فإذا كان المضاف اليه معرفة أفادت تعريفاً واذا كان نكرة افادت تخصيصاً، فقولك (غلام محمد) معرفة، وأما قولك (غلام امرأة) فنكرة تفيد التخصيص.

ومعنى التخصيص تقليل الاشتراك، ف (غلام) أعمُّ من (غلام امرأة)، فبالاضافة قل الاشتراك بعد أنَّ كان يشمل كل غلام.

ومن تعريف الجنس قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُولَ الْيَتَمَى ظُلُمّا ﴾ [النساء: ١٠] وقوله فأموال اليتامى تفيد الجنس، ومثله ﴿ إِنَّ كَيْدَ الشّيطينِ كَانَ صَعِيفًا ﴾ [النساء: ٢٥] وقوله ﴿ وَلاَمُرَنَّهُمْ فَلَيُنَتِكُنَّ وَاذَاكَ الْأَنْكِيمِ ﴾ [النساء: ١٩] وقوله ﴿ فَ إِنَّمَا الصّدَقَتُ لِلْفُقَرَآءِ وَالْمَسَكِينِ . . وَأَيْنِ السّبِيلِ ﴾ [التوبة: ٢٠] فكل هذا من تعريف الجنس، لانه لا يراد به واحد بعينه بل هو لعموم الجنس. جاء في (شرح الرضي على الكافية) «اذا قلت (غلام زيد راكب) ولزيد غلمان كثيرة فلا بد أن تشير به الى غلام من بين غلمانه له مزيد خصوصية بزيد، امّا بكونه أعظم غلمانه أو أشهر بكونه غلامًا له، دون غيره، أو يكون غلامًا معهودًا بينك وبين المخاطب، وبالجملة بحيث يرجع اطلاق اللفظ اليه دون سائر الغلمان . . ثم يقال (جاءني غلام زيد) من غير اشارة الى واحد معيّن، وذلك كما أنّ ذا اللام في أصل الوضع (جاءني غلام زيد) من غير اشارة الى واحد معيّن، وذلك كما أنّ ذا اللام في أصل الوضع

# لواحد معيّن ثم قد يستعمل بلا اشارة الى معيّن كما في قوله: «ولقد أمرّ على اللئيم يسبنّي»

وذلك على خلاف وضعه، فلا تظنن من اطلاق قولهم في مثل (غلام زيد) انه بمعنى اللام ان معناه ومعنى (غلام لزيد) سواء، بل معنى (غلام لزيد) واحد من غلمانه غير معين، ومعنى (غلام زيد) الغلام المعين من غلمانه، إنْ كان له غلمان جماعة، أو ذلك الغلام المعلوم لزيد إنْ لم يكن له الا واحد»(١).

والمضاف يتعرف بالمضاف اليه، سواء أضيف الى مفرد أم جملة، ومن الاضافة الى الجملة قولنا (جئت يوم سافر محمد) أي جئت يوم سفر محمد، وهو معرفة.

جاء في (المقتضب): "فاذا قلت: (هذا يوم يخرج زيد) فقد اضفته الى هذه الجملة فاتصل بالفعل لما فيه من شبهه وأتبعه الفاعل لانه لا يخلو منه، وهو معرفة لان قولك (هذا يوم يخرج زيد) هذا يوم خروج زيد في المعنى و ﴿ هَذَا يَوْمُ لَا يَنطِقُونَ ﴾ [المرسلات: ٣٥] هذا يوم منعهم من المنطق (٢٠).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «قال صاحب المغني: يتعرف الظرف المضاف الى الجمل فيصح أن يكون صفة لليوم.

قلت: ومع غرابة هذا الاستعمال وعدم سماعه، ينبغي أنْ لا يتعرف المضاف إذا كان الفاعل في الفعلية، أو المبتدأ في الاسمية، نكرة نحو يوم قدم أمير، ويوم امير كبير قدم، أذ المعنى يوم قدوم أمير "(٣).

وعلى هذا فالمضاف يتعرف أو يتخصص بحسب المضاف اليه، فان كان معرفة عرف وان كان نكرة خصص، جملة أو مفردًا

فإن قلت: ألا ترى أن (يوم) في نحو قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَبْيَضُ وَجُوهُ وَتَسْوَدُ وَجُوهُ ﴾ [آل عمران: ١٠٦] معلوم مع تنكير الوجوه والمال، فكيف يكون نكرة؟.

<sup>(</sup>١) شرح الرضى (١/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٢) المنتضب (٢/١٧٦).

<sup>(</sup>٣) شرح الرضي (٢/١٧/١) وانظر حاشية الصبان (٢/ ٢٣٩).

قلت: هو نكرة لا معرفة غير أنه معلوم لأنه معروف أن المقصود به يوم القيامة فهو كما تقول: (سيحاسبك الله في يوم عظيم) وهو لاشك نكرة، غير أنه معلوم لأنه معروف أن المقصود به يوم القيامة، ومثله قولك (إنه قادم على رب كريم) فرب كريم نكرة مع أن المقصود به الله تعالى، وذلك لأن هذا خصوصية له، ونحو قوله تعالى ﴿ سَلَنُمُ قُولًا مِن رَبِّ لَيْمِ وَمِيهٍ لَهُ مَا اللهُ عَالَى ﴿ سَلَنُمُ قُولًا مِن رَبِّ لَيْمِ اللهُ لَانَ هذا خصوصية له، ونحو قوله تعالى ﴿ سَلَنُمُ قُولًا مِن رَبِّ لَيْمِ اللهُ اله

فان كان صاحب الجملة معرفة كان المضاف معرفة، وإنْ كان نكرة كان المضاف نكرة مخصصة.

الاسماء الموغلة في الابهام: يذكر النحاة أنّ ثمة اسماء موغلة في التنكير لا تتعرف بالاضافة الى المعرفة، نحو غير ومثل وشبه وسوى، فقولك (مررت برجل غيرك) (غير) فيه نكرة، وكذلك: مررت برجل مثلك وشبهك، مثل وشبه فيه نكرتان وان كانتا مضافتين الى معرفة بدليل انك وصفت بهما النكرة قال تعالى: ﴿أَمْ لَهُمْ إِلَهُ غَيْرُ اللّهِ ﴾ [الطور: ٤٣] وقال ﴿ حَقَّ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَةً ﴾ [البقرة: ٢٣٠] وقال ﴿ وَإِن تَتَوَلّوا يَسَ تَبَدِلَ فَو مًا غَيْرَكُم ﴾ [محمد: ٣٨]، وقال: ﴿ بَدَّ لَنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا ﴾ [النساء: ٥٦] في هذه كلها نكرة لانها وصفت بها النكرة، وكذلك (مثل) في نحو قولك (مررت برجل مثلك) ومررت برجل مثل الاسد.

وسر ذلك أنّ هذه الكلمات تفيد العموم فقولك (مررت برجل غيرك) (غيرك) فيه عامة في كل الاشخاص الذين هم سواك، فقد يكون أنه مر بخالد أو بحسن أو سعد أو محمد أو رجل آخر غير معلوم، وهي بهذا المعنى نكرة ولاشك.

وكذلك لو قلت (مررت برجل مثلك) فأوجه الشبه متعددة، فقد يكون مثلك في الطول، أو في اللون، أو في الذكاء، أو في القوة، أو في الجود، أو في غير ذلك من أوجه الشبه فلا ينحصر بشخص معيّن.

فهذه كلمات تفيد العموم لا تنحصر فيها أوجه المغايرة والمشابهة فلذلك كانت نكرات.

جاء في (المقتضب): «و(مررت برجل مثلك) فان قال قائل: كيف يكون المثل نكرة وهو مضاف الى معرفة؟ هلاً كان كقولك: مررت بعبد الله أخيك!.

فالجواب في ذلك أنّ الاخوة محصورة، وقولك (مثلك) مبهم مطلق يجوز أن يكون مثلك في أنكما رجلان أو في أنكما أسمران، وكذلك كل ما تشابهتما به، فالتقدير في ذلك

التنوين كأنه يقول: مرر برجل شبيهِ بك ومررت برجل مثلِ لك.

فإن أردت بـ (مثلك) الاجراء على أمر متقدم حتى يصير معناه: المعروف بشبهك لم يكن إلا معرفة فتقول على هذا (مررت بزيد مثلك) كما تقول: مررت بزيد أخيك، ومررت بزيد المعروف بشبهك.

ومثل ذلك في الوجهين مررت برجل شبهك، ومررت برجل نحوك، فأما مررت برجل غيرك، فلا يكون الآنكرة لانه مبهم في الناس أجمعين، فانما يصح هذا ويفسد بمعناه (١).

وجاء في (شرح ابن يعيش): «وقد جاءت اسماء اضيفت الى المعارف ولم تتعرف بذلك للابهام الذي فيها وانها لا تختص واحدا بعينه، وذلك غير، ومثل، وشبه، فهذه نكرات وإن كن مضافات الى معرفة، وانما نكرهن معانيهن وذلك، لأن هذه الاسماء لما لم تنحصر مغايرتها ومماثلتها لم تتعرف، ألا ترى أن كل من عداه فهو غيره، وجهة المماثلة والمشابهة غير منحصرة فاذا قلت (مثلك) جاز أن يكون مثلك في طولك، وفي لونك، وفي عملك ولن يحاط بالاشياء التي يكون بها الشيء مثل الشيء، فلذلك من الابهام كانت نكرات...

وقد تكون هذه الاشياء معارف إذا شهر المضاف بمغايرة المضاف إليه، أو بمماثلته فيكون اللفظ بحاله والتقدير مختلف، فاذا قال القائل: مررت برجل مثلك، أو شبهك واراد النكرة فمعناه بمشابهك او مماثلك في ضرب من ضروب المماثلة والمشابهة، وهي كثيرة غير محصورة، واذا اراد المعرفة قال: مررت بعبد الله مثلك، فكان معناه المعروف بشبهك، أي الغالب عليه ذلك ونحوه قوله تعالى: ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلمُسْتَقِيمَ صِرَاطَ ٱلدِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾ [الفاتحة: ٢، ٧].

لأنّ المراد بالذين أنعمت عليهم، المؤمنون، والمغضوب عليهم، الكفار فهما مختلفان، ونحوه مررت بالمتحرك غير الساكن، والقائم غير القاعد (٢٠)».

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): "واعلم أنّ بعض الاسماء قد توغل في التنكير بحيث لا يتعرف بالاضافة الى المعرفة اضافة حقيقية نحو (غيرك) و(مثلك) وكل ما هو بمعناهما من نظيرك، وشبهك، وسواك، وشبهها، وانما لم يتعرف لان مغايرة المخاطب ليست صفة تخص ذاتاً دون أخرى، اذ كل ما في الوجود الآذاته موصوف بهذه الصفة وكذا

<sup>(</sup>۱) «المقتضب» (٤/ ٢٨٦ – ٨٨٢).

<sup>(</sup>۲) «شرح ابن يعيش» (۲/ ۱۲۵–۱۲۲).

مماثلة زيد لا تخص ذاتاً، بلى نحو (مثلك) أخص من غيرك، لكن المثلية ايضاً يمكن ان تكون من وجوه من الطول والقصر والشباب والشيب والسواد والعلم وغير ذلك مما لا يحصى.

قال ابن السري: اذا أضفت (غيراً) الى معرف له ضد واحد فقد تعرف (غير) لانحصار الغيرية كقولك: عليك بالحركة غير السكون فلذلك كان قوله تعالى ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِم عَلَيْهِم صفة (الذين انعمت عليهم) اذ ليس لمن رضي الله عنهم ضد غير المغضوب عليهم فيعرف غير المغضوب عليهم، لتخصصه بالمرضيّ عنهم، وكذا اذا اشتهر شخص بمماثلتك في شيء من الاشياء، كالعلم والشجاعة أو نحو ذلك. فقيل (جاء مثلك) كان معرفة اذا قصد الذي يماثلك في الشيء الفلاني.

والمعرفة والنكرة بمعانيها فكل شيء خلص لك بعينه من سائر امته فهو معرفة، وقدح ابن السراج في هذا بقوله تعالى ﴿ نَعْمَلُ صَلَاحًا غَيْرَ ٱلَّذِى سَكُنَا نَعْمَلُ ﴾ [فاطر: ٣٧] مع ان معنى (غير الذي كنا نعمل) اي الصلاح لان عملها كان فساداً، ويقول الشاعر:

## ان قلت خيراً قال شراً غيره

والجواب أنّه على البدل لا الصفة، أو حمل (غير) على الاكثر مع كونه صفة، لأنّ الاغلب فيه عدم التخصيص بالمضاف اليه(١)».

وجاء في (الهمع): "ويعرف ما ذكر من (غير) وما بعده إن تعين المغاير والمماثل كأن وقع بين ضدين نحو ﴿ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الصَّالِينَ وَقَولُكَ: مررت بالكريم غير البخيل، والجامد غير المتحرك (٢)».

فخلاصة ما ذهب اليه النحاة أنّ الاصل في (غير) و(مثل) ونظائرهما، ألاّ تتعرف بالاضافة وقد تتعرف، اذا شهر المضاف بالمغايرة والمماثلة، وأنكر آخرون تعريف (غير) مطلقاً.

وذهب بعضهم الى انها تتعرف اذا أضفتها الى معرّف له ضد واحد. وردّ هذا القول بقوله تعالى ﴿ نَعْمَلُ صَدَلِحًا عَيْرَ ٱلَّذِى كُنَّا نَعْمَلُ ﴾ [فاطر: ٣٧]، وقوله: (ان قلت خيراً قال شرغه ه)(٣).

ika dalah dan kepada jad

<sup>(</sup>١) «شرح الرضي» (١/ ٣٠٠–٣٠١)، وانظر «الهمع» (٢/ ٤٧).

<sup>(</sup>Y) «الهمع» (Y/ V3).

<sup>(</sup>٣)﴾ انظرالمعني (١/ ١٥٨)، «شرح الرضي؛ (١/ ٣٠٠-٣٠١)،

والتحقيق في هذا، أنّ غيراً ومثلاً، قد تتعرفان بالاضافة، وذلك إذا تعيّن المغاير والمماثل. وايضاح ذلك أنّك تقول (نزلت بوادٍ غير ذي زرع) و(نزلت بوادٍ غير ذي الزرع) و(نزلت بالوادي غير ذي الزرع) فان الثالثة معرّفة بخلاف الاوليين.

وذلك إنّ قولك (بواد غير ذي زرع) يكون فيه الوادي نكرة، وهو موصوف بأنه ليس بذي زرع كما تقول (نزلت بواد مزروع). واما (بواد غير ذي الزرع) فالمقصود به انه نزل بواد غير الوادي المزروع، فهناك واد ذو زرع معلوم للمخاطب، فهو لم ينزل بذلك الوادي بل نزل بواد آخر، فذو الزرع معرفة، ولكن (غيراً) بقيت نكرة لان الوادي المنزول به نكرة لم يتعين.

وأما قولك: (نزلت بالوادي غير ذي الزرع) فالوادي المنزول به معرفة والوادي المتروك معرفة، فهنا تكون (غير) معرفة لأنّ كلاً من الواديين معلوم، ونحوه قولك (لقيت رجلاً غير خائف ولا وَجل) و(لقيت رجلاً غير الخائف) و(لقيت الرجل غير الخائف).

وأما (شبيهك) فتتعرف بالاضافة، بخلاف (مثلك) و(شبهك) و(نحوك) واضرابها، وذلك لأنّ لفظ (شبيه) يفيد انحصار الشبه في جميع الوجوه، وذلك أنّها على وزن (فعيل) وهي تفيد المبالغة كعليم، وسميع، فدل على شدة المشابهة واتساعها، فاذا قلت (مررت بالرجل شبهك) فكأنّك قلت: مررت بالرجل الذي يشبهك من جميع الوجوه (''). بخلاف شبهك ومثلك، فانّه يفيد وجهاً من وجوه المشابهة الكثيرة المتعددة.

وأمّا (حسبك) و(هدّك) و(شرعك) و(كفيك) و(كافيك) و(ناهيك) واخواتها فهي نكرات لانها بمعنى الفعل، فقولك: (حسبك درهم) معناه (يكفيك درهم) او ليكفك. وقولك (مررت برجل حسبك من رجل) معناه يكفيك، أو كافيك، وكذا اخواته (٢٠).

## الاضافة غير المحضة: وتشمل:

١- إضافة اسم الفاعل والمفعول الى معمولهما اذا كانا دالين على الحال أو الاستقبال نحو (هو ضارب خالد الآن أو غدًا) و(هو مضروب الابَ الآن أو غدًا) فان كانا للمضي فاضافتهما محضة نحو (هو ضارب خالد أمس).

<sup>(</sup>١) - «شرح الرضي» (١/ ٣٠١)، «شرح ابن يعيش» (٢/ ١٢٦)، «المقتضب» (٢٨٨/٤). (٢٨٨ مريون (١٠٠٠)

<sup>(</sup>٢) «المقتضب» (٤/ ٢٨٨)، «شرح الرضي» (١/ ٣٠١).

٢- إضافة صيغ المبالغة واضافة الصفة المشبهة مطلقاً الى معمولها، نحو (هو ضراب الرؤوس) و(طويل القامة وحسن الوجه).

٣- ويلحق بهذه الصفات المنسوب إذا اضيف الى مرفوعه، نحو (هوعراقي الوطن عربي النسب)، والمصادر إذا كانت بمعنى إسم الفاعل أو المفعول، نحو (قيد الاوابد) أي مقيد الاوابد(١).

والمضاف اضافة غير محضة نكرة، وإن كان مضافاً الى معرفة كقوله تعالى: ﴿ هَدَيًا بَلِيغَ اللَّهَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ ال

وهذه الاضافة لا تفيد تعريفاً، ولا تخصيصاً، بخلاف المحضة.

اما أنَّها لا تفيد تعريفاً، فلأنها تصف النكرات، كقولك (مررت برجل حسن الوجه).

وامّا أنّها لا تفيد تخصيصاً، فلأنّ التخصيص كان قبل الاضافة، فقولك (هو ضارب خالد) أصله (هو حسن الوجه) أصله (هو حسن وجهه) ثم أضفته، فالتخصيص حاصل قبل الاضافة، وهي لم تكسبه تخصيصاً جديداً، وإنّما هي تفيد التخفيف أو رفع القبح كما يقول النحاة.

فقولك (هو ضارب خالد) أخف من (هو ضارب خالدا) وذلك لحذف التنوين منه. وأمّا رفع القبح فنحو (هو حسن الوجه) فانّك إمّا تقولها برفع الوجه، أو نصبه او جرّه، فاذا رفعت الوجه وقلت (محمد حسن الوجه)، لم يكن ثمة ضمير في الخبر يعود على الموصوف (محمد)، لأنّ الخبر أخذ مرفوعه الظاهر، وهو (الوجه) فلا يرفع ضميراً وظاهراً، واذا نصبته فقلت (محمد حسنُ الوجه) كنت أجريت الوصف القاصر، مجرى المتعدي. وفي الجر تخلص من هذين (٢) اضافة الى التخفيف بحذف التنوين.

والحق فيما نرى أنْ ليست الاضافة لأحد هذين الغرضين، وإنّما هي لغرض آخر يختلف عن الاعمال، اذ لو كان التخفيف هو الغرض لاستعمل كذلك مطلقاً وامتنع الاعمال في حين نرى الاستعمالين جاريين: الاضافة والاعمال، قال تعالى ﴿ وَمَا أَنتَ بِتَابِعِ قِبْلَهُمْ ﴾ [البقرة: ٥٤٥] بالاضافة بالاعمال، وقال ﴿ رَبّنَ إِنّكَ جَامِعُ النّاسِ لِيَوْمِ لَارَيْبَ فِيدًا ﴾ [آل عمران: ٩] بالاضافة بالاعمال، وقال ﴿ رَبّنَ إِنّكَ جَامِعُ النّاسِ لِيَوْمِ لَارَيْبَ فِيدًا ﴾ [آل عمران: ٩] بالاضافة

<sup>(</sup>١) انظر "شَرح الرضي" (١/٤٠٣)، "شرح أبن يعيش" (٢/٩/٢–١٢٠).

<sup>(</sup>٢) انظر الأشموني (٢/ ٢٤١)، حاشية الخضري (٢/ ٥).

وقال: ﴿ وَلاَ ءَآيِينَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحَرَامَ ﴾ [المائدة: ٢] بالاعمال، وقال: ﴿ وَٱلْمُقِيمِي ٱلصَّلَوْقِ ﴾ [الحج: ٣٥] و﴿ ٱلَّذِينَ يَظُنُّونَ ٱنَّهُم مُّلَقُواْ رَبِّهِمْ ﴾ [البقرة: ٤٦] بالاضافة.

فلماذا لم يخفف دوماً! ويقال كذلك بالنسبة الى الصفة المشبهة في رفع القبح.

والتحقيق أنّ لكل تعبيرٍ غرضاً لا يؤديه الآخر، فالاعمال نص في الدلالة على الحال او الاستقبال، والاضافة ليست نصاً في ذلك، فانك إذا قلت: (انا ضارب محمداً) كان ذلك دالاً على الحدث في الحال او الاستقبال. قال تعالى ﴿ إِنّي خَلِقٌ بَشَرًا مِن طِينٍ فَإِذَا سَوّيَتُهُ وَبَفَخْتُ وَالاَّ على الحدث في الحال او الاستقبال. قال تعالى ﴿ إِنّي خَلِقٌ بَشَرًا مِن طِينٍ فَإِذَا سَوّيَتُهُ وَبَفَخْتُ فِي فِيهِ مِن رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَرَجِدِينَ ﴾ [ص: ٧١-٧٧] فهو للاستقبال، أما الاضافة فليست نصاً في هذا المعنى، بل تحتمل المضي والاستمرار والحال، والاستقبال، فانك اذا قلت (انا مكرم محمد) احتمل ذلك المضي والحال والاستقبال والاستمرار، قال تعالى ﴿ فَاطِرِ ٱلسَّمَونِ تِ وَالْمَالِي السَّمَونِ السَّمَونِ السَّمَونِ السَّمَونِ السَّمَونِ المناسِ والحال والاستقبال والاستمرار، قال تعالى ﴿ فَاطِرِ ٱلسَّمَونِ السَّمَونِ السَّمَونِ السَّمَونِ السَّمَا والاستمرار، قال تعالى ﴿ فَاطِرِ ٱلسَّمَونَ وَ السَّمَا والاستمرار، قال تعالى ﴿ فَاطِرِ ٱلسَّمَونِ وَالْمَالِ وَالْمَالِي اللَّمَالَ وَالْمَالِي اللَّمَالَ وَالْمَالِي الْمَالَ وَالْمَالُونِ اللَّمَالَ وَالْمَالُونُ اللَّمَالُونِ السَّمَالُ والْمَالِي المَالُونُ وَلَالْمُ وَالْمَالُونُ وَلِي اللَّهُ وَلَالِهُ وَالْمَالُ وَالْمَالُونُ وَلَالِهُ وَالْمَالُونُ وَلَالِمُ الْمَالُونُ وَلِي الْمَالُونُ وَلَالُهُ وَلَالُهُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالْمَالَالِهُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالَالُونُ وَلَالِهُ وَلَالِمُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالِهُ وَلَوْلَ وَلَالُونُ وَلَالْمِيْنَ وَلَالْمَالُونُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالُونُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالُونُ وَلَالُونُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالِمُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالُونُ وَلَالُهُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالْمَالَالُهُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالْمِلْمَالُونُ وَلَالْمِالُونُ وَلَالْمُونُ وَلَالُونُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالُهُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالُونُ وَلِلْمَالِمُونُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالْمَالُونُ وَلِي الْمَالُونُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالْمَالُونُ وَلَالْمِلْمَالُونُ وَلِلْمَالُونُ و

وقال: ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَالنَّوَكُ يُغْرِجُ ٱلْمَنَ مِنَ ٱلْمَيْتِ وَمُغْرِجُ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْحَيُّ ذَلِكُمُ ٱللَّهُ فَأَنَّى مِنَ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْحَيُّ ذَلِكُمُ ٱللَّهُ فَأَنَّى مِنَ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْحَيُّ ذَلِكُمُ ٱللَّهُ فَأَنَّى وَعُولِهُ إِنَّا لَهُ مَالِكُمُ اللَّهُ فَأَنَّى اللَّهُ اللَّهُ فَأَنَّى اللَّهُ اللَّهُ فَأَنَّى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَأَنَّى اللَّهُ اللَّ

فالاضافة تعبير احتمالي، يحتمل اكثر من معنى، بخلاف الاعمال فانه تعبير قطعي، هذا من جهة.

ومن جهة أخرى أنه في الاعمال يكون الوصف ملحوظاً فيه جانب الحدث وقربه من الفعلية، في حين أنه في الاضافة يكون ملحوظاً فيه جانب الاسمية، وذلك أنّ الاضافة من خصائص الأسماء. أما أخذ الفاعل والمفعول، فالأصل فيه للفعل. فأنت تقول (هذا بائع السمك) بمعنى (يبيع) وتقول: (رأيت محمداً آكلاً التفاحة) بمعنى (يأكلها)، فاذا قلت: (هذا بائع السمكِ وآكلُ التفاح) بالاضافة دلّ على الذات كما تقول: (مالك الدار).

واذا قلت: (هذا كاتب العقود) كان المعنى يكتبها، أي يقوم بكتابتها الآن، أو سيقوم بكتابتها، بخلاف (هذا كاتب العقود) فإنّ المعنى هذا المخصص لها، والموظف فيها، ونحوه أنْ تقول: (هذا حارس المدرسة) و(هذا حارس المدرسة) فإن المعنى في الأولى أنه يقوم بحراستها أي يحرسها الآن، أما الثانية فمعناها أنه المكلف بحراستها وإن لم يقم بحراستها الآن.

ومما يوضح ذلك أنك تقول: (حارس المدرسة ليس حارساً المدرسة) و(سائق السيارة ليس فيها). وتقول: (هذا ضرّاب الرؤوس) فتلحظ فيه معنى الفعلية، وتقول: (هذا بياعُ الفاكهة) فتلحظ جانب الاسمية كما تقول: هذا راوية الشعر وعلامة النحو.

فدل ذلك على أنّ الاعمال له غرض والاضافة لها غرض، وليس المقصود بها مجرد التخفيف كما يذكر النّحاة.

### إضافة المترادفين والصفة والموصوف

ذهب جمهور النحاة الى أنه لا تجوز إضافة المترادفين كليث أسد و(قمح بُر) فإن جاء ما ظاهره ذلك أوّل، وذلك كاضافة الاسم الى اللقب كه (سعيد كرز)، و(خالد رأس) قالوا: لأنهما اسمان لمسمّى واحد، وكاضافة العام الى الخاص، كه (يوم الخميس) و(علم النحو) قالوا: لأنّ الخميس يوم، والنحو علم، فهو من باب إضافة الشيء الى نفسه، فأوّلوا المضاف بمسمّى أي مسمّى كرز ومسمّى الخميس.

كما لا يجوز عندهم إضافة الموصوف إلى صفته وبالعكس، فلا يقال: (رجل قائم) ولا (غلام ضاحك)، وما ورد من ذلك مؤول على تقدير مضاف إليه محذوف، وهو الموصوف بتلك الصفة نحو قوله (حب الحصيد) و(دار الآخرة) و(جانب الغربي) فهو على تقدير حب الزرع الحصيد، ودار الحياة الآخرة، وجانب المكان الغربي.

وأجاز الكوفيون إضافة كل ذلك بشرط اختلاف اللفظين فيقال: عندهم رجل جالسٍ وليث أسد ونحوهما(١).

والحق فيما ذكروه من إضافة المترادفين أنه يجوز إضافة أحدهما إلى الآخر إذا كان بينهما أدنى أختلاف، وكانت الإضافة تفيد معنى ما كاضافة الاسم إلى اللقب، والعام إلى الخاص، وما إلى ذلك، فكل ذلك جائز بلا تأويل، وعليه كلام العرب، فالعرب تقول (سعيد كرز) بإضافة الاسم إلى اللقب، ثم إنّ اللقب في الحقيقة غير الاسم، وليس مرادفاً له، وإنْ كان المسمى واحداً فان فيه من المدح والذم وغيرهما ماليس في الاسم.

وكذلك (يوم الخميس) و(شهر رمضان) و(علم النحو) فإن الخميس أخص من (يوم) وليس مرادفاً له وكذا ما بعده، فهذا كله جائز وعليه كلام العرب فمنعه تعسف ولا داعي للتأويل فيه.

<sup>(</sup>١) انظر شرح الرضي على الكافية (١/ ٣١٥)، ابن يعيش (٤/ ١٠)، ابن عقيل (٢/٦)، «الهمع» (٢/٨٤).

ولا تمتنع الإضافة إلا إذا كان المتضايفان مترادفين حقاً، ولا تحصل في الإضافة فائدة كليث أسد ومدية سكين وقمح حنطة. وما ورد من ذلك يبقى مسموعاً لا يقاس عليه (١)

وأما إضافة الموصوف الى صفته، فالراجح انها لا تجوز إلا بتقدير مضاف إليه محذوف، فلا تقول: (رأيت غلام الضاحك) وتعني بالضاحك الغلام نفسه، بل على معنى رأيت غلام الرجل الضاحك، فالضاحك غير الغلام، ولا تقول (رأيت بنت الجالسة) وتعني بالجالسة البنت، بل يصح على معنى رأيت بنت المرأة الجالسة، وكذلك لا تقول: (اشتريت كتاب الجديد) وتعني بالجديد الكتاب، بل على معنى اشتريت كتاب البحث الجديد، أو العلم البحديد، ونحو ذاك.

# اكتساب المضاف التذكير والتأنيث من المضاف إليه:

قد يكتسب المضاف من المضاف إليه التذكير والتأنيث بشرط أن يكون المضاف صالحاً للحذف، واقامة المضاف إليه مقامه (٢)، أو أن يكون المضاف كل المضاف إليه أو بعضه أو كبعضه (٣)، نحو قوله (شرقت صدر القناة من الدم) فه (صدر) مذكر، غير أنه اكتسب التأنيث من المضاف إليه لأنه جزء منه، وقال تعالى: ﴿ فَظَلَّتُ أَعْنَاقُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ ﴾ التأنيث من المضاف إليه لأنه جزء منه، وقال تعالى: ﴿ فَظَلَّتُ أَعْنَاقُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ ﴾ وكان القياس أن يقول (خاضعين ولكنه عاملها معاملة المذكر، وذلك لأن المضاف إليه مذكر والأعناق جزء منهم.

وقال جرير :

لما أتى خسر الزبير تواضعت

وقال العجّاج:

طول الليالي أسرعت في نقضي

وقال الآخرُ:

إنارة العقل مكسوف بطوع هوى

سور المدينة والجبال التحسع

نقضين كلي ونقضن بعضي

وعقل عاصي الهوى يزداد تنويرا

<sup>(</sup>١) انظر حاشية الخضري (٦/٢).

<sup>(</sup>٢) - شرح ابن عِقيل (٢/٧)، شرح الرّضي على الكافية (١/٣٠٢).

<sup>(</sup>٣) «الهمع» (٢/ ٤٩)، حاشية الخضري (٢/٧).

وجاء في كلامهم (ذهبت بعض أصابعه)<sup>(١)</sup>.

فان لم يكن المضاف صالحاً للحذف، ولا كلاً أو بعضاً، أو كبعض، لم يجز فلا تقول: (جاءت غلام زينب) ولا (ذهبت ابن فاطمة).

وإنما يحسن ما ذكرناه إذا كان يؤدي معنى لا يؤديه الأصل.

فمما يؤديه التوسع في المعنى، وذلك أنه إذا أجرى حكم المضاف إليه على المضاف في التذكير والتأنيث، فأنه يريد بذلك أن ينتظمهما معاً في الحكم، ولا يخص المضاف وحده به

فمن المعلوم أنّك إذا قلت: (جاء غلام سعيد) كان المجيء للغلام وحده، ولكن إذا قلت: (أفنتنا تتابع السنين) كان في تأنيث الفعل إشارة إلى أنك تريد السنين أيضاً فكأنك قلت: (أفنتنا السنون وتتابعها) وهذا توسع في المعنى، لأنه كسب معنيين في تعبير واحد.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ فَظَلَتُ أَعْنَقُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ ﴾ [الشعراء: ٤] فانه ذكر ولم يقل خاضعة، وذلك لأنه لا يريد خضوع الأعناق فقط، بل خضوع أصحابها أيضاً فقدم (الأعناق) للاسناد، ولكنه أخبر عن المضاف إليه فجمع المعنيين بذلك.

وكذلك قول الشاعر (تواضعت سور المدينة) فانه لم يقل (تواضع سور المدينة) ولاشك أنّ الشاعر مضطر إلى ذلك لإقامة الوزن، لكن فيه معنى حسناً مع ذلك، وذلك أنه أراد أنّ المدينة كلها تواضعت وليس السور وحده، فذكر السور لأنه حصن المدينة وحماها وأنث الفعل لإرادة المدينة أيضاً فجمع بين المعنيين.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٦] ولم يقل (قريبة) وذلك لكسب معنيين، وهما قرب رحمة الله وقربه هو أيضاً وليست الرحمة وحدها قريبة وذلك كما قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِي قَرِيبٌ ﴾ [البقرة: ١٨٦] فجمع المعنيين معاً: قربه وقرب رحمته، فقدم الرحمة وأخبر عن الله.

وهذا توسع في المعنى لا يؤديه الأصل فبدل أن يقول: أن رحمة الله قريبة والله قريب جمع ذلك من أخصر طريق وأوجزه فقال: ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ ثِمَنَ ٱلمُحْسِنِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٦]. نعم قد يكون ذلك لإقامة وزن في شعر، وقد يرد من كلام العرب ما ليس على هذا القصد، ولكن البليغ لا يعدل من تعبير إلى تعبير إلا لقصد وغرض.

<sup>(</sup>١) انظر «كتاب سيبويه» (١/ ٢٥-٢٦)، «شرح الرضي على الكافية» (١/ ٣٠٢). (١١ ١ ١٥٠ يرزه و إلى من يدار المال ١١٥ ك

وهذا باب كبير مرّ طرف منه في مواضع متقدمة، وذلك كما في قوله تعالى: ﴿ وَتَبَتُّلْ إِلَيْهِ تَبْسُلُ إِلَيْهِ وَ تَبْتِيلًا﴾ [المزمل: ٨] وقوله: ﴿ وَٱدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ [الأعراف: ٥٦] وغير ذلك.

### الظروف المعرفة بالقصد:

وهي التي يسميها النحويون (الغايات) وهي: قبل، وبعد، وفوق، وتحت، وأمام، ووراء وخلف، وأسفل، ودون، وأول، وعل ونحوها.

ويذكر النحاة أنَّ لها أربعة أحوال:

١- ألاً تضاف وهي في ذلك نكرات كقول الشاعر:

أكاد أغص بالماء الفرات

فساغ لي الشراب وكنت قبلاً

فمعنى (قبلاً): فيما مضى من الزمان.

٢- أَنْ تَضَاف، نحو ﴿ مِن مَبْلِ صَلَوْةِ ٱلْفَجْرِ ﴾ [النور:٥٨] و(رجئت بعد محمد) و ﴿ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ ﴾ [آل عمران:١٤٤]، وتكون معرفة إذا أضيفت إلى معرفة، كقوله تعالى:
 ﴿ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ ﴾ ونكرة إذا أضيفت إلى نكرة، نحو (جئت بعد سفر طويل).

٣- أنْ يحذف المضاف إليه وينوى لفظه، وهذا قليل كقوله:

فما عطفت مولّى عليه العواطف

ومن قبلِ نادی کل مولّی قرابة

أي: ومن قبل ذلك، ويعامل المضاف كأنَّ المضاف إليه مذكور.

وهي في هذه الأحوال المتقدمة معربة.

₹ - أنْ يحذف المضاف إليه وينوى معناه، وتكون عند ذاك مبنية على الضم، نحو ﴿ لِلّهِ الْأَمْـرُ مِن قَبَـلُ وَمِنُ بَعْـدُ ﴾ [الروم: ٤] (١)، وتكون في هذه الحال معرفة، وهذا القسم الأخير هو الذي يسميه النحويون (الغايات) وهو مدار بحثنا ههنا، وهي التي آثرنا تسميتها الظروف المعرفة بالقصد، أو الظروف المقصودة.

ونعني بالظروف المقصودة أن هذه الظروف معلومة الزمان أو المكان، من دون معرّف لفظي، وإنّما هي معرّفة بمعرّف معنوي، وهو القصد إليها، فبنيت على الضم، لمخالفة

<sup>(</sup>۱) انظر شرح ابن عقیل (۲/ ۱٤). ادار به ۱۵ ما در بین با در این از در در در در در در این در بین با در بین با در ا

حالاتها الاعرابية الأخرى التي تكون فيها نكرة، أو معرّفة بالإضافة.

أما كونها معرّفة فهو مما نص عليه النحاة، جاء في (المقتضب): «فأما الغايات فمصروفة عن وجهها، وذلك أنها مما تقديره الاضافة تعرّفها وتحقق أوقاتها، فإذا حذفت منها وتركت نياتها فيها، كانت مخالفة للباب معرفة بغير إضافة، فصرفت عن وجوهها، وكان محلها من الكلام أنْ يكون نصباً أو خفضاً.

فلما أزيلت عن مواضعها ألزمت الضم، وكان ذلك دليلًا على تحويلها، وانّ موضعها معرفة.

وإنّ كانت نكرة، أو مضافة لزمها الإعراب، وذلك قولك: جئت قبلك، وبعدك، ومن قبلك، وجئت قبلك، وبعدك، ومن قبلك، وجئت قبلاً، وبعداً، كما تقول: أولاً وآخراً.

فإنْ أردت قبل ما تعلم فحذفت المضاف إليه قلت: (جئت قبلُ وبعدُ) و(جئت من قبلُ ومن بعدُ). قال الله عزّ وجل: ﴿ لِلّهِ ٱلْأَسْرُ مِن قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ ﴾، وقال: ﴿ وَمِن قَبْلُ مَا فَرَطَتُمْ ومن بعدُ). قال الله عزّ وجل: ﴿ لِلّهِ ٱلْأَسْرُ مِن قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ ﴾ [آل عمران: ١١] و في الإضافة: ﴿ وَٱلّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ [آل عمران: ١١] و ﴿ وَمِنْ بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ ﴾ [الفتح: ٢٤].

وكذلك جنت من عَلْوُ، وصُبّ عليهم من فوقُ ومن تحتُ يافتى إذا أردت المعرفة وكذلك من دونُ يا فتى (١٠).

وجاء في (التصريح): "فإن نوي معنى المضاف إليه دون لفظه بنيا- يعني قبل وبعد-..على الضم...وهما في هذه الحالة معرفتان بالإضافة إلى معرفة منوية... وقال الحوفي: إنّما يبنيان على الضم إذا كان المضاف إليه معرفة، أما إذا كان نكرة فإنّهما يعربان سواء نويت معناه أو لا "(٢).

وجاء في (شرح ابن يعيش): «فإذا أضيف إلى معرفة وقطع عن الإضافة وكان المضاف إليه مرادًا منوياً كان معرفة . . وإن قطع النظر عن المضاف إليه، كان معربًا منكورا، وكذلك لو أضفته إلى نكرة وقطعته، كان معربًا أيضاً لأنه منكور كما كان، فمعناه مع قطع الإضافة

<sup>(</sup>١) المقتضب (٣/ ١٧٤–١٧٥)، وانظر الامالي لابن الشجري (١/ ٣٢٨–٣٢٩).

<sup>(</sup>۲) «التصريح» (۲/ ۵۱).

JI

١)

**强烈的数**点 的第三人称单数形式

كمعناه مضافاً»(١).

إن النحاة يقولون- كما مرّ آنفا- في هذه الظروف إنّ المضاف إليه حذف ونوي معناه، ولم يوضحوا المقصود بقولهم (نوي معناه) توضيحاً شافياً.

فقد قال الصبان: «والذي يظهر لي أن معنى نية المضاف إليه، أن يلاحظ معنى المضاف إليه ومسماه، معبّراً عنه بأيّ عبارة كانت، وأيّ لفظ كان، فيكون خصوص اللفظ غير ملتفت إليه بخلاف نية المضاف إليه "(٢).

وجاء في (حاشية الخضري): «اشتهر أنّ المراد بذلك أنْ ينوى معنى الإضافة وهي النسبة الجزئية الخاصة في (بعد زيد) مثلاً، وذلك المعنى هو نسبة البعدية الى خصوص زيد، وأمانية اللفظ فهي أن يكون لفظ المضاف إليه ملحوظاً ومقدراً في نظم الكلام كالثابت»(٣).

والذي أراه أنه ليس ثمة مضاف إليه محذوف، كما ذهب إليه النحاة، وإنّما هو في الحقيقة ظرف معرّف بالقصد، أي ظرف معلوم للمتكلم، أو للمخاطب، فقوله تعالى: ﴿وَمِن قَبْلُ مَا فَرَطْتُم فِي يُوسُفَ﴾ يدلّ على أنّ ذلك الزمان معلوم للمخاطبين.

وممّا يُرجّح ذلك:

أنه قد يضعف تقدير مضاف إليه، وذلك كقوله تعالى: ﴿ قُلْ فَلِمَ تَقَنَّلُونَ أَنْبِيآ اللَّهِ مِن قَبْلُ ﴾ [البقرة: ٩١] فليس ثمة مضاف إليه محذوف بعد كلمة (قبل)، وإنما المراد بهذا الزمان زمان معيّن معلوم عند المخاطبين، ومعلوم انّ المخاطبين لم يقتلوا أنبياء الله، وإنّما المقصود به آباؤهم الاقدمون، غير أنّ الزمان معلوم.

ومثله قوله تعالى: ﴿ أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْعَلُوا رَسُولَكُمْ كُمَا سُهِلَ مُوسَىٰ مِن قَبْلُ ﴾ [البقرة: ١٠٨] فإنه لا يحسن تقدير مضاف إليه، وإنّما المقصود به زمان معين معلوم غير محدود بإضافة. ونحوه: ﴿ قُلْ يَكَاهَلُ ٱلْكِنْكِ هَلْ تَنقِمُونَ مِنَا إِلّاَ أَنْ اَمَنَا بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أَنْ وَلَا تَنْهَا وَمُ أَنْ وَلَا تَلْكُ ﴾ [المائدة: ٥٩] وقوله ﴿ وَلَا تَتَبِعُوا أَهُواءَ قَوْمٍ قَدْ ضَالُوا مِن قَبْلُ ﴾ [المائدة: ٥٩]

<sup>(</sup>۱) شرح ابن یعیش (۶/ ۹۰).

<sup>(</sup>٢) حاشية الصبان (٢/ ٢٦٨).

<sup>(</sup>٣) حاشية الخضري (١٦/٢).

وقوله: ﴿ إِن يَسْرِقَ فَقَدْ سَرَقَ أَخُ لَهُ مِن قَبَلُ ﴾ [يوسف: ٧٧] وقوله: ﴿ وَلَقَدْ جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبِيَنَتِ فَمَا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ بِمَا كَذَّبُواْ مِن قَبَلُ ﴾ [الأعراف: ١٠١] وقوله: ﴿ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن قَبْلُ وَلَمْ تَكُ شَيْعًا ﴾ [مريم: ٩] وقوله: ﴿ أَوَلَمْ يَكَ فُرُواْ بِمَا أُوتِيَ مُوسَىٰ مِن قَبْلٌ ﴾ [القصص: ٤٨].

فانَ زمان (قبل) ههنا معلوم مقصود، وليس مقيّداً بإضافة.

وهذا يتضح فيما لاتصح إضافته، وهو (عل) فأنّ (عل) مما لا يضاف أصلًا، وقد ذكروا أنه إذا كان المقصود به علواً معلوماً بنوه على الضم وإلاّ أعربوه.

جاء في (شرح شذور الذهب): «ما الحق بـ (قبل) و(بعد) (من علُ) المراد به معين كقولك: أخذت الشيء الفلاني من أسفل الدار، والشيء الفلاني من علُ، أي من فوق الدار...

ولو أردت بـ (عل) علواً مجهولاً غير معروف تعين الاعراب كقوله: كجلمود صخر حطّه السيل من عل

أي من مكان عال»(١).

وجاء في (مغني اللبيب) في (عل): «اسم بمعنى فوق التزموا فيه أمرين: أحدهما استعمال مجرورا بـ (من).

والثاني استعماله غير مضاف، . . . ومتى اريد به المعرفة كان مبنيًا على الضم تشبيهاً له بالغايات . . . ومتى أريد به النكرة كان معربًا كقوله:

مكر مفر مقبل مدبر معًا كجلمود صخر حطّه السيل من عل

إذ المراد تشبيه الفرس في سرعته بجلمود انحط من مكان عال، لا من علو مخصوص»(٢).

وكذلك الأمر في سائر أخواتها، فانها إذا كانت معلومة بالقصد لا بإضافة كانت مبنية على الضم وإلاّ كانت معربة.

A Company of the State of

<sup>(</sup>۱) شرح شذور الذهب (۱٤٦–۱٤٧).

<sup>(</sup>٢) مغني اللبيب (١/ ١٥٤)، وانظر حاشية المخضري (١٦/٢).

ويشبهها في ذلك النكرة المقصودة في النداء، مثل (يارجل) بخلاف (يا رجلاً) فإنّ رجلاً الأولى مقصودة، وهي معرّفة بالقصد وتسمّى النكرة المقصودة، بخلاف الثانية فإنها غير مقصودة، ولذا فهي نكرة. فالمعرّفة بالقصد في النداء مبنية على الضم نظيرة تلك في الإضافة بخلاف النكرة والمضافة.

جاء في (شرح ابن يعيش): (وقيل بنيت على الضم لشبهها بالمنادى المفرد من نحو (يازيد) ووجه الشبه بينهما أنّ المنادى المفرد متى نكّر أو أضيف أعرب. . وإذا أفرد معرفة بني، وقد كان له حالة تمكن، وكذلك قبل وبعد، إذا نكر أو أضيف أعرب، وإذا أفرد معرفة بني (١).

فعلى هذا يكون الأمر كما يأتي:

إنّ هذه الظروف إذا لم تضف كانت نكرة لا تدل على زمان أو مكان معين، وإن أضفتها كانت مقيدة بذلك المضاف إليه تخصيصاً أو تعريفاً، وإن بنيتها على الضم كان المعنى أنك قصدت بها زماناً معيناً أو مكاناً معيناً فأشرت إليه. فإذا قلت: (رأيته قبلا) كان المعنى انك رأيته فيما مضى، وكذا إذا قلت: (ابدأ بذا أولاً) فإنّ المعنى ابدأ به مقدماً ولم تتعرّض للتقدم على ماذا(٢).

وإذا قلت: (رأيته قبل محمد) أو (قبل مدة طويلة) كان مقيدا بقيد الإضافة، نكرة أو معرفة.

وأما قولك: (رأيته قبلَ) فهو تعبير قليل، ولا يصح إلاّ إذا كان هناك لفظ معين قامت القرينة عليه فحذفته لذلك وأبقيت المضاف على حاله كأنّ المضاف إليه مذكور في الكلام.

فإن قلت: (رأيته قبلُ) قصدت به زمنا معينا معلوما وهذا الزمن معرفة، وكذا ان قلت (سقط من علُ) فإن المعنى أنه سقط من علو مخصوص، بخلاف ما لو قلت (سقط من علٍ) فإن المعنى سقط من مكان عال غير معلوم، والله أعلم.

#### حذف المضاف:

يحذف المضاف كثيراً في الكلام بدلالة القرائن الدالة عليه، ولحذفه أغراض أهمها:

 <sup>(</sup>۱) شرح ابن یعیش (۶/ ۸۹ – ۸۷).

<sup>(</sup>٢) شرح ابن يعيش (٤/ ٨٨)، شرح شذور الذهب (١٤٣).

١- التجوز في الكلام والاتساع فيه، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَكِنَّ ٱلْبِرِّ مَنْ ءَامَنَ بِاللهِ وَ وَالْكِنَّ ٱلْبِرِّ مَنْ ءَامَنَ بِاللهِ وَ وَالْكِنِّ ٱلْبِرِ مِن آمن بالله، أو ولكن البر بر من آمن بالله، أو ولكن البر بر من آمن بالله (١)، قالوا وذلك لأن البرَّ مصدر و(من آمن) جثة، فلا يخبر بالذات عن المصدر (٢). ومثله قوله تعالى: ﴿ وَلَكِئَ ٱلْبِرِّ مَنِ ٱثَّـ قَلَ ﴾ [البقرة: ١٨٩].

والحق أنه ورد في اللغة الاخبار بالذات عن المصدر، وبالمصدر عن الذات لقصد التجوز والمبالغة، فمن الأول ما ذكرناه في قوله تعالى: ﴿ وَلَكِئَ ٱلْمِرْ مَنِ ٱتَّكَ ﴾ ونحوه، والقصد منه تجسيد المعاني وتحويلها إلى شخوص حيّة متحركة تراها العيون، فقوله تعالى ﴿ وَلَكِنَ الْمِرْ مَنْ ءَامَنَ بِاللهِ فَلِيدُ أَنَ البر إذا تجسد كان شخصاً مؤمناً بالله واليوم الآخر، فهو بذلك جعل البر شخصاً يمشي على رجلين له سماته وصفاته.

ومن الثاني أعني الاخبار بالمصدر عن الذات قوله تعالى ﴿ إِنَّهُ عَمَلُ عَبَرُ صَالِحٍ ﴾ [هود: ٤٦] فقد أخبر عن ابن نوح بقوله (عمل غير صالح)، والقصد منه تحويل الذات الى حدث بعكس القسم الاول، والمعنى في الآية أنّ ابنك يانوح تحوّل الى عمل غير صالح ولم يبق فيه شيء من عنصر الذات.

وهذا التحويل والتجوز لا يؤديه التقدير، فإنك إذا قدّرت كما قدّر النحاة (إنه ذو عمل غير صالح) أو (ذا البر من آمن) لم يبق فيه شيء من هذا المعنى، فلا داعي لتقدير مضاف أو نحوه، فإنّ لكل تعبير دلالته ومعناه.

ومن هذا الباب قوله تعالى: ﴿ وَأَشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْمِجْلَ بِكُ فَرِهِمْ ۗ [البقرة: ٩٣] أي حبّ العجل (٣)، لأن العجل لا يشرب في القلوب.

وهو نظير ما مرّ من ارادة التجوّز، والمعنى إن قلوبهم كأنما أشربت عجل الذهب حقيقة فكان في تكوينها وتركيبها، ولا يؤدي هذا المعنى تقدير كلمة (حب).

ومنه قولهم (بنو فلان يطؤهم الطريق) وهو مجاز عقلي، والمعنى يطؤهم أهل الطريق ولكنه أسند الوطء إلى الطريق تجوزاً.

جاء في (الكتاب): "ومما جاء على اتساع الكلام والاختصار قوله تعالى: ﴿ وَسَــُكِ

<sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۱/۸۰۱).

 <sup>(</sup>۲) انظر «شرح ابن یعیش» (۳/ ۲٤).

<sup>(</sup>٣) "شرح ابن عقيل" (١٧/٢).

كهلك الفتى قد أسلم الحيّ حاضره

خلالته كأبي مسرحب

وقد يستود غيسر السيند المنال

ٱلْقَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَّتِيَّ ٱقْلَنَا فِيهَا ﴾ [يوسف: ٨٦]. إنما يريد أهل القرية فاختصر وعمل الفعل في القرية . . .

ومثل ذلك من كلامهم: بنو فلان يطؤهم الطريق، وإنما يطؤهم أهل الطريق»(١).

فهذا في الحقيقة تعبير مجازي، يؤدي معنى لايؤديه المقدر، ولذا نحن لا نرى في هذا تقديراً لأنه يفسد الغرض الفني الذي صيغ من أجله.

٢- الحذف للاختصار، وذلك إذا دل عليه المعنى نحو قولهم: «هذه الظهر أو العصر أو المغرب، إنما يريد صلاة هذا الوقت، واجتمع القيظ يريد اجتمع الناس في القيظ، وقال الحطيئة:

وشر المنايا ميّت وسط أهله

يريد منية ميّت. وقال الجعدي:

وكيف تسواصل من أصبحت يريد كخلالة أبي مرحب<sup>(٢)</sup>.

ومن ذلك قوله الشاعر:

المال يزري بأقوام ذوي حسب أي فقد المال يزري (٣).

بي صدر التفاري ومنه قولك: (جئت طلوع الشمس) أي وقت طلوع الشمس و(انتظرني صلاة ركعتين) أي مقدار صلاة ركعتين، وهو مفهوم من الكلام.

٣- الاستغناء بدلالة المضاف المذكور عن المحذوف إذا دلّت عليه قرينة، وذلك نحو قولك: (أبو محمد وخالد حاضران) فإنّ المعنى أبو محمد وأبو خالد حاضران بدليل قوله (حاضران) إذ لو لم يرد ذلك لقال (حاضر). فإنك إذا قلت: (أبو محمد وخالد حاضر) كان المعنى إن أباهما حاضر، وإن قلت (حاضران) كان المعنى إنّ أبويهما حاضران فتنيت إشارة

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۱/ ۱۰۹ – ۱۱۰).

<sup>(</sup>٣) شرح ابن يعيش (٣/ ٢٤).

<sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۱/۸۰۸-۱۰۹).

إلى أنهما أثنان لا واحد.

ونحوه أنْ تقول: (كتاب سعيد وخالد ممزقان) فدل قولك (ممزقان) على أنهما كتابان لاكتاب واحد، والمعنى: كتاب سعيد وكتاب خالد، ولو قلت: (ممزق) لكان كتاباً واحداً يعود اليهما.

ومثله أن تقول: (ما مثل أخيك ولا أبيك يقولان ذاك)، فهذا لابد فيه من تقدير (مثل) أيضاً فيكون التقدير ما مثل أخيك ولا مثل أبيك يقولان ذاك<sup>(١)</sup>. لأنه لو كان المقصود بمثل أخيك وأبيك شخصاً واحداً لأخبر عنه بـ (يقول) فعلم بقوله (يقولان) أنهما شخصان لا شخص واحد.

فقد استغنينا بالمضاف المذكور عن المحذوف فقد دلت عليه القرينة.

### حذف المضاف إليه:

قد يحذف المضاف إليه ويبقى المضاف على حاله كما لو كان المضاف إليه مذكوراً وأكثر ما يكون ذلك إذا استغني بالمضاف إليه المذكور عن المحذوف، وذلك نحو: (احذت كتاب وقلم خالد). وهذا يدل على أنّ الكتاب والقلم هما لخالد، بخلاف ما لو قلت (أخذت كتاباً وقلم خالد) فيدل ذاك على أنّ القلم لخالد دون الكتاب.

ونحو هذا التعبير كثير وذلك نحو قولهم (قطع الله يد ورجل من قالها) وقوله: سقى الأرضين الغيث سهل وحزنها

أي سُهلها وحزنها، وقوله:

هـــة قــارح نهـد الجــزاره

أي علالة قارح وبداهته (٢).

ونحن هنا لا نريد أنْ نذكر الخلاف العقيم في موطن المضاف إليه المحذوف، أو هل هذا من باب حذف المضاف إليه أو ان الاسمين مضافان إلى مضاف إليه واحد، فهذا خلاف لا طائل فيه، لأنّ المهم المعنى، والمعنى واحد، سواء قلت بهذا أم بذاك.

<sup>(</sup>۱) انظر شرح ابن یعیش (۳/ ۲۸).

<sup>(</sup>٢) انظر «المقتضب» (٤/ ٢٢٨)، «شرح ابن عقيل» (١٨/٢)، «التصريح» (٢/ ٥٦-٥٧).

#### المصدر

المصدر هو الحدث المجرد، يستعمل أحياناً استعمال الفعل فيكون له فاعل، ومفعول به، وذلك كقوله تعالى: ﴿ أَوْ إِطْعَنْدُ فِي يَوْمِ ذِي مَسْغَبَةٌ يَتِيمًا ذَا مَقْرَبَةٍ ﴾ [البلد: ١٤-١٥] وقوله: ﴿ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُم بِأَيْخَاذِكُمُ ٱلْعِجْلَ ﴾ [البقرة: ٥٤]، وقوله الشاعر:

ضعيف النكايسة اعداء ، يخال الفراء يسراخي الأجال

وقد يستعمل استعمال الأفعال اللازمة نحو: ﴿ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ إِلَّا فِي تَبَابِ ﴾ [غافر: ٣٧].

### المصدر الصريح والمؤول

استعملت العربية نوعين من المصادر: مصادر صريحة ومصادر مؤولة، فمن المصادر الصريحة قولك (أعجبني أن تنطلق).

وهناك اختلاف بينهما في المعنى، والاستعمال، فقد يقع المصدر الصريح في مواطن لا يقع فيها المؤول وبالعكس، وقد يؤدي أحدهما معنى لا يؤدّيه الآخر.

فمن الاحتلاف في الاستعمال:

١- أنّ المصدر المؤول قد يسد مسد المسند والمسند إليه، نحو (ظننت أنك ذاهب) و ﴿ أَحِيبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتْرَكُوا ﴾ [العنكبوت: ٢] ولا يسد المصدر الصريح مسدهما، وذلك أن المصدر المؤول في الأصل جملة لها معناها الحاصل من الاسناد، أوقعها الحرف موقع المفرد بخلاف المصدر الصريح، فإنه مفرد أصلاً.

٢- إنّ المصدر المؤول يسد مسد خبر فعل الرجاء (١) أو مسد فاعله نحو: ﴿ وَعَسَىٰ أَن تَكُرُهُوا شَيْعًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ أَلَكُ اللّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْمٍ مَ ﴾ [البقرة: ٢١٦] و﴿ عَسَى اللّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْمٍ مَ ﴾ [التوبة: ٢٠١] ولا يسد ذلك المصدر الصريح.

٣- ينوب المصدر الصريح عن ظرف الزمان ولا ينوب عن ذلك المؤول، تقول (جئتك غروب الشمس) أي وقت غروبها و(جئت قدوم الحاج) أي وقت قدومهم، ولا تقول (جئتك أن تغرب الشمس) ولا (جئت أن قدم الحاج).

<sup>(</sup>١) نحن نرى أن (أن) ليست مصدرية في هذا الموطن كما ذكرنا.

٤- يكثر حذف حرف الجر مع أنْ وأنّ نحو ﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمِ أَن صَدُوكُمْ ﴾
 [المائدة: ٢] أي لأنْ صدّوكم و(عجبت أنّ أخاك ناجح) أي من أنّ أخاك ناجح، وهذا قياس إذا اتضح المعنى، وليس الأمر كذلك مع المصدر الصريح.

٥- يصح وصف المصدر الصريح، ولا يصح وصف المصدر المؤول، تقول: (يعجبني انطلاقك السريع) ولا يصح (يعجبني أن تنطلق السريع)<sup>(١)</sup>.

٦- ينوب المصدر الصريح عن فعله نحو (صبراً آل ياسر) و(فضَرْبَ الرقاب) أي اصبروآ
 واضربوا، ونحو (سقياً لك) و(أتوانياً وقد جدّ الناس؟) ولا ينوب عنه المصدر المؤول.

٧- يؤكد المصدر الصريح فعله (٢) ويبين نوعه، وعدده، نحو (انطلقت انطلاقاً) و (انطلقت
 الانطلاق) و (انطلاق السهم) و (انطلاقتين) و لا يستعمل المصدر المؤول لذلك.

الى غير ذلك من أوجه الخلاف في الإستعمال.

ثم إنَّ لكلِّ من المصدرين (الصريح والمؤول) غرضاً لا يؤدِّيه الآخر، فمن ذلك:

1- أنّ المصدر المؤول يفيد الدلالة على الزمن، بخلاف المصدر الصريح، تقول (أعجبني أنْ قمت) و(أن تصبر خير لك) فهذا يفيد الدلالة على الماضي، أو الحال، أو الاستقبال، بحسب الفعل بخلاف المصدر الصريح، فإنّك إذا قلت (صبرك خير لك) احتمل المضي والحال والاستقبال لأنه ليس في صيغته ما يدل على تحديد زمن (٣).

ثم إضافة إلى أنه يستعمل للتمييز بين ما هو واقع، وما سيقع، يستعمل أيضاً للدلالة على المأمور به أو المنهي عنه، أو المدعو به، وما إلى ذلك نحو (أشرت إليه بأن قم) أو بأن لاتقم وبأن حفظك الله وهذا يختلف عمّا سبق أن ذكرناه من نيابة المصدر الصريح عن فعله فهذا ليس من باب النيابة، وإنّما هذا مدلول المصدر المؤول، ولو أبدلت الصريح به لم يفهم المعنى نفسه.

٢- أنّ المصدر المؤول ولا سيّما مع (أنْ) يدل على المجرد معنى الحدث دون احتمال زائد عليه، ففيها [يعني أنْ] تحصين من الاشكال، وتخليص له من شوائب الاجمال، بيانه

<sup>(</sup>١) انظر المغني (٢/ ٦٧٩)، «الهمع» (١/ ١٥١–١٥٢)، الأشباه والنظائر (٢/ ١٩٥).

<sup>(</sup>٢) حاشية الصباد (١/١٧٦).

<sup>(</sup>٣) انظر بدائع الفوائد (١/ ٩٢) وانظر المقتضب (٣/ ٢١٤).

ألك إذا قلت: (كرهت خروجك) و(أعجبني قدومك) احتمل الكلام معاني، منها أن يكون نفس القدوم هو المعجب لك دون صفة من صفاته، وهيآته، وإن كان لا يوصف في الحقيقة بصفات ولكنها عبارة عن الكيفيات، واحتمل أيضاً أنك تريد أنه أعجبك سرعته أو بطؤه أو حالة من حالاته فإذا قلت: (أعجبني أن قدمت) كان [دخول] أن على الفعل بمنزلة الطبائع والشواب من عوارض الإجمالات المقصودة في الاذهان»(١١).

وايضاح ذلك أنك إذا قلت مثلا (يعجبني مشي محمد) فقد يفيد ذاك أن في مشيه صفة معينة هي التي تعجبك فيه، ويحتمل أيضاً أنه يعجبك مجرد المشي من دون قصد إلى صفة معينة، ولكن إذا قلت (يحبني أن يمشي) كان ذلك لمجرد المشي لا لشيء آخر أو صفة خاصة، ونحو ذلك قوله تعالى: ﴿ بَلْ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مَكْرُهُمْ وَصُدُواْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ ﴾ [الرعد: ٣٣] فإن قوله (زين للذين كفروا مكرهم) يحتمل أنّ مكرهم إنما زين لهم لما فيه من اللهاء والحيلة والاستدراج، ولو قال (زين للذين كفروا أن يمكروا) لكان المعنى أنه زين لهم أنْ يفعلوا مكراً، لا أنّ مكرهم له صفة معينة هي التي تزينه لهم. ومثله (يعجبهم غلمهم) و(يعجبهم أنْ يعلموا).

"أسريح، فإنه قد يفيد القطع بحصوله، وذلك نحو أن تقول (له صراخ صراخ الثكلي) فهذا المصدر يختلف عن قولك (له أن يصرخ صراخ الثكلي)، فإن قولك (له صراخ) قطع بحصول يختلف عن قولك (له أن يصرخ صراخ الثكلي)، فإن قولك (له صراخ) قطع بحصول الفعل، أي هو يصرخ، أما إذا قلت: (له أن يصرخ) فلا يفيد ذاك أن الصراخ حصل وإنما المعنى يحق له أن يصرخ "، كما تقول (لك أن تذهب الى البصرة) أي يحق لك.

\$- إنّ المصدر المؤول يبين الفاعل من المفعول من نائب الفاعل ولا يبين ذلك المصدر الشريح، تقول (ساءني أن يعاقب محمد) فمحمد نائب فاعل و(ساءني أن يعاقب محمد) فمحمد فاعل و(ساءني أن يعاقب خالد محمدا) فمحمداً مفعول به، فإن قلت: (ساءني معاقبة محمد) احتمل أن يكون محمد فاعلاً ومفعولاً، ولا يبين المصدر الصريح نائب الفاعل، فإذا أردت بيان نائب الفاعل، وجب أن تأتي بالمصدر المؤول تقول: (عجبت من أن يُضرَب عمرو) فعمرو نائب فاعل، فإذا قلت: (عجبت من ضرب عمرو) تبادر إلى الذهن

<sup>(</sup>١) بدائع الفوائد (١/ ٩٣–٩٣).

<sup>(</sup>٢) انظر شرح الرضي على الكافية (١/ ١٣١)، حاشية يس على التصريح (١/ ٣٣٣).

أنه فاعل(١)، الآفي تعبيرات محدودة.

٥- إنّ لكل حرف من الحروف المصدرية معنى خاصاً به، فإذا جثت بالمصدر الصريح لم يتبين المقصود وذلك أن (أنّ) تفيد التوكيد و(أنْ) للاستقبال و(ما) للحال إذا دخلت على المضارع و (لو) للتمني و(كي) للتعليل، فإذا جثت بالمصدر الصريح انتفى التمييز بينها فعلى سبيل المثال أنك تقول:

 $\int_{\mathbb{R}^{n}} \left( \frac{1}{n} \int_{\mathbb{R}^{n}} \frac{dx}{x} dx \right) dx = \int_{\mathbb{R}^{n}} \frac{dx}{x} \int_{\mathbb{R}^{n}} \frac{dx}{x} dx = \int_{\mathbb{R}^{$ 

- ١- يسرني أن تذهب.
- ٧- يسرني أن ذهبت.
- ٣- يسرني أنك ذاهب.
- ٤- يسرني أنّك تذهب.
- ٥- يسرني أنك ذهبت.
- ٦- يسرني أنك ستذهب.
  - ٧- يسرني لو ذهبت.
  - ٨٠ يسرني ما ذهبت.

وهذه كلها تؤول. بيسرني ذهابك.

7- التمييز بين الصيغ ومدلولاتها، فإنه في المصادر المؤولة تستطيع أن تأتي بالفعل واسم الفاعل، واسم المفعول، والصفة المشبهة، وصيغ المبالغة، واسم التفضيل، فتفيد كل صيغة دلالتها من حدوث، وثبوت، وتكثير، وتفضيل، وغيرها، في حين لا يتأتى ذلك في المصادر الصريحة، فأنت تقول: (يعجبني أنّ محمداً ضارب، ومضروب، وضرّاب وأضرب من غيره) في حين أنّها كلها تكون بلفظ واحد في المصدر الصريح، تقول: (يعجبني ضرب محمد) أو تتكلّف تعبيرات أخرى لا تؤدّي مؤدّى الأصل نحو: يعجبني أفضلية ضرب محمد أو كثرته، ونحو ذلك ففي المصدر المؤول من التمييز بين المعاني ما ليس في المصدر الصريح.

<sup>(</sup>١) حاشية الصبان (٢/ ٢٨٣).

٧- يؤتى بالمصدر المؤول فيما ليس له مصدر صريح من الأفعال، كالأفعال الجامدة . نحو: ﴿ وَأَنْ عَسَىٰ أَن يَكُونَ قَدِ ٱقْنُرَبَ أَجُلُهُم ﴾ [الأعراف: ١٨٥] و﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلّا مَاسَعَىٰ ﴾ [النجم: ٣٩].

٨- قد يؤتى بالمصدر الصريح لإرادة الحدث وحده دون إرادة صاحبه، أو ارادة زمنه نحو (الحمد لله رب العالمين) فإنه يراد بالحمد مجرد الحدث، لا صاحبه، ولا زمنه، ونحو و الطّلَكُ مَرَّتَانٌ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُونِ أَوْ تَسْرِيحُ بِإِحْسَنْ ﴾ [البقرة: ٢٢٩] ونحو ﴿ هُمْ فِي شِقَاقَ ﴾ [البقرة: ٢٣٧] و ﴿ وَمَا كَنْدُ أَلَكُ فَوِينَ إِلّا أَلَكُ فَوِينَ إِلّا فَي ضَلَكُ لِي ﴿ وَمَا كَنْدُ أَلْكُ فَوِينَ إِلّا فِي ضَلَكُ لِي ﴾ [غافر: ٢٥] و ﴿ وَمَا حَدَاثُ مجردة فجي وَ فَي ضَلَكُ لِي ﴾ [غافر: ٢٥] فإمساك وتسريح، وشقاق وغرور، وضلال أحداث مجردة فجي بها مصادر صريحة، ولا يراد معها أصحابها، ولو قال: (وما بعدهم الشيطان إلا أن يغرهم) لتغيير المعنى، ولو قال (وما كيد الكافرين إلا في أن يضلّوا) لم يكن لذلك معنى.

9- إيقاع الجمل المختلفة بدلالاتها المتميزة موقع المصدر في المصدر المؤول ولا يتأتى ذلك في المصدر الصريح وذلك كالجمل الفعلية والاسمية الكبرى والصغرى، المؤكدة بطرائق التوكيد المختلفة وغير المؤكدة، المثبتة والمنفية بأساليب النفي المختلفة، الشرطية وغيرها وما الى ذلك من أنواع الجمل ممّا لا يتأتي في المصدر الصريح نحو ﴿ وَأَلَّو اسْتَقَنَّهُوا عَلَى الطّريقَةِ لَا شَقَيْنَهُم مَّا أَعْدَقًا ﴾ [الجن: ١٦] و (أعلم أن لا إله الآ الله) و (علمت أن محمداً ذو معمداً لا معمداً ليس له مال) و (علمت أن محمداً لا مال له) وغير ذلك.

وإليك مثلاً يوضح كيف أن المصادر المؤولة المختلفة ذات الدلالات المتعددة تؤول بلفظ واحد على تباينها:

Marie Branchager

١- يسرني أنّ محمداً ضرب.

٢- يسرني أنّ محمداً يضرب.

٣- يسرني أنْ ضرب محمد.

٤- يسرني أن قد ضرب محمد.

٥- يسرني أنْ قد يضرب محمد.

٦- يسرني أنْ محمدٌ ضرب.

٧- يسرني أن محملاً يضرب.

٨- يسرئي أزّه محمد خبرب.

١ - بسرني أنه محمل يضرب.

١٠- يسرني أنه قلا ضرب محملة

١١- يسرني أنه قد يضرب محمد.

١٢- يسرني أنَّ محمداً سيضرب-

١٣ - يسرني أنَّ سيضرب محمدً،

١٤- بسرتي أنه سيضرب محمد.

١٥ - يسرئي أنه محمد سيضرب.

١٦ - بسرتي أن محمداً ضارب

١٧- يسرني أنه محمد ضارب.

۱۸ - يسرني أنه ضارب محمد.

١٩- يسرني أنْ محمدٌ ضارب.

٧٠- يسوني أنْ ضاربٌ محمد.

٢١- يسرني أنَّ محملاً إنَّه ضارِب،

٣٢- يسرني أنَّ محمداً إنه لضارب،

٢٣- يسرني أنَّ محمداً أنه هو الضارب.

٢٤- يسرني أنّ متحمداً ضرّاب،

٢٥- يسرني أنّه محمد ضرّاب.

٢٦- يسرني أنْ محمدٌ ضرّاب:

٢٧- يسرني أنّه ضرّاب محمد.

٢٨- يسرني أنْ ضرّابٌ محمد.

٢٩- يسرني أنّ محمداً إنّه ضرّاب.

Property of the second of the second

 $\label{eq:local_problem} \mathcal{L}^{(p)}(x) = \frac{1}{2\pi} \sum_{i=1}^{p} \frac{1}{2\pi} \left( \frac{$ 

We are the second

٣٠- يسرني أنّ محمداً إنه لضراب.

٣١- يسرني أنّ محمداً إنّه هو الضّراب.

٣٢- يسرني أنّ محمداً أضرب.

٣٣- يسرني أنْ محمدٌ أضرب.

٣٤- يسرني أنّه محمد أضرب.

٣٥- يسرني أنّ محمداً انه أضرب.

٣٦- يسرني أنّ محمداً انه لأضرب.

٣٧- يسرني أنّ محمداً انه هو أضرب.

٣٨- يسرني أنه أضرب محمدً.

٣٩- يسرني أنّ محمداً مضروب.

• ٤ - يسرني أنّه محمد مضروب.

ونكتفي بهذا القدر، وهناك صور أخرى لهذا التعبير، وهذه كلها تؤول بتعبير وأحد هو (يسرني ضربُ محمدٍ).

وبهذا يتضح لنا أنّ أحد المصدرين لا يغني عن الآخر، ولا يسدّ مسدّه بل لكل منهما خصائصه وغرضه.

# الحروف المصدرية والمعددية

في العربية حروف تسمى الحروف المصدرية، وهي: (أنّ) و(أنّ) و(ما) و(لو) و(كي). ووظيفة الحرف المصدري، إيقاع الجملة موقع المفرد، فتوقعها فاعلاً، ومبتدأ، ومفعولاً به ومضافاً إليه، ومجرورة بحرف الجر، وغير ذلك.

تقول: (أَنْ تعدل في حكمك خير لك من أَنْ تجور) فأوقعت (تعدل) مبتدأ أخبرت عنه.

وتقول: (يسرني أنْ تفوز) فجعلت (تفوز) فاعلاً.

وتقول: (سررت بأنّك فائز) فأوقعت (أنت فائز) مجروراً بالحرف، وهكذا، ولا يتأتى ذلك لولا الحرف المصدري.

وقد تقول: إذا كانت هذه الغاية من الحرف المصدري، فلماذا تعددت الحروف المصدرية؟.

والجواب إنّ هذه الأحرف ليست متطابقة من حيث الوظيفة، بل انّ لكل حرف معنى ووظيفة قد تختلف عن الآخر.

ف (أنّ): تدخل على الجمل الاسمية وتفيد التوكيد، نحو ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّكُم مُّلَكُوهُ ﴾ [البقرة: ٢٢٣] بخلاف (أنْ) الخفيفة الأصل فهي لا تفيد التوكيد، ولذا قالوا إذا وقعت (أنّ) المشددة بعد أفعال الرجحان أفادت العلم، نحو: ﴿ قَالَ الّذِينَ يَظُنُونَ أَنَّهُم مُّلَكُوا اللّهِ ﴾ [البقرة: ٢٤٩] وإذا وقعت الخفيفة لم تفد ذلك تقول (أظن أنْ يأتي محمد).

والمخففة من هذه حرف مصدري أيضاً يدخل على مالا تدخل عليه المشددة، كالأفعال الجامدة والانشائية وغيرها، نحو ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴾ [النجم: ٣٩] و﴿ وَأَلَوِ السَّكَانَةُواْ عَلَى ٱلطَّرِيقَةِ ﴾ [الجن: ١٦] وهي تفيد التوكيد أيضاً كما أسلفنا في بابه.

أن: وتدخل على الجمل الفعلية، وهي تدخل على المضارع فتصرفه إلى الاستقبال غالباً نحو (أريد أن تأتيني) وتدخل على الماضي نحو ﴿ هَلَ تَنقِمُونَ مِنَا إِلَا أَنْ ءَامَنَا بِاللّهِ ﴾ [المائدة: ٥٩]، وتدخل على الأمر نحو ﴿ وَإِذَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ أَنْ ءَامِنُوا بِاللّهِ وَجَهِدُوا مَعَ رَسُولِهِ السّتَقَدَنَكُ أُولُوا الطّولِ مِنْهُمَ ﴾ [التوبة: ٨٦]، ونحو قولك (ناديتهم بأن أقدموا).

وقد تفيد التعليل نحو ﴿ عَبَسَ وَتُوَلِّنَ أَن جَاءَهُ الْأَعْمَى ﴾ [عبس: ٢،١]. وقد ذكر برجشتراسر أنها تفيد التعليل. جاء في (التطور النحوي): «وأخرجوا (أن) عن كونها مصدرية محضة فإنّ قولي: (أريد أن تفعل ذلك) يتعدى قولي: أريد فعلك، ذلك في أنّ نصب الفعل يقرب (أن) من (كي) كأنّي قلت: (أريد كي تفعل ذلك) أي غرض إرادتي فعلك ذلك كما جاء في القرآن الكريم ﴿ إِنّما يُرِيدُ اللّهُ لِيُعَذِّبَهُم بِهَا ﴾ [التوبة: ٥٥]. فالجمل المصدرية النائبة عن مفعول فعل من أفعال الارادة والطلب وما يشاكلها تقترب من الجمل الغرضية في جوهم معناها»(١).

غير أنّي أخالفه في المثال الذي ذكره (أريد أن تفعل ذلك) فهذا لا يفيد التعليل، ولا شك أنه يعنى بالغرض التعليل، خصوصاً وأنه نظّرها بـ (كي) أما إذا كان يقصد بقوله (غرض)

<sup>(</sup>١) التطور النحوي (١٢٦).

المعنى العام فإنّ كثيراً من المفعول به غرض، فإذا قلت (أريد كتاباً) كان الكتاب غرضاً، وإذا قلت (أود لقاءه) كان اللقاء غرضاً بهذا المعنى.

وقد وردت (أنْ) للتعليل كثيراً في القرآن الكريم، وذلك نحو قوله: ﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَعَانُ وَقَدْ وَرَدَ اللَّهُ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْمُرَامِرَ أَن تَمْتَدُواً ﴾ [المائدة: ٢] أي لأن صدّوكم.

وقوله: ﴿ قَوْلُواْ وَّأَعْيُمُنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ حَزَنًا أَلَّا يَجِـدُواْ مَا يُنفِقُونَ ﴾ [التوبة: ٩٢]، وقوله: ﴿ وَتَخِرُ ٱلْجِبَالُ هَدًّا أَن دَعَوَّا لِلرَّحْمَانِ وَلَدًا﴾ [مريم: ٩٠-٩١].

وقد تقول إنَّ معنى التعليل لم يأت من (أنْ) وإنما هو من الحرف المقدّر اللام أو غيره.

وأقول: إذا كان بالامكان تقدير حرف يفيد التعليل في قسم من الأمثلة فقد يمتنع في قسم آخر، فمن الأول قوله تعالى: ﴿ عَبْسَ وَتُولَٰخُ أَن جَاءَهُ ٱلْأَعْمَىٰ ﴾ [عبس: ٢،١] أي لأن جاءه.

ومن الثاني قوله تعالى: ﴿ أَنَقَّ تُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولُ رَفِّ اللَّهُ ﴾ [غافر: ٢٨]، فلا يصح إبدال (كي) أو اللام بها، فلا يصح للمعنى نفسه أنْ تقول (أتقتلون رجلًا كي يقول ربي الله) أو (ليقول ربي الله) واللام عندهم على تقدير (أنْ)، فمعنى الآية: أتقتلونه لأنّه يقول ربي الله، ومعناها باللام أو بـ (كي) أتقتلونه حتى يقولها.

فمعناها بـ (أن) أنّه يقولها ومعناها بـ (كي) وباللام أنه لا يقولها .

ومثله: ﴿ يُحْرِّجُونَ ٱلرَّسُولَ وَإِنَّاكُمْ أَن تُؤْمِنُوا بِٱللَّهِ رَبِّكُمْ ﴾ [الممتحنة: ١] وهي كالآية السابقة.

وقد تقول انه يصح أن أقول: (أتقتلون رجلاً لأن يقول ربي الله)، للمعنى نفسه أو قريب منه، فأقول إن ذكر (أن) يؤدي معنى لا يؤديه حذفها، وابدال غيرها بها، فاللام عندهم على تقدير (أن) ومع ذلك إذا حذفت (أن) وجئت باللام تغير المعنى في نحو هذا، فذكر (أن) يفيد نوعاً من التعليل لا يؤديه حذفها.

وهي تستعمل للتعليل مع الفعل الماضي بدلا من (كي) أو اللام، لأنّ هذين الحرفين لا يباشران الفعل الماضي، وذلك نحو ﴿ أَفَنَضَرِبُ عَنكُمُ ٱلذِّكَرَ صَفْحًا أَن كُنتُمْ قَوْمًا مُسْرِفِينَ ﴾ [الزخرف: ٥]، والنحاة يقدرون اللام في نحو هذا.

وجاء في (المقتضب) أنّها تكون علّة لوقوع الشيء<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>۱) المقتضب (۳/۲۱۶).

والخلاصة أنّها استعملت في التعليل كثيراً، في الماضي، والمضارع من دون حرف يفيد العلة، ثم انّ التعليل بها قد يختلف عن التعليل بـ (كي) واللام.

هذا من ناحية التعليل

وأما من ناحية الزمن فإنها تصرفه لزمن الاستقبال غالباً، وذلك نحو: قوله تعالى ﴿ أَمْ تُويدُونَ أَنْ تَسْتَكُوا رَسُولَكُمُ كُمَاسُهِلَ مُوسَىٰ مِن قَبْلُ ﴾ [البقرة: ١٠٨] فالسؤال مستقبل، ونحو قوله: ﴿ وَجَمَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِم أَكِنَة أَن يَفْقَهُوهُ ﴾ [الأنعام: ٢٥]، وهذا ليس للتنصيص على الاستقبال بل يشمل الحال أيضاً، وكقوله تعالى: ﴿ تُولُّواْ وَأَعْيُنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ حَزَنّا أَلّا يَجِدُواْ مَا يُنفِقُونَ فِي الحال، ونحوه قوله: يَجِدُواْ مَا يُنفِقُونَ فِي الحال، ونحوه قوله: ﴿ فَلَعَلَّكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَضَاإِنَ بِهِ عَدُولُ أَن يَقُولُواْ لَوَلاَ أَنزِلَ عَلَيْهِ كَنْ ﴾ [هود: ١٢] في أن يقولُوا لَوَلاَ أَنزِلَ عَلَيْهِ كَنْ ﴾ [هود: ١٢] في أن يقولُوا لَوَلاَ أَنزِلَ عَلَيْهِ كَنْ الحال، ونحوه قوله: في أن يقولُوا لَوَلاَ أَنزِلَ عَلَيْهِ كَنْ ﴾ [هود: ١٢] في أن يقولُوا الآية والله المول على الاستقبال، بل هو يفيد الحال، وما قبل الحال أيضاً، لأن هذا القول صدر منهم قبل نزول الآية.

وكقوله تعالى: ﴿ وَٱلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِ كَ أَن تَمِيدَ بِكُمْ ﴾ [النحل: ١٥] فقوله (أن تميد) غير متخصص بالاستقبال، بل هو يشمل الزمان المتطاول الممتد من قبل خلق الإنسان على الارض، إلى أن يرث الله الارض ومن عليها، وقوله: ﴿ ٱلَّذِينَ ٱخْرِجُواْ مِن دِيَرِهِم بِغَيْرِ حَقّي إِلّا أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا ٱللّهُ ﴾ [الحج: ٤٠] وهم أخرجوا لأنهم قالوا ذلك ومستمرون على قوله أيضا، وقوله ﴿ وَقُولُهُ مَن يَعْرِجُ الْخَبَ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ ﴾ وقوله: ﴿ اللّهِ الّذِي يُغْرِجُ ٱلْخَبَ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ ﴾ [النمل: ٢٥، ٢٥]، والمقصود بـ (ألا يسجدوا) الحال.

ونحوه: ﴿ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ ﴾ [ص: ٧٥] وهو لم يسجد في الماضي، وقوله: ﴿ وَمِنْ ءَايَنِهِ عِنْ أَن تَقُومَ ٱلسَّمَآءُ وَٱلأَرْضُ بِأَمْرِهِ ﴾ [الروم: ٢٥]، وهما قائمتان بأمره لم تزالا ولا تزالان.

غير أنه يمكن أن يقال إن أغلب ما ذكرنا من الأمثلة يفيد الاستمرار الذي منه الاستقبال فتكون دلت على الاستقبال ضمناً لا تنصيصاً، ولا ينطبق هذا على نحو قوله

تعالى: ﴿ أَلَّا يَجِدُواْ مَا يُنفِقُونَ ﴾ فيما أحسب فإن هؤلاء قد يجدون في الاستقبال ما ينفقون، والله أعلم.

**ها:** و(ما) تدخل على الفعل المتصرف في الغالب، ماضياً كان أو مضارعاً، نحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَضِلُّونَ عَن سَيِيلِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدًا بِمَا نَسُواْ يَوْمَ ٱلْحِسَابِ ﴾ [ص: ٢٦] وقوله: ﴿ وَإِنَّا بَرِيٌّ ثِمَّا يَجُدُونَ ﴾ [هود: ٣٥] أي من إجرامكم، وقوله: ﴿ لِتُجزَّىٰ كُلُّ نَفْسِ بِمَا تَسْعَىٰ﴾ [طه: ١٥] أي بسعيها، وقد تدخل على غير ذلك قليلًا، نحو (بَقُوا في الدنيا ما الدنيا باقية)، وقوله:

أفنان وأسك كالثغام المخلس أعلاقة أم الوليد بعد ما وقيل (ما) كافة لـ (بعد) من الأضافة <sup>(ا</sup>

وهي إذا دخلت على الفعل المضارع أفادت الحال(٢)، نحو ﴿ سُبْحَانَامُ وَتَعَلَّلُ عُمَّا يَصِفُونَ ﴾ [الأنعام: ١٠٠] ونحو ﴿ فَذَرَّهُمَّ وَمَا يَفَتَّرُونَ ﴾ [الأنعام: ١١٢].

وقد تكون زمانية نحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّا لَن نَّدْخُلُهَا آبَدًا مَّا دَامُوا فِيهَا ﴾ [المائدة: ٢٤] أي مدة دوامهم فيها، وقوله: ﴿ فَأَنْقُوا اللَّهَ مَا أَسْتَطَعَّتُم ﴾ [التغابن: ١٦]، أي مدة استطاعتكم.

وقد ذكر برجشتراسر أنّ التطابق كثير بين (أَنْ) و(أنّ) و(ما). قال: «وإذا تساءلنا عن الفرق بين (أنَّ) و(أنَّ) وبين (ما) مع صرف النظر عن الحالات التي تفي فيها (أنَّ) بوظيفة خاصة بها فتعمل في نصب الفعل، وجدنا أنّ التطابق بينها كثير، مثاله من القرآن الكريم ﴿ ذَاكِ بِأَنَ اللَّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً ﴾ [الأنفال:٥٣] و﴿ ذَاكِ بِمَا عَصُواً ﴾ [البقرة:٦١] ف (أن) و(ما) معناهما واحد، ومنه ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْعِلْمُ ﴾ [الجاثية: ١٧] و﴿ مِنْ بَعْدِ أَن نَّزَغَ ٱلشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَقِتْ ﴾ [يوسف: ١٠٠]. وعلى العموم فـ (ما) أندر كثيراً من (أَنْ) و(أَنْ) ويقل استعمالها تدريجياً مع تطور اللغة العربية، غير أنَّها أحتفظت بها في بعض الأحوال تعو (قل ما وجد مثل ذلك) و(طالما) و(بئس ما).

وقد تميز العربية بين (أنْ) و(أنَّ) وبين (ما) في المعنى، وأشهر مثال لذلك هو الفرق بين (كأنْ) و(كأنَّ) وبين (كما) فـ (كأنْ) و(كأنَّ) تفيدان فرض كون الشيء غير ما هو علية في

أنظر شرح الرضي على الكافية ٢/ ٢٨)، «المغني» (١/ ٣١١). Ministration of the second

أنظر «التصريح» (٢/ ٢٢)، «الهمع» (٢/ ٩٢).

الحقيقة و(كما) تفيد التشبيه والتمثيل الحقيقي، مثال ذلك ﴿ وَإِذْ نَلَقُنَا ٱلْجَبَلَ فَوْقَهُمْ كَأَنَّمُ طُلَّةٌ ﴾ [الأعراف: ١٧١] والجبل لم يكن ظلّة أو مثل ظلّة، بل كان ضدها في المتانة والرسو، والمعنى لو كان الجبل كظلّة لكان نتقه ورفعه وزلزلته قريباً من الاحتمال فلأنه لم يكن كظلّة كان نتقه من المعجزات. و(كما) مثل (آمنا كما آمن الناس) يعني إيماننا مثل إيمانهم»(١).

والحق أنه ليس ثمّة تطابق بين هذه الاحرف، فـ (أنّ) تفيد التوكيد، وأما (أنّ) و(ما) فبينهما أوجه اختلاف منها:

1- أنّ (أن) تفيد الاستقبال في الغالب، و(ما) تفيد الحال، وذلك إذا دخلتا على الفعل المضارع، فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِذْ هَمّ قَوْمُ أَن يَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيهُ مَ المائدة: ١١] فَ (يَسْطُوا) المقصود به الاستقبال، ولو قال (ما يبسطون) لكان للحال، وقوله ﴿ هَلَ أَتَيْعُكَ عَلَىٰ أَن تُعَلِّمَنِ مِمّا عُلِمْتُ رُشْدًا ﴾ [الكهف: ٦٦] أي شريطة أن تعلمني، فالتعليم في المستقبل، ولو قال (على ما تعلمني) لكان المقصود به الحال.

وقوله: ﴿ فَذَرَهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾ [الأنعام: ١٢] و﴿ وَأَنَا بَرِيٌّ مِنَّا تَجُمُّرِمُونَ ﴾ [هود: ٣٥] فهذه كلها للحال بعكس (أن).

٢- أن (ما) قد تكون ظرفية زمانية بخلاف (أن) وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَالْقُوا اللَّهَ مَا السَّطَعْتُم ﴾ [التغابن: ١٦] وقوله ﴿ وَأَوْصَنِي بِالصَّلَوْةِ وَالزَّكُوةِ مَا دُمْتُ حَيًّا ﴾ [مريم: ٣١] وقولك: (أنت مفلج ما تفعل الخير) أي مدة فعلك الخير.

٣- أنّ (ما) تكون اسماً موصولاً وتكون حرفاً مصدرياً، وفي قسم من التعبيرات يحتمل الكلام المعنيين، فيكون من باب التعبير الاحتمالي الذي سبقت له نظائر، وذلك نحو ﴿ سَآةَ مَا يَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة: ٦٦] فقد يحتمل المعنى ساء عملهم وساء الذي يعملونه، وقوله: ﴿ يَتَأَيّٰهُ ٱلسَّاحِرُ ٱدَّعُ لَنَا رَبِّكَ بِمَا عَهدَ عِندَكَ ﴾ [الزخرف: ٤٩] فالمعنى يحتمل أدع ربك بعهده عندك، ونحوه قوله: ﴿ قَالَ يَلَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ بِمَا غَفَرَ لِي رَقِي وَحَمَلُ أَن اللّهُ عَلَمُونَ بِمَا غَفَرَ لِي رَقِي وَحَمَلُ مِن ٱلمُكْرَمِينَ ﴾ [يس: ٢٦-٢٧] فهذا يحتمل يا ليت قومي يعلمون بمغفرة ربي لي، ويحتمل أنه ياليتهم يعلمون بالشيء الذي غفر لي به ربي.

<sup>(</sup>١) ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ وَكِيًّا ﴿ ١٢٦ ـ ١٢٧). وعَمْ اللَّهُ إِنَّا لَيْ هُمُونَ أَنَّا مِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْكِ

ونحوه أن تقول: (صبرت على ما كذبتني) فالمعنى يحتمل (صبرت على تكذيبي) ويحتمل صبرت على ما كذبتني به، أي الشيء الذي كذبتني به، ونحوه أن تقول (صدق ما عاهد الله) فهذا يحتمل أنّه صدق عهد الله، ويحتمل صدق ما عاهد الله عليه، أي صدق الشيء الذي عاهد الله عليه.

أما (أنّ) فلا تكون الأ مصدرية.

وبذا قد تؤدي (ما) أكثر من معنى أحياناً.

3- ولكون (ما) كذلك أي أنها قد تكون مصدرية، وقد تكون اسماً موصولاً وقد تحتمل المعنيين أحيانا يؤتى بـ (أن) اذا أريد التنصيص على المصدر، وبخاصة اذا كان مجيء (ما) قد يصرف الكلام الي معنى آخر، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ مَّا يُودُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ آهَلِ المَّنْرِينَ أَن يُنزَلَ عَلَيْحَمُ مِنْ خَيْرِ مِن رَبِّكُمُ ﴾ [البقرة: ١٠٥] فلو أبدلت (ما) الكنن لكان المعنى أنهم لا يودون ما ينزل عليكم، أي لا يودون الخير النازل عليكم من الله، وكقوله تعالى ﴿ عَبَسَ وَيُولُ أَن بَاتَهُ ٱلْأَعْمَى ﴾ [عبس: ٢٠١]، أي لمجيء الاعمى، ولو قلت: عبس وتولى لما جاءه الأعمى أو بما جاءه الاعمى لكان المعنى: عبس للشيء الذي جاء به الأعمى ولم يأت الاعمى بشيء، وانما عبس لمجيئه لا لشيء جاء به، ولو قال (عبس وتولى ما جاءه الاعمى) لكان المعنى أنه عبس وتولى كلما جاءه الأعمى، وكلا المعنين غير مراد.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَمَا تَشَآهُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ ﴾ [التكوير: ٢٩]، والمعنى انكم لا تشاؤون الا بمشيئة الله، أي الا إذا شاء الله، ولو قيل (وما تشاؤون إلا ما يشاء الله) لكان المعنى أنكم لا تشاؤون إلا الشيء الذي يريده الله ويشاؤه. وهذا غير مراد ولا يصح.

٥- الاصل في مصدر (ما) أن يكون مخصوصاً، وفي مصدر (أن) أن يكون لارادة مجرد الحدث، وهذا فرق رئيس بين استعماليهما، ولذا لا يحسن وضع احداهما مكان الاخرى أحيانا، فمثلا قوله تعالى: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لَا يُوْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَر بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا عَيْدُوا فِي آنفُسِهِمْ حَرَّجًا مِمّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا نَسَلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥] يصح فيه تأويل (مما قضيت) بمصدر فتقول: (ثم لايجدوا في أنفسهم حرجاً من قضائك)، ولكن مع ذلك لا يحسن وضع (أن) مكان (ما) فلا تقول: (ثم لايجدوا في أنفسهم حرجاً من كونك تقضي، أو من مبدأ المعنى سيكون عند ذلك: عليهم الا يجدوا في أنفسهم حرجاً من كونك تقضي، أو من مبدأ

أنك تقضي، وليس هذا المقصود، وليس في أنفسهم حرج من ذلك، بل المقصود أنّ عليهم أن يرضوا بما يقضي ولو كان لا يوافق هواهم ورغبتهم، ليس في أنفسهم حرج من ذلك، لا من مجرد أنه يقضي، فيكون مصدر (ما) مخصوصا، وقد يراد بـ (ما قضيت) المقضيّ به أي اسم موصول.

ونحوه قوله سبحانه ﴿ سُبَحَكْنَهُ وَتَعَكَىٰ عَمَّايَصِفُونَ ﴾ [الأنعام: ١٠٠] فإنه يصح تأويل (عما يصفون) بـ (عن وصفهم)، غير أنا لو أبدلنا (أن) بـ (ما) لوجدنا أنّ المعنى يختلف، فلو قلت: (سبحانه وتعالى عن أن يصفوا) لكان المعنى تنزيه الله عن مجرد الوصف، وليس هذا المقصود، إذ لا شكّ أنّ الله له الصفات العليا، وإنما المقصود تنزيهه عن الوصف الباطل والصفات التي لا تليق به سبحانه، ويحتمل أن تكون (ما) اسما موصولاً، أي عما يصفونه به من الصفات الباطلة.

ونحوه قوله: ﴿ أَفَنَهُلِكُنَا عِمَا فَعَلَ ٱلْمُبَطِلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٣]، وهذا يحتمل أن المعنى: أفتهلكنا بفعل المبطلين، ومع ذلك لا يصح ابدال (أن) بـ (ما) فلا تقول: أفتهلكنا بأن فعل المبطلون، فان الاول فعل مخصوص، وهو الذي يؤدي الى الاهلاك. أما الثانية فيكون المعنى أتهلكنا لان المبطلين فعلوا، ولا ندري ما فعلوا، فالفعل الأول مخصوص معلوم بخلاف مصدر (أن)، ويحتمل أن تكون (ما) اسماً موصولاً أيضاً.

ومثله قوله تعالى: ﴿ ضَاقَتَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ ﴾ [التوبة: ١١٨]، والمعنى برحبتها. ولو قلت: (بأن رحبت) لكان المعنى أنها ضاقت عليهم بكونها رحبة، وهو معنى متناقض غير مراد.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ لَا نُؤَاخِذُنِي بِمَا نَسِيتُ ﴾ [الكهف: ٧٣]، والمقصود به نسيان مخصوص وهو العهد الذي بينهما، ولو قال (بأن نسيت) لاحتمل المعنى انه آخذه بمبدأ النسيان أي آخذه لكونه نسي، أي لمجرد حصول النسيان عنده.

ونحو قوله تعالى: ﴿ لِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا شَعَىٰ ﴾ [طه: ١٥]، أي بسعيها، ولو ابدلت (أن) بها فقلت (لتجزى كلُّ نفس بأن تسعى) تغير المعنى، وأصبح أنها تجزى لأنها تسعى، فالأولى سعي مخصوص تجزى به ان كان خيراً فخير، أو شراً فشر. والثانية أنه مطلق السعي فهي تجزى لانها تسعى وليس فيها المعنى الاول.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ رَبُّكُمْ أَعَلَرُ بِمَا لَبِئْتُمْ ﴾ [الكهف: ١٩] أي: بلبثكم، والمقصود به زمن لبثكم ومدته، ولو قال: (ربكم أعلم بأن لبثتم) لكان المعنى أنّ ربكم يعلم بأنكم لبثتم، وهذا غير مراد، فالاولى لبث مخصوص بخلاف الثانية.

فمصدر (ما) مخصوص محدود، بخلاف مصدر (أن) فانه لمجرد الحدث، وهذا فرق رئيس بينهما كما ذكرت.

7- إِنَّ (أَنُّ) تَستعمل للتعليل كما ذكرنا بخلاف (ما) وهي تقوم مقام حرف التعليل مع الافعال الماضية، وذلك نحو ﴿ وَقَخِرُ ٱلجِبَالُ هَذَّا أَن دَعَوَا لِلرَّحْنِ وَلَدًا ﴾ [مريم: ٩٠، ٩٠]. وقد تقول ان (ما) وردت للتعليل أيضا، نحو ﴿ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ بِمَا نَسُواْ يَوْمَ ٱلجِسَابِ ﴾ [ص: ٢٦]، وقوله ﴿ إِنِي جَرَيْتُهُمُ ٱلْيُوْمَ بِمَاصَبُرُواً ﴾ [المؤمنون: ١١١].

والحق أنّ (ما) لم تأت للتعليل إلاّ مع حرف يفيد التعليل، أما (أنْ) فهي حيث وردت للتعليل منزوعة من حروف التعليل في القرآن الكريم، إلاّ في نحو قوله تعالى: ﴿ لِتُكَلَّا يَعْلَمُ اللَّهِ لَمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللّه

٧- ثم انهما يختلفان من حيث التعليل، وذلك أن تقول مثلا (عاقبتك بما ذهبت الى القرية) أي عاقبتك بسبب ذهابك، ولو قلت: (عاقبتك بأن ذهبت إلى القرية) احتمل هذا المعنى واحتمل أنه عاقبه بالذهاب، أي جعل ذهابه هو العقوبة.

ونحوه أن تقول: (لقد جزاك الله بما كنت من المصلحين) و(جزاك الله بأن كنت من المصلحين). فالأولى معناها أنه جزاك بسبب كونك من المصلحين، والثانية تحتمل السببية، وتحتمل أنه جزاه بأن جعله من المصلحين، فالجزاء هو جعله من المصلحين.

۸- التشبیه به (ما) یختلف عن التشبیه به (أن) وذلك نحو قولك: (اضرب كما ضرب خالد) أي ان خالدا ضرب فاضرب أنت كضربه، ولو قلت (اضرب كأن ضرب خالد) لكان المعنى: اضرب كأن خالدا ضرب، ولا يدل على أن خالداً ضرب فتريد أن يضرب مثله، وانما المعنى إضرب كأن الضارب خالد، ونحوه قوله تعالى: ﴿ فَاسْتَقِمْ كُمَا أُمِرْتَ ﴾ [هود: ١١١]، ولو قال (فاستقم كأن أمرت) لكان المعنى: استقم كأنك أمرت، ولم يفد أنه مأمور حقيقة، إلى غير ذلك من أوجه الخلاف.

Laurence Control of the Control

s, iso aperiodes

save sage in the first

#### کي:

وعند بعضهم أنها لا تفيد التعليل، وانما التعليل من اللام المقدرة، فاذا قلت: جنت كي استفيد فإذا قدّرت (كي) مصدرية، وجب تقدير اللام قبلها، أي جئت لكي استفيد، واللام تفيد التعليل (٢٠).

والراجح أنها للتعليل، كما هي في الجارة، ولنا عودة الى هذا الموضوع في بابه.

ولذا اذا لم يقصد معنى التمني بعد (ودّ) فلا يؤتى بها، قال تعالى: ﴿ أَيُودُ أَحَدُكُمْ أَنْ تَكُونَ لَمُ جَنَّةٌ مِن نَجْبِلِ وَأَعْنَابِ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلأَنْهَلُولُهُ فِيهَا مِن كُلِ ٱلنَّمَرُتِ وَأَصَابُهُ ٱلْكِبُرُ وَلَهُ ذُرِيّةٌ ضُعَفَاتُهُ فَأَصَابُهَا إِعْصَارٌ فِيهِ نَارٌ فَآحَرَقَتُ ﴾ [البقرة: ٢٦٦]، وقال: ﴿ وَقَودُونَ أَنَّ عَيْرَ لَلْهُ ذُرِيّةٌ ضُعَفَاتُهُ فَأَصَابُهَا إِعْصَارٌ فِيهِ نَارٌ فَآحَرَقَتُ ﴾ [البقرة: ٢٦٦]، وقال: ﴿ وَوَدُولَ أَنْ عَيْرَ لَا نَعْدَرُ فَلَا يَكُونُ لَكُو ﴾ وَالأنفال: ٧] بخلاف قوله: ﴿ وَوَدُّوا لَوْ تَكَفُرُونَ ﴾ [الممتحنة: ٢]، وقوله: ﴿ يَوْمَهِ فِي وَمَهِ فِي وَمَهِ فِي وَمَهِ فِي وَمُ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَلَا يَكُنُونَ اللَّهُ عَلَيْكُنُونَ اللَّهُ عَلَيْكُنْ اللَّهُ عَلَيْكُنْ اللَّهُ عَلَيْكُنْ اللَّهُ عَلَيْكُا اللَّهُ وَلَا يَكُنُونَ اللَّهُ عَلَيْكُنْ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْكُنْ اللَّهُ عَلَيْكُنْ وَاللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُنْ اللَّهُ عَلَيْكُنْ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ وَلَا يَكُلُونَ اللَّهُ عَلَيْكُنْ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَوْلُهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْلُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْلُولُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ ال

<sup>(</sup>١) ولسان العرب؛ (٢٠/ ١٠١).

<sup>(</sup>٢) انظر «المغني» (١/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٣) ﴿الكشاف؛ (٣/ ٢٥٧) وانظر ﴿جواهر الأدبِ (١٥٦). ﴿ ﴿

Brack Comment

#### اسم المصدر

ذهب النحاة الى أن اسم المصدر هو ما ساوى المصدر في الدلالة على الحدث وخالفه بخلوه من بعض حروف فعله لفظاً وتقديراً دون تعويض (١)، وذلك كالعطاء والثواب والسلام والكلام والعِشرة.

وحق المصدر أنْ يتضمن حروف فعله بمساواة، نحو تعلم تعلماً، أو بزيادة نحو أعلم إعلاماً<sup>(۲)</sup>، فإن نقص عن حروف فعله دون عوض أو تقدير كان اسم مصدر، فإعطاء مصدر لأعطى، وإما العطاء فاسم مصدر لأنه خلا من الهمزة التي في أوله دون عوض. والتكلم مصدر تكلم، أما الكلام فهو اسم مصدر لتكلم لأنه خلا من التاء دون عوض. وقد تقول أنّ الألف قبل الآخر عوض عن التاء، غير أنّ النحاة لا يعدون المدة التي قبل الآخر عوضاً لأن العوض يكون في الأول، أو في الآخر، بدليل ثبوتها في المصدر دون تعويض كالانطلاق والاكرام والاستخراج (۲).

والمصدر المعوض نحو (عدة) و(زنة) فان فعليهما (وعد) و(وزن)، فحذفت الواو وعوض عنها التاء في الآخر، ونحو تعليم وتسليم فإن فعليهما، علم وسلم، فان التاء عوض عن أحدى اللامين (٤٠).

وعندي أنّ اسم المصدر أيضاً ما خرج عن قياس المصدر فيما كان فيه المصدر قياساً نحو عشرة وقُبلة فانّ (عشرة) اسم للمعاشرة، وفعله (عاشر)، وقد حذف الالف منه، وعلى مقتضى قول النحاة ينبغي أنْ يكون مصدراً وذلك لأنه عوض عن الألف المحذوفة بالتاء في آخره، ومثله الهجرة من هاجر وقبلة من قبّل مع أنهم يقولون أنها أسماء مصادر (٥) وليست مصادر.

واسم المصدر يدل على الحدث عندهم كالمصدر، فالعطاء معناه الاعطاء، والقبلة معناها التقبيل، والعذاب معناه التعذيب، ولذا عمل عمل المصدر. قال الشاعر:

<sup>(</sup>١) انظر «شرح الأشموني» (٢/ ٢٨٧).

<sup>(</sup>٢) «شرح الاشموني» (٢/ ٢٨٧).

<sup>(</sup>٣) «الصبان» (٢/ ٢٨٧).

<sup>(</sup>٤) انظر «الصبان» (٢/ ٢٨٧).

<sup>(</sup>٥) \_ انظر «شرح الاشموني» (٢/ ٢٨٨) في العشرة والقبلة :

فلا تسريس لغيسرهم السوفسا

بعشرتك الكرام تُعَدّ منهم أي بمعاشرتك، وقال الآخر:

يشفيك قلت صحيح ذاك لو كانا

قالوا كلامك هندأ وهي مصغية

أي تكليمك.

وفي موطأ مالك عن عائشة رضي الله عنها (من قبلة الرجل زوجته الوضوء) أي تقبيل (١).

وقيل أيضاً انّ المصدر يدل على الحدث، واسم المصدر يدل على الشيء أو الذات، ونحو ذلك العطاء والاعطاء، فالاعطاء هو الحدث، والعطاء اسم لما يعطى، والغَسُل فعل الغاسل، أي الحدث والغُسل الماء يغتسل به (٢) والتقبيل هو فعل المقبّل، والقبلة اسم لذاك.

وهو عند البصريين لا يعمل، لأنّ أصل وضعه لغير المصدر، بل للاسم، واعماله رأي الكوفيين (٣)، وقد أخذ به النحاة المتأخرون.

والذي يترجح عندي أنّ الاصل في اسم المصدر أن لايدل على الحدث بل وضع للدلالة على الحدث. على الأسم، فالقرّض ما سلّفت، وأما الاقراض فمصدر أقرض وهو الحدث.

والإمطار مصدر أمطر، والمطر بالسكون مصدر مطر، وأما المطر بالفتح فماء السحاب. والرزق بالفتح مصدر رزق وهو الحدث، والرّزق بالكسر ما ينتفع به.

والحَمْل بالفتح مصدر حَمَل، والحِمْل بالكسر ماحمل.

والوُتود بالضم المصدر، والوَتود بالفتح الحطب.

والتكليم المصدر، والكلام اسم لما يخرج من الفم من اللفظ، وكان مفيداً تاماً.

وهو لا يكون فقط بالحذف دون تعويض، بل يكون بتغيير الحركات أيضاً، كالدَّهٰن والدُّهن والكَخل مصدر كحل والدُّهن والكُخل، فالدَّهن مصدر كحل والكُخل اسم لما يكتحل به، والحَمْل والحِمْل والغَسْل والغُسْل.

<sup>(</sup>١) انظر «شرح الاشموني» (٢/ ٢٨٧-٢٨٨).

<sup>(</sup>٢) انظر حاشية «يس على التصريح» (٢/ ٦٤)، «الأشموني» (٢/ ٢٨٨).

<sup>(</sup>٣) انظر «التصريح» (٢/٦٤)، «شرح الأشموني» (٢/٨٨).

وممّا يدل على أن أسماء المصادر ليست للحدث في الأصل أننا نقول: السلام عليكم ولا نقول: التسليم فهو الحدث، ولا نقول: التسليم عليكم، لأن السلام اسم وهو الأمان. أمّا التسليم فهو الحدث، ومثله الكلام والتكليم. قال تعالى: ﴿ وَإِنْ أَحَدُّ مِنَ المُشْرِكِينَ اَسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَى يَسْمَعَ كُلُمُ الله فان الله أو تكلّم الله) فان الله الله الله أو تكلّم الله فان كلام الله القرآن أما التكليم فهو الحدث، ولو كانا بمعنى واحد لصح ان يستعمل أحدهما مكان الآخر.

هذا هو الأصل في اسم المصدر، وقد يستعمل أحياناً للدلالة على الحدث، كما ان المصدر يستعمل للدلالة على الاسم أحياناً وأصله الدلالة على الحدث

فكما يراد بالخَلْق أحياناً المخلوق، وبالقول المقول، وباللفظ الملفوظ، وبالنبت النبات وهي مصادر قد يراد على قلة بالدُّهن الدَّهن، وبالكُخل الكَحَل، وبالقبلة التقبيل، وبالعذاب التعذيب.

جاء في (الأصول): "وحكى قوم أنّ العرب قد وضعت الأسماء في مواضع المصدر، فقالوا: عجبت من طعامك طعاماً، يريدون من اطعامك، وعجبت من دُهنك لحيتك، يريدون من دَهنك. قال الشاعر:

أهدى السلام تحتة ظلم

أظليم أنّ مصابكم رجلاً

ومِنه قوله:

#### وبعد عطائك المائة الرتاعا

أراد بعد اعطائك»(١).

فالراجح أنّ أسماء المصادر في الأصل لاتدل على الأحداث، بل تدل على الأسماء وقد تستعمل أحياناً للدلالة على الدوات .

<sup>(</sup>۱) «الأصول» (۱/ ١٦٥ - ١٦٦).

### الاتباع على محل المضاف إليه

ذهب قسم من النحاة الى أنه يجوز الاتباع على محل ما أضيف إليه المصدر، أو على لفظه، فمثلاً يصح أنْ تقول: (عجبت من اكوام خالد ومحمد) أو (محمداً) وساءني أهانة خالد الكويم) أو (الكويم).

وذهب سيبويه ومن تابعه من البصريين إلى أنّه لا يجوز الاتباع على المحل، بل على التقدير (١).

جاء في (كتاب سيبويه): اوتقول عجبت من ضرب زيد وعمرهِ، إذا أشركت بينهما كما فعلت ذلك في الفاعل، ومن قال (هذا ضارب زيد وعمراً) قال (عجبت له من ضرب زيد وعمراً) كأنه أضمر: ويضرب عمرا أو: وضرب عمراً<sup>(۱)</sup>.

وجاء في (شرح ابن يعيش): «إذا عطفت على ماخفض بالمصدر جاز لك في المعطوف وجهان:

أحدهما أن تحمله على اللفظ فتخفضه وهو الوجه.

والآخر أن تحمله على المعنى، فإن كان المخفوض مفعولاً في المعنى نصبت المعطوف، وإن كان فاعلاً رفعته فتقول: (عجبت من ضرب زيد وعمرو) وإن شئت (وعمراً) فهو بمنزلة قولك: هذا ضارب زيد وعمرو وعمراً.

وإنَّمَا كان الوجه الجر لتشاكل اللفظين، واتفاق المعنيين.

وإذا نصبت قدر المصدر بالفعل، كأنك قلت عجبت من أن ضرب، أو من أن يضرب ليحقق لفظ الفاعل والمفعول....

والنعت في ذلك كالعطف، في جواز الحمل على اللفظ والمعنى تقول فيه: "عجبت من ضرب زيد الظريف» بالخفض على اللفظ، والظريف بالرفع على المعنى"(٢).

<sup>(</sup>١) انظر «الرضى على الكافية» (٢/ ٢١٩)، «شرح الأشموني» (٢/ ٢٩١).

<sup>(</sup>۲) اکتاب سیویه، (۱/ ۹۸).

<sup>(</sup>۳) «شرح ابن یعیش» (۱/ ۲۵–۲٦).

وخلاصة الأمر أنّه يجوز العطف على غير اللفظ على كلا الرأيين، إلاّ أنه على مذهب سيبويه يكون بتقدير محذوف، وعلى غير مذهبه يكون العطف على المحل، فعلى مذهب سيبويه وغيره يصحّ أنْ تقول (ساءني ضرب محمد وعمراً)، غير أن التوجيه يختلف.

والغرض من الاتباع على المحل إيضاح الفاعل من المفعول، فتقول (عجبت من الكرام خالد اللئيم أو اللئيم) فرفع اللئيم يدل على أن خالداً فاعل في الأصل، ونصبه يدل على أنه مفعول به.

وتقول: (أعجبني اكرام خالد أخوك، أو أخاك) على البدل للغرض نفسه، وكذلك (عجبت من ضرب زيدٍ، وخالداً، أو خالدًا).

ومقتضى ما ذهب إليه سيبويه أنّ الدلالة تختلف من وجه آخر، وذلك أنه يقدّر فعلاً محذوفاً والفعل يدلّ على الحدوث بخلاف الاسم الذي يدل على الثبوت، فإنّ قولك (عجبت من ضرب زيدٍ وعمروٍ) يدل على أنّ الضرب لهما واحد، من حيث الدلالة على الثبوت.

وأما قولك (عجبت من ضرب زيد وعمراً) فإن قدرته (وأنْ يضرب عمراً) كان الضرب لعمراً كان الضرب لعمراً كان الضرب لعمراً كان الضرب له في الماضي بخلاف لعمرو في الاستقبال، وان قدرته (وأنْ ضرب عمراً) كان الضرب له في الماضي بخلاف (عجبت من ضرب زيد) فانه ليس نصاً على زمن بعينه، بل هو يحتمل ذلك كما يحتمل الاستمرار والثبوت.

The state of the s

## اسم الفاعل

اسم الفاعل كالفعل<sup>(۱)</sup> لازم ومتعدّ. فإذا كان لازماً اكتفى بفاعله نحو: (أمسافرٌ الرجلان)، وإنْ كان متعدياً نصب مفعولاً نحو (أضاربٌ محمودٌ أخاك؟).

ويشترط النحاة لنصبه المفعول شرطين:

الأول: الاعتماد على نفي أو استفهام، أو أن يقع صفة، أو حالاً، أو مسنداً، أو يقع بعد حرف نداء.

الثاني: أنْ يدل على الحال، أو الاستقبال، نحو (هو ضارب سعداً الآن أو غداً). ولا يشترطون لعمل الرفع إلاّ الاعتماد، فلا يشترطون كونه للحال أو للاستقبال (٢). فيصح أن تقول: (أحاضر الرجال أمس؟).

هذا شأن المجرد من (أل) فإن كان محلّى بـ (ال) عمل في جميع الأحوال، تقول: (هو المكرم أخاك أمس أو غداً) (٣).

يتبين من هذا أنّ اسم الفاعل لا يتعدى الى مفعول، إلاّ إذا كان دالاً على حال، أو استقبال، فإنْ لم يكن كذلك لا ينصب مفعولاً. تقول: (أنا مكرمٌ أخاك) والمقصود به الآن أو في الاستقبال، ولا تقول ذلك إذا كان الاكرام ماضياً بل يجب أن تقوله بالجر، أي (أنا مكرمُ أخيك). قال تعالى: ﴿ إِنِي خَلِقُ بَشَكُرا مِن صَلْصَنلِ مِن حَمَا مَسْنُونِ فَإِذَا سَوَيّتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي أَخيك). قال تعالى: ﴿ إِنِي خَلِقُ بَشَكُرا مِن صَلْصَنلِ مِن حَمَا مِسْنُونِ فَإِذَا سَوَيّتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَنَعُوا لَمُ سَجِدِينَ ﴾ [الحجر: ٢٨] وقال: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِكُمْ إِنِي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَبَعُمُلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِمَاءَ ﴾ [البقرة: ٣٠] وقال: ﴿ وَإِنّا لَجَعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُزًا ﴾ [الكهف: ٨] أي يوم القيامة، وقال: ﴿ ثُمّ إِنّاكُمْ أَبُّهَا الطَالَونَ الْمُكَذِّبُونَ لَا كُلُونَ مِن شَجَرِ مِن نَقُومِ فَا اللهِ قَالَ اللهِ مَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ المُن اللهُ المُ اللهُ المُ اللهُ الذَاللهُ اللهُ الله

kan talah kalan dari dari kacamatan dari kacamatan dari kacamatan dari kacamatan dari kacamatan dari kacamatan

وقال: ﴿ قُلِ ٱللَّهَ أَعْبُدُ مُخْلِصًا لَّهُ دِينِي ﴾ [الزمر: ١٤] وهو للحال.

<sup>(</sup>١) . بل هو فعل عند الكوفيين.

<sup>(</sup>٢) انظر «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٢٢١-٢٢٢)، «التصريح» (٢/ ٦٥-٦٦).

<sup>(</sup>٣) انظر «المفصل» (٢/ ١٢١).

(1) I have the said

Marie Carlos Car

جاء في (الكتاب): «(هذا باب من اسم الفاعل الذي جرى مجرى الفعل المضارع في المفعول في المعنى، فإذا أردت فيه من المعنى ما أردت في (يفعل) كان منوناً نكرة) وذلك قولك: (هذا ضارب زيداً غدا) فمعناه وعمله (هذا يضرب زيداً)، وإذا حدّث عن فعل في حين وقوعه غير منقطع كان كذلك، وذلك قولك: (هذا ضارب عبد الله الساعة) فمعناه وعمله (هذا يضرب زيداً الساعة) و(كان زيداً ضارباً أباك) فإنما يحدّث أيضاً عن اتصال فعل في حين وقوعه، و(كان موافقاً زيداً) فمعناه وعمله، كقولك (كان يضرب أباك ويوافق زيداً) فهذا كله أجري مجرى الفعل المضارع في العمل والمعنى منونا»(١)

وجاء في (مغاني القرآن) في قوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَابِقَةُ ٱلْمَوْتِ ﴾ [الأنبياء: ٣٥] "ولو نونت في (ذائقة) ونصبت (الموت) كان صواباً. وأكثر ما تختار الغرب التنوين والنصب في المستقبل. فإذا كان معناه ماضياً لم يكادوا يقولون إلا بالإضافة فأما المستقبل فقولك (أنا صائمٌ يومَ الخميس) إذا كان خميساً مستقبلً، فإن أخبرت عن صوم يوم خميس ماض قلت: (أنا صائمٌ يوم الخميس) فهذا وجه العمل "(٢).

وجاء في (كتاب الجمل) للزجاجي: «اسم الفاعل إذا كان بمعنى المضي كان مضافا الى وجاء في (كتاب الجمل) للزجاجي: «اسم الفاعل إذا كان بمعنى المضي كان مضافا الى ما بعده وجرى مجرى سائر الأسماء في الإضافة كقولك: (هذا ضارب زيداً أمس) وكذلك ما اشبهه، ولو قلت: (هذا ضارب زيداً أمس) بالتنوين والنصب لم يجز عند أحد من البصريين والكوفيين إلا الكسائي.

فإذا كان اسم الفاعل بمعنى الحال أو الاستقبال كان لك فيه وجهان: أحدهما، وهو الأجود أن تنوته وتنصب ما بعده لأنه ضارع الفعل المستقبل، وذلك قولك (هو ضارب زيداً الساعة) و(هذا ضارب زيداً غدا).

والوجه الآخر أن تحذف التنوين وتخفض وأنت تريد الحال والاستقبال، فتقول! (هذا ضارب زيدٍ غداً)»(٣).

وجاء في (المفصل): «ويشترط في اعمال اسم الفاعل أنْ يكون في معنى الحال، أو الاستقبال، فلا يقال: (زيد ضارب عمراً أمس) ولا (وحشيّ قاتلٌ حمزة يوم أحد) بل

<sup>(</sup>۱) "کتاب سیبریه" (۱/ ۸۲).

<sup>(</sup>٢) ﴿ معاني القرآن للغراء (٢/ ٢٠٢). ﴿ مَا رَبِّهِ مِنْ

<sup>(</sup>٣) «الجمل» (٩٥-٩٩)، وانظر «المقتضب» (٤/ ٣٠).

يستعمل ذلك على الإضافة الأنان.

وُذكر «لو أن قائلًا قال (هذا قاتلٌ أنحي) بالتنوين، وقال آخر: (هذا قاتلُ أخي) بالإضافة لدل التنوين على أنّه لم يقتله، ودلّ حدّف التنوين على أنه قتله»(٢).

#### إضافة اسم الفاعل:

ذكرنا آنفاً أنّ اسم القاعل لا يتعدى إلا إذا كان دالاً على الحال أو الاستقبال، فإنْ لم يدل على الحال أو الاستقبال، فإنْ لم يدل على الحال أو الاستقبال بأنْ كان ماضياً أضيف، تقول: (هذا ضاربُ محمد) إذا ضربه و(ضاربُ محمداً) إذا كان يضربه أو يتوي ضربه .

جاء في (كتاب سيبويه): "فإذا أخير أنّ الفعل قد وقع وانقطع، فهو بغير تنوين البتة...وذلك قولك (هذا ضارب عبدِ الله وأخيه) وجه الكلام وحدّه الجر. لأنه ليس موضعاً للتنوين، وكذلك قولك: (هذا ضارب زيد فيها وأخيه) وهذا قاتل عمرو أمس وعبدالله "(٢).

وجاء في (المقتضب): «تقول (هذا ضارب زيدٍ أمس) و(هما ضاربا زيد) و(هم ضاربو عبدالله). . . كل ذلك إذا أردت به معنى الماضي لم يجز إلا هذا، لأنه اسم بمنزلة قولك (غلام زيد) و(أخو عبدالله). . .

فان جعلت اسم الفاعل في معنى ما أنت فيه ولم ينقطع أو ما تفعله بعد ولم يقع جرى مجرى الفعل المضارع في عمله وتقديره. . وذلك قولك: (زيد آكلٌ طعامك الساعة) إذا كان في حال أكل و(زيد آكلٌ طعامك غدا) كما تقول: (زيد يأكل الساعة) إذا كان في حال أكل وزيد يأكل غداً»(٤).

ولا يفهم من هذا أنّ الإضافة لا تصح إلاّ إذا كان اسم الفاعل دالاً على المضي، بل الاضافة جائزة سواء كان اسم الفاعل دالاً على المضي أم غيره، تقول (هو ضارب محمد أمس)

<sup>(</sup>۱) «المفصل» (۲/ ۱۲۱).

<sup>(</sup>٢) تأويل مشكل القرآن لابن قتيبة ١١ وانظر في (الاشباه والنظائر للسيوطي ٣/ ٢٢٤) المناظرة بين الكسائي والقاضي أبي يوسف.

<sup>(</sup>٣) د «کتاب سيبويه» (١/ ٨٧). وغور ويوره ويوره ويوره الله ويوره ويوره ويوره ويوره ويوره ويوره ويوره ويوره ويوره

<sup>(</sup>٤) «المقتضب» (٤/ ١٤٨ – ١٤٩).

و(هو ضارب محمد غدا)، إلاّ أنّ النصب لا يصح إلاّ إذا دلّ على الحال أو الاستقبال (١). وقد مرّ بنا في باب الإضافة غير المحضة أنّ ما كان من اسم الفاعل دالاً على الحال أو الاستقبال فاضافته غير محضة بخلاف ما إذا كان دالاً على المضي.

فالفرق بين الإضافة والنصب، أنّ النصب دلالته قطعية إذ هو لا يدل إلاّ على الحال أو الاستقبال، أما الإضافة فدلالتها احتمالية فهي تحتمل:

١- المضي كقوله تعالى: ﴿ ٱلْحَمْدُ يللهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [فاطر: ١]، وكقولك:
 (أنا ضارب خالدٍ أمس).

٢- الحال والاستقبال كقوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا إِنَّكَ جَامِعُ النَّاسِ لِيَوْمِ لَا رَبَّ فِيدًا ﴾ [آل عمران: ٩] وقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ جَامِعُ ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْكَلفِرِينَ فِي جَهَنَّمَ جَمِيعًا ﴾ [النساء: ١٤] وقوله: ﴿ إِنَّهُم مُلَاقُوا رَبِّهِم ﴾ [هود: ٢٩]، وقوله: ﴿ إِنَّهُم مُلَاقُوا رَبِّهِم ﴾ [هود: ٢٩]، وهذا كله استقبال.

وقوله: ﴿ وَهَاذَا كِتَنْبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ مُصَدِّقُ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَّيْهِ ﴾ [الأنعام: ٩٢] وهذا حال.

٣- الدلالة على الاستمرار، كقوله تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَكُ يُخْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ
وَمُخْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيِّ ذَلِكُمُ اللَّهُ فَأَنَى تُؤْفَكُونَ فَالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ ﴾ [الانعام: ٩٥-٩٦] فهو في كل حين
يفلق الحب والنوى ويخرج الميت من الحي، وفي كل يوم يفلق الإصباح.

2- ثم ان الإضافة قد تفيد تغليب جانب الذات على الحدث في اسم الفاعل، بخلاف النصب، فإنه يفيد دلالته على الحدث، فنحن نستعمل اسم الفاعل للدلالة على الحدث أحيانا، وأحيانا نقصد به الدلالة على الاسم، وذلك كالحارس والكاتب والسائق، فقد يراد بالحارس صفته وقد يقصد به شخصه وكذلك الكاتب والسائق.

جاء في (الكتاب): «هذا ما كان من ذلك عملاً وذلك قولك (مررت برجل ضارب أبوه رجلاً) و(مررت برجل ملازم أبوه رجلاً). . . فالمعنى فيه على وجهين: إن شئت جعلته يلازمه ويخالطه فيما يستقبل، وإن شئت جعلته عملاً كائناً في حال مرورك، وإن القيت التنوين وأنت تريد معناه جرى مثله إذا كان منوتاً . . .

<sup>(</sup>۱) انظر «کتاب سیبویه» (۱/۸۳)، «الجمل» (۹۰-۹۹)، «شرح ابن یعیش» (۱۱۹/۲)، «شرح ابن عقیل» (۲/۷۲).

فإذا جعله اسماً لم يكن فيه إلا الرفع على كل حال، تقول: (مررت برجل ملازمه رجل)، أي مررت برجل صاحب ملازمته رجل، فصار هذا كقولك (مررت برجل أخوه رجل)، وتقول على هذا الحدّ (مررت برجل ملازموه بنو فلان) فقولك (ملازموه) يدلّك على أنه اسم ولو كان عملاً لقلت: (مررت برجل ملازمه قومه»(١).

فبالإضافة قد يراد الاسم، وأما النصب فللدلالة على الحدث فقط، وذلك لأن الإضافة من خصائص الاسماء. تقول (هذا سائق السيارة) أي يسوقها، وتقول (هذا سائق السيارة) بالإضافة وتريد به شخصه، وتقول (هذا حارس المدرسة) أي يحرسها، وتقول (خرج حارس المدرسة) وتعني به شخصه، وتقول (لا يسوق سائق السيارة) و(لا يحرس حارس المدرسة) وتقصد به شخصيهما ولو كان المقصود به الحدث لتناقض القول إذ كيف لا يسوق وهو يسوق، ولا يحرس وهو يحرس؟ ولكن المقصود به الشخص كما ذكرنا.

## العطف على المضاف إليه:

قد يعطف على المضاف إليه الذي أضيف إليه اسم الفاعل بالجر، وبالنصب، فتقول (هذا ضارب محمد وخالد).

Silver Branch & MCD 122 Free

أما الأول فلا اشكال فيه وهو عند النحاة أجود(٢) ١٥٠٠

وأما العطف بالنصب فهو إمّا أنْ يكون المقصود به الزمن الماضي، فيكون على تقدير نعل ماضٍ قبل المنصوب عند سيبويه، ومن تابعه (٣). ففي قولك (هو ضارب محمد وخالداً) يقدرون (وضرب خالداً)، وأما أن لا يقصد به الماضي فيقدرون له فعلاً مضارعاً أو اسم فاعل منوناً، ففي قولك (هو ضارب محمد وخالداً غدا) يقدرون: (ويضرب خالداً) أو (وضارب خالداً).

والذي يترجح عندي في تفسيره أنه إذا عطفت بالنصب على المجرور ولم تكن ثمة دلالة على أن المقصود به الماضي كان المضاف تعبيراً احتمالياً والمنصوب تعبيراً قطعياً، فقولك

<sup>(</sup>٢) «كتاب سيبويه» (١/ ٨٩)، «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٢٢٥). ﴿ مَا مَا مُعَلَّمُ مُعَلِّمُ مُعَلِّمُ وَمَا مُع

<sup>(</sup>٣) انظر «كتاب سيبويه» (١/ ٨٧)، «شرح الرضي» (٢/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٤) انظر "كتاب سيبويه" (٨٦/١)، "شرح ابن يعيش، (٦٩/٦). ١١٥٠ بين المار المار المار المار المار المار المار المار

(هو ضارب محمد وخالدا) يدل على أن (ضَرَب محمد) يحتمل المضي والحال والاستقبال والاستقبال والاستقبال والاستمرار و(ضَرَب خالد) يدل على الحال، أو الاستقبال قطعاً ولا يحتمل غيرهما كما مر في تفسير المضاف والمنصوب.

أما إذا كانت هناك دلالة تدل على أن ضربهما جميعاً حصل في الماضي كقولك (هو ضارب محمد وخالداً أمس) فهو على تقدير فعل ماض كما قدر سيبويه، ومقتضى هذا التقدير أن (ضرب محمد) يفيد الدلالة على الثبوت و(ضرب خالد) يفيد الانقطاع ذلك لأن دلالة اسم الفاعل ليست كدلالة الفعل، فقولك (هو ضارب محمد) يحتمل ثبوت الضرب، وتكرر حصوله في الماضي، بخلاف الفعل الماضي، فإنه يدل على أنه حصل وانقطع، تقول (كان سعيد كذب) و(كان سعيد كاذبا) فالفعل الماضي (كذب) يدل على أن سعيداً وقع منه كذب، وأما اسم الفاعل (كاذب) فهو يدل على ثبوت هذه الصفة فيه في الماضي. ونحوه قولك: (هو مجتهد وهو اجتهد) و(هو قائم بالامر وقام بالامر) و(هو شارب الخمر).

جاء في (التفسير الكبير): «انّ اسم الفاعل يدل في كثير من المواضع على ثبوت المصدر في الفاعل ورسوخه فيه، والفعل الماضي لا يدل عليه كما يقال: فلان شرب الخمر وفلان شارب الخمر، وفلان نفذ أمره وفلان نافذ الأمر، فإنه لا يفهم من صيغة الفعل التكرار والرسوخ ومن اسم الفاعل يفهم ذلك»(١).

## فخلاصة الأمر أنَّ قولك:

(هذا ضارب محمد وخالدٍ) يفيد أن الضرب لهما واحد من حيث الزمن والدلالة. وقولك: (هذا ضارب محمد وخالداً) إذا لم يتعين أنهما للمضي يفيد أنّ ضرب محمد احتمالي الدلالة فهو يحتمل الماضي، والحال، والاستقبال، والاستمرار، و(ضرب خالد) يدل على وقوعه في الحال والاستقبال.

وإذا تعين أنّ ضربهما كان في الماضي جميعاً، فضرب محمد يفيد الدلالة على الثبوت، وقد يحتمل الدوام والتكرار، وضرب خالد يفيد وقوعه وانقطاعه، وهذا الفرق متأتّ من الفرق بين الفعل واسم الفاعل.

<sup>(</sup>۱) «التفسير الكبير للرازي» ج(۲۹) ص(۲۹).

#### صيغ المبالغة

المشهور أن الذي يتعدى منها ثِلاثة هي (فِّعالِ) نِحو (خَوَاضِ إليها الكتائب) و(فَعول) نحو (ضروب بنصل السيف سوق سمانها). و(مفعال) نحو (إنه لمنحار بوائكُها)(١).

وعند سيبويه يعمل أيضاً (فعيل) و(فُعِل) (٢). ولا يشترط في اعمالها الدلالة على الحال، أو الاستقبال(٢)، وهي فيما عدا ذلك كاسم الفاعل. اسم المفعول

وما قيل في اسم الفاعل يقال في اسم المفعول من حيث الشروط(١) والدلالة، غير أنه للمفعول وذلك للفاعل.

و بنال ابن مالك: و يعرب المراجعة والمراجعة والمراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة

وكل ما قرر لاسم فاعل يعطى اسم مفعول بلا تفاضيل

<sup>(</sup>۱) اشرح الرضي على الكافية؛ (٢/ ٢٢٤).

النا مراه ۱۷ / ۲۱ م (۱/ ۲۱ م مراه). و النام مراه المراه المراع المراه المراع المراه المراع المراه المراه المراه المراه المراه المراه المراه المراه المراع المراه ا (٢)

<sup>(</sup>٣)

انظر الشرح ابن عقيل الرام ٢٨)، الشرح الإشموني الرام ٢-٢٠٠١) من الشرع الإشموني المرام ا

## الصفة المشبهة

أستعملت الصفة المشبّهة مع سببيها استعمالات متعددة، نحو:

مررت برجل حسنٍ وجهُه- باتباع الصفة ورفع الوجه.

ومررت برجل حسنٌ وجهُه- برفع الصفة والوجه.

ومررت برجل حسنِ الوجهِ- بالاضافة .

ومررت برجل حسنٍ وجهَه أو الوجهُ- بنصب الوجه فيهما.

ومررت برجل حسنٍ وجهاً.

وقد تقول: أيترتب على هذه الخلافات في الأوجه، اختلاف في المعنى، أم هي متطابقة؟.

والجواب إنّنا نعتقد أنّ لكل وجه معنى، والنحاة يذكرون بعضاً من هذه التفسيرات وسنذكرها موضحين معناها:

١- مررت برجل حسن وجهه- باتباع الصفة المشبهة لما قبلها ورفع الوجه، والصفة ههنا فيها جانب الحدث غالباً، وهي قريبة من الفعلية، ولذا ارتفع بها الفاعل كالفعل، ونحوه أن تقول في غير السببي: أكريم المحمدان؟ وما حسن الخالدان. كأنك قلت: مررت برجل حَسنَ وجهه وأكرُم المحمدان؟ وما حُسنَ الخالدان.

ويدلك على ذلك أنها تستعمل في هذا الوجه استعمال الافعال فهي تطابق ما بعدها من حيث التذكير والتأنيث، وأنها تكون مفردة مع مرفوعها فتقول: (محمد حسنة أمه) و(الرجلان حسن أبواهما) بخلاف الإضافة مشلاً إذ تقول (محمد حسن الام) و(الرجلان حسنا الأبوين) لأن الإضافة فيها جانب الاسمية هو الغالب.

٢- مررت برجل حسن أبوه- برفع الصفة المشبهة وما بعدها، وهذا على التقديم والتأخير، وأصل الكلام (مررت برجل أبوه حسن)، فحسن خبر مقدّم وأبوه مبتدأ مؤخر، وقدمت الخبر للاهتمام.

وليست الصفة هنا على إرادة تغليب الحدث، فإنها لم تستعمل استعمال الافعال، فهي تطابق المبتدأ فتقول: (مررت برجل حسنان أبواه) و(مررت برجل حسنون آباؤه)، وأصل

الكلام (أبواه حسنان) و(آباؤه حسنون) ولو أردت معاملتها معاملة الفعل لقلت: مررت برجل حسن أبواه وحسن آباؤه.

٣- مررت برجل حسن الوجه- بإضافة الصفة الى الوجه، والصفة ههنا مراعى فيها جانب الاسمية أكثر من الحدث بخلاف التعبير الأول، وذلك لأنّ الإضافة من خصائص الاسماء، ثم ألا ترى أن الصفة هنا لا تعامل معاملة الفعل، بل هي تتبع ما قبلها أيّاً كان صاحبها الحقيقي، فتقول (مررت برجل حسن الأم) فتذكّر الصفة وإن كانت (الأم) مؤنثة، وتقول: (مررت برجلين حسني الآباء) فتثني الصفة اتباعاً لما قبلها وإن كان (الآباء) جمعاً بخلاف ما لو قلت (مررت برجل حسنة أمه) و (مررت برجلين حسن آباؤهما).

٤- مررت برجل حسن وجهة أو حسن الوجة - بنصب الوجه، وهذا عند النحاة للمبالغة من ناحيتين، وذلك أنك جعلت الحسن للرجل عموماً، ثم خصصت وجهه فتكون قد مدحته مرتين، مرة لعموم شخصه ومرة لوجهه.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أنّ في هذا التعبير إيضاحاً بعد الابهام، فإنك عندما قلت (مررت برجل حسن) ونونت الصفة كنت كأنك انهيت الكلام على الابهام، ثم أوضحت جهة الحسن بعدما ابهمت، وللايضاح بعد الابهام مزية كما مر في بحث التمييز.

جاء في (شرح شذور الذهب): "زيد حسن وجهه بنصب الوجه والاصل (زيد حسن وجهه) بالرفع ف (زيد) (مبتدأ) و(حسن) خبر، و(وجهه) فاعل بـ (حسن) لأن الصفة تعمل عمل الفعل، وأنت لو صرحت بالفعل فقلت (حسن) بضم السين وفتح النون لوجب رفع الوجه بالفاعلية فكذلك حق الصفة أن يجب معها الرفع، ولكنهم قصدوا المبالغة مع الصفة فحولوا الإسناد عن الوجه الى ضمير مستتر في الصفة راجع الى زيد ليقتضي ذلك أنّ الحسن قد عمّه بجملته فقيل (زيد حسنٌ) أي هو، ثم نصب وجهه (()).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «أما حسن انتصاب المعمولين في القياس فلأنك قصدت المبالغة في وصف الوجه بالحسن، فنصب (وجها) على التمييز، ليحصل له الحسن إجمالاً وتفصيلاً، ويكون أيضاً أوقع في النفس للابهام أولاً ثم التفسير ثانياً »(٢).

<sup>(</sup>۱) "شرح شذور الذهب» (۳۰۲).

<sup>(</sup>٢/ ٢٣١-٢٣٢). ومن على الكافية» (٢/ ٢٣١-٢٣٢).

وليس كل التعبيرات فيها هذان الجانبان، بل ليس في بعضها إلا الإيضاح بعد الإبهام فلا يصح جعل الصفة فيها لجملة الموصوف، وذلك نحو قولك: (الفيل مدّبب نابه) إذ لا يصح أن يقال (الفيل مدبّب)(١)، ونحوه (كلبك كثيف شعرَه) و(أخوك قليل ماله) فلا يصح وصف الكلب بالكثافة والأخ بالقلة على جهة العموم، وإنما فيه إيضاح بعد إبهام فإنك ابهمت جهة الوصف، ثم بيّنتها.

0- مررت برجل حسن وجها- وهذا التعبير كالذي قبله من حيث المبالغة والابهام غير تنكير الوجه، والمعنيّ بالوجه وجه الرجل، والمعرفة والنكرة هنا يتقاربان في الدلالة، فإنك إذا قلت: (محمد حسن وجها) فإن الوجه يعود إلى محمد عرفته، أو نكرته، والفرق بينهما كالفرق بين قولك (الله خلقكم من ماء) و(الله خلقكم من الماء) فإن المعرف بـ (ال) الجنسية فيه من العموم ما يقرّبه من النكرة، وإن كان لا يطابقه، وقد مرّ هذا في بابه.

وقد يكون الاختلاف بين معنى هذين التعبيرين، أو بين هذه التعبيرات من وجه آخر، وقد يكون الاختلاف بين معنى هذين التعبيرين، أو بين هذه التعبيرات من وجه آخر، وذلك نحو قولك (هو كريم أبا) في (أبا) يحتمل الحال والتمبيز، فهو يحتمل أنّه كريم أبوه أو حال أبوته، أي هو كريم إذا كان أبا ويحتمل أن أباه كريم، بخلاف قولك (هو كريم أبوه أو كريم الأب) بالإضافة فهو لا يحتمل إلاّ أن أباه كريم.

وفي مثل هذا التعبير يتضح الفرق بين تنكير المنصوب وتعريفه، فإن قولك (هو كريمٌ الاب) بالتعريف لا يحتمل إلا أن أباه كريم ولا يحتمل أنه كريم في حال أبوته، فهو لا يكون حالاً، ونحوه أن تقول: (هو حسن ضيفاً) وحسنُ الضيفِ وحسنُ الضيفَ.

وقد يكون الاختلاف على وجه آخر، وذلك نحو قولك (هو عظيم القوم) و(هو عظيم قوماً). فالأول قد يكون على معنى أنه عظيم في القوم كقولك (هو رئيس القوم وكبيرهم) وقد يكون على معنى أن قومه عظماء.

فإنْ قلت: (هو عظيم قوماً) كان المعنى أنّ قومه عظماء لاغير، فتبين من هذا أنه ليس ثمة تطابق وإنّما لكل تعبير معني.

<sup>(</sup>١) هذه صفة مشبهة وإن كانت على صيغة اسم المفعول لأنها صفة دالة على الثبوت على البوت المعلى التبوت المعلى ال

#### النعت

النعت هو التابع المكمل متبوعه، ببيان صفة من صفاته، نحو: (مررت برجل كريم) أو ببيان صفة من صفاته من صفات ما تعلّق به، وهو ما يسمى بالنعت السببي، نحو (مررت برجل كريم أو أبوه (۱))، ونحو قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا آخَرِجْنَامِنْ هَذِهِ ٱلْقَرّيَةِ ٱلظّالِمِ أَهْلُهَا﴾ [النساء: ٧٥].

ويأتي لأغراض أهمها:

1- التخصيص: ومعنى التخصيص تقليل الاشتراك الحاصل في النكرات (٢)، نحو (مررت برجل طويل) وذلك أنّ كلمة (رجل) عامّة تشمل كل واحد من أفراد الجنس، فإن نلت (طويل) فقد قللت الاشتراك باخراجك القصار، وغير الطوال عموماً، فإن قلت (مررت برجل طويل أسمر) زدته تخصيصاً، بتقليلك الاشتراك أكثر، فإنّك أخرجت غير السمر من الرجال الطوال، فإن قلت: (مررت برجل طويل أسمر أعرج) زدته تخصيصاً، وهكذا.

٢- التوضيح: ومعنى التوضيح إزالة الاشتراك الحاصل في المعارف<sup>(۲)</sup>، وذلك نحو قولك: (مررت بمحمد الخياط) فقد يكون أكثر من شخص مسمى بمحمد، فإن قلت: (الخياط) أزلت الإشتراك وتعين المقصود، ونحو: (اشتريت من الخباز الاعرج) فقد يكون أكثر من خباز وبذكرك (الأعرج) أزلت الاشتراك فتعين المقصود.

٣- الثناء والمدح: وذلك إذا كان الموصوف معلوماً عند المخاطب (١) لا يحتاج إلى توضيح، وذلك كقوله تعالى: ﴿ سَبِّحِ اَسْمَ رَبِّكَ اَلْأَعْلَى ﴾ [الأعلى: ١] فإنه ليس ثمة رب أسفل فتميزه منه بكلمة (الأعلى) فهو لا يحتاج إلى توضيح، وإنما ذكرت الصفة للثناء عليه وتعظيمه. ونحوه قوله تعالى: ﴿ فَسَيَّعَ بِاللَّمِ رَبِكَ الْعَظِيمِ ﴾ [الواقعة: ٩٦]، ونحو قولك: (جاء خالد القائد المظفّر) ولست تقصد بذلك توضيحه وفصله من خالد آخر، وإنما تذكر ذلك للتعظيم والثناء.

١) الشرح ابن عقيل؛ (٢/ ٥١)، التصريح، (٢/ ١٠٨).

<sup>(</sup>٢) انظر اشرح الرضي على الكافية (١/ ٣٣١)، الشرح ابن يعيش؛ (٣/ ٤٧)، الهمع؛ (١١٦/٢).

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضي على الكافية» (١/ ٣٣١)، «شرح ابن يعيش» (٣/ ٤٧)، «الهمع» (١١٦/٢)، «التصريح» (١٠٨/٢).

<sup>(</sup>٤) أشرح الرضي على الكافية؟ (١/ ٣٣١).

وقد يكون المدح والثناء في النكرات، كما يكون في المعارف، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ لَقَوَّلُ رَسُولٍ كَرِيرٍ ذِى قُوَّةٍ عِندَذِى ٱلْعَرَشِ مَكِينِ﴾ [التكوير: ١٩-٢٠].

٤- الذم والتحقير: وذلك إذا كان الموصوف معلوماً عند المخاطب، لا تقصد تمييزه من شخص آخر (۱)، نحو (أعوذ بالله من الشيطان الرجيم) ونحو: (مررت بمسيلمة الكذّاب)، ونحو (لا تسمع إلى سالم الخبيث اللئيم) لا تقصد بذلك تمييزه من شخص آخر مسمّى بهذا الاسم، وإنما ذكرت هذه الصفات لذمّه وتحقيره.

وقد يكون الذم والتحقير في النكرات أيضاً، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطُنُو وَقَدْ يَكُونُ الذم والتحقير في النكرات أيضاً، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطُنُو تَجِيرٍ ﴾ [التكوير: ٢٥] إذ ليس ثمّة شيطان غير رجيم ففصل الرجيم منه، ونحو (دونكم رجلا خائناً لئيماً).

٥- الترحم: (٢) نحو (مررت بعباس البائس) ونحو (ياويح إبراهيم المسكين) ونحو
 (ارحموا هذا الرجل الفقير الضائع).

ويكون في النكرات أيضاً، نحو (أرحموا رجلًا بانساً مضيَّعاً).

٦- التأكيد: (٣) نحو: (أمس الدابرُ لا يعود) فإن كل أمس دابر، ونحو قوله تعالى:
 ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي الصَّورِ نَفَخَةٌ وَلَجِدَةٌ ﴾ [الحاقة: ١٣] فإنّ (واحدة) مفهومة من قوله (نفخة) وقوله:
 ﴿ هُوَوَقَالَ اللّهُ لَا نَنَجِذُوٓا إِلَنَهَ يَنِ اَتَّنَيْنٍ ﴾ [النحل: ٥١] فإنّ (اثنين) صفة مؤكدة لالهين، ونحو (إنّ الغد القابل قريب) فإنّ كل غد قابل.

٧- التعميم: نحو (إنّ الله يرزق عباده الطائعين والعاصين) و(إنّ الله يحشر الناس الاولين والآخرين (١٤) و (يقبل الله من عباده صالح الاعمال الكثير والقليل) ونحو ﴿ وَلَا يُنفِقُونَ نَفَقَهُ صَغِيرَةً وَلَا يَتفِقُونَ وَادِيًا إِلَاكُتِبَ لَهُمْ ﴾ [التوبة: ١٢١].

٨- التفصيل<sup>(٥)</sup>: نحو (مررت بثلاثة رجالٍ، كاتبٍ، وشاعر، وفقيه)، و(مررت برجلين عربيً، وعجمي) و(رأيت رجلين، طويلاً، وقصيراً).

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضي» (۱/ ۳۳۱)، «الهمع» (۲/ ۱۱٦)، «شرح ابن يعيش» (۳/ ۷۶).

<sup>(</sup>٢) انظر «شرح الرضي على الكافية» (١/ ٣٣١)، «الهمع» (٢/ ١١٦)، «التضريح» (١/٩/٢).

<sup>(</sup>٣) " «شرح الرضي» (١/ ٣٣١)، «شرح ابن يعيش» (٤٨/٣)، «التصريح» (١٠٩/٢)...

<sup>(</sup>٤) «التصريح» (٢/ ١٠٩)، «الهمع» (٢/ ١١٦).

<sup>(</sup>٥) «الهمع» (٢/ ٢١٦)، «التصريح» (٢/ ١٠٩).

٩- الإبهام (١): وذلك كأن تقول لصاحبك (أتصدقت بقليل أم كثير؟) فيقول: (تصدقت بصدقة قليلة، أو كثيرة) ونحو (هل كتبت له رسالة حسنة؟) فيقول: (كتبت له رسالة حسنة أو سبئة) يريد إبهامها عليك.

١٠- ثم ان النعت قد يؤتى به لاعلام المخاطب بأن المتكلم عالم بحال المنعوت كأن بفول لك صاحبك (هل رأيت خالداً؟) فتقول: (نعم رأيت خالداً البائع داره والمفارق أهله) زيد أن تُعلم صاحبك بأنك عالم بأحواله التي يخفيها عليك.

جاء في (حاشية الصبان) أنه "نقل عن ابن الخباز أنّ النعت يجيء لاعلام المخاطب بأنّ المنكلم عالم بحال المنعوت، كقولك (جاء قاضي بلدك الكريم الفقيه) إذا كان المخاطب بعلم اتصاف القاضي بذلك، ولم تقصد مجرد المدح، بل قصدت إعلام مخاطبك بأنك عالم بحال الموصوف (٢)».

#### النعت الجامد

الأصل في النعت أنْ يكون مشتقاً نحو: (مررت برجل ضاحك) و(مررت برجل طويل) وند ينعت بالجامد كثيراً كالمنسوب، نحو: (مررت برجل بصري) والموصول، نحو (مررت بالشخص الذي فاز) والمقادير والاعداد، نحو (أقبل رجالٌ مائةٌ) و(اقبل رجالٌ سبعةٌ) و(اشتريت حريراً ذراعين) (٣).

ومنه النعت بـ (مثل) ونحوها مما يفيد التشبيه، نحو: (مررت برجل مثلك وضَرْبك وشبهك ونحوك)(٤).

ومنه النعت بـ (ذي) نحو: (رأيت رجلاً ذا علم).

ومنه النعت بـ (أيّ) نحو: (مررت برجل أيّ رجل وأبمًا رجل) وهي التي تسمّى أيّا الكمالية، ويراد بها التعجب والمبالغة في المدح، وتنعت بهًا النكرة.

جاء في (كتاب سيبويه) «ومن النعت أيضاً (مررت برجل أيّما رجل) ف (أيّما) نعت

<sup>(</sup>۱) "التصريح" (۲/ ۱۰۹).

<sup>(</sup>٢) «حاشية الصبان» (٣/ ٥٩).

<sup>(</sup>٣) اشرح الرضي؛ (١/ ٣٣٤).

<sup>(</sup>٤) انظر «كتاب سيبويه» (١/ ٢١٠).

Comparison of the con-

Barrier Barrier

للرجل في كماله وبذّه غيره كأنه قال: مررت برجل كامل (١٠)».

وعند قسم من النحاة أن أصلها استفهام، ثم استعيرت لوصف الشيء بالكمال.

جاء في (شرح الكافية للرضي): «والذي يقوى عندي أن (أي رجل) لا يدل بالوضع على معنى في متبوعه بل هو منقول عن (أيّ) الاستفهامية وذلك أن الاستفهامية موضوعة للسؤال عن التعيين، وذلك لا يكون إلاّ عند جهالة المسؤول عنه، فاستعيرت لوصف الشيء بالكمال في معنى من المعاني والتعجب في حاله، والجامع بينهما أنّ الكامل البالغ غاية الكمال بحيث يتعجب منه يكون مجهول الحال بحيث يحتاج الى السؤال عنه (٢)

وجاء في (بدائع الفوائد): «وأما وقوعها نعتاً لما قبلها نحو: (مررت برجل أي رجل) في (بدائع الفوائد): «وأما وقوعها نعتاً لما قبلها نحو: (مررت برجل أي الاستفهام في (أي) تدرجت إلى الصفة من الاستفهام كان الأصل (أي رجل هو؟) على الاستفهام الذي يراد به التفخيم والتهويل، وإنما دخله التفخيم لأنهم يريدون إظهار العجز والإحاطة لوصفه، فكأنه مما يستفهم عنه بجهل كنهه، فأدخلوه في باب الاستفهام الذي هو موضوع لها يجهل

وكذلك جاء (القارعة ما القارعة والحاقة ما الحاقة) أي انها لايحاط بوصفها، فلما ثبت هذا اللفظ في باب التفخيم والتعظيم للشيء قرب من الوصف، حتى أدخلوه في بأب النعت وأخروه في الإعراب عمّا قبله»(٣).

ومنه النعت بـ (كل) و(جدّ) و(حق) مضافة الى مثل متبوعها لفظاً، ومعنى، نحو قولك (مررت بالرجل كل الرجل وحق الرجل وجدّ الرجل)، والمقصود بها المبالغة في الكمال وبلوغ الغاية (١٤).

قال الرضي: الومعنى (كل الرجل) انه اجتمع فيه من خلال الخير ما تفرق في جميع الرجال، ومعنى (جد الرجل) أي كأن ما سواك هزل، و(حق الرجل) أي أن من سواك باطل. وهما من باب (جرد قطيفة).

<sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (۱/ ۲۱۰) وانظر «شرح ابن يعيش» (۳/ ٤٨)، «الكليات» (۸۹).

<sup>(</sup>۲) «شرح الرضى» (۱/ ۲۳۲).

<sup>(</sup>٣) - «بدائع الفرائد» (١/٩٥١).

<sup>(</sup>٤) «كتاب سيبويه» (١/ ٢٢٣ - ٢٢٤)، «شرح ابن يعيش» (٦/ ٤٨).

ويقال أيضاً في الذم (أنت اللئيم جد اللئيم وحق اللئيم) و(أنت لئيم جد لئيم وحق للنيم)  $(^{(1)}_{0})$ .

ومنه قولهم: (ماشئت) في نعت النكرات، نحو (رأيت رجلًا ماشئت من رجل (۲)) أي رجلًا يسد مشيئتك وارادتك.

ومنه قولهم: (مررت برجل حسبك من رجل وشرعك من رجل وهمك من رجل وناهيك من رجل والمؤنث المفرد والمثنى من رجل وهدّك من رجل وكفيك من رجل) بلفظ واحد للمذكر والمؤنث المفرد والمئنى والجمع فتقول: (مررت بامرأة هدّك من امرأة، وامرأتين هدّك من امرأتين، ونساء هدك من اللهما يطابق كـ (ناهيك) لأنها اسم فاعل، وبعضها استعمل فعلاً أيضاً نحو (هدّك) و(هدّتك) و(هدّتك) و (هدّتك) و (هدّتك).

ومعانيها متقاربة في معنى الكفاية (٤)، فمعنى (حسبك) كافيك من (أحسبني الشيء) بمعنى كفاني، ومنه قوله تعالى: ﴿ فَإِلَى حَسْبَكَ الله ﴾ [الأنفال: ٢٢] أي كافيك، ولعل أصلها من (حسب) والهمزة للسلب أي أزال حسابك وأبعده كه (اصرخ) و(أقسط) أي أزال الصراخ والقسط وهو الظلم فقولك: (أحسب الشيء) معناه أزال حسابه، فلا يفكر في شيء بعد من قولك: هو يحسب للامر حسابه، فه (أحسبه) أزال ذلك الحساب بكفايته واغنائه.

رمعنى (همك) مقصودك كما تقول (كل همّي أن أحصل على كذا) أي همتي ومقصودي . جاء في (شرح ابن يعيش): «فقولهم (همك من رجل) بمعنى حسبك، وهو من الهمة

واحدة الهمم، أي هو ممن يهمك طلبه (٥)».

وجاء في (شرح الرضي): «وقولهم (همك من رجل) مصدر بمعنى المفعول أي مهمومك أي مقصودك أو من (همه) أي أذابه يذيبه، أي يذيبك وصف محاسنه (١٦)».

ومعنى (ناهيك) ينهاك عن طلب غيره لما فيه من الكفاية والمطلوب.

ومعنى (هدّك) يثقلك عدّ محاسنه. جاء في (شرح ابن يعيش): "وأما هدّك فهو من

For the description of the

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضي على الكافية» (۱/ ٣٣٣).

<sup>(</sup>٢) انظر "كتاب سيبويه" (١/ ٢١٠)، «الأصول» (٢/ ٣٣).

<sup>(</sup>۳) انظر «کتاب سیبویه» (۱/ ۲۱۰).

<sup>(</sup>٤) انظر «كتاب سيبويه» (١/ ٢١٠).

<sup>(</sup>٥) "شرح ابن يعيش» (٣/ ٥٠).

<sup>(</sup>٦) "شرح الرضي على الكافية" (١/ ٣٣٤).

معنى القوة يقال (فلان يُهد) على مالم يسم فاعله، إذا نسب إلى الجلادة والكفاية (۱)». وجاء في (شرح الرضي): «هدك أي يثقل عليك عدّ مناقبه، من هدّته المصيبة، أي أوهنته وكسرته»(۲).

وجاء في (لسان العرب): "ومررت برجل هدك من رجل، أي حسبك وهو مدح، وقيل معناه أثقلك وصف محاسنه"(٢).

ومعنى (شرعك) مطلوبك وبغيتك من شرع في الشيء طلبه.

جاء في (لسان العرب): «مررت برجل شرعك...والمعنى أنه من النحو الذي تشرع فيه وتطلبه، وأشرعني الرجل أحسبني. ويقال: شرعك هذا أي حسبك»(٤).

وجاء في (شرح ابن يعيش): «وكذلك (شرعك) بمعنى حسبك من شرعت في الأمر إذا خضت فيه أي هو من الأمر الذي تشرع فيه وتطلبه، وفي المثل (شرعك ما بلغك المحل) يضرب في التبلغ باليسير»(٥).

ومن النعت بالجامد تكرار الموصوف، وإضافته الى نحو (صدق) و(سوء) نحو قولك: (مررت برجل رجل صدق).

جاء في (شرح الرضي): "ومن المقيس أيضاً أن تكرر الموصوف، وتضيفه إلى نحو (صدق) و(سوء)، نحو عندي رجل رجل صدق، وحمار حمار سوء، والمراد بالصدق في مثل هذا المقام مطلق الجودة، لا الصدق في الحديث، وذلك لأن الصدق مستحسن جيد عندهم، حتى صاروا يستعملونه في مطلق الجودة فيقال (ثوب صدق) و(خل صادق الحموضة)...ويجوز أن يكون الثاني بدلاً من الاول»(٢٠).

وجاء في (كتاب سيبويه): «ومنه (مررت برجل رجل صدق) منسوب إلى الصلاح كأنك قلت: مررت برجل تلجل مررت برجل مررت برجل فاسد لأن الصدق صلاح والسوء فساد، وليس الصدق ههنا بصدق اللسان، لو كان كذلك لم

<sup>(</sup>۱) «شرح ابن یعیش» (۳/ ۵۰).

<sup>: (</sup>٢) «شرح الرضي» (١/ ٣٣٤).

<sup>(</sup>٣) «لسان العرب» (هدّ) (٤٤٤٤).

<sup>(</sup>٤) «لسان العرب» (شرع) (١٠/ ٤٤).

<sup>(</sup>o) «شرح ابن یعیش» (۳/ ۰۰).

<sup>(</sup>٦) "شرح الرضي» (١/ ٣٣٤)، وانظر "شرح ابن يعيش» (٢/ ٤٩).

يجز لك أن تقول: هذا ثوب صدق وحمار صدق، وكذلك السوء ليس في معنى سؤته "(١).

ومنه الوصف باسم الجنس، والوصف به على ضروب منها أن تصفه باسم جنس مشهور بمعنى من المعاني نحو: (مررت برجل أسدٍ) أي جريء وبرجل حمار، أي بليد وبأمرأة كلبة أي دنيّة ().

ومنها أن يكرر لفظ الجنس على إرادة معنى الكمال، نحو: (مررت برجل رجل) أي كامل.

جاء ُ في (شرح الرضي): «وثانيها جنس يوصف به ذلك الجنس فيكرر اللفظ بمعنى الكامل نحو (مررت برجل رجل) أي كاملًا «(٢) .

ومنه الوصف بالجواهر نحو: (مررت بصحيفة طين خاتمها) و(مررت برجل فضة حلية سيفه) و(مررت برجل مفضضة حلية سيفه) و(مررت برجل صوف تكته) وأشهر معنى لهذا التعبير هو التشبيه، أي مفضضة حلية سيفه، وخشنة تكته و(بسرج خرَصفته) أي ليّنة (٤)، فإذا أردت حقيقة هذه الأشياء فالأجود الرفع، بل يوجبه بعض النحاة فتقول: (مررت برجل فضة حلية سيفه وخر صفته).

جاء في (شرح السيرافي): «قال أبو سعيد: أما قولك (مررت بسرج خز صفته) الى آخر ما مثل به فإنك إن أردت حقيقة هذه الأشياء لم يجز غير الرفع، لأنّ هذه جواهر، ولا يجوز النعت بها، وإن أردت المماثلة والحمل على المعنى، اختير فيها ما حكى عن العرب فقد سمع منهم: (هذا خاتم طين) أي مطيّن وإذا سمع منهم (خزّ صفته) يحمل على لينة كأنه قال هو لين "(٥).

وقد مرّ بنا هذا في باب التمييز والذي رجحناه أنّ الأشهر في الاتباع أن يراد به معنى التشبيه، وإذا أردنا الجوهر حقيقة رفعنا، وقد يراد بالاتباع الجوهر أيضاً وهو لغة (٦).

وقد مرّ بنا هذا فلا داعي لتكراره.

ومن النعت بالجامد:

<sup>(</sup>١) الكتاب سيويد (١/ ١٣/٢ - ٢١٤).

<sup>(</sup>٢) ﴿ السُّرِحِ الرَّضِي عَلَى الْكَافِيةَ ( ( / ٣٢٥-٣٣٥) ؛ "شرح ابن يعيش ( ( / ٣١ ) .

<sup>(</sup>٣) ﴿ ﴿ أَرْضَيْ ﴾ (١/ ٣٣٥) ، ﴿ شُرِحِ ابن يعيش ﴾ (٩/ ٣١) .

<sup>(</sup>٤) انظر "كتاب سيويه" (١/ ٣٣١)، قشرح السيراني" (٢/ ٢٢٨)، الخصائص (٢/ ٢٧٢)، المنتضب (٢/ ٢٥٩).

<sup>(</sup>٥) "شرّح السيرافي بهامش كتاب سيبويه» (١/ ٢٢٨)، وانظر «المقتضب» (٣/ ٢٥٩٪)، "سنثور الفوائدة ١٥.

<sup>(</sup>٦) انظر اكتاب سيبويه (١/ ٢٣١، ٢٣١)، اشرح الرضي على الكافية (١/ ٣٣٥).

#### النعت بالمصدر

نعت العرب بالمصدر كثيراً نحو قولهم: (هو رجلٌ عَدْلٌ ورجلٌ فَضْلٌ وزَوْرٌ) أي عادل وفاضل وزائر و(رجل صَوْم) أي صائم. قال تعالى: ﴿ وَجَامُو عَلَى قَمِيصِهِ، بِدَمِ كَذِبُ ﴾ [يوسف: ١٨].

وإذا نعت بالمصدر التزم افراده وتذكيره، أيّاً كان المنعوت نحو: أقبل رجلان عدل ورجال عَدْلٌ وفَضْلٌ وزَوْرُ (١٠).

والنحاة في توجيه ذلك على ثلاثة آراء:

امًا أن يكون المصدر على التأويل بالمشتق، نحو (هو رجل زُور) أي: زائر و(عدل) أي: عادل و(رضا) أي: مرضى، وهذا رأي الكوفيين

وإما على تقدير مضاف، أي ذو عدل، وذو زور، وذو كذب، وهو رأي البصريين. وقيل: لا تأويل ولا حذف، بل هو على جعل العين نفس المعنى، مبالغة (٢).

وهذا الأخير هو الأولى، فإنّ قولهم (مررت برجل عدل) معناه إنه مرَّ برجل هو العدل، أي لكثرة ممارسته إياه واتصافه به، أصبح هو العدل نفسه.

والذي يدل على ذلك أن العرب لا تقول ذلك إلا فيمن يكثر دون من لم يكثر . فلا تقول لمن صام يوماً واحداً (هو صوم) ولا لمن زار مرة واحدة (هو زور) ولو كان على تقدير هو صائم أو ذو صوم لضح ذلك فيمن فعل ولو مرة واحدة .

وقد جاء وصف الذات بالمصدر، أو الاخبار بالمصدر عن الذات كثيراً، وإن لم يجعله النحاة قياساً، وكله فيما نرجح على قصد المبالغة، على معنى أن الذات تحولت إلى معنى .

جاء في (شرح الرضي): «والأولى أن يقال: اطلق اسم الحدث على الفاعل والمفعول مبالغة، كأنهما من كثرة الفعل تحسما منه»(٣).

وجاء في (شرح ابن يعيش): «فهذه المصادر كلها مما وصف بها للمبالغة، كأنهم جعلوا الموصوف ذلك المعنى لكثرة حصوله منه، وقالوا: (رجل عدل ورضى وفضل) كأنه لكثرة عدله، والرضى عنه، وفضله، جعلوه نفس العدل والرضى والفضل»(ألله).

Mary San San January & San San San

<sup>(</sup>۱) "التصريح" (۲/ ۱۱۳)، "شرح ابن يعيش" (۳/ ۰۰).

<sup>(</sup>٢) «التصريح» (٢/ ١١٣)، «شرح الرضي» (١/ ٣٣٤).

<sup>(</sup>٤) "شرح ابن يعيش" (٣/ ٥٠). الله المراج ابن يعيش

وجاء في (التخصائص): «إذا وصف بالمصدر صار الموصوف كأنّه في الحقيقة مخلوق من ذلك الفعل، وذلك لكثرة تعاطيه له واعتياده ايّاه، ويدلّ على أن هذا معنى لهم ومتصورً في نفوسهم قوله:

ألا أصبحت أسماء جاذمة الحبل وضنت علينا والضنين من البخل

أي كأنه مخلوق من البخل لكثرة ما يأتي به منه، ومنه قول الآخر: وهن من الإخلاف والولعان

وأصل هذا الباب عندي قول الله عزّ وجل: ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلِّ ﴾

وقولك (رجل دنَف) أقوى معنى لما ذكرناه، كأنه مخلوق من ذلك الفعل، وهذا معنى لا تجده ولا تتمكن منه مع الصفة الصريحة»(١).

وقال: "فهذا كقولك: هو مجبول من الكرم، ومطين من الخير، وهي مخلوقة من البخل...، وأقوى التأويلين في قولها: (فإنها هي اقبال وادبار) أن يكون من هذا أي كأنها مخلوقة من الإقبال والادبار، لا على أن يكون من باب حذف المضاف، أي ذات اقبال وذات ادبار، ويكفيك من هذا كله قول الله عز وجل: ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنْسَانُ مِنْ عَجَلٍ ﴾ وذات ادبار، ويكفيك من هذا كله قول الله عز وجل: ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنْسَانُ مِنْ عَجَلٍ ﴾ [الأنبياء: ٣٧] وذلك لكثرة فعله ايّاه واعتياده له "(٢).

وجاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ وَجَآءُوعَكَىٰ قَبِيصِهِ عِنْ كَذِبٍّ ﴾ [يوسف ١٨] اذي كذب، أو وصف بالمصدر مبالغة، كأنه نفس الكذب وعينه، كما يقال للكذاب: هو الكذب بعينه والزور بذاته ونحوه:

فهن به جود وأنتم به بخل<sup>(۳)</sup>

وجاء فيه في قوله تعالى: ﴿ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنًا﴾ [البقرة: ٨٣]: «حسنا- قولاً هو حُسن في نفسه لافراط حسنه»(٤).

۱) "الخصائص» (۳/ ۲۵۹–۲۲۰) وانظر (۳/ ۱۸۹).

<sup>(</sup>٢) ﴿ الخصائص ﴾ (٢/ ٢٠٣).

<sup>(</sup>٣) «الكشاف» (٢/ ١٢٧). معمد المعمد ا

<sup>(</sup>٤) «الكشاف» (١/ ٢٥٠) وانظر «الكشاف» (١/ ١٠١) قوله تعالى (إنه عمل غير صالح) و(١/ ٢٧٠) قوله تعالى: (كتب عليكم القتال وهو كره لكم).

Marin dien die geging de bag

## الوصف بالجملة

قد توصف النكرة بالجملة، وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَهَلْذَا كِتَلَبُ أَنْزَلْنَهُ مُبَارَكُ ﴾ [الأنعام: ٩٦] ف (أنزلناه) نعت لـ (كتاب) أي منزل، وكقوله: ﴿ فَإِذَا هِمَ حَيَّةٌ تَسْعَىٰ ﴾ [طه: ٢٠] ف (تسعى) صفة لحية، أي: ساعية.

ولا توصف بها المعرفة ذلك لأن الجملة تؤول بنكرة فتصف النكرة، فقولك: (رأيت طفلا يبكي) تؤول فيه (يبكي) بـ (باكياً).

ويشترط النحاة في الجملة التي يوصف بها أن تكون خبرية، فلا يصح أن يقال (رأيت رجلا اضربه) ولا (رأيت رجلاً هل تكرمه؟) فإنْ جاء ما ظاهره ذلك، أول على إضمار قول محذوف هو الصفة، كما في قول رؤية:

حتى إذا جنّ الظلام واختلط جاؤا بمذق هل رأيت الذئب قط

قالوا: التقدير جازا بمذق مقول فيه ذلك، أي جازا بلبن مخلوط بالماء حمل رائيه أن يقول لمن يريد وصفه: هل رأيت الذئب في حياتك فهو مثله في اللون(١١).

وقال ابن عمرون: «الأصل بمذق [مثل]<sup>(۲)</sup> لون الذئب هل رأيت الذئب؟ يقولون: مررت برجل مثل كذا هل رأيت كذا؟ وفي الحديث (كلاليب مثل شوك السعدان هل رأيتم شوك السعدان؟ قالوا: نعم يا رسول الله. قال فإنها مثل شوك السعدان). ثم حذف (مثل لون الذئب) وبقي (هل رأيت الذئب) وتأولوه: (مقول) عند رؤيته هذا الكلام»<sup>(۳)</sup>.

ويبدو لي أن هذا الرأي مسوغ، لأن المقصود بهذا القول التشبيه، وهذا التعبير مستعمل كثيرا في لغتنا، فإنك قد تقول لصاحبك: (أكلت فاكهة هل ذقت التمر) أي هي مثل طعمه، والقصد تشبيهها به، وتقول (اشتريت عقداً هل رأيت حب الرمان) أي يشبهه، وتقول: (اشتريت قماشاً هل لمست الحرير غير أنه ليس بحرير) أي مثله في الملمس، وكل ذلك على معنى أكلت فاكهة مثل التمر هل ذقت التمر، واشتريت عقدا مثل حب الرمان، هل رأيت حب الرمان، هل واستغني

<sup>(</sup>١) - انظر «شرح ابن يعيش» (٣/ ٥٣) «الإيضاح في علم البلاغة» / (٥٠). «التصريح» (٢/ ١١٢).

<sup>(</sup>٢) زيادة اقتضاها السياق.

<sup>(</sup>٣) "التصريح" (٢/١١٢).

بالجملة عنها لأن القصد معلوم.

والراجح فيما أرى أن يكون الوصف بالجملة الانشائية التي يراد بها التشبيه قياسياً على هذا التأويل والله أعلم.

### النعت المقطوع

في العربية ظاهرة جديرة بالالتفات اليها وهي ظاهرة (القطع)، ونعني بها مغايرة النعت للمنعوت في الاعراب، وذلك بأن يكون المنعوت مرفوعاً ونعته منصوباً، وقد يكون المنعوت مجروراً فيقع نعته مرفوعاً، أو منصوباً نحو: (مررت بمحمد الكريمُ أو الكريمَ).

ويقع القطع في النعت كثيراً، وقد يقع أيضاً في العطف، نحو قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُوفُونَ بِهُ لِهُ مِهُ دِهِمْ إِذَا عَلَهُ دُواْ وَٱلصَّرِينَ فِي ٱلْبَاْسَاءِ وَٱلضَّرَّاءِ ﴾ [البقرة: ١٧٧] فعطف بالنصب على المرفوع ومثله قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُؤْمِثُونَ مِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أَنْزِلَ مِن قَبْلِكُ وَٱلْمُؤْمُونَ مُواَلْمُؤْمُونَ مِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أَنْزِلَ مِن قَبْلِكُ وَٱلْمُؤْمُونَ مُا الْمُؤْمُونَ مِمَا النصب على المرفوع، ثم عاد الى الرفع.

وقد اختفت هذه الظاهرة من التعبير منذ زمن بعيد.

ويستعمل القطع لاداء معنى لا يتم بالاتباع، فهو يلفت نظر السامع الى النعت المقطوع ويشر انتباهه، وليس كذلك الاتباع، وذلك لأن الأصل في النعت أن يتبع المنعوت، فإذا خالفت بينهما نبهت الذهن وحركته الى شيء غير معتاد، فهو كاللافتة أو المصباح الأحمر في الطريق، يثير انتباهك ويدعوك الى التعرف على سبب وضعه.

فهذا التعبير يراد به لفت النظر، واثارة الانتباه الى الصفة المقطوعة، وهو يدل على أن اتصاف الموصوف بهذه الصفة بلغ حداً يثير الانتباه.

جاء في (حاشية يس على التصريح): «قال السعد في حواشي الكشاف: فإن قلت: ماوجه دلالة مثل هذا النصب أو الرفع على ما يقصد به من مدح أو ذم أو ترحم؟.

قلت: إنّ في الافتنان لمخالفة الاعراب وغير المألوف زيادة تنبيه، وايقاظ للسامع وتحريك من رغبته في الاستماع سيّما مع التزام حذف الفعل، أو المبتدأ، فإنه أدلّ دليل على الاهتمام»(١).

<sup>(</sup>١) "حاشية يس على التصريح (٢/١١٧).

وجاء في (إرشاد العقل السليم الى مزايا الكتاب الكريم) في قوله تعالى: ﴿ أَلَّذِينَ مُومِنُونَ بِالْغَيْبِ ﴾ [البقرة: ٣]: «قال أبو على: إذا ذكرت صفات للمدح، وخولف في بعضها الاعراب فقد خولف للافتنان... الموجب لايقاظ السامع وتحريكه الى الجد في الاصغاء فإنّ تغيير الكلام المسوق لمعنى من المعاني وصرفه عن سنن السلوك، ينبىء عن اهتمام جديد شأنه من المتكلم، ويستجلب مزيد رغبة فيه من المخاطب (١).

وجاء في (معترك الاقران): «قطع النعوت في مقام المدح والذم أبلغ من اجرائها، قال الفارسي: إذا تكررت صفات في معرض المدح أو الذم فالاحسن أن يخالف في اعرابها لأن المقام يقتضي الاطناب، فإذا خولف في الاعراب كان المقصود أكمل، لأن المعاني عند الاختلاف تتنوع وتتفنن، وعند الاتحاد تكون نوعاً واحداً»(٢).

وذكر الفراء أنّ العرب تقصد بمخالفة الصفة للموصوف في الحركة أنْ تجدد له وصفاً جديداً غير متبع لاوله، جاء في (معاني القرآن): «والعرب تعترض من صفات الواحد إذا تطاولت بالمدح أو الذم فيرفعون إذا كان الاسم رفعاً وينصبون بعض المدح فكأنهم ينوون اخراج المنصوب بمدح مجدد غير مُتبع لأول الكلام...

وقال بعض الشعراء:

الى الملك القرم وابن الهمام وليث الكتيبة في المردحم وذا المرأى حين تغم الأمور بنات الصليل وذات اللجم

فنصب (ليث الكتيبة) و(ذا الرأى) على المدح والاسم قبلهما مخفوض (٣)».

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أنك إذا قطعت فإنّك تعني أن المخاطب يعلم من اتصاف الموصوف بهذه الصفة ما يعلمه المتكلم، فإنّ القطع يدل على أن الموصوف مشتهر بهذه الصفة، معلوم بها عند السامع كما عند المتكلم ولست تريد أن تعلمه بها، فإذا قلت (مررت بمحمد الكريم) كان المعنى: مررت بمحمد المعروف بالكرم المشتهر به بخلاف قولك (مررت بمحمد الكريم) فإنّك قد تريد بذلك أنْ تميزه عن غيره، وتبينه به،

<sup>(</sup>١) «إرشاد العقل السليم».

<sup>(</sup>٢) «معترك الاقران» (١/ ٣٥٤) وانظر «التفسير الكبير للرازي» (٥/ ٤٩)، «البرهان» (٦/ ٢٤٤). -

<sup>(</sup>٣) «معاني القرآن» (١/ ١٠٥).

فالقطع لا يكون إلا إذا كان الموصوف مشتهراً بالصفة، معلوماً بها حقيقة، أو ادّعاء، أي تدّعي أنه مشهور بهذه الصفة، فإذا مدحته بالقطع ادّعيت أنه معروف بهذه الصفة مشتهر بها فيكون أمدح له. وإذا ذممته كنت ادّعيت انه مشهور بهذه الخصلة الذميمة معلوم بها، فإنك إذا قلت (مررت بخالد الدنيء) لم ترد أنْ تعلم المخاطب بأن خالداً دنيء لأن المخاطب لا يجهل ذلك، وإنما أردت ذكره بأمر يعلمه كل أحد فيكون أهجى له وأذم، قال تعالى: ﴿ وَامْرَاتُهُ كَمَّالَةَ ٱلْحَطْبِ ﴾ [المسد: ٤] فنصب لأنه لم يرد أن يخبر بأمر مجهول، وإنما ذكرها بأمر مشهور يعرفه كل أحد إضافة الى الذم بصيغة المبالغة فهو ذمّها بصيغة المبالغة أولاً مُم بالقطع بأن جعل هذا أمراً معلوما لا يخفى على أحد.

ولهذا إذا كانت الصفة لقصد التوضيح والتبيين، وتمييز الموصوف من غيره، لا يصح قطعها «إذ لاقطع مع الحاجة» فالموصوف إذا احتاج الى مائة صفة ليتميز من غيره لم يصح قطع واحدة منها، قال ابن مالك:

# وإن نعوت كثرت وقد تلت مفتقراً لذكرهن أتبعت

وذلك كأن تقول (مررت بمحمد التاجر الشاعر الكاتب) فإنك إذا أردت أن تميزه من ثلاثة آخرين كل واحد اسمه محمد أحدهم تاجر شاعر والثاني تاجر كاتب والثالث شاعر كاتب، كان عليك أن تميز الآخر منهم بقولك، (مررت بمحمد التاجر الشاعر الكاتب) فإنك إذا حذفت أية صفة التبس بمحمد آخر، ففي نحو هذا لا يجوز القطع لأن هذه الصفات لقصد نمييزه من غيره، فإن كانت له صفة أخرى مشهوراً بها معلومة للمخاطبين كأن يكون فقيها جاز لك القطع على قصد أنه معلوم بها فتقول: (مررت بمحمد التاجر الشاعر الكاتب الفقية) فتبع النعوت الأولى وجوباً ويجوز في النعت الآخر القطع.

جاء في (التصريح): "وان لم يعرف مسمى المنعوت إلاّ بمجموعها وجب اتباعها كلها للمنعوت لتنزيلها منه منزلة الشيء الواحد، وإليه أشار الناظم بقوله:

وإن نعوت كثرت وقد تلت مفتقرا لذكرهن أتبعت

وذلك كقولهم (مررت بزيد التاجر الفقيه الكاتب) إذا كان زيد هذا الموصوف بهذه الصفات يشاركه في اسمه ثلاثة من الناس اسم كل واحد منهم زيد وأحدهم تاجر كاتب والآخر فقيه كاتب فلا يتعين زيد الأول من الاخيرين إلاّ بالنعوت الثلاثة فيجب اتباعها كلها.

وإن تعيّن ببعضها جاز فيما عدا ذلك البعض الذي تعين به الأوجه الثلاثة الاتباع والقطع الى الرفع أو الى النصب أو الجمع بينهما بشرط تقديم المتبع على الأصح.

وإذا كان المنعوت نكرة تعين في الأول من نعوته الاتباع لأجل التخصيص بخلاف ما إذا كان معرفة فإنه غني عن التخصيص وجاز في الباقي من نعوته القطع عن المتبوع "(١).

فالقطع إنّما يكون للدلالة على أن الموصوف مشهور بالصفة المقطوعة.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «اعلم أن جواز القطع مشروط بأن لا يكون النعت للتأكيد نحو (أمس الدابر)...

والشرط الآخر أن يعلم السامع من اتصاف المنعوت بذلك النعت ما يعلمه المتكلم لأنه إن لم يعلم فالمنعوت محتاج الى ذلك النعت ليبينه ويميزه، ولا قطع مع الحاجة، وكذا إذا وصفت الموصوف بوصف لا يعرفه المخاطب، لكن ذلك الوصف يستلزم وصفاً آخر فلك القطع في ذلك الثاني اللازم، نحو (مررت بالرجل العالم المبجل) فإن العلم في الاغلب مستلزم للتبجيل "(۲).

وجاء في (التصريح): "إذا لم تتكرر النعوت وكان المنعوت معلوما بدون النعت حقيقة أو ادعاء جاز أتباعه وقطعه ما لم يكن لمجرد التوكيد، نحو: (نفخة واحدة) أو ملتزم الذكر نحو (جاؤا الجماء الغفير) أو جاريا على مشار إليه نحو (بهذا الرجل)"(٣).

وجاء في (شرح قطر الندى): «ويجوز قطع الصفة المعلوم موصوفها حقيقة أو ادّعاء رفعا بتقدير (هو) ونصبا بتقدير (أعني) أو (أمدح) أو (أذم) أو (أرحم)»(٤).

وجاء في (الكامل): "إذا قال (جاءني عبدالله الفاسقُ الخبيثُ) فليس يقول إلاَّ وقد عَرْفهُ بالخبث والفسق، فنصبه بـ (أعنى) وما أشبهه من الأفعال نحو (إذكر) وهذا أبلغ في الذم أن يقيم الصفة مقام الاسم وكذلك المدح"(٥).

<sup>(</sup>١) «التصريح» (٢/١١٧)، «وانظر شرح الأشموني» (٣/ ٦٨)، «الهمع» (٢/ ١١٩).

<sup>(</sup>۲) اشرح الرضى» (۱/۲۲۲).

<sup>(</sup>٣) «التصريح» (٢/١١٦).

<sup>(</sup>٤) «شرح قطر الندى» (٢٨٨)، وانظر «الكليات لأبي البقاء» (٢٢٠).

<sup>(</sup>٥) «الكامل» (٢/ ١٤٨).

ing the experience of the property of the contract of the cont

وجاء في (الكتاب): «(هذا باب ما ينتصب في التعظيم والمدح)، وإن شئت جعلته صفة فجرى على الأول وإن شئت قطعته فابتدأته وذلك قولك: الحمد لله الحميد هو والحمد لله أهلَ الحمد والملك له أهلَ الملك، ولو ابتدأته فرفعته كان حسناً، كما قال الاخطل:

نفسي فداء أمير المؤمنين إذا أبدى النواجذ يوم باسل ذكر الخائضُ الغمر والميمونُ طائره خليفةُ الله يستسقى به المطر

زعم الخليل أنّ نصب هذا على أنك لم ترد أن تحدّث الناس ولا من تخاطبه بامر جهلوه، ولكنهم قد علموا من ذلك ما قد علمت فجعلته ثناء وتعظيما، ونصبه على الفعل كأنه قال: (اذكر أهل ذاك) و(اذكر المقيمين) ولكنه فعل لا يستعمل إظهاره، وهذا شبيه بقوله: (إنا بني فلان نفعل كذا) لأنه لا يريد أن يخبر من لا يدري أنه من بني فلان ولكنه ذكر ذلك افتخارا وابتهاء "(۱).

وجاء فيه أيضا: «(هذا باب ما يجري من الشتم مجرى التعظيم وما أشبهه) وذلك قولك: أتاني زيد الفاسق الخبيث لم يرد أن يكرره، ولا يعرّفك شيئا تنكره، ولكنه شتمه بذلك...وقال عروة الصعاليك:

سقوني الخمر ثم تكنفوني عداة الله من كذب وزور إنما شتمهم بشيء قد استقر عند المخاطبين، . . وقد يجوز (مررت بقومك الكرام) إذا جعلت المخاطب كأنه قد عرفهم (٢).

وجاء في (شرح السيرافي) بهامش الكتاب: «قال أبو سعيد: يحتاج التعظيم إلى اجتماع معنيين في المعظم:

أحدهما أن يكون الذي عظم به فيه مدح وثناء ورفعة.

والآخر أن يكون المعظم قد عرفه المخاطب وشهر عنده بما عظم أو يتقدم من كلام المتكلم ما يتقرر به عند المخاطب حال مدح وتشريف في المذكور يصح أن يورد بعدها التعظم» (٢).

<sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۱/ ۲۶۸–۲۰۰۰).

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۱/۲۵۲).

<sup>(</sup>٣) «شرح السيرافي» (١/٢٥٢).

e de la companya de l

فهذه حقيقة القطع وغرضه.

ثم انه يقطع مع المرفوع الى النصب، ومع المنصوب الى الرفع، ومع المجرور الى الرفع، أو النصب، فتقول: (مررت بخالد العظيم أو العظيم) ويبدو أن القطع إلى الرفع اثبت وأشهر، وذلك لأنه في النصب بتقدير جملة فعلية، نحو: (أعني العظيم أو امدح) وفي الرفع بتقدير اسم أي (هو العظيم)، والاسم أثبت وأقوى وأدوم من الفعل كما مر في قوله تعالى: ﴿ قَالُواْسَكُمُ اللَّهُ الْهُود: ٦٩].

فقولك (مررت بمحمد العظيم) بالاتباع قد يراد منه تمييزه من غيره الذي هو حقير أو يراد مدحه بهذه الصفة.

وقولك (مررت بمحمد العظيم) بالنصب، تريد تنبيه السامع على هذه الصفة كما تعني أن محمدا مشهور بهذه الصفة معلوم بها للمخاطب يعلمه كل أحد.

وقولك (مررت بمحمد العظيم) بالرفع، يدل على أن محمداً معلوم اتصافه بهذه الصفة مشهور بها، غير أن اتصافه بهذه الصفة واستقرارها ورسوخها فيه وتمكنها منه أكثر واشد مما قبلها.

وورد القطع في العطف أيضاً للدلالة على أهمية المقطوع من بين المعطوفات، جاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُونُوبَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَنهَدُواْ وَٱلصَّدِينَ فِي ٱلْبَأْسَآءِ وَٱلْفَرِّآءِ ﴾ [البقرة: ١٧٧]: «وأخرج (الصابرين) منصوباً على الاختصاص والمدح، إظهاراً لفضل الصبر في الشدائد ومواطن القتال على سائر الأعمال»(١).

وجاء في (شرح شذور الذهب) في قوله تعالى ﴿ لَكِينِ ٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ مِأَلَمُومِنُونَ مِنَا ٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ وَٱلْمُومِنُونَ مِنَا ٱلْرِلَ إِلَيْكَ وَمَا آنُولَ مِن قَبِّلِكُ وَٱلْمُقِيمِينَ ٱلصَّلَوْءَ ﴾ [النساء: ١٦٢]: ﴿إِن المقيمين نصب على المدح، وتقديره وامدح المقيمين، وهو قول سيبويه والمحققين وانما قطعت هذه الصفة عن بقية الصفات لبيان فضل الصلاة على غيرها (٢).

<sup>(</sup>۱) قالكشاف؛ (۱/۲۵۲).

<sup>(</sup>٢) قشرح شذور الذهب؛ (٥٤)، وانظر الكشاف؛ (١/ ٤٣٨).

### تعاطف النعوت

يجوز عطف النعوت بعضها على بعض متبعة كانت أو مقطوعة تقول: (مررت برجل كريم شاعر خطيب). قال تعالى: ﴿ سَبِّج ٱسْمَ شاعر خطيب) ويجوز أن تقول (مررت برجل كريم وشاعر وخطيب). قال تعالى: ﴿ سَبِّج ٱسْمَ رَبِكَ ٱلْأَعْلَى ٱلَذِى خَلَقَ فَسَوَّىٰ وَٱلَّذِى قَدَّرَ فَهَدَىٰ وَٱلَّذِى ٓ ٱخْرَجَ ٱلْمَرْعَىٰ ﴾ [الأعلى: ١-٤]، وقال الشاعر:

الى الملك القرم وابن الهمام وليث الكتيبة في المردحم (١)

وتعطف النعوت بالواو كما مرّ، وإذا دلت على ترتيب وتعقيب عطفت عند ذاك بالفاء، قال تعالى: ﴿ وَٱلْمُرْسَكَتِ عُرَفًا فَٱلْمُلْقِيَتِ ذِكْرًا ﴾ قال تعالى: ﴿ وَٱلْمُرْسَكَتِ عُرَفًا فَٱلْمُلْقِيَتِ ذِكْرًا ﴾ [المرسلات: ١-٥] وقال: ﴿ وَٱلصَّلَقَاتِ صَفًّا فَٱلزَّجِرَتِ زَجْرًا فَٱلنَّالِيَتِ ذِكْرًا ﴾ [الصافات: ١-٣].

قال أبو حيان: «ولا يجوز- أي العطف- بالفاء إلا إن دلت على أحداث واقع بعضها على أثر بعض، نحو: مررت برجل قائم إلى زيد فضاربه فقاتله»(٢).

وإن دلت الأحداث على ترتيب وتراخ عطفت بـ (ثم) فتقول: (مررت برجل قائم إلى زيد ثم ضاربه ثم قاتله) وتقول (مررت برجل أعانني ثم أكرمني) ومنه (مررت برجل راكب ثم ذاهب) فبين أن الذهاب بعده وأن بينهما مهلة غير متصل به "(").

الى غير ذلك من حروف العطف الأخرى كالعطف بـ (أو) أو بـ(لا) بحسب المعنى المقصود (١٤).

ويجب العطف في الصفات إذا تعددت لتعدد الموصوفين بها نحو (مررت برجال كاتب وشاعر وفقيه) أي كل رجل منهم له صفة من هذه الصفات.

أما إذا تعددت الصفات وصاحبها واحد «فالأحسن ان تباعد معنى الصفات العطف نحو ﴿ وَلاَ تُطِعْ كُلُّ حَلَّافٍ مَهِينٍ هَمَّانِ ﴿ هُوَ ٱلْأَوْلُ وَالْاَخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ ﴾ [الحديد: ٣] وإلاّ تركه نحو ﴿ وَلاَ تُطِعْ كُلُّ حَلَّافٍ مَهِينٍ هَمَّانِ مَشَاءٍ بِنَهِيمٍ مَّنَاعٍ لِلْخَيْرِ مُعْتَدٍ أَيْدِي عُتُلِّ بَعْدَذَالِكَ زَنِيمٍ ﴾ [القلم: ١٠ - ١٣]» (٥).

<sup>(</sup>۱) انظر «الهمع» (۲/ ۱۱۹۷)، «شرح الرضي» (۱۰۷/۱۰).

<sup>(</sup>۲) «الهمع» (۲/ ۱۱۹)، «كتاب سيبويه» (۱/ ۲۱۳).

<sup>(</sup>٣) الكتاب سيبويه ال (١/ ٢١٣).

<sup>(</sup>٤) انظر «كتاب سيبويه» (١/ ٢١٣).

<sup>(</sup>٥) الانقان: (٢/ ٧٠).

وقد يؤتي بالواو للاهتمام.

جاء في (تفسير الرزاي) في قوله تعالى: ﴿ النَّهِبُونَ الْمَعْرُونَ الْمَعْدُونَ الْمَعْدُونَ الْمُعْدُونَ الْمُعْدُونَ الْمُعْدُونَ الْمُعْدُونِ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُعْدُونِ اللّهِ وَالنّهُونَ عَنِ الْمُعْدُونِ اللّهِ وَالنّهُونَ عَنِ الْمُعْدُونِ اللّهِ وَالنّهُ وَاللّهُ وَالْمُعْلَمُ وَاللّهُ وَ

وقال تعالى: ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنُ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ذِى ٱلطَّوْلِ ﴾ [غافر: ٣] ففصل بالواو بين (غافر الذنب) و(قابل التوب) للاهتمام بالتوبة ههنا، ويدل على ذلك قوله تعالى فيما بعد هذه الآيات: ﴿ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلُ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا فَأَغْفِرُ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَٱتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ وَقِهِمَ عَذَابَ ٱلْجَعِيمِ ﴾ [غافر: ٧].

ثم إنّ العطف بالواو قد يؤتى به لتحقيق اجتماع الصفات في الموصوف، وذلك كأن تقول لشخص ينكر او يستبعد اتصاف الموصوف بصفة واحدة من صفات الكمال، فضلاً عن عدة صفات (هو كاتب وخطيب وشاعر) فتأتي بالواو لتحقيق اجتماع هذه الصفات فيه.

جاء في (بدائع الفوائد): «إن الواو تقتضي تحقيق الوصف المتقدم وتقريره في الكلام متضمناً لنوع من التأكيد من مزيد التقرير.

وبيان ذلك بمثال نذكره مرقاة الى ما نحن فيه، إذا كان رجل مثلاً له أربع صفات هي (عالم وجواد وشجاع وغني) وكان المخاطب لا يعلم ذلك أو لا يقرّ به ويعجب من اجتماع هذه الصفات في رجل فإذا قلت (زيد عالم) وكان ذهنه استبعد ذلك فتقول: (وجواد) أي وهو مع ذلك جواد، فإذا قدرت استبعاده لذلك قلت (وشجاع) أي وهو مع ذلك شجاع وغني فيكون في العطف مزيد تقرير وتوكيد لا يحصل بدونه تدرأ به توهم الإنكار»(٢).

<sup>(</sup>١) «التفسير الكبير» (١٦/ ٢٠٥).

<sup>(</sup>٢) "بدائع الفوائد" (١٩١/١).

#### حذف النعت

يجوز حذف النعت إذا عُلِم وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَكَانَ وَرَآءَ هُمْ مَلِكُ يَأْخُذُكُلَّ سَفِينَةٍ غَصْبًا ﴾ [الكهف: ٧٩] أي كل سفينة صالحة فحذف النعت وأبقى المنعوت فإنه ان لم يقدر ذلك فلا فائلة في خرقها. ومنه قول المرقش الاكبر:

وربّ أسلسة الخسديسن بكسر مهفهفة لهسا فسرع وجيسد

فحذف النعت وأبقى المنعوت أي فرع فاحم أو نحو ذلك وجيد طويل وإلا فكل أمرأة لها فرع وجيد النعت بذلك مطلق الفرع والجيد (١) فلا فائدة في التشبيب.

وقد تحذف الصفة وتدل عليها حال المتكلم، وللنغمة الصوتية أثر في إيضاحها، وذلك كان تقول (هو رجل) فتقوي اللفظ وتطيل الصوت وتفخمه، فتدل بذلك أنه رجل عظيم ونحو ذلك، وتقول (عنده مال) فتفخم كلمة (مال) وتمد صوتك بها فتعني أنه عنده مال كثير، وتقول (عنده مال) وتزوي وجهك وتغير النغمة، فيدل ذلك على أن عنده شيئاً قليلاً من المال ونحو ذلك .

the first problem is not be a sufficient for a second

Anglijan kayan kana b

At the same for the same of

<sup>(</sup>۱) انظر «التصريح» (۲/ ۱۱۹).

<sup>(</sup>٢) انظر «الخصائص» (٢/ ٣٧٠-٢٧١).

### البدل

يعرف النحويون البدل بأنه التابع المقصود بالحكم بلا واسطة، ومعنى ذلك أنك إذا قلت مثلا (أقبل أخوك محمد) فالمقصود فيه بالحكم هو (محمد) وهو المهم وأما (أخوك) فقد ذكر تمهيداً لذكر العلم، فالبدل هو المهم وهو المقصود بالحكم، وأما المبدل منه فإنما يذكر تمهيداً وتوطئة لذكر البدل.

ويذهب النحويون إلى أن البدل على نية إحلاله محل المبدل منه، وأما المبدل منه فعلى نية السقوط.

جاء في (المفصل) أن البدل «هو الذي يعتمد بالحديث، وإنما يذكر الأول لنحو من التوطئة وليفاد بمجموعهما فضل تأكيد وتبيين لا يكون في الافراد (١٠)».

وقال السيرافي: «اعلم أن البدل إنما يجيء في الكلام، على أن يكون مكان المبدل منه كأنه لم يذكر»(٢).

ولا يعنون بذلك أنّ المبدل منه لا فائدة فيه، وليس له غرض، بل على معنى أن البدل مستقل بنفسه وان العامل كأنما باشر البدل.

جاء في (شرح السيرافي): "وقول النحويين ان التقدير فيه تنحية المبدل منه ووضع البدل مكانه ليس على معنى الغائه وإزالة فائدته، بل على أن البدل قائم بنفسه غير مبين للمبدل منه تبيين النعت للمنعوت، إذ لو كان على الإلغاء لكان نحو قولك (زيد رأيت أباه عمرا) في تقدير (زيد رأيت عمرا) وهذا فاسد محال" (").

وجاء في (المقتضب): «ولو كان البدل يبطل المبدل منه لم يجز أن تقول (زيد مررت به أبي عبدالله) لأنك لو لم تعتد بالهاء فقلت (زيد مررت بأبي عبدالله) كان خلفاً لأنك جعلت (زيداً) ابتداء، ولم ترد إليه شيئاً، فالمبدل منه مثبت في الكلام.

وإنما سمي البدل بدلاً لدخوله لما عمل فيه ما قبله على غير جهة الشركة، . . . والمعنى الصحيح أن البدل والمبدل منه موجودان معا لم يوضعا على أن يسقط أحدهما إلا في بدل

<sup>(</sup>۱) «شرح ابن يعيش» (۲٦/۲۳).

<sup>(</sup>Y) «شرح السيرافي بهامش الكتاب» (١/ ٧٥).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١/ ٧٥).

الغلط فإن المبدل منه بمنزلة ماليس في الكلام (١).

وقال الرضي: "ولا كلام أن المبدل منه ليس في حكم الطرح لفظاً لوجوب عود الضمير إليه في بدل البعض والاشتمال<sup>(٢)</sup>.

نقولك (أعجبني محمد علمه) فيه (علمه) بدل من (محمد) فلو كان (محمد) على نية السقوط لكان القول (أعجبني علمه) فلا يعود الضمير على شيء وهو غير صحيح.

# أقسام البدل

البدل على أقسام هي:

آ- البدل المطابق ويسمى أيضا بدل كل من كل وذلك نحو ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ لِأَخِيهِ هَنُونَ ﴾ [الأعراف: ١٤٢] وقوله ﴿ إِلَىٰ صِرَاطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ٱللَّهِ ٱللَّهِ ٱللَّهِ ٱللَّهِ ٱللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهُ ا

وفائدة هذا البدل الإيضاح والتبيين ويؤدي البدل والمبدل منه باجتماعهما معنى لا يؤدى بانفراد أحدهما عن الآخر، فقد يكون الأول مبهما يوضحه الثاني، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿وَإِذْ نَجَنَّنَكُمُ مِنْ عَالِى فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوّةَ الْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فِسَاءَكُمْ ﴾ [البقرة: ٤٩] فقوله (يسومونكم سوء العذاب) مبهم يحتمل أموراً كثيرة فأوضحه البدل ﴿ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فِسَاءَكُمْ ﴾. ونحو قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدّيةً المَامُ مِسْكِينٍ ﴾ [البقرة: ١٨٤] فالفدية مبهمة يوضحها (طعام مسكين).

وقد يكون الثاني مبيناً حقيقة الأول، كقوله تعالى: ﴿ وَالتَّخَذَ قُومُ مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ حَلِيّهِ مَ عِ عِجْلاَجَسَدُالَهُ خُوارُ ﴾ [الأعراف: ١٤٨] فحقيقة العجل المتخذ ليست عجلاً حقيقياً وإنما هو جسد له خوار، ولو ذكرت البدل أو المبدل منه على انفراد لم يتضح الأمر كما أوضحه احتماعهما.

وقد يكون أحد الطرفين أعني البدل أو المبدل منه متصفاً بصفة دالة على المدح أو الذم أو غيرهما، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ إِلَى صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ٱللَّهِ ٱلَّذِى لَهُ مَا فِ ٱلسَّمَاوَتِ وَمَا فِ أَلاَزُضِ ﴾ فقوله (العزيز الحميد) صفتان لله تعالى دالتان على المدح، ونحوه أن تقول:

<sup>(</sup>۱) «المنتضب» (٤/ ٩٩ ٧-٠٠٤).

<sup>(</sup>٢) اشرح الرضي على الكافية (١/ ٢٧٥).

(مررت بالرجل العالم سالم) فالمبدل منه موصوف بصفة العلم والاكتفاء بإحدهما لا يؤدي معنى الجمع.

ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدَّسِ طُوَى ﴾ [طه: ١٢] فلو قال: ﴿ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ طُوى ﴾ لم يعلم أنه مقدّس، ولو قال (إنك بالوادي المقدّس) ولم يذكر اسمه لم يعلم أي واد هو؟ ونحوه قوله تعالى: ﴿ لَنَسْفَعًا بِٱلنَّاصِيَةِ نَاصِيَةٍ كَلاِّبَةٍ خَاطِئَةٍ ﴾ [العلق: ١٦،١٥] فبين صفة الناصية

ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَلَهُ لَسَمُعًا بِالنَّاصِيهِ نَاصِيهِ تَكُوبُهُ عَاصِيهِ النَّهِ عَاصِيهِ النَّاصِيهِ النَّاصِيةِ النَّاصِيهِ النَّاصِيهِ النَّاصِيهِ النَّاصِيةِ النَّالِيقِيقِ النَّامِ النَّامِ النَّامِ النَّامِ اللَّهِ النَّامِ النَّامِ النَّامِ اللَّهِ النَّامِ النَّامِ اللَّهِ النَّامِ اللَّلْمِ النَّامِ اللَّهِ النَّامِ النَّامِ اللَّهِ اللَّلْمِيلِيقِ النَّامِ اللَّهِ النَّامِ اللَّهِ اللَّلْمِيلِيقِ النَّامِ اللَّلْمِيلِيقِ النَّامِ اللَّهِ اللَّامِيقِ النَّامِ اللَّهِ اللَّامِ اللَّهِ اللَّامِ اللَّلْمِيلِيقِ اللَّامِ اللَّهُ اللَّلْمِيلِ

وقد يكون الأول عاماً والثاني مخصصاً له، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّا زَيْنَا ٱلسَّمَاءَ ٱلدُّنِيَا وَقِد بَهِ وَقَد خصصت بالكواكب، ونحوه قوله تعالى: ﴿ يَنِينَةٍ ٱلْكَوْبِكِ ﴾ [الصافات: ٦] فالزينة عامة وقد خصصت بالكواكب، ونحوه قوله تعالى: ﴿ يَطَافُ عَلَيْهِم وَ يَشَافُ وَهَا أَنْ اللّهُ لَا يَسْتَحْيِيءَ أَن يَضْرِبَ مَثَلًا مَا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا ﴾ [البقرة: ٢٦] وقوله: ﴿ وَيُطَافُ عَلَيْهِم بِنَا يَقْدِيرًا قَوَارِيرًا قِن فِضَةٍ ﴾ [الإنسان: ١٦،١٥]. فبين جنس القوارير، وقوله: ﴿ ثُمَّ أَنزَلَ عَلَيْتُكُم مِن بُعَدِ ٱلْغَيْمِ آمَنَةً نُعَاسًا ﴾ [آل عمران: ١٥٤].

وقد يأتي للتفصيل وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ حَقَّ إِذَا رَأَوْاْ مَا يُوعَدُونَ إِمَّا ٱلْعَـذَابَ وَإِمَّا ٱلسَّاعَةَ ﴾ [مريم: ٧٥] ففصل (ما يوعدون).

وقد يكون للتفخيم وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَقَضَيْنَاۤ إِلَيْهِ ذَلِكَ ٱلْأَمْرَ أَنَّ دَابِرَ هَـُوُلَآ مَقَطُوعٌ مُصْبِحِينَ ﴾ [الحجر: ٦٦] فإنه أبهم الأمر أولاً، ثم أوضحه وللايضاح بعد الإبهام وقع في النفس ليس كما إذا جعل الكلام سرداً واحداً.

جاء في (الطراز): «اعلم أن المعنى المقصود إذا ورد في الكلام مبهماً فإنه يفيده بلاغة ويكسبه إعجاباً وفخامة، وذلك لأنه إذا قرع السمع على جهة الإبهام فإن السامع له يذهب في إيهامه كل مذهب، ومصداق هذه المقالة قوله تعالى: ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ ٱلْأَمْرَ ﴾ ثم فسره بقوله (إن دابر هؤلاء مقطوع مصبحين) وهكذا في قوله تعالى: ﴿ فَهُ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يَسْتَحَى اللهُ الْمُعْرِبُ مَثَلًا مَا اللهُ فَأَبِهِ مَا وَلا ثم فسره بقوله ﴿ بَعُوضَةُ فَمَا فَوْقَهَا اللهُ . . .

ألا ترى أنك إذا قلت: هل أدلك على أكرم الناس أباً وأفضلهم فعلاً وحسباً وأمضاهم عريمة وانقذهم رأياً؟ ثم تقول: فلان، فإن هذا وأمثاله يكون أدخل في مدحته مما لوقلت: قلان الأكرام الأفضل الأنبل<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) الطراق (٢/ ٧٨-٧٩)، وانظر اليرعان (٢/ ٤٥٥).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية) "وقد يكون الثاني لمجرد التفسير بعد الإبهام مع أنه ليس في الأول فائدة ليست في الثاني وذلك لأن للابهام أولاً ثم التفسير ثانياً وقعاً وتأثيراً ليس للاتيان بالمفسر أولاً، وذلك نحو (برجل زيد) فإنّ الفائدة الحاصلة من (رجل) تحصل من (زيد) مع زيادة التعريف لكن الغرض ما ذكرنا»(١).

وقد يفيد البدل التوكيد وذلك إذا دل على الإحاطة والشمول (٢)، نحو (جاءوا كبارهم وصغارهم) ونحو قوله تعالى: ﴿ تَكُونُ لَنَاعِيدًا لِأَوَّلِنَا وَءَاخِرِنَا ﴾ [المائدة: ١١٤].

جاء في (كتاب سيبويه): «فالبدل أن تقول: (ضُرب عبدالله ظهرُه وبطنه) و(ضُرب زيدٌ الظهرُ والبطن) و(قُلب عمروٌ ظهرُه وبطنه) و(مُطرنا سهلُنا وجبلنا) و(مُطرنا السهلُ والجبل) وإن شئت كان على الاسم بمنزلة أجمعين توكيدا. . .

فإنْ قلت: (ضُرب زيدٌ اليدُ والرجل) جاز على أن يكون بدلاً، وأن يكون توكيداً "(٢).

فسيبويه يجوز أن يعربها بدلا أو توكيداً فإذا أعرب بدلاً أفاد معنى التوكيد لما فيه من الإحاطة.

ثم انّ قولك: (أقبل أبوك خالد) فيه توكيد لأن أباك هو خالد، غير أنه ذكر مرة قرابته ومرة اسمه، وقد تقول: ولم لا يكون توكيداً؟.

والجواب أنّ الاسمين ليسا متطابقين تماماً، والتوكيد يفيد المطابقة، فإن قولك (أبوك) يفيد القرابة و(خالد) الاسم.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «قوله (فالأول مدلوله مدلول الأول) فيه تسامح إذ مدلول قولك (أخيك) في (بزيد أخيك) لو كان عين مدلول (زيد) لكان تأكيداً و(أخوك) يدل على أخوة المخاطب ولم يكن يدل عليها (زيد) لكن مراده أنهما يطلقان على ذات واحدة وإن كان أحدهما يدل على معنى فيها لا يدل عليه الآخر»(؟).

وجاء في (شرح ابن يعيش): «واعلم أنه قد اجتمع في البدل ما افترق في الصفة والتأكيد

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضي» (۱/ ۳۷۰).

<sup>(</sup>٢) انظر "ابن الناظم" (٢٢٩).

<sup>(</sup>۲) "کتاب سیبویه" (۱/ ۷۹/۸).

<sup>(</sup>٤) هشرح الرضى، (١/ ٣٧١–٣٧٢).

لأن فيه إيضاحاً للمبدل منه ورفع لبس كما كان ذلك في الصفة، وفيه رفع مجاز وابطال التوسع الذي كان يجوز في المبدل منه. الاترى أنك إذا قلت (جاءني أخوك) جاز أن تريد كتابه أو رسوله، فإذا قلت (زيد) زال ذلك الاحتمال كما لو قلت (نفسه) أو (عينه) فلذلك قال صاحب الكتاب: وليفاد بمجموعهما فضل تأكيد وتبيين لا يكون في الافراد، يعني أنه حصل باجتماع البدل والمبدل منه من التأكيد ما يحصل به (النفس) و(العين) ومن البيان ما يحصل بالنعت ولو انفرد كل واحد من البدل والمبدل منه لم يحصل ما حصل باجتماعهما كما لو انفرد التأكيد والمؤكد أو النعت والمنعوت لم يحصل ما حصل باجتماعهما»(١)

وذهب النحاة إلى أن نحو (رأيتك إيّاك) و(رأيته إيّاه وفعلت أنت) بدل<sup>(٢)</sup>، ولا شك أنه يفيد التوكيد. وقد ذهب آخرون إلى أنه توكيد لا بدل<sup>(٣)</sup>.

وذكر بعض النحاة أن التأكيد متأتّ أيضاً من أن البدل على نية تكرار العامل، فإن قولك (جاء أخوك خالد) معناه جاء أخوك، جاء خالد، فكأنك كررت (جاء) مرتين، ومن هنا جاء التأكيد. فالتأكيد حاصل في المجيء.

قال ابن الناظم: «اعلم أنّ الغرض من الإبدال أن يذكر الاسم مقصوداً بالنسبة كالفاعلية، والمفعولية، والإضافة بعد التوطئة لذكره بالتصريح بتلك النسبة، لافادة توكيد الحكم، وتقريره لأنّ الإبدال في قوة إعادة الجملة، ولذلك تسمع النحويين يقولون: البدل في حكم تكرار العامل»(٤).

وجاء في (الإتقان): "والقصد به الإيضاح بعد الإبهام، وفائدته البيان والتأكيد، أما الأول فواضح أنك إذا قلت: (رأيت زيداً أخاك) بينت أنك تريد بزيد الأخ لا غير، وأما التأكيد فلأنه على نية تكرار العامل فكأنه من جملتين، ولأنه دل على ما دل عليه الأول»(ه).

والذي يبدو لي أنّ ليس ثمة توكيد في الحكم، وأن العامل غير مكرر، وإنما قد يحصل التوكيد من اجتماع البدل والمبدل منه، كأن يكون البدل دالاً على الإحاطة والشمول فيفيد

<sup>(</sup>۱) «شرح ابن یعیش» (۳/ ۲۳).

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۱/ ۳۹۳)، «شرح ابن یعیش» (۳/ ۱۹).

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضي» (١/ ٣٧٣).

<sup>(</sup>٤) اشرح ابن الناظم؛ (٢٢٦).

<sup>(</sup>٥) «الإتقان» (٢/ ٧٠).

معنى الجميع، أو كأن يكون الاسمان يطلقان على ذات واحدة، فيفيد اجتماعهما فضل نوكيد نحو قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ لِأَخِهِ هَـُـرُونَ ﴾ [البقرة: ٨٧]. وقوله ﴿ وَءَاتَيْنَا عِيسَى أَنْ مَنْ مُ ٱلْبَيْنَاتِ ﴾ [البقرة: ٨٧]. وقوله ﴿ وَءَاتَيْنَا عِيسَى

٢- بدل بعض من كل نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ لَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَغْضِ ﴾ [البقرة: ٢٥١] وقوله ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِبُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ [آل عمران: ٩٧] ف (من استطاع) هو بعض الناس ونحو (أعجبني خالد وجهه) و(أكلت الرغيف ثلثه).

٣- بدل اشتمال: وهو ما دل على معنى في متبوعه وذلك نحو: (أعجبني خالد علمه) ونحو قوله تعالى: ﴿ يَسْتَعُلُونَكَ عَنِ ٱلثَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ ﴾ [البقرة: ٢١٧] وقوله: ﴿ وَٱذْكُرْ فِى ٱلْكِنْبِ مَرْبَمَ إِذِ ٱنتَبَدَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانًا شَرْقِيًا ﴾ [مريم: ٢١] ف (إذ) بدل اشتمال من مريم، وقوله: ﴿ قُبِلَ أَضْعَنْ ٱلْأَخْدُودِ ٱلنَّارِ ذَاتِ ٱلْوَقُودِ ﴾ [البروج: ٤،٥] ف (النار) بدل اشتمال من (الأخدود) لأن الأخدود اشتمل على النار.

ولابد في هذين البدلين أعني البدل الذي هو بعض، وبدل الاشتمال، من ضمير يربطهما بصاحبهما ظاهر أو مقدّر، فالظاهر نحو قولك (أعجبني محمد علمه) والمقدّر نحو (النار ذات الوقود) أي النار فيه (١).

ولا يشترط في البدل الواقع في الاستثناء ضمير ، وذلك نحو (ما أقبل الرجال إلاّ خالد) . وفائدة هذين البدلين هو الإيضاح بعد الإبهام .

جاء في (شرح الرضي على الكافية): "والفائدة في بدل البعض والاشتمال البيان بعد الإجمال والتفسير بعد الإبهام لما فيه من التأثير في النفس. وذلك أن المتكلم يحقق بالثاني بعد التجوز والمسامحة بالأول تقول (أكلت الرغيف ثلثه) فتقصد بالرغيف ثلث الرغيف ثم نين ذلك بقولك (ثلثه)، وكذا في بدل الاشتمال، فإن الأول فيه يجب أن يكون بحيث يجوز أن بطلق ويراد به الثاني نحو (أعجبني زيد علمه) و(سُلب زيد ثوبُه) فإنك قد تقول (أعجبني زيد) إذا أعجبك علمه و(سُلب زيد) إذا سلب ثوبه على حذف المضاف ولا يجوز أن تقول: (ضربت زيداً) وقد ضربت غلامه» (٢٠).

 $\mathcal{N}_{\mathrm{total}}^{\mathrm{total}} = \sum_{i \in \{1, \dots, n\}} \left( \left( \frac{1}{2} \right)^{i} + \frac{1}{2} \left( \frac{1$ 

<sup>(</sup>۱) انظر «المغني» (۲/ ٥٠٦)، «شرح الرضي» (۱/ ٣٧٤).

<sup>(</sup>۲) اشرح الرضى؛ (۱/ ۳۷۱).

ع- البدل المغاير: وهو بدل الغلط والإضراب والنسيان. فبدل الغلط نحو قولك (أقبل محمد خالد) فإنك عندما قلت (أقبل محمد) تبين لك أنك غلطت بذكر (محمد) وإنما أردت (خالدا) فجئت بكلمة (خالد) صححت بها غلطك فهي بدل الغلط أي جئت بها مكان الغلط لا أنها غلط.

وأما الإضراب فيكون إذا ذكرت شيئاً، ثم بدا لك أن تضرب عنه بذكر آخر بدله كأن تقول: (سأذهب إلى المقهى بدا لك أن تترك تقول: (سأذهب إلى المقهى الكلية) فحين ذكرت أنك ستذهب إلى المقهى بدا لك أن تترك ذهابك إليها وأن تذهب إلى الكلية بدلها. قال تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لاَ يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا وَهَا السَامَوَن وَاللّهُ مَا لاَ يملكون رزقاً، ثم مَن السّمَوَن وَاللّهُ فقال: بل لا يملكون شيئاً، والذي عليه النحاة أن (شيئاً) مفعول به لـ أضرب عن ذلك فقال: بل لا يملكون شيئاً، والذي عليه النحاة أن (شيئاً) مفعول به لـ (رزقاً) وكل صواب فيما أرى.

وأما بدل النسيان فيكون بأن تنسى فتذكر أمراً على غير حقيقته ثم تتذكر الأمر المنسي فتذكره بدل الأول كأن تقول: (زارني سعد إبراهيم) فإن الذي زارك هو إبراهيم لا سعد، ولكنك نسيت فذكرت سعداً، ثم تذكرت الشخص الذي زارك وهو إبراهيم.

جاء في (الكتاب): «(هذا باب المبدل من المبدل منه) والمبدل يشرك المبدل منه في الحر وذلك قولك: (مررت برجل حمار) فهو على وجه محال وعلى وجه حسن.

فأمّا المحال فأن تعني أنّ الرجل حمار، وأما الذي يحسن، فهو أن تقول (مررت برجل) ثم تبدل الحمار مكان الرجل، فتقول (حمار) إما أن تكون غلطت أو نسيت فاستدركت، وإما أن يبدو لك أن تضرب عن مرورك بالرجل وتجعل مكانه مرورك بالحمار، بعد ما كنت أردت غير ذلك، ومثل ذلك قولك: (لا بل حمار)، ومن ذلك قولك: (مررت برجل بل حمار) وهو على تفسير (مررت برجل حمار)، ومن ذلك (ما مررت برجل بل حمار) وما مررت برجل ولكن حمار أبدلت الآخر من الأول، وجعلته مكانه»(١).

وبدل الغلط والنسيان لا يكون في قرآن ولا شعر.

جاء في (المقتضب): «فهذا البدل لا يكون مثله في قرآن ولا شعر ولكن إذا وقع مثله في الكلام غلطاً أو نسياناً فهكذا إعرابه»(٢).

The Sunday of the way

<sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (۱/ ۲۱۸ – ۲۱۹).

<sup>(</sup>۲) «المقتضب» (۱/ ۲۸).

وقد يقع في الشعر على سبيل ادّعاء الغلط أو النسيان، كقوله:

(ألا إنما هند عصا خيزرانة) فذكر أولاً أنها عصا، ثم بين أنه غلط بقوله هي عصا نصحح غلطه وذكر أنها خيزرانة.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): "وهذا الذي يسمى بدل الغلط على ثلاثة أقسام:
اما بداء وهو أن تذكر المبدل منه عن قصد وتعمد ثم توهم أنك غالط لكون الثاني أجنبياً
وهذا يعتمده الشعراء كثيراً للمبالغة والتفنن في الفصاحة، وشرطه أن يرتقي من الأدنى إلى
الأعلى كقولك (هند نجم بدر شمس) كأنك وإن كنت معتمداً لذكر النجم تغلط نفسك وترى
أنك لم تقصد في الأول، إلا تشبيهها بالبدر، وكذا قولك: بدر شمس.

وأما غلط صريح محقق كما إذا أردت مثلاً أن تقول (جاءني حمار)، فسبقك لسانك إلى (رجل) ثم تداركت الغلط فقلت (حمار).

واما نسيان. .

ولا يجيء الغلط الصرف ولا بدل النسيان في كلام الفصحاء وما يصدر عن روية رفطانة، فلا يكون في شعر أصلاً، وإن وقع في كلام فحقه الإضراب عن الأول المغلوط فيه، بـ (بل)»(١).

٥- بدل كل من بعض، وأنكره الجمهور واستدل المثبتون له بقوله تعالى: ﴿ فَأُولَئِكَ لَهُ لَوْنَ ٱلْجَنَّاتَ عَدَنَ ﴾ [مريم: ٢٠-٦١]. قالوا: (جنات عدن) بدل كل من (الجنة) وهي بعض والجمهور على أنها بدل مطابق، لأن الجنة فيها جنّات.

واستدل المثبتون أيضاً بقول الشاعر:

رحم الله أعظُمما دفنوهما بعض، والآخرون على أن (طلحة) مفعول به لفعل محذوف تقديره (أعنى).

واستدل المثبتون بنحو قولهم (لقيته غدوةً يومَ الجمعة) كل، والغدوة بعض، وبقوله: كأنبي غداة البين يــوم تحمّلــوا لــدى سمــرات الحــي نــاقــف حنظــل

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضى» (۱/ ۲۷۲–۳۷۳).

فاليوم كل، والغداة بعض، والآخرون على أن (يوم) في البيت بمعنى (وقت) (١)، والقول بهذا البدل لابد منه في نحو قولهم (ما قام إلا زيد القوم) إذ لا يكون إلا بدل كل من بعض البدل البدل الله عنه البدل الله عنه المناطقة المناطقة

جاء في (شرح ابن عقيل): "وقد روي رفعه فتقول (ما قام إلاّ زيد القومُ). قال سيبويه حدثني يونس أنّ قوماً يوثق بعربيتهم يقولون (مالي إلاّ أخوك ناصر) وأعربوا الثاني بدلاً من الأول على القلب<sup>(٢)</sup>».

ويقصدون بالقلب أن أصل الكلام (مالي ناصر الآ أخوك) ف (أخوك) بدل بعض من كل ثم قدم البدل على المبدل منه فصار بدل كل من كل المقصود بالناصر أخوك غير أن هذا لا ينطبق على مثال ابن عقيل (ما قام إلا زيد القوم) إذ لا يمكن عد (زيد) عاماً و(القوم) خاصاً، فعلى مذهب من يجيز هذا التعبير يجب قبول هذا النوع من البدل.

# البدل وعطف البيان

عطف البيان عند النحاة، تابع يوضح أو يخصص متبوعه، غير مقصود بالنسبة لا يكون مشتقاً، ولا مؤولاً بالمشتق، نحو (أقبل أبو محمد خالد) و(أقسم بالله أبو حفص عمر (أن) ونحو: ﴿ وَيُسْتَقَىٰ مِن مَّآءِ صَكِيدٍ ﴾ [إبراهيم: ١٦]، وقوله: ﴿ أَوْ كَفَنَرَةٌ طَعَامُ مَسَكِمِنَ ﴾ [المائدة: ٩٥].

فالغرض من عطف البيان توضيح المتبوع أو تخصيصه، فالمتبوع على هذا أهم لأنه إنما جيء بالبيان لقصد إيضاحه.

جاء في (شرح ابن يعيش): «عطف البيان مجراه مجرى النعت يؤتى به لايضاح ما يجري عليه، وإزالة الاشتراك الكائن فيه من تمامه، كما أنّ النعت من تمام المنعوت تحو قولك (مررت بأحيك زيد) بينت الأخ بقولك (زيد) وفصلته من أخ آخر ليس بزيد كما تفعل الصفة في قولك (مررت بأخيك الطويل) تفصله من أخ آخر ليس بطويل ولذلك قالوا إن كان له أخوة فهو عطف بيان وإن لم يكن له أخ غيره فهو بدل (د)».

<sup>(</sup>١) أنظر «الهمع» (٢/ ١٢٧)، «الصبان» (٣/ ١٢٦)، حاشية الخضري (٢/ ٦٩).

<sup>(</sup>٢) ﴿شرح ابن عقيل ﴿ ١/ ٢٠٥-٢٠١).

<sup>(</sup>٣) «شرح الأشموني» (٢/ ١٤٨)، «التصريح» (١/ ٣٥٥)، حاشية الخضري (١/ ٢٠٦).

<sup>(</sup>٤) «شرح ابن الناظم» (٢١٢)، «شرح شذور الذهب» (٥١٥).

<sup>(</sup>۵) «شرح ابن يعيش» (۲/ ۷۱).

فهو شبيه بالبدل المطابق، غير أنهم يفرقون بينهما بأن المهم في البدل هو الثاني، وأما المهم في البيان فهو الأول، وإنما ذكر الثاني إيضاحاً للاول وتفسيراً له، فإذا قلت: (أقبل أخوك محمد) وكان اهتمامك بالثاني أعرب الثاني. عطف بيان.

وفرقوا بينهما فروقاً أهمها:

إنَّ عطف البيان لا يكون ضميراً، ولا تابعاً لضمير بخلاف البدل.

وإنّ البيان لا يخالف متبوعه في تعريفه وتنكيره، ولا يختلف في جواز ذلك في البدل. وإنه لا يكون جملة، ولا تابعاً لجملة، بخلاف البدل.

وإنه لا يكون فعلاً، ولا تابعاً لفعل، بخلاف البدل.

ثم إنّ البيان ليس على نية احلاله محل الأول بخلاف البدل، ولهذا امتنع البدل وتعين البيان في البيان المارب الرجل زيد) الأنّك الا تقول (أنا الضارب زيد) عند الجمهور، وفي نحو البيان الناس الرجال والنساء) الأنّ اسم التفضيل إذا قصد به الزيادة على من أضيف إليه البيان الله على الله المحل الأنه على الله الله الله الأول.

ثم إنّ عطف البيان ليس في التقدير من جملة أخرى بخلاف البدل، ولهذا امتنع أيضاً البدل وتعين البيان، في نحو قولك (هند قام عمرو أخوها) لأن البدل على تقدير (هند قام عمرو قام أخوها) فتكون جملة الخبر بلا رابط وهو لا يجوز (١١).

وقد أجازوا اعراب عطف البيان بدل كل من كل، إذا لم يكن ثمة مانع من الموانع المذكورة.

والحق فيما أرى أن هذا ضرب من التعسف، ولا أرى عطف البيان إلا البدل، ولا داعي لاذعاء الفروق بينهما، ويمكن الاكتفاء بباب واحد هو البدل أو البيان، وكل ما قيل في البدل بمكن أن يقال في البيان وبالعكس، واصطلاح البدل أولى، وذلك لتعدد أنواعه: بدل بعض

<sup>(</sup>۱) انظر «المغني» (۲/ ٥٥٥)، «شرح ابن يعيش» (۳/ ۷۲)، «التصريح» (۲/ ١٣٣).

واشتمال، وبدل اضراب وغلط ونسيان، فإنّ كلمة (بدل) أدل على المعنى من كلمة (بيان) واشتمال، وبدل المغاير وإن كان يمكن أن يطلق عليه (بيان) بتأول.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وأنا الى الآن لم يظهر لي فرق جلي بين بدل الكل وبين عطف البيان، بل لا أرى عطف البيان إلا البدل كما هو ظاهر قول سيبويه، فإنه لكل وبين عطف البيان<sup>(۱)</sup>، بل قال: أما بدل المعرفة من النكرة فنحو مررت برجل عبدالله كأنه قيل: بمن مررت؟ أو ظن أن يقال له ذلك، فأبدل مكانه ما هو أعرف منه. . .

قالوا: الفرق بينهما أنّ البدل هو المقصود بالنسبة دون متبوعه، بخلاف عطف البيان فإنه بيان، والبيان فرع المبيّن فيكون المقصود هو الأول.

والجواب أنا لا نسلم أنّ المقصود بالنسبة في بدل الكل هو الثاني فقط، ولا في سائر الابدال إلاّ الغلط، فإنّ كون الثاني فيه هو المقصود بها دون الأول ظاهر، وإنّما قلنا ذلك لأنّ الأول في الابدال الثلاثة منسوب اليه في الظاهر، ولابد أن يكون في ذكره فائدة لم تحصل لو لم يذكر كما يذكر في كل واحد من الثلاثة صوناً لكلام الفصحاء عن اللغو، ولا سيما كلامه تعالى وكلام نبيه عليه في فادعاء كونه غير مقصود بالنسبة مع كونه منسوباً إليه في الظاهر واشتماله على فائدة يصح أنْ ينسب إليه لاجلها دعوى خلاف الظاهر (٢)».

وقال: «قالوا والفرق الآخر أنّ البدل في حكم تكرير العامل، ولو سلمنا ذلك فيما تكرر العامل فيه ظاهراً فبأي شيء يعرف المخاطب ذلك فيما لم يتكرر فيه؟

ولنا أن ندعي ذلك فيما سموه عطف البيان، مع التسليم في البدل.

وفرقوا أيضاً بينهما بعدم وجوب توافق البدل والمبدل منه تعريفاً، وتنكيراً، بخلاف عطف البيان.

والجواب تجويز التخالف في المسمى عطف بيان أيضاً، هذا الذي ذكرت هو الذي يقوى عندي (٣)».

وعلى كل فالاكتفاء بباب واحد وهو البدل أولى كما ذهب إليه الرضي، والله أعلم:

<sup>(</sup>۱) الصواب أن «سيبويه» ذكر عطف البيان في عدة مواضع من كتابه- ينظر على سبيل المثال (١/ ٣٠٤،٣٠٥،٣٠٥).

<sup>(</sup>٢) قشرح الرضي، (١/ ٣٦٩-٣٧٠).

<sup>(</sup>٣) اشرح الرضي؛ (١/ ٣٧١).

## المطف

## حروف العطف

الوأو:

وهي لمطلق الجمع، فإذا قلت (حضر محمدٌ وخليلٌ) فليس فيه دلالة على أنّ محمداً حضر قبل، فقد يكون حضر محمد قبله، ويحتمل أنّه حضر بعده، كما يحتمل أنهما حضرا معاً.

جاء في (كتاب سيبويه): «وليس في هذا دليل على أنه بدأ بشيء قبل شيء، ولا بشيء مع شيء، لأنّه يجوز أنْ تقول (مررت بزيدٍ وعمرو)، والمبدوء به في المرور عمرو، ويجوز أنْ يكون زيداً، ويجوز أن يكون المرور وقع عليهما في حالة واحدة. فالواو يجمع هذه الاشياء على هذه المعاني. فاذا سمعت المتكلم يتكلم بهذا اجبته على ايها شئت لأنها قد جمعت هذه الأشياء»(١).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «قوله (فالواو للجمع مطلقاً): معنى المطلق أنه بعنمل أن يكون حصل من زيد أولاً، وأن يكون حصل من زيد أولاً، وأن يكون حصل من عمرو أولاً، فهذه ثلاثة احتمالات عقلية، لا دليل في الواو على شيء منها، هذا مذهب جميع البصريين والكوفيين.

ونقل بعضهم عن الفراء، والكسائي، وثعلب، والربعي، وابن درستويه، وبه قال بعض الفقهاء أنها للترتيب، ودليل الجمهور استعمالها فيما يستحيل فيه الترتيب، نحو (المال بين زيد وعمرو) وفيما الثاني فيه قبل الأول كقوله:

# أو جونة قدحت وفضّ ختامها

وقوله تعالى: ﴿ وَٱسْجُدِى وَآرَكِمِى ﴾ [آل عمران: ٤٣]، وقوله تعالى: ﴿ نَمُوتُ وَخَيَا ﴾ [المؤمنون: ٣٧] والأصل في الاستعمال الحقيقة، لو كانت للترتيب لتناقض قوله تعالى: ﴿ وَقُولُواْ حِطَّةٌ ﴾ [البقرة: ٥٨]، وقوله في موضع آخر: ﴿ وَقُولُواْ حِطَّةٌ ﴾

<sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (۱/ ۲۱۸) وانظر (۲/ ۳۰۶).

وَادْخُلُواْ ٱلْبَابَ سُجَكُدًا﴾ [الأعراف: ١٦١] إذ القصة واحدة "(١).

والحق إنها لا تفيد الترتيب، بدليل قوله تعالى: ﴿ قُولُواْ ءَامَنَا بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَى وَالْحَدِ عَمَا إِنْرَهِ عِمَ وَالْمَنْعِيلُ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ ﴾ [البقرة: ١٣٦] ولا شك أن ما أنزل إلى محمد متأخر عمّا إبرَهِ عَمَ وَلِسْمَعِيلُ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ ﴾ [البقرة: ١٣٦] ولا شك أن ما أنزل إلى يُوحِق إلّيكَ وَإِلَى الّذِينَ أَنزُل إلى إبراهيم ومن ذكر بعده من الأنبياء، ونحوه قوله تعالى: ﴿ كَذَلِكَ يُوحِقَ إِلّيكَ وَإِلَى الّذِينَ أَنْدُ لَا اللّهِ عَبل الوحي إلى مِن قَبلُهُ ﴾ [الشورى: ٣] فلو كانت الواو تفيد الترتيب لكان الوحي اليه قبل الوحي إلى الذين من قبله، وهو غير صحيح.

وقد تقول إنها وردت للترتيب أيضاً في القرآن الكريم، وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنزِلَ اللّهِ وَمَا أَنزِلَ اللّهِ وَمَا أَنزِلَ اللّهِ وَمَا أَنزِلَ اللّهِ وَمَا أُوتِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ ﴾ [البقرة: ١٣٦] وهؤلاء اللّه إنّ إبْرَهِ عَمَى البّرتيب، وكما في آية الوضوء، وهي قوله تعالى: ﴿ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَوْةِ مَا عَلَى الْمَالُوةِ وَالْمَسَحُوا بِرُءُ وسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾ [المائدة: ٦]. فالأعضاء مذكورة بحسب الترتيب،

فنقول: ليس معنى قولنا إنها لا تفيد الترتيب، إنها لا تأتي للترتيب البتة، بل قد تأتي للترتيب وتأتي لغيره، فقد يصح أن يكون المعطوف بعد المعطوف عليه، كما يصح أن يكون قبله أو مصاحباً له، فهي قد تأتي للترتيب ولا مانع من ذلك، وإنما ردّنا على الذين يزعمون أنها لاتكون إلا للترتيب، ولذا نرى في القرآن الكريم تقديم الشيء على الشيء في موضع، ثم قد يتأخر المتقدم في موضع آخر، وذلك كتقديم الضرر والنفع، فهو مرة يقول: ﴿ مَا لا يَضُرُهُمُ وَلا يَضَرُهُمُ وَلا يَضَرَهُمُ وَلا يَضَرُهُمُ وَلا يَضَرَهُمُ وَلا يَضَرَهُمُ وَلا يَضَرُهُمُ وَلا يَضَرُهُمُ وَلا يَضَرَهُمُ وَلا يَضَرَهُمُ وَلا يَضَرَهُمُ وَلا يَضَمُ وَلا يَضَرَهُمُ وَلا يَضَرَهُمُ وَلا يَضَرَهُمُ وَلا يَضَو مِن قول عَلَا يَصَرَهُمُ وَلا يَضَوْرُهُمُ وَلا يَضَوْرُهُمُ وَلا يَضَمُ وَلا يَضَرَهُمُ وَلا يَضَرَهُمُ وَلا يَضَمُ وَلا يَضَونُ اللهُ عَمْ وَلا يَصَوْرُهُ وَلا يَضَوْرُهُمُ وَلا يَضَوْرُهُ وَلا يَضَوْرُهُ وَلَي يَصَوْمُ عَلَا يَعْمُ وَلا يَضَوْمُ وَلا يَصَلّى اللهُ وَالرّفِونُ المُعْرَاقُولُ وَاللهُ وَالْعُولُ وَلا يَضَمُونُ وَلا يَعْمُ وَلا يَصَالِ اللهُ وَالْعُولُ وَلا يَصَالَهُ وَلا يَعْمُ لا يَعْمُ وَلا يَعْمُ وَلا يَعْمُ واللهُ والهُ واللهُ و

وكتقدم اللعب واللهو، فمرة يقدم اللعب، وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَمَا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنِيَا إِلَّا وَكَتَهُ وَلَهُوَّ ﴾ [محمد: ٣٦] ومرة يقدم لَعِبُ وَلَهُوَّ ﴾ [محمد: ٣٦] ومرة يقدم اللهو، وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَمَا هَلَاهِ ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنِيَا إِلَالَهُ وَلَعِبُ ﴾ [العنكبوت: ٦٤].

وكتقديم السماء والأرض، فهو مرة يقدّم السماء على الأرض، وذلك كقوله تعالى: ﴿ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [سبأ: ٣]، ومرة يقدّم الأرض على السماء، كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَعْرُبُ عَن رَّبِكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِ ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَاء ﴾ [يونس: ١٦].

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضي على الكافية» (۲/۳/۲) وانظر «المغني» (۲/ ۳۰۶)، «المفصل» (۱۹۷/۲)، «الجمل». للزجاجي (۳۱).

وكتقديم السجود والركوع، فهو مرة يقدّم الركوع على السجود، كما في قوله تعالى: ﴿ يَاأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْكَعُواْ وَٱسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ ﴾ [الحج: ٧٧] وقوله تعالى: ﴿ وَالرُّكَٰعِ ٱلسُّجُودِ ﴾ [البقرة: ١٢٥]، ومرة يقدّم السجود على الركوع، كما في قوله تعالى: ﴿ يَمْرَيْدُ ٱتَّنِي لِرَبِكِ وَٱسْجُدِى وَٱرْكِعِي مَعَ ٱلرَّكِعِينَ ﴾ [آل عمران: ٤٣].

وربما قدم شيئاً في موطن، وأخره في موطن آخر والقصة واحدة، وذلك كما في قوله نمالى: ﴿ وَآدُخُلُوا آلِبَابِ سُجُكُدًا وَقُولُوا حِطَّةٌ ﴾ [البقرة: ٥٨] وقوله: ﴿ وَقُولُوا حِطَّةٌ وَادْخُلُوا البَابِ سُجُكُدًا ﴾ [الأعراف: ١٦١] فقد قدّم السجود على القول في البقرة، وقدّم القول على السجود في الأعراف والقصة واحدة، ولا تناقض في هذا، إذ لو كانت الواو تفيد الترتيب لناقض القولان.

إنّ التقديم والتأخير بالواو يدخل في عموم موضوع التقديم والتأخير، فالتقديم إنّما يكون للاهتمام والعناية بالمتقدم، وتختلف العناية باختلاف المواطن، فقد يعنى المتكلم في موطن بأمر فيقدمه، وقد تكون العناية في موطن آخر بأمر آخر فيقدّم ذلك الشيء.

وكلمة العناية والاهتمام عامة، ومظاهرها ومواطنها متعددة متشعبة، ولا يحسن الاكتفاء بأن تقول: إنّ ما قدّم ههنا إنّما قدّم للعناية والاهتمام، دون أنْ نبين وجه الاهتمام، فإنّك إذا نلت مثلاً إنّما قدّم السماء على الأرض في سورة سبأ للعناية بالسماء، وقدّم الأرض على السماء في سورة يونس للعناية بالأرض، قيل لك: ولم كانت العناية هناك بالسماء وهنا الأرض؟.

وإذا قلت: إنّما قدم السجود على القول في البقرة للعناية والاهتمام بالسجود، وقدّم الفول على السجود في الاعراف للعناية بالقول، قيل: ولم كانت العناية بالقول أهم من السجود ههنا؟.

فهذا كلام عام لا يتبينه كثير من الناس، وقد يصبح ستاراً يخفى تحته الجهل، وعندئذ بكون هذا القول عبارة عن كلمة عامة مبهمة لا معنى واضحاً تحتها، بل لا معنى لها إلا التحكم المحض، لذا سنضرب أمثلة لطرف من أوجه العناية والاهتمام، تكون مرقاة لما فونها، وهذا الموضوع – وإن كان يدخل في موضوع التقديم والتأخير – فيه فائدة كبيرة ههنا فيما أحسب، لأنه ذو مساس باستعمال الواو.

إِنَّ التقديم والتَّاخير تكون له اسباب متعددة يقتضيها السياق، فقد يكون السياق متدرجاً حسب القدم والاولية في الوجود، فيترتب ذكر المعطوفات على هذا الأساس، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦]، فخلق الجن قبل الانس، بدليل قوله تعالى: ﴿ وَٱلْجَانَّ خَلَقْنَهُ مِن قَبْلُ مِن نَّارِ ٱلسَّمُومِ ﴾ [الحجر: ٢٧]، ونحو ﴿ لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلا نَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] لأن السِنة، وهي النعاس تسبق النوم.

وقد يكون الكلام متدرجاً من القلة الى الكثرة، فترتب المذكورات بحسب ذلك، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ طَهِرَا بَيْقِ الطَّآبِهِ فِينَ وَالْمَكِهِ فِينَ وَالْمُكِهِ فِينَ وَالْمُكِهِ فِينَ وَالْمُكِهِ وَالْمُحُودِ ﴾ [البقرة: ١٢٥] فكل طائفة هي أقل من التي بعدها، فتدرج من القلة الى الكثرة، فالطائفون أقل من العاكفون أقل من الطواف لا يكون إلا حول الكعبة، والعكوف يكون في المساجد عموماً، والعاكفون أقل من الراكعين لأنّ الركوع أي الصلاة تكون في كل أرض طاهرة، أما العكوف فلا يكون الا في المساجد، والراكعون أقلُ من الساجدين، وذلك لأنّ لكل ركعة سجدتين، ثم إنّ كل راكع لابد أن يسجد، وقد يكون سجود ليس له ركوع، كسجود التلاوة وسجود الشكر، فهو هنا لابد أن يسجد، وقد يكون سجود ليس له ركوع، كسجود التلاوة وسجود الشكر، فهو هنا الحرام، قال تعالى: ﴿ وَعَهِدْنَا إِلَيْ إِبْرَهِ مَ وَإِسْمَعِيلَ أَنْ طَهِرًا بَيْتِي لِلطَّآلِهِ فِينَ وَالْمُكِفِينَ وَاللَّمِ اللهِ مَا المِن المنافون هم ألصق المذكورين بالبيت، لائهم يطوفون حوله فبذا الشيئة، ثم تدرج الى العاكفين في هذا البيت، أو في بيوت الله عموماً، ثم الركع السجود الذين يتوجهون إلى هذا البيت في ركوعهم، وسجودهم، وهم في كل الأرض (١٠)

ونحوه قوله تعالى: ﴿ يَمَا يُهَا اللَّيْنِ عَامَنُواْ اَرْكَعُواْ وَاسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَافْعَكُواْ الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴿ الحج: ٧٧] فبدأ بالركوع وهو أقل المذكورات، ثم السجود وهو أكثر، ثم عبادة الرب وهو أعم، ثم فعل الخير، ولهذا سببه وذلك أنّه لمّا قال قبل هذه الآية ﴿ يُعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلِلَى اللّهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ ﴾ فبدأ بما هو أقرب اليهم وهو (ما بين ايديهم) ثم بما هو أعم واكثر، وهو (ما خلفهم) جاء بالكلام على نسق ذلك، فتدرج من الأقل الى الأكثر، ويمكن أنْ يقال أيضاً، انه بدأ بما هو من فعل العبد مع نفسه وربّه، ثم تدرج الى ما بينه وبين العباد، فبدأ بالركوع والسجود ثم عبادة الرب عموماً، ثم فعل الخير متدرجاً في ذلك بحسب الكثرة والعموم، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) انظر «بدائع الفوائد» (١/ ٦٥).

وقد يكون الكلام بالعكس فيتدرج من الكثرة الى القلة، وذلك نحو قوله تعالى: 
﴿ يَكُرْيَكُمُ ٱقْنُتِي لِرَبِكِ وَاسْجُدِى وَارْكِعِى مَعَ ٱلرَّكِعِينَ ﴾ [آل عمران: ٤٣] فتدرّج من الكثرة الى القلة، فبدأ بالقنوت وهو عموم العبادة، ثم السجود وهو أقل وأخص، ثم الركوع، وهو أقل وأخص (١).

أو لمَلاحظَ أخرى غير ما ذكرناها، كأن يكون السياق يُعنىٰ بأمر اكثر من آخر، وذلك كتقديم الضرر على النفع، أو بالعكس.

جاء في (البرهان): «وحيث تقدم النفع على الضر فلتقدّم ما يتضمن النفع»<sup>(٢)</sup>.

وكفوله تعالى: ﴿ وَآدُخُلُواْ ٱلْبَابِ سُجَكَدًا وَقُولُواْ حِطَّةٌ ﴾ [البقرة: ٥٨] وقوله: ﴿ وَقُولُواْ حِطَّـةٌ زَادْخُلُوا ٱلْبَابُ سُجُكَدًا ﴾ [الأعراف: ١٦١].

رسب تقديم السجود على القول في البقرة، هو أنّ السياق اقتضى ذلك، فقد جاءت هذه النصة في عقب الامر بالصلاة، قال تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا الصّلَاةِ وَءَاتُوا الرّكَوةَ وَآزَكُمُوا مَعَ الرّكِينَ النّاسَ بِالْبِرِ وَتَنسَونَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ نَتْلُونَ الْكِئنَ أَفلًا تَعْقِلُونَ وَاسْتَعِينُوا بِالصّدِة وَالصّلَاة في النّاسَ بِالْبِرِ وَتَنسَونَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ نَتْلُونَ الْكِئنَ أَفلًا تَعْقِلُونَ وَاسْتَعِينُوا بِالصّدِة وَالصّلَاة في وَإِنّا لَكُونَ الْكِئنَ إِلَا عَلَى الْخَيْفِينَ ﴾ [البقرة : ٤٣] والسجود من أركان الصلاة، ثم انّ المقام في المفرة مقام تعديد النعم على بني اسرائيل، فقد بدأ هذه القصة بقوله تعالى: ﴿ يَبَنِي إِسْرَهِ مِلْ الْمُرْوَى وَالسّجود أفضل من قول النّاسِ ذلك تقديم السجود وكلا الامرين مرفوع في الأعراف.

ومنه تقديم السماء على الأرض في قوله تعالى: ﴿ لَا يَعْزُبُ عَنَّهُ مِثْقَالُ ذَرَّةِ فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَلَا فِي أَلْأَرْضِ ﴾ [سبأ: ٣] وتقديم الأرض على السماء. في قوله: ﴿ وَمَا يَعْـزُبُ عَن رَّيِكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرُفِ ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَاءِ ﴾ [يونس: ٦١].

وسر ذلك والله أعلم، أنّ الكلام في آية يونس على أهل الأرض وأحوالهم وشؤونهم وانّ الله عالم بهم، قال تعالى: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتْلُوا مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلّا كُنّا فَهُ عُلَا مُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهً وَمَا يَعْرُبُ عَن رَبِّكَ مِن مِنْقَالِ ذَرّة فِ ٱلأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَاءِ ﴾ المين الساعة والاتيان بها، والساعة إنّما تأتي الونس: ٦١] في حين أن الكلام في سورة سبأ على الساعة والاتيان بها، والساعة إنّما تأتي

<sup>(</sup>۱) قبدائع الفوائد؛ (۱/ ۸۰).

<sup>(</sup>٢) ﴿ البرهان ١ (١/ ١٢٢).

Allegia (A. 1997).

من السماء وتبدأ بأهل السماء، ولذا قدم السماء على الأرض، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كُفَرُواْ لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَكَى وَرَبِى لَتَأْتِينَا صَعَالِمِ الْعَيْبُ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَلَا فِي اللَّمَانَ وَلَا فِي السَّمَوَاتِ وَلَا فِي اللَّرَضِ ﴾ [سبأ: ٣].

جاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَمْزُبُ عَن رَّيِكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِ ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي الْسَمَاءِ ﴾: ﴿ فَالْ مَنْ الله عَلِمِ السَماء بخلاف قوله في سورة سبأ ﴿ عَلِمِ الْفَيْتِ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِ السَّمَوَتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ ﴾؟ .

قلت: حق السماء أنْ تقدم على الأرض، ولكنه لما ذكر شهادته على شؤون أهل الأرض وأحوالهم وأعمالهم، ووصل بذلك قوله (لا يعزب عنه) لاءم ذلك أنْ قدّم الأرض على السماء»(١).

وجاء في (بدائع الفوائد): «واما تقديم الارض عليها، أي السماء في قوله ﴿ وَمَا يَعْرُبُ عَن رَبِّكَ مِن مِنْقَالِ ذَرَّةٍ فِ ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي السّمَاءِ ﴾ وتأخيرها عنها في (سبأ) في ضمن قول الكفار ﴿ لَا يَأْتِبَ السّاعَةُ قُلْ بَلَى وَرَفِي لَتَأْتِبَ كُمْ عَلِمِ الْغَيْبِ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السّمَوَتِ وَلا فِي السّمَوَةِ وَلَا فِي السّمَوَةِ وَمَن فِيها، ومن الله ومن عبدها، ولهذا قدم صعق أهل السماوات على أهل الارض عندها، فقال تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ ﴾ [الزمر: ١٨].

واما تقديم الأرض على السماء في سورة يونس، فانه لما كان السياق سياق تحذير وتهديد للبشر، واعلامهم أنه سبحانه عالم بأعمالهم، دقيقها وجليلها، وأنه لا يغيب عنه منها شيء، اقتضى ذلك ذكر محلهم، وهو الارض قبل ذكر السماء»(٢).

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْنُلُواْ أَوْلَدَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَقِ نَحْنُ نَرُوْقَهُمْ وَإِيّاهُمْ ﴾ [الإسراء: ٣١]، وقوله: ﴿ وَلَا تَقْنُلُوا أَوْلَدَكُم مِنْ إِمْلَقِ نَحْنُ نَرُوْقُكُمْ وَإِيّاهُمْ ﴾ [الأنعام: ١٥١] فقدم رزق الأولاد على الآباء في الآية الاولى ﴿ غَنُ نَرُوقُهُمْ وَإِيّاكُمْ ﴾، وقدم رزق الآباء على الاولاد في الثانية، نحو ﴿ نَرُدُقُكُمْ وَإِيّاهُمْ ﴾ وسبب ذلك والله أعلم، أنه في الآية الاولى انهم يقتلون أولادهم خشية الفقر، لا انهم مفتقرون في الحال فقال: لا تقتلوهم فانّا نرزقهم واياكم، أي أن الله جعل معهم رزقهم، فهم لا يشاركونكم في الرزق فلا تخشوا الفقر.

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۲/۷۹).

<sup>(</sup>۲) «بدائع الفوائد» (۱/ ۷٤).

وأما في الآية الثانية فهم يقتلون أولادهم من الفقر الواقع بهم، لا أنّهم يخشونه فهم في عاجة الى الرزق الآني السريع، ليعولوا أولادهم فعجل لهم ذاك فقال: ﴿ يَحْنُ نَرَّزُقُكُمُ مَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَل

جاء في (بديع القرآن): «قوله تعالى في الاولى (من إملاق) ليشير الى الخطاب للفقراء ورن الاغنياء، فأوجبت البلاغة تقديم عدتهم بالرزق، وتكميل العدة برزق الاولاد... وقال في الآية الثانية (خشية إملاق) ليشير إلى أنّ الخطاب للأغنياء، دون الفقراء، الذين يخافون أن نسلبهم كلف الاولاد ما بأيديهم من الغنى فوجب تقديم العدة برزق الاولاد... فيأمنوا من الفقر»(١).

إلى غير ذلك من موجبات التقديم التي يقتضيها السياق.

نبين من هذا أنّ الواو لمطلق الجمع، وليست للترتيب، غير أنّه لا ينبغي أنْ يفهم من نولنا (انها لمطلق الجمع) أنه يؤتى بها بين المتعاطفين، أو بين الحكمين بلا مناسبة بينهما ولا رابط، بل لابد من رابط بينهما، فلا يصح أنْ تقول: رأيت محمداً وجبلاً، ولا رأيت خالداً ونملة، بل لابد من رابط بين المتعاطفين، ولا سيما في الجمل: "والجامع بين الجملتين يجب أنْ يكون باعتبار المسند إليه في هذه، والمسند اليه في هذه، وباعتبار المسند في هذه، والمسند في هذه، وباعتبار المسند في هذه، وتولك في هذه، والمسند في هذه جميعاً، كقولك: يشعر زيد، ويكتب، ويعطي، ويمنع، وقولك (زيد شاعر وعمرو كاتب) و(زيد طويل وعمرو قصير) إذا كان بينهما مناسبة كأن يكونا أخوين أو نظيرين بخلاف قولنا (زيد شاعر وعمرو طويل) كان بينهما مناسبة، وقولنا (زيد شاعر وعمرو طويل) كان بينهما مناسبة أوْ لا»(٢).

فلا يصح أنْ تربط بين مسند إليهما، ليس بينهما علاقة، ولا رابط، فلا تقول (محمد شاعر وأخوك شاعر وخالد كاتب) وليس بين محمد وخالد مناسبة البتة، ولا تقول (محمد شاعر وأخوك أحول) لانه لا مناسبة بين الحكمين.

جاء في (دلائل الاعجاز): «وذلك أن لاتقول (زيد قائم وعمرو قاعد) حتى يكون عمرو بسب من زيد، وحتى يكونا كالنظيرين، والشريكين، وبحيث إذا عرف السامع حال الأول،

<sup>(</sup>۱) "بديع القرآن» (۲٦١)، «تحرير التحبير» (٥٦١).

<sup>(</sup>٢) "الايضاح" للقزويني (١/ ١٦١–١٦٢).

عناه أنْ يعرف حال الثاني، يدلك على ذلك أنك إنْ جئت فعطفت على الأول شيئاً ليس منه بسبب، ولا هو يذكر بذكره ويتصل حديثه بحديثه، لم يستقم، فلو قلت: (خرجت اليوم من داري) ثم قلت (وأحسن الذي يقول بيت كذا) قلت ما يضحك منه ومن هنا عابوا أبا تمام في قوله:

# لا والذي هـ و عـ الـم أن النـوى صبـر وأنّ أبـا الحسيـن كـريـم

وذلك لأنه لا مناسبة بين كرم أبي الحسن ومرارة النوى، ولا تعلق لأحدهما بالآخر، وليس يقتضي الحديث بهذا الحديث بذاك.

واعلم انه كما يجب أن يكون المحدّث عنه في إحدى الجملتين بسبب من المحدَّث عنه في الاخرى، كذلك ينبغي أن يكون الخبر عن الثاني ممّا يجري مجرى الشبيه والنظير أو النقيض للخبر عن الأول، فلو قلت (زيد طويل القامة، وعمرو شاعر) كان خُلفاً لأنه لا مشاكلة ولا تعلق بين طول القامة وبين الشعر، وإنّما الواجب أن يقال: (زيد كاتب وعمرو شاعر) و(زيد طويل وعمرو قصير).

وجملة الأمر: أنها لا تجيء حتى يكون المعنى في هذه الجملة لفقا لمعنى في الاخرى، ومضاماً له، مثل أنّ زيداً وعمراً كانا اخوين أو نظيرين أو مشتبكي الاحوال على الجملة، كانت الحال التي يكون عليها أحدهما من قيام أو قعود أو ما شاكل ذلك مضمومة في النفس الى الحال التي عليها الآخر من غير شك، وكذا السبيل أبداً.

والمعاني في ذلك كالاشخاص، فإنّما قلت مثلاً (العلم حسن والجهل قبيح) لأنّ كون العلم حسناً، مضموم في العقول إلى كون الجهل قبيحاً»(١).

ثم إنه قد يؤتى بالوار للدلالة على التأكيد والاهتمام بما بعدها، فقد تزاد الواو للتأكيد، وجعل منه قولهم (ما من أحد إلا وله طمع وحسد) و(ما من أحد إلا وله أمارة).

جاء في (الكليات) لابي البقاء: «قد يزاد بعد (إلاً) لتأكيد الحكم المطلوب إثباته، إذا كان في محل الرد والإنكار نحو (ما من أحد إلاّ وله طمع وحسد)»(٢).

<sup>(</sup>١) «دلائل الاعجاز» (١/ ١٧٢-١٧٤).

<sup>(</sup>۲) «الكليات» (۲۱۵).

وجاء في (الكليات) أيضاً: «وقالوا إذا دخلت على الشرط بعد تقدم الجزاء، يراد به تاكيد الوقوع بالكلام الأول، وتحقيقه كقولهم (أكرم أخاك وإنْ عاداك) أي أكرمه بكل حال»(١).

ومر بنا ما ذهب اليه الزمخشري من أنه يؤتي بالواو ، لتأكيد لصوق الصفة بالموصوف ، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَهْلَكْنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَا وَلَمَا كِنَابُ مَعْلُومٌ ﴾ [الحجر: ٤] وقوله: ﴿ سَيقُولُونَ لَنَاهُ أَن اللهُ مُعْلَمُ كُلُبُهُمْ رَجْمًا بِالْغَيْبِ وَيَقُولُونَ سَبْعَةٌ وَثَامِنُهُمْ كُلُبُهُمْ وَعَلَيْبُ وَيَقُولُونَ سَبْعَةٌ وَثَامِنُهُمْ كَلَّبُهُمْ وَالله وَعَلَيْبُ وَيَقُولُونَ سَبْعَةٌ وَثَامِنُهُمْ كَلَّبُهُمْ وَمُنا بِالْعَالِمُ وَلَوْنَ اللهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَوْنَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَوْنَ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُمْ وَلَوْنَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَوْنَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلِهُ اللهُ وَلِي اللهُ وَلَالِهُ وَلَا اللهُ وَلُونَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِي اللهُ وَلُونَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلِي اللهُ وَلَا اللهُ وَلِي اللهُ وَلِولُوا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلِلْ اللهُ اللهُ اللهُ وَلِي اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ

وقد ذكرنا في واو الحال انها قد تأتي للتأكيد والاهتمام كما ذكرنا ذلك في باب عطف الاخبار والصفات.

جاء في (بدائع الفوائد): "إنّ الواو تقتضي تحقيق الوصف المتقدم، وتقريره يكون في الكلام متضمناً لنوع من التأكيد من مزيد التقرير، وبيان ذلك بمثال نذكره مرقاة الى ما نحن فيه، إذا كان لرجل مثلا أربع صفات، هو عالم، وجواد، وشجاع، وغني، وكان المخاطب لا يعلم ذلك، أو لا يقرُّ به ويعجب من اجتماع هذه الصفات في رجل، فإذا قلت (زيد عالم) وكان ذهنه استبعد ذلك فتقول: (وجواد) أي وهو مع ذلك جواد، فإذا قدرت استبعاده لذلك قلت: (وشجاع) أي وهو مع ذلك شجاع، وغني، فيكون في العطف مزيد تقرير وتوكيد لا يحصل بدونه تدرأ توهم الانكار»(٣).

جاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ الصَّكبِرِينَ وَالصَّكدِقِينَ وَالْقَدَيْتِينَ وَالْمُنفِقِينَ وَاللَّهِ على كمالهم في كل واحدة منها (٤٠).

وقد يؤتى بالواو لقصد الدلالة على المغايرة، وذلك إذا كان طرحها يؤدي إلى أنْ يكون الثاني مفسراً للأول، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ نَجَيَّنَ كُمْ مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمُ سُوَّةَ ٱلْعَلَابِ

(C) Aprile (A) respectively to the last

Proceedings (1971AV-10).

<sup>(</sup>۱) «الكليات» (۳۲۷).

<sup>(</sup>۲) «الكشاف» (۲/ ۲۰۰).

<sup>(</sup>٣) «بدائع الفوائد» (١/ ١٩١).

<sup>(</sup>٤) «الكشاف» (١/ ٣١٣).

Andreas Andreas

يُذَبِّحُونَ أَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَآءَكُمْ ﴾ [البقرة: ٤٩] فقال (يذبحون) بلا واو.

وقال في سورة إبراهيم: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱذَّكُرُواْ نِعْ مَةَ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ إِذَ أَنَحَكُمْ مِنْ عَلَى اللّهِ عَلَيْكُمْ أَنَا أَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ يَسَاءَكُمْ مِنْ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ الأولى دلّ على أنّ التذبيح هو سوء العذاب، والواو في الثانية أفادت المغايرة، فجعلت التذبيح غير سوء العذاب، وسرّ هذه المغايرة هو أنّ قوله تعالى: (يذبحون أبناءكم) بلا واو، وفي (ابراهيم) بالواو «لأنّ الأولى من كلامه تعالى لهم، فلم يعدد عليهم المحن تكريماً في الخطاب، والثانية من كلام موسى فعددها عليهم (١٠)

جاء في (معاني القرآن): «فمعنى الواو أنّهم يمسهم العذاب غير التذبيح، كأنّه قال: يعذبونكم بغير الذبح والذبح.

ومعنى طرح الواو كأنّه تفسير لصفات العذاب، وإذا كان الخبر من العذاب أو الثواب مجملاً في كلمة، ثم فسرته فاجعله بغير الواو، واذا كان أوّله غيره فبالواو، فمن المجمل قول الله عز وجل ﴿ وَمَن يَفْعَلَ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴾ [الفرقان: ٦٨]. فالاثام فيه نيّة العذاب قليله وكثيره، ثم فسرّه بغير الواو، فقال: ﴿ يُضَمْعَفْ لَهُ ٱلْعَكذَابُ يَوْمَ الْقِينَمَةِ ﴾ [الفرقان: ٦٩]. ولوكنيره، ثم فسرّه بغير الواو، فقال: ﴿ يُضَمْعَفْ لَهُ ٱلْعَكذَابُ يَوْمَ الْقِينَمَةِ ﴾ [الفرقان: ٦٩]. ولوكن غير مجمل لم يكن ما ليس به تفسيراً له، ألا ترى أنك تقول: عندي دابتان بغل وبرذون، وأنت تريد تفسير الدابتين بالبغل والبرذون، (٢٥).

وقد يؤتى بها للتنصيص على جمع حكمين، وذلك إذا كان طرحها يحتمل الاضراب عن الحكم الأول، كما تقول (ضربت محمداً وخالداً) فانك دللت بالواو أنك ضربتهما جميعاً، فان طرحت الواو دل على أنك ضربت خالداً، وأضربت عن الحكم السابق.

جاء في (دلائل الاعجاز): الواعلم أنه إذا كان المخبر عنه في الجملتين واحداً كقولنا هو يقول ويفعل، ويضر وينفع، ويسيء ويحسن، ويأمر وينهي، ويحل ويعقد، ويأخذ ويعطي، ويبيع ويشتري، ويأكل ويشرب، وأشباه ذلك ازداد معنى الجمع في الواو قوة وظهوراً، وكان الأمر حينتذ صريحاً، وذلك إنك إذا قلت: هو يضر وينفع كنت قد أفدت بالواو انك أوجبت له الفعلين جميعاً، وجعلته يفعلهما معاً، ولو قلت (يضر ينفع) من

<sup>(</sup>١) «الاتقان» (٢/ ١١٥) وانظر «معترك الاقران» (١/ ٨٧-٨٨).

<sup>(</sup>٢) «معاني القرآن» (٢/ ٦٨-٦٩).

gir godine ga giraka in Ivanj

غير واو لم يجب ذلك، بل قد يجوز أن يكون قولك (ينفع) رجوعاً عن قولك (يضر) وإبطالاً له»(١).

وقد يؤتى بالواو للدلالة على الاستمرار والتكثير، وذلك في الافعال خاصة وذلك نحو: هو يركض ويركض، أي مستمر على ذلك، وأخذ يدور ويدور، أي يكثر من ذلك وهو مستمر عليه.

### أحكام الواو:

ذكر النحاة أنّ الواو تنفرد بأحكام أشهرها:

١- اقترانها بإما نحو (خذ إمّا درهماً وإماً ديناراً).

٧- اقترانها بـ (لكن) نحو (ما جاء محمد ولكن خالد).

٣- اقترانها بـ (لا) إن سبقت بنفي، نحو (ما جاءني محمد ولا سعيد) «ليفيد أن الفعل منفي عنهما في حالة الاجتماع والافتراق.... إذ لو لم تدخل (لا) لاحتمل أنّ المراد نفي المجيء عند الاجتماع، دون الافتراق....

فأنت إذا قلت (ما جاءني محمد وسعيد) احتمل أنّ المراد لم يحضرا معاً، وقد يكون كل منهما حضر على حدة، فجئت بـ (لا) لنفي مجيئهما على كل حال.

٤- عطف العقد على النيف إذا وقعا دفعة واحد كأحد وعشرين<sup>(٣)</sup>، فإن تأخر وقوع العقد، جاز أن تقول (قبضت ثلاثة فعشرين؛ أو ثم عشرين)<sup>(٤)</sup>

0- عطف ما لا يستغني عنه، قال ابن عقيل: «اختصت الواو من بين حروف العطف بانها يعطف بها حيث لا يكتفى بالمعطوف عليه، نحو (اختصم زيد وعمرو) ولو قلت (اختصم زيد) لم يجز، ومثله (اصطف هذا وابني) و(تشارك زيد وعمرو)، ولا يجوز أن يعطف في هذه المواضع بالفاء، ولا بغيرها من حروف العطف»(٥).

<sup>(</sup>١) الدلائل الاعجاز، (١٧٤).

<sup>(</sup>Y) «الهمع» (Y/ ۱۲۹).

<sup>(</sup>٣) قالمغنى: (٢/ ٥٥٥–٣٥٧).

<sup>(</sup>٤) «الصبان» (٣/ ٩٢).

٥) قشرح ابن عقيل (٢/ ٦١).

AT PARL TO ME UP.

وأما قولك (اختصم الزيدون فالخالدون، أو ثم الخالدون) فيدل على أنّ الزيدين اختصموا أولاً فيما بينهم، ثم تبعهم الخالدون فاختصموا بينهم أيضاً (١).

فان أردت اختصام الزيدين والخالدين معا، لم يجز إلا أن تقول: اختصم الزيدون والخالدون.

ومن هذا قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَسَتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ﴾ [غافر: ٥٨] لأنّ الفعل (استوى) يقتضي أمرين، وأمّا قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَسْتَوِى ٱلْحُسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِّنَةُ ﴾ [فصلت: ٣٤] فقالوا فيه: ان (لا) الثانية زائدة لأمن اللبس، وكذا قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ وَلَا ٱلظَّلُمَنَ وَلَا ٱلظَّلُمَنَ وَلَا ٱلظَّلُمَنَ وَلَا ٱلظَّلُمَنَ وَلَا ٱلظَّلُمَنَ وَلَا ٱلظَّلُمَنَ وَلَا ٱلنَّورُ ﴾ [فاطر: ١٩، ٢٠] .

وذهب آخرون الى أنّ المعنى، أنّ الحسنات لا تستوي فيما بينها، وكذلك السيئات فحسنة أعظم من حسنة، وسيئة أكبر من سيئة، فجيء بـ (لا) لهذا المعنى.

جاء في (البرهان): "وأما قوله ﴿ وَلَا شَنَّوِى الْمَسَنَةُ وَلَا السَّيِّنَةُ ﴾ فمن قال: المراد أنّ الحسنة لا تساوي السيئة ف (لا) عنده زائده، ومن قال إن جنس الحسنة لا يستوي أفراده وجنس السيئة لا يستوي افراده وهو الظاهر من سياق الآية - فليست زائدة والواو عاطفة جملة على جملة »(٣).

وقد ورد هذا الفعل في نحو هذا التعبير في خمسة مواطن من القرآن الكريم، هي قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْمَصِيرُ وَلَا ٱلظُّلُمَاتُ وَلَا ٱلنَّورُ وَلَا ٱلظِّلُ وَلَا ٱلظِّلُ وَلَا ٱلظِّلُ وَلَا ٱلظِّلُ وَلَا ٱلظَّلَ وَلَا ٱلظَّلَ وَلَا ٱلظَّلَ وَلَا ٱلظَّلَ وَلَا ٱلظَّرُورُ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَالَ وَلَا ٱلظَّلَ وَلَا ٱلظِّلُ وَلَا ٱلظَّرَاتُ ﴾ [فاطر: ١٨ - ٢٢].

وقوله: ﴿ وَمَا يَسَنَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ وَلَا ٱلْمُسِتَ ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ وَلَا ٱلْمُسِتَ ﴿ ﴾ [غافر: ٥٨].

وقوله: ﴿ وَلَا شَنَّوَى الْمُسَنَّةُ وَلَا السَّيِئَةُ آدْفَعْ بِالَّتِي هِي آخْسَنُ ﴾ [فصلت: ٣٤]. وكل هذه المواطن تحتمل أنْ يكون قصد الاستواء في الجنس نفسه، فيمكن أنْ يقال انّ

<sup>(</sup>١) انظر «التصريح» (١/ ١٣٦)، «حاشية يس على التصريح» (١٣٦/٢).

<sup>(</sup>Y) "الهمع" (Y/ ۱۲۹).

<sup>(</sup>٣) «البرهان» (٤/ ٣٥٧).

الظلمات لا تستوي فيما بينها، والنور لا يستوي فقد تكون الظلمات بعضها أشد من بعض وكذلك النور، وكذلك قوله (ولا الظل ولا الحرور) فإنّ الظل لا يستوي في جنسه والحرور أيضاً، ونحو قوله: ﴿ وَمَا يَسْتَوَى ٱلْأَحْيَاءُ وَلا ٱلْأَمْوَتُ ﴾ فانّ الأموات لا يستوون وكذلك الاحياء، وكذلك ما بعده، فالمؤمنون لا يستوون والمسيئون لا يستوون، والحسنة لا تستوي والسيئة لا تستوي، كل هذا ممكن لغة.

ويحتمل ايضاً زيادة (لا) والمقصود نفي الاستواء بين المتعاطفين.

وعلى هذا فانه يمكن أنْ يقال: إذا ورد بـ (لا) احتمل أنْ يكون معناه نفي استواء الجنس فيما بينه، كما يحتمل نفي الاستواء بين المتعاطفين، اللهم إلا فيما لا يمكن أنْ يكون جنساً، كما اذا ورد نحو قولنا (ما يستوي محمد ولا خالد) فانه في نحو هذا تتعين زيادة (لا) لأمن اللبس، و(لا) تزاد كثيراً للتوكيد عند امن اللبس، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿قَالَ مَا مَنَعُكَ أَلَّا لَنْجُدُ ﴾ [الأعراف: ١٢] أي ما منعك أن تسجد؟.

فان لم يرد التعبير بـ (لا) تعين أنّ المقصود نفي الاستواء بين المتعاطفين.

7- عطف الشيء على نفسه أو على مرادفه بشرط زيادة فائدة في المعطوف ليست في المعطوف عليه، فان لم تكن فائدة لم يصح العطف، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ نَعَبُدُ المعطوف عليه، فان لم تكن فائدة لم يصح العطف، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ نَعَبُدُ إِلَهُكَ وَإِلَىٰهَ عَالِياً وَلِيَدُا ﴾ [البقرة: ١٣٣] فاله آبائه هو الهه ولذا قال (الها واحداً) وصح العطف لان في الثاني زيادة فائدة ليست في الأول.

رِمنه ﴿ فَلِلَّهِ ٱلْحَمَٰدُ رَبِّ ٱلسَّمَوَتِ وَرَبِّ ٱلْأَرْضِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الجاثية: ٣٦]، وقوله: ﴿ يَلْكَ ءَايَنْتُ الْسَكِتَابِ وَقُرْءَانِ مُبِينِ ﴾ [الحجر: ١] ونحوه أن تقول (هذا صديقك وصديق خالد).

جاء في (الاصول): «تقول: مررت بزيد أنيسك وصاحبك، فان قلت: مررت بزيد أخيك فصاحبك والصاحب زيد لم يجز»(١).

فهذا كله من باب عطف الشيء على نفسه لزيادة فأثدة.

ومن عطف الشيء على مرادفه قولك: (هذا كذب وافتراء) والافتراء كذب، ومنه قول الشاعر:

<sup>(</sup>١) «الأصول في النحو» (٢/ ٧٧).

والفي قولها كذبأ ومينا.

والمين كذب، وجعلوا منه قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا آشَكُوا بَنِي وَحُزْنِ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [يوسف: ٨٦]، وقوله: ﴿ لَا تَخَنَفُ دَرُّكَا وَلَا تَخْشَىٰ ﴾ [طه: ٧٧] وقوله: ﴿ لَا تَخَنَفُ دَرُّكَا وَلَا تَخْشَىٰ ﴾ [طه: ٧٧]. وقوله: ﴿ لَا نَتْمَىٰ فِيهَا عِوْجًا وَلَا آمْتُنَا ﴾ [طه: ١٠٧] وقوله: ﴿ لَا نُبْقِي وَلَا نَذَرُ ﴾ [المدثر: ٢٨](١).

وكل ذلك لزيادة فائدة في الثاني ليست في الأول، فان لم تكن فائدة في المعطوف فلا يصح العطف، فلا تقول (هذا بر وحنطة) و(هذه مدية وسكين).

جاء في (بدائع الفوائد): «القاعدة أنّ الشيء لا يعطف على نفسه... فاذا وجدت مثل قولهم (كذباً وميناً) فهو لمعنى زائد في اللفظ الثاني وإن خفي عنك، ولهذا يبعد جداً أن يجيء في كلامهم (جاء عمر وأبو حفص)... فان الواو انما تجمع بين الشيئين لا بين الشيء الواحد، فإذا كان في الاسم الثاني فائدة زائدة على معنى الاسم كنت مخيراً في العطف وتركه العطف وتركه العطف وتركه العطف وتركه العلم المعلم ا

وقيل: إنّ عطف أحد المترادفين على الآخر يقصد منه التأكيد<sup>(٣)</sup>، والتأكيد غير عزيز في كلامهم.

وأما عطف الخاص على العام، نحو قوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِللّهِ وَمَلَتهِكَيّهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَرَسُلِهِ وَجِبْرِيلَ وَمِيكُنْلَ ﴾ [البقرة: ٩٨] وقوله: ﴿ خَنفِظُواْعَلَ الصَّكَوَتِ وَالصَّكَوْةِ الْوُسْطَى ﴾ [البقرة: ٢٣٨] فلا تختص الواو بها، بل قد يشاركها فيه غيرها، وذلك نحو (مات الناس حتى الأنبياء)(٤).

<sup>(</sup>١) «الاتقان» (٢/ ٧١) وانظر «المغنى» (٢/ ٣٥٧)."

<sup>(</sup>٢) «بدائع الفوائد» (١/ ١٨٩).

<sup>(</sup>۳) «الاتقان» (۲/۱۷).

<sup>(</sup>٤) ﴿التصريحِ ﴾ (٢/ ١٣٨).

Control Services

in the state of the state of the state of

الفاء:

وتفيد الترتيب والتعقيب.

ومعنى الترتيب أنّ المطعوف بها يكون لاحقاً لما قبلها، فإذا قلت: (جاء محمد فخالد) كان المعنى أنّ مجيء محمد كان قبل مجيء خالد.

جاء في (الكتاب): «ومن ذلك قولك (مررت بزيد فعمرو) و(مررت برجل فامرأة) فالفاء السركت بينهما في المرور وجعلت الاول مبدوءاً به»(١).

وربما لاتفيد ترتيباً، بل قد تكون لعطف مفصل على مجمل وهو ما يسميه النحاة (الترتيب الذكري) وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَقَدْ سَأَلُوا مُوسَى آكَبُرَ مِن ذَلِكَ فَقَالُوا أَرِنَا الله جَهْرة ) تفصيل لقوله (فقد سألوا موسى أكبر من ذلك) فالسؤال مجمل بينه بقوله (ارنا الله جهرة).

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ رَبَّهُ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ ٱبْنِي مِنْ أَهْلِي ﴾ [هود: ٤٥] فقوله: ﴿ فَلَمَّا مَاسَفُونَا ٱنفَقَمْنَا مِنْهُمْ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ ٱبْنِي مِنْ أَهْلِي ﴾ تفصيل للنداء، ومنه قوله: ﴿ فَلَمَّا عَاسَفُونَا ٱنفَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَفْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [الزخرف: ٥٥] فالاغراق تفصيل للانتقام، ومنه قوله: ﴿ وَكُم مِن فَرْيَةٍ أَهْلَكُنَاهَا فَجَاءَهَا بَأَسُنَا بَيَّتًا أَوْهُمْ قَآبِلُونَ ﴾ [الأعراف: ٤] ونحوه قولهم: (توضأ فغسل فرجهه ويديه ومسح رأسه ورجليه) فقوله (غسل وجهه . الخ) تفصيل للوضوء ونحوه المجبته فقلت لبيك "(٢).

وأما التعقيب فمعناه ان وقوع المعطوف بعد المعطوف عليه بغير مهلة أو بمدة قريبة.

جاء في (كتاب سيبويه): «والفاء تضم الشيء الى الشيء كما فعلت الواو، غير انها تجعل ذلك متسقا بعضه في أثر بعض وذلك قولك: مررت بعمرو فزيد فخالد، وسقط المطر بمكان كذا وكذا فمكان كذا وكذا» (٣).

وجاء في (المقتضب): «وهي توجب أن الثاني بعد الأول وانّ الأمر بينهما قريب العنه الله وجاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ فَانْطَلْقَا حَتَّىٰ إِذَا لَقِيَا غُلَمًا فَقَنْلُهُ قَالَ أَقَنْلُتَ نَقْسًا ﴾

<sup>(</sup>۱) "کتاب سیبویه» (۱/ ۲۱۸).

<sup>(</sup>٢) ٥ شرح الرضي، (٢/٤٠٤)، ٥ المغني، (١٦١١).

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۲/ ۳۰۶).

<sup>(</sup>٤) «المقتضب» (١٠/١)، «الجمل» (٣١).

[الكهف: ٧٤]: «فان قلت: لم قيل ﴿ حَتَّى إِذَا رَكِبَا فِي ٱلسَّفِينَةِ خَرَقَهَا ﴾ بغير فاء، و﴿ حَتَّى إِذَا لَقِيَا غُلَنُمَا فَقَنَلُهُ ﴾ بالفاء؟.

قلت: جعل (خرقها) جزاء للشرط وجعل (قتله) من جملة الشرط معطوفاً عليه، والجزاء (قال أقتلت).

فان قلت: فلم خولف بينهما؟.

قلت: لأنّ خرق السفينة لم يتعقّب الركوب وقد تعقّب القتل لقاء الغلام»(١).

ثم انّ تعقيب كل شيء بحسبه «ألا ترى أنه يقال تزوج فلان فولد له، إذا لم يكن بينهما إلاّ مدة الحمل وإنْ كانت متطاولة، و(دخلت البصرة فبغداد) إذا لم تقم في البصرة ولا بين البلدين»(٢).

جاء في (شرح قطر الندى): "وتعقيب كل شيء بحسبه، فاذا قلت (دخلت البصرة فبغداد) وكان بينهما ثلاثة أيام ودخلت بعد الثالث، فذلك تعقيب في مثل هذا عادة فاذا دخلت بعد الرابع أو الخامس، فليس بتعقيب ولم يجز الكلام "(٣).

وفي (شرح ابن يعيش) ان معنى قولك (دخلت الكوفة فالبصرة):

«إنّ البصرة داخلة في الدخول كالكوفة على سبيل الاتصال، ومعنى ذلك انه لم يقطع سيره الذي دخل به الكوفة حتى اتصل بالسير الذي دخل به البصرة من غير فتور ولا مهلة»(١).

غير أن في لزوم افادة الفاء التعقيب بحثا فقد ورد في القرآن الكريم التعبير بالفاء في غير ما يفيد التعقيب وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِيّ آخْرَ ٱلْمُرْعَىٰ فَجَعَلَمُ عُثَاءً آخُوىٰ ﴾ [الاعلى: ٤، ٥] فجعلُه غثاء أسود لا يعقب خروج المرعى، بل يكون بعده بمدة بدليل قوله تعالى في آية الخرى ﴿ أَلَمْ نَرَ أَنَّ اللهَ آنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَلَكُهُ يَنَايِيعَ فِ ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يُخْرِجُ بِهِ وَزَعًا تُحْنَلِفًا ٱلْوَنَهُمُ مُ السَّمَاء مَا أَنْ اللهُ أَنْ اللهُ أَنْ اللهُ أَنْ اللهُ مُصَفَرًا ثُمَّ يَكُونُ عَلَم حُطاماً ب (ثم)، ونحوه ما جاء في سورة الحديد: ﴿ كَمْثُلِ غَيْثٍ أَعْبَ ٱلْكُفّارَ نَبَاللهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَنَرَنَهُ مُصَفَرًا ثُمَّ يَكُونُ وَلَا الحديد: ٢٠].

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۲/۲۲).

<sup>(</sup>۲) «المغني» (۱/۱۲۱–۱۲۲).

<sup>(</sup>٣) «شرح قطر الندي» (٣٠٢).

<sup>(</sup>٤) «شرح ابن يعيش» (٨/ ٩٥).

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآهُ فَأَخْجَ بِهِ، مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢] فاخراج الثمرات لايعقب نزول الماء بل بينهما مهلة ومدة، ونحوه قوله تعالى: ﴿ خَلَقَ الْإِنكَنَ مِن نُطْفَةِ فَإِذَا هُوَ خَصِيمُ مُبِينٌ ﴾ [النحل: ٤]. وخصومة الانسان لاتعقب كونه نطفة، الإنسان ينتقل في اطوار حتى يبلغ الرشد، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِي اِن الانسان ينتقل في اطوار حتى يبلغ الرشد، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِي اِن الانسان ينتقل في اطوار حتى يبلغ الرشد، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِي اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ الله

وللنحاة في ذلك تخريجات منها ان الفاء نابت عن (ثم)، ومنها أنّ في الكلام حذفاً يقتضيه المعنى اذ التقدير في آية الاعلى «والذي اخرج المرعى فمضت مدة فجعله غثاء»(١).

ومثل هذا الحذف كثير في القرآن الكريم فانه- أي القرآن- يذكر ما يريد ذكره وما هو محط العناية والاهتمام ويطوي ما عدا ذلك، فلا يذكره وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَقُلْنَا آضَرِب بِعَمَاكَ الْحَجَرُ فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ آفْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنًا ﴾ [البقرة: ٦٠] أي فضربه فانفجرت فحذف الفعل، (فضربه) لأنه مفهوم من السياق، ولأنه لا يتعلق غرض بذكره، فقوله: ﴿ فَٱنفَجَرَتُ ﴾ في عقب الفعل المحذوف لا في عقب (فقلنا اضرب).

ونحوه قوله تعالى: ﴿ فَقُلْنَا أَذْهَبَآ إِلَى الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِثَايَنَتِنَا فَلَمَّرْنَاهُمْ تَدْمِيرًا ﴾ [الفرقان: ٣٦] فان التقدير: فذهبا الى اولئك القوم فدعواهم إلى عبادة الله وأرياهم آياته فكذبوهما فدمرناهم تدميراً، فقوله: ﴿ فَدَمَّرْنَاهُمْ تَدْمِيرًا ﴾ ليس في عقب (فقلنا اذهبا) وإنما في عقب المحذوف وهو التكذيب بالآيات الذي هو مفهوم من السياق.

وهناك توجيه آخر، وهو أنّ الأصل في الفاء أنْ تكون للتعقيب، وهذا التعقيب قد يكون حقيقياً، وذلك كما في قوله تعالى: ﴿ ثُمُّ آمَانُكُم فَأَقَبَرُمُ ﴾ [عبس: ٢١] وقوله: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَامُ فَأَقَبَرُمُ ﴾ [عبس: ٢١] وقوله: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَامِكُمُ أَمَانُكُم فَأَقْبَرُمُ ﴾ [عبس: ٢١] وقوله: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَامِكُمُ أَمَانُكُم فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ لَلَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّالِلْمُلْعُولُهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ لَلَّا اللَّهُ وَاللَّالَّال

وقد يكون التعقيب مجازياً كما في قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِيَّ أَخْرَجَ ٱلْمُرْعَىٰ. فَجَعَلَمُ عُثَامًا أَخُوىٰ ﴾ ومعنى النعقيب المجازي ان المقام يقتضي المتكلم تقصير المدة الطويلة فيأتي بالفاء وقد يقتضيه العكس فيأتي بـ (ثم)، فيقال مثلا في مقام: (الدنيا طويلة)، وفي مقام يقال: (الدنيا قصيرة)، الا ترى انك قد تقول مهدداً خصمك: (الايام طويلة وأنا لك بالمرصاد)، وفي مقام تقول: (الدنيا قصيرة وسنلتقي عند احكم الحاكمين).

the first property and the second second

<sup>(</sup>١) أحاشية الخضري، (٢/ ٦٢).

ثم ألا ترى أنك قد تكون في مقام تريد فيه أن تبين طول الدنيا وتقلبها، فتقول: (إنّ هذه الدنيا طويلة تغر الحليم وتغير النفوس، وكثيراً ما تتغير الطباع بتبدل الدهر وطول الزمان وتغير الحدثان) وتقول: (إنّ الصبر قد ينفد في هذا العمر الطويل، والنفس لا تحتمل مثل هذه المشقة، والمرارة طوال أيام العمر).

وقد تكون في مقام تريد فيه النهي عن الانصراف الى الدنيا، فتقصّرها في عين الرائي فتقول: (إنها سريعة الفناء والزوال، وكثيراً ما شاهدنا أناساً ذوي سطوة وجاه، زالوا في أسرع من لحظة العين، فاللبيب اللبيب من شمر للآخرة، وسعى لها سعيها ولا يغتر بهذه الدنيا الخداعة).

فإذا كان المقام مقام تطويل، جئت بد (ثم)، وإذا كان المقام مقام تقصير، جئت بالفاء فتقول مثلا: (ألا ترى إلى فلان كيف نشأ من أبوين فقيرين، ثم كبر، ثم ساد، ثم انتزع الملك من بني فلان، وحكم ما شاء الله له أن يحكم، وبقي أولئك يتربصون به ويستعدون ويجمعون عليه الأنصار، ثم انقضوا عليه فأهلكوه).

فإذا أردت أن تقصر ذلك، قلت: (ألا ترى إلى فلان كيف ساد وملك، فإذا هو بعد مدة كأن لم يكن فأصبح أثراً بعد عين وغيبا بعد شهود).

ولكل مقام مقال.

وقد تفيد الفاء الدلالة على السبب، وذلك كقوله تعالى: ﴿ فَوَكَزَمُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهُ ﴾ [القصص: ١٥] ونحو قولك (أغضب خالد أباه فأهانه) و(أكل فشبع)، و (تعب فنام) فيؤتى بالفاء لارادة السببية، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِدِهِ مِنَ الشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢] فالفاء أفادت السبب، فإذا أردنا السبب لم يصح الإتيان بـ (ثم)، لأنها لا تفيده، بل تأتي بالفاء وإنْ كان ثمة تراخ، فإنّ فاء السبب لا تفيد التعقيب دوماً، بل هي قد تفيده، كما في قوله تعالى: ﴿ فَوَكَزَمُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهُ ﴾ وربما لا تفيده نحو ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَنَ الشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ ﴾.

جاء في (الامالي النحوية) لابن الحاجب في قوله تعالى: ﴿ أَنزَلَ مِنَ السَّكَمَاءِ مَآءً فَتُصْبِعُ الْأَرْضُ مُخْصَرَةً ﴾ [الحج: ٦٣]. «الفاء للتعقيب من غير مهلة، واصباح الأرض مخضرة بعد الانزال إنما يكون بمهلة، ان هذه الفاء فاء السببية، وفاء السببية لا يشترط فيها ذلك وإنما شرطها أن يكون ما بعدها مسبباً عن الأول كما لو صرح بالشرط، الا ترى إلى صحة قولك

(ان يسلم زيد فهو يدخل الجنّة) مع العلم بالمهلة العظيمة بينهما»(١).

ويمكن أنْ يكون من ذلك قوله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن نَطَفَةِ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ﴾ [النحل: ٤] فإنّه يمكن أنْ يخرج على أن القصد اسراع الإنسان في الخصومة فليس بين كونه نطفة وكونه خصيماً إلا فترة النمو، فهو من قبيل (تزوج فلان فولد له)، ويمكن حمل ذلك على السبية أي كان عاقبة خلقه من نطفة، والاحسان إليه خصومته لربه فكأنما خلقه كان سبأ للخصومة.

وذلك أنك تقول: (مدحني فكافأته، وأسديت له معروفاً فشكرني) فالمدح سبب المكافأة، وإسداء المعروف سبب الشكر، وقد يكون الجزاء على عكس المؤمل والمرجو كما تقول (أحسنت إليه فأساء التي، ودفعت عنه فشتمني) أي كان احساني إليه سبباً للاساءة إلى ودفعي عنه كان سبباً لشتمي، وعلى هذا يمكن حمل قوله تعالى ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن فَلْفَ وَوَلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَوْلًا وَلَّهُ وَلَكُوالُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالَّا وَلَّا الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّالِمُ الللَّهُ وَاللَّاللَّالِمُو

ولا تؤدي (ثم) هذا المعنى.

والفاء العاطفة لا تفيد السبب دوماً، بل هي قد تفيده كما في قوله تعالى: ﴿ فَوَكَرُهُ مُوسَىٰ فَقَرَّبَهُ ۗ إِلَيْهِم ﴾ فَقَعَىٰ عَلَيْهِ ﴾ وربما لم تفده كما في قوله تعالى ﴿ فَرَاعَ إِلَىٰ أَهْلِهِ مَا فَي قُولُهُ وَلَهُ إِلَيْهِم ﴾ [الذاريات: ٢٧، ٢٦] (٢).

San San Straight House

# الفاء مع الصفات:

ذكر الزمخشري أن للفاء مع الصفات ثلاثة أحوال.

«أحدها أنْ تدل على ترتيب معانيها في الوجود كقوله:

بالهف زيابة للحارث الص

أي: الذي صبح فغنم فآب.

<sup>(</sup>١) "الإمالي النحوية» (ص٤).

<sup>(</sup>٢) - المغني؛ (١/ ١٦٣).

ونحوه أنْ تقول: (مررت برجل خادع صاحبه فقاتله) أي خدعه فقتله، فالخداع قبل القتل.

«والثاني أنْ تدل على ترتيبها من بعض الوجوه، نحو قولك: خذ الأكمل فالافضل وأعمل الأحسن فالأجمل".

ونجو ذلك أن تقول: إبدأ بالاسهل فالأصعب، واحفظ السور القصار فالطوال.

«والثالث أنْ تدل على ترتيب موصوفاتها في ذلك، نحو (رحم الله المحلقين فالمقصرين»(١). فالمحلقون أفضل من المقصرين فبدأ بهم بحسب ترتيبهم في الفضل، ونحو ذلك أنْ يقال: (يتقدم الأقرأ فالاسنّ) فالأقرأ أفضل من الاسنّ.

وهي في كل ذلك تفيد الترتيب، سواء كان الترتيب في الحدوث أم غيره.

حرف عطف يفيد الترتيب والتراخي، ومعنى التراخي المهلة، فإذا قلت (أقبل محمد ثم خالد) كان المعنى أنه أقبل محمد أولا وبعده بمهلة أقبل خالد.

جاء في (كتاب سيبويه): «ومن ذلك: مررت برجل ثم امرأة، فالمرور ههنا مروران وجعلت (ثم) الأول مبدوءاً به، وأشركت بينهما في الجر<sup>»(٢)</sup>.

وجاء في (المقتضب): «وثم مثل الفاء إلاّ أنها أشد تراخيا»<sup>(٣)</sup>.

وجاء في (جواهر الأدب) أنّ (ثم) حرف «يفيد الترتيب كالفاء مع المهلة والتراخي لأنّها أكثر حروفاً منها»<sup>(٤)</sup>.

قال تعالى: ﴿ أَمَانَامُ فَأَقَبُرُمُ ثُمَّ إِذَا شَآءَ أَنشَرَمُ ﴾ [عبس: ٢١-٢٢] فعقب بالفاء بعد (أماته) لأنّ الاقبار في عقب الموت، وراخى بعد ذلك لأن النشور يتأخر (٥).

<sup>«</sup>المغنى» (١/٣٢١). (1)

<sup>«</sup>کتاب سیبویه» (۱/ ۲۱۸). (٢)

lajid hugi saga bata, basi «المقتضب» (١٠/١)، وانظر «الجمل» للزجاجي (٣١)، «المفصل» (١٩٧/٢). (٣)

<sup>«</sup>جواهر الأدب» (٢١٦). (٤)

أنظر «التصريح» (٢/ ١٤٠). (0)

وقال نعالى: ﴿ وَءَايَـ لَهُمُ ٱلۡيَّلُ نَسْلَحُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُم مُظْلِمُونَ ﴾ [يس: ٣٧] فجاء بالفاء لأن الليل يعقب النهار (١). وقال: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ اللَّهُ خَلَقَكُم مِن تُرَابِ ثُمَّ إِذَا أَنتُم بَشَرٌ نَنْشِرُونَ ﴾ [الروم: ٢٠] فجاء بـ (ثم) لأنّ البشر المنتشر متراخ عن كونه تراباً، وبينهما مهلة.

جاء في (تفسير الرازي) في قوله: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ تَقُومُ السَّمَآءُ وَالْأَرْضُ بِأَمْرِوِهُ ثُمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعُوهُ مِنَ الْأَرْضِ إِذَا أَنتُم بشر تنشرون ﴾ وقوله ﴿ وَمِنْ ءَايَكِيِّهِ أَنْ تَقُومُ السَّمَآءُ وَالْأَرْضُ بِأَمْرِوِهُ ثُمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعُوهُ مِنَ الْأَرْضِ إِذَا أَنتُم تَخْرِجُون ) وقال في خلق الإنسان أولاً (ثم إذا أنتم بشر تنشرون) فنقول هناك يكون خلق وتقدير وتدريج وتراخ ، حتى يصير التراب قابلاً النم بشر تنتشرون) فنقول هناك يكون خلق وتقدير وتدريج وتراخ ، حتى يصير التراب قابلاً للحباة فينفخ فيه روحه فإذا هو بشر، وأما في الإعادة لا يكون تدريج وتراخ بل يكون نداء وخروج، فلم يقل ههنا (ثم) (٢٥).

وخالف قوم في اقتضائها الترتيب والتراخي، واستدلوا على عدم الترتيب بقوله تعالى (خَلَقَكُرُ مِن نَفْسِ وَنِحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا﴾ [الزمر: ٦] فإنّ خلق الزوج ليس بعد خلقهم من نفس واحدة، وبقول الشاعر:

ثم قد ساد قبل ذلك جده

إن من ساد ثم ساد أبوه

فسيادة الأب ليست بعد سيادة الابن.

واستدلوا على عدم التراخي بقولهم (أعجبني ما صنعت اليوم ثم ما صنعت أمس أعجب) الأن (ثم) في ذلك لترتيب الإخبار، ولا تراخي بين الإخبارين (٣).

وبقوله:

جرى في الأنابيب ثم اضطرب

كهز الرديني تحت العجاج

«إذا الهز متى جرى في أنابيب الرمح، يعقبه الاضطراب ولم يتراخ عنه» (٤).

وأجيب عن ذلك باجابات:

<sup>(</sup>١) أنظر (روح المعانى: (٢٣/ ١٠).

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبيرة (٢٥/١١٦).

<sup>(</sup>٣) ﴿ المغنى ؛ (١/ ١١٨).

<sup>(</sup>٤) «المغنى» (١/٩١١).

The Soft of the Control

منها: أنّه في الآية الكريمة أراد أنْ يذكر بدء خلق الإنسان، فذكر أنه خلقهم من نفس واحدة خلق منها زوجها، وليس القصد أنّه جعل منها زوجها بعد خلقهم من النفس الواحدة.

ومنها أن الترتيب مخصوص بالمفردات، «مستدلين بعدم الترتيب في قوله تعالى ﴿ فَالْتِمَنَّا مُرْجِعُهُمْ مُمَّ اللّهُ شَهِيدُ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ ﴾ [يونس: ٤٦] وقوله تعالى: ﴿ اَسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ نُوبُوا اِللّهِ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ ﴾ [يونس: ٤٦] وقوله تعالى: ﴿ اَسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ نُوبُوا اِللّهِ ﴾ [هود: ٥٢]... ورد بأن الترتيب للاخبار لا للمخبر عنه، كقولهم: زيد عالم كريم ثم هو شجاع» (١٠).

ومنها أنّها لمجرد الترتيب في الذكر.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): "وقد تجيء (ثم) لمجرد الترتيب في الذكر والتدرج في درج الارتقاء وذكر ما هو الأولى ثم الأولى من دون اعتبار التراخي والبعد بين تلك الدرج، ولا أن الثاني بعد الأول في الزمان، بل ربما يكون قبله كما في قوله:

إنّ من ساد ثم ساد أبوه ثم قد ساد قبل ذلك جدّه

فالمقصود ترتيب درجات معالي الممدوح فابتدأ بسيادته، ثم بسيادة أبيه، ثم بسيادة أبيه، ثم بسيادة المحده، وإن كان سيادة الأب مقدمة في الزمان على سيادة نفسه. . وقد تكون (ثم) والفاء أيضاً لمجرد التدرج في الارتقاء، وإن لم يكن الثاني مترتباً في الذكر على الأول، وذلك إذا تكرر الأول بلفظه، نحو بالله، فالله ووالله، ثم والله، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَدَرَبُكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ثُمُ اللهُ وَاللهُ وَوَللهُ عَالَى: ﴿ كُلَّاسَوْفَ تَعْلَمُونَ ثُمَ كُلِّسَوْفَ تَعْلَمُونَ ثُمَ كُلُّسَوْفَ وَعَمِلَ صَلِيحًا ثُمَ الْمَتَدَى ﴾ [التكاثر: ٣، ٤]. . . وقوله ﴿ وَإِنِي لَغَفَارٌ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيحًا ثُمَ الْمَتَدَى ﴾ [التكاثر: ٣، ٤]. . . وقوله ﴿ وَإِنِي لَغَفَارٌ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيحًا ثُمَ الْمَتَدَى ﴾ [المناح، كما قَبُل في الله على ذلك الهدى من التوبة والإيمان والعمل الصالح، كما قَبُل في ﴿ اللهِ عَلَى ذلك الهدى من التوبة والإيمان والعمل الصالح، كما قَبُل في ﴿ اللهُ وَاللهُ اللهُ ال

وأما التراخي فقد أجيب عنه، أن (ثم) واقعة موقع الفاء في قوله: (جرى في الأنابيب ثم أضطرب)<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) «جوآهر الأدب، (٢١٦).

<sup>(</sup>٢) "شرح الرضي" (٢/ ٤٠٧).

<sup>(</sup>٣) ﴿المغني؛ (١/ ١١٨ – ١١٩).

والدق أنه ليس المقصود بالتراخي المهلة الزمانية فقط، بل عموم البعد والتباين سواء كان ذلك في الزمان أم في الصفات أم في غيرهما، وذلك إنّ هذه اللفظة تفيد البعد عموماً، فهي بفتح الثاء (ثَمَّ) إشارة الى المكان البعيد، وبضم الثاء للتراخي في الزمان والبعد في الصفات والأحوال، يدل على ذلك استعمالها الكثير في فصيح الكلام.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وقد تجيء في الجمل خاصة لاستبعاد مضمون ما بعدها عن مضمون ما قبلها، وعدم مناسبته له، كما ذكرنا في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَنشَأَنَكُ خَلُقًا المَوْمنون: ١٤]، وكقوله تعالى: ﴿ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظَّالُمَتِ وَالْأَوْرُ وَجَعَلَ الظَّالُمَتِ وَالْأَوْرُ وَجَعَلَ الظَّالَمَتِ وَالْأَرْضَ مستبعل ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِهِم يَعْدِلُون ﴾ [الأنعام: ١] فالاشراك بخالق السماوات والأرض مستبعل غير مناسب، وهذا المعنى فرع التراخي ومجازه (١٠):

وجاء في (البرهان): «قال ابن بري: قد تجي (ثم) كثيراً لتفاوت ما بين رتبتين في قصله المتكلم فيه تفاوت ما بين مرتبتي الفعل مع السكوت عن تفاوت رتبتي الفاعل، كقوله تعالى: ﴿ ٱلْحَمَدُ لِلّهِ ٱلّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظَّلُمَتِ وَٱلنُّورُ ثُمَّ ٱلذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾ ف (ثم) هنا لتفاوت رتبة الحلق والجعل من رتبة العدل مع السكوت عن وصف العادلين.

ومثله قوله تعالى: ﴿ فَلَا ٱقْنَحَمَ ٱلْعَقَبَةَ ﴾ [البلد: ١١] إلى قوله ﴿ ثُمَّ كَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [البلد: ١٧] (٢) دخلت لبيان تفاوت رتبة الفك والاطعام من رتبة الإيمان...

وذكر غيره في قوله: ﴿ثم الذين كفروا بربهم يعدلون﴾ أنّ ثمّ دخلت لبعد ما بين الكفر وبين خلق السماوات والأرض.

وعلى ذلك جرى الزمخشري في مواضع كثيرة من الكشاف. . قوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّ ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدَّمُوا﴾ [فصلت: ٣٠] قال: كلمة التراخي دلت على تباين المنزلتين دلالتها على تباين الوقتين في جاء زيد ثم عمرو، أعني أنّ منزلة الاستقامة على الخير مباينة لمنزلة الخير نفسه لأنها أعلى منها وأفضل. . .

<sup>(</sup>۱) عشرح الوضي ال(۲/۲).

 <sup>(</sup>٢) يعني الآيات: ﴿ فَلَا أَقْنَحُمَ ٱلْعَقَبَةَ وَمَا آَدَرَئِكَ مَا ٱلْعَقَبَةُ فَكُ رَقَبَةِ أَوْ إِطْعَنَدُ فِي يَوْمِ ذِى مَسْفَبَةٌ بَنِيسًا ذَا مَقْرَبَةٍ أَوْمِسْكِيئًا ذَا مَثْرَيَةٍ ثُقَةً
 كَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَقَوَاصَوْاْ بِٱلصَّرْ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْعَرْحَمَةِ ﴾ [البلد: ١١-١٧].

# \_ - والحاصل أنها:

للتراخي في الزمان وهو المعبر عنه بالمهلة.

وتكون للتباين في الصفات وغيرها من غير قصد مهلة زمانية، بل ليعلم موقع ما يعطفُ بها وحاله، وأنه لو انفرد لكان كافياً فيما قصد فيه، ولم يقصد في هذا ترتيب زماني، بل تعظيم الحال فيما عطف عليه وتوقعه وتحريك النفوس لاعتباره"(١).

وجاء في (الكشاف) في قوله ﴿ كِنَابُ أُخْكِمَتُ ءَايَنَامُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيمٍ ﴾ [هود: ١٢]: «فإن قلت: ما معنى ثمّ؟.

قلت: ليس معناها التراخي في الوقت، ولكن في الحال، كما تقول هي محكمة أحسن الاحكام ثم مفصلة أحسن التفصيل، وفلان كريم الأصل ثم كريم الفصل<sup>(٢)</sup>.

وجاء فيه في قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِثَايَتِ رَبِهِ ثُرُ أَعْرَضَ عَنْهَا ﴾ [السجدة: ٢٢]: «(ثم) في قوله (ثم أعرض عنها) للاستبعاد والمعنى أن الاعراض عن مثل آيات الله في وضوحها وانارتها وارشادها إلى سواء السبيل والفوز بالسعادة العظمى بعد التذكير بها مستبعد في العقل والعدل، كما تقول لصاحبك: (وجدت مثل تلك الفرصة ثم لم تنتهزها) استبعاداً لتركه الانتهاز ومنه (ثم) في بيت الحماسة:

لا يكشف الغمّاء إلا ابن حرة يرى غمرات الموت ثم يرورها

استبعد أن يزور غمرات الموت بعد أنْ رآها واستيقنها واطلع على شدتها "(٣).

قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَكُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوَّ بِجَهَالَةِ ثُمَّ يَتُوبُوكَ مِن قَرِيبٍ ﴾ [النساء: ١٧] فلو كان المقصود بـ (ثم) التراخي في الزمان لتناقض ذلك مع قوله تعالى ﴿ ثُمَّ يَتُوبُوكَ مِن قَرِيبٍ ﴾ ولكنها دخلت لبعد ما بين الحالين: عمل السوء والتوبة من قريب.

وقال يَكْلِينُو: «أشد الناس بلاء الأنبياء ثم الأمثل فالأمثل».

فليس ههنا تراخ في الزمان بين الابتلاء، وإنما التراخي في الوصف فجاء بعد الأنبياء

<sup>(</sup>١) «البرهان» (٤/٢٦٦).

<sup>(</sup>۲) «الكشاف» (۲/ ۹۰).

<sup>(</sup>٣) «الكشاف» (٢/ ٢٢٥).

بـ (ثم) وذلك لأن التفاوت كبير بين الأنبياء وغيرهم، وجاء فيمن بعدهم بالفاء لأنهم قد يتقاربون في الامثلية.

وأما قوله تعالى: ﴿ كُلّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ثُمَّمَ كُلّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ [التكاثر: ٣، ٤] فقالوا فيه إنها داخلة للتوكيد، وقيل بل انّ العلم الأول في القبر، والعلم الثاني في الآخرة، وكذلك قالوا في قوله: ﴿ لَتَرَوُنَ لَلْجَحِيمَ ثُمَّ لَتَرَوُنُهُاعَيْنَ ٱلْمَقِينِ ﴾ [التكاثر: ٢، ٧].

وهي للتوكيد في نحو قولنا: (والله إنه لكاذب، ثم كاذب، ثم كاذب) ولعل القصد إيغاله بعيداً في هذه الصفة الذميمة، وهي كذلك في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَذَرَىٰكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ثُمَّ مَا آذَرَىٰكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ثُمَّ مَا آذَرَىٰكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ﴾ [الانفطار: ١٨، ١٧]، ولعلها لتبعيد المعرفة، أو استبعادها.

ويبدو لي أنها تدخل على التوكيد اللفظي للايغال في التوكيد.

حتى:

حرف عطف يفيد الغاية نحو (يمرض الناس جميعاً حتى الأطباء)، وشرط معطوفها أن يكون بعضاً من المعطوف عليه أو كبعضه، ففي المثال السابق الأطباء جزء من الناس ونحوه (نجح الطلاب حتى الكسالي) فالكسالي جزء من الطلاب، ونحو (أكلت السمكة حتى رأسها) و(حطمت التمثال حتى قدمه) فالرأس جزء من السمكة، وكذلك القدم جزء من التمثال، ولا تقول: (حضر الرجال حتى النساء) ولا (أكلت الفاكهة حتى السمك) لأن النساء لسن جزءاً من الرجال والسمك ليس جزءاً من الفاكهة.

ومثال ما هو كالجزء قولك: (أعجبني خالد حتى حلمه) فالحلم كالجزء من خالد، و(راعتني حديقتك حتى تنظيمها) و(أعجبتني الجارية حتى حديثها)(١).

كما يشترط في المعطوف بها أن يكون غاية لما قبلها في زيادة أو نقص، ومعنى الغاية في الزيادة والنقص أن المعطوف بها يكون آخر الاجزاء «إذا رتبت الاجزاء الأقوى فالأقوى فإذا ابتدأت بقصدك من الجانب الأضعف مصعداً كان آخر الأجزاء أقواها نحو (مات الناس حتى محمد عليه الصلاة والسلام) بالعطف وليس هو صلى الله عليه وسلم آخرهم حساً، ولا دخولاً، بل هو آخرهم قوة وشرفاً، وإذا ابتدأت بعنايتك من الجانب الاقوى منحدراً كان آخر

<sup>(</sup>۱) أنظر «المغني» (١/ ١٢٧)، حاشية الخضري (٢/ ٦٢)، «شرح ابن يعيش» (٨/ ١٦).

الأجزاء أضعفها نحو (قدم الحاج حتى المشاة) عطفاً، ويجوز أن يكونوا قادمين قبل الركبان أو معهم»(١).

وجاء في (الأصول): «وإنما يذكر- أي الاسم بعد (حتى) لتحقير أو تعظيم أو قوة أو ضعف وذلك قولك (ضربت القوم حتى زيد) ف (زيد) من القوم وانتهى الضرب به فهو مضروب مفعول، ولا يخلو أن يكون أحقر من ضربت أو أعظمهم شأنا والآ فلا معنى لذكره، وكذلك المعنى إذا كانت عاطفة كما تعطف الواو، تقول (ضربت القوم حتى عمراً) ف (عمرو) من القوم، به انتهى الضرب و(قدم الحاج حتى المشاة والنساء)فهذا في التحقير والضعف. وتقول: (مات الناس حتى الأنبياء والملوك) فهذا في التعظيم والقوة»(٢).

وهذا هو الغالب وليس لازماً، فإنه قد يكون العطف بها أو الجريفيد الغاية فحسب من دون تعظيم أو تحقير، وذلك نحو قولك (قرأت القرآن حتى سورة الناس) عطفاً أو جراً، فهذا للغاية في كون سورة الناس آخر القرآن، وليس لتحقير أو تعظيم، ونحو قولك (قرأت الكتاب حتى الصفحة الأخيرة).

وهي تعطف المفردات ولا تعطف الجمل<sup>(٣)</sup>، فهي في قولك (أكرمت أخاك حتى قمت على رأسه)، وقوله:

فما زالت القتلى تمع دماءها بدجلة حتى ماء دجلة أشكل

و(حتى) العاطفة لاتفيد ترتيباً، بل هي كالواو، فإذا قلت (حضر رجال الكلية حتى العميد) لم يدل ذلك على أن العميد آخرهم حضوراً، بل قد يكون أولهم، وكذا إذا قلت (أكلت السمكة حتى رأسها)(1).

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «واعلم أنه لا يلزم أن يكون ما بعد حتى العاطفة آخر أجزاء ما قبلها حساً، ولا آخرها دخولاً في العمل، بل قد يكون كذلك وقد لا يكون (٥)

<sup>(</sup>١) الشرح الرضى على الكافية الا/ ٣٦١).

<sup>(</sup>٢) قالأصول؛ (١٦/١٥-٥١٧) وانظر المفصل (٢/١٩٧).

<sup>(</sup>٣) أنظر "المغني" (١/ ١٢٧)، «التصريح» (٢/ ١٤١)، «حاشية الخضري» (٢/ ٢٢).

<sup>(</sup>٤) - "بدائع الفوائد» (١٩٧/١).

<sup>(</sup>٥) أشرح الرضي؛ (٢/ ٣٦١)، وانظر (٢/ ٤٠٨).

وجاء في (حاشية الخضري): «حتى العاطفة لمطلق الجمع كالواو لا للترتيب في الحكم في بجوز (مات كل أب لي حتى آدم) بدليل قوله عليه الصلاة والسلام: (كل شيء بقضاء وقدر حتى العجز والكيس) إذ لا يتأخر تعلّق القضاء والقدر بهما عن غيرهما»(١).

والفرق بين العاطفة والجارة.

إنّ المعطوف بـ (حتى) ينبغي أن يكون جزءاً مما قبله، أو كجزئه، كما ذكرنا تحو (ضربت القوم حتى خالداً) ولا يشترط ذلك في المجرور، بل قد يكون المجرور بها متصلاً بالآخر، وليس بعضاً مما قبله، نحو (صمت رمضان حتى يوم الفطر)، ونمت البارحة حتى الصباح (٢).

ثم ان المجرور بـ (حتى) يكون حكمه الدخول غالباً في حكم ما قبله، إلا أذا دن على عدم الدخول دليل، وأما العاطفة فالمعطوف بها داخل في حكم ما قبلها ولا بد وذلك أنك إذا قلت (صمت رمضان حتى يوم الفطر) كانت (حتى) جارة وليست عاطفة لأن يوم الفطر غير داخل في الصوم، إذ لو كانت عاطفة لدخل ما بعدها في الصوم.

جاء في (شرح ابن يعيش): «وربما استعملت غاية ينتهي الامر عندها كما تكون (الى) كذلك، وذلك نحو قولك (ان فلانا ليصوم الأيام حتى يوم الفطر) والمراد أنه يصوم الأيام الى يوم الفطر، ولا يجوز فيه على هذا إلا الجر، لأن معنى العطف قد زال لاستعمالها استعمال إلى، فلا يجوز أن ينتصب يوم الفطر لأنه لم يصمه فلا يعمل الفعل فيما لم يفعله، وكذلك إذا خالف الاسم الذي بعدها ما قبلها»(٣).

أم:

أم على ضربين: متصلة، ومنقطعة.

فالمتصلة تنحصر في نوعين: المناسبة عند المتصلة المتصلة

الأول: أن تتقدم عليها همزة يطلب بها وبه (أم) التعيين، نحو: (أخالد عندك أم محمد؟) أي ايتهما عندك؟ والمتكلم يعلم أنّ واحداً منهما عنده لا بعينه، ويطلب بسؤاله التعيين، وهذه

<sup>(</sup>۱) «حاشية الخضري» (۲/ ٦٣).

<sup>(</sup>٢) أنظر «الرضى» (٢/ ٩٥٩). أحد في الشار المناسبة على المناسبة المناسبة على المناسبة على المناسبة المن

<sup>(</sup>٣) - «شرح ابن يعيش» (٨/ ١٦)، وانظر «الأصول» (١/ ١٩٥)، «الصبّان» (٣/ ٩٧). ١٥٥٠ أن ١٩٥٨، بالمستار ما ١٥٥٠

الهمزة بمعنى (أي) ونحو (أضربت أخاك أم وبّخته؟) أي: أيّ ذلك فعلت؟

فإن كان الأمر على غير دعواه فالجواب في الأولى: ليس عندي واحد منهما، وفي الثانية: الم أفعل واحدا منهما، أو تقول: عندي محمد، أو كلاهما عندي، وفي الثانية: فعلت كليهما.

الثاني: أن تتقدم عليها همزة التسوية، وهي الواقعة بعد (سواء) و(ما أبالي) وما في معناها، نحو ﴿ سَوَآءُ عَلَيْهِمْ ءَأَنْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ لُنْذِرْهُمْ ﴾ [البقرة: ٦]، ونحو (ما أبالي أأقبلت أم أدبرت) (٢).

وانما سميت هذه الهمزة متصلة لأن ما قبلها لا يستغني عمّا بعدها، وذلك أنها وقعت بين شيئين أو أشياء لا يكتفى بأحدها، فإنّ طلب التعيين لا يتحقق إلاّ بأكثر من واحد وكذلك التسوية.

وتسمى (معادلة) لمعادلتها الهمزة في التسوية أو الاستفهام (٣).

# والمنقطعة:

وتقع بين جملتين مستقلتين وتفيد الإضراب عن الكلام الأول، ومعناها في الغالب (بل) والهمزة الاستفهامية نحو (ان هذا القادم محمد أم خالد) أي بل أهو خالد؟ وذلك أنك كنت ترى أن القادم محمد، ثم ظهر لك أنه غير محمد، فظننت أنه خالد فقلت مستفهما (ام هو خالد؟) أي: بل أهو خالد؟ فصدر الكلام يقين وآخره سؤال.

والاستفهام الذي تفيده (أم) قد يكون حقيقياً كما في المثال السابق، وقد يكون غير حقيقي بل يراد به الإنكار والتوبيخ والتعجب ونحو ذلك، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ أُمْ عِندَهُمْ خَزَابِنُ رَبِكَ أَمْ هُمُ ٱلْمُصَيِّطِرُونَ ﴾ [الطور: ٣٧]، وقوله: ﴿ أُمْ لَهُ ٱلْبَنْتُ وَلَكُمُ ٱلْبَنُونَ ﴾ [الطور: ٣٧]، المتقادهم هذا، ونحو ﴿ أَمْ تَسْتَلُهُمْ الطور: ٣٩]

<sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۱/ ۶۸۲–۶۸۳).

<sup>(</sup>٢) انظر «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٤١٣)، «المقتضب» (٣/ ٢٨٦)، «المغني» (١/ ١٤).

<sup>(</sup>٣) « «المغني » (١/ ٤١)، حاشية الخضري (٢/ ٦٣) . معرب المعنى المستمالة على المستمالة ا

فعت

فذلك

**(بل)** 

کنت

خَرْجًا فَخَرَاجُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَهُوَ خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴾ [المؤمنون: ٧٧] والمعنى أنك لا تسألهم مالا على هدايتهم، ونحوه قوله تعالى ﴿ أَمَّ تَسْتَلُهُمْ آَجُرًا فَهُم مِّن مَّغْرَمِ ثُمُفَقُلُونَ ﴾ [القلم: ٤٦].

جاء في (المقتضب): "والموضع الثاني أن تكون منقطعة ممّا قبلها خبراً كان أو استفهاما وذلك قولك فيما كان خبرا: (ان هذا لزيد أم عمرو يافتي) وذلك أنك نظرت إلى شخص فتوهمته زيدا فقلت على ما سبق إليك، ثم أدركك الظن أنه عمرو فانصرفت عن الأول فقلت (أم عمرو) مستفهما، فإنما هو اضراب عن الأول على معنى (بل) إلا أن ما يقع بعد (بل) يقين وما يقع بعد (أم) مظنون مشكوك فيه وذلك أنك تقول (ضربت زيدا) ناسياً أو غالطاً ثم تذكر أو تنبه فتقول (بل عمرا) مستدركاً مثبتاً للثاني، تاركاً للأول. ف (بل) تخرج من غلط الى استثبات ومن نسيان إلى ذكر، و(أم) معها ظن أو استفهام واضراب عمّا كان قبله...

فأما قول الله عز وجل: ﴿ آلَمْ تَمْزِيلُ ٱلْكِتَابِ لَا رَيْبَ فِيهِ مِن رَّبِ ٱلْعَالَمِينَ أَمْ يَقُولُونَ أَفَرَنَهُ ﴾ [السجدة: ١-٣] وقوله ﴿ أم تسألهم أجرا ﴾ وما كان مثله نحو قوله عز وجل: ﴿ أَمِ النَّخَذَ مِمَا يَخْلُقُ بَنَاتٍ ﴾ [الزخوف: ١٦]، فإن ذلك ليس على جهة الاستفهام، لأن المستخبر غير عالم، إنما يتوقع الجواب فيعلم به، والله عز وجل منفي عنه ذلك، وإنّما تخرج هذه الحروف في القرآن مخرج التوبيخ والتقرير »(١).

وجاء في (شرح ابن يعيش): "فإنما قبل لها منقطعة لأنها انقطعت مما قبلها خبرا كان أو استفهاما إذ كانت مقدّرة بـ (بل) والهمزة على معنى (بل أكذا) وذلك نحو قولك فيما كان خبرا (إن هذا لزيد أم عمرو) كأنك نظرت إلى شخص فتوهمته زيداً فأخبرت على ما توهمت. ثم أدركك الظن انه عمرو فانصرفت عن الاول، وقلت (أم عمرو) مستفهماً على جهة الإضراب، ومثل ذلك قول العرب (انها لإبل أم شاء) أي (بل أهي شاء)، فقوله (انها لإبل) اخبار وهو كلام تام وقوله (أم شاء) استفهام عن ظن وشك عرض له بعد الاخبار. فلا بد من اضمار هي لانه لا يقع بعد (أم) هذه إلا الجملة لأنه كلام مستانف إذ كانت (أم) في هذا الوجه تعطف جملة على جملة إلا أن فيها ابطالاً للاول وتراجعاً عنه من حيث كانت مقدرة بـ (بل) والهمزة على ما تقدم، ف (بل) للاضراب عن الأول والهمزة للاستفهام عن الثاني وليس المراد أنها مقدرة بـ (بل) وحدها ولا بالهمزة وحدها لأن ما يقع بعد (بل) متحقق وما بعد (أم) مشكوك فيه مظنون، ولو كانت مقدّرة بالالف وحدها لم يكن بين الاول

<sup>(</sup>۱) «المقتضب» (۳/ ۲۸۸).

والآخر علقة، والدليل على أنها ليست بمنزلة (بل) مجردة من معنى الاستفهام قوله تعالى: ﴿ أَمِ اَتَّخَذَ مِمَّا يَخَلُقُ بَنَاتٍ ﴾ [الزخرف: ١٦] وقوله تعالى: ﴿ أَمْ لَهُ ٱلْبَنَتُ وَلَكُمُ ٱلْبَنُونَ ﴾ [الطور: ٣٩] إذ يصير ذلك متحققاً تعالى الله عن ذلك»(١).

وقد تكون بمعنى (بل) فقط من دون استفهام، وجعلوا منه قوله تعالى: ﴿ أَمْ أَنَا خَيْرٌ مِنَ هَذَا الْذِي هُوَمَهِينٌ وَلَا يَكَادُ يُمِينُ ﴾ [الزخرف: ٥٦] قالوا لأنه لا معنى للاستفهام هنا، وكذا إذا جاءت بعدها أداة استفهام نحو: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَمْ هَلْ نَسْتَوِى ٱلظُّلُمُّتُ وَٱلنُّورُ ﴾ [الزعد: ١٦]، ونحو ﴿ أَمَن جَعَلَ ٱلْأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَكَلَ خِلْنَلَهَا أَنْهَدُوا ﴾ [النمل: ١٦] وقوله: ﴿ أَمَنْ هَلَا ٱلّذِي هُو جُندٌ لّكُمْ يَنصُرُكُم مِن دُونِ ٱلرَّمْنَ ﴾ [الملك: ٢٠] (٢) لأن الاستفهام لا يدخل على الاستفهام.

جاء في (المغني): "ومعنى (ام) المنقطعة- الذي لا يفارقها- الإضراب. ثم تارة تكون له مجرداً وتارة تتضمن مع ذلك استفهاماً طلبياً، فمن الأول ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَمْ هَلْ نَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَمْ هَلْ نَسْتَوِى ٱلظُّلُمُنَ وَٱلنُّورُ آمْ جَعَلُوا يِلَهِ شُرِكاً ﴾ . أما الاولى فلان الاستفهام لا يدخل على الاستفهام، وأما الثانية فلأن المعنى على الاخبار عنهم باعتقاد الشركاء، ومن الثاني ﴿ أَمْ لَهُ ٱلْبَنْوَنَ ﴾ إذ لو قدرت للاضراب المحض لزم المحال.

ومن الثالث قولهم (انها لإبل أم شاء) التقدير (بل اهي شاء)»<sup>(٣)</sup>

والذي يبدو لي أن (أم) لا تستعمل إلاّ في الاستفهام.

جاء في (المقتضب): «فأما (ام) فلا تكون إلاّ استفهاما» (٤)، وهي إما أن تفيده بنفسها أو تقترن به ولا تكون كـ (بل) لليقين والتقرير.

قال تعالى: ﴿ وَجَعَلُواْ لِلّهِ شُرَكَآءَ قُلْ سَمُّوهُمْ أَمْ تُنَبِّعُونَهُ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِ ٱلْأَرْضِ أَمْ بِظَنهِ مِنَ ٱلْقَوْلُ بَلْ نُونَ لِللّهِ عَلَمُ فِ ٱلْأَرْضِ أَمْ بِظَنهِ مِنَ ٱلْقَوْلُ بَلْ نُونَ لِللّهِ لَهُ كُونُواْ مَكُرُهُمْ ﴾ [الرعد: ٣٣] فجاء به (أم) للاستفهام الإنكاري، وفي التقرير والإثبات به (بل). ومثله قوله تعالى ﴿ أَمْ يَقُولُونَ بِهِ عِنَّهُ أَلِمَ اللّهُ مَا أَمْ مُولُونَ بِهِ عِنْهُ أَلْهُ مَلَ اللّهُ مَا الْحَقِّ مَا أَعَنَى اللّهُ اللّهُ مَا السَحِدة : ٣] كَرْهُونَ ﴾ [السجدة : ٣] كَرْهُونَ ﴾ [السجدة : ٣]

<sup>(</sup>۱) «شرح ابن يعيش» (۸/ ۹۸)...

<sup>(</sup>۲) «شرح الرضي على الكافية» (۲/ ٤١٤).

<sup>(</sup>۲) «المغنى» (۱/ ٤٤-٥٤).

<sup>(</sup>٤) \_ «المقتضب» (٣/ ٢٨٦) وانظر الجمل (٣١)، «كتاب سيبويه» (١/ ٤٨٢).

وقوله: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ نَقَولُمُ بَلِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الطور: ٣٣] وقوله: ﴿ أَمْ خَلَقُواْ ٱلسَّمَنوَتِ وَٱلْأَرْضُ بَلِ لَا يُوْمِنُونَ ﴾ [الطور: ٣٦] فجاء للاستفهام بـ (أم) وللتقرير بـ (بل).

وأما قوله: ﴿ أَمْرَأَنَا خَيْرٌ مِنَ هَذَا اللَّذِي هُومَهِينٌ وَلايكَادُ يُبِينُ ﴾ [الزخرف: ٥٢] فليست (أم) فيه بمعنى (بل) فيما أرى، وأنت تحس أن ثمة فرقاً بين قولك (بل أنا خير من هذا الذي هو مهين) وقوله (أم أنا خير من هذا الذي هو مهين) فالاول كلام تقريري يقرر فيه فرعون الأمر، وأما الثاني ففيه معنى التعجب والتهكم، وفيه طلب مشاركة السامعين في ذلك، ثم هي تحتمل الاتصال.

جاء في (الكشاف) في هذه الآية: «(أم) هذه متصلة لان المعنى: افلا تبصرون أم تبصرون. إلا أنه وضع قوله (أنا خير) موضع (تبصرون) لأنهم إذا قالوا له: (أنت خير) فهم عنده بصراء وهذا من إنزال السبب منزلة المسبب.

ويجوز أن تكون منقطعة على (بل أأنا خير)، والهمزة للتقرير وذلك أنه قدم تعديد أسباب الفضل والتقدم عليهم من ملك مصر وجري الأنهار تحته، ونادى بذلك، وملأ به مسامعهم ثم قال: أنا خير كأنه يقول: أثبت عندكم واستقر أني أنا خير وهذه حالي "(١).

ويحتمل أنّ (أم) متصلة حذف المعطوف عليه ويقي المعطوف والمعنى: أموسى خير أم أنا خير منه؟ (٢).

And All Dr. James, 114, 500 to 1

Fig. 1 - Antonio Branchi (Br.

أو:

وهي لاحد الشيئين، أو الأشياء، ذكر لها المتأخرون معاني عدة أشهرها:

١ - الشك، وذلك إذا كان المتكلم شاكاً في الأمر نحو قوله تعالى: ﴿ لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْبَعْضَ
 يَوْمُ ﴾ [الكهف: ١٩] ونحو (رأيت محمداً أو خالداً) إذا كنت شاكاً فيمن قد رأيته منهما.

٧- الإبهام، وذلك إذا كنت عالماً بالأمر ولكن أردت أن تبهمه على السامع، نحو (تصدقت بصدقة قليلة أو كثيرة) إذا كنت تريد أن تبهم ذلك على السامع، ونحو (كلمت محمداً أو سعيداً) جواهاً لمن قال لك: أسعيدا كلمت أم محمداً؟ فالمثال الواحد قد يصلح للشك والإبهام فإذا كان المتكلم شاكاً في الأمر غير متيقن منه فهو للشك وإذا كان المتكلم عارفاً بالأمر ولكنه يريد ابهامه على المخاطب فهو للإبهام.

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۲/ ۱۰۰).

<sup>(</sup>۲) أنظر «بدائع الفوائد» (۱/ ۲۰۱-۲۰۷).

٣- التخيير، وهي الواقعة بعد الطلب، نحو (تزوج سعاد أو أختها) و(خذ قلما أو دفترا).

٤- الإباحة (١) نحو (جالس العلماء أو الزهاد) و(تعلم الفقه أو النحو) والفرق بين الإباحة والتخيير أن التخيير لا يبيح الجمع بين الشيئين أو الأشياء والإباحة تبيحه (٢)، فإذا قلت (خذ قلماً أو دفتراً) لم يجز له أخذهما جميعاً، وإذا قال (جالس العلماء أو الزهاد) جاز له أن يجالسهم جميعاً، إذ المقصود جالس هذا الضرب من الناس.

جاء في (المقتضب): «والباب الذي يتسع فيه قولك: إئت زيدا أو عمراً أو خالداً لم ترد ائت واحدا من هؤلاء ولكنك أردت: إذا أتيت فائت هذا الضرب من الناس، كقولك إذا ذكرت فاذكر زيداً أو عمراً أو خالداً»(٣).

وإذا دخلت (لا) الناهية على التخيير، أو الإباحة امتنع فعل الجميع، فإذا قلت: (جالس خالدا أو أخاه) جاز لك أن تجالسهما أو تجالس واحداً منهما فاذا قلت: (لا تجالس خالدا أو أخاه) امتنع مجالسة أيّ واحد منهما أو مجالستهما معا.

جاء في (المغني): "وإذا دخلت (لا) الناهية امتنع فعل الجميع نحو ﴿ وَلَا تُطِعّ مِنْهُمْ اَثِمًا وَالْمُا وَالْمُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَل

وجاء في (المقتضب): «فإذا نهيت عن هذا قلت: لا تأت زيدا أو عمراً أو خالدا أي لا تأت هذا الضرب من الناس، كما قال عزّ وجل: ﴿ وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ ءَاثِمًا أَوْ كَفُورًا ﴾.

والفصل بين (أو) وبين الواو انك إذا قلت: (اضرب زيداً وعمراً) فإن ضرب أحدهما فقد عصاك، وإذا قلت (أو) فهو مطيع لك في ضرب أحدهما، أو كليهما.

وكذلك إذا قال (لا تأت زيداً وعمراً) فاتى أحدهما فليس بعاص وإذا قال: (لا تأت زيداً أو عمراً) فليس له أن يأتي واحدا منهما فتقديرها في النهي: لا تأت زيدا ولا عمرا، وتقديرها في الإيجاب: أثت زيداً وان شئت فائت عمرا معه» (٥٠).

<sup>(</sup>١) انظر «المغني» (١/ ٦٢)، «شرح ابن عقيل» (٢/ ٦٤).

<sup>(</sup>٢) قشرح الرضي على الكافية، (٢/ ٤١٠).

<sup>(</sup>٣) «المقتضب» (٣/ ٣٠١).

<sup>(</sup>٤) «المغنى» (١/ ٦٢).

<sup>(</sup>٥) "المقتضب" (٣/ ٣٠١).

وذُكر أنّ معنى الإباحة او التخيير، متأتّ من فعل الطلب، وليس من (أو)، وإنما (أو) لاحد الشيئين (١).

٥- الإضراب كـ (بل) نحو (سأزور خالداً اليوم أو سأمكث) إذا كنت قررت الزيارة أو لا
 ثم أضربت عن ذلك، فقررت المكث أي بل سأمكث، ونحو قول جرير:

ماذا تری فی عیال قد برمت بهم

كانوا ثمانين أو زادوا ثمانية

أي بل زادوا ثمانية، ومثله:

لم أحص عدتهم إلا بعداد لولا رجاؤك قد قتلت أولادي

وصورتها أو أنت في العين أملح

بدت مثل قرن الشمس في رونق الضحى

أي: بل أنت أملح.

جاء في (التصريح): "وللاضراب كـ (بل) مطلقاً عند الكوفيين وأبي على الفارسي وابن برهان نحو (انا أخرج) ثم تقول (أو أقيم) أضربت عن الخروج، ثم أثبت الإقامة فكأنك قلت (لا بل أقيم).

حكى الفراء: اذهب إلى زيد أو دع ذلك فلا تبرح اليوم»(٢).

وجعل بعضهم منه قوله تعالى: ﴿ وَأَرْسَلْنَكُ إِلَىٰ مِأْتَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ [الصافات: ١٤٧]. قيل: المعنى بل يزيدون.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وكذا في قوله تعالى: ﴿ وَأَرْسَلْنَهُ إِلَى مِأْتَةِ أَلْفٍ أَقَ يَرِيدُونَ ﴾ أي بل يزيدون وإنما جاز الإضراب بـ (بل) في كلامه تعالى لأنه أخبر عنهم بأنهم مائة ألف بناء على ما يحزر الناس من غير تعمق، مع كونه تعالى عالماً بعددهم، وانهم يزيدون ثم أخذ تعالى في التحقيق، فأضرب عمّا يغلط فيه غيره بناء منهم على ظاهر الحزر، أي أرسلناه الى جماعة يحزرهم الناس مائة ألف وهم كانوا زائدين على ذلك» (٢٠).

وقيل: بل هي في الآية للابهام، وقيل هي للتخيير «أي اذا رآهم الراثي تخير بين أن يقول هم مائة ألف أو يقولون هم أكثر»(٤).

<sup>(</sup>۱) «المغني» (۱/ ۲۷)، وانظر «شرح الرضي» (۲/ ۲۱۰).

<sup>(</sup>٢) «التصريح» (٢/ ١٤٥ – ١٤٦)، وانظر «المغنى» (١/ ٦٤ – ٦٥)، شرَح الرضي (٢/ ١٠٩)، وانظر «المغنى» (١/ ٦٤

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضي» (٢/ ٤٠٩).

<sup>(</sup>٤) «المغني» (١/ ٦٤).

وجاء في (الخصائص): "فأما قول الله سبحانه: ﴿ وَأَرْسَلْنَهُ إِلَى مِأْفَةِ أَلَفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ فلا يكون فيه (أو) على مذهب الفراء بمعنى (بل) ولا على مذهب قطرب في أنها بمعنى الواو، لكنها عندنا على بابها في كونها شكّا، وذلك أن هذا الكلام أخرج حكاية من الله عزّ وجل لقول المخلوقين، وتأويله عند أهل النظر: وارسلناه الى جمع لو رأيتموه لقلتم أنتم فيه: هؤلاء مائة ألف أو يزيدون (١).

وهو تأويل مقبول.

٦- التقسيم نحو (الكلمة اسم أو فعل او حرف) ونحو: (الناس مسلم او كافر) و(المادة صلبة أو سائلة أو غازية).

٧- أن تكون بمعنى الواو ومنه قوله توبة:

وقد زعمت ليلى بأنى فاجر لنفسي تقاها أو عليها فجورها

قيل: ومن أحسن شواهده حديث (اسكن حرا فما عليك إلاّ نبي او صدّيق أو شهيد)(٢)

وجاء في (شرح الرضي على الكافية) أن مجيئها بمعنى الواو متأتّ من استعمالها بمعنى الإباحة التي معناها جواز الإباحة التي معناها جواز الجمع جاز استعمالها بمعنى الواو، قال:

وكسان سيّسان أن لا يسسرحسوا نعمسا أو يسسرحسوه بهسا واغبسرت السسوح فإن (سيّان) بمعنى مستويان وهو بين الشيئين (٣).

أما خروجها الى الإضراب فلا يخرجها عن أنها لأحد الشيئين، فإنك إذا أضربت عن شيء إلى شيء كنت استعملتها لأحد الامرين.

<sup>(</sup>١) «الخصائص» (٢/ ٤٦١).

<sup>(</sup>۲) «الهمع» (۲/ ۱۳٤)، «المغني» (۱/ ۲۲–۱۲).

<sup>(</sup>٣) نشرح الرضى: (٢/ ٤١٠).

<sup>(</sup>٤) "المغنى» (١/ ٢٧).

وأما ما ذكروه من أنها بمعنى الواو، فلست أرى أنها كالواو تماما، بل هي لأحد الشيئين أو الأشياء أيضا وليست للجمع فقوله ﷺ: (اسكن حرا فما عليك الآنبي أو صديق أو شهيد) ليست (أو) فيه بمعنى الواو وانما هي لأحد الأشياء ومعناه واحد نبي وواحد صديق، وواحد شهيد، ولو قيل بالواو لاحتمل التعبير أنه شخص واحد، اجتمعت فيه هذه الصفات كقولك: هو شاعر وكاتب وفقيه.

ثم إن المعنى بـ (أو) ان عليك اما نبيا واما صديقا واما شهيدا، وكل واحد من هؤلاء له من الفضل والشرف ما ينبغي أن تسكن له.

توبالواو يحتمل المعنى أن السكون ينبغي أن يكون لاجتماع الثلاثة، لا أن كل واحد منهم ينبغي أن يتطامن له الجبل.

ونحو ذلك أن تقول: (ابتعد عنه فإنه لا يجالسه إلا لئيم أو مخادع) ومعنى ذلك انه يجالسه هذان الصنفان من الناس وكل صنف منهما ينبغي أن يبتعد عنه، وإذا قلت ذلك بالواو احتمل أن يكون الذي يجالسه صنفا واحدا اجتمعت فيه هاتان الخصلتان، واحتمل ان النهي كان لاجتماع الصنفين، لا أن كل صنف ينبغي أن يبتعد عنه فلو كان معه صنف واحد لما كان هذا النهي.

ونحوه قولك: (اصحبنا فإنه ليس معنا إلا فقيه أو ناسك) أي وكل صنف ينبغي أن يصحب، ولو جاء بالواو لاحتمل أنه شخص واحد اجتمع فيه الفقه والنسك، واحتمل أيضا أن يكون معهم شخصان فقط أحدهما فقيه والآخر ناسك.

وأما بـ (أو) فالمعنى أنهم كلهم ما بين فقيه وناسك، واحتمل أيضا أنّ الصحبة إنما حسنت لاجتماع الصنفين ولو تفرد صنف لم يكن ثمة أمر بالصحبة، وهذا ظاهر، فهي ليست بمعنى الواو تماما.

# أم وأو:

يستعمل الناس اليوم، حتى المتأدبون منهم (أم) و(أو) بمعنى واحد، فيقولون (أحضر محمد أو خالد؟) بمعنى (أحضر محمد أم خالد؟)، ويجيبون عن الاثنين بالتعيين فيقولون: (حضر محمد) أو (حضر خالد) وهذا غير صحيح، وذلك لأن السؤال بـ (أم) يقصد به التعيين ولا يقصد بـ (أو) ذلك، فانك إذا قلت (أمحمد عندك أم خالد) كان المعنى أيهما

عندك؟ ويكون الجواب (محمد) مثلا، وذلك أنَّ السائل يعلم أنَّ أحدهما عنده ولكن لا يعلم

وإذا قال: (أمحمد عندك أو خالد) كان المعنى: أعندك واحد منهما؟ فيكون الجواب (نعم) أو (لا). وهكذا أبدأ يكون تقدير (أم) بـ (أيهما) و(أو) بـ (أحدهما). قال تعالم: ﴿ هَلْ يَنْصُرُونَكُمْ أَوْ يَنْنَصِرُونَ ﴾ [الشعراء: ٩٣] وقال: ﴿ هَلْ يَجْسُ مِنْهُم مِّنْ أَحَدٍ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكَزُا ﴾ [مريم: ٩٨]، وقال: ﴿ قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُّونَ ﴾ [الشعراء: ٧٢، ٧٢] والجواب: (لا)، وهكذا ابدا.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «واعلم أن الفرق بين (أو) و(أم) المتصلة في الاستفهام أن معنى قولك (ازيداً رأيت أو عمرا؟) أأحدهما رأيت؟ وجوابه: (لا) أو نعم)."

ومعنى قولك (ازيداً رأيت أم عمرا؟) أيهما رأيت؟ وجوابه بالتعيين، كما تقول: (زيدا) أو تقول: (عمراً)...

وحيث أشكل عليك الأمر في (أو) و(أم) المتصلة في الاستفهام، فقدّر (أو) بـ (أحدهما)، و(أم) بـ (أيهما) تقول: (الحسن أو الحسين أفضل أم ابن الحنفية؟) والمراد: أأحدهما أفضل من ابن الحنفية، أم ابن الحنفية أفضل من أحدهما؟ والمعنى أيهما أفضل من أحدهما وابن الحنفية؟ والجواب احدهما"(١).

وجاء في (شرح ابن يعيش): «والفصل بين (أو) و(أم) في قولك (أزيد عندك أو عمرو) و(أزيد عندك أم عمرو) أنك في الاول لا تعلم كون أحدهما عنده، فأنت تسأل عنه، وفي الثاني تعلم أن أحدهما عنده، إلا أنك لا تعلمه بعينه فانت تطالبه بالتعيين. .

فقد تبين أن السؤال بـ (أو) معناه (أأحدهما) وبـ(أم) معناه (أيهما)، فإذا قال: (ازيد عندك أو عمرو) فأجبت بـ (نعم) علم أن عنده احدهما، وإذا أراد التعيين وضع مكان (أو) (أم) واستأنف بها السؤال وقال: أزيد عندك أم عمرو؟ فيكون حينئذ الجواب (زيد) أو (عمرو)»(٢).

وجاء في (المقتضب): «وتقول: ما أدري أزيداً او عمراً ضربت أم خالدا؟. لم ترد أن تعدل بين زيد وعمرو ولكنك جعلتهما جميعًا عدلًا لخالد في التقدير، والمعنى

<sup>«</sup>شرخ الرضي» (٢/٨٠/٤). و دو روس في روس في المراج ال «شرح ابن يعيش» (٨/ ٩٨) وانظر الجمل (٣٣٤)، «كتاب سيبويه» (١/ ٤٨٧).

ما ادری أحد هذين ضربت أم خالدا؟»(١).

وجاء في (الخصائص): «قولهم (ما أدري أأذّن أو أقام) إذا قالها بــ (أو) لا بــ (أم) فهو أنه لم يعتدّ أذانه أذانا ولا اقامته اقامة، لأنه لم يوّف ذلك حقه. فلما ونى فيه لم يثبت له شيئا منه...

ولو قال: (ما ادرى أأذن أم أقام) بـ (أم) لأثبت له أحدهما لا محالة» (٢).

تفيد الاستدراك، وتعطف بعد نفي أو نهي، بشرط إفراد معطوفها، نحو: (ما اقبل محمد لكن خالد) و(لا تضرب خالدا لكن سالما)، فان وليتها جملة فهي ليست عاطفة، وانما هي حرف ابتداء يفيد الاستدراك، نحو (ما جاءني خالد لكن جاءني عمرو) وتدخل عند ذاك بعد الموجب وغيره، نحو: (أقبل سعيد لكن عامر لم يقبل) (٣).

بل:

حرف اضراب يدخل على المفردات والجمل.

فان دخلت على جملة كان معنى الاضراب، إما ابطالياً، واما انتقالياً.

فالاضراب الإبطالي، هو أن تأتي بجملة تبطل معنى الجملة السابقة، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ اَتَّخَذَ الرَّمْنُ وَلَدًا سُبْحَنَهُم بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ ﴾ [الانبياء: ٢٦] فقوله (بل عباد مكرمون) إبطال للكلام الأول، ونحو قوله تعالى ﴿ أَمْ يَقُولُونَ بِهِ جِنَّةُ اللَّهِ مَا لَحْقِ ﴾ [المؤمنون: ٧٠] وقوله: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَعْلُولَةٌ عُلَّتَ آيَدِيهِمْ وَلُعِنُواْ عِا قَالُواْ بَلَ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ [المائدة: ٢٤] وهو ردّ على القول الاول.

وأما الاضراب الانتقالي فهو أن تنتقل من غرض الى غرض آخر، مع عدم ارادة ابطال الكلام الاول، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ قَدَّ أَفَلَحَ مَن تَرَكَّى وَذَكَر اَسْدَ رَبِهِ عَصَلًى بَل تُوَيْرُونَ الْحَيَوْةَ الدُّنيا وَذَلك نحو قوله تعالى: ﴿ قَدْ أَفَلَحَ مَن تَرَكَى وَذَكَر اَسْدَ رَبِهِ عَصَلًى بَل تُوْيُونَ الْحَياةِ الدُنيا ليست إبطالاً للجملة والاَخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبقَى ﴾ [الأعلى: ١٤-١٧] فجملة (بل تؤثرون الحياة الدنيا) ليست إبطالاً للجملة

۱) «المقتضب» (۳/۳۰).

<sup>(</sup>٢) "الخصائص" (٢/ ١٦٩) وانظر (٢/ ٢٦٦–٢٦٧).

٣) «المغني» (١/ ٢٩٢)، «التصريح» (٢/ ١٤٦ – ١٤٧).

وإن دخلت على منرد فهي عاطفة بشرط أن يتقدمها ايجاب، أو أمر، أو نفي، أو نهي. فإذا وقعت بعد إيجاب أو أمر نحو (جاء محمد بل خالد) و(أكرم سالماً بل خالداً) فهي للاضراب وذلك أنها تحمل ما قبلها كالمسكوت عنه، فقولك (جاء محمد بل خالد) يعني أن الذي جاء هو خالد، وأما محمد فيجوز أنه جاء، ويجوز أنه لم يجيء، وقولك (أكرم سالما بل خالداً) أضربت فيه عن الكلام الاول وأمرت باكرام خالد، وأما (سالم) فمسكوت عنه. وليست (بل) ناهية عن اكرام سالم.

جاء غي (الصفني): «وان تلاها مفرد فهي عاطفة ثم ان تقدمها أمر أو ايجاب كقولك: (اغسرب زيدًا بل عمرًا) و(قام زيد بل عمرو) فهي تجعل ما قبلها كالمسكوت عنه فلا يحكم عليه بشيء واثبات الحكم لما بعدها»(٢).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «فإن جاءت بعد إيجاب أو أمر نحو: (قام زيد بأل عمرو) فهي لجعل المتبوع في حكم المسكوت عنه منسوباً حكمه الى التابع، فيكون الإنجار عن قيام زيد غلطاً يجوز أن يكون قد قام وأن لم يقم، أفدت به (بل) أن تلفظك بالاسم المعطوف عليه كان غلطا عن عمد أو سبق لسان»(٣).

واذا وقعت بعد نفي أو نهي، نحو: (ما اقبل محمد بل خالد) و(لا تضرب محمداً بل خالدا) فجمهور النحاة على انها في المعنى كـ (لكن) فمعنى الأولى أنّ محمداً لم يقبل وإنما الذي أقبل هو خالد، ومعنى الثانية أنك منهي عن ضرب محمد ومأمور يضرب خالد.

<sup>(</sup>۱) انظر «المغني» (۱/ ۱۱۲)، «شرح الدماميني على المغني» (۱/ ۲۳۲)، «حاشية الخضري» (۲/ ٦٥)، «شرح ابن يعيش» (٨/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٢) " "المغني" (١/ ١١٢)، "شرح ابن عقيل" (٢/ ٦٦). و المعنى المعنى

<sup>(</sup>٣) - «شرح الرضي» (٢/ ٤١٩)، وانظر (٢/ ٤٢٠). ﴿ وَقَالَ مَا مُعَلِّمُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ فَيْ أَ

جاء في (شرح ابن عقيل): «يعطف بـ (بل) في النفي والنهي فتكون كـ (لكن) في انها تقرر حكم ما قبلها وتثبت نقيضه لما بعدها نحو: (ما قام زيد بل عمرو) و(لا تضرب زيدا بل عمراً) فقررت النفي والنهي السابقين وأثبت القيام لعمرو والأمر بضربه»(``.

وجاء في (التصريح): «ومعناها بعد الاخيرين وهما النفي والنهي تقرير حكم ما قبلها من نفي أو نهي على حاله وجعل ضده لما بعدها، (لكن) كذلك كقولك: (ما كنت في منزل ربيع بل ارض لا يهتدي بها). . . فتقرر نفي الكون في منزل الربيع عن نفسك وتثبت لها الكون في أرض لا يهتدي بها. و(لا يقم زيد بل عمرو) فتقرر نهي زيد عن القيام وتأمر عمرا بالقيام»(٢).

وأجاز المبرد أن تكون بعد النفي والنهي للاضراب أيضاً، فتكون ناقلة معنى النفي والنهي الى ما بعدها، وعلى هذا يكون معنى (ما اقبل محمد بل خالد) ما اقبل محمد بل ما اقبل خالد، فاقبال محمد حكمه كالمسكوت عنه، يحتمل أنه يكون أقبل، أو لم يكن أقبل وما بعدها منفي، وكذلك المعنى في النهي نحو (لا تضرب محمدًا بل خالدًا) فالمعنى عنده لا تضرب محمدا بل لا تضرب خالدا.

جاء في (المغني): «واجاز المبرد وعبد الوارث أن تكون ناقلة معنى النفي والنهي الى ما بعدها وعلى قولهما فيصح: ما زيد قائما بل قاعداً، وبل قاعد ويختلف المعنى»(٣)، إذ القعود منفي على التقدير الاول مثبت على التقدير الثاني(٤)

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «وإذا عطفت بـ (بل) مفرداً بعد النفي، أو النهي فالظاهر أنها للاضراب أيضا، ومعنى الاضراب جعل الحكم الأول موجباً كان أو غير موجب، كالمسكوت عنه بالنسبة الى المعطوف عليه، ففي قولك: (ما جاءني زيد بل عمرو) أفادت (بل) أن الحكم على زيد بعدم المجيء كالمسكوت عنه يحتمل أن يصح هذا الحكم فيكون غير جاء، ويحتمل أن لايصح فيكون قد جاءك كما كان الحكم على زيد بَالْمَجِيءَ في (جاءني زيد بل عمرو) احتمل أن يكون صحيحاً وأن لا يكون.

اشرح ابن عقيل؛ (٢/ ٦٦)، «المغنى» (١/ ١١٢). (١)

<sup>«</sup>التصريح» (۲/ ۱٤۸). (٢)

<sup>«</sup>المغنى» (۱۱۲/۱). (٣)

 $<sup>(\</sup>xi)$ اشرح الدماميني على المغني \* (١/ ٢٣٤).

وهذا الذي ذكرنا ظاهر كلام الاندلسي.

وقال ابن مالك: (بل) بعد النفي والنهي كـ (لكن) بعدهما وهذا الاطلاق منه يعطي أن عدم مجيء زيد في قولك (ما جاءني زيد بل عمرو) متحقق بعد مجيء (بل) أيضاً كما كان ذلك في (ما جاءني زيد لكن عمرو) بالاتفاق... وهذا كله حكم (بل) بالنظر الى ما قبلها، وأما حكم ما بعد (بل) بعد النفي أو النهي فعند الجمهور أنه مثبت فعمرو جاءك في قولك (ما جاءني زيد بل عمرو) فكأنك قلت: (بل جاءني عمرو) ف (بل) ابطل النفي والاسم المنسوب إليه المجيء...

وعند المبرد أنّ الغلط في الاسم المعطوف عليه فقط، فيبقى الفعل المنفي مسنداً الى الثاني فكأنك قلت (بل ما جاءني عمرو) كما كان في الاثبات الفعل الموجب مسنداً الى الثاني (١).

والظاهر صحة رأي الجمهور وذلك أنه هو الذي يشهد له استعمال العرب، فمن ذلك قوله:

لو اعتصمت بنا لم تعتصم بعدا بل أولياء كفاة غير أوكال

فلا يصح أنْ يقال (بل لم تعصم بأولياء) لأنه للفخر، وكذلك قوله:

وما انتميت إلى خور ولا كشف ولا لئام غداة السروع أوزاع بل ضاربين بحسك البيض ان لحقوا شم العرانين عند الموت لذّاع (٢)

وظاهر أنك إذا أردت المعنى الذي ذكره المبرد كررت العامل، نحو (ما جاءني محمد بل ما جاءني خالد) و(لا تضرب خالداً بل لا تضرب محمداً).

وكذلك يؤدي المعنى الذي ذهب اليه المبرد الاضراب بغير الاداة، واعني به بدل الاضراب، فإنك إذا قلت (لا تكرم سالما سعداً) كان المعنى أنك نهيت عن اكرام سالم أولاً، ثم أضربت عن ذلك فنهيت عن اكرام سعد فصار كأنك قلت: لا تكرم سعداً.

وكذا في النفي، فأنت إذا قلت (ما جاءني محمد خالد) كان المعنى: ما جاء محمد ثم اضربت عن ذلك فقلت: بل ما جاء خالد.

ومما يؤيد ذلك أن البدل على نية تكرار العامل عندهم.

<sup>(</sup>١) "شرح الرضي" (٢/ ٤١٩) وانظر «شرح ابن يعيش» (٨/ ١٠٥)، «الهمع» (٢/ ١٣٦).

<sup>(</sup>٢) انظر «شرح ابن الناظم» (٢٢٢)، «الهمع» (٢/ ١٣٦).

ويجوز ما ذكره المبرد فيما دلّ عليه دليل نحو (ما محمد كاتباً بل شاعراً) وذلك أن نصب (شاعر) يدل على أنّ النفي مكرر، وذلك أن (ما) لا ينتصب الخبر بعدها إذا كان موجباً.

وربما كان المعنى قديماً كما ذكر المبرد، وذلك أنّ الأصل أن يكون لكل اداة معنى ثم تطور الاستعمال الى ما ترى، وتطور الدلالة كثير في اللغة والله أعلم.

#### لا بل:

قد يضم إلى (بل) (لا) فتفيد توكيد الاضراب، وذلك بعد الايجاب، والامر، والنفي، والنهي، نحو (جاء محمد لا بل خالد) ومعناها نفي المجيء عن محمد واثباته لخالد. فالفرق بين قولنا (جاء محمد بل خالد) و(جاء محمد لا بل خالد) أنّ مجيء محمد في الأول صار كالمسكوت عنه، فانه يجوز أنه حصل ويجوز أنه لم يحصل، وفي الثاني نفينا المجيء عن محمد واثبتناه لخالد. قال الشاعر:

# وجهك البدر لا بل الشمس لو لم يقض للشمس غيبة وأفول

وكذا في الأمر، فانك إذا قلت (اضرب محمداً لا بل خالداً) كان المعنى لا تضرب محمداً وإنما آمرك بضرب خالد، ولو قال (اضرب محمداً بل خالداً) لكان الامر بضرب محمد كالمسكوت عنه، يجوز أن يوقعه وألا يوقعه، وكذلك في النفي والنهي نحو (ما جاء محمد لا بل خالد) فنفي المجيء عن محمد مؤكد بـ (لا) مثبت لخالد، وكذلك نحو (لا تضرب محمداً لا بل خالداً).

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وإذا ضممت (لا) إلى (بل) بعد الايجاب او الأمر نحو (قام زيد لا بل عمروا) و(اضرب زيداً لا بل عمراً) فمعنى (لا) يرجع الى ذلك الايجاب والامر المتقدم لا الى ما بعد بل، ففي قولك: (لا بل عمرو) نفيت بـ (لا) القيام عن زيد واثبته لعمرو بـ (بل) ولو لم تجيء بـ (لا) لكان قيام زيد كما ذكرنا في حكم المسكوت عنه يحتمل أن يثبت وان لا يثبت، وكذا في الامر نحو (اضرب زيداً لا بل عمراً) ولا تضرب زيداً بل اضرب عمراً ولولا (لا) المذكورة، لاحتمل أن يكون امراً بضرب زيد وأن لا يكون مع الامر بضرب عمرو، وكذا (لا) الداخلة على (بل) بعد النهي والنفي راجعة الى معنى ذلك النهي والنفي مؤكدة لمعناها(١٠)».

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضي» (۲/ ۱۹ ۲ - ۲۲) وانظر «المغني» (۱/ ۱۱۳)، «الهمع» (۲/ ۱۳۶). هنام المحمد الرضي المرابع المعني المرابع ال

# أحرف الاضراب

تقدم أنّ الإضراب معنى يؤدّى بعدة أحرف، فله حرف رئيس هو (بل)، وقد يؤدّى بـ (أم) المنقطعة وبأو أيضاً، فما الفرق بين هذه الأحرف في الدلالة على الاضراب؟

والجواب أنّ الاضراب بـ (بل) هو الاصل وذلك:

١- أنّ الإضراب بـ (بل) يكون في المفردات والجمل، نحو (رأيت محمداً بل سعيداً)
 ونحو (بل افتراه بل هو شاعر).

أما الإضراب بـ (أم) فلا يكون الآفي الجمل كما مر، ولا يكون في المفردات، وكذا الاضراب بـ (أو) نحو (سأسافر اليوم أو أقيم فلا أسافر).

جاء في (شرح الرضي): «وتجيء (أو) أيضاً للاضراب بمعنى (بل)، فلا يكون اذن بعدها إلاّ الجمل فلا يكون حرف عطف بل حرف استئناف (١١)».

٢- أن (أم) لا تستعمل الآفي الاضراب الانتقالي، ولا تستعمل في الاضراب الأبطالي،
 وأما (أو) فبالعكس فلا تكون الآللابطال، و(بل) تكون لهما جميعاً كما ذكرنا فهي أوسع استعمالا منهما.

٣- الأصل في (أو) ألا تكون للاضراب، وإنما هي لأحد الشيئين ، ولذا كان استعمالها
 في الاضراب مقيداً، وعن سيبويه أنها لا تكون للاضراب الا بشرطين:

تقدم نفي أو نهي.

واعادة العامل نحو (ما قام زيد أو ما قام عمرو) و(لا يقم زيد أو لا يقم عمرو) (٢٠). وعن آخرين أنه لا يشترط تقدم ذلك عليها.

والاصل في (أم) أن تستعمل استفهاماً أو مع استفهام، فيكون اضرابها مصحوباً بانكار أو توبيخ أو استفهام حقيقي، وأما (بل) فتستعمل للتقرير واليقين وذلك نحو قوله تعالى: ﴿أَمْ يَقُولُونَ نَقَوَلُمْ بَلَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الطور: ٣٣] وقوله ﴿ أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَبُهُ بَلَ هُو ٱلْحَقُّ مِن رَّيِكَ ﴾ [السجدة: ٣].

ولذا لا يحسن استعمال الواحدة مكان الأخرى في مواطن كثيرة، فلا يحسن أن تقول

<sup>(</sup>١) اشرح الرضي، (٢/ ٤٠٩).

<sup>(</sup>٢) «المغني» (١/٦٤).

في قوله تعالى ﴿ وَلَا نَقُولُواْ لِمَن يُقْتَلُ فِي سَكِيلِ اللّهِ أَمْوَاتُ أَبُلْ أَخْيَاهُ ﴾ [البقرة: ١٥٤] (أم أحياء). ولا يحسن في قوله ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللّهِ مَغْلُولَةً غُلّتَ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُواْ بِمَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ [المائدة: ٦٤] أم يداه مبسوطتان ولا أو يداه. ولا يحسن في قوله: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمُ اتَّبِعُوا مَآ أَنزَلَ ٱللّهُ قَالُواْ بَلْ نَتْبِعُ مَآ أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ﴾ [البقرة: ١٧٠] (أم نتبع) ولا (أو نتبع).

وكذا لا يصح في قوله تعالى: ﴿ أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْتَلُواْ رَسُولَكُمُمْ كُمَاسُيلَ مُوسَىٰ مِن قَبْلُ ﴾ [البقرة: ١٠٨] أن يقال (بل تريدون)، ولا في قوله: ﴿ أَمْ لَهُ ٱلْبَنَتُ وَلَكُمُ ٱلْبَنُونَ ﴾ [الطور: ٣٩] أن يقال: بل له البنات، ولا في قوله: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾ [الطور: ٣٥] أن يقال بل خلقوا من غير شيء.

ولو كانت (أم) و(أو) كـ (بل) في إفادة الإضراب لم يمتنع ذلك.

٧:

وتفيد النفي وتعطف بثلاثة شروط:

الأول: أن يتقدمها اثبات، نحو (أقبل محمد لا خالد) أو أمر، نحو (أهِنْ خالداً لا سعداً) أو دعاء نحو (غفر الله لبكر لا زيد) أو تحضيض، نحو (هلا تكرم محمداً لا سالماً) أو تمن نحو (ليت لي ولداً لا بنتاً).

قال سيبويه: او نداء نحو (يا محمد لا خالد).

الثاني: أن لا تقترن بعاطف، فإذا قلت: (ما جاء محمد ولا خالد) كانت الواو هي العاطفة و(لا) زائدة لتوكيد النفي.

الثالث: أن يتعاند متعاطفاها نحو (أقبل رجل لا امرأة) بخلاف (أقبلت هند لا امرأة) لأن هنداً امرأة (١٠).

# العطف على اللفظ والمعنى:

الأصل أنْ يعطف على اللفظ، نحو (أقبل محمد وخالد)، وقد يعطف على المعنى ويدخل تحت هذا ما يسميه النحاة العطف على المحل والعطف على التوهم، فمن الأول قولهم (ليس زيد بقائم ولا قاعداً) قالوا: إن (قاعداً) معطوف على محل (قائم) وذلك أنه خبر (ليس) وحقه النصب.

<sup>(</sup>۱) انظر «المغني» (۱/ ۲٤۱–۲٤۲)، «الهمع» (۲/ ۱۳۷).

ومن الثاني قوله:

مشائيم ليسوا مصلحين عشيرة ولا ناعب آلا ببين غرابها عطف (ناعب) على توهم وجود الباء في خبر (ليس) (مصلحين) لأنه يكثر دخولها على خبرها.

والحق أنّ هذا كله من باب العطف على المعنى، فقولنا (ليس زيد بقائم ولا قاعدا) المعطوف فيه ليس على ارادة الباء، ومعنى ذلك أنّ الخبر مؤكد والمعطوف غير مؤكد فإنك نفيت القيام نفياً مؤكداً، ونفيت القعود نفياً غير مؤكد، فإذا جررت المعطوف فقلت (ليس محمد بقائم ولا قاعد) كان نفي القعود مؤكداً أيضاً كنفي القيام.

ومن العطف على المعنى قولنا: (إنّ محمداً حاضر وأخوه) وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلدِّينَ هَادُواْ وَٱلصَّنِئُونَ وَٱلنَّصَرَىٰ ﴾ [المائدة: ٦٩] وسبب رفع المعطوف أنه على غير ارادة (انّ) ومعنى ذلك أنّ الاسم مؤكد والمعطوف غير مؤكد، ولو نصبنا المعطوف فقلنا (انّ محمداً حاضر واخاه) لكان مؤكداً أيضاً كتأكيد المعطوف عليه.

ومثله (ما كان محمد قاعداً ولا اخوه نائم) فانّ الثانية على غير ارادة (كان) فيكون زمن الأولى المضي بخلاف زمن الثانية.

جاء في الكتاب: "وتقول: (ما عبد الله خارجا ولا معنٌ ذاهبٌ) ترفعه على آلا تشرك الاسم الآخر في (ما) ولكن تبتدئه كما تقول: (ما كان عبد الله منطلقاً ولا زيدُ ذاهبٌ) إذا لم تجعله على (كان) وجعلته غير ذاهب الآن (١٠)».

ومنه ما يسميه النحاة العطف على التوهم، نحو (ما زيد قائماً ولا قاعدٍ) فقاعد مجرور على توهم الباء في خبر (ما) وهو في الحق عطف على المعنى، وذلك أنَّ الخبر غير مؤكد والمعطوف مؤكد.

وجعلوا من هذا الضرب قوله تعالى ﴿ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاَ أَخْرَتَنِى إِلَىٰ أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدُفَ وَأَكُن مِنَ الصَّلِحِينَ ﴾ [المنافقون: ١٠] عطف (أكن) المجزوم على (أصّدَق) المنصوب وهو عطف على المعنى، وذلك أنّ المعطوف عليه يراد به السبب، والمعطوف لا يراد به السبب فإن (أصدّق) منصوب بعد فاء السبب، وأما المعطوف فليس على تقدير الفاء ولو أراد السبب لنصب، ولكنه جزم لأنه جواب الطلب، نظير قولنا (هل تدلني على بيتك أزرك) كأنه قال:

<sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (۱/ ۲۹).

إن تدلني على بيتك ازرك، فجمع بين معنيي التعليل والشرط، ومثل ذلك أن أقول لك: (احترم أخاك يحتزمك) و(احترم أخاك فيحترمك) فالأول جواب الطلب والثاني سبب وتعليل، وتقول في الجمع بين معنيين: (أكرم صاحبك فيكرمك ويعرف لك فضلك) وهو عطف على المعنى وليس توهماً بمعنى الغلط(١).

# المتعاطفان: المتعاطفان يكونان على أقسام هي:

- ١- عطف الشيء على مغايره: وهو الأصل نحو: (رأيت محمداً وخالداً).
- ٧- عطف الشيء على مرادفه: نحو (هذا كذب وافتراء) و(عملك غيّ وضلال).
- ٣- عطف العام على الخاص كقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ ﴾ [الحجر: ٨٧] فالقرآن العظيم عام عطف على الخاص وهو السبع المثاني، ونحو ذلك أن تقول (أشتريت رماناً وفاكهة).
- ٤- عطف الخاص على عام، كقوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِللّهِ وَمَلَتَهِكَيّهِ وَرُسُلِهِ عَلَي عَام، وهو الملائكة، وَجِبْرِيلَ وَمِيكَالُ خاص عطف على عام، وهو الملائكة، وذلك للاهتمام بما افرد ذكره.
- ٧- عطف الاسم على الفعل وبالعكس: الأصل أن يعطف الاسم على الاسم نحو: (هو لبيب وحذر)، والفعل على الفعل نحو: (هو يهين ثم يندم).

وقد يعطف الاسم المشبه للفعل كاسم الفاعل ونحوه على الفعل وبالعكس، نحو قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرُوّا إِلَى الطّيرِ فَوْقَهُمْ صَنَفَاتٍ وَيَقْبِضَنَ ﴾ [الملك: ١٩] فعطف الفعل (يقبضن) على (صافات) ونحو قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ اللّهَ فَالِقُ الْمُنِّ وَالنّوكُ يُخْرِجُ الْمَيَّةِ وَمُخْرِجُ الْمَيِّةِ مِنَ الْمَيّةِ وَمُخْرِجُ الْمَيّةِ مِنَ الْمَيّةِ وَمُخْرِجُ الْمَيّةِ مِنَ الْمُعْرِجُ الْمَيّةِ مِنَ الْمُعْرِجُ الْمُعْرِجُ الْمُعْرَةِ صُبّعًا الْمُعَامِد : ﴿ فَاللّهُ يُعْرِبُ صُبّعًا الْمُعْرَةِ صُبّعًا اللهُ على الله على (يخرج)، وقوله: ﴿ فَالْمُغْيِرَةِ صُبّعًا اللهُ عَلَى الل

<sup>(</sup>۱) «البرهان» (٤/ ١١٢) وانظر «الهمع» (٢/ ١٤٢)، «الإتقان» (١/ ١٩٩).

فَأَثَرُنَ بِهِ مَقَعًا ﴾ [العاديات: ٣، ٤] وهذه المغايرة سببها اختلاف الدلالة وذلك أن دلالة الفعل غير دلالة الاسم، فالفعل يدل على الحدوث والتجدد، والاسم يدل على الثبوت كما ذكرنا في أكثر من موضع، فإذا اقتضى المقام الحدوث جيء بالفعل، وإذا اقتضى الثبوت جيء بالاسم، فجاء به (صافات) في قوله (صافات ويقبض) على صيغة الاسم للدلالة على الثبوت، وذلك أنّ الطير يصف جناحه عند الطيران، وهي الحالة الثابتة، وجاء به (يقبض) على الفعل لان القبض حالة ليست ثابتة، ثم أن (القبض) حالة حركة وتجدد والصف حالة ساكنة ثابتة فجاء بالقبض على صيغة الفعل الدالة على الحركة والتجدد، وجاء به (صافات) على صيغة الاسم الدالة على الثبوت.

ونحوه قوله تعالى: ﴿يخرج الحي من الميت ومخرج الميت من الحي﴾ فجاء بقوله (يخرج الحي) على صيغة الفعل لان من ابرز صفات الحي الحركة والتجدد فجاء بالفعل الدال على الحركة والتجدد، وجاء بـ (مخرج الميت من الحي) على الاسم لأن الميت لا حركة فيه ولا تجدد فجاء باسم الفاعل الدال على الثبوت.

وقد تقول: ولم قال اذن في مكان آخر ﴿ وَتُخْرِجُ ٱلْعَى مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَتُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْعَيِّ ﴾ [آل عمران: ٢٧] بصيغة الفعل فيهما؟ .

والجواب أنّ المقام يقتضي ذلك، واليك الآية ﴿ قُلِ ٱللَّهُمّ مَالِكَ ٱلْمُلْكِ تُوْقِي ٱلْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتُحِرُ مَن تَشَاءُ وَتُحِرُ أَن مَن تَشَاءُ وَتُحْرِجُ ٱلْمَن مَن الْحَيْقُ اللَّهِ الْحَيْقُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

فالمقامان مختلفان، فجاء في كل مقام بما يناسبه، والله أعلم.

# حذف أحد المتعاطفين:

قد يحذف أحد المتعاطفين للدلالة عليه، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَقُلْنَا ٱضْرِب بِعَصَاكَ الْحَكَمِ اللهُ الله

<sup>(</sup>۱) «المغني» (۲/ ۲۲۸).

المعطوف عليه لدلالة ما بعده عليه، فإنه لو لم يضرب لم تنفجر بالماء، ونحوه قوله تعالى: ﴿ فَقُلْنَا أَضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا كَذَلِكَ يُحْيِى اللهُ الْمَوْقَى ﴾ [البقرة: ٧٧] أي فضربوه فأحياه الله كذلك يحيي الله الموتى، ونحوه قوله تعالى ﴿ فَقَالَ لَهُمُ اللهُ مُوتُواثُمَّ أَحْيَنَهُمُ ﴾ [البقرة: ٢٤٣] أي فماتوا ثم احياهم، ومثله قوله: ﴿ فَقُلْنَا أَذَهُبَا إِلَى الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِثَايَنِنَا فَدَمَّرْنَهُمُ تَدْمِيرًا ﴾ [الفرقان: ٣٧] أي فذهبا فكذبوهما فدمرناهم.

وهذا في القرآن كثير فإن القرآن قد يطوي بعض المشاهد التي تفهم بالقرائن، والتي لا يتعلق غرض بذكرها، ويعرض المشاهد التي يتعلق بذكرها الغرض.

ومن هذا الباب قولهم (راكب الناقة طليحان)<sup>(۱)</sup> والطليح المتعب، والمعنى: راكب الناقة والناقة متعبان، فالمعطوف عليه محذوف، وهو مفهوم من القرينة، لأنه لا يخبر عن المفرد بالمثنى.

## حذف حرف العطف:

قد يحذف حرف العطف للدلالة، وذلك نحو (ذهبت الى السوق فاشتريت خبزاً لحماً فاكهة) والمعنى: فاشتريت خبزاً ولحماً وفاكهة، ويحتمل نصب اللحم والفاكهة على أنه بدل اضراب أيضاً، أي فاشتريت خبزاً بل لحماً بل فاكهة، فيكون الخبز واللحم كالمسكوت عنهما يحتمل أنه اشتراهما ويحتمل أنه لم يشترهما.

فهو تعبير احتمالي يحتمل كلا المعنيين، وقد تعين القرينة أحدهما دون الآخر، ومنه قولك (جالس محمداً أو سعداً إبراهيم) والمعنى: جالس محمداً أو سعداً او إبراهيم، والمقصود بذلك الاباحة، ويحتمل بدل الاضراب أيضاً، فإنه إذا ذكر الحرف فقد تعينت دلالة التعبير وان لم يذكر الحرف كان التعبير مطلقاً يحتمل أكثر من معنى.

جاء في (المغني): «حكى أبو زيد (أكلت خبراً لحماً تمراً) فقيل على حذف الواو وقيل على بدل الاضراب.

وحكى أبو الحسن: (أعطه درهما درهمين ثلاثة) وخرج على اضمار (أو) ويحتمل البدل المذكور (٢٠)».

<sup>(</sup>۱) «شرح ابن عقیل» (۲/ ۲۷).

<sup>(</sup>٢) - «المغني» (٢/ ٦٣٥)، وانظر «شرح الرضي على الكافية» (١/ ٧٥٧) بهم أنه مدار الم يوهد والمعاشر يالله المراكبة

#### العبدد

إن وضع العدد مع المعدود له قواعد معلومة محددة في العربية اجملها بإيجاز:

ان الأعداد من الثلاثة الى العشرة تضاد المعدود، تذكر مع المؤنث، وتؤنث مع المذكر، وتمييزها جمع مجرور بالإضافة، تقول سبعة رجال وسبع نسوة، وهذه القاعدة قديمة سامية الأصل<sup>(۱)</sup>.

غير أنها إذا وقعت بعدها المائة افردت ولم تجمع، تقول: ثلاثمائة واربعمائة، وكان القياس أنْ يقال ثلاث مئات، واربع مئات.

وقد يؤتى بلفظ (مئات) للتنصيص على معنى معين، تقول مثلا: (عندي مئات كثيرة أعطيته أربع مئات منها) فإن قلت (اعطيته اربعمائة منها) احتمل أن يكون المعنى أعطيته اربعمائة مائة واحتمل المعنى الأول أيضاً بخلاف التعبير الأول، فإنه لا يحتمل إلا معنى واحدا. ويقال لك: كم مائة أخذت؟.

فتقول: سبع مئات، فإن قلت: سبعمائة، احتمل سبعمائة مائة، واحتمل المعنى الاول أيضاً.

وقد يؤتى بلفظ (مئات) للدلالة على معنى آخر، وذلك كأن تقول (هذه ثلاث مئات الرجال) والمعنى أنّ الثلاث تعود لمئات الرجال، فإنك لم تنص على أنّ عدد الرجال ثلاثمائة، بل ذكرت انهم مئات وهذه الثلاث تعود لهم، فقد تكون هذه الثلاث نوقاً أو أفراساً أو غيرها فمعدود الثلاث محذوف للعلم به، ونحوه أن تقول (هذه خمسة الف الرجل) والمعنى أنّ هذه الخمسة تعود لالف الرجل، وليس المعنى أنهم خمسة آلاف رجل.

٧- يكون المعدود مع الأعداد المركبة مفرداً منصوباً، ويتطابق الجزءان تذكيراً وتأنيثاً في أحد عشر واثني عشر، ويخالف صدر العدد المركب المعدود ويطابقه عجزه، تقول: ستة عشر رجلاً، وست عشرة امراة.

ويذكر النحاة أن أصل العدد المركب أن يكون بالواو فخمسة عشر أصلها خمسة وعشرة «فحذفت الواو وركب العددان اختصاراً ودفعا لما يتبادر من العطف أن الإعطاء

<sup>(</sup>١) انظر «التطور النحوي» (٨٠)، «تاريخ العرب قبل الإسلام» (٧/ ١١٥).

دفعتان قاله الدماميني»(۱).

والحق أنّه إذا فك التركيب وجيء بحرف العطف اختلف المعنى بحسب الحرف، فاذا . قلت (جاء خمسة فعشرة رجال) أو جاء (خمسة ثم عشرة رجال) دلّ ذلك على أن مجيء الخمسة سبق مجيء العشرة بتعقيب أو بمهلة بحسب الحرف بخلاف مفهوم التركيب.

واذا جيء بالواو فقد ذكروا أنّ المعنى يختلف أيضاً فقولك (أعطيتك خمسة عشر كتابا) يختلف عن قولك (اعطيتك خمسة وعشرة كتب) وذلك أن العطف يحتمل أن الاعطاء دفعتان لا دفعة واحدة. ومعنى هذا ان التركيب يفيد أن الاعطاء كان دفعة واحدة.

والحق أنّ التركيب قد يحتمل أكثر من دفعة أيضا غير أنّ هناك فرقاً بين التركيب والعطف بالواو غير ما ذكروا وذلك:

أ- أن قولك (أعطيتك خمسة عشر كتابا) معناه أنّ مجموع ما اعطيته خمسة عشر كتاباً فقد يكون ذلك بدفعة أو بدفعتين، أو بدفعات، فقد يكون اعطاه مرة أربعة، ومرة ثمانية، ومرة ثلاثة فيكون المجموع خمسة عشر، وأما العطف بالواو فهو يحتمل أنه أعطاه اياها دفعة واحدة أو دفعتين فقط، دفعة بخمسة كتب، ودفعة بعشرة كتب، وقد تكون العشرة سابقة للخمسة، أو العكس، ولا يحتمل أنه أعطاه اياها على دفعات، بخلاف التركيب فإنه يفيد المجموع الكلى.

ب- إنّ العطف بالواو يحتمل معنى آخر يختلف عن التركيب، فإنّ التركيب في قولك (أعطيتك خمسة عشر كتاباً) يفيد أنّ المعطى هو كتب، ليس غير، وأما العطف فيحتمل أكثر من معنى، وذلك أنّك إذا قلت مثلاً: (أعطيته خمسة، وعشرة كتب) بتنوين (خمسة) احتمل أنّ الخمسة ليست كتباً، وإنما قد تكون أقلاماً بخلاف ما إذا قلت: (أعطيته خمسة وعشرة كتب) بلا تنوين فإنها تعني أن المعطى كتب فقط.

وتقول: (أعطيته خمساً وعشرة كتب) فيكون معدود الخمس مؤنثاً، بخلاف معدود العشرة، ونحوه أنْ تقول (أقبل خمس وعشرة رجال) فمعدود الخمس مؤنث، بخلاف معدود العشرة، فقد يكون الخمس نسوة أو نحوهن.

ent of the first of the

1 中央政策及公司公司公司的

<sup>(</sup>١) «حاشية الصبان» (١/ ٦٨).

٣- يكون المعدود بعد الفاظ العقود مفرداً منصوباً، تقول (أقبل عشرون رجلاً) و (رأيت ثلاثة واربعين غلاماً).

قالوا و «لا يجوز تركيب النيّف مع العشرين وبابه بل يتعين العطف فتقول: خمسة وعشرون، ولا يجوز خمسة عشرين، ولعله للالباس في نحو (رأيت خمسة عشرين رجلًا) فإنه يحتمل خمسة لعشرين رجلًا، وقيل غير ذلك»(١).

ومعنى ذلك أنك إذا ركبت فقلت مثلا (رأيت خمسة عشرين رجلا) احتمل المعنى أن الخمسة ليست رجالاً وإنما قد يكون المعدود شيئاً آخر، كأن تكون خمسة كتب تعود لعشرين رجلاً ونحو ذلك، فالخمسة ملك للعشرين وليست رجالاً.

وقد تقول: أوَ لا يفهم هذا من الأعداد المركبة، في نحو قولنا (خمسة عشر رجلا)؟.

والجواب: لا، وذلك لأمور منها، أنه لو كانت الخمسة ليست رجالاً، وإنما هي ملك لهم لقلنا (خمسة عشرة رجال) لأن معدود العشرة جمع مجرور، والمعنى خمسة جمال مثلاً تعود لعشرة رجال.

ثم انّ البناء على فتح الجزءين ينفي هذا المعنى، فانك إذا أردت الإضافة جررت العشرة بالإضافة فتقول: خمسة عشرة رجال، بجر العشرة.

٤- يكون المعدود بعد المائة والالف مفرداً مجروراً، نحو (مائة عام) و(الف سنةٍ).

٥- من الملاحظ أنه في التركيب نستعمل لفظة (أحد) و(إحدى)، فتقول: أحد عشر وإحدى عشرة، ولا نستعمل لفظة (واحد) أو (واحدة)، وكذلك قبل الفاظ العقود، فتقول: أحد وعشرون، وواحدة وعشرون على قلة. فما اختلاف لفظة (أحد) عن لفظة (واحد)؟.

## أحد وواحد:

تدلّ الابحاث الحديثة على أنّ لفظة (أحد) أسبق وجوداً من (واحد) في اللغات السامية وهي بمعنى الواحد، جاء في (التطور النحوي): «فأحد سامية الأصل وواحد مشتقة منها» (٢٠) ويقال للواحد المذكر في العربيات الجنوبية (أحد) وللمؤنث (احدت) (٢٠)، وفي

<sup>(</sup>۱) ﴿ ﴿ الْسُرِحِ الْأَسْمُونِي ﴾ (١٤) .

<sup>(</sup>٢) «التطور النحوي» (٧٩).

<sup>(</sup>٣) "تاريخ العرب قبل الإسلام» (٧/ ١١٥).

اللحيانية أحد للواحد المذكر، و(إحدى) للواحدة (١١)، وفي لغة النبط (حد) بمعنى «أحد وبمعنى الأول والواحد»(٢).

فلفظة (أحد) أقدم من (واحد) غير أنَّ العربية خصصت لكل منهما معنى واستعمالاً جاء في (التطور النحوي): «والفرق في المعنى بين (أحد) و(واحد) معروف وهو مثال ما قلناه من أن العربية تميل إلى التخصيص، فإستفادت من وجود شكلين للكلمة، فلم تستعملهما مترادفين، بل فرقت بينهما وخصصت كل واحد منهما بمعنى ووظيفة، غير ما لصاحبه"<sup>(٣)</sup>.

إنَّ لفظة (أحد) كما يرى النحاة على ضربين:

الأول أنْ يراد بها عموم العقلاء، فتلزم الافراد والتذكير، وتقع بعد النفي، والنهي، والاستفهام، والشرط، وفي غير الموجب عموماً (٤)، تقول (ما في الدار أحد) أي ما فيها شخص عاقل، قال تعالى ﴿ هَـلَ يَرَنْكُم مِنْ أَحَدٍ ﴾ [التوبة: ١٢٧] وقال ﴿ وَإِنَّ أَحَدُّ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ ﴾ [التوبة: ٦] وقال ﴿ ﴿ إِذْ تُصْعِدُونَ وَلَا تَكُورُنَ عَلَيْ أَكُمُ ﴾ [آل عمران: ١٥٣]. والذي يدل على وقوعها بلفظ واحد في المفرد وغيره قوله تعالى ﴿ فَمَا مِنكُمْ مِّنَ أَحَدٍ عَنَّهُ حَاجِزِينَ ﴾ [الحاقة: ٤٧] وقوله تعالى ﴿ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُسُـلِهِ ﴾ [البقرة: ٢٨٥] فهذا جمع لأن (بين) لا تقع إلاّ على اثنين فما زاد (٥)، وقال تعالى ﴿ يَنِسَآهُ ٱلنَّبِيِّ لَسَنَّنَّ كَأَحَدِمِّنَ ٱلنِّسَآَّةِ ﴾ [الأحزاب: ٣٢] فأوقعها على المؤنث.

ويرى كثير من النحاة أنّ همزة (أحد) هذه أصلية وليست بدلاً من الواو، ويرى آخرون أنها كصاحبتها الأخرى مبدلة همزة عن الواو<sup>(١)</sup>، وهذا الذي يترجح عندي.

وقد تقول إنَّ لفظة (واحد) قد تفيد العموم أيضاً في النفي وشبهه، تقول: (ما زارني واحد منهم) و(هل زارك واحد منهم؟) جاء في (شرح الرضي على الكافية): «ويستعمل

100 142 克尔里德的代替科

<sup>&</sup>quot;تاريخ العرب قبل الإسلام» (٧/ ١٦٩). (1)

<sup>&</sup>quot;تاريخ العرب قبل الإسلام" (٧/ ٣١٥). **(Y)** 

<sup>«</sup>التطور النحوى» (٧٩). (٣)

انظر «شرح الرضى على الكافية» (٢/ ١٦٣–١٦٤). (1)

<sup>«</sup>لسان العرب» (٤/ ٤٦١-٤٦٢)، «شرح الرضي على الكافية» (١٦٣/٢)، «شرح ابن يعيش» (3) ([\\\\\)). Bay and marking the section is a

<sup>«</sup>شرح الرضي» (۲/ ۱۶۶).

State British State Commence

(واحد) أيضا لعموم العقلاء في غير الموجب، لكن يؤنث نحو (ما لقيت واحداً منهم ولا

والحق أنهما مختلفان في الدلالة على العموم، وذلك أنَّ لفظة (أحد) تفيد العموم في النفي، سواء اقترنت بها (من) الدالة على الاستغراق أم لم تقترن، فإذا اقترنت أفادت التوكيد، فإنك إذا قلت (لم أر أحدا في الدار)، دل ذلك على أنك لم تر أيّ شخص، واحداً أو اكثر، فان قلت (لم أر من أحد) أكدت نفي العموم.

أما إذا قلت (لم أر واحداً) فانه يحتمل أنك لم تر احداً، ويحتمل أنَّك لم تر واحداً فقط بل رأيت أكثر من واحد.

والضرب الاخر من ضَرْبَي (أحد) أن يُراد بها معنى (واحد)، وأجمعوا على أنَّ همزتها منقلبة عن واو وأصلها وَحَد<sup>(٢)</sup>.

والحق أنها ليست بمعنى (واحد) في الضرب الثاني أيضاً، وذلك من وجوه منها:

١- أنَّ الواحد اسم وضع لمفتتح العدد(٣)، وهو ما يقابل الاثنين تقول (جاءني منهم واحد) أي لم يجنني اثنان ولا تقول (جاءني منهم أحد) قال تعالى: ﴿ لَّقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُواْ إِنَ ٱللَّهُ ثَالِثُ ثَلَاثَةً وَمُمَامِنَ إِلَهِ إِلَّا إِلَهُ وَحِدُّ ﴾ [المائدة: ٧٣] "قيل والواحد يدخل في الأحد والأحد لا يدخل فيه، فإذا قلت: لا يقاومه واحد جاز أن يقال لكنه يقاومه اثنان بخلاف قولك لا يقاومه أحد<sub>"(٤)</sub>.

٧- انَّ (أحداً) إذا اضيفت تكون بمعنى (واحد)، غير أنها تكون بعضاً من المضاف إليه، فأحد القوم واحد منهم، وهو بعضهم، قال تعالى ﴿ فَمَا بَعَثُواْ أَحَدَكُم بِوَرِقِكُمْ هَاذِهِ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ ﴾ [الكهف: ١٩] أي واحداً منكم، وقال: ﴿ قَالَتْ إِحْدَنَهُمَا يَتَأْبَتِ ٱسْتَغْجِرُهُ ﴾ [القصص: ٢٦] أي واحدة منهما فأنت ترى أن المضاف بعض المضاف إليه.

<sup>«</sup>شرح الرضي» (۲/ ۱٦٤). (١) <sub>y</sub>,

اشرح ابن يعيش؛ (١٦/٣١/٦)، اشرح الرضية (٢/ ١٦٤). (٢)

<sup>(</sup>٣) «لسان العرب» (وحد) (٤/ ٤٦١).

تفسير "فتح القدير للشوكاني، (٥/٢/٥). (1)

جاء في (لسان العرب): «وتقول: هو أحدهم، وهي احداهن، فإن كانت امرأة مع رجال لم يستقم أن تقول هي أحداهم، ولا أحدهم، ولا احداهن، إلا أن تقول: هي كأحدهم، أو هي واحدة منهم»(١).

أما كلمة (واحد) إذا اضيفت فلا تؤدي هذا المعنى، فإذا قلت (هو واحدهم) لم يفد أنه أحدهم بل يكون المعنى أنّه المتقدم فيهم، جاء في (لسان العرب): «ورجل واحد متقدم في بأس، أو علم، أو غير ذلك، كأنّه لا مثل له»(٢). وجاء فيه: «والواحد بني على انقطاع النظير وعوز المِثل»(٣).

فأنت ترى أنْ أحد القوم ليس بمعنى واحد القوم، وإنّما بمعنى واحد من القوم، وواحد أمه معناه ليس معه غيره، وليس بمعنى أحد أمه، ولا يصح هذا التعبير.

٣- يأتي الواحد بمعنى المماثلة، وعدم المخالفة والمغايرة، تقول «الجلوس والقعود واحد واصحابي واصحابك واحد» قال تعالى ﴿ وَإِلَاهُنَا وَإِلَاهُكُمْ وَكِودٌ ﴾ [العنكبوت: ٤٦] ولا تستعمل كلمة (أحد) كذلك.

3- تستعمل (أحد) وصفاً في الإثبات بلا إضافة ولا تبيين بمن، فتختص بالله وحده، لا يشركه فيها غيره، قال تعالى: ﴿ قُلْ هُو اللّهُ أَحَدُ ﴾ [الإخلاص: ١] جاء في (لسان العرب): «قال الازهري: وأما اسم الله عز وجل (أحد) فإنه لا يوصف شيء بالأحدية غيره، لا يقال رجل أحد، ولادرهم أحد، كما يقال رجل وَحَد، لأنّ أحداً صفة الله عز وجل التي استخلصها لنفسه، ولا يشركه فيها شيء» (٥).

وجاء في (تفسير ابن كثير) في قوله تعالى ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَــُدُ ﴾: «يعني هو الواحد الأحد الذي لا نظير له، ولا يطلق هذا اللفظ على أحد في الإثبات، إلاّ على الله عزّ وجلّ، لأنه الكامل في جميع صفاته وأعماله (٦).

<sup>(</sup>١) المُسَان الْعَرِب (٤/ ٤٦٠). وراح أن المنازلة المنازلة المنازلة المنازلة العرب (١٥ عليه المنازلة ال

<sup>(</sup>٢) «لسان العرب» (٤/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٣) «لسان العرب» (٤٦١/٤).

<sup>(</sup>٤) ` «لسان العرب» (٤/ ٤٦٠).

<sup>(</sup>٥) «لسان العرب» (٤/٤٦٤).

<sup>(</sup>٦) "تفسير ابن كثير» (٤/ ٧٠).

وأما (وَحَد) التي هي أصل لأحد، فيوصف بها الإنسان وغيره، تقول رجل وَحَد، ودرهم وَحَد، بخلاف كلمة أحد، فلا يقال رجل أحد، ولادرهم أحد، فالابدال كان لغرض اداء معنى جديد، واستعمال جديد، فالوحَد من الوحش المتوحد، ومن الرجال الذي لا يعرف نسبه ولا أصله (۱).

فليس (وحد) كأحد، ولا (أحد) كواحد.

### اسم الفاعل من العدد:

يصاغ من العدد من لفظ اثنين فصاعداً الى عشرة اسم فاعل على وزن فاعل، فيقال ثان وثالث، ورابع، ونحوها، ويستعمل على أحد معنيين:

أحدهما أن يكون المراد به (واحداً) فتستعمله مع أصله الذي صيغ منه تقول: هو ثاني اثنين، أي هو أحد أربعة.

والمعنى الآخر أن يراد به معنى الجعل والتصيير، فيستعمل مع مادون أصله بمرثبة واحدة فيقال: هو رابع ثلاثة، أي يجعل الثلاثة أربعة، وسادس خمسة، أي يجعل الخمسة ستة، بأن يدخل فيهم.

وللمعنى الأخير استعمالان:

أما أنْ ننون اسم الفاعل وننصب ما بعده، فنقول: هو رابع ثلاثة، وسادس خمسة فيكون على معنى الحال أو الاستقبال أي يصيرهم ويجعلهم. وأما أن تضيفه إلى ما بعده فتقول: هو رابع ثلاثة وسادس خمسة وهو امّا على معنى المضي، أي جعلهم وصيرهم، واما على معنى الحال والاستقبال، كما مرّ في اسم الفاعل(٢).

وإذا أردنا استعمال الواحد والواحدة استعمال اسم الفاعل في التنييف بعد العشرة، أو بعد الفاظ العقود، فإننا نستعملهما بلفظ الحادي، والحادية، على القلب كما يقول النجاة فنقول الحادي والعشرون، والحادي عشر، ولهذا القلب والتغيير سببه، فإنه إذا نطقنا بلفظ (الواحد) لم يفهم منه الدلالة على اسم الفاعل وإن كان على وزن فاعل، لأن الواحد السم

<sup>(</sup>۱) «لسان العرب» (٤/٤٦٤).

<sup>(</sup>٢) انظر «شرح ابن يعيش» (٦/ ٣٦)، «شرح الرضي على الكافية» (٦/ ١٧٧)، «التصريح» (٢/ ٢٧٦). «الاشموني» (٤/ ٤٧). «الاشموني» (٤/ ٤٧).

بني على لفظ مفتح العدد، فإنك إذا قلت مثلاً (أقبل الواحد والعشرون) ولم يكن وزن آخر لاسم القاعل لم يفهم منه أنهم أقبلوا جميعاً، أو أقبل واحد منهم، ألا توى أنك تقول (الواحد والعشرون حضو)؛ وكذلك الحادي عشر، الواحد والعشرون حضو)؛ وكذلك الحادي عشر، والواحد عشرة، تقول هذا واحد عشرة رجال) أي واحد من عشرة، أما الحادي عشر فلمعنى أخر معلوم.

#### تصييق العدده

من بنا أنَّ تميين العلاد من ثلاثة اللي عشرة جمع مجرور بالإضافة، ربعة الاعتداد من أحمله عشر اللي تسعين، مغرد منصوب، وبعد المائة والالق منفرد مجرور، غير أنَّ هناك أموراً يجلار بنا التنبيه عليها منها:

وجاله فني (خاشية الغضري): «الفداد مطلقاً اتنجوز إضافته اللي غفير تمييزه، نحور عشروك ويلائة زيد، وحينتفذيب المختروك وثلاثة زيد، وحينتفذيب عن التمييز، فلا يذكر أفصلاً، لأثلك لا تفتول ثلاثة زيد، الآلهون عرف جنسها (٢٠).

٣- إِنْذَا اللَّهُ فَوْدِ اللَّهِ فَصَوِيب قَدْ يَخْتَلْفُ عَنَ اللَّحِمِ فَيْ أَنَّهُ قَدْ يِوَالْ بِاللَّحِمِ اللَّمَال المَحْلُ اللَّمَالَة وَاللَّمَالِ اللَّمَالِ اللَّمَالِ اللَّمَ اللَّمَالِ اللَّمَالِ اللَّمَالِ اللَّمَالِ اللَّمَالِ اللَّمَالَ اللَّمَالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّمَالِ اللَّمَالِ اللَّمَالِ اللَّمَالِ اللَّمَالِ اللَّهُ اللَّمَالِ اللَّهُ اللَّمَالِ اللَّمَالِ اللَّمَالِ اللَّمَالِ اللَّمَالِ اللَّمَالُ اللَّمَالِ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى ال

<sup>(</sup>١١)) ﴿ اللَّهَ مَتَعَنَّبِ ﴾ ( ٢٧ /٧٧) ) ، وانقلنج الماين يعيقيق ٩ ( ١٨ / ٢ ٢ ١٦ ) ، ﴿ مُشْرِيحِ اللَّهِ غَيْرِي عَلَيْمِ الكَّاكِلَيْمِ ﴾ ( ١١/ ٢٣٦) ) . ملاجِها غير ( ١٥٥ ) .

<sup>(</sup>١٦)) "خَاشْنِيَةِ النَّحْضَوِيِّيِّةِ (٢٢ ١٨/١٧) وانظاظِر الطَّصَويينِ (٢٤ / ١٥٧٧)) : "شَوْجِ الجابِ عَقَيْلِيلِ الأ ٢ (١٣٨٨).

<sup>(</sup>٣)) مفاهب سيبويويويويويويوي اللحافل من اللكوَّة بَالإِرْمُ مُونِ كَمُعْمَامُونِ.

فالاولى تمييز، والثانية تحتمل الحال، أي يمشون على ارجلهم، وتقول (أقبل أربعون فارساً) و(اربعون فرساناً) فالاولى تمييز، والثانية حال، و(رأيت خمسة مشاةً) وخمسة مشاةً) و(مائة ماش، ومائةً مشاةً) فالأولى تمييز مجرور بالإضافة، والثانية حال.

٣- ثم إنّ التمييز المفرد قد يختلف عن الجمع من ناحية أخرى، وذلك أنه قد يراد بالجمع أنّ كلاً من التمييز جمع لا مفرد، تقول (عندي عشرون سمكة)، و(عندي عشرون سمكاً)، فمعنى الاولى مفهوم، ومعنى الثانية أن عنده عشرين نوعاً من السمك، وقولك (خمسة عشر صفواً) فإنّ الثانية تفيد أنّ كلاً من الخمسة عشر هو مجموعة صفوف، لا صف واحد.

جاء في (حاشية الخضري) في قوله تعالى ﴿ وَقَطَّمَنَهُمُ ٱثْنَقَ عَشَرَةَ آسَبَاطًا أَمَمًا ﴾ [الاعراف: ١٦٠]: «قال بعضهم: إذا كان كل واحد من المعدود جمعاً، جاز جمع التمييز فإن المعدود هنا قبائل، وكل قبيلة اسباط لا سبط واحد، فوقع أسباط موقع قبيلة فتدبر »(١).

وجاء في (شرح ابن يعيش): «فان قلت (عندي عشرون رجالاً) كنت قد أخبرت أنّ عندك عشرين، كل واحد منهم جماعة رجال»<sup>(۲)</sup>.

وجاء فيه أيضاً: «وأما قوله تعالى ﴿ ثُلَاثَ مِأْتَةِ سِنِينَ ﴾ [الكهف: ٢٥] فإنّ (سنين) نصب على البدل من ثلثمائة، وليس بتمييز، وكذلك قوله ﴿ آثَنَقَ عَشَرَةَ أَسَبَاطًا أَمُمّاً ﴾ نصب (أسباطا) على البدل، هذا رأي أبي إسحاق الزجاج قال: ولا يجوز أن يكون تمييزاً، لأنه لو كان تمييزاً لوجب أن يكون أقل ما لبثوا تسعمائة سنة، لأن المفسر يكون لكل واحد من العدد وكل واحد سنون وهو جمع، والجمع أقل ما يكون ثلاثة، فيكونون قد لبثوا تسعمائة سنة وأجاز الفراء أن يكون (سنين) تمييزاً (٣٠٠).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «وتقول (عشرون ضروباً)، بمعنى اختلاف أنواع آحاده، لأنّ الأعداد لا يثنى تمييزها المنصوب، ولا يجمع»(٤).

<sup>(</sup>۱) «حاشية الخضري» (۲/ ۱۳۸).

<sup>(</sup>۲) «شرح ابن یعیش» (۱/ ۲۱);

<sup>(</sup>٣) ﴿شُرَحُ ابن يعيش﴾ (٦/ ٢٤).

<sup>(</sup>٤) "شرح الرضية (١/ ٢٣٨).

الة)

وقال ابن الناظم: "وقد تميز بجمع صادق على الواحد منها، فيقال (عندي عشرون دراهم) على معنى عشرون شيئاً كل واحد منها دراهم، ومنه قوله تعالى ﴿ وَقَطَعْنَهُمُ آثَنَتَى عَشَرَةَ أَسَبَاطًا أُمُمًا ﴾ المعنى والله أعلم وقطعناهم اثنتي عشرة فرقة، كل فرقة منهم أسباطاً (١٠)

2- فإن جررت التمييز بمن، احتملت (من) أن تكون للجنس، وأن تكون للبعض، وذلك نحو (أقبل مائة من الرجال) فهو يحتمل أنّ المقصود بالرجال هم الجنس، أي أقبل مائة رجل، ويحتمل التبعيض، أي أنّ ثمة رجالاً أكثر من مائة، أقبل منهم مائة، فأل على هذا تكون للعهد.

 ٥- أنّ المفرد المنصوب نص على التمييز، وهو المبين للعدد نحو أربعين سنة، وخمسة عشر رجلاً.

يتبين من هذا أن قولك:

١- رأيت خمسة عشر رجلاً- نص على التمييز، أي رأيت خمسة عشر شخصاً، كل شخص هو رجل.

٢- رأيت خمسة عشر رجل معناه أنّ الخمسة عشر تعود الى رجل، وهي ملكه وليست
 كلمة (رجل) هي المعدود.

٣- رأيت خمسة عشر رجالاً- تفيد الحالية، والوصفية، أي رأيت خمسة عشر شخصاً يمشون على أرجلهم كما تقول (أقبل خمسة عشر راكبين).

وتحتمل أيضا أنّ كل واحد من الخمسة عشر هو مجموعة رجال، لا رجل واحد.

٤- رأيت خمسة عشر من الرجال- تحتمل الجنسية، بمعنى خمسة عشر رجلاً وتحتمل البعضية، فتكون (أل) للعهد، أي هناك رجال يزيدون على خمسة عشر، رأى خمسة عشر منهم.

<sup>(</sup>۱) «شرح ابن الناظم» (۳۰۲).

## الممنوع من الصرف

في العربية أسماء تمنع من التنوين، تسمى الأسماء الممنوعة من الصرف، والمقصود بالصرف التنوين، نحو أحمد وفاطمة، وقد وضع النحاة لهذه الأسماء ضوابط تبين متى يمنع الاسم من الصرف.

## سبب المنع من الصرف:

ذهب النحاة الى أنّ سبب المنع من الصرف هو مشابهة الاسم للفعل، وليس المقصود بالمشابهة بينهما اتفاق الاسم والفعل في المادة اللغوية، نحو قدوم وقادم، وإنّما تكون المشابهة في أوجه مخصوصة، تتبعها النحاة، متى وجد قسم منها في الاسم حرم التنوين، ف (بغداد) و(إبراهيم) يشبهان الفعل من تلك الاوجه، بخلاف (منطلق) و(انطلاق) مثلاً.

ومدار الامر يقوم عندهم على الخفة والثقل، وذلك أنّ الفعل عندهم أثقل من الاسم، فما شابه الفعل في الثقل حُرم التنوين، وما لم يشابهه كان خفيفاً متصرفاً.

ويستدلون على أنّ الفعل أثقل من الاسم، بكون الاسم أكثر دوراناً في الكلام من الفعل، بدليل أنّ الاسم قد يستغني عن الفعل في الكلام، فنقول (الله ربنا) و(خالد غلامنا)، ولا يستغني الفعل عن الاسم، وإذا كثر اللفظ في الكلام، كان ذلك دالاً على خفّته لأن الناس يستحبون الخفيف.

ومن الدلالة على ثقل الفعل أيضاً، أنه يدخله الحذف والسكون، فقد يحذف أوله، وأوسطه، وآخره، نحو يعد، وقم، واشترِ، وتقول لم يذهب، واكتب، وذلك أنّ الثقيل قد يتخفف منه بالحذف.

ومن الدلالة على ثقل الفعل وخفة الاسم أيضاً، أنّ بناء الاسم أكثر من بناء الفعل، فالاسم المجرد، ثلاثي، ورباعي، وخماسي، نحو قمر، ودرهم، وسفرجل، والفعل المجرد ثلاثي، ورباعي، نحو ذهب ودحرج.

والاسم المزيد، رباعي، وخماسي، وسداسي، وسباعي، نحو استقبال، والفعل المزيد لا يتعدى السداسي، نحو استقبل.

وأوزان الأسماء أكثر من أوزان الأفعال، فقد ذكروا أنّ أبنية الاسماء تبلغ الف مثال ومائتي مثال، وعشرة أمثلة أمثال أمثلة أن الفعل الثلاثي، فله ثلاثة أوزان فعل، وفعِل، وفعُل، والرباعي المجرد له وزن واحد، هو فعلل، والثلاثي المزيد أوزانه اثنا عشر، والرباعي المزيد له ثلاثة أوزان، والمبني للمجهول معلوم، والملحقات قليلة، فدل ذلك على أنّ الاسم أخف من الفعل، وحتمل زيادة التنوين عليه، لأنّ الخفيف يحتمل الزيادة، بخلاف الثقيل.

جاء في (الكتاب): "واعلم أنّ بعض الكلام أثقل من بعض، فالافعال أثقل من الأسماء، لأنّ الأسماء هي الأول، وهي أشد تمكناً، فمن ثم لم يلحقها تنوين، ولحقها الجزم والسكون، وإنّما هي من الأسماء، ألا ترى أنّ الفعل لابدّ له من الاسم، وإلاّ لم يكن كلاماً، والاسم قد يستغني عن الفعل، تقول: الله إلهنا، وعبدالله أخونا»(٢).

وقد تقول كيف يكون الفعل أثقل من الاسم، مع أن وزنهما قد يكون واحداً، بل ان لفظهما قد يكون واحداً؟

فإنّ (ضَرَب) مثلا قد يكون فعلاً. وقد يكون اسماً بمعنى (العسل)، و(حجر) قد يكون فعلاً بمعنى (حبس)، وقد يكون اسماً، وهو معروف، فكيف يكون (ضرب) الفعل أثقل من (ضرب) الاسم ولفظهما واحد، وكذلك (حجر)؟

والجواب أنّ ما يقتضيه الفعل في الكلام من متعلقات هو الذي يفضي إلى الثقل، فإنه يصح أنْ تقول (هذا ضَرَبُ) أي (هذا عسل)، ويتم الكلام ولا يقتضي (ضربُ) ههنا شيئاً. ولكن إذا قلت (هذا ضرب)، فإنّ (ضرب) ههنا يقتضي فاعلاً قد يكون مستتراً وقد يكون ظاهراً، نحو (هذا ضرب أخوه)، وقد يقتضي مفعولاً علاوة على ذلك، نحو (هذا ضرب أخوه عامراً) ولابد من هذا الاقتضاء، هذا علاوة على ما يتضمنه أو يقتضيه من الظروف وغيرها، نحو (هذا ضرب أخوه أمس)، في حين لا يقتضي الاسم شيئاً من ذلك، فإنّ الكلام قد يتم بالاسم، ولكن الفعل يقتضي في الأقل لفظاً آخر وهو الفاعل، فدل ذلك على أنّ الفعل أثقل من الاسم في اللفظ، لأنه يقتضى لفظاً آخر علاوة على لفظه

<sup>(</sup>۱) «المزهر» (۲/٤).

<sup>(</sup>۲) «كتاب سيبويه» (۱/۲).

جاء في (شرح ابن يعيش): «ولابد من بيان ثقل الأفعال، فإنّ مدار هذا الباب على شبه مالا ينصرف الفعل في الثقل، حتى جرى مجراه فيه، ولذلك حذف التنوين مما لا ينصرف لثقله حملاً على الفعل، وإنّما قلنا انّ الأفعال أثقل من الأسماء لوجهين:

أحدهما أنّ الاسم أكثر من الفعل من حيث إنّ كل فعل لابد له من فاعل اسم يكون معه، وقد يستغني الاسم عن الفعل، وإذا ثبت أنه أكثر في الكلام كان أكثر استعمالاً، وإذا كثر استعماله خف على الألسنة لكثرة تداوله، ألا ترى أنّ العجمي إذا تعاطى كلام العرب ثقل على لسانه لقلة استعماله له، وكذلك العربي إذا تعاطى كلام العجم كان ثقيلاً عليه لقلة استعماله له.

الوجه الثاني أن الفعل يقتضي فاعلاً ومفعولاً، فصار كالمركب منهما إذ لا يستغني عنهما، والاسم لا يقتضي شيئا من ذلك»(١).

وقد تقول: ألأن الاسم أكثر في الكلام دلّ ذلك على خفته، أم لأن الاسم خفيف كثر في الكلام؟.

وبتعبير آخر: ألخفة سبب الكثرة، أم الكثرة سبب الخفة؟.

والجواب: كلاهما، فإنّ اللفظ إذا كثر في الكلام استخفه الناس ولم يشعروا بثقله، ألا ترى أنّ هناك جملًا وعبارات تصنع لتمرين اللسان، يستثقلها الناطق بادىء ذي بدء، حتى إذا أكثر من النطق بها خفت على لسانه، فلا يشعر بما فيها من ثقل، كما أنّ الشيء الخفيف يستحبه الناس فيدور على ألسنتهم.

وعلى أيّ حال فالنحاة يرون أن الاسم أخف من الفعل، ولذا احتمل التنوين الذي يسمى تنوين التمكين، فهذا التنوين دليل على خفة الاسم كما يقول النحاة، قال سيبويه: "فالتنوين علامة للأمكن عندهم والأخف عليهم وتركه علامة لما يستثقلون" (٢).

وجاء في (شرح ابن يعيش): "إنّ الأفعال إنّما يمتنع منها تنوين التمكين، وهو الدالّ على على الخفة»(٣)، وجاء فيه: "فلما كانت النكرة أخف عليهم الحقوها التنوين، دليلاً على

<sup>(</sup>۱) هشرح ابن يعيش، (۱/ ٥٥).

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۱/۷).

<sup>(</sup>٣) عشرح ابن يعيش» (١/ ٦٤).

الخفة ولذلك لم يلحق الأفعال لثقلها (١١)

وذكر ابن الناظم المنصرف فقال، انه «يدخله التنوين للدلالة على خفته، وزيادة تمكنه» (۲).

فما كان مشابهاً للفعل في ثقله، حرم التنوين لأنّ الفعل لا ينون، وحرم الجر بالكسرة لأنّ الفعل لا ينون، وحرم الجر بالكسرة الأنّ الفعل لا يجر أصلاً، وقيل بل حرم الجر بالكسرة الثلا يتوهم أنه مضاف إلى ياء المتكلم، وأنها حذفت واجتزىء بالكسرة، وقيل: لئلا يتوهم أنّه مبني، لأن الكسرة لا تكون إعراباً إلا مع التنوين، أو الألف واللام، أو الإضافة، فلمّا منع الكسر حمل جرّه على نصبه فجرّ بالفتحة»(٣).

ولذا قسم النحاة الأسماء المعربة إلى قسمين:

قسم ثقيل، وهو غير المنصرف، والآخر منصرف، وهو الذي يحتمل زيادة التنوين (٤٠).

وتعليلات النحاة تذكر أنّ سبب المنع من الصرف، هو وجود علتين فرعيتين في الاسم يشبه الاسم بهما الفعل، أو علة تقوم مقامهما، وذلك أنّ الفعل- كما يرون- فرع على الاسم من ناحيتين:

الأولى أنّ الفعل مشتق من المصدر الذي هو اسم، فالاسم أصل للفعل فهو إذن أوّل، أي أقدم من الفعل.

والثانية أن الفعل يحتاج إلى الاسم في الكلام.

فما شابه من الأسماء الأفعال في علتين فرعيتين، أو واحدة تقوم مقام علتين، منع من الصرف، وقد ذكر سيبويه هاتين الفرعيتين فقال: «فالافعال أثقل من الأسماء لأن الأسماء هي الأول. . وإنّما هي من الأسماء، ألا ترى أنّ الفعل لابد له من الاسم، وإلاّ لم يكن كلاماً، والاسم قد يستغني عن الفعل»(٥).

and the state of t

<sup>(</sup>۱) ﴿شرح ابن يعيش ١ (٧/٥).

<sup>(</sup>۲) «شرح ابن الناظم» (۲۵۷).

<sup>(</sup>Y) «Hans» (1/3Y).

<sup>(</sup>٤) انظر «الاشموني» (٣/ ٢٢٩)، «ابن الناظم» (٢٥٨)، «حاشية يس على التصريح» (٢/ ٢٠٩-٢١).

<sup>(</sup>۵) «کتاب سیبویه» (۱/۲).

ومعنى قوله انَّ الأسماء هي الأول، أنَّها مقدمة في الرَّتبة على الأفعال؛ لأنها أصل الأفعال (١)

وجا في (التصريح): "ثم المعرب ان أشبه الفعل في فرعيتين من تسع، إحداهما من جهة اللفظ، والثانية من جهة المعنى، أو في واحدة تقوم مقامهما، وذلك لأنّ في الفعل فرعية عن الاسم في اللفظ، وهي اشتقاقه من المصدارة، وفرعية في الله عنى اللفظ، وهي اشتقاقه من المصدارة، وفرعية في الله عنى المفال أنه المحالة الله الاسم في الإسناد، منع الصرف (٢).

وعلل الممنوع من الصرف فرعية، كما يقول النحاة، فالتعريف فرع على التنكير، لأن التنكير أصل، والجمع فرع على الواحد، لأن الواحد أصل، والتأنيث فرع على التذكير وهكذا.

جاء في (الكتاب): «واعلم أنّ النكرة أخفُّ عليهم من المعرفة، وهي أشدّ تمكناً لأن النكرة أول، ثم يدخل عليها ما تعرّف به، فمن ثم أكثر الكلام ينصرف في النكرة.

واعلم أنّ الواحد أشد تمكناً من الجمع، لأنّ الواحد الاول، ومن ثم لم يصرفوا ما جاء من الجمع على مثال ليس يكون الواحد نحو مساجد ومفاتيح.

واعلم أنّ المذكر أخفّ عليهم من المؤنث، لأنّ المذكر أول، وهو أشدّ تمكناً، وإنّما يخرج التأنيث من التذكير، ألا ترى أنّ (الشيء) يقع على كل ما أخبر عنه من قبل أن يعلم أذكر هو أو أثنى، والشيء مذكر "(٣).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «وأما فرعية هذه العلل فإن العدل فرع إيقاء الاسم على حاله، والوصف فرع الموصوف، والتأنيث فرع التذكير، والتعريف فرع التنكير إذ كل ما نعرفه كان مجهولاً في الأصل عندنا، والعجمة في كلام العرب فرع العربية، إذ الأصل في كل كلام أن لا يخالطه لسان آخر، فيكون العربية اذن في كلام العجم فرعا، والجمع فرع الواحد، والتركيب فرع الإفراد، والألف والنون فرع الفي التأنيث. ووزن الفعل في الاسم فرع وزن الاسم إذا كان خاصاً بالفعل، أو اوله زيادة كزيادة الفعل، لأن أصل كل نوع أن لا يكون فيه الوزن المختص بنوع غيره "(١).

<sup>(</sup>١) «شرح السيراني بهامش الكتاب» (١/٦).

<sup>(</sup>٢) «التصريح» (٢/ ٢٠٩)، وانظر «شرح الرضي على الكافية» (١/ ٣٨).

<sup>(</sup>٣) «كتاب سيبويه» (١/ ٦-٧).

كما أنّ تعليلات النحاة تشير إلى أنّ ما يكثر في الكلام يكون منصرفاً، وما لا يكثر يكون غير منصرف، لأنه أشبه الفعل في هذه الناحية، والأسماء غير المنصرفة بالقياس الى المنصرفة قليلة.

فمدار كل ذلك على الخفة والثقل الذي مداره على الكثرة والقلة، فالمعارف أقل من الصرف النكرات، لأن النكرات أصل ثم يدخلها التعريف بأل وغيرها، ثم إنّ الممنوع من الصرف يتعلق بالعلم، ولا مدخل له مع غيره من المعارف، فإنّ الضمائر واسماء الإشارة، والأسماء الموصولة، والمعرف بالنداء، وهو النكرة المقصودة مبنية، ومنع الصرف متعلق بالمعربات. وأنّ المعرف بأل، والمضاف يجران بالكسرة، ولا ينونان أصلاً، فلا مدخل لهما بالمنع من الصرف، فهو إذن متعلق بالعلم وحده من المعارف، ولا شك أنّ أسماء الاجناس أكثر بكثير من العلم، فإن العلم يطلق على واحد من أفراد الجنس، فكلمة (نهر) أكثر من (دجلة) أو (النيل) لأنّ كلمة (دجلة) خاصة بواحد من الأنهار، وكلمة (رجل) أكثر بكثير من كلمة (محمد) أو (إبراهيم)، فإنّه يصح أنْ تطلق كلمة (رجل) على كل واحد من افراد الجنس، بخلاف كلمة (محمد) أو العلمة عليه كلمة (رجل) ولا يصح أن نطلق (محمد) على كل رجل. وكذلك بقية الاعلام، فثبت بذلك قلة الاعلام بالنسبة إلى النكرات، وعلى هذا تكون المعرفة أثقل من النكرة.

والصفات أقل من الجوامد، ذلك أنّ الصفات تصاغ من الأفعال، أو قُلْ هي مرتبطة بها فإذا ثبتت قلة الافعال، ثبت بذلك قلة الصفات، فنحو رجل وشجرة أكثر من نحو قائم وكريم، فالصفة أثقل من الأسماء الجامدة، هذا علاوة على أنّ كل صفة إنما تجري على موصوف، فدلّ ذلك على قلة الصفات، فإنْ كان مع هذا الثقل ثقل آخر ازداد ثقلاً.

فالعلم إذا كان معه ما يقلله في الكلام، كالتركيب المزجي، والعدل، ووزن الفعل والعجمة، وغيرها، ازداد ثقلاً فحرم التنوين، ذلك أنّ المركب أقلّ من المفرد، فنحو حضرموت، وبعلبك، أقل من نحو خالد، وسالم.

والمعدول أقل من غير المعدول، فنحو عمر وزفر قليل في الكلام، وقد جمع النحاة الاعلام المعدولة على وزن (فُعَل)، فما وجدوها تزيد على أربعة عشر علماً، أو خمسة عشر (١١).

<sup>(</sup>١) «الهمع» (٢٧/١) وهي: عمر وزفر ومضر وثعل وهبل وزحل وعصم وقزح وجشم وقثم وجمح وجحا ودلف =

والأعجمي أقل من العربي، وما كان على وزن خاص بالفعل أقل من غيره، والمؤنث أثقل من المذكر لأن التذكير هو الأصل، فالمؤنث يؤخذ من المذكر، تقول قائم وقائمة. ثم ألا ترى أنّ المذكر ليس له علامة تذكير، لأنه أصل بخلاف المؤنث؟ جاء في (الكتاب): «واعلم أنّ المذكر أخف عليهم من المؤنث، لأن المذكر أول، وهو أشد تمكناً وإنما يخرج التأنيث من التذكير (())، وايضاً لأن المذكر أكثر دورانا على الألسنة من المؤنث. فإن العرب تنسب إلى الآباء فتقول فلان بن فلان، وفلانة بنت فلان، ولا تقول فلان بن فلانة، ولا فلانة بنت فلانة بنت فلانة منا المؤنث، جاء في كتاب (المذكر والمؤنث) لأبي بكر بن الأنباري: «فإن قال: لم صار التأنيث يثقل الاسم؟ ولم صارت الأسماء المؤنثة أثقل من المذكرة؟.

قيل له: العلة في هذا أن العرب تكثر استعمال الرجال وترددها في الكتب والانساب فيقولون: فلان بن فلان بن فلانة بنت فلان، لصيانتهم أسماء النساء وقلة استعمالهم لها، فلما كان ذلك كذلك، كان الذي يكثرون استعماله أخف على السنتهم من الذي يقلون استعماله، هذا مذهب الفراء (٢٠).

وهكذا بقية شروط العلم التي تمنع من الصرف.

وإذا اقترن بالصفة ما يقللها في الكلام، كانت ثقيلة فحرمت التنوين، وذلك نحو أفعل الذي مؤنثه فعلاء، وفعلان الذي مؤنثه فعلى، وسبب ذلك أنّ الأصل في الصفات أن تؤنث بتاء التأنيث، وهو الكثير فيها، نحو عالم عالمة، وكبير كبيرة، وصبار صبارة، فلما خرجت هذه الصفات عن الكثرة والأصل، قلّت في الكلام فدلّ ذلك على ثقلها فحرمت التنوين، ولذا ما كان داخلًا في الكثرة صرف، فأفعل إذا أنث على (أفعلة) صرف، نحو أرمل وأرملة. و(فعلان)، إذا أنث على (فعلانة) صرف، نحو عريان عريانة، وندمان ندمانة، وذلك لأنه دخل في الشيء العام الكثير.

وبلع وفي «التصريح» (١/ ٢٢٤) وفي حاشية «الصبان» (٣/ ٢٦٤) هذل أيضا.

<sup>(</sup>۱) "كتاب سيبويه» (۱/٧).

 <sup>(</sup>۲) المذكر والمؤنث- رسالة دكتوراه مقدمة الى جامعة بغداد لطارق عبد عون- مكتوبة بالالة الكاتبة- القسم الثاني.
 (۲) ...

ثم أنّ ما يؤنث بالتاء يكرر مرتين مرة في التذكير، ومرة في التأنيث، ففي نحو قائم وقائمة يكرر لفظ (قائم) في التذكير وفي التأنيث، ولا يختلف لفظ المؤنث عن المذكر إلا بزيادة التاء، وكذلك نحو جميل وجميلة، وأرمل وأرملة، وسيفان وسيفانة، فيكون تردده أكثر مما لا يؤنث بالتاء، ألا ترى أنّ لفظ (عطشان) لا يتردد في التأنيث بل يكون للمؤنث بناء برأسه بناء آخر وهو (عطشي)، بخلاف (سيفان)، وانّ (احمر) لا يتردد في التأنيث بل يكون للمؤنث بناء برأسه وهو (حمراء) بخلاف (أرمل)؟.

فما يؤنث بالتاء يكون تردده أكثر في الكلام، لأنه يتردد في المؤنث وفي المذكر، بخلاف مالا يؤنث بالتاء، ولذا كان ما يؤنث بالتاء منصرفاً، لأنه كثير، أمّا مالا يؤنث بالتاء فإنه يكون أقل، فيكون قد شابه الفعل من هذه الناحية.

جاء في (الكتاب): «هذا باب ما لحقته نون بعد ألف، فلم ينصرف في معرفة ولا نكرة، وذلك نحو عطشان، وسكران، وعجلان، واشباهها... وهاتان الزائدتان قد اختص بهما المذكر، ولا تلحقه علامة التأنيث، كما أن (حمراء) لم تؤنث على بناء المذكر، ولمؤنث (سكران) بناء على حدة، كما كان لمذكر (حمراء) بناء على حدة (۱۱).

وجاء في (المقتضب): «ان كل ما فيه الهاء ينصرف في النكرة، وما كان فيه الف التأنيث، لا ينصرف في معرفة ولا نكرة.

فإن قال قائل: ما باله ينصرف في النكرة، وما كانت فيه ألف التأنيث لا ينصرف في معرفة ولا نكرة؟.

قيل: انّ الفصل بينهما، إنّ ما كان فيه الهاء فإنما لحقته وبناؤه بناء المذكر، نحو قولك: (جالس) كما تقول (جالسة)، و(قائم) ثم تقول (قائمة)، فإنّما تخرج إلى التأنيث من التذكير والإصل التذكير.

وما كانث فيه الألف فإنما هو موضوع للتأنيث على غير تذكير خرج منه، فامتنع من الصرف في الموضعين لبعده عن الاصل.

ألا ترى أن حمراء على غير بناء أحمر، وكذلك عطشي على غير بناء عطشان»<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۲/ ۱۰).

<sup>(</sup>۲) «المقتضب» (۳/ ۳۱۹–۳۲۰) وانظر «الاصول» (۲/ ۸۶).

وما فيه الفا التأنيث نحو ذكرى وصحراء، أقل مما فيه التاء نحو مدرسة وكريمة، ولذا كان المختوم بألف التأنيث ممنوعاً من الصرف، بخلاف ما فيه تاء التأنيث، فإنه لا يمنع من الصرف إلا أنْ يكون علما.

وصيغتا منتهي الجموع قليلتان كذلك، لا نظير لهما في المفرد، نحو قبائل وطواحين وضابط هاتين الصيغتين أنه كل جمع أوله مفتوح وثالثه ألف بعدها حرفان أو ثلاثة أوسطها ساكن، وسميت هاتان الصيغتان منتهى الجموع، لأنهما تنتهي عندهما جموع التكسير، فإنه إذا جمع الاسم على هاتين الصيغتين امتنع جمعه مرة أخرى، وذلك أن الاسم يجمع ثم قد يجمع هذا الجمع مرة أخرى، فإن كان على صيغة منتهى الجمع استقر على ذلك، نحو كلب وأكلب، فإن جمعت (أكلبا) قلت (أكالب) فهذا جمع الجمع، وهو على صيغة منتهى الجموع، فلا يجمع بعد جمع تكسير.

جاء في (الأصول) في هذا الجمع «وهو الذي ينتهي إليه الجموع، ولا يجوز أن يجمع وإنّما منع الصرف لأنه جمع جمع لا جمع بعده، ألا ترى أنّ أكلباً جمع كلب، فإن جمعت (أكلباً) قلت (أكالب) فهذا قد جمع مرتين. . فإن أدخلت الهاء على هذا الجمع انصرف، وذلك نحو (صياقلة)، لأن الهاء قد شبهته بالواحد فصار كمدائني لما نسبت إلى (مدائن) انصرف، وكان قبل التسمية (۱) لا ينصرف» (٢).

وقالوا إنّ هذا الجمع لا نظير له في الآحاد<sup>(٣)</sup>، فليس في الآحاد نظير (مفاعل) و(مفاعيل)، إلاّ ما ندر، مثل حضاجر، وسراويل، وقيل هما جمع مما يدل على قلة هذا الوزن.

وقد تقول إن (أفعُلا) و(أفعالا) لا نظير لهما في الواحد أيضاً، وهما منصرفان فليس مثل أكلب، وأنفس، وأقلام، واجمال في الواحد.

وقد رد النحاة على ذلك بما يأتي:

الأول جواز وصف المفرد بهذين الجمعين، نحو برمة أعشار، ونطفة أمشاج (أن)، قال تعالى ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن نُطُفَةٍ أَمْشَاجٍ ﴾ [الإنسان: ٢].

<sup>(</sup>١) كذا في المطبوع ولعله (النسبة) وهو المناسب.

<sup>(</sup>٢) «الإصول» (٢/ ٩٢).

<sup>(</sup>٣) «كتاب سيبويه» (٢/ ١٥-١٦).

<sup>(</sup>٤) ﴿ الشرح الرضي على الكافية (١/ ٤٢) وانظر الكتاب سيبويه؛ (٢/ ١٧).

والثاني أنّ هذين الجمعين أعني (أفعالا) و(أفعُلا) قد يجمعان جمعاً ثانياً، فهما نظير المفرد في قبولهما الجمع، وذلك نحو أقوال، وأقاويل، وأعراب وأعاريب، وأيد وأياد «فهذه الأحرف تخرج إلى مثال مفاعل ومفاعيل إذا كسر للجمع، وأما مفاعل ومفاعيل فلا يكسر فيخرج الجمع إلى بناء غير هذا، لأن هذا البناء هو الغاية، فلما ضارعت الواحد صرفت»(1).

وقال السيرافي: «فإذا قيل: إذا كانت تمنع الصرف في الجمع الذي لا نظير له في الواحد، فينبغي ألا تصرف (أكلبا)، قيل: لم يرد سيبويه ما ذهب اليه المعترض وانما اراد على مثال لا يجمع جمعاً ثانياً، فإن ما على مثال يتأتى فيه جمع ثان فهو بمنزلة الواحد»(٢).

الثالث أنهما يصغران على لفظهما كالاحاد، نحو اكليب، وانيعام، تصغير أكلب وأنعام، بخلاف (مفاعل) و(مفاعيل) فإنهما يُردّان إلى المفرد ثم يصغران، وذلك نحو مساجد فإن تصغيرها (مصيبيحات)، فعومل (أفعُل) و(أفعال) كالمفرد.

الرابع أنّ كلا من (أفعال) و(أفعُل) له نظير في الآحاد، يوازنه في الهيئة وعدد الحروف فـ (أفعال) نظيره (تَفْعَال) نحو تَجوال وتطواف، و(فعلال) نحو صلصال وثرثار، و(أفعُل) نظيره تَتَفُل ومكرم (٣).

فدل ذلك على قلة هذا الجمع، فامتنع من الصرف، ألا ترى أنه إذا الحقت به التاء صرف نحو صيارفة، وذلك لأن هذا الوزن له نظير في الآحاد، نحو طواعية وكراهية بخلاف ما ليس فيه التاء؟.

فخلاصة ما ذهب اليه النحاة أن الممنوع من الصرف ثقيل بخلاف المنصرف، وليس الثقل متأتيا عن كثرة في حروف الاسم، ولا عن ثقل في النطق، فقد يكون الاسم قليل التحروف وهو ممنوع من الصرف، وقد يكون على أطول الابنية فينصرف، ألا ترى أنك تصرف نحو مستعصم واستبسال علمين ولا تصرف (سقر)؟.

<sup>(</sup>۱) ﴿كُتَابِ سيبويهِ ﴿ ٢/ ١٦ – ١٧).

<sup>(</sup>٢) اشرح السيراني، بهامش الكتاب (١/٧).

<sup>(</sup>٣) «الأشموني» (٣/ ٢٤٤) وأنظر حاشية الخضري على اشرح ابن عقيل، (٢/ ٩٧).

بل ربما كانت الزيادة في الحروف سبباً من أسباب الصرف، فأنت تمنع (صيارف) فإن زدت عليها التاء فقلت (صيارفة) صرفته، وتمنع (ينبع) علماً، فإن زدت عليه حرفاً فقلت (ينبوع) صرفته.

وقد يكون الاسم ثقيل النطق فتصرفه وقد يكون خفيفاً فلا تصرفه، فأنت تصرف (استشزاراً)، ولا تصرف (عمر) مع أن عمر أخف كثيراً من (استشزار).

وكذلك كونه على بناء معين لا يستدعي المنع من الصرف دائماً، فانت تصرف (أفعل) مرة وتمنعه من الصرف مرة أخرى مرة وتمنعه من الصرف مرة أخرى فأنت تصرف (أرملا) ولا تصرف (أكبر)، مع أنهما وصفان على وزن واحد، وتصرف (ندماناً) ولا تصرف (عطشان) وهما وصفان على وزن واحد.

بل الكلمة الواحدة تصرفها مرة وتمنعها الصرف مرة أخرى، فانت تصرف (راجعة) وصفاً، وتمنعها الصرف علماً لانثى، وصفاً، وتمنعها الصرف علماً لانثى، فدلّ على أن المقصود بالثقل هو أوصاف معينة، وشروط خاصة، متى كان قسم منها في الاسم عُدّ ثقيلا بسببه، فحرم التنوين.

# رأي الاستاذ إبراهيم مصطفى:

وقد ذهب الاستاذ إبراهيم مصطفى مذهباً آخر، هو أن التنوين علامة للتنكير فالأسماء التي تنون فيها جانب من التنكير والتي تحرم التنوين معارف.

إنّ النحاة قسموا التنوين على أقسام معلومة أشهرها:

تنوين التمكين الذي هو دليل الخفة وهو اللاحق للأسماء المعربة المنصرفة مثل تنوين محمد ورجل ورام.

تنوين التنكير وهو اللاحق لقسم من الأسماء المبنية، فرقاً بين معرفتها ونكرتها نحوصه وسيبويه.

تنوين المقابلة وهو اللاحق لجمع المؤنث السالم نحو مسلمات. تنوين العوض وهو اللاحق لكل وبعض وأيّ واذ. غير أن الاستاذ إبراهيم مصطفى ذهب إلى أن التنوين علامة على التنكير مطلقاً، ولم يفرق بين انواع التنوين قال: «ومعنى التنوين غير خفي فهو علامة التنكير»(١).

ومن هنا كان منطلق الاستاذ في تفسير الأسماء المنصرفة والممنوعة من الصرف، فما لحقه التنوين كان له نصيب من التنكير، علماً كان، أو صفة، أو غيرهما.

واليك رأيه في ذلك.

#### العلم:

ذهب الاستاذ إبراهيم إلى أن العلم حقه أن لاينون "كما لا ينون غيره من المعارف، ولا يدخله علم التنكير، حتى يكون فيه نصيب من معنى التنكير، ""، وقال: "إن الأصل في العلم الا ينون إلا أن يدخله شيء من التنكير، ""، وقال أيضاً: "وتمام هذه الأدلة أن العلم إذا عين تمام التعيين وامتنع أن يكون فيه معنى العموم، لم يجز أن يدخله التنوين وذلك حين يردف بكلمة (ابن) وينسب إلى أبيه مثل: على بن أبي طالب. . . وقد آن أن نقرر القاعدة التي نراها في تنوين العلم، وان نقررها على غير ما وضع جمهور النحاة، بل على عكس ما وضعوا وهي:

الأصل في العلم ألا ينون، ولك في كل علم ألا تنونه، وإنما يجوز أن تلحقه التنوين، إذا كان فيه معنى من التنكير، واردت الإشارة اليه»(؟).

## وفيما قاله الإستاذ نظر:

فنحن نرى الاسم معيناً تمام التعيين، وليس فيه حظ من التنكير، ثم يكون منصرفاً ونرى اسماً آخر ليس فيه ذلك التعيين، ويكون ممنوعاً من الصرف، فمثلا (محمد) الذي هو رسول الله معين تمام التعيين، ومع ذلك هو منصرف، قال تعالى: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبّاً أَحَدِمِّن رَجَالِكُمْ ﴾ [الأحزاب: ٤٠] وقال: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللّهِ وَالّذِينَ مَعَدَ آشِدَاءُ عَلَى الْكُفّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُم ﴾ [الفتح: ٢٩] في حين نرى علم الجنس الذي يدل على العموم، قد يكون ممنوعاً من الصرف نحو (أسامة) علما على الأسد.

<sup>(</sup>۱) «أحياء النحو» (١٦٥–١٦٦).

<sup>(</sup>۲) «المصدر السابق» (۱۸۹).

<sup>(</sup>٣) "المصدر السابق" (١٨٩).

<sup>(</sup>٤) «المصدر السابق» (١٧٩).

ونحن نرى في الآية الواحدة جملة أعلام بعضها منصرف، وبعضها ممنوع من الصرف وذلك نحو قوله تعالى ﴿ ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَّا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوجٍ وَالنِّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللللللّهُ الللللللللللللل

هل يصح أن يقال أن (نوحاً) نكرة، لا يراد به واحد معين، و(إبراهيم) و (إسماعيل) معرفتان؟

وقال تعالى: ﴿ وَعَمَادًا وَثَمُودًا وَقَد تَبَيَّنَ لَكُمْ مِن مَسَاكِنِهِمٌ ﴾ [العنكبوت: ٣٨] فهل (ثمود) معرفة بخلاف (عاد).

ومن أسماء الصدر الأول على سبيل المثال، محمد، وعمر، وعثمان، وعلي، فمحمد وعلي منصرفان، وعمر وعثمان ممنوعان من الصرف، فهل معنى ذلك أن محمداً وعلياً نكرتان بخلاف عمر وعثمان؟ وهل يمكن أن يقال ان محمداً أو علياً غير معين بخلاف سر رعثمان؟

ثم انه ورد من أسماء الرسول ﷺ في القرآن الكريم محمد، وأحمد ف (محمد) منصرف و(أحمد) منصرف و(أحمد) ممنوع من الصرف، كما هو معلوم قال تعالى: ﴿ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي ٱسْمُهُۥ أَحَدُّ ﴾ [الصف: ٦] فهل (محمد) نكرة، و(أحمد) معرفة، وهما علمان لشخص واحد و(محمد) أشهر من (أحمد)؟

ثم لننظر في أسماء البقاع، نلاحظ خلاف ماقرره قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَّكُمُ ٱللَّهُ بِبَدْرِ وَٱلْتُمُ اللَّهُ بِبَدْرِ وَٱلْتُمُ اللَّهُ بِبَدْرِ وَٱلْتُمُ اللَّهُ إِلَّهُ مِكَانَ بَدُرِ نَكُرَةً لَا يُراد به التعيين؟ وقل مثل ذلك عن (حنين). [التوبة: ٢٥] فهل مكان بدر نكرة لا يراد به التعيين؟ وقل مثل ذلك عن (حنين).

جاء في كتاب (النحو والنحاة بين الأزهر والجامعة): "إن معاني الاعلام المصروفة مثل معاني الاعلام غير المصروفة، فالاعلام المنونة في القرآن كنوح ولوط مثلاً ليس المراد منها نوحاً من نوحين، ولوطاً من لوطين، وإنما المراد منها الذات المعينة كبقية أعلام الإنبياء التي لم تنون ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهَا إِبْرَهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ مَنْ فَنْكُهُ دَرَجَلَتِ مَن فَشَاء أَن رَبّك حَكِم عَلِيه وَمِه وَهِم الله الله الله والمؤلفة عَن وَيَع عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى قَوْمِه مَن فَرَاك وَمِن ذُرِيّتِهِ وَالله عَلَى عَلَى الله والمؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والمؤلفة على المتحسنين وَلكَريا وَتحقي وَعِيسَى وَإِليّالله كُلُّ مِن المُحسنين وَلكَريا وَتحقي وَعِيسَى وَإِليّالله كُلُّ مِن الصَدلِحِين وَإِسْمَع وَيُونُسَ وَلُوطاً وَكُلاً فَضَالناعَلَى الْمَعْلِمِين ﴿ [الأنعام: ٨٣-٨٦].

هذه آيات من كتاب الله الكريم، جمعت أعلاماً لطائفة من أنبياء الله، بعضها منون وبعضها غير منون، ولا يشك ناظر فيها أنها في درجة واحدة من التعريف، سواء منها مانون ومالم ينون.

ولا يشك أحد أنه لم يقصد بما نون كنوح ولوط التنكير، وأنه قصد بما لم ينون كإسحاق وإبراهيم التعريف. . .

وإذا جارينا المؤلف على دعواه أنّ الإعلام التي ترك تنوينها قصد منها التعريف لم تكن الاعلام التي وردت في القرآن منونة دالة على ذوات معروفة للسامعين، بل كان المراد منها واحدا من أمة له هذا الاسم، وهذا له خطره في فهم القرآن الكريم، وكفى بهذا القول خطلاً أنه يؤدي الى أن يكون المراد من (محمد رسول الله والذين معه اشداء على الكفار) واحداً غير معين لا يعرفه السامعون، وإنما هو واحد من أمة له هذا الاسم»(١).

أما ما ادعاه من أنه إذا عين العلم "تمام التعيين وامتنع أن يكون فيه معنى العموم، لم يجز أن يدخله التنوين، وذلك حين يردف بكلمة ابن وينسب إلى أبيه مثل على بن أبي طالب فهذا مردود بأنه لا يتعين العلم تمام التعيين إذا ذكر الأب، بل يحتمل أن يكون فيه معنى العموم، وذلك نحو قاسم بن محمد، وعلى بن حسين، وحسين بن على، ومحمد بن محمد، فكثير من الناس يحملون هذه التسميات قديماً وحديثاً.

ويرده أيضاً أنك قد تأتي بصفة تعين ذلك العلم بعد أن كان يحتمل عدة أشخاص، فتوقعها بعده فيلزم تنوينه، ولو كان كما قال لتعين ذهاب تنوينه، مثل (أقبل سعيد الكاتب ابن علي) أو (أقبل سعيد القصير بن خالد) فيلزم تنوين (سعيد) ولو قلت (أقبل سعيد بن علي) للزم حذف تنوينه، ولا شك أن الجملة الأولى أدل على التعيين، فدل ذلك على أنه ليس كما ذهب إليه.

أما حذف التنوين في نحو ما ذكر فللفرق بين الوصف وغيره، فإنك إذا قلت (محمدٌ ابن سعيد) بتنوين (محمد) كنت أخبرت عن (محمد) بأنه ابن سعيد، وذلك إذا كان المخاطب يجهل أباه، بخلاف ما إذا قلت (محمدُ بن سعيد) بغير تنوين فإن السامع يعلم أنه ابن سعيد، فالأولى جملة تامة بخلاف الثانية، فإنها ليست جملة، يقال: ابنُ مَن سعيد؟ فنقول

<sup>(</sup>١) "النحو والنحاة" (١٢٦-٢١٤).

(سعيدٌ ابن إبراهيم) بتنوين (سعيد)، ولا تقول (سعيدُ بن إبراهيم) بحذف التنوين لأن حذف التنوين لأن حذف التنوين معناه أن السامع يعلم أنه ابن إبراهيم، ولا يكون الكلام تاما أيضاً.

قال تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْمَهُودُ عُنَزِيْرُ ٱبْنُ ٱللّهِ ﴾ [التوبة: ٣٠] بتنوين (عزير) فليس المعنى أن (عزيراً) نكرة، ولا هو غير معين تمام التعيين، بل أراد أن يخبر عن أبيه في معتقدهم بخلاف ما لو قال (عزيرُ بن الله) بلا تنوين، اذن لكان اقراراً من الله بأنه ابنه تعالى الله عن ذلك، ويكون الكلام غير تام أيضاً، بل ينتظر الخبر، فإن قولك (محمدٌ ابن سعيد) مبتدأ وخبر وأما (محمدُ بن سعيد) بلا تنوين، فمحمد مبتدأ و(ابن) صفة، وليس في الجملة خبر فيكون الكلام غير تام.

هذا من ناحية، ومن ناحية ثانية، ان قسماً من الباحثين المحدثين رجحوا أن التنوين وبما كان في الأصل علامة للتعريف على عكس ما ذهب إليه وبقيت هذه العلامة في قسم من الاعلام تشير الى أصلها القديم، جاء في (التطور النحوي): «وحقيقة الأمر أن التنوين وإن كان علامة على التنكير في كل ما بقي من مستندات اللغة العربية، فربما كان في الأصل علامة للتعريف، فقد ذكرنا أن أصل التنوين هو التمييم، وأنا نرى للتمييم آثاراً من معنى التعريف في الاكدية العتيقة. . انه من الممكن أن يكون التنوين قد كان في الأصل اداة للتعريف، ثم ضعف معناه المعرف فقام مقامه الالف واللام، فصار علامة للتنكير، فإذا كان الامر كذلك فهمنا سبب وجود التنوين في كثير من الاعلام القديمة نحو عمرو وزيد، ونفهم أيضاً سبب انعدامه في بعضها، نحو عمر، وطلحة، وهند فإن العلم معرف في نفسه لا يحتاج الى علامة للتعريف، وان أمكن أن تلحق به . . ولو كان التنوين علامة للتنكير في الاصل لكان الحاقه ببعض الأعلام صعب الفهم جداً» (١)

وهذا الترجيح له ما يدعمه، فاللغة السبئية واللهجات العربية الجنوبية، كانت تستعمل النون للتعريف، وتضعها في آخر الكلمة المراد تعريفها (٢).

وهذا يرد ما ذهب إليه الاستاذ إبراهيم.

وقد حاول توجيه الأمر توجيهاً ثانياً، هو أن ما ينون قد يلمح فيه الوصف قال: «ووجه

<sup>(</sup>۱) «التطور النحوي» (۷۷–۷۸).

<sup>(</sup>٢) «تاريخ العرب قبل الإسلام» (٧/ ٧٣).

آخر آكد عندنا منه وهو أنّ العلم كثيراً ما يلمح فيه الوصف، فإذا استعملت العلم ترمي إلى الدلالة على هذه الصفة، فقد جنحت به إلى استعمال الصفات تنكرها مرة بالتنوين، وتعرفها أخرى بأل فتقول: فضل والفضل وزيد والزيد»(١).

وهذا مردود، إذ من المعلوم أن لمح الأصل غير قياس، فلا يصح أن ندخل (ال) الدالة على لمح الاصل على جميع الاعلام المنقولة فلا يصح أن نقول المحمد والعلي، وإنما يقتصر على ما ورد.

ومن ناحية أخرى لم يقل أحد ان لك أن تنون الممنوع من الصرف، لمحاً للوصف، فلو سميت رجلًا بـ (غضبان)، لم يصح أن تقول (أقبل غضبانٌ) بالتنوين لمحا لصفة الغضب، ولا (أقبلت عائشةٌ) بتنوين عائشة، لمحا لوصف العيش.

#### الصفات:

ورأيه في الصفات الممنوعة من الصرف لا يختلف عن الاعلام، فقد ذهب إلى أن الصفة الممنوعة من الصرف معرفة قال: «والشطر الثاني أن الصفة تنون ولا تحرم من التنوين إلا إذا كان فيها نصيب من التعريف» (٢)، في (اسمر) في قولك (مررت برجل اسمر) معرفة على رأيه.

## وهذا باطل من وجوه:

منها أنها توصف بها النكرة، كما في المثال ونحو (مررت بطالب أفضل منك)، ومنها أنها يصح تعريفها فتقول (مررت بالرجل الأسمر)، و(مررت بالطالب الافضل)، قال تعالى ﴿ إِنَّ ٱلمُّنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرُكِ ٱلْأَسْفَكِلِ مِنَ ٱلنَّادِ ﴾ [النساء: ١٤٥] فعرفها وصرفها، ولو كانت معرفة لم يصح تعريفها.

ثم ما الفرق بين (حَمِق) و(أحمق)، حتى تكون (حمِق) نكرة في قولنا (هو حمق) و(أحمق) معرفة في قولنا (هو أحمق)؟، ومثله عَم وأعمى وجرِب وأجرب، وغاضب وغضبان.

<sup>(</sup>١) "إحياء النحو" (١٧٧) ومعلوم أن هذين العلمين ليسا وصفين بل هما مصدران فلو استعمل تعبير (لمح الأصل) بدل المح الوصف) لكان أجود.

<sup>(</sup>٢) "أحياء النحو" (١٨٩).

Barbar Problem

وعند النحاة أنّ سبب منع (أفعل) من الصرف، أنها وصف على وزن الفعل مما لا يؤنث بالتاء، ويؤيده انه إذا زال وزن الفعل صرف مع بقاء المعنى على ما هو عليه نحو خير وشر جاء في (الأصول): "وافعل منك لا ينصرف، نحو أفضل منك، وأظرف منك لانه على وزن الفعل، وهو صفة فإن زال وزن الفعل انصرف، ألا ترى أنّ العرب تقول: (هو خير منك وشر منك) لما زال بناء (أفعل) صرفوه؟ "(١).

وجاء في كتاب (النحو والنحاة): «ان التعليل الاول ينقضه أن قولنا زيد خير من عمرو وبكر شر من خالد في معنى زيد أخير من عمرو، وبكر أشر من خالد، وخير وشر منونتان وأخير وأشر ليستا منونتين فلو كان عدم التنوين للتعريف والتنوين للتنكير، لكان خير وأخير وشر وأشر، إما منونات، وإما غير منونات، لأن المعنى واحد، ولا اختلاف إلا باللفظ»(٢).

وقد ذهب في الصفة المزيدة ألفاً ونوناً مذهباً غريباً قال: "أما زيادة الألف-والثون فقد اشترط في منعها من الصرف شروط منها: أن تكون في زنة (فعلان) مذكر (فعلى)، وألآ يكون مؤنثها على (فعلانة)، وبعض العرب، وهو بنو أسد يجيزون أن يكون لكل (فعلان) مؤنث على (فعلانة) فهي على هذا جائزة التنوين أبداً، وانما يحذف تنوينها أحياناً وعلى قلة رعاية لزيادة الألف والنون» (٢٠).

وهذا قلب للقاعدة فإنه قال «فهي على هذا جائزة التنوين ابدا وانما يحذف تنوينها أحيانا وعلى قلة» فجعل كلام بني أسد هو القاعدة العامة وجعل كلام سائر العرب قليلا في حين أن كلام سائر العرب عدم الصرف وبه ورد التنزيل العزيز قال تعالى: ﴿ فَرَجَعَ مُوسَىٰ إِلَىٰ قَوْمِهِ عَضَبَنَ أَسِفًا ﴾ [طه: ٨٦] وقال ﴿ كَالَّذِى اَسْتَهْوَتُهُ الشَّيَطِينُ فِي الْأَرْضِ حَيْرانَ ﴾ [الانعام: ٧١] فمنع صرف غضبان وحيران.

# التأنيث:

وقد ذهب في المختوم بالفي التأنيث مذهباً مغايراً لما قرره، فقد ذهب إلى أن المختوم بألف التأنيث المقصورة إنما حرم التنوين لأن التنوين يستدعي حذف ألفه، ولذا منع من

 <sup>«</sup>الأصول» (٢/ ٨٣).

<sup>(</sup>٢) «النحو والنحاة» (٢٢٥).

<sup>(</sup>٣) [احياء النحو" (١٨٧-١٨٨).

Karang Maria

الصرف قال: «أما الف التأنيث المقصورة فالتنوين يستدعي حذفها، وقد أتت لغرض يهتم به العرب ويعنون به فوق عنايتهم بالتعريف والتنكير وهو التأنيث...

فهذا واضح في الألف المقصورة، والألف الممدودة، هي من المقصورة فاستصحبت حكمها»(١).

فإنه لما لم يستطع أن يقول ان نحو ذكرى، وجرحى، وعلماء، معارف ذهب هذا المذهب، فإن التأنيث على حد قوله مهم، وهو أهم من التعريف والتنكير، فإذا لحق التنوين ما فيه الف التأنيث المقصورة حذفت الفه، ولذا حرم التنوين كي ينطق بالالف، وهذا مردود من وجوه منها:

١- أنه لماذا لا يخشى حذف الألف من بقية الأسماء المقصورة نحو هدى وفتى ومصطفى، وهذه الحروف هي أصول بخلاف ألف التأنيث التي هي زائدة؟.

٢- أن كثيراً من الأسماء المقصورة إذا حذفت الفها التبست بالفاظ الحرى صحيحة، ولم
 يمنعهم ذلك من الحذف وذلك نحو مرسى ومرساً، ومجرى ومجراً، ومهدى ومهداً.

٣- أنّ اللبس لا يحصل دوماً بالتنوين، فقد تكون الكلمة مفهومة مع تنوينها، شأن كثير من الأسماء المقصورة فإذا قلت حبليّ ودنياً بقي المعنى مفهوماً، وقد وردت كلمة (دنيا) منونة وبقيت معلومة مفهومة، قال الشاعر:

إنسي مقسّم منا ملكنت فجناعبل جنزءاً لآخرتني ودنيباً تنفيع فسقوط ألف دنيا بالتنوين لم يلبس المعنى.

٤- أن ألف الالحاق إنما الحقت لغرض أيضا، ومع ذلك هي تنون ولم يخشوا على
 الفها السقوط نحو دفلي ومعزى وارطى.

٥- ثم أن التنوين لا يسقط علامة التأنيث في الممدود، فلماذا حرموها الصرف نحو
 بطحاء وصحراء؟

قال لأنّ الألف الممدودة من المقصورة، وهذا مردود إذ التنوين إنما دخل لاداء معنى كما ذكر، فلماذا أهدروا هذا المعنى بلا موجب؟

<sup>(</sup>١) "إحياء النحو" (١٨٩–١٩١).

والحق أنه لما لم يستطع أن يجد تعليلاً آخر يقوم على التعريف والتنكير، اضطر إلى هذا التعليل الذي لا يقوم على أساس المعنى.

ونحن بالمقابل نستطيع أن نقول ان التنوين قد يفوق التأنيث أهمية، على خلاف ما ذهب إليه، وذلك أنّ التأنيث قد يكون بغير علامة، نحو عين، وساق، وذراع، وكأس، وسماء وشمس، وأرض، وجهنم، وإنما يعرف ذلك من استعمال العرب لها، وقد يغلط الناس في ذلك فيخلطون بين المذكر والمؤنث، لأنّه لا علامة فاصلة بينهما.

ثم ان ما فيه علامة التأنيث ليس مؤنثاً دائماً، بل قد يكون مذكراً، وذلك نحو حمامة ذكر، وبطة ذكر، وكصيغ المبالغة نحو علامة وراوية، والجمع نحو صياقلة، وصيارفة، أو علماً لمذكر مثل طلحة وحمزة.

وكذلك ما فيه ألف التأنيث، نحو أسرى، وجرحى، وحمقى، وسكارى، وعطاشى، وأنبياء، وعلماء، فلو كانوا يهتمون بالتأنيث، هذا الاهتمام الكبير لوضعوا لكل مؤنث علامة، حتى لا يغلط الناس فيه، ولكان ما فيه علامة التأنيث مؤنثاً دائماً.

فدل ذلك على أنّ التأنيث لا يثير اهتمامهم كثيراً بخلاف التنوين، الذي الزموه كلّ اسم متمكن، فدلّ ذلك على أنّ اهتمامهم بالتنوين أكبر من اهتمامهم بالتأنيث، وهذا فقط من قبيل الحجاج، وليس من قبيل الحقائق اللغوية.

## منتهى الجموع:

وذهب إلى أنّ عدم صرف منتهى الجموع سببه تعريف هذا الجمع، فسنابل وطواحين معرفة على رأيه، قال: «وإنما حذف التنوين منه - يعني منتهي الجموع - عندنا لما فيه من معنى التعريف، وقد بينا من قبل أن العرب تريد بالمنكر الفرد الشائع، والواحد من المتعدد، فإذا قصدت الى الإحاطة والشمول جعلته من مواضع التعريف وهذا واضح في الجمع، إذا أريد به الاستغراق، وشمول جميع الأفراد، والنحاة يقولون ان هذه صيغة منتهي الجموع، ففيها معنى الاستغراق وتمام الإحاطة.

والذي نرى هنا أنه إذا قصد بالجمع الاستغراق، والدلالة على الإحاطة منع التنوين لما فيه من معنى التعريف، على طبيعة العربية ومجراها في التعريف والتنكير، فإذا لم يقصد إلى الاستغراق والإحاطة فالاسم منون<sup>(۱)</sup>.

## وهذا باطل من وجوه منها:

١- أنه ينبغي على حد قوله أنْ يكون كل ما يدل على الإحاطة والشمول مفرداً أو غيره معرفة، وعليه يجب منعه من الصرف، وليس أعم من كلمة (شيء)، فهي أعم كلمة ومع ذلك هي منصرفة قال تعالى ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مُنْتَى \* الشورى: ١١] وقال: ﴿ تُكَمِّرُ كُلُ شَيْءٍ بِأَمْرِرَبِّهَا ﴾ [الاحقاف: ٢٥].

ومثل ذلك ألفاظ العموم، نحو أحد، وعريب، وديّار، نحو (ما فيها أحد)، وكل ما يفيد العموم نحو (قوة خير من ضعف)، و(جِدٌ خير من عبث)، فهذا كله يدل على الإحاطة فينبغي أنْ يمنع من الصرف.

٧- ثم من قال ان صيغة منتهى الجموع تدلُّ على الإحاطة والشمول والاستغراق؟.

إنّ النحاة ذكروا أنّ القصد بمصطلح (منتهي الجموع) أنه نهاية جمع التكسير، فلا يكسّر هذا الجمع مرة أخرى، وأنه جمع لا نظير له في الواحد، كما ذكرنا، ولم يقل أحد إن المقصود به الإحاطة، يدل على ذلك جعله تمييزاً لأدنى العدد، قال تعالى ﴿ كَمَثُلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبّعَ سَنَابِلَ ﴾ [البقرة: ٢٦١] وقال ﴿ سَبّع طَرَآبِق ﴾ [المؤمنون: ١٧] وتقول (ثلاثة مساجد) فكيف يكون دالاً على الإحاطة والشمول؟.

٣- ويردّ ذلك استعمال العرب والتنزيل العزيز، قال تعالى ﴿ سِيرُوا فِيهَا لَيَالِي وَآيَامًا عَالِمَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

وقال: ﴿ لَمَانِهُ عَ مَوَمِعُ وَبِيَعُ وَصَلُونَ ۗ وَمَسَجِدُ ﴾ [الحج: ٤٠] فمنع صرف الصوامع والمساجد وصرف البيّع، فهل أراد استغراق الصوامع والمساجد دون الصلوات والبيع؟ ثم من يقول انه اراد هدم جميع المساجد والصوامع، على سبيل الاستغراق؟.

<sup>(</sup>۱) «إحياء النحو» (۱۹۱–۱۹۲).

وقال: ﴿ وَجَعَلْنَكُرُ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوا ﴾ [الحجرات: ١٣] فصرف الشعوب دون القبائل، فهل أراد استغراق القبائل دون الشعوب؟.

٤- ثم هي توصف بالنكرة، تقول (رأيت مساجد عامرة بالمسلمين) وتقول (قاسيت ليالي مُرة) قال تعالى ﴿ وَمَسَدَكِنَ طَيِّبَةً فِ جَنَّتِ عَدْنِ ﴾ [التوبة: ٧٧] فلو كانت معرفة لم يصح وصفها بالنكرة.

٥- ثم لو كانت صيغة منتهى الجموع معرفة، لم يصح تعريفها في حين أنه يصح تعريفها بإجماع، فتقول المساجد والسنابل والليالي، قال تعالى ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَكْدَا﴾ [الجن: ١٨] وقال ﴿ وَلَا ٱلْهَدِّى وَلَا ٱلْقَلْتَهِدَ ﴾ [المائدة: ٢].

فدل ذلك على بطلان ما ذهب إليه.

## الغرض من التنوين:

في العربية أسماء منونة، وأسماء لا تنون، ذكر النحاة ضوابطها، وقد عرفنا أنّ النحاة ذهبوا الى أن التنوين علامة الخفة، وذهب بعض الباحثين المحدثين إلى أن التنوين علامة على التنكير، وأنّ الأسماء التي لا تنون معارف.

ومن الواضح أننا إذا قلنا ان التنوين علامة على التنكير باطراد، اصطدمنا بالاعلام المنونة مثل محمد وخالد، وإذا قلنا انّ عدم التنوين علامة على التعريف اصطدمنا بنكرات كثيرة لا تقبل التنوين، نحو أحمر، وعطشان، ومساجد.

ولكن الحق الذي لا مرية فيه، أن التنوين في طائفة من الأسماء وعدمه في طائفة أخرى يهدينا إلى أمور لغوية قد تغيب عنا لولا هذه العلامة، فهو قد يدلنا مثلا على هوية الكلمة واشتقاقها، ومعرفة هي أم نكرة، فهو علامة يحملها الاسم، تدل على أصله وهويته، سواء قلنا انه علامة على الخفة، أم لا.

فالتنوين يبين لنا اموراً عديدة في طبيعة الكلمة، منها على سبيل المثال:

١- أنه يميز بين المعرفة والنكرة، فإنه إذا لحق علماً حقه الا ينون أفاد أنه نكرة، نحو (رأيت إسماعيلاً) والمعنى رأيت شخصاً ما اسمه إسماعيل، بخلاف قولك (رأيت إسماعيل) فانه يعني شخصاً معلوماً، ومثله (مررت بخالدة وخالدة أخرى) وتقول (رأيت أحمداً طويلا) قال تعالى ﴿ أَهْبِطُوا مِصْرًا فَإِنَّ لَكُمْ مَاسَاً لَنُمْ ﴿ وَتَقُولُ (رأيت أحمداً طويلاً) قال تعالى ﴿ أَهْبِطُوا مِصْرًا فَإِنَّ لَكُمْ مَاسَاً لَنُمْ ﴿ وَتَقُولُ (رأيت أحمداً طويلاً) قال تعالى ﴿ أَهْبِطُوا مِصْرًا فَإِنَّ لَكُمْ مَاسَاً لَنُمْ ﴾ [البقرة: ٦١]

أي بلدة من البلدان ولو قال (مصر) بلا تنوين، لكان يعني البلد المعروف، قال تعالى ﴿ الْدَخُلُواْ مِصْرَ إِن شَاءَ اللهُ ءَامِنِينَ ﴾ [يوسف: ٩٩] جاء في (المقتضب)، "ويحتجون بأن مصر غير مصروفة في القرآن لأن اسمها مذكر عنيت به البلدة، وذلك قوله عزّ وجلّ ﴿ النِّسَ لِي مُلّكُ مِصْرَ ﴾ [الزخرف: ٥١] فأمّا قوله عز وجل ﴿ الْمَبِطُواْ مِصْرَ لُا ﴾ فليس بحجة عليه، لأنه مصر من الامصار وليس مصر بعينها» (١٠).

ومثل ذلك (سحر) و(غدوة) و(بكرة) و(عشية) فهي إذا نونت كانت نكرات، قال تعالى ﴿ فَهُمَّ فِيهَا بُكُرَّةٌ وَعَشِيًّا ﴾ [مريم: ٦٢] وإذا لم تنون فهي معارف، أي سحر يوم معين، وغدوة يوم بعينه، وبكرة يوم بعينه.

- ٢- يبين لنا أصل الكلمة، وذلك نحو حسّان، وريّان، وسمّان، وغيّان، فإنه إذا نون العلم أقاد أنّ النون من أصل الكلمة وإنْ لم ينون أفاد أنها زائدة، فحسان إذا نوّن كان من الحسن وان لم ينون فهو من الحس، وريان منوناً من الرين، وغير منون من الري، وهكذا الباقي.

ومثل (نهشل) علماً فهو إذا نون علمنا أن النون أصلية وأنه على وزن فعلل، كجعفر وليس من الهشل، وإذا لم ينون فهو من الهشل، والنون زائدة، وسبب منعه من الصرف أنه على وزن الفعل، مثل نعمل والمعنيان مختلفان.

- ومثله (تولب) علماً فإنه بوروده منوناً علمنا أن التاء أصلية، وليست زائدة، ومعناه الجحش وليس من (ولب) بمعنى (دخل)، إذ لو كان كذلك لكان ممنوعاً من الصرف.

ومثله (اولق) فإنه بوروده منوناً، علمنا أنّ همزته أصلية، وليس من (ولق)، ولو كان كذلك لكان ممنوعاً من الصرف، والمعنيان مختلفان وهكذا.

٣- يبين لنا المقصود بالاسم، أهو معناه الوضعي أم يراد به العلمية، وذلك نحو صفوان وسلطان، فإنه إذا نون أريد به معناه الوضعي، فصفوان هو الحجر الأملس، والسلطان معروف، وإذا لم ينون أريد به العلمية، فإذا قلت (هذا صفوان) ولم تنون، كان المعنى هذا رجل اسمه صفوان، وإذا نونت كان المعنى، هذا حجر.

ونحو ذلك المنتهي بتاء التأنيث، نحو ساهرة، وخالدة، وناجحة، وزهرة، فإذا نونت لم تكن أعلاماً، نحو هذه زهرة وناجحة ، وان لم تنونها كانت اعلاماً، نحو هذه زهرة وناجحة ، وان لم تنونها كانت اعلاماً، نحو هذه زهرة )، ومثله

<sup>(</sup>١) "المقتضب" (٣/ ٣٥١–٣٥٢) وانظر معاني القرآن للفراء (١/ ٤٢).

(هذه ناجحةً)، فانك إذا نونتها كان المعنى أنها نجحت، وان لم تنونها كان المعنى أن اسمها ناجحة.

٤- يميز لنا بين الوصف وغيره، نحو (أول) فإن نونتها لم تكن وصفاً، نحو (افعل هذا أولاً) وإذا لم تنون كانت وصفاً نحو جئت عام أول، ونحو أولق.

٥- يدلنا على هوية الكلمة فقد تكون الكلمة ذات مادة اشتقاقية ذات معنى معين في العربية، وهي موافقة لكلمة أعجمية في لفظها، والذي يقطع بأصلها ومعناها في الاستعمال التنوين، وذلك نحو (إبليس) فإن له مادة لغوية في العربية، وهي أبلس قال تعالى: ﴿ فَإِذَا هُمُ مُبلِسُونَ ﴾ [الأنعام: ٤٤] وبوروده غير منون في القرآن الكريم، عرفنا أنه ليس عربياً وأنه ليس من هذه المادة اللغوية، قال تعالى ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبلِيسُ ظَنَّمُ ﴾ [سبأ: ٢٠] وقال ﴿ إِلا أبليس ﴾ [البقرة: ٢٤] ومثله (يعقوب) فإن معنى (يعقوب) في العربية ذكر الحجل، وهو منصرف علماً وغير علم، مثل يعفور ويحمور وينبوع، وقد ورد علماً غير منصرف في القرآن الكريم وغيره، فدل ذلك أنه ليس منقولاً عن هذا المعنى، وإنما هو أعجمي.

ومثله (قارون) فإنه إذا كان منصرفاً فهو على وزن (فاعول)، من قرن وإذا كان غير منصرف فهو أعجمي.

٦- يبين لنا الكلمة أمؤنثة هي أم مذكرة، فإذا قلت مثلاً (أقبل اليوم صباح) بلا تنوين،
 كان علماً لأنثى وإذا نونتها كان مذكراً.

٧- النص على معنى معين، وذلك نحو (ندمان) فهي بالتنوين من المنادمة، ومؤنثها ندمانة، وبالمنع من الصرف هي من الندم ومؤنثها ندمى، ونحو (حَبْلان) فهي بالتنوين الممتلىء غضباً، ومؤنثها حبلانة، وبعدمه الممتلىء من الشراب، ومؤنثها (حَبلى) بفتح الحاء.

۸- يميز لنا بين المعاني المختلفة في المادة اللغوية الواحدة وذلك نحو (ذكرا) و(ذكرى)
 و(ريّا) و(ريّا) و(قربا) و(قربی) و(حَرّا) و(حَرّی) مؤنث (حرّان) و(موتا) و(موتی) و(أسرا)
 و(أسری).

فإنها لو كانت جميعها منونة لالتبس بعضها ببعض، وكذلك لو لم تكن منونة، غير أنه بتنوين بعضها وترك تنوين بعضها الاخر اتضح معنى كل منها.

إلى غير ذلك من المعاني التي يبينها لنا التنوين.

### الفعل

يقسم جمهور النحاة الفعل على ثلاثة أقسام: الفعل الماضي، والمضارع، والامر. الفعل الماضي

### أزمنته:

يستعمل الفعل الماضي للدلالة على أزمنة متعددة، أشهرها:

١- الماضي المطلق: وهو الزمن الذي مضى قبل زمن التكلم، قريباً كان أو بعيداً، وهو ما كان على (فعَل)، فمن القريب قوله تعالى: ﴿قَالَ إِنِي تُبْتُ ٱلْكَنَ ﴾ [النساء: ١٨] وقوله: ﴿ ٱلْكَنَ جِنْتَ بِٱلْحَقِّ ﴾ [البقرة: ٧١] ونحو قولك (استيقظ الطفل).

ومن البعيد، قوله تعالى ﴿ خَلَقَ ٱللَّهُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ [العنكبوت: ٤٤].

إنّ هذا الفعل يصلح لجميع الأزمنة، فإذا قلت (حضر أخوك) احتمل أن يكون الحضور قريباً أو بعيداً، وليس مختصاً بزمن معين، جاء في (شرح ابن يعيش): «وذلك انك تقول (قام) فيصلح لجميع ما تقدمك من الازمنة»(١).

٢- الماضي المنقطع: ومعنى الانقطاع أنه حصل مرة، ولم يتكرر، وذلك إذا وقع الفعل الماضي خبراً لكان نحو (كان كذب) أي حصل مرة منه الكذب، ونحو (كنت كتبت له في هذا الأمر) قال تعالى ﴿ وَلَقَدْ كَانُواْ عَلَهَدُواْ اللَّهَ مِن قَبْلُ ﴾ [الأحزاب: ١٥].

وأما الفعل الماضي المجرد من كان، فهو قد يفيد الانقطاع، نحو قوله تعالى ﴿ خَلَقَ اللّهُ السَّمَوْتِ وَاللّارَضَ ﴾ [العنكبوت: ٤٤] وكقوله تعالى ﴿ ثُمَّ اسْتَوَىٰ إِلَى السَّمَاءِ فَسَوّنهُنَّ سَبّعَ سَمَوَتُ فِ وَاللّهَ وَ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللهُ مَا اللهُ عَلَى اللّهُ وَلَمُ اللّهُ اللّهُ وَلَمُ اللّهُ ﴾ [الأعراف: ٩٣] فمن تكرر، كما في قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ أَبَلَغُنُكُمُ مِرسَدُكِ رَبِي وَنَصَحْتُ لَكُمْ اللهُ ﴾ [الأعراف: ٩٣] فمن الممرجح أنّ النصيحة قد تكررت، ومثله قوله تعالى ﴿ مِنْهُم مَن كُلّمَ اللهُ ﴾ [البقرة: ٢٥٣] فقد يكون الكلام تكرر، ونحو قوله تعالى ﴿ وَهُو الّذِي أَنزَلُ مِنَ السَّمَاءِ مَا مُ فَأَخْرَجُنَا بِهِ مِنْكُم مُن كُلّمَ اللهُ فَعَل ذلك فَا مِنْهُ خَضِرًا نُحْرِجُ مِنْهُ حَبّاً مُتَرَاكِكُم ﴿ وَهُو اللّهُ عَامٍ والأنعام: ٩٩] ولاشك أن الله يفعل ذلك

<sup>(</sup>۱) ﴿ شرح ابن يعيش ﴾ (٨/ ١١٠) وَانظرَ (٨/ ١٤٧).

باستمرار، فإن إنزال الماء وإخراج النبات مستمران.

ونحو قوله تعالى: ﴿ وَظَلَلْنَاعَلَيْكُمُ ٱلْغَمَامَ وَأَنزَلْنَاعَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ وَٱلسَّلُوَيُّ [البقرة: ٥٧] فهذا قد تكرر أيضاً طوال بقائهم في التيه.

٣- الماضي القريب: وذلك إذا صدر بقد نحو (قد حضر خالد) وذلك أن قولك (حضر خالد) يدل على القريب والبعيد، فإذا قلت (قد حضر خالد) أفاد القرب من الحال جاء في (شرح ابن يعيش): «(قد) حرف معناه التقريب، وذلك أنك تقول (قام زيد) فتخبر بقيامه فيما مضى من الزمن، إلا أن ذلك الزمان قد يكون بعيداً، وقد يكون قريباً من الزمان الذي أنت فيه، فإذا قرنته به (قد) فقد قربته مما أنت فيه، ولذلك قال المؤذن: قد قامت الصلاة، أي قد حان وقتها في هذا الزمان (١)».

ويذكر النحاة لـ (قد) الداخلة على الفعل الماضي ثلاثة معان هي: التحقيق والتوقع والتقريب -

أما التحقيق فمعناه التوكيد، ومعناه أيضاً تحقق حصول الحدث في الماضي، فإن الفعل (فَعَل) قد يحتمل غير المضي، وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَنوَتِ ﴾ [الزمر: ٦٨] فإذا جيء بقد تعين كونه للماضي، ولا يجوز أن يصرف إلى الاستقبال بحال من الأحوال، ولذا لا يجوز أن تلي (قد) اداة الشرط، لأن اداة الشرط تصرف الفعل إلى الاستقبال، وذلك نحو قولك (إذا جاءك محمد فاكرمه) ومعناه إذا يجيء ولا يصح أن تقول (إذا قد جاء محمد) لأنّ معناه سيكون على هذا أنه قد جاء فعلاً، ولذا لا يصح أيضاً أن يؤتى بها في الدعاء، فأنت تقول (غفر الله لك) أي تدعو له بالمغفرة، ولا يصح أيضاً أن يؤتى بها في الدعاء، فأنت تقول (غفر الله لك) أن المغفرة تحققت، وانت أخبرت بحصولها، وليس المعنى أنك تدعو له بالمغفرة، جاء في (المقتضب): «تقول (أما إنْ غفر بحصولها، وان شئت (أما أنْ) على ما فسرت لك في (أما)، أنها تقع للتنبيه وتقع في معنى قولك (حقاً)، فالتقدير. أما إنه، واما أنه غفر الله لك.

فإن قلت: فكيف جاز الاضمار والحذف بغير عوض؟ ..

فإنَّما ذلك لأنك لا تصل الى (قد) لأنك داع ولست مخبراً ٢٠)».

<sup>(</sup>۱) «شرح أبن يعيش» (۸/ ۱٤٧).

<sup>(</sup>٢) «المقتضى» (٣/ ٩).

ومعنى التوقع أنّ الحدث كان متوقعاً قبل حدوثه، نحو قولك (قد حضر الاستاذ) لقوم كانوا ينتظرون حضوره، جاء في (الكتاب): «وأما (قد) فجواب لقوله (لما يفعل) فتقول: قد فعل. وزعم الخليل أن هذا الكلام لقوم ينتظرون الخبر(١١)».

779

وجاء في (شرح ابن يعيش): «وفيها معنى التوقع، يعني لا يقال (قد فعل) إلاّ لمن ينتظر الفعل ويسأل عنه (٢٠)».

وأما التقريب فهو لتقريب الحدث من الحال كما ذكرت، جاء في (شرح الرضي على الكافية): «هذا الحرف إذا دخلت على الماضي أو المضارع، فلابد فيها من معنى التحقيق ثم انه ينضاف في بعض المواضع الى هذا المعنى في الماضي التقريب من الحال مع التوقع أي يكون مصدره متوقعاً لمن يخاطبه واقعاً عن قريب، كما تقول لمن يتوقع ركوب الامير (قد ركب) أي حصل عن قريب ما كنت تتوقعه، ومنه قول المؤذن (قد قامت الصلاة). ففيه اذن ثلاثة معان مجتمعة التحقيق، والتوقع، والتقريب، وقد يكون مع التحقيق التقريب فقط، ويجوز أن تقول (قد ركب) لمن لم يكن يتوقع ركوبه (٣)».

وهذه المعاني قد تجتمع وقد تفترق، فمن اجتماعها قولك (قد حضر الاستاذ) و(قد خرج الأمير) إذا كان متوقعاً ذلك، ومنه قوله تعالى ﴿ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنَّوْنَ اَلْمَوْتَ مِن قَبْلِ أَن تَلْقَوْهُ فَقَدْ رَأَيْتُمُوهُ وَآنَتُمْ لَنظُرُونَ ﴾ [آل عمران: ١٤٣]. فقوله (قد رأيتموه) اجتمع فيه التحقق والتوقع والتقريب، وكقوله: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَّكُمُ اللّهُ بِبَدْرِ وَآنَتُمْ آذِلَةٌ ﴾ [آل عمران: ١٢٣] فهم كانوا يتوقعون النصر، لأن الرسول وعدهم ذلك، كما قال تعالى ﴿ وَإِذْ يَعِدُكُمُ اللّهُ إِحْدَى الطّآبِفَاتِينَ أَنَّهَا لَكُمْ ﴾ [الأنفال: ٧].

وقد يتخلف بعض هذه المعاني، غير أن المعنى الذي لا يفارقها هو التحقيق فإن التحقيق لا يفارق (قد) البتة، وأما التوقع والتقريب، فقد يتخلفان أو يتخلف أحدهما.

فمن ورود (قد) لغير التوقع قوله تعالى ﴿ قَالُواْ يَنَمَرْيَمُ لَقَدْ حِثْتِ شَيْئَا فَرِيَّا ﴾ [مريم: ٢٧] وهو غير متوقع منها- وهو لم يقع- بدليل قولهم ﴿ يَتَأَخْتَ هَنُرُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ آمْرَاً سَوْهِ وَمَا كَانَ أَبُوكِ آمْراً سَوْهِ وَمَا كَانَ أَبُوكِ آمْراً سَوْهِ وَمَا كَانَ أُمْكِ بَغِيًا ﴾ [مريم: ٢٨] وقوله ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا ﴾ [البقرة: ٢٤٧]

They may be the Alberta

<sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (۳۰۷/۲)، وانظر المغنى (۱/۲۷۲).

<sup>(</sup>۲) «شرح ابن یعیش» (۸/ ۱٤۷). ·

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٤٢٩) وانظر «المغني» (١/ ١٧٢).

وهو غير متوقع، بدليل قولهم ﴿ أَنَّ يَكُونُ لَهُ ٱلْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُ بِٱلْمُلْكِ مِنْهُ ﴾ [البقرة: ٢٤] وقوله: ﴿ يَنَهِنَ ءَادَمَ قَدْ أَنَزَلْنَا عَلَيْكُو لِبَاسًا يُؤرِى سَوْءَ يَكُمْ وَرِيشًا ﴾ [الأعراف: ٢٦] وهم ما كانوا يتوقعون انزاله.

ومن تخلف التقريب قوله تعالى: ﴿ فَإِن كَذَبُوكَ فَقَدْ كُذِبَ رُسُلُ مِن قَبَلِكَ ﴾ [آل عمران: ١٨٤] وقوله: ﴿ وَلَقَدُ خُلَقْنَا فَوْقَكُمُ سَبْعَ طَرَآبِقَ ﴾ [المؤمنون: ١٧] وهذا ولا شك موغل في القدم، كما أنه ليس فيه معنى التوقع، لانهم لم يكونوا يتوقعون خلق السماوات، وقد خلقت قبل أن يخلق البشر، بل فيه معنى التحقيق فقط.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدَّ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي شِيَعِ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ [الحجر: ١٠] وقوله: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِ مِّنْ حَمَلٍ مَسْنُونِ ﴾ [الحجر: ٢٦] فإنه ليس فيها توقع ولا تقريب.

3- الدلالة على حدث ماض بالنسبة الى حدث ماض قبله. وذلك كما إذا وقع الفعل الماضي في جملة حالية قبلها فعل ماض، نحو (دخلت وقد نام الناس) فنوم الناس قبل الدخول ونحو (فجئت وقد نضت لنوم ثيابها) والمعنى أنه سبق نزع الثياب المجيء، جاء في كتاب (الفعل زمانه وابنيته): "وتتصدر (قد) بناء (فَعَل) لتفيد أن الحدث ماض بالنسبة لفترة ماضية نحو: ثم قمت الى الوطن وقد ضربه برد الشجر (۱)».

٥- الدلالة على الحال: "وذلك إذا قصد به الإنشاء، كيعت، واشتريت، وغيرهما من الفاظ العقود، إذ هو عبارة عن إيقاع معنى بلفظ يقارنه في الوجود (٢)».

إنّ ثمة فرقاً بين قولنا (بعت) الخبري، و(بعت) الانشائي، وكذلك (اشتريت) وغيرهما من ألفاظ العقود، فقولك (بعت داري) معناه أنه سبق أن بعت دارك أي حصل هذا الفعل منك في المضى.

وأما (بعت) الإنشائي فليس معناه ذلك بل معناه إني موافق على البيع، وذلك نحو أن تتبايعا على سلعة، فتقول له (بعتك) فيقول لك: (قبلت) فالبيع لم يتم إلا بقبول المشتري، وكذلك قوله (زوجتك ابنتي)، فالفرق بين الخبري والإنشائي في هذا التعبير أن الخبري معناه

<sup>(</sup>۱) «الفعل زمانه وابنيته» (۳۰).

<sup>(</sup>Y) «الهمع» (1/P).

A State of the Contract of the

سبق أن حصل التزويج مني، وتم، واما الإنشائي فمعناه الموافقة على التزويج باللفظ واعلانها ولم يحصل تزويج فعلاً إلا بقبول المزوَّج، فيقول (قبلت تزويجك)، فليس معنى (زوّجتك) أنها صارت زوجك، ولا سبق أن تم ذاك، وإنما هذا قول يقوله الذي يريد أن يزوج ابنته، وتتم الصفقة بالقبول بقوله: قبلت.

وفي الحقيقة أنّ هذا الفعل ليس معناه الدلالة على الحال أيضاً، فهو لا يشبه المضارع الدال على الحال، وإنما هذا تعبير خاص، فقولك (بعت) ليس كمعنى (أبيع) ولا (زوجت) كمعنى ازوج.

فقولك (أنا أبيع سلعتي) معناه إني قائم بالبيع الآن أو سأبيعها، وأما (بعت) الإنشائي فهو لفظ يراد به إمضاء صفقة البيع، وليس معناه أنك مستمر على البيع في الحال، كما تقول: (اقرأ كتابي) و(أحفظ قصيدتي) وليس معناه الاستقبال أيضاً.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): (والفرق بين (بعت) الإنشائي و(أبيع) المقصود بهذا به الحال، أن قولك (أبيع) لابد له من بيع خارج حاصل بغير هذا اللفظ، تقصد بهذا اللفظ مطابقته لذلك الخارج، فإن حصلت المطابقة المقصودة، فالكلام صدق، وإلا فهو كذب فلهذا قيل انّ الخبر محتمل للصدق والكذب فالصدق محتمل اللفظ من حيث دلالته عليه، والكذب محتمله، ولا دلالة للفظ عليه.

وأما (بعت) الإنشائي، فإنه لا خارج له تقصد مطابقته، بل البيع يحصل في الحال بهذا اللفظ، وهذا اللفظ موجد له فلهذا قيل إن الكلام الإنشائي لا يحتمل الصدق والكذب، وذلك لأن معنى الصدق مطابقة الكلام للخارج والكذب عدم مطابقته فإذا لم يكن هناك خارج فكيف تكون المطابقة وعدمها (۱۰).

والمحققون على أن هذه الأفعال ليس لها زمان معين، بل هي مجردة عنه (٢)، وهذا هو الحق، إذ هي أفعال إيقاعية يراد بها إمضاء الحدث واجراؤه، ولا تدل على مضي الحدث ولا على أنه يحدث الآن.

٦- الدلالة على الاستقبال: وينصرف إلى ذلك في مواطن منها:

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضى على الكافية» (٢/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>٢) ﴿ المغنى ﴿ (١/ ٢٢٧).

أ- الإنشاء المقصود به الطلب<sup>(۱)</sup> وذلك كالدعاء له أو عليه نحو (غفر الله لك) أي ليغفر الله لك، ونحو (ناشدتك الله إلا فعلت) و(عزمت عليك إلا فعلت)<sup>(۲)</sup> و(لما فعلت) أي: افعل، جاء في (الكليات): «الأفعال الواقعة بعد (إلا) و(لما) ماضية في اللفظ مستقبلة في المعنى لانك إذا قلت: (عزمت عليك لمّا فعلت) لم يكن قد فعل وإنما طلبت فعله وأنت تتوقعه)<sup>(۳)</sup>.

ب- الوعد أو الوعيد نحو: ﴿ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْسُتَهَرِءِينَ ﴾ [الحجر: ٩٥] ومن ذلك الإخبار عن الاحداث المستقبلة مع قصد القطع بوقوعها (١٠) وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ ﴾ [الزمر: ٦٨] وقوله: ﴿ وَسِيقَ ٱلّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمُرًا ﴾ [الزمر: ٧٣] ﴿ وَنَادَى ٓ أَصْحَابُ ٱلجُنَّةِ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقًا ﴾ [الأعراف: ٤٤].

والقصد من ذلك أن هذه الأحداث متحققة الوقوع مقطوع بحصولها بمنزلة الفعل الماضي، فكما أنه لاشك في حدوث الفعل الماضي الذي تم وحصل، كذلك لاشك في حدوث هذه الأفعال، إذ هي بمنزلة الماضي في تحقق الوقوع.

جـ- دخول اداة الشرط عليه كـ (إن) و(إذا) نحو ﴿ إِذَا جَاءَ نَصَّرُ اللَّهِ ﴾ [النصر: ١] و﴿ وَإِنْ عُدَّتُمْ عُدَّنَّا ﴾ [الإسراء: ٨] وقوله ﴿ فَمَن زُحْزِحَ عَنِ ٱلنَّارِ وَأُدَخِلَ ٱلْجَنَّةَ فَقَدْ فَازً ﴾ [آل عمران: ٨٥].

وقد يبقى على مضيه قليلاً نحو ﴿ إِن كَانَ قَمِيصُهُۥ قُدَّ مِن قُبُلِ فَصَدَقَتَ وَهُوَ مِنَ ٱلْكَنْدِبِينَ﴾ [يوسف: ٢٦] ونحو (إن كنت الممت بذنب فتوبى واستغفرى الله) وسيأتي لذلك بيان في باب الشرط.

د- دخول (ما) الظرفية نحو ﴿ وَأَوْصَانِي بِٱلصَّلَاةِ وَٱلرَّكَوْةِ مَا دُمَّتُ حَيَّا﴾ [مريم: ٣١] أي مدة دوامي حيا، وهذا يشمل المستقبل أيضا، ونحو (لا أكلمك ما طلع نجم وغرب) أي يطلع ويغرب، وهذا التعبير أدلّ على الاستمرار.

<sup>(</sup>۱) «الهمع» (۱/۹)، «شرح الرضي» (۲/۹۲).

<sup>(</sup>٢) «الهمع» (١/٩).

<sup>(</sup>۳) «الكليات» (۳۲۸).

<sup>(</sup>٤) شرح الرضي، (٢/ ٢٥٠).

جاء في (شُرِح الرضي على الكافية) أن الفعل الماضي ينقلب إلى المستقبل بدخول «ما النائبة عن الظرف المضاف نحو ما ذرّ شارق وما دامت السماوات لتضمنها معنى (إن) أي ان دامت قليلا أو كثيرا. وقد يبقى معها على المضي كقوله تعالى: ﴿ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمَّتُ فِيهِمْ ﴾ [المائدة: ١١٧](١)».

هـ- وينصرف إلى الاستقبال أيضاً إذا كان منفيا بـ (لا) أو (إنَّ) في جواب القسم، نحو (والله لا كلمتك ابداً) ونحو ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَوَتِ وَاللَّهُ لَا كَلْمَتُكَ ابداً) ونحو ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ أَن تَزُولًا وَلَبِن زَالَتَا إِنَّ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدِمِن بَعْدِيَّ ﴾ [فاطر: ١٤] أي ما يمسكهما ونحو:

ردوا فوالله لازدناكم أبدا

# والله لاعذبتهم بعدها سقر

فلا يلزم تكرير (لا) هنا، كما يلزم في الماضي المعنى (٢) ، فإن الفعل الماضي لا ينفى يـ (لا) إلا إذا كررت، نحو (لا ذهبت ولا رجعت) ونحو ﴿ فَلاَصَدَّقَ وَلاَصَلَّ ﴾ [القيامة: ٣١]. فإن كان مستقبل المعنى لم يلزم تكرار (لا).

- ٧- أحتمال المضي والاستقبال وذلك في مواطن منها:

أ- بعد همزة التسوية نحو قوله تعالى ﴿ سَوَّاةً عَلَيْنَاۤ أَوْعَظْتَ أَرْ لَمْ تَكُن مِّنَ ٱلْوَعِظِينَ ﴾ [الشعراء: ١٣٦] ونحو ﴿ سَوَّاةً عَلَيْتَ نَا آَجَزِعْنَاۤ أَمْ صَبَرْنَا مَا لَنَا مِن مَّحِيصٍ ﴾ [إبراهيم: ٢١] ونحو (سواء عليّ اقمت أم قعدت) "إذ يحتمل أن يراد ما كان منك من قيام أو قعود أو ما يكون من ذلك» (٣).

ب- بعد حرف التحضيض نحو: هلا فعلت، وألا ذهبت إليه، ونحو قوله تعالى: ﴿ فَلَوَلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةِ مِّنْهُمْ طَآمِفَةٌ لِيَــنَفَقَهُوا فِي ٱلدِّينِ ﴾ [التوبة: ١٢٢] فهذا يحتمل المضي والاستقبال (٤).

<sup>(</sup>۱) اشرح الرضى؛ (۲/ ۲۵۰).

<sup>(</sup>٢) انظر «شرخ الرضى» (٢/ ٢٥٠)، «الهمع» (١/ ٩).

<sup>(</sup>٣) «الهمع» (١/ ٩) وانظر «شرح الرضي» (٢/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٤) اشرح الرضي، (٢/ ٢٥٠)، «الهمع» (٩/١)، اشرح ابن يعيش» (٨/ ١٤٤).

جاء في (شرح ابن يعيش): «فأما قوله تعالى ﴿ لَوْلَا أَخَرَتَنِيَّ إِلَىٰ أَجَلِ قَرِيبٍ ﴾ [المنافقون: ١٠] فقد وليه الماضي إلا أن الماضي هنا في تأويل المستقبل كما يكون بعد حرف الشرط كذلك لأنه في معناه والتقدير: إن أخرتني أصدّق (١١)».

جـ- في الأحكام نحو قوله تعالى ﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُم بِهِ. مِنْ خِطْبَةِ ٱلشِّسَآءِ أَوْ آكِتَنَنْتُمْ فِي آنفُسِكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٣٥] فإنه يحتمل المضي والاستقبال.

- بعد (حيث): فالمضي نحو ﴿فائتوهن من حيث أمركم الله ﴾ [البقرة: ٢٢٣].

والاستقبال نحو ﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجُهَكَ ﴾ [البقرة: ١٤٩](٢).

هـ- بعد (كلما): فالمضي نحو ﴿ كُلَّ مَا جَآءَ أُمَّةً رَّسُولُمَا كَذَّبُوهُ ﴾ [المؤمنون: ٤٤]. والاستقبال نحو ﴿ كُلَّمَا نَفِخِتَ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُواْ اَلْعَذَابَ ﴾ [النساء: ٥٦](٣).

وهذا في الحقيقة يدل على الاستمرار، ولكن قد يكون الاستمرار في الماضي. كما في الآية الأولى، ونحو قولك (كلما جئتك عاتبتني) وقد يكون في المستقبل، كما في الآية الثانية.

و- إذا وقع صلة: «فالمضي نحو ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ ﴾ [آل عمران: ١٧٣].

والاستقبال نحو ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِن قَبْلِ أَن تَقْدِرُواْ عَلَيْهِمْ ﴾ [المائدة: ٣٤]. وقد اجتمعا في قوله: إني لآتيكم بذكر ما مضى واستيجاب ما كان في غده(١).

ونحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا آَنَزَلْنَا مِنَ ٱلْبَيْنَتِ وَٱلْمُدَىٰ مِنَ بَعْدِ مَا بَيَّنَكُهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِنْكِ ٱلْوَلَتِهِ كَالْمَهُمُ ٱللَّهِ مُوكَ إِلَّا ٱلّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيَّنُوا فَأُولَتِهِ كَ ٱتُوبُ عَلَيْهِمْ ﴾ الْكِنْكِ أُولَتِهِ كَ أَنُوبُ عَلَيْهِمْ ﴾ [البقرة: ١٥٩-١٦٠] فقوله تعالى (تابوا وأصلحوا وبينوا) يراد به الاستقبال لأن (يكتمون) فعل مضارع وهذا بعده، فالتوبة بعد الكتمان.

ز- إذا وقع صفة لنكرة عامة «فالمضي نحو (رُبّ رفدٍ هرقته ذلك اليوم).

والاستقبال كحديث (نضّر الله امرءاً سمع مقالتي، فوعاها فأدّاها كما سمعها) أي يسمع لأنه

The fire of the think the second

<sup>(</sup>۱) هشرح ابن یعیش، (۸/۱٤٤).

<sup>(</sup>Y) «الهمع» (1/P).

<sup>(</sup>٣) ﴿الهمع؛ (١/٩)، وانظر ﴿شرح الرضي؛ (٢/ ٢٥٠).

<sup>(3) «</sup>Ilbara» (1/P).

ترغيب لمن أدرك حياته في حفظ ما يسمعه منه الألا.

٨- توقع الحدث في الماضي: أي أنّ الحدث كان متوقعاً حصوله في الماضي، وذلك كأنْ يقع الفعل المضارع المقترن بالسين خبراً لكان، نحو (كان محمد سيكتب لك في هذا الأمر) أي كان متوقعاً منه أن يكتب لك في الماضي، أو بمعنى أنه كان ينوي فعله في الماضي، جاء في (الخصائص): «كان زيد سيقوم أمس أي كان متوقعاً منه القيام فيما مضى» (٢).

9- الدلالة على الاستقبال في الماضي: وذلك نحو قولك (كان من الأفضل أن تخبره) و(كان من الحسن بمكان أن تدعوه) وهذا يدل على المستقبل في الماضي، وإيضاح ذلك أنك تقول (من الخير أن تخبره) و(الأولى أن تسافر) فاخباره مستقبل بالنسبة إلى الحال التي أنت فيها، والسفر مستقبل أيضا، فإذا سبق بكان أفاد المصدر المؤول الاستقبال في المضي.

ويوضح ذلك أنك تقول (كان من الأفضل أن أخبرته) و(كان من الحسن بمكان أن دعوته) فاخباره ودعوته ماضيان، فاتضح بذلك أن هذا التعبير يفيد الدلالة على الاستقبال في الماضي.

قال متم بن نويرة:

# وفقد بنسي أم تفانسوا فلم أكسن خلافهم أن أستكيس واسسرعما

فقوله (لم أكن) ماض، و(أن أستكين) استقبال، فهو نظير مامر من الأمثلة، ومن هذا الضرب نحو قولنا (أراد أنْ يوبخه) فـ (أراد) يفيد المضي، و(أن يوبخه) استقبال بالنسبة الى فعل الارادة فهو استقبال في الماضي، كما هو ظاهر.

• 1 - الماضي الحاصل في المستقبل: ويكثر ذلك إذا سبق الفعل الماضي بفعل الكون مضارعاً نحو (اذهب إليه فتكون قد سبقته بالفضل).

والمعنى أنك إذا ذهبت إليه كنت قد سبقته بالفضل، أي حصل سبقك بالفضل.

ونحوه أن تقول: (اذهب إليه فعسى أن يكون قد أنجز المعاملة) فالانجاز ماض ولكنه واقع في المستقبل، وذلك أن خبر (عسى) استقبال، وهي تفيد رجاء وقوع الفعل فقولك

<sup>(</sup>۱) «الهمع» (۱/۹)، وانظر «شرح الرضى» (۲/ ۲۵).

<sup>(</sup>٢) «الخصائص» (٣/ ٣٣٢).

(عسى خالد أن يحضر) مثلاً يفيد رجاء حصول الفعل في المستقبل، وكذلك قولك (عسى أن يكون قد انجز المعاملة) فقولك (عسى أن يكون) يفيد ترجى وقوع الفعل في المستقبل، و(قد انجز المعاملة) يفيد المضي فهو ماض واقع في المستقبل، ومنه قوله تعالى ﴿ وَأَنْ عَسَىٰ أَن يَكُونَ قَدِ اَقْلَابٌ أَجَلُهُم ﴾ [الأعراف: ١٨٥] وقوله ﴿ عَسَىٰ أَن يَكُونَ رَدِفَ لَكُم بَعْضُ ٱلَّذِى تَسَتَّعَ جِلُوبَ ﴾ [النمل: ٧٧].

وذكر الدكتور إبراهيم السامرائي أنه «يأتي بناء (فعل) مسبوقاً بفعل الكون المضارع، فيتأتى من هذا المركب اعراب عن المستقبل في زمان ماض، وهو ما يدعى في الفرنسية Future- Anterirur نحو: ما ذاك من شيء أكون اجترمته، وكقول المعربين في هذا العصر مثلاً: واقر اللص أن يكون سرق أثاث الدار»(١).

والحق أن ذلك لا يختص بفعل الكون، فهو قد يقع بعد غيره، وذلك نحو قولك (لا تخرج اليه إلا وقد اعددت جواباً عن كل سؤال قد يسأله لك) فالخروج يكون بعد الإعداد، فالإعداد سابق وهو ماض بالنسبة إلى الخروج، وهو واقع في المستقبل، وكذلك الدخول في الجملة التالية.

ويقع أيضا بعد فعل الأمر، وذلك نحو قولنا (اذهب اليه وقد حزمت امرك) أي اذهب بعد حزم الأمر، فالذهاب يكون بعد الحزم، فالحزم ماض واقع في المستقبل.

ويقع أيضا بعد غير ذلك، مما يفيد هذا المعنى، وذلك نحو قولك (إيّاك أن تخرج إليه إلاّ وقد حزمت أمرك) و(إيّاك أن تدخل اللجة إلاّ وأنت أحسنت السباحة) فكل من حزم الأمور، واحسان السباحة، حدث ماض واقع في المستقبل، كما هو واضح

11- الماضي المستمر: وذلك إذا دخلت (كان) على الفعل المضارع (كان يفعل) وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُمُ بِالصَّلَوْةِ ﴾ [مريم: ٥٥] أي كان مستمراً على ذلك. ونحو ﴿ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنَّوْنَ الْمَوْتَ مِن قَبْلِ أَن تَلْقُوهُ ﴾ [آل عمران: ١٤٣] ونحو ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِنَ النِّيلُ مَا يَجْمُونَ ﴾ [الذاريات: ١٧].

فهذا يفيد الدلالة على الاستمرار أو الاعتياد، جاء في (البرهان): "ومن هذا الباب الحكاية عن النبي ﷺ بلفظ (كان يصوم) و(كنا نفعل) وهو عند أكثر الفقهاء والأصوليين يفيد

<sup>(</sup>١) \*الفعل زمانه وابنيته\* (٣٠).

الدوام، فإن عارضه ما يقتضي عدم الدوام مثل أن يروى: كان يمسح مرة ثم نقل عنه أنه يمسح ثلاثا، فهذا من باب تخصيص العموم»(١).

وقد سبق أن ذكرنا في باب (كان) أنّ سبق الفعل المضارع بـ (كان) قد يفيد الدلالة على اعتياد الأمر في الماضي، ووقوعه بصورة متكررة، نحو ﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهَلَهُ بِٱلصَّلَوْةِ ﴾ [مريم: ٥٥] أي كان مستمراً على هذا الفعل...

وقد يفيد أنه وقع مرة ولكن على أنه ماض مستمر في أثناء وقوعه، وليس معناه تكرر الحدث، نحو (كنت اقرأ ذات مرة في كتابي فجاءني خالد) أي كنت مستمراً على القراءة وفي هذه الاثناء جاءني خالد، ونحو (كنت أسبح في النهر فطاردني تمساح) فليس في هذا ما يدل على تكرر الحدث.

فسبقُ الفعل المضارع بـ (كان) له دلالتان: تكرر الحدث ووقوعه أكثر من مرة، والدلالة الأخرى أن الحدث كان مستمراً في ذلك الاخبار.

وقد تفيد (كان) الاستمرار، إذا كان خبرها شرطاً، نحو قولنا: (كان محمد إذا سئل أعطى) ومنه قوله تعالى ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوٓا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَآ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكُمُرُونَ ﴾ [الصافات: ٣٥].

17- الماضي المستمر المنقطع: وذلك نحو قولنا «كان لا يزال يلهو). و«كان ما يزال يكتب له» ومعنى ذلك أنه كان مستمراً على اللهو ثم انقطع عنه، وكذلك المثال الثاني فإن معناه أنه كان مستمراً على الكتابة له ثم انقطع بخلاف الماضي المستمر، فإنه لا يفيد الانقطاع.

17- استمرار الفعل واتصاله بزمن الاخبار: وذلك إذا دخل على المضارع فعل يفيد الاستمرار، نحو ما زال، وما برح، وما فتىء، وما انفك، وبقي، وما إلى ذلك نحو (ما زال أخوك يكتب) و(بقي يدرس) أي هو بدأ بالفعل في الماضي ولا يزال الفعل مستمراً لم ينقطع حتى زمن التكلم.

غير أنّ هناك فرقاً بين الاستمرار في (ما زال) و(بقي)، فلا يصح إبدال أحد الفعلين بالآخر دوماً، وذلك أنّ (مازال) وأخواتها تفيد توقع الانقطاع في الغالب، بخلاف (بقي) وذلك أنك تقول لولدك مثلاً (ما زلت صغيراً) ومعناه أنك ستكبر، بخلاف ما لو قلت (بقيت صغيراً) فإنّه لا يفهم منه الانقطاع، وإنما هو إلى معنى الثبات والدوام على ما هو عليه أقرب.

<sup>(</sup>١) «البرهان» (٤/ ١٢٥).

وكذلك في المضارع، فإنّ قولنا (لا يزال صغيراً) يختلف عن قولنا (ببقى صغيراً) فإنّ الجملة الأولى يفهم منها أنه سيتغير ويكبر، بخلاف الثانية كما هو ظاهر.

12 - مقاربة حصول الفعل وذلك إذا سبق الفعل المضارع بفعل يدل على المقاربة، ك (كاد) و(أوشك) نحو (كاد يغرق) أي قرب من الغرق، ولم يغرق

١٥ - رجاء حصول الفعل: وذلك إذا سبق الفعل المضارع بفعل دال على الرجاء، نحو ﴿ فَهَلَ عَسَيْتُمْ إِن تُولِيتُمُ أَن تُفْسِدُواْ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ [محمد: ٢٢] ونحو (حرى الغيم أن ينقشع).

١٦- شروع القيام بالفعل أي بدء القيام به نحو أخذ يكتب وشرع يدرس.

١٧ - تلبس حصول الفعل بوقت من الأوقات نحو (أصبح يهذي) و(أمسى يستطيع الحركة).

10- قد تؤخذ من الفاظ الأوقات أفعال للدلالة على الدخول في زمن معين وذلك نحو أفجر بمعنى دخل في الصباح وأظهر بمعنى دخل في الظهر وأعصر بمعنى دخل في الطهر وأعصر بمعنى دخل في العصر واسحر بمعنى دخل في النهار واليل بمعنى دخل في الليل وغير ذلك.

١٩ - تقليل حصول الفعل وذلك إذا سبق الفعل بما يفيد التقليل نحو ربما وقلما نحو (ربما راجعه في شأن من شؤونه)، ونحو (ربما من الفتى وهو المغيظ المحقق)، ونحو (قلما زرته)، وربما أفاد لفظ القلة النفي، نحو (قلما صدت) بمعنى لم أصد كما سيأتي بيان ذلك.

#### استعمالاته

١ - الأصل أن يستعمل الفعل للدلالة على معناه الأصلي كقولنا (حضر محمد وجاء خالد).

٢- وقد يستعمل الفعل ويراد به الإنشاء، كقولنا بعت واشتريت، وكقولنا غفر الله لك.

ومن ذلك ما يراد به الأمر، نحو (أجزأ امرؤ فداني بنفسه) و(أجاد أمرؤ أحسن إليك) أي ليحسن إليك، و فقه امرؤ رغب عنك) أي ليرغب عنك، ومنه قول الإمام علي رضي الله عنه: (أجزأ امرؤ قرنه آسى أخاه بنفسه)(١)، أي ليواس أخاه.

ومن ذلك ما يراد به الاغراء، وذلك نحو قولهم (كذب عليك العسل) أي الزم العسل. جاء في (أمالي ابن الشجري): «ومما جاء فيه لفظ الخبر بمعنى الاغراء قول عمر رضوان

<sup>(</sup>١) «شرح الرضى على الكافية» (٢/ ٢٤٩ - ٢٥٠).

人名美国英国英格勒 医电影 化二氯化物

Carle Section of the Section of Section 2.

. الله عليه (ايها الناس كذب عليكم الحج والعمرة) معناه عليكم بالحج والعمرة، ومثله قول معقر بن حمار البارقي:

وذبيانية أوصت بنيها بأن كذب القراطف والقروف

أي عليكم بالقراطف، وهي القطف وبالقروف، فاغنموها.

والقروف أوعية من ادم يتخذ فيها الخلع، وهو لحم يقطع صغاراً ويحمل في السفر...(ومثله).

كـذب العتيــق ومـاء شــن بــارد إنْ كنــت ســائلتــي غبــوقــاً فــاذهبــي

كذب العتيق أي عليك بالعتيق، وهو التمر، و(الشن) القربة الخلق»(!)

٣- قد يطلق الفعل ويراد به مقاربته ومشارفته نحو ﴿ وَإِذَا طَلَقْتُمُ ٱللِّسَآءَ فَلَفْنَ أَجَلَهُنَّ ﴾
 [البقرة: ٢٣١]، «أي فشارفن انقضاء العدة» (٢).

٤- وقد يطلق الفعل والمقصود به ارادته «واكثر ما يكون ذلك بعد اداة الشرط نحو في الله في ال

والمعنى اذا اردت قراءة القرآن فاستعذ بالله، واذا اردتم القيام الى الصلاة فاغسلوا وجوهكم، والآكان الغسل بعد القيام إلى الصلاة والاستعاذة بعد قراءة القرآن، وهو غير مراد، ولا يصح.

٥- قد يجمد الفعل الماضي للدلالة على معنى معين كالاستثناء كما في خلا وعدا، وللدلالة على النفي، نحو (قلما سرت) وقد يراد بذلك السير القليل، وقد يراد به نفي السير (١٤)، والتعجب كما في قوله تعالى ﴿ كَبُرَتْ كَلِمَةُ تَخْرُجُ مِنْ أَفْرَهِهِمْ ﴾ [الكهف: ٥]. والمدح، والذم، نحو نعم وبئس وساء، وغير ذلك من المعاني.

<sup>(</sup>١) "أمالي ابن الشجري" (١/ ٢٦٠-٢٦١).

<sup>(</sup>۲) «مغنى اللبيب» (۲/ ۱۸۸).

<sup>(</sup>٣) «مغنى اللبب» (٢/ ٦٨٩).

<sup>(</sup>٤) انظر «الاصول لابن السراج» (٢/ ١٧٦).

### الفعل المضارع

معنى المضارعة المشابهة، ويعنون بالمضارعة مشابهة الفعل المضارع للأسماء، فالمقصود بالفعل المضارع، الفعل المشابه للاسم.

ويعقد النحاة بينهما أوجهاً من المشابهة لسنا بصدد ذكرها الآن.

#### أزمنته:

يدل الفعل المضارع على أزمنة متعددة، أشهرها:

1 - الدلالة على الحال والاستقبال نحو (هو يكتب) و(هو يقرأ) فقد يحتمل أن يقصد به الحال والاستقبال جاء في (المقتضب): "تقول: (زيد يأكل) فيصلح أن يكون في حال أكل وان يأكل فيما يستقبل (()).

وجاء في (المفصل): "ويشترك فيه الحاضر والمستقبل"<sup>(۲)</sup>.

٢- دلالته على الحال تنصيصاً: وذلك في مواطن منها:

أ- إذا اقترن بظرف يدل على الحال كالآن والساعة والحين<sup>(٣)</sup>، نحو (هو يقرأ الآن) و(هو يكتب الساعة).

ب− إذا دخلت عليه لام الابتداء: نحو قوله: ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَيَطْغَيُّ أَن رَّءَاهُ ٱسْتَغْنَى ﴾ [العلق: ٧،٦] وهذا رأي الكوفيين وذهب إليه الأكثرون(٤).

واعترض ابن مالك على ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لَيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيْكَــَةِ﴾ [النحل: ١٣] وقوله: ﴿ إِنِّي لَيَحْرُنُنِيَ أَن تَذْهَـبُواْ بِهِـ ﴾ [يوسف: ١٣] فالفعلان يفيدان الاستقبال.

وأجيب أنه نزل المستقبل منزلة الحاضر المشاهد<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) قالمقتضية (٢/٢).

<sup>(</sup>٢) "المفصل" (٢/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٣) مشرح الرضي على الكافية؛ (٢/٢٥٦): «الهمع؛ (١/٨).

<sup>(</sup>٤) قشرح الرضي على الكافية؛ (٢/ ٢٥١)، وانظر قالهمع؛ (٨/١)، قالمغني؛ (٢٢٨/١).

<sup>(</sup>٥) «المغنى» (١/ ٢٢٨).

The stopping to the Distance

وهو نحو ما مر في تنزيل المستقبل منزلة الماضي، نحو: ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓ أَ﴾ [الزمر: ٧١] و﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ ﴾ [الزمر: ٦٨].

ويبدو لي أنها تفيد التوكيد كما يقول البصريون، أما تخصيصها المضارع بالحال ففيه نظر لما ورد في القرآن الكريم من دلالته على الاستقبال معها.

وصرفه إلى الحال في الآية يحتاج الى دليل، وكما هو الحال في دخولها على المستقبل مع غير الفعل المضارع نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّا لَجَاعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُزًا﴾ [الكهف: ٨]، وقوله ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا الضَّالَونَ الْمُكَذِّبُونَ لِآكِلُونَ مِن شَجَرِ مِن زَقُومٍ ﴾ [الواقعة: ٥١، ٥١].

جـ- نفيه بـ (ليس) أو (ما) أو (إنْ) عند الإطلاق نحو (ما خالد يكتب) و(ليس علي يقرأ) (١) فإذا كانت هناك قرينة تصرف الفعل المضارع الى غير الحال، كان ذلك بحسبها نحو:

وليس يكون الدهر ما دام يذبل(٢).

و(ما محمد يسافر غدا). ومثله في غير المضارع (ليس خَلَق الله مثله) و﴿ أَلَا يَوْمَ يَأْنِيهِمْ لَيْسَ لَيْسَ مَصَّرُوفًا عَنْهُمْ ﴾ [هود: ٨] وقوله ﴿ وَمَا هُمْ عَنْهَا بِغَالِمِينَ ﴾ [الأنفطار: ١٦].

٣- دلالته على الاستقبال تنصيصاً. وذلك في مواطن منها:

أ- إذا اقترن بظرف يدل على المستقبل<sup>(٣)</sup> نحو غداً أو بعد يومين ويوم القيامة نحو (يقضي الله بين عباده يوم القيامة).

ب- النصب: فإن الناصب يصرف الفعل إلى الاستقبال، نحو (ارغب في أن تزورني).
 جاء في (الهمع): «ومن شأن الناصب أن يخلص المضارع الى الاستقبال»<sup>(3)</sup>. وجاء فيه:
 «النواصب من مخلصات المضارع للاستقبال»<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر «الهمع» (٨/١)، «شرح الرضي على الكافية» (٢/٢٥٦).

<sup>(</sup>Y) «الهمع» (1/A).

<sup>(</sup>٣) اشرح الرضي على الكافية (٢/ ٢٥٦)، «الهمع» (١/ ٨).

<sup>(3) «</sup>الهمع» (7/r).

<sup>(</sup>O) «الهمع» (۲/P).

وجاء في (المقتضب) أن «حروف النصب إنما معناهن مالم يقع»(١).

وقال ابن الناظم: «فلو كان المضارع بمعنى الحال وجب رفعه لأن فعل الحال لا يكون الامرفوعا»(٢).

وليس معنى هذا أن كل فعل مرفوع هو يدل على الحال، ولا كل فعل مستقبل يكون منصوب، نحو منصوب، نحو (سيحاسب الله الخلق).

ج- إذا دخل عليه حرف تنفيس<sup>(٣)</sup> وهو السين أو سوف نحو ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِثَايَلَتِنَا سَوْفَ نُصَلِيهِمْ نَارُّا ﴾ [النساء:٥٦]. وقوله: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَنْتِ سَنُدُخِلُهُمْ جَنَّنْتِ جَنَّنْتِ مَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ [النساء:٥٧].

د- إذا دخلت عليه نونا التوكيد<sup>(٤)</sup> كقوله تعالى ﴿ لَتَدْخُلُنَ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآءَ ٱللهُ عَالِينَ ﴾ [الفتح: ٢٧] وقوله ﴿ لَنَسْفَعًا بِٱلنَّاصِيَةِ ﴾ [العلق: ١٥].

هـ- إذا دخلت عليه اداة شرط<sup>(ه)</sup> نحو ﴿ إِن يَشَأْ يَرَّحَمَّكُمْ ﴾ [الإسراء: ٥٤] (إن تزرني أكرمك) إلا (لو) الشرطية <sup>(٦)</sup> فإنها موضوعة للشرط في الماضي نحو (لو زارني لاكرمته).

وهذا هو الغالب. ومن غير الغالب قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَسْمَعَهُمْ لَتَوَلُّواْ وَهُم مُعْرِضُونَ ﴾ [الأنفال: ٢٣] وقوله: ﴿ لَوَنَشَاءُ جَعَلْنَهُ أَجَاجًا ﴾ [الواقعة: ٧٠] فهذا يحتمل المضي والاستقبال.

و- بعد (لو) المصدرية، نحو قوله تعالى: ﴿ وَدُّواْ لَوْ تُدَّهِنُ ﴾ [القلم: ٩] (٧). وذهب بعضهم إلى أنها لا تخصص المضارع بالاستقبال، بدليل قوله تعالى: ﴿ يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلَّكُ سَكَنَةٍ ﴾ [البقرة: ٩٦] (٨).

<sup>(</sup>۱) «المقتضب» (۲/۱۱).

<sup>(</sup>٢) ﴿شرح ابن الناظم ١ (٢٧٦).

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضي» (٢/ ٢٥٧)، «الهمع» (٨/١).

<sup>(</sup>٤) «شرح الرضي» (٢/ ٢٥٧)، «الهمع» (١/ ٨).

<sup>(</sup>٥) «شرح الرضي» (٢/٧٥٢)، «الهمع» (١/٨).

<sup>(</sup>٦) "شرح الرضي" (٢/ ٢٥٧).

<sup>(</sup>V) «شرح الرضي» (٢/ ٢٥٧).

<sup>(</sup>۸) انظر «الهمع» (۱/۸).

ز- بعد (هل): وهي تخصص المضارع بالاستقبال غالباً، نحو (هل تسافر؟) بخلاف الهمزة نحو (أنظنه قائما)(١). ومن غير الغالب قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ مَنّا إِلّا أَنْ ءَامَنَا بِٱللّهِ ﴾ [المائدة: ٥٩].

ح- إذا اقتضى طلباً كالأمر والنهي والدعاء والتحضيض والتمني والترجي<sup>(٢)</sup>، نحو: ﴿ لِيُنفِقُ ذُو سَعَةِ مِن سَعَيَةِ ﴾ [الطلاق: ٧] و(لا تخبره)، و(ليتني اجده) و﴿ لَعَلَىٰ آبَلُغُ اللَّمُسَبَبَ ﴾ [غافر: ٣٦] و﴿ لَوْلَا تَسْتَغْفِرُونِ كَاللَهُ ﴾ [النمل: ٤٦] و﴿ يَغْفِرُ ٱللَّهُ لَكُمُّ ﴾ [يوسف: ٩٢] و﴿ وَالْوَلِدَتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَلَاهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنٍ ﴾ [البقرة: ٣٣٣] أي ليرضعن.

ط- إذا اقتضى وعداً أو وعيداً، نحو ﴿ يُعَذِّبُ مَن يَشَاّهُ وَيَغْفِرُ لِمَن يَشَاّهُ ﴾ [المائدة: ٤٠] وكقولك واعداً (اكرمك وأحسنُ اليك) (٣) و(أفعلُ ذلك).

ي- إذا اسند الى متوقع<sup>(؛)</sup>، نحو (يحاسب الله عباده) و﴿ أَنتَ تَحَكُّرُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُوأَ فِيهِ يَغْنَلِفُونِ﴾ [الزمر:٤٦] و(تقوم القيامة).

وغير ذلك من الصوارف الى الاستقبال.

٤- الدلالة على حدث مستقبل بالنسبة الى حدث مستقبل قبله وذلك نحو قولك (سأذهب إليه وقد امتلأ المجلس بالحضور وأرد عليه) فالذهاب يكون بعد امتلاء المجلس، وكلاهما مستقبل.

# ٥- دلالته على المضي وذلك في مواضع منها:

أ- اذا اقترن بـ (لم) أو (لما) (٥) نحو: ﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكِكَ اللَّهَ قَنْلَهُمْ ﴿ الْأَنْفَالَ: ١٧] وقوله: ﴿ وَلَكِن قُولُواْ أَشَلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٤]. وقد اجتمعتا في قوله تعالى: ﴿ بَلْ كَذَّبُواْ بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ ، وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ ﴾ [يونس: ٣٩].

ب- إذا دخلت عليه (لو) الشرطية، نحو: ﴿ وَلَوْ يُوَّاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِظُلْمِهِم مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَآبَةٍ ﴾

 $(x,y) = (x_1^{-1}, x_2^{-1}, \dots, x_n^{-1}, x_n^{-1}) \qquad (x,y) \in \mathbb{R}^n$ 

<sup>(</sup>١) «المغني» (٢/ ٣٥٠)، «الإيضاح للقزويني» (١/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٢) «شرح الرضي» (٢/٢٥٦، ٤٤٦)، «الهمع» (١/٨).

<sup>(</sup>۳) «شرح الرضي» (۲/ ۲۵۷)، «الهمع» (۱/۸).

<sup>(</sup>٤) «شرح الرضى» (٢/٢٥٢).

<sup>(</sup>٥) «شرح الرضي» (٢/ ٢٥٧)، «الهمع» (١/ ٨).

[النحل: ٦١] وهو غالب<sup>(١)</sup>.

ج- إذا دخلت عليه (إذ) (٢)، نحو: ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِيّ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ ﴾ [الأخزاب: ٣٧] أي قلت. وقوله: ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ لِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِيُثْبِتُوكَ ﴾ [الانفال: ٣٠] أي مكر.

د- اذا دخلت عليه (قد) التقليلية، نحو (قد اترك القرن مصفراً أنامله) بخلاف ما إذاً لم تكن للتقليل (٢٠).

وقد تأتي لغير المضي نحو (قد يشفى المريض).

هـ إذا دخلت عليه (ربما): يقول النحاة لأنها مختصة بالدخول على الفعل الماضي فإذا دخلت على المضارع صرفت معناه الى المضي، وذلك كقول الشاعر(١):

ربما تكره النفسوس من الأمر له فرجة كحل العقال

وجعلوا من ذلك قوله تعالى ﴿ زُبَهَا يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَقَ كَانُواْ مُسْلِمِينَ ﴾ [الحجر: ٢] والظاهر أنها ليست مختصة بالمضي، بل قد تدخل على المضارع في المعنى (٥)، فقوله (ربما تكره النفوس) ليس نصا في المضي، بل هو يحتمل الاستمرار والدلالة على الحقيقة، وكذلك قوله تعالى ﴿ زُبُهَا يُودُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ يحتمل الاستقبال والله أعلم.

و- إذا وقع المضارع حالاً عامله فعل ماض<sup>(٦)</sup> ، نحو (أقبل خالد يضحك) ونحو (فقدم الملك آنذاك يسعى الغلمان بين يديه).

ز- حكاية الحال الماضية: والمقصود بحكاية الحال الماضية أن تعبر عن الحدث الماضي بما يدل على الحاضر استحضاراً لصورته في الذهن كأنه مشاهد مرئي في وقت الاخبار، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَإِذْ نَجَيْنَكُمُ مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوّهَ ٱلْعَذَابِ يُذَعِّونَ أَلْكُمْ اللهِ وَلَا يَدَعِونَ اللهُ اللهِ وَذَلِكَ نحو قوله تعالى ﴿ وَإِذْ نَجَيْنَكُمُ مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوّهَ ٱلْعَذَابِ يُذَعِّونَ أَنْنَاءً كُمْ ﴾ [البقرة: ٤٩] فسَوم فرعون بني إسرائيل سوء العذاب وتذبيح الأبناء أحداث

 <sup>(</sup>١) قشرح الرضي، (٢/ ٢٥٧)، «الهمع، (١/٨).

<sup>(</sup>٢) الشرح الرضي ا (٢/ ٢٥٧)، الهمع (١/٨).

<sup>(</sup>٣) ﴿ الْهُمَّعِ ﴾ (١/ ٨) وانظر ﴿ المغني ﴾ (١/ ١٧٤) - البيت (قد اترك القرن) عنده للتكثير وهو اولى.

<sup>(</sup>٤) الشرح الرضي ال(٢/ ٢٥٧)، اللهمع (١/٨).

<sup>(</sup>٥) انظر «المغني» (١/ ١٣٧).

<sup>(7) &</sup>quot; eligas" (1/P).

ماضية، غير أنه عبر عنها بالفعل الذي يدل على الحال وهو المضارع فقال (يسومونكم) و(يذبحون) وذلك لقصد احضار مشهد التعذيب أمام العين، فكأنك تشاهد آل فرعون بأيديهم المُدَى يذبحون الأبناء.

ومثله قوله تعالى ﴿ قُلْ فَلِمَ تَقَنُّلُونَ أَنْبِيآ اللّهِ مِن قَبْلُ﴾ [البقرة: ٩١] فالقتل حصل فيما مضى الا ترى الى قوله ﴿ مِن قَبْلُ﴾ ولكنه عبر عنه بالفعل المضارع استحضاراً لهذه الصورة الشنيعة من قتل أنبياء الله، فخلع على المشهد صورة الحياة والحركة بجعله ماثلاً أمام عين الرائي.

جاء في (المغني): «انهم يعبرون عن الماضي والآتي كما يعبرون عن الشيء الحاضر قصداً لاحضاره في الذهن حتى كأنه مشاهد حالة الاخبار... ومثله ﴿ وَاللّهُ الّذِي آرَسُلَ الرّيِئَعَ فَتُثِيرُ سَحَابًا ﴾ [فاطر: ٩] قصد بقوله سبحانه وتعالى ﴿ فَتُثِيرُ ﴾ احضار تلك الصورة البديعة الدالة على القدرة الباهرة من إثارة السحاب تبدو أولاً قطعا، ثم تتضام متقلبة بين أطوار، حتى تصير ركاماً »(١).

وجاء في (البرهان): «قوله ﴿ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونَ ﴾ [آل عمران: ٥٩] أي (فكان) استحضاراً لصورة تكونه. وقوله ﴿ وَاتَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ ﴾ [البقرة: ٢٠٢] أي ماتلَتْ... وقوله ﴿ فلم تقتلون انبياء الله من قبل ﴾ أي فلم قتلتم؟ »(٢).

وجاء في (الكشاف) في قُوله تعالى ﴿ فَفَرِيقًا كَذَّبَتُمْ وَفَرِيقًا نَقَنُلُونَ ﴾ [البقرة: ٨٧]: «فإن قلت: هلا قيل: وفريقا قتلتم؟.

قلت: هو على وجهين: أن تراد الحال الماضية، لأن الامر فظيع فأريد استحضاره في النفوس وتصويره في القلوب.

وان يراد وفريقا تقتلونهم بعد لانكم تحومون حول قتل محمد ﷺ لولا أني أعصمه منكم "(٣).

ونحو قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَكَرَ أَتَ اللَّهُ أَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّكَمَاءِ مَآءُ فَتُصْبِحُ ٱلْأَرْضُ مُخْضَرَّةً ﴾ المضارع ارادة الحج: ٦٣] "فعبر بالماضي ثم قال ﴿ فَتُصْبِحُ ٱلْأَرْضُ مُخْضَرَّةً ﴾ فعدل عنه الى المضارع ارادة لتصوير اخضرارها في النفس، وعليه قول ابن معد يكرب يصور شجاعته وجرأته:

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (۲/ ۲۹۰).

<sup>(</sup>٢) «البرهان» (٣/ ٢٧٢).

<sup>(</sup>۲) «الكشاف» (۱/۲۲۲).

فإني قد لقيت القرن أسعى بسهب كالصحيفة صحصحان فآخذه فأضربه فيهوي صريعا لليدين وللجران، (۱)

ح- وربما أفاد المضارع المضي في غير ذلك، وذلك نحو قوله:

إن يقتلوك فإن قتلك لم يكن عارا عليك ورب قتل عار

فقوله (إن يقتلوك) يفيد المضي، وذلك أن هذا الشعر قيل في رثاء يزيد بن المهلب. ونحوه قوله:

فإن يهلك بنّي فليس شيء على شيء من الدنيا يدوم فقوله (إن يهلك) يفيد المضى، لأنهم قد هلكوا بدليل قوله:

كـــأن الليـــل محبـــوس دجــاه فـــأولـــه وآخـــره مقيـــم لمهلــك فتيــة تــركــوا ابــاهــم واصغــر مــابــه منهــم عظيــم

ومن دلالته على المضي في غير الشرط، قول فارعة بنت شداد ترثي أخاها مسعودا: (٢) يــاعيـــن بكّـــي لمسعــود بــن شـــداد بكــاء ذي عبــرات شجــوه بــادي

من لايذاب له شحم السديف ولا يجفو العيال اذا ماضن بالزاد

ولا يحل إذا ما حمل منتبذاً يخشى الرزية بين الماء والباد مسلم الماء والباد مسلم الفتاء وقد هموا باخماد عند الشتاء وقد هموا باخماد

وكل هذه الأفعال تفيد المضي.

ومن دلالته على المضي في غير ما مر نحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اَلَّذِينَ تَوَفَّنَهُمُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ ظَالِمِيّ أَنفُسِمِمْ قَالُواْ فِيمَ كُنكُمْ قَالُواْ كُناً مُسْتَضَعَفِينَ فِي ٱلأَرْضِ قَالُواْ أَلَمْ تَكُنَّ أَرْضُ ٱللّهِ وَسِعَةً فَلُهَاجِرُواْ فِيماً ﴾ [النساء: ٩٧] فهم لم يهاجروا، وقوله ﴿ أَفَلَرْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَمُمُ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا ﴾ [الحج: ٤٦] فهم لم يعقلوا بقلوبهم، فزمن (تهاجروا) و(تكون لهم قلوب) هو الماضي غير

<sup>(</sup>١) الحاشية ابن المنير على الكشاف، (١/٢٢٦) وانظر دلائل الإعجاز (١٦٠).

<sup>(</sup>٢) انظر «الامالي للقالي» (٢/ ٣٢٤).

أنه لا يصح ابدال الفعل الماضي بهذين الفعلين، لأن المعنى سيتغير، ذلك أن المعنى في المضارع ههنا عدم الحصول، والمعنى في الماضي يفيد الحصول، فإنه لو قال (ألم تكن ارض الله واسعة فهاجرتم) لكان معنى ذلك أن الهجرة حصلت، وكذلك لو قال (أفلم يسيروا في الأرض فكانت لهم قلوب) لكان المعنى أنهم ساروا وكانت لهم قلوب يعقلون بها.

ونظير ذلك قوله تعالى ﴿ أَفَامَرَ تَكُنَّ مَايَنِي تُتَلَى عَلَيْكُمْ فَالْسَتَكَبَرْتُمْ وَكُنُمُ قَوْمًا تُجْرِمِينَ ﴾ [الجاثية: ٣١] فإنه أثبت لهم الاستكبار، وكذلك قوله تعالى ﴿ أَلَمْ تَكُنْ مَايَنِي تُنْلَى عَلَيْكُمْ فَكُنْ مَايَنِكُمْ فَكُنْ عَالِيكُمْ وَلَكُنْ عَالِمَ عَلَيْكُمْ فَكُنْ مَايَنِكُمْ فَكُنْ مَايِنِيكُمْ وَلَمْ اللّهُ فَيْمَ إِلَا لَهُ مُولِدُ يَعِنَا وَلِيدًا وَلِبَشْتَ فِينَا وَلِيدًا وَلِيدًا وَلِيشْتَ فِينَا مِينَ عُمُرِكَ سِنِينَ ﴾ [الشعراء: ١٨] فقد أثبت التربية واللبث فيهم.

ولو عطف بالفعل المضارع، لكان أيضا تقريراً معناه الاثبات، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ أَلَمْ نَسْتَحْوِذُ عَلَيْكُمْ وَنَمْنَعْكُم مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النساء: ١٤١] فالاستحواذ والمنع كلاهما حاصلان، وقوله ﴿ أَلَمْ أَنْهَكُما عَن تِلْكُمَا الشَّجَرَةِ وَأَقُل لَكُمَا إِنَّ الشَّيْطَنَ لَكُمَا عَدُوُّ مَّبِينٌ ﴾ حاصلان، وقوله: ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنْقِبَهُ ٱللّذِينَ مِن قَبْلِهِم ﴾ [الروم: ٩]، فهم ساروا ونظروا عاقبة الذين من قبلهم، ونحوه أن تقول (الم تشتمني فتصربني) بالعطف فإن الضرب والشتيمة حاصلان، وعلى ذلك يكون معنى قولك (ألم يعنك فتعينه) بالنصب أن الاعانة بعد الفاء لم تحصل، فإن أحدهما أعان والآخر لم يعن، وان معنى قولك (ألم يعنك فأعنته) أن الاعانة حصلت منهما جميعًا،

7- الاستمرار التجددي: وذلك كقوله تعالى ﴿ وَاللّهُ يَقْبِضُ وَيَبْضُطُ ﴾ [البقرة: ٢٥٨] وقوله ﴿ وَإِنَ اللّهُ يَأْتِي بِالشّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ ﴾ [البقرة: ٢٥٨] وقوله ﴿ فَإِنَ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ الْمُلْكِ الْمُلْكِ الْمُلْكِ مَن اللّهُ وَتَنزِعُ الْمُلْكِ الْمُلْكِ مَن اللّهُ وَتَنزِعُ الْمُلْكِ الْمُلْكِ مَن اللّهُ وَتَنزِعُ اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَ

الدلالة على الحقيقة من حيث هي غير مقيدة بزمن، وذلك كقوله تعالى ﴿ وَإِنَّ مِنَ الْحَارَةِ لَمَا يَنْفَجَّرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَارُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَّقُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ ٱلْمَآةً ﴾ [البقرة: ٧٤] وكقوله ﴿ فَينْهُم مِّن يَمْشِى عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِى عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِى عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِى عَلَى أَرْبَعْ ﴾ [النور: ٤٥] وقوله : ﴿ فَمِنْ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَيُشْهِدُ ٱللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُو ٱلدُّ ٱلْخِصَامِ ﴾

[النفرة: ٢٠٤] وقوله ﴿ اللَّهُ وَلِنَّ الَّذِيرَ ، امَنُواْ يُخْرِجُهُم مِنَ الظُّلُمَنَةِ إِلَى النَّوْدِ وَالَّذِيرَ كَفَرُواْ أَوْلِيَـاَ أَوْهُمُ الظَّلْغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِنَ النُّورِ إِلَى الظُّلُمَنَةِ ﴾ [البقرة: ٢٥٧] ونحو قولنا (الإنسان يعجز) و(الحي يهرم) ونحو ذلك.

٨- الدلالة على أن الفعل حاصل وهو مستمر لم ينقطع، وذلك إذا سبق بفعل دال على الاستمرار نحو (لا يزال) و(لايبرح) نحو (لا يزال يكتب) أي هو يكتب وهو مستمر على ذلك ونحو فوله تعالى ﴿ وَلَا يَزَالُونَ يُقَالِلُونَكُمُ حَتَى يُرُدُّ وَكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ اَسْتَطَاعُواً ﴾ [البقرة: ١٧٦] أي هم قاتلوكم وسيبقون كذلك (حتى يردوكم عن دينكم إن استطاعوا). ونحو (هو يبقى يدرس) وقد بينا الفرق في باب الفعل الماضي بين (لا يزال) و(يبقى) في الدلالة على الاستمرار فلا داعى لاعادته.

٩- مقاربة حصول الفعل: وذلك نحو قولهم (يكاد المريب يقول خذوني) وقوله تعالى
 ﴿ يَكَادُ زَيْنُهَا يُضِينَ عُ ﴾ [النور: ٣٥] وقوله ﴿ يَكَادُونَ يَسْطُونَ ﴾ [الحج: ٧٢] وقوله ﴿ وَإِن يَكَادُ اللَّهِ يَكُونُ لَكُونَكُ إِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ إِلَيْهِ إِلْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَيْهِ الْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ اللَّهِ لِيَالِي اللَّهِ لِي اللَّهِ لِي اللَّهُ إِلَيْهِ اللَّهُ إِلَيْهِ اللَّهُ إِلَيْهِ اللَّهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ اللَّهِ لِي اللَّهِ لِي اللَّهُ لِي اللَّهِ لِي اللّهِ لِي الللَّهِ لِي الللَّهِ لِي اللَّهِ لِي الللَّهِ لِي الللَّلِي الللَّهِ لِي اللللَّهِ لِي الللَّهِ لِي الللّهِ لِي الللّهِ لِي الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللللّهِ الللللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهُ اللّهِ الللّهُ اللّهُ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهُ اللّهِ الللّهُ الللّهِ الللّهُ اللّهُ اللّهِ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِي الللّهِ الللللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللللّهِ الللّهِ الل

بسي شسك مسن فسر مسن منيسه فسي بعسض غسراته بسوافقها

٠١٠ تلبس حصول الفعل بوقت من الاوقات، نحو (يمسي العامل متعباً ويصبح مستريحاً)!

١١- الدلالة على الدخول في زمن معين، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ فَسُبْحَنَ اللّهِ حِينَ تُعْلَمُ وَنِ اللّهِ عِينَ اللّهِ عِينَ تُصْبِحُونَ وَلَهُ الْحَمْدُ فِي السّمَوَاتِ وَالْإَرْضِ وَعَشِينًا رَحِينَ تُظْهِرُونَ ﴾ [الروم: ١٧-١٨] فمعنى (تطهرون) تدخلون في وقت الظهر.

\* ١- تقليل حصول الفعل، وذلك إذا سبق الفعل المضارع بما يدل على التقليل وذلك نمحو قولك (قد يصدق الكذوب) ونحو (قلمًا اراه).

#### استنمالاته:

١- يستعمل الفعل المضارع للدلالة على معناه، وهو وقوع الحدث في الحال أو في الاستقبال، وهذا هو الأصل نحو (ادرسُ كل يوم) و(أنا أقوم بواجبي).

٢- قد يخرج الى الانشاء وذلك كما في الدعاء، نحو ﴿ يَغْفِرُ اللَّهُ لَكُمْ ﴾ [يوسف: ٩٢]
 و(يرحمك الله).

والأمر، نحو ﴿ وَٱلْمُطَلِّقَاتُ يَثَرَبُّصَ إِنَّفُسِهِنَّ ثَلَثَةً قُرُوءٍ ﴾ [البقرة: ٢٢٨] أي ليتربصن. ﴿ ﴿ وَٱلْوَلِدَاتُ يُرْضِعَنَ أَوْلَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنَ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] أي ليرضعن، وقد أخرج الأمر

(grant ) 中型 (grant ) (grant )

tan magy to be lighted to

184 - Sample 188, 8037

مخرج الخبر للدلالة على أنهن يفعلن ذلك امتثالاً لأمر الله، وهذا شأنهن. وهو أبلغ من صريح الأمر، ونظير هذا قولنا (تذهب الى فلان وتخبره كذا وكذا) على معنى اذهب إليه، وهو الطف من الأمر الصريح، إذ لا يراد أحياناً المواجهة بالامر بل يخرج مخرج الخبر تلطفاً بالسامع اواكراماً له، جاء في (شرح شذور الذهب) في قوله تعالى ﴿ وَٱلْمُطَلَقَاتُ يَرَبَقَت ﴾ [البقرة: ٢٢٨] وقوله ﴿ وَٱلْمُطَلَقاتُ يُرَفِعَن ﴾ [البقرة: ٢٣٣] «وهذان الفعلان خبريان لفظاً، طلبيان معنى، ومثلهما (يرحمك الله)، وفائدة العدول بهما عن صيغة الأمر التوكيد، والاشعار بانهما جديران بأن يتلقيا بالمسارعة، فكأنهن امتثلن فهما مخبر عنهما بموجودين (١١)».

والنهي، نحو قوله تعالى ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَقَكُمْ لَا تَسَفِكُونَ دِمَآءَكُمْ ﴾ [البقرة: ٨٤] بمعنى لا تسفكوا، ونحو (لا يكرهُ المرء في الدين) بالرفع، ومعناه النهي أي لا تكرهوا، وقد أخرج مخرج الخبر للدلالة على أن هذا هو الوضع الطبيعي وان هذا هو الذي يحصل، جاء في (الكشاف) في قوله تعالى ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَى بَنِي إِسْرَهِ بِلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا اللّهَ ﴾ [البقرة: ٨٣]: "لا تعبدون- اخبار في معنى النهي كما تقول: تذهب الى فلان تقول له كذا، تريد الأمر وهو أبلغ من صريح الأمر والنهي لأنه كأنه سورع الى الامتثال والانتهاء فهو يخبر عنه (٢١)».

جاء في (البرهان): "وقال النووي في شرح مسلم في باب تحريم الجمع بين المرأة وعمتها وخالتها وقوله على الموث الرجل على خطبة أخيه ولا يسوم على سوم أخيه) هكذا هي في جميع النسخ (ولا يسوم) بالواو (ولا يخطب) بالرفع وكلاهما لفظ الخبر والمراد به النهي، وهو أبلغ في النهي، لأن خبر الشارع لا يتصور وقوع خلافه، والنهي قد يقع مخالفته، فكأن المعنى: عاملوا هذا النهي معاملة خبر الحتم (٣)».

٣- يستعمل للدلالة على مشارفة وقوع الفعل كما مر في الماضي، نحو قوله تعالى ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجُا وَصِيَّةً لِأَزْوَجِهِم ﴾ [البقرة: ٢٤٠] أي والذين يشارفون الموت، وترك الأزواج يوصون وصية (٤٠).

٤- ارادة الفعل نحو (متى تقم ألى الصلاة فتوضأ) والمعنى متى اردت القيام الى الصلاة والا كان الوضوء بعد القيام الى الصلاة، ونحو (متى تقرأ القرآن فاستعذ بالله) أي اذا اردت ذلك.

<sup>(</sup>۱) «شرح شذور الذهب» (۲۹) وانظر «البرهان» (۲/ ۳۲۰).

<sup>(</sup>۲) «الكشاف» (۱/ ۲۲۶).

<sup>(</sup>٣) «البرهان» (٣/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٤) «المغنى» (٢/ ٦٨٨).

# حروف النصب

## أن

وهي حرف مصدري<sup>(۱)</sup> يدخل على الفعل الماضي، نحو ﴿ أَفَنَضْرِبُ عَنكُمُ ٱلذِّكَرَ صَفَحًا أَن كُنتُمْ قَوْمًا مُسْرِفِينَ ﴾ [الزخرف: ٥] وعلى الأمر، نحو (ناديته بأن احضر). ويدخل على الفعل المضارع فينتصب بعده ويصرفه إلى الاستقبال<sup>(٢)</sup>، شأن النواصب الأخرى<sup>(٢)</sup>.

جاء في (المقتضب): "فمن هذه الحروف- يعني الحروف التي تنصب الافعال- (أن) وهي والفعل بمنزلة مصدره، إلا أنه مصدر لا يقع في الحال إنما يكون لما لم يقع إن وقعت على مضارع، ولما مضى إن وقعت على ماض»(٤).

وجاء فيه أيضا: «ولا تقع مع الفعل حالاً، لأنها لما لم يقع في الحال، ولكن لما يستقبل» (٥).

تقول: « (كتبت إليه أنْ لا تقلُ ذاك، وكتبت إليه أن لا يقولَ ذاك، وكتبت إليه أن لا تقولُ ذاك، فأما الجزم فعلى الأمر، وأما النصب فعلى قولك لئلا يقول ذاك، واما الرفع فعلى قولك: لأنك لا تقول ذاك، أو بأنك لا تقول ذاك، تخبره بأنّ ذا قد وقع من أمره »(٦).

وجاء في (معاني القرآن) للفراء، في قوله تعالى: ﴿ اَيَتُكَ أَلَّا تُكَلِّمَ ٱلنَّاسَ ﴾ [آل عمران: ١٤]: «اذا اردت الاستقبال المحض نصبت (تكلم) وجعلت (لا) على غير معنى (ليس)، وإذا أردت: آيتك أنك على هذه الحال ثلاثة أيام رفعت فقلت: أن لا تكلم الناس، ألا ترى انه يحسن أن تقول: آيتك انك لا تكلم الناس ثلاثة أيام، إلا رمزاً» (٧).

<sup>(</sup>١) سبق أن رجحنا أنها في نحو (عسى محمد أن يقدم) ليست مصدرية بل هي للاستقبال فقط.

<sup>(</sup>٢) «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٢٦٢).

<sup>(</sup>٣) أنظر «الهمع» (٢/٢،٢/٩)، «الرضي على الكافية» (٢/٥٠).

<sup>(</sup>٤) «المقتضب» (٢/٢).

<sup>(</sup>٥) «المقتضب» (٢/ ٣٠).

<sup>(</sup>٦) «سيبويه» (١/ ١٨١).

<sup>(</sup>٧) ﴿معاني القرآنِ (١/٢١٣).

وتقع بعد لفظ دال على معنى غير اليقين<sup>(١)</sup>، نحو أرجو، واخاف، وأخشى، وأطمع، وأطمع، وألَّذِي أَلْمُعُ أَن يَغْفِرُ لِي خَطِيٓتَتِي يُوْمَ ٱلدِّينِ﴾ [الشعراء: ٨٢].

أما الداخلة بعد أفعال اليقين والمنزّلة منزلتها، فهي أن المخففة من الثقيلة نحو (علمت أن لا يقدم) برفع يقدم، ولا يصح نصبه، لأنها بعد فعل دال على اليقين.

جاء في (الكتاب): «وذلك قد علمت أن لا يقولُ ذاك، وقد تيقنت أن لا تفعلُ ذاك كأنه قال أنّه لا يقول وانك لا تفعل، وليست (أن) التي تنصب الأفعال تقع في هذا الموضع، لأن ذا موضع يقين وايجاب»(٢).

وجاء في (المقتضب): «أما ما كان من العلم فإن (أنْ) لا تكون بعده إلاّ ثقيلة، لأنه شيء قد ثبت واستقر وذلك قولك: (قد علمت أن زيداً منطلق) فإنَّ خففت فعلى ارادة التثقيل والإضمار، تقول: قد علمت أن سيقوم زيد ترد أنه سيقوم زيد»(٣).

وقد تجيء الناصبة بعد العلم على أن لا يراد به اليقين، وذلك نحو قولك: (ما اعلم إلاّ أن تخبرَه) بالنصب، أي لا أرى إلاّ أن تخبره.

فإذا قلت (ما أعلم إلا أن تخبرُه) بالرفع كان المعنى أنا أعلم أنك تخبره، فبالنصب يكون المعنى أنك تعلم أنه يخبره أي هو قائم باخباره فعلا، فبالنصب هو لم يخبره، وبالرفع هو يخبره.

قال سيبويه: "وتقول: ما علمت إلا أن تقومَ وما أعلم إلا أن تأتيَه إذا لم ترد أن تخبر أنك قد علمت شيئا كائنا البتة، ولكنك تكلمت به على وجه الإشارة كما تقول: أرى من الرأي أن تقوم، فأنت لا تخبر أنّ قياماً ثبت كائنًا، أو يكون فيما يستقبل البتة، فكأنه قال: لو قمتم. فلو أراد غير هذا المعنى لقال: ما علمت إلاّ أن سيقومون (١٤).

غير أن الذي يبدّو لي أنها تصرف زمن الفعل المضارع الى الاستقبال غالباً، كما سبق أنْ قلت في موطن سابق، وقد تأتي لغير الاستقبال، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَمَانَقَمُواْ مِنْهُمُ إِلَّا أَن

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (١/ ٢٧ – ٢٨)، «الهمع» (٢/ ٢) وانظر سيبويه (١/ ٤٨١).

<sup>(</sup>٢) "كتاب سيبويه" (١/ ٤٨١).

<sup>(</sup>٣) «المقتضب» (٣/ ٧و٢/ ٣٠) وانظر «المغني» (١/ ٣٠)، التسهيل (٢٢٨)، «الهمع» (٢/ ٢). "

<sup>(</sup>٤) «كتأب سيبويه» (١/ ٤٨٢) وانظر الجمل للزجاجي (٢٠٦).

يُوْمِنُواْ بِاللّهِ الْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ [البروج: ٨] فإنهم مؤمنون في الحال، ولا يراد به الاستقبال. ونحو ونحو قوله: ﴿ أَنَقَتْلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِتَ اللّهُ ﴾ [غافر: ٢٨] وهو يقولها مستديماً لها. ونحو قوله ﴿ يُخْرِجُونَ ٱلرّسُولَ وَإِيّاكُمْ أَن تُؤْمِنُوا بِاللّهِ رَيِّكُمْ ﴾ [الممتحنة: ١] وقوله ﴿ تَوَلّواْ وَأَعْيُنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ كَزَنّا أَلّا يَجِدُواْ مَا يُنفِقُونَ ﴾ [التوبة: ٩٢] وهم لا يجدون في الحال، وقد يجدون في المحال، وقد يجدون في المستقبل، وغير ذلك من الآيات الكثيرة.

وقد ذهب قسم من النحاة الى أنها قد تأتي للتعليل، نحو قوله تعالى:

﴿ أَن تَضِلَ إِحْدَنْهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَنْهُمَا ٱلْأُخْرَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٨٢] وقوله: ﴿ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ \* أَن تَضِلُوا ﴾ [النحل: ١٥]. أَن تَضِلُوا ﴾ [النساء: ١٧٦] وقوله ﴿ وَٱلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِ أَن نَعِيدَ بِكُمْ ﴾ [النحل: ١٥].

جاء في (المقتضب): «والحذف مع (ان) وصلتها مستعمل في الكلام لما ذكرت لك من انها علة لوقوع الشيء (١٠)».

وجاء في (الهمع) في قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا أَنْ جَمَاءَتْ رُسُلُنَا لُوطَا سِيَّ بِهِمْ وَضَافَ ﴾ [العنكبوت: ٣٣]، "وقال الأستاذ أبو على دخلت (يعني أنْ) منبهة على السبب، وأنّ الاساءة كانت لاجل المجيء، لأنها قد تكون للسبب في قولك (جئت أن تعطي) أي للاعطاء.

قال أبو حيان وهذا الذي ذهب إليه لا يعرف كبراء النحويين (٢)».

وقد ذكر الزركشي في (البرهان) من حروف العلة اللام وكي وأن<sup>(٣)</sup>.

والجمهور لا يرون أنها تأتي للتعليل بل يتأولون ذلك.

وللنحاة فيما ورد منها للتعليل، ثلاث طرائق مشهورة.

الأولى: رأي البصريين وهو تقدير محذوف نحو كراهة، أو مخافة، أو حذار، وما إلى ذلك مما يستقيم به المعنى، ففي قوله تعالى: ﴿ يُبَيِّنُ ٱللّهُ لَكُمُ أَن تَضِلُوا ﴾ [النساء: ١٧٦]، يقدرون كراهة أن تضلوا وكذلك في نحو قوله ﴿ وَٱلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِي أَن تَعِيدَ بِكُمْ ﴾ [النحل: ١٥].

<sup>(</sup>١) المفتضب (٣/٢١٤).

<sup>(</sup>۲) «الهمع» (۲/۸۱).

<sup>(</sup>٣) ﴿ ﴿ الْبُرِهَانَ \* (٣/ ٩٢ – ٩٦) .

الثانية: رأي الكوفيين وهو أنها تكون بمعنى (لئلا) وذلك نحو قوله تعالى ﴿ يُبَايِّنُ ٱللَّهُ لَكُ لَكُمُ أَن تَضِلُوا ﴾ وقوله ﴿ وَٱلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِكَ أَن تَصِلُوا ، وقوله ﴿ وَٱلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِكَ أَن تَصِيدَ يَحِكُمُ ﴾ [النحل: ١٥] أي لئلا تميد بكم.

أو يكون ذلك على تقدير لام محذوفة قبل (أن) و(لا) بعدها<sup>(١)</sup>. وعد منظم على معادمة على المعادمة المعادمة

الثالثة: تقدير لام التعليل، وذلك في نحو ﴿ يُحْرِجُونَ ٱلرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَن تُوْمِنُوا بِٱللَهِ رَبِّكُمْ ﴾ [الممتحنة: ١] وقوله: ﴿ وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمْ إِلَا أَن يُؤْمِنُوا بِٱللّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَييدِ ﴾ [البروج: ٨] وقوله ﴿ أَنَقَتُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَبِّتَ ٱللّهُ ﴾ [غافر: ٢٨] (٢)

والحق أنها تأتي للتعليل، وذلك لأن ذكرها يؤدي في التعليل معنى لا يؤدية حذفها واستبدأل غيرها بها أحيانا، وأنه قد يضعف أحيانا تخريجها على الطرائق المشهورة، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ أَن تَضِلَ إِحَدَنهُ مَا فَتُذَكِّ رَحْدَنهُ مَا ٱلأُخْرَى ﴾ [البقرة: ٢٨٢]، ونحو قولهم (أعددت هذه الخشبة أن يميل الحائط فأدعمه بها).

فإنه لا يصح تقدير (كراهة ان تضل إحداهما فتذكر أحداهما الاخرى)، وذلك لأن (تذكّر) معطوف على (أن تضل) فيكون المعنى على هذا كراهة التذكير أيضاً، لأن المعنى (كراهة الضلال فالتذكير) ومثل ذلك قولك: (إني أكره أن تأتيني فأردّك) أي تكره أتيانه فرده، ومعنى ذلك أنك تكره الاتيان والرد جميعاً.

ومثل هذا قولهم (اعددت هذه الخشبة أن يميل الحائط فأدعمه بها) فإذا قدرت مخافة أن يميل الحائط والدعم، فالميلان مخوف أن يميل الحائط والدعم، فالميلان مخوف والدعم مخوف أيضا لأنه معطوف عليه.

والزمخشري قدرها (ارادة أن تضل احداهما فتذكر إحداهما الاخرى) فيكون الضلال على هذا مرادا، وقد اعتذر الزمخشري عن ذلك بقوله: "لما كان الضلال سبباً للاذكار والاذكار مسبباً عنه وهم ينزلون كل واحد من السبب والمسبب منزلة الآخر لالتباسهما واتضالهما كانت ارادة الضلال المسبب عنه الاذكار ارادة للاذكار، فكأنه قيل: ارادة أن تذكر احداهما الأخرى إن ضلت، ونظيره قولهم (اعددت الخشبة أن يميل الحائط فأدعمه) و(اعددت

<sup>(</sup>۱) انظر «المغني» (۱/ ٣٦)، «الهمع» (۲/ ۱۹)، «البرهان» (٣/ ٩٧).

<sup>(</sup>٢) انظر «المغني» (١/ ٣٦)، «الكشاف» (٣/ ٥١، ٣/ ٢١٩) و و علي بينه و بينه و و ٢١٩ (٣٠ ما ١٥٠٠ و ١٥٠٠ و ١٥٠٠ و ١٥٠

السلاح أن يجيء عدو فأدفعه) ١١٠٠.

وجعل الضلال مراداً لله لا ينفك عن ضعف، ثم انه لا يؤدي شيء آخر مؤداها في التعليل فانك إذا ابدلت المصدر الصريح بها على تقدير الزمخشري، رأيت أنه لا يؤدي المعنى المقصود، فلو قلت (لارادة الضلال فالتذكير) لم يؤد المعنى كما هو ظاهر.

وكذا اذا قدرت (لئلا) فإن المعنى يكون غير مستقيم أيضاً، فإذا قلت (لئلا تضل أحداهما فتذكر احداهما الاخرى) كان المعنى أن سبب التذكير عدم الضلال، لأن الضلال منفي، وكذا قولهم (اعددت هذه الخشبة لئلا يميل الحائط فأدعمه بها) فإن المعنى يكون على ذلك أن سبب الدعم عدم الميل، أي حتى اذا لم يمل دعمته، وهو عكس المعنى المراد، في حين أن المعنى أنك تخشى ميلان الحائط، فأعددت له الخشبة حتى إذا مال دعمته بها.

جاء في (المقتضب): «اعددت هذا أن يميل الحائط فأدعمه، ولم يعدوه طلبًا لأن يميل الحائط ولكنه أخبر بعلة الدعم، فاستقصاء المعنى إنما هو: أعددت هذا، لأن ان مال الحائط دعمته»(٢).

أو يكون العطف بقصد النفي، كالمعطوف عليه، نحو قولك: (لئلا تنهاه وتزجره) أي ولئلا تزجره، فيكون المعنى في الآية لئلا تضل فلا تذكّر، وهو عكس المراد.

وعلى هذا فالتوجيهان باطلان أو ضعيفان.

جاء في (البرهان): "فإن قيل: كيف يستقيم الطريقان في قوله "أن تضل أحداهما فتذكر إحداهما الأخرى" فإنك إذا قدرت (لئلا تضل إحداهما) لم يستقم عطف (فتذكّر) عليه. وان قدرت (حذار أن تضل أحداهما) لم يستقم العطف أيضا لأنه لا يصح أن تكون الضلالة علة لشهادتهما.

قيل: بظهور المعنى يزول الاشكال، فإن المقصود اذكار احداهما الاخرى اذا ضلت ونسيت، فلما كان الضلال سببا للاذكار، جُعل موضع العلّة.

تقول: (اعددت هذه الخشبة أن يميل الحائط فادعمه بها) فإنما أعددتها للدعم لا للميل،

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۱/۲۰۶).

<sup>(</sup>٢) "المقتضية (٣/ ٢١٥)، وانظر اسيبويه، (٤٣٠).

واعددت هذا الدواء أن أمرض فأداوى به ونحوه (۱)».

والطريقة الثالثة: تقدير لام التعليل، وذلك في نحو قوله تعالى: ﴿ يُخْرِجُونَ ٱلرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَنَ تُؤْمِنُوا بِٱللَّهِ رَبِّكُمْ ﴾ [الممتحنة: ١]، و﴿ أَنْقَتْلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِبَ ٱللَّهُ ﴾ [غافر: ٢٨]، أي لأن تؤمنوا ولأن تؤمنوا ولأن يقول ربي الله.

وهذا التقدير صحيح مع ذكر (أن)، ولكن لا يصح تقدير اللام وحدها من دون ذكر (أن)، فلا يصح أن تقول (يخرجون الرسول واياكم لتؤمنوا بالله ربكم) ولا (أتقتلون رجلا ليقول ربي الله) مع أن اللام عندهم على تقدير (أن) (٢) فإن قولنا (جئت لا ستفيد) تقديره عند النحاة (جئت لأن استفيد) فمعنى قولنا: (يخرجون الرسول واياكم لتؤمنوا)، أنّ المخاطبين والرسول غير مؤمنين وانهم يخرجونهم حتى يؤمنوا. فمعناها باللام أنهم غير مؤمنين ومعناها بر (أن): أنهم مؤمنون.

وكذلك قوله ﴿ أَنْقَتْلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِكَ ٱللَّهُ ﴾ [غافر: ٢٨]، فإنه لا يصح أن تقول للمعنى نفسه (أتقتلون رجلا ليقول ربي الله) مع أن اللام على تقدير (أن) وأنّ من الجائز اظهارها كما يقول النحاة.

فإن المعنى بـ (أن): اتقتلونه لأنه يقول ربي الله. أي ان سبب القتل هو قوله (ربي الله) ومعناها باللام أنهم يقتلونه حتى يقولها، فمعناها بأن، أنه يقولها، ومعناها باللام، أنه لا يقولها.

فأنت ترى ان ذكر (أن) يؤدي معنى في التعليل لا يؤديه حذفها وابدال غيرها بها. فالذي يترجح أنها للتعليل، والله أعلم، وقد سبق شيء من هذا في موطن سابق. زيادة (لا) بعدها:

تزاد (لا) بعد (أن) توكيدا، قال سيبويه: «وأما (لا) فتكون كـ (ما) في التوكيد واللغو، قال الله عزّ وجل ﴿ لِتُكَلَّ يَعْلَمُ أَهْلُ ٱلْكِتَابِ﴾ [الحديد: ٢٩] أي لأن يعلم (٢٠). ولا تأتي توكيدا إلاّ في الموطن الذي يؤمن اللبس فيه.

<sup>(</sup>١) البرمان (٣/ ٩٧ - ٩٨).

<sup>(</sup>۲) انظر «المغنى» (۱/۲۱۰).

<sup>(</sup>٣) الكتاب مسيبويه ١ (٢٠٦/٣).

جاء في (الأصول): «ولا تكون توكيدا إلا في الموضع الذي لا يلتبس فيه الإيجاب بالنفي من أجل المعنى»(١).

فزيدت (لا) في الأعراف توكيداً، ولم تزد في (ص) وذلك أنّ المقام يقتضي أن يكون كل في موضعه، وسياق كل من القصتين يوضح ذلك.

قال تعالى في سورة الأعراف:

﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَ حَكُمْ ثُمُ صَوَّرَنَكُمْ ثُمُ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ أَسَجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّ إِبْلِيسَ لَوْ يَكُن مِنَ السَّيْجِدِينَ قَالَ مَا مَنعَكَ أَلَا تَسْجُدَ إِذَ أَمَّ تُكُّ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنَهُ خَلَقْنَنِ مِن نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينِ قَالَ فَأَهْطِ مِنهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَسَكَبَ وَيَهَا فَأَخُرَجُ إِنَّكَ مِنَ الصَّنْغِينَ قَالَ أَنظِرْفِ إِلَى يَوْدِ يُبْعَثُونَ قَالَ إِنَّكَ مِنَ الصَّنْظِينَ قَالَ أَنظِرْفِ إِلَى يَوْدِ يُبْعَثُونَ قَالَ إِنَّكَ مِنَ الْمُسْتَقِيمَ ثُمَّ لَانِينَهُم مِن بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَنَهُم وَكَ الْمُسْتَقِيمَ ثُمَّ لَانِينَهُم مِن بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَنِهِمْ وَعَن شَمَا بِلِهِمْ وَلا يَجِدُ الْمُسْتَقِيمَ ثُمَّ لَا يَنْهَمُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَنِهِمْ وَعَن شَمَا بِلِهِمْ وَلا يَجِدُ أَلْمُونَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَعَن أَيْمَا مَلْ أَنْ وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَن السَّعَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الْمَعْ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ الللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وقال في سورة (ص):

<sup>(</sup>١) قالأصول؛ (٢/٢٠١).

عَلَيْكَ لَعْنَيْنَ إِلَى يَوْمِ ٱلدِّينِ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْفِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظِرِينِ إِلَى يَوْمِ ٱلْمَعْلُومِ قَالَ فَبِعِزَّ لِكَ لَأَغْوِينَهُمُ أَجْمَعِينُ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ قَالَ فَالْحَقُ وَٱلْحَقَ أَقُولُ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَمَ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [ص: ٧١-٨٥].

وبالنظر في سياق كل من السورتين يتضح سبب زيادة (لا) في الأعراف، دون سورة (ص)، فإنّ التوكيد في سورة الأعراف أكبر، فاقتضى ذلك أنْ يؤتى بـ (لا) الزائدة المؤكدة، يدل على ذلك بدؤه القصة في سورة الأعراف بقوله (ولقد خلقناكم)، و(لقد) مؤكدان هما اللام و(قد)، وهي أعني (لقد) جواب قسم عند النحاة، والقسم توكيد بخلاف القصة في (ص)، فإنها تبدأ بقوله: (وإذ قلنا).

ثم ان المؤكدات في قصة الأعراف أكثر (لقد، وزيادة (لا)، انك من الصاغرين، انك من المنظرين، لأقعدن، لآتينهم، لأملأن جهنم منكم أجمعين، وقاسمهما إني لكما لمن الناصحين) فناسب ذلك المجيء بـ (لا) الزائدة المؤكدة.

ثم أن مقام السخط والغضب في قصة الأعراف أكبر، فناسب ذلك الزيادة في التوكيد والغلظة في القول، ويدل على ذلك أمور منها:

أنه طوى اسمه فلم يذكره في (الاعراف)، فقال (قال ما منعك ألا تسجد) في حين ذكر اسمه في (ص) فقال: (قال يا إبليس ما منعك ان تسجد).

ويدلُّ على ذلك صيغة الطرد في (الأعراف) قال (فاهبط منها فما يكون لك أن تتكبر فيها فاخرج انك من الصاغرين) فاخرج انك من الصاغرين) فقد كرر الطرد مع الصغار، (فاهبط) (فاخرج انك من الصاغرين) وكرر الطرد مرة أخرى في الآية ١٨ قائلا (قال اخرج منها مذؤوما مدحورا).

وليس كذلك في سورة (ص)، فإنه قال (قال فاخرج منها فانك رجيم وان عليك لعنتي الى يوم الدين).

ومما يدل أيضا على أن مقام السخط في قصة الأعراف اكبر، هو عدم التبسط مع أبليس في الكلام، بخلاف آيات (ص)، وإن عدم التبسط في الكلام مما يدل على السخط الكبير يدل على ذلك أنه قال في (الأعراف) ﴿ قَالَ مَامَنَكُ أَلَّا نَسْجُدُ إِذْ أَمْرَتُكُ ﴾ [الأعراف: ١٢].

وقال في (ص): ﴿ قَالَ يَتَإِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ أَسْتَكُبَرْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ ٱلْعَالِينَ ﴾ [ص: ٣٨].

وقال في (الأعراف): ﴿ قَالَ إِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَدِينَ ﴾ [الأعراف ١٥].

وقال في (ص): ﴿ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظرِينَ ۚ. إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ﴾ [ص: ٨٠-٨]. فزاد الفاء وزاد (إلى يوم الوقت المعلوم).

وقال في (الأعراف): ﴿ قَالَ أَنظِرُنِ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ [الأعراف: ١٤].

وقال في (ص): ﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِي ٓ إِلَىٰ يَوْمِرْ يُبْعَثُونَ ﴾ [الأعراف: ٧٩]، فزاد (رب) والفاء.

فإنه لما كان المقام مقام تبسط في الكلام، تبسط هو أيضا بخلاف آية الأعراف، فإنه لما كان مقام سخط كبير حذف التبسط، وجَعل الكلام على أوجز صورة، ولكل مقام مقال.

ثم إن القصة في (الأعراف) أطول مما هي في (ص)، فناسب ذلك زيادة (لا) أيضا فيها دون (ص).

وهناك جانب فني آخر حسن زيادة (لا) في الأعراف دون (ص)، وهو أن سورة الأعراف تبدأ بـ (المص) وقد انتبه القدامي الى أن الحروف المقطعة التي تبدأ بها السور يكثر ترديدها في السورة بصورة أكثر وأوضح من غيرها (١١).

فناسب زيادة (لا) وهي لام والف مع السورة التي تبدأ بألف ولام، دون التي لم تبدأ بهما والله أعلم.

ثم إن جو السورة في الأعراف يختلف عنه في (ص)، مما حسن تأكيد السجود في (الأعراف) دون (ص)، فإنه من الواضح لدارس القرآن أن لكل سورة من سوره جوا معيناً بسيطر عليها، ولعل الله ييسر لنا فرصة البحث في هذا الموضوع.

فإن مشتقات السجود كالمسجد، والساجدين، ونحوها ترددت في سورة (الأعراف) تسع مرات بخلاف سورة (ص) فإنها لم تذكر، إلاّ ثلاث مرات.

فقد جاءت مشتقات السجود في الأعراف في المواطن الآتية:

١- ﴿ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ ٱسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ لَرْ يَكُن مِنَ ٱلسَّنِجِدِينَ ﴾
 [الأعراف: ١١].

٢- ﴿ قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَّا نَسْجُدَ ﴾ [الأعراف: ١٢].

<sup>(</sup>١) انظر «بدائع الفوائد» (٣/ ١٧٣).

٣- ﴿ وَأَقِيمُواْ وُجُوهَكُمْ عِندَكُلِّ مَسْجِدِ ﴾ [الأعراف: ٢٩].

٤- ﴿ خُذُواْ زِينَتَكُرْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ [الأعراف: ٣١].

٥- ﴿ وَأُلْقِى ٱلسَّحِرَةُ سَنَجِدِينَ ﴾ [الأعراف: ١٢٠].

٦- ﴿ وَأَدْخُلُواْ ٱلْبَابُ سُجَكُدًا ﴾ [الأعراف: ١٦١].

٧- وختم السورة بقوله ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لَا يَسْتَكَبِّرُونَ عَنْ عِبَادَيْهِ وَيُسَيِّحُونَهُ وَلَهُ
 يَسْجُدُونَ اللهِ [الأعراف: ٢٠٦].

في حين لم ترد مشتقات السجود في سورة (ص) الأ في هذا الموطن، وهي قوله:

١- ﴿ فَقَعُوا لَهُ سَنجِدِينَ ﴾ [ص: ٧٧].

٧- ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَتَ كُمُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ. إِلَّا إِبْلِيسَ ٱسْتَكْبَرَ ﴾ [ص: ٧٧-٧٤].

٣- ﴿ مَا مَنْعَكَ أَن تَسَجُدَ ﴾ [ص: ٧٥].

فقد ترددت مشتقات السجود في الأعراف في هذه القصة وحدها أربع مرات، وفي سورة (ص) ثلاث مرات.

فناسب ذلك أن يؤكد السجود في الأعراف دون (ص) والله أعلم.

#### اذن

إذن جواب وجزاء (١٠). يقول الرجل: سأزورك، فتقول: إذن أحسنَ إليك، فأنت أجبته وجعلت إحسانك إليه جزاء لزيارته، فالاحسان مشروط بالزيارة، فكانت (اذن) هنا جوابا وجزاء.

جاء في (المفصل): «يقول الرجل: أنا آتيك، فتقول: إذن أكرمك، فهذا الكلام قد أجبته به وصيّرت اكرامك جزاء له على اتيانه.

وقال الزجاج: تأويلها ان كان الأمر كما ذكرت، فإني اكرمك<sup>(٢)</sup>».

وقد تتمحض للجواب فلا يكون فيها مجازاة، وذلك نحو أن يقال لك: أنا أحبك،

<sup>(</sup>١) "كتاب سيبويه" (٢/ ٣١٢).

<sup>(</sup>٢) «المفصّل» (٢/٢١٦).

فتقول: اذن أظنك صادقا، فلا مجازاة هنا(١).

وينتصب بعدها الفعل المضارع بشرط تصديرها واستقباله واتصالها بالفعل(٢).

ومعنى التصدير أن تقع في أول الجملة، نحو قولك لمن قال لك: سأزورك، إذن أكرمك، بالنصب لا غير لأنها وقعت في أول الكلام، وكان الكلام مبنياً عليها.

فإذا لم يعتمد الكلام عليها، بل كان ما بعدها من تمام ما قبلها الغيت، وذلك في ثلاثة واضع (٣):

الأول: أن يكون ما بعدها خبراً لما قبلها، نحو (أنا إذن أكرمك) و(إني إذن أحسن إليك) فهنا يجب رفع الفعل لفوات التصدير، وذلك أنّ الفعل فيهما معتمد على ما قبلها فهو خبر لهما، ووقعت (إذن) معترضة بين المبتدأ والخبر(٤)، كأنك قلت: أنا أكرمك إذن.

الثاني: أن يكون جزاء للشرط الذي قبلها، نحو (إن تأتني إذن اكرمك) فأكرمك مجزوم لأنه جواب الشرط، وهي معترضة بين الشرط والجواب، وليس الكلام معتمداً عليها.

الثالث: أن يكون جواباً للقسم الذي قبلها، نحو (والله إذن لأخرجن) في (لأخرجن) جواب القسم وهي معترضة بين القسم والجواب، وقد بني الكلام على القسم، وكذلك قولك (والله إذن لا أخرج) بالرفع فلا يجوز النصب هنا لأنه جواب للقسم بخلاف ما إذا قدمتها، فقلت (إذن والله أكرمك) فإن الفعل ينتصب بعدها، وذلك لأن الكلام مبني عليها، وكان اليمين معترضاً.

جاء في (كتاب سيبويه): الومن ذلك أيضاً قولك (إن تأتني إذن آتك) لأن الفعل ههنا معتمد على ما قبل (إذن). . . ومن ذلك أيضاً (والله إذن لا أفعل) من قبل أن (أفعل) معتمد على اليمين، و(إذن) لغو وليس الكلام ههنا بمنزلته إذا كانت (إذن) في أوله لأن اليمين ههنا الغالبة، ألا ترى أنك تقول إذا كانت (إذن) مبتدأة (إذن والله لا أفعل) لأن الكلام على إذن، و(والله) لا يعمل شيئاً.

<sup>(</sup>۱) «المغني» (۱/ ۲۰).

<sup>(</sup>٢) انظر «المغني» (١/ ٢١).

<sup>(</sup>٣) أنظر الشوح الرضي على الكافية؛ (٢/ ٢٦٤-٢٦٥)، والعفصل؛ (٢/ ٢١٦).

<sup>(</sup>٤) أنظر «شرح شذور الذهب؛ (٢٩٠).

ولو قلت (والله إذن أفعل) تريد أن تخبر أنك فاعل، لم يجز كما لا يجوز (والله أذهبَ إذن) إذا أخبرت أنك فاعل، فقبح هذا يدلك على أن الكلام معتمد على اليمين (١٠).

وجاء في (المقتضب): «والموضع الذي لا تكون فيه عاملة البتة قولك: (إن تأتني إذن آتك) لأنها داخلة بين معمول ومعمول فيه.

وكذلك إن كانت في القسم، بين المقسم به والمقسم عليه، نحو قولك: (والله إذن لا أكرمك) لأن الكلام معتمد على القسم، فإن قدمتها كان الكلام معتمداً عليها، فكان القسم لغواً نحو (إذن والله أضربك)، لأنك تريد (إذن أضربك والله).

فالذي تلغيه لا يكون مقدماً، إنما يكون في أضعاف الكلام، ألا ترى أنك لاتقول (ظننت زيد منطلق)، لأنك إذا قدمت الظن، فإنما تبنى كلامك على الشك (٢٠).

فهي- كما ترى- نظيرة (ظننت) واخواتها، فكما أن (ظننت) إذا اعتمد الكلام عليها أعملت، وإذا لم يبن الكلام عليها الغيت، كذلك (إذن) إذا اعتمد الكلام عليها أعملت، وإذا لم يعتمد الكلام عليها الغيت.

فإذا وقعت في أول الكلام، كان الكلام مبنياً عليها، وإذا توسطت أو تأخرت، كانت معترضة ملغاة.

جاء في (المقتضب): "اعلم أن (إذن) في عوامل الأفعال ك (ظننت) في عوامل الأسماء، لأنها تعمل وتلغى ك (ظننت)، ألا ترى أنك تقول: (ظننت زيداً قائماً) و(زيد ظننت قائم) إذا أردت: زيد قائم في ظني، وكذلك (إذن) إذا اعتمد الكلام عليها نصب بها، وإذا كانت بين كلامين أحدهما في الآخر عامل الغيت، ولا يجوز أن تعمل في هذا الموضع كما تعمل (ظننت) إذا قلت (زيداً ظننت قائماً) لأن عوامل الأفعال لا يجوز فيها التقديم والتأخير، لأنها لا تتصرف" (أ).

فإن كان ما قبلها واواً أو فاء، جاز نصب الفعل بعدها ورفعه باعتبارين مختلفين، وذلك نحو قولك: (أنا أزورك وإذن أنفعك) فهنا يجوز في (أنفعك) الرفع والنصب، فالرفع على

<sup>(</sup>۲) «المقتضب» (۲/۱۱).

<sup>(</sup>٣) «المقتضب» (٢/ ١٠)، وانظر «كتاب سيبويه» (١/ ٤١٠-٤١١).

أنه معطوف على (أرورك) الذي هو الخبر وكانت (إذن) معترضة كأنك قلت: أنا أزورك وأنفعك إذن، أو على انك تنفعه الآن لا في المستقبل أي انك قائم بنفعه، لأنها لا ينتصب الفعل بعدها إلا إذا كان مستقبلاً.

والنصب على أنه جملة مستأنفة وليست خبراً، بل هي جملة مصدرة بإذن تنوي بها نفعه في المستقبل.

جاء في (شرح ابن يعيش): «أن يكون ما قبلها واواً أو فاء فيجوز اعمالها والغاؤها وذلك قولك (زيد يقوم وإذن يذهب) فيجوز ههنا الرفع والنصب باعتبارين مختلفين، وذلك إنك إن عطفت (وإذن يذهب) على (يقوم) الذي هو الخبر، الغيت (إذن) من العمل وصار بمنزلة الخبر، لأن ما عطف على شيء صار واقعاً موقعه، فكأنك قلت: (زيد إذن يذهب) فيكون قد اعتمد ما بعدها على ما قبلها لأنه خبر المبتدأ، وإن عطفته على الجملة الأولى كانت الواو كالمستأنفة، وصار في حكم ابتداء كلام، فأعمل لذلك ونصب به "(۱).

ونحوه قولك: (إن تأتني آتك وإذن أكرمك) فإن شئت رفعت (أكرمك)، وإن شئت نصبته، وإن شئت جزمته، وذلك بحسب المعنى والقصد، فالجزم على أنه معطوف على الجواب، فهو جواب مثله، والمعنى إن تأتني آتك وأكرمك إذن، فالاتيان والإكرام مشروطان باتيانه هو، وإن نصبت فليس على أنه عطف على الجواب، بل على أنه جملة مستقلة، والمعنى أنه سيكرمه في المستقبل، وليس ذلك مرتبطاً بالجواب، والمعنى أنك إن تأتني آتك ثم أخبرته بأنك ستكرمه في المستقبل، ونحوه أن تقول (من يُعن ذا حاجة يعنه الله وإذن أعينك) لا تصلح جواباً للشرط، إذ لا يصح أن يقال: من يعن ذا حاجة إذن أعينك، فهي مستأنفة وحكم الفعل بعدها النصب، ونحوه (خالد سيأتي واذن أصرفك) لأن (أصرفك) لا يصح أن يكون خبراً عن (خالد).

ونحوه (كلما زرته أحسن وفادتي وإذن أكرمه) فإن جملة (إذن أكرمه) لا تصلح جواباً لكلما لأن جوابها ماض، والمعنى ليس عليه أيضاً.

والرفع على أنها ملغاة والمعنى (ان تأتني آتك وأنا أكرمك إذن) فليس هو من باب العطف على الجواب، بل هو استئناف، ونظيره قوله تعالى ﴿ وَإِن يُقَايِتِلُوكُمُ يُوّلُوكُمُ ٱلْأَذَبَارُ ثُمّ لَا

<sup>(</sup>۱) "شرح ابن يعيش \* (٧/ ١٦).

يُنْصُرُونَ﴾ [آل عمران: ١١١] فلم يجزم (ينصرون) لأنه ليس معطوفاً على الجواب، بل هو إخبار جديد ليس مشروطاً بالمقاتلة فكأنه قال: ثم أخبركم أنهم لا ينصرون، أو يكون على إرادة الحال لا الاستقبال، والمعنى أنا قائم بإكرامك الآن.

جاء في (الكتاب): "وتقول (إن تأتني آتك وإذن أكرمك) إذا جعلت الكلام على أوله ولم تقطعه وعطفته على الأول، وإن جعلته مستقبلاً نصبت، وإن شئت رفعته على قول من ألغى، وهذا قول يونس وهو حسن لأنك إذا قطعته من الاول فهو بمنزلة قولك (فإذن أفعل) إذا كنت مجيباً رجلاً»(١).

وجاء في (المقتضب): «واعلم أنها إذا وقعت بعد واو أو فاء صلح الاعمال فيها والالغاء لما أذكره لك وذلك قولك (ان تأتني آتك وإذن أكرمك) إن شئت رفعت، وإن شئت نصبت، وإن شئت جزمت.

أما الجزم فعلى العطف على آتك والغاء (إذن)، والنصب على اعمال (إذن)، والرفع على قولك (وأنا أكرمك) ثم أدخلت (إذن) بين الابتداء والفعل فلم تعمل شيئاً»(٢).

ومعنى استقباله أن الفعل المضارع لا ينتصب بعدها إلا إذا كان مستقبلا، شأن بقية النواصب، فإن كان للحال لم ينتصب، وذلك نحو (إذن أكتبُ) إذا كانت الكتابة في الحال و(إذن أظنُك صادقاً).

جاء في (كتاب سيبويه): "وتقول إذا حُدّثت بالحديث (إذن أظنُه فاعلا) و(إذن إخالُك كاذباً) وذلك لأنك تخبر أنك تلك الساعة في حال ظن وخيلة، فخرجت من باب (أن) و(كي) لأن الفعل بعدهما غير واقع وليس في حال حديثك فعل ثابت. . . ولو قلت (إذن أظنَك) تريد أن تخبره أن ظنك سيقع لنصبت، وكذلك (إذن يضربُك) إذا أخبرت أنه في حال ضرب لم ينقطع»(٣).

Marine Barrie and Control

R. Commence of the state of the

<sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (۱/ ۲۱۲).

<sup>(</sup>۲) «المقتضب» (۲/۱۱–۱۲).

<sup>(</sup>٣) "كتاب سيبويه" (١/ ١٢).

<sup>(</sup>٤) «المقتضب» (٢/ ١٣).

and the second s

وجاء في (الأصول) لابن السراج: "فإن كان الفعل الذي دخلت عليه (إذن) فعلاً حاضراً، لم يجز أن تعمل فيه لأن أخواتها لا يدخلن إلا على المستقبل، وذلك إذا حدثت بحديث فقلت: إذن أظنه فاعلا وإذن إخالُك كاذباً، وذلك لأنك تخبر عن الحال التي أنت فيها في وقت كلامك، فلا تعمل (إذن) لأنه موضع لاتعمل فيه أخواتها "(١).

وقال ابن الناظم: "فلو كان المضارع بمعنى الحال، وجب رفعه لأنّ فعل الحال لا يكون إلاّ مرفوعاً، وذلك قولك لمن قال: أنا أحبك، إذن أصدّقُك»(٢).

والمقصود باتصالها بالفعل الا يفصل بينهما فاصل، فلو قلت (إذن عبدالله يكرمك) ارتفع الفعل ولم يجز نصبه (<sup>7)</sup>. وأجيز الفصل بين (إذن) والفعل المضارع المنصوب بالقسم، نحو (إذن والله أكرمك)، والدعاء نحو (إذن رحمك الله أكرمك)، والنداء نحو (إذن يا أذهب) وقرىء (وإذن لا يلبثوا خلافك إلا قليلا) (<sup>1)</sup>.

### کي

ومعناها السببية، قال تعالى: ﴿ فَرَدَدْنَهُ إِلَىٰ أُمِّهِ ۚ كَىٰ نَقَرَ عَيْنُهَ ۖ وَلَا تَحْزَتُ ﴾ [القصص: ١٣] وعند النحاة أنها إذا سبقت باللام فليست حرف تعليل، بل التعليل مستفاد من اللام، وذلك نحو ﴿ لِكَيْنَلَا تَأْسَوْا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ ﴾ [الحديد: ٢٣]، لأنها لو كانت حرف تعليل لم يدخل عليها حرف تعليل (٧).

ويبدو لي أنها تعليلية على كل حال، سواء أفردت أم سبقت باللام، يدل على ذلك أنها لا تستعمل إلا في مقام التعليل، أما قولهم إن حرف التعليل لا يدخل على حرف التعليل فلا أراه سليماً، وذلك أن اللفظين اللذين يفيدان معنى واحداً قد يقترنان كما في التوكيد، نحو قوله تعالى ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمُلَيِّكُةُ كُلُهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ [الحجر: ٣٠] ف (كلهم) توكيد و(أجمعون)

<sup>(</sup>۱) «الأصول» (۲/ ۱۵۳–۱۵۶).

<sup>(</sup>٢) «شرح الألفية» (٢٧٦).

<sup>(</sup>٣) انظر "كتاب سيبويه" (١/ ٤١٢).

<sup>(</sup>٤) «شرح الرضي على الكافية» (٢/٣٦٣).

<sup>(</sup>٥) «المغنى» (١/ ٢٠).

<sup>(</sup>٢) المفصل ١ (٢/٢١٢).

<sup>(</sup>٧) انظر «المغني» (١/ ١٨٢)، «الهمع» (٢/٥).

توكيد ونحو (جاء أخوك بنفسه) فالباء زائدة للتوكيد و(نفسه) توكيد، ونحو (جنت أنا نفسي) ونحو (لا لا أذهب)، وكما في التشبيه نحو (ليس كمثله شيء) في (الكاف) للتشبيه و(مثل) للتشبيه أي قول، ونحو قول الشاعر:

# فصيروا مثل كعصف مأكول

وكقولنا (هي كمثل البدر)، وهذا مثله.

ويدل على ذلك أيضاً أن كلاً من (كي) واللام مستعمل في التعليل في اللغات السامية والعربية الجنوبية.

فيقابل (كي) في العبرية Ki. (١) والكاف في العربية الجنوبية (٢)، وكذلك (اللام) فهي تدخل على المضارع في اللهجة الثمودية وفي العربية الجنوبية لتبين العلة (٣).

فالراجح أنها للتعليل كـ (اللام).

وعلى أية حال هي لا تستعمل إلا في مقام السببية، سواء قلنا أنها للتعليل أم لا، أما الخلاف النحوي في أنها جارة أو ناصبة، فهذا لا يعنينا هنا.

### لام التعليل

وهي أوسع استعمالاً من (كي) فهي تدخل على الفعل المضارع وغيره، لبيان العلة وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ إِنَ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا ﴾ [القصص: ٢٥] ونحو (جئت لطلب العلم).

وعند النحاة أنه يفيد التعليل سواء اقترن بـ (كي) أم لم يقترن، أمّا (كي) فلا تكون حرف تعليل إلاّ إذا لم تقترن باللام- كما أسلفنا-.

وعند جمهور النحاة أن لام التعليل تكون بعدها (أن) مضمرة، تنصب الفعل، يجوز اظهارها وإضمارها في غير لام الجحود، فإنها مضمرة وجوباً نحو ﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِطُهَارِهَا وإضمارها في غير لام الجحود، فإنها مضمرة وجوباً نحو الله فإنها تظهر وجوباً، نحو المُعَلِّ بَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ ﴾ [الأنفال: ٣٣] وفي غير الفعل المسبوق بـ (لا) فإنها تظهر وجوباً، نحو

All the second of the second of the second

<sup>(</sup>١) ««التطور النحوي» (١٣١-١٣٢).

<sup>(</sup>٢) «تأريخ العرب قبل الإسلام» (٧/ ١٣٦).

<sup>(</sup>٣) «تأريخ العرب قبل الإسلام» (٧/ ١٣٦، ٢٠٧).

﴿ لِتَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةً ﴾ [البقرة: ١٥٠](١).

غير أن الذي يظهر، أن التعليل باللام وحدها قد يختلف عنه إذا ذكرت معها (أنُ) أحياناً، وذلك نحو قولنا (ما قُتل إلاّ لأن يقول ربي الله) و(ماقُتل إلاّ ليقول ربي الله). فالأولى تفيد أنه كان يقولها، ونحو ذلك قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن وَيَكُوهِم بِغَنْيرِ حَقٍّ إِلّا أَن يَقُولُوا رَبُنَا ٱلله ﴾ [الحج: ٤٠] أي لأنهم يقولونها. وباللام يفهم أنه قُتل ليقولها أي انه لا يقولها، وهو عكس المعنى الأول.

ونحو ذلك أن تقول (أتضرب رجلًا أن يعبد الله) و(أتضرب رجلًا ليعبد الله) فالأولى تفيد أنه يضربه لأنه يعبد الله، والثانية يضربه حتى يعبده أي انه لا يعبده. ونظير ذلك قوله تعالى: ﴿ أَنَفَتُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِتَ ٱللّهُ ﴾ [غافر: ٢٨] أي لأنه يقولها، ولو قال (أتقتلون رجلًا ليقول ربى الله) انعكس المعنى وصار أتقتلون حتى يقولها؟.

بل الذي يبدو على وجه التدقيق، أن التعليل بـ (أن) وحدها قد يختلف عن التعليل باللام وحدها، ويختلف عن التعليل بـ (أن) مع اللام في أحيان كثيرة. فقولك:

أتقتله أن يعبد الله؟ يختلف عن قولك:

أتقتله ليعبد الله؟ ويختلف عن قولك:

أتقتله لأن يعبد الله؟.

فَالْأُولَى تَفَيدُ نَصَاً أَنَهُ يَعَبِدُ اللهِ وَأَنَهُ يَقَتْلُهُ بَسِبُ عَبَادَتُهُ لَهُ، نَظْيرُ قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ أَنْقُتُلُونَ رَجُلًا أَنْ يَقُولُ رَقِي ٱللَّهُ ﴾ .

وباللام وحدها تفيد نصاً أنه لايعبد الله، وإنما تفيد أنه يقتله حتى يعبد الله.

وباللام مع أن نحو (أتقتله لان يعبد الله) يحتمل المعنيين:

المعنى الأول أنه يعبده، وأنه يقتله بسبب عبادته له.

والآخر أنه لا يعبده، وأنه يقتله لأجل أن يعبده.

فجمعُ اللام مع (أن) دلالة على جمع المعنيين، فحملَ كلٌّ من اللام وأن معناه، وهو من التعابير الاحتمالية الكثيرة في العربية.

وهذا يدل على أنها ثلاثة أساليب مختلفة، وليست أسلوباً واحداً كما يفهم من قول النحاة.

<sup>(</sup>۱) انظر «كتاب سيبويه» (۱/ ۷۰ ٤)، شرح ابن يعيش» (٧/ ٢٨)، «الهمع» (٢/ ١٧)،

### التعليل بـ (كي) واللام:

قد/يرد سؤال على الذهن يحتاج إلى إنعام نظر وهو: ما الفرق بين اللام و (كي)؟، وهل التعليل بهما متطابق؟.

الحقيقة أنه لا يبدو هناك فرق واضح بينهما في التعليل، فهما متقاربان جداً، غير أن الذي يبدو لي أن الأصل في (كي) أن تستعمل لبيان الغرض الحقيقي، واللام تستعمل له ولغيره، فاللام أوسع استعمالاً من (كي) وهذا ما نراه في الاستعمال القرآني، فقد وردت (كي) في القرآن في عشرة مواطن هي:

- ١- ﴿ فَأَثْبَكُمْ عَمَّا بِغَرِ لِكَيْلاتَحْزَنُوا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلا مَا أَصَابَكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٥٣].
  - ٢ ﴿ وَأَشْرِكُهُ فِي آمْرِي كُنَّ نُسَيِّحَكَ كَثِيرًا وَنَذَّكُرَكَ كَثِيرًا ﴾ [طه: ٣٢-٣٤].
    - ٣- ﴿ فَرَجَعْنَكَ إِلَىٰٓ أُمِّكَ كَنْ نَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَّ ﴾ [طه: ٤٠].
- ٤- ﴿ وَمِنكُم مِّن يُنَوَفِّ وَمِنكُم مِّن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ الْعُمُرِ لِكَيْلا يَعْلَمُ مِنْ بَعْدِ عِلْمِ
   شَيْئًا ﴾ [الحج: ٥].
- ٥- ﴿ فَرَدَدْنَهُ إِلَىٰ أُمِّهِ، كَنْ نَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا نَحْزَتَ وَلِتَعْلَمَ أَنَ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ ﴾ [القصص: ١٣].
  - ٦- ﴿ فَلَمَّا فَضَىٰ زَيْدٌ مِنْهَا وَطَرَا زَوَّحْنَكُهَا لِكُنْ لَا يَكُونَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ ﴾ [الأحراب: ٣٧].
- ٧- ﴿ قَدْ عَلِمْنَكَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِي أَزْوَجِهِمْ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ لِكَيْلَا يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَبُ ﴾ [الأحزاب: ٥٠].
- ٨- ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَنبِ مِن قَبْلِ أَن نَبرَأُهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ لِكَيْنلا تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا ءَاتَكُمُ ﴾ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ لِكَيْنلا تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا ءَاتَكَ مُ ﴾ [الحديد: ٢٢-٢٣].
  - ٩- ﴿ وَمِنكُمْ مِّن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْدَلِ ٱلْمُمُرِلِكَ لَا يَعْلَمُ بَعْدَ عِلْمِ شَيْئًا ﴾ [النحل: ١٧].
- ١٠ ﴿ مَّا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرْنَ وَٱلْمَسَكِمِينِ وَٱبْنِ
   السَيبيل كَى لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ ٱلأَغْنِيكَاءِ مِنكُمْ ﴾ [الحشر: ٧].

ووردت اللام في مواطن كثيرة جداً، وبموازنة الاستعمال القرآني بينهما نرى أن القرآن خص (كي) بالتعليل الحقيقي، وأما اللام فقد استعملها له ولغيره، فمن ذلك مثلا:

1- أن اللام، وردت للتعليل المجازي في القرآن الكريم، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَٱلْنَقَطَهُ مَا لَكُ فِرْعَوْكَ لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوّا وَحَزَنًا ﴾ ]القصص: ٨]. وهو الذي يسميه النحاة لام العاقبة، فإن هذا تعليل مجازي، وذلك أن آل فرعون لم يلتقطوه لذلك، بل لينفعهم كما قال تعالى على لسان امرأة فرعون: ﴿ قُرْتُ عَيْنِ لِي وَلَكُ لَا نَقْتُلُوهُ عَسَىٰ أَن يَنفَعَنَا أَوْ نَتَخِذَهُ وَلَدًا ﴾ [القصص: ٩].

ولكن عاقبة التقاطه أن أصبح لهم عدواً وحزناً، فكأنهم التقطوه لذلك، وهذا كما تقول (علمتك الرماية لترميني وعلمتك الشعر لتهجوني) أي كان ذلك عاقبة أمرك.

ولم يرد تعليل مجازي بـ (كي) في القرآن الكريم، فلم يقل مثلا: (التقطه آل فرعون كي يكون لهم عدواً وحزناً).

٧- وقريب من ذا قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ أَظْلُمُ مِمَنِ أَفْتَرَىٰ عَلَى اللّهِ صَكِذِبًا لِيُضِلَ النّاسَ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴿ [الأنعام: ١٤٤] فهذا قريب من التعليل المجازي إذ من المحتمل أنه لم يكن غرض المفتري إضلال الناس، بدليل قوله تعالى (بغير علم) وبدليل قوله تعالى ﴿ وَإِنَّ كَثِيرًا لَيُضِلُونَ بِأَهْوَآبِهِم بِغَيْرِعِلْمٍ ﴾ [الأنعام: ١١٩] ولكن المفتري على الله يضل الناس يقينا، ولا تشفع له نبته في ذلك، أيّا كانت بدليل قوله تعالى ﴿ قُلْ هَلْ نُلْتِثُكُم مِالاَخْصَرِينَ أَعْمَلًا الّذِينَ ضَلَّ سَعِيبُهُم فِي المَّيْوَةِ اللّهُ عَلَيْ وَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُم وَلِقَابِهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُم فَلَا نُقِيمُ لَمُمْ يَوْمَ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُم فَلَا نُقِيمُ لَمُمْ يَوْمَ اللّهُ عَلَيْ وَرَبّهِم وَلِقَابِهِ عَلَيْ اللّه عَلَيْهُم فَلَا نُقِيمُ لَمُمْ يَوْمَ اللّه عَلَيْهُم وَزَنَا ﴾ [الكهف: ١٠٥-٥٠] فهؤلاء لا يشفع لهم اعتقادهم أنهم يحسنون صنعاً.

فاستعمل التعليل هنا باللام ولم يستعمله بـ (كي)، وذلك أنه لو قال (افترى على الله كذباً كي يضل الناس) كان المعنى أنه افترى الكذب لهذا الغرض.

ونحو هذا أن تقول (سعى ليفسد في الأرض من دون أن يعلم) لأنه بـ (كبي) يكون المعنى إن غرض السعي الذي سعاه هو الإفساد، فكيف يصح أن يقال: من دون أن يعلم؟. ويجوز ذلك في اللام لأنها للغرض عموماً.

٣- وقريب من ذا أيضاً قوله تعالى ﴿ وَلِيعًلّمَ ٱللّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [آل عمران: ١٤٠]
 وقوله: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ ٱلرَّسُولَ ﴾ [البقرة: ١٤٣] ولا شك ان

الله يعلم ذلك ابتداء، والمقصود هنا العلم الذي يتعلق به الثواب والعقاب، وليس مجرد العلم، فجعل التعليل باللام ولم يجعله بـ (كي) ولو قال (كي نعلم) لكان المقصود العلم لذاته، ومعنى ذلك أن الأمر مجهول له سبحانه، ولم يأت نحو هذا التعبير بـ (كي) في القرآن الكريم.

إلى المؤكد والمطلوب الأول، والظاهر من الاستعمال القرآني أن (كي) تستعمل للغرض المؤكد والمطلوب الأول، يدل على ذلك قوله تعالى ﴿ فَرَدَدْنَهُ إِلَىٰ أُمِّهِ كَىٰ نَقَرَّ عَيْنُهُ كَا وَلَا تَحْدَثَ وَلِتَعْلَمُ أَتَ وَعْدَ اللّهِ على ذلك قوله تعالى ﴿ فَرَدَدْنَهُ إِلَىٰ أُمِّهِ عَيْنُهُ كَا فَقَد جعل التعليل الأول بـ (كي) (كي تقرّ عينها) والثاني باللام (ولتعلم أن وعد الله حق). والأول هو المطلوب الأول، والمقصود الذي تلح عليه الأم بدليل اقتصاره عليه في آية طه، قال تعالى: ﴿ فَرَجَعْنَكَ إِلَىٰ أُمِّكَ كَنْ نَقَرٌ عَيْنُهَا وَلَا تَعْذَنَ ﴾ [طه: ٤٠].

فالمطلوب الأول للأم هو ردّ ابنها إليها في الحال، أما جعله نبياً مرسلاً، وهو ما يشير إليه قوله تعالى ﴿ وَلِتَعْلَمَ أَنَ وَعْدَ اللّهِ حَقِّ ﴾ [القصص: ١٣]، فهو غرض بعيد، إذ هي محترقة لردّ ابنها الرضيع إليها.

وهذا غرض كل أم سُلب منها ابنها، أعني أن يعاد إليها أولاً، سواء كانت الأم مؤمنة، أم كافرة، بل هو مطلوب للأمّات من الحيوان، ولذا عللها في الموطنين بـ (كي) ولم يعلله باللام.

ثم ان أم موسى تعلم أن وعد الله حق لا يتخلف، وقد وعدها ربها بأنه سيرده إليها ويجعله من المرسلين ﴿ إِنَّا رَآدُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [القصص: ٧].

فقوله تعالى: ﴿ وَلِتَعَـلَمَ أَكَ وَعُدَ اللهِ حَقِّ ﴾ [القصص: ١٣]، معناه الاطمئنان، لا مجرد العلم، ولو قال (كي تعلم أن وعد الله حق) لكان المعنى أنها تجهل أن وعد الله حق، وأنه ردّه إليها لتعلم هذا الأمر.

ونظير هذا قوله تعالى ﴿ وَكَذَلِكَ أَعَثَرْنَا عَلَيْهِمْ لِيَعْلَمُواْ أَنَ وَعَدَ اللّهِ حَقَّ وَأَنَّ السَّاعَةَ لَا رَبَّبَ فِي فَلِيهَا ﴾ [الكهف: ٢١] وهذا في أصحاب الكهف، وهم يعلمون أن وعد الله حق ولا شك، وكيف لا وهم فارقوا قومهم لإيمانهم بالله تعالى؟ فلو قال (كي يعلموا) لكان المعنى ان هذا هو الغرض الحقيقي وقد كانوا يجهلون ذاك.

وأما قوله (كي تقر عينها ولا تحزن) فهذا غرض حقيقي لا يتحقق إلا برد طفلها إليها، وهذا أشبه بما مر في النقطة السابقة.

٥- ومن أوجه الخلاف بينهما في الاستعمال، أن اللام تستعمل مع كان المنفية وهي التي تسمى لام الجحود، نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ ﴾ [الأنفال: ٣٣]، وقوله ﴿ لَمْ يَكُنِ اللهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ ﴾ [النساء: ١٣٧] ولا يصح استعمال (كي) هنا. فلا تقول (ما كان الله كي يعذبهم) ولا (لم أكن كي أحضر). ومن الجدير بالذكر أن (كي) غير المقترنة بنفي لم ترد في التعليل إلا في ثلاثة مواطن هي:

١- ﴿ فَرَجَعْنَكَ إِلَىٰٓ أُمِّكَ كَىٰ نَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَعْزَنَّ ﴾ [طه: ٤٠].

٢- ﴿ فَرَدَدْنَهُ إِلَىٰ أُمِّهِ، كَنْ نَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَبَ ﴾ [القصص: ١٣].

٣- ﴿ وَأَشْرِكُهُ فِي آمْرِي كَىٰ نُسَيِّحَكَ كَيْيُرَا وَنَذَكُرُكَ كَيْيِرًا ﴾ [طه: ٣٣-٣٤].

وهي كما ترى كلها في بني إسرائيل، واحدة في كلام موسى لربه، واثنتان في رجعه الى أمه.

ومن المعلوم أن (كي) حرف تعليل عبري Ki فتخصيص استعماله في القرآن الكريم لهؤلاء القوم تخصيص فني جميل، كأنه إشارة الى الحديث بلغتهم القدمى.

وهذا أمر جدير بالنظر فيه في دراسة التعبير القرآني، فإنه كثيراً ما يستعمل اللفظ الذي أصله غير عربي مع القوم الذين كانوا يستعملونه، كاستعمال المنسأة والسري وغيرهما.

يتبين ممّا مرّ أن (كي) تستعمل للغرض الحقيقي، أما اللام فهي أوسع استعمالاً منها، وان الجمع بينهما يفيد التوكيد والله أعلم.

### لن

تدخل على الفعل المضارع، فتخلصه للاستقبال، وتنفيه نفياً مؤكداً "تقول: لا أبرح اليوم مكاني، فإذا وكدت وشددت قلت: لن أبرح اليوم مكاني»(١).

وهي نقيضة (سوف)، فإذا قلت (سوف أفعل) فنفيه (لن أفعل)(٢)، فسوف للاثبات

<sup>(</sup>١) "المفصل" (٢/ ٢٠٠) وانظر "شرح الرضي على الكافية" (٢/ ٢٦٠).

<sup>(</sup>۲) «كتاب سيبويه» (۱/ ٤٦٠)، وانظر «المقتضب» (۲/ ۲) «شرح ابن يعيش» (٧/ ١٥).

و(لن) للنفي ولا يجمع بينهما، فلا يقال (سوف لن أفعل) ولا (سوف لا أفعل) كما هو شائع اليوم.

وذهب بعضهم إلى أنّ نفيها يفيد التأبيد (١). قال تعالى ﴿ فَلَن يُخَلِفَ اللَّهُ عَهْدَهُ ﴿ ﴾ [البقرة: ٨٠] وقال: ﴿ إِنَ ٱللَّهِ مَنْ تُعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَن يَغْلُقُواْ ذُكِابًا وَلَوِ آجْتَمَعُواْ لَهُ ﴾ [البقرة: ٧٧] وقال: ﴿ وَمَن يَلْعَنِ ٱللَّهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ نَصِيرًا ﴾ [النساء: ٥٢].

والحق أنها لا تفيده، وإنما هي للاستقبال، وهذا الاستقبال قد يكون بعيداً متطاولاً، وقد يكون قريباً منقطعاً، بدليل قوله تعالى ﴿ فَلَنْ أُكَلِمَ الْيَوْمَ إِنسِيّا ﴾ [مريم: ٢٦] فقد قيدها بيوم واحد وهو ينافي التأبيد<sup>(٢)</sup>، وقوله تعالى: ﴿ إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلَن يَكُفِيكُمْ أَن يُعِدَّكُمْ رَبُّكُم بِثَلَتَةَةِ النّفِ مِّن ٱلْمَكْتِكَةِ مُنزَلِينَ ﴾ [آل عمران: ١٢٤] فهي هنا موقوتة بالمعركة.

## لن ولا:

ذهب أكثر النحاة إلى أن (لا) ك (لن) من حيث تخليصها المضارع للاستقبال، إلا أن (لن) آكد منها:

وخلاصة ما يذكره النحاة فيهما:

1- أنّ (لا) تخلص الفعل المضارع للاستقبال كـ (لن) عند الأكثرين وخالفهم ابن مالك لصحة قولنا (جاء زيد لا يتكلم) فإن جملة (لا يتكلم) خال مع الاتفاق على أن الجملة الحالية لا تصدر بدليل استقبال (٣).

٢- أن في (لن) توكيداً لاتفيده (لا)، تقول «لا ابرح اليوم مكاني فإذا وكدت وشددت قلت: لن ابرح اليوم مكاني»(٤).

وجاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ فَإِن لَّمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ ﴾ [البقرة: ٢٤] "فإن قلت: ما حقيقة (لن) في باب النفي؟ .

قلت: (لا) و(لن) أختان في نفي المستقبل، إلا أن في (لن) توكيدا وتشديدا، تقول

<sup>(</sup>١) انظر «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٢٦٠)، «البرهان» (٢/ ٤٢٠).

<sup>(</sup>٢). انظر «المغنى» (١/ ٢٨٤).

<sup>(</sup>٣) «المغنى» (١/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٤) «المفصل» (٢/ · · ٢).

لصاحبك: لا أقيم غداً، فإن أنكر عليك قلت: لن أقيم غداً، كما تفعل في أنا مقيم وإني مقيم (١)».

وذهب ابن عصفور إلى أن هذا القول دعوى بلا دليل "بل قد يكون النفي بـ (لا) آكد من النفي بـ (لا) آكد من النفي بـ (لن)، لأن المنفي بـ (لا) قد يكون جواباً للقسم، نحو (والله لا يقوم زيد) والمنفي بـ (لن) لا يكون جواباً له، ونفي الفعل إذا أقسم عليه آكد منه إذا لم يقسم "(٢).

٣- ان النفي بـ (لا) أطول من النفي بـ (لن)، أي ان (لن) تنفي المستقبل القريب بخلاف
 (لا) فإنها تنفى المستقبل المتطاول.

جاء في (البرهان) أن بعضهم ذهب إلى أن «النفي بـ (لا) أطول من النفي بـ (لن) لأنّ آخرها الف وهو حرف يطول فيه النفس، فناسب طول المدة بخلاف (لن).

ولذلك قال تعالى: ﴿ لَن تَرَكِنِي ﴾ [الأعراف: ١٤٣] وهو مخصوص بدار الدنيا، وقال: ﴿ لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُرُ ﴾ [الأنعام: ١٠٣] وهو مستغرق لجميع أزمنة الدنيا والآخرة، وعلل بأن الالفاظ تشاكل المعاني ولذلك اختصت (لا) بزيادة مدة.

وهذا ألطف من رأي المعتزلة، ولهذا أشار ابن الزملكاني في (التبيان) بقوله: (لا) تنفي ما بعُد و(لن) تنفي ما قرب، وبحسب المذهبين أوّلوا الآيتين في قوله تعالى: ﴿ وَلَن يَتَمَنَّوْهُ أَبَدًا﴾ [الجمعة:٧].

قلت: والحق أن (لا) و(لن) لمجرد النفي عن الأفعال المستقبلة، والتأبيد وعدمه يؤخذان من دليل خارج»(٤).

وجاء في (بدائع الفوائد) أن (لن) «تنفي ما قرب ولا يمتد معنى النفي فيها كامتداد معنى النفي فيها كامتداد معنى النفى في حرف (لا) إذا قلت: لا يقوم زيد أبداً...

وتأمل حرف (لا) كيف تجدها لاما بعدها الف يمتد بها الصوت مالم يقطعه ضيق النفس، فآذن امتداد لفظها بامتداد معناها و(لن) بعكس ذلك، فتأمله فإنه معنى بديع، وانظر

<sup>(</sup>١) "الكشاف" (١/ ١٩٢)، وانظر (١/ ٤٧٤) في قوله تعالى (لن تراتي).

<sup>(</sup>۲) «الاشياه والنظائر» (۳/ ۹-۱۰).

<sup>(</sup>٣) والمقصود بالادراك الاحاطة.

<sup>(</sup>٤) «البرهان» (٢/ ٢٠٤-٤٢١)، وانظر «الهمع» (٢/٤).

كيف جاء في أفصح الكلام كلام الله (ولا يتمنونه أبدا) بحرف (لا) في الموضع الذي اقترن به حرف الشرط بالفعل، فصار من صيغ العموم، فانسجب على جميع الازمنة وهو قوله عزّ وجل (ان زعمتم أنكم اولياء لله من دون الناس فتمنوا الموت). وقال في سورة البقرة (ولن يتمنوه) فقصر من سعة النفي، وقرب، لأن قبله (قل ان كانت لكم الدار الآخرة) لأنّ (أن) و(كان) هنا ليست من صيغ العموم»(١).

قيل: وهذا أيضًا باطل، بل ان كلا منهما "يستعمل حيث يمتد النفي وحيث لا يمتد. فمن الأول في (لن) ﴿ إِنَّهُمْ لَن يُغَنُّواْ عَنكَ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا ﴾ [الجاثية: ١٩] فَإِن لَّمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ ﴾ [البقرة: ٢٤]، وفي (لا) ﴿ إِنَّ لَكَ أَلَّا يَجُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ ﴾ [طه: ١١٨].

ومن الثاني في (لن) ﴿ فَلَنْ أُكَلِّمَ ٱلْيَوْمَ إِنسِيَّا﴾ [مريم: ٢٦]، وفي (لا) ﴿ أَلَّا تُكَلِّمَ ٱلنَّاسَ ثَلَنْغَةَ أَيَّامِ﴾ [آل عمران: ٤٢]»(٢).

على أنه قيل بالعكس، فقد ذهب جماعة إلى أن (لن) تفيد التأبيد، بخلاف (لا) كما أسلفنا.

٤- وذهب بعضهم إلى أن العرب تنفي المظنون بـ (لن)، والمشكوك فيه بـ (لا)، أي انه
 إذا كان الشيء ممكنًا عند المخاطب مظنونا وقوعه، نفي بـ (لن) وإذا كان مشكوكاً في وقوعه
 كأن تقول: أيكون أم لا يكون؟ قلت في نفيه:

لا يكون<sup>(٣)</sup>.

مذا أبرز ما قيل في التفريق بينهما. هذا أبرز ما قيل في التفريق بينهما.

ونقول:

أما أن (لا) تأتي للاستقبال فهذا مالا شك فيه، قال تعالى ﴿ وَالتَّقُوا يَوْمُا لَا تَعْزِى نَفْسُ عَن نَفْسِنَ شَيْئًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ ﴾ [البقرة: ٤٨] وهذا استقبال.

一点情况是。这个1000年的

وقال: ﴿ فَلَا يُحَفَّفُ عَنَّهُمُ ٱلْمِكَذَابُ وَلَا هُمْ يُنْصَرُونَ ﴾ [البقرة: ٨٦]

وقال: ﴿ وَلَا تُسْتَلُونَ عَمَّا كَانُواْ يَعْبَلُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٤]

<sup>(</sup>١) ~ «بدائع الفوائد» (١/ ٩٥-٩٦).

<sup>(</sup>۲) «الاشياه والنظائر» (۲/ ۹-۱۰).

<sup>(</sup>٣) انظر «الاتقان» (١/ ١٢٣)، «بدائع الفوائد» (١/ ٩٧).

وقال: ﴿ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيكُمَةِ وَلَا يُزَكِّيهِمْ ﴾ [البقرة: ١٧٤]...

وقال: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَسَوْفَ يَأْتِى اللَّهُ بِقَوْمِ يُحِيُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ وَ أَذِلَةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِلَهُ اللَّهُ عِلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِيْهُ وَلَا يَعَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمْ ﴾ [المائدة: ٥٤].

وهذا كله استقبال.

وأما تخليصها الفعل المضارع للاستقبال، وأنها لا تنفي الحال، فهذا موضع نظر نازع فيه بعضهم مستدلاً بصحة قولنا (جاء زيد لا يتكلم) وبصحة قولنا (أتحبه أم لاتحبه) و(أتظن ذلك أم لاتظن)، ولا ريب أن ذلك بمعنى الحال، وبقولهم: مالك لا تقبل، وأراك لا تبالي. وبنحو قول الله تعالى ﴿ وَمَا لَنَا لَا نُوْمِنُ بِاللّهِ ﴾ [المائدة: ٨٤] و﴿ مَا لَكُمُ لَا نُرْجُونَ لِلّهِ وَقَالاً ﴾ [المائدة: ٨٤] و﴿ مَا لِكُمُ لَا نُرْجُونَ لِلّهِ وَقَالاً ﴾ [النمل: ٢٠] و﴿ وَمَا لِل لَا أَعَبُدُ اللّذِي فَطَرَنِي ﴾ [يس: ٢٢] و ﴿ وَمَا لِل لَا أَعَبُدُ اللّذِي فَطَرَنِي ﴾

والحق الذي لامرية فيه أنها تأتي للحال كما تأتي للاستقبال، وليست هي من مخلّصات الفعل للمستقبل كما يذهب اليه الجمهور، يدل على ذلك الاستعمال الفصيح الكثير في القرآن الكريم وغيره.

قال تعالى: ﴿ صُمُّ ابْكُمُ عُمْنٌ فَهُمْ لَا يَمْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٧١].

وقال: ﴿ يُرِيدُ أَلَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَوَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

وقال: ﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٣٢] وهذا للحال ولو ابدلت (لن) بها فقلت (والله يعلم وأنتم لن تعلموا) انقلب المعنى الى الاستقبال.

وقال: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ الَّذِينَ أَحْصِرُوا فِ سَبِيلِ اللَّهِ لَا يَسْتَطِيعُونَ ضَرَّرًا فِ الْأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ أَغْنِياً وَمِنَ النَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُم بِسِيمَهُمْ لَا يَسْتَلُونَ النَّاسَ إِلْحَافًا ﴾ [البقرة: ٢٧٣].

وقال: ﴿ مَابَآ وُكُمْ وَأَبْنَآ وُكُمْ لَا تَدْرُونَ أَيُّهُمْ أَفْرَبُ لَكُو نَفْعاً ﴾ [النساء: ١١].

وقال: ﴿ رَبِّ إِنِّي لَا أَمْلِكُ إِلَّا نَفْسِي وَأَخِيُّ [المَائدة: ٢٥].

وهذا كله واضح في الحال، ولو قال مثلا (لن أملك الا نفسي) لتخلَّصَ الفعل للاستقبال.

<sup>(</sup>١) "بدائع الفوائد" (٤/ ١٩١).

وقال: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قُومٌ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [المائدة: ٥٨].

وقال: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِينَ ٱلظَّلِلِمِينَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٣].

وقال: ﴿ قُل لَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّ مَلَكُ ﴾ [الأنعام: ٥٠].

وقال: ﴿ عِجْلَاجَسَدَالَّهُ خُوارُّ أَلَمْ يَرَوْا أَنَّهُ لَا يُكَلِّمُهُمْ وَلَا يَهْدِيهِمْ سَكِيلًا ﴾ [الأعراف: ١٤٨].

وقال: ﴿ لَمُتُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعَيُنٌ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ ءَاذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَأَ ﴾ [الأعراف: ١٧٩].

وقال: ﴿ وَتَرَمْهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٩٨].

وقال: ﴿ إِنِّ أَرَىٰ مَا لَا تُرَوُّنَ ﴾ [الانفال: ٤٨].

وقال: ﴿ وَاللَّهُ أَخْرَجَكُمْ مِنْ بُطُونِ أُمَّهَا يَكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا ﴾ [النحل: ٧٨] ولو قال (لن تعلموا شيئا) لافاد ذلك المستقبل وهو لا يصح.

وقال: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِحَدِّدِهِ. وَلَكِن لَّا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحُهُمَّ ﴾ [الإسراء: ٤٤].

وقال: ﴿ أَلَا يَظُنُّ أُوْلَكِيكَ أَنَّهُم مَّبْعُوثُونٌ لِيَوْم عَظِيمٍ ﴾ [المطففين: ٤، ٥] أي ألا يظنون الآن؟.

وغير ذلك وغيره مما لا يدع مجالاً للشك في أنها تأتي للحال.

ويدل على ذلك أيضاً قولنا (أنا لا أفهم ما تقول) أي الآن فإذا قلت: (لن أفهم) كان نفي الفهم في المستقبل، وقولنا (مالك لا تتكلم) قال تعالى ﴿ مَا لَكُرُ لَا نَظِقُونَ ﴾ [الصافات: ٩٢].

وتقول (أنا لا أحب هذا الطعام) و(أنا لا أشتهي الآن أن آكل) مخبراً عن نفسك في الحال، وتقول (أنا لا أظن أنه مسافر) مخبراً عن ظنك في الحال وغير ذلك.

وعلى هذا لا يصح قول الجمهور انها تخلّص الفعل للاستقبال، بل هي تأتي للحال والاستقبال.

والحق أنها تنفي الفعل المضارع مطلقاً بكل أزمانه، الحال والاستقبال، المنقطع وغيره. فالحال نحو ﴿ مَالِكَ لَا أَرَى ٱلْهُدَهُدَ﴾ [النمل: ٢٠].

والاستقبال نحو ﴿ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيكُمَةِ ﴾ [البقرة: ١٧٤].

والمنقطع نحو ﴿ ءَايَتُكَ أَلَّا تُكَلِّمُ ٱلنَّاسَ فَكَنَّةَ أَيَّامٍ إِلَّا رَمْزًّا ﴾ [آل عمران: ٤٢].

والمستمر نحو ﴿فلا يخفف عنهم العذاب ولا هم ينصرون﴾ [البقرة: ٨١].

ونحو ﴿ إِنَّ ٱلَّذِيكَ كَذَّبُواْ بِعَايَنِنَا وَٱسْتَكْبَرُواْ عَنْهَا لَا نُفَتَّحُ لَمُمْ أَبُوَبُ ٱلسَّمَآءِ وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ حَتَّى يَلِجَ ٱلْجَمَلُ فِي سَيِّرِ ٱلْخِيَاطِ ﴾ [الأعراف: ٤٠].

وقوله: ﴿ وَلَا يَنْمَنَّوْنَهُ وَأَبَدُا بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ ﴾ [الجمعة: ٧].

وتأتي مع الفعل الدال على الحقيقة نحو ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥] و﴿ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٣٧] و﴿ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

وما إلى ذلك.

فالخلاصة أن (لا) تنفي كل أزمنة المضارع، فهي لا تختص بزمن دون زمن.

وأما من حيث دلالة (لن) على التوكيد، فالأمر كذلك، تقول (لا أكلمك) فإن شددت وبالغت قلت (لن أكلمك) فإن تعالى ﴿ إِنِي نَذَرْتُ لِلرَّمْ يَن صَوْمًا فَلَنْ أُكِيمَ الْيَوْمَ إِنسِيًّا ﴾ وبالغت قلت (لن أكلمك) قال تعالى ﴿ إِنِي نَذَرْتُ لِلرِّمْ يَن صَوْمًا فَلَنْ أُكِيمَ الْيَوْمَ إِنسِيًّا ﴾ [مريم: ٢٦] وقال: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَعُوسَىٰ لَن نُوْمِنَ لَكَ حَقّى نَرَى اللّهَ جَهْرَةً ﴾ [البقرة: ٥٥]، وقال ﴿ قَالُواْ يَلُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُواْ إِلَيْكُ ﴾ [هود: ٨١].

وهذا كله مقام توكيد.

أما ما ذهب إليه ابن عصفور من أن النفي بـ (لا) قد يكون آكد من النفي بـ (لن) لأن النفي بـ (لا) قد يكون جواباً للقسم بخلاف المنفي بـ (لن)، فالجواب عنه أن ذلك لا ينفي التوكيد عن (لن)، فإن عدم وقوع (لن) جواباً للقسم لا يعني أنها غير مؤكدة، إذ ليس شرطاً أن تقع المؤكدات كلها في جواب القسم، فمن المعلوم مثلاً إن (أنّ) المفتوحة الهمزة مؤكدة عند النحاة غير أنها لا تقع جواباً للقسم، فلا تقول (والله أنّ محمداً حاضر) بفتح الهمزة وذلك لأن جواب القسم يكون جملة و(أنّ) وما بعدها في تأويل مفرد، ولا ينفي ذلك كونها مؤكدة، وكذلك (لن) فإنها لا تقع جواباً لقسم، لسبب وهو إنها جواب لسوف و(سوف) لا

تقع جواباً للقسم (١) وكذلك منفيها.

والسبب الآخر في وقوع (لا) جواباً للقسم دون (لن) إن (لن) مختصة بالاستقبال و(لا) نفيها عام مطلق لا يختص بزمن دون زمن فتقول مثلا: (هو والله لا يفقه) وتقول (والله لا احبه) ولا تصلح (لن) هنا، لأنّ هذا للحال و(لن) لا تكون للحال، فكون (لا) مطلقة لجميع الأزمنة هو الذي جعلها يُتلقى بها القسم دون (لن).

ولا يعني هذا أن ننفي عن (لا) التوكيد إذا وقعت جواباً للقسم، فقد تكون مؤكدة إذا وقعت جواباً للقسم.

ولا تقل كيف يكون الحرف مؤكداً في موضع دون موضع? فإن هذا له نظائر في كلام العرب وفي أحكام النحاة. فإن (لا) إذا وقعت جواباً للقسم كان لها صدر الكلام وإذا لم تقع جواباً للقسم لم يكن لها الصدارة عندهم، فاختلف حكمها إذا وقعت جواباً للقسم عنه إذا لم تقع جواباً للقسم.

و(إذا) تكون شرطية ظرفية معاً، وقد تكون ظرفية غير شرطية.

و(ما) تكون مصدرية ظرفية، وقد تكون مصدرية غير ظرفية.

والباء قد تكون مؤكدة، وقد تكون غير مؤكدة فكذلك (لا).

وتعليل ذلك أن (لا) أقدم حرف نفي في العربية، وكل حروف النفي الأحرى أحدث منها<sup>(٢)</sup>، وعلى هذا فهي كانت مستعملة في جميع الحالات، فلا عجب أن تستعمل في التوكيد وفي غيره بحسب ما يقتضيه المقام.

وأما قولهم: إن النفي بـ (لا) أطول من النفي بـ (لن) فهذا يحتاج إلى إيضاح، فإنهم إذا كانوا يقصدون أن النفي بـ (لا) يكون دوماً أطول من النفي بـ (لن) فهذا مردود، فقد يكون النفي بـ (لن) طويلاً أيضاً، كما في قوله تعالى: ﴿ لَن يَخْلُقُواْ ذُكِابًا وَلَوِ ٱجْمَتَمَعُواْ لَمُ ﴾ [الحج: ٧٣].

فالحق أنَّ كلا منهما يستعمل حيث يمتد النفي، وحيث لا يمتد، كما قال ابن عصفور

<sup>(</sup>١) أي وحدها من دون اللام وإلاّ فهي تقع معها نحو ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَىٓ ﴾ .

<sup>(</sup>٢) إنظر «التطور النحوي» (١١٥).

ولكن مما لاشك فيه أن النفي بـ (لا) اوسع من النفي بـ (لن)، كما أوضحنا، فإن (لن) مختصة بالاستقبال، أما (لا) فنفيها عام مطلق ينفي جميع الأزمنة، المستقبل وغيره، بل هي تنفي الفعل الماضي أيضا، نحو قوله تعالى ﴿ فَلاَصَدَّقَ وَلاَصَلّ ﴾ [القيامة: ٣١] ونحو قولنا (لا ذهب ولا رجع)، وتستعمل معه في الدعاء، نحو (لا أهلكه الله) و(لا فض الله فاك) وتستعمل مع الأسماء نحو (لا رجل) و(لابد من ذلك)، وفي نفي النعوت، نحو قوله تعالى ﴿ وَظِلّ مِن يَعْمُومِ لَا بَارِدٍ وَلا كَرِيمٍ ﴾ [الواقعة: ٣٤-٤٤] ونحو قوله: ﴿ بَقَرَةٌ لا ذَلُولٌ ﴾ [البقرة: ٧١].

فهي كما ترى أوسع نفياً من (لن)، وسبب ذلك كما ذكرت يعود إلى أنها أقدم حرف نفي في العربية.

جاء في (التطور النحوي): «ونرى (لا) مستعملة في كل الحالات إلاّ الماضي.

وإذا راعينا أن (لم) ليست إلا (لا) بزيادة (ما) قلنا إن (لا) مستعملة في الجميع والسبب في ذلك أنها أقدم حروف النفي العربية، فكانت عامة ابتداء، والباقية كلها أحدث وأخص»(١).

بل لم يرد من أدوات النفي في الكتابات اللحيانية سوى لفظ (لا)(٢).

«وأدوات النفي التي نعرفها من الكتابات العربية الجنوبية هي (ال) و(لم)، وتدخل (لم) على الفعل المضارع غير أن ذلك نادر، ومعنى (ال) (لا) ويرد بعد (أل) الفعل سواء أكان ماضياً أم مضارعاً»(٣).

فلا عجب أن تكون (لا) ممتدة النفي بهذا المعنى وبذلك تكون الملاحظة الطريفة في أن النفي بـ (لا) أطول من النفي بـ (لن) لأن آخرها ألف، وهو حرف يطول فيه النفس فناسب طول المدة بخلاف (لن) ملاحظة صحيحة.

وأما اختلاف النفي في الآيتين الكريمتين اللتين سبق ذكرهما في ورود إحداهما بـ (لن) والأخرى بـ (لا)، فهذا له سبب اقتضاه المقام، والآيتان هما:

<sup>(</sup>١) «التطور النحوى» (١١٥).

<sup>(</sup>٢) «تاريخ العرب قبل الإسلام» (٧/ ١٧٩).

<sup>(</sup>٣) تاريخ العرب قبل الإسلام (٧/ ١٣٧).

١- ﴿ قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ عِندَ ٱللَّهِ خَالِمِكَةُ مِن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُمْ مَندِقِينَ وَلَن يَتَمَنَّوْهُ أَبدًا بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّللِمِينَ ﴾ [البقرة: ٩٥-٩٥].

٢- ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ هَادُوا إِن زَعَمَتُمْ أَنَّكُمْ أَولِكَ أَهُ لِلَّهِ مِن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا ٱلمُوتَ إِن كُنتُمْ صليقِينَ وَلا يَنْمَنَّوْنَهُ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِٱلظّٰدِلِمِينَ ﴾ [الجمعة: ٦،٧].

فنفى الأولى بـ (لن) (ولن يتمنوه) والثانية بـ (لا) (ولا يتمنونه)، وسبب ذلك أن الكلام في الأولى على الآخرة ﴿ قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ ﴾ [البقرة: ٩٤]، وهي استقبال فنفى بـ (لن) وهو حرف خاص بالاستقبال.

وإن الكلام في الثانية عام لا يختص بزمن دون زمن ﴿ إِن زَعَمْتُمْ أَنَّكُمُ آوَلِيكَا مُ لِلَّهِ مِن دُونِ النَّاسِ ﴾ [الجمعة: ٦]، فهذا أمر مطلق فنفي بـ (لا) وهو الحرف الذي يفيد الإطلاق والعموم والله أعلم.

فهذه- كما قلت- دعوى لا يقوم عليها دليل.

# حروف أخرى ينتصب بعدها الفعل

وهي (أو) و(حتى) وفاء السبية، و واو المعية، وهذه الأحرف ليست حروف نصب عند الجمهور، بل هي حروف عطف و(حتى) حرف جر، ولذا يقولون ان النصب بـ (أن) مضمرة بعد هذه الأحرف، فقولنا (لا تأكل وتضحك) مثلاً فيه الفعل (تضحك) منصوب بـ (أن) مضمرة بعد الواو، والواو عاطفة و(أن) والفعل في تأويل مصدر معطوف على مصدر متصيد قبله، أي لا يكن منك أكل وضحك، وكذا قولنا (أين بيتك فأزورك) يقدرون قبل الفاء مصدراً متوهماً، يعطفون المصدر عليه، والتقدير لتكن منك دلالة على بيتك فزيارة مني، وكذلك (لألزمنك أو تقضيني حقي)، أي ليكونن لزوم مني أو قضاء منك لحقي (1)

وبهذا التقدير يزول قصد التنصيص على المعية، والسبية، وتحقيق الوقوع بعد (آو)، فقولنا (لا يكن منك أكل وضحك) ليس فيه تنصيص على المعية، بل يحتمل المعية وغيرها فقد يكون النهي عنهما مجتمعين أو مفترقين، بخلاف قولنا: (لا تأكل وتضحك) فإن فيه تنصيصاً على السبب بخلاف قولنا: تنصيصاً على السبب بخلاف قولنا: (لا يكن منك أكل كثير فتحمة) فإن هذا التعبير يختلف عن التعبير الأول.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): "ولو جعلنا الواو عاطفة للمصدر على مصدر متعلى مصدر متعلى معنى الفعل قبله، كما قال النحاة، أي ليكن منك قيام وقيام مني (٢) لم يكن فيه نصوصية على معنى الجمع كما لم يكن في تقديرهم في الفاء معنى السبية»(٦).

وقد ذهب قسم من النحاة إلى أن العامل هي هذه الأحرف، وذهب آخرون إلى أن العامل هو الخلاف، أي مخالفة الفعل الثاني للأول، وذلك أنه لا يصح عطفه عليه من حيث إنه لم يكن له شريكاً في المعنى، فانتصب لذلك، وهذا القول أقرب الى المعنى من القولين الاولين كما هو ظاهر.

<sup>(</sup>١) أنظر «المغني ٢ (٢/ ٤٨٠)، «إين الناظم، (٢٧٨)، «التصريح، (٢/ ٢٣٦-٢٣٧).

<sup>(</sup>٢) (يعني في المثال) (قم وأقوم).

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضى على الكانية» (٢/ ٢٧٣).

Company and the first of the

(t) religious services

Williams Law M

الأصل في (أو) أن تكون لأحد الشيئين، أو الأشياء نحو (هو يقرأ أوينام) أي يفعل أحد هذين الشيئين، وهي حرف عطف يتبع المعطوف بها المعطوف عليه، نحو (لن أذهب إليه أو أخبره) أي لن أفعل أحد هذين الشيئين.

وينصبون بعدها الفعل على إرادة معنى آخر غير معنى الأول، من حيث إنه لم يكن له شريكاً في الشك، بل على إرادة أنه محقق الوقوع أو راجحه تقول: (سألزمه أو يكتب لي في أمري) فإن معنى هذه العبارة بالعطف، سيكون احد هذين الأمرين، ومعناها بالنصب؛ سألزمه حتى يكتب لي في أمري أي تبقى ملازمتي له حتى تحصل الكتابة.

وهم يقدرون معناها إذا انتصب الفعل بعدها بـ (حتى) و(إلا أن) نحو: (لالزمنك أو تقضيني حقى) و(لأضربنك أو تسبقني) فالمعنى لالزمنك إلا أن تقضيني حقي ولأضربنك إلا أن تسبقني (١) ومنه قوله:

وكنيت إذا غميزت قنياة قيوم كسيرت كعيوبها أو تستقيمها

أي: الآ أن تستقيم، ولا يصح تقدير (حتى) في البيت.

ومما يقدر بـ (حتى) قوله:

لأستسهلن الصعب أو أدرك المنسى فما انقادت الآمال إلا لصابسر

أي حتى أدرك المنى (٢).

ويجوز رفع الفعل بعدها على الاستثناف، نحو (لن أذهبَ إليه أو أخبُره) بالرفع أي: (أو أنا أخبره)، والمعنى أنك نفيت الذهاب إليه، وأثبت الاخبار، فأضربت عن الاول وذكرت أنك تخبره.

جاء في (المفصّل): «وقال سيبويه في قول امرىء القيس! من المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة ال

فقلت له لاتبك عينك إنمها من نحاول ملكاً أو نموت فنعلوا

<sup>(</sup>١) أنظر «كتاب سيبويه» (١/ ٤٢٧)، «شرح الأشموني» (٣/ ٢٩٤–٢٩٥).

<sup>(</sup>٢) اشرح الاشموني (٣/ ٢٩٥).

ولو رفعت لكان عربياً جائزاً على وجهين:

على أن تشرك بين الأول والآخر، كأنك قلت إنّما نحاول ملكاً أو إنما نموت. وعلى أن يكون مبتدأ مقطوعاً من الأول يعني أو نحن ممن يموت (١٠).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): "إن معنى (أو) في الأصل أحد الشيئين أو الأشياء، نحو (زيد يقوم او يقعد) أي يعمل أحد الشيئين، ولابد له من أحدهما، فإن قصدت مع إفادة هذا المعنى الذي هو لزوم أحد الأمرين التنصيص على حصول أحدهما عقيب الآخر، وان الفعل يمتد الى حصول الثاني، نصبت ما بعد (أو)، فسيبويه يقدره بـ (الآ) وغيره بـ (إلى) والمعنيان يرجعان الى شيء واحد»(٢).

وقال ابن الناظم: «فإن قلت: فلم نصبوا الفعل بعد (أو)، حتى احتاجوا الى هذا التأويل؟.

قلت: ليفرقوا بين (أو) التي تقتضي مساواة ما قبلها لما بعدها في الشك فيه، وبين (أو) التي تقتضي مخالفة ما قبلها لما بعدها في ذلك، فإنهم كثيراً ما يعطفون الفعل المضارع على مثله به (أو) في مقام الشك في الثاني منهما أخرى فقط فإذا أرادوا بيان المعنى الأول رفعوا ما بعد (أو)، فقالوا (أفعل كذا أو أترك) ليؤذن الرفع بأن ما قبل (أو) مثل ما بعدها في الشك، وإذا أرادوا بيان المعنى الثاني نصبوا ما بعد (أو) فقالوا (لأنتظرنه أو يجيء) و(لأقتلن الكافر أو يسلم)، ليؤذن النصب بأن ما قبل (أو) ليس مثل ما بعدها في الشك لكونه محقق الوقوع أو راجحه»(٣).

وجاء في (معاني القرآن) للفراء: «ومن العرب من ينصب ما بعد (أو) ليؤذن نصبه بالانقطاع عما قبله، وقال الشاعر:

منسي ذي القسادورة المقلسي أبسو ذيّسالسك الصبسيّ

<sup>(</sup>١) «المفصل» (٢/ ١٤٠)، وانظر «كتاب سيبويه» (١/ ٤٢٧). وليس في النسخة المطبوعة عبارة: «كأنك قلت: إنمّا نحاول ملكاً أو إنما نموت».

<sup>(</sup>٢) ﴿ السُوحِ الرضي ﴾ (٢/ ٢٧٦).

<sup>(</sup>٣) «شرح الفية ابن مالك» (٢٧٨).

وأنت قائل في الكلام (لست لأبي أن لم أقتلك أو تسبقني في الارض) فتنصب (تسبقني) وتجزمها، كأن الجزم في جواب: لست لأبي ان لم يكن أحد هذين، والنصب على أن آخره منقطع عن أوله. كما قالوا: (لا يسعني شيء ويضيق عنك) فلم يصلح أن ترد (لا) على (ويضيق) فعلم أنها منقطعة من معناها»(١).

من هذا يتبين أن ما بعد (أو) له ثلاثة أحوال:

1- العطف وهو أن يكون ما بعد (أو) مثل ما قبلها في الشك أي هما بمنزلة واحدة. وحكمه الاتباع نحو (لست لأبي ان لم أضربك أو أشتمك أمام الناس)، أي لست لأبي إن لم أفعل أحد هذين، ونحو (لا أضربُك أو اشتمك) أي: لا أفعل أحد هذين الشيئين. فالفعلان منفيان.

Y- مخالفة ما بعدها لما قبلها فلا يشتركان في الشك بل يكون معنى (أو) (إلا أن) أو (حتى) وحكم الفعل بعدها النصب نحو (سأهجرك أو تكلّمه في أمري) والمعنى سيستمر هجري لك حتى تكلمه في أمري، فقد جعلت الكلام سببا لعدم الهجر، ولو قلت (ستكلمه في أمري أو أهجرك) بالنصب تغير المعنى وصار: ستكلمه في أمري حتى أهجرك، أي: سيستمر تكليمه في أمرى إلى وقت الهجر.

جاء في (شرح ابن يعيش): «إذا قلت: (ستكلم زيدا أو يقضي حاجتك) فتنصب (يقضي) على معنى إلا أن يقضي فقد جعلت قضاء حاجتك سببا لكلامه.

وإذا عطفت فإنما تخبر بانه سيقع أحد الامرين من غير أن يدخله هذا المعنى. ويوضح ذلك لك أن الفعلين اللذين في العطف نظيران أيهما شئت قدمته فيصح به المعنى فتقول: سيقضي حاجتك زيد أو تكلمه إذا عطفت، فأيهما قدمت كان المعنى واحدا، وإذا نصبت اختلف المعنى فدل على السبب كما بينت لك، ولا يصح على هذا (سيقضي حاجتك زيد أو تكلمه) إلا أن تريد أن تجعل الكلام سبباً لابطال قضاء حاجته، فيجوز حينئذ كأنه يكره كلامه فهو يقضي حاجته ان سكت وان كلمه لم يقضها (٢٠).

٣- استئناف ما بعدها وقطعه من الأول وحكمه الرفع وهو على تقدير مبتدأ محذوف

<sup>(</sup>۱) «معاني القرآن» (۲/ ۲۰–۷۱).

<sup>(</sup>۲) «شرح ابن یعیش» (۷/ ۲۲).

عند النحاة نحو (لا تكلمه أو تخبرُه بما حصل) برفع (تخبره) ومعنى العبارة أنه ينهاه عن تكليمه ثم استأنف حكما آخر فقال (أو أنت تخبره بما حصل) أي أنك ممن يخبره، ولو عطف لكان منهيا عن التكليم والاخبار.

### حتي

تدخل (حتى) على الفعل المضارع فينتصب بعدها ويرتفع، وهو ينصب بعدها إذا كان مستقبلا، ولا ينتصب إلاّ إذا كان كذلك(١)، نحو (أطع الله حتى يدخلك الجنّة) ونحو (أنا سائر حتى ادخل البصرة)، ولها في هذه الحال ثلاثة معان:

١- انتهاء الغاية بمعنى (إلى أن) نحو (سأسير حتى تطلع الشمس) ونحو قوله تمالى: ﴿ قَالُواْ لَن نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَكِمِنِينَ حَقَّى يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَىٰ ﴾ [طه: ٩١].

٢- التعليل، مثل كي نحو (كلمته حتى يأمر لي بشيء) و(أطلع الله حتى يدخلك الجنة)
 ونحو قوله تعالى: ﴿ هُمُ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ لَا نُنفِقُوا عَلَىٰ مَنْ عِنـــدَ رَسُولِ ٱللَّهِ حَتَىٰ يَنفَضُوا ﴾
 [المنافقون: ٧](٢).

٣- مرادفة (إلاّ أن) في الاستثناء نحو قوله:

ليس العطاء من الفضول سماحة

حتى تجبود ومنا لندينك قليبل

The transfer had been a forced

حتى أبير مالكا وكاهلا(٢)

Maria Caralla Caralla Caralla

All many wings of the O

والله لا يله المساطلة

أي: إلاّ أن تجود وإلا أن أبير.

ويرتفع الفعل بعدها إذا كان حالاً ولا يرتفع إلا إذا كان كذلك (١٠)، وذلك نحو قولك (سرت حتى أدخلُ المدينة) إذا قلت ذلك وأنت داخل فيها، وكذا ان كان الدخول قد وقع وقصد به حكاية الحال الماضية، نحو (كنت سرت حتى أدخُلُها) (٥٠) وكقولهم (مرض فلان

وقوله:

<sup>(</sup>١) «المغني» (١/ ١٢٦) وانظر «كتاب سيبويه» (١/ ٦٦٤)، «شَرَحُ الرَّضَيّ» (٦/ ٩٦٩)، «الهمّع» (٦/ ٩).

<sup>(</sup>٢) ﴿ انظر «كتاب سِيبوية (١٨/١٤)، «المقتضب (٢/ ٣٨)، «شرح ابن يعيش (٧/ ٣٠)، «المغني (١٢٥ /١٠)

<sup>(</sup>٣) «المغنى» (١/ ١٢٥).

<sup>(</sup>٤) «المغنى» (١/٦٢١)، وانظر «أمالي ابن الشجري» (١/٤٧٤).

<sup>(</sup>٥) «شرح ابن عقیل» (۲/ ۱۱٤).

حتى لا يرجونه) أي فهو الآن لا يرجى و(ضرب أمس حتى لا يستطيعُ اليوم أن يتحرك) ونحو (شربت الإبل حتى يجيءُ البعير يجر بطنه) أي: فهو الآن يجر بطنه (١).

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «إذا أردنا ان نبين متى يرفع المضارع بعدها ومتى ينصب؟.

قلنا ذاك الى قصد المتكلم فإن قصد الحكم بحصول مصدر الفعل الذي بعد (حتى) اما في حال الاخبار أو في الزمن المتقدم عليه، على سبيل حكاية الحال الماضية، وجب رفع المضارع... وإن قصد المتكلم أن مضمون ما بعد حتى سيحصل بعد زمان الاخبار، وجب النصب»(٢).

وجاء في كتاب (الجمل) للزجاجي: «تقول (سرت حتى ادخل المدينة) بالنصب والرفع، فللنصب وجهان:

أحدهما أنك أردت سرت الى أن ادخل المدينة فجعلت دخولك غاية سيرك، والآخر أن تريد معنى (كي) كأنك قلت: سرت كي أدخلها.

وللرفع أيضا وجهان:

أحدهما أن يكون السير والدخول قد وقعا معا، كأنك قلت: سرت فدخلت، فكل موضع صلح لك أن تقدّر الفعل الذي بعد (حتى) بالماضي والفاء جميعا فارفعه،

والوجه الثاني، أن يكون السير قد وقع وانت تقول: أنك الآن تدخل، كأنك قلت: سرت حتى أدخلها الآن لا أمنع، ومنه (مرض حتى لا يرجونه) أي: حتى هو الآن لا يُرجَى.

وإذا كان الفعل منفياً غير موجب لم يجز فيما بعد حتى إلا النصب، كقولك: ما سرت حتى ادخل المدينة»(٣).

فخلاصة المسألة أنه إذا كان الفعل مستقبلاً بعد حتى نصبت، وإذا كان حالاً رفعت فقولك (أسير حتى أدخل البصرة) إذا لم يتم الدخول نصبت الفعل فيه، وإذا حصل الدخول رفعت.

<sup>(</sup>۱) انظر «سيبويه» (۱/ ١٣ ٤)، «المقتضب» (٢/ ٣٩-٤٠)، «شرح ابن يعيش» (٧/ ٣٠).

<sup>(</sup>٢) «شرح الرضي» (٢/ ٢٦٨-٢٦٩). و المنظم ا

<sup>(</sup>٣) «الجمل» (٢٠١-٢٠٢).

## فاء السببية

ينتصب الفعل المضارع بعد فاء السببية بشرطين:

الاول: أن تكون نصاً في السبب.

الثاني: أن يتقدمها نفي أو طلب كالامر، والنهي، والاستفهام، والتمني، وما الى ذلك نحو: (ما تأتينا فنكرمَك) ونحو (لا تاكل كثيرا فتمرض).

ويذكر النحاة للفعل المنصوب بعد فاء السبب في نحو قولهم (ما تأتينا فتحدثنا) معنيين يجمعهما التنصيص على السبب:

أحدهما: ما تأتينا فكيف تحدثنا؟ أي: انك لا تأتينا، ولهذا لا تحدثنا، ولو أتيتنا لحدثتنا.

الثاني: أنك تأتينا ولكن لا تحدثنا أي: ما تأتينا إلا لم تحدثنا، والمعنى أنه يقع منك اتيان كثير ولا حديث منك (١).

وعلى الوجه الأول، جاء قوله تعالى: ﴿ لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُونُوا ﴾ [فاطر: ٣٦]، أي: فكيف يموتون، ويمتنع أن يكون على الوجه الثاني إذ يمتنع أن يقضى عليهم ولا يموتون (٢٠).

ويجوز رفع الفعل بعدها على معنيين:

العطف أي ما تأتينا فما تحدثنا، ونحو: (لا اذهبُ اليه فاشتمُه) أي: لا اذهب اليه، فلا اشتمه.

والاستئناف، أي: انك ما تأتينا ولكنك تحدثنا، ونحوه: (اعطني فاشكرُك) أي: فأنا ممن يشكرك على كل حال، والمعنى: أنا قائم بشكرك، وبالنصب يكون المعنى (اعطني لأشكرك) أي: انت لا تشكره الآن، وانما يكون الشكر مسببًا عن العطاء.

والخلاصة أن الفعل بعد الفاء له ثلاثة أحوال:

١- النصب وذلك إذا قصد التنصيص على السبب نحو قوله تعالى: ﴿ يَكَيْتَنِي كُنتُ مَعَهُمْ فَا مُوثُوا ﴾ و(لا تضرِب خالداً فيهنك).

<sup>(</sup>١) انظر «كتاب سيبويه» (١/ ٤١٨)، «المقتضب» (٢/ ١٦)، «الجمل» (٢٠٣ - ٢٠٣).

<sup>(</sup>۲) «المغنى» (۲/ ٤٨٠).

وفي هذه الحال يكون معنى الفعل مخالفا لما قبلها، فقولنا (لم تزرنا فنكرمك) بالنصب معناه انك لم تزرنا فكيف نكرمك، والمقصود أنك لو زرتنا لأكرمناك، ولو اتبع لكان الفعلان منفيين، ولكان المعنى أنك لم تزرنا فلم نكرمك، ونحوه (هل يأتيك خالد فيعلمك) بالنصب والمعنى هل يجيئك ليعلمك؟.

وقد يراد بالاستفهام النفي أي: هو لا يأتيك فكيف يعلمك؟.

وبالاتباع يكون الاستفهام عن الاتيان والتعليم جميعاً أي فهل يعلمك؟

قال سيبويه: «تقول (لا تأتيني فتحدثني) لم ترد أن تدخل الآخر فيما دخل فيه الأول فتقول (لا تأتيني ولا تحدثني) ولكنك لما حولت المعنى عن ذلك تحول الى الاسم كأنك قلت: ليس يكون منك اتيان فحديث»(١).

وجاء في (الأصول) لابن السراج: «اعلم أن الفاء عاطفة في الفعل، كما يعطف في الاسم. . . فإذا قلت (زيد يقوم فيتحدث) فقد عطفت فعلاً موجباً على مغلى معناه وخالف ما قلت (ما يقوم فيتحدث) فقد عطفت فعلاً منفياً على منفي، فمتى جئت بالفاء وخالف ما بعدها ما قبلها لم يجز أن تحمل عليه فحينئذ تحمل الأول على معناه، وينصب الثاني باضمار (أن) وذلك قولك: (ما تأتيني فتكرمني) و(ما ازورك فتحدثني) لم ترد ما ازورك وما تحدثني، ولو اردت ذلك لرفعت ولكنك لما خالفت في المعنى، فصار (ما أزورك فكيف تحدثني)، وما ازورك إلا لم تحدثني حمل الثاني على مصدر الأول، وأضمر (أن) كي يعطف اسما على اسم "(٢).

Y- العطف وذلك إذا كان الثاني بمعنى الأول فيتبعه في اعرابه نحو: (لا تأتيني فتحدثُني) أي أنت لا تأتيني فلا تحدثني، ونحو (أتأتيني فتحدثُني) والمعنى: أنك تستفهم عن الاتيان والحديث و(أريد أن تأتيني فتحدثني) أي تريد الاتيان والتحديث، ونحو (لا تقم فتضرب محمداً)، أي: لا تقم ولا تضرب محمداً، ولو نصبت لكان المعنى لا تقم لأنك أن قمت ضربته، فإذا أردت هذا المعنى نصبت "، ونحو (لم يدرس فينجح) أي: هو

O Maring May 1 and Super.

<sup>(</sup>١) "كتاب سيبويه" (١/ ٤١٨).

<sup>(</sup>٢) «الأصول» (٢/ ١٥٩) وانظر «المقتضب» (٢/ ١٤-١٥).

<sup>(</sup>٣) انظر «المقتضب» (٢/ ١٥).

لم يدرس فلم ينجح، ولو قلت (لم يدرس فينجح) بالنصب لكان المعنى أنه لم يدرس فكيف ينجح؟.

٣- الاستئناف وحكم الفعل بعدها الرفع ومعناه يختلف عن المعنيين السابقين إذ هو على تقدير مبتدأ محذوف عندهم وذلك نحو (لا تكرم خالدا فيشتمك) أي فهو يشتمك والمعنى أنه يشتمك على كل حال أي هو قائم بشتمك، فلا تعطه ونحو (اتعطيني فأشكرك) بالرفع أي: أنا قائم بشكرك على كل حال، ولو نصبته لكان المعنى أنك ان أعطيتني شكرتك فتجعل العطاء سببًا للشكر، و(أعطني فأشكرك) أي: أنا ممن يشكرك، فالشكر ثابت سواء أعطاك أم لم يعطك، ولو قلتها بالنصب لكان الشكر غير حاصل وانما يكون بعد العطاء، «ويوضح هذا انك تقول (ما زيد قاسيا فيعطف على عبده) أي فهو لانتفاء القسوة عنه يعطف على عبده» (١)، ولو قلت (مازيد قاسيا فيعضرب عبده) بالنصب لكان المعنى: ليس هو قاسيا فهو فكيف يضرب عبده أي هو لا يضربه، ولا يصح الرفع لأن المعنى سيكون: ما هو قاسيا فهو يضربه دوما.

«وتقول: (حسبته شتمني فأثب عليه) إذا لم يقع الوثوب ومعناه:

لو شتمني لوثبت عليه، وإن كان الوثوب قد وقع فليس إلا الرفع «(٢)

ومثله (ما تأتينا فتجهلُ أمرنا) أي: انك لا تأتينا ولذا تجهل أمرنا والمقصود أنك تجهل أمرنا، ونحو (لم تقرأ فتنسى) والمعنى أنك لم تقرأ فأنت تنسى (٣).

ومنه لهوله

غير أنا لم تأتنا بيقين فنرجي ونكشر التأميلا

«كأنه قال فنحن نرجى، فهذا في موضع مبنى على المبتدأ. . . وقال:

ألم تسأل الربع القواء فينطقُ وهل تخبرنْك اليوم بيداء سملق

<sup>(</sup>۱) «شرح شذور الذهب» (۳۷۰).

<sup>(</sup>٢) الرد على النحاة (١٤٧).

<sup>(</sup>٣) «المغنى» (٢/ ٨٠٠).

لم يجعل سبباً للآخر ولكنه جعله ينطق على كل حال كأنه قال: فهو مما ينطق كما قال (ائتني فاحدثُك) فجعل نفسه ممن يحدثه على كل حال (۱).

«وتقول: (اريد ان تأتيني فتشتمني) لم يرد الشتيمة ولكنه قال:

كلما أردت اتيانك شتمتني، هذا معنى كلامه فمن ثم انقطع من (أنُ).

قال رؤبة:

# يريد أن يعربه فيعجمه مسيد المسدد

أي فإذا هو يعجمه »(٢).

ولو عطف، لكان المعنى في الأول أنه يريد أن يأتيه ويشتمه.

ونحو (ما انت بصاحبي فأكرمك) فالرفع على معنى انك لست بصاحبي ولكن أكرمك، أي: أنت قائم باكرامه، مع أنه ليس صاحبك.

والنصب على معنى: أنك لست بصاحبي فكيف أكرمك؟ أي: أنت لا تكرمه ولا يجوز العطف لانه ليس قبله ما يصح عطفه عليه (٣).

قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَكُرَ أَكِ ٱللَّهَ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّكَمَاءِ مَآءُ فَتُصْبِحُ ٱلْأَرْضُ مُخْضَكَرَةً ﴾ [الحج: ٦٣]. «فإن قلت: فما له رفع، ولم ينصب جوابًا للاستفهام؟.

قلت: لو نصب لأعطى ما هو عكس الغرض، لأنّ معناه اثبات الاخضرار، فينقلب بالنصب الى نفي الاخضرار، مثاله أن تقول لصاحبك: ألم تر أني أنعمت فتشكر؟ إنْ نصبة فأنت ناف لشكره، شاك تفريطه فيه.

وإنْ رفعت فأنت مثبت للشكر، وهذا وأمثاله مما يجب أن يرغب له من اتسم بالعلم فم علم الاعراب وتوقير أهله»(٤).

<sup>(</sup>١) "كتاب سيبويه" (١/ ٤١٩ - ٤٢٢).

<sup>(</sup>٢) والكتاب سيبويده (١/ ٢٠٠٠). ويريد و ريد المراجع و الم

<sup>(</sup>٣) - انظر «المقتضب» (٢/ ١٧).

<sup>(</sup>٤) «الكشاف» (٢/٤٥٣).

فاتضح بهذا أنّ لكل تعبير معنى، فقولك (لم تؤذه فيرهبك) بالجزم معناه أنك لم تؤذه فلم يرهبك، فالفعلان منفيان ماضيان في المعنى.

وبالنصب، معناه أنك لم تؤذه، فكيف يرهبك؟ أي ليس ثمة سبب لرهبتك فإنك لم تؤذه.

وبالرفع معناه أنك لم تؤذه وهو مع ذلك يرهبك أي هو يرهبك على كل حال.

وقد يدل الاستئناف على السبب قليلا نحو قوله:

فلقد تركت صبية مرحومة لم تدر ما جزعٌ عليك فتجزع

أي لو عرفت الجزع لجزعت، ولكنها لم تعرفه فلم تجزع، وهذا أحد وجهي النصب وهو انتفاء الثاني لانتفاء الاول(١١)، وكقوله تعالى: ﴿ وَلَا يُؤْذَنُ لَمُمْ فَيَعَلَذِرُونَ ﴾ [المرسلات: ٣٦] فهذا يحتمل السبب.

وبذلك يكون التعبير بالرفع تعبيراً احتماليا، أي قد يحتمل أحيانًا السبية، وقد يحتمل غيرها، اما النصب، فهو تعبير قطعي في الدلالة على السبب، وهذا شبيه بقولنا (أقبل محمد وخالد) فإنه بالرفع يحتمل المصاحبة وغيرها، وبالنصب يكون نصاً في المعية، وشبيه بقولنا (لا رجل في الدار) فانه بالرفع يحتمل نفي الجنس، والوحدة، وبالفتح هو نص في نفى الجنس.

## واو المعية

ينتصب الفعل المضارع بعد الواو، للدلالة على المعيّة نصاً، نحو (لا تأكل وتضحك) أي لا تجمع بين الأكل والضحك، ونحو قوله:

لاتنه عن خلق وتأتي مثله عار عليك إذا فعلت عظيم

tale side alle des v

أي لا تجمع بينهما:

ويصح الاتباع على معنى آخر، وهو النهي عن كل واحد منهما على حدة، فيكون معنى المثال الأول ولا تأت مثله) وهو غير المثال الأول ولا تأكل ولا تضحك، ومعنى البيت (لاتنه عن خلق ولا تأت مثله) وهو غير مراد لأنه ليس المراد أن ينهاه عن أن ينهى عن خلق بل المراد أن يقول له: إذا نهيت عن

<sup>(</sup>١) "المغني" (٢/ ٤٨٠) وانظر "شرح الرضي" (٢/ ٢٧٢ ، ٢٧٢-٢٧٥).

خلق فلا تفعل مثله.

ويجوز الرفع على قصد الاستناف، فاذا رفعت (تضحك) كان المعنى انك أثبت له الضحك، أي (أنت تضحك) أي هذا الضحك، أي (أنت تضحك) أي هذا شأنك، أو على معنى آخر سنذكره في موطنه.

وإذا رفع (تأتي) كان المقصود أنه يفعل مثل ذلك الخلق، فيكون المعنى أنه ينهاه عن أن ينهى عن خلق، مع أنه مستمر على فعله.

ومنه المثال النحوي المشهور (لا تأكل السمك وتشرب اللبن) بنصب (تشرب) والمقصود النهي عن الجمع بينهما، واباحة أن يأكل السمك على حدة، وأن يشرب اللبن على حدة، واذا جزم كان المقصود النهي عن كل واحد منهما سواء كانا منفردين أم مجتمعين، أي لا تأكل السمك، ولا تشرب اللبن.

جاء في (الكتاب): «ومنعك أن تجزم في الاول لأنه انما أراد أن يقول له، لا تجمع بين السمك واللبن، ولا ينهاه ان يأكل السمك على حدة، ويشرب اللبن على حدة، فإذا جزم فكأنه نهاه أن يأكل السمك على كل حال، او يشرب اللبن على كل حال»(١).

وأما الرفع، فعلى النهي عن اكل السمك واباحة شرب اللبن على كل حال(٢).

وعلى هذا فإن ما بعد الواو له ثلاثة أحوال:

١ - الاتباع: ويكون حكمه حكم الأول اثباتًا ونفيًا وغير ذلك، نحو: (لا تضرب محمدا وتشتم خالدا) أي لا تضرب محمداً، ولا تشتم خالدًا ونحو: (هل يأتي اخوك ويسافر ابوك؟) إذا استفهمت عنهما جميعا، ونحو قول جرير:

ولا تشتم المولى وتبلغ اذاته فانك إن تفعل تُسفَّه وتجهل

جاء في (المقتضب): «اعلم ان الواو في الخبر بمنزلة الفاء، وكذلك كل موضع يعطف فيه ما بعدها على ما قبلها فيدخل فيما دخل فيه، وذلك قولك: (أنت تأتيني وتكرمني) و(أنا ازورك واعطيك) و(لم آتك واكرمك) و(هل يذهب زيد ويجيء عمرو؟) اذا استفهمت عنهما

<sup>(</sup>١) «كتاب سيبويه» (١/ ٤٢٥)، وانظر «المقتضب» (٢/ ٢٥)، «الأصول» (٢/ ٩٥٩).

<sup>(</sup>۲) «التصريح» (۲/۲۱).

جميعا، وكقولك (أين يذهب عمرو رينطلق عبدالله؟) و(الا تضربن زيدا وتشتم عمرا) الأن النهى عنهما جميعا.

فإن جعلت الثاني جوابًا، فليس له في جميع الكلام إلا معنى واحد، وهو الجمع بين الشيئين، وذلك قولك (لا تأكل السمك وتشرب اللبن) أي: لا يكون منك جمع بين هذين المناه

٢- النصب: ويفيد التنصيص على المصاحبة، نحو (ادع الى الخير وتفعله، ولاتنه عن الشر وتفعله) أي اجمع بين الاولين ولا تجمع بين الاخيرين.

وهذه الواو نظيرة الواو التي يتصب بعدها الاسم، في نحو (مشيت والجدار) أعني واو المعية إن لم تكن إياها إذ يفيد كل منهما التنصيص على مصاحبة ما بعد الواو لما قبلها.

جاء في (معاني القرآن) للفراء: اتأتي بالوار معطوفة على كلام في اوله حادثة لا تستقيم اعادتها على ما عطف عليه ولم يستقم أن يعاد فيه الحادث الذي قبله كقول الشاعر:

# لاتنه عن خلق وتأتي مثله عار عليك اذا فعلت عظيم

ألا ترى انه لا يجوز إعادة (لا) في (تأتي مثله)، فلذلك سمي صرفًا اذ كان معطوفاً ولم يستقم ان يعاد فيه المحادث الذي قبله، ومثله من الأسماء التي نصبتها العرب وهي معطوفة على مرفوع قولهم (لو تركت والأسد لأكلك) و(لو خليت ورأيّك لضللت) تهيبوا أن يعطفوا حرفًا لا يستقيم فيه ماحدث في الذي قبلهه (").

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): وكذلك تقول في الفعل المنصوب بعد واو الصرف انهم لما قصدوا فيها معنى الجمعية نصبوا المضارع بعدها، ليكون الصرف عن سنن الكلام المتقدم مرشدا من أول الامر أنها ليست للعطف، فهي اذن اما واو الحال واكثر دخولها على الجملة الاسمية، فالمضارع بعدها في تقدير مبتدأ محذوف الخبر وجوباً فمعنى (قم وأقوم) أي قم وقيامي ثابت، أي في حال ثبوت قيامي، واما بمعنى (مع) وهي لا تدخل الا على الاسم، قصدوا هينا مصاحبة الفعل للفعل، فنصبوا ما بعدها فمعنى (قم وأقوم) أي قم مع قيامي، كما قصدوا في المفعول معه مصاحبة الاسم، للاسم فنصبوا مابعد الواو» (٣٠).

<sup>(</sup>١) النتف ١ (١/ ٢٥).

<sup>(</sup>۲) (معانی القرآن) (۱/ ۳۴).

<sup>(</sup>۲) اشرح الرضى؛ (۲/ ۲۷۲).

٣- الرفع على الاستئناف: نحو (لم تأتني وأكرمُك)، والمعنى انك لم تأتني وانا اكرمك على كل حال، أي أنني أكرمك وانت لم تأتني، فاكرامك له ثابت وبذا يكون المعنى نفي الاتيان واثبات الاكرام.

ولو جزم لكان الاتيان والاكرام منفيين، ولو نصب لكان نفي الجمع بين الاتيان والاكرام، وقد يكون اتيان ولا اكرام أو اكرام ولا إتيان.

ومثله (دعني ولا أعود) «أي فأني ممن لا يعود، فإنما يسأل الترك وقد أوجب على نفسه أن لا عودة له البتة تُرك أو لم يُترك، ولم يرد أن يسأل أن يجتمع له الترك وان لا يعود. وتقول: (زرني وأزورك) أي: أنا ممن قد أوجب زيارتك على نفسه، ولم ترد أن تقول: لتجتمع منك الزيارة وأن أزروك تعني لتجتمع منك الزيارة فزيارة مني ولكنه أراد أن يقول: زيارتك واجبة على كل حال، فلتكن منك زيارة ((۱)).

قال تعالى: ﴿ لِنَّهُ بَيِّنَ لَكُمْ وَنُقِتُ فِي ٱلْأَرْمَامِ مَا نَشَآهُ ﴾ [الحج: ٥] أي ونحن نقرَ في الارحام (٢) ولم يرد العطف على التعليل.

وربما جاء الرفع للدلالة على معنى المعية (٢)، نحو: (قم ولا أقوم) ونحو (لا تأكل وتضحك) وهو قليل، فيكون النصب للدلالة على المصاحبة نصاً بخلاف الرفع فإنه ليس نصاً في المصاحبة، وهو نظير قولنا في الأسماء (أقبل محمد وسعيد)، فهذا يحتمل المصاحبة وعدمها، بخلاف النصب فإنه للتنصيص على المصاحبة.

Here is a second of the second

<sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۱<sup>۱</sup>/۲۲۱).

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۱/ ٤٣٠).

<sup>(</sup>٣) انظر «شوح الرظي على الكافية» (٢/ ٢٧٥).

# 0.84453 فهرس الموضوعات

| Account to the second s |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| حروف الجره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| نيابة حروف الجر بعضها عن بعض ٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| التضمين ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| معاني حروف الجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| الى ١٤ ١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| الباء الباء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| التاء التاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| حتی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ربّ۲۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| رية۳٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| حذفها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| عنعن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الكافالكاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| اللام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| منذ ومذ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

تأليفُ الدَّكتورُفاضِّلصَاكِّحُ السَّامِّلِكِيُّ

لجزء الرابع

بير ليشم للإن الليم



أسم الكتاب: معانى النحو

الجـــــنء: الرابع

أسه الهــؤلــف: الأستاذ الدكتور/ فاضل صالح السامرائي الناشــــــر: شركة العاتك لصناعة الكتاب

القاهرة - درب الأتراك

خلف الجامع الأزهر

تليضون، ٥١٢٤٤٧٥

التـــوزيع: مكتبة أنـواردجلـة (بغـداد)

شارع المتنبى

م ویال: ۲۹۸۱۳۱۰۹۷۰

جميع حقوق الطبع محفوظة للمؤلف



المجسّلة الرّاجيع تأكيفتُ الدّكتورُفاض لهالسّحُ السّامِرليّ

> الطّبْعَة الثَّانِيَة 1257 - ٢٠٠٣ مُنْهِيَّكَة ومُنْفَتْحَة

شركة العاتك للطبع والنشر والتوزيع



## جزم المضارع

يجزم المضارع بعد أدوات ظاهرة، وهي: لم، ولمّا، ولام الأمر، ولا الناهية، وبعد أدوات الشرط، وقد يجزم بغير أداة ظاهرة، نحو: ﴿ قُل لِعِبَادِىَ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا يُقِيمُوا ٱلصَّكَافَةَ ﴾ [إبراهيم: ٣١].

وإذا لاحظنا أدوات الجزم وجدناها على ثلاثة أقسام:

١ - القسم الأول: ما يقلب زمن المضارع إلى ماض، وهي لم ولماً.

٢- القسم الثاني: ما يقلبه إلى الأمر، وهي لام الأمر، ولا الناهية، إذ إن لا الناهية أمر
 بالتَّرك فقولنا (افعل) أمر بالفعل و(لا تفعل) أمر بالتَّرك.

٣- القسم الثالث: أدوات الشرط، وهي أدوات تقوم بربط الجمل، لغرض تعليق
 حصول شيء بحصول شيء آخر، نحو (إن تأتني أذهب معك) فذهابك معلق باتيانه.

جاء في (نحو الفعل) للدكتور أحمد الجواري: «وإنما يكون الجزم في المضارع إذا تعين لواحد من المعانى الآتية:

١- معنى المضي: وذلك إذا دخلت عليه لم، ولمّا، فإنهما تقلبان معناه إلى معنى الفعل الماضي، كـ (لم يذهب ولما يذهب).

٢- معنى الطلب: وذلك إذا تقدمته لام الأمر، نحو (ليذهب زيد)... أو لا الناهية،
 نحو (لا تذهب)...

٣- معنى الشرط: والشرط صيغة فعلية مستقلة تخالف باقي الصيغ في مدلول الفعل، وهو الحدث والزمن، لأنّ الفعل في جملة الشرط معلق حدوثه، أو وقوعه، فهو إذن ليس تام الدلالة، ففي قولك: (إنْ تذهب أذهب) تعلق ذهابك على ذهاب المخاطب، فأنت لم يقع منك الذهاب، والمخاطب كذلك لم يقع منه ذلك وإنما علقت ذهابك على ذهابه بأداة الشرط»(١).

ونحن نخالفه في القسم الثاني وهو معنى الطلب، إذ معنى الطلب عام يدخل فيه الاستفهام، والتمني، والترجي، والعرض، والتحضيض وغير ذلك، وهو لا يجزم في كل لهذه المواطن، بل يجزم إذا أدى معنى الأمر فعلاً، أو تركأ.

<sup>(</sup>١) نحو القعل ٤٨-٤٩.

يتبين من هذا أنّ أدوات الجزم -عدا أدوات الشرط- تخرج المضارع عن حقيقته إلى فعل آخر، ماضياً أو أمراً.

ومما مرّ من دراسة الفعل المضارع تبين، لنا أنَّ:

 ١ - النصب يفيد الدلالة على الاستقبال في الغالب، أو للعدول إلى معنى المصاحبة والسبية تنصيصاً.

٧- الجزم للدلالة على المضى أو الأمر -فيما عدا الشرط-.

٣- الرفع للدلالة على الزمن العام المطلق، حالاً، واستقبالاً، ومضياً، فالحال نحو
 (يرزق الله مخلوقاته) ونحو (هو يقرأ الآن).

والاستقبال نحو: ﴿ وَسَوْفَ يُنَيِّنَهُهُمُ اللَّهُ بِمَا كَانُواْ يَصْـنَمُونَ ﴾ [المائدة: ١٤]. ونحو: ﴿ يَوْمَ يُنفَخُ فِ الصَّورِ فَنَانُونَ أَفْواَجًا ﴾ [النبأ: ١٨].

والمضي، كَقُولُه تَعَالَى: ﴿ وَيَصَّنَعُ ٱلْفُلُكَ ﴾ [هود: ٣٨] وقولُه: ﴿ وَنُقَلِبُهُمْ ذَاتَ ٱلْيَمِينِ وَذَاتَ ٱلشِّمَالِيُ ﴾ [الكهف: ١٨] وذلك في حكاية الحال.

ونترك الشرط إلى باب الأساليب فهو ألصق به.

# الأدوات التي يجزم بعدها الفعل لام الأمر

وتلزم فعل غير المخاطب للدلالة على الأمر، وذلك أمر المتكلم لنفسه، نحو: (لأذهب إليه) ونحو قوله ﷺ: «قوموا فلأصل بكم» ومنه قوله تعالى: ﴿ أَتَبِعُواْ سَبِيلَنَا وَلْنَحْمِلُ خَطَائِينَكُمْ ﴾ [العنكبوت: ١٢].

وأمر الغائب، نحو (ليخبزه خالد بما حدث) وكقوله تعالى: ﴿ وَلْتَأْتِ طَـ آبِفَةُ أُخْرَكَ لَمْ يُصَـُلُواْ فَلْيُصَلُواْ مَعَكَ﴾ [النساء: ١٠٢].

ومن لهذا الأخير المبني للمجهول، نحو: (لتُخبَرُ بما حدث) ونحو: (لأُعطَ حقي) فإنَّ الفاعل غائب.

وقد وردت قليلًا في أمر المخطاب ، فإنّ الأصل في المخاطب أن يؤمر بفعل الأمر، لا اللام، ودلك، حو قوله ﷺ «لتزرّه ولو بشوكة» وقوله: «لتقوموا إلى مصافكم»، وهذا في

الشعر أكثر، نحو قوله:

لتقــم أنــت يــا ابــن خيــر قــريــش فتقضــي حــوائــج المسلمينـــا(١)

وقد يخرج المجزوم بلام الأمر إلى معنى آخر، كما يخرج الأمر عن معناه إلى معنى آخر، وذلك كالدعاء نحو (ليغفر الله لك).

والتهديد نحو: ﴿ فَمَن شَآةَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُرُ ﴾ [الكهف: ٢٩].

والخبر نحو: ﴿ مَن كَانَ فِي ٱلضَّلَالَةِ فَلْيَمْدُدْ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ مَدًّا ﴾ [مريم: ٧٥] أي فيمد (٢٠).

#### لا الناهية

وهي موضوعة لطلب الترك<sup>(٣)</sup> نحو: ﴿ لَا تَفْتَرُواْ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا﴾ [طه: ٦١] و﴿ وَلَا تَبْغِ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِيَّ﴾ [القصص: ٧٧].

ومن أساليب العربية أن يُنهى الفاعل والمراد غيره، نحو: (لا أرينَك لههنا) فقد جاءت (لا) لنهي المتكلم، والمنهي في الحقيقة هو المخاطب، أي لا تكن لههنا حتى لا أراك<sup>(1)</sup>.

ونحو: ﴿ وَلَا تُعْجِبُكَ أَمُولُكُمْ ﴾ [التوبة: ٨٥] فالنهي للأموال، إذ أسند الاعجاب إليها، والمنهي في الحقيقة هو المخاطب، أي لا تعجب يا محمد بأموالهم (٥).

ونحو قوله تعالى: ﴿ لَا يَفْلِنَنَكُمُ ٱلشَّيْطَانُ ﴾ [الأعراف: ٢٧] فقد نهى الشيطان والمنهي في الحقيقة هم المخاطبون، وكذلك قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَغُرَّنَكُمُ ٱلْخَيْوَةُ ٱلدُّنْكَ وَلَا يَغُرَّنَكُم بِٱللَّهِ الْمَعْرُورُ ﴾ [فاطر: ٥] فالنهي موجّه لفظاً للدنيا، وللغرور وهو الشيطان، والمنهي في الحقيقة هم المخاطبون.

وقد يخرج المجزوم بـ (لا) الناهية عن معنى النهي إلى معنى آخر كالدعاء نحو (لا يقطع الله يمينك ولا يفضضِ الله فاك)، والتهديد نحو قولك لابنك مهدداً (لا تقرأ ولا تذهب إلى المدرسة).

<sup>(</sup>١) انظر «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٢٧٩-٢٨٠).

<sup>(</sup>Y) «المغنى» (٢/٣/١)، «الهمع» (١/٧).

<sup>(</sup>٣) «المغنى» (١/٢٤٦).

<sup>(</sup>٤) «شرح الرضى» (٢/ ٢٨٠) وانظر «الأصول» (١/ ٨٣).

<sup>(</sup>٥) «أمالي ابن الشجري» (١٤٨/١).

والتمني ومنه مخاطبة مالا يعقل، نحو: (لا تخنّي أيها الصبر) و(يا عينيّ لا تجمدا) وغير ذلك من المعاني.

#### لم

تختص بنفي المضارع وتقلب زمنه ماضياً، نحو (لم أذهب أمس)، قال تعالى: ﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكِكِ اللَّهَ قَنْلَهُمْ ۖ ﴿ الْأَنْفَالِ: ١٧] وهي لنفي (فَعَل) (١) فإذا قلت (حفظ) فنفيه (لم يحفظ).

والمنفي بها قد يكون منقطعاً ، نحو قوله تعالى: ﴿ لَمْ يَكُن شَيْئًا مَّذَكُورًا ﴾ [الإنسان: ١]، ونحو قولنا (لم يقم خالد أمس)، وقد يكون متصلاً بالحال، نحو: ﴿ وَلَمْ أَكُنُ بِدُعَآبِكَ رَبِّ شَقِيبًا ﴾ [مريم: ٤] يعني إلى الآن، ونحو قوله تعالى: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ عَنهَدتُم مِنَ الْمُشْرِكِينَ مُمَّ لَمْ يَنقُصُوكُمْ شَيّئًا وَلَمْ يُظْنِهِمُوا عَلَيْكُمْ أَحَدًا ﴾ [التوبة: ٤]، وقد يكون مستمراً نحو قوله تعالى: ﴿ لَمْ يَكُن لَمْ صَحْمُوا أَحَدُا ﴾ [الاخلاص: ٣-٤](٢).

وقوله: ﴿ وَأَنْهَزُّ مِّن لَهُنِ لَّذَ يَنْفَيَّزُ طُمَّمُهُ ﴾ [محمد: ١٥].

#### لتا

وتختص بنفي المضارع أيضاً، وتقلب زمنه ماضياً، نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا يَدَّخُلِ ٱلْإِيمُـٰنُ فِي قُلُومِكُمُ ۚ ﴾ [الحجرات: ١٤] وقوله: ﴿ بَل لَمَّا يَنُوفُواْ عَذَابٍ ﴾ [ص: ٨] وقولنا (لمّا يأت خالد)، وهي لنفي (قد فعل) فإذا قلت (قد حضر) فنفيه لمّا يحضر<sup>(٣)</sup>.

والفرق بين (لم) و(لمًا) من أوجه هي:

١- إن المنفي بـ (لم) قد يكون منقطعاً، وقد يكون مستمراً، في حين أن المنفي بـ (لماً) مستمر النفي إلى حين التكلم، فإذا قلت (لما يحضر خالد) فمعناه أنه إلى الآن لم يحضر، في حين ان قولك (لم يحضر خالد) يحتمل أنه لم يحضر إلى الآن، ويحتمل أنه لم يحضر في وقت من أوقات المضي، ثم حضر، ولذا يصح أن يقال (لم ينجح محمدٌ في العام الماضي وقد نجح لهذا العام) ويمتنع أن يقال (لما ينجح ثم نجح) لأن قولنا (لما ينجح) يفيد استمرار النفي

<sup>(</sup>١) • کتاب سيبويه ١ (١/٤٦٠).

<sup>(</sup>٢) انظر فشرح شذور الذهب، (٢٦)، فالمغني، (١/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>٣) اكتاب سيبويه، (١/ ٤٦٠).

إلى وقت التكلم، وتقول (لم يقمُّ ثم قام) ويمتنع أنْ نقول (لمَّا يقم ثم قام)(١).

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «واختص (لمّا) أيضاً بامتداد نفيها من حين الانتفاء إلى حال التكلم، ولهذا هو المراد بقوله (بالاستغراق)... وأما (لم) فيجوز انقطاع نفيها دون الحال نحو: (لم يضرب زيد أمس لكنه ضرب اليوم)"(٢).

٢- إنّ منفي (لممّا) لا يكون إلا قريباً من الحال، ولا يشترط ذلك في منفي (لم)، فقد يكون منفيها قريباً أو بعيداً، تقول: (لم يكن زيد في العام الماضي مقيماً) ولا يجوز (لمّا يكن) (٣).

وذْلك أنّ (لم) لنفي (فعلَ) وهذا الفعل يحتمل القرب والبعد، فمن البعيد قوله: ﴿ خَلَقَ اللَّهُ اللَّهَ مَنَوْتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ [العنكبوت: ٤٤] وقسوله: ﴿ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ اَسْجُدُواْ لِآدَمَ ﴾ [الأعراف: ١١]، ومن القريب قولنا: (حضر الآن محمد)، وقوله تعالى: ﴿ إِنِّي تُبْتُ ٱلْتَنَ ﴾ [النساء: ١٨] في حين أن (لممّا) لنفي (قد فعل) و(قد) تفيد القرب كما سبق تقريره.

٣- إنّ المنفي بـ (لمّا) فيه معنى التوقع، وليس كذلك المنفي بـ (لم)، فقولنا (لمّا يحضر خالد) معناه أنه لم يحضر، وهو متوقع حضوره، وليس في قولنا (لم يحضر خالد) معنى التوقع، قال تعالى: ﴿ بَل لَمَّا يَدُوقُواْ عَذَابٍ ﴾ [ص: ٨] ومعناه أنهم لم يذوقوه إلى الآن، وأن ذوقهم له متوقع (١٤).

وذُلك أن (لمًا) لنفي (قد فعل)، و(قد) فيها معنى التوقع<sup>(ه)</sup>، و(لم) لنفي (فعل) وليس فيه معنى التوقع، فقولك (قد حضر محمد) معناه أنه كان متوقعاً حضوره فحضر، و(لمّا يحضر) معناه أنه لم يحضر، وهو متوقع حضوره.

قال في (المغني): «ولهذا الفرق بالنسبة إلى المستقبل، فأما بالنسبة إلى الماضي فهما سيّان في نفي المتوقع وغيره، مثال المتوقع أن تقول: (مالي قمت ولم تقم) أو (ولمّا تقم). ومثل غير المتوقع أنْ تقول ابتداء: لم تقم أو لمّا تقم»(١).

<sup>(</sup>۱) انظر «المغني» (۱/۲۷۸)، «شرح قطر الندى» (۸۳-۸۶)، «الأشباه والنظائر» (۲/۲۲۸،۲۲۳). «التصريح» (۲/۲۲۷).

<sup>(</sup>۲) «شرح الرضى على الكافية» (۲/ ۲۷۸).

<sup>(</sup>٣) «المغني» (١/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>٤) «المغني» (١/ ٢٧٩)، «التصريح» (٢/ ٧٤٧)، «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٢٧٨).

<sup>(</sup>٥) (کتاب سيبويه) (٣٠٧/٢).

<sup>(</sup>۲) «المغنى» (۱/۲۷۹).

وجاء في (شرح الرضي): وقد تستعمل في غير المتوقع أيضاً نحو: (ندم ولمّا ينفعه الندم)(١) وذلك أن (قد) ربما جاءت في غير المتوقع كما أسلفنا.

إن (لمما) لا تقترن بأداة الشرط بخلاف (لم)، قال تعالى: ﴿ وَإِن لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَكُمُ ﴾ [المائدة: ٢٧]، وقال: ﴿ وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَتَهِكَ هُمُ الظَّلِامُونَ ﴾ [المائدة: ٤٥] ولا يقال: (إنْ لمّا تفعل) ولا (من لما يحكم).

وذْلك «لأن الشرط يليه مثبت (لم)، تقول: (إنْ قام زيد قام عمرو) ولا يليه مثبت (لما) لا تقول: إنْ قد قام زيد»(٢).

وسبب ذلك أنّ (لمّا) إذا نفت الفعل صرفته إلى المضي، ولا يحتمل أن يكون لغير المضي، مثل (قد) في الإثبات، فإنّ (قد) إذا دخلت على الفعل الماضي تعين أنه للمضي، ولا يصح صرفه إلى الاستقبال، بخلاف (لم) فإنّه يصح صرف ما بعدها إلى الاستقبال كما في مثبتها، فإن (فعل) للمضي وقد يحتمل الدلالة على الاستقبال بقرينة نحو قوله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي الشّورِ ﴾ [الزمر: ٦٨] ومنفيه أعني (لم يفعل) كذلك فهو للمضي، وقد يحتمل الدلالة على الاستقبال، كقوله تعالى: ﴿ لَمْ يَدَّنُلُوهَا وَهُمْ يَظّمَعُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٦] وهذا في أصحاب الأعراف وهو من مشاهد القيامة.

ولذا جاز اقتران (لم) بأداة الشرط، كما جاز اقتران مثبتها بها، لأنّ الشرط يصرف الفعل إلى الاستقبال، تقول: (إنْ زرتنا أكرمناك وإن لم تزرنا لم نكرمك)، ولم يجز اقتران (لمّا) بها كما لم يجز اقتران مثبتها بها، فلا تقول: (إن قد قام) ولا (إن لمّا يقم).

و- يجوز الاستغناء بـ (لمّا) عن ذكر منفيها إذا دلّ عليه دليل، تقول: (قاربت البلد ولمّا)
 أي: ولما أدخله، ولا يجوز حذف الفعل بعد (لم) فلا يقال: (قاربت البلد ولم)<sup>(٣)</sup>. وذلك
 أن (قد) يستغنى بها فلا يذكر ما بعدها قال:

لمّا تىزل بىرحالنا وكان قىد(؟)

أزف التسرحسل غيسر أنّ ركسابنسا

أي: وكأن قد زالت.

<sup>(</sup>١) قشرح الرضى على الكافية ١ (٢٧٨).

<sup>(</sup>٢) \*التصريح؛ (٢/ ٢٤٧).

<sup>(</sup>٣) «المغنى» (١/ ٢٧٩)، «شرح قطر الندى» (٨٤).

<sup>(</sup>٤) • شرح الرضى على الكافية (٢/ ٢٧٩).

# جواب الطلب

ذكرنا أنّ الفعل المضارع قد يجزم بعد أدوات ظاهرة، وقد يجزم بغير أداة ظاهرة وهو الذي يسميه النحاة جواب الطلب، نحو: (زرني أزرك) و(أين بيتك أزرك) و(ليتني أعرف بيتك أزرك) والمعنى كما يقول النحاة: إنْ تزرني أزرك، وإن دللتني على بيتك أزرك.

جاء في (الكتاب): «(هذا باب من الجزاء، ينجزم فيه الفعل إذا كان جواباً لأمر، أو نهي، أو استفهام، أو تمنّ، أو عرض) فأما ما انجزم بالأمر فقولك (إئتني آتك) وما انجزم بالنهي فقولك (لا تفعل يكن خيراً لك) وأما ما انجزم بالاستفهام فقولك (ألا تأتيني أحدثك) و(أين بيتك أزرك) وأما ما انجزم بالتمني فقولك (ألا ماء أشربه) و(ليته عندنا يحدثنا) وأما ما انجزم بالعرض فقولك (ألا تنزل تصب خيراً) وإنما انجزم هذا الجواب كما انجزم جواب (إن تأتني، لأنهم جعلوه معلقاً بالأول غير مستغن عنه، إذا أرادوا الجزاء كما أن (إن تأتني) غير مستغنية عن (آتك).

وزعم الخليل أنّ هٰذه الأوائل كلها فيها معنى (إنْ) فلذلك انجزم الجواب، لأنه إذا قال (ائتني آتك) فإن معنى كلامه: إنْ يكن منك اتيان آتك، وإذا قال (أين بيتك أزرك) فكأنه قال: إنْ اعلم بيتك أزرك، لأن قوله (أين بيتك) يريد به (أعلمني)، وإذا قال (ليته عندنا يحدثنا) فإنّ معنى هذا الكلام: (إنْ يكن عندنا يحدثنا)، وهو يريد ههنا إذا تمنى ما أراد في الأمر. وإذا قال (لو نزلت) فكأنه قال انزل»(۱).

ولهذا الأسلوب كما هو ظاهر أسلوب شرطي، فيه جزاء مترتب على ما قبله، ومرتبط به ارتباط الجزاء بالشرط، فقولك (زرني أكرمك) معناه أنّ اكرامك له مرتبط بزيارته لك ارتباط شرطياً، وكذلك (ألا تأتيني أحدثك) فإنّ التحديث مسبب عن الاتيان، ومرتبط به ارتباط الجزاء بالشرط، فإذا لم يرتبط الفعل بما قبله لهذا الارتباط لم يجزم، قال تعالى: ﴿ وَأَخِى هَرُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِي لِسَكَانًا فَأَرْسِلَهُ مَعِي رِدْءًا يُصَدِّقُنِي ﴾ [القصص: ٣٤] بالرفع ولم يجزم، لأنه ليس على ارادة معنى الشرط، إذ ليس معناه إنْ ترسله يصدقني، وإنما المعنى: أرسله ردءاً فإنه يصدقني، ولذا ارتفع ولو أراد معنى الشرط لجزم، ونحوه أن تقول (زرني أزورك) فإنك لم تقصد فيه ترتيب زيارتك على زيارته، وإنما المقصود أنا أزورك فزرني، أي أنا ممن يزورك.

<sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (۱/ ٤٤٩).

ومثله قولك (دعه يضربه) و(دعه يضربه) فبالجزم معناه إن تدعه يضربه، وبالرفع معناه: دعه ضارباً له، فالضرب بالجزم غير حاصل وبالرفع هو حاصل، أو يكون على الاستئناف على معنى دعه إنه يضربه، وتقول: (تعال ينادك) و(تعال يناديك)، فبالجزم معناه إنْ تأت ينادك، والمعنى أنه لا يناديك الآن، وإنما إذا جئت ناداك، وبالرفع معناه: أنه يناديك فتعال، ومعنى ذلك أنّ المناداة حاصلة.

قال سيبويه: «وتقول (إثنني آتك) فتجزم على ما وصفنا، وإنْ شئت رفعت على أن لا تجعله معلقاً بالأول، ولكنك تبتدئه وتجعل الأول مستغنياً عنه، كأنه يقول: ائتني أنا آتيك. مثل قول الشاعر، (وهو الأخطل):

فكل حتف امرىء يمضي لمقدار

وقسال رائسدهم أرسسوا نسزاولُهما

وقال الأنصاري:

تسؤتسون فيسه السوفساء معتسرفسا

يسا مسالِ والحسق عنسده فقفسوا

كأنه قال انكم تؤتون فيه الوفاء معترفاً. . .

وتقول: (ذره يقلُ ذاك)، و(ذره يقولُ ذاك) فالرفع من وجهين:

فأحدهما الابتداء، والآخر على قولك ذره قائلاً ذاك. . .

وتقول (قم يدعوك) لأنك لم ترد أن تجعل دعاءً بعد قيامه ويكون القيام سبباً له ولكنك أردت: قم إنّه يدعوك. وإن أردت ذلك المعنى جزمت (١).

وجاء في (المفصل): (وإنْ لم تقصد الجزاء فرفعت كان المرفوع على أحد ثلاثة أوجه: إما صفة كقوله تعالى: ﴿ فَهَبَ لِي مِن لَّدُنكَ وَلِيَّا يَرِثُنِي ﴾ [مريم: ٥-٦]. أو حالاً كقوله تعالى: ﴿فَدْرِهُم فِي طَغْيَانَهُم يعمهون﴾(٢)، أو قطعاً واستثنافاً كقولك (لا تذهب به تغلبُ عليه) و(قم يدعوك) ومنه بيت الكتاب:

# وقال رائدهم أرسوا نزاولها

 <sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (١/ ٤٥٠-٤٥١) وانظر «المقتضب» (٢/ ٨٢).

 <sup>(</sup>۲) ليس ثمة آية بهذا النص وإنما هي ﴿ وَنَذَرُهُمْ فِي طُفَيْنِهِمْ يَمْمَهُونَ ﴾ [الأنعام: ١١٠] وليس فيها شاهد، وإنما الشاهد في قوله تعالى: ﴿ ثُمُّمَ ذَرَهُمْ فِخَوْضِهِمْ يَلْمَبُونَ ﴾ [الأنعام: ٩١].

ومما يحتمل الأمرين الحال والقطع قولهم (ذره يقول ذاك) و(مره يحفرها) وقول الأخطل: كروا إلى حرتيكم تعمرونهما.

وقوله تعالى: ﴿ فَآضَرِبْ لَمُمْ طَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ يَبَسُا لَا تَخَنَّفُ دَرُّكَا وَلَا تَخْشَىٰ﴾ [طه: ٧٧]»(١).

ويدلك على معنى الجزاء أنه إذا تخلف معنى الشرط لا يصح جزمه وذلك واضح في النهي، نحو (لا تدن من النار تحترق) فإنه لا يصح جزم (تحترق) هنا لأنه لا يصح أن تقول (إنْ لا تدن من النار تحترق) بخلاف قولك (لا تدن من النار تسلم) فإنه يصح القول (إنْ لا تدن من النار تسلم) ولذا يجزم الفعل (تسلم) ولا يجزم (تحترق).

جاء في (شرح الأشموني): «(وشرط جزم بعد نهي) فيما مر أنْ يصح أن تضع (إنْ) الشرطية قبل (لا) النافية، دون تخالف في المعنى يقع، ومن ثم جاز (لا تدن من الأسد تسلم) وامتنع (لا تدن من الأسد يأكلك) بالجزم»(٢).

«ولكنك ترفع على القطع، كأنك قلت: لا تدن منه فإنه يأكلك»(٣).

ومثاله من غير النهي قولك (اقتل العقرب تلدّغك) فإنه لا يصح جزم (تلدّغك) لأنه لا يصح تقدير الشرط، فلا تقول (إنْ تقتل العقرب تلدغك) بخلاف قولك (اقتل العقرب تنج منها) فإنه يصح جزمه، ونحو (تجنب النار تحرقُك) فإنه لا يصح فيه الجزم، لأنه لا يصح تقدير الشرط وإنما هو مرفوع على القطع، أي انها تحرقك بخلاف (تجنب النار تنج) فإنه يجزم.

ومثله (هلا تحفظ ترسبُ) فإنه لا يصح الجزم فيه، بخلاف قولك: (هلا تحفظ دروسك تنجعُ) ونحو: (ليتني أجد ماء يهلكُني العطش) فإنه لا يجوز فيه الجزم، لأنه لا يصح تقدير الشرط بل هو على تقدير أنه يهلكني العطش، بخلاف قولنا (ليتني أجد ماء أعشُ) فإنّ الفعل فيه مجزوم لأنه مقدر بالشرط.

ويدلك على ذلك أيضاً -أي على معنى الجزاء- أنّ ما نصب بعد فاء السببية في الطلب إذا اسقطت منه الفاء جزمت، وذلك نحو قولك: (أين بيتك فأزورك) فإذا اسقطت الفاء منه، وبقي في الجملة معنى السبب جزمت، ولهذا يدلك على أن معنى الجزم هو أنْ يكون الثاني

<sup>(1) «</sup>المفصل» (٢/٢٤٦-١٤٧).

<sup>(</sup>٢) عشرح الأشموني، (٣/ ٣١١).

<sup>(</sup>٣) \*المفصل \* (٢/ ١٤٦).

مسبباً عن الأول، وهو المقصود من الشرط.

جاء في (التصريح): «وإذا سقطت الفاء من المضارع الواقع بعد الطلب المحض وقصد بالفعل الذي سقطت منه الفاء معنى الجزاء<sup>(1)</sup> للطلب السابق عليه، جزم الفعل. والمراد بقصد الجزاء، أنك تقدره مسبباً عن ذلك الطلب المتقدم، كما أنّ جزاء الشرط مسبب عن فعل الشرط»<sup>(۲)</sup>.

وهنا يبرز سؤال وهو؟ ما الفرق بين سقوط الفاء وبقائها في المعنى؟ ما الفرق مثلاً بين قولك (هل تزورني أكرمُك) و(هل تزورني فأكرمَك)؟ آلمعنى واحد أم مختلف؟

الذي يبدو أنهما أسلوبان متغايران، معناهما مختلف، وذلك أنّ التعليل بالفاء إنّما هو لبيان السبب فقط، وليس الارتباط بها ارتباطاً شرطياً، ولذا يصح، وذلك نحو قولنا (لا تدن من يجوز اسقاطها وجزم الفعل بعدها، لأن معنى الشرط لا يصح، وذلك نحو قولنا (لا تدن من الأسد فيأكلك) فإن هذا التعبير صحيح، وهو بيان لعلة عدم الاقتراب من الأسد، بخلاف ما لو قلنا (لا تدن من الأسد يأكلك) فإنه لا يصح فيه الجزم، لأنه لا يصح تقدير الشرط فيه، إذ لا يقال: (إنْ لا تدن من الأسد يأكلك). قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقْرَا هَذِهِ الشَّجَرَةُ فَتَكُونا مِنَ الظَّلهِينَ ﴾ يقال: (إنْ لا تقربا هذه الشجرة تكونا من الظالمين)، فالفاء والجزم على الطلب، لأنه لا يصح في الممعنى (إنْ لا تقربا هذه الشجرة تكونا من الظالمين)، فالفاء لبيان علة النهي عن الاقتراب من الشجرة، ولكن ليس ارتباط ما قبلها بما بعدها ارتباطاً شرطياً. ومثله قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَسَبُّوا الشَّجَرَةُ وَلَا تَسَرُّوا فَنَافَ اللهُ عَلَهُ النّهِ وَلَا تَسَرُّوا النّه الذه الشجرة، ولكن ليس ارتباط ما قبلها بما بعدها ارتباطاً شرطياً. ومثله قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَسَبُّوا النّه اللهُ عَلَهُ اللهُ عَلَهُ اللهُ عَلْكُوبُ وَلَا تَسَرُّوا فَنَافُ اللهُ وَلَا مَنْ النّه اللهُ عَلَهُ اللهُ وَلَا تَسَرُّوا لَكُ مَا اللهُ الل

فأنت ترى في لهذا ونحوه أنه لا يصح اسقاط الفاء منه وجزمه، لأنه لا يصح تقدير الشرط إذا حذفت.

<sup>(</sup>١) في الأصل (معنى الجزم) وهو غلط مطبعي كما هو ظاهر وكما يدل عليه ما بعده والحاشية.

<sup>(</sup>٢) - «التصريح» (٢/ ٢٤١) وانظر «شرح الأشموني» (٣٠٨/٣).

وكذلك النفي، فإنّه لا يصح اسقاط الفاء فيه والجزم (١) ، لأنه لا يحتمل جعله أسلوباً شرطياً، فلا يصح في نحو (ما تأتينا فتحدثنا) (ما تأتينا تحدثنا)، ولا في نحو قوله تعالى: ﴿ لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُونُوا ﴾ [فاطر: ٣٦] (لا يُقضَى عليهم يموتوا) لأنّ المعنى لا يصح، إذ لا يصح (إنْ لا يُقضَ عليهم يموتوا).

وبذلك يتضح الفرق بين ذكر الفاء واسقاطها، فالفاء إنّما هي لمجرد بيان السبب، وأما اسقاطها فعلى إرادة الشرط والجزاء.

هٰذا من ناحية، ومن ناحية أخرى يكون الفرق بينهما في المعنى من غير هٰذا السبيل وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ يَنهَنْ آبِن لِي صَرَّحًا لَّعَنِي ٓ أَبَلُغُ ٱلْأَسْبَنَ ٱسْبَبَ ٱلسَّمَوَٰ وَإِنِي لَأَطُّلُعُ إِلَى اللهِ مُوسَىٰ وَإِنِي لَأَظُنْهُ كَذِبًا ﴾ [غافر: ٣٦-٣٧] فأنت ترى أنه لا يحسن اسقاط الفاء من (فأطّلع) والقول (لعلّي أبلغ الأسباب أطّلع) لأن المعنى سيختلف، وذلك أنّ الترجي في الآية مستمر إلى ما بعد الفاء، والمعنى لعلّي اطلّع، بخلاف ما لو جزمت وقلت (أطّلع) لأن المعنى سيكون (إنْ بلغت الأسباب اطلعت إلى إله موسى) وهٰذا غير مراد، ولا يصح لأنّ فرعون ينكر أنْ يكون لموسى إلله غيره، قال ﴿ مَا عَلِمْتُ لَكُمُ مِنْ إِلَكِ غَيْرِكِ ﴾ [القصص: ٣٦] فأنت ترى أن الجزم يختلف عن النصب بالفاء.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ عِندَ كُم مِّنْ عِلْمِ فَتُخْرِجُوهُ لَنا ۖ ﴾ [الأنعام: ١٤٨] فأنت ترى أنه لا يحسن اسقاط الفاء والقول (تخرجوه لنا)، لأنّ المعنى سيتغير، وذلك أنّ الاستفهام مستمر إلى ما بعد الفاء، بخلاف ما لو جزمت فإنّ الاستفهام سينقطع قبلها، ويصبح أسلوباً شرطياً، فيكون (إنْ كان عندكم علم تخرجوه لنا) وهو مخالف للمقصود، وكذلك قوله تعالى: ﴿ لَوْ أَنَ لَنَا كُرَّةُ فَنَكَبَرًا مِنْهُم ﴾ [البقرة: ١٦٧] فإنّ التمني مستمر إلى ما بعد الفاء، فما بعد الفاء داخل في التمني، وقوله: ﴿ أَلَمْ تَكُنّ أَرْضُ اللّهِ وَسِعَةً فَنُها حِرُوا فِيها ﴾ [النساء: ٩٧] فإن الإنكار مستمر إلى ما بعد الفاء ولا يصح إسقاط الفاء والقول (ألم تكن أرض الله واسعة تهاجروا فيها على المعنى السابق.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ أَفَكَرَ يَسِيرُوا فِي ٱلأَرْضِ فَتَكُونَ لَمُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا ﴾ [الحج: ٤٦] فالاستفهام مستمر بخلاف ما لو اسقطت الفاء وجزمت، فإنّ المعنى لا يصح

<sup>(</sup>١) انظر «المفصل» (١٤٦/٢)، «الأشموني» (٣/ ٣٠٩).

ويوضحه أيضاً قوله تعالى: ﴿ رَبّنَا أَطْمِسَ عَلَىٰ أَمْوَلِهِمْ وَأَسَّدُدْ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ فَلَا يُؤمِنُوا حَتّىٰ يَرَوُا الْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴾ [يونس: ٨٨] فأنت ترى أنك إذا أسقطت الفاء فقلت (يؤمنوا) تغير المعنى تغيراً كبيراً، وذلك أن قوله تعالى: ﴿ فَلَا يُؤمِنُوا حَتّىٰ يَرَوُا ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴾ داخل في الدعاء، وأن المقصود طلب عدم إيمانهم حتى يروا العذاب الأليم، بخلاف ما لو اسقطت الفاء فقلت (ربنا اطمس على أموالهم . . لا يؤمنوا) فعند ذلك يخرج قولك (لا يؤمنوا) من الدعاء ويكون المعنى: (إن طمست على أموالهم وشددت على قلوبهم لا يؤمنوا) فتكون نتيجة الطمس عدم الإيمان، وليس فيه تنصيص على أنّ ذلك مراد له، وإنما هو تقرير حقيقة فقط.

يتبين من ذا أنّ ثمة فرقاً كبيراً بين ذكر الفاء واسقاطها والجزم على الطلب، فإنّ لكلِّ معنى، قال تعالى: ﴿ وَأَنفِقُواْ مِن مَّا رَزَقْنَكُمْ مِّن قَبْلِ أَن يَأْقِكَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاَ أَخَرَيْقِ إِلَىٰ أَجَلِ قَلْ تعالى: ﴿ وَأَنفِقُواْ مِن مَّا رَزَقْنَكُمْ مِّن قَبْلِ أَن يَأْقِكَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاَ أَخَرَيْقِ إِلَىٰ أَجَلِ قَرْبِ فَأَصَدَقَى وَلَمُ الفَّاءِ وَلَيْ الله الفَعل بعد الفَاء وَ فَاضَدَّقَ) ثم عطف عليه بالجزم (وأكن من الصالحين)، والسبب، والله أعلم، أنّ قوله (وأكن من الصالحين) ليس على ارادة الفاء بل على نية اسقاطها، فيكون الثاني جزاء كأنه أراد (إنْ اخرتنى أكن من الصالحين) فأسقط الفاء على ارادة الشرط، ولو عطف لكانا شيئاً واحداً.

ولا تقل كيف يصح عطف الجزاء على ما ليس جزاء، فلمذا كثير، فإنّه معلوم أنه يصح العطف بفاء السبب، و واو المعية على الشرط والجزاء<sup>(۱)</sup>، فنقول (إنْ تأتني فتكرّمني أشكر لك صنيعك) وتقول (من يزرني أكرمه وأشكر له صنيعه) وتقول (من يزرني أكرمه وأشكر له صنيعه) فلهذا عطف سبب على جزاء، وذاك عطف جزاء على سبب.

فاتضح بهذا أنّ ما يسمى بجواب الطلب، إنما هو أسلوب شرطي، غير أنّ هذا الأسلوب يختلف عن أسلوب الشرط المشهور، وهو الذي تذكر فيه أداة الشرط وفعله وجزاؤه نحو (إنْ تزرني أزرك) وذلك أنّ الارتباط هنا ليس بأداة شرط، بل الارتباط بمعنى الجزاء، وأنّ الشرط في الأسلوب الشرطي المشهور يكون فعلاً ماضياً، أو مضارعاً، بخلاف هذا الأسلوب فإنّ الشرط فيه يكون طلباً دائماً.

ثم إنّ لهذا التعبير يؤدّي معنى لا يؤدّيه الأسلوب الشرطي المشهور، فمثلاً انّ قوله تعالى: ﴿ فَأَدْعُ لَنَا رَبُّكَ يُحْذِجْ لَنَا مِمَّا تُنْبِتُ ٱلأَرْضُ﴾ [البقرة: ٦١] لا يؤديه قولنا (إنْ تدع لنا ربك يخرج) وذْلك أنّ قوله (أدع لنا ربك) يفيد أنّ الدعاء مطلوب مراد للقائلين بخلاف قولنا (إن تدع لنا

<sup>(</sup>١) انظر اشرح الأشموني، (٢٤/٤).

يُخرِج) فإنه لا يدل على أنّ الدعاء مطلوب لهم، ومثله قوله تعالى: ﴿ نَكِّرُواْ لَهَا عَرْشَهَا نَنْظُرُ ٱنْتَهَادِئَ آمْرَتُكُونُ مِنَ ٱلَّذِينَ لَا يَهْتَدُونَ﴾ [النمل: ٤١] فلهذا يختلف عن قولنا (إنْ تنكّروا لها عرشها ننظر) فإنّ قوله تعالى: ﴿ نَكِّرُواْ لَهَا عَرْشَهَا﴾ يفيد أن التنكير مأمور به مطلوب، بخلاف قولنا (إنْ تنكّروا لها عرشها ننظر) فإنّ معناه إذا فعلتم ذلك نظرنا، ولا يفيد أنّ التنكير مطلوب.

ومثله قوله تعالى: ﴿قَنْتِلُوهُمْ يُعَذِّبْهُمُ اللّهُ بِأَيْدِيكُمْ ﴾ [التوبة: ١٤] فإنه يدل على أنّ القتال مطلوب، بخلاف ما لو قلنا (إنْ تقاتلوهم يعذبهم الله بأيديكم) فإنه لا يفيد أن القتال مطلوب صراحة، وكذلك قوله تعالى: ﴿ أَدْعُونِ آَسْتَجِبْ لَكُرْ ﴾ [غافر: ٢٠] يختلف عن قولنا (إنْ تدعوني استجب لكم) فإنه في الآية يفيد أنّ الدعاء مطلوب من العبد، مراد لله تعالى بخلاف الثانية، وكذلك قوله: ﴿ رَبَّنَا آخِرُنَا إِلَىٰ أَحَكِلُ فَرِيبٍ غِبْتُ دَعُونَكَ وَنَشَيعِ ٱلرُّسُلُ ﴾ [إبراهيم: ٤٤] فإن التأخير مطلوب لهم مراد بخلاف ما لو قلنا: (ان تؤخرنا نجب دعوتك) فإنه لا يفهم هذا المعنى بل هو أسلوب اشتراطي مع الله سبحانه وهو كما ترى يختلف عن الأول.

وكذلك بقية أنواع الطلب، فالجزاء هنا يكون جواباً للتمني، والاستفهام، والعرض والتحضيض، والنهي، مما لا يمكن أن يؤدى بالشرط، تقول (ليت محمداً هنا يدافع عني) فيدافع جواب للتمني، ولا يؤدّى لهذا المعنى بالشرط فيما إذا قلت (إنْ يكن محمد هنا يدافع عني) إذ ليس في لهذا معنى التمني، وكذلك قولنا (ألا تأتينا تصب خيرًا) فإن لهذا عرض و(تصب) جواب العرض، ولا يؤدّى لهذا المعنى بالشرط فيما إذا قلنا (إنْ تأتنا تصب خيراً) لأنه ليس فيه عرض.

جاء في (بدائع الفوائد) أنّ الفرق بين قولنا (قم أكرمك) و(إنْ تقم أكرمك) أنه «في قوله (قم أكرمك) فائدتان ومطلوبان:

أحدهما جعل القيام سبباً للاكرام ومقتضياً له اقتضاء الأسباب لمسبباتها.

والثاني كونه مطلوباً للآمر مراداً له، ولهذه الفائدة لا يدلّ عليها الفعل المستقبل فعدل عنه إلى لفظ الأمر تحقيقاً له، ولهذا واضح جداً (١٠).

ففي الشرط فائدة واحدة وهو اقتضاء الأسباب لمسبباتها، وفي هذا التعبير فائدتان هما فائدة الشرط المذكورة، والثانية افادة معنى الطلب من أمر، ونهي، واستفهام، وتمنّ، ونحوه مما لا يتحقق بالشرط.

<sup>(</sup>١) •بدائع الفوائد؛ (١/ ١٠٥).

#### اضمار اللام:

ذهب بعض النحاة إلى أنّ لام الأمر قد تضمر بعد قول هو أمر، نحو قوله تعالى: ﴿ وَقُلَ لِمِبَادِى اللَّذِينَ مَامَنُوا يُقِيمُوا الصَّلَوٰةَ ﴾ [الإسراء: ٥٣] وقوله: ﴿ قُل لِمِبَادِى اللَّذِينَ مَامَنُوا يُقِيمُوا الصَّلَوٰةَ ﴾ [إبراهيم: ٣١] والمعنى: قل لهم ليقولوا وليقيموا(١).

وذهب الجمهور إلى أنّ الجزم هو مثله في قولنا (ائتني أكرمك) أي على تقدير إن تقل لهم يقيموا الصلاة «وابطل ابن مالك بالآية أن يكون الجزم في جواب شرط مقدّر لأن تقديره يستلزم أن لا يتخلف أحد من المقول له ذلك، عن الامتثال ولكن التخلف واقع.

وأجاب ابنه بأن الحكم مسند إليهم على سبيل الاجمال، لا إلى كل فرد، فيحتمل أن الأصل (يقم أكثرهم) ثم حذف المضاف وانيب عنه المضاف إليه، فارتفع واتصل بالفعل، وباحتمال أنه ليس المراد بالعباد الموصوفين بالإيمان مطلقاً بل المخلصين منهم (٢).

والذي يبدو لنا أن الرأي الأول أصوب، لأن المعنى على تقدير الشرط قد يبعد بخلاف تقدير اللام، فقولنا (قل له يحفظ القصيدة) معناه: قل له ليحفظها، وليس معناه (إنْ تقل له يحفظها) وقد أبطل ذلك ابن مالك.

وأما جواب ابنه ففيه نظر، وذلك أنه قد يؤتى بهذا التعبير فيما لا يصح فيه الشرط، فقد نقول لهذا التعبير عمّن لم نتيقن من استجابته، فيصح أنْ نقول عن شخص لم نتيقن من استجابته (قل له ينته عن الخمر)، فلا يصح تقدير (إنْ تقل له ينته عن شرب الخمر) وكذلك أنْ تقول (قل له ينته عن القول بالرجعة) وأنت تعلم أنّه لا ينتهي، أو غير متيقن من استجابته، وأنْ تقول (قل له لهم يكفّوا عن التخريب) لمن لا تعلم أنهم سينتهون بمجرد القول، فلا يصح تقدير (إنْ تقل لهم يكفّوا عن التخريب) بخلاف تقدير اللام، فإنّه موافق للقصد.

وليس معنى ذٰلك أنّه بعد كل قول هو أمر يكون المحذوف لاماً، بل قد يكون أسلوباً شرطياً، فإنّ المعنى هو الحاكم، ففي قولك (قل الحق يعصمك الله) معناه إنْ تقل الحق يعصمك الله، وليس معناه ليعصمك الله، ونحوه قوله تعالى: ﴿ يَـٰۤأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللّهَ وَفُولُوا فَوْلاً سَكِيلاً يُعْتِلِحَ لَكُمْ أَعْمَالكُمْ ﴾ [الأحزاب: ٧٠-٧١] فإنّ معناه الشرط، وليس الأمر.

<sup>(</sup>١) انظر «المغني» (١/ ٢٢٥)، «شرح الرضي» (٢/ ٢٧٩)، «الهمع» (٢/ ٥٥).

<sup>(</sup>٢) «المغنى» (١/٢٢٦).

وقد يحتمل التعبير المعنيين، الشرط والأمر، وذلك نحو قولنا (قل له يفعل ذاك) فهذا يحتمل الأمر، ويحتمل الشرط، فإذا أردتَ أنك إنْ تقل له يفعل ذاك، كان شرطاً، وإلاّ كان أمراً.

كما أنّ حذف اللام ليس محصوراً بالقول، بل قد يكون مع غيره حسبما يقتضي المعنى وذلك نحو قوله: ﴿ اَدْعُواْ رَبَّكُمْ يُحَفِّفْ عَنّا يَوْمًا مِّنَ الْعَذَابِ ﴾ [غافر: ٤٩]. فإنّ المعنى الأظهر له (ادعوا ربكم ليخفف عنا يوماً من العذاب)، وليس (إن تدعوا ربكم يخفف عنا يوماً من العذاب). وكذلك قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ اَدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّن لَنَا مَا لَوْنُهَا ﴾ [البقرة: ٦٩] فالأرجح أنّه على تقدير أدع ليبين لنا ما لونها، وليس على تقدير إنْ تدع يبين.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ تَمَالُوّاْ يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ اللّهِ لَوَّوَاْ رُءُوسَهُمُ ﴾ [المنافقون: ٥] فإنّه ليس المعنى إنْ تأتوا يستغفر لكم رسول الله، إذ ليس الاستغفار حاصلاً من مجرد الاتيان، بل الراجح أنّ المعنى تعالوا ليستغفر لكم رسول الله.

ومثله قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَقُولُ ٱلْمُنْفِقُونَ وَٱلْمُنْفِقَاتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنظُرُونَا نَقْلَبِسَ مِن نُوكِمُمْ ﴾ [الحديد: ١٣] فإنّه ليس المقصود: إنْ تنظرونا نقتبس من نوركم، بل هو طلب النظر لاقتباس النور، أي على معنى (انظرونا لنقتبس من نوركم)، ومثله: ﴿ رَبِّ أَرِفِيٓ أَنظُرُ إِلَيْكُ ﴾ [الأعراف: ١٤٣] فإنّ الراجح أنّ المعنى أرني لانظر إليك، وليس: إن تُرِني أنظرُ إليك.

وربما احتمل بعض لهذه التعبيرات الشرط من وجه بعيد إلاَّ أنَّ تقدير اللام أظهر .

ولو قال قائل إنّ المعنى على تقدير لام التعليل في نحو قوله تعالى: ﴿تعالوا يستغفر لكم رسول الله﴾ وقوله ﴿انظرونا نقتبس من نوركم﴾ لكان أشبه بالمعنى والله أعلم.

وقد تقول: ما الفرق بين التصريح باللام واضمارها، فما ألفرق بين قولنا (قُل له يفغل) و(قل له ليفعل)؟

الذي يبدو أنّ ثمة فرقاً بين التعبيرين، وذلك أنّ القائل استغنى بفعل الأمر عن أمر جديد باللام، ولهذا ألطف إذ لا يحسن أحياناً مواجهة المعنيّ بالأمر الصريح، فتستغني عنه بالأمر السابق الموجّه إلى المخاطب، لا إلى الشخص المطلوب منه الفعل، فقوله: ﴿ فَآفَعُ لَنَارَبُّكَ لِلسَابِق الموجّه إلى المخاطب، لا إلى الشخص المطلوب منه الفعل، فقوله: ﴿ فَآفَعُ لَنَارَبُّكَ لِلسَابِق البقرة : ٢٦] يختلف عن قولنا (ادع لنا ربك ليخرجُ لنا) فانّ المخاطب في التعبير الأول موسى (ع) فاستغنى بخطابه عن ذكر لام الأمر مع الله تعالى، في حين أنه في العبارة الثانية تكون لام الأمر صراحة لله تعالى.

إنه بذكر اللام يكون الشخص المعنيّ مأموراً صراحة، بخلاف إضمارها وهذا أرق وألطف، فقولك (قل له ليمعل) أرق وألطف من قولك (قل له ليمعل) لما في اللام من تنصيص على الأمر، وهذا نظير قولنا (تذهب إلى فلان وتخبره) بمعنى اذهب إلى وأخبره فهذا ألطف من (إذهب إلى فلان وأخبره) لأنك عدلت عن لفظ الأمر الصريح إلى الخبر إذ لا تريد أن تجعل هذا الشخص مأموراً لك صراحة.

هذا من ناحية، ومن ناحية ثانية أن المعنى باضمارها قد يتسع، ويحتمل أكثر من وجه، بخلاف ذكرها فإنّ ذكرها تنصيص على الأمر، بخلاف حذفها، فإنّه يحتمل الأمر والشرط وربما التعليل، وذلك نحو قولنا (قل له يحفرها) فهذا يحتمل الأمر، أي قل له ليحفرها ويحتمل الشرط، أي إنْ تقل له يحفرها، بخلاف قولنا (قل له ليحفرها) فهذا نص في الأمر.

وقد يكون المعنيان صحيحين مرادين للمتكلم، فيكون قد كسب معنيين بتعبير واحد فيكون المحذف أولى، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ قُلُ لِلَّذِينَ اَمَنُواْ يَغَفِرُواْ لِلَّذِينَ ﴾ لا يَرْجُونَ الحد فيكون المحذف أولى، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ قُلُ لِلَّذِينَ اَمَنُواْ يَغَفِرُواْ لِلَّذِينَ ﴾ [الحاثية: ١٤] فإن هذا يحتمل الشرط، أي: إن قلت لهم فعلوا ذلك، وهو تهييج لطاعة ربهم، وامُتثال أوامره، لما فيه من حسن الظن بهم، تعالى الله عن الظن، ويحتمل الأمر أي قل لهم ليفعلوا، ففي هذا التعبير فائدتان: الأمر والشرط، فإنه بدل أن يقول لهم: (قل لهتم يغفروا) فأفاد المعنيين من أوجز طريق وأيسره، بخلاف ذكر اللام فإنه لا يفيد إلا معنى وأحداً.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ ٱنظُرُونَا نَقْنَيْسَ مِن نُورِكُمْ ﴾ [الحديد: ١٣] فإن هذا قد يحتمل الشرط، ولو من وجه بعيد أي إنْ تنظرونا نقتبس من نوركم، ويحتمل التعليل أي: (انظرونا لنقتبس من نوركم)، وربّما احتمل الأمر من وجه أبعد، والمعنى (لنقتبس) فيكونون قد أمروا أنفسهم بالاقتباس.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ فَأَدَّعُ لَنَا رَبِّكَ يُحْرِجُ لَنَا مِمَّا ثُنُبِتُ ٱلْأَرْضُ ﴾ [البقرة: ٦٦] فإنّ لهذا قد يحتمل الشرط، والمعنى إنْ تدع ربك يخرج لنا بخلاف ما لو دعوناه نحن، والمعنى: أنه يستجيب لك ولا يستجيب لنا، ويحتمل التعليل، أي ادعه ليخرج لنا ممّا تنبت الأرض، والمعنى: ادعه لهذا الغرض، ويحتمل الأمر، أي: ليخرج ولكنه حذف اللام اكباراً واجلالاً للذات العلية من أن يصرح معها بلام الأمر، ولهذا شأن كثير ممّا حذف فيه اللام والله أعلم.

# هرفا الاستقبال

# السين وسوف

من المناسب بحث حرفي الاستقبال سوف والسين هنا، لاختصاصهما بالفعل المضارع.

إِنَّ سوف والسين حرفا استقبال (١٠)، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِتَايَنَيْنَا سَوْفَ نُصَّلِيهِمْ تَالَّا﴾ [النساء: ٥٦] وقال: ﴿ سَأْصَلِيهِ سَقَرَ﴾ [المدثر: ٢٦].

ولفظ (السَّوف) يدل على البعد عموماً، فمن معانيه الموت، ومثله السواف، ومنه قولهم: ساف المال يسوف إذا هلك، ويقال: رماه الله بالسواف أي الموت، والسوف الصبر. ومنه المسافة، والسيفة وهو بعد المفازة والطريق (٢).

والسوف الشم، وقيل بل هو لشم رائحة ما ليس حاضراً.

جاء في (بدائع الفوائد): «وأما سوف فحرف، ولكنه على لفظ السوف الذي هو الشم لرائحة ما ليس بحاضر، وقد وجدت رائحته كما أنّ سوف هذه تدل على أن ما بعدها ليس بحاضر، وقد علم وقوعه وانتظر ايابه، ولا غرو أن يتقارب معنى الحرف من معنى الاسم المشتق المتمكن في الكلام»(٣).

فلفظ السوف عموماً يفيد البعد.

وحرف الاستقبال (سوف) موافق للفظ السوف ومعناه، فإنّ الاستقبال بـ (سوف) فيه بعد وتراخ، وربّما أخذ منه وجرّد لمعنى الاستقبال، كما أخذ حرف (على) من العلو، وحرف (خلا) من الخلو.

قالوا: و(سوف) أكثر تنفيساً من السين، فإن لفظها أكثر فهو يؤذن بالبعد.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وسوف أكثر تنفيساً من السين... وقيل ان السين منقوص من سوف دلالة بتقليل الحرف على تقريب الفعل<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر «المغني» (١/ ١٣٨)، «كتاب سيبويه» (٢/ ٣١١)، «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٣٤٨).

<sup>(</sup>٢) انظر (لسان العرب – سوف) (١١/ ٦٥)، «تاج العروس» (سوف) (٦/ ١٤٧).

<sup>(</sup>٣) «بدائع الفوائد» (١/ ٩١-٩٢).

 <sup>(</sup>٤) «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٢٤٨) وانظر «الكليات» (٢٠٤).

وقال ابن اياز في (شرح الفصول) إن «التراخي في سوف أشدَ منه في السين، بدليل استقراء كلامهم، قال تعالى: ﴿ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ﴾ [الزخرف: ٤٤] وطال الأمد والزمان، وقال تعالى: ﴿ ﴿ سَيَقُولُ ٱلسُّفَهَآءُ مِنَ ٱلنَّاسِ مَا وَلَمْهُم ﴾ [البقرة: ١٤٢] فتعجل القول»(١).

وقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِثَايَنتِنَا سَوْفَ نُصَّلِيهِمْ نَازًّا ﴾ [النساء: ٥٦].

وقال: ﴿وسوف ينبئهم الله بما كانوا يصنعون﴾ [المائدة: ٥٤].

وقال: ﴿ سَتَجِدُونَ مَاخَرِينَ يُرِيدُونَ أَن يَأْمَنُوكُمْ ﴾ [النساء: ٩١].

وقال: ﴿ سَنُزُودُ عَنَّهُ أَبَاهُ ﴾ [يوسف: ٦١].

وقال: ﴿ سَأُنْبِتُكَ بِنَأْوِيلِ مَا لَوْتَسْتَطِعِ غَلَيْهِ صَبْرًا ﴾ [الكهف: ٧٨].

فاستعمل (سوف) للبعيد، والسين للقريب.

ومما يدل على ذلك قوله تعالى على لسان يعقوب (ع) لابنائه: ﴿ قَالَ سَوْفَ اَسْتَغْفِرُ لَكُمْ وَقِيّ اَلَهُ كَانَ يِ رَقِيّ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

ومما يدل على إفادة (سوف) للبعد والتراخي، أنه يؤتي بها للتبعيد، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَكِنِ اَنْظُرْ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اَسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَكِنِيَ ﴾ [الأعراف: ١٤٣] وهذا في طلب موسى (ع) من ربه أن يريه ذاته: ﴿ قَالَ رَبُّ أَرِنِ أَنْظُرْ إِلَيْكُ قَالَ لَن تَرَكِي وَلَكِن اَنْظُرْ إِلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى بعد هٰذا الأمر، وأنّ وقوعه بعيد المنال مستحيل الحصول.

 <sup>«</sup>الأشباه والنظائر» (٢/ ٢٧٤).

ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَبَقُولُ ٱلْإِنسَانُ آءِ ذَا مَا مِتُ لَسَوْفَ ٱخْرَجُ حَيَّا﴾ [مريم: ٦٦] ولهذا للتبعيد، وذٰلك أنّ لهذا القائل يعتقد أنّ الحياة بعد الموت أمر بعيد الوقوع، لا يكون، فجاء بـ (سوف) الدالة على البعد، ولم يأت بالسين.

وقالوا هما حرفان مؤكدان، إذا دخلا على فعل أفادا أنه واقع لا محالة.

جاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ أُولَكِهِكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمْ أَجُورَهُمْ ﴾ [النساء:١٥٢] «معناه إنّ ايتاءها كائن لا محالة وإنْ تأخر، فالغرض به توكيد الوعد وتثبيته، لا كونه متأخراً»(١).

وجاء فيه في قوله: ﴿ أَوْلَيْهِكُ سَيَرْ مُهُمُ ٱللَّهُ ﴾ [التوبة: ٧١]: «السين مفيدة وجود الرحمة لا محالة فهي تؤكد الوعد، كما تؤكد الوعيد في قولك: (سأنتقم منك)، تعني أنك لا تفوتني وان تباطأ ذلك »(٢).

وجاء فيه في قوله تعالى: ﴿ فَسَيَكُفِيكُهُمُ اللَّهُ ﴾ [البقرة: ١٣٧] «ضمان من الله لاظهار رسول الله ﷺ. . . ومعنى السين أنّ ذلك كائن لا محالة، وإنْ تأخر إلى حين »(٣).

والذي يبدو أن (سوف) أكثر توكيداً من السين، لزيادة حروفها عليها، ويدل على ذلك الاستعمال القرآني لها، قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُّوَلَ ٱلْيَتَنَمَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ فَارَا وَسَيَصَلُونَ سَعِيرًا﴾ [النساء: ١٠].

وقال: ﴿ وَلا نَقْتُكُوا أَنفُسَكُم إِنَّ اللّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ عُدُونَا وَظُلْمًا فَسَوِّفَ نُصَلِيهِ فَارَأَ﴾ [النساء: ٢٩-٣٠] فجاء بـ (سوف) هنا بخلاف آية الايتام، وذلك أن المقام يقتضي الزيادة في التهديد، لأنه في عقوبة قتل النفس عدوانا وظلماً، بخلاف الآية السابقة فأنها في أكل أموال اليتامي، والقتل أشد ولا شك، فزاد لهم في التهديد والتوكيد لما زاد الفعل سوءاً ونكراً، ثم إنه لما قال (عدواناً وظلماً) فزاد العدوان على الظلم، زاد لهم التهديد، فجاء بـ (سوف) التي هي آكد من السين، ونسب الاصلاء إلى نفسه فقال (فسوف نصليه ناراً) بخلاف الآية السابقة فإنه قال (وسيصلون سعيرا) فنسبه إليهم.

 <sup>«</sup>الكشاف» (١/ ٤٣٤).

<sup>(</sup>٢) «الكشاف» (٢/ ٤٨).

 <sup>(</sup>٣) «الكشاف» (١/ ٢٤١) وانظر «المغني» (١/ ١٣٨-١٣٩)، «التفسير الكبير» للرازي (١٣١/١٣١).

ومن الطريف أنْ يؤتى بلفظ (السوف) الذي يفيد الهلاك والموت مع فعلة القتل بخلاف آية الايتام.

ونحو ما مرَ قوله تعالى: ﴿ فَسَتَذَكَّرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمُّمَ وَأُفَوِضُ أَمْرِي إِلَى ٱللَّهُ ﴾ [غافر: ٤٤].

وقوله: ﴿ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِٱلْكِتَبِ وَبِمَا أَرْسَلْنَا بِهِ رُسُلْنَا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ إِذِ ٱلْأَغْلَالُ فِي الْعَنْقِهِمْ وَٱلسَّلَاسِكُ يُسْجَرُونَ ﴾ [غافر: ٧٠-٧٢].

وقد يكون المقام مقام إطالة فيؤتى بـ (سوف)، أو مقام ايجاز فيؤتى بالسين، وذلك لزيادة حروف الأولى على الثانية، فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِنَايَنِينَا سَوْفَ نُصَّلِهِمْ مَارَّا﴾ [النساء: ٥٦]، وقوله: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ سَنُدَ خِلُهُمْ جَنَّتِ بَجْرِى مِن تَعَيِّهَا ٱلْأَنْهَرُ ﴾ [النساء: ٥٧].

فجاء في الأولى بـ (سوف) وفي الثانية بالسين وذلك أن المقام يقتضي أن يكون كل في موضعه، فإنّ الآيات التي قيلت في الكافرين تسع آيات، تبدأ بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِم ﴾ [النساء: ٤٨-٥٦] بخلاف آية المؤمنين، فإنها آية واحدة وهي الآية المذكورة، فجاء في مقام الاطالة بـ (سوف) وفي مقام الايجاز بالسين.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُقَايِّقُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَيُقَتَّلُ أَوْ يَغْلِبُ فَسَوْفَ نُوَّتِيهِ أَجَّرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٧٤].

وقوله: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا بِٱللَّهِ وَأَعْتَصَكُمُوا بِهِ. فَسَكُيدٌخِلُهُمْ فِي رَحْمَةِ مِنْهُ وَفَضّلٍ ﴾ [النساء: ١٧٥].

فأنت ترى أنه في الآية الأولى قال (فسوف نؤتيه) وفي الثانية قال: (فسيدخلهم في رحمة منه) وذلك للسبب نفسه، فإن الآية الأولى في سياق القتل والشهادة الذي يبدأ بالإيماء إلى الشهادة في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ . . . وَالشُّهَدَآءِ وَٱلصَّلِحِينَ وَحَسُنَ أُولَاكِكَ رَفِيقًا﴾ [النساء: ٦٩].

ويستمر بالتحريض على القتال ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ خُذُواْ حِـذَرَكُمْ فَانْفِرُواْ ثُبَاتٍ أَوِ أَنْفِرُواْ جَمِيعًا﴾ [النساء: ٧١] وتستمر آيات القتال، ومقدارها عشر آيات، بخلاف آية المؤمنين فإنها آية واحدة وهي الآية المذكورة وتأتي بعدها آية المواريث.

فاقتضى المقام أن يؤتى بـ (سوف) الكثيرة الحروف في مقام الاطالة، والسين في مقام الايجاز.

وقد يكون القصد إظهار أن ما يوعدون به قريب فيؤتي لذلك بالسين وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ سَأَشِلِهِ سَفَرَ﴾ [المدثر:٢٦] وقوله: ﴿ سَنَتُمُ ٱلزَّبَانِيَةَ﴾ [العلق:١٨] وقوله: ﴿ سَنَقُمُ ٱلنَّهَ ٱلنَّقَلَانِ﴾ [الرحمٰن:٣١] فجاء بالسين للدلالة على أن ذلك قريب الوقوع وهو نظير قوله تعالى: ﴿ إِنَّا آنَذَرْنَكُمْ عَلِدُابًا قَرِيبًا﴾ [النبأ:٤٠] وقوله: ﴿ أَنَ آمَرُ اللهِ فَلا تَسْتَعْجِلُوهُ ﴾ [النحل:١].

فأنت ترى أنه يستعمل كلاً منهما حسبما يقتضيه المقام.

### فعل الأمر

وهو طلب الفعل بصيغة مخصوصة (١٠)، وصيغته (افغل) نحو (اذهب)، ويكون بحذف حرف المضارعة من الفعل المضارع، ولا يكون بصيغته المعلومة إلاّ للمخاطب، واما غير المخاطب فيؤمر باللام نحو ﴿ لِيَقْضِ عَلِنَا رَبُّكُ ﴾ [الزخرف: ٧٧] و(لأذهب معكم).

وقد يخرج الأمر عن معناه الحقيقي إلى المجاز، ومن أشهر معانيه المجازية:

١ - الإباحة نحو: ﴿ وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَأَصْطَادُوا ﴾ [المائدة: ٢].

٧- الدعاء نحو: ﴿ زَبِّ آغْفِرُ لِي وَلِوَلِدَى ﴾ [نوح: ٢٨].

٣- التهديد نحو: ﴿ أَعْمَلُواْ مَا شِنْتُمْ ﴾ [فصلت: ٤٠] وكأن تقول لابنك مهدداً (العب ولا تدرس).

٤- التوجيه والإرشاد، نحو: ﴿ وَٱسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوةِ ﴾ [البقرة: ٤٥]، و(احفظ الله يحفظك).

٥- الإكرام، نحو: ﴿ أَدَّخُلُوهَا بِسَلَيْمِ المِنِينَ ﴾ [الحجر: ٤٦].

٦- الإهانة، نحو: ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَـٰزِيزُ ٱلْكَـٰرِيمُ﴾ [الدخان: ٤٩].

٧- الاحتقار، نحو: ﴿ فَٱقْضِ مَآ أَنتَ قَاضٌّ ﴾ [طه: ٧٧].

٨- التسوية، نحو (افعل أو لا تفعل) ونحو قوله: ﴿ فَأَصْبِرُوٓا أَوْ لَا تَصْبِرُوا ﴾ [الطور: ١٦].

٩- الامتنان، نحو: (كل مما انفق عليك) ونحو: ﴿ فَٱمْشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا وَّكُلُواْ مِن رِّنْقِمِيًّ ﴾
 [الملك: ١٥].

١٠ - العجب، نحو (انظر ماذا يصنع) و﴿ أَنظُرْ كَيْفَ ضَرَبُواْ لَكَ ٱلْأَمْثَالَ﴾ [الإسراء: ٤٨].

١١- التكذيب، نحو: ﴿ قُلْ فَأْتُواْ بِٱلتَّوْرَالَةِ فَاتَلُوهَا ﴾ [آل عمران: ٩٣]. إذ القصد اظهار كذب ادعائهم.

١٢ – التعجيز، نحو: ﴿ فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ ۦ ﴾ [البقرة: ٢٣] إذ ليس المراد طلب ذلك منهم، بل إظهار عجزهم، ونحو قوله: ﴿ أَنْبِعُونِي بِأَسْمَآءِ هَنْؤُلآهِ إِن كُنتُمْ صَدِيقِينَ ﴾ [البقرة: ٣١].

 <sup>(</sup>۱) «شرح ابن یعیش» (۷/ ۵۸).

١٣ - الإذلال، نحو: ﴿ كُونُوا قِرَدَةً خَلسِتِينَ ﴾ [البقرة: ٦٥] فليس المخاطب مكلفاً أن يفعل شيئاً.

١٤ – اظهار القدرة وفي لهذا يكون المخاطب غير مأمور بأن يحدث فعلاً ، نحو: ﴿ الله مُلَا كُونُواْ حِجَارَةٌ أَوْ حَدِيداً لأعدناكم ، ألم تسمع كُونُواْ حِجَارَةٌ أَوْ حَدِيداً لأعدناكم ، ألم تسمع إلى قوله حاكياً عنهم ، ومجيباً لهم (فسيقولون من يعيدنا ؟ قل الذي فطركم أول مرّة) فهذا يبين لك أن لفظ الأمر في لهذا الموضع ، تنبيه على قدرته سبحانه (۱۵) .

إلى غير ذٰلك من المعاني.

#### زمنه:

يقول النحاة: «والأمر مستقبل أبداً، لأنه مطلوب به حصول مالم يحصل، أو دوام ما حصل نحو: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنِّئُ ٱتَّقِ ٱللَّهَ ﴾ [الأحزاب: ١].

قال ابن هشام: إلاّ أنْ يراد به الخبر، نحو (إرم ولا حرج)، فإنّه بمعنى رميت والحالة لهذه والاّ لكان أمراً بتجديد الرمي وليس كذّلك»(٢).

من لهذا القول يتبين أنّ زمن فعل الأمر كما يرى النحاة، هو الاستقبال، وقد يراد به دوام ما حصل.

والحق أن تحديد زمن فعل الأمر بما هو مذكور في هذا القول فيه نظر، إذ هو أوسع من ذلك:

١- فقد يكون فعل الأمر دالاً على الاستقبال المطلق، سواء كان الاستقبال قريباً أم بعيداً، فمن المستقبل القريب أن تقول مثلاً (أغلق النافذة) و(اقتح الباب) وكقوله تعالى: ﴿ فَٱفْعَــُلُواْ مَا تُؤْمَرُ وَاكْتِحَ الباب) وكقوله تعالى: ﴿ فَٱضْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَآعَرِضْ عَنِ ٱلمُشْرِكِينَ ﴿ إِلَى الحجر: ٩٤].

ومن البعيد قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا ٱصْرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ﴾ [الفرقان: ٦٥] وقوله: ﴿ وَمَالِنَا مَا وَعَدَّتَنَا عَلَىٰ رُسُلِكَ ﴾ [آل عمران: ١٩٤] وكقولك: (رب ادخلني الجنة).

٧- وقد يكون دالاً على الحال وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ صُبُّوا فَوْقَ رَأْسِهِـ مِنْ عَذَابِ

<sup>(</sup>۱) «أمالي ابن الشجري» (۱/ ۲۷۰) وانظر «الاتقان» (۲/ ۸۱).

<sup>(</sup>Y) «Ilyana» (1/V).

ٱلْحَمِيمِ ذُقَ إِنَّكَ آنَ ٱلْعَـزِيرُ ٱلْكَـرِيمُ [الدخان: ٤٨-٤٩] فزمن الذوق مصاحب لصب الحميم، ومثله قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى ٱلنَّارِ يُفْنَنُونَ ذُوقُواْ فِنْنَكُرْ هَذَا ٱلَّذِى كُتُمُ بِهِ مَسَّمَّجُلُونَ ﴾ [الذاريات: ١٣-١٣] فزمن الذوق هو زمن تعذيبهم في النار. ومثله قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي ٱلنَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ذُوقُواْ مَسَّسَقَرَ ﴾ [القمر: ٤٨].

ولهذا كله واضح في أنه للحال، ونحو ذلك أنْ تقول لمن لا يعلم ماذا خبىء له، وماذا يراد به وهو يضحك ويصخب (اضحك قبل أن تبكي) ونحوه قوله تعالى: ﴿ فَلْيَضْحَكُواْ فَلِيلًا وَلَيْبَكُوا فَلِيلًا التوبة: ٨٢] فالضحك للحال، والبكاء في الاستقبال.

٣- الأمر الحاصل في الماضي، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَكُمَّادَخُلُواْ عَلَىٰ يُوسُفَءَاوَئَ إِلَيْهِ أَبُوَيْهِ وَقَالَ ادْخُلُواْ مِصْرَ إِن شَاءً ٱللَّهُ عَامِنِينَ ﴾ [يوسف: ٩٩] فقوله: (ادخلوا مصر) كان بعد دخولهم اياها فهو أمر يفيد المضى.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِي جَنَّنتِ وَعُيُونٍ ٱدْخُلُوهَا سِلَندٍ مَامِنِينَ﴾ [الحجر: ٥٥-٤٦] فقوله (ادخلوها) كان بعد دخولهم الجنة، يدل على ذلك قوله ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِي جَنَّنتِ وَعُيُونٍ﴾,

ونحو ذٰلك قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ صَبَّحَهُم بُكْرَةً عَذَاتٌ مُسْتَقِرٌ فَذُوقُوا عَذَابِ وَيُذُرِ ﴾ [القمر: ٣٨−٣٩] فقوله: (فذوقوا عذابي ونذر) كان بعد تصبيحهم العذاب وذوقه.

ولهذا له نظائر في الكلام، فقد تقول لشخص تُتل بسبب فعلة سوء فعلها: (ذق عاقبة ما فعلت) وتقول: (اشرب من الكأس التي جرّعتها لغيرك).

ولهٰذا كله أمر واقع في الزمن الماضي.

ومن ذلك قول المنصور بعد ما قتل أبا مسلم:

اشرب بكأس كنت تسقى بها أمر في الحلق من العلقم زعمت أن السدَّين لا يُقتضَى كذبت فاستوف أبا مجرم

ومن دلالة فعل الأمر على المضي قوله ﷺ لشخص رمى في الحج بعد الذبح (ارم ولا حرج) فليس القصد أمره بالرمي في المستقبل، لأنّ الرمي قد حصل في الماضي وإنما المعنى هو الموافقة على ما فعل، ونحوه قوله ﷺ لرجل قال له: رميت بعدما أمسيت، (افعلْ ولا حرج)، فهذا من باب الاقرار على ما حصل، والموافقة عليه، وليس من باب طلب القيام بالفعل مرّة أخرى. فقد دلّ فعل الأمر على المضي كما هو ظاهر.

ونحو لهذا أن يقول لك شخص: إني هجوت فلاناً وسببته.

فتقول له: اهجه وسبه، موافقا على ما فعل، وليس القصد تكرار الهجاء والسب، ومثله قولك لمن شرب دواء أو شراباً: (اشرب بالهناء والشفاء) وهو قد شربه، فالفعل دل لههنا على المضي وليس القصد الأمر بالشرب.

ومن دلالة فعل الأمر على المضي أن تقول: (كن قد اطعت وسمعت لفلان) و(كن قد نقذت وصيتي) و(لتكن قد فعلت الخير) فهذا كله من باب الأمر الواقع في الزمن الماضي وهو مقابل النهي عن أمر حدث في الزمن الماضي في نحو قولك: (لا تكن قد أسأت إليه) و(لا تكن قد غششت أحداً).

والحق أنه ليس في يدي شاهد على نحو قولنا (كن قد أطعت له) ولكن مؤدى قول النحاة جواز ذلك، فإنهم جوزوا وقوع الفعل الماضي خبراً لكان، وشواهده كثيرة من القرآن وغيره، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَانُواْ عَنهَدُواْ اللّهَ مِن قَبْلُ ﴾ [الأحزاب: ١٥] وقوله: ﴿ عَسَىٰ آن يَكُونَ رَدِفَ لَكُم بَعْشُ الّذِي تَسْتَعْجِلُونَ ﴾ [النمل: ٧٧] وقوله: ﴿ وَأَنْ عَسَىٰ أَن يَكُونُ فَلَا مَنْهُم ﴾ [الأعراف: ١٨٥]، وقوله: ﴿ لَا يَنفُعُ نَفْسًا إِبَننُهَا لَرْ تَكُنْ ءَامَنتُ مِن قَبْلُ ﴾ [الأنعام: ١٨٨] وقوله: ﴿ فَإِن لَمْ تَنكُونُواْ دَخَلْتُم بِهِكَ فَلَا جُنكاعَ عَلَيْكُمُ ﴾ [الأنعام: ٢٣].

قال امرؤ القيس:

وإن تـك قــد ســاءتــك منّـي خليقــة فسلّــي ثيـابــي مــن ثيــابــك تنســل

ولم يستثنوا وقوعه خبراً لأمر «كان»، مع أنهم ذكروا ما لا يصح وقوعه خبراً للافعال الناقصة، فقد ذكروا أنّ خبر الأفعال الناقصة لا يكون جملة طلبية، ولا يكون خبر صار وما بمعناها ماضياً (١).

وعلى أية حال فالشواهد كثيرة على دلالة الأمر على الماضي، وقد ذكرنا ما فيه الكفاية.

إلا مر المستمر: وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسَنًا ﴾ [البقرة: ٨٣] وقوله: ﴿ كُونُواْ قَرَامِينَ بِالْقِسَطِ شُهَدَآة لِلَّهِ وَلَوْ عَلَى الْمُسِكُمْ ﴾ [النساء: ١٣٥] وقوله في معاملة الأبوين: ﴿ وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفِكَ ﴾ [لقمان: ١٥] وقوله: ﴿ فَآمَشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُواْ مِن

انظر «الهمع» (۱/۱۳).

وقد يكون الأمر مستمراً إلى أجل، أو مشروطاً بشرط، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَآلِتُمُواَ اللَّهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَى مُدَّتِهِمْ ﴾ [التوبة: ٤] وقوله: ﴿ فَمَا اَسْتَقَنْمُوا لَكُمْ فَاسْتَقِيمُوا لَمُمْ ﴾ [التوبة: ٧] فالاستقامة لهم مشروطة باستقامتهم هم، ونحو قوله ﷺ: «اسمعوا وأطيعوا ولو استعمل عليكم عبد حبشي كأنّ رأسه زبيبة ما أقام فيكم كتاب الله»، فالسمع والطاعة مشروطان باقامة كتاب الله.

## والأمر المستمر له صورتان:

أ- الأمر باستمرار ما هو حاصل، وذاك نحو قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا النِّينَ اللّه قبل نزول الأحزاب: ١] فالمطلوب هو الاستمرار على التقوى، لأن الرسول على النساء: ١٣٦] فقد طلب الآية. ونحو قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الّذِينَ مَامَنُوا مَالِيهُ وَرَسُولِهِ مَ النساء: ١٣٦] فقد طلب منهم الاستمرار والثبات على الايمان لا أن يحدثوا إيماناً جديداً لم يكن في قلوبهم، فإنهم مؤمنون قبل نزول هذه الآية، ألا ترى أنه خاطبهم بقوله (يا أيها الذين آمنوا) ؟ ونحوه قوله تعالى: ﴿ خَاسِنُهُ عَلَى الصَّكُونِ وَالصَّكُوةِ الْوُسُطَى ﴾ [البقرة: ٢٣٨] فإنهم مقيمون للصلاة محافظون عليها قبل نزول هذه الآية، ومثله قوله تعالى: ﴿ فَاسْتَقِيمَ كُمّا أُمِرَتَ وَمَن تَابَ مَمَكَ ﴾ [هود: ١١٢] وقوله: ﴿ فَاسْتَقِيمِ ﴾ [الأحزاب: ٤٣] وقوله: ﴿ يَتَأَيُّهُا الّذِينَ أَرْجَى إِلَيْكُ إِلَيْكَ أَلِيْكَ مَلَكُ إِللّا مَنهم وقوله الله والأعن المنازقهم الله قبل وقوله الآية، والأفمن أي شيء كانوا يأكلون ممّا رزقهم الله قبل نزول هذه الآية، والأفمن أي شيء كانوا يأكلون ؟

فهٰذا كله من باب الأمر بالاستمرار على ما هو حاصل وطلب الثبات والمداومة عليه.

وقد يكون الأمر تهديداً لمن كان على حالة غير مرضية، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ ذَرَهُمْ يَأْكُونُ ﴾ [الحجر: ٣] وقوله: ﴿ فَذَرُهُمْ فِي غَلَمُونَ ﴾ [الحجر: ٣] وقوله: ﴿ فَذَرُهُمْ فِي غَلَمُونَ ﴾ [الحجر: ٣] وقوله: ﴿ فَذَرُهُمْ فِي غَلَمُونَ ﴾ [المؤمنون: ٥٤] فيقول له: اترك هؤلاء مستمرين على ما هم عليه فسوف يرون جزاءهم.

ب- الأمر بفعل لم يكن حاصلاً وطلب الاستمرار عليه، وذلك نحو قولك: (حافظ على ما سأعطيك ولا تفرّط فيه أبدا)، ونحو قولك (اكتم ما سأخبرك به ولا تخبر به أحدا). قال تعالى: ﴿ وَاللَّهِ مَا مَفَامِ إِبْرَهِتَهُ مُصَلَّى ﴾ [البقرة: ١٢٥] فقد طلب الله من المسلمين أن يتخذوا من مقام إبراهيم مصلّى، وليس ذلك موقوتاً بزمن، بل الأمر مستمر لا ينقطع، ونحوه قوله: ﴿ فَوَلِّ وَجَهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْعَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُهُ فَوَلُوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَةً ﴾ [البقرة: ١٤٤] وهذا الأمر مستمر من حين الأمر به إلى قيام الساعة، ونحو قوله: ﴿ يَتَابُهُا الَّذِينَ عَامَنُوا اتّلَقُوا الله وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرّبَوا إِن كُنتُم مُومِينِ ﴾ [البقرة: ٢٧٨] فقوله: ﴿ وَذَرُوا مَا بَقِي مِنَ الرّبَوا إِن كُنتُم مُومِينِ ﴾ [البقرة: ٢٧٨] فقوله: ﴿ وَذَرُوا مَا بَقِي مِنَ الرّبَوا بصورة دائمة، ونحوه قوله: ﴿ إِنّمَا المّنتَرُ وَالْمَنْ مِنْ الله عَلَى مِنْ الرّبَوا بصورة دائمة، ونحوه قوله: ﴿ إِنّمَا الْمَنْ وَالْمَابُ وَالْأَنْمُ رِجْمُ مِنْ عَلِي الشَيْعِينُ وَالْمَانُونَ ﴾ [المائدة: ٩٠] وقوله: ﴿ قَالَ أَنظِرْنِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَنُونَ ﴾ [الأعراف: ١٤] وقوله: ﴿ يَتَابُهُ الْمُدّرِدُ وَنَا المَدْرُنَ وَرَبّكَ فَكَيْرَ وَيُابِكَ فَطَهِرُ وَالرّجْزَقَاهُ مُرْبُ وَالْمَدْرُ وَالْمَدْرُدُ وَالَا مَا بَقِي مَنَ الرّبَا بصورة دائمة، ونحوه قوله: ﴿ قَالَ أَنظِرْنِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَنُونَ ﴾ [المائدة: ٩٠] وقوله: ﴿ قَالَ أَنظِرْنِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَنُونَ ﴾ [المائدة: ٩٠] وقوله: ﴿ قَالَ الطّرْفِ إِلَى يَوْمِ اللّهُ وَلَوْلَهُومُ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومُ وَالْمُومِ وَالْمُومِ

فقد أمره بالانذار على وجه الدوام.

فكل ذلك مما يفيد طلب الفعل في المستقبل، ثم الاستمرار والمداومة عليه.

ثم إنّ الأمر المستمر له صورتان تعبيريتان شائعتان:

إحداهما: أن يؤمر بالفعل نفسه، نحو ما مر من قوله تعالى: ﴿ وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُونِكَا ﴾ وقوله ﴿ وُصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا

والأخرى: أن يؤتى بأمر (كان) ويؤتى بالخبر اسماً للدلالة على طلبه الاتصاف بالحدث على وجه الثبوت، وذلك نحو قولنا (كن حافظاً للعهد) ونحو قوله تعالى: ﴿ كُونُواْ قَوَّامِينَ بَالْقِسَطِ شُهَدَآه بِلَتُو﴾، فالفرق بين قولك (احفظ العهد) و(كن حافظاً للعهد) هو ما مر من الفرق بين الاسم والفعل من أنّ الفعل يفيد الحدوث والتجدد والاسم يفيد الثبوت، فمعنى (كنّ حافظاً للعهد) لتكن هذه صفتك الثابتة، واظنك ترى الفرق واضحاً بين قولنا (اطّلع) و(كن مطّلعا)، و(كن متعلماً) وقد مرّ في مثل هذا ما فيه الكفاية.

والقياس يجيز أنْ يكون خبر أمر (كان) فعلاً مضارعاً، نحو (كونوا تحافظون على العهد) و(كونوا تقولون الحق) وهو نوع من أنواع الأمر المستمر، غير أنّي لم أحفظ شاهداً عليه.

وقد ورد خبر النهي فعلاً مضارعاً، والنهي مقابل للأمر، وذَّلك نحو قول المغيرة ابر حبناء:

# خلَّهُ مِن أَحْيِكُ العَفْوِ وَاغْفُر ذَنُوبِهِ وَلا تُنكُ فَي كُلِّ الأُمُورِ تَمَاتِبُهُ

فإذا جاز وقوع خبر النهي فعلاً مضارعاً، جاز وقوع خبر الأمر مضارعاً أيضاً.

وأما الاخبار عن أمر (كان) بأمر، فقد منعه النحاة وشذَّذوا ما ورد من نحو قوله:

# وكوني بالمكارم ذكريني

فقد ذكروا أنَّ خبر الأفعال الناقصة لا يكون جملة طلبية كما أسلفنا.

وربّما كان فعل الأمر مطلقاً غير مقيّد بزمن، لكونه دالاً على الحقيقة أو لكونه دالاً
 على التوجيه والحكم أو لغير ذاك، وذلك كقوله:

### كن ابن من ششت واكتسب أدبا يغنيك محموده عن النسب

فهو لا يأمرك بأن تكون ابن من شئت على وجه الحقيقة، فليس بمقدورك ذاك وإنّما القصد أن يأمرك باكتساب الأدب ولا يهم بعد ذلك أن تكون ابن من ممن خلق الله. فقوله (كن ابن من شئت) لا يدلّ على زمن ما وإنما هو ذكر لحقيقة من حقائق الحياة، وهي أن الأدب يغني عن النسب، ونحوه قوله (تعرّف إلى الله في الرخاء يعرفك في الشدة) فهذا لا يقصد به التعرف إلى الله والالتجاء إليه في وقت دون وقت، وإنما هو من باب التوجيه للالتجاء إليه في كل وقت، إذ من المعلوم أنّ أغلب الناس تبطرهم الراحة وينسيهم الرخاء، فهم لا يلتجئون إلى الله إلا في وقت الشدّة والضيق، ونزول المكروه، فيقول لهم إذا أردتم أن يعينكم الله ويخلصكم مما تقعون فيه من محن وكروب، فالتجئوا إليه واعرفوا له حقّه في كل وقت.

ومن باب الحقائق أن تقول مثلاً: (احترم الناس يحترموك وتواضع لهم يرفعوك) فلاذه قاعدة عامة وحقيقة مطلقة غير مقيّدة بزمن، فمن احترم الناس احترموه، ومن تواضع لهم رفعوه.

وقد يكون فعل الأمر غير مطلوب حصوله، بل إنّما يذكر للتحذير منه، وذلك كأن تقول: (تواضع للناس يحبوك واستعل عليهم يبغضوك) فأنت لا تأمره بالاستعلاء على الناس، وإنما تحذره منه فتقول له: إذا استعليت على الناس أبغضوك، ونحوه أن تقول: (اكذب مرة تفقد ثقة الناس ولو صدقت بعدها ألف مرّة)، فأنت لا تأمره بالكذب، وإنما تحذّره منه.

ونحوه أنْ تقول: (اعمل خيراً تلق خيراً، واعمل شراً تلق شراً) وأن تقول: (ازرع شوكاً تجن شوكاً) ومنه المثل المشهور (سمّن كلبك يأكلك).

فأنت لا تامره بعمل الشر، ولا بزرع الشوك، وإنما أنت تحذره من مغبّة فعل السوء، وهذا كله من باب الحقائق المطلقة غير المقيدة بزمن.

وقد يكون استعمال فعل الأمر في الدلالة على الحقيقة على نحو آخر، وذلك نحو ما روي في الحديث أنّ رسول الله يَظِيُّ رأى رجلًا مبيّضاً () يزول به السراب، فقال رسول الله يَظِيُّة : (كن أبا خيثمة) فإذا هو أبو خيثمة الأنصاري.

فقوله ﷺ: (كن أبا خيثمة) ليس أمراً بأن يكون الشخص على غير حقيقته، بل أراد أن يكون لهذا الشخص القادم هو من ذكر، أو وقع في روعه ذاك.

ونظير هذا أن تقول على جهة الحدس، أو التمني، أو نحوهما (كن فلانا) أو (كن كذا وكذا) فتطلب أن يصدق حدسك أو متمناك وذلك كأن تسمع خشخشة شخص، أو حركة ويقع في نفسك أنه (محمود) مثلاً، فتقول: (كن محموداً) فأنت لا تأمر الشخص أن يكون على غيرحقيقته، وإنّما تطلب أن يصدق حدسك وما وقر في نفسك. وقد تقوله على جهة التمني، فقد تسمع حركة أو نأمة، وتتمنى أنْ يكون صاحب هذه الحركة خالداً فتقول (كن خالداً)، ونحوه أنْ ترى شخصاً قادماً من بعيد، وأنت جائع عطشان، فتقول: (كن شخصاً يحمل الماء والطعام)، وقد يأتي أحد أقاربك بظرف مليء فتتمنى أنْ يكون ما فيه عسلاً مثلاً، فتقول (كن عسلاً) أو ليكن ما فيه عسلاً، تقول ذلك متمنياً.

فهٰذا ونحوه ليس أمراً بشيء، وإنّما تطلب أنْ تكون الحقيقة على ما تذكر .

وقد نستعمل فعل الأمر بطريقة أخرى، فقد تقول مثلاً (أخفق ثم أخفق، ولكن لا تيأس) فأنت ههنا لا تأمره بالاخفاق ولا تحذره منه، ولكنك تقول إذا اخفقت فلا تيأس، فأنت توجهه إلى عدم اليأس عند الاخفاق.

وهو كما ترى أيضاً خالٍ من الدلالة على زمن معيّن.

فقد تبين أنَّ زمن فعل الأمر لا ينحصر فيما ذكره النحاة.

<sup>(</sup>١) أي: لابس البياض.

#### اسماء الأفعال

وهي ألفاظ تؤدي معاني الأفعال، ولا تقبل علاماتها وليست هي على صيغها فسماها النحاة أسماء الأفعال.

وهي عند جمهور النحاة أسماء لأن قسماً منها يقبل بعض علاماته، كالتنوين وذلك نحو صه وأفّ، والألف واللام، نحو (النجاءك) وليست هي عند النحاة «بمنزلة بين الأسماء والأفعال» أي قسماً رابعاً من أقسام الكلام، ولذلك سموها بأسماء الأفعال، كما ذهب إليه بعضهم (۱)، بل هي اسماء حقيقية (۲) عندهم.

قال سيبويه: «واعلم أن هٰذه الحروف التي هي أسماء للفعل، لا تظهر فيها علامة المضمر، وذٰلك لأنها أسماء»<sup>(٣)</sup>. وقال ابن مالك:

والأمر إن له يك للنون محل فيه هو اسم نحو صه وحيهل

وسميت (أسماء الأفعال) بهذا الاسم، لأنها أسماء تؤدي معاني الأفعال، كما تؤدي المصادر أحياناً معاني الأفعال، في نحو قولك (سكوتاً) بمعنى (اسكت) و(انكفافاً) بمعنى (انكفّ)، و(صبراً) بمعنى (اصبر)، غير أنّ هذه مصادر معربة وأسماء الأفعال مبنية غير متصرفة، وذلك نحو (صه) اسم للفعل اسكت، فهو بمعنى (سكوتاً) و(مه) اسم للفعل (انكفف)، بمعنى (انكفافاً).

ولهكذا بقية أسماء الأفعال، «والذي حملهم على أن قالوا إن لهذه الكلمات وأمثالها ليست بأفعال، مع تأديتها معاني الأفعال، أمر لفظي وهو أن صيغها مخالفة لصيغ الأفعال، وأنها لا تتصرف تصرفها، ويدخل اللام على بعضها والتنوين في بعض، وظاهر كون بعضها ظرفأ وبعضها جاراً ومجروراً»(1).

وذهب الكوفيون إلى أنها أفعال، لدلالتها على الحدث والزمان، وذهب ابن صابر إلى أنها قسم رابع زائد على أقسام الكلام الثلاثة سماه الخالفة (٥).

<sup>(</sup>١) ﴿ في النحو العربي ٩ (١٤٠).

<sup>(</sup>۲) «حاشية الخضري على شرح ابن عقيل» (۲/ ۸۹).

<sup>(</sup>٣) «كتاب سيبويه» (١/ ١٢٣) وانظر «المقتضب» (٣/ ٢٠٢).

<sup>(</sup>٤) "«شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٧٣).

<sup>(0) &</sup>quot;and libelad" (7/ 100).

ومذهب الكوفيين بعيد في نحو (روبيد خالداً)، و(بله زيداً)، و(النجاهائة)، ومكانك وعليك، فإن رويد وبله مصيران معلومان يستعملان مصدرين، نحو (رويد خالد) و(له محمد) يجر ما بعدهما.

هييمتعملان اسمي فعل، نحو (رويد خالداً) و(بله محمداً) بنصب ما بعدهما<sup>(۱)</sup>.

و(النجاءك) مصدر محلى بأل، ومكانك ظرف، وعليك جار ومجرور، فجعلُ أسماء الأفعال أفعالاً فيه نظر.

وعلى أي حال لا خلاف بين النحاة في أنها تؤدي معاني الأفعال سواء قلنا باسميتها أم بفعليتها.

### التنوين الداخل عليها:

يدخل التنوين على قسم من لهذه الألفاظ، وذلك نحو صه وايه وافّ، ولهذا التنوين عند الجمهور يفيد التنكير، فإذا قلت (صه) بالتسكين كان أمراً له بالسكوت عن حديث معين، وإذا قلت (صه) بالتنوين كان أمراً له بالسكوت عن كل حديث، فيكون معنى (صه) السكوت، و(صه) سكوتاً، ولهكذا (إيه) و(إيه)، فإنّ (إيه) بلا تنوين طلب الاستزادة من حديث معين و(ايه) طلب الاستزادة من اي حديث يشاء المتكلم، ومعنى (مه) بالتنوين الانكفاف.

قال سيبويه: «وزعم -أي الخليل- أنّ بعضهم قال (صه) ذٰلك أرادوا النكرة، كأنهم قالوا سكوتاً»(٢).

وجاء في (الأمالي الشجرية): "ومَن نوته أراد به التنكير، لأن تنوين لهذا الضرب علم للتنكير كقولهم في المستزادة من الحديث (إيه) إذا أرادوا حدثني حديثاً ما، و(ايه) من حديث يعرفه المحدّث والمحدّث، ومثله صه وصه، ومه ومه، فمن نون فكأن قال: افعل سكوتاً وكفاً، ومن لم ينون فكأنه قال افعل السكوت وكذلك من قال (افّ) فنون أراد أتضجر تضجرا، ومن لم ينون فهو بمنزلة اتضجر التضجر المعروف" (٣).

<sup>(</sup>۱) «شَرَحَ ابن الناظم» (۲۵۰).

<sup>(</sup>۲) "«كتاب سيبويه» (۲/ ٥٣).

<sup>(</sup>٣) «الأمالي الشجرية» (١/ ٣٩١).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «وأما التنوين اللاحقة لبعض هذه الأسماء فعند الجمهور للتنكير... فصه بمعنى سكوتاً، وايه بمعنى زيادة فيكون المجرد من التنوين مما يلحقه التنوين كالمعرف، فمعنى (صه) اسكت السكوت المعهود المعيّن، وتعيين المصدر بتعيين متعلقه أي المسكوت عنه، أي افعل السكوت عن هذا الحديث المعين، فجاز على هذا أن لا يسكت المخاطب عن غيرالحديث المشار إليه، وكذا (مه) أي كف عن هذا الشيء، و(ايه) أي هات الحديث المعهود، فالتعريف في المصدر راجع إلى تعريف متعلقه.

وأما التنكير فكأنه للابهام والتفخيم، كما في قوله:

ألا أيها الطير المربة بالضحى على خالد لقد وقعت على لحم

أي لحم وأيّ لحم، فكان معنى (صهِ) اسكت سكوتاً وأيّ سكوت، أي سكوتاً بليغاً، أي اسكت عن كل كلام»(١).

وذهب ابن السكيت والجوهري إلى أن التنوين فيما يدخل عليه منها، دليل الوصل وحذفه دليل القطع، فإذا وصلت في الكلام نوتت، وإذا وقفت حذفت، فتقول صه صه بتنوين الأول وسكون الثاني<sup>(٢)</sup>.

وذهب الرضي إلى أنّ التنوين الداخل عليها تنوين الحاق، وتنوين مقابلة، كما قيل في تنوين مسلمات، قال: ونستريح اذن بما تكلفناه لتوجيه التنوين (٢٠).

وقال الدكتور سليم النعيمي: «ولا نعتقد أنّ لديهم دليلاً يؤيد ما يقولون من أنّ (صه) بلا تنوين تدل على طلب تنوين تدل على طلب السكوت عن حديث معيّن، وأنّ (صه) بالتنوين تدل على طلب السكوت عن كل حديث، وأنّ الذي يقول (اف) بغير تنوين يريد التضجر المعروف، ومن يقول (افً) بالتنوين يريد تضجراً غير معروف.

بل الذي نراه أن (صه) بالتنوين أبلغ في الزجر وطلب السكوت من التي لم تنون لزيادة لفظها، وكذلك الذي يقول (افً) بالتنوين، فإنه يعبّر عن ضجر بلغ في نفسه درجة يحتاج للترفيه عنها صوتاً أطول من صوت (اف) غير منوتة (١٤).

 <sup>(</sup>۱) «شرح الرضى على الكافية» (۲/۷۷).

<sup>(</sup>۲) «شرح الرضى على الكافية» (۲/۷۷).

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٩٠-٩١).

<sup>(</sup>٤) - اسم الفعل دراسة وطريقة تيسير -بحث في مجلة المجمع العلمي- المجلد السادس عشر ص(٦٨).

وما ذهب إليه النحاة في التفريق بينهما مقبول من ناحية مردود من ناحية، وذلك أن التنوين هنا يفيد العموم والشمول، فما نون يكون أعمّ وأشمل مما لم ينون، فإذا قلت (صهر) أردت السكوت التام المطبق، وكذلك (ايهر) فإنه يراد به الحديث العام الشامل، لأن التنكير قد يفيد العموم نحو (عنده مال) و(هو ذو علم ومعرفة ونشاط وقوة).

أما قولهم إن (صم) معناه سكوتاً، و(صه) معناه السكوت، وكذلك الباقي، فهذا مردود ومغاير لتفسيرهم، فان (السكوت) ليس معناه: اسكت عن حديث معين، وإنما هو تعريف للسكوت لا للمسكوت عنه، أي اسكت السكوت المعهود، فقولك (افعل سكوتاً) لا يفيد نصاً أن المسكوث عنه عام، ولا (افعل السكوت) يدل على أن المسكوت عنه خاص، بل يصح أن يقال (سكوتاً عن هذه المسألة) فيكون خاصاً، كما يصح أن يقال (السكوت عن كل حديث) فيكون عاماً.

ثم اننا لا نقول -كما يقولون- إنّ كل مالم يدخله التنوين يكون معرفة فيكون نزال معرفة، وهيهات معرفة، إذ لا معنى لتعريف نزال وهيهات واشباههما، وإنما نقول فقط إنّ ما دخله التنوين منها يفيد العموم والشمول، بخلاف مالم يدخله والله أعلم.

### فائدتها

إن فائدة أسماء الأفعال الدالة على الطلب هي المبالغة والتوكيد، ف (صه) مثلاً آكد وأبلغ في الزجر من (اسكت)، و(مه) آكد وأبلغ من انكفف، و(حيّ) آكد وأبلغ من (أقبل)، وذلك لأنه يراد بها الحدث المجرد، ألا ترى أنّها لا تتصل بالضمائر صاحبة الحدث، فلا يقال صها ولا صهوا، كما يقال اسكتا واسكتوا، بل يقال بلفظ الافراد دوماً وذلك اكتفاء بالحدث.

ويدل استعمالنا لها في اللغة الدارجة على ذلك، فـ (اص) أو (هص) مقلوب (صه) أبلغ في الزجر من اسكت وأشد، وقد نستعملها في المواقف التي تستوجب الصمت المطبق كأنْ يكون موقف رعب، أو موقف يستدعي الصمت لسماع شيء مهم.

وكذلك (مكانك) أبلغ من (اثبت مكانك)، و(عليك نفسك) أبلغ من (الزم عليك نفسك) لما فيه من الاختصار والسرعة.

وما كان بمعنى الخبر يفيد التعجب إضافة إلى المبالغة والتوكيد، وذلك نحو (هيهات الأمل) أي ما أبعده، قال تعالى: ﴿ ﴿ هَيَهَاتَ هَيْهَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ ﴾ [المؤمنون:٣٦] و(شتان زيد وخالد) أي ما أشد الافتراق بينهما، و(وي لخالد) أي ما أعجب أمره.

واستعمالنا في الدارجة يؤكد هذا المعنى، فنحن نقول (هيهات) لما كان بعيداً جداً، ونستعمل (وي) مكررة ومفردة للتعجب، فنقول (وي وي) إذا كان ثمة أمر يدعو إلى العجب، ونستعمل (اف) للتضجر الشديد.

قال ابن يعيش: «والغرض منها الايجاز والاختصار ونوع من المبالغة... ووجه الاختصار فيها، مجيئها للواحد والواحدة، والتثنية، والجمع، بلفظ واحد وصورة واحدة، ألا ترى أنك تقول في الأمر للواحد: صه يا زيد، صه يا زيدان، وفي الجماعة صه يا زيدون، وفي الواحدة: صه يا هند وصه يا هندان وصه يا هندات. ولو جئت بمسمى هذه اللفظة وهو اسكت، واسكتا للاثنين، واسكتوا للجماعة، واسكتي للواحدة المخاطبة، واسكتن لجماعة المؤنث، فتركهم اظهار علامة التأنيث والتثنية والجمع... دليل على ما قلناه من قصد الايجاز والاختصار.

وأما المبالغة فإن قولنا (صه) أبلغ في المعنى من اسكت وكذُّلك البواقي»<sup>(١)</sup>.

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «ومعاني أسماء الأفعال، أمراً كانت أو غيره، أبلغ وآكد من معاني الأفعال التي يقال ان لهذه الأسماء بمعناها.

أما ما كان مصدراً في الأصل، والأصوات الصائرة مصادر ثم أسماء الأفعال فلما تبين في المفعول المطلق فيما وجب حذف فعله قياساً.

وأما الظروف والجار والمجرور، فلأنّ نحو أمامك، ودونك زيداً بنصب (زيداً) كان في الأصل: أمامك زيد ودونك زيد فخذه فقد أمكنك، فاختصر لهذا الكلام الطويل لغرض حصول الفراغ منه بالسرعة، ليبادر المأمور إلى الامتثال قبل أن يتباعد عنه.

وكذا كان أصل (عليك زيداً) وجب عليك أخذ زيد، و(إليك عنّي) أي ضم رحلك وثقلك إليك واذهب عنّي، و(وراءك) أي تآخر وراءك، فجرى في كلّها الاختصار لغرض التأكيد.

وكل ما هو بمعنى الخبر ففيه معنى التعجب، فمعنى هيهات أي ما أبعده، وشتان أي ما أشد الافتراق، وسرعان ووشكان أي: ما أسرعه، وبطآن أي ما أبطأه، والتعجب هو التأكيد المذكور»(٢).

 <sup>«</sup>شرح ابن يعيش» (٤/ ٢٥).

<sup>(</sup>٢) - "شرح الرضي على الكافية" (٢/ ٧٦ ، ٨٢ ، ٨٢)، وانظر "الصحاح للجوهري" (١/ ٣٦-٣٧) (بطآن).

# أقسامها

يقسم النحاة أسماء الأفعال إلى مرتجلة ومنقولة.

فالمرتجلة ما وضع من أول الأمر كذَّلك، نحو (صه، ومه، وو ي، وزه، وحيّ).

والمنقولة ما نقل عن ظرف، أو جار ومجرور، أو مصدر، نحو (مكانك) بمعنى اثبت، و(إليك) بمعنى اثبت، و(إليك) بمعنى اثبت،

وأسماء الأفعال على أقسام، منها ما هو أصوات تشير إلى أحداث، وذٰلك نحو (صه، ومه والفره) وألف والفره ومه والفره والفره والفره والفره والله، ويس). فهذه في الحقيقة أصوات تشير إلى أحداث معينة فالمتكلم يصدر لهذه الأصوات يرمز بها إلى حدث متعارف عليه.

ومنها ما هو ظرف، وجار ومجرور، كان في الأصل يستعمل مع متعلقه، أو جزءاً من جملة، وبكثرة الاستعمال حذف متعلقه أو الجزء الآخر، وأصبح الاكتفاء به يدل على معنى معين، وذلك المعنى هو معنى الفعل.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وأما الظروف والجار، فلأن نحو أمامك ودونك زيداً بنصب زيداً، كان في الأصل: أمامك زيد، ودونك زيد، فخذه فقد أمكنك، فاختصر لهذا الكلام الطويل لغرض حصول الفراغ منه بالسرعة ليبادر المأمور إلى الامتثال قبل أن يتباعد عنه.

وكذا كان أصل (عليك زيداً) وجب عليك أخذ زيد، وإليك عني، أي ضم رحلك وثقلك إليك واذهب عني، ووراءك أي تأخر وراءك، فجرى في كلها الاختصار لغرض التأكيد<sup>»(٣)</sup>.

ومنها ماله مادة لغوية معلومة، سواء كانت مصدراً أم غيره، فالمصدر نحو (رويد) تصغير (إرواد) تصغير ترخيم ومعناه الامهال، ونحو (حذرك) بمعنى احذر، و(بله) بمعنى دع، و(النجاءك) بمعنى انج، و(فرطك) بمعنى تقدم.

وغير المصدر نحو (بطآن) من البطء، و(سرعان) من السرعة، و(شتان) من الشَّمَّ وهو التفرق والتباعد.

 <sup>(</sup>١) انظر «التصريح» (٢/ ١٩٧).

 <sup>(</sup>۲) جاء في (مفردات الراغب الأصفهائي) ص١٩ أن «أصل الآق كل مستقذر من وسخ وقلامة ظفر وما يجري مجراها. ويقال ذلك لكل مستخف استقذاراً له نحو (اف لكم ولما تعبدون من دون الله)، وقد اففت لكذا إذا قلت ذلك استقذاراً له ومنه قبل للضجر من استقذار شيء افف فلان».

<sup>(</sup>٣) اشرح الرضي، (٢/ ٧٦).

وقسم منها مختلف في أصله ومادته، أو مجهول، وذلك نحو (هيت، وهلم، وآمين وهيهات)(١)، وأياً كان الاصل فهي تؤدي معاني معلومة.

# فعال

يصاغ من الفعل الثلاثي على وزن (فَعالِ)، بفتح الفاء وكسر اللام، قياساً عند بعضهم، وسماعاً عند بعضهم، وسماعاً عند بعضهم (كتابِ) بمعنى اكتب و(حَفاظِ) بمعنى احفظ، و(حذار) بمعنى احذر.

ولهذه الصيغة يراد بها التوكيد والمبالغة (٣) ، ف (سماع) آكد من اسمع، و(حذار) آكد وأبلغ في الأمر من احذر، يدلك على ذلك أنّ لهذه الصيغة تدل على المبالغة عموماً في اسم الفعل، أو في غيره، نحو (يا خَباثِ)، و(يا فَساقِ)، ونحو (حَلاقِ) للمنية، و(أزامِ) للسنة و(صَرامِ) للحرب، وغيرها.

والخلاف في هٰذه الصيغة في كونها فعلاً أو اسماً، هو الخلاف في عموم أسماء الأفعال، وعلى أية حال فدلالتها معلومة، سواء قلنا هي اسم أم فعل.

وعلى لهذا يكون للأمر أربع صيغ:

١- فعل الأمر، نحو اذهب وقم.

٢- الفعل المضارع المتصل بلام الأمر، نحو ليقم وليذهب.

٣- أسماء الأفعال، سواء ما كان منها قياسياً، وهو ما كان على وزن (فعال) بفتح الفاء
 وكسر اللام، أم ما كان مسموعاً، نحو صه، ومه، وحيّ، وهي كلها تفيد المبالغة والتأكيد<sup>(٤)</sup>.

٤- المصدر النائب عن فعل الأمر، نحو صبرًا واقداماً وهو يفيد المبالغة أيضاً.

وقد يفيد الخبر الدلالة على الأمر، كما مرّ في قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٣] أي ليرضعن أولادهن.

 <sup>(</sup>١) جاء في رسالة (أسماء الأفعال والأصوات - دراسة ونقد) لعبد الهادي الفضلي أن أصل (آمين)، و(هيئ؛ سريانية وعبرانية، و(هيت) قبطية ص١٩٨.

<sup>(</sup>٢) انظر «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٨٥)، «التصريح» (٢/ ١٩٦).

<sup>(</sup>٣) انظر «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٨٥)، «شرح ابن يعيش» (٤/ ٥٠)، «المخصص» (١٧/ ٦٥-٦٦).

 <sup>(</sup>٤) انظر بحث (اسم الفعل - دراسة وطريقة تيسير) للدكتور سليم النعيمي، مجلة المجمع العلمي العراقي ٨٩.

### أسماء الأصوات

أسماء الأصوات هي كل لفظ حُكي به صوت، أو صُوت به للبهائم، ولما لا يعقل عموماً، فالأول نحو (قب) حكاية وقع السيف، و(طق) لوقع الحجارة، والثاني كـ (عدس) لزجر البغل، و(هيد) لزجر الابل(١٠).

وهي كما نرى ممّا مرّ على قسمين:

الأول: حكاية صوت صادر عن الحيوانات أو عن الانسان أو عن الجمادات، وشرطها أن تكون مشابهة للمحكي، فمن ذلك (غاق) حكاية صوت الغراب، و(ماء) صوت الظبية إذا دعت ولدها، و(طيخ) حكاية صوت الضاحك، و(عيط) حكاية صوت الفتيان إذا تصايحوا في اللعب، و(طق) حكاية صوت وقع الحجارة بعضها على بعض، و(قب) لوقع السيف و(قاش ماش) للقماش كأنه سمي باسم صوته (٢٠)، ونحوه (طب) حكاية لوقع الكرة على الأرض، و(دُم) حكاية صوت الطبل، و(قيق) حكاية صوت اللجاجة.

الثاني: أصوات يصوت بها للحيوانات، عند طلب شيء منها، اما المجيء واما الزجر نحو (عاه)، و(هاب) لزجر الابل، و(عوه) و(عه) للضأن والجحش، أو لأمر آخر كالشرب، والتسكين والأمر بالسير وذلك كـ (سأ) للشرب، و(هدع) للتسكين (٣)، وعندنا في عامية أهل العراق (هوش) لتسكين الحمار، و(ده) لأمره بالسير.

وأصلها «أنّ الشخص كان يقصد انقياد بعض الحيوانات لشيء من هذه الأفعال، فيصوت لها، إما بصوت غير مركب من الحروف، كالصفير للدابة عند إيرادها الماء وغير ذلك، وإما بصوت معين مركب من حروف معينة لا معنى تحته، ثم يحرضه مقارناً لذلك التصويت على ذلك الأمر، امّا بضربه وتأديبه وامّا بايناسه واطعامه. . . فلما كان الأفعال المطلوبة من الحيوانات مختلفة، أرادوا اختلاف العلامات الدالة عليها»(١٤).

وذكر الرضي من أسماء الأصوات قسماً ثالثاً، وهي الأصوات الخارجة عن فم الانسان

<sup>(</sup>١) انظر «شرّح الوضى على الكافية» (٢/ ٨٩)، «شرح الألفية لابن الناظم» (٢٥١).

 <sup>(</sup>۲) انظر «شرح الرضي على الكافية» (۲/ ۹۱، ۸۹)، «شرح الألفية لابن الناظم» (۲۰۱)، «كتاب سيبويه» (۲/ ٦٣).

<sup>(</sup>٣) انظر «شرح الرضى على الكافية» (٢/ ٩٢، ٨٩)، «شرح ابن الناظم» (٢٥١).

<sup>(</sup>٤) - «شرح الرضى على الكافية» (٢/ ٨٩-٩٠).

«غير موضوعة وضعاً، بل دالة طبعاً على معان في انفسهم، كـ (أف) و(تف) فان المتكرّه لشيء يخرج من صدره صوتاً شبيهاً بلفظ (اف)، ومن يبزق على شيء مستكره يصدر منه صوت شبيه بـ (تف).

وكذلك (آه) للمتوجع، أو المتعجب، فلذه وشبهها أصوات صادرة منهم طبعاً، كـ (اح) لذي السعال، إلاّ أنهم لما ضمنوها كلامهم لاحتياجهم إليها، نسقوها نسق كلامهم وحركوها تحريكه، وجعلوها لغات مختلفة، كما مرّ من لغات (أف) و(اوه) (١٠).

### التنوين الداخل عليها:

ذهب الجمهور إلى أن التنوين الداخل عليها، تنوين تنكير، فما نوّن منها نكرة، وما لم ينوّن معرفة.

جاء في (الكتاب): «وزعم الخليل أن الذين يقولون غاقِ غاقِ، وعاءِ وحاءِ، فلا ينونون فيها ولا في أشباهها، أنها معرفة وكأنك قلت في عاءِ وحاءِ الاتباع، وكأنه قال الغراب لهذا النحو، وأن الذين قالوا عاءِ وحاءِ جعلوها نكرة»(٢).

وجاء في (شرح ابن يعيش): "وكذلك إذا قلت في حكاية صوت الغراب (غاق غاق) إذا نونت كان نكرة، ومعناه بعداً بعداً، أو فراقاً فراقاً لأنّ صوت الغراب يؤذن بالفراق عندهم، ولذلك سموه غراب البين، وكأنهم فهموا ذلك من لفظه، إذ كان الغراب من الغربة والاغتراب، وإذ أريد به المعرفة ترك منه التنوين نحو غاق غاق»(٣).

وقال الرضي ان التنوين الداخل عليها تنوين الحاق ومقابلة، قال في شرحه على الكافية: «والتنوين فيما دخلته تنوين الحاق ومقابلة، كما قيل في تنوين (مسلمات) وليس ما قاله بعضهم من أن تنوين غاق للتنكير بشيء إذ لا معنى للتعريف والتنكير فيه»(١).

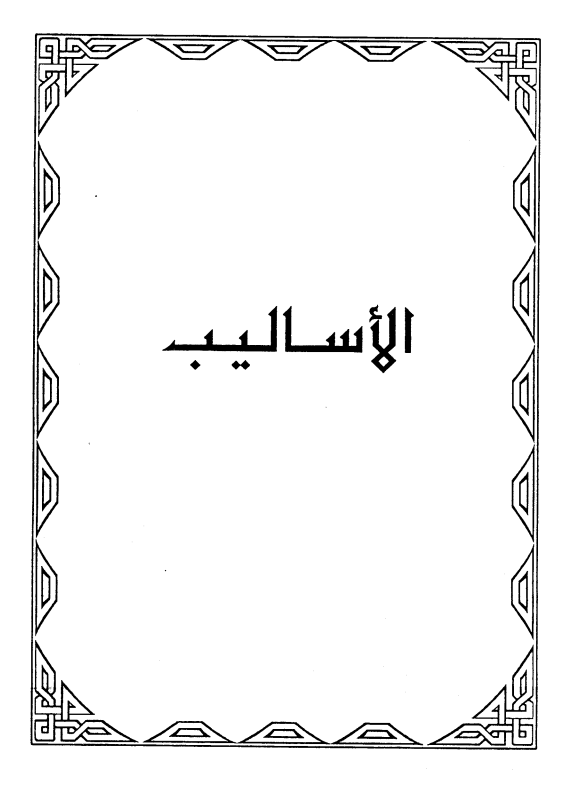
ولعل التنوين الداخل عليها للوصل، فإذا وقف قطع نحو قولك غاقٍ غاق وعاءٍ حاء والله أعلم.

<sup>(</sup>١) «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٨٩).

<sup>(</sup>٢) «كتاب سيبويه» (٦/ ٥٣)، وانظر «المقتضب» (٣/ ١٨٠).

<sup>(</sup>٣) «شرح ابن يعيش» (٤/ ٧١).

<sup>(</sup>٤) ` «شرح الرضى على الكافية» (٢/ ٩٠).



### الثرط

معنى الشرط أن يقع الشيء لوقوع غيره (١) أي أنْ يتوقف الثاني على الأول (٢). فإذا وقع الأول وقع الثاني، وذلك نحو: (إن زرتني أكرمتك) فالاكرام متوقف على الزيارة، ونحو قوله تعالى: ﴿ فَإِن قَنْلُوكُمْ فَآفَتُلُوكُمْ مَ أَقْتُلُوكُمْ مَ أَلْقَتُلُوكُمْ مَ أَلْقَتُلُوكُمْ مَ أَلْقَتُلُوكُمْ فَآفَتُلُوكُمْ إِلَى مَيْسَرَةً إِلَى مَيْسَرَةً ﴾ [البقرة: ٢٨٠].

لذا هو الأصل، وقد يخرج الشرط عن ذلك فلا يكون الثاني مسبباً عن الأول، ولا متوقفاً عليه، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَشَلُمُ كَمَثُلِ الْكَلْمِ لِهِ تَحْرِكُ مَ يَلَهُ مَ كَلَّهُ الْكَلْمِ الْمَالِمُ عَلَيْهِ يَلَهَتْ أَوْ الْمَالِمُ عَلَيْهِ الْمَلْمُ كَمَثُلِ الْكَلْمِ الله المحمل عليه أو تركه، تَمُرُحُهُ يُلَهَثُ كُل على كل حال، وإنما ذكر صفته فقط، ونحو قوله: ﴿ فَإِن تُوَلُواْ فَإِنّ اللّهُ لا يُحبُ الكافرين سواء تولوا أم آمنوا، فليس الثاني مشروطاً بالأول ولا مسبباً عنه، ونحو قوله تعالى: ﴿ فَإِن كُوهَتُمُوهُنَّ فَسَيّح أَن تَكْرَهُواْ شَيّعًا النّاسُ إِن كُنتُم فِيسَلِي مِن يَعِيلُ وَوَله: ﴿ فَلْ يَكَايُّهُا النّاسُ إِن كُنتُم فِيسَكِ مِن دِينِ فَلاَ عَبْد غير الله سواء شكوا أم آمنوا، وقوله: ﴿ فَلْ يَتَلَيْهُ اللّهُ لا يعبد غير الله سواء شكوا أم آمنوا، وقوله: ﴿ وَإِن يَصَمِّواْ لَكُونُ اللّهِ لا يعبد غير الله سواء شكوا أم آمنوا، وقوله: ﴿ وَإِن يَصَمِّونُ اللّهِ لا يعبد غير الله سواء معون الدعاء وقوله: ﴿ وَإِن يَصَمُواْ مُنَا السَّتُجَابُواْ لَكُونُ ﴾ [النحل: ١٤] فهم لا يسمعون الدعاء منواء دعوهم أم لم يدعوهم، وقوله: ﴿ وَإِن يَصَمِّواْ أَلْمَالُوا مَنْوَى لَمْمُ وَإِن يَسَمْواْ مَنْ اللهُ عَلَى الله عام الم يدعوهم، وقوله: ﴿ وَإِن يَصَمُوا أَلْكَالُ مَثُوى لَمْمُ وَلَوْ مَعْمُواْ مَا السَّتُجَابُواْ لَكُونُ ﴾ [النحاء على قلبه سواء عادوه أم والوه، وقوله: ﴿ وَمَا تَقْمَلُوا مِنْ مَنْ يُومُ وَلَا اللهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَى الله علوا وَلَوله: ﴿ وَمَا تَقْمَلُوا مِنْ مَنْ يُومُ عَلِيمًا ﴾ [النساء: ١٢٧] وهو عليم بالأفعال فعلوا خيراً أو شراً.

فليس الشرط على لهذا، من باب السبب والمسبب دوماً، وإنّما الأصل فيه أنْ يكون ذٰلك.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «قد لا يكون مضمون الشرط والجزاء متعقباً لمضمون الشرط، بل يكون مقارناً له في الزمان نحو: (إنْ كان هناك نار كان احتراق)

<sup>(</sup>۱) «المقتضب» (۲/۲۶).

<sup>(</sup>Y) «البرهان» (۲/ ۳۵٤).

و(إنْ كان احتراق فهناك نار) و(إنْ كان الانسان ناطقاً فالحمار ناهق) لكن التعقب المذكور هو الأغلب»(١).

وجاء في (حاشية الصبان): «الجزاء قسمان:

أحدهما: أن يكون مضمونه مسبباً عن مضمون الشرط، نحو (إنْ جئتني أكرمتك).

والثاني: أن لا يكون مضمون الجزاء مسبباً عن مضمون الشرط، وإنما يكون الإخبار به مسبباً نحو (إنْ تكرمني فقد أكرمتك أمس) والمعنى إنْ اعتددت عليَّ بإكرامك إيَّايَ، فأنَا أيضاً أعتد عليك بإكرامي إيّاك<sup>(٢)</sup>.

وجاء في (البرهان): "وقال صاحب المستوفي: اعلم أن المجازاة لا يجب فيها أن يكون البراء موقوفاً على البراء أبداً بحيث يمكن وجوده، ولا أن تكون نسبة الشرط دائماً إلى الجزاء نسبة السبب إلى المسبب، بل الواجب فيها أن يكون الشرط بحيث إذ فرض حاصلاً لزم مع حصوله حصول الجزاء، سواء كان الجزاء قد يقع لا من جهة وقوع الشرط كقول الطبيب (من استحم بالماء البارد احتقنت الحرارة باطن جسده) لأنّ احتقان الحرارة قد يكون لا عن ذلك، أو لم يكن كذلك كقولك: (ان كانت الشمس طالعة كان النهار موجوداً).

وسواء كان الشرط ممكناً في نفسه، كالأمثلة السابقة، أو مستحيلاً كما في قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ لِلرَّحْمَانِ وَلِدُ فَأَنَا أُوَّلُ ٱلْعَابِدِينَ﴾ [الزخرف: ٨١].

وسواء كان الشرط سبباً في الجزاء ووصلته إليه، كقوله تعالى: ﴿ وَإِن ثُوَّمِنُوا وَتَنَقُوا يُوَّقِكُمُ الْجُورَكُمُ ﴾ [محمد: ٣٦]، أو كان الأمر بالعكس، كقوله تعالى: ﴿ مَّا أَصَابُكَ مِنْ حَسَنَةٍ فِنَ اللَّهُ ﴾ [النساء: ٧٩]، أو كان لا هذا ولا ذاك، فلا يقع إلا مجرد الدلالة على اقتران أحدهما بالآخر، كقوله تعالى: ﴿ وَإِن تَدَّعُهُمُ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَن يَهْتَدُوا إِذَا أَبَدًا ﴾ [الكهف: ٥٧] إذ لا يجوز أن تكون الدعوة سبباً للضلال ومفضية إليه، ولا أن يكون الضلال مفضياً إلى الدعوة »(٣).

فاتضح بهذا أنّ الشرط والجواب، ليسا دائماً بمنزلة السبب والمسبب ولا ارتباطهما بهذه المنزلة دوماً.

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضى على الكافية» (١/ ٢٧٢).

<sup>(</sup>۲) «حاشية الصبان» (۲/ ۲۲).

<sup>(</sup>٣) «البرهان» (٢/ ٣٥٥–٢٥٦).

## فعل الشرط

يقع فعل الشرط ماضياً ومضارعاً، نحو قوله تعالى: ﴿ إِن يَشَأَ يُذَهِبَكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيلِ﴾ [إبراهيم: ١٩]، وقوله: ﴿ وَإِنْ عُدَّتُمْ عُدَّناً﴾ [الإسراء: ٨].

قالوا والماضي يفيد الاستقبال في الشرط، نحو قوله تعالى: ﴿ فَإِن قَنَلُوكُمْ فَٱقْتُلُوهُمْ ﴾ [البقرة: ١٩١] ونحو: (إنْ زرتني أكرمتك) والمقصود إن تزرني.

ومن المعلوم أنّ الفعل الماضي يخرج إلى الاستقبال في غير باب الشرط، كما اسلفنا في باب الشرط، كما اسلفنا في باب الفعل كما يخرج المضارع إلى المضي، فإنه قد يؤتى بالماضي مراداً به الاستقبال وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصَّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَنوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآةَ اللَّهُ ﴾ [الزمر: ٦٨] وقوله: ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱلتَّقَوْأُ رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَةِ زُمَرًا ﴾ [الزمر: ٧٣].

وقد يؤتى بالفعل المضارع مراداً به المضي، نحو قوله: ﴿ وَاللَّهُ الَّذِي ٓ أَرْسَلَ الرِّيَاحَ فَتُثِيرُ سَمَابًا فَسُقْنَكُ إِلَى بَلَدِ مَّيِتِ ﴾ [فاطر: ٩] وقوله: ﴿ وَاتَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّيَنطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَنَّ ﴾ [البقرة: ١٠٢] أي ما تلت.

ومن المعلوم أن الفعل المضارع المسبوق بـ (لم) و(لمّا) يفيد المضي، فخروج الفعل من باب إلى باب آخر غير منكور في اللغة.

وهو في الشرط كذُّلك فإن الماضي في الشرط يفيد الاستقبال كثيراً.

واستعمال الفعل الماضي في الشرط للدلالة على المستقبل، ليس مختصاً بالعربية وحدها بل هو كثير في اللغات السامية أيضاً، كالاكدية، والعبرية، والحبشية، وأكثر اللغات السامية تستعمل الماضي في الشرط والحاضر أو المستقبل في الجزاء(١)، غير أن العربية تستعمل الماضي والمضارع للشرط والجواب.

وقد ذهب النحاة إلى أن القصد من مجيء الشرط ماضياً، وإن كان معناه الاستقبال، هو انزال غير المتيقن منزلة المتيقن، وغير الواقع منزلة الواقع ولهذا ما فسروا به التعبير عن الاحداث المستقبلة بأفعال ماضية في غير الشرط أيضاً، نحو قوله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّودِ ﴾ وقوله: ﴿ وَحَشَرْنَهُمْ فَلَمْ نُفَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٧] قالوا جيء بهذه الأفعال على صيغة

<sup>(</sup>١) انظر «التطور النحوي» (١٣٣).

الماضي، وان كانت مستقبلة للدلالة على أنها متيقنة الحصول، وأنها بمنزلة الفعل الماضي في التحقق.

فهو تفسير عام للتعبير عن الأحداث المستقبلة بأفعال ماضية.

جاء في (الخصائص): "وكذلك قولهم (إن قمت قمت) فيجيء بلفظ الماضي والمعنى معنى المضارع، وذلك أنه أراد الاحتياط للمعنى، فجاء بمعنى المضارع المشكوك في وقوعه المفظ الماضي المقطوع بكونه، حتى كأن لهذا قد وقع واستقر، لا أنه متوقع مترقب، ولهذا تفسير أبى على عن أبى بكر وما احسنه" (١).

قالوا وقد يكون ذلك لأسباب أخرى، كالتفاؤل أو «لاظهار الرغبة في وقوعه نحو (إنْ ظفرت بحسن العاقبة فهو المرام) فإنّ الطالب إذا تبالغت رغبته في حصول أمر يكثر تصوره إيّاه فربّما يخيل إليه حاصلاً»(٢).

أو يكون للتعريض «بأن يخاطب واحداً ومراده غيره، كقوله تعالى: ﴿ لَهِنَ ٱشْرَكْتَ لَيَحْبَطُنَّ عَمُلُك﴾ [الزمر: ٦٥]»(٣).

وذهب الدكتور مصطفى جواد إلى أن الفعل إذا كثر عبر عنه بالمضي، بخلاف مالم يكثر، قال: «إنّ الفعل المعبّر عنه بلفظ الشرط إذا كثر حدوثه استعمل الماضي، وإذا قلَّ حدوثه استعمل المضارع، فالماضي أولى بالكثير لأنه كالحادث، والمضارع أولى بالقليل لأنه لم يحدث، فهما متشابهان، تقول (مَنْ صبر ظفر) و(مَنْ سار وصل)، و(مَنْ جدّ وجد) و(مَنْ يكذب منكم يعاقب) و(مَنْ يفعل كذا وكذا أكافئه مكافأة حسنة) و(مَنْ يخالف منهم يطرد) و(إنْ تكن وزيراً تكن كبيراً) ورغبة القائل كالكثرة "(٤).

ويبدو أن استعمال الشرط بصيغة الماضي أو المضارع قد يكون لغير ذٰلك.

١- فإن التعبير بالفعل الماضي قد يفيد افتراض حصول الحدث مرة، في حين أن المضارع قد يفيد افتراض تكور الحدث وتجدده، قال تعالى: ﴿ إِن تُبُــدُوا ٱلصَّدَقَاتِ فَينِهِـمًا

<sup>(</sup>١) «الخصائص» (٣/ ٥٠٥) وانظر «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٢٩٣).

 <sup>(</sup>۲) «الإيضاح للقزويني» (۹۳) وانظر «البرهان» (۲/ ۳۵۸)، «مختصر المعاني للتفتازاني» (۹۳).

<sup>(</sup>٣) «البرهان» (٢/ ٣٥٨) وانظر «الإيضاح» (٩٣).

<sup>(</sup>٤) «المباحث اللغوية في العراق» (٤٨).

هِيُّ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا ٱلْفُهَ قَرْآةَ فَهُو خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٧١]. فجاء بالفعل المضارع وذلك لأن لهذه الأحداث تتكور وتتجدد.

وقال: ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلَا يَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَةُ, فَإِن طَلَقَهَا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعَا إِن ظَنَآ أَن يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ٣٣٠].

فجاء بالفعل الماضي، وذلك لأن الطلاق لا يتكرر تكرر الصدقات، وقال: ﴿ لَاجُنَاحَ عَلَيْكُرْ إِن طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ﴾ [البقرة: ٢٣٦].

﴿ وَإِن طَلَّقْتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ﴾ [البقرة: ٢٣٧] لما ذكرت.

وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَشَكُرُ فَإِنَّمَا يَشَكُرُ لِنَفْسِةٍ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللّهَ عَنِيٌّ حَمِيثٌ ﴾ [لقمان: ١٦] فجاء بـ (يشكر) بصيغة المضارع و(كفر) بصيغة المضي، وذلك لأن الشكر يتجدد ويكثر، وليس كذلك الكفر، فإنّ الكفر يحصل ابتداء ويبقى صاحبه عليه إلاّ إذا شاء الله، فالشكر عمل يومى متجدد بخلاف الكفر الذي هو الاعتقاد.

جاء في (تفسير الرازي) في هذه الآية: «قال في الشكر (ومن يشكر) بصيغة المستقبل وفي الكفران (ومن كفر فإنّ الله غني)، وإنْ كان الشرط يجعل الماضي والمستقبل في معنى واحد كقول القائل: من دخل داري فهو حر، ومن يدخل داري فهو حر، فنقول فيه اشارة إلى أمر وهو أنّ الشكر ينبغي أنْ يتكرر في كل وقت لتكرر النعمة، فمن شكر ينبغي أنْ يكرر، والكفر ينبغي أن ينقطع، فمن كفر ينبغي أن يترك الكفران، ولأن الشكر من الشاكر لا يقع بكماله، بل ابدا يكون منه شيء في العدم يريد الشاكر ادخاله في الوجود كما قال: ﴿ وَإِن تَعْدُواْ نِمْ مَةَ اللّهِ لَا تُحْصُوهَا ﴾ [النمل: ١٩] وكما قال: ﴿ وَإِن تَعْدُواْ نِمْ مَةَ اللّهِ لَا تُحْصُوها ﴾ [النمل: ١٩] وكما قال: ﴿ وَإِن تَعَدُواْ نِمْ مَةَ اللّهِ لَا تُحْصُوها ﴾ النحل المناكر بكماله لا يوجد، وأما الكفران فكل جزء يقع منه تام فقال بصيغة الماضي (١)».

وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَنفَقْتُم مِن نَفَقَةٍ أَوْنَذَرْتُم مِن نَكُذُرِ فَإِنَ اللَّهَ يَمْ لَمُمُو ﴾ [البقرة: ٢٧٠]. وقال: ﴿ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرِ فَلِأَنفُسِكُم ﴾ [البقرة: ٢٧٢].

وقال: ﴿ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرِ يُوَفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لَا تُظْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٢].

<sup>(</sup>١) «التفسير الكبير» (٢٥/١٤٥).

وقال: ﴿ وَمَا تُسْفِقُوا مِنْ حَسَيْرِ فَإِنَّ ٱللَّهَ بِعِهِ عَلِيدُ ﴾ [البقرة: ٢٧٣].

فإنّه جاء في الآية الأولى بالفعل الماضي، (وما انفقتم. . . ).

والآيات الأخرى بالمضارع، وذٰلك لأنّ الآية الأولى إخبار بأنّ ما فعلته أو نذرته فقد علمه الله، أي ما حصل منك فقد علمه الله.

وقال: ﴿ بَنَكَ مَنْ أَسْلَمَ وَجَهَمُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُۥ أَجْرُهُ عِندَ رَبِّهِ. وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ [البقرة: ١١٢].

وقال: ﴿ فَمَنْ أَسَّلَمَ فَأُولَيْهِكَ تَحَرَّوْا رَشَدُا﴾ [الجن: ١٤].

وقال: ﴿ ﴿ وَمَن يُسَلِمْ وَجْهَدُ إِلَى ٱللَّهِ وَهُو مُحْسِنٌ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرْوَةِ ٱلْوَثْقَنَّ ﴾ [لقمان: ٢٧].

فقد جاء في الآيتين الأوليين بالفعل الماضي (أسلم) والأخيرة بالمضارع (يسلم) وذلك لأن (أسلم) في الآيتين الأوليين معناه الدخول في الإسلام، يدلك على ذلك في الآية الأولى موازنته باليهودية والنصرانية، قال تعالى قبل لهذه الآية: ﴿ وَقَالُوا لَن يَدْخُلُ ٱلْجَنَّةَ إِلّا مَن كَانَ مُودًا أَوْ نَصَارَئَ يَلْكُ أَمَانِيَّكُمْ مَ الله وجهه لله بقوله ﴿ بلى من أسلم وجهه لله . . . ﴾ أي بلى يدخل الجنة المسلم، وكذلك الآية الثانية.

في حين أن قوله: ﴿ومن يسلم وجهه إلى الله...﴾ معناه الخضوع والانقياد لله، وهو عمل يومي يفيد الاستمرار والتجدد، بخلاف الآيتين الأوليين اللتين معناهما الدخول في الإسلام.

وقال تعالى: ﴿ وَمَن قَنَلَ مُوْمِنًا خَطَّنَا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةِ مُؤْمِنَةِ ﴾ [النساء: ٩٢] وقال: ﴿ وَمَن يَقْتُ لَمُ وَمِنَا عَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

فجاء في القتل الخطأ بالفعل الماضي، لأنه خطأ لا يتكرر، وهو قليل بخلاف القتل العمد وهو الإصرار على قتل المؤمن، فقد جاء به بصيغة المضارع الدالة على الاستمرار والتجدد لأنه يتكرر وقوعه.

وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَمَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَشَكُورًا ﴾ [الإسراء: ١٩].

وقال: ﴿ وَمَن يُرِدُ ثَوَابَ الدُّنْيَا ثُوْتِهِ، مِنْهَا ۚ وَمَن يُرِدُ ثَوَابَ الْآخِرَةِ نُوْتِهِ، مِنْهَا ﴾ [آل عمران: ١٤٥].

وذُلك لأن إرادة الآخرة أمر واحد، فجاء بالفعل الماضي بخلاف (إرادة الثواب)، فإن إرادة الثواب)، فإن الرادة الثواب يتجدد بخلاف الآخرة فإنها واحدة، ولهذا السر في أنه قال (ومن أراد الآخرة) بالفعل الماضي، لكنه قال (ومن يرد ثواب الآخرة) بالمضارع.

وكذُّلك بالنسبة إلى الدنيا، فارادة الثواب مستمرة متجددة، فكل عمل له ثواب.

وقال: ﴿ فَإِن تَنَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتَوُا ٱلزَّكُوهَ فَإِخْوَنُكُمْ فِي ٱلدِّينِّ ﴾ [التوبة: ١١].

وقال فيمن يفعل الزني: ﴿ فَإِنْ تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَغْرِضُواْ عَنْهُمَأً ﴾ [النساء: ١٦].

فجاء بالآيتين بالفعل الماضي، لأن المقصود بالتوبة هي التوبة العامة، فالتوبة الأولى معناها الدخول في الإسلام، والثانية معناها الانخلاع عن الفاحشة.

في حين قال: ﴿ إِن نَنُوباً إِلَى ٱللَّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُماً ﴾ [التحريم: ٤]، والكلام موجّه إلى زوجي النبي ﷺ والمقصود بالتوبة هنا التوبة الجزئية العارضة التي يتكرر امثالها من الوقوع في اللمم والصغائر.

وقال: ﴿ وَإِن تَعُودُواْ نَعُدُّ ﴾ [الأنفال: ١٩].

وقال: ﴿ وَإِنْ عُدَّتُمْ عُدَّنَّا ﴾ [الإسراء: ٨].

فجاء في الآية الأولى بالمضارع (تعودوا)، وفي الآية الثانية بالماضي (عدتم) وذلك أن الآية الأولى نزلت بعد معركة بدر في كفار قريش، وهو تهديد للمشركين واشعار للمؤمنين بأن المشركين سيكررون العودة إلى القتال وهو ما حصل، وأخبرهم بأن الله سيعود إلى نصر المؤمنين ومحق باطل الكافرين.

وأما الآية الثانية ففي بني إسرائيل، وقد ذكر أنهم يفسدون في الأرض مرتين، فأخبر بأن إ لهم عودة بعد تلك المرة.

فجاء بالمضارع للدلالة على الاستمرار والتجدد، بخلاف الثانية.

وقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّقُوا ٱللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقِىَ مِنَ ٱلْرِيَوْا إِن كُنتُد مُّؤْمِذِينَ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ مِن الرَّبَوْا إِن كُنتُد مُّؤْمِذِينَ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ مِن الرَّبَوْا إِن كُنتُد مُّؤْمِن وَلَا تُظْلَمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ﴾ يعزب مِن اللَّهِ وَرَسُولِهِ \* وَإِن تُبْتُد فَلَكُمُ مُن وَسُ أَمْوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٨-٢٧٩].

فجاء بالشرط ماضياً (فإن لم تفعلوا) و(إنْ تبتم) وذُّلك لأنه خروج عن الربا والخروج عنه يكون دفعة واحدة، في حين قال: ﴿ إِلَّا نَنفِرُوا يُمَذِبْكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَيَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ﴾ [التوبة: ٣٩] فجاء الشرط مضارعاً ﴿ إِلَّا نَنفِرُوا ﴾ وذٰلك لأنه في الجهاد وهو ماض إلى يوم القيامة، يتكرر حصوله، فجاء في الربا بالفعل الماضي ﴿ فإن لم تفعلوا ﴾ وذٰلك لأن لم والمضارع يفيدان المضي، وجاء في الجهاد بالفعل المضارع.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَ اللَّهُ ثَالِثُ ثَلَنْ ثَوْ وَكَامِنْ إِلَاهِ إِلَّآ إِلَهُ وَحِدُّ وَإِن لَدْ يَنتَهُواْ عَمَّا يَقُولُوكَ لَيَمَسَّنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَابُ أَلِيدُ ﴾ [المائدة: ٧٧].

وذْلك لأن الانتهاء هنا دفعة واحدة لكنه قال في الجهاد والتناصر بين المؤمنين ﴿ إِلَّا تَفْعَلُوهُ تَكُن فِتَـنَةٌ فِ ٱلْأَرْضِ وَفَسَادٌ كَبِيرٌ ﴾ [الأنفال: ٧٣].

فلما كان التناصر مستمرأ متجدداً، جعله بصيغة المضارع بخلاف ما قبله.

وقال: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَقَىٰ لَا تَكُونَ فِتَنَةٌ وَيَكُونَ ٱلدِينُ كُلُّمُ لِلَّهِ فَإِنِ ٱنتَهَوَّا فَإِنَ ٱللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [الأنفال: ٣٩].

وقال: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَقَىٰ لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلَّهِ فَإِنِ اَنَهَوَا فَلَا عُدَوَنَ إِلَّا عَلَى الظَّالِدِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٣].

فجاء بالفعل الماضي في الآيتين (فان انتهوا) وذلك لأن القصد هنا الانتهاء الكامل عن الحرب والدخول في الاسلام، بدليل قوله ﴿ حَقَّ لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِللَّهِ ﴿ وَذَلك يكون بِالانتهاء الكامل والكف التام عن القتال، لكنه قال: ﴿ إِن تَسْتَقْفِحُوا فَقَدْ جَاءَكُمُ ٱلْفَكَتْحُوا فَهُو حَلَيْ لَا تَكُولُ اللَّهُ وَإِن تَعُودُوا نَعُدُ ﴾ [الأنفال: ١٩].

فقال (إنْ تنتهوا) بخلاف الآيتين السابقتين وذلك لأن الانتهاء هنا ليس انتهاء عاماً بل قد تتكرر الحروب بينهما بعد، كما حصل فعلاً، فجاء بالمضارع للدلالة على التجدد، ولهذه الآية نزلت بعد وقعة بدر.

وقال: ﴿ إِن سَأَلْنُكَ عَن شَيْعٍ بَعْدَهَا فَلَا تُصَاحِبَنِي ﴾ [الكهف: ٧٦] لأنه سيحصل الفراق بعد سؤال واحد.

وقال: ﴿ إِن يَسْتَلَكُمُوهَا فَيُحْفِكُمْ تَبْخُلُوا وَيُخْرِجْ أَضْفَنَنْكُمْ ﴾ [محمد: ٣٧].

ولهذا في سؤال الأموال وهو يتجدد بتجددها فجاء في المتجدد بالفعل المضارع، وفي غيره بالفعل الماضي، والله أعلم. ٧- وقد يؤتى بالفعل الماضي مع الشرط للدلالة على وقوع الحدث جملة واحدة، وإنْ كان مستقبلاً، ويؤتى بالمضارع لما كان يتقضى ويتصرم شيئاً فشيئاً، أي مستمراً وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ أَخْصِرْتُمْ فَمَا اَسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدِيّ ﴾ [البقرة: ١٩٦] أي إذا حصل هذا ولذا عبر عنه بالماضي، بخلاف قوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَتَكِينَ قُلُ إِصْلاَحٌ لَهُمْ خَيْرٌ وَإِن تُحَالِطُوهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٠] وذلك أن المخالطة مستمرة متطاولة ليست كالاحصار فعبر عنها بالمضارع.

ونحو قوله تعالى: ﴿ رَبُّنَا لَا تُتُوَاخِذُنَآ إِن نَسِينَآ أَوَ أَخْطَأُنَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦] أي لا تؤاخذنا إذا حصل منا نسيان، أو خطأ، أي وقع.

وقوله: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْ رُكُبَانًا فَإِذَا أَمِنتُمْ ﴾ [البقرة: ٢٣٩] فإنَّ معناه إذا وقع الخوف أو إذا حصل الأمن، بخلاف قوله تعالى: ﴿ وَإِمَّا تَخَافَنَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةً ﴾ [الأنفال: ٥٨] فإنّ فيه معنى الاستمرار والتحسب، بخلاف ما قبلها، ونحو قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَتَرَى ٱلشَّمْسَ إِذَا طَلَعَت تَزَوَرُ عَن كُمْ فِيهِمْ ذَاتَ ٱلْمِينِ وَإِذَا غَرَبَت تَقْرِضُهُمْ ذَاتَ ٱلشِّمَالِ ﴾ [الكهف: ١٧].

فالطلوع والغروب يقعان جملة واحدة، فعبر عنهما بالماضي، بخلاف قوله تعالى: ﴿ وَاَلَيْلِ إِذَا يَسْرِ ﴾ [الفجر: ٤] فإنّه يفيد الاستمرار والتطاول.

ونحو قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَسْمَعُ ٱلصُّمُّ ٱلدُّعَآةَ إِذَا مَا يُنذَرُونَ ﴾ [الأنبياء: ٤٥] أي وإنْ تطاول عليهم الانذار وتكرر واستمر، بخلاف قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُتِّمِعُ ٱلصُّمَّ ٱلدُّعَآةَ إِذَا وَلَوْأَ مُدْهِرِينَ﴾ [النمل: ٨٠] أي إذا ادبروا عنك.

وقال: ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ يَعْمَةَ اللَّهِ لَا تَحْصُوهَا ﴾ [النحل: ١٨] ولا يحسن في هٰذا (إنْ عددتم) وذٰلك لأن هٰذا الفعل لا يفرغ منه، لأن نعم الله كثيرة، فجاء فيه بالفعل المضارع، لأنه متطاول.

وقال: ﴿ وَٱلَّذِيكَ إِذَا فَعَـكُوا فَكِيشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللّهَ ﴾ [آل عمران: ١٣٥] أي إذا صدر منهم هٰذا الأمر، ولا يحسن (اذا يفعلون فاحشة) لأنّ فيه معنى الاستمرار وعدم الانتهاء بعد من الفاحشة، فيكون المعنى أنّهم يذكرون الله حين يفعلون ذٰلك.

فإذا أردت انقضاء الحدث وتمامه جنت بالفعل الماضي وإن كان الحدث مستقبلاً، وإن لم تقصد ذلك جنت بالمضارع.

٣- ويكثر التعبير بالفعل الماضي عن الحكم الثابت القائم على المشاهدة والتجربة الماضية، وهو ما يكون في الحِكم ونحوها، نحو (من تهور ندم ومن حدر سلم) ونحو (من صبر ظفر) و(من رام العلا سهر الليالي) و(من خاف أدلج) بخلاف مالم يكن كذلك نحو (مَنْ يعمل يأكل) فهذه قاعدة تضعها للمستقبل، فلا يحسن فيها (من عمل أكل).

ويمكن رجع هذه إلى النقطة السابقة.

٤- وقد يؤتى بالشرط ماضياً، للدلالة على الزمن الماضي، نحو (إنْ كنت ضربته فأخبرني) و(إنْ كنت عصيت ربك فتب) و(إنْ كنت رأيته قبل هذه المرة فلا شك في أنك ستعرفه الآن)، وهو أمر ينكره جمهور النحاة.

# هل يأتي الشرط للمضي:

ذهب النحاة إلى أن الشرط يفيد الاستقبال وإن كان فعله ماضياً، فإن هٰذه الأدوات تقلب الماضي إلى الاستقبال<sup>(۱)</sup>، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَإِن قَنَلُوكُمْ فَٱقْتُلُوهُمْ ﴾ [البقرة: ١٩١] ولا يفيد الشرط وقوله: ﴿ أَفَإِيْن مَاتَ أَوْ قُتِلَ ٱنقَلَتِهُمْ عَلَىٓ أَعْقَدِكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٤٤] ولا يفيد الشرط المضى، وما ورد من ذلك مؤول.

والصواب أنَّ الشرط قد يأتي للمضي، يدلُّ على ذلك الاستعمال الفصيح بما لا يقبل التأويل.

فقد يأتي الشرط للدلالة على المضي، وذلك إذا كان بلفظ (كان) بعدها فعل ماض، نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللّهُ يَنعِيسَى ابْنَ مَرْبَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنّاسِ اَتَّخِذُونِ وَأَثِمَ إِلَنَهَ بِنِ دُونِ اللّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِيَ أَنَّ أَقُولَ مَالَيْسَ لِي بِحَقّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَكُم ﴾ [المائدة: ١١٦].

والمعنى أنّك تعلم ذلك إذا كان قد صدر مني، والنحاة يؤولون ذلك على أنه: إن ثبت اني كنت قلته، في الماضي، فأنا أعلم أنك علمته (٢).

وهو تأول بعيد، فكيف يقول لربه ان يثبت في المستقبل وهو في خطاب الله عزّ وجل، وهل الله جاهل ذٰلك وقت الخطاب، حتى يثبت له في المستقبل ؟

<sup>(</sup>١) انظر «التصريح» (٢/ ٢٤٩)، «حاشية الخضري» (٢/ ١٢٢)، «حاشية الصبان» (١٦/٤).

<sup>(</sup>٢) انظر «التصريح» (٢/ ٢٤٩)، «حاشية الخضري» (٢/ ١٢٢)، «حاشية الصبان» (١٦/٤).

وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ قَمِيصُمُ قُدَّ مِن دُبُرُ فَكَذَبَتْ ﴾ [يوسف: ٢٧] والنحاة يتأولون ذلك كما أسلفنا.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «ثم أعلم أنّ (إنْ) يكون شرطها في الأغلب مستقبل المعنى، فإنْ أردت معنى الماضي جعلت الشرط لفظ (كان)، كقوله تعالى: ﴿إِن كنت قلته﴾ و﴿وإن كان قميصه﴾ . . .

ثم إن (كان) إذا كان شرطاً، قد يكون بمعنى فرض الوقوع في الماضي، نحو: ﴿إِنْ كَانَ غَنياً إِلاَّ كَنتَ قَلْتُه﴾ ﴿وإِنْ كَانَ غَنياً إِلاَّ أَنه بِخيلُ (١٠)».

وجاء في (بدائع الفوائد): «قال تعالى عن عيسى عليه الصلاة والسلام ﴿إِنْ كنت قلته فقد علمته ﴾ فهذا شرط دخل على ماضي اللفظ وهو ماضي المعنى قطعاً، لأنّ المسيح إما أن يكون صدر هذا الكلام منه بعد رفعه إلى السماء أو يكون حكاية ما يقوله يوم القيامة، وعلى التقديرين فإنما تعلّق الشرط وجزاؤه بالماضي. . .

وليت شعري ما يصنعون بقول النبي ﷺ: (إنْ كنت الممت بذنب فاستغفري الله وتوبي إليه) هل يقول عاقل ان الشرط هنا مستقبل ؟ . . .

وإنه لم يقصد أنه إن يثبت في المستقبل أنّك اذنبت في الماضي فتوبي، ولا قصد هذا المعنى، وإنّما المقصود المراد ما دل عليه الكلام: إنْ كان صدر منك ذنب فيما مضى فاستقبليه بالتوبة (٢٠)».

وهذا هو الحق، قال تعالى: ﴿وان كان كبر عليك اعراضهم فإن استطعت ان تبتغي نفقاً في الأرض أو سلما في السماء فتأتيهم بآية﴾ [الأنعام: ٥٥].

فهل المعنى: إنْ يثبت أنه كبر عليك اعراضهم ؟

ونحوه قوله: ﴿ يَقَوْمِ إِن كَانَ كُبُرُ عَلَيْكُمْ مَقَامِى وَتَذْكِيرِى بِنَايَنتِ اللَّهِ فَعَلَى اللَّهِ قَوَكَ لْتُ ﴾ [يونس: ٧١].

فهل المعنى: إنْ يثبت في المستقبل أنه كان كبر عليكم مقامي ؟

<sup>(</sup>١) «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٢٩٣) وانظر «الكليات» (٧٨).

<sup>(</sup>٢) «بدائع الفوائد» (١/ ٤٥).

ونحوه قوله: ﴿ وَإِن كَانَ طَآبِفَتُهُ يَسَكُمْ ءَامَنُواْ بِالَّذِي أَرْسِلْتُ بِهِ، وَطَآبِفَةٌ لَرْ يُؤْمِنُواْ فَاصْبِرُواْ حَتَّىٰ يَعْكُمُ اللَّهُ بَيْنَنَا ﴾ [الأعراف: ٨٧].

ونحوه أن تقول لصاحبك: (إنْ كنت عاهدته على ذلك فافعل)، وليس المقصود إنْ يثبت الله عاهدته فافعل بل هو ماضي المعنى قطعاً.

وربّما دل الشرطُ على المضي بغير (كان).

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وقد يستعمل الماضي في الشرط متحقق الوقوع، وإنْ كان بغير لفظ (كان) لكنه قليل بالنسبة إلى (كان) كقوله:

# أتغضب إنْ أذنا أذينة حُزّتا

ونحو قولك (أنت وإنْ أعطيت مالاً بخيل) و(أنت وإنْ صرت أميراً لا أهابك)(١٠٪.

ولهذا هو الحق، وقد ورد ذلك في القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنِ ٱفْتَرَيْتُهُمْ فَعَلَى الْجَرَامِى ﴾ [هود: ٣٥] وهو ماض في المعنى، وقال: ﴿ قُلْ إِنِ ٱفْتَرَيْتُهُمْ فَلَا تَمَلِكُونَ لِي مِنَ ٱللّهِ شَيْئًا ﴾ [الأحقاف: ٨]. وقال ﴿ قَالُواْ طَكَيْرُكُمْ مَّمَكُمُ آبِن ذُكِّرُوْ بَلَ ٱنتُر قَوْمٌ مُسْرِقُونِ ﴾ [يس: ١٩]. ولهذا رد على قول أصحاب القرية ﴿ إِنَّا تَطَيَّرَنَا بِكُمْ ﴾ بعد أن ذكروهم بالله، فهو ماضى المعنى.

وقال: ﴿ حَتَّى إِذَا فَشِلْتُ مُ وَتَنَازَعْتُمْ فِي ٱلْأَمْـرِ وَعَصَائِتُم مِنْ بَعْـدِ مَا أَرَاكُمُ مَّا تُحِبُّونَ ﴾ [آل عمران: ١٥٢] ولهذا في معركة أحد، وهو ماضي المعنى.

وقال: ﴿ وَلَا عَلَى ٱلَّذِينَ إِذَا مَا آتَوَكَ لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لَا آجِـدُ مَا آجِلُكُمْ عَلَيْهِ تَوَلُّواْ وَّأَعْيُنُهُمْ نَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ حَزَنًا أَلَّا يَجِـدُوا مَا يُنفِقُونَ ﴾ [التوبة: ٩٢]. وهٰذه الآية نزلت بعد وقوع الحادثة.

وقال في فرعون: ﴿ حَتَّىٰ إِذَآ أَدْرَكُهُ ٱلْفَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ أَنَّهُۥ لَاۤ إِلَٰهَ إِلَّا ٱلَّذِى ءَامَنتْ بِهِۦ بَنُوۡٱ إِسْرَةِ يِلَ﴾ [يونس: ٩٠].

وقال ﴿ حَتَّىٰ إِذَا رَكِبَا فِي ٱلسَّفِينَةِ خَرَقَهَا ﴾ [الكهف: ٧١].

وقال: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ مَغْرِبُ ٱلشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغُرُبُ فِي عَيْبٍ حَمِثَةٍ ﴾ [الكهف: ٨٦].

 <sup>(1) «</sup>شرح الرضى على الكافية» (٢٩٣/٢).

وقال: ﴿ حَقَّ إِذَآ أَتَوَّا عَلَىٰ وَاوِ ٱلنَّمْلِ قَالَتْ نَمَّلَةٌ ﴾ [النمل: ١٨].

وقال: ﴿ وَإِذَا رَأَوْا يَجِمَنَرُةً أَوْ لَمَتُوا اَنفَضُواْ إِلَيْهَا﴾ [النجمعة:١١]. والآية نزلت بعد وقوع الحادثة.

وقد أخرج بعض النحاة (إذا) المسبوقة بـ (حتى) من الشرطية(١١)، والصواب أنها شرطية، بدليل اقتران جوابها بالفاء، قال تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَآ أَغْنَتُمُومُرْ فَشُدُّوا ٱلْوَثَاقَ﴾ [محمد: ٤].

وقال: ﴿ حَقَّتِ إِذَا رَأَوَّا مَا يُوعَدُونَ إِمَّا ٱلْعَـذَابَ وَإِمَّا ٱلسَّاعَةَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ شَرٌّ مَّكَانَا وَأَضْعَفُ جُندًا﴾ [مريم: ٧٥].

وقال: مُو حَقَّ إِذَا بَلَغُوا ٱلذِّكَاحَ فَإِنْ مَا نَسْتُمْ مِنْهُمْ رُشَدًا فَأَدْفَعُواْ إِلَيْهِمْ أَمْوَاكُمْ ﴾ [النساء: ٦].

ومما يدل على المَضي مع غير (إنْ) و(إذا) من أدوات الشرط، قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَصَـٰكِكُمُ يَوْمَ ٱلْتَكَى ٱلْجَمُّمَانِ فَيِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١٦٦].

وقوله تعالى: ﴿ قُلُ مَاسَأَلَتُكُمُّ مِّنَ أَجْرِ فَهُوَ لَكُمْ ۗ ﴾ [سبأ: ٤٧].

وقوله: ﴿ رَبُّنَا مَن قَدَّمَ لَنَا هَدَذَا فَزِدْهُ عَذَابًا ضِعْفًا فِي ٱلنَّسَارِ ﴾ [ص: ٦١].

وقوله: ﴿ مَا قَطَعْتُ مِ يَن لِينَةٍ أَوْ تَرَكَعْتُمُوهَا قَآيِمَةً عَلَىٰ أُصُولِهَا فَبِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [الحشر: ٥]. بل قد يرد فعل الشرط دالاً على المضي، وإن لم يكن فعلاً ماضياً مع فعل الكون وغيره فمن ذٰلكَ أَن يَرُدُ خَبِرُ (يَكُونَ) فَعَلَا مَاضِياً وَذَٰلَكَ نَحُو قُولُهُ:

الــــيّ فقـــد عـــادت لهـــن ذنـــوب فان تكن الأيام أحسن مسرّة وقول الأبيرد بن المعذّر الرياحي يرثي أخاه بُريدا:

فقد عذرتنا في صحابته العذر فإن تكن الأيسام فرقسن بينسا

وقول حريث بن سلمة:

ان تــك درعــي يــوم صحــراء كُليــة أصيبت فماذا كم علي بعار

وقول امريء القيس:

فسلَّى ثيبابى من ثيبابـك تنسـل وان تىك قىد ساءتىك منىي خليقىة

<sup>«</sup>البرهان» (٤/ ١٩٧).

فهٰذا كله يفيد المضي ولا شك.

ومن وردوه دالاً على المضي مع غير فعل الكون قول عمارة بن عقيل:

فان تصبح الأيام شيبن مفرقي فيا رُبّ يومٍ قد شربت بمشرب

، رب يـوم ٍ حـد معربــ بـسـرم وقول العتبي يرثي بنيه :

فإن يهلك بني فليس شيء

وقول ثابت بن قطنة يرثي يزيد بن المهلب:

إنْ يقتلسوك فسإنَ قتلسك لسم يكسن

وهٰذا كله يفيد المضي. في في الله على أن الشرط قد يأتي للمضي بـ (كان) ويغيرها بلفظ

دلالته على الحال:

الماضي وغيره ؟

وقد يدل الشرط على الحال فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ ﴾ [البقرة: ٢٣]، وهذا افتراض لحالتهم آنذاك.

ونحو قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي شَكِّ مِن دِينِي فَلَآ أَعْبُدُ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ [يونس: ١٠٤].

وقوله: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن تُرَابٍ ﴾ [الحج: ٥].

وقوله: ﴿ أَرَمَيْتَ ٱلَّذِي يَنْعَنْ عَبْدًا إِذَاصَلَّى آرَمَيْتَ إِن كَانَ عَلَى ٱلْمُدَىٰٓ ﴾ [العلق: ٩-١١].

ومما يفيد الحال كثيراً أسلوب الالهاب والتهييج، نحو قوله تعالى: ﴿ قُلْ بِنْسَمَا يَأْمُرُكُم بِهِ ۚ إِيمَانُكُمْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٩٣].

وقوله: ﴿ قُلُ هَمَا تُوا بُرُهَا نَكُمْ إِن كُنتُمْ صَالِدِقِينَ ﴾ [البقرة: ١١١].

وقوله: ﴿ وَٱشْكُرُواْ يَلِّهِ إِن كُنتُمْ إِنَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٢].

وقوله: ﴿ قَدَّ بَيَّنَا لَكُمُ ٱلْآيَنَتِ إِن كُنتُمْ تَقْقِلُونَ ﴾ [آل عمران: ١١٨].

على شيء من الدنيا يدوم

وأذهبن أشجاني وفللن من غربي

شفیت به غیم الصدی بارد عذب

عاراً عليك ورُبّ قتال عار

عدارا عبيت ورب سن سار

# معاني أدوات الشرط

### إن

تستعمل (إن) في المعاني المحتملة الوقوع والمشكوك في حصولها، والموهومة والنادرة (١٦)، والمستحيلة وسائر الافتراضات الأخرى، فهي لتعليق أمر بغيره عموماً.

فمن المعاني المحتملة الوقوع قوله تعالى: ﴿ فَإِن قَنَلُوكُمْ فَآفَتُكُوهُمُّ ﴾ [البقرة: ١٩١] وقوله: ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلَا عِجْلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَةً ﴾ [البقرة: ٣٣٠] وقوله: ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُمُنُبًا فَاطَّهَمُوأً﴾ [المائدة: ٦].

ومن المعاني المشكوك في حصولها نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَاكِنِ اَنْظُرْ إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِنِ ٱسْــتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَيْنِيُ ﴾ [الأعراف: ١٤٣].

ومن المعاني المفترضة التي لا وقوع لها في المشاهدة قوله ﴿ قُلْ أَرَهَ يَشَرُ إِن جَمَـٰكُ اللّهُ عَلَيْكُمُ النِّلَ سَرْمَدًا إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيْمَةِ مَنْ إِلَكُ غَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُم بِضِيّاتُهِ ﴾ [القصص: ٧١]، وقوله: ﴿ وَإِن بَرَوْا كِسْفًا مِنَ النّمَآءِ سَاقِطًا يَقُولُواْ سَحَابٌ مَرَكُومٌ ﴾ [الطور: ٤٤].

ومن المعاني المستحيلة قوله: ﴿ قُلْ إِن كَانَ لِلرَّحْمَانِ وَلَدُّ فَأَنَـاْ أَوَّلُ ٱلْمَهْدِينَ ﴾ [الزخرف: ٨١] وقوله: ﴿ يَنَعْشَرَ ٱلْجِينِ وَٱلْإِنِسِ إِنِ ٱسْتَطَعْتُمْ أَن تَنفُذُوا مِنْ أَقْطَارِ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ فَآنفُذُواْ ﴾ [الرحمٰن: ٣٣]، ونحو قولنا: (إِنْ استطعت فاخرج من ملك الله).

جاء في (الكليات): «(إنْ) الشرطية تقتضي تعليق شيء، ولا تستلزم تحقق وقوعه، ولا المكانه، بل قد يكون ذلك في المستحيل عقلاً، كما في قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ لِلرَّمْمَانِ وَلَدُّ فَأَنَا أَوَّلُ ٱلْعَبِدِينَ ﴾ [الزخرف: ٨] وعادة، كما في قوله تعالى: ﴿ فَإِنِ ٱسْتَطَعْتَ أَن تَبْلَغِي نَفَقًا فِي الْأَرْضِ ﴾ [الأنعام: ٣٥]»(٢).

وجاء في (شرح ابن يعيش): «ولا تستعمل (إنْ) الآ في المعاني المحتملة المشكوك في كونها، ولذلك قبح (إن احمر البسر كان كذا) و(إنْ طلعت الشمس آتك) إلاّ في اليوم المغيم»(٣).

<sup>(</sup>١) انظر «شرح ابن يعيش» (٩/٤)، «الاتقان» (١/٩٤١).

<sup>(</sup>٢) «الكليات» (٢٠).

 <sup>(</sup>٣) «شرح ابن يعيش» (٩/٤) وانظر «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٢٨٢)، «المقتضب» (٢/ ٥٦).

وربما ورد بعدها المتيقن قليلاً، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِى رَبِّ مِّمَّا نَزُلُنَا عَلَى عَبْدِنَا﴾ [البقرة: ٢٣] وقوله: ﴿ أَفَإِين مَّاتَ أَوْ قُتِ لَ انقَلَبَتُمْ عَلَىٓ أَعْقَادِكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٤٤] وهو ميت لا محالة.

جاء في (شرح ابن يعيش): "وتقول من ذُلك: (إنْ مت فاقضوا ديني) وإنْ كان موته كاثناً لا محالة فهو من مواضع (اذا)، إلاّ أنّ زمانه لما لم يكن متعيناً، جاء استعمال (إنْ) فيه، قال الله تعالى: ﴿ أَفَإِيْنَ مَّاتَ أَوْقُتِ لَ انقَلَبْتُمْ عَلَىٓ أَعْقَدْبِكُمْ ﴾ "(١) [آل عمران: ١٤٤].

وجاء في (الطراز) في (إن) «لا تقع إلا في المواضع المحتملة المشكوك فيها، قال الله تعالى: ﴿ وَإِن يُكَذِّبُكُ فَقَدْ كُذِّبَتَّ رُسُلُ مِن فَبْلِكُ ﴾ [الأنفال: ٦١] وقال تعالى: ﴿ وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كُذِّبَتَّ رُسُلُ مِن فَبْلِكُ ﴾ [فاطر: ٤]...

فان استعملت في مقام القطع، فاما أنْ يكون على جهة التجاهل، وأنت قاطع بذلك الأمر ولكنك تُري أنك جاهل به، واما على أنّ المخاطب ليس قاطعاً بالأمر وإنْ كنت قاطعاً به، كقولك لمن يكذبك فيما تقوله وتخبر به: (إنْ صدقتُ فقل لي ماذا تفعل؟) وأما لتنزيل المخاطب منزلة الجاهل، لعدم جريه على موجب العلم، ولهذا كما يقول الأب لابن لا يقوم بحقه: (إنْ كنت أباك فاحفظ لي صنيعي فيك)»(٢).

وجاء في (مختصر المعاني) للتفتازاني: «وقد تستعمل (إن) في مقام الجزم بوقوع الشرط تجاهلاً، كما إذا سئل العبد عن سيده هل هو في الدار، وهو يعلم أنّه فيها فيقول: (إنْ كان فيها أخبرك) يتجاهل خوفاً من السيد، أو لعدم جزم المخاطب بوقوع الشرط فيجري الكلام على سنن اعتقاده، كقولك لمن يكذّبك (إنْ صدقتُ فماذا تفعل؟) مع علمك بأنك صادق.

أو تنزيله، أي لتنزيل المخاطب العالم بوقوع الشرط منزلة الجاهل، لمخالفته مقتضى العلم، كقولك لمن يؤذي أباه: إنْ كان أباك فلا تؤذه.

أو التوبيخ... أو تغليب غير المتصف به، أي بالشرط على المتصف به، كما إذا كان القيام قطعي الحصول لزيد، غير قطعي لعمرو، فتقول: إنْ قمتما كان كذا»<sup>(٣)</sup>.

 <sup>(</sup>١) «شرح ابن يعيش» (٩/٤).

<sup>(</sup>۲) «الطراز» (۳/ ۱۹۸–۱۹۹۹).

<sup>(</sup>٣) «مختصر المعاني» (٦٠-٦١).

وجاء في (الايضاح) للقزويني: «ومجيء قوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا زُلَّنا عَلَى عَبْدِنَا ﴾ [البقرة: ٢٣] بـ (إن) يحتمل أنْ يكون للتوبيخ على الريبة لاشتمال المقام على ما يقلعها عن أصلها، ويحتمل أن يكون لتغليب غير المرتابين منهم، فإنه كان فيهم من يعرف الحق وإنما ينكر عناداً»(١).

#### إذا

الأصل في (إذا) أن تكون للمقطوع بحصوله، وللكثير الوقع، فمن المقطوع بحصوله قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ ﴾ [البقرة: ١٨٠] فإنّ كل واحد منا سيحضره الموت، وقوله: ﴿ فَكِنْكُ إِذَا جَمَعْنَهُمْ لِيَوْمِ لَا رَبَّ فِيهِ ﴾ [آل عمران: ٢٥] وقوله: ﴿ وَإِذَا جَلَلْتُمُ فَأَصَطَادُوا ﴾ [النساء: ٦] وقوله: ﴿ وَإِذَا حَلَلْتُمُ فَأَصَطَادُوا ﴾ [المائدة: ٢] فإنّ المحرم لا بد أن يتحلل، وقوله: ﴿ فَإِذَا جَاءً أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخُرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَغُونُونَ سَاعَةً وَلَا النّوبة: ٥] فإنه لا بد أن تنسلخ الأشهر الحرم، وقوله: ﴿ وَقَالُواْ أَوَذَا كُنّا عَظَلْمًا وَرُفَنّا أَوَنَا لَمَتْمُونُونَ عَلَيْكُ النَّمُونُ وَقَالُواْ أَوْذَا كُنّا عَظَلْمًا وَرُفَنّا أَوْنَا لَمَتْمُونُونَ عَلَيْكُ النّسَمُونُونَ عَلَيْكُ النّسَانِ وَقُوله: ﴿ وَقَالُواْ أَوْذَا كُنّا عَظْلُمًا وَرُفَنّا أَوْنَا لَمْمُونُونَ عَلَيْكُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَقُولُه : ﴿ وَقَالُواْ أَوْذَا كُنّا عَظْلُما وَرُفَنّا أَوْنَا لَمَنْكُونُ وَلَا عَلَيْكُ وَلَا اللّهُ وَقُولُواْ أَوْذَا كُنّا عَظْلُما وَرُفَنّا أَوْنَا لَيْسَعُونُونَ عَلَيْكُ الشّمُونُ وَقُولُه : ﴿ وَقَالُواْ أَوْذَا كُنّا عَظْلُما وَرُفَنّا أَوْنَا لَكُنّا أَوْلُونُ وَلَا عَلَى السّمَالُونُ وَقُولُه : ﴿ وَقَالُواْ أَوْنَا اللّهُ لَوْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ الللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

وأما ما يقع كثيراً، فنحو قوله تعالى: ﴿ إِذَا تَدَايَنَتُمْ بِدَيْنِ إِلَىٰٓ أَجَـٰلِ مُُسَـَّمَى فَآكَتُبُوهُ [البقرة: ٢٨٢].

وقوله: ﴿ وَإِذَا حُيِّيتُمْ بِنَجِيَّةِ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَاۤ أَوْ رُدُّوهَاۚ ﴾ [النساء: ٨٦].

وقوله: ﴿ وَإِذَا قُرِيتَ ٱلْقُرْمَانُ فَأَسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا ﴾ [الأعراف: ٢٠٤].

وقوله: ﴿ وَإِذَا مَسَّ ٱلْإِنْسَانَ ٱلضُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ ۚ أَوْقَاعِدًا أَوْقَآبِمَا﴾ [يونس: ١٢].

والنحاة يفرقون بين (إنْ) و(إذا) بما ذكرنا، فيقولون: إنَّ الأصل في (إنَّ) أن تستعمل للمشكوك فيه و(إذا) للمقطوع بوجوده.

<sup>(</sup>١) «الايضاح» (٩١).

وذكر سيبويه أنّ (إذا) تجيء وقتاً معلوماً، ألا ترى أنك لو قلت: آتيك إذا احمر السر كان حسناً، ولو قلت: (آتيك إنْ احمرَ البسر) كان قبيحاً، فـ (إنْ) أبداً مبهمة، وكذاك حروف الجزاء (١).

وجاء في (المقتضب): «وإنّما منع (اذا) من أن يجازى بها<sup>(٢)</sup> لأنها مؤقتة وحروف الجزاء مبهمة، ألا ترى أنك إذا قلت: (إنْ تأتني آتك) فأنت لا تدري أيقع منه اتيان، أم لا؟ وكذّلك: مَن أتاني أتيته، إنما معناه: إنْ يأتني واحد من الناس، آته.

فإذا قلتك (إذا اتيتني . . . ) وجب أن يكون الاتيان معلوماً .

ألا ترى إلى قول الله عز وجل: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآهُ ٱنفَطَرَتْ﴾ [الانفطار: ١] و﴿ إِذَا ٱلشَّمَسُ كُوِّرَتْ﴾ [التكوير: ١] و﴿ إِذَا ٱلسَّمَآهُ ٱنشَقَتْ﴾ [الانشقاق: ١] ان لهذا واقع لا محالة ؟

ولا يجوز أن يكون في موضع لهذا (إنْ) لأن الله عزّ وجل يعلم، و(إنْ) إنما مخرجها الظن والتوقع فيما يخبر به المخبر، وليس لهذا مثل قوله: ﴿ إِن يَـنتَهُواْ يُغَـفَرُ لَهُم مَّا قَدْ سَلَفَ﴾ [الأنفال: ٣٨] لأنّ لهذا راجع إليهم.

وتقول: (آتيك إذا احمر البسر) ولو قلت (آتيك إنْ احمر البسر) كان محالاً، لأنه واقع لا محالة»(٣).

وجاء في (الاتقان): «تختص (اذا) بدخولها على المتيقن، والمظنون، والكثير الوقوع، بخلاف (إنْ) فإنها تستعمل في المشكوك والموهوم والنادر، ولهذا قال تعالى: ﴿ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّكَوةِ فَأَغْسِلُوا ﴾ [المائدة: ٦] ثم قال: ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَأَطَّهَرُوا ﴾ [المائدة: ٦] ثم قال: ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَأَطَّهَرُوا ﴾ [المائدة: ٦] فأتى بد (اذا) في الوضوء، لتكرره وكثرة أسبابه، وبد (إنْ) في الجنابة لندرة وقوعها بالنسبة إلى الحدث.

وقــال تعــالــى: ﴿ فَإِذَا جَآءَتُهُمُ ٱلْحَسَـنَةُ قَالُوا لَنَا هَذِيَّهِ وَإِن تُصِبَهُمْ سَيِّفَةٌ يَطَّيَرُوا ﴾ [الأعراف: ١٣١]، ﴿ وَإِذَا أَذَقْتُ النَّاسَ رَحْمَةُ فَرِحُوا بِهَا وَإِن تُصِبَّهُمْ سَيِّنَةُ أَيِما قَدَّمَتَ أَيْدِيهِمْ إِذَا هُمْ يَقْنَطُونَ﴾ [الروم: ٣٦] أتى في جانب الحسنة بـ (اذا)، لأنّ نعم الله على العباد كثيرة ومقطوع

<sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۱/ ٤٣٣).

<sup>(</sup>٢) يجازي بها أي: يجزم بها.

<sup>(</sup>٣) «المقتضب» (٢/ ٥٥-٥٦).

بها، و(إنْ) في جانب السيئة لأنها نادرة الوقوع، ومشكوك فيها»(١).

وجاء في (شرح ابن يعيش): «وحق ما يجازى به أن لا تدري أيكون أم لا يكون، فعلى لهذا تقول: (إذا احمر البسر فائتني).

وقبح: (إنْ احمرَ البسر)، لأنّ احمرار البسر كائن، وتقول: (اذا أقام الله القيامة عذب الكفار)، ولا يحسن: (إنْ اقام الله القيامة)، لأنّه يجعل ما أخبر الله تعالى بوجوده مشكوكاً فيه "(٢).

وجاء في (الايضاح) للقزويني: «أما (إنْ) و(إذا) فهما للشرط في الاستقبال، لكنهما يفترقان في شيء وهو أن الأصل في (إنْ) أن لا يكون الشرط فيها مقطوعاً بوقوعه، كما تقول لصاحبك (إنْ تكرمني أكرمك)، وأنت لا تقطع بأنه يكرمك.

والأصل في (إذا) أنْ يكون الشرط فيها مقطوعاً بوقوعه ، كما تقول: (اذا زالت الشمس آتيك). ولذلك كان الحكم النادر موقعاً لـ (إن) لأنّ النادر غير مقطوع به في غالب الأمر "(").

وجاء في (التفسير الكبير) للرازي في قوله تعالى: ﴿ إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ ﴾ [الزلزلة: ١]: «قالوا كلمة (إنْ) في المجوز، و(إذا) في المقطوع به، تقول: (إنْ دخلت الدار فأنت طالق) لأن الدخول يجوز، أما إذا أردت التعليق بما يوجد قطعاً لا تقول (إنْ) بل تقول (إذا) نحو: إذا جاء غد فأنت طالق، لأنه يوجد لا محالة، لهذا هو الأصل، فإن استعمل على خلافه فمجاز، فلمّا كان الزلزال مقطوعاً به قال (إذا زلزلت)»(٤).

وجاء في (الطراز) انّ «(إنْ): إنّما يكون ورودها في الأمور المحتملة المشكوك في وقوعها، كقوله ﴿ فَإِن جَمَاءُوكَ فَاتَحَكُم بَيْنَهُمُّ أَوْ أَعْرِضْ عَنْهُمٌّ ﴾ [المائدة: ٤٢].

وأما (إذا) فإنّما تستعمل في الأمور المحققة، كقوله تعالى: ﴿ إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ زِلْزَالَهَا ﴾ وقوله: ﴿ إِذَا ٱلشَّمَسُ كُوِّرَتُ ﴾ . . . فهذه الأمور كلها محققة، فللهذا حسن دخول (إذا) فيها» (٥٠).

<sup>(</sup>۱) «الاتقان» (۱/۹۶۱).

<sup>(</sup>٢) «شرح ابن يعيش» (٩/٤).

<sup>(</sup>٣) «الإيضاح» (١/ ٨٨-٩٩) وانظر مختصر المعاني (٦٠-٦١).

 <sup>(</sup>٤) «التفسير الكبير» (٣٢/ ٥٧) وانظر «الصبان» (٤/ ١٣)، «الأشباه والنظائر» (٢/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٥) «الطراز» (٣/ ٢٧٧-٢٧٨).

وقال الدكتور على فودة: "إن (إذا) تستعمل في معظم الحالات لمعنى غير المعنى الذي تستعمل له (إن)، إنها تستعمل في الأمور المتيقنة، أو التي يكثر وقوعها على حين تستعمل (إنٌ) فيما يحتمل الوقوع وعدمه، أو في الذي يحدث قليلاً، وخير ما يؤيد ذلك هو الآيات التي اجتمعت فيها (إنْ) و(اذا) معاً، فقد اجتمعتا في آيات يدرك القارىء لها بحسه وضوح هٰذه الحقيقة في أكثرها (١٤٠٠)

وما ذكره النحاة صحيح على وجه العموم، فإنّ (إذا) تستعمل للمقطوع بحصوله والكثير الوقوع بخلاف (إنّ) التي أصلها الشك والابهام أو ما هو أقل مما يستعمل بـ (إذا)، ويبدو ذلك واضحاً في استعمال القرآن الكريم، ولا سيما الآيات التي اجتمعت فيها (إنّ) و(إذا) معاً، كما ذكر الدكتور علي، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ أَحْصِرَتُمْ فَا اَسْتَيْسَرَ مِنَ الْمَدّيِّ . . فَإِذَا أَمِنتُمْ فَنَ تَمَلّعَ بِالْمُمْرَةِ إِلَى المَيّجَ فَا اَسْتَيْسَرَ مِنَ الْمَدْيُ ﴾ [البقرة: ١٩٦] وذلك لأن الاحصار طارىء عارض، والأمن هو الأصل فجاء فيما هو الأصل بـ (اذا)، بخلاف ما هو عارض طارىء.

وقال في الحفاظ على الصلاة: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْ رُكُبَانًا فَإِذَا آمِنتُمْ فَآذَكُرُواْ اللّهَ كَمَا عَلَمْ السّعَمْ اللّهُ اللّهُ كَمَا عَلَمْ عَلْمُ عَلَمْ عَلْمُ عَلَمْ عَلْمُ عَلَمْ عَلْمُ عَلَمْ عَلْمُ اللّهِ السّابقة . الأمن، فانّه جاء فيها بـ (إذا) وهي نظيرة الآية السابقة .

وقال: ﴿ وَإِذَا ضَرَبْهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْتَكُرْجُنَاحُ أَن نَقْصُرُوا مِنَ ٱلصَّلَوْةِ إِنْ خِفْنُمُ أَن يَقْلِنَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواً ﴾ [النساء: ١٠١] فجاء بـ (إذا) في الضرب في الأرض وهو السفر لأنّه كثير بخلاف الفتنة فانّها قليلة.

وقال: ﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَنْهُمُرُ ٱلْحُرُمُ فَٱقْنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَنْمُوهُمْ وَخُدُوهُمْ وَأَخْمُدُواْ لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدِ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوْةَ ﴾ [التوبة: ٥] فإنّ انسلاخ الأشهر الحرم محتوم، فجاء فيه بـ (إذا) بخلاف التوبة، فانها مشكوك فيها فجاء فيها بـ (إنْ).

وقال: ﴿ الطَّلَاقُ مَرَّتَانِ ۚ فَإِمْسَاكُ مِعْمُونِ أَوْ تَسْرِيحُ بِإِحْسَنَ وَلَا يَحِلُ لَكُمْ أَن تَأْخُذُوا مِمَّا ءَاتَيْتُمُوهُنَ شَيْعًا إِلَّا أَن يَخَافًا أَلًا يُقِيمًا حُدُودَ اللَّهِ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْنَدَتْ بِهِ ۗ ءَاتَيْتُمُوهُنَ شَيْعًا إِلَّا أَن يَخَافًا أَلًا يُقِيمًا فِيمَا أَفْنَدَتْ بِهِ ۗ

<sup>(</sup>١) «الشرط بانُ وإذا في القرآن الكريم» (ص٦٠) - بحث في مجلة كلية الأداب بجامعة الرياض -المجلد الرابع-السنة السابعة.

تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا وَمَن يَنَعَدَّ حُدُودَ اللّهِ فَأُولَتَهِكَ هُمُ الظّلِبُونَ فَإِن طَلَقَهَا فَلَا يَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَةً فَإِن طَلَقَهَا فَلَا يَحْلُ جَنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعَا ﴾ [البقرة: ٢٦٩- ٢٣٠] فجاء في ذٰلك بـ (إنْ) لأنه أندر حالات الطلاق، وهو الطلاق الثالث، ثم زواج المطلقة من شخص آخر ثم طلاقها منه، وقال بعد هٰذه الآية: ﴿ وَإِذَا طَلَقَتُمُ ٱللِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُ ﴿ يَهْمُونِ أَوْ سَرِّحُوهُنَ ﴾ والبقرة: ٢٣١].

وقال: ﴿ وَإِذَا طَلَقَتُمُ النِّسَآةَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا تَعْضُلُوهُنَّ ﴾ [البقرة: ٢٣٢] فإنّ هاتين الحالتين هما حالتا الطلاق العادي، بخلاف الحالتين الأوليين.

وقال: ﴿ ﴿ وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبُ قَوْلُكُمْ أَوِذَا كُنَا تُرَبًّا أُونًا لَغِي خَلْقِ جَدِيدٍ ﴾ [الرعد: ٥] فإنّ صيرورتهم تراباً أمر محتوم، بخلاف العجب، فإنّ الأمور التي تستدعي العجب نادرة، على العموم.

وقال: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ بِٱلْمَقُرُوفِ ﴾ [البقرة: ١٨٠] فجاء في حضور الموت بـ (اذا) لأنه واقع ولا بد، وأما ترك الخير وهو المال فهو أقل فجاء معه بـ (ان).

وقال: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا تَدَايَنَتُم بِدَيْنٍ إِلَىٰٓ أَجَهُلِ مُّسَكَّمٌ فَٱحْتُبُوهُ . . . وَلَيُمْلِلِ ٱلَّذِي عَلَيْتِهِ ٱلْحَقُّ سَفِيهَا أَوْضَعِيقًا ﴾ [البقرة: ٢٨٢] فإنّ حالات الاستدانة أكثر من الحالة التي بعدها، وهي أن يكون المدين سفيها أو ضعيف العقل.

وقال: ﴿ فَإِذَا آَحْصِنَ فَإِنَّ أَتَيْكَ بِفَكِيْ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَاتِ مِنَ ٱلْمَذَابِ ﴾ [النساء: ٢٥] ولهذا في الاماء، فإنّ كل أمة أو غير أمة تبلغ الاحصان، أي البلوغ، فجاء فيه باذا لأنه مقطوع بحصوله، أما إتيان الفاحشة فهو قليل فجاء فيه بـ(إنْ).

يدلك على ذلك أيضاً أنّ (إذا) على كثرة استعمالها في القرآن الكريم -فقد وردت في أكثر من ثلثمائة وستين موضعاً- لم تردّ في موضع واحد غير محتمل الوقوع، بل هي كلها إما مقطوع بوقوعها، أو كثير الوقوع بخلاف (إنْ).

قالوا ولمّا كانت (إذا) تفيد الجزم بالوقوع، غلب معها لفظ الماضي، لكونه أدلّ على الوقوع، باعتبار لفظه، بخلاف (إنْ) التي تستعمل في المعاني المحتملة، والمشكوك فيها، فإنّه غلب معها الفعل المضارع (١٠).

<sup>(</sup>١) انظر «البرهان» (٢/ ٣٦٢)، «مختصر المعاني» (٦٠-٦١)، «الايضاح» (١/ ٨٨).

والملاحظ في الاستعمال أنّ (إذا) يكثر معها الفعل الماضي حقاً، إذا ما قيست بـ (إنْ).

وقد عمل الدكتور علي فودة إحصاء (١) لاستعمال الفعل الماضي والمضارع، مع إنْ الشرطية في القرآن الكريم، وقد كانت نتيجة الاحصاء أنّ استعمال (إنْ) الشرطية مع الفعل الماضي، أكثر من استعمالها مع المضارع، فقد ذكر أنّها وردت في القرآن الكريم في (٥٥٤) أربعة وخمسين وخمسمائة موضع، جاء فيها بصيغة الماضي في نحو (٣٧٠) سبعين وثلاثمائة موضع، ومعنى ذلك أنه استعمل الماضي معها أكثر من المضارع.

وعندنا على احصاء الدكتور ملاحظتان:

الأولى: إنّ الشرط بـ (إنْ) ورد في القرآن الكريم محذوف الجواب في زهاء مانتي موضع، لقسم، أو لغيره، ويتحتم في لهذه الحالة أنْ يكون الشرط ماضياً، نحو قوله تعالى ﴿ إِن كُنتُمْ صَدِيقِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣] ﴿ لَإِن أُخْرِجُواً لَا يَخْرُجُونَ مَمَهُمٌ ﴾ [الحشر: ٢٦] فهذا ينبغي أن يسقط من الاحصاء لأنه لا اختيار فيه فتكون نتيجة الاحصاء ما يأتى:

١٨٤ موضع، استعمل معها المضارع.

١٧٠ موضع، استعمل معها الماضي.

فيكون استعمال المضارع أكثر من الماضي.

وأما الملاحظة الثانية، فإنّه لم يحص مواضع ورود الفعل الماضي والمضارع مع (إذا) حتى يتبين صدق قول النحاة أو عدمه، فإنهم قالوا إنّ (إذا) يستعمل معها الماضي أكثر من (إنْ).

وملاحظة النحاة لهذه صحيحة، فقد وردت (إذا) في القرآن الكريم -شرطية وظرفية- في (٣٦٢) اثنين وستين وثلثمائة موضع، منها ثمانية عشر موضعاً فقط، وردت بالفعل المضارع، والبقية وردت بالفعل الماضى، مما يؤيد ملاحظة النحاة.

ولعله يدور في خلدك أنّ لهذا يخالف ما ذكرناه في بحث (فعل الشرط)، وهو إنّه إذا كان الشرط وقع فعلاً ماضياً، فإنّه قد يفيد افتراض حصول الحدث مرة، أو وقوعه جملة، في حين أنّ المضارع قد يفيد افتراض تكرر الحدث، أو يفيد تطاول الحدث.

<sup>(</sup>١) الشرط بـ (ان) و (اذا) في القرآن الكريم ٦٠ وما بعدها.

والحق أنه لا تناقض فيما ذهبنا إليه هنا، وهناك، فإنَّ الأمر الذي ذكرناه هناك ينطبق هنا.

فمثلًا قوله تعالى: ﴿ فَإِن طَلْقَهَا فَلَا يَحُلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَةٌ ﴾ [البقرة: ٢٣٠] فقد ذكرنا فيه أنّه جاء بالفعل الماضي، لأنّ الطلاق لا يتكرر كثيراً، كسائر الأعمال اليومية، أو لأنّ معناه: إذا حصل الطلاق، أي تم.

وعندما جاء بـ (إذا) فقال: ﴿ وَإِذَا طَلَقَتُمُ اللِّسَآةَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَ ﴾ [البقرة: ٢٣١] فقد جاء بها لأن حالات الطلاق الأخيرة أكثر، والفعلان ماضيان.

وعندما قال: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا الْوَصِيَةُ ﴾ [البقرة: ١٨٠] فإن الحدثين لا يتكرران، لا حضور الموت، ولا ترك الميراث، ولكن حضور الموت أمر واقع ولا بد، فجاء فيه به (إذا) بخلاف ترك المال، فإنه أقل وقوعاً، فجاء فيه به (إنْ)، والفعلان ماضيان.

وقوله: ﴿ ﴿ وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبٌ فَوَلَّكُمُ أَءِذَا كُنَّا تُرَبًّا ﴾ [الرعد: ٥] فجاء بـ (إنْ) مع الفعل المضارع (تعجب)، لأن العجب يتكرر في الحياة، أو لأنه حدث لم ينقطع بعد، وجاء بـ (إذا) مع الفعل الماضي (كنّا تراباً) لأنه يكون مرة واحدة، وهو واقع ولا بد.

أو قد يفيد المضارع مع (إذا) تكور الحدث أو استمراره، وتطاوله، كما ذكرنا ذلك في موضعه، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا تُعَلَّى عَلَيْهِمْ ءَايَالُنَا بَيْنَتَ قَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاآةَ نَا اللّهِ وَذَلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا تُعَلِّى عَلَيْهِمْ ءَايَالُنَا بَيْنَتَ قَالَ الّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاآةَ نَا اللّهُ وَسُولُهُمْ ﴾ [تونس: ٤٧]، وقوله: ﴿ إِذَا جَآةَ أَجَلُهُمْ ﴾ [يونس: ٤٧]، وقوله: ﴿ إِذَا جَآةَ أَجَلُهُمْ ﴾ [يونس: ٤٧]، وقوله: ﴿ إِذَا جَآةَ أَجَلُهُمْ ﴾ [يونس: ٤٩]، وقوله: ﴿ وَإِذَا أَرَادَ اللّهُ بِقَوْمِ سُورًا ﴾ [الرعد: ١١].

فجاء بالفعل المضارع لما يحدث تدريجياً، ويقع جزءاً جزءاً، بخلاف ما جاء بالفعل الماضي.

وقد تقول ألم يرد في القرآن الكريم ﴿ وَإِذَا تُلِيَتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنَكُهُ ﴾ [الأنفال: ٢] بالماضي؟ والجواب أنه ورد، ولكن القصد مختلف، فإذا أردت وقوع الحدث جملة، جئت بالماضي، وإذا أردت أن الحدث مستمر لم ينقطع جثت بالمضارع، فقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنْكُهُ زَادَتَهُمْ إِيمَانًا ﴾ [الأنفال: ٢] معناه إذا قرثت عليهم، فهو يشير إلى انقضاء الحدث وتمامه، بخلاف الآيات التي وردت بالمضارع، نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا تُعَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَانُنَا

بَيِنَئَتِ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاآةَنَا ٱثْتِ بِقُرْءَانٍ غَيْرِ هَنْذَآ أَوْ بَدِّلَهُ ﴾ [يونس: ١٥] فإنّ معناها أنهم في اثناء القراءة يقولون: اثت بقرآن غير هذا، يقولون ذلك والقراءة لم تكتمل بعد، لضيق ذرعهم بسماعه، والله أعلم.

#### إذ ما

هي إذ و(ما) ركبتا، فأصبحتا أداة شرط، تقول: (اذ ما تقم أقم) و(إذ) وحدها ظرف زمان يفيد المضي غالباً، قال تعالى: ﴿وَاذْكُرُوا إِذْ كُنتُمْ قَلِيلًا فَكُنَّرَكُمْ ﴾ [الأعراف: ٨٦] وأما (اذ ما) فهي حرف عند الاكثرين يفيد الشرط وغيرته (ما) من المضي إلى الاستقبال(١). تقول اذ ما تأتني آتك، واستدل النحاة بتغير زمانها على حرفيتها(٢).

وذهب قسم من النحاة إلى أنها باقية على ظرفيتها، غير أنّ (ما) كفتها عن الاضافة (٣٠). فإذا لم تنضم إليها (ما) لم تكن حرف جزاء (١٤).

وأنا لا ارى حرفيتها، بل لا تزال ظرفاً وأنّ زمانها لم يتغير، بل تخصص بـ (ما)، وذلك أنّ (إذ) للمضي كثيراً، وقد تكون للاستقبال، كقوله تعالى: ﴿ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ إِذِ ٱلْأَغْلَالُ فِيَ أَعْنَقِهِمْ ﴾ [غافر: ٧٠-٧١]، وقوله: ﴿ وَجِأْئَةَ يَوْمَهِنِم بِجُهَنَدُ يَوْمَهِنِهِ يَبُكُنَدُ كُورُ ٱلْإِنسَانُ وَأَنْى لَهُ الله عَلَى الله على الفعل الماضي، الذِّكُرك ﴾ [الفجر: ٣٣]، بل هي قد تكون للاستقبال، مع دخولها على الفعل الماضي، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَأَنذِرْهُم يُوم الْمُسْرَةِ إِذْ قُضِي ٱلْأَمْرُ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ ﴾ [مريم: ٣٩] وهذا يكون يوم القيامة، فعند دخول (ما) عليها جعلتها شرطية، وخصتها بالاستقبال، واما كفها عن الإضافة، فهذا أمر قاله النحاة بسبب أنهم يرون أنّ أداة الشرط لا بد أنّ تكون مبهمة (٥٠)، فإذا كانت موقتة أي معلومة لم تجزم، ولهذا هو سبب عدم الجزم بإذا وذلك لأنها مضافة إلى ما بعدها، فتعرفت، أو تخصصت به، فليس فيها إبهام، فلم تجزم.

جاء في (الكتاب): «وسألته عن (إذا) ما منعهم أن يجازوا بها؟

<sup>(</sup>١) "التصريح" (٢٤٨/٢).

<sup>(</sup>٢) \*التصريح (٢/ ٢٤٨).

<sup>(</sup>٣) ﴿ شرح الرضي على الكافية؛ (٢/ ٢٨١).

<sup>(</sup>٤) «كتاب سيبويه» (١/ ٤٣٢).

<sup>(</sup>٥) انظر «الأشباه والنظائر» (١/ ٩٧).

فقال: الفعل في (اذا) بمنزلته في (إذ)، اذا قلت (أتذكر إذ تقول) فه (إذا) فيما يستقبل بمنزلة (اذ) فيما مضى، ويبين لهذا أن (اذا) تجيء وقتاً معلوماً، ألا ترى أنك لو قلت (آتيك إذا احمر البسر) كان حسناً، ولو قلت: (آتيك إنْ احمر البسر) كان قبيحاً! فه (إنْ) أبداً مبهمة، وكذلك حروف الجزاء، و(إذا) توصل بالفعل، فالفعل في (إذا) بمنزلته في: حين "(۱).

وعلى أية حال، فالذي نراه أنّ (اذ ما) أداة شرط، وهي ظرف و(ما) خصصتها بالاستقبال بعد أن كانت تستعمل للمضي كثيراً، وللاستقبال قليلاً.

وقد تعامل (إذ) من دون (ما) معاملة أدوات الشرط، فتقترن بجوابها الفاء، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ لَمْ يَهْ تَدُواْ بِهِ مَسَيَقُولُونَ هَلَاۤ إِفْكُ قَدِيثُ ﴾ [الأحقاف: ١١] وقوله: ﴿ فَإِذْ لَمْ يَاتُواْ بِالشَّهَدَاءِ فَعَلَمُواْ وَيَاتُواْ الطَّهَاوَةَ وَمَاتُواْ الزَّكُوةَ ﴾ [المجادلة: ١٣] وقوله: ﴿ فَإِذْ لَمْ يَأْتُواْ بِالشُّهَدَاءِ فَأُولَا يَهُمُ اللَّهُ هَا أَنْ اللَّهُ اللَّهُ هَا أَوْلَا اللَّهُ هَا النور: ١٣].

# أنى

وهي ظرف للمكان (٢) يفيد العموم، نحو (أتى تذهب أذهب)، ويبدو أنها أكثر عموماً من (أين) لمكان المدّة فيها، فإنّ اطلاق الألف قد يدل على سعة المكان فيها. والملاحظ في العربية أنّ الكلمة يتقارب معناها ومبناها فـ (لا) مثلاً أوسع في النفي من (لن)، أي انّ زمنها أطول لأنها تكون للحال، والاستقبال، والمضي، نحو: ﴿ فَلاَصَدَّقَ وَلاَصَلَى ﴾ [القيامة: ٣١]، و(لن) مختصة بنفي المستقبل. و(لا) مطلقة، أي إنّ صوتها غير محدود، و(لن) مقيدة بالسكون.

و(إذا) أوسع زمناً من (إذ)، فإنها تكون ظرفاً للاستقبال، وزمنه أطول من المضي لأن المستقبل دائماً أطول وأفسح من الماضي الذي انتهى، وتكون للاستمرار والمضي أيضاً نحو: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا آذَرَكُ الْفَرَقُ ﴾ [يونس: ٩٠] و(اذ) مقيدة بالسكون و(اذا) مطلقة.

و(من) مخصصة بالعقلاء، استفهامية، أو شرطية، أو موصولة، أو غيرها، وما لغير العقلاء، من ذوات ومعان، وهم أكثر من العقلاء، وتكون لصفة من يعقل أيضاً نحو ﴿ فَأَنكِحُواْمَا طَابَ لَكُمْ مِنَ ٱلنِّسَاءَ ﴾ [النساء: ٣]، و(من) مقيدة، و(ما) مطلقة.

فمدة الألف في (أنّى) تطلق المكان إطلاقاً بعيداً، بخلاف (أين) التي لا يمتد الصوت بها امتداداً بعيداً.

 <sup>«</sup>كتاب سيبويه» (١/ ٤٣٣).

<sup>(</sup>۲) «الهمع» (۲/ ۵۷)، «الأشموني» (٤/ ۱۲).

### أيان

ظرف زمان، يستعمل فيما يراد تفخيم أمره وتعظيمه (۱)، قال الرضي: «وأيان مختص بالأمور العظام نحو قوله تعالى: ﴿ أَيَّانَ مُرْسَنَهَا ﴾ [النازعات: ٤٢] و﴿ أَيَّانَ يَوْمُ الدِّينِ ﴾ [الذاريات: ١٢] ولا يقال: أيّان نمت (٢٠).

وقد يستعمل للاستبعاد نحو قوله تعالى: ﴿ يَتَنُّلُ أَيُّنَ يَوْمُ ٱلْقِيْمَةِ ﴾ [القيامة: ٦].

ولهذا كما هو ظاهر في الاستفهام، والراجح أنّها في الشرط كذّلك ولفظها يوحي بذّلك، وذْلك لمكان مدة الألف فيها، نحو (أيان تهرب أهرب معك).

## أين

ظرف مكان مبهم، نحو (أين تذهب أذهب)، وقد تنضم (ما) إليها فتزيدها إبهاما<sup>(٣)</sup> وعموماً. قال تعالى: ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُمُ ٱلْمَوْتُ﴾ [النساء: ٧٨] وقال: ﴿ أَيْنَمَا يُوجِههُ لَا يَأْتِ بِحَنَيْرِ﴾ [النحل: ٧٦] وقال: ﴿ أَيْنَمَا ثُقِفُواْ أُخِذُوا وَقُتِّلُواْ تَفْتِيلُا﴾ [الأحزاب: ٦١].

# أي

وهي أكثرهن أبهاماً، إذ هي بحسب ما تضاف إليه، تقول (أيّ رجل تكرم أكرم) و(أيّ كتاب تأخذ آخذ) و(أيّ مذهب تقل به أقل به) و(أيّ وقت تسافر أسافر).

وقد تنضم إليها (ما) فتزيدها ابهاما، قال تعالى: ﴿ أَيَّا مَّا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَآةُ ٱلْحُسْنَىٰ ﴾ [الإسراء: ١١٠].

#### حيثما

اسم مكان مبهم، جاء في (المقتضب): اوحيث اسم من أسماء المكان مبهم يفسره ما يضاف إليه... فلما وصلتها بـ (ما) امتنعت من الاضافة، فصارت كـ (اذ) إذا وصلتها بما الأنها (ما) اذا استعملت للشرط.

<sup>(</sup>۱) «شرح ابن یعیش» (۱۰٦/٤).

<sup>(</sup>۲) «شرح الرضي على الكافية» (۲/ ۱۳۰).

<sup>(</sup>٣) الشرح ابن يعيش» (١٠٦/٤).

<sup>(</sup>٤) «المقتضب» (٢/ ٥٤).

جاء في (الأشباه والنظائر): «باب الشرط مبناه على الابهام، وباب الاضافة مبناه على التوضيح، ولهذا لمّا أريد دخول (إذً) و(حيث) في باب الشرط، لزمتهما (ما) لأنهما لازمان للاضافة، والاضافة توضحهما، فلا يصلحان للشرط حينئذ، فاشترطنا (ما) لتكفهما عن الاضافة فيبهمان، فيصلح دخولهما في الشرط حينئذ» (١).

قال تعالى: ﴿ وَيَعَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُوا وَجُوهَكُمْ شَطْرُهُ ﴾ [البقرة: ١٤٤].

والفرق بين (حيثما) و(أينما) كما يبدو، أنّ (أينما) أكثر ابهاماً وعموماً، وسبب ذلك أنّ (أين) أكثر ابهاماً من (حيث)، وذلك أنّ (حيث) لازمة للاضافة، فهي مخصصة أو معرفة بما بعدها، تقول: (اجلس حيث جلس أخوك) أي في مكان جلوسه، ولذا لا تكون جزاء إلاّ إذا ضمت إليها (ما) لتكون مبهمة.

قال سيبويه: ﴿وَإِنَّمَا مَنْعُ (حَيْثُ) أَنْ يَجَازَى بِهَا أَنْكُ تَقُولُ (حَيْثُ تَكُونُ أَكُونُ)، فـ (تكون) وصلٌ لها كأنك قلت: المكان الذي تكون فيه أكون... فإذا ضممت إليها (ما) صارت بمنزلة (إنْ) وما أشبهها، ولم يجز فيها ما جاز فيها قبل أن تجيءبـ(ما)»(٢).

وأمّا (أين) فلا تضاف أصلًا، ولذلك فهي مبهمة، فإذا دخلت عليها (ما) زادتها ابهاماً وعموماً، وإذا دخلت على (حيث) أبهمتها، وذلك أنّ (ما) تفيد الابهام والعموم في غير الشرط أيضاً، قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَحْيَ اللَّهَ مَسُلًا مَا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا ﴾ [البقرة: ٢٦]. وتقول: (دعوتك الأمر ما).

ف (أينما) أكثر ابهاماً وعموماً من (حيثما) يدلك على ذلك الاستعمال القرآني علاوة على القياس، فقد وردت (حيثما) في تعبير واحد تردد في مكانين، وهو قوله تعالى: ﴿ وَحَيْثُ مَا كُنتُدٌ فَوَلُوا وَبُوهَكُمُ شَطْرَةً ﴾ [البقرة: ١٥٠، ١٤٤].

وترددت (أينما) في أربعة مواضع، هي قوله تعالى: ﴿ أَيَّنَ مَاتَكُونُوْ آيَاتُ بِكُمُ اللَّهُ جَيِيعًا ﴾ [البقرة: ١٤٨].

وقوله: ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنُمْ فِ بُرُوجٍ مُشَيِّدَةً ﴾ [النساء: ٧٨]. وقوله: ﴿ أَيْنَمَا ثُقِفُواْ أَخِذُوا وَقُيِّ لُواْ تَفْيَهِ بِلَا ﴿ ﴾ [الأحزاب: ٦١].

 <sup>(</sup>١) «الأشباه والنظائر» (١/ ٩٧ - ٩٨) وانظر «المقتضب» (٢/ ٤٧)، «شرح ابن يعيش» (٧/ ٤٦).

<sup>(</sup>۲) «كتاب سيبويه» (١/ ٤٣٢-٤٣٣).

وقوله: ﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَجُلَيْنِ أَحَدُهُ مَا أَبْكُمُ لَا يَقْدِرُ عَلَىٰ شَيءٍ وَهُوَ كَأُ عَلَى مَوْلَـٰهُ أَيْنَـَمَا يُوَجِّهِ لَهُ لَا يَأْتِ بِخَيْرٍ ﴾ [النحل: ٧٦].

فأنت تحس بالشمول والعموم مع (أينما) أكثر من (حيثما)، وذلك أنها استعملت لمقدار قوة الله، وأنه لا يعجزه شيء ﴿ أَيْنَ مَا تَكُونُوا يَأْتِ بِكُمُ اللّهُ جَييعًا ﴾، ولامتداد يد الموت وسطوته إلى كل مكان لا يحجزه عنه شيء ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ ٱلْمَوْتُ ﴾.

ويوضح ذٰلك أيضاً الآية الأخيرة ﴿ أَيْنَمَا يُوَجِّهِهُ لَا يَأْتِ بِحَيْرٍ ﴾ [النحل: ٧٦] فلو قال: (حيثما يوجهه لا يأت بخير) لتعين ذٰلك في المكان المادي المحسوس، ولكن قوله ﴿ أَيْنَمَا يُوجِهِهُ ﴾ [الأحزاب: ٧٦] يوحي بالسعة والشمول، وهو يشمل الوجهات المادية والمعنوية.

ثم ان قوله ﴿ وَحَيْثُ مَا كُنتُم فَوَلُوا وَجُوه كُمُ مُطَرَةٍ ﴾ [البقرة: ١٤٤] ليس فيه شمول للامكنة، فهناك أماكن لا تصح فيها الصلاة أيضاً، وهناك حالات لا يصح فيها الستقبال البيت الحرام، بخلاف ما ورد في (أينما) فإنها تستغرق الحالات المذكورة. فدل ذلك على أن الشمول والعموم في (أينما) أوسع من (حيثما) والله أعلم.

### كيفما

وهي لبيان الحال، نحو (كيفما تصنع أصنع) و(كيف تفعل أفعل)، ولا تلزمها (ما) في الشرط، واستعمالها في الشرط قليل.

6

### وهي نوعان:

غير زمانية: نحو ﴿ وَمَا لُقَدِّمُوا لِالنَّسُكُرُ مِّنْ خَيْرِ يَجِدُوهُ عِندَ اللَّهُ ﴾ [البقرة: ١١٠] وقوله:
 ﴿ وَمَا ٓ أَصَـٰكِكُمُ يَوْمَ الْنَقَى الْجَمْمَانِ فَيِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١٦٦].

وزمانية: نحو قوله تعالى: ﴿ فَمَا اَسْتَقَائُمُوا لَكُمُّ فَاَسْتَقِيمُوا لَمُمُّ ﴾ [التوبة: ٧] أي استقيموا لهم مدة استقامتهم لكم، ونحو قولنا: (ما تجلس أجلس) أي ما تجلس من الزمان أجلس (١٠).

<sup>(</sup>۱) انظر «المغني» (۱/ ۳۰۲)، «شرح الرضي» (۲/ ۲۸۰).

وهي أعم مِنْ (مَنْ) كما سبق أَنْ ذكرنا، فإنّها مطلقة و(مَنْ) مقيدة. إنّ (مَنْ) مختصة بالعقلاء، قال تعالى: ﴿ وَمَن يُبَدِّلْ يَعْمَةَ اللّهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتْهُ فَإِنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْمِقَابِ﴾ [البقرة: ٢١١] ولا تكون لغيرهم، إلا أن يكونوا مختلطين بالعقلاء.

وأمّا (ما) فهي لغير العاقل، نحو (ما تصنع أصنع) قال تعالى: ﴿ وَمَا يَفْعَـَكُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلَنَ يُضَّـَ فَرُوهُ ﴾ [آل عمران: ١١٥].

ولصفات العقلاء في الشرط، نحو قوله: ﴿ فَمَا اَسْتَمْتَعْنُم بِهِ. مِنْهُنَّ فَنَاتُوهُنَّ أَجُورَهُنَ ﴾ [النساء: ٢٤] وفي غير الشرط، نحو قوله تعالى: ﴿ فَانكِحُواْ مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ اللِّسَآءِ مَنْنَى وَثُلَثَ وَثُلَثَ وَثُلَثَ وَثُلَثَ النساء: ٣]، وقوله: ﴿ إِنِي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرِّدًا فَتَقَبَّلَ مِنْ ﴾ [آل عمران: ٣٥].

جاء في (المقتضب): «و(ما) تكون لغير الآدميين، نحو (ما تركب أركب) و(ما تصنع أصنع)، فإنْ قلت: (ما يأتني آته) تريد الناس لم يصلح. . . لأنّ (ما) تكون لذوات غير الأدميين، ولصفات الآدميين، تقول: مَنْ عندك؟ فيقول: زيدٌ، فتقول: ما زيد؟ فيقول: جواد أو بخيل، أو نحو ذلك، فإنمّا هو لسؤال عن نعت الآدميين»(١).

وجاء في (الكتاب): « و(ما) مثلها -يعني مثل من- إلاّ أن (ما) مبهمة تقع على كل شيء»(٢٠).

#### متی

وهي ظرف زمان، تقول: (متى تأتني آتك).

ويفرق النحاة بين (اذا) و(متى)، فيقولون: إنّ (إذا) للوقت المحدود، و(متى) للوقت المبهم (٣).

ولهذا التفريق ناتج عن قولهم إنّ (إذا) مضافة إلى شرطها، فهي معينة و(متى) غير مضافة، فهي إذن مبهمة.

قال سيبويه: «إنَّ (إذا) تجيء وقتا معلوماً، ألا ترى أنك إذا قلت: (آتيك إذا احمر البسر)

<sup>(</sup>۱) «المقتضى» (۲/ ۲۵).

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۲/ ۳۰۹).

<sup>(</sup>٣) «المفصل» (٢/ ٦٦).

كان حسناً، ولو قلت: (آتيك إنْ احمر البسر)، كان قبيحاً، ف (إنْ) ابداً مبهمة وكذلك حروف الجزاء»(١)، و(متى) من حروف الجزاء(٢).

وقالوا ايضاً في التفريق بينهما إنّ (إذا) تقع شرطاً في الأشياء المحققة الوقوع، ونحوها. وأما (متى) فلما يحتمل الوجود والعدم<sup>(٣)</sup>.

جاء في (الأشباه والنظائر): «قال الخوارزمي: الفرق بينهماأن (إذا) للأمور الواجبة الوجود وما جرى ذلك المجرى مما علم أنه كائن، و(متى) لما لم يترجح بين أنْ يكون وبين أن لا يكون، تقول: (إذا طلعت الشمس خرجت) ولا يصح فيه (متى).

وتقول (متى تخرج أخرج) لمن لم يتيقن أنه خارجه<sup>(٤)</sup>.

ويُفَرِّق بينها وبين (إنْ) أنّ (إنْ) أداة تعليق لا زمن فيها، و(متى) زمان.

جاء في كتاب (النحو والنحاة بين الأزهر والجامعة) انّ قولنا (إنْ أكرمتني أكرمتك) معناه تعليق الإكرام على الإكرام، وقولنا (متى أكرمتني أكرمتك) تعليق الاكرام على زمان يقع فيه الاكرام، «ف (متى) تدل على الزمان بدليل أنه إذا قيل: (متى أجيئك؟)، صحّ أن يقال في الجواب (متى أكرمتني)؛ ولا يصح أنْ يقال (إنْ اكرمتني) لأنّ (إنْ) لا تدل على الزمان، وإنّما يصح أن يجاب بها إذا سئل عن الفعل فقيل: هل أجيئك؟»(٥).

وإذا لحقتها (ما) زادتها إبهاماً وعموماً.

جاء في (الكليات): «و(متى ما) أعم من ذلك وأشمل [يعني من متى] وربما يجري في (متى) من التخصيص مالا يجري في (متى ما)»(١٦).

<sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (۱/ ٤٣٣).

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۱/ ٤٣٢).

<sup>(</sup>٣) «الأشباه والنظائر» (٢/ ٢٢٥).

 <sup>(</sup>٤) «الأشباه والنظائر» (٢/ ٢٣٠)، ضوابط الفنون فصل الألف والذال (اذا).

<sup>(</sup>٥) ﴿ النحو والنحاة بين الأزهر والجامعة؛ (٩٩).

<sup>(</sup>٦) «الكليات» (٣٣٧).

#### من

وتكون شرطاً للعاقل، قال تعالى: ﴿ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ اَعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَوَفَ بِهِمَأَ ﴾ [البقرة: ١٥٨].

قال سيبويه: «(مَنْ): وهي للمسألة عن الأناسي، ويكون بها الجزاء للاناسي، وتكون بمنزلة (الذي) للأناسي»(١).

ولو قال للعقلاء، أو لذوي العلم لكان أجود، فإنّها تستعمل لغير الأناسي من العقلاء، فقد تستعمل للملائكة، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَسْتَنكِفُ عَنْ عِبَادَتِهِ، وَيَسْتَكَ مِ فَسَيَحْشُرُهُمُ إِلَيْهِ جَيعًا﴾ [النساء: ١٧٢].

واستعملها للجن، قال تعالى: ﴿ فَمَن يَسْتَمِعِ ٱلْآنَ يَجِدْ لَوُشِهَابًا رَّصَدًا﴾ [الجن: ٩].

وجاء في (المقتضب): «تقول في (مَنْ) (مَنْ يأتني آته)، فلا يكون ذٰلك إلاّ لما يعقل، فإنْ أردت بها غير ذٰلك، لم يكن.

فإنْ قال قائل: فقد قال الله عزّ وجل: ﴿ وَاللّهُ خَلَقَ كُلَّ دَاّتَةٍ مِّن مَّالًا فَيِنْهُم مَّن يَمْشِي عَكَ بَطْنِهِ ﴾ [النور: ٤٥] فهذا لغير الآدميين، وكذلك ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَكَ رِجْلَيْنِ وَمِنْهُم مَن يَمْشِي عَكَ أَرْبَعٍ ﴾ [النور: ٤٥] قيل إنّما جاز لهذا، لأنه قد خلط مع الآدميين غيرهم بقوله: ﴿ وَاللّهُ خَلَقَ كُلَّ دَاّبَةٍ مِن مَا اللّهُ وإذا اختلط المذكوران جرى على أحدهما ما هو للآخر إذا كان في مثل معناه (٢٠).

#### مهما

قالوا هي بمعنى (ما) وقيل أعم منها<sup>(٣)</sup>، وقد ذكر أنّ أصلها (ما) ألحقت بها (ما) على وزن (كيفما) و(أينما).

قال سيبويه: «وسألت الخليل عن (مهما) فقال: هي (ما) أدخلت معها (ما) لغوًا بمنزلتها مع (متى) إذا قلت: (إنْ ما تأتني آتك)، وبمنزلتها مع (إنْ) إذا قلت: (إنْ ما تأتني آتك)، وبمنزلتها مع (أين) كما قال سبحانه وتعالى: ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُواْ يُدَرِكَكُمُ ٱلْمَوْتُ ﴾ [النساء:٧٨]

<sup>(</sup>۱) اکتاب سیبویه، (۳۰۹/۲).

<sup>(</sup>۲) «المقتضب» (۲/ ۰۰-۵۱).

<sup>(</sup>T) «الهمع» (Y/VO).

وبمنزلتها مع (أيّ) إذا قلت ﴿ أَيًّا مَمَا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْخُسْنَىٰ ﴾ [الإسراء: ١١٠] ولكنهم استقبحوا أن يكرروا لفظاً واحداً، فيقولون (ماما) فأبدلوا الهاء من الألف التي في الأولى، وقد يجوز أن يكون (مه) كـ (إذ) ضم إليها (ما)» (١٠).

وجاء في (التطور النحوي): «وقد تضاعف (ما) لتأدية معنى الابهام والتنكير، فتصير (مهما) بدل mama وتلحق (ما) بغيرها أيضاً، مثل (أيما)، و(متى ما)، و(كيفما)، و(أينما) و(حيثما)»(٢).

#### لو

وهي من أدوات الشرط، ثم هي قد تكون:

١ - امتناعية نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظً ٱلْقَلْبِ لَاَنفَشُوا مِنْ حَوْلِكً ﴾
 [آل عمران: ١٥٩] وقوله: ﴿ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ لَجَمَلَكُمُ أَمَّةُ وَسِيدَةً ﴾ [المائدة: ٤٨].

وتسمّى حرف امتناع لامتناع، ومعناه امتناع وقوع الجزاء لامتناع الشرط، نحو (لو زرتني لأكرمتك) فامتنع الاكرام لامتناع الزيارة.

٧- شرطية غير امتناعية نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَسْمَعَهُمْ لَتُولُواْ وَهُم مُعْرِضُونَ ﴾ [الأنفال: ٢٣] إذ لا يصح أن يقال: امتنع التولي لامتناع الاسماع، بل هم متولون على كل حال أسمعهم أم لم يسمعهم. وقولهك ﴿ وَلَوْ أَنَّما فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةِ أَقَلْكُرُ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُمُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبِحُرٍ مّا نَفِدَتَ كَلِمَتُ اللّهِ ﴾ [لقمان: ٢٧] وقوله: ﴿ وَلُو رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى رَحْمَةِ رَبِي إِذَا لاَمْسَكُمُ خَشْيَةً ٱلْإِنفَاقِ ﴾ [الإسراء: ١٠٠]، وقوله: ﴿ وَلُو رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى الْرَسُولِ وَإِلَى الْرَسُولِ وَإِلَى الْرَمْدِ وَلَى الْرَحْدِ وَلَانًا: (لو أتيته بالدنيا أجرها بحذافيرها لزهد فيها).

٣- وقد تاتي للتمني وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ التَّبَعُوا لَوَ أَكَ لَنَا كُرَّةً فَنَـ تَبَرَّ أَمِنْهُمْ
 كَمَا تَبَرَّ مُوا مِنَّا ﴾ [البقرة: ١٦٧]، وقوله: ﴿ قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ مَاوِىَ إِلَىٰ رُكُنِ شَكِيدٍ ﴾ [هود: ٨٠].

 <sup>«</sup>کتاب سیبویه» (۱/ ٤٣٣).

<sup>(</sup>۲) «التطور النحوي» (۱۲۳).

<sup>(</sup>٣) انظر «مغني اللبيب» (١/ ٢٥٥-٢٥٦)، «شرح الأشموني» (٤/ ٣٥).

وقال بعضهم: هي قسم برأسه، ليست شرطية ولا تحتاج إلى جواب، وذهب آخرون إلى أنها هي (لو) الشرطية أشربت معنى التمني<sup>(١)</sup>.

والحق أنها قد تكون شرطية مشربة معنى التمني، فيكون لها جواب، نحو: (لو أنّ لنا رجالاً أمثال صلاح الدين إذن ما ضاعت فلسطين) تقول ذلك متمنياً، ونحو قوله (٢٠):

فلو نبس المقابر عن كليب فيخبر بالذنائب أي زير

بيــوم الشعثميــن لقــرً عينــاً وكيــف لقــاء مَــن تحــت القبــور

وقد تكون للتمني برأسها، نحو قوله تعالى: ﴿ لَوَ أَكَ لَنَا كُرَّةً فَنَـ لَبَرًا مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّهُ وَا مِنَّا﴾ [البقرة: ١٦٧] وقوله: ﴿ لَوَ أَكَ لِي كُرُّ فَأَ كُونَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [الزمر: ٥٨].

٤- قالوا وقد تأتي بمعنى (إنْ) نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا وَلَوْ كُنَا صَدِقِينَ ﴾ [يوسف: ١٧] (٣).

والحق أنها لا تطابق (ان)، فإنّ شرط (لو) بعيد الوقوع، وهو أبعد من (إنْ).

جاء في الكليات: «والأصل في فرض المحالات كلمة (لو)، دون (إنْ)، لأنها لما لا جزم بوقوعه، ولا وقوعه، والمحال مقطوع بلا وقوعه (١٤).

ويدل على ذلك الاستعمال، قال تعالى: ﴿ لَوْ أَرَادَ اللَّهُ أَنَ يَتَخِــذَ وَلَدَا لَاصْطَفَىٰ مِمَّا يَخْـلُقُ مَا يَشَاعُ لُقُ مَا يَشَاعُ لُكُ مَا يَشْرَاعُ ﴾ [الزمر: ٤].

وقال ﷺ: «لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يساري. . . . ».

وتقول: (لو كلّمة الموتى لم يؤمن) و(لو أجريت الأرض له ذهباً لرغب عني).

ولا تحسن (إنْ) لذُّلك، ونحوه ما ذكروا أنها بمعنى (إنْ).

فإن قوله تعالى: ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُواْ يُدْرِكَكُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوْ كُنُمُمْ فِي بُرُوجٍ مُشَيَّدَةً ﴾ [النساء: ٧٨] جاء فيه بـ (لو) دون (إنْ) لأنّ الإنسان قصارى ما يستطيع حفظ نفسه، أنْ يكون في برج مشيّد فجاء

 <sup>(</sup>۱) «المغني» (۱/۲۲۷)، «الهمع» (۲/۲۲).

<sup>(</sup>٢) . «المغنى» (١/٢٦٧).

<sup>(</sup>٣) «المغنى» (١/ ٢٦٤)، «الكامل للمبرد» (١/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>٤) «كليات أبي البقاء» (٥١).

ب (لو) الدالة على البعد.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا قَوَيَمِينَ بِٱلْقِسَطِ شُهَدَآءَ بِلَهِ وَلَوْ عَلَىٰ اَنفُسِكُمْ ﴾ [النساء: ١٣٥] جاء فيه بـ (لو) التي تفيد البعد، لأن الإنسان أبعد شيء عن أن يشهد على نفسه.

وقوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّمِيِّ وَالَّذِينَ ءَامَنُوّا أَن يَسْتَغْفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُواْ أُولِى وَقَوْلُهُ الْمُنْ رَكِينَ وَلَوْ كَانُواْ أُولِى اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

وهْكذا كل ما ذكر على أنه أولى من غيره.

فهي لا تطابق (إنْ) في ذٰلك تماماً.

٥- وذكر أنها تأتي لمعنى التقليل، نحو: (تصدّقوا ولو بظلف محرق)<sup>(١)</sup>.

ومعنى التقليل، إنما جاء مما ذكرناه آنفاً وهو أنّ شرطها بعيد الوقوع، فقوله ﷺ (تصدقوا ولو بظلف محرق) يعلمنا ألاّ نحقر من المعروف شيئاً، فالظلف المحرق أبعد شيء عن أن يُتصدّق به، لكونه قليلاً مرغوباً عنه، ومع ذلك علينا ألاّ نحقر الصدقة به.

ونحوه: (تصدق ولو بتمرة)، فإنّ التمرة بعيدة عن أن يتصدَّق بها، لزهادتها.

ونحوه (التمس ولو خاتماً من حديد) فخاتم الحديد أبعد شيء عن أنْ يكون مهراً لامرأة لزهادة قيمته، ومن هنا دخلها معنى التقليل.

# وقوع اللام في جوابها

تقع اللام في جواب (لو)، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ لَوَ تَــَزَّيْلُواْ لَعَذَّبْنَا ٱلَّذِينَ كَفَـرُواْ ﴾ [الفتح: ٢٥] وقوله: ﴿ وَلَوْ بَشَاءُ ٱللهُ لَأَنْصَرَ مِنْهُمْ ﴾ [محمد: ٤].

ولهذه اللام تلحق جوابها المثبت كثيراً، وأمّا المنفي بـ (لم) فلا تلحقه والمنفي بـ (ما) يجوز أن تلحقه إلاّ أنّه قليل (٢)، ولم ترد في القرآن الكريم لاحقة لجوابها المنفي.

واختلف في لهذه اللام على أقوال:

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (۱/۲۷۲)، «الهمع» (۲/۲۲).

<sup>(</sup>۲) «شرح ابن الناظم» (۲۹۲)، «المغني» (١/ ٢٧١–٢٧٢).

١- فقسم ذهب إلى أنها تفيد التسويف.

جاء في (التصريح): «قال ابن عبد اللطيف في باب اللامات: هٰذه اللام تسمى لام التسويف، لأنها تدل على تأخير وقوع الجواب من الشرط، وتراخيه عنه، كما إنّ اسقاطها يدل على التعجيل، لأن الجواب يقع عقيب الشرط بلا مهلة، ولهٰذا دخلت في ﴿ لَوْ نَشَاءٌ لَجَعَلْنَهُ مُطَنَعًا﴾ [الواقعة: ٧٠] أي لوقته في المزن من غير تأخير، والفائدة في تأخير جعله حطاماً، وتقديم جعله أجاجاً تشديد العقوبة، أي إذا استوى الزرع على سوقه وقويت به الاطماع، جعلناه حطاماً كما قال الله تعالى: ﴿ حَقّ إِذَا آلَنَدُنُ أَنْمُ فَهُمُ اللهِ الوقس: ٢٤] الآية. اهـ (١٠).

٧- وقسم ذهب إلى أنها لتأكيد ارتباط احدى الجملتين بالأخرى(٢).

٣- وقسم ذهب إلى أنها اللام الواقعة في جواب القسم فقولك: (لو زرتني لأكرمتك)
 في تقدير (والله لو زرتني لأكرمتك)(٢).

٤ - وقسم ذهب إلى أنها زائدة مؤكدة وذلك لجواز سقوطها(٤).

أما التسويف، فلا أراه صحيحاً، بدليل عدم صحة تقديره في تعبيرات كثيرة، من ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ مَامَكَ أَهْلُ ٱلْكِتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمَّ ﴾ [آل عمران: ١١٠] وليس في هذا معنى التسويف.

وقوله: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظُلْمُوا أَنْفُسَهُمْ جَاآمُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللهَ وَالْحَالُ، والاستقبال، والمضي لَوَجَدُوا اللهَ تَوَابُ رَحِيم، في الحال، والاستقبال، والمضي ولا يراد به تسويف التوبة عليهم.

ونحوه: ﴿ وَلَوْ أَنَّ **أَهْلَ ٱلْكِتَنِ ءَامَنُوا وَاتَّقَوْا لَكَ**فَّرُنَا عَنَهُمْ سَيِّنَاتِهِمْ ﴾ [المائدة: ٦٥] وليس المقصود تسويف التكفير.

ونحوه: ﴿ وَلَوْجَمَلْنَهُ مَلَكًا لَّجَمَلْنَهُ رَجُـلًا ﴾ [الأنعام: ٩].

 <sup>«</sup>التصريح» (۲/ ۲۲۰)، «البرهان» (٤/ ٣٣٧).

<sup>(</sup>٢) «المفصل» (٢/ ٢٢٠) وانظر «شرح ابن يعيش» (٩/ ٢٢).

<sup>(</sup>٣) «شرح ابن يعيش» (٩/ ٢٢)، «المغني» (١/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>٤) «شرح ابن يعيش» (٢٣/٩).

وقوله: ﴿ وَلَوْشَاءَ أَللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى ٱلَّهُدَيُّ ﴾ [الأنعام: ٣٥].

وقوله: ﴿ لَوَنَشَآءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَنذَأَ ﴾ [الأنفال: ٣١].

وقوله: ﴿ ﴿ وَلَوْ أَرَادُوا ٱلنَّحْسَرُوجَ لَأَعَدُّوا لَهُمُعُدَّةً ﴾ [التوبة: ٤٦].

وقوله: ﴿ لَوْ شِنْتَ لَنَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴾ [الكهف: ٧٧].

وقوله: ﴿ وَلَوٍ ٱتَّبَعَ ٱلْحَقُّ أَهْوَآءَهُمْ لَفَسَدَتِ ٱلسَّمَوَاتُ وَٱلْأَرْضُ ﴾ [المؤمنون: ٧١].

فهذا كله لا يحتمل التسويف.

وكونها جواباً للقسم، ردّه ابن هشام بقوله «لو كانت اللام بعد (لو) أبداً في جواب قسم مقدر، لكثر مجيء الجواب بعد (لو) جملة اسمية، نحو: (لو جاءني لأنا أكرمه) كما يكثر ذلك في باب القسم»(١).

والذي يبدو أنها مؤكدة، ويدل على ذلك أنّ اللام التي تفيد التوكيد تقع في الاثبات، ولا تقع في الاثبات، ولا تقع في الأثبات، ولا تقع في الآنادراً وذلك نحو لام الابتداء، سواء كانت وحدها، أم مع (إنّ)، واللام الواقعة في جواب القسم، وهي لا تدخل على المنفي.

ولهذه كذُّلك تدخل في الاثبات، ولا تدخل على المنفى إلاَّ قليلاً.

ويدلك على ذلك أيضاً الاستعمال القرآني، فالمنزوع اللام أقل توكيداً من المذكورة فيه وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ لَوَ شِتْتَ أَهَلَكُنَهُم مِن قَبْلُ وَإِيَّنَى ﴾ [الأعراف: ١٥٥] بلا (لام)، وقوله: ﴿ فَلَوْ شَآءَ لَهَدَ سَكُم أَجَمِينَ ﴾ [الأنعام: ١٤٩] باللام، وذلك لأن هداية الناس أجمعين أصعب وأعسر من الاهلاك، فإهلاك الالوف، والوف الالوف، ممكن بوسائل الفتك والتدمير، والظواهر الطبيعية، ولكن هدايتهم عسيرة، فجاء باللام لما هو شاق عسير ونزعها مما هو أيسر.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ أَن لَوْ نَشَاءُ أَصَبِّنَهُم بِذُنُوبِهِمَّ ﴾ [الأعراف: ١٠٠] وهذه نظيرة الآية السابقة، بخلاف قوله تعالى: ﴿ وَلَوْنَشَاءُ لَجَعَلْنَا مِنكُرِمَّلَكَيْكَةً ﴾ [الزخرف: ٦٠].

فالفرق واضح بين الافتراضين.

وقوله تعالى: ﴿ أَنْظُمِهُمْ مَن لَوْ يَشَآهُ ٱللَّهُ أَطْعَمَهُۥ﴾ [يس:٤٧] أيسر من قوله: ﴿ وَلَوْ نَشَكَآهُ لَتَسَخَّنَاهُمْ عَلَىٰمَكَانَتِهِمْ فَمَا أَسْتَطَاعُواْ مُضِيَّا وَلَا يَرْجِعُونَ﴾ [يس:٦٧]. وهٰكذا.

 <sup>(</sup>۱) «المغنى» (۱/ ۲۳۵).

والخلاصة أنَّ اللام مؤكدة، فإذا أردت أنْ تؤكد شيئاً ما، جنت بها وإلاَّ لم تدخلها عليه.

وهذا القول ليس بعيداً عن قول من قال، هي واقعة في جواب قسم، فكلتاهما تفيد التوكيد فإنّ القسم توكيد، وجوابه مؤكد.

وهي في قول الزمخشري أيضاً لا تخلو من التوكيد.

#### ما الزائدة

تدخل (ما) بعد أدوات الشرط، نحو (آذا ما) و(إمّا) و(متى ما) وقد ذهب النحاة فيها إلى أنها تؤدى غرضين:

الأول: إفادة الإبهام والعموم -كما سبق أنْ ذكرنا- فإذا قلت مثلاً: (سأزورك إذا جنّ الليل) فالراجع أنْ يكون القصد ليل يومكم ذاك، فإذا قلت: (سأزورك إذا ما جنّ الليل) فإنه لا يتعيّن ليل ذلك اليوم، بل أصبح الكلام يحتمل الليالي الأخرى القابلة، وذلك لأن (ما) أبهمتها.

جاء في (المفصل): «تقول (متى كان ذاك؟) و(متى يكون؟) و(متى تأتني أكرمك) و(أين كنت؟) و(أين تجلس أجلس)، ويتصل بهما (ما) المزيدة فتزيدهما ابهاما»(١)

وجاء في (الكليّات): ((اذا ما) فيه ابهام في الاستقبال ليس في (اذا)، بمعنى أنك إذا قلت (آتيك إذا طلعت الشمس) فإنّه ربّما يكون لطلوع الغد حتى يستحق العتاب بترك الاتيان في الغد، بخلاف (إذا ما طلعت) فإنه يخص (۱) ذلك ولا يستحق العتاب»(۲).

وكذلك بقية أدوات الشرط، مثل (إذ ما) و(حيثما) و(أينما)، غير أنّ (ما) في (حيثما) و(إذ ما) ليست زائدة عند النحاة، كالدّاخلة على (أين) و(متى) و(إذا) و(أيّ) وغيرها، بل هي في (إذ ما) و(حيثما) لازمة لا يكونان للمجازاة إلاّ بها<sup>(١)</sup>، وذلك لأنهما من دون (ما) ظرفان يضافان إلى الجمل، فهما مخصصان بسبب الإضافة، فدخلت عليهما (ما) فكفتهما عن الإضافة، ليكونا مبهمين، فأصبحت (إذما) حرفًا في رأي، واسما مبهماً في رأي آخر، وأصبحت (حيثما) ظرفاً مبهماً أبهمتها (ما) كما سبق أنْ ذكرنا.

 <sup>(</sup>١) «المفصل» (٢/ ٦٦) وانظر «الكليات» (٣٣٧).

 <sup>(</sup>٢) كذا والراجع أن الاصل (لا يخص ذلك) كما هو ظاهر.

<sup>(</sup>٣) «الكليات» (٢٧).

<sup>(</sup>٤) · «المقتضب» (٢/ ٨٨).

جاء في (شرح الرضي على الكافية): (وأمّا (حيثما) فنقول (ما) فيها كافة لـ (حيث) عن الاضافة، لا زائدة كما في (متى ما)، و(إمّا)، وذلك أنّ (حيث) كانت لازمة للاضافة، فكانت مخصصة بسبب المضاف إليه، فكفتها (ما) عن طلب الاضافة، لتصير مبهمة كسائر كلمات الشرط»(١١).

وجاء في (الأشباه والنظائر): "باب الشرط مبناه على الابهام، وباب الاضافة مبناه على التوضيح، ولهذا لمّا أريد دخول (اذ) و(حيث) في باب الشرط لزمتهما (ما)، لأنهما لازمان للاضافة، والاضافة توضحهما، فلا يصلحان للشرط حينئذ، فاشترطنا (ما) لتكفهما عن الاضافة، فيبهمان، فيصلح دخولهما في الشرط حينئذ»(٢).

ثم انّ (ما) لهذه لا تختص بأسماء الشرط، بل قد تدخل على أسماء غيرها فتعطيها إبهاماً وعموماً أيضاً، وذٰلك نحو قولك: (حدثني حديثاً ما) أي أياً كان الحديث.

· جاء في (الكليات): «(ما) في مثل (أعطني كتابًا ما) ابهامية، وهي التي إذا اقترنت باسم نكرة أبهمته ابهاماً، وزادته شياعاً، وعموماً، أي (أيّ كتاب كان)»(٣).

والخلاصة أنّ (ما) تدخل على أدوات الشرط، فتبهم ما ليس مبهماً وتزيد ابهام ما كان مبهماً.

الغرض الثاني افادة التوكيد: جاء في (الكتاب): «وتكون [يعني ما] توكيداً لغواً وذلك قولك: (متى ما تأتني آتك)، وقولك (غضبت من غير ما جرم) وقال الله عز وجل: ﴿ فَيِمَا نَقْضِهِم مِّيثَنَقَهُمْرٌ ﴾ [النساء:١٥٥] فهي لغو... وهي توكيد للكلام»(١٠).

وجاء في (المقتضب): اف (ما) تدخل على ضربين:

أحدهما أن تكون زائدة للتوكيد فلا يتغير الكلام بها عن عمل ولا معنى فالتوكيد ما ذكرته في لهذه الحروف سوى (حيثما) و(إذ ما).

<sup>(</sup>١) قشرح الرضي على الكافية؛ (٢/ ٢٨١)، «المقتضب؛ (٢/ ٤٧).

<sup>(</sup>۲) «الأشباه والنظائر» (۱/ ۹۷-۹۸).

<sup>(</sup>۳) (لکلیات) (۳۱۲).

<sup>(</sup>٤) «كتاب سيبويه» (٢/ ٣٠٥).

واللازم ما وقع فيهما ونظيرهما قولك؛ (إنما زيد أخوك) منعت (ما) (انّ) عملها»(١).

وجاء في (شرح ابن يعيش): «قد تزاد (ما) مع (إنْ) الشرطية مؤكدة، نحو قولك: (إمّا تأتني آتك) والأصل: إنْ تأتني آتك، زيدت (ما) على (إنْ) لتأكيد معنى الجزاء، ويدخل معها نون التوكيد، وإنْ لم يكن الشرط من مواضعها، لأن موضعها الأمر والنهي، وما أشبههما، مما كان غير موجب، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَإِمَّا يَأْتِينَكُم مِنِي هُدًى ﴾ [البقرة: ٣٨] وقال سبحانه: ﴿ فَإِمَّا تَرَيِّنَ مِنَ ٱلْبَشَرِ أَحَدًا ﴾ [مريم: ٢٦] وقال: ﴿ وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنْهُم ﴾ [الإسراء: ٢٨].

والعلة في دخولها أنها لمّا لحقت أول الفعل بعد (إنْ) اشبهت اللام في (والله ليفعلنَ) فجامعتها نونا التوكيد، كما تكون مع اللام في (ليفعلنَ)، وجهة التشبيه بينهما أنّ (ما) هنا حرف تأكيد، كما أنّ اللام مؤكدة...

وقد يجوز أنْ لا تأتي بهذه النون مع فعل الشرط، وذٰلك نحو قولك: إمّا تأتني آتك "(٢).

وجاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ حَقَّ إِذَا مَا جَآءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَـُرُهُمْ ﴾ [فصلت: ٢٠]: «فإن قلت: (ما) في قوله (حتى إذا ما جاؤها) ما هي ؟

قلت: مزيدة للتأكيد، ومعنى التأكيد فيها أنّ وقت مجيئهم النار لا محالة أن يكون وقت الشهادة عليه، ولا وجه لأن يخلو منها، ومثله قوله تعالى: ﴿ أَثُمُ إِذَا مَا وَقَعَ ءَامَنتُم بِدِّ ﴾ [يونس: ٥١] أي لا بد لوقت وقوعه من أنْ يكون وقت إيمانهم به "(٣).

والظاهر من أقوال النحاة أنّ (ما) تؤدي معنيي الابهام والتوكيد معاً، وإنْ كان يصرَّح أحياناً بالابهام، وأحياناً بالتوكيد، وقد جمع بينهما ابن يعيش فقال: "وقد تدخل (ما) (أين ومتى) للجزاء زائدة مؤكدة، نحو متى ما تقم أقم، وأينما تجلس أجلس معك. قال الشاعر: متى ما يسر الناس الغنسيّ وجاره فقيسر يقولوا عاجر وجليد

وقال الله تعالى: ﴿ أَيَّنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ الْمَوْتُ﴾ [النساء: ٧٨] وقال: ﴿ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَشَمَّ وَجُهُ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ١١٥]. فإذا دخلت عليهما (ما) زادتهما ابهاماً وازدادت المجازاة بهما

<sup>(</sup>١) . «المقتضب» (٢/ ٥٤).

<sup>(</sup>۲) «شرح ابن يعيش» (۹/٥) وانظر «الهمع» (۲/٦٣).

<sup>(</sup>٣) «الكشاف» (٣/ ٢٩).

حسناً»(١)، فذكر أنها زائدة مؤكدة، ثم قال: زادتهما إبهاما.

ومعنى التوكيد أظهر من الابهام في الاستعمال القرآني، والاستعمال العربي، فانا لا ارى إبهاماً في قوله تعالى: ﴿حَقَّ إِذَا مَا جَاهُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَنُرُهُمْ ﴾ [فصلت: ٢٠] وتخصيصاً في قوله: ﴿حتى إذا جاؤها فتحت أبوابها ﴾ [الزمر: ١٧] فالكلام في الحالتين على أهل النار ومجيئهم إياها، فَلِمَ كانت (اذا) الأولى مبهمة، والثانية غير مبهمة ؟

وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَا عَلَى ٱلَّذِينَ إِذَا مَا ٱتَوَّكَ لِتَحْمِلُهُمْ قُلْتَ لَاۤ أَجِـدُمَاۤ أَجِّلُكُمْ عَلَيْهِ تَوَلَّواْ وَّأَعْيُمُنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ حَزَنَا أَلَّا يَجِـدُواْ مَا يُنفِقُونَ ﴾ [التوبة: ٩٢]. فهذه الآيات نزلت في جماعة مخصوصين، في حادثة معينة مخصوصة، فكيف تكون (اذا) ههنا مبهمة ؟

أما التوكيد فهو ظاهر واضح يدل عليه الاستعمال والقياس، فإنّ (ما) تزاد غير كافة وتزاد كافة، وذِّلك نحو زيادتها بعد الأحرف المشبهة بالفعل، وبعد طائفة من حروف الجر وبعد المضاف نحو (غضبت من غير ما جرم) فهي إذا زيدت غير كافة كانت للتوكيد في كل مواطنها، وقد مرّ بنا لهذا في أكثر من موطن.

وإذا كانت كافة كان لها غرض آخر، كما سبق أن ذكرنا في بحث الأحرف المشبّهة بالفعل وحروف الجرّ.

وهي هنا زيدت غير كافة، ولا مغيرة من طبيعة الأداة، فهي مؤكدة، ويدل على ذلك أيضاً الاستعمال القرآني، فحيثما زيدت (ما) مع (إنّ) الشرطية أكد شرطها بالنون، ولم يتخلف من ذلك موطن واحد، وقد وردت في أربعة عشر موضعاً، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِمَّا يُسِينَكَ ٱلشَّيَطَانُ فَلَا نَقَعُدُ بَعْدَ ٱلذِّكَ حَرَىٰ ﴾ [الأنعام: ٦٨].

وقوله: ﴿ وَإِمَّا تَخَافَكَ مِن قَوْمٍ خِيَـانَةً فَأَنْبِذَ إِلَيْهِـمْ عَلَىٰ سَوَآيً ﴾ [الأنفال: ٥٨].

وقوله: ﴿ وَإِن مَّا نُرِينَكَ بَعْضَ ٱلَّذِي نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوَفَّيَنَّكَ ﴾ [الرعد: ٤٠].

وهذا التوكيد كثير غالب في كلام العرب، وهذا يدل على أنها تفيد التوكيد. ألا ترى أن (إنّ) لما كانت مؤكدة قد يؤتى معها باللام زيادة في التوكيد، وأن القسم لما كان مؤكداً كان جوابه أيضاً مؤكداً، فهو قد يجاب بـ (إنّ) واللام، أو يجاب باللام ونون التوكيد في الفعل المضارع، أو يجاب باللام و (قد) في الفعل الماضي.

<sup>(</sup>۱) - اشرح ابن یعیش؛ (۶/ ۱۰۵–۱۰۹).

فهذا دليل ظاهر على أنّها تفيد التوكيد، إذ لمّ يؤكد شرطها مع (ما)، ولا يؤكد من دونها؟ ثم إنّ مواطن الاستعمال تدّل على التوكيد.

10

جاء في (درّة التنزيل وغرّة التأويل) للخطيب الاسكافي: "قوله تعالى: ﴿ حَتَىٰ إِذَا مَا جَآءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَالْتَصْدُوهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [فصلت: ٢٠]. وقال في سورة الزخرف: ﴿ حَتَىٰ إِذَا جَآءَنَا قَالَ يَعْلَيْتَ بَيْنِي وَيَيْنَكَ بُعْدَ ٱلْمَشْرِقَيْنِ فَيِنْسَ ٱلْقَرِينُ ﴾ [الزخرف: ٣٨] الزخرف: ﴿ حَتَىٰ إِذَا جَآءُوهَا فَيْحَتُ أَبُوبُهُا ﴾ [الزمر: ٧١] يعني أبواب جهنم، وقال بعدها: ﴿ حَتَىٰ إِذَا جَآءُوهَا وَقُيْحَتُ أَبُوبُهُا ﴾ [الزمر: ٧٣] يعني أبواب الجنة.

للسائل أن يسأل عن زيادة (ما) بعد (إذا) في سورة السجدة (١٠ وحذفها من الموضع الآخر.

الجواب أن يقال: انه إذا قصد توكيد معنى الشرط الذي تضمنته (إذا) لقوة معنى الجزاء، استعملت (ما) بعدها، فقوله تعالى: ﴿حَقّ إِذَا مَاجَاءُ وَهَاشَهِدَ عَلَيْهِمْ سَعْعُهُمْ وَأَبْصَرُهُمْ وَجُلُودُهُم﴾ استعملت (ما) بعدها، فقوله تعالى: ﴿حَقّ إِذَا مَاجَاءُ وَهَاشَهِدَ عَلَيْهِمْ سَعْعُهُمْ وَأَبْصَرُهُمْ وَجُلُودُهُم﴾ شهادة السمع وسائر الجوارح من المعاني القوية التي لا يقتضيها الشرط الذي هو المجيء الاترى استنكارهم لها حتى قالوا لجلودهم (لم شهدتم علينا)، فأجابوا بأن قالوا: ﴿ أَنطَقَنَا اللّهُ الّذِي آنطَقَ كُلّ شَيْءٍ ﴾ وليس كذلك ﴿حَقّ إِذَا جَآءُوهَا فُتِحَت أَبُوبُهَا ﴾، لأن المجيء يقتضي فتح الأبواب. . . وكذلك ﴿حَقّ إِذَا جَآءً نَا قَالَ يَنكِتَ بَيْنِي وَبَيْنَك ﴾ [الزخرف: ٣٨] اي يقتضي فتح الأبواب . . . وكذلك ﴿حَقّ إِذَا جَآءَ نَا قَالَ يَنكِتَ بَيْنِي وَبَيْنَك ﴾ [الزخرف: ٣٨] اي قال الآدمي لقرينه من الجن اللذين اشتركا في الدنيا في معصية الله، ثم اشتركا في العذاب في الآخرة: ليتني لم اتبعك وكان بعد ما بين المشرقين بيني وبينك .

ولهذا أيضاً مما يتوقع كونه منهما، ثم يتبرّى بعض من بعض، فليس في الجزاء ما يوجب قوة الشرط الذي لا يتوقع ولا يستفاد إلاّ به ومنه»(٢).

ثم إنّ شهادة السمع والأبصار والجلود أمر مستغرب، بخلاف فتح الأبواب ونحوه فأكده لذلك.

وقال تعالى: ﴿ وَلَا يَأْبَ ٱلشُّهَدَآءُ إِذَا مَادُعُواً ﴾ [البقرة: ٢٨٢] زيدت (ما) مؤكدة على الشهداء حضور الشهادة عند الدعوة إليها، بخلاف قوله تعالى: ﴿ إِذَا تَدَايَنَتُمُ بِدَيْنِ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَكَّمَى

<sup>(</sup>١) يعنى سورة فصّلت.

<sup>(</sup>٢) «درة التنزيل وغرة التأويل» (٤١٧ -٤١٨).

فَآَكَتُبُوهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٢] وقوله: ﴿ وَأَشْهِدُوا إِذَا تَبَايَعْتُمْ ﴾ [البقرة: ٢٨٢] وذلك لأن الشهيد قد يتباطأ، ويتكاسل، أو ينكص عن الشهادة، لأنه ليست له مصلحة خاصة به أو قد تلحق به ضرراً فاحتاج إلى التوكيد.

وقال تعالى: ﴿ وَلَا يَسَمَعُ ٱلصَّمَّرُ ٱلدُّعَآءَ إِذَا مَا يُنذَرُونَ ﴾ [الأنبياء: ٤٥]، أي وإن تطاول الانذار وتكرر وأكد، بخلاف قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُشِعُ ٱلصُّمَّ ٱلدُّعَآءَ إِذَا وَلَوْا مُدْبِيِنَ ﴾ [النمل: ٨٠] فتوليتهم مدبرين لا تحتاج إلى توكيد كالانذار.

وقال: ﴿ أَنُكُمْ إِذَا مَا وَقَعَ ءَامَنتُم بِهِ عَ ﴾ [يونس: ٥١]، أي أنهم لا يؤمنون إلا إذا حل العذاب يقيناً لا حدساً ولا تخميناً ولا استنتاجاً يدل على ذلك سياق الآية، قال تعالى قبل هذه الآية: ﴿ قُلْ آرَءَ يَشُرُ إِنَّ أَتَنكُمُ عَذَائِهُ بِيَنَا أَوْ نَهَارًا مَاذَا يَسْتَعَجِلُ مِنْهُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ ثَالَا مَا وَقَعَ ءَامَنهُم بِهِ عَالَى فَعُ الْفَنَ وَقَدْ كُنهُم بِهِ عَشَنتَعَجِلُونَ ﴾ [يونس: ٥٠-٥١].

وقال تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلطّلِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَمِمُواَ إِذَا مَا ٱتَّقُواْ وَءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلطّلِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَمِمُواَ إِذَا مَا ٱتَّقُواْ وَءَامَنُواْ مُ اللَّهُ وَعَمِلُواْ ٱلطّائِدة: ٩٣]. فزاد (ما) بعد (إذا) توكيداً للتقوى، يدلك على ذلك تكرارها ثلاث مرات في الآية ﴿ إِذَا مَا ٱتَّقُواْ . . ثُمَّ ٱتَّقُواْ وَءَامَنُواْ ثُمَّ ٱتَّقُواْ وَالسَّوَا اللَّهُ عَلَى أَلَّا لَهُ تَكُوارها ثلاث مرات في الآية ﴿ إِذَا مَا ٱتَّقُواْ . . ثُمَّ ٱتَقُواْ وَءَامَنُواْ ثُمَّ ٱتَقُواْ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى أَلَّا لَهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

ولهكذا كل ما ورد واضح فيه معنى التوكيد.

وكذلك زيادتها بعد (إنْ). قال تعالى: ﴿ فَإِمَّا تَرَيِنَّ مِنَ ٱلْبَشَرِ أَحَدًا فَقُولِيٓ إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْمَيْنِ صَوْمًا﴾ [مريم: ٢٦] واحتمال الرؤية احتمال قوي جداً، فأكدها وقد وقعت.

وقال: ﴿ قَالَ آهْبِطَا مِنْهَا جَمِيعًا لَبَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوَّ فَإِمَّا يَأْلِيَنَكُمْ مِنِي هُدَى فَمَنِ آتَبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِكُمُ لِبَعْضِ عَدُوَّ فَإِمَّا يَأْلِيَنَكُمُ مِنِي هُدَى فَمَنِ آتَبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِكُم وَلَا يَضِيلُ وَلَا يَضِيلُ وَلَا يَضِيلُ وَلَا يَضِيلُ وَلَا يَضِيلُ وَلَا يَضِيلُ وَلَا يَعْضُ مَوْكُونُ وَقُد حَصُلُ . السماوية مؤكد، فأكده وقد حصل .

وقال: ﴿ قُل رَّبِ إِمَّا تُرِيَّقِ مَا يُوعَدُونَ رَبِّ فَكَ تَجْعَمُلْنِي فِ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴾ [المؤمنون: ٩٣-٩٤].

واحتمال إراءته ما يوعدون احتمال قوي فأكّده، وقد أراه الله ذلك فيما بعد في بدر وغيرها.

ولهكذا سائر ما ورد من الآيات، مما يدل على أنَّ (ما) إنَّما زيدت للتوكيد، والله أعلم.

## تقديم الاسم على فعل الشرط

تقول العرب (إذا جاءك محمد فأكرمه) وتقول: (إذا محمد جاءك فأكرمه)، قال تعالى: ﴿ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ﴾ [البقرة: ١٨٠] وقال: ﴿ إِنِ ٱمْرُقًا هَلَكَ لَيْسَ لَلُمُ وَلَدُ ۗ وَلَهُۥ ٱخْتُ فَلَهَ انِصْفُ مَا تَرَكَ ﴾ [النساء: ١٧٦] وقال: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآةُ ٱنفَطَرَتْ وَإِذَا ٱلْكُواكِبُ ٱننَثَرَتْ ﴾ [الانفطار: ٢،١]

ولهذا عند الجمهور من باب حذف فعل الشرط، الذي يفسره الفعل المذكور بعده، والتقدير: إنْ هلك امرؤ هلك، وإذا انفطرت السماء انفطرت، وذلك لأن أداة الشرط لا تليها إلاّ الأفعال (۱).

وعند الكوفيين أنه مرفوع بالفعل بعده، وهو فاعل متقدم على فعله<sup>(٢)</sup> ، أو مبتدأ خبره ما بعده<sup>(٣)</sup>.

إنّ تقدير الجمهور بعيد عن المعنى، مفسد لصحة الكلام، مؤدّ إلى ركة بالغة فيه، إذ ما الغرض من هذا الحذف والذكر مع العلم بأنّ المفسّر والمفسّر لفظ واحد بعينه، لا يزيده إيضاحاً ولا بياناً ولا تفسيراً؟ فلو كان المفسّر يعطينا معنى زائداً على المفسّر، وإيضاحاً لم يكن فيه، لكان مقبولاً، ولكن الفعل المذكور هو نفس المحذوف، فما الغرض إذن من الذكر والحذف؟

ولكن أين الايضاح في قولنا (إذا جاءك محمد جاءك فأكرمه)؟ لهذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أنه بموجب لهذا التقدير لا فرق بين قولنا (إذا جاءك محمد فأكرمه) و(إذا محمد جاءك فأكرمه) وقوله (إذا السماء انشقت) و(إذا انشقت السماء) فيكون تقديم الاسم وتأخيره

<sup>(</sup>١) انظر «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٢٨٣)، «المقتضب» (٢/ ٧٤)، «الهمع» (٦٦ /٦٦).

<sup>(</sup>٢) «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٣) انظر «شرح ابن عقيل» (٢/ ١١)، «حاشية الصبان» (٢/ ٥٩).

واحداً، ولا غرض لذَّلك سوى التقدير المفسد لجمال التعبير وفصاحته.

كان ينبغي للنحاة أنْ يقولوا: إنّه قد يلي الفعل أداة الشرط في كلام العرب، نحو: ﴿إِذَا مَا الْمَافَقُونَ﴾ [المنافقون: ١] وقد يليها الاسم ثم فعل الشرط، نحو ﴿ إِذَا السَّمَا مُ اَنفَطَرَتَ ﴾ [الانفطار: ١] والفرق بين التعبيرين في المعنى هو كذا وكذا. وهذا أمثل من التقدير الذي يفسد المعنى ويضيعه ويذهب بجمال الكلام وفصاحته.

وعلى أيّ حال فالمعنى في التعبيرين مختلف ولا شك.

إنّ تقديم الاسم على فعل الشرط إنما هو للعناية والاهتمام الذي هو الغرض من التقديم عموماً، وتختلف أوجه العناية لهذه، فقد يكون التقديم للتخصيص، وهو أهم غرض للتقديم، وذُلك نحو قولنا (إذا محمد جاءك فأكرمه)، و(إذا جاءك محمد فأكرمه) فإنّ الجملة الأولى تفيد التخصيص، ومعناه أنّ الاكرام مختص بمحمد دون غيره، فإذا جاءك غيره فلا تكرمه، أما الثانية فهو طلب الاكرام لمحمد من غير تخصيص له به والمعنى أكرم محمداً عند مجيئه، وهو أي المخاطب، غير منهي عن إكرام غيره، وهو كقولنا (أكرم محمداً) و(محمداً أكرم) فإنّ في الثانية تخصيصاً دون الأولى.

ومن هٰذا الباب قوله تعالى: ﴿ لَوَ أَنتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَآبِنَ رَحْمَةِ رَبِّ إِذَا لَأَمْسَكُمْمْ خَشَيَةَ ٱلإِنفَاقِ ﴾ [الإسراء: ١٠٠].

جاء في (الكشاف) في لهذه الآية: «إنّ (تملكون) فيه دلالة على الاختصاص، وإنّ الناس هم المختصون بالشح المتبالغ، ونحوه قول حاتم: (لو ذاتُ سوار لطمتني) وقول المتلمس: ولو غيرُ أخوالي أرادوا نقيصتي

وذلك لأنَّ الفعل الأول لما سقط لأجل المفسر برز الكلام في صورة المبتدأ والخبر »(١).

وقد يكون التقديم للتهويل، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ إِذَا ٱلشَّمَآ ُ ٱنشَقَتْ ﴾ [الانشقاق: ١] وقــوكــه: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآ ُ ٱنفَطَرَتْ وَإِذَا ٱلْكُواَكِبُ ٱننَثَرَتْ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ فُجِرَتْ وَإِذَا ٱلْقُبُورُ بُعْثِرَتْ ﴾ [الانفطار: ١-٤].

فهٰذه من مواطن التهويل، وذٰلك أنَّ انفطار السماء، وانتثار الكواكب، وتفجير البحار

 <sup>«</sup>الكشاف» (٢/ ٧٤٧) وانظر «التفسير الكبير» (٢١/ ٦٣).

وبعثرة القبور، كل ذلك مما يؤدي إلى الهول الكبير والرعب، فقدمها لهذا الغرض، ألا ترى أنه قال: ﴿ إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ زِلْزَالَمَا﴾ [الزلزلة: ١] فلم يقدم الاسم وذلك لأنّ مشهد الزلازل واقع متكرر على الأعوام والأيام، وإنْ كانت لهذه الزلزلة أعظم منها جميعاً بخلاف المشاهد التي ذكرها، فإنه لم يحدث أنْ انشقت السماء، أو انفطرت أو انتثرت النجوم أو تفجرت البحار، فالهول والفزع لههنا أكبر، وأكبر، فقدم ما قدّم للتهويل.

وقد يكون للتعظيم، نحو: (إذا الحبر أفتى بذاك، فقد كفانا مؤونة البحث والتنقير) و(إذا ابن حجر صحح الخبر فكيف نرده) ونحو ذاك.

وقد يكون لتعجيل المسرة أو المساءة، نحو (إذا الحبيب حضر وهبت لك ما تريد) و(إذا ولدك عاد من سفره فماذا تعطيني)، أو تقول (إذا السفاك ملك البلاد، فلا خير في الحياة).

وقد يكون للتحقير، نحو (إذا الجاهل الغبي أصبح سيداً علينا فبطن الأرض خير لنا من ظاهرها) و(إذا لهذاالجبان الذليل أهانك فتعسأ لك).

إلى غير ذٰلك من أغراض التقديم الأخرى.

# اقتران جواب الشرط بالفاء وإذا الفجائية

## اقترانه بالفاء

قد يرتبط جواب الشرط بالفاء نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُهِنِ اللَّهُ فَمَا لَهُم مِن مُكْرِمٍ ﴾ [الحج: ١٨] ويجب ذلك إذا كان الجواب لا يصلح أن يقع شرطاً، فإنْ صلح وقوعه شرطاً فلا يجب ربطه بالفاء، ويذكر النحاة المواطن التي يجب فيها اقتران الجواب بالفاء، وهي على وجه الايجاز:

١ – أن يكون الجواب فعلاً مقترناً بـ (قد) أو كان زمنه ماضياً، وإنْ لم يقترن بـ (قد) لفظاً لحو قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ قَمِيصُمُ قُدًا مِن دُبُرٍ فَكَذَبَتْ ﴾ [يوسف: ٢٧] وقوله: ﴿ إِن كُنتُ قُلْتُمُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ ﴾ [المائدة: ١١٦].

فإذا دلّ على وعد أو وعيد، جاز ارتباطه بالفاء، وذلك على تنزيل المستقبل منزلة الماضي، لأنه محقق الوقوع، وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَمَن جَآءَ بِٱلسَّيِتَةِ فَكُبَّتَ وُجُوهُهُمْ فِ ٱلنَّارِ﴾ الماضي، لأنه محقق الوقوع، وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَمَن جَآءَ بِٱلسَّيِتَةِ فَكُبَّتَ وُجُوهُهُمْ فِ ٱلنَّارِ﴾ الماضي، ٩٠] أي كأنّ الأمر قد حصل.

٢- أَنْ يَكُونَ طَلْبِياً، نحو قوله تعالى: ﴿ قَإِذَا ٱسْتَغَذَّنُوكَ لِبَعْضِ شَانِهِمْ قَأْذَنَ لِمَن شِئْتَكَ مِنْهُمْ ﴾ [النور: ٦٢].

٣- أن يكون جامداً، نحو: ﴿ إِن تَسَرَنِ أَنَا أَقَلَ مِنكَ مَا لَا وَوَلَدًا فَعَسَىٰ رَبِّ أَن يُؤْتِيَنِ خَسَرًا مِن جَنْكَ مَا لَا وَوَلَدًا فَعَسَىٰ رَبِّ أَن يُؤْتِيَنِ خَسَرًا مِن
 جَنْكَ ﴾ [الكهف: ٣٩-٤].

إن يكون مقترناً بحرف استقبال كالسين وسوف نحو قوله: ﴿ مَن يَرْتَدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ - فَسَوْنَ يَأْنِى اللَّهُ بِقَوْدٍ يُحَيِّمُ ﴾ [المائدة: ٥٤].

٥- أن يكون مقترناً بـ (لن) أو (لما) نحو (إنْ جاءني فلن أفرط في حقه).

٦- أن يكون جملة اسمية، نحو قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْتَكُو ﴾ [البقرة: ٢٣٤] ونحو (من جدّ فالمستقبل له)(١).

هٰذه أهم المواطن التي تقترن بها الفاء. وهٰذه المواطن لا يصح أَنْ تقع شرطاً، فإذا وقعت جواباً اقترنت بالفاء.

وسبب اختيار الفاء للربط، هو أنها (أي الفاء) تفيد السبب عموماً في الشرط وغيره، تقول: (الطفل يبكي فيضحك أخوه) و(يقوم خالد فيقوم محمد)، قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكُوثَرَ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنْحَرْ ﴾ [الكوثر: ٢،١]، فجيء بها في الشرط للدلالة على السبب.

جاء في (التصريح): «وخصت الفاء بذلك لما فيها من معنى السببية»<sup>(۲)</sup>.

وقال أبو حيان: «وهذه الفاء هي فاء السبب الكائنة في الايجاب، في نحو قولك: (يقوم زيد فيقوم عمرو) وكما يربط بها عند التحقيق يربط بها عند التقدير<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن يعيش: «فأتوا بالفاء لأنها تفيد الاتباع، وتؤذن بأنَّ ما بعدها مسبب عمَّا قبلها»(٤).

وليست هذه مهمة الفاء فقط، بل هي قد تفيدنا أيضاً في تعيين الجزاء وإيضاح المعنى وإنَّ حذفها قد يؤدي إلى الالباس، أو إلى عدم اكتمال المعنى في تعبيرات عديدة، وذلك نحو

<sup>(</sup>۱) انظر «التصريح (۲/ ۲٤٩)، «شرح الرضي على الكافية» (۲/ ۲۹۱).

<sup>(</sup>۲) «التصريح» (۲/۲۵۰).

<sup>(</sup>۲) «الهمع» (۲/ ۲۰).

<sup>(</sup>٤) «شرح ابن يعيش» (٩/ ٢).

قولنا (من أحسن فلنفسه، ومن أساء فعليها) ألا ترى أنّا لو حذفنا الفاء وقلنا (من أحسن لنفسه) كان (لنفسه) متعلقاً بـ (أحسن)، وبقي الكلام غير تام، فلما جئنا بالفاء اتضح القصد وتم المعنى.

ونحو قوله تعالى: ﴿ وَمَا ثُنفِقُوا مِنْ خَيْرِ فَلِأَنفُسِكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٧٢] فلو قلت: (وما تنفقوا من خير لأنفسكم) لم يكتمل المعنى، لأن المجرور ارتبط بالشرط فأصبح في حيزه ولم يصبح في حيز الجزاء، وكذا لو قلت: (ان تصبهم سيئة فبما قدمت أيديهم) كان الجزاء (فبما قدمت أيديهم)، وكان المعنى أنه إذا أصابتهم سيئة، فإنه بسبب ما اكتسبته أيديهم، ولو حذفنا الفاء لم يتم المعنى.

ومثله (إذا استعنت فبالله) أي فاستعن بالله، ولو حذفت الفاء لم يتم المعنى، لأن المجرور يرتبط بالفعل.

ثم إنّ المعنى قد يتغير بتغير موضع الفاء في الجملة، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَن تَرَاضِ مِنْهُمَا وَتَشَاوُر فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِماً ﴾ [البقرة: ٢٣٣] فإذا قلت (فإن أرادا فصالاً فعن تراض منهما) كان المعنى أنهما إذا أرادا الطلاق فإنما أراداه عن تراض، أي أن التراضي على الطلاق وقع وحصل.

وانظر إلى قولنا (إنْ تركه لك عن طيب نفس تأخذه) فإنّ الجواب هو: (تأخذه) والمعنى إذا تركه طيبة نفسه أخذته، ولكن لو قلنا (إنْ تركه لك فعن طيب نفس تأخذه) كان المعنى أنه إذا تركه فأخذك له عن طيب نفس، أو يكون: إنْ تركه لك، فقد تركه عن طيب نفس، و(تأخذه) استثناف أي أنت تأخذه، ولو قلنا (إنْ تركه فلك عن طيب نفس تأخذه) كان المعنى إذا تركه فهو لك، تأخذه عن طيب نفس.

ونحو ذٰلك أنْ تقول: (إنْ أكرمت كريماً أعاده عليك بخير مما فعلت) فالجواب هنا (أعاده)، ولكن إذا قلت (إن أكرمت فكريماً أعاده عليك بخير مما فعلت) كان المعنى: إنْ أكرمت فقد أكرمت كريماً، وجملة (أعاده عليك) صفة، ولو قلت (إنْ أكرمت كريماً أعاده عليك بخير فمما فعلت) كان المعنى إذا أكرمت كريماً لهذه صفته فهذا من فعلك.

ونحوه: (إذا مشيت إلى مكرمة فلي أجرها) و(إذا مشيت فالى مكرمة لي أجرها) فالجواب في الثانية (إلى مكرمة) و(لي أجرها) نعت لها، والجواب في الأولى (فلي أجرها). وانظر إلى قوله تعالى: ﴿ إِن كَاكَ قَمِيصُهُمْ قُدَّ مِن قُبُلِ﴾ [يوسف: ٢٦]، فلو قلت (إن كان قميصه قد فمن قُبل) كان المعنى أنَّ قميصه قُدّ من قُبل.

وكذا قوله تعالى: ﴿ إِن كُنتُ عَلَى بَيِّنَةِ مِن رَّقِي وَرَزَقَنِي مِنَهُ رِزْقًا حَسَنَاً ﴾ [هود: ٨٨] والجواب في الآية محذوف، ولو قلت (إنْ كنت على بينة فمن ربّي) كان المعنى أني إذا كنت على بينة، فذاك من ربي، وكان (فمن ربي) هو الجواب.

وتقول: (إذا أرسلنا لهم قاضياً قضى بينهم بالعدل) فالجواب: (قضى) فإذا جئت بالفاء كان الجزاء حيثما وضعتها فيه، فإن قلت: (إذا أرسلنا لهم قاضياً قضى بيهم فبالعدل) كان الجواب (بالعدل) أي بالعدل كان حكمه، أو فبالعدل فعلنا، وتقول: (إذا أرسلنا لهم فقاضياً قضى بينهم بالعدل) أي إذا أرسلنا أحداً، فإنا أرسلنا قاضياً، وكان (قاضياً) هو الجزاء وجملة (قضى بينهم) نعت له.

ونحوه أنْ تقول (إذا قضيت أمراً فلا راد له)، والجواب (فلا راد له)، ولو قلت (إذا قضيت فأمر لا راد له) كان المعنى فقضاؤك أمر لا راد له، وكانت (لا راد له) صفة، أو تقول (فأمراً)، أي فقد قضيت أمراً.

وانظر إلى لهذه الجملة كيف يتغير المعنى بتغير موضع الفاء:

إذا رأيت إبراهيم حاد عنّي.

إذا رأيت إبراهيم حاد فعني.

إذا رأيت فإبراهيم حاد عنّي.

فالفاء ليست لمجرد الربط، بل لها غرض آخر لا يتضح المعنى إلاَّ بها أحياناً.

## دخول الفاء جوازاً على الجواب:

قد يقترن جواب الشرط بالفاء جوازاً، وذلك إذا كان الفعل ماضياً وقصد به وعد أو وعيد، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَن جَاءَ بِالسَّيِّنَةِ فَكُبَّتْ وُجُوهُهُمْ فِي النَّادِ ﴾ [النمل: ٩٠]، أو كان مضارعاً مجرداً، أو منفياً بـ (لا) وقيل بـ (لم) أيضاً (١)، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَأَمَيِّعُهُمُ قَلِيلًا ﴾ [البقرة: ٢٣٠].

<sup>(</sup>١) انظر «شرح ابن الناظم» (٢٨٨)، «التصريح» (٢/ ٢٤٩).

أما الماضي الذي قصد به وعد أو وعيد، فاقترانه بالفاء يدل على أنه نزل منزلة ماضي المعنى مبالغة في تحقق وقوعه (١)، أي كأن الأمر حصل وتم.

وأما المضارع المجرد أو المنفي بلا، فهو عند الأكثرين على تقدير مبتدأ بعد الفاء، قالوا ولذا يرتفع الفعل بعدها.

جاء في (الهمع): "ويرفع الجواب وجوباً إنْ قرن بالفاء سواء كان فعل الشرط ماضياً نحو ﴿ وَمَنْ عَادَ فَيَن يُوتِهِمُ اللَّهُ مِنْدُ ﴾ [المائدة: ٩٥] أم مضارعاً، نحو: ﴿ فَمَن يُوتِمِنُ بِرَبِهِ عَلَا يَخَافُ بَخْسَ الله الله الله عندية من جملة اسمية، وهو خبر مبتدأ محذوف تقديره فهو ينتقم الله منه، فهو لا يخاف "(٢).

وقال الرضي: «مذهب سيبويه تقدير المبتدأ في الأخير، ليكون جملة اسمية في التقدير، وقال المبرد لا حاجة إليه. . . وإنْ ثبت نحو قولك: (إن غبت فيموت زيد) لم يكن لمذهب سيبويه وجه، إذ لا يمكن في مثله تقدير مبتدأ الآ ضمير الشأن، ولا يجوز الآ بعد المخففة قياساً، وبعد انّ واخواتها ضرورة (٣).

ولهذا الافتراض الذي ذكره الرضي ثابت في فصيح الكلام، ولا داعي للتوقف فيه، قال تعالى: ﴿ وَمَن جَمَاءَ بِالسَّيِئَةِ فَكَلَ يُجْزَى ٱلَّذِينَ عَمِلُوا ٱلسَّيِّئَاتِ إِلَّا مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [القصص: ٨٤] فلا يصح تقدير مبتدأ لههنا.

والذي يبدو لي أن لهذه الفاء لها غرض في الكلام، وليس دخولها كخروجها.

أما دخولها على الفعل الماضي، فقد ذكر النحاة الغرض منه، وهو الاشعار بأنَّ الحدث وقع فعلًا، أو هو بمنزلة الواقع تحقيقاً وتأكيداً له.

وأما في المضارع، فالذي يبدو أنها تفيد التوكيد، فقوله تعالى: ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلاَ يَحِلُ لَهُ مِنَ بَعْدُ حَقَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُۥ [البقرة: ٢٣٠] آكد من قولنا (فإنْ طلقها لا تحل) بلا (فاء). وقوله: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّلِحَنتِ وَهُوَ مُؤْمِرُ ثُلَا يَخَافُ ظُلْمًا وَلَا هَضْمًا ﴾ [طه: ١١٢] آكد من قولنا (لا يخف ظلماً ولا هضماً).

 <sup>«</sup>شرح الأشموني» (٤/ ٢٣)، «حاشية الصبان» (٤/ ٢٣).

<sup>(</sup>۲) «همع الهوامع» (۲/ ۲۰)، وانظر «التصريح» (۲/ ۲۶۹-۲۰)، «كتاب سيبويه» (۱/ ۲۳۷-۴۳۸).

<sup>(</sup>٣) الشرح الرضي على الكافية ١ (٢/ ٢٩٢).

ويدل على ذٰلك أمور منها:

إنَّ الفاء قد تكون زائدة للتوكيد.

جاء في (المغني) في معاني الفاء: «الثالث أن تكون زائدة دخولها في الكلام  $\sim -10^{(1)}$ 

وجاء في (حاشية الدسوقي على المغني) تعليقاً على هٰذا القول:

«فلا ينافي أنها تفيد توكيد المعنى وتقويته لقولهم: إنّ زيادة الحرف تدل على زيادة المعنى، وقد ينضم لذّلك تزيين اللفظ وتحسينه، والاّكان ذلك عبثاً»(٢).

ويدل على ذلك استعمالها في غير الشرط، فهي قد تفيد التوكيد، قال تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ فَكَيْرٌ وَيُهَابِكَ فَطَهِّرْ وَالرُّجْزَ فَآهْجُرٌ ﴾ [المدثر:٣-٥].

يذكر النحاة أنَّ الفاء دخلت هنا لمعنى الشرط «كأنَّه قيل: وما كان فلا تدع تكبيره" (٣).

والحق أنّا لا نشم رائحة للشرط هنا، بل هو زيادة في التأكيد والتخصيص، فقدم المفعول للتخصيص، وجاء بالفاء زيادة في التوكيد، ونحوه قوله تعالى: ﴿ بَلِ اللَّهَ فَأَعْبُدُ وَكُن مِنَ السَّدَحُمِينَ ﴾ [الزمر: ٦٦]، وقوله: ﴿ وَإِنَّنَى فَآرْهَبُونِ ﴾ [البقرة: ٤٠] فجاء بالفاء زيادة في التوكيد.

وقد ذهب أبو الفتح إلى أنها زائدة، في نحو (وربك فكبر) ونحوه أنْ يقال: زيداً فاضرب، وعمراً فاشكر<sup>(٤)</sup>.

والفاء لا تزال تستعمل عندنا في لغتنا الدارجة في العراق لتوكيد الكلام، تقول: (والله ما اروح) فإذا أكدناه قلنا (والله فلا أروح).

وإذا كانت تستعمل في الفعل الماضي، للدلالة على تأكيد وقوع الفعل، فما المانع من أن تكون كذلك في المضارع؟

<sup>(</sup>١) «المغنى» (١/ ١٧٧).

<sup>(</sup>۲) «حاشية الدسوقي» (١/ ١٧٧).

<sup>(</sup>٣) «الكشاف» (٣/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>٤) انظر «التفسير الكبير» (٣٠/ ١٩١) في قوله تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ فَكَيْرُ ﴾ .

ويدلك على ذلك الاستعمال القرآني، فقد جاءت الفاء في المواطن التي فيها زيادة في التوكيد، قال تعالى: ﴿ إِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ فَلَا يَسْتَتْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [يونس: ٤٩].

وقال: ﴿ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَعْضِرُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [النحل: ٦١].

وقال في سورة الأعراف أيضاً: ﴿ فَإِذَا جَاتَةً أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَسْنَقْدِمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٤].

فأنت ترى أنه أتى بالفاء في آية يونس، ولم يأت بها في الآيتين الأخريين، وسبب ذٰلك -والله أعلم- إنّ الموطن في سورة يونس آكد، يدل على ذٰلك سياق الآيات:

قال تعالى في سورة يونس قبل لهذه الآية: ﴿ وَلِكُلِّ أَتَةِ رَّسُولُ فَإِذَا جَكَةَ رَسُولُهُمْ قَضِىَ بَيْنَهُم وَاللَّهُ وَاللّ ومِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

وقال في سورة الأعراف: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّىَ الْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْىَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَآن تُشْرِكُواْ بِاللّهِ مَا لَدَ يُنَزِّلْ بِهِـ سُلَطَنْنَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللّهِ مَا لَا نَعَلَمُونَ وَلِكُلِّ أَمَّتِهِ أَجَلُ فَإِذَا جَاتَهَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْنَقْدِمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٣-٣٤].

وقال في سورة النحل: ﴿ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ مَثْلُ ٱلسَّوْةِ ۚ وَيِلَهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَقَ وَهُوَ ٱلْعَرْيِرُ ٱلْسَكِيدُ وَلَوْ يُوَاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِظُلْمِهِمِ مَّا مَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَاّبَةِ وَلَكِن يُوَخِّرُهُمْ إِلَىٰ أَجَلٍ تُسَمَّى فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَشْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِثُونَ ﴾ [النحل: ٢٠-٦١].

فالكلام في سورة يونس هو في آجال الأمم وحسابها يوم القيامة، فقد ذكر أنّ كل أمة إنما تدعى وتحاسب بأجلها المحدد لها، والمشركون ينكرون لهذا ويسخرون منه قائلين: ﴿ أَوْذَا مِتْنَا وَكُنّا نُرْاباً ذَلِكَ رَجْعُ بَعِيدٌ ﴾ [ق:٣]، ويقول بعضهم لبعض: ﴿ هَلْ نَدُلُكُمْ عَلَى رَجُلٍ يُنَيّنتُكُمْ إِذَا مُرَقْتُهُ كُلّ مُمَزّقٍ إِنّكُمْ لَفِي خَلِقِ بَحَدِيدٍ ﴾ [سبأ: ٧] وفي لهذا الموطن أيضاً يسخرون قائلين: ﴿ مَتَى هَذَا ٱلْوَعَدُ إِن كُنتُد صَدِقِينَ ﴾ [يونس: ٤٨] فانكارهم لهذا يستدعي التوكيد، ولذا قال بعد لهذه الآيات: ﴿ فَهُ وَيَسّتَنَيُّونَكَ أَحَقُ هُو قُلْ إِي وَرَقِحَ إِنّكُم لَحَقُ وَمَا أَنشُد بِمُقَعِزِينَ ﴾ [يونس: ٥٣] فيأمر الرسول أن يقسم لهم على ذلك، فموطن التوكيد واضح في آية يونس، بخلاف الموطنين الآخرين.

أما آية الأعراف فإنّ ذكر الأجل يأتي فيها عرضاً كما هو ظاهر من السياق.

إِنَّةَ النحل كذلك، فإنها جاءت تعليقاً على معتقدهم بأنّ الملائكة بنات الله مع أنهم يكرهونهن لانفسهم، قال: ﴿ وَيَعْعَلُونَ لِلَهِ ٱلْبَنَتِ سُبَحَنَكُمْ وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم بِالْأَنْنَ عَلَى هُونِ اللهُ عَلَى هُونٍ أَحَدُهُم بِالْأَنْنَ طُلَّ وَجُهُمْ أَسْتَوَدًا وَهُو كَظِيمٌ يَنُورَى مِنَ الْقَوْمِ مِن سُوّعَ مَا بُشِرَ بِدِّ الْكَثِيكُمُ عَلَى هُونٍ أَمْ يَدُسُمُ فِي التَّرَابُ اللهُ عَلَى مَا يَعْكُمُونَ ﴾ [النحل: ٥٠-٥] فرد الله عليهم بقوله: ﴿ لِلّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ مَثُلُ السَّوَةُ وَلِيْ الْمَثَلُ الْمَثَوَةُ الْمَثَلُ الْمَثَوَةُ الْمَثَلُ الْمَثَوَةُ الْمَنْ وَهُو الْمَائِدُ اللهُ عَلَيْهِ الْمَثَلُ الْمَثَونَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ الْمَثَلُ الْمَثَوْنَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ الْمُثَلِّدُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ الْمَثَلُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ الْمَائِقُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُولُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَيْكُو اللّهُ عَلَا عَلَا عَا

شم قال: ﴿ وَلَقَ يُوَاخِذُ اللّهُ النّاسَ بِظُلْمِهِم . . . الآية ﴾ [النحل: ٦١] أي ان هؤلاء ظلموا وجاروا في قولهم، فنسبوا إلى الله مالا يليق به، فلو يؤاخذهم بذلك لعجل لهم العذاب، ولكنه يؤخرهم إلى أجل مسمى لا يتعدونه، ثم يعود بعد هذه الآية إلى حكاية معتقدهم الباطل، فيقول: ﴿ ويجعلون لله ما يكرهون ﴾ أي البنات لانهم يكرهونهن، كما حكى عنهم ذلك.

فأنت ترى أنّ ذكر الأجل جاء عرضاً في أثناء الكلام على الاعتقادات الباطلة، وليس كذلك الأمر في سورة يونس، فإنّ السياق فيها إنّما هو في آجال الأمم وحسابها في اليوم الآخر، الذي ينكره المتحدث عنهم من الكفرة، فاحتاج الكلام إلى زيادة توكيد بخلاف الموطنين الآخرين.

جاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ فَمَن يُؤْمِنُ بِرَبِّهِ، فَلَا يَخَافُ بَعْسَا وَلَا رَهَقًا ﴾ [الجن: ١٣]: «فلا يخاف – فهو لا يخاف أي فهو غير خائف، ولأن الكلام في تقدير مبتدأ وخبر، دخلت الفاء ولولا ذاك لقيل (لا يخف).

فإنْ قلت: أيّ فائدة في رفع الفعل، وتقدير مبتدأ قبله، حتى يقع خبراً له، ووجوب ادخال الفاء، وكان ذلك كله مستغنى عنه بأن يقال: لا يخف؟

قلت: الفائدة فيه، أنه إذا فعل ذلك، فكأنه قيل فهو لا يخاف، فكان دالاً على تحقيق أنّ المؤمن ناج لا محالة، وأنه هو المختص بذلك دون غيره (١٠).

فقد ذكر أنّ الفاء دلّت على تحقيق أنّ المؤمن ناج لا محالة، ولكنه لم يخرج من دائرة النحاة في تقدير مبتدأ ليكون الكلام من باب التخصيص، ولهذا مالا داعي له، ولا يصدق على كثير من التعبيرات، فأين التخصيص في قوله تعالى مثلاً ﴿ قُلْ إِنِ اَفَتَرَيْتُهُ فَلَا تَمَلِكُونَ لِي مِنَ اللّهِ شَيْئًا ﴾ [الأحقاف: ٨].

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۳/ ۲۷۰).

فإنّ تقديره كما يذهب النحاة (فأنتم لا تملكون لي من الله شيئاً) وعلى هذا التقدير يفيد الكلام تخصيصاً، ولكن المعنى يأباه، فهم لا يملكون له من الله شيئاً، كما لا يملك غيرهم له من الله شيئاً، فليسوا هم مختصين بهذا الأمر.

ويردّ هٰذا أيضاً أنه لا يصح تقدير مبتدأ أحياناً بعد الفاء، كما ذكرنا فينتفي هٰذا المعنى.

إنّ صاحب الكشاف لو اقتصر على معنى التحقيق، لكان كلامه أسلم، ومذهبه أسد، والله أعلم.

وجاء في (أنوار التنزيل) في قوله تعالى: ﴿ فَمَنِ أَتَّقَىٰ وَأَصَلَحَ فَلَا خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْرَنُونَ ﴿ وَمَنِ أَتَقَىٰ وَأَصَلَحَ فَلَا خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَجُرُنُونَ ﴿ وَاللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى صحة ما ذكرناه، والله أعلم.

## اقترانه بـ (إذا) الفجائية

قد يقترن جواب (إنْ) و(إذا) من بين أدوات الشرط بـ (إذا) الفجائية، وذُلك إذا كان الجواب فيه شروط معينة يذكرها النحاة.

جاء في (التصريح): "ويجوز أن تغني (إذا) الفجائية عن الفاء في الربط، لأنها أشبهت الفاء في كونها لا يبتدأ بها، ولا تقع إلا بعد ما هو معقب بما بعدها، فقامت مقامها إنْ كانت الأداة الحازمة (ان). . . أو كانت الأداة غير الجازمة (إذا) الشرطية، لأنها تشبه (إنْ) في كونها أم باب الشروط غير الجوازم، والجواب فيها جملة اسمية موجبة غير طلبية، وغير مقرونة بـ (إنّ) التوكيدية»(٢).

وعلى لهذا، فإنّ الجواب ليصلح اقترانه بـ (إذا) الفجائية، يجب أنْ تكون فيه الشروط الآتية:

١- أن يكون جملة اسمية فإن كان فعلية، لم يجز اقترانها به، فلا يجوز اقترانها في نحو
 (إنْ كان قميصه . . . فصدقت).

<sup>(</sup>١) «أنوار التنزيل» (٢٠٤).

 <sup>(</sup>۲) «التصريح» (۲/ ۲۰۱)، وانظر «الأشموني» (۶/ ۲۳)، «الهمع» (۲/ ۲۰).

٢- أن تكون الجملة مثبتة فإن كانت منفية، لم يصح اقترانه بها، فلا يجوز (إن يسافر إذا ما أنا مسافر).

٣- أن تكون الجملة خبرية فإذا كانت غير خبرية، لم يصح اقترانه بها، فلا يجوز (إنْ
 عصيت اذا ويل لك).

٤ – أن تكون غير مقرونة بـ (انّ) المؤكدة فلا يصح أن تقول: (إنْ تذهب اذا إني معك).

ومثال ما اجتمعت فيه الشروط، قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ ۚ إِذَا هُمَّ يَسْتَبْشِرُونَ﴾ [الزمر: ٤٥] وقوله: ﴿ إِذَا دَعَاكُمْ دَعْوَةً مِنَ ٱلْأَرْضِ إِذَاۤ أَنْتُمْ تَخْرُجُونَ﴾ [الروم: ٢٥].

وهناك شرط أغفله النحاة، وهو أن يحتمل الكلام معنى المفاجأة، وإلاّ لم يحسن دخولها وإن وجدت الشروط، فلا يحسن مثلاً أنْ يقال في نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى المفاجأة. آلْفُ هَرَاءَ فَهُو خَيْرٌ لَكُمْ عَلَى اللهُ اللهُ

ولا يحسن في نحو قوله تعالى: ﴿ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُكُ وَاَمْرَأَتَكَانِ ﴾ [البقرة: ٢٨٢] أن يقال: (إذا رجل وامرأتان) أو (إذا هما رجل وامرأتان) ولا في نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَتَ وَحِدَةً فَلَهَا النّصَف)، ولا في نحو قوله: ﴿ إِن كَانَتُ وَحِدَةً فَلَهَا النّصَف)، ولا في نحو قوله: ﴿ إِن يَكُنُ غَنِينًا أَوْ فَقِيرًا فَاللّهُ أَوْلَى بِهِمًا ﴾ [النساء: ١٣٥] أنْ يقال (إذا الله أولى بهما) ولا في قوله ﴿ وَإِن يَمْسَسَكَ عِنْيِرٍ فَهُوعَلَى كُلّ شَيْء قَدِيرٌ ﴾ [الأنعام: ١٧] أنْ يقال (إذا هو على كل شيء قدير).

بل لا بد من توفر عنصر المفاجأة، ليصح الكلام، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَمِنْهُمْ مَنَ كَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَنَتِ فَإِنْ أَعْطُوا مِنْهَا رَضُوا وَإِن لَمْ يُعْطَوًا مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسَخَطُونَ﴾ [التوبة: ٥٨] أي يسخطون فجأة، وقوله: ﴿ إِذَا دَعَاكُمْ دَعْوَةً مِنَ ٱلأَرْضِ إِذَا أَنشُرْ تَخْرُجُونَ ﴾ [الروم: ٢٥] أي تخرجون فجأة استجابة لأمر الله.

فلا يحسن وضع (إذا) في المواطن التي يذكرها النحاة، إذا لم يكن الموطن صالحاً للمفاجأة.

إنّ الفاء تفيد السبب، ولا تفيد المفاجأة، وهناك فرق بين السبب والمفاجأة، ألا تحسّ فرقاً في المعنى بين قوله ﴿ وَإِن لَمْ يُعْطَوّاً مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسْخُطُوك ﴾ والقول (فهم يسخطون)؟ ألا ترى أن في الأول سرعة تغير ومفاجأة في الموقف، وأمّا الثاني فسبب محض وليس فيه معنى المفاجأة؟

تقول (من أسلم فله الجنّة) و(من فتن المؤمنين في دينهم فله عذاب شديد) فالفاء أفادت السبب ولم تفد المفاجأة والسرعة، فالعذاب قد يكون في الآخرة.

وعلى لهذا فإنّ (إذا) لا تغني عن الفاء، **ولا الفاء تغن**ي عن (إَذَا)، بل لكل منهما غرض ومعنى.

قالوا: "وقد يجمع بين الفاء وإذا الفجائية تأكيداً، خلافاً لمن منع ذلك، قال تعالى: ﴿ فَإِذَا هِمَ شَاخِصَةً أَبْصَكُرُ ٱلَّذِينَ كَفَـرُوا﴾ [الأنبياء:٧٩].

قال الزمخشري: (إذا) لهذه هي الفجائية، وقد تقع في المجازاة سادَة مسدَّ الفاء، فإذا جاءت الفاء معها، تعاونتا على وصل الجزاء فيتأكد ولو قيل: إذا هي شاخصة، أو (فهي شاخصة) كان سديداً. أهـ»(١).

ولا شك أنه قد يجمع بينهما كما ورد في القرآن الكريم، ولكن ليس توكيداً إذ ليسا هما بمعنى واحد حتى يفيد اجتماعهما التوكيد، بل لجمع معنيي الفاء و(إذا) فيراد باجتماعهما السببية والمفاجأة، قال تعالى: ﴿ حَقَّ إِذَا فُيحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُم مِن كُلِ حَدَبٍ يَسْلُونَ وَاقْتَرَبَ ٱلْوَعْدُ ٱلْحَقُ فَإِذَا هِى شَيْخِصَةً أَبْصَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يَكَوَيّلنَا قَدْ كُنّا فِي عَفَلَةٍ يَسْلُونَ وَأَقْتَرَبَ ٱلْوَعْدُ ٱلْحَقُ فَإِذَا هِى شَيْخِصَةً أَبْصَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يَكَويّلنَا قَدْ كُنّا فِي عَفَلَةٍ يَنْ هَذَا بَلْ كُنّا ظَلَيمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٩٦-٩٧] فجمع بين الفاء و(إذا) لارادة معنيي السبب والمفاجأة، وليس حذف أحدهما يغني الآخر عن ذكره، كما هو ظاهر كلام الزمخشري، بل

# رفع جواب الشرط بغير الفاء

إذا وقع جواب الشرط مضارعاً، والشرط ماضياً، جاز في جواب الشرط وجهان: الرفع والمجزم، نحو (إنْ جنتني أزرك) و(إنْ جنتني ازورك)<sup>(۲)</sup>، قال تعالى: ﴿ وَمَا عَيِلَتْ مِن سُوَءِ وَالْجَزَمَ، نحو (إنْ جنتني أزرك) و [آل عمران: ٣٠]. فما الفرق بين التعبيرين في المعنى ؟

الذي يبدو أن رفع الفعل أقوى وأدل على الامضاء من جزمه، وذُلك لأنّ اصل الكلام في الرفع تقديم المتأخر، والتقدير في الجملة السابقة (أزورك إنْ جئتني) فيكون الكلام في الرفع قد بني على امضاء الحدث، ثم أدرك المتكلم الشرط مؤخراً "، وأما في الجزم فقد بني الكلام على الشرط ابتداء، ولذلك جزم الجواب.

 <sup>(</sup>۱) «التصريح» (۲/۲۵۱).

<sup>(</sup>٢) انظر «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٢٩٠)، «شرح ابن الناظم» (٢٨٧)، «شرح الأشموني» (٤/ ١٧).

<sup>(</sup>٣) انظر «الأصول» لابن السراج (١٩٦/٢).

قال سيبويه: «وقد تقول: (إنْ اتيتني آتيك) أي آتيك إنْ أتيتني... ولا يحسن إن تأتني آتيك) من قبل أن (إن) هي العاملة»(١).

فبالجزم يكون الكلام مبنياً على الشرط، وبالرفع يكون الكلام مبنياً على الامضاء، ولو كان مبنياً على الشرط لجزم.

#### العطف على الشرط والجواب

إذا جئت بفعل مضارع مقرون بالواو أو الفاء بعد فعل الشرط، جاز فيه وجهان:

الجزم على الاتباع، والنصب. تقول: (إنْ تضرب خالداً وتهنه اغضب عليك) وتقول: (إنْ تضرب خالداً وتهينَه اغضب عليك). فالجزم على العطف، والنصب على المعية.

وتقول: (إن تعنّف أخاك فتغضبُه لا أكلمك) بالجزم، تقول: (إنْ تعنف أخاك فتغضبَه لا أكلمك) بالنصب على السببية.

فإن جئت بالفعل بعد الجواب، جاز فيه الرفع على الاستئناف زيادة على الوجهين السابقين (٢)، نحو (إنْ تكرم سالماً أكرمك وأساعدك) فالجزم على العطف، والنصب على المعية، والرفع على الاستئناف، ومعنى الاستئناف أنك تساعده، سواء فعل ذلك أم لا

فمعنى الجزم أنك تساعده إن أكرم سالماً، ومعنى الرفع أنك تساعده على كل حال وليست مساعدتك له مرتبطة بالشرط، ومثله قوله تعالى: ﴿ وَإِن يُقَايِتُوكُمُ يُولُوكُمُ الاَّذَبَارُ ثُمَّ لاَ يُنصَرُونَ ﴾ [آل عمران: ١١١]، فجاء بالفعل مرفوعاً، والمعنى أنهم لا ينصرون، وليس ذلك مشروطاً بالقتال، وإنما هو أخبار مستأنف، ولو جزم لكان مشروطاً بالقتال.

## إجتماع الشرط والقسم

إذا اجتمع شرط وقسم، فالجواب للسابق منهما، فإن تقدمهما ذو خبر، جاز جعل الجواب لأيّ منهما (٣).

وذٰلك لأنَّ المتقدم يكون الكلام مبنياً عليه، فإذا قلت (والله إنْ زرتني لأكرمنك)

 <sup>(</sup>١) (كتاب سيبويه) (١/٤٦٣).

<sup>(</sup>۲) انظر: «الأشموني» (٤/ ٢٤-٢٥)، «التصريح» (٢/ ٢٥١).

<sup>(</sup>٣) «التصريح» (٢/ ٢٥٣)، «شرح ابن الناظم» (٢٩٠)، «شرح ابن عقيل» (٢/ ١٢٦).

فقد بنيت الكلام على القسم، وكان الشرط مقيداً له، وإن قلت (إنْ زرتني والله أكرمك) كنت بنيت الكلام على الشرط، وجعلت القسم معترضاً.

جاء في (أمالي ابن الشجري): «والله إنْ قمت لأقومن - لأقومن جواب القسم والشرط معترض. . . وإنْ تقدم الشرط كان القسم معترضاً، والجواب للشرط، مثل: إنْ قمت «(۱).

فإن تقدمهما ذو خبر نحو (إنا والله إن اتيتني أكرمك) جاز جعل الجواب للقسم أو للشرط، باعتبار أنّ الكلام بني على اسم متقدم غير الشرط والقسم، وهو يحتاج إلى خبر فيمكن جعل كل من القسم أو الشرط معترضاً، فإذا قلت: (أنا والله إن تأتني آتك) جعلت القسم اعتراضاً بين المبتدأ والخبر، وإنْ قلت (أنا والله إن اتيتني لآتينك) جعلت الشرط قيداً للقسم.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُثْرِكُونَ ﴾ [الأنعام: ١٢١] فإنَّ القسم مضمر عند النحاة، وتقدير الكلام (ولتن اطعتموهم) بدليل أنَّ الجواب للقسم، ولم يقترن بالفاء.

جاء في (الكتاب): «فلو قلت: (إنْ اتيتني لأكرمنّك) و(إن لم تأتني لأغمنّك) جاز لأنه في معنى لئن أتيتني لأكرمنّك، ولئن لم تأتني لأغمنك، ولا بد من هذه اللام مضمرة أو مظهرة، لأنها لليمين، كأنك قلت: والله لئن اتيتني لأكرمنك»(٢).

<sup>(</sup>۱) «أمالي ابن الشجري» (۱/ ۲٤٠)، وانظر «شرح الرضي على الكافية» (۲/ ۲۸٤)، «كتاب سيبويه» (۱/ ٤٤٤).

<sup>(</sup>٢) «كتاب سيبويه» (١/ ٤٣٦) وانظر «المغني» (٢/ ٦٤٠).

وهو كما ترى قسم على الشرط، فالشرط هو المقصود بالكلام، وقد أقسم الله عليه، فتسمية الشرط معترضاً في نحو لهذا تسمية غير موفقة، لا تناسب أهميته في الكلام، ولا في أداء المعنى، وعلى أي حال فهو مصطلح نحوي، وهو نظير التسمية بالفضلة، مع أنّ المعنى يتوقف عليها أحياناً، فإذا حذفت ذهب معنى الكلام، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَبًا ﴾ [لقمان: ١٨] وقوله: ﴿ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلَوْةِ قَامُوا كُسَالَى ﴾ [النساء: ١٤٦] وقوله: ﴿ وَهِ إِذَا قَامُوا الله نبياء: ١٦]، وقوله الشاعر:

إنما الميت من يعيش كثيباً كاسفاً باله قليل الرجاء

ونحو (ضربي العبد مسيئاً) فإذا حذفت الفضلة في نحو لهذا، اختل الكلام وفسد المَعنى ومع ذلك فالمنصوبات لههنا تسمى فضلة في الاصطلاح، ولا مشاحة في الاصطلاح.

#### حذف جواب الشرط

## أ- حذفه وجوباً:

يحذف جواب الشرط وجوباً، وذلك إذا تقدم عليه أو اكتنفه ما يدل عليه، وكان فعل الشرط ماضياً، نحو (أزورك إنْ زرتني) ونحو (أنت مفلح إنْ صدقت) و(أنت إنْ صدقت مفلح). قال تعالى: ﴿ وَإِنَّا إِن شَاءَ ٱللَّهُ لَمُهْتَدُونَ﴾ [البقرة: ٧٠](١).

وعند الكوفيين إنّ جواب الشرط هو المتقدم، ففي نحو (أزورك إن زرتني) (أزورك) هو المجواب عندهم (٢٠).

وقد ردّ البصريون ذاك، بأنه لو كان الجواب هو المتقدم، لجزم إذا كان فعلاً، وللزمته الفاء إذا كان جملة اسمية (٣) فكان يصح أنْ يقال (أزرك إنْ زرتني) و(فأنت مفلح إنْ صدقت).

ويرده أيضاً أننا نقول (إذا أمطرت السماء نبت الزرع) ولا نقول «نبت الزرع إذا امطرت السماء» بل نقول (ينبت الزرع)، ونقول (إذا فارقته الحمّى خرج) ولا نقول (خرج إذا فارقته الحمّى)، ونقول (ان زرتني زرتك) ولا نقول (زرتك إنْ زرتني) بل نقول (أزورك) فدلَ على

انظر «المغنى» (۲/۷۲).

<sup>(</sup>٢) انظر «شرح الأشموني» (٤/ ١٥).

<sup>(</sup>٣) انظر «شرح ابن یعیش» (۹/۷).

أنَّ المتقدم ليس جواباً للشرط.

وذهب جماعة من البصريين إلى أنّ ثمة فرقاً في المعنى بين التقديم والتأخير، فإنّ قولنا (أزورك إنْ زرتني) الكلام فيه مبني على الوعد غير المشروط، ثم بدا للمتكلم أن يشترط بخلاف ما إذا بدأ بالشرط، فقال (إنْ زرتني زرتك) فإنّه بناه ابتداء على الشرط.

قال ابن السراج: «فأما قولهم (أجيئك إنْ جئتني) و(آتيك إنْ تأتني) فالذي عندنا إنّ هٰذا الجواب محذوف، كفي عنه الفعل المقدم، وإنما يستعمل هٰذا على جهتين:

اما أن يضطر إليه شاعر، فيقدم الجزاء للضرورة، وحقه التأخير.

واما أن تذكر الجزاء بغير شرط ولا نية فيه، فتقول: (أجيئك) فيعدك بذلك على كل حال، ثم يبدو له ألاّ يجيئك بسبب، فتقول: إنْ جئتني، ويستغني عن الجواب بما قدم»(١).

قيل: وليس كذُّلك بل الكلام مبني على الشرط وإنْ تأخرً.

جاء في (البرهان): «ففي التقدم بني الكلام على الخبر، ثم طرأ التوقف، وفي التأخير بني الكلام من أوله على الشرط، كذا قاله ابن السراج وتابعه ابن مالك وغيره.

ونوزعا في ذلك، بل مع التقديم الكلام مبني على الشرط، كما لو قال: (له عليّ عشرة الأ درهماً) فإنه لم يقر بالعشرة، ثم انكر درهماً، ولو كان كذلك لم ينفع الاستثناء.

ثم زعم ابن السراج أنّ ذٰلك لا يقع إلاّ في الضرورة، وهو مردود بوقوعه في القرآن كقوله: ﴿ وَاشْكُرُوا لِلَّهِ إِن كُنتُدُ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٢]»(٢).

أما قوله انّ ابن السراج زعم أن ذلك لا يقع إلاّ في الضرورة، فهو وهم على ابن السراج، فإنه لم يقل ذاك، وإنما قال: إنّ لهذا التعبير إما أن يقع في ضرورة شعر، وإنّ الشاعر لم يقصد منه ما يقصد في اختيار الكلام، وإما أنْ يكون على نيّة ذكر الجزاء بغير شرط، ثم بدا له أنْ يذكر الشرط فيما بعد، ولهذا حق.

وأما ما ذكره صاحب البرهان، فلا أراه ينهض دليلًا على ردّ ابن السراج، فهناك فرق بين القولين، فقولهم (له عليّ عشرة إلاّ درهما) جملة واحدة، والجملة الواحدة تؤخذ بكل

<sup>(</sup>۱) «الأصول» (۲/ ۱۹۲).

<sup>(</sup>۲) «البرهان» (۲/۲۱٦–۳۱۷).

قيودها، وأما (أجيئك إنْ جئتني) فجملتان.

وأياً كان الأمر، فإنه يبدو على كل حال أنّ الحدث المتقدم آكد وأكثر تحقيقاً من المتأخر، فعلى ما ذكره ابن السراج انّ الكلام مبني على الوعد واليقين، ولم يبن على الشرط، ولو بناه على الشرط لجزمه.

وعلى مذهب الكوفيين انّ لهذا مقدم من تأخير، فقدم للاهتمام والعناية، ومعنى ذلك أنّ حدوثه آكد وأقوى.

وأما إذا اكتنفه ما يدل عليه، نحو قولنا (أنت إنْ درست ناجح) فالشرط في نحوه اعتراض من غير شك، فأنت بنيت كلامك على اليقين، ثم اعترضك الشرط قبل أن تتم الكلام، ونحوه (محمد ظننت مسافر) فإنك أردت أن تخبر عن سفر محمد باليقين ثم اعترضك الظن.

وعلى لهذا نحن نقول:

إنْ درست فأنت ناجح.

أنت إن درست ناجح.

أنت ناجح إن درست.

فالجملة الأولى مبنية على الشرط ابتداء، والثانية مبنية على اليقين، والشرط معترض، والثالثة مبنية على اليقين، حتى إذا مضى الكلام على اليقين، أدركك الشرط، فأستأنفته في الكلام، فالنجاح في الجملة الأخيرة آكد، لأن الاخبار مضى على اليقين، أما الشرط فمتأخر، ثم الثانية لأن الشرط اعترض الخبر، ثم الأولى، لأن الكلام فيها مبني على الشرط ابتداء.

أما الاشتراط للحذف أن يكون فعل الشرط ماضياً في كل ما مرّ مع القسم، أو مع غيره فإنه يبدو أن العرب لا تجزم بعد أداة الشرط إلاّ إذا ارادت بناء الكلام على الشرط، فإنّ الجزم بها يعني أنّ الكلام مبني على الشرط فلا تحذف لأنّ الكلام سيتناقض، إذ كيف يكون الكلام مبنياً على على الشرط واليقين في وقت واحد؟ فإنك إذا قلت (أزورك إنْ تزرني) كان الكلام مبنياً على الشرط بدلالة الجزم، وكان مبنياً على اليقين بدلالة ما تقدم عليه وارتفاعه، إذ لو كان جوار لجزم فيكون الكلام مبنياً على الشرط واليقين في آن واحد، وهو باطل.

قال سيبويه: «وقبح في الكلام أنْ تعمل (إنْ) أو شيء من حروف الجزاء في الأفعال حنى تجزمه في اللفظ ثم لا يكون لها جواب ينجزم بما قبله.

ألا ترى أنك تقول (آتيك إنْ أتيتني) ولا تقول (آتيك إن تأتني) إلاّ في شعر»(١).

وهٰذا يؤيد ما ذهب إليه ابن السراج.

ب- حذفه جوازًا:

وهو على ضربين:

الأول: أَنْ يَحَدُفُ اخْتَصَاراً، نَحُو قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ قَالُواْ طَلَّيْرَكُمْ مَّعَكُمُّ أَيِن ذُكِّرَقُّ بَلْ أَنْتُمْ فَقَالُ أَنْتُمْ مَّعَكُمُ أَيِن ذُكِّرَقُو بَلْ أَنْتُمْ فَقَالَ اللهِ عَالَى: ﴿ قَالُواْ إِنَّا تَطَيِّرُنَا ﴾. ونحو فَقَا أُنَّ مُتَمَرِقُونَ ﴾ [يس: ٥٤] أي (أعرضوا) (٢). قُولُه: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُنُمُ ٱنَّقُواْ مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلَكُمْ ثُرْحَمُونَ ﴾ [يس: ٥٤] أي (أعرضوا) (٢).

جاء في (المقتضب): «فأما حذف الخبر، فمعروف جيد، من ذلك قوله: ﴿ وَلَوْ أَنَّ قُرْمَانًا مُنْ مُرَّالًا مَنْ أَلُكُ مُولًا أَوْ فُلِعَتْ بِهِ ٱلْأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ ٱلْمَوْلَىٰ بَل يَلَّهِ ٱلْأَمْرُ جَمِيعًا ﴾ [الرعد: ٣١] قال الراجز:

لو قد حداهن أبو الجوديّ برجز مسحنفر الرويّ مستويات كنوي البرنيّ

لم يأت بخبر لعلم المخاطب، ومثل لهذا الكلام كثير، ولا يجوز الحذف حتى يكون المحذوف معلوماً بما يدل عليه من متقدم خبر أو مشاهدة حال<sup>(٣)</sup>.

الثاني: للدلالة على التفخيم والتعظيم.

جاء في (البرهان): «قالوا: وحذف الجواب يقع في مواقع التفخيم والتعظيم، ويجوز حذفه لعلم المخاطب به وإنما يحذف لقصد المبالغة لأن السامع مع أقصى تخيله يذهب منه الذهن كل مذهب، ولو صرّح بالجواب لوقف الذهن عند المصرح به، فلا يكون له ذلك الوقع، ومن ثم لا يحسن تقدير الجواب مخصوصاً إلاّ بعد العلم بالسياق»(١٤).

 <sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (۱/۲۳۱).

 <sup>(</sup>٣) «المقتضب» (٦/ ٨١) وانظر «كتاب سيبويه» (١/ ٤٥٣).

<sup>(</sup>٤) «البرهان» (٣/ ١٨٣).

وجاء في (الأيضاح) للقزويني: «أن يحذف للدلالة على أنه شيء لا يحيط به الوصف أو لتذهب نفس السامع كل مذهب ممكن، فلا يتصور مطلوباً أو مكروهاً إلا يجوز أن يكون الأمر اعظم منه، ولو عين شيء اقتصر عليه، وربما خف أمره، كقوله: ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ اللَّهُمُ اللَّهُمُ إِلَى الْجَنّةِ رُمُرًا حَقَّى إِذَا جَاءُوها وَقُرْتَحَتُ أَبُوبُها وَقَالَ لَمُتُمْ خَزَنَهُما سَلَمُ عَلَيْكُمْ طِبَتُمْ فَانْخُلُوها خَلِدِينَ ﴾ [الزمر: ٧٣] وكقوله: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ فُوقُواْ عَلَى النَّادِ ﴾ [الأنعام: ٧٧] ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ اللَّهُ مِيثُونَ عَلَى رَبّهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ فَي السَّجِمْ عَندَ رَبّهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ فَي السَّجْدة بِهُورَكَ اللَّهُ السَّمُ اللَّهُ عَندَ رَبّهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ فَي السَّجِدة : ١٤]» (١٠).

وقال ابن يعيش: «وقال أصحابنا إنّ حذف الجواب في لهذه الأشياء أبلغ في المعنى من إظهاره، ألا ترى انك إذا قلت لعبدك: (والله لئن قمت إليك) وسكت عن الجواب ذهب فكره إلى أشياء من أنواع المكروه، فلم يدر أيها يبقي، ولو قلت: لأضربنك فأتيت بالجواب، لم تبق شيئاً غير الضرب»(٢).

وجاء في (الاتقان): «إنما يحسن الحذف لقوة الدلالة عليه، أو يقصد به تعديد أشياء فيكون في تعدادها طول وسآمة، فيحذف، ويكتفى بدلالة الحال، وتترك النفس تجول في الأشياء المكتفى بالحال عن ذكرها، قال ولهذا القصد يؤثر في المواضع التي يراد بها التعجب والتهويل على النفوس، ومنه قوله في وصف أهل الجنة: ﴿حَقَّ إِذَا جَآمُوهَا وَفُتِحَتُ أَوْنَهُا ﴾ [الزمر: ٣٧] فحذف الجواب إذا كان وصف ما يجدونه ويلقونه عند ذلك لا يتناهى، فجعل الحذف دليلاً على ضيق الكلام عن وصف ما يشاهدونه، وتركت النفوس تقدر ما شاءته، ولا تبلغ مع ذلك كنه ما هنالك، وكذا قوله: ﴿ وَلَوْ تَرَكَ إِذَ فُوقَدُوا عَلَى النّارِ ﴾ والأنعام: ٢٧] أي لرأيت أمراً فظيعاً لا تكاد تحيط به العبارة» (٣٠).

قال تعالى: ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَعَرُوٓ اللَّهِ مَا لَهُمَّ أَمُرَّا حَقَى إِذَا جَآهُ وَهَا فَيْحَتُ أَبَوَابُهَا وَقَالَ لَهُمَّ خَزَنَهُمَّ ٱلْهَمْ الْمَا يَالِيكُمْ رُسُلٌ مِنكُم الزمر: ٧١].

وقال: ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ اَتَّقُوا رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَرًا ْحَتَىٰ إِذَا جَاءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبَوْبُهَا وَقَالَ لَمُصُرَّ خَزَنَهُا سَلَنَمُ عَلَيْكُمْ طِبْتُدُ فَأَدْخُلُوهَا خَلِدِينَ﴾ [الزمر: ٧٣].

<sup>(</sup>١) «الايضاح» (١/ ١٨٧ - ١٨٨).

<sup>(</sup>۲) اشرح ابن یعیش، (۹/۹).

<sup>(</sup>٣) «الاتقان» (٢/ ٥٥).

فقال في أهل جهنم: ﴿ حَتَّى إِذَا جَآءُوهَا فُتِحَتَّ أَبُوبُهَا ﴾ فجعل جواب الشرط (فتحت أبوابها)، وقال في أهل الجنة: ﴿ حَتَّى إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتُ أَبُوبُهُا ﴾ فجاء بالواو (وفتحت) وحذف الجواب.

قالوا: لأن جهنم سجن لأصحابها، والسجون مغلقة الأبواب، لا تفتح إلاّ لداخل فيها أو خارج منها، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّهَا عَلَيْهِم مُؤْصَدَةٌ ﴾ [الهمزة: ٨]، في حين قال في أهل الجنة (وفتحت أبوابها) لأنّ أبوابها مفتحة، لأنها دار الكرامة، قال تعالى: ﴿ جَنَّتِ عَذْنِ مُفَنَّحَةً لَمُّمُ الْأَبُوبُ ﴾ [ص: ٥٠]، وحذف الجواب، لأن الكلام يضيق عن وصف الكرامة التي أعدت لهم.

جاء في (الكشاف) في هذه الآية: «وإنما حذف [يعني الجزاء] لأنه في صفة ثواب أهل المجنة، فدل بحذفه على أنه شيء لا يحيط به الوصف. . . وقيل ابواب جهنم لا تفتح إلا عند دخول أهلها فيها، وأما أبواب الجنة فمتقدم فتحها، بدليل قوله ﴿ جَنَّتِ عَذَٰنِ مُفَنَّحَةً لَمُمُ ٱلأَبُونُ ﴾ فلذلك جيء بالواو، وكأنه قيل حتى إذا جاؤها وقد فتحت أبوابها»(١).

وجاء في (البرهان) في لهذه الآية أن أبا علي قال: «إنما تركت الواو في النار لأنها مغلقة، وكان مجيئهم شرطاً في فتحها، فقوله (فتحت) في الشرط، واما قوله (وفتحت) في الجنة فهذه واو الحال، كأنه قال: جاؤها وهي مفتحة الأبواب أو لهذه حالها.

ولهذا الذي قاله أبو علي هو الصواب ويشهد له أمران:

أحدهما: إن العادة مطردة شاهدة في إهانة المعذبين بالسجون، من إغلاقها حتى يردوا عليها، وإكرام المنعمين باعداد فتح الأبواب لهم مبادرة واهتماماً.

والثاني: النظير في قوله ﴿ جَنَّتِعَدُّنِ مُّفَنَّحَةً لَمُهُ ٱلْأَبْوَبُ ﴾ (٢).

ومن الحذف للدلالة على التهويل والتعظيم، قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَكَ إِذْ مُوقِفُواْ عَلَى النَّايِ ﴾ [الأنعام: ٢٧] وقوله: ﴿ وَلَوْ تَرَكَ إِذِ الظَّلْلِلْمُونَ فِي غَمَرَتِ الْمُوْتِ وَالْمَلَتَهِكَةُ بَاسِطُلُوۤ الَّذِيهِمُ أَخْرِجُواً اللّٰنعام: ٣] ﴿ ويقولُون (لو رأيت فلاناً والسياط تأخذ منه) قالوا: وهذا الحذف أفخم وأعظم، لأن على هذا التقدير يذهب خاطر المخاطب إلى كل ضرب من الوعيد، فيكون الخوف على هذا التقدير أشد ممّا إذا كان عُين له ذلك الوعيد» (٣).

 <sup>«</sup>الكشاف» (٣/ ٤١) وانظر «التفسير الكبير» ج٢٢/٢٧.

<sup>(</sup>٢) - «البرهان» (٣/ ١٨٩ - ١٩) وانظر «بدائع الفوائد» (٢/ ١٧٤ -١٧٥).

 <sup>(</sup>٣) «التفسير الكبير» للرازي (٤/ ٢٣٥-٢٣٦)، وانظر «الكشاف» (٢/ ٢٤٩) قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ طَلَمُوا إِذْ يَرَقَنَ
 المتذابَ أَنْ اَلْقُوَّةً يَلْو جَمِيمًا وَأَنَّ اللهُ شَدِيدُ الْمَذَابِ ﴾ .

## تشبيه الاسم الموصول بالشرط

قد يشبه الاسم الموصول بالشرط فتدخل في جوابه الفاء، نحو (الذي يدخل الدار فله مكافأة) فإن دخول الفاء معناه أن المكافأة تترتب على دخول الدار ترتب الجزاء على الشرط، فيكون دخول الدار سبباً للحصول على المكافأة، وأما حذفها فيحتمل السببية وغيرها، أي يحتمل أن المكافأة مترتبة على الدخول كالجملة السابقة، ويحتمل أن المكافأة ليست مترتبة على الدخول، كأنك تقول: انظر إلى ذلك الذي يدخل الدار، فإن له مكافأة، فليس دخول الدار سبباً للحصول عليها.

وعلى لهذا فدخول الفاء يفيد التنصيص على السبب، وحذفها لا يفيد التنصيص على شيء، بل يحمل السبب وغيره.

جاء في (الكامل) في قولهم (الذي يأتيني فله درهم) «فدخلت الفاء، لأنه استحق الدرهم بالاتيان، فإن لم ترد هذا المعنى قلت: الذي يأتيني له درهم»(١).

وقال سيبويه: «وسألته عن قوله (الذي يأتيني فله درهمان) لم جاز دخول الفاء همهنا، و(الذي يأتيني) بمنزلة (عبد الله) وأنت لا يجوز لك أن تقول (عبد الله فله درهمان)؟

فقال: إنما يحسن في (الذي) لأنّه جعل الآخر جواباً للأول، وجعل الأول به يجب له الدرهمان، فدخلت الفاء له هنا كما دخلت في الجزاء إذا قال (إن يأتني فله درهمان)، وإن شاء قال (الذي يأتيني له درهمان)، كما تقول: (عبد الله له درهمان) غير أنّه إنّما دخل القاء لتكون العطية مع وقوع الاتيان، فإذا قاله (له درهمان) فقد يكون أنْ لا يوجب ذلك بالاتيان، فإذا أدخل الفاء فإنّما يجعل الاتيان سبب ذلك، فهذا جزاء وإنْ لم يجزم لأنه صلة "(۲).

ولا يفيد حذف الفاء تنصيصاً على عدم السبب، كما ذهب إليه المبرد وجماعة من التخاة. ألله المرد وجماعة من التخاة المرد على جاء في (المقتضب): "ألا ترى أنك تقول: (الذي يأتيك فله درهم) فلولا أنّ الدرهم يجب بالاتيان، لم يجز دخول الفاء كما لا يجوز (زيد فله درهم) و(عبد الله فمنطلق) فإذا قلت (الذي يأتيك له درهم) لم تجعل الدرهم له بالاتيان "("). بل ان الفاء تفيد في المناه المناه المناه المناه المناه المناه الفاء تفيد أله درهم المناه الفاء تفيد أله المناه الم

<sup>(</sup>۱) «الكامل» (۲/ ۱۶۲).

خ (۲) ﴿ وَلَاكُ سِيبُويُهِ (١/ ٤٥٣) وانظر «الخصائص» (٣/ ٣٢٤)، «شرح ابن يعيش» (١/ ١٠٠–١٠١).

<sup>(</sup>٣) «المقتضب» (٣/ ١٩٥ - ١٩٦).

التتصيص على السبب وتجريد الجواب منها يفيد احتمال السببية وغيرها فإذا قلت (الذي يفتح المصندوق له خمسة دراهم) -بلا فاء- فإنّ قولك هذا يحتمل السببية وغيرها، أي يحتمل أنّ الحصول على الدراهم يكون بسبب فتح الصندوق، ويحتمل أنّ الشخص الذي يفتح الصندوق له مبلغ خمسة دراهم، وليست هذه الدراهم يستحقها بسبب فتح الصندوق، بل هي له قبل أن يباشر فتح الصندوق، فكأنّك قلت: انظر إلى هذا الشخص الذي يفتح الصندوق، فإنّ له خمسة دراهم.

ولكن إذا قلت (الذي يفتح الصندوق فله خمسة دراهم) فقد جعلت استحقاق الدراهم بسبب فتح الصندوق.

قال ابن هشام: «كما تربط الفاء الجواب بشرطه، كذّلك تربط شبه الجواب بشبه الشرط وذّلك في نحو (الذي يأتيني فله درهم) وبدخولها فُهم ما أراده المتكلم من ترتب لزوم الدرهم على الاتيان، ولو لم تدخل احتمل ذلك وغيره»(١).

ولهذا ما أشار إليه سيبويه في قوله الذي ذكرناه «غيرانه إنّما أدخل الفاء لتكون العطية مع وقوع الاتيان، فإذا قال (له درهمان) فقد يكون أنْ لا يوجب ذٰلك بالاتيان» أي يحتمل ذٰلك وغيره.

قال تعالى: ﴿ وَالَّذِي يَأْتِينَ ٱلْفَحِشَةَ مِن نِسَآبِكُمْ فَاسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةُ مِنكُمْ ﴾ [النساء: ١٥] فالاستشهاد مترتب على اتيان الفاحشة.

وقال: ﴿ وَٱلَّذَانِ يَأْتِيَنِهَا مِنكُمْ فَعَاذُوهُمَا ﴾ [النساء: ١٦] فَالايذاء مترتب على اتيان الفاحشة ترتب الجزاء على الشوط.

ويبدو لي أن الفاء ليست لمجرد السبب، بل تفيد التوكيد أيضاً، كما ذكرنا ذلك سابقاً يدلك على ذلك الاستعمال القرآني.

قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ لَا يُتَبِعُونَ مَاۤ أَنفَقُواْ مَنَا وَلَآ أَذَى لَهُمْ أَجَرُهُمْ عِندَرَبِهِمْ وَلَاحُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦٢].

وقال: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ ٱمْوَلَهُم بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ سِنَّا وَعَلَانِكَ ۚ فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خُوفُ عَلَيْهِمْ عَندَ رَبِّهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٤].

 <sup>(</sup>١) «المغني» (١/ ١٦٥) وانظر «شرح الرضي» (١/ ١٠٩)، «التصريح» (١/ ١٧٤).

فجاء في الثانية بالفاء دون الأولى، وذلك لأن الحالة الثانية أمثل، وأكمل من الأولى، يدلك على ذلك كثرة الانفاق وعمومه والاخلاص فيه في الثانية، فقد قال: ﴿ ٱلَّذِينَ يُمنفِقُونَ آمُوالَهُم بِٱلَيْلِ وَٱلنَّهَارِ سِمْرًا وَعَلَانِيكَ ﴾ ولم يقل مثل ذلك في الأولى، فهؤلاء أمثل ممن قبلهم، فأكد لهم الجزاء وربطه بالفاء.

وقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْدَ إِيمَننِهِمْ ثُمَّ ٱزْدَادُوا كُفْرًا لَن تُقْبَلَ تَوْبَتُهُمْ وَأُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلطَّمَا لُونَ ﴾ [آل عمر ان: ٩٠].

وقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَمَاثُواْ وَهُمْ كُفَّارٌ فَلَن يُقْبَلَ مِنْ أَحَدِهِم مِّلُ ۗ ٱلْأَرْضِ ذَهَبًا وَلَوِ ٱفْتَدَىٰ بِهِٰ عَلَىٰ الْأَرْضِ ذَهَبًا وَلَوِ ٱفْتَدَىٰ بِهِ \* [آل عمران: ٩١].

فجاء في الثانية بالفاء دون الأولى، وذُلك لما في الثانية من توكيد، وذُلك أنهم ماتوا وهم كفار بخلاف الأولى.

ومثله قوله تعالى:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَشَآفُوا الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَمُمُ الْمُدَىٰ لَن يَضُرُّوا اللَّهَ شَيْحًا وَسَيْحُ مِلْ أَعْدَلُهُمْ وَاللَّهُ مَا أَمُولُ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَمُمُ الْمُدَىٰ لَن يَضُرُّوا اللَّهَ شَيْحًا وَسَيْحُ مِلْ أَعْدَلُهُمْ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَالِهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الل

وقوله ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ثُمَّ مَاثُواْ وَهُمْ كُفَّارٌ فَلَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَمُسْرَ ﴾ [محمد: ٣٤].

وهو نظير ما مرّ، فقد جَرد الأولى من الفاء، وجاء في الثانية بالفاء توكيداً، وذٰلك لأنّهم ماتوا وهم كفّار.

وقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَنَنُوا ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِ ثُمَّ لَمْ بَنُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَمَ وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلْحَرِيقِ ﴾ [البروج: ١٠].

وقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّدَلِحَتِ لَمُمْ جَنَّتُ تَجْرِى مِن تَحْيِهَا ٱلْأَنْهَارُ ذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْكَبِيرُ ﴾ [البروج: ١١].

فجاء في الأولى بالفاء دون الثانية، وذلك لأنّ المقام والسياق يقتضيان توكيد الأولى، وذلك أنها جاءت تعقيباً على الذين فتنوا المؤمنين عن دينهم، وجعلوهم في الأخاديد وأضرموا عليهم النار ﴿ قُيْلَ أَصْحَبُ ٱلْأَخْدُودِ ٱلنّارِ ذَاتِ ٱلْوَقُودِ إِذْ هُرّ عَلَيْهَا قُعُودٌ ﴾ [البروج: ٤-٦] فأكد لهم العذاب بسبب فتنتهم المؤمنين عن دينهم.

ويحتمل أن يكون حذف الفاء من أصحاب الجنة إشارة إلى أن دخول الجنة ليس بالعمل وحده، بل هو برحمة من الله وفضل كما ذكر الرسول على لأن العمل الصالح لا يبلغ أن يكون مقابلاً للجنة، فيكون دخولها برحمة الله واقتسامها بالعمل، قال على: «لن يدخل أحدكم الجنة بعمله، قالوا: ولا أنت يا رسول الله ؟ قال: ولا أنا إلا أن يتغمدني الله برحمة منه وفضل» فحذف الفاء في أهل الجنة، لأنها ليست السبب للدخول وجاء بها في أهل النار لأن أعمالهم هي السبب في دخولها والله أعلم.

وأما قوله تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَعِمَلُواْ ٱلصَّلِحَنتِ فَلَهُمْ أَجْرُ غَيْرُ مَنُونِ ﴾ [التين: ٦] فإنّه ورد بالفاء، لأنّ الإيمان والعمل الصالح هما سبب الأجر، فالفرق بين لهذه الآية والتي قبلها، أنّ تلك في الجنة والعمل ليس مقابلًا للجنة، ولهذه في الأجر وهو سبب له، والله أعلم.

ولا يقتصر التشبيه بالشرط على الاسم الموصول، بل النكرة الموصوفة إذا كانت صفتها جملة فعلية، أو ظرفاً بشرط قصد العموم، فقد تتضمن معنى الشرط، ويكون في جوابها الفاء نحو (كل رجل يأتيني فله دينار) و(كل رجل في الدار فله درهم)(١) و(رجل يسألني فله أجر) و(رجل في المسجد فله بر(٢)).

وكذلك المبتدأ أو اسم (إنّ) إذا كان معرفة موصوفاً بالاسم الموصول نحو قوله تعالى: ﴿ وَالْقَوَعِدُ مِنَ النِّسَاءِ اللِّي لَا يَرْبُونَ نِكَامًا فَلَيْسَ عَلَيْهِ ﴾ [النور: ٦٠] وقوله: ﴿ قُلْ إِنَّ الْمَوْتَ الَّذِي تَسِعاه فستلقاه (٣٠). الْمَوْتَ الَّذِي تَفِرُونَ مِنْهُ فَإِنَّامُ مُلَاقِيكُمْ ﴾ [الجمعة: ٨] (السعي الذي تسعاه فستلقاه (٣٠). وغير ذلك (١٠).

<sup>(</sup>۱) «المفصل» (۱/ ۸۰)، وانظر «كتاب سيبويه» (۱/ ٤٥٣).

<sup>(</sup>۲) انظر «شرح الأشموني» (١/ ٢٢٤-٢٢٥).

<sup>(</sup>٣) انظر «الهمع» (١/٩/١)، اشرح الأشموني، (١/٢٢٤-٢٢٥).

<sup>(</sup>٤) انظر «الهمع» (١/٩٠١).

## التوكيد

التوكيد يفيد تقوية المؤكد وتمكينه في ذهن السامع وقلبه، جاء في (المفصل): «وجدوى التأكيد أنك إذا كررت فقد قررت المؤكد وما علق به في نفس السامع، ومكّنته في قلبه وأمطت شبهة ربما خالجته، أو توهمت غفلة وذهابًا عما أنت بصدده فأزلته»(١).

والعرب تؤكد كل شيء تراه في حاجة الى التوكيد، فهي قد تؤكد الحكم كله أو تؤكد جزءاً منه، وقد تؤكد لفظة بعينها، أو تؤكد مضمون الحكم، أو مضمون اللفظة أو غير ذلك، فتقول (إنّ محمداً مريض) و(محمد مريض محمد مريض) فهذا تأكيد للحكم.

وتقول: (محمد نفسه مريض) فهذا تأكيد لكلمة واحدة.

وتقول: (محمد ساع الى الخير سعياً) فهذا تأكيد للحدث الذي تضمنه اسم الفاعل.

وتقول (أدلجت ليلاً) فهذا تأكيد للزمن الذي تضمنه الدلج، لأنّ الدلج هو السير في الليل خاصة، قال تعالى: ﴿ شُبْحَنَ ٱلَّذِى ٱسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلاً﴾ [الإسراء: ١] ف (ليلاً) تأكيد للزمن الذي تضمنه الإسراء.

وتقول (لك عليّ مائة دينار اعترافاً) فهذا تأكيد لمضمون الجملة، لأنّه اعتراف بالدَّين ولو لم تقل (اعترافاً).

وقد افتنَّت العرب في ذلك افتناناً واسعاً، فجاءت بالتوكيد على صور متعددة فهناك:

 ١- ألفاظ تفيد التوكيد حيثما وقعت، مثل ان ولام الابتداء ونوني التوكيد الثقيلة والخفيفة.

٧- ألفاظ تفيد التوكيد في مواطن دون أخرى، وهي الحروف الزائدة مثل: ما، ولا، والباء وإنْ، وذلك نحو قوله: ﴿حَقَّ إِذَامَاجَامُوهَا﴾ [فصلت: ٢٠] و﴿ عَمَّا قَلِيلٍ لَيُصْبِحُنَّ نَكِيمِينَ﴾ [المؤمنون: ٤٠] ف (ما) هنا حرف زائد أفاد التوكيد ونحو ﴿ قَالَ مَا مَنْكُكُ أَلَّا تَسْجُدَ ﴾ [الأعراف: ١٢] ف (لا) هنا حرف زائد، أي ما منعك أنْ تسجد وهي تفيد التوكيد، وكالباء في الخبر، نحو ﴿ وَمَارَبُّكَ بِظَلَّمِ لِلْقَبِيدِ ﴾ [فصلت: ٤٦].

٣- ثم قد يكون التوكيد على صور إعرابية وتركيبية مختلفة، فقد يكون على صورة

<sup>(</sup>١) «المفصل» (٣/٤) وانظر «شرح ابن يعيش» (٣/٤٠).

مفعول مطلق، سواء كان مؤكداً لمصدر عامله، نحو ﴿ وَكُلَّمَ اللَّهُ مُوسَىٰ تَحَيِّلِمًا ﴾ [النساء: ١٦٤] أم كان مؤكداً لمضمون الجملة، وهو المؤكد لنفسه أو لغيره نحو ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ كِلنَبَا مُؤَجَّلًا ﴾ [آل عمران: ١٤٥] و (أنت أخى يقينا).

وقد يكون بصورة ظرف مؤكد لزمن عامله، نحو ﴿ سُبْحَانَ ٱلَّذِيّ ٱسْرَىٰ بِعَبْدِهِ. لَيْلًا ﴾ [الإسراء: ١] و(تكلم حينا) فإنّ التكلم لا يكون إلاّ في حين.

وقد يكون على صورة حال، نحو (أقبل الطلاب كافة) و﴿ وَلِّي مُدَّبِرًا﴾ [القصص: ٣١].

وقد يكون على صورة نعت، نحو (أمس الدابر لا يعود) لأنّ كل أمس دابرٌ، ونحو ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِ ٱلصُّورِ نَفَخَةٌ وَكِدَةٌ ﴾ [الحاقة: ١٣] و(أقبل رجلان اثنان).

وقد یکون علی صورة معطوف، نحو (هذا کذب وافتراء) و(هذا ضلال وغیّ).

وقد يكون على صورة جار ومجرور، نحو قوله تعالى ﴿ فَخَرَّ عَلَيْهِمُ ٱلسَّقْفُ مِن فَوْقِهِمْ ﴾ [النحل: ٢٦] لأنّ السقف لا يكون إلاّ فوقا، ونحو ﴿ وَلَا طَلْيْهِرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ ﴾ [الأنعام: ٣٨] والطيران لا يكون إلاّ بالجناحين.

وغير ذلك من الصور.

\$- ثم قد يكون بصورة تابع متجرد للتوكيد، وهو الذي يسميه بعضهم التوكيد الصناعي)(۱). وأكثر ما ذكرت مر في بابه الذي هو ألصق به.

ثم إنّ العرب لم تكتف بمؤكد واحد، بل هي تتكلم على حسب الحاجة، فإذا كان المخاطب لا يحتاج إلى توكيد تركت توكيد الكلام، وإذا كان يحتاج الى مؤكد واحد جاءت له بمؤكد واحد، وإذا احتاج إلى أكثر جاءت له على قدر حاجة المخاطب إليه، وقد تشفع ذلك بالقسم زيادة في التوكيد، فتقول (محمد سابق)، فإذا كان المخاطب في شك من ذلك قالت (إنّ محمداً سابق)، فإذا كان منكراً لهذا الخبر جاءت باللام زيادة على إنّ، فتقول (إنّ محمداً لسابق)، وقد تأتي بالقسم مع كل ذلك فتقول (والله إنّ محمداً لسابق)، جاء في (الإيضاح): "وإذا كان غرض المخبر بخبره إفادة المخاطب أحد الامرين، فينبغي أن يقتصر من التركيب على قدر الحاجة.

<sup>(</sup>۱) انظر «البرهان» (۲/ ۳۸۵).

فإن كان المخاطب خالي الذهن من الحكم بأحد طرفي الخبر على الآخر والتردد فيه استغنى عن مؤكدات الحكم، كقولك (جاء زيد وعمرو ذاهب) فيتمكن في ذهنه لمصادفته إيّاه خالياً.

وإنْ كان متصور الطرفين، متردداً في إسناد أحدهما إلى الآخر طالباً له، حسن تقويته بمؤكد كقولك (لَزيدٌ عارف) أو (إنّ زيداً عارف).

وإن كان حاكماً بخلافه، وجب توكيده بحسب الانكار، فتقول (إني صادق) لمن ينكر صدقك ولا يبالغ في إنكاره، و(إني لصادق) لمن يبالغ في إنكاره، (١٠).

وجاء في (الإتقان): «ويتفاوت التأكيد بحسب قوة الإنكار وضعفه، كقوله تعالى حكاية عن رسل عيسى إذ كُذّبوا في المرة الأولى ﴿ إِنَّا إِلَيْكُمْ مُرْسَلُونَ﴾ [يس: ١٤] فأكد بإنّ واسمية الجملة، وفي المرة الثانية ﴿ رَبُّنَا يَعْلَمُ إِنَّا إِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُونَ﴾ [يس: ١٦] فأكد بالقسم و(إنّ) واللام واسمية الجملة، لمبالغة المخاطبين في الإنكار حيث قالوا: ﴿ مَا آنَتُمْ إِلَّا تَكْفِرُونَ﴾ [يس: ١٥] أَنَوْنَ اللهُ اللهُلهُ اللهُ ا

## أغراض التوكيد

التوكيد على قسمين:

أ- التوكيد المعنوي.

ب- التوكيد اللفظي.

#### التوكيد المعنوي

يعرّف النحاة التوكيد المعنوي بأنه التابع الرافع احتمال غير إرادة الظاهر<sup>(٣)</sup>، أو هو التابع الرافع احتمال تقدير اضافة الى المتبوع، أو إرادة الخصوص بما ظاهره العموم<sup>(٤)</sup>.

ويظهر من الحد أنَّ للتوكيد المعنوي غرضين هما:

 <sup>(</sup>١) «الإيضاح» (١/ ١٨) وانظر «البرهان» (٢/ ٣٩٠-٣٩١) و«دلائل الإعجاز» (٢٤٢).

 <sup>(</sup>۲) «الإتقان في علوم القرآن» (۲/ ٦٤).

<sup>(</sup>٣) «شرح الأشموني» (٣/ ٧٣).

<sup>(</sup>٤) «شرح ابن الناظم» (٢٠٦).

1 - رفع احتمال ارادة مضاف، أو بعبارة أخرى رفع احتمال ارادة غير المذكور، فترفع هذا الاحتمال بذكر النفس والعين ومشتقاتهما، مضافين إلى ضمير المؤكد، وذلك كما إذا قلت (رضيت البنت بالمهر) فقد يحتمل أنّ المراد: رضي أبوها أو وكيلها أو نحو ذلك. فإذا قلت (رضيت البنت نفسها بالمهر) فقد رفعت كل احتمال آخر عدا البنت، وكان المعنى أنّ البنت هي التي رضيت بالمهر، فكلمة (نفس) هنا ازالت احتمال ارادة غير المذكور وقررت أنّ المذكور هو المعني بالحكم، ونحو (حدّ القاضي السارق) فهذا يحتمل أنّ غلام القاضي هو الذي حد السارق بأمر القاضي، فإذا قلت (حدّ القاضي نفسه السارق) فقد دلّ ذلك على أنّ القاضي هو الذي قام بالحد، وليس شخصاً آخر، قال ابن الناظم: «تقول (جاء زيد نفسه) فترفع بذكر النفس احتمال كون الجائي رسول زيد، أو خبره، أو نحو ذلك، ويصير به فترفع بذكر النفس احتمال كون الجائي رسول زيد، أو خبره، أو نحو ذلك، ويصير به الكلام نصاً على ما هو الظاهر منه، وكذا اذا قلت: لقيت زيدًا عينه (۱)».

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «والثاني أن يظن السامع به تجوزاً في ذكر المنسوب إليه المعين، فربّما نسب الفعل الى الشيء، والمراد ما يتعلق بذكر المنسوب إليه كما تقول (قطع الأمير اللص) أي قطع غلامه بأمره، فيجب اذن امّا تكرير لفظ المنسوب إليه نحو (ضرب زيد زيد) أي ضرب هو لامن يقوم مقامه، أو تكريره معنى، وذلك بالنفس والعين ومتصرفاتهما لاغير (٢)».

#### الفاظه:

ذكرنا أنّ الفاظ هذا التوكيد هي (النفس) و(العين) ومشتقاتهما مضافة إلى ضمير المؤكد، ويستعمل في التثنية والجمع وزن (أَفعُل)، فتقول (حضرت البنتان أنفسهما) و(حضرت البنات أعينهن) و(حضر الطالبان أنفسهما أو أعينهما) و(حضر الطلاب أنفسهم أو أعينهم).

والمقصود بلفظ (النفس) و(العين) حقيقة الشيء (٣) ، جاء في (بدائع الفوائد): «وأما النفس فعلى أصل موضوعها، إنما هي عبارة عن حقيقة الوجود دون معنى زائد» (١٠).

 <sup>(</sup>١) «شرح الألفية لابن الناظم» (٢٠٦).

<sup>(</sup>۲) «شرح الرضي على الكافية» (١/ ٣٦٠-٣٦١) وانظر «شرح شذور الذهب» (٥٠٨-٥٠٩)، «شرح ابن يعيش» (٣/ ٤-٤١).

<sup>(</sup>٣) انظر اشرح عمدة الحافظ» (٥٥٥).

 <sup>(</sup>٤) «بدائع الفوآئد» (٢/٢).

«والعين: يراد بها حقيقة الشيء المدركة بالعيان، أو ما يقوم مقام العيان.

وليست اللفظة على أصل موضوعها، لأنّ أصلها أن يكون مصدراً وصفة لمن قامت به ثم عبر عن حقيقة الشيء بـ (العين)، كما عبر عن الوحش بـ (الصيد)، وإنّما (الصيد) في أصل موضوعه مصدر من صاد يصيد، ومن ههنا لم يرد في الشريعة عبارة عن نفس الباري سبحانه وتعالى، لأنّه نفسه سبحانه غير مدركة بالعيان في حقنا اليوم»(١).

وجاء في (لسان العرب): "والعين عند العرب حقيقة الشيء...وعين الشيء نفسه وجاء في (لسان العرب)، وعين كل شيء نفسه وحاضره وشاهده، وفي الحديث: اوه عينُ الربا أي ذاته ونفسه. ويقال: هو هو عينا وهو هو بعينه، وهذه أعيان دراهمك، ودراهمك باعيانها...ويقال: إنّ فلان لكريم عين الكرم، ولا أطلب أثراً بعد عين أي بعد معاينة»(٢).

وإذا اجتمعت النفس والعين قدمت النفس على العين، فتقول (قدّم محمد نفسه عينه) وليس العكس، قالوا لأنّ الأصل في الاطلاق على الحقيقة هي النفس، والعين منقولة اليها، (جاء في شرح الرضي على الكافية): «وأما تقديم النفس على العين فلأنّ النفس لفظ موضوع لماهيتها حقيقة ولفظ العين مستعار لها مجازاً من الجارحة المخصصة كالوجه في قوله تعالى: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَهُمُ ﴾ [القصص: ٨٨] أي ذاته»(٢).

ويبدو أن لفظ (العين) أطلق تجوزاً على حقيقة الشيء، فإما أن يكون لفظ (العين) في الأصل مصدراً أطلق على (المَعين) أي المرئي وهو الذي تدركه العين كما ذكر ابن القيم ثم اتسع استعمالها لغير المرئي فتقول (هو الربا بعينه) و(هو عين الحق) أو (الحق بعينه) و(هو عين الكذب) أو (الكذب بعينه)، والربا والحق والكذب ونحوها مما لا يدرك بالعين.

أو تكون في الأصل مستعارة من العين التي هي الجارحة، فأطلق الجزء على الذات كما ذكر الرضي، وكما نقول الآن في لغتنا الدارجة (أقبل أخوك برأسه)، و(أقبل بعينه) فالرأس هو جزء وكذلك العين، وقد أطلقا على الكل، ثم أصبح المقصود بالرأس والعين الذات، أو الحقيقة.

<sup>(</sup>۱) «المصدر السابق» (۲/۲).

<sup>(</sup>٢) «لسان العرب» (عين).

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضي على الكافية» (١/ ٣٦٨).

ثم توسع في الاستعمال فأصبح التعبير يطلق على ماليس جارحة، وعلى أيّ حال فهي تستعمل في التوكيد بمعنى حقيقة الشيء وذاته.

ويبدو أن الرأي الثاني أرجح، إذ إنّ هناك نظيرًا لهذا الإستعمال في اللغات السامية الأخرى، فبعضها يستعمل (الرأس) بمعنى الشخص، جاء في (التطور النحوي) «وتقارب النفس في العربية العين، وهي تضاف أكثر مما تبدل نحو (عين الأمر) وقد تؤخر مع الحاق الباء نحو (الأمر بعينه)، وهي في هذا المعنى خاصة بالعربية.

ويوجد في سائر اللغات السامية أسماء أخر مرادفة لها، نحو (الرأس) أو qno`ma` في السريانية ومعناها (الشخص)(۱)».

ولا نزال في لغتنا الدارجة نستعمل الرأس للتوكيد، فتقول (رأيته برأسه) او (حتى يأتيني هو برأسه) أي بنفسه.

وتختص (النفس) و(العين) بجواز جرهما بالباء الزائدة، زيادة في التوكيد، نحو (أقبل الأمير بنفسه) و(أقبلت هند بعينها) ولا يجوز ذلك في غيرهما من ألفاظ التوكيد<sup>(٢)</sup>.

ويبدو أن هذه الباء ليست زائدة، بمعنى أن حذفها وذكرها سيّان، فليس قولنا (أقبل أخوك بنفسه) مثل (أقبل أخوك نفسه) وإنّما تفيد الباء أنّ المؤكد فعل ذلك وما كان متوقعاً منه أن يفعل، أو بعبارة أخرى انها يؤتى بها للاهتمام الزائد، فقولك (أقبل أخوك بنفسه) معناه أقبل وما كان متوقعاً أن يقبل، أما لأنّ أخاك بمنزلة عالية لا تناسب مجيئه، أو لغير ذلك.

ولا نزال نحن نستعمل هذه الباء، فنقول (ذهبت اليه بنفسي فلم يفعل) بمعنى أنّ هذا أقصى ما استطيع أن أفعله، وتقول (كلمته انا بنفسي فرد كلامي).

ومثله ما تقوله العامة (ذهبت اليه برجلي) وهو كناية عن الاهتمام الكثير بالشيء.

٢- والغرض الثاني هو رفع احتمال عدم ارادة الشمول، وذلك نحو أن تقول، (أقبل الطلاب) فإن هذا القول يحتمل أن المقبلين هم أكثر الطلاب، وليس فيه تنسيص على قصد العموم والاحاطة، فإذا أردت التنصيص على قصد العموم، رفعت هذا الاحتمال فتقول: جاء الطلاب كلهم أو جميعهم، أو أجمعون، أو نحو ذلك فيفيد الاحاطة والشمول.

<sup>(</sup>١) "التطور النحوي" (٩٨-٩٩).

<sup>(</sup>Y) انظر «شرح عمدة الحافظ» (31)، «الهمع» (Y/Y)، «شرح الأشموني» (Y/Y).

#### ألفاظ هذا التوكيد:

يؤكد لهذا الغرض بالالفاظ الدالة على العموم، وأَشهرها هيَ:

### كلّ:

وهو اسم يفيد الاستغراق والإحاطة بالأفراد والاجزاء، تقول (كلُّ ظالم مبغوض) فإنّه يفيد استغراق أفراد الظالمين، قال تعالى: ﴿ كُلُّ ٱمْرِي بِمَا كُسَبَ رَهِينٌ ﴾ [الطور: ٢١] فهذا استغراق واحاطة بجميع الأفراد، وتقول (كلّ البشر محاسب) فهذا استغراق لافراد البشر.

فإذا أضيفت إلى نكرة أفادت استغراق كل فرد من أفراد الجنس، وإذا أضيفت الى معرفة، فإنْ كانت المعرفة عامة استغرقت كل الأفراد، كما في قولنا (كل البشر محاسب) وإذا كانت معهودة استغرقت كل الأفراد المعهودين، نحو (أقبل كل الطلاب) فهو استغراق لطلاب مخصوصين.

وقد تستغرق الاجزاء نحو قولك (أكلتُ كلّ تفاحتك) أي كل اجزائها، فإذا قلت (أكلت كل تفاحك) كان المعنى أنّك أكلت كل أفراده

جاء في (المغني) في هذه اللفظة «اسم موضوع لاستغراق أفراد المنكر، نحو ﴿ كُلُّ نَفْسِ وَآبِقَةُ ٱلمُوْتِ ﴾ [آل عمران: ١٨٥] والمعرف المجموع نحو ﴿ وَكُلُّهُمْ ءَاتِيهِ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ فَرَدًا ﴾ [مريم: ٩٥] واجزاء المفرد نحو (كل زيد حسن) فإذا قلت (أكلت كل رغيف لزيد) كانت لعموم الأفراد، فإنْ أضفت الرغيف إلى زيد صارت لعموم أجزاء فرد واحد»(١١).

و(كل) تضاف الى النكرات والى المعارف، وقد تقطع عن الإضافة لفظًا وينوى معناها. فإذا أضيفت إلى نكرة روعي معناها إنْ كان مؤنثاً أو مذكراً مفرداً أو غيره، تقول (كل رجل اهداني كتابًا) فعاد الضمير عليها مفرداً مذكراً و(كل امرأة أهدت قرطاً) فعاد الضمير عليها مفردًا مؤنثًا، وتقول (كلّ رجلين ذهبا في طريق) و(كل فريق ذهبوا في واد).

جاء في (المغني): «واعلم أنّ لفظ (كل) حكمه الافراد والتذكير، وأنّ معناها بحسب ما تضاف إليه، فإنْ كانت مضافة إلى منكر وجب مراعاة معناها، ولذلك جاء الضمير مفردًا مذكرًا في نحو ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَـلُوهُ فِي ٱلزُّبُرِ ﴾ [القمر: ٥٦] ﴿ وَكُلَّ إِنسَانٍ ٱلْزَمَّنَاهُ طُكَيْرَةً فِي

 <sup>«</sup>المغنى» (١/ ١٩٣).

عُنْقِهِمْ ﴾ [الإسراء: ١٣]. . . ومفردًا مؤنثًا في قوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَنْسِ بِمَا كَمَبَتْ رَهِينَةٌ ﴾ [المدثر: ٣٨]. ومجموعًا مذكرًا في قوله تعالى: ﴿ كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾ [المؤمنون: ٣٥] (١٠)».

وإذا أضيفت إلى معرفة فقالوا يصح مراعاة اللفظ والمعنى، فتقول (كُل اخوتك ذاهب) والمعنى كل منهم ذاهب. و(كل اخوتك ذاهبون)، جاء في (المخصص). «إنّ (كلا) لفظ واحد ومعناه جميع، ولهذا يحمل مرة على اللفظ ومرة على المعنى، فيقال كلّهم ذاهب وكلهم ذاهبون» (٢).

وقيل بل لا يعود الضمير عليها من خبرها إلاّ مفرداً مذكراً ٣٠٠.

فإن قطعت عن الإضافة لفظًا جاز مراعاة اللفظ والمعنى، قال تعالى: ﴿ كُلُّ ءَامَنَ بِاللّهِ ﴾ [ق: ١٦] وقال ﴿ كُلُّ لَلَّهُ فَانِنْكُونَ ﴾ [البقرة: ٢٨٥] وقال: ﴿ كُلُّ لَلَهُ فَانِنِنُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٥] وقال: ﴿ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسَبَحُونَ ﴾ [يس: ٤٠] فأفرد مراعاة للفظ (كل)، وجمع مراعاة لمعناها قال ابن هشام: ﴿ والصواب أنّ المقدر يكون مفردًا نكرة، فيجب الافراد كما لو صرح بالمفرد، ويكون جمعًا معرفًا فيجب الجمع وإنْ كانت المعرفة لو ذكرت لوجب الإفراد، ولكن فعل ذلك تنبيها على حال المحذوف فيهما، فالأول نحو ﴿ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِيهِ ﴾ [البقرة: ٢٨٥] ﴿ كُلُّ قَدْعَلِمَ صَلَانَامُ وَتَسْبِيمَةً ﴾ [النور: ٤١] إذ التقدير كل أحد.

والثاني نحوز ﴿ كُلِّ لَمُ قَلَيْنُونَ ﴾ [البقرة:١١٦] ﴿ كُلِّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾ [الأنبياء:٣٣] و﴿ وَكُلُّ أَنَوْهُ دَخِينَ ﴾ [النمل: ٨٧] ﴿ وَكُلُّ كَانُواْ ظَلِلِمِينَ ﴾ [الأنفال: ٨٤] أي كلهم، (١٠).

وجاء في (بدائع الفوائد) أنّ الاخبار بالجمع معناه أنهم مجتمعون في الحدث، وانّ الافراد معناه أنّ كل واحد الله واحد قام به على انفراد، فإذا قلت (كلُّ حضر) كان المعنى أنّ كل واحد منهم حضر، وإذا قلت (كلُّ حضروا) كان المعنى أنّهم اجتمعوا في الحضور، وكذا إذا كانت مضافة لفظاً نحو (كلهم حضروا) و(كلهم حضر)، غير أنّه في الجملة الأولى، أي (كلهم

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (١/ ١٩٦-١٩٧).

<sup>(</sup>٢) «المخصص» (١٣١/١٣).

<sup>(</sup>٣) «المغني» (١/ ١٩٩).

 <sup>(</sup>٤) «المغنى» (١/ ٢٠٠).

حضروا) أفاد التعبير احتمال اجتماعهم في الحضور، واحتمال حضورهم فرادى، بخلاف الثانية، فإنها تفيد حضور كل واحد منهم على رسله، جاء في (بدائع الفوائد): «(كل اخوتك ضربني) يقتضي أنّ كل واحد منهم ضربك، فلو قلت (كل أخوتك ضربوني) و(كل القوم جاؤوني) احتمل ذلك، واحتمل أنْ يكونوا اجتمعوا في الضرب والمجيء، لأنك أخبرت عن جملتهم بخبر واقع عن الجملة، بخلاف قولك (كل أخوتك جاءني) فإنما هو إخبار عن كل واحد منهم، وإنّ الأخبار بالمجيء عم مجيئهم.

فتأمل على هذا قوله تعالى: ﴿ قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ ﴾ [الإسراء: ٨٤] كيف أفرد الخبر، لأنه لم يرد اجتماعهم فيه، قال تعالى ﴿ كُلُّ إِلَيْمَا لَاجِعُونَ ﴾ [الأنبياء: ٩٣] الخبر فجمع لما أراد الاجتماع في المجيء . . ولا يرد على هذا قوله تعالى: ﴿ وَلَهُمْ مَن فِي السَّمَوَتِ فَعَمِي اللَّهُ مَن فِي السَّمَوَتِ هنا هو وَاللَّهُ مَن فِي اللَّهُ وَلَيْدُونَ ﴾ [الروم: ٢٦] بل هو تحقيق له وشاهد، لأن القنوت هنا هو العبودية العامة التي يشترك فيها اهل السماوات والأرض، ولا يختص بها بعضهم عن بعض . . وهذا بخلاف قوله تعالى ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾ [الرحمن: ٢٦] أفرد لما لم يجتمعوا في الفناء . . .

ومما جاء مجموعاً لاجتماع الخبر، قوله تعالى: ﴿ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾ [يس: ٤٠] وما أفرد لعدم اجتماع الخبر، قوله تعالى: ﴿ كَذَبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ وَعَادٌّ وَفِرْعَوْنُ ذُو ٱلْأَوْنَادِ وَتَمُودُ وَمَا أُولِ وَأَصَحَابُ لَتَيْكُمُ أُولُكُمْ اللَّهُمُ اللَّهُم

وذكروا مسألة أخرى في (كلّ) وهي أنها إذا وقعت في حيز النفي، أفادت ثبوت الفعل لبعض الأفراد، وإذا لم تقع في حيزه اقتضى النفي عن كل فرد، فإذا قلت (لم يجىء كل الطلاب) كان معناه أنه جاء قسم منهم، وإذا قلت (كل الطلاب لم يجىء) كان المعنى أنه لم يأت منهم أحد.

قيل: وقد يخرج عن هذا نحو قوله تعالى ﴿ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ كُفَّادٍ أَثِيمٍ ﴾ [البقرة: ٢٧٦] وأجيب عن ذلك، بأنّ ذلك حاصل إذا لم يدل دليل على خلافه، فإنْ دلّ دليل كان بحسبه. جاء في (المغني): «قال البيانيون: إذا وقعت (كل) في حيز النفي كان النفي موجهًا الى

<sup>(</sup>١) "بدائع الفوائد" (١/ ٢١٤–٢١٥).

الشمول خاصة، وأفاد بمفهومه ثبوت الفعل لبعض الأفراد، كقولك (ما جاء كل القوم) و(لم آخذ كل الدراهم) وكل الدراهم لم آخذ، وقوله:

# مَا كُلُّ رأي الفتى يَدْعُو الَّي رَشْدُ

وقوله:

ما كل ما يتمنى المرء يدركه تأتي الرياح بما لا تشتهي السفن

وإنْ وقع النفي في حيزها، اقتضى السلب عن كل فرد، كقوله عليه الصلاة والسلام لما قال له ذو اليدين: أنسيت أم قُصرت الصلاة؟ كل ذلك لم يكن.

وقول ابن النجم:

قد اصبحت أم الخيار تدعي على ذنبًا كله لم أصبع

وقد يشكل على قولهم في القسم الأول قوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلُّ مُخْتَالِ فَخُورٍ ﴾ [الحديد: ٢٣].

والجواب عن الآية أنّ دلالة المفهوم، اتما يعول عليها عند عدم المعارض، وهو هنا موجود إذ دل الدليل على تحريم الاختيال والفخر مطلقًا»(١).

وهذا كله اذا لم تقع تأكيدًا.

فإن وقعت تأكيداً أضيفت لفظًا الى ضمير المؤكد، نحو (الطلاب كلهم حاضرون) فإذا كان المؤكد جنساً عاماً، كان التوكيد يشمل كل افراد الجنس، نحو (الخلق كلهم عيال الله) و (الناس كلهم ميتون)، واذا كان معهودًا كان يشمل كل اولئك الأفراد المعهودين نحو (حضر طلاب الصف كلهم).

جاء في (بدائع الفوائد): «إنّ (كلًا) إذا تقدمت تقتضي الاحاطة بالجنس، وإذا تأخرت وكانت توكيدًا اقتضت الاحاطة بالمؤكد خاصة، جنساً شائعاً كان أو معهودًا»(٢).

وقد تقول: ما الفرق بينها إذا تقدمت، أو كانت مؤكدة، نحو (كل الطلاب حضر) أو (حضر الطلاب كلهم)؟.

<sup>(</sup>١) «المغني» (١/ ٢٠٠-٢٠١) وانظر «دلائل الإعجاز» (٢١٥) وما بعدها.

<sup>·</sup> البدائع الفوائد، ۱۱/ ۲۱۲–۲۱۳).

والجواب هو أنها إذا تقدمت أفادت العموم ابتداء، ولم تدع احتمالاً لغير الاحاطة، واذا تأخرت وكانت مؤكدة احتمل الكلام العموم وغيره، ثم جئت بما يرفع احتمال عدم العموم.

ثم انها مع التقدم يمكن التعبير بها للدلالة على الإحاطة والشمول بصورة أوسع مما تقع مؤكدة، فإنها إذا وقعت مؤكدة أفادت العموم في المعارف فقط، أما إذا تقدمت، فإنها تفيد العموم في النكرات والمعارف، مفردًا أو غيره مما لا يصح أن يقع مؤكدًا، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ كُلُّ نَنْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴾ [المدثر: ٣٨] ولا يقال (نفس كلها بما كسبت رهينة)، وقال: ﴿ تُدَيِّرُ كُلَّ شَيْمٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا ﴾ [الأحقاف: ٢٥] ولا يقال (تدمر شيئا كله)، وقال: ﴿ قُدَيِّمُ تَأْتِي نفس كلها).

وحتى إذا قيل نحو ذلك على مذهب الكوفيين، فإنّ المعنى يختلف، فإنّه يصح على مذهب الكوفيين أنْ تقول (صمت شهرًا كله) لأنّ النكرة محدودة (١٠)، ولكن إذا قدمت (كلاً) وقلت (صمت كل شهر) تغير المعنى، وأصبحت تفيد استغراق الشهور.

#### جميع:

وهي مأخوذة من الاجتماع، وتستعمل لعدة معان:

ويوصف بها الجمع فيقال (هؤلاء جميع) أي مجتمعون، قال تعالى ﴿ وَإِنَّا لَجَيبِعُ حَلِانُونَ ﴾ [الشعراء:٥٦] أي مجتمعون، وقال ﴿ أَمْ يَقُولُونَ نَحَنُ جَمِيعٌ مُنْصِرٌ سَيْهَزَمُ لَلْمَتُعُ وَيُولُونَ الدُّبُر ﴾ [الشعراء:٥٦] أي مجتمعون، وقال: ﴿ وَإِن كُلُّ لَمَّا جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحْضَرُونَ ﴾ [يس:٣٢] ومعناها كلهم مجموعون، جاء في (الكشاف) في هذه الآية: «والمعنى أنّ كلهم محشورون مجموعون محضرون للحساب يوم القيامة، وقيل محضرون معذبون.

فإن قلت: كيف أخبر عن (كل) بـ (جميع) ومعناهما واحد؟ .

قلت: ليس بواحد، لأنّ (كلاً) يفيد معنى الإحاطة، وان لا يتفلت منهم أحد، والجميع معناه الاجتماع، وإنّ الحشر يجمعهم، والجميع (فعيل) بمعنى (مفعول) يقال: حي جميع

 <sup>(</sup>١) انظر «شرح الأشموني» (٣/ ٧٧)، «التصريح» (٢/ ١٢٤-١٢٥).

<sup>(</sup>٢) انظر «لسان العرب» (جمع).

وجاؤا جميعًا»<sup>(١)</sup>..

وقال تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَأْكُلُواْ جَيِبِعًا أَوْ أَشْتَانًا ﴾ [النور: ٦١] أي مجتمعين أو متفرقين، وقال: ﴿ تَعْسَبُهُمْ جَيِعًا وَقُلُوبُهُمْ شَقَّىٰ ﴾ [الحشر: ١٤] أي تحسبهم مجتمعين، وهم متفرقون.

وأما (جميع) المضاف الى الضمير فتكون توكيداً بمعنى (كل) فإذا قلت (أقبل الرجال جميعهم)، كان المعنى أقبلوا كلهم، وليس معناه أقبلوا مجتمعين، فقد يكونون مجتمعين أو متفرقين.

فهناك فرق بين قولنا (أقبل الرجال جميعًا) و(أقبل الرجال جميعهم)، ف (أقبل الرجال جميعًا) تحتمل معنيين:

الأول أنْ يكون معناه أقبلوا كلهم، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَتُوبُوزُ إِلَى اللَّهِ جَبِيعًا ﴾ [النور: ٣١] والمعنى توبوا كلكم، وليس معناه توبوا مجتمعين، وقوله: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّ رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ [الأعراف: ١٥٨] أي كلكم، وليس معناه مجتمعين.

الثاني أنْ يكون معناه أقبلوا مجتمعين، كقوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَأْكُلُوا جَمِيكُمْ جُنَاحُ أَن تَأْكُلُوا جَمِيكًا أَوْ أَشْـتَاتًا ﴾ [النور: ٦١] تَعْقِلُونَ ﴿ إِنَّ ﴾.

وأما (أقبل الرجال جميعهم) فلا يكون إلا بمعنى كلّهم (٢).

والخلاصة أنّ الفرق بين (جميع) إذا اتصلت بالضمير (جميعهم، جميعنا. . .) و(جميع) المفردة أن المتصلة به لا تكون إلاّ توكيدًا بمعنى (كل)، والمفردة قد تكون بمعنى (كل) وقد تكون بمعنى (مجتمع).

وقد تحتمل الدُّ يين معاً، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نَصْشُرُهُمْ جَيِعًا﴾ [الانعام: ٢٢] فهذا يحتمل معنيين:

الاول: أنَّ يكون بمعنى (كل) فيكون المعنى: ويوم نحشرهم كلُّهم.

والثاني: أنَّ يكون بمعنى (مجتمع) فيكون المعنى: ويوم نحشرهم مجتمعين.

 <sup>«</sup>الكشاف» (۲/ ٥٨٧).

<sup>(</sup>۲) انظر «کتاب سیبویه» (۱/ ۱۸۹).

وقد يراد المعنيان معاً، أي يحشرهم كلهم مجتمعين، فبعدوله إلى المفردة كسب المعنيين معاً، ولو قال (ويوم نحشرهم جميعهم) لأفاد معنى واحداً فقط.

ف (جميع) المفردة أوسع استعمالاً ومعنى من المضافة، ألا ترى أنك لو قلت: (اللهم اكفني شر مخلوقاتك جميعًا) كان المعنى محتملا جميع الشر، وجميع المخلوقات ولو قلت (اكفني شر مخلوقاتك جميعه) لكان نصاً في الشر، ولو قلت (جميعها) لكان نصاً في المخلوقات.

وهذا من أوجه الفرق بين (كل) و(جميع) فإنّ (كلًا) تفيد العموم حيث وقعت وكيفما كانت وليست كذلك (جميع).

وفرقوا بين (كل) و(جميع) أيضاً، فقالوا: «انّ (كل) تدل على كل فرد بطريق النصوصية، بخلاف (جميع) فإنّه يدل على كل الأفراد، وهو الذي يراد من قولهم: وإنّ (جميع) للعموم الاحاطي.

وفرقت الحنفية بينهما، بأنّ (كل) تعم الأشياء على الانفراد، و(جميع) تعمها على سبيل الاجتماع ومثلوا لذلك بقولهم: إنّ القائد إذا قال لجنده: (من دخل هذا الحصن فله الف دينار) فدخل واحد استحق الالف وان دخله جماعة لم يستحق أحد منهم شيئاً، وإذا قال (كل من دخل هذا الحصن أولاً فله ألف دينار) فدخله واحد استحق الألف وإن دخله جماعة استحق كل واحد منهم ألفاً.

وإذا قال لهم: (جميع من دخل هذا الحصن أولاً فله الف دينار) فدخله واحد استحق الألف وان دخله جماعة استحقوا الفأ فقسم بينهم (١)

#### أجمع:

وهي من لفظ (الاجتماع) أيضاً: ولها استعمالات عدة:

فقد تكون اسم تفضيل، نحو (رأيك أجمع للشمل) و(هذا الحد أجمع مِن غيره).

وقد تكون صفة مشبهة بمعنى (مجتمع) على وزان (أَفْعَل) الذي مؤنثه (فعلاء) مثل أحمر

 <sup>(</sup>١) أصول البزودي ج٢ ص٩، التوضيح (١/ ٦٠)، ينظر «الانموذج في أصول الفقه» (٢٠٢-٢٠٣).

حمراء، فيقال: (أجمع جمعاء)، و(أجمع) معناه مجتمع، ومعنى (جمعاء) مجتمعة فيقال فرع أجمع، وبهيمة جمعاء، أي مجتمعة الخَلْق، جاء في (عمدة الحافظ): «وفي الحديث (كما تُناتج الإبل من بهيمة جمعاء) أي مجتمعة الخَلْق وعلى هذا يتخرج قول الراجز:

# يسرمسي عليها وهسي فسرغ أجمسع وهسي تسلات اذرع واصبع

ف (أجمع) هنا صفة لـ (فرع) بمعنى مجتمع كما كانت (جمعاء) صفة لبهيمة »(١١).

وقد تكون من ألفاظ الاحاطة فتستعمل توكيدًا بمعنى (كل)، تقول: جاء الرجال أجمعون ومعناها: جاءوا كلهم، وهذه ليست اسم تفضيل ولا صفة مشبهة، بل هي وصف مرتجل للتوكيد.

يدلك على أنها ليست أسم تفضيل أنْ تأنيثها على وزن (فعلاء) أي جمعاء، واسم التفضيل تأنيثه (فعلى) مثل كبرى وصغرى.

ثم أنّ اسم التفضيل يضاف ويحلى بـ (أل)، فيقال أحسنهم، والأحسن، وهذه لا تضاف ولا تحلّى بـ (أل)، فلا يقال أجمعه، ولا أجمعهم، ولا الأجمع، تقول (قضيت الشهر أجمع) ولا تقول أجمعه، لانها هي معرفة (٢) من غير إضافة ولا حرف تعريف.

ويدلك على أنها ليست صفة مشبهة، أنّ (أفعل فعلاء) لا يجمع جمع مذكر سالماً، بل تجمع على (فُعْل)، وهذه يجمع مذكرها جمع مذكر سالماً، فيقال (أجمعون) قال تعالى: ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَيْكِكَةُ كُلُهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ [الحجر: ٣٠]، ويجمع مؤنثها على (فُعَل)، فيقال (جُمَع) مثل جمع اسم التفضيل نحو الكُبر والصُّغَر، ثم أن (أفعل فعلاء) نكرة وهذه معرفة.

فهي صفة جمعت شيئًا من اسم التفضيل، وشيئًا من الصفة المشبهة، وتمحضت للتوكيد.

فتأنيثها كالصفة المشبهة، وجمعها كاسم التفضيل، وتباعدت عنهما معاً، بأنّها لا تضاف ولا تعرّف بـ (أل)، ولا يستعمل منها إلاّ جمع المذكر السالم، فلا يقال الأجامع، كالأكابر والأصاغر، بل لا يقال إلاّ (أجمعون).

<sup>(</sup>١) «عمدة الحافظ وعدة اللافظ؛ (٥٧٥).

<sup>(</sup>٢) انظر «كتاب سيبويه» (٢/٥)، «المقتضب» (٣٤٢/٣).

ويدلك على أنها صفة أنها لا تنصرف، ولو كانت اسماً غير وصف لا نصرفت مثل أرنب وأفعى.

فهي إذن وصف استعمل للاحاطة بمعنى (كل)، والفرق بينهما أنّ (أجمع) من لفظ الجماعة والمجموع والاجتماع، و(كُلَّ) للدلالة على كل فرد حتى تستغرق جميع الأفراد، فقولك (رضوا بذلك أجمعون) يفيد أنّ مجموعهم رضي بذلك، وأما قولك (رضوا بذلك كلّهم) فيفيد أنّ أفرادهم رضوا بذلك، والنتيجة واحدة لأنه إذا رضي كل أفرادهم فقد رضي مجموعهم، في (أجمع) تشير الى العموم ابتداء، و(كل) تشير الى الأفراد حتى تستغرقهم، و(كلهم أجمعون) للجمع بين المعنيين فتكون زيادة في التوكيد.

وقد ذهب بعض النحاة إلى أنّها تفيد الاتحاد في الوقت (١١)، فيكون معنى قولنا (جاء الرجال أجمعون) جاءوا مجتمعين.

والحق انها لا تفيده، قال تعالى: ﴿ وَلَأُغْوِينَهُمْ أَجْمَعِينٌ ﴾ [الحجر: ٣٩](٢) ومعناها (كلهم) وليس معناها (مجتمعين). وقال ﴿ أُوْلِيَتِكَ عَلَيْهِمْ لَعَنَهُ اللّهِ وَالْمَلَيْكَةِ وَالنّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ [البقرة: ١٦١] ومعناها (كلهم) وليس معناها مجتمعين.

قال ابن يعيش: "واعلم أنه قد ذهب قوم الى أنّ في (أجمع) فائدة ليست في (كل) وذلك الله اذا قلت (جاءني القوم كلهم)، جاز أنْ يجيئوك مجتمعين ومفترقين، فإذا قلت (أجمعون) صارت حال القوم الاجتماع لا غير، وذلك ليس بسديد، والصواب أنّ معناهما واحد من قبل أن أصل التأكيد اعادة اللفظ وتكراره، وإنّما كرهوا تواليهما بلفظ واحد، فأبدلوا من الثاني لفظاً يدل على معناه، فجاءوا به (كل) و(أجمع) ليدلوا بهما على معنى الأول، ولو كان في الثاني زيادة فائدة لم يكن تأكيداً، لأنّ التأكيد تمكين معنى المؤكد. . ومع هذا لو أريد معنى الاجتماع لوجب نصبه، لأنّه يكون حالاً لأن التقدير فعل ذلك في هذه الحال»(٣).

<sup>(</sup>١) انظر «شرح الأشموني» (٣/٧٧).

<sup>(</sup>٢) انظر «شرح الأشموني» (٣/ ٧٧).

<sup>(</sup>٣) - «شرّح ابن يعيشر» (٣/ ٤١)، وانظر «شرح الرضي على الكافية» (١/ ٣٦٩).

فإذا قلت (جاء أفراد الأسرة كلّهم) احتمل أنْ يكونوا جاؤا مجتمعين، واحتمل غير ذلك وكذلك بالنسبة للآية، فقد يحتمل أنهم سجدوا في وقت واحد، ولكن (أجمعون) لا تدل عليه ولا تفيده، بل الأمر كما ذكرنا آنفا في معنى (كل) و (أجمع).

ويدلك على ذلك أيضا أنه يجوز أنْ تقول (يموت الناس كلهم أجمعون) وليس معناه أنهم يموتون في وقت واحد.

فهي تختلف عن (جميع) فإنّ جميعا قد تتجرد للدلالة على الاجتماع، فلا يراد بها معنى الإحاطة وأما هذه فلا تتجرد لهذا المعنى، ولا يفارقها معنى العموم والشمول.

# الأعداد من ثلاثة الى عشرة إذا أضيفت إلى ضمير ما تقدمها:

تقول العرب (أقبل الرجال ثلاثتهم) و(رأيت الاولاد خمستهم) وفيها لغتان: لغة الحجاز وهي النصب، ولغة تميم وهي الاتباع، قال سيبويه: «هذا باب ما جُعل من الاسماء مصدراً كالمضاف في الباب الذي يليه) وذلك قولك (مررت به وحده) و(مررت بهم وحدهم) و(مررت برجل وحده).

ومثل ذلك في لغة أهل الحجاز، (مررت بهم ثلاثتَهم وأربعتَهم) وكذلك إلى العشرة وزعم الخليل أنّه إذا نصب (ثلاثتهم) فكأنّه يقول: مررت بهؤلاء فقط، ولم أجاوز هؤلاء كما إذا قال (وحده) فإنّما يريد مررت به فقط لم أجاوزه.

وأمّا بنو تميم فيُجرونه على الاسم الأول، إنْ كان جرّا فجرّا، وإنْ كان نصبًا فنصبًا، وإنْ كان رفعاً فرفعًا. رزعم الخليل أنّ الذين يُجرون كأنهم يريدون أن يعموا كقولك: مررت بهم كلهم أي لم أدع منهم أحداً»(١).

وظاهر من كلام سيبويه أنَّ النصب يكون على الحالية، والاتباع على التوكيد<sup>(٢)</sup>.

ومع أنهما لغتان فمعنى النصب لأ يطابق معنى الاتباع، فإنّ الإتباع يفيد الإحاطة والشمول، فإذا قلت (أقبل الرجال ثلاثتُهم) بالرفع، كان المعنى: اقبلوا كلّهم، وذلك إذا كان العدد معلوماً.

وإنّ النصب يفيد اجتماعهم في المجيء، أي أقبلوا مجتمعين، فكأنك قلت: أقبلوا حال كونهم ثلاثة، وقد يفيد النصب ما يفيده الاتباع من شمول، فيكون من باب الحال المؤكدة كما تقول (أقبل الطلاب جميعهم وجميعًا).

وقد مر منا في (جميع) أنّ الإتباع يفيد الإحاطة والنصب يحتمل الاجتماع، ويحتمل الاحاطة، وهذا شبيه بذاك.

فالإتباع يكون للدلالة على الإحاطة والشمول من غير نظر إلى اجتماعهم أو عدمه، والنصب يحتمل معنيي الاجتماع والإحاطة.

قال الرضي "وهذه الاسماء الثمانية (يعني من الثلاثة الى العشرة) إذا أضيفت الى ضمير ما تقدم منصوبة عند أهل الحجاز على الحال، لوقوعها موقع النكرة، أي (مجتمعين في الممجيء) وبنو تميم يتبعونها ما قبلها في الإعراب على أنها توكيد" (٣).

وقال: «وبعضها يستعمل مرة تابعاً على التأكيد، ومرة حالاً، وذلك من الثلاثة فما فوقها كما مرّ في باب الحال، نحو: (جاءني القوم ثلاثتُهم) و(جاءووني ثلاثتَهم).

ولا يؤكد بـ (ثلاثة) وأخواتها إلاّ بعد أن يعرف المخاطب كمية العدد، قبل ذكر لفظ التأكيد وإلاّ لم يكن توكيدًا بخلاف الوصف، في نحو: جاءني رجال ثلاثة "(٤).

<sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (۱/ ۱۸۷)، وانظر «المقتضب» (۳/ ۲۳۹).

<sup>(</sup>۲) انظر «الهمع» (۱/ ۲۳۹)، «شرح الرضي» (۱/ ۳۶۲).

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضي على الكافية» (١/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٤) «شرح الرضي على الكافية» (١/ ٣٦٢).

والظاهر أنَّ تميم تريد بهذا الاستعمال الدلالة على الإحاطة، مثل (كل) و(أجمع) من دون نظر الى افتراق، أو اجتماع، فاتبعت لذلك.

وأما الحجازيون فيستعملونه حالاً مؤكدة، مثل (كافة)، و(قاطبة) في قولنا (أقبل أهل البلد كافة).

واذا أريدت الدلالة على اجتماع العدد، فلا بدّ من نصبه، ولا يصح الاتباع لانه سيكون حالاً والحالة هذه.

## التوكيد اللفظي

ويكون باعادة اللفظ الأول أو تقويته بمرادفه معنى (١)، وقد يؤتى بموازنه مع اتفاقهما في الحرف الأخير ويسمى اتباعا(٢).

فمن إعادة اللفظ الأول قولنا (أقبل محمد محمد) و(أقبل أقبل محمد) ويحتمل أن يكون منه قوله تعالى: ﴿ كُلَّا إِذَا ذُكَّتِ ٱلْأَرْضُ دُكًّا دُكًّا﴾ [الفجر: ٢١].

ومن تقويته بمرادفه معنى، قولنا (جاء قدم محمد) ومنه قوله تعالى: ﴿ فِجَاجَا سُبُلا﴾ [الأنبياء: ٣١] لأنّ الفجاج هي السبل، وقوله: ﴿ وَغَرَابِيبُ سُودٌ ﴾ [فاطر: ٢٧] لأنّ معنى (غرابيب) سود، ومفردها غربيب، أي أسود فكأنّه قال: سُود سود.

ومن الإتيان بموازنه لفظاً قولهم: جائع نائع، عطشان نطشان، حسن بسن، ويسمى اتباعًا سواء كان للكلمة المتبعة معنى أم لم يكن (٤٠).

جاء في (تأويل مشكل القرآن): «وربما جاءت الصفة فارادوا توكيدها، واستوحشوا من اعادتها ثانية، لانها كلمة واحدة، فغيروا منها حرفًا، ثم أتبعوا الأولى كقولهم: عطشان نطشان، كرهوا أنْ يقولوا: عطشان عطشان، فأبدلوا من العين نونا، وكذلك قولهم: حسن بسن كرهوا أنْ يقولوا: حسن حسن، فأبدلوا من الحاء باء، وشيطان ليطان في أشباه له كثيرة» (٥٠).

<sup>(</sup>۱) - «شرح الألفية لابن الناظم» (۲۱۰)، «الهمع» (۲/ ۱۲۵)، «شرح الاشموني» (٣/ ٨٠/).

<sup>(</sup>٢) «شرح الرضى على الكافية» (١/ ٣٦٥)، «فقه اللغة للثعالبي» (٥٦٦).

<sup>(</sup>٣) انظر «البرهانّ» (٢/ ٣٨٥).

<sup>(</sup>٤) انظر «شرح الرضي على الكافية» (١/ ٣٦٥).

<sup>(</sup>٥) «تأويل مشكل القرآن» (١٨٣).

وجاء في (فقه اللغة) للثعالبي: «وهو- أي الإتباع- من سنن العرب، وذلك أنْ تتبع الكلمة الكلمة على وزنها ورويها إشباعا وتوكيداً كقولهم: جائع نائع، وساغب لاغب وعطشان نطشان (۱۰)».

وهذا التوكيد أي التوكيد اللفظي أوسع استعمالاً من التوكيد المعنوي، لأنه يكون في الأسماء النكرات والمعارف، ويكون في الأفعال، والحروف، والجمل، بخلاف التوكيد المعنوي، فإنّه يكون في الأسماء المعارف فقط، تقول (قتل قتل رجل) و(هرب سجين سجين) و(أقبل محمد محمد) و(أنّ محمداً أنّ محمداً مسافر) و(أن محمداً فأز أنّ محمداً فاز)، وفي الحديث (والله لأغزون قريشا) ثلاث مرات (٢٠).

وقد تَقْتَرَنَ الجملة المؤكدة بعاطف، نحو: (والله ثم والله) ونحو قوله تعالى: ﴿ لَا تَحْسَبَنَّ اللهِ ثَمْ والله ) وَنَحُو قُولُه تَعَالَى: ﴿ لَا تَحْسَبَنَ مُوا يَكُونُ بِمَا آتُوا وَيُحِبُّونَ أَن يُحْمَدُوا مِمَا لَمْ يَفْعَلُوا فَلَا تَحْسَبَنَهُم بِمَفَازَةِ مِّنَ ٱلْمَذَابُ وَلَهُمْ عَذَابُ اللهِ عَمْران: ١٨٨] فقوله (فلا تحسبنهم) توكيد لقوله (لا تحسبن)(٣).

ويجب ترك العاطف «عند ايهام التعدد نحو (ضربت زيدًا ضربت زيدًا) ولو قيل (ثم ضربت زيدًا) لتوهم أنّ الضرب تكرر منك مرتين، تراخت إحداهما عن الأخرى، والغرض انه لم يقع منك إلاً مرة واحدة»(٤٠).

#### الغرض من هذا التوكيد:

أهم أغراض التوكيد اللفظي هي:

1- أنْ يدفع المتكلم ضرر غفلة السامع أو عدم الاصغاء: فإذا ظن المتكلم أنْ السامع غافل عن سماع اللفظ، فلابد من أنْ يكرر له اللفظ ليدفع هذا الضرر، ولا ينفع هنا التوكيد المعنوي، فإذا قلت (أقبل محمد) وكان المتكلم غافلاً من سماع لفظة (محمد)، أو لم يكن مصغياً فلا ينفع أنْ تقول (نفسه) أو عينه، لأنه لم يسمع الكلمة المؤكدة نفسها، فلابد من أن تعيد له اللفظة ليسمعها.

<sup>(</sup>١) «نقه اللغة» (١٦٥).

<sup>(</sup>۲) اشرح الأشموني (۳/ ۸۱).

<sup>(</sup>٣) انظر "شرح الرضي على الكافية" (١/ ٣٦٥)، «شرح ابن الناظم» (٢١٠)

<sup>(</sup>٤) «شرح الآشموني» (٣/ ٨١-٨٢).

Y- أنْ يدفع عن السامع ظنه بالمتكلم الغلط: فإذا كان المتكلم ظن أنّ السامع يعتقد أنّ المتكلم قد غلط في ذكر اللفظ، فقد ذكر (محالداً) مثلا وهو يريد (محمدًا) فلابد من أنْ يكرر اللفظ ليزيل هذا الفظن من ذهن السامع، ولا ينفع هنا التوكيد المعنوي أيضا، وذلك كما إذا قلت لمحدثك (زارنا محالد الليلة) ثم سبق الى ظنك أنّ المخاطب يعتقد أنّك غلطت في ذكر خالد، وأتك تعني (محمدًا) لأسباب كأنْ يظن أنّ خالداً لا يزورك، أو هو غير موجود في البلد، أو نحو ذلك، فلابد لرفع هذا الوهم من التكرار اللفظي.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «فإذا قصد المتكلم أحد هذين الامرين فلابد أنْ يكرر اللفظ الذي ظن غفلة السامع عنه، أو ظن أنّ السامع ظن به الغلط فيه، تكريراً لفظياً نحو (ضرب زيد زيد) و(ضرب ضرب زيد) ولا ينجع ههنا التكرير المعنوي، لأنك لو قلت (ضرب زيد نفسه) فربما ظن بك أنك أردت (ضرب عمرو) فقلت (نفسه) بناء على أنّ المذكور (عمرو).

وكذا إنْ ظننت به الغفلة عن سماع لفظ (زيد)، فقولك (نفسه) لا ينفعك، وربّما يكرر غير المنسوب والمنسوب إليه، لظنّك غفلة السامع، أو لرفع ظنه بك الغلط، اما في الحرف نحو(ان ان زيدًا قائم) أو في الجملة نحو قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْمُسْرِ يُسْرًا إِنَّ مَعَ ٱلْمُسْرِ يُسْرًا ﴾ [الشرح: ٥-٦](١)».

وليس من ذلك ما ذكره الرضي في قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْمُسْرِ يُسْرًا إِنَّ مَعَ ٱلْمُسْرِ بُسُرًا ﴾ [الانشراح: ٩٠٥] إذ لا يريد الله سبحانه من التكرير رفع غفلة السامع، ولا دفع ظن الغلط عن نفسه، تعالى الله عن ذلك، وإنّما هو لتقوية الحكم وتمكينه في نفوس المؤمنين وتطمينهم به

٣- الغرض الثالث أن يدفع المتكلم ظن التجوز: فقد يذكر المتكلم حكماً فيظن السامع أن المتكلم لم يقصد الحكم حقيقة، وإنما اراده تجوزاً ومبالغة، فيكرر اللفظ لازالة هذا الظن، وليثبت في ذهنه أن الحكم كما ذكر ليس فيه تجوز، وذلك كما إذا قلت (غدا الأميو) فريما ظن السامع أن الامير مشى سريعاً فسميته عدرًا، فلا بذ في نحو هذا من ازالة التجوز بتكوير اللفظ، أو بالمجيء بالمصدر، فتقول (عدا عدا الأميز) أو (عدا الأمير عدواً). جاء في (شرح الرضي على الكافية): "والغرض الثالث أن يدفع المتكلم عن نفسه ظن السامع به تجوزاً وهو ثلاثة أتواع:

أحدها أنذيظن به تجوزًا في ذكر المنسوب، فربما ننسب الفعل الى الشيء مجازًا وأنت تريد المبالغة، للأأن عين ذلك الفعل جينوب إليه. كما تقول (قتل زيد) وأنت تريد (ضيرب

<sup>(</sup>١) مشرح الرضي على الكافية (١/ ٣٦٠٠).

٤ - وقد تكون المقصود تقوية الحكم وتمكينه في ذهن السامع وقلبه كما في قوله تعالى ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْمُسْرِ يُسْرًا إِنَّ مَعَ ٱلْمُسْرِ يُسْرًا ﴾.

٥- وقد يكون للتهويل والتعظيم وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَذَرَكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ثُمَّ مَا ۖ

أَدَّرَنكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ﴾ [الأنفطار: ١٨، ١٧] فقد كرر الآية لتهويل ذلك اليوم، وتفخيمه ومثله ﴿ كُلَّاسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ [التكاثر: ٣، ٤]. ومنه قوله (ﷺ): (الا أخبركم باكبر الكبائر) فعد من ذلك الشرك بالله وعقوق الوالدين، قال الراوي: وكان متكنًا فجلس فقال: (ألا وشهادة الزور ألا وشهادة الزور) وظل يكررها حتى قلنا: ليته سكت أو كما قال فهذا التكرار قصد به تفظيع أمر شهادة الزور.

7- ثم إذا طال الكلام وخشي المتكلم على السامع نسيان اوائل الكلام كرر له اللفظ ليجعل ذلك اللفظ قائما في نفسه متمكنا من ذهنه، لثلا ينسيه ذلك طول الكلام، وذلك نحو قولك (لأ تظن انني إذا ذهبت الى قوم في امر وردوني رداً غير جميل، لا تظن أنني عائد اليهم) فكررت لا تظن أنني) خوفًا على السامع من أن ينسى أول الكلام، ولذا يحسن إذا طال الكلام توكيد أوله توكيداً لفظيًا، لتمكين الحكم في ذهنه وعدم فتوره عنه قال تعالى: ﴿ أَيَعِدُكُمُ أَنَّكُمُ إِذَا مِتُمُ وَكُنْتُمْ تُرَابًا وَعِظَامًا أَنَّكُمُ مُغْرَبُونَ ﴾ [المؤمنون: ٣٥]. فأكد (أنكم) لما طال الكلام لتقويته في ذهن السامعين.

وقال: ﴿ لَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ يَفْرَكُونَ بِمَا آنَوَا وَيُجِبُونَ أَن يُحْمَدُواْ بِمَالَمْ يَفَعَلُواْ فَلَا تَحْسَبَنَهُم يِمَفَازَقَرَ مِنَّ ٱلْمَذَابُ وَلَهُمْ عَذَابُ آلِيمُ ﴾ [آل عمران: ١٨٨] فأكد (لا تحسبن) بقوله (فلا تحسبنهم) لأنَّ الكلام قد طال وأراد تمكين الحكم وتقريره في اذهان المخاطبين، والله أعلم.

### توكيد الفعل بالنون

يؤكد الفعل المضارع، وفعل الامر، بنوني التوكيد الثقيلة، والخفيفة، نحو: (لأقوم بواجبي) و(لأقومَنْ بواجبي) قال تعالى: ﴿ لَيُنْبُدُنَّ فِي ٱلْحُطْمَةِ ﴾ [الهمزة: ٤] وقال: ﴿ لَنَسْفَةُ بِالنَّاصِيَةِ ﴾ [العلق: ١٥]. ويدل على أنهما حرفا توكيد أنه يجاب بهما القسم، قال تعالى

 <sup>(</sup>۱) «شرح الرضي على الكافية» (۱/ ٣٦٠).

﴿ تَأْلِلُهِ لَتُسْتَكُنَّ عَمَّا كُنتُمْ تَفْتَرُونَ ﴾ [النحل: ٥٦].

ويبدو أنّ النون حرف يؤكد الاسماء والأفعال، غير أنّها تدخل في أول الاسم، وآخر الفعل في (انّ) هي نون ثقيلة مسبوقة بالهمزة، ولما كانت تدخل في أول الاسم، بدئت بهمزة توصّلاً الى النطق بالساكن، وجعلت الهمزة من بناء الكلمة.

وهناك تشابه بين (ان) والنون، فكلتاهما حرف توكيد، غير أنّ إحداهما تؤكد الأسماء والأخرى تؤكد الأفعال، وكلتاهما ثقيلة وخفيفة، وكلتاهما تُدخِل الفتح على ما دخلت عليه ف (انّ) تدخل على الأسماء وتنصبها، والنون تدخل على الفعل وتبنيه على الفتح. تقول (انّ محمداً ليسافرَن)، وكلتاهما يجاب بها القسم في الإثبات، تقول: (والله لأذهبن) و(والله إني لمعكم) قال تعالى: ﴿ وَتَألَّكُم لَنْطِقُونَ ﴾ [الانبياء: ٥٧] وقال: ﴿ وَتَألَّكُم لَنْطِقُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٣].

وتلزم النون الفعل إذا كان جوابًا لقسم مثبتًا مستقبلًا، غير مفصول عن لامه بفاصل (١٠)، نحو (والله لأسعينَ في الخير) قال تعالى: ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَحْشُرَنَّهُمْ ﴾ [مريم: ٦٨].

وذكر الخليل أنّ الثقيلة آكد من الخفيفة، جاء في (الكتاب): "وزعم الخليل أنهما توكيد كما التي تكون فصلاً، فاذا جثت بالخفيفة فأنت مؤكد، وإذا جثت بالثقيلة فأنت أشد توكيدا" (٢)، ذلك لأنّ تكرير النون بمنزلة تكرير التأكيد (٣)، وقد اجتمعتا في قوله تعالى: ﴿ وَلَيْنِ لَمْ يَفْعَلَ مَا ءَامُرُمُ لِيُسْجَنَنَ وَلَيَكُونَا مِنَ الصَّنِعِينَ ﴾ [يوسف: ٣٦] فجاء بالثقيلة في قوله ﴿ وَلَيَكُونَا مِنَ الصَّنعِينَ ﴾ [يوسف: ٣٦] قالوا ﴿ لَيُسْجَنَنَ ﴾ [يوسف: ٣٦] قالوا لأن «أمرأة العزيز كانت أشد حرصاً على سجنه من كونه صاغراً " فأكدت السجن لذلك بالثقيلة بخلاف الصَّغار.

ونون التوكيد تخلص الفعل للاستقبال، فلا تدخل على فعل للحال قال تعالى: ﴿ لَتَدْخُلُنَّ الْمُسَتِّحِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَاءَ ٱللَّهُ ءَامِنِينَ ﴾ [الفتح: ٢٧]، فإذا كان الفعل للحال لم تدخل عليه النون نحو (والله لأحسبك كاذبا).

جاء في (الكتاب): «وان كان الفعل قد وقع وحلفت عليه لم تزد على اللام وذلك قولك

<sup>(</sup>١) .. «شرح الأشموني» (٣/ ٢١٥)، «التصريح» (٢/ ٢٠٣)، اشرح ابن الناظم» (٢٥٢).

<sup>(</sup>٢) - "كتاب سيبويه" (٣/ ١٤٩)، وانظر "شرح الأشموني" (٣/ ٢١٢).

<sup>(</sup>٣) اشرح ابن يعيش» (٩/ ٣٧).

 <sup>(</sup>٤) «حاشية الصبان» (٣/ ٢١٢) وانظر «التصريح» (٢/ ٢٠٣).

والله لفعلت. . . فالنون لا تدخل على فعل قد وقع وانما تدخل على غير الواجب»(١٠).

وجاء في (شرح ابن يعيش): «إعلم أن هاتين النونين الشديدة والخفيفة، من حروف المعاني، والمراد بهما التأكيد، ولا تدخلان إلاّ على الأفعال المستقبلة خاصة، وتؤثران فيها تأثيرين: تأثيراً في لفظها وتأثيراً في معناها، فتأثير اللفظ اخراج الفعل الى البناء، بعد أنْ كان معربًا، وتأثير المعنى اخلاص الفعل للاستقبال، بعد أنْ كان يصلح لهما» (٢). «إذ لو قلت (إنَّ زيداً ليقوم) جاز أنْ يكون للحال والاستقبال، بمنزلة مالاً لام فيه، فإذا قلت (إنَّ زيداً ليقومن) كان هذا جواب قسم والمراد الاستقبال لا غير»(٣).

وهذه النون كثيرًا ما تدخل على الشرط المسبوق بـ (ما) الزائدة، ولا سيما شرط (إنَّ) نحو قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِمَّا تَخَافَكَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةُ فَانَهِذَ إِلَيْهِمْ عَلَىٰ سَوَآءٍ ﴾ [الأنفال: ٥٨] وقوله: ﴿ وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنَّهُمُ ٱبْيِّغَآءَ رَحْمَةِ مِن زَّيْكَ نَرْجُوهَا فَقُل لَّهُمْ قَوْلًا مَّيْسُورًا﴾ [الإسراء: ٢٨] وذلك لأن (ما) للتوكيد فجيء بالنون التي هي للتاكيد أيضا ولذلك قالوا ان دخولها هنا قريب من الواجب، <sup>(1)</sup>، ولم ترد في القرآن الكريم إلا مؤكدة.

قال سيبويه: «ومن مواضعها حروف الجزاء إذا وقعت بينها وبين الفعل (ما) للتوكيد وذلك لأنهم شبّهوا (ما) باللام التي في (لتفعلن) لمّا وقع التوكيد قبل الفعل الزموا النون آخره، كما الزموا هذه اللام وإنْ شئت لم تقحم النون، كما أنك إنْ شئت لم تجيء بها، فأمّا اللام فهي لازمة في اليمين، فشبهوا (ما) هذه إذ جاءت توكيداً قبل الفعل بهذه اللام التي جاءت لاثبات النون فمن ذلك قولهم: إمّا تأتني آتك»(٥).

فذكر أن (ما) شبيهة بلام القسم في التوكيد.

وتدخل كثيراً أيضاً على الطلب، كالامر والنهي والاستفهام والتمني، وما الى ذلك. (٦) قال تعالى: ﴿ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُعْتَرِينَ ﴾ [البقرة: ١٤٧].

وقال الأعشى:

دمسن حسدر المسوت أن يسأتيسن

وهمل يمنعنسي ارتيسادي البلا

<sup>«</sup>كتاب سيبويه» (١/ ٤٥٤). (1)

<sup>«</sup>شرح ابن یعیش» (۹/ ۳۷) وانظر «شرح ابن الناظم» (۲۵۲–۲۵۳). **(Y)** 

الشرح ابن يعيش ا (٩/ ٣٩). (٣)

االتصريح؛ (٢/٤/٢). (1)

<sup>«</sup>کتاب سیبویه» (۲/ ۱۵۲). (0)

انظر ﴿التصريحِ ﴿ ٢٠٤/٢)، ﴿شرح الأشموني ﴾ (٣/ ٢١٣) وما بقدها. (1)

### القسم

الغرض من القسم توكيد الكلام وتقويته (۱)، فإذا أقسمت على شيء فقد أكدته. ويطلق على القسم اليمين والحلف أيضاً، ولفظهما يفيد معنى القوة.

فاليصين: من معانيه القوة والقدرة، جاء في (لسان العرب): «واليمين القوة والقدرة وفي التنزيل العزيز ﴿ لَأَغَذَّنَا مِنْهُ بِٱلْيَكِينِ﴾ [الحاقة: ٤٥].

قال الزجاج: أي بالقدرة»(٢).

فلعل اليمين التي هي القسم أخذت من هذا المعنى، لأنها تقوية للكلام، وقيل بل «سميت اليمين يمينًا لأنهم كانوا إذا تحالفوا ضرب كلّ امرى؛ منهم يمينه على يمين صاحبه... وقال بعضهم: قيل للحلف يمين باسم يمين اليد وكانوا يبسطون أيمانهم، إذا حلفوا وتحالفوا وتعاقدوا وتبايعوا»(٣).

وفي هذا المعنى أيضاً معنى القوة، لأنَّ يمين الإنسان أقوى من شماله.

الحلف: وأما الحلف فلا يخلو معناه من القوة أيضا، فمن هذه المادة اللغوية نفسها (الحِلْف) بالكسر وهو «العهد يكون بين القوم، وقد حالفه أي عاهده، وتحالفوا أي تعاهدوا...قال ابن الأثير: أصل الحلف المعاقدة والمعاهدة على التعاضد والتساعد والاتفاق»(٤).

فالمعاقدة، والمعاهدة، والمحالفة قوة ولا شك، ولعل الحلف الذي هو القسم مأخوذ من هذا المعنى لأنه تقوية للكلام.

وقيل بل المحالفة التي هي المعاهدة مأخوذة من (الحلف) الذي هو (اليمين)، فقد قال الليث: «حالف فلان فلانًا فهو حليفه، وبينهما حلف، لأنهما تحالفا بالأيمان أن يكون

 <sup>(</sup>١) انظر «كتاب سيبويه» (١/ ٤٥٤)، «شرح ابن يعيش» (٩٠/٩).

<sup>(</sup>٢) السان العرب (يمن).

<sup>(</sup>٣) «لسان العرب» (يمن).

<sup>(</sup>٤) السان العرب، (حلف).

أمرهما واحدًا بالوفاء، فلما لزم ذلك عندهم في الأحلاف التي في العشائر والقبائل، صار كل شيء لزم شيئا فلم يفارقه فهو حليفه حتى يقال: فلان حليف الجود وفلان حليف الاكثار وفلان حليف الإقلال»(١).

وجاء في (أساس البلاغة): «حلف بالله على كذا حلفًا...وحالفه على كذا وتحالفوا عليه ...

ومن المجاز: بينهم حلف أي عهد. وهم حلفاء بني فلان وأحلافهم، وهذا حليفي وهو حليف الندى، وحليف السهر»(٢).

فجعل الحلف بالله هو المعنى الأول ونقل منه معنى الحلف الذي هو العهد والمحالفة ونحوها.

وأياً كان الأمر، ففي الحلف معنى التقوية، إذ كل شيء يدخله الحلف يكون قوة له.

وكذلك القسم، فمن اشتقاقه ما يعطي معنى معنى القوة، فالقسم بفتح فسكون هو «أن يقع في قلبك الشيء فتظنه ثم يقوى ذلك الظن فيصير حقيقة»(٣).

وأما لفظ (القسم) فيدلّ على أنّ أصله من (القِسْم) وهو النصيب، وذلك أنّ الشخص كان يحلف على قِسْمه، أي نصيبه فيأخذه، فكان القسم بادىء بدء يستعمل في الحلف على النصيب خاصة، ثم عم استعماله في كل موضع والله أعلم.

جاء في (لسان العرب): «وأقسمت حلفت وأصله من القسامة...والقسامة الذين يحلفون على الشيء أو يشهدون»<sup>(٤)</sup>.

وقيل انَ كل قسم ورد في القرآن الكريم بلفظ (الحلف) ففيه معنى الحنث أو الحلف الكاذب، والأمر كما ذكر، قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ كَفَنْرَةُ أَيْمَنِيْكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ ﴾ [المائدة: ٨٩]

<sup>(</sup>١) «لسان العرب» (حلف).

<sup>(</sup>۲) «أساس البلاغة» (حلف) (۱۹۱–۱۹۲).

<sup>(</sup>٣) «القاموس المحيط» (قسم) (٤/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٤) «لسان العرب» (قسم).

وهو في حنث اليمين. وقال: ﴿ وَيَحْلِفُونَ عَلَى ٱلْكَذِبِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [المجادلة: ١٤] وقال: ﴿ وَلَيَمْلِفُنَّ إِنَّ أَرَدُّنَا إِلَّا ٱلْحُسْنَى وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَذِبُوكَ ﴾ [التوبة: ١٠٧].

وأما القسم، فهو عام استعمله القرآن في الكذب والصدق، قال تعالى على لسان ابليس ﴿ وَقَاسَمَهُمَا إِنِي لَكُمَا لَمِنَ النَّصِحِينَ ﴾ [الأعراف: ٢١] وهو كذب، وقال: ﴿ أَوَلَمْ تَكُونُوا أَقَسَمُوا بِاللَّهِ جَهَّدَ أَيْمَانِهِمْ أَقَسَمُوا بِاللَّهِ جَهَّدَ أَيْمَانِهِمْ لَيَنْ أَمْرَتُهُمْ لِيَخْرُجُنَ قُلُ لَا نُقْسِمُوا طَاعَةُ مَعْرُوفَةً ﴾ [النور: ٥٣].

وهذا كله حنث وكذب.

وأما ما ورد في غير ذلك، فنحو قوله تعالى: ﴿ فَ فَكَلَّ أُقْسِمُ بِمَوَقِعِ ٱلنَّجُومِ ﴿ وَإِنَّهُۥ لَقَسَدُ لِلَقَ مُلْكَ أُقْسِمُ بِمَوَقِعِ ٱلنَّجُومِ ﴿ وَإِنَّهُۥ لَقَسَدُ لَوَتَعَلَمُونَ عَظِيمٌ ۖ ﴾ [الواقعة: ٧٥-٧٦].

وقال: ﴿ فَلَآ أُقْيِمُ رِبِّ ٱلْمُشَرِّقِ وَٱلْمَعَزِّبِ إِنَّا لَقَندِرُونَ ﴾ [المعارج: ٤٠].

## أنواع القسم

القسم نوعان:

أَ- ظاهر أو صريح: «ويستدل عليه بحرف القسم، مثل قوله تعالى: ﴿ وَالسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلْحُبُّكِ إِنَّكُ لَغِينُ عَلَيْهِ عَلَى القَسم كقول الشاعر: إنَّكُرُ لَغِي قَوْلُو تُعْنَلِفُ﴾ [الذاريات: ٨٠٧] أو يستدل عليه بفعل القسم كقول الشاعر:

وأقسم لا أنساك ما ذر شارق وما هب آلٌ في ملمعة قفر

أو يستدل عليه بالحرف والفعل معًا، كقوله تعالى: ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَهِن جَاءَتُهُم مَايَةٌ لِيُؤْمِنُنَ بِهَا﴾ [الأنعام: ١٠٩].

أو يستدل عليه بلفظ من ألفاظ القسم، اسماً كان أو مصدراً، كقول امرىء القيس: فقلت يمين الله أبرح قاعدًا ولو قطعوا رأسي لديك وأوصالي (١) ب- مضمر أو غير صريح: وهو ما دلت عليه اللام، نحو ﴿ ﴿ لَاتُبْلَوُكَ فِي

<sup>(</sup>١) أساليب القسم في اللغة العربية- كاظم فتحي الراوي ٣٢-٣٣، وانظر الكليات لأبي البقاء ٢٩٠.

أَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٨٦] ونحو ﴿ لَيِنَ أُخْرِجُواْ لَا يَخْرُجُونَ مَعَهُمْ ﴾ [الحشر: ١٢] وقوله: ﴿ وَلَقَدُ صَدَقَكُمُ اللَّهُ وَعَدَهُ ﴾ [آل عمران: ١٥٢].

جاء في (الكتاب): «وسألته [يعني الخليل] عن قوله (لتفعلن) إذا جاءت مبتدأة ليس قبلها ما يحلف به، فقال: إنما جاءت على نية اليمين، وإنْ لم يتكلم بالمحلوف به»(١).

أو دل عليه المعنى، نحو ﴿ وَإِن مِّنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾ [مريم: ٧١](٢).

وكقولهم: (علم الله) و(شهد الله) و(عمرك الله) و(عاهدت الله) لأفعلن و (عليّ عهد الله لافعلن)<sup>(٣)</sup>.

## أحرف القسم

أشهر أحرف القسم: الواو والباء والتاء واللام.

الواو: وهي أكثرهن استعمالاً في القسم<sup>(٤)</sup>، وهي والتاء تختصان به من بين حروف الجر.

ولا يذكر فعل القسم معها فلا يقال: أقسم والله، ولا تدخل على الضمير فلا يقال: وك، يقال: بك (٥٠).

وتدخل على كل مقسم به: قال تعالى: ﴿ وَٱلْفَجْرِ وَلَيَالٍ عَشْرٍ ﴾ [الفجر: ١-٢]، وقال: ﴿ وَٱلَّتِلِ إِذَا يَنْشَىٰ﴾ [الليل: ١] ولا تختص بلفظ الله تعالى.

الباء: ويجوز ذكر فعل القسم معها وحذفه، تقول: أقسم بالله لأقولن الصدق، قال تعالى: ﴿ فَ لَكَ أُقْسِمُ يَمَوَقِع ٱلنُّجُومِ وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ إِنَّهُ لَقُرْمَانٌ كَرِيمٌ ﴾ [الواقعة: ٧٥-٧٧]. ﴿ ﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللّهِ جَهْدَ أَيْمَنْهِمْ لَهِنْ أَمَرْتَهُمْ لِيَخْرُجُنَّ ﴾ [النور: ٥٣].

وتقول: (بالله لأقولن الصدق). قال تعالى: ﴿ فَبِعِزَّلِكَ لَأُغَّرِينَهُمْ أَجْمَعِينٌ ﴾ [ص: ٨٢]،

<sup>(</sup>١) «الكليات لأبي البقاء» (٢٩٠)، أساليب القسم في اللغة العربية» (٣٦-٣٩).

<sup>(</sup>۲) «كتاب سيبويه» (۱/ ٥٥٥).

<sup>(</sup>٣) انظر «كتاب سيبويه» (٢/ ١٤٧)، «الهمع» (٢/ ٤٤-٤٥)، «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٣٧٨).

<sup>(</sup>٤) «كتاب سيبويه» (٢/١٤٣).

<sup>(</sup>٥) أنظر «الرضى على الكافية» (٢/ ٣٧٠).

وقال الشاعر:

### بربك هل ضممت إليك ليلي

وتدخل على الظاهر والمضمر، فتقول: أقسم بك يا رب لأسعين في الخير.

وتختص الباء بالجواب الطلبي والاستعطافي فنقول: (بالله عليك افعل هذا ولا تفعل هذا) و(هل فعلت هذا؟) و(إلا فعلت هذا)، ولا يجوز ذلك في غيرها، فلا تقول: (والله افعل هذا أو لاتفعل هذا أو هل فعلت هذا).

جاء في (الهمع): "إختص بها [أي باء القسم] الطلب والاستعطاف، فلا يقسم فيهما بغيرها نحو بالله أستخبرني؟، وبالله هل قام زيد؟ أي أسألك بالله مستحلفًا" (١٠).

النتاء: وتكاد تختص بلفظ الله تعالى، ولم ترد في القرآن الكريم إلا معه، قال تعالى: ﴿ وَتَالِنَهِ لِأَكِيدِنَ أَصَّنَكُمُ ﴾ [الانبياء: ٥٧]، وقال: ﴿ تَاللَّهِ إِن كِدتَّ لَتُرْدِينِ ﴾ [الصافات: ٥٦].

وفيها معنى التعجب والتفخيم. قال تعالى على لسان اخوة يوسف لأبيهم: ﴿ تَٱللَّهِ إِنَّكَ لَفِى ضَكَالِكَ ٱلْفَكِدِيرِ ﴾ [يوسف: ٩٥] متعجبين من بقاء أبيهم على حاله لم يتغير ولم يتبدل مع طول العهد، وقال أيضاً على لسان اخوة يوسف لأخيهم يوسف: ﴿ تَاللَّهِ لَقَدْ ءَاثَرَكَ ٱللّهُ عَلَيْتَ نَا﴾ [يوسف: ٩١] متعجبين مما حصل له من علو منزلة ورفعة مكانة وما جرّت له فعلتهم من الخير، على غير ما كانوا يتوقعون ويؤملون.

جاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ وَتَأَلَّهِ لَأَكِيدَنَّ أَصْنَكُمُ ﴾ [الأنبياء:٥٧]: «فإنْ قلت: ما الفرق بين الباء والتاء؟.

قلت: إنّ الباء هي الأصل، والتاء بدل من الواو المبدلة منها، وإنّ التاء فيها زيادة معنى وهو التعجب كأنّه تعجب من تسهل الكيد على يده، وتأتيه، لأنّ ذلك كان أمراً مقنوطاً منه لصعوبته وتعذره (٢).

ومن التفخيم قوله تعالى: ﴿ تَأَلَّهِ لَتُشْعَلُنَّ عَمَا كُنتُمْ نَفْتَرُونَ﴾ [النحل:٥٦]، وقوله: ﴿ تَأَلَلُهِ لَقَدْ أَرْسَلْنَ ۚ إِلَىٰٓ أَمَـدِمِن قَبْلِكَ﴾ [النحل:٦٣].

ويبدو أنَّ القسم بها آكد وأفخم من الواو، لاختصاصها باسم الله سبحانه.

<sup>(</sup>۱) «الهمع» (۲/ ۳۸) وانظر «ابن يعيش» (۹/ ۲۰۰).

<sup>(</sup>٢) «الكشاف» (٢/ ٣٣١) وانظر (٢/ ١٤٧) في قوله تعالى: ﴿ تَأَلَقُو لَقَدْعَلِمْتُـدَ مَّاجِشْنَا لِنُفْسِدَ فِي ٱلْأَرْضِ﴾ .

اللام: وهي مختصة بلفظ (الله) تعالى، ولا تستعمل في القسم إلاَ إذا أريد به معنى التعجب، قال سيبويه: «ولا يجيء إلاّ أنْ يكون فيه معنى التعجب، قال أمية بن عائذ:

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «قوله وبمعنى (الواو) في القسم للتعجب، نحو (لله لا يؤخر الاجل). قولهم (في التعجب) يعنون في الأمر العظيم الذي يستحق أن يتعجب منه، فلا يقال: لله لقد قام زيد، بل يستعمل في الأمور العظام، نحو: لله لتبعثن»(٢).

وقال أيضاً: «ولام الجر تجيء بمعنى الواو، كما ذكرنا، مختصة أيضاً بلفظ (الله) في الأمور العظام»(٢٠).

وقد يعوض عن النطق بحرف القسم مع اسم الله تعالى (ها) التنبيه أو همزة الاستفهام فيقال: (ها الله ذا) أي (والله ذا)، و(لا ها الله ذا) «فاذا جئت بها التنبيه بدلاً، فلا بد أن تجيء بلفظة (ذا) بعد القسم به، نحو: (لاها الله ذا)»(٤)، وفي (ذا) قولان:

القول الأول انها من جملة المقسم به صفة لله تعالى، والمعنى (لا والله الحاضر). لحضوره في كل كل مكان أو على تقدير (هذا قسمي).

والقول الثاني انها من جملة الجواب أي: الامر ذا.

والقول الأول أرجح، لأنّ الجواب يؤتـيٰ به بعد (ذا) فيقولون (ها الله ذا لافعلن) ولو كان جواباً لاكتفي به (ه).

وقد يعوض عنه بهمزة الاستفهام، منكراً أو مستفهماً، فتقول: (آلله كان كذا؟).

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وأما همزة الاستفهام فإما أن تكون للإنكار كقول الحجاج في الحسن البصري رحم: آلله ليقومن عبيد من العبيد فيقولن كذا وكذا؟ أو للاستفهام كما قال ﷺ لعبد الله بن مسعود (رض) لما قال: هذا رأس أُبِيّ (آلله الذي لا اله غيره؟).

<sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (۲/ ۱٤٤).

<sup>(</sup>٢) ﴿ شرح الرضي على الكافية ١ (٢/ ٣٦٥).

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٣٧٠)، وانظر «شرح ابن يعيش» (٢/ ٩٨).

<sup>(</sup>٤) «شرح الرضى على الكافية» (٢/ ٣٧١).

<sup>(</sup>٥) انظر «شرح أبن يعيش» (٩/ ١٠٥-١٠٦)، «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٣٧٢).

معاني النحو

فإذا دخلت همزة الاستفهام على (الله) فإمّا أنْ تبدل الثانية ألفاً صريحة، وهو الأكثر، أو تسهل، كما هو القياس في (الرجل) ونحوه (١١).

وربما أسقط حرف القسم مع لفظ (الله) تعالى من غير تعويض، نحو (الله لأفعلن) أي (بالله) فينتصب المقسم به، قال الشاعر:

الا رب من قلبي له الله َ ناصح<sup>(٢)</sup>

# ألفاظ تستعمل في القسم

#### لعمرك:

هذا اللفظ يستعمل في القسم ومعنى (العَمْر) الحياة، وهو و (العُمْر)، و (العُمُر) شيء واحد، يقال قد طال عَمْره وعُمْره، ويستعمل في القسم المفتوح ليس غير، فيقال (٣): (لعَمرك) ولا يقال: (لعُمرك)، واللام الداخلة عليه هي لام الابتداء، فمعنى لعمرك: لَحياتُك، فهو مبتدأ وخبره محذوف تقديره: (قسمي)، فيكون الكلام: حياتك قسمي والمراد أقسم بحياتك.

وكذلك (لعمر الله) أي أقسم ببقاء الله ودوامه (٤)، قال تعالى: ﴿ لَمَنْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكْرَئِهِمْ يَعْمَهُونَ﴾ [الحجر: ٧٧] فأقسم بحياة الرسول ﷺ،

#### أيمن الله:

تستعمل (أيمن الله) في القسم، يقال: (أيمن الله لاردّن عليه قوله) وهمزتها همزة وصل وقد اختلف في (أيمن) هذه فقيل «هو مفرد مشتق من (اليمن)، وهو البركة، أي بركة الله يميني» (٥٠). وعند الكوفيين هو جمع (يمين) جعلت همزة القطع فيه وصلاً، لكثرة الاستعمال (٢٦).

<sup>(</sup>۱) «شـرح الـرضـي» (۲/ ۳۷۲) وانظـر «كتـاب سيبـويـه» (۲/ ۱٤٥)، «شـرح ابـن يعيـش» (۹/ ۱۰۵ – ۱۰۱).

 <sup>(</sup>۲) انظر «شرح ابن يعيش» (۹/ ۱۰۲-۱۰۳)، «شرح الرضي» (۲/ ٣٦٤)، «كتاب سيبويه» (۲/ ١٤٤).

<sup>(</sup>٣) أنظر «لسان العرب» (عمر) (٩/ ٢٧٩-٢٨٠).

<sup>(</sup>٤) «لسان العرب» (٩/ ٢٨٠) (عمر).

<sup>(</sup>٥) فشرح الرضي على الكافية» (٢/ ٣٧٣)، فشرح ابن يعيش، (٩/ ٩٢).

 <sup>(</sup>٦) إشرح الرضي، (٢/ ٣٧٣)، فشرح ابن يعيش، (٩/ ٩٩).

وقد تصرفوا بهذه الكلمة لكثرة الاستعمال، فقالوا: (أيمن الله) و(أيم الله) بحذف النون و(مُ الله) و(من ربي)، وغير ذلك لأن كثرة دوران الكلمة على الألسنة مدعاة الى التصرف فيها تخفيفاً.

جاء في (شرح ابن يعيش): «اعلم أن اللفظ اذا كثر في السنتهم واستعمالهم، آثروا تخفيفه، وعلى حسب تفاوت الكثرة يتفاوت التخفيف، ولما كان القسم مما يكثر استعماله ويتكرر دوره، بالغوا في تخفيفه من غير جهة واحدة»(١).

#### عمرك الله:

هذا التعبير يستعمل قسماً وغير قسم، فمن استعماله في القسم قولك (عمَرك اللهَ لأفعلنَ) بفتح الهاء، وقد يستعمل في قسم السؤال، فيقال (عمرك اللهَ لاتفعل) قال:

أيها المنكح الشريا سهيلاً عَمْرَكُ اللهَ كيف يلتقيان هي شامية إذا ما استقلت وسهيل اذا استقل يماني (٢)

قالوا: ومعنى (عمرك الله) استحلفك بتعميرك الله، أي: باقرارك له بالبقاء<sup>(٣)</sup>، فيكون (العمر) على هذا مصدراً، والأصل عمّرك الله تعميراً، فحذفت الزوائد من المصدر.

وقد يكون على غير هذا المعنى، فلا ينتصب على المصدر، ولا يكون قسماً، وذلك نحو قولك: (عمَرك اللهُ ما فعل فلان؟) فيكون التقدير في نحو هذا (اسأل عمرك الله) أي أسأل الله أن يعمرك، فيكون (عمرك) مفعولاً أول، و(الله) مفعولاً ثانياً، والمعنى (اسأل الله أن يطيل عمرك).

جاء في (لسأن العرب): اوقول عمر بن أبي ربيعة:

#### عمرك الله كيف يجتمعان

يريد سألت الله أن يطيل عمرك (٤).

<sup>(</sup>۱) «شرح ابن یعیش» (۹٤/۹).

<sup>(</sup>٢) الشرح الرضى على الكافية (١/١٢٧-١٢٨).

<sup>(</sup>٣) انظر ﴿لسان العرب؛ (عمر) (٩/ ٢٨٠)، ﴿شرح الرضي على الكافية؛ (١٢٧/١-١٢٨)، ﴿شرح ابن يعيش؛ (٩/ ٩١).

<sup>(</sup>٤) «لسان العرب» (عمر) (٩/ ٢٨٠)، «شرح الرضي» (١٢٨/١)، «شرح ابن يعيش» (٩١/٩) الهمع» (٢/ ٤٥).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «وعلى تأويلهما [يعني عمرك الله وقعدك الله] بـ (أسأل تعميرك وتقعيدك) ليس معنى القسم ظاهراً فيهما، مع أنهما لا يستعملان إلا في القسم كما ذكرنا، إلا أن يقال: لما كانا للدعاء للمخاطب جريا مجرى قسم السؤال، لأنه قد يبتدأ السؤال بالدعاء للمسؤول، كأنه قيل: طول الله عمرك افعل لي كذا وكذا»(١).

وربمًا قيل (عمرَك اللهُ) بضم الهاء فيكون لفظ الجلالة فاعلاً، أي: عمرك الله تعميراً (٢).

والذي يبدو لي أنه دعاء على كل حال على المعنى الثاني، أي الدعاء باطالة العمر ولكنه قد يضمن معنى القسم فيستعمل استعماله، كما في (علم الله) و(علي عهد الله) ونحو ذلك، أولا يضمن بل يراد به الدعاء المحض.

#### قعدك الله:

يستعمل هذا في القسم فيقال: (قعدَك اللهُ لتفعلن)، ويقال أيضا: (قعيدك الله).

وقد اختلف في معنى (قعدَك الله) فقيل إنّ معناها اسألك بحق قعدك الله، أي بحق نسبتك إيّاه الى القعود، أي الدوام والتمكن.

وقيل: المعنى (اسألك بحق قعيدك الذي هو الله) ومعنى (قعدك) قعيدك، أي: «ملازمك، العالم بأحوالك، وهو الله، ف (الله) عطف بيان لقعدك، ويؤيد هذا التأويل قولهم: (قعيدك الله) بمعناه فالقِعْد والقعيد بمعنى المقاعد، كالحلف والحليف»(٣).

وقيل معنى «(قعدك الله وقعيدك): الله معك، أي رقيب عليك وحفيظ. وقيل: مقاعدك، وهو بمعناه وضمن معنى القسم، قال في الصحاح: على معنى يصاحبك الله الذي هو صاحب كل نجوى، وقيل هما مصدران بمعنى المراقبة، والتقدير: أقسم بمراقبتك الله، ونصب الجلالة في الجميع على اسقاط الجار»(٤).

وجاء في (لسان العرب): «وقيل (قعدك الله) و(قعيدك الله) أي كأنه قاعد معك يحفظ عليك قولك، وليس بقوي.

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضى على الكافية» (١/ ١٢٨).

<sup>(</sup>٢) ﴿شرح الرضي ﴿ (١٢٨/١).

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضي على الكافية» (١٢٨/١).

<sup>(3) «</sup>And Ibelian» (7/03).

قال أبو عبيد: قال الكسائي: يقال قِعدك الله أي الله معك . . .

وقال ثعلب: قعدك الله وقعيدك الله أي نشدتك الله. . . والقسم قعيدك الله لأكرمنك. . .

قال الجوهري: هي يمين للعرب، وهي مصادر استعملت منصوبة بفعل مضمر، والمعنى يصاحبك الذي هو صاحب كل نجوى، كما يقال: نشدتك الله»(١).

وقيل إنّ معناها أسأل الله قعدك، كما في (اسأل الله عمرك) أي: اسأله تقعيدك وتمكينك، فلا تكون على هذا قسماً، بل هي كما ذكر الرضي فيها وفي (عمرك الله) «لما كانا للدعاء للمخاطب جريا مجرى قسم السؤال، لأنه قد يبتدأ السؤال بالدعاء للمسؤول كأنه قيل: طول الله عمرك افعل لي كذا وكذا» (٢).

والذي يبدو أنّ معنى (قعدك الله): (قعيدك الله) أي: (الله مقاعدك، وملازمك، ورقيب عليك)، ثم يضمن هذا التعبير معنى القسم أحياناً، فيكون حلفاً أو استحلافاً بمراقبة الله له وملازمته إيّاه، فتقول (قعدك الله لتفعلن) على معنى استحلفك برقابة الله عليك، وحضوره معك لتفعلن، وتقول: (قعدك الله لأفعلن) على معنى أحلف بمراقبة الله وحضوره معك فأنت لست وحدك الآن، بل الله معك مطلع على ما أقول لأفعلن.

ونصب لفظ (الله) امّا على عطف البيان من (قعدك) كما ذكر الرضي، أي (أستحلفك قعيدك الذي هو الله).

واما على المفعول به، أي: اجعل الله قعيدك، أي: تذكّر أنّ الله معك، كما يقال في الدارجة: (اجعل الله بين عينيك اذا تكلمت) فيكون الغرض من هذا التعبير تحذير المخاطب وتخويفه الله الذي لا يفارقه، وليس مراداً به القسم.

هذا إذا كانا منصوبين.

أما إذا كانا مرفوعين، أي (قعدُك الله) و(قعيدُك الله) فهما مبتدأ وخبر، والمعنى: (الله مقاعدك) وهذا دعاء محض، ليس فيه قسم، والمعنى: (جليسك الله) أي الله قاعد معك بحفظك ويرعاك.

 <sup>(</sup>۱) «لسان العرب» (قعد) (٤/ ٣٦٥–٣٦٦).

<sup>(</sup>٢) اشرح الرضي على الكافية (١٢٨/١).

12.0

جاء في (القاموس المحيط): «وَقَعْدُك الله ويُكسَر، وقعيدُك الله ناشدتك الله وقيل كأنه قاعد معك بحفظه عليك أو معناه بصاحبِك الذي هو صاحب كل نجوى»(١).

أو قد يكون اخباراً القصد منه تحذيره المخاطب، وتخويفه الله الذي لا يفارقه، فيكون المعنى: الله معك، وهو مقاعدك، فراقبه فيما تقول، أو تفعل، على ما ذكرنا في النصب، والله أعلم.

### وقوع (لا) قبل القسم:

تقع (لا) قبل فعل القسم كثيراً وخصوصا قبل الفعل (أقسم) فيقال (لاأقسم). قال تعالى: ﴿ فَكَرَّ أُقْسِمُ بِالشَّفَقِ﴾ [الانشقاق: ١٦] وقال: ﴿ لَا أُقْسِمُ بِهَاذَا ٱلْبَلَدِ﴾ [البلد: ١]، كما تقع قبل القسم من غير فعل القسم، وذلك كقوله تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [النساء: ٦٤].

وحيثما أقسم الله في القرآن الكريم ذاكراً فعل القسم (أقسم)، جاء بـ (لا) قبله فلم يقل مرة: أقسم بكذا، بل كل ما ورد (لا أقسم)، قال تعالى: ﴿ فَكَلَآ أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ ٱلنَّجُولِمِ وَإِنَّامُ لَقَسَدٌ لَوْتَعْلَمُونَ عَظِيمٌ إِنَّامُ لَقُرْمَانٌ كَرِيمٌ ﴾ [الواقعة: ٧٥-٧٧].

وقال: ﴿ فَلَا أَقْيِمُ بِمَا نُبْصِرُونَ وَمَا لَا نُبْصِرُونَ إِنَّمُ لَقُولُ رَسُولِ كَرِيمٍ ﴾ [الحاقة: ٣٨-٤٠].

وقال: ﴿ فَلَآ أُقْيِمُ مِرَبِ ٱلْمَتَنَزِقِ وَٱلْمَنَزِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ عَلَىٰ أَن نُبَدِّلَ خَيْرًا يَنْهُمْ وَمَا خَنُ بِمَسْبُوفِينَ ﴾ [المعارج: ٤٠-٤١].

وقال: ﴿ لَا أُفْيِمُ بِيَوْمِ ٱلْقِينَكَةِ وَلَا أُفِّيمُ وَالنَّفْسِ ٱللَّوَامَةِ ﴾ [القيامة: ١، ٢].

وقال: ﴿ فَلَآ أَقْيِمُ بِلَلْنُشِ لَلْمُوَارِ ٱلكُنْشِ وَالَيْلِ إِذَا عَسْمَسَ وَالصَّبْحِ إِذَا نَنَفْسَ إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولُو كَدِيمٍ ﴾ [التكوير: ١٥-٩٠].

وقال: ﴿ فَلَا أَقْسِمُ بِٱلشَّفَقِ وَٱلَّيْلِ وَمَا وَسَقَ وَٱلْقَمَرِ إِذَا ٱللَّهَ لَتَرَّكُانَ طَبَقًا عَن طَبَقٍ ﴾ [الانشقاق: ١٦-١٩].

وقال: ﴿ لَا أُقْسِمُ بِهِكَذَا ٱلْبَلَدِ وَأَنتَ حِلُّ بِهَلَا ٱلْبَلَدِ ﴾ [البلد: ١،١].

وأما بغير فعل القسم فلم يرد ذلك إلا في قوله تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَقَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِي مَاشَجَكُرُ بَيْنَهُمْ ﴾ [النساء: ٦٤].

<sup>(1) «</sup>القاموس المحيط» (قعد) (١/ ٣٢٩).

والنحاة في ذلك على مذاهب:

فمنهم من ذهب الى أنّ (لا) قبل القسم زائدة، تفيد التوكيد، فمعنى (لا أقسم بيوم القيامة): أقسم بيوم القيامة.

جاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ لَا أَقْيِمُ بِيَوْمِ ٱلْقِيَكَةِ ﴾: «ادخال (لا) النافية على فعل القسم مستفيض في كلامهم وأشعارهم. قال امرؤ القيس:

لا وأبيك ابنة العامريّ لا يدعي القوم أني أفر وقال غوية بن سلمي:

ألا نادت أمامة باحتمال لتحزنني فلا بك ما أبالي وفائدتها توكيد القسم، وقالوا انها صلة مثلها في ﴿ لِثَلَا يَعْلَمُ أَهْلُ ٱلْكِتَبِ ﴾ [الحديد: ٢٩].

وفي.قوله:

### في بثر لاحور سرى وما شعر.

واعترضوا عليه بأنها تزاد في وسط الكلام لا في أوله.

وأجابوا بأنَّ القرآن في حكم سورة واحدة متصل بعضه ببعض.

والاعتراض صحيح، لأنها لم تقع مزيدة، إلا في وسط الكلام، ولكن الجواب غير سديد، ألا ترى إلى امرىء القيس كيف زادها في مستهل قصيدته (١١).

وقيل إنها زيدت على نية الرد على المكذبين.

جاء في (تأويل مشكل القرآن): "وأما زيادة (لا) في قوله: ﴿ لَا أُفْيِمُ بِيَوْمِ آلْقِيمَةِ وَلَا أُفْيِمُ بِالنَّفَسِ اللَّوَامَةِ ﴾ إَلنَّفَسِ اللَّوَامَةِ ﴾ [القيامة: ١-٢] وقسول ﴿ فَلَا أُفْيِمُ بِالشَّفَقِ وَالَّيْلِ وَمَا وَسَقَ ﴾ [الانشقاق: ١٦]... فإنها زيدت في الكلام على نية الرد على المكذبين، كما تقول في الكلام: (لا والله ماذاك كما تقول)، ولو قلت (والله ما ذاك كما تقول) لكان جائزاً غير أن إدخالك (لا) في الكلام أولاً أبلغ في الرد»(٢).

<sup>(</sup>١) «الكشاف» (٣/ ٢٩١-٢٩٢) وانظر في (١/ ٤٥) قوله تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ [النساء: ٦٥].

<sup>(</sup>٢) ﴿ تَأْوِيلُ مَشْكُلُ القَرَآنَ ﴾ (١٩١-١٩٢) وانظر ﴿ التَّفْسِيرُ الكبيرُ للرازي ۗ في (١٠/٦٣) قوله تعالى ﴿ فَلَا وَرَبُّكَ لَا =

وقيل: أن (لا) نافية، واختلفوا في هذا النفي، فمنهم من ذهب الى أنه يفيد نفي أمر سابق قبل القسم، ففي قوله ﴿ لَا أُقْيِمُ بِيَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ ﴾ [القيامة: ١]: «كأنهم أنكروا البعث فقيل: لا، أي: ليس الأمر على ما ذكرتم ثم قيل: اقسم بيوم القيامة» (١).

وفي قوله: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [النساء: ٦٥]: «التقدير ليس الأمر كما يزعمون أنهم آمنوا وهم يخالفون حكمك ثم استأنفت القسم»(٢).

وذهب الزمخشري الى أنها للنفي، والمقصود بذلك إعظام المقسّم به، فكأنه قال: أنا لا أعظّمه بالقسم، فهو معظّم بغير القسم، قال: «والوجه أنْ يقال: هي للنفي، والمعنى في ذلك أنّه لا يقسم بالشيء إلا إعظاماً له، يدلّك عليه قوله تعالى: ﴿ فَكَلَ أُقْسِمُ بِمَوَقِع النَّجُورِ وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعَلَمُونَ عَظِيمٌ ﴾ [الواقعة: ٧٥-٧٦] فكأنه بادخال حرف النفي يقول: إن إعظامي له بإقسامي به كلا إعظام يعني أنه يستأهل فوق ذلك»(٣).

وقيل: إنها لتوكيد النفي الذي جاء فيما بعد<sup>(٤)</sup>.

جاء في (الكشاف): «فإن قلت: قوله تعالى: ﴿ فَلاَ وَرَبِّكَ لَا يُؤَمِنُوكَ ﴾ [النساء: ٦٥] والابيات التي انشدتها المقسم عليها فيها منفي، فهلا زعمت أن التي قبل القسم زيدت موطئة للنفي بعده ومؤكدة له، وقدّرت المقسم عليه المحذوف هنا منفياً، كقولك: لا أقسم بيوم القيامة لاتتركون سدى.

قلت: لو قصر الأمر على النفي دون الاثبات لكان لهذا القول مساغ ولكنه لم يقصر. ألا ترى كيف لقى ﴿ لَا أُقْسِمُ بِهَذَا ٱلْبَلَدِ ﴾ [البلد: ١] بقوله: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ ﴾ [البلد: ٤] وكذلك ﴿ فَ نَكَ ٱقْسِمُ بِمَوَقِعِ ٱلنَّجُولِ ﴾ بقوله: انه لقرآن كريم؟ (٥).

وجاء في (بدائع الفوائد) أن (لا): «أقحمت اول القسم إيذانا بنفي المقسم عليه وتوكيداً

يُؤْمِنُونَ ﴾ [النساء: ٦٥].

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۳/ ۲۹۲).

<sup>(</sup>۲) «التفسير الكبير للرازي» (۱۱/ ۱۹۳).

<sup>(</sup>٣) «الكشاف» (٣/ ٢٩٢).

<sup>(</sup>٤) انظر «التفسير الكبير» (١٦٣/١٠).

<sup>(</sup>٥) ﴿ الكشاف » (٣/ ٢٩٢)، وانظر (١/ ٤٠٥) في قوله تعالى : ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [النساء: ٦٥].

لنَّفيه كقول الصديق (لاها الله لاتعمد الى أسد من أسد الله) الحديث» (١٠).

وقال محمد عبده في تفسير جزء عمّ: «أن (لا أقسم) عبارة من عبارات العرب في القسم، يراد بها تأكيد الخبر، كأنه في ثبوته وظهوره لا يحتاج الى قسم، ويقال إنه يؤتى بها في القسم إذا أريد تعظيم المقسم به، كأنّ القائل يقول: إني لا أعظمه بالقسم لأنه عظيم في نفسه "(٢).

وذهبت بنت الشاطىء الى أنّ القصد من ذلك التأكيد «والتأكيد عن طريق النفي ليس بغريب من مألوف استعمالنا، فأنت تقول لصاحبك: لا أوصيك بفلان تأكيداً للوصية ومبالغة في الاهتمام بها كما تقول: لن ألحّ عليك في زيارتنا، فتبلغ بالنفي، مالا تبلغه بالطلب المباشر الصريح»(۳).

ولابد هنا من أن نفرق بين ذكر (لا) مع فعل القسم (لا أقسم) وذكرها من دون فعل القسم (لا والله) فإنهما ليسا أمراً واحداً خلافا للزمخشري فقد عدهما امراً واحداً.

جاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [النساء: ٦٥]: ﴿ فَإِن قَلْتَ: قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [النساء: ٦٥] والابيات التي أنشدتها المقسم عليها منفي فهلا زعمت أن (لا) التي قبل القسم زيدت موطئة للنفي بعده، ومؤكدة له، وقدّرت المقسم عليه المحذوف هنا منفياً كقولك: لا أقسم بيوم القيامة لاتتركون سدى.

قلت: لو قصر الأمر على النفي دون الاثبات لكان لهذا القول مساغ ولكنه لم يقصر. الا ترى كيف لقي ﴿ لَا أُقْسِمُ يَهَذَا ٱلْبَلَدِ ﴾ [البلد: ١] بقوله ﴿ لَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ ﴾ [البلد: ٤] وكذلك ﴿ فَكَذَا أَقْسِمُ بِمَوَقِعِ ٱلنَّجُورِ ﴾ [الواقعة: ٧٥] بقوله: انه لقرآن كريم؟ (١٠).

فرّد على من قال إنّ (لا) في قوله تعالى: (فلا وربك) إنمّا زيدت لتظاهر النفي فيما بعد، أي (لا يؤمنون) بأنّ ذلك مردود باستواء النفي والإثبات فيه، وذلك قوله: ﴿ فَكَلَّ أُمِّسِكُ ﴾ [الواقعة: ٧٥] فرد بما فيه الفعل على ما لا فعل فيه.

وهذا فيما نرى غير سديد، فإنّ الاستعمال يدل على أنهما مختلفان.

### أما (لا والله) فتستعمل على ضربين:

<sup>(</sup>١) ﴿بدائع الفوائد ١٠١/١).

 <sup>(</sup>٢) ﴿ أساليب القسم في اللغة العربية؛ (١٥٠)، وانظر (تفسير جزء عم لمحمد عبده - سورة البلد.

<sup>(</sup>٣) «أساليب القسم في اللغة العربية» (١٥٠-١٥١).

<sup>(</sup>٤) «الكشاف» (١/ ٢٠٥).

الأول: أن تكون ردّاً لكلام سابق، مثبتاً، أو منفياً، أو طلباً، وذلك نحو قولك لمن قال لك: (أراك قد ملت إليه)، لا والله ما ملت اليه.

ونحو قولك لمن قال لك: (لا أراك ذاهباً معه)، لا والله ليس الأمر كما ترى بل إنيْ ذاهب معه.

وكقولك لمن قال لك: (أكرمْ فلاناً)، لا والله لا اكرمه.

وكقولك لمن قال لك: (ألا تذهب اليه؟) لا والله لا أذهب اليه.

وقد يكون جوابها مثبتاً، فتقول لمن قال لك: (أرى فلاناً كاذباً).

لا والله انه لصادق.

والضرب الآخر، وهو المقصود، أن تقع ابتداء من غير كلام سابق، والغرض من هذا النفي، الايذان بنفي المقسَم عليه، وتوكيد النفي الذي يجيء فيما بعد، وذلك نحو قوله تعالى: (فلا وربك لا يؤمنون)، وكقول امرىء القيس:

# لا وأبيسك ابنسة العسامسري لا يسدّعسي القسوم أنسي أفسر

فلا يكون جوابها إلاّ منفيا، والأمر فيها كما قال من قال إنها إيذان بالنفي، وتوكيد له، وأما (لا أقسم) فالأمر فيها مختلف، فإنّ جوابها يكون مثبتاً ومنفياً، ولم يرد في القرآن الكريم إلاّ مثبتا.

وهذا التعبير - أي القسم - لون من ألوان الأساليب في العربية، تخبر صاحبك عن أمر يجهله أو ينكره، وقد يحتاج الى قسم لتوكيده، لكنك تقول له: لاداعي لأن أحلف لك على هذا، أو لا أريد أن أحلف لك أنّ الأمر على هذه الحال، ونحوه مستعمل في الدارجة عندنا نقول: ما أحلف لك أن الأمر كيت وكيت، أو ما أحلف لك بالله، لأن الحلف بالله عظيم أن الأمر على غير ما تظن، أو ما اكول والله ان الأمر كذا وكذا (أي لا اقول والله).

فأنت تخبره بالأمر، وتقول له لاداعي للحلف بالمعظمات على هذا الأمر، فانت أخبرته ما أردت أن تخبره به، وعظمت له ما أردت أن تعظّمه مما يستحق أن يقسم به، ثم تقول له: إننى لا أريد أن أقسم لك بما هو عظيم على هذا الأمر.

فهذا من هذا الضرب، والله أعلم.

### جواب القسم

جملة جواب القسم، إما اسمية، أو فعلية، فإنْ كانت اسمية أجيب القسم في الإثباب باللام المفتوحة، أو (إنّ) واللام، أو (إنّ) وحدها مشددة أو مخففة (١٠).

تقول: (والله لهو أفضل منك) أو (إنّه أفضل منك) أو (إنّه لأفضل منك) قال تعالى: ﴿ فَرَرَبِّ ٱلسَّمَآءَ وَٱلْأَرْضِ إِنَّامُ لَحَقُّ ﴾ [الذاريات: ٢٣].

وقال: ﴿ حَمَّ وَٱلْكِتَكِ ٱلَّهُمِينِ إِنَّا أَنزَلْنَكُ فِي لَيْـلَةٍ مُّبَـنَرَّكَةً﴾ [الدخان: ١-٣].

وقال: ﴿ قَالَ تَأْلَقُهِ إِن كِدتَّ لَتُرْدِينِ﴾ [الصافات:٥٦].

وقال: ﴿ فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ لَشَّهَادَلُنَآ أَحَقُّ مِن شَهَادَ تِهِمَا﴾ [المائدة: ١٠٧].

وإذا كان الجواب جملة فعلية، فعلها مضارع، كان باللام المفتوحة مع النون، أو من دون نون، قال تعالى: ﴿ وَتَاللُّهِ لَأَكِيدَنَّ أَصْنَكُمْ ﴾ [الأنبياء:٥٧]، وقال: ﴿ وَلَهِن مُتُّمَّ أَوْ مُتَلِّمُ لَمُ مُتَّمً لَوْ مُتَلِّمٌ لَا يَعْمَلُونَ ﴾ [آل عمران:١٥٨].

وذلك أنّه إذا كانت جملة الجواب مصدرة بفعل مضارع، مثبت، مستقبل، غير مفصول عن لامه، بفاصل وجب توكيده بالنون<sup>(٢)</sup>، وإنّ فقد شرط واحد من هذه الشروط امتنعت النون.

فإنْ كانت الجملة منفية، امتنعت النون، قال تعالى: ﴿ وَأَقْسَمُوا بِٱللَّهِ جَهَّدَ أَيْمَنِيهِمْ لَا يَبْعَثُ اللَّهُ مَن يَمُوثُ﴾ [النحل: ٣٨] وقال: ﴿ فَلَإِ وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [النساء: ٦٥].

وإنْ كان الفعل للحال، امتنعت النون أيضا، وذلك لأنّ نون التوكيد تخلص الفعل للاستقبال، فلا تدخل على ما كان للحال، تقول: (والله لأذهب اليه الآن)، وتقول: (لعمرك لأحسبه صادقا) فتكتفي باللام وتمتنع النون (٢)، ومن هنا فرقوا بين قولهم: (إن محمداً ليضربَ خالداً)، فقالوا انّ ما فيه نون التوكيد مخصوص بالاستقبال، وما فيه اللام وحده ليس كذلك، بل ذهب أكثرهم إلى أنه مخصوص بالحال، لأنّ لام الابتداء تخلص الفعل المضارع للحال عند الأكثرين (١).

<sup>(</sup>١) انظر «شرح الرضى على الكافية» (٢/ ٢٧٤)، «الهمع» (٢/ ٤١).

 <sup>(</sup>۲) «شرح الاشموني» (۳/ ۲۱۵)، «التصريح» (۲/ ۲۰۳)، «الهمع» (۲/ ۲۶).

<sup>(</sup>٣) اشرح الرضي؛ (٢/ ٣٧٦).

<sup>(</sup>٤) انظر «المغنى» (١/ ٢٢٨).

وقد بحثنا هذا في باب (إنّ واخواتها) ورجحنا أنها لا تخلص المضارع للحال، بل قد تفيده وتفيد الاستقبال، قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ ﴾ [النحل: ١٢٤]. وعلى هذا، فالتعبير بالنون مخصوص بالاستقبال، والتعبير باللام يحتمل الحال والاستقبال، وهو للحال برجحان، إلاّ إذا دل على غير ذلك دليل.

جاء في (شرح ابن يعيش): «فإذا قلت: (إن زيداً ليضربن عمراً) كان تقديره: إن زيداً والله ليضربن عمرا، فاللام واقعة موقعها لأنها جواب للقسم فهي بعده، وإذا قلت: (إنّ زيداً ليضرب عمراً) فهذه اللام تقديرها أنْ تكون داخلة على (انّ)، فبين هذه اللام واللام التي معها النون فصل من وجهين:

أحدهما أنّ اللام التي معها النون لاتكون إلاّ للمستقبل، والتي ليس معها النون تكون للحال، وقد يجوز أن يراد بها المستقبل.

والوجه الآخر أنّ المفعول به لا يجوز تقديمه على الفعل الذي فيه النون، ويجوز تقديمه على الذي لانون فيه»(١).

وتمتنع النون أيضاً، اذا فصل اللام عن الفعل، تقول: (والله لسوف أكرمك)، قال تعالى: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَىٰ ﴾ [الضحى: ٥].

وعلى أية حال لابد من اللام مع المضارع المثبت.

أما إذا كانت جملة الجواب مصدرة بفعل ماض غير جامد، فيكون الجواب باللام مع قد، كقوله تعالى: ﴿ قَالُواْ تَاللَّهِ لَقَدْ عَاثَرَكَ اللّهُ عَلَيْتَنَا ﴾ [يوسف: ٩١] وربما حذفت اللام إذا كان في الكلام طول، قال تعالى: ﴿ وَالشَّمْيِ وَضُعَنْهَا وَالْقَمْرِ إِذَا نَلْنَهَا وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَّهَا وَالنَّهِ وَالنَّمْيِ وَمُا سَوَّتِهَا وَالْقَمْرِ إِذَا نَلْنَهَا وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَّهَا وَالنَّهِ وَالنَّمْيِ وَمَا سَوَّتِهَا فَالْقَمْهَا جُورَهَا وَتَقُونِهَا قَدْ أَفْلَحَ مَن زّكَّنها ﴾ يغشنها وَالسّمس: ١-٩] (٢). وقيل بل هو ليس بجواب القسم، بل هو تابع لقوله تعالى: ﴿ فَالْمُمَهَا جُورَهَا وَتَقُونُهَا ﴾ على سبيل الاستطراد (٣)، وهو الراجع فيما هو ظاهر.

وأما الفعل البجامد فيجاب باللام دون (قد)، لأنّ (قد) لا تدخل إلاّ على المتصرف،

<sup>(</sup>١) «شرح ابن يعيش» (٩٦/٩)، وانظر «كتاب سيبويه» (١/٥٦).

<sup>(</sup>٢) انظر «الهمع» (٢/ ٤٢).

<sup>(</sup>٣) انظر «الكشاف» (٣/ ٣٤٢).

تقول: (والله لنعم الرجل أنت). قال:

# يميناً لنعم السيدان وجدتما(١)

وأما في النفي فيجاب القسم بـ (ما)، أو (لا)، أو (إنْ) في الجمل الاسمية، أو الفعلية. قال تعالى: ﴿ وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام: ٢٣] فتلقّاه بـ (ما).

وقال: ﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَا يَبْعَثُ اللَّهُ مَن يَمُوثُ ﴾ [النحل: ٣٨].

وقال: ﴿ فَيُقْسِمَانِ بِأَلِلَهِ إِنِ ٱرْتَبَـٰتُـرُ لَا نَشْتَرِى بِهِـ ثَمَنَا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبِيُ ﴾ [المائدة: ١٠٧] فتلقّاه بـ (لا).

وقال: ﴿ وَلَهِن زَالُتَآ إِنَّ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدِيِّنَ بَقْدِيَّةٍ ﴾ [فاطر: ٤١].

وقال: ﴿ ثُمَّ جَآءُوكَ يَعَلِفُونَ بِاللَّهِ إِنَّ أَرَدُنَا ۚ إِلَّا إِحْسَلنَا وَتَوْفِيقًا﴾ [النساء: ٦٢] فتلقاه بـ (إن) النافية.

وتقول في الجمل الاسمية (والله ما محمد مسافراً) أو إنَّ محمدٌ مسافر.

قال تعالى: ﴿ وَالسَّلَةِ وَالطَّارِقِ وَمَا آذَرَكَ مَا الطَّارِقُ النَّجْمُ الثَّاقِبُ إِن كُلُّ نَفْسِ لَمَا عَلَيْهَا حَافِظُ ﴾ [الطارق: ١-٤] أي ما كل نفس إلا عليها حافظ.

وتقول: والله لا أحد في الدار، أو والله لا إبراهيم ولا محمود في الدار (٢).

وأما في القسم الطلبي والاستعطافي، فُيتلِقَى بالامر والنهي والاستفهام، تقول: (بالله عليك ارحم ضعفي) وتقول: (بالله عليك لا تردني خائباً) وقال:

### بربك هل ضممت إليك ليلي

ويجاب بالا و(لمنا) تقول: (بالله عليك إلا فعلت ولمنا فعلت)(٣).

<sup>(</sup>١) ﴿ شرح الرضي على الكافية؛ (٢/ ٣٧٦).

<sup>(</sup>۲) انظر «شرح الرضي على الكافية» (۲/ ۳۷۵).

 <sup>(</sup>٣) انظر «الهمع» (٢/ ٤١-٤٤)، «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٣٧٤).

## حذف (لا) النافية من جملة الجواب:

يجوز حذف (لا) النافية من جواب القسم قياساً، إذا كان فعلًا مضارعاً، تقول: (والله أرغب عنك) أي لا أرغب عنك، فإذا أريد الإثبات جيء باللام ولابد، إذ لا يجوز أن يُتلقّى القسم في الإثبات بغير اللام، فإن لم تذكر اللام علمت أنه منفي لا محالة، قال تعالى: ﴿ تَأَلَّلُهِ تَفْتَوُا تَذْكُرُ يُوسُفَ﴾ [يوسف: ٨٥]، والمعنى لا تفتأ، ولو أريد الاثبات لقيل (لتفتأن) في الاستقبال أو (لتفتأ) اذا اريد الحال. قال الشاعر:

آليت حب العراق الدهر أطعمه والحب يأكله في القرية السوس أي: لا أطعمه. وقال:

فقلت يمين الله أبرح قساعداً أي: لاأبرح. وقال:

ولىو قطعوا رأسي للديك وأوصالي

تسالله يبقسي علسي الأبسام ذو حيسد

بمشمخـــر بـــه الظيّـــان والآس(١)

وقال صفوان بن أمية في الخمر:

مناقب تفسد الرجل الكريما ولا أشفي بها أبدأ سقيما

رأيست الخمسر صالحة وفيهسا فسلا والله أشسربها حيساتسي أي: لا أشربها:

وقال عمر بن الظرب فيها أيضا:

سآلة للفتى ما ليس في يده أقسمست بالله أسقيها وأشربها مورثة القوم أضغانا بلا أحن

أي: لا أسقيها ولا أشربها.

ذهابة بعقول القوم والمال حتمى يفرق ترب القبر أوصالى مزرية بالفتى ذي النجدة الحالى

جاء في (الكتاب): «وقد يجوز ذلك وهو من كلام العرب، أن تحذف (لا) وأنت ريد

انظر "الهمع" (٢/ ٤٣)، اشرح الرضى على الكافية (٢/ ٣٧٧).

معناها وذلك قولك (والله أفعل ذاك أبدا) تريد: والله لا أفعل، وقال:

فحالف فلا والله تهبط تلعة من الأرض ألا أنت للذل عارف»(١)

وجاء في (معاني القرآن) للفراء في قوله تعالى (تالله تفتاً): «(تالله تفتاً): معناه لا تزال تذكر يوسف و(لا) قد تضمر مع الأيمان، لأنها إذا كانت خبراً لا يضمر فيها (لا) لم تكن إلاّ بلام. ألا ترى أنك تقول: (والله لآتينك)، ولا يجوز أنْ تقول: (والله آتيك) إلاّ أن تكون تريد (لا)، فلما تبين موضعها وقد فارقت الخبر أضمرت (٢٠)».

## الاستغناء بالجواب عن القسم:

يقول النحاة إنه قد يستغنى بجواب القسم عن القسم، فيكون الجواب دليلاً على القسم المحذوف، وذلك كأن يؤتى باللام الواقعة في جواب القسم، كقولك: (لأذهبن إليه) وقولك (لقد رددت عليه) فاللام واقعة في جواب قسم محذوف، والتقدير: والله لأذهبن إليه، أو لقد رددت عليه، قال تعالى: ﴿ كُلّا لَيُنْبُدُنَّ فِي الْمُطْمَةِ ﴾ [الهمزة: ٤]، وقال: ﴿ وَلَقَدُمُهُ مُاللَّهُ وَعَدَهُم ﴾ [آل عمران: ١٥٢].

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «ويستغنى كثيراً عن القسم بجوابه، إنْ أكد بالنون نحو: (لأضربنك)»(٣).

وجاء في (الكتاب): «وسألته- يعني الخليل- عن قوله (لتفعلن) إذا جاءت مبتدأة ليس قبلها ما يحلف به، فقال: انما جاءت على نيّة اليمين، وإنْ لم يتكلم بالمحلوف به، (١٠).

وقد يؤتى باللام الموطئة للقسم قبل الشرط للتنبيه على القسم المحذوف، كقولك (لثن لم تأتني لأقطعن عنك العون) أي: والله إن لم تأتني. قال تعالى: ﴿ وَلَإِن لَمْ يَفْعَلُ مَا ءَامُرُهُ لَم تأتني لأقطعن عنك العون) وقال: ﴿ لَإِن لَمْ تَنْتَهِ لَأَرْجُمُنَّك ﴾ [مريم: ٢٦]. فهذه اللام نبهت على القسم المقدر.

<sup>(</sup>١) (كتاب سيبويه) (١/ ٤٥٤).

 <sup>(</sup>٢) (٥٤/٢) القرآن (٢/٥٤).

 <sup>(</sup>٣) اشرح الرضي، (٢/ ٣٨٧)، (الهمع، (٢/ ٤٤).

<sup>(</sup>٤) «كتاب سيبويه» (١/ ٥٥٥).

وربما حذفت اللام الموطئة قبل الشرط<sup>(۱)</sup>، واكتفي بجواب القسم للدلالة على القسم المحذوف، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ أَطَعَتُوهُمْ إِنَّكُمْ لَشُرِكُونَ ﴾ [الأنعام: ١٢١] فثمة قسم مقدر قبل الشرط والتقدير: لئن أطعتموهم بدلالة الجواب، إذ لو كان الجواب للشرط لقيل (فإنكم مشركون) فالجواب ههنا دليل على القسم المقدر، ونحو قوله تعالى: ﴿ وَإِن لَّا تَغْفِرُ لَا وَرَّحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٣] فهنا قسم مقدر قبل الشرط بدلالة الجواب (لنكونن) ولو لم يكن جواباً للقسم لقيل (نكن من الخاسرين) كما قال تعالى في موطن آخر: ﴿ وَإِلَّا نَغْفِرُ لِي وَتَرْحَمْنِيّ أَلْخَسِرِينَ ﴾ [هود: ٤٧].

والذي يبدو لي أن ليس ثمة قسم مقدر، وإنّما هو توكيد كتوكيد القسم، وهو نظير قولنا (انه لمنطلق) فهذا ليس بقسم، ولكنه مؤكد كتوكيد القسم، إذ لو أقسمت فقلت (والله انه لمنطلق) لم يختلف التوكيد في الجملتين، مع انّ الاولى ليست قسماً، كما هو رأي الجمهور.

وكذلك قولك (لقد ذهبت اليه) أو (لأذهبن اليه) ليس بقسم، وإنما هو توكيد للاثبات، ونحوه قوله تعالى: ﴿وَلَقَــُدُ صَــُذَقَحَــُمُ اللَّهُ وَعُدَهُۥ إِذْ تَحُسُونَهُم بِإِذْنِهِ ۗ ﴾ [آل عمران: ١٥٢].

وقوله: ﴿ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنَّوْنَ ٱلْمَوْتَ مِن قَبْلِ أَن تَلْقَوْهُ ﴾ [آل عمران: ١٤٣].

وقوله: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ ٱلَّذِينَ أَعْتَكُواْ مِنكُمْ فِي السَّبْتِ ﴾ [البقرة: ٦٥].

وقوِله: ﴿ لَقَدَّ نَصَرَكُمُ ٱللَّهُ فِي مُواطِنَ كَيْرِرَ ﴾ [التوبة: ٢٥].

وقوله: ﴿ وَلَقَدْ أَتَوَا عَلَى الْقَرَيْةِ الَّتِيَ أَسْطِرَتْ مَطَرَ السَّوَءُ أَسَلَمَ يَكُونُواْ بِرَوْنَهَا ﴾ [الفرقان: ٤٠].

فهذا كله ليس بقسم فيما أرى، وإنّما هو توكيد فحسب، وهل يحتمل المعنى القسم في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُنتُمُ تَمَنَّوْنَ ٱلْمَوْتَ ﴾ والمخاطبون يعلمون ذلك مقرّرن به ولبسوا منكرين له؟ وهل يحتمله قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَقَرْا عَلَى ٱلْقَرْبَةِ ٱلَّتِي ٱلْمَطِرَتُ مَطَرَ ٱلسَّرَةِ ﴾ وهم يأتونها في أسفارهم وليسوا منكرين لذلك؟.

يخيل: إليّ أنّ المعنى على التوكيد وحسب، والله أغلم.

 <sup>(</sup>١) فشرخ الوضى على الكافية؛ (٢/٣٧٧)، فالمغني؛ (٢/ ٦٤٠).

وكذلك مافيه نون التوكيد، نحو قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لِيَبْلُوَكُمُ ٱللَّهُ بِثَقَءُ مِنَ ٱلصَّيْدِ تَنَالُهُ وَأَيْدِيكُمْ وَرِمَا حُكُمْ ﴾ [المائدة: ٩٤].

وقوله: ﴿ لَنُخْرِجَنَكَ يَشُعَيْبُ وَالَذِينَ ءَامَنُواْ مَعَكَ مِن قَرْيَتِنَا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلْتِمَنَا ﴾ [الأعراف: ٨٨] فهل في قوله تعالى: ﴿ أَوْلَتَعُودُنَّ فِي مِلْتِمَا ﴾ قسم؟ وهل يستقيم الكلام إذا قلت: والله لتعودن في ملتنا؟ وهل يدل ذلك على المعنى المراد؟ ، وكذلك قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ بَدَا لَهُمْ مِّنْ بَعَدِ مَا رَأُواْ ٱلْآيَاتِ لَيُسْجُنُ نَهُ مَتَى عِينِ ﴾ [يوسف: ٣٥] فمن هذا الذي أقسم على ذلك؟ .

وهل نحس في هذا معنى القسم؟ أفيصح التقدير: ثم بدا لهم من بعد ما رأو الآيات والله ليسجننه حتى حين؟ أترى أن ذلك موافق للمعنى؟.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَلِيَحْلِفُنَ إِنَّ أَرَدُنَا إِلَّا ٱلْحُسْنَى ﴾ [التوبة: ١٠٧] فهذا على مقتضى قول النحاة حلف على الحلف، لأن (ليحلفن) عندهم جواب لقسم مقدر، وهو حلف أيضا جوابه إن أردنا إلا الحسنى.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَقَضَيْنَا ۚ إِلَىٰ بَنِى إِسْرَهِ بِلَ فِي ٱلْكِلَابِ لَلْفُسِدُنَ فِ ٱلْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ ﴾ [الاسراء: ٤] فإن هذا ليس حلفا بل وعدا وحسب والله أعلم.

والحق أنّ هذا توكيد للاثبات فقط، وليس بقسم، فانك كما تؤكد الأمر والنهي والاستفهام والنفي بالنون، تؤكد الاثبات، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَا مَّوْتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٦]. وقوله: ﴿ وَاللَّهُ مِنْ كَيْدُهُ مَا يَغِيظُ ﴾ [الحج: ١٥]، وقوله: ﴿ وَاتَّـ قُوا فِتَّـنَةً لَا تُصِيبَنَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنكُم خَاصَدَةً ﴾ [الأنفال: ٢٥]، وإلا فكيف نؤكد الاثبات من دون قسم إذا أردنا ذلك؟

ألا ترى أننا نؤكد الجملة الاسمية المثبتة من دون قسم، فنقول: (إنّ محمداً قادم) و(انه لقادم) وكذلك يقتضي القياس أنْ نؤكد الجملة الفعلية من دون قسم، نحو (لأذهبن اليه) و(لقد ذهبت اليه).

وليس كل ما يصلح أنْ يقع جواباً لقسم يكون جواباً للقسم بالضرورة، ألا ترى أنّ النحاة لا يقولون انّ قولنا: (لا أذهب اليه) جواب قسم مع أنه يصح أنْ يقع جواباً للقسم فتقول (والله لا اذهب اليه). قال تعالى: ﴿فَيُقْسِمَانِ بِاللّهِ إِنِ الرَّبَسَمُ لَا نَشْتَرَى بِهِ، ثَمَنَا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرَيْكُ ﴾ [المائدة: ٢٠٦] فلماذا يكون المثبت جواباً للقسم دائما، ولا يكون النفي كذلك؟ فاننا نقول

في الاثبات (والله لأذهبن اليه) ونقول في النفي: (والله لا اذهب اليه) فالثانية نفي للأولى فلماذا يجعلونها في النفي كذلك؟ ألا ترى أنه تمخل فحسب؟.

ومثل ذلك ما فيه اللام التي يسمونها موطئة، فهي ليست قسماً فيما أرى بل هي لزيادة التوكيد فحسب، فليس ثمة قسم فيما أحسب في قوله تعالى: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُم لِيَقُولُنَّ اللّه الذّب اللّه الزّب الزخرف: ٨٧] إذ هو لا يحتاج الى قسم فيما يبدو، ومثله قوله: ﴿ لِئن اكله الذّب ونحن عصبة ﴾ [يوسف: ٦٤]، وقوله: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم لَيَقُولُ } إِنَّمَا كُنَّا نَخُوشُ وَنَلْهَ فَي التوبة: ٦٥].

وهل في قوله: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّن نَزَّلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءَ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا آيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ [العنكبوت: ٦٣] قسم؟ وهل هو في حاجة الى قسم؟.

إنّ هذا زيادة في التوكيد فحسب، فما جاءت فيه اللام الموطئة مع الشرط آكد مما لم تكن فيه اللام، فقولك (لئن جاءني لأكرمنه) آكد من قولك (إنْ جاءني لأكرمنه) باضمار اللام، وآكد منهما القسم الصريح، فإذا قلت (والله إن جاءني لأكرمنه) كان آكد من قولك (ان جاءني لأكرمنه) أو (لئن جاءني لأكرمنه)، يدلك على ذلك الاستعمال القرآني.

قال تعالى: ﴿ وَإِلَّا تَغْفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِي أَكُنُ مِّنَ ٱلْخُسِرِينَ ﴾ [هود: ٤٧] من دون توكيد.

وقال: ﴿ وَإِن لَّرْ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمُّنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٣].

وقال: ﴿ لَهِن لَّمْ يَرْحَمْنَا رَبُّنَا وَيَغْمِرْ لَنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [الأعراف: ١٤٩] بتوكيد الجواب وباللام الموطئة قبل الشرط.

فالثالثة آكد من الثانية، والثانية آكد من الاولى، ويدلك على ذلك السياق، قال تعالى في سياق الآية الثالثة: ﴿ وَلَنَا سُقِطَ فِي آيْدِيهِمْ وَرَأَوًا أَنَّهُمْ قَدْضَلُواْ قَالُوا لَهِن لَمْ يَرْحَمْنَا رَبُّنَا وَيَغْفِرْ لَنَاكُ كَالَا اللهِ اللهِ الْعَرَافِ: ١٤٩].

وهذا في بني إسرائيل بعد ما عبدوا عجل الذهب، واتخذوه إلهاً لهم، وهو كفر صريح وضلال مبين، ولذلك عند توبتهم أكدوا قولهم باللام الموطنة، زيادة على توكيد الجواب ﴿ لَهِنَ لَمْ يَرْحَمْنَا رَبُنَا وَيَغْفِرْ لَنَالَنَكُونَ مِنَ الْخَسِرِينَ ﴾.

وأما الآية الثانية التي هي (وإنْ لم تغفر لنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين) فهي على لسان آدم وزوجه، بعد ما أكلا من الشجرة التي نهاهما ربهما عنها.

وهذه المعصية أقل من معصية بني إسرائيل، فإنّ معصية قوم موسى كفر، لأنها عبادة لغير الله، ولم يفعل مثل ذلك آدم، بل هو مقر بربوبية الله، ومقرّ بعبوديته لربه، وإنما هي لحظة ضعف أدركته، كما تدرك الكثير من الناس من غير أن تخرجهم عن دينهم، ثم يتوبون عنها. ألم تر كيف وصف بني إسرائيل بالضلال فقال: (ورأو أنهم قد ضلوا) ولم يصف آدم بذلك.

فلما كانت المعصية أقل، حذف اللام الموطئة التي تفيد التوكيد، فالأولى آكد لأن المعصية أكبر، فالتوبة وطلب المغفرة يكونان على قدر المعصية.

وأما الآية الثالثة، وهي قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّا تَغَفِرْ لِي وَتَرْحَمَّنِيّ آَكُن مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ فهي على لسان نوح عليه السلام، وذلك انه سأل ربه أن ينجّي ابنه من الغرق، لأنّ الله وعده أنْ ينجي معه أهله فقال: ﴿ رَبِّ إِنَّ ٱبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعَدَكَ ٱلْحَقُّ ﴾ فقال له الله: ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ وَعَدَكَ ٱلْحَقُّ ﴾ فقال له الله: ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَلَكُ إِنَّهُ عَمَلُ غَيْرُ مَنْ إِنَّ مَنْ اللهِ عِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعَدَكَ ٱلْحَقُّ كِنْ مِنَ ٱلْجَهْلِينَ ﴾ [هود: ٢٦].

فطلب نوح من ربه المغفرة، والعفو لسؤاله هذا، فقال: ﴿ قَالَ رَبِ إِنِ آَعُودُ بِكَ أَنْ أَسْتَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ، عِلْمٌ وَإِلَّا تَغْفِر لِي وَتَرْحَمْنِي آكُون مِن الْخَسِرِين ﴾ فهذا ليس بمعصبة كمعصية آدم، وإنما فهم نوح أنّ ابنه يدخل مع أهله الناجين، فبين له الله أنّه ليس من أهله لانّه كافر، فطلب من ربّه المغفرة لما سأل، ولذلك لم يأت الكلام مؤكداً، فأنت ترى أنّ التوكيد يتناسب هو وحجم المعصية، فلما لم يكن سؤال نوح معصية لم يؤكد كلامه، ولما كان فعل آدم معصية لربه أكده بالنون، ولما كان فعل بني إسرائيل كفراً وضلالاً أكده بالنون وباللام الموطئة، فالخسران إنّما يكون على قدر المعصية ولاشك.

ونحو ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَن رَضَىٰ عَنكَ ٱلْبَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَارَىٰ حَنَّى تَنَبِعَ مِلْتَهُمُ قُلْ إِنَّ هُدَى اللّهِ هُوَّ الْهُمَارَىٰ حَنَّى تَنَبِعَ مِلْتَهُمْ قُلْ إِنَّ هُدَى اللّهِ هُوَ الْهُدَىٰ وَلَهِ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ [البقرة: ١٢٠] الهُدَىٰ وَلَهِ وَلَهِ مَا لَكَ مِنَ اللّهِ مِن وَلِمَ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ [البقرة: ٢١٠] فجاء باللام الموطنة، في حين قال: ﴿ وَلَا تَأْكُولُ مِنَّا لَمْ يُذَكِّ اسْمُ اللّهِ عَلَيْهِ وَإِنْكُمْ لَوْسُقُ وَإِنَّ أَطَعْتُمُوهُمْ إِلَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ ﴾ [الانعام: ١٢١] الشَّهُ عَلِيْهِ [الانعام: ١٢١]

فقال في الأولى ﴿ وَلَهِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم ﴾، وقال في الثانية: ﴿ وَإِنَّ أَطَعْتُمُوهُم ﴾..

فاكد الاولى باللام الموطئة، أما الثانية فلم يذكر فيها اللام، وذلك لأنّ الأولى تستدعي قدراً زائداً من التوكيد، فإنها تحذير لرسول الله ﷺ من ترك ملة الإسلام واتباع اليهود أو النصارى وهو من أكبر المعاصي، إذ كيف يصح من رسول يتنزل عليه الوحي من ربه أن يترك أمر الله الى ملة أخرى لا يرضاها ربّه؟ فاحتاج ذلك إلى قدر من الوعيد أكبر.

وأما الثانية فهي في الأكل مما لم يذكر اسم الله عليه، وقد جاء الشرط تعقيباً على ذلك، فأنت ترى أنّ المعصية الأولى أكبر وأكبر لانه تحذير من انسلاخ رسول من رسل الله ينزل عليه الوحي عن الدين الذي ارتضاه له ربه واتباع ملة ضالة، فاحتاج ذلك الى قدر من التوكيد أكبر.

فإن سبق الكلام بقسم صريح، كان آكد لأنك بدأت بذكر ما تعظمه، قاطعاً على نفسك أنك ستفعل أو لا تفعل، وقد ذكرت هذا المعظم تقوية للعهد والميثاق، ففي القسم الصريح توكيد وزيادة بخلاف مالم يذكر فيه القسم الصريح.

وعلى أيّة حال فإنّ القسم الصريح يختلف عن المؤكد بالنون، أو باللام الموطئة، من نواح أهمها:

١- إنّ ما ذكر فيه القسم الصريح آكد مما لم يذكر فيه القسم صراحة، وذلك لأنّه توكيد وزيادة كما أسلفنا.

٢- إنّه في القسم الصريح يقصد لفظ المقسم به ويراد كما يقصد جوابه فالقول (والله) أو (ورب الكعبة) أو (والضحى) أو (والذاريات) أو (والمرسلات) وغير ذلك مما يقسم به، يراد لفظ المقسم به لأمور بلاغية، أو تعظيمية، أو غيرها كما يراد جوابه.

وأما ما لم يذكر المقسم به فالمراد منه هو الجملة المؤكدة فحسب.

"- ينبني على ذكر المقسم به صراحة أحكام شرعية، كالبر، والحنث، والصحة، والبطلان مما لايكون فيما يسمونه بالقسم المضمر، فالقسم بغير الله باطل، ومن أقسم بالله ولم يبرّ بقسمه فهو حانث، وعليه كفارة اليمين، بخلاف المؤكد توكيد القسم، فإنه لا يجري عليه حكم اليمين، فإذا قلت: والله لأزورته الليلة، ثم لم تزره كنت حانثاً في يمينك، وعليك كفارة اليمين، وإنْ قلت: لأزورته الليلة ولم تزره، لم تلزمك الكفارة، وإنّما أكدت الوعد توكيد اليمين.

فتبين مما ذكرت أنّ ما أكد باللام أو ما سبق باللام الموطئة، ليس قسماً، والله أعلم.

### حذف جواب القسم

يحذف جواب القسم وجوباً وجوازاً.

فيجب حذفه إذا تقدم القسم أو اكتنفه ما يدل عليه (١)، فمن الأول قولك: (أنت مخلص والله)، ومن الثاني قولك: (أنت والله مخلص).

ففي الجملة الأولى سبق ما يغني عنه، وقد بني الكلام على غير القسم ابتداء، حتى إذا انتهى الكلام جيء بالقسم بعد ذلك.

وأما في الجملة الثانية فقد اعترض القسم بين الكلام، فقد بني الكلام ابتداء على غير القسم ثم رأيت أنْ تقسم في أثناء الكلام، فلا يحتاج القسم إلى جواب لأنّ الكلام في كلتا الحالتين غير معقود عليه، وقد أغنى عن الجواب الكلام المتقدم على القسم، أو المكتنف له.

وهذا نظير حذف جواب الشرط إذا تقدّمه أو اكتنفه ما يدل عليه.

أما إذا وقع القسم ابتداء فلابد له من جواب ظاهر أو مقدّر، لأن الكلام مبني عليه.

جاء في (معاني القرآن) للفراء: «وكذلك اليمين يكون لها جواب إذا بدىء بها فيقال: والله إنك لعاقل، فإذا وقعت بين الاسم وخبره قالوا: أنت والله عاقل، وكذلك إذا تأخرت لم يكن لها جواب لأن الابتداء بغيرها»(٢).

وقد يحذف جواب القسم جوازاً إذا كان في الكلام ما يدل عليه، وذلك نحو قولك لمن قال لك: (أذهبت إليه؟): (نعم والله). او (لا والله) أي نعم والله لقد ذهبت إليه، أو لا والله ما ذهبت إليه.

ويحذف أيضاً جوازاً، إذا كان بعده ما يدل عليه، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَالنَّزِعَتِ غَرَقًا وَالنَّشِطَتِ نَشْطًا وَالسَّنبِحَتِ سَبْمًا فَٱلسَّنبِقَتِ سَبْقًا فَالْمُدَيِّرَةِ أَمْرًا يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ ﴾ [النازعات: ١-٦] والتقدير لتبعثن بدليل ما بعده (٣).

<sup>(</sup>١) انظر "إلمغني" (٢/ ٦٤٥)، "شرح الرضي" (٢/ ٣٧٧) "شرح ابن يعيش" (٩/ ٩٣).

<sup>(</sup>٢) ﴿ معانى القرآن ١ (٣٣٨).

<sup>(</sup>٣) أنظر «المغني» (٢/ ٦٤٦)، تأويل «مشكل القرآن» (١٧٣)، «العمدة» (٢/ ٢٧٧-٢٧٨) «الطراز» (٢/ ١١٥).

وقد يكون القصد من حذف الجواب، أن لا يراد جواب بعينه، وإنّما يراد كل ما يحتمله السياق والمقام من جوابات.

فقد يكون الجواب مقصوداً بعينه، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَرَرَيْكَ لَنَحْشُرَفَّهُمْ وَالشَّيَاطِينَ ﴾ [مريم: ٦٨]، وقد يكون غير مقصود بعينه، وإنّما يتسع لكل ما يحتمله المقام فلا ينصرف الذهن الى شيء بعينه، بل يدعه يذهب كل مذهب مما يحتمله سياق الكلام ومقامه فيكون كله مراداً أو محتملاً مراده، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَ قَ وَالْفُرْءَانِ الْمَحِيدِ بَلْ عَبْوَا أَن جَاءَهُم مُنذِرٌ مِنْهُم مَنذِرٌ مِنْهُم مَنذِرٌ مِنْهُم وَقَالَ الكَنفِرُونَ هَذَا أَقَى مُعَيْدًا وَذَا مِتْنَا وَلَنَا اللَّه وَاللَّه وَعِنْه اللَّه وَاللَّه وَعَنْه اللَّه وَاللَّه وَاللَّه وَاللَّه وَاللَّه وَاللَّه وَاللَّه وَاللَّه وَالمقام.

ونحو قوله تعالى: ﴿ صَّ وَالْقُرْمَانِ ذِى الذِّكْرِ بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي عِزَّقِ وَشِفَاقِ كَرْ أَهْلَكُنَا مِن قَرْنِ فَنَادُوا وَلَاتَ حِينَ مَنَاسِ وَعِجِبُوا أَن جَاءَهُم مُّنذِرٌ مِنْهُمُ وَقَالَ الْكَيْفِرُونَ هَنذَا سَنحِرُ كُذَابُ أَجَمَلَ الْآلِهَ وَإِلَّهُا وَحِدَّاً إِنَّ هَذَا لَئَنَى مُ عُجَابُ ﴾ [ص: ١-٥].

فيحتمل أن يكون الجواب (لنهلكنهم) بدليل قوله تعالى: ﴿ كَرَ أَهْلَكُنَا مِن قَلْهِم مِن قَرْنِ ﴾ ، ويحتمل أن يكون (لقد عجبوا من إنذارك) أو (ليعجبن) بدليل قوله: ﴿ وَعِجْوًا أَن جَآءَهُم شُندِدٌ مِنْ مَنْ فَرَ اللهِم أَن يكون الجواب (انه لذكر لهم) أي شرف لهم ، بدليل قوله (والقرآن ذي الذكر) ، ويحتمل أن يكون الجواب (ما الذي كفروا نازلين على حكم الحق بل الذين كفروا في عزّة وشقاق) كل ذلك يحتمله السياق ، ويحتمل غيره .

وهذه المعاني كلها مرادة، أو محتملة المراد، فيكون المعنى قد اتسع بحذف الجواب وشمل أبعاداً لم يكن يشملها بالذكر.

وعلى هذا فالغرض من الذكر، هو القصد الى جواب بعينه.

وأما الحذف فيحتمل أن يكون المراد منه الايجاز، ويحتمل أن يكون المراد منه سعة المعنى وشموله وذهاب الذهن كل مذهب، والله أعلم.

أنظر «المغنى» (٢/٦٤٦).

## النفي

## أدوات النفي

سبق لنا أن بحثنا أدوات النفي في أماكن متفرقة، فقد بحثنا (ليس، وما، ولا، وإنّ ولات) في بحث (ليس والمشبهات بها) وبحثنا (لمّ، ولما، ولن، ولا) في نصب الفعل المضارع وجزمه وسنتعرض لها الآن تعرضاً موجزاً.

### لم:

### لما:

وهي تنفي الفعل المضارع وتجزمه، وتقلب زمنه الى المضي المتصل بالحال، وذلك نحو (لما يحضر سعيد) أي لم يحضر الى وقت التكلم، وهي لنفي (قد فعل)(٢) فإذا قلت (قد رجع) فإن نفيه (لما يرجع).

والفرق بينها وبين (لم) أنّ النفي بـ (لم) يكون متصلاً ومنقطعاً في حين أنّ النفي بـ (لما) لا يكون إلاّ متصلاً بزمن التكلم، وأنّ المنفي بـ (لمّا) فيه معنى التوقع، وذلك لأنها نفي لـ (قد فعل) و(قد) فيها معنى التوقع، وكذلك منفيها، فإنك إذا قلت (لمّا يحضر) فإنّ المعنى: لمّا يحضر بعد وهو متوقع حضوره، وأمّا (قد حضر) فإنّ معناه كان متوقعاً منه الحضور فحضر.

وقد سبق الكلام عليها وعلى (لم) بما فيه الكفاية، فلا داعي لاعادته ههنا.

<sup>(</sup>۱) انظر «کتاب سیبویه» (۱/ ٤٦٠).

<sup>(</sup>۲) «كتاب سيبويه» (۱/ ٢٦٠).

### لن:

تدخل على الفعل المضارع فتنفيه نفياً مؤكداً وتخلصه للاستقبال، تقول: (لن أكلمه بعد اليوم)، وهي نفي لـ (سوف يفعل) أو سيفعل (١)، فاذا قلت (سوف أذهب إليه) أو (سأذهب اليه) فان نفيه (لن اذهب إليه)، ولا يجمع بينهما، فلا يقال: (سوف لن أذهب اليه) فان (سوف) للاثبات و(لن) للنفي.

وهي لاتفيد التأبيد، بدليل قوله تعالى: ﴿ فَلَنْ أَكَلِمَ ٱلْيَوْمَ إِنسِـيّا﴾ [مريم: ٢٦] فقد قيد عدم الكلام بيوم واحد، وهو ينافي التأبيد<sup>(٢)</sup>.

### ليس:

تدخل على الجمل الاسمية فتنفيها، وتكون لنفي الحال عند الاطلاق، نحو: (ليس أخوك حاضراً) أي الآن، وإنْ قيدت كانت بحسب ذلك القيد<sup>(٣)</sup>، فقد تكون للمضي نحو (ليس أخي قد سافر أمس)، وقد تكون للاستقبال، وذلك نحو قولك: (لست ذاهبا اليه غدا). قال تعالى: ﴿ أَلَا يَوْمَ يَأْنِيهِ مَرْ لَيْسَ مَصْرُوفًا عَنْهُمْ ﴾ [هود: ٨].

وقد تكون للاستمرار، وذلك كقوله تعالى: ﴿وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَـلَامِ لِلْعَبِـيدِ ﴾ [آل عمران: ١٨٢].

وقد تكون للحقيقة غير مقيدة بزمن، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَلِيْسَ ٱلذَّكُرُ كَٱلْأُنَيُّ ﴾ [آل عمران: ٣٦].

#### ما:

تنفى الجمل الاسمية والفعلية.

فإذا دخلت على الجمل الاسمية كان نفيها للحال عند الاطلاق، وإذا قيدت كانت بحسب القيد، تقول (ما هو مسافراً) أي الآن، وتقول (ما هو مسافراً غداً)، قال تعالى: ﴿ وَمَا هُم بِخُرِجِينَ مِنَ ٱلنَّارِ﴾ [البقرة: ١٦٧]، أي في الاستقبال.

<sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۱/ ۲۸،۱،۲۸).

<sup>(</sup>۲) أنظر «المغنى» (۱/ ۲۸٤).

<sup>(</sup>٣) انظر «شرح ابن عقيل» (١/ ١١١)، «شرح الأشموني» (١/ ٢٢٧).

وقد تكون للمضي نحو (ما سعيد ظلمني حقي بل خالد).

وقد تكون للحقيقة غير مقيّدة بزمن، كقوله تعالى: ﴿ مَّا هُرَكَ أُمَّهَانِهِمَّ ﴾ [المجادلة: ٢].

وهي آكد من (ليس) فإنها تقع جواباً للقسم، تقول: (والله ما هو بمنطلق) بخلاف (ليس)، وقد ذكرنا ذلك في بحث (ليس) والمشبهات بها.

وهي أوسع استعمالاً منها أيضا، ف (ليس) مختصة بنفي الجمل الاسمية، وأما (ما) فتنفي الجمل الفعلية والاسمية.

وإذا دخلت على الفعل المضارع خلصته للحال عند الجمهور(١١)، قال تعالى: ﴿قالوا يا شعيب ما نفقه كثيرا مما تقول﴾ [هود: ٩].

قال سيبويه: «واذا قال (هو يفعل) أي هو في حال فعل فإنّ نفيه (ما يفعل)، وإذا قال (هو يفعل) وإذا قال (هو يفعل) ولم يكن الفعل واقعا فنفيه (لا يفعل)»(٢).

فذكر أنّها لنفي الحال اذا دخلت على المضارع، ورد ابن مالك ذلك بقوله تعالى ﴿ قُلْ مَا يَكُونُ لِنَ أَنْ أَبُكِلَهُم مِن تِسْلُقَامِي تَقْسِيّ ﴾ [يونس: ١٥]. وأجيب بأنّ شرط كونه للحال انتفاء قرينة خلافه (٣).

وهذا هو الحق فإنّها تكون للحال كثيراً، وقد تكون لغير الحال أيضا، فقد تدلّ على الاستمرار وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلُهُۥ إِلَّا اللّهُ ﴾ [آل عمران:٧]، وقوله: ﴿ وَمَا يَعْلُمُ اللّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران:١٠٨] وقوله: ﴿ وَمَا يَعِدُهُمُ الشّيَطَانُ إِلّا غُولًا ﴾ [النساء:١٢٠] وقوله: ﴿ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَلَةٍ إِلّا يَعْلَمُهَا ﴾ [الأنعام: ٥٩].

وهي تنفي الفعل الماضي، نحو (ماذهبت اليه) وقد ذكر أنها عند ذاك تكون لنفي الماضي القريب من الحال(٤).

والحقيقة أنّ الكثير فيها أنْ تكون كذلك، وقد تأتي لنفي الماضي البعيد، قال تعالى: ﴿ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَيمِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٦]، وقال: ﴿ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ

<sup>(1)</sup> انظر «المفصل» (٢/ ١٩٩)، «المغني» (١/ ٣٠٢).

<sup>(</sup>٢) اكتاب سيبويه، (١/ ٤٦٠).

<sup>(</sup>٣) ﴿ ﴿ الْمَغْنِي ﴾ (٣٠٣ ) .

<sup>(</sup>٤) «المفصل» (٢/١٩٩).

ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَامَا خَلَقْتَ هَلْذَا بَلطِلاً﴾ [آل عمران: ١٩١]، وقال: ﴿ وَمَا قَنَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَنكِن شُبِّهَ لَمُثَمَّ﴾ [النساء: ١٥٧].

وقد تكون للاستقبال في جواب الشرط أو غيره قليلاً، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَا كَنَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ النَّسَاء : ٢٦]، وقال: ﴿ لَوْ أَنَ اللَّهُمُ مَا فَعُلُوهُ إِلاَ قَلِيلٌ مِنْهُمُ ۚ [النساء : ٢٦]، وقال: ﴿ لَوْ أَنَ لَهُمْ مَا فَعُلُوهُ إِلاَ قَلِيلٌ مِنْهُمُ ۚ [النساء : ٢٦]، وقال: ﴿ لَوْ أَنَكُ لَهُمْ مَا فَعُهُمْ لِيَفْتَدُوا بِهِ مِنْ عَذَابِ يَوْمِ الْقِيَنَمَةِ مَا نُقُبِلَ مِنْهُمُ ۗ لِيَقْتَدُوا بِهِ مِنْ عَذَابِ يَوْمِ الْقِينَمَةِ مَا نُقُبِلَ مِنْهُمُ ۗ لَهُمُ لَلَهُ مَا نَبِعُوا مِبْلَتُكُ ﴾ [المائدة : ٣٦]، وقال: ﴿ وَلَهِنْ أَنَيْتَ الَّذِينَ أُونُوا الْكِنَبَ بِكُلِ مَانِةٍ مَّا تَبِعُوا مِبْلَتَكُ ﴾ [البقرة : ١٤٥].

وفيها توكيد، فقد ذكر سيبويه أنها نفي لـ (لقد فعل) قال سيبويه: «واذا قال (لقد فعل) فإن نفيه (ما فعل) لأنّه كأنّه قال: (والله لقد فعل) فقال: (والله ما فعل)»(١)، فهي آكد من (لم).

جاء في (الإتقان): «ومقتضى كلام سيبويه أنّ فيها معنى التأكيد، لأنه جعلها في النفي جواباً<sup>۲۷)</sup> لقد (كذا) فكما أنّ (قد) فيها معنى التأكيد، فكذلك ما جعل جواباً لها»<sup>(٣)</sup>.

وقد ذكرنا في بحث (لا النافية للجنس) أنّ (ما) قد تأتي ردّاً على قول أو مانزل هذه المنزلة، قال تعالى: ﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَنْلْنَا ٱلْمَسِيحَ عِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللَّهِ وَمَا قَنْلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبّة لَمُمَّ ﴾ [النساء:١٥٧].

### الفرق بين ما ولم:

تدخل (لم) على المضارع فتقلب زمنه الى ماض، كما ذكرنا و(ما) تنفي الفعل الماضي فتقول (لم أذهب)، و(ماذهبت) فيفيدان الدلالة على المضي، ولكنّ ثمة فروقاً بينهما من نواح أهمها:

١- إن الماضي المنفي بـ (ما) يكون في الغالب لنفي الماضي القريب من الحال، وأما
 (لم) فليست مقيدة بزمن من أزمنة المضي.

٧- إنّ (ما) آكد من (لم) وذلك أنّها تقع جواباً للقسم كما ذكرنا بخلاف (لم).

قال تعالى: ﴿ وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام: ٢٣].

<sup>(</sup>١) «كتاب سيبويه» (١/ ٤٦٠).

<sup>(</sup>۲) «الصواب» لـ (لقد).

<sup>(</sup>٣) «الإتقان» (١/١٧١).

وقال: ﴿ يَعْلِفُونَ بِٱللَّهِمَاقَالُوا﴾ [التوبة: ٧٤] والقسم توكيد وكذلك جوابه.

ويدل على ذلك أيضاً أنّ منفيها كثيراً ما يقترن بـ (من) الاستغراقية المؤكدة، وهي التي يسميها النحاة زائدة، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَامَسَنَامِن لَغُوبٍ ﴾ [ق: ٣٨]، وقوله: ﴿ مَا يَخَذَ اللّهُ مِن وَلَهِ وَمَا كَاكَ مَعَكُم مِنْ إِلَهُ ﴾ [المؤمنون: ٩١]، وقوله: ﴿ مَا جَعَلَ اللّهُ لِرَجُلِ مِن قَلْبَرْتِ فِي جَوْفِهِ ﴾ ﴿ وَالْحزاب: ٤].

وأنا لا أذكر آية واحدة يمكن أنْ يقترن منفيها بـ (من)، ثم لم يقترن بها بخلاف (لم) فإنها لم يقترن بها بخلاف (لم) فإنها لم يقترن منفيها بـ (من) ولو مرة واحدة على كثرة ما ترددت في القرآن الكريم، فذّل ذلك دلالة واضحة على قوة نفي (ما) دون (لم).

والظاهرة الجديرة بالتسجيل أنه لا ينافس (ما) في اقتران منفيها بـ (من) ألا (إنّ) النافية فإنها لم ترد في القرآن الكريم إلاّ مقترنة بـ (من)، حيث أمكن ذلك في اللغة.

وأما (لا) النافية فإنّ منفيها لم يرد مقترناً بـ (من) هذه إلا في موطن واحد على كثرتها المستفيضة في القرآن، وهو قوله تعالى: ﴿ لَا يَحِلُ لَكَ ٱلنِسَآءُ مِنْ بَعْدُ وَلاَ أَنْ تَدَلَ بِهِنَّ مِنْ أَنْفَجٍ ﴾ المستفيضة في القرآن، وهو قوله تعالى: ﴿ وَالتَّمُوا يَوْمَا لَا تَجْزِى نَفْسُ عَن نَفْسٍ شَبْنًا وَلا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ وَلا يُؤخَذُ مِنْهَا عَدُلُ وَلا هُمْ يُنصَرُونَ ﴾ [البقرة: ٤٨].

وهذا يقع أيضاً في غير الجمل الفعلية، فقد جاء ردّاً على قول المنافقين ﴿ إِنَّ بُيُوتَنَاعَوْرَةً ﴾ قوله: ﴿ وَمَا هُم قوله : ﴿ وَمَا هُم يَعُورَةً ﴾ [الأحزاب: ١٣] وعلى قولهم ﴿ قَالُوٓا ءَامَنَّا ﴾ قوله: ﴿ وَمَا هُم يِمُوْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٨].

وهذا كثير وليس مطرداً.

\$ - يخيل التي أنّ هناك فرقاً بين دخول (ما) على الماضي، ودخول (لم) على المضارع من ناحية أخرى، وهي أن الماضي يدلّ على أنّ الأمر قد انقضى، وأمّا المضارع فإنّه قد يدلّ على التكرار، والتجدد، والتطاول، فقولك (كتب) يدلّ على انتهاء الحدث، وانقضائه وقولك (يكتب) يدلّ على الماضي دلّ على النفاء الحدث في انتفاء الحدث بصيغة المضي، وإذا دخلت (لم) على المضارع دلّ على انتفاء الحدث في المضي، لكن بصيغة التجدد والاستمرار، فدخول (لم) يدلّ على أنّ الحدث لم يحصل في الماضي على تطاول المدة واستمرارها، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَ السَّمَوْتِ وَٱلأَرْضَ وَمَا المنتمولِ المنه واستمرارها، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَ السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا المنتمولِ المنه واستمرارها، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَ السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا المنتمولِ المنه واستمرارها، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَ السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا المنتمولِ المنه واستمرارها، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَ السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وقال: ﴿ قَالَتْ أَنَّ يَكُونُ لِي غُلَنَمُّ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرٌ وَلَمْ أَكُ بَغِيًا﴾ [مريم: ٢٠]. فقال في الآية الأولى (وما مسنا) وفي الثانية (ولم يمسسني).

والسبب والله أعلم أنّ الآية الأولى ردّ على اليهود الذين يقولون إنّ الله تعب من خلق السماوات والأرض فاستراح في اليوم السابع (١)، تعالى الله عمّا يقولون، فرّد عليهم بـ (ما) وجاء بـ (من) الاستغراقية للدلالة على أنه لم يحصل شيء من ذلك، بخلاف الثانية فإنها ليست ردّاً على من قال إنّها مسها بشر، ولكن إخبار عن نفسها بذلك.

والأمر الثاني وهو الذي يعنينا هنا، أنه في الآية الأولى جاء بصيغة الماضي، لأنّ الأمر حدث وانقضى مرة واحدة، وهو خلق السماوات والأرض، وأما الآية الثانية فهي في مس الرجال للنساء، وهو أمر قد يتكرر ويتجدد حصوله، فذكرت أنّ ذلك لم يحصل فيما انقضى من عمرها، فثمة اختلاف بين الأمرين فإنّه في الثانية كان من الممكن أنْ يتكرر المس في الماضي، بخلاف التعب الذي يعقب العمل، فإنه موقوت بذلك العمل، فما كان شأنه التجدد والاستمرار نفاه بـ (لم) مع المضارع، وما حدث مرة واحد نفاه بـ (ما) مع الماضي.

وقال: ﴿ حَقَّىٰ إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَهَا تَطْلُعُ عَلَىٰ قَوْمِ لَدَ نَجَعَل لَهُم مِن دُونِهَا سِتْرًا ﴾ [الكهف: ٩٠] ولم يقل (وما جعلنا لهم) لأنّ ذلك متكرر متطاول، إذ كل يوم تطلع عليهم الشمس وليس لهم ستر دونها، فجاء بالفعل المضارع مع (لم) بخلاف قوله تعالى: ﴿ وَمَا جَمَلْنَا ٱلرُّهُيَا ٱلرَّهُ اللَّهِ أَرِيْنَكَ إِلَّا فِضَنَةً لِلنَّاسِ ﴾ [الاسراء: ٦٠] فجاء بالفعل الماضي مع (ما) لأنّ الرؤيا

<sup>(</sup>١) أنظر (سفر التكوين- الاصحاح الثاني الآية ٢،٣) و(سفر الخروج ٣١-الآية ١٧).

وقعت مرة واحدة، ثم إنّ الآية هذه ردّ على الكفرة الذين سخروا من رؤياه بخلاف الآية الأولى، فإنّها إخبار لا ردّ، فجاء في الأولى بـ (لم) والثانة بـ (ما)، والله أعلم.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ فِي جَنَّتِ يَشَآةُ ثُونٌ عَنِ ٱلْمُجْرِمِينٌ مَاسَلَكَكُرٌ فِي سَقَرَ قَالُواْ لَرَ نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّبِينَ وَلَمْ نَكُ نُطْعِمُ ٱلْمِسْكِينَ ﴾ [المدثر: ٤٠-٤٤] فجاء بـ (لم) مع المضارع للدلالة على التكرر والتجدد، فإنّ الصلاة تتكرر وإطعام المسكين يتكرر.

ويمكن أن يقال أيضاً انه قد ينفى بـ (ما) مع الماضي إذا أريد نفي الحدث بصورته المنقضية التامة، وينفى بـ (لم) مع المضارع إذا أريد نفي الحدث في الماضي بصورة التغير والتجدد فيشخص الحدث في الذهن بصورته المتجددة، ثم ينفيه بهذه الصورة في الماضي، فإذا قلت مثلاً (ما استجاب لك خالد) أفاد نفي الاستجابة في الماضي بصورتها النهائية التامة، وإذا قلت (لم يستجب لك خالد) أفاد نفي الاستجابة في الماضي بصورتها التجددية، قال تعالى: ﴿ فَانَظُرُ إِلَى طَهَامِكَ وَشَرَائِكَ لَمْ يَكَسَنَهُ ﴾ [البقرة: ٢٥٩] فجاء بـ (لم) وذلك لأن تغير الشراب والطعام يحصل تدريجياً ويستمر، وليس دفعة واحدة فجاء بـ (لم) للدلالة على أنه لم يحصل شيء من ذلك، ولو جاء بـ (ما) وقال (ما تسنه) لأفاد نفي التسنه وهو التغير بصورته النهائية ألتامة.

وقال: ﴿ وَيَوْمَ يَقُولُ نَادُواْ شُرَكَآءِى ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمْ فَلَا يَسْتَجِيبُواْ لَمُمْ ﴾ [الكهف: ٥٦] فهنا أفاد نفي الاستجابوا لهم) لأفاد نفي الاستجابة بصورة التجدد والتطاول، ولو قال (ما استجابوا لهم) لأفاد نفي الاستجابة بصورتها المنقضية التامة.

ويبدو لي أنّ قوله تعالى: ﴿ وَرَهَا ٱلْمُجْرِمُونَ ٱلنَّارَ فَظَنُّواۤ أَنَّهُم مُّوَاقِعُوهَا وَلَمْ يَجِدُواْ عَنَّهَا مَصْرِفًا﴾ [الكهف: ٥٣] يفيد تكرار البحث، وإدامة النظر للخروج من النار، فكأننا نراهم يبحثون غير أنهم لم يجدوا على كثرة مابحثوا، ولو قال (ما وجدوا) لأفاد انتفاء الحدث بصورته المنقضية، لا بصورة البحث والتفتيش.

والذي دعاني الى هذا الفهم، هو صورة المضارع مع (لم)، وصورة الماضي مع (ما) وهما صورتان مختلفتان.

واذا عطف على المنفي بـ (لم) بالماضي، كان اثباتاً للمعطوف، واذا عطفت على المنفي بـ (ما) احتمل النفي والإثبات، وذلك نحو قولك: (لم أعط محمداً وأعطيت خالداً) فهذا نفي لاعطاء محمد واثبات لاعطاء خالد، ولو قلت (ما أعطيت محمداً وأكرمت خالداً)

لاحتمل نفي اعطاء محمد ونفي إكرام خالد أي: وما أكرمت خالداً واحتمل الاستنناف أيضاً، أي نفى الاعطاء واثبات الاكرام فلا يكون عطفاً.

وقد تقول هذا مردود بقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَجِدُكَ يَتِيمًا فَنَاوَىٰ وَوَجَدَكَ ضَاَلًا فَهَدَىٰ ﴾ [الضحى: ٢،٧] فقد عطف (وجدك) على (ألم يجدك).

والثاني مثبت، والأول منفي، ومعناهما واحد.

والحق أنهما ليسا مختلفين، فإن الآية الأولى تقرير، أي اثبات وليس نفياً. فقوله تعالى (ألم يجدك يتيماً) معناه: أنه وجدك يتيماً، ونحو قوله تعالى: ﴿ أَلَرَ نَشَرَحُ لَكَ صَدْرَكَ وَوَضَعْنَا عَنْكُ وَرَضَعْنَا عَنْهُ وَرَدُهُ وَ فَهُمَا عَنْهُ وَرَدُهُ فَهُمَا لَكُ وَرَدُهُ فَهُمَا مُختَلَفِينَ.

7- قد يحتمل اشتراك (ما) مع ما يشبه لفظها من اسم موصول، أو من حرف مصدري فيحتمل التعبير اكثر من معنى، ولا يكون ذلك مع (لم)، وذلك نحو قولك: (تركتهم وما يعبدون إلاّ الله) فقد يحتمل أنْ يكون المعنى، أنه تركهم وهم لا يعبدون إلاّ الله، أي تركهم يعبدون الله. ويحتمل أن يكون المعنى تركتهم وعبادتهم الاّ الله، أي: إلاّ عبادة الله، فتكون (ما) مصدرية، وقد تحتمل الموصولية أي تركتهم والذي يعبدون الاّ الله، وهذا المعنى الأخير نظير قوله تعالى: ﴿ وَإِذِ آعَنَزْلُتُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونِ } إلّا الله ﴿ [الكهف: ١٦].

ونحو (ما أخبرتك ما أريد) فقد يحتمل أن تكون (ما) الأولى نافية، أي لم أخبرك الذي أريده، وقد يحتمل أن تكون اسماً موصولاً أي: الذي أخبرتك به هو الذي أريده.

ولا يكون نحو هذا في (لم).

## من خصوصيات الاستعمال القرآني:

١ - لم يستعمل القرآن الكريم الاستفهام التقريري بـ (ما) قط، بل استعمل (لم) لذلك،
 قال تعالى: ﴿ ٱلۡمَ يَأۡتِكُمُ رُسُلُ مِنكُمْ ﴾ [الأنعام: ١٣٠]، وقال: ﴿ اَلَهُ مَشَرَحُ لَكَ صَدْرَكَ ﴾ [الانشراح: ١]، وقال: ﴿ اَلَمْ نُرَيِكَ فِينَا وَلِيدًا﴾ [الشعراء: ١٨].

٢- لم يرد جواب (لو) منفياً بـ (لم)، بل بـ (ما) فقط، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ سَمِعُواْ مَا اَسْتَجَابُواْ لَكُوْ ﴾ [البقرة: ٢٥٣] وقال: ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ مَا اَقْتَــَـَـُلُواْ ﴾ [البقرة: ٢٥٣] وقال: ﴿ لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُواْ ﴾ [آل عمران: ١٦٨].

٣- لم تقع (ما) النافية بعد الأسماء الموصولة، أي في صدر الصلة، وقد وقع غيرها من أدوات النفي، مثل (لم)، و(لا) و(ليس)، قال تعالى: ﴿ وَيُعَلِّمُكُمْ مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٥١]، وقال: ﴿ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ إِلَّاكَخِرَةِ ﴾ [الأنعام: ١٥٠]، وقال: ﴿ أُولَتِكَ اللَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا ٱلنَّكَارُ ﴾ [هود: ١٦].

## إن:

تدخل على الجمل الاسمية والفعلية مثل (ما)، فإن دخلت على الجمل الاسمية كانت لنفي الحال عند النحاة (١).

والحق أنها تكون لغير الحال أيضاً، فهي للحال عند الاطلاق، ومن ورودها لغير الحال قوله تعالى: ﴿ وَإِن مِن قَرْبَةٍ إِلَّا نَحْنُ مُهْلِكُوهَا قَبْلَ يَوْمِ ٱلْفِيكَمَةِ ﴾ [الاسراء:٥٨] وقوله: ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾ [مريم:٧١] وقوله: ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا مَاتِي ٱلرَّحْنَنِ عَبْدًا﴾ [مريم: ٩٣] فهي ههنا للاستقبال.

وقد تكون للحقيقة غير مقيدة بزمن، وذلك كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ أُمَّهَاتُهُمْ إِلَّا ٱلَّتِي وَلَدْنَهُمْ ﴾ [المجادلة: ٢]. وقوله: ﴿ إِنِ ٱلْكَثْفِرُونَ إِلَّا فِي غُرُورٍ ﴾ [الملك: ٢٠].

وقد تكون للمضي، وذلك نحو قوله تعالى في عيسى عليه السلام: ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَمَعَلَنَهُ مَثَلًا لِبَنِيَّ إِسْرَتُهِ لِللَّهِ [الزخرف: ٥٩] وقوله: ﴿ وَإِن مِنْ أُمَّةِ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ [فاطر: ٢٤] وقوله: ﴿ إِن كُلُّ إِلَّا كَذَبَّ الرُّسُلَ فَحَقَّ عِقَابٍ﴾ [ص: ١٤].

وقد تكون للاستمرار، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِحَدِهِ. وَلَكِن لَّا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمُّ ﴾ [الإسراء: ٤٤].

فهي لنفي الحال عند الاطلاق، وإنْ قيدت كانت بحسب ذلك القيد.

وتدخل على الفعل المضارع والماضي، فإنْ دخلت على الفعل المضارع كانت في الغالب لنفي الحال، وذلك كقوله تعالى: ﴿ إِن تَلْبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ ﴾ [الأنعام: ١٤٨] وقوله: ﴿ وَإِنْ أَدْرِي الْعَالَى اللهُ اللهُل

<sup>(</sup>۱) «المفصل» (۲/۲۰۰)، «الهمع» (۱/۱۲۶).

وقد تكون لغير الحال، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ بَلَ إِن يَعِدُ ٱلظَّلْلِمُونَ بَعْضُهُم بَعْضًا إِلَّا غُرُورًا﴾ [فاطر: ٤٠] فهي هنا للاستمرار.

وتدخل على الفعل الماضي فتكون لنفي الماضي القريب من الحال في الغالب، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ مَكَّنَهُمْ فَعَلَمْ مَكَنَّهُمْ فَعَلَمْ مَكَّنَهُمْ فِيمَ إِنْ أَرَدُنَا ۚ إِلَّا إِحْسَنَا وَتَوْفِيقًا ﴾ [النساء: ٦٢]، وقوله: ﴿ وَلَقَدْ مَكَّنَهُمْ فِيمَا إِن مُكَنَّكُمْ فِيدِ﴾ [الأحقاف: ٢٦].

وقد تكون لغير ذلك قليلًا، نحو قوله تعالى: ﴿ إِن كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةً وَلِيدَةً فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحْضَرُونَ﴾ [يس: ٥٣] وقوله: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَنَوْتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولًا وَلَهِن زَالْتَا إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدِمِنْ بَعْدِهِ ﴾ [فاطر: ٤١]، فالفعل للاستقبال في الآيتين.

وهي آكد من (ما) يدل على ذلك اقترانها الكثير بـ (إلاّ) وهذا يعطيها قوة وتأكيداً، فإنّ في القصر قوة، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ إِنْ أَنْتُمْ إِلَّا بَشَرٌ مِّثْلُنّا﴾ [إبراهيم: ١٠] وقوله: ﴿ وَإِن مَنْ شَيَّءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِمَدِهِ.﴾ [الإسراء: ٤٤].

وذهب بعضهم أنها لا تأتي إلاّ وبعدها (الاّ) أو (لمّا) المشددة التي بمعناها، كقوله تعالى: ﴿ إِن كُلُّ تَفْسِ لَمَا عَلَيْهَا حَافِظُا﴾ [الطارق: ٤](١). والصواب أنها قد تأتي بدونها(٢).

قال الراغب في (إنْ) هذه: «وأكثر ما يجيء يتعقبه (إلاّ) نحو: ﴿ إِن نَظُنُ إِلَّا ظُنَّا﴾ [الجاثية: ٣٢] ﴿ إِنْ هَنْذَا إِلَّا قَوْلُ ٱلْبَشَرِ﴾ [المدثر: ٢٥] ﴿ إِن نَقُولُ إِلَّا اَعْتَرَىٰكَ بَعْضُ ءَالِهَتِنَا بِسُوَوٍّ﴾ [هود: ٥٤]»(٣).

وقد وردت (إنْ) النافية في القرآن الكريم في عشرة وَماثة موضع، كلها مقترنة بـ (الآ) أو (لمّا) عدا سبع آيات، هي قوله تعالى: ﴿ إِنْ عِندَكُمْ مِن سُلْطَنَنٍ بِهَاذَاً﴾ [يونس: ٦٨].

وقوله: ﴿ وَإِنْ أَذْرِيتَ أَقَرِيثُ أَمْ بَعِيدٌ مَّا تُوعَدُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٩].

وقوله: ﴿ وَإِنَّ أَذَرِعَ لَعَلَّمُ فِتَّنَةً لَّكُمُّ وَمَنْتُم إِلَى حِينِ ﴾ [الأنبياء: ١١١].

وقوله: ﴿ وَلَهِن زَالُتَا ۚ إِنَّ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدِمِّنْ بَقْدِوْءً ﴾ [فاطر: ١١].

وقوله: ﴿ وَلَقَدْمَكُنَّهُمْ فِيمَا إِن مُكَنَّكُمْ فِيهِ ﴾ [الأحقاف: ٢٦].

<sup>(</sup>١) «المغني» (١/ ٢٣).

<sup>(</sup>٢) "المغني" (١/ ٢٣).

<sup>(</sup>٣) «مفردات الراغب» (٢٧).

وقوله: ﴿ وَإِن كَانَ مَحْمُهُمْ لِتَزُولَ مِنْهُ ٱلْجِبَالُ ﴾ [إبراهيم:٤٦] على رأي من جعلها نافية هنا.

وقوله: ﴿ قُلْ إِنْ أَدْرِعَتَ أَقَرِيبٌ مَّا نُوعَدُونَ ﴾ [الجن: ٢٥].

وورد في ثلاثة مواضع مع (لمّا) المشددة التي بمعنى (الآ) وهي قوله تعالى: ﴿ وَإِن كُلَّ لَمَّا جَمِيُّعٌ لَّدَيْنَا مُحْضَرُونَ﴾ [يس: ٣٢].

وقوله: ﴿ وَإِن كُمُّ ذَالِكَ لَمَّا مَتَنَّعُ لَلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَأَ ﴾ [الزخرف: ٣٥].

وقوله: ﴿ إِن كُلُّ نَفْسِ لَمَّا عَلَيْهَا حَافِظٌ ﴾ [الطارق: ٤].

وليست (ما) ولا غيرها من حروف النفي كذلك، فدلٌ هذا على قوتها في النفي.

ومما يدل على ذلك أيضاً الاستعمال القرآني، فإنه يستعمل (إنْ) فيما فيه زيادة توكيد في النفي.

قال تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مَن يَسْتَمِعُ إِلَيْكُ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَدُ أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرَّا وَلِن يَرَوَّا حَصُلَ ءَايَةِ لَا يُوْمِنُوا بِهَا حَقَّ إِذَا جَاءُوكَ يُجَدِلُونَكَ يَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَذَا إِلَا أَسْنِطِيرُ ٱلأَوَّلِينَ ﴾ [الأنعام: ٢٥].

وقال: ﴿ وَاللَّذِى قَالَ لِوَلِدَيْهِ أَقِ لَكُمّا أَتَعِدَانِنَى أَنْ أُخْرَجَ وَقَدْ خَلَتِ الْقُرُونُ مِن قَبْلِي وَهُمَا يَسْتَغِيثَانِ
اللَّهَ وَيْلَكَ ءَامِنْ إِنَّ وَعَدَ اللّهِ حَقَّ فَبَقُولُ مَا هَنَذَا إِلَا أَسْطِيرُ الْأُولِينَ ﴾ [الأحقاف: ١٧] فقال في الآية
الأولى: ﴿ إِنْ هَذَا إِلَّا أَسْطِيرُ الْأُولِينَ ﴾ وقال في الثانية: ﴿ مَا هَنَذَا إِلَّا أَسْطِيرُ الْأُولِينَ ﴾ والأولى
الأولى: ﴿ إِنْ هَذَا إِلَّا أَسْطِيرُ الْأُولِينَ ﴾ وقال في الثانية: ﴿ مَا هَنَذَا إِلَّا أَسْطِيرُ الْأُولِينَ ﴾ والأولى

١- وجعلنا على قلوبهم أكنَّة أن يفقهوه.

٢- وفي آذانهم وقرأ.

٣- وذكر أنهم إنْ يروا كل آية لا يؤمنوا بها.

فأنت ترى أن درجة التكذيب أشد مما في الآية الأخرى، لأن الصفات التي تستدعي قوة التكذيب والانكار كانت في المكذبين الأولين أشد وأكثر، ولذلك أكد النفي فيها بإن بخلاف الثانية.

وقال تعالى: ﴿ وَقَالُواْ مَا هِمَ إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَغَيَا وَمَا يُهْلِكُنَآ إِلَّا ٱلدَّهْرُ ۚ وَمَا لَمُكُم بِلَالِكَ مِنْ عِلْمِرٌ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُونَ﴾ [الجاثية: ٢٤].

وقال: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِلِقَآءِ ٱلْآخِرَةِ وَأَثَوْنَنَهُمْ فِ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا مَا هَاذَا إِلَا بِثَلَّ مِثَلَّ مِثَاكُونَ مِنَهُ وَيَشْرَبُ مِمَّا تَشْرَبُونَ وَلَمِنْ ٱطَعْتُم بَشَرًا مِثْلَكُوْ إِنَّكُو إِذَا لَخَاسِرُونَ آمِيدُكُمْ إِنَّا كُونَ مِنْهُ وَيَشْرُونَ آمِينَ أَطَعْتُم بَشَرًا مِثْلَكُونَ إِنَّا كُونَ مِنْهُ وَيَشْرُونَ آمِنَ وَلَمِنْ ٱطَعْتُم بَشَرًا مِنْكُونَ إِنَّا كُونَ مِنْهُ وَيَشْرَبُونَ فَي وَلَمِنْ ٱللَّهُ مِنْكُونَ إِنَّا مُؤْمِنِينَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللِهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَا

فقال في الآية الأولى: ﴿ مَا هِنَ إِلَّاحَيَانُنَا ٱلدُّنْيَا﴾.

وقال في الثانية: ﴿ إِنَّ هِيَ إِلَّاحَيَالُنَا ٱلدُّنَّيَا﴾.

وواضح أن التكذيب في الآية الثانية أشدّ وأقوى من وجوه:

١- فقد أسند التكذيب والإنكار في الآية الأولى الى ضمير الكفرة (وقالوا) وأما في الثانية فقد أسنده إلى الكفرة صراحة، مضفياً عليهم صفات تزيد في تكذيبهم وانكارهم ﴿ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَبُواْ بِلِقَاءِ ٱلْآئِئَةُمُ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا﴾ فهذه صفات تزيد في قوة التكذيب بخلاف الآية الأولى التي قال فيها (وقالوا).

٢- المجادلة في صدق الرسل: فقد ذكر هؤلاء الكفرة أنّ الرسل إنّما هم بشر مثلهم
 يأكلون كما يأكل الناس، ويشربون كما يشربون، فلا ينبغي أنْ يطاعوا البتة.

٣- السخرية من الوعد بالحياة الآخرة: ﴿ أَيْعِلْكُمْ أَنْكُرْ إِذَا مِنْتُمْ وَكُسْنُو نُرَاياً وَعِظْنَا أَنْكُرُ
 عُمْرَجُونَ ﴾.

٤ – الاستبعاد المؤكد في قولهم: ﴿ ﴿ هِيَهَاتَ هَيَّهَاتِ لِمَا تُوعَدُّونَ ﴾ .

٥- ثم ختموا تكذيبهم وانكارهم بقولهم: ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا رَجُلُ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا وَمَا نَحْنُ لَهُ 
بِمُؤْمِنِينَ ﴾.

فكان طبيعياً أن يكون انكارهم أشد وآكد مما في الآية الأولى، ولذا جاء بإن والا وهو المناسب للسياق، بخلاف الآية الأخرى، فإنه جاء بـ (ما) و(إلاّ) لأنه أقل توكيداً، فدّل ذلك على أنّ (إنْ) آكد من (ما).

وقال تعالى: ﴿ قُلُ مَا كُنتُ بِدْعَا مِنَ ٱلرُّسُلِ وَمَا آذَرِى مَا يُفْعَلُ بِى وَلَا بِكُمْ ۚ إِنْ أَنَيِعُ إِلَا مَا يُوحَىٰٓ إِلَىّٰ وَمَا أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ ثَمِينُ﴾ [الأحقاف: ٩].

وقال: ﴿ ﴿ قَالُوٓا أَنُوۡمِنُ لَكَ وَأَتَّبَعَكَ ٱلْأَرْذَلُونَ قَالَ وَمَا عِلْمِي بِمَا كَانُواْ بَعْمَلُونَ إِنْ حِسَابُهُمْ إِلَّا عَلَى رَبِّي لَوْ تَشْعُرُونَ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ ٱلْمُوْمِنِينَ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مَّيِينٌ قَالُواْ لَيِن لَمْ تَبْنَهِ يَنْنُوحُ لَتَكُونَنَ مِنَ ٱلْمَرْجُومِينَ قَالَ رَبِّ إِنَّ قَوْمِي كُذَّبُونِ ﴾ [الشعراء: ١١١-١٢١].

فقال في الآية الأولى: ﴿ وَمَآ أَنَاۚ إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴾ .

وقال في الثانية: ﴿ إِنْ أَنَّا إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴾ .

ومن الواضح أنّ الآية الثانية في مقام المحاربة والمجادلة والجهاد في القول، والتنقيص من المؤمنين، بخلاف الآية الأولى، فانّها في مقام الدعوة الهادئة المبينة بالحجة، يدل على ذلك في الآية الثانية.

١- وصفهم المؤمنين بالأرذلين.

٢- طلبوا طردهم فرد عليهم بقوله: ﴿ وَمَّا أَنَّا بِطَارِدِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ .

٣- تحذيرهم نوحاً، والطلب إليه الكف عن الدعوة، وإلا رجموه ﴿ لَهِن لَمْ تَنتَهِ يَنتُمِحُ
 لَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمَرْجُومِينِ ﴾.

وأنت ترى أنّ المقام في الآية الأولى يختلف عنه في الثانية، فجاء في الثانية بـ (إنْ) و(الآ) وجاء في الأولى بـ (ما) و(إلآ)، فدلّ ذلك على أنّ (إنْ) آكد من (ما).

ومما يدل على ذلك أيضاً قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَدْرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُمِّ ﴾ [الأحقاف: ٩].

وقوله: ﴿ وَإِنْ أَدْرِي ۖ أَقَرِبُ أَمْ بَعِيدٌ مَّا تُوعَدُونَ ﴾ [الأنبياء:١٠٩] وقوله: ﴿ قُلْ إِنْ أَدْرِي أَقَالُهُ مَنْ أَوْعَدُونَ ﴾ [الأنبياء:١٠٩] وقوله: ﴿ قُلْ إِنْ أَدْرِي أَمَدُا﴾ [الجن:٢٦،٢٥].

فجاء بنفي الدراية الأولى بـ (ما)، ونفي الدراية الثانية وما بعدها بـ (إنْ)، وذلك لأنّ الآية الثانية والثالثة أبعدُ في عدم الدراية، وأقعد من الأولى، فقد أطلع الله رسوله فيما بعد على ما سيفعله به وبهم في الدنيا والآخرة، فقد وعده بالفتح والنصر والمغفرة، وكسر شوكة الكفر في الدنيا وأطلعه على ما سيفعل به وبهم في الآخرة، ولذلك قيل الآية منسوخة (١).

<sup>(</sup>١) انظر «الكشاف» (١١٨/٣).

﴿ فِي حَينَ لَم يُطلَعَ الله سَبَحَانُهُ رَسُولُهُ وَلَا اَحَداً مِن خَلَقَهُ عَلَى مُوعَدَّ يُومُ القيامة، فإنَّ هَذَا مَما اَخْتَصَ الله به نفسه، ولم يُظهره لأحد غيره، فأكد عدم العلم بالساعة بـ (إنْ)، والآخر بـ (ما). وهذا واضح، وأظن أنَّ في هذا كفاية، فدل ذلك على أنَّ (إنْ) آكد في النفي من (ما) والله أعلم.

#### : 4

أقدم حروف النفي في العربية (١٦)، تدخل على الأسماء والأفعال.

فمما يدخل على الأسماء (لا) النافية للجنس، نحو: (لا ريبَ فيه)، و(لا رجلَ في الدار) وهي تفيد التنصيص على نفي الجنس، وهي آكد من العاملة عمل ليس أو المهملة كما سبق ذكره.

ومنها (لا) المشبهة بـ (ليس)، وغير العاملة أصلاً نحو (لا رجلٌ حاضراً) و(لا رجلٌ حاضرً) وحاضرٌ) وهما لنفي الجنس برجحان، وقد يراد بهما نفى الواحد.

وتدخل على المعارف فيجب اهمالها وتكرارها، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ لَا ٱلشَّمْسُ يَنْبَغِى لَمَا أَنْ تُدْرِكَ ٱلْقَمَرَ وَلَا ٱلْتِلُسَابِقُ ٱلنَّهَارِ ﴾ [يس: ٤٠]، ونحو (لا محمدٌ حاضر ولا خالد مسافر) وذلك لأنها عند ذاك لا يراد بها إلاّ إشراك أكثر من طرف في النفي، كأن يقول لك قائل (خالد كاتب وإبراهيم شاعر).

وهذا من باب دخولها على الجمل.

وقد تدخل على الأسماء المفردة لا الجمل، وهي (لا) العاطفة نحو: (جاء محمد لا خالد).

والداخلة على الخبر نحو: (هو لا شاعر ولا كاتب).

والنعت نحو قوله تعالى: ﴿ وَظِلِّ مِن يَعْمُومِ لَّا بَارِدِ وَلَا كَرِيرٍ ﴾ [الواقعة: ٤٣، ٤٤] وقوله: ﴿ وَفَكِكَهَةِ كَثِيرَةِ لَا مَقْطُوعَةٍ وَلَا ثَمَنُوعَةٍ ﴾ [الواقعة: ٣٣،٣٢].

والحال نحو (جئت لا مسرعاً ولا مبطئاً)(٢).

 <sup>(</sup>١) \*التطور النحوى\* (١١٥).

<sup>(</sup>۲) انظر «المغنى» (۱/۲۳۷-۲٤۲).

ولا يقع غير (لا) من حروف النفي في هذه المواضع الأخيرة أعني كونها عاطفة أو داخلة على الخبر، أو النعت، أو الحال، فلا يقال: (محمد ماحاضر) ولا (جاء محمد ما حالد) ولا غير ذلك من الصور التي ذكرناها.

وإذا دخلت على الخبر أو النعت أو الحال وجب تكرارها، لأنه يراد عند ذاك اشتراك أكثر من حالة في النفي، فيراد نفي أكثر من خبر أو نعت أو حال، ولا يصح نفي خبر واحد بها، أو نعت واحد، أو حال واحدة، وإذا أريد ذلك نفي بـ (غير) فقط، فتقول (هو غيرُ مُجيد) وتقول (هو رجل غيرُ كريم) وتقول: (رأيت محمداً غيرَ راكب).

وقد تقول: ولماذا (غير) فقط؟ ألا ينفى الخبر بـ (ليس) أيضاً، فيقال: (هو ليس كريماً أو مجيداً)؟.

والجواب أنّ (ليس) لم تنف الخبر وحده، وإنّما نفت الجملة المؤلفة من الضمير المستتر الذي هو اسمها والخبر المنصوب الذي هو خبرها. ومن المعلوم أنّ (ليس) لا تنفي المفردات، وإنّما تنفى الجمل.

وتدخل (لا) على الفعل المضارع، فلا تقيده بزمن على الأرجح، وإن كان النحاة يرون أنها تخلصه للاستقبال.

قال سيبويه: «وإذا قال (هو يفعل) ولم يكن الفعل واقعاً فنفيه (لا يفعل) وإذا قال (ليفعلنّ) فنفيه (لا يفعل) كأنّه قال: (والله ليفعلن) فقلت: (والله لا يفعل)(١)».

والحق أنها قد تكون للحال، كقوله تعالى: ﴿ مَا لَكُرْ لَا نَطِقُونَ ﴾ [الصافات: ٩٢]. و﴿ مَا لِكُرْ لَا نَطِقُونَ ﴾ [الصافات: ٩٢].

وقد تكون للاستقبال، نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَا يُرَكِيهِمْ ﴾ [البقرة: ١٧٤].

وقد تكون للاستمرار، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]. وقوله: ﴿ فَا النساء: ١٤٨].

وتقع جواباً للقسم، كما ذكر سيبويه في النص الذي نقلناه عنه آنفا، قال تعالى: ﴿ فَيُقْسِمَانِ بِاللَّهِ إِنِ ٱرْتَبَـّٰتُكُمْ لَا نَشْتَرِى بِمِهِ ثَمَنّاً وَلَوْ كَانَ ذَا قُرُيِّكَ [المائدة: ١٠٦]، وقال: ﴿ فَلَا وَرَيِّكَ

<sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (۱/ ٤٦٠).

## لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ [النساء: ٦٥].

وتدخل على الفعل الماضي فيجب تكرارها نحو قوله تعالى: ﴿ فَلَا صَدَّقَ وَلَا صَلَّ ﴾ [القيامة: ٣١] ونحو قولك: (لا جلب خيراً ولا دفع ضراً) إلاّ إذا كان دعاء، نحو (لافض الله فاك) أو الماضي الذي يراد به الاستقبال، كقولك: (والله لا فعلت ذاك أبداً).

والخلاصة أنّه يجب تكرار (لا) في المواضع الآتية:

١- إذا تقدم الخبر على المبتدأ، نحو: ﴿ لَا فِيهَا غَوْلُ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ ﴾
 [الصافات: ٤٧].

 ٢- إذا دخلت على جملة اسمية صدرها معرفة كقوله تعالى: ﴿ لَا ٱلشَّمْسُ يَلْبَغِي لَهَا آن تُدرِكَ ٱلْقَمَرَ وَلَا ٱلَّيْلُ سَابِقُ ٱلنَّهَارِ ﴾ [يس: ٤٠].

وقد استثني من ذلك قولهم (لانولُك أنْ تفعل كذا) أي لا ينبغي أنْ تفعل كذا.

٣- إذا دخلت على المفرد، خبراً، أو حالاً، أو نعِتاً، نحو (هو لاطويل ولا قصير)
 ﴿ وَفَكِكَهَةِ كَيْبِرَةِ لّا مَقْطُوعَةِ وَلَا مَمْنُوعَةِ ﴾ [الواقعة: ٣٢-٣٣] و(جئت لا مسرعاً ولا مبطئاً).

٤- إذا دخلت على ماضي اللفظ والمعنى نحو (لاقرأ ولا كتب)(١).

ومن أقسام (لا) النافية (لا) المعترضة بين الجار والمجرور، نحو: (جئت بلا زاد) و(غضبت من لاشيء)، والجمهور يسمونها زائدة، وهي ليست زائدة في المعنى عندهم، بل في الاعراب، لأنها وقعت بين العامل والمعمول، ولذا لايصح اسقاطها لأنها تفيد النفي.

وهي عند الكوفيين اسم بمعنى (غير)<sup>(۲)</sup>.

والحق أنّها لاتطابق (غيراً) فإنّ استعمال (غير) يمكن أنْ يعطينا أكثر من معنى، بخلاف استعمال (لا)، فأنت تقول مثلا (جئت بلا سلاح) أي لاسلاح معك عند مجيئك، وتقول: (جئت بغير سلاح) وهذا يحتمل معنيين:

المعنى الأول: هو نفي وجود السلاح معك كالأولى، وهو نظير قوله تعالى: ﴿ لِيُضِلُّ النَّاسَ بِفَيْرِ عِلْمِ ﴾ [الأنعام: ١٤٤].

<sup>(</sup>۱) انظر «المغني» (١/ ٢٤٢-٢٤٤)، «شرح الرضى على الكافية» (١/ ٢٨٢).

<sup>(</sup>٢) انظر «التصريح» (١/ ٢٣٧)، «المغنى» (١/ ٢٤٥).

والمعنى الآخر: أنك جثت بسلاح آخر غير ذلك السلاح.

فالتعبير بـ (لا) لا يحتمل إلاّ معنى واحداً، وأما التعبير بـ (غير) فقد يحتمل أكثر معنى.

ثم انّ (لا) في نحو هذا لاتدخل إلاّ على النكرات، فلا تقول (جئت بلا السلاح) أي (بغير السلاح)، وأمّا (غير) فتدخل على المعارف والنكرات، وذلك كقوله تعالى: ﴿ فَاسْتَكَ عَبُوا فِي اَلْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ﴾ [فصلت: ١٥].

وسنعرض للخلاف بين (لا) و(غير) في بحث (غير) إن شاء الله تعالى.

ومن أقسام (لا): المقترئة بحرف العطف، نحو (ما أقبل محمد ولا خالد) ويسميها النحاة زائدة، لأنها إذا أسقطت بقي معنى النفي، فإذا قلت (ما أقبل محمد وخالد) نفيت اقبالهما جميعاً، غير أنّ المعنى يختلف في ذكرها عنه في اسقاطها، فإذا اسقطتها احتمل المعنى نفي اقبالهما على كل حال مجتمعين أو متفرقين، واحتمل المعنى أيضاً أنهما لم يقبلا مجتمعين، بل أقبل كل منهما على انفراد، فإذا جئت بـ (لا) صار الكلام نصاً على المعنى الأول.

جاء في (المغني): «وكذلك (لا) المقترنة بالعاطف في نحو (ما جاءني زيد ولا عمرو) ويسمونها زائدة، وليست بزائدة البتة، ألا ترى أنه إذا قيل (ما جاءني زيد وعمرو) احتمل أنّ المراد نفي مجيء كل منهما على كل حال، وأن يراد نفي اجتماعهما في وقت المجيء فإذا جيء بـ (لا) صار الكلام نصاً في المعنى الأول.

نعم هي في قوله سبحانه: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَخْيَاءُ وَلَا ٱلْأَمْوَتُ ﴾ [فاطر: ٢٢] لمجرد التوكيد وكذا إذا قيل: لايستوي زيد ولا عمرو»(١).

وجاء في (بدائع الفوائد) في قوله تعالى: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّ ٓ الْبِينَ ﴾ أن المراد من زيادة (لا) «المغايرة الواقعة بين النوعين وبين كل نوع بمفرده، فلو لم يذكر (لا) وقيل (غير المغضوب عليهم والضالين) أوهم أنّ المراد ما غاير المجموع المركب من النوعين، لا ماغاير كل نوع بمفرده، فإذا قيل (ولا الضالين) كان صريحاً في أن المراد صراط غير هؤلاء وغير هؤلاء، وبيان ذلك أنك إذا قلت (ما قام زيد وعمرو)

 <sup>(</sup>١) «المغني» (١/ ٢٤٥) وانظر «الأشباه والنظائر» (١/ ٢١٢-٢١٣).

فإنَّما نفيت القيام عنهما، ولا يلزم من ذلك نفيه عن كل واحد منهما بمفرده (١).

ومن أقسامها أنْ تقع جواباً مناقضاً لنعم، ويكثر حذف الجمل بعدها، نحو (أحضر محمد؟) فتقول: (لا)، والأصل: لا لم يحضر (٢٠).

مما تقدم يتبين لنا أنّ (لا) تنفي الجمل الاسمية، والفعلية المصدرة بفعل ماض، أو مضارع، وتقع جواباً مناقضاً لنعم، وتنفي المفرد من خبر أو حال أو صفة، وتدخل بين اللجار والمجرور، وبين المتعاطفين، كائنة حرف عطف، أو غير عاطفة، نحو (أقبل محمد لا خالد) و(ما أقبل محمد ولا خالد) ولا يقع غيرها من حروف النفي في المواقع الأخيرة، أعني نفي المفرد، من خبر، أو حال، أو صفة، أو الدخول بين الجار والمجرور، والتوسط بين المتعاطفين.

## ألا تفعل وألست تفعل:

إِنّ ثمة فرقاً بين قولنا (ألا تفعل) و(ألست بفعل)، أي في دخول (لا) النافية على المضارع، ودخول (ليس) عليه بعد همزة الاستفهام، وذلك أنّ قولك: (ألا تفعل) عرض للقيام بالفعل، نحو (ألا تذهب معي) ونحو قوله تعالى: ﴿ أَلَا لُقَائِلُونَ قَوْمًا نَكَتُوا لَلْهَامِ المجرد من العرض، نحو (ألا تنوي اخباره بما حدث؟).

وأما (ألستَ تفعل) فمعناه تحقق القيام بالفعل، وذلك نحو قولك: (ألست تذهب اليه؟) أي انك تذهب إليه، ألا ترى أنك تقول: (ألا أخبر أباه بما حصل؟) مستفهماً ولا يحسن أن تقول: (ألست أخبر أباه بما حصل؟) على هذا المعنى.

جاء في (تفسير الرازي) في قوله تعالى: ﴿ أَلَا نُقَائِلُوكَ قَوْمًا نَكَ نُوا أَيْمَانَهُم ﴾ "حكى الواحدي عن أهل المعاني أنهم قالوا: إذا قلت: (ألا تفعل كذا) فإنما يستعمل ذلك في فعل مقدر وجوده، وإذا قلت: (ألست تفعل) فإنما تقول ذلك في فعل تحقق وجوده، والفرق بينهما أن (لا) ينفى بها المستقبل، فإذا دخلت عليها الألف صار تحضيضاً على فعل ما يستقبل، و(ليس) إنما تستعمل لنفي الحال، فإذا دخلت عليها الألف صار لتحقيق الحال» (٢).

 <sup>(</sup>۱) «بدائع الفوائد» (۲/ ۳۵–۳۵).

<sup>(</sup>۲) أنظر «المغنى» (١/ ٢٤٢).

<sup>(</sup>٣) «التفسير الكبير» (١٥/ ٢٣٥).

وقد ذكرنا سابقاً أنّ (ليس) تكون لنفي الحال عند الإطلاق، وأما (لا) فليست مقيدة بزمر على الأرجح.

### لات:

تستعمل لنفي الحين خصوصاً، كقوله تعالى: ﴿ وَلَاتَ حِينَ مَنَاصِ ﴾ [ص:٣] وكقول الشاعر:

## ندم البغاة ولات ساعة مندم

وقد مرّ الكلام عليها بما فيه الكفاية.

### غير:

اسم يفيد المغايرة يقع استثناء بمعنى (الآ) ويقع نفياً، وقد يكون اسماً لمعنى المغايرة بلا دلالة على نفي أو استثناء.

فمن دلالته على الاستثناء، قولك (أقبل الرجال غير رجل واحد).

ونحو قوله تعالى: ﴿ لَا يَسْتَوِى الْقَامِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِ الضَّرَدِ وَاللَّبُخَهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ [النساء: ٩٥] في قراءة النصب، وقد مرّ هذا في باب الاستثناء.

ومن دلالته على المغايرة فحسب، من غير دلالة على استثناء أو نفي، قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْبِلَافًا كَيْبِياً ﴾ [النساء: ٨٦]، وقوله: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْــتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ وَمَا أَهِــلَ بِهِ لِغَيْرِ اللّهِ ﴾ [البقرة: ١٧٣]

وقد يكون اسماً يفيد النفي، ينفي المضاف إليه، ويقع في المواطن الاعرابية المختلفة، فيقع مبتدأ كقوله:

غير مجدد في ملتبي واعتقدادي نَدوحُ بداكِ ولا تسرندم شدي

وقوله:

غيــــرُ مــــأســـوف علــــى زمـــن ينقضــــي بــــالهـــــمّ والحَــــزَن

وصفة، كقوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ وَعُدُّ غَيْرُ مَكَذُوبٍ ﴾ [هود: ٦٥].

وخبراً، كقوله تعالى: ﴿ وَهُوَ فِي ٱلْجِنْصَامِرَغَيْرُ مُبِينٍ ﴾ [الزخرف: ١٨].

وحالاً، كقوله تعالى: ﴿ أَن يَضَعَّكَ ثِيَابَهُكَ غَيْرَ مُتَبَرِّحَنْتٍ بِرِينَـةٍ ﴾ [النور: ٦٠] وقوله: ﴿ فَمَنِ ٱضْطُلَرَ غَيْرَبَاغِ وَلاَعَادِ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ نَّحِيثٌ ﴾ [الأنعام: ١٤٥].

وفاعلاً، نحو: (رماك غير رام وهجاك غير شاعر).

ومفعولاً به، نحو: (خاصمت غير كفء)، و(هجرت غير مستحق)، و(رميت غير عدوك). ومجروراً بــالحــرف، كقــولــه تعــالــى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي ٱلأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ﴾ [الأعراف: ١٤٦].

وظرفاً كقوله تعالى: ﴿ فَمَكَثَ غَيْرَ بَعِيدٍ ﴾ [النمل: ٢].

وغير ذلك.

إنّ (غيراً) كما ترى مختصة بنفي الاسم، وهي وظيفة تنفرد بها (غير) عن سائر أدوات النفي.

وقد تقول إنّ (لا) قد تشاركها في بعض المواضع، و(ما) أيضاً، فما الفرق بينها وبينهما؟. والجواب أنّ غيراً أوسع استعمالاً في نفي الأسماء من (لا) أو (ما) أو غيرهما.

وذلك أنّ (ما) تنفي الأفعال، وتنفي الجمل الاسمية، ولكنها لا تنفي الاسم المفرد، إلا بقيود، وذلك أنّ لها صدر الكلام، فلا يصح أنْ تقول مثلاً (محمد ما حاضر)، ولا (أقبل محمد ما مسرعاً) ولا (أكرمت ما محمداً) بل تقدم (ما) مع منفيها الى صدر الكلام، فتقول (ما حاضر محمد)، و(ما مسرعا أقبل محمد)، و(ما محمدا أكرمت)، والمعنى في التقديم يختلف عنه في التأخير، وأمّا (غير) فيصح تقديمها وتأخيرها، فتقول (محمد غير قائم) و(غير قائم محمد)، و(أكرمت غير محمد)، و(غير محمد أكرمت).

ولا يمكن نفي الصفة مثلًا بـ (ما)، لأنَّ الصفة لا تتقدم في أول الكلام كما هو معلوم.

وكذلك (لا)، فإنها تنفي الأفعال وتنفي الجمل الاسمية، وقد تنفي الاسم المفرد، ولكن لا تنفيه إلا بقيد أيضا، فهي لا تنفي الخبر المفرد، ولا الصفة، ولا الحال، إلا بشرط تكرارها كما مر، وذلك لأنه يراد بها إشراك أكثر من جهة في النفي، بخلاف (غير) فإنه لا يشترط أن تتكرر كما هو واضح من الأمثلة، فوظيفة (لا) تختلف عن وظيفة ادوات النفي الأخرى هذا من ناحية؛ ومن ناحية أخرى أنّ (غيراً) اسم يفيد المغايرة، فقولك (غير محمد) يعني شخصاً آخر مغايراً لمحمد، وأما (ما محمد) فيعني النفي عن محمد، ولا يعني شخصاً

آخر مغايراً لمحمد، فاذا قلت مثلاً (ما محمد حضر) فإنك نفيت الحضور عن محمد خصوصاً، ولكن إذا قلت: (غيرُ محمد حضر) فإنك أثبت الحضور لشخص آخر غير محمد. وكذلك اذا قلت (ما محمداً أكرمت) فإنه يفيد نفي الإكرام عن محمد خصوصاً، وبنفي هذا الخصوص عن محمد، يدل التعبير استنتاجاً على أنك أكرمت غير محمد، وأما قولك (غير محمد أكرمت) فإنه يفيد اثبات الإكرام لشخص غير محمد، وبلفظ المغايرة دل التعبير على نفي الإكرام لمحمد، فهما طريقتان مختلفتان في النفي والإثبات، فالأولى أعني النفي بالحرف هو نص على النفي، وقد يستفاد الإثبات لغير المنفي استنتاجاً.

وأما النفي بـ (غير) فهو يفيد الإثبات لغير المذكور، ويفيد النفي عن المذكور بلفظ المغايرة، فقولك (ما محمداً أكرمت) يفيد نفي الإكرام عن محمد خصوصاً، واثبات الاكرام لغيره استنتاجاً، وقولك (غير محمد أكرمت) يفيد اثبات الإكرام لغير محمد، ولكن وينفيه عن محمد بلفظ المغايرة، والمعنى في التعبيرين نفي الاكرام عن محمد، ولكن بطريقتين مختلفتين.

إنّ الأصل كما يبدو من لفظ (غير) أنّها كانت تستعمل للمغايرة إطلاقاً، وبتطور الدلالة اقتربت المغايرة من معنى الاستثناء، حتى أصبحت استثناء كما مرّ في باب الاستثناء واقتربت من معنى النفي، عن طريق الإثبات لما غاير المذكور، حتى صارت نفياً عن المذكور، وربّما انمحى معنى المغايرة من الذهن في الاستثناء، والنفي، فلا يفهم إلا بالتأوّل والتأمل، فقولك (ما حضر غير علي) مثلاً يفهم منه (ما حضر إلا عليّ) ولا يفهم منه أن الشخص الذي هو غير على لم يحضر، وكذلك قوله تعالى: ﴿ فَا رَبَدُنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتِ مِّنَ المُعْلِينَ ﴾ [الذاريات: ٣٦]. فإنّ معنى المغايرة انمحي أوكاد من هذا التعبير، ولم يفهم الأبالتأول واعمال الفكر، لعقد الصلة بين الاستثناء والمغايرة.

وكذلك النفي في نحو قوله تعالى: ﴿ وَيَقْتُلُوكَ النَّبِيِّتَنَ بِغَنْيرِ حَقِّ ﴾ [آل عمران: ٢١]، وقوله: ﴿ إِنَّمَا يُوكَى ٱلطَّيْرِ وَلَهُ لَا يَفْهُم مِنْهُ اثبات غير الحق، واثبات غير الحساب، إلاّ تأولاً وتأملاً، وإنَّما يفهم نفي الحق، ونفي الحساب بداهة وابتداء.

## قلّ وقلمًا وأقلّ:

هذه الفاظ تفيد القلّة، والأصل أنْ تفيد وقوع الشيء قليلاً، وقد تستعمل للنفي أي عدم وقوع الشيء، تقول (قلمًا رددت عليه) إذا عنيت أنك رددت عليه قليلاً وقد يراد بها عدم الرد أي مارددت عليه.

وتقول (أقلُّ رجل يفعل ذاك) على معنى (ما رجل يفعل ذاك).

جاء في (الكتاب): «وتقول (أقل رجل يقول ذاك إلاّ زيد) لأنّه صار في معنى: ما أحد فيها إلاّ زيد»<sup>(۱)</sup>. وقال: (قلّما) نفي لقوله (كثر ما)<sup>(۲)</sup>.

وجاء في (الأصول) لابن السراج: «اعلم انّ (قلّ) فعل ماض، و(أقلّ) اسم، إلاّ أن (أقل رجل) قد أجروه مجرى (قل رجل)، فلا تدخل عليه العوامل، وقد وضعته العرب موضع (ما) لانّه أقرب شيء الى المنفي القليل...

وتقول (قلّما سرت حتى أدخلها) من قبل أنّ (قلمًا) نفي لقوله (كثرما) كما أنّ (ماسرت) نفي لقوله (سرت). . .

وتقول (قلمًا سرت) إذا عنيت سيراً واحداً، أو عنيت غير سير، كأنك تنفي الكثير من السير الواحد كما تنفيه من غير سير<sup>(٣)</sup>.

وجاء في (معاني القرآن) للفراء في قوله تعالى: ﴿ فَقَلِيلًا مَّا يُؤْمِنُونَ ﴾ [البقرة: ٨٨]: «فيه وجهان من العربية:

أحدهما ألا يكونوا آمنوا قليلاً ولا كثيراً، ومثله مما تقوله العرب بالقلّة على أن ينفوا الفعل كله قولهم (قلّ ما رأيت مثل هذا قط).

وحكى الكسائي عن العرب: مررت ببلاد قلّ ماتنبت الأ البصل والكراث، أي ماتنبت الآ هذين. . .

والوجه الآخر أنْ يكونوا يصدقون بالشيء قليلاً، ويكفرون بما سواه» (١٠).

<sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۱/ ۳۲۱).

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۱/ ۱۵).

<sup>(</sup>٣) «الأصول» (٢/ ١٧٤ - ١٧٦).

<sup>(</sup>٤) "معاني القرآن" (١/ ٥٩).

## نفي الفعل

مر بنا هذا في بحث الفعل وسنعرض له الآن بصورة موجزة.

١- فَعَل: نفيه (لم يفعل) فإذا قلت (حضر محمد) فإن نفيه: (لم يحضر) وذلك أن
 (فعل) غير مخصوص بزمن معين من أزمنة الماضي، ونفيه كذلك.

٧- قد فعل: نفيه (لمّا يفعلُ) فإذا قلت (قد حضر محمد) فإنّ نفيه (لمّا يحضر محمد)، وذلك إنّ (قد فعل) يفيد القرب من زمن التكلم، ويفيد التوقع والتحقيق، ونفيه كذلك، فإنّ (لما يحضر) متصل النفي بزمن التكلم، فلا يصح أنْ يقال (لمّا يحضر ثمّ حضر) بخلاف (لم يحضر) فإنّه يصح أنْ يقال (لم يحضر ثمّ حضر)، ويفيد التوقع فإنّ (قد حضر) معناه أنّه كان متوقع الحضور فحضر، وأما (لمّا يحضر) فإنّ معناه: لم يحضر وهو متوقع حضوره، ويفيد التحقيق وذلك أنّ الفعل الماضي المسبوق بـ (قد) لا ينصرف الى المستقبل، لأنّه تحقق وقوعه، وكذلك منفيه بخلاف المنفي بـ (لم)، فإنّه قد ينصرف الى الاستقبال كقولك (إنْ لم تأتني لم أكرمك).

٣- لقد فعل: نفيه (ما فعل)، قال سيبويه، لأنّه كأنّه قال: (والله لقد فعل) فقال:
 (والله مافعل)(۱).

يفعل: إذا كان للحال، فإن نفيه (ما يفعل)، وإذا كان للاستقبال فإن نفيه (لا يفعل)،
 قال سيبويه: "واذا قال (هو يفعل) أي هو في حال فعل، فإن نفيه (ما يفعل)، وإذا قال (هو يفعل) ولم يكن الفعل واقعاً فنفيه (لا يفعل)" (٢).

٥- ليفعلن: نفيه (لا يفعل) فإذا قلت (ليحضرن خالد) فنفيه: (لا يحضر خالد). قال سيبويه "وإذا قال (ليفعلن) فنفيه (لا يفعل) كأنه قال: (والله ليفعلن) فقلت: (والله لا يفعل)"(").

<sup>(</sup>١) الكتاب سيبويه ١١/ ٤٦٠).

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۱/ ۲۰۱).

<sup>(</sup>٣) (کتاب سيبويه) (١/ ٢٦٠).

7- سوف يفعل أو سيفعل: نفيه (لن يفعل)<sup>(۱)</sup>، وذلك أنّ السين و(سوف) للاستقبال ومنفيهما كذلك، ثم انّ السين و(سوف) يفيدان توكيد حصول الفعل في المستقبل<sup>(۲)</sup>، ومنفيهما كذلك فإنّ (لن) تفيد توكيد النفي في المستقبل<sup>(۳)</sup>، ولا يجمع بينهما، فلا يقال (سوف لن أفعل) لأنّ (سوف) لتوكيد الإثبات في المستقبل و(لن) لتوكيد النفي في المستقبل.

٧- كان سيفعل: نفيه (لم يكن ليفعل) فإذا قلت (كان سيحضر) أو (كان سوف يحضر)
 فإنّ نفيه (لم يكن ليحضر)<sup>(3)</sup>.

وذكر سيبويه أنّ نفيه (ما كان ليفعل) (٥)، والصواب الاول، وذلك أنّ (ما كان) نفي لقولنا (لقد كان) كما ذكر سيبويه نفسه.

## دلالات النفي

### ١- نفي العمدة:

قد تنفى العمدة، وهي المسند أو المسند إليه، فمن نفي المسند، قولك (ما حضر خالد بل سافر) وقولك (ما مسافر أخوك) فقد نفيت الحضور في الأولى، والسفر في الثانية، وهما مسندان وكقولك (هو لا كاتب ولا شاعر).

وقد ينفى المسند إليه، نحو قوله تعالى: ﴿ فَلَا خُوْثُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَمْرَنُونَ ﴾ [البقرة: ٣٨] فنفى الطاقة.

وقد ينفى المسند إليه عن طريق إثباته، وذلك كأنْ تقول (شاعركم لا يحسن القول) فظاهر هذا، أنّ لهم شاعراً لا يحسن القول، وقد يراد بذلك أنْ ليس لهم شاعر أصلاً، ونحو قولك: (شعرك أحسن من نثره) فظاهر هذا الكلام أنّ له شعراً أحسن من نثر الغائب، وقد يقال هذا التعبير وليس للمخاطب شعر أصلاً، فيراد به أنّه لو كان لك شعر لكان أحسن من نثره، أو يقال على سبيل التهكم، ومنه قوله تعالى: ﴿فَمَا نَنْعُهُمْ شَفَّعَةُ ٱلشَّيْفِينَ ﴾

<sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۱/ ۲۸/۱،٤٦٠).

<sup>(</sup>٢) انظر «الكشاف» (١/ ٢٤١) قوله ﴿ فَسَيَكُفِيكُهُمُ اللَّهُ ﴾ . (١/ ٤٣٤) ﴿ أَوْلَتِهِكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمْ أَجُورَهُمَّ ﴾ .

<sup>(</sup>٣) «المفصل» (٢/ ٢٠٠)، «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٢٦٠).

<sup>(</sup>٤) «كليات أبي البقاء» (٧٨).

 <sup>«</sup>كتاب سيبويه» (١/ ٨٠٨) وانظر «شرح ابن يعيش» (٧/ ٢٩)، «الأشباه والنظائر» (٢/ ٢٥٢).

[المدثر: ٤٨] والمعنى أنهم لاشافعين لهم أصلاً فتنفعهم شفاعتهم، وليس المعنى أنَّ الشافعين يشفعون لهم، ولكن لا تنفعهم شفاعتهم.

ومنه قول الشاعر:

## على لاحب لا يهتدى بمناره

أي على طريق لامنار به، فيهتدى به وليس المراد أنّ في الطريق مناراً لا يهتدى به(١).

## ٤- نفي القيد:

قد ينفى القيد من مفعول، أو متعلق، أو حال، أو صفة، أو غير ذلك من القيود كقولك (ما أكرمت محمداً) ونحو ذلك. (ما أكرمت محمداً) ونحو ذلك.

ونفي القيد له دلالات متعددة:

أ- فقد يدل نفي القيد على أنّ القيد لم يحصل، أما ما عداه فلا يدرى أحصل أم لا، وذلك نحو قولك (ما أكرمت محمداً) فإنّك نفيت الإكرام عن محمد، وسكتّ عن غيره فقد تكون أكرمت غيره، أو لا تكون.

ومثله (ما رأيت محمداً يوم الجمعة) فإنّك نفيت رؤيته يوم الجمعة، وسكتَ عن رؤيته في الأيام الاخرى، فقد تكون رأيته في غير يوم الجمعة، ويحتمل أنك لم تره لا في يوم الجمعة، ولا في غيره.

ونحوه (ما ذهبت الى خالد) فأنت نفيت الذهاب الى خالد، وسكت عن الذهاب الىغيره، فقد تكون ذهبت الى غيره، أو لاتكون.

ومثله الحال نحو (لم أسمع الطفل باكياً) فأنت نفيت سماعك الطفل باكياً، أما سماعه

<sup>(</sup>١) أنظر «الخصائص» (٣/ ١٦٥)، «البرهان» (٣/ ٣٩٤)، «المثل السائر» (٢/ ٦٥-٢٧).

<sup>(</sup>٢) «المثل السائر» (٢/ ٦٥).

غير باك فانت سكت عنه، فقد تكون سمعته أو لا تكون.

وقد يدلّ نفي القيد على رجحان حدوث الأصل، نحو قولك (ما شر بنا اليوم ماء بارداً) فالراجح في نحو هذا أنك شربت ماء غير بارد، وقد يراد به أنك لم تشرب شيئاً وذلك كأنْ يكون المتكلم صائماً وقد كان معتاداً على شرب الماء البارد، فيقول (ما شربنا اليوم ماء بارداً).

ونحوه قولك (ما جاء اليوم أخوك راكباً)، فالراجح في نحو هذا أنه جاء غير راكب وإنّ كان من المحتمل أيضاً احتمالاً مرجوحاً بانّه لم يجيء راكباً ولا غير راكب، وذلك كأنّ يكون من المعتاد أن يجيء أخوه راكباً، فنفى هذه الهيئة باكملها.

ب- الدلالة على نفي القيد وحده، مع القطع بحدوث الأصل، وذلك إذا علم حدوث الأصل، نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَآةَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٦] فهذا إثبات لخلق السماء والأرض ونفي للعب، ونحو قولك: (مامشى عمر على الأرض مختالاً) فإنّه أثبت المشي ونفي الاختيال، ومنه في غير النفي قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَمْشِ فِي ٱلأَرْضِ مَرَمًّا ﴾ [لقمان: ١٨] فإنّه نهى عن الاختيال، ولم ينه عن المشي أصلاً.

وقد يفيد نفي القيد الدلالة على حدوث الأصل، وذلك بتقديم القيد على عامله نحو (ما محمداً أكرمت) فإنّ هذا التعبير يفيد نفي الإكرام لمحمد خاصة، وإثباته لغيره، بخلاف ما لو قلت (ما أكرمت محمداً) فإنّه يفيد نفي الإكرام، أما بالنسبة الى غير محمد، فهو مسكوت عنه، ونحو قولك (ما الى خالد ذهبت) فإنّه يفيد نفي الذهاب الى خالد خاصة، وإثبات الذهاب الى غيره، بخلاف قولك: (ما ذهبت الى خالد) فإنّه يفيد نفي الذهاب الى خالد، أما الذهاب الى غيره فهو مسكوت عنه (۱)، كما ذكرنا آنفاً.

ج- وقد يذكر القيد، والمراد نفي الأصل، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ لَا يَسْعَلُونَ النَّاسَ إِلْحَافَا ﴾ [البقرة: ٢٧٣] والمراد نفي السؤال أصلاً بالحاف، أو بغيره، ومنه قوله تعالى: ﴿ لَا يَشْتَرُونَ بِعَايَنتِ اللَّهِ ثَمَنَ قَلِيلاً ﴾ [آل عمران: ١٩٩] والمقصود نفي الشراء بآيات الله أصلاً، لاثمناً قليلاً، ولا كثيراً، لأنّ كل ثمن هو قليل بالنسبة الى آيات الله.

جاء في (البرهان): «ومنه نفي الشيء مقيداً، والمراد نفيه مطلقاً، وهذا من أساليب العرب يقصدون به المبالغة في النفي، وتأكيده كقولهم (فلان لايرجى خيره) ليس المراد أنّ

انظر «دلائل الإعجاز» (۹۸).

فيه خيراً لا يرجى، وإنما غرضهم أنَّه لا خير فيه على وجه من الوجوه.

ومنه ﴿ وَيَقْتُلُوكَ ٱلنَّبِيَّتِنَ بِغَنْبِرَحَقِ ﴾ [آل عمران: ٢١] فإنّه يدلُ على أنْ قتلهم لا يكون الآ بغير حق، ثم وصف القتل بما لابد أن يكون من الصفة، وهي وقوعه على خلاف الحق. . . وقوله تعالى: ﴿ لَا يَسْتَلُوكَ ٱلنَّاسَ إِلْحَافًا ﴾ فإن ظاهره نفي الالحاف في المسألة والحقيقة نفي المسألة البتة . . .

ومثله قوله تعالى: ﴿ مَا لِلطَّالِمِينَ مِنْ جَمِيمِ وَلَا شَفِيجِ يُطَاعُ﴾ [غافر: ١٨] ليس المراد نفي الشفيع بقيد الطاعة، بل نفيه مطلقاً» (١).

ومنه قوله

# لا تفرع الارنب أهروالُهما ولا تسرى الضب بهما ينجحسر

أي لا أرنب بها فتفزعها أهوالها<sup>(۲)</sup>، وليس المقصود أنَّ بها أرنباً لاتفزعها الاهوال، وكذلك قوله (ولا ترى الضب بها ينجحر) «فإنَّ ظاهر المعنى من هذا البيت أنَّه كان هناك ضب، ولكنه غير منجحر، وليس كذلك، بل المعنى أنه لم يكن هناك ضب أصلا»<sup>(۳)</sup>.

وجاء في (دلائل الإعجاز): «انّه من حكم النفي، إذا دخل على كلام، ثم كان في الكلام تقييد على وجه من الوجوه، أن يتوجه الى ذلك التقييد وأن يقع له خصوصاً.

تفسير ذلك، أنك إذا قلت (أتاني القوم مجتمعين) فقال قائل: (لم يأتك القوم مجتمعين) كان نفيه ذلك متوجها الى الاجتماع الذي هو تقييد في الاتيان، دون الاتيان نفسه، حتى أنه إن أراد أنْ ينفي الاتيان من أصله كان من سبيله أن يقول، انهم لم يأتوك أصلاً، فما معنى قولك مجتمعين؟ هذا مما لا يشك فيه عاقل...

فإذا قلت: (جاءني زيد راكباً) و(ما جاءني زيد راكباً) كنت قد وضعت كلامك لأن نثبت مجيئه راكباً أو تنفي ذلك، لا لأن تثبت المجيء وتنفيه مطلقاً، هذا ما لا سبيل الى الشك فيه (٤٠).

<sup>(</sup>۱) «البرهان» (۳/ ۳۹۰–۳۹۷)، «الكليات» (۳۵٥).

<sup>(</sup>٢) "الخصائص" (٣/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٣) «المثل السائر» (٢/ ٢٦).

<sup>(</sup>٤) «دلائل الإعجاز» (٢١٦-٢١٧).

والصواب ما ذكرنا، فإنّ نفي القيد قد يفيد حصول الأصل، وقد يفيد نفي الأصل أيضاً كما أوضحنا.

114

د- وإذا تعددت القيود احتمل أنْ يكون المراد نفي القيد الأخير، واحتمل أنْ يراد نفي القيد كلها، واحتمل أيضاً أنْ يكون المراد نفي الأصل أيضاً، فإذا قلت مثلاً (ما رأيت رجلاً غريباً طويلاً) احتمل أن تكون رأيت رجلاً غريباً فقط، وليس طويلاً، وقد تكون رأيت رجلاً لا غريباً ولا طويلاً.

وإذا قلت (ما جعلت مالي نصفين وأعطيت محمداً نصفاً وخالداً نصفاً) احتمل أنك جعلت مالك نصفين، وأعطيت محمداً نصفاً، ولكنك لم تعط خالداً نصفاً، واحتمل أيضاً أنك جعلت مالك نصفين، غير أنك لم تعط محمداً نصفاً، واحتمل أيضاً أنك جعلت مالك نصفين غير أنك لم تعط محمداً ولا خالداً، أو أنك أعطيتهما غير النصف، ومن المحتمل أيضاً أنك لم تفعل هذا الامر أصلاً لم تقسم مالك ولم تعط شيئاً.

ونحوه قولك (ما ذهبت الى محمد وخالد وقلت لهما: أنا معكما) فهذا يحتمل نفي القول، وإثبات الذهاب إليهما، ويحتمل أنّك ذهبت الى واحد منهما فقط، ويحتمل أنّك نفيت الأمر كله، أي أنّ هذا الأمر لم يحصل كلّه ولا شيء منه.

ونحوه أنْ تقول (ما أقبل محمد راكباً ضاحكاً صباح اليوم) فقد يراد بذلك نفي القيد الأخير، وهو صباح اليوم وإثبات ما قبله، وقد يراد بذلك نفي القيود كلها، وقد يراد أنّ شيئاً من ذلك لم يحصل، أي تنفى الهيئة كلها.

هـ - التنصيص على نفي القيد دون غيره: إذا أردت التنصيص على نفي شيء من الأسماء أو القيود، وإثبات ما عداه نصاً، جئت بـ (غير) أو (لا) أحياناً، فتقول مثلاً (أقبل محمد راكباً لا ضاحكاً) إذا نفيت الضحك وحده وأثبت الإقبال، وتقول (أقبل محمد غير راكب ولا ضاحك) إذا نفيت الركوب والضحك وأثبت الإقبال.

وتقول (شربت الماء غير بارد) و (رأيت رجلا غير غريب ولا طويل) فانك ههنا نصصت على ما أردت اثباته ونفيه، ففي الجملة الأولى أعني (أقبل محمد راكباً غير ضاحك) نصصت على مجيء محمد راكباً، ونصصت على نفي الضحك، وهكذا شأن الجمل الأخرى.

يتبين لنا من هذا أنّ النفي مع القيود يكون نفياً احتمالياً في الغالب، وإنْ كان الأظهر أنه يفيد نفي القيد وحده، فإذا أردت التنصيص على النفي جثت بـ (غير) مع الاسم، وربما سعح الاتيان بـ (لا) أيضاً كما اسلفنا.

# ٣- نفي الشيء والمراد عدم كماله:

قد ينفى الشيء أصلاً، وليس المراد ذلك، بل المراد انتفاء كماله، أو يكون المراد أنه لا ينبغي أنْ يوصف بهذا الوصف، وذلك كقولك (انّ فلانًا ليس بحي)، والمقصود أنّ حياته التي هو فيها لا ينبغي أنْ تسمى حياة، ونحو هذا قول الشاعر:

ما عاش من عاش مذمومًا خصائله ولم يمت من يكن بالخير مذكورا

ونحو هذا قوله تعالى في أهل النار: ﴿ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحَيَّىٰ ﴾ [طه: ٧٤] "فنفى عنه الموت، لأنه ليس بموت صريح، ونفى عنه الحياة، لأنها ليست بحياة طيبة ولا نافعة "(١).

ونحوه أنْ تقول لزائرك وقد همّ بالانصراف (لم نرك بعد) أي لم تتم رؤيتنا لك فقد نفى الرؤية والمقصود عدم كمالها.

## ٤- التقديم والتأخير:

وله صور أبرزها:

أ- تقديم الاسم على الفعل، فمن ذلك:

تقديم المسند إليه على الفعل نحو (ما أنا اخبرته بهذا) فهذا يفيد أنّ الأخبار حصل ولكن لم تفعله أنت، بل فعله غيرك بخلاف ما لو قلت: (ما اخبرته بهذا) فهذا نفي للاخبار عن نفسك، أما بالنسبة إلى غيرك فقد يكون أخبره أو لم يخبره.

ومثله (ما ذهبت إليه) والمقصود نفي الذهاب عن نفسك، أما بالنسبة الى غيرك، فقد سكت عنه، فقد يكون ذهب أو لم يذهب، فاذا قدمت المسند اليه فقلت (ما أنا ذهبت اليه) أفدت نفيه عن نفسك واثباته لغيرك، ولذا لا يصح أن يقال (ما أنا ذهبت اليه ولا أحد غيري) فإنّ قولك (ما أنا ذهبت إليه) يعني أنّ غيرك ذهب اليه، فإذا قلت (ولا أحد غيري) ناقض آخر الكلام أوله.

<sup>(</sup>۱) «البرهان» (۳/ ۳۹۵).

جاء في (دلائل الإعجاز): "إذا قلت (ما فعلت) كنت نفيت عنك فعلاً لم يثبت أنه مفعول، وإذا قلت: (ما أنا فعلت) كنت نفيت عنك فعلاً ثبت أنه مفعول... وكذلك إذا قلت (ما ضربت زيدًا) كنت نفيت عنك ضربه، ولم يجب أنْ يكون قد ضرب، بل يجوز أنْ يكون قد ضربه غيرك، وأنْ لا يكون قد ضرب أصلاً، وإذا قلت: (ما أنا ضربت زيدًا) لم تقله الآ وزيد مضروب، وكان القصد أنْ تنفي أن تكون أنت الضارب...

وههنا أمران يرتفع معهما الشك في وجوب هذا الفرق، ويصير العلم به كالضرورة: أحدهما أنّه يصح لك أنْ تقول: (ما قلت هذا ولا قاله أحد من الناس) و(ما ضربت زيداً ولا ضربه أحد سواي) ولا يصح ذلك في الوجه الآخر، فلو قلت (ما أنا قلت هذا ولا قاله أحد من الناس) و(ما أنا ضربت زيداً ولا ضربه أحد سواي) كان خلفا من القول»(١).

ومن ذلك:

#### تقديم القيد على الفعل:

نحو تقديم المفعول به، والجار والمجرور، والظرف، وغير ذلك، وهو يفيد ما أفاده الأول من الإثبات والنفي، وذلك نحو قولك: (ما خالدًا أكرمت) فإنّه يفيد نفي الإكرام لخالد خاصة واثباته لغيره، بخلاف ما لو قلت: (ما أكرمت خالدًا) فإنّه يفيد نفي الإكرام لخالد ولم تعرض لغيره باثبات أو نفي، فقد تكون أكرمته أولا تكون، ولذا يصح أن تقول (ما اكرمت خالداً ولا غيره) لأنّ تقديم المفعول به أفاد اثبات الفعل، وهو الإكرام فكيف تنقضه؟.

وكذلك الجار والمجرور نحو (ما إليّ جاء) فإنه نفى المجيء اليه، وأثبت المجيء الى غيره، بخلاف ما لو قال (ما جاء اليّ) فإنه نفى المجيء اليه، ولم يعرض للمجيء الى غيره فقد يكون حصل أو لم يحصل.

ونحوه الظرف، نحو (مابين الاشجار وجدت الكرة) فإنّه يفيد اثبات وجدان الكرة، لكن نفى كونها بين الاشجار بخلاف ما لو قال: (ما وجدت الكرة بين الأشجار) فإنه نفى وجودها بين الأشجار، أما وجودها في محل آخر فلم يعرض له، فقد يكون وجدها أو لم يجدها، ونحو (ما يوم الجمعة سافر خالد) و(ما سافر خالد يوم الجمعة) وهكذا.

 <sup>«</sup>دلائل الإعجاز» (٩٦-٩٧).

جاء في (دلائل الإعجاز): "ويجيء لك هذا الفرق على وجهه في تقديم المفعول وتأخيره، فإذا قلت: (ما ضربت زيداً) فقدمت الفعل كان المعنى أنك قد نفيت أن يكون قد وقع ضرب منك على زيد، ولم تعرض في أمر غيره لنفي ولا اثبات، وتركته ميهما محتملاً، وإذا قلت (مازيداً ضربت) فقدمت المفعول، كان المعنى على أن ضرباً وقع منك على انسان، وظن أن ذلك الإنسان زيد، فنفيت أن يكون إيّاه، فلك أن تقول في الوجه الأول (ما ضربت زيداً ولا أحداً من الناس) وليس لك في الوجه الثاني. فلو قلت (ما زيداً ضربت ولا أحداً من الناس) كان فاسداً على ما مضى في الفاعل...

وحكم الجار مع المجرور في جميع ما ذكرنا حكم المنصوب فاذا قلت: (ما أمرتك بهذا) كان المعنى على نفي أن تكون قد أمرته بذلك، ولم يجب أنْ تكون قد أمرته بشيء آخر، وإذا تلت (ما بهذا أمرتك) كنت قد أمرته بشي غيره "(١).

سب وتموع الفعل في حير النفي وعدمه: إذا وقع الفعل في حير النفي كان منفياً، وإن لم يتم في حير النفي كان منفياً، وإن لم يتم في حير كان مثبتاً، وذلك نحو (عرفت أنه ليس مسافراً) و(ما عرفت أنه مسافر) فالجملة الأولى اثبات للمعرفة، والثانية نفي لها، فقد عرف في الجملة الاولى أنه ليس بمسافر، وأما في الثانية، فقد نفى معرفته بذلك فلم يعلم أنه مسافر. ونحو (سمعت أنك لم تترك عملك)، فالأولى إثبات للسماع، والثانية نفي له، ونحو قولك: (قلت: إنّه ليس بشاعر) و(ما قلت إنّه شاعر) فقد أثبت القول في الأولى ونفاه في الأولى (انه ليس بشاعر)، وفي الثانية لم يقل انه شاعر.

ونحو قولنا (يجب أنْ لا تخبره بذلك) و(لا يجب أنْ تخبره بذلك) ففي الأولى أوجب عليه عدم الاخبار، وفي الثانية نفى وجوب اخباره، بل أجاز له أنْ يخبره وأنْ لا يخبره، ونحو (يجب أنْ لا تحضر) و(لا يجب أنْ تحضر) ففي الأولى ألزمه بعدم الحضور، وفي الثانية لم يوجب عليه الحضور، بل أجاز له الحضور وعدم الحضور، ومثله (يجوز أنْ لا تفعل) و(لا يجوز أنْ تفعل) ففي الجملة الأولى جوز له عدم الفعل، وجوز له الفعل، وفعله أولى، وفي الثانية منعه من الفعل، أي لم يجوز له الفعل.

ونحو (أدركت أنّه ليس غبياً) و(ما أدركت أنّه غبي) ففي الأولى أدرك عدم غبائه وفي الثانية لم يدرك غباءه.

<sup>(</sup>١) «دلائل الإعجاز» (٩٨).

ونحوه قولك (ما أصبحت تملك عقاراً) و(أصبحت لاتملك عقاراً) ففي الجملة الأولى لم يصبح، وفي الثانية أصبح، ومعنى العبارة الأولى أنّ المخاطب كان يأمل أنْ يكون من أصحاب العقار، ولم يتيسر له ذاك، واما الثانية فتقولها لمن كان يملكه، وهو الآن لا يملكه، فالعبارة الأولى لا تدلّ على أنه كان يملك العقار بخلاف الثانية.

ونحوه قولك: (ما أصبحت تملك زرعاً ولا ضرعاً) و(أصبحت لاتملك زرعاً ولا ضرعاً). فالعبارة الاولى تفيد أنه كان يريد ذاك فلم يتحقق له ما اراد، والثانية تفيد أنه كان يملكها ففقدها، وهكذا.

والخلاصة أنّه اذا وقع الفعل في حيز النفي تسلط عليه، وإنْ لم يقع حيزه كان مثبتاً ولم يتسلط عليه.

# ج- وقوع (كل) في حيز النفي وعدمه:

قد مر بنا هذا في باب التوكيد، وذكرنا ثَمّ أنه إذا وقعت (كل) في حيز النفي، أفادت الثبوت لبعض الأفراد، واذا لم تقع حيزه اقتضى ذلك النفي عن كل فرد، فاذا قلت مثلاً (ما اعانني كل الطلاب) كنت أثبت الاعانة لبعضهم، فلم يعنك كلهم، بل أعانك بعضهم، واذا قلت (كل الطلاب لم يعينوني) نفيت الاعانة عن كل الطلاب.

جاء في (دلائل الاعجاز) في قول أبي النجم:

# قد أصبحت أم الخيار تدعي على ذنبا كلُّه له أصنع

برفع كلّ «انه اراد أنها تدعي عليه ذنباً لم يصنع منه شيئاً البتة، لا قليلاً ولا كثيراً، ولا بعضاً ولا كلاً، والنصب يمنع من هذا المعنى، ويقتضي أنْ يكون قد أتى من الذنب الذي ادعته بعضه، وذلك أنّا اذا تأملنا وجدنا اعمال الفعل في (كلّ) والفعل منفي لا يصلح أنْ يكون إلا حيث أنْ يراد أنّ بعضاً كان، وبعضاً لم يكن، تقول: (لم ألق كل القوم) و(لم آخذ كل الدراهم) فيكون المعنى: أنك لقيت بعضاً من القوم، ولم تلق الجميع، وأخذت بعضاً من الدراهم وتركت الباقي، ولا يكون أنْ تريد أنك لم تلق واحداً من القوم، ولم تأخذ شيئا من الدراهم...

وإذ قد بان لك من حال النصب أنه يقتضي أنْ يكون المعنى، على أنه قد صنع من الذنب بعضاً، وترك بعضاً، فاعلم أنّ الرفع على خلاف ذلك، وأنّه يقتضي نفى أنْ يكون قد صنع

منه شيئاً، وأتى منه قليلاً أو كثيراً، وانك إذا قلت: (كلهم لا يأتيك)، و(كل ذلك لا يكون)، و(كل ذلك لا يكون)، و(كل هذا لايحسن) كنت نفيت أنْ يأتيه واحدٌ منهم، وأبيت أنْ يكون أو يحسن شيء مما اشرت اليه»(١).

قيل: وقد يشكل على الشق الأول من هذا القول نحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اَللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلُّ مُغْنَالٍ فَخُورٍ ﴾ [لقمان: ١٨] وقوله: ﴿ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلُّ كَفَارٍ أَثِيمٍ ﴾ [البقرة: ٢٧٦] اذ يقتضي ذلك أنْ يحب الله بعض هؤلاء.

وأجيب «أنّ دلالة المفهوم إنّما يعول عليها عند عدم المعارض، وهو ههنا موجود إذ دلّ الدليل على تحريم الاختيال والفخر مطلقا»(٢)، وتحريم الكفر والاثم

# ٥- تكرير الفعل في النفي

تقول (ما مررت بمحمد وخالد) وتقول (ما مررت بمحمد وما مررت بخالد) وقد فرق قسم من النحاة بين التعبيرين فقالوا: إذا نفيت مروراً واحداً قلت (ما مررت بمحمد وخالد)، وإذا نفيت مرورين منقطعاً أحدهما عن الآخر، قلت (ما مررت بمحمد وما مررت بخالد).

واما الاثبات فيحتمل معاني عدة فإذا قلت (مررت بمحمد وخالد) احتمل أنك مررت بهما مروراً واحداً، واحتمل أنك مررت بكل واحد منهما مروراً منقطعاً عن الآخر، واحتمل أن يكون مرورك بخالد أولاً، أو بمحمد أولاً، لأنّ الواو لا تفيد الترتيب على الارجح.

قال سيبويه: «يجوز أنْ تقول: (مررت بزيد وعمرو) والمبدوء به في المرور عمرو ويجوز أنْ يكون زيداً، ويجوز أن يكون المرور وقع عليهما في حالة واحدة، فالواو يجمع هذه الأشياء على هذه المعانى. . .

وقد تقول: (مررت بزيد وعمرو) تعني أنّك مررت بهما مرورين، وليس في ذلك دليل على المرور المبدوء به، كأنّه يقول: ومررت أيضا بعمرو، فنفي هذا (مامررت بزيد وما مررت بعمرو)»(٣).

<sup>(</sup>۱) «دلائل الإعجاز» (۲۱۵–۲۱۸).

<sup>(</sup>۲) «المغنى» (۱/ ۲۰۰-۲۰۱).

<sup>(</sup>٣) «كتاب سيبويه» (١/ ٢١٨).

فتيبن من قول سيبويه أنّه إذا كان مرّ مرورين، فنفيه يكون بتكرير العامل (ما مررت بزيد وما مررت بعمرو) أمّا إذا كان المرور واحداً فلا يتكرر العامل.

قال سيبويه: «قولك (مررت برجل وحمار قبل) فالواو أشركت بينهما في الباء فجريا عليه، ولم تجعل للرجل منزلة بتقديمك اياه يكون بها أولى من الحمار، كأنك قلت: (مررت بهما) فالنفي في هذا أنْ تقول: (ما مررت برجل وحمار) أي ما مررت بهما»(١).

وجاء في (الكليات) لأبي البقاءُ: «إذا دخل حرف النفي في مثل (رأيت زيداً وعمرا) فإنْ كانت الرژية واحدة تقول (ما رأيت زيداً وعمراً) وإنْ كنت قد مررت بكل منهما على حدة تقول: (ما مررت بزيد ولا مررت بعمرو)»(٢).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «وأما لو كررت العامل فقلت: (ما جاءني زيد وما جاءني عمرو) فهو عند سيبويه نفي للمجيئين المنقطع أحدهما عن الآخر، كأن المخاطب توهم أنه حصل مجيء كل واحد منهما، لكن منقطعاً عن مجيء الآخر، فرفعت بهذا الكلام وهمه.

وعن المازني هو أيضا نفي للاحتمالات الثلاث (كذا)، كما كان من دون تكرير العامل، وهذا القول أقرب، ويكون فائدة تكرير الفعل المنفي كفائدة زيادة (لا) بعد الواو واكثر»<sup>(٣)</sup>.

ويبدو لي أنّ رأي المازني أرجع، فتكرار الفعل في نحو هذا يفيد التوكيد، ويفيد نفي احتمال الاجتماع في المجيء، فإذا قلت: (ما حضر محمد وخالد) احتمل أنك أردت نفي اجتماعهما في الحضور، أي حضر أحدهما ولم يحضرا كلاهما، واحتمل أنه لم يحضر محمد ولا خالد، فإذا قلت (ما حضر محمد وما حضر خالد) نفيت أنْ يكون حضر أيّ واحد على أيّ حال.

وكذلك الاثبات، فإنّك إذا قلت (حضر محمد وحضر خالد) فإنّه يحتمل حضورهما معاً، ويحتمل حضورهما معاً، ويحتمل حضورهما منقطعاً أحدهما عن الآخر، كقولك (حضر محمد وخالد)، إلاّ أنّ تكرار الفعل فيه توكيد، والله أعلم.

<sup>(1) &</sup>quot;كتاب سيبويه" (١/ ٢١٨).

<sup>(</sup>۲) «الكليات» (۲۰۸).

<sup>(</sup>٣) «شوح الرضي على الكافية» (٢/ ٤٠٤).

#### ٦- نفي النفي

من المعلوم أنَّ نفي النفي إثبات، نحو (ماما محمد قائم) والمعنى (محمد قائم) فهذا نفي للنفي، وذلك أنَّ قائلاً قال: (ما محمد قائم) فرددت عليه كلامه قائلاً: (ماما محمد قائم) أي ليس نفيك صحيحاً.

وليس من نفي النفي قولنا (لا لم أذهب) و(لا لا أذهب) فإن هذا توكيد للنفي، لا نقض له، وذلك أنّ (لا) الأولى حرف جواب نقيض نعم، كأنُ يقال لك (أذهبت الى سعيد؟) فتقول: (لا لم أذهب)، فليس هذا نقضاً للنفي، بل هو توكيد له.

ومن نفي النفي قولنا: (لا أريد أنْ لا أذهب) والمعنى أريد أن أذهب، لأنّ قولكِ (أريد أنْ لا أذهب) كان لا أذهب) معناه تريد عدم الذهاب، فإنْ نفيت هذه الإرادة فقلت: (لا أريد أنْ لا أذهب) كان المعنى لا تريد عدم الذهاب، ونحوه أنْ تقول (لا أمانع ألاّ يحضر) والمعنى أنك تمانع حضوره، لأنّ قولك (أمانع ألاّ يحضر)، معناه أنّك تمانع عدم حضوره، فهذا نفي للنفي؛ فكان اثباتاً.

وقريب من هذا ما هو نفي في المعنى، نحو (ما منعك أنْ لا تعتذر؟) وهذا يدلّ على أنّه اعتذر فقال له سائلا: ما منعك من عدم الاعتذار؟ ذلك لأنّ قولك (ما منعك أن تعتذر؟) معناه أنّه لم يعتذر فقال له: ما منعك من الاعتذار؟ ثم نفى هذا المعنى، فقال: (ما منعك أنْ لا تعتذر؟) أي: ما منعك من عدم الاعتذار؟.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ قَالَ يَتَإِبْلِيسُ مَامَنَعَكَ أَن نَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيٌّ ﴾ [ص: ٧٥] أي: ما منعك من السجود؟.

وأما قوله تعالى: ﴿قَالَ مَا مَنْفَكَ أَلَّا شَنْجُدَ إِذْ أَمْرَتُكُ ﴾ [الأعراف: ١٢] ف (لا) زائدة ولا بد، لانها لو لم تكن زائدة، لكان المعنى أنه سجد، فحاسبه على السجود، وسيكون المعنى عند ذاك: ما منعك من عدم السجود؟ بعكس المعنى الأول وهذا باطل، وقد مرّ بحث هذا في باب الفعل، فلا داعى لتكراره.

ومن هذا الضرب قولنا (أبي أنْ لا يحضر) والمعنى: أبي عدم الحضور، أي أراد الحضور، بعكس (أبي أن يحضر) ومعناه: أبي الحضور، وليس من هذا الضرب قولنا (أبي الآ أن يحضر) بمعنى أراد الحضور. فإن هذا انتقاض للنفي بـ (إلاً)، كما تقول (ما محمد إلاّ شاعر) و(ما حضر إلاّ خالد) وليس نفياً للنفي، والنتيجة واحدة في كليهما، وهي الإثبات غير أنّ النقض بالاً يفيد الحصر، بخلاف نفي النفي، فإنه يفيد مجرد الاثبات بلا دلالة على القصر.

# أسماء وظروف مختصة بالنفى

من الأسماء المختصة بالنفي، ولا تستعمل في الإيجاب (أحد) و(عَريب) و(ديّار) و(كرّاب) و(طوري) وكلها بمعنى واحد<sup>(۱)</sup>. تقول: (ما بالدار ديّار) و(ما فيها عَريب) بمعنى ما فيها أحد.

وقد مرّ بحث (أحد) في العدد، فلا نعيده ههنا.

ومن الظروف المختصة بالنفي (قطّ) بفتح القاف وتشديد الطاء المضمومة، و(عَوْض) فالأولى لاستغراق الزمان الماضي، تقول: (ما رأيته قطّ) أي ما رأيته فيما مضى من عمرى، ولا يقال: (لا أكلمه قط).

والثانية لاستغراق الزمن المستقبل مثل (أبدأ) الآ أنه لا يستعمل في الإثبات، بخلاف (أبدأ) فإنها تستعمل في النفي والإثبات، قال تعالى: ﴿ وَلَا يَنْمَنَّوْنَهُۥ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتَ أَيْدِيهِمَّ ﴾ [الجمعة: ٧] وقال: ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا أَبْدًا ﴾ [المائدة: ١١٩].

وأما (عَوض) فهي مختصة بالنفي، ولا تقع في الإثبات، تقول: (لا أفعله عوض) أي لا أفعله ابداً، وهو ظرف مبني على الضم، واذا أضيف أعرب، تقول (لا أفعله عوض العائضين) أي دهر الداهرين، ومعنى الداهر، أو العائض، الذي يبقى على وجه الدهر، فيكون المعنى: لا أفعله ما بقى في الدهر داهر، أي ما بقى على وجه الدهر باق.

وربما استعمل (عوض) لمجرد الزمان، لا لاستغراق الزمن المستقبل، وذلك كقوله:

## فلولا نيل عوض في خطاى واوصالي

<sup>(</sup>۱) انظر «كتاب سيبويه» (۳۰۳/۱)، «شرح الرضي على الكافية» (۲/ ۱٦٤)، «الكشاف» (٣/ ٢٧٣): قوله تعالى: ﴿ مِنَ ٱلكَفِيرِينَ دَيَّارًا﴾.

أي: فلولا نيل الزمن منّي (١).

وقد مرَّ بحث (قط) و(عوض) في باب الظرف، وحسبنا ههنا ما ذكرناه الآن عنهما.

# الحروف المؤكدة للنفي

يؤكد النفي بحروف أشهرها الباء و(من) و(إنْ) و(لا) الزائدات، فالباء نحو (ما هو بمنطلق) ونحو ﴿ وَلَسْتُم بِعَاخِذِيهِ إِلّا أَن تُغْمِضُوا فِيهِ ﴾ [البقرة: ٢٦٧].

و(من) نحو ﴿ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٦٢] ونحو ﴿ وَمَا مَسَنَا مِن لَّغُوبِ ﴾ زق: ٣٨].

و(إنْ) نحو: (ما إنْ أخوك معنا) وكقوله:

بنسي غدانسة ما إنْ أنتسم ذهب ولا صريف ولكن أنتسم الخسزف و (لا) نحو ﴿ وَلَا شَنَتُوى ٱلْجَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِئَةُ ٱدْفَعْ بِٱلْتِي هِيَ ٱحْسَنُ ﴾ [فصلت: ٣٤].

وقد مر بحثها كلها في مواضعها، فلا نعيد القول فيها مرة أخرى.

<sup>(</sup>١) انظر: «المغني» (١/٥٧١)، (١٠٥/١)، «الهمع» (٢١٣/١)، «شرح الرّضي على الكافية» (٢١٣٩)، «القاموس المحيط» (٣٣/٢).

### الاستفهام

## أدوات الاستفهام

#### ١- الهمزة

الهمزة أوسع ادوات الاستفهام استعمالاً: فهي تستعمل للتصور والتصديق.

والتصور هو ما يجاب عنه بالتعيين، نحو (أمحمد عندك أم خالد؟) فتجيب (محمد) أو (خالد).

والتصديق هو ما يجاب عنه بـ (نعم)، أو (لا) نحو: (أحضر القاضي؟) فتجيب بـ (نعم) أو (لا) بخلاف أدوات الاستفهام الأخرى، فإنها تستعمل للتصور خاصة، إذ هي لا يجاب عنها بـ (نعم) أو (لا) بل بالتعيين، تقول: من حضر؟ فيقال: سعيد، وتقول: كيف أصبحت؟ فيقال: بخير، ما عدا (هل) و(أم) المنقطعة فإنهما تستعملان للتصديق خاصة (۱)، ولا تستعملان للتصور، تقول: هل أعددت الطعام؟ فيقال: نعم، ولا يجوز أن يقال: هل محمد مسافر أم خالد؟.

وقد تخرج الهمزة عن الاستفهام الحقيقي الي معان أخرى أشهرها:

#### ١ - التسوية:

نحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَنُرُوا سَوَّاءً عَلَيْهِمْ ءَأَنَذَنَّهُمْ أَمْ لَمْ نُنذِنْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [البقرة: ٦] وقوله: ﴿ سَوَّاةً عَلَيْكُو أَدَعَوْتُمُوهُمْ أَمْ أَنتُمْ صَنْمِتُونَ ﴾ [الأعراف: ١٩٣].

ولا تختص بها الهمزة الواقعة بعد كلمة (سواء) «بل كما تقع بعدها تقع بعد (ما ابالي) و(ما أدري) و(ليت شعري) ونحوهن، والضابط انها الهمزة الداخلة على جملة يصح حلول المصدر محلها، نحو: ﴿ سَوَآءٌ عَلَيْهِ مَ أَشَتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ ﴾ [المنافقون: ٦] ونحو: (ما أبالي أقمت أم قعدت)»(٢).

<sup>(</sup>۱) انظر «المغنى» (۲/ ٣٤٩)، «همع الهوامع» (۲/ ٢٩).

<sup>(</sup>۲) «المغني» (۱/ ۱۷).

وهمزة التسوية لا يراد بها الاستفهام الحقيقي، بل هي وما بعدها على معنى الخبر، لا الإنشاء، فإنّك إذا قلت: (سواء عليّ أحضرت أم غبت) كان المعنى سواء عليّ حضورك وغيابك، فهي لا تستحق جواباً «لأن المعنى معها ليس على الاستفهام، وأنّ الكلام معها قابل للتصديق والتكذيب لأنه خبر<sup>(1)</sup>.

والذي يبدو لي أنّ ثمة فرقاً في المعنى، بين قولنا (سواء عليّ أحضرت أم غبت) و(سواء عليّ حضورك وغيابك)، وأنّهما لا يتطابقان تماما، فإنّ قولك (سواء عليّ أحضرت أم غبت) معناه أنّك لا تهتم بجواب هذا الاستفهام ولا تُعنى به، فإن الجواب بأحد الأمرين مستو عندك ونقيضه بخلاف قولك (سواء عليّ حضورك وغيابك) فإنّك ذكرت الاستواء على سبيل الخبر نصاً.

فما بعد همزة التسوية خبر تأولاً لا نصاً لأنه تساوى عندك جواب الأمرين، ومن هنا دخل معنى الخبر، وأما الثانية فهي خبر نصاً، لأنها إخبار بتساوي الأمرين أنفسهما. ونحوه قولك (لا أبالي أفاز أم خسر) أي انك لا تبالي بجواب هذا الاستفهام على اية حال كان فلا داعي للاجابة عنه.

ولا يصح وقوع (أو) بعد همزة التسوية، بل لا تقع إلاّ (أم)(٢) فلا تقول (سواء عليّ أحضرت أو غبت). قال تعالى: ﴿ سَوَآءً عَلَيْ أَحضرت أم غبت). قال تعالى: ﴿ سَوَآءً عَلَيْ اَحضرت أم غبت). قال تعالى: ﴿ سَوَآءً عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّلْمُلْكُلُّولِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وجواب (أَكْتَبُ أَم قُوأً؟) هو التعيين، فتقول: (كتب) أو تقول: (قرأ).

وبهذا تعلم أن في قولنا (أكتب أم قرأ) أمرين متعادلين يسأل عنهما. وأما قولك (أكتَب أو قرأ؟) فليس فيه أمران، بل هو أمر واحد يسأل عنه أي أفعل أحدهما؟ والتسوية لا تكون الآ بين أمرين، لا في أمر واحد، ولذا امتنع أنْ يساوى بـ (أو) بعد الهمزة.

٢- الإنكار:

وذلك كقوله تعالى: ﴿ أَفَأَصْفَاكُمْ رَبُّكُم إِلْبَيْيِنَ وَاتَّخَذَ مِنَ ٱلْمَلَتَكِكَةِ إِنَثَّأَ ﴾ [الاسراء: ٤٠].

<sup>(</sup>١) ﴿ المغنى ﴿ (١/ ٤١).

<sup>(</sup>۲) «المغنى» (۱/۲۶).

والإنكار الواقع بعد الهمزة على قسمين:

إنكار إبطالي وهو إنكار على من ادعى وقوع الشيء، والحق أنه غير واقع، وذلك كالآية السابقة، فإنهم ادّعوا أنّ الملائكة بنات الله، فأنكر ذلك عليهم وأبطل قولهم، ونحوه قوله تعالى: ﴿ فَٱسْتَقْتِهِمُ ٱلْرَبِكَ ٱلْبُنَاتُ وَلَهُمُ ٱلْبَنَاتُ وَلَهُمُ ٱلْبَنَاتُ وَلَهُمُ ٱلْبَنَاتُ وَلَهُمُ الْبَنَاتُ وَلَهُمُ اللّهِ وَلَهُمُ اللّهُ وَلِهُمُ اللّهُ وَلَهُمُ اللّهُ وَلِهُمُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلَهُمُ اللّهُ وَلَهُ لَهُ وَلّهُ وَلَهُمُ اللّهُ وَلَهُمُ اللّهُ وَلّهُ وَلَهُمُ اللّهُ وَلّهُ وَلَهُمُ اللّهُ وَلِهُمُ اللّهُ وَلَهُمُ اللّهُ وَلِهُمُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِهُ لَهُ وَلّهُ وَلِهُ لَا اللّهُ وَلَا لَهُ وَلِهُ لَا اللّهُ وَلِهُ لَا اللّهُ وَلَهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِهُ إِلْمُ اللّهُ وَلِهُ إِلْمُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَّهُ وَلِهُ لَا لَهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَّهُ وَلّهُ لَ

الثانية: الإنكار التوبيخي: ويقتضي أنّ المخاطب، فعل فعلاً يستلزم توبيخه عليه وتقريعه، فالأمر واقع في الإنكار التوبيخي، بخلاف الإبطالي، ومن الإنكار التوبيخي قوله تعالى: ﴿ أَتَعْبُدُونَ مَا لَنْجِئُونَ ﴾ [الصافات: ٩٥] ﴿ أَتَأْتُونَ الذُّكْرَانَ مِنَ ٱلْمَلَمِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦٥].

وهذان الإنكار مختصان بالهمزة.

#### ٣- التقرير :

وهو اثبات المستفهم عنه، قيل ويختص بالوقوع بعد النفي، "سواء كان بما، أو لم، أو ليس، أو لممّا" (' . نحو ﴿ أَلَرْ أَقُل لَكَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِى صَابُرًا ﴾ [الكهف: ٧٥] ﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيـمُا فَكَاوَىٰ﴾ [الضحى: ٦] ﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ إِلنَّامُ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَةً ﴾ [الزمر: ٣٦].

وقيل لا يختص بالنفي، بل يقع بعد الإثبات والنفي، لأنّ المقصود بالتقرير «حملك المخاطب على الإقرار والاعتراف بأمر قد استقر ثبوته، أو نفيه»(٢)

فالنفي نحو ما ذكرنا، والإثبات نحو (أضربت محمدا؟) أو (أأنت ضربته؟) إذا استقر عندك أنه الضارب.

# ٤- التهكم:

نحوْ قوله تعالى: ﴿ أَصَلَوْتُكَ تَأْمُرُكَ أَن نَتْرُكَ مَا يَعْبُدُ ءَابَــَآ وُنَآ ﴾ [هود: ٨٧].

## ٥- الأمر:

نحو قوله تعالى: ﴿ وَقُل لِلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَنَبَ وَٱلْأَمْزِينَ مَأْسَلَمْتُمْ ﴾ [آل عمران: ٢٠] أي: أسلموا.

٦- التعجب:

وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ قَالَتْ يَنوَيْلَقَنْ مَأْلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَنَا بَصْلِي شَيْخًا إِنَّ هَنَا لَشَن مُ عَجِيبٌ ﴾

<sup>(</sup>١) - الجواهر الأدب، (١٤).

<sup>(</sup>٢) «المغنى» (١/ ١٨).

[هود: ٧٧] وقوله: ﴿ أَجَعَلَ ٱلْآلِمَةَ إِلَهُا وَبَعِيًّا إِنَّ هَلَا لَنَنَيُّهُ عُجَابٌ ﴾ [ص: ٥].

٧- الاستبطاء:

نحو قوله تعالى: ﴿ ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوٓ الَّن تَغْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ ﴾ [الحديد: ٦](١).

٨- الاستبعاد:

وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ ﴿ أَفَلَطْمَعُونَ أَن يُؤْمِنُواْ لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَمَ اللَّهِ ثُمَّ يُعَدِّرُ فَا اللَّهِ ثُمَّ يُعَدِّمُ عَلَيْهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٧٥].

٩- التحذير:

وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَائِن مَّاتَ أَوْ قُتِ لَ ٱنقَلَبْتُمْ عَلَىٰ أَعْقَنبِكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٤٤].

١٠ - التنفير:

نحو قوله تعالى: ﴿ أَيُمِتُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلُ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْنَا ﴾ [الحجرات: ١٢].

١١- التشكيك:

وذلك كقوله تعالى: ﴿ أَمُنزِلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ مِنْ بَيْنِنَا بَلْ هُمْ فِ شَدِّ مِّن ذِكْرِيْ ﴾ [ص: ٨] يدلك على ذلك قوله تعالى: ﴿ بَلْ هُمْ فِ شَدِّي مِّن ذِكْرِيْ ﴾.

١٢ - التشويق:

كقوله تعالى: ﴿ ثُلُ أَوْنَيْفَكُم بِخَيْرِ مِن ذَالِكُمْ لِلَّذِينَ اتَّقَوْا عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ ﴾ [آل عمران: ١٥].

13 - النفي:

كقوله تعالى: ﴿ أَفَهِينَا بِٱلْخَلِّقِ ٱلْأَوَّلِ ﴾ [ق: ١٥] أي لم نعيَ به. وقوله: ﴿ أَفَإِينَ يَتَّ فَهُمُ النَّكِيدُونَ ﴾ [البقرة: ١٣] أي لا نؤمن كُمَّا مَامَنَ السُّفَهَاءُ ﴾ [البقرة: ١٣] أي لا نؤمن كما آمنوا.

وهي ليست للنفي المحض، بل مشوبة بانكار أو تعجب ونحوه، إلى غير ذلك من المعاني.

<sup>(</sup>١) انظر لهذه المعاني: «المغني» (١/١٧-١٨)، «الهمع» (٢/٢٩)، «جواهر الأدب، (١٤-١٥).

### حذف الهمزة

يجوز حذف همزة الاستفهام إذا دلُّ عليها دليل، وذلك نحو قول عمر بن أبي ربيعة:

فو الله ما أدري وإن كنت دارياً بسبع رمين الجمر أم بشمان أي: أبسبع رمين الجمر

وقول الكميت:

طربت وما شوقاً الى البيض أطرب ولا لعباً مني وذو الشيب يلعب أراد: أَوَذو الشيب يلعب؟ (١).

ومنه قوله تعالى: ﴿ قَالُومًا إِنَّ لَنَا لَأَجْرًا إِن كُنَا نَخْنُ ٱلْغَلِبِينَ قَالَ نَعَمَّ وَإِنَّكُمُّ لَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ﴾ [الأعراف:١١٣] أي: أإنّ لنا لأجراً.

وقد صرح بالهمزة في موطن آخر، فقال: ﴿ قَالُوا لِفِرْعَوْنَ أَبِنَّ لَنَا لَأَجْرًا إِن كُنَّا نَعَنُ ٱلْفَلِدِينَ قَالَ نَصَمْ وَإِنَّكُمْ إِذَا لَيِنَ ٱلْمُقَرِّدِينَ﴾ [الشعراء: ٤١،٤١].

وقد تقول: ولم حذف الهمزة في آية الأعراف، وذكرها في آية الشعراء؟ .

والجواب أنّ سياق كل من السورتين يقتضي ما فعل، ومن عادة القرآن في التعبير أن يرصد للسياق كل ما هو اليق به، واليك إيضاح ذلك:

إِنَّ الموقف في سورة الشعراء موقف تحدُّ كبير، ومحاجّة شديدة طويلة، أشدُّ وأطولُ مما هي في سورة الأعراف، فقد سأل فرعون موسى فيها عن رب العالمين، وأجابه جواباً طويلاً ثم رمى فرعون فيها موسى بالجنون، قائلا: ﴿ إِنَّ رَسُولَكُمُ الَّذِي َ أُرْسِلَ إِلَيْكُرُ لَمَجْنُونٌ ﴾ [الشعراء: ٢٧] وهدده بالسجن قائلا: ﴿ لَهِنِ الْتَعَدُتَ إِلَهًا غَيْرِي لَأَجْمَلَنَكَ مِنَ الْمَسْجُونِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٧].

وليس الأمر كذلك في سورة الأعراف.

ومن نماذج الاختلاف في التعبير بين السياقين:

١- أنّه قال في سورة الأعراف: ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِ فِرْعَوْنَ إِنَ هَذَا لَسَائِرُ عَلِيمٌ ﴾
 [الأعراف: ١٠٩] فنسب القول إلى ملأ فرعون، في حين نسب هذا القول في سورة الشعراء

 <sup>(</sup>١) انظر «شرح ابن يعيش» (٨/ ١٥٤)، «المغني» (١/ ١٤ - ١٥).

الى فرعون نفسه: ﴿ قَالَ لِلْمَلَإِ حَوْلَهُ إِنَّ هَلَا لَسَكِيرٌ عَلِيثٌ ﴾ [الشعراء: ٣٤].

ومن المحتمل أنّ كلاً منهم قال ذلك، فقد قاله فرعون وملؤه، ولكن نسبة القول الى فرعون نفسه في هذا الموقف دلالة على ضيق فرعون وبَرَمه بصورة أشد مما في الموقف الاول.

٧- قال في سورة الأعراف: ﴿ يُرِيدُ أَن يُمْرِبَكُمْ مِنْ أَرْضِكُمْ فَكَاذَا تَأْمُ وَكَ ﴾ [الأعراف: ١١٠].

وقال في سورة الشعراء: ﴿ يُرِيدُ أَن يُغْرِجَكُمْ مِنْ أَرْضِكُم بِسِخْرِهِ. فَمَاذَا تَأْمُرُونَ ﴾ [الشعراء: ٣٥] فزاد لفظ (بسحره).

٣- قال في سورة الأعراف: ﴿ يَأْتُوكَ بِكُلِّ سَنحِرٍ عَلِيمِ ﴾ [الأعراف: ١١٢] بصيغة اسم
 الفاعل (ساحر).

وقال في سورة الشعراء: ﴿ يَـأَتُوكَ بِحَـُلِ سَحَّادٍ عَلِيمٍ ﴾ [الشعراء: ٣٧] بصيغة المبالغة (سحّار)، وذلك لاحتدام الموقف وشدته، وللمبالغة في الخصومة والمحاجّة.

٤- قال في سورة الأعراف: ﴿ وَجَمَاتُهُ ٱلسَّحَرَةُ فِرْعَوْنَ قَالُوٓا إِنَ لَنَا لَأَجْرًا إِن كُنَّا نَحْنُ الْفَالِمِينَ﴾ [الأعراف: ١١٣].

وقال في الشعراء: ﴿ فَلَمَّا جَآةَ السَّحَرَةُ قَالُوا لِفِرْعَوْنَ آبِنَ لَنَا لَأَجْرًا إِن كُنَّا نَحْنُ اَلْفَلِمِينَ ﴾ [الشعراء: ١٤] فلم يصرّح في الآية الأولى أنهم قالوا لفرعون، وفي الثانية صرّح بأنهم قالوا لفرعون، ثم انه في الأولى حذف همزة الاستفهام، وفي الثانية ذكرها (أإنّ لنا لاجراً) مما يدل على قوة الاستفهام، وشدة اللهفة إلى استماع الجواب من فرعون نفسه.

ولما كان المقام مقام اطالة، ومبالغة في المحاجّة، جيء بهمزة الاستفهام لتشترك في الدلالة على قوة الاستفهام، والتصريح به.

ففي الآية الأولى أضمر المقول له، وأضمر همزة الاستفهام، وفي الثانية صرّح بالمقول له وبهمزة الاستفهام.

٥- قال في سورة الاعراف: ﴿ قَالَ نَمَمْ وَإِنَّكُمْ لَمِنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ ﴾ [الأعراف: ١١٤] وقال في سورة الشعراء: ٤٢]، باضافة (إذن) إلى الجواب، وهي إضافة مناسبة للجو والسياق.

٣- قال في سورة الشعراء: ﴿ فَٱلْقَوَا حِمَالُمُمْ وَعِصِيتَهُمْ وَقَالُوا بِعِزَةٍ فِرْعَوْنَ إِنَّا لَنَحْنُ ٱلْفَكِبُونَ ﴾ [الشعراء: ٤٤] فأقسموا بعزة فرعون، وهو ما لم يذكر في الأعراف، وذلك لأنّ الموقف إعزاز لفرعون صراحة، فأنت ترى أنّ كل لفظة في سياقها تسهم في تصوير الجو المناسب للموقف.

٧- قال في سورة الأعراف: ﴿ إِنَّ هَـٰذَا لَتَكُرُّ مَّكُرْتُمُوهُ فِي الْمَدِينَةِ لِلُخْرِجُوا مِنْهَا أَهْلَهَا فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ١٢٣].

وقال في سورة الشعراء: ﴿ إِنَّامُ لَكِيْرُكُمُ ٱلَّذِي طَلَّمَكُمُ ٱلسِّحْرَ فَلَسَوْفَ نَعَلَمُونَ ﴾ [الشعراء: ٤٩] بزيادة اللام على سوف (فلسوف) زيادة في التوكيد، وهي نظيرة ذكر الهمزة ههنا، وحذفها ثَم.

٩- قال في سورة الأعراف: ﴿ قَالُوا إِنَّا إِنَا مُنتَا مُنقَلِبُونَ ﴾ [الأعراف: ١٢٥] وقال في سورة الشعراء: ﴿ قَالُوا لَا ضَيرٌ لِنَّا إِلَىٰ رَبِّنَا مُنقَلِبُونَ ﴾ [الشعراء: ٥٠] بزيادة (لا ضير) زيادة في التبكيت، وعدم الاهتمام بعذاب فرعون، وهذه الزيادة تناسب الجو والسياق.

هذه نماذج من الفروق بين السياقين، فأنت ترى أنّ ذكر الهمزة في آية الشعراء هو المناسب لسياقها، وحذفها من الأعراف هو المناسب لسياقها، فسياق الشعراء سياق اطالة، وتحدّ، ومحاجّة، ومبالغة في الخصومة، أكثر ممّا هو في الأعراف، فرصد لكل سياق ما يناسبه من الألفاظ.

## ٧- مل

هي مختصة بالتصديق، فيجاب عنها بنعم، أو لا، كما سبق ذكر ذلك، وتخرج (هل) عن الاستفهام الحقيقي إلى معانٍ أخرى أشهرها:

١ - الأمر، نحو قوله تعالى: ﴿ فَهَلَّ أَنُّهُمُّ مُننَهُونَ ﴾ [المائدة: ٩١] أي انتهُوا.

والأمر هنا ليس أمراً محضا، بل هو أمر مصحوب باستفهام، أي: ألا يكفي ذلك لأنَّ تنتهوا، ففيه تهييج للانتهاء، ونحو: ﴿فَهَلَ أَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [هود:١٤].

#### ٢- التمني:

نحو: ﴿ فَهَلَ لَّنَا مِن شُفَعَاتَهُ فَيَشَفَعُوا لَنَا ﴾ [الأعراف: ٥٣] ﴿ فَهَلَ إِلَى خُرُوجٍ مِّن سَبِيلِ ﴾ [غافر: ١١].

#### ٣- العرض:

نحو قوله تعالى: ﴿ قَالَ هَلَ أَنتُهُ مُثَلِّلِهُونَ فَأَظَّلَعَ فَرَاهُ فِي سَوَآءِ ٱلْجَحِيرِ ﴾ [الصافات: ٥٥، ٥٥] بمعنى: ألا تطلعون. ونحو ﴿ هَل لَكَ إِنَّ أَن تَزَكَّى ﴾ [النازعات: ١٨] ونحو ﴿ هَلَ أَنَّيِعُكَ عَلَىٰ أَنْ تُعَلِّمَن مِمَّا عُلِمْتَ رُشْدًا﴾ [الكهف: ٦٦].

### ٤- النشويق:

نحو: ﴿ هَلَ أَدْلُكُوْ عَلَىٰ تِمَرُوْ نُنْجِيكُمْ مِّنْ عَلَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [الصف: ١٠].

# ٥- التعليم والإرشاد:

نحو: ﴿ قُلْ هَلْ نُلْبَكُمُ بِٱلْأَخْسَرِينَ أَعْنَلًا الَّذِينَ صَلَّ سَعَيْهُمْ فِي ٱلْمَيْوَةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَهُمْ يُحْسِنُونَ صَنْعًا﴾ [الكهف: ١٠٣، ٢٠٣].

### ٦- التبكيت:

نحو: ﴿ وَنَادَىٰ أَصْلَبُ ٱلْجَنَّةِ أَصْلَبُ النَّارِ أَنْ فَذْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُنَا حَفَّا فَهَلْ وَجَدَثُم مَّا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَفَّا ﴾ [الأعراف: ٤٤]، ونحو: ﴿ فَلْيَنْظُرْ هَلْ يُذْهِبَنَّ كَيْدُمُ مَا يَغِيظُ ﴾ [الحج: ١٥].

# ٧- الالزام:

نحو: ﴿ قُلْ هَلْ عِندَكُم مِنْ عِلْمِ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا ﴾ [الأنعام: ١٤٨]، ونحو ﴿ هَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ اللّهِ يَرَزُونُكُمُ﴾ [فاطر: ٣].

## ٨- النفي:

نحو: ﴿ هَمَلْ كُنتُ إِلَّا بَشَرَا رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ٩٣]، ﴿ هَلْ جَنَزَاهُ ٱلْإِعْسَنِ إِلَّا ٱلْإِعْسَانُ ﴾ [الرحمن: ٦٠].

وسنتكلم على النفي بـ (هل) عمّا قريب.

# ٩- التهويل والتعظيم:

نحو ﴿ هَلْ أَتَنَكَ حَدِيثُ ٱلْفَنْشِيَةِ ﴾ [الغاشية: ١] و﴿ يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ امْتَلَأْتِ وَتَقُولُ هَلَ مِن مَزِيلِر ﴾ [ق: ٣٠].

#### ١٠ – التحذير:

نحو: ﴿ فَهَلْ عَسَيْشُمْ إِن تَوَلَيْتُمْ أَن تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقَطِّعُواْ أَرْحَامَكُمْ ﴾ [محمد: ٢٢] ونحو ﴿ فَكَالَ هَلْ عَسَيْشُمْ إِن صَحْدِتِ عَلَيْحِتُمُ ٱلْقِتَالُ ٱلَّا ثُقَيْدُواْ ﴾ [البقرة: ٢٤٦].

### ١١- بمعنى قد:

نحو قوله تعالى: ﴿ هَلَ أَنَّ عَلَى ٱلْإِنْسَانِ حِينٌ مِّنَ ٱلدَّهْرِ ﴾ [الإنسان: ١]. وسنتكلم على هذا المعنى بعد قليل.

إلى غير ذلك من المعاني.

ونود أنْ نذكر هنا أنّ هذه المعاني ليست معاني مجردة من الاستفهام، بل يشوبها كلها معنى الاستفهام، فالتمني، والنفي، والأمر، وغير ذلك من المعاني، مشوبة بالاستفهام، فلا تكون للنفي المجرد، أو الأمر المجرد، أو التمني المجرد، وسنعرض لبعض المعاني موضحين الفرق بين المعنى الأصلى، والمعنى المشوب باستفهام.

#### هل والهمزة:

تفترق (هل) عن الهمزة من وجوه، أهمها:

١- اختصاصها بالتصديق في حين أنّ الهمزة تكون للتصور والتصديق، وعلى هذا
 لا تأتي (أم) المعادلة مع (هل) بخلاف الهمزة، فلا تقول (هل محمد مسافر أم خالد؟) بل
 (أمحمد مسافر أم خالد؟).

٧- اختصاصها بالإثبات، فلا تدخل على النفي، تقول: (هل حضر أخوك؟) و(هل أخوك مسافر؟) ويمتنع أن تقول (هل لم يحضر أخوك؟) و(هل ليس أخوك حاضرا؟) بخلاف الهمزة. قال تعالى: ﴿ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ إِنِّ أَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [البقرة: ٣٣]؛ وقال: ﴿ أَلَيْسَ مِنكُمْ رَجُلُ رَشِيدٌ ﴾ [هود: ٧٨] وقال ﴿ أَلن يكفيكم أن يمدكم ربكم ﴾ [آل عمران: ١٤٢] وقال: ﴿ أَلاَ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّظِيفُ الْمَبِيرُ ﴾ [الملك: ١٤].

٣- تخصيصها الفعل المضارع بالاستقبال، نحو (هل تسافر؟). ويمتنع أن تقول: (هل يقرأ الآن؟) و(هل تظنه قائما؟) لأنّ ذلك للحال، بخلاف الهمزة، فإنها تكون للحال والاستقبال تقول (أيكتب الآن؟) و(أتظنه قائما؟) و(أيسافر غدا؟).

٤- انها لاتدخل على الشرط، فلا تقول (هل إنْ سافر سافرت معه؟) بخلاف الهمزة فإنه يصح أن تقول (أإن سافر سافرت معه؟) قال تعالى: ﴿ أَفَإِين مَّاتَ أَوْ قُرْسِلَ انقَلْبَتُمْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ جَدِيدٌ ﴾ [آل عمران: ١٤٤] وقال: ﴿ أَوْذَا كُنَّا تُرْبًا أَوْنَا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٌ ﴾ [الرعد: ٥] وقال: ﴿ أَوْذَا كُنَّا تُرْبًا أَوْنَا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٌ ﴾ [الرعد: ٥] وقال: ﴿ أَوْنَا لَلْهِي خَلْقِ جَدِيدٌ ﴾ [الرعد: ٥] وقال: ﴿ أَوْنَا لَلْهِي خَلْقِ جَدِيدٌ ﴾ [الرعد: ٥]

٥- انها لا تدخل على (انّ) فلا تقول (هل انّه شاعر؟) بخلاف الهمزة، قال تعالى:
 ﴿ أَمِنَّكُمُ لَتَشْهَدُونَ أَنَ مُوسُفُ ﴾ [يوسف: ٩٠] وقال: ﴿ أَمِنَّكُمُ لَتَشْهَدُونَ أَنَ مَعَ اللّهِ مَالِهَةً أُخْرَىٰ ﴾ [الأنعام: ١٨].

٦- انها لا تدخل على اسم بعده فعل اختياراً، فلا تقول (هل خالد يرجع؟) ولا (هل خالداً أكرمت؟) بخلاف الهمزة، قال تعالى: ﴿ قُلْ مَاللَهُ أَذِنَ لَكُمُّمُ أَمْرَ عَلَى اللَّهِ تَفْتَرُونَ ﴾ [يونس: ٥٩]، وقال: ﴿ أَفَالَهُمُ وَلُو كَانُوا لَا يَمْقِلُونَ ﴾ [يونس: ١٢] وقال: ﴿ أَفَعَدَيْرَ وَيِنِ اللَّهُ يَبَعُونَ ﴾ [آل عمران: ١٨٣].

٧- انها تقع بعد العاطف لاقبله، تقول (وهل) أو (فهل) أو (ثم هل)، قال تعالى: ﴿ فَهَلٌ يَنْظِرُونَ إِلَّا مِثْلَ أَيْتَامِ ٱلَّذِينَ خَلُواْ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ [يونس: ١٠٢] بخلاف الهمزة فإنها تقع قبل العاطف، قال تعالى: ﴿ فَأَفَنَطْمَعُونَ أَن يُؤْمِنُواْ لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٧٠] وقال: ﴿ أُولُوْ كَانَ ءَابَا وَهُمْ لَا يَمْلُمُونَ شَيْنًا ﴾ [المائلة: ١٠٤] وقال: ﴿ أَثُمُ إِذَا مَا وَقَعَ مَا مَنهُم بِدِّهِ ﴾ [يونس: ٥١].

٨- انها تأتي نافية؛ ولذلك تقع بعدها (إلا)، قال تعالى: ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلُمْ ﴾
 [الاعراف: ٥٣] أي ما ينظرون إلا تأويله: وقال: ﴿ هَلَ يُهْلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلظَّلْلِمُونَ ﴾
 [الأنعام: ٤٧] و﴿ هَلَ جَزَامُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَانُ ﴾ [الرحمن: ٢٠] أي: ما جزاء الإحسان إلا الإحسان، بخلاف الهمزة فإنها لا تأتي لهذا المعنى، فلا يقال (أحضر إلا محمد).

### النفي بـ (هل):

وههنا مسألة جديرة بالبحث وهي: هل تكون (هل) حرف نفي كبقية أدوات النفي؟ وهل قوله تعالى: ﴿ هَلْ جَنْزَاتُهُ ٱلْإِحْسَانِ إِلَّا ٱلْإِحْسَانِ الآ الإحسان الآ الإحسان) انمحى فيه عن (هل) معنى الاستفهام وأصبحت الجملة خبراً؟

الذي يبدو راجحاً أنّ معنى النفي المستفاد من (هل) لا يطابق النفي بحرف النفي، بل المعنى مختلف من جهتين:

الأولى: أنّ النفي بـ (هل) ليس نفياً محضاً بل هو استفهام أشرب معنى النفي، فقد يكون مع النفي تعجب أو استنكار، أو غير ذلك من المعاني، فقوله تعالى مثلا: ﴿ قُلْ هَلْ مَلْ تَرْبَصُونَ بِنا إلاّ يَعْتَلَفُ عَن قُولنا (ما تربصون بنا الا تحدى الحسنيين) فإنّ الأولى ليست نفياً خالصاً، فإنّ فيها من التحدي والاستخفاف ما لا يؤديه النفي المحض، ونحوه قوله تعالى رداً على طلب الكفار حين طلبوا من الرسول أن يفجر لهم من الأرض ينبوعاً، أو يسقط السماء كسفاً، أو أن يأتي بالله والملائكة وما الى يفجر لهم من الأرض ينبوعاً، أو يسقط السماء كسفاً، أو أن يأتي بالله والملائكة وما الى ذلك، فقال ﴿ قُلْ سُبَّكَانَ رَقِي هَلْ كُنتُ إِلّا بَشَرا رَسُولاً ﴾ [الإسراء: ٩٣] فأنت ترى أنّ المعنى مختلف عن النفي المحض، وأنه لو جاء بالنفي فقال (قل سبحان ربي ما كنت الأ بشرا رسولا) ما كان يؤدي ما أداه الاستفهام من استنكار قولهم، والتعجب من طلبهم، فهو يسألهم (هل كنت إلا بشراً رسولاً) وسيكون الجواب حتماً (لا لست إلا بشراً) ومن هنا يكون التعجب والاستنكار، وهو أنه إذا كنتم تعلمون إني بشر فكيف تطلبون مني مثل هذا؟.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ فَهَلَ يَنْظِرُونَ إِلَّا مِثْلَ أَيَّامِ ٱلَّذِينَ خَلَوًا مِن قَبْلِهِمْ ﴾ [يونس: ١٠٢] فهو يختلف عن قولنا (فما ينتظرون إلاّ مثل أيام الذين خلوا من قبلهم).

فأنت ترى أنّ النفي بطريق الاستفهام ليس نفياً محضاً، بل هو مشوب بمعان أخرى لا يؤديها النفي المحض.

والجهة الثانية: أنّ النفي الصريح إنّما هو اقرار من المخبر، فإذا قال: (ما جزاء الإحسان إلاّ الإحسان) أو قال (ما على الرسول إلاّ البلاغ) كان هذا اخباراً من المتكلم. أما إذا قال ذلك بطريق الاستفهام، فإنّ المقصود اشراك المخاطب في الأمر، فهو يريد الجواب منه، فإذا قال مثلاً (هل على الرسول الاّ البلاغ) كان المخاطب مدعواً لأنْ يجيب، وسيكون جوابه المنتظر: لا ليس على الرسول الاّ البلاغ.

وإذا قال: (هل جزاء الإحسان إلاّ الاحسان) كان المخاطب مدعوّاً لأن يجيب، وسيكون جوابه: لا، ما جزاء الإحسان الاّ الاحسان.

فالنفي ابتداءً يفيد أنّ المتكلم يقول الأمر من نفسه، وأمّا في الاستفهام فإنّه يدع ذلك للمخاطب ليقوله.

tar a second

ونحو هذا قوله تعالى: ﴿وَهَلَ ثَجْرِي إِلَّا ٱلْكَفُورَ ﴾ [سبأ: ١٧] فإنّ عرض المسألة بصيغة النفي معناه أنّ المتكلم يقررها ابتداء، وإنّ عرضها بصورة الاستفهام معناه أنّ المخاطب هو الذي يصدر الحكم، فإذا قلت مثلاً (ما نعاقب الآ المعتدي) كنت أنت الذي ذكرت الأمر وقررته بنفسك، ولكن إذا قلت (هل يعاقب إلآ المعتدي؟) فأنت تريد منه الجواب، تريد منه أن يصدر الحكم على نفسه هو، فهناك فرق واضح بين الأمرين.

٩- انّها تأتي بمعنى (قد) بخلاف الهمزة، وجعلوا منه قوله تعالى: ﴿ هَلَ أَنَّ عَلَى ٱلْإِنْكَنِ عِينٌ يِّنَ الدَّهْرِ ﴾ [الإنسان: ١](١).

وقد اختلفوا في تقريرها هذا المعنى.

فقد ذكر سيبويه أنّها بمنزلة (قد) قال: «وكذلك (هل) انّما تكون بمنزلة (قد) ولكنهم تركوا الألف إذ كانت (هل) لاتقع إلاّ في الاستفهام»<sup>(٢)</sup>، يعني أنّ أصل الاستعمال (أهل) ولكنهم تركوا ألف الاستفهام لأنّ (هل) لاتقع الاّ في الاستفهام.

وذهب الزمخشري إلى أنّها بمعنى (قد) على معنى التقرير والتقريب، جاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ هَلَ أَنَّ كَلَ ٱلْإِنْكَنِ حِينٌ مِّنَ ٱلدَّهْرِ ﴾: «(هل) بمعنى (قد) في الاستفهام خاصة والأصل (أهل) بدليل قوله:

# أهل رأونا بسفح القاع ذي الأكم

فالمعنى (أقد) على التقرير والتقريب جميعاً، أي أتى على الإنسان قبل زمان قريب حين من الدهر»<sup>(٣)</sup>.

وذهب بعضهم إلى أنَّها بمعنى (قد) على معنى التحقيق، وقال بعضهم: معناها التوقع.

وذهب آخرون الى أنها لا تأتي بمعنى (قد) أصلا<sup>(١)</sup>. قال ابن هشام: «وهذا هو الصواب عندى»<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>۱) انظر لهذه المعاني «مغني اللبيب» (۲/۳۶۹–۳۵۳)، «الهمع» (۲/۷۷–۷۸)، «شرح الرضي على الكافيّة أُ (۲/ ۶۳۰–۶۳۲)، «جواهر الأدب» (۱.٦٨)، «الإيضاح للقزويني» (۱۳۲) «شرح المختصر للتفتازاني» (۹۱).

<sup>(</sup>۲) «كتاب سيبويه» (۱/ ٤٩٢).

<sup>(</sup>٣) «الكشاف» (٣/ ٢٩٥).

 <sup>(</sup>٤) «المغنى» (٢/ ٣٥٢).

<sup>(</sup>٥) «المغنى» (٢/ ٢٥٢).

وهذا هو الصواب فيما أحسب، فإنها ليست بمعنى (قد) تماماً بل هي لاتزال استفهامية فلا يصح أنْ نبدلها بـ (قد) وأن نبدل (قد) بها، فلا يصح أنْ تقول مثلاً في قوله تعالى: ﴿ قَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَّتِي تَجَادلك، ولا في ﴿ ﴿ رَبِّ مَنِ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تَجَادلك، ولا في ﴿ ﴿ وَبَرْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ قَوْلَ التّي تجادلك، ولا في ﴿ ﴿ وَبَرْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللّ

إنّ المقصود من أمثال هذا التعبير اشراك المخاطب في الأمر، ليقرر ويجيب بنفسه في حين لو ذكره بصورة الخبر لكان إخباراً من قبل المتكلم نفسه، فقوله تعالى: ﴿ هَلَ أَنّ عَلَ الْإِنْسَانِ عِينٌ يَنَ الدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيّعًا مَذْكُورًا ﴾ يشرك المخاطبين في الأمر ويطلب منهم الإجابة عن هذا السؤال، ولو أجابوا لقالوا: نعم أتى ذلك على الإنسان، فالفرق بين (قد أتى على الإنسان حين من الدهر) أن المتكلم في الأولى قرر الإنسان حين من الدهر) أن المتكلم في الأولى قرر هذا الامر ابتداء وأخبر به، وفي الثانية عرضه بصيغة السؤال ليقرره المخاطب بنفسه، فبدل أنْ يقولها المتكلم ابتداء، يكون المخاطب مشاركاً في اصدار الحكم.

ونحو هذا أنْ تقول لمخاطبك (هل أكرمتك يا فلان؟ هل أعطيتك ماوعدتك؟) وأنت كنت فعلت ذلك له، فيقول: نعم قد أكرمتني وأعطيتني، فبدل أنْ تقول ذلك بصورة الخبر تقولها مستفهماً لتسمع الجواب منه، فيكون أبلغ في التقرير والاخبار.

وهذا الضرب من التعبير شبيه بما مّر من مجيء (هل) نافية، فالمتكلم ثَم يجيب بالسلب، وههنا يجيب بالايجاب.

١٠- إنّ الهمزة تكون للإنكار بخلاف (هل)، وقد مرّ بنا هذا في باب الهمزة وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ أَتَعَبُدُونَ مَا نَنْحِتُونَ ﴾ [الصافات: ٩٥] وكقوله لمن ضرب أخاه: أتضربه وهو أخوك؟ فليس القصد هو الاستفهام الحقيقي، بل المقصود توبيخ المخاطب على فعله والإنكار عليه، فهذا الضرب من الاستفهام مخصوص بالهمزة ولا يصح بـ (هل).

جاء في (المغني): «وقد يكون الإنكار مقتضياً لوقوع الفعل... وذلك إذا كان بمعنى: ما كان ينبغي لك أنْ تفعل نحو: أتضرب زيداً وهو اخوك؟»(١) وذكر أنّ هذا النوع من الإنكار مختص بالهمزة.

<sup>(</sup>١) «المغنى» (٢/ ٣٥١).

وقال سيبويه: «وذاك أنّ (هل) ليست بمنزلة الف الاستفهام، لأنّك إذا قلت (هل تضرب زيداً) فأنت تدّعي أنّ زيداً) فلا يكون أنْ تدّعي أنّ الضرب واقع، وقد تقول: (أتضرب زيداً) فأنت تدّعي أنّ الضرب واقع، ومما يدلك على أن الألف ليست بمنزلتها أنك تقول:

# أطَرباً وانت تنسري

فقد علمت أنّه قد طرب، ولكن قلت لتوبخه، أو تقرره، ولاتقول هذا بعد (هل)، (١٠).

فهو يبين أنّك إذا قلت (أتضرب زيداً؟) فمعناه أنّ الضرب واقع، وأنت تنكر عليه ضربه، ونحوه قوله (أطربا وأنت قنسري) فالشاعر ينكر عليه طربه، وذلك يقتضي أنه طرب فأنكر عليه طربه، ثم ذكر أن ذلك لا يكون بـ (هل).

فالفرق بين قولك (أتضرب محمداً؟) و(هل تضرب محمداً؟) أنّ الضرب في الأولى واقع، وأنت تنكر عليه ضربه له، وأمّا الثانية فهي استفهام محض، أي: (أستضرب محمداً؟) ولا يدلّ على أنّ الضرب واقع.

١١ - وهناك فارق آخر بين الهمزة و(هل)، فقد ذُكر أنه يستفهم بالهمزة إذا هجس في النفس اثبات ما يستفهم عنه، بخلاف (هل) فإنه لا ترجح عنده بنفي ولا إثبات، «فإذا قلت: (أعندك زيد؟) فقد هجس في نفسك أنه عندك فأردت أن تستثبته بخلاف (هل)»(٢).

واذا سبق الى ظنك أنّ خالداً حضر، وأردت أن تستوثق من ظنك قلت: أحضر خالد؟ واذا لم يقع في نفسك شيء، وإنّما أردت الاستفهام المجرد قلت: هل حضر خالد؟.

وقد المح سيبويه إلى أنّ الاستفهام بالهمزة انما يكون لما توقع فيه الإثبات بخلاف (هل) فإنّها ليست كذلك.

قال سيبويه في (باب الحروف التي لا يليها الا الفعل) «فمن تلك الحروف (قد) لا يفصل بينها وبين الفعل بغيره، وهو جواب لقوله (أفعل؟) كما كانت (ما فعل) جواباً لـ (هل فعل) اذا أخبرت أنه لم يقع. ولمّا يفعل وقد فعل إنما هما لقوم ينتظرون شيئاً»(٣).

فذكر أنَّ (أَفَعل؟) جوابه (قد فعل) و(قد) للتوقع والانتظار، ومعنى ذلك أنَّ السائل كان

<sup>(</sup>۱) «کتاب سيبويه» (۱/ ۸۵-۸۸۶).

<sup>(</sup>٢) قالبرهان؛ (٤/٣٣٤، ٢/٨٤٣).

<sup>(</sup>٣) الكتاب سيبويه، (١/ ٨٥٨ – ٤٥٩).

يتوقع حصول الشيء، فجاء الجواب بـ (قد) بخلاف (هل)، فإذا قلت: (اكتب خالد في هذا الأمر؟) فإنّ السائل كان يتوقع أنه كتب أو هجس في نفسه ذلك، وجوابه اذا كان إيجاباً (نعم قد كتب)، واذا قلت: (هل كتب خالد في هذا الأمر؟) فإنّ السائل لم يكن يتوقع أنّه كتب، بل ربّما كان عدم الكتابة أقرب إلى ذهنه، وذكر برجشتراسر أنّ (هل) تشير الى أن السائل كان يتوقع الجواب بالنفي.

جاء في (التطور النحوي): «فأدوات الاستفهام عن الجملة العربية اثنتان: (هل) والهمزة، ولا توجدان في غير العربية من اللغات السامية إلا أنّ ha في العبرية والآرامية العتيقة تقارب الهمزة العربية، والهمزة هي المألوفة الكثيرة الاستعمال، و (هل) أشد قوة في الاستفهام وقد ترمز إلى أنّ السائل يتوقع الجواب بـ (لا)، ولذلك قد تقع بعدها (من) الخاصة بالسلب، مثاله من القرآن الكريم (هل من مزيد) فكأن معناها: ما من مزيد. فتقارب هل لد man اللاتينية التي لا يستفهم بها إلاّ اذا توقع السائل النفي، نحو venire أي أجاء يعني، لا أعرف أجاء أم لم يجيء وnamvenil أي هل جاء؟ يعني: أظنّ أنه لم يجيء وإن على ضد ذلك فخالفني»(١).

والذي يبدو أنّ الكثير في جواب (هل) أنْ يكون لما يتوقع أن يجاب بالنفي، وليس ذلك على سبيل الإطلاق، قال تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى الْأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ ﴾ [الأنعام: ٥٠] والحواب متوقع أنْ يكون بالنفي، وقال: ﴿ هَلْ عِندَكُم مِن عِلْمِ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا ﴾ [الأنعام: ٢٨] وقال: ﴿ فَلْ رَبَعْتُهُمْ إِلَى بَعْنِي هَلَ يَرَبُكُم مِن أَحَدٍ ﴾ [التوبة: ٢٧] وقال: ﴿ مَثُلُ الْفَرِيقَيْنِ كَالْأَعْمَىٰ وَالْأَصَةِ وَالْبَصِيرِ وَالسَّعِيعُ هَلَ يَسْتَوْبَانِ مَنَالًا ﴾ [هود: ٢٤] وقال: ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ وَقَالَ: ﴿ فَهَلْ اللّهُ مِنْ مَنْ أَلُهُ مِن مَنْ مَنْ فَعَلُ مِن ذَلِكُمْ مِن شَيْءٍ ﴾ [الروم: ٤٠] وقال: ﴿ هَلْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُمْ مِن شَيْءٍ ﴾ [الروم: ٤٠] وقال: ﴿ هَلْ مَنْ بَالِهُ مِنْ مُنْ يَفْعَلُ مِن ذَلِكُمْ مِن شَيْءٍ ﴾ [الروم: ٤٠] وقال: ﴿ هَلْ مَنْ بَاللّهِ مَرُدُقُكُم ﴾ [فاطر: ٣] وقال: ﴿ فَهَلْ مَن خَلِقٍ غَيْرُ اللّهِ مَرَدُقُكُم ﴾ [فاطر: ٣] وقال: ﴿ فَهَلْ مَن مَنْ بَاللّهُ مِن مَنْ بَاللّهُ مِنْ أَلْكُمْ مَن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُمْ مِن شَيْءً ﴾ [الحاقة: ٨] وكلها مما يتوقع جوابه بالنفي.

إِلاَّ أَنه قد يكون السائل بها لا يتوقع الجواب بالنفي، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ هَلْ أَتَبِعُكَ عَلَى مَن يَكُفُلُمُ ۗ [طه: ٤٠] عَلَى أَن تُعَلِّمَن مِمَّا عُلِمَتُ رُشْدًا﴾ [الكهف: ٦٦] وقوله: ﴿ هَلْ أَدُلُكُوْ عَلَى مَن يَكُفُلُمُ ۗ [طه: ٤٠] وقوله: ﴿ هَلْ أَدُلُكُوْ عَلَى مَن يَكُفُلُمُ ۗ [طه: ٤٠] وقوله: ﴿ وَقِيلَ لِلنَّاسِ هَلْ أَنتُم مُجْتَيَعُونَ﴾ [الشعراء: ٣٩].

<sup>(</sup>١) ﴿التطور النحوي؛ (١٠٩).

ويمكن أنْ يقال في كل ذلك إنّه خرج عن الاستفهام الحقيقي إلى العرض.

وعلى أية حال فإنّ كثيراً من جواب (هل) لما يتوقع جوابه بالنفي، بخلاف الهمزة فإنّ الأصل فيها أنْ يكون لما توقع حصوله.

١٢ إن (هل) أقوى وآكد من الهمزة، وقد ذكر ذلك برجشتراسر قال: «وهل أشد قوة في الاستفهام»(١).

وهذا صحيح، يدلّ على ذلك اقترانها بـ (من) الزائدة المؤكدة الدالة على الاستغراق نحو: ﴿ فَهَلّ مِن مُدَّكِرٍ ﴾ [القمر: ١٧] ﴿ هَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللّهِ يَرْزُقُكُم ﴾ [فاطر: ٣] بخلاف الهمزة، فإنّها لا تقترن بها.

ويشهد لذلك الاستعمال القرآني:

قال تعالى: ﴿ أَفَأُنَيْثُكُم بِشَرِين ذَالِكُمُ النَّارُ وَعَدَهَا اللَّهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ [الحج: ٧٧].

وقال: ﴿ هَلَ أُنَيِّكُكُم بِشَرٍّ مِّن ذَالِكَ مَثُوبَةً عِندَ اللَّهِ ﴾ [المائدة: ٦٠].

وقال: ﴿ هَلَ أُنْبَتُكُمُ عَلَىٰ مَن تَنَزَّلُ ٱلشَّيَاطِينُ تَنَزُّلُ عَلَىٰ كُلِّ أَفَّالِهِ أَيْسِرِ ﴾ [الشعراء: ٢٢١-٢٢٢].

وقال: ﴿ قُلْ هَلْ نُنَيِّئُكُمْ إِلَّا خَسَرِينَ أَعْمَلًا﴾ [الكهف: ١٠٣].

فاستعمل الهمزة و(هل) مع الفعل (نبأ)، وعند النظر في الاستعمالين نرى أنّ (هل) أقوى وآكد في الاستفهام من الهمزة، ويبين ذلك السياق.

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا نُتَلَى عَلَيْهِمْ ءَايَنَتُنَا بَيِّنَتِ تَعْرِفُ فِى وُجُوهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلْمُنكَّرُ مَكَادُونَ يَسْطُونَ بِٱلَّذِينَ يَتْلُونَ عَلَيْهِمْ ءَايَنتِنَا قُلْ أَفَانَيْنَكُمْ بِشَرِّيِن ذَلِكُمْ ٱلنَّارُ وَعَدَهَا ٱللَّهُ ٱلَذِينَ كَفَرُواْ وَيِشْ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [الحج: ٧٢].

فاستعمل الهمزة.

وقال: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا لَنَّغِذُوا الَّذِينَ اَغَنْدُوا دِينَكُمْ هُزُوا وَلِمِهَا مِنَ الَّذِيبَ أُونُوا الْكِنَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَالْكُمُّالُّهُ أَوْلِيَاتُهُ وَاتَقُوا اللّهَ إِن كُنُمُ مُّوْمِنِينَ وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى الصَّلَوْةِ اَغَنْدُوهَا هُزُوا وَلِمِبَا ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ مَوْرُكُ لِا يَمْقِلُونَ ثُلْ يَكَاهَلُ الْكِنْبِ هَلْ تَنقِمُونَ مِنَا ۚ إِلَّا أَنْ مَامَنَا بِاللّهِ وَمَا أُزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُزِلَ مِن قَبْلُ وَأَنَّ أَكْثَرَكُمْ فَسَوْوَنَ قُلْ هَلَ أَنَيْتَكُمْ فِشَوْ مِن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ اللّهِ مَن لَمَنهُ اللّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَمَلَ مِنْهُمُ ٱلْقِرَدَةَ وَالْخَنَاذِيرَ وَعَبَدَ الطَّاعُوتَ أُولَتِكَ شَرٌ مُنْكُا

<sup>(</sup>١) ﴿التطور النحوي، (١٠٩).

وَأَضَلُّ عَن سَوْآءِ ٱلسَّبِيلِ ﴾ [المائدة: ٥٧-٦٠] وما بعدها.

فاستعمل هل.

والفرق واضح بين السياقين، فأنت ترى أنّ في السياق الثاني قوة وتبكيتا لاتجده فيما قبله، فذكر أنّ الكفار اتخذوا الدين والنداء والصلاة هزواً ولعباً، وقد وصفهم بالفسق وعدم العقل، وأنهم لعنهم الله وغضب عليهم، ومسخ منهم قردة وخنازير، وأنهم عبدوا الطواغيت، ثم قال (أولئك شر مكاناً وأضل عن سواء السبيل)، ويمضي في تبكيتهم ووصفهم بأقبح الوصف.

وليس الأمر كذلك في الآية التي قبلها، ولذا جاء في الأولى بالهمزة (قل أفأنبئكم بشر من ذلك؟) وفي الثانية بـ (هل) (قل هل أنبئكم بشر من ذلك مثوبة عند الله؟).

- ونحوه ما جاء في آية الشعراء: ﴿ وَمَا نَنْزَلَتْ بِهِ الشَّيَطِينُ وَمَا يَنْبَغِي لَمُمْ وَمَا يَسَتَطِيعُونَ إِنَّهُمْ عَنِ الشَّيَطِينُ وَمَا يَنْبَغِي لَمُمْ وَمَا يَسَتَطِيعُونَ إِنَّهُمْ عَنِ السَّيَطِينُ تَنَزَّلُ السَّيَعِ وَأَحْتَرُهُمْ كَيْدِبُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٢١-٣٣٢].

فأنت ترى في السياق قوة، وشدة بالغة في الرد على الكفرة المفترين، فاستعمل لذلك مل.

ونحوه ما جاء في سورة الكهف، فقد قال: ﴿ وَعَرَضْنَا جَهَنَمَ يَوْمَهِذِ لِلْكَنفِرِينَ عَرْضًا اَلَّذِينَ كَانَت أَعْنُتُهُمْ فِي غِطَآءٍ عَن ذِكْرِي وَكَانُواْ لَا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعًا أَفَحَسِبَ الَّذِينَ كَفَرُواْ أَن يَنْخِذُواْ عِبَادِى مِن دُونِ آوَلِيَآةً إِنَّا أَعْنَدْنَا جَهَنَمْ لِلْكَفِينَ نُزْلًا قُلْ هَلْ نُنتِكُمْ إِلْأَخْسَرِينَ أَعْنَلًا الَّذِينَ صَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْمَيْوَةِ الدُّنَيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا أُوْلَيْكَ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِتَايَنتِ رَبِّهِمْ وَلِقَآمِدِ. فَخَطِتْ أَعْنَلُهُمْ فَلَا نُقِيمُ لَمُمْ يَوْمَ الْقِينَمَةِ وَذَا ذَلِكَ جَزَاؤُهُمْ جَهَّتُمْ بِمَا كَفَرُواْ وَاتَّعَذُواْ ءَايَنِي وَرُسُلِي هُرُواْ ﴾ [الكهف: ١٠١-١٠١].

فإنّ قوة التبكيت، وشدة التقريع واضحة في السياق، فاستعمل لذلك (هل) ولم يستعمل الهمزة.

ومن هذا الباب قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ هَلَ أَدْلُكُمْ عَلَىٰ جَِرَوْ نُبَحِيكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [الصف: ١٠–١٣] فإنّ فيها من شدة التشويق والرحمة بالمؤمنين، والأخذ بيدهم ما ليس في حاجة الى بيان.

ونحوه قوله تعالى على لسان أخت موسى: ﴿ هَلَ أَدُلُكُو عَلَيْ اَهْلِ بَيْتِ يَكُفُلُونَهُ لَكُمُّ وَهُمْ لَهُ نَصِحُونَ﴾ [القصص: ١٢] فإنّ فيها من اللهفة في العرض مالا يخفى، فدلّ ذلك على أنّ (هل) أقوى من الهمزة والله أعلم.

## أم وأو:

مرّ هذا البحث في باب العطف، وسنذكر منه الآن بصورة موجزة ما يتعلق بالاستفهام. تقول: (أمحمد عندك أم خالد؟) والجواب يكون بالتعيين فتقول (محمد)، أو تقول: (خالد)، وتقول: (أمحمد عندك أو خالد؟) فتجيب بـ (نعم) أو (لا)، والمعنى: أعندك أحدهما؟.

ومن هنا يتبين أنه لا يجوز استعمال (أم) المعادلة بعد (هل) لأنها لا تستعمل للتصور بخلاف (أو)، فإنه يجوز استعمالها بعدها وبعد الهمزة، قال تعالى: ﴿ هَلَ يُحِسُّ مِنْهُم مِّنْ أَحَدٍ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكُنُو ﴾ [مريم: ٩٨] والجواب: (لا)، وقال: ﴿ هَلْ يَنْصُرُونَكُمُ أَوْ يَنْكِيرُونَ ﴾ [الشعراء: ٩٣] والجواب: (لا).

جاء في (كتاب سيبويه): «يقول: ألقيت زيداً أو عمراً أو خالداً؟) أو تقول: (أعندك زيد أو خالد أو عمرو؟) كأنك قلت: أعندك أحد من هؤلاء، وذلك لأنّك لما قلت: أعندك أحد مؤلاء، لم تدّع أنّ أحداً منهم ثم ألا ترى أنّه إذا أجابك قال: (لا) كما يقول إذا قلت: أعندك أحدٌ من هؤلاء...

فإذا قلت: (أزيد أفضل أم خالد؟) لم يجز ههنا إلا (أم) لأنك أنما تسأل عن صاحب الفضل، ألا ترى أنك لو قلت: (أزيد أفضل) لم يجز كما يجوز: (أضربت زيداً؟) فذلك يدلك أنّ معناه: (أيهما)\*(١)

و(أم) خاصة بالعربية، ابتدعتها لهذا المعنى، بخلاف (أو) كما ذكر برجشتراسر(٢).

ومن الاستعمالات المختلفة بين (أم) و(أو) قولك (ما أدري أأكل أم شرب) و (ما أدري أأكل أو شرب) و (ما أدري أأكل أو شرب) فإنّ معنى الأولى أنك لا تدري أيهما فعل، وأما الثانية فمعناها أنك لا تري فرقاً بين أكله وشربه، والمعنى أنه أكل وشرب، لكنه لم يستكمل واحداً منهما فلا يصحّ أن يُعَدّ أكله أكلّ ولا شربه شرباً.

 <sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۱/ ۱۸۷).

<sup>(</sup>۲) «التطور النحوى» (۱۰۹–۱۱۰).

جاء في (الكتاب): «وتقول (ما أدري أقام أم قعد) إذا أردت: ما ادري أيّ ذاك كان. وتقول (ما أدري أقام أو قعد) إذا أردت أنه لم يكن بين قيامه وقعوده شيء كأنّه قال: لا أدّعي أنه كان منه في تلك الحال قيام ولا قعود، أي لم أعدّ قيامه قياماً، ولم يستبن لي قعوده بعد قيامه. وهو كقوله الرجل: (تكلّم ولم يتكلّم)»(١).

ومنه قولهم: (ما ادري أأذن أو أقام) (وما أدري أأذن أم أقام) فإذا قالها بــ (أو) كان معناه أنّه فعلهما، ولم يستكمل واحداً منهما، واذا قالها بــ (أم) فإنك لا تدري ماذا فعل<sup>(٢)</sup>.

وأما (أم) المنقطعة فتقع بعد (هل) نحو قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَمْ هَلْ تَسْتَوِى ٱلظَّلُمَٰتُ وَٱلنُّورُ ﴾ [الرعد: ١٦] ومعناها ههنا (بل) وقد مرّ بحثها في باب العطف فلا داعى لاعادته.

# ٣- أم

ونعني بها ههنا (أم) المنقطعة، وقد مرت في باب العطف، وسنوجز القول فيها هنا.

(أم) المنقطعة تفيد الإضراب على اية حال، ثم هي قد تتجرد له، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَغْمَىٰ وَٱلْمَصِيرُ أَمْ هَلْ نَسْتَوَى ٱلظُّلُنَتُ وَٱلنُّورُ ﴾ [الرعد: ١٦] والمعنى: بل هل تستوي الظلمات والنور.

وقد تتضمن معه استفهاماً فتكون بمعنى (بل) والهمزة (٣)، وهذه التي تعنينا هنا، ومن هذا الضرب قوله تعالى: ﴿ أَمْ عِندَهُمْ خَزَانِنُ رَبِكَ أَمْ هُمُ الْمُصَيِّطِرُونَ ﴾ [الطور: ٣٧] والمعنى: بل أعندهم خزائن ربك، وقوله: ﴿ أَمْ لَكُو أَيْنَكُنُّ عَلَيْنَا بَلِفَةً إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيْمَةِ ﴾ [القلم: ٣٩] والمعنى: بل ألكم أيمان علينا.

وقد يكون الاستفهام بها حقيقياً، وذلك كقولك (هذا المنطلق أحمد أم هو إبراهيم؟) فقد ذكرت أولاً أنه أحمد غير شاك في ذلك وقد بنيت كلامك على اليقين، ثم ادركك الشك، فأضربت عن كلامك الأول وسألت: بل أهو إبراهيم؟.

وقد يكون الاستفهام بها غير حقيقي، فيراد به الإنكار والتوبيخ ونحوهما، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ أَمْ لَهُ ٱلْبَنَتُ وَلَكُمُ ٱلْبَنُونَ﴾ [الطور: ٣٩] وقوله: ﴿ أَمْ عِندَهُرُ ٱلْغَيْبُ فَكُمْ يَكْنُبُونَ﴾ [الطور: ٤١].

<sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۱/ ٤٨٣).

<sup>(</sup>٢) انظر «الخصائص» (٢/ ٢٦٦/٢،١٦٩).

<sup>(</sup>٣) انظر «المغنى» (١/ ٤٤-٥٥).

وللزومها معنى الإضراب، لا تكون في أول الكلام مثل بقية أدوات الاستفهام، بل لابد أن يسبقها كلام، فلا تقول ابتداء (أم أنت فقير)، ولا (أم فعل هذا)، بل لابد أن يكون المتكلم ابتدأ بشيء، ثم أضرب عنه إلى شيء آخر، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ أَفَنَجْعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَاللَّهُ عِيمِينَ مَا لَكُرُ كِنَا مُعْمِدُونَ أَمْ لَكُر كِنَا فِيمِ تَدْرُسُونَ ﴾ [القلم: ٣٥-٣٧].

# ٤ - أنَّى

#### لها معنيان:

المعنى الأول: أنْ تكون بمعنى (من أين) وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ قَالَ يَنَمَّرُمُ أَنَّ لَكِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا

والمعنى الآخر: أنْ تكون بمعنى (كيف)، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ قَالَ أَنَّ يُحْيِ مَنذِهِ اللَّهُ بَقْدَ مَوْتِهَا ﴾ [البقرة: ٢٥٩] والمعنى: كيف يحييها بعد موتها، وقوله: ﴿ قَالَ رَبِّ أَنَّ يَكُونُ لِي عُلَنَمٌ وَقَدْ بَلَغَنِي السَّحِبَرُ وَاسْرَأَتِي عَاقِرٌ ﴾ [آل عمران: ٤٠] والمعنى: كيف يكون لي غلام وهذه حالي؟.

وهي تختلف عن (من أين) و(كيف) لأنها لاشتراكها في أكثر من معنى، قد تحتمل عدة معان في آن واحد، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ أَنَّ لَهُمُ الذِّكْرِي وَقَدْ جَآءَ ثُمْ رَسُولٌ ثَمِينٌ ثُمَّ تَوَلَّواً عَنَهُ وَقَالُوا مُعَلَّرٌ بَعَنُونٌ ﴾ [الدخان: ١٣-١٤] فإنها تحتمل أن يراد بها (من أين لهم الذكرى) وتحتمل أن يراد (كيف لهم الذكرى) أي كيف لهم أن يتذكروا؟ استبعاداً لحالتهم عن التذكر، واحسب أنّ المعنيين مرادان، فإنّه يراد السؤال عن الموضع الذي تأتي منه الذكرى، وعن حالتهم التي هم فيها، وكلاهما استفهام غير حقيقي، ولو قال (من أين لهم الذكرى) أو ركيف لهم الذكرى) لأدّى ذلك معنى واحداً فجاء به (أنّى) ليجمع المعنيين معا.

وهي كذلك في غير الاستفهام، فقد قالوا في قوله تعالى: ﴿ نِسَآ وُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأَنُّوا حَرْقَكُمْ اللَّهُ وَهِ اللَّهِ وَهِ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّ

 <sup>(</sup>١) «الكليات لأبي البقاء» (١/ ٣٢٨) (طبعة دمشق» (٩٧٤) منشورات وزارة الثقافة والإرشاد القومي.

والمراد والله أعلم جميع هذه المعاني، فلك أنْ تأتي امراتك من أين شنت، وكيف شنت، وكيف شنت، وميف

فالغرض من العدول الى (أنّى) توسيع المعنى وزيادته، فبدل أن يكرر عدة تعبيرات لافادة هذه المعاني جميعها جمعها بلفظ واحد والله أعلم.

ويبدو لي أنها تختلف عن (كيف) و(أين) من ناحية أخرى، هي القوة في الاستفهام، وبناؤها اللغوي يوحي بذلك، فالتشديد الذي فيها والمدة الطويلة في آخرها يرجحان ذلك، وقد لوحظ في كثير من الألفاظ في العربية أنّ بناءها اللغوي مشاكل لمعناها، وذلك كما مر في (من) و(ما)، و(لن) و(لا)، فه (من) مقيدة، و(ما) مطلقة، وقد عرفنا أنّ (ما) أوسع استعمالاً من (من)، لأنّ (من) تكاد تكون مختصة بالعقلاء، و(ما) تكون لغير العقلاء ولصفات من يعقل، كما مرّ تقرير ذلك، و(لن) مقيدة و(لا) مطلقة، وقد عرفنا أنّ (لا) أطول زمناً من (لن)، و(أنّى) في آخرها مدة طويلة، بخلاف (أين) و(كيف) وقد عرفنا أنها أوسع استعمالاً منهما، فهي تجمع معنيهما، وربما زادت على ذلك معنى (متى) أو غيره، أقوى استفهاماً منهما، فإن في قوله تعالى: ﴿ أَنَّ لَلُفٍ هَلَا المعجب ما ليس في قولنا (من أين لك هذا) وفي قوله تعالى: ﴿ أَنَّ يَكُونُ لِي غُلَامٌ ﴾ من التعجب ماليس في قولنا (من أين لك هذا) وفي قوله تعالى: ﴿ أَنَّ يَكُونُ لِي غُلَامٌ ﴾ من التعجب ماليس في ولياً (من أين لك هذا فهي تختلف عن (من أين) و(كيف) من ناحيتين هما:

١- السعة في ادائها المعنى.

٢- القوة في الاستفهام.

والله أعلم.

## ٥- أين

للسؤال عن المكان سواء كان استفهاماً حقيقياً، نحو (أين أخوك؟) أم مجازياً، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ أَيْنَ شُرَكَآءَى ٱلَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ﴾ [القصص: ٧٤] فإنه لا يسأل عن مكانهم حقيقة وإنما هو لتبكيتهم.

# ٦- أي

وهي بحسب ماتضاف اليه، فإن أضيفت الى مكان كانت مكاناً، وان اضيفت الى زمان كانت زماناً، وان أضيفت الى غيرهما كانت بحسب ما أضيفت اليه، وذلك نحو قوله تعالى:

﴿ أَيْكُمْ زَادَتُهُ هَانِوهِ إِيمَنَنَا ﴾ [التوبة: ١٢٤] وقوله: ﴿ وَمَا تَدْرِى نَفْسُ بِأَي آرَضِ تَمُوتُ ﴾ [لقمان: ٣٤] وقوله: ﴿ وَمَا تَدْرِى نَفْسُ بِأَي آرَضِ تَمُوتُ ﴾ [لقمان: ٣٤] وقوله: ﴿ وَسَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَقَ مُنقَلَبِ يَنقَلِبُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٢٧] وقعو (أي يوم سافر خالد) وما الى ذلك.

#### ٧- أيّان

يسأل بها عن الزمان المستقبل بمعنى (متى)، غير أنّ (متى) تستعمل للماضي والمستقبل، وأيان تختص بالاستقبال(١)، يقال: متى قدمت؟ ولا يقال أيان قدمت؟.

وأيان لا تستعمل الآ للتفخيم والتعظيم، جاء في (شرح ابن يعيش): «وأيان لاتستعمل الآ فيما يراد تفخيم أمره وتعظيمه، نحو قوله تعالى: ﴿ أَيَّانَ مُرْسَلَهَا﴾ [النازعات: ٤٢] أي: متى مُرساها؟ وقال تعالى: ﴿ يَسَنُلُ آيَانَ يَهُمُ الْقِيَلَةِ﴾ [القيامة: ٦]»(٢).

#### ۸– کم

للسؤال عن العدد، نحو (كم يوماً قضيت في مصر؟) ونحو قوله تعالى: ﴿ قَالَ كُمْ لَمِثْتُ عَالَ كُمْ لَمِثْتُ قَالَ لَهِثْتُ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْرِبُ [البقرة: ٢٥٩].

### ۹- کیف

هي للسؤال عن الحال، نحو (كيف أنت؟) وكيف جئت؟.

قال سيبويه: ﴿وَكَيْفَ عَلَى أَي حَالُۥ ﴿ وَكُيْفُ عَلَى أَي حَالُۥ ﴿ وَكُيْفُ عَلَى أَيْ حَالَ ۗ الْ

والنحاة يعربونها خبراً للمبتدأ، في نحو (كيف أنت) وخبراً للفعل الناقص في نحو (كيف كنت)، ومفعولاً ثانياً في نحو (كيف ظننت محمداً)، وفيما عدا ذلك يعربونها حالاً نحو (كيف جئت) (٥) و(كيف نمت).

<sup>(</sup>١) انظر «شرح الرضي» (٢/ ١٣٠)، اكليات أبي البقاء، (٩٠).

<sup>(</sup>۲) فشرح ابن یعیش؛ (۱۰٦/٤).

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٤) «كتاب سيبويه» (٢/ ٣١١)، انظر «حاشية التصريح» (١/٦٧١).

<sup>(</sup>٥) انظر «المغني» (١/ ٢٠٥).

قال: ابن هشام: (وعندي أنها تأتي في هذا النوع مفعولاً مطلقاً، أيضاً، وإنّ منه (كيف فعل ربك) إذ المعنى أيّ فعل فعل ربك؟ ولا يتجه أنْ يكون حالاً من الفاعل»(١).

إِنَّ ابن هشام يبدو مصيباً في اعتراضه، فإنه يبدو من المستبعد أنْ تعرب (كيف) حالاً في كثير من التعبيرات، وذلك نحو قولك (كيف تضربه وهو أخوك؟) ونحو قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَثِيرَ مَن التعبيرات، وذلك نحو قولك (كيف تضربه وهو أخوك؟) ونحو قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ فَكُمْ مَا لَلْهِ الْكَيْبُ ﴾ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصَّعَتِ الْفِيلِ ﴾ [الفيل: ١] وقوله: ﴿ انظُرْ كَيْفَ يَفْتُرُونَ أَنْكُمْ أَشْرَكْتُم بِاللّهِ ﴾ [النساء: ٥٠] وقوله: ﴿ وَكَيْفِ مَا أَشْرَكْتُم أَشْرَكْتُم بَاللّهِ ﴾ [الأعراف: ٩٣] وقوله: ﴿ أَلَوْ تَرَوْا لَلْعَامِ: ١٨] وقوله: ﴿ أَلَوْ تَرَوْا لَلْعَامِ: ١٨] وقوله: ﴿ أَلَوْ تَرَوْا لَلْعَامِ: ١٤] فالظاهر أنه لا يسأله في نحو هذا عن حال الفاعل.

غير أنه مما يرد ابن هشام أننا نستطيع أن نذكر المفعول المطلق مع (كيف) في نحو هذا التعبير، فتقول مثلاً (ألا ترى كيف يضرب خالد أخاه ضرباً موجعاً) فلا يصح أن يقال أن المعنى: أي ضرب يضرب خالد أخاه ضرباً موجعاً، . الا إذا فزعنا الى التقدير فنقدر فعلاً محذوفاً فيكون تقدير الكلام: الا ترى كيف يضرب خالد أخاه يضربه ضرباً موجعاً.

هذا من ناحية.

ومن ناحية أخرى، أننا لو أبدلنا المصدر بـ (كيف)، لم نجده يطابق المعنى المقصود، فقوله تعالى: ﴿ اَنظُرَ كَيْفَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وقوله تعالى: ﴿وَكَيْفَ أَخَافُ مَا آشَرَكَتُمُ لا يطابق (أيّ خوف أخاف ما اشركتم) فالأول استبعاد هذه الحال عن نفسه، واما الآخر فهو سؤال عن نوع الخوف الذي يخافه أهو خوف شديد أم قليل أم غير ذلك، وقد تقول: هذا استبعاد أيضاً، والجواب نعم هو استبعاد لكنه استبعاد لنوع الخوف لا لحالة الخوف.

وقوله تعالى: ﴿ كَيْفَ يَهْدِى اللّهُ قَوْمًا كَفَرُوا ﴾ [آل عمران: ٨٦] لا يطابق (أيّ هدى يهدي الله قوماً كفروا) فالأول استبعاد هذه الحالة، وأما الثاني فهو سؤال عن نوع الهدى. واذا قيل هو استبعاد أيضاً فالجواب: نعم هو استبعاد ولكن ثمة فرق بين الاستبعادين،

<sup>(</sup>١) قالمغنى؛ (١/ ٢٠٥–٢٠٦).

MA.

فالأول استبعاد لهذه الحالة، وأما الثاني فهو استبعاد لأنواع الهدى.

وقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصَّابِ ٱلْفِيلِ ﴾ لا يطابق (ألم تر أيّ فعل فعل ربك) فالأول تعجب من الحال التي فعلها ربنا، تعجب من الكيفية التي فعله ربنا، وأما الثاني فهو سؤال عن نوع الفعل الذي فعله، وقد يكون معناه تعجباً غير أنه تعجب من نوع الفعل لامن كيفية الفعل وحالته.

ونحوه أن تقول (كيف أعطيك وسلاحك عليّ؟) فهو لا يطابق (أيّ عطاء أعطيك وسلاحك عليّ) فالأول استنكار لهذه الحال، أو تعجب منها، أو استبعاد لها. وأما الثاني فهو استفهام عن نوع العطاء. وإذا كان استبعاداً فهو استبعاد لأنواع العطاء الذي يعطى له.

والذي قارب بين الاداتين ههنا هو خروج الاستفهام عن معناه الحقيقي الى اغراض أخرى كالتعجب والاستنكار وغيرها، فتبدو الاداتان متقاربتين، والحقيقة هي اقتراب الاغراض، فالتعجب بالهمزة قريب من التعجب بغيرها، فقول المرأة: (أألد وأنا عجوز عقيم) يقارب القول (كيف ألد وأنا عجوز عقيم) ولكن الهمزة غير (كيف)، وقولك: (اتكفر بالله وقد خلقك) قريب من قولك (كيف تكفر بالله وقد خلقك) وهكذا مع أنّ لكل اداة معناها واستعمالها.

ولو كان الاستفهام في نحو هذا حقيقياً، وقدر لك أن تجيب عن كل سؤال، لاختلف المجواب مع (كيف) ومع (أيّ)، فلو سألت حقيقة (كيف يفترون على الله الكذب؟) لاحتمل أنْ يكون الجواب: يفترونه مزينين هذا الكذب، أو يفترونه جاعليه في صورة الصدق، أو تقول: يلوون السنتهم بالحديث، ليحسبه السامع صدقاً وما الى ذلك.

ولو سألت (أيّ افتراء يفترون على الله الكذب؟) لاحتمل أن يكون الجواب: أنهم يفترون افتراء كبيراً، أو أفتراء بيّنا، أو افتراء البائع لدينه بثمن بخس، أو افتراء المكذبين بيوم الدين وما الى ذلك.

فالجواب يختلف مع (كيف) و(أيّ).

وبهذا يبدو أنّ رأي الجمهور أقرب الى الصواب والله أعلم.

وقد تخرج (كيف) عن الاستفهام الحقيقي الى اغراض أخرى منها:

١- التعجب، نحو قوله تعالى: ﴿ كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَتُنَا فَأَحْيَاكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٨] وقوله: ﴿ اَنظُرْ كَيْفَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ ﴾ [النساء: ٥٠].

 ٢- التوبيخ، نحو قوله تعالى: ﴿ مَا لَكُرْ كَيْكَ تَحَكُّمُونَ ﴾ [القلم: ٣٦]. ونحو قولك لمن ضرب أخاه (كيف تضرب أخاك الأكبر؟).

٣- النفي، نحو قوله تعالى: ﴿ كَيْفَ يَهْدِى اللّهُ قَوْمًا كَفَرُواْ بَقْدَ إِيمَـٰنِهِمْ ﴾ [آل عمران: ٨٦] والمعنى: لا يهدي الله قوماً كفروا وقوله: ﴿ وَكَيْفَ أَخَافُ مَا آشَرَكُتُمْ وَلا تَخَافُ مَا أَشْرَكُتُمْ وَلا تَخَافُ ما أشركتم.
 تَخَافُونَ آنْكُمْ آشَرَكْتُد بِاللّهِ ﴾ [الأنعام: ٨١] ومعناه: لا أخاف ما أشركتم.

٤- التحذير، كقوله تعالى: ﴿ فَأَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٧].

٥- النهي، كقولة تعالى: ﴿ وَكَيْفَ تَأْخُذُونَامُ وَقَدْ أَفْضَىٰ بَمْضُحَتُمْ إِلَى بَمْضِ ﴾
 [النساء: ٢١] أي: لا تأخذوه، وقد يكون هذا تنفيراً.

٦- التنبيه، كقوله تعالى: ﴿ ٱنْظُرْ كَيْفُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ ﴾ [الإسراء: ٢١].

٧- التهكم، كقوله تعالى: ﴿ كَيْفَ نُكَلِّمُ مَن كَانَ فِي ٱلْمَهْدِ صَبِيتًا﴾ [مريم: ٢٩].

٨- الاستبعاد، كقوله تعالى: ﴿ كَنْ فَكُونُ لِلْمُتْمَرِكِينَ عَهَدُّ ﴾ [التوبة: ٧]. وقوله
 ﴿ وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَا لَرَ يُحِطُّ بِهِ خُبْرًا ﴾ [الكهف: ٦٨].

٩- التعظيم والتهويل، كقوله تعالى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جَمَعْنَاهُمْ لِيَوْمِ لَا رَيْبَ فِيهِ ﴾
 [آل عمران: ٢٥] وقوله: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْ نَامِن كُلِّ أُمَّتِم بِشَهِيدٍ وَجِثْنَا بِكَ عَلَى هَنَوُلاَ هِ شَهِيدًا﴾
 [النساء: ٤١](١).

إلى غير ذلك من المعاني.

وغني عن البيان أنّ هذه المعاني التي تخرج إليها (كيف) مشوبة بالاستفهام، وليست نفياً خالصاً، أو نهياً خالصاً، كما سبق تقرير ذلك.

#### ۱۰ – ما

تكون للسؤال عن ذوات مالا يعقل، وأجناسه، وصفاته، وللسؤال عن صفة من يعقل (٢). فمن الأول قولك (ما عندك؟) فيقال: كتاب، وتقول: مافي الدار؟ فيقال: ثعبان، أو فرس، وتقول: (مالونه؟) فيقال: أسود.

<sup>(</sup>١) انظر «لبعض هذه المعانى: «البزهان» (٤/ ٣٣٠-٣٣٨).

<sup>(</sup>٢) انظر «المقتضب» (٢/ ٥٢)، «البرهان» (٤/ ٤٠٤)، «شرح ابن يعيش» (٤/ ٥).

قال تعالى: ﴿ وَمَا يَلْكَ بِيَمِينِكَ يَسُوسَىٰ ﴾ [طه: ١٧]. وقال: ﴿ مَا وَلَنْهُمْ عَن قِبْلَئِهُمُ ٱلَّتِي كَافُو عَلَيْهُمُ الَّذِي كَافُو عَلَيْهُمُ الَّذِي كَافُو عَلَيْهُمُ اللَّهِ عَلَيْهُمُ عَن قِبْلَئِهُمُ الَّذِي كَافُو عَلَيْهُمُ اللَّهِ وَ ١٤٢].

وتكون لصفات من يعقل، كأن تقول: (ما محمد؟) فيقال: كاتب أو شاعر.

جاء في (شرح ابن يعيش): «فإذا قلت: ما في الدار؟ فجوابه: ثوب أو فرس ونحو ذلك مما لا يعقل، وإذا قلت: مازيد؟ فجوابه: طويل أو أسود أو سمين، فتقع على صفاته الانكاب

وللسؤال عن حقيقة الشيء، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اَسَجُدُواْ لِلرَّحْدَنِ قَالُواْ وَمَا ٱلرَّحْدَنُ ﴾ [الفوقان: ٦٠]. وقال: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُ ٱلْعَلَيْدِ ﴾ [الشعراء: ٢٣] فهذا سؤال عن حقيقته سبحانه.

وإذا جُرَت حلف الفها<sup>(٢)</sup>، قبال تعبالى: ﴿ فِيمَ أَنتَ مِن ذِكْرَهَاۤ ﴾ [النبازعبات: ٤٣]، وقال: ﴿ لِمَ تَقُولُونِ كَمَالَا تَقْعَلُونَ ﴾ [الصف: ٢] وقال ﴿ عَمَّ يَنسَآ الْوَنَ ﴾ [النبأ: ١].

وقد تخرج (ما) عن الاستفهام الحقيقي إلى معان أخرى منها:

١ - التعظيم والتفخيم، كقوله تعالى: ﴿ اَلْمَاقَةُ مَا اَلْمَاقَةُ ﴾ [الحاقة: ٢،١] وكقوله: ﴿ وَأَصْحَبُ الْيَمِينِ ﴾ [الواقعة: ٢٧]، ونحو قولك (محمد ما محمد؟).

جاء في (الكشاف): «ونحوه (ما) في قولك (زيد مازيد) جعلته لانقطاع قرينه، وعدم نظيره، كأنه شيء خفي عليك جنسه، فأنت تسأل عن جنسه، وتفحص عن جوهره كما تقول: ما الغول وما العنقاء؟ تريد أيّ شيء هو من الأشياء؟ هذا أصله ثم جرد للتفخيم (٣٠).

٢- التحقير، نحو (ما أنت والشعر) و(ما أنت والمجد) قال الشاعر:

ما أنت ويب أبيك والفخر<sup>(1)</sup>.

٣- الحث، نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَالَكُمْ َ لَا نُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ [النساء: ٧٥].

٤ - الإنكار، نحو قوله تعالى: ﴿ مَاوَلَنْهُمْ عَنْ قِبْلَيْهِمُ ٱلَّتِي كَافُواْ عَلَيْهَا ﴾ [البقرة: ١٤٢].

<sup>(</sup>١) "شرح ابن يعيش" (جـ٤/٥)، "الكليات لأبي البقاء" (٣٣٦)، "حاشية التصريح" (١٧٦١).

<sup>(</sup>٢) انظر «المغنى» (١/ ٢٩٨)، «شرح ابن يعيش» (١/٨).

<sup>(</sup>٣) «الكشاف» (٣/ ٣٠٤) وانظر حاشية «التصريح» (١/ ١٦٥)، «التصريح» (١/ ١٦٦).

<sup>(</sup>٤) «شرح الرضى على الكافية» (٢/ ٥٩).

٥- الالزام، نحو قوله تعالى: ﴿ قُلْ فَلِمَ تَقْتُلُونَ أَنْبِيآ اللّهِ مِن قَبْلُ إِن كُنْتُم مُؤْمِنِينَ ﴾
 [البقرة: ٩١].

٦- الاستبعاد، نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَكِنْ أَخَرْنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِنَىٰ أُمَّةِ مَعْدُودَةِ لَيَقُولُنَ مَا يَغْيَسُهُ ۚ ﴾ [هود: ٨] ونحو قوله: ﴿ مَّا يَقْعَـكُ ٱللَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِن شَكَرْتُمْ وَءَامَنتُمْ ﴾ [النساء: ١٤٧].

وغير ذلك من المعاني.

#### ماذا

# تأتي في العربية على أوجه:

أحدها: أنْ تكون (ما) استفهامية و(ذا) اسم اشارة، نحو (ماذا؟) أي: (ماهذا؟) ونحو (ماذا التواني؟) والمعنى: ما هذا السكوت؟ وما هذا التواني؟.

الثاني: أن تكون (ما) استفهامية و(ذا) موصولة بمعنى الذي، نحو (ماذا فعلت؟) أي: ما الذي فعلت؟ وكقول لبيد:

# ألا تسألان المرء ماذا يحاول أنحب فيقضى أم ضلال وباطل

أي: ما الذي يحاول، ف (ما) مبتدأ بدليل إبداله المرفوع (نحبٌ) منها، و(ذا) اسم موصول بدليل افتقاره إلى الجملة، ولو كانت (ماذا) اسماً واحداً، لكانت مفعولاً مقدماً للفعل (يحاول) ولأبدل منها بالنصب.

الثالث: أن تكون (ماذا) كلها كلمة واحدة مركبة تفيد الاستفهام (١٠)، كقولك (ماذا أكلت أفاكهة أم لحماً؟) ف (ماذا) ههنا كلمة واحدة وهي مفعول به مقدم، بدليل الإبدال منها بالنصب.

فتبين من هذا أنك إذا قلت (ماذا صنعت؟) احتمل أن تكون (ماذا) مركبة من كلمتين: (ما) الاستفهامية و(ذا) الموصولة والمعنى: ما الذي صنعت؟.

واحتمل أنْ تكون (ماذا) كلها كلمة مركبة واحدة والمعنى: ما صنعت؟.

فإذا جعلتها اسمين أبدلت من (ما) بالرفع، فتقول (ماذا صعنت أخاتم أم سوار؟)، وذلك

<sup>(</sup>١) انظر «المغنى» (١/ ٣٠٠-٣٠١)، «الأشموني» (١/ ١٥٩)، «التصريح» (١/ ١٣٨).

لأن (ما) مبتدأ محله الرفع و(ذا) خبره، والبدل من المرفوع مرفوع.

وإن جعلتها اسماً واحداً أبدلت بالنصب، فقلت (ماذا صنعت أخاتماً أم سواراً) وذلك لأنّ (ماذا) مفعول به مقدم، محله النصب والبدل من المنصوب منصوب.

وجوابهما مختلف أيضاً، فالأصل في جواب الأولى أنْ يكون: الذي صنعته سوار وجواب الثانية أعني المركبة (صنعت سوارا) وكذلك اذا قلت (ماذا تفقد؟) على غير معنى التركيب، فإنّ جوابه (الذي أفقده كتاب) لأنّ معنى السؤال: ما الشيء الذي تفقده؟.

وعلى معنى التركيب: (أفقد كتاباً) لأنّ المعنى: أيّ شيء تفقد؟ فهما عبارتان مختلفتان.

وههنا يبرز سؤال، وهو: ما الفرق في المعنى بين (ماذا) و(ما)؟ ما الفرق مثلاً بين قولك (ماذا فعلت؟) و(ما فعلت؟).

الذي يبدو أنّ الفرق بينهما من ناحيتين:

الأولى: إنّ (ذا) تفيد التنصيص على الاستفهام فيما يحتمل الاستفهام وغيره، وذلك كقوله تعالى: ﴿ فَأَرُونِ مَاذَا خَلَقَ ٱللَّذِينَ مِن دُونِهِ ۚ [لقمان: ١١] فإنّ (ذا) أفادت التنصيص على الاستفهام ولو حذفت لاحتمل المعنى الاستفهام والموصولية، أي فأروني الذي خلقه الذين من دونه، ألا ترى أنك إذا قلت؛ (أنا أعلم ماتريد) يحتمل الخبر والاستفهام، ولو قلت (ماذا) أفادك الاستفهام نصا؟.

الناحية الثانية: إنّ في (ماذا) قوة ومبالغة في الاستفهام، ليست في (ما)، ففي قولنا (ماذا فعلت؟) قوة ليست في (ما فعلت؟) ولعلّ ذلك يعود الى زيادة حروفها.

قال تعالى: ﴿ يَسْتَكُونَكَ مَاذَا يُسَنِعُونَ ﴾ فجاء بـ (ماذا)، وهذا يدل على المبالغة في الاستفهام ولذلك - والله أعلم - كرر السؤال مرتين، فقال: ﴿ يَسْتَكُونَكَ مَاذَا يُسَنِعُونَ فَلْ مَا أَنفَقْتُم مِن خَيْرٍ فَلِلْوَلِدَيْنِ وَٱلْأَقْرِينَ وَٱلْمَتَكِينِ وَآيْنِ ٱلسَّكِيلِ ﴾ [البقرة: ٢١٥] ثم قال: ﴿ وَيَسْتَكُونَكَ مَاذَا يُسَفِقُونَ قُلِ ٱلْمَنْوَ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللّهُ لَكُمُ ٱلْآيَنَتِ لَمَلَكُمُ مَنَفَكُرُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٩] فمرة أجاب عن السؤال ببيان أوجه الإنفاق المشروعة، ومرة أجاب عنه بنوع المال الذي ينفق، فكرر السؤال مرتين، وأجاب عنه مرتين لأهمية السؤال، ولذا جاء به بـ (ماذا) بدل (ما).

ونحوه قوله تعالى على لسان فرعون بعد أنْ عجز عن مواجهة موسى (ع) بالحجة فقال:

﴿ إِنَّ هَلَا لَسَاحِرُ عَلِيثُ يُرِيدُ أَن يُعْرِجَكُم مِنْ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ ﴾ [الشعراء: ٣٤-٣٥] فجاء بـ (ماذا) للدلالة على المبالغة في الاستفهام، وذلك لأنّ الموقف يتطلب جواباً يخلصه من مواجهة موسى وتحدّيه، فإنّ موسى يهذ الوهية فرعون وتجبره، بخلاف قوله تعالى مثلا: ﴿ قَالُوا يَكَابُانَا مَا نَبْغِي هَلَذِهِ يَضَلَعَنْنَا رُدَّتَ إِلَيْنَا ﴾ [يوسف: ٦٥]، فجاء بـ (ما) دون (ماذا) لأن الموقف لا يتطلب ذاك.

ولذا يؤتى بماذا في مواقف التحدي والقوة، قال تعالى: ﴿ قُلْ أَرَءَيْثُمْ شُرَكَآءَكُمُ ٱلَّذِينَ تَدَّعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ شُرِّكُ فِي ٱلسَّمُونِ آمْ ءَانَيْنَهُمْ كِنْبَافَهُمْ عَلَىٰ بَيِنَتِ مِنَّهُ بَلَ إِن يَعِدُ الطَّللِمُونَ بَمْضُهُم بَمْضًا إِلَّا غُرُهُلًا ﴾ [فاطر: ٤٠] فهو يتحدى المشركين تحدياً لا يمكنهم الطَّللِمُونَ بَمْضُهُم بَمْضًا إِلَّا غُرُهُلًا ﴾ [فاطر: ٤٠] فهو يتحدى المشركين تحدياً لا يمكنهم الافلات منه، فيقول لهم: هؤلاء شركاؤكم أروني ماذا خلقوا من الأرض؟ اذكروا لي شيئاً خلقوه وإن هان وحقر، فجاء بـ (ماذا) في التحدي، وهو أبلغ وأقوى من (ما) وحدها يدلك على ذلك السياق.

ويوضح ذلك أيضاً قوله تعالى في سورة الصافات على لسان إبراهيم (ع): ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ مِ وَقَوْمِهِ مَاذَا تَقَبُدُونَ أَبِفُكُا ءَالِهَةً دُونَ اللَّهِ تُرِيدُونَ﴾ [الصافات: ٨٣-٨٧].

وقوله في سورة الشعراء: ﴿ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِـ مَا تَمْبُدُونَ قَالُواْ نَمْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُ لَمَا عَكِينِينَ ﴾ [الشعراء: ٦٩-٧١].

فجاء في الأولى بـ (ماذا): (ماذا تعبدون)، وفي الثانية بما (ما تعبدون)، وذلك لأنّ الأولى موقف تحدّ ظاهر، ومجابهة قوية، بخلاف الثانية، يدلك على ذلك السياق، فإنّ المقام في الأولى ليس مقام استفهام، وإنّما هو مقام تقريع، ولذلك لم يجيبوه عن سؤاله، بل مضى يقرعهم بقوله: ﴿ أَيِفَكًا ءَالِهَةً دُونَ اللّهِ رُبِيدُونَ ﴾.

وأما في الثانية فهو مقام استفهام المحاجّة إذ قال لهم: ﴿ مَا تَعْبُدُونَ ﴾ فأجابوه: ﴿ قَالُواْ نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُ لَمَا عَكِيفِينَ ﴾ .

فسألهم: ﴿ قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُّونَ ﴾ [الشعزاء: ٧٧-٧٧].

فأجابوه قائلين: ﴿ بَلُّ وَجَدْنَآ ءَابَآءَنَا كَنَالِكَ يَفْعَلُونَ ﴾ [الشعراء: ٧٤].

فأنت ترى أنّ المقام مقام محاجّة، بخلاف الأولى فإنه مقام تحدّ وتقريع ومجابهة، ويوضح ذلك نهاية السياقين. فَهِي آية الشعراء قال: ﴿ أَفَرَءَ يَشُر مَّا كُنْتُدْ تَعْبُدُونَ أَنشُدْ وَءَابَاۤ وُصَحُّمُ ٱلْأَفْدَعُونَ فَإِنَّهُمْ عَدُوَّ لِيَّ إِلَّا رَبَّ ٱلْعَلَكِينَ﴾ [الشعراء: ٧٥-٧٧].

وأما في آية الصافات، فانتهى السياق بتحطيم الأصنام وتحريقه بالنار: ﴿ فَرَاعَ إِلَا ءَالِهَابِهِمْ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ مَا لَكُو لَا نَنطِقُونَ فَرَاعَ عَلَيْهِمْ ضَرْبًا بِالْبَمِينِ فَأَقْبَلُواْ إِلَيْهِ يَرِفُونَ قَالَ أَتَعَبُدُونَ مَا نَنْجِتُونَ وَاللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا نَعْمَدُونَ قَالُواْ أَبْتُوا لَهُ مُنْيَنَا فَأَلْفُوهُ فِي ٱلْجَدِيمِ ﴾ [الصافات: ٩١-٩٧].

فشمة فرق كبير بين النهايتين، وبين السياقين، فجاء في مقام المجابهة وشدة التحدّي بـ (ماذا) دون المقام الآخر الذي جاء فيه بـ (ما).

جاء في (درة التنزيل) في هاتين الآيتين: «للسائل أن يسأل عن زيادة (ذا) في قوله في (الصافات) (ماذا تعبدون) وإخلاء (ما) في (الشعراء) منها.

والجواب أنْ يقال: إنّ قوله (ما تعبدون) معناه أيّ شيء تعبدون؟ وقوله (ماذا) في كلام العرب على وجهين:

أحدهما أنْ تكون (ما) وحدها اسماً و(ذا) بمعنى (الذي)، والمعنى: ما الذي تعبدون، و(تعبدون) صلة لها.

والآخر: أنْ تكون (ما) مع (ذا) اسما واحداً بمعنى (أي شيء)، وهو في الحالين أبلغ من (ما) وحدها إذا قيل: ما تفعل؟.

فما تعبدون في سورة الشعراء الحبار عن تنبيهه لهم، لأنهم أجروا مقاله مجرى مقال المستفهم، فأجابوه وقالوا ﴿ مَلْ يَسْمَعُونَكُمْ لِدُ لَا عَنكِفِينَ ﴾ فنبه ثانياً بقول: ﴿ مَلْ يَسْمَعُونَكُمْ لِدُ تَدْعُونَ ﴾ . تَدْعُونَ ﴾

وأما ﴿ مَاذَا نَعْبُدُونَ﴾ في سورة الصافات فإنّها تقريع وهو حال بعد التنبيه، ولعلمهم بأنه يقصد توبيخهم وتبكيتهم لم يجيبوا كأجابتهم في الأول، ثم أضاف تبكيتاً الى تبكيت ولم يستدع منهم جواباً فقال: ﴿ أَبِفَكَا ءَالِهَةُ دُونَ ٱللّهِ تُرِيدُونَ. فَمَا ظَنُكُر بِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ﴾.

فلما قصد في الأول التنبيه كانت (ما) كافية، ولما بالغ وقرع استعمل اللفظ الأبلغ وهو (ماذا) التي إنْ جعلت (ذا) منها بمعنى (الذي)، فهو أبلغ من (ما) وحدها، وإنْ جعلا اسمأ كان أيضاً أبلغ وأوكد مما إذا خلت من (ذا)»(١١).

<sup>(</sup>۱) «درة التنزيل» (۳۳۰–۳۴).

#### **۱۱- متی**

للسؤال عن الزمان نحو (متى السفر؟). وقد يخرج عن الاستفهام الحقيقي الى معان أخرى، كالاستبطاء، نحو قولك (متى يؤوب أبي) مستبطئاً عودته، والاستبعاد نحو قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَلَاا ٱلْوَعَدُ إِن كُنتُمْ صَلاقِينَ ﴾ [يونس: ٤٨] وغير ذلك من المعاني.

#### ۱۲ – من

للسؤال عمّن يعقل نحو: (من حضر؟) فتقول: خالد، قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ قِيلًا﴾ [النساء: ١٢٧] وقال: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِّلَةٍ إِبْرَاهِءَ ۖ إِلَا مَنْ سَفِهَ نَفْسَةً﴾ [البقرة: ١٣٠].

وقد تخرج (من) عن الاستفهام الحقيقي الى أغراض أخرى كالنفي نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَغْفِدُ ٱلذُّنُوسِ إِلَا اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ١٣٥](١).

والدهشة والتعجب، نحو قوله تعالى: ﴿ مَنْ بَعَضَنَا مِن مِّرْقَدِنَّا ﴾ [بس: ٥٢].

والالزام، نحو: ﴿من خلق السماوات والأرض وأنزل من السماء ماء﴾.

والتشويق والترغيب، نحو: ﴿ مِنْ ذَا ٱلَّذِي يُقْرِضُ اللَّهُ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَلِّمِفَهُۥ لَهُۥ أَضْمَافًا كَيْنِيرَهُ ﴾ [البقرة: ٢٤٥].

الى غير ذلك من المعانى.

وقد تلحقها (ذا) كما مرّ في (ما)، فتكون (من) اسم استفهام، و(ذا) اسم إشارة، وذلك نحو (من ذا؟) و(من ذا واقفاً؟).

وقد تكون اسماً موصولاً نحو (من ذا أكرمت أمحمدٌ أم خالد؟) وقد تكون كلمة واحدة مركبة بمعنى (من) نحو (من ذا أكرمت أمحمداً أم خالداً؟).

ويحتمل هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ مَن ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنَا﴾ [البقرة: ٢٤٥]، ويحتمل أيضاً أن تكون (من) استفهاماً و(ذا) اسم إشارة بمعنى (من هذا الذي يقرض الله) كما في قوله تعالى: ﴿ أَمَّنَ هَٰذَا ٱلَّذِي هُوَ جُنْدُ لَكُرُ يَنْصُرُكُ﴾ [الملك: ٢٠](٢).

<sup>(</sup>١) انظر (المغنى) (١/٣٢٧).

<sup>(</sup>٢) انظر «شرح الرضى على الكافية» (٢/ ٦٥)، «المغنى» (١/ ٣٢٧).

ويبدو أنه إذا قرن اسم الإشارة بـ (ها التنبيه) كان آكد واقوى وذلك لأن فيه زيادة تنبيه، فقولك (من هذا الذي فعل؟) آكد وأقوى من قولك (من ذا الذي فعل؟) وذلك أنّ السائل في العبارة الأولى كأنه يجتهد في الاستخفاف بالفاعل، نحو أن تقول (من هذا الذي يستطيع أن يرد عليّ؟) أو تعظيمه كأن تقول (من هذا الذي اقتحم النار وأنقذ الطفل؟).

ويدلّ على ذلك الاستعمال القرآني أيضاً، قال تعالى: ﴿ وَإِن يَخَذُلُكُمْ فَمَن ذَا ٱلَّذِى يَنصُمُرُكُمُ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ [آل عمران: ١٦٠] وقال: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندَهُ وَإِلَّا بِإِذْنِدِ ۗ [البقرة: ٢٥٥] فلم يجىء بـ (ها) التنبيه.

والثانية في الكلام على الكافرين في سياق التخويف من قدرة الله وبطشه: ﴿ مَأْمِنهُم مَن فِي السَّمَآءِ أَن يَمْسِفَ بِكُمُ ٱلأَرْضَ فَإِذَا هِى تَمُورُ أَمْ أَمِنتُم مَن فِي السَّمَآءِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْتُكُمْ مَاصِبُأْ فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرٍ وَلَقَدْ كَذَّبَ الَّذِينَ مِن مَبْلِهِمْ فَكَفَ كَانَ نَكِيرٍ أَوْلَدَ بَرَوْا إِلَى الطَّيْرِ فَوْقَهُدُ صَنَفَنتٍ وَيَقْبِضَنَّ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا السَّمَانُ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْمٍ بَصِيرً أَمَّنَ هَلَا الَّذِي هُوَ جُمنَدُ لَكُو يَنصُرُكُمْ مِن دُونِ الرَّحْنَ اللَّذِي إِلَا فِ غُرُورٍ ﴾ السَّمَانُ إِنَّا المَكْفِرُونَ إِلَا فِ غُرُورٍ ﴾ [الملك : ١٦ - ٣١].

فالسياق والجو مختلف في الآيتين: فالأولى مقام رحمة ومسح على جراح المؤمنين ومقام عفو ومغفرة بعد معركة أحد، وأما الثانية فمقام ترهيب وإنذار وتخويف وتحذير فجاء بـ (ها) التنبيه زيادة في التحذير والتنبيه وهو ما يقتضيه المقام.

وأما الفرق بين (من) و(من ذا) فإنه نظير الفرق بين (ما) و(ماذا) فلا داعي لتكرار القول فيه.

مما تقدم يتبين أن مراحل التعبير من حيث قوته وتوكيده تتدرج كما يأتي:

من فعل؟ .

من ذا فعل؟.

من ذا الذي فعل؟.

من هذا الذي فعل؟.

### تقديم المستفهم عنه

مرّ بنا هذا في مواضع عدة، في بأب المبتدأ والخبر، والمفعول به، وغيرها، وذلك أنك تقول؛ أضربت محمداً؟ أأنت ضربت محمداً؟ و(أحضر محمد) و(أمحمد حضر؟) ونحو ذلك، ولا نريد أن نعيد الكلام على ذلك بصورة موسعة بل سنوجز القول فيه.

١- تقديم الفعل: إذا قدمت الفعل كنت مستفهماً عن أصل الحدث، فإذا قلت: أحضر محمد؟ كنت مستفهماً عن حضور محمد، وكذا إذا قلت: (أجاءك رجل؟) كنت مستفهماً عن مجيء أحد من الرجال إليه.

٢- تقديم المسند إليه على الفعل: فإذا قلت (أمحمد حضر؟) كنت تعلم أن شخصاً ما حضر ولكنك تسأل أهو محمد؟ فالفرق بين قولنا: (أحضر محمد) و(أمحمد حضر) إننا في الأولى نسأل عن حضور محمد، وليس في التعبير دلالة على أننا نعلم أن أحداً حضر، وأما في الثانية فإننا نعلم أن شخصاً ما حضر ولكننا لانعلم من هو.

وكذا قولك: (أجاءك رجل؟)، و(أرجل جاءك؟) ففي الأولى أنت تسأل «هل كان مجيء أحد من الرجال اليه، فإن قدمت الاسم فقلت: أرجل جاءك؟ فأنت تسأل عن جنس من جاءه: أرجل هو أم امرأة؟ ويكون هذا منك إذا علمت أنه قد آتاه آتٍ، ولكنك لم تعلم جنس ذلك الآتي»(١).

ومن هذا قوله تعالى: ﴿ ءَأَنَتَ فَعَلَتَ هَلَذَا بِثَالِمَتِنَا يَتَإِبَرَهِيمُ ﴾ [الأنبياء: ٦٢] فهم لا يسألونه عن وقوع الفعل، لأنهم يعلمون أنّ الفعل وقع وقد شاهدوه، ولكنهم يسألونه عن الفاعل.

جاء في (دلائل الإعجاز): «وهذه مسائل لا يستطيع أحد أن يمتنع من التفرقة بين تقديم

<sup>(</sup>١) «دلائل الإعجاز» (١٠٩).

ما قدم فيها، وترك تقديمه، ومن أبين شيء في ذلك الاستفهام بالهمزة، فإن موضع الكلام على أنك إذا قلت: أفعلت؟ فبدأت بالفعل كان الشك في الفعل نفسه وكان غرضك من استفهامك أن تعلم وجوده، وإذا قلت: أأنت فعلت؟ فبدأت بالاسم كان الشك في الفاعل من هو؟ وكان التردد فيه، ومثال ذلك أنك تقول: أبنيت الدار التي كنت على أن تبنيها؟ أقلت الشعر الذي كنت تكتبه؟.

تبدأ في هذا ونحوه بالفعل لأن السؤال عن الفعل نفسه والشك فيه، لأنَّك في جميع ذلك متردد في وجود الفعل وانتفائه مجوّز أن يكون قد كان، وأن يكون لم يكن.

وتقول: أأنت بنيت هذه الدار؟ أأنت قلت هذا الشعر؟ أأنت كتبت هذا الكتاب؟ فتبدأ في ذلك كله بالاسم، ذلك لأنك لم تشك في الفعل أنه كان كيف وقد أشرت الى الدار مبنية، والشعر مقولا، والكتاب مكتوباً؟ وإنما شككت في الفاعل من هو؟ فهذا من الفرق لايدفعه دافع ولا يشك فيه شاك، ولا يخفى فساد احدهما في موضع الآخر»(١).

٣- تقديم المفعول به: وذلك نحو (أمحمداً أكرمت؟) فالسائل يعلم أن المخاطب أكرم شخصاً فهو يسأل: أهو محمد؟ بخلاف ما لو قال: أأكرمت محمداً؟ فإنه يسأل عن أصل الإكرام، وليس فيه دلالة على أن السائل يعلم أنه وقع إكرام أم لا.

٤- تقديم الظرف والجار والمجرور: وحكمهما حكم المنصوب فإذا قيل: (أيوم الجمعة سافر خالد؟) فالسائل يعلم أنّ خالداً سافر، ولكنه يسأل أذلك كان يوم الجمعة بخلاف ما لو قال: (أسافر خالد يوم الجمعة)، فإنه لا يفيد ذاك بل هو يسأل عن خالد أسافر يوم الجمعة أم لم يسافر.

ونحوه: (أقبض على محمد في دارك؟) و(أفي دارك قبض على محمد؟) و(أإلى الموصل سافرت؟) و(أسافرت إلى الموصل؟) ففي الجملة الأولى يعلم السائل أنّ المخاطب سافر، ولكنه يسأله عن جهة سفره أهي الموصل، وأما في الثانية فإنه يسأله عمّا إذا سافر الى الموصل أم لا.

وقس مالم يذكر من القيود على ما ذكرت كالحال ونحوها.

<sup>(</sup>١) ﴿ دَلَائِلُ الْإِعْجَازِ ﴾ (٨٧).

### الجواب

#### جواب الهمزة:

يكون جواب الهمزة وحدها إذا كان السؤال مثبتاً بـ (نعم) أو (لا) نحو: أحضر محمد؟ فيجاب: نعم قد حضر محمد محمد.

وكذلك اذا كانت مع (أو) نحو (أمحمد عندك أو خالد؟) فجوابه في الإثبات: نعم عندي محمد، أو نعم عندي خالد، أو لا ليس عندي واحد منهما.

وتجاب مع (أم) المعادلة بالتعيين، نحو (أمحمد عندك أم خالد؟) والجواب: عندي محمد، أو عندي خالد.

وتجاب الهمزة اذا كان السؤال منفياً به (بلی) في الإيجاب و(لا) في النفي نحو قوله تعالى: ﴿ أَلَدَ يَأْتِكُمْ قَالُواْ بَلَنَ ﴾ تعالى: ﴿ أَلَدَ يَأْتِكُمْ قَالُواْ بَلَنَ ﴾ [الملك: ١٩،٨] و ﴿ أَلَسَتُ بِرَيْكُمْ قَالُواْ بَلَنْ ﴾ [الأعراف: ١٧٢] والنفي نحو ألم يحضر محمد؛ والجواب: لا لم يحضر محمد، واذا قلل ابن عباس وغيره قلت: نعم، فمعناه اقرار النفي، والمعنى: نعم لم يحضر محمد، ولذا قال ابن عباس وغيره في قوله تعالى: ﴿ أَلَسَتُ بِرَيْكُمْ قَالُوا بَلَنْ ﴾: «لو قالوا نعم لكفروا»(٢).

#### جواب هل:

ويكون جواب (هل) بـ (نعم) أو (لا). يقال (هل حضر محمد؟)، فتقول في الإيجاب: نعم حضر محمد، وفي النفي: لا لم يحضر محمد (٣)، قال تعالى: ﴿ فَهَلَ وَجَدَّتُم مَّا وَعَدَرَبُّكُمْ حَقًا قَالُواْ نَمَدُ ﴾ [الأعراف: ٤٤].

وكذلك مع (أو) نحو (هل حضر محمد أو خالد؟)، وجوابه: (نعم) أو (لا) لأنّ المعنى: هل حضر أحدهما؟ قال تعالى: ﴿ هَلْ نَجُسُ مِنْهُم مِنْ أَحَدٍ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكْزًا ﴾ [المعنى: هل حضر أحدهما؟ قال تعالى: ﴿ هَلْ نَجُسُ مِنْهُم مِنْ أَحَدٍ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكْزًا ﴾ [الشعراء: ٧٧، ٧٧] وقال: ﴿ قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ أَوْ يَنْفُونَكُمْ أَوْ يَضُرُّونَ ﴾ [الشعراء: ٧٧، ٧٧] ولو أجيب عن ذلك لقيل: (لا).

انظر «كتاب سيبويه» (١/ ٥٨٨ - ٥٩).

<sup>(</sup>٢) انظر «المغني» (١١٣/١)، «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٤٢٤).

<sup>(</sup>٣) انظر «كتاب سيبويه» (١/ ٤٥٨).

### جواب أسماء الاستفهام:

يكون جواب أسماء الاستفهام بالتعيين، وذلك بحسب اسم الاستفهام، نحو: من حضر؟ فيقال: (حضر محمد) ويجوز أنْ يقال (محمد حضر) بحسب القصد، قال تعالى: ﴿ قَالَ مَن يُحِي ٱلْعِظْمَ وَهِي رَمِيكُ قُلْ بُحْيِيهَا ٱلَّذِي آنشاً هَا أَوَّلَ مَرَّةً ﴾ [يس: ٧٩،٧٨]. وقال: ﴿ قَالَتْ مَنْ أَبْنَاكَ هَذَا قَالَ نَبَانِي ٱلْعَلِيمُ ٱلْخَيِيمُ ﴾ [التحريم: ٣] فأجاب بالجملة الفعلية.

وقال: ﴿ قُلْ مَن يُنَجِيكُم مِن ظُلُنتِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَعْرِ ﴾ فأجاب: ﴿ قُلِ ٱللَّهُ يُنَجِّيكُم مِنْهَا وَمِن كُلِ كَرْبِ ﴾ [الأنعام: ٣٣- ٦٤] فأجاب بالجملة الاسمية.

ومن هنا يظهر أنّ القول بأنّ «جواب (من قام؟) (قام زيد) لا (زيد قام)»(١) فيه نظر.

وذلك أنَّ الجواب يكون بحسب القصد، فيقدم ويؤخر على حسب ذلك.

ويقال: ما خالد؟ فيقال: فقيه أو شاعر.

وتقول: ماذا أعطيت؟ فيقال (كتاباً) على معنى: أعطيت كتاباً.

ويصح أن يقال: (كتاب) بالرفع على معنى: الذي أعطيته كتاب، قال تعالى: ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْمَغُو ﴾ [البقرة:٢١٩] وقال: ﴿ ﴿ وَقِيلَ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوّاْ مَاذَآ أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ خَيْراً ﴾ [النحل:٣٠].

وقال: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُهُم مَّاذَآ أَنزَلَ رَبُّكُمْ ۚ قَالُوٓا أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ [النحل: ٢٤] فأجاب في الأولى بالنصب على معنى: أنزل خيراً، وفي الثانية بالرفع أي (هو أساطير الأولين) ولا يصح أن يكون بالنصب، لأنه ليس على معنى (أنزل أساطير الأولين) وذلك أنهم لا يقرّون بانزال الله القرآن، وإنما المعنى: هذا الكلام هو أساطير الأولين.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «فقوله تعالى (أساطير الأولين) ليس جواباً لقوله للكفار: ماذا انزل ربكم، إذ لو كان جواباً له لكان المعنى: هو أساطير الأولين، أي الذي أنزله ربنا أساطير الأولين. والكفار لا يقرون بالانزال، فهو اذن كلام مستأنف، أي ليس ما تدعون انزاله منزلاً، بل هو أساطير الأولين...

فقوله تعالى: ﴿ مَاذَا أَنزَلَ رَبُّكُمُّ قَالُواْ خَيْراً ﴾ أي أنزل خيراً وإنما الزم ههنا النصب

<sup>(</sup>١) الكليات أبي البقاء، (٤١٦).

ليكون مخالفاً لجواب الكفار، لأنّ النصب تصريح بكون (أنزل) مقدراً والرفع يحتمل استئناف الكلام كما ذكرنا في (أساطير الأولين)، ويحتمل تقدير الموصول المذكور في السؤال متدأ»(١).

وهكذا بقية أسماء الاستفهام، فجواب (متى) تعيين الزمان، وجواب كم تعيين العدد و(كيف) للسؤال عن الحال وهكذا.

# حروف الجواب

#### نعم:

حرف تصديق ووعد واعلام.

فالتصديق يكون بعد الخبر، نحو (قد زارك محمد) فتقول: نعم. أو (مازارك محمد) فتقول: نعم. مصدقاً قوله اثباتاً أو نفياً.

والوعد يكون بعد الأمر والنهي، وما في معناهما، نحو (زرنا قريباً) أو (لا تخبرُه بما حدث) فتقول: نعم. واعداً بأنك ستنجز طلبه.

قال سيبويه: «وأما نعم فعدة وتصديق، تقول: قد كان كذا وكذا، فيقول: نعم»(٢٠).

والإعلام يكون بعد الاستفهام، نحو (أحضر خالد؟) فتقول له: (نعم)(٣).

#### بلى:

مختصة بابطال النفي، سواء كان خبراً أم استفهاماً، فهي تنقض النفي على أية حال، فمن وقوعها بعد الخبر قولك (لم يزرك خالد) فتقول: (بلى)، قال تعالى: ﴿ زَعَمَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَ لَنَ يُعْمُواْ قُلْ بَكُنَ وَلَكَ النَّهَ عَلِيمُ إِمَا كُنْتُمْ وَاللَّهُ عَلَى مَا كُنْتُمْ مِن سُوّعَ بَلَى إِنَّ اللَّهَ عَلِيمُ إِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٢٨].

ومن وقوعها بعد الاستفهام قوله تعالى: ﴿ أَلَسَتُ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَنَّ﴾ [الأعراف: ١٧٢] وقوله: ﴿ أَلَمْ يَاتِكُونَذِيرٌ قَالُواْ بَكَ﴾ [الملك: ٨، ٩](٤٠).

ومن هنا يتبين أنَّ (بلي) لا تقع الاَّ بعد النفي.

<sup>(</sup>١) اشرح الرضى على الكافية؛ (٢/ ٦٥-٦٦).

<sup>(</sup>٢) اكتاب سيبويه، (٢/ ٣١٢).

<sup>(</sup>٣) انظر «المغني» (٢/ ٣٤٥)، «شرح الرضي على الكافية» (٦/ ٢٦٢ - ٤٢٣)، «المفصل» (٦/ ٢٠٣).

<sup>(</sup>٤) «المغني» (١/ ٢٧)، «الهمع» (٢/ ٧١)، «المفصل» (٢/ ٣٠٣).

#### أجل:

حرف جواب يقع بعد الخبر كثيراً، فيكون تصديقاً له، نحو (زارك خالد) أو (لم يزرك خالد) فتقول: أجل. أي تصديق قوله إذا كان إثباتاً أو نفياً.

وذهب قوم من النحاة الى أنها مختصة بالخبر، فلا تقع بعد الاستفهام، أو الامر، أو غيرهما.

وقيل: بل وقوعها بعد الخبر أكثر.

وقيل: هي بعد الخبر أحسن من (نعم)، و(نعم) بعد الاستفهام أحسن منها.

وقيل: هي مثل نعم تكون تصديقاً للخبر، ووعداً وإعلاماً للمستخبر<sup>(۱)</sup>. والظاهر أن الكثير وقوعها بعد الخبر.

#### إن:

حرف جواب بمعنى (نعم) قال الشاعر:

بكــــر العـــواذل فـــي الصبـا ح يلمننــي وألـــومهنــة ويقلــن شيــب قــد عــلا ك وقــد كبــرت فقلــت: إنّــة أي (نعم).

وقال ابن الزبير لمن قال له: لعنَ الله ناقةً حملتني إليك: «إنّ وراكبها» (أي نعم ولعن راكبها<sup>(٢)</sup>).

قال سيبويه: «وأما قول العرب في الجواب (إنّه) فهو بمنزلة أجل، واذا وصلت قلت: إنّ يافتى وهي التي بمنزلة أجل<sup>(٣)</sup>». وهي قليلة الاستعمال.

قال برجشتراسر: هي أقدم أدوات الإيجاب، وهي في العبرية he`n وفي الآرامية e`n. (١٤).

<sup>(</sup>۱) انظر «المفصل» (۲/۳/۲)، «شرح الرضي على الكافية» (۲/ ۲۰)، «المغني» (۱/ ۲۰)، «الهمع» (۲/ ۷۱)، «الهمع» (۲/ ۷۱)، «كليات أبي البقاء» (۳۱۶).

<sup>(</sup>٢) «المغني» (١/ ٢٧)، «الهمع» (٢/ ٧١)، «المفصل» (٢/ ٢٠٣).

<sup>(</sup>٣) (کتاب سيبويه) (١/ ٤٧٤).

<sup>(</sup>٤) ﴿ التطور النحوى ١١٠).

اي:

بكسر الهمزة وسكون الياء، وهي مثل (نعم) غير أنّها لا تقع إلاّ قبل القسم، فتكون تصديقاً للمخبر، ووعداً للطالب، وإعلاماً للمستفهم، يقال: قد زارك ابراهيم فتقول: إي والله:

ويقال: زرنا كثيراً، فتقول: إي لعمري.

ويقال: هل جاء محمد؟ فتقول: إي وربّي.

قال تعالى: ﴿ ﴿ وَيَسْتَنْبِعُونَكَ أَحَقُّ هُو مُلْ إِي وَرَقِ إِنَّامُ لَحَقٌّ ﴾ [يونس: ٥٣].

فالفارق بينها وبين (نعم) إنّ (إي) لا تكون الاّ قبل القسم، و(نعم) تكون مع القسم وغيره (١٠).

قال برجشتراسر: و(إي) من الأصوات<sup>(۲)</sup>.

#### جلل:

حرف بمعنى نعم، واسم بمعنى عظيم، أو يسير (٣).

### جَير:

بفتح الجيم وكسر الراء، وقد تفتح قليلاً، حرف إيجاب بمعنى: (أجل) و(نعم) وهو أكثر ما يستعمل مع القسم (٤). وقيل: هي كُلمة تحلف بها العرب، فتقول: جير لأفعلن (٥).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية) أنها تقوم مقام الجملة القسمية (٢٠)، ويبدو أن فيها توكيداً، ولذا قامت مقام جملة القسم، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) «المغني» (١/ ٧٦)، «الهمع» (٢/ ٧١)، «المفصل» (٢/ ٣٠٣).

<sup>(</sup>۲) «التطور النحوى» (۱۱۰).

<sup>(</sup>٣) «المغنى» (١/ · ١٢).

<sup>(</sup>٤) قشرح ابن يعيش، (٨/ ١٢٤)، «المغنى» (١/ ١٢٠).

<sup>(</sup>٥) «الجمل للزجاجي» (٢٦٣).

<sup>(</sup>٦) • شرح الرضي على الكافية (٢/ ٣٨٧).

#### التعجب

التعجب له عبارات كثيرة في العربية غير منحصرة، والنحاة يقسمونه على قسمين:

١- التعجب غير المبوّب له عند النحاة، مثل قولهم (سبحان الله).

وفي الحديث (سبحان الله المؤمن لا ينجس)، و(لله دره) و(يلّمه مسعر حرب) و ﴿كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِاللّهِ وَكُنتُمُ أَمْوَتُنا فَأَحْيَاكُمُ ۚ [البقرة: ٢٨] و(ما رأيت كاليوم رجلاً) و (أيّ رجل هو؟) و (قاتله الله من شاعر) و(ناهيك به رجلاً) وما الى ذلك.

وإنما لم يبوّب له، لأنّ هذه التعبيرات لا تدلّ على التعجب وضعاً، بل بالقرينة(١).

٢- التعجب المبوّب له، وهو عند النحاة صيغتان: ما أفعله وأفعل به، وقد بوّب لهما النحاة لأنهما يطّردان في كل معنى يصح التعجب منه (٢).

فهاتان الصيغتان هما للتعجب وضعاً، وأما غيرهما فهو في الأصل لغير التعجب، ثم نقل إلى التعجب. إلى التعجب.

والتعجب في الحقيقة له أكثر من هاتين الصيغتين المطّردتين، ويمكن أنْ نقسم عباراته على أقسام أشهرها:

#### ١ - ما أفعله:

وهو أَنْ تأتي بـ (ما) التي تفيد التعجب، ثم بـ (أفعل) المفتوحة الآخر، وبعدها الاسم الممتعجب منه منصوباً نحو (ما أعذب الماء) وكقوله تعالى: ﴿ فَكَمَا أَصْبَرَهُمْ عَلَى ٱلنَّـادِ ﴾ [البقرة: ١٧٥]، وقوله: ﴿ قُيْلَ ٱلْإِنكُنُ مَا أَكْثَرُمُ ﴾ [عبس: ١٧].

والنحاة يحللون (ما أفعل) هذا الى أصول متعددة بعيدة في جملتها عن معنى التعجب فأكثرهم يجعل (ما) اسماً بمعنى (شيء)، و(أفعل) فعلاً ماضياً، والمتعجب منه مفعوله. وتقدير الكلام في (ما أحسن عبد الله) شيء أحسن عبد الله "كلام في (ما أحسن عبد الله) شيء أحسن عبد الله حسناً، ثم نقل الى معنى التعجب، وانمحىٰ معنى الجعل (١٤).

<sup>(</sup>١) - «التصريح» (٢/ ٨٦)، «الهمع» (٢/ ٩٢)، «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٣٤٠).

<sup>(</sup>٢) ﴿ شرح ابن الناظم ﴾ (١٨٦).

<sup>(</sup>٣) «كتاب سيبويه» (١/ ٣٧).

<sup>(</sup>٤) «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٣٤١).

وقال آخرون: أنّ (ما) موصولة، والجملة بعدها صلتها، والخبر محذوف، أي: الذي أحسن عبد الله موجود.

وقال آخرون: (ما) استفهامية، وما بعدها خبرها(١١).

والأقرب الى الصواب أن يقال: ان هذه عبارة تفيد التعجب، والتعجب معلوم، ثم ان التعجب انفعال قديم في نفس البشر، والاظهر أنه وضعت له صيغته ابتداء، لأن الإنسان محتاج الى التعبير عنه قبل كثير من التعبيرات، ولا داعي للدخول في تحليلات تفسد المعنى والذوق.

ولعلّ الذي الجأهم إلى هذا هو الإعراب، فالنحاة يرون ضرورة اعراب كل تعبير، ولو الجأهم الى مسخ التعبير وإفساده.

ونحن نرى أنّه لا داعي لاعراب كل تعبير، فهناك تعبيرات لا داعي لإعرابها، بل يكتفى بوصفها وهذا منها، أو يعرب على صورة أخرى ليس فيها مثل هذا التمخل<sup>(٢)</sup>.

- (١) ﴿ السرح الرضي على الكافية؛ (٢/ ٣٤١).
- (٢) امامنا اكثر من خيار في اعراب جملة التعجب هذه، من دون تأويل مفسد للمعنى، ومن هذه الخيارات:

۱ - ما: اداة تعجب.

أفعل: متعجب به.

زيداً: متعجب منه.

٢- ما: حرف تعجب- وقد قلنا بحرفيته لأنّ الأصل في المعاني عند النحاة أن يعبر عنها بالحروف كالاستفهام والخطاب، والتعجب عند النحاة معنى حقه أنْ يؤدى بالحرف، وقد قلنا بالاصل تخلصاً مما قد يجره القول باسميتها من التأويلات البعيدة.

أفعل: اسم منصوب متعجب به- وهذا الاسم اذا اتصل بياء المتكلم جيء بنون الوقاية معه فتقول (ما افقرني) شأن اسماء الأفعال نحو قدني وقطني وعليكني ودراكني.

زيدا- متعجب منه منصوب.

٣- ما- حرف تعجب.

أفعل: فعل التعجب مبني على الفتح وهذا الفعل لا يحتاج الى فاعل شأن أفعال الاستثناء، نحو جاء الرجال خلا واحدا، ولا داعي لتقدير فاعل لا يقتضيه المعنى، وقد قال بخلو أفعال الاستثناء هذه من الفاعل قسم من النحاة ينظر:

«الهمع» (١/ ٢٣٢=٢٣٢).

زيدا: متعجب منه.

# أفعل التعجب:

يصاغ أفعل التعجب من كل فعل ثلاثي، تام، مثبت، متصرف، مبني للمعلوم، قابل للتفاوت ليس الوصف منه على أفعل نحو (ما أسرعه) و(ما اعدله؟).

واذا أريد التعجب بفعل لا يصح بناؤه على افعل، فيؤتى بمصدر ذلك الفعل مسبوقاً ب (أشد) ونحوها فتقول متعجباً من حمرة الورد مثلاً (ما أشد حمرة الورد)، ومن انطلاق خالد (ما أسرع انطلاق خالد)، واذا كان الفعل مبنياً للمجهول، أو منفياً فيؤتى بمصدره مؤولاً نحو (ما أجمل أن يكافأ المخلص) (ما أقبح ألاّ أساعده).

ولا شك أنّ الكلمة التي تسبق المصدر تحدد المقصود بتعجبك، فقولك مثلا (ما أشد حمرة الورد) يختلف عن قولك (ما اجمل حمرة الورد)، فالاولى تتعجب فيها من شدة الحمرة، والثانية تتعجب فيها من جمال حمرته، وكذلك قولك (ما اسرع انطلاقك)، و(ما اكثر انطلاقك)، و(ما أقل انطلاقك) فالتعجب في الأولى يكون من سرعة الانطلاق، وفي الثانية من كثرته، والأخرى من قلّته، فهو ليس بمعنى واحد.

من هذا يتبين أنّ ما سبق المصدر من فعل تعجب لا يؤدي المعنى المأخوذ من الفعل على صيغة (افعل)، يدلك على ذلك أنّك قد تسبق الفعل القابل لأنْ يتعجب منه، بما يخصص تعجبك، فيمكنك مثلاً أنْ تصوغ من الفعل (مشى) على وزن أفعل للتعجب فتقول: (ما أمشاه)، ويمكن أنْ تسبق المشي أيضا بفعل تعجب يخصص تعجبك من مشيه فتقول: ما أسرع مشيه! وما أحسن مشيه! وما ابطأ مشيه! فيكون المشي متعجبا منه، يدلك على ذلك أيضاً أنّ قولك (ما أعدله) لا يماثل في المعنى (ما أشدّ عدله)، وما أحسنه لايماثل (ما أشدّ حسنه)، و(ما أمشاه) لا يماثل: ما أشد مشيه.

ومن هذا يتبين أنَّه لا يمكن أن تؤدي أية صيغة ثانية، مؤدى بناء الفعل نفسه للتعجب.

٤- ما: اسم تعجب لا محل له من الاعراب، وهذا قال به الكسائي، ونظيره من الأسماء أسماء الأفعال، وأل الموصولة، وضمير الفصل، عند قسم من البصريين، وغير ذلك، مما ليس له محل من الاعراب من الأسماء.
 أفعل

زيداً يختار فيهما اعراب مما ذكرناه.

# التعجب من أمر ماض:

يؤتى بـ (كان) بين (ما) و(أفعل) للدلالة على أن الصفة المتعجب منها كانت في الماضي، نحو (ما كان أكرم خالداً) و(ما كان أعلمه بالناس).

جاء في (الكتباب): «وتقول: (ما كان أحسن زيدا) فتذكر (كان) لتدلّ أنه فيما مضي»(١).

وحكى (ما أصبح أبردها وما امسى ادفأها)(٢) ودخول أصبح وأمسى يفيد تعيين وقت البرد والدفء كما كان دخول (كان) لتعيين المضي.

# ما أفعلني له، وما أفعلني إليه:

تقول: (ما أبغضني له) و(ما أبغضني إليه) و(ما أحب خالداً لبكر)، و(ما أحب خالداً إلى بكر)، فتأتي باللام إذا كان المتعجب منه فاعلاً، وتأتي بالى إذا كان المتعجب منه مفعولاً.

فمعنى (ما أبغضني له) أنك تبغضه، ومعنى (ما أبغضني إليه) أنه يبغضك.

وتقول: (ما أحب خالداً لعمرو) إذا كان خالد يحب عمراً.

وتقول: (ما أحب خالد الى عمرو) إذا كان عمرو يحب خالداً.

جاء في (الكتاب): «تقول (ما أبغضني له) و(ما أمقتني له) و(ما أشهاني لذلك) انّما تريد أنّك ماقت، وأنه مبغوض، وأنك مشته، فإنْ عنيت غيرك قلت (ما أفعله) فإنّما تعني به هذا المعنى، وتقول: ما أمقته وما أبغضه إليّ، إنما تريد أنه مقيت، وأنه مبغض إليك، كما أنّك تقول: ما أقبحه وإنّما تريد أنه قبيح في عينك»(٢).

فإنْ أفهم فعل التعجب علماً أو جهلاً تعلق بالباء، تقول: (ما أعلمه بالشعر) و(ما أعرفه بالفقه) و(ما أجهله بالإنساب).

والخلاصة أنّ فعل التعجب إذا كان يتعدى في الأصل الى المفعول بنفسه، تعدى إليه الآن باللام، نحو (ما ابغض خالداً لسالم) و(ما أضرب محمداً لخالد)، لأنّ الأصل أبغض

 <sup>(</sup>۱) "کتاب سیبویه" (۱/ ۳۷).

<sup>(</sup>۲) ﴿شرح ابن يعيش﴾ (٧/ ١٥٠).

 <sup>(</sup>٣) «كتاب سيبويه» (٢/ ٢٥١–٢٥٢) وانظر «الهمع» (٢/ ٩١).

خالدٌ سالماً، وضرب محمدٌ خالداً، فسالم مفعول به لأبغض، وخالد مفعول به لضرب فتعدى اليه الآن باللام.

وإذا كان الفعل يفهم علماً أو جهلاً تعدى الى مفعوله بالباء نحو: ما أبصره بالفقه وما أجهله بالشعر.

وإنْ لم يكن متعدياً بنفسه بل بحرف جر، بقي ذلك الحرف نفسه، نحو: (ما أرغب خالدا في الخير) و(ما أعزّه علّي) و(ما أسرعه الى العون!)(١).

# ٧- أفعِل به.

الصيغة الثانية من صيغ التعجب (أَفعِلْ به)، (أَفعِل) بفتح الهمزة، وكسر العين، وسكون الآخر نحو (أكرِمْ بمحمد). قال تعالى: ﴿ أَشِمْ بِهِمْ وَأَبْصِرْ ﴾ [مريم: ٣٨].

ويصاغ هذا البناء، من كل فعل توفرت فيه الشروط المذكورة في البناء السابق.

وقد حلل النحاة هذه العبارة كما فعلوا في (ما أفعله)، فذهب أكثرهم إلى أنّ (أفعلُ) هذا فعل ماض على صورة الأمر، والباء زائدة في الفاعل، فمعنى قولهم (أكرِمُ بمحمد): أكرمَ محمدٌ، أي: صار ذا كرم كأغد البعير أي: صار ذا غدة، وأورقت الشجرة بمعنى صارت ذات ورق، ثم غيرت صيغة الماضي إلى صورة الأمر، فصارت (أكرِمُ محمدٌ) فقبح إسناد صيغة الأمر إلى الاسم الظاهر، فزيدت الباء في الفاعل(٢)، للدلالة على التعجب لان الباء كثيراً ما تزاد مع المتعجب منه، نحو: (كفى بالله شهيدا) و(ناهيك بخالد رجلاً) وحسبك به شاعراً.

وذهب الفراء والزمخشري وابن خروف إلى أنّ (أفعل) ههنا فعل أمر حقيقة، وأنه أمر لكل واحد، بأنْ يصف لكل واحد بأنْ يصف لكل واحد بأنْ يصف محمداً بالكرم، والباء مزيدة في المفعول، أو هي للتعدية داخلة على المفعول به.

جاء في (المفصل): «وعندي أنّ أسهل منه مأخذاً أنْ يقال إنّه أمر لكل أحد، بأن يجعل زيداً كريما، أي بأن يابكر إلى أيداً كريما، أي بأنْ يصفه بالكرم، والباء مزيدة مثلها في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُلْقُوا بِأَلَدِيكُو إِلَى النَّهُكُو إِلَى النَّهُكُو اللَّهُ اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

انظر «الهمع» (۲/ ۹۱)، «شرح الأشموني» (۳/ ۲۵).

<sup>(</sup>۲) انظر «التصريح» (۲/ ۸۸)، «شرح الرضي على الكافية» (۲/ ٣٤٣)، «المفصل» (۲/ ١٦٩ – ١٧٠).

أصله ثم جرى مجرى المثل، فلم يغير عن لفظ الواحد في قولك: يا رجلان أكرم بزيد، ويا رجال أكرم بزيد»(١).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): "فقال الفراء وتبعه الزمخشري وابن خروف إنّ (أحِسنْ) أمر لكل أحد بأن يجعل زيداً حسناً، وإنما يجعله حسناً كذلك بأن يصفه بالحسن، فكأن قيل: صفه بالحسن كيف شئت، فإنّ فيه كل ما يمكن أنْ يكون في شخص»(٢).

وقد رُدّ هذا الرأي بوجوه أهمها:

 ١ - انه لو كان أمراً للزم ابراز ضميره، فلا يقال بصورة واحدة للمفرد، والمثنى، والجمع المذكر، والمؤنث.

وردّ هذا القول بأنه أُجري مجرى المثل، والأمثال لا تغيّر، ألا ترى أنّ (نعم) فعل ماض ولا تسند إلى ضمير رفع بارز، فلا يقال: نعمت، ولا نعموا، ولا نعمن، وكذلك (حبذا) فلا يقال: حبذي هند ولا حب أولاء؟.

٧- انه لو كان أمراً لم يكن الناطق به متعجباً، كما لا يكون الآمر بالحلف ونحوه حالفاً.

وهذا مردود بأنّه لا يقصد به حقيقة الأمر، وإنّما حوّل إلى إنشاء التعجب، كما في الفاظ العقود والقسم، فقولك (أقسم بالله) أصله خبر تقول: (هو يقسم بالله على أقل من ذلك وأنا لا أقسم على هذا) ثم يحول القصد إلى القسم، فيكون قسماً حقيقة نحو: (أقسم بالله انه مخلص). وكذلك (بعت) و(اشتريت) ونحوهما من الفاظ العقود.

٣- انه لو كان مسنداً الى ضمير المخاطب لم يله ضمير المخاطب، نحو (أحسن بك).

وقد ذهب بعضهم إلى أنّ الضمير ليس للمخاطب، وإنما هو للمصدر المأخوذ من الفعل، ففي قولك (أحسنُ بك) الضمير المستتر للحسن المدلول عليه باحسن، كأنّه قيل: أحسن يا حسن بزيد أي دم به والزمه.

وقال آخرون: الضمير المستتر في (أفعل) للمخاطب المستدعى منه التعجب.

<sup>(</sup>۱) «المفصل» (۲/ ۱۶۹–۱۷۰).

<sup>(</sup>٢) «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٣٤٤) وانظر «التصريح» (٢/ ٨٨).

وهذا أقوى مأخذ على هذا الرأي، إذ كيف يؤمر المخاطب بأنْ يصف نفسه بصفة ما بقصد التعجب؟ إلاّ اذا قيل إنه ليس المقصود منه أمر المخاطب حقيقة، بل هو تجوز فيقوله (أعدل بك) على معنى: صف نفسك بالعدل، كيف شئت فأنت عادل.

٤ - إنّه لو كان أمراً، لوجب له من الأعلال ماوجب لأقم وأبن (١٠).

وهذا مردود بأنّه لم يحصل فيه إعلال، لئلا يلتبس بالأمر الحقيقي، وقد أهملت العرب الاعلال في مواطن عديدة منعاً للبس، من ذلك اسم التفضيل نحو (أسْيرَ) و (ألْوَم) و(أَبْيَن)، والصفة المشبهة نحو (أسود) و(أبيض)، واسم الآلة نحو (مخيط) و(مِرود).

بل انّ العرب تعل أحد الفعلين، ولا تعلّ الآخر، أمناً للبس نحو بأض، وبيض، وساد وسود وعار وعور

ومن ذلك اهمالهم الاعلال في فعل التعجب (ما أفعله) نحو ما أسيره، وما أبينه.

ولوأخذنا بهذا الاعتراض لقلنا رداً على هؤلاء، انه لو كان الفعل في (ما أفعله) فعلاً ماضياً، لحصل فيه اعلال، كما في أقام، وأجاد، وأبان.

وقيل في تفسير هذه الصفة أيضا «انّ قولك (أكرم بزيد) يفيد أنّ زيداً بلغ في الكرم الى حيث كأنه في ذاته صار كرماً، حتى لو أردت جعل غيره كريماً، فهو الذي يلصقك بمقصودك، ويحصل لك غرضك، كما أنّ من قال (اكتب بالقلم) فمعناه أنّ القلم هو الذي يلصقك بمقصودك، ويحصل لك غرضك»(٢).

والذي يبدو أنّ هذه الصيغة أمر بالمشاركة في التعجب، فالفرق بين قولك (ما أحسن محمد) و(أحسِن بمحمد) أنّ الأولى تعجب انفرادي يقوله المرء متعجباً من حسن محمد، وأما (أحسن بمحمد) فهو دعوة الى التعجب من حسن محمد، فأنت تدعو غيرك ليشاركك

<sup>(</sup>۱) انظر «التصریح» (۲/ ۸۸ – ۸۹)، «الهمع» (۲/ ۹۰)، «شرح ابن یعیش» (۷/ ۱٤۸).

<sup>(</sup>٢) «التفسير الكبير للرازي» (٢١/٢١).

في هذا التعجب، يدلك على ذلك تحويله إلى صورة الأمر، كما يقول الأولون أو هو أمر حقيقة، كما يقول الآخرون.

والباء في المتعجب منه قد تكون زائدة، جيء بها للدلالة على التعجب، فمعنى (أكرم بمحمد) (أكرم محمدا) أي صفه بالكرم، ولزمت الباء للدلالة على معنى التعجب، لأن الباء كثيراً ما يؤتى بها للدلالة على التعجب، وقد تكون للالصاق فقولك (أحسن بمحمد) معناه الصق الحسن بمحمد، مراداً منه التعجب.

# ٣- التحويل الى صيغة (فَعُل)

من صيغ التعجب ما حول من الأفعال إلى (فَعُل)، بضم العين سواء كان مضموم العين أصلاً كظرف، ولؤم أم محولاً من ثلاثي مفتوح العين، أو مكسورة، نحو فقه، وقضُو، وعدُّل بشرط تضمينه معنى التعجب، فتقول: (قضُو محمد) أي ما أقضاه و(عدُّل خالد) أي ما أعدله و(ظرف سعيد) أي ما أظرفه.

وذلك أنّ الأصل في (فَعُل) أنْ يدل على الطبائع والسجايا، كقبح وحسن وقد يحول الفعل الى هذه الصيغة لأغراض متعددة، منها الدلالة على التحول في الصفات، ومعناه أنّ الفعل أصبح سجية في صاحبه، أو كالسجية فيه، وذلك نحو فقِه، وفقّه تقول (فقِه محمد المسألة) إذا فهمها، وتقول (فقّه محمد) أي صار فقيها، بمعنى أنّه لكثرة ممارسته الفقه أصبح الفقه له سجية أو كالسجية، وتقول (خطب خالد) بفتح الطاء إذا ألقى خطبة، فإن قلت (خطب) بضم الطاء كان المعنى أنه صار خطيباً، أي تحولت الخطابة فيه الى سجية، فلك أنْ تحول كل فعل ثلاثي إلى هذه الصيغة، للدلالة على تمكن الوصف في صاحبه.

ومنها الدلالة على التعجب، نحو (كرم الرجل سعيد) بمعنى (ما أكرمه) و(حسن) بمعنى (ما أحسنه) (١٠). قال تعالى: ﴿ كُبُرَتْ كَلِمُهُ تَغْرُجُ مِنْ أَفْوَهِهِمْ ﴾ [الكهف: ٥].

جاء في (الكشاف) في هذه الآية: (وكلمة بالنصب على التمييز، والرفع على الفاعلية والنصب أقوى وأبلغ، وفيه معنى التعجب، كأنّه قيل: ما أكبرها كلمة»(٢).

وقد كثر انجرار فاعل هذا الفعل المحول إلى التعجب بالباء، لأنِّ الباء تأتي كثيراً في

<sup>(</sup>١٩) - انظر «الهمنع» (٨/ ٨٨)، «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٣٥٢)، «شرح ابن يعيش» (٧/ ١٢٩).

<sup>(</sup>۲) «الكشاف» (۲/ ۲۵۰)، «التفسير الكبير» (۲۱/ ۷۸).

التعجب، نحو (أكرم به)، و(كفى به)، و(حسبك به)، فتقول: ظرف بمحمد، وقبح بخالد بمعنى ما اظرفه وما أقبحه.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «ولهذا كثر انجرار فاعل هذا الملحق بالباء وذلك لكونه بمعنى (أفعل به) نحو ظرف بزيد أي اظرف به الألف.

وجاء في (التصريح): «يجري (فعُل) المضموم العين في المدح والذم مجرى (فعُل) الدال على التعجب، فلا يلزم فاعله أل أو الإضمار وهو الصحيح، وعلى هذا يجوز لك في فاعل (فعُل) المذكور أنْ تأتي به اسماً ظاهراً أو مجرداً من (أل)، وأنْ تجره بالباء الزائدة تشبيها بفاعل (أفعل) في التعجب، وأن تأتي به ضميراً مطابقاً لما قبله، فالظاهر المجرد من أل نحو: (فهم زيد) حملاً على: ما أفهم زيداً، والمجرور بالباء وهو الأكثر نحو: (حسن بزيد) حملاً على أحسن بزيد، وسمع من العرب (مررت بابيات جاد بهن أبياتاً وجُدن ابياتا) جدن حكاه الكسائي بزيادة الباء في الفاعل أولاً وتجرده منها ثانياً. وأصل (جاد بهن أبياتاً) جدن أبياتاً من جاد الشيء جودة إذا صار جيداً.

ومثال الضمير المطابق ما قبله: (الزيدان كرما رجلين) و(الزيدون كرموا رجالاً) حملا على ما أكرمهما رجلين، وما أكرمهم رجالاً»(٢).

# دخول الباء على المتعجب منه:

تدخل الباء على المتعجب منه كثيراً، من ذلك دخولها دخولاً لازماً بعد صيغة (أفعِلُ) فيقال (أكرِم بخالد)، ولولا هذه الباء لم يعرف أنّ المقصود به التعجب، فلو قيل: أكرم خالداً لم يكن فيه معنى التعجب، فالباء عينت أنّ المقصود به التعجب.

وتدخل كثيراً في صيغ أخرى من صيغ التعجب، فقد تدخل على فاعل (فعُل) المحول إلى التعجب نحو (حُسن بخالد) و(كرُم به) ودخولها على الفاعل في نحو هذا يدل على أنّ المقصود بالفعل التعجب، فإذا حذفت احتمل الكلام التعجب وغيره.

<sup>(</sup>١) «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٣٥٢-٣٥٣).

<sup>(</sup>٢) «التصريح» (٢/ ٩٨-٩٩) وانظر حاشية «الخضري» (٢/ ٥٤).

وتدخل في فاعل (كفى) فيفيد الفعل التعجب نصاً، نحو: ﴿ وَكَفَىٰ بِاللَّهِ وَكِيلًا ﴾ [الأحزاب: ٤٨] أي ما أكفاها، ولو حذفت [الأحزاب: ٤٨] أي ما أكفاها، ولو حذفت الباء لم يكن الفعل نصاً في التعجب، فاذا قلت: (كفاك محمد) و(كفاك الماء) و(كفيتك الأمر) لم يكن الفعل نصاً في التعجب الأمر) لم يكن الفعل نصاً في التعجب بل يحتمل التعجب وغيره، ونحوه قول الشاعر:

### كفى الشيب والإسلام للمرء ناهيا

وهذا لا يكون في (كفى) وحدها، بل في غيرها أيضاً، فيقال «نهاك بمحمد رجلاً»(١) على معنى التعجب.

وقد تدخل هذه الباء في أساليب أخرى تفيد التعجب، نحو (ناهيك به رجلاً) و(حسبك به رجلاً) فاذا قلت (حسبك درهم) لم يكن فيه معنى التعجب، وكذا اذا زدت الباء في (حسب) فقلت (بحسبك درهم) فإنه ليس تعجباً، بل هي مزيدة للتوكيد، ومنه الأثر (بحسب ابن آدم من الدنيا لقيمات يُقمِن صلبه) فإذا دخلت على الخبر كان الكلام تعجباً نصا نحو (حسبك بخالد شاعراً).

وقد تقول: قد يفيد الكلام التعجب بدونها، نحو (ناهيك محمد) و(حسبك خالد) فنقول: قد يكون ذلك ولكن الكلام عند ذاك ليس نصا في التعجب، بل هو محتمل للتعجب وغيره، فإذا جئت بالباء كان للتعجب نصاً.

### الفرق بين فعُل وما أفعل وأفعل به:

تقول: ما أكرم خالداً، وأكرم بخالد، وكرم خالد وكرم بخالد، فما الفرق بين هذه التعبيرات؟.

أما الفرق بين (ما أكرم خالداً) و(اكرم بخالد) فقد مرّ.

وأما (كرم خالد) فيدلّ على التحول في الصفة، فالتعجب بـ (فعُل) معناه أن الوصف تحول في صاحبه وتمكن منه الى درجة يتعجب منها، فقولك (ما أحسن خالداً) معناه انك تتعجب من حسن خالد، وأما (حسن خالد) فمعناه أنّ خالداً اتصف بالحسن، وتمكن منه

<sup>(</sup>١) انظر «معاني القرآن للفراء» (٢/ ١١٩ – ١٢٠).

الوصف الى درجة يتعجب منها، ففي (فعُل) معنى التحول بخلاف (ما أفعل) فإنّ (ما أفعل) للتعجب من الامر كما هو الآن من دون نظر الى الماضي، أما (فعُل) فيفيد التحول الى درجة التعجب، فالمتعجّب بهذا الفعل ينظر الى الأصل الذي بدأ منه الفعل، ثم بلغ هذا المبلغ.

تقول: (ما أكبر هذه الكلمة) تصفها بالكبر الآن، فإذا قلت (كبرت كلمة) كان معناها أنّ هذه الكلمة قبلت، فبلغت من الكبر درجة عظيمة يتعجب منها، قال تعالى: ﴿ وَيُمْذِرَ النَّهِ عَالَوا أَنَّحَكَ اللَّهُ وَلِدًا مًا لَهُم بِهِ مِنْ عِلْمِ وَلَا لِآبَآبِهِمَّ كَبُرَتْ كَبُرَتْ كَلِمَةٌ غَنْبُحُ مِنْ أَفَوْهِهِمْ ﴾ الذيب قالُوا أَنَّحَكُ أَنَ هذه الكلمة خرجت من أفواههم، واتسعت وأضلت خلقاً كثيرين فتعجّب من هذه الكلمة كيف بلغت هذا الكبر.

ونحوه قولك: (ما أبشع هذه الفعلة) و(بشُعت هذه الفعلة) فإنّ العبارة الأولى تصف الفعلة بالبشاعة الآن، وأما الثانية فإنّها تفيد أنّ الفعلة أخذت بالبشاعة ازدياداً حتى وصلت إلى حد فظيع يتعجب منه.

فصيغة (ما أفعل) تصف الحال وصيغة (فعُل) تصف تطور الحال وتحوله، يدلك على ذلك أنّ صيغة (فعُل) لا يزال فيها معنى الحدث، وأنّ الفعلية لم تنمح كما انمحت من صيفة (ما أفعل)، وانّ الفعل لا يزال يسند الى فاعل مرفوع، وانه تتصل به تاء التأنيث الساكنة، ويرفع الضمير مما يدل على أنّ الحدث لا يزال واضحاً في هذا الفعل.

وتفيد صيغة (فعل) أيضا التعجب على وجه الاستمرار والثبات، وذلك أنّ (فعُل) يدلّ على الثبوت أصلاً أو تحويلاً، فقولك (ما أحسن هذا المكان) يصف المكان بالحسن في وقت تعجبك، وأما (حسن هذا المكان) فإنّه يفيد التعجب من هذا الحسن، فهي حسنة على وجه الدوام، قال تعالى في وصف الجنة: ﴿حَسُنَتْ مُسْتَقَدًّا وَمُقَامًا﴾ [الفرقان: ٢٦] فهي حسنة على وجه الدوام، وقال يصف رفقة أهل الجنة: ﴿ وَحَسُنَ أُولَتِهِكَ رَفِيقًا ﴾ [النساء: ٦٩] يصفهم بالحسن على وجه الدوام والاستمرار.

أما اذا قلت (كبر بها كلمة) و(حسن به مقاماً) كانت العبارة تنصيصاً على معنى التعجب وتاكيداً له، ولا يبعد فيما أرى أن يقال إنّ الباء تفيد الالصاق على معنى التصق الكبر بالكلمة فهو لايفارقها، والتصق الحسن بالمقام، تقول (صبر بمحمد) ومعناه التصق الصبر بمحمد فهو لا يفارقه، وتقول في غير هذا الباب (كفى بالزمن واعظاً) أي التصقت الكفاية بالزمن، والله أعلم.

### ٤- التعجب بالنداء

يتعجب بالنداء وذلك بادخال لام جر مفتوحة على المتعجب منه، مسبوقة بحرف النداء (يا) نحو باللماء! ياللهول! ياللعجب! يالله! يالك شاعراً! وقد تحذف اللام فيجاء بالف في آخر المتعجب منه، فيقال: يا عجبا! ياهولا! والتعجب بالنداء على وجهين:

أحدهما: أنْ ترى أمراً عظيماً فتتعجب منه بندائه، فتقول مثلاً: ياللماء! اذا تعجبت من كثرته. وياللهول! اذا رأيت هولاً عظيماً فتتعجب من فظاعته.

جاء في (شرح ابن يعيش): «واما دخول اللام للتعجب، فنحو قولهم: (يا للماء) كأنهم رأوا عجباً وماء كثيراً، فقالوا تعال يا عجب، وياماء، فإنّه من ابانك ووقتك، وقالوا: (يا للدواهي) أي تعالين، فإنه لا يستنكر لكن لانه من احيانكن»(۱).

والوجه الآخر أن ترى امراً تستعظمه، فتنادي من له نسبة إليه أو مكنة فيه، نحو يا للعلماء (٢)، وذلك كأن ترى جهازاً علمياً يبهرك فتنادي العلماء للاطلاع عليه، أو تناديهم متعجباً من عملهم وصنعهم، وكأن تسمع قصيدة تهزك فتقول يا للشعراء، متعجباً من فعلهم أو تدعوهم لسماع هذا الشعر متعجباً منه.

والتعجب بالنداء قياس مطرد.

فإذا حذف اللام جئت بالالف في آخره نحو: ياعجبا! يا أسفا!.

والفرق بين هذه الصورة وما قبلها أنّ في الأخيرة مداً للصوت زيادة في التعجب واظهاره، فإذا قلت (يا أسفا) كنت مادّا صوتك بالاسف، بخلاف قولك (يا للاسف) وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ يَكَأَسُفَىٰ عَلَىٰ يُوسُفَ ﴾ [يوسف: ٨٤] فإن فيه مدّ الصوت بالالف للدلالة على شدة الأسف وتمكنه من نفس قائله، ونحو قوله تعالى: ﴿ يَنَوَيّلَتَىٰ لَيْنَبِي لَرَ أَنَّخِذَ فُلَانًا خَلِيلًا ﴾ [الفرقان: ٢٨]، فإنه ابلغ من (يا للويل) لما في مدّ الصوت بالويل من دلالة على فظاعة الويل، ومثله قوله تعالى: ﴿ يَنَوَيّلَتَى مَثَلَ هَدَذَا النّزَابِ فَأُورِى سَوْءَة أَخِي ﴾ [المائدة: ٣١]. وهذا أشبه شيء بالندبة وما فيها من مدّ للصوت، اظهاراً للحسرة والتوجع نحو (واعمراه) (واكبداه)، ويجوز التعجب بـ (وا)(٢)، نحو (واأسفا) لما بينهما من الاقتراب.

<sup>(</sup>١) "شرح ابن يعيش؛ (١/ ١٣١) وانظر «كتاب سيبويه» (١/ ٣٢٠).

<sup>(</sup>۲) «الهمع» (۱/ ۱۸۰)، «التصريح» (۲/ ۸۱).

<sup>(</sup>۳) «المغني» (۱/۲/۱).

ويبدو أنّ التعجب بزيادة الألف في الآخر أكثر ما يكون فيما كان فيه عاطفة قوية عميقة، فيمد الصوت اظهاراً لذلك نحو: يا حسرتاه! يا فرحتاه! قال تعالى: ﴿ أَن تَقُولَ نَفْسُ بَحَسَّرَقَىٰ عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللَّهِ ﴾ [الزمر: ٥٦] وهذا مقام حسرة لا يعدلها حسرة والله أعلم.

وقد يخلو المتعجب منه من اللام والالف، نحو (ياعجب)(١)، قال تعالى: ﴿ يَنَحَسَّرَةً عَلَى اللهِ وَيَنْكَنَا هَذَا آثِومُ الدِّينِ ﴾ [الصافات: ٢٠] وقال: ﴿ يَنَهُ لَنَا يَوْمُ الدِّينِ ﴾ [الصافات: ٢٠] وقال: ﴿ يَنَهُ لَنَا يَوْمُ الدِّينِ ﴾ [يوسف: ١٩].

وهذا تعجب بالنداء أي (ياللحسرة على العباد) ومعناه: أقبلي أيتها الحسرة، فهذا أوانك.

جاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ يَنَحَسَّرَةً عَلَى الْعِبَادِ ﴾: «نداء للحسرة عليهم كأنما قيل لها تعالى يا حسرة، فهذه من احوالك التي حقك أن تحضري فيها، وهي حال استهزائهم بالرسل، والمعنى أنهم أحقاء بأن يتحسّر عليهم المتحسرون، ويتلهف على حالهم المتلهفون، أو هم متحسر عليهم من جهة الملائكة والمؤمنين من الثقلين، ويجوز أن يكون من الله تعالى على سبيل الاستعارة في معنى تعظيم ما جنوه على أنفسهم ومحنوها به، وفرط انكاره له وتعجبه منه (٢).

والتعجب بالنداء على هذه الصورة الاخيرة مستعمل في الدارجة كثيرا، نحو (يا روحي) (ياخسارة) (يافضيحة) (يا عيوني) (يا فرحة مادامت) (ياسلام) بمعنى ياللخسارة! ياللفضيحة! ياللفرحة التي لم تدم وهكذا، وهي تعبيرات عربية فصيحة مراد بها معنى التعجب.

#### ٥- التعجب بتعبيرات معيّنة

قد يتعجب بتعبيرات معيّنة أشهرها:

أ- التعجب بـ (كفي) وما بمعناها.

ويكون ذلك اذا زيد على مرفوعها الباء، نحو (كفى بمحمد شاعراً) و(كفى بالشيب واعظاً) أي يكفيك وعظ الشيب عن غيره، والمعنى: ما أكفىٰ الشيب واعظاً، وما أكفىٰ محمداً شاعراً.

<sup>(</sup>١) «التصريح» (٢/ ١٨١).

<sup>(</sup>۲) «الكشاف» (۲/ ۲۸٥).

وذهب الزّجاج إلى أنّ الباء زيدت في فاعل (كفى) لتضمنه معنى (اكتف)<sup>(۱)</sup>، وهو قريب من معنى التعجب.

قال ابن هشام: «لا تزاد الباء في فاعل كفى التي بمعنى أجزأ وأغنى، ولا التي بمعنى (وقى)، والأولى متعدية لواحد كقوله:

# قليسل منك يكفينسي ولكن قليلك لا يقال له قليل

والثانية متعدية لاثنين، كقوله تعالى: ﴿ وَكَفَى اللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلْفِتَالَ ﴾ [الأحزاب: ٢٥]... ووقع في شعر المتنبي زيادة الباء في فاعل (كفى) المتعدية لواحد قال:

كفى ثُمَـلاً فخـرا بـأنــك منهــم ودهــر لأن امسيــت مــن أهلــه أهــل

ولم أر من انتقد عليه ذلك، فهذا اما لسهوٍ عن شرط الزيادة، أو لجعلهم هذه الزيادة من قبيل الضرورة»(٢).

وقد تزاد في مفعول (كفى) المتعدية لواحد، دالة على التعجب أيضاً، ومنه الحديث (كفى بالمرء إثما أن يحدّث بكل ما سمع) وقوله:

فكفى بنا فضلاً على من غيرُنا حب النبتي محمد إيّاناً (٣)

ومثل (كفى) ما هو في معناها نحو (حسبك بمحمد رجلاً) و(ناهيك بخالد عالماً) و(نهاك بسالم معيناً)، وهي قريبة المعنى من (كفى).

# ب- التعجب بـ (أيّ) الكمالية

وذلك نحو (مررت برجل أيّ رجل) و(بشاعر أيّ شاعر) و(بخالد أيّ رجل) فيؤتى بـ (أيّ) للدلالة على وصف الشيء بالكمال في معنى من المعاني، والتعجب من حاله، وأيّ الكمالية لا تضاف الآ إلى نكرة، وتقع وصفاً لنكرة، وحالاً من معرفة (١٠).

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (۱/۲۰۱).

<sup>(</sup>۲) «المغنى» (۱/۱۰۷).

<sup>(</sup>٣) المغنى (١٠٩/١).

<sup>(</sup>٤) - انظر «شرح ابن عقیل» (۲/ ۱۲).

قال سيبويه: «ومن النعت أيضا مررت برجل أيّما رجل، فـ (أيّما) نعت للرجل في كماله وبذّه غيره كأنه قال: مررت برجل كامل<sup>(١)</sup>.

ويبدو أنَّ أصلها الاستفهام.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): "والذي يقوى عندي أنّ (أيّ رجل) لا يدل بالوضع على معنى في متبوعه بل هو منقول عن (ايّ) الاستفهامية، وذلك أنّ الاستفهامية موضوعة للسؤال عن التعيين، وذلك لا يكون إلاّ عند جهالة المسؤول عنه، فاستعيرت لوصف الشيء بالكمال، في معنى من المعاني والتعجب في حاله، والجامع بينهما أنّ الكامل البالغ غاية في الكمال حيث يتعجب منه، يكون مجهول الحال بحيث يحتاج الي السؤال عنه "(۲).

# ج- التعجب بادخال (ربّ) على الضمير

من أساليب التعجب إدخال (رب) على ضمير الغائب، وتفسيره بتمييز، نحو (ربه رجلاً لقيت) و(ربه امرأةً لقيت)، والمعنى لقيت رجلاً أيّ رجل، أي لقيت رجلاً عظيماً، وهذا الضمير يكون مفرداً، مذكراً، مفسراً بتمييز مطابق للمعنى، فنقول: ربه رجلاً، وربه امرأةً، وربه رجالاً وربه نساء، وهذا «يفعلونه عند إرادة تعظيم الأمر، وتفخيمه فيكنون عن الاسم قبل جري ذكره ثم يفسرونه بظاهر بعد البيان)(٣).

#### د- لله دَرّه

وهي عبارة استعملت في التعجب، نحو (لله دُرّه فارسا)، و(لله دُرّه شاعرا)، ومعنى (الدَّرّ) اللبن، ومعنى الجملة في الأصل: لله لبنه، أي ان الله سقاه لبناً خاصاً، فأصبح فارساً بطلاً أو شاعراً مجيداً، ثم ضمّن معنى التعجب، فأصبح يستعمل في التعجب. وقريب من هذا قولهم: (لله أبوه) و(لله أنت).

<sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۱/ ۲۱۰).

<sup>(</sup>٢) قشرح الرضي على الكافية؛ (١/ ٣٣٢).

<sup>(</sup>٣) فشرح ابن يعيش (٨/ ٢٨).

# ه- التعجب بلام القسم

لا تأتي لام القسم إلاّ اذا اريد بها التعجب<sup>(۱)</sup>، وهي لا تدخل إلاّ على لفظ (الله) نحو (لله لا يؤخر الاجل) وهي مختصة بالأمور العظام<sup>(۲)</sup>، وقد مرّ بنا ذكرها في باب القسم.

# ٦- تعبيرات غير منحصرة تستعمل في التعجب

وهناك تعبيرات غير منحصرة تستعمل في التعجب، وذلك كأن يخرج الاستفهام الى التعجب، نحو: ﴿ مَأْلِدُ وَإِنَا عَجُورٌ وَهَلَذَا بَعْلِي شَيْخًا ﴾ [هود: ٧٧] ونحو (سبحان الخالق المعجب، نحو: ﴿ مَأْلِدُ وَإِنَا عَجُورٌ وَهَلَذَا بَعْلِي شَيْخًا ﴾ [هود: ٧٢] ونحو (سبحان الخالق المعجب) اذا تعجبت من صورة جميلة و(لا اله الآ الله) و(قاتله الله من رجل) و(العظمة لله) وما الى ذلك.

وهي تعبيرات غير منحصرة، وإنما تكون بكل ما يؤدي معنى التعجب.

<sup>(</sup>۱) انظر «کتاب سیبویه» (۲/ ۱۶۶).

<sup>(</sup>٢) انظر «شرخ الرضى على الكافية» (٢/ ٣٦٥).

### المدح والذم

استعمل العرب للمدح والذم (نعم ويئس) وما حوّل الى معناهما من الأفعال، فتقول: (نعم الرجل محمود) و(بئس الرجل سالم).

و(نعم) و(بئس) فعلان ولهما استعمالان:

أحدهما أن يستعملا فعلين متصرفين، مثل سائر الأفعال «فيكون لهما فعل مضارع وأمر واسم فاعل، وغيرها، وهما إذ ذاك للاخبار بالنعمة والبؤس»(١)، تقول: (نعِم الرجل بمعيشته) - بكسر العين- ينعَم فهو ناعم، قال تعالى: ﴿ وُجُوهُ يُومَهِ لِزِنَاعِمَةٌ ﴾ [الغاشية: ٨].

وبئس بها- بكسر العين- يبأس فهو بائس، قال تعالى: ﴿ وَأَطْمِمُواْ ٱلْمَــَآيِسَ ٱلْفَـقِيرَ ﴾ [الحج: ٢٨].

والاستعمال الثاني أنْ يستعملا لانشاء المدح والذم، وهما في هذا الاستعمال جامدان لا يتصرفان.

وهذا القسم الثاني هو مدار بحثنا.

تستعمل (نِعْمَ) و(بشس) للمدح العام، والذم العام، تقول (نعم الرجل محمد) و(بشس الرجل سعيد) فتكون قد مدحت محمداً مدحاً عاماً، وذممت سعيداً ذماً عاماً، ولم تذكر خصلة معينة من خصال المدح والذم.

قال سيبويه: «وأصل نعم ويئس، نعِم، ويئِس، وهما الأصلان اللذان وضعا في الرداءة والصلاح، ولا يكون منهما فعل لغير هذا المعنى"<sup>(٢)</sup>.

وقد تذكر خصلة معينة من خصال المدح والذم، إذا أردت ذلك، فتقول مثلا (نعم خطيب القوم احمد) و(نعم شاعراً حسان)(٣).

# استعمالهما في المدح والذم

لك أن تستعمل (نعم) و(بئس) في المدح والذم بعدة طرائق:

١- أنْ تأتي بالفعل ثم الفاعل، ثم المخصوص بالمدح والذم، فتقول مثلا: (نعم العبد

<sup>(</sup>۱) حاشية «الصيان» (۳/ ۲۲) وانظر «التصريح» (۲/ ۹۶)، «كتاب سيبويه» (۱/ ۳۰۱).

<sup>(</sup>۲) «كتاب سيبويه» (۱/ ۳۰۱-۳۰۲) وانظر «شرح ابن الناظم» (۱۹۳).

<sup>(</sup>٣) انظر حاشية «الصبان» (٣/ ٢٧-٢٨) «وشرح ابن يعيش» (٧/ ١٣٠).

سلمان) و(نعم الصديق الكتاب) (وبئس الخلق الكذب).

٢- أنْ تأتي بالمخصوص بالمدح والذم، أولاً ثم تأتي بعده بالفعل والفاعل، فتقول:
 (محمد نعم الرجل) و(الخيانة بئس الخلق).

٣- أن تأتي بالفعل وتضمر الفاعل، وتأتي بتمييز يفسر الفاعل، ثم تأتي بالمخصوص فتقول: (نعم رجلاً محمد).

٤ – أنْ تبدأ بالمخصوص ثم الفعل، ثم التمييز، فتقول: (محمد نعم رجلًا).

٥- إذا كان في الكلام ما يدل على المخصوص بالمدح والذم، جاز لك أن تستغني عن ذكره وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَاعْتَصِمُواْ بِاللَّهِ هُو مَوْلِنَكُمْ فَنِعْمَ ٱلْمَوْلَى وَنِعْدَ ٱلنَّصِيرُ ﴾ [الحج: ٧٨] أي الله، وكقوله تعالى: ﴿ وَٱلْأَرْضَ فَرَشَنَهَا فَنِعْمَ ٱلْمَنْهِدُونَ ﴾ [الذاريات: ٤٨] أي نحن (١١).

ولا يجوز الاكتفاء بالفعل وفاعله، من دون ذكر مخصوص أو إشارة إليه فليس لك أنْ تقول: (نعم الرجل) ولا (بئس الفاكهة).

فعناصر الأسلوب في المدح والذم هي:

١- فعل المدح والذم.

٢- الفاعل.

٣- المخصوص بالمدح والذم.

وبهذا يختلف فعل المدح والذم عن سائر الأفعال، فإنّ الأفعال قد تكتفي بمرفوعها وهذه لا تكتفي به، بل لابد من تعيين ممدوح أو مذموم.

# عناصر أسلوب المدح والذم

#### ١ - الفعل

ذكرنا أنّ أصل أفعال المدح والذم هما (نعم) و(بئس) فـ (نِعْم) للمدح العام، ويجوز نحويل كل فعل من الأفعال الثلاثية المستوفية لشروط التعجب الى (فَعُل) بقصد المدح والذم سواء كان مضموم العين أصالة كـ (شرُف) و(لؤم) أم تحويلاً كـ (فهُم) و(قضُو) بمعنى

 <sup>«</sup>شرح آبن يعيش» (٧/ ١٣٥).

أجان القضاء كما مرّ في باب التعجب، فيستعمل استعمال (نعم) و(بئس) فيقال: (خبث الرجل سالم) و(كرم الرجل سعيد) فيكون بعد تحويله جامداً، بعد أن كان متصرفاً، ولازماً إنْ كان قبل تحويله متعدياً، ومن ذلك (ساء) المستعمل في الذم، نحو قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا نَرُلُ يَسَاخَيْمٌ فَسَاءً صَبَاحُ ٱلمُنذَرِينَ ﴾ [الصافات:١٧٧]، وقوله: ﴿ أَلَا سَاءً مَا يَرْدُونَ ﴾ [الأنعام: ٣١] فأصله (ساء يسوء) وهو فعل متصرف متعد، تقول: (ساءني هذا الامر) و(يسوؤني ما تفعل) ثم حول الى (فعُل) بقصد الذم فأصبح لازما جامدا.

جاء في (الهمع): «وألحِق بهما، أي: بـ (نعم) في المدح، و(بئس) في الذم عملاً فعُل بضم العين، وضعاً كلؤم، أو شرُف، أو مصوغاً محولاً من ثلاثي مفتوح أو مكسور كعقل ونجس»(١).

«وسن أمثلته (ساء). . . فإنه في الأصل (سوًأ) بالفتح من السوء ضد السرور، من (ساءه الأمر يسوؤه) إذا أحزنه فهو متعد متصرف، فحوّل إلى (فعُل) بالضم فصار قاصراً، ثم ضمّن معنه (بئس) فصار جامداً قاصراً محكوماً له ولفاعله بما ذكرنا في بئس<sup>(۲)</sup>.

وهذه الأفعال تكون للمدح الخاص، أو للذم الخاص بخلاف (نعم) و(بئس) فإنهما للمدح العام، والذم العام، فإذا قلت مثلاً: (كرم الرجل سعيد) كنت مدحته بالكرم، وإذا قلت: (شرف) كنت مدحته بالشرف، وإذا قلت: (لؤم) كنت ذممته باللؤم، واذا قلت (بخل) كنت ذممته بالبخل<sup>(٣)</sup>.

### ٧- فاعل نعم وبئس

يكون فاعل نعم وبئس على ضربين:

الضرب الأول: أن يكون اسماً ظاهراً معرفاً بـ (أل) أو مضافا الى معرّف بـ (أل) فمن الأول قوله (نعم الأدام الخَلّ) وقوله تعالى: ﴿ نِمْمَ ٱلْمَوْلَىٰ وَنِعْمَ ٱلنَّصِيرُ ﴾ [الأنفال: ٤٠]، ومن الثاني قوله تعالى: ﴿ فَنِعْمَ عُقْبَى ٱلدَّادِ ﴾ [الرعد: ٢٤]. وما ورد بغير هاتين الصورتين قليل.

واختُلف في (أل) هذه، فقال الجمهور هي للجنس، واختلف القائلون بذلك على رأيين:

<sup>(</sup>١) «الهمع» (٢/ ٨٧) وانظر اشرح ابن يعيش، (٧/ ١٢٩).

<sup>(</sup>٢) ﴿التصريحِ (٩٨/٢).

<sup>(</sup>٣) انظر حاشية «الخضرى» (٢/ ٤٥).

أحدهما أنها للجنس حقيقة فإذا قلت (نعم الرجل خالد) كان الجنس كله ممدوحاً، ثم خصصت خالداً بالذكر، فتكون قد مدحته مرتين، مرة مع عموم الجنس، ومرة أفردته بالذكر وحده.

جاء في (كتاب سيبويه): «اذا قلت (عبدالله نعم الرجل) فإنّما تريد أنْ تجعله من امة كلهم صالح، ولم ترد أن تعرّف شيئا بعينه بالصلاح بعد نعم»(١).

الثاني: أنها للجنس مجازاً، وذلك لأنك لم تقصد الآمدح معيّن، ولكنك جعلته جميع الجنس مبالغة، فقولك (نعم الرجل خالد) معناه أنّ خالداً هو الجنس كله، أي هو المتصف بصفات الرجولة الكاملة، أو اجتمع فيه ما تفرّق في غيره من صفات الرجولة.

وقال آخرون: هي للعهد، واختلف هؤلاء على قولين:

الأول: كونها للعهد الذهني أي تشير بها الى شيء معهود في الذهن كما تقول: (دخلت السوق) فأنت لا تقصد به الجنس، كما لا تقصد به سوقا معيناً تقدم ذكره، ونحو قولك (اشتريت اللحم)، وكذلك قولك (نعم الرجل خالد) فـ (الرجل) معهود ذهني، ولا يقصد به شخص تقدم ذكره.

والقول الآخر أنها للعهد الشخصي، والمعهود هو الشخص الممدوح أو المذموم، فإذا قلت (نعم الرجل محمد) فكأنك قلت: (نعم هو)(٢).

الذي يبدو أنّ القول بأنّ (ال) تفيد الجنس أرجح، وذلك أنّك تقول (نعم الفاكهة التفاح)، فـ (الفاكهة) جنس عام، و(التفاح) خاص منه.

وتقول: (نعم الأدام الخلّ)، فالأدام عام و(الخل) خاص، و(نعم الشراب الماء) ف (الشراب) جنس عام، و(الماء) قسم منه، وخصه من بينه بالمدح ف (أل) ههنا جنسية كما هو واضح.

ومما يدلّ على أنّ (أل) للجنس لا للعهد، أنّك لا تمدح الشيء بـ (نعم) إذا لم يكن معه فرد من جنسه، فلا تقول مثلاً (نعم مؤلف المفصل الزمخشري) ولا (نعم مؤلف لسان العرب ابن منظور) ولا (نعم الخارج من الجنة آدم)، ولا (نعم أبو البشر آدم) لأنّ مؤلف

<sup>(</sup>١) «كتاب سيبويه» (١/ ١٠٠١) وانظر «شرح ابن عقيل» (٢/ ٢٤).

<sup>(</sup>٢) انظر «التصريح» (٢/ ٩٥)، «الهمع» (٢/ ٨٥).

المفصل واحد هو الزمخشري، ومؤلف لسان العرب واحد هو ابن منظور، لكن يصح أن تقول: (نعم المؤلف الزمخشري)، لأنّ المؤلف جنس، ولا يصح كذلك أنْ تقول: (نعم الخليفة بعد أبي بكر واحد، ولكنك تقول (نعم الخليفة عمر)، ولا تقول: (نعم الرشيد هرون) ولا (نعم الجاحظ عمرو بن بحر) ولا (نعم المبرد محمد بن يزيد) ألا إذا قصدت الوصف وكان المقصود بالرشيد من اتصف بالرشد، والمقصود بالجاحظ من اتصف بالجحظ، عموماً وبالمبرد من اتصف بالتبريد.

ثم ألا ترى أنّك لا تقول (نعم الهلال هذا) ولا (نعمت الشمس هذه) لأنّ ليس هناك جنس تخصه من بينها، إلاّ اذا أردت مدح حال من أحوالها كأن تكون الشمس مشرقة، أو دافئة ونحو ذلك.

فاتضح بهذا أنّ فاعل (نعم)، و(بئس) جنس، و(أل) فيه جنسية، وأما المخصوص بالمدح والذم فقد يكون فرعاً من هذا الجنس، وقد يكون فرداً تقول: (بئس الحيوان الذئب)، فأنت ذممت جنس الذئب من بين جنس الحيوان، ف (الحيوان) عام و(الذئب) خاص منه، وتقول (بئس الرجال عبيد الشهوات) ف (الرجال) جنس عام، و(عبيد الشهوات) جزء منهم، وتقول: (نعم العبد خالد)، ف (العبد) عام و(خالد) واحد من هذا الجنس. فتبين من هذا أنّ الفاعل أعم من المخصوص دائماً وليس العكس فلا تقول (نعم الماء الشراب) ولا (بئس الذئب الحيوان).

وليس المقصود من هذا التعبير أنك تمدح المجنس كله، ثم تخص فرداً أو قسماً منه بالذكر فتكون قد مدحته مرتين، ولا المقصود اجتماع خصال الجنس بالمدح، فيكون هو الجنس مبالغة، وإنّما المقصود تخصيص شيء من بين الجنس بالمدح، فقولك (نعم الشراب الماء) ليس المقصود منه أنك تمدح الشراب كله، ثم تخص الماء منه بالذكر فتكون قد مدحته مرتين، وإنّما المقصود أنْ تمدح الماء من بين الشراب، وكذلك قولك (نعم الرجل خالد) فليس المقصود منه مدح الجنس كلّه وتخصيص خالد بالذكر، ولا المقصود اجتماع خصال الجنس فيه وإنّما المقصود تخصيص خالد بالمدح من بين أفراد الجنس، ولو كان المعنى على ما قاله الاولون لتناقض القولان (نعم الرجل محمد) و(بئس الرجل خالد)، في الأولى مدحت جنس الرجال كله، ثم خصصت محمداً منهم بالذكر، وفي الثانية ذممت الرجال كلهم وخصصت خالداً منهم بالذم، فتكون قد مدحت الجنس مرة، وذممته

مرة أخرى، ونحوه قولك: (نعمت التفاحة هذه) و(بئست التفاحة هذه) فمرة تكون مدحت الجنس كله، ومرة تكون ذممت الجنس كله، ومثله (نعم الخُلُق الصدق) و(بئس الخُلُق الكذب) فتكون مرة مدحت الخلق ومرة ذممته.

ثم انك على هذا تُدخل في المدح مالا خير فيه من الجنس، وتُدخل في الذم مالا سوء فيه، فيدخل في قولك (بشم الرجل خالد) ذم الأنبياء والرسل، ويدخل في قولك (نعم الشراب الماء) و(نعم الطعام اللحم) مدح الغسلين، والغسّاق، والزقوم، وما شاكله من طعام أهل النار، وشرابهم مما ليس فيه شيء يمدح.

فهذا التفسير غير صحيح فيما أحسب، وكذلك التفسير الثاني وهو اجتماع خصال الجنس في شيء واحد، فهذا لا يصح أيضاً، ألا ترى أنه في قولك (بنس الخُلُق الظن) لا يصح أن يقال اجتمع في الظن كل الخلق السيء، وإنّما المقصود كما ذكرت انك تمدح شيئا تخصه من بين جنسه أو تذمه.

والضرب الثاني من فاعل نعم أنْ يكون ضميراً، مستتراً، مفسَّراً بتمييز مطابق للمعنى، نحو (نعم رجلاً خالد) و(نعم رجالاً أنتم) قال تعالى: ﴿ بِنْسَ لِلظَّالِمِينَ بَدَلاً﴾ [الكهف: ٥٠] ولا يجوز أنْ يكون المرفوع فاعلاً لـ (نعم)، اذ لو كان كذلك ما صح أنْ يقال (نعم رجلاً أنت) بل لاتصل بالفعل، لأنه لا يصح أنْ يقال (طاب نفساً أنت) بل يقال (طبت نفساً) ولأنّ المرفوع يدخل عليه الناسخ نحو (نعم رجلا كان محمد)(١١)، ولو كان فاعلاً لم يدخل عليه ناسخ، وتقدير الكلام (نعم الرجل رجلاً أنت)، ولا يجتمع الفاعل والتمييز معاً وقد اجتمعا قليلاً ومن ذلك قوله:

# نعم الفتاة فتاة هند لو بذلت رد التحبة نطقاً أو بايماء

ومن النثر ما حكي من كلامهم (نعم القتيل قتيلًا اصلح بين بكر وتغلب)(٢).

ويدل إضمار الفاعل وتفسيره بالتمييز على أنّ الفعل خرج من الخبر الى معنى آخر، كالتعجب، أو انشاء المدح والذم، تقول (حسن شعراً قاله محمد) و(فشلت خطةً وضعها سالم) فهذا يفيد التعجب، بمعنى (ما أحسن شعراً قاله محمد) و(ما أفشل خطةً وضعها

 <sup>(</sup>١) اشرح الأشموني، (٣/ ٣٣).

<sup>(</sup>٢) انظر «التصريح» (٢/ ٩٥)، «شرح الأشموني» (٣/ ٤٣).

سالم) أو يفيد انشاء المدح والذم، ولا يفيد الاخبار بحسن الشعر، وفشل الخطة ولو صرحت بالفاعل بدل التمييز، فقلت (حسن شعرٌ قاله محمد) و(فشلت خطةٌ وضعها سالم) لاحتمل أنْ يكون إخباراً بذلك، أي يكون اخباراً بأنّ شعراً قاله محمد قد حسن، وإنّ خطة وضعها سالم قد فشلت واحتمل المعنى الأول ايضاً.

فالتمييز الذي يفسر الفاعل، ينقل الفعل من دلالة الاخبار، إلى دلالة الانشاء.

وقد مرّ شيء من هذا في باب الفاعل.

#### نعمًا وبنسما:

تتصل بـ (نعم) و(بئس) (ما) فيقال: (نعم ما) و(بئس ما)، وقد تدغم ميم (نعم) في ميم (ما) فيقال: (نِمِمّا) قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ نِيمًا يَيُظُكُر بِيِّهِ ﴾ [النساء: ٥٨] وقال: ﴿ إِنْ أَلْتَهُ نِيمًا يَيُظُكُر بِيِّهِ ﴾ [النساء: ٥٨] وقال: ﴿ إِنْسَكُمَا الشَّكَوَا بِدِ النَّهُمَ ﴾ [البقرة: ٩٠] وقال: ﴿ إِنْسَكُمَا الشَّكَرَا إِنِهُ اللَّهُمَ ﴾ [البقرة: ٩٣].

واختلف في (ما) هذه على قولين:

الاول: انها تمييز بمعنى (شيء)، فقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَمِنَّا يَمِظُكُر بِيِّة ﴾ معناه: نعم شيئا يعظكم به.

والآخر انها فاعل، وهي اسم موصول، أو معرفة تامة بمعنى الشيء، أي: نعم الشيء يعظكم به

وعلى أية حال فإنّ (ما) كلمة مبهمة يؤتى بها لأغراض متعددة، فقد يكون الغرض من الاتيان بها الإبهام على السامع، نحو أنْ تقول: (بئسما فعلت) فلا تذكر ما فعل، لأنك لا تريد أن يعلم أحد بما فعل عدا المخاطب.

أو قد يكون الأمر معلوماً. فلا تريد أنْ تعيد ذكره فتكتفي بالإشارة اليه.

أو قد يكون ذكره يتطلب كلاماً كثيراً، فلا تريد أنْ تطيل الكلام به، بل توجز القول بوضع كلمة (ما)، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ نِيمًا يَوْلُلكُمْ بِيمِّه ﴾ [النساه: ٥٨] ولم يعد الوعظ ليجعله فاعلاً لـ (نعم)، بل جاء بـ (ما) للدلالة على أنّ كل ما يعظ به ربنا ممدوح.

# ٣- المخصوص بالمدح والذم

يؤتى بالمخصوص بالمدح والذم مرفوعاً بعد الفعل وفاعله، أو بعد التمييز إنْ وجد فيقال: (نعم الرجل خالد) و(نعم رجلا خالد)، وقد يؤتى به مقدماً على الفعل فتقول: (خالد نعم الرجل)، وقد يحذف للدلالة عليه كقوله تعالى: ﴿ حَسَّبُنَا ٱللَّهُ وَنِعَمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾ [الصافات: ٧٥] أي هو، وقوله: ﴿ وَلَقَدْ نَادَكُنَا نُوحٌ فَلَنِعْمَ ٱلْمُجِيبُونَ ﴾ [الصافات: ٧٥] أي: نحن.

وقد اختلف في اعراب المخصوص بالمدح والذم، على ثلاثة أوجه:

١ - إنَّه مبتدأ خبره ما قبله.

٧- إنّه خبر لمبتدأ محذوف وجوباً، تقديره (هو) أي الممدوح أو المذموم.

٣- إنّه بدل من الفاعل (١).

والراجح الأول، لأنه لا يختلف اعرابه تقدم أو تأخر، قاذا قلت (نعم الرجل محمد) أو (محمد نعم الرجل) كان اعرابه واحداً. ولأنه تدخل عليه النواسخ مقدماً ومؤخراً فتقول: (نعم الرجل كان محمد)، و(كان محمد نعم الرجل)، ف (محمد) اسم (كان) و(نعم الرجل) خبرها تقدم أو تأخر، واسم كان مبتدأ في الأصل فدل ذلك على أن المخصوص مبتدا. ولو كان المخصوص خبراً لا نتصب بـ (كان)، بل لم تدخل عليه (كان) لأنها لا تدخل على المبتدأ اللازم الحذف (٢).

وتقول: (نعم الرجل ظننتك) و (ظننتك نعم الرجل) قال: (٣):

يميناً لنعم السيدان وبحدتما على كمل حمال مسن شحيل ومبرم

وأصل الكلام (لنعم السيدان أنتما) ثم أدخل عليه الفعل الناسخ (وجد)، مبنياً للمجهول فارتفع الضمير على أنّه نائب فاعل، وهذا يدل على أنّ الضمير كان مبتدأ، وذلك أنّك تقول (ظننت محمدا قادماً) ف (محمد) في الأصل مبتدأ، فإذا بنيته للمجهول جعلت المفعول

 <sup>(</sup>١) • شرح ابن يعيش؛ (٧/ ١٣٤)، • شرح الأشموني؛ (٣/ ٣٧).

<sup>(</sup>٢) انظر «التصريح» (١/ ١٨٣-١٨٤).

 <sup>(</sup>٣) • شرح الرضى على الكافية (٢/ ٣٤٨)، • الهمع (٢/ ٨٧).

٢٦ \_\_\_\_\_ معاني النحو

الأول نائب فاعل، وابقيت المفعول الثاني منصوباً، فتقول (ظُنَّ محمدٌ قادما) فدل ذلك على أنّ الضمير في البيت، وهو المخصوص، كان في الاصل مبتدأ.

وبذلك يُردّ قول من قال إنّه بدل، فلو كان بدلاً لم تدخل عليه النواسخ، ثم أنّه «لازم وليس البدل بلازم»(١).

## حبذا

من أفعال المدح (حبّذا) تقول: (حبّذا خالد) وهذه الكلمة مركبة من (حبّ) و(ذا) و(حبّ) فعل متصرف في الأصل، تقول (حبّه يحبّه حبأً). وتقول: (حبّ إليّ هذا الشيء حبا وحبّبه إليّ جعلني أحبه)(٢).

وحبذا الامر أي هو حبيب<sup>(٣)</sup>.

جاء في (الهمع) أنّ (حبذا) «كنعم في العمل وفي المعنى، مع زيادة أنّ الممدوح بها محبوب للقلب، (حبذا) وأصله حبب بالضم أي صار حبيباً لامن حبّب بالفتح ثم أدغم فصار حبّ»<sup>(3)</sup>.

وجاء في (شرح ابن يعيش): «اعلم أنّ (حبذا) تقارب في المعنى (نعم) لأنها للمدح كما أن نعم كذلك، إلاّ أنّ حبذا تفضلها بأنّ فيها تقريباً للمذكور من القلب، وليس كذلك نعم...و (حب) فعل متصرف لقوله منه: حبه يحبه...ولمّا نقل الى (فعُل) لأجل المدح والمبالغة كما قالوا، قَضُوا الرجل ورمُو إذا أحذق القضاء، وأجاد الرمي منع التصرف لمضارعته بما فيه من المبالغة والمدح باب التعجب و(نعم) و(بئس). و(حبذا) لزم طريقة واحدة وهو لفظ الماضي وفاعله (ذا) وهو من أسماء الاشارة» (٥).

واما (ذا) فهو اسم إشارة، قيل جيء به ليدل على الحضور في القلب<sup>(٦)</sup>، وقيل خلع منه

1

 <sup>(</sup>١) «شرح الأشموني» (٣/ ٣٧).

<sup>(</sup>۲) «القاموس المحيط» (حب) (۱/ ٥٠).

<sup>(</sup>٣) «القاموس المحيط» (١/ ٥٠).

<sup>(3) «</sup>الهمع» (٢/ ٨٨).

<sup>(</sup>۵) «شرح ابن یعیش» (۷/ ۱۳۸-۱۳۹).

 <sup>(</sup>٦) اشرح الأشموني (٣/ ٤٠).

الإشارة لغرض الإبهام فـ (حبذا) بمعنى: حب الشيء وقيل: (ذا) زائدة (١)، وقيل غير ذلك.

و(ذا) هذا لا يتصرف ولا يتغير، بل هو بلفظ الافراد والتذكير، أياً كان المخصوص فتقول: (حبذا أحمد) و(حبذا عائشة)، و(حبذا الرجال القادمون)، وقد تركبت هاتان اللفظتان، فأصبحتا لفظة واحدة تفيد المدح، وتدلّ على أنّ الممدوح قريب من القلب، فإذا أردت الذم قلت: (لا حبذا).

إنّ طريقة التعبير بهذه اللفظة محددة، ليس لك العدول عنها، فلا بدّ أنْ تأتي بالفعل (حب) ف (ذا) ثم المخصوص، وليس لك أن تفصل بين حب وذا، فلا تقول: حب اليوم ذا خالد، وليس لك أنْ تقدم المخصوص، فلا تقول (خالد حبذا)، وليس لك أن تؤنث الفعل أو تثنيه أو تجمعه، كما أنه ليس لك أن تغير (ذا) فلا تؤنثه ولا تثنيه، ولا تجمعه، فهو أشبه شيء بالمثل كما يقول النحاة (٢).

إنّ هذه اللفظة لفظة مركبة فقد فيها كل من عنصري التركيب خصائصه، فليس في (حب) خصائص الفعل، ولا في (ذا) خصائص اسم الإشارة وذلك أنه:

١ – لايجوز تأنيث (حبّ) إذا كان المخصوص مؤنثاً، فلا تقول: حبت ذي هند.

٢- تدخل عليه (لا) النافية إذا أردت الذم فتقول (لاحبذا)، و(لا) النافية لا تدخل على الفعل الماضي، إلا إذا تكرر أو أريد به الدعاء، ولا تدخل على فعل جامد وهذا فعل ماض جامد ومع ذلك قد دخلت عليه (لا).

٣- إن اسم الإشارة (ذا) لا يتغير بتغير المخصوص، فلا يؤنث، ولا يثني، ولا يجمع.

٤- لا يفصل بين الفعل و(ذا).

من هذا يتبين أنّ (حب) و(ذا) كلمتان تركبتا لإفادة المدح، ويؤتى بالمخصوص بعدهما. المخصوص بالمدح:

يؤتى بالمخصوص بعد حبذا نحو قوله:

يا حبذا جبل الريّان من جبل

وحبذا ساكن الريّان من كانا

<sup>(</sup>١) اشرح الرضى على الكافية، (٢/٣٥٣).

<sup>(</sup>۲) اکتاب سیبویه (۱/ ۳۰۲).

ولا يجوز أن يتقدم المخصوص على الفعل، فلا تقول (محمد حبذا) كما لا يجوز أن يدخل عليه فعل ناسخ، فلا تقول (حبذا كان محمد) كما يقال؛ (نعم الرجل كان محمد)(١٠).

وقد يستغنى عنه إذا دل عليه دليل نحو قوله:

ألا حبــذا لــولا الحيــاء وربمــا منحــت الهــوى مــن ليــس بــالمتقــارب وقوله:

### فحبذا ربا وحب دينا

ويجوز أنْ يقع اسم إشارة فيقال: (حبذا هذا القادم). (حبذا هذا المسافر). قال:

## فيا حبذا ذاك الحبيب المبسمل

وقال:

# ألا حبذا ياعز ذاك التساتر(٢)

وهذا يدل على أن (ذا) خلع عنها معنى الإشارة، إذا لو كانت باقية على معنى الإشارة لكان التعبير ضعيفاً سمجاً.

وقد يؤتى قبل المخصوص، أو بعده، باسم نكرة منصوب مطابق له في المعنى نحو: (حبذا رجلين الخالدان) و(حبذا الخالدان رجلين)، وقد اختلف في هذا الاسم النكرة فقيل: هو تمييز مطلقاً وقيل: حال مطلقاً، وقيل: إن كان مشتقاً فهو حال، وإنْ كان جامداً فهو تمييز، وقال أبو حيان: «المشتق أن اريد تقيد المدح به حال. وغيره وهو الجامد.

والمشتق الذي لم يرد به ذلك، بل تبيين حسن المبالغ في مدحه تمييز.

مثال الأول ولا يصح دخول (من) عليه (حبذا هند مواصلة) أي في حال مواصلتها. والثاني: وتدخل عليه (من): حبذا زيد راكباً (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر «شرح ابن یعیش» (۷/ ۱۳۹)، «التصریح» (۲/ ۹۹).

<sup>(</sup>Y) «الهمع» (Y/ PA).

<sup>(</sup>m) «الهمع» (r/ ۸۹).

والحق أنّه بحسب المعنى، فقد يكون تمييزاً وقد يكون حالاً، وليس للجمود والاشتقاق دخل في ذلك. تقول: (حبذا الماء بارداً) وقيل: (حبذا المال مبذولاً بلا سرف) فهذا حال ولا يصح أن يكون تمييزاً بحال.

وتقول: (حبذا ذهبك سواراً) و(حبذا قمحك خبزاً) و(حبذا نارك رماداً) فالمنصوب ههنا حال وإن كان جامداً لأن المقصود أن الأمر محبوب في هذه الحال.

وتقول: (حبذا أخوك رجلاً) و(حبذا هند امرأة) وهذا تمييز، وقد تدخل عليه (من): حبذا أخوك من رجل قال:

ياحبذا جبل الريان من جبل وحبذا ساكن الريان من كانا

وقد يحتمل في بعض التعبيرات، الحالية والتمييز، فإنْ أردت تقييد المدح به فهو حال، وإنْ لم ترد كان تمييزاً، وذلك نحو (حبذا أخوك راكباً) فإذا أردت أنْ تمدحه في حال ركوبه كان حالاً، وإنْ لم ترد تقييد المدح في حال الركوب، كان تمييزاً على معنى (حبذا أخوك من راكب) أي هو راكب جيد، ونحوه (حبذا خالد أباً) فإنْ أردت مدحه في حال أبوته كان حالاً، وإذا أردت أنه أب جيد، أي حبذا هو من أب، كان تمييزاً.

#### حت

قد تفرد (حب) عن (ذا) فتقول: حب خالد، وحب الشعر.

وهذا من باب تحويل الأفعال الى (فعُل) بقصد المدح، نحو بلُغ، وعظُم، ويجوز عند ذاك فتح حاثها وضمها، فتقول: (حَبّ سعيد) و(حُبّ سعيد) بفتح الحاء وضمها أما إذا ركبت فلا يجوز فيها الآ الفتح<sup>(۱)</sup>.

ويجوز جر فاعلها بالباء الزائدة تشبيها بفاعل أفعِلْ في التعجب، تقول: «حب بفلان أي ما أحبه» (٢). قال الشاعر:

فقلت اقتلوها عنكم بمزاجها وحب بها مقتولة حين تقتل

<sup>(</sup>١) انظر «شرح ابن يعيش» (٧/ ١٤١)، «شرح الرضى على الكافية» (٢/ ٣٥٣)، «التصريح» (٢/ ١٠٠).

<sup>(</sup>٢) «القاموس المحيط» (حب) (١/ ٥٠).

وقال:

منه إلا صفحة أو لمام(١)

حسب بسالسزُّور السذي لا يسرى أي أحبب بالزور.

### والخلاصة:

إنه إذا أفرد الفعل (حب) من (ذا) جاز فيه فتح حائه وضمها وجاز فيه جر فاعله بالباء الزائدة وعدمه. أما إذا ركبت فلا يجوز فيه الآ فتح الحاء، ولا يجوز جر فاعله بالباء الزائدة.

وإنّ الجر بالباء الزائدة يفيد التعجب، وعدم الجر يحتمل المدح ويحتمل التعجب، كما سبق تقرير ذلك في مكانه.

<sup>(</sup>١) انظر «التصريح» (٢/ ٩٩)، «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٣٥٣).

## اسم التفضيل

يفاضل بين الشيئين أو الأشياء باسم التفضيل الذي يصاغ على وزن (أفعل) بشروط معينة (۱)، نحو (أكرم)، و(أحسن) وقد سقطت الهمزة من كلمتي (خير وشر) والأصل: أخير وأشر، قال تعالى: ﴿ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ ﴾ [الأعراف: ١٢]. وقيل في (أحبّ) (حبّ) قليلاً.

ويدل اسم التفضيل على الزيادة في أصل الفعل غالباً (٢)، ولا يخلو المفضل عليه من مشاركة المفضل في المعنى في الغالب، كقولك: (خالد أفضل من عباس) فإنّ في كليهما فضلًا، غير أنّ خالداً يزيد فضله على فضل عباس، ومثله قولك (سيبويه أنحى من الكسائي) «فالكسائي مشارك لسيبويه في النحو، وإنْ كان سيبويه قد زاد عليه في النحو» (٣).

وقد تكون المشاركة تقديرية لا حقيقية، وليس ثمة مشاركة بين المفضل عليه في أصل الوصف كقول القائل، وقد خُير بين أن يُقتل بالسيف، أو أنْ يُحرق بالنار (لأنّ أقتل بالسيف أحبّ إليّ من أنْ أحرق بالنار) وليس في أحدهما استحباب حقيقة، ولكنه اختيار شيء مكروه على شيء أكره إليه، يعنى أنه إذا كان لابد من اختيار احدى القتلتين فتلك أحبّ اليّ أو اقلّ بغضا الى .

جاء في (الهمع): "والمراد بقولنا ولو تقديراً مشاركته بوجه ما، كقولهم في البغيضين»: (هذا أحسن من هذا) وفي الشريرين: (هذا خير من هذا) وفي الصعبين (هذا أهون من هذا) وفي القبيحين (هذا أحسن من هذا) وفي التنزيل: ﴿ قَالَ رَبِّ ٱلسِّجْنُ أَحَبُ إِلَى مِمَّا يَدْعُونَنِي ٓ إِلَيْهِ ﴾ [يوسف: ٣٣].

وتأويل ذلك: هذا أقل بغضاً وأقل شراً وأهون صعوبة وأقل قبحا»(٤).

قال تعالى: ﴿ أَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَهِ ذِخَيَّ مُسْتَقَرَّا وَأَحْسَنُ مَقِيلًا ﴾ [الفرقان: ٢٤] وليس ثمة اشتراك في الخير بين المستقرين، فليس عند أصحاب النار خير، بل هو شر محض.

 <sup>(</sup>١) يصاغ أسم التفضيل من كل فعل ثلاثي تام متصرف مثبت مبني للمعلوم ليس الوصف منه على أفعل فعلاء قابل للتفاوت، وهي الشروط التي مرت في صوغ فعل التعجب.

<sup>(</sup>۲) انظر حاشية «الخضري» (۲/ ٤٦).

<sup>(</sup>m) "Ilbaa" (1/3.1).

<sup>(3) «</sup>الهمع» (٢/ ١٠٤).

ومن هذا القبيل ما يستعمل في التهكم نحو قولك (هو أخطب من الاخرس) و(هو أنطق من الجدار وأعلم من الحمار) فليس ثمة مشاركة بين المفضل والمفضل عليه في أصل الوصف، ولكنه يراد بذلك التهكم، لأنّه يعلم أنّ الصفة منتفية عن المفضل عليه أصلاً.

جاء في (شرح الكافية) للرضي: «ويقال في التهكم (أنت أعلم من الحمار) فكانك قلت: ان أمكن أن يكون للحمار علم فأنت مثله مع زيادة، وليس المقصود بيان الزيادة بل الغرض التشريك بينهما في شيء معلوم انتفاؤه عن الحمار»(١).

وقد يكون التفضيل على وجه آخر، وهو أنْ تفضل شيئاً في كمال اتصافه بصفته على شيء آخر متصف بصفة أخرى، مغايرة لتلك الصفة كقولهم (العسل أحلى من الخل) وليس الخل مشاركاً للمسل في الحلاوة، وإنما المعنى أن اتصاف العسل بالحلاوة اكثر من اتصاف الخل بالحموضة، ومنه قولهم (الصيف أحر من الشتاء) أي أن اتصاف الصيف بالحرارة اشد من اتصاف الشتاء بالبرودة.

جاء في (كليات أبي البقاء): «وقد يستعمل (أفعل) لبيان الكمال والزيادة في وصفه الخاص، وإنْ لم يكن الوصف الذي هو الأصل مشتركاً، وعليه قولهم (الصيف أحر من الشتاء) أي الصيف أكمل في حرارته من الشتاء في برودته»(٢).

قالوا وقد يأتي اسم التفضيل لغير قصد المفاضلة، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِى يَبُدُوُّا ٱلۡخَلۡقَ ثُمَّ يُعِيدُوُ وَهُوَ أَهْوَتُ عَلَيْهُ ﴾ [الروم: ٢٧] ﴿فإنما تأويله وهو عليه هيّن لأنه لا يقال: شيء أهون عليه من شيء (٣).

وأرى أن في هذا مفاضلة أيضاً، وذلك لأنّ الإعادة أسهل من الابتداء بالنسبة إلى عقولنا وانْ لم يكن شيء أهون من شيء عليه سبحانه غير أنّ الكلام جاء على سبيل المحاجّة فإنهم كانوا يستبعدون البعث حتى قال قائلهم: ﴿ مَن يُحْي ٱلْمِظَائِم وَهِي رَمِيكُ ﴾ [يس: ٧٨] فقال لهم إنّ الإعادة أسهل من البدء، فهو الذي بدأ الخلق واعادته أهون وأيسر في حكم العقل، فلماذا تستبعدون البعث بعد الموت؟.

<sup>(</sup>١) «شرح الرضي» (٢/ ٢٣٩)، وانظر «الكليات ابي البقاء» (٣٩).

<sup>(</sup>۲) «كليات ابي البقاء» (۳۹) وانظر «الهمع» (۲/ ۱۰٤).

<sup>(</sup>٣) «المقتضب» (٣/ ٢٤٥).

قالوا وقد يقصد باسم التفضيل «تجاوز صاحبه وتباعده عن الغير في الفعل، لا بمعنى تفضيله بالنسبة اليه بعد المشاركة في أصل الفعل، بل بمعنى أن صاحبه متباعد في أصل الفعل متزايد الى كماله فيه على وجه الاختصار فيحصل كمال التفضيل»(١).

وهذا الكلام فيه حق فإنّ اسم التفضيل قد يستعمل لا لتفضيل شيء على شيء آخر مغين، بل قد يراد به مجرد الزيادة في أصل الوصف، وذلك كقوله تعالى: ﴿وَلاَ نَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيمِ إِلّا بِالنِّي هِيَ آحَسَنُ حَتَّى يَبُلُغُ أَشُدَّهُ ﴾ [الأنعام: ١٥٢] فليس المقصود هنا التفضيل على شيء معيّن، بل المقصود أن يقربوا مال اليتيم بمزيد الحسن، ومثله قوله تعالى: ﴿وَقُل لِمِيادِي يَقُولُوا الّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [الإسراء: ٥٣] وقوله: ﴿ آدْفَعٌ بِالّتِي هِيَ أَحْسَنُ السّيّيّمَةُ ﴾ [المؤمنون: ٩٦]، فإنّ المراد من كل ذلك الزيادة في الحسن.

ولا يمتنع تقدير مفضل عليه، كأن تقول (وجادلهم بالتي هي أحسن من غيرها) ونحو ذلك، غير أنّ ما ذكرناه أظهر وأوضح، والله أعلم.

ومما جاء في التفضيل قولهم: (هو أعقل من أن يكذب) و(هو أعلم من أن يجهل) و(أنت أكرم عليّ من أن أضربك) و(هو أبخل من أن يجود).

وظاهر هذا التعبير مشكل لأننا إذا أولنا أن والفعل بالمصدر، صار الكلام (هو أعقل من الكذب، وأعلم من الجهل، وأكرم من الضرب، وأبخل من الجود) ولا معنى له، وقد قدر له سيبويه مضافاً محذوفاً هو (صاحب)، فالمعنى عنده (أنت أكرم من صاحب الضرب) و(أنت أحلم من صاحب الجهل).

جاء في (كتاب سيبويه): «ومثله في السعة: (أنت أكرم عليّ من أن أضربك) و(أنت أنكد من أن تتركه) إنما تريد أنت أكرم عليّ من صاحب الضرب، وأنت أنكد من صاحب تركه، لأنّ قولك (أن أضربك وأن تتركه) هو الضرب والترك، لأنّ (أن) اسم و(تتركه وأضربك) من صلته كما تقول: يسؤوني أن أضربك، أي يسؤوني ضربك، وليس يريد أكرم عليّ من الذي أوقع به الضرب»(٢).

<sup>(</sup>١) (الكليات؛ (٣٩).

<sup>(</sup>٢) «كتاب سيبويه» (١/٩/١).

وهو بعيد لأنّ قولك (هو أحلم من صاحب الجهل) أو (أحلم من صاحب جهله) و(أعقل من صاحب الكذب) و(أبخل من صاحب الجود) لا يعطي المعنى المراد، كما أنه لا مدح فيه فهو تفضيل على الناقص أو تنقيص من الفاضل.

وقيل المقصود بالمصدر الوصف، فالمقصود بقولك (أنتَ أكرم عليّ من أن أضربك) أنت أكرم عليّ من المضروب، وكذلك: (أنت أحلم من الجاهل) و(أعقل من الكاذب) و(أبخل من الجواد) وهو تفضيل على الناقص أيضاً<sup>(۱)</sup>، في غير الأخيرة ولا يؤدي المعنى.

والمقصود من هذا التعبير بعد المفضل عن الشيء المذكور بسبب وصفه، فقولك (أنت أعقل من أن تكذب) معناه أنت بعيد من الكذب بسبب عقلك، وقولك (أنت أحلم من أن تجهل) معناه أنت بعيد من الجهل بسبب حلمك، و(من) هذه ليست تفضيلية بل هي لمجرد المجاوزة وأصلها ابتداء الغاية كقولك (خرج من الدار) فإن معناه أنه فارقها وتركها بخروجه وكان ابتداء خروجه منها، وكذلك (هو أعقل من أن يكذب) معناه أنه فارق الكذب بسبب عقله، وفارق الجهل بسبب حلمه، وليس المقصود تفضيل شيء على شيء وإنما جيء بالوصف على صيغة (أفعل) لبيان الزيادة في الوصف.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وأما نحو قولهم: (أنا أكبر من الشعر) و(أنت أعظم من أن تقول كذا) فليس المقصود تفضيل المتكلم على الشعر، والمخاطب على القول بل المراد بعدهما عن الشعر والقول.

وأفعل التفضيل يفيد بعد الفاضل من المفضول، وتجاوزه عنه ف (من) في مثله ليست تفضيلية بل هي مثل ما في قولك (بنتُ من زيد وانفصلت منه) تعلقت به (أفعل) المستعمل بمعنى متجاوز وبائن بلا تفضيل، فمعنى قولك (أنت اعزّ عليّ من أن أضربك) أي بائن من أن أضربك من فرط عزتك عليّ. وإنما ذلك لأن (من) التفضيلية يتعلق بأفعل التفضيل بقريب من هذا المعنى، ألا ترى أنك إذا قلت (زيد أفضل من عمرو) فمعناه زيد متجاوز في الفضل عن مرتبة عمرو. ف (من) فيما نحن فيه كالتفضيلية الأ في معنى التفضيل، ومنه قول أمير المؤمنين علي رضي الله عنه (ولهي بما تعدك من نزول البلاء بحسنك والنقص في قوتك أصدق وأوفى من أن تكذبك أو تغرك) أي هي متجاوزة من فرط صدقها عن الكذب(٢)».

انظر حاشية «الصبان» (٣/٥٠).

<sup>(</sup>٢) "شرح الرضي على الكافية (٢/ ٢٣٩).

ویجوز فیما أری أنّ أصله (أنت أعقل من أن تكون شخصاً یكذب) و (هو أحلم من أن یكون شخصاً یكذب و هو أحلم من أن یكون شخصاً یجهل) فحذف ما حذف فصار (أنت أعقل من أن یجهل) فیبقی التفضیل علی حاله ومعناه، والله أعلم.

## تعديه الى المفعول:

إنّ اسم التفضيل لا يتعدى بنفسه إلى المفعول، بل يتعدى بواسطة حرف الجر، فهو يتعدى الى المفعول به عموماً باللام، تقول (هو أطلب للثأر، وأضرب منك لزيد) وأصله يطلب الثأر ويضرب زيداً، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَهُمْ لِنَعْلَمَ أَيُّ اَلْجِزْبَيْنِ أَجْصَىٰ لِمَا لَبِثُواً أَمَدًا﴾ [الكهف: ١٢] وأصله: يحصى ما لبثوا.

فإنْ كان من فعل دال على علم أو جهل، عدي بالباء، تقول (هو اعرف به وأدرى بكم وأجهل به) أي يعرفه ويدريكم ويجهله، قال تعالى: ﴿ رَّبُكُمْ أَعَلَوُ بِكُوْ ﴾ [الإسراء: ٥٤] وأجهل به وأصله يعلمكم، وهذه الباء قد تستعمل مع مفعول هذه الأفعال، فأنت تقول (هو يعلم به ويحهل به ويدري به). قال تعالى: ﴿ أَلْرَبُكُمْ إِنَّ اللّهَ يَرَىٰ﴾ [العلق: ١٤].

وإن كان اسم التفضيل من فعل دال على الحب والبغض، عدي باللام الى ماهو مفعول في المعنى وبـ (الى) الى ماهو فاعل في المعنى، تقول: (هم أحب الناس الى خالد) أي أن خالداً يحبهم. وتقول: (هم أحب الناس لخالد) أي هم يحبون خالداً. قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ عَالَمَنُوا أَشَدُ حُبّاً لِلَّهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥] أي يحبون الله، ونقول (هم أبغض الناس الى سعيد) أي ان سعيداً يبغضهم، وتقول: (هم أبغض الناس لسعيد) أي هم يبغضونه.

وإنْ كان من فعل يتعدى إلى اثنين، عُدي إلى أولهما باللام، وترك الثاني منصوباً نحو (هو أكسى الناس للفقراء الثياب).

وإنْ كان من فعل يتعدى بحرف جر عُدّي اسم التفضيل بذلك الحرف نفسه تقول: (هو أزهد في الدنيا وأسرع الى الخير(١٠).

<sup>(</sup>١) انظر «شرح الأشموني» (٣/ ٥٦)، **«شرح الرضي» (٢/ ٢٤٤)، «الهمع»** (٢/ ١٠٢).

# أوجه التفضيل

يستعمل اسم التفضيل على أحد ثلاثة أوجه:

١- أن يكون مجرداً من (أل) ومن الإضافة، فيكون مفرداً مذكراً، وتتصل به (من) لفظاً نحو (محمد أفضل من بكر) أو تقديراً، نحو قوله تعالى: ﴿ أَنَا أَكْثَرُ مِنكَ مَالاً وَأَعَزُ نَفَرًا ﴾ [الكهف: ٣٤] أي منك (١) وإذا كان اسم التفصيل يفيد مجرد الزيادة في أصل الوصف لا تفضيل شيء، لم تقترن به (من) كما سبق ذكره.

٧- أن يكون مضافاً وهو على ضربين:

أ- أن يكون مضافاً إلى نكرة، فيلزم الإفراد والتذكير، نحو: (محمد أفضل رجل) و(عائشة أفضل امرأة) ويلزم المضاف اليه أنْ يطابق الموصوف، نحو (المحمدان أفضل رجلين) و(المحمدون أفضل رجال) و(الهندات أفضل نسوة).

ب- أن يكون مضافاً إلى معرفة، وتجوز فيه المطابقة وعدمها، نحو؛ (هند أفضل النساء أو فُضلى النساء) و(المحمدان أفضل الرجال أو أفضلا الرجال)، قال تعالى: ﴿ وَلَـُجِدَنَّهُمْ أَخْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَمَلُنَا فِي كُلِّ فَرَّيَةٍ أَكَنِّيرً مُتَجْرِمِيهَا﴾ [الأنعام: ١٢٣] فطابق.

وثمة فرق بين المطابقة والافراد، فإنّ الافراد يقصد به التفضيل تنصيصاً، وأما المطابقة فهي تحتمل أنّ المراد باسم التفضيل مجرد الزيادة في الوصف وتحتمل التفضيل ايضاً كما تحتمل أنّ المقصود به الذات لا الوصف، قال تعالى: ﴿ وَلَنَجِدَنَّهُمْ أَحْرَصَ النّاسِ عَنَ حَيَوْةٍ ﴾ [البقرة: ٩٦] وقال: ﴿ لَتَجِدَنَّ أَشَدّ النّاسِ عَذَوَةً لِلَّذِينَ ءَامَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ اَشْرَكُوا وَلَا يَعْدَوْهُ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا الّذِينَ اللّهُ اللّهِ وَقَالَ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهِ الله وقال: ﴿ أَوْلَتُهِكَ هُمْ شُرُّ الْبَرِيّةِ ﴾ [المائدة: ٢] فافرد في كل ﴿ أَوْلَتُهِكَ هُمْ شُرُّ الْبَرِيّةِ ﴾ [البينة: ٢] فافرد في كل ذلك والمقصود به التفضيل نصاً.

وقال: ﴿ وَكَذَٰلِكَ جَمَلُنَا فِي كُلِّ قَرْبَتِمْ أَكَنِمُ مُجْرِمِيهَا ﴾ [الأنعام: ١٢٣] وقال: ﴿ وَمَا نَرَنْكَ أَنَّبُعَكَ إِلَّا ٱلَّذِينَ هُمُّ أَرَاذِلْنَا﴾ [هود: ٢٧] فطابق، وقد يقصد بذلك التفضيل وقد يقصد بهم الأشخاص الموصوفون بهذه الصفات، أي الذوات بمعنى هذا الصنف من

<sup>(</sup>١) انظر «شرح ابن عقيل» (٢/ ٤٦-٤٧)، هشرح ابن يعيش، (٦/ ٩٦-٩٧).

الناس، وقد يكون المقصود به الزيادة في الوصف. فإنّك قد تقول مثلاً (هذا أحسن العراق) ولا تقصد به التفضيل على العراق، وإنما تقصد هذا هو الاحسن الذي في العراق أو الأحسن العائد الى العراق، فإنْ قصدت نحو هذا المعنى وجبت المطابقة لأنّك لم تقصد به المفاضلة، فتقول: (هؤلاء أحاسن العراق) أي الأحاسن العائدون الى العراق. فالإفراد يدل على التفضيل نصاً وأما المطابقة فهي تحتمل التفضيل وعدمه.

ولا يضاف (أفعل) إذا قصد به التفضيل إلى شيء إلا وهو بعضه، كقولك: (خالد أفضل الرجال) فإن خالداً رجل ولا يصح أن تقول (خالد أفضل النساء)، وتقول: (أبو بكر أفضل بني مخزوم) لأنه ليس منهم بل بني تيم) أي هو منهم، ولا يصح أن تقول (أبو بكر أفضل بني مخزوم) لأنه ليس منهم بل يجب أن تقول به (من) اذا أردت ذلك فتقول: (أبو بكر أفضل من بني مخزوم) و(فاطمة أفضل من كثير من الرجال)، فإنّ التفضيل به (من) لا يشترط أنْ يكون المفضل من جنس المفضل عليه.

جاء في (المقتضب): «ولا يضاف (أفعل) الى شيء الآ وهو بعضه، كقولك: (الخليفة أفضل بني هاشم)، ولو قلت: الخليفة أفضل بني تميم كان محالاً، لأنه ليس منهم . . وكذلك تقول (الخليفة أفضل من بني تميم) لأنّ (من) دخلت للتفضيل واخرجتهم من الإضافة (٢)».

وقد تقول: ما الفرق بين قولك: (محمد أفضل رجل)، و(محمد أفضل الرجال)؟.

<sup>(</sup>١) ﴿ شرح الأشموني، (٣/ ٤٨-٤٩) وانظر (التصريح؛ ((٢/ ١٠٥).

<sup>(</sup>۲) «المقتضب» (۳/ ۳۸) وانظر «شرح ابن يعيش» (٦/ ٩٦).

والجواب أنّ قولك (محمد أفضل الرجال) يقصد به تفضيل محمد على جميع الرجال، أي هو الرجال الذي لا أفضل منه.

وأمّا قولك (محمد أفضل رجل) فمعناه أنّ محمداً فيه صفات الرجل الأفضل، أي إنك إذا عرفت كيف يكون الرجل الفاضل في أعلى صفاته، وفضله، فذلك الرجل الفاضل جداً هو محمد.

جاء في كتاب (التطور النحوي): «فاضافة الوصف الى مفرد منكر ك (أفضل رجل) خاصة بالعربية فنكروا المضاف إليه بدل تعريفه، فأشاروا بذلك إلى أنّ الرجل ليس بالأفضل الذي لا أفضل منه بين الرجال البتة، بل واحد من الأفاضل، وأفردوا المضاف اليه بدل جمعه، لأنهم لو قالوا (أفضل الرجال) لكان المعنى: الأفضل الذي لا أفضل منه بين بعض الناس، وهذا غير المراد، فالإضافة في (أفضل رجل) قريبة منها في (مدينة بغداد) ومثلها أي تبيينية فكما أن (مدينة بغداد) معناها المدينة التي هي بغداد فكذلك (أفضل رجل) معناها فضل كثير الفضل هو رجل.

والإضافة في (أفضل الرجال) تخالف تلك، فهي إضافة البعض إلى الكل، فينتج من الفرق في طبيعة الإضافة بين العبارتين فرق في المعنى، زائد على ماينتج من تنكير الرجل وإفراده في (أفضل رجل)؛ وذلك أنّ معنى (أفضل رجل) لا يكاد يزيد على: رجل فاضل جداً<sup>(١)</sup>».

٣- أن يكون معرّفاً بـ (أل)، وتلزم فيه المطابقة، ولا تذكر معه (من) التفضيلية تقول:
 (محمد الأفضل) و(خديجة الفضلي).

وهذه الصفة تستلزم أنْ يكون الموصوف بها في أعلى درجات المفاضلة، قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْرَنُوا وَالنَّمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُشتُم مُوْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٩]، وقال: ﴿ وَلِلّهِ الْأَسْمَاءُ ٱلْمُسْتَىٰ ﴾ [الأعراف: ١٨٠] وقال: ﴿ وَجَمَلُ كَلِمَتَ ٱلَّذِينَ كَعَنُوا السَّفَلُ وَكَالَمَ ٱللَّهِ مِنَ الْمُلِيكَ ﴾ [التوبة: ٤٠] وقال: ﴿ وَلِلّهِ الْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ [النحل: ٢٠] وقال: ﴿ وَلِلّهِ الْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ [النحل: ٢٠] وقال: ﴿ وَلِلّهِ الْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ [النحل: ١٠] وقال: ﴿ وَلِلّهِ الْمُنْكُ أَلَا عَلَىٰ ﴾ [الكهف: ١٠] وقال: ﴿ لَا تَغَنَّ إِنّاكُ أَنْتَ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ [طه: ١٠] وقال: ﴿ يَوْمَ نَبْطِشُ ٱلْبَطْشَةَ ٱلْكُبْرَىٰ إِنّا مُنْفَهُونَ ﴾ [الدخان: ١٦].

فالتفضيل بـ (أل) هو أعلى وأعم درجات المفاضلة .

<sup>(</sup>١) ﴿التطور النحوي؛ (١٠١).

#### النداء

المنادى هو المطلوب إقباله بحرف نداء ظاهر أو مقدّر (١١).

وحروف النداء هي: (يا، وأيا، وهيا، وآ، وأي، والهمزة) وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ يَكَادَمُ ٱنْبِيْتُهُم بِأَشْمَآهِهُم ۗ [البقرة: ٣٣] وقول الشاعر:

أيا شجر الخابور مالك مورقاً كأنك لم تحزن على ابن طريف وقوله:

فقلت: هيا ربّاه ضيفٌ ولا قِرى بحقك لاتحرمه تا الليلة اللحما وقوله:

أفاطم مهلاً بعض هذا التدلل وإن كنت قد أزمعت صرمي فأجملي وأشهرهن (يا) ولم يرد من حروف النداء في القرآن الكريم غيرها.

وأمَّا، أيا، وهيا، فهما ليسا إلاَّ (يا) مسبوقة بالهمزة أو بالهاء.

وقد ذهب قسم من النحاة الى أنّ ماعدا الهمزة من أحرف النداء، وهي (يا، وأيا، وهيا، وآ، وأي، وأيا، وهيا، وآ، وأي تكون لنداء البعيد، أو من هو بمنزلته، وأما الهمزة فللقريب.

جاء في (الكتاب): «إلاّ أنّ الأربعة غير الألف<sup>(٢)</sup>، قد يستعملونها إذا أرادوا أن يمدوا أصواتهم للشيء المتراخي عنهم، أو للإنسان المعرض عنهم، الذي يرون أنه لايقبل عليهم الاّ باجتهاد أو النائم المستثقل.

وقد يستعملون هذه التي للمد في موضع الألف، ولا يستعملون الألف في هذه المواضع التي يمدون فيها»(٣).

وذهب آخرون إلى أنّ (يا، وأيا، وهيا) للبعيد ومن هو بمنزلته، و(أي) والهمزة للقريب(١٠).

<sup>(</sup>١) المنادي عند النحاة هو المطلوب إقباله بحرف نائب مناب ادعو لفظاً أو تقديراً «شرح الرضي على الكافية» (١/١٤١).

 <sup>(</sup>٢) لم يذكر «سيبويه» الألف الممدودة (آ) وقد ذكرها ابن مالك - أنظر «شرح ابن عقيل» (٢/ ٧١).

<sup>(</sup>٣) «كتاب سيبويه» (١/ ٣٢٥)، وانظر «شرح ابن عقيل» (٢/ ٧١).

<sup>(</sup>٤) «المفصل» (٢/ ٢٠٢).

وقيل إن (أيا وهيا) للبعيد، و(أي والهمزة) للقريب، و(يا) لهما، وقيل إنّ (أي) للمتوسط (١٠). والحق أنّ (أي) لاتكون للبعيد، لأن البعيد ِيحتاج الى مد الصوت لندائه و(أي) ليس فيها مد بخلاف (يا) واخواتها.

جاء في (شرح ابن يعيش): «وأي والهمزة تستعملان اذا كان صاحبك قريباً، وإنّما كان كذلك من قبل أنّ البعيد والمتراخي والنائم والمستثقل والساهي يفتقر في دعائهم الى رفع صوت ومده، وهذه الأحرف الثلاثة التي هي (يا) و(ايا) و(هيا) أواخرهن الفات والألف ملازمة للمد، فاستعملت في دعائهم لامكان امتداد الصوت ورفعه، وليست الياء هنا في (أي) كذلك، لأنها ليست مدة، والهمزة ليست من حروف المد، فاستعملت للقريب(٢)».

وقد ينادى القريب بما هو للبعيد، كقولك (يا أخي) مع أنه قريب منك قال تعالى: ﴿ يَالَمُوا يَتَأَبَّانَا مَا لَكَ لَا تَأْمَنَّا عَلَىٰ يُوسُفَ ﴾ [يوسف: ١٢] وقال: ﴿ يَنصَنجِنِ ﴾ [يوسف: ٣٩].

#### حذف حرف النداء:

يجوز حذف حرف النداء، نحو قوله تعالى: ﴿ يُوسُفُ أَعْرِضْ عَنْ هَنَذَا ﴾ [يوسف: ٢٩] وقوله: ﴿ أَعْمَلُوۤا ءَالَ دَاوُردَ شُكُوّا ﴾ [سبأ: ١٣]، ويلزم ذكر حرف النداء مع (الله) ومع اسم الجنس، سواء كان نكرة مقصودة، أم غير مقصودة، واسم الإشارة، فإذا ناديت (الله) قلت: يا الله، وكذا اسم الجنس، واسم الإشارة، نحو (يا رجل)، و(يا هذا) وليس لك أن تحذف حرف النداء، وشذ (أصبح ليل) أي ياليل و(افتدِ مخنوق) أي يا مخنوق و(أطرِق كَرا) أي يا كروان، ويلزم ذكر الحرف في الاستغاثة، والتعجب، والندبه (٣) نحو يالخالد، ويا للهول، ووامحمداه.

ويبدو أنَّ للحدف اغراضاً، وخصوصاً في الكلام الفني ومن ذلك:

١ - الحذف للعجلة والإسراع بقصد الفراغ من الكلام بسرعة، نحو قولك (خالد احذر)
 وكقولك (أحمد احمد انتبه).

<sup>(</sup>۱) «شرح الأشموني» (٣/ ١٣٤).

<sup>(</sup>۲) «شرح ابن یعیش» (۸/ ۱۱۱).

 <sup>(</sup>٣) انظر اشرح الرضي على الكافية؛ (١/ ١٧٢)، الشموني؛ (٣/ ١٣٥).

٢- وقد يكون الحذف للإيجاز، وذلك لأنّ المقام قد يكون مقام ايجاز واختصار، لامقام تبسط واطالة، وذلك نحو قوله تعالى في سورة الأعراف: ﴿ قَالَ آبَنَ أُمَّ إِنَّ ٱلْقَوْمَ اَسْتَضْعَفُونِي وَكَادُوا يَقْنُلُونَنِي ﴾ [الأعراف: ١٥٠] فحذف حرف النداء (يا) من المنادى (ابن أم) في حين قال في سورة طه:

﴿ قَالَ يَـبَّنَوُمُ لَا تَأْخُذُ بِلِحْيَقِ وَلَا بِرَأْمِينٌ ﴾ [طه: ٩٤] بذكر (يا).

والسبب والله أعلم، أنّ السياق في سورة الأعراف سياق إيجاز واختصار، بخلاف آيات طه واليك كلاً من السياقين:

قال تعالى في سورة الأعراف: ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَىٰ إِلَىٰ فَوْمِهِ ، غَضْبَنَ أَسِفًا قَالَ بِنْسَمَا خَلَفْتُهُونِ مِنْ بَعْدِى أَعَ أَعَجِلْتُهُ وَاللّهُ وَالْقَوْمَ السّتَضْعَفُونِ مِنْ أَعَجِلْتُهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْفَوْمَ السّتَضْعَفُونِ وَكَادُوا يَقْتُلُونَنِى فَلَا تُشْمِتْ وَ كَالْحَدَاةَ وَلا يَجْعَلَنِى مَعَ الْقَوْمِ الظّليلِيينَ قَالَ رَبِّ اَغْفِرْ لِي وَلِإِنِّي وَكَادُوا يَقْتُلُونَنِى فَلَا تُشْمِتْ وَ كَالْحَدَاةَ وَلا يَجْعَلَنِى مَعَ الْقَوْمِ الظّليلِيينَ قَالَ رَبِّ اَغْفِرْ لِي وَلِإِنِّي وَلِأَخِي وَالْعَرافِ: ١٥٠-١٥١].

وقال في سورة طه: ﴿ فَرَجَعَ مُوسَى إِلَى قَوْمِهِ عَصْبَدَنَ أَسِفَ ۚ قَالَ يَنَقُومِ أَلَمْ يَعِدَّكُمْ رَبُكُمْ وَعَدًا حَسَنَا أَفَطَالَ عَلَيْحِكُمُ ٱلْعَهْدُامْ أَرَدَتُمْ أَن يَعِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبٌ مِّن رَبِيكُمْ فَأَخْلَفْتُم مَّوْعِدِى قَالُواْمَا أَخْلَفْنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنَا وَلَكِنَا مُحِلْنَا أَوْزَارًا مِن زِينَةِ ٱلْقَوْمِ فَقَذَفْنَهَا فَكُذَلِكَ ٱلْقَى ٱلسَّامِيُّ ﴾ [طه: ٨٦-٨٧].

ثم ذكر موقف هرون: ﴿ وَلَقَدُ قَالَ لَمُمْ هَنُرُونُ مِن فَبَلُ يَنقَوْمِ إِنَّمَا فَتِنتُم بِهِ ۚ وَإِنَّ رَبَّكُمُ ٱلرَّحْمَنُ فَانْيَعُونِ وَأَطِيعُواْ أَمْرِي﴾ [طه: ٩٠] ثم توجّه باللوم الى هرون: ﴿ قَالَ يَنهَنُونُ مَا مَنَعَكَ إِذْ رَأَيْنَهُمْ ضَلُواْ أَلَّا تَنَبِّمَنِ ۖ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِي﴾ [طه: ٩٢-٩٣].

فأجابه هرون: ﴿ قَالَ يَبْنَقُمُّ لَا تَأْخُذَ بِلِجَيْقِ وَلَا بِرَأْمِيَّ ۚ إِنِّى خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَقْتَ بَيْنَ بَـنِيَ إِشْـنَةِ بِلَ وَلَمْ تَرَقُبُ قَوْلِي﴾ [طه: ٩٤] ويستمر الكلام.

فالكلام في سورة الأعراف كان مختصراً موجزاً، وكان الموقف موقف عجلة واسراع ولا نقول موقف تسرع، فقد جاء موسى غضبان أسفاً، والقى الألواح وأخذ برأس اخيه يجره اليه من دون سؤال، أو استفهام فحذف (يا) النداء تمشياً مع هذا الحذف والاختصار.

وأما في سورة طه، فالسياق سياق إطالة، وسؤال، وأخذ وردّ، ولوم، فجاء بـ (يا) وكأنّ هرون في الآية الأولى أراد الإسراع في تبيين الأمر لموسى، إذ لامجال للاطالة وقد أخذ موسى برأسه يجرّه إليه، فحذف (يا) حتى انّ القرآن لم يذكر هنا قول هرون (لا تأخذ بلحيتي ولا برأسي) تمشيأ مع الايجاز في الكلام، وهو المناسب لموقف العجلة التي اتّسم بها السياق.

وأما في آيات طه فالسياق سياق اطالة وتبسط في الكلام، فقد جاء موسى غضبان أسفاً وسأل قومه موبخاً لهم على فعلتهم قائلاً: ياقوم ألم يعدكم ربكم وعداً حسناً...

فأجابوه قائلين: (ما اخلفنا موعدك بمَلْكنا، ولكنا حُمّلنا أوزاراً من زينة القوم فقذفناها..). ثم ذكر موقف هرون منهم، فقال: (ولقد قال لهم هرون من قبل ياقوم إنما فتنتم به..).

وجواب قومه له: (قالوا لن نبرح عليه عاكفين حتى يرجع الينا موسى). ثم توجه بالسؤال واللوم الى هرون: (قال يا هرون ما منعك اذ رأيتهم ضلوا آلا تتبعن؟...) فأجابه هرون موضحاً له الأمر: (قال يابن أم لا تأخذ بلحيتي ولا برأسي...) فجاء بـ (يا) متودداً محاولاً كسر حدة غضبه.

فحذف (يا) من آية الأعراف هو المناسب لسياق الايجاز والعجلة، وذكرُها في سورة طه هو المناسب لسياق التبسط في الكلام والإيضاح والتبيين.

ومن الحذف للاختصار قوله تعالى: ﴿ يُوسُفُ أَعْرِضٌ عَنْ هَنَذَاً وَٱسْتَغْفِرِى لِذَنْبِكِ ﴾ [يوسف: ٢٩] فقد أرادوا ستر المسألة والكف عن الخوض فيها، فقالوا ذلك بأخصر طريق، حتى انهم لم يذكروا حرف النداء، فحذف حرف النداء، تمشيآ مع هذا الاختصار والتستر.

٣- قد يكون ذكر (يا) للزيادة في التنبيه وللزيادة في التقريع وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِنِّ رَسُولُ اللّهِ إِلَيْكُمْ جَيِيكًا الّذِي لَهُمُ مُلْكُ السّمَنوَتِ وَالْأَرْضُ ﴾ [الأعراف: ١٥٨] وقوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبّكُمْ إِلَى زَلْزَلَةَ السّاعَةِ شَىءُ عَظِيمٌ ﴾ [الحج: ١] وقوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ صُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَعِمُواْ لَهُ إِلَى اللَّذِيكَ اللَّذِيكَ اللَّهِ عَن دُونِ اللّهِ لَن يَغْلَقُواْ ذُكِابًا وَلَو اجْتَمَعُواْ لَهُ وَإِن يَسْلَبُهُمُ الدُّكِابُ شَيْئًا لاَ يَسْتَنْفِذُوهُ مِنْ ضَعُوكَ الطّالِبُ وَالْمَعْلُوبُ ﴾ [الحج: ٧٦] وقوله: ﴿ يَكَانُّهُمُ الدُّكِابُ شَيْئًا لاَ يَسْتَنْفِذُوهُ مِنْ ضَعُوكَ الطّالِبُ وَالْمَعْلُوبُ ﴾ [الحج: ٧٦] بخلاف قوله تعالى: ﴿ إِن يَشَأَ يُذَهِبَكُمُ أَيُّهَا النَّاسُ وَيَأْتِ وَلَا يَعْرَفُونَ اللّهُ عَلَى ذَلِكَ هُو النَّاسُ وَيَأْتِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ذَلِكُ أَنْ اللّهُ عَلَى ذَلِكَ اللّهُ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى النَّاسُ وَيَأْتِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ذَلِكَ هُو النّه عَلَى الْإِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى الللللّهُ اللللّهُ عَلَى اللللللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ

٤- قد یکون الحذف لقرب المنادی من المنادی، سواء کان القرب حقیقیاً مادیاً، أم معنویاً فکان المنادی لقربه لا یحتاج الی واسطة لندائه، ولو کان حرف نداء کأن تقول لمن تنادیه وهو قریب منك: (خالد أتدري ماذا حلّ بفلان؟) ونحو قوله تعالى: ﴿ رَحْمَتُ اللّهِ وَبَرّكَنْهُمْ عَلَيْكُو اَهْلَ الْبَيْتِ ﴾ [هود: ٧٣] وقوله: ﴿ إِنّهَا يُرِيدُ اللّهُ لِيُذْهِبَ عَنصَكُمُ الرِّحْسَ أَهْلَ

ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُرُ تَطْهِمِرًا﴾ [الأحزاب: ٣٣]. وقوله: ﴿ أَعْمَلُواْ ءَالَ دَاوُرِدَ شُكُراً﴾ [سبأ: ١٣] فهذا للقرب المعنوي، بخلاف قوله تعالى: ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَابِ لِمَ تُحَاجُّونَ فِي إِبْرَهِيمَ ﴾ [آل عمران: ٦٥].

### اللهم:

نداء لله تعالى ولا يذكر معه (يا)، قال تعالى: ﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّ مَالِكَ ٱلْمُلْكِ﴾ [آل عمران: ٢٦].

وعند البصريين أنّ أصله (ياالله)، والميم بدل من (يا) بدليل أنك لو أسقطت الميم لوجب ذكر (يا) فتقول: (ياالله).

وعند الكوفيين أنَّ الميم مقتطعة من جملة (أُمَّنا بخير)(١).

وقد دلت الدراسات الحديثة على أنّ أصلها عبري، هو (ألوهيم)، ومعناها (الآلهة) وهم يريدون به الواحد وإنما جمعوه للتعظيم.

«وقد تخرج (اللهم) عن النداء فيستعمل في وجهين آخرين:

أحدهما أن يذكرها المجيب تمكيناً للجواب في نفس السامع، يقول لك (أزيد قائم؟) فتقول: (اللهم نعم)، أو (اللهم لا).

الثاني أنْ تستعمل دليلًا على الندرة، وقلة وقوع المذكور كقولك: (أنا لا ازورك اللّهم الآ أن تدعوني) ألا ترى أنّ وقوع الزيادة مقرونة بتقدم الدعاء قليل؟»(٢).

والظاهر في هذا ونحوه أنّ أصله نداء ثم انمحى عنه معنى النداء، وذلك أنّ قولك لمن قال لك (أزيد قائم؟): (اللهم نعم) هو إشهاد لله على جوابك فكأنت قلت: يا الله اشهد على ما أقول. وهذا الإشهاد تمكين للجواب في نفس السامع، وكذلك ما بعده وهو كونها دليلاً على الندرة نحو قولك (أنا لا ازورك اللهم الآ أنْ تزورني) فهذا إشهاد لله على قولك كالاولى، وأما الندرة فهي مفهومة من العبارة، ولو لم تذكر (اللهم)، والمعنى على النداء، ويدلك على ذلك أننا في الدارجة نستعمل (يا رب) في نحوهذا فنقول مثلاً (أنا لا أذهب اليه يارب إلا إذا جاء واعتذر اليّ.) وهذا نداء كما ترى غير أنه انمحى منه الإحساس بالنداء في التعبير.

<sup>(</sup>۱) انظر «كتاب سيبويه» (۱/ ۳۱۰)، «شرح الرضي على الكافية» (۱/ ۱۵۷)، «الهمع» (۱/ ۱۷۸)، «التصريح» (۱/ ۱۷۸). ((۲/ ۱۷۲)).

۲) «التصريح» (۲/ ۱۷۲)، وانظر «شرح الأشموني» (۳/ ۱٤۷).

#### المنادي

المنادى إذا كان مفردا معرفةً بني على ما يرفع به، نحو يا خالدُ ويارجلُ بلا تنوين.

ويدخل في المفرد المعرفة العلّمُ المفرد، والنكرة المقصودة، نحو (يا رجلُ) وذلك لأنّك تقصد به واحداً بعينه، وغيرهما نحو (يا هذا).

ومن المعلوم أنّ المراد بالمفرد هنا ما ليس مضافاً، ولا شبيهاً بالمضاف، فيدخل فيه المثنى والجمع، فقولك (يا رجلان) و(يا رجالُ) منادى مفرد.

وإذا كان مضافًا أو شبيهاً بالمضاف أو كان نكرة غير مقصودة فهو منصوب، فالمضاف نحو يا عبد الله ويا بائع الصحف.

والشبيه بالمضاف هو ما اتصل به شيء من تمام معناه، بعمل أو عطف قبل النداء. والعمل اما رفع، أو نصب، أو جر بالحرف، فالرفع نحو (ياحسنا وجهُه) و(يا مضروباً أخوه).

والنصب نحو (يا مهيناً أباه) (يا سائراً فوق الخشبة).

والجر نحو (يا مارًا بخالد) (يا رؤوفاً بالعباد).

والعطف قبل النداء نحو (ثلاثة وثلاثين) فيمن سميته بذلك قبل النداء، وذلك نحو أن تضع ارقاماً للأفراد، فتناديهم بأرقامهم: يا خمسة، ياستة، يا سبعة عشر، يا ثلاثة وثلاثين، فهذا يجب نصبه للطول «وإن ناديت جماعة هذه العدة عدتها، فلا يخلو اما أن تكون معينة أولا، فإن كانت غير معينة نصبتها أيضاً، أما الأول فلأنه اسم نكرة غير مقصودة، وأما الثاني فلأنه معطوف على منصوب، وإن كانت معينة ضممت الأول لأنه نكرة مقصودة، معرفة بالقصد، والاقبال، وعرفت الثاني بـ (أل) ونصبته، أو رفعته بالعطف على المحل أو اللفظ، كما في قولك: (يا زيد والضحاك)»(١).

وكذا إذا ناديت رجلاً وامرأة، فإن كانا نكرتين غير مقصودتين قلت: (يا رجلاً وامراةً) بنصبهما، وإن كانا مقصودين قلت: (يا رجلُ والمرأة) بضم الرجل، ورفع المرأة، ونصبها وتعريفها بـ (أل) وقيل يجوز (يا رجلُ وامراةُ)(٢).

 <sup>(</sup>۱) «التصريح» (۲/ ۱۲۷ – ۱۲۸).

<sup>(</sup>٢) انظر حاشية «الصبان» (٣/ ١٤١).

والنكرة غير المقصودة، نحو قولك (يا غافلاً والموت يطلبه أفق) وكقول الأعمى: (يا ماراً خذ بيدي) ولا يقصد به واحداً بعينه.

فالفرق بين النكرة المقصودة، وغير المقصودة أن المنادى في الأولى معين، وفي الثانية غير معين.

ويتبين من هذا.

١- أن المنادئ المضموم معرفة دوما نحو قولك (يا رجلُ) و(يا قائمُ) (ياخالدُ).

جاء في (كتاب سيبويه): «إنّ كل اسم في النداء مرفوع معرفةٌ، وذلك أنه إذا قال يا رجل ويافاسق فمعناه كمعنى يا ايها الفاسق ويا ايها الرجل»(١).

وقد حذف منه التنوين للدلالة على التعريف.

جاء في (الكتاب): «ومما يقوي أنه معرفة تركُ التنوين فيه» (٢).

وقالوا إنّ سبب بنائه على الضم أنه لو بني على الكسر لالتبس بالمنادى المضاف الى ياء المتكلم عند حذف يائه اكتفاءً بالكسرة، فإذا قلت (يا غلام) دلّ ذلك على أنّه مضاف الى ياء المتكلم بمعنى ياغلامي، قال تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ ﴾ [المؤمنون: ٩٩].

ولو بني على الفتح لالتبس به عند حذف الفه اكتفاء بالفتحة (٣)، فقولك (يا غلامَ) معناه (يا غلامي). غلامي). قال تعالى: ﴿ يَمْبَنُومُ لَا تَأْخُذُ بِلِخِمَتِي وَلَا بِرَأْمِقَ ﴾ [طه: ٩٤]، أي: (يابن أمي).

وسواء كأن هذا اختياراً مقصوداً من العرب الأوائل، أم لا فإنه لا شك أنّ معنى الضم غير معنى النصب والكسر.

٧- أنَّ المنادي النكرة منصوب، نحو (يارجلًا) (يا ماراً).

جاء في (الكتاب): «وقال الخليل: إذا أردت النكرة فوصفت، أو لم تصف فهذه منصوبة»(١٠).

 <sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۱/ ۳۱۰).

 <sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۱/ ۳۱۱).

 <sup>(</sup>٣) حاشية «الصبان» (٣/ ١٣٧) وانظر «حاشية الخضري» (٢/ ٢٧).

<sup>(</sup>٤) الكتاب سيبويه، (١/ ٣١٣،٣١١).

٣- المنادي المضاف، والشبيه بالمضاف، منصوب نحو (ياعبدَ الله) (ياطيباً أصله).

### وعلى هذا فقولك:

- ١ يا غلامُ- هو نداء لغلام معيّن.
- ٢- يا غلام- هو نداء لغلامك بمعنى ياغلامي.
- ٣- يا غلامً- هو نداء لغلامك بمعنى يا غلامي.
- ٤- يا غلاماً- نداء لأي غلام كان أي نكرة غير مقصودة.
  - ٥- يا غلامَ محمد- نداء لغلام محمد.

#### نداء المعرّف بـ (ال):

يتوصل الى نداء المعرّف بـ (أل) بـ (أيّ) ويؤتي بالمنادى مرفوعاً، فيقال (يا ايها الرجلُ) قال تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا اَلنَّيْ حَسَبُكَ اَللَّهُ ﴾ [الأنفال: ٦٤] وقال: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا اَلنَّيْ حَسَبُكَ اللَّهُ ﴾ [الأنفال: ٦٤] وقال: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا اَلنَّيْ وَكَلْكُ مَا اللَّهُ اللَّ

وقد ذهب النحاة الى أنّ معنى المنادى المعرّف بـ (أل) والنكرة المقصودة واحد لأنهما معرفة فقولك (يارجل) كقولك (يا ايها الرجل).

قال سيبويه: «إذا قال يا رجل، ويا فاسق، فمعناه كمعنى يا أيّها الفاسق، ويا أيّها الرجل»(١).

والحقيقة أنّه ليس معناهما واحداً، فإنّ المنادى في قولك (يا رجل) نكرة في الأصل فقصدته بندائك له، وأما المعرّف بـ (أل) فهو معرفة قبل قصده بالنداء، فـ (ال) هذه قد تكون (ال) الجنسية، أو العهدية.

فثمة فرق بين قولك (يانبي) و(يا أيّها النبّي) و(يا رسول) و(يا ايها الرسول) و(ياملك) و(يا أيها الملك).

ف (نبيّ) نكرة في الأصل، ثم قصدته بالنداء، وكذلك (رسول)، و(ملك)، وأما (النبيّ) في (يا ايها النبيّ) فمعرفة وهو معيّن قبل ندائه فناديت هذه المعرفة.

<sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۱/ ۳۱۰).

ومن هذا الباب قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِى نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكُرُ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ ﴾ [الحجر: ٦] فالذي نزل عليه الذكر معرفة قبل ندائه.

انّ الفرق بين هذين المناديين، كالفرق بين قولك (يا رجل)، و(ياخالد)، فرجل نكرة قبل ندائه، وقد قصدته بالنداء، واما (خالد) فهو معرفة قبل ندائه، فناديته.

وقد يؤتي بـ (أيّ) للتعظيم، نحو: (يا أيها الملك) (يا أيها العزيز) بخلاف ما لو قلت (يا ملك) (يا عزيز) فإنّه ليس في هذا تعظيم.

وقد يتوصل الى نداء المعرّف بـ (ال) باسم الإشارة أيضاً، نحو (يا هذا الرجل) و(ياهذه المرأة) فيكون في الرجل والمرأة الرفع فحسب.

ويصح في نحو هذا أن تنادي اسم الإشارة، وتجعل ما بعده تابعاً له، فيكون فيه الرفع والنصب.

والخلاصة أنّ المعرّف بـ (ال) اما أن يتوصل الى ندائه بـ (أيّ)، واما أن يتوصل الى ندائه باسم الإشارة، فيقال (يا أيّها الرجل) و(ياهذا الرجل) ويكون فيه الرفع فحسب في الحالتين.

غير أنّه يصح أن تنادي اسم الإشارة مفرداً أو متبوعاً بتابع فتقول (ياهذا) و(يا هذا الرجل)، و(يا هذه الرجل)، و(يا هذه) و(ياهذه المرأة)، (ويا هؤلاء) (ياهؤلاء الرجال) فيكون ما بعده تابعاً له فيه الرفع والنصب(٢)، في حين أنّه لا يصح الاكتفاء بنداء (أيّ)، فلا يقال: (يا أيّ) ولا (يا أيها).

فقولك (يا أيتها الرجل) هو نص في نداء الرجل، وأمّا قولك (يا هذا الرجل) فهو يحتمل نداء اسم الإشارة.

ومن هذا يتضح أنَّ الفرق بين نداء (أيّ) واسم الإشارة، من أوجه أهمها:

١- أنَّه لا يجوز الاكتفاء بـ (أيَّ)، ويجوز الاكتفاء باسم الإشارة، فلا تقول (يا أيُّها)

 <sup>«</sup>التفسير الكبير» (٢٥/ ١٨٩).

 <sup>(</sup>۲) انظر «کتاب سیبویه» (۲/ ۳۰۷،۳۰۱)، «شرح ابن بعیش» (۲/ ۷-۸)، «انتصریح» (۲/ ۱۷۶–۱۷۵)، «شرح الأشموني» (۳/ ۱۰۵–۱۷۵).

ويصح أنْ تقول: (يا هذا).

٢- إنّ قولك (يا ايها الرجلُ) هو نص في نداء الرجل، وأمّا قولك (يا هذا الرجل) ففيه أحتمالان: نداء اسم الإشارة ونداء المعرّف بـ (أل).

٣- إنّه لا يجوز غير الرفع في تابع (أيّ) ويجوز الرفع والنصب في تابع اسم الإشارة .

٤- إنّ قولك (يا هذا الرجل)- بنصب الرجل- نص في نداء اسم الإشارة.

٥- إن في النداء بـ (أي) من التعظيم ما ليس في الإشارة، ففي قولك (يا ايها الملك) من التعظيم ما ليس في قولك (يا هذا الملك) والله أعلم.

# المنادى المضاف الى ياء المتكلم

فيه لغات، أجودها حذف الياء، والاكتفاء بالكسرة، نحو قوله تعالى: ﴿ رَبِّ آبِّنِ لِي عِندَكَ بَيْتُكَا فِي ٱلْجَنَّةِ ﴾ [التحريم: ١١].

والثانية اثبات الياء نحو (يا أخي) و(يا صديقي).

والثالثة أنْ تفتح الياء نحو (يا غلامي) قال تعالى: ﴿ ﴿ قُلْ يَكِمِبَادِىَ الَّذِينَ آَسَرَفُوا عَلَىَ أَنْفُسِهِمْ لَا لَقَّـ نَطُوا مِن رَحْمَةِ أَللَهِ ﴾ [الزمر: ٥٣]. وقد تقلب الياء ألفاً نحو (يا غلاما).

وهناك لغة أخرى، وهي حذف الألف، والاكتفاء بالفتحة نحو (يا غلام)، وبهذا تكون اللغات في نداء المضاف الى ياء المتكلم على النحو الآتي:

- ١ يا غلام.
- ۲- يا غلامي.
- ٣- يا غلاميَ.
- ٤- يا غلاما.
- ٥- يا غلامَ.

ولما كانت هذه لغات، لم يكن الاختلاف فيها لأمر يتعلق بالمعنى، فمن العرب من يقول: (يا غلام) وهي أشهر اللغات، ومنهم من يقول: (يا غلامي)، وهكذا(١٠).

<sup>(</sup>۱) - انظر «کتاب سیبویه» (۳۱۲/۱–۳۱۷)، «شرح ابن یعیش» (۲/ ۱۱).

## تابع المنادى

وأحواله قائمة على اختلاف اللغات أيضاً، فمن العرب من يقول مثلاً (يا أخانا خالداً) ومنهم من يقول (يا خالدُ والنضرُ) ومنه من يقول (يا خالدُ والنضرُ) (١٠ ديا خالدُ والنضرُ) (١٠).

وهذا لا يتعلق به اختلاف معنى، لأنه أمر يقوم على اختلاف اللغات، وهو نظير قول الحجازيين (ما محمد حاضراً) وقول التميميين (ما محمد حاضرًّ) لا يتعلق باختلاف الحركة اختلاف معنى.

غير أنّ الاختلاف يكون تابعاً للمعنى إذا كان الأمر متعلقاً بالتنكير والتعريف، نحو (يا خالد ورجلًا) و (يا خالد ورجلًا)، فـ (رجلًا) المنصوبة نكرة و(رجل) بالضم معرفة (٢٠).

وقد ذكرنا في المشبه بالمضاف أنّه اذا عطف على المنادى نكرة مقصودة، وجب تعريفه بـ (ال) فتقول (يا رجل والمرأة)، وأجاز بعضهم (يا رجل وامرأة).

ويبدو لي أنّ كليهما جائز، وأنّ المعنى مختلف بين إدخال (أل) وحذفها، وذلك أن المعرف بـ (أل) هو معرفة قبل دخول (يا) عليه فناديته، وأما النكرة المقصودة فهو نكرة غير أنك عرفته بالقصد، وقد مرّ تبيين ذلك بما فيه الكفاية.

وعلى هذا يصح أن نقول:

١ يا رجلُ وامرأةً - فيكون الرجل معرّفا بالقصد وتكون المرأة نكرة.

٧- يا رجلاً وامرأةُ- المنادى نكرة غير مقصودة، والمعطوف معرّف بالقصد.

٣- يا رجلاً وامرأةً- كلاهما نكرة غير مقصودة.

٤ يا رجلُ وامرأةُ - كلاهما معرّف بالقصد.

و- يا رجلُ والمرأةُ- الأول معرّف بالقصد، والثاني معرّف قبل دخول حرف النداء عليه،
 وأما حركة المعطوف المعرّف بـ (ال) ففيها لغتان: الرفع والنصب ولا ينبني عليهما اختلاف في المعنى.

<sup>(</sup>۱) انظر «کتاب سيبويه» (۱/ ٣٠٥/١،٣٠٤).

<sup>(</sup>٢) انظر «شرح الرضى على الكافية» (١٤٦/١).

## الترخيم

وفيه لغتان<sup>(۱)</sup>: لغة من ينتظر، ولغة من لا ينتظر، فتقول (يا أحمَ) في نداء (أحمد) على لغة من ينتظر، و(يا أحمُ) على لغة من لا ينتظر، ولا يتعلق بذلك اثر في المعنى لأنهما لغتان، واللغة الأولى أكثر استعمالا<sup>(٢)</sup>.

أما الغرض من الترخيم:

1- فقد يكون للفراغ من النداء بسرعة للافضاء الى المقصود وهو المنادى له، جاء في (شرح الرضي على الكافية): «الترخيم في المنادى دون غيره لكثرته ولكون المقصود في النداء هو المنادى له فقصد بسرعة الفراغ من النداء الافضاء الى المقصود بحذف آخره اعتباطاً»(۳).

٢- اظهار أنّ المتكلم عاجز عن اتمام بقية المنادى لضعفه عن ذلك بمرض، أو نحوه فيقول مثلاً (يا خال) منادياً (خالداً)، كأنه لا يستطيع اتمام بقية الاسم، وهذا يحصل كثيراً في حياتنا اليومية، فإننا نسمع المريض أحياناً ينادي ابنه أو أخاه، أو صديقه فلا يتم اسمه كأنّه يعجز عن ذلك.

٣- قد تقتضى الضرورة الشعرية هذا الحذف ليستقيم الوزن كقوله:

أفساطهم لمو شهدت ببطن خبت وقد لاقمى الهنزبس أخماك بشرا

وقوله:

أصاح ترى برقاً أريك وميضه كلمع اليدين في حبى مكلل

<sup>(</sup>۱) انظر «كتاب سيبويه» (۱/ ۳۲۹–۳۳۳)، «شرح ابن يعيش» (۲/ ۲۱)، «الهمع» (۱/ ۱۸۶)، «التصريح» (۱/ ۱۸۶). (الممريح» (۱/ ۱۸۸).

<sup>(</sup>۲) انظر «الهمع» (۱/ ۱۸٤)، «التصريح» (۲/ ۱۸۸).

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضي على الكافية» (١/١٦٠).

#### الاستغاثة

الاستغاثة هي نداء من يخلص من شدة، أو يعين على مشقة (١)، والغالب في نداء المستغاث أن يجر بلام مفتوحة وجوباً، نحو (يا لَخالد) إذا دعوته ليعينك، وغير الغالب أن يحذف حرف الجر، ويؤتى في آخر المستغاث بالف نحو (يا خالداه).

وعناصر الإستغاثة هي:

1- المستغاث: ويسمى أيضاً المستغاث به، نحو (يالله) وقد ذكرنا أنه يجر بلام مفتوحة إلا أذا كان المستغاث ياء المتكلم، فإنّه يجر باللام المكسورة، نحو (يالي)، وكذا إذا كان معطوفاً ولم تُعد معه (يا) فإنْ أعدت (يا) وجب فتح اللام، تقول (يا لخالد ولسعيد) بفتح اللام في خالد وكسرها في سعيد، فإن كررت (يا) فتحت اللام الداخلة على سعيد أيضاً فتقول (يا لَخالد ويا لسعيد).

۲- المستغاث له: ويجر بلام مكسورة، فتقول (يالله للمسلمين) و(يا لمحمد لسعيد) في (محمد) مستغاث به، وسعيد مستغاث له (۲).

وإذا قلت (يا لِمحمد) بكسر اللام علم أنه مستغاث (٣) له، وليس مستغاثاً به.

قال سيبويه: «(هذا باب ما تكون فيه اللام مكسورة لأنه مدعو له ههنا وهو هير مدعو) وذلك قول بعض العرب: ياللعجب ويا لِلماء، وكأنه نبّه بقوله (يا) غير الماء للماهه(١).

٣- المستغاث منه (٥): وهو المستنصر عليه، ويجر بـ (من) (١)، فتقول (يا لَمجمد من خالد) إذا استنصرت بمحمد على خالد، وتقول (يالمحمد من خالد) بكسر اللام إذا دعوت لنصرة محمد من خالد، وتقول (يا لَمحمد لِسالم من خالد) إذا استغثت بمحمد لأن ينصر

<sup>(</sup>١) «التصريح» (٢/ ١٨٠).

<sup>(</sup>٢) انظر «كتاب سيبويه» (١/ ٣١٩ - ٣٢١)، «التصريح» (٢/ ١٨٠ - ١٨١)، «شرح الأشموني» (٣/ ١٦٥)، «شرح ابن يعيش» (١/ ١٣١).

<sup>(</sup>۳) انظر «شرح ابن یعیش» (۱/ ۱۳۱).

<sup>(</sup>٤) "كتاب سيبويه" (١/ ٣٢٠).

 <sup>(</sup>٥) يسمى النحاة المستغاث منه: المستغاث من اجله والمستغاث له، وآثرت هذه التسمية لأنها أدل على المعنى واظهر) (انظر شرح الأشموني، (٣/ ١٦٥)، «شرح الرضي على الكافية» (١/ ١٤٤).

<sup>(</sup>٦) انظر «شرح الرضي على الكافية» (١/١٤٤)، وشرح الأشموني» (٣/ ١٦٥)، «حاشية الصبان» (٣/ ١٦٥).

سالماً من خالد، وتقول: (يالله من ألم الفراق) و (يالِي من النوى) للمعنى نفسه.

المنادى المهدد يجر باللام المفتوحة، نحو قولك (يالزيد لأقتلنك) فأنت تهدده وتتوعده.

قال سيبويه في قول الشاعر:

يسا لَبكسر انشسروا لسي كليبا يسالَبكسر أيسن الفسرار

«فاستغاث بهم لأنْ ينشروا له كليباً، وهذا منه وعيد وتهدد، وأما قوله (يالبكر أين أين الفرار) فإنما استغاث بهم، لهم، أي لمَ تفرون استطالةً عليهم ووعيداً»(١).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «وقد تدخل اللام المفتوحة على المنادى المهدد نحو (يالزيد لأقتلنك) قال مهلهل:

يسالبكسر أنشسروا لسي كليبا يسالبكسر أيسن أيسن الفسرار

رقولهم إنّ هذه لام الاستغاثة كأنه استغاث بهم لنشر كليب، واستغاث بهم للفرار تكلف ولا معنى للاستغاثة ههنا حقيقة ولا مجازاً»(٢).

٥- يجوز أن تحذف لام الجر من المستغاث، ويختم حينئذ بالألف، فتقول:
 (يا محمداه) أي (يالمحمد)، و(ياعجبا) أي (ياللعجب).

جاء في (الكتاب): «وزعم الخليل أنّ هذه اللام بدل من الزيادة التي تكون في آخر الاسم إذا أضفت، نحو قولك (يا عجباه) و(يابكراه) إذا استغثت أو تعجبت، فصار كل واحد منهما يعاقب صاحبه»(٢).

ويبدُو أَنَّ الاتيان بالألف ينبىء عن استغاثة أقوى وأشد، لما فيها من مدّ الصوت. فالمستغيث بالألف يمد صوته طالباً النجدة، فقوله: (يا بكراه) أشدّ استغاثة من (يالبكر). وقد أشرنا الى ذلك في باب التعجب.

وقد يؤتى بالألف لكون المستغاث بعيداً حقيقة، أو تجوزاً فيمدّ صوته لإسماعه.

<sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (١/ ٣١٨–٣١٩).

<sup>(</sup>٢) اشرح الرضى على الكافية ١٤٤/١).

 <sup>(</sup>۳) «كتاب سيبويه» (۱/ ۳۲۰)، وانظر «الهمع» (۱/ ۱۸۱)، «شرح الأشموني» (۳/ ۱۶۱).

التعجب باسلوب الاستغاثة: علمنا في باب التعجب أنه قد يتعجب بأسلوب الاستغاثة فيقال: (ياللماء) (ياللداهية)، وعلمنا أيضا أنه قد تحذف اللام ويؤتى في آخر المتعجب منه بالألف فتقول: (يا عجبا) فلا نعيد ما سبق ذكره.

### الندبة

المندوب هو المتفجع عليه، أو المتوجَّع منه، ويكون مسبوقاً بـ (وا) أو (يا) فالأول نحو: (وامحمداه) والثاني نحو: (واكبداه)(١).

وتلحق آخر المندوب الف، الآ اذا أوقع في لبس، فلك أن تجعل المد مجانساً لحركة ما قبله نحو (وا أباكِيْه) و(وا أبا هُوه) في ندبة (ابيكِ) و(أبيه).

ويصح أيضاً أن تعامله معاملة المنادئ فلاتمده فتقول (ياعمر)، و(وا محمد)(٢). غير أنّ الحاق الف الندبة أظهر تفجعاً أو توجعاً لما فيه من مد الصوت.

وتندب المعرفة فقط، ولاتندب النكرة، ولا المبهم، فلا يقال: (وا رجلاه) ولا (وا هذاه)<sup>(٣)</sup>.

والحمد لله رب العالمين في البدء والختام

 <sup>(</sup>۱) «التصريح» (۲/ ۱۸۱)، «شرح الأشموني» (۳/ ۱۹۷).

 <sup>(</sup>٢) انظر (كتاب سيبويه) (١/ ٣٢١)، (شرح الأشموني) (٦/ ١٦٨).

 <sup>(</sup>٣) انظر «كتاب سيبويه» (١/ ٣٢٤)، «شرح ابن عقيل» (٢/ ٨٢).

# مراجع الكتاب

- ١ الإتقان في علوم القرآن لجلال الدين السيوطي ط٣/ ١٣٧٠هـ-١٩٥١م شركة
   مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي- مصر
- ٢ إحياء النحو لإبراهيم مصطفى- القاهرة، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر،
   سنة ١٩٥٩.
- ٣ إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، لأبي السعود محمد العمادي، مخطوطة بمكتبة الأوقاف ببغداد برقم ٢١٠٣.
  - ٤ أساس البلاغة لجار الله الزمخشري- مطابع الشعب ١٩٦٠.
- اساليب القسم في اللغة العربية كاظم فتحي الراوي- مطبعة الجامعة/ بغداد
   ١٣٩٧هـ- ١٩٧٧م.
- ٦- أسرار العربية لأبي البركات عبد الرحمن بن محمد الأنباري، تحقيق محمد بهجة
   البيطار- مطبعة الترقى بدمشق ١٣٧٧هـ-١٩٥٧م.
- ٨ اسم الفعل دراسة وطريقة تيسير بحث في مجلة المجمع العلمي العراقي المجلد
   السادس عشر للدكتور سليم النعيمي.
- الأشباه والنظائر في النحو، لجلال الدين السيوطي ط٢- حيدر آباد- الدكن
   سنة ١٣٥٩هـ.
  - ١٠ الأصوات اللغوية لإبراهيم أنيس.
- ١١ الاقتضاب في شرح أدب الكتاب لابن السيد البطليوسي- المطبعة الأدبية- بيروت- سنة ١٩٠١م.

17 - الأمالي الشجرية لأبي السعادات هبة الله بن الشجري ط١، مطبعة دار المعارف العثمانية بحيدر آباد- الدكن ١٣٤٩هـ.

- ١٣ الأمالي النحوية لابن الحاجب مصورة عن مخطوطة الرياض.
- ١٤ الانتصاف فيما تضمنه الكشاف من الاعتزال لابن المنير الاسكندري طبع بهامش الكشاف شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي.
- 10 الإنصاف في مسائل الخلاف لأبي البركات الأنباري، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد ط٣- مطبعة السعادة.
- 17 الأنموذج في أصول الفقه للدكتور فاضل عبد الواحد ط١ مطبعة المعارف ببغداد ١٣٨٩ هـ-١٩٦٩ م.
- 17 الإيضاح في علل النحو لأبي القاسم الزجاجي، تحقيق مازن المبارك مطبعة المدني مصر ١٣٧٨هـ ١٩٥٩م.
- ١٨ الإيضاح في علوم البلاغة تأليف جلال الدين محمد بن عبد الرحمن المعروف بالخطيب القزويني، تحقيق لجنة من أساتذة الأزهر مطبعة السنة المحمدية.
- 19 البحر المحيط لأبي عبد الله محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيان الأندلسي الغرناطي الجياني الشهير بأبي حيان ط1 سنة ١٣٢٨هـ- مطبعة السعادة بمصر.
  - ٢ بدائع الفوائد لابن القيم- الطباعة المنيرية.
- ٢١ بديع القرآن لابن أبي الاصبع المصري، تحقيق حفني شرف ط١ مكتبة نهضة مصر .
- ۲۲ البرهان في علوم القرآن- لبدر الدين محمد بن عبدالله الزركشي، تحقيق محمد أبي الفضل ابراهيم ط١/ ١٣٧٦هـ- ١٩٥٧م. دار احياء الكتب العربية.
- ۲۳ تاج العروس شرح القاموس لمحمد مرتضى الحسيني الواسطي الزبيدي منشورات مكتبة الحياة بيروت تصوير الطبعة الأولى بالمطبعة الخيرية بمصر سنة ١٣٠٦هـ.

٢٩٢ \_\_\_\_\_ معاني النحو

٢٤ - تاريخ العرب قبل الإسلام للدكتور جواد علي جـ٧/ القسم اللغوي- مطبعة المجمع العلمي العراقي ١٣٧٧هـ- ١٩٥٧م.

- ٢٥ تأويل مشكل القرآن لابن قتيبة تحقيق السيد احمر صقر دار احياء الكتب العربية.
- ٢٦ تحرير التحبير لابن أبي الاصبع المصرى، تحقيق حفني شرف نشر لجنة احياء
   التراث الأسلامي القاهرة.
- ٢٧ تسهيل السبيل في فهم معاني التنزيل لمحمد تاج الدين أبي الحسن البكرى مخطوطة بمكتبة الأوقاف بغداد برقم (٢٣٢٠).
- ۲۸ تسهیل الفوائد وتکمیل المقاصد لابن مالك تحقیق محمد كامل بركات
   ۱۳۸۷ هـ-۱۹۲۷م دار الكاتب العربي للطباعة والنشر :
- ٢٩ التطور النحوي للغة العربية للأستاذ برجشتراسر مطبعة السماح طبعها حمد
   حمدى البكري سنة ١٩٢٩م.
- ٣٠ تفسير فتح القدير للشوكاني ط١ مطبعة مصطفى البابي الحلبي بمصر سنة ١٣٤٩.
- ۳۱ التفسير القيم لابن القيم جمع محمد أويس الندوى- مطبعة السنّة المحمدية ١٣٨٦ هـ-١٩٤٩م.
  - ٣٢ التفسير الكبير لفخر الدين الرازي- المطبعة البهية- مصر.
- ٣٣ الجمل لأبي القاسم عبد الرحمن بن اسحاق الزجاجي ط٢ سنة ١٩٥٧ م-١٣٧٦هـ مطبعة كلنكسيك-١١ شارع ليل.
- ٣٤ جواهر الأدب في معرفة كلام العرب للإمام علاء الدين بن علي بن الإمام بدر
   الدين بن محمد الأربلي- المطبعة الحيدرية- النجف ١٣٨٩هـ-١٩٧٠م.
  - ٣٥ حاشية الخضري على شرح ابن عقيل- مطبعة دار احياء الكتب العربية.

- ٣٦ حاشية الدسوقي على مغنى اللبيب- مكتبة ومطبعة المشهد الحسيني بمصر.
- ٣٧ حاشية السيد الشريف ابن الحسن الجرجاني على الكشاف- طبعت مع الكشاف.
  - ٣٨ حاشية الشمني على مغنى اللبيب- المطبعة البهية بمصر.
  - ٣٩ حاشية الصبان على شرح الأشموني دار إحياء الكتب العربية.
- **٤ حاشية على شرح التصريح** للشيخ يس بن زين الدين العليمي الحمصي، طبعت مع شرح التصريح.
- 21 حاشية على الكشاف لمجهول- مخطوطة بمكتبة الاوقاف ببغداد برقم (٢٢٤٧).
  - ٤٢ حاشية على الملا جامي طبعت مع الملا جامي.
- 27 حداثق الدقائق شرح الأنموذج للزمخشري للبردعي، مخطوطة بمكتبة الأوقاف ببغداد برقم ١٣٥٥.
  - ٤٤ خزانة الأدب ولب لسان العرب للشيخ عبد القادر بن عمر البغدادي ط١ بولاق.
    - 20 الخصائص لابن جني، تحقيق محمد على النجار- مطبعة دار الكتب المصرية.
    - ٤٦ دراسات لأسلوب القرآن الكريم- محمد عبد الخالق عضيمة- مطبعة السعادة.
- ٤٧ الدراسات النحوية واللغوية عند الزمخشري- الدكتور فاضل صالح السامرائي-مطبعة الارشاد- بغداد ١٣٩٠هـ- ١٩٧١م.
- ٤٨ درة التنزيل وغرة التأويل للخطيب الاسكافي- منشورات دار الآفاق الجديدة بيروت ط١/١٣٩٣هـ-١٩٧٣م.
- 29 درة الغواص في أوهام الخواص لأبي محمد القاسم بن علي الحريري- نشرته بالاوفست مكتبة المثنى ببغداد.

- ولائل الاعجاز- عبد القاهر الجرحاني- ط٣ أصدرتها دار المنار بمصر سنة
   ١٣٦٦هـ.
- ١٥ ذيل فصيح ثعلب- تأليف موفق الدين أبي محمد عبد اللطيف بن الحافظ بن ابي
   العز يوسف بن محمد البغدادي نشر وتعليق محمد عبد المنعم خفاجي.
  - ٥٢ الرد على النحاة لابن مضاء القرطبي، تحقيق الدكتور شوقي ضيف ط١.
- وسالة ابن كمال باشا في تحقيق معنى (كاد) نشرها الدكتور رشيد العبيدي في مجلة كلية الدراسات الإسلامية ببغداد- العدد الخامس سنة ١٩٧٣م- ١٣٩٣هـ.
- ٥٤ روح المعاني في تفسير القرآن الكريم لشهاب الدين السيد محمود الآلوسي ادارة الطباعة المنيرية دار احياء التراث العربي.
  - ٥٥ شرح ابن عقيل- دار احياء الكتب العربية.
  - ٥٦ شرح الأشموني على الفية ابن مالك- دار احياء الكتب العربية.
  - ٥٧ شرح الفية ابن مالك لابن الناظم- المطبعة العلوية في النجف سنة ١٣٤٢هـ.
- ٥٨ شرح التصريح على التوضيح لخالد بن عبد الله الأزهري- دار إحياء الكتب العربية.
  - ٥٩ شرح رضي الدين الاستراباذي على الكافية، لابن الحاجب.
    - ٠٦٠ شرح السيرافي على كتاب سيبويه، مطبوع بهامش الكتاب.
- 71 شرح شذور الذهب لابن هشام الأنصاري، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد.
  - ٦٢ شرح شواهد الأشموني طبع مع شرح الأشموني- دار إحياء الكتب العربية.
- ٦٣ شرح عمدة الحافظ وعدة اللافظ لابن مالك، تحقيق عدنان الدوري مطبعة العاني ببغداد ١٣٩٧هـ ١٩٧٧م.

**٦٤ - شرح قطر الندى وبل الصدى** لابن هشام الأنصاري- تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد ط٩ سنة ١٣٧٧هـ- ١٩٥٧م.

- ٦٥ شرح المختصر على تلخيص المفتاح للتفتازاني- طهران.
- 77 شرح المغني للدماميني بهامش حاشية الشمني على المغني- المطبعة البهية بمصر.
- ٦٧ شرح المفصل للزمخشري لموفق الدين ابن يعيش، طبع ونشرة ادارة الطباعة المنيرية.
- 7A شرح المقدمة الكافية في علم الإعراب لابن الحاجب- دار الطباعة العامرة نسخة مصورة.
- 79 الشرط بإن وإذا في القرآن الكريم- بحث للدكتور على فودة نشر في مجلة كلية الآداب بجامعة الرياض- المجلد الرابع- السنة السابعة ١٣٩٥هـ-١٣٩٦هـ/ ١٩٧٥م-١٩٧٦م.
  - ٧٠ الصحاح للجوهري- مطابع دار الكتاب العربي- مصر .
- ٧١ ضوابط الفنون لابي البقاء الحسيني الكفوي مخطوطة بمكتبة الاوقاف ببغداد برقم ٢٠١٠.
  - ٧٢ الطراز ليحيى بن حمزة العلوي- مطبعة المقتطف بمصر سنة ١٣٣٢هـ-١٩١٤م.
- ٧٣ العربية ليوهان فك ترجمة دكتور عبد الحليم النجار مطبعة دار الكتاب العربي القاهرة ١٣٧٠هـ ١٩٥١م.
- ٧٤ العمدة لابن رشيق القيرواني، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد ط٢/ ١٣٧٤هـ-١٩٥٥م.
  - ٧٥ الفروق اللغوية لأبي هلال العسكري- نشر مكتبة القدسي سنة ١٣٥٣هـ.

- ٧٦ الفعل زمانه وأبنيته الدكتور ابراهيم السامرائي- مطبعة العاني بغداد ١٣٨٦هـ ١٣٨٦م.
- ۷۷ فقه اللغة لأبي منصور عبد الملك بن محمد الثعالبي مطبعة الاستقامة بالقاهرة
   ۱۳۷۱هـ ۱۹۵۲م.
  - ٧٨ في النحو العربي- مهدي المخزومي.
  - ٧٩ القاموس المحيط- لمجد الدين الفيروزابادي طـ٥ شركة فن الطباعة- مصر.
- ٨٠ قضية الإعراب في العربية بين ايدي الدارسين للدكتور رمضان عبد التواب مقال نشر في مجلة (المجلة) العدد ١١٤ يونيو ١٩٦٦.
- ٨١ الكامل لأبي العباس محمد بن يزيد المبرد، تحقيق الدكتور زكي مبارك ط١/ ١٣٥٥هـ-١٩٣٦م، مطبعة مصطفى البابي الحلبي بمصر.
- ۸۲ كتاب الأصول لابن السراج تحقيق الدكتور عبد الحسين الفتلي مطبعة النعمان النجف الأشرف.
  - ٨٣ كتاب سيبويه مصور على طبعة بولاق- نشر مكتبة المثنى ببغداد.
- ٨٤ الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل- لجار الله الزمخشري مطبعة مصطفى البابي الحلبي واولاده بمصر سنة ١٣٦٧هـ-١٩٤٨م.
  - ٨٥ الكليات لأبي البقاء الحسيني الكفوي طبعة بولاق ط٢.
- ٨٦ لسان العرب لأبي الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور المصري-مصور على طبعة بولاق.
  - ٨٧ اللغات السامية لنولدكه ترجمة الدكتور رمضان عبد التواب- القاهرة ١٩٦٣م.
- ۸۸ المباحث اللغوية في العراق الدكتور مصطفى جواد ط۲/ ١٣٨٥هـ ١٩٦٥م مطبعة العاني ببغداد.
  - ٨٩ المثل السائر لنصر الله بن الأثير- مطبعة نهضة مصر ط١/ ١٣٨٠هـ-١٩٦٠م.

- ٩ مجالس ثعلب، تحقيق عبد السلام هرون- دار المعارف بمصر.
  - ٩١ مختصر المعاني للتفتازاني.
- ٩٢ المخصص لابن سيده المكتب التجاري للطباعة والتوزيع والنشر ببيروت مصور
   عن الطبعة الأميرية سنة ١٣٢١هـ.
- ٩٣ المزهر في علوم اللغة لجلال الدين السيوطي، تحقيق محمد أحمد جاد المولى
   وجماعة دار إحياء الكتب العربية ط٤ سنة ١٣٧٨هـ -١٩٥٨م.
- ٩٤ معاني القرآن لأبي زكرياء يحيى بن زياد الفراء- مطبعة دار الكتب المصرية
   للتأليف والترجمة ١٣٧٤هـ-١٩٥٥م.
- ٩٥ معترك الأقران في إعجاز القرآن لجلال الدين السيوطي، تحقيق محمد علي
   البجاوي. دار الثقافة العربية للطباعة.
- 97 مغني اللبيب عن كتب الاعاريب لابن هشام الأنصاري، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد.
- ٩٧ المفردات في غريب القرآن، لأبي القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب
   الأصفهاني طهران.
- ٩٨ المفصل في علم العربية للزمخشري نشره محمود توفيق- مطبعة حجازي بالقاهرة.
- 99 المقتضب لابي العباس محمد بن يزيد المبرد، تحقيق محمد عبد الخالق عضيمة القاهرة ١٣٨٦هـ.
- ١٠٠ المقرب لابن عصفور، تحقيق أحمد عبد الستاز الجواري وعبد الله الجبوري مطبعة العاني– بغداد.
  - ١٠١ ملا جامي– نشرته بالاوفست مكتبة المثنى ببغداد.
    - ١٠٢ من أسرار اللغة لابراهيم أنيس.

۱۰۳ - منثور الفوائد لأبي البركات بن الأنباري، مخطوطة بمكتبة احمد الثالث برقم
 ۲۷۲۹.

- ١٠٤ نحو الفعل لأحمد عبد الستار الجواري- مطبعة المجمع العلمي العراقي بغداد
   ١٣٩٤هـ-١٩٧٤م:
  - ١٠٥ النحو الوافي، لعباس حسن، ط٢ دار المعارف بمصر.
- ١٠٦ النحو والنحاة بين الأزهر والجامعة- محمد أحمد عرفة- مطبعة السعادة بمصر.
- ۱۰۷ نهاية الايجاز في دراية الاعجاز للفخر الرازي- مطبعة الأداب والمؤيد بمصر القاهرة سنة ١٣١٧هـ.
- 1.۸ همع الهوامع شرح جمع الجوامع، لجلال الدين السيوطي، ط١ سنة ١٣٢٧هـ مطبعة السعادة بمصر.

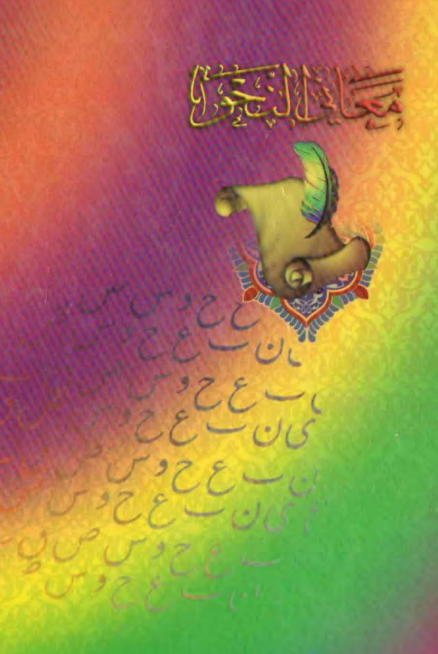
# فهرس الموضوعات

| هل ياتي الشرط للمضي؟ 8 ٥           | جزم المضارع                        |
|------------------------------------|------------------------------------|
| دلالته على الحال ٥٨                | الأدوات التي يجزم بعدها الفعل ٢٠٠٠ |
| معاني أدوات الشرط                  | لام الأمر                          |
| إن                                 | لا الناهية                         |
| إذا                                | لم                                 |
| اذما                               | لما                                |
| أنّى                               | جواب الطلب١١                       |
| أيّان                              | اضمار اللام                        |
| أين                                | حرفا الاستقبال٢١                   |
| ايّ                                | السين وسوف ٢١٠                     |
| حیثما                              | فعل الأمر ٢٦.                      |
| کیفما                              | زمنه                               |
| ما لم                              | أسماء الأفعال ٣٤                   |
| متی ۷۳                             | التنوين الداخل عليها               |
| من ٥٧                              | فائدتها                            |
| مهمامهما                           | أقسامها                            |
| لو                                 | فعالِ                              |
| وقُوع اللام في جوابها ٧٨           | أسماء الأصوات ٤١                   |
| ما الزائدة٨١                       | التنوين الداخل عليها ٤٢            |
| تقديم الاسم على فعل الشرط ٨٧       | الأساليب                           |
| اقتسران جسواب الشسرط بسالفساء واذا | الشرط                              |
| الفجائية                           | فعل الشرط ٧٤                       |
|                                    |                                    |

| أنواع القسم ١٣٧                     | اقترانه بالفاء ٧٩                   |
|-------------------------------------|-------------------------------------|
| أحرف القسم ١٣٨                      | دخول الفاء جوازاً على الجواب ٩٢     |
| الواو                               | اقترانه باذا الفجائية               |
| الباء الباء                         | رفع جواب الشرط بغير الفاء ٩٩        |
| التاء                               | العطف على الشرط والجواب ١٠٠         |
| اللام                               | اجتماع الشرط والقسم                 |
| الفاظ تستعمل في القسم ١٤١           | حذف جواب الشرط                      |
| لعمرك١٤١                            | أ-حذفه وجوبأ١٠٢                     |
| أيمن الله                           | ب-حذفه جُوازاً١٠٥                   |
| عمرك الله                           | تشبيه الاسم الموصول بالشرط . ١٠٨    |
| قعدك الله                           | التوكيد١١٢                          |
| وقوع (لا) قبل القسم ١٤٥             | أغراض التوكيد                       |
| جواب القسم ١٥٠                      | التوكيد المعنوي                     |
| حذف (لا) النافية من جملة الجواب ١٥٣ |                                     |
| الاستغناء بالجواب عن القسم ١٥٤      | الفاظه ۱۱۵                          |
| حذف جواب القسم                      | کلکل                                |
| النفي                               | جميع                                |
| أدوات النفي ١٦٢                     | أجمع                                |
| لم :                                | الأعداد من ثلاثة الى عشرة اذا اصيفت |
| لما                                 | الى ضمير ما تقدمها ١٢٧              |
| لن ١٦٣                              | التوكيد اللفظي ١٢٩                  |
| ليس۱٦٣                              | الغرض من هذا التوكيد ١٣٠            |
| ١٦٢                                 | توكيد الفعل بالنون ١٣٢              |
| الفرق بين ما ولم ١٦٥                | القسم ١٣٥                           |
| من خصوصيات الاستعمال                | اليمين                              |
| القرآني١٦٩                          | الحلف ١٣٥                           |

| t¥                       | ان نا                                    |
|--------------------------|------------------------------------------|
| ۲۰۰ مل ۲۰۰۰ مل           | ١٧٥٠ ٧                                   |
| هل والهمزة               | ألا تفعل وألست تفعل ١٧٩                  |
| النفي بهل                | لات                                      |
| أم وأو ٢١٦               | غير ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| ۲۱۷                      | قا مقاماتات سر                           |
| ۶ – أنبي ۲۱۸             | قلّ وقلّما وأقلّ                         |
| ٥- أين ٢١٩               | نفي الفعل                                |
| ٦- أي                    | دلالات النفي                             |
| ٧٠                       | ۱ – نفي العمدة                           |
| ۸- کم ۲۲۰                | ۲- نفي القيد                             |
| ٩-کيف                    | ۳- نفي الشيء والمرادعدم كماله ١٩٠        |
| ۱۰ ما                    | ٤ – التقديم والتأخير ١٩٠                 |
| ماذا                     | أ- تقديم الاسم على الفعل ١٩٠             |
| ١١ - متى                 | تقديم القيد على الفعل ١٩١                |
| ۱۲ – من                  | ب- وقــوع الفعــل فــي حيــز النفــي     |
| تقديم المستفهم عنه ٢٣١   | وعدمه۱۹۲                                 |
| الجواب                   | ج- وقسوع (كسل) فسي حيسز النفسي           |
| جواب الهمزة ٢٣٣          | وعدمه١٩٣                                 |
| جواب هل                  | 0- تكرير الفعل في النفي ١٩٤              |
| جواب أسماء الاستفهام ٢٣٤ | ٦- نفي النفي ١٩٦                         |
| حروف الجواب ٢٣٥          | أسماء وظروف مختصة بالنفي ١٩٧             |
| نعم ۲۳۵                  | الحروف المؤكدة للنفي ١٩٨                 |
| بلی ۲۳۵                  | الاستفهام ١٩٩                            |
| أجل                      | أدوات الاستفهام ١٩٩                      |
| ن                        | ١ – الهمزة ١٩٩                           |
| اِي                      | حذف الهمزة ٢٠٣                           |
|                          |                                          |

| ١ – الفعل ٢٥٥                       | جلل                                      |
|-------------------------------------|------------------------------------------|
| ۲- فاعل نعم وبئس ۲۵٦                | جير                                      |
| نعمًا وبئسما ۲٦٠                    | التعجب                                   |
| ٣- المخصوص بالمدح والذم ٢٦١         | ١ – ما افعله ٢٣٩                         |
| حبذا اغب                            | افعل التعجب ٢٤٠                          |
| المخصوص بالمدح ٢٦٣                  | التعجب من أمر ماض ٢٤١                    |
| حب                                  | ما أفعلني له وما أفعلني إليه ٢٤١         |
| اسم التفضيل٧٦٧                      | ۲- أفعل به ۲۲۲                           |
| تعديه الى المفعول ٢٧١               | ٣- التحويل الى صيغة (فَعُل) ٢٤٥          |
| اوجه التفضيل                        | دخول الباء على المتعجب منه ٢٤٦           |
| النداء                              | الفرق بين فعُل وما أفعله وأفعِل به . ٢٤٧ |
| حذف حرف النداء ٢٧٦                  | ٤ - التعجب بالنداء ٢٤٩                   |
| اللهم ٢٧٩                           | ٥- التعجب بتعبيرات معينة ٢٥٠             |
| المنادى ٢٨٠                         | أ- التعجب بكفي مريه يهيدون ٢٥٠           |
| نداء المعرف بأل ٢٨٢                 | ب- التعَجب بأيّ الكمالية ٢٥١             |
| المنادى المضاف إلى ياء المتكلم. ٢٨٤ | جـ- التعجـب بـادخـال (رُبّ) علـي         |
| تابع المنادى ٢٨٥                    | الضمير ٢٥٢                               |
| الترخيم ٢٨٦                         | د- له دره ۲۵۲                            |
| الاستغاثة ٢٨٧                       | <ul><li>التعجب بلام القسم ٢٥٣</li></ul>  |
| التعجب بأسلوب الاستغاثة ٢٨٩         | و– تعبيرات غير منحصرة تستعمل في          |
| الندبة ٢٨٩                          | التعجب                                   |
| مراجع الكتاب                        | المدح والذم ٢٥٤                          |
| فهرس الموضوعات ۲۹۹                  | نعم ویشس ۲۵٤                             |
|                                     | استعمالها في المدح والذم ٢٥٤             |
|                                     | عناصر أسلوب المدح والذم ٢٥٥              |
|                                     |                                          |



شركة العاتك لصناعة الكتاب القاهرة ـ ت ٥١٢٤٤٧٥