# اداب الرافدين

تَعَيَّدُ وَكُونَ الْأَنْ الْمَانِ الْعَمِّدُ وَكُونَ الْمُحَدِّدُ الْمُحَدِّدُ الْمُحَدِّدُ الْمُحْدِدُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدِدُ الْمُحْدُدُ اللّهُ الْمُحْدِدُ الْمُحْدِدُ الْمُحْدِدُ الْمُحْدِدُ الْمُحْدِدُ الْمُحْدِدُ الْمُحْدِدُ الْمُحْدِدُ الْمُحْدِدُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدِدُ الْمُحْدِدُ الْمُحْدِدُ الْمُحْدُدُ ا

العدد الثالث عشر عدد خاص بمناسبة حلول القرن الخامس عشر للهجرة ١٩٨١ م ١٤٠١ هـ

المراسلات : بأسم سكرتير التحرير \_ كلية الآداب \_ جامعة الموصل

### المحتويات

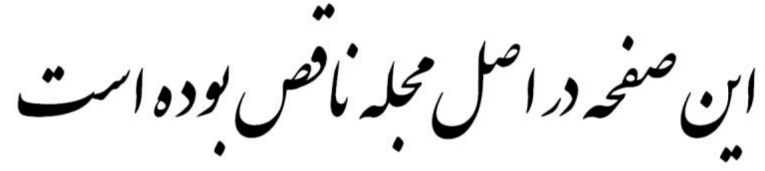
| ٧           | נאליים בני נני נים נים נים נים נים נים נים נים                                        |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
|             | <ul> <li>الحضارة العربية في الاندلس وأثرها على اوربا</li> </ul>                       |
| 4           | الدكتور توفيق سلطان اليوزبكي جبء جبء جبء                                              |
|             | <ul> <li>الجذر التاريخي لمفهوم السبب والعلة من العلة من اللغة إلى الاصطلاح</li> </ul> |
| ۳۷          | قاسم یحیی اسماعیل دده دده دده                                                         |
|             | <ul> <li>الموارد المالية في إقليم أرمينية خلال الحكم العربي</li> </ul>                |
| 09          | الدكتور صلاح الدين أمين طه جيء جه دوه                                                 |
|             | <ul> <li>أضواء على سيف الرسول (مي)</li> </ul>                                         |
| ٧٩          | الدكتور خالد مبالح العسلي درر برو وور                                                 |
|             | ··· منهج الطبرسي في تفسير العُ لِفَاظُ ؛ دراسة لغوية مقارنة                           |
| 4٧          | صبيح حمو در الميناتي يؤيرونوم وه دود ١٠٠٠ ١٠٠٠                                        |
|             | <ul> <li>جوانب من الحياة الاجتماعية في عصر الرسالة الاسلامية</li> </ul>               |
| 111         | نجلة قاسم الصباغ ددد دده دده دده                                                      |
|             | <ul> <li>مظاهر الحضارة العربية في معجم المخصص لأبن سيدة الأقداسي</li> </ul>           |
| 175         | الدكتور أحمد خطاب العمر دره دره دره وره                                               |
|             | <ul> <li>قصیدة بانت سماد ومعارضاتها</li> </ul>                                        |
| 184         | الدكتور حمر محمد الطالب جبه جبه جبه                                                   |
|             | <ul> <li>ضخصية الرسول الكريم في شعر محمد الهاشمي</li> </ul>                           |
| **1         | الدكتور سالم أحمد الحمداني ددء دده دده                                                |
|             | <ul> <li>الدراسات القرآئية في السيرة النبوية الأبن هشام</li> </ul>                    |
| 410         | الدكتور كاصد ياسر الزبيدي دده                                                         |
|             | – الاستشهاد بالحديث النبوي في معجم لسان العرب<br>" س                                  |
| <b>የ</b> ለዮ | اللدكتور حازم الحاج طه ببيه ببيه ببيه ببي                                             |

| ۳۰۷           | ــ معالم الحضارة الاسلامية في خطب الرسول (ص)<br>الدكتور حازم عبدالله خضر ٢٠٠ ::: ٢:٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|---------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 440           | ــــ المداثح النبوية والبديع<br>الدكتورة مناهل فخر الدين فليح… ::: ::: :::                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۳۷۳           | <ul> <li>شخصية الرسول الكريم في شعر السيرة الأبن هشام</li> <li>الدكترر علي محمد الحبوبي ١٦٦ ٢٦٦ ٢٦٦</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٤٠٧           | ــ خطبة الوداع : دراسة بلاغية تحليلية<br>جليل رشيد فالح ::: ::: ::: ::: به الله عنه الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| £ Y 0         | _ المدافع النبوية في عصر الحروب الصليبية<br>الدكتور ناظم رشيد: ٢٠٠ ٢٠٠ ٢٠٠ الدكتور ناظم رشيد:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 204           | _ المديع النبوي في الشعر الأندالسي عهد الموحدين<br>منجد مصطفى وميجت ::: ::: ::: ::: منجد مصطفى وميجت المعرف ا |
| 111           | م الحديث النبوي الشريف من مصادر الدرس النحوي عبد الجبار علوان النايلة ::: ::: ::: ::: :::                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 010           | ــ زوجات النبي الطاهرات في السيرة النبوية لأبن هشام<br>عبد الرزاق قاسم الصفار ١٠٠٠ ١٠٠ عبد الرزاق قاسم الصفار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۰۸۳           | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 7.4           | ـــ مظاهر الثقافة العربية الاسلامية في الهند<br>حسين علي طحطوح ::: ::: ::: ::: :::                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>٦</b> Υ٧ : | _ العلاقات التجارية بين العرب والصين في القرون الوسطى<br>طارق فتحي سلطان ١٦٠ ١٦٠ ١٦٠ عنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 789           | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

## الجذرالتاريخى لمفهوم السّبب والعلّة ماللّغة الخدراليّا المدمنطيرة .

قاسم محیی اسماعیل مدرس -کلیتر التربیتر

والمراجعة ليبين الأراج



 ١ - تعتبر السبية من المشكلات الفلسفية الكبرى التي نشأت منذ المراحل الاولى التفكير الانسا والتي تحتل بالنسبة إلى التفكير الحديث منزلة للصدارة . فكانت موضع اهتمام الفلاسفة والعلد في الشرق والغرب »

ولكي نعرف، ماالمقصود بالسبية ؟ يجدر بنا اولا ان نعرف السبب في اللغة ثم في الاصطلار وكذلك العلة : وقد استعمل اللفظان بمعنى واحد ، هند القلاسفة والمفكرين اللين تعرفها لمبحث السببية : وذلك يطابق واقع حال مانرى من استعمال الفلاسفة المسلمين السبب والعبيد بمعنى واحد : فكان له اثر بارز في جميع المجالات الحياتية والكونية : وبناء على ذلك جا البحث مستهدفا معنى السبب والعلة لغة واصطلاحا ومن ثم توخي الحلر التاريخي لهذا المفهو وما حصل عليه من تطورات واستعمالات عديدة مختلفة باختلاف موضوعات العلوم ومناهجها على وما حصل عليه من تطورات واستعمالات عديدة مختلفة باختلاف موضوعات العلوم ومناهجها المنفظ (cause) وفي اللاتيذ بلفظ (cause) وفي اللاتيذ بلفظ (cause) المنبب في اللغة العربية فهو: الحبل(١)وقد صمى بذلك لانه يتسبب بالتعلق به إلى الحاجة التي لايوصل اليها بدونه. دولا يسمى صببا حتى يكون طرفه معلقا بالسقف ١٤٠٤ وهو اصل بدل على طول وامتداد : فهو اذن وسبلة وصل بين طرفين او نهايتين : ومم يدل على اصل السبب عند العرب فهو كل مانسبب به إلى الوصول إلى المطلوب من حبل يدل على اصل السبب عند العرب فهو كل مانسبب به إلى الوصول إلى المطلوب من حبل او وسبلة ، او رحم ، او قرابة او طريق او عبة ، . . . النخ (٣)

وقد ورد لفظ السبب في القرآن الكريم بمعان متعددة ، منها قوله تعالى و فليمدد بسبب إلى السماء ه (٤) والسماء هنام بعنى السقسف – مقسف البيست – اى فليمدد حبلا في مقفه وهو مااتفق عليه المفسسرون. اضافة إلى ماالسبب من معان اخرى

<sup>(</sup>۱) الطبرى: جامع البيان عن تأويل القرآن، ۲۲/۲ ، الجوهرى: الصحاح، ۱۲/۲۲ ، الزمخشرى: الصحاح، ۱۲/۲۲ ، الزمخشرى: اساس البلاغة ، ص ۲۰۰ ، الرازى: التفسير الكبير ، ۱۲/۲۲ ، القرطبي : الجامع لاحكام القرآن ۲۲/۲ ، ابن منظور : لسان العرب ، ۱۸۰۱ ، الغيروز أبادى : القاموس المحيط ، ۸۳/۱ ، التهانوى : كشاف أصطلاحات الغنون ، مسر۲۲۷ ، صليبا : المعجم الفلسفى ، ص ۲۲۷ .

<sup>(</sup>٢) : ابن منظور : لسان العرب ، ١/ ٥٩ .

<sup>(</sup>٣) : الطبرى : ١٣٠/٢٣، ابن فارس : معجم مقاييس اللغة ، ٩٤/٣.

<sup>(</sup>٤) ١٥: الحج : ٢٢، والايات التي ورد فيها لفظ «سبب» انظر : ٨٤: الكهف ١٨، ٥٠: الكهف: ١٦٦،١٨: البقرة :٢، ١٠٠ الكهف: ١٦٦،١٨: البقرة :٢، ١٠ ، ٣٨، ٣٦: غافر . ٣٧،٤: غافر . ٠٤.

منها: الوصلة واللريعة ، حبث ورد في القرآن الكريم بنفس المعنى وانا مكنا له في الارض وآتيناه من كل شي صبباه:: (٥) اى مهد له الاسباب وجعله قادرا على النصرف في الارض من حيث التدبير والراى (٦) : فأتاه العلم والمعرفة والقدرة والوسبلة التي توصله إلى ذلك. وجلي ان لفظ ( صبب) لم يرد في القرآن الكريم بمعنى فلسفي ::

اما في الشعر الجاهلي فقد ورد لفظ اصباب بمعنى النواحي ، اذ قال الاعشى (٧): ورقيت اسباب السماء بسلم: اما العلة ، فهي : المرض ، وصاحبها معتل ، وعل واعتل أى مرض فهو هليل ورجل هلله ، اى كثير العلل (٨): وقد صمي المرض علة لانه بحلوله يتغير الحال من القوة إلى الضعف (٩): فالعلة اذن بمعنى يحل بالمحل فيتغير به حال المحل (١٠): وعل الشيء فهو معلول :

اما السبب والعلة اصطلاحا، فالسبب كما اصطلح عليه هو وكل ما يتوصل به إلى المقصوده (١١) وكل شيء يتوصل إلى الشيء فهو سبب: وللسبب في اصطلاح الفلاسفة عدة معان .. (١٢) الاول : هو العامل في وجود الشيء ، ويطلق على كل حالة ، نفسية شعورية كانت او غير شعورية ، تؤثر في حدوث الفعل الارادى .

للثاني : هو المبدأ ، اى مايحتاج اليه الشي اما في ماهيته او في وجوده وذلك الشيء يسمى مسببا (١٣) . فالسبب ، حينثذ ، هو المبدأ الذي يفسر الشيء نفسيراً نظريا . لذلك سمي سببا حقليا ، او مبدأ ومنه قولهم : سبب الوجود .

<sup>(</sup>ه) ۸۶: الكهف: ۱۸.

<sup>(</sup>٦) المراغي : تفسير المراغى ، ١١/٦.

<sup>(</sup>٧) الجوهري : الصماح ، ١٤٥/١.

<sup>(</sup>۸) الفراهیدی : کتاب آلعین ، ص ۱۰۰، ابن فارس: معجم مالیبس اللغة ، ۱۱:/۱ ، الجوهری : الصحاح ، ۱۷۷۳/۰

<sup>(</sup>٩) الجرجاني : التعريفات ، ص١٩٥٠.

<sup>(</sup>۱۰) المصدر نفسه ، ص ۱۹۰، الزبیدی : تاج العروس ، ۳۳/۸.

<sup>(</sup>۱۱) العلبرى : جامع البيان ، ۱۳۰/۲۳ ، الرازى : التفسير الكبير ، ۱۲۰/۲۱، البهانوى: ابن منظور : لسان العرب ، ۱۸۱۱، الجرجاني : التبريفات ص۱۲۱، التهانوى: كشاف اصطلاحات الفنون ، ص۲۲۷، صليبا : المتعجم الفلسفي ، ص۲۲۷.

<sup>(</sup>١٢) صلياً: المعجم الفلسفي ، ص١٤٨

<sup>(</sup>١٣) التهانوي : كشاف اصطلاحات الفنون ، ص٢٢٦ .

الثالث: وهو مايفضي إلى الفعل ويبرره. وهو مااصطلح عليه علماء الاخلاق، وهو مرادف للحق، نقول ان للقلب حقوقه اى اسبابه، وتقول فلان يبغضني بغير سبب اى بغير حق، وقد يطلق السبب على الحجة التي يعتمد عليها في اثبات الحق وان كانت غير صادقة فيكون السبب بهذا المعنى قويا او ضعيفا ، ومنه قولهم: ان الاسباب التي يحتج بها الاقوياء ، اوقع في النفس من الاسباب التي يحتج بها الضعفاء (١٤) :

اما عن معنى السبب عند الاصوليين فهو : ماكان طربقا للوصول إلى الحكم من غير تأثير فيه ولانوقف للحكم عليه (١٥) :

اما العلة في الاصطلاح فهي دمايتوقف عليه وجود الشيء ويكون خارجا مؤثرا فيهه ١٩٥٠ فشرط العلة بتعريف والجرجاني ١٥ تكون من خارج المعلول وانها السبب اللازم للتأثير فيه وهذا ايضا ما اصطلح عليه فلاسفة الاسلام ومن التعريفات العامة للعلة انها وتنبيه الحق لعبده بسبب او بغير سبب ١٩٤٤ نجد من هذا ان الشيء يحتاج إلى علة موجودة خارجة عنه ومؤثرة فيه ومن جهة الاصطلاح فان اللفظ الذي يستعمل للتعبير عن العلة هو لفظ وسبب الانفظ وعلة ١٨) والسببي هو المنسوب إلى السبب ويطلق على ما يتعلق بالسبب او يختص به ، او يقومه (١٨) والنظار يفرقون بين السبب والعلة من وجهين: احدهما: ان السبب ما يحمل الثيء عنده لابه . والعلة ما يحمل به . والثاني: ان المعلول ينشأ عن علته بلا واسطة بينهما ولا شرط على حين ان السبب يفضي إلى الشي بواسطة او بوسائط . ولذلك يتراخى الحكم عنه حتى توجد الشرائط وتنتقي المرانع .

اما العلة فلا يتراخى الحكم عنها، اذ لاشرط لها، بل متى وجدت اوجبت وجود المعلول. و ذلك يشير إلى ان معنى السبب اعم من العلة ، لان كل علة هي سبب. وهذا يتفق مع ماسبق ذكره (٢٠). ويستنتج من ناحية ثانية – آخرون ان الاسباب – من الناحية الفلسفية :

<sup>(</sup>۱٤) انظر ، صلیبا ، ص ۲۶۸ – ۲۶۹ التهانوی ، ص ۲۲۸ .

<sup>(</sup>۱۰) المصدر السابق ، ص ٦٤٨٠ .

<sup>(</sup>١٦) الجرجاني : ص١٩١٠.

<sup>(</sup>۱۷) نفسه : ص ۲۹۰

<sup>(</sup>١٨) بينس: مذهب الذرة عند المسلمين ، ص٣٧٠.

<sup>(</sup>١٩) صليبا : المعجم القلسقي ، ص٩٤٩ .

<sup>(</sup>۲۰) المصدر نفسه : ص ٦٤٨٠.

علة خارجية و والطلء علة داخلية بناء على ماقام به المترجمون الاواثل – ومنهم اسحق بن حنين بانهم حاولوا ان يتجنبوا استعمال لفظ والعلة واستعين عنها بلفظ و سبب (٢١) و هناك ما يؤيد انالفلاسفة استعملوا الكلمتين مترادفتين لمعنى واحد هذا ما يذهب اليه الباحث مع ان الله عند الفلاسفة مثلا ، كان يسمى العلة الاولى ، فانه يسمى ايضا في كثير من الاحيان وبنفس لمهنى بالسبب ، او السبب الاول (٢٢) اما الاصطلاح الحديث فيفسر كلمة علة بانها العلة الفاطة وحدها (٢٢). فالاختلاف اذن بين السبب والعلة اختلاف لا يعدو ان يكون اختلافا فظيا :

والسببية هي العلاقة بين السبب والمسبب ، يمعنى انها علاقة اقتران بين ظاهرتين الاولى مرف سببا والاخرى تعرف مسببا . وذلك من طريق كشف العلاقات التي تربط الاشياء بعضها في البعض، واثر بعضها ببعض. ومبدأ السببية او قانون السببية من مبادىء العقل ويعبر منه: لكل ظاهرة سبب او علة فما من شيء الاكان لوجوده سبب اى مبدأ يفسر وجوده (٢٤)، والسببية تفترض الانتظام في الظواهر العلبيعية ، علاقة الانتظام لا يمكن ان تتحقق الا بتكرار العلاقة بين السبب والمسبب ، فالاضطراد يفترض الانتظام . وتفسير ذلك كان محل اختلاف المفكرين لاختلاف مواقفهم من السببية ، عل هي حقلية نظرية ؟ ام انها تجريبية فحسب ؟ هل هي وصفية ام انها علمية ؟ (٢٥) .

ان لمبدأ السبية ، حيننذ ، اهمية كبيرة في صياغة القوانين الطبيعية والتنبوء بالحوادث من خلال معطيات علمية معينة ، فهو يعد اعظم اضافة معرفية للعقل البشري . وان هذا المبدأ يعتبر تعبيراً نظريا للعلاقات الضرورية الداخلية التي تحكم الاشباء في صيرورتها وكونها

<sup>(</sup>٢١) آل ياسين : مجلة كلية الاداب : ١٩٦٣/٦

<sup>(</sup>٢٢) الفارابي ؛ وسائل الغارابي ، ص ٧ و و ما بعدها ، ابن سينا : تسع وسائل في الحكمير والطبيعيات ، ص٨٦ ، الغزالي : تهافت الفلاسفة ص٨٥٨ ، دائرة المعارف الاسلامية ٢١٦/١١ «مادة سبب» .

<sup>(</sup>۲۳) رسل : تاريخ الفلسفة الغربية ، مس٢٧٢٠

<sup>(</sup>۲٤) انظر : الخطيب : القضاء والقدر بين الفلسفة والدين ، ص ١٥٤ ، دى بور دائرة المعارف الاسلامية ، ٢٢١/١١٩ ، كرم : العقل والوجود ، ص١٩٦٠.

<sup>(</sup>٢٥) المبيدى : مجلة آداب الرافدين «مفهوم الغزالي للسببية» ١٩٧٩/١١ ص ١٥٠ – ١٥١ اما فيما يتعلق باختلاف المذاهب في تفسير القانون العلمي ، راجع هامش ٦ من نفس المصدر ، ص١٧٠٠ .

وفسادها . هذا المبدأ الذي يستدل على وجوده من حصول النعاقب الحقيقي بين الاسباب والمسبات في الزمان والمكان اذ منى ماتوفرت شروط العلة حدث المعلول ،

فئمة علاقة صميمية بين القضيتين وسبب - نتيجة، والقاء الضوء على بعض جوانب المشكا يعيننا على استجلاء العلاقات التي تربط بين الظواهر ، والاعتراف بمبدأ السببية لايؤثر على سبر المعرفة الانسانية بقدر مايخدمها، وبالتالي فان ضرورة البحث عن سبب حقيقي لحالا معينة يجنبنا من الوقوع في الخطأ ، وتصور ظاهرة بمعزل عن الظواهر الاخرى، تصور لايقبلا انسان حاقل ،

٣- لقد واجه قانون السبية مشكلات كثيرة في حقل اللدرا سات الفلسفية منذ بداية المرحان النقدية ومرحلة العلم ، اما تعليل ما يحدث ويتغير في الطبيعة فلم يرق العقل الانساني قبل المرحان النقدية ومرحلة العلم إلى السبية كفهوم عام . واقتصر التعليل على محاولة ادراك الحوادث بالنشخيص الفردى من دون الارتفاع إلى مستوى التجريد ، لعدم قدرة الفكر الاسطورى على التمييز بين الفكرة والشيء وبين المفهوم وانطباقه على عدد كبير من الاشياء .. من دون الارتفاع إلى مستوى البحث عن العلل الطبيعية (٢٦) فكان السبب في هذه المرحلة اما شيئا ملموسا او شخصا ولكن الشيء بهذا المفهوم لم يكن مببا بقدر ما يعطي نتائج آنية ، فانتيجة السبب تغير يمتد في موضوع آخر (٢٧). فكان تصوره اذن مقصورا على ماهو شخصي وملموس ولم يرق إلى التجريد بل كان يخلط العقل بالاسطورة ، فاعتبر بعض ماحدث في الطبيعة معجزات فلجأ إلى عبادتها .

وفكرة العلية – في رأي البعض – منصلة بفكرة الاتهام فالبدائي قد يوجه الاتهام إلى اى شيء من الاشياء يراه سبب أية مصيبة او كارثة تحل به (٢٨) وربما كان هذا الشعور من بين اصول فكرة السببية التي هي وليدة مايطرأ على الاشياء من تغير (٢٩) وبناء على ذلك فان الاقلمين اعتقدوا بوجود التلازم بين الاشياء واعتمدوا النظام في حياتهم العملية ابقاءاً على وجودهم وتنفيذاً لارادة الحياة فسلوكهم كان ينم عن ثقتهم بوجود قوانين وسنن ثابئة

<sup>(</sup>٢٦) خليل، ياسين : نظرة الانسان الشاملة إلى الكون ، مجلة افاق عربية ص ٤٧ .

Tennant, F.R.: "Encyclopadia of Religon and Ethics", (۲۷) "cause, causality" Vol.3, P. 261.

<sup>(</sup>۲۸) قال ، جان: طريق الفيلسوف ، ص١٩٩٠.

<sup>(</sup>٢٩) محمود ، زكي نجيب: نحو فلسفة علمية ، ص٧٩٠٠.

في الطبيعة وبامكان تسخيرها لمطالب الحياة (٣٠). وقد هبر القدماء عن وفكرهم العاطفي ، بلغة السبب والنتيجة (٣١).

ان الذهن البدائي كان غير قادر ان ينسحب من الحقيقة المحسوسة . فاذا بحث عن السبب فانه يبحث عن ال (٣٢) .

من احدث ؟ لا كيف حدث ؟ والسؤال عن الـ و من » يؤدى إلى الجزئية وليس الشمولية ، فلم يكن ينظر إلى الطبيعة على ان فيها قوانين حامة . فهو لايدرك مانراه من سبية تعمل كالقانون ،رغم ادراكه احيانا للعلاقة بين السبب والنتيجة :

و لقد كان للمصري القديم حساسية مفرطة، للتناظر والنوازن، غير ان حساسيته لعدم النساوق كانت ضيلة فهو مستعد دائما لان يوازن بين الاضداد، ثم انه ضيل الحس بالسببية، بأن وأه تؤدي سابقا إلى وجه (٣٣) ثم ان سيطرة فكرة الالهة على عقله دفعته إلى اعطاء تفسير خرافي طابعه المخوف، فكان للعوامل النفسية اثر مهم في النفسير السببي، ولئن كان الاقدمون قد توصلوا إلى ادراك بعض المسائل العقلية والنساؤل عن سبب بعض الاشياء وكيفية حدوثها، فأن انظمتهم الكونية لا يمكن ان تعد فلسفية باي حال (٣٤).

وبناء على ماتقدم نستنتج بان فكرة السببية لم تتميز بشكل دقيق في المرحلة البدائية للعقل الانساني، بل كان يغلب عليها طابع الخرافة والاسطورة والتفسير الغيبي للظواهر الكونية، وكانت نتصف بالجزئية، ثم انه لم يرق إلى عمومية المفهوم وشموليته. ذلك

<sup>(</sup>٣٠) مرحباً ، محمد عبدالرحمن : قبل أن يتفلسف الانسان ، ص١٨٠.

<sup>(</sup>٣١) فرانگذورت و آخرون : ماقبل الفلسفة ، ص٧٧٠ .

<sup>(</sup>۲۲) المدر المابق ، ص۲۸.

<sup>(</sup>۳۲) الصدر نفسه : ص٥٠.

<sup>(</sup>٣٤) متي، كريم : الفلسفة اليوذنية ، ص ٠٨ و ما تجدر الاشارة اليه ان ، الفكر المثيوي لا يتوخى في تفسيره تهيئة عملية مستمرة .. وكل تغير يفسره البدائي بقوله إن هناك حالتهن مخالفتهن انهافت الساحة من الاشرى ، فالتغير هنا مجرد قول او خروج من حالة إلى حالة .. فيلجأ إلى هذا القرل لتعليل التغيرات و لا يطلب تفسيراً أبعد من ذاك . انظر : فرانكذورت : ماقبل الفاحفة ، ص٣٠٠ - ٣١ ، حيث يورد امثلة تطبيقية على ما جاء اعلاه في اساطير المصريين والبابليين وفي الفكر المثيوبي .

لان اللهمنية البشرية في ذلك الوقت لم تكن قد انتقلت بتطورها إلى التجريد والتعميم ذلك التعميم الذي هو انتقال بدأ بالفكر الفلسفي النالي لنلك المرحلة ويتخطى الانسان لحدود النظرية الاسطورية والغيبية إلى نفسه وإلى الكون .

وفي رأي البعض، ان الانسان البدائي لن تقنعه نظريتنا السببية بسبب تميزها بصفة اللاشخصية، ولن تقنعه لانها تتصف بالعمومية (٣٥). فنحن نفهم الظواهر بما يجملها مظاهر لصياغة قوانين عامة، لابما يجملها شيئا خاصا.

والقانون لايصف كل حادثة بصفة فردبة ، هذه الصفة التي يحس بها الانسان القديم اكثر من اي شيء اخر، على وجه المفصوص ويبقى سؤ اله بين الم وغاذا، والم ومن، بدلا من المشور العلبة اذن قديم قدم المغبرة الانسانية .

٤ - ننتقلالان إلى مرحلة اخرى من مراحل التطور في المفهوم السببي في الفكر البشري، واعني به الفكر الاغريقي الذي يمثل احد مراحل النطور التاريخي له . اذ انه يشكل ركيزة اساسية قامت عليها الفلسفة وتطورت من خلاله معظم المفاهيم التي كانت فامضة واكتنفتها الالتباسات والصعوبات وكانت السببية احدثلك المفاهيم التي اخذت مسارها بين المشكلات الفلسفية :

لقد كان لليونان السبق لفتح العالم المقلي، فلم يقفوا عند حد المشاهدة والاعجاب بل انتقلوا إلى مرحلة الفهم والفحص عن المصادر والعلل والاسباب وغير ذلك مما كان يعتبر قاعدة للبحث العلمي النظري الحقيقي (٣٦). فالبحث الحقيقي عن علل الاشياء كان الموضوع الرئيسي الفلسفة ايام الاغريق، وفي القرون الوسطى. ثم ان ربط اليونان الكون في سلسلة من القوانين ونظام محكم من الاسباب والمسبات لاتنخلف، يعبر عن الصلة الوثيقة بين الإيمان بالعقل والايمان بالسبية بل السبية هي اقوى تعبير

Burnet, John: Early Greek philosophy, p. 25-28 انظر : شذرة ١٠٠ ص ٢١٩س ١٠٠ ن نفس المصدر.

<sup>(</sup>ه 🚓 ه فرانكفورت : ماقبل الفلسفة ، ص٢٨٠.

<sup>(</sup>٣٦) يرى «برنيت» ان الاغريق اجادوا في الملاحظة وكانوا محبين فلاستطلاع فيما يتعلق بالعالم ، بالرغم من ان وسائل التجربة لم تكن عندهم على ما هي عليه الان . ويؤكد «برينت» ليس من الصحيح القول بأن الاغريق لم يستخدموا التجربة ، مستشهداً بنشأة المنهج التجريبي في المدارس العلبية التي كان لها الاثر الكبير في تطور الفلسفة . وقد ذكر ان اول تجربة سجلت هي تجربة «لنباذ وفيس» .

عن العقل ، و فالقول به انما ينتج من طبيعة العقل ذاته ، اذ حيث يوجمد العقل ، يوجد مبدأ السبية ، مبدأ السبية عندهم ، مبدأه السبية ، عندهم ، مبدأ السبية ، عندهم ، مبدأ السبية ، عندهم ، مبدأ المفهوم ،

لقد لخص لنا وارسطوه موقف الفلاسفة الطبيعيين (٢٨) من الاسباب بأن تفكيرهم كان ينحصر في العنصر المادي فقط والذي منه تتألف كافة الاشياء (٣٩) فكان السبب المادي هو السبب الوحيد عندهم. (٤٠) فعلقوا اهتمامهم عليه ، معتقدين أنهم يستطيعون تفسير العالم باكتشاف اصول المادة ، رغم اختلافهم بما يتعلق بطبيعة العلة المادية (٤١) ولكن رضم تمسكهم بالسبب المادي فانه لاينفي انعدام النزعة العقلية عندهم :

بذهب ارسطر الى ان فكرة العلة الفاطة او المحركة ظهر مفهومها عند و انباذ وقليس ا فكان اول من ميز هذا السبب. وافترض وجود قوتين متحركتين اطلق عليهما : الغلية والمحة، لتفسير التغيرات وتأليف الاشباء والحلالها . الا ان فكرة العلة الفاطة عنده كانت مشوشة مضطربة (٤٢) وكذلك العلة الفائية وكان انكساغوراس اول من فكر أن يكون العقل علة اولى التغيرات الطبيعية (٤٣). قال افلاطونوانه قطعا العقل الذي نظم كل شي وانه العلة الاولى بلميع الاشباء .. (٤٤)، ولكنه لم يستغد منه الا قليلا، واشار ارسطر إلى ان انكساغوراس لم يجعل العقل عنصرا الا ليتخذ منه صبيا حين تعز عابيه الاسباب ، فهو لا يحجم عن تفسير الاشباء تفسيرا آليا اذا وجد إلى ذلك سبيلا. ويذهب افلاطون إلى ان انكساغوراس الاينسب اليه (اي الهقل) اي هور في العلل الخاصة بنظام افلاطون إلى ان انكساغوراس الاينسب اليه (اي الهقل) اي هور في العلل الخاصة بنظام

Aristotle: Meta, 985 18-30.

<sup>(</sup>٣٧) مرحباً ، محمد عبدالرحمن : من الفلسفة اليونانية إلى الفلسفة الاصلامية ص٥٧٥ –

<sup>(</sup>٣٨) طاليس ، انكسمندر ، انكسيماس ، هيراقليطس .

Aristotle: Meta, Vol. 8, 983b 8-10. (74)

Ibid: 984 a 18-19.

Stace, W.T: A Critical History of Greek Philosophy, p. 271. (11)
Aristotle: Meta, 985 a 10.

<sup>(</sup>٤٢) (٤٣) رسل ، براتراند : ثاريخ الفلسفة الغربية ، ١١١/١.

<sup>(</sup>۱۶) افلاطون ، فیدون ، ۹۷ .

الاشياء ، بل يذكر افعال الهواء والايثير والماء وكثيرا من النفسيرات المضطربة (٤٥)، وقد استنتج ارسطو بان الفلاسفة لم يستخدموا سوى نوعين من الاسباب: الاول ، للسبب المادي ، والثاني ، السبب الفاعلي او المحرك ، اما العلة الصورية ، فقد ميزها الفيثاغوريون عندما اعتبروا الاعداد صورا، وأنها مبادي جميع الاشياء، (٤٦) فما أصاب هذه العلل من غموض اصاب العلة الغائية ايضا ،

وبالتالي قان الاسباب الاربعة ميزت بدرجات متفاوتة وانهم المحوا اليها ولو انه كان تلميحا غامضا لدى الفلاسفة الاولين (٤٧) وهذا مايعزز مذهب ارسطو في السببية حين وضع قائمة بالاسباب وترتيبها :

واما نظرة افلاطون إلى مبداء السبيبة فاننا بجدها يني تفسيره الملاقة بين مثل الاشياء وصورها .وقد تنبه إلى العلة الصورية ،كما انه عنى بالعلة الفاعلة والمعلة الغائبية (٤٨) يولكنه اعطى فكرة واضحة عن الاسباب بحيث جعل كل شي لاجل الخير ، فلم يقدم لهذا المفهوم فائدة تذكر ولم يطوره (٤٩) بل كان يستخدم لفظة الصانع بكلا المعنيين : كعلة فاطة وعلة غائبة. اما العلة المادية فلم يعتمدها افلاطون في معرفة الاشياء ورأى وانه اذا اطلقا امم العلل على اقسام الجسم الانساني فهو في منتهى الجهالة ، (٥٠)، وقد انتقد ارسطو فكرة العلية عند افلاطون قائلا : ان فكرة العلية فيما يتصل بالصور فكرة غامضة كل الغموض ، لان افلاطون لم يوضح لناكيف أصبحت الاشياء موجودة عن طريق المشاركة في الصور وما العلة التي سببت هذه المشاركة وجمعت بين الصور وبين المادة ، فكونت من الاثنين هذا المزيج الذي هو الوجود (٥١) :

فاذا قال افلاطون عن الصور انها علل ، بمعنى انها عالمل صورية ، وقدال عنها مرة اخرى انها علل ، بمعنى انها علل فاعلية ـ وفي اللحالة الاولى يكن ان يكون لها وجود ثابت وفي

Aristotle: Meta, 986 b 5-7. (11)

Aristotle: Meta, 988 a 21-25. (14)

Plato: The Dialogues of Plato, Mino, 98a; Phil, 27,30 (٤٨)

Stace, op. cit, p. 272. (14)

(٠٠) افلاطون : فيدون ، ١٩٩ .

Aristotle: Meta, B. 1,9. (61)

<sup>(</sup>ه ٤) افلاطون : فيدون ، ٩٩ .

الحالة النانية لا يمكن ان يكون لها الوجود النابت فان ذلك يفسر على أساس ان التفرقة بين العلة الفاعلية والعلة الصورية لم تكن واضحة في ذهن افلاطون. (٥٢) ولكن مع ذلك فان اللاطون قد وضع مبدأ السببية بالصيغة النالية: ان كل محدث يحدث ضرورة عن صبب من الاسباب ، اذ يستحيل قطعاً ان يحدث حدوث دونما سبب (٥٣). والسبب هو الصانع . فالميزة الاساسية اذن في الصانع هو كونه سبباً . بيد ان السببية عنده . . ليست القدرة الخلاقة (٥٤) :

فالاعتقاد ، حينذ ، بصعوبة استخلاص فكرة دقيقة عن مفهوم السبية لايشير إلى عدم تمييز القدماء بين الاسباب ، وقد وجدنا أن مفهرم السبية بلغ اوجه عند ارسطو لما تربع على العرش ونصب نفسه رائدا في ذلك التمييز بين الاسباب ، فوضع نظريته في الاسباب الاربعة وعسلاقة هذه الاسباب بما يحصل من تغيير وحركة ،كون وفساد لقد تناول ارسطو مشكلة الاسباب في الطبيعة لاجل طلها (٥٥). وقد عالج العلية لاعلى إنها مبدأ او مشكلة طبيعية او مينافيزيقية بل ايضاً على انها قانون عقلي منطقي تستند طيه ابحاث المنطق (٥٦). فآثار ارسطو في الفلسفة الاسلامية تتجلى في نظريته عن الاسباب التي حددها في اربعة انواع : المادية ، الصورية ، الفاعلية ، الغائية (٥٧) وهي ليست الاسباب الوحيدة في الطبيعة فهناك اسباب بعدد المسبات ولكن هذه الاسباب هي اهمها ،

Ross W.D.: Aristotle, p. 71.

(٥٦) النشار ، على سامي : مناهج البحث عند مفكري الاسلام ، ص١٠١٠

Aristotle: Meta, 1013a-1013b; 1073a-1074 a 25; (ev)

Phys: 194 b 16-195 b 30, 196 b 25 198 a 14-198 b 15;

Ross: op. cit, p. 72

وقد اعاد ارسطو باختصار العلل الاربع ، مشيرا إلى أن جميعها قد استبعد ماعدا الهلة الفاعلية او المحركة وبعدها ينتقل إلى بحث مشكلة التوالد، التي يناسبها السبب الفاعلي .

Aristotle De Generation E,t Corruptione, 318 a 1-8; Barrett, Clifford: Philosophy, A Introductory study Foundamental Problems and Attitudes, p. 207-208.

<sup>(</sup>۲۰) بدوی، عبدالرحمن : افلاطون ص ۱۹۹ .

<sup>(</sup>٤٥) افلاطون: طيماوس ، ص١٥ - ٢٥ «مقدمة».

ومن العلاقة التبادلية بين الاسباب الاربعة توصل Ross؛ في تحليله لها إلى مايأتي (٥٨) : ١: ان للاشياء اسباباً اكثر من هذه الاسباب الاربعة :

ان شيئين قد بكونان اسبابا لبعضهما ، فالتمرين هو السبب الفعال المصحة ، والصحة
 هي العلة الغائية للتمرين . وبعبارة اخرى فان الميكانيكية والغائية لاتعيق التبادل . فنقول : عندما تكون «آ» تلزم ميكانيكيا «ب» فقد يصدق ايضاً ان «ب» تلزم غائياً (آ) .

٣: قد نعين للاسباب الاربعة ، اما سبباً قريباً لشيء يتناصب معه او سبباً بعيدا لبعض الاجناس التي تحتوى على سبب مناسب ، قد يقال ان سبب الصحة والشخص الحرقي الاجناس التي يمار من مهنة ما كالطب و هو ليس بطبيب - فان ذلك لايقل مما يقدمه طبيب فمثلا : الفجر الذين يركبون الاسنان ويلبسون الذهب هم ليسوا أطباه ولكنهم اناس حرفيون يعرفون مهنة طب الاسنان ولو بشكل غير دقيق وعلمي .

٤: اذا كانت (آ) تلزم (ب) التي هي سبب (ج) ، فقد يقال أن (آ) بمكن ان تكون سبب (ج) . مثال : ان السبب الحقيقي للتماثل هو «النحات» ، ولكن اذا كان هو النحات» ، ولكن اذا كان هو polyulictus ) (٥٩) قد يقال انه بمكن ان يكون هو السبب .

 قد نحدد السبب للنتيجة (ب) اماك (آ) الحاصل على القوة او ك (آ) مستعملا القوة فالسبب لوجود بناء البيت هو اما والبناء، او وباني البناء،

٦: الاسباب العقلية والفردبة حادثة في وقت واحد بالاصل وبانتوقف مع نتائجها الاسباب الممكنة ليست كذاك، فلا بنطلب البيت والبناء معا ولكن اذا كان البناء بافي البيت، فالبيت يجب ان يكون مبنيا والعكس بالمكس راى انه يعني ضرورة ثلازم العلل والمعولات.

٧: يجب ان نحدد صببا خاصا ، مثال ذلك : قد يقال ان الرجل هو سبب بناء البيت ،
 ليس كونه رجلا بل لانه بناء. فالبناء صبب خاص ، بالاستناد إلى الاشياء التي هي الاخرى
 تعتبر سببا للنتيجة الحاصلة .

اننا لو نأملنا الاسباب الاربعة ومدى صلتها في تركيب الموجود وصيرورته لوجدنا انها من مقومات الوجود ولشروطه الجوهرية، فيلاحظ ارسطو بأن ادراك طبيعة الكون Rossi op. Cit.p 72—73.

<sup>(</sup>٩٩) وهو من النجاتين المشهورين المعاصرين لاوسطو .

والفساد، او الصيرورة عامة، يقنضي الالمام بعوامل اربعة لاينفك الجوهر الطبيعي عنها (٦٠). وهذه تعمل مجتمعة معا غير متفرقة ،وكل مايصدر عنها معا مجتمعة (٦١). وقد رد ارسطو العلل الاربع إلى العلتين ، المادية والصورية ،(٦٢) اللتين تحتلان مقاما اكبر من الاخرين ، الفاعلية والغائية. فوحد بين السبب الفاعلي والغائي والصوري وبذلك تكون الامباب الثلاثة ، سببا واحدا هو السبب الصوري. والصورة والمادة هما عماد فلسفة ارسطو في الميتافيزقيا والعلبيعة .

و المادة والصورة يسميان على الارجح عللا داخلية منهما تتألف الاجسام. فأما المادة فهي العنصر المنفعل، واما الصورة فهي العنصر الفاعل، وهي الماهية الحقيقية للشيء (٦٣)، فالصورة بهذا المعنى تصبح علة فاعلة، والمادة تكون معلولة منفعلة.

أما العلة المحركة او الفاعلة والعلة الغائية ، فهما علتان خارجتان عن الاجسام . ولكن هل يمكن تجزئة كل موجود إلى هذه العلل الاربع ؟.. كلا فالاله – مثلا – مفارق المعادة من كل وجه ، وهو علة غائية للعالم ، وهذا العالم بتحرك شرقا اليه وعشقاً له (٦٤) ولكن هذا المحرك الذي لا يتحرك ليس هو الاساس في السببية ، بل الصورة ، التي هي ما يجعل الشيء بالفعل ويتم به كاله فكانت الاساس في كل سببية ، واستعلمت الاسباب الاربعة لتفسير اى شيء او تحديده ذهنياً ، رغم انه قد يكون اثنان منها او احدهما او مجتمعة ، مقبولة البحث . هذه الاسباب ذات صلة وثيقة بمشكلات الطبيعة ولو انها قد تكون متطابقة احيانا ، ولكن التفسير الطبيعي يتركب عادة من تعيين العلة الغائية اوالمادية الغاهرة . ومن حق صاحب العلم العلبيعي ان يعلم امرها كلها (٢٥) . وما ينطبق على الغظاهرة . ومن حق صاحب العلم العلبيعي ان يعلم امرها كلها (٢٥) . وما ينطبق على

<sup>(</sup>۲۰) فغری : ماجه : ارسطو طالیس . ص٥٠٨.

<sup>(</sup>٦١) البازجي ، كال وغطاس، كرم : اعلام الفلسفة العربية ، ١٤/١؛

Aristotle: Meta, 1070b 30-35, 1044b 1-3.

Armistrong A. H: An Introduction to Ancient philosophy, p. 83.

المادة والصورة عند ارسطو ينطبق ايضاً على الوجود بالقوة والوجود بالفعل وبقية المقولات الاخرى :

ومن جهة فاعلية العلل الاربعة او عدم فاعليتها يذهب بعض الباحثين إلى ان نظرية ارسطو في العلية، نظرية تتكلم عى العلل من حبث هي ساكنة وغير فاعلة اكثر مما تتكلم عنها من حيث هي فعالة. ومن جهة الحدوث فلا يقصد بها شروط حدوث الحوادث من حيث النتابع في الزمان ، بل يقصد بها الاجزاء التي يتكوى منها الوجود (٦٦)، واخيرا فان للعلة —كما قيل — في كتابات افلاطون اربعة وسنون معنى وفي كتابات الرسطو ثمانية واربعون معنى : وهما من ادق الناس بحثاً او حرصاً على فهم مايكتبون ، فما عسى ان نكون معانيها في كتابات غيرهم (٦٧).

فالاسباب الاربعة عند ارسطو كانت تمثل بشكل ما ، نظرية السببية عنده وبالنظر الاهميتها ومكانتها في الفلسفة الاسلامية ، نجد أنها تتصدر ابحاث فلاسفة الاسلام بمنهج ارسطي من حيث الترتيب والتقسيم ، ولكنهم طوروا هذا المفهوم ووسعوه .

وبالتالى يبدو لنا ان الاسباب الاربعة ذات صلة وثيقة بمشكلات الطبيعة رغم ان ثلاثا منها: الصورية والفاعلية ، والغائية ، غالبا ماتكون متطابقة ، والتفسير الطبيعي يتألف عادة من تعيين اما النمام ( العلة الغائية) او الضرورة السابقة ( العلة المادية ) للعملية (٦٨) يقول ارسطو ولما كانت الاسباب اربعة فمن حق صاحب العلم الطبيعي ان يعلم امرها كلها (٦٩) والمنهج الارسطي عولج في مصطلحات المخطط الارسطي للاسباب الاربعة .. فمن الخطأ افتراض ان ارسطو قد جاء بحل ميتافيزيقي بسيط يضم كافة فروع ومشكلات الفلسفة (٧٠). هـ وقد عالج فلاسفة الاسلام موضوع السببية في مباحثهم فارتبطت عندهم بمباحث الميتافيزيقيا والطبيعة والاخلاق. والكندي (٢٥٧ه -- ٢٥٨م) اول فلاسفة العرب يضع

<sup>(</sup>٦٦) دى بور ، ت. ج : دائرة المعارف الاسلامية ، مادة «سبب» م/١١/١١.

Meckeon: The Basic works of Aristotle, p. 23 (74)

Aristotle: Phys. 198a 21. (74)

تعريفات صديدة للعلة يرتبط اثنان منها بالسببية وهما : من جهة العلة : قالوا : صناعة الصناعات وحكمة الحكم ووعلم الأشياء الأبدية انباتها وماثبتها وعللها بقدر طاقة الانسان (٧١) وتركز اهتمام الكندي بالعلل باعتبار معرفته لها معرفة بمبادى الاشياء وأوائل الحقيقة فيعرف السببية بالفلسفة فلسفة بالسببية والمعرفة بالعلل لاتم الابطرق النعقل لانه يرى بان معرفة المعلول فجعل العلم بالعلة اشرف من العلم بالمعلول .

وجلي ان الكندي ارسطي في تعبيره العلم بالعلل على العلم بالمعلولات وباعتباره علم الربوبية والفلسفة الاولى اشرف العلوم اما فيما يتعلق بترتيبه وتسميته العلل الطبيعية فقد رتبها طبقاً لترتيب وتقسيم ارسطو لها (٧٢). كما ان الكندي قد حدد علاقة السببية بالوجود في استحالة كون الشيء علة ذاته ، وتأكيده القول بالترابط السببي بين الاسباب والمنتائج ويرى ان كل ما يقع في الكون مرتبط بعضه ببعض ارتباط علة ومعلول. كما ان الكندي قد استفاد من مبادى السببية في اثبات حدوث العالم والدفاع عن فكرة الخلق (٧٣):

اما الفارابي (٣٣٩هـ- ٩٥٠م) فقد كانت السببية ركناً اقام عليها فلسفته وكل ما لم يكن فكسان فله سبب (٧٤) وقد ربط بين الحكمة التي تعني العلم بالاسباب وتفسير للتغير والصيرورة والتبدل ، بالاسباب الفاعلة المؤثرة (٧٥). واختلط مفهوم الحكلمة في اقرار التناهي في الممكنات الى وواجب الوجود ، بالضرورة باعتباره سبباً لوجود وفاهلية جميع الاسباب القريبة . ولكن ذلك لم يدع الفارابي الى انكار قانون السببية وللعلاقة الناشئة بين الاسباب وانتائج (٧٦).

<sup>(</sup>۷۱) الكندى : رسائل الكناى الفلسفة ، ١/(١٣٧) كذلك انظر : العبيدى ، السبية في النلسفة الاسلامية : ص٧٠.

<sup>(</sup>٧٢) انظر : العبيدى السبية في الفلسفة الاسلامية : ص٠١٠

<sup>(</sup>۷۳) المصدر نفسه : ص٦٥ ومابعدها .

<sup>(</sup>٧٤) الفاراني: التسرة المرضية في بعض الرسالات الفارابية ، عيون المسائل ، ص٧٠٠.

<sup>(</sup>٧٥) صالح ، مدني : الفارابي في اسس الميتافيزياء إلى الحتمية السببية ، مجلة المورد ج ٤٤ ٣ /٩٧٥ ، ص ١٥٠ .

<sup>(</sup>٧٦) العبيدى : السبية في الفلدفة الاسلامية ، ص٧٦٠.

يستنتج الباحث من ذلك ان الفارابي قد سلم تسليماً قاطعاً بالسببية وحتى النتائج التي ليست لها اسباباً واضحة : فقد ردها الى الاسباب ايضاً وعزا ذلك الى جهلنا بالاسباب الحقيقية للشيء .. فالحكمة – عند الفارابي – اذن هي معرفة الاسباب والسبب الاول : اما فيما يتعلق بالاسباب الاربعة : الفاعلة والمادية والصورية والغائبة فانه لم يضع بحثاً خاصاً بها بل يشير اشارات عابرة ، وكان الافضل لو توسع في دراسته لها على اعتبار انها مبادى و الاجسام . ولم يراع الفارابي نفس الترتيب في تسلسلها . اما تقسيمه للاسباب فلم يختلف عن تقسيم الكندي لها ، والذي تأثر بدوره بتقسيم ارسطو .

وجلي ان نذكر بأن الفارابي استعمل لفظ هاسباب، بمعنى هوسائل، من ذلك قوله: وافضلهم واسعدهم واغبطهم من تأنته اسباب اللعب اكثر ونال الاسباب الملذة اكثر (٧٧). والغريب بان الفارابي لايهتم بصياغة تعريف عام جامع مانع للعلة او السبب، وهو للفيلسوف الذي تفخر به الفلسفة الاسلامية بان كان لها رائداً، ولاركانها مقوما.

اما ابن سينا (١٠٣٦هـ ١٠٣٦م) فقد اهتم بالعلل الطبيعية اهتماماً كبيراً بحيث انها دخلت في ابحاثه الميتافيزيقية فدرس علاقتها ببعضها وركز على العلة الفاعلية والغائيه و فصل القول فيهما ، وهو ما تميز به ممن سبقوه من الفلاسفة .

وابن سينا اول من وضع تعريفاً جامعاً مانعاً للعلة والمعلول ولكن لم يعطنا تعريفاً للسبب ، مما يدل على ترادف العلة والسبب ليس عند ابن سينا فحسب بل عند كل الفلاسفة .

يعرف ابن سينا العلة انها لاكل ذات وجود ذات آخر بالفعل من وجود هذا بالفعل ووجود هذا بالفعل ليس من وجود ذلك بالفعل(٧٨). ومعنى ذلك ان وجود شيء بالفعل يكون بوجود علة بالفعل ، ولا يستلزم ان يكون المعلول موجودا متى وجدت العلة ، اذ قد تكون العلة موجودة وليس لها معلول ، مثل العلة الاولى . والمعلول هو وكل ذات وجوده بالفعل من وجود غيره ووجود ذلك الغير ليس من وجوده (٧٩) معناه أن وجود المعلول من وجود العلة وان العلة ليستمن وجود المعلول بل هي مستقلة عنه. وابن مينا يثبت العلاقة السببية بين العلل والمعلولات ويرى ضرورة التلازم بين الاسباب

<sup>(</sup>۷۷) الفارابي : السياسة المانية الملتب بمبادي، الموجردات ، ص٨٩. وبنفس المايي . دود في الصفحات ١٠٧،٩١٠٩٠.

<sup>(</sup>٧٨) ابن سينا: الحدود ، ص٤١، تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات ، ص ٩٨

<sup>(</sup>٧٩) ألمصدر السابق : ص ٤١ .

والنتائج. فلو رفعنا الاسباب لارتفعت النتائج حتماً. واذا ماساورنا شك في ان رفع السبب لايوجب رفع النتيجة مما يلاحظ في بقاء بعض الاشياء مع زوال اسبابها ، فأنما يجهل سببية الفاعل دائماً لكون الشيء ، حتى في حال زواله فاننا نعزو السببية الى ذلك الفاعل (٨٠). وهذا ماشار اليه الفارابي ايضاً .

ومن جهة ترادف معنى العلة ومعنى المبدأ ، لابد من الاشارة الى ان ابن سينا لم يميز بينهما ، فيعرف المبدأ بأنه وكل ما يكون قد استتم له وجود في نفسه اما عن ذاته واما عن غيره ، ثم يحصل عنه وجود شيء آخر ويتقوم به (٨١) .

وختاماً نود القول بان البحث في اي مبدأ من مبادى العلم أوالفلسفة ينبغي تحديد المفاهيم الاولية قبل اعطاء الفكرة ، او القانون ، فلما عرفنا معنى العلة تصبح السببية ، معنا وتعريفاً واضحة كل الوضوح ، فانسببية هي تلك العلاقة الرابطة بين ظاهرتين (سبب ـ نتيجة) تكون مبدأ عاماً من مبادى والفلسفة عموماً والفلسفة الاسلامية بشكل خاص .

ويبدو ان للفلسفة اليونانية أثر بين في الفكر الفلسفي الاسلامي ، ولكن التأثر بتيار معين او منهج خاص لايعني انه ليس اصالة فكر في الفلسفة الاسلامية . فقد انتهجوا منهجاً يتفق مع اهداف الفلسفة الاسلامية ، اضافة الى الجدة في طريقه النناول والنبويب، فقد ابدعوا ضمن حدود المنهج الارسطي ، والابداع ضمن حد منهج يظل ابداعاً . فقدموا جديداً واستجدوا وطوروا قديما بحيث اصبحت دراسة الاسباب تتسم بالشمول والاتساع ، ولكنهم رغم ذلك لم يجحدوا ذلك الاثر بل اشاروا اليه بكل تقدير .

<sup>(</sup>۸۰) المصدر نفسه : ص۲۶، تسع رسائل ، س۲۸.

<sup>(</sup>٨١) ابن سينا : الشفاء ، الاطيات ق٢م٢ ف ١٠ صر٨٥٧، النجاة ق اسر٢١١.

#### مصادر البحث

- ١: القرآن الكريم
- ٧ : ابن سينا : الشفاء الالهيات، تحقيق محمد يوسف موسى وآخرون، القاهرة، ١٩٦٠م :
- ٣ : ابن سينا : النجاة في الحكمة المنطقية والطبيعية والالهية، مصر،ط٢ ١٩٣٨م.
- ٤ : ابن سينا : تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات، القسطنطينية، ط١، ١٢٩٨هـ.
- ابن سینا : الحدود، حققته و ترجمته و علقت علیه املیه ماریة جواشون ، القاهرة ۱۹۶۲م:
- ٦ : ابن فارس، ابو الحسين احمد بن زكريا : معجم مقاييس اللغة، القاهرة، ط١
   ١٣٦٨هـ:
- ٧ : ابن منظور ، ابو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم: اسان العرب، بيروت ١٩٥٥م:
- ٨: ارسطو: الطبيعية، ترجمة اسحاق بن حنين مع شروح ابن السمح وآخرون، تحقيق عبد الرحمن بدوي، القاهرة، ١٩٦٤م.
- افلاطون: فيدون الاصول الافلاطونية، ترجمة على سامي النشار وعباسس الشربيني، الاسكندرية، ١٩٦٥م.
- ۱۰: افلاطون : طیماوس، تحقیق و تقدیم البیر رفو، ترجمة فؤاد جرجي بربارة، دمشق،
   ۱۹۶۸م.
  - ١١: آل ياسين، جعفر : (مجلة كلية الاداب)، جامعة بغداد، ١٩٦٣/٦م .
    - ١٢: بدوي ، عبد الرحمن : افلاطون، القاهرة، ط٣، ١٩٥٤م
- ١٣: بينس، س: مذهب الذرة عند المسلمين وعلاقته بمذاهب اليونان والهنود، ترجمة
   عجمد عبد الهادي ابو ريدة، بالقاهرة، ١٩٤٦، م.
- 11: التهانوى: محمد، على بن على، موسوعة اصطلاحات العلوم الاسلامية (المعروف بكشاف اصطلاحات الفنون)، بيروت، ١٩٦٦م.
  - ١٥: الجرجاني، علي بن محمد الشريف : التعريفات، ببروت ١٩٦٩م.

- 19: الجوهري، ابو نصر اسماعيل بن حماد: الصحاح، نحقيق احمد عبد الغفور عطار، القاهرة، ١٩٥٦م.
- ١٧: الخطيب، عبد اكريم : القضاء والقدر بين الفلسفة والدين، القاهرة، ١٩٦١م.
  - ١٨: خليل، ياسين : نظرة الانسان الشاملة إلى الكون . مجلة آفاق عربية .
- ١٩: دي ــ بور، تج: دائرة المعارف الاسلامية، « مادة سبب» يصدرها باللغة العربية:
   ١حمد الشنتناوي وآخرون، بدون تاريخ:
- ٢٠: رسل، برتراند: تاريخ الفلسفة الغربية، ترجمة الدكتور زكي نجيب محمود، والدكتور
   احمد امين، القاهرة، ط٢، ١٩٦٧م.
- ٧١: الزمخشري، جار الله ابو القاسم محمود بن عمر : اساس البلاغة، القاهرة،١٩٥٣م.
- ٢٢: صالح : مدني : مجلة الموردهالفارابي من اسس الميتافيزياء إلى الحتمية السببية»بغداد مج ٤/ع ١٩٧٥/٣م .
  - ٢٣: صلبيا : جميل : المعجم الفلسفي ، بيروت، ط١ ، ١٩٧١م:
- ۲٤: الطبري ، أبو جعفر محمد بن جرير : جامع البيان عن تأويل القرآن، مصر : ط۲ ،
   ١٩٥٤ م .
- ٢٥: العبيدي ، قاسم يحيى : «السببية في الفلسفة الاسلامية من الكندي إلى ابن سينا»رسالة ماجستير غير منشورة بغداد ــ. ١٩٧٦م .
- ٢٦: العبيدي ، قاسم يحيى: مجلة آداب الرافدين «مفهوم الغزالي للسببية» ع ١١/ ١٩٧٩م.
- ٧٧: الغزالي : تهافت الفلاسفة ، تحقيق الدكتور سليمان دنيا ، مصرط٢ ،١٩٥٨م.
- ٢٨: الفارابي: الثمرة المرضية في بعض الرسالات النارابية: فر دريك ديتريني، ليدن ١٨٩٠م.
- ٢٩: الفارابي : السياسية المدنية المنقب بمبادىء الموجودات، تحقيق فوزي متري نجار،
   بيروت ١٩٦٤ م .
- ٣٠: قال ، جان : طريق الفيلسوف ، ترجمة الدكتور أحمد حمدي محمود : القاهرة ،
   ١٩٦٧م .
- ٣١: الفخر الرازي : التفسير الكبير ، طبع المطبعة البهية المصرية ، ط١ بدون تاريخ.

- ٣٣: فرانكفورت وآخرون :ماقبل الفلسفة ، ترجمة جبرا ابراهيم جبرا ، بيروت ١٩٦٠م.
- ٣٣: الفراهيدي ، الخليل بن أحمد : كناب العين ، تحقيق عبد الله درويش ، بغداد ١٩٦٧ م :
- ٣٤: الفيروز آبادي ، مجد الدين محمد بن يعقوب : القاموس المحيط ، مصر : ط ٢ ١٩٥٢ م :
  - ٣٥: فخري ماجه : أرسطو طاليس ، بيروت ١٩٥٨ م ؟
- ٣٦: القرطبي ، أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري : الجامع لاحكام القرآن ، القاهرة ١٩٤٧ م .
  - ٣٧: كريم ، يوسف : العقل والوجود ، دار المعارف بمصر ، ١٩٥٦ م :
- ٣٨: الكندي : رسائل الكندي الفلسفية ، تحقيق وتقديم الدكتور محمد عبد الهادي ابو ريدة ، القاهرة ج١ ، ١٩٥٠ م ٥
  - ٣٩: منى ، كريم : الفلسفة البونانية ، بغداد ١٩٧١ م .
- ٠٤: مجلة المقتطف : منشئها يعقوب صروف وفارس نمر ، المجلد السابع ، ١٨٨٢م.
  - ١٤: محمود ، زكي نجيب : نحو فالسفة علمية ، القاهرة ١٩٥٨م .
  - ٤٤: المراغي ، أحمد مصطفى : تفسير المراغي ، مصرط ، ١٩٥٣ م.
- ٤٣: مرحباً ، محمد، عبد الرحمن : من الفلسفة اليونانية إلى الفلسفة الاسلامية ، بيروت، ط1٩٧٠،١ م .
  - \$2: مرحبًا ، محمد عبد الرحمن : قبل أن ينفلسف الانسان ، بيروت ، ١٩٥٧ م .
- النشار ، على سامي : مناهج البحث عبد مفكري الاسلام ، الخرطوم ، ط١٩٦٦،٣٥م .
- ٢٤: اليازجي ، كمال وغطاس كرم ، اعلام الفلسفة العربية ، بيروت، ط١٩٥٧،١م.

### المراجع الاجنبية

- Aristotle: Physica, by R.P.Hardie and R.K. Gaye, Trans. W.D. Ross. Oxford 1962.
- Aristotle: Metaphysica, Trans W.D. Ross; Oxford, 2nd Ed. 1960
- Aristotle: De Generation Et Corruptione, by Harold H. Joachim ed. W.D. Ross, Oxford . 1962.
- Armistrong, A.H: An Introduction to Ancient Philosophy, London, 1965.
- Barrett, Clifford: Philosophy, An Introductory Study of Foundamental Problems and Attitudes, N.Y.11 print 1959.
- Burnet, John: Early Greek philosophy; 4th Ed .London 1930
- Meckeon, Richard: The Basic works of Aristotle, N.Y. 15th Ed. 1941.
- Plato: The Dialogues of Plato, Trans,. by B. Jowett, in two volumes, N.Y. 1937.
- Ross, W.D: Aristotle, London 5th Ed. 1964.
- Stace W.T: A Critical History of Greek philosophy, London, 1932.
- Tennant ,F.R: an artical in the "Encyclopadia of Religon and Ethics," Jams Hasting, N.Y "cause, causality."