## الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالي و البحث العلمي جامعة وهران

كلية العلوم الإسلامية و الحضارة الإسلامية قسم الحضارة الإسلامية.

عنوان المذكرة:

# دلالات الحوار في القرآن الكريم

مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجيستير في اللغة والدراسات القرآنية.

إعداد الطالب: تحت إشراف:

طواولة عثمان. الأستاذ الدكتور: سلطاني الجيلالي.

السنة الدراسية: 2006 - 2007م / 1427 -1428 هـ

"إني رأيت أنه لا يكتب إنسان كتابا في يومه إلا قال في غذه، لو غير هذا لكان أحسن، ولو زيد كذا لكان يستحسن، ولو قدم هذا لكان أفضل، ولو ترك هذا لكان أجمل، وهذا أعظم العبر، وهو دليل على استيلاء النقص على جملة البشر".

- أبو عماد الأصفهاني-

" ما أحد حاول تصنيف كتاب إلا وقد خصّه بوصف يغلب على ظنّه أنه لم يسبق إليه، وأنه لظن يخطر ولا يكاد يصيب، ومع هذا فإن دواعي التأليف لا تنقطع واللهم فيه دائما لا تمتنع...."

- ابن الأثير -

# إهــــداء

إلى كل من يصدق فيه قول الله تعالى:

قُلْ هَا دُهِ مَ سَبِيلِي آَدْعُواْ إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ۖ وَسُبْحَانَ ٱللَّهِ وَمَآ أَلُهُ مَا اللَّهِ وَمَآ أَلُهُ مَن ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ أَنَاْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾

- سورة يوسف الآية108-



إني أجد لزاما على نفسي أن أعترف بالفضل لأهل الفضل تقديرا و عرفانا بجهودهم التي بدلوها في إخراج البحث على أفضل صورة.

فأبدا بالشكر الجزيل والعرفان الكبير، للأستاذ الفاضل الدكتور سلطاني الجيلالي الذي تكرم بالإشراف على البحث من بدايته إلى نهايته، حيث أفادني من خبرته و إرشاداته فجزاه الله عني وعن زملائي الطلبة خير الجزاء.

وأشكر أيضا الأستاذ الفاضل الدكتور عبد الحليم بن عيسى على عنايته وخبرته العالية وما قدمه لي من الملاحظات و نصائح قيّمة متعلقة بالجانب المنهجي و العلمي.

وأوجه شكري وعرفاني إلى كلّ أعضاء اللجنة على جهودهم في توفير الجوّ المناسب لمناقشة هذا البحث، فجزاهم الله جميعا خير الجزاء، وجعل عملهم هذا في ميزان حسناتهم.

#### المقدمة:

إن الخوض في دراسة الخطاب القرآني، ليس بالأمر الهين ، وذلك بالنظر إلى قداسته ومصدداقيته مما يوجب الحذر من الوقوع في مزالق الفهم الخاطئ والتأويل المغلوط، إذ على الباحث فيه أن يتحسس مواصد فاته الأدائية والبيانية، حتى يفقه الخصوصية الخطابية لهذا النص المقدس، ويقف على إبداعيته وجماليته، وما حواه من الأغراض، التي تنسجم مع هذه الرسالة الإلهية.

وقد ظل الخطاب القرآدي يمارس فعاليته الدعوية على اختلاف مقاصده النبيلة، مستعينا في ذلك بالوسائل والأساليب التوصديلية، التي أهلت الإنسان العربي لحمل لواء هذا الدين ذي الطابع الرسالي الحضاري.

ومن تلك الأساليب المستعملة، "أسلوب الحوار" وما تميز به من خصائص أسلوبية إعجازية متجانسة.

ومذذ ذرول الوحي على الرسول صدلى الله عليه وسلم كان الخطاب القرآذي بأسلوبه الحواري يمارس فاعليته الدعوية على أساس تبليغي لجميع العقليات البشرية، مراعيا في ذلك الجوانب والمعطيات النفسية والواقعية والثقافية، بأسلوب مستديم يشمل الإطار الزمني و المكاني، مما يدل على عالمية هذا الدين وشموليته لجميع مذاحي الحياة الإنسانية.

وقد طرق موضوع الحوار في القرآن الباحثون القدماء والمحدثين، لكن طريقة الدراسة عند الأولين كالخطابي والرماني والزملكاني والباقيلاني والجرجاني وغيرهم، اتسمت في أغلبها بالإيحاء والإشارة، واقتصرت هذه الدارسة على الكشف عن إعجازه البياني والبلاغي، مثيرة بذلك الثقافة العربية في جانبها الإبداعي والمعرفي.

أما المحدثون فلم يختلفوا عن سابقيهم في التطرق إلى دراسة الحوار القرآني إلا في الشيء اليسير، وهذا الاختلاف ناتج عن معالجة هذا الموضوع في بعض الكتب معالجة مستقلة، وقد اعتمدنا على بعضها في بحثنا، كما اعتمدنا كذلك على بعض كتب

القدامى التي درست الجدل والمناظرة، والقصص القرآني، والإعجاز، فكان أن استلزم دخول الحوار في ثناياها على سبيل الإجمال.

وقد حاولذ ا في هذا البحث أن نجمع بين طريقتين، طريق ة القدامي، وطريقة المحدثين، معتمدا في ذلك على الموروث الثقافي الذي تركه أسلافنا في هذا المجال، غير أن ما يؤاخذ على هذه الدراسات، أنها اكتفت بإيمائها عارضة لموضوع الحوار، وبعض الأحايين ضربت صدفحا عن ما تضمنه الحوار القرآني من دلالات ذات أغراض شتى تطرقنا إليها في ثنايا هذا البحث.

وللإشارة، فإن علم الدلالة، علم ينطلق من التراث المعرفي الذي غشيه الأسلوب المنهجي في إنتاج المادة التي يحتاج إليها الدارس و الباحث، فالقراءة المتفحصة لموضوع الدلالة، مستمدة من هذا التراث العربي الإسلامي، لتكشف سر التأويلات، على مستوى النص القرآني، وتناوله بكيفية، تبين مدى الإعجازية لهذا النص الإلهي.

فعلم الدلالة، نظام كلي وبنية محتواة في مضامين الخطابات القرآنية، ومن المعلوم لدى الكثير من الدارسدين لأسدلوب القرآن الكريم، أن لغته اجتماعية ذات طابع دلالي خاص، تستمد نشاطها البنائي من بنيات بلاغية متجانسة، حتى عادت لغة مسيطرة في عمقها الدلالي لدى عامة الناس في جانبها الظاهري، وعند المتخصصين في جانبها الباطني، مما أدى إلى استخلاص أسس جمالية وأدبية للخطاب القرآني، الذي بيّن أيضا الحقيقة الإعجازية في التركيب اللفظي وطريقة سرد الأحداث وترتيبهما زمنيا بالوقائع والأحداث، كما لا ننسى إعجازه من الجانب الدلالي (المعنى) الذي يحيل إلى استخراج أغراض شتى مختلفة باختلاف المضامين القرآنية، ومن بينها على سبيل المثال:التربوية والعقدية، والتشريعية، والأدبية...وغيرها.

فالعلاقة بين الحوار والدلالة، علاقة تلازمية، كون دارس علم الدلالة يسعى إلى الكشف عن المعاني التي دلت عليها حوارات القرآن الكريم في شتى المواضيع، فهي إذن الوسيلة التي يمكن من خلالها التدليل على الظواهر الحوارية وتحليلها على مستويات متعددة.

ولكن الإشكال الذي يطرح هو: هل اقتصرت در اسات الخطاب القرآني على ظاهرة الإعجاز؟ أو أنها اكتفت بتناوله من الجانب البياني والإبداعي، دون النظر إلى ما

حواه، من حوارات تضمنت دلالات ومعاني جليلة تنبني على حقيقة التدبر والتأثر بالنص القرآني؟ أو ماهو البعد الدلالي للحوار في القرآن الكريم؟

إن الإجابات الذي نقدمها لهذه التساؤلات، تهدف إلى الكشف عن الدلالة في الحوار القرآني والوقوف على روعة النص القرآني في جميع مستوياته الجمالية الدلالية من هاهنا وسمنا بحثنا بدلالات الحوار في القرآن الكريم، وجعلناه محتويا على مدخل، وأربعة فصول، وخاتمة.

تحدثنا في المدخل عن نشأة الحوار، ومفهومه من الجانب اللغوي والاصطلاحي، مبينين العلاقة بين الحوار والجدل، والفرق بينهما، ومعرّفين الجدل (الممدوح والمذموم)، مشيرين في الوقت نفسه إلى أنواع الحوار (أشكال الحوار)، ونشأته متطرقين إلى الحوار في الفكر الإنساني ونشأته وفي الأدب العربي، وإلى مفهومه في الفكر الإسلامي عند علماء الكلام والفلسفة.

وقد أفردنا الفصل الأول لأسلوب الخطاب، مقسمين إياه إلى ثلاثة مباحث، جعلنا: المبحث الأول: لأصدول الحوار وآدابه، والمبحث الثاني: طريقة الاستدلال في القرآن الكريم، والمبحث الثالث: للمراتب الحوارية ووظائفها ضمن الخطاب الأدبى.

وخصصدنا الفصدل الثاني لجماليات الدوار القرآذي، موزعين إيّاه على خمسة مباحث:

المبحث الأول: للحوار القصصدي في القرآن، والمبحث الثاني: الحوار والمثل القرآني، والمبحث الأول: للحوار والمثل القرآني، والمبحث الثالد ث: الحوار ووظيفته التبليغية التعليمية والتربوية، والمبحث الرابع: خصائص الخطاب الحواري في القرآن، والمبحث الخامس: بعض نماذج أساليب الإقذاع في القرآن الكريم.

وقد تضمن الفصل الثالث علم الدلالة في تراثنا العربي، وشمل أربعة مباحث: أفردنا المبحث الأول: مفهوم الدلالة واتجاهاتها، والمبحث الثاني: دلالة اللفظ من حيث الصيغة والنظم، واشتمل المبحث الثالث: الدلالة من حيث الوضوح والغموض، والمبحث الرابع: دلالة اللفظ من حيث الفحوى والإشارة والاستعمال.

واشتمل الفصل الرابع والأخير على دراسة تطبيقية لدلالات الحوار في القرآن الكريم، مع التمثيل لذلك ببعض النماذج القرآنية.

وفي الخاتمة أبرزت أهم النتائج التي حاولنا التوصل إليها في هذا البحث.

أما المنهج المتبع في هذه الرسالة، فهو المنهج الوصدفي، التحليلي كونه يتطرق إلى دراسة الظواهر اللغوية من حيث الألفاظ المحتواة في كثير من النماذج القرآنية، مع تحليل ما تضمنته هذه الأخيرة من دلالات متنوعة وهو الذي سلكه المتخصصون في علم الإعجاز والبيان على مستوى النص القرآني، فذهبوا يغوصون في أغواره، فرأوا ألفاظه بعينها متساوقة من جهة الخطاب وألوان المنطق، مما أذهلهم عن أنفسهم، لما فيه من هيبة رائعة، وما جمع في أسلوبه من أرقى ما تحس به الفطرة اللغوية من أوضاع البيان، وهذا لأن سر الإعجاز كان على مستوى النظم، فقام هؤلاء الباحثون بتحليل نظم القرآن، تحليلا لغويا وبلاغيا، ولكن لا ننسى تحليل مضامينه ذات الدلالات المختلفة والتي حوتها حواراته.

وتمثلت الصعوبات التي واجهتها ، في طريق بحثي، في كون العنوان جاء مركبا، مما يزيد في شساعة البحث والتشعب في ثناياه، وعدم ضبط الأهم من المهم، مما يدفع إلى الخروج عن ماهية الموضوع، وبالتالي الوقوع في أخطاء منهجية فادحة، والبحث بهذه الصيغة لم يتطرق إليه أحد في حدود ما أعلم، يضاف إلى ذلك أن البحث في هذه المواضيع يستلزم قاعدة صلبة في اللغة والأصول والبلاغة وعلم المنطق، وهذا يحتاج إلى وقت وإلى متخصصدين تؤخذ عنهم هذه العلوم مع ملازمتهم، حتى يجد الباحث طريقة ويمتلك أدوات البحث وإن كان في الحقيقة ينطبق على قول الشاعر:

دَعْ عَنْكَ الْكِتَابَة قُلسْتَ أَهْلاً لَهَا وَإِنْ سَوَّدْتَ وَجْهَكَ بِالْمِدَادِ

وفي الأخير لا يفوتني أن أنوه بالجهد الكبير والصدبر الجميل الذي تحمله أستاذي الفاضد لله الدكتور سلطاني الجيلالي في قراءة هذه الرسالة وتصدويبها، وإفادته إياي بالنصائح والإرشادات، التي أرجو من الله أن تكون في ميزان حسناته يوم القيامة، فله مني كل الشكر، ولا يشكر الله من لا يشكر الناس.

القرآن الكريم هو كلام الله الأعظم، و المعجزة الخالدة لنبيه الكريم محمد صلى الله عليه وسلم، الذي تكفل بهداية الناس جميعا، وهو الناموس الإلهي، الذي أنزله الله تعالى، عقيدة ومنهاجا، يقتدى به الناس في دنياهم، و يستضيئون نوره في سلوكهم إلى أخراهم، فيحقق سعادتهم في عاجلهم و آجلهم، فيه نبأ من قبلنا، و خبر من بعدنا، و حكم ما بيننا، هو الجد ليس بالهزل، من تركه من جبار قصمه الله، و من ابتغى الهدى في غيره أضله الله، و هو حبل الله المتين، و هو الذكر الحكيم، و هو الصراط المستقيم، هو الذي لا تزيغ به الأهواء، ولا تلتبس به الألسنة، ولا يشبع منه العلماء، ولا يخلق على كثرة الرد، لا تنقضي عجائبه، لم تنته الجن إذا سمعته حتى يشبع منه العلماء، ولا يخلق على كثرة الرد، لا تنقضي عجائبه، لم تنته الجن إذا سمعته حتى قالوا ( قُلُ أُوحِيَ إِلَى النَّهُ السَّمَعَ نَفَرٌ مِّنَ الْجُنِّ فَقَالُواْ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا في يَهْدِي إِلَى الرُّشَدِ فَعَامَنًا بِهِ مَ وَلَن

أَحَدًا ﴿ )، من قال به صدق، و من عمل به أجر، و من حكم به عدل، ومن دعا إليه هدي

إلى الصراط المستقيم و هو النور الذي لا تنطفئ مصابيحه، و البحر الذي لا يدرك قعره، وحجة الله البالغة على عباده، لما يحمل في ثنياته من براهين جلية على أن كل ما فيه حق وصدق، فهو المعجزة الخالدة للدين الخالد، و النظام الرفيع للشريعة السامية الرفيعة، فما أجدر المسلمين خاصة، و الإنسانية عامة أن يتجهوا إليه، و يصرفوا عنايتهم إلى فهمه و استكشاف أسراره، واقتباس أنواره، و التفكر في آياته، مصداقا لقوله تعالى: ( بِٱلْبَيِّنَتِ وَٱلزُّبُرِ وَأُنزَلِنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكَرُ لِتُبَيِّنَ

لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ عَلَي اللَّهُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُمْ عَلَيْكُمُ اللَّهُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ اللَّهُمْ عَلَيْكُمُ اللَّهُمْ عَلَيْكُمُ اللَّهُمْ عَلَيْكُمُ اللَّهُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُمْ عَلَيْكُمُ اللَّهُمْ عَلَيْكُمُ اللَّهُمْ عَلَيْكُمُ اللَّهُمْ عَلَيْكُمُ اللَّهُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُولُ اللَّهُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُولُونِكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلِيلًا عِلْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلِي عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَ

فكتاب الله هو مرشد الواعظ، و هدف الخلقي، و ضالة الحكيم، و حجة الفقيه، و مثل الأديب، و مرجع اللغوي، و دليل النحوي، و هو المرجع الأول لعلماء الاجتماع والسياسة المدنية، كما أنه مرشد اكتشاف أسرار الكون، و نواميس التكوين.

نُّشُرِكَ بِرَبِّنَآ

<sup>1-</sup> سورة الجن، الآية 1 - 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سورة النحل، الآية 44.

لقد كان للقرآن الكريم، أهمية بالغة في الانبعاث الحضداري للغة العربية، كون هذه الأخيرة حازت الأفضلية، و الشرف على سائر اللغات، من خلال نزول القرآن الكريم بها، و ذلك في قوله تعالى: ( عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴿ بِلِسَانٍ عَرَبِي مُّبِينٍ ﴿ ) ، فقد وصدف القرآن الكريم

اللسان العربي بالبيان، و هو أبلغ ما يوصف به الكلام، يقول جلال الدين السيوطي: "لما خص الله تعالى اللسان العربي بالبيان علم سائر أن اللغات قاصرة عنه وواقفة دونه"<sup>2</sup>. و قد سبقه في هذا الإمام الشافعي لمّا وصف اللسان العربي بقوله:" و لسان العرب أوسع الألسنة مذهبا و أكثرها ألفاظا و لا نعلمه يحيط بجميع علمه إنسان غير نبي"<sup>3</sup>، فمن خلال كلام هؤلاء الأعلام، يتبين أن من صفات اللسان العربي، الوضوح في القصد والإفصاح عن المكنون، و القدرة على التبليغ.

فالمتأمل في الأسلوب القرآني " يحس مذذ اللحظة الأولى أنه أمام ذوع من النظم العجيب، يختلف عن نظم المبدعين و البلغاء، ينساق بحسه اللغوي وراء تراكيبه فيعمل فيها عقله، و ينسجم معها بوجدانه، ثم لا يلبث فجأة أن يجد نظمه قد خالف ما توقعه، و معذاه قد جاوز إدراكه، فيعيد التأمل مرارا ليهتدي إلى سر مجيء اللفظ بإزاء المعنى الذي كان عنه غمض، ولنقرأ قوله تعالى: ( إِن تُعذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ أَوْن تَغْفِرُ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ عَلَى الله تنته

الآية بـ"إنّك أنت الغفور الرحيم"؟، مع أن السياق يوحي بالغفران، و لمن إذا أمعنت النظر في الآية وجدت أن الذي استحق العذاب لا يستطيع أن يغفر له، إلا من كانت سلطته أعلى السلطات، وقوته أعظم القوى و عزته فوق كل عزة، و من كان كذلك، وجب أن يكون متصدفا بالحكمة التي يرفدها العقل والمنطق السليم"5.

وفي القرآن أمثلة كثيرة، تبين مدى تأثيره على اللغة العربية، و إثراؤها بالعلوم والمعارف، عجز العرب عن إنشائها، و في هذا يقول على عبد الواحد "و بوجه عام فقد أثر

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- سورة الشعراء، الآية 194 - 195.

<sup>-</sup> حلال الدين السيوطي، المزهر في علوم اللغة و أنواعها ، بيروت صيدا منشورات المكتبة العصرية طبعة 1416هـ-1996م، ج 1 ص 322.

<sup>-</sup> الإمام محمد بن أدريس الشافعي، الرسالة. دار النفائس ط1 1419هـ - 1999م. ص49

<sup>-</sup> تصوره المختلف عيد الله الله المنطق على القرآن الكريم. بيروت: دار الشروق، ط4، سنة 1980، ص155.

القرآن في اللغة العربية، فتهذبت بفضله، و تنقحت أساليبها، وارتقت في جميع مجالات الفكر،يبدو أثره جليا في الأغراض و الدلالات و الأخيلة و الأساليب و الألفاظ..."1.

وقد اهتم الباحثون بالقرآن الكريم، فكانت دراسدتهم له ذات اتجاهات متعددة، وبمناهج متميزة، فمنهم من اتجه إلى تفسيره، و تجلية غوامضه و الكشف عن أسراره، و منهم من اتجه إلى تفسيره تفسيره تفسيرا علميا، و هناك من اتجه إلى دراسة القرآن الكريم دراسة لغوية و إعرابية و بلاغية، خاصة في جانب الدراسة الأسلوبية للخطاب القرآني الذي ظل يمارس وظيفته الدعوية و التبليغية، على أساس الحكمة، و عقلنة المعطيات في جو حواري تفاعلي، و في هذا الصدد يقول سليمان عشراتي: "لقد ظل الخطاب القرآني يمارس فاعليته التبليغية، بمنطق توصيلي، يرتكز على عقلنة المعطيات في افتراضها، و في طرحها، فكان له ثمة، في فاعلية المحاورة و ربط الصدلة الفكرية والروحية مع المتلقي، واسطة تبليغ نافذة و أساسية" 2.

فلقد ارتكز الخطاب القرآذي، على الفنية الدلالية بأبعادها اللونية، الفقهية والعقدية، والأخلاقية، والنفسية...و مدى انسجامها مع المنزع التوصيلي الفطري،و" قد نمت هذه الحركة العلمية اللغوية، ذات الصدلة الوشيجة بدراسة الدلالة و المعنى التي دارت حول القرآن الكريم، على يد علماء الدين أولي الأمر، اللذين عكفوا على تلاوته و دراسته أذاء الليل و أطراف النهار، بالذلين من ذات أنفسهم أبلغ الجهد، لفهم مقاصده، و تبليغها للذاس..."3، فشكل بذلك الخطاب القرآني، من حيث هو رسالة سماوية توجت سلسلة الرسالات التي سبقتها ظاهرة تواصل مفتوح على شؤون الإنسان، في تجددها و استرسال تطورها، تماشيا مع حاجات هذا الإنسان الذي لا يستطيع أن يدرك أمور دينه و دنياه إلا بالوحي الإلهي و بالتالي كان من فضل الشعلى هذا المخلوق الضدعيف، أن أرسل إليه الرسل: "بغرض تعليم الإنسان طريقة الكلام المثلى التي يستطيع عن طرقها حل جل المشاكلات التي تعترض سبيله، و استبطان ما في داخل الأخرين، عندما اتحد صداها الإيجابي سواء في كلماتهم الهادئة، أو الصاخبة، فكان الحوار هو السبيل عندما اتحد مداها الأبياء في تأدية رسالتهم الإلهية إلى الإنسان، بغية دخول الإنسان مدرسة الحوار في صدفوفها الأولى، لكي يواجه أغلب القضايا التي تتحدى جهله و حدود معرفته، لا الدهشة، و الاستفهام، من الأسئلة التي تراوده حينا بعد حين" ...

- د. علي عبد الواحد وافي، فقه اللغة. مصر: مطبعة النهضة، ط8، ص 164.

<sup>2-</sup> د. سليمان عشراتي، الخطاب القرآني مقاربة توصيفية لجمالية السرد الإعجازي. الجزائر: ديوان المطبوعات الجامعية، طبع 1998م، ص 181.

<sup>3-</sup> مجلة الفيصل، العدد 274، سنة 1420 هـ ، 1999، دار الفيصل الثقافية، المملكة العربية السعودية، ص 61. 4- حسن فضل الله، الحوار في القرآن الكريم، قواعده أساليبه معطياته. الجزائر: دار المنصوري قسنطينة، ج2، ص ب.

محدخال

فصدار الحوار القرآني ذا المذاحى الدلالية وسيلة تعبير، وأسلوبا إقناعيا تبليغيا مؤسسا على هداية الناس إلى الحق، بالعلم والمعرفة مصداقا لقوله تعالى: ( ٱقُرَأُ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ عَلَى على هداية الناس إلى الحق، بالعلم والمعرفة مصداقا لقوله تعالى: ( ٱقُرَأُ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ عَلَى اللهِ على المعرفة مصداقا لقوله تعالى: ( القرأ بِالله على المعرفة مصداقا لقوله تعالى المعرفة مصداقا لقوله تعالى المعرفة مصداقا لقوله تعالى المعرفة مصداقا لقوله تعالى المعرفة المعرفة مصداقا لقوله تعالى المعرفة المعرفة مصداقا لقوله تعالى المعرفة المع

1°، وتربيتهم على الخلق الحسن، و تصحيح معتقدهم، و إرشدادهم إلى التدبر، والتفكر والتأمل، وإدراك الغاية التي لأجلها خلقوا، قال الله تعالى: ( وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ اللهِ عَالَى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ و لا

يكون فهم هذه الغاية إلا بالعلم و المعرفة يقول سليمان عشراتي: "لقد كانت القراءة أبدا مشروعا حواريا، يواصل جدليته في سبيل امتلاك القناعات، التي ستأطر الحياة، و توجه صديرورتها على ضدوء العقل و الحقيقة، لقد خاطبت أدبية القرآن الكريم الجن، و الجماد، و الغيب، مخاطبتها للإنسان، تكريسا منها لمبدأ الحوار، الذي شكل أبرز فنيات الخطاب القرآني".

#### 1- نشأة الحوار:

الاختلاف بين البشر حقيقة فطرية، والقضاء الإلهي أزلي، مرتبط بالابتلاء والتكليف، و الصدراع بين الحق و الباطل، مما يذتج عنه عملية جدلية، هي في أساسها مذرع جبلي في الإنسان و قد صدر ح القرآن الكريم ببيان في آيات كثيرة، منها قوله تعالى: ( وَلَقَدُ صَرَّفْنَا في هَندَا

ٱلْقُرْءَانِ لِلنَّاسِ مِن كُلِّ مَثَلٍ ۚ وَكَانَ ٱلْإِنسَنُ أَكْثَرُ شَيْءٍ جَدَلاً ﴿ اللَّهِ عَلَ الإنسان الإنسان أَكْثَرُ شَيْءٍ جَدَلاً ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

المخلوقات جدالا، لما يحمله من ميولات، و نوازع نفسية، مما يدفعه إلى الحرص على تحقيقها، يقول محمد التومي: "ومعنى هذا أن الإنسان بحكم كونه يملك مؤهلات ذهنية، إلى جانب ما يجمله من ميول و نوازع تحرص كل الحرص على توفير رغائبها، و الظفر بمبتغاها، دراه قادرا على الدفاع عن كيانه، وعن ذاتيته بشكل تلقائي، وهو ما يولد فيه \_\_ جبلة \_\_ الميل إلى الخصام، وحب المراء"5.

 <sup>1-</sup> سورة العلق، الآية 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة الذاريات الآية 56.

ر. عبد الخطاب القرآني مقاربة توصيفية الجمالية السرد الإعجازي ، ص 182.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- سورة الكهف الأبة 54.

<sup>5-</sup> د. محمد التومي، الجدل في القرآن الكريم فعاليته في بناء العقلية الإسلامية. الجزائر: شركة الشهاب، ص 12.

و على الرغم من وجود هذا المنزع الجبلي في الإنسان، لم يتركه الله مهملا، بل أرسل إليه الأنبياء و الرسل، لأجل إقامة الحجة عليه، و تعليمه أساليب المخاطبات فكان الحوار هو السبيل الوحيد الذي ينتهجه الأنبياء لأداء هدف الرسالة ليعرف الإنسان خالقه، فظهور مثل هذا الأسد لوب التحاوري كان عند بداية خلق آدم عليه السد لام، ليكون خليفة في الأرض و أول المحاورات كانت بين الله تعالى و ملائكته، وذلك بسؤ الهم الله تعالى عن طبيعة هذا المخلوق وعن دوره في هذه الحياة و عن سلبياته، و ايجابياته، قال الله تعالى: ( وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلمَلَتَهِكَةِ إِنّي جَاعِلٌ فِي اللهُ مَا لَهُ عَمْدُ وَيُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنّ أَعْلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ

تَعْلَمُونَ ﴾ أ، ويحدثهم الله عز وجل عن ذلك كله فيما اختصره القرآن من القصدة، و في

الأخير يذتم الحوار من موقع الوقوف بهم عند حدود المعرفة التي يملكونها، و ذلك في قوله تعالى: ( إِنِّىَ أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ )2، قال ابن كثير في تفسير الآية: "و قال ابن جرير و قال بعضهم

إنما قالت الملائكة ما قالت: (أتجعل فيها من يفسد فيها و يسدفك الدماء)، لأن الله أذن لهم في السؤال عن ذلك بعدما أخبرهم أن ذلك كائن من بني آدم، فسألته الملائكة فقالت على التعجب منها، و كيف يعصونك يا رب و أنت خالقهم؟، فأجاب ربهم: ( إثّي أعُلمُ مَا لا تَعُلمُونَ )، يعني أن ذلك كائن منهم و إن تعلموا أنتم، و من بعض ما ترونه لي طائعا، قال: و قال بعضهم ذلك من الملائكة على وجه الاسترشاد عمّا لم يعلموا بذلك، فكأنهم قالوا: يا رب خبّرنا \_\_ مسألة استخبار منهم لا على وجه الإسترشاد عمّا لم يعلموا بذلك، فكأنهم قالوا: يا رب خبّرنا \_\_ مسألة استخبار منهم لا على وجه الإنكار \_ واختاره ابن جرير "ق. و تتحرك الحياة في الأرض و يخطو الإنسان في حركته البشرية، التي تنتج الفرد من أجل بقاء النوع الإنساني و إرساء الدعائم اللافتة في الأرض و تحمل الأمانة التي كلف بها الإنسان التي تتطلب قدرة عالية فكل المخلوقات الأخرى رفضدن أن يكون لهن اختيار في أمورهن، السماوات والأرض و الجبال، و فضدلن أن يكن مقهورات مسخرات لما يريده الله، ولكن هذا الإنسان المخلوق الضعيف حمل هاته الأمانة و أخذ

<sup>1-</sup> سورة البقرة، الآية 30.

<sup>2-</sup> سورة البقرة، الآية 30.

<sup>3-</sup> أبو الفداء اسماعيل بن كثير، تفسير القرآن العظيم. بيروت: دار التقوى، ج1، ص85.

حرية الاختيار في الأمر، والنهي قال الله تعالى: ( إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَنُوَّتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ
فَأَبَيْرَ َ أَن تَحْمِلُهُمَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ ۚ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولاً ﴿ اللهُ عَلَى السَّمَاوَ الْمُ الْمُ اللهُ عَلَى السَّمَاوَ اللهُ الله

إذن "فالأمانة هي التزام الصدق و الشهادة بالحق طواعية فيما لذا اختيار فيه، و بمحض إرادتنا، فإذا أودع شخص معين مالا عند شخص آخر و أخذ ورقة تدل على ذلك فهذه لا تسمى أمانة، لأن هاته الورقة تثبت حقه و بالتالي إذا أنكر الشخص الذي أودع المال لديه، فإنه يستطيع صاحب المال أن يثبت كذبه"2.

وحتى يكون الإنسان ملتزما بالأمانة قولا و فعلا، و قائما بها حق القيام، و حتى يعرف طريق الحق و الإيمان من طريق الباطل و الكفر، بعث الله إليه الرسل، ليحاوروه، و يبينوا له حقيقة الأمانة التي كلف بها و ذلك بأسلوب الحوار الذي: "يعتبر جوهر القرآن الكريم، فالكلمة كما يخبرنا الذكر الحكيم هي أفضل أدوات الإقناع، لقوله تعالى: ( آدَّعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكُمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ

ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ۚ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ ۖ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴿ اللَّهُ الْحُسَنَةِ ۗ وَهُو أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴿ اللَّهُ الْحُسَنَةِ ۗ وَهُو أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّ

ستكون قضية البداية نحو تفاهم أكثر بين الناس، و من ثم تقبلهم لبعضهم بعضا تقبلا أفضدل، وهذا ما يوضح لنا مفهوم الحوار الحقيقي الذي يسعى إلى إيجاد التسامح مع الآخر 4.

ونحن في هذه الدراسة سنستعرض معنى الحوار في القرآن الكريم، مقدمين نماذج للحوار في حالات مختلفة و في أنماط متعددة، مستأنسين بمدى فهمذا الطريقة الحوارية كإحدى طرق التربية و التعليم و الإقناع المهمة في الحياة.

#### 2- ضابط مفوم الحوار:

إن مفهوم الحوار يعتبر من المفاهيم الأكثر رقيا في التعامل بين البشر، انطلاقا من هذا الأساس بات مطلبا أساسيا لابد من الدعوة إليه فكرا و سلوكا و منهجا، و اعتباره نواة ثقافية تسهم في بعث الوعي الإسدلامي، و تحرك القلوب و العقول، فتنتج ثقافة التعايش و التعاون، و تنهض

<sup>1-</sup> سورة الأحزاب، الآية 72.

<sup>2-</sup> الشيخ محمد المتولي الشعراوي، أسئلة حرجة وأجوبة صريحة. بيروت: دار العودة، ط 1982، ص 191- 192.

<sup>3-</sup> سورة النحل، الآية 125.

<sup>4-</sup> ينظُر مقال الحوار الفاعل أو الايجابي بين المسلمين كأداة لترسيخ النسامح، نجاح كاظم،سنة http:www.annahar.com.ib. 2003 ،ص1.

مــدخــل

بمكونات هذا العالم الإسلامي للتصدي للدور الرسالي المنوطبه كممثل لخاتمة الرسالات وصاحب السياسة الرشيدة، انطلاقا من مخزونه الثقافي.

إنّ بناء هذا المفهوم الحضاري، يحتاج إلى النظر في الدلالات اللفظية اللغوية، كما تقدمها لنا المعاجم اللغوية، لمادة الحوار؟.

#### 3- مفهوم لفظة الحوار:

#### 1/التعريف اللغوي للحوار:

جاء في كتاب أساس البلاغة أن لفظة الحوار أو المحاورة مشتقة من "حاور يحاور محاورة، و حاورته راجعته الكلام، و هو حسن الحوار، و كلمته فما رد علي محورة، و ما أحار جوابا أي ما رجع، قال الأخطل:

هَلا رَبَعْتَ قَتَسْأَلْ الأطلال ولقد سألت قَمَا أَحَارَت سُؤالا"1.

و جاء في لسان العرب:" و المحاورة المجاوبة، و التحاور التجاوب، ونقول: كلمته فما أحار التي جوابا، و ما رجع إلي حويرا و لا حويرة ولا محورة و لا حوارا، أي ما رد جوابا"،" وتحاور مصدر تحاور، تقول مثلا: هذه الندوة للتحاور في أفضل السبل لمعالجة الأزمة القائمة".

تبين من خلال هذا التعريف اللغوي للحوار، أنه لا يتعدى أن يكون المراجعة في الكلام، والتجاوب مع الأخر، أو حلة من التخاطب بين طرفين بأسلوب ما للوصول إلى إتباع الآخر بفكرة ما.

#### ب ـ التعريف الاصطلاحي للحوار:

لقد تبايدت آراء العلماء حول مفهوم الحوار من الجهة اللفظية، و لكن التقت في نفسها الرؤية العرفية لمعنى هاته الكلمة، فقد عرّفها الطبري بأنها: "المخاطبة و المكالمة".

و ذهب بعض المعاصرين منهم العلامة الطاهر بن عاشور إلى أن الحوار هو: "مراجعة الكلام بين متكلمين" أما محمد حسين فضل الله فربط مفهوم الحوار بـ: "موقف الدفاع عن الفكرة من تحديات أعدائها في مجالات الصراع، و يراد منه إيضاح الفكرة عن طريق السؤال و الجواب

<sup>1-</sup> أبو القاسم الزمخشري، أساس البلاغة. بيروت: دار صادر، ط1، سنة 1412هـ، 1992م، ص146.

<sup>2-</sup> ابن منظور، لسان العرب. بيروت: دار صادر، بيروت، طبعة 1سنة 1997م، ج2، ص182. 3- المنظور، قالتدرقير القولية والعلمي المعربين المناسبية تعزيد لا يسم مر 362.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- المنظمة العربية للتربية و الثقافة و العلوم، المعجم العربي الأساس، توزيع لاروس، ص 362. <sup>4</sup>- محمد بن جرير الطبري، جامع البيان عن تأويل أي القرآن. بيروت: مؤسسة الرسالة، ط1، سنة 1415هـ، 1994م، ج5، ص102.

<sup>5-</sup> الشيخ الطاهر بن عاشور، التحرير و التنوير. تونس: دار التونسية، سنة 1984، ج5، ص 319.

الأمر الذي يجعله مفيدا لحديثنا إفادة أقوى، كما نتلمسه في مجالات عدة، سياسية و اجتماعية ودينية وفكرية وحضارية، وما إلى ذلك"1.

أمّا مفهومه عند عبد المالك مرتاض: في هو اللغة المعترضة التي تقع وسطا بين المناجاة، و اللغة السردية، و يكون الحوار بين شخصية و أخرى، أو بين شخصيات وشخصيات أخرى داخل العمل الروائي، فالحوار الروائي ينبغي أن يكون مكثفا، حتى لا تختلط الأنواع الأدبية فيما بينها، فتغدو الرواية مسرحية، و حتى لا يضيع السارد والسرد عبر هاته الشخصيات المتحاورة على حساب جمالية اللغة"2.

وخلاصدة الكلام، يبدو أن الحوار في جانبه الاصدطلاحي يتضدمن ما ذكر في التعريف اللغوي، إضافة إلى أنه يهدف إلى الدفاع عن فكرة في مختلف مجالات الحوار سواء أكانت دينية، أو سياسية، أو اجتماعية، أو غيرها.

#### 3- الحوار و الجدل:

شاعت بين الناس، ألفاظ إن لم تكن واحدة في المفهوم فهي ربما قد تكون قريبة من بعضها و مختلفة عن بعضها، قريبة من بعضها لأنها ترجع في نهاية الأمر إلى طريقة البيان و التبيين التي أودعها الله تعالى في هذا الإنسان جبلة، وحتى نعرف أوجه الاتفاق أو التقارب، و أجه الاختلاف بين الحوار و الجدل، لابد من أن نعرف كلمة الجدل.

جاء في لسان العرب أن الجدل يعني: "اللهدد في الخصومة و القدرة عليها، و قد جادل مجادلة و جدلا، و رجل جدل إذا كان قويا في الخصام، فالجدل مقابلة الحجة بالحجة، والمجادلة المناظرة و المخاصمة"3.

كما يأتي كذلك على معنى الشدو الفتل و الإحكام، جاء في مفردات الراغب: "جدلت الحبل: أي أحكمت فتله، و جدلت البناء أي أحكمته" 4.

و يأتي كذلك معنى الإلقاء و الإسقاط على الجدالة الذي هي الأرض الصدلبة، جاء في أساس البلاغة: "جدله أي ألقاه على الجدالة"<sup>5</sup>.

<sup>1-</sup> الحوار في القرآن الكريم، ج1، ص18.

<sup>2-</sup> د.عبد المالك مرتاض، في نظرية الرواية- بحث في تقنيات السرد - ، إصدارات المجلس الوطني للثقافة و الفنون و الأداب، الكويت: سنة 1419هـ، 1998م، ص134.

<sup>3-</sup> لسان العرب ، ج1 ص390.

<sup>4-</sup> الراغب الأصبهاني، المفردات في غريب القرآن. مصر: كتاب الجيم، ص 123.

<sup>5-</sup> أساس البلاغة ص85.

مندختل

- الجدل في الاصطلاح: عرفه الجرجاني بأنه: "عبارة عن هراء يتعلق بإظهار المذاهب وتقريرها أ، وقال أبو البقاء: "الجدل، هو عبارة عن دفع المرء خصمه عند فساد قوله بحجة أو شبهة و هو لا يكون إلا بمنازعة غيره "2.
- الألفاظ ذات الصلة: هذاك ألفاظ و مصطلحات بينتها قواعد الجدل و آداب البحث والمناظرة، تدور في المفهوم نفسه الذي يعنيه الجدل، إلا أنه قد توجد بعض الفروق بينهما، و من هذه الألفاظ:

أ-المذاظرة: و هي ترداد الكلام بين شخصدين يقصد كلاهما تصحيح قوله، وإبطال قول صاحبه، مع رغبة كليهما في ظهور الحق<sup>3</sup>.

<u>ب-المناقشة:</u> هي مراجعة الكلام بقصد الوصول إلى الحق غالباً، و هذا نجد المناقشة أخص ممّا سبق"<sup>4</sup>.

ج-المراء و المماراة : قال الفيومي : " و لا يكون ألمراء إلا اعتراضاً ، بخلاف الجدال فإنه يكون ابتدءا و اعتراضاً "5.

و حتى لو اختلفت معانى الجدل، كالشد و الإسقاط و الإحكام، إلا أنها تصدب في وعاء الغلبة و الانتصدار، يقول محمد التومي: "و سواء أكان الجدل مستمدا من الفتل و الشد أم من الصراع والإسقاط فالمهم أنه يطلق على المشادة الكلامية، التي تهدف إلى تحقيق الغلبة لما اعتنق من مذهب، و لما اتخذ من رأي، و إلحاق الهزيمة بالمخالف"6.

و لقد وردت كلمة "الجدل" في القرآن على ضربين:

- الضرب الأول:

أ الجرجاني، كتاب التعريفات. دار الكتاب العربي، بيروت،طبع 1423هـ - 2002م، ، ص 66.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- أبو البقاء أيوب بن موسى الحسيني الكفوي، الكليات، القاهرة: طبعة بولاق، سنة 1281هـ، 1864م، ص145.

<sup>-</sup> الفيومي، المصباح المنير في غريب شرح الكبير للرافعي. دار الفكر، ج2، ص 612.

<sup>-</sup> الميوسي المصلوع المعلق عريب مس الدينية و الأوقاف، الكويت، ط1، سنة 1411هـ، 1990م، ج15، ص126.

أ- الفيومي، المصدر السابق ص 570.
 أ- الجدل في القرآن الكريم، ص08.

مندختل

الجدل الممدوح الذي انتهجه الأنبياء عليهم الصلاة و السلام مع أقوامهم، كالذي ورد في قوله تعالى: (آدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِوَلَه تعالى: (آدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِهِ مَن ضَلَ عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ نَ اللهُ ا

و قول ٥ تع الى ك ذلك: ( قَدْ سَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَّتِي تُجُدِدُلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي ٓ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَسْمَعُ

تَحَاوُرَكُمَا أَإِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ١٠٥، فكلمة "الجدل" في هذه المواضع تتفق مع مادة الحوار، لأن

جدل الأنبياء لأقوامهم يكون مقرونا بالأدب، و الحجج المقنعة، البينة للوصول إلى معرفة الحق والاعتراف به، و الجدل الممدوح له فوائد ذكرها شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه الموسوم الرد على المنطقيين، أن الجدل يفيد في بيان خطأ الخصدم، لكن لابد أن تكون المجادلة بالعلم، كما أن الحكمة بالعلم قال رحمه الله: " و المجادلة بالعلم كما أن الحكمة بالعلم، و قد ذم الله تعالى من يجادل بغير علم فقال: ( هَتَأْنَتُمْ هَتَوُلاً و حَبجَجْتُمْ فِيمَا لَكُم بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تُحَاجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمٌ

وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ لا يأمر المؤمنين أن يجادلوا بمقدمة يسلمها الخصدم، إن لم

تكن علما، فلو قدر أنه قال باطلا، فالله تعالى لم يأمر أن يحتج عليه بالباطل، لكن هذا قد يفعل لبيان فساد قوله و بيان تناقضه"4.

#### - الضرب الثاني:

وردت مادة الجدل في باقي الآيات في معرض الذم، لكونه صدادرا من الجاحدين للحق، المؤيدين للباطل بحجج واهية ضعيفة، تدل على اتباع أصدحابها للهوى و الظن بغير دليل قاطع، وهذا النوع من الجدل كان في أقوام الرسل عليهم الصلاة و السلام.

أ- سورة النحل، الآية <u>125</u>.

<sup>2-</sup> سورة المجادلة، الآية 01.

<sup>3-</sup> سورة آل عمران، الآية 66.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- عبد الحليم بن تيمية، الرد على المنطقيين، بيروت: دار الفكر، ط1، سنة 1993، ج2، ص195.

فالجدل المذموم هو كل جدل بالباطل، أو يستهدف الباطل أو يفضدي إليه أو كان القصدد منه التعالي على الخصم و غلبته، هذا ممذوع شرعا يتأكد تحريمه إذا قلب الباطل حقا أو الحق باطلاً، و أمثلة هذا النوع كثيرة منها قوله تعالى : ( مَا يُجُدِلُ فِي ءَايَنتِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَا يَغْرُرُكَ

تَقَلُّهُمْ فِي ٱلْبِلَدِ ﴿ إِنَّ الْإِمامِ الشُّوكاني في تفسيرِ ها: " أي ما يجادل في آيات الله و تكذيبها إلا

الذين كفروا و المراد الجدال بالباطل و القصد إلى دحض الحق فأما الجدال للاستيضاح الحق و رفع اللبس و تمييز الراجح من المرجوح و دفع ما يتعلق به المبطلون فهو من أعظم ما يتقرب به المتقربون...."3.

ومن الآيات الذي وردت فيها مثل هذا الضرب،قوله جلّ جلاله: (وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَمُعَبِّرِينَ وَمُعَبِّرِينَ وَمُعَبِّرِينَ وَمُعَبِّرِينَ وَمُعَا أُنذِرُوا هُزُوًا ﴿ وَقُولُهُ وَعُبِيرِينَ وَمُعَا أُنذِرُوا هُزُوًا ﴿ وَقُولُهُ وَعُلِينَ وَمَا أُنذِرُوا هُزُوًا ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى : (و جادلوا بالباطل ليدحضوا به الحق) 5، و قوله تبارك وتعالى : (آلَذِينَ جُمَدِلُونَ فِي تعالَى : (و جادلوا بالباطل ليدحضوا به الحق) 5، و قوله تبارك وتعالى : (آلَذِينَ جُمَدِلُونَ فِي اللهَ عِنْمِ سُلطَن أَتَنهُم مُ كَبُر مَقْعًا عِندَ ٱللهِ وَعِندَ ٱلّذِينَ ءَامَنُوا مُّ كَذَالِكَ يَطْبَعُ ٱللهُ عَلَىٰ كُلِّ قَلْبِ مُتَكِيِّرِ جَبًّارِ ﴿ وَقَالُ تعالَى: (وَقَالُوا ءَأَالِهَتُمَا خَيِّرُ أُمْ هُوَ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلّا جَدَلاً آبَلُ هُرُّ وَقَالُوا ءَأَالِهَتُمَا خَيِّرً أُمْ هُوَ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلّا جَدَلاً آبَلُ هُرُّ

قَوْم خَصِمُونَ 📳 )\*.

بعدما بينا الجدل الممدوح و المذموم، و عرفنا أنه يلتقي و الحوار في الضرب الأول الذي غايته، إلزام الخصم إقرار الحق الذي جاء في كتاب الله بأسلوب الحجة و البرهان و الحكمة و هذا

أ- الموسوعة الفقهية، ج15، ص127.

<sup>2-</sup> سورة غافر، الآية 04.

<sup>-</sup> سوره عمر، اربي- 04. 3- الشوكاني، فتح القدير الجامع بين فني الرواية و الدراية من علم التفسير. دار الوفاء للطباعة و النشر و التوزيع المنصورة ، سنة 1415هـ، 1994م، ج4 ص463 .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- سورة الكهف، الآية 56.

<sup>5-</sup> سُورة غافر، الآية 35.

<sup>6-</sup> سُوْرَة غافر، الآية 35.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- سورة الزخرف، الآية 58.

مدخال

هو نهج المرسلين، و يخالف الجدل الحوار في الضرب الثاني كون هذا الأخير مذموما، و لا يصدر هذا إلا من عند من جحد الحق بالخصومة و العنف و الإيذاء، و هذا شأن أقوام الرسل.

#### 4- مادة الحوار في القرآن الكريم:

وردت كلمة الحوار في القرآن الكريم، ثلاث مرات، اثنتان منها في سورة الكهف، في معرض الحديث عن صاحب الجنتين وحواره مع صداحبه الفقير، ومنه قال الله تبارك وتعالى: ( لَهُ صَاحِبُهُ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ مَ إِلَّذِى خَلَقَكَ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَّنكَ رَجُلاً ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اله

التالية التي وردت فيها كلمة الحوار فقد جاءت في سورة المجادلة، وهي قوله: (قَدْ سَمِعَ ٱللهُ قَوْلَ)

ٱلَّتِي تَجُدِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي ٓ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴿ اللَّهِ وَٱللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴿ اللَّهِ وَٱللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴿ اللَّهِ وَٱللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرً

ولهذا فإن من الطبيعي أن يتعرض القرآن الكريم إلى ذكر مادة الحوار ،ليبين مضامينه وأبعاده الغائية، والأدبية للوصول إلى تقرير الحق،وإقناع المخاطب بأسلوب علمي هادف.

#### - بعض النماذج الحوارية في القرآن الكريم:

لقد تعددت أشكال الحوار في القرآن الكريم و تنوعت، و يصعب عليذا في هذه الدراسة، حصر ها كلها، بل تحتاج إلى بحث أكثر تفصيلا و اتساعا، لذلك سنورد بعضها على سبيل المثال لا الحصر ومن هذه الأساليب الحوارية قوله تعالى:

#### أ/ حوار الله تعالى مع الملائكة:

وذل ك ف ي: ( وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتهِكَةِ إِنِّى جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةٌ قَالُوٓا أَجَّعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيُسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ وَخَنْ نُسَبِّحُ مِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّى أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلُّهَا ثُمَّ وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ وَخَنْ نُسَبِّحُ مِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّى أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلُّهَا ثُمَّ عَلَى ٱلْمَلَتهِ كَةِ فَقَالَ أَنْبِعُونِي بِأَسْمَآءِ هَتَوُلَآءِ إِن كُنتُمْ صَدوِينَ ﴿ قَالُواْ سُبْحَسْكَ لَا عِلْمَ لَنَآ إِلَّا مَا عَلَمْ مَنَا آ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ مَا اللَّهُ مَا لَكُ عَلْمَ لَكَ أَلُوا سُبْحَسْكَ لَا عِلْمَ لَنَآ إِلَّا مَا عَلَمْ مَنَا آ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَيْمُ ﴿ مَا لَكُ عَلَمْ لَكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ اللَّهُ أَلُوا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ب/ حوار الله تعالى مع الأنبياء:

<sup>1-</sup> سورة الكهف الآية 37.

<sup>2-</sup> سورة المجادلة الآية 1.

<sup>3-</sup> سورة البقرة الآية 30-31-32.

كما في قوله: ( وَيَتَادَمُ ٱسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ فَكُلَا مِنْ حَيْثُ شِئْتُمَا وَلَا تَقْرَبَا هَدِهِ ٱلشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ ) ، وقوله تعالى: ( قَالَا رَبَّنَا ظَامَنْاَ أَنفُسَنَا وَإِن لَّمْ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَ وَ وَلَهُ تَعالَى: ( قَالَا رَبَّنَا ظَامَنْا أَنفُسَنَا وَإِن لَّمْ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَ وَاللهُ عَلَيْ اللهُ وَيَعْدَلُونَ وَاللهُ عَالَى وَقُولُهُ تَعالَى وَقُولُهُ تَعَالَى وَقُولُهُ وَقُولُونَ وَقُولُهُ وَقُولُونَ وَقُولُهُ وَقُولُهُ وَقُولُهُ وَقُولُهُ وَقُولُهُ وَقُولُهُ وَقُولُونَ وَقُولُهُ وَقُولُونَ وَقُولُونَا لَهُ وَقُولُونَ وَقُولُهُ وَقُولُونَا لَا قُولُونَا لَهُ عَلَيْكُونَا لَا عَلَيْ وَقُولُهُ وَقُولُهُ وَقُولُهُ وَاللَّهُ وَقُولُونَا لَهُ عَلَيْكُونَا لَا قُلُولُونَا لَا قُولُونَ وَاللَّهُ وَلَكُونُونَ وَاللَّهُ وَلَا لَا عَلَيْكُونَا لَا قُولُونَا لَا عَالَمُ لَا قُولُونَا لَكُونُا لَا قُولُولُهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَاقُولُونُ اللَّهُ وَلِهُ لَا قُولُولُونَا لَا قُولُونُونَا لَعُلُونُ اللَّهُ وَلَا لَا قُولُولُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللّهُ اللّ

ج/ حوار الله تعالى مع إبليس لعنة الله عليه:

حيث قال: ( وَلَقَدْ خَلَقْنَكُمْ ثُمَّ صَوَّرَنَكُمْ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ لَمْ يَكُن مِن اللهِ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينِ مِن ٱلسَّجِدِينَ ﴿ قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَا تَسْجُدَ إِذْ أَمَرْتُكَ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِّنَهُ خَلَقْتَنِي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينِ مِن ٱلسَّجِدِينَ ﴿ قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَا تَسْجُدَ إِذْ أَمَرْتُكَ قَالَ أَنا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْتَنِي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينِ فَي ٱلسَّجِدِينَ ﴿ قَالَ أَنظِرْنِي ٓ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ فَي قَالَ أَنظِرْنِي ٓ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ فَي قَالَ أَنظِرْنِي ٓ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ فَي قَالَ أَن تَتَكَبَّرُ فِيهَا فَٱخْرُجُ إِنَّكَ مِنَ ٱلصَّغِرِينَ ﴿ قَالَ أَنظِرْنِي ٓ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ فَي قَالَ أَن تَتَكَبَّرُ فِيهَا فَٱخْرُجُ إِنَّكَ مِنَ ٱلصَّغِرِينَ ﴿ قَالَ أَنظِرُنِي ٓ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ اللهُ فَالْمُنظَرِينَ ﴾ .

د- حوار النبي نوح عليه السلام مع ابنه:

( وَهِى تَجَرِى بِهِمْ فِي مَوْجٍ كَالْجِبَالِ وَنَادَىٰ نُوحٌ آبَنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلِ يَسُبُنَى ٱرْكَب مَّعَنَا وَلَا تَكُن مَّعَ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ قَالَ سَعَاوِى إِلَىٰ جَبَلِ يَعْصِمُنِي مِنَ ٱلْمَآءِ ۚ قَالَ لَا عَاصِمَ ٱلْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ إِلَّا مَن رَّحِمَ ۚ مَا لَكَفِرِينَ ﴿ قَالَ لَا عَاصِمَ ٱلْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ إِلَّا مَن رَّحِمَ ۚ وَحَالَ بَيْنَهُمَا ٱلْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُغْرَقِينَ ﴾ .

ه- حوار الله تعالى مع الإنسان كإنسان:

ق ال الله تع الى: ( يَتَأَيُّهُا ٱلْإِنسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ ٱلْكَرِيمِ ۞ ٱلَّذِى خَلَقَكَ فَسَوَّنَكَ فَعَدَلَكَ ۞ فِيَ أَيِّ صُورَةٍ مَّا شَآءَ رَكَّبَكَ ۞ ﴾.

وهناك نماذج أخرى للحوار أشير إليها من غير ذكر للأمثلة القرآنية كحوار الله تعالى مع الأقوام عن طريق الرسل. وحوار الإنسان مع الإنسان (كحوار أهل الجنة مع أهل الذار). وحوار الرسل مع أقوامهم. وحوار الإنسان مع المخلوقات الأخرى (الهدهد ــ النمل). وحوار الأنبياء مع الجبابرة. وحوار الإنسان مع الجماد، مثل حوار الإنسان مع أعضائه الذي تشهد عليه يوم

<sup>-</sup> سورة الأعراف الآية 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة الأعراف الآية 23.

<sup>3-</sup> سورة الأعراف الآية11-15.

<sup>4-</sup> سورة هود الآية 42-43.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>ـ سورة الإنفطار الأية 06--08.

مــدخــل

القيامة وسنتطرق إلى بعض النماذج بالدراسة من الجانب الدلالي للحوار في القرآن الكريم، في الفصل التطبيقي.

#### - أنواع الحوار و أساليبه:

يعتبر الحوار النقدي شرطا للحداثة و تجسيدا لها في آن واحد و هو نوع من المساهمة في البناء النقدي و الثقافي المشترك من أجل النهوض على دعائم ثابتة و يمتد إلى آفاق جديدة من الابتكار و الفعالية.

ويمكن إجمال أنواع الحوار وأساليبه في فيما يلي:

#### أ/الحوار الخطابي أو التعبدي:

و يتجلى هذا النوع عندما خاطب به الله عباده المؤمنين في عشرات المواضع من كتابه مصدرا خطابه بنداء التعريف بالإيمان، قال الله تعالى: (يا أيها الذين آمنوا)، و كلما قرأه مؤمن لهج قلبه بالجواب: "لبيك يا رب"، و قد يحدث العكس فإذا خاطب المؤمن ربه داعيا إياه في بعض آيات القرآن الكريم أجاب الحق جل جلاله بما يناسب المقام، و الأدلة على ذلك واضحة أشهرها ما رواه أبو داود و البهيقي بسند صحيح: كان رسول الله صدلى الله عليه و سلم إذا قرأ: ( أَكَيْسَ

ذَالِكَ بِقَدرٍ عَلَىٰٓ أَن يُحْتِى آلْمُوْتَىٰ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَا عَلَّا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّهُ عِلَّى عَلَّى اللَّهُ عَلَّ عَلَّى اللَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَ

قال: (سبحان ربي الأعلى)3.

#### ب/الحوار الوصفي:

هو الذي صرح فيه بذكر المتحاورين بغية إثبات وصدف حي لحالة هؤلاء المتحاورين النفسية أو الواقعية، بقصد الإقتداء بصالحهم، و الابتعاد عن شريرهم، و التأثر بهذا الجو تأثرا وجدانيا ينمي العواطف الربانية، و السلوك الإنساني التعبدي، و الأمثلة على هذا الحوار كثيرة في القرآن الكريم نذكر منها قوله تعالى في حوار أهل الذار: (وَقَالُواْ يَنوَيْلَنَا هَنذَا يَوْمُ ٱلدِّينِ هَ هَنذَا يَوْمُ

<sup>1-</sup> سورة القيامة الآية 40.

<sup>2-</sup> سورة الأعلى الآية 01.

<sup>3-</sup> أخرجه أبو داوود في سننه، كتاب الصلاة باب الدعاء في الصلاة، رقم 749، دار الجيل، بيروت، طبع 1412هـ - 1992م. مج1، ص232.

ٱلْفَصْلِ ٱلَّذِي كُنتُم بِهِ - تُكَذِّبُونَ ﴿ أَخْشُرُوا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ وَأَزْوَاجَهُمْ وَمَا كَانُواْ يَعْبُدُونَ ﴿ مِن دُونِ ٱللَّهِ

فَآهَدُوهُمْ إِلَىٰ صِرَاطِ ٱلْجَحِمِ ﴿ إَنَّ الْحُوارِ هَذَا بِينَ الْحَقَّ جَلَّ اللَّهِ وَ مَلائكته، والحديث عن

الظالمين الذي استحقوا العذاب في قبورهم ،أدركوا حينها أن هذا هو يوم الدين، و جاء النداء الرباني إلى زبانية جهنم ليدلوا الظالمين إلى طريق النار.

#### ج/الحوار القصصي:

يأتي هذا النوع من الحوار في طيات قصة واضحة في شكلها و تسلسلها القصصدي، كما أنه لا يتعدى جزءا من أسلوب القصة، أو عناصرها في القرآن، و نؤسس حديثنا هذا انطلاقا مما ورد في قصة آدم التي يأتي الحديث عنها لاحقا.

#### د/الحوار الجدلي لإثبات الحجة:

هو حوار يجري فيه النقاش، أو الجدال غايته إثبات الحجة على المشاركين للاعتراف بضرورة الإيمان بالله و توحيده، و الاعتراف باليوم الآخر ورسالة محمد صلى الله عليه وسلم، و مثال ذلك قضية التثليث التي سيتم التفصيل فيها لاحقا.

#### هـ/الحوار النبوي:

كان رسول الله صلى الله عليه و سلم، حريصا على تعليم الصحابة طريقة الحوار وكانت رغبته أشد في أن يكون الصحابة هم البادئون بالسؤال، و لاغرو فقد كان خلقه القرآن و كانت حياته التربوية و التعليمية ترجمة حية بشرية لآيات الله، كما يمكننا من جهة أخرى أن نفرق بين نوعين من الحوار و هما: الحوار الحقيقي و الحوار الشبيهي، في النصوص الحوارية التي يمكنها أن تشخص الطريقة التي تسير وفقه آلية العرض، هي الحوار الفلسفي و الحوار العلمي، اللذان هما أبلغ المثالين على هذه الآلية لذا نسميه بالحوار الحقيقي، أما الآخر فنسميه بالحوار الشبيهي.

#### أ/مفهوم الحوار الحقيقى:

<sup>1-</sup> سورة الصافات من 20 – 23.

يقوم العارض بإطلاع المعروض عليه على جملة النتائج التي توصل إليها<sup>1</sup>، و كذا على الوسدائل الذي استعملها، مستفرغا جهده في أن يكون عرضه وفق مقتضديات تتحدد حسب ما اكتسبه من معارف، و على ما حصل عليه من تصورات سواء أكان البرهان والحساب رياضديا أم تقنيا، كما تتحدد بما استجد من انشغالات البحث العلمي.

#### ب/مفهوم الحوار الشبيهي:

نلمح في هذا النوع من الحوار أن العارض يتظاهر بإشراك غيره في طلب المعرفة وكذا إنشائها<sup>2</sup>، إلا أنه في حقيقة الأمر آخذ بزمام المعروض عليه في كل مرحلة من مراحل الحوار، فهو الذي يحدد للمعروض عليه مسألة سبق و أن تدبرها، و يعين طريقا لبحثها، و في الأخير يصل إلى نتائج تكون معلومة له، و من ثمة يمكن القول: إن الحوار لا يقتصر على المجال الديني فحسب، بل ينفتح على شتى مناحى الإنسان، و الدين، والحضارة، والعلم، والفكر إلى غير ذلك.

#### 1- الحوار في الفكر الإنساني:

إن الفكر الإنساني"هو اللجوء إلى الحدس والتخمين في سبيل الاهتداء إلى الحقائق العليا وبلوغ الصواب من أقصر الطرق"<sup>3</sup>. كما اتجه الفكر الإنساني بعد مرور حقب زمنية متتابعة من تاريخ الإنسان إلى مناقشة مدى حوار الحضارات و تواصلها، و تسوية النزاعات بين الحضارات بغية التوصل إلى نمط واحد لخدمة الحضارة الواحدة.

العلاقة بين الحضارات لا يمكن أن تكون إلا كتاريخ حوار و تفاعل الذي يعتبر في كل الظروف السمة الرئيسية للعلاقات السائدة بين الدول و الشعوب في سلمها و حربها، في صراعها وحوارها، كما هو الحال بالنسبة إلى الأوروبيين في القرون الوسطى، إذ لم ينجوا من التأثر بالحضارة العربية الإسلامية في الأندلس، وأثروا فيها، و كان الحوار بين الحضارتين يجري بفاعلية تحت خيمة الصراع السياسي و العسكري. فكان هذاك تأثر وتأثير، مما أفرز لذا حوار الحضارات"باعتباره وسيلة الوحيدة لإيصال البشرية إلى مأمنها وخلاصها"4، وفي الوقت نفسه يعتبر من أهم المواضيع التي شغلت فكر كثير من العلماء و المفكرين و السياسيين.

4- أثر حوار الحضارات في تطور القواعد القانونية ودور ذلك في حماية مستقبل الإنسانية د ليلى جمعي مجلة الحضارة الإسلامية جامعة وهران العدد 11، شعبان 1425ه/ أكتوبر 2004.

<sup>2-</sup> ينظر المرجع نفسه، ص 35. 3 د عاصم أحمد عجيلة، حرية الفكر وترشيد الواقع الإسلامي، عالم الكتب،القاهرة،ط1990،2،ص.13

و من هنا يأتي الحوار بمضمونه الإنساني العادل ركيزة أساسية داخل المنظومة الفكرية و العقائدية و الحضارية، فلهذا يجب القيام بفصدل موضوعي بين مختلف الدعوات غير الأمينة لقيمه التي تعتبر بعيدة عن قيم الدين و تعاليمه.

ويعتبر أفلاطون من أهم الفلاسفة الذين يجرون مختلف كتاباتهم في صدفة المحاورات على طريقة سقراط و أشهر الحوارات حوار غورجياس في الأخلاق والسياسة، و حوار طيماوس في العلم و الجمهورية، و طريقته في التفكير كانت متكئة على الجدل و القالب القصصي.

وقد استعمل ذوعين من الديالكتيك: الصداعد، و فيه يكون الانتقال من المحسوس إلى المعقول، و الذازل يتجسد في الاستنباط العقلي لمختلف الصدور الأفلاطونية أ، فعن طريق هذا الأخير الديالكتيك، يمكن رؤية الحقيقة بكاملها للوصول إلى الهدف المنشود.

فارتبط مفهوم ديالكتيك في العصدر الوسيط بالمنطق، واعتبر من بين الفذون الحرة، كالنحو و الخطابة، فهو بهذا المفهوم يرتبط بالمنهج لا بالحقيقة الواقعية.

#### 2/الحوار في الأدب العربي:

لقد عرّف الحوار أدبيا أنه كلام الشخصيات المباشر بلا واسطة، و من أهم طرائق التعبير التي يسندها الكاتب إلى شخصياته التي ينشئها <sup>2</sup>، كما يعتبر أداة قصصية المتمثلة في نقل الأقوال ، أو حكايتها، و هو في بعض الأدواع القصصية مثل القصدص التاريخي و الترجمة الذاتية نقل حقيقي؛ لأنه إيراد الأقوال التي قيلت خارج القصة، أما في الأنواع القصصية المتخيلة مثل الرواية والأقصوصة و ما إلى ذلك فمجرد ايهام بالنقل لأنه في الحقيقة إنشاء لأقوال لم تقل خارج القصدة، ويكون الحوار بأسلوب مباشر خلافا لمقاطع التحليل، أو السرد أو الوصف.

يوجد الحوار في مجالات متنوعة كالمسرح و السينما والرواية والأقصوصة وحتى في بعض أنواع الشعر. وهو بلا شك ذو سمات ووظائف تختلف باختلاف تلك المجالات فلابد إذن من تحديد مجال بحصره في النصوص القصصدية، إذ أن الحوار في القصدة يختلف عن المحادثة في الحياة، لأن المحادثة شفوية عموما و محكومة بطرفيها دون سواهما، أما الحوار نصا أدبيا فتبنى مادته وفق طريقة معينة و يتبادله طرفان في نظام محدد.

<sup>1</sup> ينظر د. فتحي التركي. أفلاطون و الديالكتيكية. الدار التونسية ، النشر ، تونس-ط2 ، 1986 ، مص 40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- الصادق قسومة ، طرائق تُحليلُ القَصة ، دَّار الجَنوبُ للنشر ط2000 تونس ص 214.

<sup>3-</sup> المرجع نفسه ص 214 .

لم يلق الحوار القصصي اهتماما كبيرا من قبل مؤرخي الأدب و دارسيه بخلاف الحوار المسرحي الذي شغل الدارسين منذ أقدم العصدور بحكم معرفة هذا الفن عند اليونانيين ولعل قلة الاهتمام بالحوار القصصى راجع إلى اعتبار الحوار من أمر المسرح لا من أمر القصة.

إنّ ما نلاحظه على الكتابات الروائية هو طغيان لغة الحوار على لغة الوصف ويعود ذلك إلى أنّ الكاتب يتملص من موقف صعب في التحليل و الوصدف ، فيعمد إلى إلقاء ما يترتب على ذلك على الشخصيات لينطقها بأيّ كلام، و إما أنه مبتدئ فيعمد إلى كتابة هذه المحاورات دون وعي فني كبير فيجول فيها 1، و في نهاية المطاف يطغى على الشكل اللغوي لغة الحوار على لغة الوصف.

استطاعت العربية أن تعبر عن الأحداث في شكل حوار على ألسنة حيوانات تتحدث وكأنها تعقل، و تتصارع من أجل البقاء، أو من أجل إرضاء نزعة الأنانية و إشباع الغريزة الحيوانية<sup>2</sup>. مثلما هو الحال في كليلة و دمنة لابن المقفع و كان من العسير على مجتمع شعري منبثق عن حضارة البادية أن يتقبل مثل تلك الحكايات و يتذوقها، و ينسج على منوالها فيبدع ما يشابهها شكلا و مضمونا، كما أنها لم تتعرض بالمعالجة لقضايا تتصل بالحياة الاجتماعية أو العاطفية للعرب فكان من الصعب النسج على منوالها في الأدب العربي.

ولعل الذي يزيد في روعة أسلوب كليلة و دمنة امتزاج الأسلوب المنطقي بالأسلوب القصصدي، و الحوار الذي يبعث فيه الحياة، حيث تم تفصديل القصص على ألسنة الحيوانات ووضع العظة على ألسنتها تحت ثوب من الفكاهة و اللهو.

وقد بدأ معظم العرب مقام اتهم إما بعبارة "حدثنا"، و إما بعبارة "حكي" أو "بأخبر"، و هي أداة سردية كانت تصطنعها شهرزاد في ألف ليلة و ليلة إنها - الأداة - توشك أن تكشف عن ذلك الغطاء السردي الكامن في غيب الذاكرة، و في غيابات الخيال المجنح، فعبارة "حدثني" الشهرزادية تعني وقوع الكشف عن المتحدث، أو المبلغ الذي حضر الحدث وعايشه.

وبهذا المعنى فإن الحوار هو نقل للأقوال و ليس خاصدا بالقصدة، و لا يكون محصدورا في الشخصيات القصصية، بالإضافة إلى أنه من طرائق التواصل القولي بين الأشخاص.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- في نظرية الرواية ، ص 165 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه، ص 167.

<sup>3-</sup> المرجع السابق، ص169-171.

مـدخــل

إن كلم ة "الح وار" تسد تعمل في أوسد ع المع اني للتعبير عن جميع ضد روب التواصد ل و التفاعل و تبادل التأثر و التأثير.

زيادة على هذا كله يوجد الحوار في بعض أنواع الشعر العربي نأخذ على سبيل المثال ما جاء في شعر امرئ القيس أثناء مناجاته ليلى حيث يقول:

وَلَيْلَ كَمَوْجِ البَحرِ أَر خَى سُدُولَهُ \*\*\*\*\*\*\* عَلَىَّ بأنْ وَاعِ الهُم سُومِ ليَبتَلِي فَقُلْتُ لَهُ لَمَا تَمَطَّى بِصلُبِهِ \*\*\*\*\*\*\* وَ أَ رَدْفَ إِعْجَازاً وَ نَاءَ بِكَلكَل فَقُلْتُ لَهُ لَمَّا تَمَطَّى بِصلُبهِ \*\*\*\*\*\*\* وَ أَ رَدْفَ إِعْجَازاً وَ نَاءَ بِكَلكَل أَلا أَيُّهَا اللَّيلُ الطَّويِلُ أَلا إِنْ جَل \*\*\*\*\*\*\* بِصبُبْح وَ مَا الإصبَاحُ فِيكَ بِأَمْثُل قَيْ اللَّي مِن البيل كَأَنَّ نُجُومَهُ \*\*\*\*\*\*\* بِكُلِّ مُغَارُ الفَثل شُدَّتُ بِيلَا لِلْ النَّي مِن البيل كَأَنَّ نُجُومَهُ \*\*\*\*\*\*\* بِكُلِّ مُغَارُ الفَثل شُدَّتُ بِيلَا لِلْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ مَن البيل كَأَنَّ نُجُومَهُ \*\*\*\*\*\*

في هاته الأبيات يطلب امرؤ القيس من الليل أن ينقض بظلامه الذي يزيد من حجم معاناته <sup>2</sup> ، فقد جاء دور الصباح في إشراقاته لعله يجد فرجا لضيقه و لكنه يعود إلى نفسه باليأس فما أمر سواد الليل على امرئ القيس وما أطوله، فهمومه ستظل ملازمة له بعد الصباح، ثم يتعجب من طول هذا الليل و تثاقل نجومه حتى كأنها ثابتة في مكانها مشدودة بحبال متينة فهيهات لها أن تتحرك.

كما أنّ الحوار تقنية من التقنيات الشفافية الداخلية، و أهمه الحوار الباطني الذي يعتبر هذا الأخير أداة في رصد خلجات الشخصية و أحاسيسها و أفكارها، وقد أصبح مدار العمل القصصي استبطان الأعماق على نحو جديد، يغدو بمقتضاه العمل ضربا من التهويم الحرفي عالم الأحاسيس والخواطر 3.

إنّ الحوار الباطني هو السبيل الوحيد الذي يملكه الإنسان للتنفيس عن مكبوتاته، خاصدة إذا أحس بتراجع ضد من الخط اب الاجتماعي الأخلاقي، فيكون مناسد با للتعبير عن الخواطر و المشاعر، و ذلك عندما يحس الفرد أن لا أحد يفهمه أو يشابه حالته؛ إذ لا تلتئم النفس المادية بالنفس الروحية في أي حال من الأحوال. فلا شيء يفرق بين الصداحيين إلا اختلاف شأن نفسيهما، و ذهاب كلهما في منازعه، فتنعدم الثقة، و يضطر الإنسان في هاته الحالة إلى حوار ذاته خير من محاورة الآخر و إلا زاد التنافر بينهما.

#### 3/ نشأة الحوار في الفكر الإسلامي:

أ- أبو الحجاج يوسف الشنتمري، ديوان امرئ قيس صححه لشيخ ابن أبي شنب، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، ط 1974، ص 81، 82.  $^{2}$  د. زكريا صيام، دراسة في الشعر الجاهلي ، ديوان المطبوعات الجامعية ، بن عكنون الجزائر ط2 سنة 1993 ص186-187.

<sup>3-</sup> طرائق تحليل القصة ، ص.240

القرآن الكريم هو الدستور السماوي ومعجزة الإسلام الخالدة، أنزله الله على نبيه محمد صلى الله عليه و سلم ليخرج الناس من الظلمات إلى النور، فكان صداوات الله عليه وسلامه يبلغه صدحابته فيفهمونه بفطرتهم، و إذا تعذر عليهم فهم آيات من الآيات سألوا رسول الله صدلى الله عليه و سلم عنها، و هذا إقرار منه عليه الصدلاة والسلام لمبدأ الشورى في حياة المسلمين من بعده. ألا أن هذا القرآن يبقى بحرا يحتاج إلى من يغوص في أعماقه بتمعن آياته، و فهم معانيه، ليستخرج منه اللآلئ و الدرر، و من أهم هاته المسائل التي تناولها الباحثون و الأدباء، واهتموا بالبحث في مجالها مسألة الحوار القرآني.

لقد اعتبر الإسلام العقل ميزانا يزن به الناس صحة القضدايا وفسدادها حتى جاءت بعض الأحاديث الشريفة التي اعتبرت العقل بمثابة الرسول الباطني، بينما تصف الرسول صلى الله عليه و سلم في مقابل ذلك، بأنه عقل من خارج كأسلوب من الأساليب التي تولي أهمية للعقل، و دوره في العقيدة و التشريع، ولهذا ينبغي لهذا الأخير ــ العقل ــ الحركة و النشاط الدائب المبني على الحوار و الجدل.

و نحاول في ما يلي استقصداء حضدور الحوار في التفاعل العقلي لدى علماء الكلام والفلاسفة:

#### 1/ موقف علماء الكلام\*:

كثر البحث في العقائد، فكثير من العلماء كتبوا عن افتراق الناس في دياناتهم وعقائدهم كتبا كثيرة جدا، فبعضهم أطال و أسهب و أكثر وأخذت هذه العلوم تتطور ليتكون منها علم جديد يساير سائر العلوم و هو علم الكلام.

كما انتشرت الفرق الكلامية بعد انقضاء الخلافة الراشدية<sup>2</sup>، وقد تعرض القرآن الكريم لأهم الأديان التي كانت منتشرة في عهد الرسول الكريم وممن أنكروا النبوات كالدهريين: (وَقَالُواْ

مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَخَيْمًا وَمَا يُهِّلِكُنَآ إِلَّا ٱلدَّهْرُ ۚ وَمَا لَهُم بِذَالِكَ مِنْ عِلْمٍ ۖ إِنَّ هُمُ إِلَّا يَظُنُنُونَ ﴿ اللَّهُ مُا اللَّهُ مُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

<sup>2-</sup> ينظر منهج الجدل وآداب الحوار في الفكر الإسلامي، د. بركات محمد مراد،مجلة الوعي الإسلامي، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، الكويت، http://alwaei.com ، 2003، ص03.

<sup>\*-&</sup>quot;هو علم يتضمن الحجاج عن العقائد الإيمانية ، بالأدلة العقلية ، والرد على المبتدعة المنحرفين في الاعتقادات عن مذاهب السلف و أهل السنة "مقدمة ابني خلدون،دار الكتب العلمية ،بيروت، (ب ت ط )،ص363.

<sup>.</sup> 2- ينظر صبري خدمتلي، العقيدة و الفرق الإسلامية، ديوان المطبوعات الجامعية- بن عكنون الجزائر – 1994م ، 36 و ما بعدها .

<sup>3-</sup> سورة الجاثية الآية 24.

كما تعرض لمسألة الشرك بجميع أنواعه ، فمن المشركين من أله الكواكب و جعلها شريكة لله ، فكان الرد عليهم بمثل آية إبراهيم: ( فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَّيْلُ رَءَا كُوْكَبًا ۖ قَالَ هَنذَا رَبِي ۗ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَآ أُحِبُ

ٱلْأَفِلِيرَ ﴾ 1. فكان من البديهي أن ينهج علماء هذا المنهج للرد على المخالفين، بتجديد حججهم

لتفنيد المخالفين كلما جدد الخصدم حججه، وقد انطلقوا من القرآن الكريم وبحثوا فيه، و استنبطوا جميع أدلتهم منه مع العلم أن الذين عارضوا المتكلمين كلامهم و مناهجهم، لم يردوا عليهم اعتمادهم على القرآن الكريم و تأثرهم به، و هذا ما أقره الرازي عند دفاعه عن علم الكلام و مدحه إيّاه، كون هذا العلم يعتمد على دلائل القرآن، و يدفع عنها الكثير من الطعون والشبهات التي تضرّ بعقيدة المسلمين، فهذا العلم على الرغم من اشتماله على أدلة من القرآن الكريم إلا أنه أثير حوله كثير من القضايا و الشبهات.

اختلف علماء الكلام في كثير من القضدايا الذي كانت محل نقاشهم،مثل هل أفعال الله مختارة؟، واختلفوا في ماهية القتل و هل هو ظل الشيء هو الشيء؟

فاختلافهم في أفعال الله عز و جل، و قد كان على أربعة أقاويل، فمنهم من قال: منها ما هو اختيار و منها ما هو مختار، و قال بعضهم كلها مختارة باختيار غيرها، بل هي اختيار كما كانت مرادة لا بإرادة غيرها، و هذا رأي البغداديين، ومنهم من يرى: إن ما كان من أفعال الله له ترك كالأعراض فهو مختار، و ما لا ترك له كالأجسام فهو اختيار، و ليس بمختار، أما الصدنف الرابع فقال ليس كل أفعال العباد مختارة، بل منها ما لا يقال إنه مختار.

هذه المسائل تناولتها فرق المعتزلة التي يتزعمها واصل بن عطاء و آخرون مثل الجبائي و النظام و أبو هذيل، وغيرهم، و يوجد إلى جانبها فرق أخرى كالخوارج و الزيدية والمرجئة والجهمية، و اختلفوا في كثير من القضايا و المسائل سواء ما تعلق بالإنسان أو ما يتصل بظواهر الكون، فكل فرقة تؤول هذه القضايا و تفسرها انطلاقا من رؤيتها الخاصدة، بل حتى الفرقة الواحدة تنقسم إلى مجموعة من الأقسام، فالخوارج مثلا اختلفوا في جواز تعدد الإمام، أي هل يكون الإمام أكثر من واحد؟

<sup>1-</sup> سورة الأنعام الآية 76.

<sup>-</sup> سورة المصلم اليه المرابعة المرابعة الكلام، دراسة فلسفية لآراء الفرق الإسلامية، في أصول الدين،دار النهضة العربية، بيروت، ط5، طبع 1405هـ -1985م. مج2، ص285.

<sup>3-</sup> ينظر العقيدة و الفرق الإسلامية ، ص 188.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- المرجع نفسه ، ص 59.

فمنهم من قال لا يكون في وقت واحد أكثر من إمام واحد، أما الفريق الآخر فأجاز ذلك، فيكون إمامان في وقت واحد أحدهما صدامت، و الآخر ناطق، فإذا مات الناطق خلفه الصدامت، و هذا ما قالته الرافضة، و منه من جوز ثلاثة أئمة في وقت واحد، إلا أن أكثر هم أنكر ذلك.

فيتجسد أسلوب الحوار لدى هذه الفرق من خلال الطريقة التي كانوا يعرضون بها قضاياهم و هم في شكل حلقات، عن طريق السؤال و الجواب للوصول إلى الحل الملائم لها، أما إذا اشتد الصراع بينهم حول مسألة فيؤدي إلى افتراقهم مثلما حدث مع الحسن البصري وواصل بن عطاء الذي اعتزل أستاذه و سميت فرقته بالمعتزلة نسبة إلى ذلك.

#### 2/رأي الفلاسفة الإسلاميين حول فكرة الحوار:

لما فرغ المسلمون من الفتح، و استقر بهم الأمر، واتسعت لهم الرقعة الجغرافية والرزق، فكر عقلهم في تغيير اتجاهه في التفكير، فأثاروا قضايا فلسفية تتعلق بالدين الإسلامي، و اجتهدوا في بحثها و التوفيق بين جل مظاهرها و أضافوا إلى هذه المسائل صبغة علمية فلسفية، و منذ ذلك الحين أصبح رجال الدين يلتجئون إلى الفلسفة و يستعينون بها في تدعيم حججهم، هذا ما كان سائدا في الإسلام فأوشك العصر الإسلامي الأول أن ينتهي في إيمان لا يعتريه كثير من الجدل، و أخذ الناس يبحثون في الأشباه و النظائر ويستخلصون وجوه الفروق و الموافقات الذي يتولد عنه اختلاف في الآراء و المذاهب.

ويبنى الحجاج الفلسفي على عرض رأي معين، أو الاعتراض عليه، و إبطال فعاليته التي تؤسس على طريقة خطابية، لا مقصد لها سوى إقناع الطرف الآخر بصحة هذا الرأي المعروض عليه، أو بيطلانه. 2

فيتجه أطراف الحجاج الفلسفي سواء عارض أو معترض إلى آليات إقناع خاصة وحقوق محددة، فهذه المقابلة التي تدور بينهم من شأنها أن تغير من اعتقادات المتقابلين مادام التغيير التصديقي أو الاعتقادي متبادلا بين الطرفين المتقابلين في الحجاج الفلسفي ومن هذا فمنهج الحجاج لا يرج عن نطاق المناظرة التي تعد شرطا في حياة الفيلسوف.

2- ينظر د محمد يعقوبي، أصول الخطاب الفلسفي (محاولة في المنهجية)، ديوان المطبوعات الجامعية- بن عكنون الجزائر - ط 1995، ص19.

<sup>1-</sup> ينظر أبو العز الحنفي، كتاب شرح العقيدة الطحاوية ،المكتب الإسلامي، ط9، طبع 1416هـ - 1996م، ص525.

و إذا كانت جل المعاني الفلسفية معان عقلية، و كان العقل النظري طريقه البرهان فإن المعاني الفلسفية معان برهانية، قال ابن رشد:" الفلسفة ليس شيئا أكثر من النظر في الموجودات واعتبارها من جهة دلالتها على الصانع أعني من جهة ماهي مصنوعات ... إن الشرع دعا إلى اعتبار الموجودات بالعقل و تطلب معرفتها به" فنجاح الفيلسوف في تعامله مع البرهان متوقف على نجاحه في استخدام طريقة معينة إثبات قضاياه عن طريق أسلوب الحوار.

إن أسلوب الحوار يميز الفلسفة عن غيرها من أصدناف المعرفة الإنسانية و يمنحها منهجية مخصوصة، و من ثمة إمكان قيام الفكر الفلسفي في كل قطاع معرفي من جهة، وانتهاج الفلسفة لأسلوب المناظرة من جهة أخرى.

كما أن النظر في كتب القدماء واجب بالشرع، إذا كان غرضهم فيها هو المقصد الذي حثنا الشرع عليه، فالناس ينقسمون بحسب طبائعهم إلى ثلاثة أقسام، فمنهم من لا يصدق إلا بالبرهان اليقيني، و منهم من يصدق بالأقاويل الجدلية، و أما الصدنف الآخر فهم اللذين يصدقون بالأقوال الخطابية، و هؤلاء هم الجمهور الغالب، و لما دعت الشريعة الإلهية الناس من هذه الطرق الثلاث عم التصديق بها، و ذلك صدريح في قوله تع الى: ( آدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ

وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ

.2( 🐷

فكل قسم جعل له الله سبحانه و تعالى طريقا خاصا للتصديق، فمن كان من أهل الحكمة فسدبيل تصديقه البرهان، و من كان من أهل الجدل فبالجدل، و من كان من أهل الموعظة فبالموعظة، وبذلك يكون القرآن الكريم قد راعى اختلاف فطر الناس و طبائعهم، خاصدة العرب، الذين نبغ "فيهم حكماء فآتاهم من الحكمة بما عجزوا عن مثله، و كان فيهم أهل وعظ و تذكير، كقس بن ساعده و غيره و لم يجادلهم إلا طريقة ما يعرفون من الجدل "3 فتضمنت الجزء الباطن الذي يظهر معناه إلا لأهل البرهان، و أما الظاهر فهو جملة الأمثال المضروبة لتلك المعاني الذي يمكن التصديق بها مباشرة، أي ظهور ما يسمى بالجدلية و الخطابية.

<sup>-</sup> ابن رشد، فصل المقال وتقرير ما بين الشريعة والحكمة من الاتصال،الشركة الوطنية للنشر والتوزيع الجزائر، 1982، ص24

<sup>-</sup> سوره النحل الايه 125. 3- أبو إسحاق الشاطبي – الموافقات في أصول الشريعة – دار الكتب العلمية – بيروت لبنان (ب ت ط)، ج1 ص60

وبالتالي فإن الحوار يتجلى في الفلسفة من خلال الأسئلة التي يطرحها الفيلسوف، فهي عنده أهم من الأجوبة، بحيث كل جواب يتحول بدوره إلى سؤال من جديد، و هذا من خلال التأمل العميق في شكل الإنسان و مكوناته و مختلف ظواهر الكون.

المبحث الأول: أصول الحوار و آدابه.

أرشدنا القرآن الكريم إلى أن الاختلاف حقيقة وواقع، و دعانا إلى التعامل مع هذه الحقيقة من خلال الحوار، فما هي الأصول و الآداب التي ارتكز عليها؟

ذلك ما يجعلنا من خلال هذا البحث الإسهام في بيان بعض أساليب القرآن في الحوار، ليكون هذا الأخير سبيلا من سبل تحريك خطوات الواقع العلمي، في صورته العقلانية الوديعة الهادئة، والتي تناضل، وتعمل للمحبة، وتكافح مشاعر البغضاء، هدفها في ذلك أن يجعل الإنسان استشعار عظمة الله وحضوره الدائم في الذهن، ويكون بذلك الحق قاعدة تلتقي عندها تطلعات الإنسان كلها في الحياة.

و تتمثل الآداب التي يجب على كل محاور أن يلتزمها في الآتي:

#### أ/الواقعية في الخطاب و إنزال الناس منازلهم:

لقد جاء القرآن الكريم ليخاطب العقول و يحرك الهمم لتعمل جهدها للوصول إلى الحق الذي دعا إليه الأنبياء و الرسل، و كما تميز بمراعاته لأحوال الناس ومعتقداتهم، و إنزاله الناس منازلهم ثم دعوتهم على قدر عقولهم و أفهامهم و طبائعهم، ذلك أن الناس متفاوتون في مداركهم، مختلفون في مسالكهم إلى الحق، و منهاجهم في اكتساب المعارف. فمنهم من يصدق بالبرهان ولا يرضيه إلا قياس تام، أو ما يجرى مجراه، و هؤلاء من غلبت عليهم الدراسات العقلية و النزعات الفلسفية، وكان لهم من أوقاتهم ما أزجوه في دراسات واسعة و علوم سيطرت عليهم، فسادهم التألم الفلسفي والمنزع العلمي، و المستقرئ لأحوال الأمم، المتبع لشؤونهم يرى أن هذا الصنف تمثله قلة من الناس، ذلك لأن أكثر من في الأرض قد انصرف إلى عمل من زراعة و صناعة، وله ذا أمر الله تع الى نبيه أن يدعو إليه بالحكمة في قوله تع الى: ( آدَعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِكَ بِٱلْمُهُمَدِينَ وَالْمَهُمُ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهُمَدِينَ

.1( 🛒

<sup>1-</sup> سورة النحل الآية 125.

و من الناس من غلب عليه مذهب ديني أو غير ديني قد استأثر بلبه، و سدد مسام الإدراك إذا استولت عليه نحلة مذهبية فتعصب لها، و التعصب يعمي و يصم، و يجعل النفس وهؤلاء لابد لهم من طريق جدلية، تزيل ما لبس الحق عليهم، و يتخذ مما يعرفون وسيلة لإلزامهم بما يرفضون. و هذا الصنف من الناس و إن كان أكثر عددا من الأول، ليس هو الجمهور الأعظم و لا الكثرة الغالبة بين الناس و لعله الذي أمرنا الله تعالى:

( ﴿ وَلَا تُجْدِلُوا أَهْلَ ٱلْكِتَبِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ) 1. أما الجمهور الأعظم من الناس فليسوا هؤلاء،

و لا أولئك، بل هو في تفكيره أقرب إلى الفطرة، فيه سلامتها، و فيه سذاجتها، و فيه إخلاصها وبراءتها، و هو لا يخاطب بتفكير الفلاسفة، ولا يخاطب بما يخاطب به المتفكرون تفكرا علميا، بل يليق به ما التقى فيه الحق مع مخاطبة الوجدان، و ما اختلطت به اليقينية بما يجعل الأهواء تابعة لها، و الميول خاضعة لمنهاجها، و ما التقت فيه سلاسة البيان و بلاغته بقوة الحق، و ليس بما يختص به أهل المنطق، و لا ما عليه أهل العلوم الكونية، إنما يخاطب الجمهور الأعظم بالحق وبما يغذي الفطرة، و بما يثيرها و يوجهها إلى السبيل الأقوم. 2

.3((1)

<sup>1-</sup> سورة العنكبوت الآية .46

 <sup>2-</sup> ينظر الإمام محمد أبي زهرة، المعجزة الكبرى القرآن الكريم دار الفكر العربي مصر ص138-139
 3- سورة طه الآية 43-44.

ويذهب القرآن الكريم إلى أبعد من ذلك \_\_ من أجل تبليغ دعوة الله و محاورة الناس و ذلك بإباحته للمسلم أن يحمي المشرك \_ رجاء دخوله الإسلام، قال الله تعالى: (وَإِنَّ أَحَدُّ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ

### ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلَامَ ٱللَّهِ ثُمَّ أَبْلِغُهُ مَأْمَنَهُ اللَّهِ ثُمَّ أَبْلِغُهُ مَأْمَنَهُ اللهِ

فالقرآن الكريم يوفر الأجواء التي تيسر سبيل الحوار بين الأطراف، و ذلك بتقديم ما يعرفونه وفي ظروف تسمح لهم بالإصغاء، وهذه الصفة كانت من شيمة الصحابة رضوان الله عليهم، لهذا جاء عن علي رضي الله عنه قوله: "حدثوا الناس بما يعرفون، أتحبون أن يكذب الله و رسوله"²، وصدح عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: "أمرنا رسول الله صدلى الله عليه و سلم أن نذزل الناس منازلهم"³، و قال عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: "ما أنت بمحدث قوما حديثا، لا تبلغه عقولهم إلا كان كان لبعضهم فتنة"⁴.

وهكذا فهم الصدحابة رضي الله عنهم أسلوب القرآن الكريم في مواجهة 4 للمداورين بالحوار الهادئ و الجدال الهادف المعتمد على أسلوب الإقناع بالتي أحسن.

#### ب/احترام المعارض و الهدوء في العرض بعيدا عن الانفعالية:

لقد تميز الأسلوب القرآني في عرضه عقائده و مناقشته المعارضين بالهدوء في الحوار والاحترام للمخاطبين، وحسبنا بيانا لهذه الخاصية اعتبار القرآن الكريم للأقوام الذين أرسل إليهم الأنبياء إخوة لرسله، قال الله تعالى: ( ﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا \* قَالَ يَنقَوْمِ آعْبُدُواْ آللَّهُ مَا لَكُم مِّنَ إِلَيهِ

غَيْرُهُ ۚ أَفَلَا تَتَّقُونَ ﴿ وَ قَالَ فِي شَأَنِ قُومِ صَالَحِ: ﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا ﴾ ، وقال في شأن

شعيب: (وَإِلَىٰ مَدْيَرَ أَخَاهُمْ شُعَيبًا )<sup>7</sup>. و من هنا يتحتم علينا تأسيا بأسلوب القرآن الكريم أن نتلطف بالقول فنستعمل في كلامنا وخطابنا ما يثير رغبة السامع إلى السماع، و يقمع فيه نوازغ الجهل والنفور، والابتعاد من الأجواء الانفعالية التي تشغله عن مناجاة نفسه وقفة تأمل و تفكير

<sup>4-</sup> سورة التوبة الآية .6

<sup>5-</sup> أخِرجه البخاري، كتاب العلم، باب من خصّ بالعلم قوماً دون قوم كراهية ان لا يفهموا، رقم 124، المكتبة الثقافية بيروت، ج1 ص72.

<sup>3 -</sup> أخرجه أبو داوود في سننه، كتاب الأدب، باب في إنزال الناس منازلهم، 4202، دار الكتب العلمية بيروت 1419 هـ - 1997م، ج13 ص 131. 4- أخرجه مسلم في مقدمته، باب النهي عن الحديث بكل ماسمع، 05، دار الكتب العلمية بيروت 1415 هـ - 1995م، ج1 ص 70.

<sup>5-</sup> سورة الأعراف الآية 65. 2- سورة الأعراف الآية 25.

<sup>6 -</sup> سورة الأعراف الآية .73

<sup>5-</sup> سورة الأعراف الآية 85.

اسلوب الحوار القرآني

من أشد الأمور ضرورة لوصول الحق إلى هدفه، لأن المخاطب قد يخضع في قناعاته و أفكاره، للجو الاجتماعي.

ولعل" هذا المنحنى التفاعلي الذي يباشر به الخطاب القرآني رسالته، هو الميزة الأساس للآداب التوصديلية المرتبطة ارتباطا حميما بالمتلقي، إذ أنها تشركه في مفهمة الحدث ألقولي بالتأويل وتراعي قابليته في رسم الحدود الشرعية و في وضع التصورات الغيبية، و تدعوه لأن يغدوا طرفا في المفاعلة الكلامية التي يعقدها الخطاب القرآني مع المتلقي، و هذا بدعوته إلى إعمال عقله، من هنا كان السرد القرآني فعلا قوليا مباشرا، مفتوحا على الإخبار و التقريرات و الأحكام والتصورات و على المطارحات أيضا."

صدور لذا القرآن الكريم ذلك فيما نقله لذا من أسلوب النبي صدلى الله عليه و سدلم في الحوارمع خصوم العقيدة، عندما واجهوه بتهمة الجنون، فدعاهم إلى أن يتجردوا عن هذا الجو الانفع الي، قال الله تعالى: ( وَيَرَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ ٱلَّذِي أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ هُوَ ٱلْحَقَّ وَيَهْدِي إِلَىٰ

#### صِرَاطِ ٱلْعَزِيزِ

آلْحَمِيد ﴿ )2، وذلك ليخف تأثير الفكر الجمعي "لأن الاجتماع مما يشوش الخواطر، ويعمي

البصائر، ويمنع من الروية ويخلط القول مع ذلك يقل الإنصاف ويكثر الاعتساف ويثور عجاج التعصب ولا يسمع إلا لنصرة المذهب" و على هذا الأساس حرص القرآن الكريم في مناقشته المعرضين على الطريقة السليمة من أجل الوصول إلى الحقائق.

#### ج/عدم الإكراه و حسن الاستماع:

إن عدم الإكراه في القرآن الكريم وحسن الاستماع لآياته الكريمات يدفعنا إلى استحضدار الخطاب القرآني الذي يشكل " من حيث هو رسالة سماوية توجت سلسلة الرسالات التي سبقتها، ظاهرة تواصل مفتوح على شؤون الإنسان، في تجددها و استرسال تطورها.. ذلك التطور الذي هو أساس الحياة، و مبدأ الوجود.. لقد إنبنت رسالة القرآن على معادلة مطردة، يتفاعل بمقتضاها الأصدل الثابت، مع الفرع المتغير، في جدلية التطور.. فكانت من ثمة أهلية الخطاب القرآني

<sup>1-</sup> الخطاب القرآني مقاربة توصيفية لجمالية السرد الإعجازي ص197.

<sup>2-</sup> سورة سبأ الاية 06.

<sup>3 -</sup> أبو القاسم الزَمْخَشْري ،الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، دار المعرفة،بيروت لبنان، (ب ت ط)، ج 3 ، ص264.

للإستعاب الرقي، و تمثل مظاهر التجديد الحياتية، بل و الدفع بها قدما.. من هذا تجرد الخطاب القرآني من كل مظاهر التجمد الفكري، و ابتعد عن نزعة الإلزام العشوائي غير المسوغ و عن التغيير الفوقي الإعتسافي، سواء من حيث سنه للمبادئ أو من حيث تأسيسه للأخلاقيات"1. فالإسدلام لم يحمل الناس على أن يؤمنوا بعقيدته مكرهين أو ملزمين، لأن طبيعة الإيمان تأبى الإكراه، وهذا ما صرح به القرآن الكريم بجلاء، قال الله تعالى: : ( لَا إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِ ) 2

و قد خاطب الله تعالى نبيه محمدا صلى الله عليه و سلم إبرازاً لهذه الحقيقة بقوله تعالى : ( وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَأُمَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا ۚ أَفَأَنتَ تُكْرِهُ ٱلنَّاسَ حَتَىٰ يَكُونُواْ مُؤْمِنِينِ ) 3، لأن الموضوعية في عرض الحقائق لا تتوافر إلا إذا انعدمت وسائل الضدخط و عوامل الإكراه لذلك وجدنا سحرة فرعون يرتدون عن عقائدهم وأفكارهم، ويكفرون بمبادئهم، و يتمسكون بالحق الذي دعا إليه موسى عليه السلام ولو كان ذلك على حساب حياتهم. وهذا ما رسمته أمامذا هاته الآيات قال الله تعالى:

( قَالُوا يَسُمُوسَىٰ إِمَّا أَن تُلِقِى وَإِمَّا أَن نَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَلْقَىٰ ﴿ قَالَ بَلِ أَلْقُوا ۖ فَإِذَا حِبَاهُمْ وَعِصِينُهُمْ شَحَيْلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِمْ أَنْهَا تَسْعَىٰ ﴿ فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ عِنفَةً مُّوسَىٰ ﴿ قَلْنَا لَا تَخَفْ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْأَعْلَىٰ ﴿ وَأَلْقِ مَا فِي يَمِينِكَ تَلْقَفْ مَا صَنَعُوا ۖ إِنَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سَيحِرٍ ۖ وَلَا يُفْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَيْنَ ۖ فَأَلِقِى ٱلسَّحَرَةُ شُجِّدًا قَالُواْ يَمِينِكَ تَلْقَفْ مَا صَنَعُوا ۖ إِنَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سَيحِرٍ ۖ وَلَا يُفْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَيْنَ أَيْنَ السَّحَرَةُ شُجِّدًا قَالُواْ عَامَنَا بِرَتِ هَنُونَ وَمُوسَىٰ ﴿ قَالَ ءَامَنَمُ لَكُمْ أَنْ ءَاذَنَ لَكُمْ ۖ إِنَّهُ لَكُمِيرُكُمُ ٱلَّذِى عَلَّمَكُمُ ٱلسِّحْرَ ۖ فَالْعَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَذَابًا وَأَبْقَىٰ ﴿ فَلَا عَلَيْهِ مِنَ السِّحْرِ أَوْلَا لَيْ عَلَىٰ مَا جَآءَنَا مِنَ خِلَفٍ وَلا أَصَلِّبَتَكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخِلِ وَلَتَعْلَمُنَّ أَيُّنَا أَشَدُّ عَذَابًا وَأَبْقَىٰ ﴿ فَلَا اللَّالَٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ مَا جَآءَنَا مِنَ إِلَيْنَا وَمَا أَكُوهُ مَن السِّحْرِ أَوْلَاللَهُ خَيْرٌ وَاللّهُ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴿ إِلَيْهُمُ مَا عَانَا إِلَيْنَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطَيَئَنَا وَمَا أَكُومُ مِنَ السِّحْرِ أَواللّهُ خَيْرٌ وَاللّهُ عَلَىٰ مَا جَآءَنَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطَيَئِنَا وَمَا أَكُوهُ مَنَ السِّحْرِ أَوَاللّهُ خَيْرٌ وَاللّهُ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴿ إِلَا لَا يَعْفِولُ لَنَا إِلَيْكُوا لَا لَا يَعْفِي إِلَا لَهُ عَلَيْهُ وَلَا لَا خَطَلْكِنَا وَمَا أَكُومُ مِنَ السِّحْرِ أَواللّهُ خَيْرٌ وَاللّهُ عَلَىٰ مَا عَامَنَا لِيَعْفِرَ لَنَا خَطَلْكِيا وَمَا أَكُوهُ وَلَاللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ مَا عَالْمُولُ لَنَا خَطُلْكِاللّهُ وَلَا الللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَيْ مَا عَلَيْكُمُ لَلْكُومُ وَلَكُولُ مَلْكُولُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَى مَا عَالِمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ فَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ فَا عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْ لَيْعَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَا عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّ

فلم اكان دعوة الذاس إلى الحق بالحجة و البيان وعن اقتداع، كانت النتيجة دخول الكثير من الخلق إلى هذا الدين الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه و لا من خلفه، و في هذا الصدد قال سيد قطب:" إذا كان هذا الدين لا يواجه الحس البشري بالخارقة المادية القاهرة، فهو من باب

<sup>1-</sup> الخطاب القرآني ص181.

<sup>2 -</sup> سورة البقرة الَّآية 256.

<sup>3 -</sup> سورة يونس الآية 10.

<sup>4 -</sup> سورة طه الآية 65-73.

أولى لا يواجهه بالقوة و الإكراه، ليعتنق هذا الدين تحت تأثير التهديد أو مزاولة الضعط القاهر و الإكراه، بلا بيان و لا اقتناع"<sup>1</sup>.

و عندما ينتهي الحوار إلى هذه النتيجة، فللمسلم رسالة يختم بها حواره تتمثل في تذكير الطرف الآخر بأنه مسؤول عما وصل إليه.

## د-حرية الفكر و مناقشة منهج التفكير:

لابد لكي يبدأ الحوار، أن يمتلك أطرافه حرية الحركة الفكرية التي يرافقها ثقة الفرد، بشخصيته الفكرية المستقلة، فلا ينسحق أمام الآخر لما يحس فيه من العظمة، والقوة التي يمتلكها الآخر، فتتضاءل إزاء ذلك ثقته بنفسه، وبالتالي بفكره وقابليته؛ حتى يكون طرفا في الحوار، فيتجمد ويتحول إلى صدى للأفكار التي يتلقاها من الآخر، لذلك أمر الله تعالى رسوله أن يحقق ذلك ويوفره لمحاوريه، قال الله تعالى: ( قُلُ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّ مُلْكُرٌ يُوحَى إِلَى أَنَّمُ إِلَكُ أَنَّهُ وَحِدٌ ...) موله

تع الى: ( قُل لَّا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ ۚ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَا سَتَكُثَرْتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَا

مَسَّنِيَ ٱلسُّوَّءُ ۖ إِنَّ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِّقَوْمِ يُؤْمِنُونَ عَلَى ١٤٠٠. فإذا امتلك طرفا الحوار الحرية الكاملة فأول

ما تناقش فيه، هو المنهج الفكري قبل المناقشة في طبيعة الفكر و تفاصديلها، في محاولة لتعريفهم بالحقيقة التي غفلوا عنها، و هي أن القضدايا الفكرية، لا ترتبط بالقضدايا الشخصدية، فلكل مجاله، ولكل أصوله التي ينطلق منها، و يعود إليها، قال الله تعالى : ( وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُواْ مَآ أَنزَلَ ٱللهُ قَالُواْ

بَلْ نَتَّبِعُ مَآ أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ۗ أُوَلَوْ كَانَ ءَابَآؤُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَيًّا وَلَا يَهْتَدُونَ عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ۗ أُولَوْ كَانَ ءَابَآؤُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَيًّا وَلَا يَهْتَدُونَ عَلَيْهِ

القرآني استقلالية كل من المتحاورين مسؤوليته عن نفسه، قال الله تعالى : (إن مَا تُوعَدُونَ

<sup>1-</sup> سيد قطب ، تفسير في ظلال القرآن، دار الشروق ط15 ،سنة 1408هـ-1988م ، ج1 ص291.

<sup>2-</sup> سورة الكِهف الآية 110.

<sup>3-</sup> سورة الأعراف الآية 188.

<sup>4-</sup> سورة البقرة الآية 170.

لَاتِ ﴿ وَمَاۤ أَنتُم بِمُعۡجِزِينَ ﴿ قُلُ يَنقَوْمِ ٱعۡمَلُواْ عَلَىٰ مَكَانَتِكُمْ إِنِّي عَامِلٌ ۖ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن تَكُونَ

لَهُ عَنقِبَةُ ٱلدَّارِ أَ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلظَّلِمُونَ اللهُ اللهُ عَنقِبَةُ ٱلدَّارِ أَ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلظَّلِمُونَ

## ه- اعتبار الشك في الفكرة موقفا مشتركا بين الطرفين:

اعتمد القرآن في الحوار على عدم الدخول بأفكار مسبقة من شأنها أن تعقد المفاهيم، وتشكل حاجزا يمنع المخاطبين من الشعور بالحرية، فيما يقبلون و فيما يرفضون، و كان ذلك في اعتبار الشك في الفكرة موقفا مشتركا بين الطرفين يوحي لكل منهما بضرورة إعادة النظر في القضية، ومحاولة مواجهتها من جديد، فليس هناك حكم سابق من أي الطرفين على خصمه بالهدى أو بالضلال، بل هو الموقف المشترك الذي يريد أن يصل إلى الحقيقة من خلال الحوار الايجابي، وهذا ما أرشدت إليه الآية في قوله تعالى : ( \* قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّرَ لَسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ الله على الله الله المؤلفة على الله المؤلفة على الله الله المؤلفة على الله المؤلفة على الله المؤلفة على الله الله المؤلفة على الله الله المؤلفة على المؤلفة المؤلفة على المؤلفة على المؤلفة على المؤلفة المؤلفة على المؤلفة على المؤلفة على المؤلفة على المؤلفة المؤلفة المؤلفة على المؤلفة على المؤلفة الم

قُلِ ٱللَّهُ ۗ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَىٰ هُدًى أَوْ فِي ضَلَل مُّيِينِ ۚ قُل لَّا تُسْعَلُونَ عَمَّا أَجْرَمْنَا وَلَا نُسْعَلُ عَمَّا وَلِا نُسْعَلُ عَمَّا أَجْرَمْنَا وَلَا نُسْعَلُ عَمَّا أَجْرَمُنَا وَلَا نُسْعَلُ عَمَّا وَلَا نُسْعَلُ عَمَّا أَجْرَمُنَا وَلَا نُسْعَلُ عَمَّا أَخْرَمُنَا وَلَا نُسْعَلُ عَمَّا أَجْرَمُنَا وَلَا نُسْعَلُ عَمَّا أَخْرَمُنَا وَلَا نُسْعَلُ عَمَّا أَخْرَمُنَا وَلَا لَ

ولم يدمغ خصمه بصفة الضلال؛ ليترك المجال للقضية أن تتحرك في حرية، لتصل إلى النتيجة الحاسمة من موقع الحرية الفكرية، فكل من سمع هذا الكلام من موال أو مناف قال لمن خوطب به:قد أنصفك صاحبك، و هذا أفضل بالمجادل لتحقيق الغرض من الحوار، وأهجم به على الغلبة مع قلة شغب الخصم<sup>3</sup>.

وهذه غاية الإنصاف والاعتدال والأدب في الجدال -على حد تعبير السيد قطب- :حيث يقول "الرسول صلى الله عليه و سلم للمشركين أن أحدنا لابد أن يكون على هدى و الآخر لابد أن يكون على ضدلال، ثم يدع تحديد المهتدي منهما و الضال، ليثير التدبر و التفكر في هدوء لا تغشى عليه العزة بالإثم، و الرغبة في الجدال و المحال، فإنما هو هاد و معلم، يبتغي هداهم و إرشادهم، لا إذلالهم و إفحامهم لمجرد الإذلال و الإفحام و الجدل على هذا النحو المهذب الموحى

<sup>1-</sup> سورة الأنعام الآية 134-135.

<sup>2-</sup> سورة سبأ الآية 24-25.

<sup>3-</sup> ينظر:الزمخشري، الكشاف، ج3، ص 258

أقرب إلى لمس قلوب المستكبرين المعاندين المتطاولين بالجاه، والمقام، المستكبرين على الإذعان والاستسلام، و أجدر أن يثير التدبر الهادئ و الإقتناع العميق، و هو نموذج من أدب الجدل ينبغي تدبره من قبل المسلمين". 1

وهذا في الحقيقة يدخل في ما يسمى بالتسليم الجدلي، بإمكانية صواب الخصرم كونه على حق كما جاء في الآية الآنفة الذكر، فبعدما سوى القرآن بين المتحاورين في الهداية والضدلال، يضيف على الفور في تنازل كبير بغية حمل الطرف الآخر على القبول بالحوار قال الله تعالى:

" قُل لا تُسْفَلُونَ عَمَّآ أُجْرَمْنَا وَلَا نُسْفَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ "2، فيجعل اختياره إجراما على الرغم من

#### و-الانضباط بالقواعد المنطقية و حسن البيان و اجتناب المغالطات:

<sup>1-</sup> تفسير في ظلال القرآن سيد قطب ج5 ص2905.

<sup>2-</sup> سورة سبأ الآية 25.

<sup>3-</sup> سورة سبأ الآية 26.

<sup>4-</sup> سورة البقرة الآية 111، سورة الأنبياء الآية 24 سورة النمل الآية 64. سورة القصيص الآية 75.

<sup>5-</sup> سورة الحج الأية 08.

<sup>6-</sup> سورة أل عمران الآية 66.

: (أَمْ لَكُرْ سُلْطَن مُّبِينٌ ﴿ فَأَتُوا بِكِتَنبِكُمْ إِن كُنتُمْ صَدقِينَ ﴿ أَن كُنْ مُ لَكُرْ سُلْطَن مُ الله على الله موسدى

عليه السلام بالتوجه إلى فرعون كي يدعوه إلى عبادة الله تعالى، سأل ربه أن يحل عقدة من لسانه و يرزقه الفصاحة و البيان ليفهموا قوله، قال تعالى : ( وَآخَلُلْ عُقْدَةً مِّن لِسَانِي ﴿ يَفْقَهُواْ قَوْلِي ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ الل

<sup>2</sup>. ولذلك كان كلام الله تعالى واضحا لا غموض فيه و لا إبهام، مفهوما عند السامع، كذلك كلام نبيه عليه الصلاة و السلام، فعن عائشة رضدي الله عنها قالت: "كان كلام رسول الله صدلى الله عليه وسلم كلاما فصلا، أي بينا ظاهرا يفهمه كل من يسمعه"<sup>3</sup>.

## ز- ختم الحوار بهدوء و الإشهاد على المبدأ و عدم تتبع الأخطاء:

إذا سار الحوار وفق هذا المنهج ، من قبل جميع الأطراف فلابد أن يصلوا جميعا إلى ما التزموا به في بداية الحوار من الرجوع إلى الحق، وتأييد الصواب فإذا رفض المحاور الحجج العقلية كأن لم يقتنع بها، فإنه بذلك يمارس حقا مسؤولا كفله له رب العزة و سيكون مسؤولا عن ذلك أمام الله تعالى و في هاته الحالة ينتهي الحوار بهدوء كما بدأ دون حاجة إلى التوتر و الانفعال قال الله تعالى: ( أَمْ يَقُولُونَ آفَرُنهُ قُلُ إِنِ آفَتَرَيْتُهُ وَ فَعَلَى إِجْرَامِي وَأَناْ بَرِيَ مُ مِّمًا تُجُرِمُونَ عَلَى الله وقوله

تعالى: ( ... وَقَالُواْ لَنَآ أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ سَلَمٌ عَلَيْكُمْ لَا نَبْتَغِي ٱلجَهِلِينَ ﴿ ) 5، و في آخر الحواريتم

يتم إشهادهم على المبدأ والتمسك به، قال عز وجل (..فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا ٱشِّهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴿

) ، و لا حاجة إلى أن يتابع الخصر ما بدر منه من إساءات في الحوار، ويكون العفو والصدبر أساسان وخلقان في التعامل مع الجاهلين، ( خُذِ ٱلْعَفْوَ وَأَمْرَ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضَ عَن ٱلجَهلِينَ ﴿ ) ،

<sup>1-</sup> سورة الصافات الآية 156-157.

<sup>2-</sup> سورة طه الأية27-28.

<sup>4-</sup> سورة هود الآية 35.

<sup>5-</sup> سورة القصص الآية 55.

<sup>6-</sup> سورة آل عمران الآية 64.

<sup>7-</sup> سورة الأعراف الآية 199.

——— أسلوب الحوار القرآني

وقوله سبحانه وتعالى : ( فَٱصِّبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ ) ، وقوله تعالى: ( وَٱصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَآهُجُرْهُمْ

أثرها في الضمير، فأسلوبه لا يسيء إلى الخصم بل يؤكد حريته واستقلاليته، و يقوده إلى موقع المسؤولية ليتحرك الجميع في إطارها و ينطلقوا منها و معها في أكثر من مجال.

## المبحث الثاني: طريقة الاستدلال في القرآن الكريم:

تكلم رجال البيان عن اليذابيع التي يستقي منها الخطيب أدلته وبراهينه ، في بيان مذاهج الخطب واستدلالها و مع إقرارنا بأن منهاج القرآن أعلى من الخطابة ، و من الشعر و السجع ، ذرى أن نستعير من علماء البلاغة كلاماً في مصادر الاستدلال،ونريد أن نتعرف على المصادر الذاتية التي بنى القرآن الكريم استدلاله عليها، و إن كان المقام أعلى و أعظم،وهو معجز في ذاته ، وليس ككلام البشر،وإن بنى على حروف البشر و ألفاظهم و من جنس كلامهم.

إن الاستدلال الذي يستمد من مصادر ذاتية ، أي تؤخذ من ذات الموضوع ، و هي أشبه بالبرهان المنطقى ، و إن كانت أعلى ، هي ستة مواضع أو ينابيع:

أولها: التعريف أي معرفة الماهية

ثانيها: التجزئة بذكر أجزاء الموضوع.

ثالثها التعميم ثم التخصيص.

رابعها: العلة والمعلول.

خامسها: المقابلة

سادسها: التشبيه و ضرب الأمثال 3

#### أولها - الاستدلال بالتعريف:

هذا الذوع من الإستدلال موجود بكثرة في القرآن الكريم، وحده "بأن يؤخذ من ماهية موضوع القول دليل الدعوى"  $^4$ ، نذكر على سبيل المثال، ما استخدمه إبراهيم عليه السلام لإثبات أن

<sup>1-</sup> سورة طه الأية 130

<sup>2-.</sup> سورة المزمل الآية 10.

<sup>3-</sup> ينظر الجدل في القرآن ص 181-182.

<sup>4-</sup> ينظر المعجزة الكبرى القرآن الكريم ، ص.318

أن الأصدنام لا تستحق العبادة ، فها هو يقول لأبيه في قوله تعالى: (إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ يَتَأْبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِى عَنكَ شَيْءًا ﴿ ) 1 ،و يقول لأبيه و قومه في سورة الأنبياء (ما هذه التماثيل التي انتم لها عاكفون) 2.

أُخْرَىٰ ﴿ وَ قُولُهُ تَعَالَى فِي سُورَةَ الْأُنبِياءَ لَمَا يُسَأَلُ (أَأَنْتُ فَعَلْتُ هَذَا بِآلَهَتَنَا يِهَا إِبِرَاهِيم) فيرد عليهم (قَالَ بَلَ فَعَلَهُ مَ كَبِيرُهُمْ هَنذَا فَشَعَلُوهُمْ إِن كَانُواْ يَنظِقُونَ ﴿ ﴿ ) 6 .

إن الآيات السابقة ، و ما احتوت عليه من استفهامات إنكارية ، و تعجبات توبيخية ، كان القصد منها ، أن يبين عليه السلام ، أن ما لا يسمع شيئًا من المسموعات ، ولا يبصر شيئًا من المبصرات ولا يجلب نفعًا ، و لا يدفع ضرراً لا يستحق العبادة ، إذ العبادة هي غاية منتهى التعظيم فلا يستحقها ، إلا الخالق الرازق ، الوهاب النافع المضر ، وقد أخرج كلامه عليه السلام عندما قال: فاسألوهم إن كانوا ينطقون" مخرج التعريض لهم بما يوقعهم في الإعتراف بان الجمادات التي عبدوها ليست بآلهة" 7.

<sup>2-</sup> سورة مريم، الآية 42.

<sup>2-</sup> سورة الأنبياء، الآية 52.

\_ رو 3- سورة الأنبياء، الآية 66.

<sup>4-</sup> طه الآية 44.

<sup>5-</sup> طه الآية 49-55

<sup>6-</sup> الأنبياء الآية 63.

<sup>7-</sup> ينظر الشوكاني تفسير الفتح القدير الجامع بين فني الرواية و الدراية من علم التفسير ، دار الوفاء، طبعة 1، 1415 هـ / 1994م، ج3، ص413

———————————أسلوب الحوار القرآني

قال القرطبي في تفسيره "بيّن أن من لا يتكلم و لا يعلم لا يستحق أن يعبد ، و كان قوله من المعاريض" ليقولوا إنهم لا ينطقون، و لا ينفعون، و لا يضرون، فيقول لهم: فلم تعبدونهم؟ فتقوم الحجة عليهم منهم" 1.

#### ثانيها- الاستدلال بالتجزئة:

التجزئة هي أن ذكر أجزاء الموضدوع المراد بيانه ، و تتبع تلك الأجزاء ، و تحليله ا، و تشريحها و تقييمها يكون الحكم عليها بالإثبات أو النفي ، أي إثبات ما يراد إثباته ، وذلك بالتدليل على إبراز مقومات الصحة فيه حتى يقع ترسيخه ، و تدعيمه و نفي ما يعارضه ، و ذلك بإقامة الحجة على بطلانه ، والتنبيه على فساده 2.

و من الاسد تدلال بالتجزئة قوله الله تع الى : ﴿ وَمَن يَقُلُ مِنْهُمْ إِنِّ إِلَهُ مِّن دُونِهِ وَفَذَالِكَ جَهْرَ وَاللَّهُ مِن دُونِهِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَتَّقًا فَفَتَقَنّا هُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ كَذَالِكَ جَرِي الظَّلِمِينَ ﴿ اللَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّ السَّمَوَٰ وَ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَتَّقًا فَفَتَقَنّا هُمَا وَجَعَلْنَا فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَن تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا اللهُ اللهُ لَعَلَّهُمْ اللهُ الل

و نجد هنا في هذه الآية الكريمة تجزئة في الاستدلال ، بحيث يعتبر كل جزء دليلاً قائماً بذاته، ومن مجموعه دليل كلي على أن كل صدغير أو كبير من خلق الله تعالى، وأنه دليل على وجوده سبحانه وتعالى 4. و كذلك في قوله تعالى : ( قُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ وَسَلَمَ عَلَىٰ عِبَادِهِ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَىٰ عَالَىٰ عَالَىٰ عَبَادِهِ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَىٰ عَالَىٰ عَالَىٰ عَبَادِهِ اللهُ خَيْرً اللهُ خَيْرً عَالَىٰ عَبَادِهِ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَبَادِهِ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَبَادِهِ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَبَادِهِ اللهُ عَلَىٰ عَلَالَهُ عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَ

## خَيْرٌ أُمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّل

إنّ هذه الآية تضمنت أمراً موجهاً لرسول الله بأن يحمد الله، و يثني عليه، و يشكره على ما على ما وهب من خيرات و أن يسلم على الذين اصطفاهم، لأنهم بينوا آيات الله ، و صدقوها ، و تحملوا ما اقتضته من أتعاب ، و مواجهات حتى نصر هم الله و أهلك أعداءهم

<sup>1-</sup> القرطبي أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري، الجامع لأحكام القرآن، دار الكتب العلمية، بيروت، طبع 1417.1997، ج11 ص 198 2- ينظر الجدل في القرآن الكريم ، ص181.

<sup>3-</sup> سورة الأنبياء الآية 29-35.

<sup>4-</sup> ينظر المعجزة الكبرى ص322.

<sup>5-</sup> النمل الآية 59.

وأعداءه لتكذيبهم آيات الله على الرغم من ظهورها و وضوحها ، و إذا كان الله من أفعاله الحكيمة انه يبعث الرسل ، و يصطفيهم ليبلغوا هداياته ، و يعلموا الناس توجيهاته.

و إذا كان الله من مدّه أن ينصر عباده ، و يؤيدهم و يظهرهم و يهدك من أعرض وإذا كانت الأصدنام لم تستطع أن تدافع عمن والاها و لا يمكن أن تبعد عنه ضرراً فمن أولى بالعبادة، والشكر و الحمد ؟ 1.

قال سيد قطب في قوله تعالى: (آلله خير أمّا يشركون) إن هذا السؤال و كأنه تهكم محض، وتوبيخ صرف لأنه غير قابل أن يواجه على سبيل الجدّ أو أن يطلب عنه الجواب" 2.

#### ثالثها- الاستدلال بالتعميم ثم التخصيص:

التعميم أن تذكر قضية عامة ، و تؤدي إلى إثبات الدعوى بإجمالها ، ثم يتعرض المستدل إلى جزئيات القضية ، فيبرهن على أن كل جزء منها يؤدي إلى إثبات الدعوى المطلوب إثباتها ، وأنها في مجموعها تؤدي إلى إثبات الدعوى  $^{3}$  .

وعرّفه محمد تومي بقوله:" و صورته أن يذكر المجادل ما يريد إثباته من مضمون في شكل قضية عامة يبر هن عليها أولاً بصورة إجمالية ، أو بدليل إجمالي ، ثم يتعرض -ثانياً - إلى بيان جزئياتها ليبر هن عليها بصورة تفصيلية ، إشارة إلى إن كل جزئي منها يؤدي إلى إثباتها، وإشعاراً بان مجمعها يصلح أن يكون دليلاً كلياً عليها "4.

ومن ذلك جدال موسى -عليه السلام- فرعون حيث ندرك أنه عليه السلام، قد سلك جدالاً يتلاءم ومن ذلك جدال موسى مستمد من قوله تعالى: ( فَقُولاً لَهُ، قَوْلاً لَيِّناً ) 5 و من المعلوم ان من آداب

الحوار والدعوى إلى الله تعالى ليونة القول، و إيضاح طرق الإبانة الهادئة الذي تخاطب العقل، يقول الله تعالى الله

فَمَا بَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَىٰ ﴿ قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي فِي كِتَنبٍ لَا يَضِلُّ رَبِّي وَلَا يَنسَى ﴿ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ

<sup>1-</sup> ينظر الجدل في القرآن ، ص 181-182.

<sup>2-</sup> ينظر في ظلال القرآن ج5 /2655.

<sup>3-</sup> ينظر المعجزة الكبرى ص 322.

<sup>4-</sup> الجدل في القرآن الكريم ص196.

<sup>5-</sup> طه الآية 44.

مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا وَأُنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأُخْرَجْنَا بِهِ ٓ أُزْوَاجًا مِّن نَّبَاتٍ شَتَّىٰ ﴿ كُلُواْ وَٱرْعَوْاْ أَنْعَدمَكُمْ

# أُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَىتٍ لِّأُولِي ٱلنُّنهَىٰ ﴿ ﴿ مِنْهَا خَلَقَّنَكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخَرِّجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴿ ﴾ 1

فذكر سبحانه وتعالى: "كلمة جامعة كاشفة لمعنى الربوبية، و مع الربوبية العبادة، و كمال الألوهية، فقال الله تعالى على لسان موسى "ربّنا الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدى" فهو سبحانه وتعالى مانح كل شيء في هذا الكون الوجود، و هو مانح الهداية لمن اهتدى. ثم أخذ القرآن الكريم التعميم جامعا بين جزئيات داخلة في هذا المجال، و ذكر من بعد هذه الجزئيات ما ينبه فرعون وآهل مصر وهم أهل زرع و ضرع، و ختم النص الكريم بما يناسبه، و هو نعمة للجميع "كلوا وارعوا أنعامكم إن في ذلك لآيات لأولي النهى" في وخلاصة هذا أن الاستدلال في موضوع الدعوة قد وقع بالتعميم ثم وقع البرهان على ذلك بالتخصيص، و فائدة هذا الاستدلال؛ الإشارة إلى أن كل من الاستدلال بالعموم، والاستدلال بالخصوص يثبت موضوع الدّعوة، و هو أن الله رب العالمين.

#### رابعها- الاستدلال بالمقابلة:

المقابلة عبارة عن مقارنة بين قضيتين، أو موازنة بين شيئين لمعرفة أيهما المؤثر في الآخر، إذا كان الأمر يتعلق بالمحتاج و المحتاج إليه، أو أيهما على حق إذا كان الموضوع يرتبط بتحديد موقع كل منهما من حيث قربه، أو بعده من الخطأ و الصواب 3.

وقد كان ذلك النوع من يذابيع الاستدلال كثيراً في القرآن الكريم ، لأن المشركين كانوا يعبدون أحجاراً يصدنعونها أو مخلوقات الله تعالى خلقها ، و كانوا يعتقدون أن لها تأثيراً في الإيجاد، أو في منع الشر،أو جلب الخير ،فكانت المقابلة بين الذات العليا، وبين ما ابتدعوا من عبادة الأوثان ينبوعاً للاستدلال على بطلان ما زعموا 4.

<sup>1-</sup> طه 49-55

<sup>2-</sup> المعجزة الكبرى ص 323.

<sup>3-</sup> ينظر الجدل في القرآن الكريم ص 204.

<sup>4-</sup> المعجزة الكبرى ص 325.

ومثاله قوله تعالى : ( وَلَإِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَ تِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ۚ قُلِ ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ ۚ بَلَ أَكْتُرُهُمْ لَا

يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الذي يدرك أن الأصنام المصنوعة من الحجارة ، غير جديرة لأن

تنال شرف أدنى مقدار من الاحترام و التقدير بحكم أنها ، لا تملك السمع و البصر ، ولا تجلب لنفسها خيراً ولا تدفع الشر ، حتى لو كان من المخلوقات الضعيفة كالذباب ، قال الله تعالى (يَتَأَيُّهَا لنفسها خيراً ولا تدفع الشر ، حتى لو كان من المخلوقات الضعيفة كالذباب ، قال الله تعالى (يَتَأَيُّهَا النفسها خيراً ولا تدفع الشر ، حتى لو كان من المخلوقات الضعيفة كالذباب ، قال الله تعالى (يَتَأَيُّهَا الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلى الله عَلَى الله

يَسْلُبُهُمُ ٱلذُّبَابُ شَيًّا لا يَسْتَنقِذُوهُ مِنْهُ ضَعُفَ ٱلطَّالِبُ وَٱلْمَطْلُوبُ ﴿ اللَّهِ المقابِلة ضدربة قاضدية

لإسكات المشركين، وتبكيتهم.

ومن المقابلة -أيضاً- ما نجده في سورة لقمان ، فبعد أن تعرض السياق القرآني ، إلى ذكر بعض المخلوقات العجيبة الدالة على عظيم قدرة الله تعالى ، و بديع حكمته ، ختمه بقوله تعالى: ( هَندَا

خَلْقُ ٱللَّهِ فَأَرُونِ مَاذَا خَلَقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ عَلَمُ ٱلظَّلِمُونَ فِي ضَلَلٍ مُّبِينِ ﴿ اللَّهِ اللَّذِينَ مِن دُونِهِ عَلَمُ الطَّلِمُونَ فِي ضَلَلٍ مُّبِينِ ﴾ 3 ، في هذه الآية استدلال

على أن الله قادر حكيم ، و أنه لا إله إلا هو ، و لا معبود سواه ، وبالتالي يبطل مبرر عبادة الأوثان قال الرازي " يعني الله خالق ، وغيره ليس بخالق فكيف تتركون عبادة الخالق، وتشتغلون بعبادة المخلوق" 4.

و من الأمثلة كذلك قوله تعالى: "أَفَمَن تَخَلُقُ كَمَن لا تَخَلُقُ أَفَلا تَذَكُّرُونَ ﴿ " 5 قال الرازي:

"والمعنى أفمن يخلق هذه الأشياء التي ذكرناها كمن لا يخلق بل لا يقدر البدّة على شيء أفلا تذكرون ، فإن هذا القدر لا يحتاج إلى تدبر، و تفكر و نظر، و يكفي فيه أن تنتبهوا إلى ما في عقولكم من العبادة التي لا تليق بالمنعم الأعظم، وأنتم ترون في الشاهد إنساناً عاقلاً فاهماً ينعم

<sup>1-</sup> سورة لقمان الآية 25.

<sup>2-</sup> سورة الحج الآية 73.

<sup>3-</sup> سورة لقمان الآية 11.

<sup>4-</sup> فخر الدين الرازي ،التفسير الكبير ، دار الإحياء التراث العربي، بيروت،ط3، (ب.ت.ط)، ج25، ص144.

<sup>5-</sup> سورة النحل الآية 17.

اسلوب الحوار القرآني

بالنعمة العظيمة، و مع ذلك فتعلمون أنه يقبح عبادته، فهذه الأصدنام جمادات محضدة ، و ليس لها فهم ولا قدرة ، ولا اختيار فكيف تقدِمون على عبادتها و كيف تجوزون الاشتغال بخدمتها" 1. هذا قليل من كثير من صور المقابلات التي عرضت في القرآن كطرق استدلالية.

## خامسها- الاستدلال بالتشبيه و الأمثال:

من الطرق الاستدلالية التي اتبعها القرآن الكريم، لإثبات الحقائق، و توضيحها، استعمال الأمثال. "وضرب الأمثال باب من أبواب التشبيه، وهي تضرب كما ذكرنا في باب التشبيه للغائب لتقريب الحقائق وتشبيه الغائب غير المحسوس بما يقربه من القريب المحسوس، ولتوضيح المعانى الكلية بالمشاهد الجزئية، وللاستدلال بحال الحاضر على الغائب" 2.

ولقد بين القرآن الكريم أهمية هذا الأسلوب لأنه مدعاة لإعمال العقل وتحريك الفكر. قال عمال عمال عمال العقل والمعارض المعالى: (وَتِلْكَ ٱلْأُمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ) 3، وأنها لا يفهم مغزاها، ولا يدرك كنهها،

واستيعابها لكثير من الفوائد إلا الراسخون في العلم المتدبرون في عواقب الأمور 4 ، قال تعالى: (وَتِلْكَ ٱلْأُمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا ٱلْعَالِمُونَ ﴿ ) 5. ومن الأمثلة على الاسد تدلال

بالأمثال ما ورد في قوله تعالى: ( يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُّ فَٱسْتَمِعُواْ لَهُ َ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن اللَّهِ مَثَلُ فَٱسْتَمِعُواْ لَهُ ۚ إِن يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُ فَٱسْتَمِعُواْ لَهُ أَلْ اللَّهُمُ ٱلذُّبَابُ شَيْعًا لَا يَسْتَنقِذُوهُ مِنْهُ ۚ ضَعُفَ ٱلطَّالِبُ دُونِ ٱللَّهِ لَن يَخَلُقُواْ ذُبَابًا وَلَوِ ٱجْتَمَعُواْ لَهُ أَلُو يَسْلُبُهُمُ ٱلذُّبَابُ شَيْعًا لَا يَسْتَنقِذُوهُ مِنْهُ ۚ ضَعُفَ ٱلطَّالِبُ

وَٱلْمَطْلُوبُ ﴾ مَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ مَ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ لَقَوِئ عَزِيزٌ ﴾ قال الرازي: "اعلم أنه سبحانه لما

بين من قبل، أنهم يعبدون من دون الله ما لا حجة لهم فيه ولا علم، ذكر في الآية ما يدل على إبطال قولهم إن هذا المثل ضرب لإظهار حجتين:

- الأولى: بما أن الأصنام ، و إن اجتمعت ليس في إمكانها خلق ذبابة على ما هي عليه من ضعف فهل من اللائق اتخاذها معبوداً !؟.

<sup>1-</sup> التفسير الكبير للرازي، ج 20، ص12.

<sup>2-</sup> المعجزة الكبرى ص328.

<sup>3-</sup> سورة الحشر الآية 21.

<sup>4-</sup> الجدل في القرآن ص233

<sup>5-</sup> سورة العنكبوت الآية 43.

<sup>6-</sup> سورة الحج الآية 73-74.

- الثانية: و بما أنها أيضاً إن يسلب الذباب منها شيئاً، لا تقوى على انتزاعه منه، و كل من كان كذلك فكيف يليق جعله معبوداً ؟"1.

فهذا المثل سيق مساق الاستدلال ، و كان دليلاً قوياً ، إن كانوا طلاب حق يلتمسون الدليل عليه، وإن كانوا طلاب باطل ضدلوا السبيل ، لا يزيدهم الدليل إلا كفراً 2. من الواضح أن بذاء عقيدة البعث هو المقصد الثاني من مقاصد القرآن لما يتوقف على سلامة بنائه من مهام غائية ، قال تعالى: "أَحَسَبُ ٱلْإِنسَانُ أَن يُتَرَكَ سُدًى هَ" 3. فقوله تعالى: "وَمَا خَلَقْتُ ٱلجِّنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ

## .4 "

ومن الأمثلة كذلك التي ساقها القرآن الكريم على إمكانية البعث و النشور قوله تعالى: ( أَوْكَالَّذِي مَرَّعَلَىٰ قَرْيَةٍ وَهِيَ خَاوِيَةً عَلَىٰ عُرُوشِهَا قَالَ أَنَىٰ يُحْيِ مَيْدِهِ ٱللهُ بَعْدَ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ ٱللهُ مِائَةَ عَامِ ثُمَّ بَعَثَهُ أَقَالَ مَرَّعَلَىٰ قَرْيَةٍ وَهِي خَاوِيَةً عَلَىٰ عُرُوشِهَا قَالَ أَنَىٰ يُحْيِ مَيْدِهِ ٱللهُ بَعْدَ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ ٱللهُ مِائَةَ عَامِ فَأَا اللهُ مِنْ يَعْمَدُ قَالَ مَنْ يَتَسَنَّةً لَا يَتَسَنَّةً لَا يَتَسَنَّةً لَا يَتَسَنَّةً لَا يَتَسَنَّةً وَانظُرْ إِلَىٰ طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّةً وَانظُرْ إِلَىٰ حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايَةً لِلنَّاسِ وَانظُرْ إِلَى ٱلْعِظَامِ كَيْفَ نُنشِرُهَا ثُمَّ نَكْسُوهَا لَحْمًا فَلَمًا وَانظُرْ إِلَىٰ حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايَةً لِلنَّاسِ وَانظُرْ إِلَى ٱلْعِظَامِ كَيْفَ نُنشِرُهَا ثُمَّ نَكُسُوهَا لَحْمًا فَلَمَّا فَلَمًا لَكَ مَا لَكُمَا أَنَّ ٱلللهَ عَلَىٰ كُلُو شَيْءٍ قَدِيرٌ عِنَى ﴾ .

إن هذه القصة رغم كونها سيقت كمثل ، هي واقعية و ليس في سياق القول ما يدل على أنها تصويرية، والأصدل أن تكون حقيقية ، فلابد أن أجزاءها قصدة واقعة ، وليست مجرد مثل تصويري، و هذه القصة معها دليل واقعي على البعث و النشور ، وأنه في قدرة الله تعالى إعادة الموتى ، فمن أنشأ الكون يحيي الموتى ، وأننا سنموت كما ننام ، ونبعث كما نستيقظ ، فهو مثل واقعي ، لبيان كيف يحيى الله الموتى - فقد مات الرجل مئة عام ى، ثم أحياه الله ، ورأى طعامه لم يتغير ، و رأى حماره حتى حسب أنه نام يوماً أو بعض يوم و الله على كل شيء قدير 6.

<sup>1-</sup> التفسير الكبير ، ج23 ص67-68

<sup>2-</sup> المعجزة الكبرى ص 329.

<sup>3-</sup> سورة القيامة الآية 36

<sup>4-</sup> سورة الذاريات الآية 56.

<sup>5-</sup> سورة البقرة الآية 259.

<sup>6-</sup> ينظر المعجزة الكبرى ص 333.

#### سادسها- الاستدلال بالعلة والمعلول:

من الطرق البرهانية المشهورة، ما يعرف باستدلال "العلة و المعلول" و هو عند الإمام أبي زهرة " الربط بين القضايا التي تصور أجزاء الحقائق في هذا الوجود بأن يكون وجود بعض الأشياء وعلة لوجود شيء آخر وبمقدار قوة الارتباط تكون قوة الاستدلال، و ذلك بأن يكون أحدهما علة للآخر و إذا وجدت العلة كان المعلول ثمرة لوجودها.." أ.

إن الإنسان في هذه الحياة يعيش على أساس نظام الوسائط و الأسباب و ربط الأمور بمقدماتها الذي يقوم على مبدأ التناسق الموجود بين الحقائق، والذي يعبر عنه بمبدأ العلية أو قانون السببية، وعرف الإيجي العلة "بأنها ما يحتاج إليه وجود الشيء،وأن المعلول هو ذلك الشيء المحتاج" 2. والمثال على هذا الاستدلال ما ورد في قوله تعالى "أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَعَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللَّهُ عَلَىٰ نَصْرِهِمْ لَقَديرُ فَي اللَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيَرِهِم بِعَيْرِ حَقِّ إِلَّا أَن يَقُولُوا رَبُنَا اللَّهُ وَلَوْلا دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ هَلَيْمَتْ صَوّامِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَتٌ وَمَسَجِدُ يُذَكِرُ فِيهَا آسَمُ اللهِ كَثِيراً وَلَيْكَ اللهُ مَن يَنصُرُهُ وَ إِلَى اللهُ لَقُوتُ عَزِيزٌ فَي اللّذِينَ إِن مُكَنَاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلُوة وَءَاتُوا الزَّكُوة وَأَمَرُوا مِن يَنصُرُهُ وَ وَنَهُ وَاعَن اللهُ عَوْمَ عَزِيزٌ فَي اللّذِينَ إِن مُكَنَاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلُوة وَءَاتُوا الزَّكُوة وَأَمَرُوا أَلَمَ عَرُوفِ وَنَهُوا عَنِ اللّهُ عَقِيمَةُ اللّهِ عَقِبَهُ ٱللّهُ مُورِيعٌ " 3.

إن الآيات المذكورة أبانت أن المسوغ من القتال هو الظلم و الإخراج من الديار بغير حق، ثم أشارت إلى أن السكوت يؤدي إلى الفساد المتمثل في تهديم الصوامع و البيع و القضاء على الدين بصدفة عامة 4 "فاتخذ من هذه النتائج المترتبة على ترك المشركين يعيثون مبررة لمقاومتهم وموجبة لحربهم ، فكان هذا من قبيل الاستدلال بالنتائج و هي الغايات الواقعية دليلاً على الوجوب، وإن هذه الآيات الكريمات صور سامية لما شنه الإسلام من سنة تتفق مع الطبيعة الإنسانية و هي إزالة الشر بالعقاب الشديد و مقاومته ، لأن الفضديلة في الإسلام ليست سلبية ،

<sup>1-</sup> المعجزة الكبرى ص323.

<sup>2-</sup> ينظر ُ عبد الرَّحَمَانُ بَنُ أَحَمَد الإيجي العضد، كتاب المواقف ،التراث العربي – بيروت طبع سنة 1239 هـ شرح السيد الشريف القسطنطينية ص193.

<sup>3-</sup> سورة الحج الآية 39-40-41.

<sup>4-</sup> الجدل في القرآن ص 230 .

————————————أسلوب الحوار القرآني

ولكنها إيجابية ، بين الله سبحانه على السبيل الإيجابي لرد الرذيلة و دفع شرها و مقاومته ، فكان الاعتداء على الفضيلة سبباً موجباً للقتال ، و القتال في سبيلها جهاد مثوب" 1 .

وما ذكرناه هو قليل من كثير، والمهم أن القرآن قد استعمل كل ما يمكن أن تتصوره عقولنا من الطرق البرهانية الشريفة، والوسائل البيانية لإثبات الحق لأنه يعلو و لا يعلى عليه.

## المبحث الثالث: مراتب الحوارية ووظائفها ضمن الخطاب الأدبى

#### 1. ماهية الخطاب الأدبي:

إن الخطاب في المفهوم اللغوي يعني مراجعة الكلام، وهو الكلام المبين مكتوبا كان أو ملفوظا، ويعني الإبانة عن القول، وهذا بدليل قوله تعالى: ( قُلُرَ حَسَ لِلَّهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن سُوِّء )2.

إجابة عن سؤال الملك الذي يمكن تقديره كما يلى" فما خطابكن وقولكن في شأن المراودة ؟ ".

لقد اهتمت الدراسات اللسانية الحديثة بماهية الخطاب منذ مطلع القرن العشرين، وخاصدة في كتابة" دروس في الألسنية العامة " ،(DESAUSSURE) مع دي سوسير حيث ارتبط مفهوم هذا الأخير في حياتنا المعاصرة بمختلف المجالات الاجتماعية و السياسية والثقافية. ولأجل ذلك تفرعت اهتماماته وتعددت ضروبه فأصدبح ثمة ما يسمى بالخطاب السياسي والخطاب الديني وغيرها من التقسيمات. ولكل فرع سماته الخاصة التي تميزه عن غيره لتؤهله في النهاية إلى أن يصير نمطا خطابيا قائما بذاته أقي النهاية إلى أن يصير نمطا خطابيا قائما بذاته أقي النهاية إلى أن يصير نمطا خطابيا قائما بذاته أقي النهاية إلى أن يصير نمطا خطابيا قائما بذاته أقي النهاية إلى أن يصير نمطا خطابيا قائما بذاته أقي النهاية المنابدة التي تميزه عن غيره التمابدة التي تميزه عن غيره التمابدة التي النهاية الله النهاية المنابدة النهاية المنابدة النهاية المنابدة النهاية النهاية المنابدة النهاية المنابدة النهاية النهاية المنابدة النهاية المنابدة النهاية المنابدة النهاية المنابدة النهاية المنابدة النهاية المنابدة النهاية النهاية المنابدة النهاية المنابدة النهاية المنابدة المنابدة المنابدة النهاية المنابدة النهاية المنابدة ال

لا يختلف الخطاب الأدبي عن الخطاب القرآدي، إذ يمارس ــ الخطاب الأدبي ــ عملية الحوار لغرض التبليغ إشراكا للمتلقي في هذه المفاعلة، فالعلاقة في الرواية على سبيل المثال وطيدة بين السارد والمتلقي والمؤلف، فهؤلاء الثلاثة مهيؤون بتبادل الأدوار والمواقع في أي لحظة من لحظات التشكيل السردي 4.

كما نال مفهوم الخطاب الأدبي انشغالات الكثير من النقاد والباحثين حيث اكتسى طابع الجدية بفضل الوعي المتعمق في الفترة الأخيرة رفقة مجموعة من الباحثين في حقول السيميائية والأسلوبية والشعرية وغيرها.

<sup>1-</sup> المعجزة الكبرى ص 324.

<sup>2-</sup> سورة يوسف الآية 51

<sup>3-</sup> نقلا عن دحماني نور الدين، مقومات السرد الإعجازي في الخطاب القصصي القرآني، دراسة تحليلية نموذجية، سورة الكهف. مخطوط ماجيستار في الأدب العربي، جامعة وهران،2002.

<sup>4-</sup> في نظرية الرواية ببحث في تقنيات السرد، ص237.

لقد اعتبر روم ان ياكبسون Jakobson الخطاب الأدبي نصدا تغلبت فيه الوظيفة الشعرية للكلام، والتي تكون العنصر المهيمن في النص. أما تودوروف Todorov فقد دعا إلى استعمال مفهوم الخطاب الأدبي عوضدا عن الأدب والعمل الأدبي. وذلك يعود إلى أن هناك علاقات بين الخطابات سواء أكانت أدبية أم غير أدبية. يعرفه بأنه خطاب انقطعت الشفافية عنه 1، بخلاف الأداء اللساني العادي الذي هو خطاب شفاف يستبين معناه أول مرة، فالخطاب الأدبي يتميز باستعصاء في الرؤية، يستوقفك هو نفسه قبل أن يمكنك من عبوره أو اختراقه.

وقد ركز ميشال ريفاتير Michel riveter على رصد خصوصدية الخطاب الشعري، فالخطاب الأدبى عنده يتجاوز حد اللغة اليومية المستخدمة.

وفي النهاية توصلوا هؤلاء وغيرهم من الباحثين في هذا المجال إلى أن الخطاب يقصد به الكلام عامة مكتوبا أو شفويا، وأنه يتمثل جوهر العلاقة التواصدلية الحضدورية الياكبسونية التي تفترض طرفين مرسل أو بات والثاني متلق مرسل إليه. ويضداف إلى ذلك القصدية أي مدى تأثير المتكلم في السامع بطريقة أو أخرى.

انطلاقا من جهود هؤلاء اللسانيين والأسلوبين، ظهرت دراسات عربية ذات شأن كبير في هذا المضمار، نذكر من بين هذه الدراسات ما نقله نور الدين السد عن أنطوان مقدسي في تعريفه للخطاب بقوله: "هو جملة علائقية إحالية مكتفية بذاتها، حتى لتكاد تكون مغلقة". 2

ومن تمة يمكن إدراج تصوره في إطار الأسلوبية البنيوية التي ترتكز على الخطاب من داخله بعيدا عن السياق المحيط به.

من خلال ما سبق ذكره يمكننا القول إن مفهوم الخطاب يكون أشمل من النص والرسالة نلك يرجع إلى أن حدود الخطاب هي قضية مركبة من فكرتين فأكثر، خلافا للنص والرسالة الذين يمكن الاكتفاء بحصرها في جملة واحدة. لكن على الرغم من ذلك يمكن أن يتحول الخطاب إلى نص إذا فقد بعض مقوماته كالتكامل والحجم، كما يمكن أن يتحول النص إلى خطاب عند محاولة تحليله والوقوف عند مستوياته وأبعاده على أن النص يظل صورة خطية، بينما قد يكون الخطاب مكتوبا أو شفويا، ولا بد أن ينسب إلى صاحبه.

2- دحماني نور الدين ،المرجع السابق ص165.

<sup>1-</sup> ينظر مقومات السرد الإعجازي في الخطاب القصصي القرآني ـ ص162.

———————————أسلوب الحوار القرآني

كما يمارس الخطاب الأدبي حوارا ذاتيا بغرض التبليغ الموضوعي ومنه ابن مبارك القائم على المسائلة والمجاوبة:

و هَلْ أَفْسَدَ الدِّينَ إِلاَّ المُلُوكَ وَ أَحْبَارِ سُوءٌ وَرُهْبَانهَا. 1

أي أن الناس صاروا عالمة على العلماء وعلى أرباب الأموال، فإذا فسدت أحوال هؤلاء فسدت أحوال الناس.

#### وقول شاعر آخر:

أفِي السِّلْمِ أَعْيَارًا جُفَاءً وَغِلظة وَغِلظة وَفي الحَربِ أَشْبَاهَ النِّسَاءِ العَوَاركِ؟ 2

أي علّة ألسنتهم الكلام الحاد القوي في الأمن، وفي الحرب أجبن شيء فمثل هذه الافتتاحيات الاستفهامية وتواتر ها ليكشف لنا عن المنحى الحواري في سبيل بث رسالة معينة، ذلك أن صديغة الاستفهام تتطلب بالضرورة جوابا.

إن البعد الذي يتخذه المؤلف بالقياس إلى موضوعه وخصوصا بالقياس إلى المتلقي، ثم الاتصال الثابت مع هذا الأخير، كل أولئك أشكال تعبيرية توحي بشيء من المواجهة المحرجة والحساسة، كما تجعل الحديث النثري ذا طابع سماوي، وهي كلها تدعو آخر الأمر إلى اتصال متلق مثالي، إذ يصبح ممثلا للإنسانية كلها إن صحّ التعبير.

فالعلاقة بين الكاتب والمتلقي في الكتابات التقليدية علاقة بسيطة تتشكل من طرفين اثذين أحدهما الكاتب الذي يملي رأيه، ثانيهما القارئ الذي يتلقى النص الروائي جاهزا. فما عليه إلا مشاركة الكاتب وإلا اعتبر استهلاكيا، أما في الكتابة الروائية غير التقليدية فدور القارئ أصبح مركزيا، وهذا راجع إلى أن النص الذي يقدم إليه ليس كاملا ولا جاهزا 3، ولكنه نص غير محبوك وينتظر من قارئه أن يبذل فيه جهدا يكمل بناءه، وهو على هذه الحال بنائي لا استهلاكي.

#### 2. المراتب الحوارية:

قبل أن نخوض في الموضوع الخاص بمراتب الحوارية يجدر بذا أن نقف وقفة مختصرة عند مفهوم الحوارية وبيان الفرق بينها وبين الحوار.

وبشيء من الاطلاع والاستقراء يمكننا تعريف الحوارية بأنها فعالية أو آلية خطابية، يسلكها كل من اقتنع أن التخاطب فيه ما ليس في غيره من شعب اللغة. ففيه التبليغ والتدليل

<sup>1-</sup> أبو الفداء إسماعيل بن كثبر \_ تفسير القرآن العظيم \_ بيروت، دار النقوى، (ب.ت.ط)، ج2 ص.422

<sup>3-</sup> أبو القاسم السهيلي، الروض الأنف في تفسير السيرة النبوية لابن هشام، دار الفكر، طبع سنة 1409 ه/1998م، قدم له وعلق عليه وضبطه طه عبد الرؤوف سعد، ج3 ، ص 69

<sup>3-</sup> في نظرية الرواية ــ ص244

والتوجيه الذي يدفع همم الأفراد إلى لعمل. فهي طريقة مشروعة لإلزام الخصم بأداء ما كلف به، وتكون الحوارية شاملة لثلاث مراتب: الحوار، والمحاورة، والتحاور ويقع الحوار في أدنى مراتب سلم الحوارية 1. فهو نص استدلالي مبناه على البلاغ، كما يعتبر فرعا من فروع الحوارية، وهاته الأخيرة هي التي تشخص لنا الطريقة التي تعمل بها آلية العرض التي يعتمدها الحوار في تصور النظرية العرضية للحوارية وسيتم التفصيل في ذلك.

المرتبة الأولى: الحوار: يعتمد الحوار في تصور النظرية العرضية للحوارية، على الآلية الخطابية التي نطلق عليها اسم العرض.

مفهوم العرض: حد العرض" أن ينفرد العارض ببناء معرفة نظرية، سالكا في هذا البناء طرقا مخصوصة يعتقد أنها ملزمة للمعروض عليه، فالعرض بهذا الإعتبار هو إدعاء"<sup>2</sup> من حيث أن العارض يعتقد صدق ما يعرض ويلزم المعروض عليه بتصديق عرضه. كما يقيم الأدلة على مضامين هذا العرض ويوقن بصدق قضايا دليلة وبصحة تدليله <sup>3</sup>.

يستند التصوير العرضي للحوارية إلى نموذجين اثنين: نموذج إعلامي نسميه نموذج البلاغ، ونموذج منطقي نسميه نموذج الصدق.

نموذج البلاغ: يعتمد هذا النموذج على أربعة أركان هي: الناقل، والمنقول، والمنقول إليه. وأداة النقل، ولكل منها ضدوابط. فينبغي أن تكون أداة النقل معلومة للناقل والمنقول إليه، وأن تكون مضبوطة وثابتة، كما يجب على الناقل أن ينشئ المنقول بالأداة المعلومة، وعلى المنقول إليه أن يؤول ما نقل إليه بالأداة نفسها، ولا يستقيم لهما نموذج البلاغ إلا إذا كانت في قيمة المنقول واحدة لديهما.

نموذج الصدق: يقوم نموذج الصدق على مواضعة معروفة باسم"ص" ومنسوبة إلى تاريسكي، كما تفيد هذه المواضعة أن صدق الجملة قائم في تحصيل شروط صدقها وصورتها: "تصدق جا إذا كان وفقط إذا كان ش" حيث يستبدل بـ " جا " وصدف بنيوي للجملة، ويستبدل بـ " ش" جملة تصوغ الشروط التي تصدق فيها الجملة الموصوفة.

<sup>1-</sup> ينظر د.طه عبد الرحمن في أصول الحوار وتجديد علم الكلام، دار الخطابي، للطباعة و النشر، الدار البيضاء، المغرب، ص36، (ب.ت.ط). 2- المرجع نفسه، ص 31.

<sup>3-</sup> ينظر المرجع نفسه، ص31.

<sup>4-</sup> ينظر المرجع السابق، ص 32.

<sup>5-</sup> ينظر المرجع نفسه، ص 33.

وقد اعتمد بعض المناطقة واللسانيين هذه المواضعة في تحديد الدلالة اللغوية، فجعلوا دلالة الجملة هي مجموعة الشروط الضرورية لصدقها <sup>1</sup>. ومثال ذلك هرع الإمام إلى المسجد إذا أسرع فقط إذا أسرع رجلا يمتهن إلقاء الخطب الدينية بالتوجيه إلى المكان الذي اعداد إلقاء خطبه فيه.

تقوم هذه المرتبة زيادة على النموذجين الصوريين السابقين ــ الإعلامي والمنطقي ــ على المنهج الاستدلالي البره اني وكم ا ه و معلوم أن ه ذا الصدنف م ن الاستدلال يتميز بالتجريد والدقة والترتيب،وبسط القواعد وتمايز للمستويات واستقصاء للعناصر،هذه المميزات تجعلنا نتصور آلة تقوم بحساب الاستدلالي البرهاني، آلة مجردة شبيهة بالحاسوب تمتلك ذاكرة تخضع محتوياتها للعمليات، وتقوم بهاته العمليات بخطوات متوالية، كل خطوة الاحقة فيها مدددة بهذا البرنامج وبما استوعبته الذاكرة في الخطوة السابقة.

#### المرتبة الثانية المحاورة:

هذه المرتبة في تصدوير النظرية الاعتراضية للحوارية تعتمد على الألية التي نطلق عليها اسم الاعتر اض.

تعريف الاعتراض: حد الاعتراض أن يرتقي المعروض عليه إلى درجة من يتعاون مع العارض في إنشاء معرفة نظرية مشتركة، ملتزما في ذلك أساليب معينة يعتقد بأنها كفيلة بتقويم العرض وتحقيق الإقناع. 2

يستند التصوير الاعتراضي للحوارية إلى نموذجين هما: نموذج الإبلاغ ونموذج القصد.

نموذج الإبلاغ: يبنى هذا النموذج على افتراض بنية مستثيرة في كل قول أيا كان، يقدر فيها القائل لهذا القول والمقول له<sup>3</sup>، وتأخذ البنية الصورة التالية: أفعل+ ح ك+ أن ج، حيث الرمز "ح" يشير إلى حروف الجر،وقد يكون فارغا.

تحدّوي هذه الصديغة على فعل يدل على الطلب، أو الأمر أو السووال وغيرها من الأغراض الإنشائية مصرفا إلى المضارع في صيغة المتكلم المفرد، كما يحتوي ضمير المخاطب "ك" والجملة المصددرية " ج" الذي تصدوغ مضدمون القول، مثلا البنية المقدرة للقول "أثبت دعواك" هي أطلب منك أن تتبث دعواك.

<sup>1-</sup> ينظر المرجع نفسه، ص 32\_33.

<sup>2-</sup> ينظر المرجع السابق، ص36-37.

يتبيّن لذا أن نموذج الإبلاغ يفضدل على نموذج البلاغ، كونه يبنى على تصدور القائل بجعله قاصدا، لا الخبر وحده كما هو الشأن في نموذج البلاغ، وإنما أيضا توصيله إلى الغير. وكما هو معلوم إن قصد الخبر غير قصد إبلاغه، حيث إن الإبلاغ يقترن بقصد التأثير في اعتقادات الغير، بينما لا يستلزم وجود الخبر وجود إبلاغه للغير.

نموذج القصد: يقتضي هذا النموذج تأسيس الدلالة اللغوية على مقاصد المتكلم ويتخذ الصورة العامة التالية: إن قول القائل لا يمكن أن يفيد شيئا إلا إذا قصد القائل الأمور الثلاثة الآتية:

- \_ أن يدفع قوله إلى نهوض المقول له بالجواب.
  - \_ أن يتعرف المقول له على هذا القصد.
- $^{-1}$  أن يكون إنتهاض المقول له بالجواب مستندا إلى تعريفه على قصد القائل.

يلزم عن هذا النموذج أن تعدد المقاصد، وتداخل مستوياتها، كما يظهر ذلك في الشرط الثاني من هذا النموذج، ومرده يعود إلى ثلاثة مقاصد متراكبة هي: القصد، وقصد القصد، وقصد القصد، القصد، إذ يقصد القائل أن ينهض المنقول له بالجواب، ولا شيء يمنع من ترتيب قصدود أخرى عليها تكاد تفوق الحصر مثل قصد قصد قصد القصد. 2

تقوم المرتبة على "المنهج الاستدلالي الحجاج"، فكل سبيل استدلالي هو سبيل حجاجي لا برهاني يقيد فيه المقام التراكيب ويرجح فيه العمل على النظر، فالمحاورة تسلك من سبيل الاستدلال ما هو أوسع من بنيات البرهان الضيقة فالمحاورة تعتمد في بناء النص الصور الاستدلالية مجتمعة إلى مضامينها، و كأن يطوي الكثير من المقدمات و النتائج، و يفهم من قوله أموراً غير تلك التي نطق بها $^{8}$ . فالمحاورة على ضربين:

#### 2-المحاورة القريبة أو المناظرة:

إنّ المناظرة هي النظر في مسألة من المسائل قصد إظهار الصواب فيها ، فالمناظر هو من كان عارضدا ، أو معترضدا ،و كان لاعتراضه أثر هادف في اعتقادات من يحاوره ساعيا وراء الإقتاع و الإقتناع برأي سواء ظهر صوابه على يد هذا أو على يد محاوره. 4

#### 2-المحاورة البعيدة أو التناص:

<sup>1-</sup> ينظر المرجع نفسه ، ص 39.

<sup>2-</sup> ينظر المرجع نفسه ، ص38.

<sup>3-</sup> ينظر المرجع السابق، ص 39-40.

<sup>4-</sup> ينظر المرجع نفسه ، ص 41.

اسلوب الحوار القرآني

نقصد بالتذاص الازدحام، يقال تذاص القوم أي ازدحموا، و هو تعالق النصوص و تداخل بعضها ببعض 1 .

#### 3-المرتبة الثالثة التحاور:

يرتكز التحاور على الآلية الخطابية التي نطلق عليها اسم التعارض، وهي آخر مرتبة من مراتب الحوارية.

#### أ-تعريف التعارض:

هو" أن يتقلب المتحاور بين العرض والاعتراض منشئاً بذلك معرفة تناظرية وفق مسالك معينة يعتقد أن خصائصها التقابلية أحث على العمل" ، و يستند هذا التعارض إلى قواعد تخاطبية نذكر منها ما يأتى :

- لا تنص على شيء و أنت لا تقصد تخصيصه.
- لتسلك طرق التقابل في تشقيق الكلام، و لتستحضر في أقوالك إمكان الاعتراض عليها.

فالمتحاور من خلال هذه القواعد ينشق إلى ذاتين؛ واحدة عارضة، والأخرى معترضة، فهو يتزاوج عند كل قول من أقواله.<sup>3</sup>

- يستند التصور التعارضي للحوارية إلى نموذجين أحدهما تبليغي و الآخر تفاعلي.

#### ب-نموذج التبليغ:

أصل الأصول في هذا النموذج هو أسبقية العلاقة التخاطبية بين المتكلم و المخاطب، فمجرد أن يتكلم أحد إلا و أشرك معه المخاطب في إنشاء كلامه ، كما لو كان يسمع كلامه بأذن غيره وكان الغير ينطق بلسانه. و من ثمة يكون إنشاء الكلام من لدن المتكلم و فهمه من لدن المخاطب، عمليتان قائمتان على مبدأ الحوار لا انفصال بينهما، الغرض منها إيصال الفكرة أو الرسالة إلى المتلقى. 4

من خلال هذا النموذج تتضح لنا وظيفة الحوار ضمن الخطاب الأدبي، إذ تتجسد في تلك العلاقة المتبادلة بين المتكلم و المخاطب.

## ج-نموذج التفاعل:

<sup>1-</sup> د- سامي سويدان - جدلية الحوار في الثقافة و النقد ، دار الأداب بيروت ط1 1995 ص 41.

<sup>2-</sup> في أصول الحوار وتجديد علم الكلام ص 43.

<sup>3-</sup> ينظر المرجع نفسه، ص44.

<sup>4-</sup> ينظر المرجع السابق ، ص44.

يشترط هذا النموذج ألا يبلغ المتحاور درجة التفاعل حتى يتفرق و يخرج عن نفسه إلى الغير قائماً بكل وظائف غيره.

و يتطلب هذا الشرط أن يكون المتحاور قادراً على أن يجد من يغاير نفسه ، و لا تستقيم له هذه الحال إلا إذا اقتدر على منازعة نفسه كما ينازع الغير غيره ، تتجلى هذه المنازعة عند الغير حين يعترض على المتكلم و تنشأ بينهما علاقات سجالية ، فليس السجال أو النزاع عداء و لا تعدية و إنما هو تعبير عن مبدأ المغايرة و الخروج عن الذات. والاعتراض هذا هو النهوض بمواقف خطابية متفاوتة مع مواقف الذات، والمعارضة هي هذا الاعتراض،وقد ذهب الاعتراض بهذا التفاوت مقيما الذات و الغير طرفين متساويين في المحاور الخطابية و عند هذه الدرجة فحسب يحصل التفاعل.

و تقوم هذه المرتبة - التحاور - على المنهج الاستدلالي "التحاج"أو "الاستدلال الحجاجي"، كما سبق أن أشرنا فإن التحاور يرتكز على نموذجين اثنين هما التبليغي و التفاعلي و هذا يستلزم اتساعه لأساليب استدلالية توجب مبدأ المراتب و تجنح إلى التناقض، تددرج ضمن ما نسميه بطرق التحاج، ومنها أن يثبت المتحاور قولاً من أقاويله بدليل ثم يعود إليه ليثبته ثم ينتقل لإثبات نقيضه بدليل آخر أو بالدليل نفسه<sup>2</sup>.

وبالتالي يمكن القول إنَّ مراتب الحوارية ثلاث: الحوار، والمحاورة، و التحاور. يختص كل منها بمنهج استدلالي، وآلية خطابية تتفاوت في قدرتها على تمثيل الحوارية وتأصيلها. فالحوار ينتهي إلى إخلاء آثار المعروض عليه من النص، يتلوه انسلاخ العارض نفسه من توفية الحق شروط البرهان، أما المحاورة فإنها لا تبلغ بإشراك الغير المعترض في إنشاء النص درجة التفاعل بين المحاور و نظيره، هذا التفاعل لا يتحقق إلا بأن تتساوى عند المتحاور حقوق نفسه مع حقوق غيره في تكوين النص فيتجه إلى فتح باب الاستدلال على مصراعيه محاجًا لنفسه كما يحاجه غيره، وهذا هو ما اختص به التحاور الذي كشف عن أسرار الحوارية ،وارتقى بها إلى المراتب.

و من خلال نموذج التبليغ اتضح لذا أن ثمة علاقة وطيدة بين المؤلف، أو الكاتب و متلقي الرسالة، فلا غرض لمؤلف سوى إيصال ورسالته تبليغها و الغرض منها إيصال المعنى المطلوب إلى المتلقى.

<sup>1-</sup> ينظر المرجع نفسه، ص 46.

<sup>2 -</sup> ينظر المرجع نفسه ص 47.

#### 3-الحوار و الصورة الفنية:

يعتبر التصوير الفني من أهم الوسائل المفضلة في أسلوب القرآن الكريم ، ويتم ذلك من استخدامه للكلمات المعبرة عن اهتمامات الأفراد ، بل يشمل كل ما يحدث في المجتمع الإنساني، ثم يضفي عليها لمسة جمالية خاصة ليجعلها تنبض بالحياة التي تجسد أدوار كل هذه العناصر، وتربطها بعنصر الحوار الذي يكمل عنصر التخييل الذي يدفع القارئ إلى تصور الحوادث على مستوى ذهنه، كأنها مسرح إلى درجة نسيانه أن هذا ما هو إلا كلام يروى من اجل أداء غرض معين ، وإذا أدركنا أن الوسيلة التي تصور المعنى الذهني و الحوادث المحسوسة و تجسد لذا النموذج الإنساني ، لا تعدو أن تكون مجرد ألفاظ جامدة لا غير ، تيسر لذا إدراك بعض أسرار الإعجاز في هذا اللون من تعبير القرآن. 1

إن التصوير ليس تلاعباً بالأسلوب،إنما هو مذهب مقرر،وخطة موحدة ليتخذ فيها مذاهب شتى لاستخدامها دون الخروج عن نطاق التصوير الذي يرتكز على عدة مقومات مختلفة كاللون والحركة والتخيل، مع إمكانية تدخل عناصر أخرى كالوصف والحوار في إظهار صورة معينة تتملاها العين والأذن والفكر وحتى الوجدان، مما يجعل الحياة التي تنتزع من الواقع واضحة في ولأجل ذلك لا بد للمعاني أن ترسم انطلاقاً من تفاعلها في النفوس البشرية الحية ، أو في مشاهد معينة ، و محاولة تقريبها إلى ذهن متلقي الرسالة حتى يصدل في النهاية إلى إدراك سر إعجاز القرآن انطلاقا من استخدامه لهذا اللون من التعبير.

و خلاصة القول إن التصوير الفني المرتبط بأسلوب الحوار يعتبر من أهم الوسائل للتعبير عن كل ما يدور في ذهن الإنسان ، و إخراجه في قالب جميل ، و هذا راجع إلى استخدام أسلوب الحوار و وضع الألفاظ في مقامها المناسب حتى تكون الصورة جلية واضحة أمام المشاهد، أو بالأحرى للمستمع لهذا النص المقدس ، وهذا ما يتطلب ظهور نمط آخر من الفنيات الجمالية لتسهيل قراءته و هو الفاصلة القرآنية ، التي تعتمد على الفصل في الكلام بهدف الاستراحة واكتساب نفس أطول لمتابعة القراءة.

#### 4-الحوار و الفاصلة القرآنية:

إن الفاصلة القرآنية هي كل آخر آية كقافية الشعر، إلا أن السيوطي يذكر عن الجعبري خلاف ذلك حيث يقول "وهو خلاف المصطلح ولا دليل له في تمثيل سيبويه بـ (يوم يأتي)، وما (كذا نبغ)

<sup>1-</sup> التصور الفني في القرآن الكريم - سيد قطب ص36.

<sup>2-</sup> المرجع نفسة ص 37.

وهما ليستا رأس آية لأن مراده هنا هو الفواصل اللغوية لا الصناعية "1، و الفاصلة هي كل كلام منفصدل عما يأتي بعده ، و قد يكون رأس آية و غير رأس آية هو الفاصلة، وهذا لا يعذي بالضرورة كل فاصلة هي رأس آية.

و غالباً ما تأتي الفاصلة عدد الاستراحة في الخطاب بهدف تحسين الكلام بها، وتعتبر الميزة الوحيدة التي تميز القرآن الكريم عن سائر الكلام، ويوجد طريقان أساسيان لمعرفة الفواصل، توقيفه وقياسيه.

أما التوقيفه هو ما ثبت أن الرسول عليه الصدلاة و السلام قد وقف عليه إثناء قراءته للقرآن الكريم، و من هنا فهو فاصدلة، وأما يتبعه أثناء تلاوته ، فليس بفاصدلة ، أما المواضع التي يحدث فيها الفصل مرة و الوصل مرة أخرى فيقع فيه احتمال الترجيح، إما أنه فاصلة و إما أنه فعل ذلك بهدف الإستراحة 2.

و أما القياسية فهي الذي يقع فيه إلحاق محتمل غير المنصوص بما هو منصوص، دون تغيير في ذلك سواء بالزيادة أو النقصان ، و إنما هدفه من ذلك أنه محل فصل أو وصدل ، فيجوز عندئذ الوقوف على كل كلمة في القرآن الكريم كما يجوز أيضاً وصدله كله قد لجأ العلماء إلى ربط الفواصل بالقرآن الكريم بغية تنزيهه عن غيره من الكلام ، و المروي عن الكهذة (سجع الكهان)، ومن ثمة يتضح لنا الفرق الشاسع بين الفاصدلة و السجع الذي ينبغي لنا إدراكه و استيعابه و هو أن الفاصدلة هي الذي تكون خاصدة بالقرآن الكريم بحيث تتبع المعاني، ولا تكون مقصدودة في نفسها، وأما السجع فهو خاص بالشعر و هو الذي يكون مقصوداً في نفسه ثم يحال المعنى عليه، لذك كانت الفواصل لدى العلماء بلاغة والسجع عيباً 4.

<sup>1</sup> الإتقان ، ج2 ص96

<sup>2 -</sup> المصدر نفسه، ص96.

<sup>3-</sup> المصدر نفسه، ص97.

<sup>4-</sup> المصدر السابق، ص 97.

#### مدخل إلى أسلوب الحوار القرآني:

من المسائل الأدبية المعروفة أنّ الحوار محرك للأحداث في النص القصصدي، و هو روح تسري في كيانه، تصور شخصياته، و كذا بالحوار يتصعد الصراع ليؤدي الهدف المقصود من العمل الأدبي، هذا الأمر لا يقتضم بالضدرورة أن يتوافر الحوار في كل قصدة، فقد تخلوا منه، فيتجه النص مصورا الأشخاص و الأحداث حتى نهايتها. 1

و قد ثبت فيما يحدثنا به القرآن الكريم أنّ هذاك طريقتين للحوار الفكري أو للصراع في جميع مجالاته، فهذ اك طريقة العذف الذي تعتمد مواجهة الخصدم بأشدد الأسد اليب و الكلمات القاسية،الغرض منها اهانة كرامة الخصم فلا مجال لمراعاة مشاعره و أحاسيسه، و تكون هاته الطريقة سببا في إنتاج مزيد من الحقد و الكراهية، و بالتالي غلق مجال للحوار؛ و مثال ذلك عندما يتخاصه شخصان من أجل بلوغ غاية معينة فقد يلجأ أحدهما إلى طريقة العنف، و هذا الأسلوب يكون سببا في إنتاج الحقد اتجاه الخصدم، و طريقة العذف هاته لا نجد لها حضدورا في القرآن الكريم

أم الطريقة الثانية فتختلف عن الطريقة الأولى من حيث كونها تعتمد اللين و المحبة أساسا للصراع، و هي طريقة لاعنف أو ما تسمى بالطريقة السلمية، إذ تعتبر هاته الأخيرة وسيلة من وسائل الحركة المنفتحة للوصدول إلى الهدف. و قد ركز الإسدلام على هاته الطريقة في كل أساليب الحوار و الجدال من أجل الوصول إلى المعرفة من جهة، أو إلى الموقف الحق من جهة أخرى، كما نلاحظ أن القرآن الكريم باختياره أسلوب اللاعنف و طريقة اللين يشير إلى النتائج العملية التي تجنيها الرسالة من خلال هذا الأسلوب، و الغرض من ذلك أن تحول أعدائك إلى أصدقاء، و قد جاءت الإشارة إلى ذلك في آيتين تتعلقان بالدعوة و الحوار بشكل مباشر<sup>2</sup>، يقول الله تعالى : ( آدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ۖ وَجَلِدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ۚ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ

بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ ۖ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴿ ] . ويق ول الله تع الى : ( وَإِلَىٰ مَدْيَرَ أَخَاهُمْ شُعَيبًا

<sup>1 -</sup> ينظر دالزوبعي طالب محمد اسماعيل، من أساليب التعبير القرآني دار النهضة العربية إصدارات الجوهرة 1996 ص207.

<sup>2 -</sup> الحوار في القرآن ج1، ص 52-53. 3 -سورة النحل الآية 125.

فَقَالَ يَنقَوْمِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱرْجُواْ ٱلْيَوْمَ ٱلْاَخِرَ وَلَا تَعْثَوْاْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ اللَّهَ وَارْجُواْ ٱلْيَوْمَ ٱلْاَحِرَ وَلَا تَعْثَوْاْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ اللَّهَ وَازْدَا تَأْمَلُنَا الْقَصد ص

القرآن الكريم أول ما نلمحه هو أن الحوار يأتي على صدورة متنوعة و فذون يقصدر دونها الوصف، ولكنذا ذرى من المفيد أن نشير - هذا - إلى بعض الملاحظات الذي تتصل بأسلوب الحوار القرآني.2

## الملاحظة الأولى:

يعتمد الحوار القرآدي في الغالب على الحكاية، حكاية مقولات القائلين على ألسنتهم نقلا تلقائيا لا مبالغة فيه و لا افتعال فتصاغ المعاني على ما يقتضيه أسلوب إعجازه.

#### الملاحظة الثانية:

يتجه الأسلوب الحواري في القرآن الكريم اتجاها بليغا فيشيع ألوانا و فنونا تتنوع حسب مقتضى الحال و داعية المقام، فهو قد يختصر الأحداث و يعرضها عرضا سريعا، فتطوى فيه التفاصيل وتعني فيه الإشارة اللمّاحة، و أحيانا يفصل الأمر تفصيلا حيث لا يكون لغير الكلمة ما يغني مكانته و يسد مسدها، و فيما بين الأمرين درجات متفاوتة في الإيجاز و التفصيل.

#### الملاحظة الثالثة:

يكشف السياق القرآني عن حديث المرء لنفسه في صورة حوار، أو مناجاته لله سبحانه وتعالى.

صور الحوار القرآني: انطلاقا من الملاحظة الثالثة تتضح لنا صور الحوار القرآني:

- حديث المرء لنفسه في صدورة مناجاة و مثال ذلك ما جاء على لسان سيدنا إبراهيم عليه الصداة و السلام و هو يحاور قومه: ( وَتَٱللهِ لَأَكِيدَنَّ أَصْنَامَكُم بَعْدَ أَن تُوَلُّواْ مُدْبِرِينَ عَيْ

هذه الآية أقسم الخليل قسما ليكيدن أصنامهم أي قومه، و ليحرضن على آذاهم و تكسيرهم بعد أن يولوا مدبرين<sup>4</sup>.

<sup>1-</sup> سورة العنكبوت الآية 46.

<sup>2 -</sup> مَن أساليب التعبير القرآني ص207.

<sup>3 -</sup> سورة الأنبياء الآية 57.

<sup>° -</sup> محمد على الصابوني، مختصر تفسير ابن كثير ج1 ص512 شركة الشهاب الجزائري 1410هـ/1990م.

• مناجاته لله سبحانه و تعالى و مثال ذلك ما جاء على لسان موسى عليه السلام في مدين و قد تولى إلى الظل بعد أن سقى لابنتي شعيب عليه السلام، فانصر ف موسى و استظل بشجرة أن وقال : ( فَسَقَىٰ لَهُمَا ثُمَّ تَوَلَّى إِلَى ٱلظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِّى لِمَآ أُنزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴿ ) نجد في هذه

الآية الكريمة مناجاة موسى عليه السلام لله سبحانه و تعالى و شكره له على النعمة التي رزقه إيّاها، و أنّه فقير بما أتاه الله.

و قد يكون الحوار بين شخصين كما في حوار سيدنا إبراهيم مع أبيه آزر لقوله تعالى: ( وَٱذْكُرُ فِي الْكِتَبِ إِبْرَاهِيمَ ۚ إِنَّهُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِى عَنكَ الْكِتَبِ إِبْرَاهِيمَ ۚ إِنَّهُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِى عَنكَ شَيًّا هَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُعْنِى عَنكَ شَيًّا هَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُعْنِى عَنكَ شَيًّا هَا إِنَّ وَدُ جَآءَنِ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَٱتَّبِعْنِي أَهْدِكَ صِرَاطًا سَوِيًّا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى في

هذه الآيات لنبيه محمد صدلى الله عليه وسدلم أن يتلوا على قومه الذين يعبدون الأصدنام خبر إبراهيم خليل الرحمن وقد كان صديقا نبيا مع أبيه وكيف نهاه عن عبادة الأصنام، حيث قال لأبيه : يا أبت لما تعبد ما لا ينفعك ولا يدفع عذك ضدررا و إن كذت من صدلبك و تراني أصدغر مذك، لأني ولدك فاعلم أني قد اطلعت من العلم من الله على ما لم تعلمه أنت، و لا اطلعت عليه ولا جاءك فاتبعنى أهدك صراطا مستقيما موصلا إلى نيل المطلوب. 4

كما نجد أيضا في القصدص القرآني حوارا بين الله و الإنسان عامة لقوله تعالى: ( وَلَقَدْ مَكَنَّكُمْ فَي القصدص القرآني حوارا بين الله و الإنسان عامة لقوله تعالى: ( وَلَقَدْ مَكَّنَّكُمْ فِي الْأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَيِشَ قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ فَي وَلَقَدْ خَلَقْنَكُمْ ثُمَّ صَوَّرْنَكُمْ ثُمَّ قُلْنَا لِللَّهُ فِي اللَّهُ عَلَي مَن السَّاحِدِينَ فَي هذه الآية يقول تعالى لِلْمَلتَهِكَةِ آسْجُدُواْ لِأَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ لَمْ يَكُن مِّنَ ٱلسَّاحِدِينَ فَي هذه الآية يقول تعالى

<sup>-</sup>1 السماعيل ابن كثير، قصص الأنبياء، دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع بيروت ط1 1403-1983، ص 481.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سورة القصص الآية 24.

<sup>3 -</sup> سورة مريم الآية 41-42-43.

 <sup>45.</sup> مختصر تفسير ابن كثير ص453.
 5 - سورة الأعراف الآية 10-11.

ممتنا على عباده فيما مكن لهم من أنه جعل الأرض قرارا و جعل فيها رواسي و أنهارا، وأباح لهم منافعها و ستخر لهم السحاب لإخراج أرزاقهم منها، و أكثر هم مع هذا قليل الشكر على ذلك.

• و هناك أيضا نوع من الحوار الذي يجري بين الله تعالى و إبليس لعنه الله، لقوله تعالى: ( قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَا تَسْجُدَ إِذْ أَمَرْتُكَ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْتَنِي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتَهُ، مِن طِينٍ ﴿ ) 1، ب يّن

تعالى للبني آدم في هذا المقام شرف أبيهم آدم و عداوة عدوهم إبليس ما هو منطوي عليه من الحسد لهم و لأبيهم.<sup>2</sup>

و من صور الحوار ذلك الذي يكون بين الإنسان و الإنسان كقوله تعالى : ( وَكَانَ لَهُ، ثَمَرٌ فَقَالَ

لِصَيحِبِهِ، وَهُوَ يُحَاوِرُهُ أَنَا أَكْثَرُ مِنكَ مَالاً وَأَعَزُّ نَفَرًا ﴿ ) ، لقد بدأ صاحب الجنتين الحوار مع صاحبه

في هاته الآية من موقع إحساسه بالقوة بسبب ما يملك من كثرة المال.

• و أخيرا يمكن لذا رصد صورة حوارية أخرى، و هي تلك الذي يجري فيها الحديث بين الإنسان والحيوان لقوله تعالى: ( فَمَكَثَ غَيْرَ بَعِيدٍ فَقَالَ أَحَطتُ بِمَا لَمْ تُحِط بِهِ وَجِئْتُك مِن سَبَإِ

بِنَبَإِ يَقِينٍ ﴿ إِنِّي وَجَدتُ آمْرَأَةً تَمْلِكُهُمْ وَأُوتِيَتْ مِن كُلِّ شَيْءٍ وَلَهَا عَرِّشٌ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّ فَفِي هَذِه

الآية يبرز لنا حوار بين سيدنا سليمان عليه السلام و الهدهد، إذ غاب الهدهد زمانا يسيرا ثم جاء فقال لسليمان: اطلعت على ما لم تطلع عليه أنت و لا جنودك و جئتك بخبر صدق فيه حق و يقين، ووجدت امرأة تملكهم و قد أوتيت من متاع الدنيا مما يحتاج إليه الملك المتمكن و لها سرير عظيم تجلس عليه، ووجدت قومها لا يعرفون سبيل الحق التي هي إخلاص السجود شه تعالى وحده دون ما خلق من الكواكب و غيرها. 5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - سورة الأعراف الآية 12.

<sup>2 -</sup> مختصر تفسير ابن كثير ص 7-9.

<sup>3 -</sup> سورة الكهف الآية 34.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - سورة النمل الأية 22-23. <sup>5</sup> - تفسير ابن كثير ج3 ص428-429.

## المبحث الأول: الحوار القصصي في القرآن

من أجل الوصول إلى عقل الإنسان وشعوره، سلك القرآن الكريم أكثر من أسلوب في سبيل بثّ رسالته، و من بين هاته الطرق التي اعتمدها القرآن الكريم في هذا المجال ذذكر القصة، سواءا أكانت قصة تاريخية تتحدث عن تاريخ الأنبياء السابقين، أو القصدة التي تتجه اتجاه المكان من خلال عرضها لبعض الصور الاجتماعية السائدة في الحياة العملية، أو القصدة القصيرة التي تشير إلى موقف ما، أو نموذج بشري معين.

لا يختلف القرآن الكريم في قصصه عن سائر الكلام<sup>1</sup>، إذ أنه – القرآن – يتعرض لكل الأشخاص الذين يشكلون محور الأفكار و المعاني في القصة، كما يتعرض للحوار القائم بينهم و كذا الحدث الذي تدور حوله الشخصية.

## 1- مفهوم القصص لغة:

قص": قص"ا: أي قطع بمقص، قص قطعة خشب بمعنى قطع الأطراف الزائدة و حررها، قصا وقصصا أي نقل قصة، أو حدث، وروى أو أسرد خبرا.

قص قصة: أي قص ما حدث و قص وقائع بمعنى اقتفى و تتبع.

قصص: ويقصد بها رواية الخبر، أو خبر مقصوص<sup>2</sup>، والقصدة: جمع قصدص و هي حكاية نثرية طويلة تسدتمد من الخيال، أو الواقع أو منهما معا، و تبذى على قواعد معينة من الفن الكتابي.

والقصص في القرآن يعتبر إحدى وسائله لتبليغ الدعوة إلى كافة البشر وتثبيت هذه الدعوة في عقولهم $^{3}$ ، إذ يخضع القصص لمختلف الأغراض الدينية باعتبار القرآن كتاب دعوة قبل كل شيء. ليست القصدة القرآنية خاطرة في ذهن الله $^{4}$ ، أو هي بسط لعاطفة اختلجت في صدره، فكانت غايته التعبير عنها بكلام ليحدث هذا الأخير أثر في نفوس القارئين أو من يسمعها.

## 2- وظيفة الحوار في القصص القرآني:

عبد الحافظ عبد ربه ، بحوث في قصص القرآن ،دار الكتاب اللبناني بيروت ط1 1972 ص51.

<sup>2 -</sup> ابن منظور، لسان العرب ج5 ص 270.

 $<sup>^{3}</sup>$  - سيد قطب ،التصوير الفني في القرآن ، دار الشروق ص 143.  $^{4}$  - د. خالد أحمد أبو جندي ، الجانب الفني في القصة القرآنية ، دار الشهاب للطباعة و النشر باتنة ص127.

للحوار وظيفة بنائية تضيء الحدث و توصدله بمساره القصصي وتحشد فعالية السرد من أجل اختراق وقائع جديدة، و قد اشتمل الحوار القرآني على أنواع من المطارحة الحوارية الاضائية، وفواعل الموقف الخطابي تربط بينهما علاقة تفاعلية و هي كالآتي1:

المخاطب و المخاطب: قد يكون المخاطب هو الأذا نفسه، و ذلك في موقف المناجاة نحو قوله تعالى على لسان هذا المؤمن الفاعل: ( قُلْ إِنَّمَا أَدْعُواْ رَبِّي وَلَا أُشْرِكُ بِهِ َ أَحَدًا ﴿ قُلْ إِنِّي لاَ أُمْلِكُ لَكُرُ عَالَى على لسان هذا المؤمن الفاعل: ( قُلْ إِنَّمَا أَدْعُواْ رَبِّي وَلاَ أُشْرِكُ بِهِ َ أَحَدًا ﴿ قُلْ إِنِّي لاَ أُمْلِكُ لَكُرُ ضَرًا وَلا رَشَدًا ﴿ قُلْ إِنِي لَن يُجِيرَنِي مِنَ ٱللَّهِ أَحَدُّ وَلَنْ أَجِدَ مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا ﴿ قُلْ إِنِي لَن يُجِيرَنِي مِنَ ٱللَّهِ أَحَدُّ وَلَنْ أَجِدَ مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا ﴿ قُلْ إِنِي لَن يُجِيرَنِي مِنَ ٱللَّهِ أَحَدُّ وَلَنْ أَجِدَ مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا ﴿ قُلْ إِنِي لَن يُجِيرَنِي مِنَ ٱللَّهِ أَحَدُّ وَلَنْ أَجِدَ مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا ﴿ قُلْ إِنِي لَن يَجْعِيرَنِي مِنَ ٱللَّهِ أَحَدُ وَلَنْ أَجِدَ مِن دُونِهِ مَا لللهِ ومثال ذلك قوله تعالى على لسان يوسف عليه السلام: ( ﴿ رَبِّ قَدْ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِنَ ٱلْأَحَادِيثِ ﴾ .

المخاطِب و المخاطبين اثذين: مذل قوله تعالى: (ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً لِلَّذِينَ كَفَرُوا آمْرَأَتَ نُوحٍ وَآمْرَأَتَ لُوطٍ وَآمْرَأَتَ اللهُ مَثَلاً لِلَّذِينَ كَفَرُوا آمْرَأَتَ نُوحٍ وَآمْرَأَتَ لُوطٍ فَكَانَتَا هُمَا فَلَمْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ اللهِ شَيْعًا وَقِيلَ آدْخُلا آلنَّارَ لُوطٍ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَلِحَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَمْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ اللهِ شَيْعًا وَقِيلَ آدْخُلا آلنَّارَ مَعَ آلدٌ خِلِينَ ﴿ ) \*، فهنا الحديث موجه إلى امرأة لوط و امرأة نوح من قبل الله سبحانه و تعالى.

المخاطِب و المخاطبين جماعة: 5 و يبدو ذلك جليا في قوله تعالى : ( ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّا ٱلضَّالُّونَ ٱلْمُكَذِّبُونَ

هُ الْكِلُونَ مِن شَجَرٍ مِّن زَقُّومِ ( أَهُ مُ الخطاب - هنا - موجه إلى الضالين المكذبين و هم جماعة

والمخاطِب واحد وهو الله سبحانه وتعالى . يمكن أن تصدر من مخاطِبين إلى مخاطب، ومن ذلك قوله تعالى في حديث ضيف إبراهيم مع جماعة من رفاقه: ( إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمًا قَالَ سَلَمًا مَا يَعْلَى اللَّهُ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمًا قَالَ سَلَمًا لَهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّاللَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الخطاب القرآني ، ص 186.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سورة الجن الآية 20-22.

<sup>3 -</sup> سورة يوسف الآية 101.

 <sup>4 -</sup> سورة التحريم الآية 10.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - الخطاب القرآني ص187.

<sup>6 -</sup> سورة الواقعة الآية 51-52

قَوْمٌ مُنكُرُونَ ﴿ إِنَّ الحوارِ هو الذي يبني المواقف والأحداث ويقرر التوجيهات ويقوم بعرض

خفايا النفس والوقائع.

يأتي السياق القصصي حواريا في جملة أحيانا، مثلما هو الحال في حوار موسى عليه السلام مع قومه، لقوله تع الى: ( يَنقَوْمِ ٱدْخُلُواْ ٱلْأَرْضَ ٱلْمُقَدَّسَةَ ٱلَّتِي كَتَبَ ٱللَّهُ لَكُمْ وَلَا تَرْتَدُواْ عَلَىٰ أَدْبَارِكُمْ فَتَنقَلِبُواْ

خَسِرِينَ ﴾ قَالُواْ يَنمُوسَى إِنَّ فِيهَا قَوْمًا جَبَّارِينَ وَإِنَّا لَن نَّدْخُلَهَا حَتَّىٰ يَخْرُجُواْ مِنْهَا فَإِن يَخْرُجُواْ مِنْهَا فَإِنَّا

دَاخِلُورَ عليه السلام إلى قومه.

لقد ساهم الحوار في إنشاء الخطاب القصصدي، و لهذا لابد من تحديد مواضعه في النص ليتيسر لذا تتبع حركته و ضدروب تفاعله مع أدوات الخطاب المختلفة، على أنّ افتتاح قصدة بمشهد حوار مثلا أسلوب فني للإيحاء ببعض سيمات طرفيه.

إنّ جمالية القصدص القرآذي تكمن في تلك الفجوات الذي تتركها بين المشهد و المشهد الآخر، فهاته الفجوات يملأها الخيال باعتبار أنّ القصدة تمثل الحكمة الكبرى و هذه الحكمة لا تكشف عن نفسها إلا بمقدار، و من ثمة يمكننا القول إنّ الحوار ساهم بشكل مباشر في الرفع من قيمة القصة فنيا وجماليا.

## المبحث الثاني: الحوار و المثل القرآني

يعتبر المثل وسيلة أساسية في بناء ثقافة الأفراد باستعمال الحقيقة، أو المجاز و ينبع دائما من خلال تجارب مر بها شخص حكيم في زمن معين، و منذ ذلك الحين يصدبح له مورد و مضرب، مشترك بين مختلف الأفراد و المجتمعات مع بعض التغيرات في الصياغة، و لم يقتصر هذا النوع من الأسلوب على عامة الناس، بل نجد له حضورا أيضا في القرآن الكريم في أكثر من موضع، إما باستخدام الاستعارة، أو التشبيه الصريح مع انعدام المولد لأنه قول الله تعالى.

#### 1- مفهوم المثل:

أ - سورة الذاريات الآية 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سورة المائدة الآية 21-22

المَثلُ بفتحتين، و المِثل بالكسر، والمَثِيل كالشبه، والشبيه والشبه، وزنا ومعنى في الجملة، وهو من مثل الشيء متولًا إذا انتصاب بارزا فهو ماثِل، ومثل الشيء بالتحريك صافته التي توضحه وتكشف عن حقيقته، أي وصفه والكشف عن حقيقته إما عن طريق المجاز أو الحقيقة وعرقه الراغب الأصفهاني بقوله: "والمثل يقال على وجهين أحدهما: بمعنى المثل نحو شبه وشبه، ونقض ونقض، قال بعضهم: وقد يعبر بهما عن وصف الشيء نحو قوله: "مثلُ الجَدَّةِ التِي وُعِدَ المنتفونْ"، والثاني: عبارة عن المشابهة بغيره في معنى من المعاني أي معنى كان، وهو اعم الألفاظ الموضوعة للمشابهة" فالمثلُ هو قول مأثور سائر بين الناس لإيضاح فكرة معينة.

و المَدُّلُ في الأدب قول محكى سائر يقصد به تشبيه حال الذي حكي فيه بحال الذي قيل لأجله بمعنى يشبه مضربه بمورده، مثل:" رُبَّ رُمْيَة مِنْ غَيْرْ رَامٍ"، أي رُبَ رمية مصديبة حصلت من رام شأنه أن يخطئ، و يضرب هذا المثل للمخطئ الذي يصيب أحيانا، و لأجل ذلك لابد له من مورد يشبه مضربه.

و لو تمعنا في أمثال القرآن الكريم التي يذكرها المؤلفون، وجدنا أنهم يوردون الآيات المشتملة على تمثيل حال أمر بأمر آخر، سواء أورد هذا التمثيل بطريقة الاستعارة، أو بطريق التشبيه الصريح، أو الآيات الدالة على معني رائع بإيجاز، أو التي يصح استعمالها فيما يشبه ما وردت فيه فإن الله تعالى ابتدأها دون أن يكون لها مورد من قبل. إن هاته الأمثال لا يستقيم حملها على أصل المعنى اللغوي الذي هو الشبيه و النظير، كما لا يستقيم حملها على ما يذكر في كتب اللغة لدى من ألفوا في الأمثال، إن أمثال القرآن هي إبراز المعنى في صورة رائعة موجزة لها وقعها الخاص في النفس، سواءا أكانت تشبيها أو قو لا مرسلا4.

2- الاستدلال بالأمثال: تعتبر الأمثال من الطرق الاستدلالية المتبعة في القرآن الكريم من أجل إثبات الحقائق. و التمثيل يساهم في إبراز المعاني بصدورة حية تستقر في الأذهان، و ذلك بتشبيه الغائب بالحاضر و قياس النظير، و كم من معنى جميل أكسبه التمثيل روعة و جمالا،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - لسان العرب ، ج6 ص14 .

<sup>-</sup> حسن حرب عن ص١٦٠ . 2 - الراغب الأصبهاني ، المفردات في غريب القرآن، الناشر البابي الحلبي، مصر ( ب ت ط) ج2، ص 462.

<sup>3 -</sup> مناع خليل القطان، مباحث في علوم القرأن، مكتبة المعارف للنشر و التوزيع الرياض ط3 1422هـ -2000م ص 291.

 <sup>4 -</sup> المرجع نفسه، ص292.
 5 - الجدل في القرآن الكريم ، ص232

فكان ذلك أدعى لتقبل النفس له، و اقتناع العقل به، و هو من أساليب القرآن الكريم في ضدروب بيانه ونواحي إعجازه.<sup>1</sup>

و من العلماء من أفرد الأمثال في القرآن بالتأليف، و منهم من عقد لها بابا في كتاب من كتبه، فأفردها بالتصنيف الإمام أبو الحسن الماوردي2، قال تعالى : ( وَلَقَدُ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَنذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن

كُلّ مَثَل لَّعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴿ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

## 3- المثل القصصي في القرآن الكريم:

لقد ورد في القرآن الكريم أمثال عديدة ذات طابع حواري $^4$ ، ففي سورة الكهف مثلا نجد هذا المثل القصصي في قوله تعالى : ( ﴿ وَٱضْرِبْ لَهُم مَّثَلًا رَّجُلَيْن جَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا جَنَّتَيْن مِنْ أَعْنَب وَحَفَفْنِهُا بِنَخْلِ وَجَعَلْنَا بَيْنُهُمَا زَرْعًا ٢ كِلْتَا ٱلْجَنَّتَيْن ءَاتَتْ أَكُلَهَا وَلَمْ تَظّلِم مِّنْهُ شَيْعًا ۚ وَفَجَّرْنَا خِلَلَهُمَا نَهَرًا ے وَكَانَ لَهُ وَ ثَمَرٌ فَقَالَ لِصَعِبِهِ وَهُوَ شُحَاوِرُهُ وَ أَنَا أَكْثَرُ مِنكَ مَالاً وَأَعَزُ نَفَرا ﴿ وَوَخَلَ جَنَّتُهُ وَهُوَ ظَالِمٌ ا لِّنَفْسِهِ - قَالَ مَآ أَظُنُّ أَن تَبِيدَ هَنذِه - ٓ أَبَدًا ﴿ وَمَآ أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَآبِمَةً وَلَإِن رُّدِدتُّ إِلَىٰ رَبِّي لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا ﷺ قَالَ لَهُ وَ صَاحِبُهُ وَهُوَ يَحُاوِرُهُ ٓ أَكَفَرْتَ بِٱلَّذِي خَلَقَكَ مِن تُرَابٍ ثُمٌّ مِن نُطِّفَةٍ ثُمٌّ سَوَّنكَ رَجُلًا ﴿ لَّكِكَّنَّا هُوَ ٱللَّهُ رَبِّي وَلَآ أُشْرِكُ بِرَبِّيٓ أَحَدًا ﴿ وَلَوْلَآ إِذْ دَخَلْتَ جَنَّتَكَ قُلْتَ مَا شَآءَ ٱللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِٱللَّهِ ۚ إِن تَرَنِ أَنَاْ أَقَلَّ مِنكَ مَالاً وَوَلَدًا ﴿ فَعَسَىٰ رَبِّيٓ أَن يُؤْتِينِ خَيَّرًا مِّن جَنَّتِكَ وَيُرْسِلَ عَلَيْهَا حُسْبَانًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ فَتُصْبِحَ صَعِيدًا زَلَقًا ﴾ أَوْ يُصْبِحَ مَآؤُهَا غَوْرًا فَلَن تَسْتَطِيعَ لَهُ طَلَبًا ۞ وَأُحِيطَ بِثَمَره ـ فَأَصْبَحَ يُقَلِّبُ كَفَّيْهِ عَلَىٰ مَآ أَنفَقَ فِيهَا وَهِيَ خَاوِيَةً عَلَىٰ عُرُوشِهَا وَيَقُولُ يَللَيْتَني لَمْ أُشْرِكُ بِرَبِّيٓ أَحَدًا ، وَلَمْ تَكُن لَّهُ وَفَةٌ يَنصُرُونَهُ مِن دُون

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - مباحث في علوم القرآن ص 290

م. - بالك الدين السيوطي، الإتقان في علوم القرآن ، دار الفكر ، ب ت ط ، ج2 ص 131.  $^2$  - حلال الدين الأية 27.  $^3$  - سورة الزمر الآية 27.

<sup>4 -</sup> الجانب الفنى في القصة القرآنية، ص79.

ٱللَّهِ وَمَا كَانَ مُنتَصِرًا ﴿ هُنَالِكَ ٱلْوَلَيَةُ لِلَّهِ ٱلْحَقِّ هُوَ خَيْرٌ ثَوَابًا وَخَيْرٌ عُقْبًا ﴿ ) ، لقد بدأ صاحب الجنتين

الحوار مع صداحبه من موقع الإحساس بالقوة و الامتياز بسبب ما يملك من كثرة المال فكان خطابه محاولة لإخضاعه نفسيا، و ذلك بمواجهته بمدى الفارق الكبير بينهما. ثم نلاحظ استسلامه لحالة النعيم الذي يتمتع به مع اعتقاده استمرار ذلك كله، و قد غاب عن باله أن هذا المال ما هو إلا عرض زائل، إذا شاء الله أفناه بحسبان، أو أرسل عليه كسفا من السماء.

أما العبد المؤمن الفقير تتجسد لنا صورته الوديعة القوية في موقف الساخر بذلك كله، فهو لا يعتبر الثراء جمع مال أو ذا قيمة كبيرة ترتفع بصاحبها إلى أعلى المراتب إذ يقف في حواره المؤمن الفقير – مع صاحبه موقع الإنسان الرسالي الذي يستنكر على هذا المغنى و يبدأ حواره بتذكيره بنعم الله و حاجته إليه في كل شيء.

من خلال ما سبق ذكره يتضح لنا الفارق الكبير بين الاتجاهين، في فهم الحياة انطلاقا من أسلوب الدوار الذي أداره القرآن الكريم بين الرجلين لنستوحي منه الفكرة التي تحكم الموقف على حساب القيم والمعاني الكبيرة في الإسلام.

عن طريق أسلوب الحوار استطاع المؤمن الفقير أن يبلغ رسالته صاحبه، على أنّ كثرة المال لديه الذي تقابلها قلة المال عنده ليست شيئا مادام الله هو الذي يقدّم الرزق لمن يشاء، وينزعه عمن يشاء، فما المانع من أن يرزقه الله خيرا من جنته مادام المؤمن يشعر بالارتباط به، و ما الذي يمنح الغني الأمان بأن لا يرسل الله على هذا حسبانا من السماء فتصدبح الأرض هشيما تذروه الرياح.

قد يستخدم المثل كدليل على أنّ البعث حق، و من أمثلة ذلك ما جاء في سورة البقرة لإثبات البعث، كقوله تعالى: ( أَوْ كَالَّذِى مَرَّ عَلَىٰ قَرْيَةٍ وَهِى خَاوِيَةً عَلَىٰ عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّىٰ يُحَيِ مَدِهِ ٱلللهُ بَعْدَ مَوْتِهَا البعث، كقوله تعالى : ( أَوْ كَالَّذِى مَرَّ عَلَىٰ قَرْيَةٍ وَهِى خَاوِيَةً عَلَىٰ عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّىٰ يُحَي مَدِهِ ٱلللهُ بَعْدَ مَوْتِهَا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ قَالَ بَل لَبِثْتَ مِائَةً عَامِ فَٱنظُر فَا مَاتَهُ ٱلللهُ مِائَة عَامٍ فَٱنظُر عَمَا لَكُ مِمَا لِكَ عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ مِنْ وَالْمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايَةً لِلنَّاسِ وَٱنظُرْ إِلَى الْعِظَامِ كَيْفَ إِلَىٰ طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّة وَٱنظُرْ إِلَىٰ حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايَةً لِلنَّاسِ وَٱنظُرْ إِلَى الْعِظَامِ كَيْفَ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - سورة الكهف، 32 - 44.

نُنشِرُهَا ثُمَّ نَكْسُوهَا لَحْمًا ۚ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ وَ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ الْهَ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ إِنَّ هَذَهِ القَصَةَ

لم يذكر فيها اسم القرية و مكانها، و هذا الرجل الذي مر عليها محاورا نفسه متعجبا من حال تلك القرية و ما هي عليه من خراب و استعظاما لقدرة الله تعالى فقد علم الله حواره مع نفسه فأماته مائة عام ثم بعثه ليستأنف الحوار من جديد قائلا له: "كم مكثت في هذه الحال قال يوما أو بعض يوم"، فخاطبه الله تعالى بقوله بل مكثت ميتا مائة عام فإن لم تؤمن فانظر إلى طعامك لم يتغير بمرور الزمن ثم دعاه إلى التأمل في حماره كيف تفرقت عظامه وصدار هيكلا باليا2، فلما الرجل الآيات الدالة على قدرة الله، قال أيقنت بأن الله على كل شيء قدير.

ومن ثمة يمكننا القول إن ما يبدو مستحيلا في المنطق الإنساني يعد جائزا و ممكنا في علم الله، فالمائة سنة التي بقيها الرجل فاقدا للشعور و الإحساس دون أن تغادر روحه بدنه كانت بمثابة يوما، أو بعض يوم و أن الطعام لم يعتره أي تغيير على الرغم من بقائه تلك المدة الطويلة، و لم يصبه أي تعفن و هذا دليل واقعي على أن ما هو جائز في علم الله هو خارق للعادة بالنسبة إلى الإنسان.

تعتبر الأمثال القرآنية أسلوبا بلاغيا و عقليا، بليغ الأثر و عظيم النتائج، فهو وسيلة من وسائل تهذيب النفس البشرية لاقترانه بأسلوب الحوار القائم على إقامة الحجة البالغة لإيضاح فكرة معينة و تعزيزها.

فالمثل القرآني المقترن بأسلوب الحوار له وقع كبير في النفس البشرية إذ يضدفي الحوار صبغة جمالية على الأمثال القرآنية و يتخذها من وسائل الإقداع و الإيضداح لإيصدال فكرة معينة فاعلة في ذهن المتلقى.

## المبحث الثالث: الحوار ووظيفته التبليغية التعليمية و التربوية

لقد درس الكثير من المحدثين القصدة القرآنية باعتبارها أسدلوبا في سبيل بث الرسالة المحمدية ووسيلة من أجل الوصول إلى عقل الإنسان و خوالجه الكاملة في صدره و قد اختلفت در اساتهم لها، فمنهم من تعامل معها من زاوية العظة الخالصدة، ومنهم من اهتم بدر اسدة الجانب البياني الفذي فيها، و هذاك من ركز على الجانب التربوي الإصدلاحي، هدفه من ذلك تقويم

2 - محمّد على الصابوني ،صفوة التفاسير، دار الجيل بيروت لبنان ط8 1415 هـ - 1995 م ج1، ص 165-166.

<sup>1 -</sup> سورة البقرة، الآية259

الأخلاق و إقامة القيم النبيلة و تثبيتها في النفوس الناشئة. ولا يتحقق ذلك إلا عن طريق أسلوب الحوار البعيد عن التعقيد الذي يجنح للوضوح و السهولة في العبارة، بغية التأثير في متلقي الرسالة، أو الخطاب أو إيصال فكرة مهيأة إلى ذهنه.

يساهم الحوار في تلقين الفضائل لمختلف الأفراد، و يظهر ذلك جليا في دور الأنبياء و أهم مواقفهم في مواجهة المشاق و الصعوبات التي أعدتها لهم أقوامهم في ذلك الوقت للتخلص منهم.

لقد واجه النبي صلى الله عليه و سلم قضية الشرك بالله في بداية دعوته ففي ذلك الوقت كان الناس يعبدون الأصنام حتى أصبحت شيئا مقدسا في نفوسهم، فابتعدوا شيئا فشيئا عن طاعة الله، ورفضوا كل ما يذافي معتقداتهم دون أيّ مناقشة، أو تأمل و من ذلك هاته الآية الكريمة التي صورت حالتهم النفسية أثناء مواجهتهم لعقيدة التوحيد 1: ( أَجَعَلَ ٱلْآ لِهَةَ إِلَنهًا وَحِدًا أَإِنَّ هَنذَا لَشَيْءً

عُجَابٌ ﴿ وَٱنطَلَقَ ٱلْمَلَأُ مِنْهُمْ أَنِ ٱمْشُواْ وَٱصْبِرُواْ عَلَىٰ ءَالِهَةِكُرُ ۗ إِنَّ هَنذَا لَشَيْءٌ يُرَادُ ﴿ مَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي ٱلْمِلَّةِ

ٱلْأَخِرَةِ إِنْ هَنذَآ إِلَّا ٱخْتِلَتُّ ١٠٠٠

من أجل تبليغ عقيدة التوحيد اعتمد النبي صلى الله عليه و سلم أسلوب الحوار على الرغم من أنّ قضية الشرك عند المشركين لم تكن أمرا يتطلب الرد و المناقشة بأسلوب اللين و الرفق بل هو مما يبعث على العجب ليس إلا، و لأجل ذلك كان الموقف الذي أصدابهم يشبه الذعر المفاجئ الذي يقتضي منهم الصبر و الصمود أمام ذلك الذي لم يسمعوا به في الملة الآخرة.

و خلاصة القول أنّ النبي صلى الله عليه و سلم أثناء تبليغ دعوته لم يعتمد إلا على أسلوب الحوار، فوظيفته تبليغية غرضها إثبات بطلان ما يعبدون من الأصنام.

هذا عن قضية الشرك، أمّا قصة الإلحاد فقد واجهها الإسلام مواجهة أقل انتشارا من موضوع الشرك، و لأجل ذلك نلاحظ أنّ الحملة التي واجه الإسلام فيها فكرة الإلحاد كانت تتسم بالهدوء أكثر من حملته التي واجه فيها فكرة الشرك بالله و هذا راجع إلى طبيعة المواجهة فالمواجهة في الشرك تقتضي فكرة تقابل فكرة وواقع يمتد من خلال هذه الأخيرة، أمّا في قصة الإلحاد فنجد فكرة تواجه فكرة دون أن يكون لها أي امتداد في المجتمع الذي ولدت فيه الرسالة.

أ- الحوار في القرآن الكريم ج1 ص 69.

<sup>2-</sup> سورة ص الآية 5-6-7

قد ركز الإسلام على مواجهة الأفكار المضادة الذي لم تؤمن بالبعث و اليوم الآخر ، فلم يكن لأصحاب هذه الأفكار أي حجة على ما يزعمونه غير الظن و من ثمة الابتعاد عن كل ما هو صالح لعقولهم و تنظيم حياتهم . فكيف يمكن لهذه الذرات الترابية الذي تحول الإنسان إليها بعد موته أن تتحول من جديد إلى إنسان يذبض بالحياة 1 . و من ثمة أخذ أسلوب الحوار القرآني منحى جديداً وهو تقريب الفكرة إلى العقول ليرفع عنها الاستعباد و سوء الظن و يجعل لهاته الفكرة قاعدة أساسية قائمة بذاتها.

تعتبر النبوات حدثاً غير عادي في حياة البشر كافة و لأجل ذلك كانت موضع جدل و نقاش في مجتمعها الذي ولدت فيه. و لمواجهة هؤلاء المنكرين للنبوة سلك النبي صلى الله عليه و سلم أسلوب الجوار الهادئ الذي ينطلق من ثقته العميقة بنفسه ثم برسالته من خلال ذلك كله بدأ الحوار مع المنكرين بالنبوة لغاية تعليمهم و تصحيح المفهوم الخاطئ الذي يؤمنون به اتجاه شخصية النبي صلى الله عليه و سلم و مقدرته من جهة ، و ما يحملونه عن النبوة و دورها في تغيير مسار الحياة من جهة أخرى ، لهذا جعل الله تعالى آيات تستلزم ثبوت النبوة ، و في هذا الشأن قال شيخ الإسلام ابن تيمية :" آيات الأنبياء كما قد عرف هي مستلزمة لثبوت النبوة ، و يمتنع أن وصدق المخبر به والشاهد بها فيلزم من وجودها وجود النبوة و صدق المخبر بها ، و يمتنع أن تكون مع التكذيب بها و كذب المخبر بها"2.

ولم يلتق النبي صدلى الله عليه وسلم أهل الكتاب في موقف صدراع في مكة، فقد كان المجتمع المكي وثنياً مشركاً إلا بعض الأفراد القلائل، ولذا لم نجد في الآيات المكية ما يشير إلى أي جدال، أو حوار بينه و بينهم لأنه كان مشغولاً بمحاربة تيار الشرك والوثنية من جهة ولأنهم لا يعتبرون مشكلة إسلامية من جهة أخرى، نلمح من خلال مشروع هجرة المسلمين إلى الحبشة أثناء فرارهم بدينهم تعاطفاً بين النبي و بين المجتمع النصراني، حيث أصغى ملك الحبشة إلى ما جاء به المسلمون فانسجم الملك و جماعته مع الأجواء التي أفاضها القرآن الكريم مما جعل أعينهم تق يض م ن الدمع خشد وعاشه: ( \* لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ ٱلنَّاسِ عَدَّوَةً لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلْيَهُودَ وَٱلَّذِينَ لَ أَشْرَكُواْ أَ

وَلَتَجِدَنَّ أَقْرَبَهُم مَّوَدَّةً لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلَّذِينَ قَالُوٓاْ إِنَّا نَصَرَى ۚ ذَٰلِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسِّيسِينَ وَرُهْبَانًا وَأَنَّهُمْ

<sup>1</sup> - الحوار في القرآن ج1 ص8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ابن تيمية، النبوات ، دار الكتاب العربي بيروت ط2 1411 هـ - 1991م، ص404.

ومن ثمة يكون الحوار في مواقع الاختلاف منطلقا يهيئ المجال للتفاهم المشترك كما حدث بين الرسول صلى الله عليه و سلم و ملك الحبشة، بعيدا عن النزاعات و كل ما يثير العصدبيات بين الطرفين.

إنّ الحوار يؤدي وظيفة تبليغية إذ لم تعد القضدية الذي يرفضها القرآن في مواقف أهل الكتاب مختصة بهم، بل تمتد في معانيها الواسعة لتشمل كل النماذج البشرية الذين تتمثل فيهم هاته الصفات السيئة، باعتبار أن القرآن الكريم لا يرفض الأشخاص في إطارهم الذاتي بل الرفض يتم على إطارهم الفكري يساهم أسلوب الترغيب في إثارة الإنفعالات المناسبة للمعنى ، بالإضافة إلى أسلوب الترهيب الذي يربي العواطف الربانية ، و لتحقيق هذه الغاية من الأسلوبين لابد من الحوار الذي يقوم بين الأشخاص ، و مثال ذلك الحوار الخاص بمشاهد يوم القيامة : ( فَتَوَلَّ عَنَهُمُ

ُ يَوْمَ يَدْعُ ٱلدَّاعِ إِلَىٰ شَيْءِ نُكُرٍ ۞ خُشَّعًا أَبْصَىرُهُمْ تَخَرُّجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُّنتَشِرٌ ۞ مُّهْطِعِينَ إِلَى اللَّهُ عَرَادٌ مُّنتَشِرٌ ۞ مُّهْ طِعِينَ إِلَى اللَّهُ عَرَادٌ مُّنتَشِرٌ ۞ مُّهْ طِعِينَ إِلَى اللَّهُ عَرَادٌ مُّنتَشِرٌ ۞ مُّهْ طِعِينَ إِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ مُ مَا اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ أَلَا عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلِيمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلِيمٌ إِلَى عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِيمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِيمٌ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَ

إن هذا المشهد من مشاهد يوم القيامة مكتمل السمات و الحركات هذه جموع خارجة من الأجداث كأنها جراد منتشر، حيث تسرع هذه الجموع في سيرها نحو الداعي دون أن تعرف لما يدعوها، و في أثناء هذا التجمع و الخشوع يقول الكافرون هذا يوم عسر دلالة على خوفهم من هول يوم القيامة.<sup>3</sup>

إن وجود الأفراد في كل زمان و مكان يحتاج إلى وسيلة تفاهم و تعاون و تكامل، و يأتي الحوار ليكون الوسيط في ذلك، إذ نشأ هذا الأخير مع الإنسان و المجتمع بصدفة عامة و هو تاليا تلك العملية التبادلية التي يضمنها الفكر و المعرفة معرفة الذات و معرفة الآخر.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - سورة المائدة الآية 82-83

<sup>2 -</sup> سورة القمر الآية 6-8.

<sup>3 -</sup> التصوير الفني في القرآن ، ص 59.

تكمن روح الثقافة الإنسانية في الحوار المتبادل الفعّال بين الناس، فلا يمنعنا أيّ حاجز من الاستمرار في حركة التواصل مع الآخرين، و إن لم يكن ثمة تواصل بين الأفراد فحتما ستركن هذه الثقافة إلى الانغلاق و تتوقف عن الحركة و النّمو.

ومن ثمة يمكندا القول إنّ للأمثال القرآنية غايات نفسية تربوية<sup>1</sup>، حققتها نتيجة لنبل المعنى وسمو الغرض الذي تسعى لتحقيقه، بالإضدافة إلى الإعجاز البلاغي و تأثير الأداء، كما تستخدم الأمثال أدلة لإثبات الحقائق عن طريق بيان الأشياء و استخراج خصوصدياتها إلى درجة تكون أداة هداية بالنسبة لمن رزقه الله قلبا نيرا، و عقلا ثاقبا، و أداة ضلال بالنسبة لمن ثبت على العناد، لقوله تعالى: ( ... يُضِلُّ بهِ كَثِيرًا وَيَهْدِي به كَثِيرًا وَيَهْدِي به كَثِيرًا وَمَا يُضِلُّ به إلاّ ٱلْفَسِقِينَ ﴿ )2.

لقد سبق وأن أشرنا إلى قصة صاحب الجنتين التي جسدت لنا نموذجين من الناس يختلفان في مكاسبهما المادية، فعن طريق أسلوب الحوار استطاع المؤمن الفقير أن يقوم بوظيفة تبليغية حيث بلغ رسالته لصاحبه على أنّ المكاسب المادية سواءا أكانت أموالا أو أولادا، كثيرا ما تكون دواعي اغترار الإنسان و انحرافه عن الطريق السوي، و كثيرا ما تحول المحظوظ إلى طاغية جبّار يفتري على من أضعف منه، متناسيا ضعفه و متنكرا لكل ما توافرت له من مسخرات فيصاب حيندذ بالغرور و يفاخر بهذه النعمة من هم أقل منه شأنا ، كما بين لصاحبه أن هاته المكاسب المادية لا يجب التعالى بها على الناس لاحتمال أن يتحول الغنى إلى فقر، و الفقر إلى غنى، فلا يدرى الفقير متى يغنيه الله، كما لا يدري الغني متى يعيل، و إنما الذي يمكن أن يكون مقياسا للتفاخر و النفاضل هو تقوى الله و طاعته بإخلاص العبادة له.

كما أن للقصد ص القرآني وظيفة تربوية باعتباره يتميز بميزات جعلت له آثارا نفسية وتربوية بليغة، بعيدة المدى على مر الزمن، فلا يخلو هذا الأخير — القصد القرآني — من محاورات فكرية تساهم في انتصار الحق و إزهاق الباطل و ذلك بعرض الحوادث و النتائج المنتظرة من عرضه لهذه الأحداث و يتم ذلك عن طريق أسلوب الحوار إذ يحقق القصد القرآني بفضله غايات كثيرة، أهمها تربية العواطف الربانية  $^{8}$ ، و ذلك من خلال إثارة الانفعالات كالخوف والارتباح و الحب و الكراهية و غيرها من العواطف المرتبطة بسلوك الإنسان، فقصة

<sup>1 -</sup> عبد الرحمن النحلاوي ،أصول التربية الإسلامية و أساليبها ص 249.

 <sup>2 -</sup> سورة البقرة الآية 26.
 3 - أصول التربية الإسلامية و أساليبها ص 234.

يوسف مثلا تربي عاطفة الارتياح و كذا الصبر و الثقة بالله و الأمل في نصره، بعد إثارة انفعال الخوف على يوسف ثم الارتياح بعد استلامه منصب الوزارة.

و خلاصة القول إنّ للحوار وظيفة تبليغية، الغرض منها تربية العواطف و السلوكات و كذا تعليم الأفراد ما ينفعهم، و لأجل ذلك لابد لذا من العمل على تحقيق هذا الجانب باستعمال أسلوب الحوار لما لهذا الأخير من خصائص و دور كبير في تقوية الإرادة و توجيه السلوك بما تقتضديه أمثال القرآن الكريم و تعاليمه ووقفاته القصصدية و ما انطوت عليه من نفدات و إيحاءات.

## المبحث الرابع: خصائص الخطاب الحواري في القرآن

### 1- الخطاب القرآنى و لغة الحوار:

مما يوحي بعظمة الخالق وعظيم نعمه على الإنسان هو تمكينه من ابتكار الكلمة المعبرة عن المعنى، حيث تكون صور وأحاسيس مخزنة في نفسه – الإنسان –و لأجل ذلك لابد له من التعبير عن تلك الصور بألفاظ مناسبة لأداء الغرض المقصود<sup>1</sup>، إنه لفتح إنساني فريد من نوعه منح الإنسان أبرز معالم إنسانيته، هيأ له أجواء العيش الاجتماعي والتكافل مع غيره وكذا التكامل المعرفي.

عن طريق الكلمة يتفاهم الناس ويعبر كل منهم عمّا يريد إيصاله إلى الآخرين لاسيما اكتساب المعرفة، و لذا نجد القرآن يذكّر الإنسان بهذه النعمة الذي لا يدرك الكثيرون قيمتها، و هي نعمة البيان و الإفصاح عمّا يريد بكلمات يفهمها الآخرون: ( ٱلرَّحْمَنُ ﴿ عَلَمَ ٱلْقُرْءَانَ ﴿ خَلَقَ ۖ ٱلْإِنسَنَ

عَلَّمَهُ ٱلْبَيَانَ ﴿ ) معن طريق العقل و الكلمة خاطب الله سبحانه و تعالى الإنسان و حاوره،

و ثبت منهج الخطاب و التفاهم على أسس عقلية علمية.

أمّا لغة الحوار فينبغي ألا تكون رفيعة عالية المستوى، و لا سوقية عامية سخيفة، ذلك أنّ الكتاب الروائيين العرب المستعملين للعامية كثيرا ما يكتبون العامية كما تنطق، و هذا أمر غير صائب لأنه يسىء إلى اللغة العربية الفصحى<sup>3</sup>، و قد يكون أسلوب الحوار سلسا مسهبا، متدرجا

<sup>1 -</sup> مفاهيم حضارية - الخطاب و لغة الحوار، جريدة الوطن 2003، http/WWW.ANNAHAR.COM.IB

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سورة الرحمن الآية 1-2-3-4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - في نظرية الرواية ، 135-136.

تدرجا منطقيا و هذا ما يساهم في توطيد فكرة التواصل بين الأشخاص الذين يديرون عملية الحوار، ولكنه قد يكون حوارا مقتضبا، أو ممزقا، فيكون معبرا عن قلق الشخصية و تمزقها من جهة، و عن صعوبة تواصلها مع الشخصية المخاطبة من جهة أخرى.

لأجل ذلك عرف القرآن بهذا المنهج الحواري حتى عندما تحدث عن أكبر مستكبر في الأرض هو فرعون ليوحي من خلال عرض هذه المفردة بتطبيقات المنهج، و ليكون منهجا علميا في التعامل مع الرأي الآخر، و مع من يختلف معهم في الفكر و العقيدة، قال الله تعالى مصورا ذلك من خلال مخاطبة 4 لموسى و أخيه هارون عليهما السلام: ( آدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِآلِحِكُمَةِ

# وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحُسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ )1.

إنّ الهدف من الحوار هو الوصول إلى الحقيقة واكتشاف الحق وليس الهدف هو التغلب على على الطرف الآخر، أو تدميره و إظهاره بمظهر العاجز المهزوم فإدّك إذا أكرهت إنسانا على المبدأ تسلل إليه النفاق، و فعل ما يفعل من شر لهذا المبدأ<sup>2</sup>، و لذلك يقول الحق : ( لَا إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينَ المبدأ

# قَد تَّبَيَّنَ ٱلرُّشَدُ مِنَ ٱلْغَيِّ )3.

كما يفسد السلوب الحوار المجال أمام العقل و المنطق لينطلق في البحث و التحري والاقتناع الراسخ، فإنه يهيئ الأجواء النفسية و يزيل الحواجز المسبقة بين الطرفين.

لقد دعا القرآن الكريم الإنسان إلى استعمال العقل و التفكر لقوله تعالى: ( أُوَلَمْ يَتَفَكَّرُوا ۗ مَا

# بِصَاحِبِهِم مِّن جِنَّةٍ ۚ إِنَّ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وهكذا يثبت القرآن الكريم منهجا للحوار على أساس البرهان العقل، والتدبر والمسلمات الثابتة لدى الطرفين بعيدا عن العصبية والتحجر الإنمائي الذي لا يملك دليلا1، كما ينطلق منهج

 <sup>125 -</sup> سورة النحل الآية 125.

 $<sup>^{2}</sup>$  - أسئلة حرجة و أجوبة صريحة ، ص 131.

<sup>3 -</sup> سورة البقرة الآية 256.

<sup>4 -</sup> سورة الأعراف الآية 184.

الحوار القرآني من العقل ومراعاة الجاذب النفسي والعاطفي عند الإنسان، فإنه يراعي مستوى التلقي و التقبل عند الإنسان المخاطب ليوفر الأجواء اللازمة للتدبر و التعقل.

### 2- الحض على التأمل:

من خصائص الحوار الخطاب الحواري في القرآن الكريم المحض التأمل من أجل تربية العقل على التفكير الصحيح و القياس المنطقي السليم، حيث تذكر مقدمات و يطلب من العقل أن يتوصل إلى النتيجة التي لا يصرح القرآن بها في كثير من الأحيان، بل يشير إليها و يترك للعقل معرفتها.

عن طريق التأمل يصل الإنسان إلى حقائق كان يجهلها، فمخلوقات الله تدفعه إلى محاورة نفسه، أو غيره بتأمل عميق يؤدي به في النهاية إلى تقوية إيمانه و إخلاصه لله.

## 3- عدول الحوار عن فحوى الحديث الآني:

ثمة خاصية أخرى تميز الحوار القرآني تتمثل في نزوعه إلى الاستطراد و الخروج عن نطاق هويته الحوارية، إلى نطاق هوية أخرى تعبيرية إضفائية<sup>2</sup>، من ذلك قوله تعالى: (قالَ عِلْمُهَا

عِندَ رَبِّي فِي كِتَنبٍ لَّا يَضِلُ رَبِّي وَلَا يَنسَى ، اللَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا وَأُنزَلَ مِنَ

ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجْنَا بِهِۦٓ أَزُواجًا مِّن نَّبَاتٍ شَتَّىٰ ﴿ كُلُواْ وَٱرْعَوْاْ أَنْعَلَمَكُمْ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَىتٍ لِّأُولِي ٱلنَّهَىٰ ﴿

\* مِنْهَا خَلَقَنْنَكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخِرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴿ وَلَقَدْ أَرَيْنَهُ ءَايَتِنَا كُلَّهَا فَكَذَّبَ وَأَبَىٰ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْكُذَّبَ وَأَبَىٰ ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّ الللَّهُ اللَّاللَّالَّلَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّالَ

إنّ الحوار بهذا العدول الاستطرادي تتأصل وظيفته التعبيرية المرتبطة بالوجدان، فالخطاب بها يأخذ مسلكا عاطفيا، "يعكس العقيدة الذي تسكن أعماق الفرد، و تجرده الخالص من أجل تمثلها، وقد يترادف القول أحيانا في سياق واحد دون أن يفرق ذلك السياق عارض كلامي، أو سردي "4، من ذلك ما جاء في سورة النمل على لسدان الملكة بلقيس : ( قَالَتْ يَتَأَيُّ ٱلْمَلَوُا إِنِّ أُلِقَى إِلَى كِتَب كُرِيمً

<sup>1 -</sup> مفاهيم حضارية - الخطاب و لغة الحوار ، جريدة الوطن ، سنة 2003 http/WWW.ANNAHAR.COM.IB

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الخطاب القرآني ص 189.

<sup>3 -</sup> سورة طه الآية 52-56. 4 - المرجع نفسه ص190.

فالمقول الأول يفيد الإخبار بوصول كتاب ملكة سبأ، و بيان محتواه، الأمر الذي منح هاته الإفادة وظيفة سردية فاصلة بين سياقي المقولين، فالسردية إذن تعتمد أحيانا على الخبر، وأحيانا التفتح على الحوار، فتعرض الأحداث عرضا تصدريحيا، بحيث لا تكاد تصدريحات المتحاورين تنقطع، أو يتخللها عارض سردي خبري إلا نادرا2.

إنّ السررد يمضدي بالوقائع و يعرضها، و الدوار السردي يقتصدر على سرد الأدداث والوقائع، وتكاد تكون في سياق موجز لا تفصيلي.

إنّ الفاعلية الحوارية توطدت في الخطاب القرآني على الصعيد السردي و اضطلعت بوظيفة إيعازية تأثيرية التي تؤدي في النهاية إلى تغير أساسي في مستوى مواقف الشخصيات أو أفكارها. و من خصائص هذا الحوار أن يوعز إلى طرفيه أو إلى أحدهما بأمر ما على نحو غير مباشر، وقد يتصل الإيعاز بسامع يسمعه فيدفعه إلى فعل شيء، أو يصرفه عنه.

قد جاء الخطاب الحواري مركزا موصولا بالمقصد التربوي الذي اتبعته الدعوة القرآنية تبليغا لمبادئها، و لم تقتصر الأدبية فاعليتها الحوارية على المستويات القصصدية القرآنية، بل لقد فاعل الخطاب القرآني العقل بواسطة المداخلات الحوارية، بصورة مطردة، الأمر الذي يجعل من النص القرآني في جوهره ايطارا حواريا مفتوحا على الوجود، و على صرامة نظمه الإلهية الذي لا تفتأ تعصف بالكينونات البشرية كلما زاغ الاجتماع الإنساني عن ثوابتها<sup>3</sup>.

فالخطاب القرآني ذو منحى خطابي توصيلي واضح، فقد جاء ملقدا عن طريق الصديغة التعليمية المباشد رة: ( قُل أَعُوذُ بِرَبِ ٱلْفَلَقِ ﴿ ) ( قُل هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ﴿ ) وَ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلْ أَنْ أَعُونُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الل

المباشرة، و هذا من خلال الخطاب المحيل على الذات الإلهية في مواطن موصولة بحمده و

 <sup>1 -</sup> سورة النمل الآية 29-32.

<sup>-</sup> سوره الممل الميد 191. 29-32. - الخطاب القرآني ص 191.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - المرجع نفسه ص 192.

 <sup>4 -</sup> سورة الفلق الأية 01.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - سورة الإخلاص الآية 01.

تنزيهه، (دِاتا الله الرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ ) ( سُبْحَانَ ٱلَّذِيّ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ - لَيْلًا مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى

ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِي بَرَكْنَا حَوْلَهُ ولِنُرِيَهُ ومِنْ ءَايَنتِنَا ۚ إِنَّهُ وهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ١ أو جاء مخاطب

متلقيه بأوامر و نواه و بإحالات أخلاقية تقوم عليها أفعاله و مساعيه : ( ٱقْرَأْ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ

( ) أو بالإخبار عن الغيبيات، والتذكير بأفضال الله على العباد: ( أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ ﴿ ) .

إنّ هذه الصيغة الاستهلاكية التي يفتتح بها الخطاب القرآني رسالته تعد السمة الجوهرية للأدبية التوصديلية المتصدلة اتصدالا وطيدا بالمتلقي "5؛ إذ أنه تشركه في مفهمة الحدث القولي، بالتأويل وتراعي قابليته في رسم الحدود الشرعية، و في صدنع التصورات الغيبية و تدعوه لأن يغدو طرفا في المفاعلة الكلامية التي يعقدها الخطاب القرآني مع المتلقي و هذا بدعوته إلى استخدام عقله، ومن هنا كان السرد القرآني فعلا قوليا مباشرا مفتوحا على الإخبار والتقريرات والتصورات وعلى المطارحات أيضا"6.

فهي بذلك تحاول إدخال القارئ ضمن سيرورة الفهم مع مراعات قابلياته في رسم الحدود الشرعية، فيصبح بذلك طرفا مشاركا في هاته المفاعلة الكلامية التي يعقدها الخطاب القرآني ومن ثمة يمكننا القول أن السرد القرآني فعلا قوليا مباشرا.

#### 4- الإيجاز و الإطناب:

زيادة على هاته الخصدائص ثمة خاصدية أخرى تميز الحوار القرآني تتمثل في الإيجاز والإطناب إذ يمكن أن يكون الحوار القائم بين الأشخاص موجزا، أو يكون فيه نوع من الإطناب إذا كان المعنى يتطلب مزيدا من التوضيح.

 <sup>1 -</sup> سورة الفاتحة الآية 01.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سورة الإسراء الآية 01.

<sup>3 -</sup> سورة العلق الآية 01.

<sup>4 -</sup> سورة الانشراح الآية 01.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - الخطاب القرآني ص 197.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - المرجع نفسه ص 197.

إنّ الإيجاز هو التعبير عن المراد بلفظ غير زائد، فهو أداء المقصدود بأقل من عبارة أما الإطناب فيكون التعبير عن المراد بلفظ أزيد فهو أداء المقصود بأكثر لكون المقام خليقا بالبسط<sup>1</sup>.

و ينقسم الإيجاز إلى قسمين، أولهما إيجاز القصر، و هو تكثيف المعنى بتقليل اللفظ، و ثانيهما ما يسمى بإيجاز الحذف، و هو أن يكون الكلام القليل بعضا من كلام أطول منه<sup>2</sup>.

إنّ غاية الحوار تكمن في توليد الأفكار الجديدة في ذهن المتلقى و عدم الاقتصار على عرض الأفكار القديمة، لأجل يلجأ المحاور أثناء تبليغ رسالته إلى الإيجاز في قوله إذا اقتضى المعنى المقصود من ذلك " أو يلجأ إلى الإطناب إذا كانت ثمة صعوبة في فهم المعنى فنجده يكثر من الشرح إلى حد الإسهاب في حوار مع الطرف الآخر.

من المواضع التي ورد فيها الإطناب ذذكر قوله تعالى: ( \* يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ لَا تَحَزُّنكَ ٱلَّذِير يُسَرِعُونَ فِي ٱلْكُفْرِ مِنَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا بِأَفْوَ هِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِن قُلُوبُهُم ۚ وَمِرَ ٱلَّذِينَ هَادُوا ۚ سَمَّنعُونَ لِلْكَذِبِ سَمَّعُونَ لِقَوْمٍ ءَاخَرِينَ لَمْ يَأْتُوكَ مُحُرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِهِ عَلَى يَقُولُونَ إِنَّ أُوتِيتُمْ هَنذَا فَخُذُوهُ وَإِن لَّمْ تُؤْتَوْهُ فَآحَذَرُواْ ...)3.

خاطب الله تعالى في هاته الآية رسوله، وهذا الخطاب فيه نوع من التشريف و التعظيم وتأديب المؤمنين و تعليمهم أن يخاطبوه بوصفه كما كان يفعل بعض أصحابه بقولهم: " يا رسول الله، فلا يحزنك اللذين يسار عون في الكفر من المنافقين الذين يدعون الإيمان".

في هذه الآية إسهاب كبير في وصف هؤلاء المنافقين لأن طبيعتهم تقتدي ذلك و حتى يكون المعنى شاملا بكل تصرفاته

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الإتقان في علوم القرآن ج2 ص 53.

 <sup>2 -</sup> ينظر المصدر نفسه ج2 ص54
 3 - سورة المائدة الآية 41.

أما الإيجاز فقد جاء في مواضع عديدة نذكر منها قوله تعالى: ( وَإِذْ قَالَ ٱللهُ يَعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِي وَأُتِي إِلَهَيْنِ مِن دُونِ ٱللهِ قَالَ سُبْحَننكَ مَا يَكُونُ لِيٓ أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ وَ فَقَدْ عَلِمْتَهُ وَ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَآ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ ٱلْغُيُوبِ هَا ) 1.

هذا أيضا مما يخاطب الله به رسوله عيسى بن مريم عليه السلام، محاورا له يوم القيامة بحضرة من اتخذه و أمه إلهين من دون الله، عن طريق السؤال و الجواب كما هو واضح في الآية وقد كان أسلوب موجزا لأن المسألة تقتضى ردّا سريع على هذا السؤال.

هذه أهم الخصدائص الذي يتميز بها الخطاب الدواري في القرآن الكريم حدى يؤدي الغرض المقصود على أتم وجه و بالدالي حصول الفائدة على أننا سنحاول أن نتبين خصدائص أخرى من خلال ما سنقف عليه في الفصل التطبيقي.

و خلاصة ما سبق ذكره أن الحوار ساهم بشكل مباشر في الرفع من قيمة القصدة فنيا وجماليا ذلك أن افتتاح قصة بمشهد حوار – مثلا – أسلوب الإيحاء الفنى لبعض سمات طرفيه.

كما يضفي الحوار صبغة جمالية على الأمثال القرآنية و يتخذها وسيلة من وسائل الإقداع لإيصال فكرة معينة إلى ذهن المتلقي. و من ثمة فإن الحوار يمارس وظيفة تبليغية الغرض منها تربية العواطف و سلوكات الأفراد و لأجل ذلك لابد لذا من العمل لتحقيق هذا الجانب باستعمال أسلوب الحوار لما لهذا الأخير من خصائص تميزه عن غيره حتى يؤدي الغرض المقصدود في تقوية الإرادة و توجيه السلوك.

## المبحث الخامس: بعض نماذج أساليب الإقناع في القرآن الكريم

إنّ الدارس ما في طيّات القرآن الكريم من المحاورات و المجادلات، و تشخيص ما حوته من إعجاز أدبي، و طرق الاستدلال ذات المنابع الإقناعية كوسيلة أملت على الإنسان العربي لحمل لواء الرقي و الحضارة، في شتى الميادين، كون النص القرآني، "جار على اللسان العربي، في أجلى تمظهراته البيانية و هو من جملة ثانية نص لا يمكن أن يتماهى في مرجعية ذهنية، أو إبداعية بشرية محددة"2، فكان بذلك أنّ القرآن الكريم حوى أساليب شتى في التعامل مع الآخرين

2 - الخطاب القرآني مقاربة وصفية لجمالية السرد الإعجازي، ص03

 <sup>1 -</sup> سورة المائدة الآية 116.

على اختلاف اتجاهاتهم العقائدية، من خلال الحوار الإقذاعي، الواضدح الحجة و البراهين كون هذا الأخير نبّه على طرق الحجاج العقلية، ردّ على فرق الأمم ببراهين قوية و أدلة بيّنة، لاستمالتهم إلى قبول الحق و ترك ما عليه من باطل"، و من أجل ذلك ينصدب اهتمام القائمين بالإقناع والتأثير على أفضل السبل وأقلها كلفة ووقتا و جهدا في الوصول إلى تغيير اتجاهات الرأي العام، أو بناء اتجاهات جديدة، أو تعديلها أو لفت انتباه الجمهور نحو قضية معيّنة"1.

والم تن القرآدي يحفل به ذا الأسدلوب الذي تبدى به المواقف والوقائع ويزيل الظذون والشكوك والمجهولات في حياة هذا الإنسان الذي يسعى إلى البحث عن الاطمئنان والاستقرار والسعادة في الدنيا والأخرة.

### 1- مفهوم الإقناع لغة:

ورد عن الخليل بن أحمد الفراهدي قوله:" قنع يقنع قناعة، أي رضي بالقسم و هو قنع و هم مقنعون، و قوله تعالى:" القانع و المعتر"، فالقانع: السائل و المعتر، المعترض له من غير طلب، قال: و منهم شقى بالمعصية قانع"<sup>2</sup>.

و ذكر الجرجاني أن:" القناعة في اللغة: الرضا بالقسمة "".

و جاء في لسان العرب قوله:" قدع بالفتح يقدع قنوعا إذا سأل ...قدع يقدع قناعة بكسر الذون رضي... والإقناع رفع الرأس والنظر في ذل وخشوع ... والقناعة بالفتح: الرضا بالقسم . 4 نستنج أن مادة الاقناع تأتي على سبيل طلب الجواب أو الحق مع التذلل، بخلاف القناعة التي تعنى الرضى بهذا الجواب أو الحق من غير مناقشة .

#### اصطلاحا:

" والاقتناع بالشيء هو الرضا به، و يطلق على اعتراف الخصم بالشيء عند إقامة الحجة عليه، وهو على العموم إذعان نفسي لما يجد المرء من أدلة تسمح له بقدر من الرجدان والاحتمال كاف لتوجيه عمله، إلا أنه دون اليقين في دفنه"5.

<sup>2-</sup> الخليل أبن أحمد الفر اهدي ،كتاب العين، تحقيق: د. عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية، بيروت، 2003.

التعريفات دار الكتاب العربي ، ص 146.
 لسان العرب ، ج5، ص 329.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - جميل صليبا، المعجم الفلسفي ، دار الكتاب اللبناني، بيروت، 1403 هـ - 1982م، ج1، ص111.

وثمة فرق بين الإقداع و الاقتداع، ذكره الشيخ السبعاوي في قوله:" و الاقتداع مقابل للإقداع، لأنّ الإقداع إذعان نفسي مبذي على أدلة عقلية، على حين أنّ الإقداع يتضدمن السماح للمتكلم باستعمال الخيال و العاطفة في حمل الخصم على التسليم بالشيء.. "1.

ويرى محمد عبد الرحمن عيسوي أنّ الإقناع عبارة عن حالة ميل الشخص المتأثر بالمؤثر من خلال ما يمليه من خطابات و إيحاءات مع ما عليه من رتبة مرموقة في المجتمع فهو يقول:" إنّ الفرد يميل إلى الإقداع بالإيداءات الذي يعتقد أنّه ا تصدر من الأشخاص ذوي المكاذة الاجتماعية البراقة".2

وجاء في تعريف آخر أنه:" عملية إيصدال الأفكار و الاتجاهات و القيم و المعلومات إمّا إيداءا أو تصريحا عبر مراحل معيّنة، و في ظل حضور شروط موضوعية و ذاتية مساعدة وعن طريق عملية الاتصال"3.

من خلال هاته التعاريف تبيّن أنّ الإقناع عبارة عن ميل نفسي للشيء و الرضى به، بعد سماع الشخص البراهين و الحجج و مشاهدته لها، و بالتالي ينقاد و يذعن، لما اقتدع به لكن مادة قدع لم ترد في القرآن الكريم و لكن ورد ما يدل على معانيها و هي كلمة الرضى ومن تلك المواضيع قوله تعالى: " فلنولينك قبلة ترضاها"، فالإقناع يعنى الحب و الميل إلى الحب، جاء في تفسير هاته الآية "عن ابن عباس رضي الله عنه: كان أول ما نسخ من القرآن الكريم القبلة و ذلك أنّ الرسول صلى الله عليه و سلم لمّا هاجر إلى المدينة ، و كان أكثر أهلها اليهود فأمره الله أن يستقبل بيت المقدس، ففرحت اليهود فاستقبلها الرسول صلى الله عليه و سلم "4.

بضعة عشر شهرا، و كان يحب قبلة إدراهيم فكان يدعوا إلى الله و ينظر إلى السماء فأنزل الله قوله تعالى: " فولوا وجوهكم شطره" و الإقداع يأتي بمعنى الاطمئذان للشيء و الرضى به إذا علم حاله، قال تعالى: ( .... وَٱمْرَأَتَانِ مِمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ ٱلشُّهَدَآءِ... ) ه، أي " من تعرفوا عدالتهن و المناه المن

يطمئن القلب إليهن"7.

<sup>1 -</sup> الشيخ طه عبد الرحمن السبعاوي، أساليب الإقناع الاجتماعي في المنظور الإسلامي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1426 هـ - 2005 م، ص15. 2 - عبد الرحمن عيسوي، دراسات في علم النفس الاجتماعي، بيروت، دار النهضة العربية، 1974م، ص 19.

<sup>3 -</sup> الإقناع الاجتماعي خلفيته النظرية و اليته العملية، ص 17.

أ - تفسير القرآن العظيم ج1 ص183.
 - ينظر المصدر نفسه ج1 ، 223.

<sup>5 -</sup> ينظر المصدر نفسه ج1 ،صر 6 - سورة البقرة ، الآية 282.

<sup>7 -</sup> عبد الله بن أحمد النسفي، مدارك التنزيل وحقائق التأويل، طبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده ، القاهرة ، ج1 ص140.

ويأتي بمعنى الاتفاق على الشيء و الرضا به بعد التشاور، قال تعالى: ( .... فَإِنْ أَرَادَا فِصَالاً عَن تَرَاضٍ مِّنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا....) ، جاء في تفسير ابن كثير: " أي فإن اتفق والد الطفل على فطامه قبل الحولين، و رأيا في ذلك مصدلحة له، و تشاورا في ذلك و أجمعا عليه، فلا جناح عليهما في ذلك. "2.

## 2- أقسام الإقناع: ينقسم الإقناع بحسب وسائله إلى قسمين:

أ/ الإقتاع الجدلي، ب/ الإقتاع غير الجدلي، و هذان القسمان ذكر هما الشيخ محمد السبعاوي في قوله:" فأما الإقتاع الجدلي فآلته غالبا هي: اللسان، و هو ما ذراه في المناقشات و المجادلات والحوار وما إلى ذلك...و قد تكون بغير لسان كما في التجربة العلمية و كما هو الأمر مع الوسائل الحديثة من شريط الفيديو والتصوير السينمائي وعرض الحقائق التي تخاطب العقول بالبصر لا باللسان.

بقي الإقناع غير الجدلي هذا القسم غالبا ما تكون آلته الإقناعية غير اللسان، فقد تكون عبر الصحف و المجلات و إعلانات الدعاية في وسائل الإعلام، وقد تكون بالهدية أحيانا وأحيانا بالصحبة و المرافقة، أو اللفت الحسن، وكل ذلك لا يعتمد اعتمادا كليا على اللسان، إلا أن ذلك لا يعنى درجة الإهمال لأهم آلة في البشرية و أخطرها وأعمها وهي اللسان إذ عن طريقه يكون التفاهم بين الأفراد و المجتمعات... "3.

والقسم الأول هو الذي استعمله الأنبياء والرسل مع أقوامهم، في سبيل إظهار الحق و استمالة الذاس إليه، بصورة جدلية إقناعية، تتبنى الحوار ألتأثيري الصادر من الذات الإلهية العالم بمكنوناته هذا المخلوق المعاند و الجاحد لما جاءت به الرسل عليهم السلام.

و لكن متى يكون للجدل الإقناعي أثر و قابلية، كان لزاما في أيّ خطاب من هذا الذوع أن يرتكز على علمية و موضوعية وواقعية.

### 3- أسس الخطاب الإقناعي:

هناك مجموعة من الأسس التي تقوم عليها عملية الإقناع، نوردها كما يلي:

<sup>1 -</sup> سورة البقرة، الآية 233.

<sup>2 -</sup> تفسير القرآن العظيم ،ج1،ص328.

<sup>3 -</sup> أساليب الإقناع في المنظور الإسلامي ص19.

1- صياغة الرسالة الواضحة: أي وضوح الهدف من الرسالة، و عدم الغموض في المضمون، مع مراعاة قابلية المستمع للاستيعاب.

2- التفاعل مع الآخرين و إقامة الصلات معهم: و هذا ما يسمى بعملية الإدماج الاجتماعي المبنية على التفاعل مع الآخر، و محاورته بالحجة و البرهان و إقامة روابط التواصدل، حتى يكون امتداد للمنهج الدعوي، و هذا ما نتلمسه في سيرة المصطفى صلى الله عليه و سلم.

3- الموضوعية: أي يجب على المبلغ أن يتجنب التحيّز و الأحكام المسبقة المنبعثة من التحيزات القبلية أو المذهبية أو العرفية...الخ.

4- التخطيط الجيّد لعملية الإقداع: و يكون من خلال وضع الشيء في موضعه المناسب له كاختيار الزمان و المكان و حال الشخص المخاطب.

5- حساسية إرجاع الأثر: بحيث يكون المخاطب على حذر من ردة الفعل سلبية تهدم كل ما بذاه كونه لم يراع حساسية المخاطب و انخفاض الحساسية لإرجاع الأثر يحوّل التأثير و التواصل الاجتماعي إلى حوار فردي لا تفاعل فيه.

6- حسن استجابة المستمع للرسالة الإقناعية.

7- ابتعاد المستمع عن الأحكام المسبّقة و الخلفية التصويرية حول المرسل.

8- مكان المرسل الاجتماعية.

9- مصداقية المرسل العملية. 1

#### 4- مادة الإقناع:

إنّ الخطاب الإسلامي ذو الصيغة الإقناعية، أبلغ مادة جمعت بين الأسس التي ينبني عليها الخطاب الإقناعي ألتأثيري و مادته التي يستمد منها هاته الصدفة المميزة عن باقي الخطابات الأخرى، وإليك هذه المادة باختصار:

أ/ القرآن الكريم: و هو الدستور و المعجزة الخالدة، الذي أبهر العلماء و المصلحون، كونه وحي منزل من ربّ العالمين، الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه و لا من خلفه، كتاب علم و قراءة.

"لقد كانت القراءة أبدا مشروعا حواريا ، يواصل جدليته في سبيل امتلاك القناعات الذي ستأطر الحياة وتوجه صيرورتها على ضوء العقل والحقيقة"2

<sup>-</sup> ينظر د مصطفى حجازي، الاتصال الفعال في العلاقات الإنسانية و الإدارة بيروت المركز العربي للتطوير الإداري، ط 1982 ، ص 164.

<sup>2 -</sup> الخطاب القرآني مقاربة توصيفية لجمالية السرد الإعجازي ص182.

ب/السنة النبوية المطهرة: إن الاعتراف بالقرآن يستلزم الاعتراف بالحديث النبوي الشريف، كون هذا الأخير جاء بيادا، وتفسيرا لهذا الوحي المبين، قال تعالى: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَن ٱلْهُوَىٰ ﴿ إِنّ

إِلَّاهُوَ وَحَى يُوحَىٰ ﷺ أَ ، وجاء في الحديث الشريف أن رسول الله صدلى الله عليه وسدلم قال لعبد

الله بن عمرو الذي كان يكتب كل شيء يقوله النبي صلى الله عليه و سلم: " اكتب فو الذي نفسى بيده ما خرج منى إلا الحق "<sup>2</sup>.

ج/ سديرة السدلف الصدالح: ونعذي بها ما ورد عن الصدحابة رضدوان الله عليهم الذين أكرموا بصحبة الرسول صلى الله عليه وسلم ، وعن الذين اتبعوه بإحسان ، الذين تميزوا بخصائص لم تجتمع في غيرهم:

1 – عاصروا التشريع وعايشوه، فعلموا مواقع التنزيل و ورود الأدلة على الوقائع والأحوال.

2- و لأن خطاب الشارع متوجه إليهم في الأصل ، وهم المرادون به قبل غيرهم.

3- إن النصوص من الكتاب و السنة الدالة على فضلهم و علو قدر هم قد تواترت.

4- ولأن الله عز و جل قد جعل لهم الإمامة في الدين لمن بعدهم، وأثني عليهم و على من تبعهم وسلك سبيلهم

5- و لأنهم ذاجون من الضد لال ، بعيدون عن مواطن الزلل و التهلكة ، فقد شهد رب البرية بعدالتهم من فوق سبع سماوات

6- والأنهم خير القرون كما وصف الرسول صلى الله عليه وسلم.

د/التجارب: ويقصد بها ، ذلك العلم الحاصدل بالتجربة الشخصية ، كمن علم بنفع السواك لفمه أكثر من غيره ، أو بمضرة التلفاز والنظر إليه لما نهاه طبيب العيون من النظر إليه ، أو كأن يتجذب الشخص استعمال مادة كيماوية لأن أخاه أصديب بمرض جلدي ، والقرآن الكريم حث الإنسان في كثير من مواضعه على الاعتبار والاستفادة من تجارب الآخرين ، مثل قوله تعالى : (

أ - سورة النجم الآية 4،3

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ينظر تفسير القرآن العظيم ج4، ص282.

# لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِإَنْ إِلا ٱلْأَلْبَبِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَك وَلَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيّهِ

# وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدَّى وَرَحْمَةً لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

**٥/الحقائق العلمية:** هي تلك المادة الذي تثبت بالمادة العلمية القطعية ، وصدار من المسلم بها ، والمنكر ذو جهل مركب، خاصة ما وافق منها نصوص القرآن الكريم وإشارته الاعجازية العلمية كإثبات أن الإنسان يخلق من ماء الرجل والمرآة ويمر بأطوار عديدة حتى تكتمل أعضاءه في رحم أمه .

و/ الأعراف والعادات و التقاليد التي لا تعارض وحيا و لا عقلا: ويراعى في ذلك حكم الغالب والأكثر على المغلوب والأقل من حيث الزمن والعدد والظرف ذلك أن لكل قوم عاداتهم وأعرافهم يخالفون فيها غيرهم، شريطة أن لا يخالف النصوص القرآنية و النبوية والعقول الصحيحة والأذواق السليمة.

### 5- أساليب الإقناع العملية:

لم يقتصر أسلوب القرآن الكريم في مخاطبته ومحاورته على الأساليب التي تخاطب العقل فقط، بل استعمل مع هذا الإنسان الأساليب الإقناعية العملية، ومنها: خوارق العادات، المعجزة، الاستدراج، الترغيب والترهيب، والقصدة، وهذا لما لها من تأثير كبير، في إقناع هذا الإنسان وإلزامه الحجة الواضحة، ودفع كبريائه وعناده، وغرس فيه الطمأنينة والاستقرار.

ألخوارق العادات: الأمر الخارق في اللغة ، مأخوذ من مادة خرق وهي من انخرق من الشيء وبان منه ، يقال شاة خرقاء ، أي مثقوبة الأذن ، وتأتي مادة خرق بمعنى الدهش، يقال أصابه خرق وبرق <sup>3</sup>، وجاء في المصباح المنير: "ومنه قيل خرق الرجل خرقا من باب تعب أيضا اذا دهش من حياء أو خوف فهو خرق. "<sup>4</sup>

في الاصطلاح: يعرفها الشيخ علاء الدين بقوله: "تعني تلك الظواهر الجارية خارج حدود الإمكان البشري عقلا، أو هي تلك الأمور التي تجري خلاف السنن الكونية المعهودة "5.

<sup>ً -</sup> سورة يوسف الآية 111 .

<sup>2 -</sup> ينظر أساليب الإقناع في المنظور الإسلامي ص21.

<sup>3 -</sup> ينظر لسان العرب ج 11، ص360.

<sup>-</sup> المصباح المنير للفيومي،ج1،ص167.

الشيخ علاء الدين ، كتاب ماهو التصوف ، دار العربية بغداد 1409ه/1988م، ص 159.

ولما كانت المعجزة داخلة في هذا التعريف ارتأينا التركيز عليها كونها أداة قوية في إقناع المخاطبين إلا من أبي الجحود ،وفضل الكفر على الإيمان.

1- المعجزة: في اللغة تأتى بمعنى الضعف، تقول عجز عن الأمر، إذا قصر عنه، المعجزة مأخوذة من العجز المقابل للقدرة 1.، وجاء في المصباح المنير: "عجز عن الشيء عجزا من باب ضرب ومعجزة بالهاء وحذفها مع كل وجه وفتح الجيم وكسرها ضعف عنه،وعجز عجزا من باب تعب..."<sup>2</sup>

وفي الاصطلاح عرفها الجرجاني بقوله: "المعجزة أمر خارق للعادة، داع إلى الخير والسعادة، مقرون بدعوى النبوة ، قصد به إظهار صدق من ادعى أنه رسول من الله". $^{3}$ 

## 2- أثر المعجزة في النفس البشرية:

أردنا أن نمذل في هذا العنصر ، بالمعجزة الخالدة ، الذي لا تزول و لا تنقطع مادامت الدنيا، والحركة الحياتية، فهو معجزة روحية صالحة لكل زمان ومكان ، ثابتة في أصولها لا تتغير، لا تندثر، كما وقع لمعجزات الأنبياء ، الذين سبقوا الرسول صلى الله عليه وسلم في أمر الدعوة، فقد ثبت في القرآن أن معجزات هؤلاء الأنبياء حسية تشاهد، لها أثر في نفوس من حضرها، فعلى سبيل المثال معجزة موسى عليه السلام في تحديه لسحرة فرعون، فقد كان لمعجزته عليه السلام والمتمثلة في اليد و العصا أثر عظيم في دخول الكثير من بذي إسرائيل في الإسلام، فانبهروا بما جاء به موسى ، وعلموا أنه مرسل من ربه بالحق فقد جاء في تفسير ابن كثير لقوله تعالى:

( فَأُوْجَسَ فِي نَفْسِهِ عِيفَةً مُّوسَىٰ ﴿ ﴿ ) 4 أَن موسى عليه السلام "أوحى إليه الله في الساعة الراهنة

أن ألق ما في يميذك يعني عصداك ، فإذا هي تلقف ما صدنعوا و ذلك أنها صدارت تنيذا عظيما هائلاً ذا قوائم و عنق و رأس و أضراس ، فجعلت تتبع تلك الحبال و العصمي حتى لم تبق منها شديئا إلا تلقفته وابتلعته، والسحرة والناس ينظرون إلى ذلك عيانا جهرة نهارا صحوة، فقامت المعجزة واتضح البرهان ، وقع الحق وبطل السحر، ولهذا قال الله تعالى: ( وَأَلْق مَا فِي يَمِينِكَ تَلْقَف

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - لسان العرب ج5، ص369 مادة (عجز)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المصباح المنير، ج2، ص393 <sup>3</sup> - كتاب التعريفات، ص 176.

<sup>4 -</sup> سورة طه الآية 67.

# مَا صَنَعُواْ اللَّهُ عَلَيْهُ سَلِحِرْ ۖ وَلَا يُفْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَتَىٰ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّ

الباطل وأتباعه، "وبزوال هاته الطريقة يتاح للمقهورين من المؤمنين أن يرثوا الأرض، وأن يتبوءوا منها المكان الذي اختاره الله لهم، على الندو الذي شاء" 3 ، وقس على ذلك باقى المعجزات الحسية مثل ناقة صالح عليه السلام وإنزال مائدة من السماء لنبينا عيسي عليه السلام، وجعل الذار بردا وسلاما على سيدنا إبراهيم عليه السلام، وانشقاق البحر لسيدنا موسى عليه السلام ...الخ.

"إذا كانت خوارق العادات من المعجزات لها ذلك الأثر الفعال في إقداع الناس فان خاتم الأنبياء والمرسلين صلى الله عليه وسلم قد أعطى من المعجزات الكثير الذي آمن بها ولا زال يؤمن بها أفواج وأفواج ، إلا أن أعظم معجزاته صلى الله عليه وسلم هي القرآن الكريم ...."4

## 3- تأثير القرآن وإعجازه:

من المعلوم أن القرآن الكريم هو المعجزة الدالة على صدق خاتم الأنبياء و المرسلين صدلى الله عليه وسلم قد تميزت كما ذكرنا أنفا عن غيرها من المعجزات كونها باقية ثابتة حتى يرث الله الأرض ومن عليها أما باقي المعجزات فقد انقضدت بانقضداء وقتها فمعجزة الرسول صدلي الله عليه وسلم لا تدرك بالحس بل بالدراسة والفحص و النظر فقد جاء في صحيح مسلم قوله عليه الصلاة والسلام: "ما من نبي إلا أوتي من الآيات ما مثله آمن عليه البشر، وإنما الذي أوتيته وحيا إلى فأنا أرجو أن أكون أكثر هم تابعا"5.

وقد ذكر السيوطي سبب مجيء المعجزات للأقوام السابقين خاصة بذي إسرائيل حسية، وكون معجزة الرسول صلى الله عليه وسلم عقلية فقال: "وأكثر معجزات بني إسرائيل كانت حسية لبلادتهم وقلة بصير تهم، وأكثر معجز إت هاته الأمة عقلية لفرط ذكائهم وكمال أفهامهم ، لأن هاته الشريعة لما كانت باقية على صفحات الدهر إلى يوم القيامة خصت بالمعجزة العقلية الباقية ليراها ذوو البصائر...."6

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - سورة طه الآية 69.

<sup>2 -</sup> تفسير ابن كثير ج3 ص 190 . 3 - الخطاب القرآني ، ص 168.

<sup>4 -</sup> أساليب الإقناع في المنظور الإسلامي ص 98-99.

<sup>5 -</sup> أخرجه مسلم في صحيحه،كتاب الإيمان،باب وجوب الإيمان برسالة محمد ج2 ص160،دار الكتب العلمية، بيروت 1415ه/1995م، ط1.

<sup>6 -</sup> الإتقان في علوم القرآن ، ج1 ص116.

وقد اختلفت أنظار أهل البلاغة و اللغة الذين درسوا أسلوب الإعجاز سر الإعجاز ، فقد ذكرها السيوطي في الإتقان بالتفصيل و ذهب في الأخير إلى ما اختاره هو فقال: "وقد قلت في إعجاز القرآن وجها ذهب الناس وهو صنيعه في القلوب و تأثيره في النفوس فإنك لا تسمع كلاما غير القرآن منظوما و لا منشورا إذا قرع السمع خلص له إلى القلب من اللذة ،والحلاوة في حال ذوي الروعة و المهابة حال آخر ما يخلص منه إليه قال تعالى: ( لَوْ أَنزَلْنَا هَنذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَىٰ جَبَلِ

لَّرَأَيْتَهُ وَخَشِعًا مُّتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ ۚ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَالُ نَضْرِهُمَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ١٠

وقال: ( ٱللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَكِيثِ كِتَلِّنا مُّتَشَبِهَا مَّثَانِيَ تَقْشَعِرُّ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَهُّمْ ...) وقال: ( ٱللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَكِيثِ كِتَلّبًا مُّتَشَبِهًا مَّثَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَهُّمْ ...) واللَّهُ

لقد أثر القرآن الكريم تأثرا خارقا سواء في نفوس أعدائه أو في نفوس أوليائه، لكونه تميز بخصائص وأساليب تخالف المعهود من كلام العرب وأشعارهم و بلاغتهم ، مما ترك ذلك الأثر الفعال في إقناع الكثير منهم ، حتى تصدوا له ليدل دلالة واضحة على نجاحه، وأنه تنزيل من رب العالمين ، وفي هذا الصدد قال عبد العظيم الزر قاني: "و معنى هذا أن القرآن بلغ في تأثيره ونجاحه مبلغا خرق به العادة في كل ما عرف من كتب الله و الناس ، و خرج عن المعهود في سنن الله من التأثير النافع بالكلام وغير الكلام وبيان ذلك أن الإصدلاح العام الذي جاء به القرآن والانقلاب العالمي الذي تركه هذا الكتاب ما حدث و ما لم يكن ليحدث في أي عهد من عهود التاريخ قديمه و حديثه إلا على أساس من الإيمان العميق القائم على وجدان قوي، بحيث يكون له من السلطان القاهر على النفوس ، والحكم النافذ على العواطف والميول ما يصد الناس عن نهجهم الأول في عقائدهم التي توارثوها، وعبادتهم التي ألفوها، وأخلاقهم التي نشأوا عليها، وعاداتهم التي امتزجت بدمائهم... 4.

وبعد هذا، لابد لذا من التنبيه على أن ما أسلفناه من ذكره في خاصية التأثير والإعجاز القرآني، إنّما كان على سبيل الاختصار والاقتصار بدلالة الإشارة، فهو من باب تحصيل حاصل، فالقرآن الكريم وما حواه من أسلوب مميّز وخارق لازال ولا يزال يكشف في كل عصر عن سر

<sup>1 -</sup> سورة الحشر الآية 21.

<sup>2 -</sup> سورة الزمر الآية 23.

<sup>3 -</sup> الإتقان في علوم القرآن ، ج2 ، ص 121.

<sup>4 -</sup> الشيخ محمد عبد العظيم الزر قاني ، مناهل العرفان في علوم القرآن، دار الحديث القاهرة،1422ه/2001م، ج2، ص342.

من أسراره؛ لأنّ مصدرية هذا النص مصدرية لا إنسية "فالنص القرآني بحكم طابعه الإلهي يتأتى إلى حد كبير عن أن يضاء بعدة إجراءات وضعية فهو منزول تنتظمه هيئة خطابية امتازت بسداوق استثنائي بين النظمية والأدائية"، فكان القرآن بذلك الأسلوب المعجز الرفيع، سبب ازدهار وإظهار خير أمة أخرجت للناس بما امتازت به من قوّة البيان وفصاحة اللسان، وغزارة المعرفة المستقاة من هذا القرآن العظيم الذي أثر في هذه الأمة نفسيا ومعرفيا بسبب ما ملكه من سر الفصاحة، يقول مصطفى صادق الرافعي: "ولولا أنّ القرآن الكريم ملك سرّ الفصاحة وجاءهم منها بما لا قيل لهم برده، ولا حيلة لهم معه، مما يشبه على التمام أساليب الاستهواء في علم النفس، فاستبد بإرادتهم، وغلب على طابعهم، وحال بينهم وبين ما نزعوا إليه من خلافه، حتى انقلبت قلوبهم عليه و هم يجهدون في نقضها واستقاموا لدعوته و هم يبالغون في رفضها..." 2.

لغة: جاء في المصدباح المنير: "... ودرّجته إلى الأمر تدريجا فتدرّج واستدرجته أخذته قليلا قليلا"3. يدل هذا التعريف على أن حصول المطلوب يكون بالانتقال الجزئي للخصدم من رتبة أو طبقة على أخرى والمعنى اللغوي هنا لا يختلف عن المعنى في التعريف الاصطلاحي.

اصطلاحا: عرقه الجرجاني بقوله: "هو أن تكون بعيدا عن رحمة الله تعالى وقريبا إلى العقاب تدريجا وأن يجعل الله تعالى العبد مقبول الحاجة وقتا مؤقتا إلى أقصى عمره للابتذال بالبلاء والعذاب". وقيل الإهانة بالنظر إلى المال والدنو إلى عذاب الله بالإمهار قليلا قليلا، وأن يرفه الشيطان درجة إلى مكان عال ثم يسقط من ذلك المكان حتى يهلك هلاكا، وأن يقرب الله العبد إلى العذاب والشدة بالبلاء في يوم الحساب"4.

وعرّفه الشيخ محمد السبعاوي: "إذ هو الأمر الخارق الصدادر عن شخص غير مقارن لدعوى النبوة ولا يتصف بالإيمان أو العمل الصالح"5.

1/التدرج في التشريع: لقد انتهج القرآن الكريم طريقة عجيبة، في إصدلاح الفرد والمجتمع، على صدفة حكيمة توصدل الخلق إلى اتباع الحق والركون إليه والاطمئذان به، وهذا الإصدلاح كان شاملا لمناحى الحياة مما يدل دلالة واضحة على أنه تنزيل من حكيم حميد.

<sup>1 -</sup> الخطاب القرآني ، ص5.

<sup>.</sup> 2- مصطفى الصادق الرافعي ،إعجاز القرآن والبلاغة النبوية ، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة التاسعة، طبع 1973.1393. ص 159، ص 160.

<sup>3 –</sup> المصباح المنير، ج1، ص .191 4 - كتار الترينات المنير، ج1، ص

 $<sup>^{4}</sup>$  كتاب التوريفات للجرجاني، ص 23.  $^{5}$  أساليب الإقناع في المنظور الإسلامي، ص 104، ص 105.

وقد ذكر الشيخ عبد العظيم الزرقاني السر في ذلك حين قال: "ولا ريب أن وضع التشريع على هذا الوجه، فيه متسع للجميع وفيه إغراء للنفوس الضعيفة، أن تتشرف باعتداق الإسدلام ولو في أدنى درجة من درجاته، حتى إذا أنست به وذاقت حلاوته تدرجت في مدارج الرقي، فمن إيمان إلى إسلام إلى أداء ركن إلى أداء فرض إلى أداء مندوب مؤكد إلى أداء مندوب غير مؤكد، ومن ترك نفاق إلى ترك شرك وكفر إلى ترك كبيرة، إلى ترك صغيرة..."1.

ومن أبرز الملاحظات التي تدل على التدرج في الأحكام هو التقسيم الذي أنزل به القرآن من الناحية الزمنية والمكانية، فلقد قسم القرآن إلى مكي ومدني، ولكل مرحلة مميزاتها، فالمكي ما نزل بمكة ولو بعد الهجرة والمدني ما نزل بالمدينة والميزة الثانية أن المكي ما وقع خطابا لأهل مكة والمدني ما وقع خطابا لأهل المدينة فمثال الأول قوله تعالى: (يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ.....)2، ومثال الثاني: "يا أيها الذين آمنوا"، لأن الكفر كان غالبا على مكة فخوطبوا بـ "يا أيها الناس"، بعكس أهل المدينة الذي كان الغالب عليهم الإيمان فخوطبوا بـ (يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ.....)3.

لقد تميزت السور المكية باستهدافها للدعوة إلى هذا الدين الجديد وإبراز حقائقه، والتذكير بطاعة الله ورسوله، وتمهيد لها سيفصدل في المدينة من الفرائض والواجبات والدعوة إلى الإحسان والعمل الصالح للفوز بالجنة والنجاة من النار، وتوضيح شؤون الغيب بينما تميزت السور المدنية وهي المرحلة التالية للمرحلة المكية بتركيزها على الأحكام والتشريعات التي تنظم المجتمع الإسلامي.

وهذه بعض النتائج تبيّن الحكمة في تشريع الأحكام بالتدرج:

إن الدارس لأسباب النزول وسير التشريع الإسلامي يرى من مظاهر هذا التدرج الكثير، وحسبك أن يبتدئ الأمر في بداية الدعوة، تقرير عقيدة التوحيد مدّة زمنية قدرت بعشر سنوات ثم جاء بعدها فرض الصلوات الخمس بعد البعثة، ثم تعاقبت باقي العبادات بعضها تلو بعض، ثم جاء تشريع المعاملات بعد الهجرة.

## 2/بعض النماذج على الاستدراج:

<sup>2-</sup>البقرة، الآية21

<sup>3 -</sup> البقرة الآية 153

أ). التدرج في التحدي: لقد سلك القرآن الكريم في تحديه للمعارضين، طريقة مقصورة على طلب المعارضة بمثل القرآن، ثم بعشر سور ثم بسورة وفي الأخير بالاستحالة المؤبدة، وإليك هاته الآيات: "قال الله تعالى: "قل لئن اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن لا يأتون بمثله ولو كان بعضهم لبعض ظهيرا"1.

وجاء في كتاب الإتقان للسيوطي عند تفسيره لقوله تعالى: (قُل لَّيِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنُّ عَلَى

أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَدَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ، وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا عَلَى اللهُ عَلَهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

الفصحاء، وقد كانوا أحرص شيء على إطفاء نوره وإخفاء أمره فلو كان في مقدرتهم معارضته لعدلوا إليها قطعا للحجة ولم ينقل عن أحد منهم أنه حدّث نفسه بشيء من ذلك ولأرائه بل عدلوا إلى العناد تارة وإلى الاستهزاء تارة أخرى، فتارة قالوا سحر وتارة قالوا شعر وتارة قالوا أساطير الأولين كل ذلك من التحير والانقطاع ثم رضوا بتحكيم السيف في أعناقهم وسبي ذراريهم وحرمهم واستباحة أموالهم، وقد كانوا آنف شيء وأشده حمية، فلو علموا أن الإتيان بمثله في قدرتهم لبادروا إليه لأنه كان أهون عليهم".

ثم ذكر قصة الوليد بن المغيرة لما جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقرأ عليه القرآن فكأنه رق له فبلغ ذلك أبا جهل فأتاه فقال يا عم إن قومك يريدون أن يجمعوا لك مالا ليعطوكه لئلا تأتي محمد التعرض لما قاله، قال: علمت قريش أني من أكثرها مالا قال فقل فيه قولا يبلغ قومك أنك كاره له قال وماذا أقول فو الله ما يشبه الذي تقول شيئا من هذا ووالله إن لقوله الذي يقول حلاوة وإن عليه لطلاوة وإنه لمثمر أعلاه، معذق أسفله وإنه ليعلو ولا يُعلى عليه وإنه ليحطم ما تحته، قال لا يرضى عنك قومك حتى تقول فيه قال فدعني حتى أفكر فلما فكر قال هذا سحر يؤثر بأثره عن غيره 4.

<sup>1 -</sup> الإتقان في علوم القرآن، ج1، ص 8-9، ومناهل العرفان، ص 165، وص 166.

<sup>2 -</sup> الإسراء الآية 88

<sup>3 -</sup> الإتقان في علوم القرآن، ج2، ص 117.

<sup>4-</sup> المصدر نفسه، ج2، ص 117.

ثم تحد لهم بعشر سور منه جوابا على قولهم: قال تعالى: (أُمِّ يَقُولُونَ آفَتَرَنهُ ۖ قُلْ فَأْتُواْ بِعَشْرِ

سُورٍ مِثْلهِ، مُفْتَرَيَاتٍ وَآدْعُواْ مَنِ آسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ ٱللهِ إِن كُنتُمْ صَدقِينَ ﴿ )1. ثم نذ زل معهم في

التحدي على أن يأتوا بسورة مثله، قال تعالى: ( وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ

مِّن مِّثْلِهِ، وَآدْعُواْ شُهَدَآءَكُم مِّن دُونِ آللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ ) ، ثم حكم عليهم بالدنحالة الإندان

بمد ل الله رآن في قوله تع الى: ( فَإِن لَّمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَٱتَّقُواْ ٱلنَّارَ ٱلَّتِي وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ ۗ

أُعِدَّتْ لِلْكَنفِرِينَ ﴾ ، فقطع لهم أنهم لن يفعلوا، وهي كلمة يستحيل أن تكون إلا من الله، ولا

يقولها عربي في العرب أبدا، وقد سمعوها واستقرت فيهم ودارت على الألسنة وعرفوا أنها تتنافى عنهم الدهر نفيا وتعجزهم آخر الأبد فما فعلوا ولا طمعوا قط أن يفعلوا"4.

ب التدرج في تحريم الخمر: لقد كان من نتائج تأثير القرآن في النفوس أن خضعت هذه الأخيرة لأحكامه، أو امر كانت أو مناهي، تتعلق بشرؤون دنياهم وأخراهم فتشبثوا بالعمل بها وتنفيذها، وتركوا ما يخالف تعاليم القرآن وهداياته، وبالتالي اتصدفوا باستقامة العقيدة والعبادة والأخلاق، وهذا النموذج يبين هذه الحقيقة. جاء في تفسير ابن كثير عند قوله تعالى:

( عَيْسَالُونَكَ ٱلْخَمْرِعَ ... وَٱلْمَيْسِرُ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَفِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِن نَّفْعِهِمَا "...) 5.

قال الإمام أحمد حدثنا خلف بن الوليد، حدثنا إسرائيل عن إسحاق عن أبي ميسرة، عن عمر أنه قال: لما نزل تحريم الخمر قال: اللهم بيّن لنا في الخمر بيانا شافيا. فنزلت هذه الآية التي في

<sup>1-</sup> سورة هود الآية 13

<sup>2-</sup> سورة البقرة الآية 23

<sup>3 -</sup> سورة البقرة الآية 24

<sup>4-</sup> إعجاز القرآن والبلاغة النبوية، ص 170.

<sup>5-</sup> سورة البقرة الأية 219.

البقرة (\* يَسْعَلُونَكَ عَنِ النِّحَمْرِ وَالمَيْسِرِ قُلُ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ اللهم البقرة (\* يَسْعَلُونَكَ عَنِ النَّحَمْرِ وَالمَيْسِرِ قُلُ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ اللهم بين لنا في الخمر بيانا شافيا، فنزلت الآية الذي في النساء (يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقْرَبُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنتُمْ بين لنا في الخمر بيانا شافيا، فنزلت الآية الذي في النساء (يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقْرَبُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنتُمْ مَنَا في الخمر بيانا شافيا، فنزلت الآية الذي في النساء (يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَقْرَبُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنتُمْ مَنَا في الخمر بيانا شافيا، فنزلت الآية عليه وسلم إذا أقام الصدلاة نادى: أن لا يقربن الصدلاة شكرَى) فكان منادي رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا أقام الصدلاة نادى: أن لا يقربن الصدلاة

سكران، فدعي عمر، فقرئت عليه فقال: اللهم بين لنا في الخمر بيانا شافيا، فنزلت الآية التي في سورة المائدة، فدعي عمر، فقرئت عليه فلما بلغ "فهل أنتم منتهون؟" قال عمر: انتهينا انتهينا ألى المائدة، فدعي عمر، فقرئت عليه فلما بلغ "فهل أنتم منتهون؟" قال عمر: انتهينا انتهينا ألى المائدة، فدعي عمر، فقرئت عليه فلما بلغ "فهل أنتم منتهون؟" قال عمر: انتهينا انتهينا ألى المائدة، فدعي عمر، فقرئت عليه فلما بلغ "فهل أنتم منتهون؟" قال عمر: انتهينا انتهينا ألى المائدة، فدعي عمر، فقرئت عليه فقال: اللهم بين المائدة الما

فالذاظر في القرآن الكريم، أذه يقدر الطبيعة الإنسانية من جانب استعداداتها وقدراتها وإدراكاتها، لأن من العسير تغيير المألوف الذي تداوله العرب من أب إلى جد، والذي في نفس الوقت يحتاج إلى تقنيات صحيحة مناسبة، فلقد روي كما هو ملاحظ في النموذج الجانب النفسي الاجتماعي، فهذا من الإعجاز الذي يحمل رسالة جديدة لحياة جديدة، فهو لم يأت بطريقة مفاجئة، حتى يصطدم برد فعل المدعوين الذي ربما يكون عنيفا، يروي الإمام البخاري عن عائشة رضدي الله عنها أنها قالت: "إنما ذرل أول ما ذرل من القرآن سورة من مفصدل فيها ذكر الجنة والذار حتى إذا تاب الناس إلى الإسلام نزل الحلال والحرام ولو نزل أول شيء لا تشربوا الخمر لقالوا: لا ندع الخمر ولو نزل لا تزنوا لقالوا: لا ندع الزنا"4.

## ج- التدرج في تشريع القتال:

من الواضد ح أن قريشا قد اضطهدت المؤمنين الموجودين، حتى فتذوهم عن دينهم، وأخرجوهم من بلادهم، فمنهم من عدّب، ومنهم من قتل، ومنهم من غرّب، ومنهم من فرّ إلى البلاد المجاورة كالحبشة، ومنهم من هاجر إلى المدينة، فكان المسلمون في حال من الضعف، مما يعني أنهم لا يستطيعون إقامة شريعة الله وتحقيق الأهداف الملقاة على عاتقهم، إلا أن الله تعالى أذزل آيات قرآنية منجمة بحسب الأزمنة والحوادث الطارئة، تناسب المقام، تتمثل في تشريع القتال، ولكن مر بمراحل لحكم تشريعية، وفي هذا الصدد يقول محمد عبد العظيم الزرقاني: "لم يشرع الجهاد دفاعا في صدر الإسدلام على الرغم من أن الأذى كان يصب على المسلمين من أعدائهم صبا، بل كان الله يأمر بالعفو والصفح، ومن ذلك قوله سبحانه وتعالى في سورة البقرة:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - سورة البقرة، الآية 219.

 <sup>2 -</sup> سورة النساء،الآية 43.

<sup>3-</sup> تفسير القرآن العظيم لابن كثير، ج1، ص 295.

<sup>4-</sup> أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب فضائل القرآن، ياب تأليف القرآن، رقم 4707 ، المكتبة الثقافية، بيروت (ب ت ط) ج8، ص 318، ص 319.

(وَدَّ كَثِيرٌ مِّن عِندِ أَهْلِ ٱلْكِتَنبِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِّن بَعْدِ إِيمَنِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِّن عِندِ أَنفُسِهِم مِّن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ

لَهُمُ ٱلْحَقُّ فَٱعْفُواْ وَٱصْفَحُواْ حَتَىٰ يَأْتِيَ ٱللَّهُ بِأَمْرِهِ مَ ۖ إِنَّ ٱللّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿

لهم بالعفو والصفح حتى يأتي الله بأمره فيهم من القتال، ويتضمن ذلك النهي عن القتال حتى يأتي أمر الله، ثم شرع القتال دفاعا في السنة الثانية من الهجرة، بقوله تعالى في سورة الحج: "أذن للذين يقاتلون بأنهم ظلموا وإن الله على نصرهم لقدير الذين أخرجوا من ديارهم بغير حق إلا أن يقولوا ربنا الله ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لهدمت صوامع وبيع وصلوات ومساجد يذكر فيها اسم الله كثيرا ولينصرن الله من ينصره، إن الله لقوي عزيز الذين إن مكناهم في الأرض أقاموا الصلاة وآتوا الزكاة، وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر ولله عاقبة الأمور "2 ثم حض الله عليه حضا شديدا في آخر الأمر، فنزلت سورة براءة وهي من آخر ما ذزل من القرآن. وفيها قوله سبحانه: "وقاتلوا المشركين كافة كما يقاتلونكم كافة"2"3. وفي تشريع الجهاد بالتدريج حكمة بالغة الأهمية على العدل والإحسان وحسن التصرف في دعوة الناس إلى هذا الدين قال الشاطبي: "وفي هذه المدة كان الإنذار يترادف، والصراط يستوي بالنسبة إلى كل وجهة وإلى كل محتاج إليه، وحين أبى من الدخول في الإسلام بعد عشر سنين أو أكثر بدؤوا بالتغليظ بالدعاء، فشرع وحين أبى من الدوم يبق أيضا، حكمة بالغة وترتيبا يقتضيه العدل والإحسان حتى إذا كمل الدين، ودخل الناس فيه أفواجا ولم يبق لقائل ما يقول قبض الله نبيّه إليه وقد بانت الحجة، ووضحت المحجة، واشتد أس الدين، وقوي عضده بأنصار الله، فلله الحمد كثيرا على ذلك"4.

والخلاصة أن القرآن الكريم استعمل أسلوب التدرج مع العرب لأجل أن ينقلهم من حياة الفوضى والتلف إلى حياة النظام والتقيد بالمعايير التي لابد منها في المجتمع الصالح، ولا يخفى كذلك الحكمة في نزوله منجما، وهذا لاعتبارات تربوية حقيقية، ذلك لأنه يهدف إلى ميلاد دين وظهور حضارة، وفي هذا الصدد قال مصطفى الصادق الرافعي: "أنزل القرآن منجما في بضع وعشرين سنة، فربما نزلت الآية المفردة، وربما نزلت آيات عدة إلى عشر، كما صحح عن أهل الحديث فيما انتهى إليهم من طرق الرواية، وذلك بحسب الحاجة التي تكون سببا في النزول،

1- سورة البقرة، الآية 109.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سورة التوبة ، الآية 36.

<sup>3 -</sup> مناهلُ العرُّفان في علوم القرآن، ج1 ، ص 90.

<sup>283.</sup> ص  $\bar{3}$  - الموافقات في أصول الشريعة، ج $\bar{5}$ ، ص  $^{4}$ 

وليثبت به فؤاد النبي صلى الله عليه وسلم، فإن آياته كالزلازل الروحية، ثم ليكون ذلك أشد على العرب وأبلغ الحجة عليهم وأظهر لوجهه إعجازه وأدعى لأن يجري أمره في مناقلاتهم ويثبت في ألسنتهم ويتسلسل به القول"1.

## 3/ أسلوب الترغيب والترهيب:

تطلعنا الدراسات والبحوث المعاصرة أن الأساليب التحفيزية من الطرق الأكثر استعمالا، ليس في ميدان التعاليم فقط، وإنما في حياتنا اليومية وهذا ما جعل الأمم تسن تشريعات وقوانين وقواعد لمحاولة وضع نظام اجتماعي تربوي معين، يساعد على تهذيب سلوك الناس.

وفي نصوص القرآن نجد هذا الأسلوب² بارزا بشكل كبير نجده يعرض الجزاء والعقاب بكيفية تهز النفس البشرية، وتضعها أمام خيارين، الهداية التي تكون نهايتها الفلاح والفوز بالجنة، أو الكفر وعاقبته جهنم، لهذا نلاحظ في القرآن الكريم المزج بين الأسلوبين حتى تكون النفس البشرية في اعتدال. وفي هذا الشأن قال الشاطبي: "ومن هنا يتصور للعباد أن يكونوا دائرين بين الخوف والرجاء، لأن حقيقة الإيم ان دائرة بينهم ا. وقد دل على ذلاك الكتاب العزيز على الخصوص فقال: "إن الذين هم من خشية ربهم مشفقون"-إلى قوله تعالى: "والذين يؤتون ما آتوا وقلوبهم وجلة أنهم إلى ربهم راجعون" (المؤمنون 75-60)، وقال: "إن الذين آمنوا والذين هاجروا وجاهدوا في سبيل الله أولئك يرجون رحمة الله" (البقرة 218) وقال: "أولئك الذين يدعون يبتغون إلى ربهم الوسيلة أيهم أقرب ويرجون رحمته ويخافون عذابه" (الإسراء 57).

## 1. أسلوب الترغيب:

أ - التعريف اللغوي بكلمة الترغيب: جاء في كتاب العين: "أنه لوهوب لكل رغيبة أي مرغوب فيها، وجمعها رَغَائب..." وجاء في المصباح المنير: "رغبت في الشيء و(رغبته) يتع دى بنفسه وأيضه ا إذا أردته (رَغَب ا) بف تح الغين وسد كونها و(رَغْبَى) بف تح الراء وضمها (رَغْبَاء) بالفتح والمد و(رَغِبْتُ) عنه اذا لم ترده و (الرَّغِيبَة) العطاء الكثير "5، وقد وردت كلمة الترغيب في مواضع من القرآن الكريم، منها قوله تعالى: ( وَمَن يَرْغَبُ عَن مِّلَةً

<sup>&</sup>lt;sup>1-</sup> إعجاز القرآن والبلاغة النبوية، ص 39.

<sup>2-</sup> يُنظر د إدريس أوهنا، أسلوب الحوار في القرآن الكريم الموضوعات و المناهج و الخصائص،ط 1، 1426ه/2005 م، دار أبي رقراق، المملكة المغربية، ص 132 و ما بعدها.

<sup>&</sup>lt;sup>3-</sup> الموافقات في أصول الشريعة، دار الكتب العلمية، بيروت، ج3، ص 273.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>\_ كتاب العين ، ج2، ص 133.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - المصباح المنير ، ج1 ، ص 231

إِبْرَاهِا إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَهُ و أَ...) وقوله تعالى على لسان آزر: ( قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهَتِي يَتَإِبْرَاهِيمُ

...)2، وقوله تعالى: ( فَإِذَا فَرَغْتَ فَٱنصَبْ ﴿ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَٱرْغَب ﴿ )3.

ب- أقسام الترغيب: والترغيب ينقسم إلى قسمين: 4

1- الترغيب المادي: يشمل ما تشتهيه النفس البشرية من محسوسات مرغوبا فيها، كالأموال والنساء، والأولاد، والذهب والفضدة، وهذه من الوسائل المحفزة للإنسان لإقامة الحق والخير والعدل، ولقد وردت الكثير من نصوص الكتاب والسنة تحوي هذا الذوع من الترغيب، فعلى سبيل المثال، لا الحصر:

## أ القرآن الكريم:

الترغيب المادي الدنيوي والأخروي:

1) قول ٩ تع الى: (مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُۥ حَيَوٰةً طَيِّبَةً ۖ وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ

أُجْرَهُم بِأُحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ ]5.

2) قوله تعالى: (وَأُصِّحَكُ ٱلْيَمِينِ مَآ أُصِّحَكُ ٱلْيَمِينِ ﴿ فِي سِدْرٍ مَّخْضُودٍ ﴿ وَطَلْحٍ مَّنضُودٍ ﴿ وَظِلٍّ

مَّمْدُودِ ﴿ وَمَآءِ مَّسْكُوبِ ﴿ وَفَكِكَهَةٍ كَثِيرَةٍ لَّا ﴿ مَقْطُوعَةٍ وَلَا مَمْنُوعَةٍ ﴿ وَفُرُشٍ مِّرْفُوعَةٍ ﴾.

<sup>ب)</sup> السنّة المطهّرة: ومن أمثلة الترغيب المادي الدنيوي والأخروي في السنة ما يلي:

1/ قوله عليه الصلاة والسلام: "يا عبد الله بن قيس، أو يا أبا موسى أو لا أدلك على كنز من كذوز الجنة؟ قال: بلى. قال: "لا حول و لا قوة إلا بالله"7.

<sup>ُ –</sup> سورة البقرة الآية 130.

<sup>2</sup>\_ سورة مريم الأية 46.

<sup>3 -</sup> سُورة الأنشراح الآية 7، 8.

<sup>&#</sup>x27; - ينظر أساليب الإقناع في المنظور الإسلامي، ص 111، وما بعدها.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ـ سُورة النحل الآية 97.

<sup>6</sup>\_ سوّرة الواقعة الأية 27-34.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- أخرَجه البخاري في صحيحه،كتاب المغازي، باب غزوة خيبر، رقم 3883، ج8، ص 156، ص 157.

2/ و قوله صلى الله عليه و سلم:" إنّ الله زوى لي الأرض فرأيت مشارقها و مغاربها و سيبلغ ملك أمتى ما زوى لى منها."1

## 2- الترغيب المعنوي:

هو تلك الأهداف التي تستخدم الوسائل المادية و المحسوسة وسيلة للوصدول إليها كالسعادة والراحة، و محبة الآخرين و كسب ثقتهم، و هي لدى المؤمنين غايات نبيلة، سامية تتجلى في رؤية الله يوم القيامة و مرافقة النبي صلى الله عليه و سلم في الجنة، و إليك أمثلة على الترغيب المعنوي الدنيوي و الأخروي:

1- القرآن: قال تعالى: ( وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا ٱلشَّخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ هُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِي ٱرْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَهُم مِّنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا يَعْبُدُونَنِي ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِي ٱرْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَهُم مِّنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا يَعْبُدُونَنِي السَّتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمِكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِي اللهَ اللهُ اللهُو

و قوله تعالى: ( ﴿ لِّلَّذِينَ أَحْسَنُواْ ٱلْخُسْنَىٰ وَزِيَادَةٌ أَ....) 3

2- السنة: عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: قال: الله عز وجل "" أعددت لعبادي الصد الحين ما لا عين رأت و لا أذن سمعت و لا خطر على فلب بشر"، و قرأوا إن شئتم: (فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّآ أُخْفِي لَهُم مِّن قُرَّةٍ أَعْيُنٍ جَزَآءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ عَلَيُ الله على عن الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه عنه الله عنه الله

#### 2/ أسلوب الترهيب:

<sup>1 -</sup> أخرجه أبو داود في سننه، كذاب الفتن، باب ذكر الفتن ودلائلها، رقم 3710 ، دار الجيل جبل بيروت، 1412هـ - 1992م، (ب.ت.ط) مج4، ص262.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سورة النور، 55.

<sup>3 -</sup> سورة يونس، 26.

<sup>4 -</sup> السحدة،17

<sup>· -</sup> صحيح البخاري، كتاب بدء الخلق، باب في صفة الجنة وأنها مخلوقة، رقم 3005،ج 9، ص184 – 185، ـ

أ- تعريف الترهيب: جاء في لسان العرب و أما الترهيب فهو:" من رَهِبَ - بالكسر - يَرهَبُ رَهِبَ الكسر - يَرهَبُ رَهَبَة، و رَهُبًا - بالضم -

و رَهَباً بالتحريك أي: خَافَ، و رَهبَ الشيء رَهبًا و رُهبَة خَافَهُ..."1

و جاء في المصباح المنير:" رَهَبَ: رَهَبًا مِنْ باب نعت خاف و الإسم الرَّهْبُ فهو راهب من الله و الله مَرْهُوبْ، و الأصل مَرْهُوبْ عقابه"<sup>2</sup>، و جاء في كتاب العين: " رَهَبَتْ الشيء أرْهَبَهُ رَهَبًا ورُهْبَة أي خفته".<sup>3</sup>

ب- أقسام الترهيب: وهذا القسم على نوعين<sup>4</sup>: لا يختلف الترهيب عن صنوه، الترغيب من حيث أنه يشمل: الترهيب المادي و الترهيب المعنوي، و إليك أمثلة النوع الأول:

1- الترهيب المادي: و من أمثلة الترهيب المادي الدنيوي في الكتاب الكريم مايلي:

قوله تعالى: ( ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَٱجْلِدُواْ كُلَّ وَحِدٍ مِّنْهُمَا مِائَةَ جَلْدَةٍ ۖ وَلَا تَأْخُذْكُر بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ

تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَلْيَشْهَدُ عَذَابَهُمَا طَآبِفَةٌ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَقُولُه تَعَالَى: ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ

وَٱلسَّارِقَةُ فَٱقْطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا جَزَآءً بِمَا كَسَبَا نَكَالاً مِّنَ ٱللهِ ۗ وَٱللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

## - و من أمثلة الترهيب المادي والأخروي:

ما ذكرته سورة الواقعة من حال أصحاب الشمال و ما أعد لهم من عذاب قال تعالى: ( وَأَصْحَابُ الشَّمَالِ مَا أَصْحَابُ الشَّمَالِ فَي سَمُومِ وَحَمِيمِ فَي وَظِلٍّ مِّن يَحَمُّومِ فَلَا بَارِدٍ وَلَا كَرِيمٍ فَي إِنَّهُمْ كَانُواْ قَبْلَ ذَالِكَ مُتْرَفِينَ فَي وَكَانُواْ يُصِرُّونَ عَلَى الْحِنثِ الْعَظِيمِ فَي ) 7. و من أمثلة الترهيب المادي المعنوي في الدنيا و الآخرة:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - لسان العرب ، مادة (رهب) ج1، ص436.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المصباح المنير، ج1، ص 241.

<sup>3 -</sup> كتاب العين، ص 1.

<sup>4 -</sup> أساليب الإقناع في المنظور الإسلامي، ص119 وما بعدها.

<sup>5 -</sup> سورة النور، الآية 2.

<sup>6 -</sup> سورة المائدة، الآية 38.

<sup>7 -</sup> سورة الواقعة، الآية 41 – 46.

قوله تعالى: ( وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ ، جَهَنَّمُ خَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ ٱللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ ، وَأَعَدَّ لَهُ ، عَذَابًا

## عَظِيمًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ

#### - أمثلة الترهيب المادي المعنوي:

قصة ما عز الغامدية في حد الزنا، وحد القذف و السكر و الردة كقوله صلى الله عليه و سلم:" من

بدل دينه فاقتلوه"<sup>2</sup>، هذا في إقامة حد الردّة، أما حد شرب الخمر فقد جاء عن عليّ رضي الله عنه لما جلد الوليد بن عقبة أربعين، ثم قال:" جلد رسول الله صدلى الله عليه و سلم أربعين و أبو بكر أربعين، و عمر ثمانين و كل سنة و هذا أحب إليّ"<sup>3</sup>.

### 2- الترهيب المعنوي:

و من أمثلة الترهيب المعنوي في الدنيا و الآخرة:

## أ/ في القرآن الكريم:

1/ قوله تعالى: ( وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَخَشُرُهُ لِيَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ أَعْمَىٰ ٢٠

فهذه الآية فيها وعيد لمن خالف أو امر ربه، وما أذرل على الرسل فأعرض عنه وتناساه ، فلا طمأنينة له في الدنيا ولا انشراح إضافة إلى أنه يحشر في جهنم أعمى البصر والبصيرة. 5 كما نيذً كر فيها آسمه وسَعَىٰ في خَرَابِهَا ۚ أُوْلَتِهاكَ مَا كَانَ ١٤ و قوله تعالى: ( وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن مَّنَعَ مَسَاجِدَ ٱللهِ أَن يُذْكر فِيها ٱسْمُهُ وسَعَىٰ في خَرَابِهَا ۖ أُوْلَتِهاكَ مَا كَانَ

لَهُمْ أَن يَدْخُلُوهَاۤ إِلَّا خَآيِفِيرَ ۚ لَهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا خِزْيٌ وَلَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهِ فَ ي الآيه ةَ

<sup>1 -</sup> سورة النساء، الآية 93.

<sup>2 -</sup> أخرجه البخاري، كتاب الجهاد والسير، باب لا يعذب بعذاب الله، رقم 2794، ج9، ص26.

<sup>3 -</sup> أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الحدود ، باب حد الخمر ، رقم 9أ2أ3، ج11، ص 179 – 182.

<sup>4-</sup> سورة طه، الآية 124.

<sup>5 -</sup> تفسير القرآن العظيم، ج3، ص 202، 203.

<sup>6 -</sup> سورة البقرة، الآية 114.

وعيد للمشركين الذين منعوا يوم الحديبية دخول الرسول صدلى الله عليه وسلم وأصدحابه إلى مكة. 1 فاستحقوا بذلك الخزي في الدنيا وعذاب جهنم في الآخرة و بئس المصير.

### ب/ في السنة:

1- عن أبي بكر رضدي الله عده عن النبي صدلى الله عليه و سلم قال:" الذي تفوته صدلاة العصر فكأنما وتر أهله و ماله"<sup>2</sup>.

2- و عن أم المؤمنين عائشة رضدي الله عنها قال رسول الله صدلى الله عليه و سلم:" الرحم معلقة بالعرش تقول من وصلني وصله الله و من قطعني قطعه الله"3.

وهكذا نجد أنّ كتاب الله عندما يذكر صدفات السطوة و الانتقام إلا و يذكر الإنسان بجانبها بصفات الرحمة و الغفران، و ما يذكر و عيد أهل الذار و إلا و يذكر في مقابله ما وعد به أهل الجنة، وهذا لأجل أن يحافظ الأمر على توازنه، فلا يميل إلى الانحلال و لا إلى التشدد بل بهذا الأسلوب القرآني الرائع يبقى هذا الإنسان و سطا بينهما، يقول الشاطبي: " و هذا عن الجملة، فإن غلب عليه طرف الانحديد في عليه طرف التجديد والاحتياط فجانب الرجاء إليه أقرب..."4.

### د/أسلوب القصص:

تمثل القصة بصفة عامة و القصة التاريخية على الخصوص من الأساليب التربوية المشوقة في العملية التعليمية، فالدرس و العبرة يمكن أن تأخذ طريقها للمتعلم بطريقة سهلة ومباشرة عن طريق استرداد القصدص، المناسبة و التي تكون لها الوقع النافذ في أذهان وقلوب المتلقي لها والقرآن الكريم نجده قد استخدم في كثير من صوره قصصا، هذه القصدص التاريخية الواقعية الحسنة و التي عاشتها أقوام سبقت الوحي..

و قد ذكره السيوطي من بين العلوم التي استنبطت من القرآن الكريم حيث قال:" و تلمحت طائفة ما فيه من قصيص القرون السالفة و الأمم الخالية ونقلوا أخبار هم ودونوا آثار هم ووقائعهم حتى ذكروا بدء الدنيا و أول الأشياء و سموا ذلك بالتاريخ و القصيص..."<sup>5</sup>.

<sup>1 -</sup> ينظر تفسير القرآن العظيم ص181.

<sup>2 -</sup> صحيح المسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب التغليظ في تفويت صلاة العصر، رقم 991، ج5، ص 106.

<sup>3 -</sup> صحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب صلة الرحم وتحريم قطيعتها، رقم 4635، ج16، ص 92.

<sup>4 -</sup> الموافقات في أصول الشريعة، ج3، ص 273.

<sup>5 -</sup> الإتقان في علوم القرآن، ج2، ص 273.

#### 1- مفهوم القصص:

لغة: جاء في كذاب المصدباح المندر للفدومي أنّ القصدص من: " قصرَصدتُه (قصرًا)، من باب قتل قطعته و (قصرَيْتُهُ)، بالتثقيل مبالغة و الأصل (قصرَصنته) فاجتمع ثلاثة أمثال فأبدل من إحداها ياءا للتخفيف و قيل (قصَيْتُ)، الظفر و نحوه و هو القلم، و(قصَصدْتُ)، الخبر (قصمًا)، من باب قدل أيضا، حدثت به على وجهه و الإسم (القِصنص)"1.

و في الاصطلاح عرّفه الدكتور عشراتي:" القصّ فعل إنساني تعبيري يمسح حدثا واقعيا أو متخيلا، يجسم من خلاله و بواسطة القول ( الملفوظ أو المكتوب)، عيّنة لواقعة من وقائع الحياة بأسلوب تصريحي أو تلميحي (رمزي)، بفنية بسيطة خطية في مديط واقعي، أو بطرح تجنيدي يخرج عن منطق العليّة و يتمسرح في جدلية مكانية زمنية أسطورية"2.

### 2- أغراض القصة القرآنية:

القصص القرآني لم يكن سردا تاريخيا فقط، و إنها جاء سبكه و عظا و إرشادا و تبشيرا وإنذارا، ثم هو في سياق إيراد القصدص عبر للتذكير و التنديد، و التسالية و التطمين و الموعظة وحكاية مواقف الكفار، و عنادهم و حجاجهم، و يمكن تحديد أغراض القصة في مايلي:

أ/ إثبات الوحى و الرسالة، فمن المعروف أنّ النبي صلى الله عليه و سلم لم يكن كاتبا و لا مؤرخا و قارئا، فجاءت هاته القصص في القرآن تعالج قصص الأنبياء و المرسلين بدقة وإسهاب.

ب/ بيان أنّ الدين كله موحد من عذد الله من عهد نوح إلى عهد محمد عليهما الصدلاة و السدلام والله واحد ربّ الجميع.

ج/ أنّ الدين كله موحد فضد لل على أنه كله من عند إله واحد: وتبعا لهذا كانت القصدص ترد مجتمعة كذلك

د/ أنّ وسائل الأنبياء في دعوة موحدة، و أنّ استقبال قومهم لهم متشابه، و تبعا لهذا كانت ترد قصص لكثير من الأنبياء مجتمعة أيضا، مكررة فيها طريقة الدعوة، على ندو ما جاء في سورة هود.

هـ / بيان الأصل المشترك بين دين محمد و دين إبراهيم بصفة خاصة،ثم أديان بني إسرائيل بصفة عامة، و إبراز هذا الإتصال أشدّ من الإتصال العام بين جميع الأديان، و تكررت الإشارة إلى هذا في قصص إبراهيم و موسى و عيسى.

 <sup>1 -</sup> المصباح المنير، ج2، ص 505.
 2 - الخطاب القرآني مقارنة توصيفية لجمالية السرد الإعجازي، ص 65.

ر/ بيان أنّ الله ينصر أنبياءه في النهاية و يهلك المكذبين.

ز/و من أغراضها كذلك الإيمان بالتبشير و التحذير أي الوعد و الوعيد.

س/ بيان نعمة الله على أنبياءه و رسله و أصفياءه.

ك/ تحذير بنى آدم من غواية الشيطان لهم و بيان عداوته لهم، إلى يوم القيامة 1.

## 3- المنهج القصصي في القرآن الكريم:

لقد بيّن الدكتور رمضان البوطي المنهج الدقيق الذي يرتكز عليه القصص القرآني، حيث قال: "للقرآن منهج دقيق في ذلك يمكن أن يلخص في مايلي:

أولا: لا يسوق القرآن من القصمة إلا ما يتعلق بالغرض الذي سيقت القصمة من أجله، كي تظل الصلة متينة بينهما و بين المناسبة الداعية إلى ذكرها، بحيث تبعث القصة فيها الأهمية وتمدها بالحركة و الحياة من أجل هذا لا تكاد تجد القرآن يسرد حوادث القصة سردا تاريخيا، تبعا لسلسلة الوقائع و الأحداث إذ من أنّ ذلك أن تبتعد القصة بالقارئ عن المناسبة و الغرض الأصلى الذين ذكرت بصدديهما.

ثانيا: إقدام النصائح و العضات في ثنايا القصدة: و يهدف المنهج التربوي من ذلك إلى أن لا يندمج القارئ مع القصة، و ينصرف إليها بكل تفكيره، فيطول به العهد و ينسى المساق الأصلى للقصمة، و تلك هي أفة الاستعانة بالقصة في التربية و التهذيب..."2

كما أنّ المنهج القصصدي في القرآن الكريم يضدفي عليه خاصدية أخرى تتمثل في فكر التصوير الفني ذي الألوان المتلفة، و هذا عليه رأى السيد قطب فقد قال:" إنّ هذا التصوير في مشاهد القصدة ألوان: لون يبدو في قوة العرض و الإحياء، و لون يبدو في تخييل العواطف والانفعالات، و لون يبدو في رسم الشخصيات، و ليست هذه الألوان منفصلة، و لكن أحدها يبرز في بعض المواقف ويظهر على اللونين الآخرين، فيسمى باسمه، أمّا الحق فإنّ هذه اللمسات الفنية كلها تبدو افي مشاهد القصص جميعا"<sup>3</sup>.

هذا المنهج المستعمل في الدعوة يستمد قواعده من ضرورة وحقيقة ارتباط الإنسان بتاريخ ٥ الطويل، قال تعالى: ( خَنْ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَاۤ أُوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ هَنذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن

<sup>1 -</sup> ينظر التصوير الفني في القرآن الكريم، من صفحة 145 - 154.

<sup>2 -</sup> د. رمضان البوطي، منهج تربوي فريد، دار الشهاب للطباعة و النشر، باتنة، الجزائر، ص 51 – 52، (ب.ت.ط). 3 - التصوير الفني في القرآن الكريم، سيد قطب، ص 190.

كُنتَ مِن قَبْلِهِ - لَمِنَ ٱلْغَنفِلِينَ ﴿ ) أَ، و قال تعالى: ( كَذَالِكَ نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ مَا قَدْ سَبَقَ وَقَدْ ءَاتَيْنَكَ

مِن لَّدُنَّا ذِكْرًا ﴿ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

## 4- هدف القصة القرآنية التربوي و الاعتباري:

لقد استهدف القرآن الكريم في حديثه عن قصدص الأمم السالفة و رجالها من أنبياء ومصدلحين وجبابرة و مفسدين و في ذلك كله إتعاض و اعتبار و تذكير بالضوابط الأخلاقية والاجتماعية، قال سليمان عشراتي في هذا المجال:" و لما كانت القصدة القرآنية معطى تربوي، تحسيسي، جاهز مرنا لها قبلية الحضور، أو الاستدعاء في كلّ حين، و قابلية التبلور على العديد من الصور، و السياقات، كانت تخريجاتها السياقية القرآنية تتنوع بتنوع المواقف و المسافات فهي قد تأتي مفصدلة أو مختزلة، مسترسلة، أو موقعة، مشهدية، أو روائية مفردة أو مدرجة ضدمن سلسلة قصصدية مسوقة لاستعراض أحداث رسل، و مصائر غابرة،أو مؤجلة لغاية اعتبارية، تنسجم مع أدبية التبليغ القرآن".

والمنهج القرآني بعمومه و شموله لجميع الأساليب يقوم على أسس تربوية نابعة عن تربية الله لعباده و توجيههم إلى صراطهم المستقيم، قال تعالى: (إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ ....) .

قال محمد الغزالي:" و قد قص القرآن الكريم علينا أهم أحداث الماضين، و سواء كانت القصص مفردة أو مكررة، فهي في السياق القرآني أداة تربوية، و مصدر توجيه و وعظ، يدعم الفرد والجماعة"<sup>5</sup>، و قال في موضع قال:" و التربية الصدحيحة تقوم على وعي عام بغايات الوجود، ثم على وعي مفصل بمعالم الكمال الذي أسهب الدين في شرحها، و استفاضت أنباؤها في الكتاب والسنة..."<sup>6</sup>.

إلا أنّ هذا المنهج التربوي يقوم على أسس كما ذكرنا آنفا، ذكرها الدكتور البوطي قال:" إنّ الأسس التالية:

<sup>1 -</sup> سورة يوسف، الآية 3.

<sup>2 -</sup> سورة طه، الآية 99.

<sup>3-</sup> الخطاب القرآني، مقاربة توصيفية لجمالية السرد الإعجازي، ص 69.

<sup>4-</sup> سورة الإسراء، الآية 09.

<sup>5 -</sup> محمد الغزالي ، المحاور الخمسة في القرآن الكريم، دار الهدى للطباعة و النشر، عين مليلة، الجزائر، ص 108.

<sup>6 -</sup> المرجع نفسه، ص 194.

- 1 المحاكمة العقلية.
- 2 العبرة و التاريخ.
- 3 الإثارة الوجدانية.

وجميع ما قد تراه في القرآن الكريم من الأساليب التربوية – على اختلافها – إنّما ينبثق عن واحد من هذه الأسس الثلاثة و يدور على محوره، و يسر وفق مقتضياته". 1

والخلاصة أنّ العملية الإقناعية بأساليبها المختلفة تعد وسيلة ناجحة في التعامل مع الآخرين خاصة في مجال الدعوة إلى الله تعالى، ممّا يستلزم الحرص الشديد على إتقان هاته الأساليب بطريقة صحيحة مبنية على المنهج الذي رسمّه كتاب الله و سنة نبيه صلى الله عليه و سلم حتى لا يزيغ مستعملها و يقع في الخطأ هذا من جهة، و من جهة أخرى أنّه يحرص على دراسدة أحوال ونفسيات الأشخاص المدعويين، و ظروف حياتهم، ومستوى ثقافتهم، و طاقة استيعابهم، حتى ينجح في دخول الناس إلى الإسلام أفواجا.

<sup>1 -</sup> منهج تربوي فريد، ص19.

لقد كان البحث في دلالة الألفاظ من أهم ما لفت أنظار الباحثين واللغوبين العرب،وأثار اهتمامهم في المراحل المبكرة ،غير أن بحثهم في الدلالة كان على نحو متداخل في العلوم الدينية كعلم التفسير والقراءات، وغريب القرآن، وغريب الحديث ،ولغات القرآن، والوجوه والنظائر وغيرها من العلوم الدينية ،اوكان ضمن اهتمامات لغوية أخرى، صنيعهم في معاجم المعاني، ومعاجم الألفاظ،فكان بحثهم في معاني المفردات والتراكيب ودلالاتها وسيلة لا غاية، ولذلك لم يكن لعلم الدلالة استقلاله الخاص بالتسمية والمصطلح والمفهوم، والمعيار والمؤلفات والباحثين 1 وعلى الرغم من دلك مازال البحث مستمرا في هدا العلم و لم تستقر بعد أصوله، ومناهجه، لتعدد الأراء حوله،واختلاف الباحثين في مضمونه وموضوعه،و علم الدلالة أو دراسة المعنى موضوع أساسي من موضوعات علم اللغة،ويبقى البحث اللغوي من خلال المختصين فيه يسعى إلى الولوج في ماهية المعنى لحل ألغازه واستحضار مفهومه الذي يعتبر من المنظور اللغوى وسيلة إنتاج الكلام من خلال الأصوات، وعلم الصرف، ومرورا بالدراسة التركيبية للكلمة أو الجملة وفهم السياق دون التخلي عن الإمداد الاصطلاحي والمعجمي لايشك أحد في أن من أهم ما يميز الدلالة هو اهتمامها بتدليل الظواهر، وتحليل مستوياتها المتعددة في محاولة لإيراد الروابط المتحكمة بها،وهدا ما يجعل من الدلالة طريقا ليس سهل الولوج "لكونها إدراكا يدور حول نفسه"<sup>2</sup> ولكن على الرغم من ذلك كله،فإن بذور الدراسات الدلالية تناثرت في تراثنا العربي الإسلامي بكثرة، كما أن أفكار علم الدلالة قد أشير إليها في طوايا البحث اللغوى عند العرب المسلمين في مرحلة مبكرة إبان قيام الحركة العلمية الناشطة حول القرآن الكريم الذي نزل بلغة العرب المثالية،فارتبطت به ارتباطا وثيقا،ولما كان القرآن كتاب العرب المسلمين الأول الذي يفصل لهم أمور دينهم ودنياهم، تعين عليهم قرآته وفهمه،وحين عرضوا لذلك استوقفهم بعض الألفاظ الغامضة،فمست الحاجة إلى تفسيره تفسيرا بزيل غامضه

فكثرت الحاجة إلى معرفة المفردات ومعانيها، فزادت عناية العلماء بها تلبية لتلك الحاجة، فالتفوا إلى أثارهم الأدبية التي تحمل في طياتها ألفاظ العربية، وتراكيبها وطرائقها في التعبير بعدما جمعوها، وراحوا يستنبطون منها ما يحتاجون إليه في فهم كتابهم العزيز، وهكذا قامت حلقات العلم التي غرست في تربتها بذور الدرس اللغوي 3 ويجد الناظر في

- د. فايز الداية ، علم الدلالة العربي ، دار الفكر دمشق 1985 ص21-22.

مازن الوعر، دارسات لسانية تطبيقية، دار طلاس، ط1 ، سنة 1989 م، ص 154 .  $^2$  - مازن الوعر، دارسات لسانية و تراثنا العربي، ، مجلة الغيصل عدد 274 سنة 1999 ص 60.

الجهود الدلالية لعلماءذا أنهم قدموا تعريفا لهدا العلم وبيّنوا مضدمونه ،وموضدوعه،وعدّدوا أن واع الدلالية لعلماءذا أنهم قدموا عن الوح دات الدلالية وعن أقسد امها الأساسية وأن واع المعنى،يقول إبراهيم السمرّائي "اهتم الأقدمون بمسألة اللفظ والمعنى وتضد افر على هدا الموضوع جهات كثيرة من المعينين بعلوم شتّى، وبهذا اختلف نظرهم في هده المسألة و مردد لك أنّ كلّ طائفة من هؤلاء تنظر إلى المسألة نظرا خاصا يميله عليها الاختصاص العلمي"1. وقبل خوض غمار الأثر الدلالي في الحوار القرآني كنماذج تطبيقية لابد أنّ نوطئ لمفهوم الدلالة في المعجم والاصطلاح العربي.

المبحث الأول: مفهوم الدلالة واتجاهاتها:

## 1- مفهوم الدلالة:

أورد فير روز آبادى لفظ ة "دل" في قاموسه و التي تعذي في منظ وره التسديد يقول: "... الدالة ما تدل به على حميمك، و دله عليه دلالة، و دلولة فاندل: سدده إليه و قد دلت تدل و الدال كالهدي " و أورد ابن المنظور في معجمه لسان العرب لفظة دلل و قال: " الدليل ما يستدل به والدليل الدال، و قد دله على الطريق يدله دلالة ( بفتح الدال أو كسرها أو ضمها...) وأنشد أبو عبيد " إنى امرئ بالطرق ذو الدلالات " و الدليل و الدليل الذي يدلك "د.

وأعقب كلامه بقول سيبويه و قول علي كرم الله وجهه اللذين تضمنا مادة دل "(قال سيبويه: و الدليل علمه بالدلالة و رسوخه فيها)، و حديث (عليّ كرم الله وجهه:" و يخرجون من عنده أدلة)، أي الصحابة و هو جمع دليل أي بما قد علموا فيدلون عليه الناس، يعني يخرجون من عنده فقهاء فجعلوا أنفسهم أدلة" و أكد الزبيدي في معجمه ما ذهب إليه ابن منظور و فيروز آبادي بقوله:" و امرأة ذات دل أي شكل تدل به" و ينقل عن الأزهري في كتابه " التهذيب"، قوله: " دللت بهذا الطريق دلالة عرفته، دللت به أدل دلالة، ثم إنّ المراد بالتسديد إرادة الطريق دل عليه و دلولة، فإن دل على الطريق سدد إليه، أنشد ابن الأعرابي:

" مَا لَكَ يَا أَعُورُ لَا تَندَلُ \* وَ كَيفَ يَندَلُ امرُؤُ وَعُتُولُ"6

والدلالة في اصطلاح أهل الميزان و الأصول والعربية والمناظرة "كون الشيء بحالة يلزم من العلم به العلم بشيء آخر...و الشيء الأول يسمى دالا و الشيء الآخر يسمى مدلولا"1.

<sup>-</sup> إبراهيم السمرائي، التطور اللغوي ، دار الأندلس ط3 سنة 1983 بيروت ص41

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - فيروز أبادي ، قاموس المحيط، دار العلم بيروت (ب ت ط) ج3 ص377.

<sup>3 -</sup> ابن منظور، ج2 ص 407.

 $<sup>^{5}</sup>$  - زبيدي، تاج العروس من جواهر القاموس ، دار مكتبة الحياة بيروت ج 7 ص 324-325.  $^{6}$  - المصدر نفسه، ج7، ص 325.

و خلاصة القول إن الدلالة لدى هؤلاء الدارسين تأتي على معان ، منها التسديد ، و تأتي تارة بمعنى الإرشاد على الطريق ، كما تأتي كذلك على سبيل العلم بالمعنى والتمكن فيه وكل هذه التعاريف تصب في قالب واحد و هو الكشف عن دلالة اللفظ.

#### 2- الاتجاهات الدلالية:

لقد كان للدارسين العرب أثر في بروز اتجاهات دلالية ناتجة عن غلبة التخصص عليهم فظهر ذلك على مستوى أبحاثهم و كتاباتهم، فكان من يغلب عليه الطابع البلاغي و الآخر اللغوي أو الأصولي.

أ – الاتجاه البلاغي: لما كان لعلم البلاغة أثر في إيجاد المعنى و ترسيخه " واستبراء غايته وامتلاخ الشبهة منه و أخذ الوجوه و المذاهب عن النفس من أجزائه التي يتألف منها بعد أن تستوفي على جهتها في الكلام استيفاء يقابل ما يمكن أن تشعر به النفس من هذه الأجزاء، حتى لا تصدف عنه و لا تجد لها مذهبا و لا وجها غير القصد إليه فيكون من ذلك الإلزام البياني الذي توحيه طبيعة المعنى البليغ و كان حتما مقضديا" 2. و رأينا أن نمثل لهذا الاتجاه ببعض أعلام الذين برزوا فيه و كانوا في طليعة الذين استحضروا الفكر الدلالي عند العرب القدامى مثل الجاحظ و عبد القاهر الجرجاني.

الجاحظ: و لد 159هـ و توفي 255 هـ لقد تعرض الجاحظ لعام الدلالة بالدراسة البيانية، و بين أنه هناك أشياء يدرك حكمها و عاقبتها و هذاك ما لا يدرك ماهيته و عاقبته بسبب الدليل من جهة الإستدلال به و عدم الاستدلال به و في هذا يقول:" و وجدنا كون العالم بما فيه حكمة، ووجدنا الحكمة على ضربين: شيء جعل حكمة و هو لا يعقل الحكمة و لا عاقبة الحكمة وشيء جعل حكمة و هو يعقل الحكمة و عاقبة الحكمة فاستوى بذاك الشيء العاقل في جهة الدلالة على أنه حكمة و اختلف من جهة أن أحدهما دليل لا يستدل و الآخر دليل يستدل فكل مستدل دليل وليس كل دليل مستدل فشارك كل حيوان سوى الانسان جميع الجماد في الدلالة وفي عدم الاستدلال واجتمع الانسان أن كان دليلا مستدلا ثم جعل للمستدل سبب يدل به على وجوه استدلاله ووجوه ما نتج له الاستدلال وسموا ذالك بياذا" في نستنج مما سبق إيماءة عارضة إلى الدلالة الظاهرة على المعنى الخفي و المعبر عنها بالبيان الذي عرفه في كتابه الموسوم بالبيان والتبيين على أنه " اسم جامع على كل شيء كشف لك قناع المعنى و هتك

<sup>ً -</sup> التهانوي ، كشاف اصطلاحات الفنون ، المكتبة الإسلامية خياط سنة 1966م بيروت ج2 ص486.

مصطفى صادق الرافعي ، تاريخ أدب العرب، دار الكتّاب العربي، سنة 2001 م، بيروت، ج2، ص 267.
 الجاحظ، الحيوان، دار الكتّاب العربي ط3 1388 هـ - 1966م بيروت ج1 ص 33.

الحجاب دون الضمير حتى يفضي السامع إلى حقيقته و يهجم على محصوله كائنا ما كان ذلك البيان و من أي جنس كان الدليل لأن مدار الأمر و الغاية التي إليها يجري القائل والسامع إنما هو الفهم والإفهام فبأي شيء بلغت الإفهام و أوضحت عن المعنى فذلك هو البيان في ذلك الموضع"1.

كما ميز الجاحظ بين اللفظ و المعنى فقال" اعلم - حفظك الله - أن حكم المعاني خلاف حكم الألفاظ لأن المعاني مبسوطة إلى غير غاية و ممتدة إلى غير نهاية و أسماء المعاني مقصورة معدودة و محصلة محدودة"2.

لقد أولى الجاحظ اهتماما بالغا بقضايا اللفظ، مما جعله صاحب موروث معرفي دلالي يرجع إليه في الجودة و التحصيل.

عبد القاهر الجرجاني: لقد ارتسم في ذهن عبد القاهر الجرجاني رؤى مختلفة كرفض الفصل بين اللفظ و المعنى لما بينهما من شدة التحام و بالتالي تبنى نظرية معاكسة تماما لاتجاه القديم سالكا مذهبا لغويا صدار ينعت بنظرية النظم التي يبين فيها أن المزية في الكلام ترجع إلى المعنى يقول عبد القاهر: "لا يتصور أن تعرف للفظ موضعا من غير أن نعرف معناه و لا أن تتوخى في الألفاظ من حيث هي ألفاظا ترتيبا و نظما و أنك تتوخى الترتيب في المعاني و تعمل الفكر هناك فإن تم لك ذلك أتبعتها الألفاظ و قفوت بها آثارا ، و إنك إذا فرغت من ترتيب المعاني في نفسك لم تحتج إلى أن تستأنف فكرا في ترتيب الألفاظ بل تجدها تترتب لك بحكم أنها خدم للمعاني و تابعة لها و لاحقة بها" في مؤيرى أن الطريق التركيبية للألفاظ تعتبر آلية ضمنية لا يمكن إقصائها من الحقل الدلالي فهذه الروافض الدلالية المعرفية التي تبرز من خلال الرمز الدال وفق أنساق ذهنية متخصصة جعلت من الدلالة " إثارة اللفظ للمعنى الذهني مرادفة للمعانى، لأن اللفظ بثير في ذهن السامع صورة الشيء و مفهومه لا الشيء ذاته و يكون الانتقال إلى الأشياء الحسية عن طريق هاته الصورة الذهنية إلى المفاهيم القائمة في عدور الناس و أذهانهم و أن هذه المعاني المتكونة في أذهان الذاس هي الجسر الموصل بين عالم الأسماء و عالم الأذهان" .

<sup>.</sup> الجاحظ ، البيان و التبيين ، دار الجيل، بيروت، ج1 ، ص76.

 $<sup>^{2}</sup>$  - المصدر نفسه، ص 75.  $^{3}$ 

<sup>3 -</sup> عبد القاهر الجرجاني ، دلائل الإعجاز ، دار الكتب العلمية، ط2، بيروت، ص 44.

<sup>4 -</sup> وليد محمد مراد، نظرية النظم و قيمتها العلمية في الدراسات اللغوية عند عبد القاهر الجرجاني، دار الفكر ، ط 1 سنة 1403 هـ - 1983 م، دمشق، ص 144

نستنتج أنّ الحقل الدلالي عند الجرجاني يرتكز على تعامل اللفظ و المعنى معا فلا يمكن تصور لفظ بدون معانى و لا العكس لأنّ هذا محال في اللغة على مبدأ التأثير و التأثر.

#### ب- الاتجاه اللغوي:

إنّ الكثير من المتوسمين باللغة من الدارسين العرب قد جودوا الكلام في جزء من جزئيات علم اللغة الحديث المتمثل في علم الدلالة بالتطرق إلى مضامينه التركيبية في شتى المجالات المعرفية و من أبرزهم ابن الجني في كتابه الخصائص فاستطرق في جملة منه إلى الألفاظ الذي تعنى العرب بتصليحها و تهذيبها و ليست المهمة قاصرة على هذا الجانب بل خدمة منهم للمعاني و تنويه بها و تشريف منها 1 ، و مما ألفيناه في مصنفه هذا مما يتعلق بالدلالة بصفة عامة و بنظام الألفاظ بالمعاني بصفة خاصة ثمانية أمور:

1- تصوير اللفظ على هيئة المعنى و قد أشار إلى هذا الخليل و سيبويه، قال الخليل: "كأنهم توهموا في صوت البازي تقطيعا قالوا صر و توهموا في صوت البازي تقطيعا قالوا صر صدر، و قال سيبويه في المصدادر التي جاءت على الفعلان إنها تأتي في الاضطراب والحركة ند و النق زان والغليان و الغثيان، فقالوا بتوالي حركات المثال توالي حركات الأفعال"2.

2- مقابلة الألفاظ بما يشاكل أصواتها من الأحداث كقولهم: "قضم في اليابس و خضم في الرطب، و ذلك لقوة القاف و ضعف الخاء فجعلوا الصوت الأقوى للفعل الأقوى و الصوت الأضعف للفعل الأضعف"<sup>3</sup>.

3- بالإضافة إلى اختيار الحروف و تشبيه أصواتها بالأحداث المعبرة بها عنها أضافوا ترتيبها بتقديم ما يضاهي أول الحدث و تأثير ما يضاهي آخره و توسيط ما يضاهي أوسطه، سوقا منهم للحروف على سمة المعنى المقصود و الغرض المطلوب<sup>4</sup>، كقولهم بحث فالباء لغلظها تشبه بصوتها خفقة الكف على الأرض و الحاء لصحلها تشبه مخالب الأسد و براثن الذئب و نحوها إذا غارت في الأرض و الثاء للنفث و البث للتراب و هذا أمر تراه محسوسا محصلا"5.

<sup>1 -</sup> عبد القادر الجرجاني ، نظرية النظم و قيمتها العلمية في الدراسات اللغوية ،ج2، ص 152.

 $<sup>^{2}</sup>$  - المصدر نفسه ج1 ص 65.  $^{3}$ 

<sup>3 -</sup> ابن الجني، الخصائص، دار الكتاب العربي، بيروت، ج1، ص 65

 <sup>4 -</sup> المصدر نفسه ج2 ص 157.
 5 - المصدر نفسه ج2 ص 163.

4- تقارب حروف الألفاظ لتقارب المعاني كقولهم:" العسف و الأسف و العين أخت الهمزة كما أنّ الأسف يعسف النفس و ينال منها و الهمزة أقوى من العين كما أنّ أسف النفس أغلظ من التردد بالعسف فقد ترى تصاقب اللفظين لتصقب المعنيين"1.

5- تقارب حروف الألفاظ لتقارب المعاني في الموضع الواحد " استعملوا تركيب (ج ب ل) و (ج ب ن) و (ج ب ن) و (ج ب ن) ، لتقاربها في موضع واحد و هو الالتئام و التماسك منه الجبل لشدته و قوته و جبن إذا استمسك و توقف و تجمع و منه جبرت العظم أو نحوه أي قويته"<sup>2</sup>.

6- الزيادة في اللفظ تحيل إلى الزيادة في المعنى " و من ذلك قولهم رجل جميل و وضيء فإذا أرادوا المبالغة في ذلك قالوا وضاء و جمّال فزادوا في اللفظ هذه الزيادة لزيادة معناه"، قال الشاعر: و المرء يلحقه بفتيان الندى \* خلق الكريم و ليس بالوضيّاء"<sup>3</sup>.

7- وقوع المقاربة في الأصل الواحد بالحرفين في المضارعة نحو قولهم " جلف و جرم و هذا للقشر و هذا للقشر و هذا للقشر و هذا للقشع و هما متقاربان معنا، متقاربان لفظا لأن ذلك من (ج ل ف) و هذا من (ج ر م) و قالوا: "صال يصول " كما قالوا: " سار يسور "4.

8- وقوع المقاربة بالأصول الثلاثة الفاء العين و اللام، في المضارعة قالوا: " الغدر "، كما قالوا: " الختل"، والمعنيان متقاربان واللفظان متراسلان فذاك من (غ د ر) وهذا من (خ ت ل) فالغين أخت الخاء و الدال أخت التاء و الراء أخت اللام "<sup>5</sup>، فكلام ابن الجني يوحي إلى العلاقة الترابطية بين اللفظ و المعنى و الصوت إذ لا يمكن أن ينفك أحدها عن الآخر و هذا ما يميز المستوى في العلاقة الوطيدة بين علم الأصوات و علم الدلالة.

## ج- الاتجاه الأصولي:

لقد اهتم علماء أصول الفقه بالدلالة مثلما اهتم بها غير هم من البلاغيين و اللغويين إذ صارت شغلهم الشداغل كونها أداة لفهم النصوص الشرعية و استنباط الأحكام الشرعية منها التي لولا اهتمامهم بها و تخصيص أبواب لها في كتب أصول الفقه لعاش المسلمون في تخبط و عدم وضوح رؤية و لما أمكنهم معرفة كثير من الأمور الضرورية اللازمة لتطبيق الفرائض وإقامتها و من الذين اهتموا بموضوع الدلالة وعلاقتها بالألفاظ ابن القيم الجوزية على مستوى النص الديني في كتابه الموسوم ببدائع الفوائد حيث جمع فيه بين الطابع اللغوي و الأصولي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المصدر السابق، ج2 ص 149.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المصدر نفسه، ج3 ص 264-266.

<sup>3 -</sup> الخصائص ج2 ص 149. 4 - المصدر نفسه ج2 ص 149.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - المصدر نفسه ج2 ص150.

مما يدل على اهتمام علماء أصول الفقه بمثل هذه التخصصات في مجال الحقل المعرفي، بارتكاز على صدياغة ممنهجة ذات طابع إقناعي في الاستدلال التي جاءت معرفة في كتبه تدرس الحيثيات الدلالية التي أشار إليها وهي دلالة الاسم على المسمى، ودلالة السياق، وأخيرا دلالة التقديم والتأخير.

1- دلالة الاسم على المسمى: يشير ابن القيم الجوزية إلى التمثيل البياني لإيضاح الفكرة جاعلا من اللفظ المؤلف دالا على اللفظ الذي يدل بدوره على مسماه و في هذا الشأن يقول ابن القيم:" اللفظ المؤلف من الزاي و الياء و الدال مثلا له حقيقة متميزة متحصلة، فاستحق أن يوضع له لفظ يدل عليه لأنه شيء موجود في اللسان المسموع بالآذان، فاللفظ المؤلف من همزة الوصل والسين و الميم عبارة عن اللفظ المؤلف من الزاي و الياء و الدال مثلا، و اللفظ المؤلف من الزاي و الياء و الدال مثلا، و اللفظ المؤلف من الزاي و الياء و الدال عبارة عن الشخص الموجود في الأعيان و الأذهان، " المسمى " والمعنى واللفظ الدال عليه والذي هو الزاي والياء والدال هو الاسم و هذا اللفظ أيضا قد صار مسمى من حيث كان لفظ همزة، و السين و الميم عبارة عنه، فقد بان لك أن الاسم في أصل الوضع ليس هو المسمى".

فالعلاقة بين الاسم و المسمى علاقة قصدية كما أشار إلى ذلك ابن تيمية بقوله:" دلالة الاسم على مسماه دلالة قصدية، فإنّ المسمى يسمى بالاسم ليعرف به المسمى و ليدل عليه تارة يقصد به الدلالة على مجرد نفسه كأسماء الأعلام للأشخاص و تارة يقصد به الدلالة على ما في اللفظ من المعنى كالأسماء المشتقة مثل العالم و الحي و القادر"2.

## 2- دلالة السياق:

هذا النوع من الدلالة شيء قديم في التراث العربي، فلقد أشار إليه علماء الإسلام من الأصوليين و أهل التفسير و الفقه منهم ابن القيم الجوزية حيث يقول السياق يرشد إلى تبيين المجمل والتعيين المحتمل و القطع بعدم احتمال غير مراد و تخصيص العام و تقييد المطلق وتنوع الدلالة، و هذا من أعظم القرائن الدالة على مراد المتكلم، فمن أهمله غلط في نظره

- ابن القيم الجوزية ، بدائع الفوائد دار الكتب العلمية، ط1 ، بيروت 1414 هـ - 1994م ، ج1 ، ص 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - النبوات، ص 303.

و غالط في مناظرته فالنظر إلى قوله تعالى : ( ذُق إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْكَرِيمُ ﴿ ) ، كيف تجد

سياقه يدل على أنه الدليل الحقير"2.

3- دلالة التقديم و التأخير: إن ما يميز التقديم و التأخير عند الأصوليين شيئان:

1- أنه عبارة عن إيماءات عارضة لما تتبلور أو تتجسد كمبدأ مثل غيرها من المبادئ الأخرى كالعام و الخاص رغم أهميته و اختلاف الناس في إدراك بعده الدلالي.

2- أنه شيء يحيل إلى دلالة خاصدة كتبيين اختلاف يدرك فهما، وفق خلفية معرفية سابقة، ومثال ذلك أنّ الأمر المطلق و الجرح المطلق و العلم المطلق و الترتيب المطلق والبيع المطلق والملك والفرق بينهما من وجوه:<sup>3</sup>

والماء المطلق و الملك المطلق، غير مطلق الأمر و الجرح و العلم و الترتيب والبيع و الماء.

- أحدهما أنّ الأمر لا ينقسم إلى أمر ندب و غيره فلا يكون موردا للتقسيم ومطلق الأمر ينقسم إلى أمر إيجاب و أمر ندب، و مطلق الأمر ينقسم و الأمر المطلق غير منقسم.
  - الثاني: أن الأمر المطلق فرد من أفراد مطلق الأمر و لا ينعكس.
  - الثالث: إنّ نفى مطلق الأمر يستلزم نفى الأمر المطلق دون العكس.
  - الرابع: إنّ ثبوت مطلق الأمر لا يستلزم ثبوت الأمر المطلق دون العكس.
  - الخامس: إنّ الأمر المطلق نوع لمطلق الأمر، و مطلق الأمر جنس لأمر المطلق.
- السادس: إنّ الأمر المطلق مقيد بالإطلاق لفظا مجرد عن التقييد معنى ، و مطلق الأمر مجرد عن التقييد لفظا مستعمل في المقيد و غيره معنى.
  - السابع: إنّ الأمر المطلق لا يصلح للمقيد، و مطلق الأمر يصلح للمطلق و المقيد.
- الثامن: إنّ الأمر المطلق هو المقيد قيد الإطلاق، فهو متضمن للإطلاق و التقييد و مطلق الأمر غير مقيد و إن كان بعض أفراده مقيدا.
- التاسع: من بعض أمثلة هاته القاعدة: الإيمان المطلق و مطلق الإيمان، فالإيمان المطلق لا يطلق إلا على كامن الإيمان و مطلق الإيمان يطلق على الناقص و الكامل.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - سورة الدخان الآية 49.

<sup>2 -</sup> بدائع الفوائد ج4 ص 222. 3 - بدائع الفوائد، ص 227-229.

- العاشر: إنّك إذا قلت الأمر المطلق فقد أدخلت اللام على الأمر و هي تفيد العموم و الشمول ثم وصفته بعد ذلك بالإطلاق بمعنى أنّه لم يقيد بقيد يوجب تخصيصه من شرط أو صدفة أو غير هما فهو عام في كل فرد من الأفراد التي هذا شأنها و أمّا مطلق الأمر فالإضافة فيه ليس للعموم بل للتمييز فهو قدر مشترك مطلق لا عام، فيصدق بفرد من أفراده و على هذا فمطلق البيع جائز والبيع المطلق ينقسم إلى جائز و غيره 1.

يجد الناظر في الأخير هذه الجهود الدلالية لهؤلاء العلماء اللذين قدموا تعريفا لهذا العلم وبينوا مضمونه و موضوعه و عددوا أنواع الدلالات للكلمة و تحدثوا عن الوحدات الدلالية وعن أقسامها الأساسية و أنواع المعنى من جهة العرض و الأسلوب و الإيجاز و هذا إن كان يدل على شيء فهو يدل على أصدالة البحث الدلالي سواءا في الجانب البلاغي أو اللغوي أو الأصولي.

#### 4- دلالة الاقتضاع:

هي "ما يكون شرطاً للمعنى المدلول عليه بالمطابقة "2.

وعرفها الغزالي بأنها "الدلالة التي يدل عليها اللفظ و لا يكون منطوقاً بها ، و لكن تكون من ضرورة اللفظ من حيث لا يمكن كون المتكلم صدادقاً إلا به —أعني اللفظ- أو من حيث يمتنع وجود الملفوظ شرعاً إلا به أو من حيث يمتنع ثبوتها عقلاً إلا به "3. و يعرفها بن حاجب بأنها "ما يتوقف عليه صددق الكلام أو صدحته العقلية أو الشرعية "4. و عرفها الشدنقيطي بقوله "دلالة الاقتضاء هي أن يدل اللفظ دلالة التزام على محذوف لا يستقل الكلام دونه لتوقف صدقه عليه أو توقفه عليه عقلاً أو شرعاً "5 إذن دلالة الاقتضاء هي دلالة اللفظ على معنى غير مذكور، ولكن لازم لذلك اللفظ، كونه يتوقف صحة ذلك الكلام و صدقه عليه ، و لدلالة الاقتضاء من جانب النص الديني ثلاثة أقسام:

أ- المقتضي الذي يجب تقديره في الذهن لإثبات صدق المتكلم كقوله عليه الصلاة و السلام لذي اليدين لما قال له:" أقصرت الصلاة أم نسيت "كل ذلك لم يكن ..." أو بعني في ظني الأن عند عدم تقدير هذا المدلول عليه بالإفتضاء لكان الكلام كذباً والعلم من الركعتين وهو عليه الصلاة و السلام يستحيل في حقه الكذب.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المصدر السابق ص 227-228-229.

<sup>-</sup> المعتقد المنابئ على 127-220-22. 2 - فخر الدين الرازي، المحصول في علم أصول الفقه مطبعة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ط1 سنة1981 ج1 ص319.

<sup>3 -</sup> أبي حامد الغزالي، المستصفى من علم الأصول، ، دار الكتاب العلمية، بيروت، (ب.ت.ط). ج2، ص 186. 4 - ابن الحاجب، مختصر المنتهى ، طبعة مكتبات الكليات الأزهرية، (ب ت ط) ج2 ص172.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - الشنقيطي محمد الأمين، نثر الورود على مراقي السعود، ، دار المنارة، جدة، السعودية، ط3، طبع 2002.1423، ج1 ص99.

أ - أخرجه البخاري، كتاب الآذان ، باب هل يأخذ الامام إذا شك بقول الناس، رقم 673، ج $^{2}$ ، ص $^{6}$ 1.

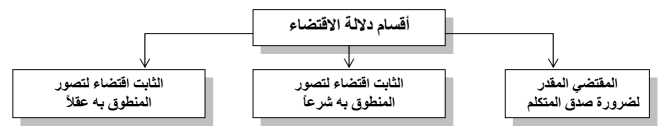
الدلالة في تراثنا العربي

ب- الثابت اقتضاء لتصور المنطوق به شرعاً: كالأمر بالصلاة فإنه يدل بالاقتضاء على الأمر بالطهارة، لأنها لا تصح شرعاً دونها.

ج- الثابت اقتضاء لتصور المنطوق به عقلاً: كقوله تعالى: ( وَسُعَلِ ٱلْقَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَّتِيّ

أَقْبَلْنَا فِيهَا وَإِنَّا لَصَدِقُونَ ﴿ إِنَّا لَصَدِقُونَ ﴿ إِنَّا لَمُ عَالِمُ عَلَى اللَّهِ عَالَمُ عَلَ

أبنية محسوسة لا تسأل ، فلا بد من تقدير لفظ يسلم به الكلام و يصح عقلاً ، و اللفظ المقدر هو كلمة (أهل) . و إليك الجدول الذي يبين أقسام دلالة الاقتضاء:



## المبحث الثاني: دلالات اللفظ من حيث الصيغة و النظم:

لقد كانت من عادة اللسان العربي المرتبط بالفكر القائم على القصدية ، التوسع في الخطاب فقد يستعمل المتحدث كلام عام الظاهر و إما الخصوص كما أنه " قد يتكلم بشيء تعرفه بالمعنى دون الإيضاح باللفظ كما تعرف الإشارة به" و للاستجلاء بنية النظام الدلالي سنتحدث في هذا المبحث عن دلالات اللفظ من حيث الصيغة و المنظوم مكتفين بإيماءات على سبيل الاختصار وأما عن دلالات اللفظ من حيث الفحوى و المفهوم و الاقتضاء و الحقيقة والمجاز فهو موضوع البحث اللاحق.

#### 1- مفهوم مصطلح العام:

العام من الصدفات الألفاظ الحقيقية  $^{3}$  بمعنى أنّ العرب وضعت للعموم صديغ تخصده، وأمّا فلا يوصف بذلك، بل يقال فيه أعم و أخص $^{4}$  و العام لغة اسم فاعل من عمّ أي شمل، يقال عم المطر و غيره عموما فهو عام $^{5}$  أمّا في الاصطلاح فقد ذكر له تعريفان الأوّل:

 <sup>1 -</sup> سورة يوسف الآية 82.

<sup>-</sup> الإمام محمد بن إدريس الشافعي، الرسالة، دار النشر أنجاد (ب ت ط) ص 175.

<sup>-</sup> أبي حامد الغزالي، المستصفى من علم الأصول، ج2، ص 32.

<sup>4 -</sup> بدر الدين الزركشي، البحر المحيط في أصول الفقه، وزارة الأوقاف و الشؤون الإسلامية الكويت ط2 سنة 1992م ج3 ص14-15 - قاموس المحيط، ج3، ص 316.

"العام هو اللفظ الدال من جهة واحدة على شيئين فصاعدا" مثل الرجال المشركين ونظائر هم، أي أنه شامل للأفراد و الأعداد وبذلك ينطلق من الصدق و النظرة الشمولية ويتخذ السمة الاسمية طابعا، وقد صرح بذلك الغزالي في مجمل حديثه عن لفظ الرجل الذي له في نظره "وجود في الأعيان وفي اللسان أمّا وجوده في الأعيان فلا عموم له فيه إذ ليس في الوجود رجل مطلق بل إمّا زيد وإما عمرو وليس يشملهما شيء واحد هو الرجولية، و أمّا وجوده في اللسان فلفظ الرجل قد وضع للدلالة ونسبته في الدلالة إلى زيد و عمرو واحدة يسمى عاما باعتبار نسبة الدلالة إلى المدلولات الكثيرة و أمّا ما في الأذهان من معنى الرجل فيسمى كليا من حيث أنّ العقل يأخذ من مشاهدة زيد حقيقية الإنسان و حقيقة الرجل"2.

الثاني: العام هو اللفظ المستغرق لجميع ما يصدلح له و هو تعريف جيد في نظر بعض الأصوليين المتأخرين إذا ما أضيفت إليه عبارة "بحسب و ضع واحد دفعة بلا حصر"<sup>3</sup>.

## 2- الصيغ الدالة على العموم:4

- 1- أسماء الجموع المعرفة إذا لم تكن عهدا وهي ثلاث أنواع:
  - أ- ألفاظ الجموع كمسلمين و مشركين و رجال.

بـ-اسم الجنس و هو مالا واحد له من لفظه كالناس و الحيوان و الماء و الدر هم.

ج- اللفظ الواحد كالسارق و السارقة، و الزاني و الزانية و مثاله قوله تعالى: ( إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي

# خُسْرٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ال

2- أسماء الشرط:<sup>6</sup>

- من في من يعقل، كقوله تعالى: ( ... مَن يَعْمَلُ سُوَّءًا يُجْزَ بِهِــ...) .
- ما فيما لا يعقل كقوله تعالى: (مَّا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةِ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا ...) 8.
- أي في العاقل و غير العاقل أمّا العاقل فكقوله عليه الصلاة و السلام: " أيما امرأة أنكحت

<sup>-</sup> المستصفى من علم الأصول ج2 ص 32.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المصدر نفسه ج2 ص 35.

<sup>- -</sup> حدد أمين الشنقيطي، مذكرة أصول الفقه على روضة الناظر دار اليقين ط1 1419هـ - 1999م مصر ص 359.

<sup>4 -</sup> المستصفى ج2 ص 35

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - سورة العصر الآية 2.

<sup>6 -</sup> المُسْتَصفى ج2 ص 35-36.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - سورة النساء الآية 123.

<sup>8 -</sup> سورة فاطر الآية 2.

بغير إذن وليها فنكاحها باطل"1.

- و في غير العاقل كقوله تعالى: ( ... أَيُّمَا ٱلْأَجَلَيْنِ قَضَيْتُ فَلَا عُدُوانَ عَلَيٌّ ... ) .
- أين في المكان كقوله تعالى :(... فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَثَمَّ وَجُهُ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ وَاسِعٌ عَلِيمٌ...).
  - أيّان في الزمان نحو أيّان تسافر سافر.
  - متى ( أيّان ) في الزمان و هي أشهر من أيام.

الثالث:

ما أضديف إلى معرفة كعبيد زيد، و من أمثلة قوله تعالى: ( وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ لَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

رابعا: كل و جميع و سدائر: و مثاله قوله تعالى : ( وَكُلُّهُمْ ءَاتِيهِ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ فَرْدًا ﴿ اللَّهُ ال

ومد ال جمد ع مد ل قوله تع الى: ( وَمَا لِيَ لَا أَعْبُدُ ٱلَّذِي فَطَرَنِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ، ومد ال

سائر فقولك أخذت من الكتاب ورقة و تركت سائره فهي بهذا تقيد العموم.

خامسا: النكرة في سياق النفي و النهي و الشرط و الامتنان:

- مثال النكرة في سياق النفي قوله تعالى: ( وَلَمْ تَكُن لَّهُ، صَاحِبَةٌ ) ،
- مثال النكرة في سياق النهي كقوله تعالى : ( فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا )8،

<sup>-</sup> رواه أبو داوود في سننه، كتاب النكاح، باب في الولى، رقم 1784، مج2، ص236.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سُورة القصص الآية 28.

<sup>3 -</sup> سورة البقرة الآية 115.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - سورة إبراهيم الآية 34.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - سُورة مُريم الْآية 95.

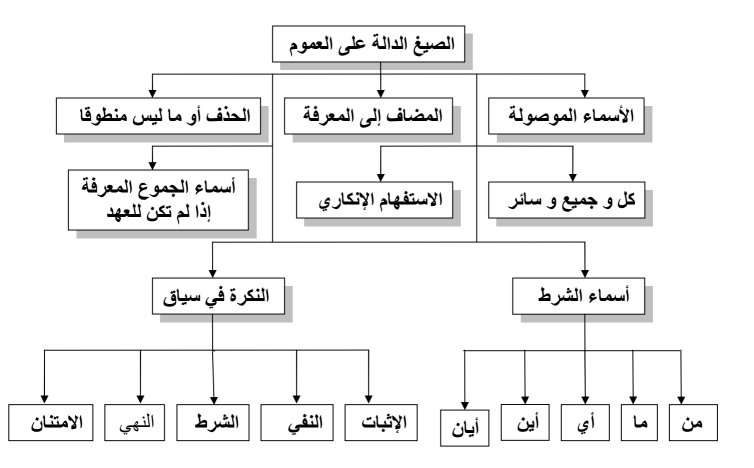
<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - سورة يس الآية 22.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - سورة الأنعام الآية 101.

<sup>8 -</sup> سورة الجن الآية 18.

- مثال النكرة في سياق الشرط نحو قوله تعالى : ( وَإِنْ أَحَدُّ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ )1.
- مثال النكرة في سياق الامتنان: نحو قوله تعالى: ( ...وَأُنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً طَهُورًا ﴿ اللَّهُ الْ

## \*مخطط بياني للصيغ الدالة على العموم:



#### 3- الدال الخاص:

الخاص من عوارض الألفاظ<sup>3</sup> و يراد به: لغة: غير الشامل تقول: اختص فلان بالأمر وتخصد له إذا انفرد<sup>4</sup> فهو بذاك يوجب الإنفراد و يقطع الشركة.، أمّا في الاصطلاح الأصولي فقد عرفه الأمدي باعتبارين:<sup>5</sup>

1- أنّ الخاص هو اللفظ الواحد الذي لا يصدلح مدلوله لاشدتراك كثيرين فيه كأسدماء الأعلاممن زيد وعمرو ونحوه.

 <sup>1 -</sup> سورة التوبة الآية 06.

<sup>2 -</sup> سُوَرَة الفَرَقان الآية 48.

<sup>3 -</sup> المستصفى ج2 ص 32.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - لَسَان العرب، ج2 صِ 263.

<sup>5 -</sup> الأمدي، الإحكام في أصول الأحكام ، المكتب الإسلامي، بيروت، طبع 1402. تعليق عبد الرزاق عفيفيج2 ص 197.

2- ما خصوصيته بالنسبة إلى ما هو أعم مذه، وحده أدّه اللفظ الذي يقال على مدلوله وعلى غير مدلوله لفظ آخر من جهة واحدة، كلفظ الإنسان فإدّه خاص ،ويقال على مدلوله وعلى غيره كالفرس و الحمار لفظ الحيوان من جهة واحدة.

و أمّا الخاص باعتبار الدلالة فينقسم إلى ثلاثة أقسام:

أ- الدال بالجنس: هو كل لفظ وضع لمعنى واحد على الإنفراد، أريد به خصوص الجنس نحو إنسان خاص من بين سائر الأجناس.

ب- الدال بالنوع: هو كل لفظ وضع لمعنى واحد على الإنفراد أريد به خصوص بالنوع نحو رجل.

ج- الدال بالعين: كل لفظ وضع لمعنى واحد على الإنفراد أريد به خصوص العين نحو زيد عمروا و يستند هذا التقسيم إلى الماصدق الذي هو كل ما ينطبق عليه المفهوم و تاليا هو الفرد أو مجموعة الأفراد، أو الجزئيات، التي يصدق عليها المفهوم (اللفظ) مثال:" ماصدق لفظ معدن هو: الفضة الذهب الحديد النحاس<sup>1</sup>.

و المد ال الخاص في الله رآن الكريم قوله تعالى : ﴿ لَا يُؤَاخِذُكُمُ ٱللَّهُ بِٱللَّغُو فِيٓ أَيْمَنِكُمْ وَلَكِن

يُؤَاخِذُكُم بِمَا عَقَدتُهُ ٱلْأَيْمَنَ ۖ فَكَفَّرَتُهُ ۚ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَلِكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْ

كِسُوتُهُمْ أَوْ تَحَرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَن لَّمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ ... )2، فلفظ عشرة مساكين يراد بها عشرة بدون زيادة و لا نقصان فدلالتها إذ ذاك قطعية غير محتاجة إلى تأويل.

و الخاص باعتبار صيغته التي ورد بها، قد يجيء في كلام الشارع على صيغة الأمر بالفعل، وقد يأتي على صيغة النهي عنه كما يأتي تارة مطلقا عن القيود و تارة مقيدا بقيد إلى غير ذلك.

# 4- أقسام الدال الخاص من حيث الصيغة:

المطلق و المقيد: إنّ المطلق والمقيد من عوارض الألفاظ، وعلى هذا فإنّ مفهومها في المجال اللغوي و الأصولي كالآتي:

أ- المطلق: لغة: م أخوذ من مادة تدور على معنى التخلية و الإرسال<sup>3</sup>، و في الاصطلاح: هو "المتناول لواحد لا يعنيه باعتبار حقيقة شاملة لجنسه و هي النكرة في

<sup>-</sup> مهدي فضل الله ، مدخل إلى علم المنطق ،دار الطليعة بيروت ط3 سنة 1985، ص63

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سورة المائدة الآية 89.

<sup>3 -</sup> ابن فارس، معجم مقاييس اللغة دار الفكر، بيروت، طبع 1979. تحقيق عبد السلام عبد السلام هارون ج3 ص 420.

سياق الأمر و قد حده الآمدي بأنه اللفظ الدال على مدلول شائع في جنسه." وعرفه صاحب المصفى بقوله: "المطلق أشبه شيء بالنكرة إذا لم يدخلها عموما، فهو يدل على فرد أو أفراد بطريقة الشياع(الشيوع) فيما دل عليه بلا قيد مستقل"2

و مثاله قوله تعالى: ( فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ) ، فلفظ رقبة قد يتناول فردا غير معين، أي أنه لا يستغرق جميع أفراده إلا على سبيل البدل لا على سبيل الشمول.

ب - المقيد: لغة: يأتي على سبيل الضمن والسر والضبط، جاء في لسان العرب:" والقيد ما ضم العضدتين المؤخرتين من أعلاهما من القدّ، والقيد: القد الذي يضم العرقوتين من القتب والعرب تكني عن المرأة بالقيد والغلّ... وربما جعل للسرج قيد كذلك، وكذلك كل شيء أسر بعضه إلى بعض.. وقيد العلم بالكتاب ضبطه؛ وكذلك قيّد الكتاب بالشكل: شكله وكلاهما على المثل... والمقيد من الشعر: خلاف المطلق" ، وكذلك كل شيء أسر بعضه إلى بعض... وربما جعل للسرج كذلكما جعل فيه من بعير و نحوه ق، و في الاصطلاح: عرفه صاحب تقريب الوصول إلى علم الأصول بقوله: "هو الذي دخله تعيين ولو من بعض الوجوه كالشرط والصفة وغير ذلك" وعرفه الشنقيطي بقوله: "هو المتناول لمعين أو لغير معين موصوف بأمر زائد على الحقيقة الشاملة لجنسه " ، كقوله تعالى: ( وَتَحْرِيرُ رَقْبَةٍ وَلَيْ مُتَابِعَيْنِ تَوْبَةً يِّنَ اللهِ ) هند الرقبة بالإيمان و الصيام بالتتابع، وقد يكون القيد شرطا، كقوله تعالى: ( فَمَن لَمْ شَجَدٌ فَصِيَامُ ثُلَاعَةِ أَيَّامٍ ) هن و قد يكون علية كقوله تعالى: ( فَمَن لَمْ شَجَدٌ فَصِيَامُ ثَلَاعَةِ أَيَّامٍ ) و قد يكون علية كقوله تعالى: ( فَمَن لَمْ شَجَدٌ فَصِيَامُ ثَلَاعَةِ أَيَّامٍ ) هن و قد يكون علية كقوله تعالى: ( فَمَن لَمْ شَجَدٌ فَصِيَامُ ثَلَاعَةِ أَيَّامٍ ) هن و قد يكون القيد شرطا، كقوله تعالى: ( فَمَن لَمْ شَجَدٌ فَصِيَامُ ثَلَاعَةِ أَيَّامٍ ) هن و قد يكون القيد شرطا، كقوله تعالى : ( فَمَن لَمْ شَجَدٌ فَصِيَامُ ثَلَاعَةِ أَيَّامٍ ) هن و قد يكون القيد شرطا، كقوله تعالى : ( فَمَن لَمْ شَجَدٌ فَصِيَامُ ثَلَاعَةِ أَيَّامٍ ) هن و قد يكون القيد شرطا، كقوله تعالى : ( فَمَن لَمْ شَجَدٌ فَصِيَامُ ثَلَاعَةِ أَيَامٍ ) هن و قد يكون القيد شرطا، كقوله تعالى : ( فَمَن لَمْ تَحَدُ فَصِيَامُ ثَلَاعَةِ أَيَّامٍ ) هن و قد يكون القيد شرطا، كقوله تعالى : ( فَمَن لَمْ شَجَدٌ فَصِيامُ ثَلَاعَةِ أَيَّامٍ ) هن و قد يكون القيد شرطا، كون القيد المراق المراق القيد المراق المراق

## ج- حمل المطلق على المقيد:

إذا و رد لفظان أحدهما مطلق والآخر مقيد فيوجد أربعة حالات:

<sup>1 -</sup> الإحكام في أصول الأحكام ، ج3 ص 3.

<sup>2 -</sup> مُحمد بن علي الوزير، المصفّى في أصول الفقه، دار الفكر، دمشق، سنة2002، ص 644.

<sup>3 -</sup> سورة النساء الآية 92.

<sup>4 -</sup> لسان العرب، ج5، ص352.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - مصباح المنير في غريب الشرح الكبير ، ص 521.

ابن جزّي الكلّبي الغرناطي، تقريب الوصول إلى علم الأصول، دار التراث الاسلامي - الجزائر تحقيق د. محمد علي فركوس ، ط1 / 1410 هـ/1990م، ص 83.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - مذكرة أصول الفقه، ص 410.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> - سورة النسآء الأية 92.

<sup>9 -</sup> سُورَة المائدة الآية 89.

<sup>10 -</sup> سُورة البقرة الآية 187.

أ- إتحاد الحكم و السبب: ففي هذه الحالة يجب حمل المطلق على المقيد مثاله عليه الصدلاة والسلام: " لا نكاح إلا بوليّ "1، مع " لا نكاح إلا بولي مرشد"2، فالأول مطلق في الولي، والثاني مقيد بالرشد، و هما متحدان بسبب و هو النكاح و حكما و هو نفي النكاح إلا بولي، فيحمل المطلق على المقيد في هذه الحالة<sup>3</sup> .

ب- إتحاد الحكم و اختلاف السبب: مثاله قوله تعالى : ( فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا )4،

وقوله عز و جل في كفارة القتل : ( فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنةٍ )5، فلفظ الرقبة في الأول مطلق وفي وفي الثاني مقيد، و الحكم واحد و هو تحرير رقبة، و السبب مختلف ففي الأول ظهار و في الثانية قتل 6 .

ج- إتحاد السبب و اختلاف الحكم: ففي هذه الحالة لا يحمل المطلق على المقيد بل يعمل بالمطلق على أطلاقه، و بالمقيد على تقييده، سواء اتحد في السبب أو اختلفا فمثال هذه الحالة قوله تعالى: ( فَلَمْ تَجِدُواْ مَآءً فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَٱمْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِّنَّهُ ۚ ) 7

م ع قول ٥ تع الى : ( يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوٰةِ فَٱغۡسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى

آلْمَرَافِق )8، فلفظ أيد ورد مطلقا في التيمم و مقيدا إلى المرافق في الغسل فلا يحمل المطلق على المقيد هذا، لاختلاف الحكم و هو الديمم في الأولى و الغسال في الثانية و إن كان السبب واحدا و هو القيام إلى الصلاة<sup>9</sup>.

د- اختلاف الحكم و السبب: مثال قوله تعالى: ( وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَٱقْطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا) 10 مع قوله عز و جل في آية الوضوء: ( وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِق ) فلفظ أيدي ورد مطلقا في آية

 $<sup>^{1}</sup>$  - أخرجه أبو داوود في سننه، كتاب النكاح، باب في الولي، رقم 2085، مج $^{2}$ ، ص $^{1}$ 

<sup>-</sup> أخرجه البيهقي في كتابه السنن الكبرى،باب لا نكاح إلا بولي، مكتبة دار الباز، مكة المكرمة،ط 1414هـ/1994م،ج7، ص124.

<sup>-</sup> ينظر الشوكاني ، ارشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول ، دار الفكر للطباعة و النشر ص164 ، ص165. 4 - سورة المجادلة الآية 03.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - سورة النساء الآية 92.

<sup>-</sup> إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول، ص 165

<sup>-</sup> سورة المائدة الآية 06.

 <sup>8 -</sup> سورة المائدة الآية 06.

 $<sup>^{9}</sup>$  - إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول ، $^{0}$ 

<sup>10 -</sup> سورة المائدة الآية 38.

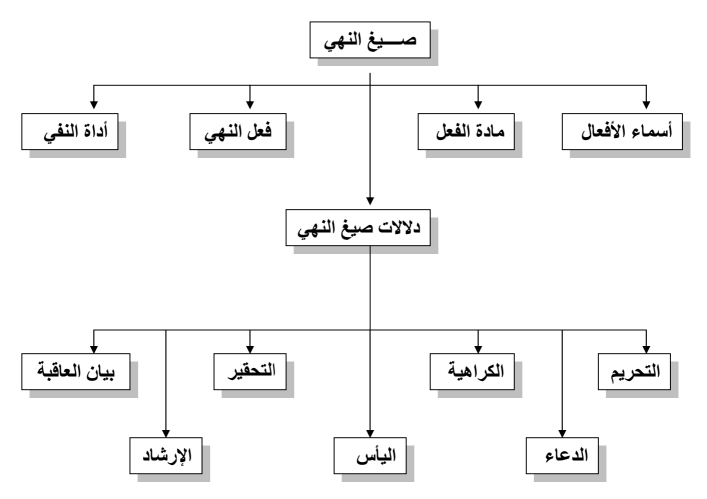
السرقة ومقيد في آية الوضوء فلا يحمل المطلق على المقيد لاختلاف الحكم لأنه في الأول قطع، و في الثانية غسل و السبب مختلف أيضا، فهو في الأولى سرقة و في الثانية قيام إلى

## مخطط بياني لدلالات صيغ الأمر:

| دلالات صيغة الأمر افعل |          |         |        |         |         |         |         |          |
|------------------------|----------|---------|--------|---------|---------|---------|---------|----------|
| الخبر                  | الاحتقار | التعجيز | الإذن  | التأديب | الإباحة | الإرشاد | الندب   | الوجوب   |
| الاعتبار               | المشاورة | التكذيب | التعجب | الإهانة | التسخير | التهديد | الإكرام | الامتناع |
| الخبر                  | الاحتقار | التعجيز | الإذن  | التكوين | التمني  | الدعاء  | الإنذار | التسوية  |

الصلاة

#### مخطط بياني لدلالات صيغ النهي:



- من مباحث دلالة الألفاظ ، مبحث الأوامر و النواهي ، التي سنقتصر على التعريف بحدها ، وذكر بعض الصيغ الدالة عليها.

 <sup>1 -</sup> سورة المائدة الآية 06.

1- الأمر: عده جماعة بأنه: استدعاء الفعل بالقول على وجه الاستعلاء، فإن كان على عكس ذلك فهو دعاء و إن كان على التساوي فهو التماس، كما قال الأخضري في سلمه:

أمرٌ مَعَ استعلاء وَ عَكسنهُ دَعَا \* \* \* وَ في التَّسَاوِي فَالتمَاسُ وَ قَعْ. 1

واشتراط استعلاء الذي مشى عليه الأخضري هو قول الفخر الرازي و الأمدي و ابن الحاجب والباجي.<sup>2</sup>

والصيغ الدالة على الأمر أربع:

أ- المضارع المجزوم بلام الأمر كما في قوله تعالى: ( وَلْيَكْتُب بِّينَكُمْ كَاتِبٌ بِٱلْعَدْلِ )3.

و قد تستعمل صيغ الأمر في معان عدة ، تصل إلى خمسة عشرة وجهاً <sup>4</sup> ذكرناها في الجدول الذي يبين دلالات صيغ الأمر افعل.

ب- اسم فعل أمر نحو: (عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ).

ج- المصدر النائب عن فعله نحو: ( فضر ب الرِّقابِ  $^{6}$  أي فاضربوا رقابهم.

د- فعل أمر: افعل نحو ( وَأُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ ) .

2- النهي: لغة: المنع: يقال نهاه عن شيء، أي منعه عنه و منه سميّ العقل نهية، مفرد نهى،  $^8$  لأنه يمنع صداحبه من الوقوع فيما يخالف الصواب $^8$  و في الاصطلاح: فهو القول المقتضى ترك الفعل $^9$ . و دلالة النهي على الدوام هي دلالة التزام لا مطابقة للزوم الدوام بامتثال النهي فإذا قلت لغيرك:" لا تسافر فقد منعته من إدخال ماهية السفر في الوجود و لا يتحقق امتثال ذلك إلاّ بامتناعه من جميع أفراد السفر فكان لازما للانتفاء، ينتفى فانتفاءه الامتثال و كذا يدل على الفور و هذا ما لم يقيد بالمرة أو التراخى، فإن قيد بالمرة أو التراخى حمل عليهما  $^{10}$ .

<sup>-</sup> يراجع المستصفى في علم أصول الفقه ج1 ص 411.

<sup>2 -</sup> الشنقيطي، مذكرة أصول الفقه ص 335.

<sup>3 -</sup> سورة البقرة الآية 282.

<sup>4 -</sup> ينظر إرشاد الفحول ص97.

<sup>5 -</sup> سورة المائدة الآية 105.

 <sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - سورة البقرة الآية 43.
 <sup>8</sup> - مصباح المنير في غريب الشرح الكبير، ج2 ص628 .

<sup>9 -</sup> المستصفى ج1 ص 418.

<sup>10 -</sup> نثر الورود مراقي السعود ج1 ص235.

و للنهي صيغ كثيرة منها:<sup>1</sup>

1- لا تفعل نحو قوله تعالى: ( وَلَا تَنكِحُواْ مَا نَكَحَ ءَابَآؤُكُم )2.

2- أسماء الأفعال: " كمه"، معناها لا تفعل و " صه " لا تتكلم.

3- مادة الفعل كقوله: (حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَا تُكُمْ وَبَنَا تُكُمْ ).

4- فعل النهي نحو: ( ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيٍ ذِي ٱلْقُرْرَكِ وَيَنْهَىٰ عَنِ

ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكرِ وَٱلْبَغْيِ )4.

5- أداة النفي نحو: ( وَلَا يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَأْخُذُواْ مِمَّا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ شَيْعًا ).

و كما بينا دلالات صيغ الأمر ، كذلك لصيغة النهي دلالات<sup>6</sup> و هي مبينة في الجدول. المبحث الثالث: الدلالة بين الغموض و الوضوح.

إنّ المتتبع للنصوص المقروءة يجدها أحيانا ذات دلالة واضدحة من الجانب التلفظي، و في أحيان أخرى قد تنتقب و تختفي طورا آخر، و قد استقرأنا هاته الرابطة من جابها ألتلفظي ووجدناها دائرة بين الغموض و الوضوح، فقد عد كل من المجمل و المؤول و المتشابه من الأنساق الدالة على الغموض، في حين أنّ النص بمفهومه الأصولي و الظاهر، و المبين والمحكم هي أنساق دالة على الوضوح. "فإدراك الدارسين الأقدمين ثنائية الوضوح والغموض كان دعما قويا لحصر المجال الإدراكي للحدث الدلالي في كل مستوياته الظاهرة والباطنة هو الأمر الذي أدّى إلى آليات كافية لتغطية جميع أنماط التلقي، سواء كان ذلك بالوقوف على الظاهرة بآلية التفسير، أم الوقوف على الخفى بآلية التأويل"7.

#### أ- دلالة الغموض:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المستصفى ج1 ص 418.

 <sup>2 -</sup> سورة النساء الآية 22.

<sup>3 -</sup> سورة النساء الآية 23.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - سورة النحل الآية 90

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - سورة البقرة الآية 229.

 $<sup>\</sup>frac{6}{2}$  - ينظر إرشاد الفحول ص109- ص110.

<sup>7 -</sup> د.أحمد حساني، العلامة في التراث العربي، رسالة الدكتوراه معهد اللغة العربية و آدابها جامعة وهران سنة 1996/1997، ص 297.

1- المجمل: اسم مفعول، و هو من صدفات الألفاظ الدالة، مأخوذ في اللغة من الجمع يقال:" أجملت الحساب"، إذ جمعت مفرقة و رفعت تفاصيله<sup>1</sup>.

و في الاصطلاح: هو ما له دلالة على أحد الأمرين لا مزية لأحدهما على الآخر بالنسبة إليه، و هو الشيء ذاته الذي عناه ناظم نثر الورود على مراقى السعود بقوله:

وَ دُو وُضُوح مُحكَمُ وَ المُجمَلُ \* هُوَ الذِي المُرَادُ منهُ يُجهَلُ. 2

و مثال المجمل في القرآن الكريم قوله تعالى: ( وَٱلْمُطَلَّقَتُ يَتَرَبَّصِ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَثَةَ قُرُوٓء ) . فإن

لفظ القرء لفظ مشترك بين الحيض و الطهر، فيحتاج في تعيين أحدهما إلى دليل.

2- مواطن الإجمال: الإجمال يكون ، إما في لفظ مفرد ، أو في لفظ مركب ، أو نضم كلام ، أو في التصريف و حروف النسق، و مواضع الوقف و الإبتداء<sup>4</sup>:

أ- اللفظ المفرد: له عدة وجوه نذكر منها وجها على سبيل المثال لا الحصر، كالذي يصدلح في المشترك و هو ما تعدد معناه و اتحد لفظه مثاله: العين للذهب و للشمس و للبصر و للميزان.

ب- الاشتراك مع التركيب : كقوله تعالى : (أَوْ يَعْفُواْ ٱلَّذِي بِيَدِه عُقْدَةُ ٱلنِّكَاح ) 5 ، فإنه مذردد

بين الزوج و الولي.

ج- التصريف : مثاله في القرآن قوله تعالى: (وَلا يُضَآرٌ كَاتِبٌ وَلا شَهِيدٌ )<sup>6</sup> ، فالفعل يضدار يحتمل أن يكون بكسر الراء الأولى "يضدارر" مبنياً للمعلوم و كاتب فاعل، و أن يكون بفتح الراء "يضاررَ" مبنياً للمجهول و كاتب نائب فاعل.

د- نسق الكلام: كالتردد الواقع في عود الضمير من قولك: "كل ما علمه الحكيم فهو كما علمه" فقوله: فهو كما علمه مدردد بين أن يرجع إلى "كل ما"، و بين أن يرجع إلى "الحكيم"، وبالتالي المعنى يكون مختلفاً.

<sup>1 -</sup> ينظر أبو حامد الغزالي ، المنخول من تعليقات الأصول ، حققه و خرج نصه و علق عليه محمد حسن هيتو، دار الفكر للطباعة، ط1(ب ت ط)ص

<sup>-</sup> شرح نثر الورود على مراقى السعود ، ص311.

<sup>-</sup> سورة البقرة الأبيَّة 228.

 <sup>4 -</sup> المستصفى ج2 ص 361.
 5 - البقرة الآية 237.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - البقرة الآية 282

هـ الوقف و الابتداء: كما في قوله تعالى: (وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ ٓ إِلَّا ٱللَّهُ ۗ وَٱلرَّاسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ) أَ فالوقف

في قوله "إِلَّا آلله " يخالف الوقف في قوله الراسخون في العلم، وذلك لتردد الواو بين العطف و الابتداء.

## ب- دلالة الوضوح: و نمثل لها بالمبين:

1- المبين يقابل المجمل ، و هو بفتح الياء و تشديدها إسم مفعول يراد به لغة الموضدح والمظهر<sup>2</sup>

أما في الاصطلاح هو الدليل الموصول بصحيح النظر فيه إلى العلم بما هو دليل عليه. <sup>3</sup> و هذا التحديد هو الأقرب في معقول الغزالي إلى اللغة و إلى المتداول بين أهل العلم.

2- وسائل حصول البيان: من طرق حصول البيان ما يلي:

- الكلام: كبيانه عليه الصلاة و السلام أن الظلم المذكور في قوله تعالى (ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوٓا

إِيمَىنَهُم بِظُلْمٍ ) 4 مقصود به الشرك 5.

- -الكتابة: ككتابة النبي صلى الله عليه و سلم لعماله على الصدقات6
- الإشارة: كقوله عليه الصلاة و السلام "الشهر هكذا و هكذا"<sup>7</sup> أشار بأصابعه العشر و قبض الإبهام في الثالثة و هو يعني تسعة و عشرين.
  - الفعل: كقيامه صلى الله عليه و سلم بأفعال الصلاة أمام الأمة تبييناً منه لمجمل قوله تعالى: ( وَ أَقِيمُوا الصَّلاة )<sup>8</sup>
- -السكوت على الفعل: هو بيان بجوازه 9، و قد كشف الأصوليون المتأخرون عن كل جوانب البيان بما هو دلالة على الحكم فقسموه إلى خمسة أقسام: 10

1-بيان تقرير أو تأكيد : و هو بيان يؤكد الكلام بما يقطع احتمال المجاز أو الخصوص.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - آل عمران الآية 07

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المصباح المنير ج1 ص70 .

<sup>3 -</sup> ينظر المستصفى ج1 ص365 و المنخول ص64

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - الأنعام أية 82

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - ينظر تفسير القرآن العظيم ج2 ص187

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - أخرجه البيهقي في سننه ،باب كيف فرض الصدقة، ج 4، ص 92.

أ - أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الصيام، باب وجوب صوم رمضان لرؤية الهلال، ج7، ص168. و النسائي في سننه، ج 4، دار الجيل، بيروت، طبع 1411هـ 1991، ص138 – 139.

 <sup>8 -</sup> سورة البقرة الآية 43
 9 - ينظر المستصفى ج1 ص367.

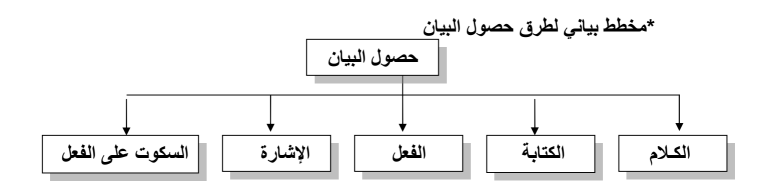
<sup>10-</sup> ينظر سيد أحمد عبد الغفار، التصور اللغوي عند علماء أصول الفقه، دار المعرفة الجامعية الإسكندرية سنة 1996م، ص132 و ما بعدها .

2- بيان تفسير: هو بيان ما في اللفظ من خفاء كبيان مقصود اللفظ المشترك الموضدوع لمعذى ثم وضع لمعنى آخر.

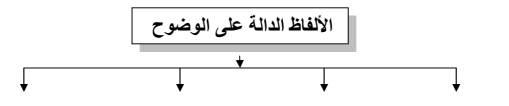
- 3 بيان تغيير : و هو بيان يغير الكلام عن المعنى الحقيقى الظاهر منه قبل ذكر التغيير.
- 4 بيان تبديل : من الأصوليين من يعتبره أسلوبا من أساليب الشرط و منهم من اعتبره نسخاً.
- 5- بيان ضروة: هو البيان الحاصل لأجل الضرورة عند سكوت الشارع عنه و هو دلالة غير لفظية إلا أنها تلحق باللفظية في إفادة الحكم<sup>1</sup>.
- و الخلاصة: إن الدّدرج من الغموض إلى الوضدوح هو الأسداس المعتمد عليه في إدراك المعنى، فالنص يحتمل معنى واحداً مما يجعله واضداً وضدوحاً تاماً، و يقابله في الاتجاه المغاير المجمل الذي يتساوى فيه المعنيان يصعب ترجيح أحدهما عن الآخر.

#### \*مخطط بياني لمواطن الإجمال





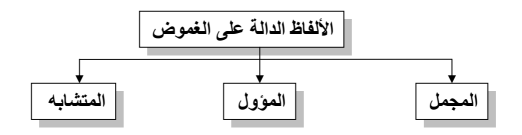
## \*مخطط بياني للألفاظ الدالة على الوضوح:



 <sup>1 -</sup> ينظر عاطف قاضى ،علم الدلالة عند العرب مجلة الفكر العربي المعاصر العدد 19/18 سنة 1982 ص128.



## \*مخطط بياني للألفاظ الدالة على الغموض:



المبحث الرابع: دلالات اللفظ من حيث الفحوى و الإشارة و الاستعمال.

1- دلالة المطابقة: هي دلالة اللفظ على تمام ما وضع له و من أمثلة ذلك " دلالة المثلث على الشكل المحيط بثلاثة أضلع" أو لفظ الكاتب الدال على تمام معذاه و كلفظ الإنسان الدال على الحيوان الناطق و كدلالة البيت على جميع أجزائه و في هذه الدلالة نجد التطابق تاماً بين اللفظ والمعنى 1.

2- دلالة التضمن: هي أن يكون المعنى جزءاً من المعنى الذي يطابق اللفظ مثل دلالة المثلث على الشكل فإنه يدل على الشكل لا على أنه إسم الشكل بل إنه إسم لمعنى جزؤه الشكل<sup>2</sup>.

3- دلالة الالتزام: وهي كون اللفظ دالأ بالمطابقة على معنى و يكون المعنى ملزوماً بمعنى غيره كالرفيق الخارجي لا كجزء منه، أي هو مصاحب له ملازم له مثل دلالة السقف على الحائط<sup>3</sup>.

4- دلالة الفحوى و الإشارة: لقد حاول أسلافنا تحديد سبل الدلالة بعد تأمله بطبيعة العلامات اللسانية، و ذلك بسبيلين اثنين هما: المنطوق و المفهوم.

أ- المنطوق: هو "ما دل عليه اللفظ في محل النطق."4.

<sup>1 -</sup> ينظر علم الدلالة ص128

<sup>2 -</sup> المرجع نفسه ص128

<sup>3 -</sup>المرجع نفسه ص128

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - ينظر المستصفى ج1 ص12.

"و يتعلق هذا المفهوم بدلالة العلامات اللسانية كما هي منطوقة بالفعل لدى المتكلم- المستمع المثالي للسان الذي ألفه و اصطنعه لتحقيق عملية التواصدل بين أفراد المجتمع اللغوي، فهي حينئذ، الدلالة الحاصدلة بارتباط صدورة سمعية بصدورة ذهنية في عرف المتكلم و المتلقي معاً"1.

و لوحظ أن دلالة المنطوق أقوى دلالياً في الاستعمال بسبب الائتلاف الموجود في العلامات في صورها السمعية و صورها الذهنية ، و في هذا يقول الدكتور أحمد حساني: "أضحت دلالة المنطوق دلالة غالبة في الاستعمال ، لأنها من طبيعة النظام اللساني نفسه الذي يقتضي ائتلاف العلامات في صورها السمعية و صورها الذهنية ، لحصول الدلالة و الإحالة إلى المرجع الذي وجدت من اجله لتنوب عنه في الواقع الحسي للتجربة فهي ، إذ ذاك الدلالة الواقعية التي استقرت في الذاكرة المشتركة للمجتمع اللغوي"2.

و في هذا الشأن يقول الآمدي: "المنطوق أقوى في دلالته من المفهوم، لافتقار المفهوم في دلالته إلى المنطوق، و عدم افتقار المنطوق في دلالته إلى المفهوم "3".

و مثال عن المنطوق قوله تعالى: ( فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامِ فِي ٱلْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُم ۗ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ۗ ) 4 فلفظ عشرة أفاد معنى لا يحتمل غيره.

ب- الفحوى (المفه وم): يراد بفحوى اللفظ؛ ما نبه عليه اللفظ، قال صداحب المصدباح المنير: "فحوى الكلام معذاه و لحنه" قال الزمخشري: "عرفت ذلك في فحوى كلامه- بالقصر و المد- أي: فيما تنسمت من مراده بما تكلم به "6.

وعليه فإن القصد من الفحوى و الإشارة هو المفهوم الذي عرفه أهل الأصول بأنه: "ما دل عليه اللفظ لا في محل النطق"<sup>7</sup>.

فدلالة المفهوم في مقابل دلالة المنطوق ، أقل وزناً و شأناً كون دلالة المفهوم دلالة عقلية الأن الذهن ينصدرف إليها عن طريق الإستدلال بتعقب العلاقات الإلزامية فهي عملية ذات طابع عقلي محض.

<sup>1 -</sup> ينظر العلامة في التراث اللساني العربي ص297.

<sup>297-</sup> المرجع السابق ص

<sup>3 -</sup> الإحكام في أصول الأحكام ، ج2 ص353.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - سُورة اللبقرَّة الآية 196.

<sup>5 -</sup>المصباح المنير ص464.

<sup>6 -</sup> أساس البلاغة ص466.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - العلامة في التراث اللساني العربي ص 299.

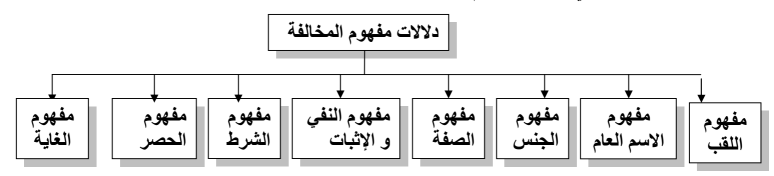
فهو " في عرف الدارسين الأقدمين علامة ضدمنية ليست بمنطوقة بل هي مائلة في ذهن المتلقي انطلاقاً من إدراكه لمفهوم العلامة الأولى (المنطوقة) ؛ فهو حيند ذ ، إحالة دالة ينصرف إليها الذهن لا من منطوق العلامة بل من مدلولها ."1

- أقسدام المفهوم: المفهوم في عرف أهل الاختصداص ينقسه إلى قسدمين: مفهوم موافقة و مفهوم مخالفة.

"فالأول ما يوافقه حكمه المنطوق فإن كان أولى سمي فدوى الخطاب كدلالة "فلا تقل لهما أف" على تحريم الضرب لأنه أشد ، و إن كان مساوياً سمي لحن الخطاب أي معناه كدلالة "الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماً" على تحريم الإحراق لأنه مساو للأكل في الإتلاف" "والثاني ما يخالف حكمه المنطوق ، و هو أنواع ، مفهوم الصفة نعتاً كان أو عالاً أو ظرفاً أو عدداً نحو (إن جاءكم فاسق بنباً فتبينوا) مفهومه أن غير الفاسق لا يجب النبيين في خبره فبجب قبول خبر الواحد العدل...."2.

الخلاصة: إن المتأمل في الدراسات الدلالية على مستوى دلالة المنطوق و المفهوم، يلحظ مدى غزارة البيئة الفكرية للعلماء الأقدمين و حرصهم على فهم الخطاب من خلال العلامات الدالة التي اصطنعها المجتمع اللغوي لتحقيق العملية التواصلية، و سبر أغوار النص و فهمه فهما لغوياً علمياً، خاصة إذا اكتنفه الغموض مما يستدعي أن تكون هذاك آلية معينة لتطويع هذا النص المقروء و تجلى دللته.

#### \*مخطط بياني لدلالات مفهوم المخالفة:



5- دلالة الإيماع: يعرفه الغزالي بأنها: "فهم التعليل من إضافة الحكم إلى الوصدف المناسب"<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - ينظر المرجع نفسه، ص299.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ينظر الإتقان في علوم القرآن ج2 ص32 دار الفكر (ب ت ط).

<sup>3 -</sup> يَنظر المُستصفى ج2 ص189.

عرّفه بعضهم فقالوا: "دلالة اللفظ على علية وصف لو حملناه على غير تعليل، لكان اقتران الحكم به غير مقبول و لا مستساغ عند أهل الفطنة بمقاصد الكلام "أ. و مثاله قوله تعالى رّلزّانِيّةُ

صري و المرادية و المرادية و المردية و المردية

علة الحكم، و كونه علة غير منطوق به ، لكن يفهم من فحوى الكلام.

دلالة الإشارة: عرفها صاحب نثر الورود بقوله:"إشارة اللفظ إلى معنى ليس مقصوداً منه بالأصالة بل بالتبع، مع انه لم تدع إليه ضرورة لصحة الاقتصار على المذكور دون تقديره" ومثاله قوله تعالى:"و حمله و فصاله ثلاثون شهراً" مع قوله (وَفِصَلُهُ وَفِي عَامَيْنِ) أَ ، فقد علم

من الآيتين بطريق الإشارة أن أقل مدة الحمل ستة أشهر، و لا شك أنه غير مقصود من الآيتين، بل المقصدود من الآية الأولى بيان حق الوالدة وما تعانيه من الآيتب في الحمل والفصال، ومن الآية الثانية بيان أكثر لمدة الفصال، ولكن يلزم من الآيتين ما تقدم بطريق الإشارة.

6- دلالات اللفظ من حيث الاستعمال: وسنقتصر في هذا المبحث على الدال الحقيقي و الدال المجازي، و إن كان الكلام في هذا الموضوع طويل جداً و البحث فيه يحتاج إلى بسط فار تأيت أن أتجنب الطول و نطبق عليه بعض الأمثلة باختصار.

أ- الدال المجازي: مسألة المجاز في التراث العربي الإسلامي مسألة شائكة ، لورود الجدل حولها من حيث الإثبات و النفي و النفي خاصة على مستوى النص الشرعي ، و هذا الجدل لم يكن بمعزل عن الجدل العقائدي ، بل متضمن فيه ،فهو في الحقيقة يعد وسيلة أفادها المتكلمون لدعم آرائهم في الدين و العقيدة ، "و هي الآراء التي لا يستقيم لها أمر إلا إذا لجأت إلى التأويل و استخدام العقل عن طريق الاستدلال والاستنباط "6.

<sup>ً -</sup> نثر الورود على مراقي السعود ج1 ص104.

<sup>2 -</sup> سورة النور، الآية 02.

 <sup>3 -</sup> نثر الورود على مراقي السعود ج 1 ص100.
 4 - الأحقاف الآية 15.

<sup>-</sup> الاحقاف الآية 5 ً - لقمان الآية 14 ِ

 $<sup>^{6}</sup>$  - العلامة في تراث اللسان العربي ص260.

ولهذا نجد أهل الكلام قد اعتصموا بالمجاز ، وانتصروا له ، كونه وقع في الأصدح في اللغة العربية و القرآن - و السنة ، مما يساعدهم على التغيير المضمون الدلالي للنص في الجانب العقدي و التشريعي على سواء "و بذلك غدا المجاز ركناً ركيناً ، وآلية من آليات تحليل الخط اب و تأويل 4 في المذ وال الإجراد ي؛ لأج ل الله تنطاق النصد وص و الوق وف على مضامينها "1

ب- الدال الحقيقي: قال ابن فارس في فقه اللغة: "الحقيقة من قولنا ": حق الشيء إذا وجب ، واشتقاقه من الشيء المحقق ، و هو المحكم، يقال " ثوب محقق النسيج ؛ أي محكمه" و زاد غيره " أنها مأخوذة من الحق ، و الحق هو الثابت اللازم  $^{3}$  .

و للحقيقة بحسب استعمالها دلالات ثلاث:

أ- الدلالة اللغوية: هي اللفظ المستعمل فيما وضع له في اللغة كالصلاة، فإن حقيقتها اللغوية الدعاء، كقوله تعالى: ( وَصَلِّ عَلَيْهِمْ ۖ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُّ لَّهُمْ ۗ ) .

ب-الدلالة الشرعية: هي اللفظ المستعمل فيما وضع له في الشرع، كالزكاة؛ فإن حقيقتها الشرعية إخراج حق واجب معين شرعاً من الأغنياء و يرد على الفقراء.

و هذه الدلالة يكون اللفظ فيها "موضوعاً وصفاً عاماً شاملاً لجميع الأفراد الداخلة تحت مسماه، فيسمى الشرع بعض تلك الأفراد بذلك الإسم العام"5.

ج- الدلالة العرفية: هي اللفظ المستعمل فيها وضع له في العرف، كالدابة في اللغة تطلق على كل من يدب على الأرض، و في العرف تستعمل في بعض ما يدب دون بعض ، فالنوع الذي تستعمل فيه عرفاً يسمى دلالة عرفية.

وخلاصة هذه المباحث أن العلماء بذلوا جهداً كبيراً في مؤلفاتهم في بيان العلاقة بين اللفظ والمعنى ، فلا شك أن الوضع التطوري بنظرية الدلالة عبر تاريخها الطويل عند العرب إلا أنه كما هو ملاحظ ، أنهم أول من وضع تطوراً تكمن فيه أولى الأسس العامة لنظرية الدلالة . فمجرد المقارنة في أقسام الدلالة، كما مر تفصيلها باختصار لا نلحظ كثيراً اختلاف من حيث تقسيماتها، و ما ينطوي تحت هذه الأقسام، خاصمة إذا أضدفنا إلى ذلك ما تراكم من معارف

- العربيج السبق على 201. <sup>2</sup> - ابن فارس ، الصاحبي في فقه اللغة ،نشر مؤسسة بدران بيروت سنة 1383 هـ - 1964 م ص198. <sup>3</sup> - الإحكام في أصول الأحكام ج1 ص 26. <sup>4</sup> - سورة التوبة الآية 103.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع السابق ص267.

<sup>5</sup> ـ د أُحَمد حَساني، مباحث في اللسانيات ، ديوان المطبوعات الجامعية، بن عكنون ــ الجزائر ــ ط 1994،ص 3.

وخبرات أغنت زاوية المنظور لهذا العلم المتعلق بها. "فإذا ما التقتنا إلى التراث الفكري العربي الذي نشأ و ترعرع في ظل التحول الحضداري العميق الذي أحدثه القرآن الكريم في المجتمع العربي و الإنساني بشكل عام، نجده يزخر برصيد معرفي لا يحط من شأنه في الفكر اللساني المعاصر، وهو الرصيد الذي يملك الشرعية العلمية و الحضارية لكي يعتمد في اكتمال المرتكزات المعرفية للنظرية اللسانية العالمية."1

<sup>1</sup> - نثر الورود ص143.

يعتبر الخطاب القرآني رسالة ربانية سماوية ، توجت ما سبقها من الرسالات، و إنها لرحمة من المولى عز وجل بعباده ، فمنذ أن وجد الإنسان وهو في تساؤل دائم عن حقيقة وجوده وكيانه 10 فأجابه الله عما يريد معرفته من حقائق، و هذا كله سلمه لحبيبه المصطفى و من والاه إلى يوم الدين لأجل ذلك ظل الخطاب القرآني يمارس دوره التوصيلي أي التبليغي ، فكان له ثمة فعالية المحاورة و ربط الصلة الفكرية و الروحية مع المتلقي. و لقد عنى القرآن الكريم من خلال بنية الحوار ، بالتعرض إلى قضايا هذا الإنسان سواء في حياته أو بعد موته ، و المتتبع لهذا النوع من الأسلوب يدرك أنه منهج تربوي و تعليمي ، يحمل من أساليب التشويق و التعزيز ما يتوازى فيها التأثير الشعوري بالتركيز الفكري.

والقرآن الكريم يحتوي كما قال الدكتور الحسين جورنو محمود جلو "على عدد من أساليب ضدبط السلوك ، يختص ببعضها و يتفق ببعضها الآخر مع مفهوم أساليب التشويق و التعزيز بالمعنى المعاصر أو في معظم جوانبها ..." 2.

وبعد هذه التوطئة القصيرة لبعض ميزات الأسلوب القرآني في جانبه الحواري ، خصصنا هذا الفصل لدراسة دلالات أسلوب الحوار في عدة نماذج من القرآن الكريم ، مستعينين في ذلك ببعض كتب التفسير.

أقول وقد ورد في القرآن الكريم حوارات، ذات دلالات شتى سأقتصر على بعض منها على سبيل التمثيل لا الحصر:

1- دلالات الحوار العقدية: و نقصد بها الأسلوب التحاوري الذي يبين مواقف إيمان العباد المتباينة إزاء خالقهم، و من المعلوم تاريخياً — أن البيئة التي نزل فيها القرآن كانت تدين بدين منحرف، مبني على تقديس الأصنام، ينحرون لها و يعكفون عندها، فأنزل الله القرآن، لتطهير القلوب مما أصابها من نكسات قلبية، و إخراجها من المتاهات المظلمة التي أردت بها في قعر الشرك والخرافة، فالقرآن استعمل مع هؤلاء أساليب حوارية متنوعة كالحوار التوحيدي الذي يثبت وجود الله ويدعو إلى توحيده في العبادة ، من خلال ما قصده لذا من حوارات قرآنية بين الرسل وأقوامهم. و هذه بعض النماذج:

وهران، 1998/1997، ص 272.

- الحلطات العراقي معاربة لرحميد المسلم ا 2 - ينظر د الحسين جرنو محمود جلو، أساليب التشويق و التعزيز في القرآن الكريم ،مؤسسة الرسالة – بيروت- ط1 (1414هـ - 1994م) ص208. 3 - ينظر د محمد زعراط، الإنسان في القرآن الكريم، مقاربة فكرية تحليلية لمبدأ الخلق الإنساني، رسالة الدكتوراه، معهد اللغة العربية وأدابها، جامعة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الخطاب القرآني مقاربة توصيفية لجمالية السرد الإعجازي، ص 181 .

أ- دلالة الحوار على إثبات وجود الله تعالى ووحدانيته.

يتمثل هذا في قصة إبراهيم عليه السلام في إقامة الحجة على قومه بأشياء كونية كما أخبر بذلك الله نعالى: ( وَكَذَ لِلكَ نُرِي إِبْرَ هِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَ وَالْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ عَ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَّيْلُ رَءَا كُوۡكَبًا ۚ قَالَ هَىذَا رَبِّي ۗ فَلَمَّآ أَفَلَ قَالَ لَآ أُحِبُ ٱلْاَفِلِينَ ﴿ فَلَمَّا رَءَا ٱلْقَمَرَ بَازِغًا قَالَ هَىذَا رَبِّي ۗ فَلَمَّآ أَفَلَ قَالَ لَهِن لَّمْ يَهْدِنِي رَبِّي لَأَكُونَنِ ۗ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلضَّالِّينَ ۞ فَلَمَّا رَءَا ٱلشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَنذَا رَبِّي هَنذَآ أَكْبَرُۗ فَلَمَّآ أَفَلَتْ قَالَ يَنقَوْمِ إِنِّي بَرِيٓ \* مِّمَّا تُشَرِكُونَ فَ إِنِّي وَجَّهْتُ وَجْهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ ٱلسَّمَوَ اتِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفًا · وَمَا أَنَاْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَحَاجَّهُ وَقُومُهُ وَۚ قَالَ أَثَحَنَّجُونِي فِي ٱللَّهِ وَقَدْ هَدَىٰن ۚ وَلَآ أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِۦٓ إِلَّا أَن يَشَآءَ رَبِّي شَيَّا ۗ وَسِعَ رَبِّي كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا ۗ أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ ﴿ وَكَيْفَ أَخَافُ مَآ أَشْرَكْتُمْ وَلَا تَخَافُونَ أَنَّكُمْ أَشْرَكْتُم بِٱللَّهِ مَا لَمْ يُنَرِّل بِهِ، عَلَيْكُمْ سُلْطَننًا ۚ فَأَيُّ ٱلْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِٱلْأَمْنِ ۖ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ وَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوٓاْ إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُوْلَتِهِكَ لَهُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم مُّهْتَدُونَ ﴿ وَتِلَّكَ حُجَّتُنَآ ءَاتَيْنَاهَآ إِبْرَاهِيمَ عَلَىٰ قَوْمِهِۦ ۚ نَرْفَعُ دَرَجَىٰتٍ مَّن نَّشَآءُ ۗ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ ٓ إِسْحَىٰقَ وَيَعْقُوبَ ۚ كُلاًّ هَدَيْنَا ۚ وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبَلُ ۗ وَمِن ذُرِّيَّتِهِ - دَاوُردَ وَسُلَيْمَنَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَرُونَ ۚ وَكَذَالِكَ خَزى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ وَزَكَريًّا وَيَحَيِّيٰ وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاسَ ۖ كُلُّ مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ وَإِسْمَعِيلَ وَٱلْيَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطًا ۚ وَكُلاًّ فَضَّلْنَا عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ٢٥ وَمِنْ ءَابَآبِهِمْ وَذُرِّيَّتِهِمْ وَإِخْوَانِهِمْ ۖ وَٱجْتَبَيْنَهُمْ وَهَدَيْنَهُمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمِ

هِ ذَالِكَ هُدَى ٱللَّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ عَنَّ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ أُولَتِبِكَ

ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِتَنبَ وَٱلْخُكْرَ وَٱلنُّبُوَّةُ فَإِن يَكْفُر بِهَا هَتَؤُلآءِ فَقَدْ وَكُلَّنَا بِهَا قَوْمًا لَّيْسُواْ بِهَا بِكَنفِرِينَ ٢٠٠٠ .

فهذا سيدنا إبراهيم عليه السلام يحاور المشركين من قومه الذين حاجوه في وحدانية الله تعالى ووجوده قال تعالى : (وَحَاجَهُ مُورَ قَالَ أَتُحَبُّونِي فِي ٱللهِ وَقَدْ هَدَننِ )، أي شرع قوم سيدنا إبراهيم

مغالبتهم إيّاه في أمر التوحيد ، رد عليهم منكرا لما اجتراءوا عليه في محاجته مع قصدورهم عن تلك الرتبة وعزة المطلب وقوة الخصم ، ولكن الحوار القرآني سلك مسلك التقرب والتلطف فألقى عليهم سؤالا إنكاريا(أَتُحُمَّجُونِي فِي ٱللهِ) وجاء -قوله تعالى - "وقد هداني " حالا من ضمير المتكلم مؤكدة للإنكار .

فإن كونه السلام مهديا من جهة الله العالى ومؤيدا من عند ه مما يوجب استحالة محاجته عليه السلام -.

أي أتجادلونني في شأنه تعالى و وحدانيته والحال أنه – تعالى-هداني إلى الحق<sup>2</sup>. "وقد قيل إنما هذا ربي استدراجا للحجة على قومه ليعيب آلهتهم أنها ليست بشيء،وأن الكوكب والقمر والشمس أكبر منها وليست بآلهة ... "3 "ولعل الجانب الذي تبرزه محاورة السياق القرآني السابق هو إثارة المشاعر والانفعالات الإنسانية حيث تجعل السامع يشعر بان "إيراهيم قد استطاع التغرير بهم حين زعم لهم انه يعبد معهم هذه الكواكب،وكلما رأى كوكبا منها يقول هذا ربي "4 ، و قوله هذا ربي "أفاد بتعريف الجزئين أنه أكثر ضوءاً من الكوكب ، فإذا كان استحقاق الإلاهية بسبب النور فالذي هو أشد نوراً أولى بها من الأضعف و إسم الإشارة مستعمل في معناه الكذائي خاصدة و هو كون المشار إليه مطلوباً مبحوثاً عنه كما تقدم آنفاً"5.

 <sup>1 -</sup> سورة الأنعام الآية 75-89.

<sup>-</sup> سوره الانعام الايه 10-60. 2 - تفسير أبو السعود، إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، دار إحياء النراثِ العربي، بيروت، (ب.ت.ط)، ج3 ص164.

<sup>3 -</sup> الفراء أبو زكريًا يحيَّي ابن زياد، معانيُ القرآن، عالم الكتب، بيروت، الطبعة الأولى، 195 و الثانية 1980، حققه الذكتور محمد علي النجار و الدكتور أحمد يوسف نجاتي ،ج1 ص 341.

<sup>· -</sup> ينظر للدكتور عبد حليم حنفي، أسلوب المحاورة في القرآن الكريم،. الهيئة المصرية العامة للكتاب طبع سنة 1985 ص-53.

- قوله تعالى : (أَمْ كُنتُمْ شُهكَ آءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ ٱلْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِي قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَهَكَ

وَإِلَنهَ ءَابَآبِكَ إِبْرَاهِمَ وَإِسْمَنعِيلَ وَإِسْحَنقَ إِلَنهًا وَاحِدًا وَخَنْ لَهُ مُسْلِمُونَ عَلَى ال

في هذه الآية أقام الله تعالى الحجة على المشركين من العرب أبناء إسماعيل و على الكفار من بني إسرائيل و هو يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم عليهم السلام - بأن يعقوب لما حضرته الوفاة وصبى بنيه بعبادة الله وحده لا شريك له فقال لهم "ما تعبدون من بعدي قالوا نعبد إلهك واله آباءك إبراهيم وإسماعيل و إسحاق " وهذا من باب التغليب ، لأن إسماعيل عمه .... وقوله "إلها واحدا" أي نوحده بالأولوية ولا نشرك به شيئا غيره "ونحن له مسلمون " أي مطيعون خاضعون .

و "أم" في الآية منقطعة تفيد معنى الإنكار "أي لم تحضروه وقت موته فكيف تنسبون إليه ما لا يليق به"3.

و «"ما تعبدون "سؤال عن صفة المعبود كما تقول:ما زيد تريد (أفقيه أم طبيب)...» 4 يشير إلى أن ما الموصولة تستعمل قياسا في صفات من يعقل نحو قوله تعالى: (فاتكحوا ما طاب لكم من النساء...) و النكتة فيه أن الأوصاف مما تتفاوت فيه الرغبات دون الذوات.

و جاء يعقوب في وصيته بأسلوب الاستفهام لينظر مقدار ثباتهم على الدين حتى يطلع على خالص طويتهم ليلقي إليهم ما سيوصيهم به من التذكير ، و جيئ في السؤال بما الاستفهامية دون من لأن ما هي الأصل عند قصد العموم لأنه سألهم عما يمكن أن يعبده العابدون و اقترن ظرف بعدي بحرف من لقصد التوكيد فأن من هذه في الأصل ابتدائية فقولك جئت من بعد الزوال يفيد أنك جئت في أول الأزمنة بعد الزوال ثم عوملت معاملة حرف تأكيد. 5

#### ب- دلالة الحوار على دحض حجة الخصم.

أ - سورة البقرة الآية 133.

<sup>2 -</sup> ينظر تفسير القرآن العظيم، ج1 ص216.

<sup>· -</sup> جلال الدين المحلي و جلال الدين السيوطي ،تفسير الجلالين ، مصر ، (ب.ت.ط)،ص 19.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - الكشاف، ج1، ص96

 $<sup>^{5}</sup>$  - ينظر التحرير و التنوير ج1 ص 732

قوله تعالى (أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِى حَاجٌ إِبْرَاهِمَ فِي رَبِّهِ أَنْ ءَاتَنهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِمُ رَبِّى الَّذِى يُحْيِ وَفُهِ تَعَالَى اللَّذِى حَاجٌ إِبْرَاهِمَ فِي رَبِّهِ أَنْ ءَاتَنهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِمُ فَإِنَّ اللَّهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ فَبُهِتَ وَيُعِيتُ قَالَ إِبْرَاهِمُ فَإِنَّ اللَّهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ فَبُهِتَ وَيُعِينَ الْمَعْرِبِ فَبُهِتَ اللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّلِمِينَ هَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّلِمِينَ هَا اللَّهُ اللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّلِمِينَ هَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَهْدِى اللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الطَّلِمِينَ هَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الطَّلِمِينَ هِا اللَّهُ اللَّ الْمُؤْمِنَ الْقَالِقُولَ اللَّهُ اللللْلِيْلِيْنَ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

يذكر —تعالى- مناظرة خليله" إبراهيم" —عليه السلام — مع هذا الملك الجبار المتمرد الذي ادعى لنفسه الربوبية فأبطل الخليل عليه دليله ،وبين كفره وجهله وقلة عقله وألزمه الحجة ،ولما دعاه إبراهيم الخليل إلى عبادة الله وحده لا شريك له ، حمله جهله وضد لاله على إنكار الصدانع فالاعتراض الذي تضمنه سياق الآية كان "عتيدا ولكن إبراهيم لما سمع جوابه الأحمق لم يحاجه فيه ولكن انتقل إلى مالا يقدر فيه على نحو ذلك الجواب ليبهته أول شيء، وهذا دليل على جواز الانتقال للمجادل من حجة إلى حجة "2.

وفي جواب إبراهيم تبكيت ، وعبرة لمن تراوده نفسه إنكار الله وجدوده ، وانه "لا يمكن أن تمارس حرية العقيدة بمعزل عن حرية العقل و الرأي ، فلا يكون للإنسان أن يجادل فيما لا يقتنع به، ولا أن يسال فيما لا يطمئن إليه "3.

وذكر ابن كثير في تفسير قوله تعالى: "أنا احيي وأميت"، "قال قتادة ومحمد بن إسحاق والسدي وغير واحد: وذلك أني أوتى بالرجلين ،قد استحقا القتل فأمر بقتل احدهما فيقتل، وأمر بالعفو عن الآخر فلا يقتل فذلك معنى الإحياء والإماتة والظاهر والله اعلم انه ما أراد هذا لأنه ليس جوابا لما قال إبراهيم ، ولا في معناه لأنه غير مانع لوجود الصانع ، وإنما أراد أن يدعي لنفسه هذا المقام عنادا ومكابرة ويوهم انه الفاعل لذلك ، وانه هو الذي يحيي ويميت ، كما اقتدى به فرعون في قوله "ما علمت لكم من اله غيري " ولهذا قال له إبراهيم ، لما ادعى هذه المكابرة " فان الله يأت بالشمس من المشرق فأت بها من المغرب "...وهذا التنزيل على هذا المعنى أحسن مما ذكره كثير

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - سورة البقرة الآية 258.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الكَشّاف، ج1 ص156.

<sup>3-</sup> عائشة عبد الرحمان بنت الشاطئ القرآن و قضايا الإنسان، دار العلم للملايين - بيروت لبعة 04. سنة1981 ص113.

من المنطقيين "<sup>1</sup>.

"والملاحظ في الأسلوب الجدلي في القرآن الكريم انه يلزم الخصدم و يفحم حجته ،"يجيء إلى الإفحام من أقرب الطرق وأقواها إلزاما "2.

## ج- دلالة الحوار في إثبات عقيدة البعث:

الجدال في البعث والجزاء من الموضوعات المهمة التي شغلت الفكر الإنساني مذذ القدم ، وتصارعت فيها أفكار البشرية بما هو مرتكز في فطرتها من حب البقاء ومقاومة فكرة العدم المحض وقد جاء القرآن الكريم بإثبات حقيقة البعث والجزاء التي لا مناص منها بأدلة وحجج قاطعة من خلال نماذج قرآنية كثيرة نقتصر على ذكر نموذجين منها:

النموذج الأول: قال الله تعالى: (أَوْكَٱلَّذِى مَرَّعَلَىٰ قَرْيَةٍ وَهِى خَاوِيَةً عَلَىٰ عُرُوشِهَا قَالَ أَنَىٰ يُحَيِ عَدِهِ آللهُ النموذج الأول: قال الله تعالى: (أَوْكَٱلَّذِى مَرَّعَلَىٰ قَرْيَةٍ وَهِى خَاوِيَةً عَلَىٰ عُرُوشِهَا قَالَ أَنْ يُحَيِ عَدَهِ آللهُ مِأْنَة عَامِ ثُمَّ بَعَثَهُ وَأَقَالَ كَمِ لَمِثْتَ قَالَ لَبِثْتُ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ قَالَ بَل لَّبِثْتَ مِأْنَة عَامِ فَا مَا تَهُ ٱللهُ مِأْنَة عَامِ ثُمَّ بَعَثَهُ وَآنظُرْ إِلَىٰ حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلكَ ءَايَةً لِلنَّاسِ فَآنظُرْ إِلَىٰ عَامِ فَا مِلْ لَا يَتَسَنَّةً وَآنظُرْ إِلَىٰ حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلكَ ءَايَةً لِلنَّاسِ فَآنظُرْ إِلَىٰ عَمارِكَ وَلِنَجْعَلكَ ءَايَةً لِلنَّاسِ

ٱلْعِظَامِ كَيْفَ نُنشِرُهَا ثُمَّ نَكْسُوهَا لَحْمًا فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ وَالَ أَعْلَمُ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ مَا اللَّهُ عَلَىٰ عَلَيْ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ مَا اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَىٰ

إن هذه القصدة حقيقة واقعية ،حدثت فعلا في الزمن الغابر فليست بخيال أو عبارة عن تصورات عقلية وفي هذا يقول الدكتور محمد أبو زهرة:"إن هذه القصدة واقعية وليس في سياق القول ما يدل على أنها تصويرية والأصل أن تكون حقيقية فلابد إن أجزاءها قصة واقعة ، وليست مجرد مثل تصويري وهذه القصة معها دليل واقعي على البعث والنشور ، وانه في قدرة الله تعالى إعادة الموتى ، فمن أنشأ الكون يحيى الموتى ، و أننا سنموت كما نام و نبعث كما نستيقظ ، فهو مثل واقعي لبيان – كيف يحيي الله الموتى - فقد مات الرجل مائة عام ثم أحياه الله ، و رأى طعامه لم يتغير و رأى حماره حتى حسب أنه نام يوما أو بعض يوم ، و أنه على كل شيء قدير" .

وخلاصة القصة باختصار أن رجلاً صالحاً يسمى عزير مر بقرية ، قيل أنها بيت المقدس كانت قد أصابها خراب كبير من قبل بختنصر الذي قتل أهلها ، فأضدحت سقوفها وجدرانها ساقطة ،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - تفسير القرآن العظيم، ج1 ص 362..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المعجزة الكبرى ص352.

<sup>3 -</sup> البقرة الآية 259.

<sup>4 -</sup> المعجزة الكبرى ص 333

فوقف متفكراً فيما آل أمرها إليه و قال (أنّى يحيى هذه الله بعد موتها)، "وذلك لما رأى من دثورها و شدة خرابها و بعدها عن العود إلى ما كانت عليه قال تعالى : "فأماته الله مائة عام ثم بعثه" قال: وعمرت البلاد بعد مضى سبعين سنة من موته و تكامل ساكنوها ، وتراجع بنو إسرائيل إليها ، فلما بعثه الله عز و جل بعد موته ، كان أول شيء أحدى الله فده عينده لينظر بهما إلى صدنيع الله فيه ، كيف يحيى بدنه، فلما استقل سوياً (قال) الله له ، أي بواسطة الملك "كم لبثت" قال: لبث يوماً أو بعض يوم قال: و ذلك أنه مات أول النهار ، ثم بعثه الله في آخر النهار ، فلما رأى الشمس باقية ظن أنها شمس ذلك اليوم فقال "أو بعض يوم" ، قال بل لبثت مائة عام فانظر إلى طعامك و شرابك لم يتسنه وذلك أنه كان معه فيما ذكر عنب و تين و عصير فوجده كما تقدم، لم يتغير منه شيء لا العصير استحال، و لا التين حمض و لا أذتن ، و لا العذب نقص "وانظر إلى حمارك" أي كيف يحييه الله عز و جل ، و أنت تنظر (ونجعلك آية للناس) أي دليلاً على المعاد "وانظر إلى العظام كيف ننشز ها"أي نرفعها ، فيركب بعضها على بعض ... (ثم نكسوها لحماً) و قال السدّي و غيره تفرقت عظام حماره حوله يميذاً ويساراً ، فنظر إليها و هي تلوح من بياضها ، فبعث الله ريحاً فجمعتها من كل موضع من تلك المحلة ، ثم ركب كل عظم في موضده حتى صدار حماراً قائماً من عظام لا لحم عليها ، ثم كساها الله لحماً و عصباً و عروقاً وجلداً، و بعث الله ملكاً فنفخ في منخري الحمار ، فنهق بإذن الله عز وجل ... لمّا تبين له هذا كله "قال أعلم أن الله على کل شیء قدیر "<sup>1</sup>.

النموذج الثاني: قوله تعالى: ( وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَنَسِي خَلْقَهُ مَّ قَالَ مَن يُحِي ٱلْعِظَمَ وَهِي رَمِيمُ هَ قُلَ يُحْمِيهَا ٱلَّذِي أَنشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمُ هَ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُم مِن ٱلشَّجَرِ ٱلْأَخْصَرِ نَارًا فَإِذَا أَنتُم مِّنهُ تُعْمِيهَا ٱلَّذِي أَنشَاهُا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُو اللَّهِ عَلِيمُ هَا اللَّهِ عَلَى أَن شَخَلُقَ مِثْلَهُم أَبكَى وَهُو ٱلْخَلَّقُ ٱلْعَلِيمُ هَا ) حَلق السَّمَواتِ وَٱلْأَرْضَ بِقَدِرٍ عَلَى أَن شَخَلُقَ مِثْلَهُم أَبكَى وَهُو ٱلْخَلَّقُ ٱلْعَلِيمُ هَا ) هذه الآيات تبين إثبات مشابهة ابتداء الخلق و إعادته بطريقة أبلغ و ألزم للحجة على الخصم الجاحد لعقيدة البعث و النشور ، و في هذا الصديد يقول الإمام أبو زهرة "وتجد في الآيات الكريمات عقد مشابهة بين ابتداء الخلق و إعادته في أبلغ تعبير و أسلم تقرير ، وإن في هذه الكريمات عقد مشابهة بين ابتداء الخلق و إعادته في أبلغ تعبير و أسلم تقرير ، وإن في هذه الأمثلة وغيرها مما اشتمل عليه القرآن الكريم قياس ما في الغيب على المشاهد ، وقياس ما بينه الله تعالى، وأوجب الإيمان به على ما هو واقع مرئى مشاهد، فيه الدلالة الكاملة على قدرة الله تعالى، وأوجب الإيمان به على ما هو واقع مرئى مشاهد، فيه الدلالة الكاملة على قدرة الله

<sup>1 -</sup> تفسير القرآن العظيم، ج1 ص363.

<sup>2 -</sup> سورة يس الآية 78-81.

تعالى، وأنه المالك لما هو واقع و القادر على ما لم يقع الآن، و سيقع، كما وعد، و وعده لا يتخلف"1، كما أن القدرة التي كانت في أول الأمر تكون كذلك في نهايته فلا تنافي بينهما كما يقوله حسن فضل الله: "والجواب إن القدرة التي ولدت النطفة من التراب ثم ولدت الإنسان من النطفة هي الذي تعطى الدراب سر الحياة ليتحول إلى إنسان كامل من جديد فغن القدرة على الانتقال من العدم إلى الوجود في البداية تستلزم القدرة على ذلك في النهاية ..."2.

"وظل الخطاب القرآني ، في هذا الصدد يؤكد مبدأ البعث ، نافياً أن يكون للزمن سلطان يملك ، أو يعدم ، و إنما هي إرادة الله الذي شاءت للنفس الإنسانية أن تبحر في زمنية الأرض ، لذؤوب بعدئذ، إلى جوار ربها ، فتعيش في الزمن السرمدي الذي هو مناط هذا الامتحان و مآل ذلك الرحيل"3. "فإثبات مبدأ البعث، أي حقيقة الاستمرار الزمني، رجوعاً إلى الله، بعدهن أبرز ما عالجته أدبية القرآن، و بهذا الصدد، فقد وظف الخطاب القرآني الطبيعة، و التصوير الحسي، و الزمني، في البرهنة على تلك الحقيقة ... "4.

و الخلاصدة: أن بذاء عقيدة البعث في النفوس لما يتردب عليها من مقاصد أساسية، و أهداف غائية، و لما عليه هذا الموضوع من تعقد بحكم كونه لا يدخل تحت الحس. و بحكم كونه من متعلقات الغيب اهتم القرآن به. و جادل الناس بدلائل الأنفس و الآفاق و هذا من الدواعي الذي اقتضت وجود الجدل في القرآن <sup>5</sup> .

#### 2- دلالة الحوار التشريعية:

لقد اعتنى القرآن الكريم بالجانب التشريعي، كونه له علاقة بحياة الإنسان الخاصة به، أو التي لها علاقة بين الإنسان وغيره، ولقد حوى القرآن الكريم بعض التساؤلات المتعلقة بالجانب التشريعي، و إليك بعضا منها:

## النموذج الأول:

قال تعالى: ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْعَفْوَ ۗ كَذَ لِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْأَيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ شَ ﴾ 6

<sup>-</sup> المعجزة الكبرى ص 348.

<sup>2 -</sup> ينظر الحوار في القرآن ،ج1 ص90. 3 - ينظر الخطاب القرآني مقاربة توصيفية لجمالية السرد الإعجازي ص100.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - المرجع نفسه ص101.

<sup>5 -</sup> الجدل في القرآن الكريم ، ص135.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - سُورة الْبَقَرة الآية 219.

والسؤال - كما هو ملاحظ - عبارة عن طلب لنوعية الأشياء التي ينفق منها في سبيل الله، فجاء الجواب بقوله «قل العفو»، قال القرطبي «قراءة الجمهور بالنصب، وقرأ أبو عمرو وحده بالرفع، واختلف فيه ابن كثير، وبالرفع قراءة الحسن وقتادة وابن أبي إسحاق، قال النحاس وغيره: إن جعلت «ذا» بمعنى الذي كان الاختيار الرفع، على معنى: الذي ينفقون هو العفو، وجاز النصب، وإن جعلت «ما» و «ذا» شيئا واحدا كان الاختيار النصب على معنى: قل ينفقون العفو، وجاز وجاز الرفع، وحكى النحويون: ماذا تعلمت أنحوا أم شعراً ؟ بالنصدب والرفع، على أنهما جيدان حسنان، إلا أن التفسير في الآية على النصب.

قال العلماء: لما كان السؤال في الآية المتقدمة في قوله تعالى: ( وَيَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ ) 1

سؤالاً عن النفقة إلى من تصرف، كما بيناه ودل عليه الجواب، والجواب خرج على وفق السؤال، كما تقدم – كان السؤال الثاني في هذه الآية على قدر الإنفاق، وهو في شأن عمرو بن الجموح - كما تقدم – فإنه لما نزل (قُلْ مَا أَنفَقْتُمْ مِنْ خَيْرٍ فَلِلْوَالِدَيْنِ) 2، قال: كم أنفق؟ فذزل (قُلِ ٱلْعَفْوَ)، والعفو: ما

سهل وتيسر وفضل، ولم يشق على القلب إخراجه، ومنه قول الشاعر:

خُذِي العَفوَ مني تَستَدِيمي مَودَّتي \*\*\* وَلا تَنطقي في سُورتي حينَ أغضب فالمعنى: أنفقوا ما فضل عن حوائجكم، ولم تؤذوا فيه أنفسكم فتكونوا عالمة، هذا أولى ما قيل في تأويل الآية". 3 وفي هذا الصدد قال عطية محمد سالم: «إن مقدار الإنفاق هو موضع الجواب في السؤال... وأصدح معاني العفو الزيادة، ومن معاني العفو المسامحة، والعفو الشيء الميسور والمعنى في هذا الجواب «قل العفو» يعني: الزائد عن حاجاتهم وما يستغنى عنه، وأن يكون الإنفاق عن غنى لا عن اضطرار وحاجة». 4

#### النموذج الثاني:

<sup>-</sup> سورة البقرة، الآية 215.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سورة البقرة الآية 215

<sup>-</sup> القرطبي: أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري، الجامع لأحكام القرآن، دار الكتب العلمية، بيروت، طبع 1417.1997، ج3، ص 42. - د.عطية محمد سالم ، السؤال و الجواب في آيات الكتاب ، مكتبة دار النراث .المدينة المنورة 1982 ص73-74.

ق ال الله تعالى عن المَحِيضِ قُلُ هُوَ أَذًى فَآعَتَرِلُواْ ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَىٰ فَاعْتَرِلُواْ ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَىٰ لَا الله تَعْرَبُواْ ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلْمَحَوَى وَلَا تَقْرَبُوهُنَ حَتَىٰ اللهُ عَلِي اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلِي اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُهُ اللهُ ال

هذا كذلك نموذج من الحوار الذي جرى بين الصحابة رضي الله عنهم والرسول صلى الله عليه وسلم، والذي ينبد ق منه غاية تشريعية تتعلق بأمور النساء، وآداب الجماع، وقد ذكر المفسرون أن السائل هو ثابت بن الدحداح - وقيل أسديد بن حضدير وعباد بن بشير وهو قول الأكثرين. 2

وذكر ابن كثير في سبب نزولها عن أنس أن اليهود كانت إذا حاضت المرأة منهم لم يواكلوها ولام يجامعوها في البيوت فسأل أصحاب النبي صدلى الله عليه وسلم فأنزل الله عز وج ل «وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلُ هُوَ أَذَى فَآعَتَزِلُوا ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطَهُرُنَ »

حتى فرغ من الآية، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم «اصنعوا كل شيء إلا النكاح» فبلغ ذلك اليهود فقالوا: ما يريد هذا الرجل أن يدع من أمرنا شيئا إلا خالفنا فيه، فجاء أسيد بن حضير وعباد بن بشر، فقالا: يا رسول الله، إن اليهود قالت كذا وكذا، أفلا نجامعهن؟ فتغيّر وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى ظننا أن قد وجد عليهما، فخرجا فاستقبلهما هدية من لبن إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأرسل في آثار هما فسقاهما فعرفا أن لم يجد عليهما، رواه مسلم من حديث حماد بن زيد بن سلمة. 3

وإن كان السؤال كان من قبل رجال الصحابة فإنه يتناول بدلالة الإشارة إلى أحكام تتعلق بالمرأة المسلمة، وحكم علاقة الرجل الزوج بقربانها أو عدم قربانها. فقد «أجمع العلماء على أن للمرأة ثلاثة أحكام في رؤيتها الدم الظاهر السائل من فرجها، فمن ذلك الحيض المعروف، ودمه أسود خاثر تعلوه حمرة، تترك له الصدلاة والصوم، لا خلاف في ذلك. وقد يتصل وينقطع، فإن اتصل فالحكم ثابت له، وإن انقطع فرأت الدم يوما والطهر يوما، أو رأت الدم يومين والطهر يومين.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - سور البقرة الآية 222 .

<sup>2 -</sup> الجامع لأحكام القرآن، ج3 ص 54.

<sup>3 -</sup> تفسير ابن كثير ج1 ص 299.

أو يوما فإنها تترك الصلاة في أيام الدم، وتغتسل عند انقطاعه وتصلي، ثم تلفق أيام الدم وتلغي أيام الطهر المتخللة لها، ولا تحتسب بها طهرا في عدة ولا استبراء». 1

و بعد ما أخبر تعالى أن الحيض أذى، وإذا كان أذى فمن الحكمة أن يمنع الله تعالى عباده عن الأذى وحده. فلهذا قال: (فَاعَتَرِلُوا آلنِسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ )أي: مكان الحيض وهو الوطء في الفرج خاصدة فهذا المحرم إجماعا وتخصيص الاعتزال في المحيض يدل على أن مباشرة الحائض وملامستها في غير الوطء في الفرج جائز. 2

وذكر ابن كثير في تفسير قوله تعالى: (فَٱعۡتَرِلُوا ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ) ونهى عن قربانهن بالجماع مادام الحيض موجودا، ومفهومه حله إذا انقطع. 3

وذهب القرطبي رحمه الله إلى أن الأمر باجتناب النساء في حالة الحيض: «أي في زمن الحيض، إن حملت المحيض على المصدر، أو في محل الحيض إن حملته على الاسم، ومقصود هذا النهي ترك المجامعة»، كثم بعدما ذكر أمر اجتناب المرأة حالة الحيض، أعقب ذلك بالنهي عن قربهن والذي تعذي المباشرة أو الجماع حذى يطهرن بدليل قوله تعالى: (ولا تقرب وهن حذى يطهرن)، قال ناصر السعدي رحمه الله «يدل على أن المباشرة فيما قرب من الفرج وذلك فيما بين السرة والركبة ينبغي تركه كما كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا أراد أن يباشر امرأته وهي حائض أمرها أن تأتزر فيباشرها، وحد هذا الاعتزال وعدم القربان للحيض (حتى يطهرن) أي: ينقطع دمهن فإذا انقطع الدم زال المنع الموجود وقت جريانه الذي كان لحله شرطان انقطاع الدم والاغتسال منه». 5

وذكر القرطبي رحمه الله في تفسير هذه الآية عن ابن العربي قوله «سمعت الشاشي في مجلس النظر يقول: إذا قيل لا تقرب (بفتح الراء) كان معناه: لا تلبس بالفعل، وإن كان بضم الراء كان معناه: لا تدن منه. وقرأ نافع وأبو عمرو وابن كثير وابن عامر وعاصدم في رواية حفص عنه "يطهرن" بسكون الطاء وضدم الهاء. وقرأ حمزة والكسائي وعاصدم في رواية أبي بكر والمفضل "يطهرن" بتشديد الطاء والهاء وفتحهما. وفي مصحف أبي وعبد الله "يتطهرن". وفي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الجامع لأحكام القرآن، ج3 ص55

أ - الشيخ ناصر السعدي، تفسير تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ، دار ابن حزم، ط1، طبع 1424هـ - 203م، بيروت، ص84.
 ق - تفسير القرآن العظيم، ج1 ص 300.

<sup>4 -</sup> الجامع لأحكام القرآن ،ج3 ص 58

 $<sup>^{5}</sup>$  - تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ، $^{6}$ 

مصدحف أنس بن مالك "ولا تقربوا النساء في محيضهن واعتزلوهن حتى يتطهرن". ورجّح الطبري قراءة تشديد الطاء، وقال: هي بمعنى يغتسلن، لإجماع الجميع على أن حراما على الرجل أن يقرب امرأته بعد انقطاع الدم حتى تطهر». 1

وقوله تعالى: «فإذا تطهرن» أي اغتسان «فأتوهن من حيث أمركم الله» أي في القبل لا في الدبر لأنه محل الحرث، وفيه دليل على وجوب الاغتسال للحائض وأن انقطاع الدم شرط لصحته، ولما كان هذا المنع لطفاً منه تعالى بعباده وصديانة عن الأذى. قال تعالى: (إن الله يحب التوابين) أي من ذنوبهم على الدوام «ويحب المتطهرين» أي المتذزّهين عن الأثام وهذا يشمل النطهر الحسي من الأنجاس والأحداث، وفيه مشروعية الطهارة مطلقا لأن الله يحب المتصدف بها ولهذا كانت الطهارة مطلقا شرطا لصحة الصدلاة والطواف وجواز مس المصحف ويشمل التطهير المعنوي عن الأخلاق الرذيلة والصفات القبيحة والأفعال الخسيسة. 2

ويذكر القرطبي رحمه الله لطيفة لغوية قرآنية في قوله تعالى: «إن الله يحب التوابين ويحب المتطهرين» "فإن قيل: قدمه لئلا يقنط التائب من المتطهرين» "فإن قيل: كيف قدم بالذكر الذي أذنب على من الم يذنب، قيل: قدمه لئلا يقنط التائب من الرحمة ولا يعجب المتطهر بنفسه، كما ذكر في آية أخرى (... فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ، وَمِنْهُم

مُقتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِٱلْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ..) 3. ..

## 3- دلالة الحوار التعليمية:

الحوار التعليمي هو الذي يقوم على ربط الحقائق بالحجة و البرهان و توصديلها إلى المتعلم، معتمدا على تجلية العلة ثم تعقيبها بالبرهان، حتى تثار نفسية ذلك المتعلم، فيشتاق إلى البحث من خلال السؤال – عن الحقيقة 5 – و مثل هذا الأسلوب ورد في القرآن الكريم بين النبي موسى عليه السلام و العبد الصالح، قال الله تعالى: ( وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِفَتَنهُ لَآ أَبْرَحُ حَتَّى ٓ أَبْلُغَ مَجْمَعَ

ٱلْبَحْرَيْنِ أَوْ أَمْضِيَ حُقُبًا ﴿ فَلَمَّا بَلَغَا مَجْمَعَ بَيْنِهِمَا نَسِيَا حُوتَهُمَا فَٱتَّخَذَ سَبِيلَهُ وفِي ٱلْبَحْرِ سَرَبًا ﴿ فَلَمَّا جَاوَزَا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الجامع لأحكام القرآن، ج3 ص 58

<sup>2 -</sup> تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص84.

<sup>3 -</sup> سُورة فاطر الآية 32.

ع - الجامع لأحكام القرآن، ج3 ص61 <sup>4</sup>

قَالَ لِفَتَنهُ ءَاتِنَا عَدَآءَنَا لَقَدْ لَقِينَا مِن سَفَرِنَا هَنذَا نَصَبًا ﴿ قَالَ أَرْءَيْتَ إِذْ أُويْنَآ إِلَى ٱلصَّحْرَةِ فَإِنّى نَسِيتُهُ وَلَا آلْبَحْرِ عَجَبًا ﴿ قَالَ ذَالِكَ مَا كُنَا نَبْغُ فَارْتَدًا عَلَىٰ النَّعْوَ وَمَا آنْسَنِيهُ إِلّا ٱلشَّيْطَنُ أَنْ أَذْكُرُهُ وَآتَخَذَ سَبِيلَهُ وَفِي ٱلْبَحْرِ عَجَبًا ﴿ قَالَ ذَالِكَ مَا كُنَا نَبْغُ فَارْتَدًا عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ وَمَا أَنْسَنِيهُ إِلّا ٱلشَّيْطِينَ مَنْ عِبَادِنَآ ءَاتَيْنَهُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَعَلَّمْنَهُ مِن لَّدُنَا عِلْما ﴿ قَالَ لَهُ مُوسَىٰ هَلْ أَتْبِعُكَ عَلَىٰ أَن تُعلِّمَنِ مِمَّا عُلِّمْتَ رُشَدًا ﴿ قَالَ إِنْكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِي صَبَّرًا ﴿ وَكَيْفَ تَصْبِمُ عَلَىٰ مَا لَمْ تَعْفِي لَكَ أَمْرًا ﴿ وَلَا أَعْمِى لَكَ أَمْرًا ﴿ قَالَ فَإِنِ ٱتَبَعْتَنِي فَلَا تَسْعَلِي مَا لَمْ تُعِمِّلُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلِيْنَ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهَا عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَ

أنه ذكر له أنّ عبدا منه عباد الله بمجمع البحرين عنده من العلم ما لم يحطبه موسى فأحب الرحيل إليه وقال لفتاه ذلك ( لا أبرح) أي لا أزال سائرا (حتى أبلغ مجمع البحرين) أي هذا المكان الذي فيه مجمع البحرين.<sup>2</sup>

فالقرآن يستثمر هذه الظاهرة الخطابية الحوارية ليقدم للعقل و الوجدان مقرراته من منطلق إيدائي مقدع، فالموضدوعية هي إحدى مزايا الطرح الحواري، ثم يتابع الحوار القرآني وصدفه للأحداث، "ويبدو أن ذلك اللقاء كان سر موسى وحده مع ربّه، فلم يطلع عليه فتاه حتى لقياه، ومن ثم ينفرد موسى و العبد الصالح في المشاهد التالية في القصة".

(قَال لَهُ مُوسَىٰ هَلَ أَتَّبِعُكَ عَلَىٰ أَن تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِّمْتَ رُشْدًا ﴿ قَالَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِىَ صَبْرًا ﴿ اللَّهُ اللَّ

بهذا الأدب اللائق بنبي، يستفهم و لا يجزم، و يطلب العلم الراشد من العبد الصالح، و لكن علم الرجل ليس هو علم البشري الواضح الأسباب القريب النتائج، إنما هو جانب من العلم اللدّني بالغيب أطلعه الله عليه بالقدر الذي أراده، للحكمة التي أرادها، و من ثم فلا طاقة لموسى بالصدبر

<sup>ُ -</sup> سورة الكهف الآية 60-70.

<sup>2 -</sup> تُفسير القرآن العظيم، ج3 ص110.

<sup>3 -</sup> في ظلال القرآن ،ج4 ص 2278 4 - سورة الكهف الآية 66.

على الرجل و تصرفاته و لو كان نبيا رسولا، لأن هذه التصرفات حسب الظاهر قد تصطدم بالمنطق العقلي، و بالأحكام الظاهرة. 1

فسدؤال موسى عليه السلام (قال له موسى هل أتبعك) تلطف لا على وجه الإلزام و الإجبار وهكذا ينبغي أن يكون سؤال المتعلم من العالم<sup>2</sup>.

وتجري الأحداث و كأن العبد الصالح خشي أن لا يصبر موسى عليه السلام على ما سيشاهد من وقائع تخالف المنطق العقلي، فكان أن رد على موسى عليه السلام، بقوله: (قَالَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا ﴿ وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَىٰ مَا لَمْ تَحُطْ بِمِ خُبْرًا ﴿ ) ، فبادر موسى بالعزم على الصبر و الطاعة فقال: (قَالَ سَتَجِدُنِيٓ إِن شَآءَ ٱللَّهُ صَابِرًا وَلَآ أَعْصِي لَكَ أُمْرًا ﴿ اللَّهُ صَابِرًا وَلَآ أَعْصِي لَكَ أُمْرًا ﴿ اللَّهُ عَالِمُ اللَّهُ عَالِمُ اللَّهُ عَالِمُ اللَّهُ عَالِمُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَيْكًا أَمْرًا ﴿ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ الْحُلَّالِ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ أَمْرًا عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّمُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ الْحُلِّكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّلْعُولُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَاكُ اللَّهُ عَلَّ عَلَاكُ الللَّهُ عَلْمُ

فركبا السفينة، فلما ولجنت البحر " قام الخضر فخرقها و استخرج لوحا من ألواحها ثـم رقعها فلم يملك موسى عليه السلام نفسه أن قال منكرا عليه :" اخترقتها لتغرق أهلها"، و هذه اللام لام العاقبة لا لام التعليل"<sup>5</sup>.

ويجيب الخضر موسى عليه السلام و يذكر بالشرط الذي اتفقا عليه أنفا: ( \* قَالَ أَلَمْ أَقُل لَّكَ إِنَّكَ

لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وهذا الصنيع فعلته قصدا وهو من الأمور التي اشترطت معك

معك أن لا تنكر على فيها لأنّك لم تحط بها خبرا ولها دخل هو مصدلحة ولم تعلمه أنت<sup>5</sup>، ويعدّذر موسى للرجل الصالح بسبب ما انتابه من نسيان الشرط، و يطلب منه أن يقبل عذره، ثم ينتقل القرآن إلى مشهد آخر، قال تعالى: ( فانطلقا حتى إذا لقيا غلاما فقتله.. )، "و قد تقدم أنه كان يلعب في قرية من القرى و أنه عمد إليه من بينهم و كان أحسنهم و أجملهم و أضوئهم فقتله ... فلما شاهد موسى عليه السلام هذا أنكره أشد من الأول وبادر فقال: ( أقتلت نفسا زكية )، أي صغيرة لم تعمل الحدث ولا عملت إثما بعد فقتلته بغير نفس "، أي بغير مستند لقتله ( لقد جدت شيئا

في ظلال القرآن ج4 ص 2279.

أو تفسير القرآن العظيم، ج3 ص115.
 أو سورة الكهف الآية 67-68

<sup>-</sup> سورة الكهف الآية 69.

<sup>5 -</sup> تفسير القرآن العظيم، ج3 ص116

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - سورة الكهف الآية 75

نكرا)؛"أي ظاهر النكارة." فكان جواب الخضر على نسق جوابه السابق إلا أنه زاد ما حكي في الآية بكلمة " لك" و ذلك في قوله تعالى: ( قَالَ أَلَمْ أَقُل لَّكَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبِرًا). واللام

في قوله "لك" لام تبليغ، وهي التي تدخل على اسم أو ضمير السامع لقول أو ما في معذاه، ندو قلت له، وأذنت له، و فسرت له، و ذلك عندما يكون المقول له الكلام معلوما من السياق فيكون ذكر اللام لزيادة تقوي الكلام و تبلغه إلى السامع، و لذلك سميت لام التبليغ ألم تر أن اللام لم يحتج لذكره في جوابه أول مرة " ألم أقل إنك لن تستطيع معي صبرا" فكان التقرير و الإنكار مع ذكر لام تعدية القول أقوى و أشد. 2

و يراجع موسى نفسه و يتبين أنه خالف ما وعد به العبد الصالح مرتين، و كان هذا نسيانا منه لا عن قصد، و يقطع على نفسه الطريق و يجعلها آخر فرصة، و ذلك في قوله تعالى: (قَالَ إِن سَأَلْتُكَ

عَن شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلَا تُصَاحِبْنِي ﴿ قَدْ بَلَغْتَ مِن لَّدُنِّي عُذْرًا ﴿ وَ يَسْتَمَرُ السَّياقِ القرآدي إلى المشهد

الثال ش: ( فَٱنطَلَقَا حَتَّىٰ إِذَآ أَتَيَآ أَهْلَ قَرْيَةٍ ٱسۡتَطْعَمَآ أَهْلَهَا فَأَبُواْ أَن يُضَيِّفُوهُمَا فَوَجَدَا فِيهَا جِدَارًا يُرِي أَند

الأوليين حتى أتيا أهل قرية، روى ابن جريج عن ابن سيرين أنها الأيلة 5.

و إظهار لفظ أهلها دون الإتيان بضمير هم بأن يقال استطعماهم، لزيادة التصريح، تشنيعا بهم في لؤمهم، إذ أبوا أن يضيفو هما ... و ذلك لؤم<sup>6</sup>.

و في هذه القرية وجد العبد الصالح جدارا يريد أن ينقض فأقامه و لا يأخذ عليه أجرا، إضافة إلى صفة البخل التي تعم أهل تلك القرية، " و هذا يشعر موسى بالتناقض في الموقف ما الذي

أ - تفسير القرآن العظيم، ج 3، ص117.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - التحرير و التنوير ج16 ص 05.

<sup>3 -</sup> سورة الكهف الآية 76.

 <sup>4 -</sup> سورة الكهف الآية 77.

<sup>5 -</sup> تفسير القرآن العظيم، ج03 ص 117.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - التحرير و التنوير ج16 ص 07.

يدفع هذا الرجل أن يجهد نفسه و يقيم جدارا يهم بالانقضاض في قرية لم يقدم لهما الطعام، وهما جائعان، و قد أبوا أن يستضيفو هما؟ أفلا أقل من أن يطلب عليه أجرا يأكلان منه"1.

فكان كلام موسى هذا الفاصلة بينه و بين الخضدر، (قَالَ هَنذَا فِرَاقُ بَيِّني وَبَيْنِكَ ۚ سَأُنَبِّئُكَ بِتَأْوِيلِ مَا

لَمْ تَسْتَطِع عَّلَيْهِ صَبْرًا ﴿ وَجِمِلَة " سأنبئك " مستأنفة استئنافا بيانيا، تقع جوابا لسؤال يهجس في

خاطر موسى عليه السلام، عن أسباب الأفعال التي فعلها الخضر عليه السلام و سأله عنها موسى فإنه قد وعده أن يحدث له ذكرا مما يفعله<sup>3</sup>، و إليك تفسير ما لم يستطع موسى عليه السلام الصدبر عليه في المخطط الآتي:



<sup>ِ -</sup> في ظلال القرآن ج04 ص 2280.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سورة الكهف الآية 78.

<sup>3 -</sup> التحرير و التنوير ج16 ص10.

فانطلقا حتى إذا لقيا أهل قرية استطعما أهلا فأبوا أن يضيفو هما فوجدا فيها جدارا يريد أن ينقض فأقامه قال لو شئت لاتخذت عليه أجرا قال: هذا فراق بيني و بينك".

الحدث التأويل

خرق السفينة \_\_\_\_\_ فأما السفينة فكانت لمساكين يعملون في البحر فأردت أن أعيبها و كان ورائهم ملك يأخذ كل سفينة خصبا.

قتل الغـــلام \_\_\_\_\_\_ و أما الغلام فكان أبواه مؤمنين فخشينا أن يرهقهما طغيانا و كفرا

إقامة الجدار → فكان لغلامين في المدينة و كان تحته كنز لهما، و كان أبو هما صالح، فأراد ربّك أن يبلغا أشدهما و يستخرجا كنز هما رحمة من ربّك.

#### 4- دلالة الحوار على الدعاء:

ك ما في قول له تع الى: (قَالَ رَبِّ إِنِي وَهَنَ ٱلْعَظْمُ مِنِي وَٱشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيْبًا ....) ، ( وَلَمْ أَكُنَ

بِدُعَآبِلِكَ رَبِّ شَقِيًّا ﴿ ... وَٱجْعَلْهُ رَبِّ رَضِيًّا ﴾ وأول ما ذود الإشارة إليه، هو أن هذه

الآيـــــات في جملة: "قال رب" أصلها "يا ربّي "، وفي ضوء هذه الحقيقة سننظر ابتداء إلى هذه الآيات الخاصة بزكريا عليه السلام، والذي أدّت بعد المطلع مباشرة: ( ذِكْرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ عَبْدَهُ رَكَريّاً).

فلآية الأولى من هذه المجموعة تبين الدّعاء، ولكن إذا تأمــلنا جيدا لفظة «ربّ» التي يطلقها زكريّا عليه السلام بلا واسطة ولا حتى حرف الذداء 4. كما أنه يظهر الصورة القوية الممكنة، وأن ربه يسمع ويرى ممن غير دعاء ولا نداء ولكن المكروب يستريح إلى البث ويحتاج إلى الشكوى والله رحيم بعباده يعلم ذلك من نظرة البشر فيستجيب لهم إذا دعوه، وبثوا ما تضديق

<sup>1 -</sup> سورة مريم، الآية 4

<sup>2 -</sup> سورة مريم، الآية 4.

<sup>3 -</sup> سورة مريم، الآية 6

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - قى ظلال القرآن الكريم ، ج 12، ص2302.

به صدور هم. ( وَقَالَ رَبُّكُمْ الْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ... ) أ، فليس سؤاله الولد سؤال توسع لمجرد تمتع أو فخر، فك النقل وهن العظم وعمود الشيب حالا مقتضيا للاستغاثة بالولد، وما يقتضيه من اقتراب إبّان الموت عادة فذلك مقصود لنفسه ووسيلة لغيره والميراث بعد الموت مقديفهم من ذلك ولكن يجيء على لسانه " وهن العظم " فدخلت " ال " التي تفيد هنا جنس العظم، والمراد كل العظم في جسمه عليه السلام، فهناك وهن عام، وإنّ قوله " مدّي " قوة في هذا الفهم أوليس العظم بعد الوفاة مثلاً آخر أجزاء الجسم بقاء فقد جاء في سورة الواقعة عن أصحاب الشمال قوله تعالى: (وَكَانُواْ يَقُولُونَ وَلِيَا الْمَالِ وَعِظَما أَوِنًا لَمَبْعُونُونَ ) أولكن الجزء القوي الذي تنتقل اليه عين النظر انتقالا فطريا دليل أكيد على أن الضعف و الوهن هو الرأس، وبعبارة أدق شعر الرأس.

والدليل على ذلك ما جاء في الجزء الثاني من الآية الثانية: (وَلَمْ أَكُنُ بِدُعَآبِكَ رَبِّ شَقِيًّا) أ، إذ هي معترضة بين الجمل التمهيدية، والباء في قوله: "بدعائك "للمصداحبة أ، وقال البيضداوي: "هذا توسل بما سلف منه من الاستجابة وتنبيه على أن المدعو له وإن لم يكن معتادا، وأنه تعالى عوده بالإجابة وأطمعه فيها ومن حق الكريم أن لا يخيب من أطمعه "، ومثال هذا التركيب جرى في كلامهم مجرى المثل في حصول السعادة من شيء، ونظيره قوله تعالى في قصة إبراهيم: (عَسَىَ

# أَلَّا أَكُونَ بِدُعَآءِ رَبِّي شَقِيًّا ﴿ ) \* .

يفهم مما سبق أنه لم يكن كلّ مرّة يدعوه فيها " يا ربي سعيدا " لأنه لم يرد له دعاء، ولم يخيّب له رجاء، إذن فالإيمان يتخذ طريقة المعروف دائما إلى السماء، إلى الله تعالى، القادر على كل شيء الذي لا يعجزه شيء.

 <sup>1 -</sup> سورة غافر، الآية 60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - التحرير والتنوير، ج16 ص63.

 $<sup>^{2}</sup>$  - د.حسن محمد ياجودة، تأملات في سورة مريم ، دار الاعتصام، ، $^{2}$ 

 <sup>4 -</sup> سورة الواقعة الآية 47.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - سورة مريم، الآية 4.

<sup>6 -</sup> التحرير و التنوير ،ج16 صِ 65.

<sup>-</sup> البيضاوي، أنوار التنزيل وأسرار التأويل ، ط1 ، 1984، دار العلم للملايين لبنان، ص396.

<sup>8 -</sup> سورة مريم، الآية 48.

أما الآية الأخيرة من هذه المجموعة الذي جاءت على لسان زكريا، فيها تبيين لذلك الولي، قال تعالى: (يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبَ وَآجْعَلُهُ رَبِّ رَضِيًا ﴿ )1. والمراد أن يرث العلم وكل ما من

شأنه خدمة الدّين، وليس المال بكل تأكيد، فإنّ " الأنبياء لا تورث المال "، وأن يرث من آل يعقوب العلم و النبوة وشيئا من الملك<sup>2</sup>، وكان زكريّاء يهمه العلم والنبوة، وكان بمنّ الله وفضدله فيه ويقال ورثته ورثت منه لغتان، وقيل "من " للتبعيض لا للتعديل لأنّ آل يعقوب ليسوا كلهم أنبياء ولا علماء<sup>3</sup>.

والحقيقة أن للسيّدة مريم والدة السيّد المسيح، وهما من المنعم عليهم في هذه السورة، يداني هذا الدّعاء على لسان زكريا عليه السلام فلنصغ إلى هذه الآيات من " سورة آل عمران ":

هذا الذعاء على لسان زكريا عليه السلام فلنصغ إلى هذه الايات من "سورة ال عمران":

(\* إِنَّ اللهُ آصَطَفَىٰ ءَادَمَ وَتُوحًا وَءَالَ إِبْرَهِيمَ وَءَالَ عِمْرَنَ عَلَى اَلْعَلْمِينَ ﴿ ذُرِيَّةٌ بَعْضُهَا مِنْ بَعْضِ ۗ وَاللّهُ سَمِيعً عَلِيمٌ ﴾ عَلِيمٌ ﴿ إِنِّ اللّهُ آصَطَفَىٰ ءَادَمَ وَتُوحًا وَءَالَ إِبْرَهِيمَ وَءَالَ عِمْرَنَ عَلَى الْعَلِيمُ عَلِيمٌ ﴿ وَاللّهُ اللّهِ عَلَيْ مُحَرِّرًا فَتَقَبّلُ مِنِي أَلْكُ أَنتَ السّمِيعُ الْعَلِيمُ عَلِيمً وَفَقَعْتُ وَلَيْسَ الذَّكُو كَالْأُنتَى وَإِنِي سَمَيْهُا مَرْيَمَ وَإِنِي وَضَعْتُهَا أَنتَى وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعْتُ وَلَيْسَ الذَّكُو كَالْأُنتَى وَإِنِي سَمّيتُهَا مَرْيَمَ وَإِنِي السّمَيةُ الْتَهُ عِمْرَانَ وَتِ إِنِي وَضَعْتُهَا أَنتَى وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ الذَّكُو كَالْأُنتَى وَإِنِي سَمّيتُهَا مَرْيَمَ وَإِنِي اللّهَ وَفَيْهَا وَكُولِيا السّمِيعُ اللّهَ عَلَيْهُ وَلَيْكَ عَلَيْهَا وَكُولِيا اللّهُ عَلَيْهُ وَيَقَعَلُهُا وَكُولِيا أَعْمَدُ وَاللّهُ أَنْ لَكِ هَنذَا أَقَالَتْ هُو مِنْ عِندِ اللّهِ أَنْ اللّهُ كُلُمُ اللّهُ عَلَيْهُا وَكُولِيا الْمُعْرَابُ وَجَدَ عِندَهَا رِزَقًا قَالَ يَنمَونُهُ أَنْ لَكِ هَنذَا أَقَالَتْ هُو مِنْ عِندِ اللّهِ أَنْ اللّهُ عَلَيْهُ وَيُقَالُهُ مِعْتُم وَلَا اللّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَيْمَ حِسَابٍ ﴿ هُمُ مُنَالِكَ دَعَا وَكَوِيّا وَيَا وَلَا يَسَمّرَهُمُ أَنْ لَكِ هَنذَا أَقَالَتُ هُو مِنْ عِندِ اللّهِ أَنْ اللّهُ عَلَيْهُ مِن يَشَاءُ مِغَيْم حِسَابٍ هُ هُمُ عَلَيْكَ وَلَا وَنَا وَلَا مُنْ يَشَاءُ مِنْ يَشَاءُ مِعْتِر حِسَابٍ هُ هُمُ عَلِكَ دَعَا وَكُولِكَ وَعَالَ وَلَا مَا عَلَى وَاللّهُ وَلَا وَعَالَكُ عَلَى وَعَلَالُكَ وَلَا وَلَا عَلَى وَاللّهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ وَلَهُ عَلَى مَا عَلَى وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى وَلَا وَكُولُكُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى وَلّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ ولِي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا وَكُولُكُ وَلَا اللّهُ عَلَالُكُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ

فَنَادَتْهُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ وَهُوَ قَآيِمٌ يُصَلِّى فِي ٱلْمِحْرَابِ أَنَّ ٱللَّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَىٰ مُصَدِّقًا بِكَلِمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَسَيِّدًا وَحَصُورًا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - مريم، الآية 6.

<sup>2 -</sup> أبو حيان الأندلسي، البحر المحيط، بيروت، بت ط، ج6، ص174.

<sup>3 -</sup> المرجع نفسه، الصفحة نفسها

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - سورة آل عمران، الآيات 33\_38.

أجله دعا زكريًا ربّه أن يهبه الذرية الصالحة هو انه باعتباره الكافل للسيدة مريم بعد وفاة والدها "عمران"، وكان زوجا لأختها كلما دخل على مريم المحراب وجد عندها رزقا، ويسأل عن مصدر ذلك الرّزق، فتجيبه بأنه من عند الله الذي يرزق من يشاء بغير حساب، وكان في نفسه عليه السّلام أن تكون له الدّرية الطّيبة التي تقوم على الدين بما ينبغي، وجعله أمر مريم الخارق للعادة قادرا على أن يطلب من القادر على كل شيء أمرا خارقا للعادة كذلك.

يتضح مما سبق أن ذوع العلاقة أو القرابة بين يحيى والسديد المسيح عليهما السلام فهما ابنا خالة، إضافة إلى أنه يرتبط بكل منهما مظهر من مظاهر قدرة القادر على كل شيء الذي لا يعجزه شيء في الأرض ولا في السماء.

5- دلالة الحوار على الاستجابة: ومن آيات هذه المجموعة قوله تعالى: ( يَنزَكَرِيَّآ إِنَّا نَبَشِّرُكَ بِغُلَمٍ عِلَيَم الاستجابة: ومن آيات هذه المجموعة قوله تعالى: ( يَنزَكَرِيَّآ إِنَّا نَبَشِّرُكَ بِغُلَم بِغُلَم المُهُونِ عَلَيْ اللهُ وَمَن قَبْلُ سَمِيًّا ﴿ وَقَالَ أَيْ يَكُونُ لِمَ خَعُل لَّهُ وَكَانَتِ آمْراً أَتِي السَّمُهُ وَكَانَتِ آمْراً أَتِي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - آل عمران الآيات 39—41.

<sup>2 -</sup> سورة الأنبياء، الآية 89\_90.

<sup>3 -</sup> سورة مريم، الآية 07.

عَاقِرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ ٱلْكِبَرِ عِتِيًّا ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا تُكَلِّمَ

# ٱلنَّاسَ ثَلَثَ لَيَالٍ سَوِيًّا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

في الآية الأولى مقول القول محذوف بقرينه أن هذا الكلام خطاب يحيى، فلا محالة أنه صحادر عن قائل، ولا يناسب إلا أن يكون قولا من الله تعالى وهو انتقال من البشارة به إلى نبوءته، والظاهر أنّ يحيى ليس عربيا لأنه لم يكن من عادتهم أن يسموا بألفاظ العربية فيكون معه الصرف للعملية والعجمية.

وإذا عدنا إلى الآية نجدها قد دلت على إن الله تعالى عند حسن ظن عبده زكريا فاستجاب له، وابتدأت الآية بنداء الله تعالى زكرياء لدليل على مرتبته عند ربّه حيث قال في سورة الأنعام: (وَزَكِرِيًّا وَيَحْيَىٰ وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاسَ مُكُلُّ مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ ) \*، وتأمل جملة " نبشرك " الدّالة

على رحمة الله تعالى بعبده زكرياء، ولفظ الرحمة إنّ لها فعل السّحر في كل وقت عصيب، ترتاح تماما بكل ما يسرّ، فكيف إذا كان هو الباعث على السرور والرحمة ؟ وكيف إذا كانت الرحمة من أرحم الرّاحمين ؟ وكيف إذا حلّت الرحمة بعبد الله زكرياء الذي كان في حكم اليائس من أن ينجب لأن امرأته عاقر، وقد بلغ من الكبر عتيّا؟ فتداركه أرحم الرّاحمين برحمة الملائكة، ومنحه الغلام الذي جعله قرّة عينه، إلا أنّ البشارة كانت عن طريق الملائكة بنص القرآن الكريم في سورة آل عمران قال تعالى: ( فَنَادَتْهُ ٱلْمَلَتِيكَةُ وَهُوَ قَآيِمٌ يُصَلّى فِي ٱلْمِحْرَابِ أَنّ اللّهَ

يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَىٰ مُصَدِّقًا بِكَلِمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَسَيِّدًا وَحَصُورًا وَنَبِيًّا مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ اللَّهِ وَسَيِّدًا وَحَصُورًا وَنَبِيًّا مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ اللَّهِ وَسَيِّدًا وَحَصُورًا وَنَبِيًّا مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ اللَّهِ وَسَيِّدًا

ولا تقف البشارة عند ذكر الغلام، بل تتقدم لتسمّي الغلام اسما يدل على بعض ما يتمدّى له زكرياء عليه السلام من بقاء هذا الابن بعده حيّا، ولكنه عليه السلام يريد أن يطمئن إلى أمرين:

أ- سورة مريم، الآية 08.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة مريم، الآية 10.

<sup>3 -</sup> البحر المحيط، ج6، ص174. 4 - سورة الأنعام، الآية 85.

<sup>-</sup> سورة آل عمران، الآية 39.

أوّلهما: معرفة الوقت الذي تتحقق فيه البشارة.

ثانيها: إلى أنّ الغلام الذي بشر به سيكون من صلبه وهو بالدّات، لذا جاء قوله تعالى : (قَالَ رَبّ

# أَنَّىٰ يَكُونُ لِي غُلَمُ وَكَانَتِ آمْرَأَتِي عَاقِرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ ٱلْكِبَرِ عِتِيًّا ﴿ اللَّهِ الْ

وأوّل ما نود توكيده هو أنّ تساؤله عليه السلام ينطلق فقط من قاعدته، هو الذي بلغ من الكبر عتيّا، وزوجته العاقر، وإلا فقد كانت ثقته في الله تعالى مطلقة ودائمة.

إنّ سؤاله عليه السدّلام "أنى يكون لي غلام "سؤال من أراد استعجال البشارة، الطاّمع في مولاه، والمعترف بنعمه تعالى وعلى آله.

أمّا أنه أراد استعجاله البشارة، فلأنّه القمّة في الإيمان بقدرة الذي لا يعجزه شيء في الأرض ولا في السّماء، والوثوق بأنّ وعد الله حقّ، وخاصّة أنّ الأسلوب الذي عرضت فيه البشارة نفسه مشجّعا على سؤال كهذا، ورغبة كهذه، وأمّا أنّه عليه السلام معترف بنعمه تعالى عليه وعلى آله، فمن حرصه عليه السلام على تضمين كلامه فقط الرّب، وإيثاره له على سواه فإنّه يدل لسان حاله عليه السّلام يدعو ربّه المتفضدّل عليه دائما، بأن يكون إنجاب الغلام من صلبه واحدا من تلك النّعم والآلاء. ويبدو من قوله عليه السلام "قال ربّ اجعل لي آية "، قالها في سنّ متأخّرة جدّا فمعنى " العتي " المبالغة في الكبر، ويبس العود². وجملة " بلغت " قوة لهذا المفهوم فهي تدلّ على أنه عليه السلام بلغ تلك السّن حقّا. أمّا في الآية الثالثة "قال ربّ اجعل لي آية، قال آيتك ألا تكلم النّاس ثلاث ليال سويًا " يريد زكرياء عليه السلام أن يكون على علم بالوقت المحتمل تحقق البشارة فيه. ومعنى ألا تكلم الذّاس ثلاث ليال، ألا تقدم على الكلام لأنّ ذلك هو المناسب لكونه آية من قبل الله تعالى، وجعلت مدّة انتقائه تكليم النّاس هذا ثلاث ليال، وجعلت في سورة " آل عمران " ثلاث أيّامة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - سورة مريم، الآية 08.

<sup>2 -</sup> البحر المحيط ، ج6، ص185.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - التحرير والتنوير، ص73.

قال تعالى: ( قَالَ رَبِّ آجْعَل بِّي ءَايَةً ۖ قَالَ ءَايَتُكَ أَلَا تُكَلِّمَ ٱلنَّاسَ ثَلَثَةَ أَيَّامٍ إِلَّا رَمْزًا ۗ وَٱذْكُر رَّبَّكَ كَثِيرًا

وَسَبِّحْ بِٱلْعَشِيِّ وَٱلْإِبْكِيرِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الله الله الله الله الله الله الله عمران ثلاث

أيّام بلياليها، وأكّد ذلك هنا بوصفها " سويّا " أي ثلاث ليال كاملة أي بأيّامها.  $^2$ 

وقال الزّمخشري أنّ هذه الآية تفيد الاستمرار 3. والمراد أنّ الدّليل على استجابة الدّعاء أنّه عليه السّلام سيحبس لسانه لغير آقة إلاّ عن ذكر الله تعالى ثلاث ليال كاملات، وأنّ الآية الذي تحققت إنعاما منه تعالى على زكرياء عليه السّلام، خير دليل ومسعف على قوله تعالى: ( وَمَا

خَلَقْتُ ٱلْحِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَفِي الآية الرَّابِعة والأخيرة من هذه المجموعة: ( يَنيَحْيَىٰ

# خُذِ ٱلْكِتَابَ بِقُوَّةٍ وَءَاتَيْنَاهُ ٱلْحُكْمَ صَبِيًّا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وفي الكلام حذف، والتقدير: فلما ولد يحيى وكبر وبلغ السن الذي يؤمر فيه قال الله تعالى له على لسان الملك<sup>6</sup>، وهو يبدأ بهذا النداء العلوي ليحيى قبل أن يتحدث عنه بكلمة، لأن مشهد النداء مشهد رائع يدل على مكانة يحيى، وعلى استجابة الله زكرياء<sup>7</sup>، وطوى ما بين ذلك لعدم تعلق الغرض به والسيّاق يدل عليه والتقرير: " قلنا يا يحيى خذ الكتاب "<sup>8</sup>، ويجيء بعد النداء قوله تعالى: ( خذ الكتاب بقوة )، وفي الإمكان أن نفهم من القول" خذ " منزلته عليه السلام عند بارئه، فهذه الطريقة في الخطاب تستعمل حينما يكون المخاطب غير بعيد، والمراد بالكتاب: التوراة، وقيل له كتاب خص به كما خص به كثير من الأنبياء بمثل ذلك<sup>9</sup>، والمراد يأخذ الكتاب بقوة أي بجد وحرص واجتهاد<sup>10</sup>، وقيل: الكتاب هنا اسم جنس، أي أتل كتاب الله، وقيل الكتاب

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - سورة آل عمران، الآية 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - التحرير والتنوير، ص73

<sup>3 -</sup> الكشاف، ج 1، ص 428-429.

 <sup>4 -</sup> سورة الذاريات، الأية56.

<sup>5 -</sup> سورة مريم الآية 12

<sup>6 -</sup> البحر المحيط، ج6، ص176.

<sup>7 -</sup> في ظلال القرآن، ص2304.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> - التّحرير والتنوير، ص85.

<sup>9 -</sup> البحر المحيط، ج6، ص176.

<sup>10 -</sup> تفسير القرآن العظيم، ج3، ص 136.

صحف إبراهيم، وقال الحسن، وعلمه التوراة والإنجيل وأرسله إلى بذي إسرائيل، وكان يصوم في طفولته 1.

### 6- دلالة الحوار على التمني:

نواصل مع هذه السورة التي ينتقل فيها سبحانه وتعالى من زكرياء ويحيى عليهما السدلام، إلى مريم ابنة عمران وعيسى ابنها وكلمة الله لاشتراكهما في الأمر المستغرب، فالقرآن الكريم بعد انتهائه من ذكر الأمر المستغرب من ولادة يحيى عليه السلام من والدين غير صالحين للإنجاب أساسا، إضافة إلى مراعاة أمرين، ذوع القرابة والترتيب الزمني بين كلّ من يحيى وعيسى عليهما السلام، فهما ابنا خالة، انتقل إلى الآخر الأكثر غرابة وهو ولادة عيسى من غير أب، كان زكرياء عليه السلام زوجا لأخت مريم البتول، وكان يحيى يكبر عيسى بستة أشهر فيما يقال عيسى المصدقين به قال تعالى عن يحيى: (...مُصَدِقًا بِكَلِمَةٍ مِّنَ اللهِ...) ، فيما يقال عيسى، ولا ننسى أن مريم هي السبب في دعوة زكرياء أن يهبه الله ذرية طيبة من صلبه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - البحر المحيط، ج6، ص176.

<sup>2 -</sup> تأملات في سورة مريم، ص42.

<sup>3 -</sup> سورة آل عمران، الآية 39.

<sup>4 -</sup> آل عمران، الآية 37.

<sup>5 -</sup> سورة مريم، الآية 23.

ينكشف، فيجاب السامع بأنها تمنت الموت قبل ذلك، فهي في حالة من الحزن ترى أنّ الموت أهون عليها من الوقوع فيها أ، ويضديف القرطبي إلى هذا بأنها خافت على الدين من جهة أن يظنّ بها الشر، ومن جهة أخرى بأن يقع قومها بسبها في البهتان والنسبة إلى الزنا وذلك مهلك أن لفظة " يا ليتني " قد تكون وحدها فلا يكون معها منادى ثابت، ولا محذوف كقول مريم السابق  $^{3}$ .

وحينما نتأمل هذا القول على لسانها نعلم أن في الإمكان حذف حرف النداء " يا "، نتبين السبب الذي من أجله أصرت البتول على هذا الحرف، وكان الكلام حينما يطول يتيح لها أن تتخلص من أكبر كميته من الانفعال وهذا ما يؤكده السيد قطب حيث يقول: « هي تواجه آلاما جسدية بجانب الآلام النفسية، تواجه الألم الجسمي الحاد الذي أجاءها إجاءة إلى جذع النخلة وهي وحيدة، فريدة تعاني حيرة العذراء في أول مخاض ولا علم لها بشيء، ولا معنى لها في شيء فإذا هي قالت: (...قالت يَا لَيْتَنِي مِتُ قَبْلَ هَذَا وَكُنتُ نَسْياً مَنْسِياً) 4، فإننا لا نكاد نرى ملامحها، ونحس اضطراب خواطرها، ونلمس مواقع الألم فيها »5، ومثل هذا الأمر ينطبق على قوله تعالى أيضا أيضا على لسان الكافر: ( ... وَيَقُولُ ٱلْكَافِرُ يَالَيْتَنِي كُنتُ تُرَبًا ﴿ )6، وقوله أيضا على رهبة

الكافرين من يوم القيامة: ( كُلُواْ وَاشَّرَبُواْ هَنِيَّا بِمَآ أَسْلَفْتُمْ فِي الْأَيَّامِ الْخَالِيَةِ ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَنبَهُ وَ الْكَافِرِينِ مِن يُومِ القيامة: ﴿ كُلُواْ وَاشْرَبُواْ هَنِيَّا بِمَآ أَسْلَفْتُمْ فِي الْأَيَّامِ الْأَيَّامِ الْخَالِيَةِ ﴿ وَالْمُ أُدْرِ مَا حِسَابِيَهُ ﴿ يَلَيْهَا كَانَتِ

ٱلْقَاضِيَةَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>1 -</sup> التحرير و التنوير ، ص85.

<sup>2 -</sup> الجامع لأحكام القرآن، ج11، ص 63.

<sup>3 -</sup> عبد العال سالم مكرم، القرآن الكريم وأثره في الدراسات النحوية ، دار المعارف، مصر، ( ب ت ط) ص198.

<sup>4 -</sup> سورة مريم الأية23

<sup>5 -</sup> التصوير الفني في القرآن الكريم، ص199.

<sup>6 -</sup> سورة النبأ، الآية 04.

<sup>7 -</sup> سورة الحاقة، الآيات 24\_27.

## 7- دلالة الحوار على الاستنكار:

كما في قوله تعالى: (فَأَتَتْ بِهِ، قَوْمَهَا تَحْمِلُهُ وَ قَالُواْ يَهُمْ يَمُ لَقَدْ جِئْتِ شَيْعًا فَرِيًّا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

يلاحظ هو أن مريم تجيء بابنها إلى قومها حاملة له، وذلك أقوى دليل على اطمئنانها الدّام بان الله تعالى لن يتخلى عنها وهي لا يخطر ببالها مطلقا أن تتخلص من الغلام بطرحه مثلا في مكان ما يمكن أن يلتقطه بعض المارة، حيث يقول السيّد قطب: « لقد برز الغرض الديّني وهذا برزت مشاهد القصة، ولكن مما لا شكّ فيه، أن قوة إبراز العواطف والانفعالات هي الغالبة، وأن هذا اللون هو الذي يطبعها، ويغلب فيها على الألوان الأخرى »2، ويلاحظ بصدفة عامة أن كلام القوم يشمل مريم وهارون وأمها وأباها.

فإذا تأملنا الآية جيدا يتبين لنا أن على الرغم من اقتناعهم من أن مريم آثمة، إلا أن طريقتهم في الخطاب تدل على منزلتها العالية في أنفسهم جميعا، إنها الطريقة التي توحي استعظام الذنب ويكون هذا الذنب إنما يصدر لأول مرة من شخص الذي لا يخطر بالبال صدوره منه.

إن القوم يخاطبون مريم بطريقة معينة على الرغم من أنها ددل على استنكارهم الشنيع لقبح ما فعلت، فإنها تظل تدل على أن المخاطبة شيء من الاحترام 3، وتبين القدر الضروري من الاحترام في ندائها مرتين وليس مرة واحدة "يا مريم"، " ويا أخت هارون"، فهذا النداء في حقيقته بالإضافة إلى أنه يدل على نظرة الاحترام الأساسية لمريم، فإنه يدل على أن قومها غاية في حلاوة اللسان وحسن الخلق، فقد كان بالإمكان أن ينادوها في صدورة أخرى من صدور النداء الكثيرة، ومع ذلك فإن خلقهم العظيم يأبى انتقاء أحسن الوسائل دلالة على معدنهم النقي وأرومتهم الطيبة، واحترام من يخاطبون فليس هناك باختصار فجور في الخصام.

تأمل اللفظ " شيئا " الذي يستمد قوة معذاه من اتساعه وشموله وليس هذاك لفظ آخر يمكن أن يحل هذا المكان مع احتفاظ بالاتساع والشمول وقوة المعنى 4. ومعروف أن " اللام " تفيد التوكيد التوكيد و "قد" تفيد التحقيق، وكذلك دليل على استفظاع القوم لما جاءت به مريم.

<sup>1 -</sup> سورة مريم، الآية 27.

<sup>3 -</sup> تأملات في سورة مريم،، ص67.

<sup>4-</sup> البحر المحيط، ج6، ص186.

## 8- دلالة الحوار على التشبيه:

كما في قوله تعالى: ( يَتَأُخْتَ هَنرُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ آمْرَأُ سَوْءٍ وَمَا كَانَتُ أُمُّكِ بَغِيًّا ﴿ السَّوال

الذي يطرح نفسه هنا من هو هارون؟

جاء في البحر المحيط: « هارون شقيقها أو أخوها من أمها، وكان من أمثل بذي إسرائيل شبهت به أو (هارون) أخو موسى إذ كانت من نسله، أو رجل صدالح من بني إسرائيل شبهت به، أو رجل من النساء فشبهوها به أقوال، والأولى أنه أخوها الأقرب  $^2$ .

أما ابن كثير فيقول بأنها شبيهته في العبادة  $^{8}$ , "ويحتمل أن يكون على حقيقته فيكون لمريم أخ اسمه هارون كان صالحا في قومه، خاطبوها بالإضافة إليه زيادة في التوبيخ، أي ما كان لأخت مثله أن تفعل فعلتك، وهذا أظهر بالوجهين  $^{4}$ ، ففي صحيح مسلم عن المغيرة بن شعبه قال: «بعثني رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى قوم نجران فقالوا: أرأيت ما تقرؤون" يا أخت هارون" قبل عيسى بكذا وكذا؟ قال المغيرة: فلم أر ما أقول، فلما قدمت على رسول الله، ذكرت ذلك له، فقال: ألم يعلموا أنهم كانوا يسمون بأسماء أنبيائهم والصالحين قبلهم  $^{5}$  ففي هذا تجهيل لأهل نجران أن طعنوا في القرآن على قومهم، أن ليس في القوم من اسمه هارون إلا هارون الرسول أخا موسى  $^{6}$ ، والذي يبدو والله أعلم هو أن هارون أخوها كما رجح أبو حيان، وخير دليل على ذلك هو أن الكلام بعد ذلك عرض لأبي مريم وأمها، فكان قول اللائمين لمريم، العارفين لعائلتها معرفة تامة قد تعرضوا لأقرب هؤ لاء الأهل منها أبيها وأمها وأخيها.

وإن لسان حال القوم يستمر قائلا: لماذا لم يبتعد السوء عن مريم ويثبت لها الصدلاح امتدادا لما عرفت به كل وقت قبل أن تأتي قومها بالغلام، ولعل أن هذا القول:" ما كان أبوك امرأ سوء "طعنة جديدة تصل من مريم إلى أعمق الأعماق، فهو امتداد لقولهم السابق: "يا مريم لقد جئت شيئا فريا " ولعلها تبين أيضدا أن هذا القول الأخير على لسان القوم " وما كانت أمك بغيا "طعنة جديدة كالسابقة، ويستمر لسان حالهم قائلا هلا تصبك من الصفات ما لأمك.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - سورة مريم، الآية 28

<sup>2 -</sup> تفسير القرآن العظيم، ج3، ص143.

<sup>3 -</sup> التحرير والتنوير، ج16، ص95. 4 - المصدر نفسه ج16، ص95.

<sup>-</sup> صحيح مسلم، كتاب الأداب، باب النهي، عن التكني بأبي القاسم وبيان ما يستحب من الأسماء، ج2، ص257

<sup>6 -</sup> التحرير والتنوير ج16 ، ص95-96.

وبالتالي إذا قسمنا الكلام إلى ثلاث أقسام أو أجزاء استطعنا أن نقول إن هذا الجزء "يا أخت هارون" فيه إخبار لمخالفة للخط الذي يسير فيه أخوها هارون، والذي كانت هي نفسها تسير فيه، وأن هذا الجزء "ما كان أبوك امرأ سوء " فيه نفي للسوء عن أبيها وإثباته لصدلاحه، ولا يخفي أن السوء وإن كان المراد به بالدرجة الأولى، عدم حفظ الفرج كما يفهم من السياق، إلا أنّه في الحقيقة، يشمل كل أسلوب غير مستقيم حتى إذا جاء القسم الأخير" وما كانت أمك بغيا " تبين فيه الإشارة الصريحة لأول مرة إلى عملية البغاء التي انتفت عن أم مريم.

## 9- دلالة الحوار على النصيحة والرفق في الدعوة:

كم ا في قول ه نع الى: (إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ يَتَأَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِي عَنكَ شَيًّا فَيَ اللَّهُ عَنْكَ شَيًّا فَي يَتَأْبَتِ إِنّ قَدْ جَآءَنِي مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَٱتَّبِعْنِي آهْدِكَ صِرَاطًا سَوِيًّا فَي يَتَأْبَتِ لَا تَعْبُدِ ٱلشَّيْطَنِ آلِنَّ أَن يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِّنَ ٱلرَّحُمُنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيًّا فَي) 1. أَلشَّيْطَنن وَلِيًّا فَي اللَّهُ الأولى: ( يَتَأْبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِى عَنكَ شَيْعًا ).

هذه الطريقة في الذداء "يا أبت "قد صدرّت بها كل نصيحة حيث يؤكد هذا الأخفش بقوله: "فإذا وقفت قلت (يا آبه)، وهي هاء زيدت كنحو قولك" يا أمّه" ثم قال" يا أمّ" إذا وصل ولكنه لما كان" الأب" على حرفين كان كأنه قد أخلّ به فصدارت الهاء لازمة و صدارت الياء كأنها بعدها، فلذلك قال" يا أبت أقبل" وجعل التاء للتأنيث. ويجوز الترخيم لأنه يجوز أن تدعو ما تضيف إلى نفسك في المعنى مضموما نحو قول العرب: "يا رب اغفرلي" وتقف في القرآن (يا أبت) للكتاب وقد يقف بعض العرب على هاء التأنيث".

وقد جاء في الكشاف: إن « التاء في (يا أبت) عوض من الياء بالإضافة، ولا يقال: يا أبتى لئلا يجمع بين العوض والمعوض منه وقيل يا "أبتا" لكون الألف بدلا من الياء»، « ولم يقابل "يا أبت " ب " يا بني "»<sup>3</sup>. كما أنه خاص بلفظ الأب والأم في النداء والعدة صيغة باقية، من العربية القديمة وأكد سيبويه أن التاء تصير في الوقف هاء، وخالفه الفرّاء فقال ببقائه في الوقف والتاء مكسورة في الغالب لأنها عوض عن الياء، والياء بنت الكسرة، ولما كسروها فتحوا

3 - الزمخشري، الكشاف، ج2، ص313.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - سورة مريم، الآيات 42\_45.

<sup>-</sup> سورة مربيم. أديب 1402-70. ^ ـ الأخفش،معاني القرآن،ط1 ،سنة 1405ه/1985م عالم الكتب،بيروت ــدراسة وتحقيق ـد.عبد الأمير محمد أمين الورد ج2، ص624-625.

الياء، وبذلك قرأ الجمهور، وقرأ ابن عامر وأبوا جعفر" يا أبتا " بفتح التاء دون ألف بعدها، بذاء على على أنهم يقولون: "يا أبتا " بألف بعد التاء لأن ياء المتكلم إذا ذودي يجوز فتحها فقرأها على اعتبار حذف الألف تخفيفا وبقاء الفتحة 1.

وإذا رجعنا إلى الآية نفسها نفهم أنها تدل على بره عليه السلام بأبيه ومنزلته العالية في النفس وشفقته عليه، أن يكون من حطب جهنم، وهذه الطريقة في النداء قادرة على نقلنا سريعا إلى الجو المشبع بالوالدين يوسف ويعقوب عليهما السلام، حينما قص الابن البار على أبيه الحذون رؤياه في قوله تعالى: (إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَتَأَبَتِ إِنِي رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْ كَبًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ رَأَيْتُهُمْ لِي

سَنجِدِينَ ٢٠ أي ناداه متلطفا بخطابة مستميلا له الهداية و الإيمان ،" يا أبت لما تعبد

حجرا لا يسمع ولا يبصر ولا يجلب لك نفعا أو يدفع عنك ضررا "قومع أن إبراهيم عليه السلام يخاطب لا يشكل من قريب أو بعيد يعقوب عليه السلام ألا أنه هو الحليم الأواه المنيب. يبتدئ نداءه لأبيه في هذه الطريقة الهينة اللينة يقصد استمالة قلبه، وتهيئته للإصدغاء إلى نصدحه وإرشاده، ومع أنه عليه السلام منكر على أبيه أشد الإنكار أن يعبد غير الله تعالى، إلا أنه بحلمه ورشده أخرج استفهامه الإنكاري في طريقة لطيفة تقترب من الاستفهام الحقيقي انه لا يعمد إلى نهيه مباشرة عن عباده مالا ينفع، ولا يضر ولا يسمع ولا يبصر، ولا يغذي عنك شيئا، فلا تجيء على لسانه، لا تعبد مالا يسمع ولا يبصر، وإنما يلجأ إلى هذا الأسلوب الاستفهامي الرقيق تعدا مبينا طبيعة العجز فيما يعبد أبوه من آلهة، وبالتالي فهو لا يسمع ولا يبصر ثم هو غير قادر، يمكن أن يتبين ذلك في أنفسنا، فحينما يكون الواحد منّا سليم حاسة السمع، فإنه يسمع دائما ما يريد وما لا يريد من أصوات دون أن يكون منه قصد لذلك، فإذا انتقلنا إلى حاسة البصر، مع الأبصار، وهو ما لا نحتاج إلى بذل مثله مع السمع، وكل ذلك في النهاية يدل على ما قلنا من أن إبراهيم عليه السلام، تدرج في نفي الصفات عن هذا المعبود بغير حق، من الشيء البسيط جدّا، ولهذا جاء تقديم الإشارة إلى السمع في قوله: "على الأبصار".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - التحرير والتنوير، ج16 ص115 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سورة يوسف، الآية4.

<sup>3 -</sup> صَفُوة التّفاسير ،ج2 ص218 .

فإذا انتقانا إلى الصفة الثالثة التي نفاها إبراهيم عليه السدلام عن معبود أبيه: (ولا يغني عنك شيئا) فإنه يتبين بتأملها أنها تعني نفي القدرة عن هذا المعبود، وبهذا ننتهي أيضا إلى حقيقة التدرج الذي أومأنا إليه في الصدفات الثلاثة، فإذا كانت الصدفة الأولى تكثدف عن شيء أكبر، والثالثة، تكثدف عن إرادة تزيد على الثانية، والثانية تزيد على الأول، وبالتالي فيه نفي للقدرة على دفع الأذى ويعني ضدمنيا نفي القدرة على جلب النفع، ولعل السؤال المطروح هذا هو: هل ينتبه إلى دور حرف "عن " في هذا القول ؟

إن هذا الحرف في هذه الصيغة من التعبير جعل إغناء هذا المعبود بغير حق قاصدرا على دفع ما يمكن دفعه عن " آزر " أبي إبراهيم عليه السلام، وهكذا يتضح الدور الذي احتله الجر " عن " ، على لسانه عليه السلام ، (ولا يغني عنك شيئا) ، ولا يمكننا أن نستوثق بحذف هذا الحرف مثلا "ولا يغنيك شيئا" ، فيؤدي إلى يتغير المعنى فينتقل من نفي دفع الأذى، وهو الدرجة البسيطة إلى نفي جلب النفع، وهو الدرجة الثانية البعيدة التي لم يشأ إبراهيم عليه السلام أن يصل إليها، والله أعلم.

وواضدح أنه عليه السدلام يقول لأبيه قولا هيذا تماشديا مع قوله تعالى خطابا لموسى و اضدح أنه عليه السدلام يقول لأبيه قولاً لَيِّنًا لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخَشَىٰ عَلَى اللهُ وَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

عملية التوضيح للآية السابقة الذكر، وقد تم ذلك في الآيات الثلاثة التالية، فمع الآية الثانية، ( يَتَأْبَتِ إِنِّي قَدْ جَآءَنِي مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَٱتَّبِعْنِي أَهْدِكَ صِرَاطًا سَوِيًّا ﴿ )، يلاحظ أن هذه النصيحة

تبدأ بما بدأت به كل النصائح الأربعة في هذا المشهد، "يا أبت" وهذا منتهى البر من إبراهيم عليه السلام بأبيه وإعادة ندائه بوصف الأبوة تأكيدا لإحضار الذهن ولمحض النصيحة المستفادة من النداء<sup>2</sup>، وقد جاء في الكشاف: "ثم ثنّى بدعوته إلى الحق به مترفقا به، متلطفا فلم يسمّ أباه بالجهل المفرط ولا نفسه بالعلم الفائق، ولكنّه قال: إن معي طائفة من العلم ليست معك، وذلك علم الدلالة على الطريق السويّ، فلا تستنكف وهب أني وإياك في مسير وعندي معرفة بالهداية دونك، فاتبعنى أنجك من أن تضل وتتيه".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - سورة طه، الآيات 44.43.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - التحرير والتنوير، ج16 ص115.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - الكشآف، ج 2 ص312.

كما يلاحظ أن إبراهيم عليه السلام صداحب الرسدالة يقول ما يجب عليه أن يقول في ألين أسلوب وأسهل طريقة وهو بذلك يصل إلى أعماق ما يريد، إنه عليه السلام وهو الأواه الحليم يريد أن يكون بارا بأبيه دائما، ويحرص كل الحرص على إخراجه من ظلمات الشرك إلى نور التوحيد. وتأمل قوله تعالى: (جاءني من العلم) نفيه إسناد المجيء إلى العلم فهو الذي جاء إلى إبراهيم، وليس إبراهيم هو الذي وصل إليه، وفي هذه الطريقة من التعبير إرضاء لغرور آزر أبي إبراهيم عليه السلام، وتأكيدا لحرصه عليه السلام على إسلام أبيه وتأمل "من" التي تفيد التبعيض فالذي جاء على إبراهيم بعض العلم وليس كل العلم أو كثيرا منه وهذا إرضاء من نوع آخر لغرور آزر، ولفظة العلم المعرفة بـ" أل" ناصعة الدلالة على أن إبراهيم مطمئن إلى أن ما جاءه علم حقيقي وليس حديث نفس أو وسوسة شيطان مثلا، وفي أداة التوكيد، وحرف التحقيق" قد" قوة لمفهوم لفظة العلم.

و قول إبراهيم عليه السلام لأبيه »«فاتبعني» واحد من الأدلة التي لا يكاد يأتي عليها الحصر في القرآن الكريم على أن دور الأمة بخصوص العقيدة، قاصر في كل مكان على الإتباع، فليس هناك مجال مطلقا للتغيير أو التبديل، فقد جاء مثلا على لسان يوسف عليه السلام قوله تعالى:

( قُلْ هَدْدِهِ عَسَبِيلِيَ أَدْعُوٓاْ إِلَى ٱللَّهِ ۚ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ۖ وَسُبْحَننَ ٱللَّهِ وَمَآ أَنَاْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ۖ وَسُبْحَننَ ٱللَّهِ وَمَآ أَنَاْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ۖ وَسُبْحَننَ ٱللَّهِ وَمَآ أَنَاْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [1.

ونتأمل قول إبراهيم «أهدك صرراطا سوييا» الذي يقطر إخلاصدا وحناذا وبريّا، والصرراط الموصوف بأنه سوى قوة لمعنى الهداية وبعد الحيرة والضلال اللذين أوحى بهما قوله "أهدك"، وفي الجزئية السابقة "أهدك صراطا سوييا"، استعارة مكنية، شبه إبراهيم بهادي الطريق البصير والثنايا وإثبات الصرراط السويي قرينة التشبيه وهو أيضدا استعارة مصريّحة بأن تشبه الاعتقاد الموصل لإلى الحق، والنجاة بالطريق المستقيم المبلغ إلى المقصود2.

أمَّا الآية الثالثة في قوله تعالى: (يَمَأَبَتِ لَا تَعَبُدِ ٱلشَّيْطَنَ ۖ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ كَانَ لِلرَّحْمَنِ عَصِيًّا ﴿ ). 3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - سورة يوسف، الآية108.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - التحرير والتنوير ، ج16 ص116.

<sup>3 -</sup> مريم الآية 44

وقال أيضا: (إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٓ إِلَّا إِنَكَّا وَإِن يَدْعُونَ إِلَّا شَيْطَنَّا مَّرِيدًا ﴿ اللَّهِ عَالَمُ عَالَمُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

السياق أن الآية السابقة التي نحن بصدد مناقشتها وردت مورد فهي في نهيه عليه السلام أباه عن عبادة الشيطان، لأن عبادة ما لا يسمع ولا يبصر ولا يعني شيئا تنفيذ لإرادة الشيطان عليه لعنة الله، وكان ذلك عبادة له لأنه لا يريد بالإنسان إلا كل شر".

ويتبين لنا من الشطر الثاني من الآية: (إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ كَانَ لِلرَّحْمَنِ عَصِيًّا)تبيين للشطر الأول، وبين شطرين تلاحم تام إذ إنّ الثاني مسوغ النهي عن عبادة الشيطان، والعبادة تفترض وجود الطاعة أساسا.

قال البيضاوي: «معلوم أن المطاوع للعاصي عاص، وكل عاص حقيق بأن ينتقم ولذلك عقبه بتخويف» 5، وكيف عصى الرحمن ابتداء؟ أما الآية الرابعة والأخيرة من هذه المجموعة في نصح إبراهيم لأبيه: (يَتَأَبَتِ إِنِيَّ أَخَافُ أَن يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِّنَ ٱلرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيًّا ﴿ ) 6،

تحذير من سوء العاقبة والمعنى أخاف أن تموت على الكفر، فيحل بك عذاب الله الأليم وتكون قرينا للشيطان بالخلود في النيران<sup>7</sup>. وقال الإمام فخر الرازي: « وإيراد الكلام بلفظ "يا أبت" في رتب إبراهيم الكلام في غاية الحسن، لأنه بنهيه أولا إلى بطلان عبادة الأوثان ثم أمره

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - التحرير والتنوير ، ج16 ، ص116.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - في ظلال القرآن الكريم، ص2312.

<sup>3 -</sup> سورة يس، الأية 60.

<sup>4 -</sup> سورة النساء، الآية117.

<sup>5 -</sup> تفسير البيضاوي، ص400.

<sup>6 -</sup> سورة مريم الآية 45

<sup>7 -</sup> محمّد علّي الصّابوني، تفسير السور الكريمة، دار الجيل ، بيروت، لبنان، ط 8، 1415هـ/1995م، ج2، ص219.

بإتباعه في الاستدلال وترك التقليد الأعمى، ثم ذكره بأن طاعة الشيطان غير جائزة في العقول، ثم ختم الكلام بالوعيد الزاجر عن الإقدام مع رعاية الأدب والرفق $^1$ .

وتأمل جملة "أخاف" التي تفهم من خلال السيّاق الذي وردت فيه تدل على إشفاق إبراهيم البعيد المدى في أن يظل والده عابدا للشيطان فيناله عذاب من الرحمن.

وتأمل أيضا قوله: (أن يمسك)، فهو لا يجيء على لسانه مثلا أن ينالك أو يلحق بك لا لأنه عليه السلام يخاف أن يمس أباه عذاب من الرحمن، بل يخاف مجرد المس الدّال على أقل كمية، وتأمل لفظة الرحمن وقد جاء في الآية السابقة، ولكنه قريبا جدا من لسانه عليه السلام الذي يفيض قلبه رحمة، ويبين عليه السلام لأبيه العاقبة الوخيمة لوحدث ما خلف منه وذلك في قوله تعالى على لسانه: ( ... فَتَكُونَ لِلشَّيْطَن وَلِيًّا فِي )2. وولي الشيطان في الدنيا، وولي له في

الآخرة في نار جهنم، ولا يخفى على لسان حاله عليه السلام ويستمر قائلا إني أطمع أن تنالك رحمة الله الرحيم، فتدخل جنات النعيم بعبادتك للرحمن الذي خلقك وأوجدك من عدم.

وهذاك ملاحظة أخيرة تتعلق بالآيات الأربعة الذي وجه فيها إبراهيم عليه السلام حديثه إلى والده، وهي ظاهرة تكرار لفظ " يا أبت"، فقد في تفسير التحرير والتنوير : « وفي النداء في قوله: "يا بنيّ" ثلاث مرات، قال لخلاف قول نوح لأبنه ( ...يَنبُنَيَّ ٱرْكِب مَّعَنا... ) $^{8}$ ، مرة واحدة

دون تكرار، لأن ضيق المقام يقتضي الإيجاز وهذا من طرق الإعجاز »<sup>4</sup>. إلا أن السمات المشتركة في السورة هي الجنوح إلى تكرار العبارات بعينها وألفاظ وعبارات متقاربة، وألفاظ تعود إلى أصل واحد، ومن أكثر الألفاظ ورودا في السورة: "الرب"، و"الرحمن"، وبالإضافة إلى دور هما في تقوية معنى الرحمة الغالب على السورة، فإن لهما دورا واضحا في خدمة التلاؤم الصوتي الذي يبدو بوضوح شديد في السورة، وسبق أن استشهدنا به أثناء الحديث عن ظاهرة الرحمة بآيات يدور فيها اللفظ كثيرا.

وكما هو معلوم فإن تكرار الجملة كلها، أو بعض أجزائها وقد يجتمع في الجملة الواحدة أكثر من مؤكد واحد، وذلك حسب ما يقتضيه المقام ويدعو إليه حال المخاطب والذي عينه

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - التفسير الكبير، ج21، ص211

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سورة مريم، الآية 45.

<sup>3 -</sup> سورة هود، الآية 42.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - التَّحرير والتنوير، ج16ص114.

البلاغيون، أن درج ات التأكيد حسبما يقتضديه الموقف الكلامي وحال المخاطب، فإذا كان المخاطب خالي الذهن نقلنا إليه الخبر خليا من أي توكيد، حيث يقول الزمخشري: «إنك إذا قررت المؤكد وما علق فيه في نفس السامع، ومكانته في قلبه، وأمطت شبهة ربما خالجته أو توهمت عقله وذهابا عمّا أنت بصدده فأزلته  $^1$ .

ففيما أثبته الزمخشري هنا، نص على الالتزام بمراعاة حال السامع وملاحظة ما بينه وبين المتكلم من علاقة، وإشارة واضحة إلى أهمية مراعاة المناسبات القولية عند تعبير المتكلم عمّا في نفسه، وحال المخاطب فيها.

#### 10- دلالة الحوار على الإنكار والتعجب:

كما في قوله تعالى: (قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهِتِي يَتَإِبْرَاهِيمُ ۖ لَإِن لَّمْ تَنتَهِ لَأَرْجُمَنَّكَ ۗ وَآهْجُرْنِي مَلِيًّا ﴿ ) .

يتبين لنا رد فعل آزر بحلم ابنه الذي يميل إلى المعقول وقد توزع عليه استفهامه الإنكاري وتهديده ووعيده، أي قال له أبوه: أتارك يا إبراهيم عبادة آلهتي ومنصرف عنها؟ استفهام فيه معنى التعجب والإنكار لإعراضه عن عبادة الأوثان، أن ترك عبادتها لا يصدر عن عاقل<sup>3</sup>، وقال البيضاوي: «قابل أبوه استعطافه ولطفه في الإرشاد بالفظاعة وغلظة العناد، فناداه باسمه ولم يقابل قوله "يا أبت" بـ" يا بنيّ" وقدم الخبر وصددره بالهمزة لإنكار نفس الرغبة كأنها مما لا يرغب عنها عاقل» 4، وفصلت جملة "قال أراغب أنت عن آلهتي يا إبراهيم" لوقوعها في المحاور كما تقدم في قوله تعالى: (...قَالُواْ أَتَجَعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءً ...) 5 ، والاستفهام للإنكار

إنكار تجافي إبراهيم عن عبادة أصنامهم وإضافة الآلهة إلى ضدمير نفسه إضافة ولاية وانتساب إلى المضاف لقصد تشريف المضاف إليه<sup>6</sup>، كما يبدو لنا أن الجو غير ودّي من جانب آزر تماما، وإلا فقد كان من الجائز أن يكون في صورة قريبة من هذه: "يا بني أراغب عن آلهتي" على غرار الحوار الذي تمّ بين يوسف وأبيه يعقوب مثلا، وقد أحسّ آزر بأن كلام ابنه طعنات وصلت منه إلى الأعماق، لأنه يدل على رغبة عن آلهته، وإذا طرحنا السؤال المتعلق بهذه الجزئية التي

<sup>1 -</sup> الزمخشري، المفصل في علم العربية، حققه دسعيد محمد عقيل، دار الجيل، بيروت، ط1، سنة 2003، ص144.

<sup>2 -</sup> سورة مريم، الأية 46. 3 - صفوة التفاسير ،ج 2 ص 219.

<sup>-</sup> تفسير البيضاوي، ص400.

<sup>5 -</sup> سورة البقرة، الآية 30.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - التَّحْرِيرِ وَالتنويرِ، ج16، ص118.

تعتبر من أهم الجوانب على الإطلاق، لأنه يتعرض للرغبة عن آلهته. وهو من الذي يرغب عنها ؟ إنه ابن آزر وفلذة كبده، لذا كانت ثورته عارمة فابتدأ كلامه بذكر لفظة الرغبة بالذات، وكان في إمكانه أن يقدم الضمير المنفصل فيكون الكلام "أأنت راغب" إلى آخر ما قال.

ولا يجيء على لسان آزر القول: «" يا ولدي" أو "يا بني" على غرار قول إبراهيم أربع مرات مخاطبا أباه "يا أبت" ، « و لم يقابل "يا أبت" بـ "يا بني"، وقدم الخبر على المبتدأ في هذه الآية، لأنه كان أهم عنده و هو عنده  $^1$ ، ولا آزر يناديه باسمه الصرّيح، و هذا مظهر من مظاهر الاحتجاج العنيف الصدّارخ والذداء في قوله: "يا إبراهيم"تكملة لجملة الإنكار والتعجب، لأن المتعجب من فعله مع حضوره يقصد بندائه تنبيهه على سوء فعله كأنه في غيبة عن إدراك فعله، فالمتكلم ينزله منزلة الغائب فيناديه بإرجاع رشده إليه  $^2$ .

وهذا هو القسم الثاني من كلام آزر، قال تعالى على لسانه: ﴿ قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهَتِي يَتَإِبْرَ هِيمُ

لَإِن لَّمْ تَنتَهِ لَأَرْجُمُنَّكَ وَآهِجُرْنِي مَلِيًّا ﴿ أَي لَا ئَن لَا مِ تَدْ رَكَ شَدْ تَمْ وَعِيدِ بِ آلْهَدْ يِ لأَرجَمَدْ ك

بالحجارة، وليس هناك ما يمنع أن يفهم أنّ الرّجم هنا بأنه القذف بالحجارة، وخاصدة إذا علمذا أنّ هؤلاء القوم مستقبلا صمّموا على إحراق إبراهيم عليه السلام بالدّار فأنقذه الله تعالى منها، قال تع الى: ( قَالُواْ حَرِّقُوهُ وَآنصُرُوٓاْ ءَالِهَ تَكُمْ إِن كُنتُمْ فَعِلِينَ ﴿ قُلْنَا يَنتَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلَمًا عَلَى إِبْرُهِيمَ

﴿ وَأَرَادُواْ بِهِ - كَيْدًا فَجَعَلْنَهُمُ ٱلْأَخْسَرِينَ ﴿ وَجَكَّيْنَهُ وَلُوطًا إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي بَنرَكْنَا فِيهَا لِلْعَلَمِينَ ﴾ وَجَعَلْنَهُمْ أَلِمَ اللَّهُ وَلُوطًا إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي بَنرَكْنَا فِيهَا لِلْعَلَمِينَ ﴾ وَوَهَبْنَا لَهُ آ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً وَكُلاَّ جَعَلْنَا صَلِحِينَ ﴿ وَجَعَلْنَهُمْ أَيِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأُوْحَيْنَا

إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَيْرَاتِ وَإِقَامَ ٱلصَّلَوٰةِ وَإِيتَآءَ ٱلزَّكَوٰةِ ۗ وَكَانُواْ لَنَا عَدِينَ ﴿ اللهِ ول

"واهجرني مليّا" أي اهجرني دهرا طويلا $^{5}$ ، ويمكننا أن نعتبر هذا القول الجزاء العاجل من آزر لأبنه إبراهيم، على ما تفوّه به من قول أشعر به أنه راغب عن آلهة أبيه، وهذا الجزاء

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الكشاف، ج 4- ص313.

<sup>· -</sup> التحرير والتتوير، ج16ص119.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - سورة مريم، الآية 46. <sup>4</sup> - سورة الأنبياء، الآية 68 – 73.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - صفوة التفاسير ج2 ص219.

وبالتالي عدم الاكتفاء بقتل إبراهيم بالحجارة جزاء عدم اكتفائه بالرّغبة عن الآلهة، وإن التجاوز إلى تحريقه بالنّار جزاء تجاوزه إلى تكسير هذه الآلهة، وبهذا يتبين أن الانتقال من الهجر إلى التهديد بالقتل بالحجارة إلى محاولة القتل بالنار، انتقال تدريجي منطقي في عرف القوم ومقبول، وكلّ ذلك دليل على مدى تعلق القوم بالأصدنام وتشبتهم بالضدّلال، ودليل على المجهود البعيد المدى الذي كان عليه أن يبذله والمعاناة التي كابدها عليه أفضل الصلاة وأزكى السلام.

# 11- دلالة الحوار البلاغية:

إن متأمل الأسلوب القرآني يحس منذ الوهلة الأولى أنه أمام نوع من النظم عجيب يختلف عن نظم المبدعين والبلغاء، ينساق بحسه اللغوي وراء تراكيبه فيعمل فيها عقله وينسجم معها بوجدانه ثم لا يلبث فجأة أن يجد نظمه قد خالف ما توقعه ومعناه قد جاوز إدراكه فيعيد التأمل مرارا ليهتدي إلى سرّ مجيء اللفظ بإزاء المعنى الذي كان عنه غمض.

وإليك بعض النماذج التي تبيّن الأسلوب الإعجازي للقرآن الكريم في جانبيه البلاغي واللغوي: النموذج الأول:

من عجائب الأسلوب القرآني تقديم بعض أجزاء التركيب اللغوي على بعض في الآية وذلك لأسباب بلاغية من ذلك ما ورد في قصة سيدنا موسى مع الخضر عليهما السدلام، لما أجابه هذا الأخير عن سبب خرق السفينة في قوله تعالى: (أمَّا ٱلسَّفِينَةُ فَكَانَتُ لِمَسَرِكِينَ يَعْمَلُونَ فِي ٱلْبَحْرِ فَأَرَدتُ

أَنْ أَعِيبَهَا وَكَانَ وَرَآءَهُم مَّلِكٌ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصْبًا ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَى ما

بعده وهو في المعنى مؤخر لأنه مسبب عن خوف الغصب عليها، فكان حقه أن يتأخر السبب،

 <sup>1 -</sup> سورة الأنبياء، الآية 58.

<sup>-</sup> ينظر أثر القرآن الكريم في الانبعاث الحضاري د. العربي قلايلية ص205 مجلة الآداب و العلوم الإنسانية ع2 محرم 1424هـ - مارس2003 قسنطينة

<sup>3 -</sup> سورة الكهف الآية 79.

وإنما قدم للعناية، ولأن خوف الغصب ليس هو السبب وحده ولكن مع كونها للمساكين، فسياق الآية إلى قوله تعالى "أعيبها ..." يُحمل ظاهره على العجب ويبدو مخالفا لما ينتظر السامع، إذ لا يستسيغ تعليل إعابة السفينة لكونها للمساكين حتى إذا سمع بقية الكلام (وكان وراءهم ملك) يكتمل المعنى في ذهنه، ورأى فعل الإعابة وجيها، وفي هذه الآية ضرب من بلاغة القول رفيع بحيث لا يهتدي إلى فهم أوائله إلا بعد النظر إلى بقيته، وذلك أن يرد سببان أو أكثر لمسبب واحد، فيتقدم أحدهما فيُوهِمُ أن المسبب الذي يليه مخالف لمقتضى الحال والسياق، ثم يأتي سبب آخر بعد المسبب فيتضح المعنى ويبطل الوهم، ويبدو الفعل حينذذ وجيها قويا لاجتماع السببين معا" 1، ويضيف الدكتور العربي قلايلية إلى ما سبق قائلا: "يضاف إلى هذا كون السياق القرآني الذي وردت فيه الآية في قصة موسى عليه السلام مع الرجل الصالح الخضر عليه السلام الذي طلب منه موسى أن يعلمه مما علمه الله، وكانت الأعمال الذي أتاها وهي (خرق السفينة وقتل الغلام وقو (الإعابة) لما في ظاهره من إبهام وغموض يجعلانه محل اهتمام، وعناية لدى السامع". 2

حوار عيسى عليه السلام مع ربّه: يقول تعالى: ( إِن تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ ۖ وَإِن تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ

ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﷺ، ففي هذه الآية أسرار لغوية وبلاغية ذكر الدكتور بكري شيخ أمين في كتابه

حين قال: «إنك تتساءل سرا لماذا لم تنته الآية بـ"إذك أنت الغفور الرحيم" مع أنّ السياق يوحي بالغفران؟ ولكن إذا أمعنت النظر في الآية وجدت أن الذي استحق العذاب لا يستطيع أن يغفر له إلا من كانت سلطته أعلى السلطات وقوده أعظم القوى وعزده فوق كل عزة، ومن كان كذلك وجب أن يكون متصفا بالحكمة التي يرفدها العقل والمنطق السليم».

#### النموذج الثالث:

من ذلك الآيات التي ذكرت الحوار الذي جرى بين نوح وقومه بما فيهم ابنه الذي مات على الكفر، حيث ختمت الآيات بقوله تعالى: ( وَقِيلَ يَتَأْرُضُ ٱبْلَعِي مَآءَكِ وَيَسَمَآءُ أَقَاعِي وَغِيضَ ٱلْمَآءُ وَقُضِيَ

<sup>1 -</sup> ينظر أثر القرآن الكريم في الإنبعاث الحضاري ص211 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه، ص211.

<sup>3 -</sup> سورة المائدة الآية 118.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - د. بكري الشيخ أُمين ،التعبير الفني في القرآن ، ط4 1980 دار الشروق بيروت ص155.

ٱلْأَمْرُ وَٱسْتَوَتْ عَلَى ٱلْجُودِي اللَّهِ وَقِيلَ بُعْدًا لِّلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ اللَّهِ الأصبع

المصري (ت 654 هـ) واحداً وعشرين ضربا من ضروب البديع، منها المطابقة اللفظية في ذكر السماء والأرض، والإشارة في قوله: "وغيض الماء"، فإنه سبحانه عبر بهاتين اللفظتين عن معانٍ كثيرة لأن الماء لا يغيض حتى يقلع مطر السماء وتبلع الأرض ما يخرج من عيون الماء، فينقص الحاصل على وجه الأرض من الماء، والإرداف في قوله "واستوت على الجوديّ" فإنه عبر عن استقرار السفينة على هذا المكان وجلوسها جلوسا متمكّنا لا زيغ فيه ولا ميل لطمأنينة أهل السفينة بلفظ قريب من لفظ الحقيقة، والتمثيل في قوله "وقضي الأمر" فإنه عبر بذلك عن هلاك الهالكين ونجاة النّاجين بلفظ فيه بُعد ما من لفظ الحقيقة بالنسبة إلى لفظ الإرداف، والتعليل لأنّ غيض الماء علة الاستواء، وصحة التقسيم حيث استوعب سبحانه أقسام أحوال الماء حالة نقصه إذ ليس إلا احتباس ماء السماء واحتقان الماء الذي ينبع من الأرض، وغيض الماء الحاصل على ظهر الأرض، والاحتراس في قوله: "وقيل بُعداً للقوم الظالمين" محترسا من توهم من يتوهم أنّ الهلاك ربما عمّ من لا يستحق الهلاك فجاء سبحانه بالدعاء على الهالكين ليعلم أنهم مستحقَّو الهلاك، فإنّ عدله منع أن يدعو على غير مستحق للدعاء عليه، 2 والانفصال فإن القائل أن يقول إنّ لفظة (القوم) مستغنِ عنها فإنه لو قيل (وقيل بعداً للظالمين) لتمّ الكلام، والانفصال عن ذلك أن يقال لما سبق في صدر الكلام قبل الآية قوله: (... وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلاٌّ مِّن قَوْمِهِ، سَخِرُواْ مِنْهُ...)3، وقال سبحانه قبل ذلك مخاطبا لنوح عليه السلام: ( ولا تخاطبني في الذين ظلموا إنهم مغرقون)<sup>4</sup> اقتضت بلاغة القرآن أن يؤتى بلفظة القوم التي ال التعريف فيها للعهد ليتبين أنهم القوم الذين تقدم

( وَكُلَّمَا مَرٌ)، وحسن النسق في عطف القضايا بعضها على بعض بأحسن ترتيب حسبما وقعت أولاً فأولاً، فإنه سبحانه أمر الأرض بالبلع ثم عطف على ذلك أمر السماء بالإقلاع ثم عطف غيض الماء على ذلك، وهكذا إلى آخر الآية. 5

ذكر هم في قوله تعالى:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - سورة هود الآية 44.

<sup>2-</sup> ينظّر مجلّة الأداب و العلوم الإنسانية عدد2 ص 206 .

<sup>3 -</sup> سورة هود الآية 38.

<sup>4 -</sup> سورة المائدة الآية 118.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - ينظّر مجلة الأداب و العلوم الإنسانية عدد 2 ص 206-207. قسنطينة.

من خلال بعض هذه النماذج في المجال البلاغي، تبين مدى اتساع اللسان العربي، و ضدخامة ثرواته التي لا حصر لها خاصة في مقام التعرض لبيان معاني النص القرآني بمنهجية علمية دقيقة.

وتبين كذلك مدى الصلة بين النص القرآني و علم اللسانيات الذي هو جزء أساسي في الكشف عن محتوى النص القرآني و تبسيط معانيه، فكان من الضرورة الاعتماد على هذا العلم و الاهتمام به كون علاقته بالنص القرآني علاقة بيانية كشفية وهذا ما قرره أحد الدارسين المعاصرين حيث قال:"إن الاعتماد على اللسانيات بنتائجها القيّمة و المتنوعة في تذاول النص القرآني، باعتباره معطى لغويا بدرجة أولى يعد في جوهره منهجيّة علمية من شأنها أن تزيح الكثير من الإشكاليات المعرفية المتنوعة التي كانت تصادف الدارسين، بل إنها ستساعدنا من أجل التبصر في المنهج القرآني الكلي الذي يحكم تنظيم هذا الكون؛قلنا "المنهج القرآني" لأن الإعجاز القرآني ليس مرتبطا بالمبنى اللساني فقط؛ بل هو على صلة أيضا بالمعنى المنهجي الدقيق الذي يحكم هذا المبنى". 1

ولكن مهما اتسدعت اللغة العربية وهما أنتجت من ثروات معرفية، واتسدعت أساليب الخطابات لديها فإنها تبقى دون ثروات و أساليب النص القرآني المعجز في لفظه و معناه وهذه حقيقة لا مناص منها ذكرها الشيخ مصطفى صادق الرافعي حيث قال: «بيد أنك تقرأ الآيات القليلة من هذا الكتاب الكريم؛ فتراها في هذا النسق وتلك الطريقة بكل ما في اللغة، لأنها متميزة بصفتها، وبائنة بنسقها، ومتى اعتبرنا الشيء بطريقتيه التي يغالي به من أجلها، كان الترجيح عند المعادلة للطريقة نفسها، فلا عجب أن ظهرت طريقة القرآن بالكلمات القليلة منها على جملة اللغة بما وسعت...». 2

### 12- دلالة الحوار على الإبتلاء:

ننتقل إلى مشهد آخر لنتأمل حوار آخر بين شخصين ، و لكن الحوار هذه المرة بين نبيين عليهما السلام- الأول هو الأب سيدنا إبراهيم ، و الثاني : هو الإبن- إسماعيل عليه السلام — عليهما السلام- الأول هو الأب سية بين ش رَبِّ هَبْ لِي مِنَ ٱلصَّلِحِينَ شَ فَبَشَّرُنَهُ بِغُلَمٍ حَلِيمٍ شَي يَقُول تع الى: ( وَقَالَ إِنِي ذَاهِبُ إِلَىٰ رَبِّي سَيَة بِينِ شَ رَبِّ هَبْ لِي مِنَ ٱلصَّلِحِينَ شَ فَبَشَّرُنَهُ بِغُلَمٍ حَلِيمٍ شَ

2 - ينظر إعجاز القرآن والبلاغة النبوية ، ص272-ص273.

<sup>1 -</sup> اللسانيات و النص القرآني لد عبد الحليم بن عيسى، مجلة الأداب و العلوم الإنسانية العدد3، رمضان 1424هـ - نوفمبر 2003م، قسنطينة، ص 302.

فَلَكَا بَلَغَ مَعَهُ ٱلسَّعَى قَالَ يَبُنَى إِنِي أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِّ أَذْ هَكُكَ فَٱنظُرُ مَاذَا تَرَعَ قَالَ يَتَأِبُرَ هِيمُ هَ مَا تُؤْمَرُ مَا فَاسَامَا وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ هَ وَنَدَيْنَهُ أَن يَتَإِبْرَ هِيمُ هَ قَدْ صَدَّقْتَ سَتَجِدُنِي إِن شَآءَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلصَّبِرِينَ هَ فَلَمَّا أَسَّلَمَا وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ هَ وَنَدَيْنَهُ أَن يَتَإِبْرَ هِيمُ هَ قَدْ صَدَّقْتَ اللَّهُ مِنَ ٱلصَّبِرِينَ هَ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ هَ وَنَدَيْنَهُ أَن يَتَإِبْرَ هِيمُ هَ قَدْ صَدَّقْتَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلصَّبِرِينَ هَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ مِن ٱلصَّابِينَ هَ إِن شَاءَ ٱللَّهُ مِن المُحْسِنِينَ هَ إِن قَالَمَ عَلَيْ إِبْرَ هِيمَ هَ كَذَالِكَ خَرْنِي ٱلمُحْسِنِينَ هَا اللَّهُ عَلَى إِبْرَ هِيمَ هَ كَذَالِكَ خَرْنِي آلُهُ عَلَى إِبْرَ هِيمَ هَ كَذَالِكَ خَرْنِي ٱلْمُحْسِنِينَ هَا ٱللَّهُ عَلَى إِبْرَ هِيمَ هَ كَذَالِكَ خَرْنِي ٱلْمُحْسِنِينَ هَا ٱللَّهُ عَلَى إِبْرَاهِيمَ هَ كَذَالِكَ خَرْنِي ٱلْمُحْسِنِينَ هَا اللَّهُ عَلَى إِبْرَاهِيمَ هَا كَذَالِكَ خَرْنِي آلْهُ عَلَى السَّعَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ هَا كَذَالِكَ خَرْنِي آلْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى إِبْرَاهِيمَ هَا كَذَالِكَ خَرْنِ اللَّهُ عَلَى إِبْرَاهِيمَ هَا كَذَالِكَ خَرْنِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى إِبْرَاهِيمَ هَا كَذَالِكَ عَلْقَ الْمُحْدِينَ هَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ إِلْمُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ الْمُعْلِي اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ الْمُنْ اللْهُ الْمُنْ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُولُ اللْهُ الْمُنْ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ

إبراهيم – عليه السلام – ببشارات ثلاث: أن المولود غلام وأنه يبلغ أوان الحلم وأنه يكون حليما ، وهذه البشارات كانت استجابة من الله لدعاء خليله – عليه السلام – لما قال (رَبِّ هَبْ لِي مِنْ الصَّالِحِينَ) وكذلك كانت هذه البشارات "بعد ما نصره الله تعالى على قومه ، وأيس من إيمانهم بعد ما شاهدوا من الآيات العظيمة ، هاجر من بين أظهرهم و قال إني ذاهب إلى ربي سيهدين رب هب لي من الصدالحين) يعني أو لاداً مطيعين ، يكونون عوضدا من قومه و عشريرته الذين فارقهم قال الله تعالى "فبشرناه بغلام حليم" هذا الغلام هو - إسماعيل - عليه السلام ، فإنه أول ولد بشر به إبراهيم عليه السلام ، وهو أكبر من إسحاق بإتفاق المسلمين وأهل الكتاب ....."2.

وقوله تعالى ( فَلَمَّا بَلْغُ مَعَهُ السَّعْي)أي صدار شابا يافعا قويا يسعى في مصدالحه كأبيه قال الزمخشري " فلما بلغ أن يسعى مع أبيه في أشغاله و حوائجه ...أي إلى حدّ الذي يقدر فيه على السعي والمعنى في اختصاص الأب أنه أرفق الناس به وأعطفهم عليه ، وغيره ربما عنف به في الإستسعاء فلا يحتمله . لأنه لم تستحكم قوته ولم يصدلب عوده ، و كان إذ داك ابن ثلاث عشر سنة، والمراد أنه على غضاضة سنه وتقلبه في حد الطفولة كان فيه من رصانة الحلم وفسحة الصدر ما جسره على احتمال تلك البلية العظيمة..."

ففي النص القرآني "شمل إبراهيم الخليل – عليه السلام – حواره بخطاب ولده إسماعيل – عليه السلام – بلفظة متسمة بالرفق والحب فناداه بـ (يا بني ) وهي تصغير (إبن ).

وقال تعالى: "إني أرى في المنام أنّي أذبحك "، فإبراهيم عليه السلام - يرى في نومه أنه يؤمر بذبح ولده إسماعيل - عليه السلام - ورؤيا الأنبياء حق ، وهي وحي من الله قال ابن كثير: (قال

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الصافات الآية من 99-110.

<sup>2 -</sup> ينظر تفسير القرآن العظيم، ج4 ص16.

<sup>306</sup> - الْكشّاف، ج3، ص306-306.

عبيد بن عمير :رؤيا الأنبياء وحي ثم تلا هذه الآية (قال يا بذي إذي أرى في المنام أني أذبحك فانظر ماذا ترى)1"2.

وينقل القرطبي عن محمد بن كعب قوله: "كانت الرسل يأتيهم الوحي من الله تعالى أيقاظاً ورقوداً؛ فإن الأنبياء لا تنام قلوبهم. و هذا ثابت في الخبر المرفوع، قال صلى الله عليه و سلم: "إنا معشر الأنبياء تنام أعيننا و لا تنام قلوبنا" وقال بن عباس: "رؤيا الأنبياء وحي" .

و في الآية إشارة إلى أن إبراهيم عليه السلام-شاور ابنه إسماعيل- عليه السلام - فكان بذلك سنة في أن يشاور الأب ابنه إذا بلغ الحلم. و العلة في مشاورة إبراهيم لابنه إسماعيل- عليه السلام- "ليعلم ما عنده في ما نزل به من بلاء الله. فيثبت قدمه و يصبره إن جزع و يؤمن عليه الزلل إن صبر و سلم و ليعلمه حتى يراجع نفسه فيوطنها و يهون عليها ، و يلقى البلاء ، و هو كالمستأنس به ، و يكتب المثوبة بالانقياد لأمر الله قبل نزوله ، و لأن المغافصة بالذبح مما يستسمج و ليكون سنة في المشاورة"<sup>5</sup>.

و بعدما شاور إبراهيم ابنه إسماعيل-عليه السلام- في ما أمر به، كان جواب ابنه يجسد أقصى درجات الطاعة بدءاً من لفظه الأول (يا أبت) (افعل ما تؤمر) أي ما تؤمر به، فحذف الجار المجرور ليدل على أن إسماعيل أعطى إياه إبراهيم-عليه السلام- أوسع مجال الطاعة، "أي امض لما أمرك الله من ذبحي..." "" ستجدني إن شاء الله من الصدابرين "قال القرطبي: "قال بعض أهل الإشارة: لما استثنى وفقه الله للصبر " 7.

و تتسارع الأحداث ، و تصل حاجة الحسم في الموقف ملئ بالترقب لما سيحدث قال تعالى: (فَلَمَّآ

أَسْلَمَا وَتَلَّهُ ولِلْجَبِينِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَ انقاد ، "و تله للجبين" قال قتادة : "كبه و حول

حول وجهه إلى القبلة. و جواب "لما" محذوف عند البصريين تقديره" "فلما أسلما و تله للجبين"

<sup>· -</sup>سورة الصافات، الآية 102.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ينظر تفسير القرآن العظيم ،ج3 ص 17.

<sup>-</sup> يسر مسير مسرس مصيم عن صحيحه، كتابر المناقب ، باب كان النبي صلى الله عليه وسلم تنام عينه ولا ينام قلبه، رقم 3377، ج5، ص 33.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - الجامع لأحكام القرآن، ج 15 ص 61

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - الكشاف ج3 ص 307.

<sup>6 -</sup> تفسير القرآن العظيم ،ج4 ص17

<sup>7 -</sup> الجامع لأحكام القرآن ،ج 15 ص69. 8 - الصافات الآية 103

فديناه بكبش، و قال الكوفيون: الجواب "ناديناه" و الواو زائدة مقحمة و قال النحاس: و الواو من حروف المعاني لا يجوز أن تزاد ..."1.

و لما أراد إدراهيم الخليل عليه السلام-الشروع في فعل الذبح، فاجمأه ذداء الفرج من رب السماوات والأرض بقوله (وَنَندَيْننهُ أَن يَتَإِبْرُ هِيمُ ﴿ قَدْ صَدَّقَتَ ٱلرُّءْيَا ۚ إِنَّا كَذَ لِكَ خَبْرِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿

2°. قال القرطبي: "أي نجزيهم بخلاص من الشدائد في الدنيا و الآخرة "3°. فكانت الآية تعليلاً لما لما خولهما الله تعالى من الفرج بعد الشدة (إربَّ هَنذَا هُوَ ٱلْبَلَتُوُّا ٱلْمُبِينُ ﴿ )4. أي "الاختبار البين

الذي يتميز فيه المخلصون من غيرهم أو المحنة البينة الصعوبة التي لا محنة أصعب منها"5.

وفي النص القرآني ما يبين لذا عظمة هذا الجزاء «و فديناه بذبح عظيم. » ،و"الذبح إسم المذبوح وجمعه ذبوح ؛ كالطحن إسم المطحون و الذبح بالفتح المصدر "عظيم" أي عظيم القدر و لم يرد عظيم الجنة و إنما عظم قدره لأنه فدى به الذبيح؛ أو لأنه متقبل قال النحاس : عظيم في اللغة يكون للكبير و للشريف و أهل التفسير على أنهما هاهنا للشريف، أو المتقبل"6

ثم ينتقل بنا النص القرآني إلى ما أضفاه الله تعالى- من نعمة أخرى إلى بقية النعم المذكورة آنفاً-على سيدنا إبراهيم عليه السلام وهو سلام الله عليه إلى قيام الساعة قال تعالى : ( وَتَرَكَّنَا عَلَيْهِ في

ٱلْأَخِرِينَ فِي سَلَامً عَلَى إِبْرَاهِيمَ فَي كَذَالِكَ خَبْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ فِي إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ فَي الْأَمُو مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ

قال القرطبي: "أي على إبراهيم ثناءاً جميلاً في الأمم بعده ؛ فما من أمة إلى تصلي عليه وتحبه... "8.

13- دلالة الحوار على الشفقة و حنان الأبوة:

<sup>1 -</sup> الجامع لأحكام القرآن ،ج 15 ص70

<sup>2 -</sup> الصافّات الآية 104-105

 $<sup>^{3}</sup>$  - الجامع لأحكام القرآن ،  $_{7}$  0  $_{1}$   $^{2}$  - الصافات الآية 106.

<sup>-</sup> المصاف ج100 ع 5 - الكشاف ج307/3

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - الجامع لأحكام القرآن ،ج 15 ص 71 .

<sup>7 -</sup> الصافات الآية 108-111

<sup>8 -</sup> الجامع لأحكام القرآن ،ج 15 ص71

إن القرآن الكريم ، أفادنا أن نوحا عليه السلام كان يدعو قومه إلى عبادة الله الواحد الأحد قال تعالى: ( وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُمُ ٱلطُّوفَانِ وَهُمْ

ظَيلِمُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ يَدِع حَجَةَ إِلَّا ذَكْرَهَا ، و لم يؤت بينة إلا عرضها و لم يواجه بشبهة إلا

نقضها ، إلا أنه لم يجد آذاناً صاغية ، بما فيهم ابنه الذي عاند و تكبر و كان من الكافرين. كما قصه لنا القرآن الكريم ، يقول الله تعالى : ( ... وَنَادَىٰ نُوحٌ آبْنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلٍ يَبُنَى آرْكَب مَّعَنَا

وَلَا تَكُن مُّعَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ أَن تتصدور ذداء سيدنا ذوح عليه السلام لابذه قبل أن تنقطع

العلاقة بين السفينة "هي تجري بهم في موج كالجبال"، و بين النبي ذوح —عليه السلام- و ابنه العاصي لأمر الله، و الذي "كان في معزل" لأنه لم يتناوله الخطاب بـ "اركبوا" فحملت سيدنا نوح شفقة الأبوة نحو فلذة كبده لإنقاذه من الكفر و الغرق، فقال له بلفظة تنبئ عما في داخل قلب نوح من عاطفة الحنان "يا بني اركب معنا و لا تكن مع الكافرين"، فقابل الإبن العاصي نداء أبيه "نوح" بقوله "سآوي إلى جبل يعصمني من الماء" معتقداً أن الهلاك من الماء لا من الله فجاء رد أبيه نوح عليه السلام- "مبيناً شأن الداهية، و قاطعاً أطماعه الفارغة محاولاً صرفه عن التعلل بما لا يغنى عنه شيئاً، ليرشده إلى العياذ بالمعاذ الحق حز حماه-"3.

و رد النبي نوح عليه السلام على كلام ابنه بقوله تعالى (...قَالَ لَا عَاصِمَ ٱلْيَوْمَ مِنْ أُمْرِ ٱللَّهِ إِلَّا

مَن رَّحِمَ...) 4 ، ففي قوله تعالى : ( لا عَاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ أَمْر اللَّهِ ) ، يقول أبو السعود "سلك طريقة نفي

الجنس المتضمن لنفي جميع أفراد العاصم ذاتاً وصفة" ، كما في قولهم : (ليس فيه داع ولا مجيب) أي؛ أحد من الناس للمبالغة في نفي كون الجبل عاصدماً بالوجهين المذكورين، وجاء لفظ -اليوم- للتنبيه على أنه ليس كسائر الأيام الذي تقع فيها الوقائع و تلم فيها الملمات المعتادة الذي ربما يتخلص من ذلك بالالتجاء على بعض الأسباب العادية.

<sup>ُ -</sup> العنكبوت الآية 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سورة هود الآية 42.

<sup>-</sup> إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، ج4 ص 216.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - سُورة هود الآية **4**3 .

و عبر عن -الماء- في محل إضماره بـ"أمر الله" أي؛ عذابه الذي أشير إليه حيث قيل (حتى إذا جاء أمرنا) تفخيماً لشأنه و تهويلاً لأمره، و تنبيهاً لابنه على خطأه و تعليلاً للنفي المذكور فإن أمر الله لا يغالب و عذابه لا يرد و تمهيداً لحصر العصمة في جناب الله -عز جاره- بالاستثناء، كأنه قيل: لا عاصم من أمر الله إلا هو"1.

وبعد هذا ينقطع الحوار فجأة و يفاجئنا اقتحام الموج "و حال بينهما الموج " فكان من المغرقين، فتحدد مصير هذا الإبن الذي مات على الكفر ، و يضل الأب تغلبه شفقة الأبوة عن رؤية أمرات الموت ، فيتجه إلى ربه عز وجل بالتضرع ( وَنَادَىٰ نُوحٌ رَبَّهُ مُ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ آبْنِي مِنَ أَهْلِي وَإِنَّ وَعُدَكَ

# ٱلْحَقُّ وَأَنتَ أَحْكُمُ ٱلْحُكِمِينَ عِيَّ الْحَالِكِمِينَ

و إذا تابعنا تطور الأحداث وجدت السياق القرآني جسد لذا عظمة و قوة الله عز و جل: (قَالَ يَنْوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ لَيْسَ مِنْ أَهْدِينَ مِنْ أَلْعَلْمَالِهِ مُنْ مِنْ أَهْلِكَ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ لَيْسَ مُنْ أَلْمَ لَيْسَ مِنْ أَلْمُ لِلْكَ لَيْسَ مِنْ أَلْمُ لَلْمُ لِلْكَ لَيْسَ مِنْ مُلْكَلِكُ لَلْمُ لَلْمُ لَكُلُكُ مُ

وبعد كل هذه الأحداث و الحوارات التي جرت بين نوح و قومه و نوح و ابنه خاصة يتجلى لنا من خلالها أخذ العبرة ، و النظر في مآل الكافرين الذين عادوا و جدوا أمر ربهم ، فالقصدة هنا كما يقول الدكتور سليمان عشراتي : "تعنى بالحدث الإجمالي ، كما عاشه نوح ، مركزة على المصير الذي آل إليه المكذبون ، ذلك لأن وظيفة القصة هنا ، وظيفة تذكيرية ، إيعازية اعتبارية ، تحذيرية ، و أدبيتها مجملة ، و زمنيتها حدثية ، أي أن مصير الحدث فيها ، هو غاية البث ، لأن إيحائيتها تشكل مادة التأثير ، و فاعليته الوعظية ، فمآل دعوة نوح هذا و الحدث السردي الأول الذي تضمنته القصة إعراباً عن مغزاها الإرشادي ....." .

### 14- دلالة الحوار القرآني على التوبيخ و التقريع:

أ-إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ج4 /216

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سورة هود 45.

<sup>3 -</sup> سورَة هود الآية 46

 <sup>4-</sup>ينظر الخطاب القرآني مقاربة توصيفية لجمالية السرد الإعجازي ص 120.

ولقد مثلنا لهذا العنصر بآيات وردت في سورة الأعراف، حوت مناظرة بين أهل الجنة و أهل النار، تميّزت ببيان أهل الجنة و ما لهم فيه من نعيم و كرامة، و بيان حال أهل النار و ما لهم فيه من إهانة و عذاب، فكان الجزاء من جنس العمل وعليه جاء الخطاب القرآني ذو دلالة توبيخية تفريعية لأهل النار ملؤها الحسرة و الندامة.

قال الله تعالى : ( وَنَادَىٰ أَصْحَبُ ٱلْجُنَّةِ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُتَا حَقًا فَهَلْ وَجَدَّمُ مَّا وَعَدَ وَالْمُ وَوَلِنَّ بَيْنَهُمْ أَلِنَ مُؤَدِنَ بَيْنَهُمْ أَلِنَ مُؤَدِنَ بَيْنَهُمْ أَلِنَ مَؤَدِنَ بَيْنَهُمْ أَلِنَ مَؤَدِنَ مَعْدُونَ فَي وَيَيْهُمَا حِبَابٌ وَعَلَى ٱلطَّلِمِينَ فَي ٱلطَّلِمِينَ فَي ٱلطَّلِمِينَ فَي ٱلطَّلِمِينَ فَي ٱللَّهُ وَمَ مِ الْأَخِرُةِ كَفُرُونَ فَي وَيَيْهُمَا حِبَابٌ وَعَلَى ٱلأَعْرَافِ رِجَالٌ يَمْرِفُونَ كُلاً بِسِيمَلَهُمْ وَلَا وَالْمَوْنَ وَالْمَالِمَ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ أَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ أَلَد يَدْخُلُوهَا وَهُمْ يَطْمَعُونَ فَي \* وَإِذَا صُرِفَتْ أَبْصَرُهُمْ تِلْقَاءَ أَصْحَبُ ٱلنّارِ أَصْحَبُ ٱللّهُ مِرْفَتْ أَبْصَرُهُمْ مِسِيمَلَهُمْ قَالُوا مَا أَعْنَى عَنَكُمْ جَمْعُكُمْ وَمَا كُنتُم تَسْتَكْبِرُونَ فَي أَمْتُولًا وَالَذِينَ أَقْسَمْتُمْ لَا يَنْالُهُمُ ٱللّهُ بِرَحْمَةٍ أَدْخُلُوا ٱلْجُنّةَ لَا حَوْفُ عَلَيْكُمْ وَمَا كُنتُم تَسْتَكْبِرُونَ فَي أَمْتَوُلًا وَ ٱلذِينَ أَقْسَمْتُمْ لَا يَنْالُهُمُ ٱللّهُ بِرَحْمَةٍ أَدْخُلُوا ٱلْجُنّةَ لَا حَوْفُ عَلَيْكُمْ وَلاَ أَنْتُمْ مَنْوَلا مِنَ الْمَالِمِينَ فَي وَنَادَى أَصْحَبُ ٱلنّارِ أَصْحَبُ ٱلْجُنّةِ أَنْ أَفِيضُوا عَلَيْنَا مِنَ ٱلْمَاءِ أَوْمِمَا عَلَى ٱلْكَفِيرِينَ فَى أَلْوا مِنَا اللّهُ يَعْمُوا عَلَيْنَا مِنَ ٱلْمَاءً وَمَ مَنْ الْمُعْرِيرِينَ فَي اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَى الْكَفِورِينَ فَى الْمُوالِمُ اللّهُ عَلَى الْكَنْفُومُ اللّهُ مِنْ اللّهُ وَا وَلَعِمًا وَمُؤَدِّهُمُ ٱلْحَيُولُهُ ٱلللّهُ فَاللّهُ عَلَى الْكَنْفُومُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ عَلَى الْكَنْفِيرِينَ فَي النَّهُمُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ الللّهُ عَلَى الْمُعَلِقِيلِ مَا عَلَى الْكَنُومِينَ هَا الللّهُ الللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ عَلَى الْكُومُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ عَلَى الْكَنُومِ مَا عَلَى الْمُعْمِومُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ الللّهُ مُنْ عَلَى الْمُعْلِقُولُ الْمُؤْمِلُولُوا مِنَامُونَ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ مُولًا وَلَولًا وَلَامُوا مِنَامُونُ الْ

الكريمة حوار جرى بين أهل الجنة و أهل النار، فبدأت بنداء المؤمنين اللذين سعدوا بالنعيم و الكرامة – الكافرين الذين سروا دنياهم و أخراهم – فتضمن هذا النداء خطابا توبيخا تقريعيا لأهل النار بعد استقرارهم فيها<sup>2</sup>.

و لقد جاء فعل الذداء بصديغة الماضدي للدلالة على وقوعه في المستقبل بخيار الله تعالى، يقول نظام الدين القمّي في تفسيره:" و إنما ذكره بلفظ الماضي لأن المستقبل الذي يخبر الله تعالى عنه

<sup>1 -</sup> سورة الأعراف الآية 44 - 51 .

<sup>2</sup> \_ بنظر تفسير القرآن العظيم ، ج2، ص262.

من حيث تحقق وقوعه كالماضي، و الظاهر أنّ هذا النداء إنّما يكون بعد الاستقرار في الجنة...

"أ. وقد تضمن الحوار عطف لخطاب أهل الجنة الثاني على الخطاب الأول فبعدما ذكر تعالى التهاجهم و سرورهم و حمدهم لربّهم في قوله تعالى: (...وَقَالُواْ ٱلْحَمَٰدُ لِلّهِ ٱلَّذِي هَدَنا لِهَنذَا وَمَا كُنّا

لِنَهْتَدِىَ لَوْلَا أَنْ هَدَانَا ٱللَّهُ ... )2. عطف عليه بحكاية قولهم و نداءهم لأهل الذار حينما يشاهدونهم 3.

كما يمكن أن يكون فيه عطف لقصة على قصة و ذلك بعد ذكر نداء الله تعالى لأهل الجنة الذين ورثوها جزاء إيمانهم و أعمالهم الصالحة، ننتقل بعدها إلى ذكر هذا الحوار الأخروي الذي نحن بصدد تحليله<sup>4</sup>.

و" قد" في القرآن الكريم إذا دلت على المضارع أو الماضدي فإنها تغيد التحقيق و الوقوع فأهل الجنة وجدوا ما وعدهم به ربّهم من النعيم و الثواب، و لكن لم يكن المقصود من مناداة أهل الجنة لأهل النار الإخبار بما نالوه، " بل لقصد تبكيتهم و ايقاع الحسرة في قلوبهم أ.

و فعل " نادى " يدل على البعد الكائن بين أهل الجنة و أهل النار، " عبر عنه بالنداء كناية عن

بلوغه إلى أسماع أصحاب النار من مسافة سحيقة البعد6.

و إذا كان بين أهل الجنة و أهل النار هذا البعد الشاسع فكيف يمكن وصول هذا النداء إلى أسماع أهل النار؟، فأجاب القمّي النيسابوري بقوله:" و أجيبوا بأنّ البعد الشديد و القرب القريب عندنا ليس من موانع الإدراك، و لو سلم المنع في الشاهد فلا يسلم في الغائب<sup>7</sup>. ثم جاء السؤال من قبل أهل الجنة لأهل النار "هل وجدتم ما وعدكم ربّكم حقا"، فكان فيه من التوبيخ و القريع ما يزيد أهل النار عذابا إلى عذاب، قال السيد قطب: " و في هذا السؤال من السخرية المرّة ما فيه... " فأضدفي هذا السؤال على أهل النار حقيقة ما في طواقيه، و ما ذتج عن عنادهم و تكبرهم العواقب الوخيمة قال محمد الطاهر بن عاشور: " و الاستفهام في جملة فهل وجدتم ما وعد ربّكم حقا أ، مستعملا مجازا مرسلا بعلاقة اللزوم في توقيف المخاطبين على غلطهم و إثارة ندمهم و

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ـنظام الدين القمي النيسابوري، تفسير غرائب القرآن و رغائب الفرقان ، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1416 هـ -1696م، مج 3، ص238. <sup>2</sup> ــ سورة الأعراف، الآية 43.

<sup>3</sup> التحرير و التنوير ، ج8، ص135.

 $<sup>^{4}</sup>$  – المصدر نفسه ،ج  $^{8}$ ، ص 135.

رِ علم النور الفَتْح القدير الجامع بين فني الرواية و الدراية من علم التفسير، مج2، ص 215.

 $<sup>\</sup>frac{1}{6}$  =  $\frac{1}{6}$  =  $\frac{1}$ 

<sup>7 -</sup> تفسير غرائب القرآن و رغائب الفرقان،مج3، ص238

<sup>8</sup> \_ في ظُلالُ القرآن ،ج3، ص1292.

غمهم على فرط منهم و الشماتة بهم في عواقب عنادهم أ. فكان جواب الكفار بعد هذا السؤال في كلمة واحدة " نعم" فهذا جواب لا مناص منه لأنهم عاينوا حقيقة العذاب الذي كدّبوا به في الدنيا و عندئذ يقطع الحوار بقوله تعالى: ( وَنَادَى ٓ أُصِّحَنَبُ ٱلجِّنَّةِ أُصِّحَنَبُ ٱلنَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقًا فَهَلَ عندئذ يقطع الحوار بقوله تعالى: ( وَنَادَى ٓ أُصِّحَنَبُ ٱلجِّنَّةِ أُصِّحَنَبُ ٱلنَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقًا فَهَلَ

وَجَدتُهُم مَّا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقًّا ۚ قَالُواْ نَعَمْ ۚ فَأَذَّنَ مُؤَذِّنٌ بَيْنَهُمْ أَنِ لَعْنَةُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلظَّلِمِينَ ﴿ ٱلَّذِينَ يَصُدُّونَ عَن

# سَبِيلِ ٱللَّهِ وَيَبْغُونَهَا عِوَجًا وَهُم بِٱلْأَخِرَةِ كَنْفِرُونَ ٢٠٠٠ سَبِيلِ ٱللَّهِ وَيَبْغُونَهَا عِوجًا

فكان هذا الآذان للإعلام بخسران الكافرين و طردهم من رحمة الله تعالى، و دلت الفاء في قوله "فأذن مؤذن" على أنّ التأذين مسبب على المحاورة تحقيقا لمقصد أهل الجنة من سؤال أهل النار، من إظهار غلطهم و فساد معتقدهم<sup>3</sup>.

و استحقوا كل هذا العذاب و النكال و اللعنة لأسباب ثلاثة:

أ - الصد عن سبيل الله.

ب - الميل إلى طريق الباطل.

ج - الكفر بالآخرة.

و قد ورد الفعلان بصديغة المضارعة بقوله:" يصدون " و قوله " يبغونها" لكون أنّ الفعل المضارع يدل على معنى الاستمرارية و التجدد لهذه الصفات في كثير من بذى البشر و في هذا الصدد يقول الشيخ طاهر بن عاشور:" و أمّا إجراء الصلة عليهم بالفعلين المضارعين في قوله:" يصدون – و قوله: و يبغونها" و شأن المضارع الدلالة على حدث حاصل في زمن الحال و هم في زمن التأذين لم يكونوا متصدفين بالصد عن سبيل الله و لا يبغي عوج سبيلا، فذلك لقصد ما يفيده المضارع من تكرر حصول الفعل تبعا لمعنى التجدد."

لما ذكر الله تعالى مخاطبة أهل الجنة مع أهل الذار نبّه إلى وجود حاجز أو حجاب يسمى بالأعراف، قال الثوري عن جابر عن مجاهد عن ابن عباس قال:" الأعراف سور كعرف الديك"،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> -التحرير و التنوير، ج8، ص 136.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سورة الأعراف، الآية 44 - 45.

<sup>3</sup> التحرير و التنوير، ج8، ص137. 4 المارير و التنوير، ج8، ص137.

و في رواية عن ابن عباس: جمع تل بين الجنة و النار حبس عليه الناس من أهل الذنوب بين الجنة و النار، و في رواية عنه هو سور بين الجنة و النار. 1

فأهل الأعراف ينادون أهل الجنة و يحيونهم بالسلام كما ذكر تعالى:" و نادوا أصدحاب الجنة أن سلام عليكم"، و قد فسر القرطبي السلام بأنه إلقاء التحية، و فسرها بأنها السلامة من العقوبة.

و للدلالة على الاهتمام بالمكان الذي يتوسط الجنة و النار قدم تعالى الخبر على المبتدأ في قوله: "وبينهما حجاب".

ثم ينتقل بنا القرآن إلى حوار أهل الأعراف مع أهل النار قال تعالى: ﴿ وَنَادَى أَصِّحَكُ ٱلْأَعْرَافِ رِجَالاً

# يَعْرِفُونَهُم بِسِيمَنهُمْ قَالُواْ مَآ أُغْنَىٰ عَنكُمْ جَمْعُكُرْ وَمَا كُنتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ ١

قال ابن كثير في تفسير هذه الآية: يقول تعالى:" إخبارا عن تقريع أهل الأعراف لرجال من صدناديد المشركين و قادتهم يعرفونهم في الذار بسيماهم." فبعدما عرفوهم بسيماهم خاطبوهم بخطاب فيه نفي النصرة والتأييد من قبل أعوانهم واستكبارهم فاستحقوا بذلك العذاب المحقق و"ما"، الأولى نافية و" ما "، الثانية مصدرية أي استكباركم الذي مضى في الدنيا. 5

و ذكر الله تعالى في ثنايا هذا الحوار دعاء أهل الأعراف بأن لا يجعلهم مع القوم الذين ظلموا أنفسهم، قال تعالى:" قالوا ربّنا لا تجعلنا مع القوم الظالمين". قال القرطبي: سألوا الله أن لا يجعلهم معهم، و قد علموا أنّه لا يجعلهم معهم فهذا على سبيل التذلل."6

وأخير ا يختم الحوار بنداء قادم من أهل النار فيه من معاني الاستنجاد و الرجاء، الشيء الكثير. <sup>7</sup> قال تعالى حكاية عنهم: ( وَنَادَى ٓ أُصْحَبُ ٱلنَّارِ أَصْحَبَ ٱلْجَنَّةِ أَنْ أَفِيضُواْ عَلَيْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ أَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ

ٱللَّهُ قَالُوٓا إِنَّ ٱللَّهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَى الْكَنفِرِينَ ﴾ أ، فهذا النداء فيه دلالة الطمع في إجابة سؤالهم من

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - ينظر تفسير القرآن العظيم، ج2، ص263.

<sup>2 -</sup> الجامع الأحكام القرآن، ج 7، ص136.

<sup>3 -</sup> سورة الأعراف، الآية 48.

عصر القرآن العظيم، ج2، ص262. -

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - التحرير و التنوير، ج8، ص146.

<sup>6 -</sup> الجامع لأحكام القرآن،ج7،ص137. 7 - في ظلال القرآن،ج3، ص1293.

من قبل أهل الجنة، قال ابن كثير:" يخبر تعالى عن ذلة أهل النار و سؤالهم أهل الجنة من شرابهم و طعامهم و أنهم لا يجابون إلى ذلك...  $^2$ . فطلبوا من أهل الجنة الماء أو شيء من الطعام فعرف بذلك أنّ الإنسان لا يستغني عن الطعام والشراب حتى و لو كان في حالة عذاب.  $^3$  ودلّ طلب الماء أو لا على شدة عطشهم و احتراق بواطنهم كما دلّ "فعل الفيض حقيقته سيلان الماء و انصبابه بقوّة.  $^4$ 

و دلّ من جانب آخر " على أنّ أهل الجنة أعلى مكانا من أهل النار. "<sup>5</sup> ثم يلتفت الخطاب القرآذي إلى الجانب الآخر حتى يسمعنا جوابا اشتمل على الحسرة والألم المرير<sup>6</sup>، قال تعالى: ﴿ قَالُوٓا إِنَّ

ٱللَّهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ دِينَهُمْ لَهُوَّا وَلَعِبًا وَغَرَّتْهُمُ ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا ۚ فَٱلْيَوْمَ نَنسَلهُمْ

كَمَا نَسُواْ لِقَآءَ يَوْمِهِمْ هَنذَا وَمَا كَانُواْ بِعَايَنتِنَا يَجْحَدُونَ ﴿ وَضِدَ مِيرِ " قَالُوا "، لأحد حاب

الجنة، و هو جوابهم عن سؤال أصحاب النار و لذلك فصل على طريقة المحاورة، و التحريم في قوله:" حرّمهما على الكافرين"، مستعمل في معذاه اللغوي، فهو المنع؛ أي أنهم منعوا كل ذلك بسبب اتخاذهم دينهم لهوا و لعبا و اغترارهم بالدنيا حتى فنسوا عبادة ربّهم و جحدوا بها فكان العقاب بالمثل، كما قال تع الى: ( ... قَالَيُومَ نَنسَلهُمْ كَمَا نَسُواْ لِقَآءَ يَوْمِهِمْ هَلذَا وَمَا كَانُواْ بِعَايَلتِنَا

يَجُحَدُونَ ﴾ . 9 و قد جاء في الآية ظرف متعلق بفعل و هو قول: " فاليوم ننساهم... " و هذا "

لإظهار أنّ حرمانهم من الرحمة كان في أشد أوقاتهم احتياجهم إليها، فكان لذكر اليوم أثر في إثارة تحسرهم و ذدامتهم، و ذلك عذاب نفساني"، 10 والنسيان لا يصدح و لا يحق في الله تعالى لأنه تعالى لأنه تعالى لا تخفى عليه خافية في الأرض و لا في السماء كما قال تعالى: (قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِّى في

<sup>-</sup> سورة الأعراف، الآية 50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - تفسير القرآن العظيم ، ج 2، ص 267.

<sup>3 -</sup> الجامع لأحكام القرآن ، ج 7، ص 138.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - التحرير و التنوير، ج8، ص148.

<sup>5-</sup> تفسير غرائب القرآن و رغائب الفرقان، مج3، ص241.

<sup>6 -</sup> في ظلال القرآن، ج3، ص 1294.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - سورة الأعراف، الآية 50-51.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> – ينَظَر التحرير و التنوير، ج8، ص149.

<sup>9 -</sup> سورة الأعراف، الآية 51.

<sup>10</sup> \_ يَنظر التحرير و التنوير، ج8،ص151.

كِتَنبِ لا يَضِلُ رَبِّي وَلا يَنسَى ﴿ إِن اللهِ عنه قال: " كِتَنبِ لا يَضِلُ رَبِّي وَلا يَنسَى ﴿ إِن عنه قال: "

قال:" نسيهم الله من الخير و لم ينسهم من الشر". 2

و قوله تعالى:" و ما كانوا بآياتنا يجحدون"، فهذه الجملة معطوفة على ما قبلها، في قوله تعالى : " كما نسو لقاء يومهم هذا". <sup>3</sup>

و ختاما فهذه بعض الدلالات التي لمسناها في ثنايا بعض خطابات الحوار في القرآن الكريم الذي يبقى ذا دلالة أصدلية من حيث اللفظ و المعنى كون بينهما تكامل و اقتران في أداء المراد من كلامه تعالى فلا لفظ بلا معنى و لا معنى بلا لفظ.

و هذا هو جهدي المتواضع في استخراج بعض دلالات الحوار من القرآن الكريم الذي شمل هذا الأخير بعض مداركها.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> \_ سورة طه، الآية 52.

<sup>2 -</sup> تفسير القرآن العظيم، ج2، ص 267.

<sup>3 -</sup> ينظر الفتح القدير ، مج2، ص 218.

### الخاتمة:

لقد حاولنا الإلمام بأجزاء الموضوع قدر المستطاع من أجل أداء الغرض المقصدود و هو الكشف عن سر جمالية أسلوب الحوار القرآني بكل ما تضمنه من دلالات، و في هذا المضمار توصلنا إلى النتائج التالية المتمثلة في:

1- أنّ في البحوث العربية المعاصرة – بعد الدراسة و الاستقراء – أنّ الدرس القرآني أعطى للباحثين توجها جديدا يركز على استخلاص أسس الجمالية الأدبية التي تميز النص القرآني من الجانب الخطابي، و ما حوته سرديته التي تناولت جميع الغايات القرآنية سواء من جانب الهدف القصصي أو التشريعي أو العقدي أو الأخلاقي أو الجدلي.

2- تبين لنا من خلال الدراسة الدلالية للحوار في القرآن الكريم، أنّ علم الدلالة من جانبه التلفظي أو ما تضمنه من إشارات، حوى مباحث هامة، لا يمكن الإستطراق إليها إلاّ عن طريق الآلة اللغوية، من حيث هي وسيلة لفهم و بيان أدبية الخطاب القرآني، فهي أساس من أسس الفكر، الذي يعتبر هو كذلك منحى آخر تتويهي لإبراز الرقي الذي يميز جمالية الأسلوب القرآني و بلاغته، و ما حواه من مضامين حوارية ذات مناحي دلالية بلاغية عقدية تشريعية.

3- لقد كان للحوار أثر كبير في القصدة القرآنية، كونه يبني الحدث التفاعلي، ويجليه للقارئ، من خلال كل المطارحة الحوارية، التي تجري بين اثنين أو أكثر ليبني من خلال الم تن، المواق ف و الوق ائع ذات الوصد ف المشد هدي، اخباري تتلاحم فيه تصدريحات المتحاورين بالحجج و البراهين، و لكن على الرغم من ذلك تبقى غاية الخطاب القرآني من خلال سرديته إقامة الحجة، و إظهار الحق الذي لأجله خلق الله الجن و الإنس إلا ليعبدون".

4- يساهم الحوار باعتباره وسيلة للتفاهم بين الناس في بذاء جملة من الآداب سواء فكرية كانت أم أخلاقية، كما يحفزنا إلى اكتساب أفكار جديدة دون الاقتصدار على القديم منها، فهو؛ إذن وسيلة لاكتساب المعرفة إذ أنّ الإنسان عند محاورة أو مناظرة غيره، يتبادل الأفكار معهم، و من ثمة يكتسب معرفة كان يجهلها.

5- أما في نقاش أسلوب الحوار القرآني الذي يرتكز على طريقتين متقابلتين في جميع مجالاته، و هذا بحسب حال المحاور، فهذاك طريقة العنف التي تتسم باستعمال الأساليب القاسية أثناء مواجهة الخصم و هاته الطريقة لا نجد لها حضورا في القرآن الكريم إلا ما ذكره على لسان الأقوام الذين جادلوا و أذوا رسل الله، و أعرضوا عن إتباع الحق، أما الطريقة الثانية فهي تعتمد اللين و الرفق و المحبة أساسا للصراع، من أجل الوصول إلى الهدف و قد تجلت هاته الطريقة في القرآن الكريم في حوار الأنبياء مع أقوامهم.

6- لا يجوز إغفال العبرة و تأمل عظمة الله في أيّ درس، و لا عند در اسدة أي قانون من قوانين الطبيعة و هي سنن الله في تسيير شؤون الكون و لإقامة الحياة فيه.

إنّ نهاية الشيء في الحقيقة هي بدايته، فالحوار يحيى مع الإنسان، أي فيه ذوع من الحركة الحياتية الملازمة للكائن الحي، فهو موجود معه في كل زمان ومكان لحاجة الناس إليه في حياتهم اليومية باستمرار لكن من المعلوم لكل مخلوق أنه يموت على الرغم من ذلك يبقى الحوار شيء خالد لا يزول لأنه يلازم الإنسان في قبره، و ذلك في حوار مع الملائكة، ويلاحقه حتى يوم القيامة عند الحساب، و حتى دخول الجنة أو النار كما دل على ذلك الكثير من النصوص القرآنية و الأحاديث النبوية.

انطلاقا من هذا الأساس بات الحوار عموما و الإسلامي خصوصا مطلبا أساسيا لابد من الدعوة إليه فكرا و سلوكا و منهجا، و اعتباره نواة ثقافية ذات دلالات معرفية تسهم في انبعاث الوعي الإسلامي، و تحرك العقول والقلوب، فتنتج ثقافة التعايش و التسامح والتعاون و الرفق و اللاعنف، التي تؤدي إلى استنهاض مكنونات هذا العالم الإسلامي للتصدي للدور الرسالي المنوط به كممثل لخاتمة الرسالات و صاحب السياسة الرشيدة، انطلاقا من مخزونه الثقافي الذي يتسع و يصلح لكل زمان و مكان، و بالتالي الوصول إلى مسببات القيادة التي تمثل خصوصية الهوية الإسلامية و مضمونها الوجودي الذي ينفتح على واقع الإنسان و المجتمع و التاريخ و الكون و كل مجالات الحياة.

# مسرد الآيات

| الآية الصفحة            | رقم ا      | الأيـــــة                                                                                | السورة       |
|-------------------------|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| 74 0                    | -          | الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ                                                     | الفاتحة      |
| ر<br>نی 32 ا<br>ای 32 ا | 30 أر      | "وَإِدْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ" الْحَكِيمُ"    | البقــــــرة |
| 29 25                   | 56         | "لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ<br>عَلِيمٌ"                                                   | البقــــــرة |
| 31 17                   | 70         | "وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ<br>يَهْتَدُونَ "                                                    | البقــــــرة |
| 33 11                   | Ī <u>1</u> | "قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ "                                    | البقرة       |
| -65-42<br>68 25         | 59         | "أَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍعَلَى كُلِّ شَيْءٍ<br>قَدِيرٌ "                       | البقــــــرة |
| 69 2                    | 6          | "يُضِلُ بِهِ كَثِيرًا وَيَهْدِي بِهِ كَثِيرًا وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلَّا الْفَاسِقِينَ"     | البقــــــرة |
| 71 25                   | 56         | "لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ "                                   | البقــــــرة |
| 78 28                   | 32         | "فَرَجُلٌ وَامْرَ أَتَانَ مِمَّنْ تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَاءِ"                           | البقرة       |
| 79 23                   | 33         | "فَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا "  | البقـــــرة  |
| 78 28                   | 32         | "وَلَا يُضِارَ كَاتِبٌ وَلَا شَهِيدٌ"                                                     | البقــــرة   |
| 87 2                    | 1          | " يا أيها الناس اعبدوا ربكم الذي خلقكم لعلكم تتقون"                                       | البقرة       |
| 87 15                   | 53         | "يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا "                                                         | البقــــرة   |
| 89 2                    | 3          | "وإن كنتم في ريب إن كنتم صادقين"                                                          | البقــــرة   |
| 89 2                    | 4          | "فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا لَهِ الْمُ الْمُ تَفْعَلُوا لَهِ الْكَافِرِينَ " لِلْكَافِرِينَ " | البقـــــرة  |
| 89 21                   | 19         | "يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ تَتَفَكَّرُونَ"<br>تَتَفَكَّرُونَ"                          | البقـــــرة  |
| 93 13                   | 30         | "وَمَنْ يَرْغَبُ عَنْ مِلَّةِ إِبْرَاهِيمَ إِلَّا مَنْ سَفِهَ نَفْسَهُ"                   | البقــــرة   |
| 96 11                   | 14         | "وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ مَنَعَ<br>عَظِيمٌ"                                               | البقــــــرة |
| 114 11                  | 15         | " فَأَيْنَمَا ثُولُوا فَتَمَّ وَجْهُ اللَّهِ "                                            | البقرة       |
| 117 18                  | 37         | "ثُمَّ أُتِمُّوا الصِّيَامَ اللَّيْلِ "<br>"وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ "                      | البقــــرة   |
| -120<br>123 4           | 3          | "وَ أَقِيمُوا الْصَلَّاةَ "                                                               | البقرة       |
| 120 20                  | )2         | " أولئك لهم نصيب مما كسبوا والله سريع الحساب"                                             | البقــــرة   |
| 120 28                  | 32         | "وَلْيَكْتُبْ بِيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ "                                            | البقــــرة   |
| 121 22                  | 29         | "وَلَا يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا مِمَّا آتَيْتُمُو هُنَّ شَيْئًا "                   | البقــــرة   |
| 122 22                  | 28         | "وَالْمُطْلَقَاتُ يَثَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ تَلَاتَهُ قُرُوءٍ "                       | البقـــرة    |

### مسرد الآيسات 122 البق "أَوْ يَعْفُو َ الَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ النِّكَاحِ " 237 "وَلَا يُضِارَ ۚ كَأَتِبُ وَلَا شَهِيدُ " 122 ــرة 282 إ فصيام ثلاثة أيام في الحج ... تلك عشرة كاملة" 126 البق 196 "أَلَمْ ثَرَ إِلَى الَّذِي حَاجَّ إِبْرَاهِيمَ الْقَوْمَ 135 البق 258 الظّالِمِينَ ا " أم كنتم شهداء إذ حضر يعقوب ....ونحن له 134 البق 133 " أَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ ....أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ 136 البق 259 شَيْءٍ قَدِيرٌ " "وَيَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ 138 اليق 219 تَتَفَكَّر ُو نَ" "قُلْ مَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ خَيْرٍ فَلِلْوَ الدِّيْنِ" البق 139 215 "وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ \_\_\_\_\_\_ وَيُحِبُّ 140 البق 222 الْمُتَطَهِّرِينَ" أَمْ كُنْتُمْ شُهَدَاءَ ..... وَنَحْنُ لَهُ 134 البق 133 مُسْلِمُونَ "هَا أَنْتُمْ هَوُلُاءِ حَاجَجْتُمْ \_\_\_\_\_\_ وَأَنْتُمْ لَـا 33-11 آل عمـــران 66 فَإِنْ تَوَلُّواْ فَقُولُوا اشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ آل عمـــران 34 64 122 07 -149 33 إلى 41 150 وَ الْإِبْكَارِ فَنَادَتُهُ الْمَلَائِكَةُ \_\_\_\_\_\_وَنَبِيًّا مِنَ -151 آل عمــران 39 الصَّالِحِينَ 154 " قال رب اجعل لى آية ثلاثة أيام إلا 154 آل عمــران 41 "فتقبلها ربها يرزق من يشاء بغير 154 37 وَمَنْ يَقْتُلُ مُؤْمِنًا .....وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا 96 النس 93 مَنْ يَعْمَلْ سُوءًا يُجْزَ بِهِ النس 113 123 وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ -117 النس 92 مُتَثَابِعَيْن 118 وَلَّا تَنْكِحُوا مَا نَكَحَ ٱبَاؤُكُمْ النس 121 22 حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُمْ النس 121 23 تُعَدِّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِنْ تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ 03 118

| مسرد الآيات |               |                                                                                                            |             |
|-------------|---------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 61          | 21 إلى 22     | يَا قَوْمِ ادْخُلُوا الْأَرْضَ الْمُقَدَّسَةُ فَإِنَّا دَاخِلُونَ                                          | المائدة     |
| 68          | 82 إلى 83     | لَتَجِدَنَّ أَشْدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ النَّاسِ عَدَاوَةً                  | المائدة     |
| 75          | 41            | يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ لَا يَحْزُنْكَ وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ                             | المائدة     |
| 76          | 116           | وَإِدْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى إِنَّكَ أَنْتَ عَلَّامُ الْغُيُوبِ                                         | المائدة     |
| 95          | 38            | وَ السَّارِقُ وَ السَّارِقَةُ                                                                              | المائدة     |
| -116<br>117 | 89            | أيام" `                                                                                                    | المائدة     |
| 118         | 06            | فَلَمْ ٰتَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُواوَأَيْدِيكُمْ مِنْهُ                                                   | المائدة     |
| 118         | 38            | وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا                                                      | المائدة     |
| 120         | 105           | "عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ"                                                                                  | المائدة     |
| -167<br>169 | 118           | إن تعذبهم فإنهم عبادك أنت العزيز الحكيم"                                                                   | المائدة     |
| 21          | 76            | فَلْمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَى كَوْكَبًا لَا أُحِبُّ الْأَفِلِينَ الْأَفِلِينَ                    | الأنعــــام |
| 31          | 134إلى<br>135 | إِنَّ مَا تُوعَدُونَ لَا يُقْلِحُ الطَّالِمُونَ الطَّالِمُونَ                                              | الأنعــــام |
| 114         | 101           | وَلَمْ تَكُنْ لَهُ صِاحِبَةٌ                                                                               |             |
| 123         | 82            | الَّذِيْنَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ<br>وَكَذَلِكَ نُري إِبْرَاهِيمَوَمَا أَنَا مِنَ | الأنعام     |
| 133         | 75 إلى 89     | الْمُشْرْرِكِينَ                                                                                           | الانعــــام |
| 151         | 85            | وَزَكَرِيًّا وَيَحْيَى وَعِيسَى وَإِلْيَاسَ كُلٌّ مِنَ الصَّالِحِينَ                                       | الأنعـــام  |
| 13          | 19            | وَيَا آدَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَفَتَكُونَا مِنَ الْطَّالِمِينَ الْطَّالِمِينَ                         | الأعــــراف |
| 13          | 23            | قَالًا رَبَّنَا ظُلَمْنَا أَنْفُسَنَا                                                                      | الأعـــراف  |
| 14          | 15-11         | "ولقد خلقناكم ثم صورناكمقال إنك من<br>المنظرين"                                                            | الأعـــراف  |
| 28          | 65            | وَ إِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًامِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ<br>أَفَلَا تَتَقُونَ                                   | الأعـــراف  |
| 28          | 73            | وَ إِلَى تَمُودَ أَخَاهُمْ فَيَأْخُذَكُمْ عَدَابٌ أَلِيمٌ أَلْفِيهُ عَدَابٌ أَلِيمٌ                        | الأعـــراف  |

### مسرد الآيسات الأعـــراف وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا 28 85 لَا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا .... وَبَشِيرٌ لِقَوْمٍ 31 الأعــراف 188 ؽؙٷ۠ڡؚڶؙۅڹؘ خُذِ الْعَقْوَ وَأَمُر بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ الأع 34 199 ـــر اف وَلَقَدْ مَكَّنَّاكُمْ ..... إِلَّا إِبْلِيسَ لَمْ يَكُنْ مِنَ 57 الأعـــر اف 10 إلى 11 السَّاحِدِينَ قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلًا تَسْجُدَ 58 الأعـــر اف 12 طِينِ أُولَمْ يَتَفَكَّرُوا مَا بِصَاحِبِهِمْ مِنْ حِنَّةٍ الأعـ 71 184 ــر اف "ونادى أصحاب الجنة وما كانوا بآياتنا بجحدون" -176 51-44 الأعـــراف "الذين اتخذوا دينهم لهوا ولعبا...وما كانوا بآياتنا 180 51 يجحدون" ـــراف الأع اُو إِنْ أُحَدُّ مِنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى الت -27 06 يَسْمَعَ كَلَّامَ اللَّهِ" 115 وصل عليهم إن صلاتك سكن لهُم \_\_\_وب\_ة 128 الت 103 " و لو شاء ربك ... حتى يكونوا مؤمنين" لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَى وَزِيَادَةُ 30 10 94 26 ونس وَكَانَ فِي مَعْزِلِ \_\_\_\_\_\_\_ فَكَانَ مِنَ -14 -163 الْمُغْرَ قِينَ 43 إلى 43 -174175 " ونادى نوح ربه ...وأنت أحكم الحاكمين" 174 45 " قال يا نوح إنه ليس من أهلك .....أن تكون من 175 46 أَمْ يَقُولُونَ اقْتَرَاهُ مِمَّا 34 35 تُجْرِمُونَ "أم يَقُولُونَ اقْتَرَاهُ أَنْ كُنْتُمْ 89 13 "لْنَ حَاشَ لِلَّهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِنْ سُوءٍ" 43 51 رَبِّ قَدْ آنَيْتَنِي مِنَ الْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِنْ تَأْوِيلِ 60 101 الأحَادِبِثِ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِيهِمْ عِبْرَةٌ لِأُولِي الْأَلْبَابِ 82 111 نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ لَمِنَ لَمِنَ لَمِنَ 100 03 يوس الْغَافِلِينَ" "وَاسْأَلُ الْقَرْيَةُ الَّتِي كُنَّا فِيهَا وَاسْأَلُ الْقَرْيَةُ الَّتِي كُنَّا فِيهَا 112 82 يوس لْصَادِقُو نَ"

|                      |           | مسرد الآيات                                                                                                |                                          |
|----------------------|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| 159                  | 04        | "إذ قال يوسف لأبيه                                                                                         | يوســــف                                 |
| 161                  | 108       | "قل هذه سبيليوما أنا من<br>المشركين"                                                                       | يو ســــــف                              |
| 114                  | 34        | وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةُ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا إِنَّ الْإِنْسَانَ لَظُلُومٌ كَقَارٌ                      | إبراهيـــــم                             |
| 02                   | 44        | وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الدِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ | النحــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| -07<br>-10<br>71 -26 | 125       | ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ                                          | النحــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 40                   | 17        | "أَفَمَنْ يَخْلُقُ كَمَنْ لَا يَخْلُقُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ"                                               | النحــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 93                   | 97        | امَنْ عَمِلَ صَالِحًا يَعْمَلُونَ"<br>يَعْمَلُونَ"                                                         | النحــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 121                  | 90        | وَيَنْهُ ى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغْي                                                      | النحـــــل                               |
| 74                   | 01        | سُبْحَانَ الَّذِي أسْرَى                                                                                   | الإســـراء                               |
| 88                   | 88        | قُلْ لَئِن اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ لِلْهِيرًا لِبَعْضِ طَهِيرًا                                   | الإســـراء                               |
| 100                  | 09        | هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ                                                            | الإســـراء                               |
| 05                   | 54        | وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هَذَا الْقُرْآنِ أَكْثَرَ شَيْءٍ جَدَلًا                                           | الكه                                     |
| 12                   | 56        | وَيُجَادِلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الْحَقَّ                                     | الكهـ                                    |
| 58                   | 34        | فَقَالَ لِصَاحِبِهِ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ أَنَا أَكْثَرُ مِثْكَ مَالًا وَأَعَزُ لَنَوَرًا                     | الكهيف                                   |
| 12                   | 37        | لَهُ صَاحِبُهُ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ ثُمَّ سَوَّاكَ رَجُلُا                                                   | الكهف                                    |
| 31                   | 110       | قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَّهُكُمْ إِلَّهُ وَاحِدٌ                  | الكهـــف                                 |
| 64                   | 31 إلى 44 | وَاضْرَبْ لَهُمْ مَثَلًا رَجُلَيْن خَيْرٌ تُوابًا وَخَيْرٌ عُقْبًا                                         | الكهـــف                                 |
| 143                  | 60 إلى 70 | "وإذ قال موسى لفتاهحتى أحدث لك منه<br>ذكرا"                                                                | الكهـــف                                 |
| 167                  | 79        | أَمَّا الْسَّفِينَةُ فَكَانَتُ لِمَسَاكِينَ يَأْخُدُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصْبًا                               | الكهـــف                                 |
| 144                  | 67إلى 68  | "قال إنك لن تستطيعما لم تحط به خبرا"                                                                       | الكهـف                                   |
| 144                  | 69        | "قال ستجدني إن شاء الله صابرا ولا أعصى لك<br>أمرا"                                                         | الكهـــف                                 |

|          |             |           | مسرد الآيات                                                                             |            |
|----------|-------------|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|          | 144         | 75        | "قال ألم أقل لك إنك لن تستطيع معي صبرا                                                  | الكهـف     |
|          | 145         | 77 -76    | "قال إن سألتكعن شيء بعدها لو شئت لتخذت<br>عليه أجرا"                                    | الكهـــف   |
|          | 146         | 78        | "قال هذا فراق بيني وبينك مالم تستطع<br>عليه صبرا"                                       | الكه ف     |
| <b>\</b> | 167         | 79        | "أما السفينة ياخذ كل سفينة<br>غصبا"                                                     | الكهـــف   |
| <b>(</b> | 35          | 42        | " أَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِي عَنْكَ<br>شَيْئًا" | مــريـم    |
| <b>(</b> | 57          | 43 إلى 43 | "وَادْكُرْ فِي الْكِتَابِ إِبْرَاهِيمَ أَهْدِكَ<br>صِرَاطًا سَوِيًّا"                   | مــريم     |
|          | 93          | 46        | "رَاغِبٌ أَنْتَ عَنْ آلِهَتِي يَا إِبْرَاهِيمُ"                                         | مــريم     |
|          | 114         | 95        | "وَكُلُّهُمْ أَتِيهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَرْدًا"                                       | مـــريـم   |
|          | 148         | 04        | رَبِّ إِنِّي وَهَنَ الْعَظْمُ مِنِّي وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْبًا                      | مــريـم    |
|          | -147<br>149 | 06        | " واجعله رب رضيا"                                                                       | مــــريـم  |
| 5        | 148         | 48        | " عسى أن لا أكون بدعاء ربي شقيا"                                                        | مـــريـم   |
| <b>\</b> | 150         | 07        | "يَا زَكَرِيًّا إِنَّا نُبَشِّرُكَ له من قبل سميا" قبل سميا"                            | مــــريــم |
| <b>(</b> | -151<br>152 | 08        | رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي غُلَامٌ وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ الْكَبَرِ عِتِيًّا                | مـــريـم   |
|          | -147<br>148 | 04        | "رَبِّ إِنِّي وَهَنَ الْعَظْمُ مِنِّي وَاشْنَعَلَ الرَّأْسُ شَيْبًا"                    | مـــريـم   |
|          | 153         | 12        | " يا يحي خذ الكتاب بقوة و آتيناه الحكم صبيا"                                            | مـــريـم   |
|          | -154<br>155 | 23        | "فأجاءها المخاض                                                                         | مــــريـم  |
| <b>\</b> | 156         | 27        | " فأتت به قومها تحمله قالوا يا مريم لقد جئت شيئا<br>فريا"                               | مــــريـم  |
| <b>\</b> | 157         | 28        | "يا أخت هارون ما كان أبوك امرئ سوء وما<br>كانت أمك بغيا"                                | مــــريـم  |
|          | 158         | 42 إلى 45 | "إذ قال لأبيه يا أبتفتكون<br>للشيطان وليا"                                              | مـــريـم   |
|          | 162         | 44        | "يا أبت لا تعبد الشيطان إن الشيطان كان للرحمن<br>عصيا"                                  | مـــريـم   |
|          | -162<br>163 | 45        | "يا أبت إني أخاف الرحمن فتكون للشيطان<br>وليا"                                          | مــريم     |
| <b>\</b> | -164<br>165 | 46        | "قال أراغب أنت عن                                                                       | مـــريـم   |

### مسرد الآيسات آلهتي \_\_\_\_\_\_واهجرني مليا" ادْهَبَا اللَّي فِرْعَوْنَ اِنَّهُ طَغَى \_\_\_\_\_ يَتَذَكَّرُ 27 44 إلى 44 -"قالوا يا موسى إما أن تلقى ...... وَ اللَّهُ 30 65 إلى 73 "وَاحْلُلْ عُقْدَةً مِنْ لِسَانِي يَفْقَهُوا قُوْلِي " "فَاصْبُر ْ عَلَى مَا يَقُولُونَ" ط 33 27 إلى 28 34 130 "فَقُولًا لَهُ قَوْلًا لَيِّئًا" 38 44 "قَالَ فَمَنْ رَبُّكُمَا يَا مُوسَى قَارَةً 38 49 إلى 55 أخْرَى" "قَالَ عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي فَكَدَّبَ 72 52 إلى 56 "فَأُوْجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيفَةً مُوسَى" 83 67 "إِنَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سَاحِرٍ وَلَا يُقْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَتَى" 84 69 "وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي .....وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ 96 124 الْقِيَامَةِ أَعْمَى" "كَذَلِكَ نَقُصَ عَلَيْكَ مِنْ لَدُنَّا 100 99 " اذهبا إلى فرعون إنه طغي.... لعله يتذكر أو 160 44-43 "قال علمها عند ربي في كتاب لا يضل ربي ولا 180 52 ينسى" "إِدْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقُوْمِهِ مَا هَذِهِ التَّمَاثِيلُ الَّتِي أَنْتُمْ لَهَا 35 الأنبي 52 عَاكِفُونَ" "قَالَ أَفَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكُمْ شَيْئًا وَلَا 36 الأنبي\_\_\_ 66 "قال بل فعله كبير هم هذا فاسألو هم إن كانوا 36 الأنبي 63 ينطقون" وَمَنْ يَقُلْ مِنْهُمْ إِنِّي إِلَّهُ وَإِلَّيْنَا 37 الأنبي 29 إلى 35 و تا الله لأكيدن أصنامكم بعد أن تولوا مدبرين" الأنبي 56 57 وَزَكَرِيًّا إِذْ نَادَى رَبَّهُ .....وَكَانُوا لَنَا 150 الأنبي 89 إلى 90 حاسر حين " "قالوا حرقوه ...... وكانوا لنا عابدين" الأنبي 166 68إلى 73 " فجعلهم جذاذا إلا كبيرا لهم لعلهم إليه يرجعون" الأنبي 166 58 وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُجَادِلُ 33 80

| ,          |               | مسرد الآيات                                                                                                    |                                          |
|------------|---------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| 40         | 73            | وَإِنْ يَسْلُبْهُمُ الدُّبَابُ ضَعَفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ                                                | الحـــــج                                |
| 41         | 73 إلى 74     | أَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ إِنَّ اللَّهَ لَقُويٌّ عَزِيزٌ                                                 | الحسيج                                   |
| 43         | 39 إلى 41     | أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ وَلِلَّهِ عَاقِبَةُ الْمُورِ الْمُورِ                                           | الحـــــج                                |
| 94         | 55            | وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا                                                   | النــــور                                |
| -95<br>128 | 02            | الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي طَائِفَةٌ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ                                          | النــــور                                |
| 115        | 48            | وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَهُورًا"                                                                  | الفر قـــــان                            |
| 03         | 194إلى<br>195 | "لِتَكُونَ مِنَ الْمُنْذِرِينَ بِلِسَانِ عَرَبِيٍّ مُبِينِ"                                                    | الشعــــراء                              |
| 33         | 64            | "أمن يبدأ الخلقإن كنتم صادقين"                                                                                 | النمــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 37         | 59            | قُلُ الْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ أَمَّا يُشْرِكُونَ يَالِمُ عَلَى عِبَادِهِ أَمَّا يُشْرِكُونَ | النمــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 58         | 22 إلى 23     | فَمَكَثَ غَيْرَ بَعِيدٍوَلَهَا عَرْشُ عَظِيمٌ                                                                  | النمــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 73         | 29 إلى 32     | قَالَتْ يَا أَيُّهَا الْمَلَأُ حَتَّى تَشْهُدُونِ تَشْهُدُونِ                                                  | النمــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 34         | 55            | وقالوا لنا أعمالنا لَا نَبْتَغِي الْجَاهِلِينَ                                                                 | القصصص                                   |
| 114        | 28            | أَيَّمَا الْأُجَلَيْنِ قَضَيَيْتُ                                                                              | القصصص                                   |
| 27         | 46            | وَلَا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ                                             | العنكبـــوت                              |
| 41         | 43            | وَتِلْكَ الْأُمْثَالُ نَصْر بُهَا لِلنَّاسِ وَمَّا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالِمُونَ                            | العنكبـــوت                              |
| 56         | 46            | وَلَا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِوَنَحْنُ لَهُ<br>مُسْلِمُونَ                                                |                                          |
| 173        | 14            | " ولقد أرسلنا نوحا إلى قومه فأخذهم الطوفان<br>وهم ظالمون"                                                      | العنكبــــوت                             |
| 39         | 25            | وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلْقَ الْسَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ                              | لقمان                                    |
| 40         | 11            | هَذَا خَلْقُ اللَّهِ فَأْرُونِي مَاذًا خَلْقَ الَّذِينَ مِنْ دُونِهِ                                           | لقمان                                    |
| 128        | 14            | و فصاله في عَامَيْن أُ                                                                                         | لقمان                                    |
| 94         | 17            | وَ عَلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِيَ لَهُمْ مِنْ قُرَّةٍ أَعْيُنِ                                                     | السجـــدة                                |
| 06         | 72            | إِنَّا عَرَضْنَا الْأُمَانَة                                                                                   | الأحــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 29         | 06            | " ويرى الذين أوتوا العلم ويهدي إلى صراط<br>العزيز الحميد"                                                      | Ĺ                                        |

| 3        |       |                | مسرد الآيسات                                                                                                            |                                        |
|----------|-------|----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| 5        | 32    | 24             | وَ إِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَى هُدًى أَوْ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ                                                        | Ĺ                                      |
|          | 33-32 | 25             | قُلْ لَا نُسْأَلُونَ عَمَّا أَجْرَمْنَا وَلَا نُسْأَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ                                               | سبــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 3        | 33    | 26             | قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَقْتَحُ بَيْنَنَا بِالْحَقِّ وَهُوَ الْفَتَّاحُ الْعَلِيمُ                      |                                        |
| 5        | 113   | 02             | مَا يَفْتُحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا                                                       | فــــاطر                               |
| <b>\</b> | 142   | 32             | فَمِنْهُمْ طَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ                                   | فــــاطر                               |
| 5        | 114   | 22             | " ومالي لا أعبد الذي فطرني واليه ترجعون"                                                                                | يـــــــــــس                          |
| 5        | 162   | 60             | " ألم أعهد البكم يا بني آدم إنه لكم عدو مبين"                                                                           | <u></u>                                |
| <b>(</b> | 137   | 78 إلى 81      | وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا اللَّهُ اللَّهُ الْحَلَّاقُ الْخَلَّاقُ الْخَلَّاقُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ             | يـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| <b>\</b> | 15    | 20 إلى 23      | وَقَالُوا يَا وَيْلْنَا فَاهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ الْجَحِيمِ الْجَحِيمِ                                                | الصافات                                |
|          | 33    | 156 إلى<br>157 | الم لكُمْ سُلْطَانٌ مُبِينٌفأثوا بكِتَابِكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ"                                                 | الصافات                                |
|          | 170   | 99 إلى 100     | "وقال إني ذاهب إلى ربيكذلك نجزي المحسنين"                                                                               | الصافات                                |
| >        | 171   | 102            | "فلما بلغ معه السعيستجدني إن شاء الله من الصابرين"                                                                      | الصافات                                |
| 5        | 172   | 103            | " فلما أسلم وتله للجبين"                                                                                                | الصافات                                |
| <b>\</b> | 172   | 104<br>إلى105  | "وناديناه أن يا إبراهيمكذلك نجزي المحسنين"                                                                              | الصــافات                              |
|          | 172   | 106            | "إن هذا لهو البلاء المبين"                                                                                              | الصافات                                |
|          | 173   | 108إلى111      | " وتركنا عبيه في الآخرين إنه من عبادنا المؤمنين"                                                                        | الصـــافات                             |
|          | 66    | 05 إلى 07      | "أَجَعَلَ الْمَالِهَةَ إِلَهًا وَاحِدًا الْجَعَلَ الْمَالِهَةَ إِلَهًا وَاحِدًا اللهِ الْجَعَلَ الْمَالِقَ" اخْتِلَاقً" | ص                                      |
| 3        | 63    | 27             | " ولقد ضربنا للناس في هذا القرآن لعلهم<br>يتذكرون"                                                                      | الزمــــر                              |
| 5        | 85    | 23             | " الله نزل أحسن الحديث الذين يخشون ربهم"                                                                                | الزمـــر                               |
| <b>(</b> | 11    | 04             | مَا يُجَادِلُ فِي آيَاتِ الْبِلَادِ الْبِلَادِ الْبِلَادِ                                                               | غــافـر                                |
|          | 12    | 35             | الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَانِ أَتَاهُمْ                                                  | غــافـر                                |
|          | 148   | 60             | وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ                                                                           | غـــافـر                               |
|          | 12    | 58             | مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا                                                                                       | الـــزخرف                              |
|          | 110   | 49             | دُقْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْكَرِيمُ                                                                               | الـــدخان                              |
|          | 19    | 24             | وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا الدَّهْرُ                                                                                      | الجــــاثية                            |

#### مسرد الآيسات الأحف وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلَاثُونَ شَهْرًا 128 اف 15 فَضر ْبَ الْرِّقَابِ 120 04 "وَمَا خَلَقْتُ الْحِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ" -05 الـــ -41 ـــذاريات 56 153 "إِدْ دَخَلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلَامًا قَالَ سَلَامٌ قَوْمٌ مُنْكَرُونَ" 60 الــ 25 ــذاريات 3 إلى 4 81 68 الق 6 إلى 8 "الرَّحْمَنُ \*عَلَّمَ الْقُرْ أَنَ \*خَلْقَ الْإِنْسَانَ \*عَلَّمَهُ الْبَيَانَ" 70 1 إلى 4 الرح 60 "ثُمَّ اِنَّكُمْ أَيُّهَا الضَّالُونَ الْمُكَدِّبُونَ \*لَآكِلُونَ مِنْ شَجَرِ ــ الو اقع 51 إلى 52 "وَأُصْحَانِكُ الْيَمِينِ لللهِ عَهِ وَلَا 93 الواقع 27 إلى 34 مَمْثُوعَةٍ" "وَأُصْحَابُ الشِّمَالِ الْحِنْثِ 95 41 إلى 46 الو اقع الْعَظِيم"ِ "وكانوا يقولون أئذا متنا وكنا ترابا وعظاما أإنا 148 الو اقع 47 لمبعوثون" قَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا. 13-10 01 فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًّا 118 ادلة 03 وَتِلْكَ الْأُمْثَالُ نَصْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ الد 85-41 21 "ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ كَفَرُوا .... ادْخُلَا النَّارَ مَعَ 60 الت 10 حريم الدَّاخِلِينَ" "إِنَّا سَمِعْنَا قُرْ آنًا عَجَبًا \* يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ فَأَمَنَّا بِهِ" 02 01 إلى 02 الج "قُلْ إِنِّي لَا أَمْلِكُ لَكُمْ مِنْ دُونِهِ 60 20 إلى 22 مُلْتَحَدًا" "فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا" 114 الج 18 "وَاصْبُر عَلْى مَا يَقُولُونَ وَاهْجُر هُمْ هَجْرًا جَمِيلًا" 34 الم 10 "أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَادِرٍ عَلَى أَنْ يُحْيِيَ الْمَوْتَى" 15 القب 40 "أيحْسَبُ الْإِنْسَانُ أَنْ يُثْرَكَ سُدًى" 42 القي 36 " إنا أنذر ناكم عذابا قريبا.. ويقول الكافر يا ليتني 156 الذ 40 کنت تر ابا" الَّذِي خَلَقُكَ فَسَوَّاكَ فَعَدَلَكَ \* فِي أَيِّ صُورَةٍ مَا شَاءَ 14 6 إلى 8 الإنف سَبِّح اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى 15 الأع 01 أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ 74 الش 01 فَاِذًا فَرَغْتَ فَانْصنب \* وَ إِلَّى رَبِّكَ فَارْغَبْ 93 07 إلى 08

# مسرد الآيسات

| 74-04 | 01 | اڤرأ باسْم رَبِّكَ الَّذِي خَلْقَ | العــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  |
|-------|----|-----------------------------------|------------------------------------------|
| 113   | 02 | إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرِ   | العــــصر                                |
| 73    | 01 | قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ          | الإخــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 73    | 01 | قُلْ أُعُودُ بِرَبِّ الْفَلْقِ    | الفــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  |

# مسرد الاحاديث

| الصفحة | » . Yı                                                                                          | z 11  |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| الصفحة | الحديث                                                                                          | الرقم |
| 15     | كان رسول الله صلى الله عليه و سلم إذا قرأ: ( أَلَيْسَ ذَالِكَ بِقَندِرٍ عَلَى أَنَ              | .1    |
|        | _                                                                                               |       |
|        | يُحْمِى ٱلْمُوتَىٰ ٢٠)، قال : "سبحانك، فبكى"، وإذا قرأ: (سَبِّحِ ٱسْمَر رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ١٠)، |       |
|        |                                                                                                 |       |
|        | قال: [سبحان ربي الأعلى]                                                                         |       |
| 27     | عن علي رضي الله عنه قال: "حدّثوا الناس بما يعرفون، أتحبون أن يكذب الله                          | .2    |
|        | ورسوله".                                                                                        |       |
| 28     | عن عائشة رضي الله عنها قالت: "أمرنا رسول الله صلى الله عليه و سلم أن                            | .3    |
|        | ننزل الناس منازلهم".                                                                            |       |
| 28     | عن عبد الله ابن مسعود رضي الله عنه قال: " ما أنت بمحدث قوما حديثا، لا                           | .4    |
|        | تبلغه عقولهم إلا كان لبعضهم فتنة".                                                              |       |
| 34     | عن عائشة رضي الله عنها قالت: "كان كلام رسول الله صلى الله عليه و سلم                            | .5    |
|        | فصلا، أي بيّنا ظاهرا يفهمه كل من يسمعه".                                                        |       |
| 84     | قال عليه الصلاة و السلام: " ما من نبي إلا أوتي من الآيات ما مثله آمن عليه                       | .6    |
|        | البشر، و إنما الذي أوتيته وحيا أوحيّ إليّ فأنا أرجوا أن أكون أكرهم تابعا".                      |       |
| 90     | عن عائشة رضي الله عنها قالت: " إنّما نزل أول ما نزل سورة من مفصل فيها                           | .7    |
|        | ذكر الجنة و النار، حتى إذا تاب الناس إلى الإسلام نزل الحلال و الحرام، و لو                      |       |
|        | نزل أول شيء لا تشربوا الخمر، لقالوا: لا ندع الخمر و لو نزل لا تزنوا لقالوا:                     |       |
|        | لا ندع الزنا".                                                                                  |       |
| 94     | قوله عليه الصلاة و السلام: " يا عبد الله ابن قيس، أو يا أبا موسى أو لا أدلك على                 | .8    |
|        | كنز من كنوز الجنة، قال بلى قال: لا حول و لا قوّة إلاّ بالله"                                    |       |
| 94     | قوله عليه الصلاة و السلام: " إنّ الله زوى لي الأرض فرأيت مشارقها و مغاربها                      | .9    |
|        | أمتي ما زوي لي منها".                                                                           |       |
| 94     | عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم:                           | .10   |
|        | قال: الله عز وجل": " أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت و لا أذن سمعت                          |       |
|        |                                                                                                 |       |

| ديث | الأحا | مسرد |
|-----|-------|------|
|     |       |      |

|     | ولا خطر على قلب بشر"، و اقرؤوا إن شئتم: (فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّآ أُخْفِيَ لَهُم مِّن قُرَّةٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
|     | أَعْيُنِ جَزَآءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ عِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
| 06  | " testa and the second of the | 11    |
| 96  | قوله عليه الصلاة و السلام: " من بدّل دينه فاقتلوه".                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | . 1 1 |
| 96  | عن على كرم الله وجهه قال: " جلد رسول الله صلى الله عليه و سلم أربعين و أبو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | .12   |
|     | بكر أربعين و عمر ثمانين وكل سنة و هذا أحب إلى".                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
| 97  | عن أبي بكر رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه و سلم قال:" الذي تفوته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | .13   |
|     | صلاة العصر فكأنما وتر أهله و ماله"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
| 97  | عن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت:" قال رسول الله صلى الله عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | .14   |
|     | وسلم:" الرحم معلقة بالعرش تقول من وصلني وصله الله ومن قطعني قطعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |
|     | الله".                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |
| 111 | حديث ذي اليدين: " أقصرت الصلاة أم نسيت". قال عليه الصلاة و السلام: " كل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | .15   |
|     | ذلك لم يكن".                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |
| 114 | " أيّما امرأة أنكحت بغير إذن وليّها فنكاحها باطل".                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | .16   |
| 110 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 4-    |
| 118 | قوله صلى الله عليه و سلم: " لا نكاح إلا بولي".                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | .17   |
| 118 | قوله صلى الله عليه و سلم: " لا نكاح إلا بولى مرشد".                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 10    |
| 110 | قوله صلى الله عليه و سلم. لا تكاح إلا بوتي مرسد .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | .18   |
| 123 | كتابة النبي صلى الله عليه و سلم لعماله على الصدقات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | .19   |
|     | ٠ . ي ي .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |
| 123 | قوله صلى الله عليه و سلم:" الشهر هكذا و هكذا".                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | .20   |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
| 157 | عن المغيرة بن شعبه قال: " بعثني رسول الله إلى قوم نجران فقالوا: أرأيت ما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | .21   |

| دبث | الأحا | مسرد |
|-----|-------|------|
|     |       |      |

|     | تقرؤون" يا أخت هارون" قبل عيسى بكذا وكذا؟ قال المغيرة: فلم أر ما أقول،    |     |
|-----|---------------------------------------------------------------------------|-----|
|     | فلما قدمت على رسول الله صلى الله عليه وسلم، ذكرت ذلك له، فقال: ألم يعلموا |     |
|     | أنهم كانوا يسمون بأسماء أنبيائهم والصالحين قبلهم "                        |     |
| 171 | " إنا معشر الأنبياء تنام أعيننا و لا تنام قلوبنا".                        | .22 |
|     |                                                                           |     |

## قائمة المصادر و المراجع

- 1- القرآن الكريم.
- 2- د: إبراهيم سامرائي، التطور اللغوي، دار الأندلس، الطبعة الثالثة، بيروت، طبع 1983.
- 3- الأخفش، معاني القرآن، عالم الكتب، بيروت ، الطبعة 1، 1405.1985. دراسة و تحقيق الدكتور عبد الأمير محمد أمين الورد.
  - 4- إدريس أو هنا: أسلوب الحوار، الموضوعات و المناهج و الخصائص، دار أبي رقراق، المملكة المغربية، الطبعة الأولى، 1426.2005.
  - 5- الآمدي عي بن محمد، الإحكام في أصول الإحكام، المكتب الإسلامي، بيروت، طبع 1402. تعليق عبد الرزاق عفيفي.
    - 6- د. أحمد عبد الغفار، التصور اللغوي عند علماء أصول الفقه، دار المعرفة، الإسكندرية، طبع سنة1996.
    - 7- الإيجي عبد الرحمن، كتاب المواقف، التراث العربي، بيروت، طبع سنة 1239. شرح السيد الشريف، قسنطينة.
    - 8- أبو البقاء الحسيني الكوفي، الكليات، القاهرة، طبعة بولاق، طبع 1417.1997.
    - 9- البيضاوي ناصر الدين بن محمد الشيرازاوي، أنوار التنزيل و أسرار التأويل، دار العلم للملايين، لبنان، الطبعة الأولى، 1984.
      - 10- البخاري: محمد بن اسماعيل الجعفي، الصحيح، المكتبة الثقافية ، بيروت، 1415.1995.
  - 11- البهيقي: أحمد بن الحسين ابن علي بن موسى، السنن الكبرى، مكتبة دار الباز، مكة المكرمة، طبع سنة 1414.1997.
    - 12- د. بكري الشيخ أمين، التعبير الفني في القرآن الكريم، دار الشروق، بيروت، طبع سنة 1980.

- 13- ابن تيمية: تقي الدين أحمد بن عبد الحليم الحراني، الرد على المنطقيين، دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى، طبع سنة 1993.
  - 14- التهانوي، الكشاف إطلاحات الفنون، المكتبة الإسلامية، بيروت، طبع سنة 1966.
  - 15- الجاحظ: كتاب النبوات، دار الكتاب العربي، بيروت ، الطبعة الثانية، طبع 15- 1991. 1991.
- 16- الجاحظ: الحيوان، دار الكتاب العربي، الطبعة الثالثة، طبع 1388. 1966.
  - 17- الجاحظ: البيان و التبيت، دار الجيل، بيروت، (بت ط).
  - 18- ابن الجنّي، الخصائص، دار الكتاب العربي، بيروت، (بت ط).
  - 19- ابن جزي الكلبي الغرناطي: تقرير الوصول إلى علم الأصول، دار التراث الإسلامي، الجزائر، تحقيق د محمد على فركوس، ط1، طبع 1990.1410.
- 20- الجرجاني عبد القهار بن عبد الرحمن بن محمد، دلاىئل الإعجاز، دار الكب العلمية، بيروت، الطبعة الثانية، (ب.ت.ط).
- 21- الجرجاني أبو الحسن المعروف بالسيد الشريف، التعريفات، دار الكتاب العربي، بيروت، طبع سنة 2002.1423.
  - 22- جميل صليبا، المعجم الفلسفي، دار الكتاب اللبناني، بيروت، طبع سنة 1403.1982.
  - 23- أبو حامد الغزالي، المستصفى من علم الأصول، دار الكتاب العلمية، بيروت، (ب.ت.ط).
- 24- المنخول في التعليقات على الأصول، حققه وخرج نصه وعلق عليه محمد حسن هيتو، دار الفكر للطباعة، ط1(ب ت ط).
  - 25- أبو الحيان الأندلسي، البحر المحيط، (ب.ت.ط).
  - 26- ابن الحاجب، مختصر المنتهى، طبعة مكتبة الكليات الأز هرية، (ب ت ط).
  - 27- د. حسين جرنو محمود جلو، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، طبع سنة 1994.1414.

- 28- حسن فضل الله، الحوار في القرآن الكريم، قواعده أساليبه معطياته، دار المنصورة قسنطينة، الجزائر، (ب.ت.ط).
  - 29- د.حسن محمد ياجودة، تأملات في سورة مريم ، دار الاعتصام.
    - 30- ابن خلدون: المقدمة، دار الكتب العلمية، بيروت، (بت ط).
- 31- الخليل بن أحمد الفراهدي، كتاب العين، دار الكتاب العلمية، بيروت، ط1، طبع 2002.1424
- 32- د. خالد أحمد أبو الجندي، الجانب الفني في القصة القرآنية، دار الشهاب، باتنة الجزائر، (ب.ت.ط).
  - 33- أبو داود سليمان بن الأشع سجستاني، السنن، دار الجيل، بيروت، طبع 1412.1992.
    - 34- الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، مصر، (ب ت ط).
- 35- ابن رشد: فصل المقال و تقرير ما بين الشريعة و الحكمة من الإتصال، الشركة الوطنية للنشر و التوزيع، الجزائر، طبع 1982.
- 36- الرازي: فر الدين المشتهر بخطيب الريّ، التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الثانية.
  - 37- المحصول في علم أصول الفقه، مطبعة جامعة محمد بن سعود الإسلامية، الطبعة الأولى، 1981.
- 38- الزمخشري، أساس البلاغة، بيروت، دار صادر، الطبعة الأولى، طبع 1412ه/ 1992م.
- 39- الزمخشري، الكشتاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، دار المعرفة، بيروت لبنان، (ب.ت.ط).
  - 40-د: الزوبعي طالب محمد اسماعيل، من أساليب التعبير القرآني، دار النهضة العربية، اصدارات الجوهرة، طبع 1996.
  - 41- الزبيدي: أبو الفيض السيد محمد مرتضى الحسيني، تاج العروس من جواهر القاموس، دار مكتبة الحياة، بيروت، طبع 1983.

- 42- الزركشي بدر الدين: البحر المحيط في أصول الفقه، وزارة الأوقاف و الشؤون و الإسلامية، الكويت، الطبعة 2، طبع 1992.
  - 43- أبو زهرة، المعجزة الكبرى القرآن الكريم، دار الفكر العربي، مصر، (ب.ت.ط).
  - 44- الزرقاني: محمد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، دار الحديث، القاهرة، طبع 1422.2001.
  - 45- د. زكريا صيام، در اسىة في الشعر الجاهلي، ديوان المطبوعات الجامعية بن عكنون الجزائر، الطبعة الثانية، طبع سنة 1993.
    - 46- أبو السعود، إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، دار إحياء التراث العربي، بيروت، (ب.ت.ط).
      - 47- السيوطي: جلال الدين، المزهر في علوم اللغة،بيروت، طبع سنة 1416.1996.
        - 48- السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، دار الفكر، (ب.ت.ط.).
          - 49- السيوطي، تفسير الجلالين، مصر، (ب.ت.ط).
    - 50- د. سليمان عشراتي، الخطاب القرآني مقاربة توصيفية لجمالية السرد الإعجازي، ديوان المطبوعات الجامعية، بن عكنون الجزائر، طبع سنة 1998.
      - - 52- التصوير الفني في القرآن الكريم، دار الشروق، (ب.ط).
- 53- الشاطبي محمد أبو اسحاق، الموافقات في أصول الشريعة، دار الكتاب العلمية، بيروت.
  - 54- الإمام محمد بن إدريس الشافعي، الرسالة، دار النشر أنجاد (ب ت ط)

- 56- الشنقيطي محمد الأمين، شرح نثر الورود على مراقي السعود، دار المنارة، جدة، السعودية، ط3، طبع 2002.1423.
- 57- الشنقيطي محمد الأمين، مذكرة أصول الفقه على الروضة الناظر، دار اليقين، مصر، ط1، طبع 1999.1419.
- 58- الشوكاني: محمد بن علي، فتح القدير الجامع بين فني الرواية و الدراية في علم التفسير، دار الوفاء المنصورة، طبع سنة 1415.1994.
  - 59- الشنتمري: أبو الحجاج يوسف، ديوان إمرء القيس، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، طبع 1974.، صححه الشيخ ابن أبو ستب.
  - 60- الصادق قسومة، طرائق تحليل القصة، دار الجنوب، تونس، طبع 2000.
    - 61- الصادق قسومة، طرائق تحليل القصة، دار الجنوب، تونس، 2000.
- 62- الدكتور صبري خدمتلي، العقيدة و الفرق الإسلامية، ديوان المطبوعات الجامعية، بن عكنن الجزائر، 1994.
  - 63- الطبري محمد بن جرير، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، بيروت، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، طبع سنة 1999.1415.
    - 64- د طه عبد الله السبعاوي، أساليب الإقناع من منظور الإسلامي، دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى، طبع 1426.2005.
- 65- د، طه عبد الرحمن، في أصول الحوار و تجديد علم الكلام، دار الطابي للطباعة و النشر، الدار البيضاء، المغرب، (ب.ت.ط).
  - 66- أبو العز الحنفي، شرح العقيدة الطحاوية، المكتب الإسلامي، ط9، طبع 1416.1996.
    - 67- د. عبد الواحد وافي، فقه اللغة، مطبعة النهضة، مصر، الطبعة الثامنة، (ب.ت.ط).
  - 68- د. عبد المالك مرتاض، في نظرية الرواية، بحث في تقنيات السرد، اصدارات المجلس الوطنى للثقافة و الفنونو الآداب، الكويت، 1419.1998.

- 69- عبد الرؤوف سعد أبو القاسم السهيلي، الروض الأنف في تفسير السيرة النبوية لابن هشام، دار الفكر، طبع سنة 1409 ه/1998م، قدم له وعلق عليه وضبطه طه
- 70- د. عبد الحافظ عبد ربه، بحوث في قصص القرآن، دار الكتاب اللبناني، بيروت، الطبعة الأولى، طبع 1403.
  - 71- عبد الرحمن النحلاوي، أصول التربية الإسلامية و و أساليبها، (ب.ت.ط).
- 72- د. عبد الرحمن حنفي، أسلوب المحاورة في القرآن الكريم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، طبع 1985.
- 73- عائشة عبد الرحمن بنت الشاطئ، القرآن و القضايا الإنسان، دار العلم للملايين، بيروت، الطبعة الرابعة، طبع 1981.
  - 74- د. عبد الرحمن العيسوي، در اسات في علم النفس الإجتماعي، بيروت، دار النهضة العربية، طبع سنة 1974.
  - 75- د. عامر مصباح، الإقناع الإجتماعي، خلفيته النظرية و آلياته العملية، ديوان المطبوعات الجامعية، بن عكنون، 2005.
  - 76- د.علاء الدين، ما هو التصوف، دار العربية، بغداد، طبع 1409.1988.
    - 77- د. عبد العال سالم مكرم، القرآن الكريم و أثره في الدراسات النحوية، دار المعارف، مصر، (بيت.ط).
- 78- عاص أحمد عجيلة، حرية الفكر و ترشيد الواقع الإسلامي، الطبعة الثانية، عالم الكتب، القاهرة، 1990.1410.
- 79- الفراء أبو زكريا يحي ابن زياد، معاني القرآن، عالم الكتب، بيروت، الطبعة الأولى، 195 و الثانية 1980، حققه الذكتور محمد علي النجار و الدكتور أحمد يوسف نجاتى.
- 80- ابن فارس، معجم مقاییس اللغة، دار الفكر، بیروت، طبع 1979. تحقیق عبد السلام عبد السلام هارون.
  - 81- الصاحبي، في فقه اللغة، مؤسسة بدران، طبع 1964.1383.

- 82- الفيومي: أحمد بن محمد بن علي المقري، المصباح المنير في غريب شرح الكبير للرفاعي، دار الفكر، (ب ت ط).
  - 83- الفيروز أبادي، مجد الدين محمد بن يعقوب، القاموس المحيط، دار العلم، بيروت، (ب<u>ت</u>ط).
- 84- د. فايز الداية، علم الدلالة العربي، دار الفكر، دمشق سوريا، طبع سنة 1985.
  - 85- د. فتحي التركي، أفلاطون و الديالكتيكية، الدار التونسية للنشر، تونس، الطبعة الثانية سنة 1986.
- 86- أبو القاسم السهيلي، الروض الأنف في تفسير السيرة النبوية لابن هشام، دار الفكر، طبع سنة 1409 ه/1998م، قدم له وعلق عليه وضبطه طه عبد الرؤوف سعد.
  - 87- القرطبي: أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري، الجامع لأحكام القرآن، دار الكتب العلمية، بيروت، طبع 1417.1997.
  - 88- ابن القيم الجوزية، بدائع الفوائد، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، طبع سنة 1994.1414.
    - 89- القمي: نظام الدين النيسابوري، تفسير عرائب القرآن و رغائب الفرقان، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، طبع سنة 1416.1996.
  - 90- ابن كثير أبو الفداء إسماعيل، تفسير القرآن العظيم، بيروت، لبنان، دار التقوى، (ب.ت.ط).
    - 91- ابن منظور لسان العرب، بيروت، دار صادر الطبعة الأولى، طبع 1997.
      - 92- د.محمد يعقوبي، أصول الخطاب الفلسفي، محاولة في المنهجية، ديوان المطبوعات الجامعية، بن عكنون الجزائر، 1994.
- 93- مصطفى صادق الرفاعي، إعجاز القرآن و البلاغة النبوية، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة التاسعة، طبع 1973.1393.
  - 94- محمد الغزالي، المحاور المسة في القرآن الكريم، دار الهدى، عين مليلة، الجزائر، (ب.ت.ط).

- 95- مسلم، ابن حجاج القشيري النيسابوري، الصحيح، دار الكتب العلمية، بيروت، 1995.1415.
- 96- د. مصطفى الحجازي، الإتصال الفعال في العلاقات الإنسانية و الإدارة، المركز العربى، بيروت، طبع 1982.
- 97- د. مهدي فضل الله، مدخل إلى علم المنطق، دار الطليعة، بيروت، الطبعة الثالثة، طبع 1985.
  - 98- مصطفى صادق الرافعي، تاريخ الأدب العربي، دار الكتاب العربي، بيروت، طبع 2001.
  - 99- مازن الوعر، در اسات لسانية تطبيقية، دار الطلاس، الطبعة الأولى، طبع سنة 1989.
    - 100-محمد صادق علي الصابوني، صفوة التفاسير، دار الجيل، بيروت، الطبعة الثامنة، طبع 1995.1415.
    - 101- محمد علي الصابوني، تفسير السور الكريمة دار الجيل، بيروت، لبنان، ط 8، 1415هـ/1995م.
      - 102- مختصر تفسير ابن كثير، شركة الشهاب، الجزائر، 1990.1410.
  - 103- مناع خليل القطان، مباحث في علوم القرآن، مكتبة المعارف، الرياض، الطبعة الثالثة، طبع 2000.1422.
  - 104- د. محمد التومي، الجدل في القرآن الكريم، فعالياته في بناء العقلية الإسلامية، شركة شهاب، الجزائر، (ب ت ط).
  - 105- محمد متولي الشعراوي، أسئلة حرجة و أجوبة صريحة، بيروت، دار العودة، طبع سنة 1982.
  - 106-محمد الطاهر بن عاشور، التحرير و التنوير، دار التونسية، تونس، طبع سنة 1984.
- 107- النسفي عبد الله بن أحمد: مدارك التنزيل و حقائق التأويل، طبعة مصطفى البابي الحلبى و أولاده، القاهرة، (ب.ت.ط).

- 108- النسائي: أحمد ان شعيب، السنن، دار الجيل، بيروت، طبع سنة 1411.1991.
  - 109- ناصر السعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، دار ابن حزم، بيروت، الطبعة الأولى، طبع سنة 2003.1424.
  - 110- الوزير: محمد ابن علي، المصفى في علم أصول الفقه، دار الفكر، دمشق، 2001.
- 111- د. وليد محمد مراد، نظرية النظم و قيمتها العلمية في الدراسات اللغوية عند عبد القادر الجرجاني، دار الفكر، دمشق سوريا، الطبعة الأولى، طبعت سنة 1989.1403.

### المعاجم و الموسوعات

- 1- المعجم العربي، الأساس المنظمات العربية للتربية و الثقافة و العلوم، توزيع لاروس.
- 2- الموسوعة الفقهية، طبعة وزارة الشؤون الدينية و الأوقاف، الكويت، الطبعة الأولى، طبع سنة 1990.1411.

## قائمة المجلات و الرسائل الجامعية

- 1- د. أحمد حساني، العلامة في التراث العربي، رسالة الدكتوراه، معهد اللغة العربية وآدابها جامعة وهران- 1997/1996.
  - 2- د. ليلى جمعي، أثر حوار الحضارات في تطور القواعد القانونية ودور ذلك في حماية مستقبل الإنسانية مجلة الحضارة الإسلامية جامعة وهران العدد 11، شعبان 1425ه/ أكتوبر 2004.
    - 3- د.محمد زعراط، الإنسان في القرآن الكريم، مقاربة فكرية تحليلية لمبدأ الخلق الإنساني، رسالة الدكتوراه، معهد اللغة العربية وآدابها، جامعة وهران، 1998/1997.

- 4- مجلة الفيصل، العدد 274، دار الفيصل الثقافية، المملكة العربية الإسلامية، صدرت في سنة 1999.1420.
- 5- د. عاطف قاضي، علم الدلالة عند العرب، مجلة الفكر العربي المعاصر، العدد 18- 19، صدرت في سنة 1982.
  - 6- أثر القرآن في الإنبعاث الحضاري، د. العربي قلايلية، مجلة الآداب و العلوم الإنسانية، صدرت في سنة 2003.1424. قسنطينة.
    - 7- اللسانيات و النص القرآني، د. عبد الحليم بن عيسى، مجلة الآداب و العلوم الإنسانية، العدد الثالث، صدرت في 1997.1996.
- 8- مقومات السرد الإعجازي في الخطاب القصصي القرآني، الطالب دحماني نور الدين، مخطوط الماجيستار في الأدب العربي، جامعة و هران، سنة 2002.
  - 9- الحوار الفاعل أو الإيجابي بين المسلمين كأداة لترسيخ التسامح، لنجاح كاظم، صدرت في 2003. الموقع .www. Annhar.com.ib.

مفاهيم حضارية، الخطاب و لغة الحوار، جريدة الوطن، صدر سنة 2003. www. Annahar.com.ib.

# الإهداء \_\_\_\_\_

# شكر وعرفان\_\_\_\_\_

| <u>a – j</u>                                 | مقدمة            |
|----------------------------------------------|------------------|
| 24 – 2                                       | المدخل           |
| 05                                           | نشأة الحوار      |
| حوار                                         | ضابط مفهوم ال    |
| 09                                           | الحوار والجدل.   |
| لحوارية في القرآن                            | بعض النماذج ا    |
| أساليبه                                      | أنواع الحوار و   |
| ر الإنساني                                   | الحوار في الفكر  |
| ب العربي                                     | الحوار في الأدد  |
| ر الإسلامي                                   | الحوار في الفكر  |
| أسلوب الحوار القرآني                         | الفصل الأول: أ   |
| أصول الحوار و آدابه                          | المبحث الأول:    |
| الخطاب وإنزال الناس منازلهم                  | أ/ الواقعية في ا |
| مارض والهدوء في العرض بعيدا عن الانفعالية    | ب/ احترام المع   |
| وحسن الاستماع                                | ج عدم الإكراه    |
| ومناقشة التفكير                              | د/ حرية الفكر ,  |
| في الفكرة موقفا مشتركا بين الطرفين           | ه/ اعتبار الشك   |
| ي القواعد المنطقية وحسن البيان               | و/ الانضباط في   |
| بهدوء والإشهاد على المبدأ                    | ز/ ختم الحوار    |
| : طريقة الاستدلال في القرآن الكريم           | المبحث الثاني    |
| بالتعريف                                     | أولها الاستدلال  |
| ) بالتجزئة                                   | ثانيها الاستدلال |
| ) بالتعميم ثم التخصيص                        | ثالثها الاستدلال |
| ل بالمقابلة                                  | رابعها الاستدلاأ |
| لال بالتشبيه و الأمثال                       | خامسها الاستدلا  |
| لال بالعلَّة و المعلول                       | سادسها الاستدلا  |
| المراتب الحوارية و وظائفها ضمن الخطاب الأدبي | المبحث الثالث:   |

| عات | لمو ضو | فهرس ا |   |
|-----|--------|--------|---|
| عات | ىموصو  | مهرس ا | 1 |

| 43      | 1- ماهية الخطاب الأدبي                                         |
|---------|----------------------------------------------------------------|
| 46      | 2- المراتب الحوارية                                            |
| 51      | 3- الحوار و الصورة الفنية                                      |
| 52      | 4- الحوار و الفاصلة القرآنية                                   |
|         |                                                                |
| 101 -55 | الفصل الثاني: جماليات الحوار القرآني                           |
| -2 55   | 1- مدخل إلى أسلوب الحوار القرآني                               |
| 56      | صور الحوار القرآني                                             |
| 59      | المبحث الأول: الحوار القصصي في القرآن                          |
| 59      | 1- مفهوم القصيص                                                |
| 59      | 2- وظيفة الحوار في القصص القرآني                               |
| 61      | المبحث الثاني: الحوار و المثل القرآني                          |
| 61      | 1-مفهوم المثل                                                  |
| 62      | 2- الاستدلال بالأمثال                                          |
| 63      | 3- المثل القصصي في القرآن الكريم                               |
| 65      | المبحث الثالث: الحوار ووظيفته التبليغية و التعليمية و التربوية |
| 70      | المبحث الرابع: خصائص الخطاب الحواري في القرآن                  |
| 70      | 1- الخطاب القرآني ولغة الحوار                                  |
| 72      | 2- الحض على التأمل                                             |
| 72      | 3- عدول الحوار عن فحوى الحديث الآني                            |
| 74      | 4- الإيجاز والإطناب                                            |
| 76      | المبحث الخامس: بعض نماذج أساليب الإقناع في القرآن الكريم       |
| 77      | 1- مفهوم الإقناع                                               |
| 79      | 2- أقسام الإقناع:                                              |
| 79      | 3-أسس الخطاب الإقناعي                                          |
| 80      | 4- مادة الإقناع                                                |
| 80      | ا/ القرآن الكريم                                               |
| 81      | ب/ السنة المطهرة.                                              |
| 81      | ج/ سيرة السلف الصالح                                           |

# =فهرس الموضوعات

| 81       | د/ التجارب                                 |
|----------|--------------------------------------------|
| 82       | ه/ الحقائق العلمية                         |
| 82       | و/ الأعراف والعادات والتقاليد              |
| 82       | 5- أساليب الإقناع العملية                  |
| 82       | أ- خوارق العادات                           |
| 82       | 1/ المعجزة                                 |
| 83       | 2/ أثر المعجزة في النفس البشرية            |
| 84       | 3/ تأثير القرآن و إعجازه                   |
| 86       | ب- الاستدراج                               |
| 86       | 1/ التدرج في التشريع                       |
| 88       | 2/ بعض النماذج على الاستدراج               |
| 88       | أ التدرج في التحدي                         |
| 89       | <sup>ب/</sup> التدرج في تحريم الخمر        |
|          | <sup>ج/</sup> التدرج في تشريع القتال       |
| 92       | ج/ أسلوب الترغيب والترهيب                  |
| 92       | 1- أسلوب الترغيب                           |
| 92       | أ- تعريف الترغيب                           |
| 93       | ب- أقسام الترغيب                           |
| 95       | 2-أسلوب الترهيب                            |
|          | أ- تعريف الترهيب                           |
| 95       | <sup>-</sup> - أقسام الترهيب               |
| 97       | د/ أسلوب القصص                             |
| 97       | 1 مفهوم القصص                              |
| 98       | 2- أغراض القصة                             |
| 99       | 3- المنهج القصصي في القرآن                 |
| 100      | 4- هدف القصـة القرآنية التربوي والاعتباري  |
| 129 -103 | الفصل الثالث: علم الدلالة في تراثنا العربي |
| 104      | المبحث الأول: مفهوم الدلالة و انجاهاتها    |

# =فهرس الموضوعات

| - مفهوم الدلالة                                                    | 104  |
|--------------------------------------------------------------------|------|
| - الاتجاهات الدلالية.                                              | 105  |
| الاتجاه البلاغي                                                    | 105  |
| - الاتجاه اللغوي                                                   | 107  |
| -الاتجاه الأصولي                                                   | 108  |
| ر دلالة الاسم على المسمى                                           | 109  |
| ر دلالة السياق                                                     | 109  |
| / دلالة التقديم والتأخير                                           | 110  |
| ر دلالة الاقتضاء                                                   | 111  |
| <b>بحث الثاني:</b> دلالات اللفظ من حيث الصيغة و النظم              | 112  |
| - مفهوم مصطلح العام                                                | 112  |
| - الصيغ الدالة على العموم                                          | 113  |
| - مفهوم الدال الخاص                                                | 115  |
| - أقسام الدال الخاص من حيث الصيغة                                  | 116  |
| المطلق                                                             | 116  |
| / المقيد                                                           | 117  |
| / حمل المطلق على المقيد.                                           | 117  |
| -الأمر                                                             | 119  |
| -اٺنهي                                                             | 120  |
| <b>ببحث الثالث</b> :الدلالة بين الغموض و الوضوح                    | 121  |
| دلالة الغموض                                                       | 121  |
| - المجمل                                                           | 121  |
| - مواطن الإجمال                                                    | 122  |
| - دلالة الوضوح                                                     | 123  |
| - المبين                                                           | 123  |
| - طرق حصول البيان                                                  | 123  |
| <b>بحث الرابع</b> :دلالة اللفظ من حيث الفحوى و الإشارة و الاستعمال | 125. |
| - دلالة المطابقة                                                   | 125  |
| - دلالة التضمن                                                     | 125  |

| إعات | ضه       | المه | <i>,</i> <b></b> | <u>=فم</u> |
|------|----------|------|------------------|------------|
|      | <i>_</i> |      | <b>U</b>         | Æ          |

| 125          | 3- دلالة الالتزام                                         |
|--------------|-----------------------------------------------------------|
| 125          | 4- دلالة الفحوى و الإشارة                                 |
| 125          | أ- المنطوق                                                |
| 126          | ب- الفحوى (المفهوم)                                       |
| 127          | 5- دلالة الإيماء                                          |
| 128          | 6- دلالة اللفظ من حيث الاستعمال                           |
| 128          | أ- الدال المجازي                                          |
| 129          | ب- الدال الحقيقي                                          |
| لكريم131-180 | الفصل الرابع: دراسة تطبيقية للدلالات الحوارية في القرآن ا |
| 131          | 1- دلالات الحوار العقدية                                  |
| 132          | أ- دلالة الحوار على إثبات وجود الله ووحدانيته             |
| 135          | ب- دلالة الحوار على دحض حجة الخصم                         |
| 136          | ج- دلالة الحوار في إثبات عقيدة البعث                      |
| 138          | 2- دلالة الحوار التشريعية.                                |
| 142          | 3- دلالة الحوار التعليمية.                                |
| 147          | 4- دلالة الحوار على الدعاء                                |
| 150          | 5- دلالة الحوار على الاستجابة                             |
| 154          | 6- دلالة الحوار على التمني                                |
| 156          | 7- دلالة الحوار على الاستنكار                             |
| 157          | 8- دلالة الحوار على التشبيه.                              |
| 158          | 9- دلالة الحوار على النصيحة والرفق                        |
| 164          | 10- دلالة الحوار على الإنكار والتعجب                      |
| 166          | 11- دلالة الحوار البلاغية                                 |
| 170          | 12- دلالة الحوار على الابتلاء                             |
| 173          | 13- دلالة الحوار على الشفقة و حنان الأبوة                 |
| 175          | 14- دلالة الحوار على التوبيخ والتقريع                     |
| 82           | الخاتمة                                                   |
| 184          | مسر د الآبات                                              |

| مسرد الأحاديث           |
|-------------------------|
| قائمة المصادر و المراجع |
| فهرس الموضوعات          |
|                         |