# المجال المسائدة المسا

( دراست مقت ارنة )

تاليف الد*كتورعبالتدبن محدّبه أجمب الطّريقي* 

ٳڿڰٳڣٚٵڵڟۼڽ ۼڵۺٞٷۼڗٳڵۺ۫ڵڴؾڽ جميع الحقرق محفوظة للمؤلف ص.ب. 2772 الريّاض ١١٥١١ الطبعّة الأولحث الطبعّة الأولحث

مُلاحَظة : تَمَ طَبِع هذا الكِتَاب بإذِن رئاسَة إدارات البُحُوث العِلميَّة وَالافتَاء وَالتَّعوَديَّة العَوديّة براميَّة وَالافتَاء وَالتَّعوُديّة براميَّة وَالافتَاء وَالتَّعوُديّة براميّة ١٤٠٢/١٠/٢٧ وتاريخ ١٤٠٢/١٠/٢٧

بالمالي المراء

هر س الموضوعات

| الصفحة     | الموضوع                                                    |
|------------|------------------------------------------------------------|
|            |                                                            |
| ٥          | تقديم                                                      |
| 7          | سبب اختيار الموضوع                                         |
| ٨          | منهج البيحث وتبويبه                                        |
| ٨          | المخطط التفصيلي لمواضيع البحث                              |
| ۱۷         | المقدمة                                                    |
| 19         | المبحث الأول: في فضل الكسب والحث عليه                      |
| 19         | الأدلة من القرآن على فضل الكسب والحث عليه                  |
| ۲.         | الأدلة من السنة على فضل الكسب والحث عليه                   |
| 7 £        | المبحث الثاني: فضل الكسب الحلال ومذمة الكسب الحرام         |
| 4 £        | الأدلة من القرآن على فضل الكسب الحلال ومذمة الكسب الحرام . |
| **         | الأدلة من السنة على فضل الكسب الحلال ومذمة الكسب الحرام    |
| ۴.         | المبحث الثالث: بيان حاجة الانسان إلى الطعام                |
| ۳۲         | المبحث الرابع: أحكام أكل الطعام                            |
| ٣٣         | مراتب أكل الطعام                                           |
| 4.5        | المبحث الخامس: آداب أكل الطعام                             |
| 48         | آداب أكل الطعام التي تتقدم الأكل                           |
| <b>۳</b> ۸ | آداب أكل الطعام أثناء الأكل                                |
| ۰۵         | الأداب التي تستحب بعد الانتهاء من الطعام                   |

## الباب الأول في حقيقة الأطعمة

|            | ي حيد الحدد                                                               |
|------------|---------------------------------------------------------------------------|
| 09         | الفصل الأول: في معنى الأطعمة وأقسامها ومصدر أحكامها                       |
| 7.1        | المبحث الأول: في معنى الأطعمة                                             |
| 71         | معنى الأطعمة لغة الأطعمة لغة                                              |
| 74         | معنى الأطعمة في إصطلاح الفقهاء                                            |
| 38         | أقسام الأطعمة                                                             |
| ٦٤         | حكم لحوم البشر                                                            |
| ٧٢         | المبحث الثاني: في الأدلة العامة الدالة على إباحة الطيبات وتحريم الخبائث . |
| 77         | الأدلة من القرآن                                                          |
| ٧٣         | الأدلة من السنة                                                           |
| ٧٧         | المبحث الثالث: في بيان الأصل في المراد بالطيب والخبيث                     |
| ٧٧         | خلاف الفقهاء في المراد بالطيب والخبيث                                     |
| ٧٨         | أدلة من قال ان الطيبات هي المحللات والخبائث هي المحرمات                   |
|            | أدلة من قال أن المراد بالطيبات ما تستطيبه العرب                           |
| <b>V</b> ¶ | والمراد بالخبائث ما تستخبثه                                               |
|            | أدلة من قال ان المراد بالطيبات ما كان نافعاً لأكله                        |
| ۸۱         | في دينه وبدنه والخبائث ماكان ضاراً لآكله في دينه وبدنه                    |
| ۸۳         | الترجيح                                                                   |
|            | خلاف الفقهاء في المراد بالعرب المأخوذ بقولهم في الطيبات والخبائث          |
| ۸۳         | عند القائلين به                                                           |
| ٨٤         | الترجيح                                                                   |
| 40         | المبحث الرابع: خلاف الأمم في الأطعمة                                      |
| 10         | مذهب البراهمة في الأطعمة                                                  |
| ه/         | مذهب الثنويه في الأطعمة                                                   |
| 7/         | مذهب البوذين في الأطعمة                                                   |
| V          | مذهب مازدك في الأطعمة                                                     |
| v          | مذهب اليهود في الأطعمة                                                    |
|            | المالة فالأطعمة                                                           |

| الصفحا | لموضوع                                                      |
|--------|-------------------------------------------------------------|
|        |                                                             |
| 41     | الفصل الثاني: في الأسباب العامة لتحريم الشيء وكراهته        |
| 94     | المبحث الأول: في بيان هل الأصل في الأشياء الاباحة أو الحرمة |
| 94     | حكم الأشياء قبل ورود الشرع مع تفصيل الخلاف في ذلك           |
| 9 £    | الترجيح                                                     |
| 9 £    | حكم الأشياء بعد ورود الشرع مع تفصيل الخلاف في ذلك           |
| ٩٨     | أدلة من قال بالحظر مع مناقشتها                              |
| ۱۰۲    | أدلة من قال بالوقف مع مناقشتها                              |
| ۱۰۳    | أدلة من قال بالإِباحة مّن القرآن                            |
| 1.7    | أدلة من قال بالإِباحة من السنة                              |
| 1.4    | دليل من قال بالإِباحة من الاجماع                            |
| 11.    | دليل من قال بالإِباحة من المعقول                            |
| 111    | الترجيح                                                     |
| ۱۱۳    | المبحث الثاني: في بيان أسباب تحريم بعض المأكولات            |
| 114    | السبب الأول: الضرر اللاحق بالبدن                            |
| 111    | السبب الثاني: الاسكار أو التخدير أو الترقيد                 |
| 110    | السبب الثالث: النجاسة                                       |
| 110    | السبب الرابع: الاستقذار                                     |
| 117    | السبب الخامس: الافتراسالسبب الخامس:                         |
| 711    | السبب السادس: عدم الاذن شرعاً في التناول                    |
|        |                                                             |
|        | الباب الثاني:                                               |
|        | · · · · · · .<br>في أحكام الأطعمة من الحيوان                |
|        | ' · ·                                                       |
| 119    | الفصل الأول: في ذوات الحوافر                                |
| 171    | المبحث الأول: في الخيل والبغال                              |
| 171    | المطلب الأول: في الخيل                                      |
| 1 4 4  | خلاف الفقهاء في حكم أكل لحم الخيل                           |
| 177    | أدلة من قال بالتحريم مع مناقشتها                            |
| ۱۳٤    | أدلة من قال بالكراهة مع مناقشتها                            |

| 140   | أدلة من قال بالاباحة                                              |
|-------|-------------------------------------------------------------------|
| ۱۳۸   | الترجيح                                                           |
| ۱۳۸   | المطلب الثاني: في البغال                                          |
| ۱۳۸   | أصناف المتولُّد                                                   |
| 149   | خلاف الفقهاء في حكم أكل البغال                                    |
| 18.   | أدلة من قال بحل البغال مع مناقشتها                                |
| 1 £ 1 | أدلة من قال بالكراهة مع مناقشتها                                  |
| 127   | أدلة من قال بالتحريم                                              |
| 127   | الترجيح                                                           |
| 1 8 8 | المبحث الثاني: في الحمير                                          |
| 188   | المطلب الأول: في حكم أكل الحمار الأهلي                            |
| 1 2 0 | أدلة من قال بالاباحة مع مناقشتها                                  |
| 10.   | أدلة من قال بالتحريم                                              |
| 101   | الترجيح                                                           |
| 109   | المطلب الثاني: في حمار الوحش                                      |
| 104   | خلاف الفقهاء في حكم أكل حمار الوحش                                |
| 109   | دليل الإمام مالك مع مناقشته                                       |
| 17.   | أدلة الجمهور على الاباحة                                          |
| 171   | الترجيح                                                           |
| ۳۲۱   | ال <b>فصل الثاني: في</b> السباع والطيور                           |
| 170   | المبحث ا <b>لأول:</b> في كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطير |
|       | خلاف الفقهاء في أكل كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من            |
| 177   | المطير                                                            |
| 177   | دليل من قال بالإِباحة مع مناقشته                                  |
| 177   | أدلة من قال بالكراهة مع مناقشتها                                  |
| 171   | أدلة المالكية على إباحة جميع الطيور                               |
|       | ادلة الجمهور على تحريم كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من         |
| 179   | الطير                                                             |
| 141   | الله حيج                                                          |

| 177  | المبحث الثاني: في أشياء اختلف فيها هل هي من السباع أم لا |
|------|----------------------------------------------------------|
| 177  | المطلب الأول: في الضبع                                   |
| 177  | خلاف الفقهاء في حكم أكل الضبع                            |
| ۱۷۳  | أدلة من قال بالتحريم مع مناقشتها                         |
| 140  | أدلة من قال بالإِباحة ٰ                                  |
| ۱۷۸  | الترجيح                                                  |
| 179  | المطلب الثاني: في الثعلب                                 |
| 179  | خلاف الفقهاء في حكم أكل الثعلب                           |
| ۱۸۱  | أدلة من قال بالإباحة مع مناقشتها                         |
| ۱۸۱  | أدلة من قال بالتحريم                                     |
| ۱۸۲  | الترجيح                                                  |
| ۱۸۳  | المطلب الثالث: في ابن آوى                                |
| ۱۸۳  | خلاف الفقهاء في حكم أكل ابن آوى                          |
| ۱۸۳  | دليل من قال بالإِباحة ومناقشته                           |
| ۱۸۳  | أدلة من قال بالتحريم                                     |
| ۱۸٤  | الترجيح                                                  |
| ۱۸٤  | المطلب الرابع: في ابن عرس                                |
| ۱۸٥  | خلاف الفقهاء في حكم أكل ابن عرس                          |
| ۱۸٥  | أدلة من قال بالإباحة مع مناقشتها                         |
| ١٨٥  | أدلة من قال بالتحريم                                     |
| ۲۸۱  | الترجيح                                                  |
| ۲۸۱  | المطلب الخامس: في الدب                                   |
| 17.1 | خلاف الفقهاء في حُكم أكل الدب                            |
| ۱۸۷  | دليل من قال بالإِباحة مع مناقشته                         |
| ۱۸۷  | أدلة من قال بالتحريم                                     |
| 147  | الترجيح                                                  |
| ١٨٨  | المطلب السادس: في الهر                                   |
| ۱۸۸  |                                                          |

الصفحة

الموضوع

الصفحة

الموضوع

| 721         | خِلاف الفقهاء في الجراد هل هو بري أو بحري                   |
|-------------|-------------------------------------------------------------|
| 4 2 4       | أدلة من قال انه بحري مع مناقشتها                            |
| 729         | ثمرة الخلاف                                                 |
| 40.         | الترجيح                                                     |
| 101         | حكم أكل الجراد                                              |
| 101         | الأدلة على إباحة الجراد                                     |
| 404         | خلاف الفقهاء في حكم أكل الجراد بدون ذكاة                    |
| 404         | أدلة المالكية مع مناقشتها                                   |
| 707         | أدلة الجمهور                                                |
| 404         | الترجيح                                                     |
| 405         | المبحث الثاني: في حكم أكل الدود                             |
| 400         | خلاف الفقهاء في حكم أكل الدود                               |
| 707         | الترجيح                                                     |
| Y0Y         | المبحث الثالث: في بقية الحشرات                              |
| Y0V         | خلاف الفقهاء في حكم أكل الحشرات                             |
| Y0 V        | أدلة المالكية على إباحة الحشرات ومناقشتها                   |
| Y.O.A       | أدلة الجمهور على تحريم الحشرات                              |
| 709         | الترجيع                                                     |
| 177         | لفصل السادس: فيها يحرم أو يكره من الحيوان المأكول لسبب عارض |
| <b>የ</b> ጊዮ | المبحث الأول: في الجلالة من الحيوان                         |
| 474         | تعريف الجلالة                                               |
| 377         | متى تعتبر جلالة وخلاف الفقهاء في ذلك                        |
| 77 2        | الترجيح                                                     |
| 778         | حكم أكل الجلالة                                             |
| 170         | دليل من قال بالإِباحة ومناقشته                              |
| 177         | أدلة من قال بالتحريم أو الكراهة                             |
| (77         | الترجيح                                                     |
| 777         | متى يزول عنها حكم الجلالة                                   |
| (17         | خلاف الفقهاء في مقدار الحبس للجلالة                         |

|     | . In                                                          |
|-----|---------------------------------------------------------------|
| ۱۸  | الترجيح                                                       |
| ۸۶  | الحكمة في النهي عن الجلالة                                    |
| ٧.  | المبحث الثاني: الإحرام بالحج والعمرة                          |
| ۲۲. | المبحث الثالث: وجود حيوان الصيد في نطاق الحرم المكي           |
| ۳   | خلاف الفقهاء في صيد حرم المدينة                               |
|     | دليل الحنفية ومناقشته                                         |
|     | أدلة الجمهور                                                  |
|     | الترجيح                                                       |
|     | المبحث الرابع: أخذ الطيور من أوكارها                          |
|     | الفصل السابع: في حيوان البحر                                  |
|     | المبحث الأول: فيها يعيش في البحر خاصة                         |
|     | المطلب الأول: في خلاف الفقهاء في حكم أكل ما يعيش في البحر     |
|     | خاصة                                                          |
|     | أدلة الحنفية ومناقشتها                                        |
|     | أدلة الجمهور                                                  |
|     | الترجيح                                                       |
|     | المطلب الثاني: في حكم ميتة الحيوان الذي لا يعيش إلا في البحر  |
|     | مصلب ملكي. في حكم ميتة الحيوان الذي لا يعيش إلا في البحر      |
|     |                                                               |
|     | دليل الحنفية على تحريم الطافي من السمك ومناقشته               |
|     | أدلة الجمهور                                                  |
|     | الترجيح                                                       |
|     | المبحث الثاني: فيها يعيش في البر والبحر                       |
|     | خلاف الفقهاء في حكم أكل ما يعيش في البر والبحر                |
|     | أدلة من قال بإباحة ما يعيش في البر والبحر بدون ذكاة ومناقشتها |
|     | أدلة الجمهور على اشتراط الذكاة لما يعيش في البر والبحر        |
|     | الترجيح                                                       |
|     | المبحث الثالث: في المحفوظ من حيوان البحر                      |
|     | أنواع المحفوظ من حيوان البحر                                  |
|     | أقوال فقهاء المذاهب في أنواع السمك المحفوظ                    |
|     | <u> </u>                                                      |

|             | دليل أبي يوسف ومحمد على نجاسة الانفحة المائعة دون الصلبة |
|-------------|----------------------------------------------------------|
| 447         | ومناقشته                                                 |
| 447         | أدلة الجمهور على نجاسة الانفحة إذا أخذت من ميتة          |
| 444         | الترجيح                                                  |
| 44.         | حكم أكل الجبن إن صنع من لبن حيوان غير مأكول              |
| 44.         | إن صنع الجبن من لبن حيوان مأكول فله ثلاث حالات           |
| ۳۳.         | حكم الحالة الأولى                                        |
| 441         | حكم الحالة الثانية                                       |
| 441         | حكم الحالة الثالثة                                       |
| 441         | موقف المسلم من المواد المحرمة في التغذية                 |
| 440         | <b>لفصل الرابع: في حكم أكل الطين والتراب</b>             |
| ٣٣٧         | خلاف الفقهاء في حكم أكل الطين                            |
| <b>7</b> 47 | أدلة من قال بالكراهة ومناقشتها                           |
| 447         | أدلة من قال بالتحريم                                     |
| 444         | الترجيح                                                  |
| 781         | لفصل الخامس: في حكم أكل المسكر والمخدر                   |
| 454         | المبحث الأول: في حكم أكل الحشيشة                         |
| 727         | أضرار الحشيش                                             |
| ٣٤٦         | الأدلة على تحريم الحشيش                                  |
| <b>729</b>  | المبحث الثاني: في الأفيون                                |
| <b>729</b>  | مركبات الأفيون                                           |
| 454         | حكم تناول الأفيون                                        |
| 401         | المبحث الثالث: في القات                                  |
| T01         | مركبات القات                                             |
| 401         | حكم تناول القات                                          |
| <b>401</b>  | أدلة من قال بالإباحة                                     |
| 404         | مناقشة أدلة من قال بالإباحة                              |
| <b>70</b> 7 | أضرار القات                                              |
| Wo £        | أدلة من قال بالتحريم                                     |

| 44.          | المبحث الثاني: في المنخنقة وَالموقوذة والمتردية والنطيحة وما أكل السبع |
|--------------|------------------------------------------------------------------------|
| ۳٩.          | تعريف المنخنقة                                                         |
| ۳٩.          | تعريف الموقوذة                                                         |
| 441          | تعريف المتردية                                                         |
| 441          | تعريف النطيحة                                                          |
| 497          | تعريف أكيلة السبع                                                      |
| 44 4         | الحكمة من تحريم هذه الأشياء                                            |
| 494          | خلاف العلماء في الاستثناء في قوله تعالى ﴿إلا ما ذكيتم﴾                 |
| 440          | الترجيح                                                                |
|              | خلاف الفقهاء في ضابط الحياة التي تعمل معها الذكاة في المنخنقة          |
| 490          | والموقوذة والمتردية والنطيحة وما أكل اُلسبع                            |
| ለ <b>ፆ</b> ች | الترجيح                                                                |
| 444          | الفصل الثاني: في حكم ما يخرج من الحيوان                                |
| ٤٠١          | المبحث الأول: في حكم الدم                                              |
| ٤٠١          | تعريف الدم                                                             |
| ٤٠١          | الأدلة على تحريم الدم                                                  |
| ٤٠٢          | حكمة تحريم الدم                                                        |
| ٤٠٤          | ما يباح من الدم                                                        |
| ٥٠٤          | قول ابن خزم فيها يباح من الدم                                          |
| ٤٠٧          | أدلة من قال بتحريم جميع الدماء                                         |
| ٤٠٩          | مناقشة أدلة من قال بتحريم جميع الدماء                                  |
| ٤١٠          | الترجيح                                                                |
| 113          | نقل الدم من شخص لآخر وحكم الشرع فيه                                    |
| 113          | أهم الحالات التي يمكن فيها نقل الدم                                    |
| 113          | توقف الحياة على الدم                                                   |
| 113          | أثر نقل الدم بالنسبة للمأخوذ منه                                       |
| 113          | حكم نقل الدم من شخص سليم إلى شخص مريض                                  |
| 213          | فتوى لجنة الفتوى بالجامع الأزهر في حكم نقل الدم                        |
| 610          | فتوى فضيلة الشيخ محمد عبد الوهاب بحيري في حكم نقل الدم                 |

| ٤١٨          | المبحث الثاني: في حكم ما انفصل من الحيوان بعد موته            |
|--------------|---------------------------------------------------------------|
| ٤١٨          | المطلب الأول: في حكم أكل البيض                                |
| ٤١٨          | خلاف الفقهاء في حكم أكل البيضة إذا خرجت من الطير بعد موته .   |
| 219          | أدلة أصحاب القول الأول ومناقشتها                              |
| ٤٢٠          | أدلة أصحاب القول الثاني                                       |
| ٤٧.          | الترجيح                                                       |
| 271          | المطلب الثاني: في اللبن                                       |
| 271          | حكم تناول اللبن إذا كان من غير المباح                         |
| 173          | حكم تناول اللبن إذا كان من مباح حي حال الحياة                 |
| 271          | حكم تناول اللبن إذا كان من ميتة مباح حال الحياة               |
| 277          | أدلة أبي حنيفة على إباحة لبن الميتة ومناقشتها                 |
| ٤٢٣          | أدلةالجمهور على نجاسة لبن الميتة                              |
| 373          | الترجيح                                                       |
| 240          | لفصل الثالث: في الأكل من المحرم عند الإضطرار                  |
| £YV          | المبحث الأول: في حقيقة الأضطرار                               |
| £ 4 V        | المطلب الأول: في تعريف الإضطرار                               |
| £ 4A         | أقوال العلماء في معنى الضرورة                                 |
| 244          | المطلب الثاني: في الأدلة الدالة على إباحة المحرم عند الإضطرار |
| £ 79         | الأدلة من القرآن                                              |
| ٤٣٢          | الأدلة من السنة                                               |
| £ 44 £       | المطلب الثالث: الحكمة من إباحة المحرم عند الاضطرار            |
| ٤٣٧          | المطلب الرابع: حكم تناول المحرم عند الإضطرار                  |
| ٤٣٧          | خلال الفقهاء في حكم تناول المحرم عند الإضطرار                 |
| <b>٤</b> ٣٨  | أدلة من قال بالإباحة ومناقشتها                                |
| £ <b>4</b> 4 | أدلة من قال بالوجوب                                           |
| ٤٤٠          | الترجيح                                                       |
| 111          | المبحث الثاني: في حد الضرورة                                  |
| £ \$ 1       | المطلب الأُول: في حد الضرورة المبيحة للمحرم                   |
|              |                                                               |

الصفحة

| £ £ Y | قول المالكية في حد الضرورة                                |
|-------|-----------------------------------------------------------|
| £ £ Y | قول الشافعية في حد الضرورة                                |
| 224   | قول الحنابلة في حد الضرورة                                |
| ٤٤٤   | الترجيح                                                   |
| ٤٤٤   | المطلب الثاني: في مقدار ما يباح للمضطر تناوله             |
| ٤٤٤   | مقدار ما يباح للمضطر تناوله من المحرم في الضرورة المستمرة |
| 250   | خلاف الفقهاء في إباحة الشبع للمضطر في المجاعة المؤقتة     |
| ٤٤٦   | أدلة من قال بجواز الشبع من الميتة للمضطر ومناقشتها        |
| ٤٤٧   | أدلة من قال يجوز للمضطّر ما يسد الرمق فقط                 |
| 229   | الترجيح                                                   |
| ٤٥٠   | المبحث الثالث: في تفصيل المحرمات التي تبيحها الضرورة      |
| ٤٥٠   | المطلب الأول: في الخمر                                    |
| ۲٥٤   | حكم شرب الخمر لازالة الغصة                                |
| 201   | حكم شرب الخمر للتداوي                                     |
|       | خلاف الفقهاء في حكم شرب الخمر لســد العطش والجــوع عند    |
| 204   | الضرورة                                                   |
| £oY   | أدلة من قال بعدم الجواز ومناقشتها                         |
| źoź   | أدلة من قال بالجواز                                       |
| £ 0 £ | الترجيح                                                   |
| ٤٥٤   | المطلب الثاني: طعام الغير                                 |
| ٥٥٤   | خلاف الفقهاء في ضمان مال الغير إذا أكل عند الضرورة        |
| 200   | أدلة المالكية على عدم الضمان ومناقشتها                    |
| ٤٥٦   | أدلة الجمهور على وجوب الضمان                              |
| ξoλ   | الترجيح                                                   |
| १०९   | المطلب الثالث: في أكل المضطر لحم الأدمي                   |
| १०५   | حكم أكل الأدمي المعصوم عند الضرورة                        |
| १०५   | خلاف الفقهاء في أكل المضطر من الأدمي الحي غير المعصوم     |
| 173   | أدلة من قال بالجواز ومناقشتها                             |
| ٤٦٢   | أدلة من قال بالتحريم                                      |

| 773        | الترجيح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٦٣        | خلافُ الفقهاء في أكل المضطر من الآدمي الميت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٤٦٣        | أدلة من قال بالجواز ومناقشتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٤٦٤        | أدلة من قال بالتحريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٥٦٥        | الترجيح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 277        | المبحث الرابع: في ترتيب المحرمات عند الاضطرار إليها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 277        | المطلب الأول: في خلاف الفقهاء في تقديم مال الغير على الميتة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>£7V</b> | أدلة من قال بتقديم الميتة مع مناقشتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٤٦٨        | أدلة من قال بتقديم مال الغير على الميتة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 473        | الترجيح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤٦٨        | المطلب الثاني: في خلاف الفقهاء في تقديم صيد المحرم على الميتة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٤٦٩        | أدلة من قال بتقديم الميتة على الصيد مع مناقشة هذه الأدلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٤٧٠        | أدلة من قال بتقديم الصيد على الميتة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤٧٠        | الترجيح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | المبحث الخامس: حكم العاصي بسفره إذا أداه سفره إلى أكل المحرمات عند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٤٧٢        | الإضطرار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٤٧٣        | أُدُلَة من قال بالجواز مع مناقشتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٤٧٥        | أدلة من قال بعدم الجواز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤٧٨.       | الترجيح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤٧٩        | لخاتمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٤٨٧        | لفهارس:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤٨٩        | ١ ــ فهرس الآيات القرآنية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 6 ۹ ع      | ٢ _ فهرس الأحاديث النبوية والأثار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٥٠٥        | ٣ _ فهرس الأعلام المعالم المعا |
| ٥١٧        | \$ فهرس الحيوانات والأطعمة فهرس الحيوانات والأطعمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۲۲ ه       | <ul> <li>فهرس المراجع والمصادر</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 170        | ٦ ـ فهرس الموضوعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

# تعٹ<sup>ری</sup>م

الحمد لله الذي سخر لنا ما في الأرض جميعاً وأسبغ علينا نعمه ظاهرة وباطنة وأحل لنا ما في الأرض من حيوان ونبات مما فيه نفع لنا، وحرم علينا ما كان فيه ضرر علينا.

والصلاة والسلام على سيدنا محمد الذي بين لنا أحكام الإسلام الذي هو رحمة مهداة لكافة الانام وعلى آله وأصحابه الطيبين الطاهرين الذين آمنوا به ونصروه وحملوا راية دينه القويم وعلى من دعا بدعوته إلى يوم الدين، وبعد:

فإنه لمن دواعي الفخر والاعتزاز أن نكون ممن يسهم في خدمة المكتبة الإسلامية بهذا البحث المتواضع خدمة للعلم وهذا فضل من الله وتوفيق لأنه كها ورد في الحديث الشريف «من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين»(١).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في صحيحه عن معاوية بن أبي سفيان، كتاب الخمس، باب قول الله تعالى: ﴿ فَأَنْ لِللَّهُ خَسِهِ ﴾، ج ٤ ص ٦٧.

ورواه في كتاب الاعتصام، باب قول النبي ﷺ: «لا تزال طائفة من أمني ظاهرين على الحق يقاتلون وهم أهل العلم»، ج ٩ ص ٨٢.

ورواه مسلم في صحيحه عن معاوية أيضاً في كتاب الامارة، باب قوله ﷺ: «لا تزال طائفة من أمتي على الحق لا يضرهم من خالفهم»، ج 7 ص ٥٤.

ورواه في كتاب الزكاة، باب النهي عن المسألة، ج ٣ ص ٨٥.

وقد سميت هذا البحث المتواضع به «أحكام الأطعمة في الشريعة الإسلامية» لنكشف به جانباً من جوانب هذه الشريعة الغراء ونقدم دليلاً واضحاً على أن الشريعة الإسلامية لم تغفل أي جانب من جوانب الحياة.

وقد كانت أهمية الموضوع وسبب اختياري له تتجلى فيها يلي:

- السلام ينبوع الحياة، يحتاج إليه الإنسان كما يحتاج إليه الحيوان وكما يحتاج إليه النبات وسائر الكائنات الحية. فالطعام عامل مشترك بين هذه الأشياء فبدونه لا تكون الحياة. ومن هنا كان سر تهافت الإنسان والحيوان على الطعام وسر بحث الإنسان عن الطعام منذ أن ظهر على الأرض إلى أن يزول من الوجود ومنذ أن يولد حتى يموت. لذا آثرت ببحثي لهذا الموضوع أن يكون الإنسان على بينة واضحة من أمر طعامه فلا يقدم إلا على المباح ويجتنب المحرم.
- ٢ أن هذا الموضوع له أهمية علمية كبيرة وتظهر هذه الأهمية في أن الموضوع بارز في الشريعة الإسلامية، أشار إليه القرآن وبين بعض أحكامه وكذلك السنة النبوية. ثم جاء الفقهاء فأسسوا على ما نص عليه القرآن والسنة أحكاماً تتعلق بهذا الموضوع متفقين في ذلك تارة ومختلفين أخرى، وهم في اتفاقهم واختلافهم يستندون إلى فقه ونظر سديد ورأي سائغ ولكن فيه مجال للترجيح فيها اختلفوا فيه على ضوء ما عرضوه من أدلة استندوا إليها فيها ذهبوا إليه، ولا شك أن في بيان ذلك كله مع جمع لشتات

ورواه ابن ماجه في مقدمة سننه عن أبي هريرة، باب فضل العلماء والحث على طلب
 العلم، ج ١ ص ٨٠.

ورواه الدارمي في سننه عن ابن عباس، كتاب الرقاق، باب من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين، ج ٢ ص ٢٩٧.

ورواه أحمدِ في مسنده عن ابن عباس، ج ١ ص ٣٠٦.

ورواه أيضاً عن أبي هريرة، ج ٢ ص ٢٣٤.

ورواه أيضاً عن معاوية بن أبي سفيان، ج٤ ص ٩٢، ٩٣، ٩٥، ٩٦، ٩٧، ٩٨. ٩٩، ١٠٠.

الموضوع وجزئياته بتنسيق وترتيب وتنظيم فائدة ظاهرة من الناحية العلمية للمعنيين بالفقه الإسلامي، ومن أجل ذلك كله اخترت هذا الموضوع.

س ان لإطابة المطعم أثراً طيباً على الإنسان في سلوكه وصفاء قلبه وسريرته وقبول دعائه. كما أن للمطعم الخبيث أثراً سيئاً على الإنسان أيضاً ويكفي أنه سبب في عدم قبول دعائه كما جاء في الحديث عنه على أنه قال: أيها الناس إن الله طيب لا يقبل إلا طيباً، وإن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين، فقال:

﴿ يَنَأَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُواْ صَالِحًا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلَيْهُ الْمُ

وقال: ﴿ يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَنتِ مَا رَزَقَنْكُمْ ﴾ (٧)،

ثم ذكر الرجل يطيل السفر أشعث أغبر يمد يديه إلى السياء: يا رب، يا رب، ومطعمه حرام، ومشربه حرام، وملبسه حرام، وغذي بالحرام، فأنى يستجاب لذلك(٣).

ووجه الاستدلال من الحديث أن مطعم هذا الرجل ومشربه وملبسه كانت سبباً في عدم قبول دعائه.

<sup>(</sup>١) الآية ٥١ من سورة المؤمنون.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٧٢ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه كتاب الزكاة، باب قبول الصدقة من الكسب الطيب وتربيتها، ج ٣ ص - ٨ = - Λ

ورواه الترمذي في سننه كتاب التفسير، باب تفسير سورة البقرة، ج ٥ ص ٢٢٠. ورواه الدارمي في سننه كتاب الرقاق، باب في أكل الطيب، ج ٢ ص ٣٠٠. ورواه الإمام أحمد في مسنده، ج ٢ ص ٣٢٨.

#### منهج البحث وتبويبه:

سيكون منهجنا في هذا البحث، إن شاء الله تعالى، مقارناً حسب المستطاع بين المذاهب الفقهية الآتية:

- ١ \_ المذهب الحنفي.
- ٢ ـ المذهب المالكي.
- ٣ ــ المذهب الشافعي.
  - ٤ \_ المذهب الحنبلي.

وقد أذكر بعض المذاهب الفقهية الأخرى في بعض موضوعات هذا البحث.

ثم أذكر دليل كل على ما ذهب إليه مع مناقشة أدلة القول المرجوح وإيراد الاعتراض على الدليل إن وجد، ثم الإجابة عليه إن احتاج إلى ذلك. وبعد ذلك يكون الترجيح مع بيان الأسباب التي حملتني على ترجيحه.

مع أنني حرصت كل الحرص على أن يكون أخذ قول أئمة المذاهب من كتبهم المعتبرة في مذهبهم. وأن يكون الترجيح حسب ما يعضده الدليل من الكتاب والسنة.

#### تبويب البحث:

لقد حرصت كثيراً على أن أجعل الأبحاث متسلسلة تسلسلاً منطقياً جيداً تترابط فيه ترابطاً وثيقاً ليسهل على القارىء تناول الموضوع من جميع جوانبه ويحيط بأبحاثه، فكان تبويبه بعد طول تأمل كالآتي:

يتكون موضوع البحث من مقدمة وأربعة أبواب وخاتمة.

أما المقدمة: فتتكون من المباحث الآتية:

المبحث الأول: في فضل الكسب والحث عليه.

المبحث الثاني: في فضل الكسب الحلال ومذمة الكسب الحرام.

المبحث الثالث: في بيان حاجة الإنسان إلى الطعام. المبحث الرابع: في أحكام أكل الطعام. المبحث الخامس: في آداب أكل الطعام.

وأما الباب الأول: ففي حقيقة الأطعمة وفيه فصلان:

الفصل الأول: في معنى الأطعمة وأقسامها ومصدر أحكامها، وفيه ماحث:

المبحث الأول: في تعريف الأطعمة وأقسامها، وفيه مطلبان:

المطلب الأول: في تعريف الأطعمة.

المطلب الثاني: في أقسام الأطعمة.

المبحث الثاني: في الأدلة العامة الدالة على إباحة الطيبات وتحريم الخبائث من الكتاب والسنة والإجماع.

المبحث الثالث: في بيان الأصل في المراد بالطيب والخبيث من الأطعمة.

المبحث الرابع: في خلاف الأمم في الأطعمة.

الفصل الثاني: في الأسباب العامة لتحريم الشيء وكراهته، وفيه ماحث:

المبحث الأول: في بيان هل الأصل في الأشياء الإباحة أو الحرمة. المبحث الثاني: في بيان أسباب تحريم بعض المأكولات.

الباب الثاني: في حكم الطعام من الحيوان، وفيه فصول:

الفصل الأول: في ذوات الحوافر، وفيه مباحث:

المبحث الأول: في الخيل والبغال، وفيه مطلبان:

المطلب الأول: في الخيل. المطلب الثانى: في البغال. المبحث الثانى: في الحمير، وفيه مطلبان:

المطلب الأول: في الحمار الأهلي. المطلب الثاني: في حمار الوحش.

الفصل الثانى: في السباع والطيور، وفيه مباحث:

المبحث الأول: في كل ذي ناب من السباع، وكل ذي مخلب من المبحث الأول. الطهر.

المبحث الثاني: في أشياء اختلف في تحريمها تبعاً للاختلاف فيها هي من السباع أم لا ، وفيه مطالب:

المطلب الأول: في الضبع.

المطلب الثانى: في الثعلب.

المطلب الثالث: في ابن أوي. أ

المطلب الرابع: في ابن عرس.

المطلب الخامس: في الدب.

المطلب السادس: في الهر.

المطلب السابع: في الوبر.

المطلب الثامن: في اليربوع.

المطلب التاسع: في الأرنب.

المبحث الثالث: فيها لا مخلب له من الطير.

الفصل الثالث: في المستأنس من الحيوان، وفيه مبحثان:

المبحث الأول: في المستأنس من بهيمة الأنعام.

المبحث الثاني: في المستأنس من الطيور.

الفصل الرابع: فيها قيل فيه إنه ممسوخ، وفيه مباحث:

المبحث الأول: في الضب.

المبحث الثاني: في القنفذ.

المبحث الثالث: في القرد.

المبحث الرابع: في الفيل.

المبحث الخامس: في الخنزير.

الفصل الخامس: في الحشرات، وفيه مباحث:

المبحث الأول: في الجراد.

المبحث الثانى: في حكم أكل الدود.

المحث الثالث: في بقية الحشرات.

الفصل السادس: فيها يحرم أو يكره من الحيوان المأكول لسبب عارض، وفيه مباحث:

المبحث الأول: في الجلالة من الحيوانات.

المبحث الثانى: الإحرام بالحج أو العمرة.

المبحث الثالث: في وجود حيوان الصيد في نطاق الحرم المكي.

المبحث الرابع: أخذ الطيور من أوكارها.

الفصل السابع: في حيوان البحر، وفيه مباحث:

المبحث الأول: فيها يعيش في البحر حاصة، وفيه مطالب:

المطلب الأول: في حكم أكل ما يعيش في البحر. المطلب الثاني: في حكم ميتة الحيوان الذي لا يعيش إلا في البحر.

المبحث الثاني: فيها يعيش في البر والبحر.

المبحث الثالث: في المحفوظ من حيوان البحر.

الباب الثالث: في حكم الطعام من غير الحيوان، وفيه فصول:

الفصل الأول: في حكم الجيلاتين الموجود في كثير من أنواع الأطعمة. الفصل الثاني: في حكم الأدهان في الأغذية.

الفصل الثالث: في الأجبان.

الفصل الرابع: في حكم أكل الطين والتراب.

الفصل الخامس: في حكم أكل المسكر والمخدر، وفيه مباحث:

المبحث الأول: في حكم أكل الحشيشة.

المبحث الثاني: في الأفيون.

المبحث الثالث: في القات.

الفصل السادس: في حكم أكل ما له رائحة كريهة.

الباب الرابع: في أمور متفرقة، وفيه فصول:

الفصل الأول: في الميتة والمنخنقة والموقوذة والمتردية والنطيحة وما أكل السبع، وفيه مبحثان

المبحث الأول: في الميتة.

المبحث الثاني: في المنخنقة والموقودة والمتردية والنطيحة وما أكل السبع.

الفصل الثاني: في حكم أكل ما يخرج من الحيوان، وفيه مبحثان:

المبحث الأول: في حكم الدم.

المبحث الثاني: في حكم ما انفصل من الحيوان بعد موته، وفيه مطلبان:

المطلب الأول: في حكم أكل البيض.

المطلب الثاني: في اللبن.

الفصل الثالث: في حكم الأكل من المحرم عند الاضطرار، وفيه مباحث:

المبحث الأول: في حقيقة الاضطرار، وفيه مطالب:

المطلب الأول: في تعريف الاضطرار.

المطلب الثاني: في الأدلة الدالة على الاضطرار.

المطلب الثالث: في الحكمة من إباحة المحرم عند الاضطرار.

المطلب الرابع: في حكم تناول المحرم عند الاضطرار.

المبحث الثاني: في حد الضرورة، وفيه مطلبان:

المطلب الأول: في حد الضرورة المبيحة للمحرم. المطلب الثاني: في مقدار ما يباح للمضطر تناوله.

المبحث الثالث: في تفصيل المحرمات التي تبيحها الضرورة، وفيه مطالب:

المطلب الأول: في الخمر.

المطلب الثاني: في طعام الغبر.

المطلب الثالث: في أكل المضطر لحم الأدمى.

المبحث الرابع: في ترتيب المحرمات عند الاضطرار إليها، وفيه مطالب:

المطلب الأول: في تقديم مال الغير على الميتة. المطلب الثاني: في تقديم صيد المحرم على الميتة.

المبحث الخامس: في حكم العاصي بسفره إذا أداه سفره إلى أكل المبحث الخامس: المحرمات عند الاضطرار.

أما الخاتمة: ففي خلاصة أهم ما ورد في هذا البحث.

\* \* \*

هذا هو منهجي في البحث وتبويبه، فإن وفقت فيه إلى الصواب فذلك من فضل الله وكرمه. وإن لم أوفق فيه إلى الصواب فحسبي أني كنت حريصاً عليه، والله نسأل أن يلهمنا الصواب، إنه نعم المولى ونعم النصير.

هذا ونعتذر للقارىء عما يحصل في هذا البحث من خطأ وزلة قلم بما قاله صاحب كشف الأسرار(١) عن أصول البزدوي(٢)، حيث قال: ثم إني وإن لم آل جهداً في تأليف هذا الكتاب وترتيبه، ولم أدخر جهداً في تسديده وتهذيبه، فلا بد من أن يقع فيه عثرة وزلل وأن يوجد فيه خطأ وخطل، فلا يتعجب الواقف عليه منه، فإن ذلك مما لا ينجو منه أحد ولا يستنكفه بشر.

وقد روى البويطي<sup>(٣)</sup> عن الشافعي<sup>(٤)</sup>، رحمه الله، أنه قال له: إني صنعت هذه الكتب فلم آل فيها الصواب، فلا بد أن يوجد فيها ما يخالف كتاب الله تعالى وسنة رسوله عليه السلام. قال الله تعالى:

# ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْتِلَاهُا كَثِيرًا ﴾ (٥)

(۱) هو عبد العزيز بن أحمد بن محمد علاء الدين البخاري. فقيه حنفي من علماء الأصول من أهل بخارى. له تصانيف منها شرح أصول البزدوي سماه كشف الأسرار وشرح المنتخب الحسامي للأخسيكثي. توفي سنة ٧٣٠هـ.

(الأعلام ج ٤ ص ١٣)

(٢) البزدوي: فخر الإسلام أبي الحسين على بن محمد بن حسين البزدوي. الفقيه صاحب الطريقة على مذهب أبي حنيفة. له تصانيف في الفقه والأصول. توفي يوم الخميس الخامس من رجب سنة إثنتين وثمانين وأربعمائة ودفن في سمرقند.

(طبقات الفقهاء ص ٨٥)

- (٣) البويطي: يوسف بن يحيى القرشي أبويعقوب البويطي المصري. الفقيه صاحب الإمام الشافعي حمل إلى بغداد في أيام المحنة وأريد على القول بخلق القرآن فامتنع عن الإجابة فحبس ببغداد حتى وفاته. له المختصر في الفقه اقتبسه من كلام الشافعي. توفي سنة ٢٣١هـ. (تاريخ بغداد ج ١٤ ص ٢٩٩)
- (٤) الشافعي: أبو عبد الله محمد بن ادريس بن العباس بن عثمان بن شفيع بن السائب بن عبد يزيد بن هشام بن المطلب بن عبد مناف القرشي المطلبي المكي. نزيل مصر ولد بغزة سنة ١٥٠هـ وحمل إلى مكة وهو ابن سنتين وإليه تنسب الشافعية. روى الحديث عن عمه محمد بن علي وأبي أسامة وسعيد بن سالم القداح وابن عيينة ومالك وابن علية وغيرهم. وروى عنه ابنه أبو عثمان محمد والإمام أحمد بن حنبل وأبو ثور وأبو عبيد القاسم والمزني وغيرهم. مات في آخر رجب سنة ٢٠٤هـ.

(طبقات الحفاظ ص ۱۵۳)

(٥) الآية ٨٦ من سورة النساء.

فها وجدتم فيها مما يخالف كتاب الله وسنة رسوله، فإني راجع إلى كتاب الله وسنة رسوله.

وقال المزني<sup>(۱)</sup>: قرأت كتاب الرسالة على الشافعي ثمانين مرة، فها من مرة إلا وكان يقف على خطأ، فقال الشافعي: هيه، أبي الله أن يكون كتاباً . صحيحاً غير كتابه (۲).

وما أجمل تلك العبارة المأثورة عن عماد الدين الأصفهاني (٣) في بعض ما كتب، حيث قال: إني رأيت أنه لا يكتب إنسان كتاباً في يومه إلا قال في غده: لوغير هذا لكان أحسن، ولوزيد كذا لكان يستحسن، ولوقدم هذا لكان أفضل، ولو ترك هذا لكان أجمل. وهذا من أعظم العبر وهو دليل على استيلاء النقص على جملة البشر(٤).

وفي الختام أسأل الله تعالى أن يجعل عملنا خالصاً لوجهه الكريم، وأن يرزقنا العلم النافع المتبوع بالعمل الصالح، وأن يهدينا سواء السبيل، فهو نعم المولى ونعم النصير ولا حول ولا قوة إلا به. وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

دكتور/ عبد الله بن محمد الطريقي ص.ب. ٤٠٦٦٤ الرياض ١١٥١١

<sup>(</sup>۱) المزني: أبو إبراهيم إسماعيل بن يحيى المزني الشافعي صاحب الإمام الشافعي من أهل مصر، كان زاهداً عالماً مجتهداً قوي الحجة. من كتبه الجامع الكبير والجامع الصغير والمختصر والترغيب في العلم.

<sup>(</sup>تهذيب الأسهاء واللغات ج ٢ ص ٢٨٥؛ الأعلام ج ١ ص ٣٢٩)

<sup>(</sup>٢) كشف الأسرار عن أصول البزدوي، ج ١ ص ٤.

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن محمد صفي الدين بن نفيس الدين حامد بن ألَـه أبوعبد الله عماد الدين الأصبهاني. مؤرخ عالم بالأدب من أكابر الكتاب ولد في أصبهان سنة ١٩هـ وقدم بغداد فتأدب وتفقه. له الكثير من المؤلفات في الأدب والشعر. توفي سنة ١٩هـ.

<sup>(</sup>الأعلام ج ٧ ص ٢٦)

<sup>(</sup>٤) الفقه الإسلامي لمحمد يوسف موسى، ص ٤.



### المقدمة

تشتمل المقدمة على المباحث الآتية:

المبحث الأول: في فضل الكسب والحث عليه.

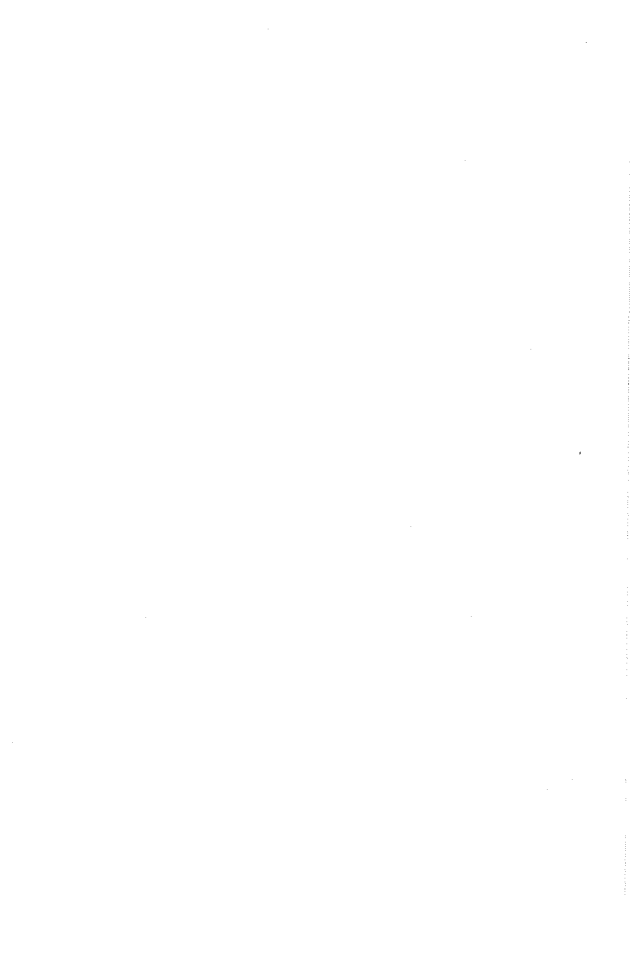
المبحث الثاني: في فضل الكسب الحلال ومذمة

الكسب الحرام.

المبحث الثالث: في بيان حاجة الإنسان إلى الطعام.

المبحث الرابع: في أحكام أكل الطعام.

المبحث الخامس: في آداب أكل الطعام.



#### المقدمة

وتشتمل على المباحث الآتية:

## البحث الأول ني نظل الكب والحث عليه

النصوص الشرعية من الكتاب والسنة التي تدل على فضل التكسب وطلب المعيشة كثيرة.

فمن الأدلة على ذلك من القرآن ما يأتي:

(أ) قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلنَّهَارَ مَعَاشًا ﴾(١).

أي وقتاً لطلب المعيشة وهذا في معرض الامتنان.

(ب) وقال تعالى: ﴿ لَبْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَبْتَغُواْ فَضَلَا مِن رَبِّكُمْ ﴾ (٧). وقال تعالى: ﴿ لَبْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَبْتَغُواْ فَضَلَا مِن رَبِّكُمْ ﴾ (٧). ونفي الجناح أي الأثم دليل على إباحة طلب الرزق والتجارة.

<sup>(</sup>١) الآية ١١ من سورة النبأ.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٩٨ من سورة البقرة.

(ج) وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ مَكَّنَّكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشَ قَلِيــلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴾(١).

فجعل تعالى طلب المعيشة نعمة وطلب الشكر عليها.

(د) وقال تعالى: ﴿ وَءَا نَعُرُونَ يَضْرِبُونَ فِي ٱلْأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضْلِ اللَّهُ ﴾ (٧).

والمقصود بالضرب في الأرض طلب التجارة بالأسفار.

(هـ) وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَآنَتَشِرُواْ فِي ٓ ٱلْأَرْضِ وَٱبْتَغُواْ مِن فَضَّلِ ٱللَّه ﴾(٣).

والأمر بعد الحظر يفيد الإِباحة كما هو مقرر في الأصول.

ومن الأدلة الدالة على ذلك من السنة ما يأتى:

(أ) قوله ﷺ: «من الذنوب ذنوب لا يكفرها إلا الهم في طلب المعيشة»('').

(ب) وقال ﷺ: «التاجر الصدوق الأمين مع النبين والصديقين والشهداء»(°).

<sup>(</sup>١) الآية ١٠ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٠ من سورة المزمل.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٠ من سورة الجمعة.

<sup>(</sup>٤) قال عبد الرحيم بن الحسين العراقي في حاشيته على إحياء علوم الدين أخرج هذا الحديث الطبراني في الأوسط وأبو نعيم في الحلية والخطيب في التلخيص المتشابه من حديث أبي هريرة بإسناد ضعيف ١.هـ. إحياء علوم الدين، ج٢ ص ٣٢.

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي في كتاب البيوع باب ما جاء في التجار وتسمية النبي ﷺ إياهم، ج٣ ص ٢٠٠٠. قال الترمذي هذا حديث حسن لا نعرفه إلا من هذا الوجه من حديث الثوري عن أبي حمزة ١.هـ.

- (ج) وقال ﷺ: «من طلب الدنيا حلالًا استعفافاً عن المسألة وسعياً على أهله وتعطفاً على جاره بعثه الله يوم القيامة ووجهه مثل القمر ليلة البدر. ومن طلبها حلالًا متكاثراً لها مفاخراً لقي الله وهو عليه غضبان»(١).
- (د) وقال عليه الصلاة والسلام: «حير الكسب كسب يد العامل إذا  $(x^{(1)})$
- (هـ) وقال ﷺ: «والذي نفسي بيده لأن يأخذ أحدكم حبله فيحتطب على ظهره خير له من أن يأتي رجلًا فيسأله أعطاه أو منعه»(")
- (و) وعن أنس<sup>(1)</sup> بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله على الله على: «ما من مسلم يغرس غرساً أو يزرع زرعاً فيأكل منه طير أو إنسان أو بهيمة إلا كان له مه صدقة» (٥).

<sup>(</sup>١) رواه أبو نعيم في الحلية وقال: غريب من حديث مكحول لا أعلم له راوياً عنه إلا الحجاج حلية الأولياء وطبقات الأصفياء لأبي نعيم الأصفهاني في ج ٨ ص ٢١٥ وج ٣ ص ١١٠.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في مسنده واللفظ له، ج ٢ ص ٣٣٤ وص ٣٥٧.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في كتاب الزكاة باب الاستعفاف عن المسألة، ج ٢ ص ١٠٤. ورواه ابن ماجه في كتاب الزكاة باب كراهية المسألة، ج ١ ص ٥٨٥. ورواه أحمد في مسنده، ج ١ ص ١٦٧.

<sup>(</sup>٤) هو أنس بن مالك بن النضر بن ضمضم النجاري الخزرجي الأنصاري أبو ثمامة أو أبو همزة. صاحب رسول الله ﷺ وخادمه وأحد المكثرين من رواية الأحاديث، روى عنه رجال الحديث ٢٢٨٦ حديثاً. ولد بالمدينة وأسلم صغيراً وخدم النبي ﷺ إلى أن قبض ثم رحل إلى دمشق ومنها إلى البصرة فمات فيها سنة ٩٣هـ وهو آخر من مات بالبصرة من الصحابة، رضي الله

<sup>(</sup>الإصابة في تمييز الصحابة ج ١ ص ٧١؛ الأعلام ج ٢ ص ٢٤)

<sup>(°)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب المزارعة باب فضل الزرع والغرس إذا أكل منه، ج٣ ص ٩٠.

ورواه مسلم في صحيحه كتاب البيوع باب فضل الغرس والزرع، ج ٥ ص ٢٨. ورواه الترمذي في سننه وصححه كتاب الأحكام باب ما جاء في فضل العرس، ج ٣ ص ٦٥٧.

- (ز) وعن جابر (۱) رضي الله عنه أن النبي على دخل على أم مبشر الأنصارية (۲) في نخل لها فقال لها النبي على: «من غرس هذا النخل أمسلم أم كافر فقالت بل مسلم فقال لا يغرس مسلم غرساً ولا يزرع زرعاً فيأكل منه إنسان ولا دابة ولا شيء إلا كانت له صدقة (۳).
- (ح) وعن المقدام (٤) رضي الله عنه عن رسول الله على قال: «ما أكل أحد طعاماً قط خيراً من أن يأكل من عمل يده وإن نبي الله داود عليه السلام كان يأكل من عمل يده»(٥).

(الإصابة في تمييز الصحابة ج ١ ص ٢٢٣؛ صفة الصفوة ج ١ ص ٦٤٨؛ الأعلام ج ٢ ص ١٠٤)

(أسد الغابة في معرفة الصحابة ج ٥ ص ٦١٦)

(٣) رواه مسلم في كتاب البيوع باب فضل الغرس والزرع، ج ٥ ص ٢٧ \_ ٢٨.

(الأعلام ج ٧ ص ٢٨٢؛ البداية والنهاية ج ٩ ص ٧٣)

(٥) رواه البخاري في كتاب البيوع باب كسب الرجل وعمل يده، ج ٣ ص ٥٠.

<sup>(</sup>۱) جابر بن عبد الله بن عمرو بن حرام الخزرجي الأنصاري السلمي أبو عبد الله. من المكثرين في الرواية عن النبي ﷺ، وروى عنه جماعة من الصحابة له ولأبيه صحبة غزا تسع عشرة غزوة، وكانت له في آخر أيامه حلقة في المسجد النبوي يؤخذ عنه العلم. روى له البخاري ومسلم ١٥٤٠ حديثاً. شهد العقبة مع السبعين وكان أصغرهم وأراد شهود بدرفَخَلَفه أبوه على أخواته وخلفه أيضاً يوم أحد. ثم شهد ما بعدها من الغزوات. توفي في المدينة سنة ٧٨هـ.

أم مبشر الأنصارية بنت البراء بن معرور. قيل إنها زوج زيد بن حارثة وقيل غيرها. روى عنها جابر بن عبد الله وغيره روت عن رسول الله ﷺ أحاديث.

<sup>(</sup>٤) المقدام بن معديكرببن عمرو بن يزيدبن معديكرب بن سيار أبو كريمة الكندي. صحابي قدم في صباه من اليمن مع وفد كندة على النبي على وكانوا ثمانين راكباً، وسكن الشام بعد ذلك ومات بحمص وهو ابن ٩١ سنة. له أربعون حديثاً انفرد البخاري منها بحديث. روى عنه الشعبي وعده ابن سعد في الطبقة الرابعة من أهل الشام. توفي سنة ٨٧هـ قاله محمد بن سعد والفلاس وأبو عبيدة وقال غيرهم توفي بعد التسعين. والله أعلم.

(ط) وعن عائشة (١) رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ: ان أطيب ما أكلتم من كسبكم وان أولادكم من كسبكم (٢).

والأدلة على فضل التكسب وطلب الرزق كثيرة نكتفي بهذا القدر منها والله سبحانه وتعالى لما خلق الخلق هيأ لهم سبل الرزق وأسبابه وأمرهم بطلبه لأن السهاء لا تمطر ذهباً ولا فضة. فالطيور من أصغر مخلوقات الله سبحانه لم تستقر في أوكارها حتى يأتيها رزقها فقد ورد في الحديث عنه على أنه قال: «لو أنكم تتوكلون على الله حق توكله لرزقكم كها يرزق الطير تغدو خماصا(٣) وتروح بطانا»(١٠).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) عائشة بنت أبي بكر الصديق عبد الله بن عثمان بن قريش. أم المؤمنين زوج رسول الله على تزوجها في شوال سنة عشر من النبوة قبل الهجرة بثلاث سنين وهي ابنة ست سنين، ودخل بها في شوال وهي ابنة تسع سنين. كانت تكنى بأم عبد الله أفقه نساء المسلمين وأعلمهن بالدين من أكثر نساء النبي على رواية للحديث. كان فقهاء الصحابة يرجعون إليها في كثير من المسائل. روي عنها ۲۲۱۰ أحاديث، توفيت سنة سبع وخمسين من الهجرة، رضي الله عنها. (طبقات ابن سعد ج ۸ ص ٥٥٠ طبقات الحفاظ ص ٨٠ الأعلام ج ٣ ص ٢٤٠)

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجه في سننه واللفظ له كتاب التجارات باب ما للرجل من مال ولده، ج ٢ ص ٧٦٨.

ورواه الإمام أحمد في مسنده، ج٦ صن ٣١.

<sup>(</sup>٣) خماص: جمع خمصانة ومعناه الجائع الضامِر البطن. أنظر لسان العرب مادة «خمص»، ج ٨ ص ٢٩٥.

ومعنى بطانا: مليثة البطون. انظر لسان العرب مادة «بطن»، ج ١٦ ص ١٩٧.

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي في سننه كتاب الزهد باب في التوكل على الله، ج ٤ ص ٧٧٥.

ورواه ابن ماجه في سننه كتاب الزهد باب التوكل واليقين، ج ٢ ص ١٣٩٤. ورواه الإمام أحمد في مسنده واللفظ له، ج ١ ص ٣٠.

#### البعث الثاني

## في فضل الكسب الهلال ومذمة الكسب المرام

لا شك أن للكسب الطيب أثراً في إقامة الجسم وتهيئته للعبادة التي من أجلها خلق هذا الإنسان كها أن للكسب الخبيث أثره السيء في ذلك أيضاً. ومن الأدلة الدالة على ذلك من القرآن ما يأتى:

(أ) قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلْرُسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِبَاتِ وَآعُمَلُواْ صَالِحًا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ (١).

أمر تعالى بالأكل من الطيبات قبل العمل.

(ب) وقال تعالى: ﴿ كُلُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَارَزَقْنَاكُمْ وَلَا تَطْغَواْ فِيهِ فَيَصِلَّ عَلَيْهُ عَضَبَى فَقَدْ هَوَىٰ ﴾(٢).

قال القرطبي (٣): المعنى كلوا من لذيذ الرزق وقيل من حلاله إذ لا صنع فيه لأدمى فتدخله شبهه.

<sup>(</sup>١) الآية ٥١ من سورة المؤمنون.

<sup>(</sup>۲) الآية ۸۱ من سورة طه.

<sup>(</sup>٣) محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فَرْح الأنصاري الخزرجي الأندلسي المالكي أبو عبد الله القرطبي. كان من العباد الصالحين والعلماء العارفين، رحل إلى الشرق واستقر بمدينة ابن خصيب في شمال أسيوط بمصر وتوفي فيها. له كتاب التفسير الجامع لأحكام القرآن وهو من أجل التفاسير وأعظمها نفعاً، وله قمع الحرص بالزهد والقناعة؛ والأسنى في شرح أسماء الله =

ولا تَطغَوْا فيه: أي لا تحملنكم السعة والعافية أن تعصوا لأن الطغيان النجاوز إلى ما لا يجوز.

وقيل المعنى: لا تكفروا النعمة ولا تنسوا شكر النعم ولا شكر المنعم بها عليكم» ١/هـ(١).

(ج) وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَكْتِ مَا رَزَقْنَكُمْ وَ ﴿ وَقَالَ تَعَالَى اللَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ (٢).

أمر تعالى بالأكل من الطيبات التي أنعم الله بها علينا وأمرنا بالشكر عليها.

(د) وقال تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ أَمُواْكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَطِلِ وَتُدْلُواْ بِهَ إِلَى اللَّهِ اللَّهُ اللّ

المعنى: لا يأكل بعضكم مال بعض بغير حق. فيدخل في هذا القمار والخداع والمغصوب وجحد الحقوق وما لا تطيب به نفس مالكه. أو حرمته الشريعة وإن طابت به نفس مالكه كمهر البغى وحلوان الكاهن وأثمان الخمور والخنازير وغير ذلك (٤).

الحسنى؛ والتذكار في أفضل الأذكار؛ والتذكرة بأحوال الموتى وأحوال الآخرة. وكان ورعاً
 متعبداً طارحاً للتكلف. وكانت وفاته في ليلة الإثنين التاسع من شوال سنة إحدى وسبعين
 وستمائة.

<sup>(</sup>طبقات المفسرين ج ٢ ص ٦٥، ٦٦؛ الأعلام نج ٥ ص ٣٢٢)

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ج ١١ ص ٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٧٢ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٨٨ من سورة البقرة.

تفسیر القرطبی، ج  $\Upsilon$  ص  $\Upsilon$  ص  $\Upsilon$ .

(هـ) وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُو ٰلَ ٱلْيَتَكَمَىٰ ظُلَمًا إِنَّكَ يَأْكُلُونَ أَمُو ٰلَ ٱلْيَتَكَمَىٰ ظُلَمًا إِنَّكَ يَأْكُلُونَ فَيُعُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيرًا ﴾ (١).

قال القرطبي: روي أن هذه الآية نزلت في رجل من غطفان يقال له مرثد بن زيد (٢) وَلِيَ مال ابن أخيه وهو يتيم صغير فأكله فأنزل الله تعالى فيه هذه الآية قاله مقاتل بن حيان (٣). ولهذا قال الجمهور: ان المراد الأوصياء الذين يأكلون ما لم يبح لهم من مال اليتيم» 1/هـ(٤).

(و) وقال تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَذَرُواْ مَا بَقِيَ مِنَ ٱلرِّبَوَاْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ يَكَ أَلَهُ وَلَا تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرْبِ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَوَ إِن اللَّهُ مَّ مُنْ اللَّهِ وَرَسُولِهِ عَوَ إِن اللَّهُ مَا كُنتُم فَلَكُم أَنْ أَلْلُهُ وَنَ وَلا تُظْلِمُونَ وَلا تُظْلِمُونَ ﴾ (٥).

أمر الله المؤمنين بترك الربا ثم جعل آكله مؤذناً بمحاربة الله ورسوله وفي الآية الأخرى وهي قوله:

﴿ وَمَنْ عَادَ فَأُوْلَيْكِ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ (٢) جعل الله آكل الربا من أصحاب النار.

(طبقات المفسرين ج ٢ ص ٣٣٠)

<sup>(</sup>١) الآية ١٠ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٢) لم أعثر له على ترجمة.

<sup>(</sup>٣) مقاتل بن حيان مولى لبكر بن وائل بن ربيعة. كان يسكن بلخ يكنى أبا بسطام الخزاز يروي عن مجاهد وعروة والضحاك ويروي عنه ابن مرثد وإبراهيم بن أدهم وابن المبارك، وهو صدوق فاضل مات قبيل الخمسين ومائة بأرض الهند. خرج له الجماعة إلا البخاري وله تفسير.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي، ج ٥ ص ٥٣.

 <sup>(</sup>a) الأيتان ۲۷۸ – ۲۷۹ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٦) الآية ٧٧٥ من سورة البقرة.

## ومن الأدلة الدالة على ذلك من السنة ما يأتي:

- (أ) عن أبي هريرة (١) رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «أيها الناس إن الله طيب لا يقبل إلا طيباً وإن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين فقال: ﴿ يَأَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوْا مِنَ آلطّيّبَتِ وَآعْمَلُوْا صَلِحاً إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ (٢)، وقال: ﴿ يَأَيُّها آلَّذِينَ ءَامَنُوا كُلُوْا مِن طَيبَتِ مَا رَزَقْنَكُم ﴾ (٣)، ثم ذكر الرجل يطيل السفر أشعث أغبر يمد يديه إلى السماء يا رب يا رب ومطعمه حرام ومشربه حرام وملبسه حرام وغذي بالحرام فانى يستجاب لذلك (٤).
- (ب) وعنه على أنه قال: «إن أول ما ينتن من الإنسان بطنه فمن استطاع أن لا يأكل إلا طيباً فليفعل» (٥٠).
- (ج) وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال أتدرون من المفلس

<sup>(</sup>۱) عبد الرحمن بن صخر الدوسي الملقب بأبي هريرة. صحابي جليل كان من أكثر الصحابة حفظًا للحديث ورواية له، نشأ يتبيًا ضعيفًا في الجاهلية وقدم المدينة ورسول الله ﷺ بخيبر فأسلم سنة ٧هـ ولزم صحبة النبي ﷺ فروى عنه ٧٣٤ه حديثًا نقلها عن أبي هريرة أكثر من ٨٠٠ رجل بين صحابي وتابعي، وولي إمرة المدينة مدة واستعله عمر على البحرين مدة. وقد دعا له الرسول ﷺ بالحفظ فَصَارَ بحفظ كل ما يسمعه منه. توفي بالمدينة سنة ٥٩ على الراجع.

<sup>(</sup>الإصابة في تمييز الصحابة ج ٧ ص ١٩٩؛ الأعلام ج ٣ ص ٣٠٨)

<sup>(</sup>٢) الآية ٥١ من سورة المؤمنون.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٧٢ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم في صحيحه كتاب الركاة باب قبول الصدقة من الكسب الطيب وتربيتها، ج ٣ ص ٥٥  $\sim 1.0$ 

ورواه الترمذي في سننه كتاب التفسير باب تفسير سورة البقرة، ج ٥ ص ٢٢٠. ورواه الدارمي في سننه كتاب الرقائق باب في أكل الطيب، ج ٢ ص ٣٠٠. ورواه الإمام أحمد في مسنده، ج ٢ ص ٣٢٨.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري في صحيحه كتاب الأحكام باب من شاق شاق الله عليه، ج ٩ ص ٥٣.

قالوا: المفلس فينا من لا درهم له ولا متاع فقال: ان المفلس من أمتي من يأتي يوم القيامة بصلاة وصيام وزكاة ويأتي قد شتم هذا وقذف هذا وأكل مال هذا وسفك دم هذا وضرب هذا فيعطى هذا من حسناته وهذا من حسناته فإن فنيت حسناته قبل أن يقضى ما عليه أخذ من خطاياهم فطرحت عليه ثم طرح في النار»(١).

- (د) قوله ﷺ: «فإن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا...» الحديث متفق عليه واللفظ لمسلم (٢٠).
- (هـ) وعن كعب بن عجره (٣) قال: «قال لي رسول الله ﷺ يا كعب بن عجره انه لا يربو لحم نبت من سحت إلا كانت النار أولى به (١٠).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في صحيحه كتاب البر باب تحريم الظلم ج  $\Lambda$  ص  $\Lambda$  .

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري في صحيحه كتاب العلم باب ليبلغ العلم الشاهد الغائب، ج ١ ص ٢٧.
 ورواه البخاري أيضاً في صحيحه كتاب الأضاحي باب من قال الأضحى يوم النحر،
 ج ٧ ص ٨٧.

ورواه مسلم في صحيحه كتاب القسامة باب تغليظ تحريم الدماء والأعراض والأموال، ج ٥ ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) كعب بن عجرة بن أمية بن عدي البلوي حليف الأنصار صحابي يكنى أبا محمد شهد المشاهد كلها وفيه نزلت الآية: ﴿ففدية من صيام أو صدقة أو نسك﴾. وسكن الكوفة وتوفي بالمدينة عن نحو ٧٥ سنة. له ٤٧ حديثاً.

<sup>(</sup>الأعلام ج ٥ ص ٢٢٧)

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي في سننه أبواب الصلاة باب ما ذكر في فضل الصلاة، ج ٢ ص ٥١٣. وقال الترمذي «هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه لا نعرفه إلا من حديث عبيد الله بن موسى» ١. هـ.

ورواه الدارمي في سننه كتاب الرقائق باب في أكل السحت، ج ٢ ص ٣١٨ عن جابر بن عبد الله بلفظ «انه لن يدخل الجنة لحم نبت من سحت».

(و) وعن النعمان بن بشير (۱) رضي الله عنه قال سمعت رسول الله ﷺ يقول وأهوى النعمان بإصبعيه إلى أذنيه وإن الحلال بين وإن الحرام بين وبينها مشتبهات لا يعلمهن كثير من الناس فمن اتقى الشبهات استبرأ لدينه وعرضه ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام كالراعي يرعى حول الحمى يوشك أن يرتع فيه الا وان لكل ملك حمى الا وان حمى الله عارمه الا وان في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله الا وهي القلب» متفق عليه واللفظ لمسلم (۲).

ففي هذه الأحاديث دلالة واضحة على فضيلة الكسب الطيب وبه يقبل الله العمل ويستجيب الدعوة وهو الغذاء النافع لأكله في دينه وبدنه. بخلاف الكسب الحرام فهو نقمة على آكله في الدين والدنيا.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) النعمان بن بشير بن سعد بن ثعلبة الخزرجي الأنصاري أبو عبد الله. أمير خطيب شاعر، من أجلاء الصحابة من أهل المدينة له ١٢٤ حديثاً. نزل الشام وشهد صفين مع معاوية، وولي القضاء بدمشق بعد فضالة بن عبيد سنة ٥٩هـ، وولي اليمن لمعاوية ثم استعمله على الكوفة تسعة أشهر وعزله وولاه حمص واستمر فيها إلى أن مات يزيد بن معاوية. وهو أول مولود ولد في الأنصار بعد الهجرة، قال سماك بن حرب: كان من أخطب من سمعت، له ديوان شعر. قيل إنه قتل في موقعة مرج راهط سنة ٥٦هـ (الأعلام ج ٨ ص ٣٦).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب الإيمان باب فضل من استبرأ لدينه، ج ١ ص ١٦، ورواه أيضاً في كتاب البيوع باب الحلال بين والحرام بين وبينها مشتبهات، ج ٣ ص ٤٦. ورواه مسلم في كتاب المساقاة باب أخذ الحلال وترك الشبهات، ج ٥ ص ٥٠.

#### البحث الثالث

#### في بيان هاجة الانسان إلى الطعام

ما من مخلوق إلا وهو بحاجة إلى الطعام يأكله ويتغذى منه لأن الطعام للإنسان كالوقود للمحرك والله سبحانه وتعالى لما خلق الإنسان أودع له خيرات كثيرة داخل الأرض أمره بعمارتها واستخراج خيراتها لحاجته إليها.

والإنسان لما كان مأموراً بعبادة الله وحده وكانت هذه العبادة لا تحصل إلا بالطعام الذي يقوي الجسم وينميه أمر بالأكل للتقوي على العبادة.

قال الغزالي (١) في إحياء علوم الدين: إن مقصود ذوي الألباب لقاء الله تعالى في دار الثواب ولا طريق إلى الوصول للقاء الله إلا بالعلم والعمل ولا تمكن المواظبة عليها إلا بسلامة البدن ولا تصفو سلامة البدن إلا بالأطعمة والأقوات والتناول منها بقدر الحاجة على تكرر الأوقات فمن هذا الوجه قال بعض السلف الصالحين أن الأكل من الدين وعليه نبه رب العالمين بقوله وهو أصدق القائلين:

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن محمد بن محمد الغزالي الطوسي أبو حامد حجة الإسلام فيلسوف متصوف. له نحو مائتي مصنف مولده ووفاته في الطابران ــ قصبة طوس بخراسان ــ رحل إلى نيسابور ثم إلى بغداد فالحجاز فبلاد الشام فمصر وعاد إلى بلدته. من كتبه إحياء علوم الدين أربع مجلدات والمستصفى في أصول الفقه؛ وكذلك شفاء العليل في أصول الفقه والمنخول من علم الأصول والوجيز في فروع الشافعية وياقوت التأويل في تفسير التنزيل، قبل إنه في أربعين مجلداً وأسرار الحج والإملاء عن إشكالات الاحياء وفيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة؛ وعقيدة أهل السنة، وغيرها كثير. وله كتب بالفارسية. كان مولده سنة ٥٠٥هـ ووفاته سنة ٥٠٥هـ (الأعلام ح ٧ ص ٢٧)

# ﴿ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِّبَاتِ وَأَعْمَلُواْ صَالِحًا ﴾ (١).

فمن يقدم على الأكل ليستعين به على العلم والعمل ويقوى به على التقوى فلا ينبغي أن يترك نفسه مهملًا سدى يسترسل في الأكل استرسال البهائم في المرعى فإن ما هو طريق إلى الدين ووسيلة إليه ينبغي أن تظهر أنوار الدين عليه. ١. هـ(٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الآية ٥١ من سورة المؤمنون.

<sup>(</sup>٢) إحياء علوم الدين، ٢ ص ٢.

#### البحث الرابع

## في أحكام أكل الطعام

جاء في الفتاوي الهندية أن الأكل على مراتب فمنه ما هو:

- (أ) فرض: وهو ما يندفع به الهلاك فإن ترك الأكل والشرب حتى هلك فقد عصى.
- (ب) ومأجور عليه: وهو ما زاد عليه ليتمكن من الصلاة قائبًا ويسهل عليه الصوم.
- (ج) ومباح: وهو ما زاد على ذلك إلى الشبع لتزداد قوة البدن ولا أجر فيه ولا وزر ويحاسب عليه حساباً يسيراً إن كان من حل.
- (د) وحرام: وهو الأكل فوق الشبع (١) إلا إذا قصد به التقوي على صوم الغد أو لئلا يستحى الضيف فلا بأس بأكله فوق الشبع.

ولا تجوز الرياضة بتقليل الأكل حتى يضعف عن أداء الفرائض فأما تجويع النفس على وجه لا يعجز عن أداء العبادات فهو مباح وفيه رياضة للنفس وبه يصير الطعام مشتهى بخلاف الأول فإنه إهلاك للنفس(٢).

<sup>(</sup>١) في تحريم الأكل فوق الشبع نظر والأولى القول بكراهيته فقط إلا إذا حصل الضرر الظاهر منه . - فيكون محرماً لكونه مضراً لا لزيادته على الشبع.

<sup>(</sup>۲) الفتاوی الهندیة، ج o ص ۲۹٦.

قال السيوطي (١): قال بعضهم المراتب خمسة:

ضرورة ــ وحاجة ــ ومنفعة ــ وزينة ــ وفضول.

فالضرورة: بلوغه حداً إن لم يتناول الممنوع هلك أو قارب وهذا يبيح تناول الحرام.

والحاجة: كالجاثع الذي لولم يجد ما يأكله لم يهلك غير أنه يكون في جهد ومشقة وهذا لا يبيح الحرام.

والمنفعة: كالذي يشتهي خبز البر ولحم الغنم والطعام الدسم.

والزينة: كالمشتهي الحلوى والسكر والثوب المنسوج من حرير وكتان.

والفضول: كالتوسع بأكل الحرام والشبهة (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد بن سابق الدين الخضيري السيوطي جلال الدين إمام حافظ مؤرخ أديب. له نحو ٢٠٠ مصنف، ولد في أول ليلة من رجب سنة ١٤٩هه، ونشأ يتبيًا فحفظ القرآن والعمدة والمنهاج الفرعي وبعض الأصلي وألفية النحو. مات والده وعمره خمس سنوات فنشأ في القاهرة يتبيًا ولما بلغ أربعين سنة اعتزل الناس وخلا بنفسه في روضة المقياس على النيل فألف أكثر كتبه، وكان الأغنياء والأمراء يزورونه ويعرضون عليه الأموال والهدايا فيردها. من كتبه الإتقان في علوم القرآن وإتمام الدراية لقراء النقاية والأرج في الفرج والأشباه والنظائر في العربية والأشباه والنظائر في مصطلح الحديث. . . » وغيرها كثير. توفي صباح يوم الجمعة التاسع عشر من شهر جمادي الأولى سنة ٩١١هه.

<sup>(</sup>البدر الطالع ج ١ ص ٣٢٨؛ الأعلام ج ٣ ص ٣٠١)

<sup>(</sup>٢) الأشباه والنظائر للسيوطي، ص ٨٥.

وانظر كتاب بغية المسترشدين، ص ٢٥٨.

#### النبعث العامس

#### في آداب الأكل

هذا ومما يحسن التنبيه عليه في هذا المقام وقبل الشروع في الأحكام هو بيان بعض آداب أكل الطعام وهي ثلاثة أقسام:

## القسم الأول:

في الآداب التي تتقدم الأكل، ومنها:

ان يكون الطعام حلالًا في نفسه طيباً من جهة مكسبه موافقاً للسنة لم يكتسب بسبب مكروه في الشرع ولا بحكم هوى ومداهنة في دين.

قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُواْ أَمُواَكُمُ بَيْنَكُمُ بِٱلْبَاطِلِ إِلَّا أَن تَكُونَ يَجَلَرَةً عَن تَرَاضٍ مِّنكُونَ ﴾(١).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ «أيها الناس إن الله طيب لا يقبل إلا طيباً وإن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين» فقال: 
﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِّبُاتِ وَآعُمَلُواْ صَلِحًا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ (٢)،

وقال: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَنتِ مَا رَزَقُنَكُمْ ﴾ ٣٠.

<sup>(</sup>١) الآية ٢٩ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٣) الآية ٥١ من سورة المؤمنون.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٧٢ من سورة البقرة.

ثم ذكر الرجل يطيل السفر أشعث أغبر يمد يديه إلى السهاء يا رب ومطعمه حرام ومشربه حرام وملبسه حرام وغذي بالحرام فأنى يستجاب لذلك(١).

عسل اليدين قبل الأكل ليكون أنظف لهما لما روى سلمان (۲)
 قال: قرأت في التوراة أن بركة الطعام الوضوء قبله. فذكرت ذلك للنبي على المنال المنا

٣ ـ أن يوضع الطعام على شيء مفروش على الأرض فهو أقرب إلى فعل النبي على وأقرب إلى التواضع. وقد كان على إذا أتي بطعام أمر به فألقي على الأرض وقال: «إنما أنا عبد آكل كما يأكل العبد وأجلس كما يجلس العبد»(1).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في صحيحه كتاب الزكاة باب قبول الصدقة من الكسب الطيب، ج ٣ ص ٨٥ واللفظ له.

ورواه الترمذي في كتاب التفسير باب تفسير سورة البقرة حديث رقم ٢٩٨٩، ج ٥ ص ٢٢٠.

ورواه الدارمي في سننه كتاب الرقائق باب في أكل الطيب، ج ٢ ص ٣٠٠. ورواه أحمد في مسنده، ج ٢ ص ٣٢٨.

<sup>(</sup>٢) هو أبو عبد الله سلمان الفارسي كان يسمي نفسه سلمان الإسلام. صحابي أصله من مجوس أصبهان، عاش عمراً طويلاً. قرأ كتب الفرس والروم وقصد بلاد العرب ولما علم بالإسلام قصد النبي على بقباء وسمع كلامه ولازمه. وكان قوي الجسم صحيح الرأي عالما بالشرائع وغيرها وهو الذي دل المسلمين على حفر الخندق في غزوة الأحزاب حتى اختلف عليه المهاجرون والأنصار كلاهما يقول: سلمان منا فقال رسول الله على المسلمان منا أهل البيت وجعل أميراً على المدائن فأقام فيها إلى أن توفي، وكان إذا خرج عطاؤه تصدق به. توفي سنة ٢٩هـ.

<sup>(</sup>الإصابة في تمييز الصحابة ج ٣ ص ١١٣؛ الأعلام ج ٣ ص ١١١)

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود في سننه كتاب الأطعمة باب غسل اليد قبل الطعام، ج ٢ ص ٣١١، قال أبو داود وهو ضعيف ورواه أحمد في مسنده، ج ٥ ص ٤٤١. ورواه الترمذي في سننه كتاب الأطعمة باب ما جاء في الوضوء قبل الطعام وبعده ج ٤ ص ٢٨١، قال الترمذي «لا نعرف هذا الحديث إلا من حديث قيس بن الربيع، وقيس بن الربيع يضعف في الحديث» ١.هـ. (٤) رواه الإمام أحمد في كتاب الزهد من رواية الحسن مرسلاً. كتاب الزهد للإمام أحمد، ص ٦.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رجلًا جاء إلى النبي ﷺ بطعام فقال: «ضعه بالحضيض(١) أو بالأرض»(٢).

أن ينوي بأكله التقوي على طاعة الله تعالى ليكون مطيعاً بالأكل فيؤجر على ماله فيه منفعة ولا يقصد التلذذ والتنعم فقط (٣).

ان يرضى بالموجود من الرزق والحاضر من الطعام فقد روى أبو هريرة رضي الله عنه قال: «ما عاب النبي على طعاماً قط إن اشتهاه أكله وإن كرهه تركه» (1).

أن يجتهد في تكثير الأيدي على الطعام ولو من أهله وولده فقد روى وحشي بن حرب<sup>(٥)</sup> عن أبيه عن جده أن أصحاب النبي ﷺ قالوا

<sup>(</sup>١) الحضيض: ما سفل من الأرض، ونهاية سفح الجبل. المعجم الوسيط، ج ١ ص ١٨١.

<sup>(</sup>٢) قال الهيشمي في مجمع الزوائد رواه البزار وفيه عبد الله بن رشيد ومجاعة أبو عبيدة البصري ولم أعرفها وبقية رجاله ثقات مجمع الزوائد، ج ٥ ص ٢٤.

<sup>(</sup>٣) انظر فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، ج ٣٢ ص ٢١٢.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في صحيحه واللفظ له في كتاب الأطعمة باب ما عاب النبي ﷺ طعاماً، ج ٧ ص ٦٤.

ورواه مسلم في صحيحه كتاب الأشربة باب لا يعيب الطعام، ج 7 ص ١٣٣. ورواه أبوداود في كتاب الأطعمة باب في كراهية ذم الطعام، ج ٢ ص ٣١١.

ورواه الترمذي في سننه في كتاب البر باب ما جاء في ترك العيب للنعمة، ج ٤ س ٣٧٧.

ورواه ابن ماجه في سننـه كتاب الأطعمـة باب النهي أن يعـاب الطعـام، ج ٢ ص ١٠٨٥.

ورواه أحمد في مسنده، ج ٢ ص ٤٢٧.

<sup>(</sup>٥) وحشي بن حرب الحبشي أبو دسمة مولى لطعيمة بن عدي وقيل مولى لجبير بن مطعم بن عدي صحابي من سودان مكة. كان من أبطال الموالي في الجاهلية وهو قاتل حمزة. وفد على النبي عليه مع وفد أهل الطائف وأسلم، شهد اليرموك وشارك في قتل مسيلمه وقتله بحربته التي قتل بها محزة، وكان يقول: قتلت بحربتي هذه خير الناس وشر الناس. سكن حمص ومات بها في خلافة عثمان سنة ٧٥هـ.

<sup>(</sup>أسد الغابة في معرفة الصحابة ج ٥ ص ٨٣)

يا رسول الله إنا نأكل ولا نشبع قال: «فلعلكم تفترقون؟» قالوا: نعم قال: «فاجتمعوا على طعامكم واذكروا اسم الله عليه يبارك لكم فيه»(١).

وعن عمر بن الخطاب (٢)، رضي الله عنه، قال: قال رسول الله ﷺ: «كلوا جميعاً ولا تفرقوا فإن البركة مع الجماعة» (٣).

وقال ﷺ: طعام الواحد يكفي الاثنين وطعام الاثنين يكفي الأربعة وطعام الأربعة يكفى الثمانية «(١).

(الأعلام ج ٥ ص ٥٤؛ تهذيب الأسهاء واللغات ج ٢ ص ٣)

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود في سننه واللفظ له كتاب الأطعمة باب في الاجتماع على الطعام، ج ٢ ص ٣١١.

ورواه ابن ماجه في سننه كتاب الأطعمة باب الاجتماع على الطعام، ج ٢ ص ١٠٩٣. ورواه الإمام أحمد في مسنده، انظر الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد، ج ١٧ ص ٨٨.

<sup>(</sup>٢) أمير المؤمنين أبو حفص عمر بن الخطاب بن نفيل بن عبد العزى بن رباح بن عبد الله بن قرط القرشي العدوي الفاروق ثاني الخلفاء الراشدين وأول من لقب بأمير المؤمنين الصحابي الجليل الشجاع الحازم، صاحب الفتوحات يضرب بعد المثل كان في الجاهلية من أبطال قريش وأشرافهم وله السفارة فيهم أسلم قبل الهجرة بخمس سنين وشهد الوقائع. قال ابن مسعود ما كنا نقدر أن نصلي عند الكعبة حتى أسلم عمر. كانت له تجارة بين الشام والحجاز. بويع في الحلاقة يوم وفاة أبي بكر سنة ١٣هـ، وفي أيامه تم فتح الشام والعراق والقدس والمدائن ومصر والجزيرة. وهو أول من وضع التاريخ الهجري واتخذ بيت مال للمسلمين وأمر ببناء البصرة والكوفة وأول من دوّن الدواوين في الإسلام. له ٧٣٥ حديثاً. كان مولده بعد الفيل بثلاثة عشر سنة. هاجر إلى المدينة جهاراً. طعنه أبو لؤلؤة المجوسي في آخر شهر ذي الحجة سنة عشر سنة. حدادة عشر سنين وخسة أشهر وأيام، رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجه في سننه كتاب الأطعمة باب الاجتماع على الطعام، ج ٢ ص ١٠٩٣.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم في صحيحه واللفظ له كتاب الأشربة باب فضيلة المواساة في الطعام وان طعام الاثنين يكفى الثلاثة ونحو ذلك، ج ٦ ص ١٣٢.

ورواه الترمذي في سننه كتاب الأطعمة باب ما جاء في طعام الواحد يكفي الإثنين، ج ٤ ص ٢٦٨.

ورواه الدارمي في سننه كتاب الأطعمة باب طعام الـواحد يكفي الإثنـين، ج ٢ ص ١٠٠.

ورواه أحمد في مسنده انظر الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد، ج ١٧ ص ٨٨.

القسم الثاني: في الآداب أثناء الأكل ومنها:

ا \_ أن يبدأ ببسم الله في أوله لما روى عمر بن أبي سلمة (١) قال: «كنت غلاماً في حجر رسول الله على وكانت يدي تطيش في الصحفة فقال لي رسول الله على: يا غلام سم الله وكل بيمينك وكل مما يليك فها زالت تلك طعمتي بعد» (١).

وروى مسلم (٣) وغيره من حديث جابر بن عبد الله، رضي الله عنه، أنه سمع النبي ﷺ يقول إذا دخل الرجل بيته فذكر الله عند دخوله وعند طعامه قال الشيطان: لا مبيت لكم ولا عشاء.

<sup>(</sup>١) عمر بن عبد الله أبي سلمة بن عبد الأسد المخزومي من الصحابة. ولد بالحبشة ورباه النبي ﷺ وولى البحرين زمن على بن أبي طالب، رضي الله عنه، وشهد معه وقعة الجمل وتوفي بالمدينة. له إثنا عشر حديثاً. كان مولده في السنة الثانية من الهجرة ووفاته سنة ٨٣هـ.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه واللفظ له كتاب الأطعمة باب التسمية على الطعام والأكل باليمين، > 7

ورواه مسلم في صحيحه كتاب الأشربة باب آداب الطعام والشراب ج ٦ ص ١٠٩. ورواه الترمذي في سننه كتاب الأطعمة باب ما جاء في التسمية على الطعام، ج ٤ ص ٢٨٨.

ورواه الدارمي في سننه كتاب الأطعمة باب في التسمية على الطعام، ج ٢ ص ٩٤. ورواه ابن ماجه في سننه كتاب الأطعمة باب الأكل باليمين، ج ٢ ص ١٠٨٧.

<sup>(</sup>٣) مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري أبو الحسين حافظ من أئمة المحدثين. ولد بنيسابور سنة ٢٠٤هـ ورحل إلى الحجاز ومصر والشام والعراق. روى عن قتيبة وعمرو الناقد وابن المثنى وابن يسار وأحمد ويحيى وإسحاق وغيرهم. وروى عنه الترمذي وأبو عوانة وابن صاعد وغيرهم. من أشهر كتبه صحيح مسلم جمع فيه إثني عشر ألف حديث كتبها في خمس عشرة سنة وهو أحد الصحيحين المعول عليها، ومن كتبه المسند الكبير رتبه على الرجال والجامع مرتب على الأبواب والكنى والأسهاء، وله أيضاً الافراد والوحدان والأقران ومشايخ الثوري وتسمية شيوخ مالك وسفيان وشعبة وكتاب المخضرمين وكتاب أولاد الصحابة وأوهام المحدثين والطبقات وأفراد الشاميين والتمييز والعلل. توفي بظاهر نيسابور سنة ٢٩١هـ.

وإذا دخل فلم يذكر الله عند دخوله قال الشيطان أدركتم المبيت. وإذا لم يذكر الله عند طعامه قال: «أدركتم المبيت والعشاء»(١).

قال النووي في هذا الحديث «استحباب ذكر الله تعالى عند دخول البيت وعند الطعام» (7).

وروى مسلم عن حذيفة (٤) قال: «كنا إذا حضرنا مع النبي ﷺ طعاماً لم نضع أيدينا حتى يبدأ رسول الله ﷺ فيضع يده وانا حضرنا معه مرة طعاماً

(طبقات الحفاظ ص ٥١٠؛ الأعلام ج ٨ ص ١٤٩)

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في صحيحه واللفظ له كتاب الأشربة باب آداب الطعام والشراب وأحكامها، ج ٦ ص ١٠٨.

ورواه أبو داود في سننه كتاب الأطعمة باب التسمية على الطعام، ج ٢ ص ٣١٢.

<sup>(</sup>٢) أبو زكريا يحيى بن شرف بن مري بن حسن الحزامي الحوراني النووي الشافعي أبو زكريا محيي الدين علامة بالفقه والحديث. ولد في نوا من قرى حوران بسورية في محرم سنة ٦٣١ وإليها نسبته، تعلم في دمشق وأقام بها زمناً طويلاً وحج مرتين، صنف التصانيف النافعة في الحديث والفقه وغيرها. من كتبه شرح صحيح مسلم والمجموع شرح المهذب توفي قبل إكماله وتهذيب الأسهاء واللغات ومنهاج الطالبين والدقائق وتصحيح التنبيه في فقه الشافعية وحلية الأبرار يعرف بالاذكار النووية ورياض الصالحين وروضة الطالبين والتبيان في آداب حملة القرآن والمقاصد رسالة في التوحيد ومختصر طبقات الشافعية لابن الصلاح ومنار الهدى في الوقف والابتداء... وغيرها كثير. توفي في نوا سنة ٢٧٦هـ.

<sup>(</sup>٣) شرح النووي على صحيح مسلم، ج١٣٠ ص ١٩٠.

<sup>(</sup>٤) حذيفة بن حسل بن جابر العبسي أبو عبد الله واليمان لقب حسل. صحابي من الولاة الشجعان الفاتحين، كان صاحب سر النبي في المنافقين لم يعلمهم أحد غيره. ولما ولي عمر سأله أفي عمالي أحد من المنافقين؟ فقال: نعم واحد. قال: من هو؟ قال: لا أذكره، وحدث حذيفة بهذا الحديث بعد حين فقال: وقد عزله عمر كأنما دل عليه. وكان عمر إذا مات ميت يسأل عن حليفة فإن حضر الصلاة صلى عليه عمر وإلا لم يصل عليه. ولاه عمر المدائن بفارس، فأقام بينهم وأصلح بلادهم وهاجم نهاوند سنة ٢٧هـ فصالحه صاحبها على مال يؤديه في كل سنة. وغزا الدينور وماه سندان فافتتحها عنوة، ثم غزا همذان والري فافتتحها. له في كتب الحديث ٢٧٥ حديثاً. توفي بالمدائن سنة ٣٦هه.

<sup>(</sup>أسد الغابة في معرفة الصحابة ج ١ ص ١٣٩٠ الأعلام ج ٢ ص ١٧١)

وفي هذه الأحاديث استحباب التسمية عند البدء بالطعام. قال النووي: وهذا مجمع عليه. وكذا تستحب التسمية في أول الشراب بل في أول كل أمر ذي بال. قال العلماء: «ويستحب أن يجهر بالتسمية ليسمع غيره وينبهه عليها ولو ترك التسمية في أول الطعام عامداً أو ناسياً أو جاهلًا أو مكرهاً أو عاجزاً لعارض آخر ثم تمكن في أثناء أكله استحب له أن يسمي ويقول بسم الله أوله وآخره لحديث عائشة، رضي الله عنها، أن النبي على كان يأكل طعاماً في ستة نفر من أصحابه فجاء أعرابي فأكله بلقمتين فقال النبي على: «أما أنه لو كان ذكر اسم الله لكفاكم. فإذا أكل أحدكم طعاماً فليذكر اسم الله فإن نسي أن يذكر اسم الله في أوله فليقل بسم الله أوله وآخره»(٢).

وتحصل التسمية بقوله: «بسم الله فإن قال بسم الله الرحن الرحيم كان حسناً» (٣).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في صحيحه واللفظ له كتاب الأشربة باب آداب الطعام والشراب وأحكامها، ج ٦ ص ١٠٨.

ورواه أبو داود في سننه كتاب الأطعمة باب التسمية على الطعام، ج ٢ ص ٣١٢.

 <sup>(</sup>۲) رواه أحمد واللفظ له انظر الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد، ج ۱۷ ص ۹۳.
 ورواه الترمذي في سننه وصححه كتاب الأطعمة باب ما جاء في التسمية على الطعام،

ورواه الترمدي في سننه وصححه كتاب الاطعمة باب ما جاء في التسمية على الطعام، ج ٤ ص ٨٨.

ورواه ابن ماجه في سننه كتاب الأطعمة باب التسمية على الطعام، ج ٢ ص ١٠٨٦. ورواه أبو داود في سننه عن عائشة بلفظ: إذا أكل أحدكم... الخ، انظر سنن أبي داود كتاب الأطعمة باب التسمية على الطعام، ج ٢ ص ١١٢.

<sup>(</sup>٣) بتصرف يسير من شرح النووي على مسلم، ج ١٣ ص ١٨٨ ــ ١٨٩.

رضي الحطاب الله عنها، أن يأكل باليمين لما روى عبد الله بن عمر بن الخطاب وأن رضي الله عنها، أن رسول الله عنها قال: «إذا أكل أحدكم فليأكل بيمينه وإذا شرب فليشرب بيمينه فإن الشيطان يأكل بشماله ويشرب بشماله» (٢).

وروى مسلم أن رجلًا أكل عند رسول الله ﷺ بشماله فقال: «كل بيمينك. قال لا أستطيع. قال: لا استطعت. ما منعه إلا الكبر قال فها رفعها إلى فيه»(٣).

وعن أبي هريرة، رضي الله عنه، أن النبي عَلَيْ قال: «ليأكل أحدكم بيمينه وليشرب بيمينه وليأخذ بيمينه وليعط بيمينه فإن الشيطان يأكل بشماله ويشرب بشماله ويعطى بشماله ويأخذ بشماله "(٤).

<sup>(</sup>١) عبد الله بن عمر بن الخطاب العدوي أبو عبد الرحمن. صحابي من أعز بيوتات قريش في الجاهلية، كان جريئاً جهيراً نشأ في الإسلام وهاجر إلى المدينة مع أبيه وشهد فتح مكة وولد فيها سنة ١٠ قبل الهجرة، أفتى الناس في الإسلام ستين سنة، غزا افريقية مرتين الأولى مع ابن أبي سرح والثانية مع معاوية بن حديج سنة ٣٤هـ، وكف بصره في آخر حياته. له في كتب الحديث ٢٦٣٠ حديثاً. وفي الإصابة قال أبو سلمة بن عبد الرحمن: مات ابن عمر وهو مثل عمر في الفضل وكان عمر في زمان له فيه نظراء وعاش ابن عمر في زمان ليس له فيه نظير. توفي في مكة سنة ٧٤هـ، وهو آخر من توفي بمكة من الصحابة.

<sup>(</sup>الأعلام ج ٤ ص ١٠٨؛ الإصابة في تمييز الصحابة ج ٤ ص ١٠٧)

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في صحيحه واللفظ له كتاب الأشربة باب آداب الطعام والشراب وأحكامها، ج ٦ ص ١٠٩.

ورواه أبو داود في سننه كتاب الأطعمة باب الأكل باليمين، ج ٢ ص ٣١٤.

ورواه الترمذي في سننه وصححه كتاب الأطعمة باب ما جاء في النهي عن الأكل والشرب بالشمال، ج ٤ ص ٢٥٧.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه كتاب الأشربة بـاب آداب الطعـام والشراب وأحكـامها، ج ٦ ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن ماجه في سننه كتاب الأطعمة باب الأكل باليمين، ج ٢ ص ٢٠٨٧.

وروى الإمام أحمد(۱) في مسنده أن امرأة قالت: «دخل علي رسول الله علي وأنا آكل بشمالي وكنت امرأة عسراء(۲) فضرب يدي فسقطت اللقمة فقال: «لا تأكلي بشمالك وقد جعل الله تبارك وتعالى لك يميناً أو قال قد أطلق الله عز وجل يمينك»(۳).

قال النووي:

«في هذه الأحاديث استحباب الأكل باليمين وكراهته بالشمال وهذا إذا لم يكن عذر فإن كان هناك عذر يمنع الأكل والشرب باليمين من مرض أو جراحه أو غير ذلك فلا كراهة في الشمال»(1).

٣ – أن يأكل مما يليه ومن جوانب الطعام ويترك وسطه للحديث المتقدم عن عمر بن أبي سلمة قال: «كنت غلاماً في حجر رسول الله على وكانت يدي تطيش في الصحفة فقال لي رسول الله على: يا غلام سم الله وكل بيمينك وكل مما يليك فها زالت تلك طعمتي بعد» (٥).

(الأعلام ج ١ ص ٢٠٣؛ طبقات الحفاظ ص ١٨٦)

<sup>(</sup>۱) أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني المروزي البغدادي. الإمام الشهير صاحب المسند والزهد وغير ذلك. ولد ببغداد في ربيع الأول سنة ١٦٤هـ ونشأ بها وطلب الحديث وطاف البلاد، نعرض لفتنة خلق القرآن فصبر وثبت في المحنة، سافر في سبيل العلم أسفاراً كثيرة إلى الكوفة والبصرة ومكة والمدينة واليمن والشام والثغور والمغرب والجزائر والعراقين وفارس وخراسان والجبال والأطراف. صنف المسند يحتوي على ثلاثين ألف حديث، وله كتب في التاريخ والناسخ والمنسوخ والرد على الزنادقة فيها ادعت به من متشابه القرآن والتفسير وفضائل الصحابة والمناسك والأشربة والمسائل والعلل والرجال. كان، رحمه الله، أسمر اللون حسن الرجه طويل القامة. مات ببغداد يوم الجمعة لاثنتي عشرة خلت من ربيع الأول سنة ٢٤١هـ.

<sup>(</sup>٢) عسراء: أي تعمل بيسارها.

 <sup>(</sup>٣) رواه الإمام أحمد، انظر الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد، ج ١٧ ص ٩٤ \_ ٩٥، قال الهيثمي في مجمع الزوائد، ج ٥ ص ٢٦، رواه أحمد والطبراني ورجال أحمد ثقات ١/هـ.

<sup>(</sup>٤) بتصرف يسير من شرح النووي على مسلم، ج ١٣ ص ١٩١.

<sup>(</sup>٥) تقديم تخريجه ص ٣٨.

وعن أنس، رضي الله عنه، قال: قال النبي ﷺ: «اذكروا اسم الله وليأكل كل رجل مما يليه»(١).

وعن ابن عباس (٢)، رضي الله عنها، أن النبي ﷺ أن بقصعة (٣) من ثريد فقال: «كلوا من حولها \_ وفي لفظ من جوانبها \_ ولا تأكلوا من وسطها فإن البركة تنزل في وسطها» (٤).

(الأعلام ج ٤ ص ٩٥؛ الإصابة في تمييز الصحابة ج ٤ ص ٩٠)

(٣) القصعة: وعاء يؤكل فيه ويثرد وكان يتخذ من الخشب غالباً جمع قصاع وقصع وقصعات المعجم الوسيط، ج ٢ ص ٧٤٠.

قال في لسان العرب: القصعة الضخمة تشبع العشرة «لسان العرب» مادة قصع، ج ١٠ ص ١٤٧.

(٤) رواه أحمد في مسنده واللفظ له. انظر الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد، ج١٧ ص ٩٧.

ورواه أبو داود في سننه كتاب الأطعمة باب ما جاء في الأكل من أعلى الصحفة، ج ٢ ص ٣١٣.

ورواه الترمذي في سننه وصححه كتاب الأطعمة باب ما جاء في كراهية الأكل من وسط الطعام، ج £ ص ٢٦٠.

ورواه ابن ماجه في سننه كتاب الأطعمة باب النهي عن الأكل من ذروة الثريد، ج ٢ ص ١٠٩٠.

<sup>(</sup>١) أورده البخاري معلقاً بصيغة الجزم في كتاب الأطعمة باب الأكل مما يليه، ج ٧ ص ٥٩.

<sup>(</sup>٢) هو عبد الله بن العباس بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف القرشي الهاشمي أبو العباس حبر الأمة الصحابي الجليل. ولد بمكة قبل الهجرة بثلاث سنين، نشأ في بدء عصر النبوة فلازم رسول الله ﷺ، وروى عنه الأحاديث الصحيحة. كف بصره في آخر حياته فسكن الطائف وتوفي بها سنة ٣٦هـ. له في الصحيحين وغيرهما ٢٦٦٠ حديثاً. قال ابن مسعود: نعم ترجمان القرآن ابن عباس، وقال عمرو بن دينار: ما رأيت مجلساً كان أجمع لكل خير من مجلس ابن عباس الحلال والحرام والعربية والأنساب والشعر.

وروى الترمذي(۱) عن عبيد الله بن عكراش(۲) عن أبيه عكراش بن ذؤيب(۳) قال: بعثني بنو مرة بن عبيد بصدقات أموالهم إلى رسول الله على فقدمت عليه المدينة فوجدته جالساً بين المهاجرين والأنصار قال: ثم أخذ بيدي فانطلق بي إلى بيت أم سلمة(٤) فقال: هل من طعام؟ فأتينا بجفنة كثيرة الثريد والوذر(٥) وأقبلنا نأكل منها فخبطت بيدي من نواحيها وأكل رسول الله على من بين يديه فقبض بيده اليسرى على يدي اليمنى ثم قال: «يا عكراش كل من موضع واحد فإنه طعام واحد. ثم أتينا بطبق فيه ألوان الرطب أو من ألوان الرطب عبيد الله شك قال: فجعلت آكل من بين يدي وجالت يد رسول الله على في الطبق وقال: يا عكراش كل من حيث شئت فإنه غير لون واحد ثم

(الأعلام ج ٦ ص ٣٢٣؛ طبقات الحفاظ ص ٢٧٨)

(المجروحين من المحدثين والضعفاء والمتروكين ج ٢ ص ٣٢)

(تهذیب التهذیب ج ۷ ص ۲۵۷)

(الأعلام ج ٨ ص ٩٧؛ الإصابة في تمييز الصحابة ج ٥ ص ٥٨٨)

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن عيسى بن سورة بن موسى السلمي البوغي الترمذي أبوعيسى من أئمة علماء الحديث وحفاظه من أهل ترمذ تتلمذ للبخاري وشاركه في بعض شيوخه، وقام برحلة إلى خراسان والعراق والحجاز وعمي في آخر عمره وكان يضرب به المثل في الحفظ. من تصانيفه الجامع الكبير في الحديث والشمائل النبوية والتاريخ والعلل في الحديث. كان مولده سنة ١٩٠٩هـ.

<sup>(</sup>٢) هو عبيد الله بن عكراش بن ذؤيب يروي عن أبيه، روى عنه العلاء بن الفضل بن أبي السوية منكر الحديث.

 <sup>(</sup>٣) هو عكراش بن ذؤيب بن حدقوص بن جمدة بن عمرو بن النزال أبو الصهباء. روى عن النبي على حديثين. قال ابن سعد: صحب النبي على وسمع منه.

<sup>(</sup>٤) اسمها هند بنت أبي أمية بن المغيرة بن عبد الله بن عمر بن مخزوم القرشية المخزومية من زوجات النبي ﷺ، تزوجها في السنة الرابعة للهجرة وكانت من أكمل النساء عقلاً وخلقاً وهي قديمة في الإسلام هاجرت مع زوجها الأول أبي سلمة بن عبد الأسد بن المغيرة إلى الحبشة، ثم هاجرا إلى المدينة، ومات أبو سلمة بالمدينة فخطبها أبو بكر فلم تتزوجه، ثم خطبها رسول الله ﷺ وتزوجها. روت ٣٧٨ حديثاً وكانت وفاتها بالمدينة سنة ٣٦هـ تقريباً.

 <sup>(</sup>٥) الوذر: قطع اللحم التي لا عظم فيها الواحدة وذرة لسان العرب مادة وذر، ج ٧ ص ١١٤٨.
 والجفنة: القصعة. المعجم الوسيط ج ١ ص ١٢٨.

أتينا بماء فغسل رسول الله على يديه ومسح ببلل كفيه وجهه وذراعيه ورأسه وقال: يا عكراش هذا الوضوء مما غيرت النار»(١).

ففي هذه الأحاديث استحباب الأكل مما يلي الآكل. قال النووي: «لأن أكله من موضع يد صاحبه سوء عشرة وترك مروءة فقد يتقذره صاحبه لاسيها في الأمراق وشبهها وهذا في الثريد والأمراق وشبهها. فإن كان تمرأ أو أجناساً فقد نقلوا إباحة اختلاف الأيدى في الطبق ونحوه»(٢).

إلا يكثر الشرب أثناء أكل الطعام إلا إذا غص بلقمة لما فيه من تعسر هضم الطعام.

ه \_ ألا ينفخ في الطعام لما روى الإمام أحمد عن ابن عباس، رضي الله عنها قال: «نهى رسول الله ﷺ عن النفخ في الطعام والشراب» (٣).

وفي رواية عند ابن ماجة (٤) عن ابن عباس، رضي الله عنهما، قال:

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي في سننه كتاب الأطعمة باب ما جاء في التسمية في الطعام، ج ٤ ص ٢٨٣. وقال الترمذي: هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث العلاء بن الفضل وقد تفرد العلاء بهذا الحديث. ولا نعرف لعكراش عن النبي ﷺ إلا هذا الحديث، ١/هـ.

<sup>(</sup>٢) شرح النووي على صحيح مسلم، ج ١٣ ص ١٩٣.

 <sup>(</sup>٣) رواه الإمام أحمد في مسنده من رواية ابن عباس، انظر الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد، ج ١٧ ص ٩٧.

ورواه أبو داود والترمذي عن ابن عباس بلفظ: «نهى رسول الله ﷺ أن يتنفس في الآناء أو ينفخ فيه» انظر سنن أبي داود كتاب الأشربة باب في النفخ في الشراب والتنفس فيه، ج ٢ ص ٣٠٣، وانظر سنن الترمذي كتاب الأشربة باب ما جاء في كراهية النفخ في الشراب، ج ٤ ص ٣٠٤، قال في مجمع الزوائد رواه الطبراني في الأوسط وفيه حفص بن سليمان الأسدي وهو متروك ونقل عن وكيع أنه قال ثقة ولكنه ضعيف جداً ١/هـ، مجمع الزوائد، ج ٥ ص ٢٠.

<sup>(</sup>٤) ابن ماجه: محمد بن يزيد الربعي القزويني أبو عبد الله بن ماجه أحد الأثمة في علم الحديث من أهل قزوين رحل إلى البصرة وبغداد والشام ومصر والحجاز والري في طلب الحديث. روى عنه خلق كثير منهم: أبو الطيب البغدادي وإسحاق بن محمد القزويني وعلي بن سعيد العسكري وأبو الحسن علي بن إبراهيم القحطاني. له كتاب السنن وهو أحد الكتب الستة في الحديث، وصنف في التفسير والتاريخ. مات سنة ٢٨٣هـ.

<sup>(</sup>طبقات الحفاظ ص ۲۷۸)

«لم يكن رسول الله ﷺ ينفخ في طعام ولا شراب ولا يتنفس في الاناء»(١).

٦ عدم الأكل متكئاً لما روى البخاري<sup>(۲)</sup> أن رسول الله على قال:
 «لا آكل متكئاً» وفي رواية: «لا آكل وأنا متكىء»<sup>(۳)</sup>.

وعند الترمذي أن رسول الله ﷺ قال: «أما أنا فلا آكل متكئاً» (١٠).

عدم القران في الأكل إذا كان المأكول تمراً لما روى البخاري ومسلم
 عن ابن عــمر، رضي الله عنها، قال: لا تقارنوا فإن النبي عن القران. ثم يقول إلا أن يستأذن الرجل أخاه. قال شعبة (٥) الإذن من قول ابن عمر (١).

(الأعلام ج 7 ص ٣٤؛ طبقات الحفاظ ص ٢٤٨)

(٣) رواه البخاري في صحيحه واللفظ له كتاب الأطعمة باب الأكل متكثاً، ج ٧ ص ٦٢ \_ ٦٣. ورواه أبو داود في سننه بلفظ: «لا آكل متكئاً» كتاب الأطعمة باب ما جاء في الأكل متكئاً، ج ٢ ص ٣١٣. ورواه بهذا اللفظ أيضاً الإمام أحمد في مسنده، انظر الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد، ج ١٧ ص ٩٣.

(٤) رواه الترمذي في سننه وصححه كتاب الأطعمة باب ما جاء في كراهية الأكل متكتاً، ج ٤ ص ٣٧٣.

(٥) هو شعبة بن الحجاج بن الورد العُتكي أبو بسطام الواسطي ثم البصري. ثقة حافظ متقن كان الثوري يقول: هو أمير المؤمنين في الحديث، وهو أول من فتش بالعراق عن الرجال وذب عن السنة، كان عابداً مات سنة ٦٠هـ.

(تقریب التهذیب ج ۱ ص ۳۰۱)

(٦) رواه البخاري في صحيحه كتاب الأطعمة باب القرآن في التمر، ج٧ ص ٧٠.
 ورواه مسلم في كتاب الأشابة باب ضد الأكل مع جماعة عن قرآن ترتمنا

ورواه مسلم في كتاب الأشربة باب نهي الأكل مع جماعة عن قران تمرتين ونحوهما في لقمة إلا باذن أصحابه، ج ٣ ص ١٢٣.

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه في كتاب الأطعمة باب النفخ في الطعام، ج ٢ ص ١٠٩٤.

<sup>(</sup>٢) البخاري: محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة الجعفي الحافظ. صاحب كتاب الصحيح وإمام أهل الحديث والمعول على صحيحه في جميع الأقطار. روى عن الإمام أحمد وإبراهيم بن المنذر وابن المديني وآدم بن أبي أياس وقتيبة وغيرهم. وروى عنه مسلم والترمذي وإبراهيم الحربي وابن أبي الدنيا وأبوحاتم. من كتبه التاريخ الكبير والأدب المفرد والقراءة خلف الإمام والضعفاء في رجال الحديث وخلق أفعال العباد. ولد في بخارى سنة ١٩٤٤هـ ونشأ يتيًا، وقام برحلة طويلة في طلب العلم فزار خراسان والعراق ومصر والشام وسمع من نحو ألف شيخ وجمع نحو ٢٠٠ ألف حديث اختار منها في صحيحه ما وثق برواته وهو أول من وضع في الإسلام كتاباً على هذا النحو. توفي ليلة عيد الفطر سنة ٢٥٦هـ.

وفي رواية عند مسلم عن ابن عمر «نهى رسول الله ﷺ أن يقرن الرجل بين التمرتين حتى يستأذن أصحابه»(١).

قال النووي: هذا النهي متفق عليه حتى يستأذنهم فإذا أذنوا فلا بأس واختلفوا في أن هذا النهي على التحريم أو على الكراهة والأدب فنقل القاضي عياض<sup>(۲)</sup> عن أهل الظاهر أنه للتحريم<sup>(۳)</sup> وعن غيرهم أنه للكراهة والأدب والصواب التفصيل فإن كان الطعام مشتركاً بينهم فالقران حرام إلا برضاهم، ويحصل الرضا بتصريحهم به أو بما يقوم مقام التصريح من قرينة حال أو إدلال عليهم كلهم بحيث يعلم يقيناً أو ظناً قوياً أنهم يرضون به ومتى شك في رضاهم فهو حرام وإن كان الطعام لغيرهم أو لأحدهم اشترط رضاه وحده فإن قرن بغير رضاه فحرام.

ويستحب أن يستأذن الأكلين معه ولا يجب.

وإن كان الطعام لنفسه وقد ضيفهم به فلا يحرم عليه القران ثم إن كان في الطعام قلة فحسن أن لا يقرن لتساويهم وإن كان كثيراً بحيث يفضل عنهم فلا بأس بقرانه لكن الأدب مطلقاً التأدب في الأكل وترك الشره إلا أن يكون مستعجلاً ويريد الإسراع لشغل آخر.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في صحيحه كتاب الأشربة باب نهي الأكل مع جماعة عن قران تمرتين ونحوهما في لقمة إلا باذن أصحابه، ج ٦ ص ١٢٣.

ورواه أبو داود في كتاب الأطعمة باب الإقران في التمر عند الأكل، ج ٢ ص ٣٢٦. ورواه الترمذي في سننه وصححه كتاب الأطعمة باب ما جاء في كراهية القرن بين التمرتين، ج ٤ ص ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) القاضي عياض: عياض بن موسى بن عياض بن عمرو بن اليحصبي السبتي أبو الفضل. عالم المغرب وإمام أهل الحديث في وقته، كان من أعلم الناس بكلام العرب وأنسابهم وأيامهم. ولد في سبتة سنة ٢٧٦هـ وولي قضاءها ثم قضاء غرناطة. من كتبه الشفاء بتعريف حقوق المصطفى وترتيب المدارك وتقريب المسالك في معرفة أعلام مذهب الإمام مالك وشرح صحيح مسلم ومشارق الأنوار في الحديث والإلماع إلى معرفة أصول الرواية وتقييد السماع في مصطلح الحديث. وغيرها كثير. توفي بمراكش مسموماً، قيل سمه يهودي سنة ٤٤٥هـ.

<sup>(</sup>الأعلام ج ٥ ص ٩٩)

<sup>(</sup>٣) انظر المحلي، ج ٧ ص ٢٣٤.

وقال الخطابي<sup>(۱)</sup>: «إنما كان هذا في زمنهم وحين كان الطعام ضيقاً فأما اليوم مع اتساع الحال فلا حاجة إلى الاذن وليس كما قال بل الصواب ما ذكرنا من التفصيل فإن الاعتبار بعموم اللفظ لا بخصوص السبب لو ثبت السبب كيف وهو غير ثابت والله أعلم» انتهى (٢).

قلت الظاهر أن النهي عن القران وإن كان للكراهة والأدب كما يراه الجمهور إلا أنه خاص في وقت الحاجة والمجاعة والإقبال على أكل التمر.

أما في وقت الرخاء وسعة العيش فأرى أن لا مانع من ذلك لمن احتاج إليه بسبب جوع شديد ونحوه.

ودليل ذلك أن ابن عمر، رضي الله عنها، وقف ذلك على الاستئذان من مع الآكل وهذا يدل على أنهم إذا كانوا غير محتاجين إلى التمر لا يلزم إذنهم لأن الاستئذان أسند إليهم لا إلى المالك.

وأيضاً النووي، رحمه الله تعالى: «جعل الاستئذان من صاحب التمر فإذا كان التمر للآكل فلا استئذان وهذا يدل على أن السبب خشية أن ينتهي التمر لا للتأدب مع الآخرين وبه يعلم أن سبب ذلك القلة والحاجة فقط.

ومما يؤيد ذلك ما روى عبد الله بن بريدة (٣) عن أبيه (٤) قال: قال رسول

<sup>(</sup>١) الخطابي: أبو سليمان حمد بن محمد بن إبراهيم بن الخطاب الخطابي السبتي. كان فقيهاً أديباً عمد ثاً. له غريب الحديث ومعالم السنن في شرح سنن أبي داود وأغلام السنن في شرح البخاري. وقيل إن اسمه أحمد بإثبات الهمزة والصحيح أنه حمد وكانت وفاته في شهر ربيع الأول سنة ٣٨٨هـ.

<sup>(</sup>٢) شرح النووي على مسلم، ج ١٣ ص ٢٢٨ \_ ٢٢٩.

<sup>(</sup>٣) هو عبد الله بن بريدة بن الحصيب الأسلمي أبوسهل. قاض من رجال الحديث، أصله من الكوفة سكن البصرة وولي القضاء بمرو فثبت فيه إلى أن توفي. كان مولده سنة ١٤هـ ووفاته سنة ١٠هـ وقبل ١١٥هـ، وله مائة سنة.

<sup>(</sup>الأعلام ج ٤ ص ٧٤؛ تقريب التهذيب ج ١ ص ٤٠٤)

<sup>(</sup>٤) هو بريدة بن الحصيب بن عبد الله بن الحارث الأسلمي. من أكابر الصحابة أسلم قبل بدر ولم يشهدها، وشهد خيبر وفتح مكة واستعمله النبي ﷺ على صدقات قومه، وسكن المدينة وانتقل إلى البصرة، ثم إلى مرو فمات بها سنة ٣٣هـ. له ١٦٧ حديثاً.

<sup>(</sup>الأعلام ج ٢ ص ٥٠)

الله ﷺ: «كنت نهيتكم عن الإقران في التمر فإن الله قد وسع لكم فاقرنوا»(١) وهذا يعضد ما ذكرنا من أن النهي يختص بوقت الحاجة وضيق العيش.

قال الحافظ ( $^{(Y)}$ : «في معنى التمر الرطب وكذا الزبيب والعنب ونحوهما لوضوح العلة الجامعة» $^{(Y)}$ .

 $\Lambda$  سأن يأكل بثلاثة أصابع لما روى كعب بن مالك أن النبي رأن النبي كان يأكل بثلاث أصابع فإذا فرغ لعقها  $(^{\circ})$ .

وهذا ليكون أبعد عن الشره في الأكل المنهى عنه.

(طبقات الحفاظ ص ٥٤٧)

<sup>(</sup>۱) قال العيني في عمدة القاري، ج ۲۱ ص ۷۲: «فيه يزيد بن بزيغ ضعفه يحيى بن معين والدارقطني» ۱/هـ.

<sup>(</sup>٢) هو شيخ الإسلام وإمام الحفاظ في زمانه وحافظ الديار المصرية شهاب الدين أبو الفضل أحمد بن علي بن محمود بن أحمد الكناني العسقلاني ثم المصري الشافعي. ولد سنة ٣٧٧هـ. له تصانيف كثيرة عم النفع بها منها الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة ولسان الميزان والاحكام لبيان ما في القرآن من الأحكام وديوان شعر والكافي الشاف في تخريج أحاديث الكشاف وذيل الدرر الكامنة وألقاب الرواة والإصابة في تمييز أسهاء الصحابة وتهذيب التهذيب في رجال الحديث وتقريب التهذيب وبلوغ المرام من أدلة الأحكام وفتح الباري شرح صحيح البخاري والتلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير وغيرها كثير. توفي في ذي الحجة سنة ٢٥٨هـ.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري، ج ٩ ص ٧٧٥.

<sup>(</sup>٤) هو كعب بن مالك بن عمرو بن القين الأنصاري السلمي الخزرجي. صحابي من أكابر الشعراء من أهل المدينة. عمي في آخر حياته وعاش سبعاً وسبعين سنة.

<sup>(</sup>الأعلام ج ٥ ص ٢٢٨)

 <sup>(</sup>٥) رواه مسلم في صحيحه كتاب الأشرية باب استحباب لعق الأصابع، ج ٦ ص ١١٤.

## القسم الثالث:

# في الآداب التي تستحب بعد الطعام:

ومنها:

ا \_ أن يمسك قبل أن يشبع لما روى المقدام بن معد يكرب قال سمعت رسول الله على يقول: «ما ملأ آدمي وعاء شرا من بطن بحسب ابن آدم أكلات يقمن صلبه فإن كان لا محالة فثلث لطعامه وثلث لشرابه وثلث لنفسه»(١).

وروى ابن ماجه عن أنس بن مالك، رضي الله عنه، قال: قال رسول الله ﷺ إن من السرف أن تأكل كل ما اشتهيت،(٢).

٢ ــ أن يلعق أصابعه بعد الأكل لما روى أبو هريرة، رضي الله عنه، عن النبي ﷺ قال إذا أكل أحدكم فليلعق أصابعه فإنه لا يدري في أيتهن البركة»(٣).

وعن جابر، رضي الله عنه، قال: قال رسول الله ﷺ: «إذا وقعت لقمة أحدكم فليأخذها فليمط ما كان بها من أذى وليأكلها ولا يدعها للشيطان

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي في سننه واللفظ له كتاب الزهد باب ما جاء في كراهية كثرة الأكل، ج ٤ ص ٩٠٠. قال الترمذي: وهذا حديث حسن صحيح.

ورواه ابن ماجه في سننه كتاب الأطعمة باب الاقتصاد في الأكل وكراهة الشبع، ج ٢ س ١١١١.

 <sup>(</sup>۲) رواه ابن ماجه في سننه كتاب الأطعمة باب من السرف أن تأكل كل ما اشتهيت، ج ٢
 ص ١١١٢. قال في فيض القدير:

قال المنذري: وقد صحح الحاكم إسناده لمتن غير هذا وحسنه غيره. فيض القدير، ج ٢ ض ٧٢٥.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه واللفظ له كتاب الأشربة باب استحباب لعق الأصابع والقصعة، ج ٦ ص ١١٥.

ورواه الترمذي في سننه كتاب الأطعمة باب ما جاء في لعق الأطابع بعد الأكل، ج £ ص ٢٥٨.

ورواه أحمد في مسنده، ج ٢ ص ٣٤١.

ولا يمسح يده بالمنديل حتى يلعق أصابعه فإنه لا يدري في أي طعامه البركة»(١).

وفي هذا استحباب لعن اليد محافظة على بركة الطعام وتنظيفاً لها. ومعنى قوله ﷺ: «فإنه لا يدري في أي طعامه البركة» معناه «أن الطعام الذي يحضره الإنسان فيه بركة ولا يدري أن تلك البركة فيما أكله أو فيما بقي على أصابعه أو فيما بقي في الاناء فينبغي أن يحافظ على هذا كله لتحصل البركة»(٢).

٣ ـ أن يغسل يديه بعد الأكل لما روى أبو هريرة، رضي الله عنه،
 قال: قال رسول الله ﷺ: «من نام وفي يده غَمَر (٣) ولم يغسله فأصابه شيء فلا يلومن إلا نفسه (٤).

وفي رواية عند الترمذي عن أبي هريرة، رضي الله عنه، قال: قال رسول الله على: «إن الشيطان حساس لحاس فاحذروه على أنفسكم من بات وفي يده ريح غمر فأصابه شيء فلا يلومن إلا نفسه»(٥).

وعن ابن عباس، رضي الله عنها، «أن رسول الله على شرب لبناً فمضمض وقال: إن له دسمًا» (١٠).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في صحيحه واللفظ له كتاب الأشربة باب استحباب لعق الأصابع والقصعة، ج ٦ ص ١١٥.

ورواه ابن ماجه في سننه كتاب الأطعمة باب لعق الأصابع، ج ٢ ص ١٠٨٨.

<sup>(</sup>٢) انظر شرح النووي على صحيح مسلم، ج١٣ ص ٢٠٦.

<sup>(</sup>٣) غَمَر: بفتحتين أي دسم وزهومة من اللحم انظر لسان العرب مادة غمر، ج ٥ ص ٣٢.

 <sup>(</sup>٤) رواه أبو داود في سننه كتاب الأطعمة باب في غسل اليد من الطعام، ج ٢ ص ٣٣٠.
 ورواه الإمام أحمد في مسنده. انظر الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد، ج ١٧
 ص ٩٠.

<sup>(</sup>ه) رواه الترمذي في سننه كتاب الأطعمة باب ما جاء في كراهية البيتوته وفي يده ريح غمر، ج ؛ ص ٢٨٩.

 <sup>(</sup>٦) رواه البخاري في صحيحه كتاب الوضوء باب هل يمضمض من اللبن، ج ١ ص ٤٤.
 ورواه أيضاً في كتاب الأشربة باب شرب اللبن، ج ٦ ص ٩٤.

قال النووي، رحمه الله تعالى: «في الحديث استحباب المضمضة من شرب اللبن قال العلماء وكذلك غيره من المأكول والمشروب تستحب له المضمضة لئلا تبقى منه بقايا يبتلعها في حال الصلاة ولتنقطع لزوجته ودسمه ويتطهر فمه» انتهى (١).

ان يحمد الله في آخره لما روى البخاري عن أبي أمامة الباهلي (٢)، رضي الله عنه، أن النبي ﷺ كان إذا رفع مائدته قال: «الحمد لله كثيراً طيباً مباركاً فيه غير مكفي (٣) ولا مودع (٤) ولا مستغنى عنه ربنا» (٥).

ورواه أحمد في مسنده، ج ١ ص ٢٢٣.

(١) شرح النووي على صحيح مسلم، ج ٤ ص ٤٦.

(الأعلام ج ٣ ص ٢٠٣؛ الإصابة في تمييز الصحابة ج ٣ ص ٢٤٠)

(٣) معنى قوله غير مَكْفِيّ: قال الحافظ في الفتح، ج ٩ ص ٥٨٠ هو بفتح الميم وسكون الكاف وكسر الفاء وتشديد التحتانية.

قال ابن بطال: يحتمل أن يكون من كفأت الاناء، فالمعنى: غير مردود عليه انعامه. ويحتمل أن يكون من الكفاية أي والله غير مكفي رزق عباده لأنه لا يكفيهم أحد غيره.

(٤) ولا مودع: بفتح الدال الثقيلة أي غير متروك. ويحتمل كسرها على أنه حال من القائل أي غير تارك. فتح الباري، ج ٩ ص ٨١٥.

(٥) رواه البخاري في صحيحه كتاب الأطعمة باب ما يقول إذا فرغ من طعامه، ج ٧ ص ٧١.
 ورواه ابن ماجه في سننه كتاب الأطعمة باب ما يقال إذا فرغ من الطعام، ج ٢ ص ١٠٩٣.

ورواه أبو داود في سننه كتاب الأطعمة باب ما يقول الرجل إذا طعم، ج ٢ ص ٣٣٩.

ورواه أبو داود في سننه كتاب الطهارة باب في الوضوء من اللبن، ج ١ ص ٤٤.
 ورواه الترمذي في سننه كتاب الطهارة باب في المضمضة من اللبن، ج ١ ص ١٦٤٠.
 وراه ابن ماجه في سننه كتاب الطهارة باب في المضمضة من شرب اللبن، ج ١
 ص ١٦٧٠.

<sup>(</sup>٢) هو صدي بن عجلان بن وهب الباهلي أبو امامة. صحابي كان مع علي في صفين، وسكن الشام فتوفي في حمص سنة ٨١هـ، وهو آخر من مات من الصحابة بالشام. له في الصحيحين ٢٥٠ حديثاً.

وعن أبي سعيد الخدري (١)، رضي الله عنه، «أن رسول الله على كان إذا فرغ من طعامه قال: الحمد لله الذي أطعمنا وسقانا وجعلنا مسلمين»(١).

<sup>(</sup>۱) أبو سعيد الخدري: سعد بن مالك بن سنان الخدري الأنصاري الخزرجي أبو سعيد. صحابي كان من ملازمي النبي على وروى عنه أحاديث كثيرة، غزا إثنتي عشرة غزوة واستصغر يوم أحد فرد ولم يحارب. له في الصحيحين ١١٧٠ حديثاً. كان مولده قبل الهجرة بعشر سنين ووفاته في المدينة سنة ٧٤هـ.

<sup>(</sup>الإصابة في تمييز الصحابة ج  $\pi$  ص 8.4؛ صفة الصفوة ج 1 ص 8.14؛ الأعلام ج  $\pi$ 

 <sup>(</sup>٢) رواه أبو داود في سننه وسكت عنه كتاب الأطعمة باب ما يقول الرجل إذا طعم، ج ٢
 ص ٣٢٩.

ورواه ابن ماجه في سننه كتاب الأطعمة باب ما يقال إذا فرغ من الطعام، ج ٢ ص ١٠٩٢.

ورواه أحمد في مسنده، انظر الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد، ج ١٧ ص ١٠١. (٣) رواه مسلم في صحيحه كتاب الذكر والدعاء باب استحباب حمد الله تعالى بعد الأكل

 <sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه كتاب الذكر والدعاء باب استحباب حمد الله تعالى بعد الاكل والشرب، ج ٨ ص ٨٧.

ورواه ابن ماجه في سننه كتاب الأطعمة باب ما يقال إذا فرغ من الطعام، ج ٢ ص ١٠٩٢.

ورواه الإِمام أحمد في مسنده، انظر الفتح الرباني لترتيب مسند الإِمام أحمد، ج ١٧ ص ١٠١.

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي في سننه كتاب الدعوات باب ما يقول إذا أكل طعاماً، ج ٥ ص ٥٠٠، قال الترمذي: هذا حديث حسن.

وعند أحمد أن رسول الله على قال: من أكل طعاماً ثم قال الحمد لله الذي أطعمني هذا ورزقنيه من غير حول مني ولا قوة غفر له ما تقدم من ذنبه»(١).

٥ ـ أن يشكر الله تعالى على ما أطعمه قال تعالى:

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَكْتِ مَارَزَقْنَكُمْ وَٱشْكُرُواْ لِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ (٧).

وقال تعالى: ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ حَلَىٰلًا طَيِّبًا وَٱشْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ (٣).

وقال تعالى: ﴿ كُلُواْ مِن رِّزْقِ رَبِّكُمْ وَآشْكُرُواْ لَهُمْ بَلْدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ غَفُورٌ﴾ '').

وقال تعالى: ﴿ لِيَأْكُواْ مِن تَمَرِهِ وَوَمَا عَمِلَتُهُ أَيْدِيهِمْ أَفَلَا يَشْكُرُونَ ﴾ (٥).

وفي الحديث عنه على أنه قال: «الطاعم الشاكر بمنزلة الصائم الصابر»(٦).

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد في مسنده، انظر الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام احمد، ج ١٧ ص ١٠١.

 <sup>(</sup>٢) الآية ١٧٢ من سورة البقرة.
 (٣) الآية ١١٤ من سورة النجا.

<sup>(</sup>٣) الآية ١١٤ من سورة النحل.

<sup>(</sup>٤) الآية ١٥ من سورة سبأ.

<sup>(</sup>٥) الآية ٣٥ من سورة يس.

 <sup>(</sup>٦) رواه الترمذي في سننه عن أبي هريرة كتاب صفة القيامة قال الترمذي: هذا حديث حسن غريب، ج ٤ ص ٦٥٣.

وروى الترمذي عنه ﷺ أنه قال: «فإذا جعت تضرعت إليك وذكرتك، وإذا شبعت شكرتك وحمدتك » ١١)

ورواه ابن ماجه في سننه عن أبي هريرة كتاب الصيام باب فيمن قال الطاعم الشاكر كالصائم، ج ١ ص ٥٦١.

ورواه أحمد في مسنده عن أبي هريرة، ج ٢ ص ٣٨٣.

ورواه الدارمي في سننه عن سنان بن سنه كتاب الأطعمة باب في الشكر على الطعام، ج ٢ ص ٩٥.

ورواه عن سنان أيضاً ابن ماجه في سننه كتاب الأطعمة باب فيمن قال الطاعم الشاكر كالصائم، ج ١ ص ٥٦١.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي في سننه وحسنه كتاب الزهد باب ما جاء في الكفاف والصبر عليه، ج ٤ ص ٥٧٥.

# الباب الأول في حقيقة الأطعمة

وفيه فصلان:

الفصل الأول: في معنى الأطعمة وأقسامها

ومصدر أحكامها.

الفصل الثاني: في الأسباب العامة

لتحريم الشيء وكراهته.

## الفصل الأول

# في معنى الأطعمة وأتسامها ومصدر أحكامها

وفيه مباحث:

المبحث الأول: في تعريف الأطعمة وأقسامها.

المبحث الثاني: في الأدلة العامة الدالة على إباحة الطيبات

وتحريم الخبائث من الكتاب والسنة والإجماع.

المبحث الثالث: في بيان الأصل في المراد بالطيب والخبيث

من الأطعمة.

المبحث الرابع: في خلاف الأمم في الأطعمة.

#### البحث الأول في تعريف الأطعمة وأتسامها

وفيه مطلبان:

## المطلب الأول في معنى الأطعمة

الأطعمة جمع مفرده طعام وهو في اللغة إسم جامع لكل ما يؤكل وما به قوام البدن كها يطلق على كل ما يتخذ منه القوت من الحنطة والشعير والتمر. يقال طَعِمَ يَطْعَمُ طُعْماً فهو طاعم إذا أكل أو ذاق(١).

ويقال استطعمته أي طلبت منه الطعام. ورجل مطعام كثير الإطعام والقرى.

ومِطْعَم بكسر الميم وفتح العين كثير الأكل(٢).

ويقال طعم الشيء إذا ذاقه ومنه قوله تعالى:

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مُبْتَلِيكُم بِنَهَرٍ فَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنْيَى وَمَن لَرْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ وَ منَّى ﴾(٣).

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، مادة طعم، ج ١٥ ص ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) تهذيب الأسهاء واللغات، مادة (طعم)، ج ٢ ص ١٨٦.

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٤٩ من سورة البقرة.

وقال ﷺ في زمزم: «إنها طعام طعم وشفاء سقم»(١).

وأهل الحجاز إذا أطلقوا لفظ الطعام عنوا به البر خاصَّة وبه فسر حديث أبي سعيد الخدري، رضي الله عنه: كنا نخرج صدقة الفطر على عهد رسول الله على من طعام أو صاعاً من شعير(٢).. قيل أراد به البر.

وطعام البحر هو ما نضب عنه الماء فأخذ بغير صيد.

وقيل كل ما سقى بمائه فنبت قاله الزجاج (٣) (٤).

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود الطيالسي في مسنده عن أبي ذر الغفاري، رضي الله عنه، ص ٦١. ورواه الإمام أحمد في مسنده، ج ٥ ص ١٧٥، دون قوله «وشفاء سقم». قال الحافظ في التلخيص الحبير، ج ٢ ص ٢٦٩، وأصله في صحيح مسلم دون قوله «وشفاء سقم».

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الزكاة، باب صدقة الفطر، صاعاً من طعام، ج٢ ص ١١٠، ولفظه عن أبي سعيد، رضي الله عنه: «كنا نخرج زكاة الفطر صاعاً من طعام أو صاعاً من شعير أو صاعاً من تمر أو صاعاً من أقط أو صاعاً من زبيب».

ورواه مسلم في صحيحه، كتاب الزكاة، باب زكاة الفطر على المسلمين من التمر والشعير، ج٣ ص ٣٩.

ورواه أبو داود في كتاب الزكاة، باب كم يؤدي زكاة الفطر، ج ١ ص ٣٧٤. ورواه الترمذي في كتاب الزكاة، باب ما جاء في صدقة الفطر، ج ٣ ص ٥٠. ورواه ابن ماجه في كتاب الزكاة، باب صدقة الفطر، ج ١ ص ٥٨٤. ورواه الدارمي في سننه، كتاب الزكاة، باب في زكاة الفطر، ج ١ ص ٣٩٣. ورواه مالك في الموطأ، في كتاب الزكاة، باب مكيلة زكاة الفطر، ج ١ ص ٢١٠. ورواه أحمد في مسنده، ج ٣ ص ٢٣.

<sup>(</sup>٣) الزجاج: إبراهيم بن السري بن سهل أبو إسحاق الزجاج. عالم بالنحو واللغة، ولد في بغداد سنة ٢٤١هـ كان في فتوته يخرج الزجاج ومال إلى النحو فعلمه المبرد. كانت له مناقشات مع ثعلب وغيره. من كتبه معاني القرآن والاشتقاق وخلق الإنسان والأمالي في الأدب واللغة. مات في بغداد سنة ٣١١هـ.

<sup>(</sup>طبقات النحويين واللغويين ص ١٣١؛ الأعلام ج ١ ص ٤٠) (٤) تاج العروس، شرح القاموس، مادة (طعم)، ج ٨ ص ٣٧٨.

### معنى الأطعمة في اصطلاح الفقهاء:

يستعمل الفقهاء لفظ «طعام» بمعان مختلفة تبعاً لاختلاف موطنها فيستعملون الطعام في الكفارة والفدية ويقصدون به القوت كالحنطة والذرة والتمر.

ويستعملون الطعام في الربا ويقصدون به مطعوم الآدميين الذي يشمل ما يطعم للتغذية كالقمح وما يطعم للتأدم كالزيت وما يطعم للتفكه كالتفاح وما يطعم للتداوي والإصلاح كالحبة السوداء والملح.

وقد يطلقون لفظ الأطعمة على كل ما يؤكل وما يشرب مما ليس بمسكر ويقصدون بذلك ما يمكن أكله أو شربه على سبيل التوسع ولوكان مما لا يستساغ ولا يتناول عادة كالمسك وقشر البيض.

أما المسكرات فإنهم يعبرون عنها بلفظ الأشربة.

ثم إن موضوع الأطعمة عنوان يدل به على ما يباح وما يكره وما يحرم منها وأما آداب الأكل والشرب فإنها يترجم لها بلفظ «الأدب» كما أن الولائم المشروعة يترجم لها بعناوين أخرى تخصها كالأضحية والعقيقة. . مثلاً(١).

 <sup>(</sup>۱) انظر تبین الحقائق، شرح کنز الدقائق، ج ۱ ص ۳۲۷ و ۳۳۷، وج ۲ ص ۵۰، و ج ٤ ص ۸۵.

وانظر حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ج ٢ ص ٦٤ و ١٣٥ و ١٥٤، و ج ٣ ص ٥٤.

وانظر شرح المنهاج، ج ۱ ص ۲۷۵، وما بعدها، وص ۲۹۲ ــ ۲۹۷، و ج ۲ ص ۲۷۱ و ۲۸۱.

وانظر كشاف القناع عن متن الإقناع، ج٢ ص ٤٢٢، وج٣ ص ٢٥١.. و٣٠٠. وج٦ ص ١٨٨ و٢٤٢. وانظر الموسوعة الفقه الكويتية، ص ١٨٣. طبعة تمهيدية.

## المطلب الثاني في أقسام الأطعمة

تنقسم الأطعمة إلى نوعين حيوانية وغير حيوانية:

ثم إن الحيوان ينقسم إلى مائي وبري.

ثم إن البري ينقسم إلى قسمين:

(أ) حيوان أهلي كبهيمة الأنعام وهي الإبل والبقر والغنم، وكالدجاج.

(ب) وحشي وهو حيوان البر كالظبا والنعامة والأرانب والطيور.

ثم ان قسمي الحيوان المائي والبري أنواع منها ما يؤكل ومنها ما لا يؤكل ثم إن المأكول من الحيوان ينقسم:

أولًا \_ إلى مباح ومكروه.

ثانياً \_ إلى ما تشترط الذكاة في إباحته وما لا تشترط.

والمقصود بالحيوان هنا أنواع الحيوان جميعاً مما يجوز للإنسان أكله أو لا يجوز في شريعة الإسلام ولا يراد به ما يشمل الإنسان نفسه بالنسبة للإنسان بل الكلام محصور فيها يحل للإنسان أو لا يحل باعتبار أن ما سوى الإنسان قد خلقه الله سبحانه وتعالى لمنفعة الإنسان ومصلحته فمنه ما ينتفع به الإنسان بالأكل وغيره ومنه ما ينتفع به لغير الأكل من وجوه المنافع.

أما الإنسان نفسه الذي هو أشرف الحيوانات جميعاً والذي سخر له كل ما عداه فلا يدخل لحمه في مفهوم الأطعمة وتقسيمها إلى حلال وحرام لكرامته في نظر الشريعة الإسلامية أياً كانت سلالته ولونه ودينه وبيئته.

فحرمة لحمه على بني جنسه معلومة من الدين بالضرورة ومصرح بها في مواضع مختلفة من كتب الفقه(١) لذلك لا يبحث الفقهاء عن حرمة لحم الإنسان

<sup>(</sup>۱) انظر كتاب المبسوط، ج ۲۶ ص ٤٨؛ والشرح الصغير، ج ۲ ص ١٨٤؛ ونهاية المحتاج إلى شرح المنهاج، ج ٨ ص ٣٣٠. ومطالب أولى النهي، شرح غاية المنتهي، ج ٦ ص ٣٣٤. وموسوعة الفقه الكويتية، ص ١٥، طبعة تمهيدية.

في باب الأطعمة وإنما يذكر ذلك في حالة الاضطرار وقد تعرض ابن حزم (١) لحرمة لحم الإنسان في باب الأطعمة فقال: وأما لحوم الناس فإن الله تعالى قال:

﴿ وَلَا يَغْتَبُ بَعْضُكُم بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحَمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ ﴾ (٢)

ولأمر رسول الله ﷺ بأن يوارى كل ميت من مؤمن أو كافر (٣) فمن أكله فلم يواره ومن لم يواره فقد عصى الله تعالى.

ولقوله تعالى: ﴿ إِلَّا مَاذَكَيْتُمْ ﴾ (٤) فحرم تعالى أكل الميتة وأكل ما لم يذك والإنسان قسمان: قسم حرام قتله، وقسم مباح قتله. فالحرام قتله إن مات أو قتل فلم يذك فهو حرام. وأما الحلال قتله فلا يحل قتله إلاّ لأحد ثلاثة أوجه اما لكفره ما لم يسلم واما قودا واما لحد أوجب قتله. وأي هذه الوجوه كان فليس مذكى؟ لأنه لم يحل قتله إلاّ بوجه مخصوص فلا يحل قتله بغير ذلك الوجه. والتذكية غير تلك الوجوه بلا شك فالقصد إليها معصية والمعصية ليست ذكاة فهو غير مذكى فحرام أكله بكل وجه.

(طبقات الحفاظ ص ٤٣٦)

<sup>(</sup>١) ابن حزم: أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري. كان شافعياً ثم تحول ظاهرياً، وكان صاحب فنون وورع وزهد وإليه المنتهى في الذكاء والحفظ. من كتبه المحلي في الفقه وشرح المحلى والفصل في الملل والنحل والإيصال في فقه الحديث. مات في جمادى الأولى سنة محمدي الأولى سنة المحمد المحلى والفصل في الملل والنحل والإيصال في فقه الحديث. مات في جمادى الأولى سنة المحمد المحم

<sup>(</sup>٢) الآية ١٢ من سورة الحجرات.

<sup>(</sup>٣) روى البخاري عن أنس بن مالك عن أبي طلحة أن النبي ﷺ أمر يوم بدر بأربعة وعشرين رجلاً من صناديد قريش فقذفوا في طوى من أطواء بدر خبيث مخبث، «انظر صحيح البخاري، كتاب المغازي، باب قتل أبي جهل، ج ٥ ص ٦٤.

وروى ابن حزم بإسناده عن سعيد بن جبير قال: «قلت لابن عباس: رجل فينا مات نصرانياً وترك ابنه، أي مسلمًا، قال: ينبغي أن يمشي معه ويدفنه»؛ المحلى، ج ٥ ص ١١٧. (٤) الآية ٣ من سورة المائدة.

وإذ هو كله حرام فأكل بعضه حرام لأن بعض الحرام حرام بالضرورة. انتهى<sup>(۱)</sup>.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) المحلي لابن حزم، ج٧ ص ٣٩٩.

#### البحث الثاني

## في الأدلة العامة الدالة على إباحة الطيبات وتحريم الكبانث من الكتاب والسنة والاجماع

## أولًا \_ الأدلة من الكتاب:

الآيات من القرآن الكريم الدالة على إباحة الطيبات وتحريم الخبائث كثيرة جداً سوف يأتي كثير منها في ثنايا هذا البحث. ولكن نذكر منها على سبيل المثال لا الحصر ما يلى:

(أ) قوله تعالى: ﴿ قُل لَّا أَجِدُ فِي مَاۤ أُوحِىَ إِلَىَّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطَعَمُهُ ۚ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْنَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمُ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أَهُ لِكُمْ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أَهُ لِكُمْ يَهِ إِلَا أَن يَكُونُ مَيْنَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْهُمُ خِنزِيرِ فَإِنَّهُ رَبِيمٌ ﴾ (١) . أُهِلَّ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ عَلَى أَضُطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١) .

والمعنى قبل يا محمد لا أجد فيها أوحي إلى محرماً إلّا هذه الأشياء لا ما تحرمونه بشهوتكم.

والآية مكية ولم يكن في الشريعة في ذلك الوقت محرم غير هذه الأشياء ثم نزلت سورة المائدة في المدينة وزيد في المحرمات أشياء أخرى كالمنخفقة والموقوذة والمتردية والنطيحة (٢). والخمر وغير ذلك. وحرم رسول الله على بالمدينة أكل كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطير (٣) فالآية بيان للمحرمات وقت نزولها.

<sup>(</sup>١) الآية ١٤٥ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>۲) انظر ص ۱٤۷.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي، ج ٧ ص ١١٥.

(ب) قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَتَبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَ ٱلْأَمِّيَ ٱلْأَمِّيَ ٱلَّذِي يَجِدُونَهُ مِ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي ٱلتَّوْرَ لَهُ وَٱلْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِٱلْمَعُرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَيُحَلِّ عِندَهُمْ الطَّيِبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخُبَاتِيْتَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِلَّا مَعْدُمْ وَالْمَاتُولُ اللَّهُ الْمُنكِلِ وَيُعَلِّي كَانَتُ عَلَيْهِمْ اللَّهِ عَلَيْهِمُ ٱلْخُبَاتِيثَ وَعَرَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَٱتَبَعُواْ ٱلنُورَ ٱلَّذِينَ عَلَيْهِمُ وَالْمَالُولُ اللَّهِ عَلَيْهِمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْ

والشاهد من الآية في قوله: ﴿وَيَحَلَّ لَهُمَ الطَّيْبَاتُ وَيَحْرُمُ عَلَيْهُمُ الْحَبَائَتُ﴾ والمراد بالطيبات ما تستطيبه الأذواق السليمة مما هو نافع لأكله في دينه وبدنه من الأطعمة والتغذية النافعة. ومن الأموال ما أخذ بحق وتراض في المعاملة.

والخبيث من الأطعمة ما تمجه الطباع السليمة وتستقذره كالميتة والدم المسفوح أو تصد عنه العقول الراجحة لضرره في البدن كالخنزير.

أو لضرره في الدين كالذي يذبح للتقرب به إلى غير الله تعالى أو غير ذلك والخبيث من الأموال ما يؤخذ بغير الحق كالربا والرشوة والسرقة والخيانة والخصب والسحت (٢).

(ج) قوله تعالى: ﴿ يَسْعَلُونَكَ مَاذَاۤ أَحِلَّ لَكُمْ قُلَ أَحِلَّ لَكُمُ الطَّيِبَتُ وَمَاعَلَمْتُمْ مِنَ الْحَوَارِجِ مُكَلِّبِينَ تُعَلِّبُونَهُنَّ مِمَّا عَلَمَكُ ٱللَّهُ فَكُلُواْ مِمَّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُرُ وَاللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَالتَّقُواْ اللَّهَ إِنَّ اللَّهُ سَرِيعُ الْحَسَابِ ﴿ " " عَلَيْكُرُ وَا اللَّهَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَالتَّقُواْ اللَّهَ إِنَّ اللَّهُ سَرِيعُ الْحَسَابِ ﴿ " " عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَالتَّقُواْ اللَّهَ إِنَّ اللَّهُ سَرِيعُ الْحَسَابِ ﴿ " " عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ إِنَّ اللَّهُ سَرِيعُ الْحَسَابِ ﴾ (" )

ومعنى الآية: يقول الله لنبيه على يسألونك ماذا أحل لهم أي من

الأية ١٥٧ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير المنار، ج ٩ ص ٢٢٨.

 <sup>(</sup>٣) الآية ٤ من سورة المائدة.

الأطعمة؟ قل أحل لكم الطيبات. وهي كل ما فيه نفع أو لذة من غير ضرر بالبدن ولا بالعقل فدخل في ذلك جميع الحبوب والثمار التي في القرى والبراري ودخل في ذلك جميع حيوانات البر إلا ما استثناه الشارع كالسباع وغيرها من الخبائث.

فالآية دلت بمفهومها على تحريم الخبائث.

وقوله: ﴿وما علمتم من الجوارح﴾ أي وأحل لكم صيد ما علمتم من الجوارح وهذه الآية هي الأصل في إباحة الصيد بالكلاب المعلمة(١).

(د) قوله تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أَحِلَّ لَكُو الطَّيِبَاتُ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكَتَابَ حِلُّ لَكُو الطَّيبَاتُ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكَتَابَ مِنَ الْمُوْمِنَاتُ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ اللَّهُ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ اللَّذِينَ أُوتُواْ الْكَتَابَ مِن قَبْلِكُمْ إِذَا عَاتَيْتُمُوهُنَ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ اللَّذِينَ أُوتُواْ الْكَتَابَ مِن قَبْلِكُمْ إِذَا عَاتَيْتُمُوهُنَ الْمُحْصَنَاتُ مِنَ اللَّذِينَ أَوْتُواْ الْكَتَابَ مِن قَبْلِكُمْ إِذَا عَاتَيْتُمُوهُمْنَ الْمُحْمِدِينَ وَالْمُحْمِدِينَ الْمُحْدِدِينَ الْمُحْدِدِينَ الْمُحْدِدِينَ الْمُحْدِدِينَ الْمُحْدِدِينَ الْمُحْدِدِينَ الْمُحْدِدِينَ الْمُحْدِدِينَ الْمُحْدِدِينَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَلَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

كرر تعالى إحلال الطيبات مع ذكره في الآية السابقة قبلها (٣) لبيان الامتنان ودعوة للعباد إلى شكره والإكثار من ذكره حيث أباح لهم ما تدعوهم الحاجة إليه ويحصل لهم الانتفاع به من الطيبات.

وهذه الآية هي الأصل في إباحة ذبائح أهل الكتاب كما سيأتي مفصلًا إن

<sup>(</sup>١) بتصرف يسير من تيسير الكريم الرحمن لابن سعدي، ج ٢ ص ١١٥.

<sup>(</sup>Y) الآية o من سورة المائدة.

 <sup>(</sup>٣) وهي قوله تعالى: ﴿يسألونك ماذا أحل لهم قل أحل لكم الطيبات وما علَّمتم من الجوارح
 مكلين تعلمونهن مما علمكم الله...﴾ الأية ٤ من سورة المائدة.

شاء الله في موضعه. وإذا كان طعام أهل الكتاب حلالًا للمسلمين فكذلك طعام المسلمين حلال لهم(١).

(هـ) قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ وَمَآ أُهِلَّ بِهِ عَلِغَيْرِ ٱللَّهِ فَمَنِ ٱضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (٢).

وقوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُو الْمَيْنَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْخَنزِيرِ وَمَا أَهِلَ الْخَيْرِ اللهِ بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوْقُوذَةُ وَالْمُتَرَدِّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكُلَ السَّبُعُ الْخَيْرِ اللهِ بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوْقُوذَةُ وَالْمُتَرِّدِيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكُلَ السَّبُعُ إِلَّا مَاذَكَيْنَمُ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَأَن تَسْتَقْسِمُواْ بِاللَّأَزِلِمِ ذَالِكُمْ فِسْقُ اللَّهُ مَا أَلْكُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَأَن تَسْتَقْسِمُواْ بِاللَّأَزِلِمِ ذَالِكُمْ فِسْقُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَمَا أَكُلُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَالْمَوْمَ وَالْمَوْمِ وَالْمَوْمَ وَالْمَوْمِ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّه

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةَ وَإِلَّامَ وَلَحْمَ ٱلِخُنزِيرِ وَمَآ أُهِلًا لِغَيْرِ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١). أُهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١).

ووجه الاستدلال من هذه الآيات: أن فيها التصريح بتحريم الميتة والدم ولحم الخنزير وما أهل به لغير الله مع تحريم المنخنقة والموقوذة والمتردية والنطيحة

<sup>(</sup>١) بتصرف يسير من تيسير الكريم الرحمن، ج ٢ ص ١١٦ ــ ١١٧.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٧٣ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) الآية ٣ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٤) الآية ١١٥ من سورة النحل.

وما أكل السبع وما ذبح على النصب وتحريم هذه المذكورات رحمة من الله بعباده لما فيها من أضرار جسيمة خطرة على الإنسان كها سيأتي ذلك مفصلًا إن شاء الله في موضعه.

(و) قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِيَ أَنْحَرَجَ لِعِبَادِهِ ﴾ وَٱلطَّيِبَاتِ مِنَ ٱلرِّزْقِ قُلْ هِى لِلَّذِينَ وَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَ الْحَالِصَةَ عَلَمُونَ ﴾ (١) . يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ كَذَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآيَكَ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ (١) .

ومعنى الآية أنه تعالى ينكر على من تعنت فحرم ما أحل الله من أنواع اللباس على اختلاف أصنافه والطيبات من الرزق من مأكل ومشرب بجميع أنواعه أي من ذا الذي يقدم على تحريم ما أنعم الله على العباد ومن ذا الذي يضيق عليهم ما وسعه الله لهم وهذا التوسيع من الله لعباده المؤمنين بالطيبات جعله لهم ليستعينوا به على عبادته.

ومفهوم الآية أن من لم يؤمن بالله أو استعان بها على معصية الله فإنها غير خالصة له ولا مباحة بل يعاقب عليها وعلى التنعم بها ويسأل عن النعيم يوم القيامة (٢).

(ز) قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ لَكُمْ فِي ٱلْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً نَّسْفِيكُمْ مِّكَ فِي الْطُونِهِ عِمِنْ بَيْنِ فَرْثِ وَدَمِ لَبَنَّا خَالِصًا سَآيِغًا لِلشَّارِبِينَ ﴿ أَنَّ وَمِن مُمَرَّتِ النَّخِيلِ وَٱلْأَعْنَابِ تَلَّخُذُونَ مِنْهُ سَكِرًا وَرِزْقًا حَسَنًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَةً لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ (٣).

الآية ٣٢ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>۲) بتصرف يسير من تيسير الكريم الرحمن، ج ٣ ص ١١.

<sup>(</sup>٣) الآية ٦٦ – ٦٧ من سورة النحل.

وقوله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَنْعَامَ لِيَرَّكُبُواْ مِنْهَا وَمُنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ (١).

وقوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلْأَنْعَامِ حَمُولَةٌ وَفَرْشًا كُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ وَلَا اللَّهِ وَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا لَا الللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ اللّهُ وَلَ

وجه الاستدلال من هذه الآيات: «أن فيها التصريح بإباحة الأنعام وهي الإبل والبقر والغنم وكذلك إباحة ثمرات النخيل والأعناب وهذا فضل من الله وإحسان حيث أباح لنا ما فيه قوام حياتنا ومنفعة لأبداننا».

(ح) قـوله تعـالى: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُ, مَتَـٰعًا لَّكُرْ وَلِيَّارَةِ . . . ﴾ الآية (٣).

فقوله ﴿وطعامه﴾ معطوف على قوله: ﴿أَحَلَ لَكُمْ صَيْدُ البَحْرَ﴾ والمعنى وأحل لكم طعامه وهو يتناول السمك وغير السمك ما صيد منه وما لم يصد.

(ط) قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ لَـكُمْ مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾(١).

وجه الاستدلال من الآية أنه تعالى خلق لنا ما في الأرض وما خلقه لنا إلاّ للاستفادة منه في وجوه الانتفاع ومنه ما تنتجه الأرض من ثمار ونبات وزروع وغير ذلك.

<sup>(</sup>١) الآية ٧٩ من سورة غافر.

<sup>(</sup>٢) الأية ١٤٢ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٣) الآية ٩٦ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٩ من سورة البقرة.

### ثانياً \_ الأدلة من السنة:

الأدلة من السنة على إباحة الطيبات وتحريم الخبائث كثيرة سوف نذكر كثيراً منها في موضعه. لكن نذكر الآن منها ما يلي:

(أ) ما روى الترمذي وابن ماجه عن سلمان الفارسي، رضي الله عنه قال: «سئل رسول الله عنه عن السمن والجبن والفراء(١)، فقال: الحلال ما أحل الله في كتابه والحرام ما حرم الله في كتابه وما سكت عنه فهو مما عفى عنه»(٢).

(ب) وروى ابن عباس، رضي الله عنها قال: «كان أهل الجاهلية يأكلون أشياء ويتركون أشياء تقذراً فبعث الله تعالى نبيه على وأنزل كتابه وأحل حلاله وحرم حرامه فها أحل الله فهو حلال وما حرم فهو حرام وما سكت عنه فهو عفو. وتلا: قُل لَآ أُجِدُ فِي مَآ أُوحِي إِلَى تُحَرِّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ وَ إِلَّآ أَن فهو عفو. وتلا: قُل لَآ أُجِدُ فِي مَآ أُوحِي إِلَى تُحَرِّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ وَ إِلَّآ أَن فهو عفو. وتلا: اللهُ اللهِ اللهُ ال

(ج) ما روى أبو ثعلبة الخشني، رضي الله عنه، عن رسول الله ﷺ قال: «إن الله تعالى فرض فرائض فلا تضيعوها وحد حدوداً فلا تعتدوها وحرم

<sup>(</sup>١) الفراء حمار الوحش، وقيل هو جمع الفرو الذي يلبس ويشهد له صنيع الترمذي فإنه ذكره في باب لسر الفراء.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي في كتاب اللباس، باب ما جاء في لبس الفراء، وقال الترمذي: حديث غريب لا نعرفه مرفوعاً إلاّ من هذا الوجه وسألت البخاري عن هذا الحديث فقال لا أراه محفوظاً، روى سفيان عن سليمان التيمي عن أبي عثمان عن سلمان موقوفاً.

قال البخاري: وسيف بن هارون مقارب الحديث؛ وسيف بن محمد عن عاصم ذاهب الحديث ١. هـ. سنن الترمذي، ج ٤ ص ٢٢٠.

ورواه ابن ماجه في كتاب الأطعمة، باب أكل الجبن والسمن، ج ٢ ص ١١١٧.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٤٥ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داوود في كتاب الأطعمة، باب ما لم يذكر تحريمه، وسكت عنه، ج ٢ ص ٣١٩.

أشياء فلا تنتهكوها وسكت عن أشياء رحمة لكم غير نسيان فلا تبحثوا عنها»(١).

(د) عن النعمان بن بشير، رضي الله عنها، قال: سمعت رسول الله عليها يقول وأهوى النعمان بإصبعيه إلى أذنيه وإن الحلال بين وان الحرام بين وبينها مشتبهات لا يعلمهن كثير من الناس فمن اتقى الشبهات استبرأ لدينه وعرضه ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام كالراعي يرعى حول الحمى يوشك أن يرتع فيه الا وإن لكل ملك حمى ألا وإن حمى الله محارمه ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله. وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهى القلب، متفق عليه واللفظ لمسلم (٢).

- (هـ) قوله ﷺ في البحر: «هو الطهور ماؤه الحل ميتته»(٣).
- (و) قوله على في الحوت الذي وجده الصحابة، رضي الله عنهم: «هو رزق أخرجه الله لكم فهل معكم من لحمه شيء فتطعمونا» قال الراوي «فأرسلنا إلى رسول الله على منه فأكله»(٤).
- (ز) ما روى البخاري عن عائشة، رضي الله عنها، قالت: قال رسول العنواب والحداة والحدام العنور» (م).

<sup>(</sup>۱) أخرجه النووي في الأبعين النووية وقال حديث حسن رواه الدارقطني وغيره؛ قال ابن حجر الهيثمي في فتح المبين لشرح الأربعين، وصححه ابن الصلاح، وممن حسنه أيضاً الحافظ أبو بكر السمعاني في أماليه ا. هـ. فتح المبين لشرح الأربعين، ص ٢٠٢ ــ ٢٠٤.

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري في كتاب الإيمان، باب فضل من استبرأ لدينه، ج ١ ص ١٦.
 ورواه في كتاب البيوع، باب الحلال بين والحرام بين وبينهامشتبهات، ج ٣ ص ٤٦.
 ورواه مسلم في كتاب المساقاة، باب أخذ الحلال وترك الشبهات، ج ٥ ص ٥٠.

 <sup>(</sup>۳) رواه ابن ماجه في سننه، ج ۲ ص ۱۰۸۱، قال النووي هو حديث صحيح ۱. هـ. صحيح مسلم بشرح النووي، ج ۱۳ ص ۸۲.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم في صحيحه كتاب الصيد؛ والذبائح، باب إباحة ميتات البحر، ج ٦ ص ٧٨.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري في صحيحه، كتاب جزاء الصيد، باب ما يقتل المحرم من الدواب، ج٣ ص ١٣.

(ح) ما روى مسلم عن أم شريك (١) أن النبي ﷺ أمرها بقتل الأوزاغ(٢)، (٣).

(ط) ما روى علي بن أبي طالب (ئ) ، رضي الله عنه ، أن رسول الله ﷺ نهى عن متعة النساء يوم خيبر وعن لحوم الحمر الأنسية. متفق عليه واللفظ لمسلم (٥٠).

(ي) ما روى أبو تعلبة الخشني (١) ، رضي الله عنه ، أن رسول الله ﷺ نهى عن كل ذي ناب من السباع(٧).

(الإصابة في غيير الصحابة ج ٨ ص ٢٤٨)

(الإصابة في تمييز الصحابة ج ٤ ص ٢٧١)

(٥) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الذبائح والصيد، باب لحوم الحمر الأنسية، ج ٧ ص ٨٣. ورواه مسلم في صحيحه، كتاب الصيد والذبائح، باب تحريم أكل لحوم الحمر الأنسية، ج ٦ ص ٦٣.

(٦) أبو ثعلبة الخشني: صحابي مشهور معروف بكنيته واختلف في اسمه واسم أبيه اختلافاً كثيراً.
 مات سنة ٧٥هـ.

(الإصابة في تمييز الصحابة ج ٧ ص ٢٨)

(V) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الذبائح والصيد، باب أكل كل ذي ناب من السباع، ج V ص ٦٣٠

ورواه مسلم في صحيحه، كتاب الصيد والذبائح، باب تحريم أكل كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطير، ج ٦ ص ٥٩.

<sup>(</sup>١) أم شريك القرشية العامرية من بني عامر بنت دودان بن عوف. جاء عن أم شريك ثلاثة أحاديث مسندة.

<sup>(</sup>٢) الأوزاغ جمعُ وزغ وهو سام أبرص؛ انظر لسان العرب، مادة (وزغ)، ج ٨ ص ٩٥٩.

 <sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه كتاب السلام باب استحباب قتل الوزغ ج ٧ ص ٤٠.

<sup>(3)</sup> هو على بن أبي طالب بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف القرشي الهاشمي أبو الحسن. أول الناس إسلاماً في قول كثير من أهل العلم. ولد قبل البعثة بعشر سنين على الصحيح. شهد المشاهد كلها إلا غزوة تبوك. زوجه الرسول على ابنته فاطمة. كان أحد الستة الذين عينهم عمر للخلافة بايعه الناس للخلافة بعد مقتل عثمان واستمر في الخلافة خمس سنين إلا شهر. وقد قتل ليلة السابع عشر من شهر رمضان سنة ٤٠هـ.

وفي رواية عند مسلم عن ابن عباس، رضي الله عنه، أن رسول الله ﷺ من عن كل ذي غلب من الطير(١).

وفي هذه الأحاديث دلالة صريحة على إباحة الحلال وتحريم الحرام كما أن فيها دلالة على إباحة المسكوت عنه بناء على أن الأصل فيه الإباحة وسوف يأتي بيان ذلك إن شاء الله تعالى(٢).

مع أن فيها دلالة على إباحة حيوان البحر وحل ميتته.

وفيها النهي عن قتل بعض الدواب في الحرم والنهي عن قتلها دليل على تحريمها لأن المباح لا يقتل بل يصاد أو يذبح.

وفيها أيضاً النهي عن أكل كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطير وعن أكل لحوم الحمر الأهلية. وهذه مما حرمها رسول الله على في المدينة. وسوف يأتى بيان ذلك مفصلًا إن شاء الله تعالى (٣).

## ثالثاً \_ الإجماع:

أما الدليل من الإِجماع فهو اتفاق الأمة على إباحة بعض الأطعمة كالأنعام مثلًا.

وعلى حرمة بعضها كالخنزير. وحرمة ما يضر أكله كالسموم.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الصيد والذبائح، باب تحريم أكل كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطير، ج ٦ ص ٦٠.

<sup>(</sup>٢) انظر ص ٩٤.

<sup>(</sup>٣) انظر ص ١٤٤ و ص ١٦٥.

#### البحث الثالث

### في بيان الأصل في المراد بالطيب والغبيث

اختلف العلماء في المراد بالطيب الذي أباحه الله تعالى والخبيث الذي حرمه الله تعالى على أقوال:

- ١ القول الأول: ان الطيبات هي المحللات فكأنه وصفها بالطيب. والمراد بالخبائث المحرمات وهذا قول مالك(١).
- ٢ القول الثاني: ان المراد بالطيبات ما تستطيبه العرب والمراد بالخبائث
   ما تستخبثه العرب وهو قول الحنفية(٢) والشافعية(٣) والحنابلة(٤).
- " القول الثالث: ان الطيبات التي أحلها الله ما كان نافعاً لآكله في دينه والخبيث ما كان ضاراً له في دينه. وهذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية (٥) ونسبه إلى جهور العلماء (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر تفسیر القرطبی، ج۷ ص ۳۰۰.

<sup>(</sup>۲) حاشیة ابن عابدین، ج ۲ ص ۳۰۰.

<sup>(</sup>٣) المجموع، ج ٩ ص ٢٥، ٢٦.

<sup>(</sup>٤) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٤.

<sup>(</sup>٥) ابن تيمية: شيخ الإسلام الإمام العلامة الحافظ الناقد الفقيه المجتهد المفسر تقي الدين أبو العباس أحمد بن المفتي شهاب الدين عبد الحليم ابن الإمام المجتهد شيخ الإسلام مجد الدين عبد السلام ابن عبد الله بن أبي القاسم الحراني. ولد في ربيع الأول سنة إحدى وستين وستمائة من الهجرة، وصنف الكثير في علوم الإسلام وعلم الكلام وغير ذلك. وكان من بحور العلم ألف ثلاثمائة مجلد. مات في عشرين من ذي القعدة سنة ثمان وعشرين وسبعمائة هجرية.

<sup>(</sup>طبقات الحفاظ ص ٥١٦)

<sup>(</sup>٦) فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، ج ١٧ ص ١٧٨، ١٧٩، ج ١٩ ص ٢٤.

استدل أصحاب القول الأول بما يأتى:

(أ) ما روي عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما أنه قال: الخبائث هي لحم الخنزير والربا وغيره (١).

قالوا ان ابن عباس وصف الخبائث بالمحرمات وهذا دليل على أن الخبيث هو المحرم.

ونوقش هذا الاستدلال بأن الخنزير والربا التي فسر ابن عباس الخبائث بها هي من جملة الخبائث لخبثها في ذاتها لذلك حرمها الله سبحانه وتعالى.

(ب) إن الطيبات لفظ يتضمن مدحاً وتشريفاً فهي الحلال لأنه المستحق للمدح والتشريف والخبائث لفظ يتضمن ذماً وتقبيحاً فهي الحرام لأنه المستحق للذم والتقبيح (٢).

ونوقش هذا الاستدلال بأنه تفسير للشيء بنفسه فالطيبات هي الحلال والخبائث هي الحرام، وهذا لم يأت بجديد فهو كقول القائل فسر الماء بعد الجهد بالماء.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية، رحمه الله تعالى، بعد ذكر قوله تعالى ﴿ ٱلَّذِينَ يَتَبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيّ ٱلْأَمِّيَ ٱلَّذِي يَجِدُونَهُ مِكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي ٱلتَّوْرَكَةُ وَٱلْإِنجِيلِ يَأْمُن هُمْ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا لَهُمْ عَنِ ٱلْمُنكرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَانِينَ ﴾ (٣).

قال: فأخبر تعالى أنه يأمر بما هو معروف وينهى عما هو منكر ويحل ما هو طيب ويحرم ما هو خبيث.

ولو كان المعروف لا معنى له إلا المأمور به والمنكر لا معنى له إلا ما حرم

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي، ج٧ ص ٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي، ج٧ ص ٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

لكان هذا كقول القائل: «يأمرهم بما يأمرهم وينهاهم عما ينهاهم ويحل لهم ما يحل لهم ما يحرم عليهم ما يحرم عليهم وهذا كلام لا فائدة فيه فضلًا عن أن يكون فيه تفضيل له على غيره»، ا. هـ(١).

\* \* \*

واستدل أصحاب القول الثاني بما يأتي:

(أ) قوله تعالى: ﴿ وَيُحِلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَاتِ وَيُحِرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَالِينَ ﴾ (١).

(ب) وقوله تعالى: ﴿ يَسْعَلُونَكَ مَاذَاۤ أَحِلَّ لَهُمْ قُلَ أَحِلَّ لَكُمُ الْطَبِّبَاتُ ﴾ (٣).

وجه الاستدلال من الآيتين أن المراد بالطيبات ما تستطيبه العرب والمراد من الخبائث ما تستخبثه العرب لأن القرآن نزل بلسانهم.

قال النووي: قال أصحابنا وغيرهم: «ليس المراد بالطيب هنا الحلال لأنه لو كان المراد الحلال لكان تقديره أحل لكم الحلال وليس فيه بيان وإنما المراد بالطيبات ما يستطيبه العرب وبالخبائث ما تستخبثه. قال أصحابنا ولا يرجع في ذلك إلى طبقات الناس وينزل كل قوم على ما يستطيبونه أو يستخبثونه لأنه يؤدي إلى اختلاف الأحكام في الحلال والحرام واضطرابها وذلك يخالف قواعد الشرع قالوا فيجب اعتبار العرب فهم أولى الأمم بأن يؤخذ باستطابتهم واستخباثهم لأنهم المخاطبون أولاً. وهم جيل معتدل لا يغلب فيهم الإنهماك على الناس»، المستقذرات ولا العفافة المتولدة من التنعم فيضيقوا المطاعم على الناس»، المستقذرات ولا العفافة المتولدة من التنعم فيضيقوا المطاعم على الناس»، المستقذرات

<sup>(</sup>۱) فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، ج ۱۷ ص ۱۷۸.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) الأية ٤ من سورة المائدة.

<sup>(£)</sup> المجموع، ج ٩ ص ٣٦.

ونوقش هذا الاستدلال بما قال أبوبكر الجصاص<sup>(۱)</sup> في تفسيره حيث قال: وأما قول الشافعي في اعتباره ما كانت العرب تستقذره وإن ما كان كذلك فهو من الخبائث فلا معنى له من وجوه:

أحدها: أن نهي النبي عن أكل كل ذي ناب من السباع وذي مخلب من الطير (٢) قاض بتحريم جميعه وغير جائز أن يزيد فيه ما ليس منه ولا يخرج منه ما قد تناوله العموم ولم يعتبر النبي على ما ذكره الشافعي وإنما جعل كونه ذا ناب من السباع وذا مخلب من الطير علمًا للتحريم فلا يجوز الاعتراض عليه بما لم تثبت به الدلالة.

ومن جهة أخرى أن خطاب الله تعالى للناس بتحريم الخبائث عليهم لم يختص بالعرب دون العجم بل الناس كلهم من كان منهم من أهل التكليف داخلون في الخطاب فاعتبار ما يستقذره العرب دون غيرهم قول لا دليل عليه خارج عن مقتضى الآية ومع ذلك فليس يخلو من أن يعتبر ما كان العرب يستقذره جميعهم أو بعضهم فإن كان اعتبر الجميع فإن جميع العرب لم يكن يستقذر الحيات والعقارب ولا الأسد والذئاب والفأر وسائر ما ذكر بل عامة الأعراب تستطيب أكل هذه الأشياء فلا يجوز أن يكون المراد ما كان جميع العرب يستقذره.

وإن أرادوا ما كان بعض العرب يستقذره فهو فاسد من وجهين:

أحدهما: أن الخطاب إذا كان لجميع العرب فكيف يجوز اعتبار بعضهم عن بعض.

<sup>(</sup>۱) أبو بكر الجصاص: الإمام أحمد بن على أبو بكر الرازي المعروف بالجصاص نسبة إلى عمله بالجص إمام الحنفية في عصره ومن المجتهدين المبرزين في المذهب. ولد سنة ٣٠٥هـ وسكن بغداد تفقه على أبي حسن الكرخي. له كتاب أحكام القرآن وشرح مختصر الكرخي وشرح مختصر الطحاوي وشرح الأسهاء الحسنى وكتاب في أصول الفقه وكتاب جوابات ومسائل. توفي في ذي الحجة سنة ٣٠٠هـ.

<sup>(</sup>طبقات الفقهاء ص ٦٦)

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم عن ابن عباس، انظر صحيح مسلم كتاب الصيد والذبائح باب التحريم أكل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطير، ج ٦ ص ٦٠.

والثاني: أنه لما صار البعض المستقذر كذلك كان أولى بالاعتبار من البعض الذين يستطيبه. فهذا قول منتقض من جميع وجوهه، ا. هـ(١).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: «إن النبي ﷺ وأصحابه لم يحرم أحد منهم ما كرهته العرب ولم يبح كل ما أكلته العرب.

وقوله تعالى: ﴿ وَيُحِلَّ لَهُ مُ الطَّيِبَاتِ وَيُحِرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخُبَائِينَ ﴾ (٢) اخبار عنه أنه سيفعل ذلك، فأحل النبي ﷺ الطيبات وحرم الخبائث مثل كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطير فأنها عادية باغية فإذا أكلها الناس \_ والغاذي شبيه بالمتغذي \_ صار في أخلاقهم شوب من أخلاق هذه البهائم وهو البغي والعدوان.

كها حرم الدم المسفوح لأنه مجمع قوى النفس الشهوية الغضبية وزيادته توجب طغيان هذه القوى وهو مجرى الشيطان من البدن كها قال النبي قي : (1) الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم(1) ولهذا كان شهر رمضان إذا دخل صفدت الشياطين لأن الصوم جنة . 1 . ه (1) .

\* \* \*

واستدل أصحاب القول الثالث بما يأتي:

(أ) ما روى ابن عباس، رضى الله عنهما قال: «دخلت أنا وخالد بن

<sup>(</sup>۱) أحكام القرآن للجصاص، ج ٤ ص ١٩١.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه عن صفية، رضي الله عنها، كتاب الإعتكاف باب زيارة المرأة زوجها في اعتكاف، ج٣ ص ٤٤، ورواه البخاري أيضاً في صحيحه كتاب بدء الخلق باب صفة ابليس وجنوده، ج٤ ص ٩٨، ورواه في كتاب الأحكام باب الشهادة تكون عند الحاكم في ولايته الفضاء، ج٩ ص ٥٨.

<sup>(</sup>٤) - فتأوى شيخ الإسلام ابن تيمية، ج ١٧ ص ١٧٩، ١٨٠.

الوليد(۱) مع رسول الله على بيت ميمونة (۲) فأتى بضب محنوذ فأهوى إليه رسول الله على بيت ميمونة أخبروا رسول الله على بالله بي بيت ميمونة أخبروا رسول الله على بيت ميمونة أخبروا رسول الله على يريد أن يأكل فرفع رسول الله على يده فقلت: أحرام هو يا رسول الله؟ قال: لا ولكنه لم يكن بأرض قومي فأجدني أعافه. قال خالد فاجتررته فأكلته ورسول الله على ينظر» متفق عليه (۳).

وجه الاستدلال منه:

أنه ﷺ كره أكل الضب وعافه وهو عربي قرشي ومع ذلك لم تكن كراهيته له موجبة لتحريمه (٤).

(ب) إن العرب كانت تأكل الميتة والدم وغير ذلك وقد حرمه الله تعالى فلو كانت استطابتهم للشيء تجعله طيباً لكانت الميتة والدم من الطيبات.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية، رحمه الله تعالى: وليس المراد بالطيب مجرد التذاذ الأكل فإن الإنسان قد يلتذ مما يضره من السموم وما يحميه الطيب منه.

ولا المراد به التذاذ طائفة من الأمم كالعرب.

ولا لكون العرب تعودته فإن مجرد كون أمة من الأمم تعودت أكله وطاب

<sup>(</sup>۱) خالد بن الوليد بن المغيرة بن عبد الله بن عمر بن مخزوم القرشي المخزومي سيف الله أبو سليمان. كان أحد أشراف قريش في الجاهلية شهد مع المشركين حروب الإسلام إلى عمرة الحديبية وأسلم قبل فتح مكة فجاهد مع المسلمين وأبلي بلاءاً حسناً. روى له البخاري ومسلم. توفي بحمص في الشام ودفن فيها سنة ٢١هـ.

<sup>(</sup>الإصابة في تمييز الصحابة ج ٢ ص ٩٨)

<sup>(</sup>٢) ميمونة: ميمونة بنت الحارث بن حزن الهلالية أم المؤمنين. كان اسمها برة فسماها النبي ﷺ ميمونة. تزوجها رسول الله ﷺ في السنة السابعة من الهجرة، روت ٤٦ حديثاً. توفيت سنة ١٥هـ.

<sup>(</sup>الإصابة في تمييز الصحابة ج ٨ ص ١٩١)

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه كتاب الذبائح والصيد باب الضب، ج ٧ ص ٨٤. ورواه مسلم في صحيحه كتاب الصيد والذبائح باب إباحة الضب، ج ٦ ص ٦٨.

٤) فتأوى شيخ الإسلام ابن تيمية، ج ١٧ ص ١٧٩.

لها أو كرهته لكونه ليس في بلادها لا يوجب أن يحرم الله على جميع المؤمنين ما لم تعتده طباع هؤلاء ولا أن يحل لجميع المؤمنين ما تعودوه كيف وقد كانت العرب قد اعتادت أكل الدم والميتة وغير ذلك وقد حرمه الله تعالى. وقد قيل لبعض العرب ما تأكلون؟ قال: ما دب ودرج إلا أم حبين (١) فقال: ليهن أم حبين العافية.

ونفس قريش كانوا يأكلون خبائث حرمها الله وكانوا يعافون مطاعم لم يحرمها الله (۲)، ا. هـ.

#### □ الترجيح:

مما سبق يظهر لنا أن المراد بالطيبات هي ما كان نافعاً لأكله في دينه وبدنه والخبيث ما كان ضاراً له في دينه وبدنه.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: وأصل الدين العدل الذي بعث الله الرسل بإقامته في أورث الآكل بغياً وظلمًا حرمه كما حرم كل ذي ناب من السباع لأنها باغية عادية والغاذي شبيه بالمتغذي فإذا تولد اللحم منها صار في الإنسان خلق البغى والعدوان، ١. هـ(٣).

المراد بالعرب المأخوذ بقولهم في الاستطابة والاستخباث.

اختلف الفقهاء القائلون بأن المراد بالطيبات ما تستطيبه العرب والخبائث ما تستخبثه العرب، اختلفوا في المراد بالعرب على قولين:

١ ــ القول الأول: قال الحنفية (٤) والحنابلة (٥) أن المراد بالعرب الذين تعتبر استطابتهم واستخباثهم هم أهل الحجاز من أهل الأمصار لأنهم الذين

<sup>(</sup>۱) أم حبين دابة على قدر الكف تشبه الضب غالباً قاله أبو منصور الأزهري، وقيل هي أنثى الحرابي، أنظر حياة الحيوان الكبرى للدميري، ج ١ ص ٣٣٨، ٣٣٩.

<sup>(</sup>٢) فتاوى شيخ الإسلام ابن تيميةً، ج١٧ ص ١٧٨، ١٧٩.

<sup>(</sup>٣) فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، ج ١٩ ص ٢٤.

<sup>(</sup>٤) حاشية ابن عابدين، ج ٦ ص ٣٠٥، ٣٠٦.

<sup>(</sup>٥) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٤.

نزل عليهم الكتاب وخوطبوا به وبالسنة فرجع في مطلق ألفاظهما إلى عرفهم دون غيرهم.

ولم يعتبر أهل البوادي لأنهم للضرورة والمجاعة يأكلون ما وجدوا. وما وجد في أمصار المسلمين مما لا يعرفه أهل الحجاز رد إلى أقرب ما يشبهه في الحجاز فإن لم يشبه شيئاً منها فهو مباح(١).

القول الثاني: قال الشافعية إنه يرجع في ذلك إلى العرب من أهل الريف والقرى وذوي اليسار والغنى دون الأجلاف من أهل البادية والفقراء وأهل الضرورة.

فإن استطاب قوم شيئاً واستخبثه قوم رجع إلى ما عليه الأكثر فإن اتفق في بلاد العجم ما لا يعرفه العرب نظر إلى ما يشبهه فإن كان حلالًا حل وإن كان حراماً حرم وإن لم يكن له شبيه فيما يحل ويحرم ففيه وجهان:

الأول: يحل.

والثاني: لا يحل<sup>(٢)</sup>.

#### □ الترجيح بين هذين القولين:

نظراً لأننا قد بسطنا الخلاف في المراد باعتبار الاستطابة والاستخباث ورجحنا في ذلك أن المراد بالطيبات هي ما كان نافعاً لأكله في دينه وبدنه، والمراد بالخبائث ما كان ضاراً لآكله في دينه وبدنه، فعلى هذا نقول إن القول بالرجوع إلى استطابة العرب قول مرجوح سواء كان المراد بهم أهل الحجاز كها قال الحنابلة والحنفية أو العرب أهل الريف والقرى وذوي اليسار والغني كها قال الشافعية.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٤.

<sup>(</sup>٢) المهذب مع شرحه المجموع، ج ٩ ص ٢٥.

#### النبعث الرابع

## في خلاف الأمم في الأطمهة

## خلاف الأمم في الأطعمة:

اختلفت الملل والجماعات في الأطعمة اختلافاً شاسعاً واضطربوا في شأنها اضطراباً فاحشاً حتى وصل بعضهم إلى تحريم الحلال الطيب وإباحة الحرام الخبيث.

فهناك جماعات كالبراهمة (١) وبعض المتفلسفة حرموا على أنفسهم ذبح الحيوان وأكله وعاشوا على الأغذية النباتية وقالوا ان في ذبح الحيوان قسوة من الحيوان على كائن حي مثله ليس له حق أن يحرمه من حق الحياة.

وقالت الثنوية (٢) ذبح الحيوانات إيلام والإيلام قبيح والقبيح لا يرضى به الإله الرحيم الحكيم فيمتنع أن يكون الذبح حلالاً مباحاً بحكم الله قالوا والذي يحقق ذلك أن هذه الحيوانات ليس لها قدرة على الدفع عن أنفسها ولا لها لسان تحتج على من قصد إيلامها. والإيلام قبيح إلا أن إيلام من بلغ في العجز والحيرة إلى هذا الحد أقبح (٣).

<sup>(</sup>١) البراهمة قوم ينتسبون إلى رجل منهم يقال له برهام قد مهد لهم نفي النبوات أصلًا وقرر استحالة ذلك في العقول، أنظر الملل والنحل، ج ٣ ص ٣٤٦.

<sup>(</sup>٢) الثنوية هنم الذين يزعمون أن النور والظلمة أزليان قديمان بخلاف المجوس فانهم قالوا بحدوث الظلام وهؤلاء قالوا بتساويها في القدم واختلافها في الجوهر والطبع والفعل والحيز والمكان والأجناس والأبدان والأرواح، الملل والنحل، ج ٢ ص ٧٧.

٣) انظر تفسير الرازي، ج ١١ ص ١٢٥، ١٢٦.

وذهب إلى هذا كثير من البوذيين (١) الذين بعتقدون في تناسخ الأرواح خوفاً من قتل أحد من الأقارب تكون روحه قد تقمصت ذلك الحيوان (٢).

ويرد على هؤلاء بأن فيها قالوا اعتراضاً على الشرائع الإلهية لأن من سنن الله في الكون أن يأكل بعض الحيوان بعضاً في البر والبحر فالإنسان أجدر بأن يأكل بعض الحيوان لأن الله فضله على جميع أنواع الحيوان وسخرها له كما سخر له جميع ما في الأرض من الأجسام والقوى ليستعين بذلك على معرفة الله وعبادته وإظهار آياته في خلقه وما أودع فيها من الحكم والعجائب واللطائف والمحاسن (٣). مع أن خلق هذه الحيوانات ليس غاية في نفسه بل الغاية منها أن يتضع للإنسان بلحمها ذبيحة كما انتفع تسخر لخدمة الإنسان وليس غريباً أن ينتفع الإنسان بلحمها ذبيحة كما انتفع بسخيرها صحيحة.

وقد عرفنا كذلك من سنة الله في الخليقة أن النوع الأدنى يُضَحَّى به في مصلحة النوع الأعلى منه. فالنبات الأخضر المترعرع يقطع من أجل غذاء الحيوان والحيوان يذبح لأجل غذاء الإنسان بل الإنسان الفرد يقاتل ويقتل في مصلحة المجموع.. وهكذا.

على أن امتناع الإنسان عن ذبح الحيوان لن يحمي الحيوان من الموت والهلاك فهو إن لم يفترس بعضه بعضاً سيموت حتف أنفه وقد يكون ذلك أشد عليه ألماً من الذكاة.

<sup>(</sup>١) البوذية منتشرة بين عدد كبير من الشعوب الآسيوية وهي مذهبان كبيران.

الشمالي وكتبه مدونة باللغة السنسكريتية وهو سائد في الصين واليابان والتبت ونيبال وجاوه وسومطره.

٢ ــ المذهب الجنوبي وكتبه مدونة باللغة البالية وهو سائد في بورما وسيلان وسيام وهي منسوبه إلى بوذا، واسمه الحقيقي سدهارثا وقيل سيزاراسا ثم أطلق عليه لقب بوذا، ومعناه المستنير. ذيل الملل والنحل، ج ٢ ص ١٣.

<sup>(</sup>٢) انظر جغرافية الجوع، ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير المنار، ج٦ ص ١٩٨.

وفي مقابل هؤلاء ظهر مازدك(١) في فارس ينادي بالإباحة المطلقة ويطلق العنان للناس ليأخذوا كل شيء ويستبيحوا كل شيء حتى الأعراض والمحرمات.

وأما اليهود فقد حرم الله عليهم كثيراً من الحيوانات البرية والبحرية وكان ذلك عقوبة حرمان لهم من الله تعالى على ظلمهم وخطاياهم قال تعالى: ﴿ فَيِظُلِّم مِّنَ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَالَى اللَّهِ مِّنَ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ مِّنَ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ مِّنَ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ كَثِيراً نَهِ وَأَخْذِهِمُ الرِّبَوا وَقَدْ نَهُواْ عَنْهُ وَأَكْلِهِمْ أَمُولَ النَّاسِ سَبِيلِ اللَّهِ كَثِيراً نَهِ وَأَخْذِهِمُ الرِّبَوا وَقَدْ نَهُواْ عَنْهُ وَأَكْلِهِمْ أَمُولَ النَّاسِ بِاللَّهِ وَأَعْدَدُنَا لِلْكُنُورِينَ مِنْهُمْ عَذَابًا أليها ﴾ (١).

وقال تعالى: ﴿ وَعَلَى الَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا كُلَّ ذِى ظُفُرُ وَمِنَ ٱلْبَقَرِ وَٱلْغَنَمِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ شُحُومَهُمَا إِلَّا مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُمَا أَوِ ٱلْحَوَايَا أَوْ مَا ٱخْتَلَطَ بِعَظْمٍ ذَ لِكَ جَزَيْنَاهُم بِبَغْيِهِمْ وَ إِنَّا لَصَادِقُونَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) مازدك ظهر في أيام قباذ والد أنو شروان ودعا قباد إلى مذهبه فأجابه واطلع أنو شروان على خزيه وافترائه فطلبه فوجده فقتله.

وكـــان مازدك يقول إن النور يفعل بالقصد والاختيار والظلمة تفعل على الخبط والاتفاق والنور عالم حساس والظلام جاهل أعمى وان المزاج كان على الاتفاق والخبط لا بالقصد والاختيار وكذلك الخلاص إنما يقع بالاتفاق دون الاختيار.

وكان مازدك اباحياً فأحل النساء والأموال وجعل الناس شركة فيهها كاشتراكهها في الماء والنار، وحكي أنه أمر بقتل الأنفس ليخلصها من الشر ومزاج الظلمة. الملل والنحل، ج ٢ ص ٨٣. ٨٥.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٦٠، ١٦١ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٤٦ من سورة الأنعام.

وقال تعالى: ﴿ وَرَفَعْنَا فَوْقَهُمُ ٱلطُّورَ بِمِيثَاقِهِمْ وَقُلْنَا لَهُمُ ٱدْخُلُواْ الْمُسْتِ وَأَخَذُنَا مِنْهُم مِّيثَاقًا غَلِيظًا ﴾ (١٠.

وقال تعالى: ﴿وَسَعَلْهُمْ عَنِ ٱلْقَرْيَةِ ٱلَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ إِذْ يَعْدُونَ فِي ٱلسَّبْتِ إِذْ تَأْتِيهِمْ حِبْنَانُهُمْ يَوْمَ سَبْتِهِمْ شُرَّعًا وَيَوْمَ لَا يَسْبِنُونَ لَا تَأْتِيهِمْ كَذَالِكَ نَبْلُوهُم بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴾ (١).

أما العرب في الجاهلية فقد حرموا بعض الحيوانات تقذراً وحرموا بعضها تعبداً وتقرباً للأصنام واتباعاً للأوهام وفي مقابل هذا استباحوا كثيراً من الخبائث كالميتة والدم المسفوح.

حتى أنهم قد جعلوا هذا التحليل والتحريم من أحكام الدين ونسبوه إلى الله تعالى فرد الله عليهم هذه النسبة المفتراه في قوله تعالى:

﴿ وَقَالُواْ هَاذِهِ مَا أَنْعَامٌ وَحَرْثُ حَجْرٌ لَا يَطْعَمُهَا إِلَّا مَن نَشَاءُ بِزَعْمِهِمْ وَأَنْعَامٌ وَحَرْثُ حَجْرٌ لَا يَطْعَمُهَا إِلَّا مَن نَشَاءُ بِزَعْمِهِمْ وَأَنْعَامٌ مُورَا اللّهِ عَلَيْهَا الْفَتِرَا الْعَالَيْهِ اللّهِ عَلَيْهَا الْفَتِرَا الْعَالَةُ اللّهُ عَلَيْهَا الْفَتِرَا اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ ال

<sup>(</sup>١) الآية ١٥٤ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٦٣ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٣٨، ١٣٩ من سورة الأنعام.

وقد بين الله حكم هؤلاء الذين أحلوا الحرام وحرموا الحلال فقال تعالى:

﴿ قَدْ خَسَرَ ٱلَّذِينَ قَتَلُوٓ أَأُولَكَهُمْ سَفَهَا بِغَيْرِ عِلْمٍ وَحَرَّمُواْ مَارَزَقَهُمُ ٱللَّهُ ٱفْتِرَاءً عَلَى ٱللَّهِ قَدْ ضَلُواْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ ﴾ (١).

فلما جاء الإسلام والناس على هذه الحال في أمر الطعام بين مسرف في التناول ومتطرف في الترك وجه نداءه إلى الناس كافة:

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ كُلُواْ مِمَّا فِي ٱلْأَرْضِ حَلَلًا طَيِّبًا وَلَا تَتَبِعُواْ خُطُواتِ ٱلشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُرْ عَدُوٌّ مُبِينً ﴾ (٧).

وقال تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُلُواْمِن طَيِّبَنْتِ مَا رَزَقَنَ كُرُّ وَٱشْكُرُواْ لِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ رَهِنَ إِنَّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ كُلُواْمِن طَيِّبَكُ وَٱلْمَنْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ وَمَا أَهْلَ بِهِ عَلِغَيْرِ ٱللَّهِ فَمَنِ ٱضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَا إِنَّمَ عَلَيْهِ إِنَّ وَمَا أَهْلَ بِهِ عَلِغَيْرِ ٱللَّهِ فَمَنِ ٱضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَا إِنَّمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (٣).

وقال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَنَّبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَّ ٱلْأَمِّيَ ٱلَّذِي يَجِدُونَهُ, مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي ٱلنَّوْرَ نِهَ وَٱلْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا لَهُمْ عَنِ ٱلْمُنكرِ وَ يُجِلِّ فَمْ مُ الْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا لَهُمْ عَنِ ٱلْمُنكرِ وَ يُجِلِّ فَمْ مُ الْمُنكرِ وَ يُجِلِّ فَمْ أَلْمَا لَهُ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) الآية ١٤٠ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٦٨ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٧٢، ١٧٣ من سورة البقرة.

 <sup>(</sup>٤) الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

فقد أباح الإسلام جميع الطيبات لما فيها من المنفعة لهذا الإنسان لأنه لا يتمكن من العبادة إلا بسلامة البدن ولا تحصل سلامة البدن إلا بالأطعمة والأقوات الطيبة.

وحرم الإسلام في مقابل هذا جميع الخبائث الضارة بالإنسان(١).

<sup>(</sup>١) انظر كتاب الحلال والحرام في الإسلام، ص ٤١ وما بعدها.

## الفصل الثاني

# في الأسباب العامة لتحريم الثيء وكراهته

وفيه مبحثان:

المبحث الأول: في بيان هل الأصل في الأشياء الإباحة أو الحرمة.

المبحث الثاني: في بيان أسباب تحريم بعض المأكولات.



# البحث الأول

## في بيان هل الأصل في الأشياء الاباهة أو العرمة

اختلف في حكم الأشياء قبل ورود الشرع على النحو الآتي:

١ \_ عند المعتزلة في ذلك ثلاثة أقوال:

القول الأول: ذهب جماعة من المعتزلة إلى أن الأفعال قبل ورود الشرع على الإباحة.

القول الثاني: قال بعضهم هي على الحظر.

القول الثالث: قال بعضهم هي على الوقف(١).

قال الغزالي: وهذه المذاهب كلها باطلة. أما إبطال مذهب الإباحة فهو أنا نقول المباح يستدعي مبيحاً كما يستدعي العلم والذكر ذاكراً وعالماً والمبيح هو الله تعالى إذا خير بين الفعل والترك بخطابه. فإذا لم يكن خطاب لم يكن تخيير فلم تكن إباحة.

وأما مذهب أصحاب الحظر فأظهر بطلاناً إذ لا يعرف حظرها بضرورة العقل ولا بدليله. ومعنى الحظر ترجيح جانب الترك على جانب الفعل لتعلق ضرر بجانب الفعل فمن أين يعلم ذلك ولم يرد سمع والعقل لا يقضي به بل ربما يتضرر بترك الملذات عاجلًا فكيف يصير تركها أولى من فعلها.

<sup>(</sup>١) المستصفى للغزالي، ج ١ ص ٣٣، وانظر المعتمد لأبي الحسين البصري، ج ٢ ص ٨٦٨.

وأما مذهب الوقف إن أرادوا به أن الحكم موقوف على ورود السمع ولا حكم في الحال فصحيح. إذ معنى الحكم الخطاب ولا خطاب قبل ورود السمع وإن أريد به أنا نتوقف فلا ندري أنها محظورة أو مباحة فهو خطأ لأنا ندري أنه لا حظر إذ معنى الحظر قول الله تعالى: لا تفعلوه و ولا إباحة ، إذ معنى الإباحة قوله: إن شئتم فافعلوه وإن شئتم فاتركوه ولم يرد شيء من ذلك ا.هـ(١).

٢ \_\_ وعند أهل السنة لا حكم قبل ورود الشرع إذ معنى الحكم الخطاب ولا خطاب قبل ورود السمع<sup>(٢)</sup>.

وهذا هو الراجح لأن الحكم لوكان موجوداً قبل البعثة لاستحق من وجد قبلها الثواب على الامتثال والعقاب على العصيان لكن التالي باطل لقوله تعالى:

﴿ وَمَا كُمَّا مُعَذَّ بِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ (")، (1).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «والحق الذي لا راد له أن قبل الشرع لا تحليل ولا تحريم...» ا. هـ (٥٠).

## حكم الأشياء بعد ورود الشرع:

وأما حكم الأشياء بعد ورود الشرع \_ أي بعد البعثة \_ إذا لم يرد في الشريعة نص في شأنها فهل هي مباحة أم لا؟

اختلف في ذلك على النحو الآتي:

<sup>(</sup>١) المستصفى للغزالي، ج ١ ص ٦٣ ـ ٥٠.

<sup>(</sup>٢) انظر سلم الوصول لشرح نهاية السول، ج ٤ ص ٣٥٢.

 <sup>(</sup>٣) الآية ١٥ من سورة الإسراء.

<sup>(</sup>٤) انظر حاشية المحصول لفخر الدين الرازي، تحقيق دكتور طه جابر فياض العلواني، ج ١، القسم الأول، ص ٢١٩.

<sup>(</sup>٥) فتاوى شيخ الإسلام، ابن تيمية، ج ٢١ ص ٣٩٥ \_ ٥٤٠.

ا - قال ابن حامد $^{(1)}$  والقاضي أبو يعلى $^{(1)}$  من الحنابلة وبعض المعتزلة هي على الحظر.

 $\Upsilon$  \_ وقال أبو الحسين الخرزي<sup>(٣)</sup> من الحنابلة وطائفة الواقفية هي على الوقف<sup>(1)</sup>. وممن قال بـذلك الأشعـري<sup>(٥)</sup> وأبو بكـر الصيـرفي<sup>(٦)</sup> وبعض الشافعية<sup>(٧)</sup>.

(الأعلام ج ٢ ص ١٨٧)

(٢) أبو يعلى: محمد بن الحسين بن محمد بن خلف بن الفراء. القاضي أبو يعلى عالم عصره في الأصول والفروع من أهل بغداد. له تصانيف كثيرة منها الإيمان والأحكام السلطانية والكفاية في أصول الفقه وعيون المسائل وأحكام القرآن وأربع عقوبات في أصول الديات ومقدمة في الأدب وكتاب في الطب وكتاب في اللباس والمجرد فقه على مذهب الإمام أحمد. كان مولده سنة ٣٨٠٠ ووفاته سنة ٣٨٠٠ هـ.

(طبقات الحنابلة ص ٣٧٧؛ الأعلام ج ٦ ص ٩٩)

- (٣) أبو الحسين الخرزي: عبد العزيز بن أحمد الخرزي. له قدم في المناظرة ومعرفة الأصول والفروع صحب جماعة من الجنابلة وتخصص بصحبة أبي علي النجاد. توفي سنة ٣٩١هـ. (طبقات الحنابلة ص ٣٥٦)
- (٤) روضة الناظر وشرحها نزهة الخاطر العاطر، ج ١ ص ١١٧، وانظر المدخل إلى مذهب الإمام أحمد، ص ٩٤.
- الأشعري: على بن إسماعيل بن إسحاق أبو الحسن الأشعري. كان من الأثمة المجتهدين المتكلمين مؤسس مذهب الأشاعرة. ولد في البصرة سنة ٢٦٠هـ وتلقى مذهب المعتزلة وتقدم فيهم ثم رجع وجاهز بخلافهم. توفي ببغداد سنة ٣٢٤هـ.

(الأعلام ج ٤ ص ٢٩٣)

(٦) أبو بكر الصيرفي: محمد بن عبد الله أبو بكر الصيرفي. الإمام الجليل الأصولي الشافعي تفقه على ابن سريج وسمع الحديث من أحمد بن منصور الرمادي. روى عنه علي بن محمد الحلبي. من تصانيفه شرح الرسالة وكتاب الإجماع وكتاب في الشروط. توفي سنة ٣٣٠هـ.

(طبقات الشافعية ج ٢ ص ١٧٠)

(٧) إرشاد الفحول، ص ٢٥١.

<sup>(</sup>۱) ابن حامد: الحسن بن حامد بن علي بن مروان البغدادي أبو عبد الله. إمام الحنابلة في زمانه ومدرسهم ومفتيهم من أهل بغداد. له مصنفات منها الجامع في فقه ابن حنبل نحو أربعمائة جزء وشرح أصول الدين وتهذيب الأجوبة. توفي وهو راجع من الحج بقرب واقصة سنة عدم.

قال الحصكفي (١): «المنصور أن الأصل في الأشياء التوقف إلا أن الفقهاء كثيراً ما يلهجون بأن الأصل الإباحة «٢).

" وعند جهور العلماء أن الأصل في الأشياء الإباحة. قال في التحرير: والمختار أن الأصل الإباحة عند جمهور الحنفية والشافعية (") وإليه مال ابن عابدين في حاشيته على الدر المختار فقد قال: وصرح في التحرير بأن المختار أن الأصل الإباحة عند الجمهور من الحنفية والشافعية وتبعه تلميذه العلامة قاسم (٥). وجرى عليه في الهداية (٦) من فصل الحداد. وفي الخانية (٧) من أوائل الحظر والإباحة.

(الأعلام ج ٦ ص ٢٩٤)

(الأعلام ج ٦ ص ٤٢)

<sup>(</sup>۱) الحصكفي: محمد بن علي بن محمد الحصيني المعروف بعلاء الدين الحصكفي مفتي الحنفية في دمشق. مولده ووفاته فيها. من كتبه الدرر المختار شرح تنوير الأبصار في فقه الحنفية وإفاضة الأنوار على أصول المنار المدر المنتقى شرح ملتقى الأبحر في الفقه وشرح قطر الندى في النحو. كان مولده سنة ١٠٢٨هـ ووفاته سنة ١٠٨٨هـ.

<sup>(</sup>۲) حاشية ابن عابدين، ج ۱ ص ١٠٥.

<sup>(</sup>۳) تيسير التحرير، ج ۲ ص ۱۷۲.

<sup>(</sup>٤) ابن عابدين: محمد أمين بن عمر بن عبد العزيز عابدين الدمشقي. فقيه الديار الشامية وإمام الحنفية في عصره. ولد في دمشق سنة ١٩٨٨هـ. من كتبه رد المحتار على الدر المحتار يعرف بحاشية ابن عابدين ورفع الأنظار عما أورده الحلبي على الدر المختار والعقود الدرية في تنقيح الفتاوى الحامدية ونسمات الأسحار على شرح المنار الرحيق المختوم في الفرائض وحواشي على تفسير البيضاوي ومجموعة رسائل وهي ٣٢ رسالة وعير ذلك. توفي في دمشق سنة ١٢٥٨هـ.

<sup>(</sup>٥) هو قاسم بن صالح بن إسماعيل بن أبي بكر الشهير بالحلاق الدمشقي الشافعي. ولد بدمشق سنة ١٢٢٣هـ وأخذ العلم عن كثير من مشائخ الشام ومصر. له إعانة الناسك في أداء المناسك ورسالة في محرمات النكاح ورسالة في أسهاء الله الحسنى وغيرها. توفي بدمشق سنة ١٢٨٤هـ. (الأعلام ج ٥ ص ١٧٧)

<sup>(</sup>٦) انظر الهداية شرح بداية المبتدىء مع فتح القدير للكمال بن الهمام، ج ٤ ص ٣٤٢.

٧) انظر الفتاوى الخانية بهامش الفتاوى الهندية، ج ٣ ص ٤٠٠.

وقال في شرح التحرير وهو قول معتزلة البصرة وكثير من الشافعية وأكثر الحنفية لاسيها العراقيين.

قالوا وأشار إليه محمد(١) فيمن هدد بالقتل على أكل الميتة أو شرب الخمر فلم يفعل حتى قتل بقوله: خفت أن يكون آثمًا لأن أكل الميتة وشرب الخمر لم يحرما إلا بالنهي عنهما. فجعل الإِباحة أصلاً والحرمة بعارض النهى ١.هـ.

ونقل أيضاً أنه قول أكثر أصحابنا وأصحاب الشافعي الشيخ أكمل الدين (٢) في شرح أصول البزدوي» ١. هـ (٣).

قال في روضة الناظر: «وعمن قال بذلك التميمي<sup>(1)</sup> وأبو الخطاب<sup>(۵)</sup> والحنفية...» انتهى<sup>(۲)</sup>.

(الأعلام ج ٦ ص ٨٠؛ طبقات الفقهاء ص ١٦)

(طبقات الفقهاء ص ١٢٧)

(٣) حاشية ابن عابدين على الدر المختار، ج ١ ص ١٠٥.

(طبقات الحنابلة ص ٣٤٢)

(°) أبو الخطاب: محفوظ بن أحمد بن الحسن بن أحمد الكلوذاني أبو الخطاب البغدادي الفقيه أحد أثمة المذهب الحنبلي وأعيانه. ولد في ثاني شوال سنة ٤٣٧هـ. سمع الحديث من القاضي أبي يعلى ودرس الفقه عليه ولزمه حتى برع في المذهب. له كتاب الانتصار والهداية وكتاب أصول الفقه وكتاب الفرائض. توفي سنة ٥١٠هـ.

(المنهج الأحمد في تراجم أصحاب الإمام أحمد ص ١٩٩، طبقات الحنابلة ص ٤٠٩) (٦) روضة الناظر بشرحها، ج ١ ص ١١٧.

<sup>(</sup>۱) محمد بن الحسن: هو محمد بن الحسن بن فرقد الشيباني. إمام بالفقه والأصول وهو الذي نشر فقه أبي حنيفة، وروى عن مالك والثوري وعمرو بن دينار وآخرين. ولد بواسط سنة ١٣٧هـ، ونشأ بالكوفة ثم سكن بغداد. له كتب كثيرة في الفقه والأصول منها المبسوط في فروع الفقه والزيادات والجامع الكبير والجامع الصغير والآثار وغيرها. توفي سنة ١٨٧هـ.

<sup>(</sup>٢) أكمل الدين البابري: محمد بن محمود. علامة المتأخرين وخاتمة المحققين أخذ العلم عن قوام الدين الكاكي فأفتى ودرس وأفاد وصنف فأجاد. من كتبه شرح مشارق الأنوار وشرح المداية وشرح البزدوي وشرح التلخيص وشرح مختصر ابن الحاجب في الأصول. توفي ليلة الجمعة التاسع عشر من شهر رمضان سنة ست وثمانين وسبعمائة للهجرة.

 <sup>(</sup>٤) التميمي: أبو الحسن عبد العزيز بن الحارث بن أسد. صنف في الأصول والفروع والفرائض.
 ولد سنة ٣١٧هـ، ومات في ذي القعدة سنة ٣٧١هـ.

وجاء في مسلم الثبوت: «أن أصل الأفعال الإِباحة كما هو مختار أكثر الحنفية والشافعية»(١).

## أدلة كل فريق على ما ذهب إليه:

استدل أصحاب القول الأول \_ من قال بالحظر \_ بما يأت :

وجه الاستدلال من الآية أن ما حرم علينا قد فصله الله لنا ونص على حكمه فهو محرم.

ونوقش هذا الاستدلال بأنه خارج محل النزاع. فإن الكلام إنما هو فيها لم ينص على حكمه أو حكم نوعه وأما ما قد فصله الله وبين حكمه فهو كها بينه بلا خلاف(٣).

(ب) قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقُولُواْ لِمَاتَصِفُ أَلْسِنَتُكُمُ ٱلْكَذِبَ هَلَاَ اَحَلَالٌ وَهَاذَا حَرَامٌ لِيَقَفَرُواْ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ إِنَّ ٱللَّهِ مَا لَكَذِبَ إِنَّ ٱللَّهِ اللَّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُفْتِدُونَ ﴾ (1).

وجه الاستدلال أنه تعالى أخبر بأن التحريم والتحليل ليس إلينا وإنما هو إليه فلا نعلم الحلال والحرام إلا باذنه".

ونوقش هذا الاستدلال بأن القائلين بالإباحة لم يقولوا بذلك من جهة

<sup>(</sup>١) مسلم الثبوت، ج ١ ص ٢٩.

<sup>(</sup>٢) الآية ١١٩ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٣) إرشاد الفحول، ص ٢٥٢.

<sup>(</sup>٤) الآية ١١٦ من سورة النحل.

أنفسهم بل قالوه بالدليل الذي استدلوا به من كتاب الله وسنة نبيه على فلا ترد هذه الآية عليهم ولا تعلق لها بمحل النزاع(١).

ثم هم الذين قالوا بالتحريم لا من خالفهم فالآية رد عليهم لأنهم قالوا إن الأصل في الأشياء التحريم مع أن الله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ولا تقولوا لما تصف ألسنتكم الكذب هذا حلال وهذا حرام...﴾.

(ج) عن النعمان بن بشير، رضي الله عنها، قال: «سمعت رسول الله عليها يقول وأهوى النعمان بأصبعيه إلى أذنيه وإن الحلال بين وإن الحرام بين وبينها مشتبهات لا يعلمهن كثير من الناس فمن اتقى الشبهات استبرأ لدينه وعرضه ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام كالراعي يرعى حول الحمى يوشك أن يرتع فيه، ألا وإن لكل ملك حمى، ألا وان حمى الله محارمه، ألا وان في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب» متفق عليه واللفظ لمسلم (٢).

وجه الاستدلال: أنه ﷺ أرشد إلى ترك ما بين الحلال والحرام ولم يجعل الأصل فيه أحدهما.

ونوقش هذا الاستدلال: بأن الدليل غير موافق لما يقولون لأنهم يقولون بالتحريم والحديث لم يجعل الأصل في ذلك التحريم (٣).

قال الصنعاني<sup>(١)</sup> في سبل السلام: وإنما اختلف في المشتبهات هل هي مما اشتبه أو ما اشتبه بالحرام الذي قد صح تحريمه.

<sup>(</sup>١) إرشاد الفحول، ص ٣٥٢.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب الإيمان باب فضل من استبرأ لدينه، ج ١ ص ١٦.

ورواه أيضاً في كتاب البيوع باب الحلال بين والحرام بين وبينها مشبهات، ج٣ ص ٤٦.

ورواه مسلم في كتاب المساقاة باب أخذ الحلال وترك الشبهات، ج ٥ ص ٥٠.

<sup>(</sup>٣) انظر إرشاد الفحول، ص ٢٥٢.

<sup>(</sup>٤) الصنعاني: محمد بن إسماعيل بن صلاح بن محمد الحسيني الكحلاني ذم الصنعاني أبو إبراهيم عز الدين. المعروف بالأمير مجتهد يلقب بالمؤيد بالله، أصيب بمحن كثيرة من الجهلاء والعوام، له نحو مائة مؤلف. ولد بمدينة كحلان سنة ١٠٩٩هـ، ونشأ في صنعاء. من كتبه توضيح =

ورجح المحققون الأخير ومثلوا ذلك بما ورد في حديث عقبة بن الحارث(١) الصحابي الذي أخبرته أمة سوداء بأنها أرضعته وأرضعت زوجته فسأل النبي على عن ذلك فقال على كيف وقد قيل(٢) فقد صح تحريم الأخت من الرضاعة شرعاً قطعاً وقد التبست عليه زوجته بهذا الحرام المعلوم ومثله التمرة التي وجدها على الطريق فقال: لولا أني أخاف أنها من الزكاة أو من الصدقة لأكلتها(٣) فقد صح تحريم الصدقة عليه ثم التبست هذه التمرة بالحرام المعلوم.

وأما ما التبس هل حرمه الله علينا أم لا فقد وردت أحاديث دالة على أنه حلال منها حديث سعد بن أبي وقاص (٤) أن من أعظم الناس إثمًا في المسلمين من سأل عن شيء لم يحرم فحرم من أجل مسألته (٥).

الأفكار شرح تنقيح الأنظار في مصطلح الحديث وسبل السلام، شرح بلوغ المرام من أدلة الأحكام لابن حجر العسقلاني ومنحة الغفار حاشية على ضوء النهار واسبال المطر على قصب السكر والمسائل المرضية في بيان اتفاق أهل السنة والزيدية وغير ذلك. توفي بصنعاء سنة المسكر والمسائل المرضية في بيان اتفاق أهل السنة والزيدية وغير ذلك. توفي بصنعاء سنة

<sup>(</sup>الأعلام ج ٦ ص ٣٨) (الأعلام ج ٦ ص ٣٨) عقبة بن عامر: عقبة بن الحارث بن عامر بن نوفل بن عبد مناف بن قصي القرشي النوفلي المكي الصحابي. أسلم يوم فتح مكة، روى له البخاري ثلاثة أحاديث. توفي في خلافة ابن الزبر.

<sup>(</sup>تهذيب الأسهاء واللغات ج ١ ص ٣٣٣؛ الإصابة في تمييز الصحابة ج ٤ ص ٣٤٩) و رواه البخاري في كتاب البيوع باب الحلال بين والحرام بين وبينها مشبهات، ج ٣ ص ٤٧.

 <sup>(</sup>٣) رواه مسلم في كتاب الزكاة باب تحريم الزكاة على رسول الله ﷺ وعلى آله وهم بنو هاشم وبنو
 المطلب دون غيرهم، ج ٣ ص ١١٨.

<sup>(</sup>٤) سعد بن أبي وقاص: سعد بن مالك بن أهيب بن عبد مناف القرشي الزهري أبو إسحاق الصحابي. الأمير فاتح العراق ومدائن كسرى وأحد الستة الذين عينهم عمر للخلافة وأول من رمى بسهم في سبيل الله وأحد العشرة المبشرين بالجنة. ويقال له: فارس الإسلام. أسلم وهو ابن ١٧ سنة وشهد بدراً وافتتح القادسية ونزل أرض الكوفة فجعلها خططاً لقبائل العرب وابتنى بها داراً فكثرت الدور فيها وظل والياً عليها مدة عمر بن الخطاب وأقره عثمان زمناً، ثم عزله فعاد إلى المدينة قالوا في وصفه: كان قصيراً دحداحاً ذا هامة شئن الأصابع جعد الشعر.

<sup>(</sup>الأعلام ج ٣ ص ٨٧؛ الإصابة في تمييز الصحابة ج ٣ ص ٨٣) (٥) متفق عليه وسيأتي مع أدلة القائلين بالإباحة.

فإنه يفيد أنه كان قبل سؤاله حلالاً ولما اشتبه عليه سأل عنه فحرم من أجل مسألته» ١. هـ(١).

(د) قوله ﷺ: «فإن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام...» متفق عليه واللفظ لمسلم (٢).

وجه الإستدلال منه أنه ﷺ جعل هذه الأشياء محرمة ولم يقل انها مباحة.

ونوقش هذا الاستدلال بأنه خارج محل النزاع لأنه خاص بالأموال التي قد صارت مملوكة لمالكيها ولا خلاف في تحريمها على الغير.

وإنما النزاع في الأعيان التي خلقها الله لعباده ولم تصر في ملك أحد منهم وذلك كالحيوانات التي لم ينص الله عز وجل على تحريمها.

وكالنباتات التي تنبتها الأرض مما لم يدل دليل على تحريمها ولا كانت مما يضر مستعمله بل مما ينفعه (٣).

(هـ) إن التصرف في ملك الغير بغير إذنه قبيح والله سبحانه وتعالى هو المالك ولم يأذن. يدل على ذلك قوله تعالى:

﴿ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَـُ وَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (١)

فالسياء وما فيها والأرض وما فيها ملك لله سبحانه وتعالى فلا يجوز التصرف في شيء من ذلك إلا بإذنه.

<sup>(</sup>١) سبل السلام، ج ٤ ص ٢٣٢.

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري في كتاب العلم باب ليبلغ العلم الشاهد الغائب، ج ١ ص ٢٧.
 ورواه مسلم في صحيحه في كتاب القسامة باب تغليظ الدماء والأعراض والأموال،
 ج ٥ ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) إرشاد الفحول، ص ٢٥٢.

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٨٤ من سورة البقرة.

ونوقش هذا الإستدلال بأن قوله تعالى: ﴿ خَلَقَ لَـكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ (١) إذن منه تعالى بما فيها(٢).

واستدل أصحاب القول الثاني \_ من قال بالوقف \_ بما يأتى:

(أ) قوله ﷺ: «ان الحلل بين وان الحرام بين وبينها مشتبهات...»(٣).

وجه الاستدلال: أنه ﷺ ذكر هنا أن الحلال بين وأن الحرام بين وبينهما متشابه. وحذر من المتشابه فهذا يقتضي التوقف فيه وهو ما بين الحلال والحرام وأن لا نأخذ به والقول بالإباحة أخذ بالمتشابه المنهى عنه.

ونوقش هذا الاستدلال بأن الله سبحانه قد بين حكم ما سكت عنه بأنه حلال. وليس المراد بقوله على: وبينها مشتبهات إلا ما لم يدل الدليل على أنه حلال طلق أو حرام واضح بل تنازعه أمران أحدهما يدل على إلحاقه بالحلال والأخر يدل على إلحاقه بالحرام كما يقع ذلك عند تعارض الأدلة أما ما سكت الله عنه فهو مما عفا عنه (1).

(ب) تعارض الأدلة حيث أن بعضها يدل على الإباحة وبعضها يدل على التحريم فيؤخذ بالوقف لتكافئها.

ونوقش بأنه لا تعارض مع وجود المرجح (°) حيث أن أدلة من قال بالإِباحة أرجح لصحتها ودلالتها على نفس الدعوى.

الآية ٢٩ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) سلم الوصول لشرح نهاية السول، ج ٤ ص ٣٥٣.

<sup>(</sup>٣) تقدم بتمامه مع أدلة من قال بالحظر، ص ٩٩.

<sup>(</sup>٤) إرشاد الفحول، ص ٢٥٢.

<sup>(°)</sup> سلم الوصول لشرح نهاية السول، ج ٤ ص ٣٥٣.

واستدل أصحاب القول الثالث ــ من قال بالإِباحة ــ بالكتاب والسنة والإجماع والمعقول.

أما الكتاب فاستدلوا منه بما يأتى:

وجه الإستدلال أنه تعالى أخبر أنه خلق جميع ما في الأرض للناس مضافاً إليهم باللام. واللام حرف الإضافة. وهي توجب اختصاص المضاف بالمضاف اليه واستحقاقه إياه من الوجه الذي يصلح له. وهذا المعنى يعم موارد استعمالها كقولهم المال لزيد والسرج للدابة وما أشبه ذلك فيجب إذن أن يكون الناس عملكين ممكنين لجميع ما في الأرض فضلاً من الله ونعمة وخص من ذلك بعض الأشياء وهي الخبائث لما فيها من الإفساد لهم في معاشهم أو معادهم فيبقى الباقي مباحاً بموجب الآية(٢).

قال في تفسير المنار عند هذه الآية وهذه هي نص الدليل القطعي على القاعدة المعروفة عند الفقهاء «أن الأصل في الأشياء المخلوقة الإباحة» والمراد إباحة الانتفاع بها أكلًا وشرباً ولباساً وتداوياً وركوباً وزينة...»(٣).

(ب) قوله تعالى: ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَّا تَأْكُلُواْ مِمَّا ذُكَرَ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَلَ لَكُمْ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا ما ٱضْطُرِ رْتُمْ إِلَيْهِ ﴾ (٤).

وجه الإستدلال من الآية من وجهين:

الأول: أنه تعالى وبخهم وعنفهم على ترك الأكل مما ذكر اسم الله عليه

<sup>(</sup>١) الآية ٢٩ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، ج ٢١ ص ٥٣٥ ـ ٥٣٦.

<sup>(</sup>٣) تفسير المنار، ج ١ ص ٢٤٧.

<sup>(</sup>٤) الآية ١١٩ من سورة الأنعام.

قبل أن يحله باسمه الخاص. فلو لم تكن الأشياء مطلقة مباحة لم يلحقهم ذم ولا توبيخ. إذ لو كان حكمها مجهولًا أو كانت محظورة لم يكن ذلك.

الوجه الثاني: أنه قال «وقد فصل لكم ما حرم عليكم» والتفصيل التبيين فبين أنه بين المحرمات فها لم يبين تحريمه ليس بمحرم. وما ليس بمحرم فهو حلال إذ ليس إلا حلال أو حرام(١١).

(ج) قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَـةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي أَنْحَرَجَ لِعِبَادِهِ ۗ وَٱلطَّيِّبَاتِ مِنَ ٱلرِّزْقِ ﴾ (٢).

وجه الإستدلال: ان الاستفهام في الآية للانكار قطعاً وإنكار التحريم يقتضى انتفاءه فتتعين الإباحة.

قال الشوكاني (٣): فإنه سبحانه أنكر على من حرم ذلك فوجب ألا تثبت حرمته. وإذا لم تثبت حرمته امتنع ثبوت الحرمة في فرد من أفراده لأن المطلق جزء من المقيد. فلو ثبتت الحرمة في فرد من أفراده لثبتت الحرمة في زينة الله وفي الطيبات من الرزق وإذا انتفت الحرمة بالكلية ثبتت الإباحة» (٤).

قال في شرح نهاية السول: ومعنى الآية قل يا محمد على طريق الإِنكار من

<sup>(</sup>١) فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، ج ٢١ ص ٥٣٦.

<sup>(</sup>٢) الأية ٣٢ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) الشوكاني: محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني. فقيه مجتهد من كبار علماء اليمن من أهل صنعاء ولد بهجرة شوكان من بلاد خولان باليمن سنة ١١٧٣هـ، ونشأ بصنعاء وولي قضاءها سنة ١٢٢٩هـ وومات حاكمًا بها، وكان يرى تحريم التقليد. له ١١٤ مؤلفاً منها نيل الأوطار من أسرار منتقى الأخبار والبدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع والفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة والدرر البهية في المسائل الفقهية وفتح القدير في التفسير وإرشاد الفحول في أصول الفقه وغير ذلك توفي سنة ١٢٥٠هـ.

<sup>(</sup>الأعلام ج ٦ ص ٢٩٨)

<sup>(</sup>٤) إرشاد الفحول، ص ٢٥١.

حرم ومنع زينة الله من الثياب وكل ما يتجمل به التي أخرج الله لعباده أي خلقها لنفعهم من النبات كالقطن والكتان ومن الحيوان كالحرير والصوف والأوبار ومن المعادن كالخواتم والدروع.

والطيبات من الرزق: أي المستلذات من المآكل والمشارب من لحوم الحيوانات وشحومها وألبانها.

فدلت هذه الآية على أن الأصل في المطاعم والملابس وأنواع التجملات الإباحة لأن الاستفهام في «من» للإنكار ومن هذا يعلم أن هذه الآية تدل على أن الأصل في هذه الأشياء التي هي من أنواع الزينة وكل ما يتجمل به ومن الطيبات من الرزق هو الإباحة» ا. هـ(١).

# (د) قوله تعالى: ﴿ٱلۡكِوْمَ أُحِلَّ لَـكُدُ ٱلطَّيِّبَـٰكُ﴾ (١).

وجه الاستدلال من الآية أن المراد من الطيب الحلال وإلا لزم التكرار فوجب تفسيره بما يستطاب طبعاً وذلك يقتضي حل المنافع بأسرها (٣).

(هـ) قوله تعالى: ﴿ قُلُلآ أَجِدُ فِي مَاۤ أُوحِىۤ إِلَىٓ مُحَرِّمًا عَلَىٰ طَاعِمِ يَطْعَمُهُ ۗ إِلَّآ أَن يَكُونَ مَيْنَةً أَوْ دَمَّا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِ يرِ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أَهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ مَ فَمَنِ آضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١٠).

وجه الإستدلال من الآية أنه تعالى بين أن ما لم يوجد تحريمه ليس بمحرم وما لم يحرم فهو حلال.

<sup>(</sup>١) سلم الوصول لشرح نهاية السول، ج ٤ ص ٢٥٤.

 <sup>(</sup>٢) الآية ٥ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٣) إرشاد الفحول، ص ٢٥١.

 <sup>(</sup>٤) الآية ١٤٥ من سورة الأنعام.

قال الشوكاني في بيان وجه الإستدلال من هذه الآية: «فجعل سبحانه الأصل الإباحة والتحريم مستثنى» ا. هـ (١).

(و) قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِلَّ قَوْمَا ۚ بَعْدَ إِذْ هَدَىٰهُمْ حَتَّىٰ يُبَيِّنَ لَهُمْ مَّا يَتَّقُونَ إِنَّ ٱللَّهَ بِكِلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (٢).

وجه الإستدلال من الآية أنه سبحانه وتعالى بين أنه لا يدخل أحداً من البشر في الضلالة والمعصية حتى يبين له الضلال والمعاصى.

وإذا كان الضلال والعصيان بيناً فها عدا ذلك يكون مباحاً وهو المطلوب.

(ز) قوله تعالى: ﴿ وَسَخَّرَ لَـكُمُ مَّا فِي ٱلسَّـمَـٰوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنْـهُ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَاتٍ لِّقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ ٣٠.

وجه الإستدلال من الآية أنه إذا كان ما في الأرض مسخراً لنا جاز استمتاعنا به وهذا معنى الإباحة.

وأما السنة فاستدلوا منها بما يأتى:

(أ) ما ثبت في الصحيحين وغيرهما من كتب السنة من جديث سعد بن أبي وقاص أن النبي على قال: «إن أعظم المسلمين جرماً من سأل عن شيء لم يحرم فحرَّم من أجل مسألته»(1).

<sup>(</sup>١) إرشاد الفحول، ّص ٢٥١.

 <sup>(</sup>٢) الآية ١١٥ من سورة التوبة.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٣ من سورة الجاثية.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري واللفظ له في كتاب الاعتصام، بـاب ما يكـره من كثرة السؤال وتكلف ما لا يعنيه، ج ٩ ص ٧٧.

ورواه مسلم في كتاب الفضائل، باب توقيره ﷺ وترك إكثار سؤاله عماً لا ضرورة إليه أو لا يتعلق به تكليف وما لا يقع ونحو ذلك، ج ٧ ص ٩١.

ورواه الإمام أحمد في مسنده، ج ١ ص ١٧٦، ١٧٩.

وجه الاستدلال منه: أنه على بين أن الأشياء لا تحرم إلا بتحريم خاص لقوله «لم يحرم» ودل ذلك أيضاً على أن التحريم قد يكون لأجل المسألة، فبين بذلك أنها بدون ذلك ليست محرمة وهو المقصود (١١).

(ب) ما روى الترمذي وابن ماجه عن سلمان الفارسي، رضي الله عنه، قال: سئل رسول الله عنه السمن والجبن والفراء (٢)، فقال: الحلال ما أحل الله في كتابه، والحرام ما حرم الله في كتابه، وما سكت عنه فهو مما عفا عنه (٣). وعند أبي داود (١) عن ابن عباس قال: كان أهل الجاهلية يأكلون أشياء ويتركون أشياء تقذراً، فبعث الله تعالى نبيه على وأنزل كتابه وأحل حلاله وحرم حرامه، فها أحل الله فهو حلال، وما حرم فهو حرام، وما سكت عنه فهو عفو. وتلا: ﴿ قُل لَّا أَجِدُ فِي مَا أُوحِي إِلَى اللهُ عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلَّا أَكِنَ مَرَمًا عَلَى طَاعِمٍ يَطُعَمُهُ إِلَّا أَنْ يَكُونَ مَيْتَةً ﴾ (٥). الآية (١).

#### وجه الاستدلال من وجهين:

الأول \_ أنه على أفتى بالإطلاق فيه.

الثاني \_ قوله ﷺ: «وما سكت عنه فهو مما عفا عنه» نص في ما سكت عنه فلا إثم عليه فيه، وتسميته هذا عفواً كأنه، والله أعلم، لأن التحليل هو الإذن في التناول بخطاب خاص، والتحريم المنع من التناول كذلك،

<sup>(</sup>١) فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، ج ٢١ ص ٥٣٧.

<sup>(</sup>٢) تقدم تفسيره الفراء، ص ٧٣.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه، ص٧٣.

<sup>(</sup>٤) أبو داود: سليمان بن الأشعث بن شداد بن عمرو الأزدي السجستاني. الإمام العالم. له كتاب السنن والناسخ والمنسوخ والقدر والمراسيل وغير ذلك. ولد سنة ٢٠٢هـ، ومات في شوال سنة ٢٠٥هـ.

<sup>(</sup>طبقات الحفاظ ص ٢٦١)

 <sup>(</sup>٥) الآية ١٤٥ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٦) رواه أبو داود في كتاب الأطعمة، باب ما لم يذكر تحريمه، وسكت عنه، ج ٢ ص ٣١٩.

والسكوت عنه لم يؤذن بخطاب يخصه ولم يمنع منه فيرجع إلى الأصل وهو أن لا عقاب إلا بعد الإرسال وإذا لم يكن فيه عقاب لم يكن محرماً(١).

(ج) عن أبي ثعلبة الخشني، رضي الله عنه، عن رسول الله على قال: «إن الله تعالى فرض فرائض فلا تضيعوها، وحد حدوداً فلا تعتدوها، وحرم أشياء فلا تنتهكوها، وسكت عن أشياء رحمة لكم غير نسيان فلا تبحثوا عنها»(٢).

#### وجه الاستدلال منه:

أنه ﷺ بين أن ما سكت الله عنه بعد الشرع إنما هو مباح رحمة بنا وتخفيفاً عنا، فلا نبحث عن السؤال عنه وهذا دليل على إباحته.

ومعنى كون السكوت رحمة لأنها لم تحرم فيعاقب على فعلها. ولم تجب فيعاقب على تركها، بل هي عفو لا حرج في فعلها ولا في تركها(٣).

وإذا كان المسكوت عنه مباحاً فهو على الأصل، لذا كان النبي على يكره السؤال وينهى عنه خوفاً أن يفرض على الأمة.

وقد أورد الشاطبي (1) فصلًا كاملًا في بيان أن الإكثار من الأسئلة مذموم، وذكر الأدلة على ذلك من الكتاب والسنة وكلام السلف الصالح (°).

<sup>(</sup>١) فتاوي شيخ الإسلام ابن تيمية، ج ٢١ ص ٥٣٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه النووي في الأربعين النووية وقال حديث حسن رواه الدارقطني وغيره.

قال ابن حجر الهيثمي في فتح المبين لشرح الأربعين: وصححه ابن الصلاح، وممن حسنه أيضاً الحافظ أبو بكسر السمعاني في أماليه، ا.هـ. فتح المبين لشرح الأربعين، ص ٢٠٢ ــ ٢٠٤.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٤) الشاطبي: الإمام أبو إسحاق إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشهير بالشاطبي. صاحب التصانيف الشهيرة منها الموافقات والاعتصام وكتاب المجالس وعنوان الاتفاق في علم الاشتقاق. توفي يوم الثلاثاء الثامن من شهر شعبان عام ٧٩٠هـ.

<sup>(</sup>مقدمة كتاب الموافقات ج ١ ص ٥)

<sup>(</sup>a) أنظر الموافقات للشاطبي، ج ٤ ص ٣١٣.

وإنما نهى عن كثرة السؤال خشية أن يرد تكاليف بسبب السؤال قد يشق على بعض الناس امتثالها والإتيان بها.

وما ذلك إلا لأن عدم الورود لا يقتضي التكليف، فيبقى المسكوت عنه مباحاً بناء على الأصل.

## أما دليل الإجماع:

فقد قال شيخ الإسلام ابن تيمية: الصنف الثالث من الأدلة على أن الأصل الإباحة، اتباع سبيل المؤمنين وشهادة شهداء الله في أرضه الذين هم عدول الأمرين بالمعروف الناهين عن المنكر. المعصومين من اجتماعهم على ضلالة. المفروض اتباعهم وذلك أني لست أعلم خلاف أحد من العلماء السالفين في أن ما لم يجيء دليل بتحريمه فهو مطلق غير محجور. وقد نص على ذلك كثير ممن تكلم في أصول الفقه وفروعه، وأحسب بعضهم ذكر في ذلك الإجماع يقيناً أو ظناً كاليقين.

فإن قيل: كيف يكون في ذلك إجماع وقد علمت اختلاف الناس في الأعيان قبل مجيء الرسل وإنزال الكتب، هل الأصل فيها الحظر أو الإباحة أو لا يدرى ما الحكم فيها. أو أنه لا حكم لها أصلاً واستصحاب الحال دليل متبع، وأنه قد ذهب بعض من صنف في أصول الفقه من أصحابنا وغيرهم على أن حكم الأعيان الثابت لها قبل الشرع مستصحب بعد الشرع، وأن من قال بأن الأصل في الأعيان الحظر استصحب هذا الحكم حتى يقوم دليل الحل؟

فأقول هذا قول متأخر لم يؤثر أصله عن أحد من السابقين بمن له قدم وذلك أنه قد ثبت أنها بعد مجيء الرسل على الإطلاق، وقد زال حكم ذلك الأصل بالأدلة السمعية التي ذكرتها. ولست أنكر أن بعض من لم يحط علمًا بمدارك الأحكام ولم يؤت تمييزاً في مظان الاشتباه ربما سحب ذيل ما قبل الشرع على ما بعده. إلا أن هذا غلط قبيح لو نبه له لتنبه مثل الغلط في الحساب لا يهتك حريم الإجماع ولا يثلم سنن الإتباع(١).

<sup>(</sup>١) فِتَاوَى شَيْخِ الْإِسْلَامِ ابْنَ تَيْمِيةً، ج ٢١ ص ٥٣٨ ــ ٥٣٩.

## وأما المعقول:

فهو أن الله سبحانه إما أن يكون خلق هذه الأعيان لحكمة أولغير حكمة. والثاني باطل لقوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِينِ ﴾ (١) ، وقوله: ﴿ أَفَى سِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا يُرْجَعُونَ ﴾ (١) ، وقوله: ﴿ أَفَى سِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا يُرْجَعُونَ ﴾ (١) .

والعبث لا يجوز على الله فثبت أنها مخلوقة لحكمه. ولا تخلو هذه الحكمة إما أن تعود لعود النفع إليه سبحانه أو إلينا، والأول باطل لاستحالة الانتفاع عليه عز وجل فثبت أنه إنما خلقها لينتفع بها المحتاجون إليها، وإذا كان كذلك كان نفع المحتاج مطلوب الحصول أينها كان، فإن منع منه فإنما هو يمنع منه لرجوع ضرورة إلى المحتاج إليه وذلك بأن ينهى الله عنه فثبت أن الأصل في المنافع الإباحة (٣).

ثم انه سبحانه خلق هذه الأشياء وجعل فيها للإنسان متاعاً ومنفعة ومنها ما قد يضطر إليه وهو سبحانه جواد كريم رحيم غني. والعلم بذلك يدل على العلم بأنه لا يعاقبه ولا يعذبه على مجرد استمتاعه بهذه الأشياء وهو المطلوب.

ثم ان هذه الأشياء منفعة خالية عن مضرة فكانت مباحة كسائر ما نص على تحليله، وهذا الوصف قد دل على تعلق الحكم به النص وهو قوله تعالى: ﴿ يُحَلَّ هُمْ ٱلطِّيبَاتِ وَ يُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْحَالَةِ مَا نَفع فهو طيب، وكل ما ضر فهو خبيث. والمناسبة الواضحة لكل ذي لب أن النفع يناسب التحليل والمضرر يناسب التحريم والدوران. فإن التحريم يدور مع المضار وجوداً في

<sup>(</sup>١) الأية ٣٨ من سورة الدخان.

<sup>(</sup>٢) الآية ١١٥ من سورة المؤمنون.

<sup>(</sup>٣) إرشاد الفحول، ص ٢٥٢.

<sup>(</sup>٤) الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

الميتة والدم ولحم الخنزير وذوات الأنياب والمخالب والخمر وغيرها مما يضر بأنفس الناس. وعدماً في الأنعام والألبان وغيرها(١).

ومن الأدلة العقلية أيضاً الدالة على أن الأصل فيها سكت عنه الشارع الإباحة، أن الانتفاع به انتفاع بما لا ضرر فيه على المالك قطعاً ولا على المنتفع، فوجب أن لا يمنع كالاستضاءة بضوء الغير والاستظلال بجداره.

ولا يرد عليه أن الانتفاع قد يكون فيه ضرر على الغير محظور فإننا بصدد ما لا نص فيه، وأما ما فيه ضرر فهو محظور بنصوص شرعية دالة على المنع (٢).

ومما يدل على ذلك أيضاً أن تكليف الناس بدون بيان ما كلفوا به تكليف عا لا يطاق، وهو قبيح تعالى الله عنه. يدل عليه قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لَيُضِلَّ قَوْمَا لَا يَعْدَ إِذْ هَدَالُهُمْ حَتَى يُبَيِّنَ لَكُم مَّا يَتَقُونَ إِنَّ ٱللَّهَ بِحَدُلِ شَيْءٍ لَيُضِلِّ شَيْءٍ عَلَيْهُمْ حَتَى يُبَيِّنَ لَكُم مَّا يَتَقُونَ إِنَّ ٱللَّهَ بِحَدُلِ شَيْءٍ عَلَيْهُمْ حَتَى يُبَيِّنَ لَكُم مَّا يَتَقُونَ إِنَّ ٱللَّهَ بِحَدُلِ شَيْءٍ عَلَيْهِ عَلَيْهُمْ حَتَى يُبَيِّنَ لَكُم مَّا يَتَقُونَ إِنَّ ٱللَّهَ بِحَدُلِ شَيْءٍ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مَا يَتَقُونَ إِنَّ ٱللَّهَ بِحَدُلِ شَيْءٍ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مَا يَتَقُونَ إِنَّ ٱللَّهَ بِحَدُلِ شَيْءٍ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهَ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهَ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

يعني أن الله لا يحكم على قوم بالضلالة والمعصية حتى يبين لهم المعاصي وموجبات الضلالة فيرتكبوها. وما لم يبين لا يكون الفعل له حراماً، بل هو مباح وهو المطلوب.

# الترجيح بين هذه الأقوال:

مما سبق من عرض هذه الأقوال نرى أن الراجح أن الأصل في الأشياء التي لم يرد فيها دليل يبين حكمها هو الإباحة لعموم الأدلة التي تدل على أن الله سبحانه خلق لنا جميع ما في الأرض للانتفاع به.

<sup>(</sup>١) فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، ج ٢١ ص ٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) أنظر إرشاد الفحول، ص ٢٥١ ــ ٢٥٢.

 <sup>(</sup>٣) الآية ١١٥ من سورة التوبة.

وإن كنت أرى أن هذه الأشياء التي لم يرد فيها نص يبين حكمها قد ورد فيها النص العام الدال على إباحة جميع ما في الأرض وجميع الطيبات إلا أنها لم تخص بدليل يخصها وهذا من شمول هذه الشريعة الغراء ليشمل الدليل كل ما يستجد على وجه هذه الأرض...

قال في تفسير المنار: «الأصل في الأشياء الحل، إذ من المعلوم بسنن الفطرة وآيات الكتاب أن الله سخر هذه الأرض وما فيها للناس ينتفعون بها ويظهرون أسرار خلق الله وحكمه فيها.

وإنما المحظور عليهم هو ما يضرهم ولكن الناس لا يقفون عند حدود الفطرة واتقاء المضرة وجلب المنفعة، بل دأبهم الجناية على فطرتهم والتصدي أحياناً لفعل ما يضرهم وترك ما ينفعهم، ومن ذلك أن العرب استباحت أكل الميتة والدم المسفوح من الخبائث الضارة وحرمت على أنفسها بعض الطيبات من الأنعام بأوهام باطلة كالبحيرة والسائبة وغير ذلك. .» ا.هـ. (١).

وقال صاحب فتح المبين لشرح الأربعين: «والأصل في الأشياء بعد ورود الشرع الإِباحة، وقد حكى بعضهم الإِجماع على ذلك» ١. هـ. (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) تفسیر المنار، ج ٦ ص ١٦٨ ــ ١٦٩.

<sup>(</sup>٢) فتح المبين لشرح الأربعين، ص ٢٠٤.

## البحث الثاني

## في بيان أسباب تحريم بمض المأكولات

يظهر لنا من الاستقراء وتتبع الأدلة والتعليلات التي يستدل بها فقهاء المذاهب فيها يحكمون بحرمة أكله أن سبب التحريم لا يخرج عن الأسباب الآتية:

## السبب الأول \_ الضرر اللاحق بالبدن:

وذلك كالأشياء السامة سواء أكانت حيوانية كالسمك السام وكالوزغ والعقارب والحيات السامة وما يستخرج منها من مواد سامة. أم كانت نباتية كبعض الأزهار والثمار السامة. أم جمادية كالزرنيخ(١). فكل هذا حرام لقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقَتَّلُواْ أَنْهُ سَكُمْ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) الزرنيخ: عنصر شبيه بالفلزات، له بريق الصلب ولونه. ومركباته سامة يستخدم في الطب وفي قتل الحشرات. المعجم الوسيط، ج ١ ص ٣٩٣.

<sup>(</sup>۲) الآية ۲۹ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٣) يجأ: يمعني يقطع.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في كتاب الطب، باب شرب السم، ج ٧ ص ١٢١.

ورواه مسلم في كتاب الايمان، باب غلظ تحريم قتل الإنسان نفسه، ج 1 ص ٧٢. ورواه أبو داود في سننه كتاب الطب، باب في الأدوية المكروهة، ج ٢ ص ٣٣٤.

وفي هذه الأدلة \_ وغيرها كثير \_ دلالة على تحريم ما يضر بالبدن كشرب السم القاتل لأنه قتل للنفس.

وهذه السموم تتحقق حرمتها لمن تضره ويظهر أثر ضررها عليه. أما إذا لم تضر فلا بأس باستعمالها وذلك كها في بعض الأدوية التي يصفها الأطباء لبعض المرضى التي قد تكون محتوية على بعض السموم ولكن بالقدر الذي لا يضر الإنسان، بل يفيده ويقتل جرائيم الأمراض التي توجد معه.

ومن الأشياء الضارة أيضاً الميتة وما في حكمها وذلك لخبثها وضررها على بدن الإنسان.

وكذلك كل خبيث لا منفعة في أكله كذوات الأنياب من السباع، والمخالب من الطير لأن لحم هذه الأشياء يورث شبهها في المتغذي بها.

ومن الأشياء الضارة بالبدن أيضاً وإن لم تكن سامة الطين والحجر والفحم. ويعرف الضار من أقوال الأطباء والمجربين من أهل الخبرة. ولا فرق في الضرر الحاصل بالسميات أو سواها بين أن يكون مرضاً جسمانياً أياً كان نوعه أو آفة تصيب العقل كالجنون.

## السبب الثاني \_ الإسكار أو التخدير أو الترقيد:

فيحرم كل مسكر سواء كان من غير الحيوان كالخمر وغيره من سائر

ورواه الترمذي في سننه كتاب الطب، باب ما جاء فيمن قتل نفسه بسم أو غيره، ج ٤
 ص ٣٨٦.

ورواه النسائي في سننه كتاب الجنائز، باب ترك الصلاة على من قتل نفسه، ج ١ ص ٣٧٩.

ورواه ابن ماجه في سننه في كتاب الطب، باب النهي عن الدواء الخبيث، ج ٢ ص ١١٤٥.

ورواه الدارمي في سننه كتاب الديات، باب التشديد على من قتل نفسه، ج ٢ ص ١٩٢.

ورواه أحمد في مسنده، ج ٢ ص ٢٥٤، وص ٤٧٨.

المسكرات. أم كان من الحيوان كاللبن المخيض الذي ترك حتى تخمر وصار مسكراً.

وكذلك يحرم كل مخدر وهو ما غيب العقل دون الحواس بلا نشوة وطرب كالحشيشة (١).

ويحرم أيضاً المرقد وهو ما غيب العقل والحواس معاً كالأفيون (٢)، فها كان من المسكرات التي تشرب فموضوعه الأشربة وإنما يشار إليه هنا بمناسبة الضرر فقط.

وما كان من المخدرات الجامدة التي تؤكل فيدخل في موضوع الأطعمة وسيأتي بحثه مفصلًا إن شاء الله تعالى.

#### السبب الثالث \_ النجاسة:

فيحرم النجس والمتنجس بما لا يعفي عنه.

فالنجس كالدم.

والمتنجس كالسمن الذي ماتت فيه فأرة وكان مائعاً فإنه يتنجس كله، فإن كان جامداً ينجس ما حول الفأرة فقط، فإذا طرح ما حولها حل أكل الباقي (٣).

ومثل الحنابلة للمتنجس بالزرع إذا سقي أو سمد بنجس، فقالوا لا يطهر حتى يسقى بعد ذلك بماء طاهر يستهلك عين النجاسة.

### السبب الرابع \_ الاستقذار:

ومثل له الشافعية بالبصاق والعرق والمني فكل هذه طاهرة من الإنسان لكن يحرم تناولها أكلًا للاستقذار (٤٠).

 <sup>(</sup>۱) انظر الكلام عن الحشيشة مفصلًا ص ٣٤٣.

<sup>(</sup>٢) انظر الكلام عن الأفيون ص ٣٤٩.

<sup>(</sup>٣) روى البخاري عن ابن عباس عن ميمونة، رضي الله عنهم، قالت: «سئل النبي ﷺ عن فأرة سقطت في سمن، فقال: ألقوها وما حولها وكلوه»، صحيح البخاري كتاب الأطعمة، باب إذا وقعت الفأرة في السمن الجامد أو الذائب، ج ٧ ص ٨٤ – ٨٥.

<sup>(</sup>٤) أنظر المجموع شرح المهذب، ج ٩ ص ٣٧.

ومثل الحنابلة للمستقذرات بالروث والبول والقمل والبرغوث(١).

#### السبب الخامس \_ الافتراس:

وذلك إذا كان الحيوان مفترساً كالأسد والذئب والنمر والفهد... فهو محرم.

وكذلك تحرم ذوات المخالب من الطير الآكلة للجيف لما روى أبو ثعلبة الحشني، رضي الله عنه، أن رسول الله ﷺ نهى عن أكل كل ذي ناب من السباع (٢).

وفي رواية عند مسلم عن ابن عباس، رضي الله عنهما، أن رسول الله عنها عنها، أن رسول الله عنها عن كل ذي خلب من الطير (٣).

## السبب السادس \_ عدم الإذن شرعاً في التناول:

ومن أمثلة هذا أن يكون الطعام غير مملوك لمن يريد أكله ولم يأذن له الشارع في تناوله ولم يأذن له صاحبه أيضاً وذلك كالمغصوب، أو المسروق، أو المأخوذ بالقمار أو بالبغاء.

وهذا بخلاف ما لو أذن فيه الشارع كأكل الولي من مال المولى عليه بالمعروف، وأكل ناظر الوقف من مال الوقف، وأكل المضطر من مال الغير عند الاضطرار.

<sup>(</sup>١) انظر مطالب أولي النهي شرح غاية المنتهي، ج ٦ ص ٣٠٩.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه كتاب الذبائح والصيد، باب أكل كل ذي ناب من السباع، ج ٧ ص. ٨٣.

ورواه مسلم في صحيحه كتاب الصيد والذبائح، باب تحريم أكل كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطير، ج ٦ ص ٥٩.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه كتاب الصيد والذبائح، باب تحريم أكل كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطير، ج ٦ ص ٦٠.

## الباب الثاني

# في أحكام الأطعمة من الحيوان

ويشتمل على الفصول الآتية:

الفصل الأول: في ذوات الحوافر.

الفصل الثاني: في السباع والطيور.

الفصل الثالث: في المستأنس من الحيوان.

الفصل الرابع: فيها قيل فيه إنه ممسوخ.

الفصل الخامس: في الحشرات.

الفصل السادس: فيها يحرم أو يكره من الحيوان

المأكول لسبب عارض.

الفصل السابع: في حيوان البحر.

# الفصل الأول في ذوات الحوافر

وفيه مبحثان:

المبحث الأول: في الخيل والبغال.

المبحث الثاني: في الحمير.

## البحث الأول في الميل والبفال

#### وفيه مطلبان:

## المطلب الأول في الخيل

الخيل جماعة الأفراس لا واحد له من لفظه كالقوم والرهط والنفر. وقيل مفرده خائل قاله أبو عبيد(١).

وسميت الخيل خيلًا لاختيالها في المشية ويكفي في شرف الخيل أن الله تعالى أقسم بها في كتابه العزيز فقال: ﴿ وَٱلْعَادِيَاتِ ضَــبَّحًا ﴾ (٢).

وفي الصحيح عن رسول الله ﷺ قال: «الخيل معقود في نواصيها الخير إلى يوم القيامة»(٣) ومعنى عقد الخير بنواصيها أنه ملازم لها(٤).

<sup>(</sup>۱) أبو عبيد: القاسم بن سلام الهروي الأزدي الخزاعي الخراساني البغدادي أبو عبيد. من كبار العلماء بالحديث والأدب والفقه. ولد بهراة سنة ۱۵۷هـ، ورحل إلى بغداد ومصر وحج فتوفي بمكة سنة ۲۲۴هـ. له تصانيف كثيرة منها غريب الحديث والطهور في الحديث والأجناس من كلام العرب والمذكر والمؤنث والمقصور والممدود والأمثال. (الأعلام ج ٥ ص ١٧٦)

<sup>(</sup>٢) الآية ١ من سورة العاديات.

 <sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه كتاب الجهاد باب الخيل معقود في نواصيها الخير إلى يوم القيامة،
 ج ٤ ص ٢٣.

<sup>(</sup>٤) حياة الحيوان، ج ١ ص ٣٦٣.

وقد اختلف الفقهاء في حكم أكل لحوم الخيل على النحو الآتي:

ا لم قال الإمام مالك(١) إنها محرمة وهو المشهور عند المالكية(٢) وهو المشهور عن أن (٣) حنيفة(٤)،(٥).

 $\Upsilon$  — وروى عن الإمام مالك القول بكراهتها $\Upsilon$  وهو مروي عن أبي حنيفة فإنه قال: «رخص بعض العلماء في لحم الخيل فأما أنا فلا يعجبني أكله» $\Upsilon$ .

قال ابن عابدين في حاشيته على الدر المختار: «وعبارة القدوري<sup>(^)</sup> والهداية: ويكره أكل لحم الفرس عند أبي حنيفة»، ا. هـ<sup>(٩)</sup>.

(الأعلام ج ٥ ص ٢٥٧)

(طبقات الحفاظ ص ٧٣)

(الأعلام ج ١ ص ٢١٢)

<sup>(</sup>۱) هو مالك بن أنس بن مالك الأصبحي الحميري أبو عبد الله. إمام دار الهجرة أحد الأئمة الأربعة وإليه تنسب المالكية. مولده في المدينة سنة ٩٣هـ. كان صلباً في دينه بعيداً عن الأمراء والملوك. له كتاب الموطأ ورسالة في الوعظ وكتاب في المسائل ورسالة في الرد على القدرية وكتاب في النجوم وتفسير غريب القرآن. توفى بالمدينة سنة ١٧٩هـ.

 <sup>(</sup>۲) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ج ۲ ص ۱۳۷، وبداية المجتهد، ج ۱ ص ۳۸۱،
 وشرح الزرقاني، ج ۳ ص ۹۱.

<sup>(</sup>٣) أبو حنيفة: النعمان بن ثابت التميمي الكوفي. فقيه أهل العراق وإمام أصحاب الرأي. روى عن حماد بن أبي سليمان وعطاء وعاصم ابن أبي النجود والزهري وقتادة وغيرهم. وروى عنه حماد ووكيع وعبد الرزاق وأبو يوسف ومحمد بن الحسن وزفر وغيرهم. قال الشافعي: الناس في الفقه عيال على أبي حنيفة. ولد سنة ١٥٠هـ ومات سنة ١٥٥هـ.

٤) المبسوط، ج ١١ ص ٢٣٣.

<sup>(°)</sup> قال في الدر المختار شرح تنوير الأبصار، ج ٦ ص ٣٠٥، وقيل إن أبا حنيفة رجع عن حرمته قبل موته بثلاثة أيام وعليه الفتوى، ١. هـ.

<sup>(</sup>٦) حاشية الرهوني على عبد الباقي، ج٣ ص ٣٩.

<sup>(</sup>٧) المبسوط، ج ١١ ص ٢٣٣.

<sup>(^)</sup> القدوري: أحمد بن محمد بن أحمد بن جعفر بن حمدان أبو الحسين القدوري. فقيه حنفي ولد ببغداد سنة ٣٦٢هـ وانتهت إليه رئاسة الحنفية في العراق، صنف المختصر المعروف باسمه القدوري في فقه الحنفية توفى في بغداد سنة ٢٨هـ.

<sup>(</sup>٩) حاشية ابن عابدين، ج ٦ ص ٣٠٥.

قيل الكراهة عند أبي حنيفة يراد بها التحريم وقيل يراد بها التنزيه والأول أصح (١)، (٢) وممن روي عنه القول بالكراهة الأوزاعي (٣) وأبو عبيد وخالد بن الوليد (١) وابن عباس والحكم (٥)، (١).

وقال أحمد يجوز أكل لحم الخيل عرابها وبراذينها(١) وهو قول
 أبي يوسف(^) ومحمد بن الحسن من الحنفية(٩) وهو قول عندالمالكية (١٠) وبه قال

(طبقات الحفاظ ص ٧٩)

(٤) سبقت الترجمة له.

(٥) الحكم: أبو عبد الله الحكم بن عتيبة الكندي الكوفي مولى عدي بن عدي الكندي. روى عن زيد بن أرقم وعبد الله ابن أبي أوفى وإبراهيم التيمي والنخعي وطاوس. وروى عنه شعبة والأعمش وأبو عوانة وحمزة ابن حبيب الزيات. ولد سنة ٥٠هـ ومات سنة ١١٣هـ، وقيل سنة ١١٤هـ، وقيل سنة ١١٨هـ،

(طبقات الحفاظ ص ٤٤)

(٦) أضواء البيان، ج ٢ ص ٢٥٤.

 (٧) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٩، مطالب أولي النهى شرح غاية المنتهى، ج ٦ ص ٣١٣، والمراذ بالبراذين الخيل غير العربية والعراب الخيل العربية.

(٨) أبو يوسف: يعقوب بن إبراهيم بن حبيب الكوفي. فقيه حنفي، ولد سنة ١١٣هـ، وتوفي سنة ١٨٣هـ وهو المقدم من أصحاب أبي حنيفة. تولى القضاء لثلاثة من الخلفاء المهدي والهادي والهادي والرشيد. له كتاب الخراج وهو أول من وضع الكتاب في أصول الفقه على مذهب أبي حنيفة. (طبقات الفقهاء ص ١٥)

(٩) يدائع الصنائع، ج ٥ ص ١٨، نقل في رد المختار عن الطحاوي أن الخلاف في خيل البر أما خيل البحر فلا تؤكل عند الحنفية اتفاقاً حاشية ابن عابدين، ج ٦ ص ٣٠٥.

(١٠) حاشية الرهوني على عبد الباقي، ج ٣ ص ٤١.

<sup>(</sup>١) شرح العناية على الهداية مع تكملة فتح القدير، ج ٨ ص ٣٤.

<sup>(</sup>٢) سبب الخلاف في المراد بالكراهة عند أبي حنيفة هو ما روي عنه أنه قال: رخص بعض العلماء في لحم الحيل فأما أنا فلا يعجبني أكله، مع ما روي عنه أنه قال: أكرهه وهذا يدل على التحريم لأنه قد روي أن أبا يوسف سأله إذا قلت في شيء أكرهه فها رأيك فيه قال: التحريم أنظر حاشية الطحطاوي على الدرالمختار شرح تنوير الأبصار، ج ٤ ص ١٥٦.

 <sup>(</sup>٣) الأوزاعي: أبو عمرو عبد الرحمن بن عمرو الأوزاعي. إمام أهل الشام في وقته، نزيل بيروت.
 روى الحديث عن عطاء وابن سيرين ومكحول. وروى عنه أبو حنيفة وقتادة ويحيى بن
 أبي كثير والزهرى. ولد سنة ٨٨هـ ومات سنة ١٥٧هـ.

الشافعي (١) قال النووي في شرح المهذب: قد ذكرنا أن مذهبنا أنه حلال لا كراهة فيه وبه قال أكثر العلماء وممن قال به عبد الله بن الزبير (٢) وفضالة بن عبيد (٣) وأنس بن مالك وأسماء بنت أبي بكر (٤) وسويد بن غفلة (٩) وعلقمة (١)

(۱) شرح المنهاج، ج ۲ ص ۲۷۲.

(تهذیب الأسهاء واللغات ج ۱ ص ۲۶۶)

(٣) هو فضالة بن عبيد بن نافذ بن قيس الأنصاري الأوسي أبو محمد صحابي بمن بايع تحت الشجرة. شهد أحداً وما بعدها وشهد فتح الشام ومصر وسكن الشام له خمسون حديثاً. توفي بدمشق سنة ٥٩هـ.

(الأعلام ج ٥ ص ١٤٦)

(٤) هي أسهاء بنت أبي بكر الصديق امرأة الزبير بن العوام. أسلمت قديماً. روي لها عن رسول الله ﷺ ٥٦ حديثاً. روى عنها عبد الله بن عباس وابناها عبد الله وعروة وغيرهم. توفيت بمكة سنة ٧٣هـ.

(تهذيب الأسهاء واللغات ج ١ ص ٣٢٨)

(°) هو سويد بن غفلة بن عوسجة الجعفي. كان شريكاً لعمر بن الخطاب في الجاهلية وعاش في البادية وأسلم، ودخل المدينة يوم وفاة النبي ﷺ وشهد القادسية وسكن الكوفة وتوفي بها سنة . ٨١هـ، وهو ابن ١٢٥ سنة .

(الأعلام ج ٣ ص ١٤٥)

(٦) هو علقمة بن قيس بن عبد الله بن مالك النخعي الهمداني أبو شبل. تابعي كان فقيه العراق. ولد في حياة النبي ﷺ، وروى الحديث عن الصحابة ورواه عنه كثيرون. غزا خراسان وأقام بخوارزم سنتين وبمرو مدة وسكن الكوفة فتوفي فيها سنة ٣٢هـ.

(الأعلام ج ع ص ٢٤٨)

<sup>(</sup>٢) هو عبد الله بن الزبير بن العوام، القرشي الأسدي المكي المدني الصحابي بن الصحابي. أمه أسهاء بنت أبي بكر. هو أول مولود ولد للمهاجرين في المدينة بعد الهجرة. كان صاحب عبادة وغزو وبعد وفاة يزيد بن معاوية بويع لعبد الله بن الزبير بالخلافة وأطاعه أهل الحجاز واليمن والعراق وخراسان وجدد عمارة الكعبة إلى أن حاصره الحجاج وقتله سنة ٧٣هـ.

والأسود(١) وشريح(٢) وسعيد بن جبير(٣) والحسن البصري(١) وابراهيم النخعي(٥) وهاد بن أبي سليمان(٦) وأحمد وإسحاق(١) وأبويوسف ومحمد

(۱) الأسود بن يزيد بن قيس النخعي أبو عمرو ويقال أبو عبد الرحمن. روى عن أبي بكر وعمر وعلى وابن مسعود. . . وغيرهم . وروى عنه ابنه عبد الرحمن وأخوه عبد الرحمن وابن أخته إبراهيم بن يزيد النخعي . . . وغيرهم . توفي سنة ٧٥هـ ، وقيل ٧٤هـ .

(تهذیب التهذیب ج ۱ ص ۳٤۳)

(٢) أبو أمية: شريح بن الحارث بن قيس بن الجهم بن معاوية الكندي الكوفي التابعي القاضي. روى عن عمر بن الخطاب وعلي وابن مسعود وزيد بن ثابت. وروى عنه قيس بن أبي حازم ومحمد وأنس أبناء سيرين ومرة والنخعي والشعبي. اتفق العلماء على توثيقه وفضله وعلمه وذكائه. توفي سنة ٧٨هـ، وقيل ٩٨هـ وعمره ١٢٠ سنة.

(تهذيب الأسهاء واللغات ج ١ ص ٢٤٣)

(٣) سعيد بن جبير: مولى بني واليه من بني أسد. كنيته أبو عبد الله، كان فقيهاً ورعاً من الطبقة الثالثة. قرأ القرآن على ابن عباس وقرأ عليه أبو عمرو والمنهال بن عمرو وقد حدث عن ابن عباس وعدي بن حاتم وأبن عمر وعبد الله بن مغفل وأبي هريرة. قتله الحجاج سنة ٥٥هـ وعمره ٤٩ سنة.

(طبقات المفسرين ج ۱ ص ۱۸۱؛ تهذيب التهذيب ج ٤ ص ۱۱ ــ ۱۳؛ طبقات الحفاظ ص ۱۱ ــ ۱۳ و سر ۱۳)

(٤) الحسن البصري بن أبي الحسن أبو سعيد، وأبويسار من سبي ميسان. أعتقته الربيع بنت النضر. ولد في زمن عمر، وروى عن عمران بن حصين وأبي موسى وابن عباس وجندب. كان إماماً كبير الشأن رفيع الذكر رأساً في العلم والعمل. مات في رجب سنة ١١٦هـ.

(طبقات المفسرين ج ١ ص ١٤٧)

(٥) النخعي: إبراهيم بن يزيد بن قيس بن الأسود أبو عمران النخعي. من أكابر التابعين صلاحاً وصدق رواية وحفظاً للحديث من أهل الكوفة. قال فيه الصلاح الصفدي: فقيه العراق كان إماماً مجتهداً. مات مختفياً عن الحجاج سنة ٩٦هـ، ولما بلغ الشعبي موته قال: والله ما ترك بعده مثله.

(الأعلام ج ١ ص ٨٠؛ طبقات الحفاظ ص ٣٠)

(٦) حماد بن أبي سليمان: اسمه مسلم أبو إسماعيل الكوفي الفقيه مولى إبراهيم بن أبي موسى الأشعري. روى عن أنس والنخعي وسعيد بن جبير وابن المسيب والشعبي، روى عنه حماد بن سلمة وحمزة الزيات والثوري وشعبة. مات سنة ١٦٠هـ، وقيل ١١٩هـ.

(طبقات الحفاظ ص ٤٨)

(٧) هو إسحاق بن إبراهيم بن مخلد بن إبراهيم بن مطر الحنظلي أبويعقوب المروزي بن راهويه. أحد أثمة الدين وأعلام المسلمين وهداة المؤمنين الجامع بين الفقه والحديث والورع والتقوى. =

وداود<sup>(۱)</sup> وغیرهم»، ا. هـ<sup>(۲)</sup>.

وبعد عرض هذه المذاهب على الوجه السابق يمكن أن نجمع الأقوال في ثلاثة: التحريم \_ الكراهة \_ الإباحة.

## أدلة من قال بالتحريم:

وجه الدلالة من وجوه:

الأول: إن اللام في قوله «لتركبوها» للتعليل فدل على أنها لم تخلق لغير ذلك لأن العلة المنصوصة تفيد الحصر فإباحة أكلها تقتضي خلاف ظاهر الآية.

الثاني: عطف البغال والحمِير على الخيل فدل على اشتراكها معها في حكم التحريم فيحتاج من أفرد حكمها عن حكم ما عطفت عليه إلى دليل.

الثالث: أن الآية سيقت مساق الامتنان فلو كانت ينتفع بها في الأكل لكان الامتنان به أعظم لأنه يتعلق به بقاء البنية بغير واسطة والحكيم لا يمتن بأدنى النعم ويترك أعلاها ولا سيها وقد وقع الامتنان بالأكل في المذكورات قبلها.

نزيل نيسابور وعالمها. ولد سنة إحدى وستين ومائة، وقيل ست وستين ومائة. سمع من ابن
 المبارك ومن الفضل الشيباني والنضر بن شميل وغيرهم. توفي بنيسابور سنة ٢٣٨هـ.
 (طبقات الشافعية الكبرى ج ١ ص ٢٣٢)

<sup>(</sup>۱) هو داود بن علي بن خلف الأصبهاني أبو سليمان الملقب بالظاهري. أحد الأئمة المجتهدين في الإسلام، تنسب إليه الظاهرية، وسميت بذلك لأخذها بظاهر النصوص. كان مولده بالكوفة سنة ٢٠١هـ، سكن بغداد وانتهت إليه رياسة العلم فيها. توفي ببغداد سنة ٢٧٠هـ. (الأعلام ج ٢ ص ٣٣٣)

<sup>(</sup>٢) المجموع، ج ٩ ص ٤.

<sup>(</sup>٣) الأية ٨ من سورة النحل.

الرابع: لو أبيح أكلها لفاتت المنفعة بها فيها وقع به الامتنان من الركوب والزينة (١).

ونوقش هذا الاستدلال بما قاله الحافظ بن حجر في فتح الباري حيث قال: والجواب على سبيل الإجمال أن آية النحل مكية اتفاقاً. والاذن في أكل الخيل الذي يدل عليه حديث جابر الآتي في أدلة الجمهور كان بعد الهجرة من مكة بأكثر من ست سنين فلو فهم النبي على من الآية المنع لما أذن في الأكل.

وأيضاً فآية النحل ليست نصاً في منع الأكل والحديث صريح في جوازه. وأيضاً على سبيل التنزل فإنما يدل ما ذكر على ترك الأكل والترك أعم من أن يكون للتحريم أو للتنزيه أو خلاف الأولى وإذا لم يتعين واحد منها بقي التمسك بالأدلة المصرحة بالجواز أما المناقشة على سبيل التفصيل فهي كما يلى:

أما الوجه الأول: فلو سلمنا أن اللام للتعليل لم نسلم إفادة الحصر في الركوب والزينة فإنه ينتفع بالخيل في غيرهما وفي غير الأكل اتفاقاً، وإنما ذكر الركوب والزينة لكونهما أغلب ما تطلب له الخيل ونظيره حديث البقرة المذكور في الصحيحين (٢) حين خاطبت راكبها فقالت انا لم نخلق لهذا إنما خلقنا للحرث فإنه مع كونه أصرح في الحصر لم يقصد به الأغلب وإلا فهي تؤكل وينتفع بها في أشياء غير الحرث اتفاقاً. وأيضاً فلو سلم الاستدلال للزم منع حمل الأثقال على الخيل والبغال والحمير ولا قائل به.

وأما الوجه الثاني: فدلالة العطف إنما هي دلالة اقتران وهي ضعيفة (٣). وأما الوجه الثالث: فالامتنان إنما قصد به غالباً ما كان يقع به انتفاعهم بالخيل فخوطبوا بما ألفوا وعرفوا ولم يكونوا يعرفون أكل الخيل لعزتها في بلادهم

<sup>(</sup>١) فتح الباري، ج ٩ ص ٦٥٢، ومثله في بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٣٨.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه كتاب فضائل الصحابة باب فضل أبي بكر، ج ٥ ص ٦، ورواه مسلم في صحيحه كتاب فضائل الصحابة باب من فضائل أبي بكر، ج ٧ ص ١١١، ولفظ البخاري أنها قالت اني لم أخلق لهذا ولكني خلقت للحرث ولفظ مسلم اني لم أخلق لهذا ولكني إنها خلقت للحرث.

 <sup>(</sup>٣) دلالة الاقتران قد ضعفها أكثر علماء الأصول كما أشار له في مراقي السعود بقوله: أما قران اللفظ في المشهور فلا يساوي في سوى المذكور. انظر أضواء البيان، ج ٢ ص ٣٥٦.

بخلاف الأنعام فإن أكثر انتفاعهم بها كان لحمل الأثقال وللأكل فاقتصر في كل من الصنفين على الامتنان بأغلب ما ينتفع به فلو لزم من ذلك الحصر في هذا الشق للزم مثله في الشق الأخر.

وأما الوجه الرابع: فــــــــولزم من الاذن في أكلها أن تفني للزم مثله في البقر وغيرها مما أبيح أكله ووقع الامتنان بمنفعة له أخرى(١).

(ب) الدليل الثاني من أدلة القائلين بالتحريم: ما رواه أبو داود عن خالد بن الوليد قال: غزوت مع رسول الله على خيبر فأتت اليهود فشكوا أن الناس قد أسرعوا إلى حظائرهم فقال رسول الله على: «ألا لا تحل أموال المعاهدين إلا بحقها وحرام عليكم حمر الأهلية وخيلها وبغالها وكل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطير»(٢) ففيه النص على تحريم الخيل مع ما حرم.

ونوقش هذا الاستدلال بما قاله الحافظ في الفتح: وتعقب هذا الاستدلال بما أن الحديث شاذ منكر لأن في سياقه أنه شهد خيبر وهو خطأ فإنه لم يسلم إلا بعدها. وأعل أيضاً بأن في السند راوياً مجهولاً لكن قد أخرج الطبري (٣) عن طريق يحيى بن أبي كثير (٤) عن رجل من أهل حمص قال: كنا مع خالد فذكر أن

<sup>(</sup>١) فتح الباري، ج ٩ ص ٦٥٢، ٦٥٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود، ج ٢ ص ٩٤، ورواه الواقدي في المغازي وأحمد في مسنده والطبراني في معجمه والدارقطني في سننه، قال أبو داود وهذا منسوخ وقال النسائي لا أعلم رواه غير شعبه، أنظر نصب الراية، ج ٤ ص ١٩٦٠.

<sup>(</sup>٣) الطبري: محمد بن جرير بن يزيد الطبري أبو جعفر المؤرخ المفسر. ولد في آمل طبرستان واستوطن بغداد وتوفي بها. له أخبار الرسل والملوك المعروف بتاريخ الطبري وجامع البيان في تفسير القرآن واختلاف الفقهاء والمسترشد في علوم الدين وجزء في الاعتقاد والقراءات، وهو من ثقات المؤرخين وكان مجتهداً لا يقلد أحداً، بل قلده بعض الناس. ولد سنة ٢٧٤هـ، وتوفى سنة ٣١٠هـ.

<sup>(</sup>الأعلام ج ٦ ص ٦٩)

<sup>(</sup>٤) يحيى بن أبي كنير الطائي أبو النصر اليمامي واسم أبيه صالح ابن المتوكل. روى عن أنس وعكرمة. وروى عنه ابنه عبد الله والأوزاعي. مات سنة ١٢٩هـ.

<sup>(</sup>تهذیب التهذیب ج ۱۱ ص ۲۹۸)

رسول الله على حرم لحوم الحمر الأهلية وخيلها وبغالها وأعل بتدليس يحيى وإبهام الرجل. ثم قال: والحق أن حديث خالد ولو سلم أنه ثابت لا ينهض معارضاً لحديث جابر الدال على الجواز وقد وافقه حديث أسهاء وقد ضعف حديث خالد أحمد والبخاري وموسى بن هارون<sup>(۱)</sup> والدارقطني<sup>(۲)</sup> والخطابي وابن عبد الحق<sup>(۳)</sup> وآخرون، المهاري،

وقال النووي في شرح صحيح مسلم: «واتفق العلماء من أئمة الحديث وغيرهم على أنه \_أي حديث خالد المذكور \_ حديث ضعيف. وقال بعضهم هو منسوخ روى الدارقطني والبيهقي (٥) بإسنادهما عن موسى بن هارون الحمال الحافظ قال: «هذا حديث ضعيف. قال: ولا يعرف صالح بن يحيى ولا أبوه.

(الأعلام ج ٨ ص ٣٣١)

(طبقات الجفاظ ص ٣٩٣)

(٣) ابن عبد الحق: عبد المؤمن بن عبد الحق بن شمائل القطيعي البغدادي الحنبلي صفي الدين عالم بغداد في عصره. ولد فيها سنة ١٩٥٨هـ. له معجم في رجال الحديث ومراصد الاطلاع في الأمكنة والبقاع وتحقيق الأمل في معرفة علمي الأصول والجدل واللامع المغيث في علم المواريث وشرح المحرر وغيرها. توفي ببغداد سنة ٧٣٩هـ.

(الأعلام ج ٤ ص ١٧٠)

(طبقات الحفاظ ص ٤٣٣)

<sup>(</sup>۱) موسى بن هارون بن عبد الله أبو عمران البزار. إمام وقته في حفظ الحديث، ويقال له ابن الحمال. ولد ببغداد سنة ۲۱۶هـ، وتوفى بها سنة ۲۹۶هـ.

<sup>(</sup>٢) الدارقطني: أبو الحسن علي بن عمر بن أحمد بن مهدي البغدادي الحافظ الشهير صاحب السنن والعلل والافراد وغير ذلك. ولد سنة ٣٠٦هـ، وسمع البغوي وابن أبي داود وابن صاعد وابن دريد ببغداد والبصرة والكوفة وواسط ومصر والشام. روى عنه الحاكم وأبو حامد الاسفراييني وعبد الغنى وغيرهم. مات في ذي القعدة سنة ٣٨٥هـ.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري، ج ٩ ص ٦٥١، ٦٥٢.

<sup>(°)</sup> البيهقي: الإمام الحافظ شيخ خراسان أبوبكر أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخسرو جردي. ولد سنة ٣٨٤هـ، ولزم الحاكم وتخرج به كتب الحديث وحفظه في صباه وبرع وأخذ في الأصول. له السنن الكبرى والصغرى وشعب الإيمان والأسهاء والصفات ودلائل النبوة والبعث والأداب والدعوات والمدخل والمعرفة والترغيب والترهيب وغير ذلك. مات في العاشر من جمادى الأولى سنة ٤٥٨هـ بنيسابور، ونقل إلى بيهق ودفن فيها.

وقال البخاري هذا الحديث فيه نظر. وقال البيهقي هذا إسناده مضطرب. وقال الخطابي في إسناده نظر قال وصالح بن يحيى عن أبيه عن جده لا يعرف سماع بعضهم من بعض»، ١. هـ(١).

وحديث خالد أيضاً ليس له إسناد جيد قاله أحمد قال وفيه رجلان لا يعرفان يرويه ثور عن رجل ليس بمعروف. وقال لا ندع أحاديثنا لمثل هذا الحديث المنكر<sup>(۲)</sup> وقال الزيلعي<sup>(۳)</sup>: حديث خالد فيه نظر. فإن حديث جابر صحيح وحديث خالد بن الوليد متكلم فيه إسناداً ومتناً<sup>(٤)</sup>.

وهذا الحديث مع أنه مضطرب في إسناده صالح (°) بن يحيى بن المقدام بن معد يكرب قال فيه ابن حجر في التقريب لين (٦).

وفيه والده يحيى (٧) الذي هو شيخه في هذا الحديث قال فيه ابن حجر في التقريب مستور (٨).

(طبقات الحفاظ ص ٥٣١)

(تهذیب التهذیب ج ٤ ص ٤٠٧)

(تهذیب التهذیب ج ۱۱ ص ۲۸۹)

<sup>(</sup>١) شرح النووي على صحيح مسلم، ج ١٣ ص ٩٦.

<sup>(</sup>٢) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٠.

<sup>(</sup>٣) الزيلعي: جمال الدين أبو محمد عبد الله بن يوسف بن محمد الحنفي الزيلعي. لازم مطالعة كتب الحديث. له نصب الراية لتخريج أحاديث الهداية وأحاديث الكشاف. توفي في عرم سنة ٢٠٠٨هـ.

<sup>(</sup>٤) نصب الراية، ج ٤ ص ١٩٨.

<sup>(°)</sup> هو صالح بن يحيى بن المقدام بن معد يكرب الكندي الشامي. روى عن جده وعن أبيه عن جده. روى عنه ثور بن يزيد وسليمان بن سليم ويحيى بن جابر.

<sup>(</sup>٦) تقریب التهذیب، ج ۱ ص ٣٦٤.

<sup>(</sup>V) هو يحيى بن المقدام بن معد يكرب الكندي الحمصي. روى عن أبيه وروى عنه ابنه صالح، ذكره ابن حبان في الثقات.

<sup>(</sup>٨) تقريب التهذيب، ج ٢ ص ٣٥٨.

(ج) الدليل الثالث من أدلة القائلين بالتحريم: ما رواه الطحاوي (۱) وابن حزم من طريق عكرمة بن عمار (۲) عن يحيى بن أبي كثير عن أبي سلمة عن جابر قال: نهى رسول الله على عن لحوم الحمر الأهلية والحيل والبغال وكل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطير وحرم المجثمة (۱)، (٤) قالوا والنهي يقتضي التحريم فيكون أكل الحيل محرماً.

ونوقش هذا الاستدلال بما قاله الحافظ في الفتح: «قال الطحاوي وأهل الحديث يضعفون عكرمة بن عمار ثم قال: قلت لا سيها في يحيى بن أبي كثير فإن عكرمة وإن كان مختلفاً في توثيقه فقد أخرج له مسلم لكن إنما أخرج له من غير روايته عن يحيى بن أبي كثير وقد قال يحيى بن سعيد القطان (٥) أحاديثه عن يحيى بن أبي كثير ضعيفة.

#### (تهذیب التهذیب ج ۷ ص ۲۹۱)

<sup>(</sup>۱) الطحاوي: أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة الطحاوي. كان فقيهاً إماماً مجتهداً في طبقة المجتهدين في المسائل. ولد سنة ۲۲۷، وقيل ۲۳۹ ومات سنة ۳۲۱. له كتاب أحكام القرآن وكتاب معاني الآثار وبيان مشكلات الآثار والمختصر في الفقه وشرح الجامع الكبير وشرح الجامع الصغير وكتاب الشروط الكبير والشروط الصغير والشروط الأوسط وغيرها كثير.

<sup>(</sup>طبقات الفقهاء ص ٥٨)

 <sup>(</sup>۲) هو عكرمة بن عمار العجلي أبو عمار اليامي بصري الأصل. روى عن الهرماس بن زياد وإياس بن سلمة بن الأكوع وسالم بن عبد الله بن عمر. وروى عنه شعبة والثوري ووكيع.
 مات سنة ١٥٩هـ.

<sup>(</sup>٣) قال العلامة مجد الدين في النهاية: المجثمة هي كل حيوان ينصب ويرمي ليقتل إلا أنها تكثر في الطيور والأرانب وأشباه ذلك مما يجثم في الأرض أي يلزمها ويلتصق بها، ١. هـ. أنظر المحلى لابن حزم، ج ٧ ص ٢٠٨٨، وأنظر النهاية لابن الأثير، ج ١ ص ٢٣٨.

المحلى، جV ص ٤٠٨، قال ابن حجر الحديث عن أحمد والترمذي من طريقه ليس فيها للخيل ذكر، وذكر عن الطحاوي أن أهل الحديث يضعفون عكرمة بن عمار، أنظر فتح الباري، جV ص V ص V الباري، جV ص V ص V

 <sup>(</sup>٥) كيبى بن سعيد بن فروخ القطان التميمي أبو سعيد. من حفاظ الحديث، ثقة حجة من أقران عمالك وشعبة من أهل البصرة كان يفتي بقول أبي حنيفة. كان مولده سنة ١٢٠هـ، ووفإته سنة ١٩٨هـ.

وقال البخاري ان حديثه عن يحيى مضطرب وقال النسائي (١) ليس به بأس إلا في يحيى وقال أحمد حديثه من غير إياس بن سلمة (٢) مضطرب. وهذا أشد مما قبله ودخل في عمومه يحيى بن أبي كثير أيضاً. وعلى تقدير صحة هذه الطريق فقد اختلف عن عكرمة فيها فإن الحديث عند أحمد والترمذي من طريقه ليس فيه للخيل ذكر. وعلى تقدير أن يكون الذي زاده حفظه فالروايات المتنوعة عن جابر المفصلة بين لحوم الخيل والحمير في الحكم أظهر اتصالاً واتقن رجالاً وأكثر عدداً، ١. هـ (٣).

(د) الدليل الرابع: أن نتاج الخيل غير مأكول وهو البغل لأن البغل نتاج الفرس والولد جزء من الأم وحكمه حكمها في الحل والحرمة (٤).

ونوقش هذا الاستدلال بعدم التسليم لأن البغل لا يؤكل بسبب تولده من الحمير لا بسبب تولده من الخيل.

(هـ) الدليل الخامس: أن الخيل تشبه البغال والحمير من حيث أنه ذو حافر أهلي بخلاف الأنعام فانها ذوات خف لا ذوات حوافر (٥) لذا قال صاحب

(طبقات الشافعية ج ٢ ص ٨٤)

(تهذیب التهذیب ج ۱ ص ۳۸۸)

<sup>(</sup>۱) النسائي: أحمد بن شعيب بن علي بن سنان بن بحر الإمام الجليل أبو عبد الرحمن النسائي. أحد أئمة الحديث. ولد سنة ۲۱٥هـ، وسمع قتيبة بن سعيد وإسحاق بن راهيوة وهشام بن راهوية وهشام بن عمار. سافر إلى خراسان والعراق والشام ومصر والحجاز، وروى عنه أبو بشر الدولابي وأبو علي الحسين النيسابوري وغيرهم. توفي بفلسطين يوم الإثنين لثلاث عشرة خلت من صفر سنة ٣٠٣هـ.

<sup>(</sup>۲) إياس بن سلمة الأكوع الأسلمي أبو سلمة. روى عن أبيه وابن لعمار ابن ياسر. وروى عنه ابناه سعيد ومحمد وأبو العميص وعكرمة بن عمار. قال ابن سعد: توفي بالمدينة سنة ١١٩هـ، وهو ابن ۷۷ سنة وكان ثقة وله أحاديث كثيرة.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري، ج ٩ ص ٢٥١.

<sup>(</sup>٤) المبسوط، ج ١١ ص ٢٣٤، ومثله في بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٣٨.

<sup>(</sup>٥) المسوط، ج ١١ ص ٢٣٤.

الفتح: قال ابن المنير(): الشبه الخلقي بينها وبين البغال والحمير مما يؤكد القول بالمنع من ذلك هيئتها وزهوة لحمها وغلظته وصفة أرواثها وأنها لا تجتر قال وإذا تأكد الشبه الخلقي التحق بنفي الفارق وبعد الشبه بالأنعام المتفق على أكلها، الهدر).

ونوقش هذا الاستدلال بأن ما قالوه صحيح لو كان الحكم مأخوذاً عن طريق النظر ولكن الأثار عن رسول الله على إذا صحت وتواترت أولى أن يقال بها من النظر ولا سيها إذ قد أخبر جابر بن عبد الله، رضي الله عنها، في حديثه أن رسول الله على أباح لهم لحوم الخيل في وقت منعه اياهم من لحوم الحمر الأهلية فدل ذلك على اختلاف حكم لحومها. قال ذلك الطحاوي (٣).

(و) الدليل السادس: أنها لو كانت حلالاً جازت الأضحية بها. ونوقش هذا الاستدلال بأن ما قالوه منتقض بحيوان البر فانه مأكول ولم تشرع الأضحية به. ولعل السبب في كون الخيل لا تشرع الأضحية بها استبقاؤها لأنه لو شرع فيها جميع ما جاز في غيرها لفاتت المنفعة بها في أهم الأشياء منها وهو الجهاد(1).

(ز) الدليل السابع: أن الإذن في أكلها سبب في فنائها وانقراضها(°). ونوقش هذا الاستدلال بأنه أذن في أكل الأنعام ولم تنقرض. ولو كان الخوف من ذلك علة لمنع في الأنعام لئلا تنقرض فيتعطّل الانتفاع بها في غير الأكل(٦).

(الأعلام ج ١ ص ٢٢٠)

<sup>(</sup>۱) ابن المنير: أحمد بن محمد بن منصور. من علماء الاسكندرية وأدبائها، ولي القضاء والخطابة فيها. له تصانيف منها تفسير وديوان خطب وتفسير حديث الاسراء، وله نظم. توفي سنة ٦٨٣هـ.

<sup>(</sup>۲) فتح الباري، ج ۹ ص ۲۵۰.

<sup>(</sup>٣) شرح معاني الأثار، ج ٤ ص ٢١١.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري، ج ٩ ص ٦٥١.

<sup>(</sup>٥) حاشية الرهوني، ج ٣ ص ٤٠.

<sup>(</sup>٦) أضواء البيان، ج ٢ ص ٢٥٦.

## أدلة من قال بكراهة لحوم الخيل:

(أ) قال في حاشية الرهوني<sup>(۱)</sup> نقلًا عن صاحب المعلم: ولما رأى أصحابنا اختلاف هذه الأحاديث وكان حديث جابر أصح قدموه على نفي التحريم وقالوا بالكراهة لأجل ما وقع من معارضته بالأحاديث الأخرى. ولما يقتضيه ظاهر الآية، وقد ذكر في الخيل كما ذكر في الحمير ونبه على المنة لما خلقت له ولم يذكر الأكل، ا. هـ(٢).

ونوقش هذا الاستدلال بأنه لا تعارض بين الأدلة لأن أدلة الجواز أصح وأظهر ودليل التحريم محتمل، والدليل إذا تطرق إليه الاحتمال سقط به الاستدلال.

(ب) ولأن الفرس كالآدمي من وجه حيث أنه يحصل إرهاب العدو به ويستحق السهم من الغنيمة والأدمي غير مأكول لكرامته لا لنجاسته والخيل كذلك كره أكلها على طريق التنزيه لمعنى الكرامة ولهذا جعل الخيل طاهرة السُّؤر وجعل بوله كبول ما يؤكل لحمه (٣).

ونوقش هذا الاستدلال بأن قياس الخيل على الأدمي قياس مع الفارق فلا مناسبة بين الفرس والأدمى من جهة الحل والحرمة.

(ج) ولكونها تستغل غالباً في الجهاد فلو انتفت الكراهة لكثر استعماله ولو كثر لأدى إلى قلتها فيفضي إلى فنائها فيؤول إلى النقص من إرهاب العدو

<sup>(</sup>۱) الرهوني: محمد بن أحمد بن محمد بن يوسف أبو عبد الله الرهوني. فقيه مالكي مغربي، نشأ وتعلم بقاس. له كتب منها أوضح المسالك وأسهل المراقي، حاشية على شرح الزرقاني لمختصر خليل في الفقه وحاشية على شرح مياره الكبير للمرشد المعين لم تكمل والتحصين والمنعة ممن اعتقد أن السنة بدعة. كان مولده سنة ١١٥٩هـ ووفاته بفاس سنة ١٢٣٠هـ.

<sup>(</sup>الأعلام ج ٦ ص ١٧)

<sup>(</sup>٢) حاشية الرهوني، ج ٣ ص ٣٨.

<sup>(</sup>٣) المبسوط، ج ١١ ص ٢٣٤.

الذي وقع الأمر به في قوله تعالى: ﴿ وَأَعَدُّواْ لَحُهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُّوَّ كُرْ ﴾ (١) ، (٢).

ونوقش هذا الاستدلال بأن ما ذكروه غير مسلم لأن الشارع أذن في أكل بهيمة الأنعام ولم تنقرض.

### واستدل من قال بإباحة لحوم الخيل بما يأتي:

(أ) ما روى جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: «نهى النبي ﷺ يوم خيبر عن لحوم الحمر ورخص في لحوم الخيل» رواه البخاري (٣).

ورواه مسلم بلفظ: «وأذن في لحوم الخيل»(<sup>4)</sup>.

وفي رواية عن جابر قال: «ذبحنا يوم خيبر الخيل والبغال والحمير فنهانا رسول الله عن البغال والحمير ولم ينهنا عن الخيل» رواه أبو داود (٥٠). وفي رواية عن جابر «أنهم كانوا يأكلون على عهد رسول الله عن خوم الخيل» (٦٠).

وفي رواية عنه قال: «سافرنا يعني مع رسول الله ﷺ فكنا نأكل لحوم الخيل ونشرب ألبانها»(٧).

<sup>(</sup>١) الآية ٦٠ من سورة الأنفال.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري، ج ٩ ص ٦٥٠.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الذبائح والصيد، باب لحوم الخيل، ج٧ ص ٨٧ ـ ٨٣.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الصيد والذبائح، باب في أكل لحوم الخيل، ج ٦ ص ٦٦.

<sup>(°)</sup> رواه أبو داود في سننه، كتاب الأطعمة، باب في أكل لحوم الخيل، ج ٢ ص ٣١٦، وأخرجه الحاكم في المستدرك وقال حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه نصب الراية، ج ٤ ص ١٩٧.

<sup>(</sup>٦) السنن الكبرى للبيهقي، ج ٩ ص ٣٢٧، وأخرجه الدارقطني في سننه، ج ٤ ص ٢٨٨.

<sup>(</sup>٧) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى، ج ٩ ص ٣٢٧ وأخرجه الدارقطني في سننه، ج ٤ ص ٢٨٨.

وجه الدلالة من هذه الروايات أنها تدل دلالة واضحة على إباحة لحوم الخيل وعلى أن الترخيص فيها كان في الوقت الذي حرمت فيه الحمر الأهلية.

وأعل بعض الحنفية حديث جابر هذا بما نقل عن ابن إسحاق(١) أنه لم يشهد خيبر. وهذا ليس بعلة لأن غايته أن يكون مرسل صحابي.

وزعم بعضهم أن حديث جابر هذا دال على التحريم لقوله (رخص) لأن الرخصة استباحة المحظور مع قيام المانع فدل على أنه رخص لهم فيها بسبب المخمصة التي أصابتهم بخيبر فلا يدل ذلك على الحل المطلق<sup>(۲)</sup> يدل على ذلك قول الزهري<sup>(۳)</sup> ما علمنا الخيل أكلت إلا في حصار. وقول الحسن كان أصحاب رسول الله على يأكلون الخيل في مغازيهم<sup>(1)</sup>.

وأجيب بأن أكثر الروايات جاء بلفظ الاذن وبعضها بلفظ الأمر فدل على أن المراد بقوله (رخص) (اذن) لا خصوص الرخصة باصطلاح من تأخر عن عهد الصحابة. وأجيب أيضاً بأن الاذن في أكل الخيل لوكان رخصة لأجل المخمصة لكانت الحمر الأهلية أولى بذلك لكثرتها وعزة الخيل حينئذ. ولأن الخيل ينتفع بها فيها ينتفع بالحمير من الحمل وغيره والحمير لا ينتفع بها فيها ينتفع بالخيل من القتال عليها. والواقع أنه عليها أمر بإراقة القدور التي طبخت فيها

<sup>(</sup>۱) ابن إسحاق: محمد بن إسحاق بن يسار المطلبي بالولاء المدني. من أقدم مؤرخي العرب من أهل المدينة. له السيرة النبوية هذبها ابن هشام وكتاب الخلفاء وكتاب المبدأ. كان من حفاظ الحديث، زار الاسكندرية وسكن بغداد فمات بها سنة ١٥١هـ.

<sup>(</sup>الأعلام ج ٦ ص ٢٨؛ إرشاد الأريب ج ٦ ص ٣٩٩)

<sup>(</sup>٢) فتح الباري، ج ٩ ص ٢٥٢.

<sup>(</sup>٣) الزهري: أبو بكر محمد بن مسلم بن عبيد الله بن عبد الله بن شهاب المدني. أحد الأعلام، نزل الشام. روى عن سهل بن سعد وابن عمر وجابر وأنس، وروى عنه أبو حنيفة ومالك وعطاء بن أبي رباح وعمر بن عبد العزيز وغيرهم. مات سنة ١٢٤هـ.

<sup>(</sup>طبقات الحفاظ ص ٤٦)

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٣٩.

الحمر مع ما كان بهم من الحُاجة فدل ذلك على أن الآذن في أكل الخيل إنما كان للإِباحة العامة لا لخصوص الضرورة (١٠).

(ب) وعن أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما قالت: «نحرنا فرساً على عهد رسول الله ﷺ فأكلناه» متفق عليه (٢٠).

وفي رواية عند البخاري قالت: «ذبحنا على عهد رسول الله ﷺ فرساً ونحن بالمدينة فَأَكلناه»(٣).

وجه الدلالة أن ذبحهم للفرس على عهد الرسول و أكلهم له دليل على حله ويستفاد من قولها (ونحن بالمدينة) أن ذلك بعد فرض الجهاد فيرد على من استند إلى منع أكلها بعلة أنها من آلات الجهاد (٤) أو أن ذلك كان في ابتداء الإسلام (٥).

ونوقش بأنه يحتمل أن النبي على الفرس المأكول. وأجيب أن هذا لا يظن بآل أبي بكر أنهم يقدمون على فعل شيء في زمن النبي الله إلا وعندهم العلم بجوازه لشدة اختلاطهم بالنبي في وعدم مفارقتهم له (٢). ومن ثمة كان الراجح أن الصحابي إذا قال كنا نفعل كذا على عهد النبي في ان له حكم الرفع لأن الظاهر إطلاع النبي في على ذلك وتقريره (٧).

<sup>(</sup>١) فتح الباري، ج ٩ ص ٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه كتاب الذبائح والصيد باب لحوم الخيل، ج ٧ ص ٨٢، ورواه مسلم في صحيحه، كتاب الصيد والذبائح، باب في أكل لحوم الخيل، ج ٦ ص ٦٦.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، كتاب الذبائح والصيد، باب النحر والذبح، ج ٧ ص ٨١.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري، ج ٩ ص ٦٤٩.

<sup>(</sup>۵) المبسوط، ج ۱۱ ص ۲۳٤.

<sup>(</sup>٦) فتح الباري، ج ٩ ص ٦٤٩.

<sup>(</sup>V) شرح ابن دقیق العید بحاشیة الصنعانی، ج  $\mathcal{E}$  ص **80**8.

#### الترجيع :

مما تقدم يظهر لنا أن الراجح إباحة أكل لحوم الخيل لما تقتضيه هذه الأدلة الصحيحة الصريحة ولضعف الأدلة الدالة على عدم الجواز كما تقدم في مناقشتها.

ومما يدل على جواز أكله التعامل الظاهر ببيع لحم الفرس في الأسواق من غير نكير منكر، ولأن سوره طاهر على الاطلاق وبوله بمنزلة بول ما يؤكل لحمه فعرفنا أنه مأكول كالأنعام وان روى فيه نهي فلان الخيل كانت قليلة فيهم وكانت سلاحاً يحتاجون إليه في الحرب فلهذا نهاهم عن أكله لا لحرمته (۱) ولأن الفرس حيوان طاهر مستطاب ليس بذي ناب ولا مخلب فيحل كبهيمة الأنعام ولأن الخيل داخلة في عموم الآيات والأخبار المبيحة (۲). وقد روى ابن حزم أنه أهدى للأسود بن يزيد لحم فرس فأكل منه. وعن سعيد بن جبير قال: ما أكلت لحمًا أطيب من معرفة برذون والمعرفة هي منبت عرفه من رقبته (۳).

## المطلب الثاني في البغال

البغل هو ما تولد من حمار وفرس. والمتولد ثلاثة أصناف.

الصنف الأول: ما تولد بين نوعين حلالين وهذا حلال بلا خلاف.

الصنف الثاني: ما تولد بين نوعين محرمين فهو محرم بلا خلاف.

الصنف الثالث: ما تولد بين نوعين أحدهما محرم والآخر مباح كالبغل المتولد من الفرس والحمار. وهذا قد اختلف العلماء في حكمه على ما يأتي:

<sup>(1)</sup> Thimed = + 11 on 777 - 778.

<sup>(</sup>٢) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٠.

<sup>(</sup>٣) المحلى، ج ٨ ص ٤٠٩؛ ومثله المغني، ج ١١ ص ٧٠.

١ ـ قال ابن حزم تحل البغال(١) وحكي عن الحسن البصري أنه أباحها(٢).

٢ ـ وعند الحنفية أن البغال تابعة للأم<sup>(٣)</sup> فالبغل الذي أمه أتان يحرم والذي أمه فرس يجري فيه الخلاف الذي في الخيل فيكون مكروهاً عند أب حنيفة ومباحاً عند الصاحبين.

ولو تولد بين حمار وبقرة أو بين فرس وبقرة فهو مباح عند جميع الحنفية بلا خلاف في المذهب.

لكن جاء في الفتاوى الهندية: شاة ولدت ولداً بصورة الكلب فأشكل أمره فإن صاح مثل الشاة يؤكل وإن صاح مثل الشاة يؤكل وإن صاح مثل الشاة يؤكل وإن صاح مثل الشاء بين يديه إن شرب باللسان لا يؤكل لأنه كلب وإن شرب بالفم يؤكل لأنه شاة وإن شرب بها جميعاً يوضع التبن واللحم قبله ان أكل التبن يؤكل لأنه شاة وأن أكل اللحم لا يؤكل وإن أكلهها جميعاً يذبح إن خرج الأمعاء لا يؤكل وإن خرج الكرش يؤكل (1).

وهذا مخالف للقاعدة عند الحنفية في أن الاعتبار للأم كما جاء في حاشية ابن عابدين وكما حققه الزيلعي<sup>(٥)</sup> في تبيين الحقائق، فهو مبني على القول بأن المعتبر غلبة الشبه لكن رد الاعتبار بالشبه كل من صاحب الدر المختار شرح

<sup>(</sup>١) المحلى، ج ٧ ص ٤٠٩.

<sup>(</sup>٢) المجموع، ج ٩ ص ٨.

<sup>(</sup>٣) حاشية ابن عابدين، ج٦ ص ٣٠٥؛ تبيين الحقائق، ج٥ ص ٢٩٥.

<sup>(</sup>٤) الفتاوى الهندية، ج ٥ ص ٢٥٦.

<sup>(</sup>٥) الزيلعي: فخر الدين أبو عمر عثمان بن علي الزيلعي. قدم القاهرة سنة ٧٠٥هـ فدرس وأفتى وكان مشهوراً بمعرفة الفقه والنحو والفرائض. شرح كتاب كنز الدقائق وسماه تبين الحقائق فأجاد وأفاد، وله بركة الكلام على أحاديث الأحكام وشرح الجامع الكبير فقه. توفي في رمضان سنة ٧٤٣هـ.

<sup>(</sup>طبقات الفقهاء ص ١٢٥)

تنوير الأبصار وابن عابدين في حاشية رد المحتار على الدر المختـار شرح تنوير الأبصار(١).

٣ ــ وعند المالكية في حكم أكل البغل روايتان. الأولى: وهي الأصح التحريم (٢) الثانية: الكراهة (٣).

٤ — وعند الشافعية والحنابلة أن المتولد من حلال وحرام يغلب فيه جانب التحريم سواء كان الحرام ذكراً أو أنثى. وعليه يكون البغل محرماً تبعاً لتحريم الحمير(٤).

## أدلة كل فريق على ما ذهب إليه:

استدل ابن حزم على حل البغال بما يأتي:

(أ) قوله تعالى: ﴿ يُكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ كُلُواْ مِمَّا فِي ٱلْأَرْضِ حَلَالًا طَيِّبًا ﴾ (٥٠.

(ب) قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ فَصَلَ لَكُمْ مَّاحَرَمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا أَضْطُرِ رَثُمُ إِلَيْهِ ﴾ (٢).

وجه الدلالة من الآيتين قالوا ان البغل حلال بنص القرآن لأنه من الحلال الطيب ولأنه لم يفصل تحريمه(٧).

<sup>(</sup>۱) حاشية الطحطاوي على الدر المختار، ج ۱ ص ۱۲۲؛ ج ٤ ص ۱٥٩؛ وحاشية ابن عابدين، ج ٦ ص ٣٠٥ – ٣١١.

<sup>(</sup>٢) حاشية الدسوقي، ج ٢ ص ١٣٧؛ المنتقى شرح موطأ مالك، ج ٣ ص ١٣٣؛ وبدايسة المجتهد، ج ١ ص ١٣٨؛ وشرح الزرقاني، ج ٣ ص ٩١.

<sup>(</sup>٣) المنتقى شرح موطأ مالك، ج ٣ ص ١٣٣.

 <sup>(</sup>٤) نهاية المحتاج، ج ٨ ص ١٨؛ والمجموع، ج ٩ ص ٨؛ والمغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٣٦؛ والمفنع، ج ٣ ص ٧٨ه.

<sup>(</sup>٥) الآية ١٦٨ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٦) الآية ١١٩ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>۷) المحلي، ج ۷ ص ۱۰٪.

ونوقش هذا الاستدلال بأن ما استدلوا به عام يخص بالأدلة الدالة على التحريم الآتي ذكرها.

واستدل الحنفية في أن البغل يتبع أمه بأنه قبل خروجه جزء منها يتغذى بغذائها فيكون حكمه حكمها بالحل والحرمة.

ونوقش هذا الاستدلال بأنه معارض بحديث جابر(۱) الدال على تحريم البغال بدون تفصيل بين كونه يتبع أمه أو أباه والحديث إذا صح عن رسول الله على أولى بالأخذ به مما يوجبه النظر.

### واستدل المالكية على رواية الكراهة عندهم بما يأتى:

(أ) قوله تعالى: ﴿ قُل لَّا أَجِدُ فِي مَا أُوحِي إِلَى تَمُومًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَى مُكَرِّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْنَةً أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنز يَرِ فَإِنَّهُ وَجْسٌ أَوْ فِسْقًا أَهِلَ لَغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ عِدَ . . . ﴾ الآية (٢).

(ب) حديث جابر بن عبد الله عند أبي داود: ذبحنا يوم خيبر الخيل والبغال والحمير فنهانا رسول الله ﷺ عن البغال والحمير ولم ينهنا عن الخيل (٣).

وجه الاستدلال من الآية والحديث: أن الآية تدل على إباحة ما عدا الأربعة ومنه البغال والحديث يدل على تحريمها فيخرج من ذلك أنها مكروهة.

(ج) ولأن البغل حيوان مركوب ذو حافر فلم يكن محرماً وإن كان مكروهاً (٤).

<sup>(</sup>١) ولفظه عن جابر قال «ذبحنا يوم خيبر الحيل والبغال والحمير فنهانا رسول الله ﷺ عن البغال والحمير ولم ينهنا عن الخيل» رواه أبو داود وتقدم قريباً، ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٤٥ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود وتقدم تخريجه في أكل لحوم الخيل، ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٤) المنتقى، شرح موطأ مالك، ج ٣ ص ١٣٣.

ونوقش هذا الاستدلال بأن آية الأنعام مكية وحديث جابر الدال على التحريم متأخر جداً فهو مقدم وأيضاً فنص الآية خبر عن الحكم الموجود عند نزولها فإنه حينئذ لم يكن نزل في تحريم المأكول إلا ما ذكر فيها وليس فيها ما يمنع أن ينزل بعد ذلك غير ما فيها (١).

وعلى هذا يكون العمل بالحديث لعدم تعارضه مع الآية فتكون البغال محرمة.

### واستدل الشافعية والحنابلة والمالكية على تحريم لحوم البغال بما يأتي:

(أ) ما رواه جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: «ذبحنا يوم خيبر الخيل والبغال والحمير فلهانا رسول الله عن البغال والحمير فله ينهنا عن الخيل، (٢).

وجه الدلالة من الحديث أنه ﷺ نهاهم عن البغال والنهي يقتضي التحريم فتكون البغال محرمة.

(ب) وروى ابن ماجه والنسائي عن عطاء عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: «كنا نأكل لحوم الخيل. قلت فالبغال؟ قال: لا» (٣).

وجه الدلالة أن اخبار الصحابي جابر بن عبد الله رضي الله عنه عن فعل الصحابة بأكل لحوم الخيل وعدم أكلهم البغال دليل على عدم جواز أكلها لأنها لو كانت جائزة الأكل لم ينف عدم الأكل وقت سؤال السائل.

#### □ الترجيع:

ما تقدم من عرض أدلة كل فريق ومناقشتها نرى سلامة أدلة من قال

<sup>(</sup>١) فتح الباري، ج ٩ ص ٢٥٦.

 <sup>(</sup>٢) رواه أبو داود في سننه، كتاب الأطعمة، باب في أكل لحوم الخيل، ج ٢ ص ٣١٦، وتقدم في مبحث أكل لحوم الخيل، ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجه في سننه، كتاب الذبائح، باب لحوم البغال، ج ٢ ص ١٠٦٦. ورواه النسائي في سننه، كتاب الصيد والذبائح، باب تحريم أكل لحوم الخيل، ج ٢ ص ١٩٩٩.

بتحريم البغال مطلقاً لموافقتها للسنة. ولأن البغال متولدة من الحمير والمتولد من الشيء له حكمه في التحريم(١).

ولأنه اجتمع في البغل حل نظراً إلى الفرس وحرمة نظراً إلى الحمار فيغلب جانب الحرمة احتياطاً وأخذاً بالقاعدة إذا تعارض المانع والمقتضي أو الحاظر والمبيح غلب جانب المانع الحاظر احتياطاً. كما هو عند أكثر الأصوليين.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٦.

### في الممير

وفيه مطلبان:

## المطلب الأول في الحمار الأهلي

وقد اختلف العلماء في جواز أكل لحوم الحمر الأهلية على ما يأتي:

ا َ ــ قال بشر المريسي (١) إنها حلال (٢)، وقد روي ذلك عن ابن عباس وعائشة (٣).

فقد روى البخاري: «قال عمروبن دينار<sup>(۱)</sup> قلت لجابـربن زيد<sup>(۰)</sup>

(١) بشر المريسي: بشربن غياث بن أبي كريمة عبد الرحمن المريسي. فقيه معتزلي عارف بالفلسفة، يرمى بالزندقة وهو رأس الطائفة المريسية القائلة بالارجاء. أخذ الفقه عن القاضي أبي يوسف وقال برأى الجهمية. توفي سنة ٢١٨هـ.

(الأعلام ج ٢ ص ٥٥)

(٢) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٣٧؛ المبسوط، ج ١١ ص ٢٣٢.

(٣) بداية المجتهد، ج ١ ص ٤٨٥؛ المبسوط، ج ١١ ص ٢٣٢؛ حاشية الرهوني، ج ٣ ص ٤٠؛
 المجموع، ج ٩ ص ٦.

(٤) هو عمرو بن دينار الجمحي بالولاء أبو محمد الأثرم. فقيه كان مفتى أهل مكة، فارسي الأصل. ولد بصنعاء سنة ٤٦هـ. قال عنه شعبة: ما رأيت أثبت في الحديث منه. وقال النسائي: ثقة ثبت. توفي في مكة سنة ١٢٦هـ.

(الأعلام ج ٥ ص ٧٧)

(٥) جابر بن زید: أبو الشعثاء جابر بن زید الأزدي البصري التابعي. سمع ابن عباس وابن عمر والحكم بن عمرو الغفاري. وروى عنه عمرو بن دینار وقتادة وعمرو بن هرم، اتفقوا علی توثیقه. توفي سنة ٩٣هـ، وقیل ١٠٤هـ.

(تهذیب الأسهاء واللغات ج ۱ ص ۱٤۱)

يزعمون أن رسول الله على نهى عن حمر الأهلية فقال قد كان يقول ذلك الحكم بن عمرو الغفاري (١) عندنا بالبصرة ولكن أبي ذلك البحر ابن عباس وقرأ: «قل لا أجد فيها أوحي إلى محرما. . . » الآية (٢).

وروي عن الإمام مالك أنه كان يكرهها(٣).

 $^{(1)}$  وقال جماهير العلماء من المالكية  $^{(1)}$  والحنفية والشافعية والخنابلة  $^{(2)}$  بتحريم الحمر الأهلية.

استدل أصحاب القول الأول بما يأتى:

(أ) قوله تعالى: ﴿ قُل لَآ أَجِدُ فِي مَاۤ أُوحِى إِلَى ۗ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَى ۗ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَى ۗ مُحَرِّرِ فَإِنَّهُ وَجُسُ أَوْ فِسَقُا أَهِلَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَالَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَالَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالْمُعْلَمُ الللَّهُ اللّلْمُ الللللَّلْمِ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ ال

الحكم بن عمرو بن مجدع الغفاري صحابي له رواية وحديثه في البخاري وغيره. صحب
النبي هي الله الله النقل إلى البصرة في أيام معاوية، وكان صالحًا فاضلًا. توفي بمرو سنة
٥٠هـ.

(الأعلام ج ٢ ص ٢٦٧)

- (٢) رواه البخاري في صحيحه كتاب الذبائح والصيد باب لحوم الحمر الأنسية، ج ٧ ص ٨٣.
- (٣) بداية المجتهد، ج ١ ص ٤٨٥، حاشية الرهوني، ج ٣ ص ٤٠، المتنقى شرح موطأ مالك،
   ج ٣ ص ١٣٣٠.
- (٤) حاشية الدستوقي على الشرح الكبير، ج ٢ ص ١٣٧، المتنتقى شرح موطأ مالك، ج ٣ ص ١١٣.
- (°) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٣٧؛ المبسوط، ج ١١ ص ٢٣٢؛ الدر المختار شرح تنوير الأبصار، ج ٣ ص ٣٠٤.
- (٦) ألمجموع، ج ٩ ص ٦؛ الغرر البيهة شرح البهجة الوردية، ج ٥ ص ١٧٦؛ شرح المنهاج، + ٢ ص ٢٧٢.
  - (٧) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٥.
    - (A) الآية ١٤٥ من سورة الأنعام.

وجه الدلالة من الآية أنه تعالى لم يذكر الحمر الانسية مع هذه المحرمات فتكون حلالًا لقوله ﷺ: «وما سكت عنه فهو مما عفا عنه»(١) (٢).

ونوقش هذا الإستدلال بأن آية الأنعام التي استدلوا بها مكية وخبر التحريم متأخر جداً فهو مقدم. وأيضاً فنص الآية خبر عن الحكم الموجود عند نزولها فإنه حينئذ لم يكن نزل في تحريم المأكول إلا ما ذكر فيها وليس فيها ما يمنع أن ينزل بعد ذلك غير ما فيها وقد نزل بعدها في المدينة أحكام بتحريم أشياء غير ما ذكر فيها كالخمر في آية المائدة وفيها أيضاً تحريم ما أهل لغير الله به والمنخنقة. . . الخ وكتحريم السباع والحشرات (٣).

وعن بعضهم أن آية الانعام خاصة ببهيمة الأنعام لأنه تقدم قلبها حكاية عن الجاهلية أنهم كانوا يحرمون أشياء من الأزواج الثمانية بآرائهم فنزلت الآية (٤).

قال القرطبي في تفسير هذه الآية: والمعنى قل يا محمد لا أجد فيها أوحي إلى محرماً إلا هذه الأشياء لا ما تحرمونه بشهوتكم والآية مكية ولم يكن في الشريعة في ذلك الوقت محرم غير هذه الأشياء ثم نزلت سورة المائدة بالمدينة وزيد في المحرمات كالمنخنقة والموقوذة والمتردية والنطيحة والخمر وغير ذلك وحرم رسول الله على بالمدينة أكل كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطير. . . ثم قال وعلى هذا أكثر أهل العلم من أهل النظر والفقه والأثر ونظيره نكاح المرأة على عمتها وعلى خالتها مع قوله: ﴿ وَأُحِلَّ لَكُمْ مَاوَرَآءَ ذَالِكُمْ ﴾ (٥)

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي بتمامه في كتاب اللباس، ج ٤ ص ٢٢٠، وقال حديث غريب لا نعرفه مرفوعاً إلا من هذا الوجه ورواه ابن ماجه في الأطعمة، ج ٢ ص ١١١٧، ورواه أبو داود في كتاب الأطعمة باب ما لم يذكر تحريمه، ج ٢ ص ٣١٩، بلفظ وما سكت عنه فهو عفو.

<sup>(</sup>٢) حاشية الرهوني، ج ٣ ص ٤٠.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري، ج ٩ ص ٦٥٦.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري، ج ٩ ص ٢٥٧.

 <sup>(</sup>a) الآية ٢٤ من سورة النساء.

وقيل انها منسوخة بقوله عليه السلام: «أكل كل ذي ناب من السباع حرام» أخرجه مالك(١). وهو حديث صحيح. وقيل الآية محكمة ولا يحرم إلا ما فيها وهو قول يروى عن ابن عباس وابن عمر وعائشة وروي عنهم خلافه... وقيل أن الآية جواب لمن سأل عن شيء بعينه فوقع الجواب مخصوصاً وهذا مذهب الشافعي وقد روى الشافعي عن سعيد بن جبير أنه قال في هذه الآية أشياء سألوا عنها رسول الله فأجابهم عن المحرمات من تلك الأشياء. وقيل: أي لا أجد فيها أوحي إلي أي في هذه الحال حال الوحي ووقت نزوله ثم لا يمتنع حدوث وحي بعد ذلك بتحريم أشياء أخر... ثم قال: وأما القائلون بالتحريم فظهر ومي بعد ذلك بتحريم أشياء أخر... ثم قال: وأما القائلون بالتحريم فظهر علم وثبت عندهم أن سورة الأنعام مكية نزلت قبل الهجرة وأن هذه الآية قصد ما الرد على الجاهلية في تحريم البحيرة والسائبة والوصيلة والحامي(٢)، ثم بعد ذلك حرم أموراً كثيرة كالحمر الانسية ولحوم البغال وغيرها وكل ذي ناب من السباع وكل ذي غلب من الطير، قال أبو عمر ويلزم على قول من قال لا محرم أهوداً الباب إلا ما فيها ألا يحرم ما لم يذكر إسم الله عليه عمداً وتستحل الخمر المحرمة عند جماعة المسلمين... ثم قال: والصحيح في هذا الباب ما بدأنا المحرمة عند جماعة المسلمين... ثم قال: والصحيح في هذا الباب ما بدأنا

<sup>(</sup>١) الموطأ، ص ٢٨٠.

<sup>(</sup>٢) البحيرة: لغة الناقة مشقوقة الأذن أو الغزيرة. انظر القاموس المحيط باب الراء فصل الباء قيل البحيرة هي الناقة إذا نتجت خمسة أبطن فإن كان الخامس ذكراً نحروه فأكله الرجال والنساء وإن كان الخامس أنثى بحروا أذنها أي شقوها وكانت حراماً على النساء لحمها ولبنها فإذا ماتت حلت للنساء وقيل البحيرة ابنة السائبة. انظر تفسير ابن جرير، ج ١١ ص ١١٩.

والسائبة: البعير يسيب بنذر يكون على الرجل ان سلمه الله من مرض أو بلغه منزله أن يفعل فلا تحبس عن رعي ولا ماء ولا يركبها أحد. وقد يسيبون غير الناقة كالعبد يسيب ولا يكون له ولاء. بتصرف من تفسير القرطبي، ج ٦ ص ٣٣٦.

والوصيلة: في الغنم كانوا إذا ولدت الشاة سبعة أبطن نظروا فإن كان السابع ذكراً ذبح وأكل منه الرجال والنساء وإن كان أنثى تركت في الغنم وإن كان ذكراً وأنثى قالوا وصلت أخاها فلم تذبح لمكانها وكان لحمها حراماً على النساء ولبن الانثى حراماً على النساء إلا أن يحوت منها شيء فيأكله الرجال والنساء.

والحامي: الفحل إذا نتج من صلبه عشرة أبطن قالوا حمى ظهره فلا يركب ولا يمنع من كلأ ولا ماء. انظر تفسير القرطبي، ج ٦ ص ٣٣٧.

بذكره وأن ما ورد من المحرمات بعد الآية مضموم إليها معطوف عليها، ا.هـ(١).

فإن قيل قد حكى القرطبي عن قوم منهم ابن العربي<sup>(٢)</sup> أن الأنعام نزلت في حجة الوداع فتكون ناسخة<sup>(٣)</sup> فالجواب أنها مكية كما صرح به كثير من العلماء ويؤيده ما تقدم قبلها من الأيات من الرد على مشركي العرب في تحريمهم ما حرموه من الأنعام وتخصيصهم بعض ذلك بآلهتهم وذلك كله قبل الهجرة إلى المدينة<sup>(٤)</sup>.

(ب) واستدل من قال بالحل أيضاً بما روى أبوداود عن عبيد أبي الحسن (°) عن عبد الرحمن عن غالب بن أبجر (۲) قال: أصابتنا سنة فلم يكن في مالي شيء أطعم أهلي إلا شيء من حمر وقد كان النبي على حرم لحوم الحمر الأهلية فأتيت النبي على فقلت يا رسول الله أصابتنا السنة ولم يكن في مالي

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي، ج ٧ ص ١١٥ ـ ١١٨.

<sup>(</sup>٢) ابن العربي: أبو بكر بن عبد الله بن محمد المعافري الاشبيلي المالكي ابن العربي. قاض من حفاظ الحديث. ولد في أشبيلية سنة ٤٦٨هـ، ورحل إلى المشرق وبرع في الأدب وبلغ رتبة الاجتهاد في علوم الدين، وصنف في الحديث والفقه والأصول والتفسير والأدب والتاريخ. من كتبه أحكام القرآن والعواصم من القواصم وعارضة الأحوذي والقبس في شرح موطأ أنس والمسالك على موطأ مالك والمحصول في أصول الفقه. توفي قرب فاس سنة ٤٢ههـ.

<sup>(</sup>الأعلام ج ٦ ص ٢٣٠) (٣) تفسير القرطبي، ج ٧ ص ١١٦.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري، ج ٩ ص ٦٥٧.

<sup>(</sup>٥) عبيد بن الحسن المزني ويقال الثعلبي أبو الحسن الكوفي. روى عن عبد الله بن أبي أوفى وعبد الرحمن بن مغفل وغيرهم. وروى عنه الأعمش ومنصور الثوري وشعبة وقيس بن الربيع محدث ثقة صدوق.

<sup>(</sup>تهذیب التهذیب ج ۷ ص ٦٣)

 <sup>(</sup>٦) خالب بن أبجر ويقال: ابن دريح ويقال: ابن ذريح المزني. عداده في أهل الكوفة. روى عن
 النبي ﷺ، وروى عنه خالد بن سعد وعبد الرحمن بن معقل.

<sup>(</sup>تهذیب التهذیب ج ۸ ص ۲٤۱)

ما أطعم أهلي إلا سمان حمر وأنك حرمت لحوم الحمر الأهلية فقال: «أطعم أهلك من سمين حمرك فإنما حرمتها من أجل جوال القرية يعني الجلالة»(١).

وجه الدلالة من الحديث أن قوله على أطعم أهلك من سمين حمرك دليل على إباحة الحمر الأهلية لأمره على له بأن يطعم منها أهله. ونوقش هذا الإستدلال: بأن إسناد الحديث ضعيف ومتنه شاذ مخالف للأحاديث الصحيحة فالاعتماد عليها. قاله الحافظ في فتح الباري(٢).

وقال النووي في شرح صحيح مسلم: هذا الحديث مضطرب مختلف الاسناد شديد الاختلاف ولوصح حمل على الأكل منها في حال الاضطرار المهادي.

أقول وفي الحديث نفسه ما يدل على الاضطرار وهو قول غالب بن أبجر: أصابتنا سنة. وقوله: وأنك حرمت لحوم الحمر الأهلية. فالتحريم في الحديث ظاهر والاذن في الأكل في حالة خاصة. والله أعلم.

وقال عنه النووي في شرح المهذب: واتفق الحفاظ على تضعيفه قال الخطابي والبيهقي وغيرهما هو حديث مختلف في إسناده يعنون مضطرباً الهد. (٤).

وقال الكاساني (٥): وأما الحديث فيحتمل أن يكون المراد من قوله عليه

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود، ج ٢ ص ٣٢١، قال الحافظ إسناده ضعيف والمتن شاذ مخالف للأحاديث الصحيحة. فلا اعتماد عليه. وقال المنذري اختلف في إسناده كثيراً. وقال البيهقي إسناده مضطرب. انظر نيل الأوطار، ج ٨ ص ١١٩.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري، ج ٩ ص ٢٥٦.

<sup>(</sup>٣) شرح النووي على صحيح مسلم، ج ١٣ ص ٩٢.

<sup>(</sup>٤) المجموع، ج ٩ ص ٣.

<sup>(</sup>٥) الكاساني: علاء الدين أبو بكر بن مسعود بن أحمد الكاساني الحنفي الملقب ملك العلماء. تفقه عليه الإمام أبو بكر السمرقندي، وقرأ عليه معظم تصانيفه. له كتاب بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع وغيره من كتب الفقه والأصول. توفي سنة ٧٨ههـ.

<sup>(</sup>طبقات الفقهاء ص ١٠٢)

الصلاة والسلام: «كل من سمين حمرك» أي من أثمانها كما يقال فلان أكل عقاره أي ثمن عقاره. ويحتمل أن يكون ذلك إطلاقاً للانتفاع بظهورها بالاكراء... إلى أن قال: ويحتمل أنه كان قبل التحريم فانفسخ بما ذكرناه وإن جهل التاريخ فالعمل بالحاظر احتياطاً ا.هـ. (١) (٢).

### واستدل من قال بتحريم لحوم الحمر الأهلية بما يأتي:

(أ) ما روى على بن أبي طالب، رضي الله عنه، أن رسول الله ﷺ نهى عن متعة النساء يوم خيبر وعن لحوم الحمر الإنسيسة رواه البخاري ومسلم (٣).

(ب) وعن ابن عمر، رضى الله عنها، قال: «نهى رسول الله ﷺ عن

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع، ح ٥ ص ٣٧.

<sup>(</sup>٢) قال الزيلعي: وفي إسناده – أي حديث غالب بن أبجر – اختلاف كثير قمنهم من يقول: عن عبد الله بن عبيد أبي الحسن، ومنهم من يقول: عبيد بن الحسن، ومنهم من يقول: عن ابن معقل وغالب بن معقل، ومنهم من يقول: عن ابن معقل وغالب بن أبجر ويقال: أبجر بن غالب. ومنهم من يقول: غالب بن ذريح ومنهم من يقول: غالب بن ذريخ، ومنهم من يقول: عن أناس من مزينه عن غالب بن أبجر. ومنهم من يقول: عن أناس من مزينه أن رجلًا ألى النبي على ومنهم من يقول أن رجلين سألا النبي وهذه الاختلافات بعضها في معجم الطبراني وبعضها في مصنف ابن أبي شيبة – وعبد الرزاق وبعضها في مسند البزار ولا يعلم لغالب بن أبجر غير هذا الحديث. وقد اختلف فيه فبعض أصحاب عبيد بن الحسن يقول عن غالب بن أبجر وبعضهم يقول عن أبجر بن غالب وبعضهم يقول عن غالب بن ذريح وبعضهم يقول عن غالب بن ذريح. وكذلك اختلف في متنه فمنهم من يقول: كل من سمين مالك وأطعم أهلك. ومنهم من يقول: كل من سمين مالك فقط عن المك فقط .

قال البيهقي في «المعرفة» حديث غالب بن أبجر إسناده مضطرب وإن صح فإنما رخص له عند الضرورة حيث تباح الميته. انظر نصب الراية، ج ٤ ص ١٩٨.

 <sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه كتاب الذبائح والصيد باب لحوم الحمر الأنسية، ج ٧ ص ٨٣.
 ورواه مسلم في صحيحه كتاب الصيد والذبائح باب تحريم أكل لحم الحمر الأنسية،
 ج ٦ ص ٣٣.

أكل لحوم الحمر الأهلية» رواه مسلم (١) ورواه البخاري عن ابن عمر بلفظ «نهى النبي ﷺ عن لحوم الحمر الأهلية يوم خيبر» (٢).

- (ج) وعن جابر بن عبد الله، رضي الله عنه، قال: «نهى النبي ﷺ يوم خيبر عن لحوم الحمر ورخص في لحوم الخيل» رواه البخاري ومسلم (٣).
- (د) وعن ابن أبي أوفى (ئ)، رضي الله عنهها قال: «نهى النبي ﷺ عن لحوم الحمر» رواه البخاري وأحمد واللفظ للبخاري (°).

(هـ) وعن أنس بن مالك، رضي الله عنه، أن رسول الله على جاءه جاء فقال: فقال: أكلت الحمر ثم جاءه جاء فقال: أفليت الحمر فأمر منادياً فنادى في الناس ان الله ورسوله ينهيانكم عن لحوم الحمر الأهلية فإنها رجس فاكفئت القدور وانها لتفور باللحم. رواه البخاري ومسلم واللفظ للبخاري (٢).

(تهذيب الأسماء واللغات ص ١٦٠)

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في صحيحه كتاب الصيد والذبائح باب تحريم أكل لحم الحمر الأنسية، ج ٦ ص ٦٣.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه كتاب الذبائح والصيد باب لحوم الحمر الأنسية، ج ٧ ص ٨٣.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه كتاب الذبائح والصيد باب لحوم الحمر الأنسية، ج ٧ ص ٨٣. ورواه مسلم في صحيحه كتاب الصيد والذبائح باب تحريم أكل لحم الحمر الأنسية، ج ٦ ص ٦٦.

<sup>(</sup>٤) هو عبد الله بن أبي أوفى، وابن أبي أوفى اسمه علقمة بن خالد بن الحارث بن أسيد صحابي ابن صحابي كنيته أبو إبراهيم. شهد بيعة الرضوان وخيبر وما بعدهما من المشاهد مع رسول الله ﷺ، ثم تحول إلى الكوفة. له ٩٥ حديثاً. توفي بالكوفة سنة ٨٦هـ، وقبل ٨٧هـ.

 <sup>(</sup>٥) انظر صحيح البخاري كتاب الذبائح والصيد باب الحمر الإنسية، ج ٧ ص ٨٣.
 وانظر الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد، ج ١٧ ص ٨١.

 <sup>(</sup>٦) رواه البخاري في صحيحه كتاب الذبائح والصيد باب لحوم الحمر الأنسية، ج ٧ ص ٨٣.
 ورواه مسلم في صحيحه كتاب الصيد والذبائح باب تحريم أكل لحم الحمر الانسية،
 ج ٦ ص ٦٥.

وفي رواية عند الإمام أحمد عن أنس: «ان الله ورسوله ينهيانكم عن الحمر الأهلية فإنها رجس من عمل الشيطان»(١).

وجه الدلالة من هذه الأحاديث: أن فيها النهي الصريح عن لحوم الحمر الأهلية والنهي يقتضي التحريم كما يراه جمهور الأصوليين. وفيها التصريح بأنها رجس والرجس النجس وهذا زيادة في التحريم.

والأحاديث في هذا كثيرة ومتواترة عن رسول الله على قال شمس الدين ابن القيم (٢) في تهذيب سنن أبي داود ما نصه: أحاديث النهي عن أكل لحوم الحمر الأهلية رواها عن النبي على بن أبي طالب وجابر بن عبد الله والبراء بن عازب (٣) وابن أبي أوفى وأنس بن مالك والعرباض بن سارية (١) وأبو ثعلبة الخشني وعبد الله بن عمر وأبو سعيد الخدري وسلمه بن الأكوع (٥)

(الأعلام ج ٦ ص ٥٦)

(٣) البراء بن عازب بن الحارث بن عدي بن جثم بن مجدعة بن حارثة الأنصاري الأوسي الصحابي يكنى أبا عمارة. لم يحضر بدراً لصغر سنه، وشهد مع رسول الله ﷺ ١٥ غزوة، روى عن رسول الله ﷺ جملة من الأحاديث. مات سنة ٧٢هـ.

(الإصابة في تمييز الصحابة ج ١ ص ١٤٧)

(٤) العرباض بن سارية: أبو نجيح السلمي الصحابي. كان من أهل الصفة، نزل الشام وسكن حمص. روى عن النبي روى عنه أبو أمامة الباهلي وغيره من الصحابة والتابعين. توفي سنة ٧٥هـ.

(تهذیب الأسهاء واللغات ج ۱ ص ۳۳۰)

 هو سلمة بن عمرو بن سنان الأكوع الأسلمي صحابي من الذين بايعوا تحت الشجرة. غزا مع النبي على سبع غزوات، وكان شجاعاً بطلاً رامياً وهو ممن غزا افريقية في أيام عثمان. له ٧٧ حديثاً. توفي بالمدينة سنة ٤٧هـ.

(الأعلام ج ٣ ص ١١٣)

<sup>(</sup>۱) الفتح الرباني، ج ۱۷ ص ۸۰، ورواه مسلم في صحيحه بتمامة كتاب الصيد والذبائح باب تحريم أكل لحم الحمر الأنسية، ج ٦ ص ٦٥.

<sup>(</sup>٢) ابن القيم: محمد بن أبي بكر بن أبوب بن سعد الزرعي الدمشقي أبو عبد الله شمس الدين. من أركان الإصلاح الإسلامي وأحد كبار العلماء. ولد بدمشق سنة ١٩٦١هـ، تتلمذ بشيخ الإسلام ابن تيمية. له كثير من التصانيف، منها: أعلام الموقعين والطرق الحكمية في السياسة الشرعية وأحكام أهل الذمة ومفتاح دار السعادة وزاد المعاد وغيرها كثير. توفي بدمشق سنة الاماهـ

والحكم بن عمرو الغفاري. والمقدام بن معد يكرب وأبو أمامة الباهلي وعبد الله بن عباس وثابت بن وديعة (١) وأبو سليك البدري (٢) وعبد الله بن عمرو (٣) وزاهر الأسلمي (٤)، وأبو هريرة، وخالد بن الوليد» ا. هـ. (٥).

ونوقش: بأن ما روي من الأحاديث الدالة على التحريم يحتمل أن يكون على نهى عنها لأنها غنيمة لم تخمس<sup>(٦)</sup> بدليل ما روى مسلم عن البراء بن

(أسد الغابة في معرفة الصحابة ج ١ ص ٢٣٣)

وترجم الحافظ ابن حجر في الإصابة، ج ٧ ص ٩١، باسم أبي سليط وذكر أنه روى هذا الحديث.

وكذلك ترجم له ابن الأثير في أسد الغابة باسم أبي سليط وذكر له هذا الحديث.

(٣) عبد الله بن عمرو بن العاص من قريش صحابي من النساك من أهل مكة. كان يكتب في الجاهلية ويحسن السريانية وأسلم قبل أبيه فاستأذن رسول الله في أن يكتب ما يسمع منه فأذن له، وكان كثير العبادة حتى قال له النبي في: «إن لجسدك عليك حقاً وإن لزوجك عليك حقاً وإن لعينيك عليك حقاً . . . الحديث. وكان يشهد الحروب والغزوات ويضرب بسيفين وحمل راية أبيه يوم اليرموك وشهد صفين مع معاوية، وولاه معاوية الكوفة مدة قصيرة ولما ولي يزيد امتنع عبد الله من بيعته وانزوى بجهة عسقلان منقطعاً للعبادة وعمي في آخر حياته. له يزيد امتنع عبد الله من بيعته وانزوى بجهة عسقلان منقطعاً للعبادة وعمي في آخر حياته. له

(الأعلام ج ٤ ص ١١١)

(٤) زاهر بن الأسود بن حجاج بن قيس الأسلمي. من أصحاب الشجرة، سكن الكوفة وروى عن النبي ﷺ، وروى عنه ابنه مجراه. وأخرج حديثه البخاري في الصحيح. (الإصابة في تمييز الصحابة ج ٣ ص ٢)

(٥) عون المعبود، شرح سنن أبي داود، ج ١٠، ص ٢٨١.

(٦) بدائع الصنائع، ج٥ ص ٣٧.

 <sup>(</sup>١) ثابت بن وديعة بن جذام. أحد بني أمية بن يزيد من بني عمرو بـن عوف من الأنصار، ثـم من
 الأوس يكنى أبا سعد. روى عنه زيد بن وهب وعامر بن سعد والبراء بن عازب.

<sup>(</sup>٢) هكذا ورد في تهذيب سنن أبي داود لابن القيم، ج ١٠ ص ٢٨١ مع عون المعبود أن الراوي أبو سليك البدري. والظاهر والله أعلم أنه أبو سليط البدري فقد جاء في مسند الإمام أحمد عن عبد الله بن أبي سليط عن أبيه أبي سليط وكان بدرياً قال أتانا نهي رسول الله عن أكل الحمر الأنسية والقدور تفور بها فكفأناها على وجوهها. الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد، ج ١٧ ص ٨٠.

عازب قال: أصبنا يوم خيبر حمرا فنادى منادي رسول الله ﷺ أن أكفئوا القدور(١٠).

وفي رواية عن الشيباني قال: سألت عن عبد الله بن أبي أوفى عن لحوم الحمر الأهلية فقال: أصابنا مجاعة يوم خيبر ونحن مع رسول الله على وقد أصبنا للقوم حمراً خارجة من المدينة فنحرناها فإن القدور لتغلي إذ نادى منادي رسول الله على أن أكفئوا القدور ولا تطعموا من لحوم الحمر شيئاً. فقلت حرمها تحريم ماذا؟ قال: تحدثنا بيننا فقلنا حرمها البتة وحرمها من أجل انها لم تخمس (٢) ففي هذا دليل على أن تحريمها كان بسبب أنها نهبة لم تخمس.

وأجيب عن هذا من وجهين:

الوجه الأول: أن ما يحتاج إليه الجند لا يخرج منه الخمس كالطعام والعلف (٣).

الوجه الثاني: أنه قد جاء في رواية أنس بن مالك (1) التصريح بأنها رجس وهذا يدل على أن العلة النجاسة. وفي رواية سلمة بن الأكوع عند البخاري ومسلم أن رسول الله على قال لهم: «أهريقوها واكسروها» فقال رجل يا رسول الله أو نهريقها ونغسلها قال: «أو ذاك» (٥).

قال الطحاوي: فدل ذلك أيضاً على أن النهي كان لنجاسة لحوم الحمر لا لأنها نهبة ولا لأنها مغصوبة. ألا يرى أن رجلًا لوغصب رجلًا شاة فذبحها

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في صحيحه كتاب الصيد والذبائح باب تحريم أكل لحم الحمر الأنسية، ج ٦ ص ٦٤.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الصيد والذبائح، باب تحريم أكل لحم الحمر الأنسية، ج٦ صحيحه،

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٣٧.

<sup>(</sup>٤) عند البخاري في المغازي، باب غزوة خيبر، ج ٥ ص ١٠٩؛ وعند مسلم في الصيد والذبائح، باب تحريم أكل لحم الحمر الأنسية، ج ٦ ص ٦٥؛ وعند أحمد، انظر الفتح الرباني، ج ١٧ ص ٨٠.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري في المغازي، ج ٥ ص ١٠٨؛ ومسلم في الذبائح، ج ٦ ص ٦٥.

وطبخ لحمها أن قدره التي طبخ ذلك فيها لا يتنجس وان حكمها في طهارتها حكم ما طبخ فيه لحم غير مغصوب فدل ما ذكرنا من أمره إياه بغسلها على نجاسة ما طبخ فيها على أن الأمر الذي كان منه بطرح ما كان فيها لنجاستها لا لغصبهم إياها(١).

ونوقش أيضاً بأن نهيه ﷺ عنها خشية من قلة الظهر وليس على وجه التحريم (٢) بدليل ما روى ابن أبي ليلى (٣) قال: قال ابن عباس، رضي الله عنهها: ما نهى رسول الله ﷺ يوم خيبر عن أكل لحوم الحمر الأهلية إلّا من أجل انها ظهر (٤).

#### والجواب عن هذا من وجوه:

الوجه الأول: أنه قد روي عن ابن عباس خلاف ذلك بدليل ما روى البخاري ومسلم عن ابن عباس، رضي الله عنها، قال: لا أدري أنهى رسول الله عنها من أجل أنه كان حولة الناس فكره أن تذهب حمولتهم أو حرمه في يوم خيبر لحم الحمر الأهلية (٥) وهذا يدل على أن إبن عباس قد توقف فيها. على أنه روي عنه أيضاً أنه رجع عن رأيه وجزم بالتحريم. قال العلامة إبن القيم في تهذيب سنن أبي داوود: والتحقيق أن إبن عباس أباحها أولاً حيث لم يبلغه النهي فسمع ذلك منه جماعة منهم أبو الشعثاء (٢) وغيره فرووا ما سمعوه ثم

<sup>(</sup>١) شرح معاني الآثار، ج ٤ ص ٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٣٧؛ وشرح معاني الآثار، ج ٤ ص ٢٠٦.

<sup>(</sup>٣) ابن أبي ليلى: محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلى بن بلال الأنصاري الكوفي قاض فقيه من أصحاب الرأي. ولي القضاء والحكم بالكوفة لبني أمية، ثم لبني العباس. كان مولده سنة ٧٤هـ. ووفاته بالكوفة سنة ١٤٨هـ.

<sup>(</sup>الأعلام ج ٦ ص ١٨٩)

<sup>(</sup>٤) رواه الطحاوي في شرح معاني الأثار، ج ٤ ص ٢٠٦.

 <sup>(</sup>٥) رواه البخاري في المغازي، باب غزوة خيبر، ج ٥ ص ١١٣؛ ومسلم في الذبائح، باب تحريم
 أكل لحم الحمر الأنسية، ج ٦ ص ٦٥.

<sup>(</sup>١) هو جابر بن زيد. تقدمت ترجمته.

بلغه النهي عنها فتوقف هل هو للتحريم أو لأجل كونها حمولة وروى ذلك عنه الشعبي (١) وغيره ثم لما ناظره علي بن أبي طالب، رضي الله عنه، جزم بالتحريم كما رواه عنه مجاهد. انتهى (٢).

الوجه الثاني: ما روى جابر بن عبد الله، رضي الله عنه، قال: «نهى النبي على يوم خيبر عن لحوم الحمر ورخص في لحوم الخيل»(٣) وهذا أصح مما روي عن ابن عباس، قال الطحاوي فدل تركه منعهم أكل لحوم الخيل أنهم كانوا في بقية من الظهر ولوكانوا في قلة من الظهر حتى احتيج لذلك أن يمنعوا من أكل لحوم الحمر لكانوا إلى المنع من أكل لحوم الخيل أحوج لأنهم يحملون على الخيل كما يحملون على الحمر ويركبون الخيل بعد ذلك لمعان لا يركبون لها الحمر. فدل ما ذكرنا أن العلة التي لها منعوا من أكل لحوم الحمر ليست هي هذه العلة (٤).

الوجه الثالث: أن المروي أن رسول الله ﷺ أمر بإكفاء القدور يوم خيبر ومعلوم أن ذلك لا ينتفع به في الظهر(°).

ونوقش بأن نهيه عنها لأنها كانت جلالة. أي تأكل العذرة بدليل ما روى البخاري عن عبد الله بن أبي أوفى، رضي الله عنه، قال: أصابتنا مجاعة يوم خيبر فإن القدور لتغلي قال وبعضها نضجت فجاء منادي النبي على لا تأكلوا من لحوم الحمر شيئاً وأهريقوها قال ابن أبي أوفى فتحدثنا أنه إنما نهى عنها لأنها

<sup>(</sup>۱) الشعبي: عامر بن شراحيل أبو عمرو الكوفي. ولد لست سنين مضت من خلافة عمر بن الخطاب على المشهور وأدرك خمسمائة من الصحابة. مات سنة ۱۰۳ أو ۱۰۸ أو ۱۰۸ من الهجرة.

<sup>(</sup>طبقات الحفاظ ص ٣٢)

<sup>(</sup>٢) - انظر عون المعبود، شرح سنن أبي داود مع تهذيب سنن أبي داود، ج ١٠ ص ٣٨٨ ـــ ٣٨٩ .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الذبائح والصيد، باب لحوم الحمر الأنسية، ج ٧ ص ٨٣؛ ومسلم في الصيد والذبائع، باب تحريم أكل لحم الحمر الأنسية، ج ٦ ص ٦٦.

<sup>(</sup>٤) شرح معاني الأثار، ج ٤ ص ٢٠٦ ــ ٢٠٧.

<sup>(</sup>٥) بدائع الصنائع، ج٥ ص ٣٧ ــ ٣٨.

لم تخمس وقال بعضهم نهى عنها البتة لأنها كانت تأكل العذرة(١). والجواب عن ذلك من وجهين:

الوجه الأول: أنه قد جاء في الأحاديث الصحيحة النهي عن لحوم الحمر الأهلية مطلقاً بدون ذكر العلة وهذا يدل على أن النهي عنها محرم لذاتها لا لشيء آخر من هذه الأحاديث ما روى علي بن أبي طالب، رضي الله عنه، أن رسول الله عنه هذه عن متعة النساء يوم خيبر وعن لحوم الحمر الانسية» متفق عليه (٢).

وعن ابن عمر، رضي الله عنها قال: «نهى رسول الله على عن أكل لحوم الحمر الأهلية»(٣). قال الطحاوي: فدل ذلك على نهيه عن أكل لحوم الحمر الأهلية لا لعلة تكون في بعضها دون بعض من أكل العذرة وما أشبهها ولكن لها في أنفسها(٤).

الوجه الثاني: أنه قد جاء التصريح في العلة عن الرسول على بأنها النجاسة في عينها وليس لأكلها العذرة كما فهمه بعض الرواة للحديث فقد جاء في رواية أنس «فإنها رجس» كما عند البخاري وأحمد (٥) وعند مسلم «فإنها رجس أو نجس» (٦).

قال ابن القيم في تهذيب سنن أبي داود: وقد اختلف في سبب النهي عن الحمر على أربعة أقوال وهي في الصحيح:

أحدها: لأنها كانت جوال القرية كها في حديث غالب هذا. وهذا قد جاء في بعض طرق حديث عبد الله بن أبي أوفى: «أصابتنا مجاعة ليالي خيبر فلها كان يوم خيبر وقعنا في الحمر الأهلية فانتحرناها فلها غلت بها القدور نادى منادي رسول الله على أن أكفئوا القدور ولا تأكلوا من لحوم الحمر شيئاً» فقال

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في صحيحه، كتاب المغازي، باب غزوة خيبر، ج ٥ ص ١١٢.

<sup>(</sup>٢) تقدم قريباً.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الصيد والذبائح، باب تحريم أكل لحم الحمر الأنسية، ج ٦ ص ٦٣.

<sup>(</sup>٤) أشرح معاني الآثار، ج ٤ ص ٢٠٧.

<sup>(</sup>٥) عند البخاري في المغازي، ج ٥ ص ١٠٩؛ والفتح الرباني، ج ١٧ ص ٨٠.

<sup>(</sup>٦) عند مسلم في الذبائح، ج٦ ص ٦٥.

أناس: إنما نهى عنها رسول الله ﷺ لأنها لم تخمس وقال آخرون نهى عنها البتة. وقال البخاري في بعض طرقه: «نهى عنها البتة لأنها كانت تأكل العذرة» فهاتان علتان.

العلة الثالثة: حاجتهم إليها فنهاهم عنها إبقاء لها كما في حديث ابن عمر المتفق عليه أن رسول الله على نهى عن أكل لحوم الحمر الأهلية. زاد في طريق أخرى: وكان الناس قد احتاجوا إليها.

العلة الرابعة: أنه إنما حرمها لأنها رجس في نفسها وهذه أصح العلل فإنها هي التي ذكرها رسول الله على بلفظه كما في الصحيحين عن أنس قال: «لما افتتح رسول الله على خيبر أصبنا حمراً خارجة من القرية وطبخناها فنادى منادي رسول الله على: ألا ان الله ورسوله ينهيانكم عنها فإنها رجس من عمل الشيطان» فهذا نص في سبب التحريم وما عدا هذه من العلل فإنما هي حدس وظن عمن قاله ا. هـ. (۱).

#### □ الترجيح:

هذا ومن خلال عرض أدلة كل قول ومناقشتها والجواب عن الاعتراض ان وجد يظهر لنا أن الراجح ما ذهب إليه الجمهور من تحريم الحمر الأهلية لصحة الأدلة وتواترها عن رسول الله وضعف دليل المخالف. ولأنه وضعف مرح بأن لحومها رجس وهو صريح في تحريم أكلها ونجاسة لحمها. لهذا قال عبد الله بن أبي أوفى حرمها رسول الله وتحريمها البتة (٢). وقال ابن عبد البر (٣): «لا خلاف بين علماء المسلمين اليوم في تحريمها» (٤).

<sup>(</sup>١) عون المعبود مع تهذيب السنن لابن القيم، ج ١٠ ص ٢٩٠.

<sup>(</sup>٢) انظر صحيح مسلم، كتاب الصيد والذبائح، باب تحريم أكل لحم الحمر الأنسية، ج٦ صد ١٤.

<sup>(</sup>٣) ابن عبد البر: يوسف بن عمر بن عبد البر بن عبد الله بن محمد بن عبد البر النمري الحافظ شيخ علماء الأندلس وكبير محدثيها في وقته. له كتب كثيرة منها التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد وكتاب الاستذكار والاستيعاب والكافي في الفقه وكتاب جامع بيان العلم وفضله والدرر في اختصار المغازي والسير. كان مولده سنة ٣٣٠هـ وتوفي سنة ٣٨٠هـ.

<sup>(</sup>الديباج المذهب في معرفة أعيان المذهب ص ٣٥٧)

<sup>(</sup>٤) المغنى والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٥.

# المطلب الثاني في حمار الوحش

حمار الوحش ويسمى الفراء ويقال حمار وحش وحمار وحشي وهو العير وربما أطلق العير على الأهلي أيضاً. والحمار الوحشي شديد الغيرة فلذلك يحمي عانته الدهر كله. ويقال ان الحمار الوحشي يعمر مائتي سنة وأكثر وقيل ثمانمائة سنة. وقال الجاحظ أعمار حمر الوحش تزيد على أعمار الحمر الأهلية(١).

وقد اختلف العلماء في حكم أكله على ما يأتي:

 $^{(4)}$  قال مالك إن دجن  $_{-}$  أي استأنس  $_{-}$  لم يؤكل  $^{(4)}$ .

٢ ــ وعند جماهــير، العلماء من الحنفية (٣) والشافعية (٤) والحنابلة (٩)
 والظاهرية (٦) أنه حلال وان استأنس.

استدل الإمام مالك على تحريم حمار الوحش إذا تأنس بأنه إذا تأنس وصار يعمل عليه فقد صار كالأهلي(٧).

ونوقش هذا الاستدلال: بأن تأنسه لا ينقل الحكم عنه بدليل أن الظبأ إذا تأنست لم تحرم والأهلي إذا توحش لم يحل ولا يتغير منها شيء عن أصله وما كان عليه. قال عطاء في حمار الوحش إذا تناسل في البيوت لا تزول عنه أسهاء الوحشي (^).

واستدل الجمهور على إباحة حمار الوحش مطلقاً بما يأتي:

حیاة الحیوان، ج ۱ ص ۲۹۸ ــ ۲۹۹.

<sup>(</sup>٢) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ج ٢ ص ١٣٧.

<sup>(</sup>٣) الدر المختار، شرح تنوير الأبصار، ج ٦ ص ٣٠٤.

<sup>(</sup>٤) روضة الطالبين، ج ٣ ص ٣٧١؛ والمجموع، ج ٩ ص ٩؛ والغرر البهية، شرح البهجة الوردية، ج ٥ ص ١٧٦.

<sup>(</sup>٥) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٩.

<sup>(</sup>٦) المحلي، ج ٧ ص ٤٠٨.

<sup>(</sup>٧) مواهب الجليل، شرح محتصر خليل، ج ٣ ص ٢٣٥.

<sup>(</sup>٨) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٩.

(أ) قوله تعالى: ﴿ يَسْعَلُونَكَ مَاذَاۤ أَحِلَّ لَهُمْ قُلْ أَحِلَّ لَكُمُ الْحَلَّ لَكُمُ الْحَلَّ لَكُمُ الْحَلَّ الطَّيِّبُاتُ ﴾ (١).

وقوله تعالى: ﴿ وَ يُحِلُّ لَمُهُمُ ٱلطَّيْبَاتِ ﴾ (٢).

وجه الدلالة من الآيتين: أن الله بين فيهما أن مما أحله الله الطيبات وحمار الوحش من الطيبات.

(ب) ما روى أبو قتادة (٣) قال: «قلت يا رسول الله أصبت حمار وحش وعندي منه فاضلة فقال للقوم كلوا وهم محرمون (٤).

وجه الدلالة من الحديث: أن أمره رضي الصحابة بالأكل من حمار الوحش وهم محرمون دليل على حلّه.

(ج) وعن جابر قال: أكلنا زمن خيبر الخيل وحمر الوحش ونهانا النبي عن الحمار الأهلى»(٥).

وجه الدلالة من الحديث أن جابر بن عبد الله أخبر بما فعله الصحابة وقت خيبر وهو أكلهم الخيل وحمر الوحش وان النبي على لم ينههم إلا عن الحمار الأهلي وهذا دليل على جواز أكل حمار الوحش مطلقاً.

<sup>(</sup>١) الأية ٤ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) أبو قتادة: الحارث بن ربعي بن بلدمة بن خناس بن غنم بن كعب بن سلمة بن سعد الأنصاري الخزرجي السلمي فارس رسول الله ، وقيل اسمه النعمان. شهد الوقائع مع النبي ه ابتداء من وقعة أحد ولما صارت الخلافة إلى علي ولاه مكة وشهد صفين معه، ومات بالمدينة سنة ٥٤هـ.

<sup>(</sup>أسد الغابة في معرفة الصحابة ج ٥ ص ٢٧٤)

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في أبواب العمرة والمحصر، ج ٣ ص ١١، ومسلم في الحج، ج ٤ ص ١٦.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في الذبائح، واللفظ له، ج ٦ ص ٦٦؛ والنسائي في الذبائح، ج ٢ ص ٢٠٠٠.

|   | 11     | $\neg$ |
|---|--------|--------|
| _ | 7U7 UI |        |
| - |        |        |

مما سبق يظهر لنا إباحة حمار الوحش مطلقاً لأنه من الطيبات وللأحاديث الصحيحة الدالة على إباحته ولأن تأنسه لا ينقل الحكم عنه بدليل أن الظبأ إذا تأنست لم تحرم والأهلي إذا توحش لم يحل.

## الفصل الثائي

# في السباع والطيور

وفيه مباحث:

المبحث الأول: في كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطير.

المبحث الثاني: في أشياء اختلف في تحريمها تبعاً للاختلاف في المباع أم لا؟

المبحث الثالث: فيها لا مخلب له من الطير.

### البحث الأول

# في كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطير

الناب: السن خلف الرباعية(١) والسبع المفترس من الحيوان(٢).

قال في تاج العروس شرح القاموس: مثل الأسد والذئب والنمر والفهد وما أشبهها مما له ناب يعدو على الناس والدواب فيفترسها ١. هـ. (٣).

والمراد بذي الناب عند الفقهاء هو ما له ناب يعدو به على الناس(٤).

وقال في القاموس المحيط: المخلب ظفر كل سبع من الماشي والطائر أو هو لما يصيد من الطير، والظفر لما لا يصيد . ا. هـ . . (°).

والمراد بذي المخلب عند الفقهاء ما له مخلب من سباع الطير لا كل ما له مخلب (٢).

وقد اختلف الفقهاء في حكم أكل كل ذي ناب من السباع وكل ذي خلب من الطير على ما يأتي:

<sup>(</sup>١) انظر لسان العرب والقاموس المحيط، مادة (نيب).

<sup>(</sup>٢) انظر القاموس المحيط، مادة (سبع).

 <sup>(</sup>٣) تاج العروس شرح القاموس، مادة (سبع)، ج ٥ ص ٣٧٣.

<sup>(</sup>٤) المجموع، ج ٩ ص ١٢، وتبيين الحقائق، ج ٥ ص ٢٩٤؛ والمتنقى شرح موطأ مالك، ج ٣ ص ١٣٠.

 <sup>(</sup>٥) القاموس المحيط، باب الـراء فصل الخاء، ج ١ ص ٦٣.

<sup>(</sup>٦) تبيين الحقائق، ج٥ ص ٢٩٤.

ا ـ نقل عن الشعبي وسعيد بن جبير وبعض أصحاب مالك إباحة أكل كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطير (١) وروي عن ابن عمر وعائشة (٢).

٢ \_ وحكى في الشرح الكبير عن المالكية في السباع ثلاثة أقوال:
 الأول: كراهة أكلها. وهي رواية ابن القاسم عن مالك (٣).

الثاني: تحريم أكلها وهو ظاهر الموطأ لأن مالكاً ترجم فيه بتحريم أكل كل ذي ناب من السباع ثم ساق حديث أبي ثعلبه الخشني، رضي الله عنه، بإسناده عن النبي في أنه نهى عن أكل كل ذي ناب من السباع ثم ساق بإسناده حديث أبي هريرة، رضي الله عنه، مرفوعاً: أكل كل ذي ناب من السباع حرام ثم قال: «وهو الأمر عندنا» وهذا صريح في أن الصحيح عنده تحريمها.

الثالث: تحريم العادي منها كالأسد والفهد والنمر والذئب وكراهة غيره كالدب والثعلب والضبع (٤٠).

أما الطير فهو مباح عند المالكية ذو المخلب وغيره (٥).

<sup>(</sup>١) المغنى والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٦؛ وفتح الباري، ج ٩ ص ٦٥٧.

<sup>(</sup>٢) قال القرطبي: وروي عن ابن عمر أنه سئل عن لحوم السباع فقال: لا بأس بها فقيل له حديث أبي ثعلبة الخشني، فقال: لا ندع كتاب الله ربنا لحديث أعرابي يبول على ساقيه. وسئل الشعبي عن لحم الفيل والأسد فتلا هذه الآية: ﴿قَلَ لَا أَجِدَ فَيهَا أُوحِي إِلَيّ بحرماً على طاعم يطعمه... ﴾.

وقال القاسم: كانت عائشة، رضي الله عنها، تقول لما سمعت الناس يقولون: حرم كل ذي ناب من السباع: «ذلك حلال وتتلو هذه الآية»، تفسير القرطبي، ج ٧ ص ١١٨.

<sup>(</sup>٣) بدایة المجتهد، ج ۱ ص ۳۸۰.

<sup>(</sup>٤) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ج ٢ ص ١٣٧.

<sup>(°)</sup> حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ج ٢ ص ١٣٥؛ والتاج والاكليل شرح مختصر خليل مع مواهب الجليل، ج ٣ ص ١٣٠، وجاء في المدونة: قال ابن القاسم: لم يكره مالك أكل شيء من الطير كله الرخام والعقبان والنسور والأحدية والغربان وجميع سباع الطير وغير سباعها ما أكل الجيف منها وما لم يأكلها، انظر أسهل المدارك شرح إرشاد السالك في فقه الإمام مالك، ج ٢ ص ٥٨.

٣ – وقال جمهور الفقهاء من الحنفية (١) والشافعية (٢) والحنابلة (٣) والظاهرية (٤) ورواية عن مالك (٥) يحرم أكل كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطير.

استدل من قال بإباحة السباع بقوله تعالى: ﴿ قُل لَّا أَجِدُ فِي مَا أُوحِي إِلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عِلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَا

وجه الدلالة من الآية: أن الله سبحانه وتعالى حصر المحرمات في هذه الأربعة المذكورة في الآية فيفهم منه إباحة ما عداها.

ونوقش هذا الاستدلال بما سبق في مناقشة أدلة من قال بإباحة لحوم الحمر الأهلية (٧).

# واستدل من قال بكراهة السباع بما يأتي:

(أ) قوله تعالى: ﴿ قُل لَآ أَجِدُ فِي مَاۤ أُوحِى إِلَىٰٓ مُعَرِّمَا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ ۗ إِلَّآ أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمَّا مَّسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِ يرِ فَإِنَّهُۥ رِجْسُ أَوْ فِسْقًا أَهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ ۦ ﴾ (^).

<sup>(</sup>۱) تبيين الحقائق، ج ٥ ص ٢٩٤؛ الدر المختار شرح تنوير الأبصار مع حاشية ابن عابدين، ج ٦ ص ٣٠٤.

 <sup>(</sup>۲) المجموع، ج ۹ ص ۱۷، ۲۲؛ روضة الطالبين، ج ۳ ص ۲۷۱؛ الغرر البهية شرح البهجة الوردية، ج ٥ ص ۱۷٤؛ شرح المنهاج، ج ۲ ص ۲۷۲.

<sup>(</sup>٣) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٦.

<sup>(</sup>٤) المحلي، ج ٧ ص ٣٩٨.

<sup>(</sup>٥) بداية المجتهد، ج ١ ص ٣٨٠.

<sup>(</sup>٦) الأية ١٤٥ من سورة الأنعام.

<sup>(&</sup>lt;sup>V</sup>) سبق، ص ۱٤٦.

<sup>(</sup>٨) الآية ١٤٥ من سورة الأنعام.

(ب) ما روى أبو ثعلبة الخشني، رضي الله عنه، أن رسول الله ﷺ نهى عن أكل كل ذي ناب من السباع (١٠).

وجه الإستدلال من الآية والجديث هو أن الآية أباحت ما عدا الأربعة المذكورة والحديث فيه النهي عن أكل السباع فيحمل النهي في الحديث على الكراهة جمعاً بين الآية والحديث.

ونوقش هذا الاستدلال بأن الآية تدل على إباحة ما عدا الأربعة المذكورة فيها وقت نزولها ولا يمنع هذا زيادة أشياء غير الأربعة فيها بعد. وقد زيد على ما في الآية تحريم الحمر الأهلية والمنخنقة والموقوذة والمتردية... وتحريم الخمر...

أما الحديث ففيه النهي الصريح عن أكل كل ذي ناب من السباع فيضاف إلى ما في الآية ويضم إليها.

واستدل المالكية على إباحة الطيور ولوكانت ذات مخلب بما يأتى:

(أ) قوله تعالى: ﴿ قُل لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِي إِلَى تُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَى تُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِ يَرِ فَإِنَّهُ وَرَجْسُ أَوْ فَسْقًا أَهِلَ لَغَيْرِ ٱللّهِ بِهِ ٤ ﴾ (٢). وجه الاستدلال من الآية: أن هذه الآية عامة فتحمل على عمومها إلا ما خصه الدليل ولم يرد مخصص (٣).

ونوقش هذا الاستدلال بأن الآية عامة مخصوصة بما في صحيح مسلم وسنن أبي داود عن ابن عباس وبما عند الترمذي عن جابر وفيه النهي الصريح عن كل ذي مخلب من الطير.

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب الذبائح والصيد باب أكل كل ذي ناب من السباع، ج ٧ ص ٨٣. صحيح مسلم كتاب الصيد والذبائع باب تحريم أكل كل ذي ناب من السباع، ج ٦ ص ٥٩.

وسنن أبي داود كتاب الأطعمة باب النهي عن أكل السباع، ج ٢ ص ٣١٩.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٤٥ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٣) المنتقى شرح موطأ مالك، ج٣ ص ١٣٢.

(ب) قوله تعالى: ﴿ فَكُلُواْ مِنَا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ وَٱذْكُرُواْ آسَمَ اللَّهِ عَلَيْهِ . . ﴾ (١)

وجه الدلالة من الآية: أنه تعالى أمرنا بالأكل مما أمسكت الكلاب علينا ولم يفرق بين أن يكون الممسك ذا مخلب أو غيره (٢).

ونوقش هذا الاستدلال بأن المراد بما أمسكن علينا هو المباح لا عموم الممسك.

(ج) ومن جهة القياس قالوا إنه طائر فلم يكن حراماً كالدجاج والأوز<sup>(۳)</sup>.

ونوقش هذا الاستدلال بأنه قياس في مقابلة النص فلا يصح.

واستدل الجمهور على تحريم كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطبر بما يأتى:

(أ) ما روى أبو تعلبة الخشني، رضي الله عنه، أن رسول الله ﷺ نهى عن أكل كل ذي ناب من السباع (١٠).

وجه الإستدلال من الحديث: أنه رضي عن أكل كل ذي ناب من السباع والنهي يقتضي التحريم كما يراه جمهور الأصوليين.

(ب) ما روى أبو هريرة، رضي الله عنه، أن رسول الله ﷺ قال: «كل ذي ناب من السباع فأكله حرام» (°).

<sup>(</sup>١) الآية ٤ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٢) المنتقى شرح موطأ مالك، ج ٣ ص ١٣٢.

<sup>(</sup>٣) المنتقى شرح موطأ مالك، ج ٣ ص ١٣٢.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في صحيحه كتاب الذبائح والصيد باب أكل كل ذي ناب من السباع، ج ٧ ص ٨٣، ورواه مسلم، ج ٦ ص ٥٩؛ وأبو داود، ج ٢ ص ٣١٩، وقد تقدم قريباًص ١٦٨.

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم في صحيحه كتاب الصيد والذبائح باب تحريم أكل كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطبر، ج ٦ ص ٦٠.

وفي رواية عند الترمذي عن أبي هريرة، رضي الله عنه، أن رسول الله ﷺ حرم كل ذي ناب من السباع<sup>(۱)</sup>.

وجه الإستدلال من الحديث أن فيه التصريح بأن أكل كل ذي ناب من السباع محرم.

قال ابن عبد البر: هذا حديث ثابت صحيح مجمع على صحته وهذا نص صريح يخص عموم الآية التي استدلوا بها<sup>(٢)</sup>.

(ج) وعن ابن عباس، رضي الله عنها، قال: «نهى رسول الله ﷺ عن كل ذي ناب من السباع وعن كل ذي مخلب من الطير» رواه مسلم (٣).

وفي رواية عند أبي داود عن ابن عباس قال: «نهى رسول الله ﷺ يوم خيبر عن كل ذي مخلب من الطير» (٤٠).

وجه الدلالة من الحديث: أنه ﷺ نهى عن كل ذي ناب من السباع وعن كل ذي محلب من الطير والنهى يقتضى التحريم فمقتضاه تحريم ما ذكر.

وفيه التصريح بتحريم كل ذي مخلب من الطير فيرد به على من أباح أكلها كها تقدم.

(د) وعن جابر، رضي الله عنه، قال: «حرم رسول الله علي يعني يوم خيبر الحمر الانسية ولحوم البغال وكل ذي ناب من السباع وذي مخلب من الطير (٥٠).

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي في سننه كتاب الأطعمة باب ما جاء في كراهية كل ذي ناب وذي مخلب وقال هذا حديث حسن والعمل على هذا عند أكثر أهل العلم من أصحاب النبي على وغيرهم وهو قول عبد الله بن المبارك والشافعي وأحمد وإسحاق انظر سنن الترمذي، ج ٤ ص ٧٤.

<sup>(</sup>٢) المغنى والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٦.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في الذبائح، ج ٦ ص ٦٠.

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود، ج ٢ ص ٣٢٠.

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي في سننه كتاب الأطعمة باب ما جاء في كراهية كل ذي ناب وذي مخلب وقال حديث جابر حديث حسن غريب، انظر سنن الترمذي، ج ٤ ص ٧٣.

وجه الإستدلال من الحديث أن مما حرمه ﷺ يوم خيبر أكل كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطير وهذا نص في تحريم ما ذكر.

### الترجيح:

هذا والذي يظهر – والله أعلم – أن الراجع في ذلك تحريم أكل كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطير للأحاديث الصحيحة الصريحة في ذلك ولأن طبيعة هذه الأشياء مذمومة شرعاً فيخشى أن يتولد من لحمها شيء من طباعها فيحرم أكلها إكراماً لبني آدم (١).

ولأنها من الخبائث لأنها تأكل الجيف وغير مستطابة (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) تبيين الحقائق، ج ٥ ص ٢٩٥.

<sup>(</sup>٢) المجموع، ج ٩ ص ١٢.

### البحث الثاني

# في أشياء اختلف في تحريمها تبعاً للاختلاف فيها هل هي من السباع أم لا

وفيه مطالب:

# المطلب الأول: في الضبع

الضبع بضم الباء وسكونها مونئة وهي سبع كالذئب إلا إذا جرى كأنه أعرج فلذا سمي الضبع العرجاء(١) ومن عجيب أمرها أنها كالأرنب تكون سنة ذكراً وسنة أنثى فتلقح في حال الذكورة وتلد في حال الأنوثة(١).

وقد اختلف الفقهاء في حل أكل الضبع على ما يأتي:

١ \_ عند الحنفية أكل الضبع حرام(٣).

٢ ــ وعند المالكية أن الضبع من جملة السباع فيدخل في الخلاف
 عندهم في السباع وتقدم في حكم أكل كل ذي ناب من السباع مع دليله(٤).

<sup>(</sup>١) أنظر القاموس المحيط، مادة ضبع، ج٣ ص ٥٤.

<sup>(</sup>٢) نقله الجاحظ والزمخشري في ربيع الأبرار والقزويني في عجائب المخلوقات. وفي كتاب مفيد العلوم ومبيد الهموم وابن الصلاح في رحلته عن أرسطاطاليس وغيرهم انظر كتاب حياة الحيوان الكبرى، ج ٢ ص ٩٤. وانظر عجائب المخلوقات، ص ٤٢٨، وانظر كتاب الحيوان للجاحظ، ج ١٦٨٤٠.

 <sup>(</sup>٣) الدر المحتار شرح تنوير الأبصار، ج ٦ ص ٣٠٥؛ وبدائع الصنائع، ج ٥ ص ٣٩؛ وتبيين
 الحقائق، ج ٥ ص ٢٩٥.

<sup>(</sup>٤) خاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ج ٢ ص ١٣٧.

 $^{(1)}$  وقال الشافعي  $^{(1)}$  وأحمد $^{(7)}$  وداود $^{(7)}$  إن أكل الضبع حلال.

استدل من قال بتحريم الضبع بما يأتي:

(أ) ما روى أبو ثعلبة الخشني رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ نهى عن كل ذي ناب من السباع (١٠).

وما رواه أبو هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «كل ذي ناب من السباع فأكله حرام» (٥٠).

وجه الاستدلال من الحديثين: أنه ﷺ نهى عن أكل كل ذي ناب من السباع والضبع له ناب فيكون داخلًا في عموم النهي.

ونوقش هذا الاستدلال: بأن الدال على حل الضبع خاص والنهي عام ولا شك أن الخاص مقدم على العام (<sup>7</sup>).

قال ابن حزم: ولكن الذي نهى عن السباع هو الذي أحل الضباع فلا فرق بين إباحة ما حرم من السباع وبين تحريم ما حلل من الضباع وكلاهما لا تحل مخالفته (٧).

<sup>(</sup>١) المجموع، ج ٩ ص ٩؛ وشرح المنهاج، ج ٢ ص ٢٧٢.

<sup>(</sup>۲) مطالب أولى النهي، شرح غاية المنتهي، ج ٦ ص ٣١٠.

<sup>(</sup>٣) المحلي، ج ٧ ص ٤٠٢.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في الذبائح، ج ٧ ص ٨٣؛ ومسلم في الذبائح، ج ٦ ص ٥٩؛ وأبو داود في الأطعمة، ج ٢ ص ٣١٩.

<sup>(°)</sup> رواه مسلم في الذبائح، ج ٦ ص ٦٠.

<sup>(</sup>٦) مطالب أولى النهى، شرح غاية المنتهى، ج ٦ ص ٣١٠.

<sup>(</sup>۷) المحلي، ج ۷ ص ٤٠٢.

(ب) ما روى خزيمة بن جزء (١) قال: «سألت رسول الله عن أكل الضبع أحد» (٢).

وجه الاستدلال من الحديث: أن قوله ﷺ أو يأكل الضبع أحد دليل على حرمة الضبع ولو كان حلالًا لأجاب ﷺ السائل بما يدل على الإباحة.

ونوقش هذا الاستدلال بأن حديث خزيمة بن جزء ضعيف لأن في إسناده عبد الكريم بن أمية (٣) وهو متفق على ضعفه والراوي عنه اسماعيل بن مسلم (٤) وهو ضعيف (٥).

ثم لوصح لم يكن لهم فيه حجة لأنه ليس فيه تحريم أصلاً وإنما فيه التعجب ممن يأكلها فقط (٢).

(ج) ما روی ابن حزم عن عبد الله بن یزید قال: «سألت سعید بن

(اللجروحين من المحدثين والضعفاء والمتروكين ج ٢ ص ١٤٤)

<sup>(</sup>۱) هو خزیمه بن جزء السلمي. روی عن النبي ﷺ، وروی عنه أخواه خالد وحبان. (تهذیب التهذیب ج ۳ ص ۱۶۱)

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي في سننه، كتاب الأطعمة، باب ما جاء في أكل الضبع، ج ٤ ص ٣٥٣. وقال هذا حديث ليس إسناده بالقوي لا نعرفه إلا من حديث اسماعيل بن مسلم عن عبد الكريم أبي أمية وقد تكلم بعض أهل الحديث في اسماعيل وعبد الكريم أبي أمية وهو عبد الكريم بن قيس بن أبي المخارق أ.هـ. ٧ وضعفه ابن حزم بأن اسماعيل بن مسلم ضعيف وابن أبي المخارق ساقط وحبان بن جزء مجهول أنظر نصب الراية، ج ٤ ص ١٩٣٠.

<sup>(</sup>٣) هو أبو أمية عبد الكريم ابن أبي المخارق واسم أبي المخارق قيس. من أهل البصرة، يروي الحديث عن الحسن وطاوس ومجاهد، وروى عنه الثوري ومالك وابن عينية. مات سنة سبع وعشرين ومائة من الهجرة، وكان فقيهاً يقول بالأرجاء وكان كثير الوهم فاحش الخطأ فيها يروى.

<sup>(</sup>٤) لم أعثر على ترجمته.

<sup>(</sup>٥) قال ابن رسلان وقد قبل إن الضبع ليس له ناب وسمعت من يذكر أن جميع أسنانها عظم واحد كصحيفة رجل الفرس فعلى هذا لا يدخل في عموم النهي أ.هـ. نيل الأوطار، ج ٨ ص ١٢٧.

<sup>(</sup>٦) الحلي، ج٧ ص٤٠٢.

المسيب (١) عن الضبع فكرهه فقلت له ان قومك يأكلونه فقال: ان قومي لا يعلمون». (٢)

وفي هذا دليل على حرمته إذ لوكان حلالًا لم يقل فيه سعيد بن المسيب ما قال.

ونوقش هذا بأنه اجتهاد من سعيد بن المسيب مع أنه لا حجة في هذا مع قول الرسول ﷺ (٣).

# واستدل من قال بإباحة أكل الضبع بما يأتي:

(أ) ما روى ابن أبي عمار<sup>(1)</sup> قال: قلت لجابر: الضبع صيد هي؟ قال: نعم. قال: قلت له أقاله رسول الله ﷺ؟ قال: نعم رواه الترمذي وأحمد وابن ماجه واللفظ للترمذي<sup>(٥)</sup>.

(الأعلام ج ٣ ص ٢٠٠١؛ طبقات الحقاظ ص ١٨)

<sup>(</sup>۱) سعيد بن المسيب: أبو محمد سعيد بن المسيب بن حزن المخزومي المدني سيد التابعين. ولد بعد مضي سنتين أو أربع من خلافة عمر بن الخطاب. قال عنه قتادة: ما رأيت أحداً قط أعلم بالحلال والحرام منه. وهو أحد الفقهاء السبعة بالمدينة جمع الحديث والفقه والورع والزهد. كان يعيش من التجارة بالزيت، وكان أحفظ الناس لأحكام عمر بن الخطاب وأقضيته حتى سمى راوية عمر. مات بالمدينة سنة ٤٩هه.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن حزم في المحلى، ج ٧ ص ٤٠٢. ورواه الإمام أحمد. أورده الهيثمي وقال: ورواه أحمد والبزار باختصار والطبراني في الكبير وقال البزار إسناده حسن. قال البيهقي لأنه رواه عن سعيد بن المسيب عن أبي الدرداء وليس فيه عبد الله بن يزيد. وروى الترمذي منه النهي عن المجثمة فقط. أنظر الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد، ج ١٧ ص ٧١ ص ٧٢.

<sup>(</sup>٣) المحلي، ج٧ ص ٤٠٢.

<sup>(</sup>٤) هو عبد الرحمن بن عبد الله بن أبي عمار المكي حليف بني جمح الملقب بالقَسَّ ثقة عابد. (تقريب التهذيب ج ١ ص ٤٨٧)

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي في سننه، كتاب الأطعمة، ج ٤ ص ٢٥٢. وقال حديث حسن صحيح ورواه الإمام أحمد والشافعي والبيهقي وأهل السنن. انظر الفتح الرباني لترنيب مسند الإمام أحمد، ج ١٧ ص ٧١، وانظر سنن ابن ماجه، ج ٢ ص ١٠٧٨. ورواه ابن حبان في صحيحه انظر نصب الراية، ج ٤ ص ١٩٤.

ولفظ أبي داود عن جابر قال: سألت رسول الله على عن الضبع فقال: هو صيد ويجعل فيه كبش إذا أصابه المحرم(١١).

وجه الاستدلال من الحديث: أن جعل الضبع صيداً والأمر بأكلها وإسناد ذلك إلى الرسول ﷺ دليل على حل أكله.

فإن قيل إن حديث جابر هذا يحتمل معنيين:

أحدهما: أن يكون جابر رفع الأكل إلى النبي ﷺـ

ثانيهها: أن يكون إنما رفع إليه كونها صيداً فقط ولا يلزم من كونها صيداً جواز أكلها فظن جابر أن كونها صيداً يدل على أكلها فأفتى به من قوله ورفع إلى النبي على ما سمعه من كونها صيدا(٢)، وعلى هذا لا يكون في الحديث دليل على جواز أكل الضبع وإنما يكون فيه دليل على أنها صيد فقط ولا يلزم من ذلك جواز أكلها.

والجواب عن هذا: أن في رواية البيهقي عن جابر ما يرفع هذا الالتباس حيث صرح في الأكل وأنه مرفوع إلى النبي على ولفظ رواية البيهقي عن جابر عن النبي على قال: الضبع صيد وجزاؤها كبش مسن وتؤكل (٣). وإن قيل ان حديث جابر هذا معارض بنهيه على عن كل ذي ناب من السباع وهذا مشهور بخلاف حديث جابر محلل وحديث بخلاف حديث جابر محلل وحديث النهي عن السباع محرم والمحرم يقضي على المبيح احتياطاً (٥).

لذا قال القرطبي: وحجة مالك عموم النهي عن أكل كل ذي ناب من السباع ولم يخص سبعاً من سبع وليس حديث الضبع الذي أخرجه النسائي في

<sup>(</sup>١) انظر سنن أبي داود، كتاب الأطعمة، ج ٢ ص ٣١٩.

<sup>(</sup>٢) أعلام الموقعين، ج ٢ ص ١٣٤.

 <sup>(</sup>٣) انظر السنن الكبرى للبيهقي، ج ٩ ص ٣١٩. ورواه الحاكم في المستدرك عن ابراهيم الصائغ
 عن عطاء عن جابر. وقال حديث صحيح ولم يخرجاه انظر نصب الراية، ج ٤ ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٤) تكملة فتح القدير، ج ٩ ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٥) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٣٩.

إباحة أكلها مما يعارض به حديث النهي لأنه حديث انفرد به عبد الرحمن بن أبي عمار وليس مشهوراً بنقل العلم ولا ممن يحتج به إذا خالفه من هو أثبت منه. قال أبو عمر: وقد روى النهي عن أكل كل ذي ناب من السباع من طرق متواترة. وروى ذلك جماعة من الأئمة الثقات الأثبات ومحال أن يعارضوا بمثل حديث ابن أبي عمار(١). أ.ه.

والجواب عن هذا كله أن أحاديث النهي عن أكل كل ذي ناب من السباع عامة في كل ذي ناب من السباع. ودليل إباحة الضبع خاص ولا يتعارض عام وخاص لأن الخاص يقضي على العام فيخصص عمومه كما هو مقرر في الأصول(٢) وعلى هذا فلا يكون فيه تعارض.

(ب) ما روى البيهقي عن جابر عن النبي على قال: «الضبع صيد وجزاؤها كبش مسن وتؤكل» (٣).

وجه الاستدلال من الحديث: أن جعل الضبع صيداً وفيه الكبش والتصريح بأكله دليل على أن أكله حلال(٤).

فإن قال القائلون بتحريم الضبع إن أحاديث الإباحة محمولة على الابتداء قبل التحريم (°).

فالجواب عن هذا من وجهين:

الأول: أن هذا لا يقال به إلا بمعرفة المتقدم من المتأخر ولم يعرف.

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي، ج٧ ص ١٢١.

<sup>(</sup>۲) أضواء البيان، ج ۲ ص ۲٦٥.

<sup>(</sup>٣) انظر السنن الكبرى للبيهقي، ج ٩ ص ٣١٩؛ وتقدم تخريجه ص ١٧٦.

<sup>(</sup>٤) لذا روى عن أبي هريرة رضي الله عنه أنه سئل عن الضبع فقال: الفرعل تلك نعجة من الغنم سنن البيهقي، ج ٩ ص ٣١٩. وروى ابن حزم عن مجاهد قال كان علي بن أبي طالب رضي الله عنه لا يرى بأكل الضباع بأساً. وعن عطاء قال: ضبع أحب إلى من كبش. المحلى، ج ٧ ص ٢٠٢.

<sup>(</sup>٥) تبيين الحقائق، ج٥ ص ٢٩٥.

الثاني: أنه لا تعارض بين الأحاديث حتى يصار إلى الجمع بينها بل أحاديث النهي عن أكل السباع عامة وأحاديث حل الضبع خاصة ولا تعارض بين العام والخاص(١).

### الترجيح:

مما تقدم يظهر لنا أن الراجح حل الضبع لما تقدم من الأدلة حتى قال الحافظ ابن حجر: وقد ورد في حل الضبع أحاديث لا بأس بها<sup>(۲)</sup> ولأن حجة المخالفين هي عموم النهي عن أكل السباع ولا تقوم به حجة لأن الدال على حل الضبع خاص ولا تعارض بين العام والخاص ـ على رأي جمهور الأصوليين.

قال الشافعي رحمه الله تعالى: «ما زال الناس يأكلونها ويبيعونها بين الصفا والمروة من غير نكير»(٣).

وقال ابن القيم في أعلام الموقعين: فإنه إنما حرم على ما اشتمل على الوصفين أن يكون له ناب وأن يكون من السباع العادية بطبعها كالأسد والذئب والنمر والفهد. وأما الضبع فإنما فيها أحد الوصفين وهو كونها ذات ناب وليست من السباع العادية ولا ريب أن السباع أخص من ذوات الأنياب. والسبع إنما حرم لما فيه من القوة السبعية التي تورث المتغذي بها شبهها فإن الغاذي شبيه بالمتغذي ولا ريب أن القوة السبعية في الذئب والأسد والنمر والفهد ليست في الضبع حتى تجب التسوية بينها في التحريم ولا تعد الضبع من السباع لغة ولا عرفا» أ.ه. (1).

<sup>(</sup>١) هذا على رأى القائل بالإباحة.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري، ج ٩ ص ٦٥٨.

<sup>(</sup>٣) فتح العلام، شرح بلوغ المرام، ج ٢ ص ٢٨٢.

<sup>(</sup>٤) أعلام الموقعين، ج ٢ ص ١٣٦.

# المطلب الثاني في الثعلب

الثعلب سبع جبان مستضعف ذو مكر وخديعة لكنه لفرط الخبث والخديعة يجري مع كبار السباع. ومن حيلته في طلب الرزق أنه يتماوت وينفخ بطنه ويرفع قوائمه حتى يظن أنه قد مات فإذا قرب منه حيوان وثب عليه وصاده (١).

قال الجاحظ<sup>(۲)</sup> في كتاب الحيوان: ومن أشد سلاح الثعلب الروغان والتماوت وسلاحه أنتن وألزج وأكثر من سلاح الحبارى<sup>(۳)</sup>.

والثعلب كريم الوبر وليس في الوبر أغلى من الثعلب الأسود قاله الجاحظ<sup>(1)</sup>. وقد اختلف الفقهاء في حل أكل الثعلب على ما يأتي:

١ \_ نقل عن الإمام أحمد إباحته (٥) وهو مذهب الشافعية (٦) ورخص

(أمراء البيان ج ٢ ص ٣١١؛ الأعلام ج ٥ ص ٧٤)

<sup>(</sup>۱) حياة الجيوان الكبرى، ج ١ ص ٣٠٦.

<sup>(</sup>٢) الجاحظ: عمرو بن بحر بن محبوب الكناني بالولاء الليثي أبو عثمان الشهير بالجاحظ كبير أثمة الأدب ورئيس الفرقة الجاحظية من المعتزلة. ولد في البصرة سنة ١٦٣هـ. له تصانيف كثيرة منها: الحيوان والبيان والتبيين وسحر البيان والتاج والبحلاء والمحاسن والأضداد والتبصرة بالتجارة ومجموع رسائل وغيرها كثير. مات في البصرة سنة ٢٥٥هـ والكتاب على صدره قتلته مجلدات من الكتب وقعت عليه.

<sup>(</sup>٣) كتاب الحيوان للجاحظ، ج 7 ص ٣١٢.

<sup>(</sup>٤) كتاب الحيوان للجاحظ، ج٦ ص ٣٠٥.

<sup>(</sup>٥) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٧؛ والإنصاف، ج ١٠ ص ٣٦٠.

<sup>(</sup>٦) المجموع، ج ٩ ص ٩.

فيه عطاء وطاوس (١) وقتاده (٢) والليث (٣) وسفيان ابن عيينة (١) (٥).

٢ — وعند المالكية أن الثعلب سبع فيدخل في الحلاف عندهم في السباع وتقدم حكم ذلك في أكل كل ذي ناب من السباع وكل ذي محلم الطير مع دليله (٦).

 $^{(V)}$  وأكثر الروايات عن أحمد تفيد تحريمه وهو الصحيح من مذهبه  $^{(A)}$  وبه قال الظاهرية  $^{(A)}$ .

(طبقات الحفاظ ص ٣٤)

(٢) قتادة: هو قتادة بن دعامة بن قتادة بن عزيز السدوسي الحافظ العلامة أبو الخطاب البصري. روى تفسيره عنه شيبان ابن عبد الرحمن التميمي. حدث عن عبد الله بن سرجس ومعاذة وغيرهم. مات بواسط في الطاعون سنة ثماني عشرة ومائة، وقيل سنة سبع عشرة ومائة، وله سبع وخمسون سنة.

#### (طبقات المفسرين ج ٢ ص ٤٣ \_ ٤٤)

- (٣) الليث: الليث بن سعد بن عبد الرحمن الفهمي أبو الحارث المصري أحد الأعلام. روى الحديث عن الزهري وعطاء ونافع، وروى عنه ابنه شعيب وكاتبه أبو صالح وابن المبارك وقتيبة. كان فقيهاً عربي اللسان يحسن القرآن والنحو ويحفظ الحديث والشعر. ولد سنة ٩٤هـ ومات في شعبان سنة ١٧٥هـ.
- (٤) ابن عيبنه: سفيان بن عيبنه بن ميمون الهلالي الكوفي أبو محمد محدث الحرم المكي من الموالي. ولد بالكوفة سنة ١٩٨هـ. كان حافظاً ثقة واسع العلم. له كتاب الجامع في الحديث وكتاب في التفسير. (الأعلام ج ٣ ص ١٠٥)
  - (°) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٧.
- (٦) حاشية الدسوّقي على الشرح الكبير، ج ٢ ص ١٣٧؛ ومواهب الجليل شرح مختصر خليل، ج ٣ ص ٢٣٥، وقد سبق حكمه، ص ١٦٦.
- (٧) تبيين الحقائق، ج ٥ ص ٢٩٥، الدر المختار شرح تنوير الأبصار مع حاشية ابن عابدين، ج ٦ ص ٣٥.
- (٨) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٧؛ والانصاف، ج ١٠ ص ٣٦٠؛ والمقنع بحاشيته، ج ٣ ص ٣٢٥.
  - (٩) المحلي، ج ٧ ص ٤٠٠.

<sup>(</sup>۱) طاوس: طاوس بن كيسان اليماني أبو عبد الرحمن الحميدي. أدرك خمسين صحابياً. قيل عنه إنه من عباد أهل اليمن ومن سادات التابعين. مات بمكة سنة ١٠١هـ، وقيل ١٠٦هـ قبل التروية بيوم، وله بضع وتسعون سنة.

استدل من قال بإباحة الثعلب بما يأتى:

(أ) أنه يفدى في الإِحرام والحرم. قال أحمد وعطاء: كل ما يؤدى إذا أصابه المحرم فإنه يؤكل<sup>(١)</sup>.

ونوقش هذا الاستدلال بأنه لا يلزم من كونه يفدى في الإحرام والحرم أن يكون مما يؤكل.

(ب) ولأنه لا يتقوى بنابه فأشبه الأرنب(٢).

ونوقش هذا الاستدلال: بأنه غير مسلم لأنه يتقوى بنابه ويأكل بعض الحيوانات، ولا يصح قياسه على الأرنب لأن الأرنب قد ورد الدليل على إباحته بخلاف الثعلب.

### واستدل من قال بتحريم الثعلب بما يأتي:

(أ) ما روى أبو ثعلبة الخشني رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ نهى عن أكل كل ذي ناب من السباع (٣).

وما روى أبو هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: كل ذي ناب من السباع فأكله حرام(٤).

وجه الدلالة من الحديثين أنه ﷺ حرم أكل كل ذي ناب من السباع والثعلب ذو ناب فيدخل في عموم النهي ويكون محرماً.

(ب) ما روى البيهقي عن عبد الرحمن بن معقل السلمي (°) رضي الله

<sup>(</sup>١) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٧.

<sup>(</sup>٢) المجموع، ج ٩ ص ١٠.

 <sup>(</sup>٣) رواه البخاري في الذبائح، ج ٧ ص ٨٣؛ ومسلم في الذبائح، ج ٦ ص ٥٩؛ وأبو داود في
 الأطعمة، ج ٢ ص ٣١٩.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم في الذبائح، ج٦ ص ٦٠.

<sup>(°)</sup> عبد الرحمن بن معقل السلمي. قال ابن حبان له صحبة وأخرج حديثه الطبراني قال ابن عبد البر: ليس بالقوى.

<sup>(</sup>الإصابة في تمييز الصحابة ج ٤ ص ١٨٣)

عنه قال: قلت يا نبي الله ما تقول في الثعلب؟ قال: أو يأكل ذلك أحد(١).

وعن خزيمة بن جزء قال: قلت يا رسول الله جئتك لأسألك عن أحناش الأرض ما تقول في الثعلب قال: ومن يأكل الثعلب. قلت يا رسول الله ما تقول في الذئب؟ قال: ويأكل الذئب أحد فيه خير(٢).

وجه الدلالة من الحديثين: أن قوله ﷺ: أو يأكل ذلك أحد وقوله ومن يأكل الثعلب دليل على حرمة الثعلب ولو كان مباحاً لأجاب ﷺ السائل بما يدل على الإباحة.

(ج) وروى ابن حزم من طريق عبد الرزاق عن معمر عن الزهري قال: «الثعلب سبع V يؤكل» (V).

فهذه الروايات وإن كان فيها مقال إلا أنه يعضد بعضها بعضاً وتقوم بها الحجة على تحريم الثعلب مع أن الأصل فيه الحرمة لأنه داخل في عموم النهي عن أكل كل ذي ناب من السباع ولم يرد مخصص.

### والراجح:

أنه محرم لدخوله في عموم النهي عن كل ذي ناب من السباع ولم يوجد مخصص.

ولأن أدلة من قال بالإِباحة كلها رأي وليس فيها ما يقوم على تخصيص النهي العام والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) السنن الكبرى للبيهقي، ج ٩ ص ٣١٩.

 <sup>(</sup>۲) رواه ابن ماجه في سننه، كتاب الصيد، باب في الذئب والثعلب، ج ۲ ص ۱۰۷۷ \_ ۱۰۷۸ .
 ورواه الترمذي في سننه، كتاب الأطعمة، باب ما جاء في الضبع، ج ٤ ص ۲۵۲ ولكن ذكر بدل الثعلب الضبع وأشار إلى ضعفه.

<sup>(</sup>٣) المحلى، ج ٧ ص ٤٠٠.

# المطلب الثالث في ابن آوى

ابن آوى جمعه بنات آوى سمي بذلك لأنه يأوي إلى عواء أبناء جنسه ولا يعوي إلا ليلاً وصياحه يشبه صياح الصبيان. وهو طويل المخالب والأظفار يعدو على غيره ويأكل مما يصيد من الطيور وغيرها وخوف الدجاج منه أشد من خوفها من الثعلب(١).

وقد اختلف الفقهاء في حكم أكله على النحو الآتي:

١ \_ عند الشافعية في حكم أكله وجهان:

أحدهما: يحل.

والثاني: لا يحل(٢).

٢ \_ وقال أبو حنيفة (٣) وأحمد (٤) إنه محرم.

استدل من قال بالحل بأنه لا يتقوى بنابه فأشبه الأرنب<sup>(°)</sup> ولكنه غير مسلم لأنه يتقوى بنابه وينهش أما الأرنب فقد ورد الدليل على إباحته بخلاف ابن آوى فهو داخل في عموم الحديث المحرم.

واستدل من قال بالتحريم بما يأتي:

(أ) قوله تعالى: ﴿ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَائِينَ ﴾ (١).

وجه الاستدلال من الآية: أن ابن آوى مستخبث غير مستطاب فهو يشبه الكلب ورائحته كريهة (٧) فيدخل في عموم النهي عن السباع.

<sup>(</sup>۱) حیاة الحیوان الکبری، ج ۱ ص ۱۲۷.

<sup>(</sup>۲) المجموع، ج ۹ ص ۱۲ – ۱۳.

<sup>(</sup>٣) تبيين الحقائق، ج ٥ ص ٣٩٥.

<sup>(</sup>٤) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٧.

<sup>(</sup>٥) المجموع، ج ٩ ص ١٢.

<sup>(</sup>٦) الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>۷) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٧.

(ب) ما روى أبو ثعلبة الخشني رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ نهى عن أكل كل ذي ناب من السباع(١).

(ج) وما روى أبو هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «كل ذي ناب من السباع فأكله حرام»(٢).

وجه الدلالة من الحديثين أنه ﷺ نهى عن كل ذي ناب من السباع وابن آوى له ناب فهو منهي عنه داخل في عموم التحريم.

# والراجح :

أن ابن آوى محرم ومن جملة السباع لأنه ينهش بنابه ويشبه الكلب ومستخبث غير مستطاب.

سئل أحمد عن ابن آوى فقال: «كل شيء ينهش بأنيابه فهو من السباع ٣٠٠).

# المطلب الرابع في ابن عرس

ابن عرس دويبة أشتر (١) أصلم (١) أسك (٢) جمعه بنات عرس هكذا يجمع الذكر والأنثى (١).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في الذبائح ج ٧ ص ٨٣، ومسلم في الذبائح ج ٦ ص ٥٩، وأبو داود في الأطعمة ج ٢ ص ٣١٩.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في صحيحه كتاب الذبائح ج ٦ ص ٦٠.

<sup>(</sup>٣) المغنى والشرح الكبير ج ١١ ص ٦٧.

<sup>(</sup>٤) الشتر: القطع.

<sup>(</sup>٥) الصلم: القطع أو قطع الأذن والأنف من أصله كها في القاموس مادة صلم.

 <sup>(</sup>٦) السكك: محركة الصمم وصغر الأذن ولزوقها بالرأس وقلة إشرافها أو صغر قوف الأذن وضيق الصماخ. قاموس مادة سكك.

<sup>(</sup>Y) انظر القاموس المحيط، مادة عرس.

وقد اختلف الفقهاء في حكم أكله على ما يأتي:

١ \_ عند الشافعية أنه حلال(١).

۲ \_ وعند الحنفية (۲) والحنابلة (۳) أنه حرام.

استدل الشافعية على إباحته بما يأت:

(أ) قوله تعالى: ﴿وَيُحِلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَاتِ ﴾ (١).

وجه الاستدلال من الآية أن مما أحله الله لنا الطيبات وابن عرس من الطيبات فهو مما أحله الله.

ونوقش هذا الاستدلال بأن ابن عرس ليس من الطيبات بل هو من سباع البهائم (٥) فهو مستخبث غير مستطاب.

(ب) أنه لا يتقوى بنابه فأشبه الأرنب (٦).

ونوقش هذا الاستدلال بأنه يتقوى بنابه وينهش وقياسه على الأرنب غير صحيح لورود الدليل الخاص يحل الأرنب بخلاف ابن عرس فلم يرد فيه دليل فيبقى داخلًا في عموم النهى عن السباع.

واستدل من قال بالتحريم بما يأتي:

(أ) ما روى أبو ثعلبة الخشني رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ نهى عن أكل كل ذي ناب من السباع(٧).

<sup>(</sup>١) المجموع ج ٩ ص ١٠.

<sup>(</sup>٢) الدر المختار شرح تنوير الأبصار مع حاشية ابن عابدين ج ٦ ص ٣٠٦.

<sup>(</sup>٣) مطالب أولي النهي شرح غاية المنتهى ج ٦ ص ٣١٠.

 <sup>(</sup>٤) الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٥) الدر المختار شرح تنوير الأبصار مع حاشية ابن عابدين ج ٦ ص ٣٠٦.

<sup>(</sup>٦) المجموع ج ٩ ص ١٠.

 <sup>(</sup>٧) رواه البخاري في الذبائح ج ٧ ص ٨٣، ومسلم في الذبائح ج ٩ ص ٥٩، وأبو داود ف
 الأطعمة ج ٢ ص ٣١٩. وتقدم ص ١٦٨.

(ب) وما روى أبو هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «كل ذي ناب من السباع فأكله حرام»(١).

وجه الدلالة من الحديثين أنه على نه عن كل ذي ناب من السباع وابن عرس من السباع وله ناب فهو محرم بنص الحديث ولا يخرج حكمه عن هذا العموم إلا بدليل خاص ولم يوجد.

### الراجع:

أن ابن عرس محرم لعموم الدليل على تحريم كل ذي ناب من السباع وهو من السباع وهو من السباع وله ناب فهو داخل في عموم النص وهو مستخبث غير مستطاب فيدخل في عموم قوله تعالى ﴿ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَيْثِ ﴾(٢).

# المطلب الخامس في الدب

الدب من السباع والأنثى دبة وهو يحب العزلة فإذا جاء الشتاء دخل وجاره الذي اتخذه في الغيران ولا يخرج حتى يطيب الهواء وهو مختلف الطباع لأنه يأكل ما تأكله السباع وما ترعاه البهائم وما يأكله الناس. وفي طبعه فطنة عجيبة لقبول التأديب لكنه لا يطيع معلمه إلا بعنف وضرب شديد (٣).

وقد اختلف الفقهاء في حكم أكله على النحو الآتي:

ا عند الحنابلة ان كان له ناب يفترس به فهو محرم وإلا فهو مباح.
 قال أحمد إن لم يكن له ناب فلا بأس به (٤).

 $^{(7)}$  وعند الحنفية  $^{(8)}$  والمالكية  $^{(7)}$  والشافعية  $^{(8)}$  ورواية عن الإمام أحمد

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في الذبائح ج ٦ ص ٦٠.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) حياة الحيوان الكبرى، ج ١ ص ٣٨٣، ٣٨٤.

<sup>(</sup>ع) المغنى والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٨.

<sup>(</sup>a) بدائع الصنائع، ج a ص ٣٩.

<sup>(</sup>٦) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ج ٢ ص ١٣٧.

<sup>(</sup>٧) المجموع، ج ٩ ص ١٢، وشرح المنهاج، ج ٢ ص ٢٧٢.

وهي الأصح (١) أنه سبع. وعلى هذا يكون محرماً عند الحنفية والشافعية ويدخل في الخلاف عند المالكية في السباع هل هي مكروهة أو محرمة أو فيه تفصيل وقد سبق الكلام على هذا في حكم كل ذي ناب من السباع.

استدل من قال بالإباحة بأن الأصل الإباحة ولم يتحقق المحرم فيبقى على الأصل (٢).

ونوقش هذا الاستدلال بأن الدب له ناب وهو سبع فيكون داخلًا في عموم السباع وعلى هذا فالأصل فيه التحريم.

واستدل من قال بالتحريم بالأحاديث الدالة على تحريم كل ذي ناب من السباع كحديث أبي ثعلبة الخشني، رضي الله عنه، أن رسول الله ﷺ نهى عن أكل كل ذي ناب من السباع (٣).

وكحديث أبي هريرة، رضي الله عنه، أن رسول الله ﷺ قال: «كل ذي ناب من السباع فأكله حرام»(1).

ووجه الدلالة منها أن رسول الله ﷺ نهى عن كل ذي ناب من السباع والنهي يقتضي التحريم كما يراه جمهور الأصوليين. والدب له ناب وهو من السباع فيكون داخلًا في عموم النص.

### والراجع:

والله أعلم أن الدب محرم لأنه ذو ناب يعدو على الناس والبهائم. ولأنه من الخبائث لأنه يأكل الجيف والقاذورات فهو غير مستطاب (°).

<sup>(</sup>۱) الأنصاف، ج ۱۰ ص ۳۵۵.

<sup>(</sup>٢) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٨.

 <sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه كتاب الذبائح والصيد، ج ٧ ص ٨٣، ومسلم في صحيحه كتاب الصيد والذبائح، ج ٦ ص ٥٩، وأبو داود في سننه كتاب الأطعمة، ج ٢ ص ٣١٩ وتقدم.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم في الذبائح، ج٦ ص ٦٠.

<sup>(</sup>۵) المجموع، ج ۹ ص ۱۲.

# المطلب السادس في الهر (القط)

ويسمى السنور واحد السنانير وهو حيوان متواضع ألوف خلقه الله تعالى لدفع الفأر.

والسنور أهلي ووحشي له نفس غضوبة يفترس ويأكل اللحم الحي ويناسب الإنسان في أمور منها أنه يعطس ويتثائب ويتمطى ويتناول الشيء بيده والوحشي حجمه أكبر من حجم الأهلي(١).

وقد اختلف الفقهاء في حكم أكله على النحو الآتي:

السباع وتقدم في الخلاف عندهم في السباع وتقدم مع أدلتهم في حكم أكل كل ذي ناب من السباع (٢).

 $\Upsilon$  وعند جمهور الفقهاء من الحنفية (7) والشافعية (3) والحنابلة (9) أن السنور الأهلى محرم.

أما السنور الوحشى فمحرم عند الحنفية (٢).

وعند الشافعية فيه وجهان:

أحدهما: وهو الأصح لا يحل.

الثاني: يحل(٧).

<sup>(</sup>١) خياة الحيوان الكبرى، ج٢ ص ٤٠، ١١.

<sup>(</sup>٢) الشرح الكبير مع حاشية الدسوقي، ج ٢ ص ١٣٧، وراجع ص ١٦٦.

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٣٩.

 <sup>(</sup>٤) قال النووي: السنور الأهلي حرام بعندنا وبه قال جمهور العلماء وأباحه الليث بن ربيعة،
 المجموع شرح المهذب، ج ٩ ص ٨.

المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٧، والمقنع بحاشيته، ج ٣ ص ٥٢٦، والأنصاف، ج ١٠ ص ٣٥٥.

<sup>(</sup>٦) الفتاوي الهندية، ج ٥ ص ٧٥٥.

<sup>(</sup>٧) المهذب مع شرحه المجموع، ج ٩ ص ١٣، ١٥.

وعند الحنابلة فيه روايتان:

الأولى: وهي الصحيح من المذهب أنه محرم.

الثانية: أنه مباح(١).

استدل من قال بإباحة السنور الوحشي بأنه حيوان يتنوع إلى وحشي وأهلي فيحرم الأهلي منه ويحل الوحشي كالحمار الوحشي (٢).

ونوقش هذا الاستدلال بأنه لا فرق بين الأهلي والوحشي لأن لهما نابا ولأنهما سبع ولا يصح قياسه على الحمار الوحشي لعدم المانع فيه بخلاف السنور.

### واستدل من قال بتحريم الهر بنوعيه بما يأتي:

(أ) أحاديث النهي عن كل ذي ناب من السباع وقد تقدمت في حكم أكل ما له ناب من السباع وما له مخلب من الطير (٣).

ووجه الاستدلال منها: أن فيها النهي عن أكل كل ذي ناب من السباع والهر سبع فهو منهي عن أكله والنهي يقتضي التحريم فيكون الهر محرماً.

(ب) ما روى أبو هريرة، رضي الله عنه، قال: «قال رسول الله ﷺ الهر سبع» (٤).

وجه الاستدلال من الحديث: أنه ﷺ بين أن الهر سبع وإذا كان كذلك فهو محرم لتحريم كل ذي ناب من السباع فهو داخل في عمومها.

<sup>(</sup>۱) الأنصاف، ج ۱۰ ص ۳٦٠.

<sup>(</sup>٢) المهذب مع شرحه المجموع، ج ٩ ص ١٣.

<sup>(</sup>٣) تقدمت في ص ١٦٩، ١٧٠.

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد انظر الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد، ج ١٧ ص ٨١، ٨٢ وأورده الهيثمي وقال: رواه أحمد وفيه عيسى بن المسيب وثقه أبو حاتم وضعفه غيره، ١. هـ. مجمع الزوائد للهيثمي، ج ٤ ص ٤٥.

(ج) ما روى جابر، رضي الله عنه، أن النبي ﷺ نهى عن أكل الهر وأكل ثمنها (١٠).

وجه الاستدلال منه: أنه على عن أكل الهر والنهي يقتضي التحريم كما يراه جمهور الأصوليين فيكون الهر محرماً.

قال الشوكاني في نيل الأوطار: «وقد استدل بحديث جابر على تحريم الهر وظاهره عدم الفرق بين الوحشي والأهلي ويؤيد التحريم أنه من ذوات الأنياب، المدرن).

#### والراجع:

تحريم الهر مطلقاً لدخوله في النهي عن كل ذي ناب من السباع فالأصل فيه التحريم. وللأحاديث الدالة على أنه من السباع وللنهي عن أكله خاصة وأنه يصطاد بالناب ويأكل الجيف فهو كالأسد(").

# المطلب السابع في الوَبْر

الوبر بفتح الواو وسكون الباء دويبة أصغر من السنور طحلاء اللون لها ذنب قصير جداً تقيم في البيوت (٢٠٠٠).

وقد اختلف الفقهاء في حكم أكله على ما يأتى:

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود في الأطعمة، ج ٢ ص ٣٢٠، وابن ماجه في كتاب الصيد، ج ٢ ص ١٠٨٢، وابن ماجه في كتاب الصيد، ج ٢ ص ١٠٨٢، وفي والترمذي في كتاب البيوع، ج ٣ ص ٥٦٩، وقال الترمذي حديث غريب، ١. هـ. وفي إسناده عمر بن زيد الصنعاني قال المنذري وابن حبان، لا يحتج به، وقال ابن رسلان في شرح السنن لم يرو عنه غير عبد الرزاق، انظر نيل الأوطار، ج ٨ ص ١٢١، ١٢٢.

<sup>(</sup>۲) بتصرف من نيل الأوطار، ج ٨ ص ١٣٢.

<sup>(</sup>٣) المهذب مع شرحه المجموع، ج ٩ ص ٢.

 <sup>(</sup>٤) حياة الحيوان الكبرى، ج٢ ص ٤٥١، ومعنى طحلاء اللون أي لونها بين الغبرة والسواد ببياض قليل، انظر القاموس المحيط، مادة (طحل)، ج٤ ص ٦.

ا ـ قال القاضي من الحنابلة إنه محرم (١) وهو وجه عند الشافعية (٢) وإحدى الروايتين عند الحنابلة (٣).

 $\Upsilon$  وعند المالكية (1) ووجه عند الشافعية وهو الصحيح المنصوص (2) والرواية الثانية عند الحنابلة وهي الصحيحة في المذهب (1) أنه حلال. قال ابن قدامة (2) في المغني: «ويباح الوبر وبه قال عطاء وطاوس ومجاهد (٨) وعمرو بن دينار والشافعي وابن المنذر (١) وأبو يوسف (١٠)

(كتاب الذيل على طبقات الحنابلة، لابن رجب ج ٢ ص ١٣٣) اهد در حد أنه الحجاء المك المخزوم مدلى السائب در أن السائب، عرض القرآن

هو مجاهد بن جبر أبو الحجاج المكي المخزومي مونى السائب بن أبي السائب، عرض القرآن
 على ابن عباس ثلاثين مرة. ولد سنة ٢١هـ، ومات سنة ١٠٠هـ أو ١٠١ أو ١٠٣ أو ١٠٣
 أو ١٠٤ من الهجرة.

(منبقات الحفاظ ص ٣٦)

(٩) ابن المنذر: محمد بن إبراهيم بن المنذر النيسابوري أبو بكر. فقيه مجتهد من الحفاظ. كان شيخ الحرم المكي. له تصانيف كثيرة منها: المبسوط في الفقه والأوسط في السنن والإجماع والاختلاف والإشراف على مذاهب أهل العلم واختلاف الفقهاء. كان مولده سنة ٢٤٢هـ ووفاته بمكة سنة ٣١٩هـ.

(الأعلام ج ٥ ص ٢٩٤)

(١٠) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٠.

<sup>(</sup>١) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٠.

<sup>(</sup>۲) المجموع، ج ۹ ص ۱۱.

<sup>(</sup>۳) الإنصاف، ج ۱۰ ص ۳۲۱.

<sup>(</sup>٤) الشرح الصغير، ج ٢ ص ١٨٠.

<sup>(</sup>٥) المجموع، ج ٩ ص ١٢.

<sup>(</sup>٦) الإنصاف، ج ١٠ ص ٣٦١.

<sup>(</sup>٧) ابن قدامه: عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامه بن مقدام بن نصر بن عبد الله المقدسي ثم الدمشقي الصالحي الفقيه الزاهد الإمام شيخ الإسلام وأحد الأعلام موفق الدين أبو محمد. ولد في شعبان سنة ٤١٥هـ بجماعيل. وقدم دمشق مع أهله وله عشر سنين فقرأ القرآن وحفظ مختصر الخرقي واشتغل وسمع من والده. ثم رحل إلى بغداد سنة ٢١٥ وسمع فيها الكثير من علمائها. له تصانيف كثيرة منها: المغني في شرح الخرقي وهو كتاب في المذهب الحنبلي يبلغ عشرة مجلدات تعب عليه وأجاد فيه، ومنها: روضة الناظر في الأصول والمقنع وذم التأويل والكافي في الفقه والعمدة والقدر وفضائل الصحابة والبرهان في مسألة القرآن. . . وغيرها كثير. توفى بدمشق سنة ٢٠٠هـ.

وممن قال بحل الوبر أيضاً أبو يوسف من الحنفية فإنه قال: «لا أحفظ فيه شيئاً عن أبي حنيفة وَهُوَ عندي مثل الأرنب»(١).

استدل من قال بالتحريم بأن الوبر يشبه الفأر(٢) فيكون محرماً.

ونوقش هذا الاستدلال بأن الشبه لا دخل له في الحل والحرمة مع وجود ما يقتضي الحل.

واستدل من قال بالإباحة بأنه يفدى في الإحرام والحرم وهو مثل الأرنب يعتلف النبات والبقول فكان مباحاً كالأرنب.

### والراجع:

الإباحة لأنها الأصل وعموم النصوص يقتضيها ولم يرد فيه تحريم فيبقى على الأصل (٣).

# المطلب الثامن في اليربوع

هو دويبة نحو الفأرة لكن ذنبه وأذناه أطول منها ورجلاه أطول من يده عكس الزرافة. والجمع يرابيع والعامة تقول جربوع (١) لونه كلون الغزال (٥).

وقد اختلف الفقهاء في حل أكله على النحو الآتى:

- عند الحنفية $^{(7)}$  وإحدى الروايتين عن الإمام أحمد $^{(4)}$  أنه محرم.

<sup>(</sup>١) حاشية الطحطاوي على الدار المختار، ج ٤ ص ١٥٧.

<sup>(</sup>۲) أضواء البيان، ج ۲ ص ۲٦٩.

<sup>(</sup>٣) بتصرف من المغنى والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٠.

<sup>(</sup>٤) حاشية ابن عابدين، ج ٦ ص ٣٠٦.

<sup>(°)</sup> حياة الحيوان الكبرى، ج ٢ ص ٤٧٢.

 <sup>(</sup>٦) الـدر المختار شرح تنوير الأبصار مع حاشية ابن عابدين، ج ٦ ص ٣٠٦، والفتاوى الهندية،
 ج ٥ ص ٢٥٥.

<sup>(</sup>٧) الإنصاف، ج ١٠ ص ١٦١.

 $\Upsilon$  \_ وعند المالكية (') والشافعية ( $\Upsilon$ ) والرواية الصحيحة من مذهب الحنابلة ( $\Upsilon$ ) أنه مباح. قال ابن قدامة: وسئل أحمد عن اليربوع فرخص فيه وهذا قول عروة ( $\Upsilon$ ) وعطاء الخراساني ( $\Upsilon$ ) والشافعي وأبي ثور ( $\Upsilon$ ) وابن المنذر ( $\Upsilon$ ).

استدل من قال بتحريم اليربوع بأنه من سباع البهائم<sup>(^)</sup> وأنه يشبه الفأر<sup>(٩)</sup>.

ونوقش هذا الاستدلال بأن قولهم إنه من سباع البهائم دعوى لا دليل عليها. ومع التسليم بأنه من سباع البهائم فليس له ناب يفترس به ويعدو على غيره.

وأما قولهم إنه يشبه الفأر فالشبه لا أساس له في الحل والحرمة.

(الأعلام ج ٤ ص ٢٢٦)

(°) هو عطاء بن أبي مسلم الخراساني اسم أبيه عبد الله ويقال: ميسرة أبو أيوب البلخي. أحد الأعلام نزل الشام. مات سنة ١٣٥هـ.

(طبقات الحفاظ ص ٩٠)

(٦) أبو ثور: إبراهيم بن خالد بن اليمان أبو ثور الكلبي البغدادي. الإمام الجليل صاحب الإمام الشافعي. روى عن سفيان بن عُييَّنَه وابن علية وعبيد بن حميد وأبي معاوية ووكيع ومعاذ بن معاذ وعبد الرحمن بن مهدي والشافعي ويزيد بن هارون. مات ببغداد سنة ٢٤٠هـ.

(طبقات الشافعية ج ١ ص ٢٢٧)

<sup>(</sup>١) الشرح الصغير، ج ٢ ص ١٨٠.

<sup>(</sup>٢) المجموع، ج ٩ ص ١٠، ١١، وشرح المنهاج، ج ٢ ص ٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) الإنصاف، ج ١٠ ص ٣٦١.

<sup>(</sup>٤) عروة بن الزبير بن العوام الأسدي القرشي أبو عبد الله . أحد الفقهاء السبعة بالمدينة ، كان عالماً بالدين صالحاً كريماً . انتقل إلى البصرة ثم إلى مصر ثم عاد إلى المدينة فتوفي فيها سنة ٩٣هـ .

<sup>(</sup>٧) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٠، ٧١.

<sup>(</sup>٨) المدر المختار شرح تنوير الأبصار، ج ٦ ص ٣٠٦.

<sup>(</sup>٩) المقنع بحاشيته، ج ٣ ص ٥٢٨.

### واستدل من قال بإباحة اليربوع بما يأتي:

(أ) قوله تعالى: ﴿ وَأَخِلُّ لَمْهُ ٱلطَّيِّلَتِ ﴾(١).

وجه الاستدلال من الآية: أن مما أحله الله الطيبات واليربوع طيب فهو حلال بنص القرآن.

(ب) أن عمر بن الخطاب، رضي الله عنه، أوجب فيه جفرة إذا أصابه المحرم (٢) فدل على أنه صيد مأكول.

### والراجح:

أنه حلال لأن الأصل الإباحة ما لم يرد فيه تحريم (٣) ولأن نابه ضعيف لا يقوى به على الافتراس فلا يعتبر من ذوات الأنياب.

### المطلب التاسع في الأرنب

الأرنب واحدة الأرانب وهي حيوان يشبه العناق قصير اليدين طويل الرجلين عكس الزرافة يطأ الأرض على مؤخرة قوائمه. وهو اسم جنس يطلق على الذكر والأنثى. وقال الجاحظ: «إذا قلت أرنب فليس إلا للأنثى كما أن العقاب لا يكون إلا للأنثى»(1).

الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٢) انظر السنن الكبرى للبيهقي كتاب الحج باب فدية اليربوع، ج ٥ ص ١٨٤.

<sup>(</sup>٣) المغنى والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧١.

<sup>(</sup>٤) حیاة الحیوان الکبری، ج ۱ ص ۲۶.

### حكم أكل الأرنب:

ا \_ كرهها عبد الله بن عمر من الصحابة وعكرمة  $^{(1)}$  من التابعين ومحمد بن أبي ليلي من الفقهاء  $^{(1)}$ .

وروي عن عمروبن العاص القول بتحريمها٣٠٠.

Y \_ وقال جمهور الفقهاء من الحنفية (1) والمالكية ( $^{(9)}$  والشافعية ( $^{(7)}$ ) والظاهرية ( $^{(A)}$ ) إنها حلال ( $^{(P)}$ ).

### استدل من قال بتحريمها أو كراهتها بما يأتي:

(أ) ما روى ابن ماجه عن خزيمة بن جزء «قلت يا رسول الله ما تقول في الأرنب قال: لا آكله ولا أحرمه. قلت فأني آكل مما لم تحرم. ولم يا رسول الله؟ قال: نبئت أنها تدمى»(١٠).

وجه الاستدلال منه: أنه ﷺ لم يأكل الأرنب وبين السبب في ذلك وهو كونها تحيض فدل ذلك على تحريمها أو كراهتها.

(طبقات الحفاظ ص ٣٧)

<sup>(</sup>۱) عكرمة: أبو عبد الله مولى ابن غباس أصله من البربر من أهل المغرب. قال: طلبت العلم أربعين سنة وكنت أفتي بالباب وابن عباس في الدار. مات سنة ١٠٥هـ، وقيل ١٠٦هـ، وقيل ١٠٠هـ.

<sup>(</sup>۲) فتح الباري، ج ۹ ص ٦٦٢.

<sup>(</sup>٣) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٠.

<sup>(</sup>٤) تبيين الحقائق، ج ٥ ص ٢٩٥.

<sup>(</sup>٥) الشرح الصغير، ج ٢ ص ١٨٠.

<sup>(</sup>٦) المجموع، ج ٩ ص ١٠.

<sup>(</sup>٧) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٠.

<sup>(</sup>A) المحلى، ج ٧ ص ٤٣٢.

<sup>(</sup>٩) قال ابن قدامة في المغني: والأرنب مباحة أكلها سعد بن أبي وقاص ورخص فيها أبو سعيد وعطاء وابن المسيب والليث ومالك والشافعي وأبو ثور وابن المنذر، ١. هـ. المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٠.

<sup>(</sup>۱۰) رواه ابن ماجه في سننه كتاب الصيد باب الأرنب، ج ۲ ص ۱۰۸۱، قال الحافظ في الفتح وسنده ضعيف فتح الباري، ج ۹ ص ۳۹۲.

#### ونوقش هذا الاستدلال من وجهين:

الأول: أن الحديث ضعيف كها قال ابن حجر في فتح الباري(١).

الثاني: أنه ﷺ لم يأكل منها لا لأنها حرام ولذلك لم يحرمها وإنما لم يأكل منها لأنه كرهها خلقةً وكون الإنسان يكره الشيء لا يدل على كونه محرماً. لذا قال ﷺ «ولا أحرمه» فكيف به ﷺ ينفي الحرمة ويقولون إنه مكروه أو حرام.

(ب) ما روى أبو داود عن محمد بن خالد (٢) قال: «سمعت أبي خالد بن الحويرث (٣) يقول: إن عبد الله بن عمرو كان بالصفاح ـ قال محمد مكان بمكة ـ وأن رجلًا جاء بأرنب قد صادها فقال: يا عبد الله بن عمرو ما تقول؟ قال: قد جيء بها إلى رسول الله على وأنا جالس فلم يأكلها ولم ينه عن أكلها وزعم أنها تحيض (١).

وجه الدلالة منه: أن كونه ﷺ لم يأكلها دليل على كراهتها. ولو كانت غير مكروهة لأكل منها ﷺ.

ونوقش هذا الاستدلال بأن الدليل صريح في الإِباحة لقوله: ولم ينه عن أكلها. أما كونه ﷺ لم يأكلها فقد يكرهها خلقة لا لأثم في أكلها.

واستدل من قال بإباحة الأرنب بما يأتى:

(أ) ماروى أنس، رضى الله عنه، قال: أنفجنا أرنباً ونحن بمر

 <sup>(</sup>١) فتح الباري، ج ٩ ص ٦٦٢.

 <sup>(</sup>۲) محمد بن خالد بن الحويرث المخزومي المكي. روى عن أبيه وروى عنه روح بن عبادة وأبو نعيم.

<sup>(</sup>تهذیب التهذیب ج ۹ ص ۱٤۰)

<sup>(</sup>٣) خالد بن الحويرث المخزومي المكي. روى عن عبد الله بن عمرو، وروى عنه ابنه محمد وعلي بن زيد بن جدعان، قال عثمان بسن سعيد الدارمي: سألت يجيى بن معين عنه فقال: لا أعرفه. وقال ابن عدي: إذا كان يجيى لا يعرفه فلا يكون له شهرة ولا يعرف. وذكره ابن حبان في الثقات.

<sup>(</sup>تهذیب التهذیب ج ۳ ص ۸٤)

 <sup>(</sup>٤) رواه أبو داود في سنه كتاب الأطعمة باب في أكل الأرنب، ج ٢ ص ٣١٧.

الظهران فسعى القوم فلغبوا وأخذتها فجئت بها أبا طلحة (۱) فذبحها فبعث بوركيها \_ أو قال بفخذيها \_ إلى النبي على فقبلها متفق عليه وهذا لفظ البخاري (۲).

وجه الدلالة من الحديث أن قبوله ﷺ لهذه الهدية من الأرنب دليل على إباحتها ولو كانت محرمة لبَيْنَه ﷺ.

(ب) ما روى النسائي عن موسى بن طلحة (٣) عن أبي هريرة، رضي الله عنه، قال: جاء أعرابي إلى النبي على بأرنب قد شواها فوضعها بين يديه فأمسك رسول الله على فلم يأكل وأمر القوم أن يأكلوا وأمسك الأعرابي فقال له رسول الله على ما يمنعك أن تأكل؟ قال: إني أصوم ثلاثة أيام من كل شهر. قال إن كنت صائبًا فصم الغر(١).

<sup>(</sup>۱) أبو طلحة: زيد بن سهل بن الأسود بن حرام بن عمرو بن زيد مناة بن عمرو بن مالك بن عدي بن عمرو بن مالك بن النجار الأنصاري الخزرجي أبو طلحة مشهور بكنيته. من فضلاء الصحابة وهو زوج أم سليم والدة أنس بن مالك. روى عن النبي على ووى عنه ربيبه أنس وابن عباس وأبو الحباب سعيد بن يسار وغيرهم. اختلف في وفاته فقيل سنة ٥٠هـ، وقيل سنة ٥٠هـ.

<sup>(</sup>الإصابة في تمييز الصحابة ج ١ ص ٥٦٦)

<sup>(</sup>٢) انظر صحيح البخاري كتاب الذبائح والصيد باب الأرنب، ج ٧ ص ٨٤، وصحيح مسلم كتاب الصيد والذبائح باب إباحة الأرنب، ج ٦ ص ٧١.

<sup>(</sup>٣) موسى بن طلحة بن عبيد الله القرشي التميمي أبو عيسى ويقال أبو محمد المدني، نزل الكوفة. وأمه خولة بنت القعقاع بن سعيد بن زرارة، روى عن كثير من الصحابة، وروى عنه كثير من التابعين وأتباعهم. توفي سنة ١٠٣هـ.

<sup>(</sup>تہذیب التھذیب ج ۱۰ ص ۳۵۰)

<sup>(</sup>٤) رواه النسائي في سننه كتاب الصيد والذبائح باب ما جاء في الأرنب، ج ٢ ص ١٩٨، قال الحافظ في فتح الباري: ورجاله ثقات إلا أنه اختلف فيه على موسى بن طلحة اختلافاً كثيراً، انظر فتح الباري، ج ٩ ص ٦٦٢.

وجه الدلالة منه: أن أمره على للقوم أن يأكلوا من الأرنب دليل على حله ولو كان محرماً أو مكروهاً ما أمرهم على بالأكلى منه.

#### والراجح :

حل الأرنب. لأنه حيوان مستطاب ليس بذي ناب أشبه الظبي (١). ولأنه ليس من السباع ولا من أكلة الجيف(٢) بل هو من الطيبات (١). وقد أكل الأرنب سعد بن أبي وقاص ورخص فيها أبو سعيد (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٠.

<sup>(</sup>٢) تبيين الحقائق، ج٥ ص ٢٩٥، ٢٩٦.

<sup>(</sup>٣) المجموع، ج ٩ ص ١٠.

<sup>(</sup>٤) مطالب أولي النهى شرح غاية المنتهى، ج ٦ ص ٣١٤.

#### البحث الثالث

#### فيما لا مخلب له من الطير

ومنه الغراب. سمي بذلك لسواده وهو أصناف منها الغداف وهو غراب القيظ. والزاغ والأكحل وغراب الزرع والأورق، وهذا الصنف يحكي جميع ما يسمعه، والغراب الأعصم عزيز الوجود قالت العرب أعز من الغراب الأعصم. وغراب الليل. قال الجاحظ: هو غراب ترك أخلاق الغربان وتشبه بأخلاق البوم فهو من طير الليل. وغراب البين الأبقع(١).

وقد اختلف الفقهاء في حكم أكل الغراب على النحو الآتى:

ا ـ عند المالكية أن جميع الطيور مباحة سواء كانت من ذوات المخالب أو غيرها، كما تقدم في حكم أكل كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطير(٢).

٢ \_ وعند الحنفية الغراب ثلاثة أنواع:

(أ) نوع يأكل الجيف وهو الأبقع وهذا لا يؤكل.

(ب) ونوع يأكل الحب فقط، فإنه يؤكل.

(ج) ونوع يخلط بينهما وهو أيضاً يؤكل عند أبي حنيفة، وهو العقعق لأنه كالدجاج. وعن أبي يوسف، رضي الله عنه، أنه يكره لأن غالب مأكوله الجيف والأول أصح (٣).

<sup>(</sup>۱) حياة الحيوان الكبرى، ج ٢ ص ١٩٧ \_ ١٩٩.

<sup>(</sup>٢) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ج ٢ ص ١٣٥؛ والتاج والإكليل شرح مختصر خليل مع مواهب الجليل، ج ٣ ص ٢٢٠، وقد تقدم ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) تبيين الحقائق، ج ٥ ص ٢٩٥.

قال أبو يوسف، رحمه الله تعالى: سألت أبا حنيفة، رحمه الله، عن العقعق، فقال: لا بأس به. فقلت: إنه يأكل النجاسات، فقال: إنه يخلط النجاسة بشيء آخر ثم يأكل(١).

٣ \_ وعند الشافعية أن الغراب أنواع:

منها: الغراب الأبقع وهو محرم للأحاديث الصحيحة.

ومنها: الأسود الكبير. وفيه طريقان أصحهم التحريم.

ومنها: غراب الزرع وهو أسود وصغير يقال له الزاغ وقد يكون محمر المنقار والرجلين. وفيه وجهان مشهوران أصحها أنه حلال (٢) لأنه مستطاب يلقط الحب فهو كالحمام والدجاج.

والثاني: لا يحل<sup>٣)</sup>.

٤ \_ وعند الحنابلة الغراب ثلاثة أنواع:

- (أ) غراب البين وهو أكبر الغربان.
  - (ب) الغراب الأبقع وهما محرمان.
- (ج) غراب الزرع وهو حلال لأن مرعاه الزرع والحبوب فأشبه الحجل (1).

هذا ومن خلال عرض هذه المذاهب نرى أن الأثمة الثلاثة ماعدا المالكية قد اتفقوا على تحريم الغراب الأبقع وعلى إباحة غراب الزرع كها هو الأصح عند الشافعية. واختلفوا في الغراب الذي يجمع بين أكل الجيف والزرع.

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الهندية، ج ٥ ص ٢٥٥.

<sup>(</sup>۲) المجموع، ج ۹ ص ۲۲ ـ ۲۳.

<sup>(</sup>٣) المهذب مع شرحه المجموع، ج ٩ ص ١٨.

<sup>(</sup>٤) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧١. والحجل: طير، واحده حجلة. وزان قصبة المصباح المنير، ج ١ ص ٨٥.

استدلوا على التحريم بما روى البخاري أن رسول الله على قال: «خمس من الدواب كلهن فاسق يقتلن في الحرم، الغراب والحدأة والعقرب والفأرة والكلب العقور» (١٠).

وجه الاستدلال منه أنه ﷺ أباح قتل هذه الخمسة في الحرم، ولا يجوز قتل صيد مأكول لأن ما يؤكل لا يحل قتله إذا قدر عليه وإنما يذبح (٢).

#### والراجح :

أن الغراب الذي يجمع بين أكل الجيف والزرع محرم كما هو الحال في الغراب الأبقع للحديث الصحيح المتقدم. ولأن غالب أكله الجيف وهذا يخرجه من الطيبات فيكون من الخبائث.

أما غراب الزرع فحلال لأنه يأكل الزرع والحبوب فيكون مستطاباً لأن أكله من الطيبات.

ومما لا مخلب له من الطير الحمام والعصافير والقبج والكركي والعقعق<sup>(٣)</sup> وهي حلال بالإجماع، قاله الكاساني في البدائع<sup>(١)</sup>.

وكذلك الدراج والقطا والبط والقنابر حلال لقوله تعالى: ﴿وَيُحِلِّ هُـمُ ٱلطَّيّبَاتِ ﴾(°) وهذه مستطابة(١).

ومنه الهدهد والخطاف والخفاش والزنابير واليعاسيب والنحل، وهذه حرام لأنها مستخبثة غير مستطابة (٧).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الحج، أبواب العمرة والمحصر، ج٣ ص ١٣.

<sup>(</sup>۲) المغنى والشرح الكبير، ج ۱۱ ص ٦٨.

 <sup>(</sup>٣) تقدم أن أبا يوسف كره العقعق لأن غالب مأكوله الجيف.

<sup>(</sup>٤) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٣٩.

 <sup>(</sup>٥) الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٦) المجموع، ج ٩ ص ١٨.

<sup>(</sup>٧) المجموع، ج ٩ ص ١١، والمغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٩.

قال ابن عابدين في حاشيته على الدر المختار ما نصه: قال في غرر الأفكار عندنا يؤكل الخطاف والبوم ويكره الصرد والهدهد وفي الخفاش اختلاف.

وأما الدبس والصلصل والعقعق واللقلق واللحام فلا يستحب أكلها وإن كانت في الأصل حلالاً لتعارف الناس بإصابة آفة لأكلها فينبغي أن يتحرز عنه (١).

وقال في المنهاج عند الشافعية: والأصح تحريم ببغاء وطاوس وتحل نعامة وكركي وبط وأوز ودجاج وهمام وهو كل ما عب وهدر وما على شكل عصفور وإن اختلف لونه ونوعه كعندليب وصعوة وزرزور، لا خطاف ونمل ونحل وذباب، ١.هـ. (٢).

وقال في مطالب أولي النهى شرح غاية المنتهى في بيان ما يحل أكله من الطيور: وباقي الطير كنعام ودجاج وطاوس وببغاء ــ بتشديد الباء الموحدة ــ وزاغ طائر صغير أغبر، وغراب زرع يطير مع الزاغ يأكل الزرع أحمر المنقار والرجل لأن مرعاهما الزرع أشبها الحجل وكالحمام بأنواعه من فواخت وقماري وجوازل ورقطي ودباسي وحجل وقطا وحبارى لما روى أبو داود عن بريه بن عمر بن سفينة (٣) عن أبيه عن جده، قال: «أكلت مع النبي عن أبيه عن جده، حارى» (١٠).

<sup>(</sup>۱) حاشية ابن عابدين، ج ٦ ص ٣٠٦.

<sup>(</sup>۲) المنهاج وشرحه، ج ۲ ص ۲۷۲.

<sup>(</sup>٣) اسمه: بریه بن عمر بن سفینة مولی النبی الله المدنی، اسمه إبراهیم وبریه لقب غلب علیه. روی عن أبیه عن جده، وروی عنه ابنه فدیك و إبراهیم بن عبد الرحمن بن مهدي وغیره.

<sup>(</sup>تہذیب التهدیب ج ۱ ص ٤٣٤)

<sup>(</sup>٤) انظر سنن أبي داود، ج ٢ ص ٣١٨، وإسناده ضعيف ضعفه العقيلي وابن حبان: انظر التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير، ج ٤ ص ١٥٤، قال في إرواء الغليل إنه حديث ضعيف أخرجه أبو داود والترمذي والعقيلي في الضعفاء، وابن عدي في الكامل، والبيهقي من طريق بريه بن عمر بن سفينة عن أبيه عن جده. وقال الترمذي: «حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه». قلت: «وعلته بريه وهو تصغير ابراهيم، قال الحافظ مستور. وقد قال العقيلي: لا يتابع على حديثه. ثم ساق له هذا. وقال ابن عدي: «أحاديثه لا يتابعه عليها الثقات وأرجو أنه لا بأس به» ا. هـ.؛ إرواء الغليل، ج ٨ ص ١٤٨.

وكزرزور وعصافير وقنابر وصعوة جمعه صعو وهو صغار العصافير، أحمر الرأس وكركي، من خواصه أنه يبر والديه إذا كبر، وإذا كانوا جماعة يسهر واحد منهم ويقف على رجل واحدة ويتناوبون السهر.

وبط وأوز وغرانيق، جمع غرنق، من طير الماء، طويل العنق.

وطير الماء وأشباه ذلك مما يلتقط الحب أو يفدى في الإحرام، فيباح لأنه مستطاب، فيتناوله قوله تعالى: ﴿ رَأَجُلُ لَكُمْ ٱلطَّيِّكَ ﴾ (٣)(٤).

<sup>(</sup>١) الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

٢) مطالب أولي النهى شرح غاية المنتهى، ج٦ ص ٣١٤ ــ ٣١٥.



### الغصل الثالث

# في المتأنس من الحيوان

وفيه مبحثان:

المبحث الأول: في المستأنس من بهيمة الأنعام.

المبحث الثاني: في المستأنس من الطيور.



## البحث الأول في المتأنس من بهيمة الأنعام

المراد بالأنعام:

قال القرطبي: للعلماء في الأنعام ثلاثة أقوال:

أحدها: أن الأنعام، الإبل خاصة.

الثاني: أن الأنعام، الإبل وحدها، وإذا كان معها بقر وغنم فهي أنعام أيضاً.

الثالث: وهو أصحها، قاله أحمد بن يحيى (۱): الأنعام كل ما أحله الله عز وجل من الحيوان، ويدل على صحة هذا قوله تعالى: ﴿ أُحِلَّتُ لَكُمْ بَهِيمَةُ اللهُ عَلَيْكُمْ . ﴾ (١) انتهى كلام القرطبي (٣).

أقول والذي يظهر أن الأنعام خاصة في بهيمة الأنعام وهي الإبل والبقر

<sup>(</sup>۱) أحمد بن يحيى النحوي بن زيد مولى بني شيبان المعروف بثعلب. كان ثقة صدوقاً حافظاً للغة علماً بالمعاني. من كتبه الفصيح وشرح ديوان زهير وشرح ديوان الأعمش ومجالس ثعلب ومعاني القرآن وما تلحن فيه العامة ومعاني الشعر والشواذ وإعراب القرآن وغير ذلك. كان مولده ببغداد سنة ٧٠٠هـ ووفاته فيها سنة ٧٩١هـ.

<sup>(</sup>طبقات النحويين واللغويين ص ١٥٥)

<sup>(</sup>٢) - الآية ١ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي، ج ٧ ص ١١١.

والغنم فقط، لا كل ما أحله الله بدليل قوله تعالى: ﴿ وَٱلْأَنْعَلَمُ خَلَقَهَا لَكُوْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ تُرِيحُونَ وَحِينَ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ تُرِيحُونَ وَحِينَ فَيهَا جَمَالٌ حِينَ تُرِيحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ ( ﴿ وَكُونُواْ بَلِغِيهِ إِلَّا بِشِقِ ٱلْأَنفُسِ فَلَمَرُحُونَ ( ﴿ وَتَحَمِّلُ أَثْقَالَكُمْ إِلَىٰ بَلَدِ لَمْ تَكُونُواْ بَلِغِيهِ إِلَّا بِشِقِ ٱلْأَنفُسِ أَلَى رَبّكُمْ لَرَهُ وَثُ رَّحِيمٌ ﴿ وَالْخَيْلُ وَٱلْبِعَالُ وَٱلْجَمِيرَ لِيَرْكُبُوهَا وَزِينَةً وَيَخْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (١).

ففصل سبحانه بين بهيمة الأنعام وبين الخيل والبعال والحمير مع أن الخيل مباحة في أشهر أقوال العلماء ومع ذلك عطفت على بهيمة الأنعام، والعطف يقتضى المغايرة.

قال الواحدي (٢): ولا يدخل في اسم الأنعام الحافر لأنه مأخوذ من نعومة الوطء (٣).

وقال في لسان العرب: قال ابن الأعرابي (1): النعم الإبل خاصة، والأنعام الإبل والبقر والغنم، ا.ه..

وعلى هذا فاسم الأنعام يتناول الإبل والبقر والغنم سواء أكانت البقر

<sup>(</sup>١) الآيات من ٥ ــ ٨ من سورة النحل.

<sup>(</sup>٢) الواحدي: على بن أحمد بن محمد بن على بن مثوبة أبو الحسن الواحدي. مفسر عالم بالأدب، أصله من ساوه \_ بين الري وهمذان \_ ومولده بنيسابور. له تصانيف منها: البسيط والوسيط والوجيز كلها في التفسير وشرح ديوان المتنبي وأسباب النزول وشرح الأسهاء الحسنى وغير ذلك. توفى بنيسابور سنة ٦٨ هه.

<sup>(</sup>الأعلام ج ٤ ص ٢٥٥)

<sup>(</sup>٣) تفسير الرازي، ج ١١ ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٤) ابن الأعرابي: محمد بن زياد الأعرابي أبو عبد الله مولى العباس بن محمد بن علي بن العباس. كان ناسباً نحوياً كثير السماع راوية لأشعار العرب كثير الحفظ. توفي سنة ٢٣١هـ. (طبقات النحويين واللغويين ص ٢١٣)

عراباً أم جواميس، وسواء أكانت الغنم ضأناً أم معزاً فكلها حلال بإجماع المسلمين (١) المستند إلى نصوص كثيرة من القرآن منها:

(أ) قوله تعالى: ﴿ وَٱلْأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُرْ فِيهَا دِفَّ وَمَنْافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ﴾(١).

قال ابن كثير<sup>(٣)</sup>، رحمه الله تعالى: يمتن تعالى على عباده بما خلق لهم من الأنعام وهي الإبل والبقر والغنم كما فصلها في سورة الأنعام إلى ثمانية أزواج، وبما جعل لهم فيها من المصالح والمنافع من أصوافها وأوبارها وأشعارها يلبسون ويفترشون ومن ألبانها يشربون. ويأكلون من أولادها. وما لهم فيها من الجمال والزينة (٤).

(ب) قوله تعالى: ﴿ أُحِلَّتُ لَـكُمْ بَهِيمَةُ ٱلْأَنْعَامِ ﴾ (°). والمراد بالإحلال هنا، إباحة الانتفاع بها من كل الوجوه (¹).

(ج) قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِي جَعَـ لَ لَـكُرُ ٱلْأَنْعَـٰمَ لِـ تَرْكُبُواْ مِنْهَــا وَمِنْهَا يَأْ كُلُونَ ﴾ (٧). فبين سبحانه أن مما أباحه من بهيمة الأنعام الركوب والأكل.

 <sup>(</sup>١) الفتاوى الهندية، ج ٥ ص ٢٥٥؛ والشرح الكبير مع حاشية الدسوقي، ج ٢ ص ١٣٥؛
 وشرح المنهاج، ج ٢ ص ٢٧٧؛ والمغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٢٩٠.

<sup>(</sup>٢) الآية ٥ من سورة النحل.

<sup>(</sup>٣) ابن كثير: إسماعيل بن عمر بن كثير أبو الفداء المفسر المؤرخ. له كتاب الأحكام على أبواب الفقه والبداية والنهاية، وتفسير القرآن ومختصر تهذيب الكمال ومناقب الإمام الشافعي. مات يوم الخميس السادس والعشرين من شعبان سنة ٧٧٤هـ. (طبقات المفسرين ج ١ ص ١١٠)

<sup>(</sup>٤) تفسیر ابن کثیر، ج ۲ ص ۹۲ه.

<sup>(</sup>٥) الآية ١ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٦) تفسير الرازي، ج ١١ ص ١٢٦.

 <sup>(</sup>٧) الآية ٧٩ من سورة غافر.

قال ابن زيد(٢) الحمولة ما يركب والفرش ما يؤكل لحمه ويحلب.

قال الفرطبي: ومعنى قوله تعالى ﴿ثمانية أزواج وما بعدها. الآيات﴾ احتجاج على المشركين في أمر البحيرة وما ذكر بعدها.

والمعنى: قل لهم إن كان حرم الذكور فكل ذكر حرام وإن كان حرم الإناث فكل أنثى حرام. وإن كان حرم ما اشتملت عليه أرحام الأنثيين فكل مولود حرام ذكراً كان أو أنثى وكلها مولود فكلها إذاً حرام لوجود العلة فيها فبيّن انتقاض علتهم وفساد قولهم فأعلم الله سبحانه أن ما فعلوه من ذلك افتراء عليه 1/هـ(٣).

 <sup>(</sup>١) الآيات ١٤٢ – ١٤٤ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) ابن زيد: أبوعبد الله محمد بن زيد مولى الإمام عبد الرحمن بن الحكم. كان عالماً بالعوبية صحيح الرواية للشعر، أخذ عن الحكيم محمد بن إسماعيل.

<sup>(</sup>طبقات النحويين واللغويين ص ٣٣٥)

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي، ج ٧ ص ١١٤ \_ ١١٥.

### البحث الثاني

### في المتأنس من الطيور

ومنه الدجاج. وهو مثلث الـدال، حكاه ابن معين الدمشقي وابن مالك مالك (١) وغيرهما، الواحدة دجاجة، الذكر والأنثى فيه سواء، والهاء فيه كبطة وحمامة.

قال ابن سيده (٢): سميت الدجاجة دجاجة لإقبالها وإدبارها، يقال: دج القوم يدجون دجاً ودجيجاً، إذا مشوا مشياً رويداً في تقارب خطو (٣).

### حكم أكله:

الدجاج حلال بالاتفاق(1) ما لم يكن جلالة(٥) لحديث أبي موسى

<sup>(</sup>۱) ابن مالك: محمد بن عبد الله بن مالك الطائي الجياني أبو عبد الله جمال الدين. أحد الأئمة في علوم العربية. ولد في جيان بالأندلس سنة ٢٠٠هـ، وانتقل إلى دمشق وتوفي فيها سنة ٢٧٢هـ. له تصانيف كثيرة منها: الألفية في النحو، والضرب في معرفة كلاب العرب والكافية الشافية ولامية الأفعال وعدة الحافظ وعمدة اللافظ وتحفة المودود في المقصور والممدود وغيرها كثير.

<sup>(</sup>٢) ابن سيده: على بن إسماعيل المعروف بابن سيده أبو الحسن. إمام في اللغة وآدابها. ولد بحرسية عام ٣٩٨هـ، وانتقل إلى دانية فتوفي بها عام ١٩٥٨هـ، كان ضريراً. له المخصص في العربية والمحكم والمحيط الأعظم وشرح ما أشكل من شعر المتنبي والأنيق في شرح حماسة أبي تمام وغير ذلك.

(الأعلام ج ٤ ص ٣٦٣)

<sup>(</sup>۳) حياة الحيوان الكبرى، ج ١ ص ٣٨٧.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري، ج ٩ ص ٦٤٨؛ بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٣٩؛ شرح المنهاج، ج ٢ ص ٢٧٣؛ المجموع، ج ٩ ص ١٨؛ المغنى والشرح الكبير، ج ١١ص ٧١.

 <sup>(</sup>٥) سوف يأتي الكلام عن الجلالة وأحكامها إن شاء الله تعالى. والجلالة لغة هي البقرة التي تتبع
 النجاسة، وعند الفقهاء تستعمل في كل حيوان يأكل النجاسة.

الأشعري(١)، رضي الله عنه، قال: «رأيت النبي ﷺ يأكل دجاجاً»(٢).

قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري: وفي الحديث جواز أكل الدجاج انسية ووحشية وهو بالاتفاق إلا عن بعض المتعمقين على سبيل الورع، إلا أن بعضهم استثنى الجلالة وهي ما تأكل الأقذار. وظاهر صنيع أبي موسى أنه لم يبال بذلك. . . وقد أخرج ابن أبي شيبة (٦) بسند صحيح عن ابن عمر، رضي الله عنها، أنه كان يجبس الدجاجة ثلاثاً، ا.هـ. (١) وهذا بناء على أنها جلالة.

<sup>(</sup>١) أبو موسى الأشعري: عبد الله بن قيس بن سليم بن حضار بن حرب بن عامر بن عنز الأشعري صاحب رسول الله ﷺ كان عامل رسول الله ﷺ على زبيد وعدن واستعمله عمر، رضي الله عنه، على البصرة وشهد وفاة أبي عبيدة، رضي الله عنه، بالشام. مات بالكوفة وقيل بمكة سنة ٤٢هـ، وقيل ٤٤هـ وهو ابن ٣٣ سنة.

<sup>(</sup>أسد الغابة في معرفة الصحابة ج٣ ص ٢٤٥، وج٥ ص ٣٠٨)

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب الصيد والذبائح، ج٧ ص ٨٢.

<sup>(</sup>٣) ابن أبي شيبة: محمد بن عثمان بن محمد بن أبي شيبة العبسي أبو جعفر الكوفي. مؤرخ لرجال الحديث من الحفاظ مختلف في توثيقه. له تآليف منها: تاريخ كبير. مات ببغداد سنة ٢٩٧هـ. (اللباب في تهذيب الأنساب، لابن الأثير ج ٢ ص ١١٥)

<sup>(</sup>٤) فتح الباري، ج ٩ ص ٦٤٨.

# الفعل الرابع فيما قيل فيه إنه ممسوخ

وفيه مباحث:

المبحث الأول: في الضب.

المبحث الثاني: في القنفذ.

المبحث الثالث: في القرد.

المبحث الرابع: في الفيل.

المبحث الخامس: في الخنزير.



### البحث الأول

#### في الضب

الضب بفتح الضاد حيوان بري معروف، قال ابن خالويه(١) الضب لا يشرب الماء ويعيش سبعمائة سنة فصاعداً ويقال انه يبول كل أربعين يوماً قطرة ولا تسقط له سن. ويقال ان أسنانه قطعة واحدة ليست مفرقة ١. هـ. (٢).

وقد اختلف الفقهاء في حكم أكله على ما يأتى:

- قال الحنفية انه حرام $^{(n)}$ .

(الأعلام ج ٢ ص ٢٣١)

<sup>(</sup>۱) ابن خالویه: الحسین بن أحمد بن خالویه أبو عبد الله. لغوي من كبار النحاة ، أصله من همذان زار الیمن وأقام بذمار مدة وانتقل إلى الشام فاستوطن حلب وكانت له مع المتنبي مجالس مع سیف الدولة . من كتبه: شرح مقصورة ابن درید ومختصر في شواذ القرآن وإعراب ثلاثین سورة من القرآن العزیز ولیس في كلام العرب والشجر والاشتقاق والمقصور والممدود والبدیع . توفى سنة ۳۷۰هـ.

<sup>(</sup>۲) حیاة الحیوان الکبری، ج ۲ ص ۸۹.

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٣٦؛ وتبيين الحقائق، ج ٥ ص ٢٩٥؛ الدُّر المختار مع حاشية ابن عابدين، ج ٦ ص ٣٠٠؛ قال الطحاوي في شرح معاني الآثار؛ وقد كره قوم أكل الضب منهم أبو حنيفة وأبو يوسف ومحمد، رحمة الله عليهم أجمعين؛ شرح معاني الآثار، ج ٤ ص ٢٠٠.

 $\Upsilon$  وقال جمهور الفقهاء من المالكية (١) والشافعية ( $\Upsilon$ ) والحنابلة والخنابلة والظاهرية (١) إنه حلال (٥).

### استدل الحنفية على تحريمه بما يأتي:

(أ) ما روت عائشة، رضي الله عنها، أن النبي على أهدى له ضب فلم يأكله فقام عليهم سائل فأرادت عائشة، رضي الله عنها أن تعطيه فقال لها النبي على: «أتعطينه ما لا تأكلين»(١).

وجه الدلالة من الحديث: أنه على كره لنفسه ولغيره أكل الضب فدل ذلك على تحريمه (٧) ولا يحتمل أن يكون امتناعه على بسبب أن نفسه الشريفة عافته لأنه لو كان كذلك لما منع من التصدق به (^).

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقي، ج ۲ ص ۱۳۷؛ والتاج والإكليل؛ شرح مختصر خليل مع مواهب الجليل، ج ٣ ص ٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) المجموع، ج ٩ ص ١٢؛ شرح المنهاج، ج ٢ ص ٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) المغنى والشرح الكبير، ج ١١ ص ٨١.

<sup>(</sup>٤) المحلي، ج ٧ ص ٤٣١.

<sup>(</sup>٥) قال في المغني: «أمّا الضب فإنه مباح في قول أكثر أهل العلم منهم عمر بن الخطاب وابن عباس وأبو سعيد وأصحاب رسول الله ﷺ؛ المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٨١.

 <sup>(</sup>٦) رواه الطحاوي في شرح معاني الآثار، ج ٤ ص ٢٠١؛ قال الزيلعي في نصب الراية غريب،
 ج ٤ ص ١٩٥.

<sup>(</sup>٧) شرح معاني الآثار، ج ٤ ص ٢٠١.

<sup>(</sup>A) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٣٧.

<sup>(</sup>٩) شرح معاني الأثار، ج ٤ ص ٢٠١.

(ب) أن الضب من جملة الممسوخ والممسوخ محرم فقد روى الطحاوي عن عبد الرحمن بن حسنه (۱) قال: نزلنا أرضاً كثيرة الضباب فأصابتنا مجاعة فطبخنا منها فإن القدور لتغلي بها، إذ جاء رسول الله على فقال ما هذا فقلنا ضباب أصبناها. فقال: إن أمة من بني إسرائيل مسخت دواب في الأرض وإني أخشى أن تكون هذه فأكفئوها (۲).

وجه الدلالة من الحديث: أنه ﷺ خشي أن يكون الضب من جملة الممسوخ فأمر بإكفاء القدور مع أنهم في مجاعة، فدل ذلك على تحريمه، وقد روى جابر بن عبد الله، رضي الله عنه قال: «أتي رسول الله ﷺ بضب فأبى أن يأكل منه وقال: لا أدري لعله من القرون التي مسخت» رواه مسلم (٣) فتركه ﷺ الأكل منه وخوفه أن يكون من القرون التي مسخت يدل على تحريمه.

ونوقش هذا الاستدلال بما قاله الحافظ ابن حجر في الفتح: قال الطبري: ليس في الحديث الجزم بأن الضب مما مسخ وإنما خشي أن يكون منه فتوقف عنه. وإنما قال ذلك قبل أن يعلم الله نبيه أن الممسوخ لا ينسل ا. هـ. (1).

دليل ذلك ما روى ابن مسعود (°)، رضى الله عنه، قال: سئل رسول

<sup>(</sup>۱) عبد الرحمن بن حسنة. روى عن النبي ﷺ، وروى عنه زيد بن وهب.

<sup>(</sup>تهذیب التهذیب ج ۲ ص ۱۹۳)

<sup>(</sup>٢) رواه الطحاوي في معاني الآثار، ج ٤ ص ١٩٧؛ والبيهقي في السنن الكبرى، ج ٩ ص ٣٢٥؛ وإبن حزم في المحلي، ج ٧ ص ٤٣١؛ وذكره الحافظ في فتح الباري وقال أخرجه أبو داود والنسائي من رواية ثابت بن وديعة قال: أصبت ضباباً فشويت منها ضباً فأتيت به رسول الله على فاخذ عموداً فعد به أصابعه ثم قال: إن أمة من بني إسرائيل مسخت دواب في الأرض وإني لا أدري أي الدواب هي فلم يأكل ولم ينه؛ قال الحافظ وسنده صحيح؛ انظر فتح الباري، ج ٩ ص ٣٦٣.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، كتاب الصيد والذبائح، باب إباحة الضب، ج ٦ ص ٧٠.

<sup>(£)</sup> فتح الباري، ج ٩ ص ٦٦٦.

<sup>(°)</sup> ابن مسعود: عبد الله بن مسعود بن غافل بن حبيب بن سمح الهذلي أبو عبد الرحمن. أسلم قديماً وهاجر الهجرتين وشهد بدراً والمشاهد بعدها ولازم النبي هي وحدث عنه الكثير. آخي النبي هي بينه وبين الزبير وبعد الهجرة بينه وبين سعد بن معاذ. كان من فضلاء الصحابة ومن أول من جهر بقراءة القرآن بمكة. مات سنة ٣٢هـ.

<sup>(</sup>الإصابة في تمييز الصحابة ج ٤ ص ١٢٩)

الله على عن القردة والخنازير أهي مما مسخ فقال رسول الله على ان الله لم يهلك قوماً أو لم يمسخ قوماً فيجعل لهم نسلاً ولا عقباً رواه أحمد والطحاوي (١) وفي رواية عند مسلم قال: ذكرت عند الرسول على القردة، قال أحد الرواة وأراه قال والخنازير من مسخ فقال: إن الله لم يجعل لمسخ نسلاً ولا عقباً وقد كانت القردة والخنازير قبل ذلك (٢).

فبين على أن الممسوخ لا يكون له نسل ولا عقب فعلمنا بذلك أن الضب لو كان مما مسخ لم يبق فانتفى بذلك أن يكون الضب من المحرم أو المكروه (٣)، قال ابن حزم: فصح يقيناً أن تلك المخافة منه، عليه الصلاة والسلام، في الضباب أن تكون مما مسخ قد ارتفعت وصح أن الضباب ليست مما مسخ ولا مما مسخ شيء في صورها فحلت ا. هـ. (٤).

(ج) ما روى أبو داود عن عبد الرحمن بن شبل (°) أن رسول الله ﷺ من أكل لحم الضب (٦).

<sup>(</sup>١) انظر مسند الإمام أحمد، ج ١ ص ٣٩٠؛ وشرح معاني الآثار، ج ٤ ص ١٩٩.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم في كتاب القدر، ج ٨ ص ٥٥.

<sup>(</sup>٣) شرح معاني الأثار، ج ٤ ص ١٩٩.

<sup>(</sup>٤) المحلى، ج ٧ ص ٤٣٤.

<sup>(</sup>ه) عبد الرحمن بن شبل بن عمرو بن زيد بن بجدة بن مالك الأوسي الأنصاري. كان أحد نقباء الأنصار. روى عن النبي ﷺ، وروى عنه تميم بن محمد وأبو راشد الحبراني ويزيد بن حمير. نزل حمص ومات في إمارة معاوية بن أبي سفيان.

<sup>(</sup>تہذیب التھذیب ج ۳ ص ۱۹۳)

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو داود في سننه، كتاب الأطعمة، باب في أكل الضب، ج ٢ ص ٣٦٨؛ والبيهقي في سننه، كتاب الضحايا، باب ماء جاء في الضب، ج ٩ ص ٣٢٦؛ وفي سنده إسماعيل بن عياش وضمضم بن زرعة قال المنذري فيها مقال، وقال الخطابي: ليس إسناده بذاك، وقال البيهقي: لم يثبت إسناده إنما تفرد به إسماعيل بن عياش وليس بحجة، انظر نصب الراية، ج ٤ ص ١٩٥، وقال الحافظ بن حجر في فتح الباري، أخرجه أبو داود بسند حسن فإنه من رواية إسماعيل بن عياش عن ضمضم بن زرعة عن شريح بن عتبة عن أبي راشد الحبراني عن عبد الرحمن بن شبل وحديث إسماعيل بن عياش عن الشاميين قوي وهؤلاء شاميون ثقات، انظر فتح الباري، ج ٩ ص ٣٦٥.

وجه الدلالة منه: أن نهيه ﷺ عن أكل لحم الضب يدل على تحريمه لأن النهي يقتضي التحريم.

ونوقش هذا الاستدلال من وجهين:

الأول: أن الحديث ضعيف، قال البيهقي لم يثبت إسناده وإنما تفرد به إسماعيل بن عياش (١) وليس بحجه ١. هـ. (٢).

الثاني: أنه على تقدير صحته فقد يكون نهيه على عن أكل لحم الضب قبل أن يعلمه الله أن الممسوخ لا ينسل(٣).

( c ) أن الضب من الخبائث لأن العرب تستخبثه (٤) وقد قال تعالى:

﴿ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَيْتِ ﴾ (٥).

ونوقش هذا الاستدلال: بأن هذا رأي لا يقاوم ما ذكر من النصوص الصحيحة الصريحة في الحل. ثم انه لا أصل لاستخباث العرب واستطابتهم بل الأصل بالنفع والضر(٦).

واستدل من قال بحل الضب عا يأتى:

(أ) ما روى ابن عباس، رضي الله عنها قال: «دخلت أنا وخالد بن الوليد مع رسول الله ﷺ بيت ميمونة فأتي بضب محنوذ فأهوى إليه رسول

<sup>(</sup>۱) إسماعيل بن عياش بن سليم العنسي أبوعتبة الحمصي. روى عن محمد بن زياد الألهاني وصفوان بن عمرو وضمضم بن زرعة وغيرهم. روى عن أهل الشام والحجاز. ولد سنة ١٠٠٧هـ. وتوفي سنة ١٨١هـ.

<sup>(</sup>تهذیب التهذیب ج ۱ ص ۳۲۱)

<sup>(</sup>٢) انظر نصب الراية، ج ٤ ص ١٩٥.

<sup>(</sup>٣) سبل السلام، ج ٤ ص ١١٦.

<sup>(</sup>٤) تبيين الحقائق، ج ٥ ص ٢٩٥.

<sup>(</sup>٥) الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٦) فتاوى شيخ الإسلام، ابن تيمية، ج ١٩ ص ٢٤، وج ١٧ ص ١٧٨.

الله على بيده فقال بعض النسوة اللاتي في بيت ميمونة أخبروا رسول الله على بيا يريد أن يأكل فرفع رسول الله على يده فقلت: أحرام هويا رسول الله؟ قال: لا ولكنه لم يكن بأرض قومي فأجدني أعافه. قال خالد فاجتررته فأكلته ورسول الله على ينظر، رواه البخاري ومسلم(١).

وجه الدلالة من الحديث: أن اقرار النبي على الشيء وسكوته عليه إذا فعل بحضرته يكون دليلًا على إباحته ويكون بمعنى أذنت فيه وأبحته فإنه على لا يسكت على باطل ولا يقر منكراً (٢).

(ب) وعن ابن عمر، رضي الله عنها، أن النبي ﷺ قال: «الضب لست آكله ولا أحرمه» رواه البخاري (٣).

وفي رواية عند مسلم عن ابن عمر قال: سئل النبي على عن الضب فقال «لست بآكله ولا محرمه» (٤).

وفي رواية عند مسلم عن ابن عمر أن رسول الله ﷺ قال: «كلوا فإنه حلال ولكنه ليس من طعامي» (٥).

وفي هذا نص صريح على عدم الحرمة الشرعية وإشارة إلى الكراهة الطبيعية.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الذبائح والصيد، باب الضب، ج ٧ ص ٨٤؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب الصيد والذبائح، باب إباحة الضب، ج ٦ ص ٦٨.

<sup>(</sup>٢) شرح النووي على صحيح مسلم، ج١٣ ص ١٠١.

 <sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الذبائح والصيد، باب الضب، ج ٧ ص ٨٤.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الصيد والذبائح، باب إباحة الضب، ج٦ ص٦٦.

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الصيد والذبائح، باب إباحة الضب، ج ٦ ص ٦٧.

<sup>(</sup>٦) انظر صحيح مسلم، كتاب الصيد والذبائح، باب إباحة الضب، ج ٦ ص ٦٩.

وقال عمر بن الخطاب، رضي الله عنه: «إن النبي على لم يحرمه إن الله عز وجل ينفع به غير واحد فإنما طعام عامة الرعاء منه ولوكان عندي طعمته» (١٠). وقال أبو سعيد: «كنا معشر أصحاب محمد على لأن يهدى إلى أحد ضب أحب إليه من دجاجة» (٢).

فإن قال القائلون بالتحريم: إن هذه الأخبار التي استدل بها المبيحون للضب دالة على التحريم لأن فيها أن النبي على تركه تقذراً أو أنه قذره وما قذره النبي على فهو نجس ولا يكون نجساً إلا وهو محرم الأكل. ولو ثبتت الإباحة بهذه الأخبار لعارضتها أخبار الحظر ومتى ورد الخبران في شيء وأحدهما مبيح والآخر حاظر فخبر الحظر أولى. وذلك لأن الحظر وارد لا محالة بعد الإباحة لأن الخطر الأصل كانت الإباحة والحظر طارىء عليها ولم يثبت ورود الإباحة على الحظر فحكم الحظر ثابت لا محالة (٣).

والجواب عن هذا هو ما قاله ابن حجر في الفتح حيث قال: «الأحاديث وان دلت على الحل تصريحاً وتلويحاً نصاً وتقريراً فالجمع بينها وبين ما ورد من النهي أن يحمل النهي فيه على أول الحال عند تجويز أن يكون مما مسخ وحينئذ أمر بإكفاء القدور ثم توقف فلم يأمر به ولم ينه عنه. وحمل الإذن فيه على ثاني الحال لما علم أن الممسوخ لا نسل له ثم بعد ذلك كان يستقذره فلا يأكله ولا يجرمه وأكل على ما ثلاته فدل على الإباحة وتكون الكراهة للتنزيه في حق من يتقذره وتحمل أحاديث الإباحة على من لا يتقذره ولا يلزم من ذلك أن يكره مطلقاً (٤).

وإن قيل إن ما روي أنه عليه الصلاة والسلام أباح أكله محمول على ما قبل التحريم ثم حرم الخبائث لأنه لم يكن في الابتداء حرام إلاّ ما ذكر بقوله

<sup>(</sup>١) انظر صحيح مسلم، كتاب الصيد والذبائح، باب إباحة الضب، ج ٦ ص ٧٠.

<sup>(</sup>٢) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٨١؛ قال في إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل، ج ٨ ص ١٤٧، لم أقف عليه.

<sup>(</sup>٣) أحكام القرآن للجصاص، ج ٤ ص ١٨٩ ــ ١٩٠.

 <sup>(</sup>٤) فتح الباري، ج ٩ ص ٦٦٦.

تعالى: ﴿ قُل لَّا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَى أَنْحَرَمًا عَلَىٰ طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ ۚ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمّاً مَسْنُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرٍ . . . ﴾ الآية (١) ، (٢).

والجواب عن هذا أن في حديث ابن عباس وخالد بن الوليد دليلًا على الحل مع أن إسلام خالد بن الوليد كان متأخراً فبطل ما يقولون.

فإن قيل إذا كان أكل الضب حلالًا فها سبب عدم أكله على الضب.

قيل أن سبب تركه على أكل الضب أنه ما اعتاده لقوله على «ولكنه ليس من طعامي» (٣) وقد ورد لذلك سبب آخر أخرجه مالك من مرسل سليمان بن يسار فذكر فيه قوله على: كلا يعني لخالد وابن عباس فإنني يحضرني من الله حاضره \_ قال المازري (٤) يعني الملائكة. وكان للحم الضب ريحاً فترك أكله لأجل ريحه كها ترك أكل الثوم مع كونه حلالاً (٥).

قال الطحاوي: فثبت بتصحيح هذه الآثار أنه لا بأس بأكل الضب وهو القول عندنا والله أعلم بالصواب ١. هـ. (٦).

وقال النووي: أجمع المسلمون على أن الضب حلال وليس بمكروه إلاّ ما حكي عن أصحاب أبي حنيفة من كراهته وإلاّ ما حكاه القاضي عياض

<sup>(</sup>١) الآية ١٤٥ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) تبيين الحقائق، ج ٥ ص ٢٩٥.

<sup>(</sup>٣) انظر صحيح مسلم، كتاب الصيد والذبائح، باب إباحة الضب، ج ٦ ص ٦٧.

<sup>(</sup>٤) المازري: محمد بن علي بن عمر التميمي المازري أبو عبد الله. محدث من فقهاء المالكية، نسبة إلى مازن بجزيرة صقلية. له المعلم بفوائد مسلم في الحديث والتلقين في الفروع والكشف والانباء في الرد على الاحياء للغزالي وإيضاح المحصول في الأصول وكتب في الأدب. كان مولده سنة ٤٥٣هـ ووفاته سنة ٤٥٣هـ.

<sup>(</sup>الأعلام ج ٦ ص ٢٧٧)

<sup>(</sup>٥) تحفة الأحوذي، ج ٥ ص ٤٩٤.

<sup>(</sup>٦) شرح معاني الآثار، ج ٤ ص ٢٠٢.

عن قوم انهم قالوا هو حرام وما أظنه يصح عن أحد وان صح عن أحد فمحجوج بالنصوص وإجماع من قبله ١. هـ. (١).

### الترجيح:

هذا ومما تقدم يظهر لنا أن الراجع إباحة أكل الضب لقوة الأدلة التي استدل بها من قال بالإباحة. ولأن الأصل الحل ولم يوجد المحرم فيبقى على الإباحة ولم يثبت فيه عن النبي ﷺ نهي ولا تحريم (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) شرح النووي على صحيح مسلم، ج ١٣ ص ٩٧ ــ ٩٩.

<sup>(</sup>٢) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٨١.

#### البحث الثاني

### في القنفذ(١)

القنفذ بضم القاف مع ضم الفاء وفتحها آخره ذال معجمة أكبر من الفأر كله شوك إلا رأسه وبطنه ويديه ورجليه (٢) وهو صنفان قنفذ يكون بأرض مصر قدر الفأر. وقنفذ يكون بأرض الشام والعراق قدر الكلب. والفرق بينها كالفرق بين الجرذ والفأر (٣) والقنفذ مولع بأكل الأفاعي ولا يتألم بها (٤).

وقد اختلف الفقهاء في جواز أكله على النحو الآتي:

ا  $_{-}$  عند المالكية أنه حلال (٥) وفي وجه عند الشافعية أنه حرام ولكن الصحيح المنصوص عندهم أنه حلال (١).

 $Y = e^{\lambda i} \int_{0}^{\lambda} e^{\lambda i} d\lambda$ 

استدل من قال بحل القنفذ بأن العرب تستطيبه لطيب أكله (٩).

<sup>(</sup>١) ذكره عبد القادر الخيراني في كتابه، سعد الشموس والأقمار، ص ١٠٠، من جملة الممسوخ ولم أر دليلًا يدل على ذلك.

<sup>(</sup>٢) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ج ٢ ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) حياة الحيوان الكبرى، ج ٢ ص ٣٠٥.

<sup>(</sup>٤) نيل الأوطار، ج ٨ ص ١٢٢.

<sup>(</sup>٥) الشرح الكبير، ج ١ ص ٢٣٣؛ وحاشية الرهوني، ج ٣ ص ٣٩.

<sup>(</sup>٦) المجموع، ج ٩ ص ١١؛ وشرح البهجة، ج ٥ ص ١٧٤.

<sup>(</sup>٧) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٣٦؛ والفتاوي الهندية، ج ٥ ص ٢٥٥.

 <sup>(</sup>A) كشاف القناع، ج ٦ ص ١٩١؛ والمغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٥.

 <sup>(</sup>٩) شرح البهجة، ج ٥ ص ١٧٤.

والله تعالى يقول: ﴿وَ يُحِلِّ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَاتِ ﴾ (١) فإن المراد بالطيبات ما تستطيبه العرب (٢).

ونوقش هذا الاستدلال بأن القنفذ من الخبائث وليس من الطيبات بدليل الحديث حيث قال عنه على «خبيثة من الخبائث» (٣) ولأن استطابة العرب لا أصل لها في الحل والحرمة.

واستدل من قال بتحريم القنفذ بما روى الإمام أحمد وأبو داود عن عيسى بن نميلة (٤) عن أبيه قال: كنت عند ابن عمر فسئل عن أكل القنفذ فتلا: ﴿ قُل لا أَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى أَحَرَمًا عَلَى طَاعِم يَطْعَمُهُ - إِلّا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خنز ير فَإِنّهُ وجْسُ أَوْ فَسُقًا أُهِلَ لِغَيْرِ ٱللّه به هـ (٥) فقال شيخ عنده سمعت أبا هريرة يقول ذكر عند النبي على فقال: «خبيثة من الخبائث» فقال ابن عمر إن كان قاله رسول الله على فهو كما قال «رواه أحمد وأبو داود واللفظ للإمام أحمد» (٢).

وجه الدلالة من الحديث: أنه ﷺ قد جعل القنفذ من جملة الخبائث

(تقریب التهذیب ج ۲ ص ۱۰۳)

<sup>(</sup>١) الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٢) المجموع، ج ٩ ص ٢٦.

<sup>(</sup>٣) سوف يأتي بتمامه دليلًا لمن قال بتحريم القنفذ.

<sup>(</sup>٤) عيسى بن نميلة بالتصغير الفزراي حجازي مجهول.

<sup>(</sup>٥) الآية ١٤٥ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٦) انظر مسند الإمام أحمد، ج ٢ ص ٣٨١؛ وسنن أبي داود، كتاب الأطعمة، ج ٢ ص ٣١٨ ـ ٣١٩؛ قال في التلخيص الحبير: قال القفال إن صح الخبر فهو حرام وإلاّ رجعنا إلى العرب والمنقول عنهم أنهم يستطيبونه؛ وقال غيره: هذا الشيخ مجهول فلم نر بقبول روايته ا. هـ.

وقد أخرجه أبو داود من حديث عيسى بن نميلة عن أبيه قال: كنت عند ابن عمر فذكره؛ قال الخطابي: ليس إسناده بذاك؛ وقال البيهقي: فيه ضعف ولم يسرو إلاّ بهذا الإسناد ا. هـ التلخيص الحبير، ج ٤ ص ١٥٥ ــ ١٥٦.

والخبائث محرمة بنص القرآن قال تعالى: ﴿ وَيُحْرِمُ عَلَيْهِمُ ٱلْحُكَيْمِ الْحُكَيْمِ الْحُكَيْمِ الْحُكَيْمِ الْعَلَيْمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

# والراجح :

أنه حرام لهذا الحديث ولأنه من الخبائث ويشبه المحرمات ويأكل الحشرات فأشبه الجرذان (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٢) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٥.

#### البحث النالث

#### في القرد

هو حيوان قبيح مليح ذكي سريع الفهم يتعلم الصنعة. قاله في حياة الحيوان(١).

وقد اختلف الفقهاء في حكم أكل القرد على ما يأتي:

١ \_ عند المالكية في حكم أكل القرد أربعة أقوال:

الأول: قول مالك وأصحابه أنه مكروه.

الثاني: أنه مباح إن أكل الكلأ وإلّا كان مكروهاً.

الثالث: أنه مباح مطلقاً.

الرابع: أنه محرم.

قال الدسوقي (٢) في حاشيته على الشرح الكبير وصحح في التوضيح الإباحة في كل ما قيل انه ممسوخ كالقرد والضب (٣).

<sup>(</sup>١) حياة الحيوان الكبرى، ج ٢ ص ٢٨٠؛ وانظر عجائب المخلوقات للقزويني، ص ٢٣٨.

<sup>(</sup>٢) شمس الدين الدسوقي: محمد بن أحمد بن عرفة الدسوقي المالكي شمس الدين. من علماء العربية من أهل دسوق بمصر، كان من المدرسين في الأزهر. له كتب منها: الحدود الفقهية في فقه الإمام مالك وحاشية على علي اللبيب وحاشية على السرح الكبير على مختصر خليل وحاشية على شرح السنوسي لمقدمته أم البراهين. توفي بالقاهرة سنة الكبير على مختصر خليل وحاشية على شرح السنوسي لمقدمته أم البراهين. توفي بالقاهرة سنة ١٢٣٠هـ.

<sup>(</sup>الأعلام ج ٦ ص ١٧)

<sup>(</sup>٣) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ج ٢ ص ١٣٧ - ١٣٩.

قال في المغني: ولا يباح أكل القرد وكرهه عمر وعطاء ومجاهد ومكحول (٥) والحسن ولم يجيزوا بيعه وروي عن الشعبي أن النبي على الحم القرد. ولأنه سبع فيدخل في عموم الخبر وهو مسخ أيضاً فيكون من الخبائث المحرمة ا. هـ. (٦).

وقال النووي في شرح المهذب: القرد حرام عندنا وبه قال عطاء وعكرمة ومجاهد ومكحول والحسن وابن حبيب المالكي (٧)(٨).

استدل من قال بإباحة أكل القرد بقوله تعالى: ﴿ قُل لَآ أَجِدُ فِي مَآ أُوحِيَ إِلَىَّ مُعَرِّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ ﴿ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْنَةً أَوْ دَمًا مَّسُفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أُهِلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ عِ . . . ﴾ الآية (٩).

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٣٧؛ والفتاوي الهندية، ج ٥ ص ٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) المجموع، ج ٩ ص ١٧؛ وشرح المنهاج، ج ٢ ص ٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) المغنى والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٧.

<sup>(£)</sup> المحلى، ج ٧ ص ٤٣٠.

مكحول الدمشقي أبو عبد الله الفقيه أحد الأئمة. روى عن أنس ووائلة بن الأسقع وأبي أمامة وثوبان وأبي ثعلبة الخشني. وروى عنه أبو حنيفة والزهري وحميد الطويل وابن إسحاق. مات سنة ١١٢هـ.
 (طبقات الحفاظ ص ٤٤).

<sup>(</sup>٦) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٧.

<sup>(</sup>٧) ابن حبيب: عبد الملك بن حبيب بن سليمان بن هارون. يكنى أبا مروان، روى بالأندلس عن صعصعة بن سلام والغازي بن قيس وزياد بن عبد الرحمن، ثم رحل إلى المشرق فسمع ابن الماجشون ومطرفاً وإبراهيم بن المنذر وعبد الله بن عبد الحكم وابن المبارك وأصبغ، ثم انصرف إلى الأندلس، وقد تفقه في مذهب مالك وأفتى ودرس. يقال إن له ألفاً وخسين كتاباً. كانت وفاته في شهر ذي الحجة سنة ٢٣٨هـ، وقيل ٢٣٩هـ.

<sup>(</sup>الديباج المذهب في معرفة أعيان المذهب ص ١٥٤)

<sup>(</sup>٨) المجموع، ج ٩ ص ١٧.

 <sup>(</sup>٩) الآية ١٤٥ من سورة الأنعام.

وجه الدلالة من الآية أنه تعالى ذكر هذه المحرمات على سبيل الحصر ولم يذكر القرد فدل ذلك على إباحته.

ونوقش هذا الاستدلال بما سبق في حكم أكل لحوم الحمر الأهلية (١).

واستدل من قال بكراهة أكل القرد بعموم قوله تعالى: ﴿قل لا أجد فيها أوحي إلى محرماً على طاعم يطعمه...﴾ الآية مع مراعاة خلاف العلماء، فالآية تدل على عدم حرمته ومراعاة قول المخالف بالمنع تقتضي كراهته (٢).

ونوقش هذا الاستدلال أيضاً بما سبق في حكم أكل لحوم الحمر الأهلية.

واستدل من قال بتحريم القرد بما يأتي:

۱ ـ روى الشعبي أن النبي ﷺ نهى عن لحم القرد (٣٠).

٢ \_ ولأنه سبع فيدخل في عموم النهي عن السباع (١).

" \_ ولأن الله مسخ ناساً عصاة عقوبة لهم على صورة الخنازير والقردة وبالضرورة يدري كل ذي حس سليم أن الله لا يمسخ عقوبة في صورة الطيبات من الحيوان فصح أنه ليس منها وإذ ليس هو منها فهو من الخبائث لأنه ليس إلاّ طيب أو خبيث فها لم يكن من الطيبات طيباً فهو من الخبائث خبيث فإذا القرد خبيث (٥).

#### الترجيح:

ومما تقدم يظهر لنا أن الراجح تحريم أكل القرد لأنه مسخ ومستخبث والله لا يمسخ في صورة الطيب فلم يبق إلاّ أنه خبيث.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) تقدم ص ۱٤٦.

<sup>(</sup>٢) حاشية الدسوقي، ج٢ ص ١٣٨.

<sup>(</sup>٣) ذكره في المغني ولم أجد له تخريجاً؛ انظر المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٧.

<sup>(</sup>٤) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٧.

<sup>(</sup>٥) المحلي، ج ٧ ص ٤٣٠.

### البحث الرابع

### في حكم أكل الفيل

الفيل حيوان طريف بهي نبيل من أعظم الحيوانات. وربما كان في فمه ثلاثمائة سن وهو أطرف وألطف من كل حيوان خفيف الجسم رشيق له رقبة قصيرة وخرطوم طويل يقوم مقام الرقبة برفع العلف والماء إلى فمه وهذا الخرطوم يدور على جميع بدنه ويضرب به(١).

وقد اختلف الفقهاء في حكم أكله على ما يأتي:

ا حند الظاهرية الفيل حلال<sup>(٢)</sup>. وعند المالكية إنه مكروه نص عليه خليل بن إسحاق<sup>(٣)</sup> في مختصره. وقال الدسوقي في حاشيته على الشرح الكبير ما نصه: قد ذكر ابن الحاجب<sup>(١)</sup> فيه قولين الإباحة والتحريم وصحح في التوضيح الإباحة فيه<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) عجائب المخلوقات للقزويني، ص ٢٣٨.

<sup>(</sup>٢) المحلي، ج ٧ ص ٤٠٣.

<sup>(</sup>٣) هو خليل بن إسحاق بن موسى ضياء الدين الجندي. فقيه مالكي من أهل مصر، كان يلبس زي الجند تعلم في القاهرة وولي الإفتاء على مذهب مالك. له المختصر في الفقه يعرف بمختصر خليل وقد شرحه كثيرون وترجم إلى الفرنسية، وله التوضيح شرح به مختصر ابن الحاجب والمناسك ومخدرات الفهوم فيها يتعلق بالتراجم والعلوم. توفي سنة ٧٧٦هـ.

<sup>(</sup>الأعلام ج ٢ ص ٣١٥)

<sup>(</sup>٤) ابن الحاجب: عثمان بن عمر بن أبي بكر بن يونس أبو عمرو جمال الدين ابن الحاجب. فقيه مالكي من كبار العلماء بالعربية. ولد سنة ٥٧٠هـ في مصر ونشأ في القاهرة وسكن دمشق ومات بالإسكندرية سنة ٦٤٦هـ. من تصانيفه: الكافية في النحو والشافية في الصرف ومختصر الفقه والمقصد الجليل، قصيدة في العروض ومنتهى السول والأمل في علمي الأصول والجدل وغيرها.

(الأعلام ج ٤ ص ٢١١)

 <sup>(</sup>٥) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ج ٢ ص ١٣٧.

٢ — وعند جماهير العلماء من الحنفية (١) والشافعية (٢) والحنابلة (٣) أنه حرام لا يجوز أكله. قال النووي: الفيل حرام عندنا وعند أبي حنيفة والكوفيين والحسن وأباحه الشعبي وابن شهاب ومالك في رواية (١).

وقال في المغني: والفيل محرم. قال أحمد: ليس هو من أطعمة المسلمين. وقال الحسن هو مسخ وكرهه أبو حنيفة والشافعي ورخص في أكله الشعبي (°).

استدل من قال بإباحة الفيل بما يأتي:

(أ) قوله تعالى: ﴿ قُل لَآ أَجِدُ فِي مَآ أُوحِيَ إِلَى ۚ ثُعَرَمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ ۗ إِلَّ أَعْرَبُوا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ ۗ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْنَةً أَوْ دَمَّا مَسْفُوحًا أَوْ خَمْ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أَهِلَ لِغَيْرِ اللّهِ لِهِ فِي . . . ﴾ الآية (').

وجه الدلالة من الآية: أنه سبحانه وتعالى حصر المحرمات في الأربعة المذكورة في الآية فيفهم منه إباحة ما عداها.

ونوقش هذا الاستدلال بما تقدم في حكم أكل لحوم الحمر الأهلية (٧).

(ب) قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ (^).

<sup>(</sup>۱) تبيين الحقائق، ج ٥ ص ٢٩٥؛ تنوير الأبصار مع حاشية ابن عابدين، ج ٦ ص ٣٠٦؛ وبدائع الصنائع، ج ٥ ص ٣٧.

<sup>(</sup>٢) شرح المنهاج، ج ٢ ص ٢٧٢؛ والمجموع، ج ٩ ص ١٧.

 <sup>(</sup>٣) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٧؛ وكشاف القناع، ج ٦ ص ١٩٠؛ الإنصاف، ج ١٠ ص ٣٥٠.

<sup>(</sup>٤) المجموع، ج ٩ ص ١٧.

<sup>(</sup>٥) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٧.

<sup>(</sup>٦) الآية ١٤٥ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>V) سبق بيانه في ص ١٤٦.

<sup>(</sup>A) الآية ٦٩ من سورة البقرة.

وجه الاستدلال من هذه الآية أن مما خلقه الله لنا للانتفاع والأكل جميع ما في الأرض والفيل من جملة ذلك فيكون مباح الأكل.

ونوقش هذا الاستدلال بأن مما خلقه الله الخنزير ولا قائل بإباحته فليس كل مخلوق يباح أكله.

(ج) قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُمْ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُم لَ . . . ﴾ الآية (١).

وجه الاستدلال من الآية أن الله بين لنا أنه قد فصل لنا المحرم والفيل لم يَفصل تحريمه فهو من المباح.

ونوقش هذا الاستدلال بأن الفيل من ذوات الأنياب فهو محرم بالسنة النبوية فيكون قد فصل تحريمه.

واستدل من قال بتحريم الفيل بما يأتي:

(أ) ما روى أبو ثعلبة الخشني، رضي الله عنه، أن رسول الله ﷺ «نهى عن أكل كل ذي ناب من السباع»(٢).

وجه الاستدلال من الحديث: أنه عن أكل كل ذي ناب من السباع والنهي يقتضي التحريم كما يراه جمهور الأصوليين فيكون كل ذي ناب من السباع محرماً والفيل له ناب بل هو من أعظم السباع ناباً فيكون داخلاً في عموم النهي.

(ب) ما روى أبو هريرة، رضي الله عنه، أن رسول الله على قال: «كل ذي ناب من السباع فأكله حرام» رواه مسلم (٣).

الآية ١١٩ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري كتاب الذبائح والصيد باب أكل كل ذي ناب من السباع، ج ٧ ص ٨٣؛ وصحيح مسلم، ج ٦ ص ٥٩؛ وسنن أبي داود، ج ٢ ص ٣١٩، وتقدم.

 <sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه كتاب الصيد والذبائح باب تحريم أكل كل ذي ناب من السباع وكل
 ذي مخلب من الطير، ج ٦ ص ٩٠.

وفي رواية عند الترمذي عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ «حرم كل ذي ناب من السباع»(١).

وجه الإستدلال من الحديث: أن فيه التصريح بأن أكل كل ذي ناب من السباع محرم ولا خلاف في أن الفيل له ناب فيكون داخلًا في التحريم.

(ج) ولأنه مستخبث فيدخل في عموم الآية (٢): ﴿ وَ يُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ الْخَيَابُثُ ﴾ (٣).

(د) ولأنه من جملة الممسوخ والممسوخ محرم (<sup>1)</sup>.

### الترجيع:

هذا ومما تقدم يظهر لنا أن الراجح القول بتحريم الفيل لأنه ذو ناب وقد صح عنه على النهي عن أكل كل ذي ناب من السباع بل هو من أعظمها ناباً. ولأنه مستخبث غير مستطاب فهو من جملة الخبائث.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي وقال: هذا حديث حسن والعمل على هذا عند أكثر أهل العلم من أصحاب النبي ﷺ وغيرهم وهو قول عبد الله بن المبارك والشافعي وأحمد وإسحاق، ١. هـ. انظر سنن الترمذي، ج ٤ ص ٧٤.

<sup>(</sup>٢) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٦٧.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٤) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٣٧.

### النمث الماس

#### في الفنزير

هو حيوان سمج والعين تكرهه له نابان كنابي الفيل يضرب بها ورأسه كرأس الجاموس وله ظلف كما للبقر والغنم وهو من أنسل الحيوانات<sup>(۱)</sup> ويشترك بين البهيمية والسبعية فالذي فيه من السبع الناب وأكل الجيف. والذي فيه من البهيمة الظلف وأكل العشب والعلف<sup>(۲)</sup> وهو حرام لحمه وشحمه وجميع أجزائه<sup>(۳)</sup> لقوله تعالى:

﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُو ٱلْمَيْنَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْحِنزِيرِ وَمَآ أَهِلَ بِهِ عَلِغَيْرِ آللَهُ ...﴾('').

<sup>(</sup>١) عجائب المخلوقات للقزويني، ص ٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) حياة الحيوان الكبرى، ج ١ ص ٣٥٦.

أجمع المسلمون على تحريم الخنزير بجميع أجزائه وممن حكى الإجماع القرطبي في تفسيره، ج ١ ص ٢٢٠ والنخر الرازي في تفسيره، ج ٥ ص ٢٢٠ وابن حزم في مراتب الاجماع ملك ١٤٩ ولم يخالف في ذلك أحد، إلا أن الألوسي قال في روح المعاني: خص اللحم بالذكر مع أن بقية أجزائه أيضاً حرام خلافاً للظاهرية لأنه معظم ما يؤكل من الحيوان وسائر أجزائه كالتابع له روح المعاني، ج ٢ ص ٩٥. وكذلك نسب في مطالب أولي النهى ، ج ٦ ص ٣٦١ إلى داود الظاهري القول بأن ما عدا اللحم من الخنزير غير محرم. وفي هذا نظر فإن ابن حزم في قد أحاط بمذهب داود الظاهري ومع ذلك لم يذكر هذه المخالفة من داود بل قال ابن حزم في المحلى، ج ٧ ص ٣٨٨ ما نصه: «لا يحل أكل شيء من الخنزير لا لحمه ولا أطرافه ولا جلده ولا عصبه ولا غضروفه ولا حشوته ولا غه ولا عظمه ولا رأسه ولا أطرافه ولا لبته ولا شعره الذكر والأنثى الصغير والكبير سواء . . . » وكذلك قال ابن حزم في مراتب الإجماع ، ص ١٤٩: «واتفقوا أن الخنزير ذكره وأنثاه صغيره وكبيره حرام لحمه وشحمه وعصبه وغه وغضروفه ودماغه وحشوته وجلده حرام كل ذلك . ا . ه . . .

<sup>(</sup>٤) الآية ۱۷۳ من سورة البقرة.

وقوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحَّمُ ٱلْخِنزِيرِ ...﴾ الآية (١).

وقوله تعالى: ﴿ قُل لَآ أَجِدُ فِي مَآ أُوحِى إِلَى أَمُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَّآ أَن يَكُونَ مَيْنَةً أَوْ دَمَّا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أَهِلَّ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ دِ...﴾ (٢).

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُو ٱلْمَيْنَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحَمْ ٱلِخُنزِيرِ وَمَآ أُهلَّ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ ﴾ ٣٠.

وجه الدلالة من هذه الآيات أن فيها النص الصريح على أن الخنزير من جملة المحرم. وإنما ذكر الله اللحم لأن معظم الانتفاع متعلق به كقوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَوةِ مِن يَوْمِ ٱلجَّمُعَةِ فَاسْعَوْاْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللّهَ وَذَرُواْ ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نُودِي لِلصَّلَوةِ مِن يَوْمِ ٱلجَّمُعَةِ فَاسْعَوْاْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللّهَ وَذَرُواْ ٱلنَبِيعَ عَلَيْهِ مِن النّبِيعِ بالنّبِي لما كان هو أعظم المهمات عندهم (٥٠).

وقال القرطبي: خص الله تعالى ذكر اللحم من الخنزير ليدل على تحريم عينه ذكي أو لم يذك. وليعم الشحم وما هنالك من الغضاريف وغيرها<sup>(١)</sup>.

الآية ٣ من سورة المائدة.

 <sup>(</sup>٢) الآية ١٤٥ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٣) الآية ١١٥ من سورة النحل.

 <sup>(</sup>٤) الآية ٩ من سورة الجمعة.

<sup>(°)</sup> تفسير الفخر الرازي، ج ٥ ص ٢٢.

<sup>(</sup>٦) تفسير القرطبي، ج ٢ ص ٢٣٢.

وقال الألوسي (١): «ولعل السر في إقحام لفظ اللحم هنا إظهار حرمة ما استطابوه وفضلوه على سائر اللحوم واستعظموا وقوع تحريمه (٢).

### الحكمة من تحريم الحنزير:

لتحريم الخنزير أسباب كثيرة أهمها ما يأتي:

الأول: كثرة الديدان في لحم الخنزير. وذلك أنه يوجد في أمعاء الإنسان عدة أنواع من الديدان قل أن يخلو منها أحد. ومضار هذه الديدان متفاوتة فمنها ما ضرره عظيم ومنها ما ضرره حقير ومن هذه الأنواع ما يسمى بالديدان الشريطية التي منها الدودة الوحيدة وتسمى (تينيا سوليم) وهي كلمة يونانية ومعناها الشريط الوحيد سماها الواضع بهذا الإسم لظنه أنه لا يوجد منها في الأمعاء إلا واحدة فقط وهذا خطأ فقد يوجد منها أحياناً إثنان أو ثلاثة. وطولها يختلف من ٧ أقدام إلى عشرة وهي مقسمة إلى عدة أقسام تبلغ ٥٠٠ وفي الأقسام الخلفية توجد أعضاء التناسل فتجد أن كل قسم منها فيه أعضاء الذكر والأنثى فإذا تممت هذه الأعضاء وظيفتها وتكونت البويضات في داخل الرحم المحت الأعضاء إلا الرحم فتبقى البويضات محفوظة فيه فإذا سقطت هذه الأقسام المشتملة على البويضات من دبر الإنسان وقت التخلي كما يحصل كثيراً لمن كان مصاباً بها ووصلت هذه البويضات إلى معدة الخنزير أثناء تقممه القاذورات وأكلها ذاب قشرها بواسطة العصير المعدة وخرجت الأجنة فتثقب الغشاء المخاطي للمعدة وتصل إلى أوعية الدم الذي يحملها إلى الفضلات وغيرها وهناك تنتقل الى طور جديد تصل به إلى تمام نموها وهذا الطور هوأن تكون هذه الأجنة إلى طور جديد تصل به إلى تمام نموها وهذا الطور هوأن تكون هذه الأجنة

<sup>(</sup>۱) الألوسي: محمود شكري بن عبد الله بن شهاب الدين محمود الألوسي الحسيني أبو المعالي. مؤرخ عالم بالأدب والدين من الدعاة إلى الإصلاح. ولد في رصافة بغداد سنة ١٢٧٣هـ، وتصدر للتدريس في داره وفي بعض المساجد وحمل على أهل البدع في الإسلام. عرض عليه البريطانيون القضاء في بغداد فزهد فيه انقباضاً عن مخالطتهم. له تآليف منها: تاريخ نجد وأمثال العوام في دار الإسلام ورياض الناظرين في مراسلات المعاصرين وبدائع الإنشاء وروح المعاني في تفسير القرآن. كان مولده ببغداد ووفاته فيها سنة ١٣٤٢هـ.

<sup>(</sup>الأعلام ج ٧ ص ١٧٢)

<sup>(</sup>٢) روح المعاني، ج ٢ ص ٥٩.

حويصلات صغيرة واحدها قدر حجم الحمصة في داخل اللحم وبعد ذلك يبرز في داخل هذه الحويصلات هنات مخروطية الشكل كل هنه منها رأس لدودة جديدة فإذا أكل الإنسان هذا اللحم خرجت هذه الرؤوس من حويصلاتها وعلقت بالغشاء المخاطى للأمعاء وكونت كل واحدة دودة طويلة تامة النمو وتسبب من وجودها في الأمعاء أعراض كثيرة فيحصل للمصاب بها مغص أو إسهال أو قيء وربما صار نفسه كريه الرائحة ويصاب بالاقهاء \_ فقد شهوة الطعام ــ أو النهم الشديد وقد يصاب بآلام في رأسه أو دوار أو إغماء ويشعر بضعف عام في جسمه وتضطرب أفكاره وأحياناً تنتابه نوبات صرعية وتشنجات عصبية قوية. وليس هذا كل الضرر الذي ينشأ عن هذه الدودة بل هناك خطر آخر عظيم وذلك أن بعض الأقسام قد يتلف وهو في الأمعاء فيخرج البويضات مع البراز فإذا أصابت ملابسه أويده أوغير ذلك ووصلت إلى معدته أثناء أكله أذاب العصر المعدى قشورها وخرجت الأجنة وتطورت بذلك الطور الذي ذكرناه في الخنزير فتتكون الحويصلات المذكورة سابقاً في أعضائـه. وكثيراً ما تصيب عينه فتتلفها أو بعض أجزاء مخه فتفسدها وتبطل عملها فيحصل له شلل في بعض أعضائه أوغير ذلك مما يتسبب عن إصابات جوهر المخ وقد تصيب أعضاء أخرى فتعمل فيها ما عملته في العين والمخ ويصير الإنسان منبعاً لعدوى غيره فإذا صافح آخر وانتقلت إليه البويضة تعمل فيه ما عملته في الأول وكثيراً ما يتخلى أهل الأرياف وغيرهم في المزارع أو في مياه الشرب فتنقل بسبب ذلك الحويصلات إلى أناس كثيرين ولولا الخنزير لما أصاب الإنسان شيء من ذلك فإنها لا توجد في حيوان يؤكل سوى الخنزير وقد توجد في الكلب أيضاً والقرد.

وأعلم أنه لا توجد دودة تتم طور الحويصلات في الإنسان سوى هذه وأخرى نذكرها فيها بعد وحويصلات هذه الدودة تقاوم الحرارة في درجة ٦٠ سنتجراد نحو نصف ساعة على الأقل إذ كانت توجد في داخل لحم الخنزير وهو موصل رديء للحرارة فإذا غلي الماء الذي حوله أثناء الطبخ حتى صارت درجته ١٠٠ فلا تصير درجة ما في داخل اللحم ٦٠ أو ٧٠ إلا بعد زمن ثم ترتفع شيئاً فشيئاً حتى تصير ١٠٠ ولهذا تجد أن كثيراً من الأوروبيين مصابون بها

وذلك لصعوبة قتلها بالحرارة وكلها ازداد الانضاج للثقة بقتلها عسر هضم اللحم لتجمد المواد الزلالية.

هذا مع أن بعض الحيوانات المأكولة كالضأن مثلاً لا تخلو من ديدان أخرى شريطية كالسابقة من ذلك دودة (تينيا ساجنيتا) التي توجد حويصلاتها في البهائم التي تؤكل ولكن هناك فرقاً بين هذه وتلك لأن الحويصلات في هذه إذا ما وصلت إلى معدة الإنسان وتكونت منها الدودة التامة وفيها البويضات فلا يمكن إذا ازدرد الإنسان البويضات ثانياً أن تكون طور الحويصلات فيه مطلقاً. لأنه لا يفعل ذلك إلا دودة الخنزير وبذلك يكون الإنسان مطمئناً على عينه وعلى مخه وغير ذلك من الأعضاء الرئيسة ولا يكون منبعاً لعدوى غيره وذلك لأن هذه البويضات يلزم لها حيوان آخر غير الإنسان حتى تتم طور الحويصلات فيه وبعد ذلك تنتقل منه إلى الإنسان فتكون في أمعائه الدودة التامة البالغة النمو(۱).

يقول بيتي وديكسون إن الإصابة بهذه الدودة تكاد تكون عامة في جهات خاصة من فرنسا والمانيا وايطاليا وبريطانيا ولكنها تكاد تكون نادرة الوجود في البلاد الشرقية لتحريم دين أهلها أكل لحم الخنزير.

السبب الثاني: أن لحم الخنزير ينقل مرض التريخينا ويكفي أن نذكر عن هذا المرض الحقائق الآتية:

أولاً: لا يمكن للطبيب الأخصائي أن يذكر أن خنزيراً ما غير مصاب بهذه الديدان إلا إذا فحص كل جزء من فضلاته تحت المجهر وهذا غير ممكن لأنه إذا فعل ذلك نفد لحم الحيوان.

ثانياً: الأنثى الواحدة من هذه الديدان تضع نحو ١٥٠٠ جنين في الغشاء المخاطي المبطن لأمعاء المصاب فتوزع الملايين المولودة من الأناث جمعياً بطريق الدورة الدموية إلى جميع أجزاء الجسم فتتجمع الأجنة في العضلات الإرادية حيث تسبب آلاماً شديدة والتهابات عضلية مؤلمة تدعو إلى انتفاخ النسيج العضلي وصلابته وتكون نتيجة ذلك الأورام التي تمتد بطول العضلات.

<sup>(</sup>١) مجلة المنار، المجلد السادس، ص ٣٠٢ \_ ٣٠٤.

ثالثاً: لا يوجد علاج لهذا المرض ولأسباب فنية لا يجدي معه دواء وبجانب ذلك ينقل لحم الخنزير للإنسان بعض الجراثيم العفنة والباراتيفود التي تسبب للإنسان حادثاً مصحوباً بالتهابات شديدة في الجهاز الهضمي قد تسبب الوفاة في بضع ساعات (۱).

السبب الثالث: كثيراً ما يأكل الخنزير الفيران الميته التي كثيراً ما تكون عضلاتها محلاً لأجنة دودة تسمى (تريكينا اسباير الس) أي الشعرة الحلزونية لأنها دقيقة جداً وملتوية على شكل حلزوني فإذا وصل هذا اللحم إلى معدة الخنزير هضم وخرجت الأجنة من غلفها فتكبر وبعد ذلك تتزاوج ذكورها وإناثها فتلد ديداناً صغيرة كثيرة وهذه تنقب أغشية الأمعاء المخاطية وتصل إلى عضلات الخنزير فإذا أكلها إنسان ولم يكن قد عرضها بالطبخ لحرارة كافية لإماتتها نمت في أمعائه إلى أن تلد أجنة كثيرة تنفذ إلى عضلات الإنسان وخصوصاً عضلات التنفس وكذلك القلب وحينئذ يضاب بمرض شديد فترتفع حرارته ويعتريه إسهال وقيء وتلتهب جميع عضلاته فلا يقدر على تحريكها ويصير عملاته ولا يقوى على تحريكها فيمتنع عنه ويصعب عليه أن يتنفس لالتهاب عضلاته ولا يقوى على تحريك عينيه وبعد ذلك يحصل له ارتشاح في جميع عضلاته ولم وتسرع حركات نبضه وحركات تنفسه بطيئة جداً حتى يموت.

وهذه الأعراض لا يمكن علاجها مطلقاً إذ لا يمكن إزالة هذه الديدان من عضلاته بعد تحصنها فيها. وهذا المرض كثيراً ما يحصل في البلاد الأوروبية بسبب أكل هذا اللحم المشؤوم ولا يتسبب عن أكل لحم سواه كالضأن وغيره لأنها لا تأكل الفيران الميته إلا إذا ألقي في غذائها أو وقع فيه بالاتفاق وأكلته بالتبع له فحينئذ تصاب بما يصاب به الخنزير ولكن هذا نادر جداً والنادر لا حكم له بخلاف الخنزير فإن حبه للفيران الميته يوقعه في ذلك مراراً عديدة ولعل هذا السبب أيضاً هو أحد الحكم في تحريم الحيوانات التي تأكل اللحم لأنها عرضة للإصابة بهذا المرض كثيراً.

<sup>(</sup>١) روح الدين الإِسلامي، ص ٤٣٢.

السبب الرابع: لحم الخنزير هو أعسر اللحم هضمًا باتفاق وذلك لأن أليافه العضلية محاطة بخلايا شحمية عديدة أكثر من الحيوانات الأخرى المباح أكلها وهذه الأنسجة الدهنية تحول دون العصير المعدي فلا تسهل عليه هضم المواد الزلالية للعضلات فتتعب المعدة ويعسر الهضم ويحس الإنسان بثقل في بطنه ويضرب القلب فإن ذرع الأكل القيء وإلا تهيجت الأمعاء وانطلق البطن بالإسهال فمن لم يتعود أكله تعب منه كثيراً ومن تعوده وكان قوي المعدة كان الأولى له صرف قوتها في الأغذية الجيدة النافعة وإن لم يكن قوي المعدة ناله من شر هذا اللحم ما يستحق.

والخلاصة: أن من ابتعد عن أكله أمن من الإصابة بالدودة الوحيدة أو حويصلاتها ولم يكن سبباً في عدوى غيره وسلم من الإصابة بمرض دودة الشعرة الحلزونية الذي ربما فاق الحمى التيفودية فإن من أصابه لا يرجى شفاؤه ولابد من موته فمن ابتعد عنه حفظ معدته من التعب وعسر الهضم وأسباب القيء والإسهال وضعف تغذية الجسم إلى غير ذلك من المضار التي سبق شرحها. فالدين الإسلامي الحنيف لم يأت لإصلاح الرؤح فقط بل لإصلاح الروح والجسم معاً فأتى بما ينفعنا في ديننا وآخرتنا وأنفسنا وأبداننا ولم يترك ضاراً لأحدهما إلا ونبه عليه تصريحاً أو إجمالاً على حسب شيوعه وعدمه بين الناس فلوترك التكلم في المأكولات ونحوها لما كان مرشداً للأنام في جميع أحوالهم الضرورية فلو لم يحرم لحم الخنزير مثلًا لمضى زمن طويل حتى يهتدي الناس إلى ضرره ولو اهتدى إليه بعض الأمم لما اهتدت إليه الأمم الأخرى ولوعلم ضرره بعض الأمم لما علمه فيها إلا الخاصة فقط وبمضي الزمن الطويل حتى تعلمه العامة ولو علمته العامة لما قويت على ترك ما اعتادته وعهدت اللذة فيه بخلاف الأمر الديني فإن كل الأمم المؤمنه به تخضع له في أقرب وقت تخضع له العامة كما تحترمه الخاصة ويعمل في نفوس الجميع ما لا يعمله قول الخطباء ولا نصح النصحاء. ولذلك تجد شرب الخمر في أوروبا شائعاً بين سائر الطبقات وكل يعلم ضرره ومع ذلك لا يمتنعون عنه لا بقول خطيب ولا بقول عالم فكم خطبت الخطباء ونصحت العلماء ولكن أين من يسمع. فلو لم يكن للدين التأثير الأقوى عند المسلمين لفاقوا الغرب في الشرب وسبقوهم في تربية الخنزير وأكله. فهذا

الدين لم يأت إلا للإصلاح العام في كل ما يمكن إصلاحه فلم يتكلم في العقائد فقط بل في المعاملات أيضاً وكما أمر بإصلاح القلب وطهارته أمر بحفظ صحة الجسم ونظافته فأنعم به من دين جمع فأوعى وأحكم به من صراط سوي مستقيم (١).

يقول الشهيد سيد قطب (٢):

الحنزير بذاته منفر للطبع النظيف القويم ومع هذا فقد حرمه الله منذ ذلك الأمد الطويل ليكشف علم الناس منذ قليل أن في لحمه ودمه وأمعائه دودة شديدة الخطورة (الدودة الشريطية وبويضاتها المتكيسة) ويقول الآن قوم: إن وسائل الطهو الحديثة قد تقدمت فلم تعد هذه الديدان وبويضاتها مصدر خطر لأن إبادتها مضمونة بالحرارة العالية التي توفرها وسائل الطهو الحديثه.

وينسى هؤلاء الناس أن علمهم قد احتاج إلى قرون طويلة ليكشف آفة واحدة فمن ذا الذي يجزم بأن ليس هناك آفات أخرى في لحم الجنزير لم يكشف بعد عنها؟ أفلا تستحق الشريعة التي سبقت هذا العلم البشري بعشرات القرون أن نثق بها وندع كلمة الفصل لها ونحرم ما حرمت ونحلل ما حللت وهي من لدن حكم خيبر (٣).

قال في تفسير المنار: ولحم الخنزير قذر لأن أشهى غذائه القاذورات والنجاسات وهو ضار في جميع الأقاليم ولاسيها الحارة كما ثبت بالتجربة وأكل

<sup>(</sup>١) من مجلة المنار المجلد السادس، ص ٣٠٤ ــ ٣٠٦، ببعض التصرف.

<sup>(</sup>٢) سيد قطب: سيد قطب بن إبراهيم. مفكر إسلامي مصري من مواليد قرية موشا في أسيوط سنة ١٣٧٤هـ، تخرج من كلية دار العلوم بالقاهرة سنة ١٣٥٣هـ، وعمل في جريدة الأهرام وكتب في مجلتي الرسالة والثقافة وأوفد في بعثة دراسة إلى أميركا سنة ١٩٤٨م ولما عاد انتقد البرامج المصرية وطالب ببرامج تتمشى والفكرة الإسلامية. لذا قدم استقالته سنة ١٩٥٣م وانضم إلى الإخوان المسلمين فترأس قسم نشر الدعوة ثم سجن معهم وألف وهو في السجن الكثير من المؤلفات التي لا تخفى على المطلع اليوم. وكان استشهاده سنة ١٣٨٧هـ. (الأعلام ج ٣ ص ١٤٧)

<sup>(</sup>٣) في ظلال القرآن، ج ٢ ص ٥٧.

لحمه من أسباب الدودة الوحيدة القتاله ويقال ان له تأثيراً سيئاً في العفة والغيرة (١).

ومع هذا فكلما تقدم العلم أكثر ازدادت معرفة الإنسان بأضرار هذا الحيوان الذي حرمه الله قبل قرون من الزمان.

ومن الأبحاث الجديدة عن أمراض هذا الحيوان وأضراره ما كتبه الدكتور أحمد حسين صقر (٢) المتخصص في كيمياء التغذية في الولايات المتحدة الأميركية حيث كتب مقالاً في مجلة الفكر الإسلامي بعنوان الخنزير وأسباب تحريمه وقد ذكر كثيراً من الحقائق العلمية التي تثبت أضرار هذا الحيوان. وزيادة للفائدة نقتطف من المقال بعض النقاط الآتية:

١ ــ يظن بعض الناس أنه لو طبخ الخنزير فإن خطر مرض الدودة الوحيدة يزول والحقيقة هي غير ذلك فقد أجريت عدة تجارب اتخذت على ٧٤ حالة منها كان سببها لحم الخنزير المطبوخ.

Y \_ يعتقد البعض أن دهن الخنزير يحتوي على نسبة عالية من الأحماض الدهنية الغير مشبعة، ولذا فإنه صالح للتخلص من الكولستيرول وبالتالي فهي صالحة للنوبات القلبية كما يدعون. والحقيقة أنه وإن كان دهن الخنزير فيه نسبة عالية من الأحماض الدهنية الغير مشبعة فإن هذه الأحماض موجودة على الموضع واحد وثلاثة من جزئيات الجلسريد ولذلك فإنها لا تتحول ولا تهضم بواسطة العصارة البنكرياسية ولكن الجسم يمتص هذه المواد وتترسب فيه على أساس أنها دهون خنزيرية ولا يمكن الاستفادة منها.

٣ – ومنهم من يعتقد أن لحم الخنزير مغذ ولذلك يجب على المرء أن
 يستمر في أكله كمصدر لبروتين حيواني.

والحقيقة أن الخنزير يحتوي على بروتين حيواني ولكن كما يقول الدكتور

<sup>(</sup>١) تفسير المنار، ج٢ ص ٩٨.

<sup>(</sup>٢) أحمد حسين صقر: أستاذ ورثيس داثرة التغذية والكيمياء بكلية الطب في شيكاغو بالولايات المتحدة الأميركية.

أ.س. باريت في كتابه «أمراض أطعمة الحيوانات»: لحم الخنزير هو أصعب اللحوم هضمًا وهذا يعني أن القيمة البيولوجية والغذائية له قليلة جداً. أي أن الإنسان يدفع ثمن اللحم الغالي ولا يستفيد منه استفادة فعالة كما يحصل مع لحم الحيوانات الأخرى حيث أن القيمة البيولوجية مرتفعة جداً.

عض الناس آن تحريم الخنزير جاء في الجزيرة العربية
 لأسباب صحية أما اليوم فإن الخنزير يعيش في بيئات وتحت شروط صحية.

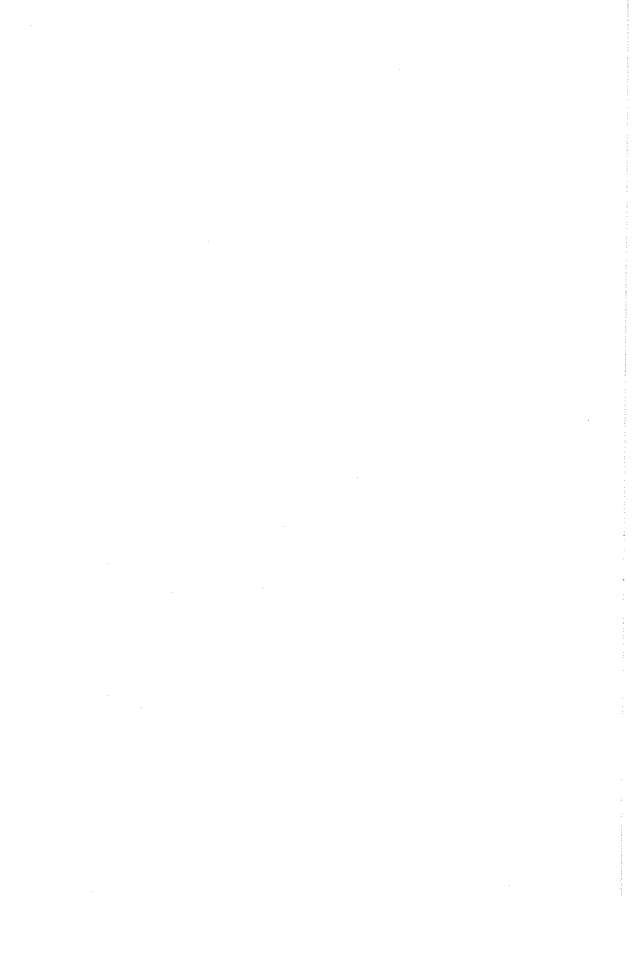
والحقيقة أن الخنزير بطبيعته حيوان قذر ونجس وهو دائمًا يرد المناطق الموبوءة والنجسة وأماكن القاذورات ليعيش عليها انه يتبع الماشية وبقية الحيوانات لكي يأكل مما يتساقط منها دمناً وبرازاً فتتحول هذه إلى لحم خنزير للاستهلاك العام في الأسواق.

و يقول البعض جاء تحريم الخنزير في الجزيرة العربية لأنها صحراء قاحلة وحارة وهذا يعني أن الناس الذين يعيشون في الصحراء فقط يصيبهم الإسهال واضطرابات في القناة الهضمية بينها لا يصيب الذين يعيشون خارج الجزيرة العربية أية اضطرابات.

والجواب على ذلك أن الخنزير هو الحيوان الوحيد الذي تتداخل دهون لحمه بشكل عال وليس هناك أي وسيلة لفصل دهنه عن لحمه وإن ارتفاع نسبة الدهون في الأطعمة يسبب الإسهال في الطقس الحار ولكنه أيضاً يسبب أمراضاً أخرى مثل القلاع (بثور في الفم) في المناطق الأخرى وخاصة انخفاض كمية الكلس في الجسم حيث تصبح العظام والأسنان معرضة للاصابة والكسر بسرعة.

مع أنه يسبب ارتفاعاً في مستوى الجلسريد في بلازما الدم وكذلك ارتفاع نسبة الكولستيرول في الجسم ومنه إلى أمراض القلب(١).

<sup>(</sup>١) انظر مجلة «الفكر الإسلامي» العدد التاسع، السنة الثامنة، شوال ١٣٩٩هـ، أيلول ١٩٧٩م، ص ٤٦ ــ ٥٩.



الفعيل العامس

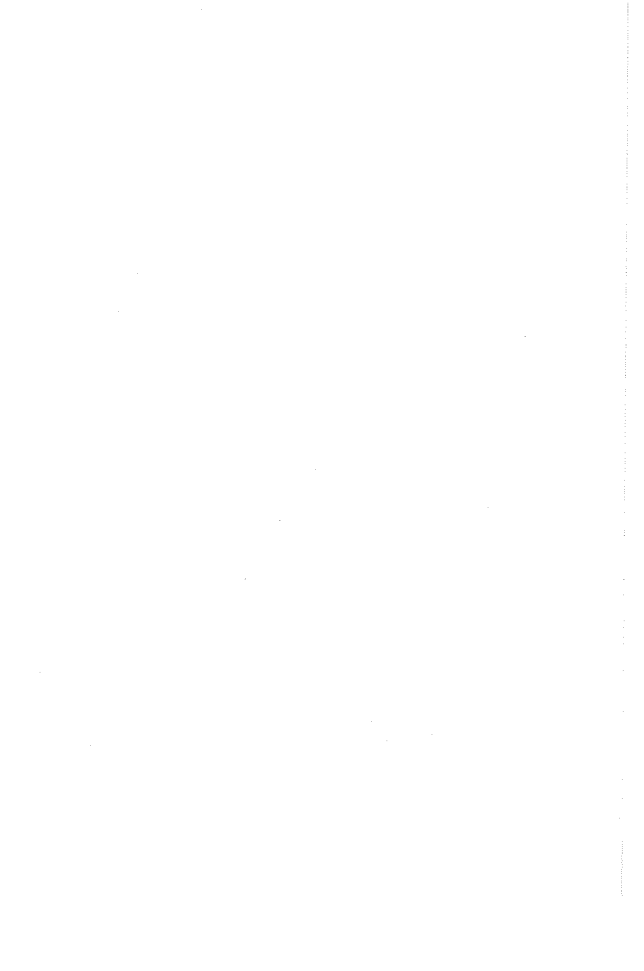
# في العشرات

وفيه مباحث:

المبحث الأول: في الجراد.

المبحث الثاني: في الدود.

المبحث الثالث: في بقية الحشرات.



#### تهيد:

الحشرات تطلق لغة على الهوام.

وقد تطلق على صغار الدواب كافة مما يطير أو لا يطير والمراد هنا المعنى الثانى الأعم(١).

والكلام على هذا الفصل يشتمل على مباحث:

 <sup>(</sup>١) انظر القاموس مع شرحه تاج العروس، مادة (حشر)، وجاء في تاج العروس، مادة (هم)،
 ج ٩ ص ١٠٩، أن بعض اللغويين يقول: الهوام هي الحيات وكل ذي سم يقتل سمه.

وأما ما لا يقتل ويسم فهو السوام مشددة الميم لأنها تسم ولا تبلغ أن تقتل مثل الزنبور والعقرب وما أشبهها.

وأما ما لا تقتل ولا تسم ولكنها تقم من الأرض أي تأكل منها فهي القوام وهي أمثال القنافذ والفأر واليرابيع والخنافس فهذه ليست بهوام ولا سوام الواحدة من هذه كلها هامة وسامة وقامة.

وتقع الهامة على غير ذوات السم القاتل ومنه قول النبي ﷺ لكعب بن عجرة: أَيُؤذيكَ هوام رأسك، أراد بها القمل لأنها في الرأس وتهم فيه، وفي التهذيب: تقع الهوام على غير ما الحيوان وإن لم يقتل كالحشرات.

# البعث الأول

#### ني المراد

الجراد معروف الواحدة جرادة الذكر والأنثى فيه سواء يقال هذا جرادة ذكر وهذه جرادة أنثى.

قال أهل اللغة (١) وهو مشتق من الجرد لذا يقال ثوب جرد أي أملس وثوب جرد إذا ذهب زيبره.

والجراد أصناف مختلفة فبعضه كبير الجثة وبعضه صغيرها وبعضه أحمر وبعضه أبيض.

وخلقة الجراد عجيبة فيها عشرة من الحيوانات مع ضعفه وهي: وجه فرس وعينا فيل وعنق ثور \_ وقرنا أيل \_ وصدر أسد \_ وبطن عقرب \_ وجناحا نسر \_ وفخذ جمل \_ ورجلا نعامة \_ وذنب حية (٢).

وقد اختلف في الجراد هل هو بري أو بحري على قولين:

القول الأول: أنه بحرى.

والقول الثاني: أنه بري (٣) لأن ذلك مشاهد ومعاين أن يكون كثيراً في البر.

استدل من قال إنه بحرى بما يأتى:

( أ ) ما روى ابن ماجه عن أنس بن مالك رضي الله عنه، أن النبي ﷺ كان إذا دعا على الجراد قال: «اللهم اهلك كباره واقتل صغاره وأفسد بيضه

<sup>(</sup>١) انظر لسان العرب، مادة (جرد).

<sup>(</sup>۲) حياة الحيوان الكبرى، ج ١ ص ٢١٩، ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري، ج ٩ ص ٦٢١.

واقطع دابره وخذ بأفواهها عن معايشنا وأرزاقنا آنك سميع الدعاء» فقال رجل: يا رسول الله كيف تدعو على جند من أجناد الله بقطع دابره؟ قال: «ان الجراد نثرة الحوت في البحر»(١).

وجه الاستدلال منه: التصريح بأن الجراد نثرة الحوت في البحر وهذا دليل على أنه حيوان بحري.

ونوقش هذا الاستدلال بأن الحديث ضعيف لا يحتج به قاله ابن حجر في فتح الباري<sup>(۲)</sup>.

وقال عنه الترمذي انه حديث غريب (٣).

(ب) ما روى أبو هريرة، رضي الله عنه قال: «خرجنا مع النبي ﷺ في حجة أو عمرة فاستقبلنا رجل من جراد أو ضرب من جراد فجعلنا نضربهن بأسواطنا ونعالنا فقال النبي ﷺ: كلوه فانه من صيد البحر»(1).

وجه الاستدلال منه التصريح بأن الجراد من صيد البحر.

ونوقش هذا الاستدلال بأن الحديث ضعيف لا يقوم به الاحتجاج قال عنه الحافظ في فتح الباري: وسنده ضعيف(٥).

وثمرة هذا الخلاف أنه على القول بأن الجراد من صيد البحر يحل أكله بدون ذكاة اتفاقاً.

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه في كتاب الصيد، ج ٢ ص ١٠٧٣، ورواه الترمذي في كتاب الأطعمة وقال هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه، ١. هـ. انظر سنن الترمذي، ج ٤ ص ٢٦٩.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري، ج ٩ ص ٦٢١.

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي، ج ٤ ص ٢٦٩.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن ماجه في كتاب الصيد، ج ٢ ص ١٠٧٤، وقال الحافظ في الفتح رواه أبوداود والترمذي وابن ماجه وسنده ضعيف ولو صح لكان فيه حجة لمن قال لا جزاء فيه إذا قتله المحرم، وجمهور العلماء على خلافه، ١. هـ. فتح الباري، ج ٩ ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٥) فتح الباري، ج ٩ ص ٦٢١.

وعلى القول بأنه من صيد البر يؤكل بدون ذكاة عند الجمهور خلافاً للمالكية كما سيأتي.

وكذلك إذا كان من صيد البحر لا يكون فيه جزاء على المحرم إذا قتله وإن كان من صيد البر فففيه الجزاء.

#### والراجع:

أن الجراد من حيوان البر وإن كان يوجد منه بحري. قال في حياة الحيوان الكبرى: وهو بري وبحري ففصل القول في البري ثم شرع يتكلم عن البحري وقال: قال الشريف (۱): «الجراد البحري هو حيوان له رأس مربع وله مما يلي رأسه صدف خزفي ونصفه الثاني لا خزف عليه. وله في كلا الجانبين عشرة أيد طوال شبيهة بأيدى العناكب. (7).

وقال السرخسي (٣) في المبسوط: ان الجراد بحري الأصل بري المعاش (٤).

(الأعلام ج ٦ ص ٩٩)

(طبقات الفقهاء ص ٧٦)

<sup>(</sup>۱) الشريف: محمد بن الحسين بن موسى أبو الحسن الرضي العلوي الحسيني الموسوي من المجيدين للشعر. ولد في بغداد سنة ٣٥٩. له ديوان شعر في مجلدين، والمجازات النبوية ومجاز القرآن ومختار شعر الصابيء. توفى في بغداد سنة ٤٠٦هـ.

<sup>(</sup>۲) حياة الحيوان الكبرى، ج ١ ص ٢٧٤.

<sup>(</sup>٣) السرخسي: شمس الدين محمد بن أحمد بن محمد بن أبي بكر السرخسي. من الأثمة الكبار وصاحب الفنون، كان إماماً علامة حجة متكليًا فقيهاً أصولياً مناظراً. من كتبه: المبسوط أملاه من خاطره من غير مطالعة كتب وهو في السجن. وله كتب في أصول الفقه وشرح السير الكبير. مات سنة 19٠هـ.

<sup>(</sup>٤) المبسوط، ج ١١ ص ٢٢٩.

# حكم أكل الجراد:

أجمع المسلمون على حل الجـراد<sup>(١)</sup> وقد ورد في إباحته أحاديث كثيرة منها:

(أ) ما روى البخاري ومسلم عن عبد الله بن أبي أوفى، رضي الله عنها، قال: «غزونا مع النبي على سبع سنوات \_ أو ستا \_ كنا نأكل معه الجراد»(٢). وجه الاستدلال منه: أن كون هذا الصحابي يأكل الجراد مع الرسول على في هذه المدة المذكورة دليل على حل الجراد لأنه لو كان حراماً لبين على حكمه ولم يسكت عنه.

(ب) ما روى ابن عمر قال: «أحلت لنا ميتتان ودمان فأما الميتتان فالحوت والجراد وأما الدمان فالكبد والطحال» الحديث روي مرفوعاً وموقوفاً على ابن عمر والموقوف أصح كما قال البيهقي (٣) وفيه تصريح بأن الجراد حلال بل فيه زيادة على ذلك وهو أن ميتته حلال.

<sup>(</sup>۱) فتح الباري، ج ۹ ص ۲۲۱، شرح النووي على صحيح مسلم، ج ۱۳ ص ۱۰۳، حاشية ابن عابدين، ج ٦ ص ٣٠٥، الفتاوى الهندية، ج ٥ ص ٢٥٥، بداية المجتهد، ج ١ ص ٣٠٩، المجموع، ج ٩ ص ٣٧، المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٤١.

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري في كتاب الصيد والذبائح ،... ج ۷ ص ۷۸، ورواه مسلم في كتاب الصيد والذبائح أيضاً، ج ٦ ص ٧٠.

<sup>(</sup>٣) رواه الشافعي في كتاب الصيد والذبائح من مسنده مرفوعاً، ص ١١٢، ورواه ابن ماجه في كتاب الصيد مرفوعاً، ج ٢ ص ١٠٧٣، ورواه البيهقي في كتاب الصيد والذبائح مرفوعاً، ج ٩ ص ٢٥١، ورواه الدارقطني في كتاب الصيد والذبائح والأطعمة، ج ٤ ص ٢٧١، ورواه أحمد انظر الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد، ج ١٧ ص ٧٧، ٧٤.

قال الحافظ في التلخيص الحبير: رواه الشافعي وأحمد وابن ماجه والدارقطني والبيهقي. من رواية عبد الرحمن بن زيد بن أسلم عن أبيه عن ابن عمر أن رسول الله على قال: أحلت لنا ميتان ودمان فأما الميتان فالجراد والحوت وأما الدمان فالطحال والكبد، ورواه الدارقطني من رواية سليمان بن بلال عن زيد بن أسلم موقوفاً قال: وهو الأصح، وكذا صحح الموقوف أبو زرعة وأبوحاتم. وعبد الرحمن بن زيد ضعيف متروك، وقال أحمد حديثه منكر، وقال البيهقي: رفع هذا الحديث أولاد زيد بن أسلم عبد الله وعبد الرحمن وأسامة وقد ضعفهم ابن معين، ا. ه. من التلخيص الحبير، ج ١ ص ٢٦،٢٥.

(ج) ما روي أن رسول الله ﷺ سئل عن الجراد فقال: «أكثر جنود الله لا آكله ولا أحرمه»(١).

وجه الاستدلال منه أن رسول الله على صرح فيه بأنه لا يأكل الجراد ولا يحرمه. وإذا كان على لا يحرمه فهو يحله فيكون حلالًا. أما كونه لله لا يأكله فقد يكون قذره كما قذر الضب. وبعد أن اتفق العلماء على إباحة الجراد اختلفوا في حكم أكله يدون ذكاة على قولين:

- ا عند المالكية أن الجراد لا يؤكل بدون ذكاة  $^{(Y)}$  وهو رواية عند الحنابلة  $^{(T)}$  وذكاته أن يقتل اما بقطع رأسه أو بغير ذلك  $^{(1)}$ .
- ٢ وعند جمهور العلماء من الحنفية (٥) والشافعية (٦) والحنابلة (٧) يجوز أكل ميتة الجراد.

استدل المالكية بقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ ٱلْمَيْتَةَ ﴾ (^).

وجه الاستدلال من الآية: «أن مما حرمه الله علينا الميتة وميتة الجراد من جنس الميتة فتكون محرمة بنص القرآن».

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود في كتاب الأطعمة، ج ٢ ص ٣٣١، والبيهقي في كتاب الصيد والذبائح، ج ٩ ص ٢٥٧، والبيهقي في كتاب الصيد، ج ٢ ص ٢٠٩١، قال النووي: هكذا رواه أبو داود وغيره بإسناد صحيح، قال أبو داود ورواه المعتمر بن سليمان عن أبيه عن أبي عثمان عن النبي على مرسلًا، قال البيهقي: وكذا رواه محمد ابن عبد الله الأنصاري عن سليمان التيمي، قلت لا يضر كونه روي مرسلًا ومتصلًا لأن الذي وصله ثقة وزيادة الثقة مقبولة، ١. هـ. المجموع، ج ٩ ص ٢٤.

<sup>(</sup>٢) بداية المجتهد، ج ١ ص ٣٥٩.

<sup>(</sup>٣) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٤١.

<sup>(</sup>٤) بداية المجتهد، ج ١ ص ٣٥٩.

<sup>(</sup>٥) حاشية ابن عابدين على الدر المختار، ج ٦ ص ٣٠٧.

<sup>(</sup>٦) المجموع، ج ٩ ص ٢٣.

<sup>(</sup>٧) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٤١.

<sup>(</sup>٨) الآية ١٧٣ من سورة البقرة.

ونوقش هذا الاستدلال: بأن الآية عامة في ميتة غير الجراد والحديث محصص لها.

## واستدل الجمهور على حل ميتة الجراد بما يأتي:

(أ) ما روى ابن عمر، رضي الله عنهها، قال: «أحلت لنا ميتتان ودمان فأما الميتتان فالحوت والجراد وأما الدمان فالكبد والطحال»(١).

وجه الاستدلال منه: أن مما أحله الله لنا ميتتي السمك والجراد وهذا دليل على حل ميتة الجراد بدون تفصيل.

(ب) ما روى ابن أبي أوفى قال: «غزونا مع النبي ﷺ سبع غزوات ــ أو ستا ــ كنا نأكل معه الجراد»(٣).

وجه الاستدلال منه: أن هذا الصحابي يبين أنهم يأكلون الجراد مع النبي ﷺ هذه المدة المذكورة بدون تفصيل بين ما يأكلون من الجراد هل ذبح أو مات حتف أنفه.

### والراجع:

أن ميتة الجراد حلال لحديث ابن عمر ولأنه إذا كانت تباح ميتته لا يعتبر له سبب كالسمك ولأنه لـو افتقر إلى سبب لافتقر إلى ذبح وذابح وآلة كبهيمة الأنعام (٤).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص ٢٥١.

<sup>(</sup>۲) المجموع، ج ۹ ص ۲٤.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه وتقدم ص ٢٥١.

<sup>(</sup>٤) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٤١.

## البحث الثاني

## في حكم أكل الدود(١)

تكلم فقهاء المذاهب الأربعة عن حكم أكل الدود نذكر أقوالهم حسب التفصيل الآتي:

۱ ـ قال الحنفية لا بأس بأكل دود الزنبور قبل أن ينفخ فيه الروح لأن ما لا روح له لا يسمى ميتة.

وعلى هذا فأكل الجبن أو الخل أو الثمار بدوده لا يجوز إن نفخ فيه الروح(٢).

٢ — وقال المالكية: ١ن مات الدود ونحوه في طعام وميز عن الطعام أخرج منه وجوباً ولا يؤكل مع الطعام لعدم ذكاته ولا يطرح الطعام لطهارته لأن ميتته طاهرة. وإن لم يمت في الطعام جاز أكله مع الطعام لكن بنية الذكاة بأن ينوي بمضغه ذكاته مع ذكر الله.

وإن لم يميز الدود ونحوه عن الطعام بأن اختلط فيه وتهرى طرح الطعام لعدم إباحة الدود الميت به. وإن كان طاهراً فيلقى لكلب أو هرة أو دابة. إلا إذا كان الدود ونحوه غير المتميز أقل من الطعام بأن كان الثلث فدون فيجوز أكله معه ليسارته.

<sup>(</sup>١) الدود: دويبة صغيرة مستطيلة كدودة ورق القطن جمع دود وديدان.

المعجم الوسيط، ج ١ ص ٣٠٢، مادة (داد). وأنظر القاموس المحيط باب الدال فصل الدال، ج ١ ص ٢٩٢.

 <sup>(</sup>۲) حاشیة ابن عابدین، ج ٦ ص ٣٠٦، وانظر الفتاوی الحانیة بهامش الفتاوی الهندیة، ج ٣ ص ٣٥٨.

هذا كله إن لم يكن الدود ونحوه متولداً في الطعام فإن تولد سواء أكان الطعام فاكهة أم حبوباً أم تمراً جاز أكله معه قل أو كثر مات به أو لا تميز أو لم يتميز (١).

 ۳ ـ وقال الشافعية يحل أكل الدود المتولد من طعام كخل وفاكهة بشروط:

- (أ) إذا أكل مع الطعام حياً أو ميتاً لعسر تمييزه غالباً لأنه كجزئه فإن كان منفرداً حرم.
- (ب) ألا ينقل من موضع إلى آخر فإن نقل منفرداً لم يجز أكله. وهذان الشرطان منظور فيهما معنى التبعية.
- (ج) ألا يغير طعم الطعام أو لونه أو ريحه إن كان مائعاً فإن غير شيئاً من ذلك لم يجز أكله لنجاسته حينئذ. ويقاس على دود الخل والفاكهة التمر والباقلاء ألـمسوسان إذا طبخا وكذا العسل إذا وقع به غل وطبخ (۲).

٤ – وقال الحنابلة يجوز أكل الأطعمة التي فيها الدود والسوس كالفواكه والقثاء والحيار والبطيخ والحبوب والحل إذا لم تقذره نفسه وطابت به لأن التحرز من ذلك يشق ويجوز أكل العسل بقشه وفيه فراخ لذلك وإن نقاه فحسن (٣) لما روى أنس بن مالك رضي الله عنه قال: «أتي النبي على بتمر عتيق فجعل يفتشه يخرج السوس منه»(٤).

<sup>(</sup>١) انظر الشرح الصغير بحاشية الصاوي، ج ٢ ص ١٨١.

<sup>(</sup>٢) انظر نهاية المحتاج، ج ٧ ص ٢٤٠.

<sup>(</sup>٣) المغنى والشرح الكبير، ج ١١ ص ٨٣.

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود في سننه كتاب الأطعمة باب في تفتيش التمر المسوس عند الأكل، ج ٢ ص ٣٢٥، ٣٢٦، وسكت عنه.

# الترجيح بين هذه الأقوال:

الذي يظهر لنا جواز أكل الدود مع الطعام بعد تفتيش الطعام عند أكله وإخراج السوس والدود منه لفعله على في تفتيش التمر وإخراج السوس منه.

فإن أكل بلا تفتيش جاز ذلك بشروط.

- ١ \_ أن يكون الدود متولداً من طعام طاهر.
- ٢ \_ ألا يؤكل منفرداً عن الطعام بل يؤكل معه.
  - ٣ \_ ألا يتغير طعم الطعام.
  - إلا تقذره النفس وتشمئز منه.

\* \* \*

#### البعث الثالث

#### في بقية المشرات

اختلف العلماء في حكم أكل الحشرات على النحو الآتي:

١ ـ قال الإمام مالك إن حشرات الأرض حلال(١).

 $\Upsilon$  والخنابلة و الحنفية و الخنابلة و الخنابلة و الخنابلة و الخنابلة و الظاهرية و الخنابلة و الخنا

استدل المالكية على أن الحشرات حلال بما يأتي:

(أ) قوله تعالى: ﴿ قُل لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى مُحَرِّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَى مُحَرِّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَا أَن يَكُونَ مَيْنَةً أَوْ دَمَا مَسْنُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنز ير فَإِنّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أَهِلَ لَغَيْرِ اللهِ سَبْحَانِهُ وَتعالى حَصْر المحرمات فِي الأربع المذكورة في الآية وهذا يفيد أن ما عداها حلال ومنه الحشرات.

<sup>(</sup>١) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ج ٢ ص ١٣٦، قال الجصاص في تفسيره أحكام القرآن ما نصه: «واختلف في هوام الأرض فكره أصحابنا أكل هوام الأرض اليربوع والقنفذ والفأر والعقارب وجميع هوام الأرض، وقال ابن أبي ليلي لا بأس بأكل الحية إذا ذكيت وهو قول مالك والأوزاعي إلا أنه لم يشترط منه الذكاة، وقال الليث لا بأس بأكل القنفذ وفراخ النحل ودود الجبن والتمر ونحوه، وقال ابن القاسم عن مالك لا بأس بأكل الضفدع قال ابن القاسم وقياس مالك أنه لا بأس بأكل خشاش الأرض وعقاربها ودودها لأنه قال موته في الماء لا يفسده»، الهد. أحكام القرآن للجصاص، ج ٤ ص ١٩٠.

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع، ج o ص ۳۲، حاشية ابن عابدين، ج r ص ۳۰۶، الفتاوى الهندية، ج o ص ۲۰۰.

<sup>(</sup>٣) المجموع، ج ٩ ص ١٦، ونهاية المحتاج، ج ٨ ص ١٩.

<sup>(</sup>٤) الاقناع، ج٤ ص ٣٠٩.

<sup>(</sup>٥) المحلي، ج٧ ص ٤٠٣.

<sup>(</sup>٦) الآية ١٤٥ من سورة الأنعام.

ونوقش الاستدلال بهذه الآية بأن معناها أن هذه الأشياء المحرمة مما تأكلون وتستطيبون لا أنها المحرمة من كل شيء. لذلك قال الشافعي، رحمه الله، وهذا أولى معانى الآية استدلالاً بالسنة(١).

(ب) ما روى ملقام بن تلب (٢) عن أبيه قال: «صحبت النبي على فلم أسمع لحشرة الأرض تحريماً» رواه أبو داود والبيهقي (٣).

وجه الاستدلال منه: أن كون هذا الصحابي، رضي الله عنه، لم يسمع لحشرة الأرض تحريماً من الرسول ﷺ يدل على أنها حلال لأنها لو كانت حراماً لكان أول من يسمع بالتحريم الصحابة، رضي الله عنهم.

ونوقش هذا الاستدلال من وجهين:

الأول: أن الحديث ضعيف قال البيهقي إسناده غير قوي (١).

الثاني: أنه أن ثبت صحيحاً لم يكن فيه دليل على الإباحة لأن قوله «لم أسمع» لا يدل على عدم سماع غيره (٥) لأن عدم السماع لا يستلزم عدم ورود الدليل (٢).

واستدل الجمهور على تحريم الحشرات بما يأتي:

(أ) قوله تعالى: ﴿ويحرم عليهم الخبائث﴾ (٧). وجميع حشرات الأرض من الخبائث.

<sup>(</sup>١) المجموع، ج ٩ ص ١٧.

<sup>(</sup>٢) ملقام بن تلب بن ثعلبة بن ربيعة التميمي العنبري بصري يروي عن أبيه وله صحبة. ويروي عنه ابن أخيه غالب بن حجرة وابنته أم عبد الله بنت ملقام.

<sup>(</sup>تہذیب التھذیب ج ۱۰ ص ۲۹۵)

 <sup>(</sup>٣) سنن أبي داود، ج ٢ ص ٣١٨، والسنن الكبرى للبيهقي، ج ٩ ص ٣٢٦، قال البيهقي إسناده غير قوي، وقال النسائي ينبغي أن يكون ملقام بن تلب ليس بالمشهور.

نيل الأوطار، ج ٨ ص ١٣٣.

<sup>(</sup>٤) نيل الأوطار، ج ٨ ص ١٣٢.

<sup>(</sup>٥) المجموع، ج ٩ ص ١٧.

<sup>(</sup>٦) نيل الأوطار، ج ٨ ص ١٢٢.

<sup>(</sup>٧) الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

(ب) ما روت عائشة، رضي الله عنها، قالت: «قال رسول الله ﷺ خس من الدواب كلهن فاسق يقتلن في الحرم الغراب والحدأة والعقرب والفأرة والكلب العقور» رواه البخاري(١٠).

وجه الاستدلال منه: أن كون هذه الخمس تقتل في الحرم يدل على تحريم أكلها لأن المباح لا يقتل بل يصاد أو يذبح وبعض هذه الخمس من حشرات الأرض.

(ج) عن أم شريك أن النبي ﷺ أمرها بقتل الأوزاغ (٢) رواه مسلم (٣). والأمر بقتلها يدل على تحريم أكلها والأوزاغ من جملة الحشرات.

# والراجع:

تحريم جميع حشرات الأرض لأنها من الخبائث فهي مستخبشة غير مستطابة ولأن هذه الأدلة المذكورة صريحة في تحريمها. أما أدلة من قال بإباحتها فعامة لا تقوم بها الحجة على الإباحة.

قال في مغني المحتاج \_ من كتب الفقه عند الشافعية \_ ولا تحل حشرات بفتح الشين المعجمة صغار دواب الأرض وصغار هوامها الواحدة حشرة بالتحريك كخنفساء وهي أنواع منها بنات وردان وحمار قبان (1) والصرصار. وتحرم ذوات السموم والابر والوزغ بأنواعها لاستخبائها. ولأنه على أمر بقتلها.

ويحرم سام أبرص وهو كبار الوزغ والعظاءة دويبة أكبر من الوزغ. واللحكا بضم اللام وفتح الحاء المهملة دويبة كأنها سمكة ملساء مشربة بحمرة توجد في الرمل فإذا أحست بالإنسان دارت بالرمل وغاصت فيه. ودود جمع

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج٣ ص ١٣، في كتاب الحج باب ما يقتل المحرم من الدواب.

<sup>(</sup>۲) سبق بيان معني الأوزاغ، ص ۷۰.

 <sup>(</sup>٣) رواه مسلم في كتاب قتل الحيات وغيرها باب استحباب قتل الوزغ، ج ٧ ص ٤٢.

<sup>(</sup>٤) حمار قبان دويبة مستديرة ضامرة البطن مرتفعة الظهر كأن ظهرها قبة إذا مشت لا يرى منها سوى أطراف رجليها وهي أقل سواداً من الخنفساء وأصغر منها لها ستة أرجل تألف المواضع السبخة في الغالب، حياة الحيوان، ج ١ ص ٣٠١.

دوده وجمع الجمع ديدان وهو أنواع كثيرة تدخل فيها الأرضة ودود القز والدود الأخضر يوجد على شجر الصنوبر ودود الفاكهة، ١. هـ(١).

وقال في الإقناع – من كتب الفقه عند الحنابلة – في بيان ما يحرم: والحشرات كلها كديدان وجعلان وبنات وردان وخنافس وأوزاغ وصراصر وحرباء وعظاه ( $^{(7)}$ ) وجراذين وخلد وغلر وحيات وعقارب وخفاش وخشاف وهو الوطواط وزنبور ونحل وغل وذباب وطبابيع ( $^{(8)}$ ) وقمل وبراغيث ونحوها وهدهد وصرد وغداف وخطاف وأخيل وهو الشقراق ( $^{(7)}$ ) وسنونو ( $^{(8)}$ ) وهو نوع من الخطاف وغيرها مما أمر الشرع بقتله أو نهى عنه، المد ( $^{(8)}$ ).

والعظاية في الأصل ما يسمى عند العامة بمصر السحلية وفي الشام بالسقاية.

أنظر معجم متن اللغة، مادة (عظو)، وحياة الحيوان الكبرى، ج ٢ ص ١٤١.

<sup>(</sup>١) مغني المحتاج، ج ٤ ص ٣٠٣.

<sup>(</sup>٢) بنات وردان دويبة تتولد في الأماكن القديمة ومنها الأسود والأحمر والأبيض وإذا تكونت تسافدت وباضت بيضاً مستطيلًا، حياة الحيوان الكبرى، ج ٢ ص ٤٦٧.

 <sup>(</sup>٣) العظاه دويبة على خلقة سام أبرص أعظم منه شيئاً، وهي عند علياء الحيوان: كل دويبة صغيرة من الزواحف ذوات الأربع منها الوزغ والحراذين والضباب والسحالي.

<sup>(</sup>٤) الخلد قال الجاحظ هو دويبة عمياء صهاء لا تعرف ما بين يديها إلا بالشم. وقال غيره الخلد فأر أعمى لا يدرك إلا بالشم، حياة الحيوان الكبرى، ج ١ ص ٣٥٠.

<sup>(</sup>o) الطبوع: القمقام وهو صغار القردان وضرب من القمل شديد التشبث بأصول الشعر.

<sup>(</sup>٦) الشقراق طائر صغير يسمى الأخيل وهو أخضر مليح بقدر الحمامة وفي أجنحته سواد، حياة الحيوان ، ج ٢ ص ٦٤.

 <sup>(</sup>٧) السنونو: بضم السين والنونين الواحدة سنونة وهو نوع من الخطاطيف. حياة الحيوان، ج ٢
 ص ٣٤٠.

<sup>(</sup>٨) الاقناع، ج ي ص ٣٠٩.

## الفصل السادس

# فيما يحرم أو يكره من الحيوان المأكول لسبب عارض

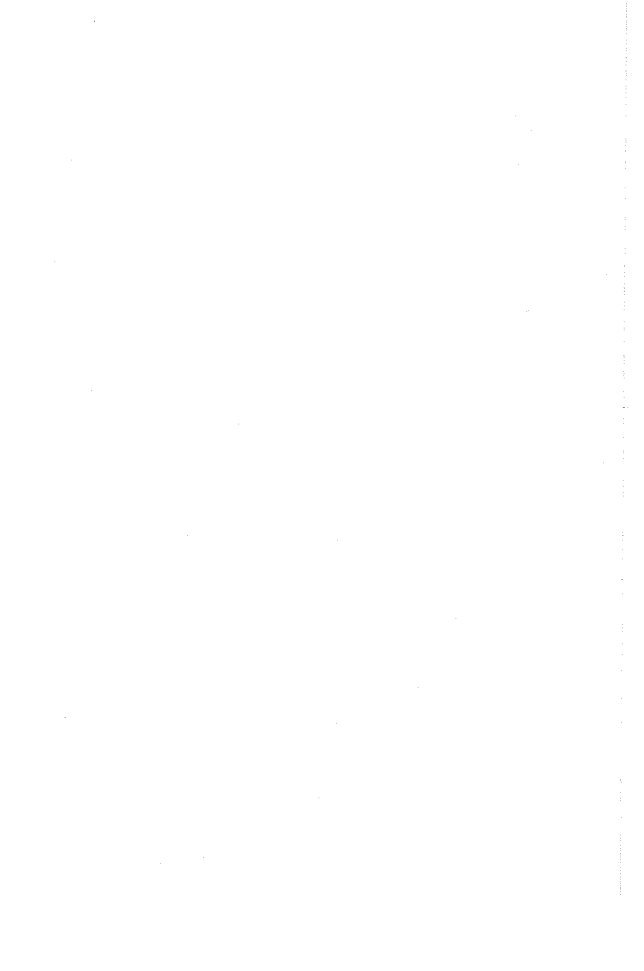
وفيه مباحث:

المبحث الأول: في الجلالة من الحيوانات.

المبحث الثاني: الإحرام بالحج أو العمرة.

المبحث الثالث: وجود حيوان الصيد في نطاق الحرم المكي.

المبحث الرابع: أخذ الطيور من أوكارها.



#### تمهيد:

الفصل السادس: فيها يحرم أو يكره من الحيوان المأكول لسبب عارض. وهذا السبب العارض يصير به بعض الحيوان الحلال حراماً أو مكروهاً شرعاً، وهذا السبب قد يتصل بالإنسان أو بالحيوان أو بهما معاً، وفيه مباحث:

## البحث الأول

## فى الجلالة من الميوانات

تعريفها \_ متى تعتبر جلالة \_ حكم أكل الجلالة \_ متى يزول عنها حكم الجلالة \_ الحكمة في النهي عن الجلالة.

## تعريفها:

الجلالة لغة هي البقرة التي تتبع النجاسة، قاله في القاموس. وهي بفتح الجيم وتشديد اللام من أبنية المبالغة. والجلة بفتح الجيم هي البعرة (١). وعند الفقهاء تستعمل في كل حيوان يأكل النجاسة (٢).

<sup>(</sup>١) نيل الأوطار، ج ٨ ص ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) الشرح الكبير، ج ١ ص ٢٣٣.

### وتعتبر جلالة:

عند الحنفية إذا تفتتت وتغيرت ووجد منها ريح نتنة من الإبل أو البقر أو الغنم فقط(١).

وعند الشافعية إذا كان أكثر علفها النجاسة، وقيل الاعتبار بالرائحة والنتن، فإن وجد في عرقها وغيره ريح النجاسة فجلالة وإلا فلا<sup>(٢)</sup>.

وعند الحنابلة أن تحديد ذلك بما يكون كثيراً في مأكولها ويعفى عن اليسير (٣).

والذي أراه أن الاعتبار بأحد أمرين الأول: الرائحة والنتن. الثاني: إذا كان أكثر علفها النجاسة. فأيهما وجد فهي جلالة وإلا فلا.

# حكم أكل الجلالة:

اختلف الفقهاء في حكم أكل لحم الجلالة على ما يأتي:

ا ـ عند المالكية أن لحمها حلال (٤)، ففي المدونة لا بأس بأكل الجلالة من الإبل والبقر والغنم وكذلك الطير الذي يأكل الجيف (٥). قال في مواهب الجليل نقلًا عن صاحب التوضيح، اختلف في الحيوان يصيب النجاسة هل تنقله عن حكمه قبل أن يصيبها، فقيل هو على حكمه في الأصل في آسارها وأعراقها ولحومها وألبانها وأبوالها، وقيل تنقله، وجميع ذلك نجس. . إلى أن قال: واتفق العلماء على أكل ذوات الحواصل من الجلالة واختلفوا في ذوات الكرش، فكره جماعة أكل الجلالة منها وشرب ألبانها لما روي عنه عليه الصلاة

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٤٠.

<sup>(</sup>٢) المجموع، ج ٩ ص ٢٨.

<sup>(</sup>٣) المغنى والشرح الكبير، ج١١ ص٧٢.

<sup>(</sup>٤) الشرح الكبير، ج ١ ص ٢٣٣؛ وحاشية الدسوقي، ج ٢ ص ١٣٥؛ وحاشية الرهوني وكنون على الزرقاني، ج ٣ ص ١٧٩.

<sup>(</sup>a) المدونة، ج ٣ ص ٦٤.

والسلام، أنه نهى عن لحوم الجلالة وألبانها ولا خلاف في المذهب في أن أكل لحم الماشية والطير الذي يتغذى بالنجاسة حلال، وإنما اختلفوا في الألبان والأبوال والأعراق، ا.هـ. (١).

 $Y = e^{3i}$  وعند الحنفية إذا كانت V تأكل إV العذرة فلحمها مكروه V

٣ \_ وعند الشافعية إذا تغير لحم الجلالة فهي مكروهة بلا خلاف، وهل هي كراهة تنزيه أو تحريم، فيه وجهان مشهوران عندهم أصحها أنه كراهة تنزيه (٣).

٤ ـ وعند الحنابلة روايتان الأولى: أنها محرمة وهو المذهب وعليه الأصحاب وهو من مفردات المذهب<sup>(1)</sup>، وإليه ذهب ابن حزم في المحلى لكنه خص الجلالة بذات الأربع<sup>(0)</sup>. والرواية الثانية أنها مكروهة<sup>(7)</sup>.

استدل من قال بإباحة لحم الجلالة بأن الحيوانات لا تنجس بأكل النجاسات بدليل أن شارب الخمر لا يحكم بتنجيس أعضائه، والكافر الذي يأكل الخنزير لا يكون ظاهره نجساً ولو نجس لما طهر بالإسلام ولا الاغتسال، ولو نجست الجلالة لما طهرت بالحبس (٧).

ونوقش هذا الاستدلال من وجهين:

الأول: أنه مخالف للأحاديث الواردة في النهي عن الحلالة.

الثاني: أن شارب الخمر ليس الخمر هو أكثر غذائه وإنما يتغذى الطاهرات، وكذلك الكافر في الغالب (^).

<sup>(</sup>۱) مواهب الجليل، شرح مختصر خليل، ج ٣ ص ٢٢٩ \_ ٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع، ج٥ ص ٤٠؛ والمبسوط، ج١١ ص ٢٥٥.

<sup>(</sup>٣) المجموع، ج ٩ ص ٢٨.

<sup>(</sup>٤) المقنع وحاشيته، ج ٣ ص ٥٢٩.

<sup>(</sup>٥) المحلّى، ج٧ ص ٤١٠.

<sup>(</sup>٦) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٢.

<sup>(</sup>٧) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٢.

<sup>(</sup>٨) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٢.

واستدل من قال بالتحريم أو الكراهة بما يأتي:

(أ) ما روى ابن عمر، رضي الله عنهما، قال: «نهى رسول الله ﷺ عن أكل الجلالة وألبانها»(١).

(ب) عن عمرو بن شعيب (٢) عن أبيسه (٣) عن جده (٤) قسال: «نهى رسول الله ﷺ عن لحوم الحمر الأهلية، وعن الجلالة وعن ركوبها وأكل لحومها» (٥).

وجه الدلالة من الحديثين أن لفظ نهى يصدق على الحرمة والكراهة (٦).

(ج) ما روى ابن عباس، رضي الله عنهما، أن النبي ﷺ «نهى عن لبن الجلالة. رواه أبو داود (٧٠ وفي لفظ عند الترمذي عن ابن عباس أن النبي ﷺ نهى عن المجثمة (^) ولبن الجلالة، وعن الشرب من في السقا» (٩٠).

(تهذیب التهذیب ج ۱ ص ٤٨)

(الجرح والتعديل للرازي ج ٤ ص ٣٥١)

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود في كتاب الأطعمة، ج ۲ ص ٣١٦، وحسنه الترمذي وقد اختلف فيه على ابن أبي نجيح، فقيل عن مجاهد عنه، وقيل عن مجاهد عن ابن عباس؛ نيل الأوطار، ج ٨ ص ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) هو عمرو بن شعيب بن محمد بن عبد الله بن عمرو بن العاص القرشي السهمي أبو إبراهيم من رجال الحديث، كان يسكن مكة. وتوفي بالطائف سنة ٢١٨هـ.

 <sup>(</sup>۳) هو شعیب بن محمد بن عبد الله بن عمرو بن العاص. روی عن جده عبد الله بن عمرو.
 وروی عنه عمرو بن شعیب وثابت البنائي وعطاء الحراساني.

<sup>(</sup>٤) هو محمد بن عبد الله بن عمرو بن العاص السهمي الطائفي. قال عنه ابن حجر: مقبول الرواية. (تقريب التهذيب ج ٢ ص ١٧٩)

<sup>(°)</sup> رواه الإمام أحمد بهذا اللفظ، انظر الفتح الرباني، ج ١٧ ص ٨٠؛ ورواه أبو داود في كتاب الأطعمة، ج ٢ ص ٣٢١؛ والنسائي في كتاب الضحايا، انظر سنن النسائي بشرح السيوطي، ج ٧ ص ٢٤٠.

<sup>(</sup>٦) شرح المنهاج، ج ۲ ص ۲۷٤.

<sup>(</sup>٧) رواه أبو داود في كتاب الأطعمة، ج ٢ ص ٣١٦، وأخرجه أحمد وابن حبان والحاكم والبيهقي وصححه ابن دقيق العيد؛ نيل الأوطار، ج ٨ ص ١٢٨.

<sup>(</sup>A) سبق معنى المجثمة في حكم أكل لحوم الخيل، ص ١٣١.

<sup>(</sup>٩) رواه الترمذي في كتاب الأطعمة، وقال حديث حسن صحيح سنن الترمذي، ج ٤ ص ٢٧٠.

وجه الدلالة من الحديث أن نهيه على عن لبن الجلالة دليل على حرمته أو كراهته، وإذا كان هذا في لبن الجلالة فاللحم مثله.

#### الترجيح :

هذا والذي يظهر لنا كراهة أكل لحم الجلالة لأن الكراهة لسبب طارىء على اللحم وليست لذات اللحم.

# متى يزول عنها حكم الجلالة:

يزول عنها بالحبس واختلف في قدره:

ا \_ فعند الحنفية ليس لحبسها تقدير في ظاهر الرواية عن أبي حنيفة، فقد روي عن محمد، رحمه الله، أنه قال: كان أبو حنيفة، رحمه الله، لا يوقت في حبسها، وقال: تحبس حتى تطيب وهو قول أبي يوسف ومحمد (۱). قال في رد المحتار: وهي من المسائل التي توقف فيها الإمام، فقال لا أدري متى يطيب أكلها (۲).

وروى أبو يوسف عن أبي حنيفة أنها تحبس ثلاثة أيام (٣)، وقال صاحب التجنيس: إذا كان علفها نجاسة تحبس الدجاجة ثلاثة أيام، والشاة أربعة، والإبل والبقر عشرة، ا.هـ.(٤).

قال السرخسي: الأصح أنها تحبس إلى أن تزول الرائحة المنتنة عنها لأن الحرمة لذلك وهو شيء محسوس ولا يتقدر بالزمان لاختلاف الحيوانات في ذلك فيصار فيه إلى اعتبار زوال المضر، فإذا زال بالعلف الطاهر حل تناوله والعمل عليه بعد ذلك، ا.هـ. (٥٠).

٧ \_ وعند الشافعية أنها إذا حبست وعلفت شيئاً طاهراً فنزالت

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٤٠.

<sup>(</sup>۲) حاشیة ابن عابدین، ج ٦ ص ٣٠٦.

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٤٠.

<sup>(</sup>٤) حاشية رد المحتار، ج ٦ ص ٣٠٦.

<sup>(°)</sup> المبسوط، ج ١١ ص ٢٥٦.

الرائحة، زال عنها حكم الجلالة وليس للقدر الذي تعلفه من حد ولا لزمانه من ضبط، وإنما الاعتبار بما يعلم في العادة أو يظن أن رائحة النجاسة تزول به(١).

٣ — وعند أحمد روايتان: الأولى أنها تحبس ثلاثاً سواء كانت طائراً أو بهيمة، وكان ابن عمر إذا أراد أكلها حبسها ثلاثاً، وهذا قول أبي ثور لأن ما طهر حيواناً طهر الآخر كالذي نجس ظاهره (٢).

والرواية الثانية: تحبس الدجاجة ثلاثة، والبعير والبقرة ونحوهما يحبس أربعين، وهذا قول عطاء في الناقة والبقرة لحديث عبد الله بن عمر، رضي الله عنها قال: نهى رسول الله عنها عن الجلالة أن يؤكل لحمها ويشرب لبنها ولا يحمل عليها أظنه، قال: إلا الأدم، ولا يركبها الناس حتى تعلف أربعين ليلة (٣) ولأنها أعظم جسمًا وبقاء علفها فيها أكثر من بقائه في الدجاجة والحيوان الصغر (١).

#### الترجيع:

هذا والذي يظهر لنا أنه لاحد في ذلك، بل متى زالت الرائحة والنتن وغلب على الظن زوال النجاسة، حل أكلها كها صرح به السرخسي من الحنفية وكها هو مذهب الشافعية.

أما الدليل الذي استدل به الحنابلة، فقد رواه البيهقي وقال: ليس هذا بالقوى (٥).

# الحكمة في النهي عن الجلالة:

والحكمة في النهي عن أكل الجلالة أنها إذا أكلت الجلة، وهي العذرة، وجد نتن رائحتها في لحومها، وهذا إذا كان غالب علفها منها. فأما إذا رعت

<sup>(</sup>١) المجموع، ج ٩ ص ٢٨.

<sup>(</sup>٢) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٢.

<sup>(</sup>٣) رواه البيهقي في كتاب الصحايا وقال ليس هذا بالقوي، وقد أشار إليه الشافعي وزعم أنه أراد تغيرها من الطباع المكروهة إلى الطباع غير المكروهة التي هي فطرة الدواب حتى لا توجد أرواح العذرة في عرقها، ا.هـ. أنظر السنن الكبرى للبيهقي، ج ٩ ص ٣٣٣.

<sup>(</sup>٤) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٢.

<sup>(</sup>٥) انظر السنن الكبرى للبيهقي، ج ٩ ص ٣٣٣.

الكلأ واعتلفت الحب وكانت تتناول مع ذلك شيئاً من الجلة، فليست بجلالة وإنما هي كالدجاج المخلاة (١) ونحوها من الحيوان الذي ربما نال الشيء منها وغالب غذائه وعلفه من غيره فلا يكره أكله (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) الدجاجة المخلاة: بتشديد اللام بصيغة المفعول هي المرسلة التي تخالط النجاسات، وليست محبوسة في بيت فتعلف العلف. كما في رد المحتار، ج ١ ص ٢٢٣.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي، ج ٧ ص ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٥٧ من سورة الأعراب.

## البحث الثاني

# الأهرام بالمج أو العمرة

وهذا سبب يقوم بالإنسان، فحالة الإحرام بالحج أو بالعمرة تجعل من المحظور على المحرم صيد حيوان الصيد البري ما دام الشخص محرماً لم يتحلل من إحرامه. قال في المغني والشرح الكبير: لا خلاف بين أهل العلم في تحريم قتل صيد البر واصطياده على المحرم. والأصل فيه قوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّكَ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقْتُلُواْ الصَيْدَ وَاتْتُمْ حُرُمٌ ﴾ (١)، وقوله تعالى: ﴿ أَصلَ لَكُمْ صَيْدُ الْبَرِّ مَا مُنَالًا لَكُمْ وَلَا سَيْدَ الْبَرِّ وَطَعَامُهُ مَتَاعاً لَكُمْ وَللسَّيَارَةِ وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبَرِّ مَا مُنَالًا وَالْبَرِّ مَا مُنَالًا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ

وأن يكون من صيد البر، فأما صيد البحر فلا يحرم على المحرم بغير

<sup>(</sup>١) الآية ٩٥ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٢) الآية ٩٦ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٣) جزاء الصيد هو ما بينه الله في قوله: ﴿ وَهَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمنُوا لا تَقْتَلُوا الصيد وأنتم حرم ومن قتله منكم متعمداً فجزاء مثل ما قتل من النعم يحكم به ذوا عدل منكم هدياً بالغ الكعبة أو كفارة طعام مساكين أو عدل ذلك صياماً ليذوق وبال أمره ﴾ . . الآية ٩٥ من سورة الماثدة.

خلاف لقوله سبحانه: ﴿ أُحِلَّ لَكُرْ صَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُ, مَتَنَّعًا لَّكُرْ وَلِيَّالُونَ وَطَعَامُهُ, مَتَنَّعًا لَّكُرْ وَلِيَّيًارَةً وَحُرِمَ عَلَيْكُرْ صَيْدُ ٱلْبَرِّ مَادُمْتُمْ حُرُمًا ﴾(١).

فإذا قتل المحرم حيواناً من هذا النوع، كان كالميتة حرام اللحم على صائده المحرم، وهذا بلا خلاف عند جميع الفقهاء (٢).

وهل يحرم على غير صائده؟ قال الجمهور: يحرم (٣) على غير صائده أيضاً، وقيل إنه حلال على غير صائده وهو قول الشافعي في القديم. وفي الجديد كالجمهور (١)، وقد نقل عن الحكم والثوري وأبي ثور أنه لا بأس بأكله لغير المحرم (٥)، وهذا خلاف قوله تعالى: ﴿ وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ ٱلْبَرِ مَا دُمْتُمُ وَوَلَمُ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

فحرم الله صيد البر على المحرم ما دام على إحرامه، وإذا كان حراماً فأكله حرام سواء كان للمحرم أو لغيره. ولأنه حيوان حرم على المحرم ذبحه لحق الله تعالى فلم يحل بذبحه كذبيحة المجوسى.

وإن صاده حلال أو ذبحه وكان من المحرم إعانة فيه أو دلالة أو شارة إليه، لم يبح أيضاً لأنه أعان عليه فأشبه ما لو ذبحه(٧).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الآية ٩٦ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٢) انظر المجموع، ج ٧ ص ٣٠٤، ٣٣٠.

 <sup>(</sup>٣) انظر المغني والشرح الكبير، ج ٣ ص ٢٩٢؛ والمجموع، ج ٧ ص ٣٠٤؛ والفتاوى الهندية،
 ج ١ ص ١٩٧.

<sup>(</sup>٤) المجموع، ج ٧ ص ٣٠٤، ٣٣٠، ٤٤٢.

<sup>(°)</sup> المغني والشرح الكبير، ج ٣ ص ٢٩٢.

<sup>(</sup>٦) الآية ٩٦ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٧) بتصرف من المغني والشرح الكبير، ج ٣ ص ٢٨٤ ــ ٢٩٣.

#### البحث الثالث

# في وجود هيوان الصيد في نطاق المرم الكي

أي داخل حدود الحرم. وهذا سبب يتصل بالحيوان نفسه وهو كونه في هاية الحرم الآمن، فكل حيوان من حيوان الصيد البري المأكول يقطن في نطاق الحرم أو يدخل فيه دون أن يجري عليه امتلاك سابق، فإنه إذا قتل أو ذبح أو عقر كان لحمه حراماً على الحلال والمحرم. والأصل في تحريمه النص والإجماع. أما النص فها روى ابن عباس، رضي الله عنهها، أن النبي على قال: إن الله حرم مكة فلم تحل لأحد قبلي ولا تحل لأحد بعدي وإنما أحلت في ساعة من نهار لا يختلي خلاها(١)، ولا يعضد شجرها، ولا ينفر صيدها، ولا تلتقط لقطتها إلا لمعرف. وقال العباس (٢): يا رسول الله إلا الإذخر لصاغتنا وقبورنا؟ فقال: إلا الإذخر، متفق عليه (٣).

قال الكاساني في البدائع والاستدلال بهذا الحديث من وجوه: أحدها: قوله في بعض الروايات: مكة حرام.

 <sup>(</sup>۱) معنى لا يختلى خلاها: الخلا: الرطب من الكلأ، واختلاؤه: قطعه، ومعنى لا يعضد شجرها،
 أي لا يقطع، ومعنى لا ينفر صيدها، أي لا يزعج من مكانه. انظر تيسير العلام، ج ١ ص ٥٣٣.

<sup>(</sup>٢) العباس بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف أبو الفضل. من أكابر قريش في الجاهلية والإسلام، عم رسول الله على كان سديد الرأي واسع العقل مولعاً بإعتاق العبيد، اشترى ٧٠ عبداً وأعتقهم وكانت له سقاية الحاج وعمارة المسجد الحرام. أسلم قبل الهجرة وهاجر إلى المدينة وعمى في آخر عمره. وكانت وفاته في المدينة سنة ٣٣هـ.

<sup>(</sup>أسد الغابة في معرفة الصحابة ج٣ ص ١٠٩؛ الأعلام ج٣ ص ٣٦٢)

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في كتاب الحج، باب لا ينفر صيد مكة، ج ٣ ص ١٣؛ ورواه مسلم في كتاب الحج أيضاً، ج ٤ ص ١٠٩.

الثانى: قوله: حرمها الله تعالى.

الثالث: قوله: ولا تحل لأحد بعدي.

والرابع: قوله في بعض الروايات: ثم عادت حراماً إلى يوم القيامة.

والخامس: قوله: لا يختلى خلاها، ولا يعضد شجرها، ولا ينفر صيدها(١). وأجمع المسلمون على تحريم صيد الحرم على الحلال والمحرم(٢).

وهل يحرم صيد المدينة؟ اختلف الفقهاء في ذلك:

١ ـ قال الحنفية: لا يحرم<sup>(٣)</sup>.

٢ – وقال مالك<sup>(3)</sup> والشافعي<sup>(9)</sup> وأحمد<sup>(7)</sup>: يحرم صيد المدينة وهو ما كان داخل حدود الحرم المدني وهو ما بين لابتيها كها جاء في الحديث. واللابة: الحرة.

استدل الحنفية بأنه لوكان محرماً لبينه على الله بياناً عاماً ولوجب فيه الجزاء كصيد الحرم(٧).

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع، ج٢ ص ٢٠٧.

<sup>(</sup>٢) المغني والشرح الكبير، ج ٣ ص ٣٥٨؛ والفتاوى الهندية، ج ١ ص ١٩٧؛ والمجموع، ج ٧ ص ٤٤٠؛ والشرح الصغير، ج ٢ ص ٩٩.

<sup>(</sup>٣) قال ابن قدامة في المغني، ج ٣ ص ٣٦٩، وقال أبو حنيفة: «لا يحرم صيد المدينة» ا. هـ. وقال النووي في شرح المهذب: «صيد حرم المدينة حرام عندنا، وبه قال مالك وأحمد والعلماء كافة، والا أبا حنيفة فقال: «ليس بحرام» ا. هـ. المجموع، شرح المهذب، ج ٧ ص ٤٩٧، ولم أجد شيئاً يدل على ذلك في كتب الحنفية إلا أنه يفهم من عدم ذكرهم أحكام صيد حرم المدينة أنه لا يجرم.

 <sup>(</sup>٤) الشرح الصغير، ج ٢ ص ١١١.

<sup>(</sup>٥) قال النووي في المجموع: «بحرم التعرض لصيد حرم المدينة وشجره، هذا هو المذهب وعليه نص الشافعي وأطبق عليه جماهير أصحابنا. وحكى المتولي والرافعي قولاً شاذاً: أنه مكروه ليس بحرام. قال المتولي وأخذ هذا القول من قول الشافعي: ولا يحرم قتل صيد إلا صيد الحرم وأكره قتل صيد المدينة، وهذا النقل شاذ ضعيف باطل منابذ للأحاديث الصحيحة، وأما نص الشافعي فقال القاضي أبو الطيب: هذه الكراهة التي ذكرها الشافعي كراهة تحريم باتفاق أصحابنا. إلى أن قال: فالصواب الجزم بالتحريم، ا.هـ. المجموع، ج٧ص ٨٥٠.

<sup>(</sup>٦) المغني والشرح الكبير، ج ٣ ص ٣٦٩.

<sup>(</sup>٧) المغني والشرح الكبير، ج ٣ ص ٣٦٩.

ونوقش هذا الاستدلال بأن الرسول على قد بين ذلك بياناً وافياً كما سيأتي في أدلة الجمهور.

# واستدل الجمهور على تحريم صيد حرم المدينة بما يأتي:

(أ) عن أنس بن مالك، رضي الله عنه، عن النبي على قال: «المدينة حرم من كذا، لا يقطع شجرها ولا يحدث فيها حدث، من أحدث حدثاً فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين» متفق عليه واللفظ للبخاري<sup>(1)</sup>.

وجه الدلالة من الحديث أنه على أثبت أن للمدينة حرماً لا يحدث فيه أي حدث وهذا دليل على تحريم صيدها كما في صيد الحرم.

(ب) وعن جابر بن عبد الله، رضي الله عنه، قال: قال النبي ﷺ: «إن ابراهيم حرم مكة، وإني حرمت المدينة ما بين لابتيها لا يقطع عضاها ولا يصاد صيدها» رواه مسلم (٢).

وجه الدلالة منه أنه ﷺ صرح بعدم صيد حرم المدينة وهذا دليل على تحريم ذلك.

(ج) وعن أبي هريرة، رضي الله عنه، قال: حرم رسول الله ﷺ ما بين لابتيها الله ﷺ ما بين لابتيها ما ذعرتها. وجعل اثنى عشر ميلًا حول المدينة حمى (٣).

(د) وعن على بن أبي طالب، رضي الله عنه، قال: ما عندنا شيء إلا كتاب الله، وهذه الصحيفة عن النبي على: المدينة حرم ما بين عائر إلى كذا، من أحدث فيها حدثاً أو آوى محدثاً فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين لا يقبل منه صرف ولا عدل. وقال: ذمة المسلمين واحدة، فمن أخفر مسلمًا

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب الحج، باب حرم المدينة، ج ٣ ص ١٨؛ ورواه مسلم في كتاب الحج، باب فضل المدينة، ج ٤ ص ١١٤.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في كتاب الحج، باب فضل المدينة، ج ٤ ص ١١٣.

فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين لا يقبل منه صرف ولا عدل، ومن تولى قوماً بغير إذن مواليه فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين لا يقبل منه صرف ولا عدل، متفق عليه واللفظ للبخاري(١).

وفي رواية عند مسلم عن علي: المدينة حرم ما بين عير إلى ثور(٢).

وجه الدلالة منه: أنه ﷺ بين أن المدينة حرم ما بين كذا إلى كذا وهذا دليل على أن لها أحكام الحرم، ومن أحكام الحرم أن لا ينفر صيده. دليل ذلك أنه ﷺ بين أنه لا يحدث في المدينة حدث وقتل الصيد فيه يعتبر حدثاً.

## الترجيح:

هذا والذي تؤيده هذه الأدلة أن صيد المدينة كصيد حرم مكة لا يجوز تنفيره ولا قتله، وإذا كان قتله لا يجوز فأكله كذلك.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب الحج، باب حرم المدينة، ج ٣ ص ١٨.

<sup>(</sup>٢) انظر صحيح مسلم في كتاب الحج، باب فضل المدينة، ج ٤ ص ١١٥.

#### البعث الرابع

#### أخذ الطيور من أوكارها

وهذا انفرد به الزيدية. فقد جاء في البحر الزخار: ويحرم أخذ الطير من وكره، وعن قوم: ويحرم لحمه لقوله ﷺ: «الطير آمنة في أوكارها»(١)(٢).

ولكن جمهور العلماء على إباحته وأجابوا عن الحديث بأن المقصود به ما يفعل للتفاؤل. قال الإمام أحمد، رحمه الله: لا بأس بصيد الليل، فقيل له قول النبي على: «أقروا الطير على وكناتها». فقال: هذا كان أحدكم يريد الأمر، فيثير الطير حتى يتفاءل إن كان عن يمينه قال كذا. وإن جاء عن يساره قال كذا، فقال النبي على: «أقروا الطير على وكناتها»(٣).

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد عن أم كرز الكعبية بلفظ: «أقروا الطير على مكناتها» انظر مسند الإمام أحمد، ج ٦ ص ٣٨١.

<sup>(</sup>٢) البحر الزخار، ج ٥ ص ٣٩٣.

<sup>(</sup>٣) هكذا في المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٢٧ ـ ٣٧ «وكناتها» بالواو، ولعل هذا تصحيف لما ورد في الحديث الذي رواه أحمد في مسنده، ج ٦ ص ٣٨١؛ ورواه الحاكم في المستدرك في كتاب الذبائح، ج ٤ ص ٣٣٧؛ ورواه أبو داود في كتاب الأضاحي، باب العقيقة، ج ٧ ص ٩٠، قال ص ٩٤ عن أم كرز بلفظ «أقروا الطير على مكناتها» قال في فيض القدير، ج ٧ ص ٧٠، قال الحاكم «هذا الحديث صحيح وأقره الذهبي في التلخيص، لكنه في الميزان قال سباع لا يكاد يعرف وأورد له هذا الخبر» ١. ه. ، ولعل منشأ هذا التصحيف ما روي عن أبي عبيد أنه قال: سألت عدة من الأعراب عن مكناتها، فقالوا لا نعرف للطير مكنات وإنما هي وكنات، وإنما المكنات ببض الضباب. قال أبو عبيد: وجائز في كلام العرب أن يستعار مكن الضباب فيجعل للطير على التشبيه، كما قالوا مشافر الحبش وإنما المشافر للإبل». تاج العروس، شرح القاموس مادة (مكن)، ج ٩ ص ٣٤٨.

وروى له عن ابن عباس أن النبي على قال: لا تطرقوا الطير في أوكارها، فإن الليل لها أمان (١). فقال: هذا ليس بشيء يرويه فرات بن السائب (٢) وليس بشيء. ورواه عنه حفص بن عمر (٣) ولا أعرفه. قال يزيد بن

قال في لسان العرب وقوله ﷺ: أقروا الطير على مكناتها ومكناتها بالضم، قيل يعني بيضها على أنه مستعار لها من الضبة لأن المكن ليس للطير. وقيل يريد على أمكنتها ومعناه الطير التي يزجر بها، يقول: لا تزجروا الطير ولا تلتفتوا إليها أقروها على مواضعها التي جعلها الله لها. ولا يصح أن يقال في المكنة إنه المكان إلا على التوسع لأن المكنة إنما هي بمعنى التمكن مثل الطلبة بمعنى التطلب. يقال ان فلاناً لذو مكانة من السلطان، فسمي موضع الطير مكنة لتمكنه فيه. قال الزمخشري: ويروى مكناتها بضم الميم والكاف جمع مكن. ومكن جمع مكان لتمكنه فيه. قال الزمخشري: ويروى مكناتها بضم الميم والكاف جمع مكن. قال لذا الشافعي في تفسير هذا الحديث: كان الرجل في الجاهلية إذا أراد الحاجة أى الطير ساقطاً أو في وكره فنفره، تفسير هذا الحديث: كان الرجل في الجاهلية إذا أراد الحاجة أى الطير ساقطاً أو في وكره فنفره، فإن أخذت ذات الشمال رجع، فنهي رسول الله عن ذلك. قال الأزهري والقول في معنى الحديث ما قاله الشافعي وهو الصحيح وإليه ذهب ابن عيينة، ا.هـ. انظر لسان العرب، مادة (مكن)، ج ١٧ ص ٣٠٠٠.

- (١) أورده الهيثمي في مجمع الزوائد عن الحسين بن علي، وقال الهيثمي: رواه الطبراني في الكبير وفيه عثمان بن عبد الرحمن القرشي وهو متروك. مجمع الزوائد، ج ٤ ص ٣٠.
- (٢) فرات بن السائب: فرات بن السائب الجزري. كنيته أبو سليمان وقيل أبو المعلى، يروي عن
  ميمون بن مهران، ويروي عنه شبابة بن سوار والعراقيون، كان ممن يروي الموضوعات عن
  الأثبات ويأتي بالمعضلات عن الثقات. لا يجوز الاحتجاج به ولا الرواية عنه.

(المجروحين من المحدثين والضعفاء والمتروكين ج ٢ ص ٢٠٧)

(٣) حفص بن عمر: حفص بن عمر بن الحارث بن سخيرة الأزدي النمري البصري أبو عمر الحوضي. روى عن هشام الدستوائي وشعبة وهمام. وروى عنه البخاري وأبو داود وأبو حاتم وأبو زرعة وغيرهم. قال أحمد: ثقة ثبت متقن لا يؤخذ عليه حرف واحد. مات سنة ٢٧٥هـ. (طبقات الحفاظ ص ١٧٢)

ومن هنا يظهر أن الوكنات ليست رواية، وليس بجائز أن يصحح الحديث بإبدالها من المكنات لا سيها أن أبا عبيد نفسه قال: وجائز في كلام العرب أن يستعار مكن الضباب فيجعل للطير تشبيهاً بذلك كها قالوا مشافر الحبش، وإنما المشافر للإبل.

هارون (1): وما علمت أن أحداً كره صيد الليل. وقال يحيى بن معين (7): ليس به بأس (7).

(الأعلام ج ٨ ص ١٩٠؛ طبقات الحنابلة ص ٢٨٢)

(طبقات الحنابلة ص ٢٦٨ ــ ٢٧٠)

(٣) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٢٢ ــ ٢٣.

<sup>(</sup>۱) يزيد بن هارون: يزيد بن هارون بن زاذان بن ثابت الواسطي كنيته أبو خالد. من حفاظ الحديث الثقات كان واسع العلم بالدين كبير الشأن، أصله من بخارى ومولده بواسط سنة ١١٨هـ، ومات بها ضريراً سنة ٢٠٦هـ.

<sup>(</sup>٢) يحيى بن معين: يحيى بن معين بن عون بن زياد المري البغدادي كنيته أبو زكريا. من أئمة الحديث ومؤرخي رجاله. له كتاب التاريخ والعلل في الرجال ومعرفة الرجال. ولد بقرية «نقباة» قرب الأنبار سنة ١٥٨هـ. وتوفي بالمدينة حاجاً سنة ٢٣٣هـ وصلى عليه أميرها وعمره حين وفاته ٧٧ سنة.

# الفصل السابع

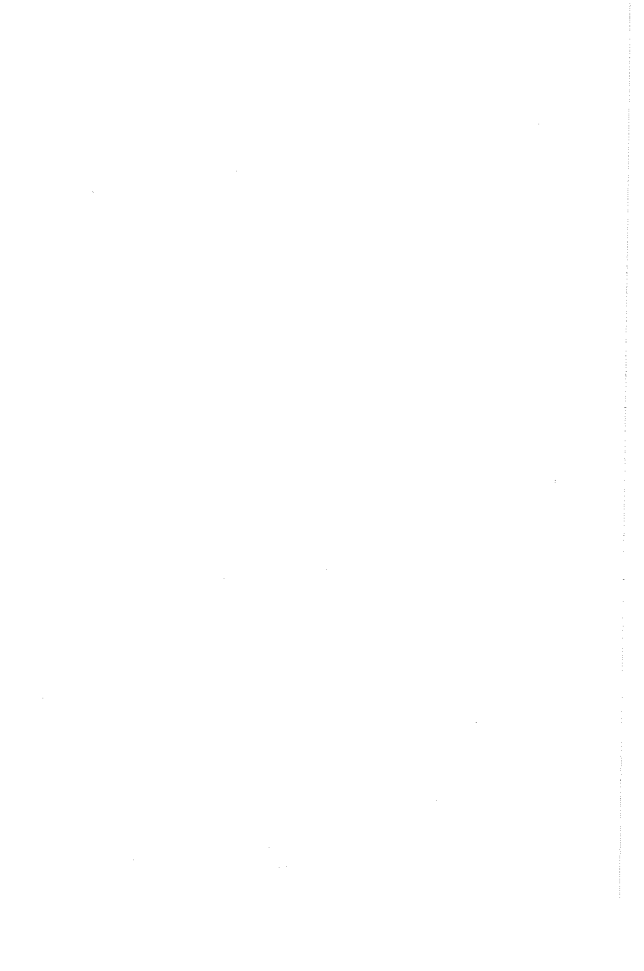
# في هيوان البحر

وفيه مباحث:

المبحث الأول: فيها يعيش في البحر خاصة.

المبحث الثاني: فيها يعيش في البر والبحر.

المبحث الثالث: في المحفوظ من حيوان البحر.



# البحث الأول

# فيما يعيش في البحر خاصة

وفيه مطالب:

المطلب الأول في حكم أكل ما يعيش في البحر خاصة

وقد اختلف الفقهاء فيه على النحو الآتي:

ا ـ مذهب الحنفية أن جميع حيوانات البحر محرمة ما عدا السمك فيحل أكله بشرط أن لا يكون طافياً (١) واختلفوا في الجريث والمارماهي (٢) فقال محمد بن الحسن لا يؤكلان لكن الراجع عند الحنفية الحل فيها لأنها من أنواع السمك (٣).

٢ - وعند الشافعية أن السمك حلال أما باقي حيوان البحر الذي
 لا يعيش إلا فيه ففيه ثلاثة أوجه:

أصحها: يحل جميع ما في البحر سواء كان سمكاً أو غيره وهو المنصوص للشافعي في الأم ومختصر المزني واختلاف العراقيين لأن الصحيح أن إسم السمك يقع على جميعها وهذا مذهب المالكية والحنابلة كما سيأتي.

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٣٥؛ حاشية ابن عابدين، ج ٦ ص ٣٠٧؛ الخانية بهامش الفتاوى الهندية، ج ٣ ص ٣٥٧.

 <sup>(</sup>٢) الجريث: سمك أسود. والمارماهي: سمك في صورة الحية. الدر المختار، شرح تنوير الأبصار، ج ٦ ص ٣٠٧.

<sup>(</sup>٣) الدر المختار، شرح تنوير الأبصار، ج ٦ ص ٣٠٧.

الوجه الثاني: يحرم ما عدا السمك وهو مذهب الحنفية كما سبق.

الوجه الثالث: ما يؤكل نظيره في البر كالبقر والشاة وغيرهما فحلال وما لا يؤكل كخنزير الماء وكلبه فحرام(١).

" وعند المالكية (٢) والحنابلة (٣) والظاهرية (٤) أن جميع حيوان البحر الذي لا يعيش إلا فيه حلال. قال النووي: وعمن قال بإباحة جميع حيوانات البحر إلا الضفدع أبو بكر الصديق (٥) وعمر وعثمان (٢) وابن عباس رضي الله عنهم (٧).

(الإصابة في تمييز الصحابة ج ٤ ص ١٠١)

(٦) عثمان بن عفان: أمير المؤمنين وثالث الخلفاء الراشدين عثمان بن عفان بن أبي العاص بن أمية بن عبد شمس بن عبد مناف بن قصي القرشي الأموي المكي، ثم المدني. أسلم قديمًا وهاجر الهجرتين إلى الحبشة يقال له ذو النورين لأنه تزوج بنتي رسول الله على رقية وأم كلثوم. له ١٤٦ حديثاً كان مولده، رضي الله عنه، في السنة السادسة بعد الفيل وقتل شهيداً يوم الجمعة للمان عشرة خلون من ذى الحجة سنة ٣٥هـ.

(تهذيب الأسهاء واللغات ج ١ ص ٣٢١)

<sup>(</sup>۱) المجموع شرح المهذب، ج ۹ ص ۳۲؛ ونهاية المحتاج إلى شرح المنهاج، ج  $\Lambda$  ص ۱۷ ؛ وشرح المنهاج، ج  $\Upsilon$  ص ۲۷ .

<sup>(</sup>٢) بداية المجتهد، ج ١ ص ٣٨٧؛ وحاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ج ٢ ص ١٣٥ وفي الشرح الكبير أن البحري بأنواعه ولو آدميه وخنزيره مباح. وذكر في حاشية الرهوني على عبد الباقي أن خنزير الماء مكروه عند ابن القاسم وعند مالك في رواية ابن شعبان وهو قول ابن حبيب حاشية الرهوني، ج ٣ ص ٤٢.

<sup>(</sup>٣) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٤٠ ــ ٨٤.

<sup>(</sup>٤) المحلي، ج٧ ص ٣٩٣.

<sup>(</sup>٥) أبو بكر الصديق: عبد الله بن عثمان بن عامر بن عمرو بن كعب بن سعد بن تيم بن مرة بن كعب بن لؤي القرشي التيمي أبو بكر الصديق ابن أبي قحافة خليفة رسول الله على ولد بعد الفيل بسنتين وستة أشهر من السابقين الأولين إلى الإسلام استمر مع رسول الله على طوال إقامته في مكة ورافقه في الهجرة وفي الغار وفي المشاهد كلها. تولى الخلافة بعد انتقال الرسول على إلى الرفيق الأعلى واستمر خليفة للمسلمين إلى أن مات سنة ١٣هـ، رضي الله عنه وأرضاه.

<sup>(</sup>٧) شرح النووي على صحيح مسلم، ج ١٣ ص ٨٦.

استدل الحنفية على أن جميع حيوانات البحر محرمة ما عدا السمك بما يأتي:

وجه الاستدلال: أن الله سبحانه وتعالى ذكر في هذه الآية أن مما يحرمه الرسول على على هذه الأمة الخبائث والضفدع والسرطان والحية ونحوها مما يعيش في البحر من الخبائث(٢).

ونوقش هذا الاستدلال بأن ما يعيش في البحر ليس بخبيث. ثم تسمية ما في البحر بحية أو سرطان ما هي إلا مجرد تسمية والتشابه في الإسم لا يوجب التشابه في الحكم.

قال ابن حزم: ولو كان التشابه في الإسم يحلل أو يحرم لكان من شاء أن يحل الحرام أحله بأن يسميه بإسم شيء حلال. ومن شاء أن يحرم الحلال حرمه بأن يسميه بإسم شيء حرام فسقط ما يقول (٣).

أما الضفدع فليس في محل الوفاق لأنه مما يعيش في البر والبحر وسوف يأتي بحثه في المبحث الآتي إن شاء الله تعالى.

ووجه الاستدلال من الآية أن مما حرمه الله لحم الخنزير وهذا مطلق سواء كان خنزير بر أو بحر.

ونوقش هذا الاستدلال بأن المراد بالخنزير خنزير البر أما خنزير البحر فحلال لعموم الأدلة الدالة على حل جميع حيوانات البحر بدون تفصيل.

<sup>(</sup>١) الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع، ج٥ ص ٣٥.

<sup>(</sup>٣) بتصرف من المحلى، ج ٧ ص ٣٩٤.

<sup>(</sup>٤) الآية ١٧٣ من سورة البقرة.

(ج) ما روى النسائي عن عبد الرحمن بن عثمان (١) أن طبيباً ذكر ضف دعاً في دواء عند النبي على فنهى رسول الله على عن قتله (٢). وجه الاستدلال منه: أن نهيه على عن قتله يدل على تحريمه. ونوقش هذا الاستدلال: بأن الضفدع ليس مما يعيش في البحر خاصة بل قد يعيش في البر قرب المياه وعلى هذا فالدليل أعم من الدعوى.

واستدل الجمهور على حل جميع الحيوانات التي لا تعيش إلا في البحر بما يأتى:

(أ) قوله تعالى: ﴿ أَحِلَّ لَكُرْ صَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُۥ مَتَنَّعًا لَّكُرْ وَلِلسَّيَّارَةِ ﴾(٣).

وجه الاستدلال أنه تعالى أحل صيد البحر وطعامه من غير فصل بين السمك وغيره (٤) وهذا يدل على إباحة جميع ما في البحر.

(ب) قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْبَحْرَانِ هَـٰذَا عَذَبٌ فُرَاتٌ سَآيِـِخٌ شَرَابُهُ وَهَاذَا مِلْحٌ أَجَابٌ وَمِن كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحَـْمًا طَرِيًّا ﴾ (٥).

<sup>(</sup>۱) عبد الرحن بن عثمان بن عبيد الله بن عثمان بن عمرو بن كعب بن سعد بن تيم التيمي . أسلم يُوم الحديبية وقيل يوم الفتح . روى عن النبي ﷺ وعن بعض الصحابة ، وروى عنه كثير من التابعين . قتل مع عبد الله بن الزبير .

<sup>(</sup>تهذیب التهذیب ج ۲ ص ۲۲۷)

<sup>(</sup>٢) انظر سنن النسائي، ج ٢ ص ٢٠٠. وأخرجه أبو داود في الطب وفي الأدب والنسائي في الصيد ورواه أحمد وإسحاق بن راهويه وأبو داود الطيالسي في مسانيدهم والحاكم في المستدرك في الفضائل عن عبد الرحمن بن عثمان التيمي وسكت عنه وإعاده في الطب وقال: صحيح الإسناد ولم يخرجاه وقال البيهقي: هو أقوى ما ورد في الضفدع نصب الراية، ج ٤ ص ٢٠١.

 <sup>(</sup>٣) الأية ٩٦ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٤) تكملة فتح القدير، ج ٩ ص ٥٠٢.

 <sup>(</sup>٥) الآية ١٢ من سورة فاطر.

وجه الاستدلال من الآية أنه سبحانه وتعالى: بين أن مما يستخرج من البحر سواء كان مالحاً أو عذباً اللحم الطري وهو حيوان البحر بدون تفصيل بين أن يكون سمكاً أو غيره.

(ج) قوله ﷺ في البحر: «هو الطهور ماؤه الحل ميتته»(١). وهذا دليل على حل جميع حيوان البحر سواء أخذ حياً أو ميتاً.

(د) ما روى البخاري ومسلم واللفظ لمسلم عن جابر قال: «بعثنا رسول الله وأمر علينا أبا عبيدة (٢) نتلقى عيرا لقريش وزودنا جراباً من تمر لم يجد لنا غيره فكان أبو عبيدة يعطينا تمرة تمرة قال فقلت كيف كنتم تصنعون بها؟ قال: نمصها كها يمص الصبي ثم نشرب عليها من الماء فتكفينا يومنا إلى الليل وكنا نضرب بعصينا الخبط (٣) ثم نبله بالماء فنأكله. قال: وانطلقنا على ساحل البحر فرفع لنا على ساحل البحر كهيئة الكثيب الضخم فأتيناه فإذا هي دابة تدعى العنبر. قال: قال أبو عبيدة: ميتة ثم قال: لا بل نحن رسل رسول الله وفي سبيل الله وقد اضطررتم فكلوا قال: فأقمنا عليه شهراً ونحن ثلاث

<sup>(</sup>۱) رواه مالك والشافعي وأبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجه وابن خزيمة وابن حبان وابن الجارود والحاكم والدراقطني والبيهقي وصححه البخاري فيها حكاه عنه الترمذي. وتعقبه ابن المنذر بأنه لو كان صحيحاً عنده لأخرجه في صحيحه وهذا مردود لأنه لم يلتزم الاستيعاب. ثم حكم ابن عبد البر مع ذلك بصحته لتلقي العلهاء له بالقبول فرده من حيث الاسناد وقبله من حيث المعنى. وصححه أيضاً ابن المنذر وأبو محمد البغوي انظر التلخيص الحبير، ج ١ ص ٩ ــ ١٠.

وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح. سنن الترمذي، ج ١ ص ١٠١. وقال النووي في شرح صحيح مسلم، ج ١٣ ص ٨٦ وهو حديث صحيح أ.هـ.

<sup>(</sup>٢) أبو عبيدة: عامر بن عبد الله بن الجراح بن هلال بن أهيب. ويقال: وهب القرشي الفهري أبو عبيدة بن الجراح أمين هذه الأمة. أسلم قبل دخول النبي على دار الأرقم بن أبي الأرقم وهاجر الهجرتين إلى الحبشة وشهد بدراً وما بعدها. توفي في طاعون عمواس بالشام سنة مده.

<sup>(</sup>الإصابة في تمييز الصحابة ج ٤ ص ١١)

<sup>(</sup>٣) الخبط: بالتحريك هو ما يسقط من الورق عند خبط الشجر. وقد سميت هذه الغزوة بجيش الخبط لأنهم جاعوا فأكلوا الخبط.

مائة حتى سمنا قال: ولقد رأيتنا نغترف من وقب عينه بالقلال الدهن ونقتطع منه الفدر(١) كالثور أو كقدر الثور فلقد أخذ منا أبو عبيدة ثلاثة عشر رجلاً فأقعدهم في وقب عينه وأخذ ضلعاً من أضلاعه فأقامها ثم رحل أعظم بعير معنا فمر من تحتها وتزودنا من لحمه وشائق(٢) فلما قدمنا المدينة أتينا رسول الله على فذكرنا ذلك له فقال: «هو رزق أخرجه الله لكم فهل معكم من لحمه شيء فتطعمونا؟ قال: فأرسلنا إلى رسول الله على منه فأكله»(٢).

وجه الاستدلال من الحديث: أن الصحابة رضي الله عنهم أكلوا من هذا الحوت المسمى العنبر وهو من حيوان البحر غير السمك وهذا دليل على إباحة حيوان البحر. قال النووي رحمه الله في شرح صحيح مسلم: فإن قيل لا حجة في حديث العنبر لأنهم كانوا مضطرين. قلنا: الاحتجاج بأكل النبي على منه في المدينة من غير ضرورة (٤٠).

(هـ) ما روى عبد الله بن عمر رضي الله تعالى عنهما قال: «أحلت لنا ميتتان ودمان فأما الميتتان فالحوت والجراد وأما الدمان فالكبد والطحال» والحديث روي مرفوعاً وموقوفاً على ابن عمر والموقوف أصح كما قال البيهقي (٥).

<sup>(</sup>١) الوقب: بفتح الواو وإسكان القاف وهو داخل عينه. والقلال: بكسر الفاف جمع قلة بضمها وهي الجرة الكبيرة التي يقلها الرجل بين يديه أي يحملها.

والفدر: بكسر الفاء وفتح الدال هي القطع انظر شرح النووي على صحيح مسلم، ج ١٣ ص ٨٧.

<sup>(</sup>٢) وشائق: بالشين المعجمة والقاف. قال أبو عبيد: هو اللحم يؤخذ فيغلى إغلاء ولا ينضج ويحمل في الأسفار يقال: وشقت اللحم فاتشق والوشيقة الواحدة منه والجمع وشائق ووشق. وقيل الوشيقة القديد شرح النووي على صحيح مسلم، ج ١٣ ص ٨٨.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه واللفظ لمسلم انظر صحيح البخاري كتاب المغازي، باب غزوة سيف البحر، ج ٥ ص ١٣٦. وصحيح مسلم كتاب الصيد والذبائح، باب إباحة ميتة البحر، ج ٦ ص ٦١.

<sup>(</sup>٤) شرح النووي على صحيح مسلم، ج ١٣ ص ٨٧.

<sup>(</sup>٥) تقدم تخريجه في مبحث الجراد ص ٢٥١.

وجه الاستدلال منه التصريح بأن مَيْتَةَ البحر حلال وهذا يعم جميع ميتات البحر بدون تفصيل بين السمك وغيره.

#### والراجع :

أن جميع ما لا يعيش إلا في البحر حلال كها قال مالك وأحمد وكها هو الأصح عند الشافعية لعموم الأدلة في حل حيوان البحر ولأنه لا دم له يسيل وعيشه في الماء يطيبه وإذا فارقه لم يلبث أن تزهق روحه فأشبه السمك.

# المطلب الثاني في حكم ميتة الحيوان الذي لا يعيش إلا في البحر

اختلف الفقهاء في حكم ميتة الحيوان الذي لا يعيش إلا في البحر كالآتى:

1 \_ عند الحنفية أن حيوان البحر الذي لا يعيش إلا فيه لا يحل منه إلا السمك كما تقدم وإذا مات السمك بسبب ظاهر كضغطه أو صدمة حجر أو انحسار ماء أو ضرب من الصياد أو غيره فهو حلال. وإن مات حتف أنفه وطفا فهو حرام(١).

<sup>(1)</sup> قال الكاساني في البدائع: ثم السمك الطافي الذي لا يحل أكله عندنا هو الذي يموت في الماء حتف أنفه بغير سبب حادث منه سواء علا على وجه الماء أو لم يعل بعد أن مات في الماء حتف أنفه من غير سبب حادث.

وقال بعض مشايخنا: هو الذي يموت في الماء بسبب حادث ويعلو على وجه الماء فإن لم يعل يحل والصحيح هو الحد الأول أ.ه.. بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٣٦. وفي هذا نظر لأن مقتضى القول الثاني الذي أورده الكاساني عن بعض مشايخ الحنفية تحريم أكل ما يصاد من السمك بأي طريقة لأنه يعتبر بسبب حادث وهذا خلاف مذهب الحنفية لأن المعروف في كتبهم أن ما مات بسبب حادث من ضربة أو صدمة أو إنحسار ماء أو غير ذلك حلال.

قال السرخسي في المبسوط، ج ١١ ص ٢٤٩: ثم الأصل عندنا في إباحة السمك أن ما مات منه بسبب فهو حلال كالمأخوذ منه وما مات بغير سبب فهو غير مأكول كالطافي أ.هـ. وجاء في الخانية بهامش الفتاوى الهندية، ج ٣ ص ٣٥٧ ما نصه: والأصل أن السمك =

 $\Upsilon$  وعند جمهور الفقهاء من المالكية (١) والأصح عند الشافعية ( $\Upsilon$ ) والحنابلة ( $\Upsilon$ ) أن ميتة حيوان البحر الذي لا يعيش إلا فيه حلال سواء مات بنفسه أو بالاصطياد وسواء طفا على وجه الماء أم لا.

استدل الحنفية على تحريم الطافي من السمك بما روى أبو داود عن جابر: ما ألقى البحر أو جزر عنه فكلوه وما مات فيه وطفا فلا تأكلوه (١٠).

وجه الاستدلال: أن فيه تفصيلًا بين ما ألقاه البحر أو جزر عنه فإنه حلال يؤكل وبين ما مات في البحر حتف أنفه وطفا فلا يؤكل.

ونوقش هذا الاستدلال بأنه حديث ضعيف باتفاق الحفاظ لا يجوز الاحتجاج به لو لم يعارضه شيء فكيف وهو معارض بما ذكرناه من دلائل الكتاب والسنة وأقاويل الصحابة رضي الله عنهم المنتشرة.

وهذا الحديث من رواية يحيى بن سليم الطائفي (٥) عن اسماعيل بن

متى مات بسبب حادث حل أكله وإن مات حتف أنفه لا بسبب ظاهر لا يحل أكله عندنا لأنه طاف أ. هـ.

والذي يظهر من الاختلاف أن علماء الحنفية متفقين على أن الطافي ما مات حتف أنفه بدون سبب حادث ولكن الخلاف الذي ذكره الكاساني عن بعض المشايخ في هل يشترط أن يطفو على وجه الماء أو لا يشترط ومن هذا يظهر أن قول الكاساني في الحد الثاني للطافي عن بعض المشايخ: هو الذي يموت في الماء بسبب حادث فيه خطأ مطبعي وأن الأصل لا بسبب حادث والله أعلم.

<sup>(</sup>١) الشرح الكبير مع حاشية الدسوقي، ج ٢ ص ٢٣٥.

<sup>(</sup>٢) المجموع، ج ٩ ص ٣١.

<sup>(</sup>٣) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٨٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبوداود في كتاب الأطعمة، باب في أكل الطافي من السمك، ج ٢ ص ٣٢٢. وأخرجه ابن ماجه في كتاب الصيد، باب الطافي من صيد البحر، ج ٢ ص ١٠٨٣. وأخرجه البيهقي في كتاب الصيد والذبائح، باب من كره أكل الطافي، ج ٩ ص ٢٥٦.

هو يحيى بن سليم القرشي الطائفي المكي أبو محمد الخراز. روى عن الثوري وابن جريج،
 وروى عنه الشافعي وإسحاق ووكيع. مات سنة ١٩٥هـ.

<sup>(</sup>طبقات الحفاظ ص ١٣٧)

أمية (١) عن أبي الزبير (٢) عن جابر قال البيهقي: يحيى بن سليم الطائفي كثير الوهم سيء الحفظ قال وقد رواه غيره عن اسماعيل بن أمية موقوفاً على جابر. قال: وقال الترمذي: سألت البخاري عن هذا الحديث فقال: ليس هو بمحفوظ. قال ويروى عن جابر خلافه قال ولا أعرف لأثر ابن أمية عن أبي الزبير شيئاً قال البيهقي وقد رواه أيضاً يحيى بن أبي أنيسة عن أبي الزبير مرفوعاً ويحيى بن أبي أنيسة متروك لا يحتج به ورواه عبد العزيز ابن عبيد الله (٣) عن وهب بن كيسان (١) عن جابر مرفوعاً وعبد العزيز ضعيف لا يحتج به. قال ورواه بقية بن الوليد (٥) عن الأوزاعي عن أبي الزبير عن جابر مرفوعاً ولا يحتج بالتفرد به بقية فكيف بما يخالف.

#### (تهذيب التهذيب ج ١ ص ٢٨٤)

(٢) أبو الزبير: محمد بن مسلم بن تدرس الأسدي المكي. روى عن جابر وابن عمر وابن عباس وابن المديني وابن الزبير وعائشة وغيرهم، وروى عنه أبو حنيفة ومالك وشعبة وغيرهم. وثقه ابن المديني وابن معين والنسائى وضعفه ابن عيينه. مات سنة ١٢٨هـ.

#### (طبقات الحفاظ ص ٥٠)

(٣) عبد العزيز بن عبيد الله بن حمزة بن صهيب بن سنان الحمصي. روى عن نافع ومجاهد وغيرهم، وروى عنه إسماعيل بن عياش.

#### (تهذیب التهذیب ج ۲ ص ۳٤۹)

(٤) وهب بن كيسان القرشي مولى آل الزبير أبونعيم المدني المعلم المكي. روى عن أسهاء بنت أبي بكر وابن عباس وابن عمر وابن الزبير وغيرهم، وروى عنه هشام بن عروة وأيوب وعبيد الله بن عمر وغيرهم. قال النسائي: ثقة وذكره ابن حبان في الثقات. توفي سنة ١٢٧هـ.

#### (تهذیب التهذیب ج ۱۱ ص ۱۲٦)

(٩) بقية بن الوليد: الإمام الحافظ محدث الشام أبو يحمد الكلاعي الحميري الميتمي الحمصي حدث عن خلق كثير. قال يحيى بن معين وأبو زرعة وغيرهما: إذا روى بقية عن ثقة فهو حجة. كان يدلس كثيراً فيها يتعلق بالأسهاء ويدلس عن قوم ضعفاء. توفي سنة ١٩٧هـ. (تذكرة الحفاظ ج ١ ص ٢٨٩)

<sup>(</sup>۱) هو إسماعيل بن أمية بن عمر بن سعيد بن العاص الأموي. روى عن ابن المسيب ونافع مولى ابن عمر وعكرمة مولى ابن عباس، وروى عنه ابن جريج والثوري وغيرهم. كان ثقة كثير الحديث. مات سنة ١٤٤هـ وقيل ١٣٩هـ.

قال: وقول الجماعة من الصحابة على خلاف قول جابر مع ما روي عن النبي على أنه قال في البحر: هو الطهور ماؤه الحل ميتة والله أعلم (١٠).

واستدل الجمهور على إباحة ميتة حيوان البحر سواء طفا أو لم يطف بما يأتى:

(أ) قوله تعالى: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُ, مَتَنَّعًا لَّـكُمْ وَلِلسَّيَّارَةِ ﴾(١).

وجه الاستدلال من الآية: أن قوله تعالى: ﴿وطعامه ﴾ معطوف على قوله ﴿أَحَلَ لَكُم صِيدَ البَحْرِ ﴾ والمعنى وأحل لكم طعامه. وهو يتناول السمك وغير السمك ما صيد منه وما لم يصد والطافي لم يصد فيتناوله (٣).

ونوقش هذا الاستدلال بأن المراد من قوله تعالى: ﴿وطعامه﴾ ما قذفه البحر إلى الشط فمات وذلك حلال لأنه ليس بطاف إنما الطافي إسم لما مات في الماء من غير آفة وسبب حادث (٤).

وأجيب بأن الآية عامة تشمل جميع طعام البحر ماطفا منه وما لم يطف ما قذفه البحر إلى الشط وما لم يقذفه وتخصيص الآية بما لفظه البحر فقط تخصيص بلا مخصص فلا يصح.

(ب) ما روى أبو هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ في البحر (هو الطهور ماؤه الحل ميتته» (°).

وجه الاستدلال منه أن أحق ما يتناوله إسم الميتة الطافي لأنه الميت حقيقة (٦).

<sup>(</sup>١) المجموع، ج ٩ ص ٣٤ ــ ٣٥؛ والسنن الكبرى للبيهقي، ج ٩ ص ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) الآية ٩٦ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع، ج٥ ص ٣٦.

<sup>(</sup>٤) بدائع الصنائع، ج٥ ص٣٦.

 <sup>(</sup>a) تقدم تخريجه في أدلة من قال بحل جميع حيوانات البحر التي لا تعيش إلا فيه ص ٧٨٥.

<sup>(</sup>٦) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٣٦.

ونوقش هذا الاستدلال بأن المراد بالميتة غير الطافي بل ما مات بخروجه من البحر.

وأجيب بأن ميتته عامة تعم جميع ما مات في البحر وتخصيص ذلك بما مات بخروجه من البحر تخصيص بلا مخصص.

(ج) ما روى جابر رضي الله عنه في قصة الحوت الذي يقال له العنبر وتقدم بتمامه قريباً (۱).

ووجمه الاستدلال منه أن الصحابة رضي الله عنهم أكلوه وأقرهم النبي على ذلك وهو لا يدري هل مات حتف أنفه أو بسبب حادث.

(د) ما روى ابن عمر رضي الله عنهها قال: «أحلت لنا ميتتان ودمان فأما الميتتان فالحوت والجراد وأما الدمان فالكبد والطحال»(٢).

وجه الاستدلال منه أن مما أحل لنا ميتة البحر وهذا يتناول الطافي وغيره.

<sup>(</sup>١) تقدم حديث العنبر في أدلة من قال بإباحة جميع حيوانات البحر ص ٢٨٥ ـ ٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه في مبحث الجراد ص ٢٥١.

<sup>(</sup>٣) أبو شريح: خويلد بن عمرو بن صخر بن عبد العزى بن معاوية بن المحترش الخزاعي الكعبي . أسلم يوم فتح مكة، وكان يحمل أحد ألوية بني كعب. روى عن النبي ﷺ وعن ابن مسعود، وروى عنه أبو سعيد المقبري ونافع بن جبير وغيرهم . توفي بالمدينة سنة ٦٨هـ . (تهذيب التهذيب ج ١٢ ص ١٢٦)

<sup>(</sup>٤) أخرجه في المنتقى مع شرحه نيل الأوطار، ج ٨ ص ١٥٢. ولفظ البخاري كل شيء في البحر مذبوح. وقد أخرجه الدراقطني وأبو نعيم في الصحابة مرفوعاً. قال الحافظ: والموقوف أصع. وأخرجه ابن أبي عاصم في الأطعمة من طريق عمروبن دينار: سمعت شيخاً كبيراً يحلف بالله ما في البحر دابة إلا قد ذبحها الله لبني آدم وأخرج الدارقطني من حديث عبد الله بن سرجس رفعه: إن الله قد ذبح كل ما في البحر لبني آدم وفي سنده ضعف. والطبراني من حديث ابن عمر ورفعه نحوه وسنده ضعيف. وأخرج عبد الرزاق بسندين جيدين عن عمر ثم عن علي بلفظ: الحوت ذكى كله. انظر نيل الأوطار، ج ٨ ص ١٥٥٠.

وجه الاستدلال منه التصريح منه على بأن جميع ما في البحر مذبوح لبني آدم وإذا كان مذبوحاً فميتته حلال سواء طفت أو لم تطف وكذلك التصريح من الصديق بأن الطافي حلال وهذا نص في المطلوب.

(و) وأخرج الدارقطني عن ابن عباس قال: «أشهد على أبي بكر الصديق أنه أكل السمك الطافي على الماء»(١).

وهذا الفعل من خليفة رسول الله ﷺ لا يقدم عليه إلا وعنده العلم بحله وهو نص في المطلوب.

# الترجيح:

هذا والذي أراه في هذه المسألة أن الأصل في ميتة البحر الإباحة للأدلة على ذلك فميتة البحر الذي لا تعيش إلا فيه حلال سواء ماتت بنفسها أو بالاصطياد وسواء طفت على وجه الماء أو لم تطف إلا أنها إذا طفت ووجد منها نتن وتغير طعمها فهي لا تباح لا لأنها ميتة بحر فميتته حلال ولكن لأنها تعتبر والحال هذه من الخبائث فتدخل في عموم الآية: «وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَائِثُ »(٢).

وهذا هو المناسب من الناحية الطبية والمناسب لقواعد الشريعة فقد نص الفقهاء على عدم جواز أكل اللحم إذا فسد وهذا مثله وعليه يحمل النهي عن أكل الطافي وتحمل الروايات في إباحته على الذي لم يتغير وهذا هو الموافق لرواية ابن عباس: «طعامه ميتته إلا ما قذرت منها» (٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سنن الدارقطني، ج ٤ ص ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) نيل الأوطار، ج ٨ ص ١٥٢.

#### البعث الثاني

#### فيما يعيش في البر والبحر(١)

عند الحنفية أن الحيوان الذي يعيش في البر والبحر محرم ولا يحل من حيوانِ البحر إلا السمك فقط (٢).

وعند المالكية أن حيوان البحر الذي تبقى حياته في البر كالضفادع والسلحفاة والسرطان يباح أكله من غير ذكاة ولا سبب، كما في المدونة عن مالك.

وروى عيسى عن ابن القاسم (٣) ما كان مأواه في الماء فإنه يؤكل بغير ذكاة. وإن كان يرعى في البروما كان مأواه ومستقره في البر فإنه لا يؤكل إلا بذكاة وإن كان يعيش في الماء (٤) أما كلب الماء وخنزيره فقيل مباح بلا كراهة ولا يحتاج إلى ذكاة وقيل مكروه (٥).

وعند الشافعية أن ما يعيش في بر وبحر كضفدع وسرطان وحية وعقرب وسلحفاة وتمساح حرام. وفي الأولين قول والآخرين وجه بالحل كالسمك والحرمة في الأربعة للاستخباث<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) وهو ما يسمى بلغة العصر البرمائيات.

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٣٥؛ تبيين الحقائق، ج ٥ ص ٢٩٧؛ الفتاوى الهندية، ج ٥ ص ٢٥٥.

<sup>(</sup>٣) ابن القاسم: عبد الرحمن بن القاسم بن خالد بن جنادة العتقي المصري أبو عبد الله ويعرف بابن القاسم. فقيه جمع بين الزهد والعلم تفقه بالإمام مالك ونظرائه. له المدونة وهي من أجل كتب المالكية رواها عن الإمام مالك. كان مولده بمصر سنة ١٣٢هـ ووفاته فيها سنة ١٩١هـ. (الأعلام ج ٣ ص ٣٢٣)

<sup>(</sup>٤) المنتقى شرح موطأ مالك، ج ٣ ص ١٢٩.

 <sup>(</sup>٥) الشرح الصغير، ج ٢ ص ١٨٢؛ حاشية الرهوني على عبد الباقي، ج ٣ ص ٤٤؛ وحاشية الدسوقي، ج ٢ ص ١٣٧.

<sup>(</sup>٦) شرح المنهاج، ج ٢ ص ٢٧٢.

أما الحية والعقرب فحرام بلا خلاف عندهم والحرمة فيهما للسمية (١) أما طير الماء كالبط والأوز ونحوهما فحلال ولا تحل ميتته بلا خلاف بل تشترط ذكاته (٢).

وعند الحنابلة أن كل ما يعيش في البر من دواب البحر لا يحل بغير ذكاة كطير الماء والسلحفاة وكلب الماء إلا ما لا دم فيه كالسرطان فإنه يباح بغير ذكاة ولا يحرم إلا الضفدع والحية والتمساح (٣).

وجاء في المحلى لابن حزم: وأما ما يعيش في الماء وفي البر فلا يحل أكله إلا بذكاة كالسلحفاة وكلب الماء والسمور ونحو ذلك لأنه من صيد البر ودوابه. وأما الضفدع فلا يحل أكله أصلاً<sup>(1)</sup>.

وملخص هذه الأقوال أن الحنفية يقولون بتحريم غير السمك من حيوان البحر.

والمالكية في قول مالك يبيحون ما يعيش في البر والبحر من غير ذكاة.

وفي رواية عن ابن القاسم أن ما يعيش في البر والبحر لا يحل إلا بذكاة. إن كان مأواه ومستقره في البحر فهو حلال بدون ذكاة.

وعند الشافعية أن ما يعيش في البر والبحر منه محرم ومنه ما هو مباح بشرط الذكاة.

وعند الحنابلة أن ما يعيش في البر والبحر لا يحل بغير ذكاة إلا السرطان فإنه مباح بغير ذكاة.

وإلا الضفدع والحية والتمساح فهي محرمة.

وعند الظاهرية أن ما يعيش في البر والبحر لا يحل إلا بذكاة.

<sup>(</sup>١) المجموع، ج ٩ ص ٣٣؛ وشرح المنهاج، ج ٢ ص ٢٧٢.

<sup>(</sup>۲) المجموع، ج **۹** ص ۳۲.

 <sup>(</sup>٣) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ١٨٤ والأنصاف، ج ١٠ ص ٣٦٤ والمقنع، ج ٣ ص ٥٢٩.

<sup>(</sup>٤) بتصرف من المحلى، ج ٧ ص ٣٩٨.

ومن هذا كله نعلم أن الضفدع محرم عند الجميع (١) ما عدا المالكية فهو عندهم مباح (7)

استدل من قال بإباحة ما يعيش في البر والبحر بدون ذكاة بما يأتي:

(أ) قوله ﷺ في البحر: «هو الطهور ماؤه الحل ميتته» (٣).

وجه الاستدلال: أن النبي على بين أن ميتة البحر حلال وهذا يشمل جميع ما يعيش في البحر سواء كان عيشه فيه بصفة دائمة أو مؤقتة».

ونوقش هذا الاستدلال: بأن الحديث حاص بما يعيش في البحر فقط أما ما يعيش في البر والبحر فلا بد له من الذكاة لأن له نفساً سائلة وخروجه من الماء لا يقتله بخلاف البحري.

(ب) ما روي أن رسول الله ﷺ قال: «ان الله ذبح ما في البحر لبني آدم».(٤)

(ج) أنه من حيوان الماء فلا يحتاج إلى ذكاة كالحوت<sup>(٥)</sup>.

ونوقش بأنه من حيوان البر أيضاً فلم يجز أكله إلا بذكاة كحيوان البر.

<sup>(</sup>۱) تبيين الحقائق، ج ٥ ص ٢٩٦؛ والمجموع، ج ٩ ص ٣٣؛ والمغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٨٤؛ والمحلي، ج ٧ ص ٣٩٨.

<sup>(</sup>٢) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ج ٢ ص ١٣٥؛ وحاشية الرهوني على عبد الباقي، ج ٣ ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه قريباً.

 <sup>(</sup>٤) تقدم تخریجه قریباً.

<sup>(°)</sup> المنتقى، شرح موطأ مالك، ج ٣ ص ١٣٩.

ويفارق الحوت بأن الحوت لو أخرج من البحر يموت بخلاف الذي يعيش في البر والبحر.

واستدل الجمهور على اشتراط الذكاة لما يعيش في البر والبحر يما يأتي:

وجه الاستدلال: أنه تعالى حرم الميتة مطلقاً وهذا يشمل ما يعيش في البر أو يعيش في البر والبحر.

(ب) قوله تعالى: ﴿وَيَحْرُمُ عَلَيْهُمُ الْخَبَائِثُ﴾ (٢).

وجه الاستدلال: أن ما يعيش في البر وإن عاش في البحر إذا مات يعتبر من الخبائث.

#### والراجح:

أنه لا بد من تذكية ما يعيش في البر والبحر إذا مات لأنه ميته لا يحل أكله وقد اجتمع فيه حاظر وهو تحريم الميته ومبيح وهو إباحة حيوان البحر فيغلب الحاظر احتياطاً للتحريم.

قال في المغني: ولنا أنه حيوان يعيش في البر له نفس سائلة فلم يبح بغير ذكاة كالطبر. ولا خلاف في الطبر فيها علمناه.

والأخبار محمولة على ما لا يعيش إلا في البحر كالسمك وشبهه لأنه لا يتمكن من تذكيته لأنه لا يذبح إلا بعد إخراجه من الماء وإذا خرج مات ا.هـ(٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الآية ٣ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) المغني، والشرح الكبير، ج ١١ ص ٨٤.

#### البعث الثالث

#### في المفوظ من هيوان البعر

لما كان السمك يسرع إليه الفساد إذا مات بعد خروجه من الماء اتخذ الناس وسائل لحفظه وكان من بين تلك الوسائل تمليحه بملح يتخلله ويمتزج بما فيه من الرطوبة ويمكث مدة طويلة قد تتغير فيها رائحته الأصلية إلى رائحة أخرى وهو أنواع:

منها: الفسيخ ويتخذ من السمك المعروف بإسم «البوري»(١) أو «البياج» و «الميد».

ومنها: السردين وهو نوع من السمك الصغار يسمى السردين إذا خزن في البراميل خزناً عادياً بالملح الكثير لحفظه (٢).

منها: الرنجة وهي من سمك معروف في أوروبا ومصر بهذا الاسم والغالب في هذه الثلاثة أنها تملح دون أن يخرج ما في جوفها.

وهناك أنواع تملح بعد تنظيفها وإخراج ما في جوفها:

منها: ما يسمى في مصر بالملوحة.

ومنها: ما يوضع في العلب بعد نزع رأسه وهو أصناف كثيرة.

<sup>(</sup>١) نوع من السمك منسوب إلى بورة وهي قرية كانت بمصر بين تنيس ودمياط، المعجم الوسيط، ج ١ ص ٧٥.

<sup>(</sup>٢) وهذا غير السردين المعلب الذي يحفظ بعد إخراج ما في جوفه في علب من الصفيح مفرغة من المواء الذي يفسده فيبقى سنوات وهو سليم لا ينتن. فالسردين الذي يحفظ بطريقة التعليب الفنية الحديثة اليوم لا شبهه في جواز أكله إذا أخرج ما في جوفه ونظف ولم ينتن.

وهذه الأنواع التي نزع ما في جوفها ونظفت قبل تمليحها طاهرة وحلال أكلها. وإنما الخلاف في النوع الأول إذا لم يخرج ما في جوفه.

وقد تكلم بعض علماء المذاهب عن أحكام مثل هذه الأشياء نأتي ببعض ما قالوه ليتضح الحكم فيه:

فقد صرح الحنفية بطهارة دم السمك وقالوا انه ليس دماً حقيقة لأنه إذا يبس ابيض والدم يسود ويشمل هذا السمك الكبير إذا سال منه شيء في ظاهر الرواية (١).

وعند المالكية أن الدم المسفوح من السمك أي الدم الجاري بسبب فصد أو ذكاة أو نحو ذلك نجس خلافاً لمن قال بطهارته.

وقد جاء في حاشية الدسوقي على الشرح الكبير: أن القائل بطهارة الدم المسفوح من السمك هو ابن العربي: . . . قال ويترتب على الخلاف جواز أكل السمك الذي يوضع بعضه على بعض ويسيل دمه من بعضه إلى البعض وعدم جواز ذلك فعلى كلام المصنف خليل والدردير(٢) لا يؤكل منه إلا الصف الأعلى . وعلى كلام ابن العربي يؤكل كله . إلى أن قال . . واعلم أنه إذا شك هل هذا السمك كان من الصف الأعلى أو من غيره أكل لأن الطعام لا يطرح بالشك .

وقال الصاوي (٤) في حاشيته على الشرح الصغير ما نصه: «وقد كان

<sup>(</sup>۱) حاشية ابن عابدين، ج ١ ص ٣١٩ ـ ٣٢٠.

<sup>(</sup>٢) الدردير: أحمد بن محمد بن أحمد العدوي أبو البركات الشهير بالدردير فاضل من فقهاء المالكية. ولد في بني عدي بمصر سنة ١١٢٧هـ وتعلم بالأزهر. من كتبه: منهج القدير في شرح محتصر خليل والشرح الصغير والشرح الكبير وتحفة الاخوان في علم البيان. توفي بالقاهرة سنة محتصر خليل والشرح الصغير والشرح الكبير وتحفة الاخوان في علم البيان. توفي بالقاهرة سنة المحتصر خليل والشرح الصغير والشرح الكبير وتحفة الاخوان في علم البيان. توفي بالقاهرة سنة المحتصر خليل والشرح الصغير والشرح الكبير وتحفة الاخوان في علم المحتصر خليل والشرح الصفير والشرح المحتصر في المحتصر خليل والشرح المحتصر في المحتص

<sup>(</sup>٣) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ج ١ ص ٥٧ ـ ٥٨.

<sup>(</sup>٤) الصاوي: أحمد بن محمد الخلوق الشهير بالصاوي. فقيه مالكي نسبته إلى «صار الحجر» في إقليم الغربية بمصر. من كتبه: حاشية على تفسير الجلالين وحواشي على بعض كتب الشيخ أحمد الدردير في فقه المالكية. توفي بالمدينة المنورة سنة ١٢٤١هـ. (الأعلام ج ١ ص ٢٤٦)

الشارح ـ يعني الدردير ـ رضي الله عنه يقول: الذي أدين الله به أن الفسيخ طاهر لأنه لا يملح ولا يرضخ إلا بعد الموت والدم المسفوح لا يحكم بنجاسته إلا بعد خروجه. وبعد موت السمك إن وجد فيه دم يكون كالباقي في العروق بعد الذكاة الشرعية فالرطوبات الخارجة منه بعد ذلك طاهرة لا شك في ذلك» أ. هـ (١).

وعند الشافعية جاء في حاشية البجيرمي (٢) على شرح منهج الطلاب ما نصه: قال في الجواهر كل سمك مملح ولم ينزع ما في جوفه فهو نجس أ.هـ وبه يعلم حرمة أكل الفسيخ المعروف خلافاً لما اشتهر على الألسنة أ.هـ. كلام البجيرمي (٣).

وظاهره أنه لا فرق بين صغيره وكبيره لكن جاء في شرح المهذب ما نصه: وأما السمك الصغار الذي يقلى ويشوى ولا يشق جوفه ولا يخرج ما فيه فقيه وجهان:

أحدها: لا يحل أكله وبه قال الشيخ أبو حامد لأن روثه نجس.

والثاني: يحل وبه قال القفال(٤) وصححه الفوراني(٥) وغيره. قال

<sup>(</sup>١) بلغة السالك لأقرب المسالك للشيخ أحمد الصاوي على الشرح الكبير للدردير، ج ١ ص ٢١.

<sup>(</sup>٢) البجيرمي: سليمان بن عمر البجيرمي. فقيه مصري. ولد في بجيرم بمصر سنة ١١٣١هـ، وقدم القاهرة صغيراً فتعلم بالأزهر ودرس وكف بصره. له التجريد، حاشية على شرح المنهج في فقه الشافعية وتحفة الحبيب، حاشية على شرح الخطيب. توفي في قرية مصطية بمصر سنة (الأعلام ج ٣ ص ١٣٣١)

<sup>(</sup>٣) حاشية البجيرمي على شرح منهج الطلاب، ج ٤ ص ٣٠٤.

<sup>(</sup>٤) القفال: عبد الله بن أحمد المروزي أبوبكر القفال. فقيه شافعي كان وحيد زمانه فقهاً وحفظاً ورفظاً ورهداً. له شرح فروع محمد بن الحداد المصري في الفقه، وكانت صناعته عمل الأقفال قبل أن يشتغل في الفقه. توفي في سجستان سنة ٤١٧هـ. (الأعلام ج ٤ ص ٢٦)

<sup>(°)</sup> الفوراني: عبد الرحمن بن محمد بن فوران أبو القاسم. فقيه من علماء الأصول والفروع كان مقدم الشافعية بمرو. صنف في الأصول والخلاف والجدل والملل والنحل. ولد بمرو سنة ٣٨٨هـ. له الإبانة في مذهب الشافعية. توفي بمرو سنة ٤٦١هـ.

<sup>(</sup>الأعلام ج ٣ ص ٣٢٦)

الروياني<sup>(۱)</sup> وبه أفتي قال ورجيعه طاهر عندي واحتج له غيره بأنه يعتد ببيعه وقد جرى الأولون على المسامحة<sup>(۱)</sup>.

فعلى الوجه الأول إذا كان السمك الصغار الذي لم يخرج ما في جوفه لا يحل فالكبار أولى.

وعند الحنابلة أن دم السمك وسائر ما في جوفه طاهر حياً وميتاً إذا كان لا يعيش إلا في الماء (٣).

#### والخلاصة:

أن الفسيخ ونحوه إذا نظف ونزع ما في جوفه حلال وإذا لم ينزع ما في جوفه وكان صغيراً فهو طاهر عند الحنفية وبعض المالكية وفي وجه عند الشافعية وعند الحنابلة. وإن كان كبيراً فطاهر أيضاً عند الحنفية وبعض المالكية وعند الحنابلة. خلافاً للشافعية وبعض المالكية.

إلا ان حصل تغير في رائحته وفساد في لحمه فيتبع فيه شرعاً رأي الطب في ضرره وعدمه. فإن قال الأطباء الثقات إنه ضار حرم ويعتبر والحال هذه من الخبائث المحرمة بنص القرآن. قال تعالى: ﴿ وَ يُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخُبَائِثُ ﴾ (٤) وإلا فلا(٥).

وقد سئلت لجنة الفتوى بالأزهر هل يجوز أكّل الفسيخ أم يحرم؟

(تهذيب الأسماء واللغات ج ٢ ص ٢٧٧؛ الأعلام ج ٤ ص ١٧٥)

<sup>(</sup>۱) الروياني: عبد الواحد بن إسماعيل بن أحمد أبو المحاسن فخر الإسلام الروياني. فقيه شافعي. ولد سنة ٤١٥هـ، ورحل إلى بخارى وغزنة ونياسبور وبنى بآمل طبرستان مدرسة وانتقل إلى الري ثم إلى أصبهان. له تصانيف منها: بحر المذهب ومناصيص كتب الشافعي والكافي وحلية المؤمن. وكانت وفاته سنة ٥٠٩هـ.

<sup>(</sup>٢) المجموع، ج ٩ ص ٧٣.

 <sup>(</sup>٣) المغني والشرح الكبير، ج ١ ص ٤٠؛ ومطالب أولي النهى شرح غاية المنتهى، ج ١ ص ٢٣٤.

<sup>(</sup>٤) الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

 <sup>(</sup>٥) انظر الموسوعة الفقهية الكوبتية، موضوع الأطعمة، ص ١٠٠، طبعة تجهيدية.

فأجابت بما يأتي:

السمك لا شك في طهارته ولكن الدم المسفوح نجس وهو السائل عن مقره في حال الحياة بنحو الفصد أو بعد الموت ولو بعد التذكية الشرعية من سائر الحيوانات ولو من السمك خلافاً للقابسي (١) وتبعه ابن العربي حيث قالا: إن الدم المسفوح من السمك طاهر.

فالسمك إذا ملح ووضع بعضه على بعض حتى صار فسيخاً ولم يتحلل منه دم مسفوح يكون طاهراً على القولين يحل أكله سواء أكان ذلك من الصف الأعلى أم من بقية الصفوف.

أما إذا خرج منه دم مسفوح بواسطة الضغط عليه بمثقل مثلاً فقد صار نجساً لا يحل منه إلا الصف الأعلى \_ وليغسل قبل أكله \_ دون بقية الطبقات السفلى على القول المشهور الذي به الفتوى فإنها تنجست بمرور الدم عليها ولا يمكنك تطهيرها لامتزاجها به ويحل أكل جميعه على ما لابن العربي والقابسي.

وعلى المشهور ان شك كونه من الصف الأعلى أو غيره أكل لأن الطعام لا يطرح بالشك هذا حكم الفسيخ على مذهب مالك.

ومذهب الحنفية أن السمك لا دم له والسائل منه رطوبة فإذا ملح حتى صار فسيخاً يحل أكله سواء أكان ذلك من الصف الأعلى أم من الصفوف ما لم يخش ضرره وإلا حرم للضرر لا للتنجيس ودين الله يسر.

وبعد فالورع تركه على كل حال «انتهى بنصه» (۲).



<sup>(</sup>١) القابسي: أبو الحسن على بن محمد بن خلف المعافري القروي. ولد سنة ٣٣٤هـ، وكان حافظاً للحديث والعلل بصيراً بالرجال رأساً في الفقه ضريراً زاهداً ورعاً. له تصانيف بديعة. توفى سنة ٣٠٤هـ.

(طبقات الحفاظ ص ٤١٩)

<sup>(</sup>٢) مجلة الأزهر نور الإسلام، ج ٥ ص ٢٤٣ ــ ٢٤٤.



# الباب الثالث

# في حكم الطعام من غير الحيوان

وفيه فصول:

الفصل الأول: في حكم الجيلاتين الموجود في كثير من أنواع الأطعمة.

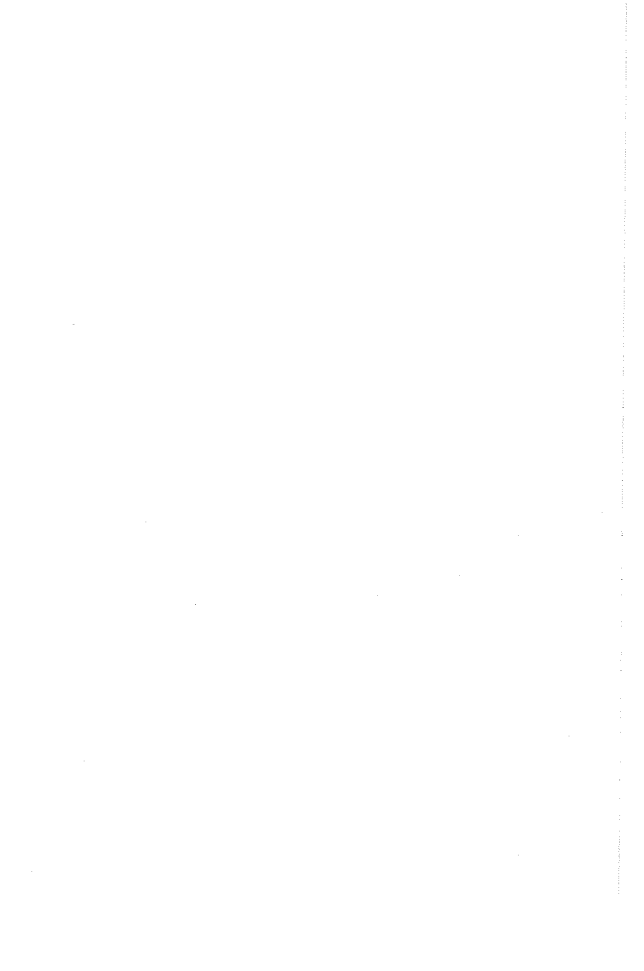
الفصل الثاني: في حكم الأدهان في الأغذية.

الفصل الثالث: في حكم الأجبان.

الفصل الرابع: في حكم أكل الطين والتراب.

الفصل الخامس: في حكم أكل المسكر والمخدر.

الفصل السادس: في حكم أكل ما له رائحة كريهة.



الفصل الأول في حكم الجيلاتين الموجود في كثير من أنواع الأطممة



#### مصدر الجيلاتين:

مصدر الجيلاتين هو جلود وأعصاب وأوتار عضلات الحيوانات وعظامها هذه العناصر تحتوي على مواد صلبة بروتينية عديمة الذوبان في الماء وينتج الجيلاتين عن عملية غليان هذه المادة بالماء.

وبما أن مصدر الجيلاتين الرئيس هو أنسجة الحيوانات وبما أن الخنزير هو أكثر الحيوانات وجوداً وتوفراً لدى المجتمعات الغربية فقد أصبح اهتمام كثيرين من المسلمين واليهود وآكلي النباتات أن ينظروا إلى مصادر الجيلاتين ومحتويات الأطعمة المحتوية قبل شرائهم لها(١).

#### خصائص الجيلاتين الفيزيائية:

الجيلاتين مادة لا لون لها وأحياناً تكون صفراء وهي شفافة هشة لا رائحة لها ولا طعم وهي إما أن تكون بشكل رقائق أو بشكل البودرة الخشنة وحين توضع في الماء تبدأ بالانتفاخ وتمتص حوالي ٥ ــ ١٠ مرات وزنها في الماء البارد.

وهي قابلة للذوبان في الماء الحار أو الجليسيرول أو حامض الخليك وغير قابلة للذوبان في المحاليل العضوية.

#### القيمة الغذائية للجيلاتين:

الجيلاتين هو بروتين غير تام إذ ينقصه بعض الأحماض وهو يحتوي على كميات صغيرة من أحماض أمينية.

<sup>(</sup>١) انظر كتاب أحكام الذبائح واللحوم المستوردة، للمؤلف ص ٣٣٤.

وليس للجيلاتين أي أثر في مساندة حياة البشر أو زيادة النمو حتى ولو أخذ بكميات كبيرة. لكن إذا أضفنا الأحماض الأمينية الناقصة إلى الجيلاتين بكميات معقولة ومناسبة في الطعام والمواد الكيميائية فإنه في هذه الحالة يساعد على النمو الطبيعى للجسم.

# استعمالات الجيلاتين:

### (أ) صناعة الأطعمة:

يستعمل الجيلاتين في شركات الأطعمة لتحضير الحلويات والجيلاتينات والبوظة (الجيلاتي).

# (ب) صناعة تتعلق بغير الأطعمة:

هناك استعمالات عديدة للجيلاتين لغير الأطعمة فهويستعمل في الشركات الصناعية كإنتاج المطاط والصمغ والإسمنت وفي حبر الطباعة وفي المواد البلاستيكية وفي الحرير الصناعي وفي تحضير الأفلام الفوتوغرافية والألواح التصويرية وفي تحضير علب الكبريت وفي الإنارة الزئبقية.

#### (ج) الاستعمالات الطبية والغذائية:

ومن استعمالات الجيلاتين العديدة ما يلي:

- ١ \_ في حالات سوء التغذية يستعمل الجيلاتين كمنشط بروتيني.
- ٢ \_ يستعمل خارجياً في علاج الأظافر الصعبة والسريعة التقصف.
- علاج الصدمة الناتجة عن الإصابات والحروق وتمدد الأوعية.
- يستعمل في علاج الورم الناتج عن نقص في المواد البروتينية في
   الغذاء كمحلول بنسبة ١٠ ٪.
  - علاج وقف نزف الجروح.

#### (د) الاستعمالات البيطرية:

يستعمل الجيلاتين في الطب البيطري ومن استعمالاته العديدة في هذا المضمار ما يلي:

- ١ في علاج الصدمات الدورانية حيث يستعمل الجيلاتين كمحلول بنسبة ٥ ــ ٨ // كبديل لبلازما الدم.
- ٢ في علاج وقف النزيف وتغيير الجروح حيث يستعمل الجيلاتين
   كمادة امتصاصية(١).

والذي يخصنا من هذه الاستعمالات هو استعمال الجيلاتين في صناعة الأطعمة والاستعمالات الطبية والغذائية لأن فيها استعمالاً لهذه المادة فلا بد من معرفة حكم استعمالها وأكلها.

# حكم استعمال الجيلاتين في الأغذية:

مصدر الجيلاتين هو الكولاجن الذي تحول بالمعالجة إلى الجيلاتين والكولاجن مستمد من الخنزير. مع العلم بأن الخصائص الفيزيائية والكيميائية للجيلاتين مختلفة عن مصدرها الأصلي وهو الكولاجن وهذا يعني أن بعض التغيرات قد حصلت للكولاجن في عملية تحويله إلى جيلاتين.

وعلى هذا الأساس هل الجيلاتين المتحول عن الكولاجن الذي أصله من الحنزير حلال أم حرام.

قبل أن نحكم عليه بحل أو حرمة لا بد أن نعرف هل تحول الكولاجن إلى جيلاتين تحول بعينه أو انقلبت عينه وحقيقته إلى مادة أخرى.

فإن كان الأول فهو محرم لوجود عين المحرم.

وإن كان الثاني فحكمه حكم الخنزير إذا تحول ملحاً وفيه خلاف بين الفقهاء نفصله فيها يلى:

<sup>(</sup>۱) عن مقال في مجلة الدعوة السعودية، عدد ٦٦٧، في ١٣٩٨/١٠/٩هـ، ص ٤٢ ـ ٤٣، وعدد ٦٦٨، في ٦٦٨/١٠/١٦هـ، للدكتور أحمد حسين صقر.

ا ـ عند الحنفية أن الخنزير لوصار ملحاً لا ينجس. فقد جاء في الدر المختار شرح تنوير الأبصار: «ولا يكون نجساً رماد قذر وإلاّ لزم نجاسة الخبز في سائر الأمصار. ولا ملح كان حماراً أو خنزيراً ولا قذر وقع في بئر فصار حماة (١) لانقلاب العين» ا. هـ. (٢).

وقال ابن عابدين في حاشيته على الدر المختار: وهذا قول محمد وذكر معه في الذخيرة والمحيط أبا حنيفة. قال في الفتح: وكثير من المشائخ اختاروه وهو المختار لأن الشرع رتب وصف النجاسة على تلك الحقيقة وتنتفي الحقيقة بانتفاء بعض أجزاء مفهومها فكيف بالكل. فإن الملح غير العظم واللحم فإذا صار ملحاً ترتب حكم الملح. ونظيره في الشرع النطفة نجسة وتصير علقة وهي نجسة وتصير مضغة فتطهر. والعصير طاهر فيصير خراً فينجس ويصير خلا فيطهر فعرفنا أن استحالة العين تستتبع زوال الوصف المرتب عليها المد. (٣).

وجاء في الفتاوى الهندية: «الحمار والخنزير إذا وقع في المملحة فصار ملحاً وبثر البالوعة إذا صار طيناً يطهر عندهما خلافاً لأبي يوسف، رحمه الله تعالى» ا. هـ. (1).

اما المالكية فلم أجد لهم كلاماً عن استحالة الخنزير والذي وجدته عن استحالة الخمر فقد جاء في شرح الحطاب<sup>(٥)</sup> على متن خليل أن من

<sup>(</sup>١) حمَّاة: بفتح الحاء وسكون الميم وفتح الهمزة، قال في القاموس: الطين الأسود المنتن، القاموس المحيط، باب الهمزة، فصل الحاء، ج ١ ص ١٢.

<sup>(</sup>٢) حاشية إبن عابدين، ج١ ص ٣٢٦.

<sup>(</sup>٣) حاشية ابن عابدين، ج ١ ص ٣٧٧.

<sup>(</sup>٤) الفتاوي الهندية، ج ١ ص ٣٥.

<sup>(°)</sup> الحطاب: محمد بن محمد بن عبد الرحمن الحطاب الرعيني أبو عبد الله المعروف بالحطاب. فقيه مالكي أصله من المغرب. ولد بمكة سنة ٩٠٢هـ. من كتبه: مواهب الجليل، شرح مختصر خليل وتحرير الكلام في مسائل الالتزام وهداية السالك المحتاج، في مناسك الحج وغيرها. توفي سنة ٩٥٤هـ في طرابلس الغرب.

<sup>(</sup>المنهل العذب في تاريخ طرابلس الغرب ج ١ ص ١٩٥) الأعلام ج ٧ ص ٥٨)

الأشياء الطاهرة زرع سقي بنجس وخمر تحجر أي صار حجراً وهو المسمى الطرطار ويستعمله الصباغون وهذا إذا ذهب منه الإسكار أما لوكان الإسكار باقياً فيه بحيث لوبل فشرب أسكر فليس بطاهر. أو خلل أي ولو بإلقاء شيء فيه كالخل والملح والماء ونحوه ويطهر الخل وما ألقى فيه (١٠).

ومن الأشياء النجسة عند المالكية جلد الميتة وإن دبغ وهذا هو المشهور المعلوم من قول مالك فلا يجوز بيعه وإن دبغ ولا يصلى عليه.

ورخص فيه مطلقاً إلا من خنزير فلا يرخص فيه مطلقاً ذكي أم لا لأن الذكاة لا تعمل فيه إجماعاً فكذا الدباغ على المشهور(٢).

٣ \_ وعند الشافعية لا يطهر نجس العين بالغسل مطلقاً ولا بالاستحالة كميتة وقعت في ملاحة فصارت ملحاً أو أحرقت فصارت رماداً إلا شيئان:

أحدهما: خمر وإن كانت غير محترمة تخللت بنفسها فتطهر بالتخلل لأن علم النجاسة والتحريم الإسكار وقد زالت.

ولأن العصير لا يتخلل إلا بعد الخمر غالباً فلو لم نقل بالطهارة لربما تعذر الخل وهو حلال إجماعاً.

فإذا خللت بطرح شيء فيها ولو بنفسه أو بإلقاء نحو ريح فلا تطهر لأن من استعجل شيئاً قبل أوانه عوقب بحرمانه غالباً سواء كان له دخل في التخليل كبصل وخبز حار أم لا كحصاة.

ولا فرق بين ما قبل التخمر وما بعده ولا بين أن تكون العين طاهرة أو نجسة.

١١) انظر مواهب الجليل، شرح مختصر خليل، ج ١ ص ٩٧ ـ ٩٨.

<sup>(</sup>۲) انظر التاج والإكليل، شرح مختصر حليل مع مواهب الجليل، ج ١ ص ١٠١؛ وانظر الشرح الكبير مع حاشية الدسوقي، ج ١ ص ٥٥.

الشيء الثاني: جلد نجس بالموت مأكولًا كان أو غيره فيطهر بدبغه ولو بوقوعه بنفسه أو بإلقاء ريح أو نحو ذلك(١).

\$ \_ وعند الحنابلة يقول صاحب المغني: ظاهر المذهب أنه لا يطهر شيء من النجاسات بالاستحالة إلّا الحمرة إذا انقلبت بنفسها خلًا وما عداه لا يطهر كالنجاسات إذا احترقت فصارت رماداً والحنزير إذا وقع في الملاحة وصار ملحاً والدخان المترقي من وقود النجاسة والبخار المتصاعد من الماء النجس إذا اجتمعت منه نداوة على جسم صقيل ثم قطر فهو نجس ويتخرج أن تطهر النجاسات كلها بالاستحالة قياساً على الخمرة إذا انقلبت وجلود الميتة إذا دبغت والجلالة إذا حبست.

والأول ظاهر المذهب وقد نهى امامنا، رحمه الله، عن الخبز في تنور شوي فيه خنزير ١. هـ. (٢).

#### تلخيص هذه الأقوال:

المختار عند الحنفية أن الخنزير لو صار ملحاً لا ينجس كها هو قول
 أبي حنيفة ومحمد لانقلاب عينه إلى ملح.

٢ ــ وعند المالكية إذا تخللت الخمر ولو بإلقاء شيء فيها تطهر إذا زال عنها الإسكار. أما جلد الخنزير فلا يطهر ولو دبغ لأن الذكاة لا تعمل فيه فكذا الدباغ.

وعلى هذا يحتمل أن الخنزير لوصار ملحاً لا يطهر عندهم لأنهم لم يتعرضوا له مع الخمر وما في معناها من الزرع إذا سقي بنجس. ولأنهم قالوا إن جلده لا يطهر بالدباغ فكذلك استحالته.

ويحتمل أن يطهر قياساً على الخمر إذا صارت خلًا.

<sup>(</sup>١) خهاية المحتاج إلى شرح المنهاج، ج ١ ص ١٧٩ ــ ١٨٠؛ وانظر شرح المنهاج، ج ١ ص ٣٠.

<sup>(</sup>۲) المغني والشرح الكبير، ج ١ ص ٥٩.

عند الشافعية لا يطهر نجس العين بالغسل مطلقاً ولا بالإستحالة
 إلّا الخمر إذا تخللت بنفسها أو جلد نجس بالموت إذا دبغ. وما عداهما لا يطهر.

٤ ـ وعند الحنابلة في ظاهر المذهب لا يطهر شيء من النجاسات
 بالاستحالة إلا الخمر إذا انقلبت بنفسها خلاً.

ويتخرج أن تطهر النجاسات كلها بالاستحالة قياساً على الخمر إلاّ أن الأول هو ظاهر المذهب.

ومن هذا نعلم أن الخنزير لوصار ملحاً ففي طهارته قولان:

الأول: أنه لا ينجس كها هو قول أبي حنيفة ومحمد وهوقول عند الحنابلة.

الثاني: أن يبقى على نجاسته ولا يطهر كها هو قول الشافعية وظاهر مذهب الحنابلة وقول أن يوسف من الحنفية.

# الترجيح بين هذه الأقوال:

الذي يظهر لنا أن الخنزير إن استحال إلى ملح أو غيره لا يطهر بل يبقى على نجاسته لأن نجاسته ذاتية. ولأن حرمته مغلظة ولا يستبعد أن ينتقل ما به من داء إلى الملح أو أي مادة أخرى انقلب إليها.

أما قول ابن عابدين ان الحقيقة تنتفي بانتفاء بعض أجزاء مفهومها فكيف بالكل فهو قد يكون مُسَلَّمًا بالنسبة للخمر بعد تحولها خلاً بدون معالجة فحقيقتها تكون قد تحولت إلى حقيقة أخرى بدليل عدم الإسكار فيها بعد التحول. وهذا بخلاف الخنزير فحقيقته لم تتغير وإنما انقلب ملحاً بسبب مكثه في هذا المكان مع أن أضراره قد تكون موجودة بعد تحوله إلى ملح.

وعلى هذا فالجيلاتين المتحول عن الكولاجن الذي أصله من الخنزير حرام لأن ذلك مثل انقلاب الخنزير ملحاً.

ومن هنا يجب علينا أن نقول إن من واجب الدول في البلاد الإسلامية أن لا تستورد أي نوع من الحلويات أو الأغذية التي تحتوي على الجيلاتين إلاّ إذا

كان مصدره نباتياً أما ان كان حيوانياً فيلتزم المصدر له بذكر مصدر الجيلاتين أهو من الخنزير أو من غيره.

كما أن من واجب المسلمين القيام بأبحاث علمية عن الاختلافات الكيميائية والبيولوجية بين الكولاجن والجيلاتين.

قال الدكتور أحمد حسين صقر: «إن معظم الدول الإسلامية هي من تلك البلاد المستهلكة والمستوردة لمادة الجيلاتين وذلك لتحضير الغذاء الحلو المذاق المسمى الجيلو لذلك فإن على هذه الدول مطالبة الشركات المصنعة للجيلو أن تستحضر الجيلو من مواد نباتية أو من مواد حيوانية غير الخنزير وإلا فإنه يحرم استيراد هذه المواد الغذائية لأسواقها المحلية. ويمكن القيام بهذه العملية عن طريق وزارات التجارة والاقتصاد كما يقوم بهذا التجار في جميع أنحاء العالم الإسلامي.

ولا بد من التنويه إلى أن سفارات الدول الإسلامية مطالبة بملاحقة هذا الموضوع مع الشركات وخاصة عن طريق الملحق التجاري التابع لكل سفارة وإنني على يقين أن جميع الشركات العالمية ما هي إلا شركات تجارية ولا بد أن تقوم بعملية التصنيع إرضاء للمستهلك. وإن جميع الشركات مستعدة للقيام بتصنيع أي نوع من الأغذية ما دام هناك طلب عليه من إحدى الجاليات والأقليات. وكذلك من إحدى الدول الإسلامية المستوردة لتلك المنتجات(١).

<sup>(</sup>١) عن مجلة الدعوة السعودية، عدد ١٦٨، في ١٣٩٨/١/١٦هـ، ص ١٨.

الفصل الثاني ني حكم الأدهان في الأغذية



# حكم الأدهان في الأغذية:

الأدهان في الأغذية إما أن تكون من نبات أو من حيوان.

فإن كانت نباتية أي مصدرها النبات كزيت الزيتون وزيت الذرة أو زيت بذرة القطن فهي حلال أياً كان مصدرها بشرط أن لا تكون مختلطة بنجس أو متنجس.

وإن كانت من حيوان فاما أن تكون من مأكول أو غير مأكول.

فإن كانت من مأكول فحكمها حكم لحم الحيوان فإن كانت ذكاته شرعية حلت وإلا فلا.

وإن كانت من حيوان محرم الأكل كالخنزير فإما أن تستعمل في مأكول كالحلويات ونحوها أو في غير مأكول.

فإن استعملت في غير مأكول كاستعمال كثير من أدهان الخنزير في الصابون ومعجون الأسنان ونحوهما ففيه خلاف نفصله فيها يلي:

١ عند المالكية أن الخنزير وما تولد منه طاهر(١).

<sup>(</sup>١) الشرح الصغير، ج ١ ص ٤٣.

٢ – وعند الحنفية (١) والشافعية (٢) والحنابلة (٣) أن الخنزير نجس.

استدل المالكية على طهارة الخنزير بما يأتى:

(أ) أنه لا يوجد نص يدل على نجاسته أما كلمة «الرجس» في قوله تعالى: ﴿ أَوْ لَحُهُمْ حِنْرِيرِ فَإِنَّهُ وِجْسُ ﴾ (أ) فقد تعني النجاسة المعنوية أو النجاسة الحسية وقد وصف الله الميسر والأنصاب والأزلام بأنها رجس في قوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ إِنَّمَا ٱلْخَمْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلْأَزْلَامُ رِجْسُ وَيَنْ عَمَلِ ٱلشّيطَنِ فَٱجْتَنْبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (٥) ولم يقل أحد بأنها نجسة مرب مادية كها أن الأصل في الأعيان الطهارة ولا تثبت النجاسة إلا بدليل شرعي ولم يوجد.

ونوقش هذا الاستدلال بأن الخنزير نجس العين بدليل أن جلده لا يطهر بالدباغ ولأنه لا يجوز بيعه ولا يضمن بالاتلاف وما هذا إلا لنجاسته (٦). قال في تفسير المنار: «ان لفظ الرجس يطلق على كل ضار مستقبح حساً أو معنى فيسمى النجس رجساً ويسمى الضار رجساً فتعليل آية الأنعام يشمل الأمرين اللذين ذكرناهما معاً فهي من إيجاز القرآن الذي لا يصل الناس إلى شرحه وتفصيله إلا باتساع دائرة علومهم وتجاربهم» (٧).

(ب) إن الخنزير متولد من المني وهو ناشىء من الغذاء وهو مما يخرج من الأرض فهو طاهر (^).

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع، ج ١ ص ٧٤.

<sup>(</sup>۲) نهایة المحتاج إلى شرح المنهاج، ج ۱ ص ۱۷۰.

<sup>(</sup>٣) المغني والشرح الكبير، ج ١ ص ٤١.

<sup>(</sup>٤) الآية ١٤٥ من سورة الأنعام.

 <sup>(</sup>۵) الآية ۹۰ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٦) بدائع الصنائع، ج ١ ص٧٤.

<sup>(</sup>۷) تفسیر المنار، ج ٦ ص ۱۳۳.

<sup>(</sup>٨) انظر الشرح الصغير، ج ١ ص ٤٣.

ونوقش هذا الاستدلال بأن الخارج من الأرض ليس كله من الطاهر بل قد يخرج أشياء كثيرة من الأرض نجسة ككثير من المخدرات وقد يخرج الشيء أيضاً من الأرض وهو طاهر ثم تلحقه النجاسة كعصير العنب إذا تحول خمراً مع ان نجاسة الخنزير نجاسة عينية بدليل أن جلده لا يطهر بالدباغ والنجاسة فيه لكونه خنزير لا لكونه قد تغذى مما يخرج من الأرض.

### واستدل الجمهور على نجاسة الخنزير بما يأتي:

(أ) قوله تعالى: ﴿ قُل لَآ أَجِدُ فِي مَآ أُوحِيَ إِلَى أَنْحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ ۗ إِلَّ أَن يَكُونَ مَيْنَةً أُو دَمَّا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزيرِ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أَهِلَ لَا يَكُونَ مَيْنَةً أَوْ دَمَّا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزيرِ فَإِنَّهُ رَجْسٌ أَوْ فِسْقًا أَهِلَ لَا يَكُونَ مَيْنَةً أَوْ دَمَّا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزيرِ فَإِنَّهُ رُجْسٌ أَوْ فِسْقًا أَهِلَ لَا يَكُونَ مَيْنَ أَضْطُرَ غَيْرَ بَاغٍ وَلا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١).

وجه الاستدلال من الآية: أنه سبحانه وتعالى ذكر الخنزير من جملة المحرمات وعلل ذلك بكون الخنزير رجس والرجس النجس (٢) وهذا دليل على نجاسته.

(ب) ان الكلب نجس والخنزير أسوأ حالًا من الكلب لأنه لا يقتني بحال ومنصوص على تحريمه فهو أشد نجاسة من الكلب.

### الترجيح بين هذين القولين:

الذي يظهر لنا نجاسة الخنزير للنص على تحريمه وبيان أنه رجس والرجس النجس ولأنه أسوأ حالاً من الكلب والكلب قد ورد النص بغسل موضع لعابه سبع مرات (٣) فالخنزير أولى بالنجاسة من الكلب.

<sup>(</sup>١) الآية ١٤٥ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) قال في المصباح المنير، قال النقاش: الرجس النجس، المصباح المنير، مادة (رجس)، ج ١ ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٣) وذلك فيها رواه مسلم عن أبي هريرة أن رسول الله هي قال: «طهور أناء أحدكم إذا ولغ فيه الكلب أن يغسله سبع مرات»، صحيح مسلم كتاب الطهارة باب حكم ولوغ الكلب، ج ١ ص ١٦٢، وفي رواية عند البخاري بلفظ: إذا شرب الكلب في إناء أحدكم فليغسله سبعاً، صحيح البخاري كتاب الوضوء باب الماء الذي يغسل به شعر الإنسان، ج ١ ص ٣٨.

وعلى هذا إذا استعمل دهن الخنزير في بعض المصنوعات التي لا تؤكل كصابون كامي ولوكس وبالموليف ولانا وايفوري وزست وسي وشامبو ليليت ومصفف الشعر بريل ومعجون الأسنان كولجيت.

فهذه الأشياء كثيراً ما تحتوي على مواد دهنية مستخرجة من شحوم الخنزير فإذا أدخلت في شيء من الاستعمال فعلى رأي الجمهور الذين يقولون بنجاسة الخنزير يحرم الاستعمال.

فأما الذين يرون طهارة الخنزير وهم المالكية فانهم لا يرون في استعماله مأساً.

وإذا أخذنا برأي الجمهور القائلين بنجاسة الخنزير وتحريم استعمال دهنه فمها لا شك فيه أن تحريم الاستعمال أقل بكثير من تحريم الأكل بالإضافة إلى أن استعمال شيء فيه دهن خنزير يمكن أن يغسل بالماء وينتهي كل شيء. أما أكل لحم الخنزير أو دهنه فإنه لا يمكن إزالته بعد ذلك.

ومع هذا فإننا نرى أن من المناسب للمسلم الابتعاد عن مواطن الشبهة فهناك أنواع كثيرة من الصابون والمعجون الخالية من شحوم الخنزير يقيناً يمكن استعمالها بدون أي حرج (١٠).

# حكم استعمال الدهون المحرمة في الأغذية المأكولة(٢):

إذا استعملت الدهون المحرمة في بعض الأغذية المأكولة كبعض الحلويات والبسكوت ونحو ذلك من المأكولات المخلوط معها دهن الخنزير وهذا يوجد في كثير مما تستورده الدول في البلاد الإسلامية المستوردة وهو محرم ولا يجوز تناوله ولكن من الممكن معرفة هذه الأنواع اما بالمختبرات أو من خلال ما يكتب عليها من بيان المركبات التي تحتوي عليها هذه الأغذية إذ تفرض الأنظمة في البلاد المصدرة التي توجد فيها هذه المصانع للحوم والأغذية أن تكتب أسهاء المحتويات

 <sup>(</sup>١) ببعض تصرف عن مقال في مجلة الأمان عدد ٧٥ السنة الثانية ٢٨ شعبان ١٤٠٠هـ الموافق ١١ تموز ١٩٨٠م للشيخ فيصل مولوي، ص ٧٧.

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب أحكام الذبائح واللحوم المستوردة للمؤلف، ص ٣٣٤.

على العلبة من الخارج فإذا تبين وجود لحم خنزير أو دهن خنزير وجب على المسلم الامتناع التام عن تناول ما في العلبة.

ومع هذا فقد يوجد دهن الخنزير في كثير من المعلبات المصنوعة في البلاد الأجنبية دون أن يكتب ذلك ظاهراً بوضوح مع المحتويات المكتوبة خارج العلبة ذلك أن كثيراً من الشركات تكتفي بذكر عبارة (دهن حيواني) دون الإشارة إلى نوع الحيوان. وبما أن الخنزير هو أكثر الحيوانات شيوعاً في البلاد الغربية لذلك فإن الغالب عندما تذكر هذه العبارة أن يكون الدهن الحيواني دهن خنزير أو أن يكون فيه شيء من ذلك وهنا يحصل يكون فيه شيء من دهن الخنزير. وقد لا يوجد فيه شيء من ذلك وهنا يحصل الاشتباه والأولى للمسلم تركه خشية من وجود أدهان الخنزير خاصة وأنها الكثيرة المتوفرة في مثل هذه البلاد المصنعة لذلك. إلا إذا حللت هذه الأنواع ولم يوجد فيها شيء من الأدهان المحرمة فهي حلال.

ومن هنا نقول أن الواجب على وزارات التجارة في البلاد الإسلامية المستوردة لهذه الأنواع أن تفرض على المصانع المنتجة لهذه الأنواع كتابة المحتويات على ظاهر العلب بالتفصيل لكي يتضح للمستهلك نوعية ما في داخل تلك العلب. وأن تكون الكتابة بلغة المستهلك لأن ذلك أقرب إلى أن تعرف فيبتعد عنها(١).

قال الدكتور أحمد حسين صقر: إذا أردنا أن نسرد المأكولات والمشروبات الممزوجة بالخنزير فلا مجال لذكرها هنا. ولكن يمكننا أن نوضح أن في السوق الأميركية والكندية الكثير من المحرمات كها لديهم الكثير أيضاً من الأطعمة والأغذية الخالية من هذه المحرمات.

وأهم الأنواع التي يدخلها محرمات هي: الخبز والكعك والحنطة والحبوب المستعمل لطعام الأفطار والملبس والشوكولا والكراميل والمعلل والمارس ملو وكثير من أنواع الحلوى الأجنبية وكثير من الأطعمة ومستحضراتها فإن فيها من

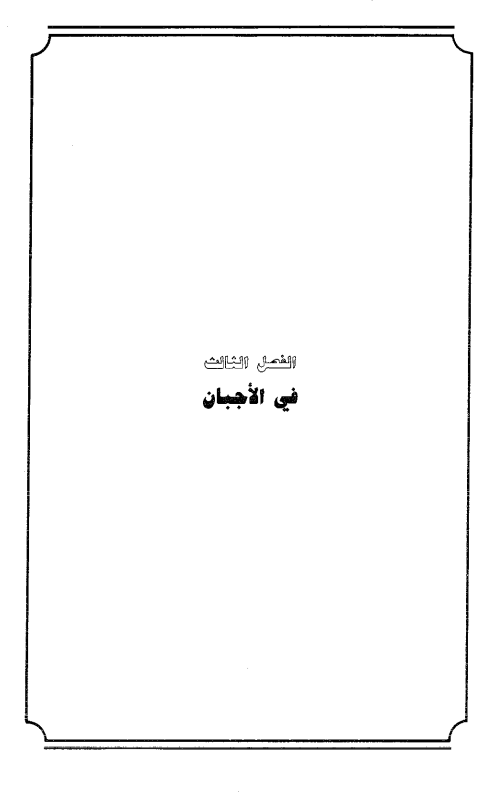
<sup>(</sup>١) انظر مجلة الأمان اللبنانية عدد ٧٥ السنة الثانية ٢٨/٨/٨٨هـ، ص ٢٦ وما بعدها.

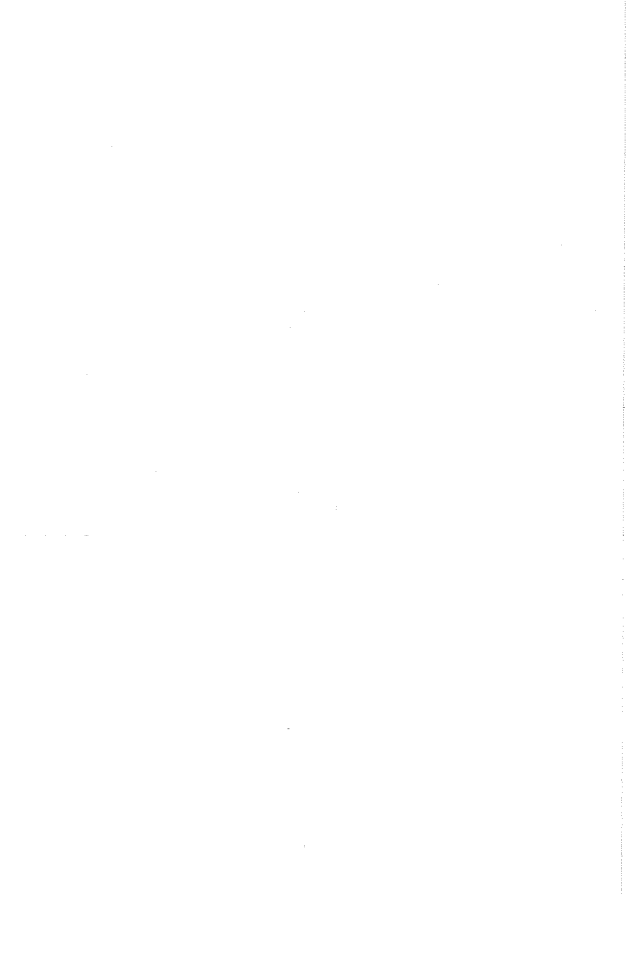
المحرمات الكثير الذي يجب على المسلم الاحتراس عنه ولكن كيف السبيل إلى معرفة ما إذا كان الطعام يحتوي على محرمات أم لا.

الجواب بسيط كل ما يطلب من المستهلك المسلم أن يقرأ محتويات المعلبات الأجنبية التي تستوره من الخارج فيختار ما هو حلال ويبتعد عما هو حرام فعندما تقرأ بعض التعابير الأجنبية فعليك معرفة كل كلمة علمياً حتى تتأكد من صحة الطعام ذلك أنه يرمز لدهن الخنزير بأسهاء وتعابير مختلفة مثل لارد (Lard) وهذا الدهن يباع في الأسواق الأميركية بشكل سمن مشابه للسمن النباتي شكلاً ولوناً وهذا السمن يحزج في الخبز والبسكويت والحلويات جميعها كما أنه يوضع في اللحومات والمعلبات. . . إلى أن قال يمكن لي أن أذكر بعض الأصناف الغذائية الأميركية المحتوية على المحرمات من دهون وشحوم الخنزير فيها يلى:

- ا حفمثلاً شركة نابسكو تستعمل دهون حيوانية ونباتية في تحضير الكعك
   والخبز والبسكويت والدهون الحيوانية هي من الخنزير.
  - ٢ ــ الخبز الفرنجي والإيطالي ربما يكون ممزوجاً بدهن الخنزير.
- الكوكي والبنتي فورا المستوردة ومشتقاتها فيها مواد دهنية حيوانية وخنزيرية
   كما أن بها مواد جيلاتينية حيوانية وخنزيرية.
- المواد اللبنية المستوردة وأهمها اللبن الرائب الجيلالين والكريمة الحامضة
   كذلك فيها مواد جيلاتينية مستخرجة من الحيوانات وأهمها الخنزير(١).

<sup>(</sup>۱) انظر مجلة الرسالة الإسلامية السنة الرابعة العدد الرابع ٤١ جمادى الثانية ١٤٠٠هـ، ص ٢٩ وما بعدها.





### حكم الأجبان:

الجبن غذاء جيد ومن أفضل الأغذية التي من أصل حيواني خصوصاً ما صنع من اللبن الكامل الذي لم ينزع منه شيء من قشدته.

والجبن على أنواع كثيرة جداً لكل منها طعمه الخاص وتتفاوت هذه الأنواع في قيمتها الغذائية بسبب ما يحويه كل نوع من الماء وبالنسبة إلى جودة اللبن الذي يصنع منه(١).

#### هل الأجبان فيها دهن خنزير(٢)؟

جاء في مجلة الرسالة الإسلامية في مقال للدكتور أحمد حسين صقر قوله: ليس في الجبن دهن خنزير إنما يوجد في بعض أصناف الجبن منفحة خنزيرية حميرة ـ تستعمل مع الحليب لصناعة الجبن واسم هذه المنفحة عموماً «بيبسين» (Pepsin) أو رئين (Renin) أو رئيت (Rennet) وهي عبارة عن مستحضر من معدة الحيوانات الصغيرة وبما أن فاعلية هذا الأنزيم هو تخثير الحليب إلى جبنة فقد استعملت بعض الشركات الأجنبية المنتجة للأغذية هذه المنفحة الخنزيرية في تحضير الجبنة المعلبة.

إن الخنزير حيوان ثديبي ولكن هذا الحيوان الذي ترضع أنثاه أطفالها لا تستطيع أن تنتج من الحليب إلا كمية قليلة تكفي أطفالها فقط وليس من

<sup>(</sup>١) الأغذية الشعبية، لحسن عبد السلام، ص ٨٨ ــ ٨٩.

<sup>(</sup>٣) انظر كتاب أحكام الذبائح واللحوم المستوردة للمؤلف، ص ٣٣٤.

المعقول أن تعطي حليباً أكثر من ذلك وهذا هو الحال في القطط والكلاب حيث تعطي حليباً فقط لأطفالها وليس من المعقول إذن إنتاج الجبن من حليب الخنزير وهذا أمر مستبعد جداً ١.هـ.(١).

# الأنفحة (٢) وحكم استعمالها:

الأنفحة هي مادة بيضاء صفراوية في وعاء جلدي يستخرج من بطن الجدي أو الحمل الرضيع يوضع منها قليل في اللبن الحليب فينعقد ويتكاثف ويصير جبناً يسميها الناس في بعض البلدان \_ مجبنة \_ وجلدة الأنفحة هي التي تسمى كرشاً إذا رعى الحيوان العشب(٣).

# حكم أكل الأنفحة إذا أخذت من حيوان مذكى ذكاة شرعية:

إذا أخذت الأنفحة من حيوان مذكى ذكاة شرعية فهي طاهرة مأكولة عند الحنفية (٤) والمالكية (٥) والشافعية (٦) والحنابلة (٧).

غير أن الشافعية قالوا: إذا كان الحيوان قد رعى العشب فانفحته تكون نجسة وحينئذ تكون جلدتها متنجسة تطهر بالغسل ومع قولهم بنجاستها يقولون انها معفو عنها في صناعة الجبن فلا ينجس بها لعموم البلوى بها ولمشقة الاحتراز عنها إذ من القواعد أن المشقة تجلب التيسير وأن الأمر إذا ضاق اتسع وقد قال

<sup>(</sup>١) مجلة الرسالة الإسلامية. السنة الرابعة، العدد ٤١، جمادي الثانية ١٤٠٠هـ.

<sup>(</sup>٢) قال في المعجم الوسيط الأنفحة: جزء من معدة صغار العجول والجداء ونحوهما ومادة خاصة تستخرج من الجزء الباطني من معدة الرضيع من العجول أو الجداء أو نحوهما، بها خميرة تجبن اللبن. جمع أنافح المعجم الوسيط، ج ٢ ص ٩٣٨.

 <sup>(</sup>٣) انظر: حاشية الشلبي على تبيين الحقائق، ج ١ ص ٢٦؛ وموسوعة الفقه الإسلامي، ج ١٤
 ص ٣٢٤.

<sup>(</sup>٤) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٤٣؛ وحاشية ابن عابدين، ج ٦ ص ٢٩٨ وج ١ ص ٢٠٦.

<sup>(</sup>٥) تفسير القرطبي، ج ٢ ص ٢٢٠.

<sup>(</sup>٦) نهاية المحتاج، ج ١ ص ١٧٦؛ والمجموع، ج ٩ ص ٦٨.

<sup>(</sup>٧) الشرح الكبير بأسفل المغني، ج ١ ص ٧٧.

تعالى: ﴿ وَمَا جَعَـلَ عَلَيْكُرُ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ (١) وقد صرح الأئمة بالعفو عن النجاسة في مسائل كثيرة المشقة فيها أخف من هذه المشقة (٢).

# حكم أكل الأنفحة إن أخذت من حيوان ميت:

إذا أخذت الأنفحة من ميتة أو من حيوان لم يذك ذكاة شرعية فقد اختلف العلماء في حكمها على النحو الآتي:

- الله عند أبي حنيفة، رحمه الله، تؤكل سواء كانت صلبة أو مائعة وتستعمل في الأدوية كلها(٣) وهو رواية عن الإمام أحمد(٤).
- وعند أبي يوسف ومحمد إن كانت مائعة لا تؤكل لنجاسة وعائها،
   وإن كانت صلبة تؤكل بعد غسل ظاهرها(°).
- وعند جمهور الفقهاء من المالكية (٢) والشافعية (٧) والحنابلة في ظاهر الرواية (^) أنها نجسة غير مأكولة.

استدل أبو حنيفة على طهارة الأنفحة بأن الصحابة، رضي الله عنهم، أكلوا الجبن لما دخلوا المدائن وهو يعمل بالأنفحة وذبائحهم ميتة لأنهم مجوس (٩).

<sup>(</sup>١) الآية ٧٨ من سورة الحج.

<sup>(</sup>٢) نهاية المحتاج، ج ١ ص ١٧٦.

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٤٣؛ وانظر حاشية ابن عابدين، ج ١ ص ٢٠٦ وج ٦ ص ٢٩٨.

<sup>(</sup>٤) الشرح الكبير بأسفل المغني، ج ١ ص ٧٢.

<sup>(</sup>٥) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٤٣.

<sup>(</sup>٦) تفسير القرطبي، ج ٢ ص ٢٢٠.

<sup>(</sup>٧) المجموع، ج ٩ ص ٦٨؛ ونهاية المحتاج، ج ١ ص ١٧٦.

<sup>(</sup>٨) الشرح الكبير بأسفل المغنى، ج ١ ص ٧٢.

<sup>(</sup>٩) الشرح الكبير بأسفل المغني، ج ١ ص ٧٢.

ونوقش هذا الاستدلال بأن المجوس قد قيل انهم ما كانوا يذبحون بأنفسهم وكان جزاروهم من اليهود والنصارى ولو لم ينقل ذلك عنهم كان الاحتمال كافياً فإنه قد كان فيهم اليهود والنصارى والأصل الحل فلا يزول بالشك(۱). هذا مع أن الذي نقل عن كثير من الصحابة أنهم أمروا بأكل الجبن إذا صنعه المسلمون وأهل الكتاب فقط دون ما صنعه المجوس وأهل الشرك نقل ذلك عن عمر بن الخطاب وابنه عبد الله وابن عباس وابن مسعود وأنس بن مالك(۱).

واستدل أبو يوسف ومحمد على نجاسة الأنفحة المائعة دون الصلبة بأن المائعة تقبل النجاسة بمخالطتها لها أما الصلبة فلا تقبلها ولو قبلتها فيمكن غسلها بخلاف المائعة.

ونوقش هذا الاستدلال بأن الميتة نجسة وما خرج منها نجس كذلك ولا يمكن غسله لإزالة نجاسته لأن نجاسته متأصلة فيه لذلك اختلف في طهارة جلد الميتة بعد دبغه والغسل للأنفحة لا يقوم مقام الدبغ في إزالة النجاسة، بل أقل بكثر.

واستدل الجمهور على نجاسة الأنفحة إذا أخذت من ميتة بما يأتي:

(أ) قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُو ۗ ٱلْمَيْنَةُ ﴾ ٣٠.

وجه الاستدلال أن الله سبحانه وتعالى حرم الميتة وهذا عام يشمل كل ما في الميتة ولا يمكن أن يخرج منه شيء إلا بدليل ولا دليل على ذلك.

(ب) ولأن الأنفحة تنجست بالموت فلا يمكن إزالة النجاسة عنها أشبهت ما لو أصابت الميتة بعد انفصالها.

<sup>(</sup>١) الشرح الكبير بأسفل المغني، ج ١ ص ٧٢.

<sup>(</sup>٢) انظر السنن الكبرى للبيهقي، ج ١٠ ص ٦ ـ ٧.

<sup>(</sup>٣) الآية ٣ من سورة المائدة.

(ج) ما روى على البارقي (١) أنه سأل ابن عمر عن الجبن فقال: «كل ما صنع المسلمون وأهل الكتاب» رواه البيهقي (٢) قال وهذا لأن السخال (٣) تذبح فتؤخذ منها الأنفحة التي بها يصلح الجبن فإذا كانت من ذبائح المجوس وأهل الأوثان لم يحل وهكذا إذا ماتت السخلة فأخذت منها الأنفحة لم تحل (٤).

# والراجح :

إن الأنفحة إذا أخذت من حيوان ميت فهي ميتة محرمة لا تؤكل لعموم الآيات المحرمة للميتة. ولأن الأنفحة تتنجس بنجاسة الميتة. قال النووي: أجمعت الأمة على جواز أكل الجبن ما لم يخالطه نجاسة بأن يوضع فيه أنفحة ذبحها من لا تحل ذكاته فهذا الذي ذكرناه من دلالة الإجماع هو المعتمد في إماحته (٥).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: وأما الجبن المعمول بأنفحة من لا تحل ذكاته ففيه قولان مشهوران للعلماء كسائر أنفحة الميتة وكأنفحة ذبيحة المجوسي وذبيحة الفرنج الذي يقال عنهم إنهم لا يذكون الذبائح.

فذهب أبو حنيفة وأحمد في إحدى الروايتين أنه يحل هذا الجبن لأن أنفحة الميتة طاهرة على هذا القول. لأن الأنفحة لا تموت بموت البهيمة وملاقاة الوعاء النجس في الباطن لا ينجس.

(تهذیب التهذیب ج ۷ ص ۳۵۸)

<sup>(</sup>١) على البارقي: على بن عبد الله الأزدي أبو عبد الله بن أبي الوليد البارقي. روى عن ابن عمر وابن عباس وأبي هريرة وعبيد الله بن عمير. وأرسل عن زيد بن حارثة وروى عنه مجاهد بن جبير ويعلى بن عطاء العامري وأبو الزبير وقتادة وغيرهم.

<sup>(</sup>۲) السنن الكبرى للبيهقى، ج ١٠ ص ٧.

<sup>(</sup>٣) السخال: جمع سخلة، وهي الذكر والأنثى من ولد الضأن والمعز ساعة يولد. المعجم الوسيط، ج ١ ص ٤٢٢.

<sup>(</sup>٤) السنن الكبرى للبيهقي، ج ١٠ ص ٧.

<sup>(</sup>۵) المجموع، ج ۹ ص ٦٨.

ومذهب مالك والشافعي وأحمد في الرواية الأخرى أن هذا الجبن نجس لأن الأنفحة عند هؤلاء نجسة، لأن لبن الميتة وأنفحتها عندهم نجس.

ومن لا تؤكل ذبيحته فذبيحته كالميتة.

وكل من أصحاب القولين يحتج بآثار ينقلها عن الصحابة فأصحاب القول الأول نقلوا أنهم أكلوا جبن المجوس.

وأصحاب القول الثاني نقلوا أنهم أكلوا ما كانوا يظنون أنه من جبن النصارى... ا. هـ. (١).

# حكم أكل الجبن:

الجبن إن صنع من لبن حيوان غير مأكول لا يؤكل إجماعاً لأن اللبن إذا كان محرماً فها صنع منه محرم كذلك.

وإن صنع من لبن حيوان مأكول فله ثلاث حالات:

الحالة الأولى: ألا يخالطه نجاسة ويعمل من أنفحة مذكاة ذكاة شرعية وهذا يؤكل ويدل على جواز أكله ما يلي:

- (أ) عن ابن عمر، رضي الله عنهما، قال: «أي النبي ﷺ بجبنة في تبوك فدعا بسكين فسمى وقطع» (٢٠).
- (ب) وعن سلمان الفارسي، رضي الله عنه، قال: سئل رسول الله ﷺ عن السمن والجبن والفراء (٣) فقال: الحلال ما أحله الله في كتابه وما سكت عنه فهو مما عفى عنه (١٠).

<sup>(</sup>١) فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، ج ٣٥ ص ١٥٤ \_ ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود في كتاب الأطعمة، باب أكل الجبن، ج ٢ ص ٣٢٣.

 <sup>(</sup>٣) الفراء: بكسر الفاء، جمع فرو وهو لبس كالجبة يبطن من جلود بعض الحيوانات. انظر تحفة
 الأحوذي بشرح جامع الترمذي، ج ٥ ص ٣٩٦.

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي في كتاب اللباس، باب ما جاء في لبس الفراء، ج ٤ ص ٢٢٠. وقال الترمذي: هذا حديث غريب لا نعرفه مرفوعاً إلا من هذا الوجه. ورواه ابن ماجه في كتاب الأطعمة، باب أكل الجبن والسمن، ج ٢ ص ١١١٧.

(ج) وروى البيهقي أن ابن عمر سئل عن الجبن والسمن فقال: سم الله وكل. فقيل إن فيه ميتة. فقال: إن علمت أن فيه ميتة فلا تأكله.

وفي رواية أن ابن عمر سئل عن الجبن فقال: كل ما صنع المسلمون وأهل الكتاب<sup>(۱)</sup>.

وجه الاستدلال من هذه الروايات: أن فيها التصريح بإباحة الجبن ما لم يخالطه نجاسة من ميتة أو غيرها فإن علم ذلك حرم تناوله.

الحالة الثانية: أن يعمل من أنفحة ميتة وهذا يجري فيه الخلاف السابق فعلى رأي أبي حنيفة يباح وعلى رأي الصاحبين التفصيل بين الأنفحة المائعة والصلبة فإن كانت مائعة لا يباح وإن كانت صلبة يمكن غسلها يباح.

وعلى رأي الجمهور لا يؤكل وهو الراجح.

الحالة الثالثة: أن يعمل من أنفحة نجس العين كالخنزير وهذا لا يؤكل.

## موقف المسلم من المواد المحرمة في التغذية:

يواجه المسلمون الذين يعيشون في المجتمعات الغربية مشاكل بسبب وجود دهنيات خنزيرية أو مواد جيلاتينية أو غيرهما مما هو محرم في معظم الأطعمة الموجودة في الأسواق. مع أن هذه المشكلة لا تقتصر على الذين يعيشون في المجتمعات الغربية في الوقت الحاضر، بل وصلت إلى أسواق البلاد الإسلامية وأصبح كثير من الأطعمة في هذه البلاد يحتوي على كثير من المواد المحرمة.

وعلى أي حال فإنه يجب على المسلم أن يتحقق دائرًا من محتويات الأطعمة في الأسواق وأن يتأكد من عدم اشتمالها على المواد المحرمة.

وعند شراء الأطعمة يجب الانتباه إلى هذه الكلمات (Lard) أو (Shortening) وغير ذلك مما يجب اجتنابه كلية.

<sup>(</sup>۱) رواه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب الضحايا باب ما يحل من الجبن وما لا يحل، ج ١٠ ص ٦ – ٧.

أما إذا استعملت تعابير مثل (Pure Vegetable Shortening) أو (Butter) فلا بأس من ذلك.

أما بالنسبة للحوم الحيوانية فاستعمال كلمة (Pork) أو (Ham) أو (Bacon) على الغلاف فيعنى ذلك من أن المحتويات خنزيرية.

أما بالنسبة للجيلاتين فيجب التأكد من مصدر هذا النوع أهو نباتي أم حيواني فإن كان مصدره نباتياً فلا بأس به.

وإن كان مصدره حيوانياً فيجب التأكد من مصدر الحيواني الذي استخرج منه الجيلاتين هل هو خنزير أم غير ذلك(١).

ومن الثابت أن أرخص الحيوانات في أميركا الشمالية وفي العالم أجمع هو الخنزير ولذا فعلى المسلم أن يتوقع دائمًا وجود مشتقاته في الأطعمة سواء كان ذلك في الخبز أو في الحلويات أو في الكاتو والبسكوت والمعلبات واللحوم والشوربة والسلطة والدجاج المحمر والبيض والسمك المشوي والجبن والجيلو وغير ذلك من الأطعمة وحتى في الأدوية والفيتامينات وغيرها.

ولكن مع هذا هل هناك حل يساعد على هذه الأشياء.

إن هناك حلولًا عديدة للإيقاف والحد من هذا المعضل الخطير أهمها ما يأتي:

١ - يجب على المسلم قبل كل شيء أن يقرأ على الغلاف الخارجي من
 كل ما يشتريه في الأسواق وأن يتحقق من وجود الكلمات التالية:

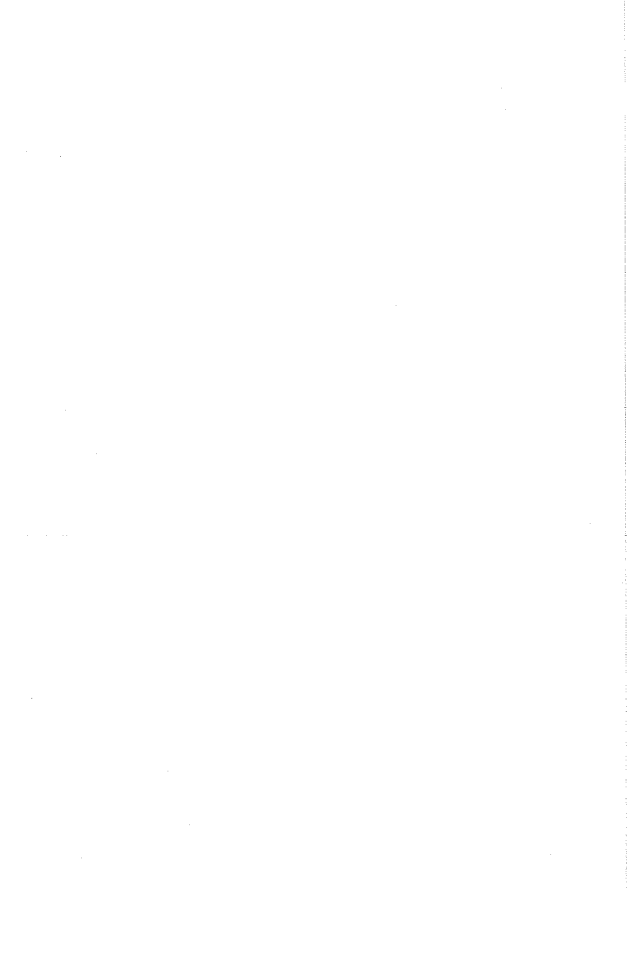
- Pork, Ham, Bacon ( )
  - . Shortening, Lard (ب)
    - رج) Gelatin.

٢ - على المرء أن يختار لنفسه ما هو حلال وأن يرفض ما هو حرام
 أو مشبوه خاصة وان هناك كثيراً من الخضروات النباتية ما هو واضح الإباحة.

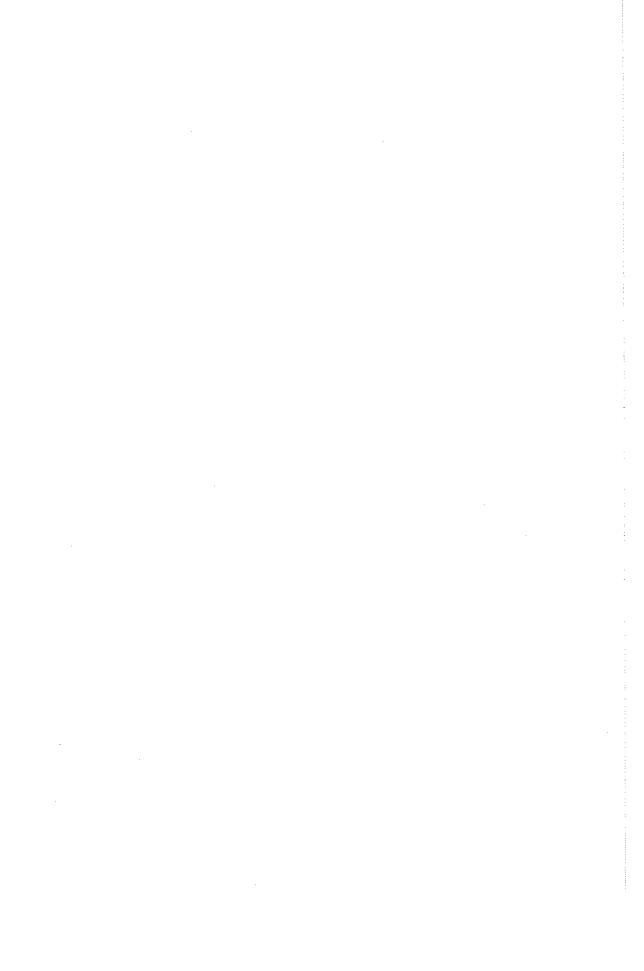
<sup>(</sup>١) انظر مبحث الجيلاتين ص ٣٠٧.

- ٣ استعمال الزيت النباي الصافي بدلاً من الحيواني عند الاشتباه.
- ٤ على السفارات الإسلامية وملحقيها أن يخبروا شركات الأطعمة عن احتياجات المسلمين في البلاد والدول الإسلامية طالبين منهم أن يستوردوا المأكولات الحلال فقط.
- – على الدول الإسلامية أن لا تستورد المأكولات من الشركات الأجنبية إلا إذا كانت تلك المأكولات حلالاً من الوجهة الشرعية وأن تقوم وزارات التجارة بالتحقق من هذا الموضوع، كما أن على وزارات الصحة في تلك الدول مطالبة الشركات الطبية المنتجة للأدوية، وأن يكون تحضير المستحضرات بدون استعمال المواد الخنزيرية والكحولية سواء كان ذلك في الأدوية أو الفيتامينات(١).

<sup>(</sup>١) مجلة الدعوة السعودية. عدد ٧٣٦، في ١٤٠٠/١/١٤هـ، ص ٣٣ \_ ٣٥.



الفصل الرابع في حكم أكل الطين والتراب



# حكم أكل الطين والتراب:

اختلف الفقهاء في حكم أكل الطين والتراب على ما يأتي:

ا عند الحنفية (١) وفي قول عند المالكية (٢) وعند الحنابلة (٣) يكره أكل الطين.

٢ ــ وفي قول عند الحنفية<sup>(3)</sup> والقول الراجح عند المالكية<sup>(9)</sup>
 وهو مذهب الشافعية<sup>(7)</sup> يجرم أكل الطين.

الفتاوى الهندية، ج ٥ ص ٢٩٩.

<sup>(</sup>٢) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ج ٢ ص ١٣٨.

<sup>(</sup>٣) كشاف القناع عن متن الأقناع، ج ٦ ص ١٩٤؛ والمغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٨٨؛ قال ابن قدامة في المغني: قال أحمد أكره أكل الطين ولا يصح فيه حديث إلا أنه يضر بالبدن ويقال انه رديء وتركه خير من أكله وإنما كرهه أحمد لأجل مضرته فإن كان منه ما يتداوى به كالطين الأرمني فلا يكره وإن كان مما لا مضرة فيه ولا نفع كالشيء اليسير جاز أكله لأن الأصل الإباحة؛ والمعنى الذي لأجله كره ما يضر وهو منتف هنا فلم يكره ١. هـ.

<sup>(</sup>٤) الفتاوي الهندية، ج ٥ ص ٢٩٩.

<sup>(</sup>٥) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ج ٢ ص ١٣٨.

<sup>(</sup>٦) المجموع، ج ٩ ص ٣٧؛ وانظر نهاية المحتاج، ج ٨ ص ٢١؛ قال النووي في المجموع: لا يحل أكل ما فيه ضرر من الطاهرات كالسم القاتل والزجاج والتراب الذي يؤذي البدن وهو هذا الذي يأكله بعض النساء وبعض السفهاء وكذلك الحجر الذي يضر أكله وما أشبه ذلك ١. هـ.

استدل أصحاب القول الأول بما يأتى:

(أ) إن الأصل الإباحة ولا دليل يوصل إلى الحرمة فيكون مكروهاً لضرره. ونوقش هذا الاستدلال بأنه متى تحقق من ضرره فهو محرم لعلة الضرر ويكون داخلًا في عموم الأدلة المحرمة لما فيه من ضرر.

(ب) إن الأحاديث الواردة في النهي عن أكله غير صحيحة فلا تقوى على التحريم.

ونوقش هذا الاستدلال من وجهين:

الأول: أنه قد يعضد بعضها بعضاً فتقوم بها الحجة.

الثاني: على تسليم عدم صحتها فدليل التحريم عموم الأدلة الدالة على تحريم ما فيه ضرر وسوف تأتي في أدلة أصحاب القول الثاني.

واستدل أصحاب القول الثاني بما يأتي:

(أ) قوله تعالى:﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيًّا ﴾(١).

وجه الاستدلال من الآية: ان أكل الطين ضار بالإنسان وقد يقتله أو يضر بصحته فهو قتل للنفس فلا يجوز أكله.

وجه الاستدلال من الآية: ان أكل الطين مضرة وإلقاء بالنفس إلى التهلكة فلا يحل أكله.

(ج) قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) الآية ٢٩ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٩٥ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٩ من سورة البقرة.

وجه الاستدلال من الآية: إن الله سبحانه وتعالى بين لنا أنه خلق لنا ما في الأرض دون نفس الأرض فدل على إباحة ما عدا الأرض والطين من الأرض فهو غير مباح (١).

(د) ما روى البيهقي عن ابن عباس، رضي الله عنها، أن رسول الله على قال: «من انهمك في أكل الطين فقد أعان على قال نفسه» (٢).

وجه الاستدلال من الحديث: أنه على الإنهماك في أكل الطين إعانة على قتل النفس وهو محرم فأكل الطين محرم كذلك لأن فيه إعانة على المحرم.

(هـ) وروى البيهقي أيضاً عن أبي هريرة، رضي الله عنه، قال: قال النبي على «من أكل الطين فكأنما أعان على قتل نفسه» (٣).

وجه الاستدلال من الحديث أنه ﷺ جعل أكل الطين إعانة على قتل النفس والإنسان لا يجوز له الإعانة على قتل نفسه بأي طريق ومنه أكل الطين.

#### الترجيح:

مما سبق يظهر لنا الراجح تحريم أكل الطين والتراب لما فيها من الضرر على على آكلها. والإسلام أمر بحفظ البدن وعدم الإضرار به. وأكلها فيه ضرر على البدن.

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الرازي، ج٢ ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٢) رواه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب الضحايا، باب ما جاء في أكل الـطين، ج ١٠ ص ١١، قال البيهقي فيه عبد الله بن مروان وهو مجهول ١. هـ.

<sup>(</sup>٣) رواه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب الضحايا، باب ما جاء في أكبل الطين، ج ١٠ ص ١١ – ١٢، قال البيهقي، قال أبو أحمد وهذا لا أعلم يرويه عن سهل بن أبي صالح غير عبد الملك هذا وهو مجهول ا. هـ. قال الهيثمي في مجمع الزوائد، رواه الطبراني، وفيه يحيى بن يزيد الأهوازي، جهله الذهبي من قبل نفسه وبقية رجاله رجال الصحيح ا. هـ. مجمع الزوائد، ج ٥ ص ٥٤.

أما إن وجد نوع من الطين لا مضرة فيه. أو وجد منه ما يصلح علاجاً مثلًا وفائدته حينئذ أكبر من مضرته جاز أكله تغليباً لجانب المنفعة على جانب المضرة.

والفاصل هنا قول الطب في تحقق المصلحة والمضرة فإن ثبت في الطب أن فيه مضرة حرم وإن ثبت أن فيه علاجاً لمرض من الأمراض جاز التناول منه بقدر ما يكفى للعلاج فقط.

### الفعل النعاوس

# في حكم أكل المكر والمحدر

وفيه مباحث:

المبحث الأول: في حكم أكل الحشيشة.

المبحث الثاني: في الأفيون

المبحث الثالث: في القات.



### المنحث الأول

#### في حكم أكل العثيشة

الحشيش نبات مخدر(١) يستخرج من ورق القنب(٢).

وقد اتفق فقهاء الحنفية (٣) والمالكية (٤) والشافعية (٥) والحنابلة (٦) على تحريمه لأنه مفسد للعقل ويصد عن ذكر الله وعن الصلاة.

ولأنه يحتوي على مركبات متعددة أهمها الحشيشين الذي يعتبر سمًا فعالاً في الجهاز العصبي. يؤخذ عادة بلعاً أو تدخيناً فيحدث في البدء صفحة صغيرة من التنبه العصبي يعقبها خلل في الوعي والاهتداء وهذا ما يسمى بالتحشيش الذي يتظاهر بالخوف والتخيل والهذيان المضحك وضياع الرشد وفقدان الزمان والمكان وقد تظهر أحياناً في بعض المدمنين عقب تناول الحشيش قوة دافعة تدفعهم دون وعي لارتكاب أمور خطيرة جداً(٧).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: هذه الحشيشة الصلبة حرام سواء سكر منها أو لم يسكر والسكر منها حرام باتفاق المسلمين ومن استحل ذلك وزعم أنه

<sup>(</sup>١) المعجم الوسيط، ج ١ ص ١٧٦، مادة (حشش).

<sup>(</sup>۲) حاشية ابن عابدين على الدر المختار، ج ٦ ص ٤٥٨.

<sup>(</sup>٣) حاشية ابن عابدين على الدر المختار، ج ٦ ص ٤٥٧.

<sup>(</sup>٤) مواهب الجليل شرح مختصر خليل، ج ١ ص ٩٠.

 <sup>(</sup>٥) مغني المحتاج إلى معرفة ألفاظ المنهاج، ج ٤ ص ١٨٧، وأنظر نهاية المحتاج، ج ٨ ص ٢١.

<sup>(</sup>٦) كشاف القناع عن متن الاقناع، ج٦ ص ١٨٩ و ١٩٤.

<sup>(</sup>٧) عن مقال الدكتور محمد أرجمندي كتبه في مجلة كلية الشريعة بالرياض (أضواء الشريعة) العدد الأولى السنة الأولى، ص ١٠٦.

حلال فإنه يستتاب فإن تاب وإلا قتل مرتداً لا يصلى عليه ولا يدفن في مقابر المسلمين.

. . . إلى أن قال والسكر منها حرام بالإجماع وإذا عرف ذلك ولم يقر بتحريم ذلك فإنه يكون كافراً مرتداً كها تقدم .

وكل ما يغيب العقل فإنه حرام وإن لم تحصل به نشوة ولا طرب فإن تغييب العقل حرام بإجماع المسلمين... إلى أن قال: وأما المحققون من الفقهاء فعلموا أنها مسكرة وإنما يتناولها الفجار لما فيها من النشوة والطرب فهي تجامع الشراب المسكر في ذلك.

والخمر توجب الحركة والخصومة. وهذه توجب الفتور والذلة وفيها مع ذلك من فساد المزاج والعقل وفتح باب الشهوة وما توجبه من الدياثة مما هي من شر الشراب المسكر وإنما حدثت في الناس بحدوث التتار... إلى أن قال: وتنازع الفقهاء في نجاستها على ثلاثة أقوال:

أحدها: أنها ليست نجسة.

والثاني: أن مائعها نجس وأن جامدها طاهر.

والثالث: وهو الصحيح أنها نحسة كالخمر، فهذه تشبه العذرة وذلك يشبه البول وكلاهما من الخبائث التي حرمها الله ورسوله...، ا. هـ(١)

قال ابن حجر المكي (٢) قال بعض العلماء: «وفي أكلها مائة وعشرون مضرة دينية ودنيوية منها أنها ثورت الفكرة الرديئة وتجفف الرطوبات الغريزية

<sup>(</sup>١) فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، ج ٣٤ ص ٢١٠، ٢١٢.

<sup>(</sup>٢) ابن حجر المكي: أحمد بن محمد بن علي بن حجر الهيتمي السعدي الأنصاري شهاب الدين أبو العباس. فقيه باحث مصري. ولد بمصر سنة ٩٠٩هـ تلقى العلم بالأزهر. له تصانيف كثيرة منها: مبلغ الارب في فضائل العرب والجوهر المنظم وتحفة المحتاج لشرح المنهاج في فقه الشافعية والفتاوى الهيتمية وشرح الأربعين النووية وغيرها. مات بمكة سنة ٩٧٤هـ. (الأعلام ج ١ ص ٣٣٤)

وتعرض البدن لحدوث الأمراض وتورث النسيان وتصدع الرأس وتقطع النسل وتجفف المني وتورث موت الفجأة واحتلال العقل وفساده. . . الخ»، ١. هـ (١).

وقال الحافظ ابن حجر العسقلاني في الفتح: واستدل بقوله ﷺ «كل مسكر حرام» (٢٠) على تحريم ما يسكر ولو لم يكن شراباً فيدخل في ذلك الحشيشة وغيرها. وقد جزم النووي وغيره بأنها مسكرة.

وجزم آخرون بأنها محدرة وهو مكابرة لأنها تحدث بالمشاهدة ما يحدث الخمر من الطرب والنشأة والمداومة عليها والانهماك فيها... ١. هـ (٣).

قال صاحب كتاب إصلاح المجتمع (أ): «ويلحق بالخمر في حكمها وضررها الحشيشة التي يجد متناولها كها يجد شارب الخمر وهي أخبث من الخمر من جهة أنها تفسد العقل والمزاج حتى يصير في الرجل تخنيث ودياثة وغير ذلك من الفساد وهي تصد عن ذكر الله وعن الصلاة وهي داخلة فيها حرم الله ورسوله من الخمر والمسكر لفظاً ومعنى»، ١. هـ (٥).

<sup>(</sup>١) الزواجر عن اقتراف الكبائر لابن حجر الهيتمي المكي، ج ١ ص ٢٢٥.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم بلفظ «كل مسكر خمر وكل خمر حرام» انظر صحيح مسلم كتاب الأشربة باب بيان أن كل مسكر خمر وأن كل خمر حرام، ج ٦ ص ١٠١، ورواه اين ماجه في سننه كتاب الأشربة باب كل مسكر حرام، ج ٢ ص ١١٢، ورواه أبو داود والترمذي وأحمد بلفظ: «كل مسكر خمر وكل مسكر حرام» انظر سنن أبي داود كتاب الأشربة باب الخمر ما هي، ج ٢ ص ٢٩٠، ومسند أحمد، وسنن الترمذي كتاب الأشربة باب ما جاء في شارب الخمر، ج ٤ ص ٢٩٠، ومسند أحمد، ج ٢ ص ٢٩٠،

<sup>(</sup>۳) فتح الباري، ج ۱۰ ص ٤٥.

<sup>(</sup>٤) هو العلامة الشيخ محمد بن سالم بن حسين الكدادي البيحاني. مؤسس المعهد الإسلامي بعدن المولود سنة ١٣٢٦هـ. زار مصر ودرس في الأزهر وحصل على شهادتين أهلية وعالمية والتحق بكلية الشريعة ومكث فيها نحو سنة انفصل بعدها لظروف قاهرة، ثم آب إلى عدن فألف الكتب ونظم الشعر وحبر المقالات والمحاضرات.

<sup>(</sup>عن مقدمة كتاب إصلاح المجتمع ص ٣)

<sup>(</sup>٥) كتاب إصلاح المجتمع، ص ٤٠٥.

أقول وقد علم من هذا كله إجماع الأئمة على تحريمها وأن أدنى أحوالها أنها مخدرة والحديث صريح في تحريم كل مخدر ومفتر كها جاء في مسند الإمام أحمد وسنن أبي داود أن رسول الله على «نهى عن كل مسكر ومفتر» (١).

ولا يضر اختلاف الفقهاء في نجاستها أوطهارتها لأن الطهارة لا تنافي التحريم. فالسم المتخذ من النبات مثلًا طاهر مع الإجماع على تحريمه.

## وقد استدل الفقهاء على تحريمها بما يأتي:

(أ) قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَاللَّهِ عَالَى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَاللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوْةِ فَهَلَ وَاللَّهِ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوْةِ فَهَلَ أَنْتُم مُّنتَهُونَ ﴾ (٧).

وجه الاستدلال من هذه الآية أنه سبحانه وتعالى حرم الخمر وبين أن من مفاسدها الصد عن ذكر الله وعن الصلاة. والحشيشة كذلك تصد عن ذكر الله وعن الصلاة فهى محرمة.

وجه الاستدلال من الآية أن زينة الإنسان عقله وحفظ العقل من الضروريات الخمس التي اتفقت الشرائع على حفظها وعلى هذا فكل ما من شأنه التأثير على عقل الإنسان فهو ضار خبيث والله سبحانه قد حرمه بنص القرآن.

 <sup>(</sup>١) رواه أبوداود في سننه عن أم سلمة، رضي الله عنها، في كتاب الأشربة باب النهي عن المسكر، ج ٢ ص ٢٩٥، ورواه أحمد في مسنده عن أم سلمة أيضاً، ج ٢ ص ٢٩٠٩.

<sup>(</sup>٢) الآية ٩١ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

(ج) قوله ﷺ: «كل مسكر حرام»(۱) وقوله: «ما أسكر كثيره فقليله حرام»(۲).

ووجه الاستدلال من هذين الحديثين أن فيهما تحريم كل مسكر والحشيشة تسكر وتخدر ولا فرق في ذلك بين كون الشيء مأكولاً أو مشروباً فعلة التحريم للإسكار وهو موجود.

(د) وعلى التسليم بأن الحشيشة غير مسكرة وإنما هي مخدرة فقد استدل على تحريمها بما رواه شهر بن حوشب عن أم سلمة، رضي الله عنها، قالت: «نهى رسول الله عن كل مسكر ومفتر»(٣).

قال ابن حجر الهيتمي وهذا الحديث فيه دليل على تحريم الحشيش بخصوصه فإنها تسكر وتخدر وتفتر وكذلك يكثر النوم لمتعاطيها(٤).

قال في تهذيب الفروق: وكون الحشيشة من المفتر مما أطبق عليه مستعملوها ممن يعتد بهم وبخبرهم في مثل هذا الأمر.

والقاعدة عند المحدثين والأصوليين أنه إذا ورد النهي عن شيئين مقترنين ثم نص على حكم النهي عن أحدهما من حرمة أو غيرها أعطى الآخر ذلك الحكم بدليل اقترانهما في الذكر والنهي. وفي الحديث المذكور ذكر المفتر مقروناً بالمسكر وتقرر عندنا تحريم المسكر بالكتاب والسنة والإجماع فيجب أن يعطى المفتر حكمه بقرينة النهي عنهما مقترنين وفسر غير واحد التفتير باسترخاء الأطراف

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام أحمد في مسنده انظر الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد، ج ١٧ ص ١٣١، ورواه الترمذي في كتاب الأشربة باب ما جاء في ما أسكر كثيره فقليله حرام، ج ٤ ص ٢٩٢، وقال الترمذي هذا حديث حسن غريب من حديث جابر»، ا. هـ.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد في مسنده، ج ٦ ص ٣٠٩، ورواه أبو داود في سننه كتاب الأشربة باب النهي عن المسكر، ج ٢ ص ٢٩٥، قال السيوطي إنه حديث صحيح وقال المناوي في فيض القدير هو كذلك فقد قال الزين العراقي إسناده صحيح، ١. هـ. فيض القدير، ج ٦ ص ٣٣٨.

<sup>(</sup>٤) فتاوی ابن حجر الهیتمنی، ج ٤ ص ٣٣٢.

وتخدرها وصيرورتها إلى وهن وانكسار وذلك من مبادىء النشوة معروف عند أهلها»، ١. هـ(١).

(ه) ومما يدل على تحريم الحشيش أيضاً أنه مشتمل على ضرر في دين المرء وعقله وخلقه وطبعه وجسمه. ويورث لصاحبه قلة الغيرة. والمعروف أن قاعدة التحريم في الشرع تدور مع الضرر. وقد ثبت ضرر الحشيش وأثاره على متناوله فقد جاء في كتاب المخدرات أن من الآثار المباشرة للتخدير بالحشيش ما يلي: انخفاض ضغط الدم واحمرار العيون واحتقانها. وبرودة الأطراف وعدم التوازن وجفاف الفم وسرعة النبض والشعور بتراخي الجسم مع الرغبة في القيء وزيادة الشهية في الطعام وتقل عند الأكثر انتظاماً في تعاطي المخدر.

ومن الآثار النفسية والعقلية لتعاطي الحشيش أنه قد ثبت علمياً بعد إجراء عدة تجارب على تعاطي الحشيش أن التخدير بالحشيش يؤدي إلى فقد أعراض الإدراك الحسي وبخاصة فيها يتعلق بالحواس السمعية والبصرية حيث تتعرض هاتان الحاستان للحاسية الشديدة ومن ثم يحدث تحريف في المدركات (٢).

قال الشيخ حسنين محمد مخلوف (٣): أما تعاطي الحشيشة والاتجار فيها فضررهما في العقول والأخلاق والأموال ضرر فادح عظيم يقتضي أن تكون العقوبة عليهما من أشد العقوبات وأكثرها ردعاً وزجراً. والله أعلم (٤).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) تهذيب الفروق بهامش الفروق للقرافي، ج ١ ص ٢١٦.

<sup>(</sup>٢) كتاب المخدرات أنواعها وأضرارها أعداد النقيب أحمد محمود حافظ، ص ١٤.

<sup>(</sup>٣) حسنين محمد حسنين بن محمد مخلوف العدوي. ولد بباب الفتوح بالقاهرة سنة ١٣٠٨هـ وحفظ القرآن الكريم بالأزهر وجوّده على والده محمد حسنين مخلوف. نال الشهادة العالمية من الأزهر سنة ١٣٠٣هـ، ثم درس في الأزهر ثم عين قاضياً بالمحاكم الشرعية ثم رئيساً لمحكمة الإسكندرية ثم رئيساً للتفتيش الشرعي ثم عين مفتياً للديار المصرية. له مؤلفات منها: المواريث في الشريعة الإسلامية وفتاوى شرعية.

<sup>(</sup>عن مقدمة كتاب فتاوى شرعية ج ١ ص ٣)

<sup>(</sup>٤) فتاوى شرعية وبحوث إسلامية حسنين محمد مخلوف، ج ٢ ص ١١٢.

### البحث الثاني

### في الأفيون

الأفيون مادة مأخوذة من نبات الخشخاش الأبيض تؤخذ بطريق الفم وتتركب من مركبات عديدة أهمها المورفين والكودئين والبابافرين والناركوتين وهي مواد مسكنة للألم ومنومة ومضادة للتشنج يؤدي الإدمان عليها إلى انسمام عصبى خطير(١).

والإدمان على الأفيون أيضاً يسبب انقاصات في الجوع يمكن أن تكون كبيرة وهي مرتبطة بعناصر تحول غذائي متنوعة جداً (٢).

وحكم تناول الأفيون محرم عند فقهاء الحنفية (٣) والمالكية (٤) والشافعية (٥) لأنه مادة محدرة يصد عن ذكر الله وعن الصلاة ودليل تحريمه ما سبق من الأدلة على تحريم الحشيش.

قال في الدر المختار: ويحرم الأفيون لأنه مفسد للعقل ويصد عن ذكر الله وعن الصلاة (٦).

وقال ابن حجر المكي: ان الأفيون يزيد في الضرر على غيره من المخدرات لأن فيه مسخاً للخلقة كما يشاهد من أحوال آكليه. وعجيب ثم

<sup>(</sup>١) عن مقال للدكتور محمد أرجمندي كتبه في مجلة أضواء الشريعة التي تصدر عن كلية الشريعة بالرياض العدد الأول السنة الأولى، ص ١٠٦.

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب الجوع، ص ٤٩.

<sup>(</sup>٣) حاشية ابن عابدين على الدر المختار، ج ٦ ص ٤٥٨.

<sup>(</sup>٤) مواهب الجليل شرح مختصر خليل، ج ١ ص ٩٠.

الزواجر عن اقتراف الكبائر، ج ١ ص ٢٢٢، وانظر فتاوى ابن حجر المكي، ج ٤ ص ٢٣١.

<sup>(</sup>٦) حاشية ابن عابدين، ج٦ ص ٤٥٨.

عجيب ممن يشاهد من أحوال آكليه تلك القبائح التي هي مسخ البدن والعقل وصيرورتهم إلى أخس حالة وأرث هيئة وأقذر وصف وأفظع مصاب لا يتأهلون لخطاب ولا يميلون قط إلى صواب ولا يهتدون إلا إلى خوارم المروآت وهواذم الكمالات وفواحش الضلالات ثم مع هذه العظائم التي نشاهدها منهم يحب الجاهل أن يندرج في زمرتهم الخاسرة وفرقتهم الضالة الحائرة متعامياً عها على وجوههم من الغبرة وما يعتريها من القترة ذلك يخشى عليه أن يكون من الكفرة الفجرة فمن الغبرة وما يعتريها من المثالب وبان عنده ما اشتملوا عليه من كثير المعايب ثم نحا نحوهم وحذا حذوهم فهو المفتون المغبون الذي بلغ الشيطان فيه غاية أمله بعد أن كان يتربص به ريب المنون لأنه لعنه الله إذا أحل عبداً في هذه الورطة لعب به كها يلعب الصبى بالكرة . . . » ، ا . هـ (۱) .

# آثار تعاطى الأفيون:

من الآثار المترتبة على تعاطى الأفيون ما يلى:

- ١ ـ العصبية والحساسية الشديدة والتوتر والانفعال.
- ٢ ـ سوء الخلق وعدم الاكتراث والإهمال وانخفاض مستوى الانتاج.
  - ٣ \_ ضعف القدرة على التكييف والتوافق الاجتماعي.
- التدهور الاجتماعي والاقتصادي الذي يؤدي بالكثير من المدمنين
   إلى التعطل والبطالة والطفيلية.
- - الانزلاق في مهاوي الجريمة كالنصب والاحتيال والسرقة وذلك إذا حالت ظروف المدمنين دون الحصول على المخدر هذا فضلاً عن انزلاق كثير من المدمنين في تجارة المخدرات وتوزيعها بقصد العيش والارتزاق من ناحية والحاجة للمخدر من ناحية أخرى(٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الزواجر عن اقتراف الكبائر، ج ١ ص ٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) كتاب المخدرات، ص ١٨.

#### المبعث الثالث

#### ني القات

يستعمل القات مضغاً عادة عند المدمنين عليه أو تحت الشفتين. ويحتوي في تركيبه على مواد متعددة أهمها مادتي الأفدرين والبنزيدرين.

أما الأفدرين فيؤثر في البدء تأثيراً منبهاً للجملة العصبية المركزية ولمركز التنفس البصلي ومقوياً لضربات القلب ومقبضاً للأوعية الدموية ورافعاً للتوتر الشرياني ولمقدار سكر الدم ومرخياً لعضلات القصبات التنفسية فيتنشط الجسم وينتبه وهذا ما يغري المدمن في البدء ولكن الاستمرار في تناوله يؤدي إلى المبوط انسمام العضلية القلبية وانقباض الأوعية الأكليلية القلبية ومن ثم إلى المبوط القلبي وانخفاض التوتر الشرياني وظهور الخفقان والصداع والغشيان والقيء أحياناً.

وأما البنزيدرين فيؤثر في البدء منبها عصبياً شديداً ومنشطاً قوياً وهذا ما يخدع المدمن.

ولكن الاستمرار في أخذه يؤدي إلى فقدان تأثيره تدريجياً وإلى الانسمام به فتبدو الاضطرابات القلبية ويظهر الخفقان والضجر والحصر نتيجة لذلك(١).

# حكم تناول القات:

لم يتكلم الفقهاء الأقدمون عن حكم تناول القات نظراً لقرب حدوثه إلا أنهم تكلموا عن حكم المسكر والمخدر والمفتر. وممن تكلم عن القات من المتأخرين باسهاب ابن حجر المكي في فتاواه حيث ألف رسالة سماها تحذير

<sup>(</sup>۱) مجلة كلية الشريعة بالرياض أضواء الشريعة العدد الأول السنة الأولى، ص ١٠٥، ١٠٦ عن مقال للدكتور محمد أرجمندي.

الثقات من استعمال القات وقد فصل الكلام فيها تفصيلاً وحيث أنني لم أطلع على كتابة فقهية عن القات عند غيره فسيكون كلامي مقتبساً من تلك الرسالة حيث ذكر مؤلفها أن من الفقهاء من قال بحرمة القات اعتماداً على ما نقل عن عدد متوافر من الثقات أن فيه آفات ومفاسد من تحذير وتغييب للعقل وإسكار وطرب.

ومن الفقهاءِ من قال بحله اعتماداً على ما نقل عن عدد أنه لا ضرر فيه.

وكل أقوال هؤلاء الفقهاء تدور حول إثبات ضرر القات فهم متفقون على أنه إن كان فيه ضرر حرم ولكن اختلفوا في إثبات هذا الضرر.

أدلة من قال بالإباحة (وهم الذين لم يثبتوا أن للقات ضرراً):

(أ) ان الإمام الصفي المزجد<sup>(۱)</sup> كان يقول بتحريمه حكي عنه ثم أنه اختبره بأكل شيء منه فلما لم يؤثر فيه شيئاً من أسباب التحريم أفتى بحله فقال: «وأما القات والكفتة<sup>(۲)</sup> فها أظنه يغير العقل ولا يصد عن الطاعة وإنما يحصل به نشاط وروحنة وطيب خاطر لا ينشأ عنه ضرر بل ربما كان معونة على زيادة العمل فيتجه أن له حكمه فإن كان العمل طاعة فتناوله طاعة أو مباحاً فإن للوسائل حكم المقاصد»، ا. هـ

(ب) إن الفقيه الشهاب البكري الطنبداوي (٣) أفتى بحله وكان يأكله ويثني

<sup>(</sup>۱) الصفي المزجد: أحمد بن عمر بن محمد السيفي المرادي المذحجي الزبيدي صفي الدين المعروف بالمزجد. قاض من فقهاء الشافعية بتهامة اليمن. ولد في زبيد سنة ١٨٤٧هـ، ولي قضاء عدن ثم قضاء بلده. له العباب المحيط بمعظم نصوص الشافعي والأصحاب، وله تجريد الزوائد وتقريب الفوائد. توفي في زبيد سنة ٩٣٠هـ. (الأعلام ج ١ ص ١٨٨)

 <sup>(</sup>۲) جاء في المعجم الوسيط أن الكفته طعام من لحم يقطع ويدق ويضاف إليه التوابل والبصل ويعمل على هيئة أصابع أو أقراص ويشوى في السفود على النار أو يقلى، المعجم الوسيط، ج ٢ ص ٧٩١.

<sup>(</sup>٣) الشهاب البكري الطنبداوي: هوشهاب الدين شيخ الإسلام أحمد بن الطيب ابن شمس الدين الطنبداوي البكري الصديقي الشافعي. ولد بعد السبعين وثماغاثة تقريباً. انتهت إليه رياسة الفتوى والتدريس بمدينة زبيد. له فتاوى في كثير من المسائل، وله شرح التنبيه في أربع مجلدات والعباب. توفي سنة ٩٤٨هـ. (النور السافر عن أخبار القرن العاشر ص ٢٢٨)

- (ج) كذلك أفتى بحله الإمام جمال الدين بن كبن الطبري وله في مدحه أبيات.
- (د) ولأن المشاهد من أحوال آكليه أنه يحدث لهم روحنة وطيب وقت وتقوية على الأعمال ولا يحدث لهم إسكاراً ولا تخيلًا ولا تخديراً (١).

ونوقشت هذه الأدلة بأنها مبنية على أن القات لا ضرر فيه وهذا وإن قاله بعض العلماء في زمان مضى فهو حسب علمهم ولكن الطب الحديث أثبت أن له أضراراً ومفاسد دينية وعقلية ونفسية منها:

- ١ \_ أنه جعل كثيراً من مدمنيه يؤخرون الصلاة عن أوقاتها بسبب تخزينهم له.
  - ٢ \_ زيادة خفقان القلب.
  - ٣ ــ زيادة في ضغط الدم.
    - ٤ \_ النزيف الفمى.
  - التهاب في الفم وفي غشاء المعدة.
  - ٣ ــ زيادة في التنفس وارتفاع في حرارة الجسم.
- حدوث الامساك. ومن الأدلة على أن القات هو سبب حدوث الامساك أنه عندما منع استيراد القات في عدن عام ١٩٥٧هـ ١٩٥٧م هبطت المبيعات من العقاقير الملينة والمسهلة نحو ٩٠٪.
  - ٨ ــ زيادة التوتر العصبي.
  - ٩ \_ زيادة في الحركة والنشاط.

<sup>(</sup>١) الأشربة وأحكامها في الشريعة الإسلامية، ص ٣٦٥.

- ١٠ \_ الاتجاه إلى العنف.
- ١١ ـ زيادة الإثارة والاضطراب.
- ١٢ ـ كثرة التصرفات غير الإرادية.
  - ١٣ \_ كثرة السهر والأرق(١).

أدلة من قال بالتحريم (وهم الذين أثبتوا أن للقات أضراراً):

(أ) قول الفقيه أبي بكر بن ابراهيم المقري الحرازي الشافعي في مؤلفه في تحريم القات: كنت آكلها في سن الشباب ثم اعتقدتها من المتشابهات وقد قال على الشبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه (٢) ثم إني رأيت من أكلها الضرر في بدني وديني فتركت أكلها فقد ذكر العلماء رحمهم الله أن المضارات من أشهر المحرمات فمن ضررها أن آكلها يرتاح ويطرب وتطيب نفسه ويذهب حزنه ثم يعتريه قدر ساعتين من أكله هموم متراكمة متزاحمة وسوء أخلاق وكنت في هذه الحالة إذا قرأ على أحد يشق على مراجعته وأرى مراجعته جبلاً وأرى لذلك مشقة عظيمة ومللاً وأنه يذهب بشهوة الطعام ولذته ويطرد النوم ونعمته.

ومن ضرره في البدن أنه يخرج من أكله بعد البول شيء كالودي(٣) ولا ينقطع إلا بعد حين.

(ب) إذا تحقق هذا فالقات حرام لنهيه على عن كل مسكر ومفتر (١) قال في النهاية: «المفتر: الذي إذا شرب أحمى الجسد وصار فيه فتور وهو ضعف وانكسار»، ا. هـ (٥). قال ابن حجر المكى: وذلك معلوم ومشاهد في

<sup>(</sup>۱) انظر مجلة العربي عدد ۱۶۸، ص ۱۹، وانظر أيضاً مجلة العربي عدد ۱۶۷، ص ۱۰۰ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) تقدم ص ٧٤.

 <sup>(</sup>٣) الودي: الماء الرقيق الأبيض الذي يخرج في أثر البول من إفراز البروستاته.
 المعجم الوسيط، ج ٢ ص ١٠٢٢.

 <sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>٥) النهاية في غريب الحديث والأثر لابن الأثير، ج ٣ ص ٤٠٨.

القات ومستعمليه كسائر المسكرات وإن كان يحصل منها توهم نشاط أو تحققه فإن ذلك مما فضل من الأنتشاه والسكر الحاصل من التخدير للجسد.

- (ج) ان جميع الخصال المذمومة التي ذكروها في الحشيشة موجودة في القات مع زيادة حصول الضرر فيها به قوام الصحة وصلاح الجسد من إفساد شهوة الغذاء والنسل وزيادة التهالك عليه الموجب لاتلاف المال الكثير الموجب للسرف.
- (د) أنه شارك كل المسكرات في حقيقة الإسكار وسببه من التخدير وإظهار الله وتدقيقه ظاهر البشرة وغير ذلك مما هو موجود في المسكرات.

### ترجيح ابن حجر المكى لأدلة المحرمين للقات:

رجح ابن حجر أدلة المحرمين للقات بقاعدتين احداهما (المثبت مقدم على النافي) فإن هذه القاعدة مصرحة بتحريم القات لأنه تعارض فيه خبران أحدهما مثبت لا ضراره والآخر بخلاف ذلك والمثبت مقدم على النافي لأن مع المثبت زيادة علم فالمخبر بعدم الضرر مستند للأصل والمخبر بوجوده مخرج له عن الأصل.

وثانيها أن القائلين بالحل والحرمة قد اتفقوا على أن فيه نشاطاً وروحنة كها مر عن المزجد ونشأة كها مر عن الطنبداوي وطيب وقت كها مر عنهها ثم اختلفوا هل هذا النشاط الذي فيه يؤدي إلى ضرر والقائلون بالحرمة قالوا يؤدي إليه وما قالوه أقرب بالنسبة للواقع فإن من شأن النشاط والنشأة الذاتيين لمطعوم ومشروب دون العارضين له بواسطة ألف أو نحوه أنهها يؤديان إلى الضرر حالاً أو مآلاً فالاخبار بأنه يؤدي للضرر معه قرينة أي قرينة فإنه إذا وقع الاتفاق على أن فيه نشأة ونشاطاً احتاج من سلب الضرر عنه إلى حجة تشهد له بذلك ولا حجة له إلا ما احتج به من مشاهدة آكليه وقد تقرر أن هذا لا حجة فيه لأنه عارضه أخبار غيرهم بخلاف ذلك.

ومع هاتين القاعدتين اللتين احتج بهما ابن حجر على ترجيح أدلة القائلين بتحريم القات إلا أنه لم يجزم بالتحريم فإنه قال: قلت محل القاعدتين السابقتين

من تقديم المثبت والمخالف للأصل ما إذا وقع التعارض من غير أن يمكن الجمع بين المتعارضين فحينئذ يقدم المثبت والمخالف للأصل لقوتهما على مقابلهما.

وأما مع إمكان الجمع بحمل كل من المتعارضين على حالة فلا تقديم لأن تقديم أحدهما يستدعي بطلان الآخر والجمع يستدعي العمل بكل من الدليلين ولا شك أن العمل بالدليلين أولى من إلغاء أحدهما لأن الإلغاء كالنسخ وهو لا يعدل إليه متى أمكن غيره.

فهذا هو الذي أوجب العدول إلى الجمع بين تلك الأخبار وعدم إلغاء بعضها لتوفر عدالتهم وعدم ظهور تهمتهم.

وأما النشاط والنشأة فلم يثبت عندي أنها وصفان ذاتيان لهذا النبات بل يحتمل أنها عارضان له بواسطة الف أو نحوه فلم يسعني مع ذلك الجزم بالتحريم. . . إلى أن قال: والحاصل أني وإن لم أجزم بتحريمه على الاطلاق لكني أرى أنه لا ينبغي لذي مروءة أو دين أو ورع أو زهد أو تطلع إلى كمال من الكمالات أن يستعمله لأنه من الشبهات لاحتماله الحل والحرمة على السواء أو مع قرينه أو قرائن تدل لأحدهما وما كان كذلك فهو مشتبه أي اشتباه فيكون من الشبهات التي يتأكد اجتنابها بقوله على ومن اتقى الشبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه (۱) . . . الخ . ما ساقه من الأدلة إلى إثبات أن القات من المتشابه (۲).

### الترجيح:

من خلال ما سبق من عرض أدلة المبيحين للقات والمحرمين له وترجيح ابن حجر لأدلة المحرمين وإن لم يجزم بالتحريم يتبين لنا أن أدلة المحرمين أقوى وأن القول بتحريم القات أولى سداً للذرائع ومنعاً للأضرار يدل على ذلك ما يأتي:

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه ص ٧٤.

<sup>(</sup>٢) فتاوى ابن حجر المكي ببعض تصرف، ج } ص ٢٢٦ وما بعدها.

1 – إن في القات مضاراً متحققة وهذه المضار وإن كانت لم تظهر في عصر ابن حجر ومن قبله إلا أنها في العصر الحديث أكثر ظهوراً فقد أثبت العلماء الكيمائيون أن في القات مادة تسمى الكائين وهو اسم اشتقوه من اسم شجرة القات العلمي (Catha) وقد فحصها العلماء فوجدوا أنها قريبة النسب بالعقار الشبقلي المعروف في الطب باسم أفدرين (Fthedrine) ووجدوا أن آثاره في الجسم أشبه بآثار هذا ومن أهمها ازدياد خفقان القلب وانقباضه وزيادة ضغط الدم وغيرها من الأمراض (1).

٢ ــ إن القات فيه صد عن ذكر الله وعن الصلاة مع ما فيه من مضيعة للوقت وَمما يدل على أنه يصد عن ذكر الله وعن الصلاة أنَّ المخزنين للقات بسبب تخزينهم له صاروا يجمعون صلاة الظهر والعصر جمع تقديم ويؤخرون صلاة المغرب مع العشاء ليتسع لهم الوقت لتخزينه وهذا فيه من المضار ما الله به عليم.

ومما يدل على أن في القات مضيعة للوقت ما جاء في تصريح رئيس الوزراء اليمني محسن العيني عام ١٩٧١م لمجلة العربي حيث قال: يكفي أن أذكر لكم أن اليمن تخسر سنوياً ما يزيد على ٣,٥٠٠,٠٠٠ ثلاثة مليون وخمسمائة ألف ساعة عمل. إن هذا الوقت الهائل هو الذي يقضيه أبناء اليمن في مضغ القات وتخزينه كل سنة (٢).

٣ ــ هذا مع ما في تناول القات من إضاعة للمال فإن ما يبذل فيه من الأثمان الغالية المحتاج إليها يعتبر تبذيراً وإضاعة للمال بغير وجه حق ولو أنهم صرفوها في الأغذية الطيبة وتربية أولادهم وتصدقوا بها في سبيل الله لكان خيراً لهم.

٤ ـ قال صاحب كتاب إصلاح المجتمع (٣): ومعلوم من أمر القات أنه

<sup>(</sup>١) انظر مجلة العربي عدد ١٤٨ محرم ١٣٩١هـ، ص ١٩.

<sup>(</sup>٢) انظر مجلة العربي عدد ١٤٧ ذو الحجة ١٣٩٠هـ، ص ١٠٢، ١١٤.

<sup>(</sup>٣) إصلاح المجتمع، ص ٤٠٦، ٤٠٧.

يؤثر على الصحة البدنية فيحطم الأضراس ويهيج الباسور ويفسد المعدة ويضعف شهية الأكل ويدر السلاس وربما أهلك الصلب وأضعف المني وأظهر المزال وسبب القبض المزمن ومرض الكلى.

وأولاد صاحب القات غالباً يخرجون ضعاف البنية صغار الأجسام قصار القامة قليلًا دمهم مصابين بعدة أمراض خبيثة:

#### إلى أن قال:

إن رمت أن تعرف آفة الآفات القات قتل للمواهب والقوى ما القات إلا فكرة مسمومة ينساب في الأحشاء داء فاتكا يذر العقول تتيه في أوهامها ويميت في روح الشباب طموحه يغتال عمر المرء مع أمواله هو للإرادة والفتوة قاتل فإذا نظرت إلى وجوه هواته

فانظر إلى إدمان مضغ القات ومولد للهم والحسرات ترمي النفوس بأبشع النكبات ويعرض الأعصاب للصدمات ويذيقها كأس الشقاء القاتي ويديب كل عزيمة وثبات ويريه ألواناً من النقمات هو ماحق للأوجه النضرات أبصرت فيها صفرة الأموات

الفصل السادس في حكم أكل ما له رائحة كريهة

| • |  |        |   |
|---|--|--------|---|
|   |  |        | - |
|   |  |        | - |
|   |  |        | 1 |
|   |  |        | 1 |
|   |  |        | 1 |
|   |  |        | į |
|   |  |        | 1 |
|   |  |        | 1 |
|   |  |        | 1 |
|   |  |        | 1 |
|   |  |        | į |
|   |  |        | 1 |
|   |  |        | - |
|   |  |        | 1 |
|   |  |        | 1 |
|   |  |        | į |
|   |  |        |   |
|   |  |        | 1 |
|   |  |        | ì |
|   |  |        | i |
| • |  |        | - |
|   |  |        | 1 |
|   |  |        | 1 |
|   |  |        | 1 |
|   |  |        | i |
|   |  |        | 1 |
|   |  |        | 1 |
|   |  |        | : |
|   |  |        | 1 |
|   |  |        | ì |
|   |  |        | : |
|   |  |        | ÷ |
|   |  |        | 1 |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        | : |
|   |  |        | - |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  | ·      |   |
|   |  | :      |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  | 1      |   |
|   |  |        |   |
|   |  |        |   |
|   |  | )<br>} |   |
|   |  | )<br>} |   |
|   |  | 3      |   |
|   |  | 3      |   |

# حكم أكل ما له رائحة كريهة:

وذلك كالبصل والثوم والكراث وهي مباحة أصلًا ولم يرد دليل في تحريمها بذاتها وإنما ورد الدليل في النهي عن أكلها عند الصلاة خشية تأذي المصلين من رائحتها. لذا قال فقهاء الشافعية (١) والحنابلة (٢) إن أكلها مكروه لما يأت:

- (أ) ما روى ابن ماجه عن جابر أن نفراً أتوا النبي على فوجد منهم ريح الكراث فقال: «ألم أنهكم عن أكل هذه الشجرة ان الملائكة تتأذى مما يتأذى منه الإنسان»(٣).
- (ب) ما روى الترمذي عن جابر قال: قال رسول الله ﷺ: «من أكل من هذه قال أول مرة الثوم. ثم قال الثوم والبصل والكراث فلا يقربنا في مسجدنا»(1).

<sup>(</sup>۱) انظر حاشيتي قليوبي وعميرة على شرح جلال الدين المحلي على شرح منهاج الطالبين للنووي، ج ۱ ص ۲۷۷.

<sup>(</sup>٢) المغنى والشرح الكبير، ج ١١ ص ٨٨.

 <sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجه في سننه كتاب الأطعمة باب أكل الثوم والبصل والكراث، ج ٢ ص ١١١٦.

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي في سننه كتاب الأطعمة باب ما جاء في كراهية أكل الثوم والبصل، ج ٤ ص ٢٦١، قال الترمذي هذا حديث حسن صحيح.

(ج) وروى البخاري عن ابن عمر، رضي الله عنها، أن النبي على قال في غزوة خيبر «من أكل من هذه الشجرة ـ يعني الثوم ـ فلا يقربن مسجدنا». وفي رواية عن أنس أن النبي على قال: «من أكل من هذه الشجرة فلا يقربنا أو لا يصلين معنا»(١).

ووجه الاستشهاد من هذه الأدلة أن فيها النهي عن أكلها خاصة عند المجيء إلى الصلاة وهذا خشية تأذي ملائكة الرحمن الذين يحضرون الصلاة لأن الملائكة تتأذى مما يتأذى منه بنو آدم. ولما فيه من أذية المسلم وقت الصلاة مما قد يشغله عما هو فيه من وقوف بين يدي الله وخشوع في صلاته.

ولا يحرم أكل هذه الأشياء في غير وقت الصلاة لما يأتي:

- (أ) ما روى الترمذي عن جابر بن سمرة قال نزل النبي على أبي أيوب (٢) وكان إذا أكل طعاماً بعث إليه بفضله فبعث إليه يوماً بطعام ولم يأكل منه النبي على فلما أق أبو أيوب النبي على فذكر ذلك له فقال فيه ثوم فقال: «يا رسول الله أحرام هو؟ قال: لا ولكنى أكرهه من أجل ريحه» (٣).
- (ب) وعن علي، رضي الله عنه قال: «أمرنا رسول الله ﷺ بأكل الثوم وقال: لولا أن الملك ينزل على لأكلته»(١٠).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في صحيحه كتاب الآذان باب ما جاء في الثوم النيء والبصل والكراث، ج ١ ص ١٤١.

<sup>(</sup>٢) أبو أيوب الأنصاري: خالد بن زيد بن كليب بن ثعلبة بن عبد عوف بن غنم بن مالك بن النجار الأنصاري الخزرجي البخاري. شهد العقبة وبدراً وأحداً والخندق وسائر المشاهد كلها مع رسول الله على، وشهد مع علي بن أبي طالب الجمل وصفين والنهروان، غزا أيام معاوية أرض الروم مع يزيد سنة ٥١هـ فتوفي عند مدينة القسطنطينية.

<sup>(</sup>أسد الغابة في معرفة الصحابة ج ٥ ص ١٤٣)

 <sup>(</sup>٣) رواه الترمذي في كتاب الأطعمة باب ما جاء في كراهة أكل الثوم والبصل، ج ٤ ص ٢٦١،
 قال الترمذي هذا حديث حسن.

 <sup>(</sup>٤) أورده الهيشمي في مجمع الزوائد، ج ٥ ص ٤٦، قال رواه البزار والطبراني في الأوسط وفيه
 حبة بن جوين العرني وقد ضعفه الجمهور ووثقه العجلي، ١.هـ..

وجه الاستشهاد من هذه الأدلة أن فيها التصريح بأن الثوم غير محرم وإنما هو مكروه من أجل ريحه.

وسبب المنع عن أكل هذه الأشياء وقت الصلاة لئلا يؤذي الناس برائحته لذلك نهى عن قربان المساجد. فإن أى المسجد كره له ذلك ولم يحرم عليه لما روى المغيرة بن شعبة (1) قال: أكلت ثوماً وأتيت مصلى رسول الله على وقد سبقت بركعة فلما دخلت المسجد وجد رسول الله على ريح الثوم فلما قضى صلاته قال: من أكل من هذه الشجرة فلا يقربنا حتى يذهب ريحها. فجئت فقلت يا رسول الله لتعطني يدك. قال: فأدخلت يده في كم قميصي إلى صدري فإذا أنا معصوب الصدر فقال: «إن لك عذراً» رواه أبو داود (1).

وقد روي عن الإمام أحمد أنه يأثم لأن ظاهر النهي التحريم ولأن أذى المسلمين حرام وهذا فيه أذاهم (٢٠).

وهل الكراهة تختص بأكل البصل والثوم والكراث فقط أو تتعداهما إلى غيرهما. الظاهر والله أعلم أن الكراهة عامة في كل ما له رائحة كريهة وهذه قاعدة عامة في النهي عن كل ما يتأذى منه بنو آدم يدل على ذلك قوله على الحديث المتقدم: ان الملائكة تتأذى عما يتأذى منه الناس. رواه ابن ماجه.

<sup>(</sup>۱) المغيرة بن شعبة بن أبي عامر بن مسعود أبو عيسى الثقفي. كان من دهاة العرب وقادتهم وولاتهم صحابي يقال له مغيرة الرأي. ولد في الطائف وأسلم عام الخندق وشهد كثيراً من الغزوات واعتزل الفتنة بين علي ومعاوية، ثم ولاه معاوية الكوفة فلم يزل بها حتى مات سنة مد.

<sup>(</sup>البداية والنهاية لابن كثير ج ٨ ص ٤٨)

<sup>(</sup>٢) ﴿ رُواهُ أَبُو دَاوِدٌ فِي سَنَنَهُ كَتَابُ الأَطْعَمَةُ بَابُ فِي أَكُلُ النُّومُ، جِ ٢ ص ٣٢٤، ٣٢٥.

<sup>(</sup>٣) المغنى والشرح الكبير، ج ١١ ص ٨٩.

|   |  |  |   | i                     |
|---|--|--|---|-----------------------|
|   |  |  |   | į                     |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   | 1                     |
|   |  |  |   | i                     |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   | :                     |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   | :                     |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   | -                     |
|   |  |  |   |                       |
| ÷ |  |  |   | :                     |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   | :<br>:<br>:<br>:<br>: |
|   |  |  |   | :                     |
|   |  |  |   | :                     |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   | :                     |
|   |  |  |   | 1                     |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   | -                     |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  | - |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  | 1 |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |
|   |  |  |   |                       |

# الباب الرابع في أمور متفرقة

وفيه فصول:

الفصل الأول: في الميتة والمنخنقة والموقودة والمتردية

والنطيحة وما أكل السبع.

الفصل الثاني: في حكم أكل ما يخرج من الحيوان.

الفصل الثالث: في حكم الأكل من المحرم عند

الاضطرار.

, 

# الفصل الأول

# في الميتة والمنفئقة والموتوذة والمتردية والنطيعة وما أكل السبع

وفيه مبحثان:

المبحث الأول: في الميتة.

المبحث الثاني : في المنخنقة والموقوذة والمتردية والنطيحة

وما أكل السبع.

### البعث الأول

#### في الميتة

وهي في اللغة: ما لم تلحقه الذكاة(١).

قال النووي: قال أهل اللغة: الميتة ما فارقته الروح بغير ذكاة(٢).

ويراد بها في عرف الشرع: ما فارقته الروح من غير ذكاة مما يذبح. وما ليس بمذبوح فذكاته كموته كالسباع.

والميتة محرمة بالنص والأدلة على تحريمها كثيرة نذكر منها ما يلي:

(أ) قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُو ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْجِنزِيرِ وَمَآ أُهِلَّ بِهِ عَلِيْكُو ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْجِنزِيرِ وَمَآ أُهِلَّ بِهِ عَلِيْعَ لِللَّهِ عَلَيْهِ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ عَلَيْهِ إِنَّا اللَّهَ عَلَيْهِ إِنَّا اللَّهُ عَلَيْهِ إِنَّا اللَّهُ عَلَيْهِ إِنَّا اللَّهَ عَلَيْهِ إِنَّا اللَّهَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْهِ إِنَّا اللَّهَ عَلَيْهِ إِنَّا اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَ

(ب) قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُرُ ٱلْمَيْتَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحْمُ ٱلِخُنزِيرِ . . . ﴾ الآية (٤).

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط، باب التاء، فصل الميم.

<sup>(</sup>٢) تهذيب الأسهاء واللغات، ج ٢ ص ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٧٣ من سورة البقرة.

 <sup>(</sup>٤) الآية ٣ من سورة المائدة.

(ج) قوله تعالى: ﴿ قُل لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى اللَّهِ مُعَلَّمًا عَلَى طَاعِمِهِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَى اللَّهِ مُعَلَّمَ اللَّهِ مَا أُو فِي اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ مِن مَيْنَةً أَوْ دَمَّا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أُهِلَ لِيَا إِلَا اللَّهِ بِهِ مَ فَمَنِ اضْطُرَ غَيْرًا بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١٠).

(د) قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْحُنزِيرِ وَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ عِنْ هَنِ ٱضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (٧).

وجه الاستدلال من هذه الآيات: أن فيها التصريح بتحريم الميتة مع ما حرم الله في هذه الآيات وهذا رحمة بالبشرية لما في الميتة من أضرار جسيمة نذكرها في حكمة التشريع.

وقد كان أهل الجاهلية يستحلون أشياء ويحرمون أشياء وكان مما يستحلونه الميتة فقد كانوا يقولون إنكم تأكلون ما قتلتم ولا تأكلون مما قتل الله(٣) فلما جاء الإسلام حرمها الله على المسلمين.

## الحكمة من تحريم الميتة:

- ١ \_ استقدار الطباع السليمة لها.
- ٢ ــ أن في أكلها مهانة تنافي عزة النفس وكرامتها.
- ٣ ــ الضرر الذي ينشأ من أكلها سواء كانت قد ماتت بمرض أو شدة ضعف أو بجراثيم أنحلت قواها.
  - عويد المسلم ألا يأكل إلا مما كان له دخل في إزهاق روحه (٤).

<sup>(</sup>١) الآية ١٤٥ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) الآية ١١٥ من سورة النحل.

<sup>(</sup>٣) تفسير الفخر الرازي، ج ١١ ص ١٣٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير المراغى، ج ٦ ص ٤٧.

- ان يحرص الإنسان على ما يملكه من الحيوان فلا يدعه فريسة للمرض والضعف حتى يموت فيتلف عليه بل يسارع بعلاجه أو يعجل بإراحته.
- ٦ ان الله لما حرم الميتة على بني الإنسان أتاح بذلك فرصة للحيوانات والطيور للتغذى منها(١).

قال الفخر الرازي (٢): واعلم أن تحريم الميتة موافق لما في العقول لأن الدم جوهر لطيف جداً فإذا مات الحيوان حتف أنفه احتبس الدم في عروقه وتعفن وفسد وحصل من أكله مضار عظيمة ١. هـ. (٣).

وقال القاسمي<sup>(١)</sup>: وإنما أبيح ميتة السمك لأن أصله الماء المطهر فكما لا يؤثر فيه النجاسة لا يؤثر نزع الروح فيها حصل منه.

والجراد لأنه حصل من غير تولد ولا خبث في ذاته كسائر الحشرات ١. هـ. (٥).

(الأعلام ج ٦ ص ٣١٣)

(الأعلام ج ٢ ص ١٣٥)

<sup>(</sup>١) بتصرف من الحلال والحرام للقرضاوي، ص ٤٩.

<sup>(</sup>٢) الفخر الرازي: محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين أبو عبد الله فخر الدين الرازي. الإمام المفسر. ولد في الري سنة ٤٤٥هـ أوحد زمانه في المعقول والمنقول. له كثير من التصانيف منها: مفاتيح الغيب في تفسير القرآن ومعالم أصول الدين والمسائل الخمسون في أصول الكلام والآيات البينات ورسالة في التوحيد والمحصول في علم الأصول وغيرها كثير. توفي في هراة سنة ٢٠٦هـ

<sup>(</sup>٣) تفسير الفخر الرازي، ج ١١ ص ١٣٢.

<sup>(</sup>٤) القاسمي: جمال الدين بن محمد سعيد بن قاسم الحلاق. إمام الشام في عصره. ولد في دمشق سنة ١٢٨٣هـ، كان سلفي العقيدة لا يقول بالتقليد، درس في الشام ثم رحل إلى مصر وزار المدينة. ألف في التفسير وعلوم الشريعة والأدب ونشر بحوثاً كثيرة في المجلات والصحف. له أكثر من سبعين مصنفاً منها كتابه في التفسير المسمى محاسن التأويل. توفي بدمشق سنة ١٣٣٢هـ.

<sup>(</sup>٥) تفسير القاسمي، ج ٣ ص ٣٨١.

قال ابن القيم في اعلام الموقعين، وأما جمع الشريعة بين الميتة وذبيحة الكافر غير الكتابي في التحريم. وبين ميتة الصيد وذبيحة المحرم له فأي تفاوت في ذلك وكأن السائل رأى أن الدم لما احتقن في الميتة كان سبباً لتحريمها. وما ذبحه المحرم أو الكافر غير الكتابي لم يحتقن دمه فلا وجه لتحريمه. وهذا غلط وجهل فإن علة التحريم لو انحصرت في احتقان الدم لكان للسؤال وجه. فأما إذا تعددت علل التحريم لم يلزم من انتفاء بعضها انتفاء الحكم إذا خلفه علة أخرى وهذا أمر مطرد في الأسباب والعلل العقلية فها الذي ينكر منه في الشرع.

فإن قيل اليس قد سوت الشريعة بينها في كونها ميتة وقد اختلفا في سبب الموت فتضمنت جمعها بين مختلفين وتفريقها بين متماثلين فإن الذبح واحد صورة وحسا وحقيقة فجعلت بعض صوره مخرجاً للحيوان من كونه ميتة وبعض صوره موجباً لكونه ميتة من غير تفريق.

قيل: الشريعة لم تسو بينهما في اسم الميتة لغة وإنما سوت بينهما في الإسم الشرعي فصار اسم الميتة في الشرع أعم منه في اللغة.

والشارع يتصرف في الأسماء اللغوية بالنقل تارة وبالتعميم تارة وبالتخصيص تارة وهكذا يفعل أهل العرف فهذا ليس بمنكر شرعاً ولا عرفاً.

وأما الجمع بينها في التحريم فلأن الله سبحانه حرم علينا الخبائث والحبث الموجب للتحريم قد يظهر لنا وقد يخفى. فها كان ظاهراً لم ينصب عليه الشارع علامة غير وصفه وما كان خفياً نصب عليه علامة تدل على خبثه فاحتقان الدم في الميتة سبب ظاهر.

وأما ذبيحة المجوسي والمرتد وتارك التسمية ومن أهل بذبيحته لغير الله فنفس ذبيحة هؤلاء أكسبت المذبوح خبثاً أوجب تحريمه ولا ينكر أن يكون ذكر اسم الأوثان والكواكب والجن على الذبيحة يكسبها خبثاً وذكر اسم الله وحده يكسبها طيباً إلّا من قل نصيبه من حقائق العلم والإيمان وذوق الشريعة ١.هـ. (١).

<sup>(</sup>١) اعلام الموقعين لابن القيم، ج ٢ ص ١٥٠ ــ ١٥١.

والحيوان الميت لا يموت إلا لسبب مثل المرض أو الشيخوخة فإن كان لمرض فم الاشك فيه أنه لا يزال في الجسم نتيجة التسمم من مواد غير طبيعية وضارة للإنسان حتى بعد أن يعقم من الجراثيم بطريق النار. فالجسم الميت في هذه الحالة يشبه الغذاء المتخمر الذي مها طهر من الجراثيم بالحرارة لا يزال مضراً بالإنسان وربما أدى الأكل منه إلى الوفاة.

وأما إذا كانت الميتة بالشيخوخة فضررها كضرر الميتة بالمرض لأن الشيخوخة معناها انحلال أحد الأنسجة قبل الأنسجة الأخرى فتؤدي إلى انحلال الكل وانحلال أحد الأنسجة لا يأتي إلاّ لضعف طبيعي فيها أو بمرض تدريجي يحدث تغيرات في لحوم الحيوان تقلل من قيمتها الغذائية وقابليتها للهضم ورب قائل يقول إن الميتة تؤكل يومياً في البلاد الباردة مثلاً وكذلك الدم ولحوم الحيوانات تؤكل بدون ذبحها وتصفية دمها ولا تشكل ضرراً ظاهراً؟

والجواب على ذلك أن ضرر التخمر يقل كثيراً في الأقاليم الباردة ويزيد في الأقاليم الحارة والدين الإسلامي أنزل للعالم كله بما فيه الأقاليم الحارة التي يحدث التخمر فيها بسرعة مدهشة.

إذاً فمها لا شك فيه طبياً أن لحم الحيوان السليم الذي يذبح ويصفى دمه أحسن غذاء وليس فيه أقل ضرر بخلاف الحيوان المريض الميت المتخللة لحومه بالدم(١).

وذلك أن الميتة تتعرض عادة لسلسلة من التطورات والتبدلات بفعل الجراثيم الهوائية واللاهوائية فتتفسخ أولاً متحولة إلى مركبات عديدة بعضها عضوي وبعضها معدني بعضها سام وبعضها كريه الرائحة ثم تمر بمرحلة النشدرة «التحول إلى مركبات نشادرية» ثم بمرحلة النترجة «التحول إلى مركبات النترات» لتنتهى بمركبات ترابية معدنية.

<sup>(</sup>۱) بتصرف يسير من كتاب الإسلام والطب الحديث للدكتور عبد العزيز إسماعيل، ص ٣٠ ــ ٢١.

مما سبق نجد أن جثة الحيوان الميت تحتوي في البدء على التحولات المخلوية التي سببت الموت أو على جراثيم المرض المميت مع سمومها وتأثيراتها الخلوية ثم تحتوي على بعض المركبات الشديدة السمية الناتجة عن التفسخ لذا يؤدي تناولها من قبل الإنسان لحدوث اضطرابات إنسمامية أو جرثومية خطيرة أو مميتة أحياناً كما يؤدي تلوث خدوش الإنسان بها إلى انسمام دموي خطير جداً وعميت في غالب الأحيان(١).

### ما يستثني من الميتة:

أولاً \_ حكم الانتفاع بصوف الميتة وشعرها وعظمها:

اختلف الفقهاء في حكم الانتفاع بصوف الميتة المباحة حال الحياة وكذلك شعرها وعظمها على النحو الآتى:

 ١ ــ ذهب الشافعي في أظهر أقواله إلى أنه يحرم الانتفاع بصوف الميتة وشعرها وعظمها وقرنها وظلفها<sup>(٢)</sup>.

٢ \_ وعن الإمام أحمد في عظم الميتة وقرنها وظفرها روايتان:

الأولى: أنها نجسة. قال في الإنصاف وهذا المذهب وعليه الأصحاب.

الثانية: أنها طاهرة.

أما الصوف والشعر والريش ففيها روايتان أيضاً:

الأولى: طاهرة وهو المذهب وعليه جماهير الأصحاب.

الثانية: أنها نجسة<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) عن مجلة كلية الشريعة بالرياض، «أضواء الشريعة»، العدد الأول، السنة الأولى، من مقال للدكتور محمد أرجمندي، ص ١٠١.

<sup>(</sup>٢) المجموع، ج ١ ص ٢٣١.

<sup>(</sup>٣) الانصاف، ج ١ ص ٩٦.

٣ \_ وعند الحنفية يجوز الانتفاع بشعر الميتة وصوفها وعظمها(١).

٤ – وعند الإمام مالك يحرم الانتفاع بعظم الميتة دون شعرها<sup>(٢)</sup>.

استدل الشافعي، رحمه الله تعالى، على تحريم الانتفاع بصوف الميتة وشعرها وعظمها وقرنها وظلفها بأن هذه الأشياء ميتة فوجب أن يحرم الانتفاع بها لقوله تعالى ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ ۗ ٱلْمُيْتَةُ ﴾ (٣) والآية عامة في جميع الميتة.

ونوقش هذا الاستدلال بأن ما يشمله الموت هو العظم أما الشعر والصوف فلا يشمله الموت بدليل جواز الانتفاع به من الحيوان حال الحياة.

واستدل الحنفية على جواز الانتفاع بشعر الميتة وصوفها وعظمها بالقرآن والسنة والقياس.

أَمَا القرآن: فقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ أَصْوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا ۖ وَأَشْعَارِهَا ۚ أَثَـٰكُا وَمَنَّا اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وجه الاستدلال: أن الله قد ذكر هذه الأشياء في معرض المنة، والانتفاع لا يقع بالنجس الذي لا يحل الانتفاع به.

ونوقش هذا الاستدلال بأن هذه الآية خاصة في صوف ووبر الحي وشعره وليست في الميت. وعلى تسليم دلالتها على صوف ووبر الميت فهي لم تدل على إباحة الانتفاع بالعظام.

وأما السنة: فقوله ﷺ في شاة ميمونة: «إنما حرم من الميتة لحمها» (٥٠).

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع، ج ١ ص ٦٣؛ وكشف الحقائق؛ شرح كنز الدقائق، ج ١ ص ١٧.

<sup>(</sup>۲) بدایة المجتهد، ج۱ ص ۲۱.

<sup>(</sup>٣) الآية ٣ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٤) الآية ٨٠ من سورة النحل.

أخرجه الدارقطني عن عبد الجبار بن مسلم عن الزهري عن عبيد الله بن عبد الله بن عباس،
 قال الدارقطني عبد الجبار ضعيف، وقال الزيلعي، ذكره إبن حبان في الثقات؛ نصب الراية،
 ج 1 ص ١١٨.

وفي رواية البخاري: «إنما حرم أكلها»(١).

وجه الاستدلال من الحديث أنه ﷺ صرح بأن المحرم الانتفاع باللحم فدل على جواز الانتفاع بغير اللحم.

ونوقش هذا الاستدلال بأنه ﷺ بين أن المحرم اللحم والعظم مثله فيكون محرماً لأن العظم من الميتة.

أما القياس: فلأن هذه الشعور والعظام أجسام منتفع بها غير متعرضة للتعفن والفساد فوجب أن يقضى بطهارتها كالجلود المدبوغة(٢).

ولأن نجاسة الميتات ليست لأعيانها بـل لما فيهـا من الدمـاء السائلة والرطوبات النجسة ولم توجد في هذه الأشياء(٣).

ونوقش هذا الاستدلال بأن قياسه على الجلود المدبوغة قياس مع الفارق لأن الشعر والعظم غير مدبوغين. مع أن الجلود المدبوغة قد وقع الخلاف في طهارتها أيضاً.

واستدل الإمام مالك على تحريم الانتفاع بالعظم خاصة بقوله تعالى: ﴿ مَن يُحْيِ ٱلْعِظَامَ وَهِي رَمِيتُ ﴾ (٤).

فَثَبَت أَنَهَا كَانَت حَيْةً فَعَنْدَ المُوت تَصَيْرُ مَيْتَةً . وإذَا ثَبَت أَنَهَا مَيْتَةً وَجِب أَن يحِرم الانتفاع بها لقوله تعالى: ﴿ حُرِّ مَتْ عَلَيْكُرُ ۖ ٱلْمَيْتَةُ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الذبائح ومسلم في الطهارة ورواه الدارقطني وزاد وليس في الماء والقرظ ما يطهرها، وفي لفظ قال: إنما حرم عليكم لحمها ورخص لكم في مسكها. وفي لفظ قال إن دباغه طهوره، وأخرج هذه الأفاظ في حديث ميمونة ثم قال وهذه الأسانيد كلها صحاح ا. هـ. نصب الراية، ج ١ ص ١١٧.

 <sup>(</sup>۲) تفسير الفخر الرازي، ج ٥ ص ١٧.

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع، ج ١ ص ٦٣.

<sup>(</sup>٤) الآية ٧٨ من سورة يس.

<sup>(</sup>٥) الآية ٣ من سورة المائدة.

واستدل الإمام أحمد على تحريم الانتفاع بالعظم بدليل الإمام مالك واستدل على طهارة الصوف والشعر بدليل أبي حنيفة.

والراجح والله أعلم تحريم الانتفاع بالعظم دون الشعر والصوف لأن دليل الحياة الإحساس والألم. وَالألم في العظم أشد من الألم في اللحم والجلد. والضرس يألم ويلحقه الضرس ويحس ببرد الماء وحرارته. وما تحله الحياة يحله الموت إذا كان الموت مفارقة الحياة. وما يحله الموت ينجس كاللحم (١) وهذا بخلاف الشعر والصوف فلا يتألم ولا تحله الحياة والموت.

ثانياً \_ حكم الانتفاع بجلد الميتة وهل يطهر بالدباغ أم لا: اختلف العلماء في ذلك على سبعة أقوال:

- ١ ــ القول الأول: قال الزهري ينتفع بجلود الميتة قبل الدبغ وبعده ويجوز استعمالها في الرطب واليابس (٢).
  - ٢ القول الثاني: قال الظاهرية تطهر الجلود كلها بالدباغ (٣).
- ٣ القول الثالث: المشهور عند المالكية نجاسة جلد الميتة ولو دبغ ولكن يجوز استعماله في غير المائعات<sup>(٤)</sup>.
- القول الرابع: قال الأوزاعي وابن المبارك (٥) وأبو داود وإسحاق بن راهويه:
   يطهر بالدباغ جلد مأكول اللحم دون غيره (٢).

<sup>(1)</sup> المغني والشرح الكبير، ج ١ ص ٦٠.

<sup>(</sup>۲) المجموع، ج ۱ ص ۲۱۷.

<sup>(</sup>٣) المحلى، ج ١ ص ١١٨.

<sup>(</sup>٤) الشرح الصغير على أقرب المسالك، ج ١ ص ٥٢.

<sup>(</sup>٥) ابن المبارك: عبد الله بن المبارك بن واضح الحنظلي بالولاء التميمي المروزي أبو عبد الرحمن الحافظ شيخ الإسلام المجاهد التاجر صاحب التصانيف والرحلات أفنى عمره في الأسفار حاجاً وبمجاهداً وتاجراً، وجمع الحديث والفقه والعربية وأيام الناس والشجاعة والسخاء، كان من سكان خراسان ومات بهيت على الفرات منصرفاً من غزو الروم سنة ١٨١هـ. له كتاب في الجهاد وهو أول من صنف فيه والرقائق في مجلد. (الأعلام ج ٤ ص ١١٥)

<sup>·</sup> المجموع، ج ١ ص ٢١٧.

القول الخامس: وعند الإمام أحمد أن جلد الميتة قبل الدبغ نجس وأما بعد الدبغ فروايتان:

الأولى: أنه نجس وهو المشهور في المذهب.

الثانية: أنه يطهر بالدبغ ما كان طاهراً حال الحياة(١).

٦ القول السادس: عند الحنفية تطهر الجلود كلها بالدباغ إلا جلد الخنزير<sup>(۲)</sup>.

القول السابع: عند الشافعية يطهر بالدباغ كل جلود الميتة إلا الكلب والخنزير والمتولد منها<sup>(٣)</sup>.

## أدلة كل فريق على ما ذهب إليه:

استدل أصحاب القول الأول بقوله على في شاة ميمونة: «ألا أخذتم إهابها فاستمتعتم به» رواه مسلم (٤).

ونوقش هذا الاستدلال بأن هذه الرواية مطلقة مقيدة بالروايات الصحيحة المشهورة(٥).

<sup>(</sup>١) الانصاف، ج ١ ص ٨٦؛ المغنى والشرح الكبير، ج ١ ص ٥٤.

<sup>(</sup>٢) كشف الحقائق شرح كنز الدقائق، ج ١ ص ١٧.

<sup>(</sup>٣) المجموع، ج ١ ص ٢١٧.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الطهارة، باب طهارة جلود الميتة بالدباغ، ج ١ ص ١٩١.

<sup>(</sup>٥) المجموع، ج ١ ص ٢٢٢.

واستدل الظاهرية على طهارة الجلود كلها بالدباغ بما يأتى:

(أ) ما روى ابن عباس، رضي الله عنهها، قال: قال رسول الله ﷺ «ايما إهاب دبغ فقد طهر»(١).

(ب) وعن ابن عباس، رضي الله عنها، قال: «وجد النبي على شاة ميتة أعطيتها مولاة لميمونة من الصدقة، قال النبي على هلا انتفعتم بجلدها؟ قالوا انها ميتة. قال إنما حرم أكلها» متفق عليه (٢).

(ج) عن الجون بن قتادة (٣) عن سلمة بن المحبق (١) أن النبي ﷺ أتى على بيت قدامه قربة معلقة فسأل النبي ﷺ الشراب فقالوا إنها ميتة فقال: ذكاتها دباغها.

(تهذیب التهذیب ج ۲ ص ۱۲۲)

(٤) سلمة بن المحبق: قبل سلمة بن ربيعة بن المحبق واسمه صخر ابن عبيد، ويقال عبيد بن صخر الهذلي أبو سنان. له صحبة. روى عن النبي على وسكن البصرة، وروى عنه ابنه سنان وجون بن قتادة والحسن البصري.

(تهذیب التهذیب ج ۶ ص ۱۵۷)

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي في سننه، كتاب اللباس، باب طهارة جلود الميتة بالدباغ، ج ۱ ص ۲۲۱. ورواه النسائي في سننه، كتاب الفرع والعتيرة، باب جلود الميتة، ج ۲ ص ۱۹۱. ورواه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب الطهارة، باب طهارة جلود الميتة، ج ۱ ص ۱۲.

قال الزيلمي في نصب الراية، ج ١ ص ١١٥؛ قال الترمذي حديث حسن صحيح. (٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الزكاة، باب الصدقة على موالي أزواج النبي ﷺ، ج ٢ ص ١٠٨.

ورواه مسلم في صحيحه، كتاب الطهارة، باب طهارة جلود الميتة بالدباغ، ج ١ ص ١٩٠.

<sup>(</sup>٣) هو جون بن قتادة بن الأعور بن ساعدة بن عوف بن كعب التميمي السعدي البصري. يقال إن له صحبة ولم تثبت. روى عن الزبير بن العوام وسلمة بن المحبق، وروى عنه الحسن البصري وقرة بن خالد.

وفي رواية أبي داود: «دباغها طهورها»(١).

(د) وعن عائشة، رضي الله عنها، أن النبي ﷺ قال: «طهور كل إهاب دباغه»(۲).

وفي لفظ عند النسائي: «ذكاة الميتة دباغها. وفي لفظ فإن دباغها ذكاتها» (٣).

(هـ) وعن سودة (١) زوج النبي ﷺ قالت: «ماتت شاة لنا فدبغنا مسكها (٥) في ازلنا ننتبذ به حتى صار شناً (٦).

وجه الاستدلال من هذه الأحاديث: أنها عامة لم تخصص حيواناً دون آخر فوجب العمل بها على عمومها والقول بطهارة الجلود كلها بالدباغ.

 <sup>(</sup>۱) رواه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب الطهارة، باب اشتراط الدباغ في طهارة جلود
 ما لا يؤكل لحمه وإن ذكى، ج ١ ص ٢١.

ورواه أبو داود والنسائي وإبن حبان في صحيحه، وأحمد في مسنده، قال في الإمام وأعله الأثرم بجون وحكى عن أحمد أنه قال: لا أدرى من هو الجون بن قتادة.

ورواه الترمذي في علله الكبرى وقال: لا أعرف لجون بن قتادة غير هذا الحديث؛ نصب الراية، ج ١ ص ١١٨.

<sup>(</sup>٢) السنن الكبرى للبيهقي، كتاب الطهارة، باب اشتراط الدباغ في طهارة جلد ما لا يؤكل لحمه وإن ذكى، ج ١ ص ٢١.

وأخرجه الدارقطني، وقال إسناد حسن وكلهم ثقات؛ نصب الراية، ج ١ ص ١١٨.

٣) ﴿ رُواهُ النَّسَائِي فِي سَنْنَهُ، كَتَابِ الفَرْعِ والعَتَيْرَةُ، بَابِ جَلُودُ المِّيَّةُ، جِ ٢ ص ١٩١.

<sup>(</sup>٤) اسمها: سودة بنت زمعة القرشية العامرية أم المؤمنين. تزوجها رسول الله ﷺ بعد خديجة، كانت ذات عبادة وورع وزهد. توفيت سنة ٤٥هـ.

<sup>(</sup>الإصابة في تمييز الصحابة ج ٨ ص ١١٧)

<sup>(</sup>٥) مسكها: بفتح الميم وسكون السين الجلد؛ لسان العرب، مادة (مسك).

 <sup>(</sup>٦) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الايمان والنذور، باب ان حلف أن لا يشرب نبيذاً، ج ٨
 ص ١١٨.

ورواه النسائي في سننه، كتاب الفرع والعتيرة، باب جلود الميتة، ج ٢ ص ١٩١. ورواه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب الطهارة، ج ١ ص ١٧.

ونوقشت هذه الأدلة بأنها عامة مخصوصة بغير الكلب والخنزير (١) فهي في محل الوفاق.

واستدل المالكية على نجاسة جلد الميتة ولو دبغ وجواز استعماله في غير المائعات بأن الدبغ إنما يؤثر في الظاهر فقط(٢) دون الباطن.

ونوقش هذا الاستدلال من وجهين:

أحدهما: لا نسلم بأن الدباغ إنما يؤثر في الظاهر فقط بل يؤثر في الباطن أيضاً بانتزاع الفضلات وتنشف رطوباته المعفنة كتأثيره في الظاهر.

الثاني: أن ما ذكروه مخالف للنصوص الصحيحة الصريحة فلا يلتفت إليه (٣). من ذلك ما روت سودة زوج النبي على قالت ماتت شاة لنا فدبغنا مسكها فها زلنا ننتبذ به حتى صار شناً (١). فهذا الحديث صريح في المسألة لأنه استعمل في مائع وهم لا يجيزونه ولأن ما طهر ظاهره طهر باطنه (٥).

واستدل من قال يطهر بالدباغ جلد مأكول اللحم دون غيره بما يأتي:

(أ) ما روى أبو المليح (٦) عن أبيه، رضي الله عنه، أن رسول الله ﷺ نهى عن جلود السباع. رواه أبو داود والترمذي والنسائي.

<sup>(</sup>١) المجموع، ج ١ ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٢) المجموع، ج ١ ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) المجموع، ج ١ ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٤) تقدم قريباً.

<sup>(°)</sup> المجموع، ج ١ ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٦) أبو المليح: اسمه عامر وقيل زيد بن أسامة بن عمير وقيل ابن عامر بن عمير الهذلي. روى عن أبيه ومعقل بن يسار وعوف بن مالك وعائشة وابن عباس. . . وغيرهم. وروى عنه خلق كثير من التابعين.

<sup>(</sup>تهذیب التهذیب ج ۱۲ ص ۲٤٦)

وفي رواية عند الترمذي «نهي عن جلود السباع أن تفترش»(١٠).

وجه الاستدلال: أن هذه الجلود لوكانت تطهر بالدباغ لم ينه عنها ولا عن افتراشها(٢).

ونوقش هذا الاستدلال من وجهين:

أحدهما: أن النهي عن افتراش جلود السباع إنما كان لكونها لا يزال عنها الشعر في العادة لأنها إنما تقصد للشعر كجلود الفهد والنمر فإذا دبغت بقي الشعر نجساً.

الثاني: أن النهي محمول على ما قبل الدبغ.

أو يقال ان ألنهي كان لعلة الكبرياء والتفاخر لا للنجاسة كنهيه ﷺ عن الذهب والحرير للرجال.

فإن قيل: لماذا خصت السباع حينئذ بل كل الجلود في ذلك سواء.

قيل: إنها خصت بالذكر لأنها كانت تستعمل قبل الدبغ غالباً (٣).

(ب) وعن عائشة، رضي الله عنها، قالت: «سئل رسول الله على عن جلود الميتة فقال: دباغها ذكاتها. وفي لفظ عن عائشة عن النبي على قال: ذكاة الميتة دباغها» (1).

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود في سننه، كتاب اللباس، باب جلود النمور والسباع، ج ۲ ص ۳۸۹. ورواه الترمذي في سننه، كتاب اللباس، باب ما جاء في النهي عن جلود السباع، ج ٤ ص ٢٤١.

ورواه النسائي في سننه، كتاب الفرع والعتيرة، باب النهي عن الانتفاع بجلود السباع، ج ٢ ص ١٩٢.

قال الزيلعي: ورواه الحاكم وصححه؛ نصب الراية، ج ١ ص ١٢٢.

<sup>(</sup>۲) المجموع، ج ۱ ص ۲۲۰.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٤) رواه النسائي في سننه، كتاب الفرع والعتيرة، باب جلود الميتة، ج ٢ ص ١٩١.

وجه الاستدلال منه: أنه على جعل الدباغ لما يذكى بمنزلة الذكاة فدل هذا على أن الدباغ لما لا يذكى لا يعتبر ذكاة فيبقى على النجاسة. ونوقش هذا الاستدلال: بأن المعنى أن دباغ الأديم مطهر له ومبيح لاستعماله كالذكاة (١).

(ج) أنه حيوان لا يؤكل فلم يطهر جلده بالدبغ كالكلب(٢).

ونوقش هذا الاستدلال بأن قياس ما لا يؤكل لحمه على الكلب قياس مع الفارق لأن الكلب نجس في حياته فلا يزيده الدباغ على الحياة (٣).

واستدل الحنابلة على نجاسة جلد الميتة بما يأتي:

(أ) قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ ٱلْمُشِّهُ ﴾ (١).

وجه الاستدلال من الآية: أن تحريم الميتة عام في جميع الميتات وإذا حرمت الميتة حرم جلدها وجميع ما يتصل بها.

ونوقش هذا الاستدلال بأن هذه الآية عامة خصصتها السنة.

(ب) حديث عبد الله بن عكيم الجهني (٥) قال: «أتانا كتاب رسول الله على ونحن بأرض جهينة وأنا غلام شاب أن لا تنتفعوا من الميتة بإهاب ولا عصب» وفي لفظ قال: «كتب إلينا رسول الله على قبل وفاته بشهر أن لا تنتفعوا من الميتة بإهاب ولا عصب».

وفي لفظ قال: «أتانا كتاب رسول الله ﷺ بأرض جهينة». قال وأنا غلام شاب قبل وفاته بشهر أو شهرين أن لا تنتفعوا من الميتة بإهاب ولا عصب» رواه أحمد والبيهقي واللفظ للإمام أحمد.

<sup>(</sup>١) المجموع، ج ١ ص ٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) المجموع، ج ١ ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٤) الآية ٣ من سورة المائدة.

 <sup>(</sup>٥) هو عبد الله بن عكيم الجهني أبو معبد الكوفي. سكن الكوفة وقدم المدائن قال البخاري: أدرك زمن النبي ﷺ ولا يعرف له سماع صحيح. مات في ولاية الحجاج.

<sup>(</sup>تهذیب التهذیب ج ٥ ص ٣٢٣)

ورواه أبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجه بدون قوله قبل وفاته بشهر أو شهرين(١).

وجه الاستدلال من الحديث: أن فيه التصريح بعدم الانتفاع من الميتة بإهاب ولا عصب، وهذا دليل على نجاسة الإهاب وهو الجلد. ولو لم يكن نجساً لم ينه عنهن الرسول على .

قال ابن قدامه في المغني. وهو ناسخ لما قبله لأنه في آخر عمر النبي ﷺ.

فإن قيل هذا مرسل لأنه من كتاب لا يعرف حامله. قلنا: كتاب النبي على كلفظه ولولا ذلك لم يكتب النبي على إلى أحد وقد كتب إلى ملوك الأطراف وإلى غيرهم ولزمتهم الحجة به وحصل له البلاغ، ولو لم يكن حجه لم تلزمهم الإجابة ولا حصل به بلاغ ولكان لهم عذر في ترك الإجابة لجهلهم بحامل الكتاب وعدالته، ا.هـ (٢).

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد في مسنده، ج ٤ ص ٣١٠.

ورواه أبو داود في سننه، كتاب اللباس، باب من روى أن لا ينتفع بإهاب الميتة، ج ٢ ص ٣٨٧.

ورواه الترمذي في سننه وحسنه، كتاب اللباس، باب ما جاء في جلود الميتة إذا دبغت، ج كم ص ٢٢٢.

ورواه النسائي في سننه، كتاب الفرع والعتيرة، باب ما يدبغ به جلود الميتة، ج ٢ ص ١٩١.

ورواه ابن ماجه في سننه، كتاب اللباس، باب من قال لا ينتفع من الميتة بإهاب ولا عصب، ج ٢ ص ٩٤.

ورواه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب الطهارة، باب في جلود الميتة، ج ١ ص ١٤\_\_\_

قال البيهقي والخطابي هذا الخبر مرسل؛ وقال ابن أبي حاتم في العلل عن أبيه ليست لعبد الله بن عكيم صحبه وإنما روايته كتابه؛ وخالفه الحاكم فأثبت لعبد الله صحبه؛ وقال صاحب الإمام: تضعيف من ضعفه ليس من قبيل الرجال فإنهم كلهم ثقات وإنما ينبغي أن يحمل الضعف على الاضطراب كما نقل عن أحمد؛ نيل الأوطار، ج ١ ص ٨٠؛ وقال الترمذي: هذا حديث حسن؛ ويروى عن عبد الله بن عكيم عن أشياخ لهم هذا الحديث وليس العمل على هذا عند أكثر أهل العلم؛ سنن الترمذي؛ ج ٤ ص ٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) المغني والشرح الكبير، ج ١ ص ٥٥ ــ ٥٦ بتصرف.

ونوقش هذا الاستدلال: الذي يعتبر عمدة الحنابلة في استدلالهم بما قاله النووي في شرح المهذب، حيث قال: وأما حديث عبد الله بن عكيم فرواه أبو داود والترمذي والنسائي وغيرهم. قال الترمذي: هو حديث حسن، قال: سمعت أحمد بن الحسن يقول: كان أحمد بن حنبل يذهب إلى حديث ابن عكيم هذا لقوله قبل وفاته بشهرين وكان يقول هذا آخر الأمر، قال ثم ترك أحمد بن حنبل هذا الحديث لما اضطربوا في إسناده، حيث روى بعضهم عن ابن عكيم عن أشياخ من جهينة. هذا كلام الترمذي(١) وقد روى هذا الحديث قبل موته بشهر وروي بشهرين، وروي بأربعين يوماً. قال البيهقي في معرفة السنن والأثار وآخرون من الأثمة الحفاظ: هذا الحديث مرسل وابن عكيم ليس بصحابي. وقال الخطابي مذهب عامة العلماء جواز الدباغ، ووهنوا هذا الحديث مضطرب. وعن مشيخة مجهولين لم تثبت صحبتهم. إذا عرف هذا فالجواب عنه من خسة أوجه:

أحدها: ما قدمناه عن الحفاظ أنه حديث مرسل.

الثاني: أنه مضطرب كما سبق وكما نقله الترمذي عن أحمد، ولا يقدح في هذين الجوابين قول الترمذي إنه حديث حسن لأنه قال عن اجتهاده. وقد بين هو وغيره وجه ضعفه كما سبق.

الثالث: أنه كتاب وأخبارنا سماع وأصح إسناداً وأكثر رواة وسالمة من الاضطراب، فهي أقوى وأولى.

الرابع: أنه عام في النهي وأحبارنا محصصة للنهي بما قبل الدباغ مصرحة بجواز الانتفاع بعد الدباغ والخاص مقدم.

الخامس: أن الإهاب: الجلد قبل دباغه، ولا يسمى إهاباً بعده (٢) كما

<sup>(</sup>۱) انظر سنن الترمذي، ج ٤ ص ٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) قال في لسان العرب، ج ١ ص ٢١١. والإهاب: الجلد من البقر والغنم والوحش ما لم يدبغ.

قدمناه عن الخليل بن أحمد(1) والنضر بن شميل(7). . انتهى كلام النووي(7).

(ج) ولأنه جزء من الميتة فكان محرماً لقوله تعالى: ﴿حرمت عليكم الميتة﴾ فلم يطهر بالدبغ كاللحم ولأنه حرم بالموت فكان نجساً كما قبل الدبغ (٤٠).

ونوقش هذا الاستدلال من وجهين:

أحدها: أنه قياس في مقابلة النص فلا يلتفت إليه.

الثاني: أن الدباغ في اللحم لا يتأتى وليس فيه مصلحة له، بل يمحقه بخلاف الجلد فإنه ينظفه ويطيبه ويصلبه (٥).

واستدل الحنفية على طهارة الجلود كلها بالـدباغ، إلا جلد الخنزير بقوله على: «أيما إهاب دبغ فقد طهر» رواه الترمزي والنسائي والبيهقي (٢)، وقوله على فيها رواه ابن عباس «إذا دبغ الإهاب فقد طهر» رواه مسلم وأبو داود والبيهقي (٧).

(طبقات المحدثين ص ١٣١)

<sup>(</sup>۱) هو أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد الأزدي الفراهيدي البصري. إمام العربية، اتفق العلماء على تقدمه في علوم العربية من النحو واللغة والتصريف والعروض، وهو شيخ سيبويه. توفي بالبصرة سنة ١٧٠هـ وهو ابن ٧٤ سنة. له كثير من المصنفات في اللغة.

<sup>(</sup>تهذيب الأسهاء واللغات ج ١ ص ١٧٨)

 <sup>(</sup>۲) هو النضر بن شميل المازني أبو الحسن النحوي البصري. كان إماماً في الحديث والعربية وأول
 من أظهر السنة بمرو وجميع خراسان. مات أول سنة ٢٠٤هـ.

<sup>(</sup>٣) المجموع، ج ١ ص ٢١٨ – ٢١٩.

<sup>(</sup>٤) المغني والشرح الكبير، ج ١ ص ٥٦.

<sup>(°)</sup> المجموع، ج ١ ص ٢١٩ \_ ٢٢٠.

<sup>(</sup>٦) تقدم قريباً.

 <sup>(</sup>٧) رواه مسلم في صحيحه كتاب الطهارة، باب طهارة جلود الميتة بالدباغ، ج ١ ص ١٩١.
 ورواه أبو داود في سننه كتاب اللباس، باب في أهب الميتة، ج ٢ ص ٣٨٦.

ورواه البيهقي في السنن الكبرى كتاب الطهارة، باب اشتراط الدباغ في طهارة ما لا يؤكل، ج ١ ص ٣٠.

وجه الدلالة من هذه الروايات أنها عامة في كل إهاب ما عدا الخنزير لأن الخنزير نجس العين، إذ الهاء في آية ﴿ فَإِنَّهُ رِجْسٌ ﴾ (1) منصرف إليه لقربه (٢).

ونوقش هذا الاستدلال بأن الكلب نجس العين أيضاً، لما روى أبو هريرة، رضي الله عنه، قال: قال رسول الله على: «طهور إناء أحدكم إذا ولغ فيه الكلب أن يغسله سبع مرات أوّلاهن بالتراب» رواه مسلم، وفي رواية عند البخاري بلفظ: «إذا شرب الكلب في إناء أحدكم فليغسله سبعاً» رواه البخاري، وفي رواية عند البيهقي: «بلفظ إذا ولغ الكلب في إناء أحدكم فليهرقه ثم يغسله سبع مرات»(٣)، ولما روى ابن عباس، رضي الله عنها، أن النبي على قال: ثمن الكلب خبيث وهو أخبث منه، أخرجه البيهقي (٤)، فالأمر بإراقة الماء إذا ولغ فيه الكلب وغسل الإناء منه سبع مرات، وكون ثمنه خبيئاً وهو خبيث، دليل على نجاسته، وإذا كان نجساً كان جلده نجساً كذلك لأن هذه النجاسة نجاسة عنبة.

واستدل الشافعية على طهارة الجلود كلها بالدباغ إلا الكلب والخنزير والمتولد منها بما يأتى:

(أ) عن ابن عباس، رضي الله عنها، قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إذا دبغ الإهاب فقد طهر» رواه مسلم وأبو داود والبيهقي (٥). وفي رواية عند الترمذي والنسائي والبيهقي «أيما إهاب دبغ فقد طهر» (٦).

 <sup>(</sup>١) الآية ١٤٥ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) كشف الحقائق، شرح كنز الدقائق، ج ١ ص ١٧.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في كتاب الطهارة، باب حكم ولوغ الكلب، ج ١ ص ١٦٢.

ورواه البيهقي في السنن الكبرى كتاب الطهارة، باب المنع من الانتفاع بجلد الكلب والخنزير، ج 1 ص 1٨.

ورواه البخاري في كتاب الوضوء، باب الماء الذي يغسل به شعر الإنسان، ج ١ ص ٣٨.

<sup>(</sup>٤) السنن الكبرى للبيهقى، ج ١ ص ١٩.

<sup>(</sup>٥) تقدم تخريجه قريباً

<sup>(</sup>٦) تقدم تخريجه قريباً.

- (ب) وعن عبد الله بن عباس، رضي الله عنها، قال: «وجد النبي على الله مية أعطيتها مولاة لميمونه من الصدقة، فقال النبي على: هلا انتفعتم بجلدها؟ قالوا: إنها ميتة، قال: إنما حرم أكلها، رواه البخاري ومسلم(١).
- (ج) وعن ابن عباس، رضي الله عنهما، عن سودة زوج النبي على قالت: ماتت شاة لنا فدبغنا مسكها فها زلنا ننتبذ به حتى صار شناً، رواه البخاري والنسائي والبيهقي (٢).
- (د) وعن عائشة، رضي الله عنها، زوج النبي ﷺ أن رسول الله ﷺ: «أمر أن يستمتع بجلود الميتة إذا دبغت» رواه أبو داود(٣).
- (هـ) وعن ابن عباس، رضي الله عنها، عن النبي على في جلد الميتة قال: إن دباغه قد ذهب بخبثه أو رجسه أو نجسه، رواه البيهقي وقال إسناده صحيح (٤).

وجه الدلالة من هذه الأحاديث أنها روايات عامة تدل على طهارة الجلد بعد الدبغ في الظاهر والباطن، وقد خص من ذلك الكلب والخنزير والمتولد منها لورود النص بنجاستهم كما تقدم.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في صحيحه كتاب الزكاة، باب الصدقة على موالي أزواج النبي ﷺ، ج ٢ ص ١٠٨.

ورواه مسلم في صحيحه كتاب الطهارة، باب طهارة جلود الميتة بالسدباغ، ج ١ ص ١٩٠.

 <sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه قریباً.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود في سننه، ج ١ ص ٢٢١؛ قال الزيلعي في نصب الراية، ج ١ ص ١١٧، وأخرجه النسائي وابن ماجه وابن حبان في صحيحه من طريق مالك عن يزيد بن عبد الله بن قسيط عن محمد بن عبد الرحمن بن توبان عن أمه عن عائشة قال في الإمام واعله الأثرم بأن أم محمد غير معروفة ولا يعرف لمحمد عنها غير هذا الحديث، وسئل أحمد عن هذا الحديث فقال: ومن هي أمه؟ كأنه أنكره من أجل أمه، ١.هـ.

<sup>(</sup>٤) السنن الكبرى للبيهقي كتاب الطهارة، باب طهارة جلود الميتة بالدبغ، ج ١ ص ١٧.

### الترجيح:

هذا ومن خلال عرض أدلة كل فريق ومناقشتها وبيان أوجه الاعتراض عليها يظهر لنا أن الراجح ما ذهب إليه الشافعية من أنه يطهر بالدباغ كل جلود الميتة إلا الكلب والخنزير والمتولد منها لقوة الأدلة عليه وصحتها وسلامتها من الاعتراض عليها. ولأن جلد الميتة طاهر طرأت عليه نجاسة، فجاز أن يطهر كجلد المذكاة إذا تنجس(١).

ولأن الحياة أقوى من الدباغ بدليل أنها سبب لطهارة الجملة والدباغ إغا يطهر الجلد، فإذا كانت الحياة لا تطهر الكلب والخنزير فالدباغ أولى. ولأن النجاسة إنما تزول بالمعالجة إذا كانت طارئة كثوب تنجس، أما إذا كانت لازمة للعين فلا كالعذرة والروث، فكذا الكلب(٢).

قال النووي في شرح المهذب: فإن قالوا \_ أي الحنابلة \_ خبرنا متأخر فقدم، فالجواب من أوجه:

أحدها: لا نسلم تأخره على أحبارنا لأنها مطلقة فيجوز أن يكون بعضها قبل وفاته ﷺ بدون شهرين وشهر.

الثاني: أنه روي قبل موته بشهر وروي بشهرين وروي بأربعين يوماً، كها سبق، وكثير من الروايات ليس فيها تاريخ وكذا هو في روايتي أبي داود والترمذي وغيرهما، فحصل فيه نوع اضطراب فلم يبق فيه تاريخ يعتمد.

الثالث: لوسلم تأخره لم يكن فيه دليل لأنه عام وأخبارنا خاصة، والخاص مقدم على العام سواء تقدم أو تأخر كما هو معروف عن الجماهير من أهل أصول الفقه، ا.هـ. (٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) المجموع، ج ١ ص ٢١٨.

<sup>(</sup>٢) المجموع، ج ١ ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) المجموع، ج ١ ص ٢١٩.

#### البعث الثاني

## في المنفنقة والموتوذة والمتردية والنطيعة وما أكل السبع

#### المنخنقة:

هي التي تموت بالخنق إما قصداً وإما اتفاقاً بأن تتخبط في وثاقها فتموت به. قال الحسن وغيره: هي التي تختنق بحبل الصائد أو غيره. وبأي وجه اختنقت فهي حرام. وقال ابن عباس: كانت الجاهلية يخنقون الشاة حتى إذا ماتت أكلوها.

والمنخنقة من جنس الميتة لأنها لما ماتت وما سال دمها كانت كالميت حتف أنفه. إلا أنها فارقت الميتة بكونها تموت بسبب انعصار الحلق بالخنق(١).

### المـوقوذة:

الوقذ: شدة الضرب. وقذه يقذه وقذاً: ضربه حتى استرخى وأشرف على الموت. وشاة موقوذة: قتلت بالخشب. وقد وقذ الشاة وقذاً وهي موقوذة ووقيذ: قتلها بالخشب، وكان يفعله قوم فنهى الله عز وجل عنه. والموقوذة والوقيذة؛ الشاة تضرب حتى تموت ثم تؤكل.

قال الفراء(٢) في قوله تعالى: ﴿والمنخنقة والموقوذة﴾ الموقوذة: المضروبة

<sup>(</sup>۱) تفسير القاسمي، ج ٦ ص ١٨١٨.

<sup>(</sup>٢) الفراء: يحيى بن زياد بن عبد الله بن منظور الديلمي أبو زكرياء المعروف بالفراء. إمام الكوفيين وأعلمهم بالنحو واللغة وفنون الأدب. ولد بالكوفة سنة ١٤٤هـ، وانتقل إلى بغداد. له تصانيف منها المقصور والممدود. توفي في طريقه إلى مكة سنة ٢٠٧هـ.

<sup>(</sup>الأعلام ج ٨ ص ١٤٥)

حتى تموت ولم تذك(١).

قال الضحاك<sup>(٢)</sup>: كانوا يضربون الأنعام بالخشب لألهتهم حتى يقتلوها، فيأكلوها (٣).

وفي صحيح البخاري عن عدي بن حاتم قال: قلت يا رسول الله إنا نرسل الكلاب المعلمة قال: كل ما أمسكن عليك، قلت: وإن قتلن، قال: وإن قتلن، قلت: وإنا نرمي بالمعراض. قال: كل ما خزق وما أصاب بعرضه فلا تأكل (٤).

وفي رواية عند مسلم: وإذا أصاب بعرضه فقتل، فإنه وقيذ فلا تأكل(٥٠).

### المتردية:

هي التي تقع من حبل أو تطيح في بئر أو تسقط من موضع مشرف فتموت. وقال الليث: التردي هو التهور في مهواة (٦).

#### النطيحية:

هي المنطوحة. قال في لسان العرب: ونعجة نطيح ونطيحة من نعاج نطحى ونطاثح. وفي التنزيل: والمتردية والنطيحة: يعني ما تناطح فمات. وأما

<sup>(</sup>١) لسان العرب، مادة (وقذ)، ج ٥ ص ٥٦.

 <sup>(</sup>٢) هو الضحاك بن مزاحم البلخي الخراساني أبو القاسم. مفسر كان يؤدب الأطفال. له كتاب في التفسير. توفي بخراسان سنة ١٠٥هـ.

<sup>(</sup>الأعلام ج ٣ ص ٢١٥)

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي، ج ٦ ص ٤٨.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في صحيحه كتاب الذبائح والصيد، باب ما أصاب المعراض بعرضه، ج ٧ ص ٧٥.

 <sup>(</sup>٥) رواه مسلم في صحيحه كتاب الصيد والذبائح، باب الصيد بالكلاب المعلمة، ج ٦ ص ٥٧.

<sup>(</sup>٦) لسان العرب، ج ١٩ ص ٣٠، مادة (ردى).

النطيحة فهي الشاة المنطوحة تموت فلا يحل أكلها، وأدخلت الهاء فيها لأنها جعلت اسمًا لا نعتاً. قال الجوهري(١): إنما جاء بالهاء لغلبة الاسم عليها(٢).

# وما أكل السبع:

أكيلة السبع وأكيله: ما أكل من الماشية، ونظيره فريسة السبع وفريسه. والأكيل: المأكول. وإنما دخلته الهاء وإن كان بمعنى مفعول لغلبة الاسم عليه (٣).

والمعنى ما أكل منه السبع، لأن ما أكله السبع فقد نفد ولا حكم له وإنما الحكم للباقي (٤).

والحكمة من تحريم هذه الحيوانات: المنخفة والموقودة والمتردية والنطيحة وما أكل السبع. قد بينها ابن جرير الطبري، حيث قال: فإن قال لنا قائل: فها وجه تكريره ما كرر بقوله: «والمنخفقة والموقودة والمتردية والنطيحة وما أكل السبع» وقد علمت أن قوله: «حرمت عليكم الميتة» شامل كل ميتة سواء كان موته حتف أنفه من علة به من غير جناية أحد عليه، أو كان موته من ضرب ضارب إياه أو انخناق منه أو انتطاح أو فرس سبع. قيل وجه تكرار ذلك وإن كان داخلاً في حكم الميتة أن الذين خوطبوا بهذه الآية كانوا لا يعدون الميتة من الحيوان إلا ما مات من علة عارضة به غير الانخناق والتردي والانتطاح وفرس السبع، فأعلمهم الله أن حكم ذلك حكم ما مات من العلل العارضة، وأن العلمة الموجبة تحريم الميتة ليست موتها من علة مرض أو أذى كان بها قبل

<sup>(</sup>۱) الجوهري: إسماعيل بن حماد الجوهري أبو نصر. أول من حاول الطيران ومات في سبيله لغوي من أئمة اللغة. أشهر كتبه: الصحاح، وله كتاب في العروض ومقدمة في النحو، أصله من فاراب ودخل العراق صغيراً وسافر إلى الحجاز وعاد إلى خراسان. مات سنة ٣٩٣هـ. (الأعلام ج ١ ص ٣١٣)

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، ج ٣ ص ٤٦٠، مادة (نطح).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب، ج ١٣ ص ٢١، مادة (أكل).

<sup>(</sup>٤) تفسير الفخر الرازي، ج ١١ ص ١٣٤.

هلاكها، ولكن العلة في ذلك أنها لم يذبحها من أجل ذبيحته بالمعنى الذي أحلها به، ثم روي بإسناده عن السدي (١) في قوله: «والمنخنقة والموقوذة والمتردية والنطيحة وما أكل السبع إلا ما ذكيتم» يقول هذا حرام لأن ناساً من العرب كانوا يأكلونه ولا يعدونه ميتاً إنما يعدون الميت الذي يموت من الوجع، فحرمه الله عليهم إلا ما ذكروا اسم الله عليه وأدركوا ذكاته وفيه الروح (٢)، ثم ان هذه المذكورات قد جمعت بين أضرار الميتة وأضرار الدم المتبقي فيها بالإضافة إلى السموم والجراثيم الناتجة عن سبب موتها.

هذا وقد اختلف الفقهاء في ضابط الحياة التي تؤثر معها الذكاة في المنخنقة والموقودة والمتردية والنطيحة وما أكل السبع. وقد كان منشأ هذا الخلاف هو اختلافهم في نوع الاستثناء في قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالدَّمُ وَلَا اللهُ بِهِ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالدَّمُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ و

فقد اختلف العلماء في هذا الاستثناء في قوله: «إلا ما ذكيتم» على ثلاثة أقوال:

القول الأول: أن هذا الاستثناء مختص بقوله: «وما أكل السبع» (4) ويكون المعنى حرمت عليكم هذه المذكورات إلا ما أدركتم ذكاته مما أكل السبع فيكون حلالاً وليس هذا بشيء لاتفاق السلف على خلافه (٥).

القول الثاني: أنه استثناء من التحريم لا من المحرمات التي ذكرها الله في قوله: ﴿حرمت عليكم الميتة والدم﴾.. الآية، لأن الميتة لاذكاة لها

<sup>(</sup>١) السدي: إسماعيل بن عبد الرحمن السدي. تابعي حجازي الأصل، سكن الكوفة. صاحب التفسير والمغازي والسير. توفي سنة ١٢٨هـ.

<sup>(</sup>الأعلام ج ١ ص ٣١٧)

<sup>(</sup>۲) بتصرف من تفسیر ابن جریر الطبري، ج ۹ ص ۵۰۹ ـ ۵۰۷.

<sup>(</sup>٣) الآية ٣ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٤) تفسير الفخر الوازي، ج ١١ ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٥) أحكام القرآن للجصاص، ج٣ ص ٢٩٩.

ولا للخنزير. ولأن التحريم لم يتعلق بأعيان هذه الأصناف الخمسة وهي حية، وإنما يتعلق بها بعد الموت، قالوا: ومعنى الآية على هذا: حرمت عليكم الميتة والدم وسائر ما سمينا مع ذلك إلا ما ذكيتم \_ أي لكن ما ذكيتم \_ مما أحله الله لكم بالتذكية فإنه لكم حلال. وعلى هذا يكون الاستثناء منقطعاً(١).

ورد هذا القول بأن حق الاستثناء أن يكون مصروفاً إلى ما تقدم من الكلام ولا يجعل منقطعاً إلا بدليل يجب التسليم له(٢) ولم يوجد.

القول الثالث: قال جمهور العلماء انه استثناء متصل وهو راجع على كل ما يمكن عوده إليه مما انعقد سبب موته فأمكن تداركه بذكاة وفيه حياة مستقرة وذلك. إنما يعود على قوله: «والمنخنقة والموقوذة والمتردية والنطيحة وما أكل السبع»(٣).

قال ابن رشد<sup>(٤)</sup> واحتج من قال ان الاستثناء متصل بإجماعهم على أن الذكاة تعمل في المرجو منها. قال: فهذا يدل على أن الاستثناء له تأثير فيها فهو متصل<sup>(٥)</sup>، وعلى هذا يكون المعنى: حرمت عليكم المنخنقة والموقوذة والمتردية والنطيحة وما أكل السبع، إن ماتت هذه المذكورات من الخنق والوقذ

(الأعلام ج ٥ ص ٣١٨)

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن جریر، ج ۹ ص ۵۰۵.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي، ج ٦ ص ٥٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن کثير، ج ٢ ص ١٠.

<sup>(</sup>٤) ابن رشد: محمد بن أحمد بن محمد بن رشد الأندلسي أبو الوليد. الفيلسوف من أهل قرطبة، عنى بكلام أرسطو وترجمه إلى العربية وزاد عليه زيادات كثيرة وصنف نحو خسين كتاباً منها: فلسفة ابن رشد والتحصيل في اختلاف مذاهب العلماء والحيوان وفصل المقال فيها بين الحكمة والشريعة من الاتصال والضروري في المنطق ومنهاج الأدلة في الأصول والمسائل في الحكمة وتهافت التهافت في الرد على الغزائي وبداية المجتهد ونهاية المقتصد في الفقه وغيرها كثير. كان مولده سنة ٥٠ههـ.

<sup>(</sup>٥) بداية المجتهد، ج ١ ص ٣٥٧.

والتردي والنطح وفرس السبع إلا أن تدركوا ذكاتها قبل موتها فيكون حينئذ حلالًا(١).

وهذا القول الثالث هو الراجح لأن الأصل الاتصال ولا صارف له عنه، ولأنه على هذا القول يكون المعنى موافقاً لما اتفق عليه العلماء من عمل الذكاة في المرجو من هذه المذكورات كما حكاه ابن رشد.

وعلى هذا القول، فكل ما أدركت ذكاته من طائر أو بهيمة قبل خروج نفسه ومفارقة روحه جسده، فحلال أكله إذا كان مما أحله الله لعباده (٢).

وبناء على ما سبق اختلف الفقهاء في ضابط الحياة التي تؤثر معها الذكاة في المنخنقة وما ذكر بعدها على النحو الآتي:

١ \_ عند الحنفية لا بد من قيام أصل الحياة في المستأنس قلت أو كثرت في قول أبي حنيفة، رحمه الله. وعند أبي يوسف ومحمد لا يكتفى بقيام أصل الحياة، بل تعتبر حياة مقدورة كالشاة المريضة والوقيذة والنطيحة وجريحة السبع إذا لم يبق فيها إلا حياة قليلة عرف ذلك بالصياح أو بتحريك الذنب أو طرف العين أو التنفس.

وأما خروج الدم فلا يدل على الحياة إلا إذا كان يخرج كما يخرج من الحي المطلق، فإذا ذبحها وفيها قليل حياة، على الوجه الذي ذكرنا، تؤكل عند أبي حنيفة، رحمه الله: وعن أبي يوسف روايتان في ظاهر الرواية عنه أنه إن كان يعلم أنها لا تعيش مع ذلك فذبحها لا تؤكل، وإن كان يعلم أنها تعيش مع ذلك فذبحها تؤكل. وفي رواية قال: إن كان لها من الحياة مقدار ما تعيش به أكثر من نصف يوم فذبحها تؤكل وإلا فلا.

وقال محمد: إن كان لم يبق من حياتها إلا قدر حياة المذبوح بعد الذبح أو أقل فذبحها لا تؤكل، وإن كان أكثر من ذلك تؤكل.

<sup>(</sup>١) تفسير ابن جرير، ج ٩ ص ١٠٥.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن جریر، ج ۹ ص ۵۰۵ \_ ۵۰٦.

وذكر الطحاوي قول محمد مفسراً، فقال: إن على قول محمد: إن لم يبق معها إلا الاضطراب للموت فذبحها فإنها لا تحل، وإن كانت تعيش مدة كاليوم أو كنصفه حلت.

وجه قولهما: أنه إذا لم يكن لها حياة مستقرة على الوجه الذي ذكرنا كانت ميتة معنى فلا تلحقها الذكاة كالميتة حقيقة.

ولأبي حنيفة، رحمه الله تعالى: «حرمت عليكم الميتة، إلى قوله تعالى: ﴿والمنخنقة والموقودة والمتردية والنطيحة وما أكل السبع إلا ما ذكيتم﴾(١).

وجه الدلالة من الآية أنه سبحانه وتعالى استثنى المذكى من الجملة المحرمة والاستثناء من التحريم إباحة، وهذه مذكاة لوجود فري الأوداج مع قيام الحياة فدخلت تحت النص<sup>(۲)</sup>.

۲ — وقال المالكية إن ما أصابها كسر أو نحوه فانتهت مما أصابها إلى حد الموت وشبهه مما ييأس منه من حياتها فذبحها، فطرفت بعد الذبح بعينها أو استفاض نفسها أو حركت ذنبها أو ركضت برجلها، فقد اختلف أصحابنا فيه، روى ابن حبيب عن ابن القاسم وأصبغ (٣) أنها تؤكل وهو في المختصر من رواية ابن القاسم عن مالك.

<sup>(</sup>١) الآية ٣ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٥٠ ـ ٥١.

<sup>(</sup>٣) هو أصبغ بن الفرج بن سعيد بن نافع القرشي الأموي أبو عبد الله المصري. الفقيه المالكي. روى عن عبد الرحمن بن القاسم وابن وهب، وروى عنه البخاري والربيع الجيزي وأبوحاتم. قال ابن معين: كان أعلم الخلق كلهم برأي مالك. مات يوم الأحد لأربع بقين من شوال سنة ٢٢٥هـ.

وعن ابن الماجشون<sup>(۱)</sup> وابن عبد الحكم<sup>(۲)</sup>: لا تؤكل، ورواه ابن عبد الحكم عن مالك<sup>(۳)</sup>.

٣ ـ وعند الشافعية أنها إذا ذكيت واحدة من هؤلاء فلها ثلاث
 حالات:

الأولى: أن يدركها ولم يبق فيها إلا حركة مذبوح، فهذه لا تحل.

الثانية: أن يدركها وفيها حياة مستقرة ولكن يعلم أنها تموت قطعاً، فتحل بالذكاة.

الثالثة: أن يدركها وهي بحيث يحتمل أن تعيش ويحتمل أن لا تعيش والحياة مستقرة، فتحل<sup>(٤)</sup>.

٤ – وعند الحنابلة أن كل ما وجد فيه سبب الموت كالمنخنقة والمتردية والنطيحة وأكيلة السبع إذا أدرك ذكاتها وفيها حياة مستقرة أكثر من حركة المذبوح، حلت.

وإن صارت حركتها كحركة المذبوح، لم تحل في إحدى الروايتين، وفي الرواية الأخرى تحل إذا ذكي قبل موته، اختارها الشيخ تقي الدين وقال: متى

(الديباج المذهب ص ١٣٤)

<sup>(</sup>۱) ابن الماجشون: عبد الملك بن عبد العزيز بن عبد الله بن أبي سلمة الماجشون كنيته أبو مروان. كان فقيهاً فصيحاً دارت عليه الفتيا في أيامه إلى أن مات. كان مفتي أهل المدينة في رمانة وكان ضرير البصر وهو من الطبقة الأولى الذين انتهى إليهم فقه الإمام مالك. توفي سنة ١١٢هـ وقبل ١١٣هـ وقبل ١١٣هـ.

<sup>(</sup>الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب المالكي ص ١٥٣) ابن عبد الحكم: عبد الله بن عبد الحكم بن أعين بن الليث أبو محمد. سمع مالكاً والليث وعبد الرزاق والقعنبي. وروى عنه ابن حبيب وأحمد بن صالح وابن نمير، كان رجلاً صالحاً ثقة متحققاً بمذهب مالك. من تآليفه: المختصر الكبير والمختصر الأوسط والمختصر الصغير وكتاب القضاء وكتاب فضائل عمر بن عبد العزيز. كان مولده بمصر سنة ١٥٥هـ وتوفي سنة وكتاب القضاء وكتاب سنة.

<sup>(</sup>٣) المنتقى شرح موطأ مالك، ج ٣ ص ١١٤.

<sup>(</sup>٤) المجموع، ج ٩ ص ٩١ – ٩٢.

ذبح فخرج منه الدم الأحمر الذي يخرج من المذكى المذبوح في العادة وليس هو دم الميت، فإنه يحل أكله وإن لم يتحرك(١).

### الترجيح:

هذا والذي يظهر، والله أعلم، أن كل ما كانت حياته مستقرة ظاهرة فذبح، حل أكله.

أما ما كان مشكوكاً فيه أوحياته ضعيفة لا تتجاوز وقت الذبح، فإنه لا يحل أكله.

يدل على ذلك ما يأتي:

(أ) قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُو الْمَيْنَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْخَنزِيرِ وَمَا أَكُلُ السَّبُعُ الْغَيْرِ اللهَ بِهِ عَ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوْقُودَةُ وَالْمُتَرَدِّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكُلُ السَّبُعُ إِلَّا مَاذَكَيْتُمْ ﴾ (٧).

وجه الاستدلال من الآية: أنه تعالى استثنى من الميتة وما في حكمها ما أدركت ذكاته فذكي، وإدراك الذكاة يكون بإدراك الحياة.

(ب) ما روي أن جارية لكعب بن مالك (٣) كانت ترعى غنمًا بسلع (٤)، فأصيبت شاة منها، فأدركتها فذبحتها بحجر، فسئل النبي ﷺ، فقال: كلوها. رواه البخاري (٥).

وجه الاستدلال منه أنه ﷺ أمرهم بأكل الشاة التي ذبحتها المرأة لما أدركتها، وإدراكها يكون بإدراك شيء من الحياة.

<sup>(</sup>١) المقنع وحاشيته، ج ٣ ص ٣٩٥ ــ ٥٤٠.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٣) تقدمت ترجمته.

<sup>(</sup>٤) جبل في المدينة.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري في صحيحه كتاب الذبائح والصيد، باب ذبيحة المرأة والأمة، ج٧ ص ٨٠.

# الغمل الثاني

# في حكم ما يخرج من الحيوان

وفیه مبحثان:

المبحث الأول: في حكم الدم.

المبحث الثاني: في حكم ما انفصل من الحيوان

بعد موته.



## البحث الأول في حكم الدم

الدم: سائل أحمر يسري في عروق الحيوان. جمعه دماء ودمي (١). وهو محرم بنص القرآن. قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحْمَ الْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحْمَ الْخَنْزِيرِ ﴾ (٣). الْخِنزِيرِ ﴾ (٣).

وقال تعالى: ﴿ قُل لَّا أَجِدُ فِي مَا أُوحِىَ إِلَى تُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ ۗ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْنَةً أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرٍ . . . ﴾(٤).

وقد كان أهل الجاهلية إذا جاع أحدهم أخذ شيئًا محددًا من عظم ونحوه فيفصد به بعيره أو حيوانًا من أي صنف كان فيجمع ما يخرج منه من الدم فيشربه (٥).

قال الفرطبي: اتفق العلماء على أن الدم حرام نجس لا يؤكل ولا ينتفع

<sup>(</sup>١) المعجم الوسيط، ج ١ ص ٢٩٨.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٧٣ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) الأية ٣ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٤) الآية ١٤٥ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>۵) تفسیر ابن کثیر، ج ۲ ص ۷.

به. قال ابن خويز منداد (۱) وأما الدم فمحرم ما لم تعم به البلوى. ومعفو عما تعم به البلوى. والذي تعم به البلوى هو الدم في اللحم وعروقه ويسيره في البدن والثوب يصلى فيه. وإنما قلنا ذلك لأن الله تعالى قال: ﴿حرمت عليكم الميتة والدم﴾، وقال في موضع آخر: ﴿قل لا أجد فيها أوحي إليّ محرماً على طاعم يطعمه إلا أن يكون ميتة أو دماً مسفوحاً... ﴿فَصَحَرَّمَ المسفوح من الدم.

وقد روت عائشة، رضي الله عنها، قالت: كنا نطبخ البرمة على عهد رسول الله ﷺ تعلوها الصفرة من الدم فنأكل ولا ننكره. لأن التحفظ من هذا إصر وفيه مشقة والإصر والمشقة في الدين موضوع.

وهذا أصل في الشرع أنه كلما حرجت الأمة في اداء العبادة فيه وثقل عليها سقطت العبادة عنها فيه. ألا ترى أن المضطر يأكل الميتة وأن المريض يفطر ويتيمم في نحو ذلك. قلت: ذكر الله سبحانه وتعالى الدم ههنا مطلقاً وقيده في سورة الأنعام بقوله: «مسفوحا» وحمل العلماء ههنا المطلق على المقيد إجماعاً فالدم هنا يراد به المسفوح لأن ما خالط اللحم غير محرم بإجماع» انتهى كلام القرطبي (٢).

وحكمة تحريم الدم: الضرر والاستقذار. أما كونه خبثاً مستقذراً عند الناس فظاهر. وأما كونه ضاراً فلأنه عسر الهضم جداً ويحمل كثيراً من المواد العفنة الميتة التي تنحل من الجسم.

وقد يكون في الدم جراثيم بعض الأمراض المعدية وهي تكون فيه أكثر مما تكون في اللحم وكذا اللبن الذي أعده الخالق الحكيم للتغذي به ومع هذا ترى الأطباء متفقين على وجوب غلي اللبن لأجل قتل ما عساه يوجد فيه من جراثيم

<sup>(</sup>١) ابن خويزمنداد: محمد بن أحمد بن عبد الله. تفقه على الأبهري. له كتاب كبير في الخلاف وكتاب في أصول الفقه وكتاب في أحكام القرآن، وعنده شواذ عن مالك وله اختيارات. (الديباج المذهب في معرفة أعيان المذهب ص ٢٦٨)

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي، ج ٢ ص ٢٢١ ـ ٢٢٢.

الأمراض المعدية والدم لا يغلى كما يغلى اللبن بل يجمد بقليل من الحرارة وحينئذ تبقى جراثيم المرض فيها حية تؤثر في الجسم الذي تدخله.

فإن قيل ان المشهور عند الأطباء أن الدم مادة الحياة الحيوانية الفعالة في الصحة فإذا أمكن للإنسان أن يضيف دم غيره من الأحياء إلى دمه فالقياس أنه لا يزيده ذلك إلا صحة وقوة.

فالجواب: أن هذا لا يؤخذ على إطلاقه ولم يثبت عند الأطباء أن شرب الدم المسفوح أو أكله بعد أن يجمد بنفسه أو بالطبخ مفيد للصحة والقوة ولا أنه يزيد الدم ولذلك لا يفعلونه ولا يأمرون الناس به ولا يقولون إن معد الناس تقوى على هضمه والتغذي به بسهولة وإنما يتولد الدم مما يهضم من الطعام.

نعم يمكن أن يحقن ضعيف الدم بدم حيوان سليم فيزيده ذلك قوة وهذا غير محرم ولا مما نحن فيه (١).

والإسلام حرم تناول الدم لأنه أصلح وسط لنمو شتى الجراثيم وتوالدها وانتشارها. ولأنه يحمل إفرازات وسموماً يجب التخلص منها كها يحمل معه محتويات البول. أما إذا أخذ دم الحيوان المريض فهناك الطامة الكبرى. والدم لا يعتبر غذاء مطلقاً ونوع الزلال الذي يحتويه يعتبر من أردئه (٢).

وإذا عفى عن الدم غير المسفوح مع أنه من جنس الدم علم أنه سبحانه فرق بين الدم الذي يسيل وبين غيره ولهذا كان المسلمون يضعون اللحم في المرق وخطوط الدم في القدور بين ويأكلون ذلك على عهد رسول الله على كما خبرت بذلك عائشة، رضي الله عنها، ولولا هذا لاستخرجوا الدم من العروق كما يفعل اليهود.

والله تعالى حرم ما مات حتف أنفه أو بسبب غير جارح محدد. فحرم المنخنقة والموقوذة والمتردية والنطيحة. وحرم النبي على ما صيد بعرض المعراض

<sup>(</sup>١) بتصرف يسير من تفسير المنار، ج ٦ ص ١٣٤ \_ ١٣٥٠.

<sup>(</sup>٢) روح الدين الإسلامي لعفيف طباره، ص ٤٣٦ \_ ٤٣٧.

وقال إنه وقيذ دون ما صيد بحده والفرق بينها إنما هو سفح الدم فدل على أن سبب التنجيس هو احتقان الدم واحتباسه وإذا سفح بوجه خبيث بأن يذكر عليه غير اسم الله كان الخبث هنا من جهة أخرى. فإن التحريم يكون تارة لوجود الدم وتارة لفساد التذكية (١).

وتحريم الدم فيه صلاح للبشرية جمعاء لما بيناه فيه من أمراض وقد يكون فيه من الأمراض والأضرار ما لم يعرفه الإنسان ولم يكتشفه اليوم. فالإسلام دين الله لم يترك خيراً إلا دلنا عليه ولا شراً ومرضاً إلا حذرنا منه لأنه من حكيم خيبر يعلم ما يصلح خلقه وما يفسدهم لا يسأل عما يفعل وهم يسألون.

والدم نسيج أغلبه وأهم عنصر فيه الكرات الحمر وفيه من إفرازات الجسم ما هو معد للإفراز بواسطة البول والعرق الخ. فالدم في الحقيقة مزيج من مواد قليلة مفيدة للجسم ولكن أغلبه مواد مضرة ويجب أن تفرز وإذا كان الحيوان المأخوذ منه الدم مريضاً كان أكل الدم أشد ضرراً وكان بقاؤه في أنسجة الحيوان قبل أكله مضراً جداً لما فيه من مواد مضرة تحدث تخمراً بسرعة في أنسجة الحيوان مثل الفضلات فيكون لحمه غير صالح للأكل (٢).

## ما يباح من الدم:

عرفنا أن الدم محرم لقوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُو ۗ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ ﴾ ٣٠.

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ ﴾ (1).

فلو لم يرد في تحريمه إلا هاتان الآيتان لاقتضى ذلك تحريم سائر الدماء قليلها وكثيرها.

<sup>(</sup>۱) فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، ج ۲۱ ص ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) الإسلام والطب الحديث للدكتور عبد العزيز اسماعيل، ص ٣٠.

<sup>(</sup>٣) الآية ٣ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٤) الأية ١٧٣ من سورة البقرة.

فلما قال تعالى في آية أخرى: ﴿ قُل لَآ أَجِدُ فِي مَآ أُوحِى إِلَى تُحَرِّمًا عَلَىٰ طَاعِمِ يَطْعَمُهُ ﴿ إِلَآ أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمَا مَّشْفُوحًا... ﴾ (() دل ذلك على أن المحرم من الدم هو المسفوح دون غيره. وقد حكى الإجماع على ذلك القرطبي (١) وابن العربي (٣).

ومع هذا فقد نقل عن بعض العلماء أن الدم كله محرم سواء كان مسفوحاً أو غير مسفوح.

وممن قال بذلك ابن حزم في المحلى فقد قال: لا يحل أكل شيء من الدم ولا استعماله مسفوحاً كان أو غير مسفوح.

ثم عرض أدلة المخالفين له وهم جمهور العلماء بقوله: وأما الدم فإن قوماً حرموا المسفوح وحده وهو الجاري واحتجوا بقوله تعالى: ﴿ قُل لَآ أَجِدُ فِي مَآ أُوحِيَ إِلَى أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ ذَمًا مَّسُفُوحًا أَوْ لَحْمَ إِلَى أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ ذَمًا مَّسُفُوحًا أَوْ لَحْمَ حِنزيرٍ فَإِنّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسُقًا أُهِلَ لِغَيْرِ ٱللّهِ بِهِ ع » (3) قال فإنما حرم المسفوح فقط.

قال أبو محمد: وهذا استدلال منهم موضوع في غير موضعه لأن الآية التي احتجوا بها في سورة الأنعام وهي مكية والآية التي تلونا نحن في سورة المائدة وهي مدنية من آخر ما نزل فحرم في أول الإسلام بمكة الدم المسفوح ثم حرم بالمدينة الدم كله جملة عموماً فمن لم يحرم إلا المسفوح وحده فقد أحل ما حرمه الله تعالى في الآية الأخرى. ومن حرم الدم جملة فقد أخذ بالآيتين جميعاً وقد حرم بعد تلك الآية أشياء ليست فيها كالخمر وغير ذلك فوجب تحريم كل ما جاء نص بتحريمه بعد تلك الآية والدم جملة مما نزل تحريمه بعد تلك الآية...

<sup>(</sup>١) الآية ١٤٥ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير القرطبي، ج ٢ ص ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) انظر أحكام القرآن لابن العربي، ج ١ ص ٥٣.

<sup>(</sup>٤) الآية ١٤٥ من سورة الأنعام.

ثم ساق بسنده عن يونس بن حبيب (١) قال سمعت أبا عمرو العلاء (٢) قال: سألت بجاهداً عن تلخيص آي القرآن المدني من المكي؟ فقال: سألت ابن عباس عن ذلك فقال: سورة الأنعام نزلت بمكة جملة واحدة إلا ثلاث آيات منها نزلت بالمدينة: ﴿ قُلْ تَعَالُواْ أَتُلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ . . . ﴾ (٣) إلى تمام الثلاث الآبات.

إلى أن قال ابن حزم: فهذه الثلاث آيات هي التي أنزلت منها في المدينة وسائرها بمكة وسورة المائدة أنزلت بالمدينة لا خلاف في ذلك.

فإن ذكروا ما روي عن عائشة أم المؤمنين أنها سئلت عن الدم يكون في أعلى القدر فلم تر به بأساً وقرأت: ﴿ قُل لَآ أَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى مُحَرِّماً عَلَى طَاعِم يَطْعَمُهُ ﴾ حتى بلغت (مسفوحاً) فإن هذا قد عارضه ما رويناه عنها من طريق ابن وهب(٤) عن معاويسة بن صالح(٥) عن جري بسن

(طبقات النحويين واللغويين ص ٤٨؛ الأعلام ج ٨ ص ٢٦١)

<sup>(</sup>١) هو يونس بن حبيب الضبي بالولاء أبو عبد الرحمن. علامة بالأدب كان إمام نحاة البصرة في عصره. أخذ عن سيبويه والكسائي والفراء وغيرهم من الأثمة. قال ابن نديم: كانت حلقته بالبصرة ينتابها طلاب العلم وأهل الأدب وفصحاء الأعراب ووفود البادية. من كتبه: معاني القرآن واللغات والنوادر والأمثال. كان مولده سنة ٩٤هـ ووفاته سنة ١٨٢هـ.

<sup>(</sup>۲) أبو عمرو العلاء: قيل اسمه كنيته، وقيل اسمه زبان بن العلاء بن عمار بن العريان ابن عبد الله بن الحصين التميمي المازني. بصري أخذ عن ابن أبي إسحاق. كان واسع العلم بكلام العرب ولغاتها وكان من القراء الموثوق بهم. ولد بمكة سنة ٧٠هـ، ونشأ بالبصرة ومات بالكوفة سنة ١٥٤هـ. (طبقات النحويين واللغويين ص ٢٨؛ الأعلام ج ٣ ص ٤١)

<sup>(</sup>٣) الأيات ١٥١ \_ ١٥٣ \_ ١٥٣ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٤) ابن وهب: عبد الله بن وهب بن مسلم المصري الفهري أبو محمد. روى عن مالك وابن جريج وغيرهم، وروى عنه أصبغ وحرملة والربيع وغيرهم. مات في شعبان سنة ١٩٧هـ. (طبقات الحفاظ ص ١٣٦)

<sup>(</sup>a) معاوية بن صالح بن حدير بن سعيد بن سعد بن فهر الحضرمي أبوعمرو، وقيل أبوعبد الرحمن الحمصي أحد الأعلام وقاضي الأندلس. روى عن إسحاق بن عبد الله بن طلحة ويحيى بن سعيد الأنصاري وعبد الرحمن بن جبير بن نفير ومكحول وغيرهم، وروى عنه الثوري والليث بن سعد وابن وهب وغيرهم. توفى سنة ١٧٢هـ.

<sup>(</sup>تہذیب التھذیب ج ۲۰ ص ۲۰۹)

كليب<sup>(۱)</sup> عن جبير بن نفير<sup>(۲)</sup> قال: قالت لي عائشة أم المؤمنين: هل تقرأ سورة المائدة؟ قلت: نعم. قالت أما أنها آخر سورة نزلت فها وجدتم فيها حراماً فحرموه». انتهى كلام ابن حزم<sup>(۳)</sup>.

وقال الرازي في تفسيره: إن الشافعي، رضي الله عنه، حرم جميع الدماء سواء كان مسفوحاً أو غير مسفوح<sup>(٤)</sup> تمسكاً بظاهر قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمُينَةُ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْحِيْرِيرِ...﴾ (٥) وغير المسفوح دم فوجب أن يحرم (٢).

وقال ابن رشد في بداية المجتهد: وأما الدم فاتفقوا على تحريم المسفوح

(تهذیب التهذیب ج ۲ ص ۷۸)

(تهذیب التهذیب ج ۲ ص ۹۶)

(٣) بتصرف يسير من المحلى، ج ٧ ص ٣٨٩ ــ ٣٩٠.

(٤) لم أجد في كتب الشافعية ما يدل على ذلك بل العكس هو الصحيح فقد جاء في نهاية المحتاج، ج ١ ص ١٧٢ ما نصه: وأما الدم الباقي على اللحم وعظامه في المذكاة فنجس معفو عنه كها قاله الحليمي ومعلوم أن العفو لا ينافي النجاسة فمراد من عبر بطهارته أنه معفو عنه. اه....

وجاء في المجموع ما نصه: «بما تعم به البلوى الدم الباقي على اللحم وعظمه وقل من تعرض له من أصحابنا فقد ذكره أبو إسحاق الثعلبي المفسر من أصحابنا ونقل عن جماعة كثيرة من التابعين أنه لا بأس به ودليله المشقة في الاحتراز منه وصرح أحمد وأصحابه بأن ما يبقى من التابعين أنه لا بأس به ودليله المشقة في الاحتراز منه وصكوه عن عائشة المدم في اللحم معفو عنه ولو غلبت حمرة الدم في القدر لعسر الاحتراز منه وحكوه عن عائشة وعكرمة والشوري وابن عيينه وأبي يوسف وأحمد وإسحاق وغيرهم. واحتجت عائشة والمذكورون بقوله تعالى: ﴿إلا أن يكون ميتة أو دماً مسفوحاً في قالوا فلم ينه عن كل دم بل عن المسفوح خاصة وهو السائل. ١.هـ. المجموع، ج ١ ص ٥٥٧ ـ ٥٥٨.

(٥) الآية ١٧٣ من سورة البقرة.

(٦) تفسير الفخر الرازي، ج ٥ ص ٣١.

الجري بن كليب السدوسي البصري. حديثه في أهل المدينة. روى عن عـلي وبشير بن
 الخصاصية، وروى عنه قتادة وكان يثنى عليه خيراً.

<sup>(</sup>٢) جبير بن نفير بن مالك بن عامر الحضرمي أبو عبد الرحمن ويقال أبو عبد الله الحمصي. أدرك زمان النبي ﷺ، وروى عنه وعن أبي بكر الصديق مرسلًا وعن عمر بن الخطاب وعن أبيه وأبي ذر وأبي الدرداء وغيرهم من الصحابة، وروى عنه ابنه عبد الرحمن ومكحول وخالد بن معدان وغيرهم. وثقه أبو حاتم وأبو زرعة. توفي سنة ٥٥هـ وقيل سنة ٨٠هـ.

منه من الحيوان المذكى واختلفوا في غير المسفوح منه. وكذلك اختلفوا في دم الحوت فمنهم من رآه نجساً ومنهم من لم يره نجساً والاختلاف في هذا كله موجود في مذهب مالك وخارجاً عنه.

وسبب اختلافهم في غير المسفوح معارضة الاطلاق للتقييد وذلك أن قوله تعالى: ﴿حرمت عليكم الميتة والدم﴾ يقتضي تحريم مسفوح الدم وغيره وقوله تعالى: ﴿أو دماً مسفوحاً﴾ يقتضي بحسب دليل الخطاب تحريم المسفوح فقط.

فمن رد المطلق على المقيد اشترط في التحريم السفح. ومن رأى أن الإطلاق يقتضي حكمًا زائداً على التقييد وأن معارضة المقيد للمطلق إنما هو من باب دليل الخطاب والمطلق عام والعام أقوى من دليل الخطاب قضى بالمطلق على المقيد وقال يجرم قليل الدم وكثيره. ا.هـ. (١).

وقال القرطبي: والمسفوح الجاري الذي يسيل وهو المحرم وغيره معفو عنه وحكى الماوردي (٢) أن الدم غير المسفوح أنه إن كان ذا عروق يجمد عليها كالكبد والطحال فهو حلال لقوله عليه السلام: «أحلت لنا ميتتان ودمان» الحديث وإن كان غير ذي عروق يجمد عليها وإنما هو مع اللحم ففي تحريمه قولان:

أحدهما: أنه حرام لأنه من جملة المسفوح أو بعضه وإنما ذكر المسفوح لاستثناء الكبد والطحال منه.

والثاني: أنه لا يحرم لتخصيص التحريم بالمسفوح.

<sup>(</sup>١) بداية المجتهد، ج ١ ص ٣٧٩.

<sup>(</sup>٢) الماوردي: على بن محمد بن حبيب أبو الحسن الماوردي. من العلماء الباحثين أصحاب التصانيف الكثيرة النافعة. ولد في البصرة سنة ٣٦٤هـ، وانتقل إلى بغداد وولي القضاء في بلدان كثيرة، كان يميل إلى الاعتزال وله المكانة الرفيعة عند الخلفاء. من كتبه: أدب الدنيا والدين والأحكام السلطانية والعيون والنكت والحاوي في فقه الشافعية ونصيحة الملوك وأعلام النبوة وغيرها كثير. توفي في بغداد سنة ٤٥٠هـ.

قال القرطبي: قلت وهو الصحيح قال عمران بن حدير (۱) سألت أبا مجلز عما يتلطخ من اللحم بالدم وعن القدر تعلوها الحمرة من الدم فقال: لا بأس به إنما حرم الله المسفوح. وقالت نحوه عائشة وغيرها وعليه إجماع العلماء. وقال عكرمة: لولا هذه الآية (۲) لاتبع المسلمون من العروق ما تتبع اليهود. وقال إبراهيم النخعي «لا بأس بالدم في عرق أو مخ» انتهى كلام القرطبي (۳).

### مناقشة هذه الأدلة:

قول ابن حزم إن آية الأنعام مكية وآية المائدة مدنية فوجب أن يعمل بها على عمومها.

الجواب عنه أن آية الأنعام وإن كانت سابقة لسورة المائدة بالنزول إلا أنه جاء فيها نفي لتحريم سائر الدماء إلا ما كان منه بهذا الوصف لأنه تعالى قال: ﴿ قُل لَّا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَسْفُومًا ﴾ (أ).

وأما ما روى ابن حزم عن عائشة، رضي الله عنها، في قولها ان سورة المائدة من آخر ما نزل فيا وجدتم فيها حراماً فحرموه «فصحيح لأن الدم ذكر في سورة المائدة فهو محرم ولم يخالف في ذلك أحد. إلا أن المحرم هو الدم المسفوح الجاري أما غيره مما يوجد في اللحم وفي العروق فغير محرم لأنه مما تعم به البلوى ويشق التحرز منه.

<sup>(</sup>۱) عمران بن حدير السدوسي أبو عبيدة البصري. روى عن أبي مجلز وأبي قلابة وأبي عثمان النهدي وعبد الله بن شقيق العقيلي وغيرهم. وروى عنه شعبة وعبد الملك بن الصباح ويزيد بن زريم وغيرهم. كان محدثاً ثقة أثنى عليه كثير من أثمة الحديث. توفي سنة ١٤٩هـ.

<sup>(</sup>تہذیب التھذیب ج ۸ ص ۱۲۵)

<sup>(</sup>۲) هي قوله تعالى: ﴿أو دما مسفوحا﴾.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي، ج ٧ ص ١٢٣ ـ ١٢٤.

<sup>(</sup>٤) الآية ١٤٥ من سورة الأنعام.

وابن حزم نفسه قال: وأيضاً فإن الدم الذي في أعلى القدر إن كان أحر ظاهراً فهو بلا شك مسفوح ولا خلاف في تحريمه. وإن كان إنما هو صفرة فليس دماً لأن الدم أحمر أو أسود لا أصفر فإن بطلت صفاته التي منها يقوم حده فقط سقط عنه إسم الدم. وإذا لم يكن دماً فهو حلال. وكذلك ما في العروق وخلال اللحم فإنه ليس ظاهراً وإذا لم يكن ظاهراً فليس هناك دم يحرم(١).

وأما ما نقله الرازي عن الشافعي وما نقله ابن رشد في بداية المجتهد وما نقله القرطبي عن الماوردي فهو مخالف لما اتفق عليه العلماء من إباحة الدم الذي يكون في العروق ومع اللحم فقد قال القرطبي: وحمل العلماء ههنا المطلق على المقيد إجماعاً فالدم هنا يراد به المسفوح لأن ما خالط اللحم غير محرم بإجماع (٢).

### والراجح:

في ذلك تحريم الدم المسفوح وإباحة ما يتبع اللحم تيسيراً على الأمة ودفعاً للمشقة. قال ابن العربي: اتفق العلماء على أن الدم حرام نجس لا يؤكل ولا ينتفع به وقد عينه الله تعالى ههنا مطلقاً وعينه في سورة الأنعام مقيداً بالمسفوح وحمل العلماء ههنا المطلق على المقيد إجماعاً (٣).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: وقد ثبت أنهم كانوا<sup>(4)</sup> يضعون اللحم بالقدر فيبقى الدم في الماء خطوطاً وهذا لا أعلم بين العلماء خلافاً في العفو عنه وأنه لا ينجس باتفاقهم. وحينئذ فأي فرق بين كون الدم في مرق القدر أو مائع آخر<sup>(6)</sup>.

<sup>(</sup>۱) المحلي، ج ٧ ص ٣٩٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي، ج ٢ ص ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) أحكام القرآن لابن العربي، ج ١ ص ٥٣.

<sup>(</sup>٤) يعني بهم الصحابة.

<sup>(</sup>۵) فتاوی شیخ الإسلام ابن تیمیة، ج ۲۱ ص ۲۲۵.

## نقل الدم من شخص لآخر وحكم الشرع فيه:

مع تقدم العلم في العصر الحديث صار من المكن نقل الدم من شخص سليم إلى شخص مريض مع عدم الضرر بالشخص المأخوذ منه الدم وحصول النفع للشخص المأخوذ له الدم.

أهم الحالات التي يمكن فيها نقل الدم:

- ا \_ في حالات النزوف الشديدة التي يفقد فيها المريض جزءاً من دمه كالصدمات والجروح الواسعة والنزوف الرحمية عند النساء. وفي هذه الحالات يعطى المريض الدم كإسعاف سريع لإنقاذ حياته.
  - ٢ ـ في التهاب الكليتين المزمن وفي بعض الأمراض الأخرى.
- على نقل الدم الخبيثة وفي هذه الحالات قد تتوقف حياة المريض على نقل الدم إليه.
  - ٤ \_ عند الأطفال لدى إصابتهم بأمراض معينة كالناعور وغيره.
- في حالات انحلال الدم وذلك لدى التسمم ببعض المواد السامة أو لدى
   حدوث انحلال مرض في الدم.
- عند القيام بأعمال جراحية لمرضى ضعيفي البنية قد يضطر الطبيب إلى نقل الدم إسعافاً لحياة المريض.
- ٧ ــ في الإصابة ببعض أنواع السموم كلدغ الأفاعي أو التعرض لبعض الغازات السامة أو تناول بعض السموم.
  - م قد يضطر الطبيب إلى إعطاء الدم لمداواة بعض الأمراض الجلدية.
- عالجته المريض أثناء معالجته لأمراض القلب أو الرئتين ـ النفث الدموي ـ أو في أمراض الأوعية الدموية وفي كل الأمراض التي تؤثر على كمية الدم فتؤدي إلى نقصها.

وفي الحقيقة لوأردنا أن نحصي الحالات التي يتم فيها نقل الدم لوجدنا نقل الدم أصبح في هذا العصر حاجة ملحة لا يمكن أن نجد لها بديلًا وخاصة في أيام الحروب وفي حالات الحوادث التي انتشرت وكثرت في هذا الزمان.

## توقف الحياة على الدم:

في الحقيقة إن اتصال الدم بالحياة هو حقيقة علمية وواقعية لا يختلف بها اثنان فالدم يدافع بكرياته البيض ضد غازات الجراثيم وبكرياته الحمر بنقل الأوكسجين إلى كل ناحية من نواحي الجسم وإلى كل خلية من خلاياه من أجل استمرار حياتها بما يسمى بالتنفس الخلوي. ومن هنا نستطيع أن نستنتج استحالة الحياة بدون دم \_ وهذا بمشيئته سبحانه \_ ولا أدل على ذلك من شعور الإنسان بالضعف والخمول وفتور الهمة والصداع والخفقان والضجر حين اصابته بخسارة دموية كبيرة. هذه الخسارة الدموية الكبيرة لابد من تعويضها بنقل الدم الذي ينقذ الإنسان بمشيئته تعالى من خطر يهدده.

ولكن السؤال هنا كيف يتم نقل الدم ومن أين. . ؟

صناعياً لا يمكن استحضاره لتكونه من خلايا حية لا يزال العلم عاجزاً عن صنعها مها كانت.

ومن الحيوان لا يمكن لاختلاف طبيعة دمائها عن طبيعة دماء البشر كها تختلف طبيعة الحيوان وتركيبه عن طبيعة الإنسان وتركيبه. لم يبق إلا الإنسان الصحيح البنية بحيث ينقل دمه إلى إنسان آخر سقيم وفي حاجة ملحة إليه.

## أثر نقل الدم بالنسبة للمأخوذ منه:

لقد بين العلم في العصر الحديث أن الإنسان الصحيح لا يتأثر مطلقاً من نقل الدم منه ذلك أن الله سبحانه قد جعل الدماء في البشر على شكلين:

(أ) شكل دوار يقوم بوظيفته.

(ب) وشكل آخر احتياطي مخزون في الطحال والكبد والنسج البطاني من الجسم يقدر حجمه بـ ٨٥٠ سم ٣ في الإنسان الصحيح متوسط الامتلاء والقامة والتعليمات الصحية لا تسمح بأخذ أكثر من ثلث هذه الكمية في أحسن الحالات والتي تعوض فوراً من الدم الاحتياطي.

هذا التعويض يسبب نشاطاً يسمى بتنفس المخازن ونقص الاحتياط لا يلبث أن يعوض بفعل الأعضاء المكونة للدم فتعود المخازن إلى الامتلاء. على أن أخذ الدم من الإنسان السليم مع أنه غير ضار فهو نافع في حالات أخرى مثل ارتفاع الضغط الشرياني وقصورات القلب وكثيراً ما تصادف الإنسان مثل هذه الحالات وهذا ما حدا بالعديد من البشر أن يقبلوا على الفصادة والحجامة(١).

# حكم نقل الدم من شخص سليم إلى شخص مريض:

جاء إلى لجنة الفتوى بالجامع الأزهر الاستفتاء الآتي:

ما حكم نقل الدم للمسلم المريض المحتاج له من شخص غير مسلم؟ فجاء الجواب كالآتى:

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيد المرسلين وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

أما بعد: فقد اطلعت اللجنة على هذا الاستفتاء وتفيد بأن الله تعالى قال في كتابه الكريم ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحَمْ ٱلْخِنزِيرِ وَمَا أَهْلَ بِهِ عَلَيْهِ اللّهِ فَكَنْ اللّهِ فَمَنِ ٱضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) انظر كتاب نقل الدم وأحكامه الشرعية، تأليف محمد صافي، ص ٢٦ \_ ٢٥.

 <sup>(</sup>٢) الآية ١٧٣ من سورة البقرة.

وقال سبحانه في آية أخرى ﴿ فَمَنِ ٱضْـُطُرَّ فِي مَخْمَصَـةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفِ لِإِثْرِ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِـيمٌ ﴾(١).

وفي آية أخرى ﴿ وَقَدْ فَصَلَ لَـكُم مَّاحَرَّمَ عَلَيْـكُمْ إِلَّا مَا أَضْطُرِ رَثُمُّ إِلَّا مَا أَضْطُرِ رَثُمُّ إِلَيْهِ ﴾ (٢).

وهذه الآيات الكريمة تفيد أنه إذا توقف شفاء المريض أو الجريح وإنقاذ حياته على نقل الدم إليه من آخر بألا يوجد من المباح ما يقوم مقامه في شفائه وإنقاذ حياته جاز نقل هذا الدم إليه بلا شبهة ولو من غير مسلم. وكذلك إذا توقفت سلامة عضو وقيام هذا العضو بما خلقه الله له على ذلك جاز نقل الدم إليه.

أما إذا لم يتوقف أصل الشفاء على ذلك ولكن يتوقف عليه تعجيل الشفاء فنصوص الشافعية تفيد أنه يجوز نقل الدم لتعجيل الشفاء وهو وجه عند الحنفية فقد جاء في الباب الثامن عشر من كتاب الكراهية من الفتاوى الهندية ما نصه: «يجوز للعليل شرب الدم والبول وأكل الميتة للتداوي إذا أخبره طبيب مسلم أن شفاءًه فيه ولم يجد من المباح ما يقوم مقامه. وإن قال الطبيب يتعجل شفاؤك فيه وجهان» ا. هـ. (٣).

وخلاصة هذا: أنه إذا تحقق توقف حياة المريض أو الجريح على نقل الدم جاز بنص القرآن.

أما إذا توقف تعجيل الشفاء فحسب فيجوز على أحد الوجهين عند الحنفية ويجوز على مذهب الشافعية وهذا مقيد بلا شبهة بما إذا لم يترتب على ذلك ضرر فاحش بمن ينقل منه الدم (٤).

الآية ٣ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٢) الآية ١١٩ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>۳) انظر الفتاوی الهندیة، ج ۵ ص ۳۱۱.

 <sup>(</sup>٤) مجلة الأزهر، ج ٢٠ ص ٧٤٧ ـ ٧٤٣.

وقد سئل الشيخ الأستاذ محمد عبد الوهاب بحيري<sup>(۱)</sup> عن حكم الانتفاع بجزء الآدمي ــ كدم الإنسان مثلاً ــ ونقله من جسم إلى جسم آخر ومن أي باب يكون الحل والحرمة؟

فأجاب فضيلته بما يأتي: يجوز نقل الدم من جسم إلى جسم آخر إذا كان فيه نفع له ولم تتعرض حياة المنقول منه الدم للخطر أو الضعف الشديد وذلك لقيام الدليل على حل ذلك بل على وجوبه.

ا في القرآن الكريم: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُرُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَخَمْ ٱلْجِنزِيرِ
 وَمَا أَهِلَ بِهِ عَلِيْ لِللَّهِ فَكَنِ ٱللَّهِ فَكَنِ ٱللَّهِ فَكَنِ ٱللَّهِ عَلَيْ إِلَا عَادٍ فَلَا عَادٍ فَلَا إِنَّمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (٢).

فأباح الله بهذه الآية للمضطر أن ينقذ حياته بتناول الميتة والدم المسفوح ولحم الخنزير وما أهل به لغير الله إذا تعين الانقاذ في ذلك. ولم يجد من الحلال ما يحفظ عليه حياته.

وقد قال المفسرون: «من اضطر إلى أكل الميتة والدم ولحم الخنزيـر فلم يأكل حتى مات دخل النار إلا أن يعفو الله عنه».

وقال أبو الحسن الطبري «ليس أكل الميتة عند الضرورة رخصة بل عزيمة واجبة ولو امتنع عن أكل الميتة كان عاصياً».

ومن ذلك يتبين أنه لا يجوز له قتل نفسه بالامساك عن تناول هذه

<sup>(</sup>١) فضيلة الشيخ محمد عبد الوهاب بحيري. من علماء الأزهر الشريف ومن أساتذة المعهد العالي للقضاء بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية سابقاً، ويعمل الآن أستاذاً للدراسات العليا بكلية أصول الدين بالرياض التابعة لجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٧٣ من سورة البقرة.

المحرمات وأنه مأمور بتناولها على سبيل الوجوب كيا قال تعالى ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ أَنْفُسَكُرْ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُرْ رَحِماً ﴾(١).

ونقل الدم من جسم إلى جسم آخر إذا تعين طريقاً لدفع الهلاك كان في معنى تناول الميتة وما عطف عليها للمضطر ففعله واجب وتركه حرام لأنه من قبيل قتل النفس والالقاء بها إلى التهلكة.

٢ ـ وقال تعالى: ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَالكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَ وَيلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ نَفْسِ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَأَنَّكَ قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَخْيَاهَا فَكَأَنَّكَ آأَخْيا ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ﴾ (٢). وقد ذكر المفسرون أن إحياء النفس معناه إنقاذها من أسباب الهلاك وذلك يصدق على نقل الدم من جسم إلى جسم آخر بقصد إحيائه ودفع أسباب الموت عنه من غير أن يصاب صاحب الدم بسوء لا يمكن احتماله فمن فعل ذلك فكأنما أنقذ الناس جميعاً من الهلاك.

٣ ـ وفي الحديث «من استطاع منكم أن ينفع أخاه فليفعل» رواه مسلم عن جابر مرفوعاً (٣). وفي الحديث «من نفس عن مؤمن كربة من كرب الدنيا نفس الله عنه كربة من كربات يوم القيامة إلى أن يقول. . . والله في عون العبد ما دام العبد في عون أخيه (٤). وأي منفعة ومعروف أعظم من أن تنقذ أخاك ما دام العبد في عون أخيه (٤).

<sup>(</sup>١) الآية ٢٩ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣٢ من سورة المائدة.

 <sup>(</sup>٣) رواه مسلم في كتاب السلام باب استحباب الرقية من العين والنملة والحمة والنظرة، ج ٧
 ص 19.

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي عن أبي هريرة في كتاب الحدود، باب ما جاء في الستر على المسلم، ج ٤ ص ٣٤. ورواه الإمام أحمد عن أبي هريرة أيضاً، ج ٢ ص ٩١.

ورواه البخاري في كتاب المظالم، باب لا يظلم المسلم المسلم، ج ٣ ص ١١٢ ولكن بدون قوله والله في عون العبد ما دام العبد في عون أخيه.

بشيء من قطرات دمك تنقلها إليه وليس فيها كبير إيذاء لك.

وإنما اشترطنا أن لا تتعرض حياة المنقول منه الدم للخطر أو الضعف الشديد لأن الله لا يكلف نفساً إلا وسعها.

ولئلا نقضي على حياة محققة في سبيل إنقاذ حياة أخرى يجوز أن يتحقق هذا الانقاذ لها ويجوز أن لا يتحقق.

ولأنه لا معنى لأن ننقذ نفساً بإهلاك نفس أخرى معصومة الدم ا.هـ. (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) أخذنا هذه الفتوى من كتاب نقل الدم وأحكامه الشرعية تأليف محمد صافي، ص ٦٦ – ٦٨ وقد ذكر المؤلف أن ممن أطلع على هذه الفتوى ووافق على ما جاء فيها فضيلة الشيخ عبد الرزاق عفيفي مدير المعهد العالي للقضاء سابقاً وفضيلة الشيخ عبد الفتاح ابو غدة.

#### البحث الثاني

### في هكم ما انفصل من الميوان بعد موته

ما انفصل من الحيوان من فضلات وبيض ولبن وغيرها بعد موته تارة يكون نجساً وتارة يكون طاهراً.

فها كان نجساً منها في مذهب من المذاهب فهو غير مأكول في ذلك المذهب وما كان طاهراً فتارة يكون مأكولاً وتارة يكون غير مأكول إذ لا يلزم من الطهارة حل الأكل فإن الطاهر قد يكون مضراً أو مستقذراً فلا يحل أكله.

ومن الممكن أن نقرر الكلام في هذا الموضوع في مطلبين:

# المطلب الأول في حكم أكل البيض

اختلف الفقهاء في حكم البيضة إذا خرجت من الطير بعد موته على النحو الآتي:

١ ــ قال الحنفية يؤكل البيض إذا خرج من الدجاجة الميتة سواء اشتد قشرها أو لم يشتد (١).

وهو قول للمالكية فإنهم قالوا بطهارة البيض ولا فرق بين تصلبه وعدمه عندهم سواء كان من طير أو من حشرات إذ لحمها مباح إذا أمن سمها إلا

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٤٣.

المذر (١) وهو ما فسد بعد انفصاله من الحي بعفن أو صار دماً أو مضغة أو فرخاً ميتاً فهو نجس (٢).

وفي قول عند الشافعية أن البيض طاهر مطلقاً<sup>(٣)</sup>.

 $\Upsilon$  وعند الشافعية (1) والحنابلة (0) وأبي يوسف ومحمد بن الحسن من الحنفية (٦) أن الدجاجة إذا ماتت وفي بطنها بيضة قد صلب قشرها فهي طاهرة وإن كانت ما عنه فهي نجسة لا تؤكل.

### استدل أصحاب القول الأول بما يأتى:

(أ) أن البيض طاهر في نفسه مودع في الطير منفصل عنه ليس من أجزائه فتحريم الطير لا يكون تحريماً للبيض كما إذ اشتد القشر(٧).

ونوقش هذا الاستدلال بأن البيض إذا كان مائعاً قد تتخلله النجاسة ويدخله الفساد فهو كأي جزء من الطير بخلاف ما اشتد قشره.

(ب) أن البيضة عليها غاشية رقيقة كالجلد وهو القشر قبل أن يقوى فلا ينجس منها إلا ما كان لاقى النجاسة (^).

ونوقش هذا الاستدلال بأن الغشاء قبل أن يشتد لا يمنع وصول النجاسة إلى ما في داخله فهو كعدمه ما لم يشتد ويقوى على منع النجاسة.

<sup>(</sup>١) جاء في المعجم الوسيط، ج ٢ ص ٨٥٩، مذرت البيضة مذراً فسدت فهي مذرة وأمذرت الدجاجة البيضة أفسدتها ١.هـ.

<sup>(</sup>۲) الخرشي على متن خليل، ج ١ ص ٨٥.

<sup>(</sup>٣) المجموع، ج ١ ص ٢٤٤.

<sup>(</sup>٤) المجموع، ج ١ ص ٢٤٤.

<sup>(</sup>٥) المغني والشرح الكبير، ج ١ ص ٣١.

<sup>(</sup>٦) تبيين الحقائق، ج ١ ص ٣٦.

<sup>(</sup>Y) بدائع الصنائع، ج ١ ص ٤٣.

 <sup>(</sup>A) المغني والشرح الكبير، ج ١ ص ٦٣.

### واستدل أصحاب القول الثاني بما يأتي:

(أ) أن البيضة إذا كانت صلبة القشر لا تلحقها النجاسة فأشبهت ما لو وقعت في ماء نجس (١).

(ب) أن البيض المائع إذا خرج من الميت حكمه حكم الميت لتخلل النجاسة فيه وعدم مقاومته النجاسة لعدم الحائل الحصين بينه وبين النجاسة.

### الترجيح:

مما سبق يتضح لنا أن الفقهاء رحمهم الله اتفقوا على طهارة البيض إذا صلب قشره والذي يظهر لنا نجاسته صلب قشره والذي يظهر لنا نجاسته لاختلاطه بالنجاسة وعدم انفصاله عنها ومفارقته لها. بخلاف ما اشتد قشره فلا تصله النجاسة كما لووقعت البيضة في ماء نجس فلا يصل شيء من النجاسة إلى داخلها.

هذا إذا كان البيض من حيوان مأكول حال الحياة.

أما بيض الحيوان غير المأكول حال الحياة فلا يؤكل لأنه من جنس ما خرج منه.

أما البيض المذر \_ أي الفاسد \_ فنرى عدم جواز أكله لأنه خبيث ضار تعافه النفس ولا يؤمن من تلوثه وتعفنه فهو داخل في عموم قوله تعالى: ﴿ وَ يُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخُبَلِيْنَ ﴾ (٢).

والإسلام دين الصحة والسلامة لا يبيح ما يضر بالنفس أو يلحق الضرر بها.

<sup>(</sup>١) المغني والشرح الكبير، ج ١ ص ٦٣.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

## المطلب الثاني في اللبن

اللبن إما أن يكون من مباح أو غيره فإن كان من غير المباح فهو محرم لأن اللبن تابع لحكم اللحم في إباحة التناول وعدمها وهذا لا خلاف فيه عند جمهور الفقهاء من الحنفية(١) والمالكية(٢) والشافعية(٣) والحنابلة(٤).

وإن كان اللبن من مباح فإن كان حياً فلبنه مباح بلا خلاف عند جمهور الفقهاء من الحنفية (٩) والمالكية (٦) والشافعية (٧) والحنابلة (٨).

وإن كان اللبن من ميتة مباح حال الحياة ففيه خلاف نوضحه فيها يلي:

١ -- عند أبي حنفية رحمه الله تعالى يباح لبن الميتة المأكولة حال الحياة(٩).

٢ – وعند المالكية (١٠) والشافعية (١١) والحنابلة (١٢) وأبي يوسف ومحمد
 من الحنفية (١٣) يحرم تناول لبن الميتة المأكولة حال الحياة.

<sup>(</sup>۱) انظر حاشیة ابن عابدین، ج ۱ ص ۲۰۰، وج ٦ ص ۳۰۵؛ و ص ۳٤٠؛ وتبیین الحقائق، ج ١ ص ٣٠٠؛ وسر ۴۲٠؛ وبدائع الصنائع، ج ٥ ص ٤٣.

<sup>(</sup>٢) الخرشي على متن خليل، ج ١ ص ٨٥.

<sup>(</sup>٣) انظر نهاية المحتاج، ج ١ ص ١٧٦.

<sup>(</sup>٤) مطالب أولى النهي، ج ١ ص ٢٣٣.

<sup>(</sup>٥) حاشية ابن عابدين، ج ٦ ص ٣٤٠.

<sup>(</sup>٦) شرح الخرشي على متن خليل، ج ١ ص ٨٥.

<sup>(</sup>۷) نهاية المحتاج، ج ۱ ص ۱۷٦.

<sup>(</sup>A) المغني والشرح الكبير، ج ١ ص ٦٦.

<sup>(</sup>٩) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٤٣.

<sup>(</sup>١٠) مواهب الجليل، شرح مختصر خليل، ج ١ ص ٩٣.

<sup>(</sup>١١) نهاية المحتاج، ج١ ص ١٧٦.

<sup>(</sup>١٢) المغني والشرح الكبير، ج ١ ص ٦٦.

<sup>(</sup>۱۳) بدائع الصنائع، ج ۱ ص ۱۶.

استدل أبو حنيفة على إباحة لبن الميتة بما يأتى:

(أ) قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ لَكُرُ فِي ٱلْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً نَسْقِيمُ مِّمَا فِي بُطُونِهِ عَمِنَ بَيْنِ فَرْثِ وَدَمِ لَبَنَّا خَالِصًا سَآيِغًا لِلشَّارِبِينَ ﴾(١).

وجه الاستدلال بهذه الآية من وجوه:

أحدها: أنه سبحانه وصف اللبن بكونه خالصاً فيقتضي أن لا يشوبه شيء من النجاسة.

الثاني: أنه سبحانه وتعالى وصفه بكونه سائغاً للشاربين والحرام لا يسوغ للمسلم.

الثالث: أنه سبحانه وتعالى منّ علينا بذلك إذ الآية خرجت مخرج المنة والمنة بالحلال لا بالحرام(٢).

ونوقش هذا الاستدلال بما يأتى:

أولًا: أن وصف اللبن بكونه خالصاً يراد به لبن الحيوان المأكول حال الحياة لاحال الموت لأن الحيوان بالموت يتعفن ويفسد كل ما في جسمه.

ثانياً: أما وصفه بكونه سائغاً للشاربين فالمراد بذلك وقت حياة الحيوان أيضاً لا بعد موته.

ثالثاً: وأما كون الآية خرجت مخرج المنة والمنة بالحلال لا بالحرام فصحيح وعليه تكون الآية في لبن الحيوان الحي المأكول لأنه حلال والمنة لا تكون إلا بالحلال لا بالحرام.

(ب) أن الصحابة رضي الله عنهم أكلوا الجبن لما دخلوا المدائن وهو يعمل بالأنفحة وهي تؤخذ من صغار المعز فهو بمنزلة اللبن وذبائحهم ميتة.

<sup>(</sup>١) الآية ٦٦ من سورة النحل.

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ٤٣.

ونوقش هذا الاستدلال بأن مجوس المدائن قد قيل انهم ما كانوا يتولون الذبح بأنفسهم وكان جزاروهم اليهود والنصارى ولو لم ينقل ذلك عنهم لكان الاحتمال موجوداً فقد كان فيهم اليهود والنصارى والأصل الحل فلا يزول بالشك (۱).

(ج) أن اللبن يلاقي نجاسة باطنية فكان طاهراً كاللبن من شاة حية فإنه يخرج من بين فرث ودم. لأن نجاسة الباطن لاحكم لها بدليل أن المني طاهر ويخرج من مخرج البول.

ونوقش هذا الاستدلال بأن قولهم ان اللبن يلاقي الفرث غير مسلم لأن الفرث في الكرش والدم في العروق واللبن بينه وبينها حجاب رقيق.

وأما كون نجاسة الباطن لاحكم لها فغير مسلم أيضاً بل لها حكم إذا انفصل ما لاصقها ولهذا لو ابتلع جوزة وتقيأها صارت نجسة الظاهر.

وأما المني فقال ابن الصباغ (٢) ان سلمنا أن مخرجه مخرج البول فالفرق أنه عني عنه لعموم البلوي به وتعذر الاحتزاز عنه بخلاف اللبن في الشاة الميتة (٣).

واستدل الجمهور على نجاسة لبن الميتة وحرمة تناوله بما يأتى:

(أ) قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ ﴾. (١)

وجه الاستدلال من الآية: أن تحريم الميتة تحريم لجميع أجزائها ومنها اللبن.

<sup>(</sup>١) المغني والشرح الكبير، ج ١ ص ٦٦.

<sup>(</sup>٢) ابن الصباغ: عبد السيد بن محمد بن عبد الواحد أبو نصر ابن الصباغ. فقيه شافعي من أهل بغداد ولد فيها سنة ٤٠٠هـ. كانت الرحلة إليه في عصره وتولى التدريس بالمدرسة النظامية أول ما فتحت وعمي في آخر عمره. له الشامل في الفقه وتذكرة العالم والعدة في أصول الفقه. توفى ببغداد سنة ٤٧٧هـ.

<sup>(</sup>الأعلام ج ٤ ص ١٠)

<sup>(</sup>٣) المجموع، ج ١ ص ٧٤٤ \_ ٧٤٥.

<sup>(</sup>٤) الآية ٣ من سورة المائدة.

(ب) أن لبن الميتة نجس لأنه مائع في وعاء نجس فتنجس به أشبه ما لوحلب في إناء نجس (١).

### الترجيح :

مما سبق يظهر لنا أن لبن الميتة المأكولة حال الحياة نجس يحرم تناوله لنجاسة وعائه فهو كاللبن في إناء نجس.

ولأن اللبن لو أصاب الميتة بعد فصله عنها لكان نجساً فكذلك قبل فصله (٢).

<sup>(</sup>١) المغني والشرح الكبير، ج ١ ص ٦٦.

<sup>(</sup>٢) المغني والشرح الكبير، ج ١ ص ٦٦.

#### الغمل الثالث

# في الأكل من المحرم عند الاضطرار

ويشتمل على المباحث الأتية:

المبحث الأول : في حقيقة الاضطرار.

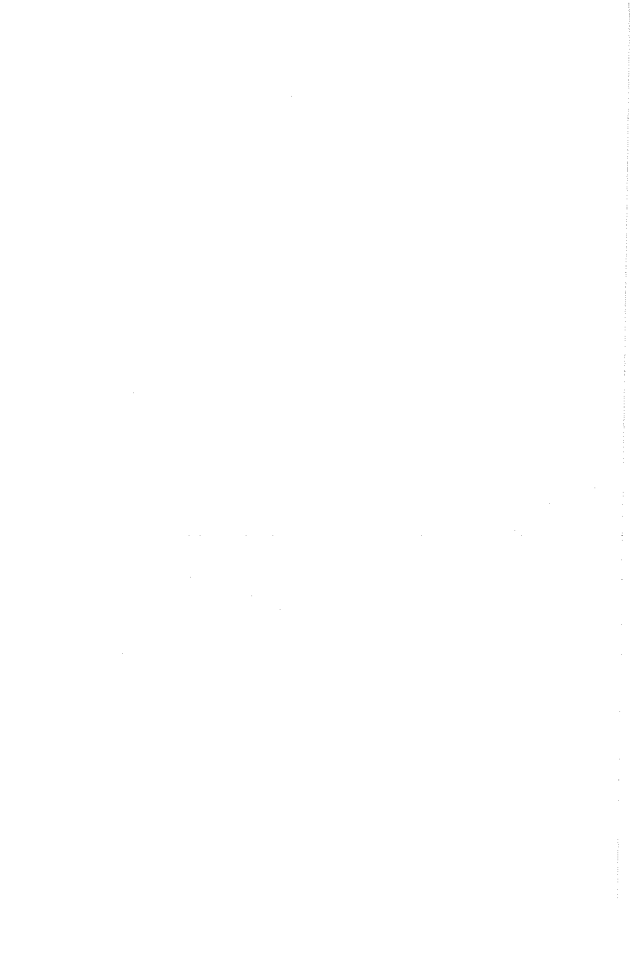
المبحث الثاني : في حد الضرورة.

المبحث الثالث: في تفصيل المحرمات التي تبيحها الضرورة.

المبحث الرابع: في ترتيب المحرمات عند الاضطرار إليها.

المبحث الخامس: حكم العاصى بسفره إذا أداه سفره إلى

أكل المحرمات عند الاضطرار.



### البحث الأول في حقيقة الاضطرار

وفيه مطالب:

## المطلب الأول في تعريف الاضطرار

### أولاً \_ تعريف الاضطرار في اللغة:

الاضطرار الاحتياج إلى الشيء يقال: إضطره إليه. أي أحوجه وألجأه فاضطر بضم الطاء. والضرورة الحاجة(١).

وفي المعجم الوسيط: اضطره إليه أحوجه وألجأه(٢).

وفي لسان العرب الاضطرار الاحتياج إلى الشيء وقد اضطره إليه أمر والإسم الضرة... ثم قال: والضرورة كالضرة... رجل ذو ضارورة وضرورة أي ذو حاجة وقد اضطر إلى الشيء أي الجيء إليه...

وجاء فيه عن الليث: الضرورة إسم لمصدر الاضطرار تقول حملتني الضرورة على كذا وكذا. وقد اضطر فلان إلى كذا وكذا. وأصله من الضرر وهو الضيق (٣).

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط، ج ٢ ص ٧٥.

<sup>(</sup>۲) المعجم الوسيط، ج ١ ص ٥٣٧.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب، ج ٦ ص ١٥٤ \_ ١٥٥.

ثانياً ــ معنى الضرورة في الشرع:

يقول الحموي: (١) في حاشيته على الأشباه والنظائر لابن نجيم (٢) عن الضرورة انها بلوغه حداً إن لم يتناول الممنوع هلك إذا قارب وهذا يبيح تناول الحرام (٣).

وقال أبو بكر الجصاص: ومعنى الضرورة ههنا خوف الضرر على نفسه أو بعض أعضائه بتركه الأكل<sup>(٤)</sup>.

وقال الدردير في الشرح الصغير: الضرورة هي حفظ النفوس من الهلاك أو شدة الضرر (°).

قال في تفسير المنار: «والاضطرار تكلف ما يضر بملجىء يلجىء إليه والملجيء إلى ذلك اما أن يكون من نفس الإنسان وحينئذ لابد أن يكون ضرراً حاصلاً أو متوقعاً يلجىء إلى التخلص منه بما هو أخف منه عملاً بقاعدة ارتكاب أخف الضررين الثابتة عقلاً وشرعاً.

واما أن يكون من غير نفسه كإكراه بعض الأقوياء بعض الضعفاء على ما يضرهم وما نحن فيه من القسم الأول.

<sup>(</sup>۱) الحموي: أحمد بن محمد مكي أبو العباس شهاب الدين الحسيني الحموي. مدرس من علماء الحنفية حموي الأصل مصري تولى إفتاء الحنفية وصنف كتباً كثيرة منها: غمز عيون البصائر في شرح الأشباه والنظائر لابن نجيم ونفحات القرب والاتصال والدرر النفيس وغيرها. توفي سنة مدرح الأشباه والنظائر لابن نجيم ونفحات القرب والاتصال والدرر النفيس وغيرها. توفي سنة مدرح الأشباء والنظائر لابن نجيم ونفحات القرب والاتصال والدرر النفيس وغيرها.

<sup>(</sup>الأعلام ج ١ ص ٢٣٩)

 <sup>(</sup>۲) ابن نجيم: زين الدين بن إبراهيم بن محمد الشهير بابن نجيم. فقيه حنفي مصري. له
تصانيف منها: الأشباه والنظائر في أصول الفقه والبحر الرائق في شرح كنز الدقائق فقه
والرسائل الزينية ٤١ رسالة في مسائل فقهية والفتاوى الزينية. توفي سنة ٩٧٠هـ.

<sup>(</sup>الأعلام ج ٣ ص ٦٤)

<sup>(</sup>٣) حاشية الحموي على الأشباه والنظائر لابن نجيم، ج ١ ص ١١٩.

<sup>(</sup>٤) أحكام القرآن للجصاص، ج ١ ص ١٥٩.

<sup>(</sup>٥) الشرح الصغير، ج ٢ ص ١٨٣.

والضرر الملجيء هو المخمصة أي المجاعة. وهي مأخوذة من خمص البطن أي ضموره لفقد الطعام فالجوع ضرر يدفع الإنسان إلى تكلف أكل الميته وإن كان يعافها طبعاً ويتضرر بها لو تكلف أكلها في حال الاختيار سواء كان بها علة أو لا .

وقد وافق الشرع الفطرة فأباح للمضطر أكل الميته وغيرها من المحرمات لهذه الضرورة. ولا يبيح ذلك أي جوع يعرض للإنسان ولا الجوع الشديد مطلقاً بل الجوع الذي لا يجد معه الجائع شيئاً يسد به رمقه إلا المحرم مما ذكر يدل على هذا المعنى قوله: «في مخمصة» أي فمن اضطر فأكل مما ذكر حال كونه في مجاعة محيطة به إحاطة الظرف بالمظروف ولا يجد منفذاً منها إلا ما ذكر. وحال كونه «غير متجانف لاثم» أي غير جائر فيه أو متمايل إليه متعمد له فالجنف الميل والجور ويصدق بالميل إلى الأكل ابتداء وبالجور فيه بأكل الكثير».

قال ابن العربي: هذا الضرر الذي بيناه يلحق إما بإكراه من ظالم أو بجوع في مخمصة أو بفقر لا يجد فيه غيره (٢).

هذا وسوف يأتي خلاف الفقهاء في حد الضرورة المبيحة لتناول المحرم في موضعه إن شاء الله تعالى.

# المطلب الثاني في الأدلة الدالة على إباحة المحرم عند الاضطرار

أولاً \_ الأدلة من القرآن الكريم:

ذكر الله سبحانه وتعالى الاضطرار إلى المحرمات في مواضع كثيرة من القرآن نذكر منها ما يلى:

<sup>(</sup>۱) بتصرف من تفسير المنار، ج ٦ ص ١٦٧ ــ ١٦٨.

<sup>(</sup>٢) أحكام القرآن لابن العربي، ج ١ ص ٥٥.

(أ) قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُرُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَكُمْ ٱلْخَنزِيرِ وَمَآ أُهِلَّ بِهِ عَلِخَيْرِ ٱللَّهِ فَمَنِ ٱضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١).

وقوله «غير باغ» أي في أكله فوق حاجته.

وقوله «ولا عاد» بأن يجد عن هذه المحرمات مندوحة ويأكلها.

قال السدي: غير باغ: في أكلها شهوة وتلذذا. ولا عاد: باستيفاء الأكل إلى حد الشبع.

وقال مجاهد وابن جبير وغيرهما، المعنى غير باغ على المسلمين. ولا عاد: عليهم فيدخل في الباغي والعادي قطاع الطريق والخارج على السلطان والمسافر في قطع الرحم والغارة على المسلمين وما شاكله. قال القرطبي وهذا صحيح فإن أصل البغي في اللغة قصد الفساد، يقال: بغت المرأة تبغي إذا فجرت. قال تعالى: ﴿ وَلا تُكْرِهُواْ فَتَيَاتِكُمْ عَلَى ٱلْبِغَاءِ إِنْ أَرَدُنَ تَكَصَّنًا ﴾ (٢) قال القرطبي: فأباح الله في حالة الاضطرار أكل جميع المحرمات لعجزه عن جميع المباحات كما بينا فصار عدم المباح شرطاً في استباحة المحرم (٣).

(ب) قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْخُنْرِيرِ وَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ اللّهَ بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمُوقُوذَةُ وَالْمُتَرَدِّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكُلَ وَمَا أَكُلَ النَّصُبِ وَأَن تَسْتَقْسِمُواْ بِاللَّأَزْلَ مِ ذَالِكُمْ السَّبُعُ إِلَّا مَاذَكَيْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَأَن تَسْتَقْسِمُواْ بِاللَّأَزْلَ مِ ذَالِكُمْ فَالسَّعُ إِلَّا مَاذَكَيْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَأَن تَسْتَقْسِمُواْ بِاللَّأَزْلَ مِ ذَالِكُمْ فِي السَّقُ الْمَوْمَ اللّهُ وَالْمَوْنُ الْمَوْمَ فَاللّهُ مَعْشُوهُمْ وَاخْشُونِ الْمَوْمَ فِي اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

<sup>(</sup>١) الآية ١٧٣ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣٣ من سورة النور.

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير القرطبي، ج ٢ ص ٢٣١ - ٢٣٢ .

أَكْمَلْتُ لَكُرُّ دِينَكُرُّ وَأَثْمَمْتُ عَلَيْكُرْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُرُ الْإِسْكَمَ وَكُمِيتُ لَكُرُ الْإِسْكَمَ دِينَا فَمَنِ آضُطُرَّ فِي مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِإِنْرٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾(١).

قال القرطبي قوله: «فمن اضطر في مخمصة» يعني من دعته ضرورة إلى أكل الميتة وسائر المحرمات في هذه الآية. والمخمصة الجوع وخلاء البطن من الطعام والخمص ضمور البطن.

وقوله: «غير متجانف لاثم» أي غير مائل لحرام وهو بمعنى «غير باغ ولا عاد» والجنف الميل. والاثم الحرام. فالمعنى: غير متعمد لمعصية في مقصده (٢).

(ج) قوله تعالى: ﴿ قُل لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى أَمُومًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْمَةً أَوْ دَمَّا مَّـفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أُهِلَّ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ عَ فَمَنِ آضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (٣).

(د) قوله تعالى: ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَّا تَأْكُلُواْ مِمَّا ذُكُرَ ٱللهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُمْ مَّاحَرَّمَ عَلَيْهُ لَوْ أَلَّا تَأْكُلُواْ مِمَّا ذُكِرَ ٱللهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُمْ مَّاحَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا ٱضْطُرِرْتُمْ إِلَيْهِ وَإِنَّ كَثِيرًا لَيُضِلُّونَ بِأَهُواَ يَهِم بِغَيْرِ عِلْمٍ إِنَّ رَبَّكَ هُوَأَعْلَمُ بِاللهُ عَتَدِينَ ﴾ (٤).

والمعنى كما قال بعض المفسرين: أي غرض لكم في أن تتحرجوا من أكله وما يمنعكم عنه وقد فصل لكم ماحرم عليكم: أي بينه ووضحه. إلا ما

<sup>(</sup>١) الآية ٣ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>۲) انظر تفسير القرطبي، ج ٦ ص ٦٤ ــ ٦٠.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٤٥ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٤) الآية ١١٩ من سورة الأنعام.

اضطررتم إليه: أي مما حرم عليكم. والمعنى: إلا أن تدعوكم الضرورة إلى أكله بسبب شدة المجاعة فيباح لكم. وان كثيراً ليضلون بأهوائهم بغير علم: أي يضلون فيحرمون ويحللون بأهوائهم وشهواتهم من غير تعلق بشريعة. إن ربك هو أعلم بالمعتدين: أي المتجاوزين لحدود الحق إلى الباطل والحلال إلى الحرام (١).

(هـ) قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُرُ ٱلْمَيْنَةَ وَٱلدَّمَ وَكَمْمَ ٱلْخُنزيرِ وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ عَلَمْنِ ٱضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (٢).

### ثانياً \_ الأدلة من السنة الشريفة:

الأدلة من السنة على إباحة المحرم عند الضرورة كثيرة سوف نذكر كثيراً منها في ثنايا هذا الفصل ونكتفى الآن بذكر حديثين فقط:

(أ) عن أبي واقد الليثي (٣) قال: قلت يا رسول الله انا بأرض تصيبنا بها مخمصة فها يحل لنا من الميتة؟ قال: «إذا لم تصطبحوا ولم تغتبقوا ولم تحتفئوا (٤)

<sup>(</sup>١) انظر تفسير القاسمي، ج ٦ ص ٢٤٧٩ ــ ٢٤٨٠.

<sup>(</sup>٢) الآية ١١٥ من سورة النحل.

<sup>(</sup>٣) أبو واقد الليثي: الحارث بن عوف الليثي من بني ليث بن بكر بن عبد مناة بن كنانة بن خزيمة الكناني الليثي. شهد الفتح مسلمًا يعد في أهل المدينة وشهد اليرموك وجاور بمكة ومات بها ودفن في مقبرة المهاجرين سنة ٦٨هـ وهو ابن ٧٥ سنة وقيل ٨٥ سنة.

<sup>(</sup>أسد الغابة في معرفة الصحابة ج ٥ ص ٣١٩)

<sup>(</sup>٤) الصبوح: شرب اللبن أول النهار. والغبوق شرب اللبن آخر النهار. الأول للغداء، والثاني للعشاء. انظر الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد، ج ١٧ ص ٨٣، وانظر المعجم الوسيط، ج ١ ص ٥٠٨ و ج ٢ ص ٦٤٩.

ومعنى تحتفئوا: قال الشوكاني: هو بفتح المثناتين من فوق بينها حاء مهملة وبعدهما فاء مكسورة ثم همزة مضمومة من الحفاء وهو البردي بضم الموحدة نوع من جيد التمر. وضعفه بعضهم بأن البردي ليس من البقول. قال أبو عبيد: هو أصل البردي الأبيض الرطب وقد يؤكل. قال أبو عبيد معنى الحديث: أنه ليس لكم أن تصطبحوا وتغتبقوا وتجمعوهما من الميتة. قال الأزهري: قد أنكر هذا على أبي عبيد وفسر أنه أراد إذا لم تجدوا الميتة تصطبحونها أو شراباً =

 $^{(1)}$ بقلا فشأنكم بها

(ب) عن جابر بن سمرة (٢) أن رجلًا نزل الحرة (٣) ومعه أهله وولده فقال رجل إن ناقة لي ضلت فإن وجدتها فأمسكها. فوجدها فلم يجد صاحبها فمرضت فقالت امرأته انحرها فأبي فنفقت. فقالت: اسلخها حتى نقدد شحمها ولحمها ونأكله. فقال: حتى: أسأل رسول الله على فأتاه فسأله فقال: هل عندك غنى يغنيك؟ قال: لا. قال: فكلوها. قال فجاء صاحبها فأخبره الخبر فقال هلا كنت نحرتها. قال: استحييت منك» رواه أبو داود واللفظ له. ورواه أحمد والبيهقي (٤).

وهذه الأدلة من الكتاب والسنة هي أساس قاعدة الضرورات وأحكامها في الفقه الإسلامي.

تلك القاعدة التي صاغها الفقهاء بقولهم الضرورات تبيح المحظورات وقولهم: الضرر يزال (°).

<sup>=</sup> تغتبقونه ولم تجدوا بعد عدم الصبوح والغبوق بقلة تأكلونها حلت لكم الميتة قال وهـذا هو الصحيح» ا.هـ. ؛ نيل الأوطار، ج ٨ ص ١٥٧.

 <sup>(</sup>١) رواه أحمد واللفظ له انظر الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد، ج١٧ ص ٨٢، ورواه البيهقي في سننه الكبرى، ج ٩ ص ٣٥٦. قال الهيثمي في مجمع الزوائد رواه الطبراني ورجاله ثقات، ج ٥ ص ٥٠.

<sup>(</sup>٢) جابر بن سمرة بن جنادة السوائي. صحابي كان حليف بني زهرة، له ولأبيه صحبة، نزل الكوفة وابتنى بها داراً، وتوفي في ولاية بشر على العراق سنة ٧٤هـ. روى له البخاري ومسلم ١٤٦ حديثاً.

<sup>(</sup>أسد الغابة في معرفة الصحابة ج ١ ص ٢٥٤؛ الأعلام ج ٢ ص ١٠٤)

<sup>(</sup>٣) الحرة: أرض بظاهر المدينة بها حجارة سوداء.

 <sup>(</sup>٤) سنن أبي داود، ج ٢ ص ٣٢٢؛ وسنن البيهقي، ج ٩ ص ٣٥٦؛ والفتح الرباني لترتيب مسند
 الإمام أحمد، ج ١٧ ص ٨٢.

قال الشوكاني: حديث جابر بن سمرة سكت عنه أبو داود والمنذري وليس في إسناده مطعن لأن أبا داود رواه من طريق موسى بن إسماعيل عن حماد بن سلمة عن سماك بن حرب عن جابر بن سمرة. انتهى، نيل الأوطار، ج ٨ ص ١٥٦.

<sup>(°)</sup> انظر الأشباه والنظائر لابن نجيم بحاشية الحموي، ج ١ ص ١١٨؛ والأشباه والنظائر للسيوطي، ص ١٨٨؛ ودرر الحكام شرح مجلة الأحكام، ص ٣٥، مادة (٢٥).

قال ابن نجيم القاعدة الخامسة الضرر يزال. ويتعلق بها قواعد الأولى: الضرورات تبيح المحظورات ومن ثم جاز أكل الميته عند المخمصة وإساغة اللقمة بالخمر. ١.هـ. (١).

# المطلب الثالث في الحكمة من إباحة المحرم عند الاضطرار

من رحمة الله بعباده أن شرع لهم أحكاماً تنير لهم الطريق في أمور دينهم ودنياهم فبين الحلال وأباحه لهم لأنه سبحانه خلق الخلق وهو يعلم ما تقوم به أبدانهم وما يصلحهم. كما بين الحرام لأنه عز وجل علم ما يضر عباده حين خلقهم فنهاهم عنه وحرمه عليهم لكنه أحل هذه المحرمات للمضطر في الوقت الذي لا يقوم بدنه إلا به. وقد قال الفقهاء ان هناك أفعالاً يبيحها الاضطرار وهي التناول من المطعوم والمشروب المحرم كالميتة والدم ولحم الخنزير وطعام الغير.

وقد نص العلماء الذين كتبوا في القواعد العامة في الفقه الإسلامي أن الحكمة من إباحة بعض المحرمات في حالات الاضطرار ترجع بصفة عامة إلى إزالة الضرر عن المكلفين.

فالأفعال المحرمة التي تبيحها الضرورة ترجع الحكمة من تحريمها اما على المحافظة على نفس الفاعل كما هو الحال في شرب الخمر وأكل الميتة والدم ولحم الخنزير إذ أن تناول هذه المحرمات يضر قبل كل شيء بصحة الآكل والشارب فهي محرمة لمصلحته لا لمصلحة أحد سواه فكانت الحكمة الإلهية إباحة تناولها متى أدى تحريمها عليه إلى إلحاق ضرر جسيم به يتمثل في خوف الهلاك أو التلف.

واما أن ترجع الحكمة من تحريم بعض هذه الأفعال التي من هذا النوع إلى مصلحة الغير كما هو الحال في جرائم الأموال ولكن لما كان الضرر الذي

<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر لابن نجيم بحاشية الحموي، ج ١ ص ١١٨.

يلحق بهذا الغير من جراء أخذ المال هو في الواقع ضرر لا يذكر ولا يساوي شيئاً بجانب خطر الجوع الذي يهدد المضطر بالهلاك كان من العدل أن يباح تناول طعام الغير لسد رمق الجوع حفظاً للمهج وإبقاء للأرواح خصوصاً إذا ما أخذنا في الاعتبار وجوب تعويض صاحب الطعام في الحال أو في المآل لأن الاضطرار لا ينافى الضمان فهو على ذلك لن يناله ضرر ما.

لذا فإن مبدأ إزالة الضرر مقيد بالقاعدة الشرعية الضرر لا يـزال بالضرر(١) لأن إزالته بالضرر هي عين الضرر(١) لذا نص الفقهاء على أنه لا يجوز للمضطر أن يتناول طعام مضطر آخر ولا يجوز له أن يقتل غيره لإحياء نفسه(٣).

قال ابن القيم: فإن قيل لكم فها قولكم فيها إذا عارض المفسدة مصلحة أرجح منها وترتب الحكم على الراجح هل يترتب عليه مع بقاء المرجوح من المصلحة والمفسدة لكنه لما كان مغموراً لم يلتفت إليه. أو يقولون ان المرجوح زال أثره بالراجح فلم يبق له أثر. ومثال ذلك أن الله تعالى حرم الميتة والدم ولحم الحنزير لما في تناولها من المفسدة الراجحة وهو خبث التغذية والغاذي شبيه بالمتغذي فيصير المتغذي بهذه الخبائث خبيث النفس فمن محاسن الشريعة تحريم هذه الخبائث فإن اضطر إليها وخاف على نفسه الهلاك إن لم يتناولها أبيحت له فهل إباحتها والحالة هذه مع بقاء وصف الخبث فيها لكن عارضه مصلحة أرجح منه وهي حفظ النفس أو إباحتها أزالت وصف الخبث منها فها أبيح له إلا طيب وإن كان خبيثاً في حال الاختيار. قيل هذا موضع دقيق وتحقيقه يستدعي إطلاعاً على أسرار الشريعة والطبيعة فلا تستهونه وأعطه حقه من النظر والتأمل. وقد اختلف الناس فيه على قولين. فكثير منهم أو أكثرهم سلك

<sup>(</sup>۱) انظر الأشباه والنظائر للسيوطي، ص ٨٦؛ والأشباه والنظائر لابن نجيم بحاشية الحموي، ج ١ ص ١٢٠.

 <sup>(</sup>۲) الضرر لا يزال بضرر مثله ولا بأكثر منه بالأولى. إذاً يشترط بأن يزال الضرر بلا إضرار بالغير
 إن أمكن وإلا فبأخف منه. انظر درر الحكام شرح مجلة الأحكام، ص ۳۵، مادة (۲۵).

<sup>(</sup>٣) انظر موسوعة الفقه الإسلامي، ج ١٤ ص ١٢ – ٦٤.

مسالك الترجيح مع بقاء وصف الخبث فيه وقال مصلحة حفظ النفس أرجح من مفسدة خبث التغذية وهذا قول من لم يحقق النظر ويمعن التأمل بل استرسل مع ظاهر الأمور.

والصواب أن وصف الخبث منتف حال الاضطرار وكشف الغطاء عن المسألة أن وصف الخبث غير مستقل بنفسه في المحل المتغذى به بل هو متولد من القابل والفاعل فهو حاصل من المتغذي والمتغذى به ونظيره تأثير السم في البدن هو موقوف على الفاعل والمحل القابل إذا علم ذلك فتناول هذه الخبائث في حال الاختيار يوجب حصول الأثر المطلوب عدمه فإذا كان المتناول لها مضطراً فإن ضرورته تمنع قبول الخبث الذي في المتغذى به فلم تحصل تلك المفسدة لأنها مشروطة بالاختيار الذي به يقبل المحل خبث التغذية فإذا زال الاختيار زال شرط القبول فلم تحصل المفسدة أصلاً. وإن اعتاص هذا على فهمك فانظر في الأغذية والأشربة الضارة التي لا يتخلف عنها الضرر إذا تناولها المختار الواجد لغيرها فإذا اشتدت ضرورته إليها ولم يجد منها بداً فإنها تنفعه ولا يتولد له منها ضرر أصلاً لأن قبول طبيعته لها وفاقته إليها وميله، منعه من التضرر بها بخلاف حال الاختيار.

وأمثلة ذلك معلومة مشهودة بالحس فإذا كان هذا في الأوصاف الحسية المؤثرة في محالها بالحس فها الظن بالأوصاف المعنوية التي تأثيرها إنما يعلم بالعقل أو بالشرع فلا تظن أن الضرورة أزالت وصف المحل وبدلته فأنا لم نقل هذا ولا يقوله عاقل وإنما الضرورة منعت تأثير الوصف وأبطلته فهي من باب المانع الذي يمنع تأثير المقتضي لا أنه يزيل قوته ألا ترى أن السيف الحاد إذا صادف حجراً فإنه يمنع قطعه وتأثيره لا أنه يزيل حدته وتهيأه لقطع القابل ونظير هذا الملابس المحرمة إذا اضطر إليها فإن ضرورته تمنع ترتب المفسدة التي حرمت المخلها. ا.هه. (١).

<sup>(</sup>۱) مفتاح دار السعادة، ج ۲ ص ۲۰ ــ ۲۱.

### المطلب الرابع في حكم تناول المحرم عند الاضطرار

اختلف الفقهاء في حكم تناول الميتة وما في حكمها من المحرمات حال الاضطرار على النحو الآتي:

ا \_ في أحد الوجهين عند الشافعية (١) وأحد الوجهين عند الحنابلة (٢)  $\mathbb{I}$  لا يجب الأكل من المحرم عند الضرورة بل يباح وهو قول أبي يوسف من الحنفية (٣) وأبي إسحاق الشيرازي (١) من الشافعية (٥) فلو امتنع المضطر عن التناول ومات فلا إثم عليه.

 $\Upsilon$  وعند الحنفية (٦) والصحيح من مذهب المالكية (٧) وأصح الوجهين عند الشافعية (٨) وأحد الوجهين عند الحنابلة (٩) يجب تناول المحرم عند

(الأعلام ج ١ ص ٥١)

<sup>(</sup>١) المجموع، ج ٩ ص ٤٢.

<sup>(</sup>٢) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٤.

<sup>(</sup>۳) تبیین الحقائق، ج ٥ ص ١٨٥؛ تكملة فتح القدیر، ج ٩ ص ٢٤٠؛ تیسیر التحریر، ج ٢ ص ٢٣٠.

<sup>(</sup>٤) أبو إسحاق الشيرازي: إبراهيم بن علي بن يوسف الفيروز أبادي الشيرازي أبو إسحاق العلامة المناظر. ولد في فيروز أباد بفارس بنة ٣٩٣هـ وانتقل إلى شيراز فقرأ على علمائها وانصرف إلى البصرة ومنها إلى بغداد سنة ١٥هـ، فأتم ما بدأ به من الدرس والبحث وظهر نبوغه في علوم الشريعة الإسلامية فكان مرجع الطلاب ومفتي الأمة في عصره واشتهر بقوة الحجة في الجدل والمناظرة. له تصانيف كثيرة منها: التنبيه والمهذب في الفقه والتبصرة في أصول الشافعية وطبقات الفقهاء واللمع في أصول الفقه وشرحه والملخص والمعونة في الجدل. مات ببغداد سنة ٢٧٩هـ.

<sup>(</sup>٥) المجموع مع المهذب، ج ٩ ص ٤٠.

<sup>(</sup>٦) تبيين الحقائق، ج ٥ ص ١٨٥؛ تكملة فتح القدير، ج ٩ ص ٢٣٩؛ حاشية ابن عابدين مع الدر المختار، ج ٦ ص ١٣٤؛ تيسير التحرير، ج ٢ ص ٢٣٢.

<sup>(</sup>٧) أضواء البيان، ج ١ ص ١١٠؛ وانظر الشرح الكبير مع حاشية الدسوقي، ج ٢ ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٨) المجموع، ج ٩ ص ٤٤؛ وانظر مغني المحتاج، ج ٤ ص ٣٠٣.

<sup>(</sup>٩) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٤.

الاضطرار فإن امتنع عن التناول ومات أثم إلا ان كان لا يعلم الإِباحة وقصد الاحتراز عن المعصية فيكون معذوراً فلا يأثم كالجهل بالخطاب في أول الإِسلام أو في دار الحرب في حق من أسلم فيها(١).

### استدل أصحاب القول الأول بما يأتي:

(أ) قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُمْ مَّاحَرَمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا أَضْطُرِ رَبَّمْ إِلَيْهِ ﴾ (٢).

(ج) وقوله تعالى: ﴿ فَمَنِ ٱضْطُرَّ فِي مُخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفِ لِلْإِثْرِ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾(٤).

وجه الإستدلال من هذه الآيات أن ظاهرها يفيد الحل أو الإباحة فقط فتحمل على ظاهرها ويعتبر الأكل حال الاضطرار مباحاً حملًا للنصوص على الظاهر.

ونوقش هذا الاستدلال بهذه الآيات بأن نفي الإثم في الأكل عام يشمل حالتي الجواز والوجوب فإذا وجدت قرينة على تخصيصه بالوجوب عمل بها. وقد وجدت القرينة في الأدلة التي استدل بها الفريق الثاني.

(د) ما روي عن عبد الله بن حذافة السهمي (٥) صاحب رسول الله ﷺ

<sup>(</sup>١) تبيين الحقائق، ج ٥ ص ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) الآية ١١٩ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٧٣ من سورة البقرة.

 <sup>(</sup>٤) الآية ٣ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٥) عبد الله بن حذافة بن قيس بن عدي بن سعد بن سهم القرشي السهمي أبو حذافة. من السابقين الأولين إلى الإسلام. يقال انه شهد بدراً. بعثه النبي على إلى كسرى وهاجر إلى الجبشة، أسره الروم في أيام عمر ثم أطلقوه وشهد فتح مصر. توفي في أيام عثمان سنة ٣٣هـ. (الإصابة في تمييز الصحابة ج ٤ ص ٥٧)

أن طاغية الروم حبسه في بيت وجعل معه خمراً ممزوجاً بماء ولحم خنزير مشوي ثلاثة أيام فلم يأكل ولم يشرب حتى مال رأسه من الجوع والعطش وخشوا موته فأخرجوه فقال: «قد كان الله أحله لي لأني مضطر ولكن لم أكن لأشمتك بدين الإسلام»(١).

ولو كان الأكل واجباً ما تركه هذا الصحابي الجليل.

ونوقش هذا الاستدلال بأن هذا الصحابي كان متأولاً بدليل قوله قد كان الله أحله لي لأني مضطر ولكن لم أكن لأشمتك بدين الإسلام.

### واستدل أصحاب القول الثاني بما يأتي:

(أ) قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُمْ إِلَى ٱلتَّهْلُكَةِ ﴾ (٢). وترك الأكل مع إمكانه في هذه الحال إلقاء بيده إلى التهلكة (٣).

(ب) قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيًّا ﴾ (١٠).

وهذا قادر على إحياء نفسه بما أحله الله له فلزمه كما لوكان معه طعام علال (٥).

(ج) روي عن مسروق (<sup>۲)</sup> قال: «من اضطر إلى الميتة والدم ولحم الخنزير فلم يأكل ولم يشرب حتى يموت دخل النار (<sup>۷)</sup>.

وهذا يقتضي أن أكل الميتة وما في حكمها للمضطر عزيمة لا رخصة قال

<sup>(</sup>١) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٤.

 <sup>(</sup>٢) الآية ١٩٥ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) المغنى والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٤.

 <sup>(</sup>٤) الآية ٢٩ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٥) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٤.

<sup>(</sup>٦) مسروق بن الأجدع الهمذاني أبوعائشة الكوفي. قال الشعبي: ما علمت أحداً كان أطلب للعلم منه. مات سنة ٦٣هـ وقيل ٦٣هـ، وله ثلاث وستون سنة. (طبقات الحفاظ ص ١٤)

<sup>(</sup>٧) رواه البيهقي في السنن الكبرى في كتاب الضحايا باب ما يحل من الميتة بالضرورة، ج ٩ ص ٣٥٧.

في تيسير التحرير: فتجب الرخصة ههنا كها يجب شرب الخمر وأكل الخنزير لدفع الهلاك ولو مات للعزيمة ههنا بأن يمتنع عن شرب الخمر وأكل الميته عند الاضطرار والإكراه أثم بإلقائه بنفسه إلى التهلكة من غير ملجىء لكن هذا إذا علم بالإباحة في هذه الحالة لخفاء انكشاف الحرمة فيعذر بالجهل ولا يحنث بأكلها مضطراً إذا حلف لا يأكل الحرام. ا.هـ. (١).

قال في أضواء البيان: «ومن هنا قال جمع من أهل الأصول إن الرخصة قد تكون واجبة كأكل الميتة عند خوف الهلاك لو لم يأكل منها» ا. هـ. (٢).

وجاء في حاشية ابن عابدين عن صاحب الاختيار: «قال الله إن الله ليؤجر في كل شيء حتى اللقمة يرفعها العبد إلى فيه» (٣) فإن ترك الأكل والشرب حتى هلك فقد عصى لأن فيه إلقاء النفس إلى التهلكة وأنه منهي عنه في محكم التنزيل. قال ابن عابدين: «بخلاف من امتنع عن التداوي حتى مات إذ لا يتيقن بأنه يشفيه». الهد. (٤).

### والراجح:

أنه يجب تناول المحرم عند الاضطرار فإن امتنع المضطر عن تناوله ومات أثم إلا ان كان جاهلًا لأنه قادر على إحياء نفسه بما أحله الله له فلزمه أكله كما لوكان معه طعام حلال (°).

ولأن ترك تناول الميته ونحوها حتى يموت يعتبر قتلًا للنفس وإلقاء بها إلى التهلكة لأن الكف عن التناول فعل منسوب للإنسان.

<sup>(</sup>۱) تيسير التحرير، ج ٢ ص ٢٣٢.

<sup>(</sup>۲) أضواء البيان، ج ١ ص ١١٠.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد بلفظ: «المؤمن يؤجر في كل شيء حتى في اللقمة يرفعها إلى فيه»، انظر مسند الإمام أحمد، ج ١ ص ١٨٨.

وفي لفظ عند أحمد قال ﷺ: «إنك مهما أنفقت على أهلك من نفقة فإنك تؤجر فيها حتى الملقمة ترفعها إلى في امرأتك»، انظر مسند الإمام أحمد، ج ١ ص ١٧٢، وانظر ص ١٧٣ و ١٧٦ و ١٧٦ من نفس الجزء وفي لفظ عند البخاري: «إن المسلم يؤجر في كل شيء ينفقه إلا في شيء يجعله في هذا التراب»، انظر صحيح البخاري، ج ٧ ص ١٠٥؛ كتاب المرضى باب تمنى المريض الموت.

<sup>(1)</sup> حاشیة ابن عابدین، ج 7 ص ۳۳۸.

<sup>(</sup>a) انظر المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٤.

#### البعث الثاني

#### في هد الضرورة

وفيه مطلبان:

## المطلب الأول في حد الضرورة المبيحة للمحرم

للفقهاء في حد الضرورة المبيحة للمحرم أقوال متقاربة في المعنى نذكرها فيها يلي:

المناول يخاف تلف النفس أو العضو. فمتى أكره بالقتل أو بقطع العضو على التناول يخاف تلف النفس أو العضو. فمتى أكره بالقتل أو بقطع العضو على الأكل أو الشرب فقد تحققت الضرورة المبيحة لتناول الميتة لأنه خاف على نفسه أو عضو من أعضائه فدخل تحت النص فصار آثمًا يعني إذا كان عالمًا بسقوط الحرمة فإن كان لا يعلم أن ذلك يسعه يرجى أن لا يكون آثمًا لأنه قصد إقامة حق الشرع في التحرز عن ارتكاب الحرام في زعمه... هذا أي سقوط الحرمة إذا تم الاكراه بأن كان ملجئاً. فإن قصر بأن أكره بالحبس سنه أو بالحبس المؤبد أو بالقيد مع ذلك من غير أن يمنع عنه طعام ولا شراب ولا يسعه الاقدام على شيء من ذلك لعدم الضرورة (١).

وجاء في أحكام القرآن للجصاص أن معنى الضرورة خوف الضرر على نفسه أو بعض أعضائه بتركه الأكل وقد انطوى تحته معنيان.

أحدهما: أن يحصل في موضع لا يجد غير الميتة.

<sup>(</sup>١) كشف الأسرار، ج ٤ ص ١٥١٨.

والثاني: أن يكون غيرها موجوداً ولكنه أكره على أكلها بوعيد يخاف منه تلف نفسه أو تلف بعض أعضائه وكلا المعنيين مراد بالآية عندنا لاحتمالها.

وقد روي عن مجاهد أنه تأولها على ضرورة الاكراه. ولأنه إذا كان المعنى في ضرورة الميتة ما يخاف على نفسه من الضرر في ترك تناوله وذلك موجود في ضرورة الاكراه وجب أن يكون حكمه حكمه ولذلك قال أصحابنا فيمن أكره على أكل الميتة فلم يأكلها حتى قتل كان عاصياً لله كمن اضطر إلى ميته بأن عدم غيرها من المأكولات فلم يأكل حتى مات كان عاصياً كمن ترك الطعام والشراب وهو واجدهما حتى مات فيموت عاصياً لله بتركه الأكل لأن أكل الميتة مباح في حال الضرورة كسائر الأطعمة في غير حال الضرورة ا.هـ (١).

قال في تيسير التحرير: «وسقوط حرمة الخمر والميتة للمضطر إلى شرب الخمر وأكل الميتة مخافة الهلاك على نفسه من العطش والجوع فإن دليل الحرمة لم يقم في محل الرخصة وهو الاضطرار» ا. هـ. (٢).

Y \_ وقال المالكية إن الضرورة المبيحة هي الخوف على النفس من الهلاك أو شدة الهلاك علمًا أو ظناً (7). وقيل الضرورة هي حفظ النفس من الهلاك أو شدة الضرر (2).

٣ – وعند الشافعية أن الجوع القوي لا يكفي لتناول الميتة ونحوها قالوا ولا خلاف أنه لا يجب الامتناع إلى الاشراف على الهلاك فإن الأكل حينئذ لا ينفع ولو انتهى إلى تلك الحال لم يحل له أكلها لأنه غير مفيد. واتفقوا على جواز الأكل إذا خاف على نفسه لو لم يأكل من جوع أو ضعف عن المشي أو عن الركوب وينقطع عن رفقته ويضيع ونحو ذلك فلو خاف حدوث مرض مخوف في جنسه فهو كخوف الموت وإن خاف طول المرض فكذلك في أصح الوجهين.

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن للجصاص، ج ١ ص ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) تيسير التحرير، ج ٢ ص ٢٣٢.

<sup>(</sup>٣) الشرح الكبير مع حاشية الدسوقي، ج ٢ ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٤) الشرح الصغير، ج ٢ ص ١٨٣.

ولو عيل صبره وأجهده الجوع فهل تحل له الميتة ونحوها أم لا تحل حتى يصل إلى أدنى الرمق فيهما قولان أصحهما الحل قال إمام الحرمين<sup>(۱)</sup> وغيره ولا يشترط فيما يخافه تيقن وقوعه لو لم يأكل بل يكفي غلبة الظن. قالوا كها أن المكره على أكل الميتة يباح له أكلها إذا ظن وقوع ما خوف به ولا يشترط أن يعلم ذلك فإنه لا يطلع على الغيب وجملة جهات الظن مستندها الظن (۲).

قال في مغني المحتاج: ومن خاف من عدم الأكل على نفسه موتاً أو مرضاً خوفاً أو زيادته أو طول مدته أو انقطاعه عن رفقته أو خوف ضعف عن مشي أو ركوب ولم يجد حلالًا يأكله ويسمى هذا الخائف مضطراً ووجد محرماً كميتة ولحم خنزير وطعام الغير لزمه أكله لأن تاركه ساع في هلاك نفسه (٣).

٤ ـ وعند الحنابلة أن الضرورة المبيحة هي التي يخاف التلف بها ان ترك الأكل. قال أحمد إذا كان يخشى على نفسه سواء كان من جوع أو يخاف إن ترك الأكل عجز عن المشي وانقطع عن الرفقة فهلك أو يعجز عن الركوب فيهلك ولا يتقيد بزمن محصور (٤).

وجاء في حاشية المقنع: أن الاضطرار أن يخاف التلف فقط على الصحيح من المذهب نقل حنبل<sup>(٥)</sup> إذا علم أن النفس تكاد تتلف وقيل أو خاف ضرراً.

<sup>(</sup>۱) إمام الحرمين: عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد الجويني أبو المعالي. ركن الدين الملقب بإمام الحرمين من أعلم المتأخرين من أصحاب الشافعي. ولد في جوين من نواحي نيسابور سنة 193هـ، ورحل إلى بغداد فمكة حيث جاور بها أربع سنين وذهب إلى المدينة فأفتى ودرس جامعاً طرق المذاهب، ثم عاد إلى نيسابور. له مصنفات كثيرة منها: غياث الأمم والتياث الظلم والعقيدة النظامية في الأركان الإسلامية والبرهان في أصول الفقه ونهاية المطلب في دراية المذهب وغيرها. توفي سنة ٤٧٨هـ. (الأعلام ج ٤ ص ١٦٠)

<sup>(</sup>٢) المجموع، ج ٩ ص ٤٢.

<sup>(</sup>٣) مغني المحتاج، ج ۽ ص ٣٠٦.

<sup>(</sup>٤) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٤.

<sup>(</sup>٥) هو حنبل بن إسحاق بن حنبل أبو علي الشيباني الحنبلي ابن عم الإمام أحمد بن حنبل. كان ثقة ثبتاً صدوقاً من حفاظ الحديث. له كتاب التاريخ وكتاب الفتن وكتاب المحنة وغيرها. مات بواسط في جمادى الأولى سنة ٢٧٣هـ. (طبقات الحنابلة ص ٢٧٣هـ.

وقال في المنتخب أو مرضاً أو انقطاعاً عن الرفقة قال في الفروع ومراده ينقطع فيهلك (١٠).

وهذه الأقوال في حد الضرورة المبيحة للمحرم متقاربة والذي أراه أن الضرورة كما قال السيوطي: «هي بلوغ المضطر حداً إن لم يتناول الممنوع هلك أو قارب الهلاك»(٢) أو خشى تلف عضو من أعضائه.

### وذلك للأسباب الآتية:

- الأصل في المحرم عدم فعله ولا ينتهك إلا بالضرورة والضرورة تقدر بقدرها فإن المضطر إذا بلغ حداً إن لم يتناول الممنوع هلك أو قارب الهلاك يكون قد بلغ حد الضرورة القصوى وحينئذ يباح له أكل المحرم.
- ان التعاریف السابقة للفقهاء لیست خاصة في ضرورة الأكل من المحرم
   بل تشمله وتشمل ضرورة الاكراه وغیره والذي یهمنا هنا ضرورة الأكل من المحرم عند الاضطرار.

## المطلب الثاني في مقدار ما يباح للمضطر تناوله

لا خلاف بين العلماء في أن المجاعة إذا كانت عامة دائمة مستمرة فللمضطر الشبع من الميتة وما في حكمها من سائر المحظورات (٣).

أما إذا كانت المجاعة نادرة في وقت من الأوقات ومن الممكن أن يجد

<sup>(</sup>١) المقنع وحاشيته، ج٣ ص ٥٣١.

<sup>(</sup>٢) الأشباه والنظائر للسيوطي، ص ٨٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي، ج ٢ ص ٢٢٠. قال في المغني ويحتمل أن يفرق بين ما إذا كانت الضرورة مستمرة وبين ما إذا كانت مرجوة الزوال. فما كانت مستمرة كحالة الأعرابي الذي سأل رسول الله على جاز الشبع لأنه إذا اقتصر على سد الرمق عادت الضرورة إليه عن قرب ولا يتمكن من البعد عن الميتة نحافة الضرورة المستقبلة ويفضي إلى ضعف بدنه وربما أدى ذلك إلى تلفه بخلاف التي ليست مستمرة فإنه يرجو الغنى عنها بما يحل له. والله أعلم اله . هـ المغني والشرح الكبير، ج 11 ص ٧٣ – ٧٤.

المضطر الطعام بعد هذا الوقت فيباح له أن يأكل من الميتة ما يسد الرمق بلا خلاف ولا يباح له الزيادة على الشبع بلا خلاف (١) وفي إباحة الشبع خلاف نبينه على النحو الآتي:

ا \_ قال المالكية في المعتمد عندهم (٢) والإمام أحمد في رواية عنه (٣) وهو قول للشافعية (٤) يجوز للمضطر التناول من المحرم حتى يشبع وله التزود إذا خشى الضرورة فإذا استغنى عنه طرحه.

٢ ... وعند الحنفية (٥) والشافعية في الأظهر عندهم (٦) وأحمد في أصح الروايتين عنه (٧) وهو قول ابن الماجشون وابن حبيب من المالكية (٨) أن للمضطر أكل ما يسد الرمق (٩) فقط.

وما يسد الرمق هو مقدار ما يتمكن به من الصلاة قائمًا ومن الصوم. كذا عند الحنفية (١٠)

وعند الشافعية أن ما يسد الرمق هو أن يصير إلى حالة لوكان عليها في الابتداء لما جاز أكل الميتة لأن الضرورة تزول بهذا والتمادي في أكل الميتة من غير ضرورة ممتنع (١١)

<sup>(</sup>١) المجموع، ج ٩ ص ٤٤.

<sup>(</sup>٢) قال في الشرح الكبير، ج ١ ص ٣٣٣ (والمعتمد أن له أن يشبع ويتزود من الميتة فإن استغنى عنها طرحها، ا.هـ. وانظر المنتقى شرح الموطأ، ج ٣ ص ١٣٨. وانظر بداية المجتهد، ج ١ ص ١٣٨.

<sup>(</sup>٣) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٣ ــ ٧٤؛ والمقنع، ج ٣ ص ٥٣١.

<sup>(</sup>٤) المجموع، ج ٩ ص ٤٢. ومغني المحتاج، ج ٤ ص ٣٠٧.

<sup>(</sup>٥) الدر المختار مع حاشية ابن عابدين، ج ٦ ص ٣٣٨ ـ ٣٣٩.

<sup>(</sup>٦) المجموع، ج ٩ ص ٥٦؛ ومغني المحتاج، ج ٤ ص ٣٠٧.

<sup>(</sup>٧) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٣ ــ ٧٤؛ والمقنع، ج ٣ ص ٥٣١.

<sup>(</sup>٨) نفسير القرطبي، ج ٢ ص ٢٨٨.

<sup>(</sup>٩) الرمق الحياة. وسد الرمق حفظ الحياة. الشرح الصغير، ج٢ ص ١٨٣.

<sup>(</sup>١٠) الدر المختار مع حاشية ابن عابدين، ج ٦ ص ٣٣٨ ـ ٣٣٩.

<sup>(</sup>١١) المجموع، ج ٩ ص ٤٢.

### استدل أصحاب القول الأول بما يأتى:

(أ) ما روى جابر بن سمرة أن رجلًا نزل الحرة ومعه أهله وولده فقال رجل ان ناقة لي ضلت فإن وجدتها فأمسكها فوجدها فلم يجد صاحبها فمرضت فقالت امرأته إنحرها فأبي فنفقت فقالت: اسلخها حتى نقدد شحمها ولحمها ونأكله فقال: حتى أسأل رسول الله على فأتاه فسأله فقال: هل عندك غنى يغنيك؟ قال: لا. قال فكلوها. قال فجاء صاحبها فأخبره الخبر فقال: هلا كنت نحرتها؟ قال: استحييت منك»(١). وجه الاستدلال منه: أنه على أباح للرجل أكل الميتة ولم يحدد له مقدار ما يأكل فدل على جواز الأكل مطلقاً.

ونوقش هذا الاستدلال بأن قوله على هذا عنى يغنيك؟ قال: لا. دليل على أن المجاعة مستمرة وفي مثل هذه الحالة له الأكل مطلقاً بخلاف ما إذا كانت المجاعة مؤقتة فلا يجوز له الأكل إلا ما يسد به الرمق فقط لأن الأكل والحالة هذه ضرورة والضرورة تقدر بقدرها.

(ب) ما روي في قصة العنبر الذي وجده الصحابة على ساحل البحر فأكلوا منه حتى سمنوا فلما قدموا المدينة أخبروا رسول الله على فقال: هو رزق أخرجه الله لكم فهل معكم من لحمه شيء فتطعمونا؟ قال «فأرسلنا إلى رسول الله على منه فأكله» (٢).

وجه الاستدلال أن الصحابة رضي الله عنهم أكلوا وشبعوا مما اعتقدوا أنه ميتة وتزودوا منها إلى المدينة وذكروا ذلك للنبي على فأخبرهم أنه حلال وقال هل معكم من لحمه شيء فتطعمونا فأرسلوا إلى رسول الله على منه فأكله (٣).

ونوقش هذا الاستدلال بما يأتي:

١ \_ أنه في ميتة البحر وهي حلال بدون تذكية يأكل منها المضطر وغيره لذلك

<sup>(</sup>١) تقدم قريباً.

<sup>(</sup>٢) الحديث متفق عليه وتقدم في صيد البحر بتمامه. وانظر صحيح البخاري، ج ٥ ص ١٣٦؛ وصحيح مسلم، ج ٦ ص ٦٦.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي، ج ٢ ص ٢٢٨.

أكل منها النبي ﷺ وهو في المدينة بدون ضرورة لبيان جواز الأكل مما مات في البحر.

 على فرض أنهم اعتقدوا أنها ميتة وشبعوا فذلك لأن مجاعتهم مستمرة وليست مؤقتة وهذا جائز.

(ج) أن كل طعام جاز أن يؤكل منه قدر سد الرمق جاز أن يشبع منه كالطعام الحلال<sup>(۱)</sup>.

ونوقش هذا الاستدلال: بالفرق بين الطعام المحرم فلا يجوز التمادي في أكله لأنه لم يبح إلا في حالة خاصة وبين الطعام الحلال فهو مباح للأكل في جميع الحالات.

### واستدل أصحاب القول الثاني بما يأتى:

(أ) قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُرُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْحِنزِيرِ وَمَا أَهِلَ بِهِ عَلَيْ مِلْ اللّهِ فَكَنْ اللّهِ فَمَنِ الضَّطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ ٱللّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (٧).

وجه الاستدلال: أنه تعالى أباح أكل الميتة وما في حكمها للمضطر ومن أكل حتى يسد الرمق فهو مضطر فلا يجوز له أكل الميتة بعد سد الرمق كها لو أراد أن يبتدىء بالأكل وهو غير مضطر (٣).

وأيضاً فإن الله شرط في الأكل أن يكون المضطر غير باغ ولا عاد. ومعنى الباغي كما قال السدي: أي غير باغ في أكل الميتة شهوة وتلذذاً. ولا عاد باستيفاء الأكل إلى حد الشبع (٤٠).

قال أبو بكر الجصاص: قال الله تعالى: ﴿ إِلَّا مَا اصْطَرِرْتُمَ إِلَيْهِ ﴾ وقال

<sup>(</sup>١) المجموع، ج ٩ ص ٤٠. وانظر المغنى والشرح الكبير، ج ١٦ ص ٧٣.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٧٣ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) انظر المهذب مع شرحه المجموع، ج ٩ ص ٤٠.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي، ج ٢ ص ٢٣١.

فمن اضطر غير باغ ولا عاد. فعلق الإباحة بوجود الضرورة. والضرورة هي خوف الضرر بترك الأكل اما على نفسه أو على عضو من أعضائه فمتى أكل بمقدار ما يزول عنه الحوف من الضرر في الحال فقد زالت الضرورة ولا اعتبار في ذلك بسد الجوعة لأن الجوع في الابتداء لا يبيح أكل الميتة إذا لم يخف ضرراً بتركه. وأيضاً في قوله تعالى: ﴿ فمن اضطر غير باغ ولا عاد ﴾ فقد بينا أن المراد منه غير باغ ولا عاد في الأكل ومعلوم أنه لم يرد الأكل منها فوق الشبع لأن ذلك منها مقدار الشبع فيكون المباحات فوجب أن يكون المراد غير باغ في الأكل منها مقدار الشبع حتى عظوراً في الميتة بهذا الوصف وعقده الإباحة بهذه الشريطة فائدة وهو أن يكون لاختصاصه الميتة بهذا الوصف وعقده الإباحة بهذه الشريطة فائدة وهو أن معه من الطعام مقدار ما إذا أكله أمسك رمقه لم يجز له أن يتناول الميتة. ثم إذا أكل ذلك الطعام وزال خوف التلف لم يجز له أن يأكل الميتة. وكذلك إذا أكل من الميتة ما زال معه خوف الضرر حرم عليه أكلها إذ ليس أكل الميتة بأولى من الميتة ما زال معه خوف الضرورة من الطعام الذي هو مباح في الأصل (1).

(ب) قوله على «ما ملا ابن آدم وعاء شراً من بطنه بحسب ابن آدم أكلات يقمن صلبه فإن كان لا محالة فثلث لطعامه وثلث لشرابه وثلث لنفسه» رواه أحمد والترمذي وابن ماجه واللفظ للترمذي (٢).

وجه الاستدلال أنه على خعل نصيب البطن من الأكل الثلث ومن الشراب الثلث. والثلث الأخير للتنفس فإذا كان هذا في الطعام الحلال فالحرام أولى ألا يؤكل منه إلا بقدر الحاجة فقط.

(ج) ولأن ما جاز للضرورة يتقدر بقدرها فمتى أكل الإنسان مقدار ما يزول عنه الخوف من وقوع الضرر في الحال فقد زالت الضرورة.

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن للجصاص، ج ١ ص ١٦٠ ـ ١٦١.

 <sup>(</sup>۲) انظر الفتح الربائي لترتيب مسند الإمام أحمد، ج ۱۷ ص ۸۸؛ وسنن الترمذي، ج ٤
 ص ٥٩٠؛ وسنن ابن ماجه، ج ٢ ص ١١١١ قال الترمذي هذا حديث حسن صحيح.

والراجع:

في ذلك أن المضطر لا يجوز له الأكل إلا بمقدار ما يسد الرمق فقط لأن المحرم أبيح للضرورة والضرورة تقدر بقدرها. ولأنه من المكن أن يجد طعاماً مباحاً.

ولا مانع من التزود من المحرم بشرط أن لا يأكل منه إلا في وقت الاضطرار المبيح للمحرم. فإذا وجد طعاماً حلالاً طرح المحرم وتزود بالحلال. قال الرازي في تفسيره: «وسبب الرخصة إذا كان الالجاء فمتى ارتفع الالجاء الرتفعت الرخصة كما لو وجد الحلال لم يجز له تناول الميتة لارتفاع الالجاء إلى أكلها لوجود الحلال. فكذلك إذا زال الاضطرار بأكل قدر منه فالزائد محرم ولا اعتبار في ذلك بسد الجوعة لأن الجوعة في الابتداء لا تبيح أكل الميتة إذا لم يخف ضرراً بتركه فكذا ههنا. ويدل عليه أيضاً أنه لوكان معه من الطعام مقدار ما إذا أكله أمسك رمقه لم يجز له أن يتناول الميتة. فإذا أكل ذلك الطعام وزال خوف التلف لم يجز له أن يأكل الميتة فكذلك إذا أكل من الميتة ما زال معه خوف الضرر وجب أن يحرم عليه الأكل بعد ذلك» الهد. (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) تفسير الفخر الرازي، ج٥ ص ٣٦.

#### البحث الثالث

### في تفصيل المرمات التي تبيعها الضرورة

ذكر الله تحريم الميتة والدم ولحم الخنزير وما أهل لغير الله به، والمنخنقة والموقودة والمتردية والنطيحة وما أكل السبع وما ذبح على النصب، فهذه كلها تبيحها الضرورة للنص عليها.

وكذا الحيوان الذي لا يؤكل يحل للمضطر ذبحه للتوصل إلى أكله. أما ما حرم لكونه يقتل الإنسان إذا تناوله كالسموم، فإن الضرورة لا تبيحها لأن تناولها استعجال للموت وقتل للنفس.

وَاختلف الفقهاء في تناول بعض الأشياء حال الضرورة، هل تدخل فيها يبيحه الاضطرار من المحرمات أو لا تدخل. ومن هذه الأشياء:

١ \_ الحمر.

٢ ـ طعام الغير.

٣ \_ لحم الأدمى.

وسنتكلم عما قاله الفقهاء عنها، إن شاء الله، بالتفصيل في المطالب الآتية:

# المطلب الأول في الخمر

الاضطرار إلى الخمر إما أن يكون للتداوي أو للعطش والجوع، أو لإزالة الغصة إذا لم يجد غيرها.

فشربها لإزالة الغصة إذا لم يجد غيرها جائز عند أصحاب المذاهب الأربعة (١) لأنه إحياء للنفس وهو متحقق النفع.

وأما شربها للتداوى فلا يجوز عند أصحاب المذاهب الأربعة أيضاً (٢).

لل روى مسلم أن طارق بن سويد الجعفي (٣) سأل النبي على عن الخمر فنهاه أو كره أن يصنعها، فقال: إنما أصنعها للدواء، فقال: إنه ليس بدواء ولكنه داء (٤).

وهذا يدل على أن استعمال الخمر للدواء لا يجوز، بل هو داء كما صرح به رسول الله ﷺ.

ولما روى البخاري عن ابن مسعود قال: إن الله لم يجعل شفاءكم فيها حرم عليكم (٥٠).

والخمر محرمة فلا شفاء فيها.

وأما شرب الخمر لسد العطش والجوع عند الضرورة، ففيه خلاف:

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع، ج ٥ ص ۱۱۳؛ التاج والإكليل بهامش مواهب الجليل، ج ٣ ص ٢٣٣؛ والمنتقى شرح الموطأ، ج ٣ ص ١٤١؛ وأسنى المطالب، ج ١ ص ٥٧١؛ وكشاف القناع، ج ٦ ص ١١٧.

 <sup>(</sup>۲) الدر المختار مع حاشية ابن عابدين، ج ٦ ص ٤٥٠؛ والتاج والإكليل بهامش مواهب الجليل،
 ج ٣ ص ٢٣٣؛ والمنتقى شرح الموطأ، ج ٣ ص ١٤١؛ وأسنى المطالب، ج ١ ص ١٧٥؛
 وكشاف القناع، ج ٦ ص ١١٧.

<sup>(</sup>٣) طارق بن سويد الحضرمي أو الجعفي، ويقال سويد بن طارق. قال ابن مندة: وهو وهم. قال ابن السكن والبغوي: له صحبة.

<sup>(</sup>الإصابة في تمييز الصحابة ج ٣ ص ٢٨١؛ أسد الغابة في معرفة الصحابة ج ٣ ص ٤٨)

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم في صحيحه كتاب الأشربة، باب تحريم التداوي بالخمر، ج ٦ ص ٨٩.

 <sup>(</sup>٥) رواه البخاري في صحيحه كتاب الأشربة، باب شرب الحلوى والعسل، ج ٧ ص ٩٥.

- ١ عند المالكية (١) والشافعية (٢) والحنابلة (٣) لا يباح شرب الخمر للعطش وإن اضطر إلى ذلك.
- ٢ ــ وعند الحنفية أن شرب الخمر للعطش جائز عند الضرورة القصوى (٤٠).
   استدل الجمهور بما يأت:
- (أ) أن شربها للضرورة قد يدعو على التعود على شربها في غير الضرورة.
- (ب) ولأن شربها لا يدفع العطش بل يزيده. ولأن الضرورة إنما ذكرت في الحمر<sup>(ه)</sup>.

ونوقش هذا الاستدلال بأن شربها في حال الضرورة ليس مدعاة للتعلم على شربها بدليل أن المضطر يباح له أكل الميتة ولا يدل ذلك على أنه سوف يداوم عليه.

أما قولهم آن شربها لا يدفع العطش بل يزيده، فغير مسلم لأن الخمر تتركب من ماء وكحول وبعض عناصر أخرى ونسبة الماء فيها هي الغالبة، ولا شك أنه إذا وجد الماء وجد الإرواء.

قال أبو بكر الجصاص: قول من قال انها لا تزيل ضرورة العطش والجوع لا معنى له من وجهين:

أحدهما: أنه معلوم من حالها انها تمسك الرمق عند الضرورة وتزيل العطش، ومن أهل الذمة فيها بلغنا من لا يشرب الماء دهراً اكتفاء بشرب الخمر عنه. فقولهم في ذلك غير المعقول المعلوم من حال شاربها.

<sup>(</sup>۱) التاج والإكليل بهامش مواهب الجليل، ج ٣ ص ٣٣٢؛ والشرح الكبير مع حاشية الدسوقي، ج ٢ ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) أسنى المطالب، ج ١ ص ٥٧١.

<sup>(</sup>٣) کشاف القناع، ج ٦ ص ١١٧.

<sup>(</sup>٤) حاشية ابن عابدين، ج ٦ ص ٣٣٨؛ وبدائع الصنائع، ج ٥ ص ١١٢ ـــ١١٣.

<sup>(</sup>٥) أحكام القرآن للجصاص، ج ١ ص ١٥٩.

والوجه الآخر: أنه إن كان كذلك كان الواجب أن نحيل مسألة السائل عنها ونقول ان الضرورة لا تقع إلى شربها.

وأما قول من قال ان الضرورة إنما ذكرت في الميتة ولم تذكر في الخمر، فإنها في بعضها مذكورة في سائر فإنها في بعضها مذكورة في سائر المحرمات وهو قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ فَصَّلَ لَـٰكُم مَّاحَرَمَ عَلَيْكُم ۚ إِلَّا مَا ٱضْطُرِ رَبُّمُ إِلَّا مَا ٱضْطُرِ رَبُّمُ اللَّهِ ﴾ (١).

وقد فصل لنا تحريم الحمر في مواضع من كتاب الله. في قوله تعالى: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَاۤ إِثْمٌ كَبِيرٌ . . . ﴾ (٢).

وقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ ٱلْفُوَاحِشَ مَاظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَّ وَٱلْإِثْمُ وَٱلْبِغْمَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ . . . ﴾ (٣) .

وقال: ﴿ إِنَّمَا ٱلْخَمَرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطُانِ فَٱجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُرُ تُفْلِحُونَ ﴾ (4) وذلك يقتضي التحريم والضرورة المذكورة في الآية منتظمة لسائر المحرمات، وذكره لها في الميتة وما عطف عليها غير مانع من اعتبار عموم الآية الأخرى في سائر المحرمات.

ومن جهة أخرى أنه إذا كان المعنى في إباحة الميتة إحياء نفسه بأكلها وخوف التلف في تركها وذلك موجود في سائر المحرمات وجب أن يكون حكمها حكمها لوجود الضرورة، والله أعلم، ا.هـ. (٥).

<sup>(</sup>١) الآية ١١٩ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) . الآية ٢١٩ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٣ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٤) الآية ٩٠ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٥) بتصرف يسير من أحكام القرآن للجصاص، ج ١ ص ١٥٩ ــ ١٦٠.

واستدل الحنفية على جواز شرب الخمر عند الضرورة بما يأتي:

(أ) قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ فَصَلَ لَكُمْ مَاحَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا أَضْطُرِ رُتُمْ إِلَّا مَا أَضْطُرِ رُتُمْ

وجه الاستدلال: أنه تعالى أباح لنا عند الضرورة جميع ما فصل تحريمه بدليل الاستثناء في قوله: «إلا ما اضطررتم إليه» ومما فصل الله تحريمه الخمر فهي في حالة الضرورة مباحة بنص الآية.

(ب) ان المعنى الذي أبيحت من أجله الميتة وما في حكمها وهو إنقاذ النفس من الهلاك موجود في الخمر، فتباح لذلك.

#### والراجح:

أن شرب الخمر للضرورة عند العطش جائز قياساً على الميتة والدم ولحم الحنزير... إلا أنه لا يجوز له التمادي في الشرب لأن الضرورة تقدر بقدرها. لذا جاء في كتب الحنابلة ان شربها \_ أي الخمر \_ لعطش، فإن كانت ممزوجة بما يروي من العطش أبيحت لدفعه عند الضرورة كما تباح الميتة عند المخمصة وكإباحتها لدفع الغصة. وان شربها صرفاً أو ممزوجة بشيء يسير لا يروي من العطش لم تبح لعدم حصول المقصود بها(٢).

## المطلب الثاني طعام الغير

إذا وجد المضطر طعام غيره وهذا الغير غير مضطر إلى هذا الطعام، فله أن يأخذ منه قدر ما يسد رمقه، ولا خلاف في هذا عند جميع الفقهاء من

<sup>(</sup>١) الآية ١١٩ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) كشاف القناع، ج ٦ ص ١٩١٧.

الحنفية(١) والمالكية(٢) والشافعية(٣) والحنابلة(١) لأنه يتعلق به إحياء نفس آدمي معصوم.

## هل على الآكل من مال الغير عند الضرورة ضمان ما أكل:

١ في قول عند المالكية أن المضطر إذا وجد طعام الغير، له أكل ما يسد رمقه بدون ضمان<sup>(٥)</sup>.

 $\Upsilon$  وعند الحنفية (٢) والشافعية (٧) والحنابلة (٨) يجب على المضطر أن يضمن ما أكله من مال غيره، القيمة في المتقوم، والمثل في المثلي، وهو قول عند المالكية (٩).

استدل المالكية على عدم الضمان بما يأتي:

(أ) قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ فَصَــلَ لَـكُمْ مَّاحَرَمَ عَلَيْـكُمْ ۚ إِلَّا مَا ٱضْطُرِ رَثَّمُ إِلَيْهِ ﴾ (١٠)

<sup>(</sup>١) قال في الدر المختار: الأكل للغذاء والشرب للعطش ولو من حرام أو ميتة أو مال غيره، وإن ضمنه فرض يثاب عليه.

قال ابن عابدين: وفي البزازية خاف الموت جوعاً ومع رفيقه طعام، أخذ بالقيمة منه قدر ما يسد جوعه وكذا يأخذ قدر ما يدفع العطش. الدر المختار مع حاشية ابن عابدين، ج ٦ ص ٣٣٨.

<sup>(</sup>۲) مواهب الجليل، ج ٣ ص ٢٣٤.

<sup>(</sup>٣) أسنى المطالب، ج ١ ص ٧٧٠.

<sup>(</sup>٤) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٨٠.

 <sup>(</sup>٥) مواهب الجليل، ج ٣ ص ٢٣٤؛ والمنتقى شرح الموطأ، ج ٣ ص ١٤٠؛ شرح الزرقاني على
 موطأ مالك، ج ٣ ص ٩٥.

<sup>(</sup>٦) الدر المختار مع حاشية ابن عابدين، ج ٦ ص ٣٣٨.

 <sup>(</sup>۷) مغنى المحتاج، ج ٤ ص ٣٠٨.

<sup>(</sup>A) القواعد لابن رجب، ص ٣٦، القاعدة ٢٦.

<sup>(</sup>٩) مواهب الجليل، ج٣ ص ٢٣٤؛ والمنتقى شرح الموطأ، ج٣ ص ١٤٠.

<sup>(</sup>١٠) الآية ١١٩ من سورة الأنعام.

وقوله: ﴿ فَمَنِ آَضَ طُرَّ فِي مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفِ لِإِثْرِ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾(١).

وقوله: ﴿ فَمَنِ أَضْ طُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَا إِنَّمَ عَلَيْهِ ﴾ (٧).

وجه الاستدلال من هذه الآيات: أنه تعالى أباح للمضطر الأكل من المحرم عند الاضطرار ونفى عنه الإثم، وهذا دليل على عدم الضمان لأنها جرت العادة في المسامحة في مثل هذه الأشياء.

ونوقش الاستدلال بهذه الآيات بأن الله نفى الإثم عن الأكل من المحرم عند الاضطرار لا عن عدم الضمان.

(ب) ولأنه مال جاز للمضطر إتلافه من غير إذن فلم يلزمه ضمانه، فهو كالمباح الذي لا ملك لأحد عليه (٢٠).

ونوقش هذا الاستدلال بأن المضطر إذا جاز له إتلاف مال غيره بالأكل فهو بسبب الضرورة الملحة بخلاف الضمان، فلا ضرورة على المضطر إذا ضمن. ويخالف المباح الذي لا ملك لأحد عليه بأن المباح غير مملوك ومال الغير مملوك، فافترقا.

ودفع الضرورة للمضطر حاصل وإن كان بعوض، فلا حاجة إلى عدم الضمان لأن إباحة الشيء للاضطرار لا ينافي ضمانه والضرر أيضاً لا يزال بضرر.

#### واستدل أصحاب القول الثاني بما يأتي:

(أ) عن أبي هريرة، رضي الله عنه، قال: قـال رسول الله ﷺ: «المسلم أخو المسلم لا يخونه ويكفر به ولا يخذله كل المسلم على المسلم حرام

<sup>(</sup>١) الآية ٣ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٧٣ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) انظر المنتقى شرح الموطأ، ج ٣ ص ١٤٠.

عرضه وماله ودمه التقوى ههنا بحسب امرىء من الشر أن يحتقر أخاه المسلم»(١).

وكذلك قوله على «فإن دماءكم وأموالكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا...» الحديث متفق عليه واللفظ لمسلم (٢).

وجه الاستدلال أنه إذا كان مال المسلم على المسلم حرام لزم من أخذه ضمانه.

(ب) ما روى الدارقطني عن عمارة بن حارثة الضمري (٣) عن عمرو بن يثربي (٤) قال: شهدت رسول الله ﷺ في حجة الوداع بمني، فسمعته يقول: «لا يحل لامرىء من مال أخيه شيء إلا ما طابت به نفسه. . .» الحديث (٥).

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي في كتاب البر، باب ما جاء في شفقة المسلم على المسلم، وقال الترمذي: هذا حديث حسن غريب. سنن الترمذي، ج ٤ ص ٣٢٥.

ورواه ابن ماجه في كتاب الفتن، باب حرمة دم المؤمن وماله، ج ٢ ص ١٢٩٨.

عن أبي هريرة بلفظ: أن رسول الله ﷺ قال: «كل المسلم على المسلم حرام دمه وماله وعرضه» ورواه أحمد في مسنده، خ ٣ ص ٤٩١.

قال في مجمع الزوائد ورجاله ثقات، ج ۽ ص ١٧٢.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه كتاب العلم، باب ليبلغ العلم الشاهد الغائب، ج ١ ص ٢٧. ورواه البخاري أيضاً في صحيحه كتاب الأضاحي، باب من قال الأضحى يوم النحر، ج ٧ ص ٨٧.

ورواه مسلم في صحيحه كتاب القسامة، بـاب تغليظ تحريم الـدماء والأعـراض والأموال، ج ٥ ص ١٠٨.

 <sup>(</sup>٣) عمارة بن حارثة الضمري. روى عن عمرو بن يثربي. قال العقدي عن عبد الملك بن الحسن
 عن عبد الرحمن بن أبي سعيد يعد في أهل الحجاز.

<sup>(</sup>التاريخ الكبير للبخاري ج ٣ ص ٤٩٧)

<sup>(</sup>٤) عمرو بن يثربي الضمري الحجازي. كان يسكن خبت الجميش من سيف البحر، أسلم عام الفتح وصحب النبي ﷺ، وروى عنه. استقضاه عمر بن الخطاب وقيل عثمان بن عفان، رضى الله عنها، على البصرة.

<sup>(</sup>التاريخ الكبير للبخاري ج ٣ ص ٣١٠)

قال في نصب الراية، ج ٤ ص ١٦٩: إسناده جيد. وانظر مجمع الزوائد، ج ٤ ص ١٧١.
 ورواه الدارقطني في سننه كتاب البيوع، ج ٣ ص ٢٥.

وجه الاستدلال منه: أنه إذا كان مال المسلم لا يحل إلا بطيب من نفسه، فمقتضاه أن ما أخذ بدون رضاه يلزم تعويضه عنه. صحيح لوطابت به نفسه لم يلزم ضمانه.

#### والراجع :

أن المضطر إذا أخذ من مال الغير يلزمه الضمان إلا إذا طابت نفس صاحب المال لأنه حق من حقوقه، فالمضطر أتلف مال غيره لمنفعة نفسه، فكانت عليه قيمته كغير المضطر، فإن اضطراره إنما يتعلق بإباحة أكله دون إسقاط عوضه.

وقد جاء في القواعد لابن رجب: «من أتلف شيشاً لدفع أذاه له لم يضمنه، وإن أتلفه لدفعه أذاه به ضمنه ويتخرج على ذلك مسائل منها لوصال عليه حيوان آدمي أو بهيمته، فدفعه عن نفسه بالقتل لم يضمنه ولوقتل حيواناً لغيره في مخمصة ليحيى به نفسه ضمنه» ا. هـ. (١).

وأما مقدار ما يباح من مال الغير فهو ما يباح من الميتة. قال أبو هريرة، رضى الله عنه، قال رسول الله ﷺ: «كل ولا تحمل واشرب ولا تحمل» (٢).

<sup>(</sup>١) القواعد لابن رجب، ص ٣٦، القاعدة ٢٦.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجه في كتاب التجارات، باب النهي أن يصيب منها شيئاً إلا بإذن صاحبها، ج ٢ ص ٧٧٧، ولفظه عن أبي هريرة، رضي الله عنه، قال: بينها نحن مع رسول الله ﷺ في سفر إذ رأينا إبلاً مصرورة بعضاة الشجر فثبنا إليها فنادانا رسول الله ﷺفرجعنا إليه، فقال: «إن هذه الإبل لأهل بيت من المسلمين هوقوتهم ويمنهم بعد الله. أيسركم لورجعتم إلى مزاودكم فوجدتم ما فيها قد ذهب به؟ أترون ذلك عدلاً؟ قالوا: لا . قال: فإن هذا كذلك. قلنا أفرأيت إن احتجنا إلى الطعام والشراب؟ فقال: كل ولا تحمل واشرب ولا تحمل».

ومعنى مصرورة: أي مربوطة الضروع.

## المطلب الثالث في أكل المضطر لحم الآدمي

إذا خاف الإنسان على نفسه الهلاك من الجوع ولم يجد إلاً إنساناً حياً معصوماً لم يبح له قتله إجماعاً (١) ولا قطع عضو من أعضائه لأنه مثله، فلا يجوز له أن يبقي نفسه بإتلاف غيره لأن الضرر لا يزال بضرر مثله ولا بأكثر منه وهذا لا خلاف فيه.

وإنما الخلاف فيها لو وجد المضطر آدمياً غير معصوم أو ميتاً، فهل يجوز له أكله، هذا ما اختلف فيه الفقهاء حسب التفصيل الآق:

أولًا \_ خلاف الفقهاء في أكل المضطر من الآدمي الحي غير المعصوم (٢): اختلف الفقهاء في حكم الأكل للمضطر من الآدمي الحي غير المعصوم على النحو الآتي:

ا ــ قال الشافعية (٣) والحنابلة (٤) إن مناط الحكم في لحم الأدمي في حالة الاضطرار هي العصمة وعدمها، فمن اضطر إلى أكل آدمي مباح الدم فله قتله وأكله، ومن اضطر إلى قتل معصوم فليس له ذلك.

قال الشافعية: وللمضطر المعصوم قتل مرتد وحربي وزان محصن وتارك صلاة توجه قتله شرعاً، ومن يستحق القتل وإن لم يأذن له الإمام للضرورة إلا ذمي ومستأمن فلا يجوز قتلهم لعصمتهم (٥٠).

<sup>(</sup>۱) المبسوط، + 37 ص + 37 وحاشية الدسوقي، + 7 ص + 37 ونهاية المحتاج، + 5 ص + 47 ومطالب أولي النهي، + 7 ص + 7 ص + 7 ص

<sup>(</sup>٢) المراد بغير المعصوم مهدر الدم كالحربي ومن في حكمه.

<sup>(</sup>٣) انظر نهاية المحتاج، ج  $\Lambda$  ص  $\Upsilon$  =  $\Upsilon$  وشرح البهجة، ج  $\sigma$  ص  $\Lambda$  المحتاج، ج  $\Lambda$  ص  $\Lambda$  وحاشية البجيرمي على شرح منهج الطلاب، ج  $\Lambda$  ص  $\Lambda$  والمجموع، ج  $\Lambda$  ص  $\Lambda$  على شرح منهج الطلاب، ج  $\Lambda$ 

<sup>(</sup>٤) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٩ ــ ٨٠؛ ومطالب أولي النهى، ج ٦ ص ٣٧٣ ــ ٣٢٤.

 <sup>(</sup>٥) انظر نهاية المحتاج، ج ٨ ص ٢٤.

وقال الحنابلة ان من لم يجد من المضطرين إلا آدمياً مباح الدم كحربي وزان محصن ومرتد، فله قتله وأكله لأنه لا حرمة له أشبه السباع (١).

قال في المغني: وإن وجد المضطر آدمياً مباح الدم كالحربي والمرتد، فذكر القاضي أن له قتله وأكله لأن قتله مباح(٢).

 $\Upsilon$  \_ وعند الحنفية ( $^{(7)}$  والمالكية ( $^{(1)}$  لا يجوز للمضطر أن يقتل الإنسان ليأكله وإن كان غير معصوم.

فقد قال الحنفية لا يباح للمضطر قتل الإنسان ليأكله كما لا يباح له قطع عضو من أعضائه (٥) ، فمن قتل غيره من أجل إحياء نفسه يعتبر آثمًا، ومن فعل ذلك متعمداً يلزمه القود وذلك كمن أصابته مخمصة فقتل إنساناً وأكل من لحمد (٢)

وقال المالكية: لا يجوز تناول الآدمي سواء كان حياً أو ميتاً ولو مات المضطر، هذا هو المنصوص لأهل المذهب(٧).

وقال ابن جزي (^) المالكي في قوانين الأحكام الشرعية: وأما جنس

<sup>(</sup>۱) مطالب أولي النهى، ج ٦ ص ٣٢٣ \_ ٣٢٤.

<sup>(</sup>٢) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٩.

<sup>(</sup>٣) المبسوط، ج ٢٤ ص ٤٨؛ وانظر كشف الأسرار، ج ٤ ص ١٥١١؛ والبحر الرائق، ج ٨ ص ٨٤.

<sup>(</sup>٤) الشرح الصغير بحاشية الصاوي، ج ٢ ص ١٨٤؛ وحاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ج ٢ ص ١٩٤، ص ١٣٣، وقوانين الأحكام الشرعية، ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٥) المبسوط، ج ٢٤ ص ٤٨.

<sup>(</sup>٦) كشف الأسرار، ج ٤ ص ١٥١١.

<sup>(</sup>٧) الشرح الصغير بحاشية الصاوي، ج ٢ ص ١٨٤.

<sup>(</sup>A) ابن جزي: محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن جزي الكلبي. يكنى أبا القاسم من أهل غرناطة، من فقهاء المالكية، كان عالماً بالأصول واللغة. من كتبه: القوانين الفقهية في تلخيص مذهب المالكية وتقريب الوصول إلى علم الأصول والفوائد العامة في لحن العامة والتسهيل لعلوم التنزيل ووسيلة المسلم في تهذيب صحيح مسلم والبارع في قراءة نافع. توفي شهيداً يوم الكائنة بطريف عام 181ه. (الديباج المذهب ص ٢٩٥) الأعلام ج ٥ ص ٣٥٥)

المستباح للمضطر فكل ما يرد جوعاً أو عطشاً كالميتة من كل حيوان إلا ابن آدم (١).

استدل أصحاب القول الأول بما يأتي:

(أ) قوله على فيها رواه مسروق عن عبد الله بن مسعود: «لا يحل دم امرىء مسلم يشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله إلا بإحدى ثلاث: الثيب الزاني، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجماعة» متفق عليه (٢).

وجه الاستدلال من الحديث: أنه ﷺ ذكر أن المسلم لا يحل دمه إلا بالثلاث الخصال التي ذكرها في الحديث وعلى هذا إذا اضطر المسلم إلى أكل هذا الإنسان الذي قد أهدر دمه، فله ذلك لأن قتله مباح.

ونوقش هذا الاستدلال بأن إباحة دمه لا تقتضي جواز قتله لكل من أراد ذلك، بل هذا يختص بالإمام أو نائبه وليس ذلك إلى جميع الناس، فالعاصي قد يتوب، ومستحق القود قد يعفو عنه، وغير المسلم قد يسلم.

(ب) أن غير المعصوم لا حرمة له وقتله مباح أشبه السباع(٣).

ونوقش هذا الاستدلال بما نوقش به الاستدلال قبله.

<sup>(</sup>١) قوانين الأحكام الشرعية، ص ١٩٤.

 <sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه كتاب الديات، باب قول الله تعالى: ﴿أَن النفس بالنفس والعين بالعين والأنف بالأنف ﴾.. الآية، ج ٩ ص ٥.

ورواه مسلم واللفظ له في صحيحه كتاب القسامة والمحاربين والقصاص والديات، باب ما يباح به دم المسلم، ج ٥ ص ١٠٦.

ورواه أبو داود في سننه كتاب الحدود، باب الحكم فيمن ارتد، ج ٢ ص ٤٤٠.

ورواه الترمذي وصححه في كتاب الديات، باب ما جاء لا يحل دم امرىء مسلم إلا بإحدى ثلاث، ج ٤ ص ١٩.

<sup>(</sup>۳) مطالب أولي النهي، ج ٦ ص ٣٢٣.

#### واستدل أصحاب القول الثاني بما يأتي:

(أ) قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُّ كَرَّمْنَا بَنِيَ ءَادَمَ وَحَمَلْنَا هُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَا هُمْ مِنَ ٱلطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَا هُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ تِمَّنَ خَلَقْنَا تَقْضِيلًا ﴾ (١).

وجه الاستدلال من الآية: أنه تعالى كرم بني آدم ومن تكريمه له أن لا تنتهك حرمته بقتله لسد جوع غيره.

(ب) قوله ﷺ: «كسر عظم الميت ككسره حياً» (٢٠).

وجه الاستدلال من الحديث: أن رسول الله على سوى بين كسر عظم الحي والميت، وهذا دليل على تحريمه مطلقاً.

#### الترجيح:

مما سبق من أقوال الفقهاء وأدلتهم يظهر لنا أن الإنسان إذا اضطر ولم يجد إلا آدمياً غير معصوم لا يباح له قتله وأكله لأن الله كرم بني آدم على كثير ممن خلق، ومن تكريم الله له ألا يقتل لإحياء نفس أخرى، فقد يتوب العاصي ويسلم الكافر ويعفى عن مهدر الدم وهذا لغير الكافر الحربي، أما هو فيباح قتله لإهدار الشارع لدمه وهو يخالف مهدر الدم من المسلمين لأن قتل الحربي مباح لكل أحد بخلاف من يتولى قتله الإمام فقط.

<sup>(</sup>١) الآية ٧٠ من سورة الأسراء.

 <sup>(</sup>۲) رواه ابن ماجه في سننه كتاب الجنائز، باب في النهي عن كسر عظام الميت، ج ١ ص ٥٦٥ عن عائشة بهذا اللفظ وعن أم سلمة بلفظ: «كسر عظم الميت ككسر عظم الحي في الإثم».
 ورواه أحمد في مسنده، ج ١ ص ٥٥.

ورواه أبو داود في سننه كتاب الجنائز، باب الحفار يجد العظم هل ينكب ذلك المكان، ج ٢ ص ١٩٠.

ورواه مالك في الموطأ عن عائشة موقوفاً في كتاب الجنائز، باب ما جاء في الاختفاء المنتقى شرح الموطأ، ج ٢ ص ٣٠.

### ثانياً \_ خلاف الفقهاء في أكل المضطر من الآدمي الميت:

اختلف الفقهاء في حكم أكل المضطر من الأدمي الميت على النحو الآتي:

١ ـــ عند الشافعية(١) وبعض المالكية(٢) وأبو الخطاب من الحنابلة(٣) يجوز للمضطر الأكل من الآدمي الميت.

٢ \_\_ وعند الحنفية<sup>(١)</sup> والمالكية<sup>(٥)</sup> والحنابلة<sup>(١)</sup> لا يجوز الأكل من الآدمي
 الميت.

### استدل أصحاب القول الأول بما يأتي:

(أ) أن حرمة الحي أعظم من حرمة الميت، فيجوز الأكل من الميت قدر الحاجة فقط (٧).

<sup>(</sup>۱) قال النووي في شرح المهذب: إذا كان الميت نبياً فلا يجوز الأكل منه بلا خلاف لكمال حرمته ومزيته على غير الأنبياء. قال الماوردي: فإن جوزنا الأكل من الآدمي الميت فلا يجوز أن يأكل منه إلا ما يسد الرمق بلا خلاف حفظاً للحرمتين قال وليس له طبخه ولا شيه، بل أكله نيئاً لأن الضرورة تندفع بذلك وفي طبخه هتك لحرمته فلا يجوز الإقدام عليه بخلاف سائر الميتات، فإن للمضطر أكلها نيئة ومطبوخة، ا.هـ.. المجموع، ج ٩ ص ٤٤.

وانظر أيضاً نهاية المحتاج، ج ٨ ص ٣٣ ــ ٢٤؛ وشرح البهجة، ج ٥ ص ١٧٨؛ وحاشية البجيرمي على شرح منهج الطلاب، ج ٤ ص ٣٠٨.

 <sup>(</sup>٢) من أجاز أكل الميت للمضطر من المالكية أجازه بناء على أن العلة شرفه بخلاف ما قاله أكثر المالكية ممن منعوا أكله وقالوا إن العلة كونه سيًا. انظر الشرح الصغير بحاشية الصاوي، ج ٢ ص ١٨٤.

<sup>(</sup>٣) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٨٠.

<sup>(</sup>٤) المبسوط، ج ٢٤ ص ٤٨؛ وكشف الأسرار، ج ٤ ص ١٥١١؛ والبحر الرائق، ج ٨ ص ٤٨؛ وحاشية ابن عابدين، ج ٦ ص ٣٣٨.

<sup>(</sup>a) عند جمهور المالكية لا يجوز أكل الآدمي سواء كان حياً أو ميتاً بناء على أن ميتته سم فلا تزيل الضرر. لكن القول بأن ميتته سم لا دليل عليه، فلو قالوا لحرمته وشرفه لأن حرمته حياً كحرمته ميتاً، لكان أولى. انظر الشرح الصغير بحاشية الصاوي، ج ٢ ص ١٨٤.

<sup>(</sup>٦) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٩ ــ ٨٠؛ ومطالب أولي النهى، ج ٦ ص ٣٢٣ ــ ٣٢٤.

 <sup>(</sup>٧) انظر نهایة المحتاج، ج ۸ ص ۲۳.

ونوقش هذا الاستدلال بأن حرمة الحي كحرمة الميت بدليل قوله على الحرمتين. «كسر عظم الميت ككسره حياً»(١) وعليه، فلا فرق بين الحرمتين.

(ب) قال بعض المالكية يجوز أكل المضطر من الآدمي إذا كان ميتاً بناء على أن العلة شرفه، لا على أن العلة صيرورته سمًا كها قال جمهور المالكية (٢).

ونوقش هذا الاستدلال بما نوقش به الاستدلال قبله.

### واستدل أصحاب القول الثاني بما يأتي:

(أ) قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِيَ ءَادَمَ وَحَمَلْنَا هُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَا هُمْ مِنَ ٱلطَّيِبَاتِ وَفَضَّلْنَا هُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنَ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً ﴾ (٣).

وجه الاستدلال من الآية: أن تكريم الله لبني آدم يقتضي عدم مساس حرمته وهذا يشمل الميت والحي.

(ب) قوله ﷺ: «كسر عظم الميت ككسره حياً<sub>»(1</sub>1).

وجه الاستدلال منه أنه ﷺ سوَّى بين كسر عظم الميت وكسر عظم الحي وهذا يقتضي أن حرمة الميت كحرمة الحي، وإذا لم يجز كسر عظمه فأكل لحمه وانتهاك حرمته كذلك.

ونوقش هذا الاستدلال بأن الأكل من اللحم لا من العظم، والمراد بالحديث التشبيه في أصل الحرمة لا في مقدارها بدليل اختلافها في الضمان والقصاص ووجوب صيانة الحي بما لا يجب به صيانة الميت (٥).

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>٢) الشرح الصغير بحاشية الصاوي، ج ٢ ص ١٨٤.

<sup>(</sup>٣) الآية ٧٠ من سورة الإسراء.

 <sup>(</sup>٤) تقدم قريباً.

<sup>(°)</sup> المغني والشرح الكبير، ج ١٦ ص ٨٠.

وأجيب بأن المراد بالحديث التسوية بينها في الإثم وليس المراد به التشبيه فقط، بدليل الرواية الثانية وهي قوله على: «كسر عظم الحي في الإثم»(١).

وأما الاختلاف بين الميت والحي في الضمان والقصاص ووجوب صيانة الحي بما لا يجب به صيانة الميت فهو في أشياء لم ينص على التسوية فيها بخلاف موضوع البحث، فقد ثبت النص بالتسوية بينها.

#### الترجيع:

مما سبق من أقوال الفقهاء وأدلتهم ومناقشتها يظهر لنا أن القول بتحريم الأكل للمضطر من الآدمي أولى تمشياً مع ظاهر النصوص وصيانة للميت واحتراماً له، والله أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه في سننه كتاب الجنائز، باب في النهي عن كسر عظام الميت، ج ١ ص ١٦٥ عن أم سلمة، رضي الله عنها.

#### البحث الرابع

#### في ترتيب المرمات عند الاضطرار إليها

إذا اضطر الإنسان ووجد كثيراً من المحرمات فأيها يقدمه على الأخر.

تكلم الفقهاء عن ذلك ولهم في ذلك أقوال كثيرة في كثير من المحرمات وأشهر ما تكلموا عنه هو الترتيب بين الميتة ومال الغير وبين الميتة وصيد المحرم. وهذا ما سنوضحه بمشيئته تعالى في المطالب الآتية:

## المطلب الأول خلاف الفقهاء في تقديم مال الغير على الميتة

اختلف الفقهاء في ذلك على النحو الآتي:

ا عند بعض الحنفية (١) وعند الشافعية (٢) والحنابلة (٣) ان المضطر إذا وجد ميتة وطعام الغير يقدم الميتة.

٢ \_ وعند البعض الأخر من الحنفية(٤) والمالكية(٥) وهو وجه عند

<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر لابن نجيم بحاشية الحموي، ج١ ص ١٧٤.

<sup>(</sup>٢) أسنى المطالب، ج ١ ص ٥٧٣.

<sup>(</sup>٣) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٨.

<sup>(</sup>٤) الأشباه والنظائر لابن نجيم بحاشية الحموي، ج ١ ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٥) الشرح الصغير بحاشية الصاوي، ج ٢ ص ١٨٥، هذا ما قاله المالكية أن المضطر يقدم طعام الغير على الميتة مطلقاً لكن جاء في الموطأ سئل مالك عن الرجل يضطر إلى الميتة أيأكل منها وهو يجد ثمر القوم أو زرعاً أو غنيًا بمكانه ذلك؟ قال مالك ان ظن أن أهل ذلك التمر أو الزرع أو الغنم يصدقونه بضرورته حتى لا يعد سارقاً فتقطع يده رأيت أن يأكل من أي ذلك وجد ما يرد جوعه ولا يحمل منه شيئاً وذلك أحب إلى من يأكل الميتة وإن هو خشي أن لا يصدقوه وان يعد سارقاً بما أصاب من ذلك فإن أكل الميتة خير له عندي وله في أكل الميتة على هذا الوجه سعة، ١. هـ. المنتقى شرح الموطأ، ج ٣ ص ١٣٨٨.

الشافعية (١) ان المضطر إذا وجد ميتة وطعام الغير قدم طعام الغير الذي لم يحتج إليه صاحبه على الميتة.

### استدل أصحاب القول الأول بما يأتي:

(أ) أن الميتة لا تضمن بخلاف مال الغير مع أن إباحة الميتة للمضطر منصوص عليها وإباحة أكل مال الغير بلا إذنه ثابته بالاجتهاد (٢).

ونوقش هذا الاستدلال بأن ضمان مال الغير لا يلزم منه أكل الميتة المحرمة بالنص مع أنه من المعلوم أن في الميتة من المضار الشيء الكثير وإنما أبيحت عند الضرورة للحاجة الملحة فقط خشية من مضرة أكبر.

مع أن إباحة مال الغير عند الضرورة منصوص عليها أيضاً قال تعالى: ﴿ وَقَدْ فَصَــلَ لَـكُم مَاحَرَمَ عَلَيْـكُر ۚ إِلَّا مَا أَضْطُرِ رْتُمُ إِلَيْهِ ﴾ (٣) فالآية لم تنص على الميتة بل أباحت الأكل حال الاضطرار من جميع ما حرمه الله علينا.

(ب) ان حقوق الله مبنية على المسامحة والمساهلة وحقوق الآدمي مبنية على الشح والتضييق (1).

ونوقش هذا الاستدلال بأن أكل المضطر من مال الغير لا يعني إضاعة مال الغير فهو مضمون راجع إلى صاحبه: فالمضطر لم يتملك حق الغير حتى يقال ان فيه إضاعة لمال الغير المبني على الشح والتضييق بل غاية ما في ذلك أن يسد جوعه ويبتعد عن أكل الميتة ومن ثم يضمن له ما ذهب من ماله.

<sup>(</sup>١) المجموع، ج ٩ ص ٤٠.

<sup>(</sup>۲) أسنى المطالب، ج ١ ص ٥٧٣.

<sup>(</sup>٣) الآية ١١٩ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٤) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٨.

#### واستدل أصحاب القول الثاني بما يأتي:

(أ) قوله تعالى: ﴿وَقَدْ فَصَلَ لَـكُمْ مَّاحَرَمَ عَلَيْـكُمْ إِلَّا مَا أَضْطُرِ رُثُمُّ إِلَّا مَا أَضْطُرِ رُثُمُّ إِلَيْهِ ﴾(١).

وجه الاستدلال من الآية: أنه تعالى أباح المحرمات عند الاضطرار إليها بدون ترتيب بينها فكان الأولى منها ما ضرره على البدن أخف وطعام الغير طعام طاهر مباح في نفسه غير مشتمل على أضرار فهو أولى من الميتة.

(ب) أن المضطر قادر على أكل الطعام الحلال فلم يجز له أكل الميتة كما لو بذله له صاحبه غاية ما في ذلك أنه يلزم المضطر ضمانه.

(ج) أن طعام الغير طعام طاهر في ذاته وحرمته آتية من جهة خارجة عنه فهو أولى مما حرمته آتية من ذاته.

#### الترجيح:

مما سبق من أقوال الفقهاء وأدلتهم يظهر لنا أن القول بتقديم مال الغير الذي لا يحتاج إليه صاحبه أولى من الميتة لأن حرمة مال الغير على المضطر هي حرمة حق وليست حرمة عين فغاية ما في أكل المضطر من طعام الغير الذي لا يحتاج إليه صاحبه أن يكون من قبيل الاقتراض ويرجع على صاحبه بعد ميسرة لأن الاضطرار لا يعفي المضطر من دفع القيمة وهذا أهون من أكل الميتة.

## المطلب الثاني

خلاف الفقهاء في تقديم صيد المحرم على الميتة

إذا كان المضطر محرماً بحج أو بعمرة ولم يجد إلا ميتة وصيداً حياً فأيهما يقدم.

اختلف الفقهاء في ذلك على النحو الآتي:

<sup>(</sup>١) الآية ١١٩ من سورة الأنعام.

الخنفية (١) والمالكية (٢) والشافعية في أصح الأقوال عندهم (٣) والمذهب عند الحنابلة (٤) أن المضطر يقدم الميتة على الصيد.

٢ - وفي قول للشافعية (٥) وقول عند الحنابلة (٦) أن المضطريقدم الصيد
 على الميتة.

استدل أصحاب القول الأول بما يأتي:

(أ) أن إباحة الميتة منصوص عليها وإباحة الصيد مجتهد فيها وتقديم المنصوص عليه أولى(٧).

ونوقش هذا الاستدلال بأن الله أباح جميع المحرمات عند الضرورة غير بني آدم بلا استثناء (^) وإنما خص الميتة في بعض الآيات لأنها من أشد المحرمات فها عداها أخف منها فهو مباح من باب أولى.

الأولى: الاصطياد وتقدم الميتة عليه لما فيه من حرمة الاصطياد وحرمة ذبح الصيد.

<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر لابن نجيم بحاشية الحموي، ج ١ ص ١٧٤.

<sup>(</sup>٢) الشرح الصغير بحاشية الصاوي، ج ٢ ص ١٨٥، وقد بين الدسوقي في حاشيته على الشرح الكبير، ج ٢ ص ١٣٦، أن المضطر المحرم إذا وجد ميتة وصيداً حياً صاده المحرم أو أعان على صيده فإنه يجب عليه أن يقدم الميتة على الصيد الحي الذي صاده المحرم أو أعان عليه ومحله ما لم تكن الميتة متغيرة يخاف على نفسه من أكلها وإلا قدم الصيد. ثم ذكر ثلاث صور:

الثانية: الصيد الحي الذي صاده المحرم قبل اضطراره تقدم الميتة أيضاً عليه ولا يجوز له ذبحه لأنه إذا ذبحه صار ميتة فلا فائدة في ارتكاب هذا المحرم.

الثالثة: إذا كان عنده مصيد صاده هو أو غيره لمحرم وذبح قبل اضطراره فهذا مقدم على الميتة ولا تقدم الميتة عليه لأن لحم صيد المحرم حرمته عارضة لأنها خاصة بالإحرام بخلاف الميتة فحرمتها أصلية، ا. هـ.

<sup>(</sup>٣) المجموع، ج ٩ ص ٤٩، وانظر نهاية المحتاج، ج ٨ ص ٢٥.

<sup>(</sup>٤) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٩، والانصاف، ج ١٠ ص ٣٧٢.

<sup>(</sup>٥) المجموع، ج ٩ ص ٤٩.

<sup>. (</sup>٦) الانصاف، ج ١٠ ص ٣٧٢.

<sup>(</sup>٧) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٩.

<sup>(</sup>٨) وذلك بقوله تعالى: ﴿وقد فصل لكم ما حرم عليكم إلاما اضطررتم إليه ﴾ الآية ١١٩ من سورة الأنعام.

(ب) أن في الصيد تحريمات ثلاثاً تحريم قتله وأكله وتحريم الميتة لأن ما ذبحه المحرم من الصيد يكون ميتة فقد ساوى الميتة في هذا وفضل عليها بتحريم القتل والأكل(١).

ونوقش هذا الاستدلال بأن الله إذا أباح للمضطر قتل الصيد لم يحرم قتله ولم يصر ميتة ولهذا لو لم يجد الميتة فذبحه كان ذكياً طاهراً وليس بنجس ولا ميتة ولهذا يتعين عليه ذبحه في محل الذبح وتعتبر شروط الذكاة فيه ولا يجوز قتله ولوكان ميثة لم يتعين ذلك عليه (٢).

## واستدل أصحاب القول الثاني بما يأتي:

(أ) قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ فَصَّلَ لَـكُمْ مَاخَرَمَ عَلَيْـكُمْ إِلَّا مَا آضُطُرِ رَثُمُ إِلَيْهِ ﴾ (\*\*).

وجه الاستدلال من الآية أن مما حرمه الله قتل الصيد للمحرم وفي الآية نص صريح واضح على إباحة المحرم عند الضرورة مطلقاً سواء كان صيد أو غيره فهو حلال بنص الآية.

(ب) إن الصيد طاهر في نفسه وتحريمه لأمر خارج عنه فهو أخف من الميتة المحرمة لذاتها. فالضرورة تبيحه مع القدرة عليه دون الميتة لغناه عنها(1).

#### الترجيح:

مما سبق يظهر لنا أن المضطر إذا كان محرماً بحج أو بعمرة ووجد صيداً وميتة فإنه يقدم الصيد على الميتة لأن الصيد حيوان مأكول وغذاء صالح في ذاته ومباح للجميع ولهذا المضطر نفسه في غير حالة الاحرام فحرمته عارضة ونسبية لمعنى تعبدي بالنسبة للشخص المحرم دون سواه من الناس وهي حرمة مؤقتة حال الإحرام فقط ومتى حل من الإحرام أبيح له الصيد.

<sup>(</sup>١) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٩.

<sup>(</sup>٢) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٩.

<sup>(</sup>٣) الآية ١١٩ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٤) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٨.

فالصيد من جميع الوجوه أخف من الميتة التي حرمها الشارع وأخرجها من جميع أجناس الأغذية. فالأقرب في مقاييس الشريعة الإسلامية أن يصيد المحرم المضطر ويأكل من الحيوان المباح وأن يأكل منه كل مضطر غير محرم وهذا أولى من الجيفة المحرمة، إذ الحرمة في فعل الاصطياد حال الإحرام لا في الحيوان المصيد وليست حرمة صيد المحرم إلا جزاء على فعله بانتهاك حرمة الإحرام بدليل الجواز بعد التحلل من الإحرام.

\* \* \*

#### البعث العامس

### هكم الماصي بسفره إذا أداه سفره إلى أكل المعرمات عند الاضطرار

العاصي بسفره أو بإقامته هو الذي نوى بسفره أو إقامته المعصية. أي هو الذي سافر أو أقام لأجل المعصية كمن خرج من بلده ناوياً قطع الطريق أو قصد بسفره أموراً مباحة ثم بدا له قطع الطريق.

وهذا العاصي بسفره إذا اضطر إلى محرم هل له الأكل من المحرم مع المعصية أوليس له ذلك.

اختلف الفقهاء فيه على النحو الآتي:

ا عند الحنفية (١) ورواية عن مالك (٢) ووجه ضعيف عند الشافعية (٣) وقول عند الحنابلة (٤) للمضطر الأكل من الميتة وإن كان عاصياً.

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن للجصاص، ج ١ ص ١٥٦.

<sup>(</sup>٢) قوانين الأحكام الشرعية، ص ١٩٤، قال القرطبي: اختلفت الروايات عن مالك في ذلك فالمشهور من مذهبه فيها ذكر الباجي في المنتقى أنه يجوز له الأكل في سفر المعصية ولا يجوز له القصر والقطر.

وقال ابن خويز منداد «فأما الأكل عند الاضطرار فالطائع والعاصي فيه سواء»، ا. هـ. تفسير القرطبي، ج ٢ ص ٣٣٣، أقول هذا الذي ذكره القرطبي عن الباجي في المنتقى ليس له أصل، والذي في المنتقى خلاف ذلك ونص عبارته في المنتقى ما يلي: فالمشهور من مذهب مالك أنه لا يجوز له ذلك ففرق بينه وبين القصر والفطر في سفر المعصية، ١. هـ. المنتقى شرح الموطأ، ج ٣ ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٣) المجموع، ج ٩ ص ٥٠.

<sup>(</sup>٤) المقنع، ج ٩ ص ٥٣٣.

۲ ـ وعند المالكية (١) والمشهور عند الشافعية (٢) والمذهب عند الحانبلة (٣) لا يجوز له الأكل من المحرم عند الاضطرار إلا أن يتوب.

### استدل أصحاب القول الأول بما يأتي:

(أ) قوله تعالى: ﴿ وَمَا لَكُرُ أَلَّا تَأْكُلُواْ مِمَّا ذُكِرَ آسُمُ آللَهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَلَ لَكُمْ مَا حَرَمَ عَلَيْهِ كُرُ إِلَّا مَا أَضْطُرِ رُثُمُ إِلَيْهِ وَإِنَّ كَثِيرًا لَيُضِلُونَ فَضَلَ لَكُمْ مَا حَرَمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا أَضْطُرِ رُثُمُ إِلَيْهِ وَإِنَّ كَثِيرًا لَيُضِلُونَ بِأَهُوا آيِهِم بِغَيْرِ عِلْمٍ إِنَّ رَبَّكَ هُوَأَعْلَمُ بِالْمُغْتَدِينَ ﴾ (أ).

وجه الاستدلال من الآية: أنه تعالى استثنى من المحرم ما اضطررنا إليه والعاصي في سفره داخل في مسمى الاضطرار فله الأكل من المحرم.

ونوقش هذا الاستدلال: بأن الآية عامة خصصتها الأدلة الدالة على عدم جواز أكل المضطر العاصى من المحرم والخاص مقدم على العام (°).

وجه الاستدلال من الآيتين: أنه تعالى نهانا عن قتل أنفسنا وعن أن نلقي بأيدينا إلى التهلكة والامتناع عن الأكل سعي في قتل النفس وإلقاء لها في التهلكة فوجب أن يحرم (^).

<sup>(</sup>١) بداية المجتهد، ج ١ ص ٣٨٧، والمنتقى شرح الموطأ، ج ٣ ص ١٤١.

<sup>(</sup>۲) نهایة المحتاج إلى شرح المنهاج، ج ۸ ص ۲۲.

<sup>(</sup>٣) المغني والشرح الكبير، ج ١١ ص ٧٥.

<sup>(</sup>٤) الآية ١١٩ من سورة الأنعام.

 <sup>(</sup>٥) تفسير الرازي، ج ٥ ص ٢٦.

<sup>(</sup>٦) الآية ٢٩ من سورة النساء.

 <sup>(</sup>٧) الآية 190 من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٨) تفسير الرازي، ج ٥ ص ٢٦.

ونوقش هذا الاستدلال عا نوقش به الاستدلال قبله.

(د) أن العاصي بسفره إذا كان نائبًا فأشرف على غرق أو حرق يجب على الحاضر الذي يكون في الصلاة أن يقطع صلاته لإنجائه من الغرق أو الحرق فلأن يجب عليه في هذه الصورة أن يسعى في إنقاذ المهجة أولى ولأن العاصي بسفره له أن يدفع أسباب الهلاك كالفيل والجمل الصئول والحية والعقرب بل يجب عليه فكذا ههنا.

ولأن العاصي بسفره إذا اضطر فأباح له رجل شيئاً من ماله فإنه يجل له ذلك بل يجب عليه فكذلك ههنا والجامع دفع الضرر عن النفس.

ولأن المؤنة في دفع ضرر الناس أعظم في الوجوب من كل ما يدفع المرء من المضار عن نفسه بهذا الأكل وإن كان عاصياً.

ولأن الضرورة تبيح تناول طعام الغير من دون الرضا بل على سبيل القهر وهذا التناول محرم لولا الاضطرار فكذلك ههنا.

ونوقش هذا الاستدلال بهذه التعليلات بأنه يمكن المضطر من الوصول إلى استباحة هذه الرخص بالتوبة وإذا لم يتب فهو الجاني على نفسه مع أن الرخصة إعانة على المعصية وذلك إعانة على السفر فإذا كان السفر معصية كانت الرخصة إعانة على المعصية وذلك محال لأن المعصية ممنوع منها والإعانة سعي في تحصيلها والجمع بينها متناقض (١).

قال الشاطبي: «ان المولع بمعصية من المعاصبي لا رخصة له البتة لأن الرخصة هنا هي عين مخالفة الشرع»، ١. هـ(٢).

(هـ) وقال أبو بكر الجصاص والقول بأنه لا رخصة للعاصي قضية فاسدة بإجماع المسلمين لأنهم رخصوا للمقيم العاصى الافطار في رمضان إذا كان

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الفخر الرازي، ج ٥ ص ٢٦.

<sup>(</sup>٢) الموافقات للشاطبي، ج ١ ص ٣٣٧.

مريضاً وكذلك يرخصون له في السفر التيمم عند عدم الماء ويرخصون للمقيم العاصي بأن يمسح يوماً وليلة. وقد روي عن النبي على أنه رخص للمقيم يوماً وليلة وللمسافر ثلاثة أيام ولياليها(١) ولم يفرق بين العاصي والمطيع فبان بما وصفنا فساد هذه المقالة، المها(١).

ونوقش هذا أن ادعاءه الإجماع منتقض بالخلاف المذكور في هذه المسألة ثم هناك فرق بين رخصة لمصلحة الشرع ورخصة لمصلحة الفرد مع أن في تحريم تناول المحرم على المضطر العاصي طريقاً إلى الخلاص من المعصية بالتوبة وبعد يحل له ما حرم عليه قبلها. مع أن العاصي في سفره له هذه الرخص العامة لكن يخص منها رخصة الأكل عند الاضطرار لوجود الدليل المخصص.

## واستدل أصحاب القول الثاني بما يأتي:

(أ) قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱللَّامَ وَلَحَمْ ٱلْخِنزِيرِ وَمَآ أُهِلَّ بِهِ لِغَـيْرِ ٱللَّهِ فَمَنِ ٱضْطُرَّ غَـيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَاۤ إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (٣).

وجه الاستدلال من هذه الآية أنه سبحانه وتعالى حرم هذه الأشياء المذكورة في الآية على الكل ثم أباحها للمضطر الذي يكون موصوفاً بأنه غير باغ ولا عاد. والعاصي بسفره غير موصوف بهذه الصفة لأن قولنا فلان ليس بمتعد نقيض لقولنا فلان متعد ويكفي في صدقه كونه متعدياً في أمر ما من الأمور سواء كان في السفر أو في الأكل أو في غيرهما. وإذا كان اسم التعدي يصدق بكونه متعدياً في أمر ما أي أمر كان وجب أن يكون قولنا فلان غير متعد لا يصدق إلا

<sup>(</sup>۱) روى مسلم في صحيحه عن شريح بن هانيء قال أتيت عائشة أسالها عن المسح على الخفين فقالت عليك بابن أبي طالب فسله فإنه كان يسافر مع رسول الله على فسألناه فقال: «جعل رسول الله على ثلاثة أيام ولياليهن للمسافر ويوماً وليلة للمقيم، انظر صحيح مسلم في كتاب الطهارة باب التوقيت في المسح على الخفين، ج ١ ص ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) أحكام القرآن للجصاص، ج ١ ص ١٥٨.

<sup>(</sup>٣) الأية ١٧٣ من سورة البقرة.

إذا لم يكن متعدياً في شيء من الأشياء البتة. فإذا قولنا: غير باغ ولا عاد لا يصدق إلا إذا انتفى عنه التعدي من جميع الوجوه والعاصي بسفره متعد بسفره فلا يصدق عليه كونه غير عاد. وإذا لم يصدق عليه ذلك وجب بقاؤه تحت الآية: ﴿إِنمَا حرّم عليكم الميتة والدم...﴾.

اقصى ما في الباب أن يقال هذا يشكل بالعاصي في سفره فإنه يترخص مع أنه موصوف بالعدوان لكنا نقول انه عام دخله التخصيص في هذه الصورة(١).

(ب) قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحْمُ الْخُنزيرِ وَمَا أَهْلَ لِغَيْرِ الله بِهِ وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَٱلْمَوْقُوذَةُ وَٱلْمُتَرَدِّيَةُ وَٱلنَّطِيحَةُ وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلَّا مَاذَكَيْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى ٱلنَّصُبِ وَأَن تَسْنَقْسِمُواْ بِٱلْأَزْلَ مِ ذَالِكُمْ فَالسَّعُ إِلَّا مَاذَكَيْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى ٱلنَّصُبِ وَأَن تَسْنَقُسِمُواْ بِٱلْأَزْلَ مِ ذَالِكُمْ فَسَقُ الْمَيْوَمُ يَبِسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن دِينِكُمْ فَلَا تَخْشُوهُمْ وَٱخْشُونِ ٱلْمَوْمُ فَلَا تَخْشُوهُمْ وَآخِشُونِ ٱلْمَوْمُ فَلَا تَخْشُوهُمْ وَآخِشُونِ ٱلْمَوْمُ وَالْمُسَلِمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِلْسَلَامَ وَيَنْ اللّهُ عَفُولٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١) ويشَا فَن اللّهُ عَفُولٌ رَحِيمٌ ﴾ (١) ويشَا فَن اللّهُ عَفُولٌ رَحِيمٌ ﴿ (١).

وجه الاستدلال من هذه الآية: أنه تعالى حرم الأشياء المذكورة في الآية على الجميع ثم أباحها للمضطر الذي يكون غير متجانف لأثم أي غير المائل للحرام (٣) والعاصي بسفره قد مال للحرام وفعله فلا يحل له أكل المحرم بنص الآية.

قال أبو بكر الجصاص معترضاً على الدليل الأول والثاني ما نصه: وقوله

<sup>(</sup>١) تفسير الفخر الرازي، ج٥ ص ٧٤.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي، ج٦ ص ٦٤.

﴿ إِلاَما اصطررتم إليه ﴾ يوجب الإباحة للجميع من المطيعين والعصاة. وقوله في الآية الأخرى: ﴿ غير باغ ولا عاد ﴾. وقوله: ﴿ غير متجانف لأثم ﴾ لما كان محتملاً أن يريد به البغي والعدوان في الأكل واحتمل البغي على الإمام أو غيره لم يجز لنا تخصيص عموم الآية الأخرى (١) بالاحتمال بل الواجب حمله على ما يواطىء معنى العموم من غير تخصيص، ١. هـ (٢).

والجواب عنه أن قوله تعالى: ﴿غير باغ ولا عاد﴾ لا يصدق إلا إذا انتفى عنه البغي والعدوان في كل الأمور فيدخل فيه نفي العدوان بالسفر ضمناً. ولا نقول اللفظ يدل على التعيين.

وأما تخصيصه بالأكل فهو تخصيص من غير ضرورة فكان على خلاف الأصل ثم الذي يدل على أنه لا يجوز صرفه إلى الأكل وجوه:

أحدها: أن قوله ﴿غير باغ ولا عاد﴾ حال من الاضطرار فلا بد وأن يكون وصف الاضطرار باقياً مع بقاء كونه غير باغ ولا عاد. فلو كان المراد بكونه غير باغ ولا عاد كونه كذلك في الأكل لاستحال أن يبقى وصف الاضطرار معه لأنه حال الأكل لا يبقى وصف الاضطرار.

وثانيها: أن الإنسان ينفر بطبعه عن تناول الميتة والدم وما كان كذلك لم يكن هناك حاجة إلى النهي عنه فصرف هذا الشرط إلى التعدي في الأكل يخرج الكلام عن الفائدة.

وثالثها: أن كونه غير باغ ولا عاد يفيد نفي ماهية البغي ونفي ماهية العدوان وهذه الماهية إنما تنتفي عند انتفاء جميع أفرادها والعدوان في الأكل أحد أفراد هذه الماهية وكذا العدوان في السفر فرد من أفرادها فإذن نفي العدوان يقتضي نفي العدوان من جميع هذه الجهات فكان تخصيصه بالأكل غير جائز. بل يحمل على ظاهره وهو نفي العدوان من جميع الوجوه. وذلك يستلزم نفي العدوان في السفر وحينئذ يتحقق المقصود.

<sup>(</sup>١) وهي قوله تعالى: ﴿الا ما اضطررتم إليه﴾.

<sup>(</sup>٢) بتصرف من أحكام القرآن للجصاص، ج ١ ص ١٥٦.

ورابعها: أن الاحتمال الذي ذكرناه متأيد بالآية الأخرى وهي قوله تعالى الله فَهُورُ وَحِيمٌ الله فَهُورُ رَحِيمٌ (١) فَهُورُ الله عَفُورُ رَحِيمٌ الله فين في هذه الآية أن المضطر إنما يترخص إذا لم يكن متجانفاً لأثم. أي لا يكون موصوفاً بالبغي والعدوان في أمر من الأمور(٢).

(ج) وروى ابن حزم عن مجاهد في قوله تعالى: ﴿غير باغ ولا عاد﴾ غير باغ على المسلمين ولا عاد عليهم. قال مجاهد ومن يخرج لقطع الطريق أو في معصية الله تعالى فاضطر إلى الميتة لم يحل له إنما تحل لمن خرج في سبيل الله تعالى فإن اضطر إليها فليأكل.

وعن سعيد بن جبير في قوله تعالى: ﴿ فَمَنَ اصْطَرَ غَيْرِ بَاغَ وَلَا عَادَ ﴾ قال: إذا خرج في سبيل الله تعالى فاضطر إلى الميتة أكل وإن خرج إلى قطع الطريق فلا رخصة له (٣).

#### الترجيح:

والراجح في ذلك أن المضطر إذا كان في سفر معصية ليس له الأكل من المحرم عند الاضطرار. لأن الأكل عند الاضطرار رخصة تعين على التخفيف في الأسفار المباحة لحاجة الإنسان إليها فلا يباح له أن يستعين بها على المعاصي وله سبيل إلى أن لا يقتل نفسه بأن يتوب ثم يتناول لحم الميتة وما في حكمها بعد توبته (٤).

قال ابن العربي: «والصحيح أنها لا تباح له بحال لأن الله تعالى أباح ذلك عوناً والعاصي لا يحل أن يعان فإن أراد الأكل فليتب ويأكل وعجباً عن يبيح ذلك له مع التمادي على المعصية. وما أظن أحداً يقوله فإن قاله أحد فهو مخطىء قطعاً»، ١. هـ(٥).

\_ \_ \_

<sup>(</sup>١) الآية ٣ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٢) بتصرف يسير من تفسير الفخر الرازي، ج ٥ ص ٣٠.

<sup>(</sup>٣) المحلي، ج ٧ ص ٤٢٨.

<sup>(</sup>٤) انظر المنتقى شرح الموطأ، ج٣ ص ١٤١.

<sup>(</sup>٥) أحكام القرآن لابن العربي، ج ١ ص ٥٨.

#### الخاتهة

بعد أن انتهينا من تحرير موضوعات «أحكام الأطعمة في الشريعة الإسلامية» بتوفيق من الله سبحانه وتعالى، يمكننا أن ندون خلاصة أهم ما ورد فيه مستعيناً بالله عز وجل فأقول:

- ا ــ الطعام ينبوع الحياة يحتاج إليه الإنسان كما يحتاج إليه الحيوان وكما يحتاج إليه النبات وسائر الكائنات الحية، فالطعام عامل مشترك بين هذه الأشياء فبدونه لا تكون الحياة. وهو من نعم الله على الإنسانية حيث يسر لها ما لو شاء لمنعه عنها.
- ان لإطابة المطعم أثراً طيباً على الإنسان في سلوكه وصفاء قلبه وسريرته وقبول دعائه، كما أن للمطعم الخبيث أثراً سيئاً على الإنسان أيضاً، ويكفى أنه سبب في عدم قبول دعائه.
- ٣ \_ التكسب وطلب المعيشة من أفضل القرب فالله سبحانه وتعالى لما خلق الخلق هيأ لهم سبل الرزق فالسهاء لا تمطر ذهباً ولا فضة، فالطيور من أصغر مخلوقات الله لم تستقر في أوكارها حتى يأتيها رزقها. فقد ورد في الحديث عنه على أنه قال: «لو أنكم تتوكلون على الله حق توكله لرزقكم كما يرزق الطير تغدو خماصاً وتروح بطاناً»(١).

 <sup>(</sup>۱) رواه الترمذي في سننه، كتاب الزهد، باب في التوكل على الله، ج ٤ ص ٥٧٣.
 ورواه ابن ماجه في سننه، كتاب الزهد، باب في التوكل واليقين، ج ٢ ص ١٣٩٤.
 ورواه الإمام أحمد في مسنده، ج ١ ص ٣٠.

- ٤ ما من مخلوق إلا وهو محتاج للطعام يأكله ويتغذى منه فالطعام للإنسان كالوقود للمحرك، وقد أودع الله في الأرض خيرات كثيرة للإنسان فها عليه إلا أن يستخرج هذه الخيرات من باطن الأرض لتكون قواماً للحياة وعوناً على طاعة الله سبحانه وتعالى.
- اكل الطعام منه ما هو فرض ومنه ما هو مباح ومنه ما هو حرام ومنه ما هو مأجور عليه.
- ٦ لأداب أكل الطعام صفات مستحبة وآداب مرعية منها ما يتقدم الأكل ومنها ما يكون أثناء الأكل ومنها ما يكون بعد الأكل.
- ٧ الأطعمة لغة إسم جامع لكل ما يؤكل وما به قوام البدن. وهي في اصطلاح الفقهاء تطلق على معان مختلفة تبعاً لاختلاف مواطنها.
- ٨ تنقسم الأطعمة إلى حيوانية وغير حيوانية، ثم الحيوان ينقسم إلى مائي وبري. ثم البري ينقسم إلى قسمين حيوان أهلي وحيوان وحشي، ثم إن قسمي الحيوان المائي والبري أنواع منها ما يؤكل ومنها ما لا يؤكل، ثم إن المأكول من الحيوان ينقسم إلى مباح ومكروه وإلى ما تشترط الذكاة في إباحته وما لا تشترط.
- ٩ الأصل في الأشياء الإباحة ما لم يرد نص من الشارع بالتحريم كما هو مذهب جمهور الفقهاء والأصوليين عملًا بقوله تعالى: ﴿ هُو ٱلَّذِى خَلَقَ لَكُمُ مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ (١).

وقوله تعالى: ﴿ وَقَدْ فَصَّلَ لَـكُم مَّاحَرَّمَ عَلَيْكُو ۚ إِلَّا مَا ٱضْطُرِ رُثُمُّ إِلَيْهِ . . . ﴾ (٢) فالأصل الإباحة والتحريم مستثنى .

<sup>(</sup>١) الآية ٢٩ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٢٩ من سورة الأنعام.

- ١٠ ــ اختلف العلماء في المراد بالطيب الذي أباحه الله تعالى وفي الخبيث الذي حرمه على أقوال ترجح لنا منهاأن المراد بالطيبات هو ما كان نافعاً لأكله في دينه وبدنه.
   في دينه وبدنه. والخبيث ما كان ضاراً له في دينه وبدنه.
- 11 \_ اختلفت الملل والجماعات في الأطعمة اختلافاً شاسعاً واضطربوا في شأنها اضطراباً فاحشاً حتى وصل بعضهم إلى تحريم الحلال الطيب وإباحة الحرام الخبيث.
- 17 \_ من أسباب تحريم بعض المحرمات في الأطعمة الضرر اللاحق بالبدن أو الإسكار والتخدير والترقيد أو النجاسة أو الاستقذار أو الافتـراس أو عدم الإذن شرعاً في التناول.
- ۱۳ \_ المطعومات منها ما أحله الله سبحانه وتعالى بالنص ومنها ما حرمه بالنص وهناك مطعومات أخرى اختلف في حرمتها لعدم التنصيص عليها صراحة وهي ما سبق بحثه مستوفى.
- 1٤ \_ من رحمة الله تعالى بالبشرية أن حرم عليها تناول لحوم الحيوانات المفترسة وذلك لما فيها من القوة السبعية التي تورث من أكلها نبات جسمه منها فتصير أخلاق الآكل قريبة من أخلاق السباع. مع ما فيها من خبث مطعمها كالتي تأكل الجيف من الطيور. أو لأنها في نفسها مستخبثة كالحشرات فطيب المطعم يؤثر في الحل وخبثه يؤثر في الحل وخبثه يؤثر في الحرمة(١).
- 10 \_ العلم الحديث الصادر عن تجارب صحيحة ونظريات واقعية يخدم الإسلام في كثير من المسائل، وذلك أن العلم كلما تمكن أكثر ازداد الناس معرفة بكثير من أسباب تحريم بعض المأكولات، من ذلك لحم الخنزير الذي لا يزال العلم الحديث يكتشف فيه الكثير من الأضرار والأمراض التي لا ينجو منها أي إنسان يأكل لحمه سواء كان في مناطق حارة أو باردة من أنحاء العالم.

<sup>(</sup>١) فتاوى شيخ الإسلام، ابن تيمية، ج ٢١ ص ٥٨٥، وج ١٧ ص ١٧٩.

- 17 هناك بعض الحيوانات حرمها الإسلام لأسباب عارضة، وهذا السبب قد العارض يصير به الحيوان المباح حراماً أو مكروهاً شرعاً وهذا السبب قد يتصل بالإنسان أو بالحيوان أو بها معاً. وذلك كالإحرام بالحج أو العمرة والجلالة من الحيوانات ووجود حيوان الصيد في نطاق الحرم وأخذ الطيور من أوكارها، على خلاف بين الفقهاء في هذه الأشياء.
- 1٧ اختلف الفقهاء في حكم أكل حيوان البحر الذي لا يعيش إلاّ فيه والراجح أن ما لا يعيش إلاّ في البحر حلال كله لعموم الأدلة في إباحة حيوان البحر.
- ١٨ ــ الحيوان الذي يعيش في البر والبحر هل يعتبر من حيوان البر أو من حيوان البحر؟ في ذلك خلاف بين الفقهاء سبق بيانه مفصلًا.
- 19 من الأشياء التي ظهرت في هذا العصر استعمال الجيلاتين في كثير من أنواع الأطعمة.

ومصدر هذا الجيلاتين جلود وعضلات وعظام الحيوانات التي من المحتمل أن يكون بها كثير من أجزاء الحنازير، وعلى هذا فالجيلاتين المتحول عن الكولاجن الذي أصله من الحنزير حرام لأن ذلك مثل انقلاب الخنزير ملحاً.

٢٠ – استعمال الأدهان في الأغذية فيه تفصيل وذلك أن هذه الأدهان اما أن
 تكون من نبات أو من حيوان.

فإن كانت من نبات فهي حلال بشرط ألا تكون مخلوطة بنجس أو متنجس وإن كانت من حيوان فإما أن تكون من مأكول أو غير مأكول.

فإن كانت من مأكول فحكمها حكم لحمه.

وإن كانت من حيوان محرم الأكل كالخنزير فاما أن تستعمل في مأكول .

فإن استعملت في غير المأكول كاستعمال كثير من أدهان الخنزير في الصابون ففيه خلاف الراجح فيه التحريم.

أما ان استعملت في الأطعمة المأكولة كاستعمال كثير من أدهان الخنزير مع الحلويات وغيرها فذلك محرم.

٢١ \_ أما الأجبان فإن صنعت من لبن حيوان غير مأكول فلا تؤكل إجماعاً وإن صنعت من لبن حيوان مأكول فإن عملت من أنفحة مذكاة ذكاة شرعية ولم يخالطها نجاسة فتؤكل.

أما ان عملت من أنفحة ميتة ففي جواز أكلها خلاف الراجح تحريم أكلها.

أما ان عملت من أنفحة نجس العين فلا تؤكل.

- ۲۲ ــ من رحمة الله بعباده أن حرم عليهم ما فيه ضرر في دينهم أو أبدانهم من مسكر ومخدر وهو ما تعاني منه شعوب العالم الـذي حَكَّم القانـون الوضعى.
- ٢٣ ـ أكل الطين والتراب والحجر وما شابهها محرم لا يجوز تناوله لما فيه من المضرة على الجسم. والإسلام يأمر بحفظ البدن وعدم إلحاق الضرر به. وهذا ما لم يترتب عليه مصلحة محققة كصلاحيته علاج مثلاً لبعض الأمراض ونحو ذلك.
- ٢٤ ــ الحشيش نبات مخدر يستخرج من ورق القنب وقد اتفق فقهاء المذاهب على تحريمه لأنه مفسد للعقل ويصد عن ذكر الله وعن الصلاة، ولأنه يحتوي على مركبات متعددة أهمها الحشيشين الذي يعتبر سبًا فعالًا في الجهاز العصبي.
- ٢٥ أما الأفيون فهو مادة مأخوذة من نبات الخشخاش الأبيض تؤخذ بطريقة الفم، وتتركب من مركبات عديدة أهمها المورفين والكودئين والبابافرين والناركوتين، وهي مواد مسكنة للألم ومنومة ومضادة للتشنج يؤدي الإدمان عليها إلى انسمام عصبى خطير.

وهو محرم لأنه مادة مخدرة يشتمل على مضار كثيرة من مسخ للخلقة وإفساد للعقل وصد عن ذكر الله وعن الصلاة.

٢٦ ــ أما القات فيستعمل مضغاً عادة عند المدمنين عليه أو تحت الشفتين ويحتوي على مواد متعددة أهمها مادي الأفدرين والبنزيدرين وقد ترجح لنا تحريمه نظراً لما فيه من المضار في الدين والبدن وقد سبق بيانها في موضعها.

٧٧ – ما له رائحة كريهة كالبصل والثوم والكراث مباح ولم يرد دليل في تحريمها بذاتها وإنما ورد الدليل في النهي عن أكلها عند الصلاة خشية تأذي المصلين من رائحتها والنهي لا يقتصر على هذه الأشياء فقط بل يتعداها إلى كل ما له رائحة كريهة وهذه قاعدة عامة عن كل ما يتأذى منه بنو آدم.

۲۸ ــ الميتة ما فارقته الروح من غير ذكاة مما يذبح، وما ليس بمذبوح فذكاته
 كموته كالسباع.

وقد حرم الله الميتة والمنخنقة والموقودة والمتردية والنطيحة وما أكل السبع لما فيها من الاضرار على آكلها فالإسلام دين الصحة والسلامة لم يبح شيئاً إلا لمصلحة ولم يحرمه إلا لمضرة ظاهرة أو خفية علمناها أو لم نعلمها. لأنه من له حكيم خبير يعلم ما يصلح خلقه وما يضرهم لا يُسئل عما يفعل وهم يُسئلون.

- ٢٩ ــ الدم سائل أحمر يسري في عروق الحيوان وهو محرم بنص القرآن إلا أنه يعفى عن يسيره مما يبقى مع العروق تيسيراً على الأمة ودفعاً للمشقة، والجمهور على تحريم مسفوح الدم فقط.
- ٣٠ اتفق الفقهاء رحمهم الله تعالى على طهارة البيض إذا صلب قشره واشتد واختلفوا في إباحته إذا لم يشتد قشره والذي ظهر لنا نجاسته لاختلاطه بالنجاسة وعدم انفصاله عنها.

- ٣١ ـ لبن الميتة المأكولة حال الحياة نجس يحرم تناوله لنجاسة وعائه كاللبن في إناء نجس وهذا مذهب جهور الفقهاء.
- ٣٢ ـ للفقهاء في حد الضرورة المبيحة للمحرم أقوال متقاربة أنسبها أنها بلوغ المضطر حداً إن لم يتناول الممنوع هلك أو قارب الهلاك أو خشي تلف عضو من أعضائه. وهذا لأن الأصل في المحرم عدم فعله ولا ينتهك إلاّ عند الضرورة والضرورة تقدر بقدرها.
- ٣٣ ــ مهما بلغت الضرورة فلا يجوز للمضطر أن يأكل إلا بمقدار ما يسد الرمق فقط لأن المحرم أبيح للضرورة والضرورة تقدر بقدرها ولأنه من الممكن أن يجد طعاماً مباحاً وهذا هو الراجح من أقوال الفقهاء.

#### \* \* \*

هذا ما تيسر كتابته في موضوع أحكام الأطعمة في الشريعة الإسلامية فإن وفقت فيه إلى الصواب فهو توفيق منه سبحانه وتعالى وله الشكر على كل حال. وإن لم أوفق فمنى واستغفر الله.

وفي الحتام أسأله تعالى أن يوفقنا في جميع الأعمال لما يرضيه وأن يجعل عملنا صالحاً ويجعله لوجهه خالصاً بمنه ورحمته إنه على كل شيء قدير وبالإجابة جدير، وصلى الله وسلم على البشير النذير والسراج المنير محمد خاتم النبيين وقائد الغر المحجلين وعلى آله وصحابته ومن تبعهم بإحسانٍ إلى يوم الدين.





# الفهارس

١ \_ فهرس الآيات القرآنية.

٢ ــ فهرس الأحاديث النبوية والآثار.

٣ ـ فهرس الأعلام.

٤ - فهرس الحيوانات والأطعمة.

فهرس المراجع والمصادر.

٦ ـ فهرس الموضوعات.



# =1=

|       | <br> |       |
|-------|------|-------|
| الصفح |      | الآية |

|     | (1)                                                                                              |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | <ul> <li>١ ــ إن الذين يأكلون أموال اليتامى ظلمًا إنما يأكلون في بطونهم ناراً وسيصلون</li> </ul> |
| 77  | سعيراً                                                                                           |
| 17  | ٢ _ إن الله مبتليكم بنهر فمن شرب منه فليس مني ومن لم يطعمه فإنه مني                              |
|     | ٣ ــ الذين يتبعون الرسول النبي الأمي الذي يجدونه مكتوباً عندهم في التوراة                        |
| ۸۲  | والانجيل يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر                                                       |
|     | \$ _ اليوم أحل لكم الطيبات وطعام الذين أوتوا الكتاب حل لكم وطعامكم حل                            |
| ٦٩  | الهما                                                                                            |
|     | ٥ _ إنما حرم عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير وما أهل به لغير الله فمن اضطر غير                   |
| ٧٠  | باغ ولا عاد فلا إثم عليه إن الله غفور رحيم                                                       |
|     | ٦ _ إنما حرم عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير وما أهل لغير الله به فمن اضطر غير                   |
| ٧٠  | باغ ولا عاد فإن الله غفور رحيم                                                                   |
| ٧٢  | ٧ ـــ الله الذي جعل لكم الأنعام لتركبوا منها ومنها تأكلون                                        |
| ٧٢  | ٨ ـــــ أحل لكم صيد البحر وطعامه متاعاً لكم وللسيارة                                             |
| 11. | <ul> <li>٩ ــ أفحسبتم انما خلقناكم عبثاً وانكم إلينا لا ترجعون</li> </ul>                        |
| (+V | ١٠ _ أحلت لكم بهيمة الأنعام إلا ما يتلى عليكم                                                    |
|     | ١١ _ إنما يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمـر والميسر                          |
| ٤٦  | ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة فهل أنتم منتهون                                                    |
| ۳٥  | ١٢ ـــ إنما الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجس من عمل الشيطان                                   |

|       | (ح)                                                                                             |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | ١٣ ــ حرمت عليكم الميتة والدم ولحم آلخنزير وما أهل لغير الله به                                 |
| ٧٠    | والمنخنقة والموقوذة والمتردية والنطيحة                                                          |
|       | (خ)                                                                                             |
| ١٠٢   | رع)<br>18 ــ خلق لكم ما في الأرض جميعاً                                                         |
|       | . •                                                                                             |
| ۲.    | (ف)<br>• ١ ـــ فإذا قضيت الصلاة فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله                           |
| , ,   |                                                                                                 |
|       | ١٦ _ فإن لم تفعلوا فأذنوا بحرب من الله ورسوله وإن تبتم فلكم رؤوس أموالكم                        |
| 77    | لا تظلمون ولا تظلمون                                                                            |
| ٥٤    | ١٧ ـــ فكلوا مما رزقكم الله حلالًا طيبًا واشكروا نعمة الله إن كنتم إياه تعبدون                  |
|       | ١٨ _ فبظلم من الذين هادوا حرمنا عليهم طيبات أحلت لهم وبصدهم عن سبيل                             |
| ۸٧    | الله كثيراً                                                                                     |
|       | (ق)                                                                                             |
|       | ١٩ _ قل لا أجد فيها أوحي إلي محرماً على طاعم يطعمه إلا أن يكون ميتة أو دماً                     |
| ٦٧    | مسفوحاً                                                                                         |
| ٧١    | ٢٠ ــ قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق                                    |
| ۸٩    | ٢١ ــ قد خسر الذين قتلوا أولادهم سفهاً وحرموا ما رزقهم الله افتراء على الله                     |
| ٤٠٦   | ۲۲ _ قل تعالوا أتل ما حرم ربكم عليكم                                                            |
| ٤٥٣   | <ul> <li>٢٣ ــ قل إنما حرم ربي الفواحش ما ظهر منها وما بطن والاثم والبغي بغير الحق .</li> </ul> |
| • • 1 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                           |
|       | (టి)                                                                                            |
|       | ٢٤ ــ كلوا من طيبات ما رزقناكم ولا تطغو فيه فيحل عليكم غضِبي ومن يحلل                           |
| 7 £   | عليه غضبي فقد هوى                                                                               |
| 41    | ٢٥ _ كلوا من الطيبات واعملوا صالحاً                                                             |
| ٥٤    | ٢٦ ــ كلوا من رزق ربكم واشكروا له بلدة طيبة ورب غفور                                            |
|       | (ل)                                                                                             |
| 19    | ۲۷ ــ ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلًا من ربكم                                                    |
| ۵ ٤   | ٢٨ _ ليأكلوا من ثمره وما عملته أيديهم أفلا يشكرون                                               |
| ۱۰۱   | ٢٩ ـــ لله ما في السموات وما في الأرض                                                           |
|       |                                                                                                 |

|     | (*)                                                                       |   |     |
|-----|---------------------------------------------------------------------------|---|-----|
| ۲۷٦ | من يحيي العظام وهي رميم                                                   | _ | ۳.  |
| 713 | من أجل ذلك كتبنا على بني اسرائيل أنه من قتل نفساً بغير نفس                | - | ۳۱  |
|     | ()                                                                        |   |     |
| ١٤  | ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً                        |   | 41  |
| 19  | وجعلنا النهار معاشا                                                       |   | 44  |
| ۲.  | ولقدمكناكم في الأرض وجعلنالكم فيهامعايش قليلًاما تشكرون                   | _ | 48  |
| ۲.  | وآخرون يضُربون في الأرض يبتغُون من فضّل الله                              | _ | 40  |
|     | ولا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل وتدلوا بها إلى الحكام لتأكلوا فريقاً من  | _ | ۴٦  |
| 40  | أموال الناس بالاثم وأنتم تعلمون                                           |   |     |
| 41  | ومن عاد فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون                                 | _ | ٣٧  |
| 70  | ولا يغتب بعضكم بعضاً أيحب أحدكم أن يأكل لحم أخيه ميتاً فكرهتموه           |   | ٣٨  |
|     | ومن ثمرات النخيل والأعناب تتخذون منه سكراً ورزقاً حسناً إن في ذلك         | _ | 44  |
| ٧١  | لأية لقوم يعقلون                                                          |   |     |
|     | ومن الأنعام حمولة وفرشاً كلوا مما رزقكم الله ولا تتبعوا خطوات الشيطان إنه | _ | ٤٠  |
| ٧٢  | لكم عدو مبين                                                              |   |     |
|     | وعلى الذين هادوا حرمنا كل ذي ظفر ومن البقر والغنم حرمنا عليهم             | _ | ٤١  |
| ۸۷  | شحومهما إلا ما حملت ظهورهما أو الحوايا أو ما اختلط بعظم                   |   |     |
| ۸۸  | ورفعنا فوقهم الطور بميثاقهم وقلنا لهم ادخلوا الباب سجداً                  | _ | ٤٢  |
| ۸۸  | واسألهم عن القرية التي كانت حاضرة البحر إذ يعدون في السبت                 | _ | ٤٣  |
| ۸۸  | وقالوا هذه أنعام وحرث حجر لا يطعمها إلا من نشاء بزعمهم                    | _ | ٤٤  |
| ۸۸  | وقالوا ما في بطون هذه الأنعام خالصة لذكورنا ومحرم على أزواجنا             | _ | ٥٤  |
| 4 £ | وما كنا معذبين حتى نبعث رسولا                                             | _ | ٤٦  |
| 47  | وقد فصل لكم ما حرم عليكم إلا ما اضطررتم إليه                              | _ | ٤٧  |
| ٩,٨ | ولا تقولوا لما تصف ألسنتكم الكذب هذا حلال وهذا حرام                       | _ | ٤٨  |
| ۳۰1 | ومالكم ألا تأكلوا مما ذكر اسم الله عليه وقد فصل لكم ما حرم عليكم          | _ | ٤٩  |
|     | وما كان الله ليضل قوماً بعد إذ هداهم حتى يبين لهم ما يتقون إن الله بكل    | _ | ٠٠  |
| ١٠٦ | شيء عليم                                                                  |   |     |
| 7•  | وسُخر لكم ما في السموات وما في الأرض جميعاً منه                           | _ | ۱ ه |

| لصفحة       |                                                                            |   | الآية |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------|---|-------|
| 11.         | وما خلقنا السموات والأرض وما بينهما لاعبين                                 | _ | ٥٢    |
| 118         | ولا تقتلوا أنفسكم                                                          | _ | ٥٣    |
| 171         | والعاديات ضبحاً                                                            | _ | ٥٤    |
| 771         | والخيل والبغال والحمير لتركبوها وزينة                                      | _ | ٥٥    |
|             | وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الخيل ترهبون به عدو الله             | _ | ۲٥    |
| ١٣٥         | وعدوكم                                                                     |   |       |
| 127         | وأحل لكم ما وراء ذلكم                                                      | _ | ٥٧    |
| ۲٠۸         | والأنعام خُلقها لكم فيها دفء ومنافع ومنها تأكلون                           | _ | ٥٨    |
| ۲۱.         | ومن الأنعام حمولة وفرشاً كلوا مما رزقكم الله                               | _ | ٥٩    |
| YA£         | وما يستوي البحران هذا عذب فرات سائغ شرابه وهذا ملح أجاج                    | _ | ٦.    |
| ٣٢٧         | وما جعل عليكم في الدين من حرج                                              | _ | 11    |
| <b>ፕ</b> ፕለ | ولا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة                                              | _ | 77    |
| <b>7</b> 70 | ومن أصوافها وأوبارها وأشعارها أثاثاً ومتاعاً إلى حين                       | _ | 74    |
|             | وإن لِكم في الأنعام لعبرة نسقيكم مما في بطونها من بين فرث ودم لبناً خالصاً | _ | ٦٤    |
| 277         | سائغاً للشاربين                                                            |   |       |
| ٤٣٠         | ولا تكرهوا فتياتكم على البغاء إن أردن تحصناً                               | _ | ٥٢    |
|             | ولقد كرمنا بني آدم وحملناهم في البر والبحر ورزقناهم من الطيبات             | _ | 77    |
| 277         | وفضلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلًا                                        |   |       |
|             | (_A)                                                                       |   |       |
| ٧٧          | هو الذي خلق لكم ما في الأرضُ جميعاً                                        |   | ٦٧    |
|             | (ي)                                                                        |   |       |
| ٧           | يا أيها الرسل كلوا من الطيبات واعملوا صالحاً إني بما تعملون عليم           | _ | ٦٨    |
| ٧           | يا أبها الذين آمنوا كلوا من طيبات ما رزقناكم                               |   |       |
| 77          | يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وذروا ما بقي من الربا إن كنتم مؤمنين        |   |       |
|             | يا أيها الذين آمنوا لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة عن   |   |       |
| 4.5         | ت الله الله الله الله الله الله الله الل                                   |   |       |
|             | يسألونك ماذا أحل لهم قل أحل لكم الطيبات وما علمتم من الجوارح               | _ | ٧٢    |
|             | مكلبين تعلمونهن مما علمكم الله فكلوا مما أمسكن عليكم واذكروا اسم الله      |   |       |
| ۸۶          | عليه                                                                       |   |       |

| لصفحة | <u> </u>                                                             | الاية |
|-------|----------------------------------------------------------------------|-------|
| ۸۹    | يا أيها الناس كلوا مما في الأرض حلالًا طيباً                         | _ ٧٣  |
| ,     | يا أيها الذين آمنوا إذا نودي لصلاة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله | _ Y £ |
| 740   | وذروا البيع                                                          |       |
| ۲۷.   | يا أيها الذَّين آمنوا لا تقتلوا الصيد وأنتم حرم                      | _ Yo  |
|       | يا أيها الذين آمنوا إنما الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجس من عمل  | _ Y1  |
| 417   | الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون                                        |       |
| 804   | يسألونك عن الخمر والميسر قل فيهما إثم كبير                           | _ ٧٧  |



ـ ٢ ـ فهرس الأهاديث النبوية والآثار

| لصفحا | الحديث أو الأثر                                                             |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------|
|       | (†)                                                                         |
| Ý     | ١ _ أيها الناس إن الله طيب لا يقبل إلّا طيباً                               |
| 74    | ٢ ـــ إن أطيب ما أكلتم من كسبكم                                             |
| ۲V    | ٣ ـــ إن أول ما ينتن من الإنسان بطنه                                        |
| 77    | <ul><li>ئ ــ أتدرون من المفلس</li></ul>                                     |
| 44    | <ul> <li>پن وان الحرام بین</li> </ul>                                       |
| ٣٥    | ٦ ــ إنما أنا عبد آكل كما يأكل العبد وأجلس كما يجلس العبد                   |
|       | ٧ ـــ إذا دخل الرجل بيته فذكر الله عند دخوله وعند طعامه قال الشيطان لا مبيت |
| ۲۸    | لكم ولاً عشاء                                                               |
| ٤٠    | <ul> <li>٨ إن الشيطان يستحل الطعام أن لا يذكر إسم الله عليه</li></ul>       |
| ٤٠    | <ul> <li>أماأنه لوكان ذكر إسم الله لكفاكم</li></ul>                         |
| ٤١    | ١٠ _ إذا أكل أحدكم فليأكل بيمينه وإذا شرب فليشرب بيمينه                     |
| ٤٣    | ١١ ــ اذكروا الله وليأكل كل رجل مما يليه                                    |
| ٤٦    | ١٢ ــ أما أنا فلا آكل متكئاً                                                |
| ۰۰    | ١٣ _ أن من السرف أن تأكل كل ما اشتهيت                                       |
| ۰۰    | ١٤ ــ إذا أكل أحدكم فليلعق أصابعه فإنه لا يدري في أيتهن البركة              |
| ۰۰    | ١٥ ــ إذا وقعت لقمة أحدكم فليأخذها                                          |
| ١٥    | ١٦ ــ إن الشيطان حساس لحاس فاحذروه على أنفسكم                               |
| ٥ì    | ١٧ ـــ أن له دسيًا                                                          |

| ٣٥           | <b>حــ ١ ـــ إن الله ل</b> يرضي عن العبد أن يأكل الأكلة فيحمده عليها                                                                                                                                  |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 77           | 🗨 🕽 ــــ انها طعام طعم وشفاء سقم                                                                                                                                                                      |
| ٧٣           | 🗻 ۲ 🔔 إن الله فرض فرائض فلا تضيعوها وحد حدوداً فلا تعتدوها                                                                                                                                            |
| ٧٤           | \Upsilon 🔪 إن الحلال بين وإن الحرام بين وبينهما مشتبهات                                                                                                                                               |
| ۸١           | 🕆 🖵 إن الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم                                                                                                                                                              |
|              | 🕶 🗀 إن من أعظم الناس إثبًا في المسلمين من سأل عن شيء لم يحرم فحرم من                                                                                                                                  |
| ١            | أجل مسألته                                                                                                                                                                                            |
| ١٧٧          | ٧٤ _ انا لم نخلق لهذا إنما خلقنا للحرث                                                                                                                                                                |
| ۱۲۸          | 🗨 🗀 الا لا تحل أموال المعاهدين إلاّ بحقها                                                                                                                                                             |
| 127          | ٢٦ ــ أكل كل ذي ناب من السباع حرام                                                                                                                                                                    |
| 1 £ 9        | ٧٧ _ أطعم أهلك من سمين حمرك                                                                                                                                                                           |
| 101          | ٢٨ _ إن الله ورسوله ينهيانكم عن لحوم الحمر الأهلية فإنها رجس                                                                                                                                          |
|              | ٢٩ ـــ إن الله ورسوله ينهيانكم عن لحوم الحمر الأهلية فإنها رجس من عمل                                                                                                                                 |
| 107          | الشيطان                                                                                                                                                                                               |
| ٠٢١          | ٣٠ 🗕 أصبت حمار وحش وعندي منه فاضلة فقال ﷺ للقوم كلوآوهم محرمون                                                                                                                                        |
| ٠٢١          | ٣١ _ أكلنا زمن خيبر الخيل وحمر الوحش ونهانا النبي ﷺ عن الحمار الأهلي 📖                                                                                                                                |
| 177          | ٣٣ ـــ أكل كل ذي ناب من السباع حرام                                                                                                                                                                   |
| 197          | ٣٣ انفجنا أرنبأ ونحن بمر الظهران                                                                                                                                                                      |
| <b>Y • Y</b> | ۳۴ 🗕 أكلت مع النبي ﷺ لحم حباري                                                                                                                                                                        |
| 717          | ۳۵ ــ أتعطينه ما لا تأكلين                                                                                                                                                                            |
| <b>*1 Y</b>  | ٣٦ _ إن أمة من بني إسرائيل مسخت دواب في الأرض واني أخشى أن تكون هذه                                                                                                                                   |
| <b>*1 Y</b>  | ٣٧ 🗕 أتى رسول الله ﷺ بضب فأبي أن يأكل منه 🔍 🔾 رسول الله عليه الله الله عليه الله الله عليه الله الله الله الله الله الله الله ا |
|              | ٣٨ _ إن النبي ﷺ لم يحرمه إن الله عز وجل ينفع به غير واحد فإنما طعام عامة                                                                                                                              |
| 171          | الرعاء منه (أثر عن عمر)                                                                                                                                                                               |
| 101          | ٣٩ ـــ أحلت لنا ميتتان ودمان                                                                                                                                                                          |
| 104          | ٠٤ ــ أكثر جنود الله لا آكله ولا أحرمه                                                                                                                                                                |
| 100          | 13 🗕 أتي النبي ﷺ بتمر عتيق فجعل يفتشه يخرج السوس منه                                                                                                                                                  |
|              | ٢٤ _ إن الله حرم مكة فلم تحل لأحد قبلي ولا تحل لأحد بعدي وإنما أحلت لي                                                                                                                                |
| 177          | ساعة من نهار                                                                                                                                                                                          |

| 475         | ٤٢ ـــ إن إبراهيم حرم مكة واني حرمت المدينة ما بين لابتيها                      |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| 777         | ٤٤ ــ أقروا الطير على وكناتها                                                   |
| 191         | ه٤ ـــ إن الله ذبح ما في البحر لبني آدم                                         |
|             | ٤٦ _ أشهد على أبي بكر الصديق أنه أكل السمك الطافي على الماء (أثر عن ابن         |
| 797         | عباس)                                                                           |
| ۲۳.         | ٤٧ ــ أي النبي ﷺ بجبنة في تبوك فدعا بسكين فسمى وقطع                             |
| 174         | ٤٨ ــ ألم انهكم عن أكل هذه الشجرة إن الملائكة تتأذى مما يتأذى منه الإنسان       |
| ۲۲۲         | ٤٩ _ أحرام هو يا رسول الله؟ قال: لا ولكني أكرهه من أجل ريحه                     |
| 411         | • ٥ 🗀 أمرنا رسول الله ﷺ بأكل الثوم                                              |
|             | ٥١ _ أكلت ثوماً وأتيت مصلى رسول الله ﷺ وقد سبقت بركعة إلى أن قال                |
| 414         | رسول الله ﷺ إن لك عذراً                                                         |
| ۹۷٥         | ٥٢ ــ إنما حرم من الميتة لحمها                                                  |
| ۲۷۳         | ٣٥ ـــ إنما حرم أكلها                                                           |
| ۴۷۸         | <ul> <li>إلا أخذتم اهابها فاستمتعتم به</li> </ul>                               |
| 444         | ەە _ أيما اهاب دېغ فقد طهر                                                      |
|             | 07 _ إن النبي ﷺ أتى على بيت قدامه قربة معلقة فسأل النبي ﷺ الشراب فقالوا         |
| 474         | انها ميتة فقال ذكاتها دباغها                                                    |
|             | ٧٥ 🔔 أتاناكتاب رسول الله ﷺ ونحن بأرض جهينة وأناغلام شاب أن لا تنتفعوا من الميتة |
| <b>"</b> ለ" | بإهاب ولا عصب                                                                   |
| <b>*</b> ^V | <ul> <li>اذا شرب الكلب في إناء أحدكم فليغسله سبعاً</li></ul>                    |
| ۳۸۷         | <ul> <li>إذا ولغ الكلب في إناء أحدكم فليهرقه ثم يغسله سبع مرات</li> </ul>       |
| <b>"</b> ለለ | ٦٠ ــــ إن دباغه قد ذهب بخبثه أو رجسه أو نجسه                                   |
| 244         | ٦٦ _ إذا لم تصطبحوا ولم تغتبقوا ولم تحتفئوا بقلا فشأنكم بها                     |
| ٤٤٠         | ٦٢ ـــ إن الله ليؤجر في كل شيء حتى اللقمة يرفعها العبد إلى فيه                  |
| 103         | ٦٣ ــ إنه ليس بدواء ولكنه داء                                                   |
| 103         | ٦٤ _ إن الله لم يجعل شفاءكم فيها حرم عليكم                                      |
|             | (ب)                                                                             |
| 40          | ٦٥ ــ بركة الطعام الوضوء قبله والوضوء بعده                                      |
| 100         | ٦٦ _ بعثنا رسولُ اللہ ﷺ وأمر علينا أبا عبيدة                                    |

|       | (ت)                                                                        |
|-------|----------------------------------------------------------------------------|
| ۲.    | ٣٧ ــ التاجر الصدوق الأمين مع النبيين والصديقين والشهداء                   |
|       | ٦٨ 🗕 ترك رسول اللہ ﷺ الضب تقذراً وأكل على مائدته ولو كان حراماً ما أكل على |
| 44.   | مائدة رسول الله ﷺ (أثر عن ابن عباس)                                        |
|       | ( <b>ث</b> )                                                               |
| ۳۸۷   | 79 ــ ثمن الكلب خبيث وهو أخبث منه                                          |
| 144   | ٠٧ ــ الثعلب سبع لا يؤكل (أثر عن الزهري)                                   |
| ,,,,  |                                                                            |
|       | (ج)<br>۷۱ ــ جاءأعرابي إلى النبي ﷺ بأرنب                                   |
| 197   |                                                                            |
|       | ٧٢ ــ جئتك لأسألك عن أحناش الأرض ما تقول في الثعلب؟ قال: ومن يأكل          |
| ۱۸۲   | الثعلب                                                                     |
|       | (ح)                                                                        |
| 94    | ٧٣ ــ الحمد لله كثيراً طيباً مباركاً فيه                                   |
| ٥٣    | ٧٤ ــ الحمد لله الذي أطعمنا وسقانا وجعلنا مسلمين                           |
| ٧٣    | ٧٥ ــ الحلال ما أحلُّه الله في كتابه والحرام ما حرم الله في كتابه          |
| 17+   | ٧٦ 🗕 حرم رسول الله ﷺ _ أي يوم خيبر _ الحمر الانسية                         |
| ۲۷٤   | ٧٧ _ حرمٌ رسول الله ﷺ ما بين لابتي المدينة                                 |
|       | •                                                                          |
|       | (さ)                                                                        |
| · Y 1 | ٧٨ ـ خير الكسب كسب يد العامل إذا نصح                                       |
| ٧٤    | ٧٩ _ خمس من الدواب كلهن فاسق                                               |
| ٧٨    | ٨٠ ــ الخبائث هي لحم الخنزير والربا وغيره (أثر عن ابن عباس)                |
| 111   | ٨١ ــ الخيل معقود في نواصيها الخير إلى يوم القيامة                         |
| 440   | ۸۲ ـ خبيثة من الخبائث                                                      |
|       |                                                                            |
|       | (د)<br>۱۰ ما الله کلاف آنا ما                                              |
| £ ¥   | ٨٣ ــ دخل علي رسول الله ﷺ وأنا آكل بشمالي                                  |
| ۸١    | ٨٤ ــ دخلت أنا وخالد بن الوليد بيت ميمونة مع رسول الله ﷺ                   |
| "ለ •  | ٨٥ ــ دباغها طهورها                                                        |

|                                              | ( ذ )                                                                           |
|----------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| ۴۸۰                                          | ٨٦ ــ ذكاة الميتة دباغها                                                        |
|                                              | ٨٧ ــ ذبحنا يوم خيبر الخيل والبغال والحمير فنهانا رسول الله ﷺ عن البغال         |
| 140                                          | والحمير ولم ينهنا عن الخيل                                                      |
| ۱۳۷                                          | ٨٨ ــ ذبحنا على عهد رسول الله ﷺ فرساً ونحن بالمدينة فأكلناه                     |
| 414                                          | 🗚 🗕 ذكرت عند رسول الله ﷺ القردة                                                 |
|                                              | (,)                                                                             |
| <b>Y                                    </b> | ٩٠ ـــ رأيت النبي ﷺ يأكل دجاجاً                                                 |
| ٤٧٥                                          | ٩١ ــ رخص للمُقيم يوماً وليلة وللمسافر ثلاثة أيام ولياليها                      |
|                                              | ( w)                                                                            |
|                                              | ر ت<br>٩٢ ــ سئل رسول الله ﷺ عن السمن والجبن والفراء فقال الحلال ما أحل الله في |
| ۷۳                                           | كتابه والحرام ما حرم الله في كتابه                                              |
| 140                                          | ٩٣ ــ سافرنا مع رسول الله ﷺ فكنا ناكل لحوم الخيل ونشرب البانها                  |
| 175                                          | ٩٤ ــ سألت رسول الله ﷺ عن أكل الضبع فقًال أويأكل الضبع أحد؟                     |
| •                                            | ٩٥ _ سألت سعيد بن المسيب عن الضبع فكرهه فقلت له ان قومك يأكلونه فقال            |
| 140                                          | إن قومي لا يعلمون (أثر عن ابن المسيب)                                           |
|                                              | ٩٦ _ سألت رسول الله ﷺ عن الضبع فقال: هو صيد ويجعل فيه كبش إذا أصابه             |
| 177                                          | المحرم                                                                          |
|                                              | ٩٧ ــ سئل رسول الله ﷺ عن القردة والخنازير أهي مما مسخ فقال رسول الله ﷺ          |
| <b>71</b> 7                                  | إن الله لم يهلك قوماً أو لم يمسخ قوماً فيجعل لهم نسلًا ولا عقباً                |
| 77.                                          | ٩٨ 🗕 سئل رسول الله ﷺ عن الضب فقال: لست بآكله ولا محرمه                          |
|                                              | (ص)                                                                             |
| <b>Y</b>                                     | ٩٩ _ صحبت النبي ﷺ فلم أسمع لحشرة الأرض تحريماً                                  |
|                                              | (ض)                                                                             |
| 47                                           | ١٠٠ ــ ضعه بالخضيض أو بالأرض                                                    |
| ٥٧/                                          | ١٠١ _ الضبع صيد هي؟ قال نعم. قال: قلت آكلها قال نعم                             |
| <b>\ V V</b>                                 | ١٠٢ ــ الضبع صيد وجزاؤها كبش مسن وتؤكل                                          |
| 7 <b>7</b> •                                 | ١٠٣ الضب لست آكله ولا أحرمه                                                     |

|             | (ط)                                                                       |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------|
| ٧٣          | ١٠٤ ــ طعام الواحد يكفي الاثنين وطعام الاثنين يكفي الأربعة                |
| ٤٥          | ١٠٥ ــ الطاعم الشاكر بمنزلة الصائم الصابر                                 |
| <b>۲</b> ۷٦ | ١٠٦ ــ الطيرآمنه في أوكارها                                               |
| 741         | ١٠٧ ــ الطافي حلال (أثر عن أبي بكر الصديق)                                |
| ۳۸۰         | ۱۰۸ ــ طهور كل إناء دباغه                                                 |
| ۳۸۷         | ١٠٩ ــ طهور إناء أحدكم إذا ولغ فيه الكلب أن يغسله سبع مرات                |
|             | (غُ)                                                                      |
| 704         | ١١٠ 🗕 غزونا مع النبي ﷺ سبع غزوات أو ستاً كنا نأكل معه الجراد              |
|             | (ف)                                                                       |
| ۸۲          | ١١١ ــ فإن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام                            |
| ۳۷          | ١١٢ ــ فاجتمعوا على طعامكم واذكروا إسم الله عليه                          |
| ٥٥          | ١١٣ ــ فإذا جعت تضرعت إليك وذكرتك                                         |
|             | (ق)                                                                       |
| 441         | ١١٤ ــ قلت يا رسول الله انا نرسل الكلاب المعلمة قال: كل ما أمسكن عليك .   |
|             | ١١٥ ــ قلت يا رسول الله أصبت حمار وحش وعندي منه فاضلة فقال للقوم كلوا     |
| ۱٦٠         | وهم محرمون                                                                |
| 190         | ١١٦ ــ قلت يا رسول الله ما تقول في الأرنب؟ قال لا آكله ولا أحرمه          |
|             | ١١٧ ــ قد كان الله أحله لي لأني مضطر ولكن لم أكن لأشمتك بدين الإسلام (أثر |
| ٤٣٩         | عن عبد الله بن حذافة السهمي)                                              |
|             | (설)                                                                       |
| 27          | ١١٨ ــ كلواجميعاًولاتفرقوافإنالبركةمع الجماعة                             |
| ٣٩          | ١١٩ 🗕 كنا إذا حضرنا مع النبي ﷺ لمّ نضع أيدينا حتى يبدأ                    |
| ٤١          | ١٢٠ ــ كل بيمينك. قال لا أستطيع. قال لا استطعت                            |
| ٤٣          | ۱۲۱ ــ كلوا من حولها                                                      |
| ٤٩          | ١٢٢ ــ كنت نهيتكم عن الاقران في التمر فإن الله قد وسع لكم فاقرنوا         |
| ٤٩          | ١٢٣ ــ كان النبي ﷺ يأكل بثلاثة أصابع                                      |
| ₹ ₹         | ١٢٤ _ كنا نخرج صدقة الفطر على عهد رسول الله ﷺ                             |

| ٧٣           | ــ كان أهل الجاهلية يأكون أشياء ويتركون أشياء تقذراً (أثرعن ابن عباس)                    | 140   |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ١            | ـ كيف وقد قيل                                                                            | 177   |
| ۱٠٧          | <ul> <li>كان أهل الجاهلية يأكلون أشياء ويتركون أشياء تقذراً (أثر عن ابن عباس)</li> </ul> | 1 77  |
| 441          | _ كل ما أمسكن عليك قلت وإن قتلن قال وان قتلن                                             |       |
| 127          | ے کنا نأکل لحوم الحنیل (أثر عن جابر بن عبد اللہ)                                         | 179   |
| ۱۷۳          | _ كل ذي ناب من السباع فأكله حرام                                                         | ۱۳۰   |
| ۲۲.          | _ كلوا فإنه حلال ولكنه ليس من طعامي                                                      | 141   |
|              | _ كنا معشر أصحاب محمد ﷺ لأن يهدى إلى أحد ضب أحب إليه من                                  | 141   |
| 771          | دجاجة (أثر عن أبي سعيد)                                                                  |       |
| 7 2 9        | _ كلوه فإنه من صيد البحر                                                                 | ۱۳۳   |
| 444          | _ كل ما صنع المسلمون وأهل الكتاب (أثر عن ابن عمر)                                        | ۱۳٤   |
| 450          | _ كل مسكر حرام                                                                           | ١٣٥   |
| ξoλ          | ے كلُّ ولا تحمل واشرب ولا تحمل                                                           | ۱۳٦   |
| <b>£</b> 77  | _ كسر عظم الميت ككسره حياً                                                               | ۱۳۷   |
| ٤٦٥          | _ كسر عظمُ الميت ككسر عظم الحي في الإِثم                                                 | ۱۳۸   |
|              |                                                                                          |       |
|              | (J)                                                                                      |       |
| 74           | ے لو أنكم تتوكلون على اللہ حق توكله لرزقكم كها يرزق الطير                                | 149   |
| ٤١           | _ ليأكل أحدكم بيمينه وليشرب بيمينه وليعط بيمينه                                          |       |
| ٤٢           | ـــ لا تأكلي بشمالك وقد جعل الله تبارك وتعالى لك يميناً                                  |       |
| ٤٦           | 🗕 لم يكن رسوِل الله ﷺ ينفخ في طعام ولا شراب                                              | 1 & Y |
| ٤٦           | ـــ لا آكل متكئاً                                                                        | 1 24  |
| ٤٦           | 🗕 لا تقارنوا فإن النبي ﷺ نهى عن القران                                                   | 1 2 2 |
| ١.,          | _ لولا أني أخاف انها من الزكاة أو من الصدقة لأكلتها                                      | 1 20  |
| 7 £ A        | ـــ اللهم أهلك كباره واقتل صغاره وأفسد بيضه                                              | 1 £ 7 |
| <b>Y Y Y</b> | ـــ لا تطرقوا الطير في أوكارها فإن الليل لها أمان                                        | 1 2 7 |
| <b>{ 0</b> ∨ | _ لا يحل لامرىء من مال أخيه شيء إلاّ ما طابت به نفسه                                     | ١٤٨   |
|              | ـ لا يحل دم امرىء مسلم يشهد أن لا إله إلاّ الله وأني رسول الله إلاّ بإحدى                | 1 2 9 |
| ٤٦١          | ئلاث                                                                                     |       |

| 1 | • | 1 |
|---|---|---|
| ١ | ۲ |   |

| ٥            | ١٥ ـــ من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين                                          |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲.           | ١٥٠ ــ من الذنوب ذنوب لا يكفرها إلّا الهم في طلب المعيشة                            |
| 41           | ١٥١ _ من طلب الدينا حلالًا استعفافاً عن المسألة                                     |
| ۲١           | ١٥١ ــ ما من مسلم يغرس غرساً أو يزرع زرعاً                                          |
| **           | ١٥١ ــ من غوس هذا النخل                                                             |
| 44           | ١٥٥ _ ما أكل أحد طعاماً قط خير من أن يأكل من عمل يده                                |
| <b>7</b> 7   | ١٥٠ _ ما عاب النبي ﷺ طعاماً قط                                                      |
| ۰            | ١٥٧ ــ ما ملأ آدمي ًوعاء شراً من بطنه                                               |
| ٥١           | ١٥٨ ـــ من نام وفي يده غمر ولم يغسله فأصابه شيء فلا يلومن إلّا نفسه                 |
| ۳٥           | ١٥٩ ــ من أطعمه الله طعاماً فليقل اللهم بارك لناً فيه                               |
| Θź           | <ul> <li>١٦٠ ــ من أكل طعاماً ثـم قـال الحمد لله الذي أطعمني هذا ورزقنيه</li> </ul> |
| ۱۱۳          | ١٦١ ــ من تردى من جبل فقتل نفسه فهو في نار جهنم                                     |
| YV £         | ۱۹۲ ــ المدينة حرم من كذا إلى كذا                                                   |
| <b>47</b> £  | ١٦٣ ـــ المدينة حرام ما بين عائر إلى كذا                                            |
| 7V0          | ١٦٤ ــ المدينة حرم ما بين عير إلى ثور                                               |
| <b>Y</b>     | ١٦٥ ــ ما ألقى البحر أو جزر عنه فكلوه وما مات فيه وطفا فلا تأكلوه                   |
| ٤١٦          | ١٦٦ ــ من استطاع منكم أن ينفع أخاه فليفعل                                           |
|              | ١٦٧ ــ من نفس عن مؤمن كربة من كرب الدنيا نفس الله عنه كربه من كربات                 |
| 17           | يوم القيامة                                                                         |
| ۳۳۹          | ١٦٨ _ من انهمك في أكل الطين فقد أعان على قتل نفسه                                   |
| ۳4.          | ١٦٩ ــ من أكل الطين فكأنما أعان على قتل نفسه                                        |
| ٤٧           | ١٧٠ ـــ ما أسكر كثيره فقليله حرام                                                   |
|              | ١٧١ _ من أكل من هذه قال في أول مرة الثوم ثم قال الثوم والبصل والكراث                |
| 17           | فلا يقربنا في مسجدنا                                                                |
| ۲۳۲          | ١٧٢ ــ من أكل من هذه الشجرة ــ يعني الثوم ــ فلا يقربن مسجدنا                       |
| <u>የ</u> ግ የ | ١٧٣ ـــ من أكل من هذه الشجرة فلا يقربنا أو لا يصلين معنا                            |
|              |                                                                                     |
| ۳۸۰          | ١٧٤ ــ ماتت شاة لنا فدبغنا مسكها فها زلنا ننتبذ به حتى صار شُناً                    |

|                | ١٧٥ _ من اضطر إلى الميتة والدم ولحم الخنزير فلم يأكل ولم يشرب حتى يموت |
|----------------|------------------------------------------------------------------------|
|                |                                                                        |
| 249            | دخل النار (أثر عن مسروق)                                               |
| 207            | ١٧٦ ــ المسلم أخو المسلم لا يخونه ويكفر به                             |
|                | (ů)                                                                    |
| ٤٥             | ١٧٧ 🕳 نهى رسول الله ﷺ عن النفخ في الطعام والشراب                       |
| ٤٧             | ١٧٨ ؎ نهي رسول الله ﷺ أن يقرن الرجل بين التمرتين                       |
| ۷ø             | 1۷۹ 🕳 نهى النبي ﷺ عن متعة النساء يوم خيبر وعن لحوم الحمر الانسية       |
| ٧٥             | ١٨٠ ــ نهى رسول الله ﷺ عن كل ذي ناب من السباع                          |
| • -            | ١٨١ ــ نهى رسول الله ﷺ عن كل ذي ناب من السباع وعن كل ذي مخلب من        |
| ٧٦             | الطبرالطبر                                                             |
| ۱۳٥            |                                                                        |
| ۱۳۷            | ١٨٣ ــ نحرنا فرساً على عهد رسول الله ﷺ فأكلناه                         |
| 10.            | ١٨٤ ــ نهي رسول الله ﷺ عن أكل لحوم الحمر الأهلية                       |
| 19.            | ١٨٥ ــ نهى النبي ﷺ عن أكل الهر وأكل ثمنها                              |
| <br>۲17        | ۱۸۱ ـ نهی رسول الله ﷺ عن أكل لحم الضب                                  |
| 779            | ۱۸۷ ــ نهى رسول الله ﷺ عن لحم القرد                                    |
| <br>777        | ١٨٨ _ نهى رسول الله ﷺ عن أكل الجلالة والبانها                          |
| ' ' ' '<br>Y77 | ١٨٩ ــ نهى رسول الله ﷺ عن لحوم الحمر الأهلية وعن الجلالة               |
| ' ' ' '<br>Y77 | ١٩٠ ــ نهى النبي ﷺ عن لبن الجلالة                                      |
| Y7A            | الله عن الجلالة أن يؤكل لحمها ويشرب لبنها                              |
| 712            | العام الله الله الله الله الله الله الله ال                            |
| 72<br>72       | ۱۹۶ ـ نهی رسول الله ﷺ عن کل مسکر ومفتر                                 |
|                | • ۱۹۰ ــ نهي رسول الله ﷺ عن جلود السباع                                |
| 47.1           | ۱۹۶ ـ نهی رسول الله ﷺ عن جلود السباع أن تفترش                          |
| <b>የ</b> ለፕ    | ۲۱۰ = مهی رستون الله ریخ علی جنون السباع آن تقسرالل ۲۰۰۰               |
|                | ( • )                                                                  |
| ۲١             | ١٩٧ _ والذي نفسي بيده لأن يأخذ أحدكم حبله                              |
| 444            | ١٩٨ _ وجد َ النبي ﷺ شاة ميتة أعطينها مولاة لميمونة                     |
| ìźī            | ١٩٩ ــ وما سكتّ عنه فهو مما عفا عنه                                    |

| لصفحة<br> | لحديث أو الأثر                                                   |
|-----------|------------------------------------------------------------------|
| ***       | ۲۰۰ ـــ ولكنه ليس من طعامي                                       |
|           | ( <b>-</b> A)                                                    |
| ٤٤        | ۲۰۱ ــ هل من طعام                                                |
| ٧٤        | ٢٠٢ ـــ هو الطهور ماؤه الحل ميتته                                |
| ٧٤        | ٢٠٣ ـــ هو رزق أخرجه الله لكم فهل معكم من لحمه شيء فتطعمونا      |
| 184       | ۲۰۶ ــ الهر سبع                                                  |
| ٤٣٣       | ٧٠٥ _ هل عندك غنى يغنيك؟ قال: لا. قال: فكلوها                    |
|           | (ي)                                                              |
| 44        | ٢٠٦ ــ يا كعب بن عجرة انه لا يربو لحم نبت من سحت                 |
| ۳۸        | ٢٠٧ ــ يا غلام سم الله وكل بيمينك وكل مما يليك                   |
| ٤٤        | ۲۰۸ ـ یا عکراش کل من موضع واحد فإنه طعام واحد                    |
| ١٨٢       | ٢٠٩ ـ يا نبي الله ما تقول في الثعلب؟ قال ﷺ أويأكل ذلك أحد        |
|           | ٢١٠ _ يا رسول الله جئتك لأسألك عن أحناش الأرض ما تقول في الثعلب؟ |
| 141       | قال: ومن يأكل الثعلب                                             |

ـ ٣ ـ فهرس الأعلام

| الصفحا   | الاسم                                             | الرقم |
|----------|---------------------------------------------------|-------|
|          | (†)                                               |       |
| 717      | ابن أبي شيبة: محمد بن عثمان بن محمد               | _ '   |
| 100      | ابن أبي ليلى: محمد بن عبد الرحمن                  | _ '   |
| 142      | ابن إسحاق: محمد بن إسحاق                          | _ 1   |
| ۲۰۸      | ابن الأعرابي: محمد بن زياد                        | _ :   |
| ٧٧       | ابن تيمية: أحمد بن عبد الحليم                     | _ '   |
| ٤٦٠      | ابن جزي: محمد بن أحمد بن محمد                     | _ `   |
| ۲۳.      | ابن الحاجب: عثمان بن عمر بن أبي بكر               | _ `   |
| 90       | ابن حامد: الحسن بن حامد                           | /     |
| 777      | ابن حبيب: عبد الملك بن حبيب                       | _ '   |
| ٤٩       | ابن حجر العسقلاني: أحمد بن علي                    | _1    |
| <b>"</b> | ابن حجر المكي: أحمد بن محمد بن على بن حجر الهيتمي | _1    |
| 10       | ابن حزم: أبو محمد على بن أحمد بن سعيد             | _1    |
| 110      | ابن خالویه: الحسین بن أحمد                        |       |
| £ • Y    | ابن خويز منداد: محمد بن أحمد بن عبد الله          | _11   |
| ~9 &     | ابن رشد: محمد بن أحمد بن محمد                     | _\    |
| (1+      | ابن زید: أبو عبد الله محمد بن زید                 | -1.   |
| (11      | ابن سیده: علی بن اسماعیل                          |       |
| . YY     | ابن الصباغ: عبد السيد بن محمد بن عبد الواحد       |       |

| الصفحة | الاسم                                        | الرقم       |
|--------|----------------------------------------------|-------------|
| 97     | ابن عابدين: محمد أمين بن عمر بن عبد العزيز   | _14         |
|        | ابن عبد البر: يوسف بن عمر بن عبد البر        |             |
| 101    | ابن عبد الحق: عبد المؤمن بن عبد الحق         |             |
| 179    | ابن عبد الحكم: عبد الله بن عبد الحكم         |             |
| 444    | ابن العربي: أبو بكر بن عبد الله بن محمد      |             |
| ۱٤۸    | ابن عيينة: سفيان بن عيينة بن ميمون           |             |
| 14.    | ابن القاسم: عبد الرحمن بن القاسم             |             |
| 794    | بين محاصم. عبد الله بن أحمد بن محمد          |             |
| 191    | ابن القيم: محمد بن أبي بكر بن أيوب           |             |
| 107    | ابن كثير: اسماعيل بن عمر أبو الفداء          |             |
| 7.9    |                                              |             |
| 447    | ابن الماجشون: عبد الملك بن عبد العزيز        |             |
| ٤٥     | ابن ماجه: محمد بن يزيد الربعي                |             |
| 711    | ابن مالك: محمد بن عبد الله                   | ' '         |
| ***    | ابن المبارك: عبد الله بن المبارك             |             |
| 717    | ابن مسعود: عبد الله بن مسعود                 |             |
| 191    | ابن المنذر: محمد بن ابراهيم                  | 1 6         |
| 144    | ابن المنير: أحمد بن محمد                     |             |
| £ 4.V  | ابن نجيم: زين الدين بن ابراهيم               |             |
| 2.7    | أبن وهب: عبد الله بن وهب                     |             |
| 247    | أبو إسحاق الشيرازي: ابراهيم بن علي           |             |
| 94     | أبو امامة الباهلي: صدي بن عجلان              |             |
| 417    | أبو أيوب الأنصاري: خالد بن زيد بن كليب       | _z ·        |
| ۸٠     | أبو بكر الجصاص: أحمد بن علي أبو بكر الرازي   |             |
| 777    | أبو بكر الصديق: عبد الله بن عثمان            |             |
| 90     | أبو بكر الصيرفي: محمد بن عبد الله            |             |
| ٧٥     | أبو ثعلبة الخشني                             |             |
| 198    | أبو ثور: ابراهيم بن خالد بن اليمان           |             |
| 90     | أبو الحسين الخرزي: عبد العزيز بن أحمد الخرزي |             |
| 177    | أبو حنيفة: النعمان بن ثابت التميمي           | _{{}^{\xi}} |

الاسم

الرقم

الصفحة

| الصفحة | الاسم                                              | الرقم        |
|--------|----------------------------------------------------|--------------|
| **     | أم مبشر الأنصارية بنت البراء بن معرور              | V            |
| Y1     | أنس بن مالك بن النضر                               |              |
| 177    | الأوزاعي: أبو عمرو عبد الرحمن بن عمرو              |              |
| 144    | إياس بن سلمة الأكوع الأسلمي                        |              |
|        | (ب)                                                |              |
| 799    | البجيرمي: سليمان بن عمر                            | _^1          |
| 13     | البخاري: محمد بن اسماعيل                           | _AY          |
| 104    | البراء بن عازب بن الحارث الأنصاري                  | _۸۳          |
| ٤٨     | بريده بن الحصيب الأسلمي                            | _A £         |
| Y • Y  | بریه بن عمر بن سفینة                               | ۰۸۰          |
| 1 &    | البزدوي: علي بن محمد بن حسين                       | ۳۸_          |
| ١٤٤    | بشر المريسي: بشر بن غياث                           | _ <b>^</b> Y |
| 244    | بقيه بن الولّيد الكلاعي                            | _^^          |
| ١٤     | البويطي: يوسف بن تجيمي القرشي                      |              |
| 179    | البيهقي: أحمد بن الحسين بن علي "                   |              |
|        | ( <del>ت</del> )                                   |              |
| ٩٧     | التميمي: عبد العزيز بن الحارث                      | _4 1         |
|        | (ث)                                                |              |
| 104    | ثابت بن وديعة بن جذام الأنصاري                     | _9 7         |
|        | (5)                                                |              |
| 1331   | جابر بن زيد: أبو الشعثاء جابر بن زيد الأزدي البصري | -94          |
| ٤٣٣    | جابر بن سمرة بن جنادة السوائي                      | _9 £         |
| **     | جابر بن عبد الله بن عمرو بن حرام الخزرجي الأنصاري  | _90          |
| 144    | الجاحظ: عمرو بن بحر بن محبوب                       | <b>_4</b> 7  |
| ٤٠٧    | جبير بن نفير بن مالك بن عامر الحضرمي               | <b>_9</b> ٧  |
| ٤٠٧    | جري بن كليب السدوسي                                |              |
| 444    | جون بن قتادة بن الأعور                             |              |
| 497    | ـ الجوهري: اسماعيل بن حماد                         | _\           |

| الصفحة<br>  | الاسم                             | قم                 |
|-------------|-----------------------------------|--------------------|
| ٤٣          | بن العباس بن عبد المطلب           | ١١_ عبد الله       |
| <b>"</b> ለ" | ، ن ، ن ، ن ، ن ،                 |                    |
| ٤١          | .ن عمر بن الخطاب العدوي           |                    |
| 104         | بن عمرو بن العاص                  |                    |
| ١٤٨         | .ن رو<br>, الحسن المزني           |                    |
| ٤٤          | ،                                 | <br>۱۸_ عبد الله   |
| YAY         |                                   |                    |
| 107         |                                   |                    |
| 194         | ں بن عبر ہن العوام                | ۱۸_ عروة د         |
| 144         | ن أبي مسلم الخراساني              | ۱۸_ عطاء بـ        |
| ١           | ن الحارث بن عامرن الحارث بن عامر  |                    |
| ٤٤          | ے بن فؤیب بن حلقوص                |                    |
| 141         | بن عمار العجلي                    | ر ،<br>۱۸۱ــ عکرمة |
| 190         | أبو عبد الله مولى ابن عباس        | ۱۸_ عکرمة          |
| 178         | بن قيس بن عبد الله بن مالك النخعي | ۱۸۰_ علقمة         |
| ٧٥          |                                   | 19 ـ على ير:       |
| 444         | بارقي: علي بن عبد الله الأزدي     |                    |
| ٤٥٧         | بن حارثة الضمري                   |                    |
| ۳۷          | ن<br>ن الخطاب                     |                    |
| ٣٨          | ے<br>ن عبد الله أبي سلمة          |                    |
| ٤٠٩         | ن                                 |                    |
| 1 £ £       | بن دينار الجمحي                   |                    |
| <b>777</b>  | بن شعیب                           |                    |
|             |                                   |                    |
| { e∨        | بن يثربي الضمري                   | ۱۹۸ عمرو           |
| 770         | بن نميلة الفزاري                  | 199_ عیسی          |
|             |                                   |                    |
|             | (غ)                               |                    |
| ٤A          |                                   | ۲۰۰_ غالب          |

| الصفحة     | الاسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الرقم                  |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                        |
| 197        | محمد بن خالد بن الحويرث المخزومي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                        |
| 450        | محمد بن سالم بن حسين الكدادي البيحاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                        |
| 777        | محمد بن عبد الله بن عمرو بن العاص السهمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                        |
| 110        | محمد عبد الوهاب بحيري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                        |
| ٤٤         | محمد بن عيسى بن سورة «الترمذي»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                        |
| 10         | محمد بن محمد صفي الدين بن نفيس الدين عماد الدين الأصبهاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                        |
| ۲.         | محمد بن محمد بن محمد «الغزالي»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                        |
| 9          | المزني: أبو ابراهيم اسماعيل بن يحيى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                        |
| 544        | مسروق بن الأجدع الهمذاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | -741                   |
| ٣٨         | مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | _744                   |
| ٤٠٦        | معاوية بن صالح بن حدير بن سعيد بن سعد الحضرمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                        |
| 474        | المغيرة بن شعبة بن أبي عامر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | _774                   |
| 77         | مقاتل بن حيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | _740                   |
| **         | المقدام بن معد یکرب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>_</b> Y <b>Y</b> 7_ |
| 777        | مكحول الدمشقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | _***                   |
| YOA        | ملقام بن تلب . ً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | _747                   |
| 197        | موسى بن طلحة بن عبيد الله القرشي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | _1779                  |
| 179        | موسى بن هارون بن عبد الله البزار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                        |
| ۸۲         | ميمونة بنت الحارث بن حزن الهلالية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                        |
|            | (ప)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                        |
| 170        | النخعي: ابراهيم بن يزيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Y                      |
| 144        | النسائي: أحمد بن شعيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                        |
| ۳۸٦        | النضر بن شميل المازني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                        |
| 79         | النعمان بن بشیر بن سعد بن ثعلبة الخزرجي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                        |
| 44         | النووي: أبو زكريا يحيى بن شرف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                        |
| . ,        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | _,•,                   |
| Y•A        | الالمام المام الما | ¥ 4 W                  |
| 47         | الواحدي: علي بن أحمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                        |
| , ,<br>PAY | . وحشي بن حرّب الحبشي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                        |
| 1/17       | . وهب بن كيسان القرشي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | T & ¶                  |

| الصفحة<br>ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | الاسم                                         | الرقم   |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------------|---------|
|                                                | ( <b></b> )                                   |         |
| ٤٤                                             | هند بنت أبي أمية بن المغيرة القرشية المخزومية | _۲0.    |
|                                                | (ي)                                           |         |
| 1 7/                                           | يحيمي بن أبي كثير الطاثي                      | _701    |
| 141                                            | يحيسي بن سعيد بن فروخ القطان                  | ۲0 ۲    |
| ۲۸۸                                            | . يحيمي بن سليم القرشي                        | ۲0۳     |
| <b>Y Y Y</b>                                   | يحيمي بن معين بن عون بن زياد المري البغدادي   | _401    |
| 14.                                            | . يحيمي بن المقدام بن معد يكرب الكندي         | _ ۲00   |
| <b>Y Y Y</b>                                   | . يزيد بن هارون بن زاذان بن ثابت الواسطي      | _ ۲ • ٦ |
| 4.4                                            | .11                                           |         |



4 = 
 فهرس الميوانات والأطمية

| لنوع                       | الصفحة | النوع         | الصفحة |
|----------------------------|--------|---------------|--------|
| (†)                        |        | أخيل: ٣٦٠     |        |
| اس <i>ىد</i> : ۸۰          |        | أنفحة: ٣٢٦    |        |
| است.<br>أم حبين: ٨٣        |        | أدهان : ۳۰۳   |        |
| الم عليان.<br>الأنعام: ۲۰۷ |        | أدوية : ٣٢٧   |        |
| الأوزاغ: vo                |        | الأفدرين: ٢٥١ |        |
| الأغذية النباتية: ٨٥       |        | (ب)           |        |
| الأفيون: ١١٥               |        | بقر: ۲۰۷      |        |
| -                          |        | بول: ۱۱٦      |        |
| الإبل: ۲۰۷                 |        | برنجوث: ۱۱۶   |        |
| أوز: ۲۰۲                   |        | بط: ۲۰۱       |        |
| أتان : ۱۳۹                 |        | بعیر: ۲۰۷     |        |
| الأرنب: ١٧٢                | •      | بيض: ٤١٨      |        |
| ابن آ <i>وی:</i> ۱۸۳       |        | البازي: ۲۰۲   |        |
| ابن عوس: ۱۸۶               |        | الباشق: ۲۰۲   |        |
| الأكحل: ١٩٩                |        | بهائم: ۲۰۷    |        |
| الأورق: ١٩٩                |        | بغل : ۱۳۸     |        |
| الأفاعي: ٢٢٤               |        | يوم: ۲۰۱      |        |
| ب<br>ایل: ۲۰۷              |        | ببغاء: ۲۰۲    |        |
| الأرضة: ٢٦٠                |        | باقلاء: ٢٥٥   |        |

جوامیس: ۲۰۹

جبن: ۲٥٤

جعلان: ۲٦٠

جراذين: ۲۲۰

الجلالة: ٣٦٣

جریث: ۲۸۱

جيلاتين: ٣٠٧

جيلو: ٣١٤

جوز: ٤٢٣

(ح)

حية: ٢٩٢

حوت: ٧٤

الحدأة: ٢٥٩

الحشيشة: ١١٥

حمام: ۲۰۱

ألحمر: ١٥٢

الحشرات: ۲۵۸

حمار الوحش: ١٥٩

الحمر الانسية: ١٧٠

الحبارى: ۲۰۲

حجل: ۲۰۲

حبوب: ٢٥٥

حمار قبان: ۲۵۹

حرباء: ٢٦٠

حلویات: ۳۲۲

حنطة: ٣٣١

الحمل: ٣٢٦

حليب: ٣٢٦

بطيخ: ٥٥٥ بنات وردان: ۲۵۹

براغيث: ٢٦٠

البوري: ۲۹۷

البياج: ٢٩٧

بر: ٦٢

بسكوت: ٣٢٢

بودرة: ٣٠٧

بوظة: ٣٠٨

ىصل: ٣١١

بنتی فورا:۳۲۲

البابا فرين: ٣٤٩

البنزيدرين: ٢٥١

**(ご)** 

غر: ٥٥٧

تمساح: ۲۹۳

<del>(ث</del>)

ثعلب: ۱۷۹

ثور: ۲٤۸

ثمار: ۲۵٤

ثوم: ٣٦١

(ج)

الجوارح: ٦٩

الجراد: ۲٤۸

جراثيم: ٣٧٣ الجلود: ٣٧٧

جمل: ۲٤۸

جوازل: ۲۰۲

دابة: ۲۰۶

دودة الزنبور: ۲۰۶

دود القز: ۲٦٠

الدود الأخضر: ٢٦٠

دود الفاكهة: ۲٦٠

دیدان: ۲۹۰

دقيق: ٣٠٧

(ذ)

ذئب: ١١٦

ذباب: ۲۰۳

ذوات الحواصل: ٢٦٤

ذوات الكرش: ٢٦٤

()

الروث: ١١٦

ریش: ۳۷٤

رقطي: ۲۰۲

الرنجة: ۲۹۷

**(**;)

الزرنيخ: ١١٣

الزرافة: ١٩٢

الزاغ: ٢٠٠

زنابیر: ۲۰۱

زرزور: ۲۰۲

الزيت: ٣١٧

زرع: ۱۱**۰** زیت الزیتون: ۳۱۷

ريات الذرة: ۳۱۷ زيت الذرة: ۳۱۷

زيت بذرة القطن: ٣١٧

•

(خ)

الخمر: ۱۱۶

الخنزير: ٧٠

خيل: ١٢١

خشاش الأرض: ٢٠١

خطاف: ۲۰۱

خفاش: ۲۰۱

خل: ۲۰۶

خيار: ۲۵۵

حيار، ددا

حنفساء: ٢٥٩

خلد: ۲٦٠

حشاف: ۲۹۰

الخبط: ٢٨٥

خبز: ۳۲۲

الخبز الأفرنجي: ٣٢٢

خميرة: ٣٢٥

(2)

الدم: ٨١

دجاج: ۱۹۹

الدب: ۱۸۶

الدودة الشريطية: ٢٣٦

دود: ۲۵٤

الدراج: ۲۰۱

الدبس: ۲۰۳

الدودة الوحيدة: ٢٣٦

الديدان الشريطية: ٢٣٦ دودة تينياساحنيتا: ٢٣٨

دودة الخنزير: ۲۳۸

دودة الشعرة الحلزونية: ٢٣٩

الصفحة

النوع الصفحة (w) سم: ۱۱۳ السمن: ٧٣ سمك: ۲۹۳ السنور: ۱۸۸ السوس: ٢٥٥ سام أبرص: ٢٥٩ سنونو: ٣٦٠ سؤر: ۱۳٤ سرطان: ۲۹۳ سلحفاة: ٢٩٣ سمور: ۲۹٤ السردين: ۲۹۷ سمن نباتي: ٣٢٢ سخال: ٣٢٩ سلطة: ٣٣٢ (*m*) الشاهين: ۲۰۲ شحم: ۲۳۲ شاة: ١٣٩ شعر: ٣٧٤ شفراق: ۲۶۰ شوكولا: ٣٢١ شوربة: ٣٣٢ (ص) الصقر: ٢٠٢ صوف: ۳۷٤ صرد: ۲۰۲ صلصل: ۲۰۲

عصافير: ۲۰۱

العير: ١٥٩

عناق: ١٩٤

العقعق: ١٩٩

الصفحة

| النوع           | النوع الصفحة               |
|-----------------|----------------------------|
|                 | (ك)                        |
|                 | اللبن: ١١٥                 |
| (ن)             | اللقلق: ۲۰۲                |
| النطيحة: ٢٧     | اللحام: ۲۰۲                |
| نخیل: ۷۲        | اللحكاء: ٢٥٩               |
| النمر: ١١٦      |                            |
| نحل: ۲۰۱        | (p)                        |
| نعامة: ۲۰۲      | الميتة: ٨٧                 |
| غل: ۲۰۲         | المنخنقة: ٦٧               |
| نسر: ۲٤٨        | الموقوذة: ٦٧               |
| الناركوتين: ٣٤٩ | المتردية: ٦٧               |
|                 | ما أهل لغير الله به: ٧٠    |
| ( )             | ما أكل السبع: ٧١           |
| الوحش: ۱۸۸      | ما ذبح على النصب: ٧١       |
| الوبر: ۱۹۰      | معز: ۲۰۹                   |
| وطواط: ۲۶۰      | مارماهي: ۲۸۱               |
| ودي: ۲۵۴        | الميد: ۲۹۷                 |
|                 | الملوحة: ۲۹۷               |
| (هـ)            | ملح : ۳۱۰                  |
| الهدي: ۲۰۹      | ملیس: ۳۲۱                  |
| الهر: ۱۸۸       | معلل: ٣٢١                  |
| هدهد: ۲۰۱       | مارس ملو: ۳۲۱              |
| هوام: ۲۵۹       | المربي: ٣٢١                |
|                 | مرقة الثور: ٣٢١            |
| (ي)             | منی: ۱۱۵                   |
| يربوع: ۱۹۲      | سي . ۱۰.۰<br>المورفين: ۳۶۹ |
| یعاسیب: ۲۰۱     | المورون. ۲۰۰               |

الصفحة

#### \_ \_ \_ \_

### فهرس الراجع والمصادر

(†

### ١ \_ اتحاف أعلام الناس بجمال أخبار حاضرة مكناس:

للمؤرخ الشهير عبد الرحمن بن زيدان.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٤٩هـــ ١٩٣١م.

المطبعة الوطنية ــ الرباط.

## ٢ \_ احكام الأحكام شرح عمدة الأحكام:

للعلامة ابن دقيق العيد.

تحقيق: علي بن محمد الهندي.

المطبعة السلفية ومكتبتها.

## ٣ \_ أحكام أهل الذمة:

لشمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر بن قيم الجوزية.

تحقيق: الدكتور صبحي الصالح.

الطبعة الأولى، مطبعة جامعة دمشق، عام ١٣٨١هــــــــ ١٩٦١م.

٤ - أحكام الذبح واللحوم المستوردة من الخارج والمذبوحة في الداخل المتداولة في أسواق المسلمين وغير المسلمين:

فتاوي لعدد من العلماء.

الطبعة الأولى، ١٣٩٩هـــ ١٩٧٩م.

#### الاحكام في أصول الأحكام:

لسيف الدين أبي الحسن علي بن أبي علي بن محمد الأمدي.

الطبعة الأولى، ١٣٨٧هـ، مؤسسة النور.

## ٦ \_ أحكام القرآن:

لحجة الإسلام أبي بكر أحمد بن علي الرازي الجصاص.

تحقيق: محمد الصادق قمحاوي.

الناشر: دار المصحف، شركة مكتبة ومطبعة عبد الرحمن محمد.

الطبعة الثانية.

#### ٧ \_ أحكام القرآن:

لأبي بكر محمد بن عبد الله المعروف بابن العربي.

تحقيق: على محمد البجاوي.

الطبعة الأولى، ١٣٧٦هـــ ١٩٥٧م.

دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركاه.

#### ٨ \_ إحياء علوم الدين:

لأبي حامد الغزالي.

الناشر: المكتبة التجارية الكبرى بمصر.

### ٩ ـ الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية:

اختارها الشيخ علاء الدين أبو الحسن علي بن محمد بن عباس البعلي الدمشقي . الناشر: المؤسسة السعيدية بالرياض.

### ١٠ ــ الآداب الشرعية والمنح المرعية:

تأليف شمس الدين أبي عبد الله محمد بن مفلح المقدسي الحنبلي. من توزيع إدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد.

طبع سنة ١٣٩٧هـــ ١٩٧٧م.

### ١١ ــ الأربعين النووية في الأحاديث الصحيحة النبوية:

للإمام يحيمي بن شرف الدين النووي.

الطبعة الثانية، عام ١٩٧٣م.

طبع على نفقة الشيخ خليفة بن حمد آل ثاني.

### ١٢ \_ إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب:

المعروف بمعجم الأدباء.

لياقوت الرومي.

مطبعة هندية بالموسكى بمصر.

#### ١٣ ـ إرشاد الفحول:

للإمام المجتهد محمد بن علي بن محمد الشوكاني.

إدارة الطباعة المنيرية بمصر.

# ١٤ – إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل:

تأليف: محمد ناصر الدين الألباني.

الناشر: المكتب الإسلامي.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٩٩هــــ ١٩٧٩م.

# ١٥ ــ أسد الغابة في معرفة الصحابة:

لعمدة الحفاظ عز الدين أبي الحسن علي بن محمد بن عبد الكريم الجزري المعروف بابن الأثير.

جمعية المعارف، سنة ١٢٨٠هـ.

#### ١٦ - الإسلام والطب الحديث:

للدكتور عبد العزيز إسماعيل.

الناشر: الشركة العربية للطباعة والنشر.

الطبعة الثانية، مارس عام ١٩٥٩م.

# ١٧ ــ أسنى المطالب شرح روض الطالب:

لأبي يحيى زكريا الأنصاري الشافعي.

وبالهامش حاشية أبو العباس الرملي.

الناشر: المكتبة الإسلامية لصاحبها رياض الشيخ.

# ١٨ - أسهل المدارك شرح إرشاد السالك في فقه الإمام مالك:

لأبي بكر بن حسن الكثناوي .

الطبعة الثانية.

الناشر: عيسى البابي الحلبي وشركاه.

## ١٩ ــ الأشباه والنظائر:

لابن نجيم المصري الحنفي.

ومعه حاشية السيد أحمد بن محمد الحنفي الحموي.

طبع في مطبعة العامرة، سنة ١٣٩٠هـ.

## ٧٠ ــ الأشباه والنظائر في قواعد فروع الشافعية:

للإمام جلال الدين عبد الرحمن السيوطي.

الطبعة الأخيرة، سنة ١٣٧٨هـــ ١٩٥٩م.

شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر.

## ٢١ ــ الأشربة وأحكامها في الشريعة الإسلامية:

دكتور ماجد أبو رخيه.

الناشر: مكتبة الأقصى، عمان ـ الأردن، عام ١٤٠٠هـ ـ ١٩٨٠م.

#### ٢٢ \_ الإصابة في تمييز الصحابة:

لإمام الحفاظ في زمانه شهاب الدين أبي الفضل أحمد بن علي بن محمد بن علي الكناني العسقلاني المعروف بابن حجر.

طبع على نفقة شركة طبع الكتب العلمية بمصر، سنة ١٣٢٣هـ، طبع بمطبعة السعادة مصر.

#### ٢٣ \_ إصلاح المجتمع:

لفضيلة الشيخ محمد بن سالم بن حسين الكدادي البيحاني.

الطبعة الثالثة، سنة ١٣٧٩هـــ ١٩٥٩م.

الناشر: عمر عبد الجبار، مكة المكرمة، دار مصر للطباعة.

## ٢٤ ـ أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن:

للشيخ محمد الأمين بن محمد المختار الجكني الشنقيطي.

مطبعة المدني، المؤسسة السعودية بمصر، سنة ١٣٨٠هـــ ١٩٦٠م.

## ٢٥ \_ أضواء الشريعة:

مجلة دورية تصدرها كلية الشريعة بالرياض.

جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.

#### ٢٦ \_ الأطعمة ما يحل منها وما يحرم بالأدلة:

رسالة دكتوراه أعدها الشيخ الدكتور صالح بن فوزان بن عبد الله الفوزان لنيل درجة الدكتوراه من كلية الشريعة بالرياض، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.

#### ٢٧ \_ الاعتصام:

مجلة إسلامية أسبوعية تصدر أول كل شهر عربي مؤقتاً. تسير على مبادىء الجمعية الشرعية.

## ٢٨ \_ الأعلام:

قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين.

تأليف: خير الدين الزركلي.

الناشر: دار العلم للملايين.

الطبعة الرابعة، ١٣٩٩هـ - ١٩٧٩م.

#### ٢٩ ـ أعلام الموقعين عن رب العالمين:

لشمس الدين أي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية.

تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد.

الناشر: المكتبة التجارية الكبرى بمصر لصاحبها مصطفى محمد.

الطبعة الثانية، ١٣٧٤هــ - ١٩٥٥م، مطبعة السعادة بمصر.

#### ٣٠ \_ الأغذية الشعبية:

تأليف حسن عبد السلام.

دار المعارف بمصر ضمن سلسلة أقرأ رقم ٦٤.

#### ٣١ \_ الإفصاح عن معاني الصحاح:

تأليف الوزير عون الدين أبي المظفر يحيى بن محمد بن هبيرة الحنبلي.

الناشر: المؤسسة السعيدية بالرياض، سنة ١٣٩٨هـ.

٣٢ \_ اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم:

لشيخ الإسلام ابن تيمية.

مطابع المجد التجارية.

#### ٣٣ \_ الإقناع في حل ألفاظ أن شجاع:

لشمس الدين محمد بن أحمد الشربيني الخطيب.

الطبعة الأخيرة، ١٣٥٩هـــ ١٩٤٠م.

## ٣٤ \_ الإقناع في فقه الإمام أحمد بن حنبل:

لأبي النجا شرف الدين موسى الحجاوي المقدسي.

الناشر: دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت ـ لبنان.

#### ٣٥ \_ الأمان:

مجلة سياسية أسبوعية جامعة.

تصدرها المؤسسة الإسلامية للطباعة والصحافة والنشر، بيروت ــ لبنان.

#### ٣٦ \_ أمراء البيان:

تأليف محمد كرد على.

مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، سنة ١٣٥٥هـــ ١٩٣٧م.

## ٣٧ \_ الأم:

للإمام أبي عبد الله محمد بن ادريس الشافعي .

طبعة مصورة عن طبعة بولاق، سنة ١٣٢١هـ، الدار المصرية للتأليف والترجمة.

## ٣٨ \_ الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف على مذهب الإمام أحمد بن حنبل:

للشيخ علاء الدين أبي الحسن علي بن سليمان المرداوي الحنبلي.

تصحيح وتحقيق: محمد حامد الفقى.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٧٧هــــ ١٩٥٧م.

#### ٣٩ ـ الأنوار لأعمال الأبرار في فقه الإمام الشافعي:

للعلامة الفاضل يوسف الأردبيلي.

ومعه حاشية الكمثري.

المطبعة الميمنية لأصحابها مصطفى البابي الحلبي وأخويه بكري وعيسى بمصر.

# (ب

## ٤٠ ــ البحر الرائق شرح كنز الدقائق:

للشيخ زين الدين الشهير بابن نجيم، مع تكملته للشيخ محمد بن حسين بن علي الطورى الحنفي القادري.

وبهامشه الحواشي المسماة بمنحة الخالق على البحر الرائق لخاتمة المحققين: السيد محمد أمين الشهير بابن عابدين.

الطبعة الأولى بالمطبعة العلمية، سنة ١٣١١هـ.

#### ٤١ ـ البحر الزخار الجامع لمذاهب علماء الأمصار:

لأهمد بن يحيمي بن المرتضى.

وبهامشه كتاب جواهر الأخبار والآثار المستخرجة من لجة البحر الزخار، لمحمد بن يجيى بهران الصعيدي.

مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية، عام ١٣٩٤هـــ ١٩٧٥م.

## ٤٢ ـ بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع:

لعلاء الدين أبي بكر بن مسعود الكاساني.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٢٨هـــ ١٩١٠م، مطبعة الجمالية بمصر.

#### ٤٣ \_ بداية المجتهد ونهاية المقتصد:

لأبي الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن رشد القرطبي .

الطبعة الأولى، سنة ١٣٢٩هـ.

المطبعة الجمالية بمصر.

#### ٤٤ ــ البداية والنهاية:

للحافظ أبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير.

الناشر: مكتبة المعارف، بيروت.

الطبعة الثانية، سنة ١٣٩٧هـ \_ ١٩٧٧م.

# بغية المسترشدين في تلخيص فتاوى بعض الأثمة من العلماء المتأخرين: لفتي الديار الحضرمية عبد الرحمن بن محمد باعلوي.

المطبعة الميمنية بمصر.

#### ٤٦ ـ بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة:

للعلامة الحافظ جلال الدين عبد الرحمن السيوطي.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٢٦هـ، مطبعة السعادة.

# ٺ

## ٤٧ ـ تاج التراجم في طبقات الحنفية:

للشيخ زين الدين قاسم بن قطلوبغا الحنفي.

طبع على نفقة مكتبة المثنى، بغداد.

مطبعة العاني، بغداد، سنة ١٣٨٧هـــ ١٩٦٢م.

## ٤٨ ـ تاج العروس شرح القاموس:

للإمام اللغوي محب الدين أبي الفيض السيد محمد مرتضى الحسيني الواسطي الزبيدي.

الطبعة الأولى، المطبعة الخيرية بمصر، سنة ١٣٠٦هـ.

#### ٤٩ ـ التاج والإكليل لمختصر خليل:

لأبي عبد الله محمد بن يوسف بن أبي القاسم الصدري الشهير بالمواق. بهامش مواهب الجليل، الطبعة الأولى، سنة ١٣٢٨هـ. مطبعة السعادة.

## ٥٠ ـ تاريخ الأستاذ الإمام:

تأليف السيد محمد رشيد رضا.

الطبعة الأولى، مطبعة المنار بمصر، سنة ١٣٥٠هـــ ١٩٣١م.

#### ۱ه ـ تاریخ بغداد:

للحافظ أبي بكر أحمد بن علي الخطيب البغدادي.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٤٩هــــ ١٩٣١م.

الناشر: مكتبة الخانجي بالقاهرة والمكتبة العربية ببغداد ومطبعة السعادة بمصر.

## ٥٢ \_ التاريخ الكبير:

للإمام الكبير محمد بن إسماعيل بن إبراهيم البخاري.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٦١هـ.

مطبعة جمعية داثرة المعارف العثمانية بالهند.

## ٥٣ \_ تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق:

لفخر الدين عثمان بن علي الزيلعي الحنفي.

وبهامشه حاشية الشيخ الشلبي على تبيين الحقائق.

الطبعة الأولى، المطبعة الأميرية ببولاق، مصر، سنة ١٣١٣هـ.

# ٥٤ ـ تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي:

لأبي العلي محمد بن عبد الرحمن بن عبد الرحيم المباركفوري.

راجعه وصححه: عبد الرحمن محمد عثمان.

مطبعة المدني، مصر\_ القاهرة، سنة ١٣٨٤هـــــــ ١٩٦٤م.

#### ٥٥ \_ تذكرة الحفاظ:

لأبي عبد الله شمس الدين الذهبي المتوفى ٧٤٨هـ. الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت، سنة ١٣٧٤هـ.

٥٦ ـ ترتیب المدارك وتقریب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك: للقاضي عیاض بن موسى السبتى. الناشر: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية بالمملكة المغربية. مطبعة فضالة المحمدية.

#### ٥٧ \_ تفسير القاسمي المسمى محاسن التأويل:

تأليف محمد جمال الدين القاسمي.

الناشر: دار إحياء الكتب العربية، عيسى البابي الحلبي وشركاه.

الطبعة الأولى، ١٣٧٦هـــ ١٩٥٧م.

#### ٥٨ \_ تفسير القرآن الحكيم:

المشهور باسم تفسير المنار، للأستاذ الشيخ محمد عبده، تأليف السيد محمد رشيد

الطبعة الرابعة أصدرتها دار المنار المصرية، سنة ١٣٧٣هـــــــــ ١٩٥٤م.

مطبعة محمد على صبيح وأولاده بالأزهر بمصر.

## ٥٩ \_ تفسير القرآن العظيم:

للحافظ عماد الدين أبي الفداء إسماعيل بن كثير.

الناشر: دار إحياء الكتب العربية، عيسى البابي الحلبي وشركاه.

#### ٦٠ \_ التفسير الكبير:

للإمام الفخر الرازي.

تحقيق وتصحيح: محمد محيى الدين عبد الحميد.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٥٢هـ ــ ١٩٣٣م، المطبعة المصرية.

#### ٦١ \_ تفسير القرآن الكريم:

المؤلف: محمود شلتوت.

الناشر: دار القلم، الطبعة الثانية، ١٣٧٩هـ - ١٩٦٠م.

## ٦٢ ـ تفسير المراغي:

للأستاذ أحمد مصطفى المراغي.

الناشر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر.

الطبعة الرابعة، ١٣٨٩هـــ ١٩٦٩م.

## ٦٣ ـ تقريب التهذيب:

للحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني.

الناشر: محمد سلطان النمنكاني، صاحب المكتبة العلمية بالمدينة المنورة.

مطابع دار الكتاب العربي بمصر، سنة ١٣٨٠هـ.

## ٦٤ - التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير:

لأبي الفضل شهاب الدين أحمد بن علي بن حجر العسقلاني.

تصحيح: عبد الله هاشم اليماني.

شركة الطباعة الفنية المتحدة، القاهرة.

## ٦٥ \_ التنقيح المشبع في تحرير أحكام المقنع:

لعلاء الدين أبي الحسن على بن سليمان المرداوي.

المطبعة السلفية ومكتبتها.

طبع على نفقة الشيخ قاسم بن درويش فخرو.

## ٦٦ \_ تهذيب الأسهاء واللغات:

لأبي زكريا محيى الدين بن شرف النووي.

الناشر: إدارة الطباعة المنيرية بمصر.

#### ٦٧ \_ تهذيب التهذيب:

للحافظ أحمد بن على بن حجر العسقلاني.

الطبعة الأولى، مطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية في الهند، سنة ١٣٢٦هـ.

الناشر: دار صادر، بیروت.

## ٦٨ \_ تهذيب الصحاح:

تأليف: محمود بن أحمد الزنجاني.

الناشر: محمد سرور الصبان، دار المعارف بمصر.

#### ٦٩ \_ تهذيب الفروق:

للعالم الفاضل الشيخ محمد بن علي بن الشيخ حسين مفتي المالكية.

بهامش كتاب الفروق للقرافي.

الناشر: دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت ـ لبنان.

#### ٧٠ ـ تيسير التحرير:

شرح العلامة الأستاذ محمد أمين المعروف بأمير بادشاه الحسيني الحنفي، على كتاب التحرير في أصول الفقه لكمال الدين محمد بن عبد الواحد بن عبد الحميد بن مسعود الشهير بابن الهمام.

مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، سنة ١٣٥٠هـ.

٧١ \_ تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد:

للشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب.

نشر وتوزيع: إدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد.

٧٧ \_ تيسير العلام شرح عمدة الأحكام:

للشيخ عبد الله بن عبد الرحمن بن صالح آل بسام.

مطبعة المدني، المؤسسة السعودية بمصر، سنة ١٣٨٠هـــ ١٩٦٠م.

٧٣ ــ تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان:

للشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي.

المطبعة السلفية ومكتبتها، سنة ١٣٧٥هـ.

(5)

٧٤ \_ الجامع لأحكام القرآن:

لأبي عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي.

الطبعة الثالثة، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر، سنة ١٣٨٧هــــ ١٩٦٧م.

٧٥ \_ جامع الأصول لأحاديث الرسول صلى الله عليه وسلم:

لأبي السعادات مبارك بن محمد بن الأثير الجزري.

مطبعة السنة المحمدية بمصر.

٧٦ ـ جامع البيان عن تأويل القرآن:

لأبي جعفر محمد بن جرير الطبري.

حققه وخرج أحاديثه: محمود محمد شاكر وأحمد محمد شاكر.

دار المعارف بمصر، سنة ١٩٥٨م.

٧٧ \_ جغرافية الجوع:

تأليف: جوزويه دي كاسترو.

ترجمة: زكريا الرشيدي، ومراجعة محمود موسى.

سلسلة الألف كتاب، دار الهلال.

## ٧٨ \_ الجوع:

تأليف: ميشال سيبادر هنري غونال.

ترجمة: بهيج شعبان.

منشورات عويدات، الطبعة الأولى، عام ١٩٧٣م.

(z)

#### ٧٩ \_ حاشية ابن عابدين المعروفة برد المحتار:

لخاتمة المحققين محمد أمين الشهير بابن عابدين.

على الدر المختار شرح تنوير الأبصار في فقه الإمام أبي حنيفة النعمان. الطبعة الثانية، سنة ١٣٨٦هـ - ١٩٦٦م.

الناشر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر.

## ٨٠ \_ حاشية البجيرمي على الإقناع:

الطبعة الأخيرة، سنة ١٣٧٠هـ ــ ١٩٥١م.

شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبى وأولاده بمصر.

٨١ \_ حاشية البجيرمي على شرح منهج الطلاب المسماة التجريد لتفع العبيد:

الناشر: المكتبة الإسلامية، محمد أردمير، ديار بكر، تركيا.

المطبعة الميمنية بمصر، سنة ١٣٣٠هـ.

## ٨٢ ـ حاشية الدسوقي على الشرح الكبير المدردير:

لشمس الدين الشيخ عرفة الدسوقي.

دار الطباعة العامر، عام ١٢٨٧هـ.

## ٨٣ ـ حاشية الروض المربع شرح زاد المستنقع:

جمع الشيخ عبد الرحمن بن محمد بن قاسم.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٩٧هـ.

المطابع الأهلية للأوفست، الرياض.

#### ٨٤ \_ حاشية الرهون:

لمحمد بن أحمد بن محمد بن يوسف الرهوني على شرح الشيخ عبد الباقي الزرقاني لمتن الإمام الجليل أبي المودة خليل.

وبالهامش حاشية أبي عبد الله محمد المدني على كنون. الطبعة الأولى، المطبعة الأميرية ببولاق، مصر، سنة ١٣٠٦هـ.

٨٥ ـ حاشية الشيخ إبراهيم البيجوري على شرح ابن القاسم الغزي على متن الشيخ
 أبي شجاع.

مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، سنة ١٣٤٣هـ.

٨٦ – حاشية الشيخ عبد الله بن حجازي بن إبراهيم الأزهري الشهير بالشرقاوي على تحفة الطلاب بشرح تحرير تنقيح اللباب لشيخ الإسلام أبي يحيى زكريا الأنصاري. شركة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، سنة ١٣٦٠هـ ١٩٤١م.

## ٨٧ ـ حاشية العنقري على الروض المربع:

للشيخ عبد الله بن عبد العزيز العنقري.

طبع على نفقة الأمير منصور بن عبد العزيز آل سعود، مطبعة السنة المحمدية.

#### ٨٨ ــ حاشية الطحطاوي على الدر المختار:

للعلامة أحمد الطحطاوي الحنفي.

الناشر: دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت ـ لبنان.

أعيد طبعه بالأوفست، سنة ١٣٩٥هـــ ١٩٧٥م.

٨٩ ــ حاشية قليوبي وعميرة على شرح جلال الدين المحلي على شرح منهاج الطالبين
 للنووى.

مطبعة دار إحياء الكتب العربية لأصحابها عيسي البابي الحلبي وشركاه بمصر.

## ٩٠ \_ حجة الله البالغة:

للشيخ أحمد الدهلوي.

مطبعة بولاق بمصر، سنة ١٣٩٤هـ.

٩١ ـ الحكم التخييري أو نظرية الإباحة عند الأصوليين والفقهاء:

المؤلف: محمد سلام مدكور.

الناشر: دار النهضة العربية.

الطبعة الثانية، سنة ١٩٦٥م.

٩٣ ـ حكم اللحوم المستوردة وذبائح أهل الكتاب وغيرهم:

لسماحة الشيخ عبدالله بن محمد بن حميد.

المطابع النموذجية بالرياض، سنة ١٣٩٩هـ.

#### ٩٣ \_ الحلال والحرام في الإسلام:

للداعية يوسف القرضاوي.

الطبعة السادسة، المكتب الإسلامي.

## ٩٤ \_ حلية الأولياء وطبقات الأصفياء:

لأبي نعيم الأصبهاني.

الطبعة الأولى.

الناشر: مكتبة الخانجي ومطبعة السعادة.

#### ٩٥ \_ حياة الحيوان الكبرى:

لكمال الدين الدميري.

دار الطباعة المصرية، سنة ١٢٧٥هـ.

#### ٩١ \_ الحيوان:

لأبي عثمان عمروبن بحر الجاحظ.

تحقيق: عبد السلام محمد هارون.

الطبعة الأولى، ١٣٦٢هـ ١٩٤٣م.

شركة ومكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبى وأولاده بمصر.

# د

## ٩٧ ـ درر الحكام، شرح مجلة الأحكام:

تأليف: علي حيدر.

تعريب: فهمي الحسيني.

الناشر: مكتبة النهضة، بيروت ـ بغداد.

## ٩٨ ـ الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامئة:

لشهاب الدين أحمد بن علي بن محمد بن علي بن أحمد الشهير بابن حجر العسقلاني.

الطبعة الأولى بمطبعة مجلس داثرة المعارف العثمانية بحيدر آباد الدكن ــ الهند، سنة ١٣٤٩هـ.

#### ٩٩ \_ الدعوة:

مجلة إسلامية اسبوعية جامعة تصدر في الرياض ـ المملكة العربية السعودية، عن مؤسسة الدعوة الإسلامية الصحفية.

#### ١٠٠ ـ دليل الفالحين لطرق رياض الصالحين للنووى:

تأليف: محمد بن علان الصديقي الشافعي.

الناشر: جمعية النشر الأزهرية بالقاهرة.

الطبعة الأولى، مطبعة وورشة تجليد الأنوار، سنة ١٣٤٧هـــ ١٩٢٨م.

## ١٠١ ــ الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب:

للإمام برهان الدين إبراهيم بن علي بن محمد بن فرحون اليعمري المدني المالكي.

وبهامشه كتاب نيل الابتهاج بتطريز الديباج.

الناشر: عباس عبد السلام بن شقرون.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٥١هـ.

(i)

## ١٠٢ \_ ذبائح أهل الكتاب:

لأبي الأعلى المودودي.

الطبعة الثانية، ١٣٨٩هــ ١٩٧٨م.

مطابع المختار الإسلامي، دار السلام.

## ١٠٣ ـ الذبائح في الشريعة الإسلامية:

تأليف: عبد الله عبد الرحيم العبادي.

الناشر: مكتبة النهضة المصرية، لصاحبها حسن محمد وأولاده.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٩٨هــ ١٩٧٨م، مطبعة السعادة.

(,

#### ١٠٤ ـ الرسالة:

مجلة الرسالة الإسلامية، بيروت \_ لبنان.

## ١٠٥ ـ روح الدين الإسلامي:

تأليف: عفيف عبد الفتاح طبارة.

الطبعة السابعة، ١٩٦٦م.

# ١٠٦ ـ روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني:

لخاتمة المحققين أبي الفضل شهاب الدين السيد محمود الألوسي.

الناشر: دار الثقافة ــ بيروت، مكتبة النهضة ــ بغداد، ١٣٨٣هـ ــ ١٩٦٤م.

## ١٠٧ ـ روض البشر في أعيان دمشق في القرن الثالث عشر:

تأليف الشيخ محمد جميل الشطي.

مطبعة دار اليقظة العربية بدمشق.

## ١٠٨ ــ الروض المربع شرح زاد المستقنع:

تأليف منصور البهوتي.

من مطبوعات الإدارة العامة للكليات والمعاهد العلمية.

مطابع الرياض.

#### ١٠٩ \_ روضة الطالبين:

لأبي زكريا يحيى بن شرف النووي.

الناشر: المكتب الإسلامي للطباعة والنشر.

على نفقة الشيخ على بن عبد الله آل ثاني.

## ١١٠ ــ روضة الناظر وجنة المناظر:

لأبي محمد عبد الله بن أحمد بن قدامه.

ومعها شرحها نزهة الخاطر العاطر، للشيخ عبد القادر بن أحمد بن مصطفى بدران الدومي.

المطبعة السلفية بمصر، لصاحبها محمد الدين الخطيب وعبد الفتاح قشلان، سنة ١٣٤٨هـ.

## ١١١ ــ الروضة الندية شرح الدرر البهية:

تأليف: صديق حسن خان.

طباعة إدارة الطباعة المنيرية بمصر.

# ز )

## ١١٢ \_ زاد المسير في علم التفسير:

لأبي الفرج جمال الدين عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي.

المكتب الإسلامي للطباعة والنشر. طبع على نفقة الشيخ على بن عبد الله آل ثان.

١١٣ - زاد المعاد في هدى خير العباد:

لأبي عبد الله بن القيم.

الناشر: محمد محمد عبد اللطيف، صاحب المكتبة الحسينية المصرية. الطبعة المصرية. الطبعة المصرية.

١١٤ – الزوائد في فقه إمام السنة أحمد بن حنبل الشيباني:

تأليف: محمد بن عبد الله آل حسين.

الطبعة الثانية، طبع على نفقة صالح العبد العزيز الراجحي، مطبعة البيان.

١١٥ ـ الزواجر عن اقتراف الكبائر:

لابن حجر المكي.

المطبعة المصرية ببولاق، سنة ١٢٨٤هـ.

#### ١١٦ ـ الزهد:

لأبي عبد الله أحمد بن حنبل الشيباني. مطبعة أم القرى.



١١٧ – سبل السلام شرح بلوغ المرام من أدلة الأحكام:
 للشيخ محمد بن إسماعيل الأمير اليمني الصنعاني.
 الناشر: إدارة الطباعة المنيرية، لصاحبها محمد منير عبده آغا الدمشقى.

۱۱۸ – سعد الشموس والأقمار وزبدة شريعة النبي المختار:
 لعبد القادر عبد الكريم الخيراني.
 المطبعة المنيرية بمصر، عام ١٣١٠م.

## ١١٩ ـ سنن ابن ماجه:

للحافظ أبي عبد الله محمد بن يزيد القزويني.

تحقيق وتعليق: محمد فؤاد عبد الباقي.

الناشر: دار إحياء الكتب العربية، عيسى البابي الحلبي وشركاه.

#### ۱۲۰ ــ سنن أبي داود:

للإمام الحافظ سليمان بن الأشعث بن إسحاق الأزدي السجستاني.

الطبعة الأولى، ١٣٧٢هـ ــ ١٩٥٣م.

الناشر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر.

#### ١٢١ \_ سنن الترمذي:

لأبي عيسى محمد بن عيسى بن سورة.

تحقيق: أحمد محمد شاكر.

مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، القاهرة.

## ١٢٢ \_ سنن الدارقطني:

للإمام علي بن عمر الدارقطني.

ومُّعه التعلُّيق المغني على الدارُّقطني، لأبي الطيب محمد شمس الحق العظيم آبادي. دار المحاسن للطباعة ـ القاهرة، سنة ١٣٨٦هـ ـ ١٩٦٦م.

# ۱۲۳ ـ سنن الدارمي:

لأبي محمد عبد الله بن عبد الرحن الدارمي.

الناشر: دار إحياء السنة النبوية.

#### ١٢٤ \_ السنن الكبرى:

لأبي بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٤٤هـ.

مطبعة دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند.

#### ١٢٥ \_ سنن النسائي:

لأبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي بن بحر النسائي.

المطبعة الميمنية بمصر، سنة ١٣١٧هـ.

## ١٢٦ \_ سنن النسائي:

شرح الحافظ جلال الدين السيوطي، مع حاشية الإمام السندي.

الناشر: المكتبة التجارية الكبرى بأول شارع محمد علي بمصر، لصاحبها مصطفى محمد.

المطبعة المصرية بالأزهر، الطبعة الأولى، سنة ١٣٤٨هـــ ١٩٣٠م.

# ١٢٧ ـ شجرة النور الزكية في طبقات المالكية:

تأليف: الشيخ محمد بن محمد مخلوف.

الناشر: دار الكتاب العربي، بيروت ــ لبنان.

طبعة جديدة بالأوفست عن الطبعة الأولى، سنة ١٣٤٩هـ.

## ١٢٨ ـ شذرات الذهب في أخبار من ذهب:

للمؤرخ الفقيه أبي الفلاح عبد الحي بن العماد الحنبلي.

الناشر: المكتب التجاري للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت ــ لبنان.

## ١٢٩ - شرح البهجة:

للشيخ زكريا الأنصاري على متن البهجة للعلامة ابن الوردي في فقه الإمام الشافعي وهو المسمى بالغرر البهية في شرح البهجة الوردية.

ومع هذا الشرح حاشية ابن القاسم العبادي على تقرير الشيخ عبد الرحمن الشربيني عليها.

المطبعة الميمنية بمصر، سنة ١٣١٨هـ.

# ١٣٠ – شرح الخرشي على متن خليل:

بحاشية الشيخ علي العدوي.

الناشر: دار صادر، بیروت.

## ١٣١ - شرح الزرقاني على موطأ الإمام مالك:

للعلامة محمد الزرقاني على موطأ الإمام مالك بن أنس.

الناشر: المكتبة التجارية الكبرى بأول شارع محمد علي بمصر، لصاحبها مصطفى محمد، سنة ١٣٥٥هـــ ١٩٣٦م.

#### ١٣٢ - شرح السئة:

للإمام البغوي.

تحقيق: شعيب الأرناؤوط وزهير الشاويش.

الناشر: المكتب الإسلامي.

# ١٣٣ - الشرح الصغير على أقرب المسالك إلى مذهب الإمام مالك:

لأبي البركات أحمد بن محمد بن أحمد الدردير.

وبهامشه حاشية الشيخ أحمد بن محمد الصاوي المالكي.

خرج أحاديثه وفهرسه الدكتور مصطفى كمال وصفي.

الناشر: دار المعارف بمصر.

## ١٣٤ \_ الشرح الصغير مع بلغة السالك للصاوي:

الطبعة الأخيرية، سنة ١٣٧٢هـــ ١٩٥٢م.

الناشر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر.

## ١٣٥ ـ الشرح الكبير على متن خليل:

للشيخ أحمد الدردير.

المطبعة العامرة بمصر، سنة ١٢٩٢هـ.

#### ١٣٦ \_ شرح الكنز:

لأبي محمد محمود العيني.

وبهامشه شرح الشيخ مصطفى بن أبي عبد الله بن محمد بن يونس بن النعمان الطائي على الكنز.

## ١٣٧ ـ شرح معاني الآثار:

لأبي جعفر أحمد بن عجمد بن سلامة الطحاوي الحنفي.

الناشر: مطبعة الأنوار المحمدية، مصر ــ القاهرة، سنة ١٣٨٧هـــ ١٩٦٨م.

## ۱۳۸ = شرح المنهاج:

للشيخ جلال الدين محمد بن أحمد المحلى.

وبهامشه حاشية الشيخ عميرة على التمام والكمال.

المطبعة العامرة، سنة ١٢٩٤هـ.



## ١٣٩ \_ الصحاح، تاج اللغة وصحاح العربية:

تأليف: إسماعيل بن حماد الجوهري.

تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار.

الناشر: دار العلم للملايين.

الطبعة الثانية، بيروت، عام ١٣٩٩هـــ ١٩٧٩م.

#### ۱٤٠ \_ صحيح ابن خزيمة:

للإمام أبي بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة السلمي النيسابوري. حققه وعلق عليه وخرج أحاديثه الدكتور محمد مصطفى الأعظمي. الناشر: المكتب الإسلامي.

#### ١٤١ \_ صحيح البخارى:

لشيخ المحدثين الإمام محمد بن إسماعيل البخاري. تحقيق: محمد النووي ومحمد أبو الفضل إبراهيم ومحمد خفاجي. مطبعة الفجالة الحديثة، سنة ١٣٧٦هـ.

#### ١٤٢ \_ صحيح مسلم:

لأبي الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري. الناشر: مكتبة ومطبعة على صبيح وأولاده بميدان الأزهر بمصر.

#### ١٤٣ \_ صحيح مسلم بشرح النووي:

للإمام يحيى بن شرف الدين النووي. المطبعة المصرية بالأزهر.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٤٧هـــ ١٩٢٩م.

## ١٤٤ \_ صفوة الاعتبار بمستودع الأمصار والأقطار:

للشيخ محمد بيرم الخامس التونسي.

المطبعة الإعلامية بمصر، سنة ١٣٠٣هـ.

#### ١٤٥ \_ صفة الصفوة:

لأبي الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد بن علي بن الجوزي. مطبعة دائرة المعارف العثمانية بحيدر آباد الدكن ــ الهند، سنة ١٣٨٩هـــــ ١٩٦٩م.

## ١٤٦ ـ الصيد والتذكية في الشريعة الإسلامية:

تأليف: عبد الحميد حمد شهاب العبيدي.

الناشر: دار الرسالة للطباعة \_ بغداد.

مطبعة اليرموك، سنة ١٣٩٥هـــ ١٩٧٥م.

#### ١٤٧ \_ طيقات الحفاظ:

للحافظ جلال الدين عبد الرحمن السيوطي.

تحقيق: على محمد عمر.

الناشر: مكتبة وهبة.

#### ١٤٨ \_ طبقات الحنابلة:

اختصار شمس الدين أبي عبد الله محمد بن عبد القادر بن عثمان النابلسي، المتوفي سنة ٧٩٧هـ.

مطبعة الاعتدال بدمشق، سنة ١٣٥٠هـ.

تصحيح وتعليق: أحمد عبيد.

#### ١٤٩ ــ الطبقات السنية في تراجم الحنفية:

لتقي الدين بن عبد القادر التميمي الداري الغزي المصري الحنفي.

تحقيق: عبد الفتاح محمد الحلو.

الناشر: المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، الجمهورية العربية المتحدة، القاهرة، سنة ١٩٧٠هـ - ١٩٧٠م.

#### ١٥٠ \_ طبقات الشافعية الكبرى:

لشيخ الإسلام تاج الدين أبي نصر عبد الوهاب بن تقي الدين السبكي. الناشر: دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت ــ لبنان.

الطبعة الثانية.

## ١٥١ \_ طبقات الفقهاء:

طأش كبرى زادة .

الطبعة الثانية، مطبعة الزهراء الحديثة بالموصل، ١٣٨١هـــ ١٩٦١م. الناشر: الحاج أحمد نيلة أمين المكتبة المركزية العامة في الموصل.

## ١٥٢ \_ الطبقات الكبرى:

لابن سعد.

الناشر: دار بيروت للطباعة والنشر، سنة ١٣٩٨هـــ ١٩٧٨م.

#### ١٥٣ \_ طبقات المفسرين:

للحافظ شمس الدين محمد بن على بن أحمد الداودي.

تحقيق: علي محمد عمر.

الناشر: مكتبة وهبة، شارع الجمهورية، بعابدين.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٩٢هـــ ١٩٧٢م.

#### ١٥٤ \_ طبقات النحويين واللغويين:

لأبي بكر محمد بن الحسن الزبيدي، المتوفى في سنة ٣٧٩هـ.

تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم.

الناشر: محمد سامي أمين الخانجي السكتي بمصر.

(٤

#### ١٥٥ \_ عجائب المخلوقات وغرائب الموجودات:

تأليف: زكريا محمد بن محمود القزويني.

الطبعة الثالثة، ١٣٧٦هـــ ١٩٥٦م.

الناشر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر.

#### ٢٥٦ \_ العدة:

حاشية العلامة محمد بن إسماعيل الأمير الصنعاني على احكام الأحكام شرح عمدة الأحكام لابن دقيق العيد.

المطبعة السلفية ومكتبتها، القاهرة، ١٣٧٩هـ.

#### ١٥٧ \_ العلاقات الاجتماعية بين المسلمين وغير المسلمين:

تأليف: الدكتور بدران أبو العينين بدران.

الناشر: دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت ــ لبنان، عام ١٩٦٨م.

#### ١٥٨ \_ علماء نجد خلال ستة قرون:

لفضيلة الشيخ عبد الله بن عبد الرحمن بن صالح البسام.

الناشر: مكتبة ومطبعة النهضة الحديثة، مكة المكرمة، الطبعة الأولى، سنة ١٣٩٨هـ.

## ١٥٩ - عمدة القاري بشرح صحيح البخاري:

للشيخ بدر الدين أبي محمد محمود بن أحمد العيني.

عنيت بنشره وتصحيحه والتعليق عليه مجموعة من العلماء بمساعدة إدارة الطباعة المنيرية بمصر.

## ١٦٠ ــ عون المعبود شرح سنن أبي داود:

لأبي الطيب محمد شمس الحق العظيم آبادي.

مع شرح الحافظ ابن قيم الجوزية.

تحقيق: عبد الرحمن محمد عثمان.

الناشر: محمد عبد المحسن، صاحب المكتبة السلفية بالمدينة المنورة، الطبعة الثانية، ١٣٨٨هـ ١٩٦٨م.



#### ١٦١ ـ الفتاوي الخانية:

لقاضى خان بهامش الفتاوى الهندية.

الطبعة الثانية.

المطبعة الكبرى الأميرية ببولاق، مصر، سنة ١٣١٠هـ.

#### ١٦٢ ـ فتاوى شرعية وبحوث إسلامية:

للشيخ حسنين محمد مخلوف.

الطبعة الثانية، ١٣٨٥هـ \_ ١٩٦٥م.

الناشر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر.

## ١٦٣ \_ فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية:

إعداد: محمد بن عبد الرحمن بن قاسم.

الطبعة الأولى، مطبعة الحكومة، مكة المكرمة.

## ١٦٤ ـ الفتاوى الكبرى الفقهية:

للعالم ابن حجر المكي الهيتمي.

وبهامشه فتاوى شمس الدين محمد بن شهاب الدين أحمد بن أحمد بن حزة الرملي. الناشر: المكتبة الإسلامية محمد ازدمير، المطبعة الميمنية بمصر، سنة ١٣٠٨هـ.

#### ١٦٥ ـ الفتاوي الهندية، المسماة بالفتاوي العالمكيرية:

تأليف: جماعة من علماء الهند.

المطبعة العامرة ببولاق، مصر ـ القاهرة، سنة ١٢٧٦هـ.

## ١٦٦ ـ فتح الباري بشرح صحيح البخاري:

للإمام الحافظ أحمد بن على بن حجر العسقلاني.

ترقيم وتصحيح: محمد فؤاد عبد الباقي، ومحب الدين الخطيب.

الناشر: المطبعة السلفية ومكتبتها.

## ١٦٧ ـ الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد:

ومعه شرحه بلوغ الأماني من أسرار الفتح الرباني، لأحمد بن عبد الرحمن البناء الشهير بالساعات.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٧٣هـ.

#### ١٦٨ ـ فتح العلام لشرح بلوغ المرام:

تأليف: السيد نور الحسن خان ابن السيد صديق حسن خان.

الناشر: دار صادر، بيروت.

#### ١٦٩ ـ فتح العلى المالك في الفتوى على مذهب الإمام مالك:

لأبي عبد الله الشيخ محمد أحمد عليش، المتوفى سنة ١٣٩٩هـ.

وبهامشه تبصرة الحكام في أصول الأقضية ومناهج الأحكام للقاضي برهان الدين إبراهيم بن على بن أبي القاسم.

الطبعة الأخيرة، سنة ١٣٧٨هـ ــ ١٩٥٨م.

شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر.

#### ١٧٠ ـ فتح القدير:

للكمال بن الهمام، مع تكملته المسماة بنتائج الأفكار في كشف الرموز والأسرار على الهداية شرح بداية المبتدى.

الناشر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر.

الطبعة الأولى، ١٣٨٩هـــ ١٩٧٠م.

## ١٧١ ـ فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير:

للشيخ محمد بن علي بن محمد الشوكاني.

الناشر: شركة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر.

الطبعة الثالثة، ١٣٨٣هـ ١٩٦٤م.

#### ١٧٢ ــ فتح المبين لشرح الأربعين النووية:

طبع بالمطبعة العامرية الشرفية بشارع الخرنفش بمصر، سنة ١٣٢٠هـ.

## ١٧٣ ـ فتح المجيد شرح كتاب التوحيد:

للشيخ عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ.

تحقيق: محمد حامد الفقى.

الطبعة الثامنة، ١٣٨٦هـ ـ ١٩٦٦م.

مطابع مؤسسة النور للطباعة والتجليد.

#### ١٧٤ ـ الفروق:

للإمام العلامة شهاب الدين أبي العباس الصنهاجي المشهور بالقرافي. وبهامشه تهذيب الفروق والقواعد السنية، للشيخ محمد علي. الناشر: دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت ــ لبنان.

#### ١٧٥ \_ الفصل في الملل والأهواء والنحل:

للإمام أبي محمد على بن أحمد بن حزم الظاهري.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٢٠هـ.

المطبعة الأدبية.

#### ١٧٦ ـ الفقه الإسلامي:

لمحمد يوسف موسى.

#### ١٧٧ \_ الفقه على المذاهب الأربعة:

تأليف: عبد الرحمن الجزيري.

الناشر: المكتبة التجارية الكبرى بمصر.

الطبعة السادسة.

## ١٧٨ ــ الفكر السامي في تاريخ الفقه الإسلامي:

للأستاذ محمد بن الحسن الحجوي الثعالبي.

مطبعة دار المعارف بالرباط، عام ١٣٤٥هـ.

## ١٧٩ ـ الفوائد البهية في تراجم الحنفية:

للعلامة أبي الحسنات محمد عبد الحي اللكنوي الهندي مع التعليقات السنية على الفوائد البهية لنفس المؤلف.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٢٤هـ. مطبعة السعادة بمصر.

١٨٠ ـ الفواكه الدواني على رسالة ابن أبي زيد القيرواني:
 للشيخ أحمد بن غنيم بن سالم بن مهنا الغراوي المالكي.
 وبهامشه رسالة ابن أبي زيد القيرواني.
 الطبعة الأولى، مطبعة السعادة، سنة ١٣٣٢هـ.

#### ١٨١ ـ فيض الإله المالك:

في حل ألفاظ عمدة السالك وعدة الناسك.

للسيد عمر بركات بن السيد محمد بركات الشامي البقاعي المكي.

وبهامشه متن عمدة السالك وعدة الناسك.

الناشر: المكتبة التجارية الكبرى عصر.

مطبعة الاستقامة بالقاهرة، سنة ١٣٧٤هـ \_ ١٩٥٥م.

۱۸۲ - فيض القدير شرح الجامع الصغير من أحاديث البشير النذير للسيوطي: تأليف: العلامة المحدث محمد المدعو بعبد الرؤوف المناوى.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٥٦هـــ ١٩٣٨م.

الناشر: مطبعة ومكتبة مصطفى محمد، صاحب المكتبة التجارية الكبري بمصر.

#### ١٨٣ \_ في ظلال القرآن:

لسيد قطب.

الطبعة الخامسة، سنة ١٣٨٦هـــ ١٩٦٧م.



## ١٨٤ ـ القواعد:

للحافظ أبي الفرج عبد الرحمن بن رجب الحنبلي. الطبعة الأولى، ١٣٥٢هـ ــ ١٩٣٣م. مطبعة الصدق الخيرية بمصر.

## ١٨٥ \_ قواعد الأحكام في مصالح الأنام:

لأبي محمد عز الدين عبد العزيز بن عبد السلام.

الناشر: مكتبة الكليات الأزهرية.

الطبعة الجديدة، عام ١٣٨٨هـ ــ ١٩٦٨م، دار الشرق للطباعة.

## ١٨٦ ـ قوانين الأحكام الشرعية ومسائل الفروع الفقهية:

تأليف: محمد بن أحمد بن جزي الغرناطي المالكي.

الناشر: دار العلم للملايين، بيروت، سنة ١٩٦٨م.

#### ١٨٧ \_ الكافي في فقه أهل المدينة المالكي:

لأن عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر.

الناشر: مكتبة الرياض الحديثة.

الطبعة الأولى، ١٣٩٨هـــ ١٩٧٨م.

## ١٨٨ ــ الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل:

للإمام جار الله محمد بن عمر الزنخشري.

الناشر: دار الكتاب العربي، بيروت ـ لبنان.

#### ١٨٩ \_ كشاف القناع عن متن الإقناع:

للشيخ منصور بن يونس بن ادريس البهوتي.

راجعه وعلق عليه الشيخ هلال مصيلحي مصطفى هلال.

الناشر: مكتبة النصر الحديثة، لصاحبها عبد الله ومحمد الصالح الراشد، الرياض.

## ١٩٠ \_ كشف الأسرار عن أصول البزدوي:

لعبد العزيز البخاري على أصول الإمام فخر الإسلام أبي الحسين البزدوي. طبع المكتب الصنايع، سنة ١٣٠٧هـ.

## ١٩١ \_ كشف الحقائق شرح كنز الدقائق:

للشيخ عبد الحكيم الأفغاني.

وبهامشه شرح عبد الله بن مسعود على متن الوقاية، الطبعة الأولى، سنة ١٣١٨هـ. المطبعة الأدبية بمصر.



## ١٩٢ \_ اللياب في تهذيب الأنساب:

للمؤرخ الكبير عز الدين أبي الحسن علي بن محمد بن محمد بـن الأثير. الناشر: مكتبة القدس، حسام الدين القدسي، القاهرة، سنة ١٣٥٦هـ.

## ١٩٣ \_ اللحوم \_ الذبائح \_ الصيد \_ اللحوم المحفوظة:

سيد عبد الله علي حسين.

مطبعة الأمانة بمصر.

#### ١٩٤ \_ لسان العرب:

لأبي الفضل جمال الدين محمد بن الإمام جمال الدين بن منظور الأفريقي. الطبعة الأولى، المطبعة الميرية ببولاق بمصر، سنة ١٣٠١هـ.

#### ١٩٥ \_ اللمعة الدمشقية:

تأليف: محمد جمال الدين مكي.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٨٦هـ.



#### ١٩٦ ـ المسوط:

لشمس الدين السرخسي.

الطبعة الأولى، مطبعة السعادة بجوار ديوان محافظة مصر، سنة ١٣٢٤هـ، لصاحبها محمد إسماعيل.

## 19۷ \_ المجتمع:

مجلة إسلامية أسبوعية، تصدر عن جمعية الإصلاح الاجتماعي، الكويت.

## ١٩٨ ـ المجروحين من المحدثين والضعفاء والمتروكين:

للإِمام الحافظ محمد بن حبان البستي.

تحقيق: محمد إبراهيم زايد.

الناشر: دار الوعي بحلب.

الطبعة الأولى، ١٣٩٦هـ.

## ١٩٩ ــ مجلة الأزهر:

مجلة شهرية جامعة تصدر عن مشيخة الأزهر في أول كل شهر عربي.

## ٢٠٠ \_ مجلة الفكر الإسلامي:

مجلة إسلامية شهرية إسلامية فكرية، تصدرها دار الفتوى الإسلامية في بيروت.

#### ٢٠١ \_ مجلة المنار:

مجلة علمية أدبية شهرية، تصدر في كل شهر عربي مرة، لمنشئها السيد محمد رشيد رضا.

#### ٢٠٢ \_ مجمع الزوائد:

للحافظ نور الدين علي بن أبيّ بكر الهيثمي المتوفى سنة ٨٠٧هـ.

الناشر: مكتبة القدس، لصاحبها حسام الدين القدسي، القاهرة، سنة ١٣٥٢هـ.

### ٣٠٣ \_ المحصول في علم أصول الفقه:

للأصولي المفسر فخر الدين محمد بن عمر بن الحسين الرازي.

دراسة وتحقيق: الدكتور طه جابر فياض العلواني.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٩٩هـــ ١٩٧٩م.

الناشر: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.

#### ٢٠٤ ـ المحلي:

لأبي محمد على بن أحمد بن سعيد بن حزم.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٤٧هـ.

إدارة الطباعة المنيرية، تحقيق أحمد محمد شاكر.

الناشر: مطبعة النهضة بشارع عبد العزيز بمصر.

#### ٢٠٥ \_ مختار الصحاح:

تأليف: محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي.

الناشر: دار الكتاب العربي، بيروت ـ لبنان.

الطبعة الأولى، عام ١٩٧٩م.

## ٢٠٦ \_ مختصر سنن أبي داود:

للحافظ المنذري.

ومعالم السنن لأبي سليمان الخطابي.

ومعه تهذيب سنن أبي داود لابن قيم الجوزية.

تحقيق: محمد حامد الفقى.

مطبعة السنة المحمدية، سنة ١٣٦٨هــ ١٩٤٩م.

## ٢٠٧ ـ المخدرات ـ أنواعها ـ أضرارها:

إعداد: النقيب أحمد محمود حافظ.

#### ٢٠٨ ـ المدخل إلى مذهب الإمام أحمد بن حنبل:

للشيخ عبد القادر بن أحمد بن مصطفى المعروف بابن بدران الدمشقي . إدارة الطباعة المنيرية بمصر .

#### ۲۰۹ ــ المدونة الكبرى:

لإمام دار الهجرة مالك بن أنس الأصبحى.

رواية سحنون عن الإمام عبد الرحمن بن القاسم.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٢٣هـ، مطبعة السعادة بمصر.

#### ٢١٠ \_ مراتب الإجماع في العبادات والمعاملات والاعتقادات:

للحافظ أبي محمد على بن أحمد بن حزم.

ومعه كتاب محاسن الإسلام لأبي عبد الله محمد بن عبد الرحمن البخاري.

الناشر: مكتبة القدس، لصاحبها حسام الدين القدسي، القاهرة، سنة ١٣٥٧هـ.

#### ٢١١ ــ المستدرك على الصحيحين:

للمحدث أبي عبد الله محمد بن عبد الله الحاكم.

ومعه تلخيص المستدرك لشمس الدين أبي عبد الله محمد بن أحمد الذهبي .

الطبعة الأولى، سنة ١٣٤١هـ، مطبعة دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند، حيدر آباد الدكن.

#### ٢١٢ \_ المستصفى من علم الأصول:

لأبي حامد محمد بن محمد الغزالي.

طبعة جديدة بالأوفست، مكتبة المثنى، بغداد، مصورة على الطبعة الأولى بالمطبعة الأميرية ببولاق، مصر، سنة ١٣٢٧هـ.

## ٢١٣ \_ مسلم الثبوت:

للعلامة البهاري.

ومعه مختصر ابن الحاجب والمنهاج للبيضاوي.

المطبعة الحسينية المصرية بكفر الطماعين.

## ٢١٤ ـ مسند أبي داود الطيالسي:

لأبي داود الطيالسي .

الطبعة الأولى، مطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية في الهند، حيدر أباد الدكن، سنة ١٣٢١هـ.

#### ٧١٥ \_ مسئد الإمام أحمد:

للإمام أحمد بن حنبل الشيباني.

تحقيق: أحمد محمد شاكر.

الناشر: دار المعارف بمصر، سنة ١٣٧٠هـــ ١٩٥١م.

## ٢١٦ \_ مسئد الإمام أحمد:

للإمام أحمد بن حنبل الشيباني.

الطبعة الأولى، عام ١٣٨٩هــــ ١٩٦٩م.

الناشر: المكتب الإسلامي، دار صادر، بيروت.

#### ٢١٧ \_ مسئد الشافعي:

للإمام أبي عبد الله محمد بن ادريس الشافعي.

الطبعة الأولى، شركة المطبوعات العلمية، سنة ١٣٢٧هـ.

## ٢١٨ \_ مشكل الآثار:

لأبي جعفر أحمد بن عمد بن سلامة الأزدي المصري الحنفي.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٣٣هـ.

مطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند.

## ٢١٩ \_ المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي:

تأليف: أحمد بن محمد بن على المقري الفيومي.

المطبعة العامرة ببولاق، مصر ـ القاهرة.

#### ٢٢٠ \_ المصنف:

للحافظ الكبير أبي بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني.

تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمي.

من منشورات المجلس العلمي، الطبعة الأولى، سنة ١٣٩٠هـــ ١٩٧٠م.

## ٢٢١ ــ مطالب أولي النهى في شرح غاية المنتهى:

للفقيه الشيخ مصطفى السيوطى الرحيباني.

ومعه تجريد الغاية والشرح للشيخ حسن الشطى.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٨٠هـــ ١٩٦١م.

منشورات المكتب الإسلامي على نفقة الشيخ علي بن عبد الله بن قاسم آل ثاني.

#### ٢٢٢ ـ المطلع على أبواب المقنع:

لأبي عبد الله شمس الدين محمد بن أبي الفتح البعلي الحنبلي.

الناشر: المكتب الإسلامي للطباعة والنشر.

الطبعة الأولى، ١٣٨٥هــــ ١٩٦٥م.

#### ٣٢٣ \_ المطعومات في الفقه الإسلامي:

للدكتور رمضان على السيد الشرباصي.

الناشر: المكتبة التوفيقية، دار التوفيقية للطباعة بالأزهر، سنة ١٣٧٨هـ.

#### ٢٢٤ \_ المعارف:

لابن قتيبة الدينوري.

تصحيح وتعليق: محمد إسماعيل عبد الله الصاوي.

طبع على نفقة السيد على محمد عبد اللطيف.

صاحب المكتبة الحسينية المصرية.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٥٣هـــ ١٩٣٤م.

#### ٧٢٥ \_ المعتمد في أصول الفقه:

لأبي الحسين محمد بن على بن الطيب البصري المعتزلي.

تحقيق: محمد حميد الله.

الناشر: المعهد العلمي الفرنسي للدراسات العربية بمصر، سنة ١٣٨٤هـــ 1٩٦٨.

#### ٢٢٦ \_ معجم متن اللغة:

موسوعة لغوية حديثة للعلامة اللغوي أحمد رضا، عضو المجمع العلمي العربي بدمشق.

الناشر: دار مكتبة الحياة، بيروت، عام ١٣٧٨هـــ ١٩٥٩م.

## ٢٢٧ \_ المعجم الوسيط:

مجمع اللغة العربية.

الطبعة الثانية، دار المعارف بمصر، سنة ١٣٩٢هـ ـ ١٩٧٧م.

#### ۲۲۸ ـ المغنى:

لموفق الدين أبي محمد عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامه

على مختصر أبي قاسم عمر بن الحسين بن عبد الله بن أحمد الخرقي.

وفي أسفله الشرح الكبير على متن المقنع لشمس الدين أبي الفرج عبد الرحمن بن أي عمر محمد بن أحمد بن قدامه المقدسي.

الطبعة الأولى في مطبعة المنار بمصر، سنة ١٣٤٨هـ.

#### ٢٢٩ ـ المغنى في الضعفاء:

للإمام الحافظ شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي .

تحقيق: نور الدين عتر.

الناشر: دار المعارف، سورية \_ حلب.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٩١هـ ــ ١٩٧١م، مطبعة البلاغة.

## ٢٣٠ \_ مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج:

للشيخ محمد الخطيب الشربيني، على متن منهاج الطالبين لأبي زكريا يحيمى بن شرف النووى.

الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٣٩٨هـــ ١٩٧٨م.

#### ٣٣١ ـ مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة:

لأبي عبد الله شمس الدين محمد بن أبي بكر بن قيم الجوزية.

الناشر: مكتبة ومطبعة محمد على صبيح وأولاده بمصر، دار العهد الجديد للطباعة.

#### ۲۳۲ \_ مقدمات ابن رشد:

لأبي الوليد محمد بن أحمد بن رشد.

الطبعة الأولى، مطبعة السعادة بمصر.

#### ٣٣٣ ــ المقنع:

لموفق الدين عبد الله بن أحمد بن قدامه المقدسي مع حاشيته.

المطبعة السلفية ومكتبتها.

## ٢٣٤ ـ الملل والنحل:

لأبي الفتح محمد بن عبد الكريم الشهرستاني.

صححه وعلق عليه: الشيخ فهمي محمد.

الناشر: محمود توفيق، صاحب مكتبة الحسين التجارية بالسكة الحديد بمصر، سنة ١٣٦٧هــ ١٩٤٨م، مطبعة حجازي بالقاهرة.

#### ٧٣٥ \_ المنتقى شرح موطأ الإمام مالك:

لأبي الوليد سليمان بن خلف الباجي.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٣٧هـ.

مطبعة السعادة بمصر.

# ٢٣٦ ــ منتهى الإرادات في جمع المقنع مع التنقيح وزيادات:

لتقي الدين محمد بن أحمد الفتوحي الحنبلي المصري الشهير بابن النجار. طبع على نفقة آل ثاني، مكتبة دار المعرفة بمصِر.

# ٢٣٧ - المنهج الأحمد في تراجم أصحاب الإمام أحمد:

لأبي اليمن مجير الدين عبد الرحمن بن محمد بن عبد الرحمن العليمي . تحقيق: محمد محيمي الدين عبد الحميد.

# ٢٣٨ ـ المنهل العذب في تاريخ طرابلس الغرب:

تأليف: أحمد بك النائب الأنصاري الطرابلسي، طبع سنة ١٣١٧هـ.

#### ٢٣٩ ـ الموافقات في أصول الشريعة:

لأبي إسحاق الشاطبي.

الناشر: المكتبة التجارية الكبرى بمصر، لصاحبها مصطفى محمد، المطبعة الرحمانية.

#### ۲٤٠ ـ مواهب الجليل لشرح مختصر خليل:

لأبي عبد الله محمد بن محمد بن عبد الرحمن المغربي المعروف بالحطاب.

وبهامشه التاج والإكليل لمختصر خليل لأبي عبد الله محمد بن يوسف بن أبي القاسم العبدري الشهر بالمواق.

الطبعة الأولى، سنة ١٣٢٨هـ، مطبعة السعادة بمصر.

## ٢٤١ ـ الموسوعة الفقهية:

تصدرها وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية بالكويت، مطبعة حكومة الكويت، طبعة تمهيدية.

## ٢٤٢ ـ موسوعة الفقه الإسلامي:

يصدرها المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية بجمهورية مصر العربية.

#### ٢٤٣ ــ الموطأ:

للإمام مالك بن أنس.

طبعة إحياء الكتب العربية بمصر، سنة ١٣٤٣هـ مع تنوير الحوالك، وطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، سنة ١٣٤٩هـ، وطبعة دار النفائس للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت ــ لبنان. شرح وتحقيق: أحمد راتب عرموش.

## ٢٤٤ - المهذب في فقه الإمام الشافعي:

لأبي إسحاق إبراهيم بن علي بن يوسف الفيروز آبادي الشيرازي.

الناشر: دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت ـ لبنان.

الطبعة الثانية، ١٣٧٩هـ ١٩٥٩م.

ن

#### ٧٤٥ \_ نصب الراية لأحاديث الهذاية:

لأبي محمد عبد الله بن يوسف الحنفي الزيلعي.

مع شرحه بغية الألمعي في تخريج الزيلعي.

حقوق الطبع للمجلس العلمي بدايهيل سورت، الهند، سنة ١٣٥٧هـ.

#### ٢٤٦ ـ نظرية الضرورة الشرعية:

للدكتور وهبه الزحيلي.

الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية، عام ١٣٩٩هـــ ١٩٧٩م.

## ٧٤٧ ـ نقل الدم وأحكامه الشرعية:

محمد صافي.

الناشر: مؤسسة الزعبي، الطبعة الأولى، عام ١٣٩٢هـــ ١٩٧٣م.

## ٢٤٨ \_ النور السافر عن أخبار القرن العاشر:

تأليف: محيى الدين عبد القادر بن شيخ بن عبد الله العبدروسي.

الناشر: المكتبة العربية، بغداد.

#### ٢٤٩ ـ نهاية السول في شرح منهاج الأصول:

للقاضى عبد الله بن عمر البيضاوي.

تأليف: الشيخ جمال الدين عبد الرحيم بن الحسن الأسنوي ومعه حواشيه المسماة:

سلم الوصول لشرح نهاية السول، للشيخ محمد بخيت المطيعي.

الناشر: جمعية شركة الكتب العربية بالقاهرة، سنة ١٣٤٣هـ.

المطبعة السلفية ومكتبتها، لصاحبها محمد الدين الخطيب وعبد الفتاح قشلان.

## ٢٥٠ \_ النهاية في غريب الحديث:

للإمام مجد الدين أبي السعادات المبارك بن محمد الجزري ابن الأثير.

## ٢٥١ ــ نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج:

لشمس الدين محمد بن الإمام شهاب الدين أحمد الرملي. وبهامشه حاشية الأستاذ العلامة أبي الضياء الشيخ الشبراملسي. دار الطباعة، سنة ١٢٩٢هـ.

## ٢٥٢ \_ نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار من أحاديث سيد الأخيار:

للإمام المجتهد محمد بن على الشوكاني.

الطبعة الثالثة، سنة ١٣٨٠هـ - ١٩٦١م.

الناشر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبى وأولاده بمصر.

# ٢٥٣ \_ نيل المرام من تفسير آيات الأحكام:

للسيد محمد صديق حسن.

مكتبة المدني ومطبعتها، سنة ١٣٩٩هـــ ١٩٧٩م.

(J)

#### ٢٥٤ \_ وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان:

لأبي العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر بن خلكان.

تحقيق: الدكتور إحسان عباس.

الناشر: دار الثقافة، بيروت ــ لبنان، سنة ١٣٩٠هـــ ١٩٧٠م.



#### ٥٥٥ \_ هذا حلال وهذا حرام:

تأليف: عبد القادر أحمد عطا.

الناشر: دار الاعتصام للطبع والنشر والتوزيع، دار النصر للطباعة الإسلامية.

