أحكام المعاملات المالية بين التعبد ومعقولية المعنى

# حقوق الطبع محفوظة الطبعة الأوك ١٤٢١هـ ـ ٢٠١٠م

ISBN 978 - 9948 - 499 - 00 - 8

الترقيق اللغوي شروق محمد سلمان

الإفراج الفني حسن عبد القادر العزاني

دائرة الشؤون الإسلامية والعمل الخيري بدبي إدارة البحوث

هاتف: ۱۰۸۷۷۷۷ ٤ ۹۷۱ فاكس: ۱۰۸۷۵۷ ٤ ۹۱۷۹۰ الإمارات العربيــة المتحــدة ص. ب: ۳۱۳۵ - دبــي www.iacad.gov.ae mail@iacad.gov.ae



#### دائـــرة الشـــؤون الإســـلامية والعمـــل الخيـــري Islamic Affairs & Charitable Activities Department



# أحكام المعاملات المالية بين التعبد ومعقولية المعنى

تأليف د. عمر محمد سيد عبد العزيز إدارة البحوث



#### افتتاحيت

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه ومَنْ تبعهم بإحسان إلى يوم الدين..

وبعــد: فيسر « دائرة الشؤون الإسلامية والعمل الخيري بدبي - إدارة البحـوث » أن تقـدِّم إصدارَها الجديد « أحكام المعاملات المالية بين التعبد ومعقولية المعنى » لجمهور القراء من السادة الباحثين والمثقفين والمتطلعين إلى المعرفة.

وياً تي هذا الكتاب ليعالج حيثية التعبد ومعقولية المعنى في المعاملات المالية، كما تمت معالجتها في العبادات ممثلةً في الطهارات في كتاب سابق.

وعرض الأحكام الشرعية هكذا بين التعبد ومعقولية المعنى إنها هو دعوة للنظر لهذه الجهود الجبارة في استنباط العلل من الأحكام، والتأمل في المسالك التي سلكها العلهاء لاستنباط الأحكام، ومن ثم الاستفادة من تعليلاتهم في توصيف بعض الأحكام المستجدة في عصرنا.

وهذا الإنجاز العلمي يجعلنا نقدم عظيم الشكر والدعاء لأسرة آل مكتوم حفظها الله تعالى التي تحب العلم وأهله، وتؤازر قضايا الإسلام والعروبة بكل تميز وإقدام، وفي مقدمتها صاحب السمو الشيخ محمد بن راشد بن سعيد آل مكتوم، نائب رئيس الدولة، رئيس مجلس الوزراء، حاكم دبي الذي يشيد مجتمع المعرفة، ويرعى البحث العلمي ويشجع أصحابه وطُلابه.

راجين من العلي القدير أن ينفع بهذا العمل، وأن يرزقنا التوفيق والسداد، وأن يوفق إلى مزيد من العطاء على درب التميز المنشود.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلَّى الله على النَّبي الأمي الخاتم سيَّدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

مدير إدارة البحوث الدكتور سيف بن راشد الجابري

#### مقدمت

الحمد لله رب العالمين، الصلاة والسلام على أشرف المرسلين سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### وبعد:

فإن هذا هو الكتاب الثاني في معالجة الأحكام الشرعية من حيث التعبد ومعقولية المعنى، حيث كان الكتاب الأول بعنوان «الطهارات بين التعبد ومعقولية المعنى».

ولما كان ذلك الكتاب يتطرق لباب من أبواب العبادات حيث يغلب التعبد، وهو باب الطهارات - رأينا أن نثني بكتاب ثان يحدثنا هذه المرة عن القسم المقابل للعبادات وهو المعاملات، حيث تتغلب معقولية المعنى، فكان كتابنا هذا «أحكام المعاملات المالية بين التعبد ومعقولية المعنى».

إن هذا التقابل وهذا التنوع في الأحكام الشرعية بين التعبد ومعقولية المعنى، والذي أثبتناه دليلاً ملموساً وتطبيقاً مغروساً في ثنايا كتب الفقه والأحكام الشرعية، يظهر وسطية الإسلام التي لم تجعل الأحكام كلها تعبدية أو كلها معقولة المعنى، وذلك

لأن الشارع لو جعل الأحكام كلها تعبدية لمنع ذلك دور العقل في تفهم الأحكام الشرعية وتعليلها، وفي ذلك إهدار للعقل الذي أنعم الله به على الإنسان، ومدح من يستعمله، كما في قوله تعالى: ﴿ كَذَا لِكَ يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمْ مَا يَنتِهِ عَلَيْكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ (١)، وكما في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرْءَا نَا عَرَبِيًّا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ (١).

وكذلك لو جعل الشارع الأحكام كلها معقولة المعنى، لذهبت فائدة التسليم للشارع الحكيم، وإظهار العبودية الكاملة إزاء ربوبية الله سبحانه وتعالى وأحكامه.

فالشريعة الإسلامية التي من صفاتها الأساسية الوسطية، قد جعلت الإنسان يتقلب بين هذين النوعين من الأحكام حتى تحصل فائدة كل نوع، ولا تطغى فائدة لأحدهما على فائدة الآخر.

يقول ابن السمعاني مبيّناً الحكمة من هذا التقسيم: «وجه انقسام الشرع إلى هذين القسمين هو أن بعضها لا يعقل معانيه

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف، الآية: ٢.

ليتحقق الإسلام لأمر الله عز وجل، وبعضها ما يعقل معناه ليتم شرح الصدور بتعليل ما يعقل معناه»(١).

ويقول ابن المنير مظهراً الوسطية في هذا التقسيم: «وما شبهت تصرف المجتهدين بالعقول في الأحكام الشرعية إلا بتصرفهم في الأفعال الوجودية: أمر بين أمرين، لا جبر ولا تفويض، فمن زعم أن الأحكام كلها تعبدية لا مجال للقياس فيها ألحقه بجحود الجبرية، ومن زعم أنها قياسية محضة وأطلق لسانه في التصرف ألحقه بتهور المعتزلة، والحق في التوسط: ﴿وكَانَ فَاللَّكَ قَوَامًا ﴾(٢)»(٣).

وفي هذا البحث سوف نتعرض للمعاملات المالية بين التعبد ومعقولية المعنى، عسى أن تكتمل الدائرة في كل من العبادات والمعاملات في قادم الأيام بإذن الله تعالى.

هذا وقد قسمت البحث إلى مقدمة وفصلين:

<sup>(</sup>١) قواطع الأدلة لابن السمعاني: (٢/ ٩٩).

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان، آية ٦٧.

<sup>(</sup>٣) فيها نقله عنه صاحب البحر المحيط: (٥/ ٢٧).

الفصل الأول: مصطلحات البحث.

ويتكون من المباحث التالية:

المبحث الأول: تعريف (المعاملات المالية) لغة واصطلاحاً، والألفاظ ذات الصلة.

المبحث الثاني: تعريف (التعبدي) لغة واصطلاحاً، والألفاظ ذات الصلة.

المبحث الثالث: تعريف (معقول المعنى) لغة واصطلاحاً، والألفاظ ذات الصلة.

المبحث الرابع: خواص الحكم التعبدي والحكم معقول المعنى.

الفصل الثاني: نهاذج تطبيقية للمعاملات بين التعبد ومعقولية المعنى.

ويتكون من:

توطئة بعنوان: «الأصل في المعاملات معقولية المعنى».

ثم من المباحث التالية:

المبحث الأول: صدقة السوائم بين التعبد ومعقولية المعنى.

المبحث الثاني: حرمة الربابين التعبد ومعقولية المعنى.

المبحث الثالث: حرمة القمار بين التعبد ومعقولية المعنى.

المبحث الرابع: النهي عن بيع الطعام قبل قبضه بين التعبد ومعقولية المعنى.

المبحث الخامس: النهي عن بيع حاضر لباد بين التعبد ومعقولية المعنى.

المبحث السادس: النهي عن بيعتين في بيعة بين التعبد ومعقولية المعنى.

المبحث السابع: رد المصراة مع صاع بين التعبد ومعقولية المعنى.

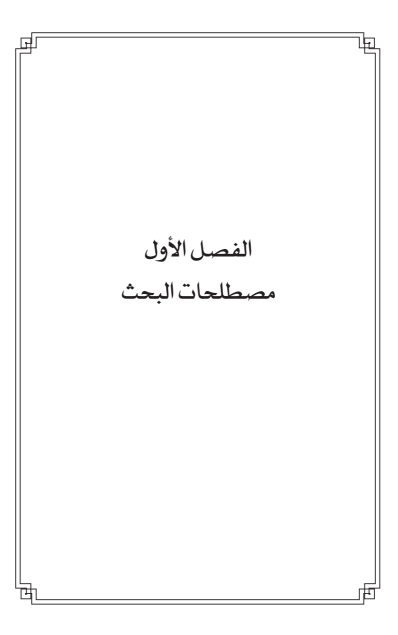
المبحث الثامن: الشفعة بين التعبد ومعقولية المعنى.

ثم خاتمة تتحدث عن نتائج البحث.

والله أسأل أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم، وأن يغفر لي ما فيه من تقصير، إنه نعم المولى، ونعم النصير.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

\* \* \*





# المبحث الأول تعريف المعاملات المالية لغة واصطلاحاً

المعاملات المالية مصطلح حديث ليس له تعريف في كتب المصطلحات الفقهية، ولمعرفة معناه لا بد من تحليل هذا المصطلح، ومعرفة المصطلحات ذات العلاقة أو ذات الصلة، وفيها يلى بيان لذلك:

#### المعاملات:

المعاملات في اللغة: جمع معاملة، وهي مأخوذة من عاملت الرجل أعامله معاملة (١).

أو التعامل مع الغير.

والمعاملة في الاصطلاح: تطلق على الأحكام الشرعية المنظمة لتعامل الناس في الدنيا(٢).

سواء تتعلق بالأموال أو النساء، حيث قال ابن عابدين:

<sup>(</sup>١) لسان العرب لابن منظور: مادة (عمل).

<sup>(</sup>٢) معجم لغة الفقهاء لقلعجي: ص(٤٣٨).

«المعاملات خمسة: المعاوضات المالية، والمناكحات، والمخاصمات، والأمانات، والتركات»(۱).

وخصها بعض العلاء بالأحكام المتعلقة بالمال، حيث قسموا الفقه الإسلامي إلى: عبادات، ومعاملات، ومناكحات (أحوال شخصية)، وعقوبات. فالمعاملات خاصة بالتعامل المالى.

وقد عرفها الأستاذ علي فكري بأنها: «علم ينظم تبادل الأموال والمنافع بين الناس بواسطة العقود والالتزامات»(٢).

ويمكننا تعريفها بأنها: «الأحكام الشرعية المنظمة لتعامل الناس في الأموال».

وهي تشمل المعاوضات: من بيع وإجارة، والتبرعات: من هبة ووقف ووصية، والإسقاطات: كالإبراء من الدين، والمشاركات، والتوثيقات: من رهن، وكفالة، وحوالة.

<sup>(</sup>١) حاشية ابن عابدين: (١/ ٧٩).

<sup>(</sup>٢) المعاملات المالية والأدبية، لعلى فكري: (١/٧).

#### المالية:

(المالية) نسبة إلى المال، وهو في اللغة: ما ملكته من جميع الأشياء (۱). قال ابن الأثير هو: ما يملك من الذهب والفضة، ثم أطلق على كل ما يقتنى ويملك من الأعيان، وأكثر ما يطلق المال عند العرب على الإبل، لأنها كانت أكثر أموالهم (۲).

والمال في الاصطلاح عرفه الحنفية: بأنه ما يميل إليه الطبع، ويمكن ادخاره لوقت الحاجة (٣). وعرفه المالكية: بأنه ما يقع عليه الملك، ويستبد به المالك عن غيره، إذا أخذه من وجهه (١٠). وعرفه ابن العربي المالكي: بأنه ما تمتد إليه الأطماع ويصلح عادة وشرعاً للانتفاع به (٥). وعرفه القاضي عبد الوهاب البغدادي: بأنه ما يتمول في العادة ويجوز أخذ العوض عنه (٢). وعرفه الشافعية:

<sup>(</sup>١) لسان العرب، لابن منظور: مادة (مول).

<sup>(</sup>٢) النهاية في غريب الحديث، لابن الأثير: مادة (مول).

<sup>(</sup>٣) البحر الرائق، لابن نجيم: (٥/ ٢٧٧)، رد المحتار: (٤/ ٣).

<sup>(</sup>٤) الموافقات، للشاطبي: (٢/ ١٠).

<sup>(</sup>٥) أحكام القرآن، لابن العربي: (٢/ ٢٠٧).

<sup>(</sup>٦) الإشراف على مسائل الخلاف، للقاضي عبد الوهاب: (٢/ ٢٧١).

بأنه ما ينتفع به، أو ما له قيمة يباع بها(۱). وعرفه الحنابلة: بأنه ما يباح نفعه مطلقاً، أي في كل الأحوال، أو يباح اقتناؤه بلا حاجة (۲). ويبدو أن الحنفية لا يشترطون أن يكون الشيء مملوكاً بالفعل لكي يعد مالاً، إنها يكتفون بإمكان تملكه، كالصيد في الفلاة، والطير في السهاء. وما لم يمكن تملكه كضياء الشمس وحرارتها لا يعدونه مالاً.

ويمكن تعريف المال عند الجمهور (عدا الحنفية) بأنه: ما كان له قيمة مادية بين الناس، وجاز شرعاً الانتفاع به في حال السعة والاختيار، لا في حال الضيق والاضطرار. وبهذا يخرج ما لا قيمة له لتفاهته، كحبة قمح، وقطرة ماء، وشم تفاحة (٣).

# هل المنافع أموال؟

المنافع: هي كسكني الدار، ولبس الثوب، وركوب الدابة. وقد اختلف الفقهاء في ماليتها: فالحنفية لا يعدونها مالاً، لكونها

<sup>(</sup>١) المنثور في القواعد، للزركشي: (٣/ ٢٢٢).

<sup>(</sup>٢) شرح منتهى الإرادات: (٢/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٣) الملكية للخفيف: (ص١٧)، والملكية للعبادى: (١/ ١٧٩).

أعراضاً لا تبقى زمانين، فكلما خرجت من حيز العدم إلى حيز الوجود تلاشت. ولكنهم يعدونها أموالاً عند المعاوضة كما في الإجارة، وذلك على سبيل الاستحسان لا القياس. أما الجمهور فيرون المنافع أموالاً، لأن الأعيان نفسها لا تقصد لذاتها، بل تقصد لمنافعها، وعلى هذا عرف الناس. وإذا لم تعتبر أموالاً أدى هذا إلى تضييع الحقوق وإغراء الظلمة في الاعتداء على منافع الأعيان التي يملكها غيرهم (۱).

## هل الديون أموال؟

جمهور الفقهاء يرون أن الديون أموال. أما الحنفية فيرون أن الدين ليس مالاً في الحقيقة، ولكنه مال في المآل (مآل حكمي). ويتساءل بعضهم هل هو مالٌ أم حقُّ مطالبة يصير مالاً في المآل؟ وإنها جعل مالاً في الحكم لأنه يؤول عند قبضه إلى مال<sup>(۲)</sup>. فملكية الدين عندهم ملكية ناقصة.

<sup>(</sup>١) الموسوعة الفقهية: (٣٦/ ٣٢).

<sup>(</sup>٢) المبسوط، للسرخسي: (٢/ ١٩٥)، بدائع الصنائع، للكاساني: (٦/ ١٠) و٥/ ٢٣٤)، حاشية ابن عابدين: (٥/ ٤٥).

وعند الظاهرية لا يكاد الدين يعد مالاً؛ لأنه ضمار (غرر) غير موثوق، ومعرض لمخاطر الماطلة والإعسار والجحود، ولا سيما إذا كان مؤجلاً، وكلما طال أجله حار الناس فيمن يملكه: هل هو الدائن أم المدين؟ فملكية العين ملكية مؤكدة (يقينية)، وملكية الدين ملكية محتملة (۱).

# أنواع المال:

#### العقار والمنقول:

العقار: هو ما له أصل ثابت لا يمكن تحويله ونقله، كالأرض والدور.

والمنقول: هو كل ما يمكن تحويله ونقله، كالنقود والعروض والحيوانات.

## المثلي والقيمي:

المال المثلي: هو ما يوجد مثله في السوق بدون تفاوت يعتد به، كالمكيلات والموزونات والمعدودات والمذروعات.

<sup>(</sup>١) المحلي، لابن حزم: (٦/ ١٠١-١٠٣).

والمال القيمي: هو ما لا يوجد له مثل في السوق، كالحيوانات المتفاوتة، والدور، والمصنوعات اليدوية، والمثليات التي فقدت من الأسواق وصارت نادرة، كالأدوات والسيارات المستعملة، والمثلي يصلح أن يكون ديناً في الذمة بخلاف القيمي. وضهان المثلي بمثله، وضهان القيمي بقيمته.

# المتقوم وغير المتقوم:

المتقوم عند الحنفية: ما يباح الانتفاع به شرعاً في حال السعة والاختيار.

وغير المتقوم: ما يباح الانتفاع به في حال الضيق والاضطرار، كالخمر والخنزير، وهما متقومان بالنسبة لأهل الذمة.

والمال المتقوم يضمنه متلفه عند التعدي، وغير المتقوم لا ضمان على متلفه.

ويدخل فيه المباح قبل إحرازه: كالسمك في البحر، والطير في السماء، والشجر في الغابة.

#### الألفاظ ذات الصلة:

## البيع:

البيع لغة: مبادلة مال بهال، وهو من الأضداد مثل الشراء ويطلق على كل واحد من المتعاقدين أنه بائع، ولكن إذا أطلق البائع فالمتبادر إلى الذهن باذل السلعة، ويطلق على المبيع، فيقال: بيع جيد، ويجمع على بيوع(١).

وأما تعريف البيع في اصطلاح الفقهاء فقد تعددت عباراتهم فيه نظراً لتعدد الآراء في أركانه وأقسامه وشروط صحته.

ومما جاء من تعاريف البيع عند الفقهاء: أنه عقد معاوضة يفيد ملك عين أو منفعة على التأبيد (٢).

فهذا جامع مانع بعبارة مختصرة، لأنه جامع لأقسام البيع، فيشمل كل معاوضة سواء كان أحد العوضين نقداً أم في الذمة، ويدخل في ذلك: المصارفة، وهي بيع النقد بنقد مغاير لنوعه، والمراطلة، وهي بيع النقد بنقد من نوعه متساويين في الوزن،

<sup>(</sup>١) انظر: المصباح المنير، مادة (بيع)، والنهاية لابن الأثير، مادة (بيع).

<sup>(</sup>٢) انظر: مغنى المحتاج: (٢/٣).

والتولية، وهي البيع بالثمن الذي اشتريت به السلعة، والسلم، وهو عقد على موصوف في الذمة مؤجل بثمن مقبوض في مجلس العقد، والهبة بشرط العوض، ونحو ذلك من المعاوضات.

كما أنه لا يتناول القرض؛ لأنه لا يسمى معاوضة، ولا يتناول النكاح؛ لأن الزوج لا يملك منفعة البضع، وإنما يملك أن ينتفع به، ولا يتناول الإجارة لأنها عقد على منفعة ليست على التأبيد. ويدخل في ذلك بيع منفعة المرور فإنه مؤبد(۱).

# حكم البيع:

أما حكمه من حيث الجملة فهو جائز.

<sup>(</sup>١) انظر: مغنى المحتاج: (٢/٣).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢٧٥.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ٢٩.

وأما السنة فمنها ما رواه عبد الله بن الزبير رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: «لأن يأخذ أحدكم أحبله ثم يأتي الجبل فيأتي بحزمة من حطب على ظهره فيبيعها فيكف الله بها وجهه خير له من أن يسأل الناس أعطوه أو منعوه»(١).

ومنها ما رواه حكيم بن حزام رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه: «البيّعان بالخيار ما لم يتفرّقا، فإن صدقا وبيّنا بورك لهما في بيعهما، وإن كذبا وكتما محقت بركة بيعهما»(٢).

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، كتاب البيوع، باب كسب الرجل وعمله بيده، برقم (۲۰۷۵).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب البيوع، باب إذا بين البيّعان ولم يكتما ونصحا، برقم (٢٠٧٩)، وصحيح مسلم، كتاب البيوع، باب الصدق في البيع والبيان، برقم (١٥٣٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: فتح القدير: (٦/ ٢٤٧)، المجموع: (٩/ ٥٦)، التاج المذهب: (٢/ ٢٠٦).

وأما المعقول: ففي شرعيته: بقاء المكلفين المحتاجين ودفع حاجتهم على النظام الحسن؛ لأن الإنسان لا يستطيع أن يوفر جميع ما يحتاجه لنفسه فكان لا بد أن يشتري شيئاً من الغير؛ ولأن ذلك الغير لا يمكن أن يبذل ما في يده بدون عوض. فلو لم يشرع البيع لاحتاج الإنسان أن يأخذ على التغالب والمقاهرة أو السؤال والشحاذة، أو يصبر حتى يموت، وفي ذلك ما لا يخفى من الفساد(۱).

#### العقد:

العقد في اللغة، له معان كثيرة، منها الشد والتوثيق والإحكام والجمع بين أطراف الشيء وما شابه ذلك، وكلها تدور حول الربط والتقوية سواء كانت من الأمور المحسوسة كعقد الحبل، أم من الأمور المعنوية كعقد البيع وعقد اليمين (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: فتح القدير: (٦/ ٢٤٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: المصباح المنير: مادة (عقد)، ترتيب القاموس المحيط: مادة (عقد).

وعرفه بعض اللغويين بتعريف أخص، فقال: هو اتفاق بين طرفين يلتزم بمقتضاه كل منهم تنفيذ ما اتفقا عليه، كعقد البيع والزواج، وعقد العمل(١).

وللعقد عند الفقهاء معنيان: عام وخاص.

أما المعنى العام: الأقرب إلى المعنى اللغوي والشائع عند فقهاء المالكية والشافعية والحنابلة فهو: كل ما عزم المرء على فعله، سواء صدر بإرادة منفردة كالوقف والإبراء والطلاق واليمين، أم احتاج إلى إرادتين في إنشائه كالبيع والإيجار والتوكيل والرهن، أي أن هذا المعنى يتناول الالتزام مطلقاً، سواء من شخص واحد أو من شخصين، ويشمل حينئذ ما يسمى في المعنى الضيق أو الخاص عقداً، كما يشمل ما يسمى تصرفاً أو التزاماً. فالعقد بالمعنى العام ينتظم جميع الالتزامات الشرعية، وهو بهذا المعنى يرادف كلمة الالتزام.

<sup>(</sup>١) المعجم الوسيط: مادة (عقد).

<sup>(</sup>٢) انظر: أحكام القرآن، لأبي بكر الجصاص: (٢/ ٢٩٤ وما بعدها).

وأما المعنى الخاص فهو: ارتباط إيجاب بقبول على وجه مشروع يثبت أثره في محله (۱). أو بعبارة أخرى: تعلق كلام أحد العاقدين بالآخر شرعاً على وجه يظهر أثره في المحل (۲). وهذا التعريف هو الغالب الشائع في عبارات الفقهاء.

فإذا قال شخص لآخر: بعتك الكتاب، فهو الإيجاب، وقال الآخر: اشتريت، فهو القبول، ومتى ارتبط القبول بالإيجاب، وكانا صادرين من ذوي أهلية معتبرة شرعاً، ثبت أثر البيع في محله (وهو الكتاب هنا): وهو انتقال ملكية المبيع للمشتري، واستحقاق البائع الثمن في ذمة المشتري.

والإيجاب أو القبول: هو الفعل الدال على الرضا بالتعاقد. والتقييد بكونه «على وجه مشروع» لإخراج الارتباط على وجه غير مشروع، كالاتفاق على قتل فلان، أو إتلاف محصوله الزراعي، أو سرقة ماله، أو الزواج بالأقارب المحارم، فكل ذلك

<sup>(</sup>۱) المادة (۱۰۲، ۱۰۳) من مجلة الأحكام العدلية، رد المحتار، لابن عابدين: (۲/ ۳۵۵).

<sup>(</sup>٢) العناية بهامش فتح القدير: (٥/ ٧٤).

غير مشروع لا أثر له في محل العقد. والتقييد بكونه «يثبت أثره في محله» لإخراج الارتباط بين كلامين لا أثر له، كالاتفاق على بيع كل شريك حصته من دار أو أرض لصاحبه بالحصة الأخرى المساوية لها، فهذا لا فائدة منه ولا أثر له.

والعقد قانوناً يلتقي مع هذا التعريف الثاني عند الفقهاء: وهو «توافق إرادتين على إحداث أثر قانوني من إنشاء التزام، أو نقله، أو تعديله، أو إنهائه»(١).

فإنشاء الالتزام كالبيع والإجارة، ونقله كالحوالة، وتعديله كتأجيل الدين، وإنهاؤه كالإبراء من الدين، وفسخ الإجارة قبل أوانها، فالتعريفان متقاربان.

## النقود والعروض:

النقود: هي نقود الذهب والفضة والنقود الورقية وغيرها.

والعروض: هي كل ما ليس بنقود، من نبات وحيوان وعقار وخلافه (٢). والعروض في باب الزكاة تقسم إلى عروض

<sup>(</sup>١) الوسيط، للدكتور السنهوري: (ص١٣٨).

<sup>(</sup>٢) المغنى، لابن قدامة: (٣/ ٣٠).

قنية، كأثاث المنزل، وأدوات الحرفة، وعروض تجارة كالأقمشة والألبسة والعقارات المعدة للتجارة. وهذه تخضع للزكاة عند جمهور الفقهاء دون تلك.

## النقود (الأثمان):

للنقود ذكر في القرآن الكريم، باسم الذهب، أو الفضة، أو البرق، أو البراهم، أو البضاعة (النقود البضاعية أو السلعية).

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآيتان: ٣٤، ٣٥.

وكنز الذهب والفضة، أو كنز النقود، يعني عند جمهور العلاماء عدم إخراج زكاتها، وقد كانت النقود في عهد النبي عليه نقوداً ذهبية (دنانير) أو فضية (دراهم).

وقال تعالى: ﴿ فَٱبْعَثُواْ أَحَدَكُم بِوَرِقِكُمْ هَاذِهِ إِلَى الْمُدِينَةِ فَلْيَنْظُرُ أَيُّهَا أَذَكَى طَعَامًا فَلْيَأْتِكُم بِرِزْقِ مِّنْهُ ﴾(١). والحرق: الدراهم الفضية المضروبة نقوداً، والآية شاهد قرآني على أن النقود قديمة في التاريخ، فالآية تتعلق بقصة أصحاب الكهف.

وللنقود أيضاً ذكر في السنة النبوية الشريفة باسم الذهب، أو الفضة، أو الورق، أو الدينار، أو الدرهم.

من ذلك أحاديث الزكاة: قال رسول الله على: «ما من صاحب ذهب ولا فضة لا يؤدي منها حقها، إلا إذا كان يوم القيامة، صفحت له صفائح من نار، فأحمي عليها في نار جهنم، فيكوى به جنبه وجبينه وظهره، كلما بردت أعيدت له، في يوم

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآية: ١٩.

كان مقداره خمسين ألف سنة، حتى يقضى بين العباد، فيرى سبيله إما إلى الجنة، وإما إلى النار»(١).

وقد صرح بعض العلاء بأن النقود مجرد رمز أو علامة، يقول الراغب الأصفهاني: «لما كان كل من واسى غيره، من حقه أن يقابل مواساته، قيض الله سبحانه له هذا الناض (النقد) علامة منه، جل ثناؤه، ليدفعه الإنسان إلى من يوليه (يقدم له) نفعاً، فيحمله إلى من عنده مبتغاه، فيأخذ منه بقدر عمله. ثم إذا جاء ذلك الآخر بتلك العلامة، أو مثلها، إلى الأول، وطلب منه مبتغى هو عنده، دفعه إليه، لينتظم أمرهم»(٣).

ويصف الغزالي النقدين، الذهب والفضة، بأنها «حجران، لا منفعة في أعيانها». ويصف النقد

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب إثم مانع الزكاة، برقم (٩٨٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب الزكاة، باب زكاة الورق، برقم (١٤٤٧)، وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب (١)، برقم (٩٧٩).

<sup>(</sup>٣) الذريعة، للراغب الأصبهاني: (ص٢٧٣).

بأنه «شيء هو في صورته كأنه ليس بشيء، وهو في معناه كأنه كل الأشياء». ويقول: «لم تكن له صورة خاصة يفيدها بخصوصها، كالمرآة لا لون لها، وتحكي كل لون، فكذلك النقد لا غرض فيه، وهو وسيلة إلى كل غرض، وكالحرف لا معنى له في نفسه، وتظهر به المعاني في غيره». ثم يقول: «لا غرض للآحاد في أعيانها (أي النقدين)، فإنها حجران، وإنها خلقا لتتداولها الأيدي، فيكونا حاكمين بين الناس، وعلامة معرفة للمقادير، مقومة للمراتب». ويقول: «إنها وسيلتان إلى الغير، لا غرض في أعيانها، وموقعها من الأموال كموقع الحرف من الكلام، كها قال النحويون: إن الحرف هو الذي جاء لمعنى في غيره، وكموقع المرآة من الألوان» (۱).

#### الشمن:

الثمن في اللغة: العوض. قال الراغب: الثمن اسم لما يأخذه البائع في مقابلة المبيع، عيناً كان أو سلعة، وكل ما يحصل عوضاً عن شيء فهو ثمنه.

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين، للغزالي: (٤/ ٨٨-٩٠).

واصطلاحاً: ما يكون بدلاً للمبيع، ويتعين في الذمة. وتطلق الأثمان أيضاً على النقود(١٠).

يقول ابن الهام: «وينقسم المال باعتبار الاصطلاح على الثمنية - وهو في الأصل سلعة - فإن كانت رائجة فهي ثمن لا تتعين بالتعيين، وإن كانت كاسدة فهي سلعة كالفلوس»(٢).

فالرواج: القبول العام. وهو الخصيصة الرئيسية للنقد التي تميزه عن غيره من الأصول، والرواج لغة: هو الشيوع والانتشار، وهو مرادف النَّفَاق<sup>(٣)</sup>. وهذه التفرقة هامة، فبينها يباح تأجير السلع لا يباح تأجير النقود حيث هو الربا.

#### الملك:

الملك (بضم الميم وكسرها) في اللغة: احتواء الشيء والقدرة على الاستبداد به والتصرف فيه.

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، لابن منظور، مادة (ثمن)، المغني، لابن قدامة: (٢/٤).

<sup>(</sup>٢) فتح القدير، لابن الهام: (٥/ ١٣٤).

<sup>(</sup>٣) الصحاح، للجوهري: (٤/ ١٥٦).

وفي الاصطلاح عند المالكية: هو حكم شرعي مقدر في العين أو المنفعة، أو هو تمكن الإنسان شرعاً بنفسه أو بنيابة من الانتفاع بالعين أو بالمنفعة، ومن أخذ العوض (١)، أو هو صلة بين الإنسان وبين شيء (اختصاصه به)، تمكنه من الانتفاع به (استعمالاً والتصرف فيه، وتمنع غيره من هذا التصرف.

## حرمة الملك:

الملك في الإسلام مصون، لا يجوز الاعتداء عليه، قال تعالى: ﴿ لَا تَأْكُلُوا أُمُوالَكُم بَيْنَكُم بِالْبَطِلِ ﴾ (٢) وقال عليه: «إن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام» (٣).

قال الجويني: «الأمر الذي لا شك فيه تحريم التسالب والتعالب ومد الأيدي إلى أموال الناس من غير استحقاق»(٤).

<sup>(</sup>١) الموسوعة الفقهية: (٣٩/ ٣١).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، كتاب الحج، باب الخطبة أيام مني، رقم (١٧٣٩).

<sup>(</sup>٤) الغياثي: (ص٤٩٥).

## الملك أمانة وخلافة:

فالمالك الحقيقي للمال هو الله، قال تعالى: ﴿ وَأَنفِقُواْ مِمَّا جَعَلَكُمْ مُّسْتَخْلَفِينَ فِيهِ ﴾ (١). وقال أيضاً: ﴿ وَءَاتُوهُم مِّن مَّالِ ٱللّهِ اللّهِ عَلَكُمْ مُّن مَّالِ ٱللّهِ اللّهِ عَلَيْ مَا تَسْكُمُ مُ ﴿ (٢).

قال الزمخشري: «إن الأموال التي في أيديكم إنها هي أموال الله بخلقه وإنشائه لها، وإنها خولكم الاستمتاع بها، وجعلكم خلفاء في التصرف فيها، فليست هي بأموالكم في الخقيقة، وما أنتم فيها إلا بمنزلة الوكلاء»(٣).

وقال الرازي: «المكلف في تصرفه في هذه الأموال بمنزلة الوكيل والنائب والخليفة. فوجب أن يسهل عليكم الإنفاق من تلك الأموال، كما يسهل على الرجل النفقة من مال غيره، إذا أذن له فيه (...)، جعلكم مستخلفين عمن كان قبلكم، لأجل أنه

<sup>(</sup>١) سورة الحديد، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٢) سورة النور، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٣) الكشاف: (٤/ ٢١).

نقل أموالهم إليكم على سبيل الإرث، فاعتبروا بحالهم، فإنها كما انتقلت إليكم فستنتقل منكم إلى غيركم، فلا تبخلوا بها»(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) مفاتيح الغيب، للفخر الرازي: (٢١٦/٢٩).

# المبحث الثاني تعريف التعبدي لغةً واصطلاحاً تعريف التعبدي لغةً:

التعبدي لغةً: المنسوب إلى التعبد.

والتعبد مصدر تَعبّد، يقال: تعبد الرجلُ الرجلَ: إذا اتخذه عبداً، أو صره كالعبد.

وتعبد الله العبد بالطاعة: استعبده، أي طلب منه العبادة.

ومعنى العبادة في اللغة: الطاعة والخضوع. ومنه طريق مُعبّد: إذا كان مذللاً بكثرة المشي فيه.

ويرد التعبد في اللغة أيضاً بمعنى: التذلل، يقال: تعبد فلان لله تعالى: إذا أكثر من عبادته، وظهر فيه الخشوع والإخبات(١).

والتعبد من الله للعباد: تكليفهم أمور العبادة وغيرها. ويكثر الفقهاء والأصوليون من استعاله بهذا المعنى، كقولهم: نحن متعبدون بالعمل بخبر الواحد وبالقياس، أي مكلفون

<sup>(</sup>١) لسان العرب: مادة (عبد).

بذلك. ويقولون: كان النبي عَلَيْ متعبَّداً بشرع من قبله، أي مكلفاً بالعمل به (۱).

# التعبدي اصطلاحاً:

والتعبدي - في اصطلاح الفقهاء والأصوليين - يطلق على الحكم الشرعي الذي لا يظهر للعباد في تشريعه حكمة فضلاً عن علة موجبة للحكم، غير مجرد التعبد، أي التكليف به لاختبار عبودية العبد، فإن أطاع أثيب، وإن عصى عوقب، يقول الإمام الغزالي: «والأمر التعبدي المرادبه: ما تعبدنا الشارع به لحكمة خفيت علينا، كنصب الأوقات للصلوات الخمس وعدد ركعاتها» (٢)، وسار على هذا التعريف متأخرو الفقهاء، فصرحوا بأن «التعبدي هو الذي لم يُدْرَك له معنى»، ويقصدون بالمعنى هنا ما يشمل الحكمة والعلة الموجبة للحكم?

<sup>(</sup>۱) فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت، مطبوع بهامش المستصفى للغزالي: (۲/ ۳۲۷).

<sup>(</sup>٢) المنقذ من الضلال: (ص٧٧).

<sup>(</sup>٣) انظر حاشية الشبراملسي على نهاية المحتاج: (٣/ ٤٢٤).

هـذا هـو المشهـور في تعريف التعبدي، وهـو الذي سنسير عليه في بحثنا، فخلو الحكم عن الحكمة فضلاً عن العلة سوف نجعله في بحثنا حكماً تعبديًّا، أما إن ثبتت له حكمة، فإن الحكم بذلك سيخرج من كونه تعبديًّا إلى كونه معقول المعنى.

وقد لاحظ الشاطبي في موافقاته أن حكمة الحكم قد تكون معلومة على وجه الإجمال، ولا يخرجه ذلك عن كونه تعبدياً من بعض الوجوه، ما لم يعقل معناه على وجه الخصوص (۱). قال: ومن ذلك: طلب الصداق في النكاح، والذبح في المحل المخصوص في الحيوان المأكول، والفروض المقدَّرة في المواريث، وعدد الأشهر في عدة الطلاق والوفاة، وما أشبه ذلك من الأمور التي لا مجال للعقول في فهم مصالحها الجزئية حتى يقاس عليها غيرها. فإنا نعلم أن الشروط المعتبرة في النكاح، من الولي والصداق وشبه ذلك، هي لتمييز النكاح عن السفاح، وأن فروض المواريث ترتبت على ترتيب القربي من الميت، وأن العدد والاستبراءات،

<sup>(</sup>۱) يقول الشبر املسي في حاشيته على نهاية المحتاج: (۳/ ٤٢٤): «إن الفقهاء قد يطلقون التعبدي على ما لم يظهر له علة موجبة للحكم، وإن ظهر له حكمة».

المراد بها استبراء الرحم خوفاً من اختلاط المياه، ولكنها أمور بما استبراء الرحم خوفاً من اختلاط المياه، ولكنها أمور بملية، كما أن الخضوع والإجلال علة شرع العبادات. وهذا المقدار لا يقضي بصحة القياس على الأصل فيها، بحيث يقال: إذا حصل الفرق بين النكاح والسفاح بأمور أخر مثلاً، لم تشترط تلك الشروط. ومتى علم براءة الرحم لم تشرع العدة بالأقراء ولا بالأشهر، ولا ما أشبه ذلك(۱).

#### الألفاظ ذات الصلة:

#### أ- العبادة:

أصل العبادة: الطاعة والخضوع. والعبادات أنواع: منها الصلاة والزكاة والصوم والحج. وكثير منها معقول المعنى، بيّنت الشريعة حكمته، أو استنبطها الفقهاء. ومن ذلك قوله تعالى في شأن الصلاة: ﴿ وَأَقِعِ ٱلصَّكَافِةُ إِنَ ٱلصَّكَافِةُ إِنَ ٱلصَّكَافِةُ وَمَنْ عَنِ ٱلْفَحْصَاءِ وَٱلْمُنْكَرِ ﴾ (آ)، وقوله في شأن الحج في يُعنِ ٱلْفُحْصَاءِ وَٱلْمُنْكَرِ ﴾ (آ). وقول الفقهاء في حكمة الترخيص في إليَّشُهُدُواْ مَنْفِعَ لَهُمْ ﴾ (آ). وقول الفقهاء في حكمة الترخيص

<sup>(</sup>۱) المو افقات: (۲/ ۳۱۸، ۳۱۸).

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت، الآية ٥٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج، الآية ٢٨.

في الإفطار في السفر أثناء رمضان: إنها دفع المشقة. فليس شيء من ذلك تعبدياً. وبعض أحكام العبادات غير معقول المعنى، فيكون تعبدياً، ككون رمي الجهار سبعاً سبعاً.

وتكون التعبديات أيضاً في غير العبادات، ومن ذلك: استبراء الأمة التي اشتراها بائعها في مجلس البيع، وعادت إليه بفسخ أو إقالة قبل غيبة المشتري بها(١).

#### ب- التوقيف:

المقصود بالتوقيف هو ما أوقفنا عليه الشرع من أمور محددة ومقدرة، من مثل تقديرات العبادات والحدود والكفارات، وهو في الأصل يشمل ما كان من هذه المقادير معقول المعنى أو تعبديّاً، وعلى ذلك فمصطلح التوقيف في أصل وضعه أعمّ من التعبد، والتوقيفي أعمّ من التعبدي، وبهذا المعنى العام فإنه يرد القياس على التوقيفي بناءً على معقولية المعنى فيه. ولكنه لاحقاً القياس على التوقيفي بناءً على معقولية المعنى فيه. ولكنه لاحقاً

<sup>(</sup>۱) المغني شرح مختصر الخرقي (۷/ ۱۳،۵۱۲) دار المنار - القاهرة - الطبعة الثالثة: ۱۳۲۷هـ، وشرح جمع الجوامع (۲/ ۲۸۰)، طبعة الحلبي ۱۳۵۱هـ.

خصص التوقيف بها كان من قبيل التعبد فقط، فأصبح مصطلح التو قيف مر ادفًا ومطابقًا لمصطلح التعبد، وبطبيعة الأمر فإنه مهذا التخصيص لا يتأتى القياس على التو قيفي لعدم انكشاف مقصو د الـشرع أو وجه المعقولية فيه. يقول الإمام الغزالي موضحًا هذا الملمح فيما طرأ على هذا المصطلح: «الأحكام الشرعية تنقسم إلى تعبدات وتحكمات جامدة لا تعقل معانيها كرمي الأحجار على الجمرات في الحج، وإلى ما تعقل معانيها ومقاصد الشرع منها، كما يعقل من استعمال الأحجار في الاستنجاء، وأن المقصود إزالة حاجاتهم وفاقاتهم، وهذا توقيف كما أن الرمي في الحج توقيف، ولكن ذلك توقيف مجرد لايقترن به فهم مقصود الشرع من ذلك التوقيف، وهذا يقترن به فهم مقصود معقول، فيسمى هذا النوع - وهو أحد نوعي التوقيف - قياسًا لما انقدح فيه من المعنى المعقول، ويخصص اسم الآخر باسم التوقيف، وإن كان اسم التو قيف عامًّا، ولكن خصص هذا الاسم بما هو توقيف فقط»<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) أساس القياس للغزالي (ص ١٠٣ - ١٠٤).

## حكمة تشريع التعبديات:

حكمة تشريع التعبديات استدعاء الامتثال، واختبار مدى الطاعة والعبودية. وقد عبر عن ذلك الغزالي في الإحياء بقوله – في بيان أسرار رمي الجهار –: «وظف الله تعالى على العباد أعهالاً لا تأنس بها النفوس، ولا تهتدي إلى معانيها العقول، كرمي الجهار بالأحجار، والتردد بين الصفا والمروة على سبيل التكرار. وبمثل هذه الأعمال يظهر كهال الرق والعبودية»(۱).

# طرق معرفة التعبدي:

لم يعرف في تمييز التعبديات عن غيرها من الأحكام المعللة وجه معين، غير العجز عن التعليل بطريق من الطرق المعتبرة، على ما هو معلوم في مباحث القياس من علم الأصول.

ولذلك يقول ابن عابدين: ما شرعه الله إذا ظهرت لنا حكمته، قلنا: إنه معقول المعنى، وإلا قلنا: إنه تعبدي(٢).

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين، المطبعة التجارية (١/ ٢٧٤).

<sup>(</sup>٢) رد المحتار (١/ ٣٠١)

ويصرح الإمام الغزالي في مواضع من كتبه بأن المصير إلى التعبد نوع ضرورة يرجع إليها عند العجز (١).

ومن هنا اختلفت أقوال الفقهاء في اعتبار بعض الأحكام تعبدياً أو معقول المعنى، فما يراه بعض الفقهاء تعبدياً قد يراه البعض الآخر معللاً بمصالح غلب على ظنه رعايتها. فمن ذلك أن صاحب الدر المختار قال: إن تكرار السجود أمر تعبدي، أي لم يعقل معناه، تحقيقاً للابتلاء. وقال ابن عابدين: وقيل: إنه ثنى ترغياً للشيطان، حيث أمر بالسجود مرة فلم يسجد، فنحن نسجد مرتين (۱). وكون طلاق الحائض بدعياً، قيل: هو تعبدي، قال الدردير: والأصح أنه معلل بتطويل العدة، لأن أولها من الطهر بعد الحيض (۳).

## ما تكون فيه التعبديات، وأمثلة منها:

يذكر بعض الأصولين أن التعبديات أكثر ما تكون في أصول العبادات، كاشتراع أصل الصلاة أو الصوم أو الاعتكاف.

<sup>(</sup>١) انظر: شفاء الغليل (ص٠٠٠).

<sup>(</sup>٢) حاشية ابن عابدين على الدر المختار: (١/ ٣٠٠).

<sup>(</sup>٣) الشرح الصغير على مختصر خليل (٢/ ٥٣٩).

وفي نصب أسبابها، كزوال الشمس لصلاة الظهر، وغروبها لصلاة المغرب. وفي الحدود والكفارات. وفي التقديرات العددية بوجه عام، كتقدير أعداد الركعات، وتقدير عدد الجلدات في الحدود، وتقدير أعداد الشهود.

وذكر الشاطبي من أمثلة وقوعها في العادات: طلب الصداق في النكاح، وتخصيص الذبح بمحل مخصوص، والفروض المقدرة في المواريث، وعدد الأشهر في عدة الطلاق وعدة الوفاة (١٠).

## المفاضلة بين التعبدي والمعقول المعنى:

نقل ابن عابدين عن صاحب الفتاوى التمرتاشية أنه قال: لم أقف على شيء من ذلك لعلمائنا في هذا، سوى قولهم: الأصل في النصوص التعليل، فإنه يشير إلى أفضلية المعقول معناه.

قال: ووقفت على ذلك في فتاوى ابن حجر (٢)، قال: قضية كلام ابن عبدالسلام أن التعبدي أفضل، لأنه بمحض الانقياد، بخلاف ما ظهرت علته، فإن ملابسه قد يفعل لتحصيل فائدته، (١) الموافقات للشاطبي (٢/ ٣٠٧، ٣٠٧)، وشرح جمع الجوامع (٢٠ ٢٠٢).

<sup>(</sup>٢) هو ابن حجر الهيتمي والكتاب المشار إليه هو (الفتاوي الحديثية) له.

وخالفه البلقيني فقال: لا شك أن معقول المعنى من حيث الجملة أفضل، لأن أكثر الشريعة كذلك(١).

وظاهر كلام الإمام الغزالي أن التعبدي أفضل، كما هو واضح فيها تقدم النقل عنه من قوله: إن ما لا يهتدى لمعانيه أبلغ أنواع التعبدات في تزكية النفوس(٢).

وكذا ظاهر كلام الشاطبي الأخذ بقول من يقول: إن التعبدي أفضل (٣).

وفي حاشية ابن عابدين: أن هذين القولين في الأفضلية هما على سبيل الإجمال، أما بالنظر إلى الجزئيات، فقد يكون التعبدي أفضل كالوضوء وغسل الجنابة، فإن الوضوء أفضل، وقد يكون المعقول أفضل كالطواف والرمي، فإن الطواف أفضل (1).

وهذا تفصيل جيد يجمع بين القولين.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) حاشية ابن عابدين (١/ ٣٠١).

<sup>(</sup>٢) إحياء علوم الدين بحاشية شرح الزبيدي (٤/٤٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: الموافقات (٢/ ٣٧٣، ٣٧٤).

<sup>(</sup>٤) رد المحتار (١/ ٣٠٠).

#### المحث الثالث

# تعريف معقول المعنى لغمَّ واصطلاحاً العقل لغةً واصطلاحاً:

يقول الزبيدي في تاج العروس: «(العَقْلُ: العلْمُ)، وعليه اقتصر كثيرون، وفي العُباب: العَقْلُ: الحجر والنُّهية، ومثله في الصحاح، وفي المحكم: العَقْلُ: ضد الحُمق، (أو) هو العلم (بصفات الأشياء من حسنها وقبحها، وكمالها ونقصانها)، أو هـو (العلم بخير الخيرين وشر الشريـن، أو مطلق لأمور أو لقوة بها يكون التمييز بين القبح والحسن، ولمعان مجتمعة في الذهن يكون بمقدمات يستتب بها الأغراض والمصالح، ولهيئة محمودة للإنسان في حركاته وكلامه). هذه الأقوال التي ذكرها المصنف كلها في مصنفات المعقولات لم يعرج عليها أئمة اللغة، وهناك أقوال غيرها لم يذكرها المصنف، قال الراغب: العقل يقال للقوة المتهيئة لقبول العلم، ويقال للذي يستنبطه الإنسان بتلك القوة عقل، ولهذا قال على كرم الله وجهه: «العقل عقلان: مطبوع

ومسموع، فلا ينفع مطبوع إذا لم يكن مسموعاً (۱) كما لا ينفع ضوء الشمس وضوء العين ممنوع»، وإلى الأول أشار النبي على الشيد الشيالة الشيار بقوله: «ما كسب خلق الله خلقاً أكرم من العقل»، وإلى الثاني أشار بقوله: «ما كسب أحد شيئاً أفضل من عقل يهديه إلى هدى أو يرده عن ردى» (۲). وهــذا العقل هو المعني بقوله عز وجل: ﴿وَمَا يَعَقِلُهُ مَا إِلّا الْعَلَى فَهُمْ لَا الْعَلَى فَوْلَمُ عُمْ عُمْ فَهُمْ لَا إلى الثاني دون الأول، كقوله تعالى: ﴿ صُمْ اللهُ الكفار بعدم العقل فإشارة إلى الثاني دون الأول، كقوله تعالى: ﴿ صُمْ اللهُ عُمْ عُمْ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ (٤) ونحو ذلك من الآيات، وكل موضع رفع التكليف عن العبد لعدم العقل فإشارة إلى الأول. انتهى.

<sup>(</sup>۱) كذا في مطبوع التاج، والذي في مفردات الراغب: «... ولا ينفع مسموع، إذا لم يكن مطبوع» و(كان) في هذا الموضع تامة بمعنى يوجد، وفي البصائر (٤/ ٨٥) كالمفردات، وفي هامشه كتب محققه.

<sup>(</sup>٢) هكذا ذكر الزبيدي شارح القاموس هذين الحديثين في العقل، لكن قال الفيروز آبادي صاحب القاموس في كتابه (رسالة في بيان ما لم يشت فيه حديث من الأبواب): «باب العقل وفضله لم يصح فيه شيء». وقال أبو حاتم ابن حبان: «ليس عن النبي في خبر صحيح من العقل». (المغني عن الحفظ والكتاب للموصلي: ١/ ٣٠).

<sup>(</sup>٣) سورة العنكبوت، الآية (٤٣).

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية (١٧١).

... (و) عقل (الشيء) يعقله عقلا: (فهمه، فهو عقول) يقال: لفلان قلب عقول ولسان سؤول، أي فهم، وقال الزبرقان: «أحب صبياننا إلينا الأبله العقول»، قال ابن الأثير: هو الذي يُظنُّ به الحمق فإذا فتش وجد عاقلاً، والعقول: فعولٌ منه للمبالغة»(۱).

## المعنى لغةً:

يقول الزبيدي في تاج العروس: «عَنى (بالقول كذا) يعني: (أراد) وقصد، قال الزمخشري: ومنه المعنى.

(ومعنى الكلام، ومعنينه )، بكسر النون مع تشديد الياء، (ومعناته، ومعنيته: واحد)، أي: فحواه ومقصده، والاسم العناء. وفي الصحاح: تقول: عرفت ذلك في معنى كلامه، وفي معناة كلامه، وفي معنى كلامه، أي: في فحواه. انتهى.

... وقال المناوي في التوقيف: المعاني هي الصور الذهنية من حيث وضع بإزائها الألفاظ، والصورة الحاصلة من حيث إنها تقصد باللفظ تسمى معنى، ومن حيث حصولها من اللفظ في العقل تسمى مفهوماً، ومن حيث إنها مقولةٌ في جواب ما هو؟

<sup>(</sup>١) تاج العروس للمرتضى الزبيدي، مادة (عقل).

تسمى ماهيةً، ومن حيث ثبوتها في الخارج تسمى حقيقة، ومن حيث امتيازها عن الأعيان تسمى هوية»(١).

# المعنى اصطلاحاً:

بدراستنا لمصطلح «المعنى» يتبين أنه في أول الأمر و في عصور السلف - كان إطلاق «المعنى» على «العلة» هو المستخدم، يقول عبدالعزيز البخاري، معلقاً على تعريف البزدوي القسم الثاني من الفقه بأنه إتقان المعرفة به وهو معرفة النصوص بمعانيها وضبط الأصول بفروعها: «والمراد من المعاني: المعاني اللغوية والمعاني الشرعية التي تسمى عللاً، وكان السلف لا يستعملون لفظ العلة، وإنها يستعملون لفظ المعنى أخذاً من قوله عليه السلام: «لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى معان ثلاث» (٢)، أي علل، بدليل قوله: «إحدى» بلفظ التأنيث معان ثلاث» (٢)، أي علل، بدليل قوله: «إحدى» بلفظ التأنيث

<sup>(</sup>١) تاج العروس للمرتضى الزبيدي، مادة (عني).

<sup>(</sup>٢) الحديث مشهور بدون لفظة (معان).

أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الديات، باب قول الله تعالى: ﴿أَنَّ اَلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ ....﴾، برقم (٦٤٨٤)، وأخرجه مسلم في صحيحه، كتاب القسامة، باب ما يباح من دم المسلم، برقم (١٦٧٦).

و «ثلاث» بدون الهاء» (١)، ويقول الغزالي: «وعلى الجملة، المفهوم من الصحابة اتباع المعاني، والاقتصار في درك المعاني على الرأي الغالب دون اشتراط اليقين» (٢).

ثم نجد أنه في العصور التالية قد اتسع استخدام لفظ «المعنى» ليشمل «الحكمة» و «العلة القياسية»، فسنجد إمام الحرمين يستخدم مصطلح «المعنى» بكثرة، وخاصة في كتاب الاستدلال من البرهان، ونجده يطلقه على العلة القياسية وعلى الحكم ومقاصد الشريعة العامة وعلى القيم والمبادئ التي يعبر عنها بأنها معان لا أصول لها(۳).

ثم سار الأمر هكذا خاصةً في عصور المتأخرين، فعرّفوا «التعبدي بأنه هو الذي لم يدرك له معنى» ويقصدون بالمعنى هنا ما يشمل الحكمة والعلة الموجبة للحكم، وبالتالي فمعقول المعنى عندهم، هو ما يدرك له حكمة أو علة موجبة للحكم(٤).

<sup>(</sup>١) كشف الأسرار، لعبد العزيز البخاري، المقدمة: (١/ ٤٧).

<sup>(</sup>٢) شفاء الغليل، للغزالي: (ص ١٩٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: البرهان للجويني، كتاب الاستدلال: (٢/ ١٦١-١٧١).

<sup>(</sup>٤) انظر: حاشية الشبراملسي على نهاية المحتاج: (٣/ ٢٤٤).

#### الألفاظ ذات الصلة:

#### أ - التعليل:

التعريف: التعليل لغةً: من على يعل واعتل أي: مرض فهو عليل. والعلة: المرض الشاغل. والجمع علل(١). والعلة في اللغة أيضاً: السبب.

واصطلاحاً: تقرير ثبوت المؤثر لإثبات الأثر. وقيل: إظهار عليّة الشيء، سواء أكانت تامة أم ناقصة (٢).

والعلة عرفها الأصوليون بقولهم: العلة هي الوصف الظاهر المنضبط الذي لزم من ترتيب الحكم عليه مصلحة للمكلف من دفع مفسدة أو جلب منفعة.

وللعلة أسماء منها: السبب والباعث والحامل والمناط والدليل والمقتضي وغيرها. وتستعمل العلة أيضاً بمعنى: السبب، لكونه مؤثراً في إيجاب الحكم، كالقتل العمد العدوان سبب في وجوب القصاص.

<sup>(</sup>١) المصباح المنير ولسان العرب وتاج العروس، مادة: علل.

<sup>(</sup>٢) القاموس والتعريفات للجرجاني (ص٦١).

كما تستعمل العلة أيضاً بمعنى: الحكمة، وهي الباعث على تشريع الحكم أو المصلحة التي من أجلها شرع الحكم (١٠).

## ب - فوائد تعليل الأحكام:

لتعليل الأحكام فوائد منها: أن الشريعة جعلت العلل مُعرِّفة ومُظْهِرَة للأحكام كي يسهل على المكلفين الوقوف عليها والتزامها.

ومنها أن تصير الأحكام أقرب إلى القبول والاطمئنان(٢).

جـ- طرق معرفة معقول المعنى:

هي المناسبة والشبه والطرد.

وينقسم الوصف المعلل به إلى قسمين:

أ- ما تظهر مناسبته لترتيب الحكم عليه ويسمى المناسب. وهو أن يترتب الحكم على وصف ظاهر منضبط، يلزم من ترتيب

<sup>(</sup>۱) التلويح على التوضيح (٢/ ٣٧٣-٣٧٣)، وجمع الجوامع بحاشية العطار (٢/ ٣١٣)، وإرشاد الفحول (ص ٢٠٧).

<sup>(</sup>٢) التلويح على التوضيح (٢/ ٣٨٢)، والإحكام للآمدي ( $^{(7)}$  ٨٨).

الحكم عليه مصلحة للمكلف من دفع مفسدة أو جلب منفعة. ويعبر عنها بالإحالة وبالمصلحة وبالاستدلال وبرعاية المقاصد. ويسمى استخراجها تخريج المناط.

ب- ما لا تظهر مناسبته لترتيب الحكم عليه وينقسم إلى نوعين:

الأول: أن لا يُؤلَف من الشارع اعتباره في بعض الأحكام، ويسمى الوصف الطردي.

الثاني: أن يُؤلَف من الشارع اعتباره في بعض الأحكام، ويسمى الوصف الشبهي(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) الإحكام للآمدي (۳/ ۲۰۱) وما بعدها، والمحصول ( $\gamma$ ) القسم الثاني (ص $\gamma$ ) وما بعدها، وحاشية العطار على جمع الجوامع ( $\gamma$ ) والتلويح على التوضيح ( $\gamma$ ).

### المبحث الرابع

خواص الحكم التعبدي والحكم معقول المعنى أولاً: خواص التعبدي:

١ - أنه يشترط فيه النية:

لعل أهم خاصية من خواص التعبدي أنه يشترط فيه النية، وهذه جملة من النصوص التي أشارت إلى هذه الخاصية والتي أشارت إلى أسبابها بالنسبة للحكم التعبدي:

- يقول السرخسي عند حديثه عن الوضوء وغسل الجنابة وما يتعلق بها من حيثيات واعتبارات تنحو بهما نحو التعبد أو معقولية المعنى: «ليس في أعضاء المُحْدِث عينٌ تزول باستعمال الماء، فإن أعضاءه طاهرة، وإنها فيها مانعٌ حكميٌّ من أداء الصلاة غيرُ معقول المعنى، وقد ثبت بالنص رفع ذلك المانع بالماء وهو غيرُ معقول المعنى، وقد بيّنا أن مثل هذا الحكم لا يمكن تعليله للتعدية إلى محل آخر، ولا يدخل على هذا الجواب تصحيح الوضوء بغير النية كغسل النجاسة، لأن الذي لا يعقل المعنى فيه

ما هو مزال عن المحل عند استعمال الماء، فأما الماء في كونه مزيلاً إذا استعمل في المحل معقول المعنى، فلا حاجة في اشتراط النية لحصول الإزالة به كما في غسل النجاسات»(١).

فالسرخسي هنا يجيب على تساؤل واردعلى الحنفية يتعلق بكيفية الجمع بين قولهم: «الوضوء غير معقول المعنى (تعبدي)»، وبين قولهم: «أنه لا يشترط فيه النية»، فيلزم من ذلك أنه من المتفق عليه عند الفقهاء أن التعبدي تشترط فيه النية، وإنها أتى السرخسي ليكشف دواعي الانفكاك الحاصل عند السادة الأحناف بين «التعبد» في الوضوء والنية فيه.

ويقول الإمام السغناقي أيضاً ممهداً لإزالة هذا الانفكاك: «فإن قيل: إذا لم يكن (الوضوء) معقول المعنى وجب أن تشترط النية في الوضوء لتحقيق التعبد كما في التيمم»(٢).

<sup>(</sup>۱) أصول السرخسي (۲/ ۱۷۰). وانظر مبحث: «طهارة الحدث بين التعبد ومعقولية المعنى» في كتاب «الطهارات بين التعبد ومعقولية المعنى» للمؤلف.

<sup>(</sup>٢) الوافي للسغناقي (٣/ ١٣٥٧). وانظر مبحث «طهارة الحدث بين التعبد ومعقولية المعنى» في كتاب «الطهارات بين التعبد ومعقولية المعنى» للمؤلف.

ثم أجاب بنفس جوابي السرخسي السابقين(١).

- يقول ابن رشد عند حديثه عن الوضوء، وهل تشترط فيه النية أم لا: «سبب اختلافهم (أي في اشتراط النية في الوضوء) تردد الوضوء بين أن يكون عبادة محضة - أعني غير معقولة المعنى، وإنها يقصد بها القربة فقط - كالصلاة وغيرها، وبين أن يكون عبادة معقولة المعنى، كغسل النجاسة، فإنهم لا يختلفون أن العبادة المحضة مفتقرة إلى النية، والعبادة المفهومة المعنى غير مفتقرة إلى النية، والوضوء فيه شبه من العبادتين، ولذلك وقع الخلاف فيه، وذلك أنه يجمع عبادة ونظافة، والفقه ينظر بأيها هو أقوى شبها فيلحق به»(٢).

- حكى ابن التين السفاقسي: «أنهم لا يختلفون في أن العبادة المحضة مفتقرة إلى النية، والعبادة المفهومة المعنى غير مفتقرة إلى النية»(").

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) بداية المجتهد لابن رشد، كتاب الطهارة (١/ ٣٤٩). وانظر مبحث «طهارة الحدث بين التعبد ومعقولية المعنى» في كتاب «الطهارات بين التعبد ومعقولية المعنى» للمؤلف.

<sup>(</sup>٣) فيها نقله عن العراقي في طرح التثريب في شرح التقريب (٢/ ١٠). وهي نفس عبارة ابن رشد السابقة.

- يقول التفتازاني في معرض حديثه عن اشتراط النية في الوضوء: «إن المعتبر في الاحتياج إلى النية أو الاستغناء عنها هو كون الحكم الثابت بالنص تعبدياً أم معقولاً، بمعنى أن لا يدرك العقل معناه - أي علته - أو يدرك»(١).

- يقول ابن دقيق العيد عند حديثه عن غسل الذكر إذا أصابه المذي: «اختلفوا هل يغسل الذكر كله أو محل النجاسة فقط، فالجمهور على أنه يقتصر على محل النجاسة، وعند طائفة من المالكية الذكر كله، تمسكاً بظاهر قوله: «يغسل ذكره» (٢)، اسم الذكر حقيقة في العضو كله، وبنوا على هذا فرعاً: وهو أنه هل يحتاج إلى نية في غسله، فذكروا قولين من حيث إنّا إذا أوجبنا غسل جميع الذكر كان ذلك تعبداً، والطهارة التعبدية تحتاج إلى نية كالوضوء» (٣).

<sup>(</sup>١) التلويح إلى كشف حقائق التوضيح للتفتازاني (٢/ ٢١٢).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب الحيض، بأب المذي، رقم (٤٥٦)، وأيضاً في كتاب الحيض، باب إنها الماء من الماء، رقم (٥٢٣).

<sup>(</sup>٣) إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام (١/ ٧٥-٧٦). وانظر مبحث «غسل الذكر من المذي بين التعبد ومعقولية المعنى» في كتاب «الطهارات بين التعبد ومعقولية المعنى» للمؤلف.

- يقول صاحب الفواكه الدواني تعليقاً على الحديث الذي يتعلق بخروج المذي، وفيه: قال رسول الله على: «إذا وجد أحدكم ذلك فلينضح فرجه وليتوضأ وضوء الصلاة»(١)، قال: «ولفظ الفرج في الحديث ظاهر في جملة الذكر، والمراد بالنضح فيه الغسل، وبين ذلك ما وقع في مسلم صريحاً: «يغسل ذكره ويتوضأ»، ومقابل المشهور يكفي غسل موضع الأذى، ولا يحتاج إلى نية بناء على أن غسله غير تعبدي»(١).

- يقول الشوكاني في نفس المسألة السابقة: «واختلف

<sup>(</sup>۱) موطأ مالك، كتاب الطهارة، باب الوضوء من المذي، رقم (۷٦)، وسنن النسائي، كتاب الطهارة، باب ما ينقض الوضوء وما لا ينقض الوضوء من المذي، رقم (۱۵٦)، وأيضاً في كتاب الغسل والتيمم، باب الوضوء من المذي، رقم (۲۵٦)، وسنن أبي داود، كتاب الطهارة، باب في المذي، رقم (۱۷۹)، وسنن ابن ماجه، كتاب الطهارة وسننها، باب الوضوء من المذي، رقم (۲۷۹).

<sup>(</sup>٢) الفواكه الدواني (١/ ٩ /١). وانظر مبحث «غسل الذكر من المذي بين التعبد ومعقولية المعنى» في كتاب «الطهارات بين التعبد ومعقولية المعنى» للمؤلف.

الفقهاء هل المعنى معقول أو هو حكم تعبدي، وعلى الثاني تجب النبة »(١).

#### ٢ - الامتثال والانقياد والإذعان فيه أشد:

وهذه جملة من النصوص التي أشارت إلى هذه الخاصية:

- يقول العزبن عبدالسلام: "في التعبد من الطواعية والإذعان بها لم تعرف حكمته ولا تعرف علته ما ليس في غيره عما ظهرت علته وفهمت حكمته، فإن ملابسه قد يفعله لأجل تحصيل حكمته وفائدته، والمتعبد لا يفعل ما تعبد به إلا إجلالاً للرب وانقياداً إلى طاعته، ويجوز أن تتجرد التعبدات عن جلب المصالح ودرء المفاسد ثم يقع الثواب عليها بناء على الطاعة والإذعان، من غير جلب مصلحة غير مصلحة الثواب، ودرء مفسدة غير مفسدة العصيان، فيحصل من هذا أن الثواب قد مفسدة غير مفسدة العصيان، فيحصل من هذا أن الثواب قد

<sup>(</sup>۱) نيل الأوطار (۱/ ٦٤). وانظر مبحث «غسل الذكر من المذي بين التعبد ومعقولية المعنى» في كتاب «الطهارات بين التعبد ومعقولية المعنى» للمؤلف.

يكون على مجرد الطواعية من غير أن تحصل تلك الطواعية جلب مصلحة أو درء مفسدة سوى مصلحة أجر الطواعية (١).

ولقد فهم ابن حجر الهيتمي من كلام العزبن عبدالسلام أفضلية «التعبدي» على «معقول المعني»، ولكنه عاد ووجه كلامه توجيهاً حسناً بناء على تفصيل جزئي قدمه البلقيني في هذا الصدد، يقول: «قضية كلام العزبن عبدالسلام أن التعبدي أفضل لأنه لمحض الانقياد بخلاف ماظهرت علته فإن ملابسه قد يفعله لأجل تحصيل مصلحته وفائدته، وخالفه البلقيني فقال: لا شك أن معقول المعنى من حيث الجملة أفضل لأن أكثر الشريعة كذلك، وبالنظر للجزئيات قديك ونالتعبدي أفضل كالوضوء وغسل النجاسة، فإن الوضوء أفضل وإن كان تعبدياً، وقد يكون معقول المعنى أفضل كالطواف والرمي، فإن الطواف أفضل من الرمي، وذلك باعتبار الأدلة المتعلقات، فلا يطلق القول بأفضلية أحدهما على الآخر. انتهى.

قواعد الأحكام (١/ ١٨).

- وكون الوضوء تعبدياً رأي للإمام، والأوجه خلافه، وكون الطواف معقولاً دون الرمي فيه نظر، بل إما أن يقال إنها معقولا المعنى كما بينته في حاشية الإيضاح، أو تعبديان كما ذكره بعضهم، وقد يقال: كلام العزبن عبد السلام لا ينافي التفصيل الذي ذكره لأنه ذكر حيثية التفضيل، فلا يبعد أن يكون التعبدي أفضل من تلك الحيثية، وإن كان معقول المعنى أفضل من حيثية أخرى، والله سبحانه وتعالى أعلم بالصواب»(۱).

#### ٣- أنه لا يمكن القياس عليها:

مما هو بدهي في جانب التعبدي أنه لا يمكن القياس عليه، وذلك لأنه حكم يخلو من علة، وإذا لم تكن هناك علة امتنع القياس.

وهذه مجموعة من النقول التي تنص بشكل مباشر على هذه الخاصية:

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الحديثية لابن حجر الهيتمي (ص٠٥). وانظر «المفاضلة بين التعبدي ومعقول المعنى» ضمن مبحث «تعريف الحكم التعبدي لغة واصطلاحاً» السابق.

- يقول ابن قدامة نقلاً عن الإمام أحمد: «القياس لا يصح الا فيها عقل معناه»(١).

- يقول أبو إسحاق الشيرازي: «اعلم أن الأصل قد يعرف بالنص وقد يعرف بالإجماع، في يعرف بالنص فضربان: ضرب يعقل معناه، وضرب لا يعقل معناه، في لا يعقل معناه كعدد الصلوات والصيام وما أشبهها لا يجوز القياس عليه، لأن القياس لا يجوز إلا بمعنى يقتضي الحكم، فإذا لم يعقل ذلك المعنى لم يصح القياس»(٢).

- يقول الجويني: «ما يثبت برسم الشارع، ولم يكن معقول المعنى، فلا يسوغ القياس فيه، وهذا كورود الشرع بالتكبير عند التحريم، والتسليم عند التحليل»(٣).

-يقول الغزالي: «لا قياس في الأمور التعبدية ... مثال هذا

<sup>(</sup>١) المغنى لابن قدامة: (٣/ ١٨٤).

<sup>(</sup>٢) اللمع لأبي إسحاق الشيرازي: (١/٣٠١).

<sup>(</sup>٣) البرهان للجويني: (٢/ ٦٢٣، ٦٢٤).

الباب إثبات صلاة سادسة أو صوم شوال أنه لا يثبت بالقياس؛ لأن مثل هذه الأصول ينبغي أن تكون معلومة»(١).

- يقول الآمدي: «إن من الأحكام ما هو غير معقول المعنى، وما كان كذلك فإجراء القياس فيه متعذر، وذلك لأن القياس في متعذر، وذلك لأن القياس فرع تعقل علة حكم الأصل وتعديتها إلى الفرع، فها لا يعقل له علة فإثباته بالقياس يكون ممتنعًا»(٢).

-يقول ابن قدامة عند حديثه عن النهي عن الصلاة في بعض المواضع: «وقياس ذلك على الصلاة إلى المقبرة لا يصح؛ لأن النهي إن كان غير معقول المعنى امتنع تعديته ودخول القياس فيه»(٣).

- يقول ابن رشد في مسألة القياس على الخف: «اختلفوا أيضًا هل يقاس على الخف غيره، أم هي عبادة لا يقاس عليها، ولا يتعدى بها محلها»(1).

<sup>(</sup>١) المستصفى للغزالي: (١/ ٣٢٨).

<sup>(</sup>٢) الإحكام في أصول الأحكام للآمدى: (٤/ ٧٠).

<sup>(</sup>٣) المغنى لابن قدامة: (١/ ٥٠٥).

<sup>(</sup>٤) بداية المجتهد لابن رشد: (١/ ١٤).

- يقول الشاطبي: «التعبد راجع إلى عدم معقولية المعنى، وبحيث لا يصح إجراء القياس، وإذا لم يعقل معناه دل على أن قصد الشارع فيه الوقوف عند ما حده لا يتعدى»(١).

- يقول السيوطي: «أسباب الحدث والجنابة تعبدية لا يعقل معناها، فلا تقبل القياس»(٢).

- يقول البجيرمي: «الأمور التعبدية لا يقاس عليها»(٣).

# ثانياً: خواص المعقول المعنى:

#### ١ - لا تشترط فيه النية:

في مقابل الحكم التعبدي الذي تشترط فيه النية، نجد أن الحكم المعقول المعنى لا تشترط فيه النية أو بمعنى أدق: لا يحتاج إلى نية، وهذه مجموعة من النصوص تشير إلى تلك الخاصية، وهي في أغلبها سبقت في خواص التعبدي، ولكننا نكتفي بالقدر المطلوب هنا:

<sup>(</sup>١) المو افقات للشاطبي: (٢/ ٣١٨).

<sup>(</sup>٢) الأشباه والنظائر للسيوطي: (٢/ ٧١٠).

<sup>(</sup>٣) حاشية البجيرمي على شرح منهج الطلاب (١/ ١٠٥).

- يقول السرخسي: «... فأما الماء في كونه مزيلاً إذا استعمل في المحل معقول المعنى، فلا حاجة في اشتراط النية لحصول الإزالة به كما في غسل النجاسات»(١).
- يقول ابن رشد عن النية في الوضوء والاختلاف فيها: «سبب اختلافهم (أي في اشتراط النية في الوضوء) تردد الوضوء بين أن يكون عبادة محضة أعني غير معقولة المعنى، كغسل النجاسة، فإنهم لا يختلفون أن العبادة المحضة مفتقرة إلى النية، والعبادة المفهومة المعنى غير مفتقرة إلى النية»(٢).
- حكى ابن التين السفاقسي: «أنهم لا يختلفون في أن العبادة المحضة مفتقرة إلى النية، والعبادة المفهومة المعنى غير مفتقرة إلى النية».
- يقول التفتازاني في معرض حديثه عن اشتراط النية في الوضوء: «إن المعتبر في الاحتياج إلى النية أو الاستغناء عنها هو

<sup>(</sup>١) أصول السرخسي: (٢/ ١٧٠).

<sup>(</sup>٢) بداية المجتهد لابن رشد: (١/ ٣٤٩).

<sup>(</sup>٣) فيها نقله عنه العراقي في طرح التثريب: (٢/ ١٠).

كون الحكم الثابت بالنص تعبديًا أم معقو لاً، بمعنى أن V يدرك العقل معناه – أى علته – أو يدرك  $V^{(1)}$ .

- يقول صاحب الفواكه الدواني في مسألة الغسل من المذي: «مقابل المشهور يكفي غسل موضوع الأذى، ولا يحتاج إلى نية بناء على أن غسله غير تعبدي»(٢).

## ٢ - الانقياد والقبول له أقرب وأسرع:

وهذه جملة من النصوص التي أشارت إلى هذه الخاصية كلها من عند الإمام الآمدي حيث نص عليها في عدة مواطن من كتابه «الإحكام في أصول الأحكام» وفي مناسبات مختلفة:

- فعند حديثه عن فوائد العلة القاصرة ذكر من فوائدها «معرفة كونها باعثة على الحكم بها اشتملت عليه من المناسبة أو الشبه، وإذا كانت باعثة على الحكم كان الحكم معقول المعنى،

<sup>(</sup>١) التلويح إلى كشف حقائق التوضيح للتفتازاني: (٢/ ٢١٢).

<sup>(</sup>٢) الفواكه الدواني: (١/ ٩٠١).

وكان أدعى إلى الانقياد وأسرع في القبول له مما لم يظهر فيه الباعث وكان تعبداً»(١).

- قال في موضع آخر عند حديثه عمّا قرره في أكثر من موضع من أن الخلو عن العلة على خلاف الغالب المألوف من شرع الأحكام: "إذا كان الحكم معقول المعنى كان أقرب إلى الانقياد وأسرع في القبول"(٢).

- وفي موضع ثالث تحدث فيه عن نفس الفكرة السابقة وهي أن الغالب من الأحكام التعقل دون التعبد: «إذا كان الحكم معقول المعنى كان الحكم أقرب إلى الانقياد وأدعى إلى القبول، فإن الانقياد إلى المعقول المألوف أقرب مما ليس كذلك»(٣).

#### ٣- يمكن القياس عليه:

مما هو بدهي أنه إذا اكتشف علة لحكم ما فإنه يمكن القياس عليه لفرع وجدت فيه نفس العلة، وهذه مجموعة من النقول التي تنص بشكل مباشر على هذه الخاصية:

<sup>(</sup>١) الإحكام في أصول الأحكام (٣/ ٢٤٠).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق (٣/ ٢٨٩).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق (٣/ ٣٠٦).

- يقول ابن قدامة نقلاً عن الإمام أحمد: «لا يصح القياس الا فيها عقل معناه»(١).
- يقول أبو إسحاق الشيرازي: «... وأما ما يعقل معناه فضربان، ضرب يوجد معناه في غيره، وضرب لا يوجد معناه في غيره، فما لا يوجد معناه في غيره لا يجوز قياس غيره عليه، وما يوجد معناه في غيره جاز القياس عليه»(٢).
- يقول ابن السمعاني: «من الأحكام ما يعقل معانيها، ومنها ما لا يعقل معانيها، ونحن إنها نستجيز القياس فيها نعقل معانيها، ولا نستجيز فيها لا نعقل معانيها»(٣).
- يقول السرخسي: «متى كان النص معقول المعنى فإنه يجوز تعليله بذلك المعنى ليتعدى الحكم به إلى فرع»(٤).

<sup>(</sup>١) المغنى لابن قدامة: (٣/ ١٨٤).

<sup>(</sup>٢) اللمع لأبي إسحاق الشيرازي: (١/٣/١).

<sup>(</sup>٣) قواطع الأدلة لابن السمعاني: (٢/ ٩٩).

<sup>(</sup>٤) أصول السرخسي: (٢/ ١٥٥).

ويقول في موضع آخر: "إنها نجوز استعمال الرأي عند معرفة معاني النصوص، وإنها يكون هذا فيها يكون معقول المعنى، فأما فيها لا يعقل المعنى فيه فنحن لا نجوز إعمال الرأي لتعدية الحكم إلى ما لا نص فيه"(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: (٢/ ١٤٤).

# الفصل الثاني

نماذج تطبيقية للمعاملات المالية بين التعبد ومعقولية المعنى



# توطئة المعقولية المعنى»

ذهب السواد الأعظم من العلماء إلى أن الأصل في العبادات «التعبد»، وذهبوا إلى أن الأصل في المعاملات «معقولية المعنى».

وها أنا ذا أنقل عدداً من النقول لمن ذهب إلى هذا المذهب:

#### ١ - ابن السمعاني (ت ٤٨٩هـ):

يقول: «أصل عقود المعاملات معقولة المعنى، إلا أن الشرع أثبت فيها أنواعًا من التعبدات يلزم اتباعها، ولا يجوز تجاوزها وتعديها»(١).

#### ٧- الغزالي (ت٥٠٥هـ):

يرى الإمام الغزالي أن مبنى المعاملات وتوابعها مصالح الخلق، وبالتالي كان افتقاد المعنى فيها نادراً وقليلاً بالنسبة للعبادات، يقول مؤكداً هذه الحقيقة: «إن ما يتعلق من الأحكام بمصالح الخلق من المناكحات والمعاملات والجنايات والضهانات

<sup>(</sup>١) قواطع الأدلة لابن السمعاني: (٢/ ١١٥).

وما عدا العبادات، فالتحكم فيها نادر، وأما العبادات والمقدرات، فالتحكمات فيها نادر »(١).

ويترتب على ذلك أن إمكانية القياس إنها يتأتى في الأعم الأغلب في المعاملات دون العبادات، يقول مرتباً هذه الحقيقة: «لما كثرت التعبدات في العبادات لم يرتض قياس غير التكبير والتسليم والفاتحة عليها، ولا قياس غير المنصوص في الزكاة على المنصوص، وإنها نقيس في المعاملات وغرامات الجنايات، وما علم بقرائن كثيرة بناؤها على معانٍ معقولة ومصالح دنيوية»(٢).

### ٣- أبو بكر بن العربي (ت ٤٣هـ):

يقول عند ذكره لأقسام ما يعلل وما لا يعلل: «المثال الثاني: ما يجري فيه التعليل قطعاً كالبيوع والأنكحة والقصاص والشهادات والوكالات، وأمثال ذلك من المعاملات، فهذا كله يجرى فيه التعليل، ويلحق فيه الفروع بالأصول»(٣).

<sup>(</sup>١) شفاء الغليل: (ص٢٠٣-٢٠٤)، المستصفى: (٣/ ٦٨١).

<sup>(</sup>٢) المستصفى: (٢/ ٢٦٥).

<sup>(</sup>٣) المحصول في أصول الفقه لأبي بكر بن العربي: (ص ١٢٣).

### ٤ – العز بن عبدالسلام (ت ٢٦٠هـ):

مبنى المعاملات عند العزبن عبدالسلام مصالح الخلق، فهي في الغالب متبينة العلة معروفة الحكم، أما العبادات فمبناها التعبد، يقول: «الأحكام المشروعة قسان: عبادات ومعاملات. فالعبادات مبناها على التعبد، أي الطواعية والإذعان وعدم معرفة الحكمة والعلة في ذلك، وإنها تفعل إجلالاً للرب وانقياداً إلى طاعته وطلباً لثوابه، لأنها يجوز أن تتجرد عن جلب المصالح ودرء المفاسد، ثم يقع الثواب عليها بناءً على الطاعة والإذعان من غير جلب مصلحة غير مصلحة الثواب، ودرء مفسدة غير مفسدة العصيان. وأما المعاملات فهي معللة بمصالح العباد، أي بجلب المصالح ودرء المفاسد، فهي معللة بمصالح العباد، وتدرك حكمها»(۱).

### ٥ - الشاطبي (ت ٧٩٠هـ):

يؤصل الشاطبي في المسألة الثامنة عشرة من مسائل بيان قصد الشارع في دخول المكلف تحت أحكام الشريعة، أن الأصل

<sup>(</sup>١) قواعد الأحكام للعز بن عبدالسلام: (١/ ١٨، ٢/ ٢٢).

في العبادات بالنسبة إلى المكلف التعبد دون الالتفات إلى المعاني، والأصل في العادات الالتفات إلى المعاني(١).

ويقول في موضع آخر: «علمنا من قصد الشارع التفرقة بين العبادات والعادات، أنه غلب في باب العبادات جهة التعبد، وفي باب العادات جهة الالتفات إلى المعاني، والعكس في البابين قليل»(٢).

ثم يدلل على أن الأصل في العادات الالتفات إلى المعاني بأمور:

أولها: الاستقراء: فإنا وجدنا أحكامها تحفظ عليهم مصالحهم، وتدور معها حيثها دارت، فنرى الشيء الواحد يحرم في حال ويباح في حال أخرى تبعاً لذلك، كالدرهم بالدرهم إلى أجل: يمتنع في المبايعة ويجوز في القرض. وبيع الرطب باليابس: يمتنع حيث يكون مجرد غرر وربا من غير مصلحة، ويجوز إذا

<sup>(</sup>١) الموافقات للشاطبي: (٢/ ٣٠٠).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: (٢/ ٣٩٦).

كان فيه مصلحة راجحة كما في العرايا، توسعة على الخلق، ولرفع الضرر والحرج عنهم.

والثاني: أن الشارع توسع في بيان العلل والمصالح في تشريع العادات والمعاملات، عكس العبادات، ففهمنا من ذلك أن الشارع قصد فيها اتباع المعاني.

والثالث: أن الشريعة أقرت كثيراً من الأحكام التي جرت في الجاهلية، كالدية والقسامة والقراض، وما كان من محاسن العوائد ومكارم الأخلاق(١).

#### ٦- الطاهر بن عاشور (ت ١٣٩٣هـ):

عرفنا قبل ذلك أن الطاهر بن عاشور من أنصار التعليل والمنافحين عنه بقوة، ومع ذلك فإنه يعترف بأن من الأحكام ما هو تعبدي محض، وهو ما لا يهتدى إلى حكمته، ويجب على الفقيه عند تحقق أن الحكم تعبدي أن يحافظ على صورته، وأن لا يزيد في تعبديتها كما لا يضيع أصل التعبدية، وهذا جار في غير أبواب

<sup>(</sup>١) الموافقات للشاطبي: (٢/ ٥٠٥-٣٠٧).

المعاملات المالية والجنائية. أما في باب المعاملات فهو يدعو أئمة الفقه إلى أن لا يساعدوا على وجود الأحكام التعبدية فيها، وأن يوقفوا بأن ما ادعي التعبد فيها إنها هو أحكام قد خفيت عللها، أو دقّت، وعلى الفقيه أن يجيد النظر في الآثار التي يتراءى منها أحكام خفيت عللها ومقاصدها ويمحص أمرها(١).

وهكذا كان الأصل في المعاملات معقولية المعنى، إلا أن ذلك لا ينفي وقوع التعبدات في تفصيلات المعاملات، ويعطينا ابن السمعاني تقريراً مفصلاً ودقيقا لبيان هذه الحقيقة معللاً وضاربا بعض الأمثلة التطبيقية لوقوع مثل هذه التعبدات في المعاملات، يقول رحمه الله: «أما أصل عقود المعاملات فمعقولة المعنى، إلا أن الشرع أثبت فيها أنواعاً من التعبدات يلزم اتباعها، ولمذا نقول: من اشترى شاة من قطيع من الغنم على أنه بالخيار يأخذ أيها شاء، والبائع بالخيار يعطي أيها شاء، لا يجوز هذا العقد، وإن كنا لا نعقل فيه معنى فاسداً، وبهذا شاء، لا يجوز هذا العقد، وإن كنا لا نعقل فيه معنى فاسداً، وبهذا

<sup>(</sup>١) مقاصد الشريعة لابن عاشور: (ص٤٤-٥٥، ٤٨).

يتبين أن المعنى الذي اعتمده أصحاب أبي حنيفة في أن الجهالة إنها تفسد العقد لأنها مؤدية إلى المنازعة باطل، فإن هذه الجهالة لا تؤدي إلى هذا، ومع ذلك لم يجز العقد.

وكذلك إذا قال: بعتك عبدي بها باع به فالان أمس، وكانا جاهلين بمبلغ الثمن، فإنه يكون باطلا.

وكذلك إذا قال بعتك هذا الثوب بزنة هذه السنجة، وأشار إلى سنجة مجهولة القدر بطل البيع، لا منازعة في مثل هذا العقد.

وللشارع تعبدات يلزم اتباعها في المعاملات، كما يلزم في العبادات، فلا تسقط تلك التعبدات بإسقاط العباد ذلك، وإن كانت المعاملات أصلها جاريا في حقوق العباد، لأن المعاملات وإن كانت من حقوق العباد لكن يلزمهم اتباع الأوامر فيها، لأن الله تعالى أعلم بمصالحهم، ولأن أوامره كلها من حدود الدين، ولا يجوز الإخلال بها بوجه ما، وأين وجدت الأوامر والتكليفات صارت حدود الدين، وكانت متبعة لا يجوز تركها بحال.

ومن جنس ما ذكرنا التذكية؛ فإن الذبح معقول المعنى لما فيه من تطييب اللحم، وتمييز الخبيث من الطيب، وإزالة الخبث عن المحل، ثم اختص بذابح مخصوص ومحل مخصوص تعبداً. وكذا التضحية اختصت بأجناس مخصوصة ووقت مخصوص.

والتفريعات على ما قلناه في مسائل تكثر، وقد ذكر الأصحاب أمثلتها في الخلافيات»(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) قواطع الأدلة لابن السمعاني: ٤/ ١٢١-١٢٣.

# المبحث الأول صدقة السوائم بين التعبد ومعقولية المعنى

يمكن مناقشة تلك المسألة من جهتين: الأولى هي الأصل، والثانية فرعية. أما الأولى فتتعلق بهذه الصدقة من حيث حقيقتها صورة ومعنى. وأما الثانية فتتعلق بوصف هذه الصدقة من حيث العدد اللازم لها.

# أولاً: الصورة والمعنى في صدقة السوائم بين التعبد ومعقولية المعنى:

يناقس الفقهاء وخاصة الشافعية والحنفية - الذين يتبلور ويظهر الخلاف بكل حيثياته وحججه فيها بينهم، ويظهران كفريقين أساسين في هذه القضية - هذه المسألة في سياق الحديث عن جواز أداء القيمة عن صدقة السوائم أم عدمه، ففي حين يذهب السادة الشافعية إلى عدم جواز أداء القيمة في هذا النوع من الصدقات، وبالتالي فالواجب في هذه الحالة تأدية هذه الصدقة صورة ومعنى كها ورد به الحديث، ولا يجوز التعليل بأي

حال من الأحوال، يذهب السادة الحنفية إلى جواز أداء القيمة في حالة صدقة السوائم، ولكن لهم للوصول إلى هذه النتيجة مخارج وطرق لا تستلزم نزع صفة التعبد عن صدقة السوائم في بعض المخارج، وإن كانت تستلزم ذلك في مخارج أخرى.

أي أن السادة الأحناف، وصولاً إلى الهدف - وهو جواز أداء القيمة - يقلبون المسألة على كافة صورها وصفاتها المتوقعة فيها، ولا يعدمون مخرجاً في كل حالاتها للوصول إلى الهدف المنشود.

ومعنى هذا أن السادة الشافعية لا يرد عندهم في هذه المسألة إلا جهة التعبد.

أما السادة الأحناف، فكلتا الجهتين - التعبد والمعقولية - واردتان عندهما.

يقول الكاساني معبراً عن المذهب الحنفي في هذه المسألة، بعدما يورد الخلاف الواقع فيها مع الإمام الشافعي: "إنّ دفع القيم والأبدال في باب الزكاة والعشر والخراج وصدقة الفطر والنذور والكفارات جائز عندنا، وعنده - أي عند الإمام الشافعي - لا يجوز إلا أداء المنصوص عليه.

واحتج بقول النبي على: "في الخمس من الإبل السائمة شاة" (())، وقوله: "في أربعين شاة شاة (())، وكل ذلك بيان لمجمل كتاب الله تعالى: "وَوَاتُواْ الرّكوة (())، إذ ليس فيه بيان الزكاة، فبيّنه النبي على، والتحق البيان بمجمل الكتاب، فصار كأن الله تعالى قال: وآتوا الزكاة من كل أربعين شاة شاة، وفي خمس من الإبل شاة، فصارت الشاة واجبة للأداء بالنّص، ولا يجوز الاشتغال بالتعليل لأنه يبطل حكم النّص، ولهذا لا يجوز إقامة السجود على الخبهة والأنف، والتعليل فيه بمعنى الخضوع لما ذكرنا، كذا هذا، وصار كالهدايا والضحايا، وجواز أداء البعير عن خمس من الإبل عندي باعتبار النّص، وهو

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي، كتاب الزكاة، باب ما جاء في زكاة الإبل والغنم، رقم (۱) سنن الترمذي، كتاب الزكاة، باب في زكاة السائمة، رقم (٦٢١)، وسنن أبي داود، كتاب الزكاة، باب صدقة الإبل، رقم (١٥٦٨)، سنن ابن ماجه، كتاب الزكاة، باب صدقة الإبل، رقم (١٨٠٥، ١٧٩٨)، كلهم عن ابن عمر. قال أبو عيسى: حديث ابن عمر حديث حسن.

<sup>(</sup>٢) نفس التخريج السابق.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية (٤٣).

قوله على: «خذ من الإبل الإبل»(۱)، إلا أنه عند قلة الإبل أوجب من خلاف الجنس تيسيراً على أرباب الأموال، فإذا سمحت نفسه بأداء بعير من الخمس، فقد ترك هذا التيسير، فجاز بالنّص لا بالتعليل»(۱).

يقول: «ولنا في المسألة طريقان: أحدهما طريق أبي حنيفة، والثاني طريق أبي يوسف ومحمد.

أما طريق أبي حنيفة فهو: أن الواجب أداء جزء من النصاب من حيث المعنى وهو المالية، وأداء القيمة مثل أداء الجزء من النصاب من حيث إنه مال، وبيان كون الواجب أداء جزء من النصاب ما ذكرنا في مسألة التفريط، والدليل على أن الجزء من النصاب واجب من حيث إنه مال: أن تعلق الواجب بالجزء من

<sup>(</sup>۱) لم أجد هذا اللفظ، وإنها أخرجه أبو داود في (سننه)، في الزكاة، برقم (۱۸۱٤)، برقم (۱۸۱۶)، وابن ماجه في (سننه)، في الزكاة، برقم (۱۸۱٤)، والدار قطني في (سننه) (۲/ ۹۹–۱۰۰) في الزكاة، باب ليس في الخضر وات صدقة، برقم (۳۳)، عن معاذ رضي الله عنه مرفوعاً بلفظ: «خذ الحبَّ من الحبِّ، والشاة من الغنم، والبعير من الإبل، والبقر من البقر، وصححه الحاكم في المستدرك إن صح سماع عطاء عن معاذ.

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع، للكاساني: (٢/ ٢٥).

النصاب للتبسير، ليبقى الواجب ببقائه ويسقط مهلاكه، ومعنى التسبير إنيا بتحقق أنْ لو تعبّن الحزء من النصاب للوجوب من حيث هو مال، إذ لو تعلق الوجوب بغير الجزء لبقيت الشركة في النصاب للفقراء، وفيه من العسر والمشقة ما لا يخفي، خصوصاً إذا كان النصاب من نفائس الأموال نحو الجواري الحسان، والأفراس الفارهة للتجارة ونحوها، ولا كذلك إذا كان التعلق به من حيث هو مال ؛ لأنه حينئذ كان الاختيار إلى رب المال، فإن رأى أداء الجزء إليه أيسم أدى الجزء، وإن رأى أداء غيره أيسر مال إليه، فيحصل معنى اليسر، وبه تبين أن ذكر الشاة في الحديث لتقدير المالية لا لتعلق الحكم به، وقد روى عن رسول الله ﷺ أنه رأى في إبل الصدقة ناقة كوماء، فغضب على المصدق، وقال: «ألم أنهكم عن أخذ كرائم أموال الناس»(١)، فقال: أخذتها ببعيرين من إبل الصدقة، وفي رواية: ارتجعتها،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الزكاة، باب لا تؤخذ كرائم أموال الناس في الصدقة، برقم (١٤٥٨) من حديث معاذ، ولفظه: "وتوقَّ كرائم أموال الناس».

فسكت رسول الله على محة مذهبنا. القيمة، فدل على صحة مذهبنا.

وأما طريق أبي يوسف ومحمد فهو: أن الواجب عين ما ورد به النّص، وهو أداء ربع العشر في مال التجارة، وأداء المنصوص عليه في السوائم صورة ومعنى غير معقول المعنى، بل هو تعبد محض، حتى إنه سبحانه وتعالى لو أمرنا بإتلافه حقّاً له أو سببه لفعلنا، ولم نعدل عن المنصوص عليه إلى غيره، غير أن الله تعالى لما أمر بصرفه إلى عباده المحتاجين كفاية لهم، وكفايتهم متعلقة بمطلق المال، صار وجوب الصرف إليهم معقول المعنى، وهو الكفاية التي تحصل بمطلق المال، فصار معلولاً بمطلق المال،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في مسنده، أول مسند الكوفيين، حديث أبي عبدالله الصنابحي، رقم (۱۹،۲۲)، من طريق مجالد بن سعيد، عن قيس ابن أبي حازم عن الصنابحي، وهذا إسناد اختلف فيه على قيس بن أبي حازم، فرواه مجالد - كما في رواية أحمد - عنه، عن الصنابحي مرفوعاً، ومجالد بن سعيد ضعيف، ورواه إسماعيل بن أبي خالد - كما عند البخاري في «التاريخ الصغير» (۱/۱۲۸)، والبيهقي (٤/١١٤) - عنه مرسلاً، وقال البخاري: ولم يصح حديث الصدقة.

له أنه أذن لهم بنقل حقه الثابت في المنصوص عليه إلى مطلق المال، كمن له على رجل حنطة، ولرجل آخر على صاحب الدين دراهم، فأمر مَنْ له الحنطة مَنْ عليه الحنطة بأن يقضي دين الدراهم من الذي له عليه وهو الحنطة ؛ كان ذلك إذناً منه إياه بنقل حقه إلى الدراهم؛ بأن يستبدل الحنطة بالدراهم، وجعل المأمور بالأداء كأنه أدى عين الحق إلى مَن له الحق، ثم استبدل ذلك وصرف إلى الآخر ما أمر بالصرف إليه، فصار ما وصل إلى الفقير معلولاً بمطلق المال ؛ سواء كان المنصوص عليه أو غيره جزءاً من النصاب أو غيره.

وأداء القيمة - كما لو أدى واحداً من خمس من الإبل - بخلاف السجود على الخدّ والذقن؛ لأن معنى القربة فاتت أصلاً، ولهذا لا يتنفل به ولا يصار إليه عند العجز، وما ليس بقربة لا يقوم مقام القربة، وبخلاف الهدايا والضحايا؛ لأن الواجب فيها إراقة الدم، حتى لو هلك بعد الذبح قبل التصدق لا يلزمه شيء، وإراقة الدم ليس بهال، فلا يقوم مقامه، والله أعلم»(١).

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع للكاساني (٢/ ٢٥\_٢٦).

ومن البين هنا أن طريق أبي حنيفة يعتمد على أن المقصود بالمنصوص عليه «تقدير المالية» المستحق على الزكاة، مما سيؤدي ذلك إلى التيسير، وهذا يجعل النّص عند الإمام أبي حنيفة معقول المعنى.

أما طريقة أبي يوسف ومحمد، فتنطلق من تعبدية المنصوص عليه صورة ومعنى، وإنها ترد «المعقولية» حالة الصرف، إذ كفاية المحتاج هي المقصودة من وجوب الصرف، وهذه الكفاية متعلقة بمطلق المال، فصار الصرف معلولاً بمطلق المال، وكان أمره عزّ وجلّ أرباب الأموال بالصرف إلى الفقير إعلاماً لهم أنه أذن لهم بنقل حقه الثابت في المنصوص عليه إلى مطلق المال.

ويجمع الإمام السرخسي في المبسوط كلا الطريقين: طريق أبي حنيفة وطريق أبي يوسف ومحمد في سياق واحد، بعد ما ينقل الخلاف في هذه المسألة عن الإمام الشافعي، يقول:

"إن أداء القيمة مكان المنصوص عليه في الزكاة والصدقات والعشور والكفارات جائز عندنا، خلافاً للشافعي رحمه الله تعالى، فظنّ بعض أصحابنا أن القيمة بدل عن الواجب، حتى لقبوا هذه المسألة بالأبدال، وليس كذلك (أي ليس تجويزنا إخراج القيمة

من قبيل البدل، فتلقيب المسألة بالأبدال خطأ)، فإن المصير إلى البدل لا يجوز إلا عند عدم الأصل، وأداء القيمة مع قيام عين المنصوص عليه في ملكه جائز عندنا.

والمعنى فيه: أن هذا حق مالي مقدر بأسنان معلومة شرعاً، فلا يتأدى بالقيمة كالهدايا والضحايا، أو يقال: قربة تعلقت بمحل عين، فلا يتأدى بغيره، كالسجود لما تعلق بالجبهة والأنف لم يتأد بالخيد والذقن، وجواز أداء البعير عن خمس من الإبل عندي باعتبار النص، لا باعتبار القيمة، فإن النبي على قال: «خذ من الإبل الإبل الإبل الإبل أنه عند قلة الإبل أوجب من خلاف الجنس

<sup>(</sup>١) هذا الحديث وكل الأحاديث بعده إلى نهاية المبحث التي لم تخرج سبق تخريجها.

للتيسير على أرباب الأموال، فإذا سمحت نفسه بأداء البعير، فقد ترك هذا التيسير، فجاز باعتبار النّص لا باعتبار القيمة».

يقول: "ولنا: قوله تعالى: ﴿خُذْ مِنْ أَمْوَلِمْ صَدَقَةً ﴾(١)، فهو تنصيص على أن المأخوذ مال، وبيان رسول الله ﷺ لما ذكر للتيسس على أرباب المواشي لا لتقييد الواجب به، فإن أرباب المواشي تعز فيهم النقود، والأداء مما عندهم أيسر عليهم، ألا ترى أنه قال: «في خمس من الإبل شاة»، وكلمة «في» حقيقة للظرف، وعين الشاة لا توجد في الإبل، فعرفنا أن المراد قدرها من المال، ورأى رسول الله عليه في إبل الصدقة ناقة كوماء، فغضب على المصدق، وقال: «ألم أنهكم عن أخذ كرائم أموال الناس»، فقال الساعى: أخذتها ببعرين من إبل الصدقة، وفي رواية: ارتجعتها ببعرين، فسكت رسول الله ﷺ، وأخذ البعير ببعيرين إنها يكون باعتبار القيمة، وقال معاذ رضي الله عنه في خطبته باليمن: «ائتوني بخميس آخذ منكم مكان الصدقة»، أو قال: «مكان الذرة والشعر»، وذلك لا يكون إلا باعتبار القيمة، والمعنى فيه أنه ملك الفقير مالا متقوماً بنية الزكاة فيجوز، كما لو أدى بعيراً عن

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، آية: (١٠٣).

خمس من الإبل، وهذا لأن المقصود إغناء الفقير كما قال النبي والإغناء يحصل المسألة في مثل هذا اليوم»(١)، والإغناء يحصل عن المسألة في مثل هذا اليوم) بأداء القيمة كما يحصل بأداء الشاة، وربما يكون سدّ الخلة بأداء القيمة أظهر، ولا نقول بأن الواجب حق الفقير، ولكن الواجب حق الله تعالى خالصاً، ولكنه مصر وف إلى الفقر ليكون كفاية له من الله تعالى عما وعدله من الرزق، فكان المعتبر في حق الفقير أنه محل صالح لكفايته له، فكان هذا نظير الجزية، فإنها وجبت لكفاية المقاتلة، فكان المعتبر في حقهم أنه محل صالح لكفايتهم حتى تتأدى بالقيمة، بخلاف الهدايا والضحايا، فإن المستحق فيها إراقة الدماء، حتى لو هلك بعد الذبح قبل التصدق به لم يلزمه شيء، وإراقة الدم ليس بمتقوم ولا معقول المعني، والسجود على الخدّ والذقن ليس بقربة أصلاً حتى لا يتنفل به، ولا يصار إليه عند العجز، وما ليس بقربة لا يقام مقام القربة،

<sup>(</sup>۱) قال الزيلعي في نصب الراية (٢/ ٤٣٢) عن هذا الحديث: «غريب بهذا الله ظ، وأخرجه الدارقطني في سننه (كتاب زكاة الفطر - ٢/ ١٥٣) عن أبي معشر عن نافع عن ابن عمر قال فرض رسول الله عليه زكاة الفطر وقال: «أغنوهم في هذا اليوم» انتهى، ورواه ابن عدي في الكامل وأعله بأبي معشر نجيح، ولفظه: وقال: «أغنوهم عن الطواف في هذا اليوم».

فأما التصدق بالقيمة فقربة، وفيه سـد خلة الفقير، فيحصل به ما هو المقصود»(١).

# ثانياً: الوصف العددي لصدقة السوائم بين التعبد ومعقولية المعنى:

يجمع السادة الحنفية على تعبدية الوصف العددي لصدقة السوائم، يقول الإمام السمرقندي في هذا الصدد: «وهذا باب لا يجري فيه القياس والرأي، فكان ذلك دليلاً على الاستقرار على الوجه الذي قالا (أي علي بن أبي طالب وعبدالله بن مسعود رضي الله عنها الذين انبنى مذهب الحنفية على قولها) من حيث التوقيف من النبي عليه السلام»(٢).

ولم يشذ عن القول «بالتعبدية» بالنسبة لصدقة السوائم من حيث الأعداد المنصوص عليها إلا الإمام السرخسي من الحنفية، الندي حاول أن يبدي وجهاً معقو لا لتلك الأعداد المنصوص عليها في صدقة السوائم، وبالتالي لم يسلم هذا الإمام من توجه الردود إليه في هذا الصدد.

<sup>(</sup>١) المبسوط للسرخسي (٢/ ١٥٦\_١٥٧).

<sup>(</sup>٢) تحفة الفقهاء للسمر قندي (١/ ٢٨٣)، تحت باب (زكاة السوائم).

يقول صاحب البحر الرائق: «والأصل في هذا الباب أنه توقيفي، وما في المبسوط مما يفيد أنه معقول المعنى، فإنه قال: إن إيجاب الشاة في خمسة من الإبل لأن المأمور به ربع العشر بقوله عليه الصلاة والسلام: «هاتوا ربع عشر أموالكم»(۱)، والشاة تقرب من ربع العشر، فإن الشاة كانت تقوَّم بخمسة هناك، وابنة من ربع العشر، فإن الشاة كانت تقوَّم بخمسة هناك، وابنة من البربعين درهماً، فإيجاب الشاة في الخمس كإيجابها في المائتين من الدراهم – ففيه نظر؛ لأنه قد ورد في الحديث أنه من وجب عليه سن، فلم يوجد عنده، فإنه يضع العشرة موضع الشاة عند عدمها، وهو مصرّح بخلافه»(۱).

فقد حاول الإمام السرخسي إدراج صدقة السوائم في القاعدة العامة التي سنّها رسول الله عليه في الزكوات، عندما قال

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود، كتاب الزكاة، باب في زكاة السائمة، رقم (۱۵۷۲)، سنن أبي داود، كتاب الزكاة، باب زكاة الورق والذهب، رقم (۱۷۹۰)، صحيح ابن خزيمة، كتاب الزكاة، باب ذكر البيان أن الزكاة واجبة على ما زاد على المائتين من الورق، رقم (۲۲۹۷). كلهم من حديث علي رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٢) البحر الرائق (٢/ ٢٣٠).

على: «هاتوا ربع عشر أموالكم»، وبالتالي إخراجها عن إلصاق صفة التوقيف أو التعبد بها.

لكنه عند التحقيق يتبين أن هذا القول لا يخلو من الخلل، وبالتالي الاحتياج إلى إعادة النظر فيه.

أما عند الشافعية، فقد حصل الإجماع على «تعبدية» هذه الأعداد، يقول السيد البكري بعد ذكره الأعداد المفروضة: «اعلم أن هذا العدد تعبدي، لا يسأل عن حكمته، بل يتلقى عن الشارع بالقبول»(۱).

ويقول في موضع آخر: «قوله (وفي ست وسبعين بنتا لبون) وهذا تعبدي لا بالحساب، وإلا فمقتضى الحساب أن يجب في اثنتين وسبعين بنتا لبون ؛ لأن بنت اللبون وجبت في ست وثلاثين، فلو اعتبر الحساب لوجب في اثنتين وسبعين بنتا لبون.

قوله: (في إحدى وتسعين حقتان) أي تعبداً لا بالحساب، كما في الذي قبله، وإلا فإن اعتبر الحساب لما وجبت الحقتان إلا في اثنتين وتسعين، ومثله يقال فيما بعد»(٢).

<sup>(</sup>١) إعانة الطالبين (٢/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٢/ ١٦٥).

# المبحث الثاني حرمة الربا بين التعبد ومعقولية المعنى الربا في كتاب الله:

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآيتان: ٢٧٥، ٢٧٦.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآيتان: ٢٧٨، ٢٧٩.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٣٠.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: ١٦١.

### الربا في حديث رسول الله عَلَيْكَيْ:

- عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: «لعن رسول الله عنه قال: «لعن رسول الله عنه قال: «لم سواء»(١).

- وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن رسول الله على الذهب بالذهب بالذهب بالذهب إلا مثلاً بمثل، ولا تشفوا على بعض، ولا تبيعوا الورق بالورق إلا مثلاً بمثل، ولا تشفوا بعضها على بعض، ولا تبيعوا منها غائباً بناجز "(٢).

- وعن عثمان بن عفان رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «لا تبيعوا الدينار بالدينارين، ولا الدرهم بالدرهمين»(٣).

- وعن عبادة بن الصامت رضي الله عنه قال: «سمعت

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم، كتاب المساقاة، باب لعن آكل الربا وموكله، رقم (۱) صحيح مسلم،

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري، كتاب البيوع، باب بيع الفضة بالفضة، رقم (۲۰ ۲۸). صحيح مسلم، كتاب المساقاة، باب الربا، رقم (۱۵۸٤). ومعنى: تشفوا: تفضلوا أو تنقصوا، فهو من الأضداد.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، كتاب المساقاة، باب الربا، رقم (١٥٨٥)، موطأ مالك، كتاب البيوع، باب بيع الذهب بالفضة تبراً وعيناً، رقم (٣٢).

رسول الله على عن بيع الذهب بالذهب، والفضة بالفضة، والبر بالبر، والشعير بالشعير، والتمر بالتمر، والملح بالملح، إلا سواء بسواء، عيناً بعين، فمن زاد أو ازداد فقد أربى، فرد الناس ما أخذوا»(۱).

- وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: «الذهب بالذهب وزناً بوزن مثلاً بمثل، والفضة بالفضة وزناً بوزن مثلاً بمثل، فمن زاد أو استزاد فهو ربا»(٢).

- وعن مالك بن أوس عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه: «الذهب بالذهب ربا إلا هاء وهاء، والبر بالبر ربا إلا هاء وهاء، والشعير بالشعير ربا إلا هاء وهاء، والتمر بالتمر بالتمر ربا إلا هاء وهاء».

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم، كتاب المساقاة، باب الصرف وبيع الذهب بالورق نقداً، رقم (۱۵۸۷).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، نفس الكتاب والباب، رقم (١٥٨٨).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، كتاب البيوع، باب بيع الشعير بالشعير، رقم (٢٠٦٥)، وصحيح مسلم في كتاب المساقاة، باب الصرف وبيع الذهب بالورق، رقم (١٥٨٦). ومعنى: هاء وهاء: مقابضة.

#### تعريف الربا:

الربا في اللغة: الفضل والزيادة والنهاء:

قال في اللسان: ربا الشيء ربوا ورباء: زاد ونها.

وأربيته: نمّيته. وفي التنزيل العزيز: ﴿وَيُرْبِي ٱلصَّكَقَتِ ﴾ (١).

ومنه: أخذ الربا الحرام(٢).

وفي الشرع: «عقد على عوض غير معلوم التماثل في معيار الشرع حال العقد، أو مع التأخير في البدلين أو أحدهما»(٣)، أشار بذلك إلى نوعي الربا: ربا النسيئة وربا الفضل.

أو: «فضل مال بلا عوض في معاوضة مال بهال»(٤).

أو: «تفاضل في أشياء ونساء في أشياء مختص بأشياء ورد الشرع بتحريمها»(٥).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٧٦.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، لابن منظور: مادة (ربو).

<sup>(</sup>٣) مغنى المحتاج: (٢/ ٢١).

<sup>(</sup>٤) الكفاية على الهداية من كتاب فتح القدير: (٦/ ١٤٧).

<sup>(</sup>٥) كشاف القناع: (٣/ ٢٥١).

## أنواع الربا:

الربا نوعان: ربا الفضل وربا النسيئة.

أما ربا الفضل فهو: «البيع مع زيادة أحد العوضين المتجانسين على الآخر »(١).

ويمكن تعريفه بأنه: «تبادل عوضين مخصوصين من جنس واحد مع تفاضلها في المعيار الشرعي».

أو: «فضل عين المال على المعيار الشرعي - وهو الكيل أو الوزن - عند اتحاد الجنس»(٢).

وربا النسيئة هو: «بيع أصناف مخصوصة بشرط الأجل في أحد العوضين»(٣).

أو: «فضل الحلول على الأجل، وفضل العين على الدين في المكيلين أو الموزونين عند اختلاف الجنس، أو في غير المكيلين أو الموزونين عند اتحاد الجنس»(٤).

<sup>(</sup>١) مغنى المحتاج: (٢/ ٢١)، وانظر: تحفة المحتاج: (٤/ ٢٧٢).

<sup>(</sup>٢) تحفة الفقهاء، للسمر قندي: (٢/ ٢٨).

<sup>(</sup>٣) مغني المحتاج: (٢/ ٢١)، وانظر: نهاية المحتاج مع حاشية الشبر املسي: (٣/ ٤٠٩).

<sup>(</sup>٤) بدائع الصنائع، للكاساني: (٥/ ١٨٣)، تبيين الحقائق: (٤/ ٨٥).

ومن العلماء من اعتبر ربا اليدوربا القرض أنواعاً قائمة بنفسها، فقد نقل عن المتولي اعتبار ربا القرض نوعاً مستقلاً، واعتبر الشربيني في كتابه مغني المحتاج ربا اليد نوعاً مستقلاً(۱).

وقد أجمع العلماء على تحريم الربا بنوعيه وما اندرج تحتها. وصريح السنة يؤيد ذلك، والبيان الإلهي قد توعد آكل الربا بها لم يتوعد به غيره، إذ آذنه بحرب من الله ورسوله، وكفى به وعيداً.

### تحريم الربابين التعبد ومعقولية المعنى:

يمكن مناقشة هذا الأمر على مستويين: مستوى المجموع، ومستوى الأفراد، أي على مستوى الربا في مجموعه، وعلى مستوى الربا في أفراده وأصنافه المحددة في الأحاديث، والتي مرت معنا في بداية المبحث.

# أولاً: تحريم الربا في مجموعه بين التعبد ومعقولية المعنى:

يذهب جمهور الفقهاء إلى أن تحريم الربا في مجموعه تعبدي، ويترتب على ذلك من ضمن ما يترتب أنه لا يزاد نوع ثالث في

<sup>(</sup>۱) مغني المحتاج: (۲/ ۲۱). والفرق بين ربا النساء وربا اليد أن ربا النساء عند الشربيني هو البيع لأجل، أما ربا اليد فهو البيع مع عدم التقابض فيها يجب تقابضها.

تحريم الرباعلى النقد والمطعوم، حيث إن الأمور التعبدية لا يقاس عليها.

يقول البكري في إعانة الطالبين عن الربا: «وتحريمه تعبدي»(١).

ونفس العبارة قالها صاحب حاشية البجير مي على منهج الطلاب نقلاً عن شيخه (٢).

وقال صاحب حاشية البجيرمي في موضع آخر: «قد تقرر عندهم أن تحريم الربا تعبدي، والأمور التعبدية لا يدخلها القياس».

ثم يرتب على ذلك تساؤلاً يجيب عليه، وخلاصته: أنه إذا كان تحريم الربا تعبدياً لا يمكن القياس عليه، فلهاذا ورد القياس على الأصناف والأفراد الربوية التي وردت في الأحاديث النبوية كها سيأتي بيانه؟

<sup>(</sup>١) إعانة الطالبين، للبكرى: (٣/ ١٦).

<sup>(</sup>٢) حاشية البجيرمي على منهج الطلاب: (٢/ ١٨٨).

يقول: «أجيب بأن الحكم بأنه تعبدي حكم على المجموع بحيث لا يزاد نوع ثالث على النقد والمطعوم، فلا ينافي القياس في بعض أفراده كما في نواقض الوضوء»(١).

ولكن هذا التعبد في تحريم الربا في مجموعه لم يثن عدداً من الفقهاء عن تلمس الحكمة من وراء هذا التحريم، واقفين فيها التمسوه عند حدود الحكمة (التي يمكن أن تتبلور في كون الربا يؤدي إلى التضييق أو لمكان الغبن الكثير الذي يعتريه)، دون التجاوز إلى العلة التي تحتاج لإثباتها إلى أوصاف وشرائط أكثر دقة وعمقاً من مجرد تلمس الحكمة، بل إن بعضهم لم يستبعد

<sup>(</sup>۱) حاشية البجيرمي على منهج الطلاب: (۲/ ۱۹۱)، ونفس النص تقريباً جاء به في حاشيته على مغني المحتاج (۲/ ۱۸۹): حيث قال: «وحرمته تعبدية، وما ذكر فيه من أنه يؤدي إلى تضييق الأثمان ونحوه حكم لا علل. فإن قيل: فما وجه قولهم فألحق به ما في معناه ...إلخ، وهذا قياس، وهو لا يدخل الأمور التعبدية؟ أجيب بأن الحكم على أنه تعبدي حكم على المجموع فلا ينافي القياس على بعض الأفراد كما قيل بمثل ذلك في نواقض الوضوء.. وقوله «حكم على المجموع» أي لأنهم لم يقيسوا على جنس النقد والمطعوم جنساً ثالثاً، وقاسوا على البر والشعير ما في معناهما مما يقتات، وهكذا».

ما هو أبعد من ذلك، وهو إخراج الربا في أصله ومجموعه عن نطاق التعبد، وإدخاله في رحاب الأمور المعقولة المعنى، بناء على الحكمة المبداة لتحريم الربا.

يقول البكري في إعانة الطالبين: «وما أبدي له - أي من كونه يؤدي للتضييق ونحوه - إنها يصلح حكمة لا علة»(١).

ويقول البجيرمي في حاشيته نقلاً عن شيخه: «وما أبدي له إنها يصلح حكمة لا علة، وفيه أن علم الحكمة ربها يخرجه عن كونه تعبديّاً»(٢).

ويقول ابن رشد في بداية المجتهد: «إنه يظهر من الشرع أن المقصود بتحريم الربا إنها هو لمكان الغبن الكثير الذي فيه، وأن العدل في المعاملات إنها هو مقاربة التساوى»(٣).

وبطبيعة الأمر فإن مذهب من يخرج تحريم الربا من نطاق التعبد إلى معقولية المعنى إنها يتأتى على مذهب من يجعل الحكمة

<sup>(</sup>١) إعانة الطالبين، للبكرى: (٣/ ١٦).

<sup>(</sup>٢) حاشية البجيرمي على منهج الطلاب: (٢/ ١٨٨).

<sup>(</sup>٣) بداية المجتهد، لابن رشد: (٢/ ٩٨).

مناطاً للحكم بالمعقولية، على اعتبار دخولها في عموم ما أدرك له «معنى» ينقله من التعبد إلى المعقولية، دون مَن قَصَر ذلك على العلة القياسية التي تلزم وتتوجب لوصف الحكم بالمعقولية وإخراجه من نطاق التعبد، والتي ترد أكثر في صورة المعنى المناسب، يقول الشبراملسي في حاشيته على نهاية المحتاج: «(قوله: وما أبدي له) أي من كونه يـؤدي للتضييق ونحوه (قوله: إنها يصلح حكمة) يفيد أن مجرد الحكمة لا يخرجه عن كونه تعبدياً فليراجع... أي لتصريح بعضهم بأن التعبدي هو الذي لم يدرك له معنى».

ثم يقول بعد ذلك: «وقد يجاب عن كلام الشارح بأنهم قد يطلقون التعبدي على ما لم يظهر له علة موجبة للحكم وإن ظهر له حكمة»(١).

ونحن إذا ما جرينا على ما أوردناه في تعريف الحكم التعبدي والمعقول المعنى من إعطاء الحكمة قوة تحويل الحكم إلى المعقولية، خاصة إذا كانت الحكمة منضبطة وتتوفر فيها

<sup>(</sup>١) حاشية الشبراملسي على نهاية المحتاج، للرملي: (٣/ ٢٢٤).

الشروط التي اشترطها من جوّز التعليل بها، فإننا نجد في مذهب من يجعل تحريم الربا معقول المعنى مذهباً له ما يعتمد عليه من الأدلة والبراهين، خاصة وأننا قد أسسنا قبل ذلك، أن الأصل في المعاملات معقولية المعنى.

ثانياً: تحريم الربافي أفراده وأصناف بين التعبد ومعقولية المعنى:

يذهب جمهور أهل العلم (وهم أهل المذاهب الأربعة) إلى أن التحريم في الأفراد والأصناف الربوية معلل ومعقول المعنى، ولم يخالف في ذلك إلا الظاهرية الذين منعوا التعليل وبالتالي منعوا القياس، وأغلب القياسات التي اعتمدها أهل المذاهب الأربعة في ذلك الباب قامت على قياس الشبه.

ويرى ابن السمعاني في قواطع الأدلة أن حرمة الأصناف الربوية المنصوصة إنها تقوم على معنى معقول يعتمد على مسلك الإخالة أو المناسبة، ويأتي هذا في سياق الرد على من زعم أن هذه المنصوصات في الربا لولا ما ثبت من الاضطرار إلى تعليلها

لما لاح لنا فيها معنى ولا شبه، ولكن إنها اضطررنا إليه لإجماع القائسين، يقول رحمه الله: «وأما مسألة علة الربا فليس الأمر على ما زعم أنه ليس فيه معنى مخيل مؤثر يدل على حكم النص.

والكلام في مسألة علة الربا لا يمكن إلا بعد معرفة حكم النص، فإن التعليل له .

فعندنا حكم النص هو تحريم بيع المطعوم بجنسه غير متساويين في معيار الشرع . فالتحريم أصل، والإباحة بعارض دليل، وهو الماثلة في معيار الشرع، وعلة الطعم مخيلة في الحكم الثابت بالنص ؟ لأنه مشعر بشرف المحل، لما تعلق به من القوام، وشرف المحل مؤثر في التحريم ؟ لأنه لما تعلق به القوام والبيع ابتذال جعل الأصل فيه الحظر، ليظهر شرف ما تعلق به من القوام، وليكون مبقى مصونا عند مالكه، فيستعمله في قوام حياته في وقته، وهذا كالأبضاع، فإن الأصل فيها الحرمة ؟ لأن قوام النسل بها فجعل الشرع أصلها على الحرمة وصانها عن الابتذال والامتهان ؟ ثم أباحها بعارض دليل .

وهـ ذا أصل كبير، وعليه أسـئلة للمخالفين، أجبنا عن ذلك في كتبنا، وإنـا أشرنا إلى هذا القدر في هـ ذا الموضع ليعلم بطلان قول من زعم أنه ليس فيه معنى مخيل»(١).

وقد اختلف أهل المذاهب الأربعة في الكشف عن ذلك المعنى المعقول الذي يمكن أن يعلل به لحرمة التعامل بالربا في هذه الأعيان المنصوص عليها، وسنتناول هنا هذا الخلاف، وأثره فيها يجري فيه الربا من الأعيان الأخرى.

# علة الربا في المذاهب الأربعة:

ذهب الشافعية إلى أن علة الربا في الذهب والفضة أنهما جنس الأثمان غالبا، وهي علة قاصرة عليها لا تتعداهما إذ لا توجد في غيرهما، ولكنهم قالوا: ربها حدث ما يشارك الأصل في العلة فيلحق به (٢).

أما الأجناس الأربعة الأخرى، فعلة الربا فيها هي (الطعم)

<sup>(</sup>١) قواطع الأدلة لابن السمعاني: (٢/ ٢٥١).

<sup>(</sup>٢) المجموع للنووي: (٩/ ٣٩٣).

سواء أكان مما يكال أو يوزن، أم مما لا يكال ولا يوزن، وسواء أكانت مما يقتات أم للتفكه أم للتأدم أم للتداوي(١).

وما سوى المطعوم والنقدين لا يحرم فيه الربا ؛ فيجوز بيع شاة بشاتين، وثوب بثوبين، وصاع جص بصاعين منه، وغير ذلك بجنسه متفاضلا ونسيئة، ولكن لا يجوز بيع نسيئة بنسيئة للنهى عن بيع الكالئ بالكالئ بالكالئ .

أما علة الربا في الذهب والفضة عند المالكية فهي أنها رؤوس للأثبان، وقيم للمتلفات، يقول ابن رشد: «وأما العلة عندهم في منع التفاضل في الذهب والفضة فهو الصنف الواحد أيضا مع كونها رؤوسا للأثبان وقيها للمتلفات. وهذه العلة هي التي تعرف عندهم بالقاصرة ؛ لأنها ليست موجودة عندهم في غير الذهب والفضة»(٢).

وأما علة ربا الأصناف الأربعة الأخرى، فقد فرقوا بين علة ربا الفضل وعلة ربا النسيئة ؛ فجعلوا علة ربا الفضل: الاقتيات

<sup>(</sup>١) المجموع للنووي: (٩/ ٣٩٧).

<sup>(</sup>٢) بداية المجتهد: (٣/ ٩٧).

والادخار، أي ما تقوم به البنية عند الاقتصار عليه. ويدخر إلى الأمد المبتغى منه عادة، ولا يفسد التأخير. وعلة ربا النسيئة: مجرد الطعم، أي كونه مطعوما لآدمي، لا على وجه التداوي، فلا يشترط فيها الادخار، فتدخل الفواكه جميعا، كرمان وإجاص، و(الخضر) وهي ما يؤكل أخضر كالخيار والبطيخ، و(البقول) كالجزر والقلقاس والفجل(۱).

ومن هنا نجد أن مذهب المالكية في التعليل بالثمنية في الذهب والفضة من حيث الأصل مع مذهب الشافعية، وإن خالف المالكية الشافعية في مسألة ربوية الفلوس، فذهب المالكية إلى ربويتها وذهب الشافعية إلى أنها غير ربوية (٢).

ومن الواضح أن المالكية والشافعية متفقون في علية الطعم في الأصناف الأربعة، ولكن الشافعية جعلوا مجرد الطعم علة في ربا الفضل وربا النسيئة كليها، ووافقهم في ذلك المالكية في ربا النسيئة، وقيدوا ربا الفضل في المطعوم المدخر.

<sup>(</sup>١) الشرح الصغير: (٣/ ٧٣)، وانظر الشرح الكبير: (٣/ ٤٧).

<sup>(</sup>٢) المدونة: (٣/ ٣٩٦).

ومما تجدر الإشارة إليه هنا أن كون علة الثمنية التي علل بها الشافعية ربوية الذهب والفضة علة قاصرة، هو أمر متفق عليه من حيث المبدأ مع المالكية، كما هو واضح من كلام ابن رشد آنفا.

وكونها قاصرة، لا يعني عدم إمكان مشاركة غيرها لها في العلة، وإنها هو وصف للواقع، وربها حدث ما يشارك الأصل في العلة فيلحق به، كما يقول الإمام النووي رحمه الله.

وأما مسألة الفلوس التي أشرت إلى اختلاف المالكية عن الشافعية فيها، فقد قال فيها الإمام النووي رحمه الله: «وأجابوا عن الفلوس بأن العلة عندنا كون الذهب والفضة جنس الأثهان غالبا، وليست الفلوس كذلك، فإنها وإن كانت ثمنا في بعض البلاد فليست من جنس الأثهان غالبا، والله سبحانه أعلم»(١).

<sup>(</sup>۱) المجموع: (٩/ ٣٩٤). ويفهم من كلام النووي هذا الذي يشير فيه إلى الفرق بين الدراهم والدنانير من جهة وبين الفلوس من جهة أخرى: أن الفلوس في عصره لم تكن مقبولة قبو لا عاما، بل كانت إلى حد بعيد إنها تستعمل كأثبان للمحقرات وتتمة لكسور الحسابات، ولعل ذلك يعود إلى أن النقدين يحملان قيمة ذاتية تقاس بها قيم الأشياء، والفلوس ليست كذلك.

بينها قال في المدونة: «قلت: أرأيت إن اشتريت فلوسا بدراهم فافترقنا قبل أن نتقابض ؟ قال: لا يصلح هذا في قول مالك وهذا فاسد. قال لي مالك في الفلوس: لا خير فيها نظرة بالذهب ولا بالورق، ولو أن الناس أجازوا بينهم الجلود حتى تكون لها سكة وعين لكرهتها أن تباع بالذهب والورق نظرة ...»(١).

وأما علة الربا عند الحنفية فهي القدر مع الجنس، أي الكيل أو الوزن مع اتحاد الجنس بين العوضين، فإن وجدت العلتان وهما الكيل في المكيلين أو الوزن في الموزونين مع اتحاد الجنس، حرم كل من الفضل أي تفاضل العوضين، والنساء أي تأخير قبض أي منها.

وإن وجدت إحدى العلتين: أي التجانس وحده، كبيع شاة بشاة، أو القدر وحده بأن يكون العوضان مكيلين أو موزونين مع اختلاف الجنس؛ جاز التفاضل دون التأجيل في أحد العوضين؛ فلم يجوزوا بيع شاة بشاة إلى أجل، واستثنوا صورة عقد السلم، إذ يجوز بالإجماع بيع قنطار من الحديد مثلا بدينار ذهب سلما.

<sup>(</sup>١) المدونة: (٣/ ٣٩٦).

أما إذا لم توجد أي من العلتين، أي التجانس أو القدر؛ فإنه يجوز التفاضل بين العوضين، ويجوز النساء أي تأجيل أحد العوضين<sup>(1)</sup>.

يقول الحصكفي صاحب الدر: «فحرم بيع كيلي ووزني بجنسه متفاضلا ولو غير مطعوم، خلاف اللشافعي، كجص كيلي، وحديد وزني، ثم اختلاف الجنس يعرف باختلاف الاسم الخاص واختلاف المقصود كما بسطه الكمال (٢٠). وحل بيع ذلك متماثلا لا متفاضلا وبلا معيار شرعي، فإن الشرع لم يقدر المعيار بالذرة وبها دون نصف صاع كحفنة بحفنتين وثلاث وخمس ما لم يبلغ نصف صاع، وتفاحة بتفاحتين وفلس بفلسين».

وقال ابن عابدين في حاشيته: «هذا عندهما - أي الشيخين - وقال محمد: لا يجوز . ومبنى الخلاف على أن الفلوس الرائجة أثمان، والأثمان لا تتعين بالتعيين فصار عنده كبيع در هم بدر همين.

<sup>(</sup>١) حاشية ابن عابدين: (٥/ ١٧٢).

<sup>(</sup>٢) هو الكمال بن الهمام من فقهاء الحنفية، وكتابه الذي اشتهر به هو (فتح القدير).

وعندهما: لما كانت غير أثمان خلقة، بطلت ثمنيتها باصطلاح العاقدين، وإذا بطلت تتعين بالتعيين كالعروض ... »(١).

وأما بالنسبة لمذهب الحنابلة فقد روى ابن قدامة في المغني عن الإمام أحمد في علة الربا ثلاث روايات:

«أشهرهن - كما قال - أن علة الربا في الذهب والفضة كونه موزون جنس، وعلة الأعيان الأربعة كونها مكيل جنس، وهذه الرواية متفقة مع مذهب الإمام أبي حنيفة رحمه الله تعالى .

والرواية الثانية: أن العلة في الأثمان الثمنية، وفيها عداهما كونه مطعوم جنس، فيختص بالمطعومات، وهذه الرواية متفقة مع ما ذهب إليه الإمام الشافعي رحمه الله تعالى .

والرواية الثالثة: أن العلة فيها عدا الذهب والفضة كونه مطعوم جنس مكيلا أو موزونا، فلا يجري الربا في مطعوم لا يكال ولا يوزن كالتفاح والرمان والبطيخ ... والجوز والبيض – على حد قوله –، ولا فيها ليس بمطعوم كالزعفران والأشنان والحديد والرصاص»(٢).

<sup>(</sup>١) حاشية ابن عابدين: (٥/ ١٨٥).

<sup>(</sup>٢) المغنى لابن قدامة: (١/ ١٣٦ - ١٣٧).

ويلخص لنا ابن رشد في تقرير ماتع أدلة مذهب كل فريق من هؤ لاء المعللين، ولا ينسى أن يبدأ في هذا الصدد بذكر مذاهب النافين للتعليل وأدلتهم، وهو يكشف في أثناء ذلك أهمية ودور قياس الشبه في هذا المبحث، والذي اعتمد عليه جل القائسين في إلحاق المسكوت عنه بالمنطوق في الأصناف المذكورة في نصوص الأحاديث، ورغم مالكية ابن رشد التي لا يجهلها أحد، فإنه في نهاية تقريره نراه يقدم مذهب الحنفية على غيرهم في خصوص هذه المسألة، بل ويتلمس لهم الأدلة التي تجعل مذهبهم هو أولى المذاهب في التحديد والكشف عن علة الأصناف الستة الربوية المذكورة نصاً في حديث رسول الله عليه، يقول رحمة الله عليه: «...وأما ههنا فالمقصود هو تبيين مذاهب الفقهاء في على الربا المطلق في هذه الأشياء، وذكر عمدة دليل كل فريق منهم، فنقول: إن الذين قصر وا صنف الرباعلى هذه الأصناف الستة فهم أحد صنفين: إما قوم نفوا القياس في الشرع: أعنى استنباط العلل من الألفاظ وهم الظاهرية، وإما قوم نفوا قياس الشبه، وذلك أن جميع من ألحق المسكوت عنه ههنا بالمنطوق به؛ فإنها ألحقه بقياس

الشبه لا بقياس العلة، إلا ما حكي عن ابن الماجشون أنه اعتبر في ذلك المالية وقال: علة منع الربا إنها هي حياطة الأموال، يريد منع العين.

وأما القاضي أبو بكر الباقلاني فلما كان قياس الشبه عنده ضعيفاً، وكان قياس المعنى عنده أقوى منه، اعتبر في هذا الموضع قياس المعنى، إذ لم يتأت له قياس علة، فألحق الزبيب فقط بهذه الأصناف الأربعة، لأنه زعم أنه في معنى التمر. ولكل واحد من هؤلاء (أعني: من القائسين) دليل في استنباط الشبه الذي اعتبره في إلحاق المسكوت عنه بالمنطوق به من هذه الأربعة.

أما الشافعية: فإنهم قالوا في تثبيت علتهم الشبهية: إن الحكم إذا علق باسم مشتق دل على أن ذلك المعنى الذي اشتق منه الاسم هو علة الحكم مثل قوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَ على الله الله أنه قال: هذا هكذا، وكان قد جاء من حديث معمر بن عبد الله أنه قال:

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، آية: ٣٨.

كنت أسمع رسول الله على يقول: «الطعام بالطعام مثلا بمثل» (١) فمن البين أن الطعم هو الذي علق به الحكم.

وأما المالكية: فإنها زادت على الطعم إما صفة واحدة وهو الادخار على ما في الموطأ، وإما صفتين وهو الادخار والاقتيات على ما اختاره البغداديون، وتمسكت في استنباط هذه العلة بأنه لو كان المقصود هو الطعم وحده لاكتفى بالتنبيه على ذلك بالنص على واحد من تلك الأربعة أصناف المذكورة، فلما ذكر منها عددا علم أنه قصد بكل و احد منها التنبيه على ما في معناه، وهي كلها يجمعها الاقتيات والادخار . أما البر والشعبر فنبّه جها على أصناف الحبوب المدخرة، ونبه بالتمر على جميع أنواع الحلاوات المدخرة كالسكر، والعسل، والزبيب، ونبه بالملح على جميع التوابل المدخرة لإصلاح الطعام، وأيضا فإنهم قالوا: لما كان معقول المعنى في الربا إنها هو أن لا يغبن بعض الناس بعضا

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم، كتاب المساقاة، باب بيع الطعام مثلا بمثل، رقم (١٥٩٢).

وأن تحفظ أموالهم؛ فواجب أن يكون ذلك في أصول المعايش وهي الأقوات.

وأما الحنفية: فعمدتهم في اعتبار المكيل والموزون أنه على لما علق التحليل باتفاق الصنف واتفاق القدر، وعلق التحريم باتفاق الصنف واختلاف القدر في قوله على لعامله بخيبر من حديث أبي سعيد وغيره: «إلا كيلا بكيل، يدا بيد»(۱)، رأوا أن التقدير (أعني: الكيل، أو الوزن) هو المؤثر في الحكم كتأثير الصنف، وربها احتجوا بأحاديث ليست مشهورة فيها تنبيه قوي على اعتبار الكيل، أو الوزن.

<sup>(</sup>۱) قال السيد أحمد بن الصديق الغهاري في الهداية في تخريج أحاديث البداية (۷/ ١٨٦ - ١٨٧): لم أجده بهذا اللفظ، وهو غريب جداً، وقد روى الشيخان والبيهقي: أن رسول الله على بعث أخا بني عدي الأنصاري فاستعمله على خيبر، فقدم بتمر جَنيب (من أجود التمر)، فقال له رسول الله على: «أكُلُّ تمر خيبر هكذا؟» قال: لا والله يا رسول الله، إنا لنشتري الصاع بالصاعين من الجَمْع (التمر الرديء)، فقال رسول الله على: «لا تفعلوا، ولكن مثلاً بمثل، أو بيعوا هذا واشتروا بثمنه من هذا».

منها: أنهم رووا في بعض الأحاديث المتضمنة المسميات المنصوص عليها في حديث عُبادةَ زيادةً، وهي: «كذلك ما يكال ويوزن»، وفي بعضها: «وكذلك المكيال والميزان»(١)، هذا نص لو صحت الأحاديث، ولكن إذا تُؤُمِّل الأمر من طريق المعنى ظهر - والله أعلم - أن علتهم أولى العلل، وذلك أنه يظهر من الشرع أن المقصود بتحريم الربا إنها هو لمكان الغبن الكثير الذي فيه، وأن العدل في المعاملات إنها هو مقاربة التساوي، ولذلك لما عسر إدراك التساوي في الأشياء المختلفة الندوات جعل الدينار والدرهم لتقويمها (أعني: تقديرها)، ولما كانت الأشياء المختلفة الـذوات (أعنى: غير الموزونة والمكيلـة) العدل فيها إنها هـ و في وجود النسبة (أعنى: أن تكون نسبة قيمة أحد الشيئين إلى جنسه نسبة قيمة الشيء الآخر إلى جنسه)، مثال ذلك: أن العدل إذا باع إنسان فرسا بثياب هو أن تكون نسبة قيمة ذلك

<sup>(</sup>۱) رواه البيهقي في سننه، جماع أبواب الربا، باب من قال بجريان الربا في كل ما يكال ويوزن (٥/ ٢٨٦)، ثم قال: قال أبو أحمد (هو ابن عدي صاحب الكامل في الضعفاء): هذا الحديث من حديث أبي مجلز عن ابن عباس تفرد به حيان، قلت (أي البيهقي): حيان تكلموا فيه.

الفرس إلى الأفراس هي نسبة قيمة ذلك الثوب إلى الثياب، فإن كان ذلك الفرس قيمته خمسون فيجب أن تكون تلك الثياب قيمتها خمسون، فليكن مثلا الذي يساوي هذا القدر عددها هو عشرة أثواب، فإذا اختلاف هذه المبيعات بعضها ببعض في العدد واجبة في المعاملة العدالة، (أعني: أن يكون عديل فرس عشرة أثواب في المثل).

وأما الأشياء المكيلة والموزونة: فلما كانت ليست تختلف كل الاختىلاف، وكانت منافعها متقاربة، ولم تكن حاجة ضرورية لمن كان عنده منها صنف أن يستبدله بذلك الصنف بعينه إلا على جهة السرف ؟ كان العدل في هذا إنها هو بوجود التساوي في الكيل أو الوزن، إذ كانت لا تتفاوت في المنافع، وأيضا فإن منع التفاضل في هذه الأشياء يوجب أن لا يقع فيها تعامل لكون منافعها غير مختلفة، والتعامل إنها يضطر إليه في المنافع المختلفة، فإذا منع التفاضل في هذه الأشياء (أعني: المكيلة والموزونة) علتان: إحداهما: وجود العدل فيها، والثانية: منع المعاملة إذا كانت المعاملة ما من باب السرف.

وأما الدينار والدرهم فعلة المنع فيها أظهر، إذ كانت هذه ليس المقصود منها الربح، وإنها المقصود بها تقدير الأشياء التي لها منافع ضرورية. وروى مالك، عن سعيد بن المسيب: أنه كان يعتبر في علة الربا في هذه الأصناف الكيل والطعم، وهو معنى جيد لكون الطعم ضروريا في أقوات الناس، فإنه يشبه أن يكون حفظ العين وحفظ السرف فيها هو قوت أهم منه فيها ليس هو قوتا. وقد روي عن بعض التابعين أنه اعتبر في الربا الأجناس التي تجب فيها الزكاة، وعن بعضهم الانتفاع مطلقا (أعني: المالية)، وهو مذهب ابن الماجشون»(۱).



<sup>(</sup>١) بداية المجتهد، لابن رشد: (٢/ ١٥٦٩ -١٥٧٢).

#### المبحث الثالث

### حرمة القماربين التعبد ومعقولية المعنى

يقول الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِنَّمَا ٱلْخَتُرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَصَابُ وَالْأَرْضَابُ وَالْأَرْكُمُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ فَٱجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمُ تُقْلِحُونَ ﴾(١).

وقال رسول الله ﷺ: «من قال لصاحبه: تعالَ أقامرك؛ فليتصدق»(٢).

وقد عرّف البقاعي القهار في تفسيره، فقال: القهار: كل مراهنة على غرر محض (٣).

وفي هذا التعريف القصير ذكر لثلاثة ألفاظ: القمار، المراهنة، الغرر، وكلها تكاد تكون مترادفة على معنى واحد. فلعل هذا التعريف يكون من باب تعريف الشيء بنفسه، أو بمرادفه . غير أن فيه لفظا يحسن تأمله وهو «محض» . فكأن الغرر إذا لم يكن

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ٩٠.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب التفسير، باب ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَّىٰ ﴾، رقم (٢٦) صحيح البخاري، كتاب الأيهان، باب من حلف باللات والعزى، فليقل: لا إله إلا الله، رقم (١٦٤٧).

<sup>(</sup>٣) نظم الدرر للبقاعي: (١/ ٣٣١).

محضا ربها جاز واعتبر مغتفرا، إذ الغرر عند العلماء غرران: يسير مغفور حلال، وكثير حرام. فغرر محض أي مجرد مخاطرة عارية عن النفع، فكأن لغرض المخاطرة أو نفعها تأثيرا شرعيا في الحكم عليها بأنها حلال أو حرام.

ويتغلب جانب معقولية المعنى على الجانب التعبدي بالنسبة للقهار، ثم يختلفون من بعد ذلك في التحديد الدقيق للعلة في تحريم القهار، وهم لا يختلفون في هذا الصدد في أن حرمة القهار إنها تنبع من كونه لا يصلح مناطا وسببا لحصول الملك، أما ما وراء ذلك من تحديد العلة في تحريمه في وجود معنى الخطرعند التعامل به فهو ما يأخذ به كثير من الفقهاء ويرتضونه كعلة للتحريم، يقول في التقرير والتحبير: "إن القهار حُرِّم لكون الشارع لم يضعه سبباً للملك، لكن الظاهر أنه ليس بأمر تعبدي محض، بل لاشتهاله على أمر معقول يصلح مناطاً للتحريم، فإذ لم يظهر أنه الخطر؛ فلعله ما فيه من إذهاب المال لا في مقابلة غرض صحيح عند العقلاء، وتملكه على صاحبه كذلك» (۱).

<sup>(</sup>١) التقرير والتحبير (١/ ١٨٠).

ويقول الكهال بن الههام مبينا وجهة من لم يرتض التعليل بالخطر: «لقائل أن يقول: القهار ما حرم لمعنى الخطر، بل باعتبار تعليق الملك بها لم يضعه الشرع سببا للملك، فإن الشارع لم يضع ظهور العدد الفلاني في ورقة مثلا سببا للملك، والخطر طرد في ذلك لا أثر له»(۱).

### أثر علة النهي عن القار في المعاملات المالية المعاصرة:

مما سبق مما ذكره الفقهاء يتضح أن النهي عن القمار إنها هو من قبيل الحكم معقول المعنى، وأن علة النهي هي «التدليس أو الضرر».

وفي المعاملات المالية المعاصرة نجد أن هذا النهي وعلته يتصل بها يجري في البورصة من بعض العمليات ، ويصور عالِمٌ غربيٌّ مدى العبث الذي يحدث في هذا النوع من التعامل بقوله: "يتم التعامل من جانب عدد صغير من الناس ، ليس لهم شأن عادة بالاستثار ، بل إن مهمتهم هي المقامرة ، واهتهامهم مركز في سوق سريعة التقلب سريعة التغير ، حيث إن اللعب بطريقة

<sup>(</sup>١) فتح القدير: (٦/ ٢٩٨).

صائبة يمكن المرء من كسب النقود سواء ارتفعت الأسعار أم انخفضت، وكها ذكر أحد مسؤولي مجلس تجارة شيكاغو لمديري الشركات الزراعية عام ١٩٧٥م: إن الاستقرار أيها السادة هو الشيء الوحيد الذي لا نستطيع التعامل معه»(١).

وتجري العمليات في البورصة دون إحضار السلع أو المستندات موضع الصفقات، والتعامل غالباً على كسب فروق الأسعار، فالبائع لا يسلِّم ما باعه والمشتري لا يسلِّم ما اشتراه، كما أن الثمن في العقود الآجلة لا يدفع في مجلس العقد، وإنها يؤجل دفع الثمن إلى موعد التصفية. بينها أن الثمن في بيع السلم يؤجل ندفع في مجلس العقد، كما أن السلعة تباع وهي في ذمة البائع الأول قبل أن يحوزها المشتري الأول، ولا يجوز بيع المبيع في عقد السلم قبل قبضه.

«وليست العقود الآجلة في السوق المالية (البورصة) من قبيل بيع السلم الجائز في الشريعة الإسلامية ، وذلك للفرق بينهما من وجهين:

<sup>(</sup>۱) صناعة الجوع وخرافة الندرة، لفرانسيس مور لايية، وجوزيف كوليز، ص٢٣٧-٢٣٨.

أ- في السوق المالية (البورصة) لا يدفع الثمن في العقود الآجلة في مجلس العقد، وإنها يؤجل دفع الثمن إلى موعد التصفية، بينها أن الثمن في بيع السلم يجب أن يدفع في مجلس العقد.

ب- في السوق المالية (البورصة) تباع السلعة المتعاقد عليها وهي في ذمة البائع الأول، وقبل أن يحوزها المشتري الأول، عدة بيعات، وليس الغرض من ذلك إلا قبض أو دفع الأسعار بين البائعين والمشترين غير الفعليين، مخاطرة منهم على الكسب أو الربح، كالمقامرة سواء بسواء، بينها لا يجوز بيع المبيع في عقد السلم قبل قبضه.

وبناء على ما تقدم يرى المجمع الفقهي الإسلامي أنه يجب على المسؤولين في البلاد الإسلامية ألا يتركوا أسواق البورصة في بلادهم حرة تتعامل كيف تشاء في عقود وصفقات، سواء كانت جائزة أو محرمة. وأن لا يتركوا للمتلاعبين بالأسعار فيها أن يفعلوا ما يشاؤون، بل يوجبون فيها مراعاة الطرق المشروعة في الصفقات التي تعقد فيها، ويمنعون العقود غير الجائزة شرعا؛

ليحولوا دون التلاعب الذي يجر إلى الكوارث المالية، ويلحق النكبات بالكثيرين، ويخرب الاقتصاد العام»(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) مجمع الفقه الإسلامي، الدورة التاسعة، ص١٢٢-١٢٤.

## المبحث الرابع

## النهي عن بيع الطعام قبل قبضه بين التعبد ومعقولية المعنى

لم يختلف أهل المذاهب الأربعة في عدم جواز بيع الطعام قبل قبضه، واحتجوا جميعاً بها ورد في الموطأ والبخاري ومسلم عن أبي هريرة من النهي عن ذلك، وهو أن رسول الله على قال: «من اشترى طعاماً فلا يبعه حتى يكتاله»(۱)، وفي رواية: «حتى يستوفيه»(۲)، وفي رواية: «حتى يقبضه»(۲).

وينقل الفقهاء الخلاف في توجيه ذلك النهي بين التعبد ومعقولية المعنى، يقول في الفواكه الدواني: «اختلف في وجه

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم، كتاب البيوع، باب بطلان بيع المبيع قبل القبض، رقم (١٥٢٥).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب البيوع، باب ما ذكر في الأسواق، رقم (٢) صحيح مسلم، كتاب البيوع، باب بطلان بيع المبيع قبل القبض، رقم (١٥٢٥).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، كتاب البيوع، باب ما يذكر في بيع الطعام والحكرة، رقم (٢١٣٣)، صحيح مسلم، كتاب البيوع، باب بطلان بيع المبيع قبل القبض، رقم (١٥٢٥).

الحرمة، فقيل: تعبدي، وقيل: معلل بأن غرض الشارع سهولة الوصول إلى الطعام ليتوصل إليه القوي والضعيف، ولو جاز قبل قبضه لربها أخفي بإمكان شرائه من مالكيه، وبيعه خفية، فلم يتوصل إليه الفقير، ولأجل نفع نحو الكيال والحال»(١).

وقال الكاساني: «اختلفوا في أن حرمة التصرف قبل الكيل أو الوزن، أو شرعاً غير أو الوزن، أو شرعاً غير معقول المعنى مع حصول القبض بتهامه بالتخلية، قال بعض مشايخنا: إنها تثبت»(٢).



<sup>(</sup>١) الفواكه الدواني: (٢/ ٧٨).

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع، للكاساني: (٥/ ٢٤٤).

#### المبحث الخامس

## النهي عن بيع حاضر لباد بين التعبد ومعقولية

جاء النهي عن هذا النوع من البيوع في حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عليه قال: «لا يبع حاضرٌ لبادٍ»(١).

وصورة هذا البيع أن يقدم البادي بها تعم حاجة أهل البلد الله كالطعام، وإن لم يظهر ببيعه بيعة بالبلد لقلته، أو لعموم وجوده ورخص السعر، أو لكبر البلد؛ ليبيعه حالاً؛ فيقول الحاضر اتركه لأبيعه تدريجاً أي شيئاً فشيئاً بأغلى من بيعه حالاً، فيجبه لذلك(٢).

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، كتاب البيوع، باب لا يبيع على بيع أخيه ولا يسوم على سوم أخيه، رقم (۲۱٤٠)، صحيح مسلم، كتاب البيوع، باب تحريم بيع الرجل على بيع أخيه وسومه على سومه، رقم (۱۵۱۵). قال في شرح الزرقاني (۳/ ۲۲۸): «أي لا يكون سمساراً له، قاله ابن عباس». وزاد مسلم في روايته: «دعوا الناس يرزق الله بعضهم من بعض».

<sup>(</sup>٢) انظر منهج الطلاب للشيخ زكريا الأنصاري مع حاشية البجيرمي (٢) ١١٨ ، ٢١٧).

فهذا النوع من البيع ممنوع منه، وقد جعله الشيخ زكريا الأنصاري من قبيل الحكم معقول المعنى، يقول: «والمعنى في النهي عن ذلك (أي بيع حاضر لباد) ما يؤدي إليه من التضييق على الناس». فذكره التضييق على الناس كعلة للنهي عن هذا النوع من البيوع، وعقب البجيرمي في حاشيته على ما أورده الشيخ زكريا من علة بقوله: «فهو معقول المعنى»(١).

لكنَّ الإمام أبا حنيفة أجاز هذا النوع من البيوع لحديث: «الدين النصيحة»(٢)، وأجاب عن الاحتجاج بهذا الحديث الشيخ الزرقاني بقوله: «لا حجة فيه لأنه عام، و «لا يبع حاضر لباد» خاص، والخاص يقضي على العام؛ لأنه كان استثنى منه؛ فيستعمل الحديثان»(٣).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٢/ ٢١٨، ٢١٩).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب الإيان، باب بيان أن الدين النصيحة، رقم (٥٥).

<sup>(</sup>٣) شرح الزرقاني (٣/ ٤٢٨).

# أثر علة النهي عن بيع حاضر لباد في المعاملات المالية المعاصرة:

مما سبق مما ذكره الفقهاء يتضح أن النهي عن بيع حاضر لباد إنها هو من قبيل الحكم معقول المعنى، وأن علته هي «التضييق على الناس».

وفي المعاملات المالية المعاصرة نجد أن هذا الحكم وعلته يتصل بمسألة الاحتكار، فالشارع يغلق كل باب على من يتحكم في السلعة التي يحتاجها الناس ليغلي عليهم أسعارها.

وأقرب نموذج معاصر لهذا النوع من التضييق هو ما يسمى التوكيلات الوحيدة المعاصرة التي يحتكر فيها الوكيل سوق بيع السلعة وحده لجمهور المتعاملين، مما يجعله في موقف احتكاري قادر على التضييق على الناس عن طريق رفع الأسعار حيث لا منافسة له(١).

وبلا شك فإن تقييد هذا البيع يؤدي إلى زيادة المعروض من السلعة بالسوق، ويمنع احتكارها من أي أحد، روى مالك بن أنس أنه بلغه أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال: «لا حكرة

<sup>(</sup>١) مصطلحات الفقه المالي المعاصر، ليوسف كمال، (ص٢٧٧).

في سوقنا، لا يعمد رجال بأيديهم فضول من أذهاب إلى رزق من رزق الله نزل بساحتنا فيحتكرونه علينا، ولكن أيها جالب جلب على عمود كبده في الشتاء والصيف فذلك ضيف عمر، فليبع كيف شاء الله، وليمسك كيف شاء الله» (١).

ويتصل هذا النهي أيضا وعلته بمسألة السمسرة المنهي عنها، وهي التي يكذب فيها الوسيط في السعر ويضلل البائع، أما إذا كانت الوساطة من أجل تقريب وجهات النظر بين البائع والمشتري، وتيسير مهمة التبايع بينها، دون غش لأحدهما أو ممالأة، فلا بأس بذلك، فإنه من قبيل الدلالة بالخير.

وقد اتسعت وظيفة الدلال في الوقت الحاضر وتعقدت مهمته وأصبحت مهنة معترفاً بها، خصوصا بعد اتساع العمران وزيادة الخلق، واتساع نطاق الواسطات ومؤسساتها بين المشترين والبائعين والمنتجين والمدخرين.

والإسلام لا يمنع إلا ما يتنافى مع الصدق والإخلاص، فإن صَدَقَ وبيّن كان عمله حلالا وأجرُه طيباً غيرَ مكروه (٢).

<sup>(</sup>١) موطأ الإمام مالك، كتاب البيوع، باب الحكرة والتربص (٢/ ٢٥١)

<sup>(</sup>٢) انظر: مصطلحات الفقه المالي المعاصر، ليوسف كمال، (ص٢٧٨).

## المبحث السادس النهي عن بيعتين في بيعت بين التعبد ومعقوليت المعنى

ورد في النهي عن بيعتين في بيعة ثلاثة أحاديث:

- الحديث الأول: عن أبي هريرة قال: «نهى رسول الله عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَ

- الحديث الثاني: «نهى رسول الله عليه عن صفقتين في صفقة و احدة»(٢).

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي في سننه (۷/ ۲۹۵-۲۹۲)، ورواه الترمذي في جامعه (۶/ ۲۹۷-۲۹۷) رقم (۴٪ ۳۵۷) رقم و بيعتين في بيعة فله أو كسهما أو الربا»، كلهم عن أبي هريرة مرفوعاً، قال أبو عيسى الترمذي: حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>۲) ورد بهذا اللفظ في مسند أحمد (۱/ ۳۹۸) حيث رواه بسنده إلى عبد الله بن مسعود، ورواه أيضاً بسنده موقوفاً على ابن مسعود (۱/ ۳۹۳) أنه قال لا تصلح سفقتان في سفقة، وأن رسول الله على قال: «لعن الله آكل الربا وموكله وشاهده وكاتبه»، ورواه ابن حبان (حديث: ۱۱۱۱، ۱۱۱۲) من طريق سفيان وشعبة.

- الحديث الثالث: « لا يحل سلف وبيع، ولا شرطان في بيع، ولا ربح ما لم يضمن، ولا بيع ما ليس عندك»(١).

## المراد بالنهي في الأحاديث:

ورد الحديث الأول بلفظ «نهى»، وكذلك في الحديث الثالث، في حين ورد الحديث الثاني بلفظ «لا يحل»، كما أن الحديث الثالث ورد في بعض رواياته وطرقه بلفظ: «لا يجوز». وهذا يدل على أن النهي هنا للتحريم ما دام قد أكد ذلك بلفظ: «لا يحل»، أو: «لا يجوز»، فالنهي وإن كان فيه خلاف في أنه هل هو حقيقة في التحريم، أو في الكراهة، أو في التهديد؟ لكنه هنا حقيقة في التحريم لوجود القرائن الدالة عليه.

### تفسير شراح الحديث للأحاديث:

والذي يسير عليه جل شراح الأحاديث على أن المراد بهذه الألفاظ الثلاثة شيء واحد، وأنها مترادفة من حيث المعنى

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي في سننه (۷/ ۲۹۰)، ورواه الترمذي في سننه (٤/ ٤٣١) حديث (١٢٥٢)، ورواه أبو داود (٩/ ٤٠٢-٤٠٣) كلهم عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده، قال أبو عيسى الترمذي: هذا الحديث حسن صحيح.

والمؤدى والمقصود، يقول الخطابي: "إن ألفاظ الصفقتين في صفقة واحدة والبيعتين في بيعة واحدة، أو البيعين في بيع واحد، والشرطين في بيع – مترادفة بمعنى واحد وإن كانت التعبيرات مختلفة، وهي أن يتضمن العقد الواحد ثمنين لمبيع واحد: ثمن خاص به عند التأجيل، وثمن آخر له عند التعجيل، وهذا هو رأي الجمهور: الذي يظهر رجحانه بوضوح، ولكنه لا مانع من شموله للصورة التي ذكرها الشافعي وغيره، وهي: أن يقول: هذا العبد بألف على أن تبيعني دارك بكذا، أي إذا وجب لك عندي وجب لي عندك»(۱).

فعلى ضوء ذلك: فالمحرم المنصوص عليه هو تلك الصورة السابقة .

#### تفسير الفقهاء لحديث البيعتين في بيعة:

اتفق الفقهاء على تفسير هذا البيع الوارد في الحديث بها فسره بعض شراح الحديث، من أن صورته أن يقول البائع للطرف المقابل: أبيعك هذه السلعة بالثمن الحالّ بكذا أو بالنسيئة بكذا،

<sup>(</sup>١) معالم السنن للخطابي: (٥/ ٩٩).

جاء ذلك في العديد من كتب الفقه فقد ذكر الكاساني الحنفي من جملة البيوع الفاسدة ما إذا قال بعتك هذه الدابة بهائة درهم إلى سنة وبهائة وخمسين إلى سنتين ، وذلك للجهالة في الثمن، وقيل هو الشرطان في بيع (١).

وإلى هذا المعنى ذهب الشيخ الدردير المالكي، ذكر ذلك عند كلامه عن البيوع الفاسدة حيث قال: وكبيعتين في بيعة، أي عقد واحد، وذلك بأن يبيع السلعة بإلزام بعشرة نقدًا أو أكثر لأجل، ويأخذها المشتري على السكوت ولم يعين أحد الأمرين، ويختار بعد ذلك الشراء بعشرة نقدًا أو بأكثر لأجل، وإنها منع للجهل بالثمن حال البيع(٢).

وبهذا المعنى فسرها الخطيب الشربيني الشافعي، فقد عد من البيوع المنهي عنها، بيعتين في بيعة، ومثل لها بها لو قال: بعتك

<sup>(</sup>١) انظر بدائع الصنائع : ٦/ ٢٠٤١ ، وفتح القدير لابن الهمام المطبوع مع الهداية : ٥/ ٨٤.

<sup>(</sup>٢) انظر الـشرح الكبير: ٣/ ٥٨ ، وكذا حاشية الدسوقي على الشرح المذكور بنفس الموضع أيضاً.

هـذا بألف نقـدًا أو ألفين إلى سنة، وخير البائع المشتري، فهذا باطل للجهالة(١).

وحكى ابن قدامة الحنبلي مثل ذلك عن الحنابلة أيضًا، فقد ذكر في تفسير بيعتين في بيعة، وجهين، أحدهما، أن يقول الرجل لصاحبه: بعتك هذا الشيء بعشرة نقدًا أو بخمسة عشر نسيئة أو بعشرة مكسرة أو تسعة صحاحًا، ومثل هذا البيع باطل، لجهالة الثمن.

والوجه الآخر لصورة هذا البيع، أن يقول: بعتك هذه السلعة بكذا بشرط أن آخذ منك الثمن دنانير سعرها كذا أقل من سعرها الحقيقي، أو باعه بذهب على أن يأخذ عوضها دراهم بصرف يتفقان عليه في هذا العقد(٢).

وحكى ابن قدامة عن الثوري وإسحاق تفسير البيع المنهي عنه مدار البحث تفسيرًا مشاجًا لما ذكره أو لاً (٣).

<sup>(</sup>١) مغنى المحتاج: ٢/ ٣١، وانظر الروضة: ٣٩٧.

<sup>(</sup>٢) انظر المغنى: ٤/ ١٧٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق أيضاً.

#### حكم البيع بهذه الصورة:

لقد تبين لنا من خلال تفسير الفقهاء لحديث بيعتين في بيعة – المنهي عنها – بطلان البيع بالصيغة المذكورة، أعني بها صورة عدم الجزم ببيع معين، وينفض المجلس دون أن يحدد المتعاقدان نوعًا معينًا منه (١).

وقد حكى ابن قدامة وغيره من الفقهاء اتفاق وجهة نظر الجمهور هذه، حيث قال: من قال لغيره: بعتك هذا الثوب بعشرة نقدًا أو بخمسة عشر نسيئة، فالبيع باطل وهو قول الجمهور (٢)، وقد روي عن طاوس والحكم وحماد من فقهاء السلف أنهم أجازوا مثل هذه الصورة من البيع. إلا أن ابن قدامة نفسه وجه قولمم هذا بأنه يحمل على أنه قد جرى بين المتعاقدين ما يجري في العقد، فكأن المشتري قال: أنا آخذه بالنسيئة بكذا، فقال خذه أو قد رضيت ونحو ذلك، فيكون عقدًا كافياً، أما إذا لم يصدر من

<sup>(</sup>١) ابن قدامة في المغنى: ٤/ ١٧٧.

<sup>(</sup>٢) المغني : ٤/ ١٧٧ ، وانظر الكاساني في البدائع : ٦ / ٣٠٤١ ، روضة الطالبين : ٣/ ١٩٠ ، الشرح الكبير : ٣/ ٥٨ ، الروض النضير : ٣/ ٨٥ . الروض النضير : ٣/ ٨٤ .

المشتري ما يقوم مقام الإيجاب صراحة أو دلالة، فلا يصح العقد عندئذ، لأن ما مضى من القول لا يصلح أن يكون إيجاباً(١).

## النهي عن بيعتين في بيعة بين التعبد ومعقولية المعنى:

اتفق الفقهاء جميعا على أن هذا النوع من البيع معلل، وبالتالي فهو معقول المعنى، ومما مضى يتبين لنا أن الفقهاء متفقون على أن علة النهي عن بيعتين في بيعة هو:

- (أ) الجهالة بالثمن، وهذا يتحقق فيها إذا افترق المتعاقدان دون أن يحدد أحد البيعتين وثمن المبيع المتعاقد عليه، فأشبه في هذه الناحية البيع بالرقم المجهول.
- (ب) عدم الجزم في بيع واحد، فأشبه ما لو قال: بعتك هذا أو هذا.
- (ج) ولأن أحد العوضين غير معين ولا معلوم فلم يصح، وصار بمثابة ما لو قال: بعتك إحدى داري هاتين (٢).

<sup>(</sup>١) انظر المغنى في المرجع والموضع السابقين.

<sup>(</sup>٢) انظر: بدائع الصنائع: ٦/ ٢١ ٠٣، وحاشية الدسوقي على الشرح الكبير: ٣/ ٥٨، ومغنى المحتاج: ٢/ ٣١، والمغنى: ٤/ ١٧٧.

أثر علة النهي عن بيعتين في بيعة في المعاملات المالية المعاصرة:

هل يدخل البيع بالتقسيط في تحريم بيعتين في بيعة واحدة؟ وللجواب عن ذلك نقول: إن ما يجري اليوم من البيع بالتقسيط ليس من باب البيعتين في بيعة واحدة، أو صفقتين في صفقة واحدة؛ لأن المشتري أساسا يقدم على الشراء بالتقسيط، فلا يذكر في العقد ثمن المبيع المعجل إذا كان مؤجلا، لأنه لو كان عنده الثمن العاجل لما أقدم على ذلك أبدا، ومن هنا فيكون الثمن واحدا، والصفقة واحدة، وليست صفقتين.

ومن جهة أخرى فإنه في ضوء علة التحريم فإن ما يجري اليوم من البيع بالتقسيط لا يجري عليه نفس حكم التحريم في البيعتين في بيعة واحدة، أو الصفقتين في صفقة واحدة، وذلك لعدم توفر وجود الغرر والجهالة في هذه الحالة، وذلك لأن العاقدين يبتان بأنه بيع مؤجل بأجل معلوم، وبثمن متفق عليه عند العقد، وهذا البتُّ من جانب العاقدين هو ما اشترطه جمهور الفقهاء لجواز البيع المؤجل بأكثر من سعر النقد().

<sup>(</sup>١) للمزيد، انظر: كتاب بحوث في فقه المعاملات المالية المعاصرة، لعلي محيي الدين علي القرة داغي، (ص٣٨٤-٣٨٦).

#### المبحث السابع

## رد المصراة ١٠٠٠ مع صاع بين التعبد ومعقولية المعنى

#### رد المصراة معقول المعنى:

لا خلاف بين الفقهاء في الرد بالعيب في الجملة.

واستدلوا بأدلة من الكتاب والسنَّة والقياس. فمن الكتاب: استدلوا بعموم قوله تعالى: ﴿إِلَّا أَنْ تَكُونَ بِجَكْرَةً عَن تَرَاضِ مِنكُمْ ﴾(٢)، والوجه في الاستدلال أن العلم بالعيب في المبيع مناف للرضا المشروط في العقود، فالعقد الملتبس بالعيب تجارة عن غير تراض (٣).

فالآية تدل على أن العاقد لا يلزمه المعقود عليه المعيب، بل له رده والاعتراض، بقطع النظر عن طريقة الرد والإصلاح لذلك الخلل في تكافؤ المبادلة(٤).

<sup>(</sup>١) تصرية الحيوان: أي ترك حلبه ليعظم ضرعه، فيظن به كثرة اللبن.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، آية (٢٩).

<sup>(</sup>٣) الإيضاح للشهاخي (٣/ ١٣١).

<sup>(</sup>٤) بداية المجتهد (٢/ ١٧٣).

ومن السنُّة: عن عائشة رضي الله عنها «أن رجلاً ابتاع غلاماً فاستغله، ثم وجد به عيباً فرده بالعيب، فقال البائع: غلة عبدي، فقال النبي عَلَيْهُ: «الغلة بالضان»، وفي رواية: «الخراج بالضان» (۱).

وقد انبنت كل استدلالات الفقهاء في إثبات مشر وعية خيار العيب على الخيار في رد المصراة (٢)، فقد استدل الكاساني بحديث المصراة على مشر وعية خيار العيب (٣)، وقال ابن قدامة: «إثبات

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي، كتاب البيوع، باب ما جاء فيمن يشتري العبد ويستغله ثم يجد به عيباً، برقم (۱۲۸۰،۱۲۸۰)، وسنن النسائي، كتاب البيوع، باب الخراج بالضهان، رقم (٤٤٩٠)، وسنن أبي داود، كتاب البيوع، باب فيمن اشترى عبداً فاستعمله ثم وجد به عيباً، رقم (٣٥٠٨)، وسنن ابن ماجه، كتاب التجارات، باب الخراج بالضهان، رقم (٣٥٠٨)، وأحمد في مسنده، برقم (٢٤٥١٤). قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٢) أجمع الفقهاء على أن تصرية الحيوان فيه نوع من الغرر الذي يجوز به رد المبيع، وقد سمى الفقهاء هذا النوع من التغرير بالتغرير الفعلي. [انظر الشرح الصغير للدردير: (٣/ ١٦٠)].

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع (٥/ ٢٧٤)، وحديث المصراة أخرجه البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة، ونصه: «من اشترى شاة مصراة، فهو فيها بالخيار ثلاثة أيام، إن شاء أمسكها، وإن شاء ردها، ورد معها صاعاً من تمر».

النبي على الخيار بالتصرية تنبيه على ثبوته بالعيب»(١).

وكان مبنى الاستدلال عندهم هو القياس على الخيار في المصراة، والجامع بينها عدم حصول المبيع السليم، لأنه بذل الثمن ليسلم له مبيع سليم، ولم يسلم له ذلك(٢).

ومن فروع هذا القياس على المصراة، حرمة تحمير الوجه وتسويد الشعر وتجعيده في الأمة والعبد عند البيع، يقول ابن حجر الهيتمي: «(وتحمير الوجه وتسويد الشعر وتجعيده) في الأمة والعبد على الأوجه (حرام يثبت الخيار) بجامع التدليس أو الضرر»(۳).

ويقول الشرواني في حاشيته على تحفة المحتاج(١) معقباً: «قوله (بجامع التدليس أو الضرر)(١) أي قياساً على المصراة».

<sup>(</sup>١) المغنى لابن قدامة (٤/ ١٠٩ م ٢٩٩٩).

<sup>(</sup>٢) تكملة المجموع للتقى السبكي (١١/١١٦\_١١١).

<sup>(</sup>٣) تحفة المحتاج مع حاشية الشرواني (٤/ ٣٩١-٣٩٢).

<sup>(3)(3/</sup> ۲۶۳).

<sup>(</sup>٥) يه ايز الرشيدي في حاشيته على نهاية المحتاج بين العلتين: التدليس أو الضرر، ويبين لنا المحل الذي يظهر فيه أثر التمييز بينها، حيث =

ومن فروع هذا القياس أيضاً، فساد بيع النجش<sup>(۱)</sup> وثبوت الخيار فيه في وجه عند الشافعية، يقول ابن حجر العسقلاني: «واختلفوا في البيع (النجش) إذا وقع على ذلك، ونقل ابن المنذر عن طائفة من أهل الحديث فساد ذلك البيع، وهو قول أهل الظاهر، ورواية عن مالك، وهو المشهور عند الحنابلة إذا كان ذلك بمواطأة البائع أو صنعه، والمشهور عند المالكية في مثل ذلك ثبوت الخيار، وهو وجه للشافعية قياساً على المصراة» (۱۲) ۳).

<sup>=</sup> نجده يقول: «قوله (بجامع التدليس أو الضرر) أشار بهذا إلى الوجهين في أن علة التخيير في المصراة هل هي تدليس البائع أو ضرر المشتري باختلاف ما ظنه، ويظهر أثرهما فيها لو تحفلت بنفسها ونحو ذلك، فإن قلنا بالثاني فله الرد، وإن قلنا بالأول فلا، أي وكل من العلتين موجود في مسألتنا». [نهاية المحتاج ومعه حاشية الرشيدي (٤/ ٧٥)].

<sup>(</sup>۱) النجش هو أن يزيد أحد في سلعة، وليس في نفسه شراؤها، يريد بذلك أن ينفع البائع ويضر المشترى. بداية المجتهد: (۲/ ١٢٥).

 <sup>(</sup>٢) قال النووي في المنهاج: والأصح أنه لا خيار. منهاج الطالبين:
 (ص٧١٧).

<sup>(</sup>٣) فتح الباري (٤/ ٥٥). وقد نقل الكلام بعينه عن فتح الباري كلُّ من: عمدة القاري (١١/ ٢٦٣)، تحفة الأحوذي (٤/ ٤٤٢)، سبل السلام (١٨/٣)، نيل الأوطار (٥/ ٢٦٦).

يتبين لنا من كل ما سبق، أنه لم يخالف أحد في أن الرد في المصراة، إنها ثبت حكماً معقول المعنى، ووجه المعقولية فيه عدم حصول المبيع السليم الذي ينجم عن «التدليس» من جهة البائع، و«الضرر» الواقع على المشتري، ومن ثَمَّ أمكن القياس عليه في التدليس في بيع الأمة والعبد، وفي بيع النجش.

أما طريقة الرد في المصراة - وهي رد المصراة مع صاع - فهي التي يرد عليها صفتا التعبد ومعقولية المعنى.

## رد المصراة مع صاع بين التعبد ومعقولية المعنى:

أجمع الفقهاء على أن تصرية الحيوان فيه نوع من الغرر الذي يجوز به رد المبيع (١).

وقد جاء في السنّة شرط معين لرد المصراة، فقد روى أبو هريرة، عن النبي عليه قال: «من اشترى مصراة فهو منها بالخيار ثلاثة أيام، إن شاء أمسكها، وإن شاء ردها ورد معها صاعاً من تمر لا سمراء»(٢).

<sup>(</sup>١) انظر الشرح الصغير للدردير (٣/ ١٦٠).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب البيوع، باب النهي للبائع أن لا يحفل الإبل والبقر والغنم وكل محفلة والمصراة التي صري لبنها وحقن فيه وجمع فلم يحلب أياماً، رقم (٢١٤٨)، صحيح مسلم، كتاب البيوع، باب حكم بيع المصراة، رقم (٢٥٢٤).

فللمشتري أن يرد الحيوان في هذه الحالة إن حلبه، ولكن يشترط في ذلك أن يرد مع المصراة صاعاً من تمر من غالب القوت لأهل البلد، ويحرم عليه رد اللبن(١).

وقد وجد الفقهاء هذا الحكم متصادماً مع قاعدة «الخراج بالضهان»(۲)، والتي من مقتضاها ألا يرد المشتري شيئاً مع رد الحيوان، فاختلفت أنظارهم في التعامل مع هذه المسألة على ثلاثة مذاهب:

<sup>(</sup>١) انظر الشرح الصغير للدردير (٣/ ١٦٠).

<sup>(</sup>۲) هذه القاعدة في الأصل نص حديث نبوي أخرجه الشافعي، وأحمد، وأبو داود، والترمذي، والنسائي، وابن ماجه، والدارقطني، والبيهقي، والحاكم، من حديث عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها، وفي بعض طرقه ذكر السبب: وهو أن رجلاً ابتاع عبداً فأقام عنده ما يشاء أن يقيم، ثم وجد به عيباً، فخاصمه إلى النبي على فرده عليه، فقال الرجل: يا رسول الله! قد استعمل غلامي، فقال عليه الصلاة والسلام: «الخراج بالضهان». قال أبو عبيد القاسم بن سلام في كتابه «الأموال» (ص٩٣): «والخراج في هذا الحديث هو غلة العبد الذي يشتريه الرجل فيستعمله زماناً ثم يعثر منه على عيب دلسه البائع فيرده، ويأخذ جميع الثمن، ويفوز بغلته كلها، لأنه كان في ضانه، لو هلك هلك من ماله».

# المذهب الأول: ردُّ المصراة مع صاع تعبديُّ:

ونجد هذا المذهب واضحاً عند المالكية والشافعية، وإن كان متأخرو الشافعية أضافوا بُعد المعقولية إلى بُعد التعبد، وجمعوا بينها في نسيج واحد.

أما بالنسبة للمالكية، فيعبر عنه الدسوقي، حيث يقول: «اعلم أن رد المشتري للصاع أمر تعبدي، أمرنا به الشارع، ولم نعقل له معنى، وذلك لأن القاعدة أن (الخراج بالضمان)، والضمان على المشتري، فمقتضاه أن يفوز باللبن، ولا شيء عليه كما قال بذلك بعضهم، على أنه لو كان عوضاً عن اللبن، وأن اللبن لا يستحقه المشتري، ففيه بيع الطعام بالطعام نسيئة»(١).

وأما بالنسبة للشافعية، فيتحدث إمام الحرمين عن تعبدية مسألة رد المصراة مع صاع، وهو ينطلق في مذهبه هذا من دعواه أن الصورة المستثناة لا تكون معقولة المعنى، وأن ما يعقل معناه لا يستثنى، ثم أورد تحمل العاقلة ومسألة المصراة كمثالين على ذلك، وهو في أثناء ذلك يرد على من التمس وجهاً للمعقولية

<sup>(</sup>١) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير: (٣/ ١١٦)، ونقل الصاوي النص بعينه في حاشيته على الشرح الصغير للدردير (٣/ ١٦١).

في رد الصاع مع المصر اة، وهو «درء النزاع» أو «قطع التشاجر والتخاصم» - كما سيأتي في توجه الفريق الآخر من الشافعية ومذهب الإمام الغزالي ومن بعده ابن السبكي الذي سيتولى بـدوره الـرد على حجج إمـام الحرمـين في هذا الصـدد - مخلصاً المسألة لعدم التعليل وإيثار التعبد، فنجده يقول بالنسبة لمسألة المصراة - وهي مسألتنا التي نحن بصددها: «إذا طرَّدنا طريقة في إيجاب المثل في المثليات التي تتشابه أجزاؤها، فألز منا عليها إيجاب رسول الله ﷺ صاعاً من التمر في مقابلة لبن المصر اة؛ لم يحتفل بمثل هذا الإلزام، ولا تعويل على قول المتكلفين إذ زعموا أن اللبن المحتلب في أيام ابتلاء الغزارة والبكاءة يقع مجهول القدر، فرأى الشارع فيها يقل ويكثر إثبات مقدر من جنس درءاً للنزاع. فإن هذا لا جريان لـه أصلاً، ويلزم طرد مثلـه في كل مثلي جهل مقداره، وليس لبن المصراة مما يعم ويغلب الابتلاء بالحكم فيه، فإن أمثال هذه المعاني البعيدة إنها تثبت بعض الثبوت إذا تقيدت وتأيدت بعموم البلوي، على أنها لو كانت كذلك أيضاً لكانت من المعاني الكلية التي لا تتخلص في مسالك العرض على السبر، ثم تعيين جنس التمر كيف مهتدي إلى تعليله؟ وإنها المطلوب فيها فرضنا الكلام في الجنس المعدول إليه لا في المقدار، فإن ما ذكروه من دوام النزاع يقدر انقطاعه بذكر مقدار من النقدين، وهما أثمان الأشياء إذا عسر تقدير الثمن (١٠).

أما متأخرو الشافعية فجمعوا المعقولية والتعبد في نسيج واحد، وإن اكتفى بعضهم بالتعبير عن التعبد في خصوص اختيار التمر دون غيره.

يقول ابن حجر الهيتمي: «وإنها تعين (أي التمر) ولم يجزئ أعلى منه بخلاف الفطرة؛ لأن القصد بها سد الخلة، وهنا قطع النزاع مع ضرب تعبد، إذ الضهان بالتمر لا نظير له، لكن لما كان الغالب المتنازع في قدر اللبن قدّر الشارع بدله بها لا يقبل تنازعاً قطعاً له ما أمكن»(٢).

ويقول الخطيب الشربيني: «إنها تعين التمر هنا ولم يجز العدول عنه إلى غيره، وإن كان أعلى منه في القيمة والاقتيات بخلاف الفطرة؛ لأن المقصود هنا قطع النزاع مع ضرب تعبد، والمقصود في الفطرة سدّ الخلة».

<sup>(</sup>١) البرهان لإمام الحرمين (٢/ ٦٤٣ - ٦٤٤).

<sup>(</sup>٢) تحفة المحتاج (٤/ ٣٩٠).

ويقول الشبر املسي: «إن الشارع أطلق في وجوب رد الصاع، وقضيته أنه لا فرق بين مضي زمن يمكن فيه حدوث لبن أو لا، والتقدير بالصاع من التمر تعبدي (١٠٠٠).

ويقول البجيرمي في حاشيته على شرح منهج الطلاب: «وجوب التمر المذكور تعبدي؛ إذ القياس الضهان بمثل اللبن المحلوب»(٢).

المذهب الثاني: ردُّ المصراة مع صاع معقولُ المعنى، ولكن العلة قاصرة:

وهذا هو مذهب الإمام الغزالي الذي خالف به إمامه الجويني تماماً كما حدث في مسألة تحمل العاقلة، يقول الإمام الغزالي معبراً عن هذا المذهب: «قدّر الشرع بدل لبن المصراة بصاع من تمر، على خلاف ذوات القيم وذوات الأمثال، وهو معقول السبب والمصلحة؛ إذ اللبن الذي اشتمل عليه الضرع حالة العقد تناولته الصفقة ووجب رده، وما حدث عقيب العقد وانفجر من العروق واختلط به، حادث على ملكه لا يرد. ولو اجتمع الأولون والآخرون على أن يميزوا ويعرفوا قدر الكائن

<sup>(</sup>۱) حاشية الشبراملسي على نهاية المحتاج ( $\xi$ /  $\chi$ ).

<sup>(</sup>٢) حاشية البجيرمي على منهج الطلاب (٢/ ٢٦١).

وقدر اللاحق - لم يطلعوا عليه، فيتعلق به نزاع لا ينقطع أبد الدهر، مع أن الخطب فيه قريب، والخطر يسير؛ فكفى الشرع هذه المؤونة بتقدير أرهقت إليه الحاجة، فعقل ذلك، وطُرِّد في رد المصراة بعيب آخر سوى التصرية، ولم يُطَرَّد في مال اختلط بهال، وقد عهد أولاً مقدراً مفرداً، وأمكن الوقوف على قدره؛ لأنه لم يشاركه في وجه المصلحة، لا لأنه غير معقول المعنى»(۱).

المذهب الثالث: النسخ، أي نسخ حديث المصراة (٢) بحديث «الخراج بالضهان» (٣):

وهـذا المذهـب ضعيف، وقد تكاثرت الردود عليه، وممن ذهب إلى هذا المذهب الحنفية وأشهب من المالكية.

وقد نقل الإمام الزرقاني عدة دعاوى: (كما سماها هو) للحنفية في تأييد هذا المذهب، ثم نقل عن ابن عبد البر (أبو عمر) تقريراً طويلاً في الرد عليهم، وتفنيد حججهم التي استندوا عليها، وهو يميل في ذلك إلى جعله معقول المعنى باعتماد علة «درء النزاع» في وصف هذه المسألة، ثم ختم برد جملي للقرطبي

<sup>(</sup>١) شفاء الغليل للغزالي (ص٥٨-٢٥٩).

<sup>(</sup>٢) سبق لفظه وتخريجه قريباً.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه قريباً.

في المفهم يصب في اتجاه المذهب الأول الذي يميل إلى «التعبدية» انطلاقاً من الاستثناء في المصراة من القواعد الكلية، مما يجعلها أصلاً منفر دا بنفسه لا يقاس عليه، يقول: «رد أبو حنيفة وأصحابه الحديث، وأتوا بأشياء لا معنى لها إلا مجرد الدعوى، فقالوا: إنه منسوخ بحديث «الخراج بالضمان»، و «الغلة بالضمان» (١٠)، قالوا: والمستهلكات إنها تضمن بالمثل أو القيمة من ذهب أو فضة، فهذا يبين نسخه، وقوله: «وصاعا من تمر» منسوخ بتحريم الربا في حديث «التمر بالتمر ربا إلا هاء وهاء»(٢). قال أبو عمر (ابن عبد البر): حديث المصراة صحيح في أصول السنن، وذلك أن لبن التصريـة اختلط باللبن الطارئ في ملك المشـتري، فلم يتهيأ تقويم ما للبائع منه؛ لأن ما لا يعرف غير ممكن، فحكم عَيْكَةٌ بصاع من تمر قطعاً للنزاع، كحكمه في الجنين بغرة قطعاً للخصومة؛ إذ يمكن أن يكون حيّاً حين ضُر ب بطن أمه ففيه الديّة، أو ميّتاً فلا شيء فيه، فقطع النزاع بالغرة، وكحكمه في الأصابع والأسنان

<sup>(</sup>١) سبق تخريجها قريباً.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب البيوع، باب ما يذكر في بيع الطعام والحكرة، رقم (٢١٣٤)، صحيح مسلم، كتاب المساقاة، باب الحرف وبيع الذهب بالورق نقداً، رقم (١٥٨٦).

بأن الصغير فيها كالكبير؛ إذ لا توقف لصحة تفضيل بعضها على بعض في المنفعة، وكذا الموضحة حكم في صغيرها وكبيرها بحكم واحد».

وفي المعلم قال أبو حنيفة والكوفيون: إنه منسوخ بحديث: «الخراج بالضان»، والأصول التي خالفته، وهي أن اللبن مثلي فيلزم مثله، فإن تعذر فقيمته، والمثل هنا تعذر لتعذر معرفة قدره، فكان فيه البيع، فهو طعام بطعام إلى أجل، ولأن لبن الناقة أثقل من لبن الشاة، ولبن النوق في نفسه يختلف بالقلة والكثرة، والصاع محدود، فكيف يصح أن يلزم متلف القليل مثل ما يلزم متلف الكثير، ولأن اللبن غلة فهو للمشتري كسائر الغلات، فإنها لا ترد في العيب. فالحديث إما منسوخ بحديث «الخراج بالضمان» أو مرجوح لمعارضته هذه الأربع قواعد الكلية.

والجواب: أنا نمنع أن اللبن خراج فلم يدخل في الحديث، وبأنه عام والمصراة خاص، والعام يرد إلى الخاص فلا تعارض ولا نسخ.

وعن القاعدة الأولى: بأنه على رأى أن اللبن إنها يراد للقوت، وغالب قوتهم التمر، فلذا حكم به، حتى لو كان غالب قوت بلد

غيره لقضى بذلك الغير، وقد جعل الشرع الديّة على أهل الإبل الإبل، والذهبِ الذهب، والوَرِقِ الوَرِقَ، ما ذاك إلا لأنه غالب كسبهم، وأيضاً لو كان المردود لبناً لدخل التفاضل والمزابنة، إذ ما في الضرع لا يتحقق تقديره بالصاع، ولو رد جميع ما حلب لخيف أن فيه شيئاً مما هو غلة وحدث عند المشتري، فكيف تصح الإقالة.

وعن الثانية: بأنها ليست مبايعة حقيقية حتى يقال: إنها طعام بطعام إلى أجل، وإنها هو حكم أو جبه الشرع ليس باختيار هما فيتهان.

وعن الثالثة: بها قال بعض العلهاء: إنها قضى بالصاع المحدود عن اللبن المختلف قدره بالقلة والكثرة رفقاً للخصام وسداً لذريعة التنازع، وكان على حريصاً على رفع التنازع عن أمته، كقضائه بالغرة في الجنين، ولم يفرق بين ذكر وأنثى مع اختلافها في الدية، وحدّ ديّة الجراح بقدر محدود مع اختلاف قدرها في الصغر والكبر، فقد تعم الموضحة جلدة الرأس، وقد تكون مدخل مسلة، ولهذا أمثلة كثيرة.

وعن الرابعة: بأن الغلة ما نشأ والشيء في يد المشتري، وهذا كان وهو في يد البائع، وكان الأصل رده بعينه، لكن لما استحال رد عينه لاختلاطه بها حدث عند المشتري، وجب رد العوض، وقُدّر بمعلوم رفعاً للنزاع. اهـ ملخصاً.

وفي المفهم: قد يجاب عن الجميع من حيث الجملة بأن حديث المصراة أصل منفرد بنفسه مستثنى من تلك القواعد الكلية كها استثني ضرب الديّة على العاقلة، وديّة الجنين، والعرية والقراض من أصول ممنوعة، للحاجة إلى هذه المستثنيات، ولو سُلِّم معارضته بأصول تلك القواعد، فلا نُسلِّم تقديم القياس على الحديث؛ لأنه على قال لمعاذ: «بم تحكم؟»، قال: بكتاب الله. قال: «فإن لم تجد؟»، قال: بسُنة رسول الله. قال: «فإن لم تجد؟»، قال: أجتهد رأيي»(). اهـ(٢).

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي، كتاب الأحكام، باب ما جاء في القاضي كيف يقضي، رقم (١٣٢٨، ١٣٢٧)، وسنن أبي داود، كتاب الأقضية، باب اجتهاد الرأي في القضاء، رقم: (٩٩٣)، قال أبو عيسى: «هذا حديث لا نعرفه إلا من هذا الوجه، وليس إسناده عندي بمتصل». وقال الجويني في البرهان: (٢/ ٥٠٥، ٢٠٥): «وهو مدون في الصحاح، وهو متفق على صحته لا يتطرق إليه التأويل».

<sup>(</sup>٢) شرح الزرقاني على موطأ الإمام مالك (٣/ ٢٦٩-٤٣٠).

ومذهب النسخ هو ما ذهب إليه أيضاً أشهب من المالكية، ويتولى ابن يونس من المالكية أيضاً مهمة الردعليه، يقول الدسوقي في حاشيته على الشرح الكبير: «قد قال بعض أهل المذهب - كأشهب: إنه لا يؤخذ بحديث المصراة، وهو: «لا تُصَرُّوا الإبل والغنم، فمن اشتراها بعد ذلك فه و بخير النظرين بعد أن يجلبها، إن شاء أمسكها، وإن شاء ردها وصاعاً من تمر» لنسخه بحديث «الخراج بالضمان»(۱۰)؛ لأنه أثبت منه، وقد قال بعضهم كابن يونس: لا نسخ لأن حديث المصراة أصح، وإنها حديث «الخراج بالضمان» عام، وحديث المصراة خاص، والخاص يقضى به على العام»(۲).

## أثر علة النهي عن التصرية في المعاملات المالية المعاصرة:

مما سبق مما ذكره الفقهاء يتضح أن النهي عن التصرية إنها هو من قبيل الحكم معقول المعنى ، وأن علة النهي هي «التدليس أو الضرر».

<sup>(</sup>١) سىق تخرىجها قريباً.

<sup>(</sup>٢) حاشية الدسوقي (٣/ ١١٧)، ونقل الصاوي النص بعينه في حاشيته على الشرح الصغير للدردير (٢/ ١٦٢).

وفي المعاملات المالية المعاصرة نجد أن هذا النهي وعلته يتصل بالتدليس والخداع والتهويل في صفات السلعة عن طريق الإعلان الكاذب لإيجاد سوق خاص بها يمكن المنتج من رفع الثمن، ويسمى ذلك الاقتصاديون «المنافسة الاحتكارية».

وهذا البيع فرع من بيوع الغرر، لأن فيه تدليسا يؤدي إلى غبن، وهذا يقدح في التراضي لأن الإعلان يسلب المستهلك فرصة الاختيار الرشيد، فيفقد السوق كهاله والمستهلك حريته، خصوصا بعد أن نَمَتْ وسائل الدعاية والإعلان وتنوعت أساليبها وأنهاطها، واستعانت بقواعد التحليل النفسي والإيحاء اللاشعوري، مما مكّن من تطويع المستهلك لنزوات المنتجين.

وتكون المنافسة في هذه السوق ممزوجة بعناصر الاحتكار، لأن المشروعات تميز منتجاتها في تنوع وهمي، وفي مظاهر لا تعني شيئا بالنسبة لجودة السلعة، في أسلوب خادع لجذب المستهلكين وتحفيز طلباتهم، مما لا يحقق مصلحة المستهلك، فضلا عن ارتفاع التكلفة دون مبرر، وارتفاع السعر دون منفعة.

كان تشمبرلين أول من ميز موضوع المنافسة الاحتكارية، بوجود عدد كبير من البائعين، ولكن مع وجود اختلاف ما باختلاف المنتج أو البائع لتلك السلعة. هذا الاختلاف إما أن يكون في الشكل أو الحجم أو التغليف أو في نوعية الخدمة كالنقل أو الصيانة. ولذلك فإن كل بائع يتصرف بشكل مستقل عن الآخرين سواء من حيث حجم العرض والسياسة السعرية إلى حد ما دون خوف من منافسة.

وبهذا يكون موقف المنتج خليطاً من المنافسة والنزعة الاحتكارية، فالمنافسون يمنعونه من رفع السعر الكبير كما يفعل المحتكر، وخداع المستهلكين يمكنه من تحريك السعر في دائرة محددة (۱).

ولا يمكن الحكم بتعميم النهي عن هذا النوع من البيع إلا ما ظهر التدليس أو التلبيس فيه، يقول الغزالي: «أول ما يجب على المسلم التاجر، إذا أراد ألا يضر بأخيه المسلم، أن يترك الثناء

<sup>(</sup>۱) مصطلحات الفقه المالي المعاصر، معاملات السوق، ليوسف كمال، (ص١٣٧-١٣٨).

على السلعة، فإن وصفه للسلعة إن كان بها ليس فيها فهو كذب، فإن قبل المشتري ذلك فهو تلبيس وظلم مع كونه كذبا، وإن لم يقبل فهو كذب وإسقاط مروءة، إذ الكذب الذي يروج قد لا يقدح في ظاهر المروءة. وإن أثنى على السلعة بها هو فيها فهو هذيان وتكلم بكلام لا يعنيه، وهو محاسب على كل كلمة تصدر عنه، إلا أن يثني على السلعة بها هو فيها، مما لا يعرفه المشتري ما لم يذكره، كالذي يصف من أخلاق العبد أو الغلاء أو الدابة، فلا بأس بذكر القدر الموجود منه من غير مبالغة أو إطناب، وليكن قصده منه أن يعرفه أخوه المسلم، فيرغب فيه و تنقضي بسببه حاجته....

وروي عن يونس بن عبيد، وكان تاجرا يبيع الخز، أنه طلب من ه خز للشراء، فطلب من غلامه أن يقدم للطالب ما يطلبه، فأخرج الغلام سقط الخز، ونشره أمام الرجل، ونظر إليه، وقال: اللهم ارزقنا الجنة، فقال يونس للغلام: رده إلى موضعه، ورفض بيعه، لأنه خاف أن يكون ذلك تعريضاً بالثناء على السلعة»(١).

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين للغزالي: (٤/ ٧٨).

ونتيجة لتقدم الصناعة وتطورها تميزت بعض المصانع والشركات بخصائص في إنتاجها ، جذبت العملاء إليها لجودة المنتج ومناسبته، وعُرف ذلك بالعلامة التجارية التي يطلب باسمها هذا المنتج.

ولقد لجأت بعض الشركات إلى تقليد العلامة دون الحرص على المواصفات مما يضر بالمنتج الأصلي ، ودون استئذان من صاحب العلامة الذي أنفق مالا للتعريف بها ، وهذا غش لا شك فيه .

وشهرة المحل أو الاسم التجاري والعلامة التجارية عندما يكون تعبيرا عن مزايا اختص بها صاحبها كجودة الإنتاج أو خلق الأمانة وحسن المعاملة ، لا يجوز الاعتداء عليها ، حيث هي نتاج جهد ومال بذل في تكوينها ، وشر اؤها عقد صحيح . أما إذا كانت مجرد عنوان أجوف لا يحمل حقيقة واقعية ، وإنها وهم إعلامي مثلا ، فالعقد غرر وتلبيس ، وهو لذلك عقد باطل(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) قضايا فقهية معاصرة للبوطي، (ص١٠٧-١٠٨).

# المبحث الثامن التعبد ومعقولية المعنى

يميل أغلب الفقهاء إلى معقولية المعنى في الشفعة، فلا نرى خلافاً بين الشافعية في معقولية المعنى بالنسبة للشفعة، فها هو الخطيب الشربيني يحدد لنا وجه المعقولية في الشفعة بقوله: «والمعنى فيه (أي ثبوت الشفعة) دفع ضرر مؤنة القسمة، واستحداث المرافق كالمصعد والمنور والبالوعة في الحصة الطائرة إليه، وقيل: ضرر سوء المشاركة»(۱).

بل إننا نجد الإمام الغزالي يقطع بمعقولية الشفعة، وإن كان يقيدها بالعقار في الأحقية بالشفعة، وبالتالي لا تتعداه إلى غيره لقصور العلة، يقول: «وكذلك الشفعة أُثبتت لدفع الضرار، وهو معقول على القطع، ولكن يختص بالعقار في حق الشريك؛ لأنواع ضرر لا توجد في المنقول، ولا في الجار. فامتنع الإلحاق لفقد المشاركة بعد الإحاطة بالمعنى»(٢).

<sup>(</sup>۱) مغني المحتاج: (۲/۲۹۲)، ويراجع في ذلك أيضاً نهاية المحتاج (۱) مغني المحتاج: (۵/ ۱۹۲)، والمبسوط للسرخسي (۱۱/۱۶)، تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق (٥/ ٢٣٩)، حاشية ابن عابدين (٥/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٢) شفاء الغليل، للغزالي: (ص٩٥٦).

والإمام الغزالي هنا يستبعد الشفعة بالنسبة للمنقول والجار لعدم توفر المعنى والمصلحة التي تمنع الضرر في حالتي المنقول والجار، بينها يثبتها في حالة العقار لتوفر المعنى الذي من شأنه دفع الأضرار التي يمكن أن تترتب على إهمال الشفعة وعدم اعتبارها.

ويرى الحنابلة أيضاً معقولية المعنى بالنسبة للشفعة، فيستنبطون الحكمة من وراء مشروعية الشفعة، يقول ابن القيّم: «لما كانت الشركة منشأ الضرر في الغالب، وكان الخلطاء كثيراً ما يبغي بعضهم على بعض؛ شرع الله سبحانه وتعالى رفع هذا الضرر بأحد طريقين: بالقسمة تارة وانفراد كل من الشريكين بنصيبه، وبالشفعة تارة أخرى، وانفراد أحد الشريكين بالجملة إذا لم يكن على الآخر ضرر في ذلك، فإذا أراد بيع نصيبه وأخذ عوضه كان شريكه أحق به من الأجنبي، وهو يصل إلى غرضه من العوض من أيها كان، فكان الشريك أحق بدفع العوض من الأجنبي، ويزول عنه ضرر الشركة، ولا يتضرر البائع لأنه يصل الأجنبي، ويزول عنه ضرر الشركة، ولا يتضرر البائع لأنه يصل

إلى حقه من الثمن، وكان هذا من أعظم العدل وأحسن الأحكام المطابقة للعقول والفطر ومصالح العباد»(١).

أما الأحناف، فيأتون بأدلة الشافعية في قصر الشفعة على ما لم يقسم إما تعبدا غير معقول المعنى أو معلولا بدفع ضرر خاص، وهو ضرر القسمة، لكونه ضررا لازما لا يمكن دفعه إلا بالشفعة بخلاف ضرر الجوار، يقول الكاساني معبرا عن رأي الشافعية على لسان إمام المذهب: «قال الشافعي: السبب هو الشركة في ملك المبيع لا غير، فلا تجب الشفعة عنده بالخلطة ولا بالجوار.

احتج بها روي عن رسول الله على أنه قال: «إنها الشفعة في ما لم يقسم فإذا وقعت الحدود وصرفت الطرق فلا شفعة» (٢) فصدر الحديث إثبات المنفعة في غير المقسوم لأن كلمة (إنها) لإثبات المذكور ونفي ماعداه، وآخره نفي الشفعة عند وقوع

إعلام الموقعين (٢/ ٢٤٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب البيوع، باب بيع الشريك من شريكه، رقم (۲۲۱۲)، وباب بيع الأرض والدور، رقم (۲۲۱۲)، وكتاب الشفعة، باب الشفعة فيها لم يقسم، رقم (۲۲۵۷).

الحدود وصرف الطرق، والحقوق بين الجاريين واقعة والطرق مصروفة فكانت الشفعة منفية؛ ولأن الأخذ بالشفعة تملك مال المشتري من غير رضاه، وعصمة ملكه وكون التملك إضرارا يمنع من ذلك؛ فكان ينبغي أن لا يثبت حق الأخذ أصلا؛ إلا أنا عرفنا ثبوته فيها لم يقسم بالنص غير معقول المعنى؛ فبقي الأمر في المقسوم على الأصل، أو ثبت معلولا بدفع ضرر خاص، وهو ضرر القسمة، لكونه ضررا لازما لا يمكن دفعه إلا بالشفعة، فأما ضرر الجوار فليس بلازم بل هو ممكن الدفع بالرفع إلى السلطان والمقابلة بنفسه؛ فلا حاجة إلى دفعه بالشفعة» السلطان والمقابلة بنفسه؛ فلا حاجة إلى دفعه بالشفعة» (۱).

ويرد الكاساني بلسان الحنفية على مقولة الإمام الشافعي بقوله: « ولنا ما روي أنه سئل رسول الله على عن أرض بيعت وليس لها شريك ولها جار فقال عليه الصلاة والسلام: « الجار أحق بشفعتها»(٢) وهذا نص في الباب.

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع للكاساني: (٤/ ٩٧)، وانظر مغني المحتاج للخطيب الشربيني: (٢/ ٢٩٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبوداود في السنن، كتاب البيوع، باب في الشفعة، رقم (٢٥ ١٨)، والترمذي في السنن، كتاب الأحكام، باب ما جاء في =

وروي عن رسول الله على أنه قال: «الجار أحق بصقبه»(۱)، والصقب الملاصق أي أحق بها يليه وبها يقرب منه ، وروي «الجار أحق بشفعته»(۱) وهذا نص في الباب؛ ولأن حق الشفعة بسبب الشركة إنها يثبت لدفع أذى الدخيل وضرره، وذلك متوقع الوجود عند المجاورة، فورود الشرع هناك يكون ورودا هنا دلالة، وتعليل النص بضرر القسمة غير سديد؛ لأن القسمة ليست بضرر بل هي تكميل منافع الملك، وهي ضرر غير واجب الدفع؛ لأن القسمة مشروعة ، ولهذا لم تجب الشفعة بسبب الشركة في العروض دفعا لضرر القسمة.

وأما قوله: يمكن دفع الضرر بالمقابلة بنفسه والمرافعة إلى السلطان فنقول: وقد لا يندفع بذلك، ولو اندفع فالمقابلة

<sup>=</sup> الشفعة للغائب، رقم (١٣٦٩)، وابن ماجه في السنن كتاب الشفعة، باب الشفعة بالجوار، رقم (٢٤٩٤)، والدارمي في السنن، كتاب البيوع، باب في الشفعة (٢/ ٢٧٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الشفعة، باب عرض الشفعة على صاحبها قبل البيع، رقم (٢٢٥٨).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه قريباً.

والمرافعة في نفسها ضرر و ضرر الجار السوء يكثر وجوده في كل ساعة فيبقى في ضرر دائم.

وأما الحديث: فليس في صدره نفي الشفعة عن المقسوم لأن كلمة (إنها) لا تقتضي نفي غير المذكور، قال الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّمَا أَنَّا بُشَرٌ مِّنْكُمُ فَا الله تبارك وهذا لا ينفي أن يكون غيره عليه الصلاة والسلام بشرا مثله وآخره حجة عليه؛ لأنه علق عليه الصلاة والسلام سقوط الشفعة بشرطين: وقوع الحدود وصرف الطرق، والمعلق بشرطين لا يترك عند وجود أحدهما، وعنده يسقط بشرط واحد وهو وقوع الحدود وإن لم تصرف الطرق، ثم هو مؤول وتأويله: فإذا وقعت الحدود وإن لم تصرف الطرق فتباعدت وتأويله: فإذا وقعت الحدود فتباينت وصرفت الطرق فتباعدت فلا شفعة أو لا شفعة مع وجود من لم ينفصل حده وطريقه فلا شفعة بالقسمة كما لا شفعة مع الإشكال؛ فأخبر أنه لا شفعة ليزول معنى المبادلة؛ فكان موضع الإشكال؛ فأخبر أنه لا شفعة ليزول الإشكال، والله سبحانه و تعالى أعلم بالصواب (٢٠).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآية ١١٠ .

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع للكاساني: (٤/ ٩٨ ).

#### خاتمة البحث

#### وقد توصل البحث إلى النتائج الآتية:

١ - أن الأصل في المعاملات بشكل عام معقولية المعنى .

٢- أن الأصل في المعاملات المالية معقولية المعنى.

7- هناك اختلاف بين الفقهاء في صدقة السوائم بين التعبد ومعقولية المعنى، فالشافعية لا يرد عندهم في هذه المسألة إلا جهة التعبد، أما الأحناف، فكلتا الجهتين - التعبد والمعقولية - واردتان عندهم. أما الوصف العددي لصدقة السوائم فهناك إجماع على تعبديته، ولم يشذ عن هذا الإجماع إلا الإمام السرخسي الذي حاول أن يبدي وجهاً معقولاً لتلك الأعداد المنصوص عليها.

٤ - يذهب جمه ور الفقهاء إلى أن تحريم الربا في مجموعه تعبدي، وإن ذهب البعض إلى أن حرمته معقولة المعنى، وأن تحريمه بالنسبة لأفراده وأصنافه معقول المعنى، وإن ذهب البعض إلى أن حرمته بالنسبة لأفراده وأصنافه تعبدي.

٥ - يميل الفقهاء إلى أن القهار يشتمل على أمر معقول يصلح مناط التحريم، فإذ لم يظهر أنه الخطر ؛ فلعله ما فيه من إذهاب المال لا في مقابلة غرض صحيح عند العقلاء، وأيضاً باعتبار تعليق الملك بها لم يضعه الشرع سببا للملك.

٦- يختلف الفقهاء في وجه الحرمة في النهي عن بيع الطعام
 قبل قبضه، فبعضهم يذهب إلى التعبد، ويذهب البعض الآخر
 إلى معقولية المعنى.

٧- يميل الفقهاء إلى أن النهي عن بيع حاضر لباد إنها هو من قبيل الحكم معقول المعنى.

٨- يميل الفقهاء إلى أن النهي عن بيعتين في بيعة إنها هو من
 قبيل الحكم معقول المعنى.

9- أن رد المصراة مع صاع من تمر فيه ثلاثة مذاهب: الأول أنه تعبدي، والثاني أنه معقول المعنى ولكن العلة قاصرة، والثالث أنه منسوخ وبالتالي فلا هو تعبدي ولا معقول المعنى. والجمهور على أنه تعبدي، بينها حاول الإمام الغزالي أن يلتمس له وجها معقولاً.

• ١ - أن أغلب الفقهاء يميل إلى معقولية المعنى في الشفعة.

\* \* \*

#### المصادر والمراجع

أولاً: القرآن الكريم.

ثانياً: كتب التفسير:

- الكشاف ، لمحمود بن عمر الزمخشري ، المتوفى سنة ٥٣٨هـ ، دار الكتاب العربي ، بدون تاريخ .

- أحكام القرآن ، لأبي بكر الجصاص ، المتوفى سنة ٣٧٠ هـ، تحقيق محمد الصادق قمحاوي، دار إحياء التراث العربي، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، طبعة سنة : ١٤١٢هـ - ١٩٩٢م .

- أحكام القرآن ، لأبي بكر بن العربي ، المتوفى سنة ٥٤٣هـ، راجع أصوله وخرج أحاديثه وعلق عليه محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، طبعة سنة : ١٤١٦هـ - ١٩٩٦م .

ثالثاً: كتب الحديث الشريف:

- الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان: تأليف الحافظ أبي حاتم محمد بن حبان البستي، المتوفى سنة ٤٥٣هـ، وبترتيب الأمير علاء الدين علي بن بلبان الفارسي، المتوفى سنة ٧٣٩هـ، حققه شعيب الأرناؤوط، طبع بمؤسسة الرسالة، بيروت.

- حلية الأولياء وطبقات الأصفياء: للحافظ أبي نعيم الأصبهاني أحمد بن عبدالله، المتوفى سنة ٤٣٠ه هـ، طبع بدار الكتاب العربي، ببروت.

- سنن ابن ماجه: للإمام محمد بن يزيد بن ماجه القزويني، المتوفى سنة ٢٧٥هـ، رقمه محمد فؤاد عبدالباقي، طبع بمطبعة عيسى الحلبي، القاهرة.

ـ سنن أبي داود: للإمام أبي داود سليمان بن الأشعث، المتوفى سنة ٢٧٥هـ، ضبط وتعليق محمد محيي الدين عبدالحميد، دار إحياء التراث العربي، بيروت.

\_ سنن الترمذي: للإمام أبي عيسى محمد بن عيسى بن سورة الترمذي، المتوفى سنة ٢٧٩هـ، بتحقيق أحمد محمد شاكر وآخرين، دار إحياء التراث العربية، بيروت.

\_ سنن الدارقطني، للإمام علي بن عمر أبي الحسن الدارقطني، المتوفى سنة ٣٨٥هـ، حققه السيد عبدالله هاشم يهاني، طبع بدار المعرفة، بيروت.

\_السنن الكبرى: للإمام أحمد بن الحسين بن علي بن موسى، أبي بكر البيهقي، المتوفى سنة ٥٥٨هـ، طبع بحيدر آباد الدكن، الهند.

\_ سنن النسائي (المجتبى): للإمام أحمد بن علي بن شعيب النسائي، المتوفى سنة ٣٠٣هـ، بترقيم الشيخ عبدالفتاح أبو غدة، دار البشائر الإسلامية، بيروت.

\_صحيح البخاري: للإمام محمد بن إسماعيل البخاري، المتوفى سنة ٢٥٨هـ، مع شرحه فتح الباري، رقمه محمد فؤاد عبدالباقي، طبع بدار المعرفة، بيروت.

- صحيح مسلم: للإمام مسلم بن الحجاج القشيري، المتوفى سنة ٢٦١هـ، حققه محمد فؤاد عبدالباقي، طبع بمطبعة عيسى البابي الحلبي، القاهرة.

\_كشف الأستار عن زوائد البزار، للحافظ علي بن أبي بكر الهيثمي، المتوفى سنة ٧٠٨هـ، حققه حبيب الرحمن الأعظمي، المكتب الإسلامي، بيروت.

\_ مجمع الزوائد ومنبع الفوائد: للحافظ علي بن أبي بكر الهيثمي، المتوفى سنة ٧٠٨هـ، طبع بدار الكتاب العربي، بيروت.

\_ المستدرك على الصحيح: لأبي عبدالله محمد بن عبدالله المعروف بالحاكم النيسابوري، المتوفى سنة ٥٠٤هـ - طبع بدار الكتاب العربي، بيروت، مصور طبعة حيدر آباد الدكن بالهند.

\_مسند الإمام أحمد: للإمام أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني، المتوفى سنة ٢٤٣هـ، حققه شعيب الأرناؤوط، طبع بمؤسسة الرسالة، بروت.

\_ الموطأ: للإمام مالك بن أنس الأصبحي، المتوفى سنة ١٧٩هـ، ترقيم محمد فؤاد عبدالباقي، طبع دار إحياء الكتب العربية، القاهرة.

## رابعاً: كتب الشروح الحديثية:

\_إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام، لابن دقيق العيد، المتوفى سنة ٧٠٧هـ، طبعة مصورة عن طبعة المطبعة الأميرية، دار الكتب العلمية، بيروت، د. ت.

\_شرح الإلمام بأحاديث الأحكام، لابن دقيق العيد، المتوفى سنة ٧٠٧هـ، حققه: عبدالعزيز بن محمد السعيد، دار أطلس للنشر والتوزيع، الرياض، الطبعة الأولى: ١٤١٨هـ – ١٩٩٧م.

\_ شرح النووي على صحيح مسلم: هو شرح على صحيح الإمام مسلم، للإمام أبي زكريا يحيى بن شرف النووي، المتوفى سنة ٢٧٦هـ، طبع بدار إحياء التراث العربي، بيروت.

- طرح التثريب في شرح التقريب لزين الدين أبي الفضل عبد الرحيم العراقي ، المتوفى سنة ٢٠٨هـ، دار إحياء الـتراث العربي، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، طبعة سنة : ١٤١٣هـ ، ١٩٩٢م.

- فتح الباري شرح صحيح البخاري، للحافظ أبي الفضل أمد بن علي بن حجر العسقلاني، المتوفى سنة ٨٥٢هـ، دار الريان للتراث، القاهرة.

خامساً: كتب الفقه:

كتب الفقه الحنفي:

\_ البحر الرائق شرح كنز الدقائق، للعلامة زين الدين ابن نجيم الحنفي، المتوفى سنة ٩٧٠هـ، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الثالثة: 1٤١٣هـ - ١٩٩٣م.

بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، للإمام علاء الدين أبي بكر بن مسعود الكاساني الحنفي، المتوفى سنة ٥٨٧هـ، دار الكتب العلمية، بيروت، د. ت.

\_ حاشية ابن عابدين (رد المحتار على الدر المختار)، لمحمد أمين بن عمر الشهير بابن عابدين، المتوفى سنة ٢٥٢ه هـ، حقق نصوصه وعلق عليه الدكتور حسام الدين بن محمد صالح فرفور، دار الثقافة والتراث، دمشق، الطبعة الأولى: ١٤٢١هـ - ٢٠٠٠م، وأيضاً طبعة بولاق، القاهرة، الطبعة الأولى: ١٢٧٢هـ.

\_ فتح القدير، للشيخ الإمام كهال الدين محمد بن عبدالواحد المعروف بابن الههام الحنفي، المتوفى سنة ٨٦١هـ، دار إحياء التراث العربي، د. ت.

\_ المبسوط، لشمس الدين السرخسي، دار المعرفة، بيروت، طبعة سنة: ١٤٠٩هـ - ١٩٨٩م.

- الهداية شرح بداية المبتدي، لشيخ الإسلام برهان الدين علي بن أبي بكر المرغيناني، المتوفى سنة ٩٣ ه.، حققه محمد محمد تامر وحافظ عاشور حافظ، دار السلام للطباعة والنشر، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ - ٢٠٠٠م.

#### كتب الفقه المالكي:

- الإشراف على نكت مسائل الخلاف ، للقاضي عبد الوهاب البغدادي ، المتوفى سنة ٤٢٢هـ، قارن بين نسخه وخرج أحاديثه

وقدم له الحبيب بن طاهر ، دار ابن حزم ، الطبعة الأولى: ١٤٢٠هـ - ١٩٩٩م .

- التاج والإكليل لمختصر خليل: (بهامش مواهب الجليل للحطاب) لأبي عبدالله محمد بن يوسف الشهير بالمواق، دار الفكر، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤١٢هـ - ١٩٩٢م.

\_حاشية الدسوقي على الشرح الكبير: للشيخ محمد عرفة الدسوقي، دار الفكر، بيروت.

\_حاشية الإمام الرهوني على شرح الزرقاني لمختصر خليل، طبع بالمطبعة الأميرية ببولاق مصر المحمية، طبعة سنة: ١٣٠٦هـ.

\_حاشية العدوي على شرح أبي الحسن المسمى كفاية الطالب الرباني لرسالة ابن أبي زيد القيراوني على مذهب الإمام مالك، دار الفكر، بيروت، طبعة سنة: ١٤١٤هـ – ١٩٩٤م.

- الذخيرة، لشهاب الدين أحمد بن إدريس القرافي، المتوفى سنة ٨٨٤هـ، تحقيق محمد بوخبزة وآخرين، دار الغرب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى: ١٩٩٤م.

- الـشرح الصغير على أقرب المسالك إلى مذهب الإمام مالك، للعلامة أبي البركات أحمد بن محمد بن أحمد الدردير، وبهامشه حاشية العلامة الصاوي، خرج أحاديثه وفهرسه الدكتور / مصطفى كهال وصفى، دار المعارف، القاهرة.

\_ الشرح الكبير (بهامش حاشية الدسوقي): للشيخ أحمد الدردير، دار الفكر، بيروت.

عقد الجواهر الثمينة في مذهب عالم المدينة، تأليف جلال الدين عبدالله بن نجم بن شاس المتوفى سنة ٢١٦هـ، تحقيق د/ محمد أبو الأجفان، أ. عبدالحفيظ منصور، دار الغرب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى: ١٤١٥هـ – ١٩٩٥م.

\_الفواكه الدواني على رسالة ابن أبي زيد القيرواني، للشيخ أحمد بن غنيم بن سالم النفراوي المالكي، دار الفكر، بيروت، طبعة سنة: 12۲۰هـ - ۲۰۰۰م.

\_ مواهب الجليل في شرح مختصر الشيخ خليل: لأبي عبدالله محمد بن محمد بن عبدالرحمن الشهير بالحطاب، دار الفكر، بيروت، الطبعة الثانية: ١٤١٢هـ - ١٩٩٢م.

#### كتب الفقه الشافعي:

\_إعانة الطالبين، للعلامة السيد أبي بكر المشهور بالسيد البكري، طبعة دار إحياء التراث العربي، بيروت، د. ت.

\_ الأم، للإمام محمد بن إدريس الشافعي، المتوفى سنة ٢٠٤هـ، تحقيق وتخريج الدكتور/ رفعت فوزي عبدالمطلب، دار الوفاء للطباعة والنشر، القاهرة، الطبعة الأولى: ٢٢٢هـ – ٢٠٠١م.

\_حاشية البجيرمي على شرح منهج الطلاب، وهي للشيخ سليان بن محمد بن عمر البجيرمي الشافعي، المتوفى سنة ١٢٢١هـ - دار الفكر، بيروت، د. ت.

\_ حاشية البجيرمي على الخطيب، وهي للشيخ سليان بن محمد بن عمر البجيرمي الشافعي، المتوفى سنة ١٢٢١هـ، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى: ١٤١٧هـ - ١٩٩٦م.

\_حاشية الجمل على شرح المنهج، للعلامة سليان الجمل على شرح المنهج، لشيخ الإسلام زكريا الأنصاري، دار إحياء التراث العربي، بيروت، د. ت.

- حاشية الشبراملسي المتوفى سنة ١٠٨٧هـ، على نهاية المحتاج لابن شهاب الرملي- دار الكتب العلمية، بيروت، طبعة سنة ١٤١٤هـ - ١٩٩٣م.
- \_ حواشي الشرواني وابن قاسم العبادي على تحفة المحتاج بشرح المنهاج لابن حجر الهيتمي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، د.ت.
- \_ كتاب العدد من الحاوي، للإمام أبي الحسن علي بن محمد بن حبيب الماوردي، المتوفى سنة ٥٠٤هـ دراسة وتحقيق الدكتورة وفاء معتوق حمزة فراس، الطبعة الأولى: ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.
- المجموع شرح المهذب: لأبي زكريا محيى الدين بن شرف النووي، تحقيق محمد نجيب المطيعي، مكتبة الإرشاد، جدة.
- مغني المحتاج في شرح المنهاج، للشيخ محمد الشربيني الخطيب، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، طبعة سنة: ١٣٧٧هـ.
- منهاج الطالبين وعمدة المفتين، للإمام محيي الدين بن شرف النووي، المتوفى سنة ٢٧٦هـ، طبعة دار المنهاج، جدة، الطبعة الأولى: ٢٠٠٥هـ ٢٠٠٥م.

- نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج، لشمس الدين محمد بن أبي العباس ابن شهاب الدين الرملي المنوفي المصري، المتوفى سنة ٤٠٠٤هـ، طبعة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة.

\_الوسيط في المذهب، لحجة الإسلام محمد بن محمد بن محمد الغزالي، المتوفى سنة ٥٠٥هـ، حققه: أحمد محمود إبراهيم ومحمد محمد تامر، دار السلام للطباعة والنشر، القاهرة، الطبعة الأولى: ١٤١٧هـ – ١٩٩٧م.

### كتب الفقه الحنبلي:

- الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف على مذهب الإمام أحمد ابن حنبل، للإمام علاء الدين أبي الحسن بن أحمد المرداوي، المتوفى سنة ٥٨٨هـ، تحقيق محمد حسن إساعيل، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى: ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.

- شرح الزركشي على مختصر الخرقي في الفقه على مذهب الإمام أحمد بن حنبل، تأليف الشيخ شمس الدين محمد بن عبدالله الزركشي، المتوفى سنة ٧٧٧هـ، تحقيق وتخريج عبدالله بن عبدالرحمن الجبرين، مكتبة العبيكان، الرياض، الطبعة الأولى: ١٤١٣هـ - ١٩٩٣م.

- شرح منتهى الإرادات ، للشيخ منصور بن يونس البهوتي، المتوفى سنة ١٥١١هـ، عالم الكتب، بيروت، الطبعة الأولى: ١٤١٤هـ ١٩٩٣م .
- \_ كتاب الفروع للإمام شمس الدين المقدسي أبي عبدالله محمد ابن مفلح، المتوفى سنة ٧٦٧هـ، عالم الكتب، بيروت، الطبعة الرابعة: 01٤٠هـ ١٩٨٥م.
- \_كشاف القناع عن متن الإقناع، للشيخ منصور بن يونس البهوتي، دار الفكر، بيروت، طبعة سنة: ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م.
- معونة أولي النهى شرح المنتهى (منتهى الإرادات)، تأليف الشيخ تقي الدين محمد بن أحمد بن علي الفتوحي الحنبلي الشهير بابن النجار، المتوفى سنة ٩٧٢هـ، دراسة وتحقيق: د. عبدالملك بن عبدالله بن دهين، دار خضر للطباعة والنشر، بيروت، الطبعة الأولى: ١٤١٦هـ ١٩٩٥م.
- المتوفى سنة ٦٢هـ، تحقيق الدكتور / عبدالله بن محمد بن قدامة المقدسي، المتوفى سنة ٦٢هـ، تحقيق الدكتور / عبدالله بن عبدالمحسن التركي، والدكتور / عبدالفتاح محمد الحلو، دار هجر للطباعة والنشر، القاهرة، الطبعة الثانية: ١٤١٢هـ ١٩٩٢م، وأيضاً طبعة دار المنار، القاهرة، الطبعة الثالثة: ١٣٦٧هـ.

#### الفقه الزيدي:

\_الروض النضير شرح مجموع الفقه الكبير، تأليف شرف الدين الحسين بن أحمد بن سليمان بن صالح السياغي الحيمي الصنعاني، المتوفى سنة ١٢٢١هـ، دار الجيل، بيروت، د. ت.

### الفقه الظاهرى:

- المحلى، لابن حزم الأندلسي، دار الآفاق الحديثة، بيروت، د.ت.

#### الفقه المقارن:

بداية المجتهد ونهاية المقتصد، للإمام القاضي أبو الوليد محمد بن أحمد بن رشد القرطبي، المتوفى سنة ٥٩٥هـ، حققه ماجد الحموي، دار ابن حزم، بيروت، الطبعة الأولى: ١٤١٦هـ - ١٩٩٥م.

# خامساً: كتب القواعد الفقهية:

- الأشباه والنظائر في قواعد وفروع الشافعية، للإمام جلال الدين عبدالرحمن السيوطي، المتوفى سنة ١٣١١هـ، حققه محمد محمد تامر وحافظ عاشور حافظ، دار السلام للطباعة والنشر، القاهرة، الطبعة الأولى: ١٤١٨هـ - ١٩٩٨م.

\_ الجمع والفرق لأبي محمد عبدالله بن يوسف الجويني، المتوفى سنة ٤٣٨هـ، دار الجيل، بيروت، الطبعة الأولى: ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٤م.

\_الفروق، للإمام شهاب الدين أبي العباس أحمد بن إدريس القرافي، المتوفى سنة ١٨٤هـ، حققه / عمر حسن القيام، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى: ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م.

\_ قواعد الأحكام في مصالح الأنام، لسلطان العلماء أبي محمد عزالدين عبدالعزيز بن عبدالسلام السلمي، المتوفى سنة ٢٦٠هـ، دار المعرفة، بروت، د. ت.

- المنشور في القواعد، للزركشي بدر الدين محمد بن بهادر الشافعي، المتوفى سنة ٧٩٤هـ، حققه الدكتور تيسير فائق أحمد محمود، راجعه الدكتور عبد الستار أبو غدة العربي، طبعة مصورة عن الطبعة الأولى: ١٤٠٢هـ - ١٩٨٢م.

# سادساً: أصول الفقه:

- الإبهاج في شرح المنهاج، شرح على منهاج الوصول إلى علم الأصول للقاضي البيضاوي، المتوفى سنة ٦٨٥هـ، تأليف شيخ الإسلام علي بن عبدالكافي السبكي المتوفى سنة ٢٥٧هـ، وولده

تاج الدين عبدالوهاب بن علي السبكي المتوفى سنة ٧٧١هـ، دراسة وتحقيق الدكتور / أحمد جمال الزمزمي والدكتور نور الدين عبدالجبار صغيري، طبعة دار البحوث للدراسات الإسلامية، الطبعة الأولى: ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٤م.

\_إحكام الفصول في أحكام الأصول لأبي الوليد الباجي، حققه: عبد المجيد تركي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى: 12٠٧هـ - ١٩٨٦م.

\_ الإحكام في أصول الأحكام، تأليف الإمام علي بن محمد الآمدي، المتوفى سنة ٦٣١هـ، تحقيق د. سيد الجميلي، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الثانية: ٢٠٤١هـ – ١٩٨٦م.

\_ إرشاد الفحول، لمحمد بن علي الشوكاني، المتوفى سنة • ١٢٥٠هـ، تحقيق: د. شعبان محمد إساعيل، دار الكتبي، القاهرة، الطبعة الأولى.

- أساس القياس ، لأبي حامد الغزالي ، المتوفى سنة ٥٠٥هـ - تحقيق الدكتور فهد السدحان - مكتبة العبيكان - الرياض - الطبعة الأولى - ١٤١٣هـ - ١٩٩٣م.

\_ أصول السرخسي، للإمام ابي بكر محمد بن أحمد بن أبي سهل السرخسي، المتوفى سنة ٩٠ ٤هـ، حقق أصوله أبو الوفا الأفغاني، دار

المعرفة، بيروت، د. ت. عنيت بنشره لجنة إحياء المعارف النعمانية بحيدر آباد الدكن، بالهند.

- أصول الفقه المسمى إجابة السائل شرح بغية الآمل، للإمام المحدث محمد بن إسماعيل الأمير الصنعاني، المتوفى سنة ١١٨٢هم، تحقيق القاضي حسين بن أحمد السياغي والدكتور حسن محمد مقبولي الأهدل، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية: ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.

- البحر المحيط في أصول الفقه، لبدر الدين محمد بن بهادر بن عبدالله الشافعي، المتوفى سنة ٧٩٤هـ، قام بتحريره الشيخ عبدالقادر عبدالله العاني، طبعة وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية بالكويت، الطبعة الثانية: ١٤١٣هـ - ١٩٩٢م.

- البدر الطالع في حل جمع الجوامع لجلال الدين أبي عبدالله محمد بن أحمد المحلى، شرح وتحقيق أبي الفداء مرتضى علي بن محمد المحمدي الداغستاني، مؤسسة الرسالة ناشرون، بيروت، الطبعة الأولى: ٢٠٠٦هـ - ٢٠٠٥م.

\_ البرهان في أصول الفقه، لإمام الحرمين أبو المعالي عبدالملك بن أبي محمد عبدالله بن يوسف الجويني، المتوفى سنة ٤٧٨هـ، تحقيق

الدكتور عبدالعظيم الديب، دار الوفاء للطباعة والنشر، القاهرة، الطبعة الثالثة: ١٤١٢هـ - ١٩٩٢م.

\_ تشنيف المسامع بجمع الجوامع لتاج الدين السبكي، المتوفى سنة ٧٩٤هـ، سنة ٧٧١هـ، تأليف الإمام بدر الدين الزركشي المتوفى سنة ٧٩٤هـ، دراسة وتحقيق د. سيد عبدالعزيز، د. عبدالله ربيع، مؤسسة قرطبة، الطبعة الأولى: ١٤١٨هـ – ١٩٩٨م.

- التقرير والتحبير، لمحمد بن محمد بن أمير الحاج، المتوفى سنة ٨٧٨هـ، وهو شرح على كتاب (التحرير) لابن الهمام، طبع بمطبعة بولاق، القاهرة، طبعة سنة ١٣١٦هـ.

- التلويح إلى كشف حقائق التوضيح، للعلامة سعدالدين مسعود ابن عمر التفتازاني، المتوفى سنة ٩٩١هـ، ضبط نصوصه وعلق عليه/ محمد عدنان درويش، دار الأرقم ابن أبي الأرقم للطباعة والنشر، بروت، الطبعة الأولى: ١٤١٩هـ - ١٩٩٨م.

- التمهيد في تخريج الفروع على الأصول، لجال الدين عبد الرحيم بن الحسن الإسنوي، المتوفى سنة ٧٧٧هـ - تحقيق د. محمد حسن هيتو، مؤسسة الرسالة، بيروت.

ـ تيسير التحرير، لمحمد أمين المعروف بأمير بادشاه الحنفي، المتوفى سنة ٩٨٧هـ، طبعة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة.

\_ جمع الجوامع، للإمام تاج الدين ابن السبكي، المتوفى سنة VV۱هـ، طبع مع شرحه للمحلى وحاشية البناني عليه بمطبعة مصطفى الحلبي، القاهرة.

- حاشية البناني على شرح جمع الجوامع: وهي حاشية للإمام البناني على شرح الإمام جلال الدين المحلى، المتوفى سنة ٨٦٤هـ، على جمع الجوامع لتاج الدين ابن السبكي، طبعت بمطبعة مصطفى الحلبي، القاهرة.

\_الرسالة، للإمام محمد بن إدريس الشافعي، المتوفى سنة ٢٠٤هـ، تحقيق أحمد محمد شاكر، دار التراث، القاهرة، وطبعة أخرى بتحقيق د. رفعت فوزى عبدالمطلب، دار الوفاء، القاهرة.

\_شفاء الغليل في بيان الشبه والمخيل ومسالك التعليل، لحجة الإسلام أبي حامد الغزالي، المتوفى سنة ٥٠٥هـ، تحقيق الدكتور / همد الكبيسي، مطبعة الإرشاد، بغداد، الطبعة الأولى: ١٣٩٠هـ - ١٩٧١م.

\_ فواتح الرحموت بشرح مسلم الثبوت، للعلامة عبدالعلي محمد بن نظام الدين الأنصاري الهندي، المتوفى سنة ١٢٢٥هـ، ومسلم الثبوت للإمام المحقق محب الدين بن عبدالشكور البهاري

الهندي، المتوفى سنة ١١١٩هـ، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الأولى: ١٤١٨هـ – ١٩٩٨م.

\_ قواطع الأدلة في الأصول، تأليف الإمام أبي المظفر منصور بن محمد بن عبدالجبار السمعاني، المتوفى سنة ٤٨٩هـ، تحقيق الدكتور/ عبد الله بن حافظ بن أحمد الحكمي، مكتبة التوبة، الرياض، الطبعة الأولى: ١٤١٩هـ – ١٩٩٨م.

- كشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام البزدوي، تأليف الإمام علاء الدين عبدالعزيز بن أحمد البخاري، المتوفى سنة ٧٣٠هـ، ضبط وتعليق وتخريج محمد المعتصم بالله البغدادي، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الثانية: ١٤١٤هـ - ١٩٩٤م.

\_المحصول في علم أصول الفقه، للإمام الأصولي فخر الدين محمد بن عمر بن الحسين الرازي، المتوفى سنة ٢٠٦هـ، دراسة وتحقيق د/ طه جابر فياض العلواني، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية: ١٤١٢هـ – ١٩٩٢م.

\_ المستصفى من علم الأصول، لحجة الإسلام محمد بن محمد بن محمد بن محمد الغزالي، المتوفى سنة ٥٠٥هـ، طبع بالمطبعة الأميرية ببولاق مصر المحمية، الطبعة الأولى: ١٣٢٤هـ.

\_ المعتمد في أصول الفقه، لأبي الحسين محمد بن علي بن الطيب البصري المعتزلي، المتوفى سنة ٤٣٦هـ، قدم له وضطبه خليل الميس، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى: ١٤٠٣هـ – ١٩٨٣م.

\_ المنخول من تعليقات الأصول لحجة الإسلام أبي حامد الغزالي، المتوفى سنة ٥٠٥هـ، حققه محمد حسن هيتو، دار الفكر، دمشق، الطبعة الثالثة: ١٤١٩هـ – ١٩٩٨م.

- نهاية الوصول في دراية الأصول، للشيخ صفي الدين محمد بن عبدالرحيم الأرموي الهندي، تحقيق د. صالح بن سليمان اليوسف، ود. سعد بن سالم السويح، المكتبة التجارية بمكة المكرمة.

\_الوافي في أصول الفقه، لحسام الدين حسين بن علي بن حجاج السّغناقي، المتوفى سنة ١٧١هـ، تحقيق د. أحمد محمد حمود اليهاني، دار القاهرة للطباعة والنشر، الطبعة الأولى: ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م.

# سابعاً: كتب المقاصد وحكم الشريعة:

\_إثبات العلل، للإمام أبي عبدالله محمد بن علي الحكيم الترمذي، تحقيق ودراسة: خالد زهري، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط، الطبعة الأولى: ١٩٩٨م.

\_إعلام الموقعين عن رب العالمين، لابن القيم الجوزية، المتوفى سنة ١٥٧هـ، رتبه وضبطه محمد عبدالسلام إبراهيم، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثانية: ١٤١٤هـ - ١٩٩٣م.

- الذريعة إلى مكارم الشريعة ، للراغب الأصفهاني ، دار الكتب العلمية - بيروت - طبعة سنة : ١٤٠٠هـ - ١٩٨٠م .

- شرح العبادات الخمس، لأبي الخطاب الكلوزاني، للشيخ أبي عبدالله محمد البعقوبي، تحقيق فهد العبيكان، مكتبة العبيكان، الرياض، الطبعة الأولى: ١٤١٥هـ - ١٩٩٥م.

\_مقاصد الشريعة الإسلامية للشيخ محمد الطاهر بن عاشور، تحقيق ودراسة محمد الطاهر الميساوي، دار النفائس، الأردن، الطبعة الثانية: ١٤٢١هـ - ٢٠٠١م.

- الموافقات: ألفه أبو إسحاق إبراهيم بن موسى الشاطبي (ت٠٩٧هـ) وطبع بتحقيق الشيخ عبد الله دراز، دار المعرفة، بروت.

# ثامناً: كتب اللغة:

\_تاج العروس من جواهر القاموس، للسيد محمد مرتضى الحسيني الزبيدي، حققه مجموعة من المحققين، نشر ضمن التراث

- العربي، وهي سلسلة يصدرها المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، دولة الكويت، الطبعة الأولى: ١٤٢٢هـ ٢٠٠١م.
- التعريفات: للشريف علي بن محمد الجرجاني (ت١٦هـ)، طبع بدار السرور، بيروت.
- \_لسان العرب، لابن منظور جمال الدين محمد بن مكرم الإفريقي، المتوفى سنة ٧١١هـ، طبعة دار المعارف، القاهرة.
- القاموس المحيط ، لمجد الدين محمد بن يعقوب الفير وزآبادي، المتوفى سنة ١٩٧٧هـ دار إحياء التراث العربي، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت الطبعة الأولى: ١٤١٧هـ ١٩٩٧م .
- المعجم الوسيط، قام بإخراجه مجموعة من اللغويين، مجمع اللغة العربية، القاهرة .
- المصباح المنير ، لأحمد بن محمد بن علي الفيومي، المتوفى سنة • ٧٧هـ - دار الفكر، بيروت .
- النهاية في غريب الحديث والأثر ، لابن الأثير مجد الدين أبي السعادات، المتوفى سنة ٢٠٦هـ، المكتبة العلمية، بيروت، بدون تاريخ.

#### كتب عامة:

- إحياء علوم الدين ، لأبي حامد الغزالي ، المتوفى سنة ٥٠٥هـ ، مكتبة البابي الحلبي ، طبعة سنة : ١٣٥٨هـ ١٩٣٩م .
- \_ العلم الشامخ في إيشار الحق على الآباء والمشايخ، للعلامة صالح بن مهدي المقبلي، المتوفى سنة ١٠٠٨هـ، دار الحديث للطباعة والنشر، بيروت، الطبعة الثانية: ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- الغياثي، للجويني، تحقيق عبد العظيم الديب، د.ن ، طبعة سنة : ١٤٠١هـ.
- المنقذ من الضلال، لأبي حامد الغزالي، المتوفى سنة ٥٠٥هـ، مكتبة الجندي، القاهرة.
- \_ المكتوبات من كليات رسائل النور، تأليف بديع الزمان سعيد النورسي، ترجمة إحسان قاسم الصالحي، شركة سوزلر للنشر، الطبعة الثالثة بمصر: ٢٠٠١م.
- الموسوعة الفقهية، وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية، الكويت، الطبعة الرابعة: ١٤١٤هـ، ١٩٩٣م.

#### كتب معاصرة:

- \_ تعليل الأحكام، للأستاذ محمد مصطفى شلبي، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت، الطبعة الثانية: ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
- مصطلحات الفقه المالي المعاصر، تحرير وإشراف الدكتور يوسف كمال، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، القاهرة، الطبعة الأولى ١٤١٧هـ - ١٩٩٧م.
- الملكية في الشريعة الإسلامية ، لعبد السلام العبادي ، مكتبة الأقصى عمان ، طبعة سنة : ١٣٩٧هـ- ١٩٧٧م .
- الملكية في الشريعة الإسلامية ، لعلي الخفيف ، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٤١٦هـ.
- \_نبراس العقول في تحقيق القياس عند علماء الأصول للشيخ عيسى منون، مطبعة التضامن الأخوي، القاهرة.
- الوسيط في شرح القانون المدني ، لعبد الرزاق السنهوري ، دار إحياء التراث العربي- بيروت ، ١٩٦٤ م .
  - \* \* \*

# فهرس الموضوعات

|      | (افتتاحية                                    |
|------|----------------------------------------------|
| ٧    | مقدمة                                        |
|      | الفصل الأول: مصطلحات البحث:                  |
| 10   | المبحث الأول: تعريف المعاملات لغةً واصطلاحاً |
| 10   | المعاملات                                    |
| ١٧   | المالية                                      |
| ١٨   | هل المنافع أموال                             |
| ١٩   | هل الديون أموال                              |
| ۲.   | أنواع المال                                  |
| 77   | الألفاظ ذات الصلة                            |
| 77   | البيع                                        |
| 70   | العقد                                        |
| 44   | النقود والعروض                               |
| 44   | النقود (الأثمان)                             |
| 44   | الثمن                                        |
| ٣٣   | الملك                                        |
| ٣٧   | المبحث الثاني: تعريف التعبدي لغةً واصطلاحاً  |
| ٣٧ ) | ل تعريف التعبدي لغةً                         |

| 44    | تعريف التعبدي اصطلاحاً                          |
|-------|-------------------------------------------------|
| ٤٠    | الألفاظ ذات الصلة                               |
| ٤٠    | العبادة                                         |
| ٤١    | التوقيف                                         |
| ٤٣    | حكمة تشريع التعبديات                            |
| ٤٣    | طرق معرفة التعبدي                               |
| ٤٤    | ما تكون فيه التعبديات وأمثلة منها               |
| ٤٥    | المفاضلة بين التعبدي والمعقول المعنى            |
| ٤٧    | المبحث الثالث: تعريف معقول المعنى لغة واصطلاحاً |
| ٤٧    | العقل لغة واصطلاحاً                             |
| ٤٩    | المعنى لغة                                      |
| ٥٠    | المعنى اصطلاحاً                                 |
| ٥٢    | الألفاظ ذات الصلة                               |
| ٥٢    | التعليل                                         |
| ٥٢    | تعريفه                                          |
| ٥٣    | فوائد تعليل الأحكام                             |
| ٥٣    | طرق معرفة معقول المعنى                          |
|       | المبحث الرابع: خواص الحكم التعبدي والحكم معقول  |
| ٥٥    | المعنى                                          |
| ر ه ه | ر خواص التعبدي                                  |

|     | 11.1 ** 11. 1                                            |
|-----|----------------------------------------------------------|
| 70  | خواص المعقول المعنى                                      |
|     | الفصل الثاني: نهاذج تطبيقية للمعاملات المالية بين التعبد |
|     | ومعقولية المعنى:                                         |
| ٧٣  | توطئة: الأصل في المعاملات معقولية المعنى                 |
| ۸١  | المبحث الأول: صدقة السوائم بين التعبد ومعقولية المعني.   |
|     | الصورة والمعنى في صدقة السوائم بين التعبد ومعقولية       |
| ۸١  | المعنى                                                   |
|     | الوصف العددي لصدقة السوائم بين التعبد ومعقولية           |
| 97  | المعنى                                                   |
| 90  | المبحث الثاني: حرمة الربابين التعبد ومعقولية المعنى      |
| 90  | الربا في كتاب الله                                       |
| 97  | الربا في حديث رسول الله عِيْكِيْ                         |
| ٩٨  | تعريف الربا                                              |
| 99  | أنواع الربا                                              |
| ١   | تحريم الربابين التعبد ومعقولية المعنى                    |
| ١   | تحريم الربا في مجموعه بين التعبد ومعقولية المعنى         |
| 1.0 | تحريم الربا في أفراده وأصنافه بين التعبد ومعقولية المعنى |
| ١٠٧ | العلة في الأصناف الربوية في المذاهب الأربعة              |
| 171 | المبحث الثالث: حرمة القهار بين التعبد ومعقولية المعني    |

| $\overline{}$ |                                                               |
|---------------|---------------------------------------------------------------|
| 174           | ً أثر علة النهي عن القهار في المعاملات المالية المعصرة        |
|               | المبحث الرابع: النهي عن بيع الطعام قبل قبضه بين التعبد        |
| ١٢٧           | ومعقولية المعنى                                               |
|               | أثر علة النهي عن بيع حاضر لباد في المعاملات المالية           |
| ۱۳۱           | المعاصرة                                                      |
|               | المبحث الخامس: النهي عن بيع حاضر لباد بين التعبد              |
| 179           | ومعقولية المعنى                                               |
|               | المبحث السادس: النهي عن بيعتين في بيعة بين التعبد             |
| ١٣٣           | ومعقولية المعنى                                               |
| ١٤٠           | أثر علة النهي عن بيعتين في بيعة في المعاملات المالية المعاصرة |
|               | المبحث السابع: رد المصراة مع صاع بين التعبد ومعقولية          |
| ١٤١           | المعنى                                                        |
| ١٤١           | رد المصراة معقول المعنى                                       |
| 1 8 0         | رد المصراة مع صاع بين التعبد ومعقولية المعنى                  |
| 107           | أثر علة النهي عن التصرية في المعاملات المالية المعاصرة        |
| 171           | المبحث الثامن: الشفعة بين التعبد ومعقولية المعنى              |
| 170           | خاتمة البحث                                                   |
| ١٦٧           | قائمة المصادر والمراجع                                        |
| 191           | فهرس الموضوعات                                                |
|               | * * *                                                         |