



رَفَحُ بعبر (لرَّحِمِ الْمُجَدِّي رُسِلتَم (لِيْرُ) (لِفِروكِرِي www.moswarat.com

اللَّبِيَّابُ جَاءِ ( ) ( ) الْمَجْ الْمِيْرِ فِي الْمِيْرِ الْمُؤْمِدِينِ الْمُؤْمِدِينِ الْمُؤْمِدِينِ الْمُؤْمِدِينِ الْمُؤْمِدِينِ الْمُؤْمِدِينِ الْمُؤْمِدِينِ



### الطّبِعَــُّة الثّانيَّة 1٤٣٦هـ ـ ٢٠١٥م

جئقوت الطبع مجنفوظة

تُطلب جميع كتبنا من: دار القلم ـ دمشق

هاتف: ۲۲۲۹۱۷۷ فاکس: ۲۲۸۵۷۲۸ ص.ب: ٤٥٢٣

www.alkalam-sy.com

الدار الشامية ـ بيروت ماتف: ۸۵۷۲۲۲ (۰۱) فاكس: ۸۵۷٤٤٤ (۰۱)

ص.ب: ۱۱۳/٦٥٠١

۲۱٤٦١ ٌصْ.ب: ۲۸۹٥ هاتف: ۲۱۲۷۵۲۱ فاکس: ۲۹۰۸۹۰۶

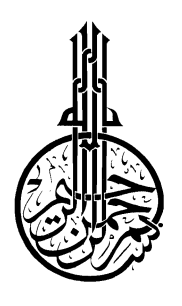
كَاَّ اللَّهُ مُعَلِّمُ عِلْمَأْصُولِ الفِقْهِ بِتَوْبِ جَدِيْدٍ وَمَنْهَجٍ مُيسِّرُ مُفِيْدٍ

تايىن كَفُوانَ عَدْنَانَ دَاوُودِي

قرظه أصبحاب الفضيلة

الدّكَوُّرُمُ مُطَهَّى سَعِيْدُ الْحِنِّ الدَّكُوُّرُ عَبُدُ ٱللَّهُ بِيَهُ الدَّكُوُرُ عَبُدُ ٱللَّهُ بِيَهُ الدُّرِيْنِي

ولرالقيلم



رَفَحُ عجب الاستحاج الاخِتَّريَّ السِّلِيَّ الافِرْزُ (العِزُودَ كِي www.moswarat.com

## النباليخ الخيان

# تقريظ فضيلة الدكتور مصطفى سعيد الخِن<sup>(۱)</sup> شيخ الأصول في دمشق الشَّام

الحمدُ لله ربِّ العالمين، القائلِ في محكم كتابه المبين: ﴿فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةِ مِنْهُمُ طَآبِفَةٌ لِيَـنَفَقَهُوا فِي ٱلدِّينِ﴾، والصَّلاة والسَّلام على سيّد المرسلين، وقائد الغُرُّ المُحَجَّلين، المبعوثِ رحمةً للعالمين، القائل: «مَن

(۱) اسمه ونسبه: مصطفى بن سعيد بن محمود الخن، من عائلة عريقة في دمشق. مولده: ولد في حيّ الميدان بمدينة دمشق سنة ١٩٢٢ م، الموافق ١٣٤١ هـ.

شيوخه: قرأ العلوم الشَّرعية منذ صغره على العلامة حسن حبنكة الميداني، ولازمه ملازمة تامَّة، وبه تخرَّج، كما حضر الدرس العامَّ عند الشيخ عليِّ الدَّقر مجدُّد النهضة العلمية في دمشق، وانتفع بمواعظه.

ثمَّ التحقُّ بالأزهر ودخل في السنة الثالثة مباشرةٌ بعد اختبار له، ونال شهادة الدكتوراة بتفوق، وكان المشرف عليه الدكتور مصطفى عبد الخالق، واستفاد منه أثناء تحضيرها. مؤلفاته: «أثر الاختلاف في القواعد الأصولية في اختلاف الفقهاء»، و«الأدلة التشريعية»، و«دراسة تاريخية للفقه وأصوله»، و«العقيدة الإسلامية»، وهو مقرَّر في جامعة دمشق، و«الفقه المنهجي»، ألَّفه بالاشتراك مع الدكتور مصطفى البغا، وعلي الشربجي، وغيرها.

وظائفه: عمل مدرّساً في معهد التوجيه الإسلامي، الذي أسَّسه شيخه، ومدرّساً في ثانويات دمشق، ومشرفاً على مناهج التربية الإسلامية فيها، ومدرساً في جامعة دمشق، وجامعة الكليات والمعاهد بمدينة الرياض عند افتتاحها لمدة أربعة سنوات التي عرفت فيما بعد بجامعة الإمام، ومدرّساً في جامعة أبها، وعضواً في المجلس العلمي بمدينة الرياض، ثم مدرساً في جامعة معهد الفتح، وأم درمان فرع دمشق، وأشرف على عدد من رسائل الماجستير والدكتوراة.

يُرِدِ اللهُ به خيراً يُفَقِّهُهُ في الدين»، وعلى آله وصحبه ومَن تبعهم بإحسانِ إلى يوم الدين.

وبعدُ؛ فإنه مما يُثير العجبَ في هذه الآونة الأخيرة ظهورُ فئة من النّاس يُقْحِمُون أنفسَهم في إبداءِ آراء في أحكام الله تعالى، ويُفتون النّاس بفتاوى ما أنزل الله بها من سلطان، ويَختَجُون بظواهرَ فهموها من كتاب الله تعالى وسنة رسوله عليه الصّلاة والسّلام، ويقولون: (حسبُنا كتابُ الله وسنةُ رسول الله) من غيرِ أَنْ يلتفتوا إلى قواعد الاستنباط، تلك القواعد التي ذرّ قرنُها الله ) ووضعت بذورُها وآتت أُكُلَها منذ عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثم اقتفى الأئمةُ المجتهدون أثرَها، وسار الباحثون على ضوئها إلى يومنا هذا.

وأخذت هذه الشرذمة أيضاً تعيب على فتاوى وأحكام صدرت عن كبار علماء المسلمين وتقلّل من شأنهم، وتصفهم بالجهل وبِبُغدِهم عن حديث رسول الله على من أمثال أبي حنيفة ومالك والشافعي وابن حنبل والأوزاعي والحسن البصري والسّفيانين، وغيرِهم من أولئك الذين ملأوا طِباق الأرض علماً.

وما دفعهم إلى ذلك إلا جهلُهم بقوانينِ الاستنباط وقواعد الاجتهاد، ﴿بَلَ كَذَبُوا بِمَا لَمَ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ، ومَن جَهِلَ شيئاً عاداه.

ولَكَمِ التقينا بأمثال هؤلاء وحادثناهم فوجدناهم لا يفرِّقون بين عامً وخاصٌ ومطلقٍ ومقيَّد، وناسخٍ ومنسوخ، هذا إلى كثير من مباحثِ أصولِ الاستنباط بَلْهَ جهلهِمُ الكبيرِ بقواعد اللَّغة العربية التي أنزل فيها القرآن الكريم، سواءٌ في ذلك نحوُها وصرفُها ومدلولاتُ ألفاظها وجوانبُ بلاغتها.

هذا ولقد عُني العلماء وبذلوا أقصى ما في وسعهم منذ القرن الثَّاني بتدوين قوانين الاستنباط وأسس الاجتهاد وصفات المجتهدين في نطاقِ علم

<sup>(</sup>١) أي: طلع. يقال: ذرَّت الشَّمس: طلعت، وهو أوَّل طلوعها.

أَسْمَوْهُ علمَ أصول الفقه، ومنذُ ذلك التَّاريخ إلى يومنا هذا لم يألُ العلماء جهداً في التأليف في هذا العلم الجليل الذي يُنَظِّمُ طريقةَ التَّفكير الفقهي.

هذا وقد وفَق الله سبحانه صديقَنا وأخانا الشَّيخ صفوان عدنان داوودي للكتابة في هذا العلم الذي هو الطَّريق الوحيد لاستنباط الأحكام الشَّرعية من كتاب الله وسنَّة رسوله وما تفرَّع عنهما من أدلةٍ شرعيةٍ أصوليةٍ.

ولقد قرأتُ بإمعانِ ما كَتَبَهُ فوجدتُه قد جمع أصولَ مسائلِ الفقه بعبارةِ سهلةٍ تُقَرِّبُ هذا العلمَ إلى أفهامِ الطُّلابِ الذين كانوا يجدون صعوبةً بالغة في الوصول إلى فَهم حقيقة قواعده، إذ إنَّه قد وضع قواعده على طرف الثَّمام (١).

وممًا زاد ما كتبه حُسناً أنه أَكْثَرَ مِن المسائل التَّطبيقية حتى يَشْعُرَ القارئ أن هذا العلمَ ليس قواعدَ مجرَّدةً بل هو علمٌ ينطبق على حياة المسلمين وتصرُّفاتهم، فجزاه الله خيراً، ووقَّقه لما يحبُّه ويرضاه، وهو وليُّ التَّوفيق.

۲۰ / ۱۱ / ۱۱۸ هـ، ۲۳ / ۳ / ۱۹۹۸ م

د. مصطفى سعيد الخِن

<sup>(</sup>١) يقال للشِّيء الذي لا يعسر تناوله: هو على طرف النُّمام؛ وذلك أنَّ النُّمام لا يطول فيشق تناوله. والنُّمام: نبت.



## تقريظ فضيلة الشَّيخ الدكتور عبد الله بن بيَّه الشنقيطيِّ (۱) عضو مجمع الفقه الإسلامي بمكة المكرمة

الحمدُ لله، والصَّلاةُ والسَّلامُ على سيِّدنا رسولِ الله، وعلى آله وصحبه، وبعد؛ فقد اطَّلعتُ على كتاب الشَّيخ الفاضل المحقِّق صفوان داوودي، الذي ألَّفه في أصول الفقه، فوجدتُه كتاباً حسناً، مختصراً مفيداً، قيَّدَ فيه أقوالَ العلماء، وحلاً بالأمثلة القيِّمة، من الكتاب والسُّنة.

<sup>(</sup>۱) الشَّيخ عبد الله بن الشَّيخ المحفوظ بن بيه، الديمانيُّ، الشَّنقيطيُّ. أحد أعيان علماء المغرب. ولد سنة ١٩٣٥ م في منطقة الحوض الشرقيُّ ببلاد موريتانيا العامرة بالعلماء حينئذ، قرأ القرآن بروايتي قالون وورش على ابن عمَّه الشيخ بيَّه بن السالك (وهو حاليا ـ سنة ١٤١٩ ـ رئيس القضاة في الأمارات العربية في أمارة العين، وأصابه مرض يُعالج منه)، وكتب له الإجازة بذلك.

وقرأ العلوم الشَّرعية على والده الشَّيخ محفوظِ الذي كان رئيسَ العلماء، وقرأ علوم العربية على العلامة المعمَّر محمد سالم بن شين الحسني، شيخ والده، أدركه وكان عمره مائة سنة وعاش مائة وعشرين سنة، قال عنه المترجَم: إنه أعلم من رأى وسمع في علوم العربية. وممَّا قرأه عليه «ديوان ذي الرمة»، و«ألفيته في المثلَّث» في اللُّغة، وله فيها استدراكات على ابن مالك وصاحب القاموس، و«ألفيته في القلب المكاني»، وغيرها.

عُيِّن المترجم وزيراً للتَّعليم في بلاده، ثم أتى مدينة جُدَّة فأقام فيها، وهو الآن أستاذٌ في جامعة الملك عبد العزيز ـ كلية الآداب، وعضوٌ في مجمع الفقه الإسلاميِّ، وعضوُ المجلس العالميِّ الأعلى للمساجد لرابطة العالم الإسلاميِّ.

لطيفُ المعشر، حسنُ الأخلاق، واسعُ المعرفة والاطلاع. من مؤلفاته: "توضيح أوجه اختلاف الأقوال في مسائل من معاملات الأموال"، و"نظم بداية المجتهد"، أنهى منه حوالي / ١٥٠٠ / بيت، ويقدَّر تمامه باثني عشر ألف بيت، وغيرها.

تلك الأمثلةُ التي يدورُ حولها اختلاف العلماء بحسب الزَّاوية التي ينظر من خلالها كلُّ فريق، والمعايير التي يزن بها كلُّ اتجاهِ فقهيٍّ.

إنَّ تلك الموازينَ المنصوبةَ هي أساسُ أصولِ الفقه، والمعروفةُ في مصطلح الأصوليين بالأدلَّة الإجمالية، فاختلاف العلماءِ في تقدير مختلف الأدلَّة اعتباراً وإلغاءً وانتفاءً، كاختلافهم في الأخذ بالمصلحة المرسَلة، وسدِّ الذرائع، والاستحسانِ، وقولِ الصَّحابيِّ، وشرعِ مَن قبلنا، ودليلِ الخطاب.

كما اختلفوا في مراتبها ورُتبِها بعد الاعتراف بقبولها في الجملة، وذلك في الجمع والتَّرجيح عند التَّعارض، كاختلافهم في خبر الواحد مع القياس، وتقديم القول على الفعل، والعكس، والمثبِتِ على النَّافي في حال عدم العلم، لا في علم العدم، والتَّخصيص بالظَّنيِّ من الدَّليل، ومراتب الإجماع، والأقيسة.

لقد أجاد أخونا الفاضل الشَّيخ صفوان في تقديم خلاصة أقوال العلماء، وتوجيه اختلاف الفقهاء، حيث سلك سبيل التَّوضيح، منتبذاً طريق القدح والتَّجريح، فجزاه الله خيراً، ونفع به وبعلمه.

سائلاً المولى جلِّ وعلا له التَّوفيق والرَّشاد.

وكتب عبد الله بن بيه ۱۳ رسع الأول المبارك ۱٤۱۹ هـ.

## تقريظ فضيلة الدكتور محمد فتحي الدُريني (١) شيخ الأصول في عمَّان

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمدُ لله، والصَّلاةُ والسَّلامُ على رسول الله، الذي أتى برسالةِ أكملِ

<sup>(</sup>١) اسمه ونسبه: محمد فتحي بن عبد القادر بن أحمد الدريني.

مولده: ولد سنة ١٩٢٣ م بمدينة الناصرة في فلسطين.

دراسته: بدأ دراسته بالناصرة، ثم سافر إلى مصر، وكانت دراسته فيها من ١٩٤٣م إلى ١٩٦٥ ، وحصل على كثير من الشهادات، ومن شيوخه: محمود شلتوت، ومحمد المدني، وعبد الغني عبد الخالق، ومحمد أبو زهرة، وأحمد أمين، وغيرهم.

مؤهلاته العلمية: كان متمكناً في علم الأصول، في درسه كالبحر الهادر، ومن مؤهلاته 1 - دكتوراة في الفقه الإسلامي وأصوله، بمرتبة الشرف الأولى من كلية القانون والشريعة - جامعة الأزهر، سنة ١٩٦٥ م.

٢ ـ العالمية مع إجازة في تخصص القضاء الشرعي ـ كلية القانون والشريعة جامعة الأزهر، سنة ١٩٥١ م.

دبلوم العلوم السياسية ـ دراسات عليا ـ قسم الدكتوراة، كلية الحقوق ـ جامعة القاهرة (سنتان دراسة عليا متخصصة) سنة ١٩٥٤ م، وغيرها.

مؤلفاته: أهمُّها: المناهج الأصولية - أصول التشريع الإسلامي - خصائص التشريع الإسلامي في السياسة والحكم - الفقه الإسلامي المقارن مع المذاهب، وغيرها من الكتب القيمة النافعة . وظائفه: عمل ١ - مدرساً في جامعة دمشق كلية الشريعة من سنة ١٩٥٧ إلى ١٩٨٨م وصار عميد الكلية . ٢ - تخللها انقطاع من ١٩٦٦إلى ١٩٦٨ حيث درس في جامعة أم درمان . ٣ - ومن ١٩٧٠ إلى ١٩٧٤ حيث درس في الجزائر، في قسم الدراسات العليا، لسنوات طويلة . ٤ - مدرساً في جامعة عمّان - كلية الشريعة، في قسم الدراسات العليا، من١٩٨٨ إلى الآن، ومشرفا على رسائل الدكتوراة والماجستير، وحضر كثيراً من المؤتمرات الإسلامية الفقهية .

دين، وعلى آله وأصحابه، ومَن والاه إلى يوم الدِّين.

أمًا بعد؛ فإنَّ هذا الكتابَ الذي بذل صاحبه فيه الشيخ صفوان داوودي، جُهداً ظاهراً وملموساً، يُعتبر من أولى ثمراته اليانعة في علم الأصول.

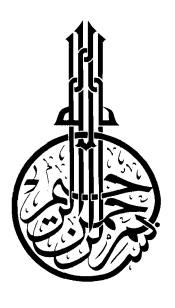
وأبرزُ ما يميِّزه بُعدُ النَّظر، ودقَّةُ المعنى، ووضوحُ العبارة، فضلاً عمَّا أُوتي صاحبُه من عمق الفكر الأصوليِّ، ممَّا جعل من هذا الكتاب باباً يلِجُ منه كلُّ مَن أراد أن يتوسَّعَ في هذا العلم الدَّقيق، المؤصَّلةِ قواعدُه، والمحكمةِ مقاصدُه، توسُّعاً يُؤهِّل لأنْ يرقى في مدارج هذا العلم صُعداً في درجات الكمال.

هذا وإنّي لعلى يقين أنّ السيّد المؤلّف قد أُوتي من القدرة العلمية على أن يجولَ في ساحات هذا العلم الواسعة مناحيه، وأصوله، وغاياته، والذي تميّز به علماء المسلمين منذ القدم حتى يومنا هذا، بدليل أنّا لانجد أمّة أخرى من الأمم غير الإسلامية، قد نبغ علماؤها في استخلاص مصادر تشريعها، وقواعده التي تربط بين الحكم وغايته ربطاً محكماً، بما يحقّق المصلحة الحيوية المعتبرة للأفراد والمجتمع، التي تجسّد العدل في أبهى معارضه دون تطرّف نحو اليمين أو نحو اليسار، فجاء تشريعاً وسطاً ينهض على أصول دقيقة راسخة، صنعها الله تعالى فأحسن صنعه، فاتسمت شريعته لذلك بالوسطية والاعتدال، يؤيّد ذلك قوله تعالى: ﴿وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ مُسَطّا﴾.

وإنّي إذ أُعبّر عمّا كان صدى في مخيلتي حين اطّلعتُ على هذا الكتاب لأرجو الله تعالى أن يأخذ بيد الكاتب في أن يتوسّع في كافّة أرجاء هذا العلم العظيم، والله تعالى الموفّق إلى سواء السّبيل.

أ.د. محمد فتحي الدُّريني عميد كلية الشَّريعة \_ جامعة دمشق سابقاً أستاذ علم الأصول في الدِّراسات العليا في كلية الشَّريعة \_ الجامعة الأردنية

في ۲۷ /٤/ ١٤١٩هـ. الموافق ۲۱/۸/۸۹۹۹م.



رَقْعُ مجب (لاَرَجِي) (الْبَجَنِّرِي (سِّكِنَتِ (لَاِزْرَ) (الْفِرْدِورُكِرِي www.moswarat.com

#### المقدّمة

الحمدُ للهِ الذي وضعَ الأصولَ والفروع، وجعلَ إليها في الاختلافِ الرُّجوع، وصلَّى الله وسلم على سيِّدنا محمَّد، المجتهدِ المُطلَق في تبليغ الرِّسالة، وأداء الأمانة، وعلى آله وصحابته الكرام، المُجمعِ على فضلهم على مَرِّ الدُّهور والأعصار، الذين لا يُقاس بهم غيرُهم على مدى الأزمان.

وبعد؛ فإنَّ علمَ أصولِ الفِقه من أجلُ العلوم الشَّرعيةِ قَدْراً، وأرفعِها ذِكْراً.

ومن خلال صحبتي له زماناً طويلاً، دراسةً وتدريساً، وجدتُ أنَّ هذا الفنَّ ما زال بحاجةٍ ماسَّةٍ إلى تبسيطِ عبارته، وتفهيمِ إشارته، وكشفِ غامضه، وتقريبِ مسائله، وإيضاح شواهده، وتصفيةٍ مباحثه.

فالكتبُ المؤلَّفة فيه كثيرةٌ، منها على طريقة المتكلِّمين، ومنها على طريقة الفقهاء، ومنها الجامع بين الطَّريقتين.

وهذي المؤلفات كالبحار العميقة، جواهرُها في الأسفل، ويعلوها شيءٌ من المسائل والأبحاث التي لا علاقة لها بهذا الفنّ، من استطرادات طويلة، وخلافات كبيرة، تُشتّت الذّهن، وتُبدّد الفِكر، من عَرْض لمذاهبَ قد انقرضت، أو ردِّ على انفراداتٍ قد ولَّت، وعُذرُ مؤلفيها أنّهم ألّفوها لزمانهم، وأهل فترتهم، تُناسب مقدارَ علمهم، ونوعَ ثقافتهم، وتبيّن المستوى السّائد في ذاك الوقت.

فاستعنتُ بالله، وعزمتُ على استخلاص جواهر هذا الفنّ، واستخراج دُرَره، ووضعِها في قالَب يناسب أهلَ عصرنا، وألبستُها ثوباً جديداً، يُعجب الرَّائين، ويستهوي القارئين، ويستميل الباحثين. فجمعتُ هذا الكتاب من أكثرَ من مائة مجلدة، أذكر القواعد الأصولية، مُطبِّقا لها على النُّصوص الشَّرعية: القرآنية، والنَّبوية، مُجانباً للخلافات العقيمة، والرُّدود السَّقيمة، مُتباعداً عن القيل والقال، وكثرة السُّؤال.

وأكثرتُ فيه من الأمثلة؛ لأنَّها هي الموضّحة للمقصود، والمبيّنة للمطلوب.

فأمثلةُ الأصوليين قليلة، وأكثرُها مكرَّر، وطالما سأل الطُّلاب عن أمثلةٍ للقاعدة غيرِ ما ذُكر في الكتاب، وما أشدَّ فرحَهم حين يسمعون مثالاً جديداً!

ولقد وسَّعتُ دائرةَ البحث عن الأمثلة، فرجعتُ إلى كتب أحكام القرآن، والتَّفاسير، وشروح الحديث، كشرح ابن حجر للبخاري، و النَّووي لمسلم، وابن عبد البر للموطَّأ، وابن العربيِّ للترمذي، وغيرها، وكتب العربية، فصارت الأمثلة كثيرةً تَروي الغَليل، وتَشفى العليل.

فجاء هذا الكتاب ـ بحمد الله ـ جوهرة برَّاقة، ولؤلؤة لمَّاعة، حوى خلاصة علم الأصول، وصفوتَه، فسمَّيته لذا: «لُبَابَ الأصول»، فنسأل الله لنا القَبول، والفوز بالمأمول.

المؤلف

غرّة المحرَّم من عام ١٤١٩هـ الموافق ١٩٩٨/٤/٢٧م



## تعريفٌ بفنِّ الأصول

نبدأ أوَّلاً بذكر كلامٍ مُؤرِّخِ المسلمين، العلاَّمةِ ابن خَلدون في مقدِّمة تاريخه الشَّهير، المسمَّى: «كتاب العِبر، وديوان المبتدأ والخبر، في أيَّام العرب والعجم والبربر، ومَن عاصرهم من ذوي السُّلطان الأكبر»، ثمَّ نذكر المبادئ العشر لهذا الفنِّ.

قال ابن خَلدون (١): واعلم أنَّ هذا الفنَّ من الفنون المُستحدَثة في الملَّة، وكان السَّلف في غُنيةِ عنه، بما أنَّ استفادة المعاني من الألفاظ لايُحتاج فيها إلى أزيد ممَّا عندهم من المَلكَة اللِّسانية.

وأمًّا القوانين التي يُحتاج إليها في استفادة الأحكام خصوصاً؛ فمنهم أُخذ معظمها، وأمَّا الأسانيد فلم يكونوا يحتاجون إلى النَّظر فيها لقرب العصر، وممارسة النَّقَلَة، وخبرتهم بها.

فلمًا انقرض السَّلفُ، وذهب الصَّدرُ الأوَّل، وانقلبت العلومُ كلُها صناعةً \_ كما قرَّرناه من قبل \_ احتاج الفقهاء والمجتهدون إلى تحصيل هذه القوانين والقواعد؛ لاستفادة الأحكام من الأدلَّة، فكتبوها فنَّا قائماً برأسه سمَّوه أصول الفقه. اه.

قلتُ: وهذا العلم يُعرِّفنا كيفية استنباط الأحكام الشَّرعية،

فقد يختلف الحكم لاختلاف القاعدة الأصولية، ولنذكر لذلك مثالاً واحداً، ففي قوله تعالى:

<sup>(</sup>۱) «تاریخه» ۱/۳۷۹.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَقْنُلُوا ٱلصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ ۚ وَمَن قَنْلَهُ مِنكُم مُتَعَمِّدًا فَجَزَآءٌ وَمَنَ قَنْلَهُ مِنكُم مُتَعَمِّدًا فَجَزَآءٌ مِنْ ٱلنَّمَدِ ﴾ [المائدة: ٩٥].

فقوله: ﴿ مُتَعَمِّدُا ﴾ معناه: القاصد للشَّيء مع علمه به، ولم يذكر اللهُ سبحانه المخطئ والنَّاسي، فاختلف في حكمه تَبَعاً لاختلاف القاعدة الأصولية، فقال الإمام أحمد في إحدى روايتيه: لاشيءَ على المخطئ والنَّاسي، مستدلاً بقاعدة: دليل الخطاب، حيث خصَّ سبحانه المتعمِّد بالذِّكر، فدلَّ على أنَّ غيره بخلافه، ومستدلاً بقاعدة: الأصل براءة الذَّمَة، فمن ادَّعى شُغلَها فعليه الدَّليل.

وقال الإمام مالك وأبو حنيفة والشّافعيُّ: يحكم عليه بالعمد والخطأ والنّسيان.

واستدلُّوا لذلك بأمور:

منها: سياق الآية، ففائدةُ ذكر العمد يظهر في نسق التّلاوة في قوله تعالى: ﴿وَمَنْ عَادَ فَيَنَنَقِمُ اللّهُ مِنْهُ ﴾، وذلك يختصُّ بالعمد دون الخطأ؛ لأنَّ المخطئ لا يجوز أن يلحقه الوعيد، فخُصِّص العمدُ بالذِّكر وإن كان الخطأ والنسيان مثلة، ليصحَّ رجوعُ الوعيد إليه..

ومنها: أنَّ قوله: ﴿ مُتَعَمِّدُا ﴾ خرج مخرج الغالب، فألحق به النَّادر كسائر أصول الشَّريعة، واستدلَّ الشَّافعيُّ بالقياس أيضاً، فقاس الخطأ على العمد، والجامع بينهما أنَّ بدل المُتلَف هو الجزاء، وهو مقدَّرٌ بمثل الفائت، وأبدالُ المتلَفات يستوي فيها العمد والخطأ، كالدِّيات وقِيَم المُتلَفَات.

كما استدلَّ بالإجماع، فقد أخرج هو وابن المنذر عن عمرو بن دينار، قال: رأيتُ النَّاس أجمعين يغرُمون في الخطأ.

واستدلَّ الحنفية بنصِّ آخر، وهو أنه قد ثبت أنَّ جنايات الإحرام لا يختلف فيها المعذور وغير المعذور في باب وجوب الفدية، لأنَّ الله قال:

﴿ فَهَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْ بِهِ ۚ أَذَى مِن زَأْسِهِ فَفِدْيَةٌ مِن صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكِّ [البقرة: ١٩٦] فعلَذرَ المريضَ ومَن به أذى من رأسه، ولم يُخْلِهما من إيجاب الكفَّارة (١).

واستدلَّ المالكية أيضا بالسُّنَّة، فقد قال الزُّهريُّ: وجب الجزاءُ في العمد بالقرآن، وفي الخطأ والنِّسيان بالسُّنَّة.

قال ابنُ العربيِّ: فإن كان يريد به الآثارَ التي وردت عن ابن عبَّاسٍ وابن عمر فنِعمَّا هي، وما أحسنَها أسوة (٢).

ويكفي هذا المثال، ومن أراد التوسع في هذا البحث فليرجع إلى كتاب:

«أثر الاختلاف في القواعد الأصولية في اختلاف الفقهاء الفضيلة الشَّيخ الأصوليِّ مصطفى الخنِّ، فقد أرجع في كتابه أسباب الخلافِ إلى ثمانية أسباب، وقد نظمتُها فقلتُ:

أسبابُ خُلفِ الفقها ثمانية والشَّكُ في الحديثِ ثمَّ جهله ثمَّ اشتراكُ اللَّفظِ أو تعارض وعدمُ النَّص لدى الفُحولِ

منها القراءاتُ بدَتْ لِتَدْرِيَةُ والخُلْفُ في معنى النُصوصِ مِثلُهُ بين النُصوصِ مِثلُهُ بين الأدلَّةِ لأمرِ يَعسرِضُ والخُلفُ في قواعدِ الأصولِ

<sup>(</sup>۱) فإن اعترض على الحنفية بأنهم لا يجيزون إثبات الكفارات قياساً، فقد أجاب الجصَّاص: بأنَّ هذا ليس قياساً؛ لأنَّ النَّصَّ قد ورد بالنَّهي عن قتل الصَّيد في قوله: ﴿لاَ النَّمُ اللَّهُ اللَّهُ عَرُمٌ ﴾، وذلك عندنا يقتضي إيجاب البدل على مُتلفه، كالنَّهي عن قتل صيد الآدميّ، أو إتلاف ماله، يقتضي إيجاب البدل على مُتلفه، فلمًا جرى الجزاء في هذا الوجه مجرى البدل، وجعله الله مِثلاً للصَّيد، اقتضى النَّهي عن قتله إيجاب بدله على مُتلفه، ثمَّ ذلك البدل يكون الجزاء بالاتّفاق.

<sup>(</sup>٢) انظر «أحكام القرآن» لابن العربيُ ٢/٦٦٩، وإلكيا الهراسي ٣/١٠٦، والجصَّاص ٢/ ٢٠) و «روح المعانى» ٧/٢٣.

عبر (الرَّحِيُ (الْبَخِيْرِيُّ السيكتري الافتيري الإفزوفريس ويرود المعتاد المستوريس المستوريس

## مبادئ فنِّ الأَصُول

قال أبو العِرفان محمد بن على الصَّبَّانُ ( ت: ١٢٠٦ هـ ):

إنَّ مــبـادي كــلُ فــنُ عَــشَــرة وفضلُه ونِسبة والواضع والاسمُ الاستمدادُ حكمُ الشَّارعُ

الحدُّ والموضوعُ ثمَّ الشَّمَرة مسائلٌ والبعضُ بالبعضِ اكتفى ومَنْ درى الجميعَ حازَ الشَّرَفا

حدُّ علم أصول الفقه \_ أي: تعريفه \_: هو العلمُ بالقواعد التي يُتوصَّل بها إلى استنباط الأحكام الشَّرعية الفرعية من أدلَّتها التَّفصيلية.

وتمامُ الفِقه: العلمُ بالمشروعات، وضبطُ الأصولِ بفروعها، والعملُ ىذلك.

موضوعه: الأدلَّة الشُّرعية.

شمرتمه: العلمُ بأحكام الله تعالى، أو الظُّنُّ بها.

فضلمه: من أفضل العلوم الشَّرعية، وأجلُّها قَدْراً، وأكثرها فائدةً؛ لتعلُّقه بكتابِ الله وسنَّةِ رسوله عليه الصَّلاة والسَّلام. قال بعضهم:

أصولُ الفقهِ إن فكِّرْتَ فيها تُريكَ فضيلةَ المتفقِّهينا وأحكامَ الخطابِ وما حواه وقائقُ من كلام مدقَّقينا

نسبته: هو أساسٌ لعلم الفقهِ والأحكام الشَّرعية، وفرعٌ لعلم العقائد الدِّينية .

واضعه: أوَّلُ مَنْ دوَّنه الإمام الشَّافعيُّ ( محمد بن إدريس، ت: ٢٠٤هـ)، فألَّف فيه «الرِّسالة»، تكلِّم فيها في الأوامر والنَّواهي، والبيان، والخبر، والنَّسخ، وحكم العلَّة المنصوصة من القياس. قال سيدي عبد الله العلويُّ الشَّنقيطيُّ (ت: ١٢٣٣ هـ) في نظمه «مراقي السُّعود»:

أوَّلُ من ألَّف أه في الكتُبِ محمَّدُ بنُ شافعِ المُطّلبِ وغيرُه كانَ له سَلِيقة مثلُ الذي للعُرب من خليقة

اسممه: علم أصول الفقه، وهذا الاسم يُشعر بالمدح؛ لابتناء الفقه عليه.

استمداده: من الأدلَّة العقلية والنَّقلية، وعلوم العربية، وذلك من:

علم الكلام؛ لتوقُّف الأدلَّة الشَّرعية على معرفة الباري سبحانه وصِدق المُبلِّغ، وهما مُبَيَّنان فيه، مقرَّرة أدلَّتهما في مباحثه،

ومن علم اللغة العربية؛ لأنَّ فَهم الكتاب والسُّنة، والاستدلالَ بهما متوقِّفان عليها.

ومن الأحكام الشَّرعية؛ لأنَّ المقصود إثباتُها أو نفيها.

قال الشَّنقيطيُّ في نظمه «دُرَر الأصول»:

وبعدُ فالعلمُ أجلُّ ما انتَسبُ إليه ذو اللَّبُ، وخيرُ مُكَتَسَبُ فلمنه عقليٌ، وما يكونُ فلمنه عقليٌ، وما يكونُ مركَّباً من ذَينلِ النوعينِ وحائزاً لأشرفِ الصَّنفينِ وهو أصولُ الفقهِ إذ يُستعملُ فيه كلا العِلمين فهو أفضلُ

حكم الشَّارع: الوجوبُ الكِفائيُّ على المتعدِّد، والوجوبُ العينيُّ على المنفرد.

مسائله: قواعده الكليَّة، كقولنا: مُطلَق الأمر يفيد الوجوب، وإجماعُ الأمَّة حُجَّة، وغيرها.

#### مسألة

كلُّ مسألةِ مرسومةِ في أصول الفقه لا ينبني عليها فروعٌ فقهية، أو آدابٌ شرعية، أو لا تكون عوناً في ذلك، فوضعُها في أصول الفقه عاريةٌ.

والذي يوضِّح ذلك أنَّ هذا العلم لم يختصَّ بإضافته إلى الفِقه إلا لكونه مفيداً له، ومحقِّقاً للاجتهاد فيه، فإذا لم يُفد ذلك فليس بأصلِ له.

فمن ذلك مسألة ابتداء الوضع، ومسألة الإباحة هل هي تكليف أم لا، ومسألة أمر المعدوم، وهل كان النبي على قبل البَعثة مُتعبَّداً بشرع أم لا، وبعض الفصول من النَّحو، كمعاني بعض الحروف، وتقاسيم الاسم والفعل والحرف (۱).

قلت: ويُلحق بهذا إدخال الاصطلاحات المنطقية في هذا الفنِّ، ممَّا كساه ثوب التَّعقيد، وهو في غنيً عنها.

#### لطائف

۱ ـ قال السيوطي (۲): من عدل عن لسان الشّرع إلى لسان غيره، وخرَّج الواردَ من نصوص الشَّرع عليه جهل وضلَّ، ولم يُصِبِ القصد، ولهذا نرى كثيراً من أهل المنطق إذا تكلَّم في مسألةٍ فقهيةٍ، وأراد تخريجها على قواعد علمه، أخطأ ولم يُصب ما قالته الفقهاء، ولا جرى على قواعدهم.

وقد علم النّاس ما كان يقع بين شيخنا الكافيَجي وبين فقهاء الحنفية من كثرة التّنازع والاختلاف في الفتاوى الفقهية، ونسبتهم إيّاه إلى أنها غير جارية على قوانين الفقه، وما ذاك إلا لكونه كان يخرِّجها على قواعد الاستدلال المنطقي، وللشريعة قواعدُ أخرى لا يخرَّج الفقه إلا عليها، فمَن تركها وخرَّج على غيرها لم يُدرك غرض الفقه.

والشَّيخُ ـ رحمه الله ـ أستاذي، ونعلُه تاجُ رأسي، ولكن هذا هو الحقُّ الذي لابدُّ منه، وقد أراد مني مرَّاتِ أن أُوافقه في فتاوى تتعلَّق بالأوقاف، ولم أوافقه على شيءٍ منها.

<sup>(</sup>١) «الموافقات» ١/ ٤٢ بتصرُّف.

<sup>(</sup>٢) «صون المنطق والكلام» ص١٥.

٢ ـ سأل القطبُ الرَّازِيُّ الشَّيخَ تقيَّ الدِّين السُّبكيَّ عن حديث: [كلُّ مولودٍ يولد على الفطرة]، وأورد عليه تشكيكاتٍ منطقية، فأجاب جواباً مطوَّلاً قال في آخره: هذا لا يمكن حمل الحديث عليه، لكن لو جاء في كلام غير النبي عَلَيْ أمكن حمله عليه. فقال له القطبُ الرَّازيُّ: إنَّك نفيتَ إمكانَ حملِ الحديث عليه، فما الفرق؟ إمكانَ حملِ الحديث عليه، وأثبتَ إمكانَ حمل كلام آخر عليه، فما الفرق؟

فأجابه السُّبكيُّ بأنَّ قائل هذا إمَّا مجنونٌ؛ أو مطبوعٌ على قلبه حتى لا يفرُق بين كلام النُّبوَّة وغيره (١٠).

" ـ قال ياسين العليمي الحمصيُ (٢): ما زال العلماء والمحققون قديماً وحديثاً يستنكرون استعمال الحدود والألفاظ المنطقية في صناعة النَّحو وسائرِ الفنون، ويذمُّون ذلك أبلغَ ذمِّ، ويعدُّونه من التَّخليط، وإدخالِ اصطلاح قوم في اصطلاح آخرين. .

قال البَطَلْيَوسيُّ في كتابه «المسائل»: وقع البحثُ بيني وبين رجلٍ من أهل الأدب في مسألةٍ نحوية، فجعل يُكثر من لفظ الموضوع والمحمول، والألفاظ المنطقية، فقلتُ له: صناعةُ النَّحو تستعمل فيها مَجازاةٌ و مسامحاتٌ لا يستعملها أهلُ المنطق، وقد قال أهل الفلسفة: يجب حملُ كلِّ صناعةٍ على المتعارف بين أهلها، وكانوا يرون أنَّ إدخال صناعةٍ في أخرى إنما يكون لجهل المتكلِّم؛ أو لقصد المغالطةِ، والاستراحةِ بالانتقال من صناعةٍ إلى أخرى عند ضيق طرق الكلام عليه.

وقبل البدء بهذا الفنّ، نذكر بعض التَّعريفات المهمَّة التي تساعد على معرفة اصطلاحات العلم، فمن ذلك: باب العلم وما يتعلَّق به، وباب بيان مآخذ الأسماء واللُّغات.

<sup>(</sup>۱) «صون المنطق والكلام» ص٢١.

<sup>(</sup>٢) «حاشيةٌ على شرح التّصريح على التّوضيح» ١٧/١.

## بيان العلم والظَّنِّ وما يتصل بهما

ونُقدُّم بيانَ الحدِّ؛ لأنَّ به يُعرف حقيقةُ كلِّ ما سيُذكر.

الحدُّ: هو الحاجزُ بين الشَّيئينِ الذي يمنع اختلاطَ أحدهما بالآخر. يقال: حددتُ كذا: جعلتُ له حدَّاً يميِّزه، وحدُّ الدَّار: ما تتميَّز به عن غيرها، ومنه حدُّ الزِّنا والخمر، سمِّي كذلك لكونه مانعاً لغيره أن يسلك مسلكه. وشرطُ الحدِّ أن يكون جامعاً لأفراده، مانعاً من دخول غيرهم.

تعريف العلم: هو صورة المعلوم في نفس العالم.

وقال أبو بكر النقَاش (١): سمِّي عِلماً لأنه علامةٌ يهتدي بها العالم إلى ما قد جهله. وأنفُسُ العلماء عالمةٌ بالفعل، وأنفس المتعلِّمين عالمة بالقوَّة، أي: فيها القابلية له.

والعلم نوعان: ١ ـ أزلـيُّ.

٢ ـ ومُحْدَث.

فالأزلي: هو علم الله تعالى، وليس له أوَّل، ولا يوصف بأنه ضروريٌّ ولا مُكتَسب، وهو يتعلَّق بجميع المعلومات، فلا يغيب عن علمه سبحانه شيء. قال تعالى: ﴿لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي اَلسَّمَوَتِ وَلَا فِي اللَّمَوَتِ وَلَا فِي وَلَا أَصْعَارُ مِن ذَلِكَ وَلَا أَصَعَارُ إلَّا فِي كِتَبِ مُبِينِ السَّادِ [سبأ: ٣].

والمُخدَث: هو علم الخلق، سمِّي كذلك لأنَّه حَدَثَ بعد عدم. قال

<sup>(</sup>۱) «البحر المحيط» للزَّركشي ١/ ٥٢.

تعالى: ﴿ وَاللَّهُ أَخْرَجُكُمُ مِّنَ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمُ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا﴾ [النحل: ٧٨]، والمُحدث قسمان: أ ـ ضروري ( بدهي)، ب ـ مكتسب.

### أ \_ العلم الضروريُّ: ما لا يمكن دفعه عن النَّفس،

- كالعلم الحاصل بالحواس الخمس: السَّمع، والبصر، والشَّم، والنَّوق، واللَّمس، فمن رأى شيئاً فلا يمكنه إنكاره، وهكذا.
- \_ وكالعلم الوجداني الذي يجده الإنسان في نفسه من صحَّةٍ ومَرَض، وهمِّ وفَرَح، ونشاطٍ وكَسَل، وكخَجَل الخَجِل، ووَجَل الوَجِل، وغير ذلك.
- وكالعلم الحاصل بالتَّواتر، كأخبار بعض الأمم السَّابقة، ووجود البلدان البعيدة، كالهند مثلاً لمن لم يرها، وغير ذلك.

ب ـ العلم المكتسب: ما يقع عن نظر واستدلال، كالعلم بحدوث العالم، وإثبات الصّانع وصدق الرُّسل، وكعلوم الرياضيات الحديثة، وغير ذلك.

تعريف الجهل: الجهل قسمان: بسيط، ومركب<sup>(١)</sup>.

فالبسيط: عدم العلم بالشيء.

والمركّب: هو تصوُّر الشَّيء على خلاف ما هو في الواقع، بأن يجهل الشَّيء ويجهل أنه جاهلٌ، فيظنَّ نفسه عالماً (٢).

وإنْ أردتَ أنَّ تَصَدِّ الْسِهِ الْسَهِ السَّهِ السَّهُ الْسَهِ السَّهُ الْسَهِ السَّهُ الْسَهِ السَّهُ الْسَهُ الْسَاءُ الْسَهُ الْسَاهُ الْسَهُ الْسَاهُ الْسَهُ الْسَاهُ الْسَاءُ الْسَاهُ الْسَاه

يأمر بتلقينها الأولادَ في المكاتب. (٢) وهذا يُقال له كما قيل في المَثَل: أضلُّ من تُوما الحكيم. وكان من خبره: أنه ٍأخذ العلم عن الصُّحف، فقرأ في كتب المسلمين حديث: [الحبَّةُ

السُّوداء شَفاءً من كلِّ داء]، فحرَّفها إلى: (الحيَّة)، فأصطاد حيَّة سوداء وداوى بها عينه فعمي، فصار يُضرب به المثل في الضَّلال.

<sup>(</sup>١) قال ابن مكيِّ الرازي (ت:٥٩٨ هـ، ترجمته في الجواهر المضية ٢/٥٤٣):

تعريف الظّنُ: هو تجويز أمرين أحدُهما أظهرُ من الآخر، كظنّ الإنسان في الغيم الثّخين أنه ممطرٌ، وإنْ جاز ذهابُه من غير مطرٍ، واعتقادِ المجتهدين فيما يُفتون به من المسائل أنَّه الصَّواب، وإنْ جاز أن يكون الأمر بخلاف ذلك.

تعريف الشَّكُ: هو تجويز أمرين لا مزية لأحدهما على الآخر، كشكِّ الإنسان في الغيم غير الثَّخين أنه ممطرٌ، وشكِّ المجتهد فيما لم يَقطعْ فيه من الأقوال، ففيه استواءُ الطَّرَفين (١).

تعريف الوهم: هو تجويز الأمر المرجوح، وهو مقابلٌ للظَّنِّ.

فلو جعلنا لهذه التَّقاسيم نسبةً مئويةً، لكان: العلم ١٠٠ ٪، الظَّنُ ٧٠٪، الشَّكُ ٥٠٪، الوهم ٣٠٪.

(1)

ولهذا قال أبو حيَّان الأندلسيُّ:

إذا رُمتَ العلومَ بغيرِ شيخٍ وتلتبسُ الأمورُ عليك حتى وقال آخر:

ضللتَ عن الطَّريقِ المستقيمِ تكونَ أضلُ من تُوما الحكيمِ

قَالَ حَمَارُ الحَكِيمِ تُومِا لو أنصفَ الدَّهرُ كنتُ أركبُ لأننبي جاهلٌ بسيطٌ وصاحبي جاهلٌ مُركَّبُ

والشَّكُ لَغة: التّرددُ بين وجود الشَّيء وعدمه، سواءً الراجحُ والمرجوحُ، وفي الحديث: [إذا شكَّ أحدكم في صلاته فليتحرَّ الصَّوابَ فليُتمَّ عليه، ثمَّ ليسجدُ سجدتين] أخرجه مسلم ١ / ٧٠٠ (٧٧٠)، وقال النّوويُ في «شرح مسلم» ٥/٣٠:

والحديث يُحمل على اللُّغة مالم يكن هناك حقيقةٌ شرعية أو عرفية، ولايجوز حمله على ما يطرأ للمتأخّرين من الاصطلاح. ويُنظر «المجموع» أيضا ١٦٨/١.

## بيان الوجوه التي تُؤخذ منها الأسماء واللُّغات

تؤخذ الأسماء واللُّغات من أربع جهات: من اللُّغة، والعُرف، والشَّرع، والشَّرع، والقياس.

\* فأمًا اللُّغة: فهي ما تَخَاطبَ به العرب من ألفاظها (١)، وهي على ضربين:

منها: ما يفيد معنى واحداً، فيحمل على ما وُضع له اللَّفظ، كالرَّجل والفرس والتَّمر والبُرِّ. ومنها: ما يفيد معانى، وهو على ضربين:

أحدهما: ما يفيد معاني متّفقة، كاللّون، يتناول البياض والسّواد وسائر الألوان، والمُشرك يتناول اليهوديَّ والنَّصرانيَّ، فيُحمل على جميع ما يتناوله إمَّا على سبيل الجمع إن كان اللَّفظ يقتضي الجمع، أو على كلِّ واحدِ منه على سبيل البدل إن لم يقتضِ الجمع إلا أنْ يدلَّ الدَّليلُ على أنَّ المراد شيءٌ بعينه، فيُحمل على ما دلَّ عليه الدَّليل.

والثّاني: ما يفيد معاني مختلفة، كالبيضة تقع على الخُوذة، وبيض الدَّجاج والنَّعامة، والقَرء يقع على الحيض والطُّهر، فإن دلَّ الدَّليل على أنَّ المراد به واحدٌ منهما بعينه حُمل عليه، وإن دلَّ الدَّليل على أنَّ المراد به أحدهما ولم يعيَّن لم يحمل على واحدٍ منهما إلا بدليل، إذ ليس أحدهما بأولى من الآخر، وإن لم يدلَّ الدَّليل على واحدٍ منهما حُمل عليهما.

\* وأمَّا العرف: فهو ما غلب الاستعمال فيه على ما وُضع له في اللُّغة

<sup>(</sup>١) وتُعرَّف اللُّغة بأنَّها أصواتٌ يُعبرُ بها كلُّ قومٍ عن أغراضهم. «اللَّسان»: لغو.

بحيث إذا أُطلق سبق الفهم إلى ما غلب عليه دون ما وُضع له، كالدَّابة وُضع في الأصل لكلِّ ما دبَّ، ثمَّ غلب عليه الاستعمال لذوات الأربع، والغائط وُضع في الأصل للموضع المطمئنِّ من الأرض، ثمَّ غلب عليه الاستعمال فيما يخرج من الإنسان، فيصير حقيقةً فيما غلب عليه، فإذا أطلق حُمل على ما يثبت له من العرف.

\* وأمًّا الشَّرع: فهو ما غلب الشَّرع فيه على ما وُضع له اللَّفظ في اللَّغة بحيث إذا أطلق لم يفهم منه إلا ما غلب عليه في الشَّرع.

قال أبن فارس<sup>(۱)</sup>: فكان ممّا جاء به الإسلام ذكر المؤمن والمسلم والكافر والمنافق، وأنَّ العرب إنما عرفت المؤمن من الأمان، والإيمان وهو التَّصديق ـ ثمَّ زادت الشَّريعة شرائطَ وأوصافاً بها سمِّي المؤمن بالإطلاق مؤمناً، وكذلك الإسلام والمسلم؛ إنما عَرفتْ منه إسلام الشَّيء، ثمَّ جاء في الشَّرع من أوصافه ما جاء، وكذلك كانت لا تعرف من الكفر إلا الغطاء والسَّتر، فأمَّا المنافق فاسمٌ جاء به الإسلام لقوم أبطنوا غير ما أظهروه، وكان الأصل من نافقاء اليَربوع<sup>(۱)</sup>، ولم يعرفوا الفِسق إلا قولهم: فسقت الرُّطبة: إذا خرجت من قِشرها، وجاء الشَّرع بأنَّ الفسقَ: الإفحاشُ في الخروج عن طاعة الله جلَّ ثناؤه.اه.

والدَّليلُ عليه أنَّ هذه الأسماء إذا أُطلقت في الشَّرع لم يُعقل منها المعاني التي وُضعت لها في اللُّغة، فدلَّ على أنَّها منقولة.

## تعارض العرف واللُّغة

قاعدة: إذا تعارض المعنى اللَّغويُ مع المعنى العُرفيُ، قُدُم المعنى العرفيُ؛ لأنَّ العُرفَ طارىءٌ على اللُّغة، فكان الحكم له.

<sup>(</sup>۱) «الصَّاحبي» ص٨٨٣.

 <sup>(</sup>٢) اليربوع: نوع من الفأر، والنّافقاء: إحدى حُجرتي اليربوع، والأخرى القاصعاء، فإنّه يدخل من حُجرة فإذا طُلب خرج من الأخرى.

مثاله: لو حلف لا يشتري رأساً، فهو على ما تعارفه النَّاس، وهو رأس الغنم، فلا يحنث برأس العصفور والحمامة.

وكذا لو حلف: لا يأكل البيض، فهو على ما تعارفه النَّاس، وهو بيض الدَّجاج، فلا يحنَث بأكل بيض النَّعام مثلا.

وقد سمَّى الله الأرض فراشاً فقال: ﴿ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا ﴾ [البقرة: ٢٢]، كما سمَّى الشَّمس سِرَاجًا ﴾ [البقرة: ٢٦]، كما سمَّى الشَّمس سِرَاجًا ﴾ [نوح: ١٦].

فقال الفقهاء (١٠): إنَّ من حلف لا ينام على فراش، فنام على الأرض لا يحنث، وكذلك لو حلف: لا يقعد في سراج، فقعد في الشَّمس؛ لأنَّ الأيمان محمولة على المعتاد المتعارف من الأسماء، وليس في العادة إطلاقُ هذا الاسم للأرض والشَّمس.

## تعارض اللُّغة والشَّرع

قاعدة: إنْ تعارض المعنى اللُّغويُ مع المعنى الشَّرعيُ، قُدُم المعنى الشَّرعيُ؛ لأنَّ الشَّرع طارىءٌ على اللَّغة، ولأنَّ القصد بيان حكم الشَّرع، فالحملُ عليه أولى.

مثاله: الصَّلاة في اللَّغة للدُّعاء، وفي الشَّرع للرُّكن المعروف، فالأمرُ بها يحمل على المعنى الشَّرعي، وكذا الزَّكاة لغة: الطَّهارة والنَّماء، وشرعاً تُطلق على إخراج قدرٍ معلومٍ من المال بشروطٍ معلومة، فالأمرُ بها يُحمل على المعنى الشَّرعي.

\* وأمًّا القياس في اللُّغة، فهو مثل تسمية اللِّواط زناً قياساً على الوَطء، فيُقام على فاعله حدُّها، وتسمية النَّبيذ خمراً قياساً على عصير

<sup>(</sup>۱) «أحكام القرآن» للجصّاص ٢٧/١.

العنب، فيقام على شاربه حدُّها، وتسمية النَّبَّاش ـ الذي ينبش القبور ويستخرج الكفن ـ سارقاً، فيقام عليه حدُّ السَّرقة، وفي إثبات الأسماء به خلافٌ بين العلماء (١)، وفي هذا قلتُ:

مآخذُ الأسماءِ واللُّخاتِ أربعةٌ جاءت لدى التُّقاتِ شرعٌ قياسٌ لغةٌ وعُرفُ وفي القياسِ جاء عنهم خُلفُ

لطيفة: قال أبو حيان التَّوحيديُّ (٢): إيَّاكَ أن تقيسَ في اللَّغة، فلقد رأيتُ نبيهاً من النَّاس وقد سئل عن قومٍ فقال: هم خروج، فقيل له: ما تريد بهذا ؟.

فقال: قد خرجوا، لكأنه أراد: خارجون، قيل: هذا ما سُمع. قال: كما قال تعالى: ﴿إِذْ هُرْ عَلَيْهَا قُعُودٌ﴾ [البروج:٦]، أي قاعدون، فضُحك به.

<sup>(</sup>۱) فأجازه الأكثرون، ونفاه الحنفية وكثير من المتكلمين. «شرح اللُّمع» ١/ ١٨٥، و«بيان المختصر» للأصفهاني ١/٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) «طبقات الشافعية الكبرى» ٥/ ٢٨٩.

### الحقيقة والمجاز

ينقسم الكلام المفيد إلى: حقيقةٍ ومجازٍ، وقد وردت اللَّغة بالجميع، ونزل به القرآن<sup>(١)</sup>.

فالحقيقةُ لغةً: مأخوذةٌ من الحقّ، وهو الثَّابت اللازم، ومنه قوله تعالى: ﴿وَلَكِنَ حَقَّتَ كَلِمَةُ الْعَذَابِ عَلَى الْكَنفِرِينَ﴾ [الـزمـر: ٧١] أي: وجبت.

واصطلاحاً: هي اللَّفظُ المستعملُ فيما وُضع له أوَّلاً في اللُّغة.

مثل الأسد؛ فإنه وُضع ابتداءً للحيوان الشُّجاع المعروف، ومثل الإنسان؛ فإنَّه وُضع للحيوان النَّاطق. أي: العاقل المتكلِّم.

وهي ثلاثة أنواع: لغويةٌ، وشرعيةٌ، وعرفيةٌ.

فالحقيقةُ اللُّغوية؛ هي التي تقدَّمت.

والحقيقة الشَّرعية: استعمالُ الاسم في المعنى الذي وضعه الشَّرع ابتداء، كالصَّلاة، والصِّيام، والإيمان، والفِسق.

والحقيقةُ العرفيةُ: أن يكون الاسم قد وُضع لمعنى عامٍّ، ثمَّ خُصص بالعُرف ببعض مسمَّياته، مثل: الدَّابَّة؛ وُضعت لغةً لكلِّ ما دبَّ، ثمَّ خُصًصت عُرفاً بذوات الأربع. وسببُه إمَّا سرعةُ دبيبه، أو كثرة مشاهدته،

<sup>(</sup>۱) وقد نفى الأستاذ أبو إسحاق الإسفراييني وجود المجاز في اللُّغة، وأنكرت الظَّاهرية والرَّافضة وجوده في كلام الله تعالى. «الإحكام في أصول الأحكام» للآمدي ١/ ١٣٠٦.

أو كثرة استعماله. وهذا من استعمال أهل العرف العامِّ، فهذا الاستعمال عند عامَّة النَّاس، فمعناه العرفيُّ أخصُّ من معناه اللُّغوي.

ومثله: الميت، يُطلق لغة على كلُ من مات، فالمقتول يسمى ميتاً، ولم يسمَّ المُذكِّى ميتاً بسبب التَّخصيص بالعُرف (١).

ومثله: الرَّاوية، أصلها المزادة التي يملأ فيها الماء، وتُنقل على البعير، ثمَّ صارت في العُرف تُطلق على البعير.

وقد يكون المعنى العرفي أعم من اللّغوي، كالرَّقبة والرَّأس، فهما لغةً: للعضوين المعروفين، وفي العرف يُطلقان على جميع الجسم، نقول: اشترى رقبة، وذبح رأساً.

ومنها وضع أهل العرف الخاص، كوضع الفاعل عند النَّحويين، والحال..

والمجاز لغة: مكان التَّجاوز. واصطلاحاً: استعمال اللَّفظ في غير وضعه الأوَّل لقرينة مانعة من إرادة المعنى الأصلي.

أنواع المجاز خمسة: مجاز بالنُّقصان، ومجاز بالزِّيادة، ومجاز بالنَّقل، ومجاز بالنَّقل، ومجاز بالتَّقديم والتَّأخير.

#### ١ ـ المجاز بالنُّقصان (الحذف):

فمنه حذف الاسم، كقوله تعالى: ﴿طَاعَةٌ وَقَوْلٌ مَعْرُونُ ﴾ [محمد: ٢١]، أي: أمرُنا طاعة. ومن حذف الاسم حذف المضاف، كقوله تعالى: ﴿وَلَكِنَ ٱلْبِرَ مَنِ ٱتَّقَى ﴾ [البقرة: ١٨٩]. أي: برُّ من اتَّقى.

وقوله تعالى: ﴿ لَمُؤْمَتُ صَوَمِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَتٌ وَمَسَجِدُ يُذْكُرُ فِيهَا ٱسْمُ

<sup>(</sup>۱) «تفسير الرَّازي» ۹/ ١٢٥.

اُلَّهِ كَثِيرًاً﴾ [الحج: ٤٠]. أي: مواضع الصَّلوات؛ لأنَّ الصَّلوات لا تُهدم(١).

وهذا كثيرٌ واسع، حتى إنَّ في القرآن ـ وهو أفصحُ الكلام ـ منه أكثر من مائة موضع، بل في ثلاثمائة موضع (٢).

ومنه حذف الفعل، كقوله تعالى: ﴿إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنشَقَتَ﴾ [الانشقاق: ١]، وقولِه: ﴿إِنِ ٱمْرُقُوا هَلَكُ ﴾ [النساء: ١٧٦].

ومنه حذف الحرف، كقوله تعالى: ﴿وَأَخْنَارَ مُوسَىٰ قَوْمَهُم سَبِّعِينَ رَجُلا﴾ [الأعراف: ١٥٥]. أي: من قومه. وقوله: ﴿يُوسُفُ أَعْرِضْ عَنْ هَنَاً﴾ [يوسف: ٢٩]. أي: يا يوسف.

۲ ـ السجاز بالزّيادة، كقوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيَّ ۗ ﴾ [الشورى: ١١].

معناه: ليس مثلَه شيءٌ، والكاف زيدت على سبيل المجاز؛ لأنَّ الله تعالى لا مِثل له جلَّ جلاله فيقال: ليس كمثله.

وقوله: ﴿وَشَهِدَ شَاهِدُ مِّنُ بَنِيَ إِسْرَهِيلَ عَلَىٰ مِثْلِهِۦ﴾ [الأحقاف: ١٠] أي: عليه (٣). وقوله: ﴿وَيَبْقَىٰ وَجُهُ رَبِكَ﴾ [الرحمن: ٢٧]. أي: ربُّك.

٣ ـ مجاز بالنّقل، كقوله تعالى: ﴿أَوْ جَاءَ أَحَدُ مِنكُم مِنَ ٱلْغَآبِطِ﴾
 [المائدة: ٦].

أصل الغائط في اللُّغة: المكان المطمئنُّ من الأرض، ثمَّ سمِّيت فضلة

<sup>(</sup>۱) وقد استدلَّ بهذه الآية أبو العباس ابن سُريج في مناظرته مع محمد بن داود الظَّاهري على إثبات المجاز، فقال: الصَّلوات لاتُهدم، وإنما أراد به: مواضع الصَّلوات، وعبَّر بالصَّلوات عنها على سبيل المجاز، وحذف المضاف، وأقام المضاف إليه مقامه، فانقطع محمد الظَّاهري، ولم يكن عنده جواب. انظر «شرح اللَّمع» ١/ ١٧٠.

<sup>(</sup>۲) «الخصائص» ۲/ ٤٢٥.

<sup>(</sup>٣) «المُزهر» ١/ ٣٣٢.

الإنسان بالغائط؛ لأنَّ العادة أنْ يقضيَ حاجته في المنخفض من الأرض حيث هو أستر له.

ومثله العَذِرة، أصلها فِنَاء الدَّار، ثمَّ نُقلت إلى الفضلات؛ لأنَّها كانت تُلقى بالأفنية.

ومثله: العقيقة. أصلها: الشَّعر الذي يولد الصَّبي وهو على رأسه، ثمَّ نُقل للشَّاة التي تُذبح عند حلق ذلك الشَّعر<sup>(۱)</sup>.

ومثله الظّعينة، فأصلها: الرّاحلة التي يُرحل ويُظعن عليها، أي: يُسار، ثمّ نقل إلى المرأة في الهودج، على حدٌ تسمية الشّيء باسم الشّيء لقربه منه.

وكذا: الرَّاوية: أصلها المزادة فيها الماء، ثمَّ نقل إلى البعير الذي يُستقى عليه الماء على تسمية الشَّيء باسم غيره لقربه منه.

٤ ـ مجاز بالتَّقديم والتَّأخير، كقوله تعالى: ﴿وَالَّذِي آخْرَجَ ٱلْرُعَىٰ ۞ فَجَعَلَهُ عُثَاءً أَحْوَىٰ ۞ [الأعلى: ٤ ـ ٥]. أي: أخرج المرعى أحوى، فجعله غثاءً؛ لأنَّ الأحوى: هو الأخضر الغَضُ الذي يضرب إلى السَّواد من شدَّة خُضرته، والغُثاء: اليابس، وإنما يصير أخضرَ، ثمَّ يابساً، فلابد من التَّقديم والتَّأخير.

ومثله قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَّيِكَ لَكَانَ لِزَامًا وَأَجَلُ مُسَمَّى ﴾ [طه: ١٢٩] أي: لولا كلمةٌ سبقت من ربِّك وأجلٌ مسمَّى، لكان العذابُ لازماً لهم.

٥ ـ مجاز بالاستعارة، كقوله تعالى: ﴿جِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنقَضَّ﴾ [الكهف: ٧٧] استعار لفظ الإرادة ـ وهي من صفات الحيِّ ـ للجماد.

ومثله قوله تعالى: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ

<sup>(</sup>۱) «أحكام القرآن» للجصّاص ١١٢/٢.

فَأَبَيْنَ أَن يَعْمِلْنَهَا وَأَشْفَقَنَ مِنْهَا ﴾ [الأحزاب: ٧٧]، فالإباءُ والإشفاقُ من صفات الحيّ، فاستعير لهنّ. ومثله: قوله تعالى: ﴿فَقَالَ لَمَا وَلِلْأَرْضِ أَثْنِيَا طَوْعًا أَوْ كَرُهَا قَالَتَا أَنْيُنَا طَآبِعِينَ ﴾ [فصلت: ١١]. القولُ من صفات العقلاء، فاستعير لهنّ، حيث نُزُل انقيادُهما لأمر الله عزَّ وجلً منزلةَ القول (١).

ومثله في حديث أسماء بنت عُمَيس: قيل لعليّ: ألا تتزوَّجُ ابنةَ رسول الله ﷺ؛ فقال: ما لي صفراءُ ولا بيضاءُ (٢)، ولست بمأبور في ديني فيورِّي بها رسول الله ﷺ عني.

المأبور مستعارٌ مِنْ: أَبَرَتْه العقربُ: لسعته بإِبْرتها، أي: لستُ غيرَ صحيح الدين ولا المتَّهم في الإسلام فيتألَّفني بها (٣).

#### أسباب العدول عن الحقيقة

وإنما يقع المجاز ويُعدل عنه إلى الحقيقة لمعانِ ثلاثة، وهي: الاتُساع، والتَّوكيد، والتَّشبيه.

فمن ذلك قولُ النَّبي ﷺ لمَّا استعار فرس أبي طلحة (٤):

[ ما رأينا من فزع، وإنْ وجدناه لبحراً ].

أمَّا الاتِّساع؛ فلأنه زاد في أسماء الفرس: البحرَ، لقرينةٍ.

وأمَّا التَّشبيه؛ فلأنَّ جريَه يجري في الكثرة مجرى مائه.

وأمَّا التَّوكيد؛ فلأنَّه شبه العَرَض بالجوهر، وهو أثبت في النُّفوس منه.

ومثله قوله تعالى: ﴿وَأَدْخَلْنَكُ فِي رَحْمَتِنَآ﴾ [الأنبياء: ٧٥]. فيه الأوصافُ الثَّلاثة.

<sup>(</sup>۱) «شذور الذَّهب» ص٣٩.

<sup>(</sup>٢) أي: ما لي ذهب ولا فضَّة.

<sup>(</sup>٣) «النّهاية في غريب الحديث» ١/ ١٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاريُّ في الجهاد (٢٨٥٧).

أمًّا السُّعة؛ فكأنه زاد في أسماء الجهات والمحلات اسماً هو الرَّحمة.

وأمًا التَّشبيه؛ فلأنَّه شبَّه الرَّحمة \_ وإن لم يصحَّ دخولها \_ بما يجوز دخوله، فلذلك وضعَها موضِعَه.

وأمًّا التَّوكيد؛ فلأنه أخبر عن العَرَض بما يُخبر به عن الجواهر، وهذا تعالِ بالعَرَض، وتفخيمٌ منه إذ صُـيِّرَ إلى حيِّز ما يشاهد ويُلمس ويُعاين (١).

#### فصل بمعناه

يُعدل من الحقيقة إلى المجاز لأسباب، منها:

١ ـ ألا يَعرف المتكلِّم أو المخاطَب لفظَه الحقيقي.

٢ ـ أن يُستحقر لفظ الحقيقة لحقارة معناه، كما يُعبَّر بالغائط عن الخراءة.

٣ ـ أن يكون المجاز أعرف من الحقيقة مثاله: ما لو حلف ألا يضع قدمه في دار فلان، فوضعُ القدم في الدَّار هو الحقيقة، ودخول الدَّار هو المعنى المجازي، وهو الأعرف هاهنا، فلا يحنَث إلا بالدُّخول (٢).

٤ ـ أن يكون التَّعبير بالمجاز أدخل في التَّعظيم، كالمجلس العالي، والجَناب الشَّريف، فهي أبلغ من قولك: فلان<sup>(٣)</sup>، ومثله قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الْعَزِيزُ ﴾. [يوسف: ٧٨].

كما تُترك الحقيقة بدلالة الاستعمال عرفاً، كالصَّلاة فهي للدُّعاء حقيقةً، ومجازاً للعبادة المشروعة بأركانها، فعند الإطلاق تنصرف إلى العبادة المعروفة، وتُركت الحقيقة للاستعمال عرفاً، فهي مجاز لغويٌّ، وحقيقة شرعية.

<sup>(</sup>۱) «الخصائص» لابن جني مختصراً ٣/ ٤٤٢.

<sup>(</sup>۲) «كشف الأسرار بشرح المنار» ١/٨٥٨.

<sup>(</sup>٣) «الإبهاج في شرح المنهاج» للتَّاج السُّبكيِّ مختصراً ١/٣١٧.

- وتُترك بدلالة اللَّفظ، مثاله عند الحنفية: إذا حلف ألا يأكل لحماً، فأكل لحم السَّمك أو الجراد، لم يحنث في يمينه؛ لأنَّه أطلق اللَّحم في لفظه، ولحم السَّمك أو الجراد لا يُذكر إلا بقرينة، فكان قاصراً فيما يتناوله اسم مُطلق اللَّحم.

- وتترك بسبب سياق النَّظم، كقوله تعالى: ﴿فَمَن شَآءَ فَلَيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلَيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُرُ ۚ إِنَّا أَعْتَدُنَا لِلظَّلِمِينَ نَارًا﴾ [الكهف: ٢٩].

فإنّه بسياق النّظم يتبيّن أنَّ المراد هو الزَّجر والتَّوبيخ دون الأمر والتَّخيير، وكذلك قوله تعالى: ﴿أَعْمَلُواْ مَا شِثْتُمٌ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴾ [فصلت: ٤٠].

- وتترك بدلالة من وصف المتكلّم، كقوله تعالى: ﴿وَاسْتَفْزِزْ مَنِ اسْتَطَعْتَ مِنْهُم بِصَوِّتِكَ ﴾ [الإسراء: ٦٤]. فإنَّ كلَّ واحدٍ يعلم بأنه ليس بأمرٍ؛ لأنه لا يجوز أن يظنَّ ظانً بأنَّ الله تعالى يأمر بالكفر بحالٍ، فتبيَّن بأنَّ المراد الإقدار والإمكان، لعلمنا أنَّ ما يأتي به اللَّعين يكون بإقدار الله تعالى عليه إيًّاه.

وكذا قوله: ﴿وَاعْفُ عَنَا وَاغْفِرُ لَنَا وَارْحَمْنَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦]. يعلم أنه سؤالٌ لا أمرٌ؛ لوصف المتكلم، وهو أنَّ العبد المحتاج إلى نعمة مولاه لا يطلب منه النِّعمة إلزاماً، وإنما يسأله ذلك سؤالاً.

- وتترك من محلِّ الكلام، كقوله تعالى: ﴿وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ﴾ [فاطر: ١٩]. فإنَّ بدلالة محلُ الكلام يُعلم أنَّه ليس المراد نفي المساواة بينهما على العموم، بل فيما يرجع إلى البصر فقط(١).

قاعدة: إن امتنع المعنى الحقيقيُّ، حُمل اللَّفظ على معناه المجازيِّ.

مثاله حديث عائشة: إن رجلاً أتى النبيُّ ﷺ فقال: إنه احترق. قال:

<sup>(</sup>۱) «أصول السَّرَخْسِي» ۱۹۰/۱.

[ما لكَ] ؟ قال: أصبتُ أهلي في رمضان، فأتي النبي ﷺ بمِكتل يُدعى العَرَق، فقال: [أين المحترق] ؟ قال: أنا. قال: [تصدَّقُ بهذا](١).

فحُمل على المعنى المجازيُ؛ لأنَّ الرَّجل لم يحترق حقيقة، وإنما فعلاً هو سببٌ للاحتراق.

### تعارض الحقيقة والمجاز

قاعدة: إذا دار اللَّفظ بين الحقيقة والمجاز فالحقيقة أولى، مالم تكن قرينة صارفة للمجاز. مثال ذلك: رأيتُ اليوم حماراً، واستقبلني في الطَّريق أسد، فيُصرف إلى المعنى المتبادِر فيهما، وهو الحيوانان المعروفان.

ومثاله قوله ﷺ (٢): [ إنَّ شدَّة الحرِّ من فَيح جهنَّم ]. ظاهره أنَّ مثار وهج الحرِّ في الأرض من فيحها حقيقةً، وعليه الجمهور.

قال الحافظ ابن حجر: ويؤيِّده قوله (٣) ﷺ: [ اشتكت النَّار إلى ربِّها فقالت: يا ربِّ أكل بعضي بعضاً، فأذِن لها بنفَسَين: نَفسٍ في الشَّتاء، ونَفسٍ في الصَّيف؛ فهو أشدُّ ما تجدون من الحرِّ].

قال النَّوويُّ (٤): إنَّه الصَّواب؛ لأنَّه ظاهر الحديث، ولا مانع من حمله على حقيقته، فوجب الحكم أنه على ظاهره. وقيل: هو من مجاز التَّشبيه، أي: كأنه نار جهنَّم في الحرِّ، فاجتنبوا ضرره.

قال القاضي عياض: كلا الحملين ظاهرٌ، وحمله على الحقيقة أولى (٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في الصُّوم (١٩٣٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ في مواقيت الصَّلاة (٥٣٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في مواقيت الصّلاة (٥٣٧)، وانظر «فتح الباري» ٢/١٧.

<sup>(</sup>٤) «شرح مسلم» ٥/١٢٠.

<sup>(</sup>٥) «شرح الموطأ» للزُّرقاني ١/ ٣٧.

ومثله قوله ﷺ (١): [المؤذِّنون أطولُ النَّاس أعناقاً].

معناه الحقيقي: طولُ الأعناق حقيقة، أي: فهم يبرزون على الخلق بطول الأعناق حتى يظهروا بينهم فخراً، كما علوا عليهم في المنارات.

ومعناه المجازي: أنهم آمنون لا يخافون، فهم لايتطأطؤن ولا يستخزون، وهو مجاز حسن (۲)، لكن حمله على الحقيقة أولى.

# ما يُعرف به المجاز من الحقيقة

تُعرف الحقيقة من المجاز بعلاماتٍ تدلُّ عليها، فمن جملتها:

1 ـ نقلُ أرباب اللَّغة أنَّ هذه الألفاظ حقيقة في كذا، ومجاز في كذا، وممَّا صُنَف في هذا: كتاب «مجاز القرآن» لأبي عبيدة معمر بن المثنى (ت: ٢١٠هـ)، وكتاب «أساس البلاغة» للزمخشري محمود بن عمر (ت: ٥٣٨هـ)، واختصره الحافظ ابن حجر العسقلاني (ت: ٨٥٢ هـ)، وسماه: «غِراس الأساس»، وأجلُها: «مفردات ألفاظ القرآن» للرَّاغب الأصفهاني (ت: ٤٣٥ هـ تقريبا).

٢ ـ التَّبادُر إلى الذِّهن علامة الحقيقة، فالمعنى الذي يسبق إلى أفهام
 أهل اللُّغة عند سماع اللَّفظ دون قرينةٍ هو المعنى الحقيقي.

٣ ـ المجاز لا يطرد، والحقيقة تَطَّرِد. فمن المجاز أَنْ يقال للرجل الطَّويل: نخلة، ولا يستمرُّ ذلك في كلِّ طويلٍ، فلا يقال للحبل الطَّويل: نخلة.

٤ ـ المجاز لا يتصرف فيما استُعمل فيه، كتصرُّفه فيما وضُع له

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في الصلاة ۱/ ۲۹۰ (۳۸۷).

<sup>(</sup>۲) «عارضة الأحوذي» ۲/ ۸.

قلتُ: ولا مانع من حمل اللَّفظ على معنييه الحقيقي والمجازي، كما سيأتي.

حقيقة ، فالأمر حقيقته الطَّلب بالقول ، وفِعلُه: أَمَرَ يأمُر ، وجمعه: أوامر ، واستعمالُ الأمر بمعنى الشأن مجاز ، كقوله تعالى: ﴿وَمَا آمَنُ فِرْعَوْنَ وَاستعمالُ الأمر بمعنى الحقيقي ، فلا بِرَشِيدٍ ﴾ [هود: ٩٧] ، فلا تستعمل تصرُّفات الفعل فيه كالمعنى الحقيقي ، فلا يقال في جمعه: أوامرُ بل أمور ، كما لا يشتقُ منه آمرٌ .

المجاز يصح نفيه، بخلاف الحقيقة، فقولنا للبليد: حمارٌ، يصح أن يقال: إنّه أن يقال: إنّه ليس بحمارٍ، والأسد الحيوان المعروف لا يصح أن يقال: إنّه ليس أسداً.

#### فصل

قاعدة: يصحُّ استعمال اللَّفظ في معنييه الحقيقيِّ والمجازيِّ معاً(١).

ومن وروده قولهم: القلمُ أحدُ اللِّسانين،

ففي قوله: ﴿لاَ تَقْرَبُواْ الصَكَاوَةَ وَأَنتُمْ شُكَارَىٰ حَتَىٰ تَعْلَمُواْ مَا نَقُولُونَ وَلاَ جُنُبًا إِلّا عَابِرِى سَبِيلٍ حَتَّى تَغْتَسِلُواْ ﴾ [ النساء: ٤٣]، حمل الشَّافعيُّ اللَّفظ على الصَّلاة وعلى مواضعها، ودلَّ على الصلاة قوله: ﴿حَتَّى تَعْلَمُوا ﴾، وعلى مواضعها قوله: ﴿ حَتَّى تَعْلَمُوا ﴾، وعلى مواضعها قوله: ﴿ إِلّا عَابِرِى سَبِيلٍ ﴾، فحمل اللَّفظ على حقيقته ومجازه (٢٠).

ومثله في القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿نَعْبُدُ إِلَهَكَ وَإِلَهُ ءَابَآمِكَ إِبْرَهِمَ وَالْمَجَارُ؛ لأَنَّ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْمَعَ فِي القرآ: ١٣٣]، فجمع بين الحقيقة والمجاز؛ لأنَّ إبراهيم جدٌ، وإسماعيلَ عمِّ، وإسحاقَ أبٌ، فتجوَّز بلفظ: (آبائك) عن جدٌ وعمٌ وأب.

وقوله: ﴿أُولَتِكَ عَلَيْهِم لَعَنَةُ اللّهِ وَالْمَلَيْكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ﴾ [البقرة: ١٦١]. فلعنةُ الله: إبعادُه، ولعنةُ الملائكة والنَّاس: دعاؤُهم بالإبعاد، وقد جمعهما في لفظةٍ واحدة (٣).

<sup>(</sup>١) وخالف في ذلك الحنفية، فلا يحملونه إلا على معنى واحد.

<sup>(</sup>۲) «البحر المحيط» للزَّركشي ٢/ ١٤٠.

<sup>(</sup>٣) يُنظر كتاب «الإشارة إلى الإيجاز» للعزّ ابن عبد السلام ١/٥٥٣.

وقوله تعالى: ﴿وَثِيَابَكَ فَطَفِرُ ﴾ [ المدثر: ٤].

في تأويلها معنيان: أحدهما: نفسَك فطهر، والنَّفسُ يُعبرَّ عنها بالثيَّاب، وهذا معنى مجازيٌّ. قال امرؤ القيس:

وإن كنْتِ قد ساءتْكِ مني خليقة فسلني ثيابي من ثيابِكِ تَنْسُلِ

والثَّاني: المراد به الثّياب الملبوسة، وهذا المعنى الحقيقيُّ، فتتناول شيئين: أحدهما: تقصير الأذيال؛ فإنها إذا أُرسلت تدنَّست، والثَّاني: غسلُها من النَّجاسة، وهو ظاهرٌ منها، صحيحٌ فيها.

قال ابن العربيّ: وليس بممتنع أن تحمل الآية على عموم المراد فيها بالحقيقة والمجاز<sup>(۱)</sup>.

ومثاله في السُّنة ما أخرجه مسلم (٢) عن أنس بن مالك قال: قَدِمَ النبيُّ ﷺ المدينة وأنا ابن عشر، ومات وأنا ابن عشرين، وكنَّ أمهاتي يَحْثُثُنني على خدمته. الحديث.

قال النَّوويُّ (٣): المرادُ بأمَّهاته: أمُّه أمُّ سُليم، وخالته أمُّ حرام، وغيرهما من محارمه، فاستعمل لفظ الأمَّهات في حقيقته ومجازه.

ومثله قوله ﷺ (٤): [ بين كلِّ أذانينِ صلاةً]. أي: أذانِ وإقامةِ.

#### فصل

قاعدة: كلُّ مجازِ له حقيقةٌ؛ لأنَّ المجاز ما نُقل عمَّا وُضع له، وليس كلُّ حقيقةِ يدخل فيها المجاز.

<sup>(</sup>۱) «أحكام القرآن» لابن العربيّ ٤/ ١٨٨٦ مختصراً.

<sup>(</sup>۲) في الأشربة ٣/١٦٠٣ (٢٠٢٩).

<sup>(</sup>۳) «شرح مسلم» ۲۰۲/۱۳.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاريُّ في الأذان (٦٢٤).

فالمجاز لا يدخل في النُصوص، كأسماء العدد، وإنما يدخل في الظّواهر، فمن أطلق العشرة، وقال: أردتُ التِّسعة لم يُقبل منه، ويُعدُّ مخطئاً لغةً.

وقوله تعالى: ﴿قُلُ هُوَ ٱللَّهُ أَحَــُدُ ﴾ لا يحتمل قطعاً أنَّه ـ سبحانه ـ اثنان كما يقول المجوس، أو ثلاثةٌ كما تقول النَّصارى.

وكلُ لفظِ لا يجوز دخول المجاز فيه، لا تؤثر النّية في صرفه عن موضوعه، فلو أخبر عن طلاق زوجته ثلاثاً، وقال: أردتُ اثنتين، لم يُسمع منه (۱).

وأسماء الأعلام. نحو: زيد وعمرو، لا مجازَ لها؛ لأنها وُضعت للفرق بين الذَّوات لا الصِّفات، والمجاز يتعلَّق بالصِّفات؛ إذ العلاقةُ صفةٌ.

والأسماء التي لا أعمَّ منها، كالمعلوم والمجهول، والمدلول، والمذكور؛ إذ لاشيء إلا وهو حقيقة فيه، فكيف يكون مجازاً عن شيء (٢)؟

<sup>(</sup>۱) «القواعد والفوائد» لابن اللَّحَام ص١٦١.

<sup>(</sup>٢) «المستصفى» ٣/ ٣٥، و«الإكسير في علم التّفسير» للطوفي ص٦٥.

# الأدلة الشرعية المتفق عليها

## الأدلة الشرعية قسمان:

#### الأدلة المتَّفق عليها:

١ ـ الكتاب ٣ ـ الإجماع

٢ ـ السُّنَّة ٤ ـ القياس

#### الأدلة المختلف فيها، وأشهرها:

١ ـ شرع من قبلنا ٤ ـ الاستصحاب

٢ ـ مذهب الصحابي ٥ ـ المصلحة المرسلة

٣ ـ الاستحسان

قال الشَّاطبيُّ (١): إنَّ أصول الفقه في الدِّين قطعيةٌ لا ظنّية.

والدَّليل على ذلك أنَّها راجعةٌ إلى كُليات الشَّريعة، وما كان كذلك فهو قطعيٌّ.

بيانُ الأوَّلِ ظاهرٌ بالاستقراء المفيد للقطع.

وبيانُ الثَّاني أنَّها ترجع إمَّا إلى أصولِ عقليةٍ، وهي قطعيةٌ، وإمَّا إلى الاستقراء الكليِّ من أدلَّة الشَّريعة، وذلك قطعيٌّ.

<sup>(</sup>۱) «الموافقات» ۱/۲۹.

رَفْغُ حبر (لرَّحِيُ (الْخِثَّرِيُّ رُسِلِنَهُ (لاِنْزُهُ (الْفِرُودِ) www.moswarat.com رَفَحُ عجب (ارَجَعِ إِلَّهِ الْهُجَنِّي يَّ (سَلِيَّنَ الْوَرُودُ كَرِيْنِ www.moswarat.com

# الأصل الأول الكتاب الكريم ومباحثه

#### تمهيد:

مباحث الكتاب هي: الأمر، والنَّهي، والعام، والخاصُ، والمطلق، والمقيَّد، والمجمل، والمبيَّن، والمحكم، والظاهر، والمؤوَّل، والمتشابه، والمنطوق والمفهوم.

تعريف الكتاب (أي: القرآن): هو اللَّفظُ المنزَّلُ على سيدنا محمَّد ﷺ، المتعبَّدُ بتلاوته، المعجِزُ بأصغرِ سورة منه، المنقولُ إلينا بالتَّواتر.

فالكتابُ إذا أُطلق في الشَّرع فالمرادُ به القرآنُ، فهو عَلَمٌ بالغَلَبة، كما أنَّ الكتاب إذا أُطلق في النَّحو فالمرادُ به كتابُ سيبويه، والمدينةُ إذا أُطلقت فالمرادُ بها مدينةُ رسول الله ﷺ.

والقرآنُ هو كليَّة الشَّريعة، وعِمدةُ الملة، ويَنبوعُ الحكمة، وآيةُ الرِّسالة، ونورُ الأبصار والبصائر، لا طريقَ إلى الله سواه، ولانجاةَ بغيره، ولا تمسُّك بشيء يخالفه.

فقولنا: المنزَّل على سيدنا محمَّد ﷺ، خرج به الكتب المنزَّلة على باقي الأنبياء.

ومعنى المتعبَّد بتلاوته: أنَّ تلاوته عبادةٌ، فهي مطلوبةٌ، ويُثاب على

فعلها، كما قال ﷺ (١): [مَنْ قرأ حرفاً من كتاب الله، فله به حسنة، والحسنة بعشر أمثالها. لا أقول: ﴿الْمَرَ ﴿ حرفٌ، ولكن: ألفٌ حرفٌ، ولامٌ حرفٌ وميمٌ حرفٌ].

وخرج بهذا القيد ما كان قرآناً، ثمَّ نُسخ لفظه، كآية (٢): [الشَّيخُ والشَّيخُ والشَّيخُ إذا زنيا فارجموهما ألبتةَ نكالاً من الله، والله عزيز حكيم]، فلا أجرَ على تلاوته.

قال البَغويُ: إنَّ النَّاس كما إنَّهم متعبَّدون باتِّباعِ أحكامِ القرآنِ وحفظِ حدوده، فهم مُتعبَّدون بتلاوته وحفظِ حروفِه على سَنن خطِّ المصحف الإمام الذي اتَّفقت الصَّحابة عليه رضي الله عنهم، وأن لا يجاوزوا فيما وافق الخطَّ ما قرأتهُ القُرَّاء المعروفون الذين خلفوا الصَّحابة والتَّابعين، واتَّفقت الأمة على اختيارهم.

المعجِز بأقصر سورة منه، وهي سورة الكوثر.

وهذه السُّورة ثلاث آيات. كلُّ آية منها معجزةٌ بنفسها، ومخبرةٌ عن غيب، ومجموع السُّورة معجِز أيضا.

فالأولى: إذا حملنا الكوثر على الخير الكثير من كثرة الأتباع، أو كثرة الأولاد، وعدم انقطاع النّسل، كان هذا إخباراً عن الغيب، وكذا لو حملناه على النّهر في الجنّة.

والثَّانية: إشارة إلى زوال الفقر حتى يقدر على النَّحر، وقد وقع، فيكون هذا أيضا إخباراً عن الغيب.

والثالثة: أنَّ عدوَّه هو الأبتر، قد انقطع نسله، وذلَّ. وهذا إخبارٌ عن الغيب (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذيُّ (٢٩١٠).

<sup>(</sup>٢) أخرج ذلك عبد الرزَّاق ٣/ ٣٦٥، وأصله في البخاريِّ في الحدود (٦٨٣٠).

<sup>(</sup>٣) «تفسير الرّازى» ٣٢ / ١٢٨ بتصرُّف.

فقد تحدَّى القرآنُ أولاً الخلقَ كلَّهم أن يأتوا بمثل هذا القرآن، كما قال تعالى:

﴿ قُل لَيِنِ ٱجْنَمَعَتِ ٱلْإِنشُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَاذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ الل

فلمًا عجزوا عن ذلك، تحدَّاهم أن يأتوا بعشر سُوَر، كما قال تعالى: ﴿ قُلَ فَأَتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِّثْلِهِ ﴾. [ هود: ١٣].

فلمًا عجزوا عن ذلك تحدَّاهم أن يأتوا بسورة، فقال: ﴿فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِّن مِثْلِهِۦ﴾ [ البقرة: ٢٣] فلمًا عجزوا عن ذلك تبيّن لهم أنه كلام الله المعجز.

وأنواعُ إعجاز القرآن لا تنتهي، وكلما زاد علم النَّاس، كلما اكتشفوا أنواعاً من الإعجاز لم يكونوا يعرفونها من قبل..

المنقول إلينا بالتَّواتر: فالمنقول بالتَّواتر هي القراءات العشر: السَّبع التي جمعها الشَّاطبيُّ في «حِرز الأماني»، والثَّلاثة التي زادها ابن الجزريِّ في منظومته «الدُّرة»، وجمع ابن الجزريِّ العشر في منظومته «طيِّبة النَّشر»، التي اختصر فيها كتابه «النَّشر في القراءات العشر».

فخرج بذلك القراءات الشَّاذَّة.

قال ابنُ الحاجب<sup>(۱)</sup> في ذلك: لا يجوز أن يُقرأ بالقراءة الشَّاذَة في صلاةٍ ولا غيرِها، عالماً كان بالعربية أو جاهلاً، وإذا قرأ بها قارئٌ؛ فإنْ كان جاهلاً بالتَّحريم عُرِّف به، وأُمر بتركها، وإنْ كان عالماً أُدِّب بشرطه.

قلتُ: وكان من السَّابقين الإمام محمد بن أحمد المعروف بابن شَنَبُوذ (ت:٣٢٧ هـ) يُقرئ بالشَّاذِ، فأحضره الوزير أبو على ابن مُقْلة وعمل له

<sup>(</sup>۱) «مُنجد المقرئين» ص١٨.

محضراً بحضور العلماء ومنهم ابن مجاهد، فأغلظ لهم القول، فضُرب واستتيب، حتى أذعن بالرُّجوع (١٠).

فشروطُ صِحَّةِ نسبةِ القرآنِ ثلاثةٌ، جمعها ابنُ الجزريِّ بقوله:

وكان للرَّسمِ احتمالاً يحوي فهذه التَّلاثة الأركانُ شذوذَه لو أنَّه في السَّبعةِ

# وحيشما يختل ركن أثبت شذو

فكلُّ ما وافقَ وجه نحو

وصحَّ إســنــاداً هــو الــقــرآنُ

# حكم القراءة الشَّاذَّة

قال الإمام النَّوويُّ<sup>(٢)</sup>: مذهبنا أنَّ القراءة الشَّاذَة لا يحتجُّ بها، ولا يكون لها حكم الخبر عن رسول الله ﷺ؛ لأنَّ ناقلها لم ينقلها إلا على أنَّها قرآن، والقرآنُ لا يثبت إلا بالتَّواتر بالإجماع، وإذا لم يثبت قرآناً لا يثبت خبراً.

وعند الحنفية حجَّتُها ظنيَّة، فهي كخبر الآحاد، لذا أوجبوا التَّتابع في صوم كفارة اليمين؛ لقراءة ابن مسعود وأُبيِّ بن كعب: ﴿فصيامُ ثلاثةِ أيامٍ متتابعات﴾ [المائدة: ٨٩]، بزيادة لفظ: [متتابعات].

كما أوجبوا قطع يمين السَّارق، في قوله تعالى: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ وَالسَّارِقَةُ وَالسَّارِقَةُ فَأَقَطَعُوا أَيْدِيَهُمَا ﴾ [المائدة: ٣٨] لقراءة ابن مسعود (٣) ـ رضي الله عنه ـ: ﴿فَاقَطَعُوا أَيْمَانُهُما ﴾.

# قاعدة: تعريفُ القرآنِ بالأحكام الشَّرعية أكثرُه كليٌّ لا جزئيٌّ.

فالصَّلاةُ والزَّكاةُ والجهادُ، وأشباهُ ذلك لم يتبين جميعُ أحكامها في القرآن، إنما بيَّنتها السُّنة، وكذلك العادِيـًات (٤) من الأنكحة والعقود والقصاص والحدود وغيرها.

 <sup>(</sup>١) «وفيات الأعيان» ٢٩٩/، و«غاية النّهاية» ٢/٥٤.

<sup>(</sup>۲) «شرح مسلم» ٥/ ١٣١.

<sup>(</sup>٣) «تيسير التَّحرير» ٣/ ١٠.

<sup>(</sup>٤) جمع عادي.

#### مسألة

قاعدة: الأدلة الشَّرعية كلُّها ناشئةٌ عن القرآن.

فقوله تعالى: ﴿لِتَحَكَّمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَا آرَىٰكَ ٱللَّهُ ﴾ [النساء: ١٠٥] متضمُنّ للقياس.

وقوله تعالى: ﴿وَيَتَبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ [النساء: ١١٥] مُتضمَّنّ للإجماع.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا مَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ ﴾ [الحشر: ٧] مُتضمّن للسّنة.

فعلى هذا لا ينبغي في الاستنباط من القرآن الاقتصارُ عليه دون النَّظر في شرحه وبيانه، وهو السُّنة؛ لأنَّه إذا كان كليّاً وفيه أمورٌ كليةٌ، كما في شأن الصَّلاة والزَّكاة والحجِّ والصَّوم، فلا محيصَ عن النَّظر في بيانه.

وبعد ذلك يُنظر في تفسير السَّلف الصَّالح؛ فإنهم أعرف بهم من غيرهم، وإلا فمطلق الفَهم العربي لمن حصَّله يكفي فيما أعوز من ذلك.

#### مسألة

العلومُ المضافةُ إلى القرآن تنقسم على أربعة أقسام:

١ ـ قسم كالأداة لفهمه واستخراج ما فيه من الفوائد، والمعين على معرفة مراد الله تعالى منه، كعلوم اللّغة العربية، والقراءات، والنّاسخ والمنسوخ، وقواعد أصول الفِقه.

٢ ـ قسم مأخوذ من جملته من حيث هو كلام، لا من حيث هو خطاب بأمر أو نهي، أو غيرهما، وذلك ما فيه من دلالة النبوّة، وهو كونه معجزة للرّسول ﷺ.

٣ \_ قسم مأخوذ من عادة الله تعالى في إنزالِه وخطابِ الخلق به،

ومعاملتِه لهم بالرِّفق والحسنى، من جَعْلهِ عربياً يدخل تحت نَيل أفهامهم، واشتماله على أنواع من القواعد الأصلية والفوائد الفرعية، والمحاسن الأدبية. فمن ذلك:

- عدمُ المؤاخذة قبل الإنذار.قال تعالى: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَدِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا﴾ [الإسراء: ١٥].

ـ والإبلاغُ في إقامة الحُجَّة على ما خاطب به الخلق.

- وتركُ الأخذ من أوَّل مرَّةٍ بالذَّنب، والحِلم عن تعجيل المعاندين بالعذاب وإن استعجلوا.

- وتحسينُ العبارة بالكناية في المواطن التي يُحتاج فيها إلى ذكر ما يُستحيى من ذكره، كقوله تعالى: ﴿أَوْ لَنَمْسُنُمُ ٱلنِسَاءَ ﴿ [المائدة: ٦]، ﴿مَا الْمَسِيحُ ٱبْنُ مَرْيَمَ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ وَأَمْتُهُ صِدِيقَةً ﴿ كَانَا يَأْكُلُنِ ٱلطَّعَامُ ﴾ [المائدة: ٧٥].

ـ والتَّأنِّي في الأمور والجريُ على مَجرى التَّ ثبُّت والأخذ بالاحتياط، قَــال تــعــالـــى: ﴿وَقُرْءَانَا فَرَقَٰنَهُ لِلَقْرَأَهُ عَلَى ٱلنَّاسِ عَلَىٰ مُكُثِ وَنَزَّلْنَهُ لَنزِيلًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ الله

وقـــــــــــــال: ﴿لَوْلَا نُزِلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمُلَةً وَبِمِدَةً كَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِـ فُوَّادَكَّ وَرَتَلْنَهُ تَرْبِيلًا﴾ [الفرقان: ٣٢].

ومنها: كيفية تأدُّبِ العباد إذا قصدوا باب ربِّ الأرباب بالتَّضرُّع والدُّعاء. فنرى نداءَ الله تعالى للعباد لم يأت في القرآن في الغالب إلا به: (يا)، المشيرة إلى بُعْد المنادَى؛ لأنَّ صاحبَ النِّداء منزَّة عن مُداناة العباد، موصوف بالتَّعالي عنهم والاستغناء.

ومنها: إسقاطُ حرفِ النَّداء المُشير إلى قُرب المنادَى، وأنه حاضرٌ مع المنادى، غيرُ غافلِ عنه.

ومنها: كثرةُ مجيء النّداء باسم الرّبِّ المقتضي للقيام بأمور العباد وإصلاحها، كقوله تعالى: ﴿رَبّنَا لَا تُؤَاخِذْنَاۤ إِن نَسِينَاۤ أَوَ أَخْطَأَناً رَبّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَى اللّذِينَ مِن قَبْلِناً رَبّنَا وَلَا تُحَكِّمْلنا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ﴿ وَلِهُ اللّهِ مَكَلّنَهُ عَلَى اللّذِينَ مِن قَبْلِناً رَبّنَا وَلَا تُحَكِّمْلنا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ﴿ وَلَا تُحَكّمُ لَنَا مُو وَلَه : ﴿ رَبِّ إِنّي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرّدًا ﴾ وقوله: ﴿ رَبِّ إِنّي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرّدًا ﴾ [البقرة: ٢٨٦]، وغيرها.

فكان العبدُ متعلِّقاً بمَنْ شأنُهُ التَّربيةُ والرِّفقُ والإحسان.

ومنها: تقديمُ الوسيلةِ بين يدي الطَّلب، كقوله تعالى: ﴿إِيَّاكَ نَعَبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴿ الفاتحة: ٥]، وقوله: ﴿رَبَّنَا ءَامَنَا بِمَا أَزَلْتَ وَاتَّبَعْنَا الرَّسُولَ فَاصَّتُبْنَا مَعَ الشَّهِدِينَ ﴿ إِلَى اللهِ عَمْران: ٥٣]، ﴿رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَطِلًا سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ [آل عمران: ١٩١].

٤ ـ قسم هو المقصودُ الأوَّلُ بالذِّكْر، وهو أنه محتو من العلوم على ثلاثة أجناس:

أحدها: معرفةُ المُتَوجَّهِ إليه، وهو اللهُ المعبود سبحانه.

والثاني: معرفةُ كيفية التَّوجُّهِ إليه.

والثالث: معرفةُ مآلِ العبدِ ليخافَ الله به ويرجوه.

وهذه الأجناسُ الثَّلاثـةُ داخلـةٌ تحت جنس واحدِ هو المقصود، عبَّـر عنه قوله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ لَلِمِنَ وَأَلِإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ۖ (الذاريات: ٥٦].

فالعبادةُ هي المطلوبُ الأوَّلُ، ولاتُمكن إلا بمعرفة المعبود، وأنه آمرٌ وناهِ وطالبٌ للعباد بقيامهم بحقه.

#### مسألة

قال العزُّ ابنُ عبد السَّلام: معظمُ آي القرآن لا تخلو عن أحكامِ مشتملةِ على آدابِ حسنةِ، وأخلاقِ جميلةِ.

ـ ثمَّ من الآيات ما صُرِّح فيها بالأحكام.

- ومنها ما يُؤخذ بطريق استنباط؛ إمَّا بلا ضمِّ إلى آية أخرى، كاستنباط صحّة أنكحة الكفّار من قوله تعالى: ﴿وَامْرَأَتُهُ حَمَّالَةَ الْحَطَبِ ﴿ كَاسَتَنباط صحّة أنكحة الكفّار فيما بينهم، والمسد: ٤]، فلمَّا سَماها امرأته دلَّ على صحّة أنكحة الكفّار فيما بينهم، وصحّة صوم الجنب من قوله: ﴿فَالْكَنَ بَشِرُوهُنَ وَابْتَعُوا مَا كَتَبَ اللهُ لَكُمَّ وَصِحّة صوم الجُنب من قوله: ﴿فَالْكَنَ بَشِرُوهُنَ وَابْتَعُوا مَا كَتَبَ اللهُ لَكُمَّ وَكُولُوا وَاشْرَبُوا حَتَى يَتَبَيّنَ لَكُم الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ﴾ [البقرة: وكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَى يَتَبَيّنَ لَكُم الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ﴾ [البقرة: ١٨٧].

- أو بالاستنباط مع ضم آية أخرى، كاستنباط أنَّ أقلَّ الحمل ستة أشهر من قوله ﴿وَجَمْلُهُ وَفِصَدُلُهُ وَلِهِ الْأَحقاف: ١٥] مع قوله: ﴿وَفِصَدُلُهُ فِي مَن قوله ﴿وَجَمْلُهُ وَفِصَدُلُهُ وَلَالْحَان: ١٤]. كما أخرج عبد الرزَّاق وغيره (١) عن أبي حرب بن أبي الأسود الدُّؤلي قال: رُفع إلى عمر - رضي الله عنه - امرأة ولدت لستة أشهر، فسأل عنها أصحاب النبي ﷺ فقال عليِّ: لا رجمَ عليها، ألا ترى أنه يقول: ﴿وَفِصَدُلُهُ وَفِصَدُلُهُ ثَلَاتُونَ شَهَرًا ﴾، وقال: ﴿وَفِصَدُلُهُ فِي عَامَيْنِ ﴾ وكان الحمل ههنا ستة أشهر، فتركها عمر - رضي الله عنه -. قال: ثمَّ بلغنا أنها ولدت آخر لستة أشهر.

#### كيفية الاستدلال

يُستدلُ على الأحكام تارة بالصّيغة، كقوله: ﴿ وَجَهِدُواْ فِي اللّهِ حَقَّ جِهَادِهِ فَ اللّهِ حَقَّ جِهَادِهِ فَ [الحج: ٧٨]، وقوله: ﴿ وَأَطِيعُواْ اللّهَ وَالرّسُولَ ﴾ [آل عمران: ١٣٢] وتارة بالإخبار. مثل قوله تعالى: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ ﴾ [البقرة: ١٨٧]، وقوله: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ ﴾ [السمائدة: ٣]، ﴿ كُنِبَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ ﴾ [البقرة: ١٨٣].

قلتُ: ومثله قوله تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أُحِلَ لَكُمُ ٱلطَّيِبَاتُ وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أُوتُوا الْكِنَابَ حِلُّ لَكُمْ وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أُوتُوا الْكِنَابَ حِلُّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَمُمَّ ﴾ [ المائدة: ٥].

<sup>(</sup>۱) «الدُّرُّ المنثور» ٧/ ٤٤١.

وتارة بما رتّب عليها في العاجل والآجل من خيرٍ وشرّ، أو نفعٍ أو ضرّ (١).

قلتُ: مثاله قوله تعالى: ﴿وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُمْ فَقَدٌ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا﴾ [الأحزاب: ٧١]، وقوله: ﴿وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ وَاَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ وَاَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ وَهِ اللَّهِ وَهِ ٥٦].

وقوله: ﴿ وَمَن يَعْضِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُمْ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلُا تُمْبِينًا ﴾ [ الأحزاب ٣٦]،

وقـــولـــه: ﴿وَمَن يَتَّخِذِ ٱلشَّيْطَانَ وَلِيَّا مِن دُونِ ٱللَّهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانًا مُّبِينًا﴾ [النساء:١١٩].

### آيات الأحكام

قال البُويطيُ (٢): سئل الشَّافعيُّ: كم أصول الأحكام ؟ قال: خمسمائة آية.

قيل له: وكم أصول السُّنَّة ؟ قال: خمسمائة.

#### نوادر

# ١ \_ من سور القرآن:

سورة الفاتحة:

قال الإمام فخر الدُين الرَّازيُّ (٣): اعلم أنه مرَّ على لساني في بعض الأوقات أنَّ هذه السُّورة الكريمة يمكن أن يُستنبط من فوائدها ونفائسها عشرةُ آلاف مسألةٍ، فاستبعد هذا بعضُ الحسَّاد، وقومٌ من أهل الجهل

<sup>(</sup>١) «معترك الأقران» ٢٤/١ عن كتاب «الإمام» للعزّ.

<sup>(</sup>٢) «طبقات الشَّافعية الكبرى» للسُّبكى ٢/١٦٦.

<sup>(</sup>٣) «تفسير الرَّازي» ١/ ٣.

والغَيِّ والعِناد، وحملوا ذلك على ما أَلِفوه من أنفسهم من التَّعلُّقات الفارغة عن المعاني، والكلمات الخالية عن تحقيق المعاقد والمباني.

وقدَّمت هذه المقدِّمة لتصير كالتَّنبيه على أنَّ ما ذكرناه أمرٌ ممكن الحصول، قريب الوصول.

#### سورة البقرة:

قال القاضي أبو بكر ابن العربي (١):

اعلموا \_ وقَقكم الله \_ أنَّ علماءنا قالوا: إنَّ هذه السُّورة من أعظم سور القرآن.

سمعتُ بعض أشياخي يقول: فيها ألفُ أمر، وألفُ نهي، وألف حُكم، وألفُ خبر، ولعظيم فضلها أقام عبد الله بن عمر ثماني سنين في تعلَّمها.

#### سورة المائدة:

قال أبو ميسرة: في المائدة ثماني عشر فريضة.

قال ابن العربيُ (٢): فربَّما كان فيها ألفُ فريضةٍ، وقد ذكرناها نحن في هذا المختصر للأحكام.

قول تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَوْةِ فَاغْسِلُوا وَجُوهَكُمْ وَالْبَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَالْبَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنَ وَإِن كُنتُم مِّرَضَى اَوْ عَلَى سَفَرٍ اَوْ جَآءَ أَحَدُ مِنكُم مِنَ الْفَآيِطِ كُنتُمْ جُنبُا فَاطَّهَرُوا وَإِن كُنتُم مِّرَضَى اَوْ عَلَى سَفَرٍ اَوْ جَآءَ أَحَدُ مِنكُم مِنَ الْفَآيِطِ أَوْ لَكُمْتُمُ الْفَايِطِ الْمَدَّمُ الْفَايَطِ وَلَا مَنْ الْفَآيِطِ وَلَا مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَن عَدِج وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِرَكُمْ وَإِيدِيكُم مِّنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِرَكُمْ وَلِيدِيكُم مِّنَ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِرَكُمْ وَلِيكُمْ يَعْمَتُهُمْ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِرَكُمْ وَلِيكُون مُرْفِئ اللَّهُ لِيتَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِرَكُمْ وَلِيكُمْ يَعْمَتُمُ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ مَنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِرَكُمْ وَلِيكُونَ عُلِيكُمْ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ مَنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِرَكُمْ وَلِيكُمْ يَعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ مَنْ وَلِيكُونِ الْمَاعُولُ وَلَهُ وَاللَهُ وَلِيكُمْ لَعَلَاكُونَ وَلَا المَاعُدَة : ٢ ].

<sup>(</sup>۱) «أحكام القرآن» ۱/ ۸.

<sup>(</sup>٢) «أحكام القرآن» ٢/ ٣٢٥.

قال القاضي أبو بكر ابن العربيُ (١): ذكر العلماء أنَّ هذه الآية من أعظم آيات القرآن مسائلَ، وأكثرها أحكاماً في العبادات. وبحقِّ ذلك؛ فإنها شطر الإيمان، كما قال النَّبي ﷺ: [الطُّهورُ شطرُ الإيمان] في صحيح الخبر عنه.

ولقد قال بعض العلماء: إنَّ فيها ألفَ مسألة. واجتمع أصحابنا بمدينة السَّلام فتتبَّعوها، فبلغوها الألف.

وهذا التَّتبع إنما يليق بمن يريد تعريف طرق استخراج العلوم من خبايا الزَّوايا.

قال الشرقاويُ (٢): دلَّت هذه الآية على سبعة أصولٍ كلُّها مثنى: طهارتان: الوضوء والغسل، ومُطهّران: الماء والتراب، وحكمان: المسح والغسل، وموجبان: الحدث والجنابة، ومبيحان: المرض والسفر، وكنايتان: الغائط والملامسة، وكرامتان: التَّطهير من الذُّنوب، وإتمام النِّعمة.

فالقرآنُ: بحرُ العلوم، وبقدر تمكُّن الإنسان في العلوم مع الاستقامة يمكن أنْ يفهمَ منه ويستنبط حسب طاقته.

وقد جلس الإمام ابن تيمية مكان والده بالجامع على المنبر لتفسير القرآن العظيم، وشرع من أوَّل القرآن، وكان يورد من حفظه نحو الكراستين أو أكثر، وبقي يفسِّر في سورة نوح عليه الصلاة والسَّلام عدَّة سنين أياماً يوم جُمَع (٣).

# ٢ ـ في الحديث الشريف:

في حديث أنس: قال: [كان النّبي ﷺ أحسنَ النّاس خُلقاً]، وكان لي أخٌ يقال له: أبو عُمير، \_ قال: أحسبه فطيماً \_ وكان إذا جاء قال: [يا أبا

<sup>(</sup>١) «أحكام القرآن» ٢/ ٥٥٨.وحديث الطهور أخرجه مسلم في الطهارة (٢٢٣).

<sup>(</sup>۲) «حاشية الشرقاوي على التَّحرير» ١/٤٤.

<sup>(</sup>٣) «طبقات المفسرين» للداودي ١/ ٤٨.

عمير، ما فعل النُّغير أُ(١)؟ نُغَر كان يلعب به، فربما حضر الصَّلاة وهو في بيتنا، فيأمر بالبساط الذي تحته فيُكنس ويُنضح، ثمَّ يقوم ونقوم خلفه فيصلِّى بنا..

في هذا الحديث عدَّة فوائد جمعها أبو العباس أحمد بن أبي أحمد الطبريُ، المعروف بابن القاصِّ الفقيه الشَّافعي في جزءِ مفرد.

وذكر في أوَّل كتابه أنَّ بعض النَّاس عاب على أهل الحديث أنهم يروون أشياء لا فائدة فيها، ومثَّل بحديث أبي عُمير هذا.

قال: وما درى أنَّ في هذا الحديث من وجوه الفقه وفنون الأدب والفائدة ستين وجها، ثمَّ ساقها.

قال ابن حجر: فلخَّصتُها مستوفياً مقاصده، ثمَّ أتبعته بما تيسَّر من الزَّوائد عليه.

وقال الحافظ العراقيُ: والفوائد التي ذكرها وأكمل بها السِّتين هي من فائدة جمع طرق الحديث لا من خصوص هذا الحديث (٢).

في حديث بريرة في المكاتبة (٣): قال النَّوويُّ (٤): صنَّف فيه ابن خُزيمة وابن جرير تصنيفين كبيرين أكثرا فيهما من استنباط الفوائد.

وقال ابن حجر<sup>(٥)</sup>: وقد بلغ بعض المتأخِّرين الفوائد من حديث بريرة إلى أربعمائة. أكثرُها مُستبعَد مُتكلَّف، كما وقع نظير ذلك للذي صنَّف في الكلام على حديث المجامع في رمضان، فبلغ به ألف فائدة وفائدة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الأدب (٦٢٠٣).

<sup>(</sup>٢) "فتح الباري" ١٠ / ٥٨٤، ٥٨٥. ومن هذه الفوائد: مخالطة بعض الرَّعية دون بعض، واستحباب صلاة الزَّائر في بيت المزور، وجواز الممازحة، وأنَّ ممازحة الصَّبي الذي لم يميِّز جائزة، وجواز لعب الصَّغير بالطَّير، وجواز تكنية من لم يُولد له.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاريُّ في المكاتب (٢٥٦٣).

<sup>(</sup>٤) «شرح مسلم» للنوويِّ ١٤٢/١٠.

<sup>(</sup>٥) «فتح الباري» ٥/ ١٩٤.

# باب فيما يشترك فيه الكتاب والشُنَّة والإجماع

كلُّ واحد من هذه الأصول الثَّلاثة إمَّا أَنْ يدلَّ على المطلوب بمنظومه، أو بغير منظومه، فهما قسمان:

القسم الأول: في دلالات المنظوم، وهي ثمانية أصناف:

١ ـ الأمر. ٢ ـ النّهي. ٣ ـ العامُ والخاصُ. ٤ ـ أدلّة تخصيص العموم.
 ٥ ـ المطلق والمقيّد. ٦ ـ المجمل. ٧ ـ المبيّن والبيان. ٨ ـ الظّاهر والمؤوّل (١).
 القسم الثاني: دلالة غير المنظوم.

وهو ما دلالته لا بصريح صيغته ووضعه، وذلك لا يخلو إمَّا أنْ يكون مدلوله مقصوداً للمتكلِّم، أو غير مقصود.

فإنْ كان مقصوداً فلا يخلو إمَّا أن يتوقَّف صدق المتكلِّم أو صحَّة الملفوظ به عليه، أو لا يتوقَّف.

فإن توقَّف؛ فدلالة اللَّفظ عليه تسمَّى دلالة الاقتضاء.

وإن لم يتوقّف فإمّا أن يكون مفهوماً في محلّ تناوله اللَّفظ نطقاً، فهي دلالة التَّنبيه والإيماء.

أو يكون في غير محلِّ تناوله اللَّفظ نطقاً، وهي دلالة المفهوم. وإنْ كان مدلولُه غير مقصود للمتكلِّم، فهي دلالة الإشارة.

<sup>(</sup>۱) «الإحكام للآمدي» ٢/ ١٨٨.

# الكلام في الأمر

تعريف الأمر: قولٌ يُطلب به الفعل ممَّن هو دون الآمر على سبيل الوجوب.

فمعناه الأصليُ الوجوب، فإذا ورد الأمر حُمل على الوجوب، إلا إذا كان هناك قرينة تصرفه عن الوجوب، فيُعمل بها.

والقرينة قد تكون من سياق الكلام،أو عقليةً،أو خارجية من نصِّ آخر،أو إجماع..

مثال ذلك: قوله ﷺ [مَنْ كان منكم مُصلِّياً بعد الجمعة؛ فليصلِّ أربعاً].

فقوله: [فليصلِّ] أمر، وحقيقته الوجوب، لكنَّ الصَّارفَ له عن الوجوب قرينةُ التَّخيير في قوله: [من كان منكم مصلِّياً]، فالأمر هنا سنَّة لا واجب.

وقوله ﷺ [إذا استيقظ أحدُكم من نومه؛ فليغسل يده قبل أن يدخلها في وَضوئه؛ فإنَّ أحدكم لا يدري أين باتت يده].

فقوله: [فليغسل يده] أمرٌ، والأمرُ للوجوب، وحمله على ظاهره الحنابلة. وحمله الجمهور على النَّدب، والقرينة الصَّارفة للأمر عن الوجوب التَّعليلُ بأمرِ يقضي الشَّكُ؛ لأنَّ الشَّكَ لايقتضي وجوباً في هذا الحكم

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في الجمعة ۲/ ۲۰۰(۸۸۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخارئ في الوضوء (١٦٢).

استصحاباً لأصل الطَّهارة(١).

وقوله ﷺ [من توضًا فليستنثر].

حمله الجمهور على النَّدب، والقرينةُ الصَّارفة للنَّدب خارجيةٌ، وهي الحديث حيث قال ﷺ للأعرابيِّ (٣): [توضَّأ كما أمرك الله].

فما أمره الله به هو آية الوضوء، وليس فيها ذكر الاستنثار.

وحمله الحنابلة على الوجوب.

فخروج الأمر عن الوجوب إلى معانِ أخرى، هو استعمالٌ مجازي. وهذه المعانى المجازية كثيرة؛ منها:

- النَّدب، كقوله تعالى: ﴿ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً ﴾ [النور: ٣٣]. والكتابةُ إحسانٌ من السيِّد على عبده، فتكون مندوبة.

وقوله ﷺ (١٤): [إذا كان أحدُكم يصلّي فلا يدغ أحداً يمرُّ بين يديه، وليدرأه ما استطاع].

قال النَّوويُّ (٥): وهذا الأمرُ بالدَّفع أمرُ ندبٍ، وهو ندبٌ متأكِّد.

- والإرشاد، كقوله تعالى: ﴿ وَأَسْتَشْهِدُواْ شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمُّ ﴾ [البقرة: ٢٨٢].

وقوله: ﴿إِذَا تَدَايَنتُمُ بِدَيْنٍ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَكِّمَ فَأَكْتُبُوهُ ۗ [البقرة: ٢٨٢].

وقوله ﷺ (٦): [إذا اشتدَّ الحرُّ فأبردوا عن الصَّلاة].

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» ۱/ ۲۶۳.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الوضوء ١/٣٦٢(١٦١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذيُّ في أبواب الصَّلاة (٣٠٢) وحسَّنه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في الصَّلاة (٥٠٥).

<sup>(</sup>٥) «شرح مسلم» ٤/ ٢٢٣.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاريُّ في مواقيت الصَّلاة (٥٣٣).

لأنَّ الإبرادَ (١) رخصة ، والتَّعجيلَ عزيمة .

والفرق بين النَّدب والإرشاد: أنَّ النَّدبَ مطلوبٌ لثواب الآخرة، والإرشادَ لمنافع الدُّنيا، ولا يتعلَّق به ثواب.

والعلاقة التي بين الواجب والمندوب والإرشاد حتى أطلقت عليهم صيغة: «افعل» هي المشابهة المعنوية.

- \_ والتَّهديد، كقوله تعالى: ﴿ أَعْمَلُواْ مَا شِئْتُمْ ﴾ [فصلت: ٤٠]. ومنه:
- \_والإنذار، كقوله تعالى: ﴿ قُلْ تَمَتَّعُواْ فَإِنَّ مَصِيرَكُمْ إِلَى ٱلنَّارِ ﴾. [إبراهيم: ٣٠].

والفرق بينهما أنَّ التَّهديد هو التَّخويف، والإنذار هو الإبلاغ، ولكن لا يكون إلا في التَّخويف.

ـ والتَّعجيز، كقوله تعالى: ﴿ قُلُ فَأَتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِّثْلِهِ، مُفْتَرَيَنتِ ﴾ [هود: ١٣].

والعلاقة المضادَّة؛ إذ لا يكون التَّعجيزُ إلا في الممتنع، والواجبُ إلا في الممكن.

- والإباحة، كقوله تعالى: ﴿ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِبَاتِ ﴾ [المؤمنون: ٥١]. وقوله: ﴿ وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَأَصْطَادُواْ ﴾ [المائدة: ٢].
  - ـ والامتنان، كقوله تعالى: ﴿وَكُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ ﴾ [المائدة: ٨٨].

والفرقُ بينه وبين الإباحة: أنَّ الإباحة مجرَّد إذنِ، والامتنانَ يقترن بذكر احتياج الخلق إليه، وعدم قدرتهم عليه.

والعلاقة بين الامتنان والوجوب المشابهة في الإذن؛ لأنَّ الممنون لا يكون إلا مأذوناً فيه.

- والإكرام، كقوله تعالى: ﴿آدَخُلُوهَا بِسَلَامٍ ءَامِنِينَ ﴿ اَلْحَجَر: ٤٦]. فإنَّ قرينة قوله: ﴿ بِسَلَامٍ ءَامِنِينَ ﴾ يدلُّ عليه، والعلاقةُ الإذنُ.

<sup>(</sup>١) الإبرادُ: تأخيرُ الصَّلاة حتى ينكسر الوهج والحرُّ.

- ـ والتَّكوين، كقوله تعالى: ﴿كُن فَيَكُونُهُ [البقرة: ١١٧].
- ـ والتَّسخير، كقوله تعالى: ﴿ كُونُواْ قِرَدَةٌ خَاسِئِينَ﴾ (١) [البقرة: ٦٥].

والفرق بينهما: أنَّ التَّكوين سرعة الوجود من العدم، وليس فيه انتقال الى حالة ممتهنة، بخلاف التَّسخير؛ فإنَّه لغةً: الذُّلَة والامتهان في العمل.

والعلاقة فيهما المشابهة المعنوية، وهي تحتُّم الوقوع.

ـ والاحتـقار، كقوله تعالى: ﴿ أَلْقُواْ مَا أَنتُم مُّلْقُوكَ ﴾ [يونس: ٨٠].

فالسَّحرُ \_ وإن عَظُم \_ حقيرٌ في مقابلته بما جاء به موسى.

- والإهانة، كقوله تعالى: ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيرُ الْكَرِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

والفرقُ بينهما: أنَّ الإهانة هي الإنكار، وتكون بقولِ أو فعلِ، والاحتقارَ عدمُ المبالاة.

والعلاقة فيهما المضادّة؛ لأنَّ الإيجابَ على العباد تشريفٌ لهم، لما فيه من تأهيلهم لخدمته، إذ ليس كلُّ واحدٍ يصلح لخدمة الملك.

ـ والتَّسوية، كقوله تعالى: ﴿ فَأَصْبِرُوٓا أَوْ لَا نَصْبِرُوا ﴾ [الطور: ١٦].

\_ والتّكذيب، كقوله تعالى: ﴿ قُلَ فَأَتُوا بِالتَّوَرَاةِ فَاتَلُوهَا إِن كُنتُمْ صَلِقِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٣]، وقوله: ﴿ قُلَ هَلُمُ شُهَدَآءَكُمُ ٱلَّذِينَ يَشْهَدُونَ أَنَّ اللَّهَ حَرَّمَ هَلَاً ﴾ [الأنعام: ١٥٠].

- والسَّعبِ به كه وله تعالى: ﴿ انظر كَيْفَ ضَرَبُوا لَكَ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ [الإسراء: ٤٨]، وقوله: ﴿ انظرُوا إِلَى ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِهُ \* (٢) [الأنعام: ٩٩].

<sup>(</sup>١) وجعله أبو إسحاق الشيرازي وإمام الحرمين من التكوين، وهو مُتتَّجه.

<sup>(</sup>۲) «الإبهاج» ۲/۱۷، و«نهاية السول» ۲/۲۶٦.

وأمًا مَا كان من النَّظير للنَّظير، فهو التماس، كقوله تعالى: ﴿وَقَالَ مُوسَىٰ لِأَخِيهِ هَدُونَ ٱخْلُقَنِى فِي قَرْمِى وَأَصَّلِحَ ﴾ [الأعراف: ١٤٢]، وليس بأمر حقيقة وإنْ كان صيغته صيغة أمر.

وما كان من الأدنى للأعلى، فهو مسألة ودعاء (١)، كقول العبد لربّه: اغفر لي وارحمني، وكقوله تعالى: ﴿وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنَتَ مَوْلَسَنَا فَأَنْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَفِينَ ﴾. [البقرة: ٢٨٦].

#### نادرة

قال أبو حاتم ابن حِبَّان (٢): تدبَّرتُ خطاب الأوامر عن المصطفى ﷺ لاستكشاف ما طواه في جوامع كلمه، فرأيتها تدور على مائة وعشرة أنواع يجب على كلِّ منتحل للسُّنن أن يعرف فصولها، وكلِّ منسوب للعلم أن يقف على جوامعها لئلا يضعَ السُّنن إلا في مواضعها، ولا يُزيلَها عن موضع القصد في سَننها.

فأمًّا النوع الأوَّل من أنواع الأوامر: فهو لفظ الأمر الذي هو فرضٌ على المخاطبين كافَّة في جميع الأحوال، وفي كلَّ الأوقات، حتى لا يسع أحداً منهم الخروج منه بحال.

النُّوع الثَّاني: ألفاظ الوعد التي مرادها الأوامر باستعمال تلك الأشياء.

النَّوع الثَّالث: لفظ الأمر الذي أُمر به المخاطبون في بعض الأحوال لا الكل. ثمَّ سردها كلها.

#### صيغة الأمر

للأمر صيغةٌ موضوعةٌ في اللُّغة تقتضي الفعل، والدَّليل عليه أنَّ أهل

<sup>(</sup>١) قال الأخضريُّ في السُّلَّم:

أمرٌ معَ استعلا، وعكسُه دُعا وفي التَّساوي فالتماسٌ وقعا

<sup>(</sup>٢) «الإحسان» ١/٥٠١.

اللسان قسموا الكلام إلى: أمرٍ ونهي، فالأمر قولك: افعل، والنَّهي قولك: لا تفعل.

وللأمر عِدَّة صِيغ، وهي:

١ ـ افعلْ وما ضَّاهاها، كقوله تعالى: ﴿ ٱرْكُضُ بِرِجْلِكً ﴾ [ص: ٤٢]،

﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾ [التغابن: ١٢].

٢ - وليفعل، أي: المضارع المقترن بلام الأمر، كقوله تعالى: ﴿ لِمُنَوِقَ لَكُونُواْ مَنَ مَعَتِهِ ﴿ وَ لَكُونُواْ الطلاق: ٧]، وقوله: ﴿ ثُمَّ لَيَقْضُواْ تَفَنَهُمُ وَلَيُوفُواْ نُدُورَهُمْ وَلَيكُونُواْ نَكَهُمْ وَلَيكُونُواْ نَدُورَهُمْ وَلَيكُونُواْ بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ ﴿ الحج: ٢٩].

" ـ واسم فعل الأمر، كقوله تعالى: ﴿عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ ۗ [المائدة: ٥٠١]. أي: الزموها، وقوله: ﴿تَعَالَوْا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَنفُكُمْ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ

٤ ـ والمصدر المجعول جزاء الشَّرط بالفاء. كقوله تعالى: ﴿فَتَحْرِيرُ
 رَقَبَةِ ﴾ [النساء: ٩٢]، وقوله: ﴿فَفِدْيَةٌ مِن صِيَامٍ ﴾ [البقرة: ١٩٦]، وقوله
 تعالى: ﴿فَضَرَبُ الرِّقَابِ ﴾ [محمد: ٤].

٥ ـ ويأتي الخبر بمعنى الأمر أحيانا، مثاله: قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَاتُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّمُ اللَّهُ مُرَّوَّةً ﴾ [البقرة: ٢٢٨]. أي: ليتربَّصن. وقوله ﷺ (١٠): [بين كلِّ أذانين صلاة]. أي: صلُّوا.

### الأمر يقتضي الإيجاب

قاعدة: إذا تجرَّدت صيغةُ الأمر اقتضت الوجوب بوضع اللُّغة وبالشَّرع.

والدَّليل على أنها تقتضي الوجوب قولُه تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنَ أَمْرِهِ ﴾ [النور: ٦٣]. حيث هدَّد المخالف بالعقوبة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في الأذان (٦٢٤).

وقولُه تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكُ وَإِن لَّه تَفْعَلَ فَمَا بَلَغَتَ رِسَالَتُهُ ﴾ [المائدة: ٦٧]. ففيه بيان جليٌ أنَّ من لم يفعل ما أُمر به فقد عصى؛ لأنَّه تعالى بيَّن أنَّ نبيه ﷺ إن لم يبلغ كما أُمر فلم يفعل ما أُمر به، فكيف غيرُ النبيِّ (١)؟

وقوله ﷺ (٢): [لولا أن أشقَ على أمتي الأمرتُهم بالسُواك مع كلُ صلة].

ووجه الاستدلال من وجهين: أحدهما: أنه نفى الأمر مع ثبوت النّدبية، ولو كان للنّدب لما جاز النّفي.

ثانيهما: أنه جعل الأمر مشقّة عليهم، وذلك يتحقّق إذا كان الأمر للوجوب (٣) ولأنَّ السيّد من العرب إذا قال لعبده: اسقني ماءً، فلم يسقه استحقَّ الذَّمَّ والتَّوبيخ، فلو لم يقتضِ الوجوب لما استحقَّ الذَّمَّ عليه. وعلى هذا قال الفقهاء: الإشهادُ في المراجعة واجب، لقوله تعالى: ﴿فَإِذَا بَلَغَنَ أَمُسِكُوهُنَ بِمَعْرُوفٍ وَأَشْهِدُوا ذَوَى عَدْلِ مِنكُونِ الطلاق: ٢]. فالمراد بالإمساك المراجعة، والإشهادُ على المراجعة مأمور الطلاق: ٢]. فالمراد بالإمساك المراجعة، والإشهادُ على المراجعة مأمور به، والأمرُ يقتضى الوجوب، وكذا سائر الأوامر الشّوعية.

### فائدة(٤)

قال محمد بن خفيف: سألنا يوماً القاضي أبو العباس ابن سُريج بشيراز \_ وكنًا نحضر مجلسه لدرس الفقه \_ فقال: محبَّةُ اللهُ فرضٌ أو غير فرض ؟

قلنا: فرضٌ. قال: وما الدَّلالة على ذلك ؟

<sup>(</sup>١) «الإحكام في أصول الأحكام» لابن حزم بتصرُّف ٣/ ٢١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ في الجمعة (٨٨٧).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» ٢ / ٣٧٥.

<sup>(</sup>٤) «طبقات الشَّافعية الكبرى» للسُّبكيُّ ٣/ ١٥٨.

فما فينا مَن أتى بشيء فقُبل، فرجعنا إليه وسألناه الدَّليل، فقال: قوله تعالى: ﴿ قُلُ إِن كَانَ اَبَآ وَكُمُ وَأَبْنَآ وَكُمُ وَإِخْونُكُمُ وَأَنْوَكُمُ وَأَنْوَكُمُ وَأَمْوَلُو وَمَشِيرُ وُكُمُ وَأَمْوَلُو وَمَشِيرُ وَكُمُ وَأَمْوَلُو وَمَشِيرُ وَكُمُ وَإِخْونُكُمُ وَأَنْوَكُمُ وَأَمْوَلُو وَمَشِيرُ وَكُمُ وَأَمْوَلُهُ وَمَشِيرُ وَمَا وَمَسْكِنُ تَرْضَونَهُ اَ أَحَبَ إِلَيْكُمُ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَى يَأْتِ اللّهُ بِأَمْرِهِ وَاللّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْفُسِقِينَ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى تفضيل الله عن وجل على تفضيل محبّتهم لغيره على محبّته ومحبّة رسوله، والوعيدُ لا يقع إلا على فرض.

قاعدة: الأمرُ المطلَقُ لا يقتضي التَّكرار ولا المرَّة.

ولكن المرَّة من الضَّروريات؛ لأنها أقلُ ما يقع به الأمر، والدَّليل عليه أنه لو حلف ليفعلنَّ، برَّ بمرَّةٍ واحدةٍ، فدلَّ على أنَّ الإطلاق لا يقتضي أكثر من ذلك.

ونص عليه الشَّافعيُّ في «الرِّسالة (١)» فقال في قوله تعالى: ﴿فَأَغَسِلُواْ وُجُوهَكُمُ ﴾ [المائدة: ٦]: أقلُّ ما يقع عليه اسم الغسل مرَّة، واحتمل أكثر.

وإذا وردت صيغة الأمر لإيجاب فعل وجب العزم على الفعل، ويجب تكرار ذلك كلما ذكر الأمر؛ لأنه إذا ذكر ولم يعزم على الفعل صار مُصرًاً على العناد وهذا لا يجوز.

فالأمر يصلح تقييده بالمرَّة، وبالتَّكرار، فالشَّارع أمرنا بالإيمان دائماً، وبالحجِّ مرَّةً واحدةً، ولهذا حَسُنَ من السَّامع الاستفهامُ لما فيه من الإبهام، ففي الحديث أنَّ الأقرع بن حابس سأل النبيَّ ﷺ فقال: يا رسول الله، الحجُّ في كلِّ سنةٍ، أو مرَّةً واحدةً، فمن زاد فهو تطَوُعً (٢).

وإن كان في اللَّفظ ما يدلُ على تكراره وجب تكراره، كقوله ﷺ (٣): [خمسُ صلواتٍ في اليوم واللَّيلة]، فالقرينةُ: في اليوم والليلة.

<sup>(</sup>۱) ص ۲۹، وانظر «البحر المحيط» ۲/ ٣٨٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الحبِّ (١٧٢١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الإيمان (٤٦).

قاعدة: الأمرُ بالإتمام يتضمَّنُ الأمر بالشَّروع؛ إذ لا يُتصور الإتمام إلا بعد الشُّروع (١)، ولهذا احتجَّ الشَّافعية على وجوب العمرة بقوله تعالى: ﴿وَأَتِنُوا الْمُنَرَةَ لِلَهِ ﴾ [البقرة: ١٩٦].

# الأمر المعلَّق

قاعدة: الأمرُ المعلَّقُ بالشَّرط أو الصَّفة يقتضي التَّكرار كلما وُجد شرطُه أو صفتُه.

مثال المعلَّق بالشَّرط قوله تعالى: ﴿وَإِن كُنتُمَ جُنُبًا فَاطَّهَرُواً﴾ [المائدة: ٦]، ففيه إيجاب الطَّهارة كلما وُجدت الجنابة، وقوله: ﴿وَإِذَا حُبِينُم بِنَحِيَّةِ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهاً ﴾ [النساء: ٨٦] يوجب تكرار الردِّ كلما وجدت التَّحية.

ومثال المعلَّق بالصفة قوله تعالى: ﴿الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَبَعِدٍ مِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلْدُوا كُلُ وَبَعِدٍ مِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلْدُوا ﴾ [النور: ٢]، فيتكرَّر الجلد كلما تكرَّر الزُّني.

وقوله: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُوۤا أَيْدِيَهُمَا﴾ [المائدة: ٣٨]، فيتكرَّر قطع اليد كلما تكرَّرت السَّرقة، لا خلافَ في هذا.

وأمًا إذا تكرَّر الأمر بالفعل الواحد بأن قال: صلِّ، ثمَّ قال: صلِّ، فإنه يقتضي التَّكرار لا التَّأكيد، وهذه قاعدة: التَّأسيسُ خيرٌ من التَّأكيد.

ومثالها: ما لو قال لزوجته: أنت طالقٌ طالقٌ طالقٌ، طلقت ثلاثاً.

قاعدة: الأمرُ المطلقُ لايقتضي الفور، لكن يجبُ العزمُ على الفعل على الفعل على الفعل على الفعل على الفور، ويستحبُّ المبادرة بالفعل في أوَّل الوقت، لعموم قوله تعالى: ﴿وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِن رَّبِكُمْ ﴾ [آل عـمران: ١٣٣]، وقـولـه: ﴿فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَتِ ﴾ [البقرة: ١٤٨]؛ ولقوله ﷺ - لمَّا سئل: أيُّ الأعمال أحبُ إلى

<sup>(1) «</sup>البحر المحيط» ٢/٢١٤.

#### فصل

قاعدة: إذا ورد الأمر مقيّداً بزمانٍ وكان الزّمان يُستغرَق في العبادة كالصّوم في شهر رمضان، لزمه الفعلُ على الفور عند دخول الوقت،

وإن كان الزَّمانُ أوسعَ من قدر العبادة، كصلاة الظَّهر مابين الزَّوال إلى أن يصير ظلُّ كلِّ شيءٍ مثلَه، وجب الفعل في أوَّل الوقت وجوباً مُوسَّعاً (٢)، والدَّليلُ عليه أنَّ المقتضي للوجوب هو الأمر وقد تناول ذلك أوَّل الوقت بقوله: ﴿ أَقِرِ ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ ﴾ [الإسراء: ٧٨] فوجب أن يجب في أوَّله.

ووجب العزم على الفعل، ولهذا أوجبوه على المسافر في جمع التَّأخير، كما قاله النَّويُّ، ونظيره المديون لايجب عليه الأداء مالم يُطالب، ويجب عليه العزم على أدائه عند المطالبة (٣). وللمعنى الأوَّل قالت الشَّافعية: إنَّ التَّغليسَ بصلاة الصُّبح أفضلُ من الإسفار، ولحديث عائشة (٤): [كنَّ نساءُ المؤمنات يشهدن مع رسول الله على صلاة الفجر متلفِّعاتِ بمروطهن، ثمَّ ينقلبن إلى بيوتهنَّ حين يقضين الصَّلاة لا يعرفهن أحدٌ من الغلَس].

وعليها: لو صلَّى الصبيُّ في أوَّل الوقت، ثمَّ بلغ قبل انقضاء الوقت فصلاتُه مجزئةٌ، ولايجب عليه إعادتها.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في مواقيت الصَّلاة (٥٢٧).

<sup>(</sup>٢) وعند عامَّة الحنفية سبب الوجوب هو الجزء الأوَّل من الوقت إذا اتَّصل به الأداء، فإن لم يتَّصل به الأداء، انتقلت السَّببية منه إلى ما يليه، وإلا تعيَّن الجزء الأخير للسَّببية. «تيسير التَّحرير» ٢/ ١٨٩.

<sup>(</sup>٣) «البحر المحيط» للزَّركشي ١/٠١٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاريُّ في مواقيت الصَّلاة (٥٧٨).

#### مسألة

قاعدة: إذا خاطب الإنسانُ غيرَه بالأمر وكان الخطابُ يتناوله دخل فيه. مثاله: قوله تعالى: ﴿ يُوصِيكُمُ اللّهُ فِي أَوْلَادِكُمُ لِللّهَ كِلْ مِثْلُ حَظِ الْأَنشَيَيْنِ ﴾ النّساء: ١١]، فهذا يدخل فيه الكلُّ ومعهم النبيُّ؛ لأنَّ ذلك الخطاب مع جملة المكلَّفين، فيتناولهم بأسرهم إلا من خصّه الدَّليل.

وقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلْأَمَننَتِ إِلَىٰٓ أَهْلِهَا﴾ [النساء: ٥٨].

وقوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْبَ وَيَتْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنْكِرِ وَٱلْبَغْيُ [النحل: ٩٠].

قاعدة: يدخل الرسول صلى الله عليه وآله وسلم في كل خطابِ خُوطبتْ به الأمة، كقوله: ﴿يَنَأَيُّهَا النَّاسُ ﴾ و﴿يَنَأَيُّهَا النَّاسُ ﴾ و﴿يَنَأَيُّهَا النَّاسُ ﴾ و﴿يَنَأَيُّهَا النَّرِينَ ءَامَنُوا ﴾؛ لأن صلاح اللفظ له كصلاحه لكل أحد من الأمة. أما إذا خُوطب النبيّ بخطاب خاصٌ فلا يَدخلُ معه غيرُه إلا بدليلِ، كقوله تعالى: ﴿يَنَأَيُّهَا النُزَّيِلُ ۞ فَرُ اللّهَ فَلِهُ اللّهَ فَلِيلًا ۞ اللّهُ وَلَيْكَ ﴾ الله فَلِيلًا ۞ [المرمل: ١ - ٢]، وقوله: ﴿يَنَأَيُّهَا النَّيِّيُ قُل لِإَنْ وَلَيْكَ ﴾ [الأحزاب: ٢٨].

#### مسألة

قاعدة: الأمرُ بالأمر بالشّيء لا يكون أمراً بذلك الشّيء إلا أن ينصّ الآمر على ذلك. بيان ذلك أنَّ شخصاً أمر آخر أنْ يأمر شخصاً ثالثاً بفعل ما، فلا يسمَّى الأوَّل آمراً للثَّالث. فمن أمر زيداً أن يصيحَ على الدَّابة؛ فإنه لا يصدق عليه أنه أمر الدَّابة (۱).

مثال ذلك قوله ﷺ (٢): [مُروا أولادَكم بالصَّلاةِ وهم أبناءُ سبعِ سنين، واضربوهم عليها وهم أبناءُ عشر، وفرِّقوا بينهم بالمضاجع].

فإنَّ ذلك لا يقتضي الوجوب على الصبيِّ، إنما فهمنا أمر الصّبيان

<sup>(</sup>۱) «المحصول» ۱/۳۲٦، و«شرح تنقيح الفصول» ص١٤٨، و«نشر البنود» ١/٥٥١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٤٩٥).

بالمندوبات لقوله عليه الصلاةُ والسَّلامُ في حديث الخثعمية ـ لمَّا قالت: يا رسول الله: ألهذا حجِّ ؟ ـ قال(١): [نعم، ولكِ أجر].

لكن إذا جاءت قرينة تدلُّ على دخوله في أمره، عُمل بها، فمتى عُلم أنَّ الآمر قصد بذلك الأمرِ التبليغ، كان ذلك أمراً للثَّالث.

مثال ذلك ما جاء في الحديث (٢): [إنَّ الله عزَّ وجلَّ يأمرني أنْ آمركم أن تتقوا الله وأن تقولوا قولاً سديداً]. والقرينة هنا خارجية، وهي آية: ﴿يَّأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلُا سَلِيلًا ﴿نَيْ ﴾ [الأحزاب: ٧٠]، وهو سيِّدهم.

ومثله (٣): طلَّق ابن عمر امرأته وهي حائض، فذكر عمر للنبي ﷺ فقال: [مُرْهُ فليراجعها].

والقرينة هنا ما جاء في بعض الرُّوايات (٤): [فأمره رسول الله ﷺ أن يراجعها] مع لام الأمر في الرُّواية الأولى.

ومقتضى هذه القاعدة أنَّ ابن عمر ـ رضي الله عنه ـ لايجب عليه المراجعة؛ لأنَّ الأمر بالأمر لا يكون أمراً، لكن عُلم من الشَّريعة أنَّ كلَّ من أمره رسول الله ﷺ أن يأمر غيره فإنما هو على سبيل التَّبليغ، ومتى كان على سبيل التَّبليغ صار الثَّالث مأموراً إجماعاً.

ومثله قوله تعالى: ﴿وَأَمُر أَهْلَكَ بِالصَّلَوْةِ وَاصْطَبِرَ عَلَيْهَا ﴾.[طه: ١٣٢].

ومثله قوله عليه السَّلام (٥): [مُروا أبا بكر فليصلِّ بالنَّاس].

ومثله ما أخرجه مالك في «الموطأ»(٦) عن أسماء بنت عُميس أنها

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الحجُّ ٢/ ٩٧٤ (١٣٣٦).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ٦/ ٣٩١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاريُّ في الطلاق (٥٢٥٢).

<sup>(</sup>٤) عند مسلم في الطلاق ٢/ ١٠٩٣ (١٤٧١).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في الأذان، باب أهل العلم والفضل أحقُّ بالإمامة (٦٧٨).

<sup>(</sup>r) 1\ 177 (1).

ولـدت محمد بن أبي بكر بالبيداء، فذكر ذلك أبو بكر لرسول الله ﷺ، فقال: [مُرها فلتغتسلُ ثمَّ لتُهلً].

قال سيدي عبد الله العلوي الشَّنقيطيُّ:

وليسَ مَنْ أمرَ بالأمرِ أمَرْ لثالثٍ إلا كما في ابنِ عُمَرْ

#### فصل

قاعدة: الأمرُ بعد الحظر للوجوب، وذلك كأصل معناه دونه.

مشاله قوله: ﴿فَالْتَنَ بَشِرُوهُنَ وَابْتَغُواْ مَا كَتَبَ اللّهُ لَكُمُ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ ﴾ [البقرة: ١٨٧]. فالمباشرةُ من الرَّجل لزوجته فرضٌ، ولا بدَّ منها، ولا يحلُّ له هجرها في المضطجع ولا الامتناع من وطئها إلا بنشوزها، والفِطرُ بالأكل والشُّرب فرضٌ لابدً منه، بيَّن ذلك النَّهي عن الوصال.

وقوله: ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَدْخُلُوا بُيُّوْتَ النَّبِيِ إِلَّا أَن يُوْذَنَ لَكُمِّ إِلَى طَعَامٍ عَيْرَ نَظِرِينَ إِنَاهُ وَلِنكِنَ إِذَا دُعِيتُمْ فَادَخُلُواْ فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانَشِرُوا ﴾ [الأحزاب: ٥٣]. فالانتشارُ المذكور في هذه الآية هو الخروج عن بيوت النَّبي ﷺ، وهو فرضٌ، ولا يحلُّ لهم القعود فيها بعد أن يطعموا ما دُعوا إلى طعامه.

#### تنبيه

قد وردت أوامرُ بعد الحظر اقتضت الإباحة (١)، كقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا حَلَلْتُمُ فَأَصْطَادُوا ﴾ [المائدة: ٢]، وذلك لقرينة لا أنَّ الأمر بعد الحظر يقتضي الإباحة.

فالقرينةُ هنا فعلُ رسولِ الله ﷺ فقد حلَّ من عمرته ومن حجّه ولم يصطد، فعلمنا أنه إباحة.

<sup>(</sup>۱) وقالت الحنابلة: الأمر بعد الحظر يقتضي الإباحة، ووافقهم بعض الشَّافعية. انظر «القواعد والفوائد الأصولية» ص ١٦٥.

وقوله: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَأَنتَشِـ رُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [الجمعة: ١٠].

والقرينة هنا ما صحَّ عن النَّبي ﷺ أنَّه قال (١): [الملائكةُ تصلِّي على أحدِكم ما دام في مصلاه الذي صلَّى فيه ما لم يُحدث، تقول: اللَّهمَّ اغفر له، اللَّهمَّ ارحمه]، ولم يخصُّ صلاةً من صلاة، فصحَّ أنَّ الانتشار مباحُ، إلا للحدث والنَّظر في مصالح نفسه وأهله، فهو فرضٌ.

وقوله ﷺ (٢): [نهيتُكم عن الانتباذ فانتبذوا]، فإنَّه عليه السَّلام لم ينتبذ، لكن كان يُنتبذ له، فصحَّ أنه ليس فرضاً (٣).

# فصلٌ

قاعدة: يجب القضاء بأمر جديدٍ غير أمر الأداء.

العبادةُ المؤقّةُ بوقتِ إذا لم يفعلها المكلّف حتى خرج وقتها، لايجب القضاء عليه بالأمر الأوَّل، بل يجب ذلك بأمر جديد. يدلُّ عليه أنَّ السَّيد إذا قال لعبده: افعل هذا يوم الخميس، لايتناول فعله يوم الجمعة. الدَّليل عليه من القرآن أنَّ الله سبحانه وتعالى أوجب القضاء على المُفطر في رمضان بأمر غير أمر وجوب الصِّيام فقال في وجوب الصِّيام: ﴿ يَاكَيُهَا الذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيَكُمُ الْهِيَامُ كُمَا كُنِبَ عَلَى الدِينَ مِن قَبِلِكُمْ لَمَلَكُمْ تَنَقُونَ ﴿ كُنِبَ عَلَيَكُمُ الْهِيَامُ كُمَا كُنِبَ عَلَى الدِينَ مِن قَبِلِكُمْ لَمَلَكُمْ تَنَقُونَ الله المِينَ عَلَيَكُمُ أَلْهِينَامُ كُمَا كُنِبَ عَلَى الذِينَ مِن قَبِلِكُمْ لَمَلَكُمْ تَنَقُونَ الله المِينَ عَلَيْتُ مَن المِينَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى الدِينَ مِن قَبِلِكُمْ لَمَلَكُمْ تَنْقُونَ الله المِينَامُ لَمَا المِينَامُ كُمَا كُنِبَ عَلَى القضاء: ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ المِينَامُ لَمُ السَّلام (٤): أَلَا رَقَدَ أَحدُكم عن الصَّلاة أو غفلَ عنها، فليصلُها إذا ذكرها].

### الأداء والقضاء والإعادة

الأداء: فِعلُ العبادة في وقتها المعيتَنِ لها، وقد يسمَّى قضاءً تجاوزاً، كما

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في الصَّلاة (٤٤٥).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مالك في «الموطأ» ٢ / ٤٨٥ (٨).

<sup>(</sup>٣) «الإحكام» لابن حزم ٣/ ٧٨.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في المساجد ١/ ٤٧٧(٦٨٤).

في قوله تعالى: ﴿فَإِذَا قَضَيْتُم نَنَاسِكُكُمْ ﴿ [البقرة: ٢٠٠]، أي: أدَّيتموها، وقوله: ﴿فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَٱنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [الجمعة: ١٠]، وكما في تسمية الحجِّ الصَّحيح بعد الفاسد قضاءً؛ لأنَّه في وقته وهو العمر. ويحصل الأداء بإيقاع قسم من العبادة في وقتها، كالصَّلاة، لقوله (١) عليه السَّلام: [مَن أدرك من الصَّبحِ ركعة قبل أنْ تطلُعَ الشَّمس، فقد أدركَ الصُّبح، ومَنْ أدرك ركعة من العصر قبل أنْ تغرُبَ الشَّمس فقد أدركَ العصر].

القضاء: فِعلُ العبادةِ بعد انتهاء وقتها.

الإعادة: فِعلُ العبادةِ ثانيةً والوقتُ باقِ، لفسادِها، أو نسيانِ شرط من شروطها (٢)، كما في حديث المُسيء صلاته، عن أبي هريرة أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ دخل المسجد، فدخل رجل فصلَّى، ثمَّ جاء فسلَّم على النبيِّ عَلَيْهُ، فردَّ النبيُّ عَلَيْهُ، فقال (٣): [ارجعْ فصلِّ فإنك لم تصلِّ].

وقد تكون الإعادة دون خلل في الأولى، كما في حديث جابر قال (٤٠): كان معاذ بن جبل يصلّي مع النّبي ﷺ، ثمّ يرجع فيؤمّ قومه.

# الأمر بأشياءَ على جهة التَّخيير والتَّرتيب

قاعدة: إذا خير الله تعالى بين أشياءَ فالواجبُ منها واحدٌ غير مُعيتن، فأيّها فعل فقد فعل الواجب، وإنْ فعل الجميعَ سقط الفرض بواحدٍ منها، والباقى تطوُّعٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في مواقيت الصَّلاة (٥٧٩).

<sup>(</sup>٢) قال في «مراقي السُّعود»:

ول في "مرافي السعود".

فِ علُ السعبادةِ بوقتِ عُنينا
وكونُه بفعلِ بعض يحصلُ
وقنيل: ما في وقتت في أداءُ
والسوقتُ ماقدُره مَن شَرعا
وضدُهُ القضا تَدارُكا لِمَا

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاريُّ في الأذان (٧٩٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاريُّ في الأذان (٧٠١).

شرعاً لها، باسم الأداء قُرنا لعاضد النَّصِ هو المُعولُ وما يكسونُ خارجاً قضاءُ مِنْ زمنِ مُضيَّقا مُوسَّعا سبقُ الذي أوجبه قد عُلِما

مثاله: كفَّارة اليمين خيَّر فيها بين العِتق والإطعام والكسوة، فقال سبحانه: ﴿لَا يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغِو فِي أَيْمَلِكُمُ وَلَكِن يُوَاخِذُكُمُ بِمَا عَقَدْتُمُ الْأَيْمَنَ الْأَيْمَنَ أَلَّا اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ أَلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَو كَسُوتُهُمْ أَو كَسُوتُهُمْ أَو كَسُوتُهُمْ أَو كَسُوتُهُمْ أَو تَحْرِيرُ رَقَبَةً ﴾ [المائدة: ٨٩].

قاعدة: إذا أمر بأشياء على التَّرتيب فالواجبُ من ذلك واحدٌ معيَّنٌ على حسب حاله، كالمُظاهِر أُمر بالعتق عند وجود الرَّقبة، وبالصِّيام عند عدمها، وبالإطعام عند العجز عن الجميع. قال تعالى: ﴿وَٱلَذِينَ يُظُهِرُونَ مِن نِسَاَيِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبَلِ أَن يَتَمَاسًا ذَلِكُو تُوعَظُونَ بِهِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خِيرٌ لِهَا قَلُواْ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبَلِ أَن يَتَمَاسًا ذَلِكُو تُوعَظُونَ بِهِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خِيرٌ لَى فَمَن لَم يَجِد فَصِيامُ شَهَرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا فَمَن لَم يَسَكِيناً هُ المجادلة: ٣ ـ ٤].

إنْ كان موسراً ففرضه العِتق، وإنْ كان معسراً ففرضه الصِّيام، وإنْ كان عاجزاً ففرضه الإطعام، فإنْ جمع مَنْ فرضه العِتق بين الجميع سقط الفرض عنه بالعِتق، وما عداه تطوع.

### ما لا يتمُّ المأمور إلا به

قاعدة: ما لا يتمُّ الواجب إلا به فهو واجب.

كالسَّيد إذا أمر عبده بالصَّعود على السَّطح؛ فإنَّ العبد مأمور بنصب السُّلَم الذي يحصل به الصُّعود على السَّطح، وعلى هذه القاعدة بنى الفقهاء أحكاماً.

منها: وجوب طلب الماء للطَّهارة؛ لأنَّ الوضوء واجبٌ، ولا يُتوصًل الله إلا بطلب الماء، فطلبُ الماء واجبٌ.

ومنها: وجوب غسل شيء من الرّأس لاستيفاء الفرض في غسل الوجه.

قال القرافيُ (١): أجمع المسلمون على أنَّ ما يتوقَّف الوجوبُ عليه من سببٍ، أو شرطِ، أو انتفاء مانع، لايجب تحصيله إجماعاً.

فالسَّبب (٢)، كالنُصاب يتوقَّف عليه وجوب الزَّكاة، ولايجب تحصيله إجماعاً والشَّرط (٣)، كالإقامة يتوقَّف عليها وجوب الصَّوم، ولايجب الإقامة لأجله إجماعاً.

قلت: ومثلها الاستطاعة للحجِّ، ولايجب تحصيلها إجماعاً.

والمانع، كالدَّين يمنع وجوب الزَّكاة، ولايجب دفعه حتى تجب الزَّكاة إجماعاً (٤).

وتُطبَّق هذه القاعدة بسبب الاشتباه، لهذا وجب على مَن نسي صلاةً من صلوات اليوم والليلة ولم يعرف عينها أن يقضي خمس صلواتٍ لتدخل المنسية.

### فصل

إذا أُمر بصفة عبادة؛ فإن كانت الصِّفةُ واجبةَ كالطَّمأنينة في الرُّكوع دلَّ على وجوب الرُّكوع؛ لأنه لايمكنه أن يأتيَ بالصِّفة الواجبة إلا أن يفعل الموصوف.

قال عليه الصَّلاة والسَّلام (٥): [ثمَّ اركع حتى تطمئنَّ راكعاً].

<sup>(</sup>۱) «شرح تنقيح الفصول» ص١٦١.

<sup>(</sup>٢) قد يكون عقلياً، كالنَّظر سبب للعلم، أو شرعياً، كما ذُكر، أو عادياً، كحز العنق للقتل الواجب.

 <sup>(</sup>٣) قد يكون عقلياً، كترك الاستدبار ليحصل استقبال القبلة، أو عادياً، كغسل جزء من الرَّأس لغسل الوجه أو شرعياً، كالوضوء للصَّلاة.

<sup>(</sup>٤) وذلك إذا كان مُطَالبا بذلك الدَّين، أمَّا إذا لم يكن مُطَالباً به بأن لم يأت وقتُه بعدُ؛ فهذا لا يمنع وجوب الزَّكاة. انظر «القواعد والضوابط» للحصيري. ص٢٢٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاريُّ في الأذان (٧٩٣).

وإن كانت الصّفة ندباً كرفع الصّوت بالتَّلبية لم يدلَّ ذلك على وجوب التَّلبية كما في الحديث قال على التَّلبية كما في الحديث قال على التَّلبية كما في الحديث قال على المَّن معي أن يرفعوا أصواتهم بالإهلال]، أو قال: [بالتَّلبية.].

بل يتوقّف على الدَّليل؛ لجواز أن تكون الصفةُ مندوبةَ والموصوفُ واجباً، كالجهر بالقراءة في الصَّلاة، وتكون الصفةُ والموصوفُ مندوباً، كرفع الصَّوت بالتَّلبية (٢).

### فصل

قاعدة: الأمرُ بالشَّيء نهيّ عن ضدُّه.

إذا أمر بشيء كان نهياً عن ضده من جهة المعنى، فإن كان ذلك الأمر واجباً، كان النَّهي عن ضده على سبيل الوجوب، وإن كان ندباً كان النَّهي عن ضده على سبيل الوجوب، وإن كان ندباً كان النَّهي عن ضده على سبيل النَّدب. والدَّليل على ذلك أنه لا يُتوصَّل إلى فعل المأمور به إلا بترك الضِّد، فهو كالطَّهارة في الصَّلاة.

فقولنا: (قم) له مفهومان: أحدهما: طلب القيام، والآخر: ترك القعود.

فمن قدر على النُّطق لإثبات حقّ، أو تخليص مظلوم، فهو مطالَب به ومنهيّ عن السُّكوت.

وقوله ﷺ (٣): [صوموا لرؤيته] يعني كذلك: لا تفطروا لرؤيته.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في المناسك (١٨١٤)، والترمذيُّ (٨٢٩)، وقال: حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٢) «البحر المحيط» ١/ ٢٣١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاريُّ في الصُّوم (١٩٠٩).

#### فصل

إذا أُمر المكلَّف باجتناب شيء ولم يمكنه تركه إلا باجتناب غيره، فهذا على ضربين:

أحدهما: أن يكون في اجتناب الجميع مشقّة، فيسقط حكم المحرَّم فيه فيسقط عنه فرض الاجتناب، مثاله: إذا وقع في الماء الكثير نجاسة، أو اختلطت أخته بنساء بلد، فلا يمنع من الوضوء بالماء، ولا من نكاح نساء ذلك البلد.

والقاعدة في هذا: إذا ضاق الأمر اتَّسع.

الثَّاني: أن لا يكون في اجتناب الجميع مشقَّةٌ، فهذا على ضربين:

أحدهما: أن يكون المحرَّم مختلطاً بالمباح، كالنَّجاسة في الماء القليل، والجارية المشتركة بين الرَّجلين، فيجب اجتناب الجميع.

والثَّاني: أن يكون غير مختلطِ إلا أنه لا يعرف المباح بعينه، فهذا على ضربين:

ضرب: يجوز فيه التَّحرِّي، وهو كالماء الطَّاهر إذا اشتبه بالماء النَّجس، فيتحرَّى، وهوالأخت إذا النَّجس، فيتحرَّى، وهوالأخت إذا اختلطت بأجنبية، والماء إذا اشتبه بالبول، فيجب اجتناب الجميع.

# فعلُ الأمر يدلُّ على الإجزاء

قاعدة: إنْ فعل المأمورُ ما أمر الله به على الوجه المطلوب أجزأه ذلك.

وأمًّا إذا زاد على المأمور بأن يأمره بالرُّكوع، فيزيد على ما يقع عليه الاسم، سقط الفرض عنه بأدنى ما يقع عليه اسم الرُّكوع، والزِّيادة على ذلك تطوُّع؛ لأنَّ ما زاد على الاسم يجوز له تركه على الإطلاق، فإذا فعله لم يكن واجباً كسائر النَّوافل، وأمًّا إذا نقص عن المأمور به ما هو شرطٌ في صحَّته، كالصَّلاة بغير قراءةٍ لم يُجْزه، ولم يدخل في الأمر؛ لأنَّه لم يأت

بالمأمور على الوجه الذي أُمر به، وإن نقص منه ماليس بشرط، كالتَّسمية في الطَّهارة، أجزأه في المأمور.

#### مسألة

قاعدة: الأخذ بأوائل الأسماء أم بأواخرها.

معناها: إذا عُلِّق الحكم على معنى كليٍّ له جزئياتٌ متباينةٌ في العلو والدَّناءة، والقِلَّة والكثرة؛ هل يُقتصر بذلك الحكم على أدنى المراتب لتحقُّق المسمَّى بجملته فيه، أو يُسلك طريق الاحتياط، فيقصد في ذلك المعنى الكليِّ أعلى المراتب(١)؟

والأولى أن يُعلِّق بأوائلها؛ لئلا يعودَ ذكرها لغواً.

مثاله: قوله تعالى: ﴿أَقِمِ الصَّلَوْةَ لِلْالُوكِ اَلشَّمْسِ إِلَىٰ غَسَقِ اَلَيْلِ﴾ [الإسراء: ٧٨] فلا بدَّ من تعلُّق الصَّلاة بالزَّوال؛ لأنه أوَّل الدُّلوك (٢).

وقوله ﷺ (٣): [ثم اركغ حتى تطمئنَ راكعاً].

فأمر بالطُّمأنينة، فيكفى بالواجب أدناها.

وقوله ﷺ (١٤): [خلّلوا الشّعر وأنقوا البشرة]. يقتضي التّدليك، ويكفي أقلُ ما يقع عليه الاسم.

## الدَّاخل في الأمر وغير الدَّاخل فيه

يدخل في خطاب الله المؤمن البالغ العاقل غير السَّاهي، وكذا الكافر. أمَّا السَّاهي فلا يدخل في الأمر والنَّهي؛ لأنَّ القصد إلى التَّقرُب

<sup>(</sup>۱) «شرح تنقيح الفصول» ص٩٥٩.

<sup>(</sup>۲) «أحكام القرآن» لابن العربي ٣/ ١٢٢١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاريُّ في الأذان (٧٩٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في الطُّهارة (٢٤٨)، والترمذيُّ (١٠٦) ولفظه: [فاغسلوا الشُّعر].

بالفعل والتَّرك يتضمَّن العلم به حتى يصحَّ القصد إليه، وهذا يستحيل في حقِّ النَّاسي.

وكذا النَّائم والمجنون والسَّكران غير داخلين؛ لأنَّ العقل آلةُ التَّكليف، فإذا أخذ ما أوهب أسقط ما أوجب، ولأنَّه لو جاز خطابُهم مع زوال العقل لجاز خطاب البهيمة، والطِّفل في المهد، وهذا لا يقوله أحد.

والدَّليل عليه قوله عليه السَّلامُ (١): [ليس في النَّوم تفريطً].

وأمًّا المُكره فيصحُّ دخوله في الخطاب؛ لأنَّه عالمٌ قاصدٌ إلى ما يفعله فهو كغير المكره.

وأمًّا الصبَّيُّ فلا يدخل في خطاب التَّكليف فإنَّ الشَّرع قد ورد بإسقاط التَّكليف عنه، وأمَّا إيجاب الحقوق في ماله فيجوز أن يدخل فيه كالزَّكوات والنَّفقات، فإنَّ التَّكليف والخطاب في ذلك على وليِّه دونه.

وأمًّا العبيد فإنهم يدخلون في الخطاب؛ لأنَّ الخطاب يصلح لهم كما يصلح للأحرار.

#### فصل

الكفَّار داخلون في الخطاب، فهم مكلَّفون بالأمر بالإيمان، وبالمشروع من العقوبات، وبالمعاملات، وبالشَّرائع ـ أي: الفروع ـ في حكم المُؤاخذة في الآخرة بلا خلاف.

لأنَّ الأمر بالإيمان في الواقع لا يكون إلا للكفَّار، أمَّا المؤمنون كما في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [النساء: ١٣٦]، فإنما يراد به الثَّبات على الإيمان والاستقامة عليه، أو مواطأة القلب للسان.

وكذا العقوبات من الحدود والقصاص إذا عملوا ما يستحقُّونها في دولة

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في المساجد (٦٨١).

المسلمين؛ لأنَّ العقوبات إذا كانت تجري على المسلمين لأجل انتظام العالم ومصلحة البقاء، والزَّجر عن المعاصي، فالكفار أولى بها.

وأمَّا المعاملات فهي دائرة بيننا وبينهم، فينبغي أن نتعامل معهم حسب ما نتعامل بيننا في البيع والشُّراء والإجارة، وغيرها سوى الخمر والخنزير فإنَّهما مباحان لهم لا لنا.

وأمَّا أحكام الشَّرع من صلاة وصيام وزكاة، فهم مطالبون بها بالآخرة بلا خلاف، فهم يعذَّبون بترك بلا خلاف، فهم يعذَّبون بترك اعتقاد الفرائض والواجبات، كما يعذَّبون بترك اعتقاد أصل الإيمان، تغليظاً عليهم، والدَّليل عليه قوله عزَّ وجل: ﴿مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ مِنَ الْمُصَلِينَ ﴿ وَلَمْ نَكُ نُطِّعِمُ الْمِسَكِينَ ﴾ وَكُمْ نَكُ نُطِّعِمُ المِسْكِينَ ﴾ وكثنا نَخُوضُ مَعَ الْخَابِضِينَ ﴿ وَكُمْ يَبَوْمِ اللِّينِ ﴿ وَهُمُ بِالْآخِرَةِ هُمْ كَفِرُونَ ﴾ وقوله : ﴿ وَوَيَلُ لِلمُشْرِكِينَ اللَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ كَفِرُونَ ﴾ وفصلت: ٦ ـ ٧].

ومقابل ذلك فإنَّ الكافر لو فعل حال كفره جميع الموبقات من قتلِ وزنى وغيرها، ثمَّ أسلم؛ فإنه يُسامَح بها ترغيباً له في الإسلام، فهذه بتلك.

وزاد الجمهور بأنهم مطالبون بأداء الواجبات في الدُّنيا؛ لأنَّ المقتضي لوجوبها قائم، لقوله تعالى: ﴿يَآأَيُّهَا النَّاسُ اَعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾ [البقرة: ٢١]، والكفر لا يصلح مانعاً؛ لتمكنهم من دفعه أولا، كرفع الحدث والجنابة (١١)، فهم مطالبون بها وبما لا تصحُّ إلا به، وهو الإسلام.

<sup>(</sup>۱) وقال الحنفية: إنّهم غير مطالبين بها في الدُّنيا لكن خَصُّوا ذلك بالعبادات التي تحتمل السُّقوط، كالصَّلاة والصَّوم؛ فإنّهما يسقطان عن أهل الإسلام بالحيض والنّفاس، فعنهم أولى، واستدلُّوا بحديث معاذ حين بُعث إلى اليمن، فقال له ﷺ: [إنّك تأتي قوماً أهل كتاب، فادعهم إلى شهادة أن لا إله إلا الله، وأني رسول الله، فإن هم أطاعوا لذلك فأعلمهم أنّ الله فرض عليهم خمس صلوات]. فإنّه تصريح بأنهم لا يكلّفون بالعبادات إلا بعد الإيمان. أمّا الإيمان فلمّا لم يحتمل السُّقوط من أحد لاجرم أنهم كانوا مخاطبين به. «شرح نور الأنوار على المنار» ١٩٧/١.

وينبني على هذه القاعدة حكم، وهو إذا أسلم الكافر لم يلزمه الغسل<sup>(١)</sup>، لكن إنْ وجب عليه غسلٌ في حال الكفر ولم يغتسل، لزمه الاغتسال<sup>(٢)</sup>.

#### فائدة

قـولـه تـعـالـى: ﴿قَائِلُوا اللَّذِينَ لَا يُؤَمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِاليَّوْمِ الْآخِرِ وَلَا يُحْرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَ حَتَّى يُعْطُوا الْجِزْيَةَ عَن يَهِ وَهُمَّ صَنْغِرُونَ ۞﴾. [التَّوبة: ٢٩].

قال ابن عقيل الحنبليُّ (٣):

إنَّ قوله: ﴿قَتِلُوا ﴾ أمرٌ بالقتال،

وقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ﴿ سَبُّ لَلْقَتَالَ،

وقوله تعالى: ﴿وَلَا بِٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ إلزام للإيمان بالبعث الثَّابت بالدُّليل،

وقوله تعالى: ﴿وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ﴾ بيان أنَّ فروع الشَّريعة كأصولها، وأحكامها كعقائدها،

وقوله تعالى: ﴿وَلَا يَدِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ﴾ أمرٌ بخلع الأديان كلُّها إلا دين الإسلام،

وقوله تعالى: ﴿ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئلْبَ ﴾ تأكيدٌ للحُجَّة، ثمَّ بيَّن الغاية وبيَّن إعطاء الجزية.

<sup>(</sup>۱) لكن يندب، لما روي أنه أسلم قيس بن عاصم، فأمره رسول الله ﷺ أن يغتسل، ولا يجب ذلك؛ لأنه أسلم خلق كثير، ولم يأمرهم النبي ﷺ بالغسل. «المجموع» ٢/ ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) «القواعد والفوائد الأصولية» لابن اللَّجَّام ص٥١، و«المجموع» للتَّووي ٢/ ١٥٢.

<sup>(</sup>٣) «أحكام ابن العربي» ١١٠/١.

#### فصل

قاعدة: لا تدخل النّساء في الخطاب الخاصّ بالرّجال؛ لأنَّ للنِّساء لفظاً مخصوصاً، كما لا تدخل الرِّجال في خطاب النِّساء.

فكلُ ما يُستعمل بعلامة التَّأنيث في المؤنَّث، وبحذفها في المذكَّر، وذلك الجمع المذكَّر السَّالم، نحو: مسلمين للذُّكور، ومسلمات للإناث، ونحو: فعلوا، وفعلن، كلُّ هذا لا يدخل النِّساء فيما هو للذُّكور، ولا الذُّكور فيما هو للإناث إلا بدليل، ويدلُّ على هذا حديث أمٌ سلمة قالت:

قلتُ للنبيِّ: ما لنا لا نُذكر في القرآن كما يُذكر الرِّجال ؟

قالت: فلم يَرُغني ذاتَ يوم ظهراً إلا نداؤه على المنبر. قالت: وأنا أسرِّح رأسي، فلففتُ شعري، ثمَّ خرجتُ إلى حُجرة بيتي فجعلتُ سمعي عند الجريد فإذا هو يقول على المنبر: يا أيُها النَّاس، إنَّ الله يقول في كتابه: ﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَلَيْمُونَاتِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَلَيْ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

وكذلك القرآن فرَّق بينهما في الخطاب. قال تعالى: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَدِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمُ ۚ ﴾ [النور: ٣٠].

وقال: ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضَنَ مِنْ أَبْصَارِهِينَّ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ ﴾ [النور: ٣١].

وقوله ﷺ (٢): [يا معشرَ النِّساءِ تصدَّقْنَ؛ فإني رأيتكنَّ أكثرَ أهل النَّار].

فقلن: وبمَ ذلك يا رسول الله ؟ قال: [تُكثرُنَ اللَّعن، وتكفرُنَ اللَّعن، وتكفرُنَ العشير].

فهذا خاصِّ بالنِّساء، وقوله ﷺ (٣): [تصدُّقوا] خاصِّ بالرِّجال.

<sup>(</sup>١) أخرجه النَّسائقُ في التَّفسير ٢/ ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ في الزَّكاة (١٤٦٢)، والعشير: الزُّوج.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاريُّ في الزَّكاة (١٤١١).

وأجمع أهل اللُّغة أنه إذا اجتمع المذكّر والمؤنّث غُلّب المذكّر، فلا يتناول لفظ الذُّكور الإناث إلا على وجه التّغليب عند المقتضي لذلك(١).

وقال الأبياريُ (٢): لا خلاف بين الأصوليين والنُّحاة أنَّ جمع المذكَّر لا يتناول المؤنَّث بحال، وإنما ذهب بعض الأصوليين إلى تناوله الجنسين؛ لأنَّه لما كثر اشتراك الذُّكور والإناث في الأحكام لم تقتصر الأحكام على الذُّكور.

#### فصل

كلُّ ما خاطب الله عزَّ وجلَّ به الخلق خطابَ المواجهة، كقوله: ﴿يَكَأَيُّهُا النَّاسُ و ﴿يَتَأَیُّهَا الَّذِینَ ءَامَنُوا﴾؛ فإنَّه لا خلافَ في شموله مَن بعدهم لكن ليس باللَّفظ، لأنَّ هذا الخطاب لا يصلح إلا لمن هو موجودٌ على الصِّفة متى ذكرها، فأمًا من لم يُخلق فلا يصلح له الخطاب، وإنما يشملهم بالإجماع والقياس، لما عُرف بالضَّرورة أنَّ كلَّ حكم تعلَّق بأهل زمانه ﷺ فهو شاملٌ لجميع الأمَّة إلى يوم القيامة، لقوله تعالى: ﴿ لِأَنْذِرَكُم بِهِ وَمَنَ بَلَغُ ﴾ والأنعام: ١٩] وقوله عليه السَّلامُ (٣): [بُعثتُ إلى النَّاس عامَّة].

وكذلك إذا خاطب رسولُ الله على أحداً بخطاب لم يدخل غيره فيه من جهة اللَّفظ؛ لأنَّ ما خاطبه به لا يتناول غيره، وإنما يدخل الغير في حكم ذلك الخطاب بدليل، وهو القاعدة (٤): حكمي على الواحد حكمي على الجماعة.

 <sup>«</sup>البحر المحيط» ٣/ ١٧٩، و «إرشاد الفحول» ص١٢٧.

 <sup>(</sup>۲) واسمه أبو الحسن علي بن إسماعيل، شارح «البرهان» لإمام الحرمين، المتوفى سنة
 ۲۱۸ هـ، ترجمته في «الفتح المبين في طبقات الأصوليين» للمراغي ٣/٥٢. وتصحّف في «إرشاد الفحول» إلى: ابن الأنباري، فليُصحح ثَـمً.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في التيمم (٣٣٥).

<sup>(</sup>٤) سيأتي الكلام عليه.

وبالقياس: وهو أن يوجد المعنى الذي حَكم به في غيره، فيُلحق به.

## فصل في فرض العين وفرض الكفاية

إذا ورد الخطاب بلفظ العموم دخل فيه كلُّ من صلح له الخطاب، ولا يسقط ذلك الفعل عن بعضهم بفعل البعض إلا فيما ورد الشَّرع به، وقرَّره أنَّه فرض كفاية، كالجهاد، والأمر بالمعروف، وتكفين الميت، والصَّلاة عليه ودفنه، فإنَّه إذا قام به من يقع به الكفاية سقط الطلب عن الباقين.

قىال تىعىالىى: ﴿وَلْتَكُن مِنكُمُ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْغَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ۚ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ ﴿ ﴾ [آل عمران: ١٠٤].

فالأمر للوجوب، وقرينة: ﴿مِنكُمْ ﴾ أفادت الاكتفاء ببعض الناس.

وقال: ﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُوا كَافَةً فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةِ مِنْهُمْ طَآبِفَةً لِيَنفِوُوا وَيُمَنُّونُ لِيَنفِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوّا إِلَيْهِمْ ﴾ [التوبة: ١٢٢].

ومثله قوله عليه السلام (١١): [فإذا حضرت الصَّلاةُ فليؤذَّنْ لكم أحدُكم].

فائدة: قال القرافيُّ (٢): الفعل على قسمين:

منه ما تتكرَّر مصلحته بتكرُّره، كالصَّلوات الخمس؛ فإنَّ مصلحت َها الخضوعُ لذي الجلال، وهو متكرِّرٌ بتكرُّر الصَّلاة.

ومنه ما لا تتكرَّر مصلحته بتكرُّره، كإنقاذ الغريق؛ فإنَّه إذا شيل من البحر فالنَّازل بعد ذلك إلى البحر لا يـُحصِّل شيئاً من المصلحة، وكذلك إطعام الجائع وكذلك كِسوة العُريان، وقتل الكفَّار.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في الأذان (٦٢٨).

<sup>(</sup>٢) «شرح تنقيح الفصول» ص١٥٧.

فالقسم الأول جعله الشَّرع على الأعيان تكثيراً للمصلحة، والقسم الثَّاني على الكفاية؛ لعدم الفائدة في الأعيان (١).

# بيان الفرض والواجب والسُّنَّة والنَّدب

الواجب والفرض والمكتوبة واحد، وهوما يُعلَّق العقاب بتركه، والثَّواب بفعله.

وقال أصحاب أبي حنيفة: الفرض: ما ثبت بدليل قطعي من القرآن والسَّنة المتواترة مثل: فرضية الصَّلاة والصِّيام والزَّكاة والحجِّ، وقراءة القرآن في الصَّلاة.

والواجب: ما ثبت وجوبه بدليل مجتهد فيه كخبر الآحاد، مثل: الوتر والأضحية، وصدقة الفطر، وتعيين قراءة الفاتحة في الصّلاة، وتعديل الأركان، وصلاة العيدين، والطّهارة في الطّواف.

### والواجب عندهم نوعان:

١ ـ مطلق عن الوقت، فلا يُوجب الأداء على الفور. مثل: النُّذور المطلقة، والكفارات، وقضاء رمضان.

## ٢ ـ مقيَّدُ بوقت، وهو أنواع:

أ ـ أن يفضل الوقت عن الأداء بأن يكون الوقت أوسعَ من العبادة، ويسمَّى ظرفاً، كوقت الصَّلاة المفروضة.

<sup>(</sup>۱) قال القرافي: يُشكل على هذه القاعدة صلاة الجنازة؛ فإنها على الكفاية مع أنَّ مصلحتها المغفرة للميت، وذلك غير معلوم الحصول، فينبغي أن يصلَّى عليه أبداً، ويكون على الأعيان؟

والجواب: أنَّ مصلحة الجنازة حصول المغفرة ظنَّا، وقد حصل ظنُّ المغفرة بالدَّعاء في الموارد المعفرة بالدَّعاء في المورد الأولى؛ لقوله تعالى: ﴿أَدْعُونِ أَسْتَجِبُ لَكُرُّ﴾، ولأنه لايحصل القطع بالغفران أبداً، والشَّرع إنما يكلِّف بالمصالح التي يمكن تحصيلها قطعاً أو ظناً.

ب ـ أن يكون الوقت سبباً للوجوب، مساوياً للواجب، ويسمَّى معياراً، كأداء رمضان؛ فإنه لا يسع إلا صوماً واحداً.

ج ـ أن يكون الوقت معياراً، لا سبباً، كقضاء رمضان.

د ـ أن يكون الواجب ذا شَبَهين: شَبَهِ بالمعيار، وشَبَهِ بالظُرف، كوقت الحجِّ، فكونُه لا يسع في عام واحدِ سوى حجِّ واحدِ، أشبَهَ المعيار؛ وكونُه لا يستغرق فِعلُه جميعَ أجزاء وقته، أَشْبَهَ الظَّرْف.

أمًّا السُّنَّة والنفل والنَّدب فهي بمعنى واحدٍ، وهي: ما فعله النَّبيُّ وواظبَ عليه. كالرَّكعتين اللتين قبل الفجر، وصيام الإثنين والخميس.

وإذا قال الصَّحابيُّ: أَمر رسول الله ﷺ بكذا، وجب قبوله، ويصير كما لو قال رسول الله ﷺ: أمرتُ بكذا.

مثاله: حديث عليّ (١): [أمرنا رسول الله أن نستشرف العينَ والأُذنَ، وألا نضحيَ بمُقابَلةٍ ولا مُدابَرةٍ، ولا شرقاءَ ولا خرقاءَ].

نستشرف العين والأذن: نتأمّل سلامتهما.

المُقابَلَة: ما قُطع طرف أذنها، والـمُدَابَرَة: ما قُطع من جانب الأذن.

الشُّرقاء: المشقوقة، والخرقاء: المثقوبة.

ومثله قول البراء بن عازب<sup>(۲)</sup>: [أمرنا النبي بسبع: بعيادةِ المريض، واتباعِ الجنائز، وتشميتِ العاطس، وردِّ السَّلامِ، وإجابةِ الدَّاعي، وإبرارِ المُقسِم، ونصرِ المظلوم].

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذيُّ (١٤٩٨)، وقال: حسن صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ (٥٨٦٣).

# الكلام في النَّهي

تعريفه: هو القول الذي يُستدعى به ترك الفعل ممَّن هو دونه على سبيل الوجوب.

صيغته: للنَّهي صيغةٌ تدلُّ عليه في اللُّغة، وهي قوله: لا تفعلْ، ولا يفعلْ، ولا يفعلْ. فمن النَّهي للمواجهة: ﴿وَلَا تَقْنُلُواْ اَلنَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ﴾ [الأنعام: ١٥١]، ﴿فَلَا نَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ ﴾ [الشعراء: ٢١٣]، ومنه قوله عليه السلامُ:

[لا تَبَاغضوا ولا تَحاسدوا ولا تَدَابروا](١).

ومن النَّهي للغائب: ﴿لَا يَتَّخِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَنْفِرِينَ أَوْلِيكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ٢٨]، ﴿وَلَا يَغْتَب بَّعَضُكُم بَعْضًا ﴾ [الحجرات: ١٢].

قاعدة: إذا تجرَّدت صيغته اقتضت التَّحريم، والدَّليل على ذلك قوله تعالى: ﴿وَمَا نَهَنَكُمُ عَنْهُ فَٱننَهُوأَ﴾ [الحشر: ٧] فأمر بذلك، والأمرُ يقتضي الوجوب.

وكذا: إنَّ السَّيد من العرب إذا قال لعبده: لا تفعل كذا، ففعل استحقَّ الذَّمَّ والتَّوبيخ، فدلَّ على أنه ينبغي التَّحريم.

أمًّا لفظ النَّهي فيُطلق على المحرَّم والمكروه (٢)، فإطلاقُه على المحرَّم

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الأدب (٦٠٦٥).

<sup>(</sup>٢) «التَّمهيد» للإسنوي ص٢٨٤.

كقولُ أبي ثعلبةَ الخُشَني (١): [نهى رسول الله ﷺ عن أكل كلِّ ذي نابٍ من السِّباع].

وقول البراء بن عازب<sup>(۲)</sup>: [نهى رسول الله ﷺ عن بيع الذَّهب بالوَرِق دَيناً].

ومثال إطلاقه على المكروه قول أبي سعيد الخدري<sup>(٣)</sup>:[نهى رسولُ الله عن اشتمال الصَّمَّاء، وأن يحتبيَ الرَّجل في ثوبِ واحدِ ليس على فرجِه منه شيء].

اشتمال الصَّمَّاء: أن يشتمل بالثَّوب حتى يُجلِّلَ به جسدَه لا يرفع منه جانباً، فلا يبقى ما يُخرِج منه يده. كاشتمال الصخرة الصَّمَّاء.

وقول أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ(١): [نُهيَ أن يصلّي الرَّجلُ مُخْتَصِراً].

أي: واضعاً يده على خاصرته.

وقد ورد النَّهي بغير هذه الصَّيخ، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿حُرِّمَتُ عَلَيْكُمْ اللَّهَ اللَّهَ . [النساء: ٢٣]، .

و ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ ﴾ [المائدة: ٣].

وقد جاء النَّهي بلفظ الوعيد، كقوله جلَّ اسمه: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَلُ ٱلْيَتَنَمَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمَ نَازًا ﴾ [النساء: ١٠]، .

وكقوله عليه الصلاة والسَّلام(٥):

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في الذَّبائح والصَّيد (٥٥٣٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ في الذَّبائح والصَّيد (٥٥٣٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الصّلاة (٣٦٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاريُّ في العمل في الصَّلاة (١٢٢٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاريُّ في العمل في الصَّلاة (١٢٢٠).

[الذي يشربُ في إناء الفضَّة إنما يُجَرْجِرُ في بطنه نار جهنَّم].

وجاء النَّهي بلفظ النَّفي، كقوله جلَّ وعزَّ: ﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوَّا أَن يَسْتَغَفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ﴾ [التوبة: ١١٣]. أراد: لا تستغفروا لهم.

ومنه: ﴿ ذَٰلِكَ ٱلۡكِنَٰبُ لَا رَبِّ فِيهِ ﴾ [البقرة: ٢] أي: لا ترتابوا فيه ولا تشكُّوا، ومثله: ﴿ لَا نَبْدِيلَ لِكَامِنَتِ ٱللَّهِ ﴾ [يونس: ٦٤].

أي: لا تبدُلْ \_ أيِّها الإنسان \_ كلماتِ الله.

ومنه: ﴿لاّ إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِ ﴾ [البقرة: ٢٥٦] أي: لا تُكرهوا في الدِّين، وكان هذا قبل أنْ يؤمرَ بالقتال.

ومنه: ﴿فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِـدَالَ فِى ٱلْحَيِّجُ ۗ [البقرة:١٩٧].

أي: لا ترفثوا في الحج، ولا تفسقوا، ولا تجادلوا.

ومعنى: ﴿فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوفَ﴾ أي: لا جماعَ ولا كلمةَ من أسباب الجماع.

ومعنى: ﴿ وَلَا جِـدَالَ ﴾ أي: لا يسوغ للرَّجل أن يجادل أخاه في الحجِّ، فيخرجَه جِدالُه إلى ما لا ينبغي.

ومن ذلك النَّهي بلفظ الخبر: ﴿ آلْهَلَكُمُ التَّكَاثُرُ ﴿ آلْهَلَكُمُ التَّكَاثُر : ١]. معناه: لا يُلهكم التَّكاثر، كما قال: ﴿ لَا نُلْهِكُمُ أَمُولُكُمُ وَلاَ أَوْلَلُكُمُ عَن فِي اللَّهِ ﴾ [المنافقون: ٩].

ومنه: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن تُطِيعُوا الَّذِينَ كَفَكُوا يَرُدُّوكُمْ عَلَىٰ الَّذِينَ اللَّهُ [آل عمران: ١٤٩]. يقول: لا تطيعوهم.

ومنه: ﴿وَمَن يَغْلُلُ يَأْتِ بِمَا غَلَ يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةُ ﴾ [آل عمران: ١٦١].

يقول: لا تغلُّوا واستنُّوا بنبيُّكم.

ومنه: ﴿ قُلْ مَنْئُمُ ٱلدُّنْيَا قَلِيلٌ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِمَنِ ٱلْقَيٰ ﴾ [النساء: ٧٧].

يقول: لا ترغبوا في متاع الدُّنيا وارغبوا في الآخرة.

ومنه: ﴿ أَيِّنَمَا تَكُونُواْ يُدْرِكُكُمُ ٱلْمَوْتُ ﴾ [النساء: ٧٨].

معناه: لا تجزعوا من الموت، وقاتلوا؛ فإنَّ الموت ملاقيكم (١).

# معاني النَّهي

قاعدة: صيغة النَّهي معناها الحقيقيُّ التَّحريم.

كقوله عليه السَّلام (٢٠): [لا تشربوا في آنية الذَّهب والفِضَّة، ولا تلبسوا الحرير والدِّيباج؛ فإنَّها لهم في الدُّنيا، ولكم في الآخرة].

وقد تخرج صيغة النَّهي عن معناها الحقيقي إلى معانٍ أخرى، وهي:

التَّنزيه، كقوله تعالى: ﴿وَلَا تَنسَوُا ٱلْفَضَلَ بَيْنَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٣٧].

أي: لا تتركوه، وليس ذلك بحتم، كقول النبي عليه السَّلام:

[إذا استيقظ أحدُكم من نومه؛ فلا يغمس يدَه في الإناء حتى يغسلَها ثلاثاً]، ولا تُحمل هذه الصِّيغة على التَّنزيه إلا بدليل<sup>(٣)</sup>. كقوله عليه السَّلامُ (٤):

[لا يقولنَّ أحدُكم: عبدي، فكلُّكم عبيد الله، ولكن ليقلُ فتاي، ولا يقل العبد ربِّي، ولكن ليقلُ : سيدي].

فالقرينة الصَّارفة عن التَّحريم إلى التَّنزيه هي استعمال النَّبي ﷺ لهذا اللَّفظ، حيث قال (٥): [أن تلد الأمّةُ ربَّتها].

<sup>(</sup>۱) «أمالي ابن الشجريُّ» ۱/ ۲۷۱.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الأشربة (٥٦٣٣).

<sup>(</sup>٣) «أمالِي ابن الشَّجريِّ» ١/ ٢٧١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في الأدب ٤/ ١٧٦٤ (٢٢٤٩).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في الإيمان ١/ ٣٦(٨).

لأنَّ النَّبي إذا نهى عن شيء، ثمَّ فعله؛ دلَّ هذا على أنَّ النَّهي ليس لتَّحريم، بل هو للتَّنزيه؛ لأنَّ النَّبي مشرِّع، ومعصومٌ من الذُّنوب.

والدُّعاء، كقوله تعالى: ﴿ رَبُّنَا لَا تُرْغُ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا﴾ [آل عمران: ٨].

وقوله ﷺ (۱): [اللهم لا تَكِلهم إليَّ فأضعُفَ عنهم، ولا تكلهم إلى أنفسهم فيعجِزوا عنها، ولا تكِلهم إلى النَّاس فيستأثروا عليهم].

والإرشاد، كقوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَسْتَلُوا عَنَ أَشْيَآءَ إِن تُبَدُّ لَكُمُّ مَسُؤُكُمُ ﴾ [المائدة: ١٠١].

وقوله عليه السَّلامُ (٢): [لا تتركوا النَّارَ في بيوتكم حين تنامون].

وبيان العاقبة، كقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ اللَّهَ غَنِفِلًا عَمَّا يَمْ مَلُ اللَّهَ غَنِفِلًا عَمَّا يَمْ مَلُ الطَّالِمُونَ ﴾ [إبراهيم: ٤٢]، وقوله: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمْوَتًا بِلْ أَحْيَاء عِندَ رَبِهِم يُزْفُونَ ﴿ إِلَى اللّهِ إِلَا عَمران: ١٦٩]، وقوله: ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَ اللّهِ مَن رَبِهِم يُرْفُونَ ﴿ إِلّه اللّهِ مَا اللّهِ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

واليأس، كقوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ كَفَرُواْ لَا نَعْلَذِرُواْ اَلْيَوْمٌ ﴾ [التحريم: ٧]. وقوله: ﴿لَا تَعْلَذِرُواْ قَدْ كَفَرْتُمُ بَعْدَ إِيمَنِكُونَ ﴾ [التوبة: ٦٦].

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الجهاد (٢٥٣٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ في الاستئذان (٦٢٩٣).

#### فائدة

قال أبو حاتم ابن حِبَّان (١): وقد تتبَّعتُ النواهي عن المصطفى عَلَيْهُ، وتدبَّرتُ جوامع فصولها، وأنواع ورودها؛ لأنَّ مجراها في تشعُّب الفصول مجرى الأوامر في الأصول، فرأيتُها تدور على مائة نوع وعشرة أنواع.

ثمَّ سردها كلها.

#### فصل

قاعدة: إذا تجرَّدت صيغة النَّهي اقتضت التَّرك على الدُّوام وعلى الفور.

بخلاف الأمر، وذلك أنَّ الأمر يقتضي إيجاد الفعل مرَّة، ففي أيِّ زمانِ فعل سُمي ممتثلاً، وفي النَّهي لا يسمَّى إلا إذا سارع إلى التَّرك على اللَّوام، لذا قال ﷺ (٢): [فإذا نهيتُكم عن شيءِ فاجتنبوه، وإذا أمرتُكم بشيءِ فأتُوا منه ما استطعتم].

قال الفاكهاني: لا يُتصوَّر امتثالُ اجتنابِ النَّهي حتى يُترك جميعُه، فلو اجتنابِ بعضَه لم يُعدَّ ممتثلاً، بخلاف الأمر ـ يعني المُطلق ـ فإنَّ منْ أتى بأقلِّ ما يصدُق عليه الاسم كان ممتثلاً.

وقال ابن حجر (٣): أستدلَّ بهذا الحديثِ على أنَّ اعتناء الشَّرع بالمنهيات فوقَ اعتنائه بالمأمورات؛ لأنَّه أطلق الاجتناب في المنهيات ولو مع المشقَّة في التَّرك، وقيَّد في المأمورات بقدر الطَّاقة.

قاعدة: النَّهي عن شيءِ أمرٌ بضدُّه.

إذا نهى الشَّارع عن شيءٍ؛ فإنْ كان له ضدٌّ واحدٌ فهو أمرٌ بذلك

<sup>(</sup>۱) «الإحسان» ١/٩١١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخارئ في الاعتصام (٧٢٨٨).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» ١٣/ ٢٦٣.

الضّد، كالصَّوم في العيدين، وإن كان له أضدادٌ فهو أمرٌ بكلِّ ضدٌ من أضداده؛ لأنَّه لا يُتوصَّل إلى ترك المنهي عنه إلا به. مثال ذلك قوله تعالى: ﴿وَلَا نَقَرَبُوا ٱلزِّنَّ ﴾ [الإسراء: ٣٢]. أُخذ منه وجوب النّكاح.

فالمكلّف منهيّ عن الزّنا، فيكون مأموراً بأضداده، وهي وجوب النّكاح، والاستعفاف مع العزوبة، والتّسري، والأمرُ يقتضي الوجوب، لكن أجمعوا أنَّ التّسرِّي غير واجب، فخرج بالإجماع، فبقي وجوب الباقي.

ومثله قوله تعالى: ﴿وَلَا يَحِلُ لَمُنَّ أَن يَكْتُمُنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي آَرَحَامِهِنَ﴾ [البقرة: ٢٢٨]. فإنَّه نهي عن الكتمان، وهو موجبٌ الأمرَ بالإظهار، ولهذا وجب قَبول قولها فيما تخبره؛ لأنَّها مأمورةٌ بالإظهار.

وقوله ﷺ [١] : [لا يلبَسُ المحرِم القميصَ ولا العِمامةَ ولا البُرنس ولا السَّروايل] فهذا له عدَّة أضداد، فلا يكون أمراً بلبس شيء معيَّنِ من غير المخيط (٢).

#### فصل

قاعدة: النَّهي عن أشياء إمَّا يكون على سبيل الجمع، أو عن الجميع.

فالنَّهي عن الجمع، كالنَّهي عن نكاح الأختين. كما قال تعالى: ﴿وَأَن تَجْمَعُواْ بَيِّنَ ٱلْأُخْتَكِينِ ﴾ [النساء: ٢٣] فيجوز فعلُ كلِّ واحدِ على انفراده بأن ينكح أيَّة واحدةِ شاء (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الحجِّ ٢/ ٨٣٥ (١١٧٧).

<sup>(</sup>۲) «أصول السَّرخسيِّ» ۱/۹۲.

 <sup>(</sup>٣) ونظيره قول النُّحاة: تقول العرب: لا تأكلِ السَّمكَ وتشربُ اللَّبن.
 إنْ جزمنا الفعلين، كان كلُّ واحد منهما متعلَّقَ النَّهي،

وإن نصبنا الثاني وجزمنا الأوَّل، كان متعلَّق النَّهي هو الجمع بينهما فقط، وكلُّ واحد منهما غير منهى عنه.

ومثله قوله (١): [لا يُجمع بينَ المرأةِ وعمَّتها، ولا بينَ المرأةِ وخالتِها].

ومثله قوله (٢): [لا يمشِ أحدُكم في نعلٍ واحدةٍ، ليُخفِهما أو ليُنعِلهما جميعاً].

وأمَّا النَّهي عن الجميع، فيكون نهياً عن كلِّ واحد، سواءٌ أكان مع صاحبه أم منفرداً، كفوله تعالى: ﴿ أَلَا تُشْرِكُوا بِدِ شَيْئًا وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا وَلَا تَقْلُلُوا أَم منفرداً، كفوله تعالى: ﴿ أَلَا تُشْرِكُوا بِدِ شَيْئًا وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا وَلَا تَقْلُلُوا أَلْفَوَاحِثُنَ مَا ظَلَهَرَ مِنْهُا وَلَادَكُم مِنْ إِلَّا فِالْحَقِيْ ﴾ [الأنعام: 101].

وقوله: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا يُحِلُّوا شَمَلَهِ رَلَا الشَّهْرَ الْحَرَّامَ وَلَا الْمُدَى وَلَا الشَّهْرَ الْحَرَّامَ وَلَا الْمُدَى وَلَا الْمُدَى وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

#### فصل

قاعدة: النَّهيُ يدلُّ على فساد المنهيِّ عنه من جهة الشَّرع.

وذلك لأنَّ النَّهي يكون لدرء المفسدة الكائنة في المنهي عنه، والمتضمِّنُ للمفسدة فاسد.

مثال ذلك قوله تعالى: ﴿وَلَا نَنكِحُواْ مَا نَكُعَ مَابِنَاؤُكُم مِنَ ٱلنِسَاءِ﴾ [النساء: ٢٢].

وإن جزمنا الأوَّل ورفعنا النَّاني، كان الأوَّل هو متعلَّقَ النَّهي في حال ملابسة الثَّاني،
 أي: لا تأكل السَّمكَ في حالة شرب اللَّبن، فالحالُ ليس منهياً عنها، فإذا قلتَ: لا تسافر والبحرُ هائجٌ، ولا تُصلِّ والشَّمسُ طالعةٌ، فلستَ تنهى عن هيجان البحر، ولا عن طلوع الشَّمس، بل عن الأوَّل فقط. «شرح تنقيح الفصول» ص١٧٣.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في النَّكاح (٥١٠٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ في اللَّباس (٥٨٥٥).

وقوله ﷺ (١): [دعي الصَّلاةَ أيامَ حيضك].

وما ورد عن ابن عمر رضي الله عنهما (٢) [أنَّ رسول الله ﷺ نهى عن الشِّغار].

والشُغارُ: أَنْ يُزوِّج الرَّجلُ ابنتَه على أَن يُزوِّجه الآخرُ ابنتَه ليس بينهما صَداق (٣).

أمًّا في العبادات؛ فلأنَّه أتى بالمنهي عنه، والمنهيُ عنه غيرُ مأمورِ به، فلم يأت بالمأمور به، ومن لم يأت بالمأمور به بقي في عُهدة التَّكليف.

وأمًّا في المعاملات؛ فلأنَّ النَّهي يعتمد وجود المفسدة الخالصة أو الرَّاجحة في المنهي عنه، فلو ثبت الملك والإذن في التَّصرُّف لكان ذلك تقريراً لتلك المفسدة، والمفسدة لا ينبغي أن تقرَّر، وإلا لما ورد النَّهي عنها (٤).

قال **الإسنويُّ (٥)**: النَّهيُ يدلُّ على الفساد في العبادات سواءً نُهي عنها لعينها، أو لأمرِ قارنها.

قلتُ: مثال الأوَّل: النَّهي عن الصَّلاة والصِّيام للحائض، كما قال عليه السلام (٢٠):

[أليس إذا حاضت لم تُصلِّ ولم تصُمْ].

وقوله (٧): [فإذا أقبلت حيضتك فدعى الصَّلاةً].

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ٦/ ٤٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ في النَّكاح (٥١١٢).

<sup>(</sup>٣) وهذا التَّفسير من الإمام مالك، أو من شيخه نافع.

<sup>(</sup>٤) «شرح تنقيح الفصول» ص١٧٤.

<sup>(</sup>٥) «نهاية السول» ٢/٤/٢.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاريُّ في الصُّوم (١٩٥١).

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري في الوضوء (٢٢٨).

ومثال الثّاني: النّهي عن صوم يوم النّحر، قال عمر بن الخطاب(١) - رضي الله عنه -: [هذان يومان نهى رسول الله ﷺ عن صيامهما: يومُ فِطركم من صيامكم، واليومُ الآخر تأكلون فيه من نُسُكِكم].

لأنَّ فيه النَّسكَ المتقرَّب إلى الله بذبحه، ليؤكل منه فهو ضيافةٌ من الله لعباده، فيلزم من صومه الإعراضُ عن ضيافة الله تعالى.

والنَّهي عن الصَّلاة في الأوقات المكروهة؛ لفساد الأوقات اللازمة لها بفعلها. قال عليه السَّلام (٢): [لا تحرَّوا بصلاتكم طلوعَ الشَّمسِ ولا غروبَها].

وأمَّا النَّهي في المعاملات فعلى أربعة أقسام:

١ ـ أن يكونَ النَّهي راجعاً إلى نفس العقد، كما في بيع الحَصَاة، وهو جعل الإصابة بالحصاة بيعاً قائماً مقام الصّيغة.

فعن أبي هريرة قال (٣): [نهي رسولُ الله ﷺ عن بيع الحصَاة وعن بيع الغَرَر].

٢ ـ أن يكون النّهي راجعاً إلى جزئه، كبيع الملاقيح، وهو ما في بطون الأمّهات، فإنّ النّهي راجعٌ إلى نفس المبيع، والمبيعُ ركن من أركان العقد، وجزءٌ من أجزائه.

أخرج مالك في «الموطأ »(٤) عن سعيد بن المسيّب: نُهي من الحيوان عن ثلاثة: عن المضامين، والملاقيح، وحَبَل الحبَلَة.

والمضامين: بيع ما في بطون إناث الإبل، والملاقيح: بيع ما في ظهور الجِمال.

وحَبَلُ الحَبَلَةِ: الحَبَلُ الأولُ يُراد به ما في بطون النّوقِ من الحَمْل، والثاني حَبَلُ الذي في بُطُونِ النُّوقِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في الصُّوم (١٩٩٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ في مواقيت الصَّلاة (٥٨٢).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في البيوع ٣/١١٥٣ (١٥١٣).

<sup>(3) 7/301(71).</sup> 

٣ ـ أن يكون النَّهيُ راجعاً إلى أمر لازم غير مقارن، كالنَّهي عن الرِّبا. أمَّا ربا النَّسيئة والتَّفرُق قبل التَّقابض، فواضح كون النَّهي عنه لمعنى خارج، وأمَّا ربا الفضل؛ فلأنَّ النَّهي عن بيع الدُّرهم بدرهمين إنما هو لأجل الزِّيادة.

وذلك أمرٌ خارجٌ عن نفس العقد، لأنَّ المعقود عليه من حيث هو قابلٌ للبيع، وكونُه زائداً أو ناقصاً صفةٌ من أوصافه، لكنَّه لازم. والنَّهيُ في هذه الثَّلاثة يدلُّ على الفساد.

٤ ـ أن يكون النّهي راجعاً إلى أمر مقارنِ غيرِ لازم، كالنّهي عن البيع وقت نداء الجمعة، قال تعالى: ﴿يَاأَيُّهَا ٱلّذِينَ ءَامَنُوّاً إِذَا نُودِئَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلجُمْعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ ٱللّهِ وَذَرُوا ٱلْبَيْعُ [الجمعة: ٩].

فإنّه راجعٌ إلى أمرِ خارجٍ عن العقد، وهو تـفويت صلاة الجمعة، لا لخصوص البيع، والتّفويتُ أمرٌ مقارنٌ غيرُ ملازمِ لماهية البيع.

ومثله بيع الحاضر للبادي. قال عليه السَّلام (١): [لا يبيعُ حاضرٌ لبادٍ].

والبيع والشَّراء على بيع أخيه وشرائه (٢). قال عليه الصَّلاة والسَّلام (٣):

[لا يبيعُ بعضُكم على بيع أخيه].وهذا القسم لا يدلُّ على الفساد.

ومثله الوضوء بالماء المغصوب، والصلاة في الأماكن المكروهة (١٠)، ففي الحديث (٥٠): [الأرضُ كلُها مسجدٌ إلا المقبُرةَ والحمَّام].

<sup>(</sup>١) أُخِرجه البخاريُّ في البيوع (٢١٥٨).

<sup>(</sup>۲) «التمهيد» للإسنوى ص ۲۸۸.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخارئ في البيوع (٢١٣٩).

<sup>(</sup>٤) قال ابن رسلان في «صفوة الزُّبَد» ص٢٣:

مغ مسلخ ومُغطن ومُقبَرة

<sup>(</sup>٥) أخرجه التّرمذيُّ في أبواب الصَّلاة (٣١٧).

وتُـــخُـــرَهُ الـــصَـــلاةُ فـــي الـــحــمَّـــام مـــا أُــــــــــــــــــــــــــا وطــــرُقِ ومَــــجـــــــرُرةً

# الكلام في المجمل والمبيَّن

### أولاً: المجمل

تعريفه: الإجمال لغة: الإبهام، مأخوذ مِنْ: أجملَ الأمرَ: إذا أبهمه. واصطلاحاً: ما لا يُفهم معناه من لفظه عند سماعه، بل يفتقر في معرفة المراد إلى غيره.

فاللفظ إن دلَّ على معنى واحدِ فهو النَّص، وإنْ دلَّ على أكثر من معنى ودلالتُه على تلك المعاني على السَّواء فهو المجمل، وإن كانت دلالته على تلك المعانى أكثر من بعض فهو الظاهر، والمرجوح هو المحتمل (١).

وقال الماورديُ (٢): إنما جاز الخطاب بالمجمل ـ وإن كانوا لا يفهمونه ـ لأحد أمرين:

الأوّل: لكون إجماله توطئةً للنّفس على قَبول ما يتعقّبه من البيان؛ فإنّه لو بدأ في تكليف الصّلاة وبيّنها، لجاز أن تنفر النّفوس منها، ولا تنفر من إجمالها.

والثّاني: أنَّ الله تعالى جعل من الأحكام جليَّا؛ ليتفاضل النَّاس في العلم بها ويُثابوا على الاستنباط لها، فلذلك جعل منه مفسَّراً جليّاً، وجعل منها مجملاً خفيّاً.

<sup>(</sup>۱) «بدایة المجتهد» ۱ / ۱۶ باختصار.

<sup>(</sup>۲) «البحر المحيط» ٣/ ٤٥٥.

قاعدة: الإجمالُ واقعٌ في الكتاب والسُّنَة، ولكن لم يبق مجملٌ بعد موت النَّبي؛ لقوله تعالى ﴿ ٱلْمَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ [المائدة: ٣]، ولأنَّه لا يصحُ تأخير البيان عن وقت الحاجة (١).

### أسباب الإجمال

١ - كونُ اللَّفظِ غيرَ موضوعِ لمعنى معيَّن، كقوله تعالى: ﴿وَءَاتُوا حَقَّهُ لَهُ عَصَادِهِ \*
 يَوْمَ حَصَادِهِ \*
 الأنعام: ١٤١]، فهي مجملة في المقدار.

فإنَّ ( الحقَّ ) غير موضوعٍ في كلام العرب لشيءٍ معيَّنٍ، بل هو محتمِلٌ للقليل والكثير، فلا يُفهم من الآية حتى يرِدَ ما يُبين المراد منه.

وقوله عليه السَّلام (٢): [أُمرتُ أَنْ أُقاتلَ النَّاسَ حتى يقولوا: لا إله إلا الله، فَمَنْ قالها فقد عصم مني مالَه ونفسَه إلا بحقِّه].

٢ ـ كونُ اللَّفظ موضوعاً لمعنى بعينه، ولكن دخله استثناءٌ مجهولٌ، كقوله تعالى: ﴿ أُحِلَّتَ لَكُم بَهِيمَةُ ٱلأَنْعَنِمِ إِلَّا مَا يُتَلَى عَلَيَكُمُ ﴾. [الحج: ٣٠]. فإنَّ قوله: ﴿ بَهِيمَةُ ٱلأَنْعَنِمِ ﴾ مبين، لأنَّه موضوع للأنعام، وهي: الإبل، والبقر، والغنم، فلمَّا قال: ﴿ إِلَّا مَا يُتَلَى عَلَيْكُمُ ﴾ صار الجميع مجملاً؛ لأنَّا لا نعلم المستثنى، وكلُّ واحدٍ من الجملة المذكورة يحتمل أن يكون هو المخصوص، فلا يجوز العمل به حتى يبين.

٣ ـ فعلُ النّبيُ فعلاً يحتمل وجهين احتمالاً واحداً، ولا يُعلم على أي وجهٍ فعله كما روي (٣) [أنّه ﷺ جمع بين الصّلاتين في السّفر].

<sup>(</sup>۱) واستدلَّ ابن المنيِّر بقوله ﷺ: [الحلالُ بيِّنٌ، والحرامُ بيئٌ، وبينهما أمورٌ مشتبهاتٌ. لا يعلمها كثيرٌ من النَّاس..] الحديثَ.على جواز بقاء المجمل بعد النبيِّ. قال ابن حجر: وفي الاستدلال بذلك نظرٌ إلا إنْ أراد به أنه مجملٌ في حقٌ بعضٍ دون بعض. «فتح الباري» ١٨٨١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ في الزَّكاة (١٣٩٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ١٨١/٢.

فإنَّ هذا يحتمل السَّفر الطَّويل والقصير، والمرادُ أحدُهما؛ لأنه سفرٌ واحد، فيجب التوقُّف فيه إلى أن يقوم الدَّليل على أيِّ وجهِ فعلَه.

٤ ـ قضاء النّبي عَلَيْتُه بحكم معيّن في قضية تحتمل احتمالين على صفة واحدة.

مثاله: ما أخرجه مالك (١١) عن أبي هريرة [أنَّ رجلاً أفطر في رمضان، فأمره رسول الله أن يُكفِّر بعتق رقبة].

فإنَّه يجوز أن يكون أفطر بجماع، أو أكلٍ، فلا يجوز حمله على أحدهما إلا بدليل، وقد جاءت الرِّوايات الصَّحيحة تبيِّن المجمل، وأنَّ هذا في رمضان.

٥ ـ كونُ اللَّفظ موضوعاً لمعنيين مختلفين، كالمشترَك.

# والاشتراك يكون في الاسم، والفعل، والحرف.

مثال الاشتراك في الاسم: القَرء. قال تعالى: ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَتُ يَثَرَبَّصَنَ إِلَّاهُ اللَّهُ وَالْمُطَلَّقَتُ يَثَرَبَّصَنَ إِلَّاهُ اللَّهُ وَالْمُطَلَّقَتُ اللَّهُ وَالْمُطَلِّقَةَ وَالْمُورُونِ ﴾ [البقرة: ٢٢٨]، فهو محتملٌ للطُّهر والحيض احتمالاً واحداً (٢)، فلا يجوز الاحتجاج به حتى يُعلم المراد منه.

ومثله: الشَّفق. قال تعالى: ﴿فَلاَ أُقْسِمُ بِٱلشَّفَقِ ﴿ الانشقاق: ١٦] وقال عليه السَّلامُ (٣): [وصلَّى بي ـ أي: جبريل ـ العشاءَ حين غاب الشَّفق].

<sup>(</sup>۱) «الموطّأ» ۱/ ۲۹۲ (۲۸).

<sup>(</sup>٢) ومن الطريف أنَّ الشَّافعيَّ وأبا عبيدِ القاسمَ بن سلاَّم تناظرا في القرء، فكان الشَّافعيُّ يقول: إنَّه الحيض، وأبو عبيدِ يقول: إنَّه الطهر، فلم يزل كلُّ منهما يقرِّر قولَه حتى تفرَّقا وقد انتحل كلُّ واحدِ منهما مذهبَ صاحبه، وتأثَّر بما أورده من الحُجج والشَّواهد.

<sup>«</sup>طبقات الشَّافعية الكبرى» للسُّبكي ٢/ ١٥٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود (٣٩٣).

فالشَّفق يُطلق على الحُمرة التي تُرى بعد مغيب الشَّمس، وبه أخذ الجمهور، وعلى البياض الباقي في الأفق الغربي بعد الحمرة المذكورة، وبه أخذ الحنفية، وحجَّة الحنفية أنَّ الشَّفق في الأصل: الرِّقَّة، ومنه ثوبّ شفَقّ: إذا كان رقيقاً ومنه الشَّفقة، وهي رقَّة القلب، وإذا كان هذا أصلَه فهو بالبياض أولى منه بالحمرة؛ لأنَّ أجزاء الضِّياء رقيقةٌ في هذه الحال، وفي وقت الحمرة أكثف. وحجةُ الجمهور نقلُ أكثر أهل اللَّغة ذلك، و أنَّ الشَّفق هو الحمرة؛ لأنَّ الحُمرة لما كانت بقيةَ ضوء الشَّمس ثمَّ بَعُدَت الشَّمس عن الأفق ذهبت الحمرة (١).

ومثال الاشتراك في الفعل: قوله تعالى: ﴿لَا تُضَاّلُ وَلِدَهُ الْمِولَدِهَ الْمِولَدِهَ الْمِولَدِهَ الله ومبنيا الله الله الله ومبنيا الله ومبنيا لله ومبنيا لله ومبنيا لله ومبنيا لله ومبنيا لله ومبنيا لله عليه حكم شرعيٌ مهمٌ، وهو أنَّ الحَضانة هي حقَّ الولد، أم حقُّ الأمٌ ؟

فعلى الأوَّل أصله: لاتضارِرُ امرأةٌ بولدها، أي: لا تحرمه حقَّ الحضانة، وعلى الثَّاني أصله: لاتُضارَرُ امرأةٌ بولدها، أي: لا تُحرم حقَّها من الحَضانة.

ومثله قوله تعالى: ﴿وَٱلۡتِلِ إِذَا عَسْعَسَ ۞﴾ [التكوير: ١٧]، فهو مشترك بين أقبلَ، وأدبرَ.

ومثال الاشتراك في الحرف (مِنْ) في قوله تعالى في التيمم: ﴿ فَأَمْسَحُوا بُوجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِّنْهُ ﴾ [النساء: ٤٣]، فلفظة ﴿ مِّن ﴾ محتملةٌ للتبعيض ولابتداء الغاية، فعلى الأوَّل: يُشترط في التراب أن يكونَ له غبار يعلق باليد؛ ليصحَّ المسح به، وعليه الإمام الشَّافعيُّ وأحمد.

وعلى التَّاني لا يشترط ذلك، وعليه أبو حنيفة ومالك.

<sup>(</sup>۱) انظر «لسان العرب» مادة (شفق)، و«أحكام القرآن» للجصّاص ٣/ ٤٧٢، و«تفسير الرّازي» ٣٠/ ١٠٩.

ومثله قوله تعالى: ﴿وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ ۚ إِلَّا أَلَتُهُ وَالرَّسِخُونَ فِي الْمِلْمِ ﴾ [آل عمران: ٧] فالواو من: ﴿وَالرَّسِخُونَ ﴾ تحتمل العطف، فيكون المعنى: الله يعلم تأويله والراسخون كذلك، وتحتمل الاستئناف، فتكون معرفة تأويله خاصَة بالله.

هذا كله وقع الاشتراك فيه في لفظ.

٦ ـ وقد يكون الإجمال بسبب الوقف، كقوله تعالى: ﴿وَهُوَ ٱللَّهُ فِي السَّمَوَٰتِ وَفِي ٱلأَرْضُ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ﴾ [الأنعام: ٣].

فالوقف على ﴿ ٱلسَّمَوَتِ ﴾ له معنى يخالف الوقف على ﴿ ٱلْأَرْضِ ﴾ والابتداء بقوله ﴿ يَعْلَمُ سِرَّكُمُ وَجَهْرَكُمُ ﴾ .

ومثله قوله تعالى: ﴿وَلَا يَحْزُنكَ قَوْلُهُمْ إِنَّ ٱلْمِزَّةَ لِلَهِ جَمِيعًا ﴾ [يونس: ٦٥] فالوقف على: ﴿قَوْلِهِمْ ﴾ له معنى مختلفٌ عن وصله بما بعده.

٧ ـ وقد يكون الإجمال بسبب غرابة اللَّفظ، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الْإِنْسَنَ خُلِقَ هَلُوعًا ﴾ [المعارج: ١٩]، فقوله: ﴿ هَلُوعًا ﴾ غريبٌ لايُفهم المراد منه حتى بينه سبحانه بقوله: ﴿ إِذَا مَسَّهُ اَلشَّرُ جَزُوعًا ۞ وَإِذَا مَسَّهُ اَلْخَيْرُ مَنُوعًا ۞ ﴾.

ومثله: ﴿ ٱلْقَارِعَةُ ﴾ ، و﴿ ٱلْحَاقَةُ ﴾ و﴿ ٱلطَّآمَةُ ﴾ . بيَّنها الله بالآيات بعدها أنَّها يوم القيامة.

فالذي بيده عقدة النِّكاح مشتركٌ بين الوليِّ وهو الأب، وبين الزُّوج.

فحمله على الوليّ المالكية، وحجَّتهم أنَّ للأب أنْ يُسقط نصف الصَّداق المسمَّى عن الزَّوج إذا طلَّق قبل البناء؛ لأنَّ الذي بيده عقدة النُّكاح

هو الوليُّ في ابنته؛ لأنَّ نسق الآية يدلُّ على أنَّه الأب؛ لأنَّ ذلك كلَّه مستثنى من قوله: ﴿فَيْصَفُ مَا فَرَضَتُم ﴾، فالواجبُ نصفُ ما فرضتم إلا أن يقعَ عفو من المرأة إن كانت مالكة أمرَ نفسِها، أو من وليُها إن كانت في حَجره.

وحمله على الزَّوج أحمد وأبو حنيفة والشَّافعيُّ في الجديد. ومثله قوله عليه السَّلام<sup>(۱)</sup>: [تَمْرةٌ طيِّبةٌ وماءٌ طَهورٌ].

يحتمِل أن يكون المراد به التَّركيب، أي: مجموعٌ من تمرة طيبة وماء طهور، وعليه الأئمة الثلاثة مالك والشافعي وأحمد، لا أنه بعد المزج والتركيب يصدق عليه أنه تمرة طيبة وأنه ماءٌ طهور، كما فهمه الحنفية، لأنَّ الخمسة تتركَّب من اثنين وثلاثة، ولا يصدق كلُّ واحدِ منهما بانفراده على الخمسة. فلا يتمُّ الاستدلال إلا إذا كان يصدق مفرداً.

والجواب عند الحنفية أنَّ الحديث يعين أنَّ المراد به التَّفصيل لا التَّركيب، بدليل ما رُوي [أنه عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ توضًا به] (٢٠).

#### فائدة

في حديث وفد عبد القيس<sup>(٣)</sup>: فأمرهم بأربع، ونهاهم عن أربع. أمرهم بالإيمان بالله وحده. قال:[أتدرون ما الإيمان بالله وحده] ؟. قالوا: الله ورسوله أعلم.

<sup>(</sup>١) عن ابن مسعود أنَّ النبيَّ ﷺ قال له ليلة الجنِّ: [ما في إداوتك ؟] قال: نبيذ. قال: [تمرة طيبة وماء طهور]. أخرجه أبو داود (٨٤).

<sup>(</sup>٢) انظر «مفتاح الوصول» ص٥٢، و«مذكرة أصول الفقه» ص١٨٠. قلت: وخالف أبو يوسف أصحابَه في ذلك، فلم يُجز الوضوء به، ووافقه الطحاويُّ في «شرح معاني الآثار» ١/ ٩٦، واستدلَّ الطحاويُّ بالإجماع على ترك ذلك، والعملِ بضدُه. وأمَّا رواية: [توضَّؤوا به] فضعيفة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الإيمان (٥٣).

قال: [شهادةُ أَنْ لا إِلهَ إلا الله، وأنَّ محمداً رسولُ الله، وإقامُ الصَّلاة، وإيتاءُ الزَّكاة وصيامُ رمضان، وأنْ تعطوا من المغنم الخُمس].

ونهاهم عن أربع: عن الحَنْتم، والدُّبَّاء، والنَّقير، والمُزفَّت. فيه إجمالٌ ثمَّ تفصيلٌ.

قال ابن حجر (۱): والحكمة في الإجمال بالعدد قبل التَّفسير: أن تتشوَّفَ النَّفس إلى التَّفصيل، ثمَّ تسكنَ إليه، وأن يحصل حفظها للسَّامع، فإذا نسي شيئاً من تفاصيلها طالب نفسه بالعدد فإذا لم يستوفِ العدد الذي في حفظه علم أنَّه قد فاته بعض ما سمع.

## ثانياً: المبيَّن

تعريفه: ما استقلَّ بنفسه في الكشف عن المراد، ولم يفتقر في معرفة معناه إلى غيره.

### أنواع المبيّن

وهو نوعان: الأوَّل: يفيد بنطقه.الثَّاني: يفيد بمفهومه.

فالذي يفيد بنطقه هو: النَّصُّ، والظَّاهر، والعموم.

والذي يفيد بمفهومه هو: فحوى الخطاب، ولحن الخطاب، ودليل الخطاب.

<sup>(</sup>۱) "فتح الباري» ١/١٣٤.

## النَّصُ

تعريفه: كلُّ لفظِ دلَّ على الحكم بصريحه على وجهِ لا احتمالَ فيه. وزاد بعضهم: أن يكون مسوقاً للحكم.

قال إمام الحرمين (١): والمقصود من النُّصوص الاستقلالُ بإفادة المعاني على قطع، مع انحسامِ جهات التَّأويلات، وانقطاع مسالك الاحتمالات.

مثاله: قوله تعالى: ﴿ فَأَنكِ مُوا مَا طَابَ لَكُم مِنَ ٱلنِّسَآهِ مَثْنَى وَثُلَثَ وَرُبَعً ﴾ [النساء: ٣] نصَّ في بيان العدد؛ لأنَّ الكلامَ مسوقٌ له، وهو ظاهرٌ في إباحة النِّكاح كما سيأتي؛ لأنَّ حِلَّ النِّكاح عُلم من غير هذه الآية، وهو قوله تعالى بعد ذكر المحرَّمات: ﴿ وَأُحِلَ لَكُمُ مَّا وَرَآةَ ذَلِكُمُ ﴾.

وقوله: ﴿ فَلَ هُوَ اللّهُ أَحَدُ ﴾ ، وقوله: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللّهِ ﴾ [الفتح: ٢٩] ، وقوله: ﴿ تُحَمَّدُ مَسُولُ اللّهِ ﴾ [الإسراء: ٣٢] ، وقوله: ﴿ وَلَا نَقْرُلُوا الزِّنَ إِلَيْهِ كَانَ فَاحِشَةُ وَسَآءَ سَبِيلًا ﴾ [الإسراء: ٣٦] ، وقوله: ﴿ أَلّا تُمْرِكُوا بِهِ مَسَنِعًا وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا وَلَا نَقْدُلُوا أَوْلَدَكُم مِنَ إِمَلَقِ لَعَنُ نَرُدُو كُمُ مَ وَلَا تَقَرَبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا تَقَدُلُوا اللّهُ وَلَا نَقَدُلُوا اللّهُ وَلَا اللّهُ إِلّا بِالنّحَقِ ﴾ [الأنعام: ١٥١].

وقوله: ﴿الرِّجَالُ قَوَّمُوكَ عَلَى ٱلنِسَآءِ بِمَا فَضَكَلَ ٱللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَبِمَآ أَنفَقُوا مِنَ أَمُولِهِمْ فَالصَلِحَتُ قَانِنَتُ حَلفِظَتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ ٱللَّهُ وَالَّذِى تَخَافُونَ نَشُورَهُرَكَ فَعِظُوهُرَكَ وَاهْجُرُوهُنَّ فِى ٱلْمَضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَّ فَإِنَ أَطَعْنَكُمْ فَلَا نَبْغُوا عَلَيْهِنَ سَكِيلًا إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيًّا كَبِيرًا ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ

<sup>(</sup>۱) «البرهان» ١/ ٤١٥.

بَيْنِهِمَا فَٱبْعَثُوا حَكَمًا مِّنَ أَهْلِهِ، وَحَكَمًا مِّنَ أَهْلِهَأَ إِن يُرِيدَآ إِصْلَحًا يُوقِقِ ٱللّهُ بَيْنَهُمَأَ ﴾ [النساء: ٣٤ ـ ٣٥].

قال القاضي أبو بكر ابن العربيُ (١): وهذا إن لم يكن نصًا، فليس في القرآن بيان.

وقوله ﷺ (٢٠): [في أربع وعشرين من الإبل فما دونها من الغنم من كلّ خمسِ شاةً].

ومثله قوله لأبي بُردة الأسلمي: [اجعلها مكانها، ولن تجزي عن أحدِ بعدك]، قاله له لما قال: يا رسولَ الله، ذبحتُ قبل أن أصلّي، وعندي جَذَعةٌ خيرٌ من مُسنَّة (٣). وذلك في الأضحية، وقوله أيضاً (٤): [واغدُ يا أُنيسُ إلى امرأة هذا فإن اعترفت فارجمها]، فغدا عليها فاعترفت فرجمها.

فهذا كلُّه نصٌّ، وحكمه: وجوب العمل به.

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن ١/٤٢٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ (١٤٥٤).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاريُّ في الأضاحي (٥٥٦٠). الجذَع من المعز: ما أكمل السَّنة، وأجذع:
 سقطت أسنانه، والجمهور على أنَّ الجذع من المعز لا تجزئ في الأضحية. والمسنَّة:
 التى أكملت السَّنتين. ولا تصحُّ الأضحية قبل الصَّلاة. فهذا خاصٌ به.

<sup>(</sup>٤) عن أبي هريرة وزيد بن خالد الجهني قالا: كنّا عند النّبي ﷺ، فقام رجل فقال: أنشدك الله إلا ما قضيت بيننا بكتاب الله، فقام خصمه ـ وكان أفقة منه ـ فقال: اقض بيننا بكتاب الله وائذن لي. قال: قل. قال: إنّ ابني هذا كان عسيفاً على هذا، فزني بامرأته، فافتديتُ منه بمائة شاة وخادم، ثمّ سألتُ رجالاً من أهل العلم فأخبروني أنّ على ابني جلد مائةٍ وتغريبَ عام، وعلى امرأته الرّجمَ.

فقال النبي ﷺ: [والذي نفسي بيده، لأقضينَ بينكماً بكتاب الله جلَّ ذكره. المائة شاة والخادم ردِّ، وعلى ابنك جلدُ مائة وتغريب عام، واغدُ....]. الحديث. أخرجه البخاريُ في الحدود (٦٨٢٧).

# الظَّاهر والمؤول

#### ١ ـ الظاهر

تعريفه: كلُّ لفظِ احتمل أمرين، وهو في أحدهما أظهرُ من الآخر، فلايفتقر في معرفة المراد إلى غيره. كالأمر والنَّهي من أنواع الخطاب.

فالأمر للوجوب، ويحتمل أن يكون للنَّدب، وغيره.

والنَّهي للتَّحريم، ويحتمل أن يكون للتَّنزيه وغيره، وقد تقدَّمت أمثلتهما.

أمثلة أخرى: قوله تعالى: ﴿وَأَحَلَّ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوَأَ﴾ [البقرة: ٢٧٥].

فهو ظاهرٌ في الإحلال والتَّحريم، نصُّ في التَّفرقة بينهما.

وقوله عليه السَّلامُ (١) لغيلانَ بنِ سلمةَ لمَّا أسلم وعنده عشر نسوة:

[اختر منهنَّ أربعاً]، وفي روايةٍ<sup>(٢)</sup>:

[فأمره رسول الله ﷺ أن يُمسكَ أربعاً ويفارقَ سائرَهنَّ].

فظاهره يدلُّ على دوام النِّكاح؛ لأنَّ ظاهر لفظ الإمساك: الاستصحاب والإدامة، وقال أبو حنيفة: أراد به ابتداء النِّكاح، أي: أمسك أو اختر أربعاً فانكحهنَّ، وفارق سائرهنَّ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الطلاق (٢٢٤١) والترمذيُّ (١١٢٨) وقال: والعمل عليه.

<sup>(</sup>٢) عند الحاكم ٢/ ١٩٣.

ومثله حديث فيروزَ الدَّيلميِّ قال: قلتُ: يا رسول الله، أسلمتُ وتحتي أختان؟ قال(١): [اختر أيَّتهما شئتَ].

فظاهره: أَبْقِ على عِصمتك واحدة تختارها، لا أَنْشِئ نكاحَ واحدة تختارها.

وكذا قوله ﷺ (٢): [أيُّما امرأةٍ نكحتْ بغير إذن وليِّها، فنكاحُها باطل].

ظاهرٌ في عموم النِّساء الحرائر والإماء، ومَنْ حمله على الإماء خالفَ الظَّاهر ونَبَا عن قَبوله قولُه ﷺ (٣):[فالمهرُ لها بما أصاب منها]. فإنَّ مهر الأمة للسيِّد لا لها(٤).

قاعدة: حكمُ الظَّاهر وجوبُ العمل به (٥)، ولا يُترك لمجرَّد الاحتمال،

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذيُّ في النُّكاح (١١٣٠)، وقال: هذا حديث حسن.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (١١٠٢) وحسَّنه.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود (٢٠٨٣)، وفي رواية له: [لها الصّداقُ بما استحللتَ من فرجها] (٢١٣١).

<sup>(</sup>٤) انظر «المستصفى» ٣/ ١٠٦.

<sup>(</sup>٥) ووجوبُ العمل بالظَّاهر لايعني الاقتصارَ على ظاهر النُّصوص والجمودَ عليها، كما فعل الظَّاهرية في حديث: «نهى رسول الله عن البول في الماء الرَّاكد»، فينسب لداود الظَّاهريِّ الاقتصار على البول دون الغائط في النَّهي، وكذا ما ورد عن ابن حزم في «المحلَّى» ١/١٣٥ فيه: فلو أحدث في الماء أو بال خارجاً منه، ثمَّ جرى البول فيه فهو طاهر يجوز الوضوء منه.

ومثل ذلك ما جاء في البخاري أنَّ رجلا ذكر للنبيِّ ﷺ أنه يُخدع في البيوع، فقال: [إذا بايعت فقل: لا خِلاَبة]. وبالغ ابن حزم في جموده فقال: لو قال: لاخديعة، أو لا غشَّ أو ما أشبه ذلك لم يكن له الخيار حتى يقول: لا خلابة.

قال ابن حجر: ومن أسهل ما يردُّ به عليه أنه ثبت في صحيح مسلم أنه كان يقول: لا خيابة، ومع ذلك لم يتغير الحكم عند أحد من الصَّحابة الذين كانوا يشهدون له بأنَّ النبي ﷺ جعله بالخيار، فدلُّ على أنهم اكتفوا في ذلك بالمعنى.

وقال أبن العربيّ: إنّما هلكوا ـ أي: اليهود ـ باتّباع الظّاهر؛ لأنّ الصّيد حرّم عليهم، فقالوا: لا نصيد، بل نأتي بسبب الصّيد، وليس سببُ الشّي نفسَ الشي، فنحن لا نرتكب عيَن ما نُهينا عنه ؟! فنعوذ بالله من الأخذ بالظّاهر المطلق في الشّريعة.

بل لدليل يُرجِّح تركه، ففي حديث أبي حُميد السَّاعديِّ قال: غزونا مع النَّبيِّ عَلَيْ عُزوة تبوك، فلمَّا جاء وادي القرى إذا امرأةٌ في حديقة لها، فقال النبيُّ لأصحابه: [اخرُصُوا]، وخَرَص رسول الله عشرة أوسق، فقال لها: [أحصي ما يخرج منها](١).

وعن عتَّاب بن أُسيد أنَّ النبيَّ عليه السَّلامُ [كان يبعث على الَّناس مَنْ يخرُص عليهم كرومهم وثمارهم] (٢).

فأخذ أكثر العلماء بظاهر حديث الخرص (٣)، لوجوب العمل بالظَّاهر،

ولم يأخذ به الحنفية فتركوا الظَّاهر لاحتمال أنه ﷺ فعله تخويفاً للمزارعين لئلا يخونوا، لا ليلزمَ به الحكمُ؛ لأنَّه تخمينٌ وغَرَر.

وليس كذلك، بل هو اجتهاد في معرفة المقدار، فلا يُترك الظَّاهرُ للاحتمال وفي هذا المعنى يقول بعضهم (٤):

ما بالنا مُتَّهَماً وُدُنا ونحنُ في ودُكُمُ نَقْتَبِلْ كَالْخَاهِرَ للمحتمِلْ كَانَّكِم مثلُ فقيهِ رأى أن يتركَ الظَّاهِرَ للمحتمِلْ

<sup>=</sup> انظر «أحكام القرآن» ٢/ ٧٩٨ و «المجموع» للنَّوويّ ١/ ١١٨، و «سير أعلام النبلاء» ٢ / ١٠٨، و «فتح الباري» ٤/ ٣٣٨.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في الزَّكاة (١٤٨١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذيُّ في الزَّكاة (٦٤٤)، وقال: حسن غريب.

 <sup>(</sup>٣) هو التَّقدير والتَّخمين، بأن يبعث السُّلطان خارصاً ينظر، فيقول: يخرج من هذا كذا وكذا زبيباً، وكذا وكذا تمراً، فيحصيه، وينظر مبلغ العشر الذي هو زكاته، فيُثبته عليهم، ويخلِّي بينهم وبين الثُّمار.

وفائدةُ الخرص: التَّوسعةُ على أرباب الثِّمار في التَّناول منها والبيع. «فتح الباري» ٣/ ٣٤٤.

<sup>(</sup>٤) فالظَّاهر: وُدُّ الشَّاعر ومحبَّته، والمحتمِل: التُّهَمَة في الودِّ.

### ٢ ـ المؤوَّل

التَّأُويل: صرف اللَّفظ عن الاحتمال الظَّاهر إلى احتمالِ مرجوحِ لدليلِ. والمؤوَّل هو النَّصُ، و التَّأُويل قسمان: مقبول، وفاسد (١٠).

فالتّأويل المقبول: هو ما سبق تعريفه.

ولم يزل علماء الأمصار في كلِّ عصرٍ من عهد الصَّحابة فصاعداً عاملين به من غير نكير.

#### شروطه:

١ ـ أن يكون النَّاظر المتأوِّل أهلا لذلك.

٢ ـ أن يكون التَّأويل مُوافقاً لوضع اللَّغة، أو عُرف الاستعمال، أو
 عادة صاحب الشَّرع.

٣ ـ أن يكون اللَّفظ ظاهراً فيما صُرف عنه، محتمِلاً لما صُرف إليه.

فيضعف التَّأويل لقوَّة ظهور اللَّفظ، كجمل بعضهم الاستجمار في قوله ﷺ (٢): [مَن استجمر فليوتر] على استعماله البخور للتَّطيب، لأنَّ اللَّفظ قويٌّ ظاهرٌ في الاستنجاء، وعليه فَهم النَّاس (٣).

ومنه حمل بعضهم الجلوس في قوله (٤): [نهى عن الجلوس على القبر] على الاستنجاء عليه، واللَّفظ ظاهرٌ في المُرادف للقعود.

٤ ـ أن يكون الدَّليل الصَّارف راجحاً.

ينظر «الإحكام» للآمدي ٣/ ٧٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٣٥).

<sup>(</sup>٣) «البحر المحيط» ٣/ ٤٤٣.

<sup>(</sup>٤) وقع النهي في قوله ﷺ: [لأن يجلس أحدكم على جمرة حتى تحرق ثيابه خيرٌ له من أن يجلس على قبر]. أخرجه النسائي ٤/ ٩٥.

والدُّليل قد يكون ظاهراً آخرَ، أو قرينةً، أو قياساً راجحاً.

فمثالُ كون الدَّليل ظاهراً آخر، تأويلُ ﴿قُمْتُمْ مَن قوله تعالى: ﴿إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ ﴾ [المائدة: ٦] بأردتم وعزمتم على القيام إليها.

وجه قُربه رُجحانه بالحمل على النظير، كنحو قوله تعالى: ﴿فَإِذَا قَرَأْتَ اللَّهُ عَالَى: ﴿فَإِذَا قَرَأْتُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّلْ

ومثله قوله ﷺ [الجارُ أحقُّ بِصَفْبه]، فهو ظاهرٌ في ثبوت الشُّفعة للجار مطلقا، ومحتملٌ كونه للشَّريك احتمالاً مرجوحاً، وأُوِّل الجار بالشَّريك لقوله ﷺ [فإذا وقعت الحدودُ وصُرفت الطُّرق فلا شفعة] فصار المرجوح راجحاً بالدَّليل. ومثال كون الدليل قرينةً: مناظرة الإمام الشَّافعي وأحمد رحمهما الله في عود الواهب بهبته، فالشَّافعي يجيزها مع الكراهة، وأحمد لا يجيزها.

فاستدلَّ الإمام أحمد بقوله عَلَيْقُ<sup>(٣)</sup>: [العائدُ في هبته كالكلب يقيء ثمَّ يعودُ في قَيْئِه].

فقال الشَّافعيُّ: نعم، ولكنَّ الكلب لا يحرم عليه أن يعود في قيئه.

فقال أحمد: في أوَّل الحديث<sup>(٤)</sup>: [ليس لنا مثل السَّوء]، وهو قرينةٌ على أن هذا المثل السَّيِّع منفياً عنَّا، فلا يجوز لأحدِ اتيانه (٥).

ومثله قوله ﷺ (٦٠): [الخيلُ لثلاثةِ: لرجلِ أجرٌ، ولرجلِ سترٌ، وعلى

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في الشُّفَعة (٢٢٥٨). السَّقْب بالصَّاد والسِّين: القُرب والملاصقة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ في الشُّفَعة (٢٢٥٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخارئ في الهبة (٢٥٨٩).

<sup>(</sup>٤) عند البخاري (٢٦٢٢).

<sup>(</sup>٥) «مذكرة أصول الفقه» ص١٧٧.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاريُّ في المناقب (٣٦٤٦).

رجل وِزرٌ]، ثم قال: [ورجلٌ ربطَها تغنياً وتعفُّفاً ولم ينسَ حقَّ الله في رقابها وظهورها فهي له كذلك سِترٌ].

فقد أوَّل الجمهور قوله ﷺ في تتمة الحديث: [ولم ينس حقَّ الله في رقابها] بحسن ملكتها، وتعهَّد شبعها، والإحسان إليها غيرَ مشقوقِ عليها(١١).

وصرفوها عن ظاهرها لقرينة الحديث الآخر (٢٠): [ليس على المسلم صدقةٌ في عبده ولا في فرسه] جمعاً بين الحديثين.

وأخذه على ظاهره أبو حنيفة، فقال: معنى [لم ينس حقَّ الله]: الزَّكاة الواجبة فيها.

ومثال كون الدليل الصارف قياساً: قوله تعالى: ﴿الزَّانِيَةُ وَالزَّانِ فَاجْلِدُوا كُلَّ وَمِيدٍ مِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلْدَةً ﴾ [النور: ٢] فهو ظاهر في جلد الحر والعبد، لكن جاء قسوله فسي الإماء: ﴿فَإِذَا أُحْصِنَ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَلَاتِ مِنَ الْعَمَد على الأمة، فكان المُحْصَلَاتِ مِنَ اللَّفظ الأول عن العموم.

التَّأُويل الفاسد: هو صرفُ اللَّفظ عن غير مدلوله الظَّاهر منه إلى ما لا يحتمله.

كحمل بعض المبتدعة آياتٍ من كتاب الله، وأحاديثَ من سنّة رسول الله ﷺ على معانِ بعيدةٍ بلا دليلٍ، وقد يؤدّي إلى الكفر؛ لأنه لعبٌ بجانب الرّبوبية وجانب النّبوّة.

أو كتأويل بعض الباطنية البقرة من قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْبَحُوا بَقَرَةً﴾ [البقرة: ٦٧] بالسَّيدة عائشة رضي الله عنها.

ومثله تأويل بعض الزَّنادقة الجِبت والطَّاغوت من قوله تعالى: ﴿ يُؤْمِنُونَ

<sup>(</sup>۱) «التَّمهيد» لابن عبد البَرِّ ٢١١/، ٢١٤،

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ في الزكاة (١٤٦٤).

بِٱلْجِبْتِ وَٱلطَّلْغُوتِ﴾ [النساء:٥١] بأبي بكر وعمر رضي الله عنهما وأرضاهما.

ومثله تأويل بعضهم (إلى) من قوله تعالى: ﴿وَجُوهٌ يَوَمَإِذِ نَاضِرَةُ إِلَى إِلَى اللهِ وَمَهُوهُ وَمَإِذِ نَاضِرَةُ الله وَمَا ناظرة، أي: نعمة ربّها ناظرة، أولوا ذلك ليُنكروا رؤية الله تعالى في الآخرة.

وقد يكون التّأويل بعيداً.

مثاله قوله ﷺ (٢): [في كلِّ أربعين شاةً شاةً]. فهو قويُّ الظُّهور في وجوب الشَّاة عيناً؛ حيث إنَّه خصَّصها بالذُكر.

وتأوَّله الحنفية بأنَّ المراد به: مقدار قيمة الشَّاة، بناءً على أنَّ المقصود إنما هو دفعُ حاجات الفقراء وسدُّ خَلاَّتهم، فأجازوا دفع القيمة.

ويُبعده أنَّ فيه رفعَ الحكم \_ وهو وجوب الشَّاة \_ بما استُنبط منه من العلَّة وهي دفع حاجات الفقراء؛ لأنَّ العلة إذا كانت موجبة لرفع الحكم فهي باطلة.

مثال آخر: قوله تعالى: ﴿ فَإِطْعَامُ سِتِينَ مِسْكِينًا ﴾ [المجادلة: ٤].

حمل الحنفية لفظ المسكين على المُدّ، أي: إطعام ستين مُدَّا، فيجوز إعطاؤه لمسكين واحدِ في ستين يوماً؛ لأنَّ القصد دفع الحاجة (٣). فالمعنى: إطعام طعام ستين مسكيناً.

ووجه بُعده أنهم جعلوا المعدوم مذكوراً، والموجود عدماً بحسب الإرادة مع إمكان الحمل على المذكور.

فالمعدوم هو طعام، جعلوه مذكوراً؛ ليصحَّ كونه مفعولاً لـ: ﴿ إِطْعَامُ ﴾

<sup>(</sup>۱) فهي عندهم مفرد: آلاء.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الزَّكاة (١٥٦٨).

<sup>(</sup>٣) «نشر البنود» ١ / ٢٧١.

والموجود هو: ﴿سِتِينَ مِسْكِينَأَ﴾، جعلوه عدماً مع صلاحيته لكونه مفعولاً لـ: ﴿إِطْعَامُ﴾(١).

مثال آخر: قوله ﷺ (٢): [من لم يُجمع الصّيام قبل الفجر فلا صيام له].

فقوله: [لا صيام] نكرة في سياق النفي، فيعمُّ كلَّ صيام، والمتبادر إلى الذِّهن عند الإطلاق صوم الفرض والنَّفل، فهو ظاهرٌ في هذا.

وحمله الحنفية على صوم القضاء والنَّذر، ووجه بُعدِه قصرُ العموم على صورة نادرة، لندرة القضاء والنَّذر.

قاعدة: المعتبر في المنصوصِ عينُ النَّصِّ، وفي غير المنصوص معناه؛ لأنَّ التَّنصيصَ يُشعر بكونه مقدَّراً، وتغييرُ المقدَّر باطلٌ<sup>(٣)</sup>.

مثاله: قوله تعالى في كفارة اليمين: ﴿ فَكَفَّارَتُهُ وَ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَكِكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ آهِلِيكُمْ أَو كِسُوتُهُمْ آَوَ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾ [المائدة: ٨٩]. فالمكلّف مخيّرٌ في هذه الأنواع دون أن يتصرّف تصرّفاً يتضمّن إبطال النّصّ، فلو أدّى خمسة أثواب تساوي قيمة عشرة أثواب إلى عشرة مساكين لم يجز ؛ لأنّ المنصوص كسوة عشرة، فأبطله بفعله.

<sup>(1) &</sup>quot;البحر المحيط" ٣/ ٤٤٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٢٤٥٤).

<sup>(</sup>٣) «القواعد والضّوابط المستخلصة من التّحرير» للندوي ص٢١٨.

# أنواع البيان

البيانُ للأحكام الشَّرعية مختصُّ بالنبيِّ ﷺ، وقد حصل البيان بقوله تعالى: بقوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلذِّكَ بِقُولُه تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلذِّكَ رَلِّتُهِمْ ﴾ [النحل: ٤٤].

#### ١ \_ البيان بالقول:

فقوله تعالى: ﴿إِذَا طَلَقَتُمُ ٱلنِّسَاءَ فَطَلِقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ [الطلاق: ١]، بينه عَلِيَّ بقوله كما أخرج البخاريُ (١) عن ابن عمر رضي الله عنهما أنَّه طلَّق امرأته وهي حائضٌ على عهد رسول الله عَلِيَّة، فسأل عمر بن الخطاب رسول الله عَلِيَّة، فسأل عمر بن الخطاب رسول الله عَلِيَّة عن ذلك ؟ فقال رسول الله: [مُرْهُ فليراجعها، ثمَّ ليُمسكها حتى تَطهُرَ ثمَّ تحيضَ، ثمَّ تطهرَ، ثمَّ إنْ شاء أمسك بعدُ، وإنْ شاء طلَّق قبل أن يمسَّ. فتلك العِدَّةُ التي أمرَ الله أنْ تُطلَّقَ لها النساء.].

مثال آخر: أخرج البخاريُّ<sup>(٢)</sup> عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ:

[ليس أحدٌ يُحَاسَبُ إلا هلك]. قالت: قلتُ: يا رسولَ الله، جعلني الله فداءك، أليس يقول الله عزَّ وجلَّ: ﴿فَأَمَّا مَنْ أُوتِى كِتَنَبَهُ بِيَمِينِهِ عَلَى الله عَزَّ وجلَّ: ﴿فَأَمَّا مَنْ أُوتِى كِتَنَبَهُ بِيَمِينِهِ عَلَى الله عَزَّ وجلَّ: ﴿فَأَمَّا مَنْ أُوتِى كِتَنَبَهُ الله عَزْ وَجلَّ: ﴿ الله الله عَزْ فَيُ الله عَلَى الله عَرْضُ يُعرضون، ومن نُوقِشَ الحسابَ هلك].

<sup>(</sup>١) في الطَّلاق (٥٢٥١).

<sup>(</sup>٢) في التَّفسير (٤٩٣٩).

وقد وقع بيان السُّنة بالقرآن، فقوله ﷺ [وأنا تارك فيكم ثَقَلين: أولهما كتاب الله] ثمَّ قال: [وأهل بيتي]. قد بينه قوله تعالى: ﴿ يَنِسَآهُ النِّي السّتُنَ كَأَحُدِ مِنَ النِّسَآءِ إِنِ اتَّقَيَّاتُنَّ فَلَا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذِى فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلًا مَعْرُوفًا ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّجَ لَلْهَ يَرَبُحُ الْجَنِهِلِيَةِ الْأُولَى وَأَقِمَنَ اللّهَ وَرَسُولُهُ إِنّا مَرْبُدُ اللّهَ لِيُدهِ اللّهَ لِيُوتِكُنَ وَلا تَبَرَّجَ الْجَنِهِلِيَةِ الْأُولَى وَأَقِمَنَ اللّهَ وَرَسُولُهُ إِنّا مَا يُرِيدُ اللّهُ لِيُذَهِبَ وَلَقِمَ وَأَطِعْنَ اللّهَ وَرَسُولُهُ إِنّا مَا يُرِيدُ اللّهُ لِيُذَهِبَ عَنَاكُمُ اللّهَ وَرَسُولُهُ إِنّا اللّهَ اللّهُ اللّهَ عَنَاكُمُ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ا

ومثله قوله عليه الصّلاة والسّلام (٢): [أمرتُ أن أقاتلَ الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله]، فهذا مجمل، وقد بيّنه القرآن في: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا الزّكَوْةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ ﴾ [التوبة: ٥].

#### ٢ \_ البيان بالفعل:

مثاله: بيان قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نُودِى لِلصَّلَوْةِ مِن بَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَأَسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهِ [الجمعة: ٩]، فقد بيَّنها ﷺ بفعله. أخرج البخاريُّ عن ابن عمر قال (٣): [كان النبيُّ عليه السَّلامُ يخطب قائماً، ثمَّ يقوم، كما تفعلون الآن].

قال ابن عبد البَرِّ<sup>(1)</sup>: فأبان رسول الله صلاة الجمعة بفعله وكيف هي، وأيَّ وقتٍ هي.

ومثله ما أخرج مالك(٥) عن عطاء بن يسار أنَّ رجلا قبَّلَ امرأته وهو

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم ۱۸۷۳/۶ (۲٤٠٨)، وانظر «الإحكام» لابن حزم ۱/ ۸۲. وقيل: أهل بيته من تحرم الصَّدقة عليه، ويقويه رواية: [وعِترتي أهل بيتي] كما في «المسند» ٣/ ١٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الإيمان (٢٥)، وانظر: «البحر المحيط» ٣/ ٤٨٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاريُّ في الجمعة (٩٢٠).

<sup>(</sup>٤) «التَّمهيد» ٢/ ١٦٥.

<sup>(</sup>٥) «الموطَّأ» ١/ ٢٩١، وهو مرسل، لكن وصله عبد الرزاق ٤/ ١٨٤ عن رجلٍ من الأنصار.

ومثله: قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِنْهَا وَطَرًا زَوَجْنَكُهَا لِكَيْ لَا يَكُونَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزْوَجِ أَدْعِيَآبِهِمْ إِذَا قَضَوْأ مِنْهُنَّ وَطَرًا ﴾ [الأحزاب: ٣٧]. فبيَّن لهم ﷺ بنكاحه بطلان ما كان سائداً عندهم أنَّ امرأة المتبنَّى لا

قبین نهم علی بنگاخه بطلال ما کال ساندا عندهم آل آمراه المتبنی لا یحل للمتبنی نکاخها.

ومثله بيان كيفية الصَّلاة بفعله، حيث قال: [صلُّوا كما رأيتموني أُصلِّي]<sup>(١)</sup>. وكذا بيان الحجِّ بحجَّته، وقال<sup>(١)</sup>: [لتأخذوا عني مناسكَكم]، وغيرها.

## ٣ \_ البيان بإقراره عليه السّلام:

مثاله: ما أخرجه البخاريُّ (٢) عن عائشة رضي الله عنها أنَّ رسول الله ﷺ دخل عليها مسروراً تبرُقُ أسارير وجهه، فقال: [ألم تسمعي ما قال المُدلـِجيُّ لزيدِ وأسامةَ ـ ورأى أقدامَهما ـ: إنَّ بعضَ هذه الأقدام من بعض].

فسكوتُ النَّبيِّ عند قول القائف ذلك إقرارٌ منه له.

قال ابن حجر (٣): كانوا في الجاهلية يقدحون في نسب أسامة؛ لأنَّه كان أسودَ شديدَ السَّواد، وكان أبوه زيدٌ أبيضَ من القُطن، فلمَّا قال القائف ما قال مع اختلاف اللَّون سُرَّ النبيُّ بذلك، لكونه كافَّاً لهم عن الطَّعن فيه. اهـ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في الأذان (٦٣١)، والحديث الثاني لمسلم ٢/٩٤٣ (١٢٩٧).

<sup>(</sup>٢) في المناقب (٣٥٥٥).

<sup>(</sup>۳) «فتح الباري» ۱۳/۵۷.

ومثله: ما أخرجه أبو داود (١) عن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال: احتلمتُ في ليلة باردة في غزوة ذات السَّلاسل، فأشفقتُ إن اغتسلتُ أَنْ أهلِكَ، فتيمَّمتُ، ثمَّ صلَّيتُ بأصحابي الصُّبح، فذكروا ذلك للنَّبيِّ عليه السَّلام، فقال:

[يا عمرو، صلَّيتَ بأصحابك وأنت جُنُب] ؟.

فأخبرتُه بالذي منعني من الاغتسال، وقلتُ: إني سمعتُ الله يقول: ﴿ وَلَا نَقْتُلُوا أَنفُسَكُمُ ۚ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ [النساء: ٢٩]، فضحك رسول الله ﷺ ولم يقل شيئاً.

مثال آخر: أخرج أبو داود (٢) عن أبي سعيد الخدري قال: خرج رجلان في سفر، فحضرتِ الصَّلاة وليس معهما ماء، فتيمَّما صعيداً طيباً، فصلَّيا ثمَّ وجدا الماء في الوقت، فأعاد أحدُهما الصَّلاة والوضوء، ولم يُعد الآخر، ثمَّ أتيا رسولَ الله ﷺ فذكرا ذلك له، فقال للذي لم يُعد: [أصبتَ السُّنَة وأجزأتك صلاتُك]، وقال للذي توضًا وأعاد: [لك الأجرُ مرَّتين]. فبيَّن السَّسَاء: ٣٤] الرَّسول ﷺ الآية: ﴿فَلَمْ يَجِدُوا مَاء فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا﴾ [النساء: ٣٤] بإقراره.

#### ٤ \_ البيان بالإشارة:

مثاله: ما أخرج مسلم (٣) عن ابن عمر رضي الله عنهما أنَّ رسول الله عَنْهُما أنَّ الشَّهرُ هكذا وهكذا وهكذا وهكذا وهكذا]، ثمَّ عقد إبهامه في الثَّالثة: [فصوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته، فإن أُغمى عليكم فاقدروا له ثلاثين].

مثال آخر: أخرج مسلم(١) عن ابن عبَّاس \_ رضي الله عنه \_ أنَّ

<sup>(</sup>١) في الطُّهارة (٣٣٤).

<sup>(</sup>٢) في الطَّهارة (٣٣٨).

<sup>(</sup>٣) في الصِّيام ٢/ ٥٥٩ (١٠٨٠).

<sup>(</sup>٤) في الصَّلاة ١/٥٥٥(٤٩٠).

رسول الله ﷺ قال: [أُمرتُ أَنْ أُسجدَ على سبعة أعظم: الجبهةِ \_ وأشار بيده على أنفه \_ واليدين والرِّجلين وأطراف القدمين، ولانكفتَ الثياب ولا الشَّعَر].

فهذان الحديثان وقع فيهما البيان بالقول والإشارة معاً.

ومثله حديث كعب بن مالك أنه تقاضى ابنَ أبي حدرد دَيناً كان له عليه في المسجد، فارتفعت أصواتهما حتى سمعها رسول الله على وهو في بيته، فخرج إليهما حتى كشف سِجْفَ حجرته فنادى: [يا كعبُ] قال: لبيّك يا رسول الله. قال: [ضع من دَينك هذا، وأومأ إليه أي: الشّطر]. قال: لقد فعلتُ يا رسول الله. قال: [قم فاقضه](١).

#### قاعدة: يجوز تأخير البيان عن وقت السُّؤال.

والدَّليل عليه قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأَنَهُ فَٱلَيَّعَ قُرَّءَانَهُ ۞ ثُمُّ إِنَّ عَلَيْنَا بِيَانَهُ ۞ ﴿ القيامة: ١٨ ـ ١٩]. و(ثمَّ) للتراخي.

مثاله: ما أخرجه النّسائيُ (٢) عن أنس أنَّ سائلاً سأل رسول الله ﷺ عن وقت الصَّبح ؟ فأمر رسول الله ﷺ بلّالاً فأذَّن حين طلع الفجر، فلمَّا كان من الغد أخر الفجر حتى أسفر، ثمَّ أمره فأقام فصلى، ثمَّ قال: [هذا وقت الصَّلاة].

وفي رواية لمالكِ<sup>(٣)</sup>: [أين السَّائل عن وقت الصَّلاة] ؟.

قال: ها أنا ذا يا رسول الله، فقال: [ما بين هذين وقتٌ].

قاعدة: لا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة.

واستدلُّ الفقهاء لذلك بحديث المسيء صلاته، حيث قال له

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في الخصومات (٢٤١٨). السُّجْف: الستارة.

<sup>(</sup>۲) في «سننه» ۲/ ۱۱.

<sup>(</sup>٣) «الموطَّأ» ١/ ٥(٣).

رسول الله ﷺ: [إذا قمتَ إلى الصَّلاة فكبِّر، ثمَّ اقرأ ما تيسَّر معك من القرآن، ثمَّ اركع حتى تعتدل قائماً، ثمَّ اسجد حتى تطمئنَّ ساجداً، ثمَّ ارفع حتى تطمئنَّ جالساً، ثمَّ افعل ذلك في صلاتك كلِّها](١).

قال النَّوويُّ (٢): إنَّ تكبيرة الإحرام واجبة، وما عداها سَّنة. هذا مذهب العلماء كافَّة إلا أحمدَ بن حنبل في إحدى الرِّوايتين عنه أنَّ جميع التَّكبيرات واجبة.

ودليلُ الجمهور أنَّ النَّبيَّ علَّم الأعرابيَّ الصَّلاة فعلَّمه واجباتها، فذكر منها تكبيرة الإحرام، ولم يذكر ما زاد، وهذا موضع البيان ووقته، ولا يجوز التَّأخير عنه.

واستدلُّوا أيضا بحديث مسلم وغيره قال عبد الله بن مسعود: صلَّى رسول الله ﷺ - زاد أو نقص - فلمَّا سلَّم قيل له: يا رسول الله، أَحَدَثَ في الصَّلاة شيءٌ ؟ قال: [وما ذاك] ؟ قالوا: صلَّيتَ كذا وكذا. قال: فثنى رجليه واستقبل القِبلة فسجد سجدتين ثمَّ سلَّم، ثمَّ أقبل علينا بوجهه فقال: [إنَّه لو حدث في الصَّلاة شيء أنبأتُكم به].

قال النُّوويُّ (٣): فيه أنَّه لا يُؤخَّر البيان عن وقت الحاجة.

ومثله: الاحتجاج بقوله ﷺ [تزوَّجُ ولو بخاتم من حديد] على أنه لا قدر لأقلِّ المهر؛ لأنه لو كان له قدرٌ لبيَّنه؛ إذ لا يَجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة، وهذا الاستدلال بيِّنْ (٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الصَّلاة ١/ ٩٩٦(٣٩٧) وغيره.

<sup>(</sup>۲) «شرح مسلم» ۹۸/۶ مختصراً.

<sup>(</sup>٣) «شرح مسلم» ٥/ ٦١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاريُّ في النَّكاح (٥١٥٠).

<sup>(</sup>٥) «بداية المجتهد» ٢/ ٣٥.

## العموم والخصوص

# أولاً: العامُّ

تعريف العامُ: هو لفظٌ وُضع لكثيرٍ غيرِ محصورٍ، مستغرِقٌ جميعَ ما يصلح له.

فقولنا: (لكثير)، خرج به ما وُضع لواحد أو غيره؛ كزيد، والرَّجل.

وقولنا: (غير محصور)، خرج به أسماء العدد، كعشرة، وخمسين، ومائة، فإنها وُضعت لكثير، لكنَّه محصور.

وقولنا: (مستغرقٌ جميع ما يصلح له)، خرج به الجمع المنكَّرُ، نحوُ: رأيتُ رجالاً؛ فإنَّ جميع الرِّجال غيرُ مَرْئيين، فلا استغراق.

والاستغراقُ قد يُعلم بداهةً، أو بطريق قرائن الأحوال، وغير ذلك.

# ألفاظ العموم

يُعرف العموم بألفاظٍ تدلُّ عليه، وألفاظه هي:

اسم الجنس المعرَّف بـ (أل)، مثاله قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَنَ خُلِقَ هَلُوعًا ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا ﴿ إِنَّا مَسَّهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا ﴾ إِنَّا مَسَّهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا ﴾ إِنَّا ٱلْمُصَلِينَ ﴾ [المعارج: ١٩ ـ ٢٢] فالمرادُ بالإنسان الجنسُ، لا واحدٌ بعينه، ولذا صحَّ استثناء الجمع منه في قوله: ﴿إِلَّا ٱلمُصَلِينَ ﴾.

ومشله: ﴿وَالْعَصِرِ ۞ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَغِي خُسْرٍ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ ﴾ [العصر: ١ - ٢]، وقوله تعالى: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُوّا الصَّلِحَاتِ ﴾ [المائدة: ٣٨].

وقوله عليه السَّلامُ (١): [المؤمنُ غِرٌّ كريم، والفاجرُ خَبِّ لئيم].

وقوله (٢<sup>)</sup>: [الصُّلح جائزٌ بين المسلمين إلا صلحاً حرَّم حلالاً، أو أحلَّ حراماً]. وقول العرب: أهلَكَ الناسَ الدينارُ والدرهمُ. يريدون: الجنس.

٢ - الجمع واسم الجمع المعرّف بـ(أل)، مثاله قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمِ ﴿ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَإِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَاللّٰمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَاللّٰمِينَ وَاللّٰمَالُمُ وَلَيْمِينَ وَاللّٰمِينَ وَالللّٰمِينَ وَاللّٰمِينَ وَاللّٰمِينَ وَاللّٰمِينَ وَاللّٰمِينَ وَالْمُعَلِينِ وَاللّٰمِين

قاعدة: جموع السّلامة تفيد القِلّة إذا كانت منكّرة، كقوله تعالى: ﴿ أَيَّامًا مَعْدُودَاتٍّ ﴾ [البقرة: ١٨٤]، وتفيد الكثرة إن كانت معرَّفة بـ(أل)؛ لأنها للاستغراق.

٣ ـ الجموع المضافة، كقوله تعالى: ﴿ يُوسِيكُو اللَّهُ فِي أَوْلَاكُمُ لِلذَّكِرِ مِثْلُ
 حَظِّ الْأَنشَيْئِ ﴾ [النساء: ١١]، وقوله: ﴿ وَالْمُقِيمِي الصَّلَوْقِ ﴾ [الحج: ٣٥]،

وقوله ﷺ (٥٠): [إنا معاشرَ الأنبياء أُمرنا أنْ نُعجِّل الإفطار، وأنْ نُؤخِّر السُّحور، وأنْ نَضربَ بأيماننا على شمائلنا].

٤ ـ الأسماء المبهمة، وهي أسماء الشرط والاستفهام، والأسماء الموصولة وهي:

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذيُّ في البرُّ والصُّلة (١٩٦٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذيُّ في الأحكام (١٣٥٢)، وقال: حسن صحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاريُّ في الرُّقاق (٦٤٩٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذيُّ في البرُّ والصُّلة (١٩٢٤)، وقال: حسن صحيح.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبرانيُّ في الأوسط ٥/ ١٣٧ (٤٢٦١) من حديث ابن عباس، وقال الهيثميُّ. ٣/١٥٨: رجاله رجال الصَّحيح.

- (مَنْ) سواءٌ أكانت شرطية أم استفهامية، أم موصولة، وتكون للعاقل، أو للعالم غالباً. فالشَّرطية، كقوله تعالى: ﴿وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ بَغْرَجًا ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ ۚ [الطلاق: ٢ - وَيَرُزُفَةُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ وَمَن يَتَوَكَّلَ عَلَى ٱللَّهِ فَهُو حَسَّبُهُ ۖ [الطلاق: ٢ - ٣]، وكقوله عليه السَّلام (١٠): [مَنْ يُردِ اللهُ به خيراً يفقهه في الدِّين]، والاستفهامية كقوله تعالى: ﴿مَن فَعَلَ هَلَا يِعَالِهَتِنَا ﴾؟ [الأنبياء: ٥٩]. وقوله عليه السَّلام (٢٠): [مَنْ يكفُلُ لي أن لا يسألَ النَّاس شيئاً، وأتكفَّلَ له بالجنَّة؟] والموصولة، كقوله تعالى: ﴿أَلَرْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ بَسَحُدُ لَهُ مَن فِي اللَّمَوْتِ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ﴾ [الحج: ١٨].

رما)، سواء أكانت شرطية أم استفهامية أم موصولة، وتكون لغير العاقل غالباً، فالشَّرطية، كقوله تعالى: ﴿وَمَا يَفْعَكُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلَن يُكَفَرُوهُ ﴾ [آل عمران: ١١٥]، وقوله عليه السَّلام (٣): [ما يكن عندي من خيرٍ فلنْ أدَّخرَه عنكم].

والاستفهامية، كقوله تعالى: ﴿وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَنْمُوسَىٰ﴾؟ [طه: ١٧]. وقوله عليه السَّلامُ لأبي بكر لمَّا جاء بكلِّ ما عنده (٤٠): [ما أبقيتَ لأهلك]؟ والموصولة، كقوله تعالى: ﴿مَا عِندَكُرُ يَنفُذُ وَمَا عِندَ ٱللهِ بَاقِّ﴾ [النحل: ٩٦] وقوله ﷺ (٥٠): [ما أنهرَ الدَّمَ وذُكِرَ اسمُ الله عليه فكُلْ، ليس السِّنَ والظَّفُر].

ولذا احتج الشافعية بقوله ﷺ (٢٠):[إذا تشهّد أحدكم فليتعوّذ بالله من أربع] ثم قال: [ثمّ يدعو لنفسه بما بدا له]. بجواز الدعاء بأمور الدُّنيا والدِّين لعموم (ما).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في العلم (٧١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الزَّكاة (١٦٤٣) بسند صحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاريُّ في الزُّكاة (١٤٦٩) برفع: يكون، ومسلم في الزُّكاة (١٠٥٣) بجزمه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في الزَّكاة (١٦٧٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاريُّ في الجهاد (٣٠٧٥).

<sup>(</sup>٦) أخرجه النسائئ ٣/٥٨.

- (أيُّ)، سواء أكانت للشَّرط أم للاستفهام أم موصولة، وتأتي للعاقل وغيره.

فالشَّرطية، كقوله تعالى: ﴿أَيَّا مَّا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسَمَآءُ ٱلْحُسَنَىٰ ﴾ [الإسراء: ١١٠]. وقوله عليه السَّلامُ (١): [أيُّما امرأةِ سألت زوجَها طلاقاً من غير بأسٍ، فحرامٌ عليها رائحةُ الجنَّة].

والاستفهامية، كقوله تعالى: ﴿ أَيُّكُمْ يَأْتِينِي بِعَرْشِهَا﴾؟ [النمل: ٣٨].

والموصولة، كقوله تعالى: ﴿ ثُمُّ لَنَازِعَنَ مِن كُلِّ شِيعَةٍ أَيَّهُمْ أَشَدُّ عَلَى السَّعَةِ أَيَّهُمْ أَشَدُّ عَلَى الرَّحْمَنِ عِلِيًّا ﷺ [مريم: ٦٩].

ـ (أين)، وهي لعموم المكان، وتقع شرطيةً أو استفهاميةً،

فالشَّرطية، كقوله تعالى: ﴿أَيْنَمَا تَكُونُواْ يُدَّرِكُكُمُ ٱلْمَوْتُ﴾ [النساء: ٧٨]، وقوله عليه السَّلامُ (٢٠): [أينما أدركتك الصَّلاةُ فصلً].

والاستفهامية، كقوله تعالى: ﴿أَيْنَ مَا كُنْتُمْ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾؟ [الأعراف: ٣٧]، وقوله (٣) عليه السَّلامُ: [أين السَّائل عن وقت الصَّلاة؟].

ـ (حيث)، وهي لعموم المكان، وتكون ظرفية، أو شرطية،

فالشَّرطية ، كقوله تعالى : ﴿ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُواْ وُجُوهَكُمْ شَطْرَةً ﴾ [البقرة: ١٤٤].

والظَّرفية، كقوله تعالى: ﴿وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِ وَجُهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ [البقرة: ١٥٠]، وفي حديث جابر بن سمرة (٤) قال: [كنَّا إذا أتينا النبيَّ ﷺ جلس أحدُنا حيث ينتهي].

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذيُّ في الطلاق (١١٨٧) وحسَّنه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ٥/ ١٦٠.

<sup>(</sup>T) أخرجه مسلم في المساجد ١/٢٢٨(٦١٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في الأدب (٤٨٢٥)، وبوَّب البخاريُّ في صحيحه في كتاب العلم: باب من قعد حيث ينتهي به المجلس.

- (متى)، وهي لعموم الزَّمان، وتقع شرطيةً أو استفهاميةً.

فالشَّرطية، كحديث عائشة (١): متى يَقُمْ مقامك لا يُسمع النَّاس. والاستفهامية، كقوله تعالى: ﴿مَتَى نَمِّرُ اللَّهِ ﴾؟ [البقرة: ٢١٤]. وقوله عليه السَّلامُ (٢): [متى مات صاحبُ هذا القبر ؟].

ومِنْ ألفاظ العموم الموصولات الاسمية، وهي الذي، والتي، واللذان، واللتان، والذين، واللائي، واللاتي.

كقوله عليه السَّلام<sup>(٣)</sup>: [الذي يشربُ في إناءِ الفِضَّة إنما يُجرجِرُ في بطنه نارَ جهنَّم].

٥ ـ كلّ ، وهي لاستخراق الأفراد، كقوله تعالى: ﴿كُلُ نَفْسِ ذَآبِقَةُ اللّٰهِ وَالرَّحِمن ٢٦].
 ٱلمؤتِّ [الأنبياء: ٣٥]، وقوله: ﴿كُلُ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾ [الرحمن: ٢٦].

وقوله عليه السَّلامُ (٤): [كلُّ مولود يُولد على الفِطرة].

٦ ـ النكرة في سياق النَّفي، أو النَّهي، أو الاستفهام، أو الشرط.

فَفِي النَّفِي كَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا ٱللَّهِ } [آل عمران: ٦٢]،

<sup>(</sup>١) في حديث إمامة أبي أبكر، أخرجه البخاريُّ (٧١٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ٣/١١٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاريُّ في الأشربة (٥٦٣٤)، والجرجرة: صوتٌ يردُّده البعير في حَنْجَرَته إذا هاج، وهذا من مجاز التَّشبيه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخارئ في الجنائز (١٣٨٥).

وكقوله عليه السَّلامُ (١): [ما بُعث نبيٌّ إلا أنذر أمَّته الأعورَ الكذَّاب].

وفي النَّهي كقوله: ﴿أَلَا تُشَرِّكُواْ بِهِ، شَكَتُا ﴾ [الأنعام: ١٥١]. وقوله عليه السَّلامُ في الذي مات وهو محرم (٢): [لا تقربوه طيباً].

وفي الاستفهام كقوله تعالى: ﴿ هَلَ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ اللَّهِ ﴾؟ [فاطر: ٣]. وقوله عليه السَّلامُ (٣): [هل معكَ من القرآن شيء ؟].

وفي الشرط كقوله: ﴿إِنِ ٱمْرُقُا هَلَكَ﴾ [النساء: ١٧٦]، وقوله: ﴿وَإِنِ ٱمْرَأَةُ خَافَتَ مِنْ بَعَلِهَا نُشُوزًا أَوْ إِعْرَاضًا﴾ [النساء:١٢٨].

قاعدة: يجوز العمل بالعام والاستدلال به قبل البحث عن مخصّص إذا ورد العام في حياته عليه السّلام؛ لأنَّ أصول الشَّريعة لم تكن متقرِّرة، أمَّا إذا ورد بعد وفاته، فلا يُعمل به قبل البحث عن المخصّص (٤).

والدَّليل عليه حديث أنس قال: جاء أعرابيٌّ فبال في طائفةِ المسجد، فزجره النَّاس، فنهاهم النَّبيُّ، فلمَّا قضى بولَه أمر النَّبيُّ عليه السَّلامُ بذَنوبِ من ماءِ فأهريق عليه (٥).

قال ابن حجر<sup>(٦)</sup>: ٱستدلَّ به على جواز التَّمسُّك بالعموم إلى أن يظهر الخصوص.

وقال ابن دقيق العيد: والذي يظهر أنَّ التَّمسُك يتحتَّم عند احتمال التَّخصيص عند المجتهد، ولا يجب التَّوقُف عن العمل بالعموم لذلك؛ لأنَّ علماء الأمصار ما برحوا يُفتون بما بلغهم من غير توقُف على البحث عن التَّخصيص، ولهذه القصَّة أيضاً؛ إذ لم ينكر النَّبي ﷺ على الصَّحابة، ولم

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في الفتن (٧١٣١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في الحج ٢/ ٨٦٥ (١٢٠٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٥/ ٣٣٠.

<sup>(</sup>٤) «الإبهاج» ٢/ ١٤١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاريُّ في الوضوء (٢٢١).

<sup>(</sup>٦) "فتح الباري" ١/ ٣٢٤.

يقل لهم: لم نهيتم الأعرابيّ، بل أمرهم بالكفِّ عنه للمصلحة الرَّاجحة.

وقال ابن عبد البَرُ (۱): إنَّ الصَّحابة رضي الله عنهم لم يفهموا من فحوى الخطاب غير ذلك. ألا ترى أنَّ أبا طلحة (۲) حين سمع: ﴿ لَن لَنَالُوا الْمِرَّ مَقَى تُنُوفُوا مِمَّا شِحْبُونَ ﴾ [آل عمران: ٩٦]، لم يحتج أن يقف حتى يَرِدَ عليه البيان عن الشَّيء الذي يريد الله أن يُنفق منه عبادُه بآيةٍ أخرى، أو سنَّة مبيِّنة لذلك.

وفي هذا ردِّ على من أبى استعمال العموم لاحتماله التَّخصيص، والاستدلالُ بعمل أبي طلحة استدلالٌ صحيح، وكذلك فعلَ زيد بن حارثة، بَدَرَ مِمَّا يحبُّ إلى فرسِ له، فجعلها صدقة (٣)؛ لأنَّ ذلك كلَّه داخلٌ تحت عموم الآية.

# مسألة في أقلِّ الجمع

قاعدة: أقلُّ الجمع ثلاثة، والدَّليل على ذلك أنَّ العرب فرَّقت بين الواحد، والاثنين والثَّلاثة فقالوا: رجل، ورجلان، ورجال، فسمَّوا الأوَّل مفرداً، والثَّاني مثنى، والثَّالث جمعاً.

ودليلٌ آخرُ هو احتجاجُ ابن عباس على عثمانَ رضي الله عنهما في

<sup>(</sup>۱) «التَّمهيد» ۱/ ۲۰۳ مختصراً.

<sup>(</sup>٢) أخرج البخاريُّ في الوصايا (٢٧٥٨) عن أنس قال: لمَّا نزلت: ﴿ لَن نَنَالُواْ اللِّهِ حَقَّى تُنفِقُواْ مِمَّا يَجُبُونَ ﴾ جاء أبو طلحة إلى رسول الله ﷺ فقال: يا رسول الله، يقول الله تبارك وتعالى في كتابه: ﴿ لَنَ نَنَالُواْ اللَّهِ حَقَّى تُنفِقُواْ مِمَّا يَجُبُونَ ﴾ وإنَّ أحبُ أموالي إليَّ بيرحاءُ، فهي إلى الله عزَّ وجلَّ وإلى رسوله أرجو برَّه وذُخره، فضعها ـ أي رسول الله ـ حيث أراك الله . . . الحديث.

<sup>(</sup>٣) أخرج سعيد بن منصور عن محمد بن المنكدر قال: لمَّا نزلت هذه الآية: ﴿ لَن نَنَالُوا اللَّهِ عَنَى تُنفِقُوا مِمَّا عَجِبُونَ ﴾ جاء زيد بن حارثة بفرس له يقال لها: شبلة، لم يكن له مال أحبّ إليه منها، فقال: هي صدقة، فقبلها رسول الله ﷺ وحمل عليها ابنه أسامة. فرأى رسول الله ﷺ ذلك في وجه زيد، فقال: [إنّ الله قد قبلها منك] الدر المنثور ٢/ ٢٦٠

حجب الأمِّ بالأخوين حيث قال له: إنَّ الأخوين لايردَّان الأمَّ عن الثُّلث. قال الله عزَّ وجل: ﴿فَإِن كَانَ لَهُۥ إِخُوَةٌ فَلِأُمِّهِ ٱلسُّدُسُ﴾ [النساء: ١١].

فالأخوان بلسان قومِك ليسا بأخوة ؟ فقال عثمان: لا أستطيع أن أردً ما كان قبلي ومضى في الأمصار، وتوارث به النَّاس<sup>(١)</sup>.

وجهُ الدَّليلِ أَنَّ عثمان أقرَّه على التَّفريق بين الإخوة والأخوين، وإنما احتجَّ بالإجماع، وعلى هذا الأصل بنى الشَّافعيُّ حكماً، فقال في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَالْمَسَكِينِ...﴾ [التوبة: ٦٠]: لابدً في كلُّ صنفٍ من أصناف المستحقين للزَّكاة من دفعها إلى ثلاثة؛ لأنَّه أقلُ الجمع.

## باب بيان صيغة العموم ومقتضاها

قاعدة: إذا تجرَّدت ألفاظُ العموم اقتضت العمومَ واستغراقَ الجنس والطَّبقة.

ولا فرقَ في ألفاظ العموم بين ما قُصد بها المدحُ، أو الذَّمُ، أو قُصد بها الحكم. فالمدحُ، كقوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونٌ ﴿ اللَّهِ مَا لَا الْمؤمنون: ٥].

والذَّمُّ، كقوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يَكُنِرُونَ ٱلدَّهَبَ وَٱلْفِضَةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَلِيلِ ٱللَّهِ فَبَشِرْهُم بِعَذَابٍ آلِيمِ ﴾ [التوبة: ٣٤]؛ لأنَّ ذكر الذَّم يؤكد الرَّجر، وذكرَ المدح يؤكد الحثَّ، فلا يجوز أن يكون ذلك مانعاً من العموم.

والحكم، كقوله تعالى: ﴿فَإِذَا انسَلَخَ ٱلأَشْهُرُ ٱلْحُرُمُ فَٱقْنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَثُمُوهُمْ ﴾ [التوبة: ٥].

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ٤/ ٣٣٥، وصحَّحه، ووافقه الذَّهبيُّ.

### أنواع العامّ

١ ـ العامُ الباقي على عمومه، وهو ما وُضع عامًا، واستعمل عامًا،
 وهو ما أطلق أئمة اللغة في تفسيره لفظة ( كلُ )، فمن ذلك:

كلُّ ما علاك فأظلَّك فهو سماء، وكلُّ شيءٍ دبَّ على وجه الأرض فهو دابَّة وكلُّ ما يستعار من قَدومٍ، أو شفرةٍ، أو قِدْرٍ، أو قصعةٍ، فهو ماعون.

٢ ـ العامُ المخصوص، وهو ما وُضع في الأصل عامًا، ثمَّ خصَّ في الاستعمال ببعض أفراده، مثاله:

(السبت)؛ فإنّه في اللُّغة: الدّهر، ثمّ خصّ في الاستعمال لغة بأحد أيام الأسبوع.

(رثُّ كلِّ شيء): خسيسه، وأكثرُ ما يستعمل فيما يلبس أو يفترش.

٣ ـ العامُّ الذي يراد به الخصوص، مثاله قوله تعالى حكايةً عن موسى: ﴿وَأَنَا أُوَّلُ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ [الأعراف: ١٤٣] لم يُرد كلَّ المؤمنين، لأنَّ الأنبياء قبله قد كانوا مؤمنين، وإنما أراد: مؤمني زمانه.

ومثله: ﴿قَالَتِ ٱلْأَعَرَابُ ءَامَنّا ﴾ [الحجرات: ١٤]، وإنما قاله فريق منهم.

٤ ـ ما وُضع عامًا واستعمل خاصًا، ثمَّ أُفرد لبعض أفراده اسمٌ يخصُه، مثاله: (البُغض) عامٌ، والفَرْك فيما بين الزَّوجين، ومنه قوله ﷺ (١٠):
 [لا يَفركُ مؤمنٌ مؤمنة].

(التَّحريك) عامٌ، والإنغاض للرَّأس خاصة. قال تعالى: ﴿فَسَيُنْفِضُونَ إِلَيْكَ رُءُوسَهُمْ﴾. [الإسراء: ٥١].

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الرَّضاع ٢/ ١٠٩١ (١٤٦٩).

(النَّوم) في الأوقات عامٌّ، والقيلولة نصف النَّهار خاصٌّ.

# بیان ما لا یصح دعوی العموم فیه

١ ـ الأفعال، فلا عمومَ فيها؛ لأنَّها تقع على صفةٍ واحدة، فإن عُرفت تلك الصّفة اختصّ الحكم بها، وإن لم تُعرف صار مجملاً.

مثالُ ما عُرفت صفته: ما روي<sup>(۱)</sup> [أنَّ النبيَّ ﷺ جمع بين الصَّلاتين في السَّفر].

فهذا مقصورٌ على ما ورد فيه السَّفر، وهو الطويل، فلا يُحمل على كلِّ سفرٍ طويلاً كان أم قصيراً، ولا يعمُّ جمعهما بالتَّقديم في وقت الأولى، والتَّأخير في وقت الثَّانية؛ لأنَّ الفعل جاء على صفةٍ واحدةٍ.

ومثله ما روي (٢) [أنَّ النَّبيُّ ﷺ صلَّى بعد غيبوبة الشَّفق].

والشَّفق يطلق على الحُمرة والبياض، فلا يحمل فعل رسول الله ﷺ عليهما جميعا.

وكذا ما ورد عن ابن عمر قال<sup>(٣)</sup>: أخبرني بلال [أنَّ رسول الله ﷺ صلَّى في جوف الكعبة بين العمودين اليمانيين].

فلا يحمل على صلاتي الفرض والنَّفل؛ لأنَّ الصَّلاة كانت بأحدهما(٤).

٢ ـ إذا ورد اللَّفظ في شيء بعينه، فلا عموم له، كما في حديث أبي بُردة
 ابن نيار الأسلمي في الأضحية قال له (٥): [تجزيك ولا تجزي أحداً بعدك].

<sup>(</sup>١) تقدّم.

<sup>(</sup>٢) تقدَّم نحوه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في الحجّ ٢/ ٩٦٧ (٣٩٣).

<sup>(</sup>٤) واستدلَّ مالكُ وَأَحمدَ به على جواز النَّفل دون الفرض داخل الكعبة، وقال الشَّافعي وأبو حنيفة بجواز النَّفل والفرض داخلها، ودليلُهم في الفرض القياسُ، لا هذا الخبر.

<sup>(</sup>٥) تقدّم.

٣ ـ القضايا في الأعيان لا يجوز دعوى العموم فيها، وذلك مثل ما روي عن علي وعبد الله بن مسعود قالا (١): [قضى رسول الله ﷺ بالشُفعة للجوار].

فلا يجوز دعوى العموم فيها، بل يجب التَّوقُف فيه؛ لأنَّه يجوز أن يكون قضى بالشُّفعة لجارٍ لصفةٍ يختصُّ بها، فلا يجوز أن يُحكم على غيره إلا أن يكون في الخبر لفظُ يدلُّ على العموم.

وكذا حكاية الصحابيّ: أنه ﷺ [نهى عن بيع الغَرر] لاحتمال كونه نهياً عن غررِ خاصٌ، ومثاله أيضاً ما جاء عن ابن عباس أنَّ رسول الله ﷺ [قضى بيمين وشاهدٍ] (٣).

قال الخطَّابيُّ (٤): وهذا خاصٌّ بالأموال دون غيرها؛ لأنَّ الرَّاوي وقفه عليها، والخاصُّ لا يُتعدَّى به محلُّه، ولا يقاس عليه غيره، واقتضاءُ العموم منه غيرُ جائز؛ لأنَّه حكاية فعل، والفعلُ لا عموم له، فوجب صرفُه إلى أمر خاصٌ، فلمَّا قال الرَّاوي: هو في الأموال، كان مقصوراً عليه.

ومثل ذلك ما جاء عن ابن عمر<sup>(٥)</sup> أنَّ رجلا ذُكر للنبي ﷺ أنه يُخدع في البيوع، فقال: [إذا بايعتَ فقل: لا خِلابة].

فهي قصّة خاصّة في واقعة عين، فيحتجُّ بها في حقٌ من كان بصفة الرَّجل.

٤ ـ المقتضي لا عموم له، وإنما العموم للألفاظ لا للمعاني التي يتضمّنها. والمقتضي: ما لا يصح الكلام، أو لا يصدق إلا به، ويُسمّى دلالة الاقتضاء.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شيبة ١٨/٤ (٢٢٧١٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في البيوع من حديث أبي هريرة (١٥١٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في القضاء (٣٦٠٩).

<sup>(</sup>٤) «معالم السُّنن» ٤/٤٧٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاريُّ في البيوع (٢١١٧).

فالأوَّل مثل قوله عزَّ وجلَّ: ﴿ ٱلْحَجُّ أَشَهُرُ مَعْلُومَكُ ﴾، [البقرة: ١٩٧] فإنَّه يقتضي إضماراً، لأنَّ الحجَّ ليس بأشهر، فبعضهم أضمر: وقتُ إحرامِ الحجِّ أشهرٌ معلومات، وبعضهم أضمر: وقتُ أفعالِ الحج أشهرٌ معلومات، والحمل عليهما لا يجوز.

والنَّاني مثل قوله ﷺ (١): [رُفع عن أمتي الخطأ والنَّسيان].

والخطأ موجودٌ لم يُرفع، فيقتضي إضماراً ليصدق، فبعضهم قدَّر: رفع حكمُ الخطأ، وبعضهم: إثمُ الخطأ.

ومثاله أيضا: قوله ﷺ (٢٠): [إنما الأعمالُ بالنّيات].

فالشافعي قدَّر: إنما صحةُ الأعمال، وأبو حنيفة: إنما كمالُ الأعمال.

#### فصل

قاعدة: يقع العموم في الألفاظ الشَّرعية إن وقعت ابتداءً.

أمًا إذا وقعت جواباً عن سؤال، فإمًا أن يكون الجواب يمكن استقلاله بنفسه، وإمًا أن لا يمكن استقلاله بنفسه.

الحالة الأولى: إن جاء الجواب بلفظ يستقلُّ بنفسه لو ابتدئ به، فيُعتبر حكم اللَّفظ، فإن كان عامَّاً حُمل على عمومه، ولا يُخصُّ بالسَّبب الذي ورد فيه، وهذه قاعدة: العبرة بعموم اللَّفظ لا بخصوص السَّبب، ويكون سبب النُّزول أو الجواب قطعياً في دخوله في الحكم.

وإن كان خاصًا فلا يعمُّ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه بهذا اللَّفظ أبو القاسم التميمي المعروف بأخي عاصم في فوائده، ورجاله ثقات غير أنَّ فيه انقطاعا، وأخرجه الحاكم ١٩٨/٢ بلفظٍ مقاربٍ، وصححه. انظر "التلخيص الحبير" ١٢٨٣، و"تخريج أحاديث اللَّمع» ص١٤٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في بدء الوحي (١).

والدَّليل عليه أنَّ رسول الله ﷺ احتجَّ بهذا، فقوله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا اللَّهِ عَلَيْكُمْ لِمَا يُعْيِيكُمُّ ﴾. [الأنفال: ٢٤]. لَزَلت في الجهاد.

وروى أبو هريرة قال: خرج رسول الله ﷺ على أبيّ بن كعب وهو يصلّي، فقال رسول الله ﷺ ولم يجبه، ثمَّ صلَّى أُبيُّ فضلي، فقال رسول الله ﷺ فقال: سلامٌ عليك يا رسول الله.

قال: [ويحك، ما منعك أبيُّ أنْ دعوتك ألا تجيبني] ؟.

قال: يا رسول الله، كنتُ في صلاة.

قال: [أفليس تجدُ فيما أوحى الله إليَّ أن: ﴿أَسْتَجِيبُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمُ لِمَا يُحْيِيكُمُ ﴾]؟.

قال: بلي، يا رسولَ الله، ولا أعود (١).

ومثله ما جاء عن ابن عباس<sup>(٢)</sup> أنَّ هلال بن أمية قذف امرأته عند النبيِّ عَلِيْةِ: [البيِّنةَ أو حدٌّ في ظهرك].

فقال: يا رسولَ الله، إذا رأى أحدُنا على امرأته رجلاً ينطلق يلتمس البيّنة؟.

فجعل النبيُّ عَلِيْةً يقول: [البيُّنةَ، وإلا حَدٌّ في ظهرك].

فقال هلال : والذي بعثك بالحق إنّي لصادق ، فلَيُنزِلنَّ الله ما يبرًى ظهري من الحدِّ. فنزل جبريل وأنزل عليه : ﴿وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَجَهُمْ وَلَرْ يَكُن لَمُمْ ظهري من الحدِّ. فنزل جبريل وأنزل عليه : ﴿وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَجَهُمْ وَلَرْ يَكُن لَمُمْ شُهَدَاءُ إِلَّا أَنفُسُهُمْ فَشَهَدَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَدَتِ بِاللّهِ إِنّهُ لَمِنَ ٱلصَّدِقِينَ ۞ وَٱلْخَدِسَةُ أَنَّ لَعَنتَ اللّهِ عَلَيْهِ إِن كَانَ مِنَ ٱلْكَذِينِ ﴾ [النور: ٦ ـ ٧]. الآيات.

<sup>(</sup>١) أخرجه النَّسائيُّ في التَّفسير (٢٢٥) بسندٍ صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ في التَّفسير (٤٧٤٧).

فنزلت في هلال، وحكمُها عامٌّ، وهذا كثير في القرآن الكريم.

ومثاله من السنة ما ورد عن أبي سعيد الخُدْرِيِّ أنه قيل لرسول الله ﷺ: أنتوضًا من بئر بُضاعة؟ \_ وهي بئرٌ يُطرح فيها الحِيَضُ ولحم الكلاب والنَّنُ \_.

فقال رسول الله ﷺ (١): [الماءُ طَهورٌ لاينجسُه شيء].

ومثاله أيضاً ما احتج به الشّافعية على أنَّ الوضوء يجب ترتيبه؛ بقوله ﷺ (٢): [ابدؤوا بما بدأ الله به].

فلفظ (ما) من ألفاظ العموم؛ لأنها موصولة، فاندرج الوضوء فيها، فوجب ترتيبه (٣).

وكذلك ما ورد عن أبي هريرة قال: سأل رجل النبيَّ عَلَيْمُ فقال: يا رسولَ الله إنَّا نركب البحر ونحمل معنا القليل من الماء؛ فإنَّ توضَّأنا به عطشنا، أفنتوضًأ بماء البحر ؟.

فقال رسول الله ﷺ (٤٠): [هو الطَّهور ماؤُه، الحِلُّ مَيتتُه].

ومثاله أيضاً ما ورد عن عائشة (٥) رضي الله عنها أنَّ رجلاً ابتاع غلاماً، فأقام عنده ما شاء الله أن يقيم، ثمَّ وجد به عيباً، فخاصمه إلى النبيِّ عَلِيْ ، فردَّه عليه فقال الرَّجل: يا رسول الله، قد استغلَّ غلامي.

فقال رسول الله عَلَيْةِ: [الخَرَاجُ بالضَّمان].

- وإن كان الجواب أخصّ من السُّؤال، فلا عمومَ، كما لو قال: من

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الطُّهارة (٦٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ٣/ ٣٩٤، وعند مسلم في الحجُّ ٢/ ٨٨٨ (١٢١٨): أَبدأ.

<sup>(</sup>٣) «مفتاح الوصول» ص٨٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في الطُّهارة (٨٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود في البيوع (٣٥١٠).

أفطر في رمضان بجماع فعليه الكفارة، جواباً لمن سأله عن مطلق الإفطار في رمضان.

الحالة الثّانية: إن كان الجواب بلفظ لا يستقلُّ بنفسه، وكان تابعاً للسُّؤال في عمومه وخصوصه، فله حالتان أيضاً:

أ \_ أن يكون لفظ السَّائل عامًّا، فيُحمل الجواب على العموم.

مثاله: ما ورد عن سعد بن أبي وقاص قال: سمعتُ رسول الله على يُسأل عن شراء التَّمر بالرُّطَب ؟.

فقال رسول الله ﷺ: [أينقص الرُّطَب إذا يبس] ؟

قالوا: نعم، فنهاه رسول الله ﷺ عن ذلك(١).

وفي روايةٍ (٢) قال: [فلا إذاً]. فإنه يعمُّ كلُّ بيع وارد على الرُّطَب.

قاعدة: ترك الاستفصال يُنزَّل منزلة العموم في الأقوال (٣).

وفي هذا قال سيدي عبد الله العلوي الشنقيطي:

ونَـزُلَـنَ تـركَ الاسـتـفـصـالِ منزلة العمومِ في الأقـوالِ أمثلة:

١ ـ عن ابن عمر أنَّ غيلان بن سلمة الثقفيَّ أسلم وعنده عشر نسوة، فقال النبيُ ﷺ (٤): [أمسكُ منهنَّ أربعاً، وفارقُ سائرهنَّ].

لم يستفصله هل تزوَّجهن معا أم مرتِّباً، فلولا أنَّ الحكم يعمُّ لما أطلق الجواب.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في البيوع (٣٣٥٩)، وكذا الترمذيُّ (١٢٢٥) وصحَّحه.

<sup>(</sup>٢) للحاكم ٢/ ٣٨.

<sup>(</sup>٣) لم يأخذ أبو حنيفة بهذه القاعدة، وعنده ترك الاستفصال لاينزل منزلة العموم، بل يكون الكلام مجملاً.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مالك في «الموطّأ» ٢/ ٥٨٦ (٧٦).

٢ ـ حديث بئر بُضاعة المتقدِّم.

٣ ـ حديث المقداد في المذي، فقال رسول الله ﷺ (١): [إذا وجد ذلك أحدُكم فلينضخ فرجَه بالماء وليتوضًأ وضوءه للصلاة].

فذهب الشَّافعيُّ إلى أنَّ المذي ناقضٌ للوضوء مطلقاً على أيةِ حالةٍ كان خروجه لأمر الرَّسول ﷺ بالوضوء منه، ولم يستفصل، فدلَّ على عمومه.

ب ـ أن يكون لفظ السَّائل خاصًا، فيحمل الجواب على الخصوص. مثاله: ما ورد عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: أتى النبيَّ ﷺ رجلٌ، فقال: هلكتُ. قال: [ولِمَ]؟ قال: وقعتُ على أهلي في رمضان.

قال: [فأعتق رقبة]... الحديث (٢).

فهذا لا عمومَ له؛ لأنَّه خطابٌ مع شخصِ واحدِ، وإنما يثبت الحكم في حقَّ غيره بالقياس، ودخولاً في قاعدة: حكمه على الواحد حكمه على الجماعة (٣) إن اتَّحدت الحال.

# ثانياً: القول في الخصوص

التَّخصيص: تمييزُ بعض الجملة بالحكم، يقال: خُصَّ رسول الله ﷺ بكذا. وأمَّا تخصيص العموم فهو بيانُ ما لم يُرَدْ باللَّفظ العام.

قاعدة: يجوز دخول التَّخصيص في جميع ألفاظ العموم من الأمر والنَّهي والخبر.

قاعدة: ما من عام إلا وقد خُصَ.

واستثني من هذه القاعدة ما يلي(٤):

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك في«الموطأ» ١/ ٤٠ (٥٣)، ومسلم في الحيض ١/ ٢٤٧ (٣٠٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخارئ في النَّفقات (٥٣٦٨).

 <sup>(</sup>٣) وهذه القاعدة مأخوذة من قوله ﷺ: [إنما قولي لمائة امرأة كقولي لامرأة واحدة].
 أخرجه النسائل ٧/ ١٤٩ (بشرح الشيوطي).

<sup>(</sup>٤) "معترك الأقران في إعجاز القرآن" للسيوطي ٢٠٩/١.

- ١ ـ قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [المجادلة: ٧].
- ٢ \_ قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ ٱلنَّـاسَ شَيْئًا﴾ [يونس: ٤٤].
  - ٣ ـ قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٩].
- ٤ قــوك تــعــاكــى: ﴿ الله الذِى خَلَقَكُمْ ثُعَ رَزَقَكُمْ ثُمَ يُمِيتُكُمْ ثُمَ يُعِيدِكُمْ ﴾
   [الروم: ٤٠].
  - ٥ ـ قوله تعالى: ﴿هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُّطُفَةٍ ﴾ [غافر: ٦٧].
    - ٦ ـ قوله تعالى: ﴿ أَلَّهُ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ قَـَرَارًا ﴾ [غافر: ٦٤].
- ٧ ـ قـولـه تـعـالـى: ﴿ حُرِمَتَ عَلَيْحَكُمْ أُمَّهَا ثُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَخَوَتُكُمْ ﴾
   [النساء: ٢٣].
- ٨ ـ قـولـه تـعـالـى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن
   يَشَاءً ﴾ [النساء: ٤٨].
  - ٩ ـ قوله تعالى: ﴿ أَلَّا نُزِرُ وَزِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَىٰ ۞ ﴾ [النجم: ٣٨].
    - ١٠ـ قوله ﷺ (١٠): [لا ضررَ ولا ضِرارَ].
  - ١١ ـ قوله ﷺ (٢): [من مات لا يشرك بالله شيئاً دخل الجنّة].

#### أقسام المخصّصات

المخصص قسمان: متَّصل، ومنفصل.

## أولا: المخصص المتَّصل:

وهو على خمسة أقسام:

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه ٢/ ٧٨٤ (٢٣٤١) وغيره، وحسَّنه النووي في الأربعين.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في الإيمان ١/ ٩٤ (٩٣).

#### ١ - التَّخصيص بالشَّرط.

الشَّرط: ما لا يصعُّ المشروط إلا به، ويكون عقلياً، كالحياة للعلم، وشرعياً كاشتراط القدرة في الصلاة، واشتراط الطَّهارة في الصلاة، وعادياً، كالسُّلَم لصعود السَّطح، ولُغوياً، كالتَّعليقات.

# قال ابن فارس (١): الشَّرط على ضربين:

\_ شرطِ واجب إعماله، كقول القائل: إن خرج زيد خرجت، وفي كتاب الله جل ثناؤه: ﴿ فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِنْهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ هَنِيَا مَرَيْكًا ﴾ [النساء: ٤].

\_ والشَّرطُ الآخر مذكورٌ إلا أنه غيرُ معزوم عليه المحتوم. مثل قوله: ﴿فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَاۤ أَن يَتَرَاجَعَاۤ إِن ظَنَآ أَن يُقِيمَا حُدُودَ أَلِلَّهِ ﴿ [البقرة: ٢٣٠]، فقوله: ﴿إِن ظَنَا ﴾ شرطٌ لإطلاق المراجعة، فلو كان محتوماً مفروضاً، لما جاز لهما أن يتراجعا إلا بعد الظنِّ أن يقيما حدود الله.اهـ.

ومن أمثلته: قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يُظُلِهِرُونَ مِن نِسَآيِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا ذَالِكُو تُوعَظُونَ بِهِ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيرٌ ﴾ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا فَمَن لَر يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتِينَ فَمَن لَر يَسَتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتِينَ مِسْكِناً ﴾ [المجادلة: ٣-٤].

قاعدة: يجوز أن يتقدَّم الشَّرط في اللَّفظ، ويجوز أن يتأخَّر، ولهذا لم يُفرَّق بين قوله: أنت طالقٌ إن دخلتِ الدَّار، وبين قوله: إنْ دخلتِ الدَّار فأنت طالق.

قاعدة: إذا تعقّب الشَّرطُ جملاً رجع إلى جميعها، ولهذا إذا قال: امرأتي طالقٌ وعبدي حرِّ إن شاء الله، لم تطلق ولم يعتق العبد.

فأمًّا إذا دخل الشَّرط في بعض الجمل المذكورة دون بعض لم يرجع

<sup>(</sup>١) "الصَّاحبي" ص٤٣٨.

الشَّرط إلا إلى المذكورة، وذلك مثل قوله تعالى: ﴿ أَسَكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنتُهُ مِن حَيْثُ سَكَنتُهُ مِن وَجَدِكُمْ وَلَا نُضَارَّوهُنَّ لِنُضَيِقُوا عَلَيْهِنَّ وَإِن كُنَّ أُولَاتِ حَمْلٍ فَأَنفِقُوا عَلَيْهِنَّ ﴾ [الطلاق: ٦]. فشرط الحمل في الإنفاق دون السَّكن، فيرجع الشَّرط إلى الإنفاق، ولا يرجع إلى السَّكن.

قاعدة: إنْ دخل الشَّرط على الشَّرط، وذُكر الجواب، كان للسَّابق، ويحذف جواب المتأخِر؛ لدلالة جواب المتقدِّم عليه (١).

مثاله: قوله تعالى: ﴿وَأَمْلَةً مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ إِنْ أَرَادَ ٱلنَّبِيُّ أَن يَسْتَنكِكُمُهَا خَالِصَكَةً لَّكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُ ﴾ [الأحزاب: ٥٠]. المعنى: إن وهبت امرأة مؤمنة نفسها للنبيّ: أحلّها الله، إن أراد أن ينكحها فأحلّها الله له.

ومثلها: ﴿ وَلَا يَنَفَعُكُمُ نُصَّحِى إِنْ أَرَدَتُ أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ ٱللَّهُ يُرِيدُ أَن يُغْوِيكُمُ ﴾ [هود: ٣٤]. المعنى: إن أردتُ أن أنصح لكم فلا ينفعكم نصحي، إن كان الله يريد أن يغويكم فلا ينفعكم نصحي.

٢ ـ التَّخصيص بالوصف.

المرادُ بالوصفِ الوصفُ المعنويُّ، لا مجرَّدُ الوصف النَّحوي المسمَّى النَّعت. كقوله تعالى: ﴿ وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا خَطَاً فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ﴾ [النساء: ٩٢].

ومثله قوله ﷺ (٢): [ثلاثة حقَّ على الله عزَّ وجلَّ عونهم: المُكاتَبُ الذي يريد الأداء، والنَّاكحُ الذي يريد العَفاف، والمجاهدُ في سبيل الله].

٣ ـ التَّخصيص بالاستثناء.

أخرجه النَّسائيُّ ٦/ ٦١، وهو حديث حسن كما ذكره البغويُّ في شرح السُّنة ٩/٧.

<sup>(</sup>۱) «ارتشاف الضَّرَب» ٢/ ٥٦٢ لأبي حيان، و«الكوكب الدُّري» للإسنوي ص ٤١١. وقال ابن مالك في «شرح الكافية» ٣/ ١٦٦٤: إذا توالى شرطان دون عطف، فالثاني مُقيِّد للأوَّل كتقييده بحالٍ واقعةٍ موقعه، والجوابُ المذكورُ أو المدلولُ عليه للأوَّل، والثَّاني مستخنى عن جوابه لقيامه مَقام ما لا جواب له، وهو الحال، ثمَّ قال: ﴿وَلَا يَنْفَكُمُ نُصَحِي﴾ دليلُ الجواب المحذوف، وصاحبُ الجواب أوَّلُ الشَّرطين، والثَّاني مقيدٌ له مستخنِ عن جواب، والتَّقدير: إن أردتُ أن أنصح لكم مُراداً غَيُّكم لا ينفعكم نصحي.

التَّخصيص يكون بالاستثناء المتَّصل دون المنقطع.

فالاستثناء المتصل: ما كان المستثنى من جنس المستثنى منه. مثاله قوله تعالى: ﴿فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلّا خَسِينَ عَامًا﴾ [العنكبوت: ١٤]، وقوله تعالى: ﴿فَأَنِجَيْنَهُ وَأَهْلَهُ وَإِلّا أَمْرَأْتَهُ كَانَتْ مِنَ ٱلْغَنْبِرِينَ﴾ [الأعراف: ٨٣].

ومثله قوله ﷺ [المجالسُ بالأمانة إلا ثلاثة مجالس: مجلسٌ يُستحلُ فيه فرجٌ حرام، ومجلسٌ يُستحلُ فيه مالٌ من غير حقً].

فيجوز تخصيص اللَّفظ به، ومن شرطه أن يكون متَّصلاً بالمستثنى منه، لأنَّهم لا يستعملون الاستثناء إلا متَّصلاً بالكلام، ويجوز استثناء بعض ما دخل تحت الاسم، كقولك: رأيت زيداً إلا وجهَه.

وأمًّا الاستثناء المنقطع فهو ماكان المستثنى من غير جنس المستثنى منه، وهو مستعملٌ، وقد ورد في القرآن والأشعار.

مثاله قوله تعالى: ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَيِّكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ أَنَكَ الْحَجِر: ٣٠ ـ ٣١]. ويسمَّى استثناءً منقطعاً، وليس هو من المخصصات.

قاعدة: يجوز أن يُستثنى الأكثرُ من الجملة، والدَّليل على جوازه قوله تعالى: ﴿ وَلَأُغْوِينَهُمْ أَجْمَعِينَ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ وَلَأُغُوينَهُمْ أَجْمَعِينَ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ وَلَأُغُوينَهُمْ أَلْمُخْلَصِينَ ﴿ وَلَأُغُوينَ أَلْغَاوِينَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ سُلْطُكُنُ إِلّا مَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴾ [الحجر: ٤٢] فاستثنى الغاوين من العباد، واستثنى العباد من الغاوين، وأيَّهما كان أكثر فقد استثناه من الآخر.

ومثله الحديث القدسي (٢): [يا عبادي كلُّكم جائعٌ إلا من أطعمتُه،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ۳/ ۳٤٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في البر والصُّلة ٤/ ١٩٩٤ (٢٥٧٧).

فاستطعموني أُطعمْكم. يا عبادي كلُكم عارٍ إلا من كسوتُه]. وقد أطعم سبحانه وكسا الأكثر من عباده (١١).

قاعدة: لا يجوز الاستغراقُ في الاستثناء، فلو قال: امرأته طالق ثلاثاً إلا ثلاثاً، بطل الاستثناء ووقعت الثّلاث.

قاعدة: إذا تعقّب الاستثناء جملاً عُطف بعضها على بعض رجع إلى المجميع، وذلك مثل قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ بَرَعُونَ النَّحَصَنَتِ ثُمَّ لَرَ يَأْتُوا بِالْرَبَعَةِ شُهَاءَ المجميع، وذلك مثل قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ بَرَعُونَ النَّحَصَنَتِ ثُمَّ لَرَ يَأْتُوا بِالْرَبَعَةِ شُهَاءً فَأَنْ اللَّهُ مَا الْفَسِقُونَ ﴿ إِلَّا الَّذِينَ الْمُعَالِقُونَ ﴿ إِلَّا الَّذِينَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

وقسولسه: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهُا مَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ ۚ وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ يَلْقَ أَثَامًا ۞ يُضَلِعَفَ لَهُ ٱلْعَكَذَابُ يَوْمَ ٱلْفِيكَمَةِ وَيَخَلُدُ فِيهِ، مُهَكَانًا ۞ إِلَّا مَن تَابَ﴾ [الفرقان: ٦٨ ـ ٧٠].

وقوله ﷺ (٢): [لا تؤمَنَ الرَّجلَ في أهله ولا في سلطانه، ولا تجلسَ على تَكرمته في بيته إلا بإذنه].

وقال أصحاب أبي حنيفة رحمه الله: يرجع إلى ما يليه.

ومحلُّ هذا الخلاف إذا لم تكن قرينةٌ مرجِّحةٌ.

قال ابن فارس (٣): وإذا جمع الكلام ضروباً من المذكورات، وفي آخره استثناءٌ فالأمرُ إلى الدَّليل، فإن جاز رَجْعُه على جميع الكلام، كان على جميعه، كقوله جلَّ ثناؤه: ﴿إِنَّمَا جَزَّوُا الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَكَلَبُوا ﴾، ثـمَ قـال: ﴿إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا ﴾ المائدة: ٣٣]، والاستثناء جائزٌ في كلِّ ذلك.

والذي يمنع منه الدَّليل قوله جلَّ تُناؤه: ﴿ فَٱجْلِدُوهُمْ نَمَنْيِنَ جَلَّدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ لَمُمْ

<sup>(</sup>۱) «إرشاد الفحول» ص ١٤٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في المساجد ١/ ٤٦٥ (٢٩١).

<sup>(</sup>٣) «الصاحبي» ص١٨٨.

شَهَدَةً أَبَدًّا ﴾ فالاستثناء هاهنا على ما كان من حقِّ الله جلَّ ثناؤه دون الجلد.

٤ ـ التَّخصيص بالغاية.

للغاية حرفان: (إلى) و (حتى)، وما بعد حرف الغاية مخالف لما قبلها. مثاله قوله تعالى: ﴿قَائِلُوا اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلَا يُكِرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ اللَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَبَ حَتَّى يُعُطُوا الْجِزْيَة عَن يَدِ وَهُمَّ صَنِغُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَلَا المَائِدة: ٦]، وقوله: ﴿فَاغْسِلُوا وَجُوهَكُمْ وَالْيَدِيكُمُ إِلَى الْمَرَافِقِ ﴾ [المائدة: ٦].

٥ ـ التَّخصيص ببدل البعض من الكلِّ. مثاله قوله تعالى: ﴿وَلِلَهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ [آل عـمران: ٩٧]، وقـوله: ﴿ثُمَّ عَمُوا وَصَمَوا كَثِيرٌ مِنْهُمُ ﴾ [المائدة: ٧١].

#### ثانيا: المخصص المنفصل:

وهو ثلاثة أقسام:

أ ـ دليل الحسّ : كقوله تعالى : ﴿ تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْمٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا ﴾ [الأحقاف : ٢٥] شوهد عدم تدمير السّموات والأرض ، وكقوله تعالى : ﴿ وَأُوبِيَتَ مِن كُلِ شَيْءٍ ﴾ [النمل : ٢٣] ، فعُلم بالحسّ أنها لم تُؤت ما أوتي سليمان من تسخير الرّيح والشّياطين ، وغير ذلك .

ب ـ دليل العقل: كقوله تعالى: ﴿ خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ ﴾ [الأنعام: ١٠٢]، خَصَّ العقلُ ذاتَ الله وصفاتِه؛ فإنه لم يخلقها، فهي أزلية.

ج ـ الدَّليل السَّمعيُّ، وهو عشرة أقسام:

١ ـ تخصيص الكتاب بالكتاب.

مثاله قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَتُ يَرَّبَقَنَ بِأَنفُسِهِنَ ثَلَثَةَ قُرُوءً ﴾ [البقرة: ٢٢٨] خُصص بغير الحوامل والآيسة، والصغيرة، وغير المدخول بها، فقوله تعالى: ﴿ وَأُولِنَتُ ٱلْأَخْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَن يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ ﴾ [الطلاق: ٤]

أخرج الحوامل، وقوله: ﴿إِذَا نَكَحْتُمُ الْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَقْتُمُوهُنَ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُ وَكَا الْحَراب: ٤٩] أخرج المطلقة تَمَسُّوهُ وَكَا لَكُمْ عَلَيْهِنَ مِنْ عِدَّةٍ تَعْنَدُونَهَا ﴾ [الأحزاب: ٤٩] أخرج المطلقة قبل الدُّخول، وقوله: ﴿وَالَّتِي بَهِسْنَ مِنَ الْمَحِيضِ مِن نِسَآبِكُمْ إِنِ اَرْتَبَتَمُ فَعِدَّهُنَ قَبَلُ الدُّخول، وقوله: ﴿وَاللَّتِي بَهِسْنَ مِنَ الْمَحِيضِ مِن نِسَآبِكُمْ إِن اَرْتَبَتَمُ فَعِدَّهُنَ قَلَاتُهُ أَشَهُرٍ وَاللَّتِي لَمْ يَحِضْنَ ﴾ [الطلاق: ٤]. أخرج اليائسات من الحيض واللاتي لم يحضن.

ومثله: ﴿ فَأَقَنَّلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَثَّمُوهُمْ ﴾ [التوبة: ٥].

قال أبو حنيفة: إنه يخصُّ منها قتلهم عند المسجد الحرام بقوله تعالى (١):

﴿ وَلَا نُقَائِلُوهُمْ عِندَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ [البقرة: ١٩١].

٢ ـ تخصيص الكتاب بالسُّنَّة.

مثاله: قوله تعالى: ﴿أُجِيبُ دَعُوهَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِّ﴾ [البقرة:١٨٦] وقوله: ﴿أَدْعُونِيَ أَسَتَجِبُ لَكُو ﴿ [غافر: ٢٠]، خصَّ بقوله ﷺ (٢): [يُستجاب الأحدكم ما لم يَعجل يقول: قد دعوتُ فلم يُستجب لي]. والدَّليل على هذا قوله تعالى (٣): ﴿فَيَكَشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآهَ﴾ [الأنعام: ٤١].

ومثله: قوله تعالى: ﴿ فَأَنكِمُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ ٱلنِّسَآهِ ﴾ [النساء: ٣] أجمعوا على تخصيصه بقوله ﷺ (٤): [لا تُنكح المرأة على عمَّتها ولا على خالتها].

ومثله: قوله تعالى: ﴿يُومِيكُو اللهُ فِي أَوْلَادِكُمُ لِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِّ اللَّهُ فِي أَوْلَادِكُمُ لِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِّ الأَنْشَيَيْنِ﴾ [النساء: ١١] خُصَّ الولدُ القاتل بقوله ﷺ (٥) [القاتل لا يرث]،

<sup>(</sup>۱) «أحكام ابن العربي» ٢/ ٩٠٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخارئ في الدُّعوات (٦٣٤٠).

<sup>(</sup>٣) «التَّمهيد» لابن عبد البر ١٠/٢٩٦، و«فتح الباري» ١٤١/١١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم بهذا اللَّفظ في النَّكاح ٢/ ١٠٢٩ (١٤٠٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذيُّ في الفرائض (٢١٠٩) وقال:والعمل على هذا عند أهل العلم.

والكافرُ بقوله ﷺ (١): [لا يرثُ المسلمُ الكافرَ، ولا الكافرُ المسلمَ].

واحتج أبو بكر رضي الله عنه على فاطمة رضي الله عنها بقوله على الله عنها بقوله على الله عنها الله عنها بخبر الواحد.

ومثله: قوله تعالى: ﴿ كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَنْلَيُّ ٱلْحُرُّ بِالْحُرُّ وَٱلْعَبْدُ الْقَنْلُ الْمُرَّ الْمُنَقَّ ﴾ [البقرة: ١٧٨]، خصَّ بحديث عليٌ (٣): [وأن لا يُقتل مسلم بكافر].

ومثله قوله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَأَقَطَعُوا أَيْدِيَهُمَا ﴾ [المائدة: ٣٨]. خصَّ بفعله ﷺ فعن عائشة (٤) [أنَّ النَّبي ﷺ كان يقطع في ربع دينار فصاعداً].

ومثله قوله تعالى: ﴿وَأَحَلُ اللَّهُ ٱلْبَيْعَ﴾ [البقرة: ٢٧٥].

خُصَّ منه بالحديث أنواغ من البيوع، كبيع ما لم يقبض، بقوله ﷺ (٥): [من ابتاع طعاماً فلا يبعه حتى يقبضَه].

وبيع ما ليس عنده، بقوله ﷺ (٢): [لا تبغ ما ليس عندك]، وبيع الغرر والمجاهيل، فعن أبي هريرة قال (٧): [نهى رسول الله ﷺ عن بيع الحصاة وعن بيع الغرر]، وغيرها.

٣ ـ تخصيص السُّنَّة بالسُّنَّة .

يجوز تخصيص السُّنة بالسُّنة، حتى المتواترة بالآحاد.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في الفرائض (٦٧٦٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخارئ في الفرائض (٦٧٢٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاريُّ في الدِّيات (٦٩١٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذيُّ في الحدود (١٤٤٥).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاريُّ في البيوع (٢١٣٦).

<sup>(</sup>٦) أخرجه الترمذئي (١٢٣٢).

<sup>(</sup>۷) أخرجه مسلم ٣/ ١١٥٣ (١٥١٣).

مثال تخصيص المتواترة بالآحاد: حديثُ إمامةِ جبريلَ بالنبيِّ عَلَيْتُ لبيان مواقيت الصّلاة المتواتر، فقد أورده السيوطيُّ في «الأزهار المتناثرة» من حديث تسعةٍ من الصَّحابة.

وقالِ ابنُ عبد البَرِّ (١): لم يُختلف أنَّ جبريل هبط صبيحة الإسراء عند الزُّوال فعلُّم النبيُّ عَلِيْةِ الصلاة مواقيتها وهيئتها.

فخُصً حديث المواقيت بحديث أنس (٢): [كان النبيُّ ﷺ إذا ارتحل قبل أنْ تزيغَ الشَّمس أخَّرَ الظُّهر إلى وقت العصر، ثمَّ يجمع بينهما].

قال ابن قُدامة المقدسيُّ (٣): الجمعُ بين الصَّلاتين في السَّفر في وقت إحداهما جائزٌ في قول أكثر أهل العلم، تخصيصاً للمتواتر بالآحاد.

ومثال تخصيص الآحاد بمثلها:حديث أبي سعيد الخدري مرفوعاً (٤): [إذا سمعتم النِّداءَ فقولوا مثلَ ما يقول المؤذِّن]. هو عامٌّ مخصوصٌ بحديث عمر أنَّه يقول في الحيعلتين: لاحولَ ولا قوَّةَ إلا بالله (٥).

والحديث هو(٢): [ثمَّ قال - أي المؤذِّن -: حيَّ على الصَّلاة. قال ﷺ: لاحول ولا قوة إلا بالله، ثمَّ قال: حيَّ على الفلاح. قال: لا حول ولا قوة إلا بالله].

(٣)

<sup>«</sup>نظم المتناثر في الحديث المتواتر» للكتاني. (1)

أخرجه البخاريُّ في كتاب تقصير الصَّلاة (١١١١). (٢)

<sup>«</sup>المغني» ٣/ ١٢٧ بتصرُّف، وفيه: وقال أصحاب الرَّأي: لا يجوز الجمع إلا في يوم عرفة بعرفة، وليلة المزدلفة بها، واحتجُّوا بأنَّ المواقيت تثبت بالتَّواتر، فلا يجوز تركها بخبر الآحاد. قلنا: لا نتركها، وإنما نخصِّصها، وتخصيصُ المتواتر بالخبر الصَّحيح جائزٌ بالإجماع، وقد جاز تخصيص الكتاب بخبر الواحد بالإجماع، فتخصيصُ السُّنة بالسُّنة أولى، وهذا ظاهرٌ

أخرجه البخاري في الأذان (٦١١). (٤)

<sup>«</sup>شرح مسلم» للنَّوويُّ ٨٧/٤. (٥)

أخرجه مسلم ٢٨٩/١ (٣٨٥). **(7)** 

ومثله: قوله ﷺ [لا تدابروا]. ظاهره النّهي عن عموم التّدابر والهجر، وهو مخصوص بحديث كعب بن مالك (٢) حيث أمر رسول الله ﷺ أصحابه أن يهجروه ولا يكلّموه هو وهلال بن أمية ومُرارة بن الرّبيع لتخلّفهم عن غزوة تبوك (٣) ومثله: تخصيص قوله ﷺ [وفي الرّقة ربع العشر]، بقوله: [ليس فيما دون خمس أواقٍ من الوَرِق صدقة (٥)].

ومثله قوله ﷺ (٢): [فيما سقتِ السَّماءُ والعيون أو كان عَثَرياً العشرُ]. العَثريُّ: هو المستنقِع في بِركة ونحوِها يصبُّ إليه من ماء المطر في سَوَاقِ تُشقُّ له، خُصَّ بقوله ﷺ (٧): [ليس فيما دون خمسةِ أوسقِ صدقةً].

## ٤ ـ تخصيص السَّنة بالكتاب.

كتخصيص قوله ﷺ (^): [ما قُطع من البهيمة وهي حيَّة فهي ميتة]، بقوله ﷺ وَمَتَاعًا إِلَى حِينِ اللهِ عَلَيْهَا وَأَشْعَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَنْتُا وَمَتَاعًا إِلَى حِينِ النحل: ٨٠].

ومثله تخصيص قوله ﷺ (٩): [البكرُ بالبكر جلدُ مائةِ ونفي سنة]، بالآية: ﴿فَإِنْ أَتَدَّى بِفَاحِشَةِ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ مِنَ ٱلْعَذَابِ ﴾ [النساء: ٢٥] خُصت الأمّة فتغرَّب نصف عام.

## ٥ \_ التَّخصيص بالإجماع.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخارئ في الأدب (٦٠٧٦).

<sup>(</sup>٢) أخرج حديثه البخاريُّ في المغازي (٤٤١٨).

<sup>(</sup>٣) «التَّمهيد» ٦/١١٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاريُّ في الزَّكاة (١٤٥٤)، والرُّقة: الفضَّة الخالصة.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاريُّ (١٤٥٩)، والوَرِق: الفَضَّة.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاريُّ (١٤٨٣)، وانظرُ «فتح الباري» ٣/ ٣٤٩.

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخارئ (١٤٤٧).

 <sup>(</sup>۸) آخرجه أبو داود (۲۸۵۸).

<sup>(</sup>٩) أخرجه مسلم ١٣١٦/٣ (١٦٩٠)، وانظر «شرح مسلم» للنَّوويِّ ١٨٩/١١.

مثاله قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ثُمَّ لَرَ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَلَآءَ فَأَجْلِدُوهُرَ ثَمَنِينَ جَلَدَةً﴾ [النور: ٤]، خصَّ بالإجماع حدُّ القذف على العبد.

ومثله قوله تعالى (١): ﴿ يُوصِيكُ اللّهُ فِي اَوْلَاكِكُمْ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ اللّهُ فِي اَوْلَلَاكُمْ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ اللّهُ عَامًا في كلّ ولد: عبدِ أو حرّ، ثمّ أجمع المسلمون أنَّ الولد إذا كان عبداً لم يرث.

ومثله قوله تعالى: ﴿وَلِلَهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً﴾. [آل عمران: ٩٧]. اتَّفقوا على حمل الآية على جميع النَّاس ذكرهم وأنثاهم خلا الصغيرَ؛ فإنه خارجٌ بالإجماع، والعبدَ على قول(٢).

وكذا قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُطَلَقَنَتُ يَثَرَبُصَنَ بِأَنفُسِهِنَ ثَلَثَةَ قُرُوٓءً﴾ [البقرة:٢٢٨] خرجت منها الأَمَة بالإجماع؛ فإنَّ عدَّتها حيضتان (٣).

ومثله قوله ﷺ [إذا دُبغ الإهابُ فقد طهر]. خصص بالإجماع جلد الخنزير؛ فإنَّه لا يطهر بالدِّباغ (٥).

ومثله ما جاء عن ابن عمر أنَّ رسول الله ﷺ [نهى عن بيع الثَّمار حتى يبدوَ صلاحُها، نهى البائعَ والمبتاع] (٢). خصص منه بالإجماع ما لو باعها قبل بدوِّ صلاحها وشرَطَ عليه قطعَها.

قال الخطابيُ (٧): لم يختلف العلماء أنه إذا باعها، أو شرط عليه القطع جاز بيعها وإن لم يبدُ صلاحها.

<sup>(</sup>۱) «الإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه» ص١٠٢.

<sup>(</sup>٢) وقيل: العبد خارج؛ لأنه غير مستطيع؛ لأنَّ السيد يمنعه بشغله بحقوقه عن هذه العبادة. «أحكام ابن العربي» ١ / ٢٨٧.

<sup>(</sup>٣) «أحكام ابن العربي» ١/٥١٨.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في الحيض ١/ ٢٧٧(٣٦٦).

<sup>(</sup>٥) «المجموع» للنُّووي ١/ ٢٢٠، وزاد الشَّافعية: جلدُ الكلب، فيكون فيه إجماع مذهبي.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاريُّ في البيوع (٢١٩٤).

<sup>(</sup>V) «معالم السُّنن» ٣/ ٨٣.

ومثله قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَمْ يُذَكِّرِ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ [الأنعام: ١٢١].

فهو يشمل الذَّبائح وغير الذَّبائح، لعموم لفظة (ما)، لكن سائر الفقهاء أجمعوا على تخصيص هذا العموم بالذَّبح (١).

## ٦ \_ التَّخصيص بالقياس<sup>(٢)</sup>.

مثاله قوله تعالى: ﴿الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُواْ كُلَّ وَبَعِدٍ مِنْهُمَا مِانْهَ جَلْدُوْ ﴾ خُصَّ منه الإماءُ بقوله تعالى: ﴿فَإِذَا أُحْصِنَ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى الْأَمَة في تنصيف الْمُحْصَنَتِ مِنَ الْعَمَدُ في تنصيف الحُدِّ بجامع اشتراكهنَ في نقص الرِّق.

مثالٌ ثانٍ: قوله تعالى: ﴿وَأَحَلَّ اللَّهُ ٱلْمَـنَّعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوَأَ﴾ [البقرة: ٢٧٥].

فهو عامٌ في جواز كلُ بيع، ثمَّ ورد النَّصُّ بتحريم الرِّبا في البُرُ بقوله ﷺ (٣): [البُرُّ بالبُرُ]، وقيس عليه بيع الأرز بالأرز ففيه الرِّبا، فخصص بهذا القياس عموم إحلال البيع (٤).

مثال ثالث: قوله تعالى: ﴿وَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَوْ يُذَكِّ اَسَمُ اللّهِ عَلَيْهِ﴾ [الأنعام: ١٢١]. خصَّ منه النَّاسي بقوله ﷺ (٥): [إنَّ الله تجاوز عن أمَّتي الخطأ والنِّسيان وما استُكرهوا عليه]، وقيس العامد على النَّاسي، فبقي ماذُكر باسم الأصنام (٢).

مثال رابع: قوله تعالى: ﴿وَمَن دَخَلَهُم كَانَ ءَامِنَا ﴾ [آل عمران: ٩٧].

<sup>(</sup>١) إلا ما نقل عن عطاء: كلُّ ما لم يذكر عليه اسم الله من طعامٍ أو شرابٍ فهو حرامٌ؛ تمسُّكا بعموم هذه الآية. «تفسير الرَّازي» ١٦٨/ ١٦٨.

 <sup>(</sup>۲) وقال أبو حنيفة: لايجوز تخصيص العام بالقياس إلا إذا خصص العام أولاً بغير القياس.
 «تيسير التَّحرير» ١/ ٣٢١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في المساقاة ٣/١٢١٠ (١٥٨٧).

<sup>(</sup>٤) «المستصفى» ٣/ ٣٤١، و«نزهة الخاطر العاطر» ٢/١٤٧.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن ماجه ١/ ٦٥٩ (٢٠٤٣)، وفيه ضعفٌ، لكن له طرقٌ تقويه.

<sup>(</sup>٦) «كشف الأسرار» ١٦٣/١.

فكلمة: (مَنْ) شاملة لمن دخل البيت بعد قتل إنسان، أو بعد قطع أطرافه وما كانت الجناية دون النَّفس (١)، أو دخل في البيت ثمَّ قتل فيه أحداً.

خصَّ هذا بمن قتل في البيت بعد الدُّخول، ومن دخل فيه بعد قطع أطرافه، والمخصص: قوله تعالى: ﴿وَلَا نُقَائِلُوهُمْ عِندَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ حَتَّىٰ يُقَاتِلُوكُمْ أَطرافه، والمخصص: قوله تعالى: ﴿وَلَا نُقَائِلُوهُمْ عِندَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ حَتَّىٰ يُقَاتِلُوكُمْ فَاقْتَلُوهُمْ ﴿ وَالبقرة: ١٩١]. ففرَّق بين الجاني في الحرم، وبين الجاني في غيره إذا لجأ إليه، فمن قتل في الحرم قُتل.

وأمّا إنْ كانت الجناية دون النّفس؛ فإنّه يُؤخذ بها؛ لأنّه لو كان عليه دَينٌ فلجأ إلى الحرم حُبس به لقوله عليه الله الواجد يحلُ عقوبته وعِرضه]، والحبس في الدّين عقوبة، فكلٌ حقٌ وجب فيما دون النّفس أخذ به وإنْ لجأ إلى الحرم قياساً على الحبس في الدّين (٣)، فبقي مَن قتل في غير الحرم ثمّ لاذ به، فقالت الحنفيّة: لم يقتصّ منه مادام في الحرم، ولكنه لا يبايع ولا يؤاكل إلى أن يخرج من الحرم فيقتصّ منه.

مثال خامس: قوله تعالى: ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَلِمُ مَكَفَةُ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّهِم بِهَا ﴾ [التوبة: ١٠٣]. دخل في عمومه: أموال المديون وغيره، وخرج منه الفقير فلا زكاة عليه بقوله (٤): [تُؤخذ من أغنيائهم فتردُّ على فقرائهم]، فقيس المديون على الفقير؛ لأنَّه بمعناه، فلا زكاة عليه (٥).

مثال سادس: قوله عَلَيْ (٢): [إذا شرب الكلبُ في إناء أحدكم فليغسله سبعاً].

 <sup>«</sup>كشف الأسرار» ١/٦٣٨.

<sup>(</sup>٢) ذكره البخاريُّ في الاستقراض تعليقاً، وسيأتي ثانية.

<sup>(</sup>٣) «أحكام القرآن» للجصّاص ٢١/٢، ٢٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاريُّ في الزَّكاة (١٤٩٦).

<sup>(</sup>٥) «حاشية التفتازاني على شرح العضد الإيجي على مختصر ابن الحاجب» ٢/ ١٥٤.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاريُ في الوضوء (١٧٢).

خصَّصه بعض المالكية بالقياس (١)، فقاسوا الكلبَ المأذونَ اتخاذه على الهرَّة بجامع التَّطواف، فقد قال الرَّسول عنها (٢): [إنَّها ليست بنجَس؛ إنما هي من الطُّوَّافين عليكم أوالطُّوَّافات]. وحملوا حديث الغسل سبعُ مرَّاتِ على الكلاب المنهى عن اتخاذها.

٧ ـ تخصيص المنطوق بمفهوم الموافقة.

مثاله تخصيص قوله ﷺ: [ليُّ الواجد يحلُّ عِرضه وعقوبته] بغير الوالد مع ولده فلا يحلُ عرضه قياساً على عدم خلافه الثَّابت بقوله تعالى: ﴿فَلاَ تَقُل لَمُمَا أُنِّ﴾ [الإسراء: ٢٣]، بالأولى.

وجعل منه أبو الحسين ابن القطّان تخصيصَ قوله تعالى: ﴿ وَالْمُطَلَقَاتِ مَتَنُعُ اللَّهُ مُونِ ﴾ [البقرة: ٢٤١] فالمتعة تعمُّ كلَّ مطلَّقة، وخُصَّ منها المطلَّقة قبل المسيس، والمطلَّقة قبل أن يُفرض لها بقوله تعالى: ﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْكُو اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَمُ تَمَسُّوهُ نَ أَوْ تَفْرِضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةً ﴾ [البقرة: ٢٣٦]، فجعلها من قبيل مفهوم الموافقة من باب ذكر بعض أفراد العامِّ (٣).

والأكثرُ أنَّ هذا من باب التَّخصيص بمفهوم المخالفة.

٨ ـ تخصيص المنطوق بمفهوم المخالفة.

كتخصيص قوله ﷺ [إنَّ الماءَ لا يُنجِّسه شيءٌ إلا ما غلب على ريحه وطعمه ولونه]، بمفهوم قوله ﷺ [إذا كان الماءُ قُلَّتين لم يحمل الخبث].

ومثله: تخصيص قوله تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوْلًا أَن يَنكِحَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَمَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَمِنْتُ ﴾ اللَّهُ وَمِنْتُ ﴾ [النساء: ٢٥].

<sup>(</sup>۱) «مفتاح الوصول» ص۸۶.

<sup>(</sup>۲) أخرجه مالك في «الموطأ» ۱/ ۲۳ (۱۳).

<sup>(</sup>T) "البحر المحيط" ٢/ ٣٨٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه (٥٢١) وفيه ضعف.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود (٦٣).

ومفهومها يقتضي أن لا يجوز نكاح الأمّة لمستطيع الطّول فخصص به العموم (١).

ومثله تخصيص قوله ﷺ (٢): [في كلِّ أربعين شاةً شاةً]، بقوله (٣): [في الغنم السَّائمة الزَّكاة]، فمقتضى مفهومه عدمُ الزَّكاة في المعلوفة.

٩ ـ التَّخصيص بفعل النبيِّ عَلَيْقً . يدخل في التَّخصيص بالسُّنة .

مثاله: تخصيص عموم قوله تعالى: ﴿وَلَا نَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرَنَّ﴾ [البقرة: ٢٢٢]، بما روته عائشة رضي الله عنها(٤): [كان رسول ﷺ: يأمرني فأتَّزر فيباشرني وأنا حائض].

ومثله ما ورد أنه على الهي عن الوصال]، ثمَّ واصل، فقيل له؟ فقال (٥): [لستُ كهيئتكم...]. ومثله: أنه [إذا أتى أحدُكم الغائطَ فلا يستقبلِ القبلةَ ولا يُولُها ظهره] (٢). ثمَّ رآه ابن عمر مستدبر القِبلة مستقبل بيت المقدس (٧).

فالنَّهي كان مطلقاً، وخُصص بما كان وراء ساتر.

١٠ ـ التَّخصيص بالعادة.

كتخصيص قوله ﷺ [الطَّعام بالطَّعام مِثلاً بِمِثلِ] بالشَّعير؛ لأنَّه المتعارف عليه عندهم عادةً في لفظ الطَعام، وكذا فسَّره الرَّاوي. وهذا النَّوعُ لم يأخذ به إلا الأحناف والمالكية، وزاد بعضهم:

<sup>(</sup>۱) «مفتاح الوصول» ص۸۶.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الزُّكاة (١٥٦٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاريُّ في الزكاة (١٤٥٤) بلفظ: [وفي صدقة الغنم في سائمتها].

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في الحيض (٣٠٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاريُّ في الصُّوم (١٩٦٧).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاريُّ في الوضوء (١٤٤).

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري (١٤٥).

<sup>(</sup>٨) أخرجه مسلم في المساقاة ٣/ ١٢١٤ (١٥٩٢).

١١ ـ التَّخصيص بالمعنى. مثاله قوله ﷺ (١٠): [الثَّيِّب جَلْدُ مائة ثمَّ رجم بالحجارة، والبكر جلد مائة ثمَّ نفي سنة].

قالت المالكية (٢): المعنى يخصُه؛ فإنَّ المرأة تحتاج من الصِّيانة والحفظ والقصر عن الخروج والتَّبرُّز اللذين يَذهبان بالعِفَّة إلى مالا يحتاج إليه الرَّجل.

وكذا العبد لايُغرَّب؛ لأنَّ المعنى يخصُه؛ لأنَّ المقصود من التَّغريب للحرِّ إيذاؤُه بالحيلولة له بينه وبين أهله، والإهانةِ له، ولا يُتصوَّر ذلك في العبد.

١٢ ـ التَّخصيص بالمصلحة. مثاله قوله تعالى: ﴿وَٱلْوَلِدَاتُ يُرْضِعَنَ أَوْلِدَاتُ يُرْضِعَنَ أَوْلِدَاتُ يُرْضِعَنَ أَوْلِدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ﴾ [البقرة: ٢٣٣].

قال **الإمام مالك**: إنَّ المرأة إذا كانت شريفةً حسيبةً لا يلزمها إرضاعه. قال ابن العربيِّ (٣): وهذا من باب المصلحة.

قاعدة: خصوصُ آخر النَّصُ لا يمنع عمومَ أوَّله.

مثال ذلك: قوله تعالى: ﴿ وَالْمُطَلَقَتُ يَثَرَبَّمَنَ بِأَنفُسِهِنَ ثَلَثَةَ قُرُوَءً ﴾ [البقرة: ٢٢٨]. عامٌ في المطلَّقة ثلاثاً، وفيما دونها، لا خلاف في ذلك، ثمَّ قوله تعالى: ﴿ وَبُعُولَهُنَ أَحَقُ بِرَوْهِنَ فِي ذَلِكَ ﴾ حكمٌ خاصٌ فيمن كان طلاقها دون الثَّلاث، ولم يوجب ذلك الاقتصار بحكم قوله تعالى: ﴿ وَالْمُطَلَّقَتُ يُرَبِّصُنَ النَّلاث.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في الحدود ٣/ ١٣١٧ (١٦٩٠).

<sup>(</sup>۲) «أحكام ابن العربي» ١/ ٣٥٩.

<sup>(</sup>٣) «أحكام القرآن» ١/ ٢٠٤. وقال أيضاً ص٢٠٦: هذا أمرٌ كان في الجاهلية في ذوي الحسب، وجاء الإسلام عليه فلم يغيره؛ وتمادى ذوو الثّروة والأحساب على تفريغ الأمّهات للمتعة بدفع الرُّضعاء إلى المراضع إلى زمانه فقال به، وإلى زماننا فحقّقناه شرعاً.

ومثله: قوله: ﴿ وَوَصِّينَا ٱلْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ حُسِّنًّا ﴾ [العنكبوت: ٨].

وذلك عموم في الوالدين الكافرين والمسلمين، ثمَّ عطف عليه قوله: ﴿ وَإِن جَهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا ﴾ وذلك خاصٌ في الوالدين المشركين، فلم يمنع ذلك عمومُ أوَّل الخطاب في الفريقين المسلمين والكافرين (١).

ومشله: قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّواُ الْأَمَنَاتِ إِلَىٰٓ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمُ بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحَكُمُواْ بِٱلْمَدَٰلِ﴾ [النساء:٥٨].

فأوَّلها عامٌّ لسائر المكلَّفين، وآخرها خاصٌّ في وُلاة الأمور(٢).

ومثله قوله ﷺ (٣): [لا يُقتل مؤمنٌ بكافرٍ، ولا ذو عهدٍ بعهده].

احتج به الشَّافعية أنَّ المسلم لا يُقتل بالذِّميِّ، لأنَّ قوله: [بكافر] عامٌّ في الحربيِّ والذِّميِّ، لأنَّه نكرةٌ في سياق النَّفي<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>۱) «أحكام الجصّاص» ١/ ٣٧٤.

<sup>(</sup>٢) «أحكام الجصّاص» ٢/ ٢٠٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ١/١٢٢، وعنه أبو داود (٤٥٣٠).

<sup>(</sup>٤) وقالت الحنفية: عطف الخاص على العام يوجب تخصيصه، والمراد بقوله:[بكافر] الحربيُّ، بقرينة عطف الخاص عليه، وهو قوله: [ولا ذو عهد في عهده]، فيكون معناه: ولا يقتل ذو عهد بعهده بكافر. انظر: «البحر المحيط» ٢٢٦/٣.

# المُطلَق والمُقيّد

تعريف المُطلق: هو المتناوِل لواحدِ لا بعينه، كرجلٍ، وكتابٍ، ووليٍّ، ورقبةٍ، فمنه: النَّكرة في سياق الأمر، كقوله تعالى: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبْلِ أَن يَتَمَاّسًا ﴾ [المجادلة: ٢] أي: ليحرز، وقوله ﷺ: [أعتق رقبةً]، وقد تقدم، وقد يكون بلفظ الخبر، كقوله عليه الصلاة والسَّلام (١١): [لا نكاحَ إلا بوليً].

والمقيَّد: هو المتناول لواحدٍ مُعيَّنِ، كقوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيدٌ مِّنَهَا وَطَرًا ﴾ [الأحزاب: ٣٧]، أو موصوف، كقوله تعالى: ﴿ وَتَحَرِيرُ رَقَبَةٍ مُوْمِنكَةً ﴾ [النساء: ٩٦]، قيَّد الرَّقبة بالإيمان، والصِّيام بالتَّتابع (٢٠).

قاعدة: كلُّ ما جاز تخصيصُ العامِّ به، يجوز تقييد المطلق به، فيجوز تقييد الكتاب، والسُّنة بالسُّنة، وأحدهما بالآخر.

#### مسألة

المطلقُ فيه عمومٌ، والفرقُ بين العامِّ والمطلق أنَّ العامَّ عمومُه شموليٌ، فهو شاملٌ لكلِّ ما يتناوله اللفظ، بينما المطلق عمومُه بدليٌ، فالرَّقبة تُطلق على كلِّ رقبةٍ، فإذا أعتق رقبةً ما، فهي تقوم مقام بدلها من باقي الرِّقاب.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲۰۸۵).

<sup>(</sup>Y) «نزهة الخاطر العاطر» ٢/ ١٦٦.

#### فائدة

استعمال المطلق والمقيّد من أساليب العرب، وبه جاء القرآن. قال الشّاعر:

نحنُ بما عندنا وأنتَ بما عندك راضٍ، والرأيُ مختلفُ

أي: نحن بما عندنا راضون، فحذف راضون لدلالة (راض) عليه. قال تعالى: ﴿ وَالذَّكِرِينَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالذَّكِرَتِ ﴾ [الأحزاب: ٣٥]. معناه: والذَّاكرات الله، لمَّا قيد الذَّاكرين بذكر الله، حملنا عليه الذَّاكرات (١٠).

قاعدة: إن جاء مطلقٌ لامقيّد له، وجب إبقاؤه على إطلاقه.

مثاله قوله تعالى: ﴿ فَهَنَ كَانَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْ بِهِ ٓ أَذَى مِن كَأْسِهِ وَفَذِيَةٌ مِّن مِيامٍ أَوْ مَدَوَةٍ أَوْ نُسُكُ ﴾ [البقرة: ١٩٦]. فالصَّوم والصَّدقة حيث شاء؛ لأنَّ الله تعالى أطلق ذلك غير مقيِّدٍ بذكرٍ لمكانٍ، فغيرُ جائزٍ لنا تقييده بالحرم؛ لأنَّ المطلق على إطلاقه، والمقيَّد على تقييده (٢).

قاعدة: إنْ جاء مقيّدٌ لا مطلقَ له، وجب إبقاؤُه على تقييده.

قاعدة: إن جاء نصِّ مطلقاً في موضع، ومقيَّداً في آخر، ففيه حالات:

الحالة الأولى: أن يتَّحدَ الحكمُ والسَّببُ، فيُحملَ المطلقُ على المقيَّد اتِّفاقاً.

مثاله: قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ ﴾ [المائدة: ٣]، فالدَّمُ فيها مطلق، وقوله: ﴿ قُل لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَىٰ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَا فَيها مطلق، وقوله: ﴿ قُل لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَىٰ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَإِلَا فَيها مَا الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله المسفوح.

<sup>(</sup>۱) «شرح اللمع» ١/٤١٩.

<sup>(</sup>٢) «أحكام القرآن» للجصّاص ١/ ٢٨٢، وخالف الشَّافعيُّ فجعل التَّصدُّق كالذَّبح في الحرم. وانظر «أحكام القرآن» للهرَّاسي ١/ ٩٩.

والحكم واحدٌ، وهو التَّحريم، والسَّببُ متَّحدٌ، وهو كونه دماً، فيُحمل المطلق على المقيَّد، فيكون المحرَّم هو الدَّم المسفوح، بخلاف غيره كالكبد والطِّحال.

ومثله قوله ﷺ (١٠): [إذا دخل شِهرُ رمضان فُتِّحت أبوابُ السَّماء، وعُلِّقت أبوابُ السَّماء، وعُلِّقت أبوابُ جهنَّم، وسُلسلت الشَّياطين].

وفي حديث آخر(٢): [ويُصفَّدُ فيه كلُّ شيطانٍ مريد].

ففي الأوَّل: التَّقييد بالسَّلاسل لمطلق الشَّياطين، وفي الثَّاني للمَردة منهم، فيحمل المطلق على المقيَّد.

ومثله قوله ﷺ المتقدِّم: [في كلِّ أربعين شاةٌ شاةٌ]، فهذا مطلقٌ، وقوله ﷺ:

[في سائمة الغنم زكاة]، فهذا مقيَّدٌ، فالحكمُ فيهما وجوبُ الزَّكاة، والسَّببُ: نعمةُ المِلكُ<sup>(٣)</sup>.

ومثله قوله تعالى: ﴿وَهَاتُوا الْيَلَكَيْ أَتُولَكُمٌ وَلَا تَنَبَدَّلُوا الْغَيِثَ بِالطَّيِبِ ﴾ [النساء: ٢] وقوله: ﴿وَإَبْلُوا الْيَلَكَىٰ حَتَى إِذَا بَلَغُوا النِّكَاحَ فَإِنْ ءَانَسَتُم مِنْهُمْ رُشَدًا وَالنساء: ٢]، فالحكم: وجوبُ إعطاء اليتامى أموالهم، والسَّببُ مقيَّدٌ في النَّاني بوجود الرُّشد، ومطلق في الأوَّل، فيُحمل المطلق على المقيَّد (٤).

الحالة الثَّانية: أن يختلف الحكم والسَّبب، فلا يحمل المُطلق على المقيَّد باتِّفاق.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في الصُّوم (١٨٩٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه النَّسائيُّ ٤/ ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) قال القرافي: هذا المثال عليه إشكالٌ من جهة أنَّ مطلقه عمومٌ، ومتى كان المطلق عموماً، كان التَّقييد مخصَّصاً، وهذا من تخصيص المنطوق بالمفهوم. انتهى بتصرُّف. «شرح تنقيح الفصول» ص٢٦٦.

<sup>(</sup>٤) «أحكام القرآن» لابن العربي ١/ ٣٠٩.

مشاله: قوله تعالى: ﴿فَأَغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمُ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ﴾ [المائدة: ٦] فالحكمُ وجوبُ غسل اليدين مقيَّداً بالمرفقين، والسَّبب القيامُ للصَّلاة، وقوله: ﴿وَٱلسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَأَقَطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا﴾ [المائدة: ٣٨]، فالحكمُ قطعُ اليد، وهو مطلقٌ، والسَّببُ: السَّرقةُ، فلا تقطع اليد من المِرفق.

الحالة الثَّالثة: أن يتَّحد الحكمُ ويختلف السَّبب، فيُحمل المُطلق على المقيَّد.

مثاله: قوله تعالى في كفارة القتل: ﴿ وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا خَطَّنًا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةِ مُتُومِنَةِ وَدِيَةٌ مُسَلَّمَةً إِلَى آهَلِهِ ﴿ [النساء: ٩٢]. فالحكم هنا تحريرُ رقبة ، والسَّببُ: القتلُ ، وقوله في الظُهار: ﴿ وَالَّذِينَ يُظُهِرُونَ مِن نِسَامِهِمَ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبَلِ أَن يَتَمَاسَا ﴾ [المجادلة: ٣]. فالحكم: تحريرُ رقبة ، والسَّببُ الظُهارُ فيُحمل المطلق على المقيد، فيكون المراد: رقبة مؤمنة .

ومثله: قوله تعالى: ﴿وَأَشْهِدُوٓا إِذَا تَبَايَعْتُمُ ۗ [البقرة: ٢٨٢]، الحكم: ندبُ الإشهاد مطلقاً، والسَّببُ: البيعُ.

وقوله: ﴿وَالَّذِي يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ مِن نِسَآبِكُمْ فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَ أَرْبَعَةُ مِن نِسَآبِكُمْ وَالسَّهِداء، مِنكُمُّ [النساء: ١٥]، فالحكم وجوبُ الإشهاد بإطلاق الشُّهداء، والسَّببُ إقامةُ الحدِّ للزُني.

وقول المنظمة والمنظمة والمنظم

الحالة الرَّابعة: أن يتَّحد السَّبب ويختلف الحكم، فيحمل المطلق على المقيَّد.

مثاله: قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِذَا قُمَتُمْ إِلَى الصَّلَوْةِ فَاغْسِلُوا وَبُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ ﴿ [المائدة: ٦]، وقوله: ﴿ فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِّنَةً ﴾ [المائدة: ٦]. السّببُ فيهما: الحدث، والحكم في الأوّل: وجوبُ الغسل مقيّداً، وفي الثّاني: وجوبُ المسح مطلقاً، فيُحمل المطلق على المقيّد، فيكون المسح إلى المرفقين.

ولم يحمل الحنفية المطلق على المقيَّد في الحالتين الثَّالثة والرَّابعة، بل يبقى المطلق على إطلاقه، والمقيَّد على تقييده.

قاعدة: إذا أُطلق الكلام في موضع، وقيّد مثلُه في موضعين بقيدين متضادّين تُرك المطلقُ على إطلاقه؛ إذ ليس تقييده بأحدهما بأولى من تقييده بالآخر(١).

مثاله: قضاء رمضان ورد مطلقاً في قوله تعالى: ﴿ فَعِدَةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرُ ﴾ [البقرة: ١٨٤]، وصوم التَّمتع وارد مقيَّداً بالتَّفريق في قوله تعالى: ﴿ فَصِيامُ ثَلَانَةِ أَيَّامٍ فِي الْحُجَ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمُ ﴾ [البقرة: ١٩٦]، وصوم كفارة الظّهار الوارد مقيَّداً بالتَّتابع في قوله: ﴿ فَصِيامُ شَهْرَتِنِ مُتَكَابِعَيْنِ ﴾ [المجادلة: ٤]، فيبقى قضاء رمضانَ على حاله مطلقاً.

### فائدة

قال صدر الدين قاضي الحنفية: نقض الشَّافعية أصلهم؛ فإنَّهم يقولون: يُحمل المطلق على المقيَّد، وقد ورد قوله عليه الصَّلاة والسَّلام المتقدِّم: [إذا ولغ الكلب في إناء أحدكم فليغسله سبعاً]. وهذا مطلقٌ.

وروي<sup>(٢)</sup>: [أُولاهنَّ بالتُّراب]، و[إحداهنَّ بالتُّراب]. [فإحداهنً] مطلق، ولم يحملوه على المقيَّد الذي هو: [أولاهنً].

<sup>(1) &</sup>quot;المحصول" 1/ ٠٢٤.

<sup>(</sup>۲) عند مسلم ۱/ ۲۳۶ (۲۷۹).

وناظرتُ جماعةً منهم، من جملتهم شمس الدّين الأرموي قاضي العسكر، ولم يجدوا له جواباً!.

قلتُ له: القائل القرافي. جوابه: إنَّ هذا الحديث تعارض فيه قيدان: [أولاهنَّ]، و[أُخراهنَّ] ملى أحدهما بأولى من الآخر.

وقاعدة القائلين بالحمل: أنه إذا تعارض قيدان، بقي المطلق على إطلاقه، فلم يتركوا أصلهم، بل اعتبروا أصلهم.

<sup>(</sup>١) عند الدَّارقطني ١/ ٦٤ بسندٍ صحيح: السَّابعة بالتراب.

## دلالة غير المنظوم

وهي أربعة: دلالة الاقتضاء، ودلالة الإيماء والتَّنبيه، ودلالة الإشارة، ودلالة المفهوم.

دلالة الاقتضاء: وهي ما كان المدلول فيه مضمراً؛ إمَّا لضرورة صدق المتكلِّم؛ وإمَّا لصحَّة وقوع الملفوظ به (١)، وتسمَّى لحن الخطاب أيضاً.

فالأوَّل: كقوله ﷺ: [رُفع عن أمتي الخطأ والنِّسيان وما استُكرهوا عليه] وقد تقدَّم، وقوله (٢): [من لم يبيِّت الصِّيام قبل الفجر فلا صيامَ له].

فإنَّ رفعَ الصَّوم والخطأ مع تحقُّقه ممتنعٌ، فلا بدَّ من إضمار نفي حكم يمكن نفيه، كنفي المؤاخذة والعقاب في الحديث الأوَّل، ونفي الصحَّة والكمال في الحديث الثَّاني.

والثَّاني: إمَّا تتوقُّف صحَّته عليه عقلاً، أو شرعاً.

فالأوَّل: كقوله تعالى: ﴿وَسَّكِلِ ٱلْقَرْيَةَ﴾ [يوسف: ٨٦] فلا بدَّ من إضمار أهل القرية، لصحَّة الملفوظ به عقلاً، وقولِه: ﴿فَمَن كَانَ مِنكُم مَرْيِضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَةً مِّنَ أَيَّامٍ أُخَرً ﴾ [البقرة: ١٨٤] أي: فأفطر فعليه عدَّة من أيام أخر.

والثَّاني: كقول القائل لغيره: أعتق عبدك عني بألف. فإنَّه يستدعي تقديرَ سابقةِ انتقالِ المِلك إليه، لضرورة توقُّف العِتق الشَّرعيِّ عليه.

<sup>(</sup>۱) «الإحكام» ٣/ ٩١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه النَّسائيُّ في الصَّوم ١٩٦/٤، وقد تقدُّم.

دلالة الإيماء والتَّنبيه: وهي مقصودةٌ من المتكلِّم بالأصالة لا بالتَّبع، وتعريفها: أن يقترِنَ الوصف بحكم لو لم يكن الوصف علَّة لذلك الحكم، لعابه الفَطِن بمقاصد الكلام، مثالة: قول الأعرابيّ: واقعتُ أهلي في نهار رمضان ؟.

فقال له عليه السَّلام: [أعتقُ رقبة]، وقد تقدُّم هذا الحديث.

يومئ أنَّ عتق الرَّقبة سببُه الجماعُ في نهار رمضان (١).

والإيماء والتَّنبيه من مسالك العلَّة، وسيأتي زيادةُ كلامٍ عليها في موضعها.

دلالة الإشارة: ما يُفهم من اللَّفظ ولم يكن مقصوداً للمتكلِّم.

استدلُّ له الحنفية بقوله ﷺ (٢):[النِّساء ناقصاتُ عقلِ ودين].

فقيل: يا رسول الله، ما نقصان دينهنَّ؟.

قال: [تمكثُ إحداهُنَّ في قعر بيتها شطر دهرها لا تصلِّي ولا تصوم].

فهذا الخبر سيق لبيان نقصان دينهنَّ، وفُهم منه أنَّ أكثر الحيض خمسة عشر يوماً وأقلَّ الطهر كذلك؛ لأنَّه ذكر شطر الدَّهر مبالغة في بيان نقصان دينهنَّ.

ومثله دلالة مجموع قوله تعالى: ﴿وَحَمْلُهُ وَفِصَنْلُهُ ثَلَاثُونَ شَهْرًا ﴾

<sup>(</sup>۱) «نشر البنود» ۱/۹۶.

<sup>(</sup>٢) لكن هذا الحديث لايُعرف، كما نقل في «نصب الرَّاية» ١٩٣/١ عن ابن الجوزيِّ في «التَّنقيح»، وأقرَّه صاحب «التَّحقيق».

قلتُ: المعروف عند مسلم في كتاب الإيمان (٧٩) وغيره: وما رأيتُ من ناقصات عقل ودين أغلبَ لذي لُبٌ منكنَّ. قالت ـ امرأة ـ: يارسول الله: وما نقصان العقل والدِّين؟ قال: [أمَّا نقصان العقل فشهادة امرأتين تعدل شهادة رجل، فهذا نقصان العقل، وتمكث الليالي ما تصلِّي وتفطر في رمضان، فهذا نقصان الدِّين]، فليس في الرِّوايات المعروفة ذكرُ: [شطر دهرها] وهي محلُّ الاستشهاد ؟.

[الأحقاف: ١٥] وقوله: ﴿وَفِصَنْلُهُ فِي عَامَيْنِ﴾ [لقمان: ١٤] على أنَّ أقلَّ مدَّة الحمل ستةُ أشهرِ وإن لم يكن ذلك مقصوداً من اللفظ(١٠).

ومثله قوله ﷺ (٢): [لا تقوم السَّاعة حتى تقاتلوا اليهودَ حتى يقولَ الحجر وراءه اليهوديُّ: يا مسلمُ، هذا يهوديُّ ورائي فاقتله].

فوجود المقاتلة يشير لوجود دولةٍ لليهود آخر الزَّمان، وقد حصلت<sup>(٣)</sup>.

### دلالة المفهوم:

تعريفه: ما فُهم من اللَّفظ في غير محلِّ النُّطق.

فإنَّ الألفاظ قوالبُ للمعاني المستفادة منها، فتارةً تُستفاد من جهة النُّطق تصريحاً، وتارةً من جهته النُّطق تصريحاً، فالأوَّل: المنطوق، والثَّاني: المفهوم.

وينقسم المفهوم إلى قسمين: مفهوم موافقة، ومفهوم مخالفة.

أ. مفهوم الموافقة: هو ما يكون مدلول اللَّفظ في محلِّ السُّكوت أولى

<sup>(</sup>۱) «الإحكام» ٣/ ٩٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ في الجهاد (٢٩٢٦).

<sup>(</sup>٣) قال الشيخ محمد الأمين الشنقيطي - صاحب «أضواء البيان» - سألنا بعضُ الطلبة: هل عشرنا على نصِّ من كتابٍ أو سنَّةٍ يُفهم منه وجود دولة لليهود في آخر الزَّمان ؟. فكان جوابنا أن قلنا: إنَّه ثبت في الصَّحيح عن النبيِّ عَلَيْهِ ما يدلُ بالدُّلالة المعروفة عند الأصوليين بدلالة الإشارة على وجود دولةٍ لهم في آخر الزَّمان.

أمًّا النَّصُّ الذي دلَّ على ذلك بدلالة الإشارة فقوله ﷺ: [لا تقوم السَّاعة حتى تقاتلوا اليهود حتى يقول الحجر وراءه اليهودي: يا مسلم هذا يهودي وراثي فاقتله] رواه البخاريُ. فهذا نصِّ صحيح عن النبي ﷺ أنه لا بدَّ من قتال المسلمين واليهود حتى تكون عاقبة النصر والظّفر للمؤمنين، والمقاتلة بحسب الوضع اللغوي تقتضي وجود القتال من طائفتين مقتتلتين؛ لأنَّ المفاعلة تقتضي الطرفين وضعاً، وذلك إنما يكون من طائفة متَّحدة الكلمة تحت أمير يقاتل بهم، وذلك هو معنى دلالة الحديث على وجود دولة لهم في آخر الزَّمن. «رحلة الحج إلى بيت الله الحرام» لمحمد الأمين الشنقيطي مسـ ٢٣٨.

من المنطوق أو مساوياً له، فإنْ كان أولى، سمِّي فحوى الخطاب، وإن كان مساوياً سمِّي لحن الخطاب.

فمثال فحوى الخطاب: قوله تعالى: ﴿وَمِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِقِنِطَارِ يُوَدِّوْ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَنْ إِن تَأْمَنَهُ بِدِينَارِ لَا يُؤَدِّوْ إِلَيْكَ﴾ [آل عمران: ٧٥].

فَمَن اؤتمن بقنطار، فهو بالائتمان بدينار أولى، ومَن خان الأمانة بدينار، فهو بخيانة قنطار أولى.

ومثله قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَقُل لَمُّمَا أُنِّ﴾ [الإسراء: ٢٣].

فإنْ نهى عن الأفِّ، فالنَّهي عن السَّبِّ والشَّتم أولى.

ومثله قوله تعالى: ﴿فَمَن يَعْمَلَ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُوهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُوهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ شَكًا يَكُوهُ ۞ [الزلزلة: ٧ ـ ٨].

فإن كانت الذَّرَّة عند الله لا تضيع، فالمثاقيلُ أولى بعدم الضياع.

ومثله قوله ﷺ (١): [أدُوا الخِياطِ والمِخْيَط].

يُفهم منه من باب أولى أداءُ الرِّحال والنُّقود، وما كان ثمين القيمة.

### لطيفة

سئل الإمام قاضي حلب كمال الدين ابن الزَّملكاني: ما الدَّليل على أنَّ المرأة لا يجوز أن تكون قاضياً ؟.

فأجاب: الدَّليلُ على ذلك قوله تعالى: ﴿أَوَمَن يُنَشَّؤُا فِ ٱلْحِلْيَةِ وَهُوَ فِ ٱلْحِلْيَةِ وَهُوَ فِ ٱلْخِصَامِ غَيْرُ مُبِينِ ﴿ الرَّحْرَف: ١٨]. لأنَّ مَن كان في الخصام لنفسه غيرَ مبين، فلا يصلح لفصل خصومات غيره بطريق الأولى (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه النَّسائئُ في الهبة ٦/ ٢٦٤.الخِياط والمِخيط: الإبرة.

<sup>(</sup>۲) «تاریخ ابن الوردي» ۲/ ٤٠٣.

ومثال لحن الخطاب: قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمَوَلَ ٱلْيَتَنَكَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمَ نَارًا ﴾ [النساء:١٠].

ومثلُ تحريم أكل الأموال تحريمُ إتلافها.

ومثله أيضاً: قوله تعالى: ﴿فَالْكَنَ بَسِّرُوهُنَّ وَٱبْتَغُواْ مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَكُمُّ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَقَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُمُ ٱلْخَيْطُ ٱلْأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسَودِ مِنَ ٱلْفَجْرِ ﴾ [البقرة: ١٨٧].

فدلالةُ جواز المباشرة من الآية مساويةٌ لجواز أن يُصبح الرَّجل صائماً جُنباً؛ لأنَّه لو لم يجز ذلك، لما جاز للصائم مدُّ المباشرة إلى طلوع الفجر، بل كان يجب قطعُها مقدارَ ما يسع فيه الغسل قبل طلوع الفجر.

وهذه الدُلالة لفظية، فقد وضعت العرب هذا الأسلوب للمبالغة في التَّأكيد للحكم في محلِّ السُّكوت، وهو أفصحُ من التَّصريح بالحكم في محلِّ السكوت.

## و تكون دلالة المفهوم قطعية أو ظنية.

فالقطعية كما في آية الوالدين، حيث إنّا علمنا من سياق الآية أنّا حكمة تحريم التّأفيف إنما هي دفع الأذى عن الوالدين، وأنّ الأذى في الشّتم والضّرب أشدُّ.

والظّنية، كما في قوله تعالى: ﴿وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا خَطَّكَا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ﴾. [النساء: ٩٢].

قال أبو بكر ابن العربيّ (١): أوجب الله سبحانه في قتل الخطأ تحرير

ومثلها ما قال التّاج السّبكيّ: سمعتُ الوالد رحمه الله في درس الغزالية يقول ـ وقد
 سئل عن الدَّليل على تقبيل المصحف ـ: دليله القياس على تقبيل الحجر الأسود ويد
 العالم والصَّالح، ومن المعلوم أنَّ المصحف أفضل منهم. «طبقات الشَّافعية» ١٠/٤٣٢.

 <sup>(</sup>۱) «أحكام القرآن» ١/٤٧٤.

الرَّقبة، وسكت عن قتل العمد عنها، فأبو حنيفة ومالك قالا: لا كفَّارة في قتل الخطأ ولا قتل الخطأ ولا إثم فيه، ففي العمد أولى.

ب ـ مفهوم المخالفة: هو ما يكون مدلول اللَّفظ في محلِّ السُّكوت مخالفاً لمدلوله في محلِّ النُّطق، ويُسمَّى دليلَ الخطاب.

## والدَّليلُ على الاحتجاج به أمورٌ:

الأوَّل: فَهِمُ النبيِّ ﷺ ذلك، فحينما نزل قوله تعالى: ﴿اَسْتَغْفِرُ لَمُمْ أَوَ لَا تَسْتَغْفِرُ لَمُمْ أَوْ لَا تَسْتَغْفِرُ لَلْمُ اللهُ لَمُمُّ إِن تَسْتَغْفِرُ لَمُمُ سَبْعِينَ مَرَّهُ فَلَن يَغْفِرَ اللّهُ لَمُمُّ إِن تَسْتَغْفِرُ لَمُمُ سَبْعِينَ مَرَّهُ فَلَن يَغْفِرَ اللّهُ لَمُمُّ [الـتـوبـة: ٨٠]، قال النبيُ ﷺ (١): [وسأزيده على السّبعين].

فقد فَهِمَ سيِّد العرب العَرْباء من الآية حكمَ ما زاد على السَّبعين بخلافه.

النَّاني: فَهْمُ الصَّحابة له، فقد أخرج مسلم (٢) عن يعلى بن أمية قال: قلتُ لعمر بن الخطاب: ﴿فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن نَقْصُرُوا مِنَ الصَّلَوةِ إِنَّ خِفْتُمْ أَن يَقْصُرُوا مِنَ الصَّلَوةِ إِنَّ خِفْتُمْ أَن يَقْدِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّاس؟!

فقال: عجبتُ ممَّا عجبتَ منه، فسألتُ رسول الله ﷺ عن ذلك ؟.

فقال: [صدقةٌ تصدَّق الله بها عليكم، فاقبلوا صدقته].

ففهم بالمخالفة منه عدمَ القصر مع الأمن، فلم يُنكر الرسول على عليه ذاك الفهم، ولكنه أخبره بأنَّ الله تصدَّق على عباده في ذلك.

الثَّالَث: أنه المتبادر إلى الفهم حيث كان، وكذا فهمه أئمة اللُّغة، كالشَّافعيِّ وأبي عبيد القاسم بن سلاَّم، وغيرهم.

ففي حديث النَّبي ﷺ (٣): [مَطْلُ الغنيِّ ظلم]. وفي رواية (٤): [لَيُّ الواجدِ يحلُّ عقوبته وعِرضه].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في التفسير (٤٦٧٠)، وفيها دليل لمفهوم العدد وأنه حجة.

<sup>(</sup>٢) في صلاة المسافرين ١/ ٢٧٨ (٢٨٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاريُّ في الحوالة (٢٢٨٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجها أبو عبيد في «غريب الحديث» ٢/ ١٧٣، اللَّيُّ: المماطلة، والواجد: الغني، وذكره البخاريُّ في الاستقراض معلَّقا، باب: لصاحب الحق مقال. «فتح الباري» ٥ / ٦٢.

قال أبو عُبيدِ(١): وفي هذا الحديث بابٌ من الحُكم عظيم.

قوله: [ليُّ الواجد]، فقال: [الواجد]، فاشترط الوُجد، ولم يقل: لي الغريم، وذلك أنه قد يجوز أن يكون غريماً وليس بواجد، وإنما جعل العقوبة على الواجد خاصَّةً فهذا يبين لك أنه من لم يكن واجداً فلا سبيل للطالب عليه بحبس ولا غيره حتى يجد ما يقضي.

وفي قوله تعالى: ﴿ كُلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّبِّهِمْ يَوْمَهِذٍ لَّمَحْجُوبُونَ ۞ ﴾ [المطففين: ١٥].

قال الشَّافعيُّ (٢): فلمَّا حجبهم بالسُّخط،كان في هذا دليلٌ على أنَّهم يرونه في الرِّضا.

الرابع: أنَّ تخصيص الحكم بالصَّفة يستدعي فائدةً؛ صوناً للكلام عن اللَّغو، وتلك الفائدة ليست إلا نفي الحكم عمَّن عداه.

الخامس: أنَّ ترتُّب الحكم على الوصف يُشعر بكون الوصف عِلةً للحكم، والأصلُ عدمُ علَّةٍ أخرى، وإذا لم يكن له علةٌ غيرُ الوصف، لزم انتفاء الحكم فيما انتفى عنه الوصف<sup>(٣)</sup>.

### أنواع مفهوم المخالفة

ينقسم إلى عشرة أنواع، جمعها ابن غازي بقوله:

صف واشترط علِّلْ ولقُبْ ثُنيا وعُدَّ ظرفين وحصراً إغيا

الأول: مفهوم الصِّفة، والمرادُ بها لفظٌ مقيِّدٌ لآخر، ليس بشرطٍ ولا استثناء ولا غاية، لامجرَّد الصِّفة عند النَّحويين.

<sup>(</sup>١) وقد تصحَّف في كثير من كتب الأصول إلى: أبي عبيدة ؟ فليُتنبُّه له.

<sup>(</sup>۲) «مناقب الشافعي» للبيهقي ١/ ٤٢٠، و«مناقبه» لابن كثير ص١٩١.

<sup>(</sup>٣) ينظر «الإبهاج» ١/ ٣٧٤.

مثاله: قوله ﷺ (۱): [وفي صدقة الغنم في سائمتها إذا كانت أربعين إلى عشرين ومائةٍ شاةً].

فيدلُّ هذا التَّقييد بالصِّفة على نفي الزَّكاة عن غير السَّائمة، من الجنس نفسه، لا من غير جنسه كالبقر والإبل.

وقوله (٢): [من باع نخلاً قد أُبّرت فثمرتُها للبائع إلا أنْ يشترط المبتاع].

مفهومه: إن باعها قبل التَّأبير فثمرتها للمشتري، وهذا قول الجمهور.

الثاني: مفهوم الشَّرط والجزاء، كقوله تعالى: ﴿وَإِن كُنَّ أُولَاتِ حَمْلِ فَأَنْفِقُواْ عَلَيْهِنَّ حَقَّى يَضَعِّنَ حَمَّلُهُنَّ﴾. [الطلاق: ٦].

مفهومه: غيرُ أولات الحمل لا يجب الإنفاق عليهنَّ.

وقوله ﷺ<sup>(٣)</sup>: [إذا أتاكم كريمُ قوم فأكرموه].

مفهومه: غير الكريم ـ كاللئيم ـ لا يكرم.

ومثله قوله<sup>(۱)</sup>: [من صلَّى صلاتنا واستقبل قِبلتنا، وأكل ذبيحتنا فذلك المسلم].

مفهومه: من لم يصلِّ صلاتنا ويستقبل قِبلتنا فليس بمسلم.

الثَّالث: مفهوم العلَّة.

مثاله: ما أخرج أحمد (٥) عن الدَّيلميِّ أنه سأل رسول الله ﷺ قال: إنَّا بأرضِ باردةٍ، وإنَّا لنستعين بشرابِ لنا يُصنع من القمح.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الزَّكاة (١٤٥٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في البيع ٣/ ١١٧٢ (١٥٤٣).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في الأدب (٣٧١٢)، وفي سنده سعيد بن مسلمة، وهو ضعيف.
 وله طرق يقوى بها الحديث، كما ذكر السنخاوي في «المقاصد الحسنة» ص٣٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاريُّ في الصَّلاة (٣٩١).

<sup>(</sup>٥) «المسند» ٤ / ٢٣٢.

فقال رسول الله ﷺ: [أيُسكرُ]؟ قال: نعم. قال: [فلا تشربوه]. ومثله حديث البخاريُ (١): [كلُ شرابِ أسكر فهو حرام].

مفهومه: إذا لم يسكر فاشربوه فهو حلال، فَعِلَّةُ التَّحريم الإسكارُ.

ومثله قولك: أعط السَّائل لحاجته.

الرابع: مفهوم اللَّقب.

سواءٌ كان اللقب علَماً بأنواعه الثَّلاثة من اسم، وكُنيةٍ، ولقبٍ، أو اسم جنسِ جامداً كان، أو مشتقًا غلبت عليه الاسمية، كالماشية، وكذا اسم الجمع، كقوم ورهطِ.

فالاسمُ المشتقُ الدَّال على الجنس كتخصيص الأشياء السَّتة في الذُكر بتحريم الرِّبا في قوله ﷺ (٢): [الذَّهب بالذَّهب، والفضَّة بالفضة، والبُرُ بالبُرِّ، والشَّعير بالشَّعير، والتَّمر بالتَّمر، والملح بالملح مثلاً بمثل، سواء بسواء، يدا بيداً.

ومثله قوله ﷺ (٣): [إذا استأذنت أحدَكم امرأتُه إلى المسجد فلا يمنعُها].

مفهومه: إذا استأذنته لغير المسجد فله منعها.

قال ابن دقيق العيد<sup>(٤)</sup>: هذا تخصيص الحكم باللَّقب، ومفهومُ اللقب ضعيفٌ عند الأصوليين.

الخامس: مفهوم الاستثناء، كقوله تعالى: ﴿لَا إِلَهَ إِلَّا ٱللَّهُ﴾.

ومثله قوله: ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلَطَكَنُّ إِلَّا مَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ﴾ [الحجر: ٤٢].

<sup>(</sup>١) أخرجه في الوضوء عن عائشة (٢٤٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم عن عبادة بن الصَّامت في المساقاة ٣/ ١٢١١ (١٥٨٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في الصّلاة ١/٣٢٦ (٤٤٢) والبخاريُّ في الأذان (٨٧٣)، دون لفظ: [إلى المسجد].

<sup>(</sup>٤) «إحكام الأحكام» ١٦٩/١.

مفهومه: من لم يتبعه لا سلطان له عليه.

ومثله: ﴿قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ وَمَا يَشْعُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ﴾ [النمل: ٦٥].

مفهومه: غيرُ الله لا يعلم الغيب.

السَّادس: مفهوم العدد، كتخصيص حدِّ القذف بثمانين في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرْ يَأْتُولُ بِأَرْبَعَةِ شُهَاآءَ فَأَجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلْدَةً ﴾ [النور: ٤].

وقوله ﷺ (۱): [إذا شرب الكلب في إناء أحدكم فليغسله سبعاً] أي: لا أقلَّ منها.

#### فائدة

قال التقيُّ السُّبكيُّ (٢): التَّحقيق عندي أنَّ مفهوم العدد إنما يكون حجَّة عند القائل به عند ذكر نفس العدد، كاثنين وعشرة، أمَّا المعدود فلا يكون مفهومه حجةً كقوله ﷺ (٣): [أحلَّت لكم ميتتان ودمان].

فلا يكون عدم تحريم ميتة ثالثة مأخوذا من مفهوم العدد، وذلك لأنَّ العدد شبه الصِّفة، لأنَّ قولك: في خمسِ من الإبل، في قوة قولك: في إبلِ خمس، تجعل الخمس صفة للإبل.

لكنَّ الناس يمثِّلون لمفهوم العدد بقوله ﷺ (٤): [إذا بلغ الماءُ قُلَّتين لم يحمل الخبث]. لأنَّ قرينة الكلام بقوله: [إذا بلغ] يقتضي أنه أراد التَّقييد

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُ في الوضوء (١٧٢)، وقد تقدم.

<sup>(</sup>۲) «الإبهاج» ۱/ ۳۸۲ مختصراً.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في الأطعمة (٣٣١٤)، وفيه ضعف، والبيهقيُّ في «السنن».
 الكبرى» ١ / ٢٥٤ عن ابن عمر موقوفاً بسند صحيح.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم في «المستدرك» ١/ ١٣٣، وصحّحه، ووافقه الذهبيُّ، وأخرجه ابن ماجه (٥١٧)، وقد تقدّم.

بهذا القدر المخصوص، فكانت صفة العدد فيه هي المقصودة، فلذلك صعَّ التمسك به.

وقيل: لا مفهوم للعدد، واستُدلُّ له بقوله ﷺ (١): [كان لسليمان ستون امرأة].

قال النَّوويُّ (٢): وفي رواية: [سبعون]، وفي غير صحيح مسلم: [تسع وتسعون]، وفي رواية: [مائة]. هذا كله ليس بمتعارض؛ لأنَّه ليس في ذكر القليل نفيُ الكثير، وقد سبق بيان هذا مرات، وهو من مفهوم العدد، ولا يُعمل به عند جماهير الأصوليين.

السَّابع: مفهوم ظرف الزَّمان.

كقوله تعالى: ﴿ ٱلْحَجُّ أَشَّهُ رُّ مَّعْلُومَكُ ﴾ [البقرة: ١٩٧].

أي: زمان الحجّ، أو: الحجُّ ذو أشهر معلومات، وعليهما فالإحرام قبلها غير مشروع.

وقوله تعالى: ﴿وَيَذْكُرُواْ أَسْمَ ٱللَّهِ فِي أَيَّامِ مَّعْلُومَنتٍ﴾ [الحج: ٢٨].

احتجّ به الإمام مالك على أنَّ الأضحية لا تجزئ بالليل.

الثامن: مفهوم ظرف المكان، كقوله تعالى: ﴿وَأَنتُمْ عَلَكِفُونَ فِى الْمُسَاحِدِ ﴾ [البقرة: ١٨٧]، فلا يصحُّ الاعتكاف في غير المساجد عند من اشترطها.

ومثله قوله ﷺ (<sup>٣)</sup>: [البُزاقُ في المسجد خطيئة]. مفهومه: البُصاق في غيره ليس بخطيئة.

التاسع: مفهوم الحصر بـ (إنما)، كقوله ﷺ (٤): [إنما الأعمال بالنِّيات]،

 <sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في الأيمان ٣/ ١٢٧٥ (١٦٥٤).

<sup>(</sup>۲) «شرح مسلم» ۱۲۰/۱۱.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الصَّلاة (٤١٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاريُ في بدء الوحي (١).

وقوله ﷺ (۱): [إنما الولاء لمن أعتق]. مفهومه: لا ولاء لمن لم يعتق.

وكذا حصر المبتدأ في الخبر، كقوله ﷺ (٢): [تحريمها التَّكبير، وتحليلها التَّسليم]. فالتَّحريمُ محصورٌ في التَّكبير، والتَّحليلُ محصورٌ في التسليم.

وفصل المبتدأ عن الخبر بضمير الفصل، كقوله تعالى: ﴿فَاللَّهُ هُوَ النَّهُ هُوَ الشَّورِي: ٩]. مفهومه: غير الله ليس بوليِّ، أي:ناصر.

وكذا تقديم المعمول، كقوله تعالى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾. أي: لا غيرك.

العاشر: مفهوم الغاية، كقوله تعالى: ﴿فَلَا يَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ وَجًا غَيْرَةً﴾ [البقرة: ٢٣٠]. مفهومه: فإن نكحته حلَّت للأول.

وقوله: ﴿وَلَا نُقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَّ ﴾ [البقرة: ٢٢٢]،.

والمشهور في الآية الحرمة حتى يطُّهرن بالاغتسال بالماء.

وأقوى هذه المفاهيم مفهومُ الحصر بالنَّفي والإثبات في الاستثناء، كقوله: لا إله إلا الله، فمنطوقُها عند الأصوليين: نفي الألوهية عن غير الله جلَّ وعلا، ومفهومُها: إثباتُها له وحده (٣).

يليه مفهوم الحصر بـ «إنما»، ومفهوم الغاية، ثمَّ مفهوم الشَّرط، ثمَّ الوصف، ثمَّ العدد، ثمَّ اللَّقب.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في الطلاق (٥٢٨٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود (۲۱).

<sup>(</sup>٣) وعند أهل البيان النَّفي والإثبات كلاهما منطوق صريح، فلفظة: «لا» صريحة في النَّفي، ولفظة: «إلا» صريحة في الإثبات.

وإنما ضعف الاحتجاج بمفهوم اللَّقب لعدم وجود رائحة التَّعليل فيه.

### المواضع التى لا يؤخذ فيها بمفهوم المخالفة

توجد عدَّة مواضع لا يؤخذ بها في مفهوم المخالفة، وهي ما يلي: ١ ـ إذا كان المنطَوق جواباً عن سؤال.

مثاله: ما أخرجه البخاريُ (١) عن ابن عمر أنَّ رجلا سأل رسول الله ﷺ عن صلاة اللَّيل ؟ فقال رسول الله عليه السَّلام: [صلاة اللَّيل مثنى مثنى].

استدلَّ بعض الفقهاء بمفهومه على أنَّ الأفضل في صلاة النَّهار أن تكون أربعاً.

وتُعُقِّب بأنه خرج جواباً للسُّؤال عن صلاة الليل، فقيَّد الجواب بذلك مطابقةً للسُّؤال (٢).

## ٢ ـ إذا كان المنطوق جارياً على الغالب.

وأمثلته كثيرة، فمنها: قوله تعالى: ﴿وَلَا نَفْنُلُوا أَوْلَاكُمُ خَشِيةَ إِمَلَقِ﴾ [الإسراء: ٣١]. فهذا خرج مخرج الغالب؛ لأنَّ غالب أحوالهم أنَّهم لا يقتلون أولادهم إلا عند خشية الفقر، فلا يُفهم منه أنْ يقتلوهم لغير خشية الإملاق.

وقوله: ﴿ وَرَبَّتِبُكُمُ ٱلَّتِي فِي حُجُورِكُم ﴾. [النساء: ٢٣].

فالرَّبيبةُ غالباً تكون في حَجر زوج الأمُ، فلا يُفهم منه أنَّه لو لم تكن في حجره يجوز له نكاحها.

وقوله ﷺ (٣):[من تولَّى قوماً بغير إذن مواليه، فعليه لعنةُ الله والملائكة].

<sup>(</sup>١) في الوتر (٩٩٠).

<sup>(</sup>۲) «فتح الباری» ۲/ ۲۷۹.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في العتق ٢/١٤٦ (١٥٠٨).

قال النَّوويُّ (١): فقد احتجَّ به قوم على جواز التَّولي بإذن مواليه.

والصَّحيحُ الذي عليه الجمهور أنه لا يجوز وإنْ أذِنوا، كما لا يجوز الانتساب إلى غير أبيه وإن أذن أبوه فيه، وحملوا التَّقييدَ في الحديث على الغالب؛ لأنَّ غالب ما يقع هذا بغير إذن الموالي، فلا يكون له مفهومٌ يُعمل به.

ومثله قوله ﷺ (٢٠): [فمن قضيتُ له بحقٌ مسلمٍ فإنما هي قطعةٌ من النَّار، فليحملها، أو يذرها].

قال النَّوويُ (٣): وهذا التَّقييد بالمسلم خرج على الغالب، وليس المراد به الاحتراز من الْكَافرِ ؛ فإنَّ مال الذِّميِّ والمُعاهَد والمرتدِّ في هذا، كمال المسلم.

ومثله قوله تعالى: ﴿لَا تَأْكُلُوا الرِّبَوْا أَضْعَلَفًا مُضَعَفَةً ﴾ [آل عمران: ١٣٠]، فلا يدلُّ على إباحته إذا لم يكن أضعافاً مضاعفة، وقوله: ﴿وَمَن يَدْعُ مَعَ اللّهِ إِلَىها ءَاخَرَ لَا بُرْهَكَنَ لَهُ بِهِ ﴾ [المؤمنون: ١١٧]، ليس فيه دلالة على أن أحدنا يجوز أن يقوم له برهان على صحة القول بأنَّ مع الله إلها آخر (٤).

ومثله قوله ﷺ [مَن نسي وهو صائمٌ فأكل أو شرب، فليتمّ صومَه؛ فإنما أطعمه الله وسقاه].

قال ابنُ دقيق العيد: وعدمُ المؤاخذة به، وتعليقُ الحكم بالأكل والشُّرب لايقتضي - من حيث هو - المخالفةَ في غيره؛ لأنه تعليق الحكم بالغالب، فإنَّ نسيان الجماع نادر بالنِّسبة إليه، والتَّخصيصُ بالغالب لايقتضي مفهوماً (٦).

<sup>(</sup>۱) «شرح مسلم» ۱۱۰/ ۱٤۹.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في الأقضية ٣/ ١٣٣٨ (١٧١٣).

<sup>(</sup>۳) «شرح مسلم» ۱۲/ ۲.

<sup>(</sup>٤) «أحكام الجصّاص» ٢/ ١٥٧.

<sup>(</sup>٥) أخرِج مسلم في الصَّوم ٢/ ٨٠٩(١١٥) واللَّفظ له، والبخاريُّ في الصَّوم (١٩٣٣).

<sup>(</sup>٦) «إحكام الأحكام» ٢/ ٢١٢.

" - إذا كان تخصيص المنطوق لأجل الامتنان، كقوله تعالى: ﴿ لِتَأْكُلُواْ مِنْهُ لَحْمًا طَرِيًا ﴾ [النحل: ١٤]، فلا يدلُ على منع أكل القديد.

٤ ـ إذا خصّ المنطوق بالذّكر لموافقة الواقع، كقوله تعالى: ﴿لَا يَتَخِذِ الْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَفِرِينَ ٱوْلِيكَة مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ٢٨]. نزلت الآية في قوم من المؤمنين والوا اليهود دون المؤمنين.

وموالاةُ الكافرين حرامٌ على كلِّ حالٍ، سواءً والوهم من دون المؤمنين، أم والوهم مع المؤمنين.

إذا كان تخصيص المنطوق بالذِّكر لجهل السَّامع بحكمه.

٦ \_ إذا كان ذكر المنطوق لتأكيد النَّهي عند السَّامع.

مثاله قوله ﷺ (۱): [لا يحلُ لامرأةِ تؤمن بالله واليوم والآخر أنْ تُحِدً على ميتِ فوق ثلاثِ ليالِ، إلا على زوجِ أربعةَ أشهرِ وعشراً].

فوصفُ المرأة بالإيمان بالله ورسوله لأجل تأكيد نهيها عن الإحداد على غير الزَّوج.

٧ ـ إذا كان المراد منه التَّنبيه على السَّبب الباعث للمأمور به.

مشاله: قبوله تعالى: ﴿وَاشْكُرُوا لِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِنَّاهُ لَعَبُدُونَ﴾ [البقرة: ١٧٢]. ومثله قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُّوَمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٧٥]، ومثله قول القائل لابنه: أطعني إن كنتَ ابني.

٨ ـ إذا كان لبيان الحكم. مثاله قوله تعالى: ﴿وَإِذَا كُنتَ فِيهِمَ فَأَقَمْتَ لَهُمُ ٱلصَّكَلَوْةَ﴾ [النساء: ١٠٢]. فَهِمَ بعضهم أنَّ قصر الصلاة في الخوف خاصٌ بوجود النبي ﷺ معهم، لكن هذا ورد لبيان الحكم لا لوجوده، فلا مفهوم له.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخارئ في الطلاق (٥٣٣٤).

### تذييل

مفاهيمُ المخالفة كلُّها حجَّةٌ إلا مفهومَ اللقب، وقد أخذ بها الجمهور. وأنكرت الحنفية مفاهيم المخالفة كلَّها، وذكر شمس الأئمة السَّرَخسي في كتاب «السِّير» أنه ليس بحجَّةٍ في خطابات الشَّرع، وأمَّا في مصطلح النَّاس وعُرفهم فهو حجَّة (١).

قاعدة: إذا تعارض المنطوق مع المفهوم، قُدِّم المنطوق؛ لأنه أقوى.

مثاله: قوله تعالى: ﴿وَإِن كُنتُمْ عَلَىٰ سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُواْ كَاتِبَا فَرِهَنُ مُّ مَا الْبَعَا فَرِهَنُ مُ مَقَبُوضَةً ﴾ [البقرة: ٢٨٢].

قال الجمهور: يجوز الرَّهن في الحضر، كما يجوز في السَّفر، واستدلُّوا له بحديث عائشة (٢) [أنَّ رسول الله ﷺ اشترى من يهوديِّ طعاماً إلى أجل، ورهنه درعاً له من حديدٍ].

فمفهوم الآية: لا يجوز الرَّهن في الحضر، ومنطوق الحديث جوازه، فتعارض المفهوم مع المنطوق، فيقدَّم المنطوق.

مثال ثان: حديث ابن مسعود قال (٣): [ما رأيتُ رسول الله ﷺ صلَّى صلاة إلا لميقاتها إلا صلاتين: صلاة المغرب والعشاء بجَمع ]. جَمع : هي مزدلفة.

قال النَّوويُّ (٤): وقد يحتجُّ أصحاب أبي حنيفة بهذا الحديث على منع الجمع بين الصَّلاتين في السَّفر؛ لأنَّ ابن مسعود من ملازمي النبيِّ ﷺ وقد أخبر أنَّه ما رآه يجمع إلا في هذه المسألة.

 <sup>«</sup>إرشاد الفحول» ص١٧٩.

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في البيع ١٢٢٦/(١٦٠٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في الحجِّ ٢/ ٩٣٨ (١٢٨٩).

<sup>(</sup>٤) «شرح مسلم» ۹/۳۷.

ومذهبنا ومذهب الجمهور جوازُ الجمع في جميع الأسفار المباحة التي يجوز فيها القصر. والجواب عن هذا الحديث أنه مفهومٌ، وهم لا يقولون به، ونحن نقول به، ولكن إذا عارضه منطوقٌ قدَّمناه على المفهوم، وقد تظاهرت الأحاديث الصَّحيحة بجواز الجمع، ثمَّ هو متروك الظَّاهر بالإجماع في صلاتي الظُّهر والعصر بعرفات.

مثال ثالث: قوله تعالى: ﴿وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ ٱلصَّكَلَوْةَ فَلَنَقُمْ طَآبِفَةٌ مِنْهُم مَعكَ ﴾ [النساء: ١٠٢]. أخذ بعضهم بمفهومه فقال:إذا لم تكن معهم فلا صلاة للخوف.

قال ابن حجر (١): واحتُجَّ عليهم بإجماع الصَّحابة على فعل ذلك بعد النبي عَلَيْ وبقوله عَلَيْ (٢): [صلُّوا كما رأيتموني أصلِّي] فعمومُ منطوقه مقدَّمٌ على ذلك المفهوم.

مثال رابع: قوله ﷺ (٣): [وجُعلت تربتُها لنا طهوراً].

مفهومه أنَّ غير التراب ليس طَهوراً.

والحديث الآخر(٤): [وجُعلت لي الأرضُ مسجداً وطَهوراً].

منطوقُه يدلُّ على طهورية بقية أجزاء الأرض.

فتعارض في غير التُّراب دلالةُ المفهوم ـ الذي يقتضي عدم طهوريته ـ، ودلالةُ المنطوق الذي يقتضي الطَّهورية، فالمنطوقُ مقدَّمٌ على المفهوم (٥٠).

مثال خامس: قوله ﷺ (٦): [أُمرت أن أسجد على سبعة أعظُم: على الجبهة، وأشار بيده على أنفه، واليدين، والرُّكبتين، وأطراف القدمين].

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» ۲/ ٤٣٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ في الأذان (٦٣١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب المساجد ١/ ٣٧١(٥٢٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاريُّ في التَّيمُّم (٣٣٥).

<sup>(</sup>٥) «إحكام الأحكام» لابن دقيق العيد ١/ ١١٦.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخارئ في الأذان (٨١٢).

وقال بعض الفقهاء: الواجب هو الجبهة، واستدلُّوا بقوله ﷺ في حديث رِفاعة (١): [فيسجد فيمكن جبهته من الأرض].

منطوقُ الأوَّل: وجوبُ السُّجود على هذه الأعضاء.

ومفهومُ الثَّاني عدمُ وجوب ما سوى الجبهة، لكنَّه مفهومُ لقب، وهو ضعيف.

ومع ذلك تعارضَ مفهومُه مع منطوق الأوَّل، فيقدُّم المنطوق (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٨٥٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر "إحكام الأحكام" لابن دقيق العيد ١/٢٣٣.

# أنواع الدّلالات

تقدَّم الكلام على الدَّلالات، وهذا التَّقسيم خاصٌّ بالحنفية، فقد جعلوا الدِّلالات أربعةً: عبارة النَّصُ، وإشارة النَّصُ، ودلالة النَّصُ، واقتضاء النَّصُ.

١ - عبارة النّص : هي صيغته، والمراد بها: ما سِيق الكلام لأجله،
 وكان مقصوداً بالنّص .

مثاله قوله تعالى: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَأَقَطَعُوا أَيْدِيَهُمَا جَزَآءً بِمَا كَسَبَا نَكَنلًا مِّنَ ٱللَّهِ [المائدة: ٣٨] الآية سيقت لبيان حدِّ السَّارِق، وهو المقصودُ بالحكم.

وقوله: ﴿ وَأَحَلُّ ٱللَّهُ ٱلْمِنْيَعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوْأَ ﴾ [البقرة: ٢٧٥].

فالآيةُ سيقت للتَّفرقة بين حكم البيع وحكم الرِّبا، وأنَّهما مختلفان. وقــولــه: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ أَلَا نُقْسِطُوا فِي ٱلْيَنَكَىٰ فَأَنكِكُواْ مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ ٱلنِّسَآءِ مَثْنَىٰ وَثُلِكَ وَرُبِكُعُ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا نَعْدِلُواْ فَوَحِدَةً ﴾ [النساء: ٣].

الآيةُ سيقت لبيان العدد الأقصى الجائز في النُكاح، وهو أربع، ووجوبِ الاقتصار على الواحدة عند خوف الجور من التَّعدُد، فهذان المعنيان مقصودان أصالةً بالحكم، وثَمَّ معنى آخرُ مقصودٌ بالتَّبع، وهو إباحة نكاح ما طاب من النِّساء، وهذه الثَّلاثة تشملها عبارة النَّصُ.

٢ ـ إشارة النَّصُّ: ما يفهم منه، وليس مسوقاً له، كما تقدُّم.

مثاله قوله تعالى: ﴿قَدْ زَىٰ تَقَلُّبَ وَجَهِكَ فِي ٱلسَّمَآءِ ۗ فَلَنُوَلِيَـنَكَ قِبْلَةً رَضَىٰهَا فَوَلِ وَجَهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَاءِ ﴾ [البقرة: ١٤٤].

فالآيةُ مسوقةٌ لبيان جهة القِبلة، فهذه عبارة النَّصِّ، وتشير في ثنياها إلى تعظيم الرَّسول ﷺ، وبيان منزلته حيث إنَّ الله أعطاه ما يريده في نفسه دون أن يطلبه، ومثله قوله تعالى: ﴿وَعَلَى ٱلْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَ وَكِسُوتَهُنَ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٣٣].

فالآيةُ مسوقةٌ لإثبات النَّفقة على الأب، فهذه عبارة النَّص، وتشير أيضاً إلى أنَّ النَّسب إلى الآباء؛ لأنَّ المعنى: وعلى الذي وُلد الولدُ لأجله رزقُ الوالدات وكسوتهنَّ، فالنِّسبة إليه بلام الاختصاص تُعرُّف أنَّ الأب هو الذي اختصَّ بهذه النِّسبة (١).

ومثله: ﴿ لِلْفُقَرَّآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَنْرِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ ﴾ [الحشر: ٨].

فالآيةُ سيقت لبيان استحقاق سهم من الغنيمة للفقراء المهاجرين، فهذه عبارة النَّصُ، وفيها إشارةٌ إلى زوال أملاكهم عمًا خلَفوا بمكة لاستيلاء الكفَّار عليها؛ فإنَّه سمَّاهم فقراء مع إضافة الدِّيار والأموال إليهم، والفقيرُ حقيقةً: من لا يملك المال، لا من بَعُدت يده عن المال (٢).

٣ ـ دلالة النَّصِّ: هي ما ثبت بمعنى النَّصِّ لغةً لا اجتهاداً.

مثاله قوله تعالى: ﴿فَلَا تَقُل لَمُكُمَّا أُفِّي﴾، فالنَّهي عن التَّأفيف يُوقَف به على حرمة الضَّرب بدون اجتهادٍ لوضوحه.

ومثله: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا أَمُوا لَهُمْ إِلَىٰ أَمُوالِكُمْ ﴾ [النساء: ٢]. والإتلاف مثلُ الأكل.

٤ ـ اقتضاء النَّصِّ: ما يقتضي تقدير شيءٍ ليصحَّ الكلام.

مثاله: قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ ﴾، أي: أكلها.

وقوله: ﴿ حُرِّمَتَ عَلَيْكُمْ أَمُهَا يُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَخَوَانُكُمْ وَعَمَّنَكُمْ وَخَالَاتُكُمْ

<sup>(</sup>۱) «نور الأنوار» ۱/۳۷۲.

<sup>(</sup>۲) «كشف الأسرار» ١/٧٧٧.

وَبِنَاتُ الْآَخِ وَبَنَاتُ الْأُخْتِ وَأُمُهَنُكُمُ الَّتِي آرَضَعْنَكُمْ وَأَخَوْنُكُم مِّنَ الرَّضَلَعَةِ وَأَمُهَنْتُ الرَّضَلَعَةِ وَبَنَاتُ الْأُخْتِ وَأُمُهَنْتُ اللَّهِي فِي خُجُورِكُم مِّن نِسَآيِكُمُ الَّتِي دَخَلَتُم وَأُمَّهَاتُكُم . . . الخ. بِهِنَّ ﴾ [النساء: ٢٣] أي: حرَّم زواجُ أمَّهاتِكم . . . الخ.

وقد اجتمع في هذه الآية الدُّلالات الأربع:

فتحريم الأمَّهات والبنات والأخوات وسائر المنصوص عليهنَّ هو عبارة النَّص؛ لأنَّ الكلام سيق لهنَّ.

وتحريم الخالات والعمَّات والأب رضاعاً، يُفهم من إشارة النَّص؛ لأنَّ الله سبحانه سمَّى اللائي أرضعن أمهاتٍ، فيلزم من جعل المرضع أمَّا أن تكون أختها خالةً، وزوجُها أباً، وأختُ زوجها عمَّةً.

وتحريم العمات والخالات يُفهم منه تحريم الجدَّات، بدلالة النَّص؛ لأنَّ الجدة أقربُ من العمَّة؛ إذ العمَّة تنتسب بها(١).

وتقديرُ محذوفٍ كما بيَّنا، هو دلالة الاقتضاء.

<sup>(</sup>۱) «أصول الفقه» لعبد الوهاب خلاف ص ١٥١.

رَفَّحُ معب (لرَّحِيُ (النَّجَرِيُ (النَّجَرَّي السِّكْتِينَ (النِّدِرُ (الِنِووكِ www.moswarat.com وَقَعُ حَبِي (الرَّحِيُّ الْفِخِّرِيُّ (سِّلِيْنَ الْفِرْدُ (الْفِرْدُوكِ (سِّلِيْنَ الْفِرْدُ (الْفِرْدُوكِ www.moswarat.com

# النّسخ

تعريفه لغة: الإزالةُ والبطلانُ، يقال: نسخت الشَّمسُ الظِّلَّ: إذا أزالته. هذا معناه الحقيقيُّ، ويستعمل مجازاً بمعنى النَّقل. تقول: نسختُ الكتاب: إذا نقلتَ ما فيه، ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَّا كُنَّا نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُم تَعْمَلُونَ﴾ [الجاثية: ٢٩]. واصطلاحاً: رفعُ الحكم الشَّرعي بدليلِ شرعيٌ متأخِّر.

والنَّسخُ في كلام المتقدِّمين أعمُّ من مفهوم الأصوليين، فيُطلقون على تقييد المطلق نسخاً، وعلى تخصيص العموم بدليل متَّصل أو منفصل نسخاً، وعلى بيان المبهم والمجمل نسخاً، كما يُطلقون على رفع الحكم الشَّرعيِّ بدليل شرعيٌ متأخر نسخاً.

#### وقوعه

النَّسخُ واقعٌ وجائزٌ في شريعتنا، والدَّليلُ عليه قوله تعالى: ﴿ مَا نَنسَخَ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ مِخْيرٍ مِنْهَآ أَوْ مِثْلِهَا ۚ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مَنْهَا ۖ أَوْ مِثْلِهَا ۚ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مَنْهَا لَهُ مَا يَعْلَمُ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مَنْهَا لَهُ مَا يَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مَنْهَا اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مَنْهَا اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مَنْهَا اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهُ مَا يَعْلَمُ أَنَا اللَّهُ مَا يَعْلَمُ أَنَّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ مَنْهُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهُ عَلَيْهِا أَلَمْ مَنْهُ إِلَيْهِا أَلَهُمْ مَا أَنَا اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهُ عَلَيْهُ أَلَمْ مَا إِلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَنَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا أَنَّ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَلَّهُ عَلَيْهُمْ أَلَّهُمْ أَلَاهُ مَا إِلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا أَلِيهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَلَىٰ مَا أَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ أَلَّا اللَّهُ مَا أَلَّهُمْ مَنْهُمْ أَلُوا مُنْهُمْ أَلَهُمْ اللَّهُ مَا أَلَّهُ مَلَىٰ مَا أَلَهُمْ مَا أَنَّا اللَّهُ مِنْهُمْ أَلَهُمْ أَلَهُمْ أَلَهُمْ أَلَهُمْ أَلَكُمْ مُنْ مُنْ أَلَّهُمْ أَلَهُمْ مَا أَنَّا اللَّهُ مَا أَلَّهُ مَا أَلَّهُمْ أَلَّهُمْ أَلَاهُ مَا أَلَّهُ مَا أَلَّهُمْ مَا أَلَّهُمْ أَلَّهُ مَا أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مَا أَلَّهُ مَا أَلَّهُ مَا أَلَّهُ مِنْ أَلَّا أَلَّا عَلَالًا مُعْلَمُ أَلَّهُ مَا أَلَّهُ مَا أَلَّهُ مَا أَلَّهُ مَا أَنْ أَلَالَا أَلَّهُ مَا أَلَّهُ مَا أَلَّهُ مِنْ أَلَّالًا أَلَالَا أَلَّهُمْ أَلَّالِهُ مَا أَلَّهُ مَا أَلَّالِهُ مَا أَلَّالِهُ مَا أَلَّالًا مُعْمَالًا أَلَّالِهُ مَا أَلَّهُ مَا أَلَّهُ مَا أَلَّا أَلَّا أَلَّالًا مَا أَلَّا أَلَّهُ مَا أَلَّا أَلَّا مُعْلَمْ أَلَّا أَلَّا أَلَّا أَلَّالِهُ مَا أَلَّا أَلَّا أَلَّهُ مَا أَلَّالِهُ مَا أَلَّا أَلَّالًا مَا أَلَّالِهُ مَا أَلَّا أَلَّهُ مَا أَلَّا أَلَّهُ مَا أَلَّا أَلَّا أَلَّا أَلَّا

ولمَّا حكم الله بجواز النَّسخ، عقَّبه بقوله: ﴿ أَلَمْ تَعْلَمْ أَكَ اللَّهَ لَهُ مُلْكُ اللَّهَ مَلْكُ اللَّهَ وَالأَرْضِ وَمَا لَكُم مِن دُونِ اللَّهِ مِن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ [البقرة: ١٠٧]. ليبين أنَّ له ملك السَّموات والأرض، فنبَّه بذلك أنه يحسن منه الأمر والنَّهي؛ لكونه مالكاً للخلق.

وقــولــه: ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا ءَايَةً مُكَانَ ءَايَةٍ وَاللَهُ أَعْــلَمُ بِمَا يُنَزِّكُ قَالُوَاْ إِنَّمَا أَنتَ مُفْتَرٍ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ۞ . [النحل: ١٠١]. والتَّبديلُ يشتمل على رفع وإثبات.

وأنكرت اليهود وقوعه، وقد كذَّبوا في قولهم؛ لأنَّه واقعٌ في شريعتهم، كما أخبرنا الله بقوله: ﴿ فَيُظْلَمِ مِنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَتِ أَكِلَتْ لَكُمْ وَبِصَدِهِمْ عَن سَبِيلِ ٱللهِ كَثِيرًا ﴿ اللهِ اللهِ كَثِيرًا ﴿ اللهِ اللهِ كَثِيرًا ﴿ اللهِ اللهِ كَثِيرًا ﴿ اللهِ اللهِ كَثِيرًا ﴾. [النساء: ١٦٠].

قال أبو جعفر القارئ يزيد بن القعقاع (١): نسخت الزَّكاة المفروضة كلَّ صدقةٍ في القرآن، ونسخَ شهرُ رمضان كلَّ صيامٍ في القرآن، ونسخَ ذبحُ الأضاحي كلَّ ذبح.

#### فائدة

إنَّ القواعد الكلية هي الموضوعة أوَّلاً، وبها نزل القرآن على النبيِّ ﷺ بمكة، ثمَّ تبعها أشياءُ بالمدينة كمُلت بها تلك القواعد التي وُضع أصلها بمكة.

وكان أوَّلَها الإيمانُ بالله ورسوله، واليوم الآخر، ثمَّ تبعه ما هو من الأصول العامَّة، كالصَّلاة وإنفاق المال، ونهى عن كلِّ ما هو كفر أو تابع للكفر، كالافتراءات التي افتروها من الذَّبح لغير الله وللشُّركاء، وأمر بمكارم الأخلاق كلِّها، كالعدل والإحسان، والوفاء بالعهد، والدَّفع بالتي هي أحسن، ونهى عن مساوئ الأخلاق من الفحشاء والمنكر والبغي، والقول بغير علم.

فكانت الجزئياتُ المشروعاتُ بمكة قليلةٌ، والأصولُ الكلية في النزول والتَّشريع أكثر.

ثمَّ لمَّا خرج الرَّسول ﷺ إلى المدينة كمُلت هنالك الأصول الكُلية على تدريج، كإصلاح ذات البين، والوفاء بالعقود، وتحريم المسكرات، وتحديد الحدود.

<sup>(</sup>۱) «النَّاسخ والمنسوخ» لابن البارزي ص١١.

فالنّسخُ وقع معظمه بالمدينة لَمّا اقتضتِ الحكمة الإلهية في تمهيد الأحكام، ومعظمه لما كان فيه تأنيسٌ أوَّلاً لقريب العهد بالإسلام، واستئلافٌ لهم، مثل كونِ الصَّلاة كانت صلاتين، ثمّ صارت خمساً، وكونِ إنفاق المال مطلقاً بحسب الخيرة، ثمّ صار محدوداً مقدَّراً، وأنَّ القِبلة كانت بالمدينة بيت المقدس، ثمّ صارت إلى الكعبة.

فما وقع فيه النَّسخ كان قليلاً، وهو في الأمور الجزئية دون القواعد الكلية (١).

## معرفة تاريخ النسخ

قاعدة: إذا تعارض نصّان ولم يمكن الجمعُ بينهما فالمتأخّر هو النّاسخُ، ويُعرف المتأخّر بمجرّد النّقل، وله طرق:

الأوَّل: أن يكون في اللَّفظ ما يدلُّ عليه، كقوله (٢): [كنتُ نهيتُكم عن لحوم الأضاحي فوق ثلاثٍ، فأمسكوا ما بدا لكم].

الثّاني: أن تجتمع الأمَّة في حكم على أنَّه منسوخٌ، وأنَّ ناسخه الآخر، كما سيأتي.

الثّالث: أن يذكر الرَّاوي التَّاريخ، مثل أن يقول: سمعتُ عام الخندق، أو عام الفتح، وكان المنسوخ معلوماً قبله (٣).

مثاله: قوله ﷺ (<sup>٤)</sup>: [أفطرَ الحاجم والمحجوم]. رواه شدَّاد بن أوس، وكان مع النبي ﷺ زمان الفتح، وذلك في السَّنة الثَّامنة من الهجرة.

نسخه حديث ابن عباس (٥) [أنَّ النبي ﷺ احتجم وهو صائم]. فقد

<sup>(</sup>۱) «الموافقات» ۳/ ۱۰۲ مختصراً.

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم بلفظه ۳/ ۱۵۶۲ (۱۹۷۷).

<sup>(</sup>٣) «المستصفى» ٢/١١٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في الصُّوم (٢٣٦٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاريُ في الطبُ (٥٦٩٤).

بيَّن الشَّافعيُّ أنَّ هذا الحديث كان سنة عشر في حجَّة الوداع<sup>(١)</sup>؛ لأنه ورد في بعض طرقه (٢): [احتجم وهو مُحرِمٌ.].

الرَّابع: يعرف بقول الصَّحابيِّ (٣)، كحديث جابر (١٤): [كان آخرَ الأمرين من رسول الله ﷺ تركُ الوضوء ممَّا غيَّرت النَّار].

## بيانُ ما يجوزُ نسخُه من الأحكام وما لا يجوز

يقع النَّسخ في كلِّ ما يصحُّ وقوعه على وجهين أو أكثر، كالعبادات الشَّرعية من صلاةٍ وصوم، وغيرها. وأمَّا ما لا يجوز نسخه فهو:

١ ـ كلُّ ما يكون وَقوعه بوجهِ واحدِ مثل التَّوحيد، وصفات الله.

٢ ـ أخبار الله تعالى عن القرون السَّالفة، والأمم الماضية.

٣ ـ الأخبار عن الحوادث الآتية في المستقبل، كخروج يأجوج ومأجوج، والدَّجَال، وأمثالها.

٤ ـ الإجماع؛ لأنّه لا يقع إلا بعد موت الرّسول، والنّسخُ لا يقع إلا في حياته ﷺ.

 القياس؛ لأنه يعتمد على أصول، وهذه الأصولُ ثابتةٌ لا يجوز نسخها.

### شروط النسخ خمسة

١ - أن يكون النّاسخ شرعياً غير عقليّ؛ فإنّ الموت لا ينسخ التّكاليف.

<sup>(</sup>۱) «إرشاد طلاب الحقائق» ص١٨٦.

<sup>(</sup>٢) عند البخاريّ (٥٦٩٥)، وعند الترمذيّ (٧٧٥): وهو محرم صائم.

<sup>(</sup>٣) «إرشاد طلاب الحقائق» ص١٨٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود (۱۹۲).

- ٢ ـ أن يكون منفصلاً غير متصل، فلا نسخ في قوله تعالى: ﴿ثُمَّ أَتِبُواْ
   ٱلْقِيّامَ إِلَى ٱلْيَــٰإِ ﴾ [البقرة: ١٨٧].
  - ٣ ـ أن يكون الجمعُ بين الدَّليلين غيرَ ممكن.
  - ٤ ـ أن يكون النَّاسخ في العلم والعمل مثل المنسوخ.
    - ٥ \_ معرفة المتقدِّم من المتأخِّر(١).

### أنواع النسخ ثلاثة

١ ـ نسخ الرَّسم (التلاوة) دون الحكم، مثاله: نسخ (الشَّيخ والشَّيخة إذا زنيا فارجموهما ألبتة) وسيأتي ثانية، فهذا نُسخ رسمُه، وحكمُه باق.

ومثّل له الحنفية بقراءة ابن مسعود في كفّارة اليمين: (فصيام ثلاثة أيّام متتابعات) وبقي الحكم عندهم.

ومثاله ما أخرجه البخاريُ (٢) عن أنس بن مالك قال: دعا النبيُ عَلَيْهُ على الذين قتلوا أصحابه ببئر معونة ثلاثين صباحاً حين يدعو على رعل ولحيان وعُصيَّة عصت الله ورسوله. قال أنس: فأنزل الله تعالى لنبيه في الذين قُتلوا أصحابِ بئر معونة قرآنا قرأناه حتى نُسخ بعد: (بلِّغوا قومَنا، فقد لقينا ربَّنا، فرضى عنا ورضينا عنه).

ومثله ما أخرجه البخاريُ (٣) أيضاً قال عمر بن الخطاب: إنَّا كنَّا نقرأ فيما نقرأ من كتاب الله أنْ: (لا ترغبوا عن آبائكم؛ فإنَّه كفرٌ بكم أن ترغبوا عن آبائكم).

<sup>(</sup>۱) «النَّاسخ والمنسوخ» لابن العربي ٢/ ١.

<sup>(</sup>٢) في المغازي (٤٠٩٥).

<sup>(</sup>٣) في الحدود (٦٨٣٠).

٢ ـ نسخ الحكم دون الرَّسم. مثاله قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ
 وَيَذَرُونَ أَزْوَجُا وَصِيَّةً لِأَزْوَجِهِم مَّتَنعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ ﴾ [البقرة: ٢٤٠].

كانت عِدَّة الوفاة حولاً، كما في هذه الآية، ثمَّ نسخت إلى أربعة أشهر وعشرة أيام بقوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوَنَ مِنكُمُ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَرَّيَضَنَ إِلَىٰ اللهِ وَعَشَراً ﴾ [البقرة: ٢٣٤].

قال عبد الله بن الزُّبير: قلتُ: لعثمان بن عفان: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوَنَ مِنكُمْ وَيَلَذِينَ يُتَوَفَّوَنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا﴾؟ قال: قد نسختها الآية الأخرى. فلِمَ تكتبُها أو تدعها؟ قال: يا ابنَ أخي، لا أُغيِّرُ شيئاً منه من مكانه (١١).

وقوله تعالى: ﴿وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَامُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍّ﴾ [البقرة: ١٨٤].

بقيت تلاوتها، ونسخ حكمها بتعيُّن الصُّوم.

وقوله تعالى: ﴿إِذَا نَنَجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى نَجُوْنِكُو صَدَقَةً ﴾ [المجادلة:

٣ ـ نسخ الحكم والرَّسم معا. مثاله ما أخرجه مسلم (٢) عن عائشة رضي الله عنها قالت: كان فيما أنزل من القرآن: (عشرُ رضعاتِ معلوماتِ يحرِّمن)، ثمَّ نسخن بـ(خمسٌ معلومات)، فتوفِّي رسول الله ﷺ وهنَّ فيما يُقرأ من القرآن.

قال النَّوويُّ (٣): معناه أنَّ النَّسخ بخمس رضعات، تأخَّر إنزاله جداً، حتى إنه ﷺ توفي وبعض النَّاس يقرأ: خمس رضعات، ويجعلها قرآناً متلوَّا؛ لكونه لم يبلغه النَّسخ لقرب عهده، فلمَّا بلغهم النَّسخ بعد ذلك رجعوا عن ذلك، وأجمعوا أنَّ هذا لا يُتلى. اه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في التَّفسير (٤٥٣٠).

<sup>(</sup>٢) في الرَّضاع ٢/ ١٠٧٥ (١٤٥٢).

<sup>(</sup>۳) «شرح مسلم» ۱۰/۲۹.

فیکون: عشر رضعات، نُسخ حکمه وتلاوته، وخمسُ رضعاتِ، نسخت تلاوته دون حکمه.

ومثاله ما جاء عن زِرِّ بن حُبيش قال: قال لي أُبيُّ بن كعب: كائِنْ تقرأ سورة الأحزاب، أو: كائِنْ تعدُّها ؟.

قال: قلتُ: ثلاثاً وسبعين آيةً.

فقال: قطُّ ؟! لقد رأيتُها وإنَّها لتعادل سورة البقرة، ولقد قرأنا فيها: (الشَّيخُ والشَّيخُ إذا زنيا فارجموهما ألبتةَ نكالاً من الله، والله عزيز حكيم)(١).

### وقد يكون النَّسخ إلى بدل، وله أحوال:

ا ـ البدلُ مماثلُ للأوَّل في الفعل، كنسخ القِبلة من بيت المقدس إلى الكعبة، قال تعالى: ﴿قَدْ نَرَىٰ تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَآءِ فَلَنُولِيَنَكَ قِبْلَةً تَرْضَلَهَا فَوَلِ وَجْهَكَ شَلَّرَ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ ﴾ [البقرة: ١٤٤]. والصَّحيحُ أنَّ استقبال بيت المقدس كان ثابتاً بالنَّص. قال تعالى: ﴿وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَبِعُ الرَّسُولَ مِتَن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ ﴾. [البقرة: ١٤٣].

٢ ـ البدل أشد من المنسوخ، كنسخ وضع القتال في أوّل الإسلام بفرضه بعد ذلك. ونسخ التّخيير بين الصّوم والفدية بفرضية الصّيام، ونسخ نكاح المتعة بعد تجويزها.

" البدلُ أخفُ من المنسوخ، كما في آيتي المصابرة. قال تعالى: ﴿ إِن يَكُن مِنكُمْ عِشْرُونَ صَنبِرُونَ يَغْلِبُوا مِائْنَيْنَ وَإِن يَكُن مِنكُمْ مِائَةٌ يَغْلِبُوا الْفَالِ وَائْنَيْنَ وَإِن يَكُن مِنكُمْ وَعَلِمَ أَنَ فِيكُمْ اللّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَ فِيكُمْ ضَعْفًا فَإِن يَكُن مِنكُمْ أَلَفٌ يَغْلِبُوا مِائْنَيْنَ وَإِن يَكُن مِنكُمُ أَلَفٌ يَغْلِبُوا

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الله بن الإمام أحمد في «زوائد المسند» (۱۵۸)، وعبد الرزاق ٣/ ٣٦٥، وابن حِبَّان كما في «الإحسان» ١٠/ ٢٧٤ (٤٤٢٩)، وسنده حسن.

أَلْفَيْنِ﴾ [الأنفال: ٦٦]. ونسخ عِدَّة المتوفَّى عنها زوجها من سنة إلى أربعة أشهر وعشراً.

وقد يكون النّسخ بدون بدل، كآية المناجاة، وهي قوله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهُا النّبِنَ ءَامَنُوا إِذَا نَنجَيْتُمُ الرّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى نَغَوْنكُو صَدَقَةً ﴾ [الـمجادلة: ١٦] أخرج الترمذيُ (١) عن علي قال: لما نزلت: ﴿إِذَا نَنجَيْتُم الآية. قال لي النبي ﷺ: [ما ترى ؟ ديناراً؟] قلتُ: لا يطيقونه. قال: [فنصف دينار؟] قلت: لايطيقونه. قال: [إنَّك لزهيد] فنزلت: ﴿وَاللّمَهُوا بَيْنَ يَدَى نَعَوْنكُو صَدَقَتَ ﴾. [الـمجادلة: ١٣] قال: فبي خفي الله عن هذه الأمّة.

ونسخِ ادِّخار لحوم الأضاحي. قال ﷺ: [كنتُ نهيتُكم عن ادِّخار لحوم الأضاحي..]، وقد تقدَّم، ونسخِ تحريم المباشرة. قال تعالى: ﴿عَلِمَ اللهُ أَنَّكُمُ كُنتُمْ تَغْتَانُوكَ أَنفُسَكُمُ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ فَأَكَنَ بَشِرُوهُنَّ﴾. [البقرة: ١٨٧].

#### مسألة

قد يكون في الآية عدَّة أحكام، فيُنسخ بعضها ويبقى الآخر.

فقد بيَّن الرَّسول ﷺ السَّبيل، هو الجلد والرَّجم، ونُسخ جميع ماذُكر في الآية إلا ما ذكر من استشهاد أربعة شهود؛ فإنَّ اعتبار عدد الشُّهود باقِ في الحدِّ، وقد بيَّن الله ذلك في قوله: ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمُّ لَوْ يَأْتُواْ

<sup>(</sup>١) في تفسير القرآن (٣٣٠٠).

بِأَرْبِعَةِ شُهَلَآءَ فَأَجَلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلَّدَةً ﴾ [النور: ٤]، وقوله: ﴿ لَوَلَا جَآءُو عَلَيْهِ بِأَرْبِعَةِ شُهَدَآءً فَإِذْ لَمْ يَأْتُواْ بِٱلشُّهَدَآءِ فَأُولَتِكَ عِندَ ٱللهِ هُمُ ٱلْكَلْاِبُونَ ﴾ [النور: ١٣]. فلم يُنسخ اعتبار العدد، ولم يُنسخ الاستشهاد أيضاً.

#### نادرة

قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا وَصِيَّةً لِأَزْوَجِهِم مَّتَنعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ غَمْرَ إِخْرَاجً فَإِنْ خَرَجْنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْنَ فِي أَنفُسِهِكَ مِن مَعروفِ﴾ [البقرة: ٢٤٠].

قال الجصَّاص(١): قد تضمَّنت هذه الآية أربعة أحكام:

أحدها: الحول، وقد نُسخ منه ما زاد على أربعة أشهر وعشراً.

الثَّاني: نفقتها وسكناها في مال الزُّوج، فقد نُسخ بالميراث (٢).

الثَّالث: الإحداد الذي دلَّت عليه الدِّلالة من الآية، فحكمُه باق بالسُّنة.

الرَّابع: انتقالها عن بيت زوجها، فحكمُه باقٍ في حظره.

فنُسخ من الآية حكمان، وبقي حكمان، ولا نعلم آية اشتملت على أربعة أحكام فنُسخ منها اثنان، وبقي اثنان غيرَها.

# ما يجوز النَّسخُ به وما لا يجوز

١ ـ يجوز نسخُ القرآنِ بالقرآن.

مثاله إضافةً لما تقدُّم قوله تعالى: ﴿وَٱلَّتِي يَأْتِينَ ٱلْفَكَحِشَةَ مِن

<sup>(</sup>۱) «أحكام القرآن» ١/٤٢٠.

<sup>(</sup>٢) على ما روى ابن عباس وغيره؛ لأنَّ الله تعالى أوجبها لها على وجه الوصية لأزواجهم، كما كانت الوصية واجبةً للأقربين والوالدين، فنُسخت بالميراث وقولِ النبي ﷺ: [لا وصية لوارث]. أخرجه الترمذي (٢١٢٠).

نِسَآبِكُمْ فَٱسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَ آرَبَعَكُ مِنكُمٌ فَإِن شَهِدُواْ فَٱسْكُوهُنَ فِى ٱلْبُـيُوتِ حَتَّى يَتَوَفَّنَهُنَّ ٱلْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ ٱللَّهُ لَمُنَّ سَبِيلًا ۞﴾ [الــنــســاء: ١٥]. نُــــــخــت بآية:﴿الزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَٱجْلِدُواْ كُلَّ وَبَعِدٍ مِتْهُمَا مِأْنَةَ جَلْدَةٍ﴾ [النور: ٢].

وقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ عَقَدَتَ أَيْمَنُكُمُ فَاتُوهُمْ نَصِيبَهُمْ ﴾ [النساء: ٣٣]. كانوا في الجاهلية وابتداء الإسلام يتوارثون بالجلف والمعاقدة، ثمَّ نُسخ ذلك بقوله: ﴿ وَأُولُوا ٱلأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ فِي كِنَبِ ٱللَّهِ ﴾ [الأنفال: ٧٥].

٢ ـ يجوز نسخ السُّنَّة بالقرآن.

مثاله صُلْحُه عَلَيْ لقريش على أن يرد لهم من جاءه من المشركين مسلماً، ففي البخاري (١) عن البراء بن عازب رضي الله عنهما قال: [صالح النبي على المشركين يوم الحديبية على ثلاثة أشياء: على أنَّ من أتاه من المشركين ردَّه إليهم ومن أتاهم من المسلمين لم يردُّوه...] الحديث.

نُسخ ردُّ النِّساء بقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ عَلِمْتُمُومُنَّ مُؤْمِنَانِ فَلَا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَارِ ﴾ [الممتحنة: ١٠].

ومثلُه نسخ صوم عاشوراء الثَّابِتِ بالسُّنة، ففي البخاريِّ (٢) عن عائشة قالت: [كان رسول الله ﷺ أَمر بصيام يوم عاشوراء، فلمَّا فُرض رمضان كان من شاء صام ومن شاء أفطر]، فنُسخ بقوله تعالى: ﴿فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهُرَ فَلْيَصُبُمَةً﴾ [البقرة: ١٨٥].

ومثله: ما أخرجه البخاريُ<sup>(٣)</sup> عن زيد بن أرقم قال: كنًا نتكلَّم في الصَّلاة، يُكلِّم أحدُنا أخاه في حاجته، حتى نزلت هذه الآية: ﴿وَقُومُوا لِلَّهِ قَلْنِينَ﴾ [البقرة: ٢٣٨]. فأمرنا بالسُّكوت.

<sup>(</sup>١) كتاب الصُّلح (٢٧٠٠).

<sup>(</sup>٢) كتاب الصُّوم (٢٠٠١).

<sup>(</sup>٣) في التَّفسير (٤٥٣٤).

٣ ـ يجوز نسخ السُّنَّة بالسُّنَّة.

وهذا البابُ من أدق أبواب العلم. أخرج مسلم (١) عن أبي العلاء بن الشَّخُير: كان رسول الله ﷺ ينسخ حديثُه بعضُه بعضاً، كما ينسخ القرآنُ بعضُه بعضاً.

وعن ابن عبَّاس<sup>(۲)</sup>: كان صحابة رسول الله ﷺ يتَّبعون الأحدثَ فالأحدثَ من أمره.

وقال الزَّهريُّ : أعيا الفقهاءَ وأعجزهم أن يعرفوا ناسخَ حديثِ رسول الله من منسوخه.

ونسخُ السُّنة بالسُّنة يقع على أربعة أوجه:

أحدها: نسخ السُّنة المتواترة بالسُّنة المتواترة.

والثَّاني: نسخ خبر الآحاد بمثله.

والثَّالث: نسخ الآحاد بالمتواتر، وهو جائزٌ بلا خلاف.

والرَّابع: نسخ المتواتر بالآحاد، وفيه خلاف، وأكثرُ المتأخُرين على جوازه.

ومثاله ما أخرجه مسلم<sup>(١)</sup> عن سلمة بن الأكوع وجابر بن عبد الله أنَّ رسول الله ﷺ أتانا فأذِن لنا في المُتعة.

ثمَّ نُسخ، ففي البخاريُ (٥) أنَّ عليًا رضي الله عنه قال لابن عبَّاس: [إنَّ النَّبيُّ عَيِّلِهُ نهى عن المُتعة، وعن لحوم الحُمُر الأهلية زمن خيبر].

<sup>(</sup>١) في الغسل (٣٤٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في الصوم (١١١٣).

<sup>(</sup>٣) «الاعتبار في النّاسخ والمنسوخ» ص٥.

<sup>(</sup>٤) في النَّكاح ٢/ ١٠٢٢ (١٤٠٥).

<sup>(</sup>٥) في النَّكاح (٥١١٥).

و عند ابن حِبَّان<sup>(۱)</sup> من حدیث أبي هریرة أنَّ النبيَّ ﷺ لمَّا خرج نزل بثنیة الوداع فرأی مصابیح، وسمع نساءً یبکین، فقال: [ما هذا] ؟.

فقالوا: يا رسول الله، نساءٌ كانوا تمتعوا منهنَّ أزواجُهنَّ. فقال: [هدمَ المتعةَ النِّكاحُ والطلاقُ والعِدَّةُ والميراث].

ففي هذا أنَّ النَّسخ كان بعد غزوة تبوك؛ لأنَّهم رجعوا منها ومرُّوا بثنية الوداع<sup>(٢)</sup>.

قال ابن العربيُ (٣): نسخ الله القِبلةَ مرتين، ونكاحَ المُتعة مرَّتين، وتحريم الحُمُر الأهلية مرَّتين، ولا أحفظ رابعاً.

مثال آخر: أخرج البخاريُ (٤) عن عبد الله بن مسعود قال: كنَّا نُسلّم على النبي ﷺ وهو في الصَّلاة فيردُّ علينا، فلمّا رجعنا من عند النجاشي سلّمنا عليه فلم يردَّ علينا، وقال: [إنَّ في الصَّلاة شُغُلا].

٤ ـ نسخ القرآن بالسُّنَّة (٥).

<sup>(</sup>۱) ه/٥٦/٦ (٤١٤٩)، والدَّارقطني ٣/٢٥٦ وحسَّنه ابن حجر في «التلخيص الحبير» ٣/ ١٥٤.

<sup>(</sup>٢) وفي زمن تحديد نسخ المتعة ستة أقوال: خيبر، ثمَّ عمرة القضاء، ثمَّ الفتح، ثمَّ أوطاس، ثمَّ تبوك، ثمَّ حجة الوداع. راجع «فتح الباري» ٩/ ١٦٩.

<sup>(</sup>٣) «عارضة الأحوذي» ٢/١٣٩.

<sup>(</sup>٤) في العمل في الصَّلاة (١١٩٩).

<sup>(</sup>٥) ذهب الإمام الشَّافعيُّ إلى أنه لايجوز نسخ القرآن بالسُّنة بحالِ وإن كانت متواترةً، وقد استنكر جماعةٌ من العلماء ما ذهب إليه الشافعيُّ من المنع، حتى قال إلكيا الهراسيُّ: هفوات الكبار على أقدارهم، ومن عُدَّ خطؤه عَظْمَ قدره.

قال: وقد كان عبد الجبّار كثيراً ما ينظر مذهب الشّافعي في الأصول والفروع، فلمّا وصل إلى هذا الموضع قال: هذا الرّجل كبير، ولكنّ الحقّ أكبر منه «إرشاد الفحول» ص١٩١. لكن قال السبكيُ في «الطبقات» ٥/١٣٧: في صحّة ذلك النّقل عنه نظر»، وقد بسطتُ القول في ذلك في «شرح المنهاج» للبيضاوي. قلتُ: ينظر: «الإبهاج» ٢٤٨/٢. قلتُ: قد صرّح الشافعيَّ بعدم الجواز فقال في «الرسالة» ص١٠٦: وأنَّ السّنة لا ناسخة للكتاب.

يجوز نسخ القرآن بالسُّنَة المتواترة على مذهب جمهور الأصوليين، كما يجوز نسخ القرآن بالسُّنَة الآحاد على رأي الأكثرين.

قال مكحولُ(١): القرآن أحوجُ إلى السُّنَّة من السُّنَّة إلى القرآن.

والنَّاسخُ في الحقيقة هو الله تعالى، والكلُّ من عنده.

مثاله: قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خُيرًا ٱلْوَصِيَةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ بِٱلْمَعْرُونِ ۚ حَقًّا عَلَى ٱلْمُنْقِينَ ۞ ﴾ [البقرة: ١٨٠].

نُسخ بقوله ﷺ (٢): [لا وصيةَ لوارث].

ومثله قوله تعالى: ﴿وَلَا نُقَتِلُوهُمْ عِندَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْمَرَامِ حَتَّىٰ يُقَاتِلُوكُمْ فِيدٍ ﴾. [البقرة: ١٩١] نُسخ بأمره ﷺ أن يُقتل عبد الله بن خَطَل وهو متعلُقٌ بأستار الكعبة.

فقد أخرج مسلم<sup>(٣)</sup> عن أنس بن مالك أنَّ النبيَّ ﷺ دخل مكَّة عام الفتح وعلى رأسه مِغْفر، فلمَّا نزعه جاءه رجل، فقال: ابنُ خَطَلِ متعلَّق بأستار الكعبة، فقال: [اقتلوه].

ومثله قوله تعالى: ﴿ يُوصِيكُ اللّهُ فِي آوْلَكِكُمُ لِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِ ٱلْأُنشَيَيْنِ ﴾ [النساء: ١١]. نُسخ بقوله ﷺ (٤): [لا يرثُ المسلمُ الكافرَ، ولا الكافرُ المسلمَ].

ومثله قوله تعالى: ﴿ فَلَا نَتَّخِذُواْ مِنْهُمْ أَوْلِيَآ عَنَى يُهَاجِرُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ [النساء: ٨٩]، وقوله: ﴿ مَا لَكُمُ مِّن وَلَيَتِهِم مِّن شَيْءٍ حَتَّى يُهَاجِرُواْ ﴾ [الأنفال: [٧٧]. كان هذا لما كانت الهجرة من مكة فرضاً، ثمَّ نسخت (٥)

 <sup>(</sup>١) «الاعتبار» ص ٢٧.

<sup>(</sup>٢) ذكره البخاريُّ معلَّقا في الوصايا ٥/ ٣٧٢، وأخرجه الترمذيُّ (١٢٢١) وحسَّنه.

<sup>(</sup>٣) في الحيِّج ٢/ ٩٩٠ (١٣٥٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاريُّ في الفرائض (٦٧٦٤).

<sup>(</sup>٥) «أحكام القرآن» لإلكيا الهراسي ١/ ٤٧٤.

بقوله ﷺ (١): [لا هجرةَ بعد فتح مكّة].

ومثله قوله تعالى: ﴿وَإِن فَاتَكُمْ شَيْءُ مِنَ أَزُوَحِكُمْ إِلَى ٱلْكُفَّارِ فَعَافَبْتُمْ فَكَاتُوا وَمثله قوله تعالى: ﴿وَإِن فَاتَكُمُ مِنْلُ مَا أَنفَقُوا ﴾ [الممتحنة: ١١]. نُسخ ذلك بالسَّنة، أنَّ كلَّ امرأة ارتدَّت فلحقت بالمشركين، فقد بانت من زوجها، وأنَّ من صار من نساء المشركين إلى المسلمين مسلماتٍ، أو مستأمنات بغير أسرٍ أو قهرٍ أنهنَّ حرائر، وحلَّ للمسلمين أن ينكحوهنَّ إذا أتوهنَّ أجورهنَّ والا عوضَ على أحدٍ الأحدِ في ذلك، وسقط حكم القرآن (٢).

### نسخ مفهوم المخالفة

وقوله على النما الماء من الماء]. الماء الأوَّل يعني: الاغتسال بالماء، والثَّاني يعني: إنزال الماء، وهو المنيُّ. فالمعنى: يجب الاغتسال بالماء عند إنزال ماء المنيِّ، ومفهوم المخالفة منه: أنه لو جامع ولم يُنزل، فلا غسل عليه. وهذا المفهوم نُسخ بقوله عليه الذا جلس بين شُعَبها الأربع، ثمَّ جهدها فقد وجب الغسل].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الجهاد (٣٠٧٩).

<sup>(</sup>٢) «الاعتبار» ص٢٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاريُّ في البيوع (٢١٧٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في المساقاة ٣/ ١٢١١، وسيأتي الكلام عليه في التَّعارض والترجيح.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم ١/ ٢٦٩ (٣٤٣) وأبو داود (٢١٥).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاريُّ في الغسل (٢٩١).

وأمَّا ما لا يجوز النَّسخ به فشيئان: الإجماع والقياس.

لا يجوز النَّسخ بالإجماع؛ لأنَّ الإجماع حادثُ بعد موت النبيِّ ﷺ، ولكن يُستدلُّ بالإجماع على النَّسخ؛ فإنَّ الأمَّة لا تجتمع على الخطأ.

مثال ذلك ما قاله التّرمذيّ (١) عن «سننه»: جميعُ ما في هذا الكتاب من الحديث معمولٌ به، وقد أخذ به بعضُ أهل العلم ما خلا حديثين:

ـ حديثَ ابن عباس<sup>(۲)</sup> [جمع رسولُ الله ﷺ بين الظَّهرِ والعصرِ، والمغرب والعشاءِ بالمدينة من غير خوفٍ ولامطر.].

- وحديث النبي ﷺ [من شرب الخمر فاجلدوه، فإن عاد في الرَّابعة فاقتلوه].

قال النَّوويُّ<sup>(1)</sup>: هو كما قاله، فهو حديثٌ منسوخٌ. دلَّ الإجماع على نسخه.

#### كما لايجوز النَّسخ بالقياس.

القياس لا يُنسخ به؛ لأنَّه لا يُستعمل إلا مع عدم وجود النَّصِّ، ولأنَّ شرط القياس ألا يخالف النَّصوص الشَّرعية.

قال القاضي أبو الطيب الطبريُ (٥): وقد تمسَّك بعض الحنفية في سهم ذي القربي أنه لا يُستحقُ إلا بالحاجة قياساً على سائر السِّهام.

فقلت له: لا يصعُ هذا القياس؛ لأنَّه زيادةٌ على النَّصُ، وهو قوله: ﴿ وَلِذِى ٱلْقُرْبَىٰ﴾ [الحشر: ٧]، ولا يُنسخ القرآن بالقياس، فلم يكن له جواب.

<sup>(</sup>١) «شرح علل الترمذيِّ» ص٤٣- ٤٤.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذيّ (١٨٧) وهو عند مسلم ١/ ٤٩٠ (٧٠٥). وعنده: ولا سفر.

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي (١٤٤٤).

<sup>(</sup>٤) «شرح مسلم» ٥/٢١٨.

<sup>(</sup>٥) «البحر المحيط» ١٤٦/٤.

## الزِّيادة على النَّصِّ ليست نسخاً

١ ـ إذا ورد نص أوجب حكماً، كفرضية الصلاة، ثم جاء نص زاد وجوب الصيام، فهذا ليس نسخاً بالإجماع؛ لأن الزيادة لاتتعلق بالمزيد (١).

٢ ـ إن كانت الزيادة على النّص الأوّل تُثبت مانفاه، فهي نسخ إجماعاً.

مثالها: تحريم الحُمُرِ الأهلية، وأكلِ كلِّ ذي ناب من السِّباع، وكلِّ ذي مِخْلَبِ من السِّباع، وكلِّ ذي مِخْلَبِ من الطير، فإنَّ تحريمها زادته السَّنة على آية: ﴿قُل لَا آجِدُ فِي مَآ أُوحِىَ إِلَىٰ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُۥ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْـتَةً أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرِ فَإِنَّهُ رِجْسُ أَوْ فِسْقًا أُهِلَ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِيًّ﴾ [الأنعام: ١٤٥].

فالآية دلَّت بمفهومها على إباحة الحُمُر؛ لأنَّها حصرت المحرَّمات، ثمَّ زادت السُّنة تحريم شيء قد دلَّ القرآن أوَّلاً على إباحته، فهذا نسخٌ بلا خلاف.

٣ ـ إذا زاد الشارع على أمر مشروع جزءاً، أو شرطاً له متأخراً، فهو
 تخصيص وبيان عند الجمهور، ونسخ عند الحنفية.

فأجاز الجمهور الزِّيادة على النَّصِّ القرآني بخبر الواحد والقياس، ولم يُجز الحنفية نسخ الحكم الثَّابت بالنَّصِّ بخبر الآحاد والقياس، لهذا لم يجعلوا قراءة الفاتحة فرضاً؛ لِئَلا يصيرَ زيادةً على النَّصِّ بخبر الآحاد (٢).

مثال زيادة جزء: الصَّلاةُ؛ فإنها فُرضت ابتداءً ركعتين، ثمَّ جُعلت أربعاً (٣)، فهذه الزِّيادة لم تُبطل وجوب الرَّكعتين، ولا تنافيهما، وما لا ينافي لا يكون نسخاً (٤).

<sup>(</sup>۱) «مذكرة أصول الفقه» ص٥٧.

<sup>(</sup>۲) «كشف الأسرار» ۲/ ۱٦٠.

<sup>(</sup>٣) أخرج البخاريُّ (١٠٩٠) عن عائشة قالت: الصَّلاة أوَّل ما فُرضت ركعتين، فأُقرَّت صلاة السَّفر، وأُتمنَّت صلاة الحضر.

<sup>(</sup>٤) «شرح تنقيح الفصول» ص٣١٨.

ومثلها: زيادة تغريب عام في حد الزَّاني غير المحصن بخبر الآحاد (١).

ومثال زيادة شرط: إيجابُ الطَّهارة في الطَّواف<sup>(٢)</sup>، فالنَّصُّ القرآني مطلقٌ. قال تعالى: ﴿وَلْيَظُوَّفُواْ بِٱلْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ﴾ [الحج: ٢٩]. زيدت الطَّهارة بفعله ﷺ (٣).

وكذا زيادة شرط الإيمان في كفارتي الظّهار واليمين، فالجمهور على أنَّ هذا من باب التَّخصيص بحمل المُطلق على المقيَّد قياساً، والحنفية جعلوه نسخاً.

ومثارُ الخلاف: هل رفعت الزِّيادة حكماً شرعياً (٤)؟.

فعند الجمهور: لا، وعند الحنفية: نعم؛ نظراً إلى أنَّ الأمر بما دونها اقتضى تركها، فهي رافعةٌ لذلك المقتضى.

والتَّحقيق أنَّ الخلاف لفظيٌّ، فهم يسمُّونه نسخاً، والجمهور تخصيصاً.

# الفرق بين التَّخصيص والنَّسخ

يشترك النَّسخ والتَّخصيص بأنَّهما يُوجبان اختصاص الحكم ببعض ما تناوله اللَّفظ، ويفترقان في أمور (٥):

١ ـ أنَّ النَّاسخ يُشترط تراخيه، والتَّخصيص يجوز اقترانه وتأخيره.

<sup>(</sup>۱) أخرج البخاريُّ (٦٨٣١) عن زيد بن خالد الجهني قال: سمعت رسول الله ﷺ يأمر فيمن زنى ولم يحصن جلد مائة وتغريب عام.

<sup>(</sup>۲) «تيسير التَّحرير» ٣/ ٢١٨.

 <sup>(</sup>٣) فعن عائشة قالت: أوَّل شيء بدأ به حين قدم أنه توضًا ثمَّ طاف بالبيت. أخرجه البخاريُ في الحج (١٦٤١).

<sup>(</sup>٤) «شرح جمع الجوامع» ٢/ ٩٢.

<sup>(</sup>٥) أوصلها الآمدي في «الإحكام» ٣/ ١٦١ إلى عشرة.

٢ ـ أنَّ النَّسخ لا يكون إلا بقولٍ وخطابٍ، والتَّخصيص قد يكون بأدلَّة العقل والقرائن وسائر أدلَّة السَّمع.

" ـ أنَّ التَّخصيص يُبقي العامَّ معمولاً به فيما عدا صورة التخصيص، بخلاف النَّسخ فإنه قد يخرج الدليل المنسوخ حكمُه عن العمل به في مستقبل الزَّمان بالكلية.

٤ ـ أنَّ النَّسخ رفعُ الحكم بعد ثبوته، والتَّخصيصَ إخراجُ بعض الأفراد،
 أو بعض الحكم.

٥ \_ يجوز نسخ شريعة بشريعة، ولا يجوز تخصيص شريعة بأخرى.

## النَّسخ قبل الفعل

قاعدة: يجوزُ نسخُ الحكم قبل الفعل.

والفائدةُ في التَّكليف حينئذِ الابتلاءُ للعزم على الفعل إذا حضر وقته، وتهيَّأت أسبابه، ووجوبُ الاعتقاد لحقِّيته؛ فإنَّ التَّكليف يشمل العمل والنِّيَّة.

مثاله ما أخرجه البخاريُ (١) في حديث الإسراء:

[ففرض الله على أمَّتي خمسين صلاةً، فرجعتُ بذلك حتى مررتُ على موسى، فقال: ما فرض الله لك على أمَّتك؟.

قلتُ: فرض خمسين صلاةً.

قال: فارجع إلى ربّك؛ فإنَّ أمَّتك لا تطيق ذلك.

فراجعني فوضع شطرها، فرجعتُ إلى موسى قلتُ: وضع شطرها. فقال: راجعُ ربَّك؛ فإنَّ أمَّتك لا تطيق، فراجعتُ، فوضع شطرها، فرجعتُ إليه، فقال: ارجع إلى ربِّك؛ فإنَّ أمتك لا تطيق ذلك، فراجعته، فقال:

<sup>(</sup>١) كتاب الصّلاة (٣٤٩).

هي خمسٌ وهي خمسون. لا يبدَّل القول لديَّ. . . ] الحديث.

فنُسخت خمسون صلاةً بخمس صلواتٍ قبل أن تُصلَّى(١).

ومثله أيضاً ما وقع في قصة الذَّبيح؛ فإنَّ الخليل أُمر بذبح ابنه في قوله تعالى حكاية عنهما: ﴿ يَبُنَى إِنِّ أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِيَ أَذَبَعُكَ فَأَنظُرُ مَاذَا تَرَكَٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِيَ أَذَبُعُكَ فَأَنظُرُ مَاذَا تَرَكَٰ فَالْ يَكَأَبَتِ ٱفْعَلْ مَا تُؤْمَرُ ﴾. [الصافات: ١٠٢]. ثمَّ نسخه قبل ذبحه؛ بقوله: ﴿ وَفَدَيْنَهُ بِذِبْجٍ عَظِيمٍ ﴿ الصافات: ١٠٧].

ومثله ما أخرجه مسلم (٢٠): فقال رسول الله ﷺ: [ما هذه النّيران، على أيّ شيء توقدون] ؟ قالوا: على لحم.

قال: [على أيّ لحم] ؟ قالوا: على لحم حُمُر إنسية،

فقال رسول الله ﷺ: [أهريقوها واكسروها]. فقال رجلّ: يا رسول الله، أو نهريقها ونغسلها ؟ قال: [أو ذاك].

قال النَّوويُّ (٣): وأمَّا أمره ﷺ أوَّلا بكسرها؛ فيحتمل أنَّه كان بوحي، أو باجتهادٍ، ثمَّ نُسخ وتعيَّن الغسل.

<sup>(</sup>۱) قال ابن حجر في «فتح الباري» 1/٢٦٪: قد يقال: ليس هو بالنسبة إليهم (الأمة) نسخًا، لكن هو نسخٌ بالنسبة للنبي ﷺ؛ لأنه كلّف بذلك قطعاً، ثمَّ نسخ بعد أن بلّغه وقبل أن يفعل، فالمسألةُ صحيحةُ التَّصوير في حقه ﷺ.

<sup>(</sup>٢) في كتاب الصَّسيد والذَّبائح ٣/ ١٥٤٠ (١٩٣٩).

رَفَعُ حبر (ارَجَعِ) (الْمَجَنَّرِيَّ (السِّكْتِرَ) (الِعْرَةُ (الْفِرْدُوكُ كِي www.moswarat.com

# الشُنَّة وهو الأصل الثَّاني المتَّفق عليه

وفيه خمس مسائل:

# المسألة الأولى تعريف السُّنَّة

السُّنَّة لغة: الطُّريقة.

واصطلاحاً: ما صدر عن النَّبِيِّ ﷺ من قولٍ، أو فعلٍ، أو تقريرٍ<sup>(۱)</sup>. والسُّنَة قسمان: متواترةٌ وآحاد.

فالمتواترةُ: ما رواها جمعٌ يمتنع عادةً تواطؤهم على الكذب عن مثلهم حتى يَصِلوا إلى النّبي ﷺ. وهذا النّوع يفيد العلم اليقين، كنقل الصّلوات الخمس، وأعداد الرّكعات، ومقادير الزّكوات.

والآحادُ: هي ما لم تصل إلى درجة التّواتر، وتوجب العمل دون علم اليقين، قاعدة: خبرُ الآحاد مقبولٌ، وهي حال أكثر الأحاديث في الصّحاح والسُّنن.

<sup>(</sup>١) هذا تعريفها عند الأصوليين، وعرَّفها الفقهاء: ما واظب عليه النبي على وجه العبادة مع الترك أحيانا لغير عذر، أو الخلفاء الراشدون، أو أحدهم بعده.

وعرَّفها المحدِّثون: ما أُثر عن النبي من قولٍ، أو فعلٍ، أو تقريرٍ، أو صفةٍ خَلقيةٍ، أو خُلقيةٍ، أو خُلقيةٍ، أو خُلقيةٍ، أو خُلقيةٍ، أو خُلقيةٍ، أو سيرةٍ، سواءٌ كان قبل البعثة أم بعدها. «السُّنة النَّبوية وبيان مدلولها الشَّرعي» ص٧.

فقد قَبِل النبيُ ﷺ خبر الواحد، مثل خبر بريرة فيما تُهدي إليه (۱)، وكذا الصَّحابة ومَن بعدهم.

فرجع عمر إلى حديث حَمَل بن مالك في دية الجنين (٢)، ورجع عثمان في السُّكنى إلى حديث فُريعة بنت مالك (٣).

وابن عمر إلى خبر رافع بن خديج في المخابرة(٤).

وأقوى دليلٍ على قبول خبر الآحاد قصّة عمر بن الخطاب في طاعون الشّام، فقد استشار الأنصار فاختلفوا، ثمّ استشار المهاجرين فاختلفوا، حتى قال له عبد الرَّحمن بن عوف وكان غائباً: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول (٥): [إذا سمعتم به بأرضٍ فلا تقدمُوا عليه، وإذا وقع بأرضٍ وأنتم بها فلا تخرجوا فراراً منه].

قال ابن عبد البرّ (٦): وفيه دليلٌ على استعمالِ خبر الواحد وقَبوله،

<sup>(</sup>١) أخرج البخاريُّ (١٤٩٥) عن أنس أنَّ النبي ﷺ أُتي بلحم تُصُدِّق به على بريرة، فقال: [هو عليها صدقة، وهو لنا هدية].

<sup>(</sup>٢) سيأتي قريباً.

<sup>(</sup>٣) عن زينب بنت كعب أنّ الفُريعة بنت مالك أخبرتها أنّها جاءت رسولَ الله على تسأله أن ترجع إلى أهلها في بني خُدرة، وأنّ زوجها خرج في طلب أعبد له أبقوا، حتى إذا كان بطرف القدوم لحقهم فقتلوه. قالت: فسألت رسول الله على أنْ أرجع إلى أهلي فإنّ زوجي لم يترك لي مسكناً يملكه ولا نفقة ؟ قالت: فقال رسول الله على انعماً. قالت: فانصرفتُ حتى إذا كنتُ في الحجرة ناداني رسول الله على، فقال: [كيف قلب]؟ قالت: فرددتُ عليه القصّة التي ذكرتُ له من شأن زوجي. قال: [امكثي في بيتك حتى يبلغ الكتابُ أجله]. قالت: فاعتددتُ فيه أربعة أشهر وعشراً. قالت: فلمًا كان عثمانُ أرسل إليّ، فسألني عن ذلك، فأخبرته، فاتبعه وقضى به. أخرجه الترمذيُ كان عثمانُ أرسل إليّ، فسألني عن ذلك، فأخبرته، فاتبعه وقضى به. أخرجه الترمذيُ (١٢٠٤) وقال: هذا حديث حسنٌ صحيحٌ، والعملُ على هذا عند أكثر أهل العلم.

<sup>(</sup>٤) أخرج مسلم في البيوع ٣/١١٧٩ (١٥٤٧) عن ابن عمر: كنا لا نرى بالخِبر بأساً، حتى كان عام أوَّل فزعم رافعٌ أنَّ نبي الله ﷺ نهى عنه، زاد في رواية: فتركناه من أجله.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه مالك في «الموطّأ» ٢/ ٨٩٧ (٢٤)، والبخاريُّ في الطّب (٥٧٢٩).

<sup>(</sup>٦) «التَّمهيد» ٨/ ٣٧٠.

وإيجابِ العمل به، وهذا هو أوضح وأقوى ما نرى من جهة الآثار في قبول خبر الواحد؛ لأنَّ ذلك كان في جماعة الصَّحابة، وبمحضرهم في أمر قد أشكل عليهم، فلم يقل لعبد الرحمن بن عوف: أنت واحدٌ، والواحد لايجب قبول خبره، إنما يجب قبول خبر الكافَّة.

فتبيَّن بهذا المثال أنَّ الإجماع وقع على قبوله، والإجماع من أقوى الأدلّة.

# لطيفة(١)

قال الزَّعفرانيُّ: سمعتُ الشَّافعيَّ يقول ـ لمن قال له: أتأخذ بهذا الحديث؟ ـ: تراني في بِيعة، تراني في كنيسة، ترى عليَّ زِيَّ الكفَّار ؟!.

هو ذا تراني في مسجد المسلمين، على زِيِّ المسلمين، مستقبلَ قِبلتِهم، أروي حديثاً عن النَّبي ﷺ ثمَّ لا أقول به ؟!.

وكذا يقبل خبر الآحاد فيما تعمُّ به البلوى، كالوضوء من مسَّ الذَّكَر، والسَّهو في الصَّلاة، وسجود التِّلاوة، والعمل في الوضوء، وغير ذلك<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) "طبقات الشَّافعية الكبرى" للسُّبكيُّ ٢/ ١٣٨.

<sup>(</sup>٢) «إحكام الفصول» ص ٣٤٥.

ومذهب الحنفية في هذا ما قاله الجصَّاص: قال أصحابنا: ما كان من أحكام الشَّريعة بالنَّاس حاجةٌ إلى معرفته، فسبيلُ ثبوته الاستفاضةُ، والخبرُ الموجب للعلم، وغيرُ جائز إثباتُ مثلهِ بأخبار الآحاد، نحو: إيجاب الوضوء من مسَّ الذَّكر ومسَّ المرأة، والوضوء مما مسَّت النار، والوضوء مع عدم تسمية الله عليه.

وقال: فإن قيل: أمر الأذان والإقامة، ورفع اليدين في تكبير الرُّكوع، وتكبيرات العيدين وأيام التَّشريق ممًا عمَّت به البلوى، وقد اختلفوا فيه، فكلُ من يروي عن النَّبي شيئاً فإنما يرويه من طريق الآحاد ؟.

وأجاب بأنَّ ذلك فيما يلزم الكافَّة، ويكونون متعبَّدين فيه بفرض، وأمَّا ما ليس بفرض فهم مخيَّرون في أن يفعلوا ما شاؤوا منه. «أحكام القرآن» ١/ ٢٠٣، ٢٠٤.

#### فصل

قاعدة: إنْ قال الصحابي: من السُّنَّة كذا، حُمل على سُنَّة الرَّسول ﷺ.

مثاله ما جاء عن أنس قال (١): من السُّنَّة إذا قال المؤذِّن في أذان الفجر: حيَّ على الفلاح، قال: الصَّلاة خيرٌ من النَّوم، الصَّلاة خيرٌ من النَّوم، مرَّتين.

ومثله ما جاء عن ابن عبَّاس رضي الله عنه قال (٢٠):[من السُّنَّة أن التخرج يوم الفِطر حتى تطعَم].

وأمًا إذا قال: أُمر فلان بكذا، أو أُمرنا أو نُهينا ولم يسمُ الآمر، فيُحمل على الرَّسول ﷺ؛ لأنَّ الذي يحُتجُ بأمره ونهيه وسُنَّته هو الرَّسول ﷺ.

مثاله: عن أبي سعيد قال (٣): [أُمرنا أن نقرأ بفاتحة الكتاب وما تيسّر].

ومثله حديث أنس(٤): [أُمر بلالٌ أن يشفعَ الأذان، وأن يُوتر الإقامة].

فإذا أطلق الصَّحابيُّ ذلك وجب أن يُحمل عليه.

### فصل: فيما يُردُّ به خبرُ الواحد

يُردُّ خبر الواحد بأمور (٥):

<sup>(</sup>١) أخرجه الدَّارقطنيُّ ٢٤٣/١ (٣٨)، والبيهقيُّ في «السُّنن الكبرى» ٢٢٣/١، وقال: البيهقيُّ: إسناده صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبرانيُّ في «المعجم الأوسط» ١/ ٢٨٠ (٤٥٤)، وقال الهيثميُّ في «مجمع الزَّوائد» ٢/ ٢٠٢: بإسناد حسن.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود (٨١٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخارئ في الأذان (٦٠٥).

<sup>(</sup>٥) «اللَّمع» ص٤٦.

١ ـ أن يخالف موجباتِ العقول، لأنَّ الشَّرع ورد بمجوِّزات العقول لا بخلافها.

مثل الأخبار التي تروى في التَّشبيه (۱)، ومثله حديث معاذ قال: لمَّا أراد النَّبيُ ﷺ أن يبعثني إلى اليمن قال: إنَّهم سائلوك عن المجرَّة، فإذا سألوك فقل: إنَّها من عَرَق الأفعى التي تحت العرش (۲).

٢ ـ أن يخالف نص كتابٍ أو سنة متواترة، فيُعلم أنَّه لا أصل له، أو منسوخ.

مثاله: من وُلد له مولودٌ فسمًّاه محمَّداً تبرُّكاً به، كان هو ومولودُه في الجنَّة (٣٠).

فالمعلوم من القرآن والسُّنة أنَّ دخول الجنَّة أو النَّار إنما هو بالأعمال، لا بالأسماء.

ومثّل لذلك الحنفية بحديث الوضوء من مسّ الذَّكر، فلم يقبلوه؛ لأنَّه مخالفٌ للكتاب؛ فإنَّ الله تعالى قال: ﴿ فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ أَن يَنَطُهُ رُوأً ﴾ [التوبة: ١٠٨]. يعني: الاستنجاء بالماء، فقد مدحهم بذلك، وسمَّى فعلهم تطهَّراً، ومعلوم أنَّ الاستنجاء بالماء لا يكون إلا بمس الذَّكر، فالحديث الذي يجعل مسه حدثاً بمنزلة البول، يكون مخالفاً لما في الكتاب؛ لأنَّ الفعل الذي هو حدث لا يكون تطهَّراً.

- كما مثَّلوا له بحديث فاطمة بنت قيس في أن لا نفقة للمبتوتة، فلم يقبلوه؛ لأنَّه مخالفٌ للكتاب، وهو قوله تعالى: ﴿ أَسَكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنتُم مِن

<sup>(</sup>۱) قال أبو إسحاق الشُيرازيُّ: يروى أنَّ حمَّاداً كان له ربيبٌ زنديق، فكان يضع الأخبار ويدخلها في أجزائه بخطُّ يشبه خطَّه، ويقال: إنَّ أكثر ما يُروى من التَّشيبه هو الذي وضعه. «شرح اللَّمع» ٢/٣٥٣.

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن الجوزي في «الموضوعات» ١/ ١٤١، وانظر «الوضع في الحديث» ٢/ ٦٧.

<sup>(</sup>٣) «الموضوعات» ١/ ١٥٧.

وُجِدِكُمُ الطلاق: ٦]. ولا خلاف أنَّ المراد: وأنفقوا عليهنَّ من وُجدكم (١).

٣ ـ أن يخالف الإجماع، فيستدلَّ به على أنه منسوخٌ، أو لا أصل له. مثاله: حديث أبي هريرة قال رسول الله ﷺ (٢): [من باع بيعتين في بيعة فله أوكسُهما، أو الرِّبا].

قال الخطابيُ (٣): لا أعلم أحداً من الفقهاء قال بظاهر هذا الحديث، أو صحَّح البيع بأوكس الثَّمنين إلا شيءٌ يحكى عن الأوزاعيِّ، وهو مذهبٌ فاسدٌ، وذلك لما يتضمَّنه هذه العقد من الغرر والجهل.

٤ ـ أن ينفرد الواحد برواية ما يجب على الكافَّة علمُه.

مثاله ما روي أنَّ الشَّمس رُدَّت لعليُّ بعد العصر والنَّاس يشاهدونها (٤)؟.

٥ ـ أن ينفرد برواية ما جرت العادة أن ينقله أهل التَّواتر.

مثل ما روي أنَّ النبي ﷺ أخذ بيد عليٌ بن أبي طالب أمام جمع وملأ من الصَّحابة ونصَّ على أنَّه الخليفة من بعده (٥).

أمًّا إذا انفرد بنقل حديثٍ واحدٍ لا يرويه غيره، فلا يُردُّ، وهو الحديث الغريب عند المحدِّثين.

#### مسألة مهمَّة

قال ابن عبد البَرّ(٦): مذهبُ مالك في ذلك إيجابُ العمل بمسنده

<sup>(</sup>۱) «أصول السّرخسي» ١/ ٣٦٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٣٤٦١). أوكسهما: أنقصهما.

<sup>(</sup>٣) «معالم السُّنن» ٣/ ١٢٢.

<sup>(</sup>٤) «المنار المنيف» ص٥٧، و«الوضع في الحديث» ٢/ ٦٩.

<sup>(</sup>٥) «تنزيه الشّريعة» ١/٧، وانظر: «الوضع في الحديث» ٢٩/٢.

<sup>(</sup>٦) «التَّمهيد» ١/٣.

ومرسله ما لم يعترضه العملُ بظاهر بلده، ولا يُبالي في ذلك مَن خالفه في سائر الأمصار. ألا ترى إلى إيجابه العمل بحديث التَّفليس، وحديث المُصَرَّاة (۱)، وحديث أبي القُعيس في لبن الفحل (۲)، وقد خالفه في ذلك بالمدينة وغيرها جماعة من العلماء، وكذلك المرسل عنده سواء. ألا تراه يرسل حديث الشُّفعة (۳) ويعمل به، ويرسل حديث اليمين مع الشَّاهد (٤)، ويوجب القول به، ويرسل ناقة البراء بن عازب في جنايات المواشي (٥)، ويرى العمل به.

ولا يرى العمل بحديث خيار المتبايعين (٢)، ولا بنجاسة ولوغ الكلب، ولم يدر ما حقيقة ذلك كلَّه لما اعترضهما عنده من العمل.

(١) سيأتي الكلام على حديث التفليس، وحديث المصرَّاة قريباً.

<sup>(</sup>٢) عن عائشة قالت: استأذن عليَّ أفلح أخو أبي القُعيس بعد ما أُنزل الحجاب، فقلتُ: لا آذنُ له حتى أستأذنَ فيه النبيُّ ﷺ؛ فإنَّ أخاه أبا القُعيس ليس هو أرضعني، ولكن أرضعتني امرأةُ أبي القُعيس. فدخل عليَّ النبيُّ ﷺ، فقلتُ له: يا رسول الله، إنَّ أفلح أخا أبي القُعيس استأذن فأبيتُ أن آذن له حتى أستأذنك؟ فقال النبيُ ﷺ: [وما منعكِ أن تأذنين؟ عمُك]. قلتُ: يارسولَ الله، إنَّ الرَّجل ليس هو أرضعني، ولكن أرضعتني امرأة أبي القُعيس، فقال: [ائذني له فإنَّه عمُك، تربت يمينك].

أخرجه البخاريُّ في التَّفسير (٤٧٩٦)، ويُنظر كلام ابن حجر في «الفتح» ٩/ ١٥١.

 <sup>(</sup>٣) عن سعيد بن المسيب وعن أبي سلمة بن عبد الرحمن بن عوف أنَّ رسول الله ﷺ
 قضى بالشُفعة فيما لم يُقسم بين الشُركاء، فإذا وقعت الحدود بينهم فلا شُفعة فيه.
 «الموطًا» ٢/٣١٧ (١).

<sup>(</sup>٤) قال مالك عن جعفر بن محمد، عن أبيه أنَّ رسول الله ﷺ قضى باليمين مع الشَّاهد. «الموطأ» ٢/ ٧٢١ (٥).

<sup>(</sup>٥) عن حرام بن سعد بن مُحَيِّصة أنَّ ناقةً للبراء بن عازب دخلت حائط رجل، فأفسدت فيه، فقضى رسول الله ﷺ أنَّ على أهل الحوائط حِفظَها بالنَّهار، وأنَّ ما أفسدت المواشي باللَّيل ضامنٌ على أهلها. «الموطَّأ» ٢/٧٤٧(٣٧).

<sup>(</sup>٦) عن عبد الله بن عمر أنَّ رسول الله ﷺ قال: [المتبايعان كلُّ واحدِ منهما بالخيار على صاحبه ما لم يتفرَّقا، إلا بيعَ الخيار].

قال مالك: وليس لهذا عندنا حدٌّ معروف، ولا أمرٌ معمول به فيه. «الموطَّأ» ٢/ (٧٩) ٢٧).

# مسألة(١)

قال مالك: رأيتُ محمد بن أبي بكر بن عمرو بن حزم ـ وكان قاضي المدينة ـ وكان أخوه عبد الله كثيرَ الحديث، رجلَ صدقٍ، فسمعتُ عبد الله إذا قضى أخوه بالقضية قد جاء فيها الحديث مخالفاً للقضاء، يعاتبه ويقول له: ألم يأتِ في هذه حديثُ كذا؟.

فيقول: بلى، فيقول له أخوه: فما لك لا تقضى به؟.

فيقول: فأين النَّاس منه؟ يعني: ما أُجمع عليه من العمل بالمدينة، ويريد أن العمل بها أقوى من الحديث.

\_ وقال مالك: الأذان مرَّتين، وقال أبو حنيفة والشافعي: أربعٌ أوَّله. وحجَّتُه: أنَّ هذا خبرُ واحدِ، وعملُ أهل المدينة مرجَّحٌ عليه وأقوى منه (٢).

#### تعارض خبر الآحاد مع القياس

قاعدة: خبر الآحاد مقدّم على القياس. والدُّليل على ذلك من أمور (٣):

ا ـ أنَّ القياس يدلُّ على مراد الرَّسول من جهة الاستنباط، وخبرَ الواحد يدلُّ على مراده من جهة التَّصريح، والتَّصريحُ أولى من الاستنباط.

٢ ـ حديث معاذ لما بعثه رسول الله إلى اليمن.

٣ ـ فعل الصَّحابة، فقد ورد أنَّ عمر بن الخطاب ترك القياس في دية الجنين بحديث حَمَل بن النَّابغة، وقال: لولا هذا لقضينا بغيره، فقد أخرج البخاريُ (١) أنَّ عمر نشد النَّاس من سمع النَّبي ﷺ قضى في السِّقْط ؟.

<sup>(</sup>۱) «انتصار الفقير السَّالك لترجيح مذهب الإمام مالك» للرَّاعي ص٢٠١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٢٧٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر «شرح اللَّمع» ٢ / ٦٠٩.

<sup>(</sup>٤) في الدِّياتُ (٢٩٠٧)، وانظر «الرسالة» ص٤٢٧.

فقال المغيرة: أنا سمعته قضى فيه بغُرَّةٍ عبد أو أُمَّةٍ.

قال: ائت من يشهد معك على هذا، فقال محمد بن مسلمة: أنا أشهد على النبي على بمثل هذا.

وعند أبي داود (١٠): فقال عمر: الله أكبر، لولم أسمع بهذا لقضينا بغير هذا.

ما رُوي عنه أنه كان يقسم ديات الأصابع على قدر منافعها (٢)، ثمَّ ترك ذلك لقوله ﷺ (٣): [وفي الأصابع في كلِّ إصبع عشرٌ من الإبل].

قال الخطابيُ (٤): والحديث إذا صحَّ وثبت عن رسول الله عَلَيْ، فليس له إلا التَّسليم له، وكلُّ حديث أصلٌ برأسه، ومعتبرٌ بحكمه في نفسه، فلا يجوز أن يعترض عليه بسائر الأصول المخالفة، أو يتذرَّع إلى إبطاله بعدم النَّظير له، وقلَّة الأشباه في نوعه، وههنا أحكام خاصَّة وردت بها أحاديث، فصارت أصولا، كحديث الجنين، وحديث القسامة، وحديث المصرَّاة. اه.

مثال هذه القاعدة ما أخرج مسلم (٥) عن عائشة قالت: [كان رسول الله ﷺ إذا أراد أن يخرج سفراً أقرع بين نسائه، فأيَّتُهنَّ خرج سهمُها خرج بها]. قال ابن المنذر: القياسُ تركُ القرعة، لكن عملنا بها للآثار.

وقال أبو عُبيد: عمل بها ثلاثةٌ من الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين: يونس، وزكريا، ومحمد ﷺ (٦٠). ويتفرَّع على هذه المسألة عند الشَّافعية والجمهور أنَّ الجنين يتذكَّى بذكاة أمِّه لقوله ﷺ (٧٠): [ذكاةُ الجنين ذكاةُ أمِّه].

<sup>(</sup>١) في الدِّيات (٤٥٧٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة ٥/ ٣٦٨ (٢٦٩٩٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة ٥/٣٦٨ (٢٦٩٩٠)،أبو داود في الدِّيات (٤٥٦٤).

<sup>(</sup>٤) «معالم السُّنن» ٣/ ١٥٧.

<sup>(</sup>٥) في كتاب التَّوبة ٤/ ٢١٣٠ (٢٧٧٠)، ونحوه في البخاريِّ: في النِّكاح (٥٢١١).

<sup>(</sup>٦) «شرح مسلم» ۱۰۳/۱۷.

<sup>(</sup>٧) أخرجه أبو داود (٢٨٢٨).

وعارضه الحنفية فقدَّموا القياس عليه، وقالوا: لا يتذكَّى بذكاة أمه؛ لأنَّ الأصل في الشَّرع أنَّ كلَّ ما كان مُستخبثاً كان حراماً، وكلَّ ما يحتقن فيه الدَّم المستخبث يكون حراماً، والجنين في بطن الأمِّ كذلك (۱).

ا ـ قَبول شهادةِ رجلِ عدلِ في رؤية هلال رمضان، لحديث ابن عباس قال (٢) جاء أعرابي إلى النبي ﷺ فقال: إني رأيتُ الهلال. قال: [أتشهد أن لا إله إلا الله ؟ أتشهد أنَّ محمداً رسول الله] ؟ قال: نعم. قال: [يا بلال، أذُن في النَّاس أن يصوموا غداً].

ونقل المُزنيُّ عن الشافعيِّ: إنْ شهد على رؤية هلال رمضان عدلٌ واحدٌ رأيت أن أقبله للأثر فيه والاحتياط، والقياسُ في ذلك ألا يُقبل إلا شاهدان (٣).

٢ ـ قوله ﷺ (٤): [يُغسل من بول الجارية، ويرشُ من بول الغلام].

أخذ بهذا الحديث الشَّافعيُّ وأحمدُ وغيرهما، ففرَّقوا بين بول الغلام وبول الجارية عملاً بخبر الآحاد، وقال مالك وأبو حنيفة: بول الصَّبي والصَّبية كبول الرَّجل، فلم يفرِّقوا بينهما.

قال أبو عمر ابن عبد البَرُ (٥): القياسُ أَنْ لا فرقَ بين بول الغلام والجارية، كما أنَّه لافرق بين بول الرَّجل والمرأة، إلا أنَّ هذه الآثار ـ إن صحَّت ولم يعارضها عنه ﷺ مثلُها ـ وجب القول بها.

<sup>(</sup>۱) «تخريج الفروع على الأصول» ص١٩٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذيُّ (٦٩١)، وقال: والعمل على هذا عند أكثر أهل العلم.

<sup>(</sup>٣) «أحكام الجصّاص» ١/٢٠٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود (٣٧٦).

<sup>(</sup>o) «التَّمهيد» ٩/ ١١١.

٣ ـ قوله ﷺ (١): [مَنْ ذرعه القيءُ فليس عليه قضاءٌ، ومن استقاء عمداً فليقض].

فأوجبوا القضاء على من استقاء عمداً دون من ذرعه القيء للحديث، وكان القياس أن لا يُفطّره الاستقاء عمداً؛ لأنَّ الإفطار في الأصل هو من الأكل وما جرى مجراه من الجماع، كما قال ابن عباس: الفِطرُ ممَّا يدخل وليس ممَّا يخرج، لكنهم تركوا القياس للأثر الثَّابت، ولا حظَّ للنَّظر مع الأثر (٢).

### ٤ ـ مسألة المُصَرَّاة (٣):

أخرج البخاريُّ عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النَّبي ﷺ:

[لا تُصَرُّوا الإبلَ والغنم، فمن ابتاعها بعدُ، فإنَّه بخير النَّظرين بعد أنْ يحتلبها: إنْ شاء أمسك، وإنْ شاء ردَّها وصاعَ تمر] (١٤).

أخذ بظاهر هذا الحديث جمهور أهل العلم.

وخالف فيه أكثر الحنفية، فقالوا: لا يردُّ بعيب التَّصرية، ولا يجب ردُّ صاع من تمر.

وقالوا: هو خبر واحد لا يفيد إلا الظَّنَّ، وهو حديثٌ مخالفٌ لقياس الأصول المقطوع به، فلا يلزم العمل به.

قال ابن حجر: وتُعُقِّب بأنَّ التَّوقُّف في خبر الواحد إنما هو في مخالفة الأصول، لا في مخالفة قياس الأصول، وهذا الخبر إنما خالف قياس الأصول، بدليل أنَّ الأصول: الكتاب، والسُّنة، والإجماع، والقياس.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذيُّ (٧٢٠) وقال: حديث حسن غريب.

<sup>(</sup>٢) «أحكام الجصاص» ١٩٢/١.

<sup>(</sup>٣) هي النَّاقة تُصرُّ أخلافُها، أي: تُربط، ولا تُحلب أياماً حتى يجتمع اللَّبن في ضرعها، فإذا حلبها المشترى استغزرها. «النّهاية» لابن الأثير ٣/٢٧.

<sup>(</sup>٤) في البيوع (٢١٤٨).

والكتاب والسُّنة في الحقيقة هما الأصل، والآخران مردودان إليهما، فالسُّنَّة أصل، والقياس فرع، فكيف يردُّ الأصل بالفرع؟.

وقال ابن دقيق العيد<sup>(۱)</sup>: أمَّا تقديم القياس على الأصول باعتبار أنَّ الأصول تفيد القطع، وكون خبر الآحاد مظنوناً، فتناولُ الأصل لمحلِّ خبر الواحد غيرُ مقطوع به؛ لجواز استثناء محلِّ الخبر عن ذلك الأصل، وعندي أنَّ التَّمسُّك بهذا أقوى.

ومن حجَّتهم أنَّ المعلوم من الأصول أنَّ ضمان المثليات بالمثل، والمتقوِّمات بالقيمة، وهنا وقع مضموناً بالتَّمر فخالف الأصل.

وثانياً: أنَّ القواعد تقتضي أن يكون المضمون مقدَّر الضَّمان بقدر التَّالف، وهنا قدِّر بمقدارِ واحد، وهو الصَّاع، فخرج عن القياس.

وثالثها: أنه خالف الأصول في جعل الخيار فيه ثلاثاً، مع أنَّ خيار العيب لايقدَّر بالثَّلاث، بل بمجرَّد معرفة العيب، وهذا خالف القياس<sup>(٢)</sup>.

### ٥ \_ مسألة التَّفليس:

أخرج البخاريُ (٣) عن أبي هريرة قال: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول:

[من أدرك مالَه بعينه عند رجلٍ، أو إنسانِ قد أفلس، فهو أحقُ به من غيره].

استدلَّ به الجمهور أنَّ شرط استحقاق صاحب المال دون غيره أن يجد ماله بعينه لم يتغيَّر ولم يتبدَّل.

وخالف الحنفية (٤)، فتأوَّلوه لكونه خبرَ واحدِ خالف الأصول؛ لأنَّ

<sup>(</sup>۱) "إحكام الأحكام" ٣ / ١٢٣ مع تصرُّف.

<sup>(</sup>٢) انظر «فتح الباري» ٤/ ٣٦٦.

<sup>(</sup>٣) كتاب الاستقراض (٢٤٠٢).

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري» ٥ / ٦٣.

السُّلعة صارت بالبيع ملكاً للمشتري، ومن ضمانه، واستحقاقُ البائع أخذها منه نقضٌ لملكه.

وحملوا الحديث على صورةٍ، وهي ما إذا كان المتاعُ وديعةً أو عاريةً، أو لُقَطةً.

وتُعقِّب بأنَّه لو كان كذلك لم يقيَّد بالفلَس، وما ذكروه ينتقض بالشُّفَعة.

وأيضا فقد ورد التَّنصيص على أنه في صورة المبيع، فعند مسلم (١): [إذا وجد عنده المتاع ولم يفرُقه أنه لصاحبه الذي باعه].

٦ \_ مسألة القسامة:

أخرج البخاريُ (٢) في حديثٍ طويلٍ، وفيه: أنَّ رجلاً من الأنصار قُتل، فقال رسول الله: [بمن تظنُّون ؟] قالواً: نُرى أنَّ اليهود قتلته، فأرسل إلى اليهود فدعاهم، فقال: [آنتم قتلتم هذا] ؟ قالوا: لا. قال: [أترضون نَفَل خمسين من اليهود ما قتلوه] ؟ فقالوا: ما يبالون أن يقتلونا أجمعين ثمَّ ينتفلون. قال: [أفتستحقُّون الدِّية بأيمان خمسين منكم]....الحديث.

فإذا قُتل قتيلٌ واقترن بدعوى الدَّم قرينةٌ يقع بها في النَّفس صدقُ المدعي، فالحكمُ أن يحلف المدَّعي خمسين يميناً، فيستحقُّ الدِّية، وإنْ لم تكن قرينةٌ فاليمينُ على المدَّعَى عليه، فإنْ حلف خمسين يميناً برئ.

قال الخطابيُ (٣): قال مالك والشَّافعيُّ وأحمد: يبدأ بالمدَّعين في القسامة قولاً بظاهر الحديث.

وقال أبو حنيفة وأصحابه: يبدأ بالمدعّى عليه، قياساً على قضية سائر الدّعاوى.

<sup>(1) 7/3911 (2001).</sup> 

<sup>(</sup>٢) في الدّيات (٦٨٩٩).

<sup>(</sup>٣) «معالم السُّنن» ٤ / ١٠.

ولم يأخذ بخبر الواحد؛ لأنَّه مخالف للقياس.

قال القرطبي: الأصل في الدَّعاوى أنَّ اليمين على المدَّعَى عليه، وحكمُ القسامة أصلٌ بنفسه؛ لتعذّر إقامة البينة على القتل فيها غالباً؛ فإنَّ القاصد للقتل يقصد الخلوة، ويترصَّد الغفلة، وتأيَّدت بذلك الرِّواية الصَّحيحة المتَّفق عليها، وبقى ما عدا القسامة على الأصل.

وقال ابن قُدامة (١): ذهب الحنفية إلى أنَّ القتيل إذا وُجد في محلّ، فادَّعى وليُّه على خمسين نفساً من موضع قتله، فحلفوا خمسين يميناً: ما قتلناه ولا علمنا له قاتلاً، فإن لم يجد خمسين كرَّر الأيمان على من وجد، وتجب الدِّية على بقية أهل الخطَّة، ومن لم يحلف من المدَّعى عليهم حُبس حتى يحلف أو يُقرَّ، واستدلُّوا بأثر عمر أنه أحلف خمسين نفساً خمسين يميناً، وقضى بالدِّية عليهم.

وتُعقِّب باحتمال أن يكونوا أقرُّوا بالخطأ، وأنكروا العمد، وبأنَّ الحنفية لايعملون بخبر الواحد إذا خالف الأصول ولو كان مرفوعاً، فكيف احتجُّوا بما خالف الأصول بخبر موقوف، وأوجبوا اليمين على غير المدَّعى علىه؟!.

وقال الخطابيُ (٢): وروى أصحاب الرَّأي حديث النَّبيذ، وحديث القهقهة في الصَّلاة، وهما مع ضعف سندهما مخالفان للأصول، فلم يمتنعوا من قبولهما لأجل هذه العلَّة.

### حكم خبر الآحاد مع القياس عند الحنفية

- مذهب الحنفية في هذه المسألة فيه تفصيلٌ لحالاتِ ثلاثِ كما يلي: الحالة الأولى: إنْ عُرف الرَّاوي بالفقه والتَّقدُّم في الاجتهاد، كالخلفاء

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» ۱۲ /۲۳۷.

<sup>(</sup>٢) «معالم السُّنن» ٣ /١٥٧.

الرَّاشدين والعبادلة رضي الله عنهم، كان حديثه حجةً سواءً كان موافقاً للقياس، أم مخالفاً له، خلافاً لمالك (١).

الحالة الثَّانية: إن عُرف بالعدالة والضَّبط دون الفقه، كأنس وأبي هريرة؛ وسلمان وبلال ممَّن لم يكن من أهل الاجتهاد؛ فإنْ وافق حديثُه القياس عُمل به، وإن خالفه لم يُترك إلا بالضَّرورة، كحديث المُصرَّاة (٢).

فإنَّ ابن عباس لمَّا سمع أبا هريرة يروي<sup>(٣)</sup>: [توضَّؤوا مما مسَّته النَّار] قال: أنتوضَّأ من الماء السَّاخن ؟ فردَّ حديثه بالقياس.

ولمَّا سمعه يروي<sup>(١)</sup>: [مَنْ حمل جنازةً فليتوضَّأ] قال: أتُلزمنا الوضوء في حمل عيدانٍ يابسةٍ؟ وفي رواية<sup>(٥)</sup>:[من غسَّل ميتاً فليغتسل، ومن حمله فليتوضأ].

وقد عمل السَّلف بردِّ ابن عباس فيهما دون رواية أبي هريرة.

ولمَّا روي أنَّ<sup>(٦)</sup> [ولد الزِّنا أشرُّ الثلاثة] ردَّته عائشة رضي الله عنها بقوله: ﴿أَلَّا نَزِرُ وَزِرَهُ ۗ وِزْرَ أُخْرَىٰ ﷺ [النجم: ٣٨].

<sup>(</sup>١) فإنَّ المعتبرعنده ألا يخالفَه عمل أهل المدينة، كما تقدُّم.

<sup>(</sup>٢) قال مُلا جيون: هذا الحديث مخالفٌ للقياس من كلِّ وجهِ؛ فإنَّ ضمانَ العُدوانات والبياعات كلَّها مقدَّرٌ بالمِثل في المثليّ، وبالقيمة في ذوات القِيَم، فضمانُ اللَّبن المشروب ينبغي أن يكون باللَّبن، أو بالقيمة، ولو كان بالتَّمر فينبغي أن يُقاس بقِلة اللَّبن وكثرته؛ لأنَّه يجب صاعٌ من التَّمر ألبتةَ قلَّ اللَّبن أو كثر، فذهب أبو حنيفة إلى اللَّبن وكثرته ونور الأنوار» ٢٣/٣٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطحاويُّ في «شرح معاني الآثار» ١١٤/١، والبيهقيُّ في «السُّنن الكبرى» ١/ ١٥٣، وتتمة الحديث: فقال أبو هريرة: يا ابنَ أخي، إذا سمعتَ حديثاً عن رسول الله ﷺ فلا تضرب له مثلاً، وعند الترمذيِّ (٧٩) فقال له ابن عبَّاس: يا أبا هريرة، أنتوضًا من الحميم ؟فقال له...الخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة ٣/ ٤٧ موقوفاً على أبي هريرة، وعلى عثمان.

<sup>(</sup>٥) لأبي داود في الجنائز (٣١٦١)، وابن حبَّانَ ٣/٤٣٦ (١١٦١).

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد ٢/ ٣١١.

فهذا النَّوع من القصور لا يتأتى في الرَّاوي إذا كان فقيهاً؛ لأنَّ ذلك لا يخفى عليه؛ لكمال فقهه.

الحالة النَّالثة: إن كان مجهولاً بأن لم يُعرف إلا بحديث أو حديثين، كوابصة بن معبد، وسلمة بن المُحبِّق، ومَعقِل بن سِنان؛ فإنْ روى عنه السَّلف أو اختلفوا فيه أو سكتوا عن الطَّعن، صار كالمعروف، وإن لم يظهر من السَّلف إلا الردُّ كان مستنكراً، فلا يُقبل، وإن لم يظهر في السَّلف، ولم يُقابل بردِّ ولا قبولِ يجوز العمل به، ولا يجب.

مثال ذلك حديث مَعْقِل بن سنان (١) [أنَّ النبيَّ ﷺ قضى لبروع بنت واشق الأشجعية بمهر مثلها حين مات عنها زوجها ولم يسمِّ لها صَداقاً].

فإنَّ ابن مسعود قَبِلَ روايته؛ لأنَّه موافق للقياس عنده؛ إذ الموت مؤكِّدٌ كالدُّخول، بدليل وجوب العِدَّة، وسُرَّ به لمَّا وافق قضاؤُه قضاءَ رسول الله ﷺ وقالوا: ونحن عملنا بحديث مَعْقِل بن سنان؛ لأنَّ الثُقات من الفقهاء كعلقمة ومسروق والحسن لمَّا رووا عنه صار كالمعروف العدالة، وهو مؤكَّد بالقياس أيضا، وهو أنَّ الموت يؤكِّد مهر المثل، كما يؤكِّد المسمَّى.

وردَّه عليَّ فقال: ما نصنع بقول أعرابيِّ بوَّالٍ على عقبيه؟! حسبُها الميراث لا مهرَ لها؛ لأنَّه مخالفٌ للقياس عنده؛ إذ الفُرقة وقعت قبل الدُّخول، فصار كما لو طلَّقها قبل الدُّخول ولم يسمِّ لها مهراً.

ولم يعمل الشَّافعيُّ بهذا القسم؛ لأنَّه خالف القياس عنده، وعند الحنفية حجَّةٌ لأنَّه وافق القياس عندهم.

ومثال المستنكر ما روت فاطمة بنت قيس<sup>(٢)</sup>:[أنَّ النبيَّ ﷺ لم يقضِ لها بنفقة ولا بسكني].

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٢١١٦)، والترمذيُّ (١١٤٥)، وقال: حديث حسن صحيح.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاريُّ في الطلاق مختصراً (٥٣٢١)، ومسلم ١١١٥/٢ (١٤٨٠)، وفيهما أيضا أنَّ عائشة أنكرت على فاطمة.

وكانت طلبت النَّفقة في العدَّة عن طلاقِ بائنِ، فقد ردَّه عمر رضي الله عنه وقال: لاندعُ كتاب ربِّنا وسنَّة نبيِّنا بقول امرأةِ لا ندري أصدقت أم كذبت، أحفظت أم نسيتُ؟.

وقد قال عمر ذلك بمحضرٍ من الصَّحابة، فلم يُنكر أحدٌ، فكان إجماعاً على أنَّ الحديثِ مستنكرٌ.

قالوا: مرادُه من الكتاب والسُّنَّةِ القياسُ الصَّحيح؛ فإنَّه ثابتٌ بالكتاب والسُّنَّة.

فالكتابُ قوله: ﴿لَا تُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بَيُوتِهِنَّ﴾ [الطلاق: ١] في باب الشَّكني، وقوله: ﴿وَاللَّمُطَلَقَاتِ مَتَنَعُ إِلَمَعُهُوتِ ﴾ [البقرة: ٢٤١] في باب النَّفقة.

والقياسُ على الحامل المبتوتة، وعلى المعتدَّة عن طلاق رجعيٌ بجامع الاحتباس، والنَّفقةُ جزاءُ الاحتباس.

وكذلك حديث بُسرة (١): [من مسَّ ذكره فليتوضَّأ] من هذا القسم.

وقد قال بعض الصَّحابة: إِنْ كَانَ شَيِّ مَنْكُ نَجِسٌ فاقطعه.

وقال بعضهم: ما أبالي أمسِسته أم أنفي (٢).

وقال مُلاَّ جيون (٣): وأمَّا حديث الوضوء على من قهقه في الصَّلاة، فهو وإنْ كان مخالفاً للقياس، لكن رواه عدَّة من الصَّحابة الكبراء، كجابر وأنس وغيرهما، ولذا كان مقدَّماً على القياس.

قلت: وقد تقدَّم قريباً قولهم: إنَّ أنس بن مالك ممَّن عرف بالعدالة والضَّبط دون الفقه؟.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۱۸۱).

<sup>(</sup>٢) هو عمار بن ياسر، كما أخرجه الحاكم ١/ ١٣٩، وانظر «كشف الأسرار» ٢/ ٢٣٠.

<sup>(</sup>٣) «شرح نور الأنوار» ٢/ ٢٣.

### المسألة الثانية

# رُتبةُ السُّنَّة التَّاخُّرُ عن الكتاب في الاعتبار

القرآنُ الكريم هو المصدرُ الأوَّل للتَّشريع، وتأتي السُّنة بعده، وذلك لأمور:

أحدها: أنَّ الكتابَ الكريم مقطوعٌ به جملةً وتفصيلاً، والسُّنَّة مظنونةٌ، وإنما القطعُ فيها على سبيل الإجمال، والمقطوعُ به مقدَّمٌ على المظنون.

الثاني: أنَّ السُّنة إمَّا بيانٌ للكتاب، أو زيادةٌ عليه.

فإن كانت بياناً، فهو بعد المبيَّن في الاعتبار، وإن كانت زيادةً، فتكون بعد الأصل.

فقد أخرج أبو داود (١) أن رسول الله ﷺ لمَّا أراد أن يبعث معاذاً إلى اليمن قال: [كيف تقضي إذا عرض لك قضاءً] ؟.

قال: أقضي بكتاب الله.

قال: [فإن لم تجد في كتاب الله] ؟.

قال: فبسنَّة رسول الله ﷺ.

قال: [فإنْ لم تجد في سنَّة رسول الله ﷺ، ولا في كتاب الله] ؟.

قال: أجتهد رأي ولا آلو<sup>(٢)</sup>.

فضرب رسول الله على صدره، وقال: [الحمد لله الذي وفّق رسول رسولِ الله لما يُرضي رسول الله].

فالزِّيادة على الكتاب مثل: النَّهي عن الجمع بين المرأة وعمَّتها، أو

<sup>(</sup>١) في الأقضية (٣٥٩٢).

<sup>(</sup>٢) أي: لا أُقصِّر.

خالتها (١)، والنَّهي عن أكل كلِّ ذي ناب ومِخْلَب (٢)، ونهيه عن أكل لحوم الحُمُر، واليمين مع الشَّاهد، والمسح على الخفَّين.

# المسألةُ الثَّالثة السُّنَّةُ راجعةٌ في معناها إلى الكتاب

فهي تفصيلُ مجملِه، وبيانُ مُشكِله، وبسطُ مختصرِه.

يدلُ على ذلك قوله تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْكَ ٱلذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمَ﴾ [النحل: ٤٤].

فلا يوجد في السُّنة أمرٌ إلا وقد دلَّ القرآن على معناه دلالةً إجماليةً أو تفصيلية.

ففي قوله تعالى: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ۞﴾ [القلم: ٤] نجد أنَّ السَّيدة عائشة فسَّرتها قائلةً (٣): [إنَّ خُلق نبيِّ الله ﷺ كان القرآن].

فاقتصرت في خُلقه على ذلك، فدلَّ على أنَّ قوله وفعله وإقراره راجعٌ إلى القرآن، لأنَّ الخُلق محصورٌ في هذه الأشياء، ولأنَّ الله جعل القرآنَ تبيانا لكلِّ شيء، فيلزم من ذلك أنْ تكون السُّنةُ حاصلةً فيه في الجملة.

وفي قوله ﷺ (١٤): [الإيمانُ بضعٌ وسِتون شعبة]، وفي رواية (٥٠): [بضع وسبعون].

<sup>(</sup>١) أخرج البخاريُ في النّكاح (٥١٠٩) عن أبي هريرة رضي الله عنه أنَّ رسول الله ﷺ قال: [لا يجمع بين المرأة وعمّتها، ولا بين المرأة وخالتها].

<sup>(</sup>٢) أخرج البخاريُّ في الذَّبائح (٥٥٣٠) عن أبي ثعلبة رضي الله عنه [أنَّ رسول الله ﷺ نهى عن أكل كلُّ ذي ناب من السِّباع].

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم ١/١١٥(٧٤٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاريُّ في الإيمان (٩).

<sup>(</sup>o) Lamba 1/75(07).

قال ابنُ حِبَّان (۱): وقد تتبَّعتُ معنى الخبر مدَّة، وذلك أنَّ مذهبنا أنَّ النبي على لم يتكلِّم قطُّ إلا بفائدة، ولا في سُننه شيءٌ لا يُعلم معناه، فجعلتُ أعدُّ الطَّاعات من الإيمان، فإذا هي تزيد على هذا العدد شيئاً كثيراً، فرجعتُ إلى السُّنن فعددتُ كلَّ طاعةٍ عدَّها رسول الله على من الإيمان، فإذا هي تنقص من البضع والسَّبعين، فرجعتُ إلى ما بين الدُّفتين من كلام ربنا، وتلوته آيةً آيةً بالتَّدبُّر، وعددتُ كلَّ طاعةٍ عدَّها الله جلَّ وعلا من الإيمان، فإذا هي تنقص من البضع والسَّبعين، فضممتُ الكتاب إلى السُّنن، وأسقطتُ المُعاد منها، فإذا كلُّ شيءٍ عدَّه الله جلَّ وعلا من الإيمان في سننه الإيمان في سننه الإيمان في سننه الإيمان في سننه تسع وسبعون شعبة، لا يزيد عليها ولا ينقص منها شيء، فعلمتُ أنَّ مراد النبيِّ عَلَيْ كان في الخبر: أنَّ الإيمان بضعٌ وسبعون شعبة في الكتاب والسَّن.

# المسألة الرَّابعة

## في بيان كيفية رجوع السُّنة إلى الكتاب

وفي ذلك مآخذُ:

ـ منها ما هو عامٌّ جداً، كأخذ الدُّليل من الكتاب على صحَّة العمل بالسُّنة.

ولزوم الاتباع لها، مثال ذلك عن عبد الله بن مسعود قال (٢): لعن الله الواشماتِ والمستوشماتِ، والواصلاتِ والمتنمِّصاتِ، والمتفلِّجاتِ للحُسن، المغيِّرات خلقَ الله عزَّ وجلَّ، فبلغ ذلك امرأةً من بني أسد يقال لها: أمُّ يعقوب كانت تقرأ القرآن، فأتته فقالت: بلغني عنك أنَّك لعنتَ

<sup>(</sup>۱) «الإحسان» ١/ ٣٨٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الترجُّل (٤١٦٩). وهو في البخاري مختصراً، كتاب اللباس (٣٩٥). المتنمِّصات: اللاتي يأمرن بنتف الشُّعور من وجوههنَّ، المتفلِّجات: اللاتي يجعلن فُرجةً ما بين الثَّنايا والرَّباعيات، رغبةً في التَّحسين.

الواشمات والمستوشمات والواصلات والمتنمِّصات والمتفلِّجات للحسن المغيِّرات خلق الله تعالى ؟.

فقال: وما لي لا ألعن مَنْ لعن رسولُ الله ﷺ وهو في كتاب الله تعالى. قالت: لقد قرأتُ ما بين لوحى المصحف فما وجدتُه.

فقال: والله لئن كنتِ قرأتِيه لقد وجدتِيه، ثمَّ قرأ ﴿وَمَا عَالنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُــُدُوهُ وَمَا نَهَنَكُمُ عَنْهُ فَأَننَهُواً ﴾ [الحشر:٧].

- ومنها الأحاديث التي في تبيين القرآن، فالسُّنة بيَّنت القرآن، كبيانها للصَّلوات على اختلافها في مواقيتها وركوعها وسجودها، وسائر أحكامها، وبيانها للزَّكاة في مقاديرها وأوقاتها ونُصُب الأموال المزكَّاة، وتعيين ما يزكَّى مما لايزكَّى، وبيان أحكام الصَّوم وما فيه مما لم يقع النَّصُ عليه في الكتاب، وكذلك طهارة الحدَث والخبَث، والحجِّ، والذَّبائح والصَّيد، وما يؤكل وما لايؤكل، والأنكحة وما يتعلَّق بها من الطَّلاق والرَّجعة والظّهار، واللِّعان، والبيوع وأحكامها، والجنايات من القصاص وغيره.

كلُّ ذلك بيانٌ لما وقع مجملاً في القرآن.

فقد روي عن عمران بن حصين (١) أنه قال لرجل \_ قال: لا تتحدَّثوا الا بما في القرآن \_: إنَّك امرؤٌ أحمقُ. أتجد في كتاب الله الظُّهرَ أربعَ ركعاتٍ، والعصر أربع ركعاتٍ لايُجهر في شيءٍ منهما بالقراءة ؟ والمغرب بثلاثٍ يجهر بالقراءة في ركعتين، ولا يجهر بالقراءة في ركعةٍ ؟.

ثمَّ عدَّد إليه الصَّلاة، والزَّكاة، ونحو هذا، ثمَّ قال: أتجد هذا في كتاب الله مفسَّراً ؟.

إنَّ كتاب الله أبهم هذا، وإنَّ السُّنة تفسِّر ذلك.

- ومنها النَّظر إلى ما دلَّ عليه الكتاب في الجملة، وأنه موجود في السُّنة على الكمال، فالقرآنُ أتى بالتَّعريف بمصالح الدَّارين جلباً لهما، والتَّعريف بمفاسدهما دفعاً لهما.

<sup>(</sup>۱) «التَّمهيد» ۱/۱۰۱.

والمصالح لاتعدو الأقسام الثَّلاثة، وهي الضَّروريات، والحاجيات، والتَّحسينيات جمعها بعضهم فقال(١):

قد أجمع الأنبيا والرُّسلُ قاطبة على الدِّيانة بالتَّوحيد في المللِ وحفظِ نفسٍ ومالٍ معهما نسبُ وحفظِ عقلٍ وعِرضٍ غير مبتذلِ

والحاجياتُ دائرةٌ على الضَّروريات، وكذلك التَّحسينيات.

فِإِنَّ حَفَظُ الدِّينِ حَاصِلٌ في ثلاثة معانِ، وهي: الإسلام، والإيمان، والإحسان. ثمَّ الدُّعاء إليه بالترَّغيب والتَّرهيب، وجهاد من عانده.

وحفظ النّفس حاصلٌ في ثلاثة معان، وهي: إقامة أصله بشرعية التّناسل، وحفظ بقاءه بعد خروجه من العدم إلى الوجود من جهة المأكل، والمشرب، وذلك ما يحفظه من داخل، المسكن والملبس، وذلك ما يحفظه من خارج وكذلك يتناول حفظه عن وضعه في حرام كالزّنا، بأن يكون على النّكاح الصّحيح، ويُلحق به متعلّقاته، كالطّلاق، والخُلع، واللّعان، وغيرها. كما يتناول حفظ ما يُتغذّى به، مما لايضرُّ، وما يتعلق به من صيد وذبح، ومحاربة من يفسده بشرعية الحدِّ والقصاص.

وحفظُ النَّسل بوضعه في محلِّه، ومجانبة ما يذهبه. كالذي قبله.

وحفظُ المال راجعٌ إلى مراعاة دخوله في الأملاك، وتنميته كيلا يفني، ويشمل المعاوضاتِ من بيع وشراءِ وإجارةٍ، وغيرها.

وحفظُ العقل يتناول مَّالا يفسده بمحاربة المسكرات وما في معناها.

وأمًّا الحاجياتُ فهي تدور على التَّوسعة، والتَّيسير، ورفع الحرج، والرِّفق.

فبالنِّسبة إلى الدِّين يظهر في مواضع شرعيةِ الرُّخص في الطُّهارة، كالتَّيمُّم، وفي الصَّلاة بالقصر، وفي الصَّوم بالفطر في السَّفر والمرض.

وبالنِّسبة إلى النَّفس يظهر منها مواضع الرُّخص، كالميتة للمضطر،

<sup>(</sup>١) «دليل الرِّفاق» لماء العينين الشنقيطي ١/٤٤.

وشرعية المواساة بالزَّكاة، وإباحة الصَّيد وإن لم يتأت فيه ما يتأتَّى بالذَّكاة الأصلة.

وفي التَّناسل، من العقد من غير تسمية صَداق، وإباحة الطَّلاق، والخُلع.

وبالنّسبة إلى المال، كالتّرخيص في الغرر اليسير، ورخصة السّلم والقرض والمساقاة.

وبالنسبة إلى العقل، في رفع الحرج عن المكره والمضطر عند الجوع والعطش والمرض.

وقسمُ التَّحسينات راجعٌ إلى العمل بمكارم الأخلاق، وما يحسن في مجاري العادات، كالطَّهارة للصَّلوات، وأخذ الزِّينة من اللِّباس والطُيب، وانتخاب الأطيب من الزَّكوات والإنفاق، فبالنِّسبة إلى النُّفوس، كالرِّفق والإحسان، وآداب الأكل والشُّرب، وبالنِّسبة إلى النَّسل، كالإمساك بالمعروف أو التَّسريح بالإحسان، وبالنِّسبة إلى المال، كأخذه من غير إشراف نفس، والتَّورع في الكسب، وبالنِّسبة إلى العقل، كمجانبة الخمر وإن لم يقصد استعماله.

#### المسألة الخامسة

## السُّنةُ غير التَّشريعية

السَّنةُ غير التَّشريعية، كالقصص ونحوِها لايلزم أن يكون لها أصلٌ في القرآن؛ لأنَّه أمرٌ زائد على مواقع التَّكليف، فإذا خرجت السَّنة عن ذلك فلا حرج، كحديث الأبرص والأقرع والأعمى (١).

<sup>(</sup>١) أخرج البخاريُّ في كتاب أحاديث الأنبياء (٣٤٦٤) عنه ﷺ قال: [إنَّ ثلاثةً في بني إسرائيل: أبرصَ وأقرعَ وأعمى بدا لله عزَّ وجلَّ أن يبتليهم، فبعث إليهم مَلَكاً، فأتى الأبرصَ فقال: أيُّ شيءِ أحبُ إليك؟ فقال: لونٌ حسنٌ وجِلدٌ حسن، قد قَذِرني =

وحديث جُريج الرَّاهب (١)، وجملٍ من قصص الأنبياء.

ولكن في ذلك الاعتبارُ نحوٌ ممًا في القصص القرآني، ويرجع إلى الترَّغيب والتَّرهيب، فهو خادمٌ للأمر والنَّهي، ومعدودٌ في المكمِّلات لضرورة التَّشريع.

= النَّاس. قال: فمسحه فذهب عنه، فأعطي لوناً حسناً وجِلداً حسناً، فقال: أيُّ المال أحبُّ إليك؟ قال: الإبل، فأعطى ناقةً عُشَراء فقال: يُبارك لك فيها.

وأتى الأقرعَ فقال: أيُّ شيءِ أحبُ إليك؟ قال: شعرٌ حسنٌ، ويذهب هذا عني؛ قد قذِرني النَّاس. قال: فأيُّ المال أحبُ قذِرني النَّاس. قال: فمسحه فذهب، وأُعطي شعراً حسناً. قال: فأيُّ المال أحبُ إليك؟ قال: البقر. قال: فأعطاه بقرةً حاملاً، وقال: يُبارك لك فيها.

وأتى الأعمى فقال: أيَّ شيءِ أحبُّ إليك؟ قال: يردُّ الله إليَّ بصري فأبصر به النَّاس. قال: فمسحه فردَّ الله إليه بصره. قال: فأيُّ المال أحبُّ إليك؟ قال: الغنم، فأعطاه شاةً والداّ، فأنتج هذان، ووُلِّد هذا، فكان لهذا وادٍ من الإبل، ولهذا وادٍ من البقر، ولهذا وادٍ من الغنم.

ثمَّ إنَّه أتى الأبرص في صورته وهيئته فقال: رجلٌ مسكينٌ تقطَّعت به الحبال في سفره، فلا بلاغ اليوم إلا بالله ثمَّ بك، أسألك ـ بالذي أعطاك اللَّون الحسن والجِلد الحسن والمال ـ بعيراً أتبلَّغ به في سفري؟ فقال له: إنَّ الحقوق كثيرة، فقال له: كأني أعرفك، ألم تكن أبرصَ يقذرك النَّاس؟ فقيراً فأعطاك الله؟ فقال: لقد ورثتُ لكابرِ عن كابر، فقال: إنْ كنتَ كاذباً فصيَّرك الله إلى ما كنت.

وأتَّى الأقرعَ في صورته وهيئته فقال له مثلَ ما قال لهذا، فردَّ عليه هذا، فقال: إنْ كنتَ كاذباً فصيَّرك الله إلى ما كنت.

وأتى الأعمى في صورته فقال: رجلٌ مسكينٌ وابنُ السَّبيل وتقطَّعت به الحِبال في سفره، فلا بلاغ اليوم إلا بالله ثمَّ بك، أسألك بالذي ردَّ عليك بصرك شاةً أتبلَّغ بها في سفري؟ . وقال له: قد كنتُ أعمى فردَّ الله بصري، وفقيراً فقد أغناني، فخذ ماشئت، فواللهِ لا أجهَدُك اليوم بشيءٍ أخذتَه لله. فقال: أمسكُ مالك؛ فإنما ابتليتم، فقد رضي الله عنك وسخط على صاحبيك].

ا أخرج البخاريُّ في كتاب الأنبياء (٣٤٣٦) عنه على قال: [وكان في بني إسرائيل رجلٌ يقال له: جُريج، كان يصلِّي، فجاءته أمَّه فدعَته، فقال: أُجيبها أو أصلِّي؟ فقالت: اللَّهمَّ لاتُمته حتى تُريَه وجوه المُومسات، وكان جُريج في صومعته، فتعرَّضت له امرأة وكلّمته، فأبى، فأتت راعياً فأمكنته من نفسها، فولدت غلاماً، فقالت: مِن جُريج، فأتوه فكسروا صومعته وأنزلوه وسبُّوه، فتوضًا وصلَّى، ثمَّ أتى الغلام، فقال: مَن أبوك ياغلام؟ قال: الرَّاعى. قالوا: نبنى صومعتك من ذهب؟ قال: لا، إلا من طين].

## باب أفعال النبي علية

أفعالُ النبيِّ عَلَيْ لها محامل كثيرة، وقد قال ابن حِبَّان (١): وأمَّا أفعالُ النبي عَلَيْ فإني تأمَّلتُ تفصيلَ أنواعها، وتدبَّرتُ تقسيمَ أحوالها؛ لئلا يتعذَّر على الفقهاء حفظُها ولا يصعبَ على الحفَّاظ وعيُها، فرأيتُها تدور على خمسين نوعاً.

النُّوع الأوَّل: الفعل الذي فُرض عليه مدَّة، ثم جُعل له ذلك نفلاً.

النَّوع النَّاني: الأفعال التي فُرضت عليه وعلى أمَّته... ثمَّ سردها كاملة.

ونحن نذكر هاهنا ما يتعلَّق بأساسياتها المتعلِّقة بفنِّ الأصول، فنقول:

- أفعالُ النبي ﷺ إن دلَّ الدَّليلُ على اختصاصه بها، فلا يشاركه فيها أحدٌ، كما في الوصال في الصَّوم، فقد أخرج البخاريُ (٢) عن أبي سعيد البخدريُ أنه سمع رسول الله ﷺ يقول: [لا تُواصلوا، فأيُّكم أراد أن يُواصلَ فليواصلَ حتى السَّحَر]. قالوا: فإنَّك تُواصل يارسول الله ؟ قال: [لستُ كهيئتكم، إنِّي أبيتُ لي مُطعِمْ يُطعمني، وساقِ يسقين].

وكالقتالِ في مكَّة. قال ﷺ<sup>(٣)</sup>: [إنَّ الله حرَّم مكَّةَ، فلم تحِلَّ لأحدِ قبلي، ولا تحِلُّ لأحدِ بعدي، وإنما أُحِلَّت لي ساعةً من نهار].

<sup>(</sup>۱) «الإحسان» ۱/ه١٤.

<sup>(</sup>٢) في الصُّوم (١٩٦٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في جزاء الصيد (١٨٣٣).

- وإن كان الفعل من الأمور الجِبلُيَّة، كالقيام والقعود والنَّوم والأكل والشرب، فهو للإباحة في نفس الفعل، فلا يلزم أن نأكل إذا أكل، ولا أن ننام إذا نام وقد يقع النَّدب في صفة الفعل، كالأكل باليمين.

ـ وإن كان بياناً، كقوله: [صلُّوا كما رأيتموني أُصلِّي] بيانُ لقوله تعالى: ﴿وَأَقِيمُواْ الصَّلَوٰةَ﴾، وقوله: [لتأخذوا عني مناسكَكم] بيانُ لقوله تعالى: ﴿وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ﴾ [آل عمران: ٩٧]، فهو واجبٌ في حقُنا.

وكالاحتجاج على وجوب الطَّهارة في الطَّواف، بما روي (١) [أوَّلُ شيءِ بدأ به رسولُ الله ﷺ حين قدِم أنَّه توضًا، ثمَّ طاف بالبيت].

ففعله بيانٌ للواجب في قوله تعالى: ﴿وَلْيَطُّوَّوُواْ بِٱلْبَيْتِ ٱلْعَشِيقِ﴾ [الحج: ٢٩]، وما كان بياناً للواجب فهو واجبٌ.

ومثله: الاحتجاج على وجوب القيام في الخطبة بما روي (٢) [أنَّ النبيَّ ﷺ كان يخطب قائماً]، لأنَّه بيانُ لصلاة الجمعة الواجبة.

ـ وإن فَعلَ قُربةً وعُلمت الصفة في حقُّه من وجوبٍ أوندبٍ أو إباحةٍ، فأمَّته مثله.

ـ وإنْ فعلَ قُربةً ولم تُعلم الصفة، فذهب الشَّافعية والحنفية أنَّه للنَّدب، والمالكية للوجوب. مثالُه احتجاج الشَّافعية على أنَّ مسح الرَّأس يستحبُ فيه التَّكرار ثلاثاً بما رُوي (٣) [أنَّه ﷺ توضًا ثلاثاً ثلاثاً].

حكى ابن خُويز منداد الوجوب عن مالك، وقال<sup>(٤)</sup>: رأيته في «موطَّئه» يستدلُّ بأفعاله ﷺ كما يستدلُّ بأقواله.

- وأمًا الشِّيء يراه عليه السَّلام أو يبلغه أو يسمعه، فلا ينكره ولا يأمر به فمباحٌ؛ لأنَّ الله عزَّ وجلَّ وصفه عليه السلام فقال: ﴿الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في الحجُّ (١٦٤١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخارئ في الجمعة (٩٢٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في الطهارة ١/ ٢٠٧ (٢٣٠).

<sup>(</sup>٤) «مفتاح الوصول» ص٩٨.

الرَّسُولَ النَّبِيِّ الْأَمِنِ اللَّهِ يَجِدُونَهُ مَكُنُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّورَانِةِ وَالْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم السَّيء المَّمَرُونِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكَرِ اللَّعراف: ١٥٧]، فلو كان ذلك الشَّيء مُنكراً لنهى عنه عليه السَّلام بلا شك، فلمَّا لم ينه عنه لم يكن منكراً، فإذا لم يكن منكراً فهو مباخ، والمباح معروف، فمن ذلك: غناء الجاريتين في بيته (١) وهو يسمع ولا يُنكر، فأنكر ذلك أبو بكر، فأنكر النبيُّ عَلَيْ على أبي بكر إنكاره.

ومن ذلك: زَفْنُ السُّودان (٢)، فنهاهم عمر، فأنكر عليه السَّلام على عمر إنكاره عليهم.

ومن ذلك: اللَّعَب التي رأى عليه السَّلام عند عائشة وفيها فرسٌ ذو أجنحة (٣)، مع نهيه عليه السَّلام عن الصُّور، فكان ذلك مستثنى مما نهى عنه، ومثل ذلك: إنكاره عليه السَّلام الصُّور في السِّتر (٤) مع إباحته لذلك

<sup>(</sup>۱) أخرج مسلم في صلاة العيدين ۲۰۸/۲(۱۷) عن عائشة أنَّ أبا بكر دخل عليها وعندها جاريتان في أيام منى تغنيان وتضربان ورسول الله ﷺ مسجَّى بثوبه، فانتهرهما أبو بكر، فكشف رسول الله ﷺ عنه، وقال: [دعهما يا أبا بكر؛ فإنَّها أيام عيد].

<sup>(</sup>٢) أخرج مسلم في صلاة العيدين ٢/ ٦٠٩ (٢٠) عن عائشة قالت: جاء حبش يزفنون في يوم عيدٍ في المسجد، فدعاني النبي على مَنكبه فجعلتُ أنظر إلى لَعِبهم. وفي حديث أبي هريرة عند مسلم (٢٢) قال: بينما الحبشة يلعبون عند رسول الله على معرابهم إذ دخل عمر بن الخطاب، فأهوى إلى الحصباء يحصبهم بها، فقال له رسول الله على : [دعهم يا عمر]. الزَّفن: الرَّقص.

<sup>(</sup>٣) أخرج أبو داود في الأدب (٤٩٣٢) عن عائشة قالت:قدم رسول الله من غزوة تبوك أو خيبر وفي سهوتها سِترٌ، فهبَّت ريحٌ فكشفت ناحية الستر عن بناتٍ لعائشة لُعَب، فقال: [ما هذا يا عائشة؟] قالت: بناتي، ورأى بينهنَّ فرساً له جناحان من رِقاع، فقال: [ما هذا الذي أرى وسطهنَّ؟] قالت: فرس. قال: [وما هذا الذي عليه؟] قالت: جناحان. قال: [فرس له جناحان]؟! قالت: أما سمعتَ أنَّ لسليمان خيلاً لها أجنحة؟ قالت: فضحك حتى رأيتُ نواجذه. السَّهوة: الصُّقَة قدَّام البيت.

<sup>(</sup>٤) أخرج البخاري في اللباس (٥٩٥٤) عن عائشة قالت: قدم رسول الله من سفر وقد سترت بِقِرام لي على سهوة لي فيها تماثيل، فلمًا رآه رسول الله هتكه، وقال: [أشدُّ الناس عذاباً يوم القيامة الذين يضاهون بخلق الله] قالت: فجعلته وسادة، أو وسادتين.

إذا كان رَقْماً في ثوب<sup>(١)</sup>، واستثناؤه إياه من جملة ما نهى عنه من الصور، فلمًا قطعت عائشة السّتر وسادتين اتّكأ عليه السّلام عليهما ولم ينكرهما<sup>(٢)</sup>.

قاعدة: التَّرك يُلحق بالفعل في الدُّلالة.

كما يُستدلُّ بفعله ﷺ على عدم التَّحريم، يُستدلُّ بتركه على عدم الوجوب (٣).

مثاله: الاحتجاجُ على عدم وجوب الوضوء ممَّا مسَّته النَّار بما روي<sup>(٤)</sup> [أنَّ رسول الله ﷺ أكلَ كتِفَ شاةٍ، ثمَّ صلَّى ولم يتوضَّأ].

ومثله: احتجاجهم بأنَّ الحِجامة لا تنقض الوضوء، بما روي (٥) [أنَّه ﷺ احتجم فصلًى ولم يتوضًا].

<sup>(</sup>١) أخرج البخاريُّ في اللباس (٥٩٥٨) عن أبي طلحة قال: إنَّ رسول الله ﷺ قال: [إنَّ الملائكة لا تدخل بيتاً فيه صورة، إلا رقماً في ثوب] باختصار.

<sup>(</sup>۲) «الإحكام» لابن حزم ٤/٥٦.

<sup>(</sup>٣) «مفتاح الوصول» ص١٠٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاريُّ في الوضوء (٢٠٧).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الدَّارقطنيُّ ١/١٥١، وفيه ضعف.

# الإجماع وهو الأصل الثّالث المتّفق عليه

الإجماعُ لغة: العزمُ على الشَّيء. قال تعالى: ﴿فَأَجْمِعُوٓا أَمْرَكُمْ وَشُرَكَآءَكُمْ ﴾ [يونس: ٧١].

واصطلاحاً: اتِّفاقُ علماءِ العصر بعد موتِ النبيِّ ﷺ على حكم الحادثة.

ومعنى الاتّفاق: اشتراكهم إمَّا في الاعتقاد، أو القول، أو الفعل، أو إذا أطبق بعضهم على الاعتقاد، وبعضهم على القول أو الفعل الدَّالينِ على الاعتقاد.

والمراد بالعلماء: المجتهدون، فلا يدخل معهم الأصوليُّ، أو الفقيه، أو النَّحويُّ.

والمراد بالحادثة: الحادثةُ الشَّرعية.

ولا يشترط في أهل الإجماع أن يبلغوا عدد التَّواتر، لأنَّ الحجَّة في قولهم؛ لصيانة الأمَّة عن الخطأ.

#### فصل

قاعدة: الإجماع من اختصاص المجتهدين، ويعتبر في صحَّة الإجماع اتِّفاقُ جميع علماءِ العصر على الحكم، فكلُّ مَنْ كان من أهل الاجتهاد سواءً كان مدرساً مشهوراً أم خاملاً مستوراً، فإنْ خالف بعضُهم لم يكن إجماعاً.

وهذا رأي أكثر المتأخّرين، وهو إجماعٌ ظنّيٌ، كما سيأتي. ولايُعتبر مخالفةُ أهل البدع في الإجماع؛ لأنَّ خِلافَهم كالعدم.

قاعدة: قد يُتصوّر دخول العوامُ في الإجماع؛ فإنَّ الشّريعة تنقسم إلى:

ـ ما يشترك في دركه العوامُّ والخواصُّ، كالصلوات الخمس، ووجوب الصَّوم، والزَّكاة، والحجِّ، فهذا مجمعٌ عليه، والعوامُّ وافقوا الخواصَّ في الإجماع.

- وإلى ما يختص بدركه الخواص، كتفصيل أحكام الصّلاة، والبيع، وغيرها، فما أجمع عليه الخواص فهو المعتبر، ولو خالف العوام في ذلك، فلاعبرة بخلافهم.

## الدَّليل عي حجَّيته

قاعدة: الإجماعُ حجَّةٌ من حُجج الشَّرع، ودليلٌ من أدلَّة الأحكام المتَّفق عليها.

قال الجصّاص (١) - في قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلَنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُووُوا شُهَدَآءَ عَلَى النّاسِ [البقرة: ١٤٣] -: وفي هذه الآية دلالة على صحّة الإجماع من وجهين: أحدهما: وصفه إيّاها بالعدالة وأنّها خِيارٌ، وذلك يقتضي تصديقها والحكم بصحّة قولها، وناف لإجماعها على الضّلال، والوجه الآخر: قوله: ﴿ لِنَكُونُوا شُهَدَآءَ عَلَى النّاسِ ﴾، والمراد بالشّهادة: الحجّة، فذلك حجّة على مَن شاهدوهم من أهل العصر النّاني وعلى مَن جاء بعدهم إلى يوم القيامة.

قال الشَّافعيُّ (٢): الأصلُ قرآنٌ، أو سنَّةٌ، فإن لم يكن فقياسٌ عليهما،

<sup>(</sup>۱) «أحكام القرآن» ١/ ٨٨ باختصار.

<sup>(</sup>٢) «آداب الشَّافعيِّ ومناقبه» لابن أبي حاتم ص٢٣١.

وإذا اتَّصل الحديث عن رسول الله ﷺ، وصحَّ الإسناد به، فهو سنَّة، والإجماعُ أكبرُ من الخبر المنفرد.

وعن الرَّبيع: إنَّ شيخاً سأل الشافعيُّ عن الحُجَّة في الدِّين ؟.

فقال: كتابُ الله، وسنةُ رسول الله ﷺ، واتَّفاقُ الأمَّة.

فقال له الشَّيخُ: من أين قلتَ: اتفاقُ الأمَّة، مِن الكتاب أو السُّنةَ ؟.

فقال: من كتاب الله، فقال: من أين هذا في كتاب الله تعالى ؟ قد أجَّلتك ثلاثة أيام فإنْ جئتَ بحجِّةٍ، وإلا تبتَ إلى الله.

فلمَّا كان اليوم الثَّالث وجاء الشَّيخ، تلا عليه الشَّافعيُّ قوله تعالى: ﴿وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعَ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِدٍ، مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ، جَهَنَّمُّ وَسَآءَتُ مَصِيرًا ﴿ النساء: ١١٥].

قال الشَّافعيُّ: لايُصليه على خلاف المؤمنين إلا وهو فرضٌ.

فقال الشَّيخ: صدقت، وقام فذهب(١).

ويُستدلُّ له كذلك بقوله ﷺ (٢): [لاتزالُ طائفةٌ من أمَّتي قائمةً بأمرِ اللهِ لايضرُّهم مَنْ خذلهم حتى يأتيَ أمرُ الله وهم ظاهرون على النَّاس].

قال النَّوويُ (٣): وفيه دليلٌ لكون الإجماعِ حجة، وهو أصعُّ مااستُدِلَّ به له من الحديث، وأمَّا حديثُ: [لاتجتمعُ أمَّتي على ضلالة]، فضعيف (٤).

كما يُستدلُّ له بقوله ﷺ (٥): [إنَّ الله أجاركم من ثلاثِ خِلالِ: أنْ لا يدعوَ عليكم نبيُّكم فتهلِكوا جميعا، وأنْ لا يظهرَ أهلُ الباطل على أهل

<sup>(</sup>۱) «مناقب الإمام الشَّافعي» لابن كثير ص١٧٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم بلفظه ٣/ ١٥٢٤ (١٠٣٧)، ونحوه في البخاريّ (٧٣١١).

<sup>(</sup>۳) «شرح مسلم» ۱۳/۱۳.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذيُّ في الفتن (٢١٦٧) ولفظه: [إنَّ الله لا يجمع أمتي] وغيره.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود في الفتن والملاحم (٤٢٥٣) من حديث أبي مالك الأشعري.

الحقّ، وأنْ لا تجتمعوا على ضلالة]. قال السّبكيُّ (١): وسنده جيّدٌ.

وأخرج أحمد<sup>(٢)</sup> عن ابن مسعود قال: [فما رأى المسلمون حَسَناً، فهو عند الله حَسَنٌ، وما رأوا سيئاً، فهو عند الله سيّئ].

ومن أدلَّته جريانُ العادة بالنَّكير على مَنْ خالفه، فقال إمام الحرمين في هذا: وجدنا العُصُرَ الماضية، والأممَ المنقرضة مُتفقةً على تبكيت مَنْ يخالف إجماعَ العلماءِ علماءِ الدَّهر، فلم يزالوا ينسبون المُخالف إلى المُروق والإلحاد والعقوق، ولا يعدُّون ذلك أمراً هيِّناً، بل يرون الاجتراء على مخالفة العلماء ضلالاً بيِّناً "".

وقال الشَّاطبيُ (٤): وثَمَّ أحاديثُ كثيرةٌ في هذا المعنى؛ تُكلِّم في أفرادها، لكنَّ دليلَ الإجماع مأخوذٌ من مواضعَ كثيرةٍ، وهي مع ذلك مختلفة المساق لاترجع إلى باب واحد إلا أنَّها تنتظم المعنى الواحد الذي هو مقصود بالاستدلال، فصارت بمجموعها تفيد القطع، والتَّواتر المعنويَّ.

وذكر ابن المنذر في كتابه «الإجماع» المسائل المجمع عليها، فأوصلها إلى (٧٦٥) مسألة.

وبالغ أبو إسحاق الإسفراييني فقال: نحن نعلم أنَّ مسائل الإجماع أكثر من عشرين ألف مسألة (٥٠).

 <sup>(</sup>۱) «الإبهاج» ۲/۱۲۳.

<sup>(</sup>٢) «المسند» ١/ ٣٧٩، وسنده حسن.

<sup>(</sup>٣) «البرهان» ١/١٨٦.

<sup>(</sup>٤) ينظر «الموافقات» ١/ ٣٧، وفي النَّقل تصرُّفٌ بالعبارة.

<sup>(</sup>٥) «نهاية السُّول في شرح منهاج الأصول» للإسنوي ٣/ ٢٤٥.

وقال: وبهذا يُردُّ قول الملاحدة: إنَّ هذا الدِّين كثير الاختلاف؛ إذ لو كان حقاً لما اختلفوا فيه، فنقول: أخطأت، بل مسائل الإجماع أكثر من عشرين ألف مسألة، ثمَّ لها من الفروع التي يقع الاتفاق منها وعليها وهي صادرةٌ عن مسائل الإجماع التي هي أصولُ أكثر من مائة ألف مسألة، يبقى قدر ألف مسألة هي من مسائل الاجتهاد. انظر: «البحر المحيط» ٤٤٠/٤.

كما بالغ **الإمام أحمد** في الطرف المقابل فقال: مَن ادَّعى الإجماع فهو كاذبٌ (١).

### حكم الإجماع

قاعدة: إذا وُجِدَ الإجماع وجب اتّباعه، وحرمت مخالفته.

ومنكرُ الإجماع لايُكفر، فقد أنكرت الرَّافضة إمامة أبي بكر، ولم يُكفروا بذلك.

لكن من أنكر ما أُجمع عليه وكان معلوماً من الدِّين بالضَّرورة \_ أي: بالبداهة، ويعلمه العامُّ والخاصُّ \_ فهو كافرٌ، كمن أنكر وجوب الصَّلاة والزَّكاة، أو حُرمة الزِّنا، وما أشبهها.

#### فصل

إذا اتَّفقت كلمة الأمَّة انعقد الإجماع، ووجبت عصمتهم من الخطأ.

قاعدة: لايشترط لانعقاد الإجماع موت المجتهدين وانقراض العصر؟ لأنَّ الحجَّة في اتِّفاقهم لا في موتهم، وقد حصل قبل الموت، فلا يزيده الموت إلا تأكيداً.

#### فصل

قاعدة: إذا بلغ التَّابِعيُّ رتبة الاجتهاد في عصر الصَّحابة، اَعتدَّ بخلافه. وكذا كلُّ فردٍ من طبقةٍ متأخِّرةِ أدرك الطَّبقة التي قبله وبلغ الاجتهاد.

فالصَّحابة سوَّغوا اجتهاد التابعين، ولهذا ولَّى عمر رضي الله عنه شُريحاً القضاء، وكتب إليه: ما لم تجد في السُّنَة اجتهد رأيك (٢).

<sup>(</sup>١) «نهاية السُّول» ٣ /٢٤٣، ومرادُه: إجماعُ غير الصَّحابة، لقصره الإجماع عليهم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة ٤/٣٤٥ (٢٢٩٩٠)، وقال في«الفتح» ٢٨٨/١٣: بسندٍ صحيح.

كما كان كثيرٌ من التَّابعين كسعيد بن المسيِّب، وعلقمة بن قيس، والأسود بن يزيد، من أصحاب عبد الله بن مسعود رضي الله عنه، وفقهاء المدينة يُفتون في عصر الصَّحابة.

وقد روى أحمد في «الزُّهد» أنَّ أنساً سُئل عن مسألةٍ فقال: سلوا مولانا الحسن؛ فإنَّه غاب وحضرنا، وحفظ ونسينا(١).

#### فصل

قاعدة: يعتدُ بالإجماع في أي وقتِ حصل به، ابتداء من عهد الصَّحابة فصاعداً، فالصَّحابيُ لا يفضُلُ التَّابعي إلا بفضيلة الصُّحبة، فالتَّابعون إذا أجمعوا على أمرٍ، فهو إجماعٌ من جميع الأمَّة، ومَنْ خالفهم فهو سالكٌ غيرَ سبيل المؤمنين.

قاعدة: إجماعُ كلِّ عصرٍ حُجَّةٌ على العصور التي بعدهم.

#### فصل

قاعدة: لا ينعقد الإجماع إلا عن دليل، هو مستَندُ الإجماع.

وذلك لأنَّ أهل الإجماع ليست لهم رتبة الاستقلال بإثبات الأحكام، وإنما يُثبتونها نظراً إلى أدلتها ومأخذها، ولو انعقد من غير مستَندِ لاقتضى إثباتَ شرع بعد النبي ﷺ، وهو باطل.

ويجوز اعتماده على كلِّ دليلٍ يثبت به الحكم، كأدلَّة العقل في الأحكام، ونصُّ الكتابِ، والسُّنةِ، وفحواهما، وأفعالِ رسول الله ﷺ، وإقرارِه، والقياسِ، وجميع وجوهِ الاجتهاد.

فإذا علمنا بالإجماع، علمنا أنَّ هناك دليلاً جمعهم سواءٌ عرفنا ذلك الدَّليل أم لا.

<sup>(</sup>۱) «روضة النَّاظر» ص٧١.

مثالُ الإجماع المستند على الدَّليل العقليِّ إجماعُهم على حدوث العالم، ووَحدة الصَّانع.

ومثالُ الإجماع عن اجتهاد: اتّفاقُهم على جزاءِ الصَّيد، ومقدارِ أرش الجناية، وتقدير النَّفقة، ومثله ما نقله النَّوويُ (١) عن القاضي عياض قال: أجمعوا على أنَّ موضعَ قبره ﷺ أفضلُ بقاع الأرض.

ومثالُ الإجماع المستند على الحديث: إجماعُهم أنَّ مكة والمدينة أفضلُ بقاع الأرض، للأحاديث الواردة في تفضيلهما.

ومثالُ الإجماع عن قياس: إجماعُ الصَّحابة على أولوية أبي بكر للخلافة، قياساً على تقديم الرَّسول ﷺ له للإمامة في الصَّلاة.

ومثله: إجماعهم على تحريم شحم الخنزير قياساً على لحمه، وعلى إراقة زيت الشّيرج والدُّبس السّيّال إذا وقعت فيه فأرةٌ وماتت قياساً على السّمن (٢).

### أنواع الإجماع

الإجماع نوعان: قطعيٌّ وظنيٌّ.

فالإجماعُ القطعيُّ: هو الذي أجمع فيه جميع المجتهدين ولم يخالف منهم أحدٌ، ثمَّ نُقل إلينا بالتَّواتر.

مثاله: إجماعُهم على وجوب الصَّلاة والزَّكاة والصَّوم، وحرمةِ الخمر والزِّنا، وربا الجاهلية.

الإجماعُ الظنيُّ: ما اختلَّ منه أحد الشَّرطين السَّابقين، وهو أنواع: ١ - ما أجمع عليه بعض المجتهدين لا كلُّهم.

<sup>(</sup>۱) «شرح مسلم» ۹/ ۱۶۳.

<sup>(</sup>٢) «الإبهاج» ٢/ ٣٩٣.

٢ ـ إجماع التَّابعين على أحد قولى الصَّحابة.

٣ ـ والإجماع السُّكوتيُّ: بأن يجمع بعض المجتهدين، ويسكت الباقي (١).

#### مسألة

إذا أفتى بعض الصَّحابة بفتوى وسكت الآخرون لم ينعقد الإجماع، ولا يُنسب إلى ساكتِ قولٌ، إلا إذا دلَّت قرائن الأحول على أنهم سكتوا مضمرين الرِّضا، فيجوز الأخذ به عند السُّكوت. قال الشَّافعيُّ (٢): ولا يُنسب إلى ساكتِ قولُ قائلٍ، ولا عملُ عاملٍ، إنما يُنسب إلى كلِّ قولُه وعمله، وفي هذا ما يدلُّ على أنَّ ادِّعاء الإجماع في كثيرٍ من خاصِّ الأحكام ليس كما يقوله من يدَّعيه.

و إن سكتوا ولم يظهر من سكوتهم أمارة إنكار ولاموافقة؛ فقد قال الإمام الرَّافعيُّ (٣): المشهور عند الأصحاب أنَّ الإجماع السكوتي حجَّة؛ لأنَّهم لو لم يساعدوه لاعترضوا عليه.

#### فصل

إذا اختلفت الصّحابة في المسألة على قولين، وانقرض العصر جاز للتَّابعين أن يتَّفقوا على أحدهما فيكون إجماعاً.

مثاله ما ذكره النَّوويُ (٤): قال القاضي أبو الطَّيب: أجمعت أئمة الأمصار والفقهاء إلى أنَّهما ـ أي: الرُّكنان الشَّاميان في الكعبة ـ لا يُستلمان.

<sup>(</sup>۱) ينظر «روضة الناظر» ص٧٨.

<sup>(</sup>٢) «اختلاف الحديث» ص١٤٣.

<sup>(</sup>٣) «الإبهاج في شرح المنهاج» ٢/ ٣٨٠.

<sup>(</sup>٤) «شرح مسلم» ۹/ ۱۶.

قال: وإنما كان فيه خلافٌ لبعض الصحابة والتَّابعين (١)، وانقرض الخلاف، وأجمعوا على أنهما لايُستلمان.

ومثله: ما أخرج أبو داود (٢) عن جابر بن عبد الله قال: بعنا أمَّهات الأولاد على عهد رسول الله ﷺ وأبي بكر رضي الله عنه، فلمَّا كان عمر رضى الله عنه نهانا فانتهينا.

وعن سلامة بنتِ مَعْقِل ـ امرأة من خارجة قيسِ عيلانَ ـ قالت: قدم بي عمِّي في الجاهلية، فباعني من الحُباب بن عمرو أخي أبي اليَسَر بن عمرو، فولدتُ له عبد الرحمن بن الحُباب، ثمَّ هلك. وفيه قال رسول الله ﷺ: [أعتقوها فإذا سمعتم برقيقِ قدم عليَّ فأتوني أعوِّضكم منها] (٣).

قال ا**لخطابيُّ <sup>(٤)</sup>: وق**د ذهب عامَّة أهل العلم إلى أنَّ بيعَ أمِّ الولدِ فاسدٌ، وإنما رُوي الخلاف عن عليِّ رضى الله عنه فقط.

قال: واختلافُ الصَّحابة إذا خُتم بالاتِّفاق وانقرض العصر عليه صار إجماعاً.

ومثله: إجماع التَّابعين على تحريم نكاح المُتعة، بعد خلاف ابن عباسٍ فيه زمن الصَّحابة. وقيل: إنَّ ابن عباسٍ رجع عن قوله، فعليه يكون إجماعاً من الصَّحابة.

#### فصل

قاعدة: الإجماعُ مُقدَّمٌ على الكتاب والسُّنَّة والقياس.

والسَّبب في ذلك أنَّ الكتاب يقبلُ النَّسخ والتَّأويل، وكذلك السُّنَّة،

<sup>(</sup>۱) ممن قال باستلامهما من الصَّحابة: الحسن والحسين ابنا علي رضي الله عنهم، وعبد الله بن الزَّبير، ومن التَّابعين: عروة بن الزُّبير، وأبو الشُّغثاء جابر بن زيد.

<sup>(</sup>٢) في العتق (٣٩٥٤).

<sup>(</sup>٣) في العتق (٣٩٥٣).

<sup>(</sup>٤) «معالم السُّنن» ٤/ ٧٣.

والقياسُ يحتملُ قيامَ الفارق وخفاءَه الذي مع وجوده يبطل القياس، ويفوت شرطٌ من شروطه.

والإجماعُ قطعيُّ ليس فيه احتمال.

وهذا الإجماع المراد به هاهنا هو الإجماع القطعيُّ اللَّفظيُّ المُشاهد، أو المنقول بالتَّواتر، وأمَّا أنواع الإجماعات الظنية، كالسُّكوتيُّ ونحوه؛ فإنَّ الكتاب قد يقدَّم عليه (١).

## تصوُّرُ الإجماع

قاعدة: دليلُ تصورُ الإجماعِ وجودُه، فقد وجدنا الأمَّة مُجمِعةً على أنَّ الصلواتِ خمسٌ، وأنَّ صومَ رمضانَ واجبٌ، فلا يُمنع تصوُّره، والأمَّةُ كلُّهم مُتعبَّدون باتِّباع النُّصوص والأدلَّة القاطعة، ومُعرَّضون للعقاب بمخالفتها، فكما لايمتنع اجتماعهم على الأكل والشُّرب لتوافق الدَّواعي، فكذلك لايمتنع اجتماعهم على اتباع الحقِّ واتِّقاء النَّار.

أمَّا طريقُ معرفةِ الإجماع، فتكون بإخبار أهل الإجماع إنْ كانوا عدداً يمكن لقاؤهم، وإن لم يمكن لقاؤهم، عُرفَ مذهب قومِ بالمُشافهة، ومذهبُ الآخرين بأخبار التَّواتر عنهم.

كما عرفنا أنَّ مذهبَ جميعِ أصحابِ الشَّافعي منعُ قتلِ المسلمِ بالذِّميِّ، وبطلانُ النِّكاح بلا وليِّ، ومذهب جميعِ النَّصارى التَّثليث، ومذهب جميعِ الوثنية التَّثنية، أي: يقولون بوجود إلهين: إلهِ للخير، وإله للشَّر.

ومن أمثلة الإجماع ما ذكره النَّووي (٢) رحمه الله: أجمعوا على أنَّ الخليفة إذا حضرته مقدِّمات الموت وقبل ذلك يجوز له الاستخلاف، ويجوز له تركه، فإنْ تركه فقد اقتدى بأبي بكر.

<sup>(</sup>۱) «شرح تنقيح الفصول» للقرافي ص٣٣٧.

<sup>(</sup>۲) «شرح مسلم» ۱۲/ ۲۰۵.

وأجمعوا على انعقاد الخلافة بالاستخلاف، وعلى انعقادها بعقد أهل الحَلِّ والعَقد لإنسانِ إذا لم يُستخلف.

وأجمعوا على جوازِ جعلِ الخليفةِ الأمرَ شورى بين جماعة، كما فعل عمر بالسّتة (١).

وأجمعوا على أنه يجب على المسلمين نصبُ خليفة، ووجوبه بالشَّرع.

قاعدة: إذا اختلفت الأمّة على قولين، ثمّ رجعوا إلى قولِ واحدِ، صار اتّفاقهم عليه إجماعاً قاطعاً.

مثاله: اختلاف الصّحابة في قتال مانعي الزّكاة ابتداءً، ثمّ إجماعُهم بعدُ على قتالهم.

ومثله: اختلافهم في الأئمة هل تجوز من غير قريش، ثمَّ إجماعهم على أنَّ الأئمة من قريش، ثمَّ إجماعهم على أنَّ الأئمة من قريش. فمستَند إجماعهم قولُه ﷺ (٢): [النَّاس تَبَعٌ لقريش في هذا الشَّأن]، وقوله ﷺ (٣): [لايزالُ هذا الأمرُ في قريشِ ما بقي منهم اثنان].

قال النّوويُ (١٠): هذه الأحاديثُ وأشباهُها دليلٌ ظاهرٌ أنَّ الخلافة مختصَّة بقريش لايجوز عقدها لأحدِ من غيرهم، وعلى هذا انعقد الإجماع في زمن الصَّحابة، فكذلك بعدهم.

#### مسألة

قاعدة: إذا أجمع أهل عصر أنَّ في المسألة قولين، لم يجز لمَن بعدَهم إحداث قولِ ثالثِ؛ لأنَّ فيه خرقاً للإجماع.

وهذه القاعدة مُقيَّدةٌ بأن كان القول الثَّالث رافعاً لما أجمعوا عليه،

<sup>(</sup>١) وهم: عثمان بن عفان، وعلي بن أبي طالب، وطلحة بن عبيد الله، والزُّبير بن العوَّام، وعبد الرحمن بن عوف، وسعد بن أبي وقاص.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في الأمارة ٣/ ١٤٥١ (١٨١٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاريُّ في الأحكام (٧١٤٠).

<sup>(</sup>٤) «شرح مسلم» ۱۲/۲۰۰.

فلايجوز ذلك. مثال ذلك: إذا مات رجل وخلَّف جدًّا وإخوة؛ فذهب بعض العلماء إلى أنَّ الجدَّ يشارك الإخوة في الميراث؛ لاستوائهم في القرب من الميت، وقال الآخرون: بسقوط الإخوة بالجدِّ، وعلى هذا جرى العمل، فلا يجوز إحداث قولِ يقضي بإسقاط الجدِّ؛ لأنه يؤدِّي إلى خرق الإجماع. وأمَّا إن كان القول الثَّالث لاينقض الإجماع، فيجوز إحداثه.

مثاله قول بعض العلماء: يجوز فسخ النّكاح بأحد العيوب الخمسة، وهي: الجنون والجُذام، والبرص، والجَبُ (۱)، والعُنّة (۲). وقال بعضهم الآخر: لايجوز الفسخ بشيء منها، فالقولُ بالفسخ ببعضها دون بعض ليس رافعاً لما أجمعوا عليه، بل هو موافقٌ لكلٌ من القولين في بعض مقالته، فهذا لايعدُ خرقاً للإجماع.

ومثاله أيضاً: قيل: يحلُّ أكلُ متروك التَّسمية سهواً وعمداً، وقيل: لا يحلُّ لا سهواً ولا عمداً، فالقولُ بالحِلِّ في السَّهو دون العمد جائز<sup>(٣)</sup>.

#### فصل

قاعدة: قولُ القائلِ: لا أعلمُ خلافًا بين أهل العلم في كذا لايعدُ إجماعاً؛ لأنَّ عدمَ علمه بذلك لايحتِّمُ عدمَ وجودِ خلافٍ.

قلت: وكان الإمام التِّرمذيُّ (٤) كثيرَ الاستعمال لهذه العبارة في «سننه». مثال ذلك قول الشافعيِّ (٥) في زكاة البقر: لاأعلم خلافاً في أنه ليس في أقلَّ من ثلاثين منها تبيعاً. والخلافُ في ذلك مشهورٌ؛ فإنَّ قوماً يرون الزَّكاة

<sup>(</sup>١) قطع الذَّكَر. والرَّتق والقَرَنُ للمرأة.

<sup>(</sup>٢) عدم القدرة على الوطء لعدم انتشار الذُّكر.

<sup>(</sup>٣) «الإبهاج» ٢/ ١٩٦٩.

<sup>(</sup>٤) فمن ذلك قوله في حديث: [إنَّ حيضتك ليست في يدك] (١٣٤): وهو قول عامَّة أهل العلم، لا نعلم بينهم اختلافاً في ذلك: بأنْ لابأسَ أن تتناول الحائض شيئاً من المسجد.

<sup>(</sup>٥) «الأم» ٢/٨.

على خمس، كزكاة الإبل. وقال مالك في «موطَّئه»(١) وقد ذكر الحُكم بردِّ اليمين: وهذا ممَّا لاخلاف فيه بين أحدٍ من النَّاس، ولابلدٍ من البلدان.

والخلافُ فيه شهيرٌ، وكان عثمان رضي الله عنه لا يرى ردَّ اليمين، ويقضي بالنُّكول، وكذلك ابن عباس، ومن التَّابعين: الحكم بن عُتيبة وغيره، وابن أبي ليلى، وأبو حنيفة وأصحابه وهم كانوا القضاة في ذلك الوقت (٢).

<sup>(</sup>۱) قال: ومن النّاس من يقول: لاتكون اليمين مع الشّاهد الواحد، ثمّ قال: فمن الحجّة على من قال ذلك القول: أن يقال له: أرأيتَ لو أن رجلاً ادّعى على رجل مالاً، أليس يحلف المطلوب من ذلك الحقّ عليه، فإنْ حلف بطل ذلك عنه، وإنْ نكل عن اليمين حلف صاحب الحقّ: إنَّ حقّه لحقّ، وثبت حقّه على صاحبه، فهذا ما لا اختلاف فيه عند أحد من النّاس، ولا ببلد من البلدان. كتاب الأقضية ٢/٤/٢٤.

<sup>(</sup>٢) «إرشاد الفحول» ص٩٠.

# خاتمة في إجماع أهل المدينة

احتج المالكية بإجماع أهل المدينة، وليس على إطلاقه، بل هو حجّة فيما طريقه النَّقل، كمسألة الأذان، وترك الجهر ببسم الله الرَّحمن الرَّحيم، ومسألة الصَّاع، وترك إخراج الزَّكاة من الخضروات، وغير ذلك من المسائل التي طريقها النَّقل، واتَصل العملُ بها في المدينة على وجه لايخفى مثله، ونُقل نقلاً يَحُجُّ، ويقطع العذر. ففي هذا نقلُ أهل المدينة عنده في ذلك حجَّة مقدَّمة على خبر الآحاد، وعلى أقوال أفراد الصَّحابة وآحاد التَّابعين.

واحتجَّ مالك بهذا على أبي يُوسف لما ناظره في صحَّة الوقف، وقال له: هذه أوقاف رسول الله ﷺ وصدقاته ينقلها السَّلف عن الخلف(١).

وناظره في الصَّاع أيضاً، فاحتجَّ عليه مالك بنقل أهل المدينة للصَّاع، وأنَّ الخلف عن السَّلف ينقل أنَّ هذا الصَّاع الذي كان على عهد رسول الله ﷺ ولم يغيَّر ولم يبدَّل، فرجع أبو يوسف إلى مذهب مالك في ذلك (٢).

<sup>(</sup>١) قال ابنُ عبد البَرِّ في «التَّمهيد» ١/ ٢١٣: رجع أبو يوسف عن قول أبي حنيفة في ذلك لمَّا حدثه ابنُ عُليَّة أنَّ عمر استأذن رسول الله ﷺ في أن يتصدَّق بسهمه من خيبر فقال له رسول الله ﷺ: [احبس أصلها وسبِّل الثَّمرة]. وهو حديث صحيح. أخرجه البخاريُّ في الوصايا (٢٧٦٤)، والنَّسائيُّ ٦/ ٢٦٢، واللَّفظ له.

<sup>(</sup>٢) "إحكام الفصول" ص٤٨٣.

وقال ابن حزم (١): إن مالكاً لم يدَّع إجماع أهل المدينة إلا في ثمانٍ وأربعين مسألة في «موطَّئه» فقط، وقد تتبَّعناها فوجدنا منها ماهو إجماع، ومنها ما الخلاف فيه موجود في المدينة كوجوده في غيرها، وكان ابن عمر وهو عميد أهل المدينة ـ يرى إفراد الأذان، والقولَ فيه: حيَّ على خير العمل، وبلال يكرِّر: قد قامت الصلاة، ومالكٌ لا يرى ذلك، والزُّهريُ يرى الزَّكاة في الخضروات، ومالكٌ لا يراها.

فهذا يدلُّ على أنَّ إجماعهم ليس حجَّة مطلقاً، بل فيما طريقه النَّقل، كما بينًا.

<sup>(</sup>١) «الإحكام» ٢٠٨/٤ مختصراً، وانظر: «البحر المحيط» ٤/٩٨٤.

رَفْعُ عِب لِالرَّحِيُ لِالْجَثِّرِيُّ لِسِكْتِهُ لِالْإِرْدِي لِسِكْتِهُ لِالْإِرْدِي www.moswarat.com



# كتاب القياس وهو الأصل الرَّابع المتَّفق عليه

تعريفه: لغةً: التَّسويةُ والتَّقدير.

واصطلاحاً: حملُ فرعٍ على أصلٍ في بعض أحكامه لمعنى جامعٍ بينهما.

### أهميته

قال إمام الحرمين (١): القياسُ مناطُ الاجتهاد، وأصلُ الرَّأي، ومنه يتشعَّب الفقهُ وأساليبُ الشَّريعة، وهو المُفضي إلى الاستقلال بتفاصيل أحكام الوقائع، مع انتفاء الغاية والنِّهاية؛ فإنَّ نصوصَ الكتاب والسُّنَةِ محصورةٌ مقصورة، ومواقعَ الإجماع معدودةٌ مأثورة، فما يُنقل منها تواتراً فهو المستنِد إلى القطع، وهو مُعْوِزٌ قليل، وما ينقله الآحاد عن علماء الأعصار يُنزَّل منزلة أخبار الآحاد، وهي على الجملة متناهيةٌ، ونحن نعلم قطعاً أنَّ الوقائع التي يُتوقَّع وقوعُها لا نهايةَ لها.

والرَّأيُ المبتوتُ المقطوعُ به عندنا أنَّه لا تخلو واقعةٌ عن حكم الله تعالى مُتلقَّى من قاعدة الشَّرع، والأصلُ الذي يسترسل على جميع الوقائع القياسُ وما يتعلَّق به من وجوه النَّظر والاستدلال، فهو إذا أحقُّ الأصولِ باعتناء الطَّال.

<sup>(</sup>۱) «البرهان» ۲/۳۶۳.

وقال ابن سُريح (١): ليس شيءٌ إلا ولله عزَّ وجلَّ فيه حكمٌ؛ لأنَّ الله تعالى يقول: ﴿إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا﴾ [النساء: ٨٦]، ﴿وَكَانَ اللّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مُسِيبًا﴾ [النساء: ٨٥]، وليس في الدُّنيا شيءٌ يخلو من إطلاقٍ أو حظرٍ، أو إيجابٍ؛ لأنَّ جميع ما على الأرض من مطعم أو مشربٍ، أو ملبسٍ أو مَنْكَح، أو حُكم بين مُتشاجرين أو غيره لايخلو من حُكم، ويستحيل في العقول غيرُ ذلك، وهذا ممّا لاخلافَ فيه أعلمه، وإنما الخلاف كيف دلائل حلاله وحرامه.

### دليل حجَّيته

القرآن الكريم، فاستعمالُ القياس في الحوادث متلقًى من أمر الكتاب، ولو لم يكن إلا عموم قوله تعالى: ﴿وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُ ذُوهُ ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُ ذُوهُ ﴾ [الحشر: ٧]، لكفى، وقد ورد أمره بالقياس وتقريره عليه (٢).

وممًّا يدلُّ عليه قوله تعالى: ﴿فَاعْتَيْرُواْ يَتَأْوُلِى ٱلْأَبْصَـٰرِ ﴾ [الحشر: ٢]، والاعتبار يكون بقياس الحاضر على الماضي.

٢ ـ استعمال النبيِّ ﷺ له، فقد أخرج البخاريُّ (٣) عن أبي هريرة أنَّ أعرابياً أتى رسول الله ﷺ، فقال: إنَّ امرأتي ولدت غلاماً أسود، وإنِّي أنكرتُه، فقال له رسول الله ﷺ: [هل لك من إبل ؟]. قال: نعم.

قال: [فما ألوانها؟] قال: حُمْرٌ.

قال: [هل فيها من أورقَ؟]. قال: إنَّ فيها لَوُرْقاً.

قال: [فأنَّى ترى ذلك جاءها؟] قال: يا رسول الله، عِرقٌ نزعها.

<sup>(</sup>۱) «البحر المحيط» ١/٥٥١.

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» ۲٤٦/۱۳.

<sup>(</sup>٣) في الاعتصام (٧٣١٤)، الأورق: الأسمر.

قال: [ولعلُّ هذا عِرقٌ نزعه]، ولم يرخُّص له في الانتفاء منه.

وأخرج أيضاً (١) عن ابن عبَّاسِ أنَّ امرأة جاءت إلى النبي عَلِيْق، فقالت: إنَّ أُمِّي نذرت أن تحجَّ فماتت قبل أن تحجَّ أفأحجُ عنها ؟ قال: [نعم، حُجِي عنها، أرأيتِ لو كان على أمِّك دينٌ، أكنتِ قاضيتَه] ؟.

قالت: نعم. قال: [فاقضوا الذي له، فإنَّ اللهَ أحقُّ بالوفاء].

وقد احتج المُزنيُ بهذين الحديثين على مَن أنكر القياس.

٣ إجماع الصَّحابة ومَن بعدهم على العمل به.

فمن ذلك قياسُهم العهد على العقد؛ إذ ورد في الأخبار عقدُ الإمامةِ بالبيعة، ولم ينصَّ على واحدٍ، وأبو بكر عهد إلى عمر خاصَّة (٢)، ولم يرد فيه نصِّ، ولكن قاسوا تعيين الإمام على تعيين الأمَّة بعقد البيعة، فكتب أبو بكر: هذا ما عهد أبو بكر، ولم يعترض عليه أحدٌ (٣). فكان إجماعاً منهم.

## وأنشد أبو محمد اليزيدي:

إنَّ هذا القياس في كلِّ أمرٍ لا يجوزُ القياسُ في الدِّينِ إلا حكَّمَ اللهُ في الجزاءِ ذوي عدْ لم يُوقِّتُ ولم يسمِّ ولكنْ ولنا في النَّبيُ صلَّى عليا أسوةُ في مقالهِ لمعاذٍ وكتابِ الفاروقِ يرحمُه اللوقي إذا أشكلتْ عليك أمورٌ قِسْ إذا أشكلتْ عليك أمورٌ

عند أهل العقول كالميزان لفقيه لدين مصوًان ل لذي الصّيد بالذي يريان قال فيه: فليحكم العَدْلانِ ب الله والصّالحون كل أوانِ اقض بالرَّأي إنْ أتى الخصمانِ ه إلى الأشعري في تِبيانِ ثمَّ قلْ بالصَّوابِ والعِرفانِ

<sup>(1) (0177).</sup> 

 <sup>(</sup>٢) قال ابن حجر: حديث أنَّ أبا بكر عهد إلى عمر هو صحيعٌ مشهور في التَّواريخ الثابتة «التَّلخيص الحبير» ٤٤/٤.

<sup>(</sup>٣) «المستصفى» ٣/ ٥٠٧.

#### مرتبته

يأتي القياس في المرتبة الرَّابعة، بعد القرآن، والحديث، والإجماع.

فأخرج البيهقيُّ بسند صحيحٍ إلى أحمد بن حنبل سمعتُ الشَّافعيُّ يقول: القياس عند الضَّرورة (١).

أي: لا يستعمل إلا عند فقد الثّلاثة المتقدّمة مع الحاجة إليه.

وقال الإمام أحمد: لا يستغني أحدٌ عن القياس.

قال ابنُ العربيّ: القرآن هو الأصل، فإنْ كانت دلالته خفيّةً نُظر في السُّنة، فإنْ بيَّنته، وإلا فالجليُّ من السُّنّة، وإن كانت الدِّلالة منها خفيةً نُظر فيما اتَّفق عليه الصَّحابة، فإن اختلفوا رُجِّح، فإن لم يوجد عُمِلَ بما يُشبه نصَّ الكتاب ثمَّ السُّنة.

قال السدّاوديُ (٢): قوله: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الدِّكَرَ لِنَّبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِم ﴾ [النحل: ٤٤]. أنزل سبحانه وتعالى كثيراً من الأمور مجملاً، ففسَّر نبيّه ﷺ ما احتيج إليه في وقته، وما لم يقع في وقته وَكَلَ تفسيره إلى العلماء بقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الْكِيمَةُ لَعَلِمَهُ اللَّهِينَ يَسْتَنَبِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴾ [النساء: ٨٣].

- ولهذا يقدَّم النَّصُ على القياس عند الجمهور. مثاله قوله ﷺ (٣): [لا تجمعوا بين الرُّطَب والبُسر، وبين الزَّبيب والتَّمر نبيذاً].

قال النَّوويُّ (٤): ومذهبنا ومذهب الجمهور أنَّ هذا النَّهي لكراهة التَّنزيه، ولا يحرم ذلك ما لم يصِرُ مسكراً.

<sup>(</sup>۱) «الرسالة» ص٩٩٥، و«فتح الباري» ١٣/ ٢٨٩.

<sup>(</sup>٢) "فتح الباري" ١٣/ ٢٤٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في الأشربة ٣/١٥٧٤ (١٩٨٦).

<sup>(</sup>٤) «شرح مسلم» ١٥٤/١٥.

وقال أبو حنيفة وأبو يوسف في روايةٍ عنه: لا كراهةَ فيه، ولا بأس به؛ لأنَّ ما حلَّ مُفرَداً حلَّ مخلوطاً.

وأنكر عليه الجمهور، وقالوا: منابذة لصاحب الشّرع، فقد ثبتت الأحاديث الصّحيحة الصّريحة في النّهي عنه، فإنْ لم يكن حراماً، كان مكروهاً.

قلتُ: ومثله قوله تعالى: ﴿ فَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوٓا إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ ٱلرِّبَوْأُ وَأَحَلَ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعُ وَحُرَّمُ ٱلرِّبَوْأَ ﴾ [البقرة: ٢٧٥]. قال النَّسفيُ (١١): فيه دلالةٌ على أنَّ القياس يهدمه النَّصُّ ؛ لأنَّه جعل الدَّليل على بطلان قياسهم إحلالَ الله وتحريمَه.

#### أنواعه

القياس نوعان: مذموم، وممدوخ.

فالمذمومُ: ما يكون مخالفاً للنَّصِّ، أو مستعملاً مع وجود النَّصِّ (٢)، أو متكلَّفاً بالتَّعشُف في إثبات العلَّة الجامعة؛ لذا بوَّب البخاريُّ له في «صحيحه» باباً سمَّاه: باب ما يُذكر من ذم الرَّأي وتكلُّف القياس (٣).

وبمعناه قال الشَّاعر:

دمشقُ لا يُقاسُ بها سواها ويمتنعُ القياسُ مع النُصوصِ وقال الإمام جعفر الصَّادق لرجلِ: أيُّهما أعظمُ: قتلُ النَّفس أو الزِّنا؟ قال: قتلُ النَّفس. قال: فإنَّ الله عزَّ وجلَّ قَبِل في قتل النَّفس شاهدين، ولم يقبل في الزِّنا إلا أربعة ؟!.

<sup>(</sup>۱) «مدارك التنزيل» ١/٤٨١.

<sup>(</sup>٢) أوَّلُ من قاس قياساً فاسد الاعتبار إبليسُ، حيث عارض النَّص الصَّريح ـ الذي هو السُّجود لآدم ـ بأنْ قاس نفسه على عنصره، وقاس آدم على عنصره، فأنتج من ذلك أنَّه خيرٌ من آدم، وأنَّ كونه خير من آدم يمنع سجوده له المنصوص عليه من الله.

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» ١٣/ ٢٨٢.

ثمَّ قال: أيُّهما أعظمُ: الصَّلاةُ أم الصَّومُ ؟.

قال: الصَّلاةُ. قال: فما بال الحائض تقضي الصَّوم ولا تقضي الصَّلاة؟

فهذه أمور تعبُّديةٌ منصوصٌ عليها، فلا يقاس عليها.

ومثال ذلك قوله علي الله المناه الكلب في إناء أحدكم، فليغسله سبعاً].

لم يقل الحنفية بوجوب السبع، واحتجوا بأمور، منها: أنَّ العَذِرة أشدُّ في النَّجاسة من سؤر الكلب، ولم تُقيَّد بالسَّبع، فيكون الولوغ كذلك من باب أولى.

قال ابن حجر (٢): وأجيب بأنه لا يلزم من كونها أشدَّ منه في الاستقذار أن لا يكون أشدَّ منه في تغليظ الحكم، وبأنَّه قياس في مقابلة النَّصِّ، وهو فاسد الاعتبار.

ومثله حديث ابن عمر<sup>٣)</sup>: [أنَّ النبيَّ ﷺ عاملَ خيبرَ بشطرِ ما يخرج منها من ثمرِ أو زرع].

وهذا الحديث عمدة من أجاز المزارعة والمخابرة، واستمرَّ ذلك إلى عهد أبي بكر إلى أن أجلاهم عمر، وقال بعضهم: لا يجوز ذلك؛ لأنها إجارة بثمرة معدومة أو مجهولة، والقياس: عدم صحَّة الإجارة بهما. ففي هذا القياس إبطالٌ للنَّصِّ ومخالفةٌ للإجماع، فوجب ردُّ هذا القياس (1).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاريُّ في الوضوء (۱۷۲)، وفي رواية لمسلم (۲۷۹): [أولاهنَّ بالتراب]، وهي رواية الأكثر، وفي رواية لأبي داود (۷۳): [السابعة]، وفي رواية: [إحداهُنَ]. قال ابن حجر ۱/۲۷۲: خالف ظاهرَ هذا الحديث المالكيةُ والحنفيةُ، فأمَّا المالكية فلم يقولوا بالتتريب مع إيجابهم السَّبع في المشهور عندهم؛ لأنَّ التتريب لم يقع في رواية مالك، وأمَّا الحنفية فلم يقولوا بوجوب السَّبع ولا التَّتريب.

<sup>(</sup>۲) «فتح الباری» ۱/۲۷۲.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاريُّ في الحرث والمزارعة (٢٣٢٨).

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري» ٥/ ١٣ بتصرُّف.

ومثله حديث عائشة (١٠): أن أفلح أخا أبي القُعيس جاء يستأذن عليها وهو عمُّها من الرَّضاعة بعد أن نزل الحجاب، فأبيتُ أن آذن له، فلمَّا جاء رسول الله ﷺ أخبرته بالذي صنعتُ، فأمرني أن آذن له.

اعترض بعضهم بأنَّ اللبن لا ينفصل من الرَّجل وإنما ينفصل من المرأة، فكيف تنتشر الحُرمة إلى الرَّجل ؟.

والجواب: أنه قياسٌ في مقابلة النَّصُّ، فلا يُلتفت إليه (٢).

وفي قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِّ جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُواْ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَّ﴾ [البقرة: ٣٠]. قال السيوطيُ (٣): وفيها أنَّه لا رأي مع وجود النَّصِّ، وهو أصل في المسائل التعبدية.

والممدوح: هو الصَّحيحُ المشتملُ على جميع شرائطه، وبوَّب له البخاريُّ في «صحيحه» فقال: باب من شبَّه أصلاً معلوماً بأصلٍ مبين، وقد بيَّن النبيُّ ﷺ حكمهما ليفهم السَّائل.

## تقسيمٌ آخر

ينقسم القياس إلى قياس علَّة، وقياس دلالة، وقياس شَبَه.

فأمًّا قياس العلَّة: فهو أن يُردَّ الفرع إلى حكم الأصل لاشتراكهما في العلّة التي عُلِّق عليها الحكم في الشَّرع، وقد يكون التَّعليل معنى يظهر وجه الحكمة فيه للمجتهد، كالفساد الذي في الخمر، وما فيها من الصَّدِّ عن ذكر الله وعن الصَّلاة، وقد يكون معنى استأثر الله بوجه الحكمة فيه، كالطُّعم في تحريم الرِّبا والكيل.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في النِّكاح (٥١٠٣).

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» ٩/١٥١.

<sup>(</sup>٣) «الإكليل» ص٢.

وهذا النّوع قسمان: جليٌ وخفيٌ، فأمَّا الجليُ فهو ما لا يحتمل إلا معنى واحداً، فهو ما ثبتت علته بدليل قاطع لا يحتمل التّأويل، وهو أنواع بعضها أجلى من بعض، فأجلاها: ما صُرِّح فيه بلفظ التّعليل، كقوله تعالى: ﴿ كَنْ لَا يَكُونَ دُولَةٌ بَيْنَ ٱلْأَغْنِيَآهِ مِنكُمٌ ﴾ [الحشر: ٧].

ويليه ما دلَّ عليه التَّنبيه من جهة الأولى، كقوله تعالى: ﴿فَلَا نَقُل لَمُّمَا أُفِ﴾ [الإسراء: ٢٣]. فنبَّه على أنَّ الضرب أولى بالمنع، ومثله قوله (١): [لا يخطب الرُجلُ على خِطبة أخيه]، وقوله (٢): [لا يَسُم المسلمُ على سوم أخيه].

قال ابن تيمية (٣): وإذا نهاه عن السوم، فنهيه المشتري على شرائه حرامٌ بطريق الأولى، ونهاه أن يخطِبَ على خِطبته، وهذا نهيٌ عن إخراج امرأته من ملكه بطريق الأولى.

ويليه ما فُهم من اللَّفظ من غير جهة الأولى، كنهيه عن البول في الماء الدائم، والأمر بإراقة السَّمن الذائب إذا وقعت فيه الفأرة؛ فإنَّه يُعرف من لفظه أنَّ الدم مثلُ البول، والشِّيرج مثلُ السَّمْن.

فهذا النَّوع لا يحتمل إلا معنى واحداً، فيُنقض به حكم الحاكم إذا خالفه.

وأمًا الخفي: فهو ما ثبت بطريق محتمِل، فأعلاه: ما دلَّ عليه ظاهرٌ، مثل الطُّعم في الرِّبا؛ فإنَّه عُلم من نهيه عن بيع المطعوم في قوله: [لا تبيعوا الطَّعامَ بالطعام إلا مثلاً بمثل]؛ فإنَّه عُلق النَّهي على الطُّعم، فالظَّاهر أنَّه علة.

ومثله ما روي أنَّ بريرة أُعتقت فكان زوجها عبداً فخيَّرها، فالظَّاهر أنَّه خيَّرها لعبودية الزَّوج.

<sup>(</sup>١) أخرج البخاري في النكاح (٥١٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في البيوع ٣/١١٥٤ (١٥١٥).

<sup>(</sup>٣) «علم الحديث» له ص١٢.

ويليه في المرتبة ما عُرف بالاستنباط، ودلَّ عليه التَّأثير، كالشِّدَّة المطربة في الخمر، فإنه لما وُجد التَّحريم بوجودها وزال بزوالها، دلَّ على أنها هي العلة.

فهذا النَّوعُ من القياس محتمل؛ لأنَّه يحتمل أنه أراد بالطعام الحنطة فقط، أو أراد به ما يُطعم، لكن حرم التفاضل فيه لمعنى غير الطعم.

وكذا حديث بريرة يحتمل أنه أثبت لها الخيار لرقه، أو لمعنى آخر. وكذا الخمر يحتمل تحريمها للشدّة، أو غيرها.

النّوع النَّاني: قياس الدُلالة، وهو أن يُردَّ الفرع إلى الأصل بمعنى غير المعنى الذي عُلّق الحكم عليه في الشّرع، إلا أنّه يدلُّ على وجود علّة الشّرع.

وهو أضرب: منها: أن يُستدلَّ بخصيصةٍ من خصائص الحكم على الحكم. مثل أن يستدلَّ على منع وجوب سجود التُّلاوة بجواز فعلها على الرَّاحلة، فهذا من أحكام النَّوافل.

ويليه: أن يُستدلُّ بنظير الحكم على الحكم، كقولنا في وجوب الزَّكاة في ماله، في مال الصبيِّ: إنَّه يجب العُشر في زرعه، فوجبت الزَّكاة في ماله، كالبالغ.

ومثله: القول في ظِهار الذِّمِّيِّ: إنَّه يصحُّ طلاقه، فيصحُّ ظِهاره، فيستدنُّ بالعُشر على ربع العشر، وبالطَّلاق على الظِّهار؛ لأنَّهما نظيران، فيدنُّ أحدهما على الآخر.

والنوع الثَّالث: قياس الشَّبه، وهو أن يتردَّدَ الفرع بين أصلين في شبهه فيلحق بأكثرهما شبها، وسيأتي تفصيله في مسالك العلة.

#### شروط القائس

ليس كلُّ من حفظ مسألتين، أو علِمَ حديثين، أو استظهر آيتين مؤهَّلاً للقياس، فلا يقيس إلا من جمع الآلة التي له القياس بها، وهي العلم

بأحكام كتاب الله: فرضه، وأدبه، وناسخه ومنسوخه، وعامه وخاصه، وإرشاده.

كما يشترط أن يكون عالماً بما مضى قبله من السُنن، وأقاويل السَّنف، وإجماع النَّاس واختلافهم، ولسان العرب.

وأن يكون صحيحَ العقل، يفرِّق بين المشتبه، ولا يعجل بالقول به دون التثبُّت.

وعليه بلوغُ غاية جهده، والإنصافُ من نفسه حتى يعرف من أين قال ما يقول، وتركَ ما يترك (١٠).

#### أركان القياس

أركان القياس أربعة: الأصل، والفرع، وحكم الأصل، والعلَّة، أي: الوصف الجامع.

وثمرةُ القياس: حكمُ الفرع، فإذا تمَّ القياس أنتج حكمَ الفرع.

مثال ذلك: البُرُّ أصلٌ، والأرزُّ فرعٌ، وحكمُ الأصل: جريان الرِّبا، والعلَّة: الطُّعم، فينتج جريان الرِّبا في الأرز.

## الرُّكن الأوَّل: الأصل:

ما عُرف حكمُه بلفظٍ تناوله.

### شروط الأصل:

١ ـ أن يكون حكماً شرعياً، ودليلُ ثبوته شرعياً.

٢ ـ أن يكون ثابتاً غير منسوخ حتى يمكن بناء الفرع عليه.

٣ ـ أن لا يكون حكم الأصل متفرّعاً عن أصل آخر. كما لو قِسنا

<sup>(</sup>١) «الرّسالة» ص٥٠٩.

السَّفَرْجَل على التُّفاح بجامع الطُّعم فيهما، فيجري فيه الرِّبا، ثمَّ قسنا التُّفاح في تحريم الرِّبا على البُرِّ بواسطة الطُّعم، فهذا تطويلٌ بلا فائدة.

٤ ـ أن لا يكونَ حكمُ الأصل معدولاً به عن سَنن القياس.

### والمعدول عن سنن القياس نوعان:

ـ الأوَّل: ما لا يُعقل معناه، وهو نوعان:

أ ـ مستثنى من قاعدة عامّة، كقبول شهادة خُزيمة (١) وحده، فهو مستثنى من قاعدة الشّهادات.

ب ـ مبتدأ به، كأعداد الرَّكعات، وتقدير نُصُب الزَّكوات، ومقادير الحدود والكفارات. وكلا النَّوعين يمتنع فيه القياس.

- والثّاني: ما شُرع ابتداء ولا نظير له، ولا يجري فيه القياس لعدم النَّظير، سواءٌ كان معقول المعنى، كرُخص السَّفر، والمسح على الخفَّين لعلّة دفع المشقَّة؛ أم هو غير معقول المعنى، كاليمين في القسامة، وضرب الدية (٢) على العاقلة.

## قاعدة: القياس يجري في الحدود والكفّارات.

قد وقع القياس في حد الخمر، فأخرج مالك في «الموطًأ» أنَّ عمر ابن الخطَّاب استشار في الخمر يشربها الرَّجل ؟ فقال له عليُّ بن أبي طالب: نرى أن تجلده ثمانين؛ فإنَّه إذا شرب سكِر، وإذا سكِر هذى، وإذا هذى افترى، فجلد عمر في الخمر ثمانين.

<sup>(</sup>۱) أخرج أبو داود (۳۲۰۷) في حديثٍ طويلٍ، وفيه: [فجعل رسول الله ﷺ شهادة خزيمة بشهادة رجلين]، ونحوه في البخاري في التفسير (٤٧٤٨)، وعند الحاكم ١٨/٢: [من شَهِدَ له خُزيمة أو عليه، فحسبُه].

<sup>(</sup>۲) «الإحكام» للآمدي ٣/ ٢٧٨.

<sup>(4) 1/134 (7).</sup> 

فقاس شارب الخمر على القاذف بجامع الافتراء، ولم يُنكر عليه أحدٌ من الصَّحابة فيكون إجماعاً على ثبوت الحدِّ بالقياس.

وإنما يصحُّ القياس فيها إذا عُلمت العلَّة، كما في قياس القتل بالمثقَّل على على القتل بالمحدَّد، بجامع القتل العمد العدوان، وكقياس قطع النبَّاش على قطع السَّارق، بجامع أخذ مال غيره من الجِزز<sup>(1)</sup>.

أمًّا إذا لم تُعلم العلَّة فلا يصحُّ القياس، ففي حديث النبيُ ﷺ (٢): [الذي تفوته صلاة العصر كأنما وُتِرَ أهلَه ومالَه].

قال ابنُ عبد البرُ: يحتمل أن يكون هذا الحديث خرج جواباً لسائل سأل عن صلاة العصر، فأُجيب، فلا يمنع ذلك إلحاق غيرها من الصَّلوات بها.

وتعقبه النَّوويُ (٣) فقال: الشَّرعُ ورد في العصر، ولم تتحقَّق العلَّة في هذا الحكم، فلا يُلحق بها غيرها بالشَّكِّ والتَّوهُم، وإنما يُلحق غيرُ المنصوص بالمنصوص إذا عُرفت العلَّة واشتركا فيها.

# الرُّكن الثاني: الفرع (المقيس):

### شروط الفرع:

١ ـ أن تكون العلَّةُ فيه مشاركةً لعلَّة الأصل؛ إمَّا في: عينها، كتعليل تحريم شرب النَّبيذ بالشِّدَّة المُطربة بينه وبين الخمر، أو في جنسها، كتعليل وجوب القِصاص في الأطراف بجامع الجناية المشتركة بين القطع والقتل.

٢ ـ أن يكونَ الحكمُ في الفرع مماثلاً لحكم الأصل في عينه، كوجوب القصاص في النَّفس، المشترك بين المثقّل والمحدّد. أو جنسه،

 <sup>(</sup>۱) «بيان المختصر» ٣/ ١٧١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ في مواقيت الصَّلاة (٥٥٢)، ومسلم في المساجد ١/ ٤٣٥ (٦٢٦).

<sup>(</sup>٣) «شرح مسلم» ٥/١٢٦، و«فتح الباري» ٢/ ٣٠.

كإثبات الولاية على الصَّغيرة في نكاحها قياساً على إثبات الولاية في مالها، فالاشتراكُ هنا في جنس الولاية لا عينها.

٣ ـ ألا يكونَ حكمُ الفرع منصوصاً عليه.

٤ ـ ألا يكونَ حكمُ الفرع متقدّماً على حكم الأصل، كما لو قِسنا الوضوء على التَّيمُم في الافتقار إلى النِّية؛ لأنَّ الوضوء قبل التيمُم، ولايصحُ التَّيمُم مع إمكان الوضوء.

# الرُّكن الثَّالث: الحكم:

يشترط في الحكم أن يكون ثابتاً في الأصل، وأن يكون ثبوتُه بطريقٍ شرعيً، كالكتاب والسُّنة، لا بطريقِ عقليً.

وأن يكون حكمُ الفرع مساوياً لحكم الأصل، كقياس الأرز على البُرِّ في تحريم الرِّبا، فلا يصحُّ قياس واجبِ على مندوب.

## الركن الرابع: العلَّة:

العِلَّةُ: هي الوصفُ الباعثُ على الحكم، فهي مناط الحكم، أي: مكان تعليقه. والاجتهادُ في العلَّة على ثلاثة أنواع: تحقيق المناط، وتنقيح المناط، وتخريج المناط.

فمعنى تحقيق المناط: تحقيق العلَّة في الفرع. ومعنى تنقيح المناط: تهذيبُ العلَّة وتصفيتُها، بإلغاءِ ما لا يصلح للتَّعليل، واعتبارِ الصَّالح له. ومعنى تخريج المناط: استخراج العلَّة بمسلك المناسبة من مسالكها(١).

ـ وقال الغزاليُّ: تنقيح المناط هو إلغاء الفارق.

وقال الحصكفي: تنقيح المناط: هو تعيينُ علَّةٍ من أوصافٍ مذكورةٍ، وتخريج المناط: هو استخراجُها من أوصافٍ غيرِ مذكورة.

المذكرة أصول الفقه ص٢٤٣.

مثالُ الأوَّل: حديثُ الأعرابيِّ(۱): جاء أعرابيٌّ إلى رسول الله ﷺ: يضرب نحره وينتِف شعره، ويقول: هلك الأبعد، فقال له رسول الله ﷺ: [وما ذاك]؟ فقال: أصبتُ أهلي وأنا صائمٌ في رمضان، فقال له رسول الله ﷺ: [هل تستطيع أن تُعتقَ رقبة] ؟.

فَذُكِرَ في الحديث كونُه أعرابياً، وضربُ الصَّدر، ونتف الشَّعر، وهي لاتصلح للتَّعليل، وكونُه مفسداً للصَّوم مناسبٌ للكفارة، فعيَّن علةً من أوصاف مذكورة.

ومثال الثّاني: نهيه عليه الصَّلاة والسَّلام عن بيع البُرِّ بالبُرِّ إلا مثلاً بمثل يداً بيدٍ، ولم يذكر العلَّة، ولا أوصافاً هي مشتملة عليها، فتعيَّن الطّعم للعلَّة، أو الكيل أو القوت، أو المالية، ففيه إخراجُ علةٍ من أوصافِ غير مذكورة، فهذا هو تخريج المناط، لأننا أخرجنا العلَّة من غيبٍ، والأوَّل تنقيح المناط؛ لأنَّه تصفيةٌ وإزالةٌ لما لايصلح عمًا يصلح.

أمًّا تحقيق المناط: فهو تحقيق العلَّة المتَّفق عليها في الفرع. مثاله: أن يُتَّفق على أنَّ العلَّة في الرِّبا هي القوت الغالب، ويُختلف في الرِّبا في التِّين، بناءً على أنَّه يُقتات غالباً في الأندلس، أو لا، نظراً إلى الحجاز وغيره، فهذا تحقيق المناط<sup>(٢)</sup>.

واتَّفق الجميعُ على جواز تعليل حكم الأصل بالأوصاف الظَّاهرة الجلية العريئة عن الاضطراب، سواءٌ كان الوصف معقولاً، كالرِّضى والسُّخط، أم مُحسَّا، كالقتل والسَّرقة، أم عُرفياً، كالحُسن والقبح.

وسواء أكان موجوداً في محل الحكم، كالشِّدَّة المطربة في الخمر، أم ملازماً له غيرَ موجود فيه، كتحريم نكاح الأمَة لِعِلَّة رقِّ الولد.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مالك في «الموطأ» ١/ ٢٩٧.

<sup>(</sup>۲) «شرح تنقیح الفصول» ص۳۸۹.

#### فائدة نفيسة

قال تاج الدين السبكي: المشتهر عن المتكلّمين أنَّ أحكام الله تعالى لا تُعلَّل، واشتهر عن الفقهاء التَّعليل، وأنَّ العلَّة بمعنى الباعث، وتوهَّم كثيرٌ منهم أنَّها باعثةٌ للشَّرع على الحكم، وما زال الإمام الوالد يستشكل الجمع بين كلاميهما، حتى جاء ببديع من القول، فقال:

لا تناقض بين الكلامين؛ لأنّ المراد أنّ العلّة باعثة على فعل المكلّف. مثاله: حفظُ النّفوس؛ فإنّه علّة باعثة على القصاص الذي هو فعل المكلّف المحكوم به من جهة الشّرع، فحكم الشّرع لا علّة له ولا باعث عليه؛ لأنّه قادر أن يحفظ النّفوس بدون ذلك، وإنما تعلّق أمرُه بحفظ النّفوس ـ وهو مقصود في نفسه ـ، وبالقصاص لكونه وسيلة إليه، فكلا المقصد والوسيلة مقصود للشّارع، وأجرى الله تعالى العادة أنّ القصاص سبب للحفظ، فإذا فعل المكلّف من السّلطان والقاضي ووليّ الدّم القصاص، وانقاد إليه القاتل امتثالاً لأمر الله به، ووسيلة إلى حفظ النّفوس كان لهم أجران: أجر على القصاص، وأجر على حفظ النّفوس، وكلاهما مأمور به من جهة الله تعالى.

# مسألة: الأصل في النُّصوص التَّعبُّد

قال صدر الشَّريعة (١): الأصلُ في النُّصوص عدمُ التَّعليل إلا بدليلِ، كما قال عليه الصَّلاة والسَّلام: [الهرَّةُ ليست بنجَس؛ إنَّها من الطَّوَّافين عليكم والطَّوَّافات]، وقد تقدّم، فتعليلُه عليه الصَّلاة والسَّلام دلَّ على أنَّ هذا النَّص معلَّل وأنَّ عدم نجاستها معلَّل بالطَّواف.

وقال العزُّ ابن عبد السَّلام(٢): المشروعات ضربان:

<sup>(</sup>۱) «شرح التَّلويح على التَّوضيح» ٢/ ٦٤.

<sup>(</sup>٢) «قواعد الأحكام» ص٥٤.

أحدهما: ما ظهر لنا أنَّه جالبٌ لمصلحةٍ، أو داريٌ لمفسدةٍ، أو جالبٌ داريٌ ويُعبَّر عنه بأنَّه معقول المعنى.

والثَّاني: ما لم يظهر لنا جلبُه لمصلحةِ أو درءُه لمفسدةٍ، ويُعبَّر عنه بالتَّعبُّد.

وفي التَّعبُد من الطَّواعية والإذعان ممَّا لم تُعرف حكمتُه ولا تُعرف علَّته ما ليس في غيره ممَّا ظهرت علَّته وفُهمت حكمتُه؛ فإنَّ مُلابسَه قد يفعله لأجل تحصيل حكمته وفائدته، والمتعبَّدُ لا يُفعل ما تُعبِّد به إلا إجلالاً للرَّبِ، وانقياداً إلى طاعته.

### شروط العِلَّة:

ا ـ أن يمكن تعديتُها إلى الفرع، فإن كانت قاصرةً فلا يصح القياس عليها، ولكن يجوز التَّعليل بها، كتعليل الشَّافعية الرِّبا في الذَّهب والفضَّة بالنَّمنية دون غيرهما. قال الشَّافعيُّ(1): وفرض رسول الله في الورق صدقة، وأخذ المسلمون في الذَّهب بعده صدقة؛ إمَّا بخبرٍ عن النبي على لم يبلغنا؛ وإمَّا قياساً على أنَّ الذَّهب والورق نقدُ النَّاس الذي اكتنزوه، وأجازوه أثماناً على ما تبايعوا به في البلدان قبل الإسلام وبعده، وللنَّاس تبرُّ غيرُه من نحاس وحديد ورصاص، فلمَّا لم يأخذ منه رسول الله ولا أحدٌ بعده زكاة تركناه؛ اتباعاً بتركه، وأنَّه لايجوز أن يُقاس بالذَّهب والورق ـ اللذين هما النَّمن عاماً في البلدان ـ على غيرهما؛ لأنَّه في غير معناهما.

٢ ـ أن تكون وصفاً وجودياً (٢)، كتعليل وجوب الزَّكاة بالنِّصاب، فلا

<sup>(</sup>۱) «الرّسالة» ص١٩٢.

<sup>(</sup>٢) في هذه المسألة أربع صور:

الشّبوتي النّبوتي بالوصف النّبوتي، كالتّحريم بالإسكار.

٢ ـ تعليل الحكم العدمي بالوصف الوجودي، كعدم نفاذ التَّصرُف بالإسراف.

٣ ـ تعليل الحكم العدمي بالوصف العدمي، كعدم نفاذ التصرُّف بعدم العقل.
 فهذه الثّلاثة جائزة، والرّابعة هي الممنوعة.

انظر «حاشية التَّفتازاني على مختصر ابن الحاجب، ٢/٤/٢.

يصحُّ التَّعليل بأمرِ عدميٌ، وأمَّا تمثيلهم لذلك بضرب السَّيد عبدَه لعدم الامتثال، فجوابه: أنَّ الضَّرب معلَّل بكف النَّفس عن الامتثال، والكفُّ أمر ثبوتيٌ. ومثَّل له بعضهم بقوله ﷺ (١): [خمسٌ فواسقُ يقتلن في الحِلِّ والحرم] فلم يقيسوا عليه لكون العلَّة أنَّه غيرُ مأكول اللَّحم؛ لأنَّ ذلك نفيٌ، والنَّفيُ لا يكون علَّة، وإنما العلل أوصافٌ ثابتةٌ في الأصل المعلول (٢).

٣ ـ أن تكون وصفاً ظاهراً لا خفيًا، كتعليل القِصاص بالقتل العمد العدوان، والعمد أمرٌ خفيٌ، فيُعتبر عوضاً منه ما يُظنُ وجودُه عنده، ويسمَّى الوصفُ المشتمل عليه مَظِنَّة.

٤ ـ أن تكون وصفاً منضبطاً، مثاله (٣): جعل علّة القصر في السّفر المشقّة، ولمّا كانت المشقّة غيرَ منضبطة تتفاوت بطول السّفر وقصره، أعتبر ما يضبطها، وهو السّفر أربعة بُرُد(٤).

٥ ـ ألا يكون دليل عليتها متناولاً حكم الفرع لا بطريق العموم، ولا الخصوص.

مثال الأوَّل: أن يقال: الفواكهُ مطعومةٌ، فيجري فيها الرَّبا قياساً على البُرِّ، ثمَّ تُثبت عِلِيَّة الطُّعم بقوله عليه السَّلام: [لا تبيعوا الطَّعام بالطَّعام إلا مثلاً بمثل].

فإنّه كما يدلُ على علية الطّعام بالإيماء؛ فإنه يدلُ على حكم الفواكه بطريق العموم، لتناوله حكم غير الفواكه.

ومثال الثَّاني: أن يقال في مسألة الخارج من غير السّبيلين: خارجٌ نجسٌ، فينتقض به الوضوء قياساً على الخارج من السّبيلين، ثمَّ يبين عِلْية

اخرجه أحمد ٦/٧٩، ومسلم ٢/٢٥٨ (١١٩٨).

<sup>(</sup>٢) «أحكام الجصّاص» ٢/ ٤٦٩.

<sup>(</sup>٣) «مفتاح الوصول» ص١٤٠.

<sup>(</sup>٤) «الموطَّأ» ١٤٨/١، وهي تعادل ٨٠كم.

الخارج من النَّجس بقوله عليه السَّلام (١): [مَن أصابه قيءٌ أو رُعافٌ أو قَلَسٌ أو مذي فلينصرفُ فليتوضَّأ]. فإنَّه كما يدلُّ على عِلِيَّة الخارج النَّجس، يدلُ على حكم الفرع بخصوصه، لأنَّه لا يدلُ على حكم غيره (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه ١/ ٣٨٦ (١٢٢١)، وفيه ضعف.

<sup>(</sup>٢) «بيان المختصر» ٣/ ٧٢.

## طرق إثبات العلّة

ويسمُّونها أيضاً: مسالك العلة.

قال أبو البركات النَّسفيُ (١): الطُّرقُ التي تُعرف بها العللُ الشَّرعية هي الطُّرقُ التي تُعرف بها والسُّنة والإجماع، واللَّجتهاد. اه.

المسلك الأوَّل: الإجماع. وهو أن يُذكر ما يدلُّ على إجماع الأمَّة في عصر من الأعصار على كون الوصف الجامع علة، كإجماعهم على كون الصِّغر علة لثبوت الولاية على الصغيرة في قياس ولاية النِّكاح على ولاية المال.

## المسلك الثَّاني: النَّصُّ.

هو أن يُذكر دليلٌ من الكتاب والسُّنة على التَّعليل بالوصف بلفظِ موضوع له في اللغة، أو ورد فيه حرفٌ من حروف التَّعليل، كقوله تعالى: ﴿مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبَنَا عَلَى بَنِي إِسْرَوَيِلَ أَنَّهُم مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوَ فَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ﴿ [المائدة: ٣٢].

وقولِه: ﴿ كَنَ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ ٱلأَغْنِيَآءِ مِنكُمٌّ ﴾ [الحشر:٧].

وقوله ﷺ (٢): [إنما جُعل الاستئذان من أجل البصر].

<sup>(</sup>۱) «كشف الأسرار» ٢/ ٢٨٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الاستئذان (٦٢٤١).

وقوله (١) [إنما نهيتُكم من أجل الدَّافَّة].

وقوله ﷺ في الميت بالحجِّ (٢): [فإنَّه يُبعث يوم القيامة مُلبِّياً].

وقوله لمَّا سُئل عن الهرَّة <sup>(٣)</sup>: [إنَّها من الطَّوَّافين عليكم والطَّوَّافات].

المسلك الثالث: الإيماء والتّنبيه.

وذلك بأن يكون التَّعليل لازماً من مدلول اللَّفظ. وهو أقسام:

١ ـ ما يكون بفاء التَّعقيب والتَّسبب، في كلام الله تعالى، أو رسوله ﷺ، أو الرَّاوي عن الرَّسول. كقوله تعالى: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُوا أَيدِيهُما﴾ [المائدة: ٣٨]، وقوله ﷺ لبريرة (١): [ملكتِ نفسك فاختاري]، وقوله (٥): [من أحيا أرضاً ميتةً فهي له].

وقول الرَّاوي: سها رسول الله ﷺ في الصلاة فسجد (٢٠). وزنا ماعز فرجمه (٧٠).

٢ ـ ترتيب الحكم على الوصف، كقول الأعرابي: واقعت أهلي في نهار رمضان، فقال له: [أعتق رقبة]. فإنه يدلُ على كون الوقاع علَّة للعتق.

٣ ـ أن يذكر مع الحكم وصفاً مناسباً، كقوله ﷺ (٨): [لا يقضي

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ٣/ ١٥٦١(١٩٧١)، والدَّافَّة: القافلة التي قدمت المدينة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخارئ في جزاء الصّيد (١٨٥١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود (٧٥).

<sup>(</sup>٤) في «طبقات ابن سعد» ٨/ ٢٥٩ مرسلاً، ولفظه: [قد أعتق بضعك معك فاختاري]، وفي البخاريّ كتاب الطّلاق (٥٢٧٩) عن عائشة قالت: [أنها أعتقت فخُيّرت في زوجها].

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود (٣٠٧٣).

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو داود (١٠٣٩).

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاريُّ في الحدود (٦٨١٤).

 <sup>(</sup>٨) أخرجه البخاريُّ في الأحكام (٧١٥٨)، بلفظ: [لا يقضين حكمٌ بين اثنين وهو غضبان].

القاضي وهو غضبان]؛ فإنه يُشعر بكون الغضب علَّةَ مانعةً من القضاء لما فيه من تشويش الفكر واضطراب الحال.

٤ ـ التَّفريق بين شيئين في الحكم، كقوله ﷺ: [القاتل لا يرث]. فإنَّه خصص القاتل بعدم الميراث بعد سابقة إرث من يرث.

وقد تكون التَّفرقة بلفظ الشَّرط والجزاء، كقوله ﷺ (١): [فإذا اختلفت هذه الأصناف فبيعوا كيف شئتم إذا كان يداً بيدٍ].

السُّؤال عن وصف المحكوم عليه، كما ورد أنه ﷺ سئل عن بيع الرُّطب بالتمر، فقال: أينقص الرُّطب إذا يبس؟] فقالوا: نعم، فنهى. تقدَّم.

7 - أن يكون الكلام لبيان مقصود، ثم يَذكر في أثنائه شيئاً آخر، لو لم يقدَّر علَّة، لم يكن له تعلُّق بالكلام، كقوله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَم يكن له تعلُّق بالكلام، كقوله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا نُودِئَ اللّهِ وَذَرُوا الْبَيْعُ ﴾ إِذَا نُودِئَ اللّهِ وَذَرُوا الْبَيْعُ اللّه فَوْدِئَ اللّه عن البيع بعده؛ لأنّه [الجمعة: 9] فهذا مسوقٌ لوجوب الجمعة، والنّهي عن البيع بعده؛ لأنّه يمنع من فعل الجمعة بالتّشاغل به، فهو إيماء، لأنّ العلّة في تحريم البيع التّشاغل عن الجمعة.

المسلك الرَّابع: المناسبة، \_ هو بالاجتهاد \_ ويُعبَّر عنها بالإخالة، والمصلحة وبالاستدلال، وبرعاية المقاصد، ويسمَّى استخراجُها: تخريجَ المناط، وهي عمدة كتاب القياس، ومحلُّ غموضه ووضوحه.

والمناسبةُ: ما تضمَّن تحصيلَ مصلحةِ، كالغنى علَّة لوجوب الزَّكاة، أو درءَ مفسدةِ، كالإسكار علَّة لتحريم الخمر.

### أقسام المناسب:

ينقسم الوصف المناسب إلى أربعة أقسام: المؤثّر، والملائم، والمرسل، والغريب.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في المساقاة ٣/ ١٢١١ (١٥٨٧) بلفظه.

١ ـ المناسب المؤثّر: هو الوصف الذي اعتبره الشَّارع، فرتَّب الحكم على وفقه، وثبت بالنَّصِّ أو الإجماع اعتباره بعينه علَّة لعين الحكم.

مثاله: تعليل الحدَث بمس الُمحدِث ذَكَرَه، فقد اعتبر الشَّارعُ عين مسِّ المُحدث ذَكَرَه عليتوضًأ]، المُحدث ذكرَه فليتوضًأ]، وقسنا عليه مسَّ ذكر غيره.

ومثله: إيجاب اعتزال النّساء في المحيض بعلة الأذى، نصّاً بقوله تـعـالـــى: ﴿وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذَى فَأَعْتَزِلُواْ النِّسَاءَ في الْمَحِيضِ ﴾ [البقرة: ٢٢٢].

ومثله قوله تعالى: ﴿الزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَحِدٍ مِّنْهُمَا مِأْنَهَ جَلْدُوا [النور: ٢] فإنَّ عين الزِّنا معتبرٌ في عين الحكم، وهو كثير (١)، وهذا النوع أعلى الأنواع.

Y ـ المناسب الملائم: هو الوصف الذي رتّب الشّارع حكماً على وفقه، ولم يثبت بالنّصِّ أو الإجماع اعتباره بعينه علَّة لنفس الحكم الذي رتَّب على وفقه، ولكن ثبت بالنَّصِّ أو الإجماع اعتبارُ عين الوصف علَّة لحكم من جنس الحكم المرتَّب على وفقه، مثاله: التَّعليل بالصِّغر في حمل النِّكاح على المال في الولاية للأب؛ فقد ثبت بالنَّصِّ ثبوت ولاية الأب في تزويج بنته البكر الصغيرة، ولم يدلَّ نصَّ أو إجماعٌ على أنَّ العلَّة في هذة الولاية البكارة أو الصِّغر، لكن ثبت بالإجماع اعتبارُ الصِّغر علَّة للولاية على مالها، وهذه الولاية وولاية التَّزويج من جنسِ واحد، فتقاس عليها.

أو اعتبار جنس الوصف في عين الحكم. مثاله: التَّعليلُ بعذر الحرج في حمل صلاة الحضر بعذر المطر على صلاة السَّفر في رخصة الجمع بين الصَّلاتين؛ فإنَّ الشَّارعَ اعتبر عذرَ حرجِ السَّفر في عين رخصة الجمع، وثبت بالإجماع اعتبارُ جنس الحرج في عين رخصة الجمع.

<sup>(</sup>۱) «مفتاح الوصول» ص۱٤۹، و«بيان المختصر» ٣/١٢٥.

## أو اعتبار جنس الوصف في جنس الحكم.

مثاله: إلحاقُ القتل بالمثقَّل بالقتل بالمحدَّد، لجامع القتل العمد العدوان؛ فإنَّه قد ظهر تأثيرُ عين القتل العمد العدوان في عين الحكم، وهو وجوب القتل في المحدَّد.

وثبت بالإجماع اعتبار الجناية التي هي جنس القتل العمد العدوان في القصاص الذي هو جنس قصاص النَّفس؛ لاشتماله على قصاص النَّفس وغيرها، كالأطراف وغيرها من السَّمع والبصر واللِّسان.

وهذا متَّفقٌ عليه بين القياسيين.

" - المناسب المُرسَل: هو الذي لم يعتبره الشَّارع فلم يُرتِّب حكماً على وفقه، ولم يدلَّ دليلٌ على إلغائه، فهو مناسبٌ يحقِّق المصلحة، لكنَّه مرسلٌ، أي: مطلقٌ لم يقيَّد بدليلِ اعتبارٍ ولا دليلِ إلغاء، وهو ما يُعرف بالمصلحة المرسلة، وهي محلُّ خلافٍ، وسيأتي ذكرها آخر الكتاب.

٤ ـ المناسب الغريب: هو الذي لم يظهر تأثيره ولا ملاءمته لجنس تصرفات الشَّرع عنه، وهذا مردودٌ باتِّفاق.

مثاله: قول بعض العلماء لبعض الملوك ـ لمَّا جامع في نهار رمضان وهو صائمٌ ـ: يجب عليك صوم شهرين متتابعين، فلمَّا أَنكر عليه حيث لم يأمره بإعتاق رقبةٍ مع اتساع ماله، قال: لو أمرتُه بذلك لسهُل عليه ذلك، واستحقر إعتاق رقبةٍ في قضاء شهوة فرجه، فكانت المصلحة في إيجاب الصّوم مبالغة في زجره.

فهذا وإن كان مناسباً غير أنه لم يشهد له شاهد من الشَّرع بالاعتبار مع ثبوت الغاية بنصِّ الكتاب، بل الشَّارع ألغاه بإيجاب إعتاق رقبة ابتداء، من غير تفريق بين ملكِ وغيره.

ومثله قولنا: المطلّقة ثلاثاً في مرض الموت ترث؛ لأنَّ الزوج قصد الفرارَ من ميراثها، فيُعارض بنقيض قصده؛ قياساً على القاتل، فإنَّه لا يرث لأنه استعجل الميراث، فعورض بنقيض قصده.

فإنَّ تعليل حرمان القاتل بهذا تعليلٌ بمناسبِ لا يلائم جنس تصرُّفات الشَّرع؛ لأنَّا لانرى الشَّرع في موضعِ آخر قد التفت إلى جنسه، فتبقى مناسبة مجرَّدة غريبة (١).

المسلك الخامس: الشّبه.

تعريفه: هو الجمع بين الفرع والأصل بوصف مع الاعتراف بأنَّ ذلك الوصف ليس علَّة للحكم، بخلاف قياس العلَّة؛ فإنه جمعٌ بما هو علَّة للحكم.

أو هو: أن يتردَّدَ الفرعُ بين أصلين مختلفين في الحكم، فيُلحقَ بأكثرهما شبهاً.

وقال ابن العربيّ (٢): قوله تعالى: ﴿أَعَجَزْتُ أَنَّ أَكُونَ مِثْلَ هَلْذَا اللَّهِ. المائدة: ٣١] فيه دليلٌ على قياس الشَّبه.

وقال أيضاً (٣): قال عثمان بن عفان رضي الله عنه حين جمعوا القرآن: إنَّ رسول الله ﷺ تُوفي ولم يبيِّن لنا موضع براءة، وإنَّ قصَّتها لتشبه قصَّة الأنفال، فنرى أن نكتبها معها، ولا نكتب بينهما سطر: بسم الله الرَّحمن الرَّحيمُ (٤).

فأثبتوا موضع القرآن بقياس الشّبه.

قال الغزاليُ (٥): أمَّا أمثلةُ قياسِ الشَّبه فهي كثيرة، ولعلَّ جُلَّ أقيسة الفقهاء ترجع إليه؛ إذ يعسُرُ إظهار تأثير العلل بالنَّص، والإجماع، والمناسبة المصلحة.

<sup>(</sup>۱) «المستصفى» ٣/ ٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) «أحكام القرآن» ٢/ ٥٩٠.

<sup>(</sup>٣) «أحكام القرآن» ١/٤٥٤.

<sup>(</sup>٤) «المستدرك» ٢/ ٢٢١ وصحَّحه، ووافقه الذَّهبيُّ.

<sup>(</sup>٥) «المستصفى» ٣/ ٦٤٤.

أمثلة: الزَّكاة في الحُليّ، فذهب مالك والشَّافعي إلى أنَّه لا زكاة فيه إذا أُريد للزِّينة واللِّباس، وقال أبو حنيفة: فيه الزَّكاة.

والسَّبب في اختلافهم: تردُّد شَبَهِه بين العُروض، وبين التَّبر والفضَّة اللذين المقصود منهما المعاملة في جميع الأشياء، فمَنْ شبَّهه بالعروض قال: ليس فيه زكاة، ومَنْ شبَّهه بالتُبر والفضَّة قال: فيه الزَّكاة.

ولاختلافهم سببٌ آخرُ، وهو اختلافُ الآثار في ذلك(١).

ومثله: الوضوء يشبه التَّيمُّمَ وإزالةَ النَّجاسة، فهل تجب فيه النيَّة ؟ فغلَّب المالكية والشَّافعية جانب التَّيمُّم، فأوجبوا النِّية، وغلَّب الحنفية شبه إزالة النَّجاسة، فلم يوجبوها.

ومثله: تارك الصَّلاة متعمِّداً إذا امتنع عن قضائها قُتِل عند الجمهور، وقال أبو حنيفة: لا يُقتل بل يحبس ويضرب.

ومثارُ هذا الاختلاف: تردُّد الصَّلاة بين مشابهة الإيمان، وسائر الأركان، فوجهُ شبهه بالإيمان أنَّ رسول الله ﷺ قرنها به، فقال (٢): [الصَّلاةُ عمادُ الدِّين فمن تركها فقد هدم الدِّين].

وقال (٣): [من ترك الصَّلاةَ متعمِّداً فقد كفر].

وامتازت عن سائر الأركان بأن لا تدخلها النّيابة، كأصل الإيمان.

ووجهُ شبهها بسائر الأركان أنَّ الإسلام يتمُّ بدونها إجماعاً.

ومثله: أنَّ تعيين النِّية معتبرٌ في صوم رمضان، وعند الحنفية لا يعتبر؛ لتردُّد الصَّوم بين الصَّلاة والحجِّ، فالشَّافعيُّ يقول: هو بالصَّلاة أشبه؛ لأنَّه

<sup>(</sup>۱) «بداية المجتهد» ١/٤٦٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقيُّ في «شعب الإيمان» ٣/ ٣٩(٢٨٠٧) وهوضعيف. ولفظه: [ومَن ترك الصَّلاة فلا دين له، والصَّلاة عماد الدِّين].

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الطبرانيُّ في «الأوسط» ٢١١/٤ (٣٣٧٢) وقال المنذريُّ: بسند لا بأس به،
 وعند مسلم ١/٨٨: [بين الرَّجل وبين الشُّرك والكفرِ تركُ الصَّلاة].

عبادةٌ بدنيةٌ لا يدخلها النّيابة، وأبو حنيفة يقول: هو بالحجّ أشبه؛ لاشتراكهما في وجوب الكفّارة بالإفساد(١).

ومثاله قول أبي حنيفة: مسح الرَّأس لا يتكرَّر، تشبيهاً له بمسح الخُفِّ والتَّيمم، والجامع أنه مسخٌ، فلا يستحبُّ فيه التكرار قياساً عليهما.

والشُّبه نوعان: صوريٌّ، وحكميٌّ.

قال الفخر الرَّازيُ (٢): متى حصلت المشابهة فيما يظنُّ أنَّه علَّة الحكم أو مستلزمٌ لما هو علَّةٌ له، صحَّ القياس، سواءٌ كان ذلك في الصُّورة، أم في الأحكام.

مثال الشَّبه الصُّوريِّ: قوله تعالى: ﴿فَجَزَآهُ مِثْلُ مَا قَنَلَ مِنَ ٱلنَّعَدِ ﴾ [المائدة: ٩٥].

وفي الشَّرع تعبُّد بالنَّظر إلى الأشباه الحسِّية الخَلقية، كالقول في جزاء الصَّيد.

قال ابن العربيّ (٣): ومِثلُ الشَّيء حقيقةً: وهو شِبْهُه في الخِلقة الظَّاهرة، ويكون مثلَه معنى، وهو مجازه، فإذا أُطلق المِثل اقتضى بظاهره حمله على الشَّبه الصُّوريِّ دون المعنى، وبه قال الشَّافعيُّ (٤).

ومثاله: قياس الخيل على البغال والحمير في عدم وجوب الزَّكاة، للشَّبه الصُّوريِّ بينهما (٥).

ومثال الشَّبه الحكميّ: قياس الإنزال بالاحتلام على الإنزال بالإجماع،

<sup>(</sup>١) «تخريج الفروع على الأصول» ص٢٦.

<sup>(</sup>Y) «المحصول» ٢/ ٣٤٥.

<sup>(</sup>٣) «أحكام القرآن» ٢/ ٦٧٠.

<sup>(</sup>٤) «الرُّسالة» ص٣٩، ٤٩٠.

<sup>(</sup>o) «شرح جمع الجوامع» ۲/ ۲۸۸.

فقد أخرج مالك في «الموطأ» (١) أنَّ أمَّ سُليم قالت لرسول الله: المرأةُ ترى في المنام مثلَ ما يرى الرَّجل، أتغتسل؟ فقال لها رسول الله: [نعم، فلتغتسل]، فقالت لها عائشة: أفِ لك، وهل ترى ذلك المرأة؟.

فقال لها رسول الله: [تربت يمينُكِ، ومن أين يكون الشَّبَه؟].

قال الحافظ ولي الدّين العراقيُ (٢): فيه استعمالُ القياس؛ لأنَّ معناه: مَنْ كان منه إنزال الماء عند الجماع، أمكن منه إنزال الماء عند الاحتلام، فأثبت الإنزال عند الجماع بدليل هو الشَّبَه، وقاس عليه الإنزال باحتلام.

المسلك السَّادس: الدَّوران، وهو أن يوجد الحكم عند وجود الوصف، وينعدم عند عدمه.

مثاله: الإسكار لحُرمة الخمر (٣). قال ﷺ (٤): [كلُّ مسكرٍ حرامٌ].

فالعنبُ حين كونه عصيراً ليس بمسكر ولا حرام، فقد اقترن العدم بالعدم، وإذا صار مسكراً صار حراماً، فقد اقترن الثُبوت بالثُبوت، فإذا تخلَّل لم يكن مسكراً ولا حراماً، فقد اقترن العدم بالعدم، فهذا هو الدُّوران (٥).

المسلك السَّابع: تنقيح المناط، وهو إلغاء الفارق، فيشترك الفرع مع الأصل في الحكم.

مثاله أن يقال: لا فارق بين بيع الصِّفة وبيع الرُّؤية إلا الرُّؤية، وهي لاتصلح أن تكون فارقاً في متعلَّقات أغراض البيع، فوجب استواؤهما في الجواز.

<sup>.(1) 1/10 (31).</sup> 

<sup>(</sup>٢) «شرح الموطأ» للزُّرقاني ١٠٤/١.

<sup>(</sup>٣) «شرح جمع الجوامع» ٢/ ٢٨٨.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم ٣/١٥٨٦ (١٧٣٣).

<sup>(</sup>٥) «شرح تنقيح الفصول» ص٣٩٦.

ولا فارق بين الذَّكور والإناث في مفهوم الرِّق وتشطير الحدُ، فوجب استواؤهما فيه، وقد ورد النَّصُّ بذلك في أحدهما في قوله تعالى: ﴿فَعَلَيْهِنَ نِصُفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَاتِ﴾ [النساء: ٢٥].

ولا فارق بين الأمّة والعبد في التَّقويم على مُعتق الشُّقْص، فوجب استواؤهما في ذلك، فإنَّ النصَّ إنما ورد في العبد الذَّكر خاصَّةً في قوله ﷺ (١): [من أعتق شِقصاً له في عبدٍ فخلاصُه في ماله إن كان له مال].

الشِّقصُ: النَّصيبُ في العين المشتركة من كلِّ شيء.

فإن كان الفارق مؤثّراً، فلا يصحُّ القياس.

وفي هذا المعنى يقول البدرُ الدَّمامينيُّ في مدح الشُّهاب الفارقي (٢):

قلْ للذي أضحى يُعظُّمُ حاتما ويقول: ليسَ لجوده مِن لاحقِ إِنْ قستَه بسماحِ أهلِ زماننا أخطأ قياسُك مع وجودِ الفارقِ ويقول ابنُ البازريِّ قاضي حماةً مُورِّياً (٣):

دمشتُ لها منظرٌ رائتُ وكلُّ إلى حُسنِها شائتُ وأنَّى يُها منظرٌ رائتُ أبى اللهُ والجامعُ الفارقُ

المسلك الثَّامن: السَّبر والتَّقسيم. وهو حصرُ الأوصافِ الموجودةِ في الأصل المقيس عليه، وإبطالُ ما لا يصلح منها للعلية، فيتعيَّن الباقي (٤٠).

مثاله: حُرِّم الرِّبا في البُرِّ، ولا علامة على التَّحريم إلا الطُّعم، أو

يريد: جامع بني أمية.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في العتق ٢/ ١١٤٠ (١٥٠٣).

<sup>(</sup>۲) «الضوء اللامع» ٧/ ١٨٧.

<sup>(</sup>٣) «ذيل الرَّوضتين» ص٢٣٩.

<sup>(</sup>٤) «شرح جمع الجوامع» ٢/ ٢٧٠.

القوت، أو الكيل، وقد بطل الكيل والقوت بدليل كذا وكذا، فثبت الطعم (١).

ومثله: تعليل وجوب الكفارة في الظّهار بسبب العود، كما قال تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ يُظُهِرُونَ مِن نِسَآيِهِم ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾ [المجادلة: ٣].

قال ابن رُشدِ الحفيد<sup>(٢)</sup>: المعوَّل عندهم في هذه المسألة هو الطريق الذي يعرفه الفقهاء بطريق السَّبر والتَّقسيم. ذلك أنَّ معنى العود لا يخلو أن يكون:

تكرارَ اللَّفظ، على ما يراه داود.

أو الوطءَ نفسه، وهو روايةٌ عن المالكية.

أو الإمساكَ نفسه، وهو قول الشافعيّ، فقد قال: ومن مضى له زمانٌ يمكنه أن يطلّق ولم يطلّق، ثبت أنه عائدٌ ولزمته الكفّارة.

أو إرادة الوطء، وهو قول أبي حنيفة وأحمد، والصّحيح المشهور عن المالكية.

ولا يكون تكرارَ اللَّفظ؛ لأنَّ ذلك تأكيدٌ، والتَّأكيدُ لا يوجب الكفَّارة.

ولا يكون إرادة الإمساك للوطء؛ فإنَّ الإمساك موجودٌ بعد، فقد بقي أن يكون إرادةَ الوطء، وإنْ كان إرادةَ الإمساكِ للوطء، فقد أراد الوطء، فثبت أنَّ العودَ هو الوطء.

## العلل ترتفع ويخلُف بعضها بعضاً

قاعدة: تخلُف العِللُ بعضُها بعضا.

مثال: تعليلُ طهارة الشَّاة بحياتها، فإذا ارتفعت الحياة عنها، ارتفع

<sup>(</sup>۱) «المستصفى» ۳/ ۲۱۸.

<sup>(</sup>٢) «بداية المجتهد» ٢/ ١٨١.

الحكم الذي هو طهارتها، فإذا ارتفعت إلى الذَّكاة كانت طهارتَها الذَّكاة، وارتفعت طهارة الحياة، وخلفتها الذَّكاة، وإن ارتفعت لا إلى ذكاةٍ نجست.

ومثله: حُرمة وَطءِ المرأة الأجنبية لعدم العَقد، فإن عقد عليها وهي حائض، حَرُم وطؤها بالحيض، ثمَّ إذا ارتفع الحيض وهي مُحرمة، لم يجز وطؤها للإحرام وقد خلفه، ثمَّ إن حلَّت وهي صائمةٌ لم يجز وطؤها للصَّوم.

فعلى هذا يُتصوَّر ارتفاع العلل إلى ما يخلف، وإلى ما لايخلف(١).

## ما يقاس وما لا يقاس

قاعدة: القياسُ حجَّةُ في إثبات الأحكام العقلية، وطريقٌ من طرقها، وذلك مثل حدوث العالم وإثبات الصانع، وحجةٌ في الأحكام الشَّرعية، وطريقٌ لمعرفة الأحكام، ودليلٌ من أدلَّتها من جهة الشَّرع، وحجَّةٌ في الأمور الدُّنيوية.

ويقع في الحدود والكفَّارات، والرُّخص، والتَّقديرات.

ووقوعه في الحدود كقياس النبَّاش على السَّارق في القطع.

وفي الكفّارات: قياس القاتل عمداً على القاتل خطأً في وجوب الكفارة، بجامع القتل بغير حقّ.

وفي الرُّخص: قياس غير الحَجَر على الحَجَر في جواز الاستنجاء به - الذي هو رخصة - بجامع الجامد الطَّاهر القالع، وكذا لبس خُفُّ على خُفُّ (٢).

وقياس نفقة الزُّوجة على الكفَّارة في تقديرها على المُوسر بمدَّين، كما

<sup>(</sup>۱) «انتصار الفقير السَّالك» ص٢١٦.

<sup>(</sup>۲) «شرح تنقیح الفصول» ص۱۹٦.

في فدية الحجّ، وعلى المعسر بمدً، كما في كفّارة الوقاع، بجامع أنَّ كلاً منهما مالٌ يجب بالشَّرع، ويستقرُّ في الذِّمة (١). وأصلُ التَّفاوت مأخوذٌ من قوله تعالى: ﴿لِينُفِقَ دُو سَعَةٍ مِن سَعَتِمِ مَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلِينُفِقَ مِمَّا ءَائنهُ اللهُ الطلاق: ٧].

ويدخل على قول الأكثر في الأسماء واللُغات، والمراد به الأسماء المشتقة، كتسمية كلِّ ما يخامر العقل خمراً، وقد تقدَّم، ونقله أبو منصور البغداديُ (٢) عن نصِّ الشَّافعيِّ؛ فإنَّه قال في الشُّفعة: إنَّ الشَّريك جارٌ، وقاسه على تسمية العرب امرأة الرَّجل جارَه.

قاعدة: لا مجالَ للقياس فيما طريقُه العادةُ والخِلقة، كأقلِّ الحيض وأكثره، وأقلِّ النِّفاس وأكثره، وأقلِّ الحمل وأكثره، فهو يختلف من امرأة إلى أخرى.

قاعدة: لا مجال للقياس فيما طريقُه الرُّواية والسَّماع، كقِران النَّبيِّ ﷺ في حجِّه، أو إفراده، ودخوله مكة صُلحاً، أو عَنوةً.

<sup>(</sup>۱) «شرح جمع الجوامع» ۲/ ۲۰٥.

<sup>(</sup>٢) «البحر المحيط» ٢/ ٢٧.

## أقسام القياس

وهو كالملخّص لما سبق. فينقسم القياس خمسَ قِسَم:

القسمة الأولى: القياس ينقسم إلى: ما المعنى الجامع فيه باقتضاء الحكم في الفرع أولى منه في الأصل، وإلى ما هو مساوله، وإلى ما هو أدنى.

فالأوَّل: كتحريم ضرب الوالدين بالنَّسبة إلى تحريم التَّأفيف لهما.

ومنع التَّضحية بالعمياء ومقطوعة الرِّجلين، المأخوذ بالأولى من نهيه ﷺ عن الأضحية بالعوراء والعرجاء(١).

والثَّاني: كما في إلحاق الأمّة بالعبد في تقويم نصيب الشّريك على المُعتق.

قال: [من أعتق شِركاً له في عبد فكان له مالٌ يبلغ ثمن العبد قُوِّم العبد عليه قيمة عدل، فأعطى شركاء، حصصهم وعَتَق عليه العبد](٢).

فجرى ذكر العبد، والأمَّةُ بمعناه.

وكما في إلحاق نجاسة الماء بصبٌ البول من كوزٍ، بنجاسته بالبول فيه ونحوه.

قال ﷺ (٣): [لا يبولنَّ أحدُكم في الماء الدَّائم، ثمَّ يغتسل منه]. فجمعُ البول في إناء وصبُّه في الماء بمعنى البول فيه.

<sup>(</sup>۱) أخرج أبو داود في الأضاحي (۲۸۰۲) عن رسول الله على قال: [أربع لا تجوز في الأضاحي: العوراء بيئن عورها، والمريضة بيئن مرضها، والعرجاء بيئن ظَلَعها، والكسير التي لا تُنقي]. الكسير: التي ليس لها مخ في عظمها.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخارئ في العتق (٢٥٢٢)، وتقدَّمت قريباً روايةُ مسلم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود (٦٩).

وكالحاق البُرِّ في الأرز في الرِّبا. قال ﷺ: [البُرُّ بالبُرِّ] فالأرزُ في معنى البُرِّ، والزَّبيب في معنى التَّمر (١).

والثَّالث: كما في إلحاق النَّبيذ بالخمر في تحريم الشُّرب، وإيجاب الحدِّ. والأوَّل والثَّاني مختلَفٌ في كونهما قياساً، أو مِن دلالة اللَّفظ، والثَّالث لا خلاف فيه.

القسمة الثَّانية: القياس ينقسم إلى جليِّ وخفيٍّ.

فالجليُّ: ما كانت العلَّة فيه منصوصةً، أو غير منصوصة؛ غير أنَّ الفارقَ بين الأصل والفرع مقطوعٌ بنفي تأثيره،

فالأوَّل: كإلحاق تحريم ضرب الوالدين بتحريم التَّأفيف لهما، بعلَّة كفِّ الأذى عنهما.

والنَّاني: كإلحاق الأمَة بالعبد في تقويم النَّصيب؛ إذ الفارقُ بينهما الذُّكورة والأنوثة، ولا التفاتَ من الشَّارع لهذا الفارق في العِتق.

وأمًا الخفيُّ: فما كانت العلَّةُ فيه مستنبطةً من حكم الأصل، كقياس القتل بالمُثقَّل على القتل بالمُحدَّد.

القسمة الثَّالثة: القياس ينقسم إلى مؤثِّر وملائم.

أمًّا المؤثِّر فإنَّه يُطلق باعتبارين: الأوَّل: ما كانت العلَّةُ الجامعة فيه منصوصةً بالتَّصريح أو الإيماء، أو مُجمعاً عليها. والثاني: ما أثَّر عينُ الوصف الجامع في عين الحكم، أو عينُه في جنس الحكم، أو جنسُه في عين الحكم. وأمَّا الملائم فما أثَّر جنسه في جنس الحكم.

القسمة الرابعة: القياس ينقسم إلى قياس علَّة، ودلالة، وقياس في معنى الأصل.

<sup>(</sup>۱) «البرهان» ۲/ ۷۸۳.

فقياسُ العلَّة: هو الذي صُرُح فيه بالعلَّة، وكانت هي الباعثةَ على الحكم، كالجمع بين النَّبيذ والخمر في تحريم الشُّرب بسبب الشدَّة المطربة.

وقياس الدِّلالة: هو الذي صُرِّح به في العلَّة، ولم تكن باعثةً على الحكم، بل دليلاً عليه، كالجمع بين النَّبيذ والخمر بالرَّائحة الفائحة الملازمة للشدَّة المطربة، أو الجمع بين الأصل والفرع بأحد موجبي العلَّة في الأصل استدلالاً به على الموجب الآخر، كما في الجمع بين قطع الجماعة ليد الواحد، وقتل الجماعة للواحد في وجوب القصاص، بواسطة الاشتراك في وجوب الدية عليهم.

وقياس معنى الأصل: هو الذي لم يُصرَّح فيه بالوصف الجامع - أي العلَّة - كما في إلحاق الأمة بالعبد في تقويم نصيب الشَّريك بواسطة نفي الفارق بينهما.

القسمة الخامسة: القياس لا يخلو إمَّا أن يكون طريق إثبات العلَّة المستنطة فه:

١ ـ المناسبة، فيسمَّى قياس الإخالة.

٢ ـ وإمَّا أن يكون الشَّبه، فيسمَّى قياس الشَّبه.

٣ ـ وإمَّا يكون السَّبر والتَّقسيم، فيسمَّى قياس السَّبر.

٤ ـ وإمَّا الطَّرد والعكس، فيسمَّى قياس الاطِّراد(١).

قال **الشَّافعيُّ (۲**): والقياس من وجهين:

أحدهما: أن يكون الشِّيء في معنى الأصل، فلا يختلف القياس فيه.

والثَّاني: أن يكون الشَّيء له في الأصول أشباهٌ، فذلك يُلحق بأُولاها وأكثرها شبهاً فيه، وقد يختلف القائسون في هذا.

<sup>(</sup>١) ينظر «الإحكام في أصول الأحكام» للآمدي ٢/٤ ٥.

<sup>(</sup>٢) «الرّسالة» ص٤٧٩.

#### خاتمة

أنكرت الظَّاهريةُ القياسَ كمصدرِ من مصادر الشَّرع، وفي مقدِّمتهم داود الظَّاهريُّ، وابنه أبو بكر، ووقفوا على ظاهر النُّصوص، وقد جرت مناظرة بين أبي بكر بن داود الظَّاهريُّ، وبين الفقيه الشَّافعيُّ أبي العباس ابن سُريج، فقال له ابن سُريج: أنت تلتزم الظَّاهر، وقد قال الله تعالى: ﴿فَمَن يَعْمَلُ مِثَقَالُ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَمُ ﴿ ﴾، فما تقول فيمن يعمل مثقال ذرَّتين ؟.

فقال مجيباً: الذَّرتان ذرَّةٌ وذرَّة.

فقال ابن سُريج: فلو عمل مثقال ذرَّةٍ ونصف ؟.

فتبلُّد وظهر خِزيه<sup>(۱)</sup>.

- وقد أطنب ابن حزم في كتابه «الإحكام» القولَ بإبطاله، وتكلَّف الأجوبة على المحتجِّين به، وهم جمهور الأمَّة، وردَّ عليه كثيرٌ من العلماء كالغزالِيِّ والرَّازيِّ وغيرهما، ولابن حزمِ أبياتٌ في ذمِّ القائسين عموماً والحنفية خصوصاً يقول فيها (٢):

ثمَّ ظنُّوا أنَّهم أهلُ النَّظر ؟ في ظلام تاهَ فيه مَن غبر مثلما أبصرت في الأُفْقِ القمرُ ليس إلا في كتابٍ أو أثر مَنْ عُذَيرِي مِن أناسِ جَهِلُوا ركبوا الرَّأيَ عناداً فَسَرُوا وطريقُ الرُّشدِ نَهجٌ مَهيعُ وهُو الاجماعُ والنَّصُّ الذي

<sup>(</sup>۱) «البرهان» ۲/ ۸۸۱.

<sup>(</sup>٢) «الغيث المسجم شرح لامية العجم» ١/ ٦٤.

#### وقال:

إنْ كنتِ كاذبةَ الذي حدَّثتِني الواثبَينِ على القياس تمرُّداً

فأجابه قاسم بن قُطلُوبُغا(١) الحنفيُّ قائلاً:

كذبَ الذي نسبَ المآثمَ للذي إِنَّ الكتابَ وسنَّةَ المختارِ قدْ

قاسَ المسائلَ بالكتابِ وبالأثرُ دلاً عليه، فدغ مقالة من فشر (٢)

فعليكِ إثمُ أبي حنيفةَ أو زُفرْ

والرَّاغبينِ عن التَّمسُك بالأثرْ

كما ردَّ عليه عبد الحفيظ الشَّرَفي (٣) المتوفَّى سنة ١٠٧٧ هـ قائلاً:

ما كان يَحْسُنُ يا ابنَ حزم ذمُّ منْ حازَ العلومَ وفاقَ فضلاً واشتهرَ فأبو حنيفة فضلهُ متواترٌ ونظيرُه في الفضلِ صاحبُهُ زُفر إنْ لم تكن قد تُبتَ من هذا ففي ظني بأنّك لا تُباعَدُ من سقرُ ليس القياسُ مع وجودِ أدلة للحكمِ من نص الكتابِ أو الخبر لكئنَ مع عَدَم تقاسُ أدلة وبناك قد وصّى معاذاً إذْ أمر

<sup>(</sup>۱) «الضُّوء اللامع» للسَّخاوي ٦/ ١٨٩.

<sup>(</sup>۲) هذی وکذب.

<sup>(</sup>٣) «خلاصة الأثر» ٢/ ٣٠٨.

## كتاب الاجتهاد

الاجتهاد لغة: استفراغُ الوُسع في تحصيل الشَّيء، مأخوذٌ من الجُهد، وهو الطَّاقة.

واصطلاحاً: استفراغ الجُهد في درك الأحكام الشَّرعية.

وقد جاء الأمر به من الشارع. قال تعالى: ﴿ فَرَجُلُ وَامْرَاتَكَانِ مِمَّن رَضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَآءِ ﴾ [البقرة: ٢٨٢]. قال إلكيا الهراسيُ (١): فقوله تعالى يدلُ على تفويض الأمر إلى اجتهاد الحكّام، فربمًا تفرَّس في الشّاهد غفلة أو ريبة، فيردُّ شهادته بذلك، وفيه دليلٌ على جواز استعمال الاجتهاد في الأحكام الشّرعية.

مسألة: قد كان الرَّسول ﷺ مُتعبَّداً بالاجتهاد، والدَّليل عليه قولُه تعالى: ﴿عَفَا اللَّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴿ [التوبة: ٤٣] فلو كان الإذنُ بالوحي لما عاتبه.

وقولُه ﷺ (٢): [لو استقبلتُ من أمري ما استدبرتُ ما أهديتُ].

فسَوْقُ الهدي كان صادراً من الرسول لا بالوحي؛ لأنه لوكان بالوحي لما جاز له ﷺ أن يبدِّله (٣).

قاعدة: وقع الاجتهادُ من الصّحابة بمحضره ﷺ، وفي زمانه، فقد حكّم الرَّسول ﷺ سعد بن معاذ في بني قريظة، فحكم بقتلِ مقاتليهم وسبي

<sup>(</sup>۱) «أحكام القرآن» ١/٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ في الحجِّ (١٦٥١).

<sup>(</sup>٣) «بيان المختصر» ٣/ ٢٩٤.

ذراريِّهم، فقال له<sup>(١)</sup>: [لقد قضيتَ بحكم الله].

وأخرج أحمد (٢) عن عليٌ رضي الله عنه قال: بعثني رسول الله علي إلى اليمن، فانتهينا إلى قوم قد بنوا زُبية للأسد، فبينا هم كذلك يتدافعون إذ سقط رجلٌ فتعلَّق بآخر، ثمَّ تعلَّق رجلٌ بآخر حتى صاروا فيها أربعة، فجرحهم الأسد، فانتدب له رجلٌ بحربة فقتله، وماتوا من جراحتهم كلُهم، فقاموا أولياء الأول إلى أولياء الآخر فأخرجوا السّلاح ليقتتلوا، فأتاهم علي ورضي الله عنه على تفيئة ذلك، فقال: تريدون أن تَقَاتلوا ورسولُ عَلَي حي ؟! إن رضيتموه فهو القضاء، وإلا حجز بعضكم عن بعض حتى تأتوا النبي عَلَي فيكون هو الذي يقضي بينكم، فمن عدا بعد ذلك فلا حق له.

قال الرَّازيُّ (٣): وأمَّا الغائب عن حضرة الرَّسول عليه الصَّلاة والسَّلام، فلا شكَّ في جواز أن يتعبَّده الله تعالى بالاجتهاد، لاسيما عند تعذَّر الرُّجوع، وضيق الوقت.

### مسألة: الاجتهاد على ضربين

الضَّرب الأوَّل: لا يمكن أن ينقطع حتى ينقطع أصل التَّكليف، وذلك

<sup>(</sup>١) أخرجه البخارئ في المغازي (١٢١).

<sup>(</sup>٢) «المسند» ١/٧٧، والزبية: حفرة في مكان عال يُصاد فيها الأسد ونحوه.

<sup>(</sup>٣) «المحصول» ٢/ ٤٩٦.

عند قيام السَّاعة، وهو الاجتهاد المتعلِّقُ بتحقيق المناط، ومعناه: أن يثبت الحكم بمُدرَكه الشَّرعيِّ لكن يبقى النَّظر في تعيين محلِّه، مثاله: قوله تعالى: ﴿وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلِ مِنكُو ﴾ [الطلاق: ٢]، ومعنى العدالة ثابت، لكن يفتقر إلى تعيين من حصلت فيه هذه الصِّفة، لأنَّ النَّاس في التَّحقُّق فيها متباينون.

ومثله: أن يقال: العلَّة في الرِّبا القوت، ثمَّ يُبحث في وجودها في التِّين حتى يكون رِبوياً، فهذا من باب تطبيق الكليِّ على جزئياته.

الضرب النَّاني: الاجتهاد الذي يمكن أن ينقطع.

وهو نوعان: أحدهما: تنقيح المناط، وذلك أن يكون الوصف المعتبر في الحكم مذكوراً مع غيره في النّصّ، فيُنقّح بالاجتهاد، كما في حديث الأعرابي الذي جامع في رمضان.

والثَّاني: تخريج المناط، وهو راجعٌ إلى أنَّ النَّصَّ الدَّالَّ على الحكم لم يتعرَّض للمناط فكأنه أُخرج بالبحث، وهو الاجتهاد القياسيُّ (١).

### أحكام الاجتهاد

الاجتهاد منه ما يكون واجباً عيناً على المجتهد إذا خاف فوتَ أداءِ ما وجب على المستفتي في تلك الحادثة على غير الوجه الشَّرعيِّ.

ومنها ما يكون واجباً كفايةً، إذا لم يخف فوتَ الحادثة، وكان يوجد غيره من المجتهدين.

ومنها ما يكون مندوباً، وهو ما يقع قبل وجوبه عيناً ووجوبه كفايةً، أو قبل السُّؤال ونزول الحادثة به؛ ليكون حاضراً عنده.

ومنه ما يكون حراماً، وهو الاجتهاد في مقابلة دليل قاطع من نصِّ

<sup>(</sup>۱) «الموافقات» ٤/٤.

كتابِ أو سنةِ أو إجماع (١٠). قال محمد العاقب الجكني الشَّنقيطيُّ: والاَجتهادُ في محملُ النَّصِّ كتارك العين لأجل القَصِّ القَصِّ القَصِّ: تَتَبُّعُ الأَثَرِ.

#### شروط المجتهد

لا يبلغ درجة الاجتهاد إلا من فهمَ مقاصدَ الشَّريعة، وتمكَّنَ من الاستنباط بناءً على فهمه فيها، فيشترط في المجتهد توافر عدَّة أمورِ ليصحَّ اجتهاده:

١ ـ أن يكون عالماً بمعاني الألفاظ وعوارضها من التَّخصيص والنَّسخ وغيرها.

٢ ـ أن يكون عالماً بالنَّحو والصَّرف؛ لأنَّ الحكم يتبع الإعراب، فقوله (٢): [اقتدوا باللَّذينِ من بعدي: أبي بكر وعمر]، رواه الشِّيعة: [أبا بكر وعمر، فيكونان مُقْتَدِيَيْنِ لا مُقتدى بهما، عكس المعنى الأصلي، الحاصل بإعرابهما بدلاً من: [اللذين].

٣ ـ أن يكون عالماً بأصول الفقه.

٤ ـ أن يكون عالماً بكتاب الله وما يتضمن من آيات الأحكام، وهي خمسمائة آية، ولا يُشترط حفظ القرآن.

٥ ـ أن يكون عالماً من السُّنة بمواضع أحاديث الأحكام ومعانيها.

٦ ـ أن يعرف مواضع الإجماع والاختلاف<sup>(٣)</sup>.

قال هشام بن عبيد الرَّازي (٤): من لم يعرف اختلاف القراءة فليس بقارئ، ومن لم يعرف اختلاف الفقهاء فليس بفقيه.

<sup>(</sup>۱) «تيسير التَّحرير» ٤/ ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذيُّ (٣٦٦٣) وفيه ضعف.

<sup>(</sup>٣) «شرح تنقيح الفصول» ص٤٣٧.

<sup>(</sup>٤) «الموافقات» ٤ / ١٦١.

٧ ـ أن يكون عارفاً بأحوال رواة الأحاديث.

وعلى هذه الشُّروط فالاجتهاد إنْ كان صادراً من أهله الذين اضطلعوا بما يفتقر إليه الاجتهاد، يكون معتبراً.

وإن كان صادراً عمَّن لا يعرف ما يفتقر إليه الاجتهاد، فهو اجتهادٌ غير معتبر، وإنما هو رأيٌ بمجرَّد التَّشهي والأغراض، وخبطٌ في عَمايةٍ، واتُباعٌ للهوى، وتجرؤٌ على الشَّريعة المطهَّرة.

قال ابنُ عبد البَرُ (١): الاجتهاد لا يكون إلا على أصولٍ يُضاف إليها التَّحليل والتَّحريم، و لا يجتهد إلا عالمٌ بها، ومَن أشكل عليه شيءٌ لزمه الوقوف، ولم يجز له أن يُحيل على الله قولاً في دينه لا نظير له من أصل، ولا هو في معنى أصل. وهو الذي لا خلاف فيه بين أئمة الأمصار قديماً وحديثاً.

## والمشتغل بعلم الشريعة تمرُّ عليه ثلاثة أدوار:

الأوَّل: دور البحث عن حِكَم الأحكام، ومقاصدها الكلية، وهو في هذا من أهل التَّقليد؛ لأنه لم يتخلَّص له مُستَند الاجتهاد.

الثّاني: دور الوصول إلى كُلياتها وتناسي جزئياتها، ومن أمثلة هذه المرتبة مذهب من نفى القياس جملة، وأخذ بالنّصوص على الإطلاق، ومذهب من أعمل القياس على الإطلاق ولم يعتبر ما خالفه من الأخبار حملة.

وصاحب هذه المرتبة لا يمكنه التَّنزُّل إلى ما تقتضيه رتبة المجتهد، فلا يكون من أهل الاجتهاد.

الثّالث: دور الرُّجوع إلى الجزئيات مع الكليات، وهذه الرُّتبة لا خلاف في صحَّة الاجتهاد من صاحبها، ويسمَّى صاحب هذه المرتبة الرَّبانيَّ، والرَّاسخ في العلم.

<sup>(</sup>۱) «جامع بيان العلم وفضله» ٢/٥٠.

ومن خاصَّته أمران: أحدهما: أنه يجيب السَّائل على ما يليق به في حالته على الخصوص، والثَّاني: أنه ناظر في المآلات قبل الجواب عن السُّؤالات (١).

#### فصل

قاعدة: المصيبُ في العقائد والأصول الكلامية واحدٌ، وليس كلَّ مجتهد؛ لأنَّه يؤدِّي إلى تصويب أهل الضَّلالة من اليهود القائلين ببُنوَّة العُزير، والنَّصارى القائلين بالتَّثليث، والوثنية القائلين بإلهين للكون: إله للضَّر، وإله للشَّر.

قاعدة: كلُّ مجتهد في الفروع مصيب.

دليلُ ذلك قولُه ﷺ [إذا حكم الحاكمُ فاجتهد ثمَّ أصابَ فله أجران، وإذا حكم فاجتهد ثمَّ أخطأ فله أجرً].

قال أبوحنيفة (٣) ليوسف بن خالد السَّمتي: كلُّ مجتهدٍ مصيبٌ، والحقُّ عند الله واحدٌ.

وقال النَّسفيُّ: الحقُّ في موضع الخلاف واحدٌ عندنا ـ أي: الحنفية ـ وعندهم ـ أي: الشَّافعية ـ متعدِّدٌ.

فمن اجتهد فأخطأ ما عند الله فهو مصيبٌ في حقّ عمله، وله أجرٌ على اجتهاده.

ويستدلُ لهذا بقوله تعالى: ﴿وَدَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ إِذَ يَعْكُمَانِ فِي ٱلْحَرَثِ إِذَ نَفْشَتْ فِيهِ غَنَمُ ٱلْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَهِدِينَ ﴿ فَا فَقَهَمْنَاهَا سُلَيْمَانَ ﴾ الْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَهِدِينَ ﴿ فَا فَقَهَمْنَاهَا سُلَيْمَانَ ﴾ [الأنبياء: ٧٨ ـ ٧٩].

<sup>(</sup>۱) «الموافقات» ٤/ ٢٢٥ مختصراً.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ في الاعتصام (٧٣٥٢).

<sup>(</sup>٣) «كشف الأسرار» ٢/ ٣٠٣.

فيها دليلٌ أنَّ المجتهد يخطئ أو يصيب، وأنَّ الحقَّ واحدٌ في المسائل الاجتهادية؛ إذ لو كان كلِّ من الاجتهادين صواباً وحقًا، لكان كلِّ منهما قد أصاب الحكم وفهمه، ولم يكن لتخصيص سليمان بالذُّكر جهةٌ؛ فإنَّه في هذا المقام يدلُّ عن نفي الحكم عمَّا عداه (١).

كما يستدلُّ لها بقوله عَلَيْ يوم الأحزاب (٢): [لا يصلينَّ أحدٌ العصرَ إلا في بني قريظة، فأدرك بعضُهم العصرَ في الطريق، فقال بعضُهم: لا نصلي حتى نأتيهم وقال بعضهم: بل نصلي، لم يُرد منًا ذلك، فذُكر ذلك للنبيُ عَلَيْ فلم يُعنَف واحداً منهم].

قال السُّهيليُّ<sup>(٣)</sup>: في هذا الحديث من الفقه أنه لايُعابُ على من أخذ بظاهر حديثٍ أو آيةٍ، ولا على من استبط من النصِّ معنى يخصصه.

وقال ابن تيمية<sup>(٤)</sup>: فتبيَّن أنَّ المجتهد مع خطئه له أجرٌ، وذلك لأجل اجتهاده، وخطؤُه مغفورٌ له؛ لأنَّ دركَ الصَّواب في جميع أعيان الأحكامِ إمَّا متعسِّرٌ أو متعذِّرٌ.

# وهذه القاعدة تعرف به: الواجبُ الاجتهادُ أو الإصابةُ (٥)؟.

لذا لو اشتبهت القِبلة على أربعةٍ فاجتهدوا فصلًى كلُّ واحدٍ إلى جهة، فصلاتُهم صحيحةٌ، فإنْ تبيَّن لهم الخطأ، فيُعيدون على القول بأنَّ الواجب الإصابة، ولا يُعيدون على أنَّ الواجب الاجتهاد، وهو الأرجح.

قال الزَّنجانيُ (٦): اتَّفق الفريقان على أنَّ الحقَّ في المجتَهَدات الفرعية

<sup>(</sup>۱) تفسیر «روح البیان» ٥/ ٥٠٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ في المغازي (٤١١٩).

<sup>(</sup>٣) «الرَّوض الأنف» ٣/ ٢٨١ مختصراً، و«فتح الباري» ٧/ ٤٠٩.

<sup>(</sup>٤) «رفع الملام عن الأئمة الأعلام» ص٣٢.

<sup>(</sup>٥) «إيضاح المسالك إلى قواعد الإمام مالك» للونشريسي ص١٥١.

<sup>(</sup>٦) «تخريج الفروع على الأصول» ص٢٦.

واحدٌ معين عند الله تعالى، وإنما مجال اجتهاد المجتهدين في طلب الأشبه بالحقِّ عند كلِّ واحد منهما.

#### فصيل

قاعدة: حكم الحاكم منقوض إذا خالف أحدَ أمور أربعة: وهي الإجماع، أو النَّصُ أو القواعد، أو القياسُ الجليُّ(١).

فمثال ما خالف النَّصَّ: أن يقضي الحاكم بالشُّفعة بعد القَسْم، فحكمُه مردودٌ لمخالفته قوله عليه السَّلام (٢٠): [الشُّفعة في كل مالٍ لم يُقسم].

ومثله مخالفةُ نص الواقف، أي: شرطِه، فمَن وقف على مسجدٍ أرضاً، فلا يجوز نقلُ غلَّتها لمسجدٍ آخر.

#### لطيفة

حُكي أنَّ أبا سعيد الإصطخري سأل أبا القاسم الأنماطيَّ، فقال له: النَّصُّ آكد أم الاجتهاد ؟ فقال: النَّصُّ.

فقال: أليس قد نصَّ النبيُّ ﷺ على الشَّعير ولم ينصَّ على البرُ؟ \_ في زكاة الفطر \_ أفرأيتَ لو كان قوته بُرَّاً أيجوز له إخراج الشَّعير ؟.

فقال: لا يجوز ذلك.

فقال: قد قدَّمت الاجتهاد على النَّص.

فدخل ابن سُريج فأخبره بما جرى، فقال: إنَّ النَّصَّ يقدَّم على اجتهادِ محتمِل، فأمَّا إذا كان ما وقع عليه النَّصُّ تنبيهاً على ما هو أعلى، قدِّم عليه، كالضَّرب مع التَّأفيف، كذلك قصد النبي عَلَيْ بذلك إلى بيان ما

<sup>(</sup>۱) «الفروق» للقرافي ٤٠/٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه النَّسائقُ في البيوع ٧/ ٣٢١.

يلزمهم أن يخرجوا يوم الفطر، وجعل ذلك قوتاً، فإذا اقتات الإنسان بُراً، لم يجز له أن يخرج شعيراً، بخلاف العكس؛ لأنه أعلى (١).

ومثال ما خالف الإجماع: أن يحكم الحاكم حدْساً وتخميناً من غير مُدرك شرعي فيُنقض إجماعاً.

ومثال ما خالف القواعد: أن يحكم بصحَّة بيع الحمل في بطن الأمِّ؛ لأنَّه خالف قاعدة: التَّابِعُ تابِعٌ، فمن فروعها أن لايُفرد التَّابِع بالحكم.

ومثله: ما لو عفا عن قاتلِ مَن لاوليَّ له؛ لأنَّه خالف قاعدة: تصرُّفُ الإمام على الرَّعية منوطٌ بالمصلحة، وإنما له القصاص والصُّلح<sup>(٢)</sup>.

ومثال ما خالف القياس الجليّ: ما ذكره البخاريُّ (٣) تعليقاً عن جابر ابن عبد الله: إذا ضحك في الصَّلاة أعاد الصَّلاة، ولم يُعد الوضوء.

وخالف في ذلك أبو حنيفة وأصحابه قالوا: ينقض الضَّحك إذا وقع داخل الصَّلاة لا خارجها.

قال ابن المنذر: أجمعوا على أنه لاينقض خارج الصَّلاة، واختلفوا إذا وقع فيها فخالف من قال به القياسَ الجليَّ، وتمسَّكوا بحديثِ لايصحُّ، وحاشا أصحابِ رسول الله ﷺ الذين هم خير القرون أن يضحكوا بين يدى الله تعالى خلف رسول الله ﷺ.

### درجات المجتهدين

#### المجتهدون ثلاث درجات:

١ ـ المجتهد المطلق، وقد تقدُّم.

٢ ـ مجتهد المذهب، وهو من التزم بمذهب، وحفظ أصوله وقواعده،

<sup>(</sup>۱) «طبقات الشّافعية» ۲/۲ .۳۰.

<sup>(</sup>۲) «الأشباه والنّظائر» لابن نجيم ص١٣٧.

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» ١/ ٢٨٠.

وتبحَّر فيه وكانت له قدرةٌ على تخريج الأحكام على نصوص إمامه.

ومعنى تخريج الوجوه: استنباطها منها، كأن يقيس ما سكت عنه على ما نصً عليه، ويستخرج حكم المسكوت عنه من دخوله تحت عموم ذكره، أو قاعدة قرَّرها، وقد يستنبط من نصوص الشَّارع، لكن يتقيَّد بقواعد إمامه وشروطه.

٣ ـ مجتهد الفتوى، هو المتبحّر في مذهب إمامه، المتمكّن من ترجيح قولٍ له على آخر أطلقهما ذلك الإمام (١١).

#### مسألة (٢)

المفتي في الأمَّة قائمٌ مَقامَ النبيِّ ﷺ، لقوله (٣): [العلماءُ ورثةُ الأنبياء]، ونائبٌ عنه في تبليغ الأحكام؛ لقوله ﷺ (٤): [ليبلِّغ الشَّاهدُ منكم الغائب].

فلمًّا كان المورِّث قدوةً بقوله وفعله، فلابدُّ أن يكون الوارث كذلك.

والمفتي البالغ ذِروة الدَّرجة: هو الذي يحمل النَّاس على المعهود الوسط فيما يليق بالجمهور، فلا يذهب بهم مذهب الشِّدَّة، ولا يميل بهم إلى طرف الانحلال، لأنَّ هذا كان شأنَ النبي ﷺ، فقد ردَّ التَّبتُل<sup>(٥)</sup>، وقال لمعاذ<sup>(٢)</sup>: [أفتًانُ أنت؟] وقال<sup>(٧)</sup>: [سدِّدوا وقاربوا].

قاعدة: الاجتهادُ لا يُنقض باجتهاد.

ودليلُ هذه القاعدة الإجماعُ (٨)، وقد حكم أبو بكر رضي الله عنه في

<sup>(</sup>۱) «نشر البنود» ۲/ ۳۲۲.

<sup>(</sup>۲) «الموافقات» ٤/ ٢٤٤، و٥٥٨.

<sup>(</sup>٣) ترجم به البخاريُّ في العلم ١/١٦٠، وأخرجه أبو داود (٣٦٤١)، وحسَّنه حمزة الكناني.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاريُّ في العلم (٦٧).

<sup>(</sup>٥) كما أخرجه البخاريُّ في النَّكاح (٥٠٧٣).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في الأذان (٧٠٤).

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاريُّ في الإيمان (٣٩).

<sup>(</sup>A) «الأشباه والنّظائر» لابن نجيم ص١١٥.

مسائل، وخالفه عمر رضي الله عنه فيها، ولم ينقض حكمَه، مثاله ما ذكره الشّافعيُّ في «الأمِّ»(١) أنَّ أبا بكر قَسَم فسوَّى بين الحرِّ والعبد، ولم يفضِّل بين أحدِ بسابقةِ ولا نَسَبِ، ثمَّ قسم عمر فألغى العبد، وفضَّل بالنَّسب والسَّابقة.

والعلَّهُ: أنَّ الاجتهاد الثَّاني ليس بأقوى من الأوَّل.

ومثل ذلك ما ورد عن الحكم بن مسعود (٢) قال: شهدت عمر أشرك الإخوة من الأب والأم مع الإخوة من الأم في الثّلث، فقال له رجلٌ: قد قضيتَ في هذا عام الأوَّل بغير هذا. قال: وكيف قضيتُ ؟ قال: جعلتَه للأمِّ، ولم تجعل للإخوة من الأب والأمِّ شيئاً. قال: ذلك على ما قضينا، وهذا على ما نقضي.

ومثله: ما جاء عن عمر أنَّه لقي رجلاً، فقال: ما صنعتَ ؟ فقال: قضى عليٌّ وزيدٌ بكذا، فقال: فما يمنعك والأمرُ إليك ؟.

قال: لو كنتُ أردُّك إلى كتاب الله أو سنة رسول الله ﷺ لفعلتُ، ولكني أردُّك إلى رأيي، والرَّأي مشترك، فلم ينقض ما قال عليٍّ وزيد<sup>(٣)</sup>.

#### فائدة

تعددًت طرقُ الأئمةِ الأربعة في الاجتهاد، فطريقةُ الشَّافعية: الأخذُ من الأحاديث بأصحِّ ما في الباب، وطريقةُ الحنفية: ترجيحُ ما وافقه القرآن، وطريقةُ المالكية: ترجيحُ ما وافق عملَ أهل المدينة، وطريقةُ الحنابلة: المشي مع ظاهر النُصوص. ولكلُّ وجهةٌ.

<sup>(</sup>١) «الأم» ٤/ ١٥٨، وانظر: «البحر المحيط» ٤/ ٩٥٠.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي شيبة ۲/۷٤٧.

<sup>(</sup>٣) «جامع بيان العلم» ٢/ ٥٩.

# المفتي والمستفتي

المفتى: قد تقدَّمت شروط المفتي.

أمًّا المستفتي، فهو طالب الفُتيا، فإنْ بلغ رتبة الاجتهاد، فعليه الاجتهاد، ولا يصحُّ له الاستفتاء؛ لأنَّ القاعدة تقول: المجتهدُ لايقلَّد مجتهداً.

وإنْ كان عامِّياً فوظيفته اتِّباع قول المفتي، وكذا حكم من حصَّل طرفاً من العلم ولم يبلغ رتبة الاجتهاد.

### حكم التَّقليد

التَّقليد: قَبول قولِ الغير من غير حجَّةٍ.

أمًا الأخذ بقول النَّبي ﷺ والإجماع، فلا يسمَّى تقليداً؛ لأنَّ ذلك هو الحجَّة في نفسه.

قال أبو الخطَّاب(١):

### العلوم على ضربين:

منها: ما لايسوغ التَّقليد فيه، وهو معرفة الله، ووحدانيته، وصحَّة الرِّسالة ونحو ذلك، ولا يجوز التَّقليد في أركان الإسلام الخمسة ونحوها ممَّا اشتُهر ونُقل متواتراً.

<sup>(</sup>۱) «التَّمهيد في أصول الفقه» ٢٩٦/٤»، ونقله عنه ابن قُدامة في «الرَّوضة» ص ٢٠٥، وأبو الخطاب اسمه: محفوظ بن أحمد الكَلْوَذانِيّ من أئمة أصحاب أحمد، توفي سنة ٥١٠ هـ. «ذيل طبقات الحنابلة» ٣/١١٦.

ومنها: ما يجوز التَّقليد فيها إجماعاً، وهي الفروع.

ويجب ذلك على العاميّ، لأنَّ الصَّحابة كانوا يُفتون العامَّة، ولا يأمرونهم بنيل درجة الاجتهاد، وذلك معلومٌ بالضَّرورة والتَّواتر من علمائهم وعوامِّهم، ولأنَّ الإجماعَ منعقدٌ على تكليف العامِّيِّ الأحكام، وتكليفُه رتبة الاجتهاد يؤدِّي إلى انقطاع الحرث والنَّسل، وتعطيل الحِرَف والصَّنائع، فيؤدِّي إلى خراب الدُّنيا وقد أمر الله بسؤال العلماء بقوله: ﴿فَشَالُوا أَهْلَ الذِّرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعَلَمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣].

#### مسألة

لا يستفتي العامِّيُّ إلا منْ غلب على ظنَّه أنه من أهل الاجتهاد، بما يراه من انتصابه للفُتبا بمشهدِ من أعيان العلماء، وأخذِ النَّاس عنه، وما يتلمَّحه من سمات الدِّين والسِّتر، أو يخبره عدلٌ عنه.

#### مسألة

قاعدة: إذا كان في البلد مجتهدون فللمقلّد مسألةُ مَن شاء منهم، ولا يلزمه مراجعة الأعلم، كما نُقل في زمن الصّحابة إذ سأل العامّة الفاضل والمفضول.

ويمتنع استفتاءُ من لم يعرفه المستفتي بعلم ولا جهالة (١٠).

#### مسألة

يجوز للمقلِّد الإفتاءُ إذا عرف المسألة بدليلها وفَهِمها فَهماً حسناً.

<sup>(</sup>۱) «روضة النَّاظر» ص٧٠٧.



وَقَحُ مِعِس ((رَجَي الْهِجَنَّرِيَّ (أَسِلَكِمَ (الْإِدْرُوكِ (سِلِكِمَ (الْإِدْرُوكِ www.moswarat.com

## كتاب التّعارض والتّرجيح

هذا الكتاب من لواحق كتاب الاجتهاد.

تعريف التَّعارض: هو تقابل الحُجَّتين المتساويتين على وجهٍ يُوجب كلُّ واحدٍ منهما ضدَّ ما يُوجبه الآخر، كالحِلِّ والحُرمة، والنَّفي والإثبات<sup>(١)</sup>.

وتعريف التَّرجيج: تقويةُ أحد الدَّليلين ليُعملَ به.

أو هو: اقترانُ أحد الدُّليلين المتعارضين بما يُوجب العمل به.

فعلى التَّعريف الأوَّل يكون التَّرجيح من فعل المجتهد، وعليه الأكثر، وعلى الثَّاني يكون من صفة الدَّليل.

فالتَّعارض يُشترط فيه مساواة الدَّليلين، والتَّرجيح لا بدَّ أن يكون لأحدهما فضلٌ وزيادةٌ.

قاعدة: لا تعارض بين حديثِ صحيحِ وحديثِ ضعيفِ؛ لعدم التَّساوي في القوَّة.

مثاله: قوله ﷺ في البحر (٢): [هو الطُّهورُ ماؤُه، الحِلُّ ميتتُه] وهو صحيحٌ.

قال ابن عباس والجمهورُ: صيده: ما صدتموه، وطعامه: ما قذفه.

عارضه حديث جابر عنه (٣): [ما ألقى البحرُ أوجزرَ عنه فكلوه، وما مات فيه وطفا، فلا تأكلوه]، لكنَّه ضعيف، فلا يقوم للمعارضة.

<sup>(</sup>١) «أصول السَّرخسي» ٢/ ١٢، و«التَّعارض والتَّرجيح» لعبد اللطيف البرزنجي ٢٤/١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود (۸۳)، وغيره.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود (٣٨١٥)، وقال النَّوويُّ في «شرح مسلم» ٨٧/١٣: حديثٌ ضعيفٌ باتُّفاق أئمة الحديث لا يجوز الاحتجاج به.

### أسباب التَّعارض

١ ـ أن تَرِدَ الأحكام الشَّرعية تارةً بصيغة العموم، وتارةً بصيغة الخصوص، فيرى الخصوص، فيرى طاهرها اختلافاً، وليس بخلاف حقيقةً.

٢ ـ أن يجيب الرَّسول عن المسألة أحياناً بقدر السُّؤال، وأحياناً يزيد على السُّؤال حكماً، وقد لا يتذكَّر الرَّاوي السُّؤال فيظنُّه عموماً، وبعد معرفة السُّؤال تظهر الحقيقة وعدم الاختلاف.

وبهذا يُدفع التَّعارض بين حديث ابن عباس (١) الدَّال بمفهومه على نفي ربا الفضل، وحديث عُبادة بن الصامت (٢) الصَّريح في إثباته.

قال النّوويُ (٣): وأمّا حديث أسامة فقد قال قائلون بأنه منسوخٌ بهذه الأحاديث وقد أجمع المسلمون على ترك العمل بظاهره، وهذا يدلُّ على نسخه، وتأوّله آخرون تأويلاتٍ: أحدها: أنّه محمولٌ على غير الرّبويات، وهو كبيع الدّين بالدّين مؤجّلاً. الثّاني: أنّه محمول على الأجناس المختلفة؛ فإنّه لا ربا فيها من حيث التّفاضل، بل يجوز تفاضلها يداً بيدٍ. الثّالث: أنه مجملٌ، وحديث عبادة بن الصّامت مبيّنٌ، فوجب العمل بالمبين، وتنزيل المجمل عليه. هذا جواب الشّافعيّ.

٣ ـ أن يذكر الرَّاوي الحديث بتمامه، وآخر يروي بعضه، فيُظنَّ التَّعارض ولا تعارض. كقوله (٤): [وجُعلت لى الأرضُ مسجداً وطهوراً]،

<sup>(</sup>١) عن ابن عباس قال: أخبرني أسامة أن النبي ﷺ قال: [لا ربا إلا في النَّسيئة]. أخرجه البخاريُّ في البيوع (٢١٧٩).

<sup>(</sup>٢) عن عُبادة بن الصَّامت قال: [سمعتُ رسول الله ﷺ ينهى عن بيع الذَّهب بالذَّهب، والفَضَّة بالفَضَّة، والبُر بالبُر، والشَّعير بالشَّعير، والتَّمر بالتَّمر، والملح بالملح إلا سواء بسواء، عيناً بعين، فمن زاد أو ازداد فقد أربى]. أخرجه مسلم ٣/ ١٢١٠(١٥٨٧).

<sup>(</sup>٣) «شرح مسلم» ۱۱/ ۲۰».

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاريُّ في التيمم (٣٣٥).

وفي أخرى(١): [وجُعل ترابُها لي طَهوراً].

فأخذ بالأولى الحنفية فأجازوا التّيمم بكلّ ما يُطلق عليه: اسم الأرض، من الرَّمل والتّراب والحجر.

وأخذ بالثَّانية الشَّافعيةُ فلم يجيزوا التَّيمُّم إلا بالتُّراب.

ومثله: ما أخرجه أبو داود (٢): قال زيد بن ثابت: يغفر الله لرافع بن خديج، أنا \_ والله \_ أعلم بالحديث منه، إنما أتاه رجلان من الأنصار قد اقتتلا، فقال رسول الله ﷺ: [إن كان هذا شأنكم، فلا تكروا المزارع]، فسمع قوله: [لا تَكُرُوا المزارع].

٤ ـ أن يذكر النّبي ﷺ طريقاً أو طريقين لبعض الأحكام، فيروي كلُّ راوٍ طريقاً فيوهم التَّعارض مع أنَّ كليهما جائز.

كقوله ﷺ: [إذا ولغ الكلب في إناء أحدكم فليغسله سبعاً إحداهنَّ بالتراب] وفي رواية: [أولاهنً]،وفي أخرى: [آخرهنً]، والمقصودُ التَّتريبُ.

أن يتغاير الحكمان لتغاير الحالتين، فيوهم التَّعارض، كما ورد أنَّ النبيَّ ﷺ نهى عن ادِّخار لحوم الأضاحي<sup>(٣)</sup>، وورد أنَّه رخص فيه، فيظنَّ التَّعارض.

٦ - أن يكون أحد الخبرين ناسخاً للآخر، فلابد من البحث عن الناسخ<sup>(٤)</sup>.

### قواعد

# ١ ـ لا تعارُضَ في الشّريعة في نفس الأمر، بل في نظر المجتهد،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ا / ۹۸، ولمسلم في المساجد ومواضع الصّلاة ۱/ ۳۷۱ (۲۲۰): [وجعلت تربتها].

<sup>(</sup>۲) في البيوع (٣٣٩٠)، وانظر «التّمهيد» ٣/ ٣٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاريُّ في الأضاحي (٥٥٦٩).

<sup>(</sup>٤) «التّعارض والتّرجيح» ١/ ٣٢٩ مختصراً.

لكن لما كان أفراد المجتهدين غير معصومين من الخطأ أمكن التَّعارض بين الأدلَّة عندهم. قال ابن خُزيمة (١٠): لا أعرف عن النبي ﷺ حديثين صحيحين متضادَّين، فمن كان عنده فليأتني لأُولِّف بينهما.

٢ ـ التَّعارض إمَّا يُعتبر من جهةِ ما في نفس الأمر؛ وإمَّا من جهة نظر المجتهد أمَّا من جهة ما في نفس الأمر، فغيرُ ممكنِ بإطلاق. وأمَّا من جهة نظر المجتهد فممكنٌ بلا خلاف؛ فإنَّه إنْ أمكن الجمع فلا تعارض، كالعامِّ مع المقيَّد، وإنْ لم يمكن الجمع احتيج إلى التَّرجيح.

### ٣ ـ ما يمكن فيه التَّرجيح صورٌ:

- أن يكون في جهة كلية مع جهة جزئية تحتها، كالكذب المحرَّم مع الكذب للإصلاح بين الزَّوجين، وقتل المسلم المحرَّم مع القتل قصاصاً، فالجزئيُ هاهنا رخصةٌ في ذلك الكليُ.

\_ أن يقع في جهتين جزئتين كلتاهما داخلةٌ تحت كُليةٍ واحدةٍ، كتعارض حديثين أو قياسين، أو علامتين على جزئيةٍ واحدةٍ.

فها هنا لا بدُّ من أحد أمرين:

الأوَّل: الحكم على أحد الدَّليلين بالإهمال، فيبقى الآخر معمولاً به، وذلك لايصحُ إلا مع فرض إبطاله بكونه منسوخاً أو بطريق غلطٍ، أو وهمِ في السَّند أو المتن إن كان خبر آحادٍ.

الثَّاني: الحكم عليهما معا بالإهمال، ويلزم منه أن لا يتوارد الدَّليلان على محلِّ التَّعارض من وجهِ واحدٍ، بل من وجهين.

- أن يقع التَّعارض في جهتين جزئيتين لا تدخل إحداهما تحت

<sup>(</sup>۱) «إرشاد طلاب الحقائق» ص١٨٩.

الأخرى، ولا ترجعان إلى كُلية واحدة، كالمكلّف لا يجد ماءً ولا متيمّماً، فهو بين أن يترك مقتضى ﴿ أَقِيمُوا الصّكَلَوةَ ﴾ لمقتضى: ﴿ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصّكَلَوةِ فَأَغْسِلُوا ﴾ أو يعكس.

ـ أن يقع التَّعارض بين كُليتين من نوعٍ واحدٍ، وهذا ظاهره شنيعٌ لكنه في التَّحصيل صحيحٌ.

وجهُ شناعته أنَّ الكليات الشَّرعية قطعيةٌ، وتعارضُ القطعيات محالٌ.

وأمًّا وجه الصحَّة فعلى ترتيبٍ يَمكنُ الجمعُ بينهما فيه إذا كان الموضوع له اعتباران، فلا يكون تعارضاً في الحقيقة.

مثاله: أنَّ الله سبحانه وصف الدُّنيا بوصفين متضادَّين: وصفِ يقتضي ذمَّها وعدم الالتفات إليها وترك اعتبارها، ووصفِ يقتضي مدحها والالتفات إليها.

فالأوَّل كقوله تعالى: ﴿أَنَّمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا لَحِبُّ وَلَمَّوُّ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ بَيْنَكُمُ وَتَكَاثُرُ فِي ٱلْأَمْوَلِ وَٱلْأَوْلَيْدِ كَمْشَلِ غَيْثٍ أَعْبَ ٱلْكُفَّارَ نَبَانُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَنَرَيْهُ مُصَفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَنَمَاً وَفِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضْوَنَ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَآ إِلّا مَنَاعُ ٱلْغُرُودِ ﴾ [الحديد: ٢٠].

والثّاني: ما فيها من الدَّلالة على وجود الصَّانع ووحدانيته وصفاته، كقوله تعالى: ﴿أَفَامَ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَّنَهَا وَمَا لَهَا مِن فُرُحِ ۞﴾ [ق:٦]، وأنّها مِنن ونِعمٌ امتنَّ الله بها على عباده، كقوله: ﴿الّذِى جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءُ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْجَ بِدِ. مِنَ الشَّمَرَةِ رِزْقًا لَكُمْ ﴿ الْبَقرة: ٢٢].

فاقتضى الوصف الأوَّل المضادَّةَ للثَّاني.

والجواب: أنَّ لها نظرين:

أحدهما: نظرٌ مجرَّد من الحكمة التي وُضعت لها الدُّنيا من كونها متعرَّفاً للحقِّ، ومستحَقًا لشكر الخالق لها، بل إنما يعتبر فيها كونها عيشاً ومُقتنَصاً للَّذَات ومآلاً للشَّهوات، فهي من هذه الجهة قِشرٌ بلا لُبُ، ولعبٌ بلا جدُّ، وباطلٌ بلا حقُّ.

والثَّاني: نظرٌ مقترنٌ بالحكمة التي وُضعت لها، فظاهرٌ أنَّها ملأى من المعارف والحِكم، يجب شكرها، فانتُدب لذلك حسب قدرته، وصار ذلك القِشر محشوًا لُبًّا، فمن هنا صارت محمودةً غير مذمومة.

فذمُّها بإطلاق لا يستقيم، كما أنَّ مدحها بإطلاق لا يستقيم (١).

## كيفية العمل عند التَّعارض

قال الغزاليُّ (٢): يجب على المجتهد في كلِّ مسألة أن يرِدَ نظرُه إلى النَّفي الأصليِّ قبل ورود الشَّرع، ثمَّ يبحث عن الأدلَّة السَّمعية المُغيِّرة، فينظر أوَّل شيءٍ في الإجماع، فإنْ وجد في المسألة إجماعاً ترك النَّظر في الكتاب والسُّنة؛ فإنَّهما يقبلان النَّسخ، والإجماعُ لا يقبله.

فالإجماعُ على خلاف ما في الكتاب والسُّنة دليلٌ قاطعٌ على النَّسخ؛ إذ لا تجتمع الأمَّة على الخطأ.

ثمَّ ينظر في الكتاب والسُّنة المتواترة، وهما على رتبةٍ واحدة؛ لأنَّ كلَّ واحدٍ يفيد العلم القاطع، ولا يُتصور التَّعارض في القطعيات السَّمعية إلا بأن يكون أحدُهما ناسخاً.

فما وُجد فيه نصٌّ من كتابِ أو سُنَّةٍ متواترةٍ أَخذَ به.

وينظر بعد ذلك إلى عمومات الكتاب وظواهره، ثمَّ ينظر في

<sup>(</sup>١) «الموافقات» ٢٩٤/٤ وما بعدها مختصراً.

<sup>(</sup>٢) «المستصفى» ٤/١٥٩.

مخصصات العموم من أخبار الآحاد ومن الأقيسة، فإن عارض قياسٌ عموماً، أو خبرُ آحاد عموماً فقد ذكرنا ما يجب تقديمه منها.

فإن لم يجد لفظاً نصًا ولا ظاهراً، نظر إلى قياس النُصوص؛ فإنْ تعارض قياسان، أو خبران، أو عمومان، طلب التَّرجيح، فإنْ تساويا عنده توقَّف، على رأي، وتخيَّر، على رأي آخر.

قاعدة: إعمال النَّصين أولى من إهمال أحدهما.

معناها: إذا أمكن الجمع بين النَّصين بأن يُحمل كلُّ منهما على معنى، فهو أولى من إبطال أحد النَّصين.

أمثلة:

١ ـ قوله ﷺ (١): [ألا أخبركم بخير الشُهداء؟ الذي يأتي بشهادته قبل أن يُسألها].

وقوله (٢): [خير أمَّتي قرني، ثمَّ الذين يلونهم، ثمَّ الذين يلونهم، إنَّ بعدكم أقواماً يخونون ولا يؤتمنون، ويشهدون ولا يُستشهدون].

فجُمع بينهما بأنَّ الحديث الأوَّل محمولٌ على إذا ما شهد وصاحبُ الحقِّ لا يعلم أنَّ له شاهداً، فالأولى أن يشهد وإن لم يُستشهد؛ ليصل المشهود إلى حقِّه، والثَّاني محمولٌ على إذا ما علم مَن له الحق أنَّ له شاهداً، فلا يجوز للشَّاهد أن يبدأ بشهادته قبل أن يُستشهد.

فهذان نصَّان عامَّان حُمل عموم كلُّ منهما على جهة.

٢ ـ ومثله قوله ﷺ (٣): [لا عدوى ولا طِيَرةً]، مع قوله (١٤): [لا تُورِدوا

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم ٣/ ١٣٤٤ (١٧١٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخارئ في الشّهادات (٢٦٥١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الطّب (٥٧٧٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخارئ (٥٧٧٤).

المُمرِضَ على المُصحِّ]، وقوله (١): [فِرَّ من المجذوم كما تفِرُ من الأسد].

وجهُ الجمع بينهما أنَّ هذه الأمراض لا تُعدي بطبعها، ولكنَّ الله تبارك وتعالى جعل مخالطة المريض بها للصحيح سبباً لإعدائه بمرضه، ثمَّ قد يتخلَّف ذلك عن سببه، كما في سائر الأسباب.

ففي الحديث الأوَّل نفى ﷺ ما كان يعتقده أهل الجاهلية من أنَّ ذلك يعدي بطبعه، ولهذا قال (٢): [فمن أعدى الأوَّل؟].

وفي الثَّاني أعلم بأنَّ الله سبحانه جعل ذلك سبباً لذلك، وحذَّر من الضَّرر الذي يغلب وجوده عند وجوده بفعل الله سبحانه (٣).

٣ ـ ومثل ذلك قوله تعالى: ﴿فَقَمَبِذِ لَا يُشْتَلُ عَن ذَنْبِهِ ۚ إِنسُ وَلَا جَانَّ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

جمع بينهما ابن عباس بقوله: يُسألون في موضع، ولا يسألون في موضع.

٤ ـ ومثله قوله ﷺ (٤): [إذا أتيتم الغائط فلا تستقبلوا القبلة ولا تستدبروها] مع حديث ابن عمر قال: لقد ارتقيتُ يوماً على ظهر بيتٍ لنا، فرأيت رسول الله ﷺ على لَبِنتين مستقبلاً بيت المقدس لحاجته.

فجُمع بينهما بحمل النَّهي على كونه في الصَّحراء والفلوات، وفعله على الجواز إن كان ذلك في الأبنية والمحلات المعدَّة لذلك.

٥ ـ ومثله قوله تعالى عن إبليس وجنوده: ﴿إِنَّهُ يَرَسَكُمُ هُوَ وَقَبِيلُهُ مِنْ
 حَيْثُ لَا نَرْوَنَهُم ۗ [الأعراف: ٢٧].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الطّب (٥٧٠٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ في الطّب (٥٧٧٥).

<sup>(</sup>٣) «توجيه النَّظر» لطاهر الجزائري ١/ ٥١٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاريُّ في الصلاة (٣٩٤)، وحديث ابن عمر أخرجه البخاريُّ في الوضوء (١٤٥).

مع قوله ﷺ (۱): [إنَّ عفريتاً من الجنِّ جعل يفتك عليَّ البارحة ليقطع عليَّ الله أمكنني منه فذَعتُه، فلقد هممتُ أن أربطه إلى جنب ساريةٍ من سواري المسجد حتى تصبحوا تنظرون إليه أجمعون].

ذعتُه: خنقته.

قال النَّوويُ (٢): فيه دليلٌ أنَّ الجنَّ موجودون وأنهم قد يراهم بعض الآدميين، وأمَّا قوله تعالى في الآية، فمحمولٌ على الغالب، فلو كانت رؤيتهم مُحالاً لما قال ﷺ ما قال من رؤيته إياه ومن أنَّه كان يربطه لينظروا كلُّهم إليه.

٦ ـ ومثله قوله (٣): [فإذا لم يكن بين يديه مثل آخِرة الرَّخل، فإنَّه يقطع صلاتَه الحمارُ والمرأةُ والكلب الأسود] مع قوله ﷺ (٤): [لا يقطع الصَّلاةَ شيءً].

جمُع بينهما بأنَّ المراد بالقطع نقصُ الصَّلاة لشغل القلب بهذه الأشياء، وليس المراد إبطالها (٥٠).

قاعدة: إن تعارض العامُّ مع الخاصِّ، يُخصَّص العامُّ بالخاصِّ.

مثاله قوله ﷺ (٦٠): [وفي الرِّقة ربعُ العشر] مع قوله ﷺ (٧٠): [ليس فيما دون خمس أواقٍ من الورِق صدقة]. وقد تقدَّم ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في المساجد ١/ ٣٨٤ (٥٤١) واللفظ له، ونحوه في البخاريّ (١٢١٠).

<sup>(</sup>۲) «شرح مسلم» ٥/ ۲۹.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم ١/ ٣٦٥ (٥١٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود (٧١٩).

<sup>(</sup>٥) قال النَّوويُّ: ومنهم من يدَّعي نسخه بالحديث الآخر: [لا يقطع صلاةً المرء شيء] وهذا غير مرضيٌّ؛ لأنَّ النَّسخ لا يُصار إليه إلا إذا تعذَّر الجمع بين الأحاديث وتأويلها وعلمنا التاريخ، وليس هنا تاريخ، ولا تعذُّر الجمع. «شرح مسلم» ٢٢٧/٠.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاريُّ في الزكاة (١٤٥٤).

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري (١٤٤٧).

ومثله تخصيص قوله ﷺ [أيُّما شرطِ كان ليس في كتاب الله فهو باطل] بقوله ﷺ (٢): [أحقُ ما أوفيتم من الشُّروط أن تُوفوا به ما استحللتم به الفروج].

فلو تزوَّج امرأة وشرطَ ألا يخرجها من بلدها لزمه، عملا بتخصيص الحديث الثاني للأوَّل، وبه يقول أحمد وإسحاق، والشَّافعي على قول<sup>(٣)</sup>.

قاعدة: إذا تعارض نصَّان خاصًان ولم يمكن الجمع بينهما، وعُلم تاريخ كلَّ منهما، فالمتأخِّرُ ناسخٌ للمتقدِّم. وتقدَّمت الأمثلة في باب النَّسخ. قاعدة: إن تعارض المانعُ والمقتضي، قُدُم المانع.

مثاله: القتل العمد العدوان سبب يقتضي القصاص، فإن كان القاتل أباً، فهو مانع من القصاص؛ لأنً ما كان سبباً للوجود لا يكون سبباً للإعدام.

مثال آخر: السَّفر سبب يقتضي الأخذ بالرُّخصة من قصر الصَّلاة، والفِطر في رمضان، وأكل الميتة إن اضطرَّ، فإن كان في معصية فهي مانعة من الأخذ بالرُّخصة (٤٠).

وفي هذه القاعدة يقول تقيُّ الدِّين ابن دقيق العيد (٥):

قالوا: فلان عالم فاضل فأكرموه مثل ما يرتضي فقلت: لمّا لم يكن ذا تُقى تعارض المانعُ والمقتضي

قاعدة: إذا تعارض القول والفعل من النبي ﷺ قدّم القول؛ لأنَّه يتعدَّى إلى الغير، والفعل قد يكون مقصوراً عليه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في المكاتب (٢٥٦٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ في النكاح (٥١٥١).

<sup>(</sup>٣) «بداية المجتهد» ٢/ ٩٩، و«فتح الباري» ٩/ ٢١٩.

<sup>(</sup>٤) ولم يجعل الحنفية المعصية مانعة من الرُّخصة في السَّفر؛ أخذاً بإطلاق النَّصُ، وهو قوله: ﴿ فَمَن كَاكَ مِنكُم مِّرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِـدَّهُ مِّن أَيَّامٍ أُخَرً ﴾ فأطلق السَّفر، ولم يقيِّده بالمعصية. انظر «تيسير التَّحرير» ٢/٤٠٣.

<sup>(</sup>٥) «الغيث المسجم في شرح لامية العجم» ١٠٤/١.

مثاله: ترجيح قوله ﷺ [لا يَنكحُ المحرمُ ولا يُنكِحُ]، على حديث ابن عباس (٢) [تزوَّج النبيُّ ﷺ وهو محرم]. وسيأتي الكلام عليه.

قاعدة: التَّخصيصُ أولى من النَّسخ.

مثاله: قوله ﷺ (٣): [من أدرك من الصَّبح ركعة قبل أن تطلع الشَّمس فقد أدرك الصُّبح].

قال بعضهم: إنه منسوخ بأحاديث النّهي عن الصّلاة عند طلوع الشّمس، كحديث أنّ النبي عَلَيْ نهى عن الصّلاة بعد الصُبح حتى تشرق الشّمس].

قال ابن حجر<sup>(٥)</sup>: وهي دعوى تحتاج إلى دليل؛ فإنَّه لايُصار إلى النَّسخ بالاحتمال، والجمعُ بين الدليلين ممكنٌ، بأن تُحمل أحاديث النَّهي على ما لاسبب له من النَّوافل، ولا شكَّ أنَّ التَّخصيص أولى من ادِّعاء النَّسخ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم ٢/ ١٠٣٠ (١٤٠٩)، وانظر «شرح النوويِّ» ٩/ ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في النَّكاح (٥١١٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في مواقيت الصّلاة (٥٧٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاريُّ في مواقيت الصَّلاة (٥٨١).

<sup>(</sup>٥) "فتح الباري" ٢/٥٦.

# أنواع التّعارض(١)

التَّعارض إمَّا أن يكونَ بين منقولين، أو منقولٍ ومعقولٍ، أو معقولين(قياسين).

# أُوَّلاً: التَّرجيح بين منقولين:

وهو على أربعة أنواع:

(١) أشبع البحثَ في أنواع التَّعارض والتَّرجيح الآمديُّ في «الإحكام»، فأوصلها إلى (١٧) نوعاً، لكنَّه لم يذكر الأمثلة، وهذا بيانها مجملا:

أَوَّلا: التَّعارض بين منقولين (١١٧) ترجيحاً:

١ ـ في السند ـ نفس الراوي (١٧) ترجيحاً.
 ١ ـ التزكية (٤) ترجيحات.

ـ نفس الرُّواية (١٣) ترجيحاً.

ـ المرويّ (٤) ترجيحات.

ـ المروئ عنه (٢) ترجيحان.

٢ ـ في المتن (٥١) ترجيحاً.

٣ ـ في المدلول (١١) ترجيحاً.

٤ ـ في الأمر الخارجي (١٥) ترجيحاً.
 ثانيا: التّعارض بين منقول ومعقول (٥):

١ ـ منقول خاص ـ دالٌ بمنظومه (١).

۔ غیر دالَ بمنظومه (٣). ۲ ۔ منقول عام یقدم القیاس علیه (۱).

ثالثا: التَّعارض بين معقولين \_ قياسين (٥٥)

١ ـ أصل القياس ـ حكمه (١٦).
 ٢ ـ علة الأصل ـ طريق إثباتها (٦).

۔ صفتھا (۲۹).

٣ ـ الفرع (٤).

أ \_ يعود إلى السُّنَد

ب \_ يعود إلى المتن.

د ـ يعود إلى الخارج. ً

ج ـ يعود إلى المدلول

\* (أ) التَّرجيحات من جهة السَّند، تكون من / ١٤ / وجهاً:

ا ـ أن يكون راوي أحد الخبرين صغيراً، والآخر كبيراً، فيقدَّم الكبير؛ لأنَّه أضبط، ولهذا قدِّمت رواية ابن عمر في الإفراد بالحجِّ على رواية أنس، وقال ابن عمر: إنه كان صغيراً يتولَّج على النُساء وهنَّ متكشفات، وأنا آخذٌ بزمام ناقة رسول الله ﷺ يسيل عليَّ لُعابها(١).

ومثله ترجيح رواية مالك على رواية سفيان بن عيينة عن الزُّهري؛ لأنَّ مالكاً أخذ عن الزُّهري وهو صغير مالكاً أخذ عن الزُّهري وهو كبير، وابن عُيينة صحب الزُّهري وهو صغير دون الاحتلام.

٢ ـ أن يكون أحد الرَّاويين أقربَ مكاناً من رسول الله ﷺ، فحديثُه أولى بالتَّقديم، وينطبق عليه حديث ابن عمر السَّابق.

٣ ـ أن يكون أحد الرَّاويينِ لم يضطرب لفظه، والآخر قد اضطرب،
 فيُرجَّح الأوَّل.

مثاله: حديث ابن عمر (۲): [أن رسول الله ﷺ كان يرفع يديه حَذْوَ منكبيه إذا افتتح الصَّلاة، وإذا كبَّر للركوع، وإذا رفع رأسه من الرُّكوع].

فهذا يُروى عن ابن عمر من غير وجهِ، ولم يُختلف فيه عليه ولا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي في «السُّنن الكبرى» ٩/٥ وقال النَّووي في «المجموع»: بإسناد صحيح عن زيد بن أسلم أنَّ رجلاً أتى ابنَ عمر فقال: بمَ أهلَّ رسول الله ﷺ ؟ قال: بالحجِّ، ثمَّ أتاه من العام المقبل فسأله ؟ فقال: ألم تأتني عام أوَّل ؟ قال: بلى، ولكنَّ أنساً يزعم أنه قَرَنَ. قال ابن عمر: إنَّ أنساً كان يتولَّج على النِّساء وهنَّ متكشفات الرُّؤوس، وإنِّي كنت تحت ناقة رسول الله ﷺ، فكنت أسمعه يلبي بالحجِّ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ في الأذان (٧٣٥).

اضطُرب في متنه، فكان أولى بالمصير إليه من حديث البراء بن عازب (١) [أنَّ النبيَّ ﷺ كان إذا افتتح الصَّلاة رفع يديه إلى قريبٍ من أذنيه، ثمَّ لا يعود].

فهذا الحديث يُعرف بيزيد بن أبي زياد، وقد اضطرب فيه، فرواه مرَّةً دون لفظ: [لا يعود]، ومرَّةً بها.

٤ ـ أن يكون أحدهما أكثرَ رواةً، فيرجَّح على الأقلِّ.

مثاله حديث ابن عمر السَّابق مع حديث ابن مسعود (٢): [أنَّ النبيَّ ﷺ كان يرفع يديه عند تكبيرة الإحرام ثمَّ لا يعود].

فحديث ابنِ عمر رواه أيضاً وائل بن حُجر، وأبو حميد السَّاعدي في عشرة من أصحاب النبيِّ ﷺ منهم أبو قتادة، وأبو سعيد، وسهل بن سعد، ومحمد بن مسلمة، ورواه أيضاً أبو بكر وعمر وعثمان وأنس، وجمعٌ بلغ عددُهم ثلاثاً وأربعين صحابياً (٣).

ومثله: رواية من ذهب إلى إيجاب الوضوء من مسّ الذكر بالأحاديث الواردة في الباب، نظراً لكثرة العدد، فرواه عبد الله بن عمرو، وأبو هريرة، وعائشة وأمَّ حبيبة، وبُسرة رضي الله عنهم، وأمَّا حديث الرُّخصة فلا يحفظ من طريق يوازي هذه الطُّرق أو يقاربها، إلا من حديث طَلْق بن علي اليمامي، وهو حديث فرد في الباب، وسيأتي.

ان يكون أحد الرَّاويين مباشراً للقصَّة، والثَّاني حاكياً، فالمباشِرُ أولى.

مثاله: حديث أبي رافع (١) قال: [تزوَّج رسول الله ﷺ ميمونة وهو حلالٌ، وكنتُ أنا الرَّسولَ فيما بينهما]، فترجَّح روايته

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٧٤٩)، وفيه ضعف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه النَّسائيُّ ٢/ ١٨٣، والترمذيُّ (٢٥٧) وحسَّنه، بألفاظ مقاربة.

<sup>(</sup>٣) «الإبهاج» ٣/ ١١٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذيُّ (٨٤١) وقال: حديث حسن.

على رواية ابن عباس (١) [أنَّ النبيُّ ﷺ تزوَّجها وهو محرم].

ومثله: إحالةُ عائشةَ رضي الله عنها على عليٌ رضي الله عنه لمَّا سئلت عن المسح على الخفَين، قالت (٢): عليك بابن أبي طالب فسله؛ فإنَّه كان يسافر مع رسول الله ﷺ.

آ ـ أن يكون أحدُ الرَّاويينِ أحسنَ سياقاً لحديثه من الآخر، وأبلغَ استقصاء فيه؛ لأنَّه قد يحتمل أن يكون الرَّاوي الآخر سمع بعض القصَّة، فاعتقد أنَّ ما سمعه مستقل بالإفادة. مثاله: من ذهب إلى الإفراد في الحجِّ، مستدلاً بحديث جابر (٣) لأنه وصف خروج النبيِّ عَيِي من المدينة مرحلة مرحلة، ودخولَه مكَّة، وحكى مناسكه على ترتيبه وانصرافه إلى المدينة، وغيرُه لم يضبطه كضبطه.

٧ ـ أن يكون أحد الحديثين اختلفت الرّواية فيه، والثّاني لم تختلف،
 فيقدَّم الذي لم تختلف الرواية فيه.

مثاله: ما رواه أنس بن مالك في باب الزَّكاة في صدقة الإبل(٤): [فإذا

<sup>(</sup>١) أخرجها البخاريُّ في النكاح (٥١١٤).

قال الأثرم: قلتُ لأحمد: إنَّ أبا ثور يقول: بأيِّ شيءٍ يُدفع حديث ابن عباس؟ ـ أيْ: مع صحَّته ـ قال: فقال: الله المستعان، ابنُ المسيب يقول: وهِم ابن عباس، وميمونة تقول: تزوَّجني وهو حلال. اهـ. أخرجه مسلم ٢/ ١٠٣٢ (١٤١١). وقد عارض حديثَ ابن عباس حديثُ عثمان: [لاينكح المحرم ولا يُنكِح] أخرجه مسلم.

وقال ابن عبد البرُ: اختلفت الآثار في هذا الحكم، لكنَّ الرواية أنَّه تزوَّجها وهو حلال جاءت من طرق شتى، وحديث ابن عباس صحيح الإسناد، لكنَّ الوهمَ إلى الواحد أقربُ إلى الوهم من الجماعة، فأقلُ أحوال الخبرين أن يتعارضا فتُطلب الحجَّة من غيرهما، وحديثُ عثمان صحيحٌ في منع نكاح المُحرِم، فهو المعتمد. «فتح الباري» عمره المعتمد. «فتح الباري» ١٦٥/٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ١/ ٢٣٢ (٢٧٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم ٢/ ٨٨٦ (١٢١٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في الزَّكاة (١٤٥٤).

زادت على عشرين ومائة ففي كلِّ أربعين بنتُ لبونٍ، وفي كلِّ خمسين حِقَّةً]. وهو حديثُ صحيحٌ، وكلُّ رواته اتَّفقوا على هذا الحكم من غير اختلافِ بينهم.

وروى عاصم بن ضمرة عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه في الإبل (١) [إذا زادت على عشرين ومائة قال: تردُّ الفرائض إلى أوَّلها، فإذا كثرت ففي كلِّ خمسين حِقَّةً].

كذا رواه سفيان عن أبي إسحاق عن عاصم.

ورواه شريك عن أبي إسحاق عن عاصم عن عليً رضي الله عنه قال: [إذا زادت على عشرين ومائة، ففي كلِّ خمسين حقَّة، وفي كلِّ أربعين ابنةُ لبون]. فهذه الرِّوايةُ موافقةٌ لرواية أنس.

٨ ـ أن يكون أحدهما متأخر الإسلام، والآخر متقدم الإسلام، فيقدم المتأخر؛ لأنّه يحفظ آخر الأمرين من رسول الله ﷺ.

مثاله: حديث قيس بن طلق عن أبيه في مس الذَّكر فقال له ﷺ (٢): [هل هو إلا بَضعة منك] رواه لمَّا قدم المدينة وكان النبي ﷺ يبني مسجده، فيُقدَّم عليه حديث أبي هريرة (٣): [من مسً فرجَه فليتوضَّأ] لتأخُّر إسلامه لسنة ستٌ.

٩ ـ أن يكون أحد الحديثين سماعاً أو عرضاً، والثّاني كتابةً أو وجادةً أو مُناولةً، فالأوَّل أولى لما تخلّل هذه الأقسام من شبهة الانقطاع لعدم المشافهة.

مثاله: ترجيح حديث ابن عباس(٤): [إذا دُبغ الإهابُ فقد طهر]، على

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (١٥٧٢)، وانظر: «الاعتبار في الناسخ والمنسوخ» ص١٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (١٨٢)، والنَّسائقُ ١/١٠١، واللَّفظ له.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم ١/ ١٣٨ وصحَّحه، ووافقه الذهبيُّ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم ١/ ٢٧٧ (٣٦٦).

حديث عبد الله بن عُكيم (١): [لا تنتفعوا من الميتة بإهابٍ ولا عَصَب] لأنَّ هذا كتابٌ، وذاك سماعٌ.

١٠ ـ أن يكون أحدُ الرَّاويينِ أفقهَ من الآخر، فيقدَّم لأنَّه أعرفُ بما يسمع.

مثاله: أن يحتج المالكيُّ بما روى مالك عن نافع عن ابن عمر أنَّ رسول الله ﷺ قال (٢٠): [من أعتق شِركاً له في عبد، فكان له مالٌ يبلغ ثمن العبد، قوِّم عليه قيمة العدل فأعطى شركاءَه حِصصَهم وعَتق عليه العبد، وإلا فقد عَتق منه ما عتق].

فيعارضه الحنفيُّ بما روى سعيد بن أبي عَروبة عن قتادةً عن النَّضر بن أبس عن بَشير بن نَهيك عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ (٣): [من أعتق شِقصاً له في عبدٍ فخلاصُه في ماله إنْ كان له مالٌ، فإنْ لم يكن له مالٌ استسعى العبدُ غيرَ مشقوقِ عليه].

فيقول المالكيُّ: ما قلناه أولى؛ لأنَّه رواه مالك وعبيد الله بن عمر، وموسى بن عقبة، وهم حفاظ أئمة، وخبركم رواه سعيد بن أبي عَروبة، وليس بحافظ لأنَّه قد تغيَّر حفظه، فكان حديثنا أولى (٤).

قال الخطابيُ (٥): اضطرب سعيد بن أبي عروبة في السِّعاية: مرَّة يذكرها، ومرَّة لا يذكرها، فدلَّ على أنها ليست من متن الحديث.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ٤/ ٣١٠.

<sup>(</sup>۲) أخرجه في «الموطّأ» ۲/ ۷۷۲.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم ٢/ ١١٤٠ (١٥٠٣)، وتابع جريرُ بن حازم سعيداً، فرواه عن قتادة، كما عند البخاري (٢٥٠٤).

<sup>(</sup>٤) «إحكام الفصول» ص٧٣٦.

<sup>(</sup>٥) «معالم السَّنن» ٤/ ٧٠، وقال أيضاً: ذهب سفيان النَّوريُّ والشَّافعيُّ إلى أنَّ العتق إذا وقع من أحد الشَّريكين في شِقْصه وكان موسراً، سرى في كلِّه وعَتق العبد، ثمَّ غرم المعتبق لشريكه قيمة نصفه، ويكون الولاء كلَّه للمُعتِق.

۱۱ ـ أن يكون أحد الرَّاويين سمع شِفاهاً، والآخر من وراء حجاب، لذا قُدِّمت رواية القاسم بن محمد بن أبي بكر شِفاهاً عن عمَّته عائشة (۱۱): [إن بريرة عتقت وكان زوجُها عبداً]، على رواية من روى (۲) [أنَّ زوجها كان حرَّاً]، لأنَّه روى من وراء حجاب.

١٢ ـ أن يكون أحدهما أقل وسائط بعلو الإسناد؛ لأن احتمال الخطأ فيما قلت وسائطه أقل .

مثاله: أن يقول الحنفي: الإقامة مثنى كالأذان، لما روى عامرٌ الأحول، عن مكحول أنَّ أبا محيريز حدثه أنَّ أبا محذورة حدثه أنَّ رسول الله ﷺ علَّمه الأذان وعلَّمه الإقامة. . . الحديث (٣) . وذكر فيه الإقامة مثنى مثنى . فيقول الشَّافعيُّ بل هو فُرادى لما روى خالد الحذَّاء عن أبي قِلابة، عن أنس بن مالك قال (٤): [أمر بلالٌ أنْ يشفعَ الأذان وأن يُوترَ الإقامة].

وخالدٌ وعامرٌ متعاصران، روى عنهما شعبة، وحديث خالدٍ أعلى سنداً.

١٣ ـ أن يكون أحد الرَّاويين أحفظَ من الآخر.

مثاله: حديث توقيت المسح بيوم وليلة للمقيم، وثلاثة أيام بلياليهن للمقيم، فهو من حديث عاصم عن زِر بن حُبيش قال: أتيتُ صفوان بن

<sup>=</sup> وقال مالك بن أنس: نصيب الشَّريك لا يعتق حتى يقوَّمَ العبد على المعتِق، ويُؤمرَ بأداء حصَّته من القيمة إليه، فإذا أدَّاها عَتقَ العبد كلُّه.

وقال أبو حنيفة: إذا أعتق أحدُ الشَّريكين نصيبَه وهو موسرٌ، فشريكه الذي لم يعتق بالخيار؛ إنْ شاء أعتق كما أعتق، وكان الولاء بينهما نصفين، وإنْ شاء استسعى العبد في نصف قيمته، ورجع شريكُه بما ضمن على العبد فاستسعاه فيه، فإذا أدَّاه عَتق، وكان الولاء كلَّه للمعتِق. وخالفه أصحابه، وقالوا بمثل قول الثوريِّ.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة ٤١/٤ (١٧٥٩٠).

<sup>(</sup>٢) كالأسود بن يزيد، كما عند ابن أبي شيبة ١٦٤، والنَّسائي ٦/ ١٦٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبى شيبة ١/ ١٨٥ ـ ١٨٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاريُّ في الأذان (٦٠٦).

عسال فسألته عن المسح على الخفّين ؟ فقال: [كان رسول الله ﷺ - إذا كنّا سفْراً ـ يأمرنا ألا ننزع أخفافنا ثلاثة أيامٍ ولياليهنّ إلا من جنابةٍ، ولكن من غائطٍ وبولٍ ونوم](١).

فيرجَّح عليه مارواه أنس أنَّ النبي ﷺ قال (٢): [إذا توضَّأ أحدكم ولبس خفَّيه فليصلُ فيهما، وليمسخ عليهما، ثمَّ لا يخلعهما إن شاء إلا من جنابة].

فإنَّ عاصماً راويَ الحديث الأوَّل تُكلِّم في حفظه.

1٤ ـ أن يكون أحد الخبرين مروياً في قصّة مشهورة، ويكون معارضه منفرداً عن ذلك.

مثاله: أن يستدلَّ المالكيُّ في أنَّ الشَّهادة ليست بشرطِ في صحة النِّكاح بما روى ثابتٌ عن أنسٍ<sup>(٣)</sup> في غزوة خيبر من [أنَّ النبيُّ ﷺ أولم على صفية بأقِطِ وسمنٍ وتمرِ]، فقال النَّاس: لا ندري أتزوَّجها أم اتخذها أمَّ ولد ؟

فقالوا: إن حجبها فهي امرأته، وإن لم يحجبها فهي أمَّ ولدٍ، [فلمًا ركب حجبها فعرفوا أنَّه قد تزوَّجها] ولو كان قد أشهد لم يشكُّوا.

فيعارضه الشَّافعيُّ بما روي عن ابن عبَّاس أنَّ رسول الله ﷺ قال(٤):

[لا نكاحَ إلا بشاهدي عدلٍ، ووليُّ مرشدٍ].

فيقول المالكيُّ: خبرنا أولى؛ لأنَّه مروي في قصَّةِ مشهورةٍ معلومةٍ،

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذيُّ (٩٦)، وابن حِبَّان ٣/ ٣٨١ (١١٠٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم ١/١٨١ وصحَّحه، والدَّارقطنيُّ ١/٢٠٤، وقال **الذَّهبيُّ**: تفرَّد به عبد الغفَّار، وهو ثقةٌ، والحديث شاذٌ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاريُّ في النَّكاح (٥٠٨٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الشَّافعيُّ في «مسنده» ٢٢/٢ بترتيب السِّندي، والدَّارقطنيُّ ٢/ ٢٢١ (١١٦) بسندِ رجالُه ثقات، ولفظه: [لانكاح إلا بوليٌّ وشاهدي عدلِ].

وخبرُكم عارِ عن ذلك(١).

\* (ب) ترجيح المتن يكون من / ٣/ أوجه:

١ ـ أن يكون أحدهما قولاً، والآخر قولاً وفعلاً، فيقدُّم الثَّاني.

مثاله:حدیث حبیبة بنت أبي تُجزأة قالت:[رأیتُ النبیَّ ﷺ یطوف بین الصَّفا والمروة والنَّاس بین یدیه، وهو وراءهم یسعی حتی أری رُکبتیه من شدَّة السَّعي یدور به إزاره وهو یقول(۲): اسعَوا؛ فإنَّ الله کتب علیکم السَّعی].

فهذا الحديث أدلُ على المقصود من قوله (٣): [الحجُّ عرفة]؛ لاشتماله على أنواع من التَّرجيح، الأوَّل: قوله، والثَّاني: فعلُه ويجب فيه الاقتداء، والثَّالث: إخباره عن إيجاب الله تعالى ذلك علينا، فهو أولى بالتَّقديم من مجرَّد القول.

٢ ـ أن يكون أحد الحديثين منسوباً إلى النبي ﷺ نصًا وقولاً، والآخر يُنسب إليه استدلالاً واجتهاداً، فيرجَّح الأوَّل.

مثاله: ما رواه عبد الله بن عمر (١) [أنَّ النبيَّ ﷺ نهى عن بيع أمَّهات الأولاد] وقال عمر (٥): لا يُبعن ولا يوهبن، ويستمتع بها سيدها ما بدا له؛ فإذا مات فهى حرَّة.

فهذا أولى بالعمل من حديث جابر (٢٠): [كنَّا نبيع سراريَّنا أمَّهات أولادنا والنَّبيُّ ﷺ فينا حيِّ لايرى بذلك بأساً].

<sup>(</sup>۱) «إحكام الفصول» ص٧٣٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ٦/ ٤٢٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذيُّ (٨٨٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الدَّارقطنيُّ ٤/ ١٣٤(٣٤) بسندٍ رجالُه ثقاتٌ.

<sup>(</sup>٥) «الموطّأ» ٢/ ٢٧٧ (٢).

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد ٣٢١/٣.

لأنَّ حديث ابن عمر قوله عَلِيَّ، ولا خلافَ في كونه حجَّة، وحديث جابر ليس فيه تنصيصٌ منه عَلِيَّة، فيحتمل أنَّ من كان يرى هذا لم يسمع من النبيُّ عَلِيَّةٍ خلافه.

٣ ـ أن يكون أحدهما يقتضي التَّحريم، والآخر يقتضي الإيجاب، فيرجح التَّحريم.

مثاله: حديث ابن عمر قال رسول الله ﷺ (۱): [الشَّهر تسع وعشرون ليلةً، لا تصوموا حتى تروه، ولا تفطروا حتى تروه إلا أن يُغمَّ عليكم، فإنْ غُمَّ عليكم فاقدروا له].

فاستدلَّ به من قال بوجوب صوم الشَّكُ، فيرجَّح عليه حديث عمار رضي الله عنه: [من صام هذا اليوم فقد عصى أبا القاسم ﷺ (٢)].

\* (ج) التَّرجيح بالمدلول. ويكون من / % أوجه:

١ ـ أن يكون أحدهما نفياً، والآخر إثباتاً، فيقدَّم الإثبات؛ لأنَّ مع المثبِت زيادة علم.

مثاله: حديث أنس<sup>(٣)</sup>: [كان النبي ﷺ لا يرفع يديه في شيء من دعائه إلا في الاستسقاء] مع حديث أبي موسى الأشعري (٤): [ثم رفع يديه فقال: اللهم اغفر لعُبيدٍ أبي عامر، ورأيت بياض إبطيه].

قال النَّوويُّ (٥): وقد ثبت في أحاديثَ كثيرةٍ في الصَّحيحين وفي أحدهما وهي قريبٌ من ثلاثين حديثاً [أنَّ النبيَّ رفع يديه في الدُّعاء] فيتأوَّل

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في الصوم (١٩٠٧)، ومسلم ٢/ ٧٦٠، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٢٣٣٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الاستسقاء (١٠٣١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاريُّ في المغازي (٤٣٢٣).

<sup>(</sup>٥) «المجموع» ٥/ ٨٢، ويُنظر «فتح الباري» ١١٤٢/١١.

حديث أنس أنَّه لم يره يرفع، وقد رآه غيره يرفع، والزِّيادةُ من الثَّقة مقبولةٌ، والإِثباتُ مُقدِّمٌ على النَّفي.

ومثله حديث بلالِ<sup>(۱)</sup> [أنَّ النبيَّ ﷺ دخل البيت وصلَّى]، مقدَّمٌ على خبر أسامة (۲) [أنه دخل ولم يصلِّ].

ومثله: حديث عائشة أنها قالت<sup>(٣)</sup>: [ما كان النبيُّ ﷺ يأتيني في يومٍ بعد العصر إلا صلَّى ركعتين].

يعارضه حديث ابن عبّاس<sup>(3)</sup>: [إنما صلّى النّبيُّ عَلَيْ الرَّكعتين بعد العصر لأنّه أتاه مال، فشغله عن الرَّكعتين بعد الظُهر، فصلاهما بعد العصر ثمّ لم يعد لهما]. فتعارضا، فيُحمل النّفي على علم الرَّاوي؛ فإنّه لم يطّلع على ذلك، والمُثبِت مقدَّم على النَّافي<sup>(0)</sup>.

٢ ـ أن يكون أحدهما ناقلاً، والآخر مُبقياً على الأصل، فالنَّاقل أولى؛
 لأنَّه يفيد حكماً شرعياً.

مثاله: ترجيح خبر: [من مسَّ ذكره فليتوضَّأ] على خبر: [هل هو إلا بَضعةٌ منك]؛ لأنَّ الأوَّل ناقلٌ عن حكم الأصل، والثَّاني مُبقِ له ومُقرِّر له، والحديثان تقدَّما.

ومثله: خبر من روى (٢٠): [أفطر الحاجم والمحجوم]، مع من روى (٧٠): [احتجم النبيُ ﷺ وهو صائم].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في الحجِّ (١٥٩٨) بألفاظ مقاربة.

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم ۲/ ۹٦۸ (۱۳۳۰).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في مواقيت الصّلاة (٩٩٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذيُّ (١٨٤)، ونحوه حديث أمُّ سلمة في البخاريِّ (١٢٣٣) دون: «ولم يعد».

<sup>(</sup>٥) «فتح الباري» ٢/ ٦٥.

<sup>(</sup>٦) ذكره البخاريُ تعليقاً. فتح الباري ١٧٤/٤، وأخرجه أبو داود (٣٣٦٧).

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري في الصَّوم (١٩٣٨).

٣ ـ أن يكون أحدهما يدلُ على الحظر، والآخر على الإباحة، فيقدم الحظر؛ لأنّه أحوط.

مثاله: قوله تعالى في الحظر: ﴿وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ الْأُخْتَيْنِ﴾ [النساء: ٣]، مع قوله في الإباحة: ﴿أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنْكُمُ ۗ [النساء: ٣] فتدلُّ الثَّانية على إباحة الجمع بين الأختين بملك اليمين، فتعارضت مع الأولى، فتُقدَّم الآية الأولى احتياطاً (١).

ومثله: المتولِّد بين ما يؤكل لحمه وبين ما لا يؤكل لحمه، وكاجتماع ذكاة المسلم والوثنيِّ في الشَّاة؛ لأنَّ الإثم حاصل في فعل المحظور، ولا إثم في ترك المباح، فكان الترك أولى.

\* (د) التَّرجيح لأمرِ خارجيِّ، فيكون من /٥/ أوجه:

١ ـ أن يكونَ أحدُ الخبرين موافقاً لدليلِ آخرَ من كتابٍ، أو سنَّةٍ، أو قياس، فيقدَّمُ على الآخر؛ لمعاضدة الدَّليل له.

مثال ما وافقه ظاهر القرآن: قوله (٢): [من نسي صلاةً أو نام عنها، فكفارتُها أن يصلِّيها إذا ذكرها].

فهذا يعارضه نهيه عن الصَّلاة في الأوقات التي نُهى عن الصَّلاة في الأوقات التي نُهى عن الصَّلاة فيها، غير أنَّ الحديث الأوَّل يعاضده ظواهر من الكتاب نحو قوله تعالى: ﴿ حَافِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَتِ ﴾ [البقرة: ٢٣٨]، وقوله: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَى مَعْفِرَةٍ مِن رَبَّكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٣٣].

<sup>(</sup>۱) قال إلكيا الهراسيُ في «أحكام القرآن» 1/٤٠٤: والأخبارُ في تحريم الجمع بين العمّتين والخالتين إنْ كانت مقرونةً في بيان رسول الله ﷺ ببيان الآية: ﴿وَأَمِلَ لَكُمُ مَّا وَرَآةَ ذَلِكُمّ ﴾ بَيِّن الْأَخْتَيْنِ ﴾، فتخصيصٌ، وإنْ تقدّم الخبر فقوله: ﴿وَأُمِلَ لَكُمُ مَّا وَرَآةَ ذَلِكُمٌ ﴾ منزًل على موجب الخصوص، وإنْ تراخى، فنسخٌ، وإذا لم يثبت التّاريخ فالمطلقُ محمولٌ على المقيد، وعند قوم يتعارضان، والتّعارضُ هاهنا سببُ التّحريم، فإن تعارض المُبيح والمحرّم يقتضي التّحريم لا محالةً.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ١/ ٤٧٧.

ومثله قوله ﷺ (١): [الحجُّ والعمرة مفروضتان، ولا يضرُّك بأيهما بدأت] يقدَّم على قوله (٢): [الحجُّ جهاد، والعمرةُ تطوُّع] لأنَّه اعتضد بقوله تعالى: ﴿ وَأَنِمُوا لَلْمَ مَنَ لَلْهُ يَقَدُّم على حديثهم.

ومثله ترجيحُ المالكية مسحَ جميعِ الرَّأس لأنَّه اعتضد بآيةٍ أخرى، وجعلوا الباء في آية الوضوء للإلصاق، على معناها الأصلي.

قال محمد بن الحكم: قلتُ للشافعيِّ: لأيِّ شيءٍ أجزتم أنَّه إذا مسح الإنسان بعضَ رأسه في الوضوء وترك بعضاً أنه يجزئه ؟.

قال: من سبب زيادة الباء في قوله تعالى: ﴿وَأَمْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ ﴾ [المائدة: ٦] ولم يقل: رؤوسكم. يريد: أنّها للتبعيض. قلتُ له: فما ترى في التّيمُم إذا مسح الإنسان بعض وجهه وترك بعضاً ؟ قال: لا يجزيه. قلتُ: ولمَ ؟ قال تعالى: ﴿فَأَمْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِّنَـٰهُ ﴾ [المائدة: ٦] فسكت ولم يجد جواباً (٣).

ومثال ما وافقه سنَّةُ أخرى: قوله ﷺ [لا نكاحَ إلا بوليً] يقدَّم على الحديث الآخر: [ليس للولِيِّ مع الثَّيِّب أمر] (٥)؛ لأنَّ الأوَّل رواه أبو موسى عن النبي ﷺ، ويشدُّه حديث عائشة عن النبي ﷺ: [أيما امرأةِ نُكحت بغير إذن وليِّها، فنكاحُها باطل].

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة ٣/ ٢٢٤ موقوفاً على زيد بن ثابت.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة ٣/٢٢٣، وهو حديث منقطع.

<sup>(</sup>٣) «انتصار الفقير السَّالك» ص٧٠٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود (٢٠٨٥).

<sup>(</sup>۵) أخرجه أبو داود (۲۱۰۰).

 <sup>(</sup>٦) أخرجه أبو داود (٢٠٨٣)، والترمذي (١١٠٢)، واللفظ له.

ومثال ما وافقه القياس قوله (۱): [ليس على المسلم صدقة في عبده ولا فرسه] فيقدَّم على قوله ﷺ: [ولم ينس حقَّ الله في رقابها]. حيث استدلَّ به أبو حنيفة وزفر على وجوب الزَّكاة في الخيل إذا كانت ذكوراً وإناثاً، وكان صاحبها يلتمس نسلها. ورُجُح الأوَّل؛ لأنَّ القياس عاضده، فما لاتجب الزَّكاة في ذكوره خاصَّة، ولاتجب في إناثه خاصَّة، فكذلك في النَّظر: الإناثُ منها والذُكورُ إذا اجتمعت لاتجب فيها الزَّكاة (٢)، كسائر الحيوانات التي لا تجب فيها الزَّكاة.

ومثله تقديم الشَّافعيِّ (٣) رواية صالح بن خوَّات بن جبير (١) في صلاة الخوف على رواية ابن عمر (٥)، لما أنْ قلَّت فيها الأفعال.

قال ابن حجر<sup>(٦)</sup>: فقد ورد عن النّبيّ ﷺ في صفة صلاة الخوف كيفيات، حملها بعضُ العلماء على اختلاف الأحوال، وحملها آخرون على التّوسّع والتّخيير، وما ذهب إليه مالكٌ من ترجيح هذه الكيفية وافقه الشّافعيُّ وأحمدُ وداودُ على ترجيحها؛ لسلامتها من كثرة المخالفة، ولكونها أحوط لأمر الحرب، مع تجويزهم الكيفية التي في حديث ابن عمر.

وقد يكون كلِّ منهما عامًّا من وجهِ وخاصًا من وجه، فيخصص بكلِّ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في الزُّكاة (١٤٦٤).

<sup>(</sup>٢) «شرح معاني الآثار» ٢/ ٣٠، وهو قول أبي يوسف ومحمد، ورجَّحه الطَّحاويُّ.

<sup>(</sup>٣) «الرُّسَالة» ص ٢٤٤، ٢٦٣.

<sup>(</sup>٤) أخرج مسلم ١/٥٧٥ (٨٤١) عن صالح بن خوَّات عن سهل بن أبي حثمة أنَّ رسول الله ﷺ صلَّى بأصحابه في الخوف، فصفَّهم خلفه صفَّين، فصلَّى بالذين يلونه ركعة، ثمَّ قام فلم يزل قائماً حتى صلَّى الذين خلفهم ركعة، ثمَّ تقدَّموا وتأخَّر الذين كانوا قُدَّامهم، فصلَّى بهم ركعة، ثمَّ قعد حتى صلَّى الذين تخلَفوا ركعة ثمَّ سلَم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاريُّ في كتاب المغازي (٤١٣٣) أنَّ رسول الله ﷺ صلَّى بإحدى الطائفتين، والطائفة الأخرى مواجهة العدوِّ، ثمَّ انصرفوا فقاموا في مقام أصحابهم، فجاء أولئك فصلى بهم ركعة، ثمَّ سلَّم عليهم، ثمَّ قام هؤلاء فقضوا ركعتهم، وقام هؤلاء فقضوا ركعتهم.

<sup>(</sup>٦) «فتح الباري» ٧/ ٤٢٤.

واحد منهما عمومُ الآخر. مثاله ما ورد أنه ﷺ نهى عن الصَّلاة عند طلوع الشَّمس فقال (١): [لا تحرَّوا بصلاتكم طلوع الشَّمس ولا غروبها]، مع قوله ﷺ: [من نام عن صلاةٍ أو نسيها، فليصلها إذا ذكرها]. وقد تقدَّم.

فالأوَّل خاصٌ في الأوقات، عامٌ في الصَّلوات.

والنَّاني خاصٌّ فيما له سبب، عامٌّ في الأزمان.

فيخص عموم الأوَّل بخصوص الثاني، فينتج: النَّهي عن الصلاة عند طلوع الشَّمس إلا التي لها سبب من نوم أو نسيان.

ومثله قوله تعالى: ﴿وَمِنْ أَصَوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَثَنَّا وَمَتَعًا إِلَىٰ عِينِ ﴾، [النحل: ٨٠] فهو خاصٌ في الشَّعر والصُّوف، عامٌّ في حالة الحياة والموت، مع قوله: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ ﴾ [المائدة: ٣]، فهو عامٌّ في الشَّعر والصُّوف وسائر أجزاء الميتة، خاصٌّ في الميتة.

فالتَّرجيح أن يقال: الآية الأولى قُصد بها الامتنانُ والإنعامُ بما خُلق فيها من النَّعم ولم يُقصد بها بيانُ الحكم الذي هو التَّحليل، والثَّانية قُصد بها بيان الحكم الذي هو التَّحريم، فهي أولى.

ومثله قوله تعالى: ﴿وَلِلَهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ [آل عمران: ٩٧] فإنه عامٌ في الرِّجال والنِّساء، خاصٌ في سفر الحجِّ، وقوله ﷺ (٢): [لا تسافر امرأةٌ مسيرة يومين ليس معها زوجها أو ذو محرم]؛ فإنَّه خاصٌ بالنِّساء، عامٌ بالأسفار.

فالآية تقتضي إذا وُجدت الاستطاعة المتَّفق عليها أن يجب عليها الحجُّ، والحديث إذ قيل به أُخرج عنه سفر الحجِّ، فيقول المخالف: بل نعمل بالآية، فتدخل المرأة فيه، ويخرج سفر الحجُّ عن النَّهي، فيقوم في

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في مواقيت الصَّلاة (٥٨١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخارئ في جزاء الصيد (١٨٦٤).

كلِّ واحدٍ من النَّصين عمومٌ وخصوصٌ، ويحتاج إلى التَّرجيح من خارج (١).

ومثله قوله تعالى: ﴿أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنْكُمُّ ﴾ يقتضي حِلَّ الجمع بين الأختين في الوطء بملك اليمين، مع قوله في المحرَّمات: ﴿وَأَن تَجْمَعُوا بَيْنَ اللَّخْتَكِينِ ﴾.

والترجيح هنا بأمر خارجي، لأنَّ الأولى تقتضي الإباحة، والثَّانية تقتضي الحظر والحظرُ مقدَّمٌ على الإباحة لما فيه من الاحتياط<sup>(٢)</sup>.

۲ ـ أن يكون أحد الخبرين قد عملت به علماء الأمَّة كالخلفاء الراشدين، فيقدَّم لأنَّه آكد. مثاله: تقديم رواية من روى (۳) في تكبيرات العيدين سبعاً وخمساً، على رواية من روى (۱) أربعاً كأربع الجنائز؛ لأنَّ الأوَّل قد عمل به أبو بكر وعمر وعليَّ، فهو إلى الصحَّة أقرب.

٣ ـ أن يكون أحد الحديثين يقارنه تفسير الرَّاوي دون الآخر، فيقدَّم الأوّل.

مثاله: حديث ابن عمر أنَّ النبي ﷺ قال (٥): [البيِّعان بالخيار ما لم يفترقا]؛ فإنَّ التَّفرُق هنا محمول على التَّفرُق بالبدن، وذلك لما ورد أنَّ ابن عمر كان إذا أراد أن يُوجب البيع مشى قليلاً ثمَّ رجع.

٤ ـ أن يكون أحدهما ورد على سبب، والآخر ورد مطلقاً بغير سبب،
 فيقدَّم المطلق؛ لأنَّ عمومه متَّفق عليه، بخلاف الوارد على سبب فمختلَفٌ
 في عمومه.

<sup>(</sup>١) "إحكام الأحكام" لابن دقيق العيد ٣/ ١٩ بتصرُّف.

<sup>(</sup>۲) «شرح اللَّمع» ۱/۳۶۲.

<sup>(</sup>٣) أخرج الترمذي وحسَّنه (٥٣٦) عن عمرو بن عوف المزني أنَّ النبيَّ ﷺ كبَّر في العيدين في الأولى سبعاً قبل القراءة، وفي الآخرة خمساً قبل القراءة.

<sup>(</sup>٤) أخّرجه عبد الرزاق ٣/ ٢٩٤ (٥٦٨٧) عن ابن مسعود قال: يكبر أربعاً، ثمّ يقرأ، ثم يكبّر فيركع، ثمّ يقوم الثّانية فيقرأ ثمّ يكبّر أربعاً بعد القراءة.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاريُّ في البيوع (٢١١١).

مثاله: تقديم قوله ﷺ (١): [من بدَّل دينه فاقتلوه]، على نهيه ﷺ عن قتل النِّساء والولدان (٢)؛ لأنَّ النَّهي واردٌ على سبب في الحربية.

٥ ـ أن يكون أحد الحديثين مُشعراً بنوع قدح في أحوال الصّحابة،
 والثّاني لا يوهم ذلك، فيقدّم الثّاني.

مثاله: ما رواه أهل الكوفة من أمر رسول الله على الصّحابة بإعادة الوضوء والصّلاة من القهقهة (٣)، فيرجّح عليه ما رووه أيضاً من حديث صفوان بن عسّال: [كان النبيُ عَلَيْ يأمرنا إذا كنّا مسافرين أن لا ننزع أخفافنا ثلاثة أيام إلا من جنابة، لكن من غائطٍ وبولٍ ونوم]، وقد تقدّم.

### ثانياً: التَّعارض بين منقول ومعقول:

مثاله: قوله ﷺ: [البيّعان بالخيار ما لم يفترقا]، وقد تقدّم.

فهو يفيد مشروعية خيار المجلس، وأبطله الحنفية بدليلِ عقليٌ، فألغوا خيار المجلس، قالوا: لأنَّ فيه إبطال حقِّ الغير، فلا يجوز، وحملوا الحديثَ على إيجاب أحدهما قبل قبول الآخر، والتَّفرُّقَ على تفرُق الأقوال (٤٠).

ومثله حديث الغسل سبعاً من ولوغ الكلب، وقد تقدَّم مراراً. ردَّه الإمام مالك بالقياس، فقال: كيف يؤكل صيده وسؤره نجس (٥)؟.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخارئ في استتابة المرتدِّين (٦٩٢٢).

<sup>(</sup>٢) أخرج أبو داود في الجهاد (٢٦٦٨) عن ابن عمر أنَّ امرأة وُجدت في بعض مغازي رسول الله ﷺ قتل النِّساء والصِّبيان.

<sup>(</sup>٣) أخرج الدَّارقطنيُّ ١٦٢١ بسندِ ضعيفِ عن أبي المليح بن أسامة عن أبيه قال: [كنَّا نصلُي خلف رسول الله ﷺ فجاء رجل ضرير البصر، فتردَّى في حفرةِ كانت في المسجد، فضحك ناسٌ مِن خلفه، فأمر رسول الله ﷺ مَن ضحك أن يُعيد الوضوء والصَّلاة].

<sup>(</sup>٤) «التَّعارض والترَّجيح» ١/ ٣٦.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ١/ ٣٤٣.

### ثالثاً: التّعارض بين معقولين:

والمعقولان إمَّا قياسان، أو استدلالان، أو قياس واستدلال.

أمثلة تعارض القياسين: قياس الحنفية الثّمار المبيع أصولها فقط على الزَّرع في وجوب القطع إذا بيعت الأرض فقط، بجامع أنَّ كُلاً منهما وُضع للقطع.

وقياس الشَّافعيِّ ذلك على أرض استؤجرت للزرع مدَّة، وانتهت المدَّة قبل وقت الحصاد، فلا يجب إخلاء الأرض فوراً، بل تمدَّد مدَّة بعوض.

ومثله: الاختلاف في طهارة سؤر الحمر الأهلية ونجاسته. يتعارض فيه قياسان: قياسه على عَرَقها الذي هو طاهر، فيكون سؤرها طاهرا، وقياسه على لبنها الذي هو نجس، فيكون نجسا، والجامع في كل منهما أنَّه مائعٌ يخرج من بدنه لا في مخرج النَّجاسة (١).

ومثله: تعارضُ قياسِ الشَّافعية الوضوء في وجوب النِّية على التيمُّم، وقياس الحنفية له على إزالة النَّجاسة في عدم اشتراط النِّية وركنيَّتها.

والجامعُ كونُ كلِّ منهما مطهِّراً.

وترجيحُ الأوَّل بأنَّ شَبَهَ الوضوء بالتَّيمُّم أزيد، وقياسَه إليه أقربُ؛ لاشتراك كون كلُّ منهما مطهِّراً ومزيلاً للحَدَث الحُكمي، بخلاف النَّجاسة (٢).

# وقد يترجّع أحد القياسين بإبطال تأثير علَّة الخصم.

مثاله: قول الشَّافعية في إثبات الولاية على البكر في النِّكاح: إنها بكرِّ جاهلةٌ بأمر النِّكاح؛ لعدم الممارسة بالرِّجال، فيولَّى عليها وليُّها ولو كانت بالغة .

<sup>(</sup>۱) «التَّعارض والتَّرجيح» ۱/ ۲۷۹.

<sup>(</sup>٢) «اللُّمع» ص٦٥، و«التَّعارض والتَّرجيح» ١/ ٤٦٥.

فيقول الحنفية: سلَّمنا وجود الوصف فيها، لكن لا نسلَّم أنَّ وصف البَكارة صالحٌ لهذا الحكم؛ لأنَّه لم يظهر له تأثيرٌ في موضع آخر. بل الصَّالحُ لإثبات الولاية هو وصف الصِّغر بكراً كانت أم ثيِّباً، بدليل تأثيره في ثبوت الولاية عليها في مالها.

مثال آخر: التَّرجيح بإبطال أحد القياسين لكونه مع وجود الفارق.

منه: تعليل الشَّافعيِّ كونَ مسحِ الرَّأسِ ثلاثاً سنةً بأنَّ المسح ركنَّ كغسل الوجه واليدين، فيُقاس عليهما.

فيقول الحنفيُّ: لانسلم أنَّ الوصف ما ذكرتم، وهو سُنيَّة التَّثليث، بل المسنون الإكمال بعد إتمام الفرض، ففي الوجه: المطلوبُ الاستيعابُ، فيصير إلى فيصير إلى التَّثليث، وفي الرَّأس ليس الاستيعاب مطلوباً، فيصير إلى الإكمال، وهو مسح كلُ الرَّأس مرَّة (١).

ومثله: ما سبق من قياس الشَّافعية الوضوء على التيمُّم في وجوب النية، بجامع أنَّ كلاً منهما طهارة.

فيقول الحنفية: القياسُ غيرُ صحيح لوجود الفارق؛ فإنَّ العلَّة في التيمم الطَّهارة بالتراب، فهو لكونه غيرَ مزيلِ للحدث والنَّجس يحتاج إليها، بخلاف الماء فإنَّه بطبيعته مزيلٌ للنَّجاسة فلا يحتاج إلى النَّية، فافترقا (٢٠).

ومثله: قياس المالكية والحنفية أقلَّ الصَّداقِ على نصاب القطع في السرقة، بجامع أنَّ كُلاً منهما استباحة عضوِ.

فيردُ عليهما: أنَّه قياسٌ مع الفارق، فإنَّ القطعَ استباحةٌ على جهة العقوبة والأذى ونقص خلقه، وفي الصَّداق استباحةٌ على وجه اللذَّة،

<sup>(</sup>۱) «التَّعارض والترجيح» ۱/۳۰۰.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ۱/ ٤٦٦.

والمودَّة، ومن شأن قياس الشَّبه وجود التَّشابه بين الفرع والأصل من جهة المعنى، لا من جهة اللَّفظ<sup>(١)</sup>.

وقد يكون التَّعارض بين قياسين شرعيين، كما تقدُّم، أو عقليين.

قال السَّرَخْسِيُّ (٢): إذا وقع التَّعارض بين القياسين؛ فإنْ أمكن ترجيحُ أحدهما على الآخر بدليل شرعيٌ، وذلك قوَّةٌ في أحدهما لايوجد مثله في الآخر، يجب العمل بالرَّاجِّح، ويكون ذلك بمنزلة معرفة التَّاريخ في النُّصوص. وإنْ لم يوجد ذلك فإنَّ المجتهد يعمل بأيِّهما شاء، للضرورة.

وعلى هذا الأصل قلنا: إذا كان في السَّفر ومعه إناءان: في أحدهما ماء طاهرٌ، وفي الآخر ماءٌ نجسٌ، ولا يعرف الطَّاهر من النَّجس؛ فإنَّه يتحرَّى للشُّرب، ولا يتحرَّى للوضوء بل يتيمَّم؛ لأنَّ في حق الشُّرب لا يجد بدلاً يصير إليه في تحصيل مقصوده، فله أن يصير إلى التَّحرُّي لتحقُّق الضَّرورة.

وفي حكم الطَّهارة يجد شيئاً آخر يتطهَّر به عند العجز عن استعمال الماء الطاهر، وهو التَّيمُم، فلا يتحقَّق فيه الضَّرورة، وبسبب المعارضة يُجعل كعادم الماء فيصير إلى التَّيمُم.

وقال أيضا<sup>(٣)</sup>: إذا عمل بأحد القياسين وحكم بصحَّة عمله باعتبار الظَّاهر، يصير ذلك لازماً له، حتى لايجوز له أن يتركه ويعمل بالآخر من غير دليل موجب لذلك، وعلى هذا قلنا في الثَّوبين: إذا كان أحدهما طاهراً والآخر نجساً وهو لا يجد ثوباً آخر؛ فإنَّه يصير إلى التَّحرِّي لتحقُّق الضَّرورة؛ فإنَّه لو ترك لبسهما لايجد شيئاً آخر يُقيم به فرض السَّتر الذي هو شرط جواز الصَّلاة، وبعد ما صلَّى في أحد الثَّوبين بالتَّحرِّي لا يكون له أن يصلِّي في النَّوب الآخر؛ لأنَّا حين حكمنا بجواز الصَّلاة في ذلك الثَّوب فذلك للتَّوب، والحكم بنجاسة الثَّوب فذلك للتَّوب، والحكم بنجاسة الثَّوب

<sup>(</sup>۱) «بدایة المجتهد» ۳٦/۲ بتصرف.

<sup>(</sup>٢) «أصول السّرخسي» ٢/ ١٤.

<sup>.10/7 (7)</sup> 

الآخر، فلا تجوز الصَّلاة فيه بعد ذلك إلا بدليل أقوى منه.

ومثال القياسين العقليين: قياس المتكلِّمين الصَّحيح، وهو:

العالم مُتغيِّرٌ --- وكلُّ متغيِّر حادثٌ --- العالمُ حادثٌ.

وقياس الفلاسفة، وهو قولهم:

العالمُ أثرُ القديم \_ وكلُّ أثر القديم قديمٌ - العالم قديم.

لكن مقدمتهم الثَّانية باطلة؛ لأنَّ المخلوقات كلُّها من أثر القديم، وليست قديمة.

وأمًا تعارض الاستدلالين، فيكون التَّرجيح بالنَّظر إلى ذواتها، وطرق إثباتها.

وأمَّا تعارض قياسِ واستدلالِ، فيُرجَّح الاستدلال، وهو النَّصُّ.

مثاله: تركُ عمر بن الخطاب العمل بالقياس، وأخذه بالخبر في دية الأصابع، وقد تقدّمت أمثلة ذلك في كتاب السُنّة في قاعدة: خبرُ الآحاد مقدّمٌ على القياس.

# مسألة: قد يثبت التَّعارض بين النُّصوص بدليل الإجماع

مثاله (۱): [أنَّ النبيَّ ﷺ سُئل عن ميراث العمَّة والخالة؟ فقال: لا شيء لهما]. وقال (۲): [الخالُ وارثُ من لا وارثَ له].

قال السَّرَخسِيُ (٣): فمن حيث الظَّاهرُ لا تعارُضَ بين الحديثين؛ لأنَّ كلَّ واحدٍ منهما في محلِّ، ولكن ثبت بإجماع النَّاس أنَّه لافرق بين الخال والخالة والعمَّة في صفة الوراثة، فباعتبار هذا الإجماع يقع التَّعارض بين النَّصَين، ثمَّ رجَّح علماؤنا المثبِت منهما، ورجَّح الشَّافعيُّ ما كان معلوماً باعتبار الأصل، وهو عدم استحقاق الميراث.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة ٢٤٩/، ولفظه: سئل النبيُّ ﷺ عن ميراث العمَّة والخالة وهو راكبٌ؟ فسكت هُنيهةَ ثمَّ قال: [حدَّثني جبريل أنَّه لاميراتَ لهما]. وفيه انقطاع.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذيُّ (٢١٠٣)، وقال: حدَّيثٌ حسنٌ صحيحٌ.

<sup>(</sup>٣) «أصول السَّرخسي» ٢/١٩.

رَفَعُ مجب (الرَّجِي (النِجَرَّي رُسِكِتِي (النِرَّي (النِوووكي رُسِكِتِي (النِرَدُ (وكيسي www.moswarat.com

# الأدلّة المختلف فيها

وأشهرها:

١ ـ شرع مَن قبلنا. ٢ ـ ومذهب الصَّحابيُّ.

٣ ـ والاستحسان. ٤ ـ والاستصحاب.

٥ ـ والمصلحة المُرسلة.

رَفَحُ معبس (ارَجِحَ إِلَى الْهَجَنَّرِي السِّكِيمَ الْاِدْمُ الْمِوْدِوكِ www.moswarat.com

# ١ ـ شرع مَن قبلنا

#### تقدمة:

ثبت في الصَّحيح أنَّ النبيِّ عَيَّا كان يتعبَّد قبل البَعثة، كما أخرج البخاريُ (١) من حديث عائشة: [كان يخلو بغار حراء فيتحنَّث فيه اللَّيالي ذوات العدد]. يتحنَّث: يتعبَّد. لكن لم يثبت بأيُّ شيءٍ يتعبَّد وبأيُّ ملَّةٍ.

كما ثبت أنَّ شرعنا ناسخٌ لجميع الشَّرائع، لكن ليس نسخاً لكلِّ أحكامها، إذ لم ينسخ وجوب الإيمان بالله وحده، وتحريم الكفر؛ صوناً للأديان. قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِيّ إِلَيْهِ أَنَّهُ لاَ اللَّديان. قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِيّ إِلَيْهِ أَنَّهُ لاَ إِلَّهُ إِلاَّ أَنَا فَاعَبُدُونِ ﴿ الأنبياء: ٢٥]. كما لم ينسخ تحريم الزُّنا؛ صوناً للأعراض والأنساب.

كما لم ينسخ تحريم القتل؛ صوناً للأنفس. قال تعالى: ﴿وَكَنَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَ ٱلنَّفْسَ بِالنَّفْسِ﴾ [المائدة: ٤٥]. ولم ينسخ تحريم الخمر؛ لأنه رجسٌ من الخبائث صوناً للعقل.

في بدء الوحى (٣).

وهذه هي الضَّروريات الخمس التي جاءت جميع الشَّرائع بالمحافظة عليها.

المرادُ به: الأحكامُ التي جاءت في شرائع الأنبياء قبل نبيّنا محمدِ ﷺ؛ هل هي شرعٌ لنا، نأخذ بأحكامها أم لا ؟ فيها خلاف بين الفقهاء.

ومحلُ الخلاف في ما قصَّه الله علينا في القرآن، أو جاء في الأحاديث الصَّحيحة، من شرائعهم وأحكامهم، ولم يأت دليلٌ يدلُّ على إثباتها في حقِّنا، أو نسخِها، فمذهبُ الحنفية والمالكية وروايةٌ لأحمد: أنَّها شرعٌ لنا، وأنه يلزمنا العمل به.

وقد استدلَّ محمد بن الحسن في كتاب الشُّرب على جواز القِسمة بطريق المُهايأة السَّرَة في الشُّرب بقوله تعالى: ﴿وَنَيِنْهُمْ أَنَّ اَلْمَاءَ قِسْمَةُ اليَّهُمْ اللَّهُ اللَّمَ اللَّهُ اللَّمَ اللَّمَ اللَّهُ اللَّمَ اللَّمِ اللَّمَ اللَّ

ومذهب الشّافعيّ ورواية لأحمد: ليس بشرع لنا، ودليله أنَّ الرَّسول عَلَيْ لم يرجع في شيء من الأحكام إلى كتبهم، ولا إلى خبر من أسلم منهم، وكذا الصَّحابة بل كانوا يتردَّدون في الحوادث إلى الكتاب والسُّنة والاجتهاد.قال تعالى: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُم شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة: ٤٨].

أمًّا ما ورد من شرائعهم ومعه قرائنُ تدلُّ على أنه مشروع في حقِّنا، فلا خلاف في وجوب العمل بها. مثاله قوله تعالى: ﴿يَاأَيُهُمَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مَا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبِّلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ ﴿ اللَّهِ مَا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبِّلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ ﴿ اللَّهِ مَا لَكُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبِّلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ ﴾ . [البقرة: ١٨٣].

<sup>(</sup>١) أي: التَّوافق.

ومثله ما أخرجه مسلم (١) عن أنس أنَّ أخت الرُّبيِّع أمَّ حارثة جرحت إنساناً، فاختصموا إلى النبيِّ عَلَيْق، فقال رسول الله عَلِيْق: [القصاصَ القصاصَ]. فقالت أم الرُّبيِّع: يا رسولَ الله، أيُقتصُّ من فلانة ؟ واللهِ لا يُقتصُّ منها.

فقال النبيُّ ﷺ: [سبحانَ الله! يا أمَّ الرُّبيِّع، القصاصُ كتابُ الله]. . الحديثَ .

قال النوويُّ<sup>(٢)</sup>: وقوله ﷺ: [القصاص كتاب الله] أي: حكمُ كتابِ اللهِ وجوبُ القصاص في السِّنِّ، وهو قوله: ﴿وَٱلسِّنَ بِٱلسِّنَ﴾.

وأمًّا ما ورد من شرائعهم ومعه قرائن تدلَّ على نسخه في حقنا، فلا خلاف أنا غير مطالبين به.

مثاله: قوله تعالى: ﴿ قُل لا آجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ إِلَا أَن يَكُونَ مَنْ تَقَ ذَمَا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرِ فَإِنَّهُ رِجْسُ أَوْ فِسَقًا أُهِلَ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ عَمَنِ اَضْطُرَ غَيْرَ بَاغِ وَلا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَحِيمُ وَعَلَى اللهِ بِهِ عَمَنَ اصْطُرَ غَيْرَ بَاغِ وَلا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَحِيمُ وَعَلَى اللهِ بِعَ اللهِ مَا حُمَلَتَ عَلَيْهِمْ فَي فُورَ عَلَى اللهِ مَا حَمَلَتَ عُلَهُورُهُمَا أَوِ الْحَوَاكِ آ أَوْ مَا اَخْتَلَطَ بِعَظْمٍ ذَالِكَ جَزَيْنَهُم بِبَغِيمِمْ وَإِنَّا لَصَدِقُونَ ﴾ [الأنعام: ١٤٥].

ومثله ما أخرجه البخاريُ (٣) عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال: [كانت امرأتان معهما ابناهما، جاء الذّئب فذهب بابن أحدهما، فقالت صاحبتها: إنما ذهب بابنك، وقالت الأخرى: إنما ذهب بابنك، فتحاكمتا إلى داود فقضى به للكبرى، فخرجتا على سليمان بن داود فأخبرتاه، فقال: ائتوني بالسّكين أشقُه بينهما، فقالت الصّغرى: لا تفعل يرحمُك الله. هو ابنها، فقضى به للصّغرى].

<sup>(</sup>١) في القَسامة ٣/ ١٣٠٢ (١٦٧٥).

<sup>(</sup>۲) «شرح مسلم» ۱۱/ ۱۱۲.

<sup>(</sup>٣) في أحاديث الأنبياء (٣٤٢٧).

ففي شرعنا إذا حكم الحاكم في قضية فلا حكم لغيره فيها إجماعاً.

قال النَّوويُّ<sup>(۱)</sup>: لعلَّه كان في شرعهم فسخ الحكم إذا رفعه الخصم إلى حاكم آخر يرى خلافه. اه.

وذكر الشافعيُّ في «الأمِّ»(٢) أنَّ رجلا قال لرجلِ: إنه وطئ أمه في النَّوم، فحمله إلى عليِّ رضي الله عنه، فقال: أقمه في الشَّمس، واضرب ظلَّه.

قال **الشَّافعيُّ**: ولسنا نقول به.

ومثال الأخذ بهذه القاعدة: ما احتجّ به المالكية والحنابلة على جواز الجعالة بقوله تعالى: ﴿وَلِمَن جَآءَ بِهِ حِمْلُ بَعِيرٍ وَأَنَا بِهِ وَعِيمٌ ﴾ [يوسف: ٧٦].

واحتجَّ الشافعيُّ بحديث أبي سعيد في رقيته اللَّديغ<sup>(٣)</sup>.

ولم يُجِزها الحنفية بسبب الغَرَر.

#### مسألة

نقل السبكيُ (٤) عن الرُويانيُ صاحب «البحر» في الفقه ما يلي: فرغ: جرت عادة النَّاس بترك الكلام في رمضان، وليس له أصلٌ في

<sup>(</sup>۱) شرح مسلم» ۱۸/۱۲.

<sup>(</sup>۲) «البحر المحيط» ١/ ٦٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاريُّ في الإجارة (٢٢٧٦)، وفيه: انطلق نفرٌ من أصحاب النبي ﷺ في سفرة سافروها حتى نزلوا على حيٍّ من أحياء العرب، فاستضافوهم فأبوا أن يضيفوهم، فلُدغ سيد ذلك الحيِّ، فسعوا له بكلِّ شيءٍ، لا ينفعه شيءٌ، فقال بعضهم: لو أتيتم هؤلاء الرَّهط الذين نزلوا لعلَّه أن يكون عند بعضهم شيء، فأتوهم فقالوا: يا أيُّها الرَّهط إنَّ سيُدنا لُدغ، وسعينا له بكلِّ شيءٍ لا ينفعه، فهل عند أحدٍ منكم من شيءٍ ؟ فقال بعضهم: نعم واللهِ إني لأرقي، ولكن والله لقد استضفناكم فلم تضيفونا، فما أنا براقٍ لكم حتى تجعلوا لنا جُعلاً، فصالحوهم على قطيعٍ من الغنم...الحديث.

<sup>(</sup>٤) «طبقات الشافعية الكبرى» للسبكى ١٦٦/٧.

الشَّرع، والرَّسولُ ﷺ والصَّحابةُ لم يفعلوه، إلا أنَّ له أصلاً في شرع مَن قبلنا. قال تعالى لزكريا عليه السَّلام: ﴿ اَينَكُ أَلَّا تُكَلِّمَ ٱلنَّاسَ ثَلَنتَ لَيَـالِ سَوِيًّا ﴾ [مريم: ١٠]، وقالت مريم عليها السَّلامُ: ﴿ إِنِي نَذَرْتُ لِلرَّمْنَنِ صَوْمًا فَلَنْ أُكِلِّمَ ٱلْيَوْمَ إِنْسِيًّا ﴾ [مريم: ٢٦].

ومَن قال: شرعُ مَن قبلنا يلزمنا، فيكون على هذا قربة تستحبُ. فمن نذر ألا يُكلِّم الآدميين، صحَّ التزامه بالنَّذر.



# ٢ ـ مذهب الصّحابيّ

تقدمة : الصَّحابة كلُّهم عدولٌ، وروايتُهم عن رسول الله ﷺ مقبولة ؛ القَّـوليه تعالى : ﴿ كُنْتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عـمران: ١١٠]، وقوله ﷺ (١): [خيرُ أُمَّتي قرني].

والمراد بمذهب الصّحابي: ما نُقل عنه بطريقٍ صحيح من فتوى، أو قضاء في حادثة شرعية لم يرد فيها نصّ من كتابٍ أو سنّة، ولم يُجمع عليها.

واتَّفق العلماء على أنَّ مذهب الصَّحابيِّ ليس بحجَّة على صحابيً مجتهد آخر.

واختلفوا في كونه حجَّة على التَّابعين ومَن بعدهم من المجتهدين (٢)؛ فمذهبُ مالك والحنفية ـ ولهم تفصيل ـ ورواية عن أحمد أنه حجَّة مقدَّم على القياس.

ومذهب الشَّافعيِّ ورواية عن أحمد أنه ليس بحجَّة مطلقاً.

لكن يجوز للعامِّي تقليده من غير خلاف، ويجوز للعالم تقليده إن انتشر ولم يخالف كما هو قول الشَّافعيِّ في القديم (٣).

فإنّه قال بوجوب شاةٍ في صيد المحرم للحمام، عملاً بحكم الصّحابة في هذا.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في فضائل الصّحابة (٣٦٥٠).

<sup>(</sup>۲) «الإحكام» للآمدى ٤/ ٢٠١.

<sup>(</sup>٣) «الإبهاج» ٣/ ١٩٢.

وذكر في «الأمّ» آثاراً عن الصّحابة في ذلك (١). وتفصيل الحنفية كما يلى (٢):

١ \_ قاعدة: اتَّفقوا على تقليده فيما لا يُعقل بالقياس، ولا يُعرف الحكم به.

كما في أقل الحيض، عملاً بقول عائشة وأنس<sup>(٣)</sup>: أقلُّ الحيض للجارية البكر والثَّيِّب ثلاثة أيام بلياليها، وأكثره عشرة.

وكما في تقدير المهر بعشرة دراهم، عملاً بقول عليِّ (٤) رضي الله عنه.

وكما في تقدير أكثر الحمل بسنتين عملاً بقول عائشة.

لأنَّ هذا لا مجال للرَّأي فيه، فصارت فتواه فيه كروايته عن رسول الله ﷺ.

٢ ـ كما اتَّفقوا على تقليده إن كان يدرك بالقياس واشتهر ولم
 يخالف.

٣ ـ قول الصّحابي فيما لا يوافقه القياس حجّة، لأنّه تتعين فيه جهة السّماع كقول ابن عباس في النذر بذبح الولد: إنه يوجب شاة (٥).

وكما في منع شراء ما باع بأقلَّ ممَّا باع قبل نقد الثَّمن الأوَّل، فإنَّ القياس يقتضي جوازه، لكن مُنع عملاً بقول السيدة عائشة لتلك المرأة ـ وقد اشترت بستمائة نقداً بعد ما باعت بثمانمائة بنسيئة من زيد بن أرقم ـ: بئسَ والله ما اشتريتِ، وبئس واللهِ ما اشترى، أخبري زيد بن أرقم أنَّه قد

<sup>(</sup>١) «الأم» ٢/ ١٦٦، و«أثر الأدلَّة المختلف فيها» ص٣٤٨.

<sup>(</sup>۲) «شرح نور الأنوار» ۲» / ۱۷۵، و«أصول السرخسي» ۲/ ۱۱۰.

<sup>(</sup>٣) «سنن الدَّارقطني» ١/ ٢٠٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الدَّارقطني ٣/٢٤٥، وفيه ضعف.

<sup>(</sup>٥) أخرج ابن أبي شيبة ٣/ ١٠٤ (١٢٥١٥).عن ابن عباسٍ في الرَّجل يقول: هو ينحر ابنه. قال: يذبح كبشاً، كما فدى إبراهيمُ إسحاقَ.

أبطل جهاده مع رسول الله ﷺ إلا أن يتوب(١).

وشرط أبو حنيفة إعلام قدر رأس المال في السَّلم وإن كان مشاراً إليه، عملاً بقول ابن عمر رضى الله عنه.

وأبو يوسف ومحمد لم يشترطا عملاً بالرَّأي؛ لأنَّ الإشارة أبلغُ في التَّعريف من التَّسمية، وهي كفايةٌ، فلا يحتاج إلى التَّسمية.

# وينبني على الخلاف في هذا الدُّليل فروعٌ:

منها: حكم سجود التُلاوة، فقال مالك والشَّافعيُّ وأحمد: هو سنَّة، وليس بواجب، وقال الحنفية: هو واجب.

حجّة الجمهور قول الصّحابي، فقد أخرج مالك (٢) أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قرأ سجدة وهو على المنبر يوم الجمعة، فنزل فسجد وسجد النّاس معه، ثمّ قرأها يوم الجمعة الأخرى، فتهيّأ النّاس للسّجود، فقال: على رِسْلكم، إنّ الله لم يكتبها علينا إلا أن نشاء، فلم يسجد ومنعهم أن يسجدوا.

وكان هذا بمحضر من الصَّحابة ولم يُنقل عنهم خلافه.

وحجة الشَّافعيِّ حديث زيد بن ثابت<sup>(٣)</sup> أنه [قرأ على النبيِّ ﷺ والنَّجم فلم يسجد فيها]، وحديث أبي هريرة (١٤) رضي الله عنه: [أنَّ رسول الله ﷺ قرأ بالنَّجم فسجد]. فلو كانت فرضاً لما تركها.

واحتج الحنفية بما أخرجه ابن أبي شيبة (٥) عن ابن عمر رضي الله عنه أنه قال: إنما السَّجدةُ على من سمعها.

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الرزّاق ٨/ ١٨٥ (١٤٨١٢)، وضعفه ابن عبد البر في «الاستذكار»، والسّهيلي في «الرّوض الأنف» ١٥٨/١، وقوّاه الزّيلعي في «نصب الرّاية» ٤/ ١٥.

<sup>(</sup>۲) «الموطَّأ» ۱/۲۰۲ (۲۱).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخارئ (١٠٧٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاريُّ (١٠٧٤).

<sup>(</sup>٥) «المصنّف» ١/٨٢٧ (٤٢٢٥).

و «على» للإيجاب.

وبحديث مسلم (١) عن أبي هريرة رضي الله عنه يرفعه: [إذا قرأ ابنُ آدم السَّجدة فسجد اعتزل الشَّيطان يبكي يقول: يا ويله، أُمر ابن آدم بالسُّجود فسجد فله الجنَّة، وأُمرت بالسُّجود فأبيتُ، فلى النَّار].

#### مسألة

سأل محمدُ بنُ الحسنِ الشَّافعيَّ عن الرُّقية ؟ فقال: لا بأس أن يرقيَ بكتاب الله، أو ذكرِ الله جلَّ ثناؤه.

فقال: أيرقى أهلُ الكتاب المسلمين؟.

فقال: نعم، إذا رقوا بما يُعرف من كتابِ الله، أو ذكرِ الله.

فقال: وما الحُجَّةُ؟.

فقال: غيرُ حجَّة؛ فأمَّا رواية صاحبنا وصاحبكم؛ فإنَّ مالكاَ<sup>(٢)</sup> أخبرنا عن يحيى بن سعيد، عن عمرة بنت عبد الرَّحمن أنَّ أبا بكر الصديق دخل على عائشة وهي تشتكي، ويهوديةٌ تَرقيها، فقال: أبو بكر: ارقيها بكتاب الله.

فقال للشَّافعيِّ: إنَّا نكره رُقيةَ أهل الكتاب.

فقال: ولمَ، وأنتم تروون هذا عن أبي بكر، ولا أعلمكم تروون هذا عن غيره من أصحاب النبيِّ ﷺ خلافه ؟ وقد أحلَّ الله طعامَ أهلِ الكتاب ونساءهم، وأحسِبُ الرُّقية إذا رَقوا بكتاب الله مثلَ هذا أو أخفُ (٣).

<sup>.(</sup>A1) AV/1 (1)

<sup>(</sup>٢) أخرجه في «الموطَّأ» ٢/٩٤٣ (١١).

<sup>(</sup>٣) «طبقات الشَّافعية الكبرى» للسُّبكيّ ٢/ ١٣٦.

### ٣ \_ الاستحسان

تعريف الاستحسان لغة : عَدُّ الشَّيء حسناً.

ولفظ الاستحسان ورد في الكتاب والسُّنَّة وإطلاق أهل اللغة والأئمة.

فَفِي القرآن قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَـنَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ۗ ﴾ [الزمر: ١٨].

وفي السُّنَّة (١): [ما رآه المسلمون حسناً فهو عند الله حسن].

وفي اللَّغة وقول الأئمة: قول الشَّافعي: أستحسن في المتعة أن تكون ثلاثين درهما. واستعمالُ هذا اللَّفظ لاخلاف فيه، وإنما الخلاف في حقيقة الاستحسان.

فالاستحسان اصطلاحاً: دليلٌ ينقدح في نفس المجتهد لا يقدر على إظهاره لعدم العبارة عنه (٢).

وهو بهذا المعنى محلُّ خلاف، ولذا قال الشافعيُّ: من استحسن فقد شَرَع.

وعرَّفه المالكية بأنَّه (٣): القولُ بأقوى الدَّليلين. مثل: تخصيص بيع العرايا من بيع الرطب بالتَّمر؛ للسُّنة الواردة في ذلك، وتخصيص الرُّعاف

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ١/ ٣٧٩ من كلام ابن مسعود.

<sup>(</sup>٢) «الإحكام» للآمدي ٢١٠/٤.

<sup>(</sup>٣) «إحكام الفصول» للباجي ص٦٨٧.

- دون القيء - بالبناء؛ للسنة الواردة في ذلك، وذلك أنّه لو لم ترد سُنّة بالبناء في الرّعاف، لكان في حكم القيء في ألا يصحّ البناء؛ لأنّ القياس يقتضي تتابع الصّلاة، فإذا وردت السنّة بالرّخصة بترك التّتابع في بعض المواضع صرنا إليها، وأبقينا الباقي على أصل القياس.

وتعريفه الأشهر عند الحنفية (١): دليل يقابل القياس الجليّ الذي يسبق إليه الأفهام. فكأنّهم سمّوه بهذا الاسم لاستحسانهم ترك القياس بدليلٍ آخر فوقه. وهو بهذا المعنى لا خلاف فيه.

وقال السُّبكيُّ (٢): لا يتحقَّق استحسانٌ مختلفٌ فيه.

# والذي يعارض القياسَ أشياء:

ا ـ فقد يكون نصّاً، كما في السَّلَم؛ فإنَّ القياس يأبى جواز السَّلَم؛ لأنَّ المعقود عليه معدومٌ عند العقد، وإنما تركناه بالنَّصُ، وهو قوله ﷺ (٣): [من أسلف في شيء ففي كيلِ معلوم، ووزنِ معلوم إلى أجلِ معلوم].

والإجارة؛ فإنّه بيع المنفعة، وهي معدومة، فكان القياس عدم جوازها، وإنما جوّزناها بالنّص، وهو قوله ﷺ (٤): [أعطوا الأجير أجره قبل أن يجفّ عرقه].

٢ ـ وقد يكون إجماعاً، كما في الاستصناع فيما فيه تعاملٌ؛ فإنَّ القياس يأبى جوازه؛ لأنه بيع عين يعملها، وهو معدومٌ في الحال، والقياسُ الظَّاهرُ أن لا يجوز بيع الشَّيء إلا بعد تعيينه حقيقةً، وإنما تركوه بالإجماع، وهو تعامل الأمَّة من غير نكير.

ومثله: بقاء النَّكاح إذا ارتدَّ الزُّوجان معاً ثمَّ أسلما.

<sup>(</sup>۱) «شرح التَّلويح على التَّوضيح» ٢/ ٨١.

<sup>(</sup>۲) «الإبهاج» ۳/ ۱۹۰.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاريُّ (٢٢٤٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه ٢/ ٨١٧ (٢٤٤٣)، وفيه ضعف.

قال في «الهداية»(١): وإذا ارتدًا معاً ثمَّ أسلما معاً، فهما على نكاحهما استحساناً.

قال في «الفتح»(٢): والقياس ـ وهو قول زفر والأئمة الثّلاثة ـ تقع الفُرقة؛ لأنَّ في ردَّتهما ردَّة أحدهما، وهي منافية للنّكاح.

وجه الاستحسان: أنَّ بني حنيفة ارتدُّوا ثمَّ أسلموا، ولم يأمرهم الصَّحابة بتجديد الأنكحة، والصَّحابة متوافرون، فحلَّ ذلك محلَّ الإجماع يُترك به القياس، والارتدادُ منهم واقعٌ معاً لجهالة التَّاريخ.

" وقد يكون ضرورة ، كما في طهارة الحياض والآبار والأواني بعد ما تنجّست ؛ فإنّ القياس يأبى طهارتها ؛ لأنّ الدّلو ينجس بملاقاة الماء فلا يزال يعود وهو نجس ، ولأنّ نزع بعض الماء لايؤثّر في طهارة الباقي ، فاستحسنوا ترك العمل بموجب القياس للضّرورة ؛ فإنّ الحرجَ مدفوعُ بالنّصّ ، وفي موضع الضّرورة يتحقّق معنى الحرج لو أُخذ بالقياس .

ومثله: عدم الفطر بما يصعب الاحتراز عنه.

قال في «الهداية» (الهداية» ولو دخل حلقه ذباب وهو ذاكرٌ لصومه، لم يفطر، وفي القياس يفسد صومه؛ لوصول المفطر إلى جوفه وإن كان لا يتغذَّى به، كالتراب والحصاة.

وجهُ الاستحسان أنَّه لا يُستطاع الاحتراز عنه، فأشبه الغُبار والدُّخان.

٤ ـ وقد يكون قياساً خفياً، كما في سؤر سباع الطير؛ فإنه في القياس نجس؛ لأنّه سؤرُ ما هو سبعٌ مطلقٌ، فكان كسؤر سباع البهائم، وهذا معنى

<sup>(</sup>١) «الهداية» ٢/ ٥١٥، و«أثر الأدلة المختلف فيها» ص١٤٢.

<sup>(</sup>٢) «فتح باب العناية» ٢/ ٥١٥.

<sup>(</sup>٣) «الهداية» للمرغيناني ٢/ ٦٦، و«أثر الأدلة المختلف فيها» ص١٤٥.

ظاهر الأثر؛ لأنَّهما يستويان في حرمة الأكل، فيستويان في نجاسة السُّؤر،

وفي الاستحسان هو طاهرٌ؛ لأنَّ السَّبع ليس بنجس العين بدليل جواز الانتفاع به شرعاً، كالاصطياد والبيع تجارةً، وجواز الانتفاع بجلده وعظمه.

وسؤر سباع البهائم إنما كان نجساً باعتبار حرمة الأكل؛ لأنّها تشرب بلسانها، وهو رطب من لُعابها، ولُعابُها يتولّد من لحمها، وهذا لا يوجد في سباع الطير لأنّها تأخذ الماء بمنقارها، ثمّ تبتلعه، ومنقارُها عظمٌ، وعظمُ الميت طاهرٌ، فعظمُ الحيّ أولى(١).

ومثله: تلقين الشَّاهد أثناء الشُّهادة.

قال المرغيناني (٢): ويكره تلقين الشَّاهد ـ ومعناه: أن يقول له: أتشهد بكذا وكذا ـ وهذا لأنَّه إعانةٌ لأحد الخصمين، فيكره كتلقين الخصم.

واستحسنه أبو يوسف رحمه الله تعالى في غير موضع التُهَمة؛ لأنَّ الشَّاهد قد يُحصر لمهابة المجلس، فكان تلقينه إحياءً للحق.

٥ ـ وقد يكون عرفاً أو عادةً، كما في ما يُعتبر ردّاً في العاريَّة.

قال في «الهداية»(٣): وإذا استعار دابةً فردَّها إلى إصطبل مالكها، فهلكت لم يضمن، وهذا استحسان، وفي القياس: يضمن؛ لأنَّه ما ردَّها إلى مالكها بل ضيَّعها.

وجه الاستحسان: أنه أتى بالتَّسليم المتعارف؛ لأنَّ ردَّ العواري إلى دار الملك معتادٌ، كآلة البيت، ولو ردَّها إلى مالكها فالمالك يردُّها إلى المربط.

<sup>(</sup>۱) «كشف الأسرار» ٢/ ٢٩٣.

<sup>(</sup>٢) «الهداية وشروحها» ٦/ ١٢٢، و«أثر الأدلة المختلف فيها» ص١٥٠.

<sup>(</sup>٣) «الهداية» ٢/١١٢، و«أثر الأدلة المختلف فيها» ص١٤٤.

# الآخذون بالاستحسان

ذهب الأئمة الثّلاثة: مالك وأبو حنيفة وأحمد إلى الأخذ به، ولم يأخذ به الشّافعية، وقالوا<sup>(۱)</sup>: لا نسلّم أنَّ استحسانهم هو الدَّليل على صحّته، بل الدَّليل ما دلَّ على استحسانهم له، وهو جريان ذلك في زمن النبي ﷺ مع علمه به وتقريره لهم.

 <sup>«</sup>الإحكام» للآمدي ١٥/٤.



## ٤ ـ الاستصحاب

الاستصحاب هو دليلُ العقل.

قال الغزاليُّ(١): اعلم أنَّ الأحكام السَّمعية لا تُدرك بالعقل، لكن دلَّ العقل على براءة الذِّمة عن الواجبات، وسقوطِ الحرج عن الخلق في الحركات والسَّكنات، قبل بَعثة الرُّسل عليهم السَّلام وتأييدهم بالمعجزات.

وانتفاءُ الأحكام معلومٌ بدليل العقل قبل ورود السَّمع، ونحن على استصحاب ذلك إلى أن يردَ السَّمع.

ونقل الزَّركشيُ (٢) عن الخُوارزميِّ في «الكافي» قوله في الاستصحاب: وهو آخر مدار الفتوى؛ فإنَّ المفتي إذا سئل عن حادثةٍ يطلب حكمها في الكتاب، ثمَّ في السُّنة، ثمَّ في الإجماع، ثمَّ في القياس، فإنْ لم يجده فيأخذ حكمها من استصحاب الحال في النَّفي أو الإثبات، فإنْ كان التَّردُّد في زواله فالأصلُ بقاؤُه، وإنْ كان في ثبوته فالأصل عدم ثبوته.

#### أنواع الاستصحاب

١ \_ استصحاب العدم الأصلي.

قال الآمُديُّ (٣): الأصلُ في جميع الأحكام الشَّرعية إنما هو العدم،

<sup>(</sup>۱) «المستصفى» ۲/۲.٤٠

<sup>(</sup>۲) «البحر المحيط» ٦/ ١٧.

<sup>(</sup>٣) «الإحكام» ٤/ ١٧٥.

وبقاءُ ما كان على ما كان، إلا ما ورد الشَّارع بمخالفته؛ فإنَّا نحكم به ونبقى فيما عداه عاملين بقضية النَّفي الأصلي، كوجوب صوم شوال، وصلاة سادسة ونحوه.

فالعقل يدلُ على انتفاء وجوب ذلك لا لتصريح الشَّارع، لكن لأنَّه لامُثبت للوجوب، فبقي على النَّفي الأصلي لعدم ورود السَّمع به، والجمهورُ على العمل بهذا.

٢ ـ استصحاب العموم إلى أن يَرِدَ تخصيص، واستصحاب النَّص إلى أن يَردَ نسخ.

أمًّا العموم فهو دليلٌ عند القائلين به، وأمَّا النَّصُّ فهو دليل على دوام الحكم بشرط ألا يردَ نسخٌ، كما دلَّ العقل على البراءة الأصلية بشرط ألا يردَ سمعٌ مغيرٌ.

٣ ـ استصحاب حكم دل الشرع على ثبوته ودوامه، كالمِلك عند جريان العقد المُملِّك، وكشَّغل الذِّمة عند جريان إتلاف؛ فإنَّ هذا ـ وإن لم يكن حكماً أصلياً ـ فهو حكم شرعي دل الشرع على ثبوته ودوامه جميعا.

٤ ـ استصحاب حال الإجماع في موضع الخلاف.

وهو حجةٌ عند الشَّافعيُّ، وقال أبو حنيفة: لا حجَّة فيه (١).

مثاله: قول من قال: إنَّ المتيمم إذا رأى الماء في خلال الصَّلاة مضى في الصَّلاة؛ لأنَّ الإجماع منعقدٌ على صحَّة صلاته ودوامها، وطريانُ وجودِ الماء كطريان هبوب الرِّيح وطلوع الفجر وسائر الحوادث، فنحن نستصحب دوام الصَّلاة حتى يدلَّ الدَّليل على أنَّ رؤية الماء قاطعة.

وهذا النَّوع ليس بحجَّة عند كافَّة المحققين (٢).

<sup>(</sup>١) "تخريج الفروع على الأصول" للزنجاني ص٢١.

<sup>(</sup>۲) «المستصفى» ۲/ ٤٠٩، و«الإبهاج» ۳/ ۱٦٩.

والدَّليل عليه (۱): أنَّ موضع الإجماع هو: تيمُّمُ عادم الماء، وموضع الخلاف: المتيمم الواجد للماء، وهما صورتان مختلفتان، ومسألتان منفردتان، والاستدلالُ في إحداهما بما يدلُّ على الأخرى باطلٌ، وصار كما لو سُئل عن مسألة، واستدلَّ بإجماع دلَّ على مسألة أخرى.

### الآخذون بالاستصحاب

ذهب أكثر المالكية والشَّافعية والحنابلة إلى أنَّه حجَّة صالحة لإبقاء الأمر على ما كان عليه، سواء كان الثَّابت نفياً أصلياً أم حكماً شرعياً، فهو حجَّة في النَّفي والإثبات.

وذهب أكثر متأخري الحنفية إلى أنَّه حجَّةٌ في النَّفي الأصليّ دون إثبات الحكم الشَّرعيِّ، أي: هو حجَّة في الدَّفع لا في الإثبات.

وبعضهم لم يعتبره حجَّة أصلاً(٢).

#### أمثلة على العمل بالاستصحاب:

١ ـ قال المحليُ<sup>(٣)</sup>: الخارج النَّجس من غير السَّبيلين لا ينقض الوضوء عندنا، استصحاباً لما قبل الخروج من بقائه المجمع عليه.

وقال النّوويُ (٤): وأحسنُ ما أعتقده في المسألة: أنَّ الأصل لا نقض حتى يثبت بالشَّرع، ولم يثبت، والقياسُ ممتنع في هذا الباب؛ لأنَّ علَّة النقض غير معقولة.

٢ ـ الشُّكُّ في الحديث.

<sup>(</sup>۱) «شرح اللمع» ۲/ ۹۸۷.

<sup>(</sup>٢) «أثر الأدلة المختلف فيها» ص١٨٩.

<sup>(</sup>m) "شرح جمع الجوامع" ٢/ ٣٥٠.

<sup>(</sup>٤) «المجموع» ٢/ ٥٩، و«أثر الأدلة» ص٢٠٢.

ففي الحديث (١) أنَّ رجلاً شكا إلى رسول الله ﷺ: الرَّجلُ الذي يخيَّل إليه أنَّه يجد الشَّيء في الصَّلاة، فقال: [لا ينصرفُ حتى يسمعَ صوتاً أو يجدَ ريحاً].

فحكم ﷺ باستدامة الوضوء عند الاشتباه، لأنَّه الأصل، والأصلُ بقاءُ ما كان على ما كان حتى يثبت ما يُغيِّرُه.

- وعليه: إنَّ الصَّلَح على الإنكار باطل عند الشَّافعيِّ؛ لأنَّ الله خلق الذِّمم بريئة عن الحقوق، ولم يقم الدَّليل على شغل ذمة المنكر، فلا يجوز شغلها بالدَّين، فلا يصحُّ الصَّلَح.

وعند الحنفية يصحُ؛ لأنَّ عدم الدَّليل ليس بحجَّة لإبقاء ما ثبت بالدَّليل، فيجوز شغل ذمته بالدَّين، فيصحُ الصُّلح<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ (١٣٧).

<sup>(</sup>۲) "تخريج الفروع على الأصول" ص٨٠.

### ٥ ـ المصلحة المرسلة

تعريف المصلحة: هي عبارةٌ عن جلب منفعةٍ، أو دفع مضرَّة (١).

والمراد بها: المحافظةُ على مقصود الشَّرع، ومقصود الشَّرع من الخلق خمسة، وهو أن يحفظ عليهم دينهم، ونفسهم، وعقلهم، ونسلهم، ومالهم.

فكلُّ ما يتضمَّن حفظ هذه الأصول فهو مصلحةٌ، ودفعُها مفسدة. وكلُّ ما يفوِّت هذه الأصول فهو مفسدة، ودفعُها مصلحةٌ.

#### أقسام المصلحة

المصلحة بالإضافة إلى شهادة الشَّرع ثلاثة أقسام:

- ـ قسمٌ شهد الشَّرع لاعتبارها.
  - ـ قسمٌ شهد لبطلانها.
- ـ قسمٌ لم يشهد الشَّرع لا لبطلانها ولا لاعتبارها، وهي المرسلة.

أمًّا ما شهد الشَّارع لاعتبارها فهي حجَّةٌ، ويرجع حاصلها إلى القياس.

مثاله: حكمنا أنَّ كلَّ ما أسكر من مشروب أو مأكول، فيحرم قياساً على الخمر؛ لأنَّها حرَّمت لحفظ العقل الذي هو مناط التَّكليف.

<sup>(</sup>۱) «المستصفى» ۲/ ۸۱.

فتحريمُ الشَّرع دليلٌ على ملاحظة هذه المصلحة.

وأمًّا ما شهد الشَّرع لبطلانها بنصِّ معيَّنِ، فمثالها: التَّسوية بين الذُّكور والإناث في الميراث، فهي مصلحة موهومة (١)، وهي ملغاة لمخالفتها النَّص، فقد قال تعالى: ﴿ يُومِيكُمُ اللَّهُ فِي اَوْلَكِكُمُ لِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِّ اللَّائَشَيَّيْ ﴾ النَّساء: ١١].

ومثله: الانتحار لمن يعاني من آلام المرض، أو شدَّة الفقر، أو فقد صاحب، ففيه مصلحة موهومة ، ولكنَّ الشَّارع لم يعتبر هذه المصلحة ، فهي مخالفة لنصوصه قال تعالى: ﴿وَلَا نَقْتُلُوّا أَنفُسَكُمُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ عُدُوَنَا وَظُلْمًا فَسَوْفَ نُصَلِيهِ نَارًا وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى ٱللهِ يَسِيرًا اللهِ النساء: ٢٩ \_ ٣٠].

وأمًا ما لم يشهد له من الشّرع بالبطلان ولا بالاعتبار، فهذا محلُّ النّظر.

فإن كان من الضَّروريات، فلا بُعد في أن يؤدِّيَ إليه اجتهادُ مجتهدٍ وإن لم يشهد له أصلٌ معيَّنٌ.

مثاله: إذا تترس الكفّار بأسرى المسلمين وتركناهم، غلبونا على بلادنا وقتلونا.

ولو قتلناهم مع الترس، لحفظنا أرواح جميع المسلمين في البلد، فيقال: الأسير مقتولٌ بكلِّ حالٍ، وحفظُ جميع المسلمين أقربُ إلى مقصود الشَّرع.

لكن تحصيلُ المقصود بهذا الطريق ـ وهو قتل من لم يذنب ـ غريبٌ لم يشهد له أصل معيَّن.

وليس من هذا الباب: وجود جماعة في مجاعةٍ لو أكلوا واحداً منهم

<sup>(</sup>١) «أثر الأدلة المختلف فيها» ص٣٣.

بالقُرعة، لنجوا، فلا رخصة فيه؛ لأنَّ المصلحة ليست كُلية.

وإن كان من الحاجيات والتَّحسينات، فلا يجوز الحكم بمجرَّده إن لم يعتضد بشهادة أصل؛ لأنَّه يجري مجرى وضع الشَّرع بالرَّأي، فهو كالاستحسان، فإن اعتضد بأصلِ فذاك قياس (١). هذا رأي الغزاليُّ.

والأكثرون على الأخذ بها في هذين النَّوعين.

## محلُّ العمل بها:

إنَّ محلَّ العمل بالمصلحة المرسلة هو المعاملات والعادات بين النَّاس؛ لأنَّ هذه الأمور مراعى فيها المصلحة. أمَّا ما كان في العبادات فلا استعمال للمصلحة فيها لأنَّ غالب العبادات تعبُّديةٌ غير معلَّلة.

#### الآخذون بها:

ذهب مالكٌ إلى الأخذ بها مطلقاً.

وذهب الشَّافعيُّ ومعظم الحنفية إلى التَّمسُّك بالمعنى الذي لم يستند إلى أصلِ صحيح، لكن بشرط قربه من معاني الأصول الثَّابتة.

قال الزَّركشيُ (٢): ما لا يُعلم اعتباره ولا إلغاؤه ـ وهو الذي لا يشهد له أصلٌ معيَّنٌ من أصول الشَّريعة بالاعتبار ـ وهو المسمَّى بالمصالح المرسلة، والمشهورُ اختصاصُ المالكية بها، وليس كذلك؛ فإنَّ العلماء في جميع المذاهب يكتفون بمطلق المناسبة، ولا معنى للمصلحة إلا ذلك.

#### أمثلة على العمل بالمصلحة

اتَّفق أصحاب النبيِّ عَلَيْ على جمع المصحف، وليس ثَمَّ نصَّ على جمعه وكتبه، وفي عهد عثمان جُمع القرآن في مصحف واحد، وأمر بما سوى ذلك أن يحرق.

<sup>(</sup>۱) «المستصفى» ۲ / ٤٨٧.

<sup>(</sup>٢) «البحر المحيط» ٥/ ٢١٥.

وصنعهم هذا كان لمصلحة تناسب تصرُّفات الشَّرع؛ فإنَّ ذلك راجع السَّريعة، والأمرُ بحفظها معلومٌ.

مثال آخر: قضى الخلفاء الراشدون بتضمين الصناع. قال علي رضي الله عنه: لا يُصلح النَّاس إلا ذاك.

وجهُ المصلحة: أنَّ النَّاس لهم حاجة إلى الصَّنَاع وهم يغيبون عن الأمتعة في غالب الأحوال، والأغلبُ عليهم التَّفريطُ وتركُ الحفظ، فلو لم يثبت تضمينهم مع مسيس الحاجة إلى استعمالهم لأفضى ذلك إلى أحد أمرين: إمَّا ترك الاستصناع بالكُلية، وذلك شاقٌ على الخلق.

وإمًا أن يعملوا ولا يضمنوا ذلك بدعواهم الهلاك والضّياع، فتضيع الأموال، ويقلَّ الاحتراز، وتتطرَّق الخيانة، فكانت المصلحة التضمينَ، وهو من باب ترجيح المصلحة العامة على المصلحة الخاصة.

مثال آخر: يجوز قتل الجماعة بالواحد، والمستند فيه المصلحة المرسلة؛ إذ لانص على عين المسألة، ولكنه منقول عن عمر بن الخطاب(١) رضي الله عنه، وهو مذهب مالك والشَّافعيِّ.

وجه المصلحة: أنَّ القتيل معصومٌ وقد قُتل عمداً، فإهدارُه داع إلى خرم أصل القصاص، واتخاذِ الاستعانةِ والاشتراك ذريعة إلى السَّعي بالقتل إذا علم أنه لا قصاص فيه، وليس أصله قتل المنفرد فإنَّه قاتلٌ تحقيقاً، وليس المشترك قاتلٌ تحقيقاً.

تنبيه: حيث اعتُبرت المصالح فذاك حيث لم يعارضها قياس، فإنْ عارضها فقاس، فإنْ عارضها فقولان. مثاله: إذا وقع في الماء القليل مالا نفسَ له سائلة، تُنجِّسه، وهو القياس، والقول الثَّاني: لا تنجسه، وهو الأصلح للنَّاس، وهو الرَّاجح.

<sup>(</sup>١) أخرج البخاريُّ (٦٨٩٦) عن المغيرة بن حكيم، عن أبيه: إنَّ أربعةً قتلوا صبياً، فقال عمر: لو اشترك فيه أهل صنعاء لقتلتهم.

<sup>(</sup>٢) «الاعتصام» للشَّاطبي ١/٥١١ مختصراً.

ومثله: إذا تاجر العامل بغير إذن المالك، أو اشترى بغير المال وربح، ففيه وجهان: الأوَّل: أنَّ تلك العقود باطلة، والقياسُ مع هذا القول، والثَّاني: أن المالك مخيَّر بين الإجازة والفسخ، والمصلحةُ مع هذا القول (١).

<sup>(</sup>۱) «البحر المحيط» ٦/٨١.

رَفْخُ مجب (لارَّجَى (الْبُخَرَّي رُسِيكتِر (لانزرُ (الإودر سيكتر (لانزرُ (لإودر سي www.moswarat.com

هذا آخر ما كتبناه، والحمد لله رب العالمين في الابتداء والاختتام وكان الفراغ منه في آخر شعبان سنة ١٤١٨ هـ في المدينة المنورة، على ساكنها أزكى المقرة، على ساكنها أزكى المقرة والسلام اللهم تقبّل مناً اللهم تقبّل منا إنّك أنت السميع العليم العليم

رَفَعُ عِس لارَّعِي لالْجَثَّرِيَّ لاسِکن لائیزُرُ (لِفِرودکس www.moswarat.com

# فهرس الآيات

| سم السورة                                                            | رقمها<br>——— | رقم الصفحة        |
|----------------------------------------------------------------------|--------------|-------------------|
| من سورة الفاتحة                                                      |              |                   |
| ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعْيَنَ﴾ .                        | ٥            | ٨٢١               |
| ومن سورة البقرة.                                                     |              |                   |
| ﴿ذلك الكتاب لاريب فيه﴾.                                              | ۲            | ٨٦                |
| ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعبدوا ربَّكم﴾.                               | ۲۱           | ٧٧                |
| ﴿الذي جعل لكم الأرض فراشاً﴾.                                         | 77           | <b>797 , 79</b> 7 |
| ﴿فَأَتُوا بِسُورَةَ مِنْ مَثْلُه﴾ .                                  | ۲۳           | ٤٥                |
| ﴿وإذ قال ربُّك للملائكة إني جاعلٌ في الأرض خليفة﴾ .                  | ٣.           | 7                 |
| ﴿أَقِيمُوا الصَّلَاةِ﴾.                                              | ٤٣           | 797               |
| ﴿كونوا قردة خاسئين﴾ .                                                | ٦٥           | ٥٩                |
| ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُوا بَقْرَةَ﴾.               | ٦٧           | ١٠٩               |
| ﴿مَا نَنسخُ مَن آيَةً أَو نَنسَهَا نَأْتَ بَخَيْرَ مَنْهَا﴾.         | ١٠٦          | 1 🗸 ٩             |
| ﴿أَلَمُ تَعْلَمُ أَنَّ اللَّهُ لَهُ مَلَكُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ﴾. | ١•٧          | 1 / 9             |
| ﴿وحيث ما كنتم فولوا وجوهكم شطره﴾.                                    | 1            | 171               |
| (كن فيكون♦.                                                          | 117          | ٥٩                |
| (نعبد إلهك وإله آبائك إبراهيم وإسماعيل وإسحاق﴾.                      | 122          | ٣٨                |
| ﴿وما جعلنا القبلة التي كنت عليها إلا لنعلم﴾.                         | 188          | ١٨٥               |
| ﴿وكذلك جِعلناكم أمة وسطا لتكونوا شهداء﴾.                             | 184          | 11, 222           |
| ﴿قد نرى تقلُّب وجهك في السماء فلنولينك قبلة ترضاها﴾.                 | 1 \$ \$      | 140 (140          |
| وفاستبقوا الخيرات﴾.                                                  | ١٤٨          | ٦٤                |
| ﴿ومن حيث خرجتَ فولٌ وجهك شطر المسجد الحرام﴾ .                        | 10.          | ١٢١               |

| رقم الصفحة  | رقمها | اسم السورة                                                                         |
|-------------|-------|------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٨          | 171   | ﴿أُولئك عليهم لعنة الله والملائكة والناس أجمعين﴾.                                  |
| 1 / 1       | ١٧٢   | ﴿واشكروا لله ٰ إن كنتم إياه تعبدون﴾.                                               |
| 1 & 1       | ۱۷۸   | ﴿ كتب عليكم القصاص في القتلى الحر بالحر ♦ .                                        |
| 191         | ١٨٠   | ﴿كتب عليكم إذا حضر أحدكم الموت﴾.                                                   |
| *******     | ۱۸۳   | <ul> <li>کتب علیکم الصیام</li> </ul>                                               |
| 100,79      | ١٨٤   | ﴿ فَمَنَ كَانَ مَنْكُمُ مُرِيضًا أَو عَلَى سَفَرَ فَعَدَةً مِنَ أَيَامُ أَخْرِ ﴾ . |
| T.7.10V     |       | ,                                                                                  |
| 119         | ۱۸٤   | ﴿أياما معدودات﴾ .                                                                  |
| ١٨٤         | ۱۸٤   | ﴿وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين﴾.                                              |
| ١٨٨         | 110   | <ul> <li>فمن شهد منكم الشهر فليصمه</li> </ul>                                      |
| 18.         | 771   | ﴿أَحِيبُ دَعُوهُ الدَّاعُ إِذَا دَعَانَ﴾.                                          |
| ٥٠          | ١٨٧   | ﴿أَحَلُّ لَكُم لِيلَة الصِّيامِ ﴾.                                                 |
| ۲۸۱         | ۱۸۷   | ﴿علم الله أنكم كنتم تختانون أنفسكم﴾.                                               |
| 171,71,00   | ۱۸۷   | ﴿فَالاَّنَ بَاشْرُوهُنَ وَابْتَغُوا مَا كَتْبُ اللَّهُ لَكُمْ﴾.                    |
| ۱۸۲، ۱۸۲    | ۱۸۷   | ﴿ثُمْ أَتَّمُوا الصَّيَامُ إِلَى اللَّيْلِ﴾.                                       |
| 771         | ١٨٧   | ﴿وأنتم عاكفون في المساجد﴾.                                                         |
| ٣.          | ١٨٩   | ﴿ولكن البر من اتقى﴾.                                                               |
| 191,131,181 | 191   | ﴿ولا تقاتلوهم عند المسجد الحرام حتى يقاتلوكم فيه﴾ .                                |
| 3.7         | 197   | ﴿وأتموا الحج والعمرة لله﴾.                                                         |
| 71,17,701   | 197.  | ﴿ فمن كان منكم مريضاً أو به أذى من رأسه ففدية من صيام،                             |
| 100         | 197   | ﴿فصيام ثلاثة أيام في الحج وسبعة إذا رجعتم﴾.                                        |
| 177,179     | 197   | ﴿الحج أشهر معلومات﴾.                                                               |
| ٢٨          | 197   | ﴿فلا رفث ولا فسوق ولا جدال في الحج﴾.                                               |
| ٧.          | ۲.,   | ﴿فَإِذَا قَضِيتُم مَنَاسَكُكُم فَاذْكُرُوا اللَّهُ﴾.                               |
| 177         | 317   | ﴿متى نصر الله﴾.                                                                    |
| 377         | 777   | ﴿يسألونك عن المحيض﴾.                                                               |
| 131, 151    | 777   | ﴿وَلَا تَقْرَبُوهُنَ حَتَّى يَطْهُرُنَ﴾.                                           |
| ٩.          | ***   | ﴿ وَلا يَحَلُّ لَهُنَ أَنْ يَكْتَمَنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فَي أَرْحَامُهُنَ ﴾ .     |

| السورة                                             | رقمها | رقم الصفحة |
|----------------------------------------------------|-------|------------|
| المطلقات يتربصن بأنفسهن ثلاثة قروء﴾.               | 777   | 189,98,71  |
|                                                    |       | 189 . 188  |
| بعولتهن أحقُّ بردهن في ذلك﴾.                       | 777   | 1 8 9      |
| < تحلُّ له من بعد حتى تنكح زوجاً غيره﴾.            | ۲۳.   | ٨٢٨        |
| < جناح عليهما أن يتراجعا إن ظنًا أن يقيما﴾.        | ۲۳.   | ١٣٥        |
| ` تضارً والدة بولدها﴾ .                            | 777   | 9.۸        |
| على المولود له رزقهن وكسوتهن بالمعروف﴾.            | 777   | ١٧٦        |
| الوالدات يرضعن أولادهن حولين كاملين﴾.              | 744   | 1 2 9      |
| الذين يتوفون منكم ويذرون أزواجاً يتربصن بأنفسهن﴾ . | 377   | ١٨٤        |
| جناح عليكم إن طلقتم النساء ما لم تمسوهن.           | 747   | 184        |
| لا تنسوا الفضل بينكم﴾.                             | 740   | ٨٧         |
| يعفو الذي بيده عقدة النكاح﴾.                       | 747   | 99         |
| قوموا لله قانتين﴾.                                 | ۲۳۸   | ١٨٨        |
| افظوا على الصلوات والصلاة الوسطى﴾.                 | ۲۳۸   | 710        |
| لذين يتوفون منكم ويذرون أزواجاً وصية لأزواجهم﴾.    | 78.   | 144,148    |
| للمطلقات متاع بالمعروف﴾.                           | 137   | 710 (187   |
| إكراه في الدين﴾.                                   | 707   | ۲۸         |
| حلَّ الله البيع وحرَّم الربا﴾.                     | 200   | 180 (1.8   |
|                                                    |       | 727 , 140  |
| شهدوا إذا تبايعتم﴾ .                               | 7.7.7 | 108        |
| ا تداينتم بدين إلى أجل مسمى فاكتبوه﴾.              | 7.7.7 | ٥٧         |
| (01.3.2.11.120.0.1.20.2.0                          | 7.7.7 | 779,102,07 |
| نْ كنتم على سفر ولم تجدوا كاتباً فرهان مقبوضة﴾.    | 7.7.7 | 177        |
| نا لاتؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا﴾.                  | ٢٨٢   | ٤٩         |
| عف عنا واغفر لنا وارحمنا﴾.                         | ٢٨٢   | 740        |
| ومن سورة آل عمران                                  |       |            |
| لا يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم﴾.       | ٧     | 99         |
|                                                    | ٨     | ٨٨         |

| اسم السورة                                                                     | رقمها | رقم الصفحة  |
|--------------------------------------------------------------------------------|-------|-------------|
| ﴿لا يتخذ المؤمنون الكافرين أولياء من دون المؤمنين﴾                             | ۲۸.   | ۱۷۱ ،۸٤     |
| ﴿رب إني نذرت لك ما في بطني محررا﴾.                                             | 40    | ٤٩          |
| ﴿ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا اللهِ ﴾ .                                           | ٦٢    | ١٢٢         |
| ﴿ وَمِن أَهِلِ الْكِتَابِ مِن إِنْ تَأْمِنُهُ بِقَنْطَارِ يُؤْدِه ﴾ .          | ٧٥    | ١٦٠         |
| ﴿ لَنْ تَنَالُوا البُرْ حَتَّى تَنْفَقُوا مَمَا تَحْبُونَ ﴾ .                  | 97    | 371         |
| ﴿قُلُ فَأَتُوا بِالتَّورَاةِ فَاتَّلُوهَا إِنْ كَنْتُمْ صَادْقَينَ﴾.           | ٩٣    | ٥٩          |
| ﴿<br>ومن دخله كان آمنا﴾.                                                       | 97    | 180         |
| ﴿وَلَلَّهُ عَلَى النَّاسُ حَجُّ البِّيتُ مِنْ اسْتَطَاعُ إِلَيَّهِ﴾.           | 9٧    | 128 . 189   |
|                                                                                |       | 377, 117    |
| ﴿ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف﴾ .                            | ١٠٤   | ۸۱          |
| ﴿كنتم خير أُمَّة أخرجت للناس﴾.                                                 | 11.   | <b>የ</b> የዮ |
| ﴿وَمَا يُفْعَلُوا مِن خَيْرِ فَلَنْ يَكَفُرُوهُ﴾.                              | 110   | ١٢٠         |
| ﴿لا تَأْكُلُوا الرَّبَا أَضَعَافاً مَضَاعَفَة﴾.                                | 14.   | ١٧٠         |
| ﴿وأطيعوا الله والرسول﴾ .                                                       | ١٣٢   | ٥ ٠         |
| ﴿وسارعوا إلى مغفرة من ربكم﴾.                                                   | ١٣٣   | 35,017      |
| ﴿يا أَيُّهَا الذِّينَ آمنوا إن تطيعوا الدين كفروا يردُّوكم﴾.                   | 1 2 9 | ٨٦          |
| ﴿ وَمِن يَعْلُلُ يَأْتُ بِمَا غُلِّ يُومُ القيامَةُ ﴾ .                        | 171   | ٨٦          |
| ﴿وَلا تَحْسَبُنُّ الَّذِينَ قَتْلُوا فَي سَبِيلُ اللَّهُ أَمُواتًا﴾.           | 179   | ٨٨          |
| ﴿فلا تخافوهم وخافون إن كنتم مؤمنين﴾.                                           | 140   | 1 1 1       |
| ﴿ولا يحسبنُّ الذين كَفروا أنما نملي لهم خير﴾.                                  | ۱۷۸   | ٨٨          |
| ﴿ربنا ما خُلَقتَ هذا باطلاً سبحانكُ ﴿.                                         | 191   | ٤٩          |
| ومن سورة النساء                                                                |       |             |
| ﴿وَآتُو اليَّتَامَى أَمُوالُهُمْ وَلَا تَتَبَدُّلُوا الْخَبَيْثُ بِالطَّيْبِ﴾. | ۲     | ١٥٣         |
| ﴿ولا تأكلوا أموالهم إلى أموالكم﴾.                                              | ۲     | ١٧٦         |
| ﴿ فَانْكُحُوا مَا طَابِ لَكُمْ مِنْ النِّسَاءُ مِثْنَى﴾ .                      | ٣     | 100,180,107 |
| (G ) (F . 3 )                                                                  |       | ٥١٣، ١٩٣    |
| ﴿ فَإِنْ طَبِنِ لَكُم عَنِ شَيء منه نَفْسًا فَكُلُوه هَنيئاً ﴾.                | ٤     | ١٣٥         |
| ﴿وابتلوا اليتامي حتى إذا بلغوا النكاح﴾.                                        | ٦     | 100         |
|                                                                                |       |             |

| اسم السورة                                                            | رقمها   | رقم الصفحة        |
|-----------------------------------------------------------------------|---------|-------------------|
| ﴿إِنَّ الذين يأكلون أموال اليتامي ظلماً ﴾.                            | ١.      | ٥٨، ١٦١           |
| ﴿يُوصِيكُم الله في أولادكم للذِّكر مثل حظ الأنثيين﴾ .                 | 11      | 18.119.77         |
|                                                                       |         | 331,191,138       |
| ﴿ فَإِنْ كَانَ لَهُ إِخْوَةً فَلَأُمُّهُ السَّدُسُ ﴾.                 | 11      | 170               |
| ﴿وَاللَّاتِي يَأْتَينَ الْفَاحَشَةَ مَن نَسَائِكُمْ فَاسْتَشْهِدُوا﴾. | 10      | 171, 301          |
|                                                                       |         | 141, 141          |
| ﴿واللذان يأتيانها منكم فآذوهما﴾.                                      | ١٦      | ١٢٢               |
| ﴿ولا تنكحوا ما نكح آباؤكم من النساء﴾.                                 | 77      | 91                |
| ﴿حرِّمت عليكم أمَّهاتكم وبناتكم﴾.                                     | ۲۳      | ٥٨،٤٣١،٢٧١        |
| ﴿وَأَنْ تَجْمَعُوا بَيْنِ الْأَخْتَيْنِ﴾ .                            | 74      | <b>٣19.٣10.9.</b> |
| ﴿وربائبكم اللاتي في حجوركم﴾.                                          | ۲۳      | ١٦٩               |
| ﴿فَإِذَا أَحَصُنَّ فَإِنَّ أَتَينَ بِفَاحَشَةٌ فَعَلَيْهِنَ نَصَفَ﴾.  | 40      | 184 (1.9          |
|                                                                       |         | YV. (180          |
| ﴿ومن لم يستطع منكم طولاً أن ينكح المحصنات المؤمنات﴾                   | YO .4   | 187               |
| ﴿ولا تقتلوا أنفسكم إنَّ الله كانَّ بكم رحيماً﴾.                       | 79      | WEA (110          |
| ﴿والذين عقدت أيمانكم فآتوهم نصيبهم﴾.                                  | ٣٣      | ١٨٨               |
| ﴿الرجال قوامون على النساء بما فضل الله﴾.                              | ٣٥ _ ٣٤ | ١٠٣               |
| ﴿لاتقربوا الصلاة وأنتم سكاري حتى تعلموا ما تقولون﴾.                   | ٣3      | ٣٨                |
| ﴿فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه﴾.                                        | ٤٣      | ٩٨                |
| ﴿فَلَمُ تَجِدُوا مَاءً فَتَيْمُمُوا صَعِيداً طَيْباً﴾.                | ٤٣      | 110               |
| ﴿إِنَّ الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك﴾.                     | ٤٨      | 148               |
| ﴿يؤمنون بالجبت والطاغوت﴾ .                                            | ٥١      | 11.               |
| ﴿إِنَّ الله يأمركم أن تؤدُّوا الأمانات إلى أهلها﴾.                    | ٥٨      | ۱۵۰ ، ۱۲          |
| ﴿قُلُّ مَتَاعُ الدُّنيا ۚ قَلَيْلُ وَالآخَرَةَ خَيْرٍ﴾.               | VV      | ٨٦                |
| ﴿أَينما تَكُونُوا يَدرَكُمُ الْمُوتُ﴾.                                | ٧٨      | ۱۲۱ ،۸۷           |
| ﴿ولو ردُّوه إلى الرسوٰل وإلى أولي الأمر منهم﴾.                        | ۸۳      | 787               |
| ﴿وكان على كل شيء مقيتا﴾.                                              | ٨٥      | 7                 |
| ﴿وَإِذَا حَبِيتُم بِتَحْيَةً فَحَيُوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا﴾.            | ٨٦      | ٦٤                |

| اسم السورة رقـــــــــــــــــــــــــــــــــــ             | رقمها | رقم الصفحة    |
|--------------------------------------------------------------|-------|---------------|
| ﴿إِنَّ الله كان على كلِّ شيء حسيبا﴾. ٨٦                      | ٨٦    | 337           |
|                                                              | ٨٩    | 191           |
|                                                              | 97    | 101,177,71    |
|                                                              |       | 171 (108      |
| ﴿فليس عليكم جناح أن تقصروا من الصلاة إن خفتم﴾. • ١ •         | 1 • 1 | ١٦٢           |
|                                                              | 1.7   | ١٧١، ٣٧١      |
| ,                                                            | 1.0   | ٤٧            |
|                                                              | 110   | 779           |
| ﴿ويتبَع غير سبيل المؤمنين نولُه ما تُولَى﴾. م                | 110   | 779 . 87      |
|                                                              | 119   | ٥١            |
|                                                              | ۱۲۸   | ۱۲۳           |
| _ , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                      | ١٣٦   | ٧٦            |
| ﴿فبظلم من الَّذين هادوا حرمنا عليهم طيبات﴾. ٢٠               | 17.   | ١٨٠           |
|                                                              | ١٧٦   | ۱۳، ۱۲۳       |
| ومن سورة المائدة                                             |       |               |
|                                                              | ۲     | ۸۵، ۸۲        |
| ,                                                            | ۲     | 91            |
| ﴿حَرِّمَتَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالْدُمْ﴾. ٣              | ٣     | 107.10.00     |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                      |       | ۲۷۱، ۱۷۲      |
| ﴿اليوم أكملت لكم دينكم﴾. ٣                                   | ٣     | 97            |
| ﴿اليوم أحلُّ لكم الطيبات. ﴾.                                 | ٥     | ۰۰            |
| ﴿إِذَا قَمْتُمْ إِلَى الصَّلَاةُ فَاغْسُلُوا وَجُوهُكُمْ﴾. ٦ | 7     | 17,70,75      |
|                                                              |       | 108118911.301 |
|                                                              |       | 001,797,717   |
| ﴿وَإِنْ كَنتُم جَنبًا فَاطْهُرُوا﴾.                          | ٦     | ٦٤            |
| ﴿أُو لامستم النساء﴾ .                                        | ٦     | ۸٤، ۲٥        |
| ﴿فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه﴾. ٢                             | ٦     | ٣١٦           |

| رقم الصفحة | رقمها | اسم السورة                                                                     |
|------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 777        | ۳۱    | ﴿أعجزت أن أكون مثل هذا الغراب﴾.                                                |
| 157        | 44    | ﴿من أجل ذلك كتبنا على بني إسرائيل﴾.                                            |
| ١٣٨        | ٣٣    | ﴿إِنَّمَا جَزَاءَ الَّذِينَ يَحَارِبُونَ اللَّهِ وَرَسُولُهُ أَنْ يَقْتُلُوا﴾. |
| 112,35,711 | ٣٨    | ﴿والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما﴾.                                            |
| 100 (108   |       |                                                                                |
| 777, 877   | ٤٥    | ﴿وكتبنا عليهم فيها أنَّ النفس بالنفس ﴾ .                                       |
| ٣٢٨        | ٤٨    | ﴿لَكُلُّ جَعَلْنَا مُنكَمَ شَرَعَةً وَمَنْهَاجًا ﴾.                            |
| 77         | ٦٧    | ﴿يا أَيُّها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك﴾.                                   |
| 189        | ٧١    | ﴿ثُمَّ عَمُوا وَصَمُّوا كَثْيَرَ مِنْهُم﴾.                                     |
| ٤٨         | ٧٥    | ﴿ما المسيح ابن مريم إلا رسول قد خلت من قبله الرسل﴾.                            |
| ٥٨         | ۸۸    | ﴿وَكُلُوا مُمَّا رَزْقَكُمُ اللَّهُ﴾.                                          |
| 133 71     | ٨٩    | ﴿ فصيام ثلاثة أيام ﴾ .                                                         |
| ٧١         | ٨٩    | ﴿لا يؤاخذكم الله باللغو في أيمانكم﴾.                                           |
| 111        | ٨٩    | ﴿فكفارته إطعام عشرة مساكين من أوسط﴾.                                           |
| ۲۱، ۱۷     | 90    | ﴿لاتقتلوا الصيدُ وأنتم حرم ومن قتله منكم متعمدا ﴾ .                            |
| 17         | 90    | ﴿وَمَنَ عَادَ فَيَنْتَقَمُ اللَّهُ مَنَّهُ ﴾ .                                 |
| ٨٢٢        | 90    | ﴿ فجزاء مثل ما قتل من النعم ﴾ .                                                |
| ٨٨         | 1 • 1 | ﴿يا أيها الذين آمنوا لا تسألوا عن أشياء إن تبد لكم﴾ .                          |
| 17         | 1.0   | ﴿عليكم أنفسكم﴾.                                                                |
|            |       | ومن سورة الأنعام                                                               |
| 99         | ٣     | ﴿وهو الله في السموات وفي الأرض﴾.                                               |
| ۸٠         | ١٩    | ﴿وَلَوْ رَبِي عَامِ رَبِي عَامِرٍ<br>﴿لأَنذَركم به ومن بلغ﴾.                   |
| 18.        | ٤١    | ﴿ فَيَكَشَفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِنْ شَاءَ﴾.                               |
| ०९         | 99    | ﴿انظروا إلى ثمره إذا أثمر وينعه﴾.                                              |
| 189        | 1.7   | ﴿خالق کل شیء﴾.                                                                 |
| 180        | ۱۲۱   | ﴿ولا تأكلوا مما لم يذكر اسم الله عليه﴾.                                        |
| 97         | 1 3 1 | ﴿وَآتُوا حَقَّهُ يُومُ حَصَادُهُ﴾.                                             |

| اسم السورة                                                                 | رقمها | رقم الصفحة  |
|----------------------------------------------------------------------------|-------|-------------|
| ﴿قل لا أجد فيما أوحي إلى محرماً على طاعم يطعمه﴾ .                          | 180   | T79,198,107 |
| ﴿وعلى الذين هادوا حرمنا كلُّ ذي ظَفْرِ﴾.                                   | 127   | 444         |
| ﴿قُلَ هُلُم شَهْدَاءَكُمُ الذِّينَ يَشْهُدُونَ أَنَ اللَّهِ حَرْمُ هَذَا﴾. | 10.   | ०९          |
| ﴿تعالوا أُتِل ما حرم ربكم عليكم ألا تشركوا﴾ .                              | 101   | ۱۲، ۱۹      |
| , , ,                                                                      |       | 111, 771    |
| ﴿وَلَا تَقْتُلُوا النَّفُسُ الَّتِي حَرَّمُ اللَّهُ﴾.                      | 101   | 31,119,701  |
| ومن سورة الأعراف                                                           |       |             |
| ﴿إنه يراكم هو وقبيله من حيث لاترونهم﴾.                                     | 44    | ٣.,         |
| ﴿ أَين مَا كُنتُم تَدْعُونَ مِن دُونَ اللَّهِ ﴾ .                          | ٣٧    | 171         |
| ﴿فَأَنجيناه وأَهْلُه إلا امرأته﴾.                                          | ۸۳    | 187         |
| ﴿وقال موسى لأخيه هارون اخلفني في قومي وأصلح﴾ .                             | 187   | ٦٠          |
| ﴿وَأَنَا أُولَ الْمُؤْمِنِينَ﴾ .                                           | 184   | 771         |
| ﴿واختار موسى قومه سبعين رجلا﴾.                                             | 100   | ٣١          |
| ﴿الذين يتبعون الرسول النبي الأمي﴾.                                         | 101   | 440         |
| ومن سورة الأنفال                                                           |       |             |
| ﴿يا أيها الذين آمنوا استجيبوا لله وللرسول﴾.                                | 37    | 14.         |
| ﴿إِنْ يَكُنَ مَنْكُم عَشْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُوا مَائْتَيْنَ﴾.         | 70    | ١٨٥         |
| ﴿ الآن خفف الله عنكم وعلم أن فيكم ضعفاً ﴾.                                 | ۲۲    | ١٨٥         |
| ﴿مَا لَكُمْ مَنْ وَلَايَتُهُمْ مَنْ شَيَّءَ حَتَّى يُهَاجِرُوا﴾.           | ٧٧    | 191         |
| ﴿وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض﴾.                                          | ٧٥    | ١٨٨         |
| ومن سورة التوبة                                                            |       |             |
| ﴿فَإِنْ تَابُوا وأَقَامُوا الصَّلَاةُ وآتُوا الزَّكَاةُ فَخُلُوا﴾.         | > o   | 115         |
| ﴿ فإذا انسلخ الأشهر الحرم فاقتلوا المشركين حيث وجدتموهم                    | ٥     | 18.,170     |
| ﴿قُلُ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمُ وَأَبِنَاؤُكُمُ وَإِخْوَانِكُمُ﴾.              | 3 7   | 74          |
| ﴿قاتلوا الذين لايؤمنون بالله ولا باليوم الآخر﴾.                            | 79    | ۸۷، ۱۳۹     |
| ﴿حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون﴾.                                       | 79    | ۸۷، ۸۲۱     |
| ﴿والذين يكنزون الذهب والفضة ٰولا ينفقونها﴾.                                | 37    | 170         |
| ﴿عفا الله عنك لمَ أذنتَ لهم﴾.                                              | 23    | P V 7       |

| اسم السورة                                                                                                                                                                  | رقمها | رقم الصفحة |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|------------|--|
| إنما الصدقات للفقراء والمساكين.                                                                                                                                             | ٦.    | 170        |  |
| ﴿لا تعتذروا قد كفرتم بعد إيمانكم﴾.                                                                                                                                          | ٦٦    | ۸۸         |  |
| استغفر لهم أو لا تستغفر لهم إن تستغفر لهم سبعين مرة .                                                                                                                       | ۸۰    | 771        |  |
| ﴿خَذَ مَنْ أَمُوالَهُمْ صَدَقَةً تَطَهُّرُهُمْ وَتَزَكِّيهُمْ﴾.                                                                                                             | ۱۰۳   | 187        |  |
| ﴿فيه رجال يحبون أن يتطهروا﴾ .                                                                                                                                               | ۱۰۸   | ۲.۳        |  |
| ﴿مَا كَانَ لَلْنَبِي وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفُرُوا لِلْمُشْرِكِينَ﴾.                                                                                              | 114   | ۲۸         |  |
| ﴿وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لَيْنَفُرُوا كَافَةَ﴾.                                                                                                                          | 177   | ۸۱ ، ۵     |  |
| ومن سورة يونس                                                                                                                                                               |       |            |  |
| <ul><li>﴿بل كذبوا بما لم يحيطو بعلمه﴾.</li></ul>                                                                                                                            | 44    | ٦          |  |
| ﴿ إِنَّ الله لا يظلم الناس شيئا ﴾.                                                                                                                                          | ٤٤    | 174        |  |
| ﴿ لاتبديل لكلمات الله ﴾ .                                                                                                                                                   | ٦٤    | ۲۸         |  |
| ﴿ولا يحزنك قولهم إنَّ العزة لله﴾.                                                                                                                                           | ٦٥    | 99         |  |
| ﴿فَأَجِمَعُواْ أَمْرُكُمْ وَشُرَكَاءُكُمْ﴾.                                                                                                                                 | ٧١    | <b>***</b> |  |
| ﴿ أَلْقُوا مَا أَنْتُمُ مُلْقُونَ ﴾ .                                                                                                                                       | ۸٠    | ०९         |  |
| ومن سورة هود                                                                                                                                                                |       |            |  |
| ﴿قُلُ فَأَتُوا بِعَشْرِ سُورِ مِثْلُهُ مَفْتَرِياتٍ﴾.                                                                                                                       | ١٣    | ٥٨ ، ٤٥    |  |
| ﴿ولَّا ينفَعَكُم نَصْحَي إِنْ أَرِدَتُ أَنْ أَنْصِحَ لَكُم﴾.                                                                                                                | 37    | ١٣٦        |  |
| ﴿وما أمر فرُعون برَشيد﴾.                                                                                                                                                    | 9٧    | ٣٨         |  |
| ومن سورة يوسف                                                                                                                                                               |       |            |  |
| ﴿يوسف أعرض عن هذا﴾.                                                                                                                                                         | 4 4   | ٣١         |  |
|                                                                                                                                                                             | V     | <b>***</b> |  |
| ﴿ولمن جاء به حمل بعير﴾.                                                                                                                                                     | ٧٢    | ۳۳.        |  |
| ﴿وَا أَيُهَا الْعَزِيزِ﴾.                                                                                                                                                   | ٧٨    | ٣٤         |  |
| ﴿واسأَلُ القرية﴾.                                                                                                                                                           | ٨٢    | 107        |  |
|                                                                                                                                                                             | ,,,   | , - ,      |  |
| ومن سورة إبراهيم                                                                                                                                                            | ų.    |            |  |
| ﴿قُلُ تَمْتَعُوا فَإِنَّ مُصَيِّرِكُمْ إِلَى النَّارِ﴾.<br>﴿ إِذَ مِنْ مِنْ النَّارِينَ إِلَى النَّارِ النَّارِ النَّارِ النَّارِ النَّارِ النَّارِ النَّارِ النَّارِ النَّ | ۳.    | ٥٨         |  |
| ﴿ولا تحسبنَ الله غافلاً عما يعمل الظالمون﴾.                                                                                                                                 | 73    | ٨٨         |  |
| ومن سورة الحجر                                                                                                                                                              |       |            |  |
| ﴿فسجد الملائكة كلهم أجمعون. إلا إبليس﴾. ٣٠                                                                                                                                  | m1 -  | 140        |  |
|                                                                                                                                                                             |       |            |  |

| رقم الصفحة  | رقمها | اسم السورة                                                                       |
|-------------|-------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 140         | ٤٠    | ﴿ولأغوينهم أجمعين إلا عبادك منهم﴾.                                               |
| 170 , 187   | 23    | ﴿إِنَّ عبادي ليس لك عليهم سلطان إلا من اتبعك.                                    |
| ٥٨          | ٢3    | ﴿ادخلوها بسلام آمنين﴾ .                                                          |
| ۸۸          | ۸۸    | ﴿لا تمدنَّ عينيكُ إلى ما متعنا به أزواجا منهم﴾.                                  |
| ٣           | 97    | ﴿فُورَبُكُ لَنْسَأَلُنَّهُمْ أَجْمَعِينَ﴾.                                       |
|             |       | ومن سورة النحل                                                                   |
| 791         | ٤٣    | ﴿فَاسَأَلُوا أَهُلُ الذُّكُرُ إِنْ كَنْتُمُ لَاتَّعَلَّمُونَ﴾.                   |
| 711,717,537 | ٤٤    | ﴿وَأَنْزَلْنَا ۚ إِلَيْكُ الذِّكُرِ لَتِبِينِ لَلْنَاسِ﴾.                        |
| 74          | ٧٨    | ﴿ وَاللَّهُ أَخْرِجِكُمْ مَنْ بِطُونَ أَمْهَاتُكُمْ لَاتَّعَلَّمُونَ شَيْئًا ﴾ . |
| 414         | ۸۰    | ﴿ وَمَن أَصُوافِهَا ۚ وَأُوبَارِهَا وَأَشْعَارُهَا ۚ أَثَاثًا ﴾ .                |
| 77          | ٩.    | ﴿إِنَّ الله يأمر بالعدل والإحسان﴾.                                               |
| 17.         | 97    | ﴿مَا عَنْدُكُمْ يَنْفُدُ وَمَا عَنْدُ اللَّهُ بَاقَ﴾.                            |
| ١٠٨         | ٩٨    | ﴿فَإِذَا قَرَأَتُ القَرآنَ فَاسْتَعَذَ بِاللَّهِ﴾.                               |
| 1 🗸 9       | ١٠١   | ﴿وإذا بدلنا آية مكان آية والله أعلم بما ينزل﴾.                                   |
| 1 1 1       | ١٤    | ﴿لتأكلوا منه لحماً طرياً﴾.                                                       |
|             |       | ومن سورة الإسراء                                                                 |
| ٤٨          | 10    | ﴿وما كنا معذبين حتى نبعث رسولاً﴾.                                                |
| 177,170,187 | 74    | ♦فلا تقل لهما أف€.                                                               |
| 70179       | ٣١    | ﴿<br>﴿وَلَا تَقْتَلُوا أُولَادُكُمْ خَشْيَةً إِمْلَاقَ﴾.                         |
| 1.7 .9.     | ٣٢    | ﴿ وَلا تَقْرِبُوا الزِّنَا إِنَّهُ كَانَ فَاحْشَةً ﴾ .                           |
| ०९          | ٤٨    | ﴿انظر كيف ضربواً لك الأمثال﴾.                                                    |
| 771         | ٥١    | ﴿<br>﴿فسينغضون إليك رؤوسهم﴾.                                                     |
| 05, 0V      | ٧٨    | ﴿أَقِمُ الصَّلَاةُ لَدُلُوكُ الشَّمَسُ إِلَى غَسَقُ اللَّيلِ﴾.                   |
| ٣٥          | 78    | ﴿واستفزز من استطعت منهم بصوتك﴾.                                                  |
| ٤٥          | ٨٨    | ﴿قُلْ لَئِن اجتمعت الإنس والجن على﴾.                                             |
| ٤٨          | 1.7   | ﴿ وَوَرَآناً فِرقناه لِتَقْرَأُه عِلَى النَّاسِ ﴾ .                              |
| 171         | 11.   | ﴿ أَيَّا مَا تَدْعُو فَلُهُ الْأَسْمَاءُ الْحَسْنَى ﴾ .                          |
| ,           |       |                                                                                  |
| ٣٥          | 79    | ومن سورة الكهف<br>﴿فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر﴾.                               |
| 10          | ۱٦    | وقمن شاء فليؤمن ومن ساء فليحفر.                                                  |

| رقم الصفحة | رقمها | اسم السورة                                                                |
|------------|-------|---------------------------------------------------------------------------|
| 188        | ٤٩    | ﴿ولا يظلم ربك أحدا﴾.                                                      |
| 77         | VV    | ﴿ جدارا يريد أن ينقض﴾ .                                                   |
|            |       | ومن سورة مريم                                                             |
| 441        | ١.    | ﴿آيتك ألا تكلم الناس ثلاث ليال سوياً﴾.                                    |
| ۲۳۱        | 77    | ﴿إِنِّي نَذَرَتُ لِلرَّحَمَنُ صَوْماً﴾ .                                  |
| 17.        | 79    | ﴿ثُمَّ لَنَنزعنَ مِنْ كُلِّ شَيْعَةً أَيْهِمِ أَشَدَ﴾.                    |
|            |       | ومن سورة طه                                                               |
| ١٢٠        | 17    | ﴿وَمَا تَلُكُ بِيمِينُكُ يَا مُوسَى﴾.                                     |
| ٣٢         | 179   | ﴿ولولا كلمة سبقت من ربك لكان لزاماً وأجل﴾.                                |
| ٨٨         | 171   | ﴿ولا تمدنُّ عينيك إلى ما متعنا به أزواجاً منهمُ ﴾.                        |
| ٧٢         | 144   | ﴿وأمر أهلك بالصلاة واصطبر عليها﴾.                                         |
|            |       | ومن سورة الأنبياء                                                         |
| ***        | 70    | ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلُكُ مِنْ رَسُولُ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ ﴾ . |
| 177        | 40    | ﴿كُلُّ نَفْسُ ذَائقة الموت﴾.                                              |
| ١٢٠        | ٥٩    | ﴿من فعل هذا بآلهتنا﴾.                                                     |
| ٣٣         | ٧٥    | ﴿وَأَدْخَلْنَاهُ فَي رَحْمَتِنا﴾ .                                        |
| 448        | ٧٨    | ﴿وداود وسليمان إذ يحكمان في الحرث﴾.                                       |
|            |       | ومن سورة الحج                                                             |
| ١٢٠        | ١٨    | ﴿ أَلَم تَر أَنَّ اللَّه يُسجد له من في السموات ﴾ .                       |
| 177        | 44    | ﴿وَيَذَكُّرُوا اسْمُ اللَّهُ فَي أَيَّامُ مَعْلُومَاتُ﴾.                  |
| 17         | 79    | ﴿ثُم ليقضوا تَفْتُهُم وليُوفُوا نَذُورِهُم﴾ .                             |
| 15,081,377 | 7 9   | ﴿وَلَيْطُوفُوا بِالْبِيتُ الْعَتْيَقِ﴾ .                                  |
| 97         | ٣.    | ﴿أُحلت لكم بهيمة الأنعام إلا ما يتلى عليكم﴾.                              |
| ١١٩        | 40    | ﴿والمقيمي الصلاة﴾.                                                        |
| ٣١         | ٤٠    | ﴿لهدِّمت صوامع وبيع وصلوات ومساجد﴾.                                       |
| ٥٠         | ٧٨    | ﴿وجاهدوا في الله حق جهاده﴾.                                               |
|            |       | ومن سورة المؤمنون                                                         |
| 170        | ٥     | ﴿والذين هم لفروجهم حافظون﴾.                                               |

| اسم السورة                                                                           | رقمها   | رقم الصفحة<br> |
|--------------------------------------------------------------------------------------|---------|----------------|
| «كلوا من الطيبات».                                                                   | ٥١      | ٥٨             |
| ﴿ وَمَنْ يَدُّعُ مِعُ اللَّهِ إِلَهًا آخر لابرهان له به ﴾.                           | 117     | 17.            |
| ومن سورة النور                                                                       |         |                |
| ﴿الزَّانية والزَّاني فاجلدوا كلُّ واحد منهما مائة جلدة﴾                              | ۲.      | 180,1.9,78     |
| <u>.</u>                                                                             |         | 175            |
| ﴿والذين يرمون المحصنات ثم لم ياتوا بأربعة شهداء﴾ .                                   | 0_8     | 121,221,331    |
| , ,                                                                                  |         | ۱۸٦،۱٦٦        |
| ﴿والذين يرمون أزواجهم ولم يكن لهم شهداء﴾.                                            | ٧ _ ٦   | 14.            |
| ﴿لُولًا جَاؤُوا عَلَيْهُ بِأَرْبِعَةً شَهْدًاء﴾.                                     | ۱۳      | ١٨٧            |
| ﴿قل للمؤمنين يغضوا من أبصارهم ويحفظوا فروجهم ﴾.                                      | ۳.      | <b>v</b> 9     |
| ﴿قُلُّ لَلْمُؤْمِنَاتَ يَغْضَضَنَ مِنَ أَبْصَارُهِنَ وَيَحْفُظُنَ فَرُوجُهِنَ}       | ۲۱ . ۲  | ٧٩             |
| ﴿ فَكَاتَبُوهُمُ إِنْ عَلَمْتُمْ فَيْهُمْ خَيْرًا﴾ .                                 | ٣٣      | ٥٧             |
| ﴿وأقيمُوا الصلاة وآتُوا الزَّكَاة وأطيعُوا الرسول﴾.                                  | ٥٦      | ٥١             |
| ﴿فليحذر الذين يخالفون عن أمره﴾.                                                      | ٦٣      | ٦١             |
| ومن سورة الفرقان                                                                     |         |                |
| ﴿لُولًا نزل عليه القرآن جملة واحدة﴾.                                                 | ٣٢      | ٤٨             |
| ﴿وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهَا آخَرُ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ﴾ . | ۸۶ _ ۲۸ | ۱۳۸            |
| ومن سورة الشعراء                                                                     |         |                |
| ﴿هذه ناقة لها شرب ولكم شرب يوم معلوم﴾.                                               | 100     | ٨٢٣            |
| ﴿ فلا تدع مع الله إلهاً آخر ﴾.                                                       | ۲۱۳     | ٨٤             |
| ومن سورة النمل                                                                       |         |                |
| ﴿وأوتيت من كل شيء﴾.                                                                  | 74      | 129            |
| ﴿أَيْكُمْ يَأْتَيْنَى بِعَرْشُهَا﴾ .                                                 | ٣٨      | ١٢١            |
| ﴿قل لا يعلم من في السموات والأرض الغيب إلا الله﴾.                                    | ٦٥      | 177            |
| ومن سورة العنكبوت                                                                    |         |                |
| ﴿ووصينا الإنسان بوالديه حسناً﴾.                                                      | ٨       | 10.            |
| ﴿ فَلَبِثُ فَيْهُمُ أَلْفُ سَنَّةً إِلَّا خَمْسِينَ عَاماً﴾.                         | ١٤      | ١٣٧            |

| اسم السورة                                                                        | رقمها  | رقم الصفحة | _ |
|-----------------------------------------------------------------------------------|--------|------------|---|
| ومن سورة الروم                                                                    |        |            |   |
| ﴿الله الذي خلقكم ثم رزقكم ثم يميتكم﴾.                                             | ٤٠     | 178        |   |
| ومن سورة لقمان                                                                    |        |            |   |
| ﴿وفصاله في عامين﴾.                                                                | ۱ ٤    | 109 .00    |   |
| ومن سورة الأحزاب                                                                  |        |            |   |
| ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِي قُلُ لأَزُواجِكُ﴾ .                                        | 44     | ٦٦         |   |
| ﴿ يَا نَسَاءَ النَّبِي لَسَتَّنَّ كَأَحَدُ مَنَ النَّسَاءَ إِنَ اتَّقَيَّتَنَ ﴾ . | ٣٣_ ٣٢ | 115        |   |
| ﴿إِنَّ المسلمين والمسلمات والمؤمنين والمؤمنات﴾.                                   | 40     | 119 . ٧9   |   |
| ﴿ومن يعص الله ورسوله فقد ضل﴾.                                                     | ٣٦     | ٥١         |   |
| ﴿فَلَمَا قَضَى زَيْدُ مَنْهَا وَطُرَأَ زُوجِنَاكُهَا﴾.                            | ٣٧     | 101 (118   |   |
| ﴿إِذَا نَكُحتُم الْمُؤْمِنَاتُ ثُم طَلَقْتُمُوهِنَ مِن قَبَلَ﴾.                   | ٤٩     | 18.        |   |
| ﴿وَمِن يَطِعُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدَ فَازَ﴾ .                                 | ٧١     | ٥١         |   |
| ﴿وامرأة مؤمنة إن وهبت نفسها للنبي﴾ .                                              | ٥٠     | ١٣٦        |   |
| ﴿لا تدخلوا بيوت النبي إلا أن يؤذن لكم ﴾.                                          | ٥٣     | ٨٢         |   |
| ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهِ وقولُوا قُولًا سَدِيداً ﴾ .      | ٧.     | ٧٢         |   |
| ﴿إِنَا عَرَضَنَا الْأَمَانَةُ عَلَى السَّمُواتُ وَالْأَرْضِ ﴾.                    | ٧٢     | ٣٣         |   |
| ومن سورة سبأ                                                                      |        |            |   |
| ﴿لا يعزب عنه مثقال ذرة في السموات﴾.                                               | ٣      | 7 7        |   |
| ومن سورة فاطر                                                                     |        |            |   |
| ﴿ هل من خالق غير الله ﴾ .                                                         | ٣      | ١٢٣        |   |
| ﴿وما يستوي الأعمى والبصير﴾.                                                       | ١٩     | 80         |   |
|                                                                                   |        |            |   |
| ومن سورة الصافات                                                                  |        |            |   |
| ﴿ يَا بَنِّي إِنِّي أَرَى فِي المنامِ أَنِّي أَذْبِحِكُ ﴾.                        | 1.7    | 197        |   |
| ﴿وفديناه بذبح عظيم﴾.                                                              | 1.4    | 197        |   |
| ومن سورة ص                                                                        |        |            |   |
| ﴿اركض برجلك﴾.                                                                     | 23     | 17         |   |
|                                                                                   |        |            |   |

| اسم السورة                                               | رقمها | رقم الصفحة   |
|----------------------------------------------------------|-------|--------------|
| ومن سورة الزمر                                           |       |              |
| ﴿الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه﴾.                     | ١٨    | <b>**</b> ** |
| ﴿ولكن حقت كلمة العذاب على الكافرين﴾.                     | ٧١    | ۲۹           |
| ومن سورة غافر                                            |       |              |
| ادعونى أستجب لكم                                         | ٦.    | ۱٤٠ ، ۸۲     |
| ﴿اللهُ الذِّي جعل لكم الأرض قراراً﴾.                     | ٦٤    | 178          |
| ﴿هُو الَّذِي خَلَقَكُم مَنْ تَرَابِ ثُمْ مِنْ نَطَفَةٌ﴾. | ٦٧    | 188          |
| ومن سورة فصلت                                            |       |              |
| ﴿ وويل للمشركين الذين لايؤتون الزكاة ﴾ .                 | ٧ _ ٦ | VV           |
| ﴿فَقَالَ لَهَا وَلَلْأَرْضَ ائتيا طُوعاً أَوْ كَرَهاً﴾.  | 11    | ٣٣           |
| ﴿اعملوا ما شتتم﴾.                                        | ٤٠    | ٥٨ ، ٨٥      |
| ومن سورة الشورى                                          |       |              |
| ﴿ فالله هو الولي﴾ .                                      | ٩     | AFI          |
| ﴿ ليس كمثله شيء ﴾ .                                      | 11    | ٣١           |
| ومن سور الزخرف                                           |       |              |
| ﴿أُو مَنْ يَنشَّأُ فَي الحلية وهو في الخصام غير مبين﴾.   | ١٨    | ١٦٠          |
| ومن سورة الدخان                                          |       |              |
| ﴿ ذَقَ إِنْكُ أَنْتُ الْعَزِيزِ الْكَرِيمِ ﴾.            | ٤٩    | ०९           |
| ومن سورة الجاثية                                         |       |              |
| ﴿إِنَّا كَنَا نَسْتَنْسُخُ مَا كَنْتُم تَعْمُلُونَ﴾.     | 79    | 1 ∨ 9        |
| ومن سورة الأحقاف                                         |       |              |
| ﴿وشهد شاهد من بني إسرائيل على مثله﴾.                     | ١.    | ٣١           |
| ﴿وحمله وفصاله ثلاثون شهرا﴾.                              | 10    | 101 600      |
| ﴿تَدَمُّر كُلُّ شَيء بأمر ربها﴾.                         | 70    | ١٣٩          |
| ومن سورة محمد                                            |       |              |
| ﴿فَضَرِبُ الرَقَابِ﴾ .                                   | ٤     | 15           |
| ﴿طاعة وقول معروف﴾.                                       | ۲۱    | ۳.           |
|                                                          |       |              |

| رقم الصفحة | رقمها | اسم السورة                                                                |
|------------|-------|---------------------------------------------------------------------------|
|            |       | ومن سورة الفتح                                                            |
| 1.7        | 79    | ﴿محمد رسول الله﴾.                                                         |
|            |       | ومن سورة الحجرات                                                          |
| ٨٤         | ١٢    | ﴿ولا يغتب بعضكم بعضا﴾.                                                    |
| 771        | ١٤    | ﴿قالت الأعراب آمنا﴾.                                                      |
|            |       | ومن سورة ق                                                                |
| 797        | 7     | ﴿أَفَلُم يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاءُ فَوَقَهُمْ كَيْفُ بِنَيْنَاهَا﴾.     |
|            |       | ومن سورة الذاريات                                                         |
| ٤٩         | 70    | ﴿وما خلقتُ الجنَّ والإنس إلا ليعبدون﴾.                                    |
|            |       | ومن سورة الطور                                                            |
| ०९         | 17    | ﴿فاصبروا أو لا تصبروا﴾.                                                   |
|            |       | ومن سورة النجم                                                            |
| 371, 717   | ٣٨    | ﴿<br>﴿أَلَا تَزَرُ وَازَرَةً وَزَرُ أَخْرَى﴾.                             |
|            |       | ومن سورة القمر                                                            |
| ٣٢٨        | 44    | ﴿ونبئهم أنَّ الماء قسمة بينهم﴾.                                           |
|            |       | ومن سورة الرحمن                                                           |
| ١٢٢        | 77    | ﴿كُلُّ مِن عليها فان﴾.                                                    |
| ٣١         | **    | ﴿ويبقى وجه ربك﴾.                                                          |
| ٣.,        | ٣٩    | ﴿فيومنذ لا يسأل عن ذنبه إنس ولا جان﴾.                                     |
|            |       | ومن سورة الحديد                                                           |
| <b>797</b> | ۲.    | ﴿إنما الحياة الدنيا لعب ولهو وزينة وتفاخر بينكم﴾.                         |
|            |       | ومن سورة المجادلة                                                         |
| 101,100,11 | ٣     | ﴿وَالَّذِينَ يَظَاهُرُونَ مِن نَسَائِهُمْ ثُمْ يَعُودُونَ لَمَا قَالُوا﴾. |
| 301, 177   |       |                                                                           |
| ۱۱۰،۷۱     | ٤     | ﴿فصيام شهرين متتابعين﴾.                                                   |
| 100 (170   | V     | ada 1_ A (♂ .111 €.13a.                                                   |
| 178        | ٧     | ﴿إِنَّ الله بكل شيء عليم﴾.                                                |

| اسم السورة                                                                   | رقمها       | رقم الصفحة |
|------------------------------------------------------------------------------|-------------|------------|
| ﴿إذا ناجيتم الرسول فقدموا بين يدي نجواكم صدقة﴾.                              | ١٢          | ۱۸۲ ، ۱۸٤  |
| ﴿أَأَشْفَقَتُمْ أَنْ تَقَدَّمُوا بِينَ يَدِي نَجُواكُمْ صَدْقَاتٍ﴾.          | ۱۳          | ۱۸٦        |
| ومن سورة الحشر                                                               |             |            |
| ﴿فاعتبروا يا أولى الأبصار﴾.                                                  | ۲           | 337        |
| ﴿كيلا يُكون دولةً بين الأغنياء منكم﴾.                                        | ٧           | 171 . 10 . |
| ﴿ولذي القربي﴾ .                                                              | ٧           | 198        |
| •<br>﴿وما أَتَاكِم الرسول فخذوه﴾ .                                           | ٧           | 788,719,87 |
| ﴿وما نهاكم عنه فانتهوا﴾ .                                                    | ٧           | 31, 17     |
| ﴿للفقراء المهاجرين الذين أخرجوا من ديارهم وأموالهم﴾ .                        | ٨           | ١٧٦        |
| ومن سورة الممتحنة                                                            |             |            |
| ﴿ فَإِنْ عَلَمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتُ فَلَا تُرجِعُوهُنَّ إِلَى الْكَفَارِ﴾. | ١.          | ١٨٨        |
| ﴿وَإِنْ فَاتَّكُم شَيْءَ مِنْ أَزُواجِكُم﴾.                                  | 11          | 197        |
| ومن سورة الجمعة                                                              |             |            |
| ﴿ إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله﴾ .                       | ٩           | 777,117,98 |
| ﴿فَإِذَا قَضِيتَ الصَّلَاةَ فَانتشرُوا فَى الأرضُ﴾.                          | ١.          | ۷۰ ، ٦٩    |
| ومن سورة المنافقون                                                           |             |            |
| ﴿لا تلهكم أموالكم ولا أولادكم عن ذكر الله﴾.                                  | ٩           | ٨٦         |
| ومن سورة التغابن                                                             |             |            |
| وأطيعوا الله وأطيعوا الرسول﴾.                                                | ١٢          | ٦١         |
| ومن سورة الطلاق                                                              |             | . ,        |
| وس سوره الصرى<br>﴿إذا طلقتم النساء فطلقوهن لعدتهن﴾.                          | ١           | 117        |
| ﴿ولا تخرجوهن من بيوتهن﴾.                                                     | ,           | 710        |
| هوود تحرجوس ش بيوطهن<br>﴿فإذا بلغن أجلهن فأمسكوهن بمعروف ﴾.                  | ,<br>Y      | ٦٢         |
| ىرودا بىنى اجمهل ئامسىوس بىمىروت                                             | ,<br>Y      | ۲۸۱ ، ۱۵٤  |
|                                                                              | ۳_۲         | 17.        |
| روس يعلى المحيض من المحيض من نسائكم. • . • . • . • . • . • . • . • . • . •   | . <u></u> . | 18. (177   |
| ﴿وَأُولَاتُ الْأَحْمَالُ أَجْلُهُنْ أَنْ يُضْعَنَ حَمَلُهُنَّ﴾.              | ٤           | 189        |
| . (04.00 0.00 0.00 0.00 0.00 0.00 0.00 0                                     | •           |            |

| اسم السورة                                                                         | ہا رقم الص | الصفحة |
|------------------------------------------------------------------------------------|------------|--------|
| ﴿ وإنْ كن أو لات حمل فأنفقوا عليهنَّ حتى يضعن حملهنَّ ﴾.                           | 178        | ١      |
| ﴿أَسَكَنُوهُنَّ مَنْ حَيْثُ سَكَنْتُم مِنْ وَجَدَكُم﴾.                             | ۱۳٦،       | ۱، ۳۰۲ |
| ﴿لينفق ذو سعة من سعته﴾.                                                            | ۱۲، ۳      | ، ۳۷۲  |
| ومن سورة التحريم                                                                   |            |        |
| ﴿يا أيها الذين كفروا لاتعتذروا اليوم﴾.                                             | ٨٨         |        |
| ومن سورة القلم                                                                     |            |        |
| ﴿وَإِنْكُ لَعَلَى خَلَقَ عَظْيِمٍ﴾.                                                | Y 1 V      | 7      |
| ومن سورة المعارج                                                                   |            |        |
| ﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ خَلَقَ هَلُوعًا إِذَا مُسَهُ الشُّرُ جَزُوعًا﴾.                | ۱۲ ۹۹، ۸   | ۱۱۸    |
| <b>﴿</b> إلا المصلين﴾.                                                             | ١١٨        | ,      |
| ومن سورة نوح                                                                       |            |        |
| ﴿وجعل الشمس سراجا﴾.                                                                | **         |        |
| ومن سورة المزمّل                                                                   |            |        |
| ﴿يا أيها المزمل﴾.<br>﴿قم الليل إلا قليلا﴾.                                         | 77         |        |
| ﴿قم الليل إلا قليلا﴾.                                                              | 77         |        |
| ومن سورة المدثر                                                                    |            |        |
| ﴿وثيابك فطهر﴾.                                                                     | ٣٩         |        |
| ﴿ما سلككم في سقر قالوا لم نك من المصلين ﴾ . ٢                                      | VV         |        |
| ومن سورة القيامة                                                                   |            |        |
| ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعِ قَرَآنَاهُ. ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بِيَانِهِ ﴾. ١٨ | י דוו      | •      |
| ﴿وجوه يومئذ ناضرة. إلى ربها ناظرة﴾. ٢٢                                             | 11.        | ,      |
| ومن سورة التكوير                                                                   |            |        |
| ﴿والليل إذا عسعس﴾.                                                                 | ٩٨         |        |
| ومن سورة الانشقاق                                                                  |            |        |
| ﴿إِذَا السماء انشقت﴾.                                                              | ٣١         |        |
| ﴿فَأَمَا مِنْ أُوتِي كَتَابِهِ بِيمِينَهُ فَسُوفَ يَحَاسُبُ حَسَابًا يَسْيَراً﴾.   | 117        |        |
| ﴿ فلا أقسم بالشفق ﴾ .                                                              | 9٧         |        |
|                                                                                    |            |        |

| رقم الصفحة | رقمها   | اسم السورة                                           |
|------------|---------|------------------------------------------------------|
|            |         | ومن سورة البروج                                      |
| ۲۸         | ٦       | وس سوره ببروج<br>﴿إذ هم عليها قعود﴾.                 |
| 170        |         | · ·                                                  |
|            |         | ومن سورة المطففين                                    |
| ۱۳۳        | 10      | ﴿كلا إنهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون﴾.                   |
|            |         | ومن سورة الانفطار                                    |
| 119        | 18 _ 18 | ﴿إِنَّ الأبرار لفي نعيم. وإنَّ الفجار لفي جحيم﴾.     |
|            |         | ومن سورة الأعلى                                      |
| 47         | ٤ _ ٥   | ﴿والذي أخرج المرعى فجعله غثاء أُحُوى﴾.               |
|            |         | ومن سورة الزلزلة                                     |
| ٠٢١، ٧٧٢   | ۸ _ ۷   | ﴿ فَمَنَ يَعْمُلُ مُثْقَالُ ذَرَةً خَيْرًا يَرُهُ ﴾. |
|            |         | ومن سورة التكاثر                                     |
| ۲۸         | ١       | ﴿ أَلْهَاكُمُ التَّكَاثُرُ ﴾ .                       |
|            |         | ومن سورة العصر                                       |
| 114        | ۲ _ ۱   | ﴿والعصر إنَّ الإنسان لفي خسر إلا الذين آمنوا﴾.       |
|            |         | -<br>ومن سورة المسد                                  |
| ٥٠         | ٤       | ﴿وامرأته حمالة الحطب﴾.                               |
|            |         | ومن سورة الإخلاص                                     |
| ۸۳، ۲۰۱    | ٤٠      | ﴿قل هو الله أحد﴾.                                    |



## فهرس الأحاديث والآثار

| الصفحة        | طرف الحديث                                      |
|---------------|-------------------------------------------------|
| 171           | ابدؤوا بما بدأ الله به.                         |
| ٧٣            | أتاني جبريل فأمرني أن آمر أصحابي.               |
| 1             | أتدرُون ما الإيمان بالله وحده ؟                 |
| 711           | أترضون نفل خمسين من اليهود.                     |
| Y• A          | أتشهد أن لا إله إلا الله ؟                      |
| 1.4           | اجعلها مكانها، ولن تجزي عن أحد بعدك.            |
| 78.           | احبس أصلها وسبّل الثمرة.                        |
| ١٨٢           | احتجم وهو محرم.                                 |
| 001, T01, A3Y | إحداهن بالتراب.                                 |
| 1.7           | أحصي ما يخرج منها.                              |
| ٣.٢           | أحقُّ ما أوفيتم من الشروط؛                      |
| ١٦٦           | أُحلت لكم ميتتان ودمان.                         |
| 1.0           | اختر أيتهما شئت.                                |
| 1 • 8         | إختر منهن أربعاً.                               |
| 790,107       | أخراهن بالتراب.                                 |
| 1.7           | اخرصوا.                                         |
| 17.           | أَدُّوا الخياط والمخيط.                         |
| 178           | إذا أتاكم كريم قوم فأكرموه.                     |
| 181           | إذا أتى أحدكم الغائط فلا يستقبل القبلة.         |
| ٣             | إذا أتيتم الغائط فلا تستقبلوا القبلة.           |
| 170           | إذا استأذنت أحدكم امرأته إلى المسجد فلا يمنعها. |
| 70, VA        | إذا استيقظ أحدكم من نومه فلا يدخل يده.          |

| الصفحة        | طرف الحديث                                    |
|---------------|-----------------------------------------------|
| ٥٧            | إذا اشتد الحرُّ فأبردوا عن الصلاة.            |
| ۱۲۸ ،۱۰۰      | إذا بايعت فقل لا خلابة.                       |
| ١٦٦           | إذا بلغ الماء قلتين لم يحمل الخبث.            |
| 17.           | إذا تشهَّد أحدكم فليتعوذ بالله من أربع.       |
| 711           | إذا توضأ أحدكم ولبس خُفيه فليصلِّ.            |
| 197           | إذا جلس بين شعبها الأربع ثمَّ جهدها.          |
| 3.47          | إذا حكم الحاكم فاجتهد ثمَّ أصاب فله أجران.    |
| 331, 1.7      | إذا دبغ الإهاب فقد طهر.                       |
| 107           | إذا دخل شهر رمضان فتحت أبواب السماء.          |
| 79            | إذا رقد أحدكم عن الصلاة أو غفل عنها.          |
| <b>*</b> •A   | إذا زادت على عشرين ومائة ففي كُلِّ خمسين حقة. |
| Y · ·         | إذا سمعتم به بأرض فلا تقدموا عليه.            |
| 187           | إذا سمعتم النداء فقولوا مثل ما يقول.          |
| 731, TT1, A3Y | إذا شرب الكلب في إناء أحدكم فليغسله.          |
| 37            | إذا شكَّ أحدكم في صلاته فليتحر الصواب.        |
| 44.           | إذا ضحك في الصّلاة أعاد الصلاة.               |
| ٣٣٦           | إذا قرأ ابن آدم السجدة فسجد اعتزل الشيطان.    |
| 117           | إذا قمت إلى الصلاة فكبر.                      |
| ٥٧            | إذا كان أحدكم يصلي فلا يدع أحداً يمر.         |
| 184           | إذا كان الماء قلتين لم يحمل الخبث.            |
| 144           | إذا وجد ذلك أحدكم فلينضح فرجه.                |
| 711           | إذا وجد عنده المتاع ولم يفرقه.                |
| 790 (100      | إذا ولغ الكلب في إناء أحدكم فليغسله سبعاً.    |
| YV 8          | أربع لاتجوز في الأضاحي.                       |
| ٧.            | ارجع فصلٌ فإنك لم تصلُّ .                     |
| 9 £           | الأرض كلها مسجد إلا المقبرة والحمام.          |
| ٣٣٦           | ارقيها بكتاب الله.                            |
| 717           | اسعوا فإنَّ الله كتب عليكم السعي.             |

| الصفحة<br>ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | طرف الحديث                                        |
|------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| ٣٦                                             | اشتكت النار إلى ربها.                             |
| 770                                            | أشد الناس عذاباً يوم القيامة.                     |
| 110                                            | أصبتَ السنة، وأجزأتك صلاتك.                       |
| 101, 101, 757                                  | أعتق رقبة .                                       |
| 750                                            | أعتقوها، فإذا سمعتم برقيق قدم.                    |
| ٣٣٨                                            | أعطوا الأجير أجره قُبل أن يجفُّ عرقه.             |
| YAA                                            | أفتًان أنت ؟                                      |
| Y11                                            | أفتستحقون الدية بأيمان خمسين منكم ؟               |
| ۳۱٤ ، ۱۸۱                                      | أفطر الحاجم والمحجوم.                             |
| ١٣.                                            | أفليس تجد فيما أوحى الله ؟                        |
| <b>YAY</b>                                     | اقتدوا باللذين من بعدي.                           |
| 191                                            | اقتلوه .                                          |
| ٣٣٤                                            | أقلُّ الحيض للجارية البكر.                        |
| 118                                            | ألا أخبرتيها أني أفعل ذلك.                        |
| 799                                            | ألا أخبركم بخير الشهداء.                          |
| 708                                            | الذي تفوته صلاة العصر كأنما وتر أهله وماله.       |
| 177 ,07                                        | الذي يشرب في إناء الفضة إنما يجرجر.               |
| Y • V                                          | الله أكبر، لو لَم أسمع بهذا لقضينا بغيره.         |
| ٨٨                                             | اللهمَّ لاتكلهم إليَّ فأضعف عنهم.                 |
| 118                                            | ألم تسمعي ما قال المدلجي ؟                        |
| 97                                             | أليس إذا حاضت لم تصلُ ولم تصم.                    |
| 187                                            | إمامة جبريل للنبي صلى الله عليه وآله وسلم.        |
| ۲۰۲، ۲۰۲                                       | أُمر بلال أن يشفع الأذان، وأن يوتر الإقامة.       |
| ٣٢.                                            | أمر رسول الله من ضحك بإعادة الوضوء والصلاة.       |
| 175                                            | أمر النبي بذَّنوب من ماء فأهريق عليه.             |
| ۱۱۲، ۳۷۱                                       | أُمرت أن أسجد على سبعة أعظم.                      |
| ۱۱۳ ، ۹٦                                       | أُمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله. |
| 7.7                                            | أمرنا أن نقرأ بفاتحة الكتاب وما تيسر.             |

| ۸۳         سول الله أن نستشرف العين والأذن.         نبي بسبع: بعيادة المريض.         منهن أربعاً وفارق سائرهن.         وفي بيتك حتى يبلغ الكتاب أجله.         ۲۸۹         بكر قسم فسوًى بين الحرِّ والعبد.         أجاركم من ثلاث خلال.         تجاوز عن أمتي الخطأ والنسيان.         ١٤٥         ٢٢٠         ٢٢٠         ٢٢٠         ٢٢٠         ٢٢٠         ١٨٥         ٢٢٠         ١٨٥         ٢٢٠         ١٨٥         ٢١٠         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥                                                                                                                                                                                                                                                                                              | طرف ا       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ۱۳۲ (بعاً وفارق سائرهن .         متهن أربعاً وفارق سائرهن .         في بيتك حتى يبلغ الكتاب أجله .         بكر قسم فسؤى بين الحرّ والعبد .         أجاركم من ثلاث خلال .         تجاوز عن أمتي الخطأ والنسيان .         حرّم مكة فلم تحل لأحد قبلي .         عرّ وجلٌ يأمرني أن آمركم أن تتقوا الله .         ۲۲۹         کان يتولج على النساء .         ق عتقت وكان زوجها عبداً .         ۱۸۲۸         ۲۲۱ (بني الله كان القرآن .         ۲۲۷ متك ليست في يدك .         بني الله كان القرآن .         ۲۱۷ (بني الله كان القرآن .         بني الله كان القرآن .         بني الله أتانا فأذن لنا في المتعة .         بن الله أكل كتف شاة ثمّ صلى .         بن الله أكل كتف شاة ثمّ صلى .         بن الله توفي ولم يبين لنا موضع براءة .         بن الله صلى بإحدى الطائفتين .                                                                                                                                                                                                                                                                                               | أمرنا ر     |
| ۲۰۰       في ببتك حتى يبلغ الكتاب أجله.         ۲۲۹       بكر قسم فسؤى بين الحرّ والعبد.         أجاركم من ثلاث خلال.       ١٤٥         تجاوز عن أمتي الخطأ والنسيان.       ١٤٥         حرَّم مكة فلم تحل لأحد قبلي.       ٢٢٣         عزَّ وجلًّ يأمرني أن آمركم أن تتقوا الله.       ٢٢٩         ٢٠٥       ٢١٥         ٢٠٥       ١٠٠         ١٠٥       ١٠٠         ١٠٥       ١٠٠         ١٠٥       ١٠٠         ١٠٠       ١٠٠         ١٠٠       ١٠٠         ١٠٠       ١٠٠         ١٠٠       ١٠٠         ١٠٠       ١٠٠         ١٠٠       ١٠٠         ١٠٠       ١٠٠         ١٠٠       ١٠٠         ١٠٠       ١٠٠         ١٠٠       ١٠٠         ١٠٠       ١٠٠         ١٠٠       ١٠٠         ١٠٠       ١٠٠         ١٠٠       ١٠٠         ١٠٠       ١٠٠         ١٠٠       ١٠٠         ١٠٠       ١٠٠         ١٠٠       ١٠٠         ١٠٠       ١٠٠         ١٠٠       ١٠٠         ١٠٠       ١٠٠         ١٠٠       ١٠٠                                                                                                                                                               | أمرنا ا     |
| ۲۸۹       ۲۸۹       ۲۲۹       ۲۲۹       ۲۲۹       ۲۲۹       ۱۹ أجاركم من ثلاث خلال.       ۱٤٥       ۲۳       ۲۳       ۲۳       ۲۳       ۲۳       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۰       ۳۰       ۳۰       ۳۰       ۳۰       ۳۰       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲       ۲۲ <td>أمسك</td> | أمسك        |
| أجاركم من ثلاث خلال.         نجاوز عن أمتي الخطأ والنسيان.         حرّم مكة فلم تحل لأحد قبلي.         حرّ مكة فلم تحل لأحد قبلي.         عزّ وجلٌ يأمرني أن آمركم أن تتقوا الله.         ٢٢٩         ٢٢٥         ٢١٥ يتولج على النساء.         ٢١٥ تعقت وكان زوجها عبداً.         ٢١٠ الأمة ربتها.         ٢٢١ أفر وجها عبداً.         ٢٢١ تبي إسرائيل: أقرع وأبرص وأعمى.         ٢٢١ تبي الله كان القرآن.         ٢١٧ أفطر في رمضان فأمره أن يعتق رقبة.         ٢١٧ ألله أكل كتف شاة ثمّ صلى.         ٢٢١ لله أكل كتف شاة ثمّ صلى.         ٢٢١ لله أكل كتف شاة ثمّ صلى.         ٢٢١ لله صلى بإحدى الطائفتين.         ٢٢١ لله صلى بإحدى الطائفتين.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | امكثي       |
| تجاوز عن أمتي الخطأ والنسيان.         حرَّم مكة فلم تحل لأحد قبلي.         عرَّ وجلَّ يأمرني أن آمركم أن تتقوا الله.         عرَّ وجلَّ يأمرني أن آمركم أن تتقوا الله.         ٢٢٩         ٣٠٥         كان يتولج على النساء.         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥         ١٨٥ <td>إِنَّ أَبِا</td>                                                                                                                                                                                                                                                                                      | إِنَّ أَبِا |
| ٣٦٥       حرّم مكة فلم تحل لأحد قبلي.         عرّ وجلَّ يأمرني أن آمركم أن تتقوا الله.       ٢٢٩         ٢١٥       ٢٠٥         ٢١٥       ٢١٠         ٢١٥       ١١٥         ٢١٥       ١١٥         ٢٢١       ١١٥         ٢٢٨       ١٢٨         ٢٢٨       ١٢٨         ٢١٧       ١١٥         ٢١٥       ١١٥         ٢١٥       ١١٥         ١١٥       ١١٥         ١١٥       ١١٥         ١١٥       ١١٥         ١١٥       ١١٥         ١١٥       ١١٥         ١١٥       ١١٥         ١١٥       ١١٥         ١١٥       ١١٥         ١١٥       ١١٥         ١١٥       ١١٥         ١١٥       ١١٥         ١١٥       ١١٥         ١١٥       ١١٥         ١١٥       ١١٥         ١١٥       ١١٥         ١١٥       ١١٥         ١١٥       ١١٥         ١١٥       ١١٥         ١١٥       ١١٥         ١١٥       ١١٥         ١١٥       ١١٥         ١١٥       ١١٥         ١١٥                                                                                                                                                                                                                               | إنَّ الله   |
| عز وجلً يأمرني أن آمركم أن تتقوا الله. ٢٢٩  الايجمع أمتي على ضلالة. ٢٠٥  الايجمع أمتي على النساء. ٢٠٥  الامة ربتها. ١٠٥  الأمة ربتها. ١٠٥  الأمة ربتها. ١٠٥  الأمة ربتها. ١٠٥  الله كان القرآن. ١٠٥  الله أتانا فأذن لنا في المتعة. ١٠٥  الله أكل كتف شاة ثمَّ صلى. ١٢٢  الله توفي ولم يبين لنا موضع براءة. ١٢٢  الله صلى بإحدى الطائفتين. ١٢٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | إنَّ الله   |
| ۲۲۹       ادیجمع أمتي علی ضلالة.         ۲۲۰       کان يتولج على النساء.         ة عتقت وكان زوجها عبداً.       ۱۸۰         ۱لأمة ربتها.       ۱۷۲         ۲۲۸       ۱۲۸         ۲۲۸       ۱۲۸         ۲۲۸       ۱۲۷         ۲۱۷       ۱۸۹         ۲۱۷       ۱۸۹         ۲۱۷       ۱۸۹         ۱۸۹       ۱۸۹         ۱۷ الله أتانا فأذن لنا في المتعة.       ۱۲۲         ۲۲۲       الله أكل كتف شاة ثمَّ صلى.         ۲۲۲       الله توفي ولم يبين لنا موضع براءة.         ال الله صلى بإحدى الطائفتين.       ۱۲۵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | إنَّ الله   |
| ۳۱۰       کان يتولج على النساء.         ۳۱۰       ق عتقت وكان زوجها عبداً.         ۱لأمة ربتها.       الأمة ربتها.         ۲۲۱       في بني إسرائيل: أقرع وأبرص وأعمى.         ۲۳۸       ۲۲۸         ۲۱۷       بنبي الله كان القرآن.         ۲۱۷       و. نبي الله كان القرآن.         ۲۱۷       بنبي الله أكان القرآن لنا في المتعة.         الله أكل كتف شاة ثمَّ صلى.       براءة.         الله توفي ولم يبين لنا موضع براءة.       براءة.         الله صلى بإحدى الطائفتين.       براءة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | إنَّ الله   |
| ٣١٠       ١٣٠         ٨٧       ١٧٥         ١٤٠       ١١٥       ١٤٠         ٢١٠       ١١٥       ١١٥         ٢١٠       ١١٥       ١١٥         ٢١٠       ١١٥       ١١٥         ٢١٠       ١١٥       ١١٥         ٢١٠       ١١٥       ١١٥         ١١١       ١١١       ١١٥         ١١١       ١١١       ١١٥         ١١١       ١١١       ١١٥         ١١١       ١١١       ١١٥         ١١١       ١١١       ١١٥         ١١١       ١١١       ١١٥         ١١١       ١١١       ١١٥         ١١١       ١١١       ١١٥         ١١١       ١١١       ١١٥         ١١١       ١١١       ١١٥         ١١١       ١١١       ١١٥         ١١١       ١١١       ١١٥         ١١١       ١١١       ١١٥         ١١١       ١١١       ١١٥         ١١١       ١١١       ١١٥         ١١١       ١١١       ١١٥         ١١١       ١١١       ١١٥         ١١١       ١١١       ١١٥         ١١١       ١١١       ١١٥                                                                                                                                                                                                         | إنَّ الله   |
| ١٧٥ (بتها.         ١٤٥ (بي بني إسرائيل: أقرع وأبرص وأعمى.         ١٨٥ (بني الله كان القرآن.         ١٨٥ (بني الله كان القرآن.         ١٨٥ (بني بعثق رقبة.         ١٨٥ (بالله أتانا فأذن لنا في المتعة.         ١٨٥ (بالله أكل كتف شاة ثمَّ صلى.         ١٨٥ (بالله توفي ولم يبين لنا موضع براءة.         ١٨٥ (بالله صلى بإحدى الطائفتين.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | إنَّ أنساً  |
| ٢٢١       أفي بني إسرائيل: أقرع وأبرص وأعمى.         ٢٢٨       بيتك ليست في يدك.         ٢١٧       بني الله كان القرآن.         ٢١٧       أفطر في رمضان فأمره أن يعتق رقبة.         ل الله أتانا فأذن لنا في المتعة.       ١٨٩         ل الله أتانا فأذن لنا في المتعة.       ١٨٦         ل الله أكل كتف شاة ثمّ صلى.       ٢٢٦         ل الله توفي ولم يبين لنا موضع براءة.       ٢٦٦         ل الله صلى بإحدى الطائفتين.       ٣١٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | إنَّ برير   |
| ۲۳۸         ۲۱۷         نبي الله كان القرآن.         ۲ أفطر في رمضان فأمره أن يعتق رقبة.         ل الله أتانا فأذن لنا في المتعة.         ل الله أتانا فأذن لنا في المتعة.         ل الله اشترى من يهودي طعاماً إلى أجل.         ل الله أكل كتف شاة ثمَّ صلى.         ل الله توفي ولم يبين لنا موضع براءة.         ل الله صلى بإحدى الطائفتين.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | أن تلد      |
| ۲۱۷       بنبي الله كان القرآن.         ۲ أفطر في رمضان فأمره أن يعتق رقبة.       ١٨٩         ١ الله أتانا فأذن لنا في المتعة.       ١٧٢         ١ الله اشترى من يهودي طعاماً إلى أجل.       ١٢٦         ١ الله أكل كتف شاة ثمَّ صلى.       ٢٦٦         ١ الله توفي ولم يبين لنا موضع براءة.       ٢١٧         ١ الله صلى بإحدى الطائفتين.       ٢١٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | إنَّ ثلاث   |
| ١٨٩       افطر في رمضان فأمره أن يعتق رقبة.         ل الله أتانا فأذن لنا في المتعة.       ١٨٩         ل الله اشترى من يهودي طعاماً إلى أجل.       ١٧٢         ل الله أكل كتف شاة ثمَّ صلى.       ٢٦٦         ل الله توفي ولم يبين لنا موضع براءة.       ٢٦٦         ل الله صلى بإحدى الطائفتين.       ٣١٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | إن حيظ      |
| ل الله أتانا فأذن لنا في المتعة.<br>ل الله اشترى من يهودي طعاماً إلى أجل.   177  ل الله أكل كتف شاة ثمَّ صلى.  ل الله أكل كتف شاة ثمَّ صلى.  ل الله توفي ولم يبين لنا موضع براءة.  ل الله صلى بإحدى الطائفتين.  179                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | إنَّ خُلة   |
| ل الله اشترى من يهودي طعاماً إلى أجل. 177 لله أكل كتف شاة ثمَّ صلى. لله أكل كتف شاة ثمَّ صلى. لله توفي ولم يبين لنا موضع براءة. لله توفي ولم يبين لنا موضع براءة. لله صلى بإحدى الطائفتين.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | أنَّ رجا    |
| ل الله أكل كتف شاة ثمَّ صلى.<br>ل الله توفي ولم يبين لنا موضع براءة.<br>ل الله صلى بإحدى الطائفتين.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | أنَّ رسو    |
| ل الله توفي ولم يبين لنا موضّع براءة.<br>ل الله صلى بإحدى الطائفتين.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | أنَّ رسو    |
| ل الله صلى بإحدى الطائفتين.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | إنَّ رسو    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | إنَّ رسو    |
| ل الله صلى بأصحابه في الخوف.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | أنَّ رسو    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | أنَّ رسو    |
| ل الله صلى في جوف الكعبة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | أنَّ رسو    |
| ل الله علمه الأذان.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | أنَّ رسو    |
| ل الله قرأ بالنجم فسجد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | إنَّ رسو    |
| ل الله قضى باليمين مع الشاهد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | إنَّ رسو    |
| ل الله كان يرفع يديه حذو منكبيه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | أن رسو      |

| الصفحة   | طرف الحديث                                         |
|----------|----------------------------------------------------|
| 717      | أنَّ رسول الله نهي عن أكل كلِّ ذي ناب.             |
| 1 & &    | أنَّ رسول الله نهى عن بيع الثمار حتى يبدو صلاحها.  |
| ٣٦       | إنَّ شدة الحر من فيح جهنم.                         |
| 7.8      | إنَّ الشمس ردَّت لعلى.                             |
| ٣٠١      | إنَّ عفريتا من الجنِّ جعل يفتك على البارحة.        |
| 19.      | إنَّ في الصلاة لشغلاً.                             |
| 790      | إنْ كَانَ هذا شأنكم فلا تكروا المزارع.             |
| 1 & V    | إنَّ الماء لا ينجسه شيء إلا ما غلب على ريحه.       |
| 777      | إن الملائكة لا تدخل بيتاً فيه صورة.                |
| ۲۱۱، ۱۸۱ | أنَّ النبي احتجم وهو صائم.                         |
| 3 • 7    | أنَّ النبيُّ أَخذ بيد على بن أبي طالب.             |
| 711      | إنَّ النبي أولم على صَّفية بأقطُّ وسمن.            |
| ***      | أنَّ النبي تزوجها وهو محرم.                        |
| 177      | أنَّ النبي جمع بين الصلاتين في السفر .             |
| 418      | أنَّ النبي دخل البيت وصلى.                         |
| 717      | أن النبي رفع يديه في الدعاء.                       |
| 377      | أن النبي سئل عن ميراث العمة.                       |
| 177      | أنَّ النبي صلى بعد غيبوبة الشفق.                   |
| 788      | أنَّ النبي عامل خيبر بشطر ما يخرج منها.            |
| 317      | أنَّ النبي قضى لبروع بنت واشق الأشجعية بمهر مثلها. |
| ٣.٦      | أن النبي كان إذا افتتح الصلاة رفع يديه.            |
| 377      | أنَّ النبي كان يخطب قائماً.                        |
| 4.1      | أن النبي كان يرفع يديه عند تكبيرة الإحرام.         |
| 1 & 1    | أنَّ النبي كان يقطع في ربع دينار.                  |
| 414      | أنَّ النبي كبَّر في العيدين في الأولى سبعاً.       |
| 317      | أنَّ النبي لم يقض لها بنفقة ولا بسكني.             |
| 717      | إنَّ النبي نهى عن بيع أمهات الأولاد.               |
| ٣.٣      | أنَّ النبي نهى عن الصلاة بعد الصبح.                |

| الصفحة      | طرف الحديث                                                                                      |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1/4         | إنَّ النبي نهي عن المتعة.                                                                       |
| ١٨٣         | إنّا كنا نقرأ فيما نقرأ من كتاب الله.                                                           |
| 119         | إنَّ معاشر الأنبياء أمرنا أن نعجل الإفطار.<br>إنَّا معاشر الأنبياء أمرنا أن نعجل الإفطار.       |
| <b>**</b> * | إن المعاشر أن المبير المبرو النبي في سفرة سافروها.<br>انطلق نفر من أصحاب النبي في سفرة سافروها. |
| Y19         | إنَّك امرؤ أحمق. أتجد في كتاب الله الظهر أربع ركعات ؟.                                          |
| VV          | إنك تأتي قوماً أهل كتاب                                                                         |
| ۱٦٧ ، ١٢٩   | إنما الأعمال بالنيات.                                                                           |
| 177         | إنما جعل الاستئذان من أجل البصر.                                                                |
| 440         | إنما السجدة على من سمعها.                                                                       |
| 718         | انما صلى النبي الركعتين بعد العصر.                                                              |
| 144         | انما قولى لمائة امرأة كقولى لامرأة واحدة.                                                       |
| 197         | إنما الماء من الماء.                                                                            |
| 119         | إنما الناس كالإبل المائة.                                                                       |
| 777         | إنما نهيتكم من أجل الدافة.                                                                      |
| ٨٢١         | إنما الولاء لمن أعتق.                                                                           |
| 777         | أنه احتجم فصلَّى ولم يتوضأ.                                                                     |
| 377         | أنه توضأ ْثلاثاً ثلاثاً. ٰ                                                                      |
| 97          | أنه جمع بين الصلاتين في السفر.                                                                  |
| 418         | أنه دخل ولم يصلُ.                                                                               |
| 117         | إنَّه لو حدث في الصلاة شيء أنبأتكم به.                                                          |
| 377         | أنه نهى عن الوصال.                                                                              |
| 777         | إنها أعتقت فخيرت في زوجها.                                                                      |
| 184         | إنَّها ليست بنجس.                                                                               |
| 731, 757    | إنَّها من الطوافين عليكم.                                                                       |
| ۲۰۳         | إنهم سائلوك عن المجرة.                                                                          |
| 377         | أولُ شيء بدأ به رسول الله حين قدم.                                                              |
| 790 (78)    | أولاهنَّ بالتراب. ما                                        |
| 7.0         | ائذنی له فإنه عمك تربت يمينك                                                                    |

| الصفحة     | طرف الحديث                              |
|------------|-----------------------------------------|
| 170        | أيسكر ؟                                 |
| 171        | أيما امرأة سألت زوجها طلاقاً.           |
| ۳۱٦ ، ١٠٥  | أيما امرأة نكحت بغير إذن وليها.         |
| ٣٠٢        | أيما شرط كان ليس في كتاب الله.          |
| <b>71V</b> | الإيمان بضع وستون شعبة.                 |
| 171 , 171  | أين السائل عن وقت الصلاة ؟              |
| ٣٦         | أين المحترق.                            |
| 771, 757   | أينقص الرُّطب إذا يبس ؟                 |
| 171        | أينما أدركتك الصلاة فصلٌ.               |
| 14.        | إيه أُبيّ .                             |
| YV0 ,180   | البُر بالبر.                            |
| 177        | البُزاق في المسجد خطيئة.                |
| ۸۰         | بُعثت إلى الناس عامَّة.                 |
| ۲۸.        | بعثني رسول الله إلى اليمن.              |
| 740        | بعنا أمهات الأولاد على عهد رسول الله.   |
| 184        | البكر بالبكر جلد مائة.                  |
| 75         | بل مرَّةٍ واحدة.                        |
| 711        | بمن تظُون ؟                             |
| 44.        | بئس والله ما اشتريت.                    |
| ۳۲۰ ، ۳۱۹  | البيعان بالخيار ما لم يفترقا.           |
| 777        | بين الرجل وبين الشرك والكفر ترك الصلاة. |
| 71, 17     | بين كل أذانين صلاة.                     |
| 14.        | البينةً أو حدُّ في ظهرك.                |
| 177        | تجزيك ولا تجزي أحداً بعدك.              |
| 17.        | تحريمها التكبير وتحليلها التسليم.       |
| 779        | تربت يمينك، ومن أين يكون الشبه ؟        |
| ٣٠٦        | تزوَّج رسول الله ميمونة وهو حلال.       |
| ٣.٣        | تزوَّج النبي وهو محرم.                  |

| الصفحة     | طرف الحديث                           |
|------------|--------------------------------------|
| 111        | <br>تزوُّخ ولو بخاتم من حدید.        |
| <b>v</b> 9 | تصدقوا.                              |
| <b>V</b> 9 | تكثرن اللعن وتكفرن العشير.           |
| \ • •      | تمرة طيبة وماء طهور.                 |
| 101        | تمكث إحداهن في قعر بيتها شطر دهرها.  |
| 127        | تؤخذ من أغنيائهم فتردُّ على فقرائهم. |
| 1 • •      | توضَّأ عليه السلام بالنبيذ.          |
| ٥٧         | توضَّأ كما أمرك الله.                |
| 1 • •      | توضؤوا به .                          |
| 714        | توضؤوا مما مسته النار.               |
| 177        | ثلاثة حق على الله عونهم:             |
| V0 (VY     | ثم اركع حتى تطمئن راكعاً.            |
| 717        | ثم رفع يديه فقال: اللهم اغفر لعبيد.  |
| 187        | ثمَّ قال: حي على الصلاة.             |
| 1 8 9      | الثيب جلد مائة ثمّ رجم بالحجارة.     |
| 770        | جاء الحبش يزفنون في يوم عيد.         |
| ١٠٨        | الجار أحق بصقبه.                     |
| 198        | جمع رسول الله بين الظهر والعصر.      |
| 417        | الحَجُّ جهاد والعمرة تطوع.           |
| 717        | الحجُ عرفة.                          |
| 717        | الحج والعمرة مفروضتان.               |
| 377        | حدثني جبريل أنه لا ميراث لهما.       |
| 770        | حديث غناء الجاريتين في بيته.         |
| 97         | الحلال بيّن والحرام بيّن             |
| 377        | الخال وارث من لا وارث له.            |
| 171        | الخراج بالضمان.                      |
| ٧٥         | خللوا الشُّعر وأنقوا البشرة.         |
| 75         | خمس صلوات في اليوم والليلة.          |

| الصفحة    | طرف الحديث                                        |
|-----------|---------------------------------------------------|
| 709       | خمس فواسق يقتلن في الحل والحرم.                   |
| PP7 , 799 | خير أمتي قرني ثم الذين يلونهم.                    |
| ١٠٨       | الخيل لثلاثة: لرجل أجر.                           |
| ١٨٣       | دعا النبي على الذين قتلوا أصحابه ببئر معونة.      |
| 770       | -<br>دعهم یا عمر.                                 |
| 770       | دعهما يا أبا بكر.                                 |
| 97        | دعى الصَّلاة أيام حيضك.                           |
| 117       | ذاكِ العرض يعرضون.                                |
| Y • V     | ذكاة الجنين ذكاة أمه.                             |
| 197 , 170 | الذُّهب بالذُّهب والفضة بالفضة.                   |
| 119       | الرَّاحمون يرحمهم الرحمن.                         |
| 717       | رأيت النبي يطوف بين الصفا والمروة.                |
| 104,179   | رُفع عن أُمتي الخطأ والنسيان.                     |
| 777       | زنا ماعز فرجمه.                                   |
| 444       | سبحان الله يا أم الربيع.                          |
| YAA       | سددوا وقاربوا.                                    |
| 3 9 7     | سمعت رسول الله ينهي عن بيع الذهب بالذهب.          |
| 777       | سها رسول الله فسجد.                               |
| 7.7.7     | الشفعة في كل مال لم يقسم.                         |
| 1 • 1     | شهادة أن لا إله إلا الله.                         |
| ٣١٣       | الشهر تسع وعشرون.                                 |
| 110       | الشهر هكذا وهكذا وهكذا.                           |
| ١٨٨       | صالح النبي المشركين يوم الحديبية على ثلاثة أشياء. |
| 771       | صدقة تصدق الله بها عليكم.                         |
| 70        | الصلاة على وقتها.                                 |
| 777       | الصلاة عماد الدين.                                |
| 179       | صلاة الليل مثنى مثنى .                            |
| 119       | الصُّلح جائز بين المسلمين.                        |

| الصفحة<br>ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | طرف الحديث                               |
|------------------------------------------------|------------------------------------------|
| 311, 771, 377                                  | صلُوا كما رأيتموني أصلي.                 |
| ٧٣                                             | صوموا لرؤيته.                            |
| 1 8 1                                          | الطعام بالطعام مثلا بمثل.                |
| o <b>r</b>                                     | الطُّهور شطر الإيمان.                    |
| ١٠٨                                            | العائد في هبته كالكلب.                   |
| ١٨٤                                            | عشر رضعات معلومات يحرمن.                 |
| YAA                                            | العلماء ورثة الأنبياء.                   |
| 440                                            | على رسلكم، إنَّ الله لم يكتبها علينا.    |
| <b>*•</b> v                                    | عليك َ بابن أبي طالب فسله.               |
| ۳۲.                                            | الغسل سبعًا من ولوغ الكلب.               |
| 774                                            | فإذا اختلفت هذه الأصناف فبيعوا كيف شئتم. |
| 97                                             | فإذا أقبلت حيضتك فدعى الصلاة.            |
| ۸١                                             | فإذا حضرت الصلاة فليؤذِّن لكم أحدكم.     |
| <b>*·</b> V                                    | فإذا زادت على عشرين ففي كل أربعين .      |
| ۳۰۱                                            | فإذا لم يكن بين يديه مثل مُؤخّرة الرحل.  |
| ۸٩                                             | فإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه.             |
| ١٠٨                                            | فإذا وقعت الحدود وصرفت الطرق فلا شفعة.   |
| 144                                            | فأعتق رقبة.                              |
| 1.0                                            | فالمهر لها بما أصاب منها.                |
| ٧٢                                             | فأمره رسول الله أن يراجعها.              |
| 777                                            | فإنه يبعث يوم القيامة ملبياً.            |
| 70 <b>7</b>                                    | فجعل رسول الله شهادة خزيمة شهادة رجلين.  |
| ٣.,                                            | فرّ من المجذوم كما تفر من الأسد.         |
| 110                                            | فصوموا لرؤيته.                           |
| Y•9                                            | الفطر مما يدخل.                          |
| 197                                            | ففرض الله على أمتي خمسين صلاة.           |
| 170                                            | فلا تشربوه.                              |
| ٣١١                                            | فلما ركب حجبها فعرفوا أنه قد تزوجها.     |

| الصفحة        | طرف الحديث                                             |
|---------------|--------------------------------------------------------|
| ۲۳۰           | فما رأى المسلمون حسنا فهو عند الله حسن.                |
| ٣             | فمن أعدى الأول ؟                                       |
| <b>\V</b> •   | فمن قضيتُ له بحق مسلم فإنما هي قطعة من النار.          |
| 1.5           | في أربع وعشرين من الإبل.                               |
| 100           | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                  |
| 181           | -<br>في الغنم السائمة الزكاة.                          |
| ٠١١، ١٤٨، ٣٥١ | في كلِّ أربعين شاة شاة.                                |
| 1 V E         | فيسجد فيمكن جبهته من الأرض.                            |
| 184           | فيما سقت السماء والعيون أو كان عثرياً.                 |
| .31, 777      | القاتل لا يوث.                                         |
| 777           | قد أعتق بضعك معك.                                      |
| ٣٩            | قدم النبي المدينة وأنا ابن عشر.                        |
| 740           | قرأ على النبي ﴿وَٱلنَّجْهِ﴾ فلم يسجد.                  |
| 444           | القصاص القصاص .                                        |
| <b>To</b> .   | قضى الخلفاء الراشدون بتضمين الصناع.                    |
| 7.0           | قضى رسول الله أن على أهل الحوائط حفظها.                |
| ١٢٨           | قضى رسول الله بالشفعة للجوار.                          |
| ١٨٢           | كان آخر الأمرين من رسول الله ترك الوضوء.               |
| Y • V         | كان رسول الله إذا أراد سفراً أقرع.                     |
| ١٨٨           | كان رسول الله أمر بصيام يوم عاشوراء.                   |
| 711           | كان رسول الله يأمرنا ألا ننزع أخفافنا.                 |
| 181           | كان رسول الله يأمرني فأتزر فيباشرني.                   |
| 118           | كان رسول الله يقبِّل وهو صائم.                         |
| ١٨٩           | كان رسول الله ينسخ حديثه بعضه بعضاً.                   |
| 777           | كان لسليمان ستون امرأة.                                |
| ٥٣            | كان النبيُّ أحسن الناس خُلقا.                          |
| 187           | كان النبيُّ إذا ارتحل قبل أن تزيغ الشَّمس أخَّر الظهر. |
| 717           | كان النبيُّ لا يرفع يديه في شيءً من دعائه.             |

| الصفحة    | طرف الحديث                                 |
|-----------|--------------------------------------------|
| ٣٢.       | كان النبى يأمرنا إذا كنا مسافرين.          |
| 114       | كان النبئ يخطب وهو قائم.                   |
| ۳۲۷       | كان النبي يخلو بغار حراء.                  |
| 1.7       | كان يبعث على الناس من يخرص عليهم.          |
| ۳۲۷       | كان يخلو بغار حراء فيتحنث.                 |
| ٣٠٥       | كان يرفع يديه حذو منكبيه.                  |
| ٣٠٦       | كان يرفع يديه عند تكبيرة الإحرام.          |
| ٣٢٩       | كانت امرأتان معهما ابناهما، جاء الذئب.     |
| 100       | كائن تقرأ سورة الأحزاب ؟                   |
| ٥٢١، ٢٢٩  | كلُّ مسكر حرام.                            |
| 17, 771   | كلُّ مولود يولد على الفطرة.                |
| 70        | كنَّ نساء المؤمنات يشهد مع رسول الله ﷺ.    |
| 171       | كنَّا إذا أتينا النبي جلس أحدنا حيث ينتهي. |
| ٣١٢       | كنا نبيع سرارينا أمهات الأولاد.            |
| ١٨٨       | كنا نتكلم في الصلاة.                       |
| ٣٢.       | كنا نصلي خلف رسول الله فجاء رجل ضرير.      |
| 7.1       | كنت نهيتكم عن ادخار لحوم الأضاحي.          |
| 141       | كنت نهيتكم عن لحوم الأضاحي فوق ثلاث.       |
| 717       | كيف تقضي إذا عرض لك قضاء ؟                 |
| 170       | لا أستطيع أن أردُّ ما كان قبلي.            |
| ٨٤        | لا تباغضوا ولا تحاسدوا.                    |
| 1 & 1     | لا تبع ما ليس عندك.                        |
| Y09 , Y0. | لا تبيعوا الطعام بالطعام إلا مثلا بمثل.    |
| ۸۸        | لا تتركوا النار في بيوتكم حين تنامون.      |
| 779       | لا تجتمع أمتي على ضلالة.                   |
| 787       | لا تجمعوا بين الرطب والبسر.                |
| 717 , 97  | لا تحرّوا بصلاتكم طلوع الشمس ولا غروبها.   |
| 184       | لا تدابروا.                                |

| الصفحة   | طرف الحديث                                   |
|----------|----------------------------------------------|
| 779      | لا تزال طائفة من أمتي قائمة بأمر الله.       |
| 711      | لا تسافر امرأة يومين ليس معها محرم.          |
| AV       | لا تشربوا في آنية الذَّهب والفضة.            |
| 7 • 9    | لا تصرُّوا الإبل والغنم.                     |
| ١٢٣      | لا تُقربوه طيباً.                            |
| 109      | لا تقوم الساعة حتى تقاتلوا اليهود.           |
| 790      | لا تكروا المزارع.                            |
| 4.4      | لا تنتفعوا من الميتة بإهاب ولا عصب.          |
| 18.      | لا تنكح المرأة على عمتها ولا على خالتها.     |
| 777      | لا تُواصلوا.                                 |
| 799      | لا توردوا الممرض على المصح.                  |
| 791, 397 | لا ربا إلا في النسيئة.                       |
| 18       | لا ضرر ولا ضرار.                             |
| 799      | لا عدوى ولا طيرة.                            |
| 710      | لا ندَعُ كتاب ربنا وسنة نبينا بقول امرأة.    |
| 711      | لا نكاح إلا بشاهدي عدلٍ وولي مرشد.           |
| 101, 117 | لا نكاح إلا بولي.                            |
| 711      | لا نكاح إلا بولي وشاهدي وعدل.                |
| 181      | لا نورث، ما تركنا صدقة.                      |
| 197      | لا هجرة بعد فتح مكة.                         |
| 191      | لا وصية لوارث.                               |
| 377      | لا يبولن أحدكم في الماء الدائم ثم يغتسل منه. |
| 9 8      | لا يبيع بعضكم على بيع أخيه.                  |
| 9 8      | لا يبيع حاضر لباد.                           |
| 117 (91  | لا يجمع بين المرأة وعمتها.                   |
| 1 1 1    | لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر.       |
| Y0.      | لا يخطب الرجل على خطبة أخيه.                 |
| 191, 181 | لا يرث المسلم الكافر.                        |

| الصفحة        | طرف الحديث                              |
|---------------|-----------------------------------------|
| 777           | لا يزال هذا الأمر في قريش.              |
| Yo.           | لا يسِمُ المسلم على سوم أخيه.           |
| <b>70.</b>    | لا يصلح الناس إلا ذاك.                  |
| 710           | لا يصلينً أحد العصر إلا في بني قريظة.   |
| 771           | لا يفرك مؤمن مؤمنة.                     |
| 10.           | لا يقتل مؤمن بكافر.                     |
| 777           | لا يقضي القاضي وهو غضبان.               |
| 777           | لا يقضين حكم بين اثنين وهو غضبان.       |
| ٣٠١           | لا يقطع الصلاة شيء.                     |
| AV            | لا يقولنَّ أحدكم عبدي فكلكم عبيد الله.  |
| ۹.            | لا يلبس المحرم القميص ولا العمامة.      |
| 91            | لا يمش أحدكم في نعل واحدة.              |
| 727           | لا ينصرف حتى يسمع صوتاً أو يحد ريحاً.   |
| ۳۰۷ ، ۳۰۳     | لا ينكح المحرم ولا يُنكح.               |
| ١٣٨           | لاتؤمنَّ الرجل في أهله ولا في سلطانه.   |
| 1.4           | لأن يجلس أحدكم على جمرة                 |
| 311, 377      | لتأخذوا عني مناسككم.                    |
| ۸31، ۳۲۲      | لستُ كهيئتكم.                           |
| 717           | لعن الله الواشمات والمستوشمات.          |
| ۲۸۰           | لقد قضيتَ بحكم الله.                    |
| 110           | لك الأجر مرتين.                         |
| 444           | لو استقبلت من أمري ما استدبرت ما أهديت. |
| <b>70</b> •   | لو اشترك فيه أهل صنعاء لقتلتهم.         |
| 77            | لولا أن أشقً على أمتي لأمرتهم بالسواك.  |
| 731, V31, YF1 | ليُّ الواجد يحلِّ عقوبته وعرضه.         |
| ۲۸۸           | ليبلغ الشاهد منكم الغائب.               |
| 117           | ليس أحد يحاسب إلا هلك.                  |
| ۴۱۷ ، ۱۰۹     | ليس على المسلم صدقة في عبده.            |

| الصفحة    | طرف الحديث                                   |
|-----------|----------------------------------------------|
| ٧٦        | ليس في النَّوم تفريط.                        |
| 731, 127  | ليس فيما دون خمس أواق من الورق صدقة.         |
| 184       | ليس فيما دون خمسة أوسق صدقة.                 |
| 710       | ليس للولى مع الثيب أمر.                      |
| ١٠٨       | ليس لنا مثل السوء.                           |
| 17.       | ما أبقيت الأهلك ؟                            |
| 797       | ما ألقى البحر أو جزر عنه فكلوه.              |
| 17.       | ما أنهر الدِّم وذكر اسم الله عليه فكلْ.      |
| 174       | ما بعث نبيُّ إلا أنذر أمته الأعور الكذاب.    |
| 711       | ما بین هذین وقت.                             |
| 7.1       | ما تری؟ دیناراً؟                             |
| ***       | ما رآه المسلمون حسناً.                       |
| 1 🗸 🗸     | ما رأيت رسول الله صلى صلاة إلا لميقاتها.     |
| ٣٣        | ما رأينا من فزع وإن وجدناه لبحراً.           |
| 1 • •     | ما في إداوتك؟                                |
| 184       | ما قطع من البهيمة وهي حية.                   |
| 718       | ما كان النبي يأتيني في يوم بعد العصر.        |
| 777       | ما لم تجد في السنة اجتهد رأيك.               |
| <b>V9</b> | ما لنا لانذكر في القرآن كما يذكر الرجال ؟    |
| 118       | ما لهذه المرأة؟                              |
| ٣٣        | ما لي صفراء ولا بيضاء، ولست بمأبورٍ في ديني. |
| 317       | ما نصنع بقول أعرابي بوال على عقبيه.          |
| 19.       | ما هذا ؟                                     |
| 770       | ما هذا یا عائشة؟                             |
| 194       | ما هذه النيران ؟                             |
| 17.       | ما يكنّ عندي من خير فلن أدخره عنكم.          |
| 141       | الماء طهور لاينجسه شيء.                      |
| 7.0       | المتبايعان كل واحد منهما بالخيار.            |

| الصفحة      | طرف الحديث                               |
|-------------|------------------------------------------|
| 177         | متى مات صاحب هذا القبر ؟                 |
| 177         | متى يقم مقامك لا يسمع الناس.             |
| 144         | المجالس بالأمان إلا ثلاثة مجالس.         |
| ٧٣، ١١٢     | مره فليراجعها.                           |
| ٨٢          | مرها فلتغتسل ثمَّ لتهلُّ.                |
| 77          | مروا أبا بكر فليصلُ بالناس.              |
| דד          | مروا أولادكم بالصلاة.                    |
| 771         | مَطل الغني ظُلم.                         |
| 79          | الملائكة تصلي على أحدكم ما دام في مصلاه. |
| 777         | ملكتِ نفسك فاختاري.                      |
| 1 & 1       | من ابتاع طعاماً فلا يبعه حتى يقبضه.      |
| 777         | من أحيا أرضاً ميتة فهي له.               |
| <b>Y1</b> • | من أدرك ماله بعينه عند رجل.              |
| ۳۰۳ ،۷۰     | من أدرك من الصبح ركعة قبل أن تطلع الشمس. |
| \ • V       | من استجمر فليوتر.                        |
| ٣٣٨         | من أسلف في شيء ففي كيل معلوم.            |
| 77.         | من أصابه ق <i>يء</i> أو رعاف.            |
| 377, 6.7    | من أعتق شِركا له في عبد فكان له مال.     |
| ۳۰۹ ، ۲۷۰   | من أعتق شِقصاً له في عبد فخلاصه في ماله. |
| Y • £       | من باع بيعتين في بيعة فله أوكسهما.       |
| 371         | من باع نخلا قد أبّرت فثمرتها للبائع.     |
| 44.         | من بدل دينه فاقتلوه.                     |
| 777         | من ترك الصلاة فلا دين له.                |
| VTY         | من ترك الصلاة متعمداً فقد كفر.           |
| ٥٧          | من توضًا فليستنثر.                       |
| 179         | من تولَّى قوماً بغير إذن مواليه.         |
| 717         | من حمل جنازة فليتوضأ.                    |
| 7 • 9       | من ذرعه القيء فليس عليه قضاء.            |

| الصفحة                                        | طرف الحديث                                   |
|-----------------------------------------------|----------------------------------------------|
| Y•Y                                           | من السُّنة إذا قال المؤذِّن في الفجر.        |
| 7.7                                           | من السُّنة ألا تخرج يوم الفطر حتى تطعم.      |
| 195                                           | من شرب الخمر فاجلدوه.                        |
| 707                                           | من شهد له خزيمة أو عليه، فحسبه.              |
| 717                                           | من صام هذا اليوم فقد عصى أبا القاسم.         |
| 178                                           | من صلَّى صلاتنا واستقبل قبلتنا.              |
| 714                                           | من غسَّل ميتا فليغتسل.                       |
| ٤٤                                            | من قرأ حرفا من كتاب الله فله به حسنة.        |
| 70                                            | من كان منكم مصليا بعد الجمعة فليصلِّ أربعاً. |
| 104                                           | من لم يبيت الصيام من الليل.                  |
| 111                                           | من لم يجمع الصيام قبل الفجر فلا صيام له.     |
| 148                                           | من مات لا يشرك بالله شيئاً دخل الجنة.        |
| 017, 377, 317                                 | من مسً ذكره فليتوضأ.                         |
| <b>**</b> • • • • • • • • • • • • • • • • • • | من مسّ فرجه فليتوضأ.                         |
| 711                                           | من نام عن صلاة أو نسيها.                     |
| 710                                           | من نسي صلاة أو نام عنها فكفارتها.            |
| 17.                                           | من نسيّ وهو صائم فأكل أو شرب.                |
| 7.7                                           | من ولد له مولود فسماه محمداً.                |
| 17.                                           | من يُرد الله به خيراً يفقهه في الدين.        |
| 17.                                           | من يكفل لي أن لا يسأل الناس شيئا ؟.          |
| **                                            | المؤذِّنون أطول الناس أعناقاً.               |
| 119                                           | المؤمن غزَّ كريم.                            |
| 727                                           | الناس تبع لقريش في هذا الشأن.                |
| 704                                           | نرى أن تجلده ثمانين.                         |
| 101                                           | النساء ناقصات عقل ودين.                      |
| 7 8 0                                         | نعم حجي عنها.                                |
| 779                                           | نعم، فلتغتسل.                                |
| 77                                            | نعم، ولكِ أجر.                               |
|                                               |                                              |

| الصفحة       | طرف الحديث                                |
|--------------|-------------------------------------------|
| ٨٥           | نهى أن يصلِّي الرجل مختصراً.              |
| ٨٥           | نهى رسول الله عن اشتمال الصَّمَّاء.       |
| ٨٥           | نهى رسول الله عن أكل كلُ ذي ناب.          |
| ٨٥           | نهى رسول الله عن بيع الذهب بالورق ديناً.  |
| 181 ,94      | نهي عن بيع الحصاة.                        |
| 7P. AYI. 131 | نهى عن بيع الغرر.                         |
| 1 • Y        | نهي عن الجلوس على القبر.                  |
| 97           | نهى عن الشّغار.                           |
| ٣٢.          | نهى عن قتل النساء والولدان.               |
| 98           | نهى من الحيوان عن ثلاثة: عن المضامين.     |
| 79           | نهيتكم عن الانتباذ فانتبذوا.              |
| 19.          | هدم المتعةَ النكاح والطلاق.               |
| 711          | هذا وقت الصلاة.                           |
| 94           | هذان يومان نهي رسول الله عن صيامهما.      |
| Y 0 V        | الهرة ليست بنجس.                          |
| 707          | هل تستطيع أن تعتق رقبة ؟                  |
| 7 £ £        | هل لك من إبل.                             |
| ١٢٣          | هل معك من القرآن شيء ؟                    |
| ۸۰۲، ۱۲۳     | هل هو إلا بضعة منك.                       |
| 191, 797     | هو الطُّهور ماؤه الحل ميتته.              |
| Y · ·        | هو عليها صدقة.                            |
| ١٠٣          | واغد يا أنيس إلى امرأة هذا.               |
| 1.4          | والذي نفسي بيده لأقضين بينكما بكتاب الله. |
| 1 & 1        | وأنْ لا يقتل مسلم بكافر.                  |
| 117          | وأنا تارك فيكم ئُقلين.                    |
| 790          | وجعل ترابها لي طهوراً.                    |
| 790 , 174    | وجعلت تربتها لنا طهوراً.                  |
| 798 . 177    | وجعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً.            |

| الصفحة   | طرف الحديث                               |
|----------|------------------------------------------|
| 177      | وسأزيده على السبعين.                     |
| 97       | وصلَّى بى العشاء حين غاب الشفق.          |
| Y•V      | وفي الأصابع في كل إصبع عشر من الإبل.     |
| 731, 1.7 | وفي الرِّقة ربع العشر.                   |
| 371      | وفي صدقة الغنم في سائمتها.               |
| 777      | وكان في بني إسرائيل رجل يقال له: جريج.   |
| 717      | ولد الزُنَّا أشر الثلاثة.                |
| 717      | ولم ينس حقَّ الله في رقابها.             |
| 7.0      | وماً منعكِ أن تأذنين له ؟                |
| 14.      | ويحك ما منعك أُبي أن تجيبني أن دعوتك ؟   |
| 104      | ويصفّد كلُّ شيطان مريد.                  |
| ٥٤       | يا أبا عمير، ما فعل النُّغير ؟.          |
| ۲.۸      | يا بلال أذن في الناس أن يصوموا غداً.     |
| 140      | يا عبادي، كلُّكم جائع إلا من أطعمته.     |
| 110      | يا عمرو صليتَ بأصحابك وأنت جنب ؟         |
| 711      | يا كعب ضع من دينك هكذا.                  |
| V9       | يا معشر النَّساء تصدَّقن.                |
| 377      | يذبح كبشاً كما فدى إبراهيم ابنه.         |
| 18 *     | يستجاب لأحدكم ما لم يعجل.                |
| ۲۰۸      | يغسل من بول الجارية، ويرش من بول الغلام. |
| 719      | يكبر أربعا ثم يقرأ.                      |





## فهرس الموضوعات

| الصفحة<br>ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |
|------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ٥                                              | تقريظ فضيلة الدكتور مصطفى الخِن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
| ٨                                              | تقريظ فضيلة الدكتور عبد الله بن بيَّه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| ١.                                             | تقريظ فضيلة الدكتور فتحي الدريني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
| ۱۳                                             | مقدمة المؤلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| 10                                             | تعريف بفن الأصول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
| ١٨                                             | مبادئ فن الأصول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
| ١٩                                             | مسألة: فيما لا ينبني عليه فروع فقهية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |
| ۲.                                             | لطائف أن لطائف المستمالة المستمال |  |
| 77                                             | بيان العلم والظن وما يتصل بهما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| 40                                             | بيان الوجوه التي تؤخذ منها الأسماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
| 77                                             | تعارض العرف واللغة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
| <b>Y Y</b>                                     | تعارض اللغة والعرف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
| 44                                             | الحقيقة والمجاز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
| ٣٣                                             | أسباب العدول عن الحقيقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |
| ٣٦                                             | تعارض الحقيقة والمجاز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| ٣٧                                             | ما يعرف به المجاز من الحقيقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| ٤١                                             | الأدلة الشرعية المتفق عليها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
|                                                | الأصل الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
| الكتاب الكريم ومباحثه                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
| ٤٣                                             | تمهيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| ٤٦                                             | حكم القراءة الشاذة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |

| لصفحا      | رضوع                                              | <br>المو   |
|------------|---------------------------------------------------|------------|
| ٤٧         | مسألة: الأدلة الشرعية نائشة عن القرآن             | ·········· |
| ٤٧         | مسألة: العلوم المضافة إلى القرآن أربعة            |            |
| ٤٩         | مسألة: معظم آي القرآن لا يخلو من أحكام            |            |
| ٥,         | مسته الاستدلالكيفية الاستدلال                     |            |
| 01         | ديقيه الاستدون                                    | ĩ          |
|            | ,                                                 |            |
| ٥١         | نوادر من سور القرآن وفي الحديث الشريف             |            |
| 00         | ا يشترك فيه الكتاب والسنة والإجماع                |            |
| 70         | لام في الأمر الام في الأمر                        | الكا       |
| 07         | معناه الأصلي                                      | ,          |
| ٥٧         | المعاني المجازيةالمعاني المجازية                  | 1          |
| 7.         | نادرة: خطاب الأوامر عن النبي ﷺ يدور على ١١٠ أنواع | ;          |
| ٦.         | صيغة الأمر                                        |            |
| 71         | الأمر يقتضي الوجوبالأمر يقتضي الوجوب              |            |
| 77         | فائدة: محبة الله فرضفائدة: محبة الله فرض          | ,          |
| 7 {        | الأمر المعلقا                                     | 1          |
| 70         | فصل: في الأمر المقيد بزمان ومكان                  |            |
| 77         | مسألة: خطاب الإنسان غيره بالأمر                   |            |
| 77         | مسألة: في الأمر بالأمر بالشيء                     |            |
| ۲.         | نصل: الأمر بعد الحظر                              |            |
| ۲۸         |                                                   |            |
|            | تنبيه:                                            | ,          |
| 79         | فصل: القضاء بأمر جديد                             |            |
| 79         | الأداء والقضاء والإعادة                           |            |
| ٧٠         | الأمر على جهة التخيير والترتيب                    |            |
| ٧١         | ما لا يتم المأمور إلا به                          | 0          |
| <b>Y</b> Y | فصل: الأمر بصفة عبادة                             | ė          |
| ٧٣         | فصل: الأمر بالشيء نهي عن ضده                      | ۏ          |
| ٧٤         | فصل: الأمر باجتناب شيء                            | ۏ          |
| ٧٤         | فصل الأمر يدل على الإجزاء                         | ۏ          |
| ٧٥         | سألة: تعليق الحكم على معنى كلى                    |            |

| الصفحة | الموضوع                                                         |
|--------|-----------------------------------------------------------------|
| ٧٥     | الداخل وغير الداخل في الأمر                                     |
| ٧٦     | فصل: دخول الكفار في الخطاب                                      |
| ٧٨     | فائدة                                                           |
| ٧٩     | فصل: الخطاب الخاص                                               |
| ۸٠     | فصل: الخطاب الشامل                                              |
| ۸۱     | فصل: فرض العين وفرض الكفاية                                     |
| ۸۲     | الفرض والواجب والسنة والندب                                     |
| Λ.ξ    | الكلام في النهي                                                 |
| ۸٤     | صيغة النهي                                                      |
|        | صيعه اللهي ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                  |
| ۸۷     | معاني النهي                                                     |
| ۸۹     |                                                                 |
| ۸۹     | فصل: اقتضاء صيغة النهي                                          |
| ۹.     | فصل: النهي على سبيل الجمع أو الجميع                             |
| ۹١     | فصل: دلالة النهي على فساد المنهي عنه                            |
| 90     | الكلام في المجمل والمبين                                        |
| 97     | أسباب الإجمال                                                   |
| 1      | فائدة: حديث وفد عبد القيس                                       |
| 1 • 1  | أنواع المبين                                                    |
| 1.7    | النصا                                                           |
| ١٠٤    | الظاهر والمؤولالظاهر والمؤول المؤول المؤول المؤول المؤول المؤول |
| 117    | أنواع البيان                                                    |
| 117    | ۱ ـ البيان بالقول                                               |
| 115    | ٢ _ البيان بالفعل ٢                                             |
| ۱۱٤    | ٣ ـ البيان بالإقرار ٣                                           |
| 110    | ٤ ـ البيان بالإشارة                                             |
| ۱۱۸    | العموم والخصوصا                                                 |
| ۱۱۸    | ألفاظ العموم                                                    |
| 178    | مسألة: أقل الجمع                                                |
|        | باب: مقتضى صيغة العموم                                          |

| الصفحة | الموضوع                                                          |
|--------|------------------------------------------------------------------|
| 771    | أنواع العام                                                      |
| ١٢٧    | ماً لا يصح دعوى العموم فيه                                       |
| 179    | فصل: وقوع العموم في الألفاظ الشرعية                              |
| ١٣٣    | القول في الخصوص                                                  |
| 178    | المخصّص المتصل                                                   |
| 149    | المخصّص المنفصل                                                  |
| 101    | المطلق والمقيد                                                   |
| 101    | مسألة: العام والمطلق                                             |
| 107    | فائدة: الإطلاق والتقييد من أساليب العرب                          |
| 100    | فائدة: حمل المطلق على المقيد                                     |
| 104    | دلالة غير المنظوم                                                |
| 107    | دلالة الاقتضاءدلالة الاقتضاء                                     |
| ١٥٨    | دلالة الإيماء والتنبيه                                           |
| ١٥٨    | دلالة الإشارة                                                    |
| 109    | دلالة المفهوم الموافق                                            |
| ١٦.    | لطيفةل                                                           |
| 177    | دلالة المفهوم المخالف                                            |
| ۲۲۳    | أنواع مفهوم المخالفة                                             |
| 179    | المواضع الذي لا يؤخذ فيها بمفهوم المخالفة                        |
| ۱۷۲    | تذييل: مفاهيم المخالفة عند الحنيفة                               |
| 170    | ى                                                                |
| 140    | ١ ـ عبارة النص                                                   |
| 140    |                                                                  |
| ١٧٦    | ۳ ـ دلالة النص                                                   |
| ١٧٦    | ٤ ـ اقتضاء النص النص ٤ ـ النص النص النص النص النص النص النص النص |
| 179    | النسخا                                                           |
| 179    | وقوعه                                                            |
| 1.4.1  | معرفة تاريخ النسخ                                                |
| ١٨٢    | ما يحد نسخه ه ما لا يحد                                          |

| <br>لصفحة | المدفية                                                  |
|-----------|----------------------------------------------------------|
|           | الموضوع ا                                                |
| ۱۸۲       | شروط النسخ خمسة                                          |
| ۱۸۳       | أنواع النسخ ثلاثة                                        |
| 711       | مسألة: تعدد النسخ في الآية الواحدة                       |
| ۱۸۷       | نادرة: آية تضمنت أربعة أحكام نسخ منها اثنان              |
| ۱۸۷       | ما يجوز النسخ به وما لا يجوز                             |
| 197       | نسخ مفهوم المخالفة                                       |
| 198       | الزيادة على النصّ ليست نسخاً                             |
| 190       | الفرق بين التخصيص والنسخ                                 |
| 198       | النسخ قبل الفعل                                          |
|           | _                                                        |
|           | الأصل الثاني<br>السنّة                                   |
| 199       |                                                          |
| 7.1       | المسألة الأولى: تعريف السنة                              |
| 7.7       |                                                          |
| 7.7       | فصل: قول الصحابي (من السنة كذا)                          |
| 7.5       | فصل: فيما يُردّ به الخبر الواحد                          |
| 7.7       | مسألة مهمة: المعمول به في مذهب مالك                      |
| 717       | تعارض خبر الآحاد مع القياس                               |
| 717       | خبر الآحاد مع القياس عند الحنفية                         |
|           | المسألة الثانية: رتبة السنة التأخر عن الكتاب في الاعتبار |
| 717       | المسألة الثالثة: السنة راجعة في معناها إلى الكتاب        |
|           | المسألة الرابعة: بيان كيفية رجوع السنة إلى الكتاب        |
|           | المسألة الخامسة: السنة غير التشريعية                     |
| 777       | باب أفعال النبي ﷺبب                                      |
|           | الأصل الثالث                                             |
|           | الإجماع                                                  |
| 777       | فصل: المعتبر في صحة الإجماع                              |
| 777       | الدليل على حجيته                                         |
| 737       | حكم الإجماع                                              |

| الصفحة       | الموضوع                                         |  |  |  |
|--------------|-------------------------------------------------|--|--|--|
| 771          | فصل: بلوغ التابعين رتبة الاجتهاد في عصر الصحابة |  |  |  |
| 777          | فصل: في مستند الإجماع                           |  |  |  |
| ۲۳۳          | أنواع الإجماع                                   |  |  |  |
| 774          | مسألة: الإجماع السكوتي                          |  |  |  |
| 774          | فصل: انقراض عصر الاختلاف حول مسألة              |  |  |  |
| 740          | فصل: تقديم الإجماع على الكتاب والسنة            |  |  |  |
| ۲۳٦          | تصور الإجماع                                    |  |  |  |
| 777          | مسألة: الإجماع على قولين                        |  |  |  |
| <u>የ</u> ሞለ  | فصل: عدم علم المجتهد بخلاف لا يعد إجماعاً       |  |  |  |
| 78.          | خاتمة في إجماع أهل المدينة                      |  |  |  |
|              |                                                 |  |  |  |
| الأصل الرابع |                                                 |  |  |  |
| 754          | القياس<br>أهميتهأهميته                          |  |  |  |
| 7 2 2        | دليل حجيته                                      |  |  |  |
| 727          | مرتبته                                          |  |  |  |
| 7 2 7        | مرسه                                            |  |  |  |
|              |                                                 |  |  |  |
| 789          | تقسيم آخر لأنواعه                               |  |  |  |
| 701          | شروط القائس                                     |  |  |  |
| 707          | أركان القياس                                    |  |  |  |
| Y0V          | فائدة نفيسة                                     |  |  |  |
| Y0V          | مسألة: الأصل في النصوص التعبد                   |  |  |  |
|              | طرق إثبات العلة                                 |  |  |  |
|              | المسلك الأول: الإجماع                           |  |  |  |
| 177          | المسلك الثاني: النص                             |  |  |  |
| 777          | المسلك الثالث: الإيماء                          |  |  |  |
| 777          | المسلك الرابع: المناسبة                         |  |  |  |
| 777          | المسلك الخامس: الشّبه                           |  |  |  |
| 779          | المسلك السادس: الدوران                          |  |  |  |

| الصفحة                       | الموضوع                                      |  |  |  |
|------------------------------|----------------------------------------------|--|--|--|
| 779                          | المسلك السابع: تنقيح المناط                  |  |  |  |
| ۲٧٠                          | المسلك الثامن: السبر والتقسيم                |  |  |  |
| <b>YV</b> 1                  | ارتفاع العلل وتتبع بعضها بعضاً               |  |  |  |
| 777                          | ما يقاس وما لا يقاس                          |  |  |  |
| <b>۲</b> ٧٤                  | أقسام القياس                                 |  |  |  |
| <b>TV E</b>                  | القسمة الأولى: أولوي ومساوِ وأدنى            |  |  |  |
| 770                          | القسمة الثانية: جلى وخفى                     |  |  |  |
| 770                          | القسمة الثالثة: المناسب مؤثر وملائم          |  |  |  |
| 770                          | القسمة الرابعة: علة ودلالة                   |  |  |  |
| 777                          | القسمة الخامسة: اعتبار طرق استنباط العلة     |  |  |  |
| Y V V                        | خاتمة الحامسة. العبار طرق السبباط العله      |  |  |  |
| } <b>V V</b>                 |                                              |  |  |  |
| كتاب الاجتهاد                |                                              |  |  |  |
| 444                          | تعریف                                        |  |  |  |
| ۲۸۰                          | مسألة: الاجتهاد على ضربين                    |  |  |  |
| 111                          | أحكام الاجتهاد                               |  |  |  |
| 717                          | شروط المجتهد                                 |  |  |  |
| 414                          | فصل: لا اجتهاد في العقائد ومجتهد الفروع مصيب |  |  |  |
| 777                          | فصل: لا اجتهاد مع وجود النص أو الإجماع       |  |  |  |
| ٢٨٢                          | لطيفة:                                       |  |  |  |
| <b>Y A Y</b>                 | درجات المجتهدين                              |  |  |  |
| 711                          | مسألة: مكانة المفتي                          |  |  |  |
| 414                          | فائدة: وجهات الأئمة الأربعة                  |  |  |  |
| 79.                          | المفتي والمستفتي                             |  |  |  |
| 79.                          | حكم التقليد                                  |  |  |  |
| ، -<br>كتاب التعارض والترجيح |                                              |  |  |  |
| 798                          | تعریف تعریف                                  |  |  |  |
| 498                          | أسباب التعارض السباب التعارض                 |  |  |  |
| 790                          | قواعد في التعارضقواعد في التعارض             |  |  |  |

| لصفحة | موع<br>                                    | الموض    |
|-------|--------------------------------------------|----------|
| 791   | نمية العمل عند التعارض                     | <br>کیهٔ |
| ۲.٤   | التعارض                                    | أنواع    |
| ۲.٤   | لاً: الترجيح بين منقولينلأ                 |          |
| ٣.0   | أ ـ الترجيحات من جهة السند                 |          |
| 717   | ب ـ ترجيح المتن                            |          |
| ۳۱۳   | ج ـ الترجيح بالمدلول                       |          |
| 210   | د ـ الترجيح لأمر خارجي                     |          |
| ۳۲.   | باً: التعارض بين منقول ومعقول              | ثاني     |
| 271   | ناً: التعارض بين معقولين                   | ثالث     |
| 377   | ألة: ثبوت التعارض بين النصوص بدليل الإجماع |          |
|       | الأدلة المختلف فيها                        |          |
| ٣٢٧   | ـ شرع من قبلنا                             | . 1      |
| ٣٣٣   | ـ مذهب الصحابي                             | ۲.       |
| ٣٣٧   | ـ الاستحسان                                |          |
| 737   | _ الاستصحاب                                | ٤.       |
| ٣٤٧   | _ المصلحة المرسلة                          | . 0      |
| 404   | الآيات                                     | فهرس     |
| ۲۷۱   | الأحاديث والآثار الأحاديث والآثار          | فهرس     |
| 491   | السخر عادي                                 |          |



## www.moswarat.com

