

t.m/maktba\_ تأليف

السيّد الدكتور

عبدالرّحمن بن عبدالله بن عبدالقًادر السّقاف

رئيس قسم الفقه وأصوله بكلية الشريعة والقانون جامعة الاحقاف تريم



تقديم / العلاَمة الحبيب عـمـر بن حــامـد الجــيلانــي تعضيد / العلاّمة الحبيب أبي بكر بن علي المشهوّر تقريظ / العلاَمة الحبيب عـمّــر بن محمد ّبن حفيـظ

مكتبة تريم الحديثة

للطباعج والنشر والتوزيع

### المدخل

### إلى اصول الفقه

### جميع الحقوق محفوظة

عنوان الكتاب: المدخل الى اصول الفقه .

تأليف: السيد الدكتور / عبدالرحمن بن عبدالله بن عبدالقادر السقاف رئيس قسم الفقه واصوله بكلية الشريعة والقانون جامعة الاحقاف تريم

تقديم: العلامة الحبيب عمر بن حامد الجيلاني

تعضيد : العلامة الحبيب أبوبكر العدني بن علي المشهور

تقريظ: العلامة الحبيب / عمر بن محمد بن سالم بن حفيظ ابن الشيخ ابي

بكر بن سالم .

عدد الصفحات: ٢٢٦

قياس القطع: 24x17

t.m/maktba\_islami

التنفيذ الطباعي: مسائم ما المام

مكتبة تريم الحديثة للطباعة والنشر والتوزيع

حضر موت – تریم

E.M: tmbs417130@hotmail.com

هاتـــف: 417130 ه 967

O.R: mab418130@hotmail.com

فاكس، 418130 ه 967

مكتبة تريم الحديثة (مجموعة) Facebook:

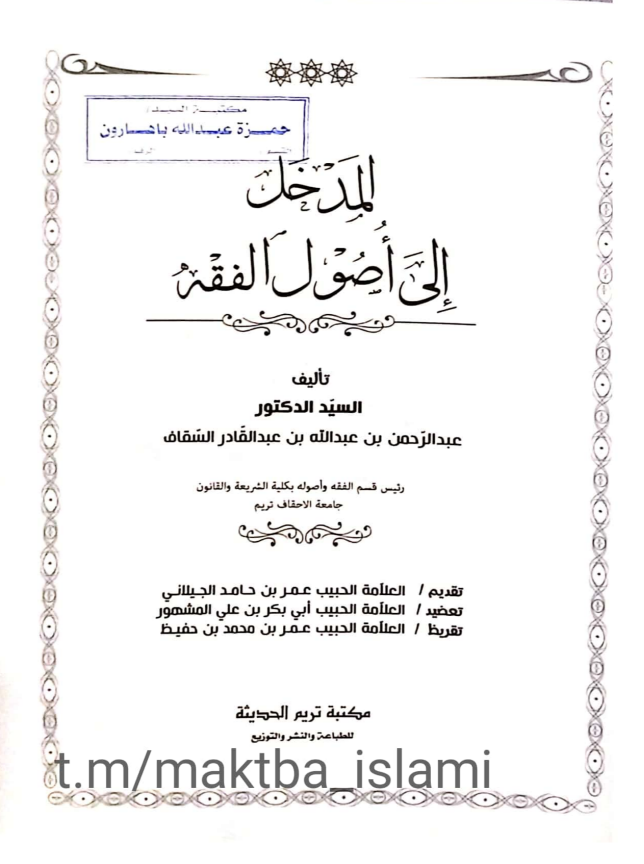
- وال:967 777418130

رقم الإيداع بالهيئة العامة للكتاب ( ) لعام 2018م الجمهورية اليمنية

م/حضرموت

الطبعة الاولى • £ £ 1 هـ / 2019م

الكتب والدراسات التي تصدرها المكتبة لا لا تعني بالصرورة تبني الأفكار الواردة فيها وهي تعبر عن اراء واجتهادات اصحابها





### العلامة الحبيب عمر بن حامد الجيلاني

### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمدلله رب العالمين الفائل ﴿ وَقُل زَبِ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَلَخْرِجْفِى مُخْرَجَ صِدْقِ وَلَخْرِجْفِ مُخْرَجَ صِدْقِ وَلَجْعَل لِي مِن لَدُنك سُلْطَكَا نَصِيرًا ﴾ ، والصلاة والسلام على من أرسله الله بالأمر والنهي بشيرا ونذيرا ، وعلى آله الذين أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا ، وعلى صحبه من هاجر منهم ومن كان له ناصرا وظهرا .

وبعد: فإن علم أصول الفقه اشترك في إيجاده العقل والنقل قال حجة الاسلام الغزالي رحمه الله تعالى في المستصفى: « وأشرف العلوم ما ازدوج فيه العقل والسمع واصطحب فيه الرأي والشرع، وعلم الفقه وأصوله من هذا القبيل ؛ فإنه يأخذ من صفو الشرع والعقل سواء السبيل، فلا هو تصرف بمحض العقول بحيث لا يتلقاه الشرع بالقبول ، ولا هو مبني على محض التقليد الذي لا يشهد له العقل بالتأييد والتسديد »، وقال العلامة بن دقيق العيد: «أصول الفقه الذي يقضي ولا يقضى عليه» ، وقال بدر الدين بن بهادر الزركشي: « إن علم أصول الفقه قاعدة الشرع ، وأصل يرد إليه كل فرع » ، والكثرة الكاثرة من العلماء يقررون أن الإمام المطلبي محمد بن إدريس

٦

الشافعي أولُ من صنف في علم أصول الفقه عددا من الكتب أشهرها الرسالة التي صنعها وصنفها إجابة لما سأل عنه عبدالرحمن بن مهدي أحد أئمة الجرح والتعديل فرفع في الرسالة قواعده ، وقوى أركانه ، وأشاد بنيانه ، قال الجويني في شرح الرسالة كما نقله الزركشي في البحر : « لم يسبق الشافعي أحد في تصنيف الأصول ومعرفتها » ، ثم اقتفاه أئمة الدين فأكثروا من التأليف حتى قال صاحب البحر المحيط في أصول الفقه : « وقد اجتمع عندي بحمدالله من مصنفات الأقدمين في هذا الفن ما يربو على المائتين ». وهذا في القرن الثامن من الهجرة وهم يقولون : «أن علم اصول الفقه نضج حتى احترق » ، ولعمر الله إنه لم يجترق ولكنه تأنق وتألق.

وهذا السفر المبارك الموسوم ( بالمدخل إلى أصول الفقه ) الذي حرره العالم المتمكن في الفروع والأصول والقواعد الفقهية السيد عبدالرحمن بن عبدالله السقاف لخص في مقدمته وفصوله مباحث الأصوليين في مطولاتهم ، وفتح به بابا واسعا يلجه من أراد أن يعوم في بحار علم الأصول ومحيطاته العميقة ويركب أثباج البحار في سفينته سفينة النجاة ، ولقد سهًل العبارة وأكثر من الأمثلة وربط الفروع بالأصول ليدرك طلاب أصول الفقه الدليل والتعليل وهم يستعرضون ما استقرت عليه معتمدات مسائل مذهبهم فيعرفون أدلة هذه الأحكام ويعلمون وجوه الدلائل على هذه الأحكام .

والكمال الذي يسعى إليه الكمل من الرجال الجمعُ بين علمي أصول الفقه وفروعه ، قال الإمام الزركشي : «علم الأصول بمجرده كالميلق ، الذي يختبر به جيد الذهب من رديئه ، والفقه كالذهب ، والفقيه الذي لا أصول عنده ككاسب المال لا يعرف حقيقته ولا ما يدخر منه مما لا يدخر ، والأصولي الذي لا فقه عنده كصاحب الميلق الذي لا ذهب عنده ، فإنه لا يجد ما يختبره على ميلقه »، على أنه يمكن أن يسمى عرفا الشخص فقيها إذا عرف مواطن الحكم من أبواب الفقه المتناثرة في كتب الفقه بحيث يسهل عليه الرجوع اليها كما ورد في الموسوعة الفقهية .

لقد عرّف المؤلف علم أصول الفقه وأتى بمحترزاته إخراجا لما يمكن أن يندرج تحته من بعض الوجوه ، وخصّ الفصل الثاني بمبادئ علم الأصول وهو ما درج عليه كثير من العلماء في مؤلفاتهم ؛ ليكون طالب العلم على بصيرة من العلم الذي يريد أن يدرسه من خلال معرفته بالمبادئ العشرة ؛ إذ بمعرفتها ينطبع في ذهنه تصور العلم الذي يرغب أن يقرأه فيسهل عليه الإحاطة بأبوابه ، ثم يوضح المؤلف في الفصل الثالث العلاقة بين علم الفقه والأصول والجدل والخلاف ، وينهي فصول الكتاب في الفصل السابع عشر بالاجتهاد والتقليد والمفتي والمستفتي حفظه الله وزاده علما ونفع به .

لقد حصل في بهذا الكتاب غاية الفرح والابتهاج ؛ لأنه فيها أحسب الكتاب الثاني من مؤلفات فقهاء حضرموت في أصول الفقه بعد كتاب الترياق النافع بإيضاح وتكميل مسائل جمع الجوامع للعلامة السيد أبي بكر بن عبدالرحمن بن شهاب الدين ، وبين تأليف الكتابين ما يربو على مائة عم ، وأرجوا الله وأدعوه أن يقرر تدريس هذا السفر الوجيز النافع في المعاهد الدينية بيستظهره الطلاب كها يستظهرون كتاب سفينة النجاة فيها يجب على العبد لولاه ، ويقوم في بلادنا سوق علم أصول الفقه الرابح ، ويتجر فيه كل طالب علم فقيه ناجح ، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

قال وكتبه الفقير الى ربه الغني عمر بن حامد بن عبدالهادي الجيلاني مكة المكرمة ٥ شوال ١٤٣٩ هجرية

# العلامة الحبيب أبي بكر العدني بن على المشهور

أَكْرِمْ بِهِ مِنْ مَدْخَلِ مُفَصَّل يَحْوِي أَصُولَ الدِّينِ لِلْمُشْتَغِلَ يَرْغَبُ فِي إِيضاح كُلِّ مُشْكِلِ ومِثْلُها قِياسُ ما لَرُ يَنْجَل وَطَالِبٌ مَعَ الفَقِيهِ الأَبجَل سُرِرْتُ لِمَا أَنْ قَرَأْتُ ما بها عَنِ الفُصُولِ فِي اطِّرَادِ مُرْسَلِ تَعْرِيفُ أُسِّ الفِقِّهِ مِنْ حَيْثُ بَدا وَمِثْلُها مَبَادِئْ لِلْمُوغِلِ فِقُها أصولاً وَاخْتِلَافٍ جَدَليْ كَمِثْل أَقْسَام الكَلام الفَيْصَلي وَالْعَامُ ثُمَّ الْخَاصُ فَافْهَمْ مَا تُلِي وَمُطْلَ قُ مُقَيّ دُمُبَ يَنٌ وَالنّصُ صِنْوُ الظّاهِرِ الْمُؤَوّل وَلَرُ يُوَضَّحُ فَهُوَ دُونَ العَمَل وَكُلُّ فَصْل قَدْ حَوىٰ شُرُوطَهُ كَمِثْل أَفْعَال النَّبِيِّ الْمُرْسَلِ

قَدْ صَاغَهُ الدُّكُتُورُ صَوْعًا كَامِلاً حَتَّىٰ بَدا في ثَوْبِهِ المُكْتَمِل يَهْ دِفُ تَبْسِيطَ الأُصُولِ لِلَّذِي أَدِلَّــةٌ تُفُصِحُ عَــنُ قَوَاعِــدٍ بِلُغَةِ يَفْهَمُهِ امُبْتَدِئُ عَلَاقَةٌ بَدِينَ العُلُوم كُلِّها والحُكُمُ في الشَّرْعِ الشَّرِيفِ شَأْنُهُ أَمْرٌ وَنَهُى حَيْثُ جَاءَ نَصُّها وَمُجْمَلُ مَتَلَى بَدا غُمُوضُهُ والنَّسَخُ وَالإِجْمَاعُ ثُمَّ مِثْلُها تَعَارُضُ الأَدِلَّةِ المُحْتَمَلِ

وَمِثْلُهَا الأَخْبَارُ وهُ وكُلُّ ما يَخْتَمِلُ الوَجْهَيْنِ فِي النُّطْقِ الجَلِي وَخَـبَرُ الوَاحِدِ عِنْدَ الفُقَهِ الْمُرْسَلِ أَوْ مُرْسَلٌ قَدْ سَفَطَ الرّاوِي بِهِ مِنْ جُمْلَةِ الأَصْحَابِ خَيْرِ عُدْلَ مُعَنْعَنٌ فِي الحُكْمِ مِثْلُ مُسْنَدِ لِكَوْنِهِ كَصِيغَةِ الْمُتَّصِل إِلَّا إِذَا التَّــــَـــُـــِيسُ كَــــانَ وَاضِـــحاً فَمِثْلُ لَهٰذَا أَبَداً لَرَّ يُقْبَلَ وَرَابِعُ الأَدِلَّةِ المَبْنِي بِهِ صَرْحُ الأُصُولِ الوَاثِقِ المُدَلَّل أُخْذُ القِيَاسِ بِاجْتِهَادٍ وَاثِتِ بِرَدِّهِ الفَرْعَ إِلَىٰ الأَصْلِ الجَلِي مُلْتَزِمًا أَرْكَانَــهُ كــما أتــلى مُرَاعِياً أَقْسَامَهُ بِالْمُجْمَل مُوَافِقًا شُرُوطَــهُ ومــا لهــا مِنْ جُمُلَةِ التَّفْصِيلِ دُونَ خَلَل وَمَبْحَـثُ «اسْــتِدْلَالِنا» شُرُوطُـهُ إِعَادَةُ الأَمْرِ إِلَىٰ الأَصْـلِ الجَلِي وبعددَها «إِبَاحَةٌ» مَأْذُونَةٌ عِنْدَ انْعِدَام لِلدَّلِيلِ المِفْصَلِي وكُلُّ ما ضَرَّ حَرَامُ العَمَل أَدِلَّةٌ في «الإجْتِهادِ» الأَشْمَلِ عَلَىٰ الدَّلِيلِ الغَامِضِ المُؤُوَّل وُجُوبُهُ «بِالظَّنِّ» فَافْهَمُ وَاعْقِل أو «سُنَّةٍ» مُقَدَّمٌ في العَمَل ولو أتلى قَطْعاً بِغَيْرِ مُشْكِلِ

وَالثَّالِثُ «الحِـلُّ» لِكُـلِّ نَـافِع «قَواعِدُ التَّرُجِيح» إِنْ تَعَارَضَتْ يُقَـــدِّمُ الـــدَّلِيلَ في وُضُـــوحِهِ وَ «مُوجَبٌ» مُقَدَّمٌ على الدي وما أَتِيٰ فِي «النَّصِّ» عَنْ قُرِّ آننا عَلَىٰ «القِيَاسِ» دُونَ أَدْنَىٰ شُبْهَةٍ

«الحَنْفِيِّ» قُدِّمَ الأَقْوَىٰ الجَلِي الَّذي مِنْ غَيْرِ نَصَّ فَيْصِلِي الشُّرُوطِ في الْجِيِّهَادِ مُجْمَل مُقَلِّداً لِلْذَهَبِ مُؤَصَّلِ يُغْنِيكَ عَنْ مَراجِعِ التَّمَرْحُلِ مُخْتَصَراً يُزيحُ كُلَّ مُشْكِلِ لِنَشْرِ عِلْم الدِّينِ دُونَ كَلَلِ

وَمِثْلُهُ القِياسُ فِي تِبْيَانِهِ على والنَّصُّ في اشتِدُلالِنا مُقَدَّمٌ عَلَىٰ وَآخِرُ الفُصُولِ أَقْسَامٌ لِهَا سَرْدُ يَلِيهِ مُسْتَفْتٍ بِشَرِّطِ كَوْنِهِ فَانْظُرُ وَدَقِّقُ مِا أَتِي مُفَصَّلاً وَطَالِبُ العِلْم جَدِيرٌ أَنْ يَسرىٰ سَــأَلْتُ رَبِّي أَنْ يُثِيبَ جَامِعاً لِمُثل لهذا بِالثَّوَابِ الأَجْزَل وَخَتْمُ نَظْمِى دَائها بِالْمُصَطَفَىٰ عَيْنِ الرّضا الْمَبْعُوثِ خَيْرِ مُرْسَل وآلِهِ وَالصَّحْبِ خَيْرِ مَنْ سَعلى

> أبوبكر العدني ابن على المشهور ٤ ربيع الأول ١٤٣٩

## t.m/maktba\_islami

تقريظ

العلامة الحبيب عمر بن محمد بن سالم بن حفيظ

### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله ولي التوفيق ، وصلى الله وسلم وبارك وكرم على عبده الهادي إلى أقوم طريق، وعلى آله وصحبه خير فريق، وعلى من سار في دربهم، واستقام على منهاجهم، وعلى آبائه وإخوانه من الأنبياء والمرسلين، وآلهم وصحبهم أجمعين، والملائكة المقربين، وجميع عباد الله الصالحين.

#### وبعد:

فإن كتاب المدخل إلى أصول الفقه، للسيد العلامة الموفق عبدالرحمن بن عبدالله بن عبدالقادر السقاف أطال الله عمره ، في نفع وانتفاع ، وارتقاء وانتفاع ، ووهبه منه أوسع العطايا ، وأشرف المزايا، وتوّلاه بها هو تعالى أهله في الظواهر والخفايا، كتابٌ حسنٌ جميلٌ ، جَمَع الحصيلة والخلاصة، لما يحتاجه المتعلم في علم أصول الفقه، وجَمَع فيه المهم من كلام المعتبرين في هذا الشأن من أثمة هذا العلم النافع، فبارك الله فيها جمعه، ونفع به قارئه وسامعه، ويسر لقارئه الوصول إلى الفهم لمهات هذا العلم، ووهب الفتح لمتأمليه، ومحسني النظر إلى الوصول إلى الفهم لمهات هذا العلم، ووهب الفتح لمتأمليه، ومحسني النظر إلى

ما فيه، وما حواه من الخلاصة الحسنه المفيدة من كلام أئمته وأهليه، والحمد لله اولاً واخراً وظاهراً وباطناً، وصلى الله على سيدنا محمد المصطفى واله وصحبه وسلم .

عمر بن محمد بن سالم بن حفيظ تريم - حضر موت - اليمن

يوم السبت الحادي والعشرين من شهر رجب من العام التاسع والثلاثين بعد الأربعائة والألف من هجرة المصطفى صلى الله عليه واله وصحبه وسلم الموافق: العشرين من أبريل من العام الثامن عشر بعد الألفين من الميلاد



# بِينْهُ إِلَّهُ الْأَجْمُ لِنَّ عِيْرِ

الحمد لله، نحمده ونستهينه ونستهديه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئاتِ أعمالنا، من يهد الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحدة لا شريك له، وأشهد أن سيدنا محمدا عبده ورسوله، وصَلِّ اللهم على سيدنا محمد الفاتح لما أُغلق والخاتم لماسبق ناصر الحق بالحق والهادي إلى صراطك المستقيم صلَّى الله عليه وعلى آلِه وصحبه حق قدره ومقداره العظيم، وسلَّم تسليًا كثيرًا.

\* \* \*

وبعد : فهذا كتاب في أصول الفقه على نهج ورقات إمام الحرمين وشرحها للمحلي حاولت فيه تسهيل العبارة وكثرة الأمثلة ؛ ليكون وسيلة لإخواننا الراغبين في هذا العلم وواسطة في فهم الفقه من خلال معرفة الدليل والتعليل للأحكام الفقهية المبثوثة في كتب التفسير وشروح الأحاديث والفقه بسائر أنواعه ؛ وذلك لأن نقل الفروع الفقهية مجردة عن الدليل لا ينشرح به الصدر ؛ ولأنه لايبلغ طالب الفقه مرتبة الانتهاء من فهم المسألة حتى يقدر على تصويرها وإقامة الدليل عليها وذلك متوقف على فن أصول الفقه .

وفي هذا الكتاب نذكر تخريج الفروع على الأصول حيث أننا نبيِّن وجه الربط بين الحكم الشرعي والدليل التفصيلي والدليل الإجمالي الذي هو القاعدة الأصولية ، وهذا هو حقيقة تخريج الفروع على الأصول ، قال العلامة الزنجاني في مقدمة كتابه تخريج الفروع على الأصول : ‹‹ ... والأدلة التي يستفاد بها هذه الأحكام هي التي تسمى أصول الفقه ، ثم لا يخفى عليك أن الفروع إنها تبنئ علىٰ الأصول ، وأن من لا يفهم كيفية الاستنباط ولا يهتدي إلى وجه الارتباط بين أحكام الفروع وأداتها التي هي أصول الفقه لا يتسع له المجال ولا يمكنه التفريع عليها بحال ؛ فإن المسائل الفرعية على أتساعها وبعد غاياتها لها أصول معلومة وأوضاع منظومة ومن لريعرف أصولها لريحط بها علما ، وحيث لر أر أحدا من العلماء الماضين والفقهاء المتقدمين تصدى لحيازة هذا المقصود بل استقل علماء الأصول بذكر الأصول المجردة وعلماء الفروع بنقل المسائل المبددة من غير تنبيه على كيفية استنادها إلى تلك الأصول أحببت أن أتحف ذوي التحقيق من المناظرين بما يسر الناظرين ، فحررت هذا الكتاب كاشفا عن النبأ اليقين فذللت فيه مباحث المجتهدين وشفيت غليل المسترشدين ، فيدأت بالمسألة الأصولية التي ترد إليها الفروع في كل قاعدة وضمنتها ذكر الحجة الأصولية من الجانبين ، ثم رددت الفروع الناشئة منها إليها فتحر,

الكتاب مع صغر حجمه حاويا لقواعد الأصول جامعا لقوانين الفروع واقتصرت على ذكر المسائل التي تشتمل عليها تعاليق الخلاف ؛ روما للاختصار ، وجعلت ما ذكرته أنموذجا لما لمر أذكره ودليلا على الذي لا تراه من الذي ترئ ، ووسمته بتخريج الفروع على الأصول تطبيقا للاسم على المعنى ». (1)

\* \* \*

وهذا الكتاب قد تم ترتيبه على سبعة عشر فصلا وذلك كالآتي:

الفصل الأول: تعريف أصول الفقه.

الفصل الثاني: مبادئ علم الأصول.

الفصل الثالث: العلاقة بين علم الفقه والأصول والجدل و الخلاف.

الفصل الرابع: الحكم الشرعي.

الفصل الخامس: أقسام الكلام.

الفصل السادس: الأمر والنهي.

الفصل السابع: العام والخاص.

الفصل الثامن: المطلق والمقيد والمجمل والمبين والنص والظاهر والمؤول.

<sup>(</sup>١) الزنجاني، تخريج الفروع على الأصول، ص ٣٤.

الفصل التاسع: أفعال النبي صلى الله عليه وآله وسلم.

الفصل العاشر: النسخ.

الفصل الحادي عشر : تعارض الأدلة .

الفصل الثاني عشر: الإجماع.

الفصل الثالث عشر: الأخبار.

الفصل الرابع عشر : القياس .

الفصل الخامس عشر: الاستدلال.

الفصل السادس عشر: قواعد الترجيح.

الفصل السابع عشر : الاجتهاد والتقليد والمفتي والمستفتي.

وهذا أوان الشروع في المقصود، والله المستعان وعليه البلاغ ولا حول ولا قوة إلا به تبارك وتعالى ، وحسبنا الله ونعم الوكيل، وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب.

### الفصل الأول تعريف أصول الفقه

من أجل التعريف بفن أصول الفقه لابد من التعريف بمعنى الأصل ثم الفقه ؟ « لأنه مركب تتوقف معرفته على معرفة مفرداته ». (1)

أولاً: تعريف الأصول

الأصول: جمع أصل، وأصل الشيء لغة: أساس الشيء (٢)، أو ما يبتني عليه الشيء. (٣)

ويطلق في الاصطلاح على أمور (٤):

أحدها: الدليل، كقولهم: أصل هذه المسألة من الكتاب والسنة أي: دليلها، ومنه أصول الفقه أي: أدلته.

الثاني: الرجحان، كقولهم: الأصل في الكلام الحقيقة، أي: الراجح عند السامع هو الحقيقة لا المجاز.

<sup>(1)</sup> الزركشي، البحر المحيط، ج١ص٠١.

<sup>(</sup>٢) ابن فارس ، مقاييس اللغة ، مادة (أصل ) ، ج١ ص١٠٩ .

<sup>(</sup>٣) التاج السبكي، رفع الحاجب، ج١ ص٢٤٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر : المعاني الاصلاحية للأصل في : الأسنوي ، نهاية السول ،ج ١ ص ٩.

الثالث: القاعدة المستمرة، كقولهم: إباحة الميتة للمضطر على خلاف الأصل. الرابع: الصورة المقيس عليها. (1).

تنبيه :

يقابل الأصل الفرع وهو ما يبنى على غيره كفروع الشجرة لأصلها وفروع النقه لأصوله. (٢)

ثانياً: تعريف الفقه

الفقه لغة : إدراك الشيء والعلم به . (٣)

ويعرف اصطلاحاً بأنه (<sup>1)</sup>: العلم بالأحكام الشرعية العملية المكتسبُ من أدلتها التفصيلية .

<sup>(</sup>۱) قال الزركشي: « الصورة المقيس عليها ليست معنى زائدا ؛ لأن أصل القياس اختلف فيه هل هو محل الحكم أو دليله أو حكمه ؟ وأياً ما كان فليس معنى زائدا ؛ لأنه إن كان أصل القياس دليله فهو المعنى السابق ، وإن كان محله أو حكمه فهما يسميان أيضا دليلا مجازا ، فلم يخرج الأصل عن معنى الدليل » الزركشي ، البحر المحيط ، ج ١ ص ١١.

<sup>(</sup>٢) المحلى ، شرح الورقات ، ص٣٨.

<sup>(</sup>٣) ابن فارس ، مقاييس اللغة ، مادة ( فقه ) ، ج ٤ ص ٤٤٢.

 <sup>(</sup>٤) ينظر تعريف الفقه اصطلاحاً مع شرحه في الإسنوي ، التمهيد في تخريج الفروع على
 الأصول ، ص٠٥ .

### ومحترزات التعريف كالآتي:

- ۱) احترزنا بالأحكام عن العلم بالذوات كزيد وبالصفات كسواده وبالأفعال كقيامه.
- ٢) احترزنا بالشرعية عن العقلية كالحسابيات والهندسة وعن اللغوية كرفع
   الفاعل وكذلك نسبة الشيء إلى غيره إيجابا كقام زيد أو سلبا نحو لريقم .
- ٣) احترزنا بالعملية عن العلمية وهي أصول الدين ؛ فإن المقصود منها هو
   العلم المجرد أي الاعتقاد المسند إلى الدليل .
  - ٤) وبالمكتسب عن علم الله تعالى ، والمكتسب مرفوع على الصفة للعلم.
- ه) وبقولنا من أدلتها: عن علم الملائكة وعلم الرسول الحاصل بالوحي ؟
   فإن ذلك كله لا يسمئ فقها بل علما .
- 7) وبقولنا التفصيلية: عن العلم الحاصل للمقلد في المسائل الفقهية؛ فإنه لا يسمئ فقها بل تقليدا ؛ لأنه أخذه من دليل إجمالي مطرد في كل مسألة ؛ وذلك لأنه إذا علم أن هذا الحكم المعين قد أفتى به المفتي ، وعلم أن كل ما أفتاه به فهو حكم الله تعالى في حقه ، فيعلم بالضرورة أن ذلك المعين حكم الله تعالى في حقه ويفعل هكذا في كل حكم .

#### تنبيهات:

الأول: هذا التعريف للإسنوي، واخترناه ؛ لأنه المشهور والمتداول عند الأصوليين، وعرَّفه إمام الحرمين بأنه: معرفة الأحكام الشرعية التي طريقها الاجتهاد (1). وعليه لا يعد من الفقه ما ليس طريقه الاجتهاد كالعلم بأن الصلوات الخمس واجبة، وأن الزنا محرم ونحو ذلك من المسائل القطعية (7). الثاني: الفقيه هو المجتهد (7)، وهو المستفيد للأحكام الفقهية من الدلائل فهو العارف بالدلائل الإجمالية وبالمرجحات التي بها يعرف ما هو الدليل المفيد للحكم الفقهي من الأدلة التفصيلية عند تعارضها ويكون متصفاً بصفات المجتهد المعبر عنها بشروط الاجتهاد (٤).

الثالث : الدليل: المرشد إلى المطلوب (٥) ، وهو قسمان : دليل إجمالي أي غير معين ، ودليل تفصيلي أي معين ، وستأتي الإشارة إليه .

<sup>(</sup>١) إمام الحرمين، الورقات، ص٣٩.

<sup>(</sup>٢) المحلي ، شرح الورقات ، ص٣٩.

<sup>(</sup>٣) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص١٤٧.

<sup>(</sup>٤) البناني، الحاشية على شرح المحلي على جمع الجوامع ،ج١ص٣٦.

<sup>(</sup>٥) الشيرازي ، اللمع، ص٥٥ .

### ثالثاً: التعريف بأصول الفقه

يعرف أصول الفقه باعتباره لقبًا (١) للفن المسمى بأصول الفقه بأنه : أدلة الفقه الإجمالية وكيفية استفادة جزئياتها وحال المستفيد (٢).

وعرَّفه إمام الحرمين في الورقات بأنه: طرق الفقه على سبيل الإجمال وكيفية الاستدلال بها. (٣)

والمراد بأدلة الفقه الإجمالية: أي غير المعينة ، وذلك كالأمر والبحث فيه عن أنه يفيد الوجوب ، والإجماع من حيث أنه حجة . (٤)

وخرج عن ذلك أدلة الفقه التفصيلية كدلالة آية بعينها أو حديث بعينه على حكم معين فلا يطلق عليها في عرف الأصوليين أصول الفقه ، قال الزركشي : « وإن كان التحقيق يقتضي ذلك ؛ إذ هو أقرب إلى الفقه وأقل

<sup>(</sup>١) واللقب إما أن يدل على المدح أو الذم ، وهو هنا صفة مدح ؛ لأنه يشعر بابتناء الفقه

<sup>(</sup>٢) زكريا الأنصاري، غاية الوصول، ص٤.

<sup>(</sup>٣) إمام الحرمين، الورقات، ص٥٠ ومابعدها.

<sup>(</sup>٤) زكريا الانصاري، غاية الوصول، ص٤.

تخصيصا، ولأنه يوافق قولنا: هذا الحديث أصل لهذا الحكم، ولهذا الباب، "، وإنها تذكر في كتب الأصول للتمثيل. (٢)

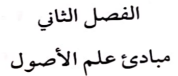
« والمراد بكيفية الاستدلال هاهنا الشروط والمقدمات وترتيبها معه، ليستدل بالطرق على الفقه ». (٣)

<sup>(</sup>١) الزركشي، البحر المحيط، ج١ص١٧.

<sup>(</sup>٢) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ،ص٥. قال التقي السبكي في الإبهاج في شرح المنهاج (١/ ٣٧) : « والمراد بالإجمالية : كليات الأدلة فإن قوله: {أَقِيمُوا الصَّلاةً}، {وَلا المنهاج (الرسم) الله عليه وسلم: (عن قتل الناء تَقُرُبُوا الرَّنَى}، {فَاقْتُلُوا المُنْرِكِينَ} ، ونهيه صلى الله عليه وسلم: (عن قتل الناء والصبيان) ، وإطلاق الرقبة في موضع وتقييدها بالإيهان في موضع ، وصلاته صلى الله عليه وسلم في الكعبة ، وإجمال الصلاة في الآية المذكورة وبيان جبريل لها ، ونسخ التوجه إلى بيت المقدس، والإجماع على أن بنت الابن لها السدس مع الثلث عند عدم العاصب ، وخبر ابن مسعود في ذلك ، وقياس الأرز على البر ، ومرسل سعيد بن المسيب في النهي عن بع اللحم بالحيوان ، وقول عنهان في بيع الفراء ، والمصلحة المرسلة في التترس ، والأخذ بالأخف في دية اليهودي ، والاستحسان في التحليف على المصحف ، ونحو ذلك كلها أدلة معينة وجزئيات مشخصة والعلم بها ليس من أصول الفقه في شيء وإنها هي وظيفة الفقه ، ولهذه الأدلة وأمثالها كليات وهي مطلق الأمر والنهي والعموم والخصوص والإطلاق والتقييد والفعل والإجمال والتبيين والنسخ والإجماع وخبر الواحد والقياس والمرسل وقول الصحابي والمصلحة المرسلة والأخذ بالأخف والاستحسان عند من يقول به ... )) . وقول الصحابي والمصلحة المرسلة والأخذ بالأخف والاستحسان عند من يقول به ... )) . (٣) الزركشي ، البحر المحبط ، ج ا ص ١٨ .

وعرَّف ابن الحاجب علم الأصول بأنه: العلم بالقواعد التي يتوصل بها إلى استنباط الأحكام الشرعية الفرعية عن أدلتها التفصيلية (1).

<sup>(</sup>١) التاج السبكي ، رفع الحاجب ، ج١ص٢٤٢.



هذا الفصل سنتناول فيه موضوع علم الأصول ، واستمداده ، وثمرته وواضعه ، وحكم تعلمه ، وغيرها وذلك فيها يأتي :

أولا: موضوع علم الأصول

لما كان علم الأصول كما عرفنا فيما تقدم هو أدلة الفقه الإجمالية وكيفية استفادة جزئياتها وحال المستفيد انحصرت مباحثه في سبعة: الكتاب والسنة والإجماع والقياس والاستدلال (۱) والتعادل والترجيح والاجتهاد، وقد جرئ على هذا الترتيب التاج السبكي في جمع الجوامع.

أما إمام الحرمين فقد قسمها إلى الأبواب الآتية : « أقسام الكلام ، والأمر ، والنهي ، والعام والخاص ، والمجمل والمبين، والظاهر والمؤول ، والأفعال ،والناسخ والمنسوخ ، والإجماع ، والأخبار ، والقياس ، والحظر والإباحة ، وترتيب الأدلة ، وصفة المفتي والمستفتي ، وأحكام المجتهدين ». (٢)

<sup>(</sup>۱) الاستدلال: هو دليل ليس بنص ولا إجماع ولا قياس شرعي . زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص١٣٧.

<sup>(</sup>٢) إمام الحرمين، الورقات، ص٥٦ .

وأما تلميذه الغزالي فقد قسم في المستصفى مواضيع أصول الفقه إلى أربعة أقطاب:

( القطب الأول: في الأحكام ، والبداءة بها أولى ؛ لأنها الثمرة المطلوبة.

القطب الثاني: في الأدلة ، وهي الكتاب والسنة والإجماع وبها التثنية ؟إذ بعد الفراغ من معرفة الثمرة لا أهم من معرفة المثمر.

القطب الثالث: في طريق الاستثمار، وهو وجوه دلالة الأدلة، وهي أربعة: دلالة بالمنظوم، ودلالة بالمفهوم، ودلالة بالضرورة والاقتضاء، ودلالة بالمعنى المعقول.

القطب الرابع: في المستثمر وهو المجتهد الذي يحكم بظنه، ويقابله المقلد» (١) ثانياً: استمداد علم الأصول

الأصول مبادئه مأخوذة من العربية، وبعض العلوم الشرعية ، وبعض من العقلية.(٢)

<sup>(</sup>١) الغزالي ، المستصفى ، ج١ ص١٧ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) طاش كبري زاده ، مفتاح السعادة ،ج٢ص ١٦٣ طبعة دار الكتب العلمية ، قال التقي السبكي في الإبهاج في شرح المنهاج (ج١ص ٥٥ ومابعدها) موضحاً استمداد علم الأصول : « ...فإن قلت: قد عظمت أصول الفقه وهل هو إلا نبذ جمعت من علوم متفرقة : نبذة من النحو وهي الكلام في معاني الحروف التي يحتاج إليها الفقيه والكلام في الاستثناء وما أشبه ذلك ، ونبذة من علم الكلام وهي الكلام في الحلام في الحسن والقبيح والكلام في الحلام في الحلام في الحلام في الحلام في الحلام في الحسن والقبيح والكلام في الحديدة و الح

الحكم الشرعى وأقسامه وبعض الكلام في النسخ وأفعاله ونحو ذلك ، ونبذة من اللغة وهي الكلام في معنى الأمر والنهي وصيغ العموم والمجمل والمبين والمطلق والمقيد وما أشبه ذلك ، ونبذة من علم الحديث وهي الكلام في الأخبار ، والعارف بهذه العلوم لا يحتاج إلى أصول الفقه في الإحاطة بها فلم يبق من أصول الفقه إلا الكلام في الإجماع وهو من أصول الدين أيضا ، وبعض الكلام في القياس والتعارض مما يستقل به الفقيه ، فصارت فائدة الأصول بالذات قليلة جدا بحيث لو جرد الذي ينفرد به ما كان إلا شيئا يسيرا! . قلت: ليس كذلك ؛ فإن الأصوليين دققوا في فهم أشياء من كلام العرب لم يصل إليها النحاة ولا اللغويون ؛ فإن كلام العرب متسع جدا والنظر فيه متشعب فكتب اللغة تضبط الألفاظ ومعانيها الظاهرة دون المعاني الدقيقة التي تحتاج إلى نظر الأصول واستقراء زائد على استقراء اللغوي مثاله : دلالة صيغة افعل على الوجوب ، ولا تفعل على التحريم وكون كل وإخوتها للعموم ، وما أشبه ذلك مما ذكر السائل أنه من اللغة لو فتشت كتب اللغة لم تجد فيها شفاء في ذلك ولا تعرضا لما ذكره الأصوليون ، وكذلك كتب النحو لو طلبت معنى الاستثناء وأن الإخراج هل هو قبل الحكم أو بعد الحكم ونحو ذلك من الدقائق التي تعرض لها الأصوليون وأخذوها باستقراء خاص من كلام العرب وأدلة خاصة لا تقتضيها صناعة النحو ، فهذا ونحوه مما تكفل به أصول الفقه ، ولا ينكر أن له استمداد من تلك العلوم ، ولكن تلك الأشياء التي استمدها منها لم تذكر فيه بالذات بل بالعرض، والمذكور فيه بالذات ما أشرنا إليه مما لا يوجد إلا فيه ولا يصل إلى فهمها إلا من تکیف به .

### ومن أمثلة القواعد الأصولية:

- العام يجري على عمومه.
- يحمل المطلق على المقيد.
- الأمر المجرد عن القرائن للوجوب.
- النهي المجرد عن القرائن يدل على التحريم .
  - مفهوم المخالفة حجة .
  - الإجماع السكوتي حجة.
  - القياس الشرعى حجة .

ثالثاً: ثمرة علم الأصول

لأصول الفقه فائدتان :

الأولى: ترجع إلى المجتهد فهي آلته التي يستنبط بها ، فهي التي جعلته قادراً على استنباط الأحكام من أدلتها التفصيلية.

فإن قلت: قد كانت العلماء في الصحابة والتابعين وأتباع التابعين من أكابر المجتهدين ولم يكن هذا العلم حتى جاء الشافعي وصنف فيه فكيف تجعله شرطا في الاجتهاد؟

قلت: الصحابة ومن بعدهم كانوا عارفين به بطباعهم كما كانوا عارفين النحو بطباعهم قبل مجئ الخليل وسيبويه فكانت ألسنتهم قويمة وأذهانهم مستقيمة وفهمهم لظاهر كلام العرب ودقيقه عتيد ؛ لأنهم أهله الذي يؤخذ عنهم ، وأما بعدهم فقد فسدت الألسن وتغيرت الفهوم فيحتاج إليه كما يحتاج إلى النحو ».

الثانية: ترجع إلى المقلد الذي يأخذ الأحكام من المجتهد، فبواسطة الأصول يكون على بينة بما فعله إمامه عند استنباطه للأحكام ؛ فإن المقلد متى وقف على طرق الائمة و ما ذهب إليه كل منهم بالنسبة لتلك القواعد الأصولية اطمأنت نفسه إلى مدرك إمامه بالنسبة للحكم الذي قلده فيه فيدعوه ذلك الى الطاعة و الامتثال ويكون عنده القدرة من التمكن من الدفاع عن وجهة نظر إمامه فيها استنبطه من الاحكام (1).

و قال في مفتاح السعادة عند ذكره لثمرة علم الأصول : « والغرض منه: تحصيل ملكة استنباط الأحكام الشرعية الفرعية، من أدلتها الأربعة، أعني: الكتاب، والسنة، والإجماع، والقياس. وفائدته: استنباط تلك الأحكام على وجه الصحة »(1).

#### رابعا: بقية المبادئ

مبادئ العلوم التي ينبغي لكل من أراد أن يشرع في فن أن يعرفها هي المنظومة في قول العلامة الصبان (٣) :

<sup>(</sup>١) محمد أبو النور زهير ، أصول الفقه ،ج١ص٨ ، وهذه هي التي تسمى بالتبصر وهي أخذ القول بدليله الخاص ينظر : زروق ، قواعد التصوف ،ص٧٦.

<sup>(</sup>٢) طاش كبري زاده ، مفتاح السعادة ، ج ١ ص ١٦٣.

<sup>(</sup>٣) محمد بن علي الصبان ، الحاشية على شرح السلم للملوي ، ص ٣٥.

الحد والموضوع ثم الثمره والاسم الاستمداد حكم الشارع ومن درئ الجميع حاز الشرفا

إن مبادئ كل فن عشرة وفضله ونسبة والواضع مسائل والبعض بالبعض اكتفى

و قد عرفنا فيها سبق حد علم الأصول ، وموضوعه ، وثمرته ، واستمداده ، وأما فضله : فهو من أشرف العلوم الشرعية (١) ، وواضعه : هو الإمام الشافعي رضي الله عنه ، قال الزركشي : « الشافعي - رضي الله عنه - أول من صنف في أصول الفقه صنف فيه كتاب الرسالة ، وكتاب أحكام القرآن ، واختلاف الحديث ، وإبطال الاستحسان وكتاب جماع العلم وكتاب القياس الذي ذكر فيه تضليل المعتزلة ورجوعه عن قبول شهادتهم، ثم تبعه المصنفون في الأصول. قال الإمام أحمد بن حنبل : لم نكن نعرف الخصوص والعموم حتى ورد الشافعي . وقال الجويني في شرح الرسالة : لم يسبق الشافعي أحد في تصانيف الأصول ومعرفتها »(٢).

<sup>(</sup>١) أحمد جابر جبران ، دروس أصول الفقه المكية ، ص٣١.

<sup>(</sup>٢) الزركشي ، البحر المحيط ، ج١ ص٧.

وأما نسبته: فهو أصل من أصول العلوم الشرعية، وأما اسمه: فهو أصول الفقه، وحكم الشارع فيه: الوجوب الكفائي في حق العامة، والعيني على من تعين عليه، ومسائله: قضاياه المبحوث عنها فيه (١).

خامساً : الأشياء التي يحتاج إلى تصورها في هذا الفن

من الاشياء التي يحتاج إلى تصورها في هذا الفن : الإدراك والعلم والجهل والظن والشك والنظر (٢) .

ولتوضيحها نقول: إن إدراك المعاني: إما أن يكون تصورا أو تصديقا، ثم إن الإسناد التصديقي على خمسة أنواع: علم، وجهل، وشك، وظن، ووهم (٣). وهذا ذكر لمعانيها كالآتي:

- 1) الإدراك لغة: الوصول، واصطلاحا: وصول النفس إلى تمام المعنى من نسبة أو غيرها(٤).
- ٢) التصور: إدراك الذوات المفردة كمعرفة معنى الجسم، والحركة،

<sup>(</sup>١) أحمد جابر جبران ، دروس أصول الفقه المكية ، ص٣١ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) ابن الفركاح ، شرح الورقات ، ص١٩.

<sup>(</sup>٣) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ص٣٣ .

<sup>(</sup>٤) شيخ الاسلام زكريا ، غاية الوصول ، ص ٢١.

والحيوان، والجاد، والحادث، والقديم، وغير ذلك(١).

- ٣) التصديق: هو إسناد أمر إلى ذات بالنفي والإثبات، كقولنا: الجسم حادث والجسم ليس بقديم، فالتصور مقدَّم والتصديق متأخر عنه (٢).
- العلم: هو الاسناد الجازم المطابق للحق، وقيل في حده: معرفة المعلوم
   على ما هو به. (٣)

والعلم ينقسم إلى: ضروري ومكتسب ، فالعلم الضروري: هو الذي لا يقع عن نظر واستدلال كالعلم الواقع بإحدى الحواس الخمس الظاهرة ، وهي: السمع والبصر واللمس والشم والذوق فإنه يحصل بمجرد الإحساس بها من غير نظرواستدلال. (3)

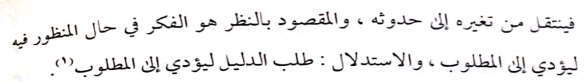
وأما العلم المكتسب: فهو الموقوف على النظر والاستدلال كالعلم بأن العالم حادث ؛ فإنه موقوف على النظر في العالم وما نشاهده فيه من التغير

<sup>(</sup>١) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ص ٣٣ .

<sup>(</sup>٢) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ص ٣٣ .

<sup>(</sup>٣) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ص ٣٣ .

<sup>(</sup>٤) المحلي ، شرح الورقات ،ص٨٤.



- هو الجهل: هو انتفاء العلم بالمقصود ويسمئ الجهل البسيط، والجهل المركب: هو الاسناد الجازم غير المطابق (٢). أو يقال في تعريفه: إدراك الشيء على خلاف ما هو به في الواقع، كإدراك الفلاسفة أن العالم وهو ما سوئ الله تعالى قديم (٣).
  - ٢) الشك: هو احتمال أمرين فأكثر من غير ترجيح.
    - ٧) الظن: هو الاحتمال الراجح.
    - ٨) الوهم: هو الاحتمال المرجوح<sup>(²)</sup>.

مثال الثلاثة : التردد في قيام زيد ونفيه عنه على السواء شك ، ومع رجحان الثبوت أو الانتفاء ظن ، ومقابل الطرف الراجح : وهم (٥) .

<sup>(</sup>١) المحلي ، شرح الورقات بهامش حاشية الدمياطي عليه ،ص٤٨ ومابعدها .

<sup>(</sup>٢) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ص ٣٤ .

<sup>(</sup>٣) المحلي، شرح الورقات ، ص٢٢.

<sup>(</sup>٤) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ص ٣٣ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٥)</sup> للحلي، شرح الورقات ،ص • ٥.

### الفصل الثالث العلاقة بين علم الفقه والأصول والجدل و الخلاف

من المهم على طالب الأصول أن يعرف العلاقة بين هذه الفنون الأربعة، وقد عرفنا في الفصل السابق الفقه والأصول، وقد ذكر ابن خلدون في المقدمة أنه تفرَّع عن علم الأصول الجدل والخلاف، ويترتب على ذلك معرفة المجتهد والفقيه والأصولي والجدلي والخلافي.

فنقول أولا: أن المجتهد و الفقيه مترادفان (١) كلاهما يستنبط الحكم الشرعي من الدليل التفصيلي بواسطة الدليل الإجمالي ، فالمدلول هو الحكم الشرعي المستنبط من الدليل كما سيأتي إيضاحه من الأمثلة .

<sup>(</sup>۱) هذا هو الأصل في الفقيه ، وقد يطلق على المقلد الحافظ للمسائل المدونة فقد جاء في حاشية العطار ما نصه : « للفقه معنيان: أحدهما : ما يمكن حصوله للمقلد وهو العلم بالمسائل المدونة فباعتبار حصوله يكون فقيها. والثاني: ما لا يمكن حصوله وهو العلم بمعنى استنباط الأحكام عن الأمارات فباعتبار عدم حصوله لا يكون فقيها » . العطار ، الحاشية على شرح المحلي على جمع الجوامع ، ج١ص٢٦ ، وفي البحر المحيط أنه يقال له فروعي حيث جاء فيه ج١ص مانصه ١٧ : « ... تنبيه: علم من تعريفهم الفقه باستنباط الأحكام : أن المسائل المدونة في كتب الفقه ليست بفقه اصطلاحا، وأن حافظها ليس بفقيه، وبه صرح العبدري في باب الإجماع من شرح المستصفى. قال : وإنها هي نتائج

وأما الأصولي فهو العارف بالدلائل الإجمالية وبالمرجحات وبصفات المجتهد، فالفرق بين الأصولي والمجتهد من حيث الصفات المذكورة أن المعتبر في مسمًى الأصولي معرفتها وفي مسمى المجتهد قيامها به لاستنباطه بها الأحكام بخلاف الأصولي. (1)

والجدل عبارة عن علم أو آلة يتوصل بها إلى فتل (٢) الخصم عن رأيه إلى غيره بالدليل ، وموضوعه الأدلة من حيث البحث فيها عن كيفية نظمها وترتيبها على وجه يوصل إلى إظهار الدعوى وانقطاع الخصم عن رأيه ببيان بطلانه ، ولذا فإنه أصول فقه خاص . (٣)

الفقه، والعارف بها فروعي، وإنها الفقيه هو المجتهد الذي ينتج تلك الفروع عن أدلة صحيحة، فيتلقاها منه الفروعي تقليدًا ويدونها ويحفظها. ونحوه قول ابن عبد السلام: هم نقلة فقه لا فقهاء. وقال الشبخ أبو إسحاق في كتاب الحدود: الفقيه من له الفقه، فكل من له الفقه فقيه، ومن لا فقه له فليس بفقيه . قال : والفقيه هو العالم بأحكام أفعال العباد الني يسوغ فيها الاجتهاد . وقال الغزالي: إذا لم يتكلم الفقيه في مسألة لم يسمعها ككلامه في مسألة سمعها فليس بفقيه حكاه عنه ابن الهمداني في طبقات الحنفية ».

<sup>(</sup>١) البناني ، الحاشية على شرح المحلي على جمع الجوامع ،ج١ ص٣٥ وما يعدها.

<sup>(</sup>٢) بقال فتل عن رأبه أي : صرفه وأزاله عنه .

<sup>(</sup>٣) الطوفي ، الجذل في علم الجدل ، ص٤.

وعلم الخلاف (1): علم باحث عن وجوه الاستنباطات المختلفة، من الأدلة الإجمالية والتفصيلية، الذاهب إلى كل منها طائفة من العلماء، وفائدته:

(١) قال ابن خلدون في المقدمة (ج١: ٧٧٥ ومابعدها ) موضحا كيفية نشأة علم الخلاف: ‹‹ ... وأما الخلافيات فاعلم أن هذا الفقه المستنبط من الأدلة الشرعية كثر فيه الخلاف بين المجتهدين باختلاف مداركهم وأنظارهم خلافاً لا بد من وقوعه لما قدمناه . واتسع ذلك في الملة اتساعاً عظيماً، وكان للمقلدين أن يقلدوا من شاؤوا منهم . ثم لما انتهى ذلك إلى الأئمة الأربعة من علماء الأمصار، وكانوا بمكان من حسن الظن بهم، اقتصر الناس على تقليدهم ، ومنعوا من تقليد سواهم، لذهاب الاجتهاد، لصعوبته وتشعب العلوم التي هي مواده، باتصال الزمان وافتقاد من يقوم على سوى هذه المذاهب الأربعة . فأقيمت هذه المذاهب الأربعة على أصول الملة، وأجري الخلاف بين المتمسكين بها، والآخذين بأحكامها مجرى الخلاف في النصوص الشرعية والأصول الفقهية. وجرت بينهم المناظرات في تصحيح كل منهم مذهب إمامه، تجري على أصول صحيحة وطرائق قويمة، يحتج بها كل على صحة مذهبه الذي قلده وتمسك به. وأجريت في مسائل الشريعة كلها وفي كل باب من أبواب الفقه: فتارة يكون الخلاف بين الشافعي ومالك، وأبو حنيفة يوافق أحدهما، وتارة يكون مالك وأبي حنيفة، والشافعي يوافق أحدهما، وتارة بين الشافعي وأبي حنيفة، ومالك يوافق أحدهما. وكان في هذه المناظرات بيان مآخذ هؤلاء الأئمة، ومثارات اختلافهم ومواقع اجتهادهم . كان هذا الصنف من العلم يسمى بالخلافيات. ولا بد لصاحبه من معرفة القواعد التي يتوصل بها إلى استنباط الأحكام كما يحتاج إليها المجتهد، دفع الشكوك عن المذهب وإيقاعها في المذهب المخالف، وعليه فالجدل بحث عن مواد الأدلة الخلافية والخلاف بحث عن صورها(١). و عليه فالخلافي هو كل حافظ لقول إمامه يريد تأييده . (٢)

والحاصل أن القواعد الأصولية هي آلة الاستنباط من الدليل التفصيلي لدئ المجتهد، وهي التي بواسطتها يدافع الخلافي عن الرأي الذي يراه راجحاً، وأما المقلد فبواسطة القواعد الأصولية يعرف أدلة إمامه.

### أمثلة تطبيقية

هذه بعض الأمثلة نبيِّن من خلالها وجه الربط بين الدليل التفصيلي والمدلول الذي هو الحكم الشرعي المستنبط، والدليل الإجمالي الذي بواسطته دل الدليل التفصيلي على الحكم الشرعي؛ ليقاس بها ما سواها.

إلا أن المجتهد يحتاج إليها للاستنباط ، وصاحب الخلافيات يحتاج إليها لحفظ تلك المسائل المستنبطة من أن يهدمها المخالف بأدلته ».

(۱) طاش كبري زاده ، مفتاح السعادة ،ج اص ۲۸۳ وما بعدها .والمادة هي ما يكون الشيء موجودا به بالقوة وتسميتها مادة باعتبار توارد الصور المختلفة عليها ، و الصورة هي مايكون الثيء موجودا به بالفعل . ينظر فتح الرحمن شرح لقطة العجلان لشيخ الاسلام زكريا الانصاري ص ١٠٤.

(٢) العطار ، الحاشية على شرح المحلي على جمع الجوامع ، ج ١ ص ٦٢ .

المثال الأول

الحكم الشرعي المستنبط ( المدلول) : من المحارم الاخت ، سواء كانت لأب وأم، أو لأب، أو لأم .

الدليل التفصيلي: قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتَ عَلَيْكُمْ أُمَّهَ ثُمُّهُ وَبَنَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَبَنَاتُ الْأَخْوِ لَهُ (١) وَأَخُوا تُكُمُ وَبَنَاتُ الْأَخْوِ لَهُ (١) الدليل الاجمالي ( القاعدة الأصولية ): العام يجرئ على عمومه .

وجه الدلالة (٢٠): العموم في أخواتكم حيث أنه جمع مضاف ، والجمع المضاف من صيغ العموم .

المثال الثاني

الحكم الشرعي المستنبط ( المدلول) : يتنجس الماء القليل بمجرد وقوع النجاسة فيه .

الدليل التفصيلي : قوله صلى الله عليه واله وسلم ‹‹ إذا بلغ الماء قلتين لر يحمل الخبث ». (٣)

<sup>(</sup>١) النساء: ٢٣

 <sup>(</sup>۲) تعرف وجه الدلالة - بفتح الدال أفصح من كسرها - هي الجهة التي من شأنها أن
 ينتقل الذهن بها إلى المطلوب. ينظر: غاية الوصول ص٢٠.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن حبان في صحيحه من حديث ابن عمر .

الدليل الاجمالي ( القاعدة الأصولية ): مفهوم المخالفة حجة

وجه الدلالة : مفهوم المخالفة فإن التقييد بالقلتين يدل على أنه إذا كان أقل من قلتين يحمل الخبث ، أي : يتنجس .

المثال الثالث

الحكم الشرعي المستنبط ( المدلول) : الوتر مستحب لا واجب

الدليل التفصيلي: قوله صلى الله عليه واله وسلم «أوتروا فإن الله وتر يحب الوتر»، وقوله صلى الله عليه واله وسلم «الوتر حق على كل مسلم فمن أحب أن يوتر بخمس فليفعل، أو بثلاث فليفعل، أو بواحدة فليفعل»(١).

الدليل الاجمالي ( القاعدة الأصولية ): الأمر يحمل على الندب إذا احتفت به قرينة صارفة له عن الوجوب إلى الندب.

وجه الدلالة: أمر النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم المحمول على الندب والصارف له عن الوجوب قوله تعالى: ﴿ كَنْفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكُونَةِ وَٱلصَّكُونَةِ وَالصَّكُونَةِ وَالصَّكُونَةِ وَالصَّكُونَةِ وَالصَّكُونَةِ وَالصَّكُونَةِ وَالصَّكُونَةِ وَالصَّلَىٰ وَقُولُهُ وَقُومُواْ لِللَّهِ قَانِيْتِينَ ﴾ (٢) ؛ إذ لو وجب لريكن للصلوات وسطى ، وقوله

<sup>(1)</sup> رواه أبو داود بإسناد صحيح وصححه الحاكم ، رواه الترمذي وصححه .

<sup>(</sup>٢) البقرة :٢٣٨.

- صلى الله عليه و آله وسلم - لمعاذ لما بعثه إلى اليمن فأعلمهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة» (١).

المثال الرابع

الحكم الشرعي المستنبط ( المدلول) : يستحب القنوت في صلاة الصبح.

الدليل التفصيلي: للخبر الصحيح عن أنس «ما زال رسول الله - صلى الله عليه و آله وسلم - يقنت في الفجر حتى فارق الدنيا» ونقل البيهقي العمل بمقتضاه عن الخلفاء الأربعة.

الدليل الاجمالي ( القاعدة الأصولية ): فعل النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم الذي ليس بيانا لواجب يدل على الاستحباب. (٢)

وجه الدلالة : فعل النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم للقنوت يدل على أنه مستحب .(٣)

المثال الخامس

الحكم الشرعي المستنبط ( المدلول) : لا يجوز اتخاذ اواني الذهب والفضة . الدليل التفصيلي : القياس على الطنبور وغيره .

<sup>(</sup>١) ينظر: زكريا الأنصاري، أستى المطالب، ج١ص ٢٠١

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن حجر ، تحفة المحتاج ، ج٢ص ٦٤ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن حجر ، تحفة المحتاج ج٢ص ٦٤ .

الدليل الإجمالي: القياس حجة.

توضيح القياس: قياس اتخاذ أواني الذهب والفضة في الحرمة على حرمة اتخاذ الطنبور بجامع أن ما لا يجوز استعماله لا يجوز اتخاذه (١).

المثال السادس

الحكم الشرعي المستنبط ( المدلول): تشترط النية لكل يوم من أيام صوم شهر رمضان.

الدليل التفصيلي : القياس على وجوب النية للصلاتين .

الدليل الإجمالي: القياس حجة.

توضيح القياس: قياس ( الفرع ) وجوب النية لكل يوم من أيام رمضان على (الاصل وحكمه ) وجوب النية في كل صلاتين يتخللهما السلام ، بجامع

<sup>(</sup>۱) ينظر: الشيرازي، المهذب، ج ١ ص ٣٠. وفي المجموع ج ١ ص ٢٥٧: ((... الصحيح تحريم الاتخاذ ...؛ لأن ما لا يجوز استعماله لا يجوز اتخاذه كالطنبور؛ ولأن اتخاذه يؤدي إلى استعماله فحرم كامساك الخمر؛ قالوا ولان المنع من الاستعمال لما فيه من السرف والخيلاء وذلك موجود في الاتخاذ، وبهذا يحصل الجواب عن قول القائل الآخر: إن الشرع ورد بتحريم الاستعمال دون الاتخاذ، فيقال: عقلنا العلة في تحريم الاستعمال وهي السرف والخيلاء وهي موجودة في الاتخاذ والله أعلم».

(العلة) كل منهما عبادة مستقلة ؛ إذ الصلاتان يتخللهما السلام واليومان يتخللهما ما يناقض الصوم (١٠).

# المثال السابع (۲)

استدل الشافعية على وجوب الترتيب في الوضوء بقوله صلى الله عليه وآله وسلم « ابدأوا بما بدأ الله به» (٣) .

فاعترض عليه المخالف : ووجه اعتراضه أن هذا وارد في السعي فوجب ان يقتصر عليه .

والجواب: أن اللفظ اذا استقل بنفسه حمل عندنا على عمومه ، فالعبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب ، فإن لريسلِّم المخالف هذه القاعدة ذكرنا الدليل عليها. (3)

<sup>(</sup>١) ينظر: باعشن ، بشرى الكريم ، ص ٤٤٥.

 <sup>(</sup>۲) هذا المثال لبيان كيف ينظم المستدل دليل إمامه ثم بيان كيف يعترض المعترض أو ما يسمى بالسائل ثم كيف يجاب عن ذلك الاعتراض كل ذلك عن طريق القواعد الأصولية
 (۳) رواه النسائى من حديث جابر .

<sup>(</sup>٤) هذا مثال لعلم الخلافي في دفاعه عن مذهب إمامه . ينظر الشيرازي ، المعونة في الجدل، ص١٨٤ و مابعدها .

# الفصل الرابع الحكم الشرعي

عرفنا أن الغاية من علم الأصول هو استنباط الحكم الشرعي من الدليل التفصيلي ، وفي هذا الفصل نتعرف على أقسامه وبعض المسائل المتعلقة

# أولاً : أقسام الحكم الشرعي

ذكر إمام الحرمين أن الأحكام سبعة : الواجب والمندوب والمباح والمحظور والمكروه والصحيح والباطل (١).

#### الأول: الواجب

هو ما طلب الشرع فعله طلباً جازماً (٢). كالأمر بالصلوات المفروضة، والحج، وغير ذلك.

و الفرض والمفروض والمكتوب والمحتوم واللازم والواجب والمستحق ألفاظ مترادفة (٣) ، « ونفت الحنفية ترادفهما – أي الفرض والواجب – ، فقالوا :

<sup>(</sup>١) إمام الحرمين، الورقات، ص٤٠.

<sup>(</sup>٢) ابن جزى ، تقريب الوصول ، ص ٨٥.

<sup>(</sup>٣) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ص ٨٦.

هذا الفعل إن ثبت بدليل قطعي كالقرآن فهو الفرض كقراءة القرآن في الصلاة الثابتة بقوله تعالى ﴿ فَأَقْرَءُوا مَا تَيْسَرَ مِنْهُ ﴾ (١) ، أو بدليل ظني كخبر الواحد فهو الواجب كقراءة الفاتحة في الصلاة الثابتة بخبر الصحيحين «لاصلاة لن لريقرأ بفاتِحة الكتابِ» فيأثم بتركها ولا تفسد به صلاته بخلاف ترك القراءة» (١). و ينقسم الفرض إلى قسمين:

فرض عين: وهو ما يجب على كل مكلف، كالصلاة، والصيام.

وفرض كفاية: وهو الذي إذا قام به بعض الناس سقط عمن سواهم، كالصلاة على الجنائز، وطلب العلم، والجهاد، فإن تركه الجميع أثموا. (٣)

الثاني : المندوب

هو ما طلب الشرع فعله طلباً غير جازم (٤).

مثاله: الأمر بصلاة الليل، والضحي، وصدقة التطوع، وإفشاء السلام.

والمندوب والمستحب والتطوّع والسنّة والحسن والنفل والمرغب فيه ألفاظ مترادفة ، ونفى القاضي حسين وغيره ترادفها فقالوا : الفعل إن واظب عليه

<sup>(</sup>١) المزمل: ٢٠

<sup>(</sup>٢) زكريا الأنصاري ، غاية الوصول ، ص١١.

<sup>(</sup>٣) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ص ٨٦و٨٠.

<sup>(</sup>٤) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ص ٨٥.

النبي صلى الله عليه وسلّم فهو السنّة ، و إلا كأن فعله مرة أو مرتين فهو المستحب ، أو لر يفعله وهو ما ينشئه الإنسان باختياره من الأوراد فهو التطوّع. (١)

## الثالث: المحظور أو الحرام

هو ما طلب الشرع تركه طلباً جازماً. (٢) كالنهي عن الزنا ، وأكل الربا ، وأكل مال اليتيم ، والغيبة ، والنميمة .

و المحرم، والممنوع، والمحظور، والمعصية، والسيئة، والذنب، والإثم ألفاظ مترادفة (٣) .

و الحرام على درجتين: صغائر، وكبائر. (١)

والمختار أن الكبيرة ما توعد عليه بنحو غضب أو لعن بخصوصه في الكتاب أو السنة غالبا. (٥)

<sup>(</sup>١) زكريا الأنصاري ، غاية الوصول ، ص١١.

<sup>(</sup>٢) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ص ٨٥

<sup>(</sup>٣) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ص ٨٧

<sup>(</sup>٤) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ص ٨٧

<sup>(</sup>٥) زكريا الأنصاري ، غاية الوصول ، ص١٠٠.

الرابع : المكروه

هو ما طلب الشرع تركه طلباً غير جازم (١). كالنهي عن الشرب قائما ، هو ما طلب الشرع تركه طلباً غير جازم (١) وعن الصلاة في معاطن وعن الجلوس في المسجد قبل صلاة ركعتي التحية ، وعن الصلاة في معاطن الإبل.

الخامس: المباح

هو ما لريطلب الشرع فعله ولا تركه. (٢)

والحلال والجائز مترادفان ، وقد يعبر عنه بـ: لا جناج ، ولا حرج ، ولا إثم ، ولا بأس (٣) .

ومثال المباح : الطعام والشراب في غير حالة الضرورة ، في قوله تعالى المباح : الطعام والشراب في غير حالة الضرورة ، في قوله تعالى

<sup>(</sup>١) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ص ٨٥

<sup>(</sup>٢) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ص ٨٥

<sup>(</sup>٣) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ص ٨٧

<sup>(</sup>٤) البقرة : ٦٠.

# سادساً: الصحيح

الصحة: موافقة الفعل ذي الوجهين الشرع . والمعنى : أن الفعل الذي له وجهان إذا وقع موافقاً للشرع الاستجهاعه ما يعتبر فيه شرعا يكون صحيحا، وإلا فلا (١).

وذلك كالصلاة التي استوفت شروطها، وجميع أركانها، فإنها تكون صحيحة؛ لموافقتها الشرع.

والبيع الذي استوفى أركانه و شروطه ، يكون صحيحاً ، لموافقته الشرع . وإذا صح العقد ترتب عليه الأثر المقصود منه ، فترتب الأثر متوقف على الصحة . وترتب الأثر في البيع : الانتفاع به من ملك الثمن للبائع ، وحرية التصرف في العين . وفي النكاح : جواز الاستمتاع ، فحيثها وجدت الصحة ترتب الأثر عليها ، ونشأ عنها .

وإذا صحَّت العبادة ترتب عليها أثرها، وهو إجزاؤها ، أي كفايتها في سقوط الطلب، وحصول الامتثال. (٢)

<sup>(</sup>١) زكريا الأنصاري ، غاية الوصول ، ص١٣ ومابعدها.

<sup>(</sup>٢) زكريا الأنصاري ، غاية الوصول ، ص ١٣ ومابعدها.

فالعقد يتصف بالنفوذ والاعتداد ، فإذا قيل : هذا البيع صحيح ، أي : نافذ ومعتد به ويترتب عليه حل الانتفاع بالمبيع، وهذا النكاح صحيح أي : يترتب عليه حل الاستمتاع من وطء ومقدماته (١).

وأما العبادة (٢) تتصف بالاعتداد فقط اصطلاحا (٣)، وإذا اعتد بها صارت مجزئة وسقط الطلب كما سبق بيانه .

سابعاً: الباطل أو الفاسد

الباطل والفاسد مترادفان عند الجمهور (٤) وهما : مخالفة الفعل ذي

<sup>(</sup>١) الدمياطي، الحاشية على شرح المحلي على الورقات، ص ٤٤.

<sup>(</sup>٢) وفي معنى العبادة ، قال في المجموع شرح المهذب (١/ ٣١٢): « وذكر المصنف – أي الشيرازي – في كتابه في الحدود الكلامية الفقهية خلافا في العبادة فقال: العبادة والتعبد والنسك بمعنى وهو الخضوع والتذلل ، فحد العبادة ما تعبدنا به على وجه القربة والطاعة ... ».

<sup>(</sup>٣) المحلى ، شرح الورقات ، ص٥٥.

<sup>(</sup>٤) ونفت الحنفية ترادفها ، قال في غاية الوصول في شرح لب الأصول (ص: ١٦): « (وهو) أي البطلان (الفساد في الأصح) فكل منها مخالفة ما ذكر الشرع وإن اختلفا في بعض أبواب الفقه كالخلع والكتابة لاصطلاح آخر ، وقالت الحنفية : مخالفته الشرع بأن كان منهيا عنه إن كانت لكون النهي عنه لأصله فهي البطلان كما في الصلاة الفاقدة شرطا أو ركنا ، وكما في بيع الملاقيح لفقد ركن من البيع ، أو لوصفه فهي الفساد كما في صوم يوم

الوجهين الشرع (1).

وشرح هذا التعريف يعرف من شرح الصحة، كما قدمنا، وهي موافقة الفعل ذي الوجهين الشرع. وسواء في الفعل العبادة والمعاملة. فإذا فسد العقد لم تترتب عليه آثاره، من أخذ الشمن، وتملك المبيع في البيع. ولم يجز للزوج الاستمتاع في النكاح. وإذا فسدت العبادة، لم تترتب عليها آثارها أيضا، وهي الإجزاء الكافي في سقوط الطلب، بل تبقى الذمة مشغولة، ويبقى العبد مطالباً بالعبادة.

النحر؛ للإعراض بصومه عن ضيافة الله للناس بلحوم الأضاحي التي شرعها فيه، وكما في بيع الدرهم بدرهمين؛ لاشتهاله على الزيادة فيأثم به ويفيد بالقبض ملكا خبيثا أي ضعيفا، ولو نذر صوم يوم النحر صح نذره؛ لأن الإثم في فعله دون نذره ويؤمر بفطره وقضائه؛ ليتخلص عن الإثم ويفي بالنذر، ولو صامه وفى بنذره؛ لأنه أدى الصوم كها التزمه، فقد اعتد بالفاسد، أما الباطل فلا يعتد به، وضعف ذلك: بأن التفرقة إن كانت شرعية فأين دليلها؟ بل يبطلها قوله تعالى: {لَوْ كَانَ فِيهِهَا آلَهَةٌ إِلَّا الله الفَسَدَتَا } حيث سمتَى الله تعالى ما لم يثبت أصلاً فاسدا، وإن كانت عقلية فالعقل لا يحتج به في مثل ذلك ».

تنبيهات

التنبيه الأول

عرف في الورقات: الواجب بأنه مايثاب على فعله ويعاقب على تركه، قال المحلي: «ويكفي في صدق العقاب وجوده لواحد من العصاة مع العفو عن غيره، و يجوز أن يريد ويترتب العقاب على تركه كما عبر به غيره فلا ينافي العفو». (1)

#### التنبيه الثاني

هناك من يقسّم الحكم الشرعي إلى تكليفي لا يتعلق إلا بفعل المكلف، وإلى وضعي بأن يتعلق بأعم من فعل المكلف، حيث عرف الحكم بأنه: خطاب الله المتعلق إما بفعل المكلف اقتضاء – أي طلبا للفعل وجوبا أو ندبا أو حرمة أو كراهة أو خلاف الأولى – أو تخييرا بين الفعل وتركه – أي إباحة فيشمل ذلك الفعل القلبي الاعتقادي وغيره والقولي وغيره والكف، وإما أن يكون خطاب الله متعلقا بأعم من فعل المكلف وضعا وهو الخطاب الوارد بكون الشيء سببا وشرطا ومانعا وصحيحا وفاسدا، فيشمل ذلك فعل المكلف وغير فعله كالزوال (٢).

<sup>(</sup>١) المحلي ، شرح الورقات ، ص٤١.

<sup>(</sup>٢) زكريا الأنصارى ، غاية الوصول ، ص٦.

و « قد يجتمع خطاب الوضع وخطاب التكليف ، وقد ينفرد خطاب الوضع في شيء واحد، ويكون ما يترتب عليه من خطاب التكليف في شيء آخر، مثال اجتماعهما في شيء واحد : الزنا والسرقة والعقود ، فإنها أسباب تعلق بها التحريم أو الوجوب أو الإباحة في العقود ، وهي أسباب العقوبات وانتقال الأملاك ، وكذلك الوضوء والستارة شرطان فهما خطاب وضع، وواجبان فهما خطاب تكليف ، والزواج واجب أو مندوب أو مباح ، وهو سبب الإباحة، والطلاق كذلك وهو سبب تحريم ، والقتل حرام وهو سبب حرمان الإرث ، واللعان سبب التحريم ونفي الولد، وهو واجب أو مباح ، فاجتمع الأمران .

مثال انفراد الوضع: زوال الشمس، وجميع أوقات الصلوات أسباب لوجوبها، ورؤية الهلال سبب لوجوب رمضان، وصلاة العيدين والنسك، وهذه التجددات ليس في فعلها خطاب تكليف، ودوران الحول شرط، والحيض مانع، والبلوغ شرط، وجميع ما يترتب على هذه هو شيء آخر غيرها، فالوضع في شيء والتكليف في شيء آخر، ولا يتصور انفراد التكليف؛ إذ لا تكليف إلا وله سبب أو شرط أو مانع...». (1)

(١) القرافي، شرح تنقيح الفصول، ص ٨٠.

#### التنبيه الثالث

قال التاج السبكي « ... الصحيح عندي أن الأحكام ستة : الواجب والحوام والمكروه والمباح وخلاف الأولى .

وافتراق خلاف الأولى مع المكروه اختلاف الخاصين، فالمكروه ما ورد فيه نهي غصوص مثل: «إذا دخل أحدكم المسجد فلا يجلس حتى يصلي ركعتين»، وخلاف الأولى ما لا نهي فيه مخصوص كترك سنة الظهر، فالنهي عنه ليس بمخصوص ورد فيه ؛ بل من عموم أن الأمر بالشيء نهي عن ضده أو مستلزم للنهي عن ضده ، وعند من يقول: ليسا نهيًا عن الضد ولا مستلزمًا ؛ لعموم النهي عن ترك الطاعات. وقد فرَّق الأصحاب بين خلاف الأولى والمكروه في مسائل:

منها : صوم يوم عرفة للحجاج خلاف الأولى ، وقيل مكروه.

ومنها: الخروج من صوم التطوع أو صلاته بعد التلبس بغير عذر مكروه، وقيل خلاف الأولى .

ومنها: نفض اليد في الوضوء مباح ، وقيل: مكروه ، وقيل خلاف الأولى... ومنها: الشرب قائمًا بلا عذر، قال الشيخ الإمام: مكروه، وقال النووي: خلاف الأولى، واقتضى كلام الرافعي أنه مباح ». (١)

<sup>(</sup>١) التاج السبكي ، الأشباه والنظائر، ج٢ص٧٨.

ثانيًا : مسائل متعلقة بالحكم الشرعي المسألة الأولى

شروط التكليف هي: العقل، والبلوغ، وحضور الذهن (١)، وعدم الإكراه، والإسلام (١)، وبلوغ الدعوة (٣).

فالعقل: تحرزاً من الجمادات والبهائم والمجانين والنائمين.

والبلوغ: تحرزاً من الصبيان، ولا يعترض على هذا بوجوب الزكاة في مال الصبي وغرمه لما أتلف؛ فإن وليه هو المخاطب بذلك.

وحضور الذهن: تحرزاً من الناسي.

واختلف: هل يعد عدم الإكراه شرطاً في التكليف أم لا ؟. (٤)

(١) فإن لم يكن له شعور باصدر منه فهو الغافل.

 <sup>(</sup>٢) هذا الشرط لوجوب المطالبة في الدنيا ؛ لأن الأصح أن الكفار مخاطبون بفروع الشريعة فبعاقبون على ترك الفروع في الآخرة كها سيأتي إيضاحه في فصل الأمر والنهي .

<sup>(</sup>٣) فلا تجب الصلاة مثلا على من لم تبلغه كأن نشأ في شاهق جبل، فلو بلغته بعد مدة لم يجب عليه القضاء كما قاله العلامة الرملي ؛ لأنه كان غير مكلف بها ، وقال ابن قاسم : بلزوم القضاء له ؛ لأنه مقصر في ترك ما حقه أن يعلم في الجملة . ينظر : الباجوري ، الحاشية على شرح ابن قاسم على أبي شجاع ، ج ١ ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٤) ابن جزي، تقريب الوصول، ص ٨٩. و جاء في غاية الوصول في شرح لب الأصول (٥٠) ابن جزي، تقريب الوصول، ص ٨٩. و جاء في غاية المكره : (١٠ ثم ما ذكر في تكليف (٥٠) بعد أن ذكر خلاف الأصوليين في تكليف المكره : (١٠ ثم ما ذكر في تكليف

# المسألة الثانية : فيما تتوقف عليه الأحكام التكليفية

وهي ثلاثة : وجود السبب، ووجود الشرط، وانتفاء المانع (١٠).

أما السبب: فهو ما يلزم من وجوده وجود الحكم، ومن عدمه عدمه لذاته كدخول رمضان سبب في وجوب الصوم.

وأما الشرط: فهو ما يلزم من عدمه عدم الحكم، ولا يلزم من وجوده وجود الحكم ولا عدمه لذاته، كالصحة والإقامة في وجوب الصيام، فإن الإنسان قد يكون صحيحاً مقيماً ولا يجب عليه الصيام في غير رمضان.

وأما المانع: فهو ما يلزم من وجوده عدم الحكم، ولا يلزم من عدمه وجود الحكم ولا عدمه لذاته كالحيض مع الصيام.

فالمعتبر من المانع وجوده، ومن الشرط عدمه ومن السبب وجوده وعدمه.

المكره هو كلام الأصوليين ، أما الفقهاء فاضطربت أجوبتهم فيه بحسب قوة الدليل، فمرة قطعوا بها يوافق عدم تكليفه كعدم صحة عقوده وحلها وكالتلفظ بكلمة الكفر وقلبه مطمئن بالإيهان ، ومرة قطعوا بها يوافق تكليفه كإكراه الحربي والمرتد على الإسلام ونحوه عما هو إكراه بحق ، ومرة رجحوا ما يوافق الأوّل كإكراه الصائم على الفطر وإكراه من حلف على شيء فإنه لا يفطر ولا يحنث بفعل ذلك على الراجح ، ومرة رجحوا ما يوافق الثاني كالإكراه على القتل فإنه يأثم بالقتل إجماعا ويلزمه الضهان قودا أو مالاً على الراجح».

<sup>(</sup>١) وقد سبق أن ذكرنا أنها من باب خطاب الوضع.

وإنها قلنا في كل واحد منها لذاته تحرزاً مما يلزم بسبب غيره لتوقف الحكم على جميعها. (1)

المسألة الثالثة: في أقسام الحقوق

سائر الأحكام الشرعية تنقسم إلى ثلاثة أقسام : حق الله تعالى ، وحق العبد ، وما اجتمع فيه الحقان :

فأما حق الله تعالى فقط، كالإيمان والصلاة.

وأما حق العبد فقط، وهو ما يسقط إذا أسقطه العبد كالديون.

وأما ما اجتمع فيه الحقان: فاختلف فيه هل يغلب فيه حق الله، أو حق العبد كحد القذف ؟. (٢)

<sup>(</sup>۱) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ص ٩٤. وجاء في غاية الوصول (ص: ١٣): « وزاد الأصل – أي ككثير في تعريفه لذاته ليدخل الشرط المقارن للسبب ، فيلزم الوجود كوجود الحول الذي هو شرط لوجوب الزكاة مع النصاب الذي هو سبب للوجوب ، والمقارن للهانع كالدين على القول بأنه مانع من وجوب الزكاة فيلزم العدم ، فلزوم الوجود والعدم في ذلك لوجود السبب والمانع لا لذات الشرط وحذفته ؛ لعدم الاحتياج إليه فيها ذكر ؛إذ المقتضى للزوم الوجود والعدم إنها هو السبب والمانع لا الشرط »).

<sup>(</sup>٢) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ص ٩٥. ومن الأمثلة ما جاء في حاشية عبد الحميد على التحفة (٣/ ١١٩): « ... حاصل ما اعتمده الشارح - أي ابن حجر - أن الكفن ينقسم على أربعة أقسام؛ حق الله تعالى - وهو ساتر العورة وهذا لا يجوز لأحد إسقاطه مطلقا -،

### المسألة الرابعة : الوسائل

ما ترد عليه الأحكام على قسمين: مقاصد ووسائل.

فالمقاصد: هي المقصودة لنفسها.

والوسائل: هي التي توصل إلى المقاصد، فحكمها حكم مقاصدها إذا كانت لا يوصل إليها إلا بها.

فالوسيلة للواجب واجبة، كالسعي إلى صلاة الجمعة.

والوسيلة إلى الحرام حرام.

وكذلك سائر الأحكام.

وإذا سقط اعتبار المقصد سقط اعتبار الوسيلة. (١)

حق الميت - وهو ساتر بقية البدن فهذا للميت إسقاطه بالوصية دون غيره -، حق الغرماء - وهو الثاني والثالث فللغرماء عند الاستغراق إسقاطه والمنع منه دون الورثة - حق الورثة وهو الزائد على الثلاث فللورثة إسقاطه والمنع منه ووافق الجهال الرملي والمغني على هذه الأقسام إلا الثاني منها فاعتمد أن فيه حقا لله وحقا للميت فإذا أسقط الميت حقه بقي حق الله فليس لأحد إسقاط شيء من سابغ جميع البدن عندهما . اه كردي على بافضل ». (١) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ص ٩٦.

# الفصل الخامس أقسام الكلام

من أبواب أصول الفقه أقسام الكلام ، وإنها يدرسها الطالب ليتعرف على أي المعاني يحمل لفظ الشارع ؛ لأن الدليل الأول: وهو القرآن هو اللفظ المنزل على محمد صلى الله عليه وسلم المعجز بسورة منه المتعبد بتلاوته (۱)، والدليل الثاني هو السنة وهي: أقوال النبي صلى الله عليه وآله وسلم وأفعاله وتقريراته (۲)، فمباحث الأقوال واحدة يشترك فيها الكتاب والسنة القولية من الأمر والنهي وغيرهما (۲).

ولذا فسوف نعرِّف الكلام وصور تركبه ، ثم أقسامه من حيث المعنى ، ومن ثم أقسامه من حيث المعاني ومن ثم أقسامه من حيث استعماله في معناه ، ثم قاعدة حمل الألفاظ على المعاني موضحين ذلك بالأمثلة التطبيقية .

أولاً: تعريف الكلام، وصور تركبه

الكلام: هو ما تركب من كلمتين فأكثر وكان مفيداً

<sup>(</sup>١) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص٣٣.

<sup>(</sup>٢) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص ٩١.

<sup>(</sup>٣) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص ٩١.

و صور أقل ما يتألف منه الكلام:

- ١) اسمان نحو زيد قائم.
- ٢) اسم وفعل نحو قام زيد.
- ۳) اسم وحرف نحو یا زید. (۱)

ثانياً: أقسام الكلام باعتبار مدلوله

ينقسم الكلام باعتبار مدلوله إلى خمسة أقسام: استفهام وأمر ونهي وخبر وتنبيه وإنشاء .

وسبب هذا التقسيم: أن اللفظ إن أفاد بالوضع طلب ذكر الماهية فاستفهام، أو طلب تحصيل الماهية فأمر، أو طلب الكف عن الماهية فنهي، وإن لريفد بالوضع طلبا فإن احتمل الصدق والكذب فخبر، وإن لريحتمل الصدق والكذب فخبر، وإن لريحتمل الصدق والكذب فتنبيه وإنشاء. (٢)

ومن ثمرة هذا التقسيم أن نعلم أن الحكم كما يؤخذ من طلب الفعل وطلب الترك والتسوية ، كذلك يؤخذ من الخبر كالإخبار عن مدحه أو ذمه ، قال العزبن عبدالسلام : « ... فكل فعل طلبه الشارع أو أخبر عن طلبه أو مدحه أو مدح فاعله لأجله أو نصبه سببا لخير عاجل أو آجل فهو مأمور به ، وكل

<sup>(</sup>١) المحلي ، شرح الورقات ،ص٧٥.

<sup>(</sup>٢) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ،ص ٩٤.

فعل طلب الشارعُ تركَه أو أخبر أنه طلب تركه أو ذمَّه أو ذم فاعله لأجله أو نصبه سببًا لشر عاجل أو آجل فهو منهي عنه ، وكل فعل خيَّر الشارع فيه مع استواء طرفيه أو أخبر عن تلك التسوية فهو مباح » (١)

مثال ذلك: قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلُ صَنْلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ ﴾ (٢) يدل على أن ما ذكر في الآية مأمور به ووجه الدلالة مدح الفعل (٣).

ثالثا: أقسام الكلام باعتبار استعماله في مدلوله:

ينقسم الكلام باعتبار استعماله في مدلوله إلى : حقيقة ومجاز، وقد ذكر في الورقات تعريفين للحقيقة، وهي :

التعريف الأول: هي ما بقي في الاستعمال على موضوعه اللغوي ، فهذا رسم يفيد أن كل لفظ نقل عن موضوعه اللغوي إلى آخر فهو مجاز سواء كان الناقل الشرع، أو العرف، أو الواضع الأول. وعليه فإن المجاز هو ما تجوّز أي تعدّي به عن موضوعه.

مثاله: لفظ الأسد وضعوها للحيوان المفترس، وكذا البحر للماء الكثير، فإذا

<sup>(</sup>١) العزبن عبدالسلام ، الإمام في بيان أدلة الأحكام ، ص٨٢.

<sup>(</sup>٢) فصلت: ٣٣

<sup>(</sup>٣) العزبن عبدالسلام ، الإمام في بيان أدلة الأحكام ، ص٨٨.

نقلا للرجل الشجاع، والكريم كانا مجازين.

التعريف الثاني: هي ما استعمل فيما اصطلح عليه من المخاطبة وإن لريبق على موضوعه.

وعليه فإن المجاز هو ما استعمل في غير ما اصطلح عليه من المخاطبة، فهذا رسم يفيد أن كل لفظ استعمل فيها اصطلح عليه عند التخاطب فهو حقيقة كلفظة الصلاة - مثلا - فإن كان الخطاب باصطلاح اللغة كانت حقيقة في المدعاء؛ فإن لفظة الصلاة وضعت أولا في اللغة للدعاء، فإذا نقلت واستعملت في العبادة المعروفة كانت مجازا. وإن كان الخطاب باصطلاح الشرع كانت حقيقة في الصلاة ذات الركوع والسجود؛ لأن لفظة الصلاة وضعت أولا في الشرع للعبادة المعروفة، فإذا نقلت واستعملت في الدعاء كانت مجازا. وكذا لفظة دابة إذا أطلقت وكان الخطاب باصطلاح اللغة فهي حقيقة في جميع ما دب، ومجاز في ذوات الأربع. وإذا كان الخطاب باصطلاح اللعكس العرف كان الأمر بالعكس.

#### تنبيه:

إنها قسم الكلام إلى حقيقة ومجاز مع أنهها من أقسام المفرد إشارة إلى أن المفرد لا يظهر اتصافه بالحقيقة والمجاز إلا بعد الاستعمال لا قبله. (1)

<sup>(</sup>١) الحطاب ، شرح الورقات ، ص٦٤.



ولابد هاهنا من بيان الفرق بين الوضع والاستعمال والحمل ، فالوضع يقال بالاشتراك على جعل اللفظ دليلاً على المعنى كتسمية الولد زيداً وهذا هو الوضع اللغوي ، وعلى غلبة استعمال اللفظ في المعنى حتى يصير أشهر فيه من غيره ، وهذا هو وضع المنقولات الثلاثة : الشرعي نحو الصلاة ، والعرفي العام نحو الدابة والعرفي الخاص نحو الجوهر والعرض عند المتكلمين.

والاستعمال إطلاق اللفظ وإرادة مسماه بالحكم وهـ و الحقيقـة، أو غـير مسماه لعلاقة بينهما وهو المجاز.

والحمل اعتقاد السامع مراد المتكلم من لفظه أو ما اشتمل على مراده. (۱)

## رابعا: أقسام الحقيقة

إذا عرفنا الحقيقة بأنها ما بقي في الاستعمال على موضوعه فلا حقيقة إلا الحقيقة اللغوية فقط، وإن قلنا بالتعريف الثاني وهي ما استعمل فيها اصطلح عليه من المخاطبة انقسمت الحقيقة إلى ثلاثة أقسام: لغوية وشرعية وعرفية، وبيانها كما يأتي:

الحقيقة اللغوية: وهي ما وضعها أهل اللغة. مثالها: الصلاة
 للدعاء، و الدابة لكل ما يدب على الأرض.

<sup>(</sup>١) القرافي ،شرح تنقيح الفصول ، ص٢٦.

- ٢) الحقيقة الشرعية : وهي التي وضعها الشارع بمعنى أننا نستفيد
   معناها من الكتاب والسنة. مثل الصلاة والحج والعمرة والزكاة.
- ٣) الحقيقة العرفية : وهي التي وضعها أو اصطلح عليها أهل العرف وتنقسم إلى قسمين :
- حقيقة عرفية عامة: وهي التي وضعها أهل العرف العام، والمراد
   به: مالاينسب لطائفة معينة أي لريتعيَّن ناقله ، مثل الدابة لذوات
   الأربع، وهي في اللغة لكل ما يدب على الأرض. (1)
- حقيقة عرفية خاصة: وهي التي وضعها أهل العرف الخاص، وهو الذي ينسب لطائفة معينة وتعيَّن ناقله مثل: اصطلاحات النحاة، واصطلاحات الفقهاء، واصطلاحات سائر العلوم. (٢)

#### تنبيه:

يرد في بعض الكتب في التعريفات اصطلاحا، وهذا يدل على أن هذا هـو حقيقةعرفية خاصة.

خامسا: أقسام المجاز

عرفنا بما سبق تعريف الحقيقة ويقابل الحقيقة المجاز، وذكر إمام الحرمين

<sup>(</sup>١) الدمياطي ، الحاشية على شرح المحلي ، ص٥٨ .

<sup>(</sup>٢) الدمياطي ، الحاشية على شرح المحلى ، ص٥٨ .



أربعة أقسام من المجاز، و هي: المجاز بالزيادة ، و المجاز بالنقصان ، و المجاز بالنقصان ، و المجاز بالنقل ، و المجاز بالاستعارة ، وبيانها كالآتي :

### ١) المجاز بالزيادة

مثاله قوله تعالى : ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَثَى أَنَّ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ (١)، فالكاف مجاز بالزيادة ؛ لأن الأصل ليس مثله شيء، ووجه المجاز : تنزيل نفي مثل المثل منزلة نفى المثل.

#### ٢)المجاز بالنقصان

مثاله قوله تعالى : ﴿ وَسُئِلِ ٱلْقَرْيَةَ ٱلَّتِى كُنَّا فِيهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَّتِى اَلْقَانَ فِيهًا وَالْعِيرَ ٱلَّتِى اَلْقَانَ فِيهًا وَإِنَّا لَصَدِقُونَ ﴾ (٢) ، وجه المجاز أن القرية التي هي الأبنية المجتمعة لا تسأل ، ولكن مجاز بالنقصان ، و المراد واسأل أهل القرية حيث نزل سؤال القرية منزلة سؤال أهلها.

٣) المجاز بالنقل<sup>(٦)</sup>

<sup>(</sup>۱) الشورى: ۱۱

<sup>(</sup>٢) يوسف: ٨٢ .

<sup>(</sup>٣) قال الحطاب في شرح الورقات ، ص ٧١ ومابعدها : (( عبارة المصنف توهم أن النقل قسم من المجاز مقابل للأقسام الأخر ، وليس كذلك ؛ فإن النقل يعم جميع أنواع المجاز فإن معناه تحويل اللفظ عن معناه الموضوع له إلى معنى آخر ... فالمجاز كله نقل اللفظ عن

مثاله: الغائط سمي بذلك تجوزا، والحقيقة أن الغائط هو المكان المطمئن من الأرض التي تقضى فيه الحاجة، ووجه المجاز: أن الخارج سمي باسم المكان الذي يخرج فيه، فنقل من معنى إلى معنى آخر، فصار حقيقة عرفية فيه؛ لأنه لا يتبادر إلى الذهن إلا ذلك المعنى ، وهو مجاز بالنسبة إلى معناه اللغوي (۱).

### ٤) المجاز بالاستعارة

هو ذلك المجاز الذي علاقته المشابهة، لأن المجاز لا بدله من علاقة. مثاله قوله تعالى: ﴿ فَوَجَدَا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنقَضَّ فَأَقَامَهُ ﴿ ﴾ (٢) ، ووجه المجاز: تشبيه ميل الجدار إلى السقوط بإرادة السقوط التي هي من

موضوعه الأول إلى معنى آخر ، لكنه قد يكون مع بقاء اللفظ على صورته من غير تغيير وهذا هو المجاز العارض في الألفاظ المفردة كنقل لفظ الأسد من الحيوان المفترس إلى الرجل الشجاع ، ونقل لفظ الغائط من المكان المطمئن إلى فضلة الانسان ، وقد يكون مع تغيير يعرض للفظ بزيادة أو نقصان وهو المجاز الذي يعرض للألفاظ المركبة ، ويسمى المجاز الواقع في الألفاظ المفردة مجازاً لغويا ، والمجاز الواقع في التركيب مجازا عقليا وهو إسناد الفعل إلى غير من هو له في الظاهر ».

<sup>(</sup>١) الحطاب، شرح الورقات، ص٧١.

<sup>(</sup>٢) الكهف: ٧٧

صفات الحي دون صفات الجهاد ، والمجاز المبني على التشبيه يسمى استعارة (¹).

# خامسا : حملُ الالفاظ الواردة عن الشارع

عرفنا بما سبق أن المقصود من هذا الفصل هو معرفة على ماذا تحمل الألفاظ الواردة في كلام الشارع سواء في الكتاب أوالسنة ؟ ، وعرفنا أيضا أن الحمل هو اعتقاد السامع مراد المتكلم من لفظه أو ما اشتمل على مراده ، والحامل هنا هو المجتهد.

والقاعدة في الحمل أنه في خطاب الشرع (٢) يحمل أولاً على المعنى الشرعي؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلّم بعث لبيان الشرعيات ، وإذا لريكن معنى شرعي ، أو كان وصرف عنه صارف فالمحمول عليه هو المعنى العرفي العام أو الخاص ؛ لأن الظاهر إرادته ؛ لتبادره إلى الأذهان . فإذا لريكن معنى عرفي أو كان وصرف عنه صارف فالمحمول عليه المعنى اللغوي في الأصح ؛ لتعينه حينئذ (٣).

ثم اعلم أن حمل اللفظ على المعنى الحقيقي يقال له الظاهر ، وحمله على

<sup>(</sup>١) المحلي، شرح الورقات، ص٦٠.

<sup>(</sup>٢) أما حمل اللفظ الصادر عن المكلف فسيأتي ذكره في التنبيه الرابع .

<sup>(</sup>٣) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص ٥١.

المجاز يقال له تأويل ، ولا بدللتأويل من دليل وإلا لريقبل(١) .

وهذه بعض الأمثلة:

١) قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَنكِحُواْ مَا نَكَحَ ءَابَا وَكُم مِنَ النِسَاءِ إِلَّا مَا قَدُ سَلَفَ إِنَّهُ وَكَانَ فَنحِشَةٌ وَمَقْتًا وَسَاءٌ سَبِيلًا ﴾ (١) فالنكاح في قد سَلَفَ إِنَّهُ, كَانَ فَحِشَةٌ وَمَقْتًا وَسَاءٌ سَبِيلًا ﴾ (١) فالنكاح في الآية يحمل على العقد ؛ لأنه الحقيقة لا الوطء ؛ لأنه المجاز (والأصل هو الحقيقة).

٢) قوله تعالى: ﴿ وَأَحَلَ اللّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرّبُوا ۚ ﴾ (٣) فيحمل الربا في الآية على الحقيقة الشرعية وهي عقد الربا المتضمن للزيادة خلافا للحنفية الذين حملوه على الزيادة فقط التي هي المعنى اللغوي ، فإذا أسقطت الزيادة صح البيع وارتفع الإثم عندهم ، وعلى الأول نقل الربا شرعا إلى العقد فهو فاسد، وإن أسقطت الزيادة في ذلك والإثم فيه باق. (٤)

قوله صلى الله عليه وآله سلم: « من مس فرجه فليتوضأ ». فيحمل

<sup>(</sup>١) التلمساني ، مفتاح الوصول ،ص ٦٣و٥٥.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٧٥.

<sup>(</sup>٤) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ،ص ٤٨.

الوضوء على الحقيقة الشرعية لا على المجاز وهو غسل اليدين.

- قول ه صلى الله عليه وآل ه سلم: « لا صلاة لمن لريقراً بفاتحة الكتاب». فيحمل اللفظ على الحقيقة الشرعية أي لا صلاة شرعية لمن لريقراً بفاتحة الكتاب.
- قوله صلى الله عليه وآله وسلم: «من لرّ يُبيّت الصّيام قبلَ طلوع
   الفجر فلا صيام له»، أي: لا صيام شرعي لمن لريبيت النية. (١)

#### تنبيهات:

الأول: الجمهور يرون أن الأصل هو الحقيقة الشرعية خلافا للحنفية الذين يرون أن الأصل هو الحقيقة اللغوية.

الثاني: قد يحمل اللفظ على الحقيقة و المجاز معاحيث يرى الشافعية أنه لا مانع من حمل اللفظ على حقيقته ومجازه معا.

<sup>(1)</sup> قال في بشرى الكريم بشرح مسائل التعليم (ص: 35) : ((ويجب التبييت) ولو لصبي، اي: إيقاع النية فيها بين غروب الشمس وطلوع الفجر ولو قبل الفطر من اليوم الماضي (في الفرض) كرمضان، ولو قضاء وكفارة ومنذوراً وما أمر به الإمام ؛ للخبر الصحيح: ( من لم يبيت الصيام قبل الفجر .. فلا صيام له) والأصل في النفي حمله على الحقيقة إلالدليل، ولم يوجد ».

### ومن الأمثلة:

القول المناع الله المناع المراعة المناع المناع

٢) قوله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَكُلُ أَذُو جُكُمْ إِن لَمْ يَكُن لَمُ وَلَكُمْ مِا نَكُن اللهِ وَلَكُمْ إِن لَمْ يَكُن لَمُ كَا تَكُلُ أَوْ وَجُكُمْ إِن لَمْ يَكُن لَمُ كَا لَهُ إِن اللهِ وَهَا يَشْمَل الحقيقة و المجاز.

٣) يجوز للأب وكذا سائر الأصول الرجوع في الهبة لقوله صلى الله عليه واله وسلم: « لا يحل لرجل أن يعطي عطية فيرجع فيها إلا الوالد فيها يعطي ولده » ؛ حملا للفظ على الحقيقة والمجاز معا، الحقيقة الأب الماشم ، والمجاز الجد وإن علا.

الثالث: قد يحمل اللفظ على المجاز فقط إذا تعذرت الحقيقة أو لوجود قرينة على أن المراد المجاز . مثاله : حديث « أيها رجل أفلس فصاحب المتاع أحق

<sup>(</sup>١) المائدة: ٦.

<sup>(</sup>٢) النساء: ١٢.

بمتاعه»(١)، فصاحب المتاع حقيقة فيمن كان المتاع بيده، وهو هذا المفلس، ومجاز فيمن كان المتاع بيده سابقا وهو البائع . فحمل اللفظ هنا على المجاز وهو البائع ؛ لقرينة السياق ولتعذر الحقيقة.

الرابع: ما تقدم إنها هو في حمل اللفظ الصادر عن الشارع، وأما اللفظ الصادر عن المرابع عن المكلف ففيه تفصيل وخلاف يذكر في القواعد الفقهية (٢)، وحاصل المعتمد منه أنه حيث لم تكن للمكلف نية فيحمل على الحقيقة الشرعية حيث تعلق بالاستعمال الشرعي حكم، وإلا فيحمل على الحقيقة اللغوية بثلاثة قيود وهي: أن تكون اللغة شاملة ومشتهرة ولم يعارضها عرف أشهر منها، فإن

<sup>(</sup>١) رواه أبوداود من حديث أبي هريرة .

<sup>(</sup>٢) قال الإسنوي في التمهيد في تخريج الفروع على الأصول (ص: ٢٣٠) : (( وأما اللفظ الصادر من غير الشارع ، فقال الرافعي في الطرف السابع من تعليق الطلاق : إنه إذا تعارض المدلول اللغوي والعرفي فكلام الأصحاب يميل إلى اعتبار الوضع ، والإمام والغزالي : يريان اتباع العرف ، ثم ذكر بعده بأسطر مثله فقال الأصح وبه أجاب المتولي مراعاة اللفظ ؛ فإن العرف لا يكاد ينضبط ذكره في أول الفصل المعقود للألفاظ الواقعة عند مخاصمة الزوجين ومشاتمتها ، ومنه قول الفقهاء : ما ليس له ضابط في الشرع و لا في اللغة يرجع فيه إلى العرف فإنه يقتضي تأخير العرف عن اللغة وهو صحيح إذا حمل على ما ذكرناه فتفطن لما ذكرته فإن كثيرا من الناس قد اشتبه عليه ذلك وظن الاتحاد في التصوير والاختلاف في الجواب ».

اختل أحد الأمرين الأولين حمل على العرف إن اشتهر واطرد ، وإلا رجع إلى اللغة كيفها كانت .

### ومن الأمثلة:

- العلى المسلى الم
- حلف لا يأكل خبزا حنث بخبز البر والأرز ؛ لأن اللغة فيه شاملة ومشتهرة ولريعارضها عرف أشهر منها .
- حلف لا يأكل الروؤس لر يحنث بأكل رؤوس السمك ؛ لأنه لا يطلق عليها في العرف رؤوسا.

and a green production of the second second

# الفصل السادس الأمر و النهي

### أولا: تعريف الأمر

هو استدعاء الفعل بالقول ممن هو دونه على سبيل الوجوب(١).

## شرح التعريف :

- (١) استدعاء: أي طلب.
- (٢) بالقول: وهو صيغة الأمر الذي سيأتي الحديث عنه.
- (٣) ممن هو دونه: خرج المساوي والأعلى فلا يطلق عليه أمر،
   والأصح أنه لا يشترط (٢).
- (٤) على سبيل الوجوب: خرج به ما ليس المراد به الوجوب بأن جوز الترك فظاهره ليس بأمر في الحقيقة (٣).

(١) إمام الحرمين، الورقات، ٦١.

(٣) المحلي ، شرح الورقات ، ٦١.

<sup>(</sup>٢) البيضاوي ، منهاج الوصول ، ١٠٩.

### ثانيا: صيغة الأمر

الصيغة الدالة على الأمر هي صيغة افعل، و مثلها كل ما يدل على الأمر مثل : اسم فعل الأمر كصه ، والفعل المضارع المقرون بلام الأمر (1). ثالثا : صيغة افعل عند الإطلاق (1) والتجرد عن القرائن (1) تحمل على الوجوب (1).

#### ومن الأمثلة:

١) يجب إزالة النجاسة بالماء ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «صبوا عليه ذنوبا من ماء»، والأمر للوجوب<sup>(٥)</sup>.

٢) تكبيرة الاحرام واجبة ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم للأعرابي: « إذا
 قمت إلى الصلاة فكبر» فهذا أمر ، والأمر للوجوب .

٣) يجب ترك البيع بعد الأذان الثاني، لقوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَ إِذَا

<sup>(</sup>١) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص٦٣.

<sup>(</sup>٢) أي عما يدل على خصوص الوجوب وغيره كالدال على عدم الوجوب

<sup>(</sup>٣) القرينة : هي الأمر المرشد إلى المطلوب.

<sup>(</sup>٤) المحلي ، شرح الورقات ، ص٦٢.

<sup>(</sup>٥) متفق عليه من حديث أنس بن مالك . ابن حجر العسقلاني ، التلخيص الحبير ، ج ١ ص ٥٨.

نُودِئَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَأَسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُوا ٱلْبَيْعُ ذَلِكُمُ اللّ خَيْرٌ لَكُمُ إِن كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (١) وجه الدلالة : ذروا أمر ، والأمر للوجوب.

٤) التشهد في الصلاة واجب لقول ه صلى الله عليه وسلم: «قولوا التحيات لله... » والأمر للوجوب.

٥) الحتان واجب لقوله صلى الله عليه وسلم: « أَلْقِ عنك شَعْر الكفر ،
 واخُتَتِنْ ». والأمر للوجوب.

آوجوب التيمم لقوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُم مَرْضَىٰ أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جَآءَ أَحَدُ مِنَ الْفَآبِطِ أَوْ لَنَمْ شَمُ الْفِسَاءَ فَلَمْ يَجَدُواْ مَآءٌ فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَأَمْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم ﴾ (٢) وجه الدلالة: فتيمموا أمر، والأمر للوجوب.

#### تنبيه :

الخبر قد يأتي بمعنى الأمر (") نحو قوله تعالى : ﴿ وَٱلْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَكُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَكُ مُوْلِدًا لَكُونَا كُولَادًا لَهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّالِ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) الجمعة: ٩

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٦

<sup>(</sup>٣) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ٧٤.

رابعا: إذا وجدت القرينة الصارفة عن الوجوب لم يحمل على الوجوب، وحمل على الوجوب، وحمل على القرينة.

ومن الأمثلة:

الكتابة غير واجبة لقوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ يَبْنَغُونَ ٱلْكِنْبَ مِمَّا مَلَكَتْ اللَّهِ عَيْر الوجوب أَيْمَنْكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً ﴾ (٢) حمل الأمر على غير الوجوب بقرينة أنه ورد بعد الحظر (٣) فهو للإباحة (٤)

٢) قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَأَصَطَادُوا ﴾ (° لر يحمل الأمر هنا على الوجوب بقرينة أنه ورد بعد الحظر فهو للإباحة . (٢)

٣) قوله تعالى: ﴿ فَأَسَّجُدُوا بِلَّهِ وَأَعْبُدُوا ﴾ (٧) الأمر بسجود الـتلاوة لـيس

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) النور :٣٣.

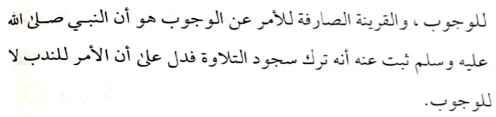
 <sup>(</sup>٣) الحظر في الكتابة هو بيع ماله بهاله . ينظر: تحفة المحتاج في شرح المنهاج ،
 ج٠١ ص ٣٩٠

<sup>(</sup>٤) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ٧٤.

<sup>(</sup>٥) المائدة: ٢.

<sup>(</sup>٦) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ٧٤.

<sup>(</sup>٧) النجم : ٦٢ . .



٤) قوله صلى الله عليه وسلم: « و ليسجد سجدي السهو » ظاهره يقتضي وجوب سجود السهو ، و لكن صرفه عن الوجوب عدة قرائن منها أن سجود التلاوة ليس واجبا فهذا مثله.

٥) قوله صلى الله عليه وسلم في الخبر الصحيح: «من غسل ميتاً فليغتسل» صرفه عن الوجوب الخبر الصحيح « ليس عليكم في غسل ميتكم غسل إذا غسلتموه».

آوله صلى الله عليه وسلم في الخبر الصحيح: "إذا أتى أحدكم الجمعة فليغتسل" وصرفه عن الوجوب خبر "من توضأ يوم الجمعة فبها ونعمت ومن اغتسل فالغسل أفضل" رواه الترمذي وحسنه وخبر مسلم "من توضأ فأحسن الوضوء ثم أتى الجمعة فدنا واستمع وأنصت غفر له ما بينه وبين الجمعة وزيادة ثلاثة أيام"

خامسا : الأمر لا يقتضي التكرار إلا إذا دل دليل على قصد التكرار.

وذلك ؛ لأن ما قصد به من تحصيل المأمور به يتحقق بالمرة الواحدة.

والأصل براءة الذمة مما زاد عليها(١).

ومن الأمثلة: إذا سمع مؤذنا بعد مؤذن، فالمتابعة سنة تختص بالمؤذن الأمر لا يقتضي التكرار (٢٠).

سادسا : الأمر المعلق بشرط أوصفة يقتضي التكرار

الأمر المعلق بشرط كقوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَاطَهَ رُواً ﴾ (٣) أو بصفة كقوله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقَةُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَ عُوَا أَيْدِيَهُمَا ﴾ (٤) يقتضي تكرار المأمور به عند تكرر شرطه أو صفته قياسا ؛ لأن الترتيب يفيد العلية فيتكرر الحكم بتكررها (٥).

<sup>(</sup>١) المحلي ، شرح الورقات ، ص٦٢.

<sup>(</sup>٢) جاء في الإبهاج في شرح المنهاج ج٢ص٠٤ : « فائدة : استحباب إجابة المؤذن هل هو ختص بالمؤذن الأول حتى لو سمع ثانيا فلا يستحب إجابته يظهر تخريج المسالة على أن الأمر هل يقتضي التكرار ، وقد حكى النووي في شرح مسلم عن حكاية القاضي عياض اختلاف العلماء في هذه المسألة وحكى بعضهم عن الشيخ عز الدين بن عبد السلام أنه قال : يجيب كل واحد لتعدد السبب ».

<sup>(</sup>٣) المائدة : ٦.

<sup>(</sup>٤) المائدة: ٣٨.

<sup>(</sup>٥) البيضاوي ، منهاج الوصول ، ١١٨.



الأمر بالصلوات الخمس يقتضي التكرار ؛ لأنه جاء ما يقتضي التكرار كما في حديث الإسراء: «حتى جعلها خمسا في كل يوم وليلة ».

٢) الأمر بصوم رمضان يقتضي التكرار لقوله تعالى : ﴿ فَمَن شَمِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلِيصَ مَهُ ﴾ (١)، وحديث : «صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته ». ففي الآية والحديث ما يدل على التكرار عند رؤية وحضور هلال رمضان.

### سابعاً : الأمر لا يقتضي الفور

اختلف الأصوليون هل الأمر يقتضي الفور أم لا ؟ الصحيح أنه لا يقتضي الفور؛ لأن الغرض منه إيجاد الفعل من غير اختصاص بالزمان الأول دون الزمان الثاني ، وقيل: يقتضي الفور (٢).

#### ومن الأمثلة:

الا يجب أداء الصلاة المكتوبة على الفور بل يلزمه إذا دخل الوقت إما الفعل وإما العزم على الفعل.

٢) لا يجب أداء الحج على الفور بل وجوبه على التراخي.

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) المحلي، شرح الورقات، ص٦٣.

تنيه

قد تجب الفورية في الأمر لسبب آخر لا لذا ت الأمر بل لأمر خارج ؛ لأن الأمر ذاته لا يقتضي الفور.

## ومن الأمثلة:

- ١) من ترك الصلاة بغير عذر وجب عليه المبادرة بالقضاء ؛ لأنه عاص.
  - ٢) من أفطر متعمدا وجب عليه القضاء فورا؛ لعصيانه.
    - ٣) كل كفارة سببها معصية فهي على الفور.
- ٤) يجب أداء الزكاة على الفور إذا تمكن (١)، وذلك لحاجة المستحقين
   إليها.
- من ترك زكاة الفطر وجب قضاؤها على الفور ؛ لأنه حق مالي لزمه وتمكن منه.

### ثامنا : الأمر بالشيء أمر بها لا يتم الفعل إلا به

هذا عبارة عن القاعدة المشهورة ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب. ومعنى القاعدة: أن وسيلة الواجب واجبة ؛ لأنه لا وصول للواجب إلا بتلك الوسيلة فصارت واجبة بوجوب الواجب مثل الأمر بالصلاة أمر بالطهارة ؛

<sup>(</sup>١) أي : بحضور المال والاصناف .



لأنه لا صلاة شرعية صحيحة إلا بالطهارة (١٠). و «مقدمة الواجب تنقسم إلى أمرين:

أحدهما: أن يتوقف عليه وجود الواجب وهو نوعان: أحدهما: أن يتوقف عليه شرعا كالوضوء مع الصلاة.

الثاني: أن يتوقف عليه عقلا كالسير إلى الحج ...

القسم الثاني: أن يتوقف عليها العلم بوجود الواجب لا نفس وجود الواجب فذلك المناس الواجب بغيره كالإتيان بالصلوات الخمس إذا ترك واحدة ونسي عينها فإن العلم بأنه أتى بالصلاة المنسية لا يحصل إلا بالإتيان بالخمس المؤمس وإما أن يكون لتقارب ما بين الواجب وغيره بحيث لا يظهر حدمفرق بينها وذلك كستر شيء من الركبة لستر الفخذ فإن الفخذ والركبة متقاربان فالعلم بستر جميع الفخذ الذي هو واجب إنها يحصل بستر شيء من الركبة من الركبة للتقارب المذكور). (٢)

#### ومن الأمثلة :

١) يجب غسل أدنى زيادة على الوجه واليدين والكعبين؛ لأنه لن يتم
 الواجب إلا بذلك .

<sup>(</sup>١) المحلي، شرح الورقات، ص٦٤.

<sup>(</sup>٢) التاج السبكي ، الإبهاج ، ج ١ ص ٨٩.

٢) يجب على الشخص تعلم الواجبات والمشي إلى ذلك عند القدرة ؛ و
 ذلك لأن ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب.

٣) من وجب عليه الحج فورا لسبب ما يجب عليه المشي إليه إن قدر ويكون المشي واجبا ؛ لأنه وسيلة واجب وما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب.

٤) يجب على الغاصب السعي في إبراء ذمته ؛ لأن ما لا يتم الواجب إلا
 به فهو واجب.

تاسعا: متى يخرج المأمور عن عهدة الأمر؟

بفعل المأمور به يخرج المأمور عن عهدة الأمر الذي أمر به ويتصف الفعل بالإجزاء.

ومعنى الإجزاء: أن المخاطب قد قام بموجب الأمر وسقط عنه الطلب. تنبيهان

الأول: قد يجب على الشخص قضاء الصلاة فكيف يتصف بالإجزاء مثل المتيمم؟ الجواب: أنه بفعله خرج عن عهدة الأمر، وأما القضاء فهو بأمر جديد و ليس بموجب الأمر الأول.

الثاني: الإجزاء يختص بها طلب فعله وجوبا أو ندبا، ثم معناه على رأيين: الأول: و هو ما تقدم وهو سقوط الطلب أي طلب الأمر وعليه تعبير

الأصوليين. الثاني: سقوط القضاء، وعليه تعبير الفقهاء. عاشرا: من يدخل في خطاب الأمر والنهي ومن لا يدخل؟

يدخل في خطاب الله تعالى المؤمنون وهم البالغون العاقلون ، والمقصود من هذا الخطاب هو خطاب التكليف وهو الأمر والنهي. وعليه فإن الصبي والمجنون والساهي لا يدخلون في الخطاب ؛ لانتفاء التكليف عنهم. (1)

الأول: كيف تقولون بوجوب الزكاة في مال الصبي مع أنه غير مكلف؟ والجواب: الزكاة وجبت في مال الصبي لوجود سبب الوجوب وهو ملك النصاب، ثم إن الصبي لا يخاطب بالزكاة ؛ لعدم تكليفه، وإنها يخاطب بإخراج الزكاة ولي الصبي (٢).

الثاني: يؤمر الساهي بعد ذهاب السهو عنه بجبر خلل السهو كقضاء مافاته من الصلاة وضمان ما أتلفه من المال؛ لأنه من باب خطاب الوضع.

الثالث: يشترط في خطاب التكليف البلوغ والعقل ، بخلاف خطاب الوضع كالسبب والشرط فلا يشترط فيه التكليف.

 <sup>(1)</sup> المحلي ، شرح الورقات ، ص٦٥. وقد سبق بيان شروط التكليف في فصل الحكم الشرعي فلا تغفل عن ذلك .

<sup>(</sup>٢) كما سبق بيان ذلك في فصل الحكم الشرعي عند ذكر شروط التكليف.

## ومن الأمثلة:

- ١) كون الإتلاف سببا للضمان فإنه لا ينظر إلى بلوغ وعقل بل متى وجد السبب وجد السبب فمتى وجد الإتلاف (السبب)، وجد الضمان (المسبب).
- ٢) كون الرضاع سببا للتحريم لا ينظر فيه إلى بلوغ وعقل وإكراه، بل
   متى وجد الرضاع وجد التحريم ولو مع الإكراه.

# الحادي عشر : هل الكفار مخاطبون بفروع الشريعة أم لا؟

لاخلاف أن الكفار مخاطبون بأصول الشريعة، فهم مأمورون بالإيمان. والأصح عند الشافعية أنهم مخاطبون بفروع الشريعة، وبها لا تصح إلا به وهو الإسلام.

والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ مَاسَلَكَ كُونَ فِي سَقَرَ اللَّهُ وَالدُنِكُ مِنَ الْمُعَلِينَ اللَّهُ وَلَمْ نَكُ نُطُعِمُ ٱلْمِسْكِينَ اللَّهُ وَكُنّا نَخُوشُ مَعَ ٱلْخَاتِضِينَ اللَّهُ وَكُنّا نُكُذِبُ وَكُنّا نُكُونُ اللَّهِ مِنْ الْمُعَلِينِ اللَّهِ وَلَا يَحُونُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَالنّهُ لا تصح منهم في الدنيا ؛ لأنها تتوقف على النّه والنية لا تصح إلا بالإسلام.

<sup>(</sup>١) المدثر: ٤٣ –٤٧ .

تنبيه :

إذا قلتم إنهم مخاطبون بها ، فلماذا لا يلزمهم القضاء إذا أسلموا؟ الجواب: لا يجب عليهم القضاء ؛ ترغيبا لهم في الإسلام لقوله تعالى ﴿ قُلُ لَلَّذِينَ كَفُرُوٓا إِن يَنتَهُوا يُغْفَر لَهُم مَّا قَدْ سَلَفَ ﴾ (١)(١) لِللَّه عشر: الأمر بالشيء نهي عن ضده وعكسه صحيح الثاني عشر: الأمر بالشيء نهي عن ضده وعكسه صحيح هذه مسألة مختلف فيها بين الأصوليين ، والذي مال إليه إمام الحرمين

(١) الانفال: ٣٨.

<sup>(</sup>٢) جاء في بشرى الكريم بشرح مسائل التعليم (ص: ١٦٧ ومابعدها): «(بجب) أي: الصلاة المكتوبة،... (على كل مسلم) ولو فيها مضى ، فتشمل المرتد ذكراً كان المسلم أو أنثى، بخلاف الكافر الأصلي، فلا يطالب بها في الدنيا ؛ لعدم صحتها منه وإن عذب على تركها - كغيرها من فروع الشريعة المجمع عليها - في الآخرة؛ لتمكنه من فعلها بالإسلام. (بالغ عاقل) بلغته الدعوة - لا صبي - وإن لزم وليه أمره بها وصحت منه - ولا مجنون ومغمى عليه وسكران بلا تعد، ولا من لم تبلغه الدعوة؛ لعدم تكليفهم، ووجوبها على متعد بنحو جنونه، وجوب انعقاد سبب ؛ لوجوب القضاء (طاهر) لا حائض ونفساء وان استعجلتا ذلك بدواء؛ لأنها مكلفتان بتركها. (فلا قضاء على كافر) أصلي أسلم ؛ ترغيباً له في الإسلام ؛ ولآية (قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَنتَهُوا يُغْفَرْ لُهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ) ، أي: من حقوق الله، أما حقوق الآدمي ... فلا تسقط عنه، وكذا بعض حقه تعالى، كها لو زنى وأسلم فلا يسقط عنه الحد ...».

أن الأمر بالشيء نهي عن ضده ، وأن النهي عن الشيء أمر بضده (١). ومن الأمثلة :

(١) يشترط لصحة الصلاة الطهارة عن النجاسة ؛ لقوله تعالى: ﴿ وَيُبَابُكَ فَطَهِرَ ﴾ (٢) و لخبر الصحيحين : «إذا أقبلت الحيضة فدعي الصلاة ، وإذا أدبرت فاغسلي عنك الدم وصلي » ، ووجه الدلالة : أنه ثبت الأمر بالجتناب النجس ، والأمر بالشي نهي عن ضده ، والنهي يقتضي الفساد. ٢) يشترط لصحة الصلاة ستر العورة ؛ لقوله تعالى : ﴿ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِن كُلِ مَسْجِدٍ ﴾ (٣) ، قال ابن عباس: المراد بها الثياب في الصلاة ، فأطلقت الزينة والمسجد وأريد الثياب والصلاة ؛ ولإجماعهم على الأمر بالستر في الصلاة . والأمر بالشيء نهي عن ضده ، والنهي يقتضي الفساد .

<sup>(</sup>١) إمام الحرمين ، الورقات ،ص٦٦.

<sup>(</sup>٢) المدثر: ٤.

<sup>(</sup>٣) الاعراف: ٣١.

#### الثالث عشر: تعريف النهي

عرف إمام الحرمين النهي بقوله: استدعاء الترك، بالقول لمن هو دون، على سبيل الوجوب(١).

#### شرح التعريف:

- (١) استدعاء: أي طلب.
- (٢) الترك: بخلاف الأمر فإنه طلب الفعل.
- (٣) لمن هو دونه: بناء على أنه يشترط العلو والاستعلاء كما في الأمر والأصح أنه لايشترط.
  - (٤) على سبيل الوجوب: أي على طريق الوجوب أي وجوب الترك.

### الرابع عشر: صيغة النهي ودلالته

صيغة النهي هي لا تفعل ، وقد استعملت في اللغة في عدة معان منها : النهي والدعاء والإرشاد ، وهي حقيقة في النهي إجماعا ومجاز في غيره ؛ فلذلك لا تخرج عن معنى النهي إلا لقرينة. (٢)

<sup>(</sup>١) إمام الحرمين، الورقات، ص ٦٧.

<sup>(</sup>٢) التلمساني ، مفتاح الوصول ، ص٤٢.

و لفظ النهي يطلق على المحرم والمكروه ، بخلاف لا تفعل ونحوه فإنه عند تجرده عن القرائن يحمل على التحريم (١)، وقيل على الكراهة ، وإذا ورد بقرينة حمل على ما تدل عليه القرينة من تحريم أو كراهة. (٢)

ومن الأمثلة :

- ر) يحرم الأكل والشرب من آنية الذهب والفضة ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: « لا تشربوا في آنية الذهب والفضة، ولا تأكلوا في صحافها؛ فإنها لهم في الدنيا ولكم في الآخرة ». (٣)
- ب) يحرم استقبال القبلة واستدبارها ببول أو غائط (<sup>1</sup>)؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: « إذا أتيتم الغائط .. فلا تستقبلوا القبلة ولا تستدبروها ببول ولا غائط، ولكن شرقوا أو غربوا ». (<sup>0</sup>)

<sup>(</sup>١) الإسنوي ، التمهيد ، ص ٢٩٠.

<sup>(</sup>٢) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ص٥٧.

<sup>(</sup>٣) رواه الشيخان.

<sup>(</sup>٤) ويحرمان بالصحراء جمعاً بين الأحاديث ؛ لأن ابن عمر قال: (رقيت يوماً على بيت حفصة، فرأيت النبي صلى الله عليه وسلم يقضى حاجته مستقبل الشام مستدبر الكعبة)، منفق عليه ، وسبب المنع في الصحراء أن جهة القبلة معظمة، فوجب صيانتها في الصحراء، ورخص فيها في البنيان؛ للمشقة.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري .

- ٣) يحرم تصرية الإبل والغنم ، والمصراة: البهيمة التي تربط أخلافها ليجتمع لبن كثير فيتوهم أن عادتها كذلك ؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا تصروا الإبل والغنم». (1)
- ٤) يكره زيادة الخاتم على مثقال ؛ لأنه صلى الله عليه وسلم قال لمن وجده لابس خاتم حديد: «مالي أرئ عليك حلية أهل النار؟! فطرحه، وقال: من أي شيء اتخذه؟ قال: من فضة، ولا تبلغه مثقالا». (٢)

#### فائدة:

قد يجئ النفي في معنى النهي (٣) ، ومن الأمثلة :

١) يحرم مس المصحف قال تعالى: ﴿ لَا يَمَسُ هُۥ إِلَّا ٱلمُطَهِّرُونَ ﴾ ( أ ) أي
 المتطهرون هو خبر بمعنى النهي .

٢) تحرم الصلاة التي ليس لها سبب بعد صلاة الصبح والعصر ؛ لقوله
 صلى الله عليه وسلم: «لا صلاة بعد الصبح حتى ترتفع الشمس، ولا

<sup>(</sup>١) رواه الشيخان.

<sup>(</sup>٢) رواه أبوداود وحسنه الحافظ ابن حجر.

<sup>(</sup>٣) الزركشي ، البحر المحيط ، ج٢ ص١٥٧.

<sup>(</sup>٤) الواقعة : ٧٩ .

صلاة بعد العصر حتى تغرب». (١)

٣) يحرم الجماع على المحرم ؛ لقوله تعالى : ﴿ ٱلْحَجُّ أَشَهُ رُّ مَعْلُومَتُ فَمَن وَضَ فِيهِ كَ ٱلْحَجُّ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجُّ ﴾ (١)، أي: فلا تر فثوا، أي: تجامعوا؛ إذ هو خبر بمعنى: النهي.

٤) تكره صلاة المنفرد خلف الصف ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم : « لا صلاة للذي خلف الصف » (٣) أي لا صلاة كاملة كقوله صلى الله عليه وسلم : « لا صلاة بحضرة الطعام » ، ويدل على صحة التأويل أنه صلى الله عليه وسلم انتظره حتى فرغ ولو كانت باطلة لما أقره على الاستمرار فيها. (٤)

# الخامس عشر: دلالة النهي على الفساد

يدل النهي المطلق شرعاً على فساد المنهي عنه في العبادات ، سواء نهي عنها لعينها كصلاة الحائض وصومها، أو لأمر لازم لها كصوم يوم النحر والصلاة في الأوقات المكروهة ، وفي المعاملات يدل أيضا شرعاً على فساد

<sup>(</sup>١) رواه الشيخان.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٩٧.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجه في سننه .

<sup>(</sup>٤) النووي ، شرح المهذب ،ج٤ ص٢٩٨.

المنهي عنه إذا رجع النهي إلى نفس العقد كما في بيع الحصاة ، أو لأمر داخل فيه كبيع الملاقيح ، أو لأمر خارج عنه لازم له كما في بيع درهم بدرهمين ، وأما إذا كبيع الملاقيح ، أو لأمر خارج عند لازم فإنه لا يدل على الفساد سواء في العبادات كان النهي لأمر خارج غير لازم فإنه لا يدل على الفساد سواء في العبادات والمعاملات كالوضوء بالماء المغصوب مثلاً، و البيع وقت نداء الجمعة. (1)

والخلاصة: أن النهي يدل على الفساد إن رجع إلى عينه أو إلى جزئه أو الازمه أو جهل مرجعه، بخلاف ما إذا كان النهي لأمر خارج غير لازم. (٢) و نوضح هذا خلال الأمثلة الآتية:

النهي عن الصلاة مع النجاسة يقتضي فسادها أي بطلانها ؛ لأن
 الفساد والبطلان بمعنى واحد.

٢) النهي عن صوم يومي الفطر والأضحى وأيام التشريق يقتضي فساد
 الصوم إذا وقع فيها.

٣) النهي عن الصلاة في الأوقات التي نهي عن الصلاة فيها يقتضي فساد
 صلاة النفل المطلق إذا وقعت فيه.

 ٤) تصح الصلاة في الأماكن المكروهة كالمزبلة والمقبرة وإن كان النهي يقتضي الفساد ؛ لأن النهي ليس لذات الصلاة ولكن لأمر خارج وهو

<sup>(1)</sup> المحلي ، شرح الورقات ، ص٦٧ ومابعدها.

<sup>(</sup>٢) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص٦٨.

المكان (١). والمكان ليس أمرا لازما؛ إذ أنه يقبل الانفكاك ؛ إذ يمكن تحويل المكان بمجرد كلمة وقف إلى مسجد (٢).

ه) الو استنجى بالمطعوم لريصح استنجاؤه، ولو استنجى بيمينه صح استنجاؤه مع أن كلا منهما منهي عنه، والفرق: أن الاستنجاء بالمطعوم منهي عنه لذاته فاقتضى الفساد. وأما الاستنجاء باليمين ؛ فإن النهي لأمر خارج فلا يقتضي الفساد.

٢) من جامع عامداً عالماً مختاراً قبل التحلل الأوّل في الحج وقبل الفراغ من جميع أعمال العمرة في العمرة فسد نسكه ؛ لقوله تعالى : ﴿ ٱلْحَجُّ مَن جميع أعمال العمرة في العمرة فسد نسكه ؛ لقوله تعالى : ﴿ ٱلْحَجُّ أَنَهُ مُن فَرَضَ فِيهِ كَ ٱلْحَجُّ فَلا رَفَتَ وَلا فُسُوقَ وَلا حِدالَ فَ ٱلْحَجَّ فَك رَفَتَ وَلا فُسُوقَ وَلا حِدالَ في ٱلْحَجَ \* ﴾ (٣) ، « أي: فلا ترفثوا، أي: تجامعوا؛ إذ هو خبر بمعنى: النهي

<sup>(</sup>١) المكان ليس لازم بخلاف الزمان لازم وكل منهما أمر خارج.

<sup>(</sup>٢) قال في بشرى الكريم (ص٢٨٨) : « وإنها لم تقتض الكراهة الفساد كالكراهة للزمان؛ لأن الشارع جعل للصلاة أوقاتاً مخصوصة لا تصح في غيرها، ولم يجعل لها مكاناً غصوصاً، فكان الخلل في الزمان أشد منه في الأمكنه ، فالنهي فيها ليس راجعا لذات العبادة، ولا للازمها ، فلم يقتض الفساد ».

<sup>(</sup>٣) البقرة : ١٩٧.

، والأصل فيه: اقتضاء الفساد، والعمرة كالحج ». (١)

٧) يحرم التصدق بها يحتاج إليه لنفقة من تلزمه نفقته ، أو لدين لا يرجو له وفاء من جهة ظاهرة . وهل يملكها المتصدق عليه أم لا ؟ الجواب : يرئ ابن حجر والشهاب الرملي أنها تصح ؛ لأن النهي لأمر خارج لا لذات الصدقة ، وقال ابن زياد : إنها لذاته فيقتضي الفساد. (٢)

<sup>(</sup>۱) باعشن ، بشرى الكريم ،ص ٦٧٠.

<sup>(</sup>۲) باعشن، بشرى الكريم، ص ٥٣٧. ونص عبارته : ( (ولا يحل التصدق بها يحتاج إليه لنفقته) إن لم يصبر على الإضاقة (أو نفقة من عليه نفقته)؛ لخبر: " كفى بالمرء إثباً أن يضيع من يقوت"، ولأن كفايتهم فرض، وهو لا يترك لسنة، وكالنفقة بقية المؤن... وإنها تحرم بها يحتاج إليه هو، أو محونه (في) مؤن (يومه وليلته) وكسوة الفصل، لا بها زاد على ذلك، كها يأتي (أو) بها يحتاج إليه (لدين لا يرجو له وفاء) من جهة ظاهرة ولو عند حلول المؤجل. نعم؛ الواجب لا يجوز تركه لسنة، ومع حرمة التصدق بها ذكر، يملكه المتصدق عليه ؛ لأن الخرمة لأمر خارج عن الصدقة كها في التحفة والنهاية ، بل ألف (حج) في ذلك مؤلفاً بسيطاً سهاه : قرة العين ببيان أن التبرع لا يبطله الدين . وجرى جمع أنه لا يملكه، منهم: (حج) في الشرح، والفتح ، وعبارتها: (وحيث حرم التصدق بثبيء لا يملكه المتصدق عليه، زاد في الفتح : كها بينته في الأصل مع فروع أخر) اهـ واعتمده جمع غفير منهم: ابن زياد، وبالغ في الرد على (حج)، وألف في ذلك أربعة مؤلفات ».

# الفصل السابع العام والخاص

### أولا: تعريف العام

عرَّفه إمام الحرمين بأنه: ما عم شيئين فصاعداً من غير حصر (١).

## شرح التعريف:

- ما عم شيئين : هذا هو أقل العموم.

- من غير حصر: خرج أسماء الأعداد فإنها تعم ولو أكثر من شيئين لكن مع الحصر مثل عشرة وغيرها.

#### تنبيه:

قولنا من غير حصر: أي في اللفظ أي أن اللفظ لا يدل على الحصر، وإن كان في الواقع محصورا مثل جاء الطلاب، فالطلاب عام يشمل سائر الطلاب ويدل عليهم من غير حصر وإن كانوا في الواقع محصورين.

#### ثانيا: ألفاظ العموم

هناك ألفاظ تدل على العموم، و قد ذكر إمام الحرمين منها أربعة (١)،

<sup>(</sup>١) المحلي ، شرح الورقات ،٧١ .

وهذا ذكر لهامع أمثلتهان

### ١) المفرد المعرف بالألف واللام

مثاله قوله تعالى : ﴿ وَٱلْعَصْرِ اللَّ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ اللَّهِ اللَّذِينَ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ

### ٢) الجمع المعرف بالألف واللام

نحو المشركين والمؤمنين والمنافقين والمجاهدين والمصلين مما ورد في الكتاب والسنة نحو قوله تعالى ﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَشْهُرُ ٱلْخُرُمُ فَٱقْتُلُوا الْكتاب والسنة وَجَدَنُّمُوهُمْ وَخُدُوهُمْ وَاخْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَ

<sup>(</sup>١) المحلي، شرح الورقات، ص٧١ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) العصر :٢-٣.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ١٧٣.

<sup>(</sup>٤) السيوطي ، الإكليل في استنباط التنزيل ، ص ٨١.

مَرْصَدِ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَوْةَ وَءَاتَوُا الزَّكُوةَ فَخَلُواْ سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللَّهَ عَمُورُ رَّحِيمٌ ( ) فإنه يعم كل مشرك.

فائدة

من صيغ العموم: المفرد والجمع المعرفان بالإضافة ، مثال المفرد المضاف قوله تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنَ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَق المضاف قوله تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنَ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِيْ أَنْ يُصِيبَهُمْ فِيْ أَلَّا فَيْ اللّهُ اللّهُلّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

٣) الأسماء المبهمة

ومنها:

- من فيمن يعقل مثاله: حديث: «من أحيا أرضاميتة فهي له». فإنه يشمل كل شخص أحيا أرضاميتة فإنه يملكها بالإحياء.
- ما لغير العاقل مثاله: قوله صلى الله عليه وسلم: «ما قطع من

<sup>(</sup>١) التوبة : ٥ .

<sup>(</sup>٢) النور: ٦٣.

<sup>(</sup>٣) النساء : ١١.

<sup>(</sup>٤) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص ٧١.

البهيمة وهي حية فهو ميت ». فإنه يعم أي جزء قطع من البهيمة الحية فحكمه حكم ميتته طهارة ونجاسة.

- أي سواء كانت استفهامية أو شرطية أو موصولة مثاله! سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أي الأعمال أفضل؟ قال: الصلاة لوقتها ». ومثله قوله صلى الله عليه وسلم: «يا بني عبد مناف لا تنعوا أحدا طاف بهذا البيت أو صلى أي ساعة شاء من ليل أو نهار».
- أين في المكان أي أن عمومها خاص بالمكان ، مثاله قوله تعالى : ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُواْ يُدْرِكَكُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوْكُنُمُ فِي بُرُوجٍ مُّشَيَدَةً ﴾ (١) أي في أي مكان كنتم .
- متى وعمومها في الزمان نحو: متى شئت جئتك أي في أي زمان شئت جئتك.
- ما الاستفهامية مثاله: ما جاء في الحديث عن حرام عن عمه عبد الله بن سعد قال: « سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عما يحل لي من امرأتي وهي حائض قال: « لك ما فوق الإزار». رواه أبو داود.
- ما الجزائية مثاله حديث: «ما من صلاة مفروضة إلا وبين يديها ركعتان». رواه الدار قطني عن عبد الله بن الزبير.

<sup>(</sup>۱) الساء :۷۸

## ٤) لا الداخلة على النكرات

مثاله: « لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب ». وفي حديث آخر: « لا صلاة بحضرة طعام... » الحديث . وفي حديث آخر: « لا وضوء إلا من صوت أو ريح ». وموضع الشاهد في هذه الأمثلة الثلاثة أن هذه النكرات عامة لسبب دخول لا النافية عليها. ثم إن بعضها معناه لا صلاة صحيحة و بعضها لا صلاة كاملة. ومثله قوله صلى الله عليه وسلم: « لا صلاة لمنفرد خلف الصف »، فإنه يشمل كل صلاة ، ولكن أوّله الشافعية بأن معناه لا صلاة كاملة بدليل أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يأمر من صلى منفردا خلف الصف بالإعادة.

## ثالثا: تعريف التخصيص

عرفه إمام الحرمين في الورقات: بأنه تمييز بعض الجملة. أي إخراج بعض الجملة (١).

والعام يجري على عمومه مالم يخصص، مثاله قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ الْمُشْرِكِينَ حَيَّثُ وَجَدَتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَأَخْصُرُوهُمْ وَأَقْعُدُوا لَهُمْ الْأَشْهُرُ لَلْحُرُمُ فَأَقْنُدُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيَّثُ وَجَدَتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَأَقْعُدُوا لَهُمْ

#### رابعا: أقسام التخصيص

التخصيص قـد يكـون بمخصـص متصـل ، وقـد يكـون بمخصـص منفصل.

#### القسم الأول: المخصصات المتصلة ، ومنها:

#### ١) الاستثناء

وهو إخراج ما لولاه لدخل في الكلام نحو جاء القوم إلا زيدا. ويشترط لصحة الاستثناء:

أن يبقى من المستثنى منه شيء، نحو: له على عشرة إلا تسعة. فلو قال
 إلا عشرة لغا وتلزمه العشرة.

<sup>(</sup>١) التوبة :٥.

<sup>(</sup>٢) التوبة : ٤.

- أن يكون متصلا بالكلام فلو انفصل عنه لريصح (١). ومن الأمثلة:
- قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا جَزَّوُا ٱلَّذِينَ يُحَارِبُونَ ٱللّهَ وَرَسُولَهُ, وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتّلُوا أَوْ يُصَلّبُوا أَوْ تُقَطّعَ ٱللّهِ يَهِمْ وَأَرْجُلُهُم مِن فَسَادًا أَن يُقَتّلُوا أَوْ يُصَلّبُوا أَوْ تُقَطّع آيَدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم مِن فَسَادًا أَن يُقَدِّرُوا عَلَيْم وَاللّهُ فَي الدُّنيَا وَلَهُمْ فِي اللّهُ فِي الدُّنيَا وَلَهُمْ فِي اللّهِ فِي اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ عَلَيْم اللّهُ عَفُورٌ تَحِيم اللّه اللّه ولا تفيد التوبة قبل فَا عَلَيْم الله على أن توبة الله القدرة عليه تسقط العقوبة عنه ، ولا تفيد التوبة قبل القدرة إسقاط حق الآدمي من قصاص ورد مال كما أشعر به قوله تعالى: إن الله غفور رحيم فخصه بحق الله. (٣)
- قوله تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرَ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهُلَاءً فَاجْلِدُوهُرَ ثَمَنِينَ جَلْدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ لَمُمْ شَهَدَةً أَبَدًا وَأُولَتِكَ هُمُ الْفَلْسِقُونَ ﴿ إِلَّا اللَّهِينَ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ تَحِيمُ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ استثنى الله من عموم

<sup>(</sup>١) المحلي ، شرح الورقات ،٧٦ ومابعدها.

<sup>(</sup>٢) المائدة : ٣٣ - ٤٣.

<sup>(</sup>٣) السيوطي ، الإكليل في استنباط التنزيل ،ص٢٨٣ .

<sup>(</sup>٤) النور: ٤-٥.

الفسق التائبين.

• قوله صلى الله عليه وسلم يَوْم فتح مَكَّة: "إن هذا البلد حرمه الله يوم خلق الساوات والأرض، فهو حرام بحرمة الله إلى يوم القيامة، وإنه لم يحل القتال فيه لأحد قبلي، ولم يحل لي إلا ساعة من نهار، فهو حرام بحرمة الله إلى يوم القيامة، لا يُعضَّد شوكه، ولا ينفر صيده، ولا يلتقط الامن عرفها، ولا يختلى خلاها(۱) »، فقال العباس: يا رسول الله، الاذخر، فإنه لقينهم(۲) ولبيوتهم، فقال: "إلا الإذخر، فإنه لقينهم(۱) ولبيوتهم، فقال: "إلا الإذخر»(۱)

<sup>(</sup>۱) قال في شرح مسلم للنووي ج ص ١٢٥ : « الخلا بفتح الخاء المعجمة مقصور هو الرطب من الكلأ ، قالوا : الخلا والعشب اسم للرطب منه ، والحشيش والهشيم : اسم لليابس منه ، والكلأ مهموز : يقع على الرطب واليابس ، وعد بن مكي وغيره من لحن العوام إطلاقهم اسم الحشيش على الرطب بل هو مختص باليابس ومعنى يختلى يؤخذ ويقطع ».

<sup>(</sup>٢) قال في شرح مسلم للنووي ج ٩ ص ١٢٧ : «قوله (إلا الإذخر) هو نبت معروف طيب الرائحة وهو بكسر الهمزة والخاء قوله (فإنه لقينهم وبيوتهم) وفي رواية نجعله في قبورنا وبيوتنا، قينهم بفتح القاف هو الحداد والصائغ، ومعناه يحتاج إليه القين في وقود النار ويحتاج إليه في القبور لتسد به فرج اللحد المتخللة بين اللبنات، ويحتاج إليه في سقوف البيوت يجعل فوق الخشب».

#### فائدة:

من تطبيقات الاستثناء في كلام المكلفين بابا الإقرار والطلاق.

- قال في المنهاج في باب الإقرار: « ويصح الاستثناء إن اتصل ولر يستغرق فلو قال له على عشرة إلا تسعة إلا ثمانية وجب تسعة » (٢).
- وقال في باب الطلاق: « يصح الاستثناء بشرط اتصاله ولا يضر سكتة تنفس وعي ، قلت: ويشترط أن ينوي الاستثناء قبل فراغ اليمين في الأصح ، ويشترط عدم استغراقه فلو قال: أنت طالق ثلاثا إلا اثنتين وواحدة فواحدة ) (٣).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في صحيحه ، كتاب الحج ، باب تحريم مكة وصيدها وخلاها وشجرها ولقطتها، إلا لمنشد على الدوام .

<sup>(</sup>٢) النووي ، منهاج الطالبين ، ص ٦٠ . قال أسنى المطالب (٢/ ٣١٥) : (( ( فرع : الاستثناء من الإثبات نفي ومن النفي إثبات) ... (فإن قال) له علي (عشرة إلا تسعة إلا ثانية لزمه تسعة) ؛ إذ المعنى إلا تسعة لا تلزمني إلا ثمانية تلزمني فتلزمه ثمانية والواحد الباقى من العشرة )) .

<sup>(</sup>٣) النووي ، منهاج الطالبين ، ص٩٧. قال في تحفة المحتاج (٨/ ٦٤) : (( لما تقرر أنه لا يجمع مفرق لأجل الاستغراق بل يفرد كل بحكمه كها هو شأن المتعاطفات،...وإذا لم يجمع المفرق كان المعنى إلا ثنتين لا يقعان فتقع واحدة فيصير قوله وواحدة مستغرقا فيطل وتقع واحدة ».

- ٢) الشرط
- ومن أمثلته :
- قوله تعالى : ﴿ وَمَن لَمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوْلًا أَن يَسْكِحَ ٱلْمُحْصَنَتِ الْمُحْصَنَتِ الْمُحْصَنَتِ فَون مَا مَلكَتْ أَيْمَانُكُم مِن فَلْيَاتِكُمُ ﴾ (١) فإن الآية أفادت أنه لا يجوز نكاح الحر أمة إلا بشرط العجز عن نكاح الحرة.
- قوله تعالى: ﴿ وَلِا أَبُونِهِ لِكُلِّ وَحِدِ مِنْهُمَا ٱلسَّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ,
   وَلَا الله الله الله الله الله الله وين يستحقان السدس بشرط وجود الولد.

إلى غير ذلك من المخصصات المتصلة.

القسم الثاني: المخصصات المنفصلة (٣) ، ومنها:

•تخصيص الكتاب بالكتاب

ومن أمثلته : تخصيص عموم قوله تعالى : ﴿ وَلَا نَنكِحُوا ٱلْمُشْرِكَتِ
حَتَىٰ يُؤْمِنَ ۚ ﴾ (<sup>1)</sup>، فإنه عام في عدم جواز نكاح المشركات مطلقا. وقد خص
بالكتابيات فإنه يجوز نكاحهن بقوله تعالى : ﴿ ٱلْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ ٱلطَّيِبَاتُ وَطَعَامُ

<sup>(</sup>١) النساء : ٢٥.

<sup>(</sup>٢) النساء: ١١.

<sup>(</sup>٣) المحلي ، شرح الورقات ،٧٨ ومابعدها.

<sup>(</sup>٤) البقرة : ٢٢١.

# • تخصيص الكتاب بالسنة

ومن أمثلته: تخصيص عموم قوله تعالى: ﴿ يُوصِيكُو اللّهُ فِي آوَلَكِ كُمُ مَّا اللّهُ عَظِ اللّهُ عَظِ اللّهُ عَظِ اللّهُ عَظِ اللّهُ عَظِ اللّهُ عَظِ اللّهُ عَلَم في سائر الأولاد سواء كان مسلما أو الله كَلْ مِثْلُ حَظِ اللّهُ عَلَيه وسلم: «لا يرث المسلم الكافر ولا الكافر المسلم ».

### • تخصيص السنة بالكتاب

مثل تخصيص قوله عليه الصلاة والسلام: « لا يقبل الله صلاة أحدكم إذا أحدث حتى يتوضأ ». فإنه عام في عدم صحة الصلاة من غير وضوء. وخص بقوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُم مَرْضَىٰ أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جَآءَ أَحَدُ مِنكُم مِنَ ٱلْغَآبِطِ

<sup>(</sup>١) المائدة: ٥.

<sup>(</sup>۲) النساء: ۱۱.

أَوْ لَمَسْتُمُ ٱلنِسَاءَ فَلَمْ يَجَدُواْ مَاءَ فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَأَمْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِنْهُ ﴾ (١) ، فالآية تقتضي صحة الصلاة بالتيمم من غير وضوء.

### • تخصيص السنة بالسنة

مثاله: تخصيص عموم قوله عليه الصلاة والسلام: «فيها سقت السهاء العشر». فإنه عام في البالغ نصابا وغيره، وخصص بقوله عليه الصلاة والسلام: «ليس فيها دون خمسة أوسق صدقة». فإنه مخصص لعموم الحديث السابق ويكون معنى السابق فيها سقت السهاء العشر إذا كان نصابا لهذا الحديث.

### • تخصيص النطق بالقياس

المراد بالنطق هو قول الله تعالى وقول الرسول صلى الله عليه وسلم. وعليه فهل يجوز تخصيص الكتاب والسنة بالقياس أم لا؟ الأصح أنه يجوز التخصيص بالقياس ؛ لأن القياس يستند إلى نص كتاب أو سنة فكأنه المخصص.

#### ومن أمثلته :

حد الأمة نصف حد الحرة لقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا أُحْصِنَ فَإِنْ أَتَيْنَ 
 إِفَاحِشَةِ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ مِنَ ٱلْعَذَابِ ﴾ (٢)، ويقاس

<sup>(</sup>١) المائدة: ٦.

<sup>(</sup>٢) النساء : ٢٥.

على الأمة العبد فيخص به عموم قوله تعالى: ﴿ الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَنَجِدٍ مِنْهُمَا مِأْنَةَ جَلَّدُوا كُلَّ وَاللهِ مَا اللهُ وَالعبد. خرجت الأمة وخرج العبد بالقياس على الأمة.

• قوله صلى الله عليه وسلم في الحرم: « ولا يعضد شوكه » أي: لا يقطع شوكه ويشمل الشوك المؤذي وغيره ، فخصص بغير المؤذي بالقياس على الفواسق الخمس المؤذية (٢).

• (( النهي عن الصلاة بعد الفراغ من العصر، فإن ذلك يقتضي عموم النهي في جميع الصلوات، ولكنه عليه السلام روي: «أنه صلى بعد العصر ركعتين، فقالت له أم سلمة رضي الله عنها: أما كنت نهيتنا عن هذه الصلاة؟ فقال: هما ركعتان كنت أصليها بعد الظهر، فشغلني عنها الوفد» ؛ فنبه به على أن اشتغاله به سبب اقتضى الصلاة . فيقاس عليه كل صلاة لها سبب ؛ ولا سبيل إلى الاقتصار في التخصيص على ركعتي الظهر إذا شغل عنها الوفد على الخصوص ، فيا عداها من الصلوات

<sup>(</sup>١) النور : ٢.

<sup>(</sup>٢) قال في المهذب (١/ ٤٠٠): ( و يجوز قطع الإذخر لحديث ابن عباس رضي الله عنه ولأن الحاجة تدعو إلى ذلك فجاز كقطع الإذخر، و يجوز قطع العوسج والشوك؛ لأنه مؤذ فلم يمنع من إتلافه كالسبع والذئب ».

التي لها أسباب دائرة بين أن تكون في محل العموم أو داخلة في الخصوص ، فانجذبت إلى المخصوص بالنص برابطة العلة التي جرئ التنبيه عليها فأخرج عن العموم ، وبقي النهي مقصوراً على التبرع بالصلاة المبتدأة التي ليست لها أسباب » . (1)

<sup>(</sup>١) الغزالي ، شفاء الغليل ، ص٤٦.

# الفصل الثامن المطلق والمقيد والمجمل والمبين والنص والظاهر والمؤول

أولا: المطلق والمقيد

المطلق هو ما دل على الماهية من غير قيد ، والمقيد ما دل على الماهية من غير أب

والقاعدة أنه إذا ورد الخطاب مطلقًا لا مقيد له حمل على إطلاقه، وإن ورد منبدًا لا مطلق له حمل على تقييده، وإن ورد مطلقًا في موضع ومقيدًا في أخر أبَّد المطلقُ بالمقيد ، سواء اتفقًا في الحكم والسبب، أو اختلفًا في السبب وانحدا في الحكم ، أو اختلفًا في الحكم واتحدا في السبب.

<sup>(</sup>١) زكربا الانصاري ، غاية الوصول ، ص٨٢.

 <sup>(</sup>۲) ينظر : زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص۸۲ و ابن جزي ، تقريب الأصول ،
 ص۱٦ و ما بعدها .

### ومن أمثلة حمل المطلق على المقيد :

ا) مثال اتحاد الحكم واختلاف السبب قوله تعالى في كفارة الظهار :
 ﴿ وَٱلَّذِينَ يُظُوهِرُونَ مِن نِسَآبِهِم ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِن قَبْلِ أَن يَتُمَاسَاً ذَلِكُو تُوعَظُونَ بِهِ أَوَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيِرٌ ( )

أطلق الرقبة ولريقيدها، فيشمل أي رقبة سواء كانت مسلمة أو كافرة، لكن الله تعالى في آية أخرى و ذلك في كفارة القتل قال: ﴿ وَمَا كَانَ لَكُنْ الله تعالى في آية أخرى و ذلك في كفارة القتل قال: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُوْمِنِ أَن يَقْتُلَ مُوْمِنًا إِلّا خَطَانًا وَمَن قَنلَ مُوْمِنًا خَطَا فَتَحْرِرُ رَقَبَةٍ لِمُوْمِنِ أَن يَقْتَكُو مُن أَن يَقَدَد الرقبة مُوْمِنة وَدِيَةٌ مُسَلِمةً إِلَى آهَ لِهِ إِلّا أَن يَصَكَد قُوا ﴾ (١) فقيد الرقبة بالإيهان فيحمل المطلق في كفارة الظهار على المقيد في كفارة القتل قياسا ؛ بجامع أن كلا منها سببه معصية (١).

٢) مثال اتحاد السبب واختلاف الحكم أطلق الله اليد في التيمم وقيدها في الوضوء إلى المرافق قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوۤ أَ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الموضوء إلى المرافق قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوۤ أَ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ الصَّلَوْةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَالَّذِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَالصَّلَوْةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَالَّذِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَارْجَلَحَمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ وَإِن كُنتُم جُنبًا فَاطَّهَ رُواْ وَإِن كُنتُم مَرْضَى آوَ وَأَرْجُلَحَمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ وَإِن كُنتُم جُنبًا فَاطَّهَ رُواْ وَإِن كُنتُم مَرْضَى آوَ

<sup>(</sup>١) المجادلة: ٣.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٩٣.

<sup>(</sup>٣) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص٨٣ .

عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جَآءَ أَحَدُ مِنكُم مِنَ ٱلْغَآبِطِ أَوْ لَنَمْسَتُمُ ٱلنِسَآةَ فَلَمْ يَجِدُواْ مَآهُ فَيَ سَفَرٍ أَوْ جَلَيْ سَفَرٍ أَوْ جَاءَ لَيْسَاءَ فَلَمْ يَجِدُواْ مَآهُ فَيَحَدُواْ بِوُجُوهِ حَدُمْ وَأَيْدِيكُم مِنْ لُهُ (1) فَتَبَعْمُواْ بِوجُوهِ حَدُمُ وَأَيْدِيكُم مِنْ لُهُ (1) فيحمل المطلق في التيمم على المقيد في الوضوء بجامع أن موجب فيحمل المطلق في التيمم واحدوهو الحدث مع القيام للصلاة. (1)

فائدة

إنها يحمل المطلق على المقيد احتياطا أي لأجل الاحتياط في الخروج عن العهدة ؛ ليتيقن الخروج عنها بالعمل بالمقيد (٣).

ئانيا : المجمل والمبين

لا يحتج بالنطق وهو قول الله تعالى وقول الرسول صلى الله عليه وسلم الا إذا كان متضح الدلالة ، وكل ما ليست دلالته متضحة فهو المجمل ، والمجمل لا يعمل به حتى تتضح دلالته، ومن ذلك قول الأصوليين: «الدليل إذا تطرق إليه الاحتمال كساه ثوب الإجمال وسقط به الاستدلال».

وبناء على ما تقدم: فالمجمل: هو الذي يحتمل معان متساوية فيفتقر

<sup>(</sup>١) المائدة : ٦.

<sup>(</sup>٢) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص٨٢ .

<sup>(</sup>٢) الدمياطي ، الحاشية على شرح المحلي ، ص٧٨ .

إلى البيان (١).

مثاله: قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَتُ يَرَّبُصُنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَاثُهُ قُرُوءً ﴾ (١) ، فالقرء مجمل ؛ لأنه يحتمل معنيين متساويين وهما الحيض والطهر فلا يعمل به إلا إذا بين ، وقد بينه الشافعية بأن المراد منه الطهر . والبيان يكون بدليل آخر أو بالسياق أو بالقرائن التي تبينه.

وهذه القاعدة يكثر استعمالها في الخلافيات فيرد الخصم على خصمه بأن دليله مجمل الاحتماله لكذا وكذا من المعاني المتساوية.

## ومن أمثلة المجمل :

1) الصفرة والكدرة حيض في الأصح فاعترض عليه بحديث: « كنا لا نعد الصفرة والكدرة بعد الطهرشيئا »، فأجيب عنه بأنه مجمل ؛ لاحتماله بعد دخول زمن الطهر أو انقضاء زمن الطهر ، والمبين أولى منه.
٢) لمس المرأة ينقض الوضوء، اعترض عليه بحديث عائشة رضى الله

عنها في الصحيحين أن النبي صلى الله عليه وسلم (كان يصلي وهي

(١) التلمساني ، مفتاح الوصول ، ص٤٧.

(٢) القرة: ٢٢٨.

معترضة بينه وبين القبلة فإذا أراد أن يسجد غمز (١) رجلها فقبضتها). فاستدل به على أن لمس المرأة لا ينقض. ورد بأنه محتمل لأن يكون المس بحائل وبدون حائل، والحديث إذا تطرق إليه الاحتمال كساه ثوب الإجمال وسقط به الاستدلال.

")اعترض الحنفية على الشافعية استدلالهم بحديث: (من لريبيت الصيام من الليل فلا صيام له) بأنه مجمل لأنه يحتمل نفي الصيام الشرعي واللغوي. فرد عليهم الشافيعة بأنه ليس مجملا بل المراد المعنى الشرعي ؛ لأن كلام الشارع محمول على العرف الشرعي فهنا ليست معان متساوية حتى يحصل الإجمال بل هو المعنى الشرعي.

#### فائدة

المبيَّن: هو ما أفاد معناه إما بالوضع أو بضميمة تبينه وهو يشمل النص والظاهر، فهو نقيض المجمل(٢).

<sup>(</sup>١) جاء في مقاييس اللغة لابن فارس: (٤/ ٣٩٤): ((غمز) الغين والميم والزاء أصل صحيح، وهو كالنخس في الشيء بشيء، ثم يستعار. من ذلك: غمزت الشيء بيدي غمزا. ثم يقال: غمز، إذا عاب وذكر بغير الجميل. والمغامز: المعايب ».

 $<sup>^{(7)}</sup>$  ابن جزي ، تقريب الأصول ، ص $^{(7)}$ 

#### ثالثًا: النص والظاهر والمؤول

#### ١) النص

هو ذلك اللفظ الذي لا يحتمل إلا معنى واحدا فقط فيحمل عليه. وقيل : ما تأويله تنزيله أي ما تفسيره نزوله (١).

## ومن أمثلة النص:

- قوله تعالى: ﴿ فَنَ تَمَنَّعَ بِأَلْعُمْرَةِ إِلَى ٱلْحَجْ فَا ٱسْتَلْسَرَ مِنَ ٱلْهَذِيُ فَنَ لَمْ يَجِدْ
   فَصِيامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ فِي ٱلْحَجْ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ يَلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾ (٢) ، فإنه بمجرد ما ينزل يفهم معناه (٣).
- قول عليه الصلاة والسلام: ﴿ إذا ولغ الكلب في إناء أحدكم فليغسله سبعا). فإنه نص في العدد (٤).

#### ٢) الظاهر

هو ما احتمل أمرين أحدهما أظهر من الآخر (٥).

<sup>(</sup>١) المحلي ، شرح الورقات ، ص ٨ ١ ومابعدها .

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٩٦.

<sup>(</sup>٣) المحلي، شرح الورقات، ص٨٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر :التلمساني ، مفتاح الوصول، ص٤٨.

<sup>(</sup>٥) المحلي ، شرح الورقات ، ص ٨٣ .

# ومن أسباب الظهور(١):

- الحقيقة ويقابلها المجاز، فحمل اللفظ على الحقيقة هو الظاهر،
   وحمله على المجاز تأويل لا يصار إليه إلا بدليل.
- العموم ويقابله التخصيص، فحمل اللفظ العام على العموم هو
   الظاهر وحمله على التخصيص تأويل لا يصار إليه إلا بدليل.
- الإطلاق ويقابله التقييد، فحمل اللفظ على إطلاقه هو الظاهر وتقييده بصفة ما تأويل لا يصار إليه إلا بدليل.

#### ٣) المؤول

التأويل: هو حمل الظاهر على المعنى المحتمل المرجوح. وحكمه: أنه لا يصار إليه إلا بدليل على إرادة ذلك المعنى (٢).

#### وعليه :

- لا يجوز حمل اللفظ على المعنى المجازي إلا بدليل.
  - لا يجوز تخصيص العموم إلا بدليل.
  - لا يجوز حمل اللفظ المطلق على المقيد إلا بدليل. و يسمى المؤول بـ:

<sup>(</sup>١) ينظر :التلمساني ، مفتاح الوصول ، ص٦٣ ومابعدها..

<sup>(</sup>٢) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص٨٣.

١) المؤول

٢) الظاهر بالدليل(١)

و لهذا فإن خلاصة الفرق بين الظاهر والمؤول أن دليل الظاهر متصل به بينها دليل المؤول ليس متصلا به بل هو دليل منفصل (٢).

#### تنبيه:

قد يحصل الخلاف بين الأئمة في أن اللفظ هل يحمل على الظاهر أم يؤول ؟ ؛ بسبب اختلاف القرائن وقوتها ، فيرى بعضهم : أنه ظاهر وبعضهم أنه مؤول وهكذا، وقد يختلفون في التأويل ذاته فيرى أحدهم أنه يؤول بكذا وآخر يرى أنه يؤول بكذا.

## ومن أمثلة حمل اللفظ على الظاهر:

- يسن عند أول كل مطر أن يبرز للمطر ؛ لظاهر الحديث الوارد عنه صلى الله عليه وسلم.
- يجب تقسيم الزكاة على الأصناف الثهانية ؛ لظاهر قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَتُ لِللَّهُ قَرْلَةِ وَالْمَسَكِينِ وَالْعَلْمِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلِّفَةِ فُلُوبُهُمْ وَفِي الصَّدَقَتُ لِللَّهُ قَرْلَةِ فَلُوبُهُمْ وَفِي

<sup>(</sup>١) المحلي، شرح الورقات، ص٨٣.

<sup>(</sup>٢) التلمساني ، مفتاح الوصول ، ص٧٥.

الرِقَابِ وَالْفَدِمِينَ وَفِ سَبِيلِ اللّهِ وَابْنِ السَّبِيلِّ فَرِيضَكَةُ مِنَ اللّهِ وَاللّهُ عَلِيدٌ حَكِيمٌ ﴾(١)

• يجوز للزوج أن يهجر زوجته في المضطجع وإن لريتكور منها النشوز لظاهر قوله تعالى : ﴿ الرِّجَالُ قَوَّمُونَ عَلَى النِّسَآءِ بِمَا فَطَكُلُ اللّهُ لِظَاهِر قوله تعالى : ﴿ الرِّجَالُ قَوَّمُونَ عَلَى النِّسَآءِ بِمَا فَطَكُلُ اللّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَبِمَآ أَنفَقُوا مِنَ أَمْوَلِهِمْ فَالطَّكُلِحَاتُ قَانِكَ تَعْفَوهُمْ مَعْضَاهُمْ عَلَى بَعْضِ وَبِمَآ أَنفَقُوا مِنَ أَمْوَلِهِمْ فَالطَّكُمْ فَالطَّكُمْ فَالطَّكُمْ فَالْ بَعْفُوا عَلَيْنَ مَعْفَوْنَ نَشُوزَهُمْ كَ فَعِظُوهُمْ مَا عَلَيْنَ وَاللّهِ عَنْفُولُهُمْ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلا بَعْفُوا عَلَيْنَ وَاللّهِ مَا حَفِظُ اللّهُ وَالّذِي تَعْافُونَ نَشُوزَهُمْ كَ فَعِظُوهُمْ وَاللّهِ وَالسّرِبُوهُنَّ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلا بَعْفُوا عَلَيْنَ وَاللّهِ مَا اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ كَانَ عَلِيّا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْمَا عَلَيْنَ اللّهُ عَلَى اللّهُ كَانَ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْمَا عَلَيْمُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْمَا عَلَيْمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمَا عَلَيْمُوا عَلَيْمَا عَلَيْمَا عَلَيْمَا عَلَيْمَا عَلَيْمَا عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمَا عَلَيْمَا عَلَيْمَا عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمَا عَلَيْمَا عَلَيْمَا عَلَيْمَا عَلْمَا عَلَى اللّهُ عَلَيْمَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَ

لا يكتفى في التحكيم بين الزوجين بحكم واحد ؛ لظاهر قوله تعالى :
 لا وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَٱبْعَثُواْ حَكَمًا مِّنْ أَهْلِهِ، وَحَكَمًا مِّنْ أَهْلِهَا إِن مُريداً إِصْلَحَا يُوفِقِ ٱللَّهُ بَيْنَهُمَا أَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا ﴾ (٣)

ومن أمثلة المؤول:

• قوله صلى الله عليه وآله وسلم: « أيما رجل أفلس فصاحب المتاع أحق بمتاعه إذا وجده بعينه ». فصاحب المتاع حقيقة في المشتري مجاز في

<sup>(</sup>١) التوبة : ٦٠.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٣٤.

البائع، وحمله على البائع هنا وهو المجاز ؛ لأنه لو حمل على المفلس لريكن لاشتراط التفليس معنى .

• قوله صلى الله عليه وسلم: « ما قطع من البهيمة وهي حية، فهو ميت». أي حكمه حكم ميتته مخصص بقوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمُ مِن بُلُودِ ٱلْأَنْعَنِهِ بُيُوتًا تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ مِنْ بُلُودِ ٱلْأَنْعَنِهِ بُيُوتًا تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ مِن بُلُودِ ٱلْأَنْعَنِهِ بُيُوتًا تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ مِن بُلُودِ ٱلْأَنْعَنِهِ بُيُوتًا تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ فَيْ بُلُودٍ ٱلْأَنْعَنِهِ بَيُوتًا تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ فَيْ فَعَيْدِهُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ وَيَوْمَ أَصَوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَثَنّا وَمَتَنعًا إِلَى حِينِ ﴾ إذا بلا الله امتن علينا بذلك ولا يمتن إلا بطاهر ، فيلزم أن الحديث السابق مخصوص بغير صوف وشعر ووبر الحيوان المأكول فإنه وإن أزيل في الحياة فهو طاهر.

- تأويل قوله تعالى : ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ ﴾ على تقدير مضمر وهو الأكل أي حرم عليكم أكل الميتة ؛ لأن التحريم لا يضاف إلى الأعيان وإنها يضاف إلى الأفعال.
- تأويل قوله صلى الله عليه وسلم: « رفع عن أمتي الخطأ والنسيان». أي رفع حكمها بدليل وجودهما.
- أوِّل حديث إراقة الماء الذي ولغ فيه الكلب ، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: «إذا ولغ الكلب في إناء أحدكم، فليرقه، ثم ليغسله سبع مرات»

<sup>(</sup>١) النحل: ٨٠.

- بأنه محمول على من أراد استعمال ذلك الماء.
- حمل رجوع النبي صلى الله عليه وسلم في خبر ذي اليدين إلى قول الصحابة مع أن المقرر الثابت بالدليل أن الإمام لا يأخذ بقول أحد على أن النبي صلى الله عليه وسلم تذكره بعد أن راجعه فيه الصحابة.
- حمل قول ه صلى الله عليه صلى الله عليه وسلم: «أوتروا ياأهل القرآن... » على الندب لا على الوجوب مع أن ظاهره يفيد الوجوب ؛ لحديث آخر وهو حديث الأعرابي: « هل على غيرها؟ » قال: « لا إلا أن تطوع».
- حمل حديث: «من لريبيت الصيام قبل الفجر فلا صيام له» على الفرض فقط بقرينة حديث عائشة رضي الله عنها قالت: قال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم: ذات يوم «يا عائشة، هل عندكم شيء؟» قالت: فقلت: يا رسول الله، ما عندنا شيء قال: «فإني صائم».
- حمل قول تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَتَرَبَّصْنَ إِنْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشَرًا ﴾ (١) ، على غير الحامل ، أما الحامل فتنتهي عدتها بوضع الحمل لقول تعالى: ﴿ وَأُولَاتُ ٱلْأَخْمَالِ أَجَلُهُنَ أَن يَضَعْنَ

## حَمَّلُهُنَّ ﴾ (١)

• حمل حديث البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم: "إذا أتى أحدكم خادمه بطعامه، فإن لم يجلسه معه، فليناوله لقمة أو لقمتين أو أكلة أو أكلتين " على الندب لا على الوجوب ؛ طلبا للتواضع ومكارم الأخلاق.

• حمل قوله صلى الله عليه وآله وسلم: «من خرج من الطاعة، وفارق الجهاعة، ثم مات مات ميتة جاهلية » على من خرج عن الطاعة بلا تأويل أو بتأويل فاسد.

#### تنبيه :

ماتقدم من العام والخاص والمطلق والمقيد والمجمل والمبين والظاهر والمؤول جميعها دلالة منطوق ، و الدلالة إما بالمنطوق ، وإما بالمفهوم .

فالمنطوق: هو المعنى الذي دلُّ عليه اللفظ في محل النطق. (٢)

مثاله: تحريم التأفيف للوالدين بقوله تعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعَبُدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا أَإِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَلَا تَقُلُ لَمُمَا آنِ وَلَا نَنْهُرْهُمَا وَقُل لَهُمَا قَوْلُا كَرِيمًا ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) الطلاق: ٤.

<sup>(</sup>٢) زكريا الانصاري ، غاية الوصول، ص٣٦.

و أما المفهوم: فهو المعنى الذي دلَّ عليه اللفظ لا في محل النطق، فإن وافق المفهوم المنطوق به سمي مفهوم موافقة سواء كان المعنى مساويا (٢) أو أولى من المنطوق (٣).

مثال الأولى: تحريم ضرب الوالدين الدال عليه ؛ نظرا لمعنى قوله تعالى مثال الأولى: تحريم ضرب الوالدين الدال عليه ؛ نظرا لمعنى قوله تعالى في أَنْ أَنِ اللهِ فَهُ وَ أُولَى مَنْ تَحْرِيمُ التأفيفُ المنطوق ؛ لكونه أشد منه في الإيذاء .

و مثال المساوي: تحريم إحراق مال اليتيم الدال عليه ؛ نظرا لمعنى آية و مثال المساوي : تحريم إحراق مال اليتيم الدال عليه ؛ نظرا لمعنى آية و إِنَّ اللَّذِينَ يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُلْأَلُهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

وإن خالف المفهوم المنطوق به سمي مفهوم مخالفة ودليل خطاب(٦)

<sup>(</sup>١) الإسراء : ٢٣.

<sup>(</sup>٢) ويسمى لحن الخطاب أي معناه .

<sup>(</sup>٣) ويسمى فحوى الخطاب ، ومعناه مايفهم من الكلام قطعا.

<sup>(</sup>٤) النساء: ١٠.

<sup>(</sup>٥) زكريا الانصاري ، غاية الوصول، ص٣٧.

<sup>(</sup>٦) زكريا الانصاري ، غاية الوصول، ص٣٧.

(( وهو الذي يطلق الفقهاء عليه اسم المفهوم في الأكثر ، وهو إثبات نقيض حكم المنطوق به للمسكوت عنه ، وهو حجة عند مالك والشافعي خلافًا لأبي حنيفة . وكل مفهوم فله منطوق ، ولا خلاف أن المنطوق حجة ؛ لأنه الذي وضع له اللفظ ، مثال ذلك : ( إنها الولاء لمن أعتق ) فمنطوق هذا اللفظ إثبات الولاء لمن أعتق، ومفهومه نفي الولاء عمن لريعتق ». (1)

<sup>(1)</sup> ابن جزي ، تقريب الوصول ، ص٧٠.

# الفصل التاسع أفعال النبي صلى الله عليه وسلم

تقدم فيما سبق المباحث المتعلقة بالأقوال: الكتاب والسنة القولية من مباحث عين العموم والظهور والنص والخصوص والتأويل إلى غيره من مباحث الأقوال.

وفي هذا الفصل نتعرف على فعل النبي صلى الله عليه وسلم على ماذا بدل هل يدل على الوجوب أم على الندب ؟ ، ثم إقراره عليه الصلاة والسلام للأقوال والأفعال التي صدرت بحضرته صلوات ربي وسلامه عليه على ماذا ندل ؟ .

أولا: فعل النبي صلى الله عليه وآله وسلم

والكلام فيه ينقسم إلى أقسام:

القسم الأول: ما كان من أفعال النبي صلى الله عليه وسلم على وجه القربة والطاعة:

وهو قسمان :

١)ما دلُّ دليل على الاختصاص به

إذا دل الدليل على أن هذا الفعل خاص به صلى الله عليه وسلم فيحمل

على الاختصاص به فلا يشاركه فيه غيره (١). ومن الأمثلة:

- و زيادته صلى الله عليه وسلم في النكاح على أربع ؛ لدلالة الدليل على الخصوصية ؛ لأنه صلى الله عليه وسلم مأمون الجور. وقد قال تعالى : ﴿ يَتَأَيّنُهُا النّبِيُّ إِنّا آخَلَلْنَا لَكَ أَزْوَجَكَ النّبِيّ ءَاتَيْتَ أَجُورَهُرَ وَمَا مَلَكَتْ مِينَكَ مِمّا أَفَاءَ اللهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَمّنةِكَ وَبَنَاتِ عَمّنةِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ عَمْنَةِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ عَمْنَةِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ عَمْنَةِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ عَمْنَةِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ عَمْنَةِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ عَلَيْكِ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ عَلَيْكِ وَبَنَاتِ عَمْنَةٍ إِنْ وَهَبَتْ نَقْسَهَا لِلنّبِي إِنْ أَرَادَ خَلَائِكَ النّبِي النّبِي اللّهِ عَاجَرَنَ مَعَكَ وَامْرَأَةً مُوْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَقْسَهَا لِلنّبِي إِنْ أَرَادَ عَلَيْكَ مَنْ أَنْ يَسْتَنَكُمُ اللّهُ عَلْكُ مَنْ دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ قَدْ عَلِمْتَ اللّهُ عَلْمُنَا عَلَيْكَ حَرَبُّ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ لَكُ مَن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ قَدْ عَلِمْتَ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْورَا رَحِيهُمُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ ا
- انعقاد نكاحه محرما حيث ورد أنه صلى الله عليه وسلم تزوج ميمونة
   وهو محرم ؛ بناء على ثبوت الحديث بذلك، على أن أكثر الروايات أنه
   صلى الله عليه وسلم تزوجها وهو حلال.
- وصال الصوم خاص به صلى الله عليه وسلم لخبر الصحيحين أنه صلى الله عليه وسلم خبر الصحيحين أنه صلى الله عليه وسلم نهى عن الوصال. فقيل: «إنك تواصل» فقال: «إني

<sup>(</sup>١) إمام الحرمين ، الورقات ،ص٥٨.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٥٠.

لست مثلكم إني أطعم وأسقى ".

• لا ينتقض وضوء النبي صلى الله عليه وسلم بالنوم ؛ لخبر الصحيحين إنه صلى الله عليه وسلم اضطجع ونام حتى نفخ ثم قام فصلى ولريتوضأ ، وفي الحديث : « إن عيني تنام ولا ينام قلبي» . (1)

٢)إذا لم يدل الدليل على الخصوصية

إذا لر يدل الدليل على الخصوصية فلا يختص به صلى الله عليه وآله وسلم ؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لَوَ سَنَةً لَكُن كَانَ يَرْجُوا ٱللَّهَ وَٱلْمَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَذِيرًا ﴾. (٢)

ثم اختلف الأصوليون على ماذا يحمل على ثلاثة أراء:

الأول: يحمل على الوجوب في حقه وحقنا؛ لأنه الأحوط.

الثاني: يحمل على الندب ؛ لأنه المحقق بعد الطلب.

الثالث: التوقف أي فلا يجزم بالوجوب ولا بالندب؛ لتعارض الأدلة فيتوقف فيه إلى ظهور مرجح يرجح أحد المعاني (٣).

<sup>(</sup>١) ينظر في الخصائص النبوية تهذيب الأسماء واللغات للإمام النووي ،ج١س٣٦ ومابعدها .

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٢٥.

<sup>(</sup>٣) المحلي ، شرح الورقات ، ص٨٦.

والتحقيق كما قال التلمساني في مفتاح الوصول: « أنه إن ظهر من النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه قصد بفعله ذلك القربة إلى الله تعالى فهو مندوب؛ لأن ظهور قصد القربة فيه يوضح رجحان فعله على تركه والزيادة عليه منتفية بالأصل و ذلك هو معنى الندب» (١).

### وإذا علمت ذلك فنذكر جملة من الأمثلة التطبيقية:

- ورد أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم توضأ ثلاثا ثلاثا فهذا الفعل يدل على ندب التثليث.
  - يسن غرف ماء الوجه بالكفين ؛ للإتباع .
  - يسن استيعاب الرأس بالمسح ؛ للإتباع. رواه الشيخان .
- يقول إذا أراد دخول الخلاء: بسم الله اللهم إني أعوذ بك من الخبت والخبائث للإتباع. رواه الشيخان.
- يسن للمستنجي بالماء أن يدلك يده بالأرض ثم يغسلها ؛ للإتباع . رواه الشيخان.
- يسن للرجل لبس خاتم الفضة في خنصر يمينه ؛ للإتباع. رواه الشيخان.

<sup>(</sup>١) التلمساني، مفتاح الوصول، ص٩٥، وينظر: زكريا الانصاري، غاية الوصول، ص٩٢.

- يستحب قراءة سبح والغاشية في صلاة الجمعة ؛ للإتباع. رواه مسلم.
- يستحب الأكل قبل الخروج لصلاة الفطر وتركه في صلاة الأضحى ؟ للاتباع. رواه الترمذي ويسن كونه تمرا ووترا للإتباع. رواه الشيخان.
- يستحب التكبير عقب الصلاة من صبح عرفة إلى عصر آخر يوم التشريق ؛ للإتباع . رواه الحاكم وصحح إسناده.
- المشي مع تشييع الجنازة أمامها أفضل ؛ للإتباع. رواه أبو داود بإسناد صحيح.
- يستحب أن يقال عند إدخال الميت في قبره: (بسم الله وبالله وعلى ملة رسول الله صلى الله عليه وسلم)؛ للإتباع. رواه أبو داود والترمذي وحسنه.

## فائدة مهمة:

فعل النبي صلى الله عليه وسلم قد يكون مبينا، وحين فيأخذ حكم المبين ، فإذا كان بيانا لواجب فهو واجب، وإن كان بيانا لندب فهو مندوب (١).

## ومن أمثلة ذلك :

• يجب في الغسل تعميم البدن بالماء شعرا وبشرا ؛ لفعله صلى الله عليه

<sup>(</sup>١) التلمساني ، مفتاح الوصول ، ص٥٥.

وسلم كما في الصحيحين وفعله مبين للتطهر المأمور به في قوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُم جُنبًا فَأَطَّهَ رُوا ﴾ (١).

• قطعه صلى الله عليه وسلم يد السارق من الكوع فإنه بيان لقوله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَ عُوَا آيدِيَهُ مَا جَزَآءً بِمَا كَسَبَا نَكَلَا مِنَ اللهُ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَأَقَط عُوَا آيدِيَهُ مَا جَزَآءً بِمَا كَسَبَا نَكَلَا مِنَ اللهُ وَاللّهُ عَزِيزٌ حَكِيدٌ ﴾ (٢)

القسم الثاني: ما فعله صلى الله عليه وسلم لا على وجه القربة والطاعة

فعل النبي صلى الله عليه وسلم الذي ليس على وجه القربة والطاعة بأن كان جبليا كالقيام والقعود والأكل والشرب فإنه يحمل على الإباحة في حقه عليه الصلاة والسلام وحقنا ؛ لأن فعله لا يكون مكروها ؛ لشرفه المانع من ارتكاب المحرم والمكروه ؛ لعصمته والأصل عدم الوجوب والندب فتبقى الإباحة (٣).

<sup>(</sup>١) المائدة :٦.

<sup>(</sup>٢) المائدة :٨٣.

<sup>(</sup>٣) المحلي ، شرح الورقات ، ص٨٦ ، وحاشية الدمياطي عليه . وفي تيسير البيان لأحكاه القرآن للموزعي عند ذكره لهذا القسم (١/ ١٣٦) : « فهذا عندي وإن كان مباحا فيستحب لأمنه متابعته صلى الله عليه وآله سلم فيه ؛ لكون عادته أحسن العادات ومقرونة بأزكى البركات ، وقد تابعه في ذلك كثير من الصحابة -رضي الله عنهم - وقل من رأيته من المصنفين ذكر استحباب ذلك ، ولكن نظرهم في ذات الفعل، لا في نفس المتابعة ».

فائدة:

إذا أمكن حمل فعله عليه الصلاة والسلام على العبادة أو العادة فإنا نحمله على العبادة إلا لدليل ؛ لأن الغالب على أفعاله قصد التعبد بها.

ومن أمثلتها:

- استحباب الذهاب إلى العيد من طريق والرجوع منه في أخرى.
- استحباب التطيب عند الإحرام بالحج والتطيب قبل التحلل الثاني . فهذه الأفعال وردت عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم وتحتمل العبادة والعادة فنحملها على العبادة . (1)

ثانيا: إقرار النبي صلى الله عليه وسلم (٢)

إقرار النبي صلى الله عليه وسلم إما على : قول أو فعل.

١) الإقرار على القول

إقرار النبي صلى الله عليه وسلم على قول فإنه يعد كقوله عليه الصلاة والسلام ؛ لأنه صلى الله عليه وسلم معصوم لا يقر أحدا على خطأ وقد أمر بتغيير المنكر وتبليغ الشرع ، قال تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ

<sup>(</sup>١) الإسنوي ، التمهيد ، ص ٤٤٤ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : المحلي ، شرح الورقات ، ص٨٧ ، وحاشية الدمياطي عليه .

إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ ۚ وَإِن لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُۥ وَٱللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّامِرُ ا إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ (١)

٢) الإقرار على الفعل

إقرار النبي صلى الله عليه وسلم على فعل فإنه يعد كفعله ؛ والدليل على حجية الإقرار في الفعل ماسبق في القول .

و صورة التقرير أن يسكت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن إنكار فعل أو قول قيل بين يديه، أو في عصره وقد علم به (٢).

## ومن الأمثلة على إقراره:

- أكل الضب بحضرته صلى الله عليه وسلم فإنه يدل على الإباحة ؛ فإنه لو كان حراما لأنكره صلى الله عليه وسلم.
- إقراره صلى الله عليه وسلم أبا بكر على قوله بإعطاء سلب القتيل لقاتله.
- جواز اقتداء المفترض بالمتنفل كهاورد أن معاذا كان يصلي العشاء مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم ينصرف إلى قومه فيصلي بهم فهي له تطوع ولهم فريضة.

<sup>(</sup>١) المائدة :٧٦ .

<sup>(</sup>٢) المحلي ، شرح الورقات ، ص٨٧.

- جواز قضاء فوائت النوافل في الأوقات الممنوعة كما وردعن قيس بن فهد أنه صلى مع النبي صلى الله عليه وسلم الصبح، ثم قام يصلي ركعتين، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: "ما هاتان الركعتان؟" فقال: يا رسول الله! ركعتا الفجر، لم أكن صليتهما، فهما هاتان. قال: فسكت عنه النبي صلى الله عليه وسلم. رواه ابن خزيمة في صحيحه.
- إقرار النبي صلى الله عليه وسلم سيدنا أبا بكر على حنثه في يمينه حالة غيظه، وهو إقرار على ما فعل لا بحضرته صلى الله عليه وسلم لكنه علم به وأقره.

# الفصل العاشر الناسخ والمنسوخ

في هذا الفصل نتناول المسائل المتعلقة بالناسخ والمنسوخ والنسخ، وذلك فيها يأتي:

أولاً: تعريف النسخ وشروطه

## ١) تعريف النسخ والناسخ

النسخ لغة: الإزالة ، يقال: نسخت الشمس الظل أي أزالته، والنقل، مأخوذ من قولهم: نسخت هذا الكتاب أي نقلته.

ويعرف النسخ (1) شرعا بأنه: رفع الحكم الثابت بالخطاب المتقدم بخطاب متأخر على وجه لولاه لكان ثابتا مع تراخيه عنه.

<sup>(</sup>١) و الفرق بينه وبين التخصيص من ثلاثة أوجه:

الأول: أن النسخ بعد ثبوت الحكم بخلاف التخصيص.

الثاني: أن النسخ متراخ عن المنسوخ، والتخصيص قد يكون متراخيًا ومتصلًا.

الثالث: أن النسخ إبطال الجميع والتخصيص إخراج البعض . ينظر : تقريب الوصول لابن جزى ص١١٤ .

# شرح التعريف :

- ورفع الحكم: أي رفع تعلقه بالفعل.
- الخطاب الثابت : خرج به رفع الحكم الثابت بالبراءة الأصلية فرفعه لا يعد نسخا.
- بخطاب متأخر: خرج رفع الحكم بالموت والجنون فإنه رفع الحكم لكن بدون خطاب.
- قوله على وجه... إلخ، خرج به الخطاب الأول المغيا بغاية أو معللا بمعنى وصرَّح الخطاب الثاني بمقتضى ذلك فإنه لا يسمى نسخا للأول، فقوله تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نُودِى لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فقوله تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نُودِى لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَقُوله تعالى ﴿ وَذَرُوا ٱلْبَيّعَ ﴾ (١) فتحريم البيع مغيا بانقضاء الجمعة، فلا يقال أن قوله تعالى : ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَٱنتَشِرُوا فِ ٱلأَرْضِ فَلا يقال أن قوله تعالى : ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَٱنتَشِرُوا فِ ٱلأَرْضِ فَلا يقال أن قوله تعالى : ﴿ فَإِذَا قُضِيتِ ٱلصَّلَوْةُ فَانتَشِرُوا فِ ٱلأَرْضِ
- مع تراخيه عنه: خرج ما نقل بالخطاب من صفة أو شرط أو استثناء فإنه لا يعد ناسخا وإنها مخصصا متصلا كها عرف مما سبق (٣).

France Sparing Such as the

<sup>(</sup>١) الجمعة: ٩.

<sup>(</sup>٢) الجمعة: ١٠.

<sup>(</sup>٣) المحلي ، شرح الورقات ، ص ٩٠.

#### ٢) تعريف الناسخ

ويعرَّف الناسخ شرعا: الخطاب الدال على رفع الحكم الثابت بالخطاب المتقدم على وجه لولاه لكان ثابتا مع تراخيه عنه (١).

### ٣)شروط النسخ

ولا يجوز النسخ إلا بثلاثة شروط:

أحدها: أن يكون في الأحكام لا في الاعتقادات ولا في الأخبار إلا إذا اقتضت حكمًا.

والثاني: أن يكون في الكتاب والسنة، لأن الإجماع والقياس لا ينَسخان ولا يُنسخان .

والثالث: أن يكون الناسخ متأخرًا والمنسوخ متقدمًا.

ويعرف ذلك بالنص على التأخير أو معرفة وقتهما أو برواية من مات قبل رواية الحكم الآخر. (٢)

ثانيا: هل يجوز نسخ الرسم وبقاء الحكم؟

يجوز نسخ الرسم في المصحف وبقاء الحكم مثاله: ﴿الشيخ والشيخة

<sup>(</sup>١) المحلى ، شرح الورقات ، ص٨٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر : تقريب الوصول لابن جزي ص١١٥ .

إذا زنيا فارجموهما البتة ﴾ أي قطعا، فقد قال سيدنا عمر رضي الله عنه: « فإنا قد قرأناها». رواه الشافعي، و هذا الحكم لريكن ثابتا في الرسم حيث نسخ من المصحف فهو ليس مما يقرأ ، ولكنه ثابت في الشريعة بدليل أن النبي صلى الله عليه وسلم رجم المحصنين وهما المراد بالشيخ والشيخة (1).

ثالثا: هل يجوز نسخ الحكم وبقاء الرسم؟

نعم يجوز نسخ الحكم وبقاء الرسم (٢)، وفائدة بقاء الرسم مع انتساخ حكمه التنبيه على أن الله خفف علينا والتذكير بنعمته تعالى. مثاله قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا وَصِيَّةً لِأَزْوَجِهِم مّتَنعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْدَاجٌ ﴾ (٣)نسخ بقوله تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا عَلَى يَتَوفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَتَمَنَّ بِأَنفُسِهِنَ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا ﴾ (١) يَرْبَعَة أَشْهُرٍ وَعَشْرًا ﴾ (١) رابعا: هل يجوز نسخ الحكم والرسم معا ؟

يجوز نسخ الحكم والرسم معا، مثاله: حديث مسلم عن عائشة: ((كان في غشر رضعات يحرمن فنسخت بخمس معلومات يحرمن). فالعشر

<sup>(</sup>١) المحلي ، شرح الورقات ، ص٩١.

<sup>(</sup>٢) المحلي ، شرح الورقات ، ص ٩١.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٢٤٠.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٢٣٤.

رضعات منسوخ لفظا وحكما ، وأما خمس معلومات منسوخ لفظا لا حكما(١). خامسا : النسخ إلى بدل وإلى غير بدل

النسخ إما أن يكون إلى بدل وإما أن يكون نسخا إلى غير بدل، والبدل والما أن يكون أثقل أو أخف (٢).

## ومن أمثلتها :

• نسخ الحكم إلى بدل مثل نسخ استقبال بيت المقدس باستقبال الكعبة.

• نسخ إلى غير بدل مثل نسخ قوله تعالى : ﴿ يَثَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نَنجَيْهُ الرَّسُولَ فَقَدِمُوا بَيْنَ يَدَى جَعَوَنكُو صَدَقَةٌ ذَلِكَ خَيْرٌ لَكُو وَأَطْهَرُ فَإِن لَو جَعِدُوا فَإِنَّ ٱللّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (٣) نسخ وجوب تقديم الصدقة بقوله تعالى : ﴿ ءَأَشَفَقُتُم أَن تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى جَعَونكُو صَدَقَت فَإِذ لَرَ تَفْعَلُوا وَتَابَ ٱللّهُ عَلَيْكُم فَأَقِيمُوا الصّلَوة وَءَاتُوا الزَّكُوة وَأَطِيعُوا ٱللّه وَرَسُولَةً وَاللّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (١) ، فيه نسخ وجوب الصدقة قبل مناجاة الرسول صلى الله عليه وسلم.

•النسخ إلى بدل أغلظ مثل نسخ التخيير بين الصوم وإخراج الفدية

<sup>(</sup>١) المحلي، شرح الورقات، ص٩٢.

<sup>(</sup>٢) المحلي، شرح الورقات، ص٩٢.

<sup>(</sup>٣) المجادلة :١٢.

<sup>( &</sup>lt;sup>٤</sup> ) المجادلة : ١٣.

• النسخ إلى بدل أخف، نسخ الله وجوب ثبات العشرين أمام المائتين من النفار الثابت بقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّيِّ كَرِضِ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَى ٱلْقِتَالِ الكفار الثابت بقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّيِ كَرَضِ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَى ٱلْقِتَالِ إِن يَكُن مِنكُمْ عِشْرُونَ صَدَيْرُونَ يَغْلِبُوا مِائْنَيْنَ وَإِن يَكُن مِنكُم مِائَةٌ يَغْلِبُوا مَائَنَيْنَ وَإِن يَكُن مِنكُم مِائَةٌ يَغْلِبُوا الفَائِينَ اللَّذِينَ كَفَرُوا بِالنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ (١) بوجوب ثبات يغْلِبُوا أَلْفَ عَن اللَّذِينَ بقوله تعالى: ﴿ آلْنَنَ خَفَفَ اللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَ فِيكُمْ اللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَ فِيكُمْ اللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَ فِيكُمْ اللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنْ فِيكُمْ اللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنْ يَكُن مِنكُمْ اللَّهُ عَنكُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَإِن يَكُن مِنكُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَإِن يَكُن مِنكُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ مَعَ الصَّيْرِينَ ﴾ (١) وقول يَكُن مِنكُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَإِن يَكُن مِنكُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَإِن يَكُن مِنكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ مَعَ الصَّيْرِينَ ﴾ (١) عَلْهُ مَعَ الصَّيْرِينَ ﴾ (١) المَائِقُ وَاللَّهُ مَعَ الصَّيْرِينَ ﴾ (١) المَائِقُ وَاللَّهُ مَعَ الصَّيْرِينَ ﴾ (١) المَائِقُ وَاللَّهُ مَعَ الصَّيْرِينَ ﴾ (١) المَائِقُ وَاللَهُ وَاللَهُ مُعَ الصَّيْرِينَ ﴾ (١) المَائِورُ اللَّهُ وَاللَهُ مُعَ الصَّيْرِينَ ﴾ (١) المَائِورُ اللَّهُ مَعَ الصَّيْرِينَ اللَّهُ مَعَ الصَّيْرِينَ اللَّهُ مَعَ الصَّيْرِينَ اللَّهُ اللَّهُ مَعَالَهُ اللَّهُ مَعَ الصَّيْرِينَ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>١) البقرة: ٩٨٥.

<sup>(</sup>۲) الانفال: ۲۰.

<sup>(</sup>۳) الإنفال: ۲٦.

سادسا : نسخ الكتاب والسنة كل منهما بالآخر

- نسخ الكتاب بالكتاب، ومثاله: ما تقدم في آيتي العدة والمصابرة.
- نسخ السنة بالكتاب. ومثاله: نسخ استقبال بيت المقدس الثابت بالسنة الفعلية بقول تعالى: ﴿ قَدْ نَرَىٰ تَقَلَّبَ وَجَهِكَ فِي السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءَ الفَعلية بقول وَجَهَكَ شَطَرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُم فَولُوا وُجُوهَكُمْ شَطَرَهُ ﴾ (١)
- نسخ السنة بالسنة، نحو حديث: « كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها ». فقد دل الحديث على الناسخ والمنسوخ معا.
  - نسخ الكتاب بالسنة

اختلف الفقهاء في نسخ الكتاب بالسنة على رأيين:

الأول: يجوز نسخ القرآن بالسنة، ومُثل له نسخ قول الله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَالِلَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ بِٱلْمَعْرُونِ حَقًا عَلَى ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ (٢) ، حيث نسخت بحديث الترمذي: « لا وصية لوارث ».

القول الثاني: لا يجوز نسخ الكتاب بالسنة، لأن المتواتر لا ينسخ

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٨٠.

بالأحاد كها سيأتي(١).

# سابعاً: نسخ المتواتر بالأحاد وعكسه

- يجوز نسخ المتواتر بالمتواتر كالقرآن بالقرآن وبالسنة المتواترة.
  - يجوز نسخ الآحاد بالآحاد وبالمتواتر.
- لا يجوز نسخ المتواتر بالآحاد وذلك كالقرآن بالسنة غير المتواترة ؛ لأنه دونه في القوة.

والراجح جواز نسخ المتواتر بالآحاد ، لأن محل النسخ إنها هو الحكم، والدلالة عليه إنها هي ظنية كالدلالة بالآحاد فحينئذ لريرفع الظن إلا بظن ولر يرفع قطعي بظن كها توهمه القائل بالمنع (٢).

<sup>(</sup>۱) قال في غاية الوصول في شرح لب الأصول (ص: ۸۸): «...(و) يجوز في الأصح (نسخه) أي القرآن (بها) أي بالسنة متواترة أو آحادا قال تعالى {لتبين للناس ما نزل البهم} ...، وقيل لا يجوز نسخ القرآن بالآحاد ؛ لأن القرآن مقطوع والآحاد مظنون. قلنا: على النسخ الحكم ودلالة للقرآن عليه ظنية. (و) لكن نسخ القرآن بالسنة (لم يقع إلا بالمتواترة في الأصح). وقيل وقع بالآحاد كنسخ خبر الترمذي وغيره «لا وصية لوارث»؛ لأية {كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ المُوتُ إِنْ تَرَكَ خَيْرًا الْوَصِيَّةُ}. قلنا: لا نسلم عدم واتر ذلك ونحوه للمجتهدين الحاكمين بالنسخ لقربهم من زمن الوحي».

# الفصل الحادي عشر تعارض الأدلة

في هذا الفصل نتناول التعارض بين الأدلة ، و كيف يصنع المجتهد بين الأدلة المتعارضة.

فإذا تعارض دليلان فأكثر ففي ذلك ثلاثة طرق:

الأول: العمل بهما ، وذلك بالجمع بينهما على قدر الإمكان ولو من وجه واحد، وهذا أولى الطرق ؛ لأنه ليس فيه إطراح لأحدهما.

الثاني : ترجيح أحدهما على الآخر بوجه من وجوه الترجيح.

الثالث: نسخ أحدهما بالآخر وشرطه معرفة المتقدم والمتأخر منهما.

فإن عجز عن الجمع والترجيح والنسخ تساقط الدليلان ووجب التوقف. (١) و إذا تعارض نطقان (٢) فأحوال التعارض أربعة:

١) أن يكونا عامين.

٢) أن يكونا خاصين.

<sup>(</sup>١) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ص ١٥١.

<sup>(</sup>٢) خرج به الفعلان الصادران عنه عليه الصلاة والسلام فلا يتعارضان . ينظر التاج السبكي ، رفع الحاجب ، ج ١ ص ٣٦٩.

- ٣) أن يكون أحدهما عاما والآخر خاصا.
- إن يكون كل واحد منهما عاما من وجه وخاصا من وجه آخر.

# أولا: تعارض العامين

إذا تعارض عامان ، فإن أمكن الجمع بينها جمعنا. وإن لم يمكن الجمع بينها التاريخ حكمنا بالنسخ . وإلا توقفنا فيهما إلى أن يظهر مرجح بينهما على الآخر (١).

# ومن أمثلة تعارض العامين :

(۱) «حدیث (شر الشهود الذي یشهد قبل أن یستشهد) ، وحدیث (خیر الشهود الذي یشهد قبل أن یستشهد) ، فحمل الأول علی ما إذا كان من له الشهادة عالماً بها. والثاني علی ما إذا لمریكن عالماً بها. والثاني علی ما إذا لمریكن عالماً بها. والثاني رواه مسلم بلفظ (ألا أخبركم بخیر الشهود الذي یأتي بشهادته قبل أن یسالها) والأول متفق علی معناه في حدیث (خیركم قرني ثم الذي یلونهم) إلی قوله (ثم یكون بعدهم قوم یشهدون قبل أن یستشهدوا)». (۲)

<sup>(</sup>١) المحلي ، شرح الورقات ،ص٩٦.

<sup>(</sup>٢) المحلي ، شرح الورقات ،ص٩٦.

التعارض بين قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ۞ إِلّا عَلَىٰ أَزُورَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنَهُمْ فَإِنّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ۞ ﴾ (١) و بين قوله تعالى عند ذكره المحرمات: ﴿ وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ ۖ ٱلْأَخْتَكَيْنِ إِلّا مَا فَدُ سَلَفَ إِنَّ اللّهُ كَانَ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ (٢) ، ووجه التعارض: أن اللّية الأولى مجوزة لجمع الأختين بملك اليمين في الاستمتاع ؛ لأن ملك اليمين شامل للأختين وغيرهما، والآية الثانية تمنع الجمع بينها سواء اليمين شامل للأختين وغيرهما، والآية الثانية تمنع الجمع بينها سواء كان بملك اليمين أو بالنكاح ، إذن فتعارضا في الأختين المملوكتين ولم يمكن الجمع بينها ولم يعلم التاريخ فنتوقف فيهما إلى أن يظهر مرجح ، فرجح الثاني وهو التحريم ؛ لأنه أحوط (٣).

التعارض بين آيتي عدة الوفاة المتقدمتين في أمثلة النسخ فبينها
 تعارض ولا يمكن الجمع وعرف التاريخ فنسخنا المتقدم بالمتأخر.

والآيتان هما قوله تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَبُهَا

المؤمنون : ٥و٦.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) المحلي ، شرح الورقات ، ص٩٦.

وَصِيَّةً لِأَزْوَجِهِم مَّتَنَعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ ﴾ (() وقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ ٱزْوَبَا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَ ٱرْبَعَة ٱشْهُرٍ

وَعَشْرًا ﴾ (() فإن الأولى نسخت بالثانية ؛ لعلم تقدم الأولى على الثانية (()).

ثانيا: تعارض الخاصين

إذا كان الدليلان خاصين فإن أمكن الجمع بينها جمع كما في حديث (أنه حصلى الله عليه واله وسلم - توضأ وغسل رجليه) وهذا مشهور في الصحيحين وغيرهما. وحديث (أنه - صلى الله عليه واله وسلم - توضأ ورش الماء على قدميه وهما في النعلين) رواه النسائي والبيهقي وغيرهما. فجمع بينهما بأن الرش في حال التجديد لما في بعض الطرق (أن هذا وضوء من لم يحدث) (3).

و إن لم يمكن الجمع بينهما ولم يعلم التاريخ يتوقف فيهما إلى ظهور مرجع لأحدهما مثاله ما جاء (أنه - صلى الله عليه واله وسلم - سئل عما يحل للرجل من امرأته وهي حائض فقال: ما فوق الإزار) رواه أبو داود. وجاء أنه - صلى

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٣٤.

<sup>(</sup>٣) المحلي ، شرح الورقات ، ص٩٧.

<sup>(</sup>٤) المحلى ، شرح الورقات ، ص٩٧.

الله عليه واله وسلم - قال (اصنعوا كل شيء إلا النكاح) أي الوطء رواه مسلم. ومن جملته الوطء فيها فوق الإزار فتعارضا في الوطء فوق الإزار فالأول يجوزه والثاني يحرمه ، فرجح بعضهم التحريم ؛ احتياطاً ، وبعضهم الحل ؛ لأنه الأصل في المنكوحة . (1)

و إن علم التاريخ نسخ المتقدم بالمتأخر كما حديث مسلم (كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها). (٢)

ثالثا: تعارض العام و الخاص

إذا كان أحد الدليلين عاماً والآخر خاصاً فيخص العام بالخاص، كتخصيص حديث الصحيحين (فيها سقت السهاء العشر) بحديثها (ليس فيها دون خمسة أوسق صدقة) فيخص عموم الأول بخصوص الثاني فيقال فيها سقته السهاء العشر إذا كان فوق خمسة أوسق حيث خصصنا العام بالخاص. (٦) رابعا: تعارض الدليلين العامين من وجه والخاصين من وجه

إذا كان كل واحد من الدليلين عاماً من وجه و خاصاً من وجه،

<sup>(</sup>١) المحلي، شرح الورقات، ص٩٨.

<sup>(</sup>٢) المحلي، شرح الورقات، ص٩٨.

<sup>(</sup>٣) المحلي، شرح الورقات، ص ٩٩.

فيخص عموم كل واحد منهما بخصوص الآخر إذا أمكن ذلك(١).

مثاله: التعارض بين حديث أبي داود « إذا بلغ الماء قلتين لم يحمل الحبث». فإنه يفيد أن القلتين لا تتنجس إن تغيرت. وبين حديث ابن ماجة: الماء طهور لا ينجسه شيء إلا ما غلب على ريحه أو طعمه أو لونه ». فالحديث الأول خاص بالقلتين عام في المتغير وغيره . والحديث الثاني خاص في المتغير عام في المتغير ، فتخصص عموم الأول بخصوص الثاني فيكون معنى عام في القليل والكثير ، فتخصص عموم الأول بخصوص الثاني فيكون معنى الأول : إذا بلغ الماء قلتين لم يحمل الخبث إلا إذا تغير ، وتخصص عموم الثاني بخصوص الأول فنقول : الماء إذا بلغ قلتين لا ينجسه شيء إلا ما غلب على بخصوص الأول فنقول : الماء إذا بلغ قلتين لا ينجسه شيء إلا ما غلب على

<sup>(</sup>۱) والذي في التمهيد للإسنوي (ص: ٥٠٥ وما بعدها): «... أنه إذا كان بين الدليلين عموم وخصوص من وجه يطلب الترجيح بينها؛ لأنه ليس تقديم خصوص أحدهما على عموم الآخر بأولى من الآخر، ومن الأمثلة التي مثل بها: قوله عليه الصلاة والسلام: من نام عن صلاة أو نسيها فليصلها إذا ذكرها، فإن بينه وبين نهيه عليه الصلاة والسلام في الأوقات المكروهة عموما وخصوصا من وجه؛ لأن الخبر الأول عام في الأوقات خاص ببعض الصلوات وهي المقضية، والثاني عام في الصلاة مخصوص ببعض الأوقات وهو وقت الكراهة؛ فيصار إلى الترجيح ومذهبنا الأخذ بالأول؛ لأنه عليه الصلاة والسلام في سنة الظهر بعد فعل العصر وقال شغلني عنها وفد عبد القيس؛ وأيضا لما في المبادرة الله القضاء من الاحتياط والمسارعة إلى براءة الذمة».

ريحه أو طعمه أو لونه. (١)

و إن لم يمكن تخصيص عموم كل منها بخصوص الآخر احتيج إلى الترجيح بينها فيها تعارضا فيه ، مثاله حديث البخاري (من بدل دينه فاقتلوه)، وحديث الصحيحين: (أنه -صلى الله عليه وآله وسلم - نهى عن قتل النساء) فالأول عام في الرجال والنساء خاص بأهل الردة ، والثاني خاص بالنساء عام في الحربيات والمرتدات فتعارضا في المرتدة هل تقتل أم لا؟ ، والراجح أنها تقتل (٢) ؛ « عملا بالحديث الأول وترجيحا له ، والقرينة على فلك : أن المقصود بالنهي حفظ حق الغانمين ، فبقي الأول على عمومه ، وخص الثاني بالحربيات » (٣).

خامساً: تعارض القول والفعل

إذا تعارض القول والفعل ، فإن علم المتأخر فهو ناسخ للمتقدم ، وإن جهل ولم يمكن الجمع فالقول أقوى.

<sup>(</sup>١) المحلي، شرح الورقات، ص٩٩.

<sup>(</sup>٢) المحلي، شرح الورقات، ص٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) الدمياطي ، الحاشية على شرح المحلي للورقات ، ص١٠٠.

<sup>(</sup>٤) ينظر: زكريا الانصاري، غاية الوصول، ص٩٣. و التاج السبكي، الأشباه والنظائر، ٢٠ص ١٥١.

## ومن أمثلة ما تقدم:

() الساجد. قال الشافعي رضي الله عنه: يضع ركبتيه قبل يديه ؟ كما روئ أبو داود والترمذي من حديث وائل بن حجر « رأيت رسول الله إذا سجد وضع ركبتيه قبل يديه » وهذا صريح ، وعارضه حديث رواه أبو داود أيضا عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا سجد أخدكم فلا يبرك كما يبرك البعير وليضع يديه قبل ركبتيه » وإسناده جيد وبه أخذ مالك رحمه الله ، ولكنه منسوخ بما ورد في صحيح ابن خزيمة من عديث سعد بن أبي وقاص: «كنا نضع اليدين قبل الركبتين فأمرنا بالركبتين قبل اليدين ... » ، وهذا عمدة في النسخ (۱).

٢) النهي عن استقبال القبلة واستدبارها عند قضاء الحاجة ، ورواه ابن عمر مستدبر الكعبة ومستقبل بيت المقدس بين البيوت بالمدينة فخصص الشافعي وهمهور العلاء رضي الله عنهم القول بهذا الفعل ، وقالوا: النهي عن الاستقبال والاستدبار مخصوص بالبنيان. (٢)

٣) نهيه صلى الله عليه وسلم عن الشرب قائما ، وثبت أنه صلى الله عليه وسلم على نعل ذلك ، فحمل النهي على كراهة التنزيه ، وشربه صلى الله عليه وسلم على

<sup>(</sup>١) الناج السبكي ، الأشباه والنظائر ،ج٢ ص ١٥١ ومابعدها .

<sup>(</sup>٢) الناج السبكي ، الأشباه والنظائر ،ج٢ص ١٥٢.

بيان الجواز، وإذا فعل لهذا الغرض لريكن مكروها في حقه وقت فعله إياه. (١)

<sup>(</sup>١) التاج السبكي ، الأشباه والنظائر ،ج٢ ص ١٥٣ .

## الفصل الثاني عشر الإجماع

من الأدلة المتفق عليها إجماع الأمة على حكم مسألة ما. وسوف نتاول ما بتعلق بالإجماع كما سيأتي:

أولا: تعريف الإجماع

عرفه إمام الحرمين: بأنه اتفاق علماء أهل العصر على حكم الحادثة(١).

شرح التعريف:

- المراد بالعلماء الفقهاء: وهم المجتهدون اجتهادا مطلقا أو منتسبا(٢)، خرج بهم: الأصوليون والنحويون فلا يعتد بهم في الإجماع.
- المقصود بالحادثة: هي الحادثة الشرعية أي التي يطلب حكمها من الشرع ولو حتى بطريق القياس. فخرج بذلك: الحادثة اللغوية مثلا فإنها يجمع فيها

<sup>(</sup>١) إمام الحرمين ، الورقات ، ص١٠١.

<sup>(</sup>٢) هو الذي لا يكون مقلدا لإمامه لا في المذهب ولا في دليله لا تصافه بصفة المستقل الها ينسب إليه لسلوكه طريقه في الاجتهاد ، وفتوى المفتي في هذه الحالة كفتوى المستقل في الاجتهاء والخلاف . ينظر : المجموع شرح المهذب (١/ ٤٣)

علماء اللغة. (١)

• المقصود بالعلماء: هم فقهاء أمة النبي صلى الله عليه وسلم ؛ لأن الإجماع من خصوصيات الأمة. (٢)

### ثانيا: الأدلة على أن الإجماع حجة

من الأدلة على أن إجماع أمة النبي صلى الله عليه وسلم حجة دون غيرها قوله صلى الله عليه وسلم: «لا تجتمع أمتي على ضلالة». رواه الترمذي وغيره. فدل هذا الحديث على أن الأمة معصومة عن الاتفاق على الخطأ.

وإنها كان هذا الحديث دالا على عصمة هذه الأمة ؛ لأن فيه إخبار النبي صلى الله عليه وسلم بعدم اجتهاعهم على ضلالة، وكل من أخبر النبي صلى الله عليه وسلم بعدم اجتهاعهم على ضلالة فهم معصومون من الاجتهاع على ضلالة. وإلا لزم الكذب في خبر رسول الله صلى الله عليه وسلم. ""

<sup>(</sup>١) المحلي، شرح الورقات، ص١٠١.

<sup>(</sup>٢) أحمد بن عبداللطيف الخطيب ، النفحات على شرح الورقات ، ص١١٩.

<sup>(</sup>٣) أحمد بن عبداللطيف الخطيب، النفحات على شرح الورقات، ص١٢١.

ثالثا: من ثمار الإجماع

من ثمار الاجماع نقل الحكم من مرتبة الظن إلى مرتبة القطع، فيرتفع الخلاف. (١)

ويمكن أن نلخص أهم فوائد الإجماع كالآتي :

١) أن كثيرا من الفرائض المتفق على فرضيتها إنها ثبتت بأحاديث الآحاد و
 الإجماع هو الذي أكد على قطعيتها فنقلها من الظن إلى القطع.

 ٢) أن كثيرا من الأحاديث والآيات تحتمل التأويلات البعيدة ، لدلالتها الظنية إلا أنا نمنع هذه التأويلات ونحكم على مرتكبها بالفسق والزندقة والضلال وما ذلك إلا للإجماع.

رابعا: من أمثلة الإجماع

هناك كتب اختصت بنقل الإجماع مثل كتاب الإجماع لابن المنذر (٢).

<sup>(</sup>١) سعيد فودة ، حاشية على شرح المحلي على الورقات ، ص١٢٥.

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن إبراهيم بن المنذر الإمام أبو بكر النيسابوري ، نزيل مكة أحد أعلام هذه الأمة وأحبارها ، كان إماما مجتهدا حافظا ورعا ، وله التصانيف المفيدة السائرة كتاب الأوسط وكتاب الإشراف في اختلاف العلماء وكتاب الإجماع والتفسير وكتاب السنن والإجماع والاختلاف ، وقد بلغ درجة الاجتهاد المطلق ولم يخرجه ذلك عن كونه من أصحاب الشافعي المخرجين على أصوله المتمذهبين بمذهبه ؛ لوفاق اجتهاده اجتهاد الشافعي قال الشيخ أبو إسحاق الشيرازي: توفي ابن المنذر سنة تسع أو عشر وثلاثمائة قال

### وإليك بعض الأمثلة مما ذكره ابن المنذر:

- ١) أجمعوا أن نكاح الأب ابنته الثيب بغير رضاها لا يجوز.
  - ٢) أجمعوا أن الكافر لا يكون وليا لابنته المسلمة.
- ٣) أجمعوا أن للمرأة أن تمنع من دخول الزوج عليها حتى يعطيها
   مهرها.
- ٤) أجمعوا أن للسلطان أن يـزوج المـرأة إذا أرادت النكـاح ودعـت إلى
   كفء وامتنع الولي أن يزوجها.

### ومن أمثلة الإجماع مما ذكره ابن حجر في التحفة :

- أجمعت الأمة على تعين غسل الرجلين في الوضوء حيث لا خف،
   وخلاف الشيعة في ذلك وغيره لا يعتد به (١).
- تال في التحفة: « وقد نقل ابن المنذر الإجماع على فعل الفائتة وصلاة الجنازة بعد الصبح والعصر ، ويقاس بها ما في معناهما »(٢).

الذهبي : وهذا ليس بشيء ؛ لأن محمد بن يحيى بن عمار لقيه سنة ست عشرة وثلاثمائة. ينظر : طبقات الشافعية الكبرى للسبكي (٣/ ١٠٣ ومابعدها)

<sup>(</sup>١) ابن حجر، التحفة ، ج١ ص٢١ .

<sup>(</sup>٢) ابن حجر ، التحفة ، ج١ ص ٤٤٣.

٣) وقال في التحفة في زكاة التجارة: «قال ابن المنذر: وقد أجمع على وجوبها عامة أهل العلم...» (1). وفي زكاة الفطر قال: «ونقل ابن المنذر الإجماع على وجوبها» (7).

إ) قال في كتاب الحج: «ومن ثم نقل الجوري الإجماع على أن اكتساب الزاد والراحلة لا يجب» (٣).

### خامسا: حجية الإجماع

الإجماع حجة على أهل العصر و على العصر الثاني وفي أي عصر كان. (٤) ويترتب على ذلك الآتي:

- ١) يجب الأخذ بالإجماع.
- ٢) يمتنع مخالفته على المجتهدين والمفكرين ؛ لعدم جواز خرق الإجماع.
- تكفر جاحد المجمع عليه إن كان معلوما من الدين بالضرورة، فإن لريكن معلوما من الدين بالضرورة لريكفر جاحده.

<sup>(</sup>١) ابن حجر ، التحفة ، ج٣ ص ٢٩٢

<sup>(</sup>٢) ابن حجر ، التحفة ، ج ٣ ص ٣٠٥

<sup>(</sup>٣) ابن حجر ، التحفة ، ج ٤ ص ١٤.

<sup>(</sup>٤) المحلي ، شرح الورقات ، ص١٠٢ .

<sup>(</sup>٥) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص١١٠.

سادسا: هل يشترط انقراض العصر؟

معنى هذه المسألة أنه هل ينعقد الإجماع قبل أن ينقرض أهل العصر فلعل أن يأتي مجتهد يخالف هؤلاء.

وها هنا اختلف الأصوليون في هذه المسألة على رأيين:

الرأى الأول: لا يشترط انقراض العصر وهو الأصح.

ودليله: أن سكوت أهل الحجية عنه دليل على حجيته ولا يجوز لأحدهم الرجوع عنه بعد الإجماع عليه.

الرأي الثاني: يشترط انقراض أهل العصر

والدليل: أنه يجوز أن يطرأ لأحد المجمعين ما يخالف اجتهاده فيرجع عنه.

ورُدَّ : بأنه لا يجوز له الرجوع بعد الإجماع.

### و يترتب على القول الثاني:

- •للمجمعين أن يرجعوا عن إجماعهم السابق.
- •إنه سيعتبر قول من ولد في حياتهم وتفقه وصار من أهل الاجتهاد فإن وافقهم فذاك، وإن لريوافقهم لرينعقد الإجماع(١).



<sup>(</sup>١) المحلي ، شرح الورقات ، ص٢٠١ ومابعدها .

# سابعا: الإجماع القولي والفعلي

الإجماع يصح بقول المجتهدين وبفعلهم و ذلك بأن يقولوا بجواز شيء الإجماع يصح بقول المجتهدين وبفعلهم و ذلك بأن يقولوا بجواز شيء أو يفعلوه فيدل فعلهم له على جوازه ؛ لعصمتهم. (١) ثامنا: أنواع الإجماع:

- ١) الإجماع القولي: هو أن يقولوا بجواز شيء.
- ٢) الإجماع الفعلي: وهو أن يطبق مجتهدوا عصر على فعل ما من الأفعال ، فإن من يرئ هذا أو يعلمه يقطع بجواز ما أقدموا عليه من الفعل المذكور؛ إذ لو لريكن جائز الورد عليه الإنكار.

وللإجماع الفعلي تطبيقات كثيرة في كتب الفقه حيث قالوا بالجواز نظرا للإجماع الفعلي.

### ومن الأمثلة:

- قيل: يصح بيع الجوز واللوز والفول في قشره الأعلى إذا كان رطبا فقد نقل كثيرون الإجماع الفعلي على جوازه. (٢)
- يجوز الجلوس في أفنية الشوارع بشرط عدم الضرر، والدليل على ذلك الإجماع الفعلى. (1)

<sup>(</sup>١) المحلي، شرح الورقات، ص١٠٣.

<sup>(</sup>٢) ابن حجر، التحفة، ج ٤ ص ٢٦٦.

- قيل أن الحنوط في الكفن واجب واستدل له بالإجماع الفعلى. (٢)
- •تفسيق العوام وعدم قبول شهاداتهم خلاف الإجماع الفعلي . (٣)
- للمعلم أن يؤدب من يتعلم منه ولو بلا بإذن الولي على ما ذهب إليه الأذرعي ؛ للإجماع الفعلي . (٤)

#### فائدتان :

الأولى: قال في التحفة عند ذكره لضابط الإجماع الفعلي المعتبر: «وإنها يتجه ذلك في إجماع فعلي، علم صدوره من مجتهدي عصر، فلا عبرة بإجماع غيرهم. وإنها ذكرت هذا؛ لأن الأذرعي وغيره كثيرا ما يعترضون الشيخين والأصحاب بأن الإجماع الفعلي على خلاف ما ذكروه فإذا علمت ضابطه الذي ذكرته لريرد عليهم الاعتراض بذلك ؛ لأنه لا يعلم أن ذلك إجماع مجتهدي عصر أم لا ». (٥)

<sup>(</sup>١) ابن حجر ، التحفة ، ج ٦ ص ٢١٧.

<sup>(</sup>٢) الرملي ، النهاية ،ج٣ص٢٢.

<sup>(</sup>٣) ابن حجر ، التحفة ، ج ١٠ ص ٢١٥.

<sup>(</sup>٤) الخطيب الشربيني ، المغني ، ج ٥ ص ٥٢٥.

<sup>(</sup>٥) ابن حجر ، التحفة ، ج ٦ ص ٢١٧.

الثانية : كلما ثبت فيه أن العامة تفعله وجرت أعصار المجتهدين عليه مع علمهم به وعدم إنكارهم له يعطى حكم فعل المجتهدين. (١)

### ٣) الإجماع السكوتي

هو أن يقول بعض المجتهدين قولا أو يفعل بعض المجتهدين فعلا وينتشر ذلك القول أو الفعل ويسكت الباقون عنه.

وقد اختلف الأصوليون فيه على أقوال ، والأصح منها أنه إجماع وحجة بشروط منها أن يعلموا به وأن يكون السكوت مجردا عن أمارة رضا وسخط وأن تمضى مهلة النظر ؛ لأن السكوت في مثل ذلك يظن منه الموافقة عادة (٢).

ولذا فإن أقوال الصحابة يحتج بها الشافعية إذا لريعرف لها مخالف ؛ بناء على أنها إجماع سكوتي. (٣)

ومن أمثلة ذلك :

 يجب المد على من أفطر لكبر، والدليل على ذلك أنه نقل عن جماعة من الصحابة ولا مخالف لهم.

<sup>(1)</sup> ابن حجر ، التحفة ، ج ٦ ص ٢١٧.

<sup>(</sup>٢) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص١٠٨.

<sup>(</sup>٣) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص ١٤٠.

- الغانم هو من شهد الوقعة ولو بنية أخرى ؛ والدليل عليه قول أبي
   بكر وعمر رضي الله عنهما: "إنما الغنيمة لمن شهد الوقعة" ولا مخالف لهما
   من الصحابة.
- ٣) يقع طلاق الغضبان ؛ لأنه أفتى بوقوعه جمع من الصحابة ولا غالف لهم منهم.
- ٤) لا تجب الكفارة في نذر التبرر؛ لقول كثير من الصحابة رضي الله
   عنهم به ولا مخالف لهم.
- ٥) كون التراويح لأهل المدينة ست وثلاثون ؛ لأن حدوث ذلك كان أواخر القرن الأول ثم اشتهر ولرينكر فكان بمنزلة الإجماع السكوتي.

### تاسعا: مسائل في الإجماع

- الإجماع قد ينقل بالتواتر وقد ينقل بالآحاد ، وهو حجة في الحالين (¹).
- ٢) يجوز حصول الاتفاق بعد الاختلاف في العصر الواحد وفي العصر الثاني (٢).
- ٣) هناك إجماع متفق على حجيته، وآخر مختلف في حجيته مثل الإجماع السكوت، فإن الفقهاء لريتفقوا على حجيته.

<sup>(</sup>١) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص١٤٠.

<sup>(</sup>٢) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ص١١٩.

٣) قد يختلف الفقهاء في ثبوت الإجماع بمعنى هـ ل ثبت إجماع أم لا؟ ،
 مثل اختلافهم في الإجماع عـ لى وجـ وب زكـاة التجـارة فبعضـهم أثبت
 الإجماع وبعضهم نفاه.

- ٤) القرائن لها دور كبير في قطعية الإجماع وظنيته.
- ه) جاحد المجمع عليه لا يكفر إلا إذا كان المجمع عليه معلوما من الدين بالضرورة (1).

#### عاشرا: قول الصحابي

اختلف في قول الواحد من الصحابة هل هو حجة أم لا ؟ و في مذهب الإمام الشافعي الجديد: أنه ليس بحجة ؛ لأنه لريدل دليل على كونه حجة.

والمذهب القديم للشافعي: أنه حجة لحديث: «أصحابي كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم». وأجيب عنه بأنه حديث ضعيف لا يحتج به (۲).

<sup>(1)</sup> وهو ما يعرفه الخواص والعوام من الدين من غير قبول تشكيك كوجوب الصلاة والصوم وحرمة الزنا والخمر . ينظر : زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص ١١٠. (٢) المحلي ، شرح الورقات ، ص ١٠٠ .

فائدة:

تقدم أن الشافعية يستدلون بقول الصحابي لا من حيث إنه قول صحابي ولكن من حيث كونه إجماعا سكوتيا كما تقدم التمثيل فيما سبق.

## الفصل الثالث عشر الأخبار

أولا: تعريف الخبر

هو ما يحتمل الصدق والكذب لذاته.

مثله: قولك قام زيد. فإنه يحتمل الصدق ويحتمل الكذب لذاته. فإن وافق الواقع كان صدقا، وإن لريوافق الواقع كان كذبا.

نبيه :

قد يقطع بصدق الخبر، وقد يقطع بكذبه لا لذاته بل لأمر خارج عن مفهوم الخبر. مثل:

١) خبر الله تعالى يقطع بصدقه ؛ لخصوصية القائل.

٢) الضدان يجتمعان يقطع بكذبه لأمر خارجي مستفاد من العقل (١).

ثانيا : أقسام الحنبر

الخبر ينقسم إلى : متواتر وآحاد.

الخبر المتواتر هو ما رواه جماعة يمتنع تواطؤهم على الكذب إلى مثلهم
 وهكذا إلى أن ينتهي إلى المخبر عنه.

<sup>(</sup>١) المحلي ، شرح الورقات ، ص٥٠١.

ويشترط في الإخبار: أن يكون محسوسا كقولهم: سمعنا أو شهدنا. أما الإخبار عن اجتهاد فلا يعد متواترا ، مثل أخبار الفلاسفة فإنه وإن نقلها جمع يمتنع تواطؤهم على الكذب عن مثلهم لا يعد تواترا ؛ لأن مستنده الاجتهاد يجوز الغلط فيه. ومن أمثلة الخبر المتواتر: الإخبار عن مشاهدة مكة و نحو ذلك.

وحكم الخبر المتواتر أنه يفيد اليقين «العلم» (1).

قال الإمام النووي في مقدمة شرح صحيح مسلم : « قال العلماء : الخبر ضربان متواتر وآحاد.

فالمتواتر: ما نقله عدد لا يمكن مواطأتهم على الكذب عن مثلهم، ويستوي طرفاه والوسط، ويخبرون عن حسي لامظنون، ويحصل العلم بقولهم، ثم المختار الذي عليه المحققون والأكثرون أن ذلك لا يضبط بعدد مخصوص، ولا يشترط في المخبرين الإسلام ولا العدالة وفيه مناهب أخرى ضعيفة وتفريعات معروفة مستقصاة في كتب الأصول»(٢).

<sup>(</sup>١) المحلي، شرح الورقات، ص١٠٦.

<sup>(</sup>٢) النووي ، شرح صحيح مسلم ،ج ١ ص ١٣١ .

 ٢) خبر الآحاد هو غير المتواتر، فكل خبر لريتواتر فهو آحاد (١). وحكمه: أنه يجب العمل به بشرط عدالة ناقله.

والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُوا كَافَّةً فَلَوْلَا نَفَرَ مِ كُلِّ فِرْفَةِ مِنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيسَنَفَقَّهُوا فِي ٱلدِّينِ وَلِيُنذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَهُمْ يَخْذَرُونَ ﴾ (٢)، وخبر الواحد لا يفيد اليقين ؛ لاحتمال الخطأ فيه. (٦) , وجه الاستدلال من الآية: أنه تعالى أمر الطائفة المتفقهة بالإنذار، وهو الدعوة إلى العلم والعمل ؛ لأن التحضيض المستفاد من لـولا يتضمن الأمر فلولا إفادته العمل بالمأمور لريكن للأمر فائدة ، والطائفة تتناول الواحد في

ومن الأدلة أيضا أنه صلى الله عليه وآك وسلم كان يرسل الأفراد من أصحابه إلى الآفاق لتبليغ الأحكام وأوجب قبولها على الأنام. (٥)

<sup>(</sup>١) المحلي، شرح الورقات، ص١٠٧.

<sup>(</sup>٢) التوبة : ١٢٢ .

<sup>(</sup>٣) المحلي ، شرح الورقات ، ص٥٠١.

<sup>(</sup>٤) أحمد بن عبداللطيف الخطيب ، النفحات على شرح الورقات ، ص١٢٩.

<sup>(</sup>٥) أحمد بن عبداللطيف الخطيب ، النفحات على شرح الورقات ، ص١٣٠ .

#### ثالثًا: أنواع خبر الواحد

ينقسم خبر الواحد عند الأصوليين إلى قسمين : المسند والمرسل. ١) المسند

هو الذي اتصل إسناده إلى النبي صلى الله عليه و آله وسلم بأن صُرِّح برواته كلهم. مثاله: حديث مالك عن نافع عن ابن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم.

#### ٢) المرسل

هو الذي لريتصل إسناده إلى النبي صلى الله عليه و آله وسلم بأن سقط بعض رواته.

#### والمراسيل قسمان:

• مراسيل الصحابة

وهي التي سقط فيها الصحابي المروي عنه والراوي صحابي فلا يضر-؛ لأن الصحابة كلهم عدول.

• مراسيل غير الصحابة

فليست حجة ؛ لاحتمال أن يكون الساقط مجروحا، واستثنى الشافعي مراسيل التابعي سعيد بن المسيب التي يرويها عن النبي صلى الله عليه وسلم الله عنه وجدت مسندة الأن الساقط هو صهره أبو هريرة رضي الله عنه في الله عنه في الله الله عنه في الله الله الله عنه في الغالب.

تنبيهان

الأول: في بيان الفرق بين المرسل الذي يذكره الأصوليون والمحدثون: قال الإمام النووي في مقدمة شرح صحيح مسلم: « وأما المرسل فهو عند الفقهاء وأصحاب الأصول والخطيب أبي بكر البغدادي وجماعة من المحدثين ما انقطع إسناده على أي وجه كان انقطاعه فهو عندهم بمعنى المنقطع.

وقال جماعة من المحدثين أو أكثرهم: لا يسمى مرسلا إلا ما أخبر فيه التابعي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم.

ثم مذهب الشافعي والمحدثين أو جمهورهم وجماعة من الفقهاء: أنه لا يحتج بالمرسل.

ومذهب مالك وأحمد وأكثر الفقهاء: أنه يحتج به » (٢)

الثاني: قال في المجموع: الشافعي يحتج بالحديث المرسل إذا اعتضد بأحد أمور أربعة: وهي أن يسند من جهة أخرى ، أو يرسل ، أو يقول بعض

<sup>(</sup>١) المحلي ، شرح الورقات ، ص٧٠١ ومابعدها.

<sup>(</sup>۲) النووي ، شرح صحيح مسلم ،ج۱ ص۳۰.

الصحابة، أو أكثر العلماء به. فمتى وجد واحد من هذه الأربعة جاز الاحتجاب به(١).

مثاله: حديث علي رضي الله عنه أن العباس سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم في تعجيل صدقته قبل أن تحل فرخص له في ذلك فإنه وجد فيه الأمور الأربعة ؛ فإنه روي في الصحيحين معناه ، وروي مرسلا عن الحسن بن مسلم التابعي عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم وهو أصح ، وفي رواية للترمذي عن علي متصلا ، وقال به من الصحابة ، وقال به أكثر العلماء فحصلت الدلائل المتظاهرة على صحة الاحتجاج به. (٢)

### ومن أمثلة المرسل المحتج به :

- الايدخل محل قضاء الحاجة حافيا ولا مكشوف الرأس الحديث
   رواه البعض مرسلا.
- ٢) يستحب المداومة عن قراءة آلر تنزيل (السجدة) وهل أتى في صبح الجمعة ؛ للحديث المرسل أنه صلى الله عليه وسلم كان يديم قراءة هاتين السورتين في صبح يوم الجمعة ؛ بناء على حجية المرسل في مشل ذلك ، فإن المرسل يعمل به في فضائل الأعمال بالاتفاق.

<sup>(</sup>١) النووي ، المجموع شرح المهذب ،ج١ص٦٠.

<sup>(</sup>٢) النووي ، المجموع شرح المهذب ،ج٦ص٦٤١.

٣) حديث: «ابتغوا في مال اليتامئ لا تأكلها الزكاة». رواه الشافعي والبيهةي بإسناد صحيح عن يوسف بن ماهك مرسلا.

رابعا: حكم العنعنة

العنعنة هو أن يقول الراوي: :حدثنا فلان عن فلان إلى آخره.

حكمها: الحديث المعنعن له حكم الحديث المسند ؛ لا تصال سنده في الظاهر.(1)

لكن يشترط لذلك شرطان:

- أن لا يكون المعنعن مدلسا(٢)؛ فإن كان مدلسا فلا يقبل.
- ٢) أن يمكن لقاء بعضهم بعضا فإن لريمكن لقاء بعضهم بعضا

<sup>(</sup>١) المحلي ، شرح الورقات ، ص١٠٩

<sup>(</sup>۲) التدليس قسان: أحدهما أن يروي عمن عاصره ما لم يسمع منه موهما ساعه قائلا فلان أو عن فلان أو نحوه. والثاني من التدليس فإنه يسمي شيخه أو غيره أو ينسبه أو يصفه أو يكنيه بها لا يعرف به كراهة أن يعرف، ويحمله على ذلك كونه ضعيفا أو صغيرا أو يستنكف أن يروي عنه لمعنى آخر أو يكون مكثرا من الرواية عنه فيريد أن يغيره كراهة تكرير الرواية عنه على صورة واحدة أو لغير ذلك من الاسباب. ينظر: شرح النووي على مسلم (١/ ٣٣).

### لريقبل. <sup>(۱)</sup>

#### خامسا: ألفاظ الأداء والتحمل

تارة يقرأ الشيخ وغيره يسمع ، وتارة يقرأ على الشيخ.

قراءة الشيخ، يجوز للراوي أن يقول حدثنى وأخبرنى.

 إذا قرأ على الشيخ، يقول أخبرني ولا يقول حدثنى الأنه إ يحدثه. ومنهم من أجاز حدثني وسوَّئ بين السماع من الشيخ والقراءة على الشيخ. وعليه عرف أهل الحديث ؛ لأن القصد الإعلام بالرواية عن الشيخ.

وأما إذا أجازه الشيخ من غير قراءة، فيقول الرواي أجازني أو أحبرني إجازة.<sup>(٢)</sup>

<sup>(</sup>١) وفي اشتراط ثبوت اللقاء وطول الصحبة ومعرفته بالرواية عنه خلاف ، منهم من لم شيرط شيئا من ذلك وهو مذهب مسلم ، وادعى الإجماع عليه ، ومنهم من شرط ثبوت اللقاء وحده وهو مذهب علي بن المديني والبخاري وأبي بكر الصيرفي الشافعي والمحققين وهو الصحيح ، ومنهم من شرط طول الصحبة وهو قول أبي المظفر السمعاني الفقيه الشافعي ، ومنهم من شرط أن يكون معروفا بالرواية عنه وبه قال أبو عمرو المقرئ . ينظر : النووي ، شرح صحيح مسلم ،ج١ ص٣٢.

<sup>(</sup>٢) المحلي ، شرح الورقات ، ص٩٠٩ ومابعدها .

## الفصل الرابع عشر القياس

هو الدليل الرابع من الأدلة المتفق عليها، وفي هذا الفصل سوف نعرض ما يتعلق به كما يأتي:

أولا: تعريف القياس

عرف إسام الحرمين: بأن ود الفرع إلى الأصل بعلة تجمعها في شرح التعريف:

القياس هو عبارة عن عملية اجتهادية حيث يقوم القائس وهو المجتهد الذي يريد معرفة حكم الواقعة (الفرع) برده إلى أصل حيث يعدِّي حكم الأصل إلى الفرع ؛ لوجود العلة الجامعة لهما.

مثاله: قياس الأرز في أنه ربوي (الفرع) على البر في الرب (الأصل وحكمه) بجامع الطعم (علة حكم الأصل).

<sup>(1)</sup> إمام الحرمين ، الورقات ،ص١١١.

فائدة

القياس إما أن يقوم به المجتهد المطلق ، أو يقوم به مجتهد المذهب() وهو المسمى حينئذ بالتخريج الذي يقوم به الأصحاب ، حيث تقاس الفروع على الأصول بجامع العلة التي نصَّ عليها إمام المذهب أو المستنبطة من كلام، وقد يختلفون في أن العلة كذا وكذا، وكل منها مطرد الحكم في فروع علته ، فيؤدي ذلك إلى الاختلاف في حكم الفرع (٢)، ومعلوم أنه إذا نص المجتهد على العلة فمذهبه شمول الحكم لكل ما وجدت فيه العلة ؛ لأن الحكم يتبع العلة .

<sup>(</sup>١) شيخ الإسلام، غاية الوصول، ص ١١٠.

<sup>(</sup>٢) الزركشي، البحر المحيط، ج٤ ص٢٧.

<sup>(</sup>٣) الطوفي ، شرح مختصر الروضة ،ج٣ص ٣٦٠ . وجاء في أسنى المطالب في شرح روض الطالب (٤/ ٢٨١) : « ... أما (من لم يبلغ رتبة الاجتهاد بل وقف على أصول إمامه) في الأبواب (وتمكن من قياس ما لم ينص عليه على المنصوص) عليه (فليس بمقلَّد في نفسه) بفتح اللام لمن يأخذ بقوله من العوام (بل هو واسطة) بينه وبين الإمام المذكور ومقلد للإمام (فإن نص صاحب المذهب على الحكم والعلة ألحق) المتمكن من القياس (بها) أي بالعلة (غير المنصوص) بالمنصوص (ولو نص على الحكم فقط فله أن يستنبط العلة ويقيس) بواسطتها على المنصوص (وليقل) بالبناء للمفعول أي والأولى أن يقال (هذا

نانيا: أركان القياس

للقياس أربعة أركان:

- ١) المقيس عليه ، وهو الأصل
- ٢) حكم المقيس عليه ، وهو حكم الأصل الذي سيتعدى بواسطة
   العلة إلى الفرع.
  - ٣) المقيس ، وهو الفرع المطلوب معرفة حكمه .
- إلى المعنى الجامع ، وهو العلة التي بواسطتها سيتعدى الحكم من الأصل إلى الفرع .

والحاصل: أن القياس لا بد فيه من الأركان الأربعة ، بخلاف المصلحة المرسلة فإنها عبارة عن قياس فقد أحد أركانه وهو الأصل وحكمه ؟ لأنه «التعلق بمجرد المصلحة من غير استشهاد بأصل معين». (1)

ثالثا : مقدمات القياس

إذا عرفنا القياس وأركانه وأنه عبارة عن إلحاق المسكوت عنه بالمنطوق فلإلحاق المسكوت عنه بالمنطوق طريقان متباينان كما ذكر ذلك الغزالي في

قياس مذهبه) أي الإمام (لا قوله) ومنه القول المخرج ... (وإن اختلف نص إمامه في) مسألتين (مشتبهتين فله التخريج) للحكم (من إحداهما إلى الأخرى) وبالعكس». (١) الغزالي، شفاء الغليل، ص٩٨.

المستصفى (1)، ومن خلالها نتعرف على مقدمات القياس الطريقة الأولى:

هي إلحاق الفرع المسكوت عنه بالمنصوص عليه من خلال التعرض للفارق فقط ، وأنه لا أثر له في الفرق في الحكم بينهما ، وهذه مقدمة أخرى ، فيلزم منه نتيجة ، وهو أنه لا فرق في الحكم. (٢) (٣)

وحينئذ فمقدمات القياس في هذا الحال كالآتي:

المقدمة الأولى: لا فارق بين الأصل والفرع إلا كذا.

المقدمة الثانية : هذا الفارق لا أثر له في الحكم .

فتلزم النتيجة وهي أنه لا فرق بين الفرع والأصل في الحكم.

وقد اختلف في تسميته قياسا ، والأكثرون على أنه يسمى قياسا ،

<sup>(</sup>١) الغزالي، المستصفى، ج٢ص١٢٩.

<sup>(</sup>٢) الغزالي ، المستصفى ، ج٢ص١٢٩.

<sup>(</sup>٣) قال الغزالي في المستصفى: ‹‹ و ينتظم هذا القياس حيث لم تعرف علة الحكم ، بل ينتظم في حكم لا يعلل ، وينتظم حيث عرف أنه معلل لكن لم تتعين العلة ، فإنا نقول: الزبيب في معنى التمر في الربا قبل أن يتعين عندنا علة الربا أنه الطعم أو الكيل أو القوت ، وينتظم حيث ظهر أصل العلة وتعين أيضا، ولكن لم تتلخص بعد أوصافه ولم تتحرر بعد قيوده وحدوده ››. الغزالي ، المستصفى ، ج٢ص١٢٩ ومابعدها.

وهذا الأصل، وقياس إلغاء الفارق وتنقيح المناط (1) ، وهذا والفياس في معنى الأصل على علة ، ولكنها غير معينة (٢).

ومن أمثلة القياس بناء على هذه الطريقة:

المثال الأول: «جامَعَ الأعرابي أهله فلزمته الكفارة، فمن يزني أولى بان تلزمه ؛ لأن الفارق بين جماع الأهل والأجنبي كونه حلالاً وهذا أولى بالإسقاط والحذف من وجوب الكفارة في الاعتبار». (٣)

المثال الثاني: إلحاق صبّ البول في الماء الراكد بالبول فيه في الكراهة الثابتة بخبر «لا يبولنّ أحدكم في الماء الراكد». فالفارق الصب من غير فرج، ولا تأثير له في منع الكراهة. (4)

المثال الثالث: قياس العمياء على العوراء في المنع من التضحية (٥) الثابت بحديث البراء بن عازب «أربع لا تجوز في الأضاحي: العوراء البين عورها، والمريضة البين مرضها، والعرجاء البين ضلعها، والكسير التي

<sup>(1)</sup> ذكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص١٣٧ .

<sup>(</sup>٢) الغزالي ، محك النظر ، ص ١٧١

<sup>(</sup>٣) الغزالي ، محك النظر ، ص١٦٨

<sup>(</sup>٤) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص٢٦ ومابعدها .

 <sup>(</sup>٥) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص ١٣٦ .

لا تنقي»(¹) ، فالفارق بينهما وجود عين باصرة ولا أثر له في المنع من باب أولى .

### الطريقة الثانية

هي إلحاق الفرع المسكوت عنه بالمنصوص عليه من خلال التعرض للمعنى الجامع بينها، ولا يلتفت إلى الفوارق وإن كثرت، ويظهر تأثير الجامع في الحكم: فيقول: العلة في الأصل كذا، وهي موجودة في الفرع؛ فيجب الاجتماع في الحكم، ولا يمكن هذا القياس إلا بعد تعين العلة وتلخيصها بحدها وقيودها وبيان تحقيق وجودها بكمالها في الفرع (٢).

وحينئذ فإن هذا القياس يرجع إلى مقدمتين:

المقدمة الأولى: إثبات أن علة حكم الأصل كذا ، ويسمى تنقيح مناط الحكم وتخريج مناطه فلا تثبت إلا بالأدلة الشرعية من الكتاب والسنة والإجماع أو نوع استدلال .

الثانية : تحقيق المناط ، وهي التحقق من وجود العلة في الفرع ، ويجوز أن تثبت بالحس ودليل العقل والعرف وبدليل الشرع وسائر أنواع الأدلة.

<sup>(</sup>١) رواه الخمسة وصححه الترمذي .

<sup>(</sup>٢) الغزالي ، المستصفى ،ج٢ص ١٣٠ .

: مئال ذلك

نباس النبيذ على الخمر ، وهذا القياس يحتاج إلى إثبات مقدمتين ، وذلك كالآتي:

المقدمة الأولى: بيان أن علة تحريم الخمر الإسكار.

والمقدمة الثانية: أن الإسكار موجود في النبيذ. (١)

تنبيه:

النزاع في هذا القياس إما أن يكون في المقدمة الأولى أو الثانية ، فإذا وقع النزاع في المقدمة الأولى ، لر تثبت إلا بالأدلة الشرعية : فإن المتنازع فيه قضية شرعية، وهو: كون الإسكار علة حرمة الخمر، فيثبت ذلك بالطرق الدالة على العلية المسهاة بمسالك العلة من النص، أو الإيهاء، أو المناسبة كما ستعرف ذلك في المطولات من كتب الأصول.

أما إذا وقع النزاع في المقدمة الثانية ، وهو: وجود العلة في الفرع ، بعد تسليم كون الوصف علة- فهذا يعرف تارة بالحس: إن كان الوصف حسيا، وقد يعرف بالعرف، وقد يعرف باللغة، وقد يعرف بطلب الحد وتصور حقيقة الشيء في نفسه، وقد يعرف بالأدلة الشرعية النقلية (٢).

<sup>(1)</sup> الغزالي ، المستصفى ، ج٢ص ١٣٠ .

<sup>(</sup>٢) الغزالي، شفاء الغليل، ص١٩٩.

#### ومن أمثلة ذلك :

- ا) يبع الغرر باطل، ويبع الغائب غرر: فكان باطلا. فيقول: أسلم القدمة الأولى، ولكن لا أسلم أن يبع الغائب يبع غرره فيقال: إنها يعرف هذا من العادة، فيحكم العرف فيه. (1)
- ٢) العتاق يحصل بالكناية المحتملة، والطلاق محتمل للعتاق: فيحصل به. فيسلم المقدمة الأولى، وينازع في الثانية، وهي: كون الطلاق محتملا للعتاق، فيطلب من مدارك الكنايات ومآخد التجاوزات والاستعارات (٢).

### رابعا: أقسام القياس

قسَّم إمام الحرمين القياس في الورقات إلى ثلاثة أقسام : (٣) قياس علة ، وقياس دلالة ، وقياس شبه

#### ١) قياس العلة

هو ما كانت العلة فيه موجبة للحكم (٤) بحيث لا يحسن عقى لا تخلفه

<sup>(</sup>١) الغزالي ، شفاء الغليل ، ص ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٢) الغزالي ، شفاء الغليل ، ص ٢٠٠

<sup>(</sup>٣)إمام الحرمين، الورقات، ص١١١.

<sup>(</sup>٤) وليس المراد الإيجاب العقلي بحيث يستحيل التخلف ، بل المعنى لا يحسن ؛ لأن العلل

| لقرع         | العلة   | حكم الأصل | الأصل           |
|--------------|---------|-----------|-----------------|
| ضرب الوالدين | الإيذاء | التحريم   | لتأفيف للوالدين |

# قياس النبيذ على الخمر في التحريم بجامع الإسكار.

| القرع | alell   | حكم الأصل | الأصل |
|-------|---------|-----------|-------|
| النيذ | الإسكار | التحريم   | الحمر |

### ٢) قياس الدلالة

هو الاستدلال بأحد النظيرين على الآخر وهو أن تكون العلة دالة على الحكم وليست موجبة للحكم (1).

الشرعية ليست موجبة بنفسها بل هي أمارة على الحكم .ينظر : شرح الورقات لابس الفركاح ص٨٤.

(١) المحلي، شرح الورقات، ص١١١.

(٢) والعلة في قباس الدلالة مستنبطة ، ويجوز أن بترتب الحكم بها في القرع ، ويجوز أن يتخلف في العقل، وهذا القباس أضعف من قياس العلمة ؛ لإن العلمة دالمة على الحكم وليست ظاهرة ظهودا يشب الإيجاب. ينظر: شرح الورقات لابن الفركاح ص ٨٤.

مثاله : قياس مال الصبي على مال البالغ في وجوب الزكاة بجامع أنه مال نام.

| الفرع     | العلة   | حکمه        | الأصل                |
|-----------|---------|-------------|----------------------|
| مال الصبي | مال نام | وجوب الزكاة | الزكاة في مال البالغ |

### إيضاح المثال:

العلة في هذا القياس ليست موجبة للحكم ؛ إذ لا نقطع بأنها العلة إذ يحتمل أن تكون علة وجوب الزكاة غيرها. بخلاف ما سبق ؛ فإن الإيذاء يقطع بكونه علة تحريم قول الأف للوالدين. ولا نقطع بأن العلة في وجوب الزكاة في مال البالغ هي النهاء ؛ إذ يحتمل أن يكون البلوغ هو السبب في وجوب الزكاة ، ولهذا ذهب أبو حنيفة إلى عدم وجوب الزكاة في مال الصبي ؛ لأنه غير بالغ لأن العلة عنده هي البلوغ (1).

### ٣) قياس الشبه

هو الفرع المتردد بين أصلين فيلحق بأكثرهما شبها.

مثاله: العبد إذا أُتلف ؛ فإنه متردد في الضمان بين الإنسان الحر من حيث أنه آدمي ، وبين البهيمة من حيث أنه مال ، وهو بالمال أكثر شبهاً من الحر، بدليل

<sup>(</sup>١) المحلي ، شرح الورقات ، ص١١٢.

أيهاع ويورث ويوقف وتضمن أجزاؤه بها نقص من قيمته (1).

هذا هو تعريف إمام الحرمين لقياس الشبه ، وعرف الإمام الغزالي في المنصفى بأنه: «الجمع بين الفرع والأصل بوصف مع الاعتراف بأن ذلك المصفايس علة للحكم»(٢).

ثم قال الغزالي: « أما أمثلة قياس الشبه فهي كثيرة ، ولعلَّ جُلَّ أقيسة الفقهاء ترجع إليها ؛ إذ يعسر إظهار تأثير العلل بالنص والإجماع والمناسبة الصلحية» (٣).

### وهذه بعض أمثلة قياس الشبه (1):

- ا قول أبي حنيفة: مسح الرأس لا يتكرر تشبيها له بمسح الخف والتيمم . والجامع أنه مسح.
  - ٢) تشبيه الأرز بالبر لكونها مطعومين.
- ٣) تعليل وجوب الضمان في يد السوم بأنه أخذ لغرض نفسه من غير استحقاق، فتلحق بالسوم العارية فيضمن المستعير لأنه أخذ لمنفعة نفسه

<sup>(1)</sup> المحلي، شرح الورقات، ص١١٢.

<sup>(</sup>٢) الغزالي ، المستصفى ، ج٢ص٤١ ومابعدها .

<sup>(</sup>٣) الغزالي ، المستصفى ،ج٢ص٢٤ .

<sup>(</sup>٤) الغزالي ، المستصفى ، ج٢ ص١٤٢ .

من غير استحقاق.

العبد إذا تلف فإنه يلحق بالبهيمة ؛ لأنه أقرب شبها بها من حيث إنه مال بدليل أنه يباع ويورث ويوقف وتضمن أجزاؤه بها نقص من قيمته.

#### تنبيهان:

#### التنبيه الأول

قول صاحب الورقات عن قياس الشبه: «هو الفرع المتردد إلى » لر يقصد به حصره فيه بل هذا أحد أنواع قياس الشبه أي أن من جملة قياس الشبه قياس الفرع المردد بين أصلين لتردده بينها بمشابهته لكل منها لوجود مناط حكمه فيه.

#### التنبيه الثاني

الذي يفهم من كلام الغزالي في كتابيه المستصفى (1) وشفاء الغليل (7) وكما في تقريب الوصول لابن جزي (٦) أن القياس ينقسم إلى نوعين : قياس علة، وقياس شبه فقط (٤).

<sup>(</sup>١) الغزالي ، المستصفى ، ج٢ ص١٤٢ .

<sup>(</sup>٢) الغزالي ، شفاء الغليل ، ص١٧٠.

<sup>(</sup>٣) ابن جزي ، نقريب الوصول ، ص١٢٥.

<sup>(</sup>٤) ومثلهم الماوردي حيث جاء في الحاوي الكبير (١٦/ ١٤٤): ‹‹ والقياس: قياسان

نقياس العلة: هو الذي يكون الجامع فيه بين الأصل والفرع وصفًا هو على الحكم وموجب له كتحريم النبيذ المسكر بالقياس على الخمر، والجامع منها الإسكار وهو علة التحريم.

وقياس الشبه: هو الذي يكون الجامع فيه وصفًا ليس بعلة في الحكم على النية في الوضوء بالقياس على التيمم والجامع بينها أن كل واحد منها طهارة عن حدث، والطهارة عن حدث ليست علة لوجوب النية وإنها هي وصف يشترك فيه الأصل والفرع.

قال ابن جزي: «وزاد بعض الأصوليين نوعًا ثالثا سموه قياس الدلالة، قال أبو المعالى: لا معنى لِعَدِّه قسمًا على حدته ؛ لأنه تارة يلحق بقياس العلة وتارة بقياس الشبه». (1)

قياس معنى وقياس شبه ، واختلف أصحابنا في الفرق بين قياس المعنى وقياس الشبه على وجهين: أحدهما: أن قياس المعنى ما أخذ حكم فرعه من معنى أصله ، وقياس الشبه ما أخذ حكم فرعه من شبهه بأصله . والوجه الثاني: أن قياس المعنى ما لم يكن لفرعه إلا أصل واحد أخذ حكمه من معناه ، وقياس الشبه ما تجاذبته أصول ألحق بأقواها شبها فصار قياس المعنى أقوى من قياس الشبه على الوجهين » .

(1) ابن جزي ، نقريب الوصول ، ص١٢٥.

فائدة

ينقسم القياس من حيث القوة والضعف إلى : جلي وخفي (١) فالقياس الجلي : هو ما قُطع فيه بإلغاء الفارق أو كان تأثير الفارق فيه ضعيفا

بعيدا كل البعد كقياس العمياء على العوراء في المنع من التضحية .

والقياس الخفي: هو ما كان احتمال تأثير الفارق فيه إما قويا واحتمال نفي الفارق أقوى منه ، وإما ضعيفا وليس بعيدا كل البعد كقياس القتل بمثقل على القتل بمحدد في وجوب القود . (٢)

خامسا : شروط القياس

الشروط التي يجب توافرها في القياس حتى يكون القياس صحيحا بحسب ما ذكره إمام الحرمين في الورقات الآتي :

الشرط الأول:

أن يكون الفرع مناسبا للأصل فيها يجمع به بينهها ، أي لا بد أن تكون علته مماثلة لعلة الأصل إما في عينها، كقياس النبيذ على الخمر في التحريم بجامع الإسكار، أو جنسها، كقياس وجوب القصاص في الأطراف على

<sup>(</sup>١) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص ١٣٦ .

<sup>(</sup>٢) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص١٣٦.

النهاص في النفس بجامع الجناية (1). النرط الثاني:

أن يكون حكم الأصل ثابتا بدليل متفق عليه بين الخصمين، وهذا الشرط إنها يشترط في المناظرات التي تجمع الخصوم. فيشترط في الأصل الذي سبقيس عليه أحد الخصوم ليكون حجة على الخصم الآخر أن يكون متفقا عليه بينها وإلا فإنه لا يكون ملزما لخصمه ؛ لأن دليله ليس متفقا عليه بينها. أما إذا لم يكن المقصود من القياس هو إحجاج الخصم فالشرط ثبوت حكم الأصل بدليل يقول به القائس (٢).

#### فائدة :

متى ينتهض دليل القياس حجة على الخصم؟ ينتهض دليل القياس حجة على الخصم إذا سلّم العلة فأثبت المستدل وجودها في الفرع. (٣)

<sup>(1)</sup> الدمياطي، الحاشية على شرح المحلي، ص١١٣.

<sup>(</sup>٢) الشهاب الرملي ، غاية المأمول في شرح ورقات الأصول ،ص٢٠٢ ومابعدها .

<sup>(</sup>٣) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص١١٢.

#### مثال ذلك:

اتفق الشافعية والحنفية على عدم وجوب الزكاة في حلى الصغيرة، ولكنهم اختلفوا في العلة.

فالعلة عند الحنفية هي الصبا وعدم البلوغ، والعلة عند الشافعية هي كونه حليا ؛ فلا يصح قياس كل منهما على الآخر أي أنه لا يكون حجة على الخصم الآخر؛ لأنهم اختلفوا في علة حكم الأصل.

### الشرط الثالث:

أن تطرد العلة في الأحكام المعللة بها بأن تستتبع تلك الأحكام أينها وجدت ، ولهذا فإن تخلف الحكم عن العلة بأن وجدت العلة في صورة بدون الحكم مفسد للقياس ويسمئ النقض.

و الانتقاض عند إمام الحرمين إما أن يكون لفظا أو معنى.

### ١) أن ينتقض لفظا

أن تصدق الأوصاف المعبر عنها بالعلة في صورة بدون الحكم.

مثاله: العلة في القتل بالمثقل أنه قتل عمد عدوان ، فيجب به القصاص كالقتل بالمحدد.

فيقول الخصم: هذا القياس غير صحيح ؛ لأن العلة منقوضة حيث وجدت العلة عندكم في قتل الوالد ولده فإنه قتل عمد عدوان ومع ذلك لر توجبوا انهاص، فالعلة ليست مطردة ؛ لأن العلة وجدت في قتل الوالد لولده ومع فلها الحكم فإذا فسدت العلة بطل القياس المبني عليها.

## ٢)الانتقاض معنى

هو أن يوجد المعنى المعلل به في صورة بدون الحكم.

مثاله: تجب الزكاة في المواشي لدفع حاجة الفقير، إذن فالعلة في إيجاب الزكاة في المواشي هي دفع حاجة الفقير. فيقال: ينتقض بوجود ذلك المعنى وهو دفع حاجة الفقير في الجواهر فإن المعنى موجود ومع ذلك لا يوجد الحكم ؛ لأن الزكاة لاتجب في الجواهر. (٢)

### تنبيه

قسم إمام الحرمين نقض العلة إلى اللفظي والمعنوي ؟ « لأنه إن نظر إلى اللفظ فهو اللفظي ، وإن نظر إلى تخلفه عن المعنى فهو المعنوي وإن لزم من تخلف عن أحدهما تخلفه عن الآخر ؟ لأنه يلزم من تخلف الحكم عن الدال الذي هو اللفظ تخلفه عن المدلول الذي هو المعنى وبالعكس ، فسمي لفظياً من

<sup>(1)</sup> وللشافعي أن يجيب عن هذا الاعتراض بأن الحكم تخلف لمانع هو الأبوة .

<sup>(</sup>٢) المحلي ، شرح الورقات ،ص٥١٥.

حيث النظر إلى اللفظ ومعنويا من حيث النظر إلى المعنى ، فلعله مجرد اصطلاح له ». (١)

# الشرط الرابع:

يشترط في حكم الأصل أن يكون مثل العلة في النفي والإثبات «أي تابعا لها في ذلك إن وجدت وجد ، وإن انتفت انتفى » (٢) ، ومعنى تبعية الحكم للعلة أن العلة متى وجدت في محل وجد الحكم معها هذا أولا ، وثانيا متى عدمت العلة عدم الحكم ، وهذا مبني على ماذهب إليه إمام الحرمين من إمتناع تعدد العلل الشرعية ، و ذهب الجمهور إلى أنه يجوز تعدد العلل الشرعية ؛ لأنها علامات و الشيء الواحد يجوز أن يعلم عليه بعلامات ، ولا يلزم من انتفاء العلة انتفاء الحكم ؛إذ قد تكون له علة أخرى. (٣)

## فائدتان:

الأولى :

تعرُّف العلة بأنها: الوصف الظاهر المنضبط المعرِّف للحكم سواء كان حقيقيا

<sup>(</sup>١) أحمد عبداللطيف ، النفحات على شرح الورقات ، ص ١٤٤٠ .

<sup>(</sup>٢) المحلي ، شرح الورقات ، ص١١٦.

<sup>(</sup>٣) أحمد عبداللطيف ، النفحات على شرح الورقات ، ص١٤٦.

والعلة هي الجالبة للحكم أي أنها تدل على الحكم الشرعي بمناسبتها به سواء كانت جالبة لمصلحة للعبد ، أم دارئة لمفسدة عنه ، أم جامعة للأمرين. (٥)

والعلة إما أن تكون متعدية بحيث يتعدى حكم الأصل إلى الفرع ، وإما أن نكون واقفة غير متعدية ، ويستفاد من العلة الواقفة أمور: منها العلم بأن حكمها مقصور عليها وأنها لا تتعدى إلى غيرها، وأنه ربها حدث ما يشاركه في العنى فيتعدى حكمه إليه (٢) ، ومعرفة المناسبة بين الحكم وأصله فيكون أدعى للقبول. (٧)

<sup>(</sup>١) مثاله : التغير علة نجاسة الماء الكثير الذي وقعت فيه نجاسة .

<sup>(</sup>٢) كالغرر علة عدم صحة بيع الطير في الهواء .

<sup>(</sup>٣) كتعليل نجاسة بول ما يؤكل لحمه، لأنه بول فوجب أن يكون نجسا قياسا على بول الأدمى .

<sup>(</sup>٤) كتعليل صحة رهن المشاع بجواز بيعه.

<sup>(</sup>٥) الشهاب الرملي ، غاية المأمول في شرح ورقات الأصول ،ص٣٠٧ .

<sup>(</sup>٦) الماوردي ، الحاوي الكبير ،ج ٥ص٥٥ .

<sup>(</sup>۷) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص١١٥.

تقدم أنه يشترط في العلة أن تكون مطردة ، واختلفوا هل يشترط أن تكون منعكسة على رأيين:

الرأي الأول: وهو رأي الجمهور حيث يشترطون أن تكون العلة مطردة فقط، بمعنى أنه يلزم من وجود العلة وجود الحكم فقط، ولا يلزم من عدم العلة عدم الحكم، ويترتب عليه جواز تعليل الحكم الواحد بعلتين كتعليل إيجاب الوضوء بالبول والغائط والريح، وتعليل حرمة النكاح بالقرابة والصهر والرضاع.

الرأي الثاني: أن الشرط في العلة أن تكون مطردة منعكسة بأن تطرد في الإثبات والنفي فيلزم من وجودها وجود الحكم، ويلزم من عدم العلة عدم الحكم. (١) سادسا: أمثلة تطبيقية للقياس

هذه بعض الأمثلة التطبيقية للقياس لتكون نموذجا للطالب في معرفة الأقيسة التي تشتمل عليها كتب الفقه:

المثال الأول

ينتقض الوضوء باللمس بغير اليد ( الفرع ) ؛ قياساً على انتقاض

<sup>(</sup>١) التلمساني ، مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول ، ص١٣٧.

الوضوء باللمس باليد الثابت بقوله تعالى: ﴿ أَوَ لَامَسَنُمُ ٱلنِّسَاءَ ﴾ ((الأصل وحكمه ودليله)؛ لأنه مظنة الالتذاذ المحرك للشهوة التي لا تليق بحال المتطهر (علة حكم الأصل التي وجدت في الفرع) (٢).

تجب الزكاة في الأررز والذرة والحبوب وغيرها بما يقتات حالة الإختيار (الفرع) ؛ قياسا على وجوب الزكاة في البر والشعير والتمر والزبيب ، الثابت بحديث موسى بن طلحة عن معاذ بن جبل رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : «فيها سقت السهاء والبعل والسيل العشر ، وفيها سقي بالنضح نصف العشر ، وإنها يكون ذلك في التمر والحنطة والحبوب فأما

<sup>(</sup>١) النساء : ٤٣.

<sup>(</sup>٢) قال في تحفة المحتاج في شرح المنهاج (١/ ١٣٧) : ((الثالث التقاء بشرق الرجل) ... وذلك لقوله تعالى {أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاءَ } : أي لمستم كما قرئ به في السبع وبه يندفع تفسيره بجامعتم على أنه خلاف الظاهر ، وخبر «كان – صلى الله عليه وسلم يقبل بعض أزواجه ثم يصلي ولا يتوضأ "ضعيف من طريقيه الوارد منها ، وغمزه رجل عائشة، وهو يصلي يحتمل أنه بحائل ووقائع الأحوال الفعلية يسقطها ذلك ، واللمس الجس باليد ونقض الأنه مظنة الالتذاذ المحرك للشهوة التي لا تليق بحال المتطهر وقيس به اللمس بغيرها ولو زائدا أشل سهوا بغير شهوة واختص المس الآتي ببطن الكف الأفائة ثم منحصرة فيه ".

القثاء والبطيخ والرمان والقصب فعفو عفا عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم » رواه الحاكم وقال صحيح الإسناد (١) ( الأصل وحكمه ودليله ) ؛ بجامع الإقتيات والإدخار ( العلة ) . (٢)

#### المثال الثالث

لا يبطل صوم من أكل أو شرب جاهلا بأن ذلك مفطر (الفرع)، قياسا على من أكل أو شرب ناسياً للصوم الثابت بخبر الصحيحين: «من نسي وهو صائم، فأكل أو شرب .. فليتم صومه فإنها أطعمه الله وسقاه » (الأصل وحكمه ودليله)؛ بجامع العذر (العلة) (٣).

<sup>(</sup>١) ابن الملقن، نحفة المحتاج إلى أدلة المنهاج، ج٢ص٠٥.

<sup>(</sup>٢) قال في الإقتاع في حل ألفاظ أبي شجاع ،ج١ ص ٢٢٩ : « جنس الصاع الواجب القوتُ الذي يجب فيه العشر أو نصفه ؛ لأن النص قد ورد في بعض المعشرات كالبر والشعير والنمر والزبيب وقيس الباقي عليه بجامع الإقتيات ».

<sup>(</sup>٣) قال في بشرى الكريم بشرح مسائل التعليم (ص: ٥٥١) : « ... (فإن أكل أو شرب) أو أدخل نحو عود في نحو أذنه (ناسياً) للصوم (أوجاهلاً) بأن ذلك مفطر، أو مكرهاً على الأكل مثلاً، سواء أكل (قليلاً أو كثيراً .. لم يفطر ) ؛ لعموم خبر الصحيحين: "من نسي وهو صائم، فأكل أو شرب .. قليتم صومه"، وفي رواية: "فإنها أطعمه الله وسقاه"، وصح "ولا قضاء عليه". وخبر: "رفع عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه". نعم؛ من أكل ناسياً مثلاً، فظن أنه أفطر فأكل .. أفطر، والجاهل كالناسي بجامع العذر ».

# الفصل الخامس عشر الاستدلال

في هذا الفصل نتناول جملة من الأدلة المختلف فيها، وقد سمى الأصوليون هذا المبحث بالاستدلال، والاستدلال يطلق على معنيين: إقامة الدليل، وعلى دليل خاص عقد له الأصوليون هذا الباب. (1) وقد ذكر إمام الحرمين في الورقات منها أمرين: الأصل في الأشياء بعد البعثة،

وقد ذكر إمام الحرمين في الورفات منها امرين: الأصل في الأسب واستصحاب الحال. (٢)

أولا: الأصل في الأشياء بعد البعثة

اختلف الفقهاء في الأصل في الأشياء بعد البعثة هل هي الحرمة أم الإباحة على ثلاثة آراء (٣):

الرأي الأول: الأصل في الأشياء التحريم ، إلا ما دل الشرع على إياحته.

(1) التاج السبكي ، رفع الحاجب ، ج٣ص٧٠٠.

(۲) إمام الحرمين ، الورقات ،ص١١٧.

(٣) المحلي ، شرح الورقات ، ص١١٧ ومابعدها .

و معنى هذا القول أن الأشياء كلها محرمة إلا ما أباحته الشريعة أي دلت على إباحته، فيكون مباحا. والمراد بالإباحة هنا الجواز بالمعنى الشامل للوجوب والندب والكراهة ؛ لظهور أن الشريعة إذا دلت على جواز شيء فلا يخلو إما أن يكون على وجه كونه مطلوبا طلبا جازما فهو الواجب، وإما أن يكون على وجه كونه مطلوبا طلبا غير جازم فهو المندوب، وإما أن يكون المطلوب تركه لكونه طلبا غير جازم فهو المكروه، وإما أن يكون المطلوب تركه الكونه طلبا غير عزم فهو المكروه، وإما أن يكون مع استواء الطرفين فهو المباح، والكل غير محرم.

ويترتب على هذا القول أنه إذا لريوجد في الشريعة دليل يدل على الإباحة فإننا نستمسك بالأصل وهو الحظر.

# الرأي الثاني :

أن الأصل في الأشياء بعد البعثة الإباحة إلا ما حظره الشرع أي أنها مأذون فيها. ويترتب على هذا القول إنه إذا لريوجد في الشريعة دليل يدل على الحرمة فإننا نتمسك بالأصل وهو الإباحة.

# الرأي الثالث:

وهو الصحيح وهو القول بالتفصيل وهو أن المضار على التحريم والمنافع على الحل.

أي أن الأصل في كل نافع الحل ، والأصل في كل مضر أنه محرم .

ان الله تعالى ددره *ي حو حر* الدلالة : أن الله تعالى ددره

وأما كون المضار على التحريم فلقوله صلى الله عليه وسلم: «لاضرر ولا

ضرار<sup>» (۳)</sup>.

ومن الأمثلة لما تقدم (1). :

إذا عرفنا أن الأصل في المنافع الحل وفي المضار التحريم على الصحيح فنذكر هاهنا جملة من الأمثلة:

١) إذا وقعت واقعة ولريوجد من يفتى فيها فلا حكم فيها ولا يؤاخذ صاحب الواقعة بها يفعله. 🌕

٢) اختلف في الزرافة هل يحل أكلها أم لا؟

(١) البقرة : ٢٩.

<sup>(</sup>٢) تمنن الرب بها خلق في الأعيان من المنافع يدل على الإباحة دلالة عرفية ؛ إذ لا يصح التمنن بممنوع. العزبن عبدالسلام، الإمام في بيان أدلة الأحكام، ص ٨٦.

<sup>(</sup>٣) رواه الحاكم وقال صحيح على شرط مسلم. ابن الملقن ، تحفة المحتاج ، ج ٢ ص ٢٩٦.

<sup>(</sup>٤) ينظر: السيوطي، الأشباه والنظائر، ص٠٠.

<sup>(</sup>٥) الإسنوي ، التعهيد ، ص١١١ .

قال بعضهم بالحل ؛ لأن الأصل في الأشياء الحل حتى يدل الدليل على التحريم ولم يوجد . وقال بعض الشافعية : بالحرمة ؛ لأنها متولدة من مأكول وغير مأكول ، و اختار تقي الدين السبكي حل الزرافة (١).

٣) لو كان الثوب مركبا من حرير وغيره واستويا حل ؛ لأنه لا يسمى
 ثوب حرير ؛ ولأن الأصل في الأشياء الحل.

- إلى النهر هل هو مملوك أو مباح حمل على الإباحة ؛ لأنها الأصل فيجوز استعاله ؛ عملا بالأصل.
- ه) لو شك في الضبة هل صغيرة فتحل أو كبيرة فتحرم حلت ؛ لأن
   الأصل الحل حتى يتيقن سبب التحريم.
- ٦) لو شك في النبات واللبن أحلال هـ و أم حـ رام ، قـ ال في المجمـ وع :
   الصحيح الحل حتى يتيقن سبب التحريم.

فائدتان :

الأولى

هذه القاعدة دليل إجمالي باعتبار حجيتها ، وباعتبار كونها جامعة لعدد

<sup>(</sup>١) ينظر : حاشية الرملي على أسنى المطالب، ج ١ ص ٥٦٤.

من الفروع وضابطة لها هي قاعدة فقهية (١).

الثانية

الخلاف السابق إنها هو بعد البعثة عند انتفاء الدليل السمعي. وأما قبل البعثة فلا حكم يتعلق بأحد ؛ لانتفاء الرسول المرسل إليه، وكذلك إذا وجد الدليل السمعي بعد البعثة فإنه الحجة.

ثانيا: استصحاب الحال

ذكر في الورقات وشرحها للمحلي أن الاستصحاب على قسمين:

النوع الأول: استصحاب الحال

وهو أن يستصحب العدم الأصلي عند عدم الدليل الشرعي ، و ذلك بأن لر يجده المجتهد بعد البحث الشديد عنه بقدر الطاقة.

مثاله: لا يجب صوم رجب ؛ لأن المجتهد لريجد دليلا يدل على وجوب صوم رجب بعد البحث الشديد بقدر الطاقة فرجع إلى الأصل وهو الحل. و استصحاب العدم الأصلي حجة عند كافة الفقهاء حتى الحنفية.



Scanned by CamScanner

 <sup>(1)</sup> لأن القاعدة الفقهية هي كل أمر كل قصد منه الضبط للصور المتشابهة صن خلال
 الأدلة التي تؤخذ منها أحكام تلك الصور .

النوع الثاني: الاستصحاب بمعنى ثبوت أمر في الزمان الثاني لثبوت في الزمان الثاني لثبوت في الزمان الأول.

و هذا هو التعريف المشهور للاستصحاب.

قال المحلي: «وهو حجة عندنا دون الحنفية فليس بحجة عندهم » (١).

مثاله: لا زكاة في أقل من عشرين دينارا من الذهب وإن كانت تروج رواج الكاملة أي يرغب فيها بقيمة الكاملة ؛ والدليل: هو الاستصحاب وهو عدم وجوب الزكاة فيها الذي كان في عهده عليه أفضل الصلاة والسلام (٢٠). فالناظر يطلب صحبة ما مضى فلا يجب فيها الآن لأنها غير واجبة في الزمن الأول. فإن قيل ما الدليل على أنها لم تكن واجبة في زمنه عليه الصلاة والسلام، قلنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «ليس فيها دون عشرين دينار صدقة».

وقال الغزالي في المستصفى: « الاستصحاب عبارة عن التمسك بدليل عقلي أو شرعي، و ليس راجعا إلى عدم العلم بالدليل، بل إلى دليل مع العلم بانتفاء المغير أو مع ظن انتفاء المغير عند بذل الجهد في البحث والطلب » (٣).

<sup>(</sup>١) المحلي ، شرح الورقات ، ص١١٢.

<sup>(</sup>٢) الدمياطي ، الحاشية على شرح المحلى ، ص١٢٢.

<sup>(</sup>٣) الغزالي ، المستصفى ، ج ١ ص١٩٩ .

ومن امنية الاستان المناه ا

1) إذا ورد النص بإيجاب خمس صلوات فتبقى الصلاة السادسة غير واجبة ؛ لأن نطقه بإيجاب الخمس قاصر على الخمسة فتبقى على النفي في حق السادسة.

٢)إذا أوجب النص صوم رمضان بقي صوم شوال على النفي الأصلي.
 ٣)إذا أوجبنا عبادة في وقت بقيت الذمة بعد انقضاء الوقت على البراءة الأصلية.

# الاستصحاب المقلوب

هو ثبوت أمر في الزمن الأول لثبوته في الزمن الثاني.

قال التاج السبكي في الإبهاج: «الاستصحاب المقلوب وهو استصحاب الحال في الماضي كما إذا وقع البحث في أن هذا المكيال مثلا كان على عهد رسول الله صلى الله عليه صلى الله عليه وسلم. فيقول القائل نعم إذ الأصل موافقة الماضي للحال. وكما رأيت زيدا جالسا في مكان وشككت هل كان جالسا فيه أمس فيقضى بأنه كان جالسا فيه أمس استصحابا مقلوبا» (1).

(1) التاج السبكي، الإبهاج، ج٣ ص ١٤١.

#### مثال:

فرَّع ابن حجر (١) على الاستصحاب المقلوب مسألة، فقال:

لو رأينا سقاية موقوفة وجرئ الناس على الانتفاع بها سائر الانتفاعات فهل شرط الواقف كذلك؟

الجواب: يجوز الانتفاع بهذه السقاية سائر الانتفاعات؛ عملا بالاستصحاب المقلوب؛ وذلك لأنه كذلك في هذا الزمن الحاضر فهو كذلك في الزمن السابق الذي كان في زمن الواقف.

وتحريره كالآتي: بما أنه في هذا الزمن كذلك إذن هو في زمن الواقف كذلك وإذا كان كذلك في زمن الواقف بمنزلة شرطه.

إذن يجوز هذا الفعل ؟ لأنه كان في زمن الواقف وعلم به . والوسيلة إلى معرفة كونه في زمن الواقف هو الاستصحاب المقلوب أي أننا عرفنا أن هذا العرف المطرد الموجود الآن أنه كان موجودا في زمن الواقف بواسطة الاستصحاب المقلوب.

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن حجر، التحفة ،ج٦ص٠٢٦.

إذا تعارضت الا دن ولريسس . المنهد حينئذ يلجأ إلى الترجيح بينها .

وقد عرفنا فيما سبق أن إعمال الدليلين مقدم على الترجيح والنسخ ؟ و وقد عرفنا فيما سبق أن إعمال الدليلين، والعمل ذلك لأن كلاً من الترجيح والنسخ عبارة عن إلغاء لأحد الدليلين، والعمل بالدليلين أولى من إلغاء أحدهما.

وفي هذا الفصل نذكر أهم قواعد الترجيح التي ذكرها إمام الحرمين وشارح ورقاته المحلي (1).

والعلاقة بين التعادل و الترجيح: « أن التعادل هو استواء الأدلة دون والعلاقة بين التعادل و الترجيح: « أن التعادل هو استواء الأخر أن يكون لبعضها مزية على بعضها الآخر ، فإن كان لبعضها مزية على بعضها الآخر ، فإن كان لبعضها مزية على بعضها الرجح به فهو الترجيح ».

و الترجيح: تقوية إحدى الأمارتين على الأخرى ليعمل بها (٢) كما و الترجيح: تقوية إحدى الأمارتين على الله عليه وسلم قال: «إذا رجحت الصحابة خبر عائشة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إذا

(۲) البيضاوي ، منهاج الوصول ، ص۲۲۹.

<sup>(1)</sup> ينظر: المحلي، شرح الورقات، ص١٢٣ وما بعدها.



191

جلس بين شعبها الأربع ومس الختان الختان فقد وجب الغسل»(١) على قوله صلى الله عليه وسلم: «إنها الماء من الماء»(٢).

وقبل الدخول في قواعد الترجيح نذكر بالآتي :

١) العمل بالدليلين ولو من وجه أولى من إهمال أحدهما.

٢)إذا علم أن أحدهما متأخر عن الآخر فالمتأخر ناسخ والآخر منسوخ.
 وقد تقدمت الإشارة إلى هذين الأمرين في باب التعارض.

ومن قواعد الترجيح:

١) الدليل الجلي مقدم على الدليل الخفي

إذا حصل التعارض بين الدليلين من الكتاب أو السنة و كان أحدهما ظاهرا في المراد والآخر ليس كذلك فيقدم الدليل الجلي على الخفي ؛ بناء على هذه القاعدة فإنه يقدم الظاهر على المؤول، فيقدم الحمل على الحمل على المجاز ؛ لأن الظاهر أجلى من المؤول.

٢) يقدم الدليل الموجب لليقين على الموجب للظن

مثاله إذا تعارض حديثان فإنه يقدم المتواتر منهما على الآحاد.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم ، كتاب الحيض ، باب نسخ الماء من الماء ووجوب الغسل بالتقاء الختانين

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم ، كتاب الحيض ، باب إنها الماء من الماء .

۴) يقدم النطق (الكتاب والسنة) على القياس

أي أنه يقدم النص من الكتاب والسنة على القياس بأنواعه ولو قطعيا أن قطع بعلة حكم الأصل وبحصولها في الفرع.

¿) يقدم القياس الجلي على القياس الخفي

و ذلك كتقديم قياس العلة على قياس الشبه أي أنه إذا تعارض قياسان فإنه يقدم الأقوى منهما على الأضعف.

ه) يقدم النص على العدم الأصلي

يقدم النص من الكتاب والسنة على العدم الأصلي ، أما إذا لريوجد نـص فقد سبق أنه يعمل بالعدم الأصلي.

#### فائدة :

المرجحات لاتنحصر فيها ذكر ، ومثارها غلبة الظن (1) ، قال التاج السبكي في الإبهاج: «...واعلم أن طرق الترجيح لا تنحصر فإنها تلويحات تجول فيها الاجتهادات ويتوسع فيها من توسع في فن الفقه فلذا اقتصر ناعلى شرح ما في الكتاب »(1).

<sup>(1)</sup> زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص ١٤٧.

<sup>(</sup>٢) التاج السبكي ، الإبهاج في شرح المنهاج ،ج٣ص٥٠٠.

الفصل السابع عشر الاجتهاد و التقليد والمفتى و المستفتى

أولاً: تعريف الاجتهاد

هو بذل المجهود في تحصيل المقصود.

ومن أجمل التعاريف للاجتهاد ما ذكره ابن السمعاني في قواطع الأدلة حيث قال: «اعلم أن الاجتهاد وهو بذل الجهد في استخراج الأحكام من شواهدها الدالة عليها بالنظر المؤدي إليها... وقال بعضهم: طلب الصواب بالأمارات الدالة عليه ، و هذا الأخير أليق بكلام الفقهاء ، ثم اعلم أن المخاطب بالاجتهاد أهله وهم العلماء دون العامة . فإذا نزلت بالعالم نازلة وجب عليه طلبها في النصوص والظواهر في منطوقها إلى مفهومها ومن أفعال الرسول صلى الله عليه وسلم وإقراره ، وفي إجماع علماء الأمصار فإن وجد في شئ من ذلك ما يدل عليه قضى به ، وإن لم يجده طلبه في الأصول والقياس عليها وبدأ في طلب العلة بالنص فإن وجد التعليل منصوص عليه عمل به فإن لم يجد في النص عدل إلى المفهوم فإن لم يجد نظر في الأوصاف المؤثرة في الأصول في ذلك الحكم...» (1).

<sup>(</sup>١) ابن السمعاني ، قواطع الأدلة ، ج٢ ص ٣٠٢.

ئم لا بدأن نبين ها هنا أن الذي يحصل من الاجتهاد هو الظن المعبر عنه بالفقه، وقد عرف الفقه بأنه: العلم بالأحكام الشرعية العملية المكتسب من أدلتها التفصيلية ، وإنها عبروا عنه بالعلم وإن كان هو ظنا ؟ لأن أدلته ظنية ، وظن المجتهد الذي حصل عليه بعد بذل جهد لقوته هو قريب من العلم. فانيا: هل كل مجتهد مصيب أم لا؟

هذه المسألة من مشهورات مسائل الأصول، ولا بد أن نعلم أن هذه المسألة مفروضة في الاجتهاد في النقليات التي لاقاطع فيها، وليست في الاجتهاد في العقليات كحدوث العالر ووجود الباري وصفاته وبعثة الرسل فإن المصيب فيها واحد فقط باتفاق أهل الإسلام، والمخطئ آثم إجماعا، بل كافر إن نفئ الإسلام.

وقد ذكر إمام الحرمين في الورقات في هذه المسألة رأيين (١): الرأي الأول: كل مجتهد مصيب، ودليله: أن حكم الله في حق المجتهد وحق من قلده هو الذي أداه إليه اجتهاده، و هذا القول مبني على أن الحق متعدد، ويشتهر عندهم بأن هذا القول هو قول المصوبة وهم الذين يقولون بتصويب سائر المجتهدين.

Scanned by CamScanner

<sup>(</sup>۱) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص ١٤٩. (٢) المحلي ، شرح الورقات ، ص ١٢٥.

الرأي الثاني: أنه ليس كل مجتهد في الفروع مصيبا ، واستدلوا بقوله صلى الله عليه وسلم: « إذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب، فله أجران ، وإذا حكم فاجتهد ثم أحاب، فله أجران أن النبي فاجتهد ثم أخطأ، فله أجر »(1). ووجه الاستدلال من هذا الحديث أن النبي صلى الله عليه وسلم خطأ المجتهد تارة وصوبه تارة أخرى وهو محل النزاع . فائدة :

جاء في شرح صحيح الإمام مسلم للإمام النووي عند شرحه لقول النبي صلى الله عليه صلى الله عليه وسلم: «لا يصلين أحد العصر إلا في بني قريظة» فصلى بعضهم بالطريق وبعضهم أخر الصلاة: «وقد يستدل به على أن كل مجتهد مصيب ، وللقائل الآخر أي الذين قالوا ليس كل مجتهد مصيب أن يقول لم يصرّح بإصابة الطائفتين بل ترك تعنيفهم ، ولا خلاف في ترك تعنيف المجتهد وإن أخطأ إذا بذل وسعه في الاجتهاد والله أعلم » . (٢)

و هل يترتب على القولين أثر؟

مما يترتب على الخلاف المذكور ما يأتي:

انه لا ينكر المختلف فيه ؛ لأن كل مجتهد مصيب على قول المصوبة ،
 وعلى المذهب الآخر المصيب واحد والمخطئ غير متعين لنا، والإثم

<sup>(</sup>١) رواه مسلم ، كتاب الأقضية ، باب بيان أجر الحاكم إذا اجتهد فأصاب أو أخطأ .

<sup>(</sup>٢) النووي ، شرح صحيح مسلم ، ج١٢ ص ٩٨.

مرفوع عنه <sup>(1)</sup>.

٢)من اشتبهت عليه القبلة واجتهد وصلى إلى جهة غلب على ظنه أنها جهة القبلة ثم بان له يقين الخطأ يلزمه القضاء عند الشافعي ؛ بناء على أن المصيب واحد ، وعند من يرى أن كل مجتهد مصيب لا يلزمه القضاء ؛ لتصويبه فيما مضى وإن بان أنه خطأ. (٢)

ثالثاً : شروط المجتهد المطلق

المفتي : هو المجتهد وهو من استكملت فيه هذه الشروط.

# الشرط الأول :

أن يكون عالما بالفقه أصولا وفروعا بسائر مسائله سواء المذهبية والخلافية بأن يصير ذلك ملكة له ؛ وذلك ليذهب إلى قول منه ولا يخالفه ؛ لأنه لا يجوز له أن يحدث قولا آخر جديدا، لأن من قبله قد أجمع على نفيه (٣). الشرط الثاني :

أن يكون كامل الآلة في الاجتهاد عارفا بما يحتاج إليه في استنباط الأحكام من النحو واللغة ومعرفة الرجال الراوين للأخبار ليأخذ برواية

<sup>(1)</sup> النووي ، شرح صحيح مسلم ،ج٢ص٢٠.

<sup>(</sup>٢) الزنجاني ، تخريج الفروع على الأصول ، ص ٨٠ .

<sup>(</sup>٣) المحلي، شرح الورقات، ص١٢٥.

المقبول دون المجروح وتفسير الآيات الـواردة في الأحكـام والأخبـار الـواردة في الأحكـام والأخبـار الـواردة فيها ؛ ليوافق ذلك في اجتهاده ولا يخالفه .

### الشرط الثالث:

أن يكون عارفا بمسائل أصول الفقه

## الشرط الرابع:

أن يكون عارفا بمواقع الإجماع والناسخ والمنسوخ وأسباب النزول وشرط التواتر والصحيح والضعيف.

# الشرط الخامس:

معرفة القياس وشرائطه ؛ لأنه مناط الاجتهاد وأصل الرأي ومنه تشعب الفقه وأساليب الشريعة. بل قال ابن أبي هريرة: أن الاجتهاد هو القياس ونسبه إلى الشافعي. (1)

#### فائدة

بمنزلة المجتهد المطلق المجتهد المنتسب وهو المتصف بصفة المجتهد المطلق، وإنها نسب إلى غيره لسلوكه طريقه في الاجتهاد، ولذافإنه يعتد بارائه في الإجماع والخلاف (٢).

<sup>(</sup>١) أحمد عبداللطيف، النفحات على شرح الورقات، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٢) النووي ، المجموع شرح المهذب ،ج١ ص٤٣ .

رابعا: أقسام المجتهدين

ما تقدم من الشروط إنها هي شروط المجتهد المطلق الــــذي يحــرم عليـــه تقليد غيره ، ويليه في المنزلة: ﴿ ﴿ مُعَالِمُهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ ا

# ١) مجتهد المذهب

وهو المتمكن من تخريج الوجوه التي يبديها على نصوص إمامه في المسائل(١). « ومعنى تخريج الوجوه على النصوص : استنباطُها منها ، كأن يقيس ما سكت عنه على ما نصَّ عليه ؛ لوجود معنى ما نصَّ عليه فيها سكت عنه، سواء نصَّ إمامه على ذلك المعنى أو استنبطه هو من كلامه ، أو يستخرج حكم المسكوت عنه من دخوله تحت عموم ذكره ، أو قاعدة قررها ». (٢)

# ٢) محتهد الفتيا

وهو المتبحر في مذهب إمامه المتمكن من الترجيح بين أقوال إمام المذهب وأوجه أصحابه (٣).

# ٣) المجتهد ذو الاجتهاد الجزئي

هو من تثبت له ملكة الاجتهاد في باب معين كالفرائض أو النكاح بأن يعلم

<sup>(1)</sup> ذكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص١٤٨.

<sup>(</sup>٢) ابن قاسم ،الآيات البينات،ج٤ ص٣٣٤.

 <sup>(</sup>٣) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص١٤٨.

أدلته وينظر فيها ؛ فإن الأصح هو جواز تجزئء الاجتهاد. (١)

وبناء عليه فإن الاجتهاد بسائر أقسامه يتجزئ ، فالاجتهاد المذهبي قد يتجزأ فربها حصل لمجتهد الفتيا ، أو من دونه في بعض المسائل ، كما أن الاجتهاد في الفتيا قد يتجزأ فيحصل لمن هو دون مجتهد الفتيا في بعض المسائل. (٢)

خامسا: الفرق بين المفتي (٣) والمجتهد

الذي يفهم من عبارة الورقات وشرحها أن المفتي هو المجتهد فيحتمل أن يكون المراد أنها متحدان مفهوما ، أو أنها متحدان ما صدقا ؛ لأن الذي الذي يصدق عليه لفظ المجتهد يصدق عليه لفظ المفتي (أ) ، و قال ابن السمعاني : «وليس يعتبر في صحة الاجتهاد أن يكون رجلا ولا أن يكون حرا ولا أن يكون عدلا وهو يصح من الرجل والمرأة والحر والعبد والفاسق ، وإنها

<sup>(</sup>١) زكريا الانصاري ، غاية الوصول ، ص١٤٨.

<sup>(</sup>٢) ابن قاسم ، الآيات البينات ، ج ٤ ص٣٤٣.

<sup>(</sup>٣) وفي التحفة لابن حجر ج١ص٣٨ عرف المفتي بأنه: المجيب في الحوادث بها يستنبطه أو يرجحه ، وفي حاشية القليوبي على شرح المحلي ج١ص١١ : ((قوله: (للمفتي) هو من يخبر سائله عن حكم في مسألته ويجب عليه الجواب بشروط سبعة : كون السؤال عن واجب ، وعلمه بالحكم الشرعي، وخوف فواته،وعدالته، وانفراده بمعرفة الحكم، وتكليف، وتكليف السائل ».

<sup>(</sup>٤) أحمد عبداللطيف، النفحات على شرح الورقات، ص٥٥٥.

تعتبر العدالة في الحكم والفتوى فلا يجوز استفتاء الفاسق وإن صح استفتاء المرأة والعبد، ولا يصح الحكم إلا من رجل حر عدل، فصارت شروط الفتيا أغلظ من شروط الاجتهاد بالعدالة لما تضمنه من القبول، وشروط الحكم أغلظ من شروط الفتيا بالحرية والذكورية ؛ لما تضمنه من الإلزام» (1).

سادسا: أقسام المفتين

ذكر الإمام النووي في المجموع نقلا عن ابن الصلاح أن مراتب المفتي غير المستقل أربعة:

- ١) المجتهد المنتسب.
  - ٢) مجتهد المذهب.
- ٣) مجتهد الترجيح. <sup>(٢)</sup>
- 3) «الحالة الرابعة: أن يقوم بحفظ المذهب ونقله وفهمه في الواضحات والمشكلات ولكن عنده ضعف في تقرير أدلته وتحرير أقيسته، فهذا يعتمد نقله وفتواه به فيها يحكيه من مسطورات مذهبه: من نصوص إمامه وتفريع المجتهدين في مذهبه، وما لا يجده منقولا إن وجد في المنقول معناه بحيث يدرك بغير كبير فكر أنه لا فرق بينهها جاز إلحاقه

<sup>(1)</sup> ابن السمعاني، قواطع الأدلة ،ج ٢ص٣٠٦.

<sup>(</sup>Y) وقد تقدمت الإشارة إلى المجتهد المنتسب و مجتهد المذهب ومجتهد الترجيح فيها سبق ·

به والفتوى به ، وكذا ما يعلم اندراجه تحت ضابط ممهد في المذهب ، وما ليس كذلك يجب إمساكه عن الفتوى فيه ومثل هذا يقع نادرا في حق المذكور ؛ إذ يبعد كما قال إمام الحرمين أن تقع مسألة لم ينص عليها في المذهب ولا هي في معنى المنصوص ولا مندرجة تحت ضابط ، وشرطه كونه فقيه النفس (1) ذا حظ وافر من الفقه : قال أبو عمرو : وأن يكتفى في حفظ المذهب في هذه الحالة والتي قبلها بكون المعظم على ذهنه ويتمكن لدربته من الوقوف على الباقي على قرب » (7).

وهذه المرتبة هي تنطبق على مفاتي عصرنا الحاضر، قال الشيخ أحمد عبد اللطيف: «...ومفاتي عصرنا المارسين للفتاوي وتدربوا فيها بحيث يقتدرون

<sup>(</sup>۱) قال إمام الحرمين: (( أهم المطالب في الفقه التدرب في مآخذ الظنون في مجال الأحكام وهو الذي يسمى فقه النفس، وهو أنفس صفات علماء الشريعة )) الزركشي، المنثور في القواعد، ج١ص ٦٨. وقال البرماوي في شرح الفيته (٥/ ٢٨٤): ((... فقيه النفس أي: له قدرة على استخراج أحكام الفقه مِن أدلتها كما يُفهم ذلك مِن تفسير الفقه في أول الكتاب بأنه: العِلم بالأحكام الشرعية الفوعية المكتسب من أدلتها التفصيلية، فتضمَّن ذلك أنه لأبد أن يكون عنده سجية وقوة يَقتير بها على التصرف بالجمع والتفريق والترتيب والتصحيح والإفساد، فإنَّ ذاك ملاك صنعة الفقه...وما أحسن قول الغزالي: إذا لم يتكلم الفقيه في مسألة لم يسمعها ككلامه في مسألة سمعها، فليس بفقيه )).

على إلحاق جزئيات الحوادث الغير مسطورة في كتب المذهب بالمسطورة فيها من هذه الطبقة و إلا لما جاز العمل بفتواهم ، ولكنهم مع ذلك ليس لهم في الاجتهاد شيء ، والعامل بفتواهم مقلد لإمامهم ، وهم مجرد واسطة في بيان أن الحادثة المذكورة من جملة ما اندرج في قواعد إمامه أو تحت العلة المسطورة في المذهب ، فهذه الطبقة هي المذكورة فيها مر عن شرح المهذب ، ويجوز لهم قياس الحوادث غير المنصوصة على المنصوصة فيها يقطع فيه بعدم الفارق فيها نص عليه إمامه أو مجتهدي مذهبه ...» . (1)

سابعا: المستفتى

المستفتي هو : من يطلب الفتيا من غيره ويسوغ له العمل بفتيا غيره من حيث إنه كذلك.

ويشترط في المستفتي أيضا أن يكون من أهل التقليد فيها يقلد فيه سواء كان عاميا محضا أو لريكن كذلك لكنه لريبلغ منصب الاجتهاد.

خرج به المجتهد ، فلا يجوز كونه مستفتيا ؛ لأنه لا يحل له أن يقلد غيره بل يحرم عليه التقليد فالمجتهد لا يقلد مجتهدا آخر.

ثامنا: تعريف التقليد

ذكر إمام الحرمين تعريفين للتقليد هما:

(١) أحمد عبداللطيف، النفحات على شرح الورقات، ص١٦٠.

الأول: قبول قول القائل بلا حجة يذكرها . (١)

الثاني: قبول قول القائل وأنت لا تدري من أين قاله أي لا تعلم مأخذه في ذلك (٢).

# وانبنى على هذا الخلاف في تعريف التقليد مسألتان:

الأولى: هل يسمى قبول قول النبي صلى الله عليه وسلم تقليدا ؟ ، فبعضهم يرئ على التعريف الأول أنه يسمى تقليدا ، وبعضهم الآخر لايرى ذلك ؛ لأن قول الرسول صلى الله عليه واله وسلم حجة في نفسه .

وأما القائلون بالتعريف الثاني ففي ذلك تفصيل عندهم ، وهو إن قلنا أن النبي صلى الله عليه وسلم يجتهد فيجوز أن يسمئ قبول قول تقليدا. وإن قلنا أن النبي صلى الله عليه وسلم لا يجتهد إنها يقول عن وحي فلا يسمئ قبول قول تقليدا ؛ لاستناده إلى الوحي (٣).

الثانية : هل أخذ العامي بقول المجتهد يسمى تقليدا أم لا ؟ ، فقال بعضهم : أن ذلك ليس بتقليد ؛ لأن قول العالر حجة في حق المستفتى ، وذهب معظم

<sup>(</sup>١) المحلى ، شرح الورقات ، ص١٢٦ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) المحلي ، شرح الورقات ، ص١٢٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر : المحلي ، شرح الورقات ، ص١٢٧ و الزركشي ، البحر المحيط ، ج٤ ص٥٥ ومابعدها .

الأصوليين إلى أنه مقلد له فيها يأخذه ؛ لأنا إن فسرناه بقبول القول بلا حجة فقد تحقق ذلك ؛ إذ قوله في نفسه ليس بحجة ، وإن فسرناه بقبول القول مع الجهل بمأخذه فهو متحقق في قول المفتي أيضا(١).

والحاصل أن مقصودهم من هذا الباب بيان أنه يجب على كل من ليس بمجتهد التقليد في الفروع وهي المسائل الفقهية التي يستنبطها المجتهدون، قال التاج السبكي: «وليس الرجوع إلى المرسل، ولا الإجماع، والعامي إلى المفتي، والقاضي إلى العدول بتقليد؛ لقيام الحجة على أن كلا منها دليل شرعي في حق الآخذ به، وقد تسمى هذه الصورة تقليدا عند قوم لا سيها رجوع العامي إلى قول المفتى وهو المختار»(٢).

## تنبيهات

الأول: قال ابن جزي: « يجوز تقليد المذاهب في النوازل والانتقال من مذهب إلى مذهب بثلاثة شروط:

أحدها: أن يعتقد فيمن يقلده العلم والفضل.

الثاني : لا يتبع رخص المذاهب.

الثالث: لا يجمع بين المذاهب على وجه يخالف الإجماع، كمن تـزوج بغير

 <sup>(</sup>١) الزركشي ، البحر المحيط ، ج٤ ص٥٥٥.
 (٢) التاج السبكي ، رفع الحاجب ، ج٣ص٤٧٤.

صداق ولا ولي ولا شهود، فإن هذه الصورة لريقل بها أحدى(١).

الثاني: من ارتكب ما اختلف العلماء في حرمته من غير أن يقلد القائل بالحل فإنه يأثم أو لا بتركه تعلم العلم الواجب بشرط أن يمكنه التعلم، وكذا يأثم بالفعل إن كان الفعل مما لا يعذر أحد بجهله (٢).

الثالث: من أدى عبادة مختلفا في صحتها من غير تقليد للقائل بها لزمه إعادتها؛ لأن إقدامه على فعلها عبث. (٣)

<sup>(</sup>١) ابن جزي ، تقريب الوصول ، ص١٤٨. ومنه يعرف شروط التقليد أو الاقتداء وهي

١ - علمه بالمسألة على مذهب من يقلده بسائر شروطها ومعتبراتها.
 ٢ - وأن لا يكون المقلَّد فيه مما ينقض قضاء القاضي به. وهو ما خالف النص أو الإجماع أو القواعد أو القياس الجلي.

٢ - وأن لا يتتبع الرخص بأن يأخذ من كل مذهب ما هو الأهون عليه.

٤ - وأن لا يلفّق بين قولين تتولد منها حقيقة لا يقول بها كل من القائلين كأن توضأ ولم
 يدلك تقليداً للشافعي ومس بلا شهوة تقليداً لمالك ثم صلى فصلاته حينئذ باطلة باتفاقها.
 ينظر الفوائد المكية فيها يحتاجه طلبة الشافعية ، ص ٢٣٩ ومابعدها .

 <sup>(</sup>۲) ينظر : الزركشي ، البحر المحيط ، ج٤ ص٥٥٥ و ابن حجر، تحفة المحتاج
 ،ج١٠ص١١٠.

<sup>(</sup>٣) ابن حجر ، تحفة المحتاج ،ج ١ ١٣٠٠ .

## فائدة مهمة:

جاء في القاعدة الثانية والأربعين من قواعد التصوف للإمام أحمد زروق:

«التقليد: أخذ القول من غير استناد لعلامة في القائل، ولا وجه في المنقول، فهو مذموم مطلقاً ؛لاستهزاء صاحبه بدينه.

والاقتداء: الاستناد في أخذ القول لديانة صاحبه وعلمه ، وهذه رتبة أصحاب المذاهب مع أئمتها . فإطلاق التقليد عليها مجاز.

والتبصر: أخذ القول بدليله الخاص به من غير استبداد بالنظر، ولا إهمال للقول. وهي رتبة مشايخ المذاهب وأجاويد طلبة العلم.

والاجتهاد: اقتراح الأحكام من أدلتها ، دون مبالاة بقائل. ثم إن لريعتبر أصل متقدم فمطلق، وإلا فمقيد». (1)

هذا وقد تمت بحمد الله هذه الدروس على ورقات سيدنا إمام الحرمين في رحاب كلية الشريعة بجامعة الأحقاف بتريم وهو المقرر الدراسي المسمى أصول الفقه (١)، وقد درست الطالب عبد الرحمن محمد على قيقب متن الورقات وشرحه للمحلى، وكتبت هذا المؤلف أثناء دراستنا لها.

فأسأل الله تعالى أن يجعل عملنا هذا خالصا لوجهه الكريم ، وأن يفتح على أخينا فتوح العارفين وسائر إخواننا المتعلمين ، ويجعلنا جميعا من كمل المبلغين

<sup>(</sup>١) زروق ، قواعد التصوف ، ص٧٦.

عن حبيبه المصطفئ صلوات الله وسلامه عليه أنه أكرم كريم وأرحم رحيم ذوالجلال والإكرام.

اللهم إنا نسألك بأنك أنت الله الذي لا إله إلا أنت الحنان المنان بديع السموات والأرض يا ذالجلال والإكرام أن ترزقنا كمال المتابعة لعبدك ونبيك سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم في أخلاقه وأقواله وأفعاله ظاهرا وباطنا وأن تحيينا وأن تميتنا على ذلك برحتك يا أرحم الراحمين. و صلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم. سبحان ربك رب العزة عما يصفون وسلام على المرسلين و الحمد لله رب العالمين.

قال ذلك وكتب الفقير إلى عفو رب عبد السرحمن بن عبد الله بن

وكان الفراغ منه بتارخ ٢٧ صفر ١٤٣٤هـ الموافق ١٠ / ١ / ٢٠١٤م.

# المراجع

- الإبهاج في شرح المنهاج ، لشيخ الإسلام تقي الدين علي بن عبدالكافي السبكي ، وولده تاج الدين عبدالوهاب بن علي السبكي ، حققه وقدم له الدكتور شعبان محمد إسهاعيل ، المكتبة المكية ودار ابن حزم ، بيروت ، الطبعة الثانية ، سنة ١٤٣٢هـ الموافق ٢٠١١م .
- الإجماع ، للإمام محمد بن إبراهيم بن المنذر ، اعتنى به وقدمه محمد حسام بيضون ، مؤسسة الكتب الثقافية ، بيروت ، الطبعة الثانية ، ١٤٣٥هـ الموافق ٢٠١٥م .
- أساس القياس ، لأبي حامد محمد بن محمد الغزالي ، مكتبة العبيكان ،
   الرياض ، سنة ١٤١٣هـ الموافق ١٩٩٣م .
- الأشباه والنظائر ، لتاج الدين عبدالوهاب بن على السبكي ، تحقيق عادل أحمد عبدالموجود ، وعلى محمد معوض ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، الطبعة الأولى ، سنة ١٤١١هـ-١٩٩١م .
  - أصول الفقه ، لمحمد أبو النور زهير ، المكتبة الأزهرية للتراث ، القاهرة .
- الإمام في بيان أدلة الأحكام ، لأبي محمد عز الدين عبد العزيز بن عبد السلام بن أبي القاسم بن الحسن السلمي الدمشقي، الملقب بسلطان العلاء ،

- البحر المحيط في أصول الفقه ، محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي ، دار
   الكتب العلمية ، بيروت ، الطبعة الثانية ، سنة ١٤٢٨هـ الموافق ٢٠٠٧م.
- بشرى الكريم بشرح مسائل التعليم ، سعيد بن محمد باعشن الدوعني الحضرمي الشافعي ، دار المنهاج ، جدة ، الطبعة الأولى ، سنة ١٤٢٥هـ الموافق ٢٠٠٤م.
- بغية المسترشدين في تلخيص فتاوى بعض الأئمة من العلماء المتأخرين، عبدالرحمن بن محمد بن حسين المشهور، مصورة من مطبعة البابي الحلبي، القاهرة.
- تأسيس القواعد والأصول وتحصيل الفوائد لذوي الوصول المسمئ اختصارا قواعد التصوف وفوائد التعرف ، تأليف الشيخ الإمام أبي العباس أحمد زروق الفاسي ، تحقيق نزار حمادي ،دار الإمام ابن عرفة ، تونس ، الطبعة الأولى ، ١٤٣٦هـ الموافق ٢٠١٥م .
- تحفة المحتاج بشرح المنهاج ، شهاب الدين أحمد بن محمد بن محمد ابن
   حجر الهيتمي أبوالعباس، دار الفكر، بيروت ، الطبعة الثانية، سنة ١٤٠٥هـ الموافق ١٩٨٤م.

- تغريج الفروع على الأصول ، للإمام شهاب الدين محمود بن أحمد الزنجاني ، تحقيق محمد أديب الصالح ، مكتبة العبيكان ، الرياض ، الطبعة الثالثة ، سنة ١٤٢٧هـ الموافق ٢٠٠٦م .
- تقريب الوصول إلى علم الأصول ، لأبي القاسم محمد بن أحمد بن جزي ، دراسة وتحقيق الدكتور عبدالله محمد الجبوري ، دار النفائس ، الأردن ، الطبعة الثانية ، سنة ١٤٣٣ هـ الموافق ٢٠١٢م .
- التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير ، لأبي الفضل أحمد بن عباس على بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني ، تحقيق: أبو عاصم حسن بن عباس بن قطب ، مؤسسة قرطبة مصر ، الطبعة الأولى، سنة ١٤١٦هـ الموافق ١٩٩٥م.
- التمهيد في تخريج الفروع على الأصول ، لأبي محمد عبد الرحيم بن الحسن الإسنوي ، تحقيق الدكتور محمد حسن هيتو ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، الطبعة الرابعة ، سنة ١٤٠٧هـ الموافق ١٩٨٧م.
- الحاوي الكبير شرح مختصر المزني ، لأبي الحسن على بن محمد بن محمد بن حمد بن حبيب البصري البغدادي الشهير بالماوردي ، تحقيق الشيخ على محمد معوض و الشيخ عادل أحمد عبد الموجود ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، الطبعة الأولى ، سنة ١٤١٩ هـ ١٩٩٩م .



#### TIA

- حاشية الإمام أحمد بن محمد الدمياطي على شرح متن الورقات للإمام
   جلال الدين محمد أحمد المحلي ، اعتنى به صيب ملا محمد نوري علي، مؤسسة
   الرسالة ناشرون بيروت ، الطبعة الأولى ، سنة ١٤٣٦هـ الموافق ٢٠١٥م.
- حاشية البناني على شرح جمع الجوامع ، عبدالرحمن بن جاد الله البناني ،
   شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر.
- حاشية الصبان على شرح السلم للملوي ، محمد على الصبان ، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر .
- حاشية العطار على جمع الجوامع، حسن العطار، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر.
- حاشية عبدالحميد على تحفة المحتاج بشرح المنهاج ، عبدالحميد الشرواني ،
   دار الفكر، بيروت ، الطبعة الثانية ، سنة ١٤٠٥هـ ١٩٨٤م.
- حاشية على شرح المحلي على الورقات ، للشيخ الدكتور سعيد فودة ، دار
   النور المبين ، عمان الأردن ، الطبعة الأولى ، سنة ٢٠١٤م .
- دروس أصول الفقه المكية ، تأليف أحمد جابر جبران ،طبع بمطابع
   المجموعة الإعلامية ، الطبعة الثانية ، سنة ١٤١٤هـ الموافق ١٩٩٣م .
- رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجب ، للإمام تاج الدين عبدالوهاب بن
   علي السبكي ، تحقيق محمد عبدالرحمن مخيمر عبدالله ، دار الكتب العلمية ،

- بيروت ، الطبعة الأولى ، بدون سنة الطبع .
- الشرح الكبير على الورقات ، تأليف شهاب الدين أحمد بن قاسم العبادي ،
   تحقيق محمد حسن إسهاعيل ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، الطبعة الأولى ،
   سنة ١٤٢٤هـ الموافق ٢٠٠٢م .
- شرح الورقات ، للإمام تاج الدين عبدالرحمن بن إبراهيم الفزاري المعروف بابن الفركاح الشافعي ، دار ابن حزم ، بيروت ، الطبعة الأولى ، سنة ١٤٢٧هـ الموافق ٢٠٠٦م .
- شرح تنقيح الفصول في اختصار المحصول ، للإمام شهاب الدين أحمد بن أدريس القرافي ، اعتنى به ناجي السويد ، المكتبة العصرية ، بيروت ، الطبعة الأولى ، سنة ١٤٣٢هـ الموافق ٢٠١١م.
- شرح متن الورقات ، للإمام جلال الدين محمد أحمد المحلي ، اعتنى به صيب ملا محمد نوري علي ، ، مؤسسة الرسالة ناشرون ، الطبعة الأولى ، سنة ١٤٣٦هـ الموافق ٢٠١٥م .
- شفاء الغليل في بيان الشبه والمخيل ومسالك التعليل ، لحجة الإسلام محمد
   بن محمد الغزالي ، المكتبة العصرية ، بيروت ، الطبعة الأولى ١٤٢٨هـ الموافق
   ٢٠٠٨م.
- عَلَمُ الجذل في علم الجدل ، للإمام نجم الدين الطوفي ، تحقيق فولفهارت

هابنريشس ، دار قرانزشاينر بقبادن ، سنة ١٤٠٨ هـ الموافق ١٩٨٧ م .

- غاية المأمول في شرح ورقات الأصول ، للشيخ شهاب الدين أحمد بن أحمد بن حمزة الرملي ، تحقيق عثمان يوسف حاجي أحمد ، مؤسسة الرسالة ناشرون ، بيروت ، الطبعة الأولى ، سنة ١٤٣٣هـ الموافق ٢٠١٢م .
- غاية الوصول إلى دقائق علم الأصول المبادئ والمقدمات ، تأليف الدكتور
   جلال الدين عبدالرحمن ، بدون ناشر ، الطبعة الثالثة ، سنة ١٤١٧هـ الموافق
   ١٩٩٦م.
- غاية الوصول شرح لب الأصول ، زكريا بن محمد بن زكريا الأنصاري ،
   الطبعة الأخيرة ، مكتبة ومطبعة البابي الحلبي ، مصر .
- فتح الرحمن شرح لقطة العجلان ، تأليف شيخ الإسلام زكريا بن محمد بن أحمد الأنصاري ، تحقيق عدنان بن شهاب ، دار النور المبين ، عمان الأردن ، الطبعة الأولى ، سنة ٢٠١٦م .
- قرة العين شرح ورقات إمام الحرمين مطبوع بهامش حاشية محمد بن
   حسين السوسي ، للإمام أبي عبدالله محمد الحطاب المالكي ، المطبعة التونسية ،
   تونس ، سنة ١٣٥١هـ .
- اللمع في أصول الفقه مطبوع بمعية شرح الشيخ محمد ياسين الفاداني ، أبو
   إسحاق إبراهيم بن علي بن يوسف الشيرازي ، دار ابن كثير ، دمشق ، الطبعة

- الثانية ،١٤٣٢ هـ الموافق ١١٠١م .
- متن الورقات في أصول الفقه ، لإمام الحرمين أبي المعالي الجويني ، مطبوع متن الورقات في أصول الفقه ، لإمام الحرمين أبي المعالي الجويني ، مطبوع مع شرح المحلي وحاشية الدمياطي ، اعتنى به صيب ملا محمد نوري علي، مؤسسة الرسالة ناشرون ، الطبعة الأولى ، سنة ١٤٣٦هـ الموافق ١٠١٥م .
- المجموع شرح المهذب ، للإمام أبي زكريا يحيى بن شرف النووي ، مصورة عن طبعة المطبعة المنيرية ، القاهرة .
- عك النظر، محمد بن محمد الغزالي ، تشرف بخدمته اللجنة العلمية بدار
   المنهاج ، دار المنهاج ، جدة ، الطبعة الأولى ، سنة ١٤٣٧هـ الموافق٢٠١٦م.
- المستصفى من علم الأصول ، محمد بن محمد الغزالي ، دار إحياء التراث
   العربي ، بيروت ، الطبعة الأولى ، سنة ١٤١٨ هـ الموافق١٩٩٧م .
- المعونة في الجدل ، أبو إسحاق إبراهيم بن على بن يوسف الشيراذي ،
   تحقيق عبدالمجيد التركي ، دار الغرب الإسلامي .
- مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج، شمس الدين محمد بن أحمد الخطيب الشربيني، تحقيق عادل أحمد عبدالموجود، وعلى محمد معوض، دار الكتب العلمية، بيروت، سنة ١٤٢١هـ الموافق ٢٠٠٠م.
- مفتاح السعادة ومصباح السيادة في موضوعات العلوم ، تأليف أحمد بن
   مصطفئ الشهير بطاش كبري زاده ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، الطبعة

الأولى ، سنة ١٤٠٥هـ الموافق ١٩٨٥م .

- مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول ، للإمام الشريف أبي عبدالله عمد بن أحمد الحسيني التلمساني ، خرَّج أحادثه وعلق عليه مصطفى شيخ مصطفى ، مؤسسة الرسالة ناشرون ، الطبعة الأولى ، سنة ١٤٣٤هـ الموافق ٢٠١٣م .
- مقاييس اللغة، لأبي الحسين أحمد بن فارس، تحقيق: عبد السلام محمد
   هارون، دار الفكر، سنة ١٣٩٩هـ الموافق ١٩٧٩م.
- مقدمة ابن خلدون وهي الجزء الأول من تاريخ ابن خلدون المسمئ ديوان
   المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر،
   تأليف عبد الرحمن بن محمد بن محمد، ابن الحضرمي الإشبيلي، تحقيق خليل
   شحادة، دار الفكر، بيروت، الطبعة الثانية، سنة ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- منهاج الطالبين وعمدة المفتين ، أبي زكريا يحيى بن شرف النووي ، مصورة
   عن طبعة البابي الحلبي ، القاهرة .
- منهاج الوصول إلى علم الأصول ، للقاضي ناصر الدين عبدالله بن عمر
   البيضاوي ، حققه الدكتور شعبان محمد إسهاعيل ، دار ابن حزم ، بيروت ،
   الطبعة الأولى ، سنة ١٤٢٩هـ الموافق ٢٠٠٨م .
- المهذب، أبو إسحاق إبراهيم بن علي بن يوسف الشيرازي ، دار الفكر ،

- بيروت .
- النفحات على شرح الورقات ، تأليف أحمد بن عبداللطيف الخطيب المدرس بالمسجد الحرام ، طبعة الحرمين سورابايا مصورة عن طبعة البابي .
   الحلبي .
- نهاية السول في شرح منهاج الوصول إلى علم الأصول ، تأليف جمال الدين عبدالرحيم بن الحسن الإسنوي ، حققه وشرح شواهده الدكتور شعبان عمد إسماعيل ، دار ابن حزم ، بيروت ، الطبعة الأولى ، سنة ١٤٢٠هـ الموافق ١٩٩٩م .
- نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج، شمس الدين محمد بن أبي العباس أحمد بن
   حزة ابن شهاب الدين الرملي الشهير بالشافعي الصغير، دار الفكر، بيروت،
   الطبعة الأخيرة، سنة ٤٠٤ هـ-١٩٨٤م.

|        | 5.4  | i. |
|--------|------|----|
| متنوسه | لضهو | 3  |

940

تقديم الحبيب العلامة عمر بن حامد الجبلاني تعضيد الحبيب العلامة أبوبكر بن علي المشهود تقويظ الحبيب العلامة عمر بن محمد بن سالم بن حفيظ

القائمة

القصل الأول: تعريف أصول الفقه

القصل الثاني : مبادئ علم الأصول

القصل التالت : العلاقة بين علم الفقه والأصول والجدل و الحلاف

القصل الرابع: الحكم الشرعي

القصل الخامس: أقسام الكلام

الفصل السادس: الأمر والنهي ٧٣

القصل السابع: العام والخاص

الفصل الثامن: المطلق والمقيد والمجمل والمبين والنص والطّاهر

والمؤول

الفصل التاسع: أفعال النبي صلى الله عليه وآله وسلم

القصل العاشر: النسخ

عارض الأدلة ( تعارض الأدلة

34

10

4

### الفهرس

| 0     | تقديم الحبيب العلامة عمر بن حامد الجيلاني                   |
|-------|-------------------------------------------------------------|
| ٩     | تعضيد الحبيب العلامة أبوبكر بن علي المشهور                  |
| 17    | تقريظ الحبيب العلامة عمر بن محمد بن سالم بن حفيظ            |
| 10    | المقدمة                                                     |
| 19    | الفصل الأول : تعريف أصول الفقه                              |
| **    | الفصل الثاني: مبادئ علم الأصول                              |
| 40    | الفصل الثالث: العلاقة بين علم الفقه والأصول والجدل و الخلاف |
| ٤٤    | الفصل الرابع: الحكم الشرعي                                  |
| ٥٨    | الفصل الخامس: أقسام الكلام                                  |
| ٧٢    | الفصل السادس: الأمر والنهي                                  |
| 94    | الفصل السابع : العام والخاص                                 |
| ۱۰۷   | الفصل الثامن : المطلق والمقيد والمجمل والمبين والنص والظاهر |
| • • • | والمؤول                                                     |
| 171   | الفصل التاسع: أفعال النبي صلى الله عليه وآله وسلم           |
| ۱۳.   | الفصل العاشر: النسخ                                         |
| ۱۳۸   | الفصل الحادي عشر: تعارض الأدلة                              |

| 1 8 7 |                                                                     |         |
|-------|---------------------------------------------------------------------|---------|
| 109   | الثاني عشر: الإجماع                                                 | الفصل   |
| 177   | الثالث عشر: الأخبار                                                 | الفصل   |
| 189   | الرابع عشر: القياس                                                  | الفصل   |
| 194   | الخامس عشر: الاستدلال                                               | الفصل   |
| ۲.,   | ير من قواعد الترجيح                                                 |         |
| 710   | السادس عسر . حو<br>السابع عشر : الاجتهاد والتقليد والمفتي والمستفتي | الفصل   |
| 770   |                                                                     | المراجع |
|       |                                                                     | الفهرس  |