

تأليف محَّدُنا صِرالدِينِ الألبِ إِن

(طَبُعة بُدينٌ منقحة ومزين مع مناقشات وفوائدفرية يَوْكُ أَنَّ وبعد المراة ليسَ بعورة وأند مذهبُ جهورانيت عابة والأنمة والكارم فقها والمناب لة، والرّد المفحد على من فشد منه من .

**ڰؚؾڹٳڒؽٳڒؽۣڎ** 

[] آکشگراوی

# حُقوق الطِّنْعِ مَجْفُوطَاهُ اللَّكْتِهِ الإسْدَامِية

الطبعت الثانية المانية المانية المادي الطبعة الثالثة المنتبة المسداوي القاهرة

ه ۱۵۱ هـ - ۱۹۹۶ م .

طبعة خاصة لصر

المَكتَّبَة الاستلاميَّة صَالَف: ٨٤٢٨٨٧ -عَمَّان - الأردت صَ.بَ. (١١٣) أنجبههَة - هَاتف: ٨٤٢٨٨٧ -عَمَّان - الأردت

# بسسانةالرم إرحيم

#### مقدمة الطبعة الجديدة:

إنَّ الحمدَ لله؛ نحمدُه ونستعينُه ونستغفرُه، ونعوذُ باللهِ مِن شرورِ أنفسِنا، وسيَّتاتِ أعمالِنا، مَن يهده اللهُ فلا مُضلَّ له، ومَن يُضْلِل فلا هاديَ له، وأشهدُ أنْ لا إله إلا اللهُ وحدَه لا شريك له، وأشهدُ أنَّ محمَّداً عبدُه ورسولُه.

أما بعد؛ فهذه هي الطبعة الجديدة لكتابي «حجاب المرأة المسلمة في الكتاب والسنة»، وهي تختلف عن سابقاتها بزيادات هامّة في جوانب عديدة، أهمّها تلك الزيادة في الأحاديث وآثار السّلف الدّالة على أنّ وجه المرأة وكفّيها ليسا بعورة، فمثلاً هناك زيادة خمسة أحاديث (من صفحة ٧٠ ـ ٧٧)، حيث أصبح عدد الأدلّة ثلاثة عشر دليلاً بدلاً من ثمانية أدلّة في الطبعات السابقة، وكذلك أضفنا في هذه الطبعة عدداً مِن أهم الأثار السلفيّة الدالّة على ذلك، يجدها القارى، (في صفحة ٩٦ ـ ١٠٣).

وأهم من ذلك كلَّه تلك الصفحاتُ التي الحقناهاب (ص٥١ - ٥٣) وبيَّنًا فيها دِقَّة نظر ابن عباس ومن تبعَه من الصحابة والمفسّرين في تأويل قوله

تعالى: ﴿إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْها﴾، وأن المراد الوجه والكفّان، والمعنى: إلّا ما ظهرَ عادةً بإذن الشارع وأمره. فلا يَرِدُ حينئذِ الاعتراض أو الإشكال الذي كنتُ أوردتُه على تفسير ابن جرير والقرطبي هناك، فراجعه فإنه مهم جدّاً، وفيه بيان أن الفضل في التنبّه لهذا يعود إلى الحافظ ابن القطّان الفاسي في كتابه الجامع «النّظر في أحكام النّظر»، وذلك من بركة الاستمرار في البحث وطَلَب العلم للوصول إلى الحقّ ممًا اختلف فيه الخلق.

وهناك زيادة تحت عنوان (فائدة مهمة) (ص١١٤-١١٧) حول خطورة استخدام الخادمات الكافرات في بيوت المسلمين.

وكذلك الزيادة من (ص١٢١-١٢٣) حول بعض ألوان ثوب المرأة، والتي قد تعتقد بعض النساء أنها من الزينة، وهي ليست كذلك، والأدلَّة عليها...

بالإضافة إلى العديد من الزيادات المطوَّلة والمختصرة، يجدها القارىء مبثوثة في مواقع مختلفة، حسبَما يقتضيه البحثُ والتدقيق العلميُّ.

ومِن ناحية أخرى؛ فإنَّ هناك فِقْرات كانت في الطبعات السابقة في الهامش، فرأينا في هذه الطبعة أن تُنقَل إلى المَتْن؛ لأهمِّيَّتها وضرورة إبرازها؛ كالمادَّة الموجودة من صفحة (٧١ ـ ٧٩) تحت عنوان: (إبطالُ دعوى أنَّ هذه الأدلَّة كلَّها كانت قبل فرضيَّة الحجاب)، بالإضافة إلى فِقراتٍ متفرِّقة نُقِلَت من الهامش إلى المتن حسبما رأينا أنَّ المصلحة تقتضى ذلك

هذا، وقد كنتُ شرعتُ مند مدَّة ليست بالقصيرة ـ ربَّمـا قاربت السنتين ـ بكتـابـة مقـدَّمة لهذه الطبعة الجديدة، اضطُررْتُ من خلالِها أن

أتعرُّض لبعض الذين تناولوا كتابي هذا \_ أو بالأحرى قولى بأن وجه المرأة وكفِّيها ليسا بعورةٍ - تناولوه بالنَّقد غير العلميِّ ، والمصحوب بالتَّجريح ، كأني أنتصر لهذا الرأي متَّبعاً فيه هواي، ولا سلفَ لي فيه! فبدأتُ باستعراض أدلَّتهم وردودهم، وتتبُّع أقوالهم وشبهاتهم واحدةً واحدةً غالباً، كما عُنيتَ بالردِّ على الشيخ التُّويجري عناية خاصَّة في كتابه «الصارم المشهور»؛ لأنه كبيرهم في ذلك ومِن أسبقهم! وأحياناً أردُّ عليهم ردّاً عامّاً، وهذا حينما يكون الدليل واضحاً لا لبس فيه ولا غموض . . . وهكذا ، حتى وجدتنى قد تجمَّع عندي ما يزيد على مائة صفحة بخط يدي من الحجم الكبير، أي أنه لو أتممتُه ونسَّقتُه؛ لقارَب حجمه حجم هذا الكتاب \_ الأصل \_ أو يزيد، ممَّا جعل أمر إلحاق هذا الذي تجمُّع تحت اسم (مقدِّمة الطبعة الجديدة لهذا الكتاب) أمراً غير مناسب من جوانبَ عديدة، منها أنَّ حجمه سيزيد إلى الضعف، ومنها \_ وهو الأهمُّ \_ تلك البحوث المتخصِّصة النادرة التي تناولتُها بالبحث، فرأيتُ بعد نظر وتفكير أن أفصل هذا الذي كتبتُه عن هذه المقدمة، وأن أخرجه كتاباً مستقلًا؛ ليكون بياناً للناس، ولعله \_ إن شاء الله \_ يكون هكذا أنفع لهم، وأسهل تداولًا، وسمَّيته:

«الرَّدُ المُفْحِم على من خالف العلماء وتشدَّد وتعصَّب، وألزم المرأة أن تسترَ وجهَها وكفَّيها وأوجب، ولم يقْنَعْ بقولهم: إنَّه سنَّةٌ ومستَحب».

ولكن يبدو لي أنه لا بدِّ هنا من أن أحصر أهمَّ أخطاء المخالفين المتشدِّدين بالقدر المستطاع من الإيجاز، فأقول:

أُوَّلًا: فسَّروا (الإِدناء) في آية (الجلابيب) الآتية بتغطية الوجه، وهو

خلافُ أصل هذه الكلمة في اللُّغة، وهو: التقرُّب؛ كما في كتب اللغة، وكما أفاده العلُّمة الراغب الأصبهانيُّ في «المفردات»، ثم قال:

«ويُقال: دانَيْتُ بين الأمرين: أَدْنَيْتُ أَحدَهما من الآخر».

ثم ذكر الآية، ويكفي في ذلك حجَّة أنَّ ابن عباس تَرْجمان القرآن فسَّرها بذلك، فقال:

«تُدْني الجلباب إلى وجهِها، ولا تضرِب به»؛ أي: لا تسترُه. وسيأتي تخريجه قريباً، وأنَّ ما احتجُوا به ممًّا يُنافيه؛ لا يصحُّ عنه.

ثانياً: فسروا (الجِلْباب) بأنّه الثّوب الذي يغطّي الوجه، ولا أصلَ له في اللّغة أيضاً، بل هو يُنافي تفسير العلماء بأنّه الثوبُ الذي تُلْقيه المرأة على خمارها، ولم يقولوا: على وجهها، حتى الشيخ التّويجري نفسه حكى هذا التفسير عن ابن مسعود رضي الله عنه وغيره من السّلف، وهو الذي كنتُ ذكرتُه في الكتاب كما سيأتي (ص ٨٣).

ثالثاً: اصرُّوا جميعاً على أنَّ الخمار غطاءُ الرأسِ والوجه! فزادوا في تفسيره (الوجه) من عند أنفُسِهم؛ ليجْعَلوا آية ﴿وَلِيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلى جُيوبِهِنَّ حجَّة لهم، وهي عليهم؛ لأن (الخمار) لُغة غطاء الرأس فقط، وهو المراد كلَّما جاء ذكرُه مطلقاً في السُّنة؛ كأحاديث المسح على الخمار، وقوله ﷺ:

«لا يَقْبَلُ اللهُ صلاة حائض إلا بخمارٍ»(١).

<sup>(</sup>١) وسيأتي تخريجه.

بل هذا الحديث يؤكّد بطلان تفسيرهم؛ لأن المتشدّدين أنفسهم \_ فضلاً عن أهل العلم \_ لا يستدلُّون به على شرطيّة ستر المرأة لوجهها في الصّلاة، وإنّما الرأس فقط، ﴿فَاسْأَلُوهُمْ إِنْ كَانُوا يَنْطِقُونَ ﴾!

ويزيدهُ تأكيداً تفسيرُهم لقوله تعالى في آية (القواعد): ﴿ أَنْ يَضَعْنَ شِيابَهُنَ ﴾ بالجلباب، فقالوا: فيجوز للقاعدة أن تظهرَ أمام الأجانب بخمارِها كاشفةً وجهها، صرَّح بذلك أحدُ فضلائهم، أما الشيخ التُويجري؛ فيشير إلى ذلك ولا يفصِح! كما هو مشروحٌ في موضعه من «الردِّ المُفْحِم».

وقد تتبَعْتُ أقوال العلماء سلفاً وخلفاً في كلَّ الاختصاصات، فرأيتُهم أجمعوا على أنَّ (الخمار) غطاء الرأس، وسمَّيت ثمَّة أكثر من عشرين عالماً، وفيهم بعض الأثمَّة والحفاظ، ومنهم أبو الوليد الباجي المتوفَّى (٤٧٤هـ)، وزاد هذا في البيان، فقال جزاه الله خيراً:

«ولا يظهرُ منها غيرُ دور وجهها».

رابعاً: ادَّعى الشيخ التويجريُّ الإجماعَ على أنَّ وجه المرأة عورة، وقلَّده في ذلك كثير ممَّن لا علم عنده، وفيهم بعض الدكاترة! وهي دعوى باطلة، لم يسبِقْه أحدُ إليها، وكتُبُ الحنابلة التي تفقَّه عليها - فضلاً عن غيرها - كافيةً للدلالة على بطلانِها، وقد ذكرتُ هناك في «الرَّد» كثيراً من عباراتِهم؛ مشل عبارة ابن هُبيرة الحنبلي في كتابه «الإفصاح»، وفيها أنَّ مذهبَ الأئمَّة الثلاثة أنه ليس بعورة؛ قال:

«وهو روايةً عن الإمام أحمدَ».

وقد رجَّح هذه الرواية كثيرٌ من الحنابلة في مصنَّفاتهم كابْنَي قُدامة

وغيرهما، ووجَّه ذلك صاحب «المعني» بقوله:

«لأنَّ الحاجةَ تدعو إلى كشف الوجه للبيع والشَّراء، والكفَّين للأخذ والإعطاء».

ومنهم العلّامة ابن مُفْلح الحنبلي الذي قال فيه ابن قيّم الجوزيّة:

«ما تحت قُبّة الفَلَك أعلمُ بمذهب الإمام أحمد من ابن مُفْلح».

وقال له شيخُه ابن تيمية:

«ما أنت ابنَ مُفْلِح، بل أنت مُفْلِح».

وهنا أرى لزاماً علي أن أبادِر إلى نقل كلام هذا المُفْلح إلى القراء؛ لما فيه من العلم والفوائد العديدة، التي منها تأكيد بطلان دعوى الشيخ التويجري، ومنها موافقة كلامِه رحمه الله ومن ذُكِرَ معه من العلماء الأعلام لصحّة ما اخترْتُه في هذه المسألة سابقاً ولاحقاً.

قال في كتاب القيم «الآداب الشرعيّة» ـ وهو من مراجع الشيخ التوبجري، الأمر الذي يدل على أنه على علم به، ولكنّه يكتم الحقائقَ العلميّة عن قرّاء كتابه، ثم يدّعي خلافها! ـ قال المُفْلح رحمه الله:

«هل يَسوغُ الإِنكارُ على النَّساء الأجانبِ إذا كشَفْنَ وجوهَهُنَّ في الطَّريق؟

يَنْبني [الجواب] على أنَّ المرأة هل يجبُ عليها سترُ وجهها، أو يجبُ غضُّ النَّظر عنها؟

في المسألة قولان:

قال القاضي عِياضٌ في حديث جرير رضي الله عنه قال: سألتُ رسول الله عَنْهُ عن نظر الفَجْأة؟ فأمرني أن أصرف بصري. رواه مسلم(١):
«قال العلماء رحمهم الله تعالى:

وفي هذا حُجَّة على أنه لا يجبُ على المرأة أن تستر وجهها في طريقِها، وإنَّما ذلك سنة مستحبَّة لها، ويجب على الرجل غض البصر عنها في جميع الأحوال؛ إلا لغَرض شرعيًّ. ذكره الشيخ محيي الدين النووي ولم يزدْ عليه».

ثم ذكر المفلح قول ابن تيمية الذي يعتمدُ عليه التويجري في كتابه (ص ١٧٠) ويتجاهلُ أقوال جمهور العلماء، وقولَ القاضي عياض ، وموافقة النوويِّ عليه، ثم قال المُفْلِح:

«فعلى هٰذا؛ هل يُشرَع الإنكار؟ ينبني على الإنكار في مسائل الخلاف، وقد تقدَّم الخلاف فيه.

فأمًا على قولِنا وقبول جماعة من الشّافعيَّة وغيرهم: أنَّ النَّظر إلى الأجنبيَّة جائزٌ من غير شهوة ولا خلوةٍ؛ فلا ينبغي الإنكار».

قلت: وهذا الجواب يلتقي تماماً مع قول الإمام أحمد رحمه الله ورضي عنه:

«لا ينْبَغي للفقيه أن يحمِلَ الناس على مذهبه، ٢٠).

<sup>(</sup>١) وسيأتي في الكتاب مع تخريجه.

<sup>(</sup>٢) والأداب الشرعية» (١ / ١٨٧).

قلت: وهذا لوكان الحقُّ معه؛ فكيف إذا كان مُبْطِلًا مكابراً مضلَّلًا، إن لم نقل: مكفَّراً؟! فقد قال التُّويجري في كتابه (ص ٢٤٩):

«ومَن أباحَ السُّفور للنساء (يعني به سفورَ الوجه فقط)، واستدلَّ على ذلك بمثل ما استدلَّ به الألباني؛ فقد فتح باب التبرُّج على مصراعيه، وجرَّأ النساء على ارتكاب الأفعال الذَّميمة التي تفعلُها السافرات الآن»!

وفي مكان آخر (ص ٢٣٣): «إلى الإلحاد في آيات الله!».

كذا قال أصلحه الله وهداه؛ فماذا يقول في ابن مُفلح والنّووي والقاضي عِياض وغيرهم من المقدسيّين ومن سبقهم من الجمهور الذين هم سَلَفى فيما ذهبتُ إليه؟!

خامساً: اتفاق التويجري ومن معه من المتشدّدين على تأويل الأحاديث الصحيحة حتى لا تتعارض مع رأيهم! كما فعلوا بحديث الخثعميّة، وقد تلوّنوا في إبطال دلالته على وجوه مضحكة مبكية، ردّدْتُها هناك، وأحدُها سيأتي في الكتاب (ص ٦٤) مع إبطاله، ومع ذلك فلا تزال طائفة منهم يصرُّون عليه، وهو زعمُهم أنها كانت مُحْرِمة! وهم يعلمون أنّ إحرامَها لا يمنعُها من السَّدْل على وجهها! والتويجري يسلَّم تارة بأنها كانت سافرة، ولكنَّه يعطُّل دلالته بقوله:

«ليس فيه دليلٌ على أنَّها كانت مستديمة لكشفه»!

يريدُ أن الريح كشفت عن وجهِها، وفي هذه اللحظة رآه الفضل بن العباس!! فهل يقول هذا عربي يقرأ في الحديث: «فأخذ الفضل ينظر يلتفت اليها»، وفي الرواية الأخرى: «فطَفِقَ ينظر إليها وأعجبه حسنها»؟!

أليست هذه مُكابرةً ولها قَرْنان بارزان؟!

وتارة يؤوِّله بالنَّظر إلى قدِّها وقوامها!!

إلى غير ذلك من التأويلات الباطلة التي بيُّنا بطلانَها مع ذكر أحاديث أخرى تأوَّلوها على هٰذا النَّحو، ردَدْناها هناك.

سادساً: تواطؤهم على الاستدلال بالأحاديث الضَّعيفة والآثار الواهية؛ كحديث ابن عباس في الكشف عن العين الواحدة، مع علمهم بضعفه المبيَّن في الكتاب (ص ٨٨) ضمن الجواب عنه، بل قد ضعَّفه أحدُهم.

إلى غير ذلك من الأحاديث التي فصَّلتُ القول بضعْفِها هناك، ومن أهمُّها حديث:

«أفَعَمْياوان أنتُما؟!».

فقد تتابعوا على تقويت تقليداً للتويجري، وهذا لغيره، وعلى الاحتجاج به على تحريم نظر المرأة إلى الرَّجل ولو كان أعمى! مع أنّه ضعيفٌ عند المحققين من الحقّاظ كالإمام أحمد والبيهقي وابن عبد البرّ، ونقل القرطبيُّ أنه لا يصحُّ عند أهل الحديث، وعلى ذلك جرى كثير من الحنابلة من المقادسة وغيرهم، وهو الذي يقتضيه علم الحديث وأصوله؛ كما هو مبيَّن في «الإرواء» (١ / ٢١٠).

ومع ذلك كلّه تجرًا الشيخ عبدالقادر السّندي ـ مسايرةً منه للشيخ التُويجري وغيره ـ فزعم أن إسناده صحيح! ففضح بذلك نفسه، وكشف به عن جهلِه أو تجاهُله ـ للأسف ـ لأنّ فيه مجهولاً لم يرو عنه غير واحد، مع مخالفتِه لأولئك الأعلام، وقد جاء في تأييد زعمِه ـ على خلاف ما عهدناه عنه ـ بالعَجب العُجباب من التدليس والتضليل والتقليد وكتم العلم والإعراض عن قواعده ممّا لا يخطر في بال أحد، وهذا كله مشروح هناك في نحو أربع صفحات كبار، ومن ذلك تجاهله أنه معارض لحديث فاطمة بنت قيس، وإذنِه لها بالنّزول في دار ابن أمّ مكتوم الأعمى، وهي ستراه حتماً، وعلّ ذلك عليه بقوله لها:

«فإنَّك إذا وضعتِ حماركِ؛ لم يركِ».

وفي روايةٍ للطّبراني عنها قالت:

«وأمَرني أنْ أكونَ عند ابن أمِّ مكتوم؛ فإنه مكفوف البصر، لا يراني حينَ أخلعُ خِماري».

وثمَّةَ أحاديثُ أخرى واهيةٌ حشرها التَّويجريُّ في كتابه، وقد ذكرتُ هناك على سبيل المثال عشراً منها، وفيها بعض الموضوعات!

سابعاً: تهافتهم على تضعيف بعض الأحاديث الصحيحة والآثار الثابتة عن الصحابة، وتجاهلهم الطُّرق المقوِّية لها، أو تضعيفُها من بعضهم تضعيفاً شديداً؛ كحديث عائشة في المرأة إذا بلَغَتْ: «لم يصلُح أَنْ يُرى منها إلَّا وجْهُها وكَفَّاها»؛ فقد أصرُّوا على الاستمرار في تضعيفه؛ يقلَّد الجاهل فيهم مَن لا علم عنده! مخالفين في ذلك مَن قوَّاه من حفّاظ الحديث

كالبيهقي والذهبي؛ كما كنتُ ذكرتُ ذلك عنهما في الكتاب كما سيأتي (ص ٧٥ ـ ٥٩)، وتجاهل أكثرُهم طُرُقه، ومنهم بعض الأفاضل، بل صرَّح التُّويجريُّ (ص ٢٣٦) أنَّه لم يأت إلَّا مِن حديث عائشة، وقد رأى بعينِه في الموضع المشار إليه من الكتاب طريقين آخرين: أحدهما: عن أسماء بنت عُمَيس، والآخر: عن قَتادة مرسلًا بسند صحيح عنه. وقلَّده في ذلك كثير من المقلِّدة، وفيهم بعض النُّسوة كمؤلِّفة ما سمَّته: «حجابك أختى المسلمة» (ص ٣٣)، كما تجاهلوا تقوية من ذكرنا من الحفَّاظ وغيرهم كالمُنذري والزَّيلعي والعَسْقلاني والشوكاني، وتنطِّع بعضهم ممَّن يُظْهِرُ نفسَه أنَّه من العارفين بهذا العلم الشُّريف \_ وفي مقدِّمتهم الشيخ السُّندي \_ فادَّعَوا شدَّة ضعف بعض رواته؛ لكي يفروا من قاعدة تقوية الضعيف بمثله؛ موهمين ومدلِّسين على القرَّاء أنَّه لا موثِّق لهم، ولا يُستشْهَدُ بهم، ومنهم عبدالله بن لَهيعة؛ مخالفين في ذلك طريقة علماء الحديث في الاستشهاد به، ومنهم الإمام أحمد وابن تيميَّة رحمة الله عليهما، كما تجاهلوا جميعاً أنَّ العلماء \_ ومنهم الإمام الشافعي \_ يقوون الحديث المرسل إذا عمل به أكثر العلماء، وقد عملوا بهذا الحديث كما تقدُّم، ويأتي في الكتاب، يُضاف إلى ذلك مقوِّيات أخرى:

الأول: أنَّه رُويَ عن قتادة بسنده عن عائشة.

الثاني: أنه جاء من طريق أخرى عن أسماء.

الثالث: أنه عمل به هؤلاء الرواة الثلاثة:

أ ـ أما قَتادة؛ فقد قال في تفسير آية (الإدناء): «أخذ الله عليهنَّ أن

يُقَنُّعْنَ علىٰ الحواجب»؛ يعني : وليس على وجوههنَّ كما قال الطُّبري .

ب - وأما عائشة ؛ فقالت في المُحرمة :

«تُسْدِل الثوبَ على وجهها إنْ شاءتْ.

رواه البيهقيُّ بسند صحيح .

قلت: فتخييرُ عائشة المحرمة في السّدل دليلٌ واضحٌ على أنَّ الوجه عندها ليس بعورةٍ، وإلاَّ لأوْجَبَتْ ذلك عليها كما يقول المخالفون، ولذلك كتم قولَها هذا عن قرَّائهم جمهورُ هؤلاء المؤلّفين المتشدِّدين، وفي مقدمتهم التُويجري، وتعمَّد حذْفَها من رواية البيهقي هذه مؤلّف «فصل الخطاب»! وله أشياء أخرى من هذا القبيل بيَّنتُها هناك.

والشَّاهد أن هذا الأثر الصحيح عنها ممَّا يقوِّي حديثها المرفوع، وهذا ممًّا جهله القوم أو تجاهلوه، وأحلاهُما مرَّا!

ج \_ وأما أسماء؛ فقد صحَّ أنَّ قيس بن أبي حازم رآها امرأة بيضاء موشومة اليدين كما سيأتي في الكتاب مخرَّجاً، وذلك من فوائد هذه الطَّبعة.

الرابع: أثر ابن عباس المتقدم (ص ٦):

«تُدْني الجِلْباب إلى وجهها، ولا تضرِب به».

ومثله تفسيره لآية (الزِّينة) ﴿إِلَّا مَا ظَهَرَ منها ﴾ بالوجه والكفَّين كما تقدَّم أيضاً، ويأتي في الكتاب (ص ٥٩).

ومعه أثرُ ابن عمر أيضاً مثلُه.

ولا بدُّ لي بهذه المناسبة من التنبيه على حقيقة مرَّة للعبرة والتَّعريف

والتّذكير بالحكمة القائلة: الحقّ لا يُعْرَف بالرجال، اعرف الحقّ تعرف الرجال. ذلك أن الشيخ التويجري في الوقت الذي يصرَّ فيه على رفض حديث عائشة هذا مع ما له من الشواهد منها حديث قتادة المرسل؛ فإنَّه يقبلُ حديثاً آخر لها فيه: أنَّها انتَقبَتْ. . . وفيه أنَّها قالت في صفيَّة ونساء الأنصار: «يهوديَّة بين يهوديًّات»! وسندُه ضعيفُ أيضاً، ومتنه منكر جداً كما ترى، ومع ذلك فإن الشيخ يقوِّيه بقوله (ص ١٨١):

«وله شاهد مرسل، ، ثم ذكره من مُرسَل عطاء!

وفي إسناده كذَّاب!

فليتأمَّل القرَّاء الفرق الكبير بين هذا الشاهد الموضوع وبين الشاهد الصَّحيح للحديث الأوَّل عن قتادة مع الشَّواهد الأخرى له، ثم ليقُل: لماذا قبل التُّويجري حديث عائشة هذا ورفض ذاك؟!

الجواب: لأن المقبول فيه الانتقاب مع أنه لا يفيد الإيجاب والمرفوض ينفيه! فإذن الشيخ لا ينطلق فيما يذهب إليه هنا من القواعد العلمية الإسلامية، وإنما من مشل القاعدة اليهوديّة: «الغاية تبرّر الوسيلة»! والله المستعان.

ثامناً وأخيراً: من عجائب بعض المتاخّرين من الحنفيَّة المقلَّدين وغيرهم أنَّهم ـ تقليداً منهم لأئمَّتهم ـ يتَّفقون معهم على ائمَّتهم! وذلك أنهم المتشدّدين، ولكنهم سرعان ما يتَّفقون معهم على أئمَّتهم! وذلك أنهم اجتهدوا ـ وهم المقلِّدون \_ فقيَّدوا مذهب الأثمة فقالوا: «بشرط أمن الفتنة»؛ يعنون: فتنة الرجال بالنساء، ثم غلا أحد الجهلة من المقلَّدة المعاصرين

فنسب هذا الشرط إلى الأئمة أنفسهم! فنتج من ذلك عند بعض من لا علم عنده إلا التَّحطيب والتَّحويش: أنَّ لا خلاف بين الأئمَّة والمخالفين!

وليس يخفى على الفقيه حقاً أنَّ الشرط المذكور باطلٌ يقيناً؛ لأنَّه يعني الاستدراك على ربِّ العالمين، ذلك لأنَّ الفتنة بالنساء لم تحدُث فيما بعد حتى نوجد لها حكماً خاصًا لم يكن من قبل، بل إنها كانت في عهد التشريع، وما قصَّة افتتان الفضل بن العباس بالمرأة الخثعميَّة وتَكُراره النظر إليها ببعيدة عن ذاكرة القرَّاء الكرام.

ومن المعلوم أنَّ الله تعالى لمَّا أمر الرجال والنساء بغضَّ الأبصار، وأمر النساء بالحجاب والتستُّر أمام الرجال؛ إنَّما جعل ذلك سدًا للذَّريعة ودرءاً للفتنة، ومع ذلك لم يأمُّرهُنَّ عزَّ وجلَّ بأن يستُرْن وجوههنَّ وأيديَهن أمامهم، وأكد ذلك النبيُّ عَيِّهُ في القصَّة المشار إليها بعدم أمره المرأة أن تستُر وجهها، وصدق الله القائل: ﴿ ومَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًا ﴾.

والحقيقة أنّ الشرط المذكور إنّما ذكره العلماء \_ ومنهم مؤلّف «الفقه على المذاهب الأربعة» (ص ١٢) \_ في نظر الرجل إلى وجه المرأة، فقالوا: «يجوز ذلك بشرط أمن الفتنة»، وهذا حقّ؛ بخلاف ما فعله المقلّدة، فكأنّهم استلزموا منه أن تستر المرأة وجهها وجوباً، ولا تلازُم؛ فإنهم يعلمون أن الشرط المذكور \_ بحقّ \_ لازم أيضاً على النساء، فلا يجوز لهنّ النظرُ إلى وجه الرجال إلا إذا أمنت الفتنة؛ فهل يستلزمون منه أن يستر الرجال أيضاً وجوههم عن النساء درءاً للفتنة كما كانت تفعل بعض القبائل المعروفين و (الملّثمين)؟!

ولو أنّهم قالوا: يجبُ على المرأة المتسترة بالجلباب الواجب عليها إذا خشيتُ أن تُصاب بأذى من بعض الفسّاق لإسفارها عن وجهِها: أنّه يجب عليها في هذه الحالة أن تستره دفعاً للأذى والفتنة؛ لكان له وجه في فقه الكتاب والسنة، بل قد يُقال: إنّه يجب عليها أن لا تخرُجَ من دارِها إذا خشيتُ أن يُخلَع الجلباب من رأسها من قبل بعض المتسلّطين الأشرار المدعّمين من رئيس لا يحكم بما أنزل الله كما وقع في بعض البلاد العربيّة منذ بضع سنين مع الأسف الشديد.

أمًّا أن يُجْعَلَ هٰذَا الواجب شرعاً لازماً على كل النساء في كلِّ زمان ومكان، وإن لم يكن هناك مَن يؤذي المتَجَلْبِات؛ فكلَّ ثم كلَّا، وصدق الله الذي قال: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكاءُ شَرَعُوا لَهُمْ مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ اللهُ ﴾.

هذه هي أهم أخطاء المخالفين المتشدّدين التي رأيت أنه لا بدّ من ذكرها هنا مع الاختصار قدر الاستطاعة؛ لصلّتِها القويّة بالكتاب كما هو ظاهر.

ثم ختمتُ «الردَّ المُفْحِم» بالتَّذكير بأنَّ التشدُّد في الدين ـ مع نهي الشارع الحكيم عنه ـ لا يأتي بخير، ولا يمكن أن يُخْرِجَ لنا جيلاً من الفتيات المسلمات يحْمِلْنَ الإسلام علماً وتطبيقاً بتوسُّط واعتدال، لا إفراط فيه ولا تفريط، لا كما بلغني عن بعض الفتيات الملتزمات في بعض البلاد العربيَّة، أنَّهنَّ لمَّا سمِعْنَ بقوله ﷺ: «لا تَنْتَقِبِ المحرمةُ ولا تلبس القُفَّازين»؛ لم يتجاوبن معه، وقلنَ: ننتقب ونَفْدي!! وما كان هذا منهنَّ إلاَّ لما يقرَع مسامعَهنَّ من التشديد في وجوههنً!

إنّني لا أستطيع أن أتصوَّر أنَّ مثل هذا التشديد ـ وهذا مثالً واحدٌ من أمثلة لديَّ ـ يمكن أن يُخرِجَ لنا نساء سلفيًّات بإمكانهنَّ أنْ يقُمْنَ بكلِّ ما تطلبه حياتُهنَّ الاجتماعية المشروعة، على نمطِ ما كان عليه نساء السّلف الصالح، ولا بأس من ذكر نماذجَ صالحةٍ منهنَّ، مع تلخيص الروايات؛ اكتفاءً بسَوْقها بألفاظها مخرَّجة هناك، فمنهنَّ:

أمَّ شريك الأنصاريَّة التي كان ينزِل عليها الضِّيفان؛ كما في الحديث الآتي في الكتاب (ص ٦٦).

وامرأة أبي أُسَيْد التي صنعت الطَّعام للنبي ﷺ ومَن معه يومَ دعاهُم زوجها أبو أُسَيْد يوم بني بها، فكانت هي خادمهم وهي العروس.

وأسماء بنت أبي بكر التي كانت تخدُم الزَّبير زوجَها: تعلِف فرسهُ، وتكفيه مُؤنتَهُ، وتسوسهُ، وتنقُل النَّوى على رأسها من أرض الزَّبير، وهي على بعد ثُلثى فرسخ (أكثر من ثلاثة كيلومترات)، وتَدُقُ النَّوى.

والمرأة الأنصارية التي استقبلت النبي على وبسطت له تحت النّحيل، ورشّت حوله، وذبحت شاة، وصنعت له طعاماً، فأكل هو وأصحائه.

وعائشة وأم سُليم اللَّتان كانتا تحملان القِرب وتسقيان القوم ؛ كما سيأتي (ص ٤٠).

وَالرَّبِيِّعِ بنت مُعَوِّدُ التي كانت تنفِرُ مع نساء من الأنصار، فيسقينَ القوم، ويخدِمْنَهُم، ويداوينَ الجرحي، ويحمِلْنَ القتلي إلى المدينة.

وفي حديث آخر نحوه، وفيه: أنَّهنَّ كُنَّ يُعْطَيْن من الغنيمة.

وأم عطيَّة التي غزت معه ﷺ سبع غزوات؛ تخلِفُهم في رحالِهم، وتصنعُ لهم الطعام، وتُداوي الجرحي، وتقومُ على المرضى.

وأمُّ سُليم أيضاً التي اتَّخذت يوم حُنينِ خِنْجَراً، فقال أبو طلحةً: يا رسول الله! هذه أمَّ سُليم معها خنْجَر، فلما سالها ﷺ؟ قالت: اتَّخذتُه إنْ دنا منّى أحدُ من المشركين بقرتُ به بطنه! فجعل ﷺ يضحكُ.

وجرى الأمر على هذا المنوال بعد النبي ﷺ.

فهذه أسماء بنت يزيد الأنصاريَّة قتلَتْ يوم اليرموك سبعةً من الرُّوم بعمودِ فسطاطِها.

ومثلُها نساءُ خالد بن الوليد؛ فقد رآهنَّ عبدُالله بن قُرْط في غزوة الروم مشمَّرات يحملْنَ الماء للمُهاجرين

وهٰذه سمراء بنت نَهيك الصحابيَّة رآها أبو بَلْج عليها دِرْعٌ (١) غليظُ وخمارٌ غليظٌ، بيدها سوطٌ، تؤدِّب الناس، وتأمرُ بالمعروف، وتنهى عن المنكر.

إلى غير ذلك من النماذج الرائعة المبثوثة في كتُب السَّير والتاريخ، ولكنَّني التزمتُ الصحَّة فيما ذكرتُ، وهي كلُّها واضحة الدلالة على أنَّ هذه

<sup>(</sup>١) الدِّرْع هنا فيما يبدو لي هو الجلباب؛ ففي كتب اللغة: «دِرْعُ المرأة: قميصها». وذكروا من معاني القميص: الجلباب انظر مادة (الجلباب) و (الدرع) و (القميص) في «النهاية» و «القاموس» و «المعجم الوسيط».

الخدمات والبطولات ما كانت لِتصْدُر من هذه النَّسوة الفاضلات لو كنَّ متزمِّتات يرينَ أنَّ الوجه والكفَّين من العورة؛ كتلك الفتيات! ذلك أمرٌ بَدَهيًّ فيما أرى؛ لأنَّ النبيُّ ﷺ ربَّاهنَّ على الحنيفيَّة السَّمحة السهلة.

وهذا هو الذي نريدُه من إخواننا المشايخ وكلِّ داعيةٍ إلى الإسلام: أن يكونوا مصداق قوله تعالى: ﴿وكَذَلكَ جَعَلْناكُمْ أُمَّةً وَسَطاً... ﴾، وقوله: ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ للنَّاسِ... ﴾، حَذِرين من الوقوع في الغلوِّ المنهيِّ عنه في قوله ﷺ:

«إيَّاكم والغُلُو في الدين؛ فإنَّما هلك مَن كان قبلَكم بالغلوِّ في الدين»(١).

وقوله ﷺ:

«لا تشــدُّوا على أنفُسِكم؛ فإنَّما هلك مَن قبلَكم بتشديدِهم على أنفُسِهم، وستجدون بقاياهم في الصَّوامِع والدِّيارات»(٢).

مُذَكِّراً \_ والذكرى تَنْفَعُ المؤمنين \_ أنَّ تحقيقَ ذلك لا يمكنُ إلا بنبذ التعصب المذهبي، ودراسة السنَّة والسيرة النبويَّة الصحيحة من قول وفعل وتقرير، مع الاهتمام بمعرفة ما كان عليه السَّلف من أمور دينهم وصحَّ عنهم، وبذلك نكون حقّاً هُداةً مهديِّين، ونرجوا أن يصدُق علينا \_ كما صدَق عليهم \_ قولُ ربِّ العالمين: ﴿ والسَّابِقُونَ الأَوْلُونَ مِنَ المُهاجِرِينَ والأَنْصارِ والذينَ اتَّبُعُوهُم بإحسانٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ ورَضُوا عَنْهُ وأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي

<sup>(</sup>١) انظر تخريجه في والصحيحة، (١٢٨٣).

 <sup>(</sup>٢) وقد وصلت أخيراً إلى أنه صحيح، وخرجته في «الصحيحة» (٣٦٩٤).

تَحْتَهَا الأَنْهَارُ حَالِدِينَ فِيهَا أَبِداً ذَلِكَ الفَوْزُ العَظيمُ ﴾.

هذا، وقد بدالي وأنا في صدد تحضير مادة «الرد المُفحِم» أنْ أستبدل السم الكتباب «حجباب المسرأة المسلمة . . . » بـ «جلباب المسرأة المسلمة . . . » بـ «جلباب المسرأة المسلمة . . . »؛ لما بينهما من الفرق في الدلالة والمعنى ؛ كما كنت استظهرتُ ذلك في الكتاب كما سيأتي (ص ٨٣)، ولأن موضوع الكتاب ألصقُ بهذا الاسم دون ذاك ، فبينهما عمومٌ وخصوصٌ ، فكلُ جلباب حجابُ(۱) ، وليس كلُّ حجاب جلباباً كما هو ظاهر ، وشجّعني على ذلك أنّي رأيت المخالفين خلطوا بينهما كما بيّنتُه في البحث الثاني من «الرد المفحِم» ، واستشهدتُ على ذلك بقول ابن تيميّة رحمه الله تعالى :

«فأية الجلابيب عند البُروز من المساكن، وآية الحجاب عند المخاطبة في المساكن».

ولذُّلك فقد انشرحَ صدري لنشرهِ الآن بهذا العنوان:

«جِلْباب المرأة المسلمة في الكتاب والسُّنَّة».

سائلين الله تبارك وتعالى التوفيق لما يحبه ويرضاه

وقد قام بنشره صِهري الكريم نظام سكّجها صاحب المكتبة الإسلامية جزاه الله خيراً، وللتاريخ أقول: إنّه وحده يملك حقَّ طبعه ونشره على هذه الحلّة الجميلة التي تحلّى بها لأوَّل مرة.

<sup>(</sup>١) وهذا كان المسوّع للتعبير به عن (الجلباب) أحياناً، ثم رجعتُ عنه دَفْعاً للالتباس، وقد وقع فيه صاحب «عودة الحجاب»!

وسابقاً كنت أعطيتُ حقَّ طبعه الطبعة الثانية لصاحب المكتب الإسلامي زُهير الشاويش، واستمرَّ في طبعه على الأوفستْ عدَّة طبعات، وقفتُ على السادسةِ منها، وقد سقط منها السطر الأول من الصفحة (٤٩)، ولا أدري إذا كان مستمرًّا في طبعه، رغمَ أنِّي أنذرتُه بأنَّ لا يعيدَ طبعَ شيء من كُتبي ، لا صفًّا جديداً ، ولا تصويراً ؛ لما ظهر لي بعد هجرتي إلى عمَّان من إخلاله بالأمانة العلمية والماديَّة وحقِّ الصحبة \_ ولا أقول: حقّ المشيخة التي يدُّعيها لي \_ ممًّا لا مجال لذكره في هذه المقدمة ، وحسب القراء الكرام مثالً واحدٌ على ذلك: أنَّه قرن اسمه مع اسمي في تحقيق كتاب «التَّنكيل»، وليس له فيه ولا حرف واحد من التحقيق، ثم طبعَه \_ دون علمي طبعاً \_ بهذا التَّزوير ونشرَه على الناس! ولقد كان أحدُ المشهورين بطبع الكتب سَرقةً في مصر قد سطا على الكتاب، وزوَّر فيه اسماً آخر لعالم معاصر متوفَّى قرنَه محقِّقاً معى! فغار منه صاحبُنا القديم (!)، فقرن اسمَه الكريم معه ومعي، كلُّ ذلك (تغيير شكل من أجل الأكل)! فلينظر القارىء الكريم أيُّهما شرُّ؟

وقد فصَّلْت القول في صنيعهما هذا في مقدمة الطبعة الجديدة له «التنكيل» نشر مكتبة المعارف في الرياض، وله من مثل هذا الشيء الكثير والكثير جدًا مما هو مبسوط في مقدِّمات الكتب التالية: «صحيح الكلم الطَّيِّب»الطبعة الجديدة/ مكتبة المعارف، «صفة الصَّلاة» الطبعة الجديدة / للمكتبة نفسها، «مختصر صحيح مسلم للمُنذري، الطبعة الجديدة / للمكتبة الإسلامية، «مختصر صحيح البخاري» المجلد الثاني، وقد صدر حديثاً بهمَّة دار ابن القيِّم - الدمَّام.

خاتمة:

ثم إنّني لمّا عزمتُ على وضع هذه المقدّمة؛ كان الإخوة الذين نضّدوا حروف الكتاب في (مركز دار الحسن لصف الكمبيوتر) قد قدّموه إلينا مخرَجاً، منتظرين منّا أن نقدّم إليهم المقدمة لينضّدوها أيضاً ويضمّوها إلى الكتاب، ولكنّي بسبب الاضطرار المذكور في أوَّل المقدّمة تبيّن لي أنَّ الكتاب سيتأخّر نشره، ولذلك وجدتُ نفسي ألحِقُ بالكتاب المنضّد والمخرج فوائد جديدة أخرى غير التي كانت نُضَدّت من قبلُ، كنتُ أعثر عليها في أثناء تحضير والردّه، ولا تسمح نفسي إلاَّ أن أطلع القرَّاء عليها أفعل هذا وأنا ذاكر أنَّ مثلَ هذا الإلحاق والكتاب مخرج ممًا لا يستسيغُه المنضّدون، من أجل ذلك فإنّي أقدَّم اعتذاري إلى الإخوة الأفاضل القائمين على (المركز) مرّتين: لهذا الإلحاق أوَّلاً، ولا سيّما وقد بُلوا مناً بنحوه سابقاً فتحمّلونا جزاهم الله خيراً، ولهذا التأخير الذي لا عهدَ لنا ولا لهم بمثلِه فتحمّلونا جزاهم الله وقدره، فنعتذر إليهم، والعذرُ عند كرام الناس مقبول.

وآخر دعوانا ﴿ أَنِ الحمدُ للهِ رَبِّ العالَمينَ ﴾ .

عمَّان ٥ محرم ١٤١٢هـ

محمد ناصر الدين الألباني



# بسم الله الرحمن الرحيم

#### مقدمة الطبعة الثانية:

الحمد لله رب العالمين، وصلاة الله وسلامه على أفضل رسله، وخاتم أنبيائه، وعلى آله وأصحابه، وإخوانه(١)؛ المتمسكين بسنته، والمهتدين بهديه، إلى يوم الدين.

أما بعد؛ فهذه هي الطبعة الثانية لكتابذا «حجاب المرأة المسلمة»، يُصدرها المكتب الإسلامي - جزى الله صاحبه خيراً - بعد أن مضى على الطبعة الأولى منه عشر سنوات؛ ازددنا فيها إيماناً بضرورة نشره وإذاعته بين المسلمين، وخصوصاً النساء اللاتي اغتررن بالمدنية الأوروبية الزائفة، وانجرفن وراء بهارجها ومفاتنها، فتبرجن تبرج الجاهلية الأولى، وكشفن من أبدانهن أمام الرجال الأجانب؛ ما كانت إحداهن من قبل لا تتجرأ أن تظهره أمام أبيها ومحارمها!

<sup>(</sup>١) قال ﷺ: «وددت أنّا قد رأينا إخواننا، قالوا: أولسنا إخوانك يا رسول الله؟ قال: أنتم أصحابي، وإخواننا الذين لم يأتوا بعد». رواه مسلم عن أبي هريرة، ولغيره بلفظ: «إخواني الذين آمنوا بي ولم يروني»، وهو مخرّج في «الصحيحة» (٢٩٢٧).

ولقد علمت أن كتابنا هذا كان له الأثر الطيب ـ والحمد لله ـ عند الفتيات المؤمنات، والزوجات المحصنات، فقد استجاب لما تضمنه من الشروط الواجب توفرها في جلباب المرأة المسلمة الكثيرات منهن، وفيهن من بادرت إلى ستر وجهها أيضاً، حين علمت منه أن ذلك من محاسن الأمور، ومكارم الأخلاق، مقتديات فيه بالنساء الفضليات من السلف الصالح، وفيهن أمهات المؤمنين رضي الله عنهن.

ومع ذلك، فإن بعض أهل العلم وطلابه، ولا سيما المقلدين منهم - فإنهم مع إعجابهم بالكتاب وأسلوبه العلمي، وقوة حجته، ونصاعة برهانه - لم يَرُقُهُم ما جاء فيه من التصريح بأن وجه المرأة ليس بعورة، وقد كتب إلي بذلك أحد الأساتذة في المدارس الثانوية، وشافهني به آخرون هنا في سورية، وفي الحجاز أيضاً، وهؤلاء فريقان:

#### الأول:

من لا يزال يرى أن الـوجه عورة، وليس ذلك عن دراسة الأدلة الشرعية، وتتبعها من مصادرها الأصلية، وإنما تقليداً لمذهبه الذي نشأ عليه، أو البيئة التي عاش فيها، وفيها بعض المتحمسين لذلك أشد الحماسة بحسن نية، وعاطفة إسلامية، وغيرة دينية. وقد جلست إلى أحد هؤلاء الفضلاء جلسة دامت ساعات، تباحثنا فيها حول المسألة، وكان ذلك بطلب مني، لعلي أجد عنده، ما يؤيد رأيه، فلم أحظ بشيء من ذلك، وكل الذي سمعته منه، إنما هي شبهات عرضت له على بعض أدلة الكتاب، صدته عن الاقتناع بها، وتبني لازمها، فأجبته لَيْلَتَئذٍ عن شُبهاته بما يسر الله، ثم فكرت

بعد ذلك في المسألة مرة أخرى، وأجَلت النظر في أدلتها، وما وردني من شبهات حولها، فازددت بذلك اقتناعاً بصواب رأيي، وخطأ الرأي المخالف له، كيف لا، ورأينا هو ما ذهب إليه جماهير العلماء من المفسرين والفقهاء؛ كما هو مشروح في هذا الكتاب، وقد أوردت تلك الشبهات، وما فتح الله على من الجواب في هذه الطبعة منه.

## الثاني:

من يذهب معنا إلى أن الوجه ليس بعورة، ولكنه يرى مع ذلك أنه لا يجوز إشاعة هذا المذهب نظراً لفساد الزمان، وسداً للذريعة، فإلى هؤلاء أقول:

إن الحكم الشرعي الثابت في الكتاب والسنة لا يجوز كتمانه وطيه عن الناس؛ بعلة فساد الزمان أو غيره، لعموم الأدلة القاضية بتحريم كتمان العلم، مثل قوله تعالى:

﴿إِنَّ الذينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنِ البَيِّنَاتِ والهُدى مِن بعدِ مَا بَيَّنَاهُ للناسِ فِي الكِتَابِ أُولِئَكَ يَلْعَنُهُمُ اللهُ ويَلْعَنُهُمُ اللَّاعِنُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٩].

#### وقوله ﷺ:

«من كتَم علماً ألجمه الله يوم القيامة بلجام من نار».

رواه ابن حبان في «صحيحه»، والحاكم، وصححه هو والذهبي، وغير ذلك من النصوص الرادعة عن كتم العلم.

فإذا كان القول بأن وجه المرأة ليس بعورة حكماً ثابتاً في الشرع كما

نعتقد، فكيف يجوز القول بكتمانه، وترك تعريف الناس به؟! اللهم غُفراً.

نعم؛ من كان يرى أنه مع ذلك لا يجوز العمل به سداً للذريعة، فعليه هو بدوره أن يبين ذلك الذي يراه للناس ولا يكتمه، ويأتي بالأدلة التي تؤيد رأيه، وهيهات هيهات! فهذا رسول الله على الفضل بن العباس رضي الله عنه يلتفت إلى المرأة الخثعمية، وكانت امرأة حسناء ينظر إليها، وتنظر إليه، وهي غير مُحْرِمة \_ كما سأبينه \_ ثم لا يكون منه عليه الصلاة والسلام أكثر من أن يصرف وجه الفضل عنها، ولا يأمرها أن تستر وجهها عنه، فأي ذريعة ووسيلة أوضح من هذه، وهو على القائل بهذه المناسبة:

«رأيت شاباً وشابة، فلم آمن الشيطان عليهما»(١).

فهذا الحديث الصحيح، يقرر أن كشف المرأة عن وجهها - ولو كانت جميلة - حق لها، إن شاءت أن تأخذ به فعلت، وليس لأحد أن يمنعها من ذلك، بزعم خشية الافتتان بها، فمثل هذا الحديث مَنعنا من أن نقول برأي الفريق المذكور، وأوجب علينا إشاعة الرأي الصواب في المسألة

على أنه لم يفتنا أن نلفت نظر النساء المؤمنات إلى أن كشف الوجه وإن كان جائزاً، فستره أفضل، وقد عقدنا لذلك فصلاً خاصاً في الكتاب الصفحة (١٠٤).

وبذلك أدينا الأمانة العلمية حق الأداء، فبينا ما يجب على المرأة، وما يحسن بها، فمن التزم الواجب فبها ونعمت، ومن أخذ بالأحسن فهو أفضل

<sup>(</sup>۱) راجع ص (۹۲).

وهذا هو الذي التزمته عملياً مع روجي، وأرجو الله تعالى أن يوفقني لمثله مع بناتي حين يبلغن أو قبيل ذلك.

ومن الغريب ما جاء في كتاب الأستاذ الذي سبقت الإشارة إليه:

«وقد يلحظ أحدهم، أو يسمع حرصك الحسن على ستر أهلك الستر المطلوب دون السماح بإظهار الوجه، معاذ الله (!)، فإذا قرأ ما كتبت، قال: خالفت فتواه، ورماك بما لا يجمل»!

وقد كنت أرسلت إليه جواب كتابه بتاريخ (٢٣ / ٩ / ٧٤هـ)(١)، ومما فيه جواباً على هذه الفقرة؛ قولي :

«إن رماني أحدهم ظلماً «بما لا يجمل»، فإن لي أسوة حسنة بالأنبياء والصالحين صلوات الله عليهم أجمعين، الذين لم يرمهم أعداؤهم «بما لا يجمل» فقط، بل وبما يقبح، ومما لا شك فيه عندي؛ أن الرامي بما أشار إليه حضرة الكاتب، معتد ظالم، أو جاهل ينبغي أن يُعلَّم، وذلك لأمرين:

الأول: أن غاية ما قررته في (الكتاب) أن وجه المرأة ليس بعورة، وأنه يجوز أن تظهره بالشرط المذكور فيه، وهذا ليس معناه أنه يلزم القائل به أن يكشف وجه زوجه ولا بد، لأن هذا ليس من شأن الأمر الجائز، بل هو من لوازم الأمر الواجب، إذ إن كل واحد يعلم أن الجائز هو ما يجوز فعله، كما يجوز تركه، فإذا أنا أخذت بالترك أو أخذت بالفعل؛ فعلى الحالتين لم أحرج

<sup>(</sup>١) أرسل الجواب المذكور إلى مجلة التمدن الإسلامي لينشر فيها يومئذ، فأبى المردود عليه ذلك، وقتع بالاطلاع عليه هو نفسه فقط!

عما أفتيت به من الجواز. فتبين من ذلك أن من قال في «حالفت فتواه تقواه . . . »؛ كان بعيداً جداً عن الفهم السليم، أو العدل.

والآخر: أنني بجانب تقريري أن الوجه ليس بعورة ... قد قررت أيضاً أن الستر هو الأفضل، ورددت فيه (ص٤٠١) على من زعم أن الستر بدعة وتنطع في الدين؛ بأحاديث وآثار كثيرة أوردتها، ثم ختمتهما بما نصه

«فيستفاد مما ذكرنا أن ستر المرأة لوجهها ببرقع أو نحوه مما هو معروف اليوم عند النساء المحصنات، أمر مشروع محمود، وإن كان لا يجب ذلك عليها، بل من فعل فقد أحسن، ومن لا فلا حرج».

فهـذا مني نص صريح في تفضيل الستـر، ورد على الـطائفتين المتشددتين: القائلين منهم بوجوبه، والقائلين منهم ببدعيته، و «خير الأمور أوساطها»(١).

وحقيقة الأمر عندي؛ أنه وإن كان قلبي ليكاد يتفطر أسى وحزناً من هذا السفور المزري، والتبرج المخزي، الذي تهافتت عليه النساء في هذا العصر، تهافت الفراش على النار، فإنني لا أرى أبداً أن معالجة ذلك يكون بتحريم ما أباح الله لهن من الكشف عن الوجه، وأن نوجب عليهن ستره بدون أمر من الله ورسوله. بل إن حكمة التشريع، والتدرج فيه، وبعض أصوله التي

<sup>(</sup>١) حديث ضعيف الإسناد، ولذلك لم أستجز عزوه إلى النبي ﷺ، لا سيما وقد رواه أبو يعلى من قول وهب بن منبه بنحوه، وسنده جيد

منها قوله ﷺ: «يسروا ولا تعسروا»(١)، وأصول التربية الصحيحة، كل ذلك ليوجب على فقهاء الأمة ومربيها ومرشديها، أن يتلطفوا بالنساء، ويأخذوهن بالرفق لا بالشدة، ويتساهلوا معهن فيما يسر الله فيه، ولا سيما ونحن في زمن قل فيه من يأخذ بالعزائم من الأمور والفرائض، فضلاً عن المستحبات والنوافل!

فإذا كان بعض العلماء اليوم يرون أن في كشف المرأة عن وجهها مع سترها لما سواه من بدنها مما أمرها الله به خطراً عليها - زعموا - فنرى أنه لا يليق بهم أن يَكْتَفُوا من المسألة بإظهار الإنكار الشديد على من يخالفهم في الرأي، واتّخاذ القرار بمنع دخول الكتاب إلى بلادهم، بل إن عليهم أمرين اثنين لا بد لهم من القيام بهما:

الأول: أن يبينوا للناس حكم الله فيها، مستدلين عليه بالكتاب والسنة، لا تقليداً للمذهب، أو اتباعاً للتقاليد، وبذلك فقط؛ يظهر للناس الصواب من الخطأ، بل الحق من الباطل ﴿ فأما الزَّبَدُ فيَذْهَبُ جُفاءً، وأما ما ينفَعُ الناسَ فيمكثُ في الأرض ﴾ [الرعد: ١٧]. إنهم إن فعلوا ذلك استجاب لهم النساء المؤمنات، فهل يفعلون؟!

والآخر: أن يُعنوا بتربية الفتيات المسلمات تربية إسلامية صحيحة، وخصوصاً في المدارس والمساجد والجامعات، بتعليمهن وتثقيفهن الثقافة الشرعية النافعة، ومنع المجلات الخليعة أن تتسرب إليهن، وتفسد عليهن أخلاقهن، ونحو ذلك من الوسائل المبذولة في العصر الحاضر، مما يمكن

<sup>(</sup>١) أخرجه الشيخان.

استعماله في الشر والخير، ﴿ وَنَبْلُوكُم بِالشَّرِ وَالْخَيْرِ فِتْنَةً ﴾ [الأنبياء: ٣٥]. بمثل هذا وذاك يمكن أن يوجد جيل من النساء المؤمنات اللاتي إذا سمعن مثل قول الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النبيُّ قَلَ لأَزُواجِكَ وبِنَاتِكَ ونساءِ المؤمنينَ يُدنينَ عليهنَّ من جَلابيبِهن ﴾ [الأحزاب: ٥٩]؛ بادرن إلى امتثال المؤمنينَ يُدنينَ عليهنَّ من جَلابيبِهن ﴾ [الأحزاب: ٥٩]؛ بادرن إلى امتثال أمره كما فعلت نساء الأنصار رضي الله عنهن حين نزل قوله عز وجل: ﴿ . . . وليَضْرِئنَ بِخُمْرِهِنَّ على جُيوبِهِنَ ﴾ [النور: ٣١]، بادرن فاختمرن بما تيسر لهن من الأزر كما هو مذكور في موضعه من الكتاب (الصفحة ٧٨).

فمثل هذه النسوة يمكن أن تؤمر بستر الوجه إن كان واجباً، وأما أمر السواد الأعظم من النساء بذلك، في مثل بلادنا السورية، وغيرها كمصر ونحوها من البلدان الأخرى التي انتشر، أو بدأ ينتشر فيها التبرج والخلاعة بأبشع صوره، مما لم تنج منه مع الأسف حتى بلاد التوحيد التي كنا نأمل أن تكون الحصن الحصين للمسلمين من هذا التبرج، فأمر هذا الجنس من النساء بستر الوجه الذي لم يأمر الله به، وهن لا استعداد عندهن أن يسترن نحورهن وصدورهن وما هو أكثر من ذلك؛ مما لا يذهب إليه من كان عنده ذرة من رائحة فقه الكتاب والسنة.

فمن الحكمة إذاً، أن يقنع العلماء في هذا العصر بأن يستجيب النساء لما أمر الله به من حجب البدن كله؛ حاشا الوجه والكفين، فمن حجبهما أيضاً منهن، فذلك ما نستحبه لهن، وندعوا إليه. وأما إيجاب ذلك عليهن، فهو عندي تشدد في الدين، وتنطع لا يحبه الله، وخصوصاً على النساء اللاتي وصًانا بهن رسول الله عيد خيراً، في أحاديث كثيرة، منها قوله عليه

الصلاة والسلام:

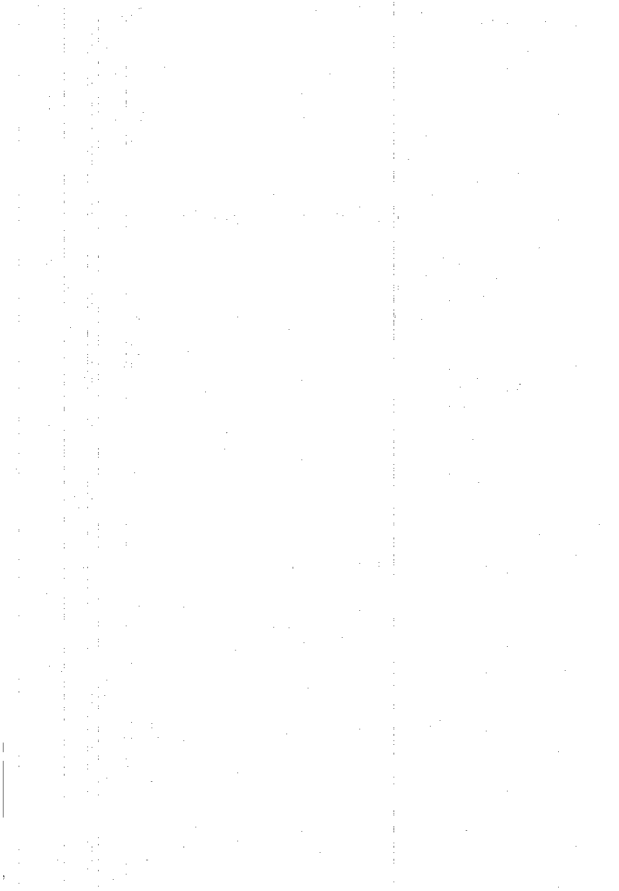
«رفقاً بالقوارير»(١).

ويوم يستجيب النساء المسلمات لأمر الله؛ إلا من شذ منهن، وتكون غريبة مهينة بين المستجيبات، فيومئذ يعود إلى المسلمين عزهم ومجدهم، وتقوم لهم دولتهم، وينصرهم الله على عدوهم ﴿ ويَومئذٍ يَفْرَحُ المُؤمنونَ بنَصْرِ الله ﴾ [الروم: ٤]، ولن يكون ذلك إلا إذا استجاب لأمره تعالى الرجال قبل النساء، وعسى أن يكون ذلك قريباً. ﴿ يا أيُّها الذينَ آمنوا اسْتَجيبوا لله وللرسول إذا دَعاكُم لما يُحْييكُم واعْلَموا أنَّ الله يحولُ بينَ المرء وقلبِه، وأنّه اليه تُحشرونَ ﴾ [الأنفال: ٢٤].

دمشق ۲۵ / ۷ / ۱۳۸۵هـ

محمد ناصر الدين الألباني

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري بمعناه.



## بسم الله الرحمن الرحيم

#### مقدمة الطبعة الأولى:

الحمد لله رب العالمين، القائل في كتابه الكريم: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ قَدْ أَنْزَلْنَا عَلَيْكُم لِبَاسًا يُوارِي سَواتِكُم وريشاً، ولِباسُ التَّقُوى ذلك خيرٌ ذلك من آياتِ الله لعلَّهُم يذَّكَ رونَ ﴾ [الأعراف: ٢٦]، وصلى الله على محمد المبعوث رحمة للناس أجمعين، وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

أما بعد؛ فهذه رسالة لطيفة، وبحوث مفيدة إن شاء الله تعالى، جمعتها لبيان اللباس الذي يجب على المرأة المسلمة أن تدَّثر به إذا خرجت من دارها، والشروط الواجب تحققها فيه حتى يكون لباساً إسلامياً، واستندت في ذلك على الكتاب والسنة، مسترشداً بما ورد فيه من الأثار والأقوال عن الصحابة والأثمة، فإنْ أصبتُ فمن الله تعالى وله الفضل والمنة، وإن كانت الأخرى؛ فذلك مني، وأسأله العفو والمغفرة لذنبي، إنه عفو كريم، غفور رحيم.

وقد كان ذلك بطلب من بعض الإخوان الأحبة، الذين نظن فيهم الصلاح والاستقامة، والحرص على العمل بما يدل عليه الكتاب والسنة،

وقد دنيا يوم زفافه، جعله الله مباركاً عليه وعلى أهله وذريته، فرأيت من الواجب أن أبادر إلى إجابة طلبه، وتحقيق رغبته، على الرغم من ضيق وقتي، وانصرافي إلى العمل في مشروعي الذي أسميته «تقريب السنة بين يدي الأمة»، الذي شرعت فيه منذ سنتين وزيادة، مبتدئاً به «سنن أبي داود»، ثم توقفت عنه منذ أشهر لعارض طرأ على عيني اليمنى، الذي أرجو الله تعالى أن يذهبه عني بفضله وكرمه. على الرغم من هذا فقد بادرت إلى تحرير هذه الرسالة القيمة، ثم قدمتها إليه هدية، عسى أن تكون له ولغيره ممن عسى أن يقف عليها عوناً على طاعة الله ورسوله في هذه المسألة، التي تهاون بها في هذا العصر أكثر الناس، وفيهم كثير من أهل العلم المفروض فيهم أن يكونوا قدوة لغيرهم في كل أمر من أمور الشريعة، فما المفروض فيهم أن يكونوا قدوة لغيرهم في كل أمر من أمور الشريعة، فما بالك بغيرهم، حتى نَذَرَ أن ترى في هذه البلاد من وقف عند ما حدَّده الشارع فيها كما سترى.

ولكنا نحمد الله تعالى على أنه لا تزال طائفة من أمته على قائمة بأمر الله ، لا يضرهم من خذلهم أو خالفهم ، حتى يأتي أمر الله وهم ظاهرون على الناس(١).

أسأل الله تعالى أن يجعلنا من هذه الطائفة، وأن يجعل هذه الرسالة وكل ما كتبتُ وأكتب خالصاً لوجهه، وسبباً لنيل مرضاته، والفوز بجناته، إنه خير مسؤول.

دمشق ۷ / ۵ / ۱۳۷۰هـ

محمد ناصر الدين الألباني

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

إنَّ تتبُعنا الآيات القرآنية، والسنة المحمدية، والآثار السلفية في هذا الموضوع الهام، قد بين لنا أن المرأة إذا خرجت من دارها وجب عليها أن تستر جميع بدنها، وأن لا تظهر شيئاً من زينتها، حاشا وجهها وكفيها \_ إن شاءت \_ بأي نوع أو زي من اللباس، ما وجدت فيه الشروط الآتية:

# شروط الجلباب

| (ص ۳۹ ـ ۱۱۷)  | ١ ـ استيعاب جميع البدن إلا ما استثني. |
|---------------|---------------------------------------|
| (ص ۱۱۹ – ۱۲۳) | ٢ ـ أن لا يكون زينة في نفسه.          |
| (ص ۱۲۵ ـ ۱۲۹) | ٣ ـ أن يكون صفيقاً لا يشف.            |
| (ص ۱۳۱ – ۱۳۲) | ٤ ـ أن يكون فضفاضاً غير ضيق.          |
| (ص ۱۳۷ - ۱٤٠) | ه ـ أن لا يكون مبخِّراً مطيباً.       |
| (ص ۱۶۱ ـ ۱۵۹) | ٦ _ أن لا يشبه لباس الرجل             |
| (ص ۱۲۱ – ۲۱۲) | ٧ ـ أن لا يشبه لباس الكافرات.         |
| (ص ۲۱۳ ـ ۲۱۳) | ٨ ـ أن لا يكون لباس شهرة.             |

(نسبه)

واعلم أن بعض هذه الشروط ليست خاصة بالنساء، بل يشترك فيها الرجال والنساء معاً كما لا يخفى .

وأيضاً؛ فبعضها يحرم عليها مطلقاً، سواءً كانت في دارها أو خارجها، كالشروط الثلاثة الأخيرة، ولكن لما كان موضوع البحث إنما هو في لباسها إذا خرجت؛ انحصر كلامنا فيه، فلا يتوهمن منه التخصيص.

وهاك الآن تفصيل ما أجملنا، والدليل على ما ذكرنا.

## الشرط الأول

## (استيعاب جميع البدن إلا ما استثني)

فهو في قوله تعالى في [سورة النور: الآية ٣١]:

﴿ وَقُلْ لَلْمُؤْمِنَاتَ يَغْضُضْنَ مِن أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ فُروجَهُنَّ وَلا يُبدينَ يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلا مَا ظَهَرَ مِنهَا ، ولْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَ على جُيوبِهِنَّ ولا يُبدينَ زِينَتَهُنَّ إِلا لَبُعُولَتِهِنَّ أَو آباءِ بُعُولَتِهِنَّ ، أَو أَبنائِهِنَّ ، أَو أَبناءِ بُعُولَتِهِنَّ ، أَو إِنهِنَّ ، أَو آباءِ بُعُولَتِهِنَّ ، أَو بَني إِخُوانِهِنَّ ، أَو بَني إِخُوانِهِنَّ ، أَو بَني إِخُوانِهِنَّ ، أَو بَني أَخُواتِهِنَ أَو نسائهِنَّ ، أَو مَا مَلَكَت أَلِم اللهُنَّ ، أَو التَّابِعِينَ غَيرِ أُولِي الإِرْبة مِنَ الرجالِ ، أَو الطَّفْلِ الذينَ لَم يَطْهَرُونَ ، وَلا يَضْرِبْنَ بَأَرْجُلِهِنَّ لَيُعْلَمَ مَا يُخفِينَ مَنْ رَيْنَتِهِنَّ ، وَلا يَضْرِبْنَ بَأَرْجُلِهِنَ لَيُعْلَمَ مَا يُخفِينَ مَنْ زِينَتِهِنَّ ، وَلا يَضْرِبْنَ بَأَرْجُلِهِنَ لَيُعْلَمَ مَا يُخفِينَ مَنْ زِينَتِهِنَّ ، وَتُوبُوا إِلَى الله جَميعاً أَيُّهَا المؤمِنُونَ لعلَّكُم تُفْلحونَ ﴾ .

وقوله تعالى في [سورة الأحزاب: الآية ٥٩]:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لأَزْواجِكَ وَبَنَاتِكَ ونساءِ المؤمِنينَ يُدْنينَ عليهنَّ من جَلابيبهنَّ، ذلكَ أَدْنَى أَنْ يُعْرَفْنَ فلا يُؤذَيْنَ، وكان الله غَفوراً رَحيماً ﴾

فهي الآية الأولى التصريح بوجوب ستر الزينة كلها، وعدم إظهار شيء منها أمام الأجانب إلا ما ظهر بغير قصد منهن، فلا يؤالحدن عليه إذا بادرن إلى ستره، قال الحافظ ابن كثير في «تفسيره»:

«أي: لا يُظْهِرْنَ شيئاً من الزينة للأجانب، إلا ما لا يمكن إخفاؤه، قال ابن مسعود: كالرداء والثياب؛ يعني على ما كان يتعاطاه نساء العرب من المقنعة التي تجلل ثيابها، وما يبدو من أسافل الثياب، فلا حرج عليها فيه، لأن هذا لا يمكن إخفاؤه».

وقد روى البخاري (٧ / ٢٩٠) ومسلم (٥ / ١٩٧) عن أنس رضي الله عنه قال:

«لما كان يوم أحد، انهزم الناس عن النبي على وأبو طلحة بين يدي النبي على محوّب عليه بحجفة (١) له ... ولقد رأيت عائشة بنت أبي بكر، وأم سُليم، وإنهما لمشمرتان أرى خدَم سوقهما (يعني الخلاخيل)، تنقزان (١) القرب على متونهما، تفرغانه في أفواه القوم ...».
قال الحافظ ابن حجر العسقلاني:

«وهذه كانت قبل الحجاب، ويحتمل أنها كانت عن غير قصد للنظر».

قلت: وهذا المعنى الذي ذكرنا في تفسير: ﴿ إِلا مَا ظَهَرَ مِنها ﴾ [النور: ٣١] هو المتبادر من سياق الآية ، وقد اختلفت أقوال السلف في تفسيرها: فمن قائل: إنها الثياب الظاهرة .

<sup>(</sup>١) أي: مترس عليه (بحجفة)، أي: بترس من جلد.

<sup>(</sup>٢) أي : تثبان، و (القرَب على متونهما)، أي : تحملانها وتقفزان بها وثباً

ومن قائل: إنها الكحل والخاتم والسوار والوجه وغيرها من الأقوال التي رواها ابن جرير في «تفسيره» (١٨ / ٨٤) عن بعض الصحابة والتابعين، ثم اختار هو أن المراد بهذا الاستثناء الوجه والكفان(١)، فقال:

«وأولى الأقوال في ذلك بالصواب قول من قال: عنى بذلك الوجه والكفين، يدخل في ذلك \_ إذا كان كذلك \_ الكحل والخاتم والسوار والخضاب، وإنما قلنا: ذلك أولى الأقوال في ذلك بالتأويل، لإجماع الجميع على أن على كل مصل أن يستر عورته في صلاته، وأن للمرأة أن تكشف وجهها وكفيها في صلاتها، وأن عليها أن تستر ما عدا ذلك من بدنها، إلا ما روي (١) عن النبي على أنه أباح لها أن تبدي من ذراعها قدر النصف، فإذا كان ذلك من جميعهم إجماعاً؛ كان معلوماً بذلك أنَّ لها أنْ تبدي من بدنها ما لم يكن عورة كما ذلك المرجال، لأن ما لم يكن عورة فغير حرام إظهاره، وإذا كان لها إظهار ذلك؛ كان معلوماً أنه ممًا استثنى الله تعالى ذكره بقوله: ﴿ إلا ما ظَهَرَ منها ﴾ [النور: ٣١]؛ لأن كل ذلك ظاهر منها».

<sup>(</sup>١) قلت: والكفان هما الراحتان إلى الرسغين. والوجه: من منبت شعر الرأس إلى أسفل الذقن، ومن شحمة الأذن إلى شحمة الأذن. هكذا قال أهل العلم؛ خلافاً لبعض المعاصرين، وسيأتي الرد عليه في خاتمة الكلام على هذا الشرط الأول إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>٢) كأن ابن جرير يشير بقوله: «روي» إلى ضعف الحديث، وهو حري بذلك. فإنه بهذا اللفظ غير صحيح، بل هو عندي منكر، رواه ابن جرير من طريق قتادة:

بلغني أن النبي على قال: «لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الأخر أن تخرج يدها إلا إلى ها هنا؛ وقبض نصف الدراع».

وهذا إسناد منقطع.

ثم روى نحوه عن ابن جريج قال: قالت عائشة:

خرجتُ لابن أخي عبدالله بن الطفيل مُزيَّنة، فكرهه النبي ﷺ، فقلت: إنه ابن أخى يا رسول الله! فقال:

«إذا عركت المرأة لم يحل لها أن تظهر إلا وجهها، إلا ما دون هذا»، وقبض على ذراع نفسه.

والحديث منكر لضعفه من قبل إسناده، ومخالفته لما هو أقوى منه، ألا وهو حديث عائشة الآتي من رواية أبي داود، وكونه أقوى منه، لا يشك فيه من له معرفة بهذا العلم الشريف، وذلك لأن له شاهداً من قوله وهو حديث أسماء الآتي ذكره في التعليق، وجريان عمل الصحابيات عليه كما سيأتي بيانه، بخلاف هذا، فإنه لا شاهد له يقويه، ولم يجر عليه عمل، فكان منكراً.

وفي حديث ابن جريج خاصة نكارة أخرى أشد مما سبق، وهي مخالفته للقرآن، فإنه صريح في إنكار خروج عائشة أمام ابن أخيها مزينة، والله عز وجل يقول: ﴿ وَلا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلا لِبُعُولِتَهِنَّ ﴾ الآية، وفيها: ﴿ أُو بَنِي إِخُوانِهِنَّ ﴾، فهي صريحة الدلالة على جواز إبداء المرأة زينتها لابن أخيها، فكان الحديث منكراً من هذه الجهة أضاً.

وقد كنت بينت شيئاً من هذا في تعقيبي على الأستاذ المودودي الذي نشر في آخر كتابه «الحجاب» (الطبعة الأولى ـ دمشق)، وقد ذكرت فيه أن حديث قتادة مرسل، وحديث ابن جريج معضل، بينه وبين عائشة مفاوز! وقد سلم بهذا الأستاذ المودودي، ولكنه ذهب إلى تقوية الحديث بمجموع الطريقين المرسلة والمعضلة، بدعوي أن أحدهما يوافق الأخر كل الموافقة!

وقد فات فضيلته \_ ولا أقول أغمض عينه \_ عن أن في الطريق المعضلة ما ليس =

= في المرسلة، وهو ما ذكرناه مما فيه من المخالفة للقرآن. وإنما يتفقان فقط في لفظ الحديث المنسوب إلى النبي على ومما يظهر لك الفرق بينهما أن تعلم أن الأستاذ المودودي احتج بهما على أن المرأة عورة كلها إلا الوجه واليدين على جميع الناس، حتى على الأب والأخ وسائر المحارم! وهذا هو الذي حملنا على كتابة التعقيب عليه، وحمل القائمين على نشر كتابه على نشر التعقيب معه، فذكرت فيه أن دلالة المرسل على ما ذهب إليه المودودي إنما هو من طريق العموم، وهذا يمكن تخصيصه بالأدلة المخصصة، وهي معروفة، وقد ذكرت جملة منها في التعقيب المشار إليه، وأما دلالة المعضل، ففيها زيادة، فإنه صريح في كراهة الرسول خروج عائشة مُزينة أمام ابن أخيها مما هو مخالف لنص القرآن، وهذا ما لا وجود له في الحديث المرسل، فافترقا.

فإن قلت: فهل يقوي أحدهما الآخر فيما اتفقا عليه؟ فالجواب: لا. وإن خالفنا في ذلك فضيلة الأستاذ المودودي حين قال في تعقيبه عليّ (ص١١):

«فكأن (كذا) كل واحد منهما يعتضد بالأخرى.

قإن هذا التعضيد من الأستاذ قائم على أصل أفصح عنه في تعقيبه بقوله (ص٤):

«مما لا يخفى على أصحاب العلم، ولا أراه خافياً على مثل الشيخ ناصر الدين الألباني طبعاً؛ أن حديثاً ضعيفاً إذا كان متفرداً في بيان موضوع، فإن حكم ذلك الموضوع يكون ضعيفاً لأجل الضعف في إسناد ذلك الحديث، ولكن إذا وجدت عدة أحاديث تؤيده في بيان الموضوع بعينه، فإن ذلك الموضوع المشترك بينهما يكون قوياً صالحاً للاحتجاج به، مهما يكن كل حديث من تلك الأحاديث ضعيفاً من جهة الإسناد بصفته الفردية».

قلت: فهذا الأصل الذي بنى عليه فضيلته تقوية هذا الحديث، مما لا يخفى علينا فساده على هذا الإطلاق، بل هو المقرر عند أهل العلم، فإنهم اشترطوا أن لا

= يكون الضعف شديداً في أفراد تلك الأحاديث، فقال الإمام النووي في «التقريب» (ص ٥٨ ـ بشرحه التدريب):

«إذا روي الحديث من وجوه ضعيفة، لا يلزم أن يحصل من مجموعها أنه حسن، بل ما كان ضعفه لضعف حفظ راويه الصدوق الأمين؛ زال بمجيئه من وجه، وصار حسناً، وكذا إذا كان ضعفها الإرسال؛ زال بمجيئه من وجه آخره.

قلت: ويشترط في الوجه الآخر أن يكون مسنداً، أو يكون مرسلاً أيضاً لكنه صحيح السند إلى المرسل، وأن يكون مرسله قد تلقى الأحاديث عن غير شيوخ المرسل الأول، فإنه في هذه الحالة تطمئن النفس إلى أن الطريقين بمثابة إسنادين إلى صحابي أو صحابيين، يتقوى أحدهما بالآخر، أما إذا اختل أحد هذين الشرطين، كأن يكون سند المرسل الآخر ضعيفاً، أو كان صحيحاً، ولكن لم يعلم أن شيوخه غير شيوخ الأول؛ لم يتقوّ الحديث به، لاحتمال أن يرجع الطريقان المرسلان إلى راو واحد هو شيخ المرسلين للحديث، فيكون حينئذ غريباً!

وهذا معنى قول النووي رحمه الله في بحث (المرسل) بعد أن ذكر أن المرسل حديث ضعيف عند جماهير المحدثين والشافعي وكثير من الفقهاء، وأصحاب الأصول.

قلت: وحكاه الحاكم عن ابن المسيب ومالك كما في «التدريب»، قال النووي (ص٦٧):

«فإن صح مخرج المرسل، بمجيئه من وجه آخر مسنداً أو مرسلاً أرسله من أخذ عن غير رجال الأول كان صحيحاً، ويتبين بذلك صحة المرسل، وأنهما صحيحان لو عارضهما صحيح من طريق رجحناهما عليه إذا تعذر الجمع».

قلت: فهذا الشرط الذي أشار إليه النووي بقوله: «بمجيئه...» ضروري؛ لأنه بدونه لا يتبين صحة المرسل، فإذا عرفنا ذلك يظهر بوضوح أن الاستاذ المودودي لم يراع = هذا الشرط حينما قوى مرسل قتادة بمرسل ابن جريج ، بل بمعضله! وبيانه من وجهين :

الأول: أن الشرط مفقود هنا، فإن من شيوخ المرسِلَين (قتادة وابن جريج) عطاء ابن أبي رباح كما هو مذكور في ترجمتهما، فيحتمل حيئذ أن يعود الحديث إلى طريق واحدة مرسلة فلا يصح في هذه الحالة أن يدعم أحدهما بالأخر لما سبق.

الآخر: أن حديث ابن جريج معضل، وليس هو بمرسل، فحينئذ لا يصلح شاهداً للمرسل الأول أصلاً، لأن ابن جريج إنما يروي عن التابعين، فجائز أن يكون شيخه في هذا المرسل تابعياً ثقة أخذ الحديث عن شيوخ المرسل الأول، فلم يتحقق الشرط المذكور، بل من الجائز أن يكون شيخه غير ثقة، فحينئذ لا يستشهد بحديثه أصلاً لضعفه وإرساله. وهذا الذي جوزناه هو الأرجح عندي فيما يرسله ابن جريج من الحديث، لأنه لا يرسل إلا فيما سمعه من مجروح، فإنه على جلالة قدره كان مدلساً، كما اعترف بذلك الأستاذ المودودي في تعقيبه، ولكنه مر عليه مراً سريعاً، ولم يقف عنده لا قليلاً ولا كثيراً فلم يبين نوع تدليسه، وإنما أفاض في نقل كلمات الأئمة في توثيقه، الأمر الذي لا فائدة كثيرة منه هنا، بل قد يتوهم منه من لا علم عنده أن مرسله حجة! وذكر من مصادره فيما نقله من التوثيق وميزان الاعتدال»، وقد جاء فيه:

وقال عبدالله بن أحمد بن حنبل: قال أبي: بعض هذه الأحاديث التي كان يرسلها ابن جريج أحاديث موضوعة، كان ابن جريج لا يبالي من أين يأخذ؛ يعني قوله: أخبرت، وحدثتُ عن فلانه!

وفي وتهذيب التهذيب:

«وقال الأثرم عن أحمد: إذا قال ابن جريج: قال فلان، وقال فلان، وأخبرت؛ جاء بمناكير، وإذا قال: أخبرني، و: سمعت؛ فحسبك به».

وقال جعفر بن عبدالواحد عن يحيى بن سعيد:

وكان ابن جريج صدوقاً، فإذا قال: حدثني؛ فهو سماع، وإذا قال: أخبرني؛ =

= فهو قراءة، وإذا قال: «قال»، فهو شبه الربح».

وقال الدارقطني:

«تجنب تدليس ابن جريج فإنه قبيح التدليس، لا يدلس إلا فيما سمعه من مجروح، مثل إبراهيم بن أبي يحيى، وموسى بن عبيدة، وغيرهما».

فتبين من كلمات هؤلاء الأئمة أن حديث ابن جريج المعنعن ضعيف، شديد الضعف، لا يستشهد به؛ لقبح تدليسه، حتى روى أحاديث موضوعة، بشهادة الإمام أحمد، وهذا إذا كان حديثه المعنعن مسنداً، فكيف إذا كان مرسلاً، بل معضلاً كهذا الحديث؟!

فقد اتضح كالشمس أن تقوية الأستاذ المودودي لحديث قتادة المرسل بحديث ابن جريج المعضل لا وجه له البتة على ما تقتضيه قواعد علم الحديث وأقوال العارفين برجاله.

وهذا كله إذا صرفنا النظر عن مخالفة الحديث لحديث أسماء بنت عميس، وحديث قتادة الآخر بسنده عن عائشة، فكيف وهو مخالف لهما؟!

وقد كنت في تعقيبي على الأستاذ المودودي قد أعللت الأحاديث المشار إليها معنف حاسا حديث أسماء ـ باختلاف الرواة في ضبط متنه أيضاً، علاوة على ضعف أسانيدها، فأجاب الأستاذ عن ذلك بأن هذا الاختلاف إنما يضر لو فرضنا متون هذه الأحاديث كلها متناً واحداً. قال: والأمر ليس كذلك، بل هي أربعة أحاديث كل واحد منها مستقل عن غيره كما يقتضيه ظاهر ألفاظها. ثم قال:

«والاختلاف بينها ما هو باختلاف لا يمكن رفعه، إذ من الممكن أن نفهم بكل سهولة أن المراد بهذه الأحاديث أن المرأة لا يجوز لها أن تكشف من جسدها إلا الوجه واليدين عادة، بيد أنها إذا عرضت لها حاجة أو عذر فلها أن تكشف إلى نصف ذراعها، كأن هذا الفرق إنما هو الفرق بين العورة المغلظة والعورة المخففة. ومما يدل على هذا

الفرق قوله ﷺ: «لا يحل» لنصف الذراع في رواية قتادة الأولى ورواية ابن جريج،
 وقوله: «لم يصلح» للمفصل والوجه والكفين في رواية قتادة الثانية، ورواية خالد بن
 دريك».

وجوابنا من وجوه:

أولاً: إن المتأمل في متون الأحاديث المشار إليها لا يبدو له بوجه من الوجوه أنها أربعة أحاديث، بل هي حديثان:

الأول: حديث قتادة مرسلًا بلفظ:

«إن الجارية إذا حاضت لم يصلح أن يرى منها إلا وجهها ويداها إلى المفصل».

رواه أبو داود في كتابه والمراسيل، (رقم ٤٣٧)، ورواه في وسننه، عن قتادة عن خالد بن دريك عن عائشة . . . بلفظ:

وإن المرأة إذا بلغت المحيض، لم يصلح أن يرى منها إلا هذا وهذا، وأشار إلى وجهه وكفيه.

فهذا بلا شك حديث واحد، مداره على راو واحد، وهو قتادة، إلا أن بعضهم رواه عنه مرسلاً بلفظ، وبعضهم رواه عنه مسنداً بلفظ آخر، والمعنى واحد، وما علمت أحداً من أهل الحديث يجعل الحديث الذي رواه راو واحد، تارة مرسلاً، وتارة مسنداً، يجعلهما حديثين بمتنين مختلفين!

والحديث الآخر: حديث قتادة الذي رواه بلاغاً مرسلاً، وحديث ابن جريج المعضل، فإنهما اتفقا على ذكر لفظ: «لا يحل»، أو «لم يحل»، وعلى استثناء نصف الذراع.

فهذا أيضاً حديث واحد، رواه راويان، أحدهما أرسله، والآخر أعضله. فهذا هو الذي يدل عليه ظاهر ألفاظ تلك الروايات لا غير.

ثانياً: إذا تبين لك ما ذكرناه آنفاً فلا شك حينئذ في اختلاف الحديث الأول مع الحديث الأول مع الحديث الأخر كما هو ظاهر، والتوفيق الذي ذهب إليه الأستاذ المودودي لو كان مسلماً؛ لا يصار إليه إلا لو كان الحديثان من قسم الحديث المقبول. فحينئذ لا مناص من التوفيق بينهما كما هو معروف في علم المصطلح، وخاصة في «شرح النخبة» للحافظ ابن حجر.

وقد عرفت مما سبق ضعف الحديث الآخر، وأما الحديث الأول فهو من المقبول؛ لأن له شاهداً موصولاً وهو حديث أسماء الآتي (ص ٥٧)، وجرى عليه العمل كما يأتى بيانه في التعليق قريباً. وحينئذ فلا وجه للتوفيق بينهما لما عرفت آنفاً.

ثالثاً: إن التوفيق المذكور بين الحديثين غير مسلَّم عندي، بل هو لا يكاد يفهم ولو بصعوبة، إذ من أين جاء الأستاذ بقيد (عادة) في الحديث الأول، وقيد (حاجة أو عذر) في الحديث الثاني، وليت شعري إذا عرض للمرأة عذر في الكشف عن عضدها بل فخذها مثلًا، أفلا يجوز لها ذلك؟ الذي لا أشك فيه أن جواب الأستاذ على هذا السؤال إنما هو بالإيجاب، فإنه قد نص على معنى ذلك في كتابه والحجاب، انظر (ص ٣٩٩)، وحينئذ أليس هذا القيد الذي جاء به الأستاذ في صدد الرد علي إنما هو تعطيل للاستثناء المنصوص عليه في الحديث، وما معنى الحديث حينئذ إذا كان المستثنى كله في حكم المستثنى منه بالقيد المذكور؟! إذا كان كذلك فهو دليل واضح على بطلان التوفيق المذكور، وأن الحديث مع ضعف سنده مخالف للحديث الأول المقبول، فكان منكراً مردوداً.

وإن مما يلفت النظر أن الأستاذ المودودي في تقييده للحديث الأول بذلك القيد (عادة) أفادنا أن الحديث يجيز للمرأة أن تكشف عن وجهها وأن تجعل ذلك من عادتها، بينما يرى في كتابه «الحجاب» أن الوجه عورة، بل يقول (ص ٣٦٥ ـ ٣٦٦):

«إن آية ﴿يدنين عليهن من جلابيبهن ﴾ نزلت خاصة في ستر الوجه»!

ثم أطال الكلام في تأييد ذلك. ثم ذكر (ص٣٧٧):

وأن الإسلام يبيح للمرأة أن تكشف عن وجهها عند الحاجة والضرورة»!

فهذا نص منه على أن الوجه لا يجوز الكشف عنه إلا لحاجة. فهو مناقض لتقييده الحديث بالعادة، ومناقض من جهة أخرى لتقييده ما نص عليه الحديث الآخر من إباحة الكشف عن نصف الذراع للحاجة والضرورة لأنه تبين من كلامه الذي نقلته عنه آنفاً في «الحجاب» وكلامه في «التعقيب» أن كلا من الوجه ونصف الذراع عورة لا يجوز الكشف عن شيء من ذلك إلا للحاجة أو للضرورة، بينما هو في «التعقيب» فرق بين العضوين. وما ذلك إلا تشبئاً منه بالحديث الذي بينا ضعفه في تعقيبي عليه، ولو أنه أعرض عنه بعد تبينه عدم ثبوته لما خسر شيئاً البتة، ما دام أنه يحمله على الحاجة والضرورة، وما دام أنه بهذه العلة يجيز الكشف عن أكثر من ذلك كما سبق بيانه.

وأما استدلال الأستاذ على الفرق الذي ادعاه بين نصف الذراع من جهة، والكفين من جهة أخرى، باختلاف التعبير في حديثيهما، ففي الأول قال: «لا يحل»، وفي الآخر: «لم يصلح»؛ فاستدلال واه جداً، لا أدري كيف ذهب ذهن الأستاذ إليه، وبيانه من وجوه:

أولاً: أنه لو صح استدلاله لتناقض الحديثان تناقضاً بيناً في حكم المستثنى، وهو بدن المرأة، فإن الأول يدل صراحة على تحريم الكشف عنه إلا ما استثنى منه، وأما الآخر فإن فهمنا أن قوله فيه: «لم يصلح»، ليس بمعنى: «لم يحل»، أو بعبارة أخرى: ليس في قوته في الدلالة على التحريم، أثبتنا بذلك التناقض بين الحديثين كما ذكرنا وهذا مما لا يقوله أحد.

ثانياً: لا فرق عندنا بين قوله: «لا يحل»، وقوله: «لا يصلح»؛ فكلاهما يدل على التحريم، لأن الفساد ضد الصلاح، فما لا يصلح، فاسد، وفاعله مفسد، وقد ذم الله قوماً فقال: ﴿الذين يفسدون في الأرض ولا يصلحون﴾، فدل على أن «لا يصلح»

وهذا الترجيح غير قوي عندي، لأنه غير متبادر من الآية على الأسلوب القرآني، وإنما هو ترجيح بالإلزام الفقهي، وهو غير لازم هنا، لأن للمخالف أن يقول: جواز كشف المرأة عن وجهها في الصلاة؛ أمر خاص بالصلاة، فلا يجوز أن يقاس عليه الكشف خارج الصلاة لوضوح الفرق بين الحالتين.

أقول هذا مع عدم مخالفتنا له في جواز كشفها وجهها وكفيها في الصلاة وخارجها، لدليل؛ بل لأدلة أخرى غير هذه كما يأتي بيانه، وإنما المناقشة هنا في صحة هذا الدليل بخصوصه، لا في صحة الدعوى، فالحق في معنى هذا الاستثناء ما أسلفناه أول البحث، وأيدناه بكلام ابن كثير. ويؤيده أيضاً ما في «تفسير القرطبي» (١٢ / ٢٢٩):

الأول: قوله ﷺ:

«إن هذه الصلاة لا يصلح فيها شيء من كلام الناس. . . الحديث. رواه مسلم، وهو مخرج في «الإرواء» (٣٩٠)، و «صحيح أبي داود» (٨٦٢). الثانى: قوله ﷺ لبشير والد النعمان وقد وهبه غلاماً:

وأفكلهم أعطيت مثل ما أعطيته؟ قال: لا، قال: فليس يصلح هذا، وإني لا أشهد على جور».

رواه مسلم، وهو مخرج في «الإرواء» (١٥٩٨).

الثالث: قوله ﷺ لأبي بردة حين قال سائلًا: يا رسول الله! إن عندي داجناً جذعة من المعز؟ قال:

«اذبحها، ولن تصلح لغيرك». متفق عليه.

<sup>=</sup> بمعنى «لا يحل». والأمثلة في السنة الصحيحة على ذلك كثيرة أجتزىء على ذكر ثلاثة. منها:

وقال ابن عطية: ويظهر لي بحكم ألفاظ الآية أن المرأة مأمورة بأن لا تبدي، وأن تجتهد في الإخفاء لكل ما هو زينة، ووقع الاستثناء فيما يظهر بحكم ضرورة حركة فيما لا بد منه، أو إصلاح شأن، ونحو ذلك ف فهما ظهر على هذا الوجه مما تؤدي إليه الضرورة في النساء فهو المعفو عنه».

## قال القرطبي:

«قلت: هذا قول حسن، إلا أنه لما كان الغالب من الوجه والكفين ظهورهما عادة وعبادة، وذلك في الصلاة والحج، فيصلح أن يكون الاستثناء راجعاً إليهما، يدل على ذلك ما رواه أبو داود عن عائشة رضي الله عنها: أن أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما دخلت على رسول الله وعليها ثياب رقاق، فأعرض عنها رسول الله وقال لها: يا أسماء! إن المرأة إذا بلغت المحيض لم يصلح أن يرى منها إلا هذا، وأشار إلى وجهه وكفيه، فهذا أقوى في جانب الاحتياط ولمراعاة فساد الناس، فلا تبدي المرأة من زينتها إلا ما ظهر من وجهها وكفيها، والله الموفق لا رب سواه».

قلت: وفي هذا التعقيب نظر أيضاً، لأنه وإن كان الغالب على الوجه والكفين ظهورهما بحكم العادة، فإنما ذلك بقصد من المكلف، والآية حسب فهمنا إنما أفادت استثناء ما ظهر دون قصد، فكيف يسوغ حينئذ جعله دليلًا شاملًا لما ظهر بالقصد؟! فتأمل.

ثمَّ تأمَّلت؛ فبدا لي أنَّ قول هؤلاء العلماء هو الصواب، وأنَّ ذلك من دقَّة نظرهم رحمهم الله، وبيانُه: أنَّ السَّلف اتَّفقوا على أن قوله تعالى: ﴿إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْها﴾ يعود إلى فعل يصدر من المرأة المكلَّفة، غاية ما في الأمر أنهم

اختلفوا فيما تظهرُه بقصدٍ منها، فابن مسعود يقول: هو ثيابها؛ أي: جلبابها، وابن عباس ومن معه من الصحابة وغيرهم يقول: هو الوجه والكفان منها فمعنى الآية حينئذ: إلا ما ظهرَ عادة بإذن الشارع وأمره. ألست ترى أن المرأة لو رفعت من جلبابها حتى ظهر من تحته شيء من ثيابها وزينتها ـ كما يفعل ذلك بعض المتجلبيات السعوديات ـ أنها تكون قد خالفت الآية باتفاق العلماء؛ فقد التقى فعلها هذا مع فعلها الأول، وكلاهما بقصد منها؛ لا يمكن إلا هذا، فمناط الحكم إذن في الآية ليس هو ما ظهر دون قصد من المرأة ـ فهذا مما لا مؤاخذة عليه في غير موضع الخلاف أيضاً اتّفاقاً ـ وإنما هو فيما ظهر دون إذنٍ من الشارع الحكيم، (فإذا ثبت أن الشرع سمح للمرأة بإظهار شيء من زينتها سواء كان كفاً أو وجهاً أو غيرهما؛ فلا يُعتَرض عليه بما كنا ذكرناه من القصد؛ لأنّه مأذون فيه كإظهار الجلباب تماماً، كما بيّنت أناة.

فهذا هو توجيه تفسير الصحابة الذين قالوا: إنّ المراد بالاستثناء في الآية الوجه والكفان، وجريان عمل كثير من النساء في عهد النبي على وبعده كما سترى في النصوص الآتية المتواترة معنى.

ويعود الفضل في التنبه لهذا التوجيه - بعد الله تعالى - إلى الحافظ أبي الحسن بن القطان الفاسي(١) رحمه الله تعالى في كتابه القيم الفريد

<sup>(</sup>١) وصفه الذهبي في «أعلام النبلاء» (٢٢ / ٣٠٦) بقوله:

والشيخ الإمام العلامة الحافظ الناقد المجود القاضي. . . ٥ ونحوه في وتذكرة

الحفاظ».

الذي أطلعني الله عليه وأنا أهيىء مقدمة هذه الطبعة الجديدة، ألا وهو «النظر في أحكام النظر»؛ فقد تكلّم فيها بعلم واسع ونظر ثاقب، على كل مسائله، ومنها ما نحن فيه، فنبّهني على ما أشرت إليه قوله فيه (ق ١٤ / ٢):

«وإنّما نعني بالعادة هنا عادة من نزل عليهم القرآن، وبلّغوا عن النبي عليه الشرع، وحضروا به خطاب المواجهة، ومن لزم تلك العادة بعدهم إلى هلم جرّا، لا لعادة النسوان وغيرهم المبدين أجسادهم وعوراتهم».

قلت: فابن عباس ومن معه من الأصحاب والتابعين والمفسرين إنّما يشيرون بتفسيرهم لآية ﴿إِلاَ مَا ظَهَرَ مِنها ﴾ إلى هذه العادة التي كانت معروفة عند نزولها، وأُقِرُوا عليها، فلا يجوز إذن معارضة تفسيرهم بتفسير ابن مسعود الذي لم يتابعُه عليه أحدُ من الصحابة؛ لأمرين اثنين:

الأول: أنه أطلق الثياب، ولا قائل بهذا الإطلاق؛ لأنّه يشمل الثياب الداخلية التي هي في نفسها زينة كما تفعله بعض السعوديات كما تقدّم، فإذن هو يريد منها الجلباب فقط الذي تظهره المرأة من ثيابها إذا خرجت من دارها.

والآخر: أن هٰذا التفسير - وإن تحمَّس له بعض المتشدِّدين - لا ينسجم مع بقيَّة الآية، وهي: ﴿ ولا يُبْدِينَ زِيْنَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعـولَتِهِنَّ أَو ينسجم مع بقيَّة الآية؛ وهي عين الزينة الثانية؛ كما هو معروف أيهنَّ . . . ﴾ الآية؛ فالزينة الأولى هي عين الزينة الثانية؛ كما هو معروف في الأسلوب العربي: أنَّهم إذا ذكروا اسماً معرَّفاً ثم كرَّروه؛ فهو هو، فإذا كان الأمر كذلك؛ فهل الآباء ومَن ذُكِروا معهم في الآية لا يجوز لهم أن

ينظروا إلا إلى ثيابهن الباطنة؟! ولذلك قال أبو بكر الجصَّاص رحمه الله في «أحكام القرآن» (٣ / ٣١٦):

«وقول ابن مسعود في أن ﴿ مَا ظَهَرَ مِنها ﴾ هو الثياب؛ لا معنى له؛ لأنه معلوم أنه ذكر الزينة، والمراد العضو الذي عليه الزينة، ألا ترى أن سائر ما تتزيّن به من الحلي والقُلب والخلخال والقِلادة يجوز أن تُظْهِرَها للرجال إذا لم تكن هي لابستها، فعلمنا أنَّ المراد مواضع الزينة، كما قال في نسق الأية بعد هذا: ﴿ ولا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعولَتِهِنَّ ﴾، والمراد موضع الزينة، فتأويلها على الثياب لا معنى له، إذ كان مما يرى الثياب عليها دون شيء من بدنها كما يراها إذا لم تكن لابستها ».

وكأنه لهذا لم يعرِّج عليه الحافظ ابن القطَّان في كتابه الأنف الذكر، وقد ذكره في جملة ما قبل في تفسير الآية، كما ذكر أقوال العلماء والمذاهب حولها بتفصيل وتحرير وتحقيق فيها لا أعرف له مثيلًا، ثم ساق بعض الأحاديث التي يمكن الاستدلال بها على جواز إبداء المرأة لوجهها وكفيها للأجانب، ومع أنه فاته الكثير من الأحاديث التي ذُكِرت في كتابنا هذا؛ فقد ناقشها مناقشة دقيقة، وميَّز صحيحها وسقيمها، وما يصح الاستدلال به وما لا يصح، من الناحية الفقهية، دون أن يتحيَّز لفئة.

ثم تكلَّم على الآية، وفسرها تفسيراً بديعاً يدلُّ على أنه إمام في التفسير والفقه أيضاً كما هو في الحديث، فأفاد ـ رحمه الله ـ أن النهي فيها مطلقٌ من وجوه ذكرها، وهي أربعة، وفصل القول فيها تفصيلاً رائعاً، ويهمنا هنا منها رابعها، فقال (ق 10/1):

«ومُطْلقة بالنسبة إلى كل ناظر، ورد على إطلاقه منها استثناءان: أحدهما: على مطلق الزينة، وخصَّص به منها ﴿مَا ظَهَرَ مِنها﴾، فيجوز إبداؤه لكل واحد.

والآخر: على مطلق الناظرين الذين يُبْدى لهم شيء من ذلك، فخصص منهم البعولة ومن بعدهم».

وبعد أن ساق قول ابن مسعود، وأقوال الصحابة والتابعين المخالفة، وأقوال المذاهب، والأحاديث المشار إليها آنفاً، قال ملخصاً للموضوع وموضّحاً رأيه فيه (ق ٢١ / ١):

«الأحاديث المذكورة في الباب إما أن تدلَّ على إبدائها جميع ذلك (يعني: الوجه والكفين) أو بعضه؛ دلالة يمكن الانصراف عنها بتحميل اللفظ أو القصة غير ذلك، لكن الانصراف عمًا يدل عليه ظاهر اللفظ أو مياق القصة لا يكون جائزاً إلاً بدليل عاضد يصيِّر الانصراف تأويلاً، وإذا لم يكن هناك دليل؛ كان الانصراف تحكُّماً، فعلى هذا يجب القول بما تظاهرت هذه الظواهر وتعاضدت عليه من جواز إبداء المرأة وجهها وكفيها، لكن يستثنى من ذلك ما لا بدَّ من استثنائه قطعاً، وهو ما إذا قصدت بإبداء ذلك التبرُّج وإظهار المحاسن؛ فإن هذا يكون حراماً، ويكون الذي يجوز لها إنما هو إبداء ما هو في حكم العادة ظاهر حين التصرُّف والتبذُّل، فلا يجب عليها أن تتعاهده بالسَّر؛ بخلاف ما هو في العادة (أي الشرعية) مستور؛ إلا أن يظهر بقصد؛ كالصدر والبطن؛ فإن هذا لا يجوز لها إبداؤه، ويجب عليها ستره في حين التصرف كما يجب من

ستره في حين الطمأنينة، ويعضد هذه الظواهر وهذا المَنْزِع قوله تعالى: ﴿ وَلا يُبْدِينَ زِيْنَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنها ﴾؛ فمعنى الآية: لا يبدين زينتهنَّ في مواضعها لأحد من الخلق إلَّا ما كان عادة ظاهرة عند التصرف، فما وقع من بدوَّه وإبدائه بغير قصد التبرَّج والتعرُّض للفتنة؛ فلا حرج فيه».

## ثم قال (ق ۲۱ / ۲):

«ويتأيّد المعنى الذي حملنا عليه الآية من أن الظاهر هو الوجه والكفان بقوله تعالى المتقدِّم متصلاً به: ﴿ وليَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيوبِهِنَّ ﴾؛ فإنّه يفهم منه أن القِرَطَة قد يعفيهنَّ عند بدو وجوههنَّ عن تعاهد سترها فتنكشف، فأمِرْنَ أن يضربن بالخُمُر على الجيوب حتى لا يظهر شيء من ذلك؛ إلاَّ الوجه الذي من شأنه أن يظهر في حين التصرُّف؛ إلاَّ أن يُسترَ بقصد وتكلُّف مشقَّة، وكذلك الكفان، وذكر أهل التفسير أن سبب نزول الآية هو أن النساء كنَّ وقت نزولها إذا عُطَّين رؤوسَهن بالخُمُر يسدلنها خلفهنَّ كما تصنع النَّبُط، فتبقى النحورُ والأعناق باديةً، فأمر الله سبحانه بضرب الخمر على الجيوب في امتثال هذا الأمر نساء المهاجرين والأنصار فزدن فيه تكثيف الخمر. . . ».

ثم ذكر حديث عائشة الآتي (ص ٧٨)، لكن من رواية أبي داود؛ بلفظ: «شققن أكنف (وقال ابن صالح: أكثف) مروطهن فاحتمرن بها». وقال:

«هذا إسناد حسن»!

## ثم قال الحافظ ابن القطان رحمه الله تعالى:

«فإن قيل: هذا الذي ذهبت إليه من أن المرأة معفوَّ لها عن بدوِّ وجهها وكفَّيها ـ وإن كانت مأمورة بالسَّتر جهدها ـ يظهر خلافه من قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لأَزْواجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاءِ المُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلابِيبِهِنَّ ذَلك أَدْنِي أَنْ يُعْرَفْنَ فَلا يُؤذَيْنَ ﴾ الآية؟

#### فالجواب أن يُقال:

يُمْكِن أَن يُفسَّر هذا (الإدناء) تفسيراً لا يناقض ما قلناه، وذلك بأن يكون معناه: يدنين عليهنَّ من جلابيبهنَّ ما لا يظهر معه القلائد والقِرَطة؛ مثل قوله: ﴿وليَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيوبِهِنَ ﴾؛ فإن (الإدناء) المأمور به مطلق بالنسبة إلى كل ما يُطلق عليه (إدناء)، فإذا حملناه على واحد ممًا يقال عليه (إدناء) يقضي به عن عُهدة الخطاب، إذ لم يطلب به كل (إدناء)؛ فإنه إيجاب بخلاف النهي والنفي».

ويلاحظ القراء الكرام أنَّ هذا البحث القيَّم الذي وقفت عليه بفضل الله من كلام هذا الحافظ ابن القطان، يوافق تمام الموافقة ما كنتُ ذكرتُه اجتهاداً مني، وتوفيقاً بين الأدلَّة: أنَّ الآية مطلقة؛ كما ستراه مصرَّحاً به (ص ٨٧)، فالحمد لله الذي بنعمته تتمُّ الصالحات.

نعم؛ حديث عائشة عند أبي داود دليل واضح على جواز إظهار المرأة الوجه والكفين، لولا أن فيه ما بيناه في التعليق()، إلا أنه من الممكن أن

<sup>(</sup>١) الحديث أحرجه أبو داود (٢ / ١٨٢ - ١٨٣)، والبيهقي (٢ / ٢٢٦ و٧ / =

يقال: إنه يقوَّى بكثرة طرقه، وقد قوَّاه البيهقي كما يأتي أدناه، فيصلح حينئذ دليلًا على الجواز المذكور، لا سيما وقد عمل به كثيرٌ من النساء في عهد النبي على، حيث كنَّ يكشِفْن عن وجوههن وأيديهن بحضرته على، وهو لا ينكر ذلك عليهنَّ، وفي ذلك عدة أحاديث، نسوق ما يحضرنا الآن منها:

= ٨٦)، والطبراني في «مسند الشاميين» (ص٥١١ه-١٢٥)، وابن عدي في «الكامل» (٣ / ٨٦)، وابن عدي في «الكامل» (١٢ / ١٢٠٩) من طريق سعيد بن بشير عن قتادة عن خالد بن دريك عن عائشة (زاد ابن عدي: وقال مرة: «عن أم سلمة» بدل «عائشة»)، قال أبو داود عقبه:

«هذا مرسل، حالد بن دريك لم يدرك عائشة».

قلت: وسعيد بن بشير ضعيف كما في «التقريب» للحافظ ابن حجر. لكن الحديث قد جاء من طرق أحرى يتقوى بها:

۱ ـ أخرج أبو داود في «مراسيله» (رقم ٤٣٧) ـ كما تقدم ـ بسند صحيح عن قتادة أن النبي على قال:

«إن الجارية إذا حاضت لم يصلح أن يُرى منها إلا وجهها ويداها إلى المفصل».

قلت: وهو مرسل صحيح يتقوى بما بعده، وليس فيه ابن دريك ولا ابن بشير.

٢ - أخرج الطبراني في «الكبير» (٢٤ / ٣٧٨ / ٣٧٨)، و «الأوسط» (٢ / ٣٣٠ / ٢٣٠)، و «الأوسط» (٢ / ٢٣٠ / ٨٩٥٩)، والبيهقي؛ من طريق ابن لهيعة عن عياض بن عبدالله أنه سمع إبراهيم بن عبيد بن رفاعة الأنصاري يخبر عن أبيه أظنه عن أسماء ابنة عميس أنها قالت:

دخل رسول الله على عائشة بنت أبي بكر وعندها أختها أسماء بنت أبي بكر، وعليها ثياب شامية واسعة الأكمام، فلما نظر إليها رسول الله على قام فخرج، فقالت عائشة رضي الله عنها: تنحي، فقد رأى رسول الله على أمراً كرهه، فتنحت، فدخل رسول الله على، فسألته عائشة رضي الله عنها: لم قام؟ قال: أولم تري إلى

= هيئتها؟! إنه ليس للمرأة المسلمة أن يبدو منها إلا هذا وهذا، وأخذ بكفيه (كذا في البيهقي، والصواب «بكميه» كما في مصادر التخريج)، فغطى بهما ظهر كفيه حتى لم يبد من كفيه إلا أصابعه، ثم نصب كفيه على صدغيه حتى لم يبد إلا وجهه، وقال البيهقي: دإسناده ضعيف».

قلت: وعلته ابن لهيعة هذا، واسمه عبدالله الحضرمي أبو عبدالرحمن المصري القاضي، وهو ثقة فاضل، لكنه كان يحدث من كتبه، فاحترقت، فحدث من حفظه فخلط، وبعض المتأخرين يحسن حديثه، وبعضهم يصححه، وقد أورد حديثه هذا الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٥ / ١٣٧) برواية الطبراني في «الكبير» و «الأوسط». ثم قال: «وفيه ابن لهيعة، وحديثه حسن، وبقية رجاله رجال الصحيح».

والذي لا شك فيه أن حديثه في المتابعات والشواهد لا ينزل عن رتبة الحسن، وهذا منها.

وقد قوى البيهقي الحديث من وجهة أخرى، فقال بعدما ساق حديث عائشة، وبعد أن روى عن ابن عباس وغيره في تفسير: ﴿إلا ما ظهر منها ﴾؛ أنه الوجه والكفان، قال: «مع هذا المرسل قول من مضى من الصحابة رضي الله عنهم في بيان ما أباح الله من الزينة الظاهرة، فصار القول بذلك قوياً».

ووافقه الذهبي في «تهذيب سنن البيهقي» (1 / ٣٨ / ١).

قلت: والصحابة الذين يشير إليهم: عائشة وابن عباس وابن عمر، قالوا: واللفظ للأخير: «الزينة الظاهرة: الوجه والكفان». قال:

«وروينا معناه عن عطاء بن أبي رباح وسعيد بن جبير، وهو قول الأوزاعي».

وقد روى ابن أبي شيبة في «المصنف» (٤ / ٢٨٣): حدثنا زياد بن الربيع عن صالح الدهان عن جابر بن زيد عن ابن عباس أنه قال: ﴿ولا يُبدين زينتَهن إلا ما ظهر منها﴾، قال: الكف ورقعة الوجه. وكذا رواه إسماعيل القاضي كما في «نظر ابن =

#### ١ - عن جابر بن عبد الله قال:

«شهدت مع رسول الله على الصلاة يوم العيد، فبدأ بالصلاة قبل الخطبة بغير أذان ولا إقامة، ثم قام متوكئاً على بلال، فأمر بتقوى الله، وحت على طاعته، ووعظ الناس، وذكرهم، ثم مضى حتى أتى النساء، فوعظهن، وذكرهن، فقال: تصدقن فإن أكثركن حطب جهنم، فقالت امرأة من سِطة (۱) النساء (أي: جالسة في وسطهن) سفعاء الخدين (أي: فيهما تغير وسواد)، فقالت: لم يا رسول الله؟ قال: لأنكن تكثرن الشكاة، وتكفرن العشير، قال: فجعلن يتصدقن من حليهن، يلقين في ثوب بلال من أقراطهن وخواتمهن» (۱).

<sup>=</sup> القطان» (۲۰ / ۱)، وهذا سند صحيح.

ثم وصل ابن أبي شيبة الأثر المذكور عن ابن عمر، وسنده صحيح أيضاً. ويزيده قوة جريان العمل عليه؛ كما سترى في الأحاديث والآثار الآتية.

۱ - أخرجه مسلم (۳ / ۱۹)، والنسائي (۱ / ۲۳۳)، والدارمي (۱ / ۳۷۷)، والدارمي (۱ / ۳۷۷)، وابن خزيمة في «صحيحه» (۲ / ۳۵۷ / ۱۶۹۰)، والبيهقي (۳ / ۲۹۱ و ۳۰۰)، وأحمد (۳ / ۳۱۸).

والحديث واضح الدلالة على ما من أجله أوردناه، وإلا لما استطاع الراوي أن يصف تلك المرأة بأنها: «سفعاء الخدين».

<sup>(</sup>١) وهذه رواية مسلم، ولفظ رواية الأخرين: (سَفِلة النساء). قال ابن الأثير: «بفتح السين وكسر الفاء: الشُّقَّاط من الناس».

 <sup>(</sup>٢) قد يظن بعض الناس أن في هذا الحديث ونحوه كحديث ابن عباس الآتي
 رقم (٦) ما يدل على جواز لبس النساء للأساور والخواتم من الذهب، ويتخذ ذلك دليلاً =

#### ٢ - عن ابن عباس [عن الفضل بن عباس]:

= على نسخ الأحاديث الصحيحة المصرحة بتحريم ما ذكر على النساء، وجواباً على ذلك أقول:

أولاً: ليس في الحديث التصريح بأن تلك الحلي كانت من الذهب، وعليه فلا تعارض بينها وبين الأحاديث المحرمة.

ثانياً: لإثبات نسخ التحريم بالأحاديث المبيحة لا بد من التحقق من تأخر هذه الأحاديث، ودون ذلك خرط القتاد، بل العكس هو الصواب، لما يأتي

ثالثاً: لو فرضنا أنه جاء في حديث أو أحاديث التصريح بذلك، فينبغي أن يحمل ذلك على الأصل الأول، وهو الإباحة، ثم طراً عليها ما أخرجها من هذا الأصل إلى التحريم، بدليل أحاديث التحريم، فإن مثل هذه الأحاديث لا تصدر من الشارع في الغالب، إلا لرفع ذلك الأصل؛ وهو الإباحة في الأمور التي نص على تحريمها، ولذلك يقول علماء أصول الفقه: هإذا تعارض حاظر ومبيح، قدم الحاظرة، وفي هذه الحالة لا يلزمنا أن نثبت تأخر النص المحرم على النص المبيح، لأن النص المحرم يتضمن في الزاقع الإشارة إلى رفع ما تضمنه النص المبيح كما هو ظاهر. وقد فصلت القول في مسألة الذهب للنساء وما يباح لهن منه وما يحرم، وأوردت الأدلة المحرمة والشبهات الواردة عليها، والجواب عنها في كتابي «آداب الزفاف في السنة المطهرة»، فليرجع إليه من شاء، وبخاصة طبعة المكتبة الإسلامية؛ ففي مقدّمتها ردّ ضاف على بعض المشاغيين وأهل الأهواء.

٢ - أخرجه البخاري (٣/ ٢٩٥ و ٤/ ٥٥ و ١ / ٨)، ومسلم (١٠١/٤)، وأبو داود (٢/٩/١)، والنسائي (٢/٥)، وعنه ابن حزم (٢١٨/٣)، وابن ماجه أيضاً (/ / ٢٨٦/١)، والنسائي والبيهقي، والزيادة الأولى بين القوسين والتي قبلها عند البخاري والنسائي وابن ماجه وأحمد في رواية، والثانية للبخاري، وكذا الثالثة، والأخيرة عند البخاري ومسلم في رواية، وهي في «صحيح ابن خزيمة» (٤/ ٣٤٢).

«أن امرأة من خثعم استفتت رسول الله على في حجة الوداع [يوم النحر]، والفضل بن عباس رديف رسول الله على ، [وكان الفضل رجلاً وضيئاً . . . فوقف النبي على للناس يُفتيهم]» الحديث، وفيه:

«فأخذ الفضل بن عباس يلتفت إليها، وكانت امرأة حسناء، (وفي رواية: وضيئة)، (وفي رواية: فطفق الفضل ينظر إليها، وأعجبه حسنها)، [وتنظر إليه]، فأخذ رسول الله على بذقن الفضل، فحوَّل وجهه من الشق الأخر». وفي رواية لأحمد (1 / ٢١١) من حديث الفضل نفسه:

«فكنت أنظر إليها، فنظر إلي النبي على فقلب وجهي عن وجهها، ثم أعدتُ النظر فقلب وجهي عن وجهها، ثم أعدتُ النظر فقلب وجهي عن وجهها، حتى فعل ذلك ثلاثاً وأنا لا أنتهي « ورجاله ثقات، لكنه منقطع إن كان الحكم بن عتيبة لم يسمعه من ابن عياس

وروى هذه القسمة على بن أبي طالب رضي الله عنه، وذكر أن الاستفتاء كان عند المنحر بعدما رمى رسول الله عليه الجمرة، وزاد:

«فقال له العباس: يا رسول الله! لم لويت عنق ابن عمك؟ قال: رأيت شاباً وشابة فلم آمن الشيطان عليهما».

وأما حديث علي بهذه القصة فأخرجه الترمذي (١ / ١٦٧ - طبع بولاق)، وقال: حسن صحيح، وأحمد (رقم ٢٦٥ و ١٦٤)، وابنه عبدالله في «زوائد المسند» (رقم ٢٦٥ و ٢٦٣)، وابنه عبدالله في «زوائد المسند» (٢ / ١٦٤ / ٥٣١ و ٣٣٥ - بيروت)، والضياء في «المختارة» (١ / ٢١٤)، وإسناده جيد. وبه استدل الحافظ في «الفتح» (٤ / ٦٧) على أن الاستفتاء وقع عند المنحر بعد الفراغ من الرمي.

قلت: ومعنى ذلك أن السؤال كان بعد التحلل من الإحرام؛ لما هو معلوم أن الحاج إذا رمى جمرة العقبة حل له كل شيء إلا النساء، وحينئذ فالمرأة الخثعمية لم تكن محرمة.

والحديث يدل على ما دل عليه الذي قبله من أن الوجه ليس بعورة، لأنه كما قال ابن حزم:

«ولو كان الوجه عورة يلزم ستره لما أقرها على كشفه بحضرة الناس، ولأمرها أن تسبل عليه من فوق، ولو كان وجهها مغطى ما عرف ابن عباس أحسناء هي أم شوهاء». وفي «الفتح» (١١/ ٨):

«قال ابن بطال: في الحديث الأمر بغض البصر خشية الفتنة، ومقتضاه أنه إذا أمنت الفتنة لم يمتنع. قال:

ويؤيده أنه على لم يحول وجه الفصل حتى أدمن النظر إليها لإعجابه بها، فخشي الفتنة عليه. وفيه مغالبة طباع البشر لابن آدم، وضعفه عما ركب فيه من الميل إلى النساء، والإعجاب بهن.

وفيه دليل على أن نساء المؤمنين ليس عليهن من الحجاب ما يلزم أزواج النبي على أذ لو لزم ذلك جميع النساء لأمر النبي على الخثعمية بالاستتار، ولما صرف وجه الفضل. قال:

وفيه دليل على أن ستر المرأة وجهها ليس فرضاً، لإجماعهم على أن للمرأة أن تبدي وجهها في الصلاة، ولو رآه الغرباء».

هذا كله كلام ابن بطال، وهو متين جيد. غير أن الحافظ تعقبه بقوله:

«قلت: وفي استدلاله بقصة الخثعمية لما ادعاه نظر، لأنها كانت محرمة».

قلت: كلا، فإنه لا دليل على أنها كانت محرمة، بل الظاهر خلافه، فقد قدمنا

= عن الحافظ نفسه أن سؤال الخنعمية للنبي على إنما كان بعد رمي جمرة العقبة، أي بعد التحلل، فكأن الحافظ نسى ما كان حققه هو بنفسه رحمه الله تعالى .

ثم هب أنها كانت محرمة، فإن ذلك لا يخدج في استدلال ابن بطال المذكور البتة، ذلك لأن المحرمة تشترك مع غير المحرمة في جواز ستر وجهها بالسدل عليه كما يدل على ذلك الحديث الرابع والخامس الآتيان (ص١٠٨)، وإنما يجب عليها أن لا تنتقب فقط، فلو أن كشف المرأة لوجهها أمام الأجانب لا يجوز، لأمرها هي أن تسبل عليه من فوق كما قال ابن حزم، ولا سيما وهي من أحسن النساء وأجملهن، وقد كاد الفضل بن عباس أن يفتتن بها! ومع هذا كله لم يأمرها هي، بل صرف وجه الفضل عنها، ففي هذا دليل أيضاً على أن الستر المذكور لا يجب على المرأة ولو كانت جميلة، وإنما يستحب ذلك لها كما يستحب لغيرها.

وأما قول بعض الفضلاء: ليس في الحديث التصريح بأنها كانت كاشفة عن وجهها؛ فمن أبعد الأقوال عن الصواب، إذ لو لم يكن الأمر كذلك، فمن أين للراوي أو الراثي أن يعرفها أنها امرأة حسناء وضيئة؟!

ولو كان الأمر كما قال، فإلى ماذا كان ينظر الفضل ويكرر النظر؟! والحق أن هذا الحديث من أوضح الأدلة وأقواها على أن وجه المرأة ليس بعورة.

لأن القصة وقعت في آخر حياته على مشهد منه على مما يجعل الحكم تابتاً محكماً، فهو نص مبين لمعنى ﴿يُدْنِينَ عليهِنَّ مِن جلابيبِهِنَّ ﴾، وأنه لا يشمل الوجه، فمن حاول أن يفهم الآية دون الاستعانة بالسنة فقد أخطأ.

٣ ـ أخرجه البخاري (٩ / ١٠٧)، ومسلم (٤ / ١٤٣)، والنسائي (٢ / ٨٦)، وغيرهم كأحمد (٥ / ٣٣٠ و٣٣٤)، والحميدي (٢ / ٤١٤)، والروياني (٢ / ٣٦ و ٢٣٠)، والبيهقي (٧ / ٨٤)، وترجم له «باب نظر الرجل إلى المرأة يريد أن يتزوجها»، وقال الحافظ في «الفتح» (٩ / ٢١٠):

«أن امرأة جاءت إلى رسول الله ﷺ [وهو في المسجد]، فقالت: يا رسول الله! جئت لأهب لك نفسي، [فصمت، فلقد رأيتُها قائمة مليّاً، أو قال: هويناً]، فنظر إليها رسول الله ﷺ، فصعد النظر إليها وصوبه، ثم طأطأ رأسه، فلما رأت المرأة أنه لم يقصد فيها شيئاً جلست» الحديث.

## ٤ \_ عن عائشة رضي الله عنها قالت:

«كن نساء المؤمنات يَشْهَدْنَ مع النبي ﷺ صلاة الفجر متلفعات بمروطهن، ثم ينقلبن إلى بيوتهن حين يقضين الصلاة لا يعرفن من الغلس».

ووجه الاستدلال بها هو قولها: «لا يعرفن من الغلس»، فإن مفهومه أنه لولا الغلس لعرفن، وإنما يعرفن عادة من وجوههن وهي مكشوفة، فثبت المطلوب. وقد ذكر معنى هذا الشوكاني (٢ / ١٥) عن الباجي.

ثم وجمدت رواية صريحة في ذلك بلفظ:

<sup>«</sup>وفيه جواز تأمل محاسن المرأة لإرادة تزويجها، وإن لم تتقدم الرغبة في تزويجها ولا وقعت خطبتها، لأنه على معًد فيها النظر وصوّبه، وفي الصيغة ما يدل على المبالغة في ذلك، ولم يتقدم منه رغبة فيها ولا خطبة، ثم قال: «لا حاجة لي في النساء» (يعني: كما في بعض طرق القصة)، ولو لم يقصد أنه إذا رأى منها ما يعجبه أنه يقبلها ما كان للمبالغة في تأملها فائدة. ويمكن الانفصال عن ذلك بدعوى الخصوصية له لمحل العصمة، والذي تحرر عندنا أنه على كان لا يحرم عليه النظر إلى المؤمنات الأجنبيات بخلاف غيره. وسلك ابن العربي (قلت: وهو غير ابن عربي الصوفي النكرة المتوفى بدمشق سنة ١٩٣٨هـ) في الجواب مسلكاً آخر، فقال: يحتمل أن ذلك قبل المحواب، أو بعده، لكنها كانت متلفعة. وسياق الحديث يبعد ما قال».

٤ - أخرجه الشيخان وغيرهما من طرق خرَّجتها في «صحيح أبي داود» (٤٤٩).

«وما يعرف بعضنا وجوه بعض»(١).

٥ ـ عن فاطمة بنت قيس:

«أن أبا عمرو بن حفص طلقها البتة (وفي رواية: آخر ثلاث تطليقات)، وهو غائب . . . فجاءت رسول الله ولا فلا فلا فلا فلا المراة يغشاها أصحابي، فأمرها أن تعتد في بيت أم شريك، ثم قال: تلك امرأة يغشاها أصحابي، اعتدي عند ابن أم مكتوم؛ فإنه رجل أعمى تضعين ثيابك [عنده]، (وفي رواية: انتقلي إلى أم شريك ـ وأم شريك امرأة غنية من الأنصار، عظيمة النفقة في سبيل الله، ينزل عليها الضيفان ـ فقلت: سأفعل، فقال: لا تفعلي؛ إن أم شريك أمرأة كثيرة الضيفان، فإني أكره أن يسقط خمارك أو ينكشف الثوب عن ساقيك، فيرى القوم منك بعض ما تكرهين، ولكن انتقلي إلى ابن عمك عبدالله بن أم مكتوم [الأعمى] . . . وهو من البطن الذي هي منه [فإنك إذا وضعت خمارك لم يرك]، فانتقلت إليه، فلما انقضت عدتي سمعت نداء المنادي ينادي: الصلاة جامعة، فخرجت إلى المسجد،

<sup>(</sup>١) رواهِ أَبُو يعلى قِي «مسئله» (ق ٢١٤ / ٢) بسند صحيح عنها.

٥ - أخرجه مسلم في «صحيحه» (٤ / ١٩٥ و ١٩٦ و ٢٠٣)، ووجه دلالة الحديث على أن الوجه ليس بعورة ظاهر، وذلك لأن النبي على أقر ابنة قيس على أن يراها الرجال وعليها الخمار - وهو غطاء الرأس - فدل هذا على أن الوجه منها ليس بالسواجب ستره كما يجب ستر رأسها، ولكنه على خشي عليها أن يسقط الخمار عنها فيظهر منها ما هو محرم بالنص، فأمرها عليه السلام بما هو الأحوط لها، وهو الانتقال إلى دار ابن أم مكتوم الأعمى ؛ فإنه لا يراها إذا وضعت خمارها، وحديث «أفعمياوان أنتما؟!» ضعيف الإسناد، منكر المتن ؛ كما حققته في «الضعيفة» (٩٥٨).

ومعنى قوله ﷺ: «إذا وضعت حمارك»؛ أي: إذا حطته؛ كما في كتب اللغة.

فصليت مع رسول الله ﷺ، فلما قضى صلاته جلس على المنبر، فقال: إني والله ما جمعتكم لرغبة ولا لرهبة، ولكن جمعتكم لأن تميماً الداري كان رجلاً نصرانياً، فجاء فبايع وأسلم وحدثني حديثاً وافق الذي كنت أحدثكم عن مسيح الدجال . . . )» الحديث.

وقد ثبت في ترجمة تميم أنه أسلم سنة تسع، فدل ذلك على تأخر القصة عن آية الجلباب؛ فالحديث إذن نص على أن الوجه ليس بعورة.

٦ \_ عن ابن عباس رضي الله عنهما:

«فهذا ابن عباس بحضرة رسول الله ﷺ رأى أيديهن، فصح أن اليد من المرأة والوجه ليسا بعورة، وما عداهما ففرض ستره».

قلت: وفي مبايعته على النساء في هذه القصة، دليل على أنها وقعت بعد فرض المجلباب؛ لأنه إنما فرض في السنة الثالثة، وآية المبايعة نزلت في السنة السادسة كما يأتي تحقيقه صفحة (٧٤)، ويؤيده ما ذكر في «الفتح» (٢ / ٣٧٧) أن شهود ابن عباس القصة كان بعد فتح مكة، ويشهد له ما سيأتي.

<sup>7</sup> - أخرجه البخاري (7 / 77)، ومن طريقه ابن حزم (7 / 71)، وأبو داود (1 / 17)، وعنه البيهقي (1 / 17)، والنسائي (1 / 177)، وأحمد (1 / 177)، والنريادة مع الرواية الأخرى له. وكذا ابن الجارود في «المنتقى» (رقم 177)، وابن خزيمة في «صحيحه» (1 / 170 / 150 / 150 )؛ قال ابن حزم بعد أن استدل بآية الضرب بالخمار على أن الوجه ليس بعورة:

«قيل له: شهدت العيد مع النبي على الصغر ما شهدته، حتى أتى العَلَم الذي عند دار كثير بن الصلت، فصلى الصغر ما شهدته، حتى أتى العَلَم الذي عند دار كثير بن الصلت، فصلى [قال: فنزل(۱) نبي الله على أنظر إليه حين يُجلس الرجال بيده، ثم أقبل يشقهم]، ثم أتى النساء ومعه بلال، [فقال: ﴿يا أَيُّها النبيُّ إذا جاءَكَ المؤمِناتُ يُبايعْنَكَ على أَنْ لا يُشْرِكْنَ بالله شَيئًا ﴾، فتلا هذه الآية حتى فرغ منها، ثم قال حين فرغ منها: أنتن على ذلك؟ فقالت امرأة واحدة لم يجبه عيرها منهن: نعم يا نبي الله! قال:] فوعظهنّ، وذكّرهنّ، وأمرهنّ بالصدقة، غيرها منهن: نعم يا نبي الله! قال: هلم لَكُنّ، فِداكُنّ أبي وأمي]، فرأيتهن يهوين بأيديهن يقذفنه (وفي رواية: فجعلن يلقين الفتخ والخواتم) في ثوب بلال، ثم انطلق هو وبلال إلى بيته».

<sup>(</sup>۱) قلت: فيه إشارة إلى أنه خطب على شيء مرتفع، فلعله كان يومئذ على راحلته. وإنما لم نقل: «على المنبر»، لأن خطبته على المنبر في العيد غير معروف عند العلماء؛ كما جزم بذلك ابن القيم والحافظ وغيرهما، وإنما كان يخطب قائماً على الأرض كما في حديث جابر الأول (ص ٢٠):

<sup>«</sup>ثم قام متوكئاً على بلال...».

قال ابن القيم في «زاد المعاد» (١ / ٤٤٥):

<sup>«</sup>ولم يكن هنالك منبر يرقى عليه، ولم يكن يخرج منبر المدينة، وإنما كان يخطبهم قائماً على الأرض.

ثم ساق حدیث جابر، ثم حدیث ابن عباس هذا، وحدیثاً آخر لجابر مثل حدیث ابن عباس، ثم قال (۱ / ٤٤٧):

<sup>«</sup>وهو يدل على أنه كان يخطب على منبر أو على راحلته، ولعله كان قد بني له =

## ٧ \_ عن سُبَيْعَةً بنت الحارث:

رأنها كانت تحت سعد بن خولة ، فتوفي عنها في حجة الوداع ، وكان بدرياً ، فوضعت حملها قبل أن ينقضي أربعة أشهر وعشر من وفاته ، فلقيها أبو السنابل بن بعكك حين تعلّت (١) من نفاسها ، وقد اكتحلت [واختضبت وتهيأت] ، فقال لها: اربعي (١) على نفسك ـ أو نحو هذا ـ لعلك تريدين النكاح ؟ إنها أربعة أشهر وعشر من وفاة زوجك ، قالت : فأتيت النبي على فذكرت له ما قال أبو السنابل بن بعكك ، فقال : قد حللت حين وضعت » .

منبر من لبن أو طين أو نحوه؟

قيل: لا ريب في صحة هذين الحديثين، ولا ريب أن المنبر لم يكن يخرج من المسجد، وأول من أخرجه مروان بن الحكم، فأنكر عليه، فأما منبر اللبن والطين؛ فأول من بناه كثير بن الصلت في إمارة مروان على المدينة، كما هو في «الصحيحين»، فلعله على كان يقوم في المصلى على مكان مرتفع، أو دكان، وهي التي تسمى مصطبة، ثم ينحدر منه إلى النساء فيقف عليهن، فيخطبهن، فيعظهن ويذكّرهن. والله أعلم».

٧ \_ أخرجه الإمام أحمد (٦ / ٤٣٢) من طريقين عنها أحدهما صحيح ، والآخر حسن ، وأصله في الصحيحين وغيرهما ، وفي روايتهما : «تجملت للخطاب» . وفيها أن أبا السنابل كان خطبها ، فأبت أن تنكحه ، وفي رواية النسائي : «تشوَّفت للأزواج» .

والحديث صريح الدلالة على أن الكفين ليسا من العورة في عرف نساء الصحابة، وكذا الوجه أو العينين على الأقل، وإلا لما جاز لسبيعة رضي الله عنها أن تظهر ذلك أمام أبي السنابل، ولا سيما وقد كان خطبها فلم ترضه.

وراجع لهذا «النظر في أحكام النظر» للحافظ ابن القطان (ق ٢/٦٨-٢/٦٧).

- (١) أي خرجت من نفاسها وسلمت.
- (٢) بهمزة وصل وبفتح الباء، أي: ارفقي.

## ٨ ـ عن عائشة رضى الله عنها:

«أن امرأة أتت النبي ﷺ تبايعه، ولم تكن مختضبة، فلم يبايعها حتى اختضبت».

٩ عن عطاء بن أبي رباح قال: قال لي ابن عباس:

ألا أريك امرأة من أهل الجنة؟ قلت: بلى. قال: هذه المرأة السوداء أتت النبي على قالت: إني أصرع، وإني أتكشف، فادع الله لي. قال: «إن شئت صبرت ولك الجنة، وإن شئت دعوت الله أن يعافيك»، فقالت: أصبر، فقالت: إني أتكشف، فادع الله لي أن لا أتكشف، فدعا لها.

١٠ ـ وعن ابن عباس أيضاً، قال:

«كانت امرأة تصلي خلف رسول الله ﷺ؛ حسناء من أحسن الناس، وقال ابن عباس: لا والله ما رأيت مثلها قط]، فكان بعض القوم يتقدم حتى يكون في الصف يكون في الصف الأول لئلا يراها، ويستأخر بعضهم حتى يكون في الصف المؤخر، فإذا ركع نظر من تحت إبطيه [وجافي يديه]، فأنزل الله تعالى:

٨ ـ حديث حسن أو صحيح، أخرجه أبو داود (٢ / ١٩٠)، وعنه البيهقي (٧ / ٨٦)، والطبراني في «الأوسط» (١ / ٢١٩ / ٣٩١٨ ـ بترقيمي)، وله شواهد كثيرة أوردتها في «الثمر المستطاب في فقه السنة والكتاب».

٩\_ أخرجه البخاري (١٠ / ٩٤)، ومسلم (٨ / ١٦)، وأحمد (رقم ٣٧٤).

١٠ ـ رواه أصحاب «السنن» وغيرهم كالحاكم، وصححه، ووافقه الذهبي، وهو كما قالا، وهو مخرج عندي في كتابي «الثمر المستطاب في فقه السنة والكتاب» (الصلاة)، وفي «الصحيحة» (٢٤٧٢)، وصححه الشيخ أحمد شاكر (٤ / ٢٧٨).

﴿ وَلَقَدْ عَلِمْنَا المُسْتَقْدِمِينَ مِنكُم، وَلَقَدْ عَلِمْنَا المستَأْخُرِينَ ﴾ .

١١ ـ عن ابن مسعود قال: أ

رأى رسول الله ﷺ امرأةً، فأعجبته، فأتى سودة وهي تصنع طيباً، وعندها نساء، فأخلينه، فقضى حاجته، ثم قال:

«أيما رجل رأى امرأةً تعجِبُه؛ فلْيقُمْ إلى أهله؛ فإن معها مثل الذي معها».

١٢ ـ عن عبدالله بن محمد عن امرأة منهم قالت:

دخل عليَّ رسول الله ﷺ وأنا آكل بشمالي، وكنت امرأة عسرى، فضرب يدي، فسقطت اللقمة، فقال:

«لا تأكلي بشمالك وقد جعل الله تبارك وتعالى لك يميناً»، أو قال: «وقد أطلق الله عزَّ وجلَّ لك يميناً».

قلت: وهذا قاطع في إبطال قول الشيخ التويجري (ص ١٧٠): «من كانت بحضرة الرجال الأجانب؛ فعليها أن تستر وجهها عنهم، ولو في الصلاة»! ومثله ما نقله عن أحمد رحمه الله أنه قال: «المرأة تصلي ولا يرى منها شيء ولا ظفرها»!! وهل هذا ممكن يا عباد الله؟! فإنه لا بد لها أن ترفع يديها مع التكبير، وأن تضعهما في الركوع والسجود والتشهد! وينقضه الإجماع الذي نقله ابن بطال فيما تقدم (٦٣).

١١ - أخرجه الدارمي عن ابن مسعود، واللفظ له، ومسلم، وابن حبان، وغيرهما؛ عن جابر، وصححه ابن القطان في «النظر» (ق ١٨ / ١٢)، وأحمد عن أبي كبشة الأنماري، وهو مخرج في «الصحيحة» (٣٣٥).

۱۲ ـ أخرجه أحمد في «مسنده» (٤ / ٦٩ و٥ / ٣٨٠)، وقال الهيثمي في «المجمع» (٥ / ٢٦):

١٣ ـ عن ثوبان رضى الله عنه قال:

جاءت بنت هُبيرة إلى النبي ﷺ وفي يدها فتخ من ذهب [أي: خواتيم كبار]، فجعل النبي ﷺ يضرب يدها بعصية معه؛ يقول:

«أيسرُّك أن يجعل الله في يدك خواتيم من نار؟! . . . » الحديث.

ففي هذه الأحاديث دلالة على جواز كشف المسرأة عن وجهها وكفيها، فهي تؤيد حديث عائشة المتقدم، وتبيّن أن ذلك هو المراد بقوله تعالى: ﴿ إلا ما ظَهَرَ منها ﴾ [النور: ٣١]؛ كما سبق (ص ٥١)، على أن قوله تعالى فيما بعد: ﴿ ولْيَضْرِبْنَ بَخُمُرِهِنَّ على جُيوبِهِنَّ ﴾ [النور: ٣١] يدل على ما دلت عليه بعض الأحاديث السابقة من عدم وجوب ستر المرأة لوجهها، لأن «الخمر» جمع خماز، وهو ما يغطى به الرأس (١). و «الجيوب» جمع

قلت: رجاله ثقات كما قال؛ رجال الشيخين؛ غير عبدالله بن محمد، وهو ابن عقيل المدنى \_ فيما أظن \_، وهو حسن الحديث.

<sup>«</sup>رواه أحمد والطبراني، ورجال أحمد ثقات».

۱۳ ـ قلت: وإسناده صحيح، رغم أنف المكابرين من الجمهوريين والمتبعين لأهوائهم، وقد صححه ابن حزم والحاكم والذهبي والمنذري والعراقي؛ كما حقّقته في «آداب الزفاف» (ص ۱۷ ـ ۳۰ ـ ط. عمان)، ثم رأيت ابن القطان في «الوهم والإيهام»
 (۱ / ۲۷۸ / ۲) قد مال إلى تصحيحه أيضاً.

<sup>(</sup>١) كذا في «النهاية» لابن الأثير، و «تفسير الحافظ ابن كثير»، و «فتح القدير» للشوكاني، وغيرهم من أهل العلم والمعرفة باللغة العربية وآدابها، وقال الحافظ في «الفتح» (٨/ ٩٠٠): «والخمار للمرأة كالعمامة للرجل».

وهـو أمـر لا نعلم فيه خلافاً، ولا ينافيه ما جاء في ترجمة القاضي أبي علي =

«الجيب»، وهو موضع القطع من الدرع والقميص، وهو من الجوب وهو القطع، فأمر تعالى بلَيِّ الخمار على العنق والصدر، فدل على وجوب سترهما، ولم يأمر بلبسه على الوجه، فدل على أنه ليس بعورة، ولذلك قال ابن حزم في «المحلى» (٣ / ٢١٦ - ٢١٧):

«فأمرهن الله تعالى بالضرب بالخمار على الجيوب، وهذا نص على ستر العورة والعنق والصدر، وفيه نص على إباحة كشف الوجه لا يمكن غير ذلك».

### التنوخي أنه أنشد:

أفسدتِ نسك أخي التقي المذهب عجبــــاً لوجهــك كيف لم يتلهب

قل للمليحة في الخمار المذهب نور الخمار ونور خدك تحته

فقد وصفها بأن خمارها كان على وجهها أيضاً.

فأقول: لا ينافي هذا ما ذكرنا من معنى الخمار، لأنه لا يلزم من تغطية الوجه به أحياناً، أن ذلك من لوازمه عادة، كلا، ألا ترى أن النبي على لما حمل صفية وراءه جعل رداءه على ظهرها ووجهها كما يأتي (ص ٩٤). وأن عائشة قالت في قصة الإفك: «فخمرت وجهي بجلبابي عكما سيأتي (ص ١٠١)، فهل يمكن أن يؤخذ من ذلك أن الرداء والجلباب ثوبان يغطيان الوجه عادة؟! فكذلك وصف الشاعر للمليحة بما سبق لا يمكن أن يؤخذ منه تعريف الخمار وأنه ما يغطى به الرأس والوجه معاً! غاية ما يقال أنه قد يغطى به الوجه، كما قد يغطى بأي شيء آخر من الثياب كالرداء والجلباب والبردة وغيرها.

وهذا كله يقال على افتراض أن وصف الشاعر للمليحة كان وصفاً حقيقياً. وغالب الظن أنه وصف شعري خيالي، فلا يمكن حينئذ أن يؤخذ منه معنى حقيقي يعتمد عليه.

# إبطال دعوى أن هذه الأدلة كلها كانت قبل فرضية الجلباب:

أقول: فإن قيل: إن ما ذكرته واضح جداً، غير أنه يحتمل أن يكون ذلك وقع قبل فرض الجلباب، فلا يصح الاستدلال حينئذ إلا بعد إثبات وقوعه بعد الجلباب. وجوابنا عليه من وجهين.

الأول: أن الظاهر من الأدلة أنه وقع بعد الجلباب، وقد حضرنا في ذلك حديثان:

الأول: حديث أم عطية رضي الله عنها:

«أن النبي عليه لما أمر النساء أن يخرجن لصلاة العيد، قالت أم عطية: إحدانا لا يكون لها جلباب؟ قال: لتلبسها أختها من جلبابها». متفق عليه.

ففيه دليل على أن النساء إنما كن يخرجن إلى العيد في جلابيبهن، وعليه فالمرأة السفعاء الخدين كانت متجلبة. ويؤيده الحديث الآتي، وهو: الحديث الثانى: حديثها أيضاً قالت:

«لما قدم رسول الله على المدينة، جمع نساء الأنصار في بيت، ثم أرسل إليهن عمر بن الخطاب، فقام على الباب فسلم عليهن، فرددن السلام، فقال: أنا رسول رسول الله على إليكن، فقلن: مرحباً برسول الله على وبرسوله، فقال: تبايعن على أن لا تشركن بالله شيئاً، ولا تسرقن، ولا تزنين، ولا تقتلن أولادكن، ولا تأتين ببهتان تفترينه بين أيديكن وأرجلكن، ولا تعصين في معروف؟ فقلن: نعم، فمد عمر يده من خارج الباب، ومددن أيديهن من داخل، ثم قال: اللهم اشهد، وأمرنا (وفي رواية: فأمرنا) أن نخرج في العيدين العُتَّق والحيض، ونهينا عن اتباع الجنائز، ولا جمعة علينا، فسألته عن البهتان وعن قوله: ﴿ولا يعصينك في معروف﴾؟ قال: هي النياحة (١٠).

ووجه الاستشهاد به إنما يتبين إذا تذكرنا أن آية بيعة النساء: ﴿يا أَيُّهَا النَّبِيُّ إذا جاءَكَ المُوْمِناتُ يُبايِعْنَكَ على أنْ لا يُشْرِكْنَ باللهِ شَيْئاً . . . ﴾ [الممتحنة: ١٢] إنما نزلت يوم الفتح كما قال مقاتل «الدر» (٦ / ٢٠٩)، ونيزلت بعد آية الامتحان كما أخرجه ابن مردويه عن جابر «الدر» (٦ / ٢١١)، وفي «البخاري» عن المسور أن آية الامتحان نزلت في يوم الحديبية، وكان ذلك سنة ست على الصحيح كما قال ابن القيم في «الزاد»، وآية الحجاب إنما نزلت سنة ثلاثة، وقيل: خمس، حين بنى ﷺ بزينب بنت جحش كما في ترجمتها من «الإصابة».

فثبت من ذلك أن أمر النساء بالخروج إلى العيد إنما كان بعد فرض

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «التاريخ» (۱ / ۱ / ۳۹۱)، وأحمد في «المسند» (٦ / ٤٠٨) أخرجه البخاري في «التاريخ» (١ / ٣٦١)، والضياء المقدسي في «المختارة» (١ / ٤٠٨) والضياء المقدسي في «المختارة» (١ / ٤٠٨) من طريق إسماعيل بن عبدالرحمن بن عطية عن جدته أم عطية، وقال: «رواه ابن خزيمة وابن حبان في صحيحيهما».

قلت: وإسماعيل هذا أورده ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١ / ١ / ١٥)، ولم يذكر فيه جرحاً ولا تعديلاً، ووثقه ابن حبان (٤ / ١٨)، وفي «التقريب»: «مقبول». فمثله يستشهد به، ولا سيما وقد حسن إسناده الذهبي في «مختصر البيهقي» (١٣٣ / ٢). وأصل قبض اليد ثابت في «صحيح البخاري» (٤٨٩٢)، وفي «كبير الطبراني» (٢٤ / ١٨٢ و٤٦٣٤) من طرق لا ينكره إلا مكابر.

الجلباب، ويؤيده أن في حديث عمر أنه لم يدخل على النساء، وإنما بايعهن من وراء الباب، وفي هذه القصة أبلغهن أمْرَ النبيِّ على النساء بأن يخرجن للعيد، وكان ذلك في السنة السادسة عقب رجوعه على من الحديبية، بعد نزول آية الامتحان والبيعة كما تقدم، وبهذا تعلم معنى قول أم عطية في أول حديثها الثاني: «لما قدم رسول الله على المدينة»، أي: من الحديبية، ولا تعني قدومه إليها من مكة مهاجراً كما قد يتبادر إلى الذهن لأول وهلة فتأمل.

الوجه الآخر إذا فرضنا عجزنا عن إثبات ما ذكرنا، فإن مما لا شك فيه عند العلماء أن إقراره الله المرأة على كشف وجهها أمام الرجال دليل على الجواز، وإذا كان الأمر كذلك فمن المعلوم أن الأصل بقاء كل حكم على ما كان عليه حتى يأتي ما يدل على نسخه ورفعه، ونحن ندعي أنه لم يأت شيء من ذلك هنا، بل جاء ما يؤيد بقاءه واستمراره كما سترى، فمن ادعى خلاف ذلك، فهو الذي عليه أن يأتي بالدليل الناسخ، وهيهات هيهات.

على أننا قد أثبتنا فيما تقدم من حديث الخثعمية أن الحادثة كانت في حجة النبي ﷺ، وهي كانت بعد فرض الجلباب يقيناً، وما أجابوا عنها تقدم إبطاله بما لا يُبقي شبهة.

ويؤيِّد ذلك قوله تعالى في صدر الآية المتقدمة...

﴿ قُلْ للمؤمنينَ يَغُضُّوا مِن أَبِصَارِهِم وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُم . . . وَقُلْ للمؤمِناتِ . . . ﴾ الآية [النور: ٣٠ - ٣١]، فإنها تشعر بأن في المرأة شيئاً مكشوفاً يمكن النظر إليه ، فلذلك أمر تعالى بغض النظر عنهن ، وما ذلك غير

الوجه والكفين.

ومثلها قوله ﷺ:

«إياكم والجلوس بالطرقات . . . فإذا أبيتُم إلا المجلس؛ فأعطوا الطريق حقه . قالوا: وما حق الطريق يا رسول الله؟ قال: غض البصر، وكف الأذى، ورد السلام، والأمر بالمعروف، والنهى عن المنكر»(١) . وقوله:

«يا على! لا تتبع النظرة النظرة، فإن لك الأولى، وليست لك الأخرة»(١).

«هذا حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من حديث شريك».

قلت: وهو ابن عبدالله القاضي، وهو سيىء الحفظ، لكنه قد توبع، فقد أخرج الطحاوي في كتابيه، والحاكم (٣ / ١٣٣)، وأحمد (رقم ١٣٦٩ و ١٣٧٣) من طريق حماد بن سلمة: حدثنا محمد بن إسحاق عن محمد بن إبراهيم التيمي عن سلمة بن أبي الطفيل عن علي بن أبي طالب أن النبي على قال له: فذكر الحديث. وقال الحاكم:

«صحيح الإسناد». ووافقه الذهبي.

قلت: وفيه أن ابن إسحاق مدلس، وقد عنعنه، لكن الحديث حسن بهذين الطريقين، ويشهد له الحديث الذي بعده.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۱ / ۹)، ومسلم (۷ / ۳)، وأبو داود (۲ / ۲۹۱)، والبيهقي (۷ / ۸۹)، وأحمد (۳ / ۳۱)؛ من حديث أبي سعيد الخدري، ومسلم وأحمد (٤ / ۳۰)؛ من حديث أبي طلحة الأنصاري.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود (۱ / ۳۳۵)، والترمذي (٤ / ۱۱)، والطحاوي في وشرح الأثاره (۲ / ۸ - ۹)، وفي والمشكل» (۲ / ۳۵۲)، والحاكم (۳ / ۱۹٤)، وصححه على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، والبيهقي (۷ / ۹۰)، وأحمد (٥ / ۳۵۳ و ۳۵۷) من طريق شريك عن أبي ربيعة عن ابن بريدة عن أبيه رفعه، وقال الترمذي:

وعن جرير بن عبدالله قال:

«سألت رسول الله ﷺ عن نظر الفجأة؟ فأمرني ﷺ أن أصرف بصري»(١).

هذا؛ وقد ذكر القرطبي (١٢ / ٢٣٠) وغيره في سبب نزول هذه الآية: ﴿وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرُهِنَّ على جُيوبِهِنَ ﴾ [النور: ٣١].

«أن النساء كن في ذلك الزمان إذا غطين رؤوسهن بالأخمرة، وهي المقانع، سدلنها من وراء الظهر كما يصنع النبط، فيبقى النحر والعنق والأذنان لا ستر على ذلك. فأمر الله تعالى بلّي الخمار على الجيوب».

وعن عائشة رضي الله عنها قالت:

«يرحم الله نساء المهاجرين الأوّل، لما أنزل الله: ﴿وليضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيوبِهِنَّ ﴾، شققن مروطهن، فاختمرن بها (وفي رواية: أخذن أُزرهن فشققنها من قبل الحواشى، فاختمرن بها)»(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (٦ / ١٨٢)، وأبو داود (١ / ٣٣٥)، والترمذي (١ / ١٤)، والدارمي (٢ / ٢٧٨)، والطحاوي في كتابيه السابقين، والبيهقي (٧ / ٨٩ - ٩٠)، وكذا الحاكم (٢ / ٣٩٦)، وأحمد (٤ / ٣٥٨، ٣٦١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢ / ١٨٢ و ٨ / ٣٩٧)، وأبو داود، واستدرك الحاكم (٤ / ١٩٤) الرواية الثانية على الشيخين، فوهم في استدراكه على البخاري، ورواه ابن أبي حاتم بلفظ أكمل بسنده عن صفية بنت شيبة، قالت:

بينا نحن عند عائشة قالت: فذكرن نساء قريش وفضلهن، فقالت عائشة رضي الله عنها: إن لنساء قريش لفضلًا، وإني والله ما رأيت أفضل من نساء الأنصار، وأشد =

وعن الحارث بن الحارث الغامدي قال:

"[قلت لأبي ونحن بمنى:] ما هذه الجماعة؟ قال: هؤلاء القوم قد اجتمعوا على صابىء لهم، قال: فنزلنا، (وفي رواية: فتشرفنا)، فإذا رسول الله على على صابىء لهم، قال: فنزلنا، (وفي رواية: فتشرفنا)، فإذا رسول الله على يدعو الناس إلى توحيد الله والإيمان به، وهم يردون عليه [قوله] ويؤذونه، حتى انتصف النهار، وتصدع عنه الناس، وأقبلت امرأة قد بدا نحرها [تبكي]، تحمل قدحاً [فيه ماءً] ومنديلاً، فتناوله منها، وشرب وتوضا، ثم رفع رأسه [إليها]، فقال: يا بنية! خمري عليك نحرك، ولا تخافي على أبيك [غلبة ولا ذُلاً]، قلت: من هذه؟ قالوا: [هذه] زينب بنته (۱).

<sup>=</sup> تصديقاً لكتاب الله ، ولا إيماناً بالتنزيل ، فقد أنزلت سورة النور ﴿وليضربن بخمرهن على جيوبهن ﴾ ، فانقلب رجالهن إليهن يتلون عليهن ما أنزل الله فيها ، ويتلو الرجل على امرأته وابنته وأخته وعلى كل ذي قرابة ، فما منهن امرأة إلا قامت إلى مرطها المرحل ، فاعتجرت به تصديقاً وإيماناً بما أنزل الله من كتابه ، فأصبحن وراء رسول الله على رؤوسهن الغربان .

وذكره ابن كثير، والحافظ في «الفتح» (٨ / ٤٩٠) والزيادة منه، وفي سنده الزنجي بن خالد، واسمه مسلم، وفيه ضعف، لكنه قد توبع عند ابن مردويه في «تفسيره» كما في «تخريج الكشاف» للزيلعي (ص ٤٣٥ ـ مخطوط).

والحديث كالنص على أنهن قمن وراءه على الله الاعتجار بالاعتجار بمعنى الاختمار ففي «الصحاح»:

<sup>«</sup>والمِعجر: ما تشده المرأة على رأسها، يقال: اعتجرت المرأة».

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» (١ / ٢٤٥ / ٢)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٤ / ٤٦ \_ ١ / ٢٤٣ \_ ١)، والزيادات له، وقال:

ثم إن قوله تعالى: ﴿ وَلا يَضْرِبْنَ بَأَرْجُلِهِنَّ لَيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَّ ﴾ [النور: ٣١]؛ يدل على أن النساء يجب عليهن أن يسترن أرجلهن أيضاً. وإلا لاستطاعت إحداهن أن تبدي ما تخفي من الزينة (وهي الخلاخيل)، ولاستغنت بذلك عن الضرب بالرجل، ولكنها كانت لا تستطيع ذلك، لأنه مخالفة للشرع مكشوفة، ومثل هذه المخالفة لم تكن معهودة في عصر الرسالة، ولذلك كانت إحداهن تحتال بالضرب بالرجل لتُعلِم الرجال ما تخفي من الزينة، فنهاهن الله تعالى عن ذلك، وبناء على ما أوضحنا قال ابن حزم في «المحلى» (٣ / ٢١٦):

«هذا نص على أن الرجلين والساقين مما يُخفى ولا يحل إبداؤه».
ويشهد لهذا من السنة حديث ابن عمر رضي الله عنه قال: قال رسول

«من جر ثوبه خيلاء لم ينظر الله إليه يوم القيامة، فقالت أم سلمة: فكيف يصنع النساء بذيولهن؟ قال: يرخين شبراً(١)، فقالت: إذن تنكشف أقدامهن، قال: فيرخينه ذراعاً لا يزدن عليه».

أخرجه الترمذي (٣ / ٤٧)، وقال: «هذا حديث حسن صحيح» (٢).

<sup>«</sup>رواه البخاري في «التاريخ» مختصراً، وأبو زرعة، وقال: هذا الحديث صحيح».

<sup>(</sup>١) أي: من نصف الساقين، وقيل: من الكعبين.

 <sup>(</sup>٢) وأخرجه غيره أيضاً، وقد تكلمنا عليه في كتابنا الذي لم يتم «الثمر المستطاب في فقه السنة والكتاب»، ثم في «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (١٨٦٤).

وفي الحديث رخصة للنساء في جر الإزار لأنه يكون أستر لهن، وقال البيهقي :

«وفي هذا دليل على وجوب ستر قدميها»(١).

وعلى هذا جرى العمل من النساء في عهده على وما بعده، وترتب عليه بعض المسائل الشرعية، فقد أخرج مالك وغيره عن أم ولد لإبراهيم بن عبدالرحمن بن عوف أنها سألت أم سلمة زوج النبي على فقالت: إني امرأة أطيل ذيلي وأمشي في المكان القذر؟ قالت أم سلمة: قال رسول الله على:

«يطهره ما بعده» .

وعن امرأة من بني عبد الأشهل قالت:

«قلت: يا رسول الله! إن لنا طريقاً إلى المسجد منتنة، فكيف نفعل إذا مُطِرنا؟ قال: أليس بعدها طريق هي أطيب منها؟ قالت: قلت: بلى، قال: فهذه بهذه»(١).

<sup>(</sup>١) وذكر نحوه الشوكاني في «نيل الأوطار» (٢ / ٥٩).

قلت: ومن خالف هذا فقال: إن القدمين ليسا من العورة كما فعل الأستاذ المودودي في تعقيبه على ص ٢١، فليس معه دليل.

ومن العجيب أنه ذكر قبل ذلك في كتاب «الحجاب» ما يخالفه ويوافق ما ذهبنا إليه، حيث قال (ص٣٣١) في حدود العورة للنساء:

<sup>«</sup>فأمرن أن يخفين كل جسمهن غير الوجه واليدين»، فلم يستثن القدمين، وهذا هو الصواب. فما الذي حمل الأستاذ على العدول عنه؟!

<sup>(</sup>Y) أخرج هذا والذي قبله أبو داود في «سننه»، وهذا إسناده صحيح، وصححه ع

ومن أجل ذلك كان من شروط المسلمين الأولين على أهل الذمة أن تكشف نساؤهم عن سوقهن وأرجلهن لكي لا يتشبهن بالمسلمات كما جاء في «اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم» (ص٥٩) (١).

ثم إن الله تعالى بعد أن بين في الآية السابقة \_ آية النور \_ ما يجب على المرأة أن تخفي من زينتها أمام الأجانب، ومن يجوز أن تظهرها أمامهم، أمرها في الآية الأخرى إذا خرجت من دارها أن تلتحف فوق ثيابها وخمارها بالجلباب أو الملاءة ؛ لأنه أستر لها وأشرف لسيرتها، وهي قوله تعالى:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلُ لَأَزْوَاجِكَ وَبِنَاتِكَ وَنِسَاءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ عَلَيهِنَّ مِن جَلابيبِهِنَّ، ذُلْكَ أَدْنَى أَن يُعْرَفْنَ فلا يؤذَيْنَ، وكَانَ الله غَفُوراً رحيماً ﴾ [الأحزاب: ٥٩].

ولما نزلت خرج نساء الأنصار كأن على رؤوسهن الغربان من

<sup>=</sup> المنذري، وما قبله صحيح لغيره، وصححه ابن العربي، وحسنه ابن حجر الهيتمي، وقد بينت ذلك في وصحيح سنن أبي داود، (رقم ٤٠٧ و ٤٠٨).

<sup>(</sup>۱) هو لشيخ الإسلام أبي العباس أحمد بن تيمية الحراني رحمه الله، وهو كتاب نفيس في بابه لا نظير له في موضوعه، وسننقل عنه فوائد كثيرة عند الكلام على (الشرط السابع)، فانظر كيف تغير الحال، وانعكس الأمر، حتى صارت المسلمات يتباهين بالتشبه بمن كن يُمنعن من التشبه بالمسلمات بالكشف عن سوقهن، وعما هو أكثر من ذلك، وهذا كله مصداق قوله عليه الصلاة والسلام:

<sup>«</sup>التركبن سنن من كان قبلكم سنة سنة». انظر الحديث رقم ٢ من الشرط المشار اليه آنفاً.

#### الأكسية(١).

والجلباب: هو الملاءة التي تلتحف به المرأة فوق ثيابها على أصح الأقوال(٢)، وهو يستعمل في الغالب إذا خرجت من دارها؛ كما روى الشيخان وغيرهما عن أم عطية رضى الله عنها قالت:

وأمرنا رسول الله على أن نخرجهن في الفطر والأضحى: العواتق (٣)، والحُيِّض، وذوات الخدور، فأما الحُيِّض فيعتزلن الصلاة ويشهدن الخير

(١) أخرجه أبو داود (٢ / ١٨٢) بإسناد صحيح ، وأورده في «الدر» (٥ / ٢٢١) برواية عبدالرزاق وعبد بن حميد وأبي داود وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه من حديث أم سلمة بلفظ:

رمن أكسية سود يلبسنها».

(والغربان): جمع غراب شبهت الأكسية في سوادها بالغربان.

(٣) وقد قيل في تفسيره سبعة أقوال أوردها الحافظ في «الفتح» (١ / ٣٣٦)؛
 وهذا أحدها، وبه جزم البغوي في وتفسيره» (٣ / ٤٤٥)، فقال:

«هو الملاءة التي تشتمل بها المرأة فوق الدرع والخمار».

وقال ابن حزم (٣ / ٢١٧):

دوالجلباب في لغة العرب التي خاطبنا بها رسول الله ﷺ هو ما غطى جميع الجسم لا بعضه.

وصححه القرطبي في «تفسيره»، وقال ابن كثير (٣ / ١٨٥):

«هو الرداء فوق الخمار، وهو بمنزلة الإزار اليوم».

قلت: ولعله العباءة التي تستعملها اليوم نساء نجد والعراق ونحوهما.

(٣) جمع العاتق، وهي الشابة أول ما تدرك.

ودعوة المسلمين. قلت: يا رسول الله! إحدانا لا يكون لها جلباب؟ قال: لتلبسها أُحتها من جلبابها».

قال الشيخ أنور الكشميري في «فيض الباري» (١ / ٣٨٨) تعليقاً على هذا الحديث:

«وعلم منه أن الجلباب مطلوب عند الخروج، وأنها لا تخرج إن لم يكن لها جلباب.

والجلباب رداء ساتر من القرن إلى القدم. وقد مر مني أن الخُمُر في البيوت، والجلباب عند الخروج، وبه شرحت الآيتين في الحجاب: ﴿وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرهِنَّ على جُيوبِهِنَّ ﴾ [النور: ٣١]، والثانية: ﴿يُدُنِينَ عليهِنَّ مِن جَلابِيهِنَّ ﴾ [الأحزاب: ٥٩]».

وقال في المكان الذي أشار إليه (١ / ٢٥٦) بعد أن فسر الجلباب والخمار بنحو ما تقدم:

«فإن قلت: إن إدناء الجلباب يغني عن ضرب الخمر على جيوبهن، قلت: بل إدناء الجلباب فيما إذا خرجت من بيتها لحاجة، وضرب الخمر في عامة الأحوال، فضرب الخمر محتاج إليه».

قلت: وتقييده الخمر بالبيوت فيه نظر، لأنه خلاف الظاهر من الآية الأولى: ﴿ وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ . . . ولا يضربنَ بأَرْجُلِهِنَّ ليُعلَمَ ما يُخْفِينَ من زينَتِهِنَّ ﴾ [النور: ٣١]، فإن النهي عن الضرب بالأرجل قرينة واضحة على أن الأمر بضرب الخمر خارج الدار أيضاً، وكذلك قوله في صدر الآية :

﴿ وَقُلْ للمؤمِناتِ يَغْضُضْنَ مِن أبصارِهِنَّ ﴾ . . . الآية [النور: ٣١]؛ فالحق الذي يقتضيه العمل بما في آيتي النور والأحزاب؛ أن المرأة يجب عليها إذا خرجت من دارها أن تختمر، وتلبس الجلباب على الخمار، لأنه كما قلنا سابقاً أستر لها، وأبعد عن أن يصف حجم رأسها وأكتافها، وهذا أمر يطلبه الشارع كما سيأتي بيانه عند الكلام على (الشرط الرابع)، والذي ذكرته هو الذي فسر به بعض السلف آية الإدناء؛ ففي «الدر» (٢٢٢/٥):

«وأخرج ابن أبي حاتم عن سعيد بن جبير في قوله: ﴿ يُدْنينَ عليهِنَّ مِن جَلابيبهن، وهو القناع فوق مِن جَلابيبهن، ولا يحل المسلمة أن يراها غريب إلا أن يكون عليها القناع فوق الخمار، ولا يحل لمسلمة أن يراها غريب إلا أن يكون عليها القناع فوق الخمار، وقد شدت بها رأسها ونحرها».

واعلم أن هذا الجمع بين الخمار والجلباب من المرأة إذا خرَجَت قد أخلً به جماهير النساء المسلمات؛ فإنَّ الواقع منهنَّ إما الجلباب وحده على رؤوسهنَّ أو الخمار، وقد يكون غير سابغ في بعضهن؛ كالذي يسمى اليوم به (الإيشارب)؛ بحيث ينكشف منهنَّ بعض ما حرَّم الله عليهنَّ أن يُظهرن من زينتهن الباطنة؛ كشعر الناصية أو الرقبة مثلاً.

وإن مما يؤكد وجوب هذا الجمع حديث ابن عباس: ﴿وقُلْ للمُؤمِناتِ عَنْ مُنْ أَبْصَارِهِنَ . . . ﴾ الآية، واستثنى من ذلك: ﴿والقَواعِدُ مِنَ النَّسَاءِ اللَّاتِي لا يَرْجُونَ نِكاحاً ﴾ الآية.

وتمام الآية: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُناحٌ أَنْ يَضَعْنَ ثِيابَهُنَّ غَيْرَ مُتَبَرِّجاتٍ بِزِينَةٍ وأَنْ يَسْتَعْفِفْنَ خَيْرٌ لَهُنَّ واللهُ سَميعٌ عَليمٌ ﴾ [النور: ٦٠].

وفي رواية عن ابن عباس: أنَّه كان يقرأ: ﴿أَنْ يَضَعْنَ مِنْ ثِيَابِهِنَّ ﴾ ؟ قال: الجلباب. وكذا قال ابن مسعود (١).

قلت: فهذا نص في وجوب وضع الجلباب على الخمار، على جميع النساء؛ إلا القواعد منهن (وهن اللاتي لا يُطمع فيهن لكبرهن)، فيجوز لهن أن لا يضعن الحجاب على رؤوسهن .

أفما آن للنساء الصالحات حيثما كنَّ أن يتنبَّهْنَ من غفلتهنَّ ويتَّقين الله في أنفسهنَّ، ويضعنَ الجلابيب على خُمُرهنَّ؟!

ومن الغريب حقاً أن لا يتعرّض لبيان هذا الحكم الصريح في الكتاب والسنة كل الذين كتبوا اليوم - فيما علمت - عن لباس المرأة، مع توسّع بعضهم على الأقل في الكلام على أن وجه المرأة عورة، مع كون ذلك مما اختلف فيه، والصواب خلافه؛ كما تراه مفصّلاً في هذا الكتاب، والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات.

ثم إن قوله: «والجلابيب عند الخروج» لا مفهوم له، إذ إن الجلباب لستر زينة المرأة عن الأجانب، فسواء خرجت إليهم أو دخلوا عليها فلا بد على كل حال من أن تتجلب، ويؤيد هذا ما قاله قيس بن زيد:

«إن رسول الله على حفصة بنت عمر . . . فجاء رسول الله على فدخل عليها، فتجلببت، فقال رسول الله على:

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۱۱۱) بسند جيد، وعنه البيهقي (۷ / ۹۳)، والرواية الأخرى له، وسندها صحيح، وكذا روايته عن ابن مسعود، وهي عند ابن جرير من طرق (۱۲۷/۱۸). وتأكيداً للوجوب راجع أثر عائشة وابن عمر (ص١٣٤\_١٣٥).

أرجع حفصة؛ فإنها صوامة قوامة، وهي زوجتك في الجنة،(١).

هذا؛ ولا دلالة في الآية على أن وجه المرأة عورة يجب عليها ستره، بل غاية ما فيها الأمر بإدناء الجلباب عليها، وهذا كما ترى أمر مطلق، فيحتمل أن يكون الإدناء على الزينة ومواضعها التي لا يجوز لها إظهارها حسبما صرحت به الآية الأولى، وحينئذ تنتفي الدلالة المذكورة، ويحتمل

(۱) أخرجه ابن سعد (۸ / ۵۸)، والطبراني في «الكبير» (۱۸ / ۳٦٥ / ۹۳٤) عن حماد بن سلمة قال: أخبرنا أبو عمران الجوني عنه. وهذا إسناد رجاله كلهم ثقات رجال مسلم غير قيس بن زيد مختلف في صحبته، قال ابن عبدالبر:

«يقال: إن حديثه مرسل ليس له صحبة». وقال الحافظ في الإصابة:

«تابعي صغير أرسل حديثاً فذكره جماعة \_ منهم الحارث بن أبي أسامة \_ في الصحابة. وذكره ابن أبي حاتم وغيره في التابعين تبعاً للبخاري. فالحديث مرسل. وقال الهيثمي (٩ / ٧٤٥): «رواه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح».

وأخرجه الحاكم (٤ / ١٥)، وذكر له شاهداً من حديث أنس، فيتقوى به إن شاء الله، لكن ليس فيه ذكر (التجلبب)، ورواه ابن سعد مختصراً بسند صحيح.

وأخرج ابن سعد أيضاً (٨ / ٦٣) من طريق حبيب بن أبي ثابت قال: قالت أم سلمة: لما انقضت عدتي من أبي سلمة، أتاني رسول الله على فكلمني بيني وبينه حجاب، فخطب إلى نفسي. الحديث.

لكن الظاهر أن الحجاب في هذه الرواية ليس هو الثوب الذي تتستر به المرأة، وإنما هو ما يحجب شخصها من جدار أو ستار أو غيرهما، وهو المراد من قوله تعالى في [الأحزاب: ٥٣]: ﴿ يَا أَيُهَا الذِينَ آمَنوا لا تَدْخُلوا بيوت النبي إلا أن يؤذن لكم . . . وإذا سألتموهن متاعاً فاسألوهن من وراء حجاب ذلكم أطهر لقلوبكم وقلوبهن في ، وقد صح عن عائشة أنها كانت إذا صلت تجلبت كما يأتي (ص ١٣٥)، فدل على أن الحلباب ليس خاصاً بالخروج .

أن يكون أعم من ذلك، فعليه يشمل الوجه. وقد ذهب إلى كل من التأويلين جماعة من العلماء المتقدمين، وساق أقوالهم في ذلك ابن جرير في «تفسيره»، والسيوطي في «الدر المنثور»، ولا نرى فائدة كبرى بنقلها هنا، فنكتفى بالإشارة إليها، ومن شاء الوقوف عليهما فليرجع إليهما(١).

ونحن نرى أن القول الأول أشبه بالصواب لأمور:

(١) تنبيه: وأما قول الأستاذ الفاضل المودودي في «الحجاب» (ص٣٦٦) بعد أن ساق الآية : «نزلت خاصة في ستر الوجه»!

فهو فيما علمت ممالم يسبقه أحد من أهل العلم إليه، ولا يوجد له مستند يصلح للاعتماد عليه، اللهم إلا أثر عن كعب القرظي، فإن فيه ما قد يمكن أن يؤخذ منه ما ذكر الأستاذ، ويمكن أن يكون تفسيراً من القرظي للآية، ومع هذا فإن السند بذلك ضعيف جداً لا يجوز الاحتجاج به والاستناد إليه، ويأتي بيان ذلك في الكتاب قريباً إن شاء الله تعالى.

وكذلك لا يصح ما أورده الأستاذ أيضاً عن ابن عباس في تفسير الآية قال:
«أمر الله تعالى نساء المؤمنين إذا خرجن من بيوتهن في حاجة أن يغطين وجوههن
من (فوق رؤوسهن) بالجلابيب». وعزاه للطبري (٢٢ / ٣٣)، ولم يسقه بتمامه، وتمامه
فيه: «ويبدين عيناً واحدة»!

أقول: لا يصح هذا عن ابن عباس، لأن الطبري رواه من طريق علي عنه. وعلي هذا هو ابن أبي طلحة كما علقه عنه ابن كثير، وهو مع أنه تكلم فيه بعض الأثمة، لم يسمع من ابن عباس، بل لم يره، وقد قيل: بينهما مجاهد، فإن صح هذا في هذا الأثر؛ فهو متصل، لكن في الطريق إليه أبو صالح، واسمه عبدالله بن صالح، وفيه ضعف، وقد روى ابن جرير عن ابن عباس خلاف هذا، ولكنه ضعيف الإسناد أيضاً. لكن وقفنا على إسناد آخر له صحيح استدركته فيما تقدم (ص ٥٩)، والحمد لله.

الأول: أن القرآن يفسر بعضه بعضاً. وقد تبين من آية النور المتقدمة أن الوجه لا يجب ستره، فوجب تقييد الإدناء هنا بما عدا الوجه توفيقاً بين الأيتين.

الآخر: أن السنة تبين القرآن فتخصص عمومه، وتقيد مطلقه، وقد دلت النصوص الكثيرة منها(١) على أن الوجه لا يجب ستره، فوجب تفسير هذه الآية على ضوئها، وتقييدها بها.

فثبت أن الوجه ليس بعورة يجب ستره، وهو مذهب أكثر العلماء كما قال ابن رشد في «البداية» (١ / ٨٩)، ومنهم أبو حنيفة ومالك والشافعي ورواية عن أحمد كما في «المجموع» (٣ / ١٦٩)، وحكاه الطحاوي في «شرح المعاني» (٢ / ٩) عن صاحبي أبي حنيفة أيضاً، وجزم في «المهمات» من كتب الشافعية أنه الصواب، كما ذكره الشيخ الشربيني في «الإقناع» (٢ / ١١٠).

لكن ينبغي تقييد هذا بما إذا لم يكن على الوجه وكذا الكفين شيء من الزينة لعموم قوله تعالى: ﴿ولا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ ﴾ [النور: ٣١]، وإلا وجب ستر ذلك، ولا سيما في هذا العصر الذي تفنن فيه النساء بتزيين وجوههن وأيديهن بأنواع من الزينة والأصبغة، مما لا يشك مسلم ـ بل عاقل ذو غيرة ـ في تحريمه، وليس من ذلك الكحل والخضاب؛ لاستثنائهما في الآية؛ كما تقدم . ويؤيد هذا ما أخرجه ابن سعد (٨ / ٢٣٨ ـ ٢٣٩) من طريق سفيان عن منصور عن ربعي بن خراش عن امرأة عن أُخت حذيفة؛ وكان له أخوات

<sup>(</sup>١) انظر الأحاديث المتقدمة (رقم ١ ـ ١٣ / ص ٦٠ ـ ٧٢).

قد أدركن النبي ﷺ، قالت:

«خطبنا رسول الله على الفضة النساء! أليس لكن في الفضة ما تحلين؟ أما إنه ليس منكن امرأة تحلى ذهباً تظهره إلا عذبت به، قال منصور: فذكرت ذلك لمجاهد، فقال: قد أدركتهن وإن إحداهن لتتخذ لكمها زراً توارى خاتمها».

وليس استشهادي في هذه الرواية بالحديث المرفوع وإن كان صريحاً في ذلك ـ لأن في إسناده المرأة التي لم تسم ـ وإنما هو بقول مجاهد: «تسواري خاتمها»؛ فهو نص صريح فيها ذكرت، والحمد لله على توفيقه. ثم رأيت قول مجاهد بسند آخر صحيح عنه في «مسند أبي يعلى» (٦٩٨٩).

هذا، وقد أبان الله تعالى عن حكمة الأمر بإدناء الجلباب بقوله: وذلك أَدْنى أن يُعْرَفْنَ فلا يُؤذّين [الأحزاب: ٥٩]، يعني أن المرأة إذا التحفت بالجلباب؛ عُرفت بأنها من العفائف المحصنات الطيبات، فلا يؤذيهن الفساق بما لا يليق من الكلام، بخلاف ما لو خرجت متبذلة غير مستترة، فإن هذا مما يُطمع الفساق فيها، والتحرش بها كما هو مشاهد في كل عصر ومصر. فأمر الله تعالى نساء المؤمنين جميعاً بالحجاب سداً للذريعة.

وأما ما أخرجه ابن سعد (٨ / ١٧٦): أخبرنا محمد بن عمر عن ابن أبي سبرة عن أبي صخر عن ابن كعب القرظي قال:

«كان رجل من المنافقين يتعرض لنساء المؤمنين يؤذيهن، فإذا قيل له؟! قال: كنت أحسبها أمة! فأمرهن الله أن يخالفن زي الإماء، ويدنين

عليهن من جلابيبهن.

فلإ يصح، بل هو ضعيف جداً لأمور:

الأول: أن ابن كعب القرظي \_ واسمه محمد \_ تابعي لم يدرك عصر النبوة، فهو مرسل.

الثاني: أن ابن أبي سبرة، وهو أبو بكر بن عبدالله بن محمد بن أبي سبرة ضعيف جداً، قال الحافظ في «التقريب»:

(رموه بالوضع).

والثالث: ضعف محمد بن عمر، وهو الواقدي، وهو مشهور بذلك عند المحدثين، بل هو متهم.

وفي معنى هذه الرواية روايات أخرى أوردها السيوطي في «الدر المنثور»، وبعضها عند ابن جرير وغيره، وكلها مرسلة لا تصح ؛ لأن منتهاها إلى أبي مالك وأبي صالح والكلبي ومعاوية بن قرة والحسن البصري، ولم يأت شيء منها مسنداً ؛ فلا يحتج بها، ولا سيما أن ظاهرها مما لا تقبله الشريعة المطهرة، ولا العقول النيَّرة ؛ لأنها توهم أن الله تعالى أقرَّ إماءَ المسلمين ـ وفيهن مسلمات قطعاً ـ على حالهنَّ من ترك التستَّر، ولم يامرهن بالجلباب ليدفعنَ به إيذاء المنافقين لهن!

ومن العجائب أن يغتر بعض المفسرين بهذه الروايات الضعيفة، فيذهبوا بسببها إلى تقييد قوله تعالى: ﴿ونساءِ المؤمنين﴾ [الأحزاب: ٥٩] بالحرائر دون الإماء، وبنوا على ذلك أنه لا يجب على الأمة ما يجب على

الحرة من ستر الرأس والشعر، بل بالغ بعض المذاهب، فذكر أن عورتها مثل عورة الرجل: من السرة إلى الركبة! وقالوا:

«فيجوز للأجنبي النظر إلى شعر الأمة ودراعها وساقها وصدرها وثديها»(١).

وهذا - مع أنه لا دليل عليه من كتاب أو سنة - مخالف لعموم قوله تعالى: ﴿ونِساءِ المؤمنين﴾ [الأحزاب: ٥٩]، فإنه من حيث العموم كقوله تعالى: ﴿يا أَيُّها الذينَ آمنوا لا تَقْرَبوا الصلاة وأنتُم سُكارى حتى تَعلَموا ما تقولونَ، ولا جُنباً إلا عابري سبيل حتى تَعْتَسِلوا، وإن كُنتُم مَرْضى أو على سفَرٍ أو جاء أحدٌ منكم من الغائطِ أو لامستُمُ النساء فلم تجدوا ماءً فتيمَّموا الآية [النساء: ٤٣]، ولهذا قال أبو حيان الأندلسي في تفسيره: «البحر المحيط» (٧ / ٢٥٠):

«والظاهر أن قوله: ﴿ونساءِ المُؤْمِنينَ ﴾ يشمل الحرائر والإماءَ ، والفتنة بالإماء أكثر لكثرة تصرفهن ؛ بخلاف الحرائر؛ فيحتاج إخراجهن من عموم النساء إلى دليل واضح » .

وسبقه إلى ذلك الحافظ ابن القطان في «أحكام النظر» (ق ٢٤ / ٢) وغيره. وما أحسن ما قال ابن حزم في «المحلى» (٣ / ٢١٨ - ٢١٩):

«وأما الفرق بين الحرة والأمة فدين الله واحد، والحلقة والطبيعة واحدة، كل ذلك في الحرائر والإماء سواءً، حتى يأتي نص في الفرق بينهما

<sup>(</sup>۱) أبو بكر الجصاص في «أحكام القرآن» (٣ / ٣٩٠).

في شيء، فيوقف عنده، قال:

«وقد ذهب بعض من وهل في قول الله تعالى: ﴿ يدنينَ عليهِنَّ من جَلابيبِهِنَّ ذَلَكُ أَدني أَن يُعْرَفْنَ فلا يُؤذَيْنَ ﴾ ؛ إلى أنه إنما أمر الله تعالى بذلك ؛ لأن الفساق كانوا يتعرضون للنساء للفسق، فأمر الحرائر بأن يلبسن الجلابيب ليعرف الفساق أنهن حرائر، فلا يتعرضوهن (١٠).

ونحن نبرأً من هذا التفسير الفاسد، الذي هو إما زلة عالم، أو وهلة فاضل عاقل، أو افتراءً كاذب فاسق؛ لأن فيه أن الله تعالى أطلق الفساق على أعراض إماء المسلمين، وهذه مصيبة الأبد، وما اختلف اثنان من أهل الإسلام في أن تحريم الزنا بالحرة كتحريمه بالأمة، وأن الحد على الزاني بالحرة كالحدة كالحدة في التحريم الزناي بالأمة ولا فرق، وأن تعرض الحرة في التحريم

<sup>(</sup>١) ومن نتائج هذا المذهب أن الجلباب لا يؤمر به أصلاً حين لا يتعرض الفساق، أو حين لا توجد إماء كما في هذا العصر، لانتفاء العلة! وإذا انتفت العلة انتفى المعلول، وقد صرح بهذا بعض من كتب في موضوع المرأة من المعاصرين، فقال في رسالة «القرآن والمرأة» (ص٥٩).

وونتبه على أن الروايات قد ذكرت في شأن آية الأحزاب: أن زي الحرائر والإماء كان واحداً، وأن الفساق كانوا يتعرضون للنساء بدون تفريق، فنزلت الآية بالتمييز في الزي بالنسبة للحرائر حتى يعرفن فلا يؤذين بتعرضهم، وبعبارة أخرى: إن الأمر كان لضرورة زمنية خاصة ه.

فكأنه يريد أن يقول: إنه لا ضرورة الآن إلى الجلباب لزوال علته ـ بزعمه ـ بزوال البرق، ويقاء النساء كلهن حرائر! فانظر كيف يوصل الجهل بضعف بعض الروايات إلى تعطيل أمر قرآني وآخر نبوي كما تقدم (ص ٧٤) في حديث أم عطية.

كتعرض الأمة ولا فرق، ولهذا وشِبْهِه وجب أن لا يقبل قول أحد بعد رسول الله عليه إلا بأن يسنده إليه عليه السلام»(١).

ولا يعارض ما تقدم حديث أنس:

«أن النبي على المسطفى لنفسه من سبي خيبر صفية بنت حيى قال الصحابة: ما ندري أتزوجها أم اتخذها أم ولد؟ فقالوا: إن يحجبها؛ فهي امرأته، وإن لم يحجبها؛ فهي أم ولد. فلما أراد أن يركب؛ حجبها حتى قعدت على عجز البعير، فعرفوا أنه تزوجها (وفي رواية: وسترها رسول الله على عجز البعير، وجعل رداءًه على ظهرها ووجهها، ثم شدَّه من تحت رجلها، وتحمل بها، وجعلها بمنزلة نسائه)»(۱).

<sup>(</sup>١) يشير إلى ما ورد عن عمر رضي الله عنه من التفريق بين الحرة والأمة في التخمر، وقد ساقها الزيلعي في «نصب الراية» (١ / ٣٠٠)، وأخرجه ابن أبي شيبة (٢ / ٢٨ / ١ - ٢)، والبيهقي (٢ / ٢٢٦ ـ ٢٢٧) من بعض الطرق، ثم قال:

ووالأثار عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه في ذلك صحيحة».

وقد صرح ابن حزم فيما بعد (٣ / ٢٢١) بأنه لم يخف عليه هذا، قال: «ولكن لا حجة في أحد دون رسول الله ﷺ.

ويشهد لما قال حديث عائشة:

وأن النبي ﷺ دخل عليها، فاختبات مولاة لهم، فقال النبي ﷺ: حاضت؟ فقالوا: نعم، فشق لها من عمامته، فقال: اختمري بهذا.

أخرجه ابن أبي شيبة (٢ / ٢٧ / ٢) وابن ماجه بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧ / ٣٨٧ و ٩ / ١٠٥)، ومسلم (٤ / ١٤٦ - ١٤٧)، وأحمد (٣ / ١٢٣ و ٢٤٦ و ٢٦٤)، وابن سعد (٨ / ٨٧) والرواية الأخرى هي رواية

نقول: لا مخالفة بين هذا الحديث وبين ما اخترناه من تفسير الآية؟ لأنه ليس فيه نفي الجلباب، وإنما فيه نفي «الحجاب»، ولا يلزم منه نفي الجلباب مطلقاً إلا احتمالاً، ويحتمل أن يكون المنفي الجلباب الذي يتضمن حجب الوجه أيضاً كما هو صريح قوله في الحديث نفسه: «وجعل رداءَه على ظهرها ووجهها»، ويقوي هذا الاحتمال أيضاً ما سيأتي بيانه، فهذه الخصوصية هي التي كان بها يعرف الصحابة حرائره عليه السلام من إمائه، وهي المراد من قولهم المتقدم سلباً وإيجاباً: «إن يحجبها فهي امرأته، وإن لم يحجبها فهي أم ولد».

فيتضبح من هذا أن معنى قولهم: «وإن لم يحجبها»، أي: في وجهها، فلا ينفي حجب سائر البدن من الأمة، وفيه الرأس، فضلًا عن الصدر والعنق، فاتفق الحديث مع الآية، والحمد لله على توفيقه(١).

له (۸ / ۸۲)، واعتمد عليها ابن القيم في «زاد المعاد» (۲ / ۱۹۲)، والحديث أخرجه البيهقي أيضاً (۷ / ۲۰۹).

<sup>(</sup>١) وأما قول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في «تفسير سورة النور» بعد أن ذكر حديث أنس المتقدم قال (ص٥٦):

<sup>«</sup>والحجاب مختص بالحرائر دون الإماء كما كانت سنة المؤمنين في زمن النبي وخلفائه؛ أن الحرة تحتجب والأمة تبرز،

فغريب؛ ووجه الغرابة عزو ذلك إلى سنة المؤمنين زمن النبي على أي: إقراره يلى المؤمنين أي: إقراره يلى المؤمنين وصحة دعوى الاختصاص، ودليلاً واضحاً على تخصيص قوله تعالى: ﴿ونساء المؤمنين﴾ بالحرائر، ولرجعنا عما حررناه في الاعلى، ولكني لا أراه ورد فضلاً عن أن يصح، وغاية ما في الباب حديث

والخلاصة؛ أنه يجب على النساء جميعاً أن يتسترن إذا خرجن من بيوتهن بالجلابيب، لا فرق في ذلك بين الحرائر والإماء، ويجوز لهن الكشف عن الوجه والكفين فقط، لجريان العمل بذلك في عهد النبي على ذلك.

ومن المفيد هنا أن نستدرك ما فاتنا في الطبعات السابقة من الآثار السلفية التي تنص على جريان العمل بذلك أيضاً بعد النبي على ، فأقول !

# ١ ـ عن قيس بن أبي حازم قال:

«دخلت أنا وأبي على أبي بكر رضي الله عنه، وإذا هو رجل أبيض خفيف الجسم، عنده أسماء بنت عميس تذبُّ عنه، وهي [امرأة بيضاء] موشومة اليدين، كانوا وشموها في الجاهلية نحو وشم البربر، فعرض عليه فرسان فرضيهما، فحملني على أحدهما، وحمل أبي على الآخر».

<sup>=</sup> أنس، ولم يورد ابن تيمية غيره، وقد علمت ما فيه. والله أعلم.

وقد كنت أود أن لا أدخل في بحث حجاب الأمة بهذا التفصيل، لأنه غير ذي موضوع اليوم، لولا أن التحقيق العلمي اقتضى ذلك.

١ - أخرجه ابن جرير الطبري في «تهديب الآثار» (مسند عمر ١ / ١١٤ / ١٨٧)، والسياق له، وابن سعد في «الطبقات» (٨ / ٢٨٣)، والطبراني في «الكبير»
 (٢٤ / ١٣١ / ٢٥٩)، دون قوله:

<sup>«</sup>كانوا وشموها . . . » .

وإسناده صحيح.

### ٢ ـ عن أبي السليل قال:

جاءت ابنة أبي ذر وعليها مِجْنَبتا صوف؛ سفعاء الخدين، ومعها قفة لها، فمثلت بين يديه، وعنده أصحابه، فقالت: يا أبتاه! زعم الحراثون والزراعون أن أفلسك هذه بهرجة! فقال: يا بنية! ضعيها، فإن أباك أصبح ـ بحمد الله ـ ما يملك من صفراء ولا بيضاء إلا أفلسه هذه.

### ٣ ـ عن عمران بن حصين قال:

كنت مع رسول الله على قاعداً، إذ أقبلت فاطمة رحمها الله، فوقفت بين يديه، فنظرت إليها، وقد ذهب الدم من وجهها، فقال: آذني يا فاطمة! فدنت حتى قامت بين يديه، فرفع يده فوضعها على صدرها موضع القلادة، وفرج بين أصابعه، ثم قال:

«اللهم مشبع الجاعة، ورافع الوضيعة، لا تُجِع فاطمة بنت محمد

#### قال عمران:

فنظرت إليها وقد غلب الدم على وجهها، وذهبت الصفرة، كما كانت الصفرة قد غلبت على الدم.

٢ ـ أخرجه ابن سعد (١ / ١٦٤)، وأبو نعيم في «الحلية» (١ / ١٦٤).

قلت: وإسناده جيد في الشواهد.

٣ ـ أخرجه ابن جرير في «التهذيب» (مسند ابن عباس ١ / ٢٨٦ / ٤٨١)،
 والدولابي في «الكني» (٢ / ٢٢٢) بسند لا بأس به في الشواهد.

قال عمران:

فلقيتها بعد، فسألتها؟ فقالت: ما جعت بعد يا عمران!

٤ ـ عن قبيصة بن جابر قال:

«كنا نشارك المرأة في السورة من القرآن نتعلمها، فانطلقت مع عجوز من بني أسد إلى ابن مسعود [في بيته] في ثلاث نفر، فرأى جبينها يبرق، فقال: أتحلقينه؟ فغضبت، وقالت: التي تحلق جبينها امرأتك! قال: فادخلي عليها، فإن كانت تفعله فهي مني بريئة، فانطلقت ثم جاءت، فقالت: لا والله ما رأيتها تفعله، فقال عبدالله بن مسعود: سمعت رسول الله فقال:

«لعن الله الواشمات والمستوشمات . . . . » إلخ .

عن أبي أسماء الرحبي أنه دخل على أبي ذر [الغفاري رضي الله عنه] وهو بالربدة، وعنده امرأة له سوداء مُسغِبة. . . قال: فقال:

«ألا تنظرون إلى ما تأمرني به هذه السويداء...».

٦ - وفي «تاريخ ابن عساكر» (١٩ / ٧٣ / ٢)، وفي قصة صلب ابن الزبير أن أمه (أسماء بنت أبي بكر) جاءت مسفرة الوجه متبسمة.

ع نـ سنده حسن، وهو مخرج في «آداب الزفاف» (ص١١٥).

۵\_أخرجه أحمد (٥ / ١٥٩)، وابن سعد (٤ / ٢٣٦ - طبع بيروت)، وأبو نعيم
 (١ / ١٦١) بسند صحيح، وله عنده طريق أخرى.

و (مسغیة)؛ أي: جائعة.

# • ٧ عن أس قال:

دخلَتْ على عمر بن الخطاب أمةٌ قد كان يعرفها لبعض المهاجرين أو الأنصار، وعليها جلباب متقنعة به، فسألها: عتقت؟ قالت: لا. قال: فما

٧ \_ أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٢ / ٢٣١): حدثنا علي بن مسهر عن المختار بن فلفل عن أنس بن مالك . .

قلت: وهذا إسناد جيد، وهو على شرط مسلم، وصححه الحافظ في «الدراية في تخريج أحاديث الهداية» (١ / ١٧٤).

ثم أخرجه ابن أبي شيبة، وعبدالرزاق في «المصنف» أيضاً (٣ / ١٣٦) من طريق قتادة عن أنس قال:

«رأى عمر أمة لنا متقنعة، فضربها، وقال: لا تَشَبّهي بالحرائر». قال الحافظ: «وإسناده صحيح».

قلت: وهو على شرط الشيخين.

ثم رواه ابن أبي شيبة من طريق الزهري عن أنس به. وسنده صحيح أيضاً.

ورواه الإمام محمد في «الأثار» (ص ٣٩ ـ هندية) من طريق إبراهيم أن عمر بن الخطاب كان يضرب الإماء أن يتقنعن ؛ يقول: «لا تشبّهن بالحرائر».

قلت: وهذا إسناد معضل، وفي الإسنادين الموصولين عن أنس كفاية. ثم وجدت له طريقاً رابعاً في «سنن سعيد بن منصور» (٣ / ٢ / ٧٤).

ووجه الاستدلال بهذا الأثر أن عمر رضي الله عنه عرف هذه الأمة مع أنها كانت متقنعة بالجلباب؛ أي: متغطية به، وذلك يعني بكل وضوح أن وجهها كان ظاهراً، وإلا لم يعرفها.

وإذ الأمر كذلك؛ فقوله رضي الله عنه: «إنما الجلباب على الحرائر»؛ دليل واضح جدًا أن الجلباب ليس من شرطه عند عمر أن يغطي الوجه، فلو أن النساء - كل =

بال الجلباب؟! ضعيه عن رأسك، إنَّما الجلباب على الحرائر من نساء المؤمنين، فتلكَّأت، فقام إليها بالدِّرَّة فضرب رأسها حتى ألقته عن رأسها.

٨ عن عمر بن محمد أن أباه حدثه عن سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل: أن أروى حاصمته في بعض داره، فقال: دعوها وأباها؛ فإني سمعت رسول الله على يقول:

«مَن أخذ شبراً من الأرض بغير حقّه؛ طُوِّقه في سبع أرضين يوم القيامة».

فليضم إذن هذا الأثر إلى الآثار المتقدمة عن ابنه عبدالله وابن عباس وعائشة رضى الله عنهم أن الوجه ليس بعورة.

۸ ـ رواه مسلم (۵ / ۵۸)، وأبو يعلى في «مستده» (۲ / ۲۵۰ / ۹۰۱)

قلت: هذا الأثريرد على القائلين بأن وجه المرأة عورة، ولا يجوز كشف شيء منها! إلا إن قالوا: إن أجمل ما في المرأة عيناها، وما دام أنها قد عميت؛ فقد ذهب جمالها، وبالتالي لم يبق مجال لافتتان الرجال بها!

قلنا: وهذا مع كونه يخالف طريق استدلالهم بحديث: «أفعمياوان أنتما؟» - وهو ضعيف عندنا - فلماذا إذن أبحتم لغير العمياء أن تستر وجهها بالنقاب وهو يكشف عن أجمل ما فيها؟!

زيد

فبينما هي تمشي في الدار؛ مرَّت على بئر في الدار، فوقعت فيها، فكانت قبرها.

٩ ـ عن عطاء بن أبي رباح قال: رأيت عائشة رضي الله عنها تفتل
 القلائد للغنم تُساق معها هدياً.

١٠ \_ عن عبدالله بن محمد بن عقيل قال:

أرسلني علي بن الحسين إلى الرَّبيَّع بنت معوِّد أسألها عن وضوء رسول الله ﷺ، وكان يتوضَّأ عندها، فأتيتها، فأخرجت إليَّ إناءً يكون مداً... فقالت: بهذا كنت أخرج لرسول الله ﷺ للوضوء... الحديث.

٩ ـ ذكره عبدالرزاق: حدثنا عمر بن ذر قال: سمعت عطاء بن أبي رباح...
 كذا في «التمهيد» لابن عبد البر (١٧ / ٢٢١)، وإسناده صحيح.

ولعل متنطّعاً يرد دلالة الحديث على أن الكفين ليسا بعورة، فيقول: كانت تلبس القفازين!!

١٠ - أخرجه الحميدي في «مسنده» (١ / ١٦٣ / ٣٤٣)، والطبراني في «المعجم الكبير» (٢٤ / ٢٦٧ / ٢٦٧)، وغيرهما. وسنده حسن للخلاف المعروف في ابن عقيل، وكذا قال ابن القطان (٢ / ٣٥ / ٢).

وهو مخرج في «صحيح أبي داود» (١١٧) بنحوه، وفيه أنه يَنْ قال لها: «اسكبي لي وضوءاً». وفي رواية للطبراني: «اسكبي على وُضوئي». وفي أخرى: «وكنت أسكب على كفيه ثلاث مرات».

فهو على هذا يمكن أن يُذكر في القصل الذي قبله.

### ١١ - عن عروة بن عبدالله بن قشير:

أنه دخل على فاطمة بنت علي بن أبي طالب، قال: فرأيت في يديها مسكاً غلاظاً في كل يد اثنين اثنين. قال: ورأيت في يدها خاتماً... إلخ.

١٢ ـ وعن عيسى بن عثمان قال:

كنت عند فاطمة بنت علي، فجاء رجل يثني على أبيها عندها، فأحذت رماداً فسفت في وجهه.

١٣ - وعن يحيى بن أبي سُليم قال:

رأيت سمراء بنت نَهيك \_ وكانت قد أدركت النبي على عليها درع غليظ، وحمارٌ غليظ، بيدها سوط؛ تؤدّب الناس، وتأمر بالمعروف، وتنهى عن المنكر.

١٤ - عن ميمون ـ هو ابن مهران ـ قال:

دخلت على أم الدرداء، فرأيتها مختمرة بخمار صفيق، قد ضربت

۱۱ و ۱۲ - أخرجهما ابن سعد (۸ / ٤٦٦)، وعنه ابن عساكر (۱۹ / ۳۰۵)، وإسناد الأول صحيح، والآخر جيد، وعيسى بن عثمان ذكره ابن حبان في «ثقاته» (۷ / ۲۳۳)، وروى عنه جمع.

١٣ ـ أخرجه الطبراني في «الكبير» (٢٤ / ٣١١ / ٧٨٥) بسند جيد.

١٤ - أخرجه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (١٩ / ١٩٥) من طريق البغوي:
 نا عيسى بن سالم الشاشى:
 نا أبو المليح عن ميمون.

قلت: وهذا إسناد صحيح، أبو المليح هو الحسن بن عمر الرقي، وهو ثقة من =

على حاجبها. قال: وكان فيه قصر، فوصلته بسير. قال: وما دخلت في ساعة صلاة إلا وجدتها مصلية.

١٥ ـ عن معاوية رضى الله عنه:

دخلت مع أبي على أبي بكر رضي الله عنه، فرأيت أسماء قائمة على رأسه بيضاء، ورأيت أبا بكر رضي الله عنه أبيض نحيفاً.

١٦ ـ عن عيينة بن عبدالرحمن عن أبيه قال:

«جاءَتُ امرأة إلى سمرة بن جندب فذكرت أن زوجها لا يصل إليها، فسأل الرجل، فأنكر ذلك، وكتب فيه إلى معاوية رضي الله عنه، قال: فكتب: أن زوجه امرأة من بيت المال لها حظ من جمال ودين . . . قال: ففعل . . . قال: وجاءت المرأة متقنعة . . . »(١).

رجال «التهذيب»، والشاشي وثقه ابن حبان (٨ / ٤٩٤)، وكذا الخطيب في «التاريخ» (١٦١ / ١٦١).

وأم الدرداء روج أبي الدرداء اسمها: هجيمة، وقيل: جهيمة، وهي ثقة فقيهة متعبدة، لها ترجمة واسعة في «التاريخ».

١٥ ـ أخرجه الطبراني في «الكبير» (١ / ١٠ / ٢٥) بسند جيد في الشواهد، ورجاله ثقات، غير شيخ الطبراني القاسم بن عباد الخطابي، وقد روى له في «الأوسط»
 (٢ / ٣ / ٢) أربعة أحاديث، وقال الهيثمي (٩ / ٤٢):

«ورجاله رجال الصحيح».

١٦ ـ أخرجه البيهقي (٧ / ٢٢٨)، وسنده حسن.

(١) كنت قد وهمت في إيراد هذا الأثر في جملة ما يدل على جريان العمل على ستر الوجه من النساء في العهد الأول، ثم تبين لي أن الأمر على العكس من ذلك؛ لأنَّ =

## مشروعية ستر الوجه:

هذا؛ ثم إن كثيراً من المشايخ اليوم يذهبون إلى أن وجه المرأة عورة لا يجوز لها كشفه، بل يحرم، وفيما تقدم في هذا البحث كفاية في الرد عليهم، ويقابل هؤلاء طائفة أخرى، يرون أن ستره بدعة وتنطع في الدين! كما قد بلغنا عن بعض من يتمسك بما ثبت في السنة في بعض البلاد اللبنانية، فإلى هؤلاء الإخوان وغيرهم نسوق الكلمة التالية:

ليعلم أن ستر الوجه والكفين له أصل في السنة، وقد كان ذلك معهوداً في زمنه على كان ذلك معهوداً في زمنه على كان ذلك معهوداً

«لا تنتقب المرأة المحرمة، ولا تلبس القفازين»(١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «تفسير سورة النور» (ص٥٦).

«وهـذا مما يدل على أن النقاب والقفازين كانا معروفين في النساء اللاتي لم يحرمن، وذلك يقتضي ستر وجوههن وأيديهن.

<sup>=</sup> التقنّع هو ستر المرأة لرأسها دون وجهها؛ كما شرحتُه في مقدمة هذه الطبعة؛ فهو من الأدلّة الكثيرة التي لا ترضي المتعصبين لمذاهبهم والمتشدّدين في أقوالهم، والله أعلم بسلوكهم مع نسائهم، ولذلك نقلت هذا الأثر إلى هنا.

و (القفان) ما تلبسه المرأة في يدها فيغطي أصابعها وكفيها والساعد أحياناً من البرد، أو عند معاناة الشيء كغزل ونحوه، وهو لليد كالخف أو الجورب للرجل.
و (النقاب) الخمار الذي يشد على الأنف أو تحت المحاجر.

والنصوص متضافرة عن أن نساء النبي ﷺ كن يحتجبن حتى في وجوههن، وإليك بعض الأحاديث والآثار التي تؤيد ما نقول:

### ١ ـ عن عائشة قالت:

وخرجت سودة بعدما ضرب الحجاب (۱) لحاجتها، وكانت امرأة جسيمة لا تخفى على من يعرفها، فرآها عمر بن الخطاب، فقال: يا سودة! أما والله ما تخفين علينا، فانظري كيف تخرجين، قالت: فانكفأت راجعة، ورسول الله على في بيتي، وإنه ليتعشى وفي يده عَرْق (هو العظم إذا أخذ منه معظم اللحم)، فدخلت عليه، فقالت: يا رسول الله! إني خرجت لبعض حاجتي فقال لي عمر: كذا وكذا، قالت: فأوحى الله إليه، ثم رفع عنه وإن العرق في يده ما وضعه، فقال: إنه أذن لكن أن تخرجن لحاجتكن (۱).

۱ ـ أخرجه البخاري (۸ / ۶۳۰ ـ ٤٣١)، ومسلم (۷ / ٦ ـ ۷)، وابن سعد (۸ / ١٦ ـ ٢)، وابن سعد (۸ / ١٢٥)، وابن جرير (۲ / ۲۵).

<sup>(</sup>١) تعني حجاب أشخاص نسائه ﷺ في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا سَالتموهن مَتَاعاً فَاسَأَلُوهِن مِنْ وَرَاءَ حَجَابِ ذَلَكُم أَطْهَر لقلوبكم وقلوبهن ﴾، وهذه الآية مما وافق تنزيلها قول عمر رضي الله عنه كما روى البخاري (٨ / ٤٢٨) وغيره عن أنس قال: قال عمر رضي الله عنه: قلت: يا رسول الله! يدخل عليك البر والفاجر، فلو أمرت أمهات المؤمنين بالحجاب، فأنزل الله آية الحجاب.

<sup>(</sup>٢) وفي الحديث دلالة على أن عمر رضي الله عنه إنما عرف سودة من جسمها، فدل على أنها كانت مستورة الوجه، وقد ذكرت عائشة أنها كانت رضي الله عنها تعرف بجسامتها، فلذلك رغب عمر رضي الله عنه أن لا تعرف من شخصها، وذلك بأن لا تخرج من بيتها، ولكن الشارع الحكيم لم يوافقه هذه المرة لما في ذلك من الحرج، =

## ٢ ـ وعنها أيضاً في حديث قصة الإفك قالت:

« . . . فبينا أنا جالسة في منزلي ، غلبتني عيني ، فنمت ، وكان صفوان

= قال الحافظ رحمه الله في شرحه للحديث المذكور:

«إن عمر رضي الله عنه وقع في قلبه نفرة من اطلاع الأجانب على الحريم النبوي حتى صرح بقوله له عليه الصلاة السلام: واحجب نساءك،، وأكد ذلك إلى أن نزلت آية الحجاب، ثم قصد بعد ذلك أن لا يبدين اشخاصهن أصلاً ولوكن مستترات، فبالغ في ذلك، فمنع منه، وأذن لهن في الخروج لحاجتهن؛ دفعاً للمشقة ورفعاً للحرج».

وقال القاضى عياض:

«فرض الحجاب مما اختصصن به (أي: أمهات المؤمنين)، فهو فرض عليهن بلا خلاف في شهادة ولا غيرها، ولا بلا خلاف في شهادة ولا غيرها، ولا إظهار شخوصهن، وإن كن مستترات؛ إلا ما دعت إليه ضرورة من برازه.

قال الحافظ (٨ / ٥٣٠):

«ثم استدل بما في «الموطا» أن حفصة لما توفي عمر سترها النساء عن أن يُرى شخصها، وأن زينب بنت جحش جعلت لها القبة فوق نعشها ليستر شخصها، انتهى .

وليس فيما ذكره دليل على ما ادعاه من فرض ذلك عليهن، وقد كن بعد النبي يحججن ويطفن، وكان الصحابة ومن بعدهم يسمعون منهن الحديث وهن مستترات الأبدان لا الأشخاص، وقد تقدم في «الحج» قول ابن جريج لعطاء لما ذكر له طواف عائشة: (أقبل الحجاب أو بعده؟) قال: قد أدركت ذلك بعد الحجاب».

۲ - أخرجه البخاري (۸ / ٣٦٥ - ٣٨٨ - بشرح فتح الباري)، ومسلم (۸ / ١٦٣ - ١٩٨ )، وأبو القاسم ١١٣ - ١١٨)، وأحمد (٦ / ١٩٤ - ١٩٤)، وأبن جرير (١٨ / ٦٢ - ٦٦)، وأبو القاسم الحنائي في «الفوائد» (٩ / ١٤٢ / ٢) وحسنه، والرواية الأخرى مع الزيادة له.

ابن المعطل السلمي ثم الذكواني من وراء الجيش، فأدلج (١)، فأصبح عند منزلي، فأري سواد إنسان نائم، فأتاني، فعرفني حين رآني، وكان يراني قبل الحجاب، فاستيقظت باسترجاعه حين عرفني، فخمرت (وفي رواية: فسترت) وجهى عنه بجلبابي . . . » الحديث.

٣ \_ عـن أنس في قصة غزوة خيبر واصطفائه علي صفية لنفسه، قال:

#### ٤ ـ عن عائشة قالت:

٣ أخرجه ابن سعد (٨ / ٨٦ - ٨٧) من طرق: من حديث أبي هريرة، وأبي غطفان بن طريف المري، وأنس بن مالك، وأم سنان الأسلمية؛ قال ابن سعد:

«دخل حديث بعضهم في حديث بعض».

قلت: وقد أخرجه الشيخان وغيرهما من حديث أنس نحوه، وقد تقدم مع تخريجه (ص ٩٤).

(٢) أي: لم يدخل بها، يقال: عرَّس الرجل إذا دخل بامرأته عند بنائها.

٤ - أحرجه أحمد (٦ / ٣٠)، وأبو داود، وابن الجارود (رقم ٤١٨)، والبيهقي في «الحج»، وسنده حسن في الشواهد، ومن شواهده الحديث الذي بعده، وكلاهما مخرج في «الإرواء» (١٠٢٣ و١٠٢٤).

<sup>(1)</sup> من الدلجة بالضم؛ وهو السير من أول الليل.

«كان الركبان يمرون بنا ونحن مع رسول الله على محرمات، فإذا حاذوا بنا أسدلت إحدانا جلبابها من رأسها على وجهها، فإذا جاوزونا كشفناه».

عن أسماء بنت أبى بكر قالت:

«كنا نغطى وجوهنا من الرجال، وكنا نمتشط قبل ذلك في الإحرام».

٦ ـ عن صفية بنت شيبة قالت:

«رأيت عائشة طافت بالبيت وهي منتقبة».

٧ \_ عن عبدالله بن عمر قال:

٥ ـ أخرجه الحاكم (١ / ٤٥٤)، وقال:

«حدیث صحیح علی شرط الشیخین». ووافقه الذهبی، وإنما هو علی شرط مسلم وحده، لأن زكریا بن عدی فی إسناده إنما روی له البخاری فی غیر «الجامع الصحیح» كما فی «التهذیب»، ورواه مالك (۱ / ۳۰۵) عن فاطمة بنت المنذر نحوه. والمراد بـ (نغطی)؛ أی: نسدل؛ كما فی الحدیث الذی قبله.

٦ ـ رواه ابن سعد (٨ ـ ٤٩)، وكذا عبدالرزاق في «المصنف» (٥ / ٢٤ ـ ٢٥) عن ابن جريج عن الحسن بن مسلم عن صفية.

وهذا إسناد رجاله ثقات غير أن ابن جريج مدلس، وقد عنعنه.

٧ - أخرجه ابن سعد (٨ / ٩٠): أخبرنا أحمد بن محمد بن الوليد الأزرقي:
 حدثنا عبدالرحمن بن أبى الرجال عنه.

وهذا سند رجاله موثوقون، إلا أن فيه انقطاعاً بين ابن أبي الرجال وابن عمر، لكن له شاهداً عن عطاء مرسلاً نحوه، أخرجه أبو منصور بن عساكر في «الأربعين في مناقب أمهات المؤمنين» (ص٨٩)، وأخرجه ابن سعد من طريقين آخرين مدارهما على =

«لما اجتلى النبي ﷺ صفية، رأى عائشة منتقبة وسط الناس، فعرفها».

٨ ـ عن إبراهيم بن عبدالرحمن بن عوف:

وأن عمر بن الخطاب أذن لأزواج النبي ﷺ في الحج في آخر حجة

= الواقدي، وهو ضعيف كما تقدم، وأخرج أيضاً (٨ / ١٨١) من طريقه بإسناده أن هند بنت عتبة كشفت عن نقابها لما بايعت النبي ﷺ.

ورواه ابن منده من طويق أخرى كما في ترجمتها من «الإصابة» (٤ / ٢٠٩).

٨ - أخرجه ابن سعد (٨ / ١٥٢): أخبرنا الوليد بن عطاء بن الأغر المكي:
 أخبرنا إبراهيم بن سعد عن أبيه عن جده أن عمر بن الخطاب...

وهذا إسناد حسن، رجاله ثقات رجال الشيخين؛ غير الوليد هذا، وقد أورده الذهبي في والميزان، وتبعه الحافظ في واللسان، فقالا:

وذكره ابن عدي، وما كان ينبغي له أن يورده، فإنه وُثِّق، ثم ساق له حديثاً، فبرأ ابن عدى منه ساحته.

وقد تابعه الواقدي عند ابن سعد أيضاً (٨ / ١٥١)، وفي هذا الأثر أن نساءه كن يحجبن أشخاصهن أيضاً، لكن ليس فيه ما يدل على فرضية ذلك عليهن؛ فلا ينافي ما نقلناه آنفاً عن الحافظ أنهن كن يظهرن أمام الصحابة مستترات الأبدان لا الأشخاص؛ لأن ذلك كان لحاجة أو لفائدة دينية، وفي كلام الحافظ نفسه ما يشعر بذلك. والله أعلم.

وقد روى أحمد (٦ / ٢١٩) عن يزيد بن بابنوس قال: ذهبت أنا وصاحب لي إلى عائشة، فاستاذنًا عليها، فألقت إلينا وسادة، وجذبت إليها الحجاب، فقال صاحبي: يا أمَّ المؤمنين! ما تقولين في العراك...

وسنده حسن.

حجها، وبعث معهن عثمان بن عفان وعبدالرحمن بن عوف، قال: كان عثمان ينادي: ألا لا يدنو إليهن أحد، ولا ينظر إليهن أحد، وهن في الهوادج على الإبل، فإذا نزلن أنزلهن بصدر الشعب، وكان عثمان وعبدالرحمن بذنب الشعب، فلم يصعد إليهن أحد».

ففي هذه الأحاديث دلالة ظاهرة على أن حجاب الوجه قد كان معروفاً في عهده ﷺ، وأن نساء كنَّ يفعلن ذلك، وقد استَنَّ بهن فضليات النساء بعدهن، وإليك مثالَيْن على ذلك:

#### ١ \_ عن عاصم الأحول قال:

«كنا ندخل على حفصة بنت سيرين() وقد جعلت الجلباب هكذا: وتنقبت به، فنقول لها: رحمك الله! قال الله تعالى: ﴿والقواعِدُ من النساءِ اللاتي لا يَرْجونَ نِكاحاً فليسَ عليهِنَّ جُناحٌ أَنْ يَضَعْنَ ثِيابَهُنَّ () غيرَ مُتَبرِّجاتٍ اللاتي لا يَرْجونَ نِكاحاً فليسَ عليهِنَّ جُناحٌ أَنْ يَضَعْنَ ثِيابَهُنَّ () غيرَ مُتَبرِّجاتٍ

١ - أخرجه البيهقي (٧ / ٩٣) من طريق سعدان بن نصر: حدثنا سفيان بن عيينة
 عن عاصم الأحول...

وهذا إسناد صحيح، وسعدان اسمه سعيد، والغالب عليه سعدان؛ كما قال الخطيب في «تاريخه»، وقد حكى توثيقه عن الدارقطني وغيره.

 <sup>(</sup>١) هي أم هذيل الأنصارية البصرية، وهي تابعية فاضلة، قرأت القرآن وهي
 ابنة اثنتي عشرة سنة، وماتت وهي ابنة سبعين.

قال إياس بن معاوية :

<sup>«</sup>ما أدركت أحداً أفضِّله على حفصة».

ماتت سنة (١٠١ هــ).

<sup>(</sup>٢) اختلفت أقوال المفسرين في المراد من هذه الكلمة. فالأكثرون على أنه =

بزينةٍ ﴾ \_ هو الجلباب \_ قال: فتقول لنا: أي شيء بعد ذلك؟ فنقول: ﴿وأَنْ يَسْتَعْفَفْنَ خيرٌ لهُنَّ ﴾ ، فتقول: هو إثبات الحجاب»(١).

= (الجلباب)؛ كما قالت حفصة هذه. ورواه ابن جرير (١٨ / ١١٤) عن ابن مسعود وابن عباس وغير واحد من التابعين، وصححه القرطبي.

وقال جابر بن زيد (وهو ثقة فقيه مات سنة ٩٣ هـ): إنه (الخمار). رواه ابن جرير، وأبو بكر الجصاص (٣ / ٤١١)، ولعل مستنده ما في «القرطبي»:

(والعرب تقول: امرأة واضع؛ للتي كبرت، فوضعت خمارها.

ويؤيده أن هذه الآية ذكرها الله في سورة النور بعد آية أمر النساء بالخُمُر المتقدمة، وهي مطلقة، فكأن الله تعالى أراد تقييدها، فأورد هذه في السورة ذاتها. والله أعلم.

ثم رأيت ابن عباس رضي الله عنهما قد صرح بهذا المعنى ، وأن آية (القواعد) مستثناة من آية (الخُمُر).

رواه أبو داود (٤١١١)، والبيهقي (٧ / ٩٣) بسند حسن عنه.

فالظاهر أن جابر بن زيد تلقّى ذلك عن ابن عباس؛ فإنه رحمه الله من المكثرين عنه، ولعل هذا هو الأليق بلفظ: (ثيابهن)؛ فإنه جمع، وقد رأيت الشيخ عبدالرحمن ابن ناصر السعدي رحمه الله قد تنبّه لهذا، فقال في «تفسيره» (٥ / ٤٤٥)، فقال:

دأي الثياب الظاهرة كالخمار ونحوه الذي قال الله فيه للنساء: ﴿وليضربن بِخُمُرهنَّ على جيوبهن﴾».

وسبقه إلى هٰذا الحافظ أبو الحسن بن القطان في «النظر إلى أحكام النظر».

(۱) وقد احتج لما ذكرنا بعض المتأخرين بما أخرجه أبو داود (۱ / ۳۸۹) من طريق فرج بن فضالة عن عبدالخبير بن ثابت بن قيس بن شماس عن أبيه عن جده قال:

وجاءت امرأة إلى النبي ﷺ - يقال لها: أم خلاد - وهي منتقبة، تسأل عن ابنها =

= \_ وهـ و مقتـ ول \_ فقـ ال لهـ ا بعض أصحاب النبي ﷺ : جئت تسالين عن ابنك وأنت منتقبة؟! فقالت: إن أُرزأ ابني ؛ فلن أرزأ حيائي، فقال رسول الله ﷺ : ابنك له أجر شهيدين. قالت: ولم ذاك يا رسول الله؟ قال: لأنه قتله أهل الكتاب.

فهذا نص صريح في فضيلة النقاب؛ لأنها عدته من الحياء، وأقرها رسول الله على الله عنه ما كان لنا أن نحتج بمثل هذا الإسناد، فقد قال البخاري:

«عبدالخبير هذا؛ روى عنه فرج بن فضالة، حديثه ليس بالقائم، فرج عنده مناكير».

وقال أبو حاتم الرازي :

«عبدالخبير حديثه ليس بالقائم، منكر الحديث، كما في «مختصر المنذري» (٣٥٩ / ٣٠٩).

ومن هذا القبيل ما في ترجمة عبيد بن عمر المكي من «ثقات العجلي» (ص ٣٢٧ ـ بيروت)؛ قال:

تنبيه:

مما لا شك فيه أن المراد بالوجه ما تقدم بيانه (ص ٤١)، وكما هو معروف في كتب الفقه أن حدَّه من منبت شعر الرأس إلى أسفل الذقن، ومن شحمة الأذن إلى شحمة الأذن. ٢ - عن أبي عبدالله محمد بن أحمد بن موسى القاضى قال:

حضرت مجلس موسى بن إسحاق القاضي بالري سنة ست وثمانين ومائتين، وتقدمت امرأة، فادّعى وليّها على زوجها خمسمائة دينار مهراً، فأنكر، فقال القاضى:

شهودك. قال:

قد أحضرتهم. فاستدعى بعض الشهود أن ينظر إلى المرأة ليشير إليها في شهادته، فقام الشاهد وقال للمرأة:

قومي. فقال الزوج:

وهذا هو الذي يمكن أن يفهم مما ذكره أهل اللغة في أصل معنى الوجه، فقال الأصبهاني في «مفرداته»:

«أصل الوجه الجارحة، ولما كان الوجه أول ما يستقبلك، وأشرف ما في ظاهر البدن، استعمل في مستقبل كل شيء وفي أشرفه ومبدئه».

إذا تبين هذا، فقول الأستاذ المودودي في «تعقيبه» (ص٢١):

«أما الوجه، فلا يراد به قرص الوجه فقط، بل هو شامل للأذنين أيضاً بموجب العرف العام».

كذا قال، ولا أعرف له وجهاً، بل هو مخالف لما عليه أهل العلم في تحديد الوجه بما سبق، ومباين لظاهر قوله ﷺ:

والأذنان من الرأس.

أخرجه الطبراني من حديث ابن عباس بسند صحيح، وله شواهد كثيرة ذكرتها في «سلسلة الأحاديث الصحيحة» رقم (٤٠).

٢ ـ أخرجه الخطيب في وتاريخ بغداد، (١٣ / ٥٣).

تفعلون ماذا؟ قال الوكيل:

ينظرون إلى امرأتك وهي مسفرة؛ لتصحَّ عندهم معرفتها. فقال الزوج:

وإني أشهد القاضي أنَّ لها عليَّ هذا المهر الذي تدَّعيه ولا تسفر عن وجهها. فردَّت المرأة - وأُخبرت بما كان من زوجها - فقالت:

فإني أشهِدُ القاضي: أنْ قد وهبت له هذا المهر، وأبرأته منه في الدنيا والآخرة.

فقال القاضي:

يكتب هذا في مكارم الأحلاق.

فيستفاد مما ذكرنا أن ستر المرأة لوجهها ببرقع أو نحوه مما هو معروف اليوم عند النساء المحصنات أمر مشروع محمود، وإن كان لا يجب ذلك عليها، بل من فعل فقد أحسن، ومن لا فلا حرج.

ومما تقدم بيانه يتضح ثبوت الشرط الأول في لباس المرأة إذا خرجت، ألا وهو أن يستر جميع بدنها إلا وجهها وكفيها.

(فائدة هامة):

قوله تعالى في آية النور المتقدمة في أول هذا الشرط: ﴿أُو نَسَاتُهِنَّ﴾ [٣٦]؛ يعني: المؤمنات؛ كما قال مجاهد وغيره من السلف، خلافاً لبعض المعاصرين، فإنه زغم أن المعنى: الصالحات من النساء، سواء كن مسلمات أو كافرات!

قال الشوكاني في «فتح القدير» (٤ / ٢٢):

«وإضافة النساء إليهن تدل على اختصاص ذلك بالمؤمنات».

وقال البيهقي في كتاب «الأداب» (ص ٤٠٧ ـ لبنان):

«وأما قوله: ﴿نسائِهِنَ ﴾؛ فقد رُوِّينا عن عمر بن الخطاب أنه كتب إلى أبي عبيدة بن الجراح: إن نساءً من نساء المسلمين يدخلن الحمامات، ومعهن نساء من أهل الكتاب، فامنع ذلك».

وفي رواية أخرى:

«فإنه لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن ينظر إلى عورتها إلا أهل ملتها».

قلت: الرواية الأولى عند البيهقي في «السنن» (٧ / ٩٥) من طريق عيسى بن يونس: ثنا هشام بن الغاز بن ربيعة الجرشي عن عبادة بن نُسَي الكندي؛ قال: كتب عمر. . . إلخ.

ورواه ابن جرير أيضاً (١٨ / ٩٥).

قلت: ورجاله ثقات، لكنه منقطع، فإن عبادة لم يدرك عمر رضي الله عنه؛ بينهما نُسى والد عبادة.

هكذا رواه سعيد بن منصور في «سننه» ؟ كما في «تفسير ابن كثير» (٣ / ٢٨٤) ، ومن طريقه البيهقي: ثنا إسماعيل بن عياش عن هشام بن الغاز عن عبادة بن نُسَي عن أبيه عن الحارث بن قيس قال: كتب عمر . . . إلخ . الرواية الأخرى .

ورجاله ثقات؛ غير نُسَي، فإنه لم يوثقه غير ابن حبان (٥ / ٤٨٢). وقال الحافظ في «التقريب»:

قلت: لكن المعنى المذكور متفق عليه بين المفسرين المحققين؛ كابن جرير، وابن كثير، والشوكاني، وغيرهم ممن لا يخرج عن التفسير المأثور، ولا يعتد بآراء الخلف.

«مجهول»

إذا تبين ذلك، فاعلم أن من الخطورة بمكان ما ابتلي به كثير من أغنياء المسلمين اليوم من استخدامهم النساء الكافرات في بيوتهم؛ لأنه لا يخلو الأمر من أن يقع الزوجان أو أحدهما في الفتنة والمخالفة للشريعة!

أما الزوج فواضح؛ لأنه يُخشى أن يزني بها، ويخاصة أنه لا عفة عندهن بحكم كونهن كافرات لا يُحَرِّمْن ولا يُحَلِّلْن؛ كما صرح بذلك القرآن الكريم بحق أهل الكتاب، فكيف يكون حال الوثنيات كالسيريلانكيات اللاتى لا كتاب لهن؟!

وأما بالنسبة للزوجة، فمن الصعب جداً على أكثر مسلمات هذا النومان؛ زوجات وبنات بالغات، أن يحتجبن من تلك الخادمات كما تحتجب من الرجال، إلا من عصم الله، وقليل ما هن.

ولو أننا فرضنا سلامة الزوجين من الفتنة، فلن يسلم أولادهما من التأثر بأخلاقهن وعاداتهن المخالفة لشريعتنا، هذا إذا لم يقصدن إفساد تربيتهم وتشكيكهم في دينهم؛ كما سمعنا بذلك عن بعضهن.

هٰذا، ولقد بلغني عن أحد المفتين ـ والعهدة على الراوي ـ أنه سُئل عن استخدامهن فأجاب بالجواز؛ لأنهن عنده بمنزلة السبايا والجواري اللاتي استحلت شرعاً بملك اليمين! فأخشى ما أخشاه أن يصل الأمر بمثل هذا المفتي أن يستحل أيضاً وطأهن قياساً على ملك اليمين، ويخاصة أن هناك من أسقط الحد عمن زنى بخادمته ـ ولو كانت مسلمة ـ بشبهة استئجاره إياها!! قال ذلك بعض الأرائيين القدامى! فالله المستعان، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

هٰذا ما أردت بيانه للناس حول هٰذه المسألة، لعل الله ينفع بها مَن قد يكون غافلًا عنها، وهو سبحانه ولي التوفيق، والهادي إلى أقوم طريق.



## الشرط الثاني

### (أن لا يكون زينة في نفسه)

لقوله تعالى في الآية المتقدمة من سورة النور:

﴿ ولا يُبْدينَ زينَتَهُنَّ ﴾ [النور: ٣١]، فإنه بعمومه يشمل الثياب الظاهرة إذا كانت مزينة تلفت أنظار الرجال إليها، ويشهد لذلك قوله تعالى في [الأحزاب: ٣٣]:

﴿ وَقَرْنَ فِي بُيوتِكُنَّ وَلا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِليَّةِ الْأُولِي ﴾ .

وقوله ﷺ:

«ثـ لاثـة لا تسأل عنهم(۱): رجل فارق الجماعة وعصى إمّامه ومات عاصياً، وأمة أو عبد أبق فمات، وامرأة غاب عنها زوجها، قد كفاها مؤونة الدنيا، فتبرجت بعده، فلا تسأل عنهم»(۱).

<sup>(</sup>١) يعني لأنهم من الهالكين.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم (١ / ١١٩)، وأحمد (٦ / ١٩)؛ من حديث فضالة بن عبيد، وسنده صحيح، وعزاه السيوطي في «الجامع» للبخاري في «الأدب المفرد»، وأبي يعلى، والطبراني في «الكبير»، والبيهقي في «الشعب»، قال الحاكم:

و «التبرج: أن تبدي المرأة من زينتها ومحاسنها وما يجب عليها ستره مما تستدعى به شهوة الرجل»(١).

والمقصود من الأمر بالجلباب إنما هو ستر زينة المرأة، فلا يعقل حينتذ أن يكون الجلباب نفسه زينة، وهذا كما ترى بين لا يخفى، ولذلك قال الإمام الذهبي في «كتاب الكبائر» (ص١٣١):

«ومن الأفعال التي تُلْعَن عليها المرأة؛ إظهار الزينة والذهب واللؤلؤ تحت النقاب، وتطيبها بالمسك والعنبر والطيب إذا خرجت، ولبسها الصباغات والأزر الحريرية والأقبية القصار، مع تطويل الثوب وتوسعة الأكمام وتطويلها، وكل ذلك من التبرج الذي يمقت الله عليه، ويمقت فاعله في الدنيا والأخرة، ولهذه الأفعال التي قد غلبت على أكثر النساء؛ قال عنهن النبي ﷺ: اطلعت على النار فرأيت أكثر أهلها النساء».

قلت: وهو حديث صحيح، أخرجه الشيخان وغيرهما من حديث عمران بن حصين وغيره، وزاد أحمد وغيره من حديث ابن عمرو مرفوعاً:

«والأغنياء».

وهده الزيادة منكرة؛ كما حققته في «سلسلة الأحاديث الضعيفة»

= «على شرطهما ولا أعرف له علة». وأقره الذهبي. وحسنه ابن عساكر في «مدح التواضع» (٥ / ٨٨ / ١).

(١) كذا في «فتح البيان» (٧ / ٢٧٤)، ثم قال:

«وقيل: هو الغنج والتبختر والتكسر في المشي. وهذا ضعيف جداً، والأول أُولي». برقم (٢٨٠٠) من المجلد السادس يسر الله طباعته.

قلت: ولقد بالغ الإسلام في التحذير من التبرج إلى درجة أنه قرنه بالشرك والزنى والسرقة وغيرها من المحرمات، وذلك حين بايع النبي على أن لا يفعلن ذلك، فقال عبدالله بن عمرو رضي الله عنه:

وجاءت أُميمة بنت رُقيقة إلى رسول الله على تبايعه على الإسلام، فقال: أُبايعكِ على أن لا تشركي بالله شيئاً، ولا تسرقي، ولا تزني، ولا تقتلي ولدك، ولا تأتي ببهتان تفترينه بين يديك ورجليك، ولا تنوحي، ولا تتبرجي تبرج الجاهلية الأولى»(١).

واعلم أنه ليس من الزينة في شيء أن يكون ثوب المرأة الذي تلتحف

(1) رواه أحمد (٢ / ١٩٦) بسند حسن، وقال الهيثمي في «المجمع» (٦ / ٣٧):

«رواه الطبراني، ورجاله ثقات».

قلت: فعزاه للطبراني دون أحمد، فلا أدري أهو وهم منه أم خطأ طبعي، وقد عزاه السيوطي في «الدر المنثور» (٦ / ٢٠٩) لأحمد وابن مردويه فقط. وفي مبايعته النساء على أن لا يتبرجن حديث آخر؛ رواه الطبراني في «الكبير» من حديث ابن عباس.

وقال الألوسي في «روح المعاني» (٦ / ٥٦):

«ثم اعلم أن عندي مما يلحق بالزينة المنهي عنها إبداؤها ما يلبسه أكثر مترفات النساء في زماننا فوق ثيابهن، ويستترن به إذا خرجن من بيوتهن، وهو غطاء منسوج من حرير ذي عدة ألوان، وفيه من النقوش الذهبية والفضية ما يبهر العيون، وأرى أن تمكين أزواجهن ونحوهم لهن من الخروج بذلك، ومشيهن به بين الأجانب؛ من قلة الغيرة،

به ملوناً بلون غير البياض أو السواد؛ كما يتوهم بعض النساء الملتزمات، وذلك لأمرين:

الأول: قوله ﷺ:

«طيب النساء ما ظهر لونه وخَفِي ريحه. . . » .

وهو مخرج في «مختصر الشمائل» (١٨٨).

والآخر: جريان العمل من نساء الصحابة على ذلك، وأسوق هنا بعض الآثار الثابتة في «المصنف» (٨ / ٣٧١ ـ ٣٧٢):

١ ـ عن إبراهيم ـ وهو النخعي ـ

أنه كان يدخل مع علقمة والأسود على أزواج النبي على على أنه كان يدخل مع علقمة والأسود على أزواج النبي على اللحف الحمر.

٢ ـ عن ابن أبي مليكة قال:

رأيت على أم سلمة درعاً وملحفة مصبغتين بالعصفر.

= وقد عمت البلوى بذلك.

ومثله ما عمت البلوى أيضاً من عدم احتجاب أكثر النساء من إخوان بعولتهن، وعدم مبالاة بعولتهن بذلك، وكثيراً ما يأمرونهن به، وقد تحتجب المرأة منهم بعد، الدخول أياماً إلى أن يعطوها شيئاً من الحلي ونحوه، فتبدو لهم ولا تحتجب منهم بعد، وكل ذلك مما لم يأذن به الله تعالى ورسوله على.

وأمثال ذلك كثير، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم».

٣ \_ عن القاسم \_ وهو ابن محمد بن أبي بكر الصديق \_

أن عائشة كانت تلبس الثياب المُعَصْفَرة، وهي مُحْرمة.

وفي رواية عن القاسم:

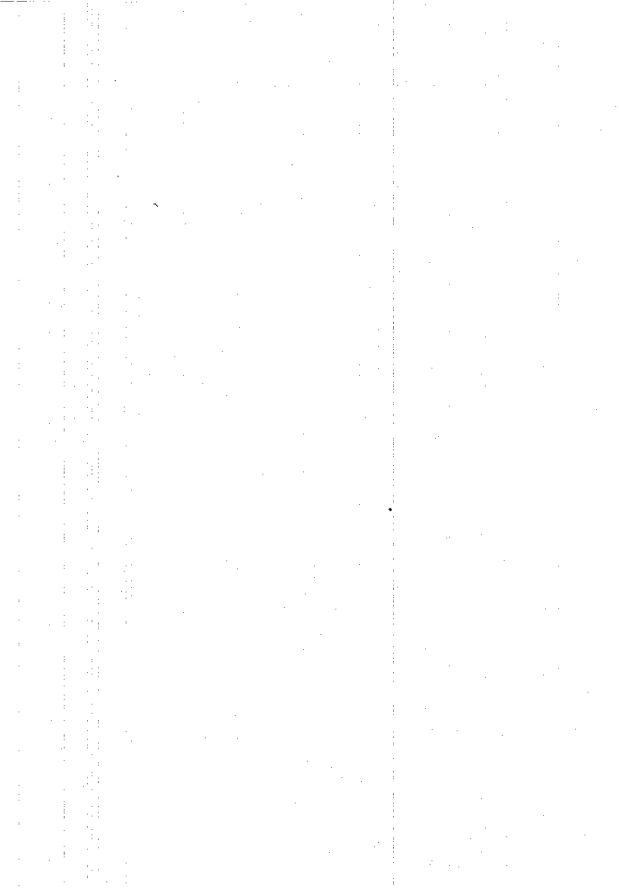
أن عائشة كانت تلبس الثياب الموردة بالعصفر، وهي مُحْرِمَة.

٤ \_ عن هشام عن فاطمة بنت المنذر

أن أسماء كانت تلبس المعصفر، وهي مُحْرِمَة.

٥ ـ عن سعيد بن جبير.

أنه رأى بعض أزواج النبي صلى الله عليه وآله وسلم تطوف بالبيت وعليها ثياب معصفرة.



# الشرط الثالث (أن يكون صفيقاً لا يشف)

لأن الستر لا يتحقق إلا به، وأما الشفاف فإنه يزيد المرأة فتنة وزينة، وفي ذلك يقول ﷺ:

«سيكون في آخر أمتي نساءً كاسيات عاريات، على رؤوسهن كأسنمة البخت، العنوهن فإنهن ملعونات».

زاد في حديث آحر:

«لا يدخلن الجنة ولا يجدن ريحها، وإن ريحها لتوجد من مسيرة كذا وكذا»(١).

قال ابن عبد البر:

«أراد على النسساء اللواتي بلبسن من الثياب الشيء الخفيف الذي

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في «المعجم الصغير» (ص٢٣٢) من حديث ابن عمرو بسند صحيح، والحديث الآخر أحرجه مسلم من رواية أبي هريرة، وقد تكلمت عليهما مفصلاً في «الثمر المستطاب في فقه السنة والكتاب»، ثم في «الأحاديث الصحيحة» (١٣٢٦)، و «تخريج أحاديث الحلال والحرام» (٨٥).

يصف ولا يستر، فهن كاسيات بالاسم، عاريات في الحقيقة»(١).

وعن أم علقمة بن أبي علقمة قالت:

«رأيت حفصة بنت عبدالرحمن بن أبي بكر دخلت على عائشة وعليها خمار رقيق يشف عن جبينها، فشقته عائشة عليها، وقالت: أما تعلمين ما أنزل الله في سورة النور؟! ثم دعت بخمار فكستها»(٢).

(٢) أخرجه ابن سعد (٨ / ٤٦): أخبرنا خالد بن مخلد: حدثنا سليمان بن بلال عن علقمة بن أبي علقمة عن أمه. وهذا سند رجاله على شرط الشيخين، غير أم علقمة هذه، واسمها مرجانة، ذكرها ابن حبان في «الثقات» (٥ / ٤٦٦)، وقال الذهبي: «لا تعرف».

قلت: فمثلها لا يحتج بها، وإنما يستشهد بروايتها، ورواية البخاري لها تعليقاً؛ لا يعني أنها ثقة عنده، خلافاً لما يوهمه كلام الأستاذ المودودي في تعقيبه (ص١٦)، وقد رواه مالك (٣ / ٣٣) عن علقمة نحوه مختصراً، وفيه: «وكستها خماراً كثيفاً»، ومن طريقه أخرجه ابن سعد أيضاً، والبيهقي (٢ / ٣٣٥)، وسكت عليه الذهبي في «مختصره» (١ / ٤٠ / ١)، ولكنه قال في متن آخر بهذا السند (١ / ٣٣ / ٢):

«إسناد قوي». وفيه نظر؛ لقوله في «الميزان»:

«أم علقمة لا تعرف».

وفي قول عائشة رضي الله عنها: «أما تعلمين ما أنزل الله في سورة النور؟!»؛ إشارة إلى أن من تسترت بثوب شفاف؛ أنها لم تستتر، ولم تأتمر بقوله تعالى في السورة المشار إليها: ﴿وليضربنَ بِخُمُرهِنَّ على جيوبهن﴾، وهذا بين لا يخفى.

(تنبيه): مدار هذا الأثر على أم علقمة هذه عند مالك وابن سعد، وقد أخرجه سعيد بن منصور وابن مردويه مثل رواية ابن سعد، إلا أنه لم يقع عنده تسمية التي

<sup>(</sup>١) نقله السيوطي في «تنوير الحوالك» (٣ / ١٠٣).

وعن هشام بن عروة:

«أن المنذر بن الزبير قدم من العراق، فأرسل إلى أسماء بنت أبي بكر بكسوة من ثياب مروية وقُوهية (١) رقاق عتاق بعدما كف بصرها، قال: فلمستها بيدها ثم قالت: أف، ردوا عليه كسوته، قال: فشق ذلك عليه، وقال: يا أمّه، إنه لا يشف. قالت: إنها إن لم تشف؛ فإنها تصف» (١).

وعن عبدالله بن أبي سلمة:

«أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه كسا الناس القباطيِّ (٣)، ثم قال:

دخلت على عائشة، فتوهم الأستاذ المودودي أنها رواية أخرى غير رواية مالك عن أم
 علقمة، فجعلها شاهدة لرواية مالك! والطريق واحد!

(١) مَروية: ثياب مشهورة بالعراق، منسوبة إلى (مرو) قرية بالكوفة. وقُوهية: من نسيج (قوهستان) ناحية بخراسان كما في «الأنساب» للسمعاني.

(۲) أخرجه ابن سعد (۸ / ۱۸٤) بإسناد صحيح إلى المنذر، وهذا ذكره ابن
 حبان في «الثقات» (٥ / ٤٢٠)، وقال:

«روى عنه محمد بن المنذر».

قلت: وروى عنه ابن أخيه هشام بن عروة كما في هذا الأثر، وذكروا في ترجمته أنه يروي عن زوجته فاطمة بنت المنذر بن الزبير. وفي «التعجيل» أنه روى عن أبيه، وأنه روى عنه فليح بن محمد بن المنذر أيضاً، وأن حكيم بن حزام أثنى عليه خيراً، فالإسناد جيد متصل.

(٣) جمع «القبطية»، قال في «النهاية»:

«هي الثوب من ثياب مصر رقيقة بيضاء، وكأنه منسوب إلى القبط، وهم أهل مصر، وضم القاف من تغيير النسب، وهذا في الثياب، فأما في الناس فقبطي بالكسر».

لا تَدَّرِعها نساؤكم، فقال رجل: يا أمير المؤمنين! قد ألبستها امرأتي، فأقبلت في البيت وأدبرت، فلم أره يشف. فقال عمر: إن لم يشف؛ فإنه يصف (١).

وفي هذا الأثر والذي قبله إشارة إلى أن كون الثوب يشف أو يصف؛ كان من المقرر عندهم أنه لا يجوز، وأن الذي يشف شر من الذي يصف، ولذلك قالت عائشة رضى الله عنها:

«إنما الخمار ما وارى البشرة والشعر»(١).

وقالت شميسة:

«دخلت على عائشة وعليها ثياب من هذه السيد(٣) الصفاق(٤) ودرع

(١) أخرجه البيهقي (٢ / ٢٣٤ ـ ٢٣٥)، وقال:

«إنه مرسل»، يعني منقطع بين عبدالله بن أبي سلمة وعمر، لكن رجاله ثقات. ويقويه قول البيهقي عقبه:

«وقد رواه أيضاً مسلم البطين عن أبي صالح عن عمر».

(٢) ذكره البيهقي (٢ / ٢٣٥) معلقاً، فقال:

«روينا عن عائشة أنها سئلت عن الخمار، فقالت: فذكره».

(٣) كذا في الأصل المنقول عنه بالسين المهملة والمثناة التحتية ثم دال مهملة ، ولم يتبين لي معناها المناسب للسياق. ولعلها «السيراء»، وهي على وزن العنباء، نوع من البرود فيه خطوط صفر، أو يخالطه حرير.

(٤) قال في ولسان العرب»:

«وثوب صفيق متين بين الصفاقة . . . وثوب صفيق وسفيق: جيد النسيج». وفي «القاموس»:

«وثوب صفيق ضد السخيف». والسخيف هو القليل الغزل.

وخمار ونقبة (١) قد لونت بشيء من عصفره(١).

من أجل ذلك كله قال العلماء:

ويجب ستر العورة بما لا يصف لون البشرة . . . من ثوب صفيق أو جلد أو رق (٣)، فإن ستر بما يظهر فيه لون البشرة من ثوب رقيق؛ لم يجز، لأن الستر لا يحصل بذلك (٤).

وقد عقد ابن حجر الهيتمي في «الزواجر» (١ / ١٢٧) باباً خاصاً في البس المرأة ثوباً رقيقاً يصف بشرتها، وأنه من الكبائر، ثم ساق فيه الحديث المتقدم (ص ١٢٥)، ثم قال:

«وذكر هذا من الكبائر ظاهر لما فيه من الوعيد الشديد، ولم أر من صرح بذلك. إلا أنه معلوم بالأولى مما مر في تشبههن بالرجال».

قلت: وتأتي الأحاديث في لعن المتشبهات بالرجال عند الكلام على الشرط السادس.

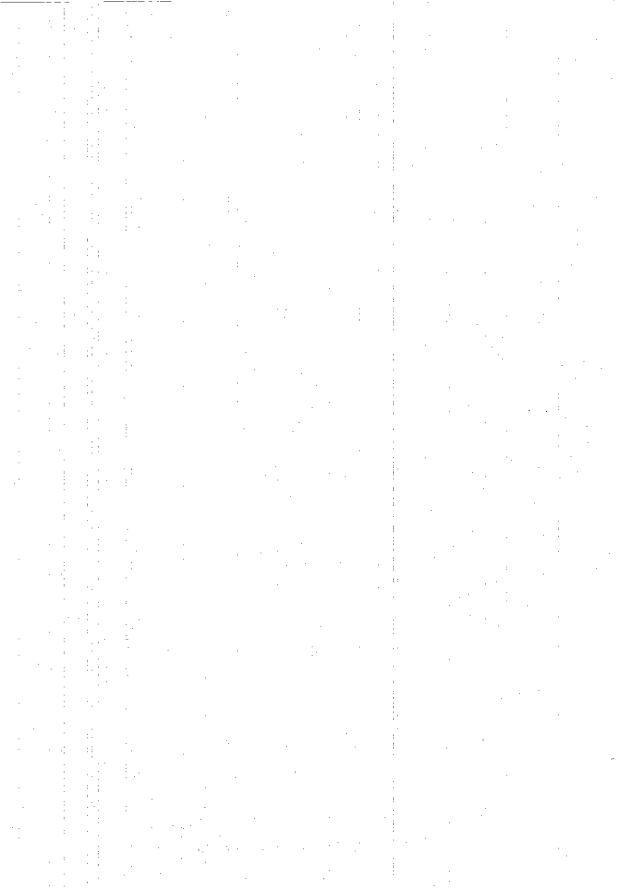
<sup>(</sup>١) ثوب كالإزار يشد كما تشد السراويل. كما في «المنجد»، وفي «القاموس» نحوه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن سعد (٨ / ٧٠) بسند صحيح إلى شميسة، وهي بنت عزيز بن عامر العتكية البصرية. قال الحافظ:

<sup>«</sup>مقبولة».

<sup>(</sup>٣) بالفتح ويكسر: جلد رقيق يكتب فيه.

<sup>(</sup>٤) ذكره في «المهذب» (٣ / ١٧٠ - بشرح المجموع).



### الشرط الرابع

# (أن يكون فضفاضاً غير ضيق فيصف شيئاً من جسمها)

لأن الغرض من الثوب إنما هو رفع الفتنة، ولا يحصل ذلك إلا بالفضفاض الواسع، وأما الضيق فإنه وإن ستر لون البشرة، فإنه يصف حجم جسمها، أو بعضه، ويصوره في أعين الرجال، وفي ذلك من الفساد والدعوة إليه ما لا يخفى، فوجب أن يكون واسعاً، وقد قال أسامة بن زيد:

«كساني رسول الله ﷺ قبطية كثيفة مما أهداها له دحية الكلبي، فكسوتها امرأتي، فقال: ما لك لم تلبس القبطية؟ قلت: كسوتها امرأتي، فقال: مرها فلتجعل تحتها غلالة، فإنى أخاف أن تصف حجم عظامها»(١).

فقد أمر ﷺ بأن تجعل المرأة تحت القبطية غلالة \_ وهي شعار يلبس تحت الشوب \_ ليمنع بها وصف بدنها، والأمر يفيد الوجوب كما تقرر في

<sup>(</sup>۱) أخرجه الضياء المقدسي في «الأحاديث المختارة» (۱ / 13)، وأحمد، والبيهقي، بسند حسن، وله شاهد من حديث دحية نفسه، أخرجه أبو داود والبيهقي والحاكم، وصححه، وفيه نظر، وقد تكلمنا على الحديث مفصلاً في «الثمر المستطاب»، فأغنى عن الإعادة.

الأصول، ولذلك قال الشوكاني في شرح هذا الحديث (٢ / ٩٧) ما نصه:

«والحديث يدل على أنه يجب على المرأة أن تستر بدنها بثوب لا
يصفه، وهذا شرط ساتر العورة، وإنما أمر بالثوب تحته لأن القباطي ثياب
رقاق لا تستر البشرة عن رؤية الناظر بل تصفها».

وهو كما ترى قد حمل الحديث على الثياب الرقيقة الشفافة التي لا تستر لون البشرة، فهو على هذا يصلح أن يورد في الشرط السابق، ولكن هذا الحمل غير متجه عندي، بل هو وارد على الثياب الكثيفة التي تصف حجم الجسم من ليونتها، ولو كانت غير رقيقة وشفافة، وذلك واضح من الحديث لأمرين:

الأول: أنه قد صرح فيه بأن القبطية كانت كثيفة، أي: تخينة غليظة، فمثله كيف يصف البشرة ولا يسترها عن رؤية الناظر؟ ولعل الشوكاني رحمه الله ذهل عن هذا القيد «كثيفة» في الحديث، ففسر القبطية بما هو الأصل فيها.

الثاني: أن النبي على قد صرح فيه بالمحذور الذي خشيه من هذه القبطية، فقال:

«إني أخاف أن تصف حجم عظامها».

فهذا نصُّ في أن المحذور إنما هو وصف الحجم لا اللون.

فإن قلت: فإذا كان الأمركما ذكرت، وكانت القبطية تخينة، فما فائدة الغلالة؟

قلت: فائدتها دفع ذلك المحذور، لأن الثوب قد يصف الجسم ولو

كان تُخيناً، إذا كان من طبيعته الليونة والانثناء على الجسد، كبعض الثياب الحريرية والجوخ المعروفة في هذا العصر، فأمر على بالشعار من أجل ذلك. والله تعالى أعلم.

وقد أغرب الشافعية فقالوا:

«أما لو ستر اللون ووصف حجم الأعضاء فلا بأس، كما لو لبس سروالًا ضيقاً»! قالوا:

«ويستحب أن تصلي المرأة في قميص سابغ وحمار، وتتخذ جلباباً كثيفاً فوق ثيابها ليتجافى عنها، ولا يتبين حجم أعضائها»(١).

قلت: فعلى رأيهم هذا يجوز للمرأة اليوم أن تخرج لابسة هذه الثياب الضيقة التي تلتصق بالجسم وتصفه وصفاً دقيقاً، حتى ليخال من كان بعيداً عنها أنها عارية! كهذه الجوارب اللحمية التي تصف حجم الساقين والفخذين وتزيدهما جمالاً، بل التبان الذي يصف العضو نفسه! لو أن امرأة لبست مثل هذا اللباس جاز لها ذلك عندهم لأنها سترت اللون به، ولو أعطت المرأة لوناً أجمل من لونها الطبيعي! فهل يقول بجواز هذا اليوم مسلم؟ فهذا من الأدلة الكثيرة على وجوب الاجتهاد، وترك التقليد، فهل من مدكر؟!

وبهذه المناسبة أقول: إن كثيراً من الفتيات المؤمنات يبالغن في ستر أعلى البدن ـ أعني الرأس ـ فيسترن الشعر والنحر، ثم لا يبالين بما دون ذلك فيلبسن الألبسة الضيقة والقصيرة التي لا تتجاوز نصف الساق! أو يسترن النصف الآخر بالجوارب اللحمية التي تزيده جمالاً، وقد تصلي بعضهن بهذه الهيئة، فهذا لا يجوز، ويجب عليهن أن يبادرن إلى إتمام الستر كما أمر الله تعالى، أسوة بنساء المهاجرين الأول، =

<sup>(</sup>١) ذكره الرافعي في «شرحه» (٤ / ٩٢ و ١٠٥ - بشرح المهذب).

والقول بالاستحباب فقط ينافي ظاهر الأمر، فإنه للوجوب كما تقدم، وعبارة الإمام الشافعي رضي الله عنه في «الأم» قريب مما ذهبنا، فقد قال (١) / ٧٨):

«وإن صلى في قميص يشف عنه لم تجزه الصلاة . . . فإن صلى في قميص واحد يصفه ولم يشف كرهت له ، ولا يتبين أن عليه إعادة الصلاة . . . والمرأة في ذلك أشد حالاً من الرجل إذا صلت في درع وخمار يصفها الدرع ، وأحب إلى أن لا تصلى إلا في جلباب فوق ذلك وتجافيه عنها لئلا يصفها الدرع » .

وقد قالت عائشة رضي الله عنها:

«لا بد للمرأة من ثلاثة أثواب تصلي فيهن: درع وجلباب وحمار،

<sup>=</sup> حين نزل الأمر بضرب الخمر؛ شققن مروطهن فاختمرن بها، ولكننا لا نطالبهن بشق شيء من ثيابهن! وإنما بإطالته وتوسيعه حتى يكون ثوباً ساتراً لجميع ما أمرهن الله ستره.

ولقد رأينا كثيراً من الفتيات المغرورات ببعض من يزعمن أنهن من الداعيات! قد جعلن شعاراً لهن تقصير ثبابهن إلى نصف الساق، مع لبس الجوارب التي تحجم السيقان، مع وضع الخمار (الإيشارب) فقط على رؤوسهن؛ دون الجلباب على الخمار كما هو نص القرآن الكريم على ما تقدم بيانه، وهن بذلك لا يشعرن أنهن يحشرن أنفسهن في زمرة من قال الله تعالى فيهم: ﴿وهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهم يُحسنون صنعاً ﴾، فإلى المخلصات منهن أوجه نصيحتي هذه أن لا يؤثرن على اتباع الكتاب والسنة تقليد حزب أو شيخ، بله شيخة! والله عز وجل يقول: ﴿اتَّبِعُوا مَا أَنْزِلُ إليكم من ربَّكم ولا تتَّبعُوا من دونه أولياء قليلًا ما تَذَكَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٣].

وكانت عائشة تحل إزارها، فتجلبب بهه(١).

وإنما كانت تفعل ذلك لئلا يصفها شيءٌ من ثيابها، وقولها: «لا بد»، دليل على وجوب ذلك، وفي معناه قول ابن عمر رضي الله عنهما:

«إذا صلت المرأة فلتصل في ثيابها كلها: الدرع، والخمار، والملحفة»(٢).

وهـذا يؤيد ما سبق أن ذهبنا إليه من وجـوب الجمـع بين الخمـار والجلباب على المرأة إذا خرجت. (انظر ص ٨٤ - ٨٥).

ومما يحسن إيراده هنا استئناساً؛ ما روي عن أم جعفر بنت محمد بن جعفر أن فاطمة بنت رسول الله ﷺ قالت:

(يا أسماءً! إني قد استقبحت ما يُصنع بالنساء؛ أن يطرح على المرأة الثوب فيصفها، فقالت أسماءً: يا ابنة رسول الله على! ألا أريك شيئاً رأيته بالحبشة؟ فدعت بجرائد رطبة، فحنتها، ثم طرحت عليها ثوباً، فقالت فاطمة: ما أحسن هذا وأجمله، تعرف به المرأة من الرجل. فإذا مت أنا فاغسليني أنت وعلي، ولا يدخل على أحد، فلما توفيت غسلها على وأسماء رضى الله عنهما» (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد (٨ / ٧١) بإسناد صحيح على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٢ / ٢٦ / ١) بسند صحيح.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٢ / ٤٣) والسياق له، والبيهقي (٤ / ٣٤ - ٣٥) أتم منه، وفيه أن أسماء صنعت لفاطمة نعشاً كما كانت وصفت لها، أخرجاه من طريق أبي العباس السراج محمد بن إسحاق الثقفي : حدثنا قتيبة بن سعيد: حدثنا =

فانظر إلى فاطمة بضعة النبي على كيف استقبحت أن يصف الثوب المرأة وهي ميتة، فلا شك أن وصفه إياها وهي حية أقبح وأقبح، فليتأمل في هذا مسلمات هذا العصر اللاتي يلبسن من هذه الثياب الضيقة التي تصف نهودهن وخصورهن وألياتهن وسوقهن وغير ذلك من أعضائهن، ثم ليستغفرن الله تعالى، وليتبن إليه، وليذكرن قوله على:

«الحياءُ والإيمان قُرنا جميعاً، فإذا رفع أحدهما رفع الآخر» (١).

= محمد بن موسى المخزومي عن عون بن محمد بن علي بن أبي طالب عن أمه أم جعفر بنت محمد بن جعفر، وعن عمارة بن المهاجر عن أم جعفر. وأخرج البيهقي (٣ / ٣) القطعة الأخيرة منه: «يا أسماء! إذا أنا مت» إلخ، من طريق أخرى عن قتيبة بن سعيد وعبدالله بن نافع عن محمد بن موسى به. لكن ابن نافع لم يذكر فيه «عمارة بن المهاجر»، وقال ابن التركماني:

«في سنده من يحتاج إلى كشف حاله».

قلت: وهم المخزومي هذا، وعوف بن محمد، وعمارة، لم أجد من ترجمهم. وأما أم جعفر هذه، فلها ذكر في «تهذيب التهذيب»، وغيره، وتكنى أم عون أيضاً.

وقد روي الحديث عن أسماء بلفظ آخر؛ أخرجه الطبراني في «الأوسط» عنها أن ابنة لرسول الله عنها توفيت، وكانوا يحملون الرجال والنساء على الأسرة سواء. فقالت: يا رسول الله! إني كنت بالحبشة وهم نصارى أهل كتاب، وهم يجعلون للمرأة نعشاً فوق أضلاع ؛ يكرهون أن يوصف شيء من خلقها، أفلا أجعل لابنتك نعشاً مثله؟ فقال: اجعليه، فهي أول من جعل نعشاً في الإسلام لرقية ابنة رسول الله على .

قال الهيشمي في «المجمع» (٣ / ٢٦): «وفيه خلف بن راشد، وهو مجهول».

(١) أخرجه الحاكم (١ / ٢٢)، وأبو نعيم (٤ / ٢٩٧) من حديث ابن عمر،
وقال الحاكم: «صحيح على شرط الشيخين»، ووافقه الذهبي، وهو كما قالا.

# الشرط الخامس (أن لا يكون مبخراً مطيباً)

لأحاديث كثيرة تنهى النساء عن التطيب إذا خرجن من بيوتهن، ونحن نسوق الآن بين يديك ما صح سنده منها:

١ \_ عن أبى موسى الأشعري قال: قال رسول الله على:

«أيما امرأة استعطرت فمرت على قوم ليجدوا من ريحها؛ فهي زانية».

٢ ـ عن زينب الثقفية أن النبي على قال:

۱ \_ أخرجه النسائي (۲ / ۲۸۳)، وكذا أبو داود (۲ / ۱۹۲)، نوالترمذي (٤ / ۱۹۲)، النسائي (۲ / ۲۸۳)، وأحمد (٤ / ۲۰۰ و ۱۹۳)، وابن حبات (۱۹۲ - موارد)، وقال الترمذي : خزيمة (۳ / ۹۱ / ۱۹۸۱)، وابن حبات (۱۹۷۶ - موارد)، وقال الترمذي :

«حسن صحيح». والحاكم:

«صحيح الإسناد».

ووافقه الذهبي .

قلت: وإسناده حسن.

٢ و ٣ \_ أخرجهما مسلم وأبو عوانة في وصحيحيهما، وأصحاب والسنن، ي

«إذا خرجت إحداكن إلى المسجد فلا تقربن طيباً».

٣ ـ عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ:

«أيما امرأة أصابت بخوراً؛ فلا تشهد معنا العشاء الآخرة».

٤ ـ عن موسى بن يسار عن أبي هريرة:

«أن امرأة مرت به تعصف ريحها، فقال: يا أمة الجبار! المسجد تريدين؟ قالت: نعم، قال: فارجعي فاغتسلي، فإني سمعت رسول الله عليه يقول:

«ما من امرأة تخرج إلى المسجد تعصف ريحها فيقبل الله منها صلاة حتى ترجع إلى بيتها فتغتسل».

<sup>=</sup> وغيرهم، وقد تكلمت على أسانيدهما في «الثمر المستطاب»، ثم «الصحيحة» (١٠٩٤).

٤ - أخرجه البيهقي (٣ / ١٣٣ و ٢٤٦) من طريق الأوزاعي عن موسى بن يسار. وإسناده صحيح إن كان ابن يسار هذا هو الكلبي مولاهم المدني، فإن له رواية عن أبي هريرة، وإن كان هو الأردني فهو منقطع، وهذا هو الأقرب، فقد ذكروا في الرواة عنه - دون الأول - الأوزاعي، وهذا الحديث من روايته عنه كما ترى، وقد ذكروا في ترجمته أنه أرسل عن أبي هريرة. والله أعلم.

والحديث عزاه المندري في «الترغيب» (٣ / ٩٤) لابن خزيمة في «صحيحه»، وأخرجه البيهقي من طريق أخرى عن أبي هريرة، وله طريق، أو طرق أخرى ذكرتها في كتابي المذكور آنفاً، ثم في المجلد الثالث من «الصحيحة» (١٠٣١ ـ مكتبة المعارف / الرياض).

ووجه الاستدلال بهذه الأحاديث على ما ذكرنا؛ العموم الذي فيها. فإن الاستعطار والتطيب كما يستعمل في البدن، يستعمل في الثوب أيضاً، لا سيما وفي الحديث الثالث ذكر البخور، فإنه بالثياب أكثر استعمالاً وأخص.

وسبب المنع منه واضح، وهو ما فيه من تحريك داعية الشهوة، وقد ألحق به العلماء ما في معناه، كحسن الملبس والحلي الذي يظهر، والزينة الفاخرة، وكذا الاختلاط بالرجال(١).

وقال ابن دقيق العيد:

«وفيه حرمة التطيب على مريدة الخروج إلى المسجد، لما فيه من تحريك داعية شهوة الرجال»(٢).

قلت: فإذا كان ذلك حراماً على مريدة المسجد، فماذا يكون الحكم على مريدة السوق والأزقة والشوارع؟ لا شك أنه أشد حرمة وأكبر إثماً، وقد ذكر الهيتمي في «الزواجر» (٢ / ٣٧) أن خروج المرأة من بيتها متعطرة متزينة من الكبائر؛ ولو أذن لها زوجها.

ثم إن هذه الأحاديث عامة تشمل جميع الأوقات، وإنما خص بالذكر العشاء الآخرة في الحديث الثالث؛ لأن الفتنة وقتها أشد، فلا يتوهمن منه أن خروجها في غير هذا الوقت جائز. وقال ابن الملك:

<sup>(</sup>١) انظر دفتح الباري، (٢ / ٢٧٩).

<sup>(</sup>٢) نقله المناوي في وفيض القدير، في شرح حديث أبي هريرة الأول.

«والأظهر أنها خُصت بالنهي لأنها وقت الظلمة وخلو الطريق، والعطر يهيج الشهوة، فلا تأمن المرأة في ذلك الوقت من كمال الفتنة، بخلاف الصبح والمغرب، فإنهما وقتان فاضحان، وقد تقدم أن مس الطيب يمنع المرأة من حضور المسجد مطلقاً»(١).

<sup>(</sup>١) نقله الشيخ على القارىء في «المرقاة» (٢ / ٧١).

### الشرط السادس

## (أن لا يشبه لباس الرجل)

لِمَا ورد من الأحاديث الصحيحة في لعن المرأة التي تتشبه بالرجل في اللباس أو غيره. وإليك ما نعلمه منها:

١ ـ عن أبي هريرة قال:

«لعن رسول الله على الرجل يلبس لبسة المرأة، والمرأة تلبس لبسة الرجل».

۱ \_ اخرجه أبو داود (۲ / ۱۸۲)، وابن ماجه (۱ / ۸۸۰)، والحاكم (٤ / ۱۹۵)، وأحمد (۲ / ۳۲۰)، من طريق سهيل بن أبي صالح عن أبيه عنه. وقال الحاكم:

وصحيح على شرط مسلم،، وأقره الذهبي، وهو كما قالاً.

ورواه ابن حبان أيضاً في «صحيحه» (١٤٥٥ و١٤٥٦ ـ موارد)، وعزاه المنذري في «الترغيب» (٣ / ١٠٥ ـ ١٠٦) والشوكاني في «نيل الأوطار» (٢ / ٩٨) للنسائي، ولعله في «سننه الكبرى»، ثم طبع، وهو فيه (٥ / ٣٩٧)، ثم قال الشوكاني:

ورجاله رجال الصحيح.

٢ ـ عن عبدالله بن عمرو قال: سمعت رسول الله علي يقول:

«ليس منا من تشبه بالرجال من النساء، ولا من تشبه بالنساء من الرجال».

٢ - أخرجه أحمد (٢ / ١٩٩ - ٢٠٠): حدثنا عبدالرزاق: أخبرنا عمر بن حوشب - رجل صالح -: أخبرني عمرو بن دينار عن عطاء عن رجل من هذيل قال: رأيت عبدالله بن عمرو بن العاص، ومنزله في الحل، ومسجده في الحرم، قال: فبينا أنا عنده رأى أم سعيد ابنة أبي جهل متقلدة قوساً، وهي تمشي مشية الرجل، فقال عبدالله: من هذه؟ قال الهذلي: فقلت: هذه أم سعيد بنت أبي جهل. فقال: سمعت رسول الله على: فذكره ...

قلت: وهذا إسناد رجاله ثقات إلا الرجل المبهم، ولم يسم، كما قال المنذري (٣ / ١٠٦)، وتبعه الهيثمي (٨ / ١٠٣)، وزاد:

«والهذلي لم أعرفه. ورواه الطبراني باختصار، وأسقط الهذلي المبهم، فعلى هذا رجال الطبراني كلهم ثقات».

قلت: وكذلك أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٣ / ٣٢١) من طريق أحمد بإسقاط هذا المبهم، وباختصار قصته، مقتصراً على الحديث المرفوع فقط، وقد ذكر الحافظ في «التعجيل» (ص ٢٠٠ رقم ٤٩٥) أن البخاري أخرج \_ يعني في «التاريخ» \_ من طريق عمرو بن دينار عن عطاء قال: سمعت ابن عمر (كذا الأصل، ولعله سقط منه الواو): سمعت النبي على يقول:

«ليس منا من تشبه أمن النساء بالرجال».

قلت: فقد صرح عطاء \_ وهو ابن يسار \_ بسماعه للحديث من ابن عمرو، فعاد موصولاً صحيح الإسناد، ويحتمل أن عطاء كان يروي الحديث عن الهذلي مع قصته عن ابن عمرو، وعن ابن عمرو مباشرة بدون القصة. والله أعلم.

= ثم وقفت على إسناد الحديث في وتاريخ البخاري، فوجدت فيه ما لا بدّ من بيانه:

#### أولاً: قال البخاري (٢ / ٢ / ٣٦٢):

«وقال يحيى بن موسى: نا عبدالرزاق: نا عمر (۱) بن حبيب (۱) الصنعاني عن عمرو بن دينار عن عطاء بن أبي رباح: حدثني رجل من هذيل: رأيت عبدالله بن عمر (۱)... وأقبلت امرأة تمشي مشية الرجال...» الحديث نحو رواية أحمد ليس فيه سماع عطاء من ابن عمر الوارد في «التعجيل»!

هٰذا أولاً .

وثانياً: قوله: (عمر (٢) بن حبيب): هكذا وقع في الأصل المطبوع، ولي عليه ملاحظتان:

الأولى: قوله: «حبيب»: أحشى أن يكون محرفاً من: «حوشب»؛ لأنه كذلك هو في «المسند» و «الحلية»؛ كما تقدم، ولم يعلق عليه محققه الفاضل بشيء.

الثانية: علق على قوله: «عمر(١٠)»، فقال:

«وقع في الأصل: «عمره»؛ كذا، وإنما هو: «عمره، ذكروا ترجمته في باب عمر - ح».

فأقول: كذلك فعلوا؛ كابن أبي حاتم وابن حبان ومن بعدهم مثل «التهذيب، وغيره، لكن لقد لفت نظري أمور:

١ ـ لقد ذكروا أنه روى عن إسماعيل بن أمية، وعنه عبدالرزاق، فلم يذكروا
 روايته عن عمرو بن دينار! وقال الذهبي في «الميزان»:

«شيخ لعبد الرزاق يجهل حاله».

وسبقه إلى ذلك ابن القطان.

٢ ـ لم يذكر البخاري هذا الراوي في «التاريخ الكبير»، ولا في «الصغير»؛ لا ي

= فيمَن اسمه: «عمر»، ولا فيمن اسمه: «عمرو»، لا فيمن اسم أبيه: «حبيب»، ولا فيمن اسمه: «حوشب».

٣ ـ بناء على ما تقدم ؛ فإنه يغلب على الظن أن عمرو بن حوشب هذا غير عمر ابن حوشب الذي ترجموه ؛ لاختلاف شيخهما أولاً، ولتصريح عبدالرزاق بأنه رجل صالح ثانياً.

٤ - وسواء كان الصواب هذا أو ذاك؛ فإن الحكم عليه بالجهالة لا يتمشى مع تصريح عبدالرزاق بأنه «رجل صالح»؛ فإن من علم حجة على من لم يعلم، ومن الظاهر أن الذين ترجموه لم يقفوا على تصريحه هذا، وإلا لنقلوه. والله أعلم.

ثالثاً: قوله في رواية البخاري المتقدمة: «عطاء بن أبي رباح» يــدل على خطأ قولي سابقاً: «هو ابن يسار»، فيرجى الانتباه.

رابعاً وأخيراً: يتكشف لنا مما تقدم أن علة إسناد هذا الحديث هي ذاك الهذلي التابعي؛ لأنه لم يسم.

ولذلك أعله البخاري، فقال عقبه:

«وهٰذا مرسل»؛ يعني: منقطع.

لكن مثله مما يستشهد به، ويتقوى حديثه بما ذكر قبله.

وأما الشيخ أحمد شاكر رحمه الله؛ فجزم في تعليقه على «المسند» (١١ / ١٠٣ ـ ١٠٤) بأن إسناده حسن؛ متبنياً قول عبدالرزاق في عمرو بن حوشب. وقال في الهـذلي إنه:

«تابعي مبهم، جهل حاله، فهو على السترة. . . ».

كذا قال، وهو توسع غير مرض؛ فإن الستر في الرواية يتطلب شيئاً آخر، وهو الضبط والحفظ، فالصواب أن يستشهد بمثله. والله أعلم.

### ٣ \_ عن ابن عباس قال:

«لعن النبي عَلَيْهُ المخَنَّثين من الرجال، والمترجُّلات من النساء، وقال: أخرجوهم من بيوتكم. قال: فأخرج النبي عَلَيْهُ فلاناً، وأخرج عمر فلاناً».

# وفي لفظ:

«لعن رسول الله على المتشبهين من الرجال بالنساء، والمتشبهات من النساء بالرجال».

# ٤ \_ عن عبدالله بن عمر قال: قال رسول الله ﷺ:

٣- أخرجه البخاري (١٠ / ٢٧٤) وأبو داود (٢ / ٣٠٥)، والدارمي (٢ / ٢٨٠) وأحمد (رقم ١٩٨٢ و ٢٠٠٦ و ٢١٢٣) من طريق هشام الدستوائي عن يحيى ابن أبي كثير عن عكرمة عنه. وأخرجه الترمذي (٤ / ١٦ - ١٧) وصححه، وابن ماجه (١ / ٥٨٥)، والطيالسي (رقم ٢٦٧٩)، والبخاري أيضاً (١٠ / ٢٧٣)، وأبو داود (٢ / ١٨٥)، وأحمد (رقم ٢٦٦٧ و ٢٠٦٠ و ٣١٥١ و ٣١٥١) من طرق أخرى عن عكرمة به دون قوله: «وقال أخرجوهم . . . إلخ». واللفظ الآخر للبخاري .

٤ - أخرجه النسائي (١ / ٣٥٧)، والحاكم (١ / ٧٧ و ٤ / ١٤٦ - ١٤٧)،
 والبيهقي (١٠ / ٢٢٦)، وأحمد (رقم ٦١٨٠) من طريقين صحيحين عن عبدالله بن
 يسار مولى ابن عمر عن سالم عن ابن عمر به. وقال الحاكم:

<sup>«</sup>صحيح الإسناد». ووافقه الذهبي، وهوكما قالا إن شاء الله تعالى، فإن عبدالله هذا؛ وإن لم يذكروا توثيقه عن غير ابن حبان؛ فقد روى عنه جماعة من الثقات. وقد قال الهيثمي (٨ / ١٤٧ - ١٤٨):

«ثلاث لا يدخلون الجنة ولا ينظر الله إليهم يوم القيامة: العاق والديه، والمرأة المترجلة المتشبهة بالرجال، والديوث،

٥ - عن ابن أبي مليكة - واسمه عبدالله بن عبيدالله - قال: قيل لعائشة
 رضي الله عنها: إن المرأة تلبس النعل؟ فقالت:

«لعن رسول الله على الرَّجُلَة من النساء».

وفي هذه الأحاديث دلالة واضحة على تحريم تشبه النساء بالرجال،

«رواه البزار بإسنادين، ورجالهما ثقات».

وقال المنذري (٣ / ٢٢٠):

«رواه النسائي والبزارُ واللفظ له بإسنادين جيدين».

ونقل المناوي في والفيض، عن صاحب والفردوس، \_ وهو الديلمي \_ أنه قال:

اصحيح)

وقد ذهل المنذري وتبعه الهيثمي ثم السيوطي في «الجامع»، فلم يعزوه إلى الإمام أحمد.

والحديث رواه الضياء في «المختارة» (١ / ٧٥) من الوجه المذكور عن ابن عمر، فجعله من مسند عمر، وليس من مسند ابنه عبدالله، والأول عندي أصح . وله شاهد من حديث عمار بن ياسر.

أخرجه أبو عمرو بن مهند في والمنتخب من فوائده، (٢٦٨ / ٢).

ثم خرجت الحديث في «الصحيحة» (١٣٩٧).

ه \_ أخرجه أبو داود (٢ / ١٨٤) في قطعة من «حديثه» (٥ / ٢) من طريق أبن جريج عن أبن أبي مليكة به، ورجاله ثقات؛ غير أن أبن جريج مدلس، وقد عنعنه، فالحديث صحيح بشواهده المتقدمة.

وعلى العكس، وهي عامة تشمل اللباس وغيره، إلا الحديث الأول، فهو نص في اللباس وحده، وقد قال أبو داود في «مسائل الإمام أحمد» (ص٢٦١):

«سمعت أحمد سئل عن الرجل يُلْبِس جاريته القرطق(١)؟ قال: لا يلبسها من زي الرجال، لا يشبهها بالرجال».

## قال أبو داود:

«قلت لأحمد: يلبسها النعل الصرارة؟ قال: لا؛ إلا أن يكون لبسها للوضوء. قلت: للجمال؟ قال: لا. قلت: فيجز شعرها؟ قال: لاه(٢).

### (١) في والنهاية ،

«جاء الغلام وعليه قرطق أبيض، أي قباء. وهو تعريب «كرته» وقد تضم طاؤه».

(٣) الظاهر أن مراد الإمام رضي الله عنه بـ «الجز» هنا الحلق والاستئصال، «لأن الجز ـ وهو بالجيم والزاي الثقيلة ـ قص الشعر والصوف إلى أن يبلغ الجلد، كما في دالفتح» (١٠ / ٢٨٥).

وقد جاء النهي الصريح في ذلك، وهـو ما أخرجه النسائي (٢ / ٢٧٦)، والترمذي (٢ / ٢٠٩) من حديث على رضى الله عنه:

«نهى رسول الله ﷺ أن تحلق المرأة رأسها».

وإسناده صحيح لولا أن الراوي اضطرب في وصله وإرساله، وبه أعلَّه الترمذي على تساهله الذي عُرف به، وقد خرَّجت الحديث، وتكلَّمت عليه من جميع طرقه التي وقفت عليها في «الضعيفة» (٦٧٨).

والطاهر أن المقصود بنهي أحمد عن جزّ شعرها؛ أن تحلقه، وهذا بخلاف =

وقد أورد الـذهبي تشبه المرأة بالرجال، وتشبه الرجال بالنساء في «الكبائر» (ص١٢٩)، وأورد بعض الأحاديث المتقدمة، ثم قال:

«فإذا لبست المرأة زي الرجال من المقالب والفرج والأكمام الضيقة ، فقد شابهت السرجال في لبسهم ، فتلحقها لعنة الله ورسوله ؛ ولزوجها إذا أمكنها من ذلك ، أو رضي به ولم ينهها ، لأنه مأمور بتقويمها على طاعة الله ، ونهيها عن المعصية ، لقول الله تعالى : ﴿قُوا أَنْفُسَكُم وأَهْليكُم ناراً وقودُها الناسُ والحجارة ﴾ ، ولقول النبي ﷺ :

(كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته، الرجل راع في أهله ومسؤول عنهم يوم القيامة)، متفق عليه، وهو مخرج في «غاية المرام» (٢٦٩) - وتبعه على ذلك الهيتمي في «الزواجر» (١ / ١٢٦)، ثم قال:

«عدَّ هذا من الكبائر واضح لما عرفت من هذه الأحاديث الصحيحة، وما فيها من الوعيد الشديد، والذي رأيته لأئمتنا أن ذلك التشبه فيه قولان،

<sup>=</sup> أخدها من شعرراسها، فإنه جائز، لما رواه مسلم (١ / ١٧٦) عن أبي سلمة بن عبدالرحمن قال:

دخلت على عائشة أنا وأخوها من الرضاعة، فسألها عن غسل النبي هم من الجنابة . . . قال: وكان أزواج النبي هي يأخذن من رؤوسهن حتى تكون كالوفرة ٥ . . . ولا يجاوزهما)، وإنما يجوز لهن ذلك إذا لم يقصدن التشبه بالأجنبيات، وإلا فلا يجوز؛ لقوله هي:

دمن تشبه بقوم فهو منهم». وغيره مما سيأتي ذكره عند الكلام على الشرط السابع.

أحدهما أنه حرام، وصححه النووي بل صوبه، وثانيهما أنه مكروه، وصححه الرافعي في موضع، والصحيح بل الصواب ما قاله النووي من الحرمة، بل ما قدمته من أن ذلك كبيرة، ثم رأيت بعض المتكلمين على الكبائر عده منها، وهو ظاهر».

وقال الحافظ في «الفتح» (١٠ / ٢٧٣ ـ ٢٧٤) عند شرح حديث ابن عباس المتقدم برقم (٣) باللفظ الثاني: «لعن رسول الله المتشبهين من الرجال بالنساء، والمتشبهات من النساء بالرجال» ما مختصره:

«قال الطبري: لا يجوز للرجال التشبه بالنساء في اللباس والزينة التي تختص بالنساء، ولا العكس، وقال الشيخ أبو محمد بن أبي جمرة: ظاهر اللفظ الزجر عن التشبه في كل شيء، لكن عرف من الأدلة الأخرى أن المراد التشبه في الزي، وبعض الصفات والحركات ونحوها، لا التشبه في أمور الخير. قال: والحكمة في لعن من تشبه؛ إخراجه الشيء عن الصفة التي وضعها عليه أحكم الحكماء، وقد أشار إلى ذلك في لعن الواصلات بقوله: (المُغيِّرات خلْق الله)»(۱).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۰ / ۳۰۳)، ومسلم (٦ / ١٦٦ -١٦٧)، وغيرهما عن ابن مسعود مرفوعاً:

<sup>«</sup>لعن الله الواشمات والمستوشمات، والنامصات والمتنمصات، والمتفلجات للحسن، المغيرات لخلق الله».

وينبغي أن يعلم أن من يغير خلقه تعالى وصبغته: ﴿وَمِن أَحَسَن مَن الله صبغة﴾ بدون إذن منه، فإنما هو يتبع الشيطان في قوله: ﴿وَلاَ صَلْنَهُم وَلاَ مَنْهُم وَلاَ مَنْهُم فَلْيَبْتَكُنَ أَذَانَ الْأَنْعَام، وَلاَ مَرْنَهُنْ فَلَيُغَيِّرُنَّ خَلَق الله ﴾ [النساء: ١١٩].

فثبت مما تقدم أنه لا يجوز للمرأة أن يكون زيها مشابهاً لزي الرجل، فلا يحل لها أن تلبس رداءه وإزاره ونحو ذلك، كما تفعله بعض بنات المسلمين في هذا العصر من لبسهن ما يعرف بـ (الجاكيت) و (البنطلون)، وإن كان هذا في الواقع أستر لهن من ثيابهن الأخرى الأجنبية. فاعتبروا يا أولى الأبصار.

ثم وجدت لشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى فصلاً جيداً، رأيت من المناسب إيراده في هذا المكان لوثيق صلته به، ولما فيه من الفوائد الغزيرة والتحقيق العلمي، وهو جواب سؤال وُجّه إليه، وهذا نصه مع الجواب؛ كما جاء في «الكواكب» لابن عروة الحنبلي (ج ٩٣ / ١٣٢ ـ ١٣٢) المحفوظ في المكتبة الظاهرية بدمشق، تحت رقم (٥٧٩ ـ تفسير):

«مسألة في لبس الكوفية للنساء ما حكمها إذا كانت بالداير والفرق، وفي لبسهن الفراجي، فما الضابط في التشبه بالرجال في الملبوس؟ هل هو بالنسبة إلى ما كان على عهد رسول الله على أو كل زمان بحسبه؟

#### الجواب:

الحمد لله. الكوفية التي بالفرق والداير من غير أن تستر الشعر المسدول هي من لباس الصبيان، والمرأة اللابسة لذلك متشبهة بهم. وهذا النوع قد يكون أوله من قبل النساء قصدن التشبه بالمردان، كما يقصد بعض البغايا أن تضفر شعرها ضفيراً واحداً مسدولاً بين الكتفين، وأن ترخي لها السوالف، وأن تعتم ؛ لتشبه المردان في العمامة والعذار والشعر، ثم قد تفعل الحرة بعض ذلك لا تقصد هذا، لكن هي في ذلك متشبهة بالرجال.

وقد استفاضت السنن عن النبي على الصحاح وغيرها بِلَعْن المتشبهات من النساء، وفي رواية: المتشبهات من النساء، وفي رواية: أنه لعن المخنثين من الرجال، والمترجلات من النساء، وأمر بنفي المخنثين، وقد نص على نفيهم الشافعي وأحمد وغيرهما، وقالوا: جاءت سنة رسول الله على النفي في حد الزنا، وبنفي المخنثين.

وفي «صحيح مسلم»(١) عنه أنه قال:

«صنفان من أهل النار من أمتي لم أرهما بعد: كاسيات عاريات مائلات مميلات، على رؤوسهن مثل أسنمة البخت، لا يدخلن الجنة، ولا يجدن ريحها، ورجال معهم سياط مثل أذناب البقر، يضربون بها عباد الله».

وقد فسر قوله: «كاسيات عاريات»، بأن تكتسي ما لا يسترها، فهي كاسية، وهي في الحقيقة عارية، مثل من تكتسي الثوب الرقيق الذي يصف بشرتها، أو الثوب الضيق الذي يبدي تقاطيع خلقها مثل عجيزتها وساعدها ونحو ذلك، وإنما كسوة المرأة ما تسترها فلا تبدي جسمها، ولا حجم أعضائها لكونه كثيفاً واسعاً.

ومن هنا يظهر الضابط في نهيه على عن تشبه الرجال بالنساء، وعن تشبه النساء بالرجال، وأن الأصل في ذلك ليس هو راجعاً إلى مجرد ما تختاره الرجال والنساء ويشتهونه ويعتادونه، فإنه لو كان كذلك لكان إذا اصطلح قوم

<sup>(</sup>۱) قلت: هو عنده (۸ / ۱۵۵) بنحوه، ولفظه أقرب إلى لفظ أحمد (۲ / ۱۶۵)، وفيه شريك، ولكنه متابع عند مسلم وغيره، ولذلك خرجته في والصحيحة، ١٣٢٦) كما تقدم (ص ١٢٥).

على أن يلبس الرجال الخمر التي تغطى الرأس والوجه والعنق، والجلابيب التي تسدل من فوق الرؤوس حتى لا يظهر من لابسها إلا العينان! وأن تلبس النساء العمائم والأقبية المختصرة ونحو ذلك؛ أن يكون هذا سائغاً! وهذا خلاف النص والإجماع، فإن الله تعالى قال للنساء: ﴿ وَلِيَضْرِبْنَ بِخُمُرِ هِـنَّ على جُيوبهنَّ، ولا يُبْدينَ زينَتَهُن إلا لبُعولَتِهنَّ ﴾ الآية، وقال: ﴿قُلْ لازُواجِكَ وبناتِكَ ونساءِ المؤمِنين يُدنينَ عليهنَّ من جَلابيبهنَّ ذلك أَدْني أَنْ يُعْرَفْنَ فلا يُّؤُذِّينَ ﴾ الآية، وقال: ﴿ وَلا تَبَرُّجْنَ تبرُّجَ الجاهليةِ الأولى ﴾، فلو كان اللباس الفارق بين الرجال والنساء مستنده مجرد ما يعتاده النساء أو الرجال باختيارهم وشهوتهم؛ لم يجب أن يدنين عليهن الجلابيب، ولا أن يضربن بالخمر على الجيوب، ولم يحرم عليهن التبرج تبرج الجاهلية الأولى، لأن ذلك كان عادة لأولئك، وليس الضابط في ذلك لباساً معيناً من جهة نص النبي ﷺ، أو من جهة عادة الرجال والنساء على عهده، بحيث يقال: إن ذلك هو الواجب وغيره يحرم، فإن النساء على عهده كن يلبسن ثياباً طويلات الذيل بحيث ينجرُّ خاب المرأة إذا خرجت، والرجل مأمور بأن يشمر ذيله حتى لا يبلغ الكعبين، ولهذا لما نهى على الرجال عن إسبال الإزار، وقيل له: فالنساء؟ قال: يرخين شبراً، قيل له: إذن تنكشف سوقهن، قال: ذراعاً لا يزدن عليه، قال الترمذي: «حديث صحيح»، حتى إنه لأجل ذلك روى أنه رخص للمرأة إذا جرت ذيلها على مكان قذر، ثم مرت به على مكان طيب أنه يطهر بذلك(١)، وذلك قول طائفة من أهل العلم في مذهب أحمد وغيره، جعلا

<sup>(</sup>١) قلت: الحديث صحيح، لأنَّ له شاهيداً ذكيرته فيما سبق (ص ٨١)، أ

المجرور بمنزلة النعل الذي يكثر ملاقاته النجاسة، فيطهر بالجامد، كما يطهر السبيلان بالجامد لما تكرر ملاقاتهما النجاسة، ثم إن هذا ليس معيناً للستر، فلو لبست المرأة سراويل أو خفاً واسعاً صلباً كالمعرق، وتدلي فوقه الجلباب بحيث لا يظهر حجم القدم، لكان محصلاً للمقصود، بخلاف الخف اللين الذي يبدي حجم القدم، فإن هذا من لباس الرجال، وكذلك المرأة لو لبست جبة وفروة لحاجتها إلى ذلك لدفع البرد لم تنه عن ذلك، فلو قال قائل: لم يكن النساء يلبسن الفراء؟ قلنا: فإن ذلك يتعلق بالحاجة، فالبلاد الباردة تحتاج إلى غلظ الكسوة، وكونها مدفئة، وإن لم يحتج إلى ذلك في البلاد الحارة.

فالفارقة بين لباس الرجال والنساء يعود إلى ما يصلح للرجال، وما يصلح للنساء، وهو ما ناسب ما يؤمر به الرجال، وما يؤمر به النساء، فالنساء مأمورات بالاستتار والاحتجاب دون التبرج والظهور. ولهذا لم يشرع لها رفع الصوت في الأذان والتلبية، ولا الصعود (كذا، ولعله: في الصعود) إلى الصفا والمروق، ولا التجرد في الإحرام كما يتجرد الرجل، فإن الرجل مأمور أن يكشف رأسه، وأن لا يلبس الثياب المعتادة، وهي التي تصنع على قدر أعضائه، فلا يلبس القميص ولا السراويل، ولا البرنس ولا الخف، لكن لما كان محتاجاً إلى ما يستر العورة ويمشي فيه، رخص له في آخر الأمر إذا لم يجد إزاراً أن يلبس سراويل، وإذا لم يجد نعلين أن يلبس خفين، وجعل ذلك بدلاً للحاجة العامة، بخلاف ما يحتاج إليه حاجة خاصة لمرض أو برد،

<sup>=</sup> فتصديره بلفظ: «رُوي، المشعر اصطلاحاً بضعفه، ليس كما ينبغي.

فإن عليه الفدية إذا لبسه، ولهذا طرد أبو حنيفة هذا القياس، وخالفه الأكثرون للحديث الصحيح (۱)، ولأجل الفرق بين هذا وهذا، وأما المرأة فإنها لم تنه عن شيء من اللباس لأنها مأمورة بالاستتار والاحتجاب، فلا يشرع لها ضد ذلك، لكن منعت أن تنتقب، وأن تلبس القفازين، لأن ذلك لباس مصنوع على قدر العضو، ولا حاجة بها إليه.

وقد تنازع الفقهاء هل وجهها كرأس الرجل أو كبدنه؟ على قولين في مذهب أحمد وغيره، فمن جعل وجهها كرأسه، أمرها إذا سدلت الثوب من فوق رأسها أن تجافيه عن الوجه، كما يجافي عن الرأس ما يظلل به، ومن

#### (١) يعني قوله ﷺ:

«لا يلبس المحرم القُمُص، ولا العمائم، ولا السراويل، ولا البرانس، ولا الخفاف، إلا أحد لا يجد نعلين؛ فليلبس خفين، وليقطعهما أسفل من الكعبين، ولا تلبسوا من الثياب شيئاً مسه زعفران أو ورس».

متفق عليه، واللفظ للبخاري في «الحج» (رقم ١٥٤٢ ـ فتح)، وهو مخرج في «الإرواء» (١٠١٢).

قال الحافظ في «الفتح»:

«وظاهر الحديث أنه لا فدية على من لبسهما إذا لم يجد نعلين، وعن الحنفية تجب. وتعقب بأنها لو وجبت لَبَيَنها النبي عليه الله وقت الحاجة».

قلت: ويؤيده حديث ابن عباس أنه سمع النبي على يخطب بعرفات:
«من لم يجد إزاراً؛ فليلبس سراويل، ومن لم يجد نعلين؛ فليلبس خفين»
متفق عليه. وهو مخرج في «الإرواء» (١٠١٣).

جعله كاليدين ـ وهو الصحيح ـ قال: لم تنه عن ستر الوجه، وإنما نهيت عن الانتقاب كما نهيت عن القفازين، وذلك كما نهي الرجل عن القميص والسراويل، ونحو ذلك، ففي معناه البرقع، وما صنع لستر الوجه. فأما تغطية الوجه بما يسدل من فوق الرأس، فهو مثل تغطيته عند النوم بالملحفة ونحوها، ومثل تغطية اليدين بالكمين، وهي لم تنه عن ذلك.

فلو أراد الرجال أن ينتقبوا ويتبرقعوا، ويَدَعوا النساءَ باديات الوجوه لمنعوا من ذلك، وكذلك المرأة أمرت أن تجتمع في الصلاة، ولا تجافي بين أعضائها(۱)، وأمرت أن تغطي رأسها، فلا يقبل الله صلاة حائض إلا بخمار، ولو كانت في جوف بيت لا يراها أحد من الأجانب، فدل ذلك على أنها مأمورة من جهة الشرع بستر لا يؤمر به الرجل، حقاً لله عليها، وإن لم يرها بشر، وقد قال تعالى:

﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلا تَبرَّجْنَ تَبَرُّجَ الجاهِليَّةِ الأولى ﴾، وقال النبي ﷺ:

«لا تمنعوا إماءَ الله مساجد الله، وبيوتهن خير لهن». وقال ﷺ:

«صلاة إحداكن في مخدعها أفضل من صلاتها في حجرتها، وصلاتها في حجرتها، وصلاتها في حجرتها أفضل من في حجرتها أفضل من صلاتها في مسجد قومها أفضل من صلاتها مي «٢٠). وهذا كله لما في ذلك من الاستتار والاحتجاب.

<sup>(</sup>١) لا أعلم في السنة ما يشهد لهذا، وعموم قوله ﷺ: «صلوا كما رأيتموني أصلي» يرده، وراجع الخاتمة التي في آخر «صفة صلاة النبي ﷺ،

<sup>(</sup>٢) حديث حسن، أخرجه أحمد وابن خزيمة وابن حبان في (صحيحيهما).

ومعلوم أن المساكن من جنس الملابس، كلاهما جعل في الأصل للوقاية ودفع الضرر، كما جعل الأكل والشرب لجلب المنفعة، فاللباس يتقي الإنسان به الحر والبرد، ويتقي به سلاح العدو، وكذلك المساكن يتقي بها الحر والبرد، ويتقي بها العدو، وقال تعالى: ﴿ والله جَعَلَ لكُم من بيوتكُم سَكَناً ﴾، وقال: ﴿ والله جَعَلَ لكم ممّا خَلَقَ ظلالاً ، وجَعَلَ لكم من الجبال أَكْناناً ، وجَعَلَ لكم سرابيلَ تقيكُم الحرّ، وسرابيلَ تقيكُم بأسَكُم، كذلك يتِمُ نعمته عليكم لعلكم تُسلِمونَ ﴾ ، فذكر في هذا الموضع ما يحتاجون إليه لدفع ما يضرهم، للدفع ما يضرهم،

فهو يدل على أن هذا الفضل خاص بالرجال دون النساء، وأن صلاتهن في بيوتهن خير من الصلاة في مسجده على ومنه تعلم أن تهافت النساء على الصلاة فيه ولا سيما في موسم الحج؛ مما يدل على جهلهن بالشرع، أو استهتارهن بإرشاده، ولاسيما والكثير منهن يخالطن الرجال حتى في شدة الزحام، وذلك عند خروج الرجال من المسجد، فإلى الله المشتكى من قلة حيائهن، وقلّة غَيرة رجالهن.

هذا ما كنت قلته في الطبعات السابقة، ثم بدا لي أنه لا مسوغ لادعاء التخصيص، وأن الصواب ترك الحديث على عمومه، فيشمل النساء أيضاً، وأنه لا ينافي أن صلاتهن في بيوتهن حير لهن، كما لا ينافي أن صلاة السنة في البيت أفضل من صلاتها في المسجد، لكنه لو صلاها في مسجد من المساجد الثلاثة يكون له أجر التفضيل الخاص بها، والمرأة كذلك.

ولهذا؛ فالتهافت المذكور لا داعي له على كل حال، فعلى النساء المسلمات الانتهاء عنه، وبذلك تزول كثير من المفاسد، والله من وراء المقصد.

وهو من جملة المخصصات لقوله ﷺ: «صلاة في مسجدي هذا أفضل من ألف صلاة
 فيما سواه من المساجد؛ إلا المسجد الحرام». رواه مسلم.

#### فقال تعالى:

﴿ والأنعامَ خَلَقَها لكُم فيها دفء ومنافع ومنها تأكلونَ ﴾ ، فذكر ما يستدفئون به ويدفعون به البرد ، لأن البرد يهلكهم ، والحر يؤذيهم ، ولهذا قال بعض العرب: البرد بؤس ، والحر أذى ، ولهذا السبب لم يذكر في الآية الأخرى وقاية البرد ، فإن ذلك تقدم في أول السورة ، وهو في أثناء السورة ما أتم به النعمة ، وذكر في أول السورة أصول النعم ، ولهذا قال : ﴿ كَذٰلك يَتِمُّ نَعْمَتُه عليكُم لعلَّكُم تُسْلِمونَ ﴾ .

والمقصود هنا، أن مقصود الثياب يشبه مقصود المساكن، والنساء مأمورات في هذا بما يسترهن ويحجبهن، فإذا اختلف لباس الرجال والنساء مما كان أقرب إلى مقصود الاستتار والاحتجاب، كان للنساء، وكان ضده للرجال.

وأصل هذا أن تعلم أن الشارع له مقصودان: أحدهما: الفرق بين الرجال والنساء، والثاني: احتجاب النساء، فلو كان مقصوده مجرد الفرق، لحصل ذلك بأي وجه حصل الاختلاف، وقد تقدم فساد ذلك، بل أبلغ من ذلك أن المقصود بلباس أهل الذمة؛ إظهار الفرق بين المسلم والذمي، ليترتب على كل منهما من الأحكام الظاهرة ما يناسبه، ومعلوم أن هذا يحصل بأي لباس اصطلحت الطائفتان على التمييز به، ومع هذا فقد روعي في ذلك ما هو أخص من الفرق، فإن لباس الأبيض لما كان أفضل من غيره، كما قال ما هو أخص من البياض، فليلبسه أحياؤكم، وكفنوا فيه موتاكم، لم يكن من اللسنة أن يجعل لباس أهل الذمة الأبيض، ولباس أهل الإسلام المصبوغ،

كالعسلي والأدكن ونحو ذلك، بل الأمر بالعكس، وكذلك في الشعور وغيرها، فكذلك الأمر في لباس الرجال والنساء، ليس المقصود به مجرد الفرق، بل لا بد من رعاية جانب الاحتجاب والاستتار.

وكذلك أيضاً ليس المقصود مجرد حجب النساء وسترهن دون الفرق بينهن وبين الرجال، بل الفرق أيضاً مقصود، حتى لو قدر أن الصنفين اشتركوا فيما يستر ويحجب بحيث يشتبه لباس الصنفين لنهوا عن ذلك، والله تعالى قد بين هذا المقصود أيضاً بقوله تعالى: ﴿يا أَيُّها النَّبِيُّ قُلْ لأَزُواجِكَ وبناتِكَ ونساءِ المؤمنينَ يُدنينَ عليهنَّ من جَلابيبِهِنَّ ذلك أَدْنى أَنْ يُعرفنَ فلا يُؤذَيْنَ ﴾، فجعل كونهن يعرفن باللباس الفارق أمراً مقصوداً، ولهذا جاءت صيغة النهي بلفظ التشبه بقوله على: «لعن الله المتشبهات من النساء بالرجال، والمتشبهين من الرجال بالنساء»، فعلق الحكم باسم التشبه، وبكون كل صنف يتصف بصفة الأخر.

وقد بسطنا هذه القاعدة في «اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم»، وبينا أن المشابهة في الأمور الظاهرة تورث تناسبا وتشابها في الأخلاق والأعمال، ولهذا نهينا عن مشابهة الكفار، ومشابهة الأعاجم، ومشابهة الأعراب، ونهي كل من الرجال والنساء عن مشابهة الصنف الأخر.

والرجل المتشبه بالنساء يكتسب من أخلاقهن بحسب تشبهه، حتى يفضي به الأمر إلى التخنث المحض، والتمكين من نفسه كأنه امرأة، ولما كان الغناء مقدمة ذلك، وكان من عمل النساء، كانوا يسمون الرجال المغنين

(مخانیث) .

والمرأة المتشبهة بالرجال تكتسب من أخلاقهم حتى يصير فيها من التبرج والبروز ومشابهة الرجال ما قد يفضي ببعضهن إلى أن تظهر بدنها كما يظهره الرجال، وتطلب أن تعلو على الرجال كما يعلو الرجال على النساء، وتفعل من الأفعال ما ينافي الحياء والخفر المشروع للنساء، وهذا القدر قد يحصل بمجرد المشابهة.

وإذا تبين أنه لا بد من أن يكون بين لباس الرجال والنساء فرق يميز بين الرجال والنساء، وأن يكون لباس النساء فيه من الاستتار والاحتجاب ما يحصل مقصود ذلك ظهر أصل هذا الباب، وتبين أن اللباس إذا كان غالبه لبس الرجال نهيت عنه المرأة، وإن كان ساتراً كالفراجي التي جرت عادة بعض البلاد أن يلبسها الرجال دون النساء، والنهي عن مثل هذا يتغير [بتغير] العادات، وأما ما كان الفرق عائداً إلى نفس الستر، فهذا يؤمر فيه النساء بما كان أستر . . . ولو قدر أن الفرق يحصل بدون ذلك، فإذا اجتمع في اللباس قلة الستر والمشابهة نهي عنه من الوجهين . والله أعلم»

|   |       |       | · - |   |   | •                                       |     |
|---|-------|-------|-----|---|---|-----------------------------------------|-----|
|   | :     |       |     |   |   | : · · · ·                               |     |
|   |       |       |     |   |   | :                                       |     |
|   |       | . '   |     |   |   |                                         |     |
|   |       |       |     |   |   | :                                       |     |
|   |       |       |     |   |   |                                         |     |
|   | !     |       |     |   |   |                                         |     |
|   |       |       |     |   | • |                                         |     |
|   |       |       |     |   |   |                                         |     |
|   |       |       |     |   |   |                                         |     |
|   | :     |       | •   |   |   |                                         |     |
|   |       |       |     |   |   | ı                                       |     |
|   |       | 1.    | •   |   |   |                                         |     |
|   |       |       |     |   |   | :<br>:<br>:                             |     |
|   |       |       |     |   |   |                                         |     |
|   |       |       |     |   |   |                                         |     |
|   |       |       |     |   |   | •                                       |     |
|   | :     |       |     |   |   | •                                       |     |
|   | '     |       | •   |   |   |                                         |     |
|   |       |       |     |   |   |                                         |     |
|   |       |       | •   |   | • |                                         |     |
|   |       |       |     |   |   |                                         |     |
|   |       |       | •   |   |   | ·                                       |     |
|   |       |       |     |   | • | 1                                       |     |
|   |       |       |     |   |   | :                                       |     |
|   | i     |       |     |   |   |                                         |     |
|   |       | :     |     |   |   | •                                       |     |
|   |       | !     |     |   |   |                                         |     |
|   |       |       | 1   |   |   | •                                       |     |
|   |       |       |     |   |   | 1                                       |     |
|   |       |       |     | · |   | •                                       |     |
|   |       |       | :   |   |   |                                         |     |
|   |       | . :   |     | • |   |                                         |     |
|   |       | II.   |     |   |   |                                         |     |
|   |       | : . ' |     |   |   | :                                       |     |
|   | :     |       |     | • |   | · '                                     |     |
|   |       |       |     |   |   |                                         |     |
|   |       |       |     |   |   |                                         |     |
|   |       |       |     |   |   | :                                       |     |
|   |       |       |     |   |   | 1 · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |     |
|   |       |       |     |   |   |                                         |     |
|   |       |       |     |   |   |                                         |     |
|   |       | . :   | ·   |   |   | 1                                       |     |
|   |       | ٠.    |     |   |   |                                         |     |
|   | :     |       |     |   |   |                                         |     |
|   |       |       | 1 . |   |   |                                         | •   |
|   |       |       |     |   |   |                                         |     |
|   | :     |       |     |   |   |                                         |     |
|   |       | ·. :  |     |   |   |                                         |     |
|   |       | :     |     |   |   |                                         |     |
|   | . :   |       | •   |   |   |                                         |     |
|   | 1     |       |     |   |   |                                         |     |
|   |       |       |     |   |   |                                         |     |
|   |       | 1 1   |     |   |   |                                         |     |
|   |       |       | •   |   |   |                                         |     |
|   |       |       |     |   |   |                                         |     |
|   |       |       |     |   |   | •                                       |     |
|   |       |       |     |   |   |                                         |     |
|   | :     |       |     |   |   |                                         |     |
|   |       | 11.   | •   |   |   | :                                       |     |
| : |       |       |     |   |   |                                         |     |
|   |       | :     |     |   |   |                                         |     |
|   |       |       |     |   |   |                                         |     |
|   |       |       |     |   |   |                                         |     |
|   |       | 14.3  |     |   |   | ·                                       | •   |
|   | * * * |       | •   |   |   | · '                                     |     |
|   |       | 1     |     |   |   |                                         |     |
|   | :     | 1 1   |     |   |   |                                         |     |
|   |       | 1.    |     |   |   | :                                       |     |
|   |       |       |     |   |   |                                         |     |
| - | :     |       |     |   |   |                                         |     |
|   |       |       | •   |   |   |                                         |     |
|   |       | 1     |     |   |   | •                                       |     |
|   |       |       |     |   |   |                                         |     |
|   | :     | 1. 1  |     |   |   | :                                       |     |
|   |       | 1     |     |   |   |                                         |     |
|   |       | :     | •   | ÷ |   | :                                       |     |
|   |       |       |     |   |   |                                         |     |
|   |       | 2.0   | • . |   |   |                                         |     |
|   |       |       |     |   |   | : ·                                     |     |
|   | :     | :     | •   |   |   | •                                       |     |
| • |       |       |     |   |   |                                         |     |
|   |       |       |     |   |   |                                         |     |
|   |       | 1 1   |     |   |   | :                                       | i . |
|   |       |       |     |   |   | •                                       |     |
|   |       | 1.    |     |   |   |                                         |     |
|   |       |       |     |   |   | :                                       |     |
|   |       |       |     |   |   |                                         |     |
|   | :     |       |     |   |   | •                                       |     |
|   |       |       |     |   |   |                                         |     |

# الشرط السابع

# (أن لا يشبه لباس الكافرات)

لِما تقرر في الشرع أنه لا يجوز للمسلمين ـ رجالاً ونساءً ـ التشبه بالكفار سواء في عباداتهم أو أعيادهم أو أزيائهم الخاصة بهم. وهذه قاعدة عظيمة في الشريعة الإسلامية خرج عنها اليوم ـ مع الأسف ـ كثير من المسلمين ـ حتى الذين يعنون منهم بأمور الدين والدعوة إليه ـ جهلاً بدينهم، أو تبعاً لأهوائهم، أو انجرافاً مع عادات العصر الحاضر وتقاليد أوروبا الكافرة، حتى كان ذلك من أسباب ذل المسلمين وضعفهم، وسيطرة الأجانب عليهم، واستعمارهم ﴿إنَّ الله لا يُغَيِّرُ ما بقوم حتى يُغيِّروا ما بأنفسهم ﴾ [الرعد: 11] لوكانوا يعلمون.

وينبغي أن يعلم أن الأدلة على صحة هذه القاعدة المهمة كثيرة في الكتاب والسنة، وإن كانت أدلة الكتاب مجملة؛ فالسنة تفسرها وتبينها كما هو شأنها دائماً.

فمن الآيات قوله تعالى في [الجاثية: ١٦ ـ ١٨]:

١ \_ ﴿ وَلِقَـد آتَيْنَا بَنِي إِسرائيلَ الكِتابَ وَالْحُكْمَ وَالنُّبُوَّةَ وَرَزَقْنَاهُم مَنَ

الطَّيِّبات وفضَّلْناهُم على العالَمينَ. وآتيناهم بيَّناتٍ من الأمر فما اخْتَلفوا إلا من بعدِ ما جاءَهُم العلمُ بغْياً بينَهم، إنَّ ربَّكَ يَقْضي بينَهُم يومَ القيامةِ فيما كانوا فيه يَخْتَلفون. ثمَّ جَعَلْناكَ على شَريعةٍ من الأمْرِ فاتَّبِعْها، ولا تَتَّبِعْ أَهُواءَ الَّذِينَ لا يَعْلَمونَ ﴾.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في «الاقتضاء» (ص٨):

«أخبر سبحانه وتعالى أنه أنعم على بنى إسرائيل بنعم الدين والدنيا، وأنهم اختلفوا بعد مجيء العلم بغياً من بعضهم على بعض، ثم جعل محمداً ﷺ على شريعة من الأمر شرعها له وأمره باتباعها، ونهاه عن اتباع أهواء الذين لا يعلمون، وقد دخل في ﴿الذين لا يعلمونَ ﴾ كل من حالف شريعته. و (أهواؤهم): هو ما يهوونه، وما عليه المشركون من هديهم الظاهر، الذي هو من موجبات دينهم الباطل، وتوابع ذلك فهم يهوونه. وموافقتهم فيه اتباع لما يهوونه. ولهذا يفرح الكافرون بموافقة المسلمين في بعض أمورهم ويسرون به، ويودون أن لو بذلوا مالًا عظيماً ليحصل ذلك. ولو فرض أن ليس الفعل من اتباع أهوائهم، فلا ريب أن مخالفتهم في ذلك أحسم لمادة متابعتهم في أهوائهم، وأعون على حصول مرضاة الله في تركها، وأن موافقتهم في ذلك قد تكون ذريعة إلى موافقتهم في غيره. فإن «من حام حول الحمى أوشك أن يواقعه»، وأي الأمرين كان؛ حصل المقصود في الجملة، وإن كان الأول أظهر.

ومن هذا الباب قوله تعالى في [الرعد: ٣٦ ـ ٣٧]:

٢ \_ ﴿ وَالَّذِينَ آتَيْنَاهُم الكِتَابَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ، وَمَنَ الْأَحْزَابِ

مَن يُنكر بعضَهُ، قُلْ إنما أُمِرْتُ أَن أَعْبُدَ الله ولا أُشْرِكَ به، إليهِ أَدْعو وإليهِ مآب . وكذلكَ أَنْزَلْناهُ حُكْماً عربياً، ولئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْواءَهُم بعدَ ما جاءَكَ من العلم مالَكَ من الله مِن وليٍّ ولا واقٍ﴾.

والضمير في ﴿ أهواءَهم ﴾ يعود \_ والله أعلم \_ إلى ما تقدم ذكره ، وهم الأحزاب الذين ينكرون بعضه ، فدخل في ذلك كل من أنكر شيئاً من القرآن من يهودي أو نصراني أو غيرهما ، وقد قال تعالى : ﴿ وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أهواءَهم بعدَ ما جاءَكَ من العِلْم ﴾ [الرعد: ٣٧] ، ومتابعتهم فيما يختصون به من دينهم وتوابع دينهم ؟ اتباع الأهوائهم ، بل يحصل اتباع أهوائهم بما هو دون ذلك » .

وقال تعالى في [الحديد: ١٦]:

٣ ـ ﴿ أَلَمْ يَأْنِ للذين آمَنُوا أَن تَخْشَعَ قلوبُهم لذِكْرِ الله وما نَزَلَ من الحقّ، ولا يَكُونُوا كالذينَ أُوتُوا الكِتابَ من قَبْلُ فطالَ عليهِمُ الأمدُ فَقَسَتْ قلوبُهم وكثيرٌ منهُم فاسِقونَ ﴾ .

قال شيخ الإسلام (ص٤٣):

«فقوله: ﴿ولا يكونوا﴾ نهي مطلق عن مشابهتهم، وهو خاص أيضاً في النهي عن مشابهتهم في قسوة قلوبهم، وقسوة القُلوبِ من ثمرات المعاصى».

وقال ابن كثير عند تفسير هذه الآية (٤ / ٣١٠):

«ولهذا نهى الله المؤمنين أن يتشبهوا بهم في شيء من الأمور الأصلية والفرعية».

ومن ذلك قوله تعالى في [البقرة: ١٠٤]:

٤ \_ ﴿ يَا أَيُّهَا الذَّيْنَ آمَنُوا لَا تَقُولُوا رَاعِنَا وَقُولُوا آنْظُرْنَا وَآسْمَعُوا وَلِلْكَافِرِينَ
 عذابٌ أليمٌ ﴾ قال الحافظ ابن كثير (١ / ١٤٨):

«نهى الله تعالى عباده المؤمنين أن يتشبه وا بالكافرين في مقالهم وفعالهم، وذلك أن اليهود كانوا يعانون من الكلام ما فيه تورية لما يقصدونه من التنقيص؛ عليهم لعائن الله، فإذا أرادوا أن يقولوا: اسمع لنا، قالوا: راعنا، ويورون بالرعونة، كما قال تعالى: ﴿من الذينَ هادوا يُحرِّفُونَ الكِلِمَ عن مواضعِه ويقولونَ سَمعنا وعصَيْنا واسمعْ غيرَ مسمع وراعِنا لياً بالسنتِهم وطَعْناً في الدين، ولو أنَّهم قالوا سمِعنا وأطَعْنا وآسمَعْ وانْظُرْنا لكانَ خيراً لهم وأقومَ، ولكنْ لَعَنهم الله بكفرهم فلا يؤمنون إلا قليلاً [النساء: ٢٦].

وكذلك جاءت الأحاديث بالإخبار عنهم بأنهم كانوا إذا سلموا إنما يقولون: «السام عليكم»، والسام هو الموت، ولهذا أمرنا أن نرد عليهم بد «وعليكم»(١)، وإنما يستجاب لنا فيهم، ولا يستجاب لهم علينا، والغرض أن الله تعالى نهى المؤمنين عن مشابهة الكافرين قولاً وفعلاً».

وقال شيخ الإسلام عند هذه الآية ما مختصره (ص٢٢):

«قال قتادة وغيره: كانت اليهود تقوله استهزاءً، فكره الله للمؤمنين أن يقولوا مثل قولهم، وقال أيضاً: كانت اليهود تقولُ للنبي على العلى العلى العلى المعلى المستهزئون بذلك، وكانت في اليهود قبيحة. فهذا يبين أن هذه الكلمة نُهي المسلمون عن قولها، لأن اليهود كانوا يقولونها، وإن كانت من اليهود قبيحة، (١) في هذا الإطلاق نظر يُراجع له ماأوردته في «الصحيحة» (٢٠٤/٣-٣٣٠)

ومن المسلمين لم تكن قبيحة ، لما كان في مشابهتهم فيها من مشابهة الكفار وتطريقهم إلى بلوغ غرضهم».

وفي الباب آيات أخرى، وفيما ذكرنا كفاية، فمن شاء الوقوف عليها فلينظرها في «الاقتضاء» (ص: ٨ ـ ١٤ و ٢٢ و ٤٢).

فتبين من الآيات المتقدمة أن ترك هدي الكفار والتشبه بهم في أعمالهم وأقوالهم وأهوائهم؛ من المقاصد والغايات التي أسسها وجاء بها القرآن الكريم، وقد قام النبي على ببيان ذلك وتفصيله للأمة، وحققه في أمور كثيرة من فروع الشريعة، حتى عرف ذلك اليهود الذين كانوا في مدينة النبي كثيرة من فروع الشريعة، عتى عرف ذلك اليهود الذين كانوا في مدينة النبي على وشعروا أنه عليه السلام يريد أن يخالفهم في كل شؤونهم الخاصة بهم، كما روى أنس بن مالك رضي الله عنه:

١ - أخسرجه مسلم (١ / ١٦٩)، وأبسو عوانسة (١ / ٣١١ ـ ٣١٢) في =

وأما السنة فالنصوص فيها كثيرة طيبة في تأييد القاعدة المتقدمة، وهي لا تنحصر في باب واحد من أبواب الشريعة المطهرة كالصلاة مثلاً، بل قد تعدتها إلى غيرها من العبادات والآداب والاجتماعيات والعادات، وهي بيان وتفصيل لما أجمل في الآيات السابقة ونحوها كما قدمت الإشارة إليه.

وها نحن أولاء نسوقها بين يديك؛ لتكون على بصيرة فيما ذهبنا إليه:

= (صحيحيهما)، وقال الترمذي:

(حديث حسن صحيح).

وقد أخرجه غيرهم، وتكلمنا عليه في وصحيح سنن أبي داود، (رقم ٢٥٠). قال شيخ الإسلام في «الاقتضاء»:

«فهذا الحديث يدل على كثرة ما شرعه الله لنبيه من مخالفة اليهود، بل على أنه خالفهم في عامة أمورهم حتى قالوا:

«ما يريد أن يدع من أمرنا شيئاً إلا خالفنا فيه».

ثم إن المخالفة - كما سنبينه - تارة تكون في أصل الحكم، وتارة في وصفه، ومجانبة الحائض لم يخالفوا في أصله، بل خولفوا في وصفه، حيث شرع الله مقاربة الحائض في غير محل الأذى، فلما أراد بعض الصحابة أن يتعدى في المخالفة إلى ترك ما شرعه الله؛ تغير وجه الرسول على الله .

وهذا الباب باب الطهارة كان على اليهود فيه أغلال عظيمة، فابتدع النصارى ترك ذلك كله حتى أنهم لا ينجسون شيئاً بلا شرع من الله، فهدى الله الأمة الوسط بما شرعه لها إلى الوسط من ذلك، وإن كان ما كان عليه اليهود كان أيضاً مشروعاً، فاجتناب ما لم يشرع الله اجتنابه مقاربة لليهود، وملابسة ما شرع الله اجتنابه مقاربة للنصارى، وخير الهدى هدى محمد عليه الهدى محمد الله الهدى هدى محمد الله الهدى محمد الله الهدى الله الهدى محمد الله الهدى الهدى الله الهدى الله الله الهدى الله الهدى الله الهدى الهدى الهدى الله الهدى الله الهدى الهدى الله الهدى الهدى الهدى اللهدى الهدى ا

#### من والصلاة):

١ - عن أبي عمير بن أنس عن عمومة له من الأنصار قال:

«اهتم النبي على المسلاة كيف يجمع الناس لها، فقيل له: انصب راية عند حضور الصلاة، فإذا رأوها آذن بعضهم بعضاً، فلم يعجبه ذلك، قال: فذكر له القُنْع؛ يعني: الشَّبُور (وفي رواية: شبور اليهود)(١)، فلم يعجبه ذلك، وقال: هو من أمر اليهود، قال: فذكر له الناقوس، فقال: هو من أمر النصارى، فانصرف عبدالله بن زيد بن عبد ربه، وهو مهتم لِهَمَّ رسولِ الله النصارى، فأري الأذان في منامه، الحديث(١).

دإن النبي على لما كره بوق اليهود المنفوخ بالفم، وناقوس النصارى المضروب باليد؛ علل هذا بأنه من أمر اليهود، وعلل هذا بأنه من أمر النصارى؛ لأن ذكر الوصف عقيب الحكم يدل على أنه علة له، وهذا يقتضي نهيه عما هومن أمر اليهود والنصارى، هذا مع أن قرن اليهود يقال: إن أصله مأخوذ عن موسى عليه السلام، وأنه كان يُضرب بالبوق في عهده، وأما ناقوس النصارى فمبتدع، إذ عامة شرائع النصارى أحدثها أحبارهم ورهبانهم، وهو يقتضي كراهة هذا النوع من الأصوات مطلقاً في غير الصلاة أيضاً؛ لأنه من أمر اليهود والنصارى، فإن النصارى يضربون بالنواقيس في أوقات متعددة أيضاً عبادتهم، وإنما شعار الدين الحنيف الأذان المتضمن للإعلان بذكر الله غير أوقات عبادتهم، وإنما شعار الدين الحنيف، الأذان المتضمن للإعلان بذكر الله مسحانه، الذي به تفتح أبواب السماء، وتهرب الشياطين، وتنزل الرحمة

<sup>(</sup>١) هو البوق.

 <sup>(</sup>٢) وهو حديث صحيح رُوِيناه في كتابنا وصحيح سنن أبي داوده (رقم ١١٥)،
 وذكرنا فيه من صححه من الأثمة، والشاهد منه واضح، وهو كما قال شيخ الإسلام
 (ص٩٩):

وقد ابتلي كثير من هذه الأمة من الملوك وغيرهم بهذا الشعار - شعار اليهود والنصارى - حتى إنا رأيناهم في هذا الخميس الحقير الصغير ببخرون البخور ويضربون له بنواقيس صغار، حتى إن من الملوك من كان يضرب بالأبواق والدبادب في أوقات الصلوات الخمس! وهو نفس ما كرهه رسول الله على، ومنهم من كان يضرب بها طرفي النهار؛ تشبهاً منه كما زعم بذي القرنين، ووكل ما دون ذلك إلى ملوك الأطراف.

وهذه المشابهة لليهود والنصارى وللأعاجم من الروم والفرس؛ لما غلبت على ملوك الشرق هي وأمثالها مما خالفوا به هدي المسلمين، ودخلوا فيما كرهه الله ورسوله؛ سلط الله عليهم الترك الكافرين الموعود بقتالهم، حتى فعلوا في العباد والبلاد ما لم يجر في دولة الإسلام مثله، وذلك تصديق قوله على: «لتركبن سنن من كان قبلكم»؛ كما تقدم.

وكان المسلمون على عهد نبيهم وبعده لا يعرفون وقت الحرب إلا السكينة وذكر الله سبحانه. قال قيس بن عباد \_ وهو من كبار التابعين \_:

كانوا يستحبون خفض الصوت عند الذكر وعند القتال وعند الجنائز. وكذلك سائر الأثار تقتضي أنهم كانت عليهم السكينة في هذه المواطن مع امتلاء القلوب بذكر الله وإحرامه، كما أن حالهم في الصلاة كذلك، وكان رفع الصوت في هذه المواطن الثلاثة من عادة أهل الكتاب والأعاجم، ثم قد ابتلي بها كثير من هذه الأمة».

قلت: ويشهد لما ذكره من كراهة صوت الجرس مطلقاً قوله عليه الصلاة والسلام: «الجرس مزمار الشيطان».

أخرجه مسلم (٦ / ١٦٣)، وأبو داود (١ / ٤٠١)، والحاكم (١ / ٤٤٥)، والخطيب (١٣ / ٧٠)، والبيهقي (٥ / ٢٥٣)، وكذا أحمد (٢ / ٣٦٦ و ٣٧٧). وفي حديث آخر:

«لا تصحب الملائكة رفقة فيها جرس».

رواه مسلم عن أبي هريرة، وأبو داود عنه عن أم سلمة. قال المناوي: «قال ابن حجر: الكراهة لصوته لأن فيه شبهاً بصوت الناقوس وشكله».

قلت: وقد أحدثت في هذا العصر أجراس متنوعة لأغراض مختلفة نافعة، كجرس ساعة المنبه الذي يوقظ من النوم، وجرس الهاتف (التلفون)، وجرس دوائر الحكومة، والدور، ونحو ذلك، فهل يدخل هذا في الأحاديث المذكورة وما في معناها؟ وجوابى: لا، وذلك لأنه لا يشبه الناقوس لا في صوته ولا في صورته. والله أعلم.

وهـ ذا بخلاف أجراس بعض الساعات الكبار التي تعلق على الجدران، فإن صوتها يشبه صوت الناقوس تماماً، ولذلك فهذا النوع من الساعات لا ينبغي للمسلم أن يُدخِلَها إلى داره، ولا سيما أن بعضها تعزف ما يشبه الموسيقى قبيل أن يدق جرسها! مثل ساعة لندن التي تسمع من إذاعتها والمعروفة باسم (بك بن).

ومما يؤسف له أن هذا النوع من الساعات قد أخذ يغزو المسلمين حتى في مساجدهم، بسبب جهلهم بشريعتهم! وكثيراً ما سمعنا الإمام يقرأ في الصلاة بعض الآيات التي تندد بالشرك والتثليث، والناقوس يدق من فوق رأسه منادياً ومذكراً بالتثليث! والإمام وجماعته في غفلتهم ساهون.

ولقد كنت كلما دخلت مسجداً فيه مثل هذه الساعة، عطَّلْتُ ناقوسها دون أن أمس آلتها بسوء؛ لأنني ساعاتي ماهر والحمد لله، وما كنت أفعل ذلك إلا بعد أن ألقي كلمة أشرح فيها وجهة نظر الشرع في مثل هذا الناقوس، وأقنعهم بضرورة تطهير المسجد منه، ومع ذلك فقد كانوا أحياناً - مع اقتناعهم - لا يوافقون على ذلك، بحجة أن الشيخ فلان والعالم فلان وفلان صلوا في هذا المسجد، وما أحد منهم اعترض!

هذا في سورية، وما كنت أظن أن مثل هذه الساعة التي تذكّر بالشرك تغزو بلاد التوحيد (السعودية)، حتى دخلت مع شقيقي منير مسجد قباء في موسم الحج (سنة ١٣٨٢)، فدهشنا حين سمعنا دق الناقوس من ساعتها! فكلمنا بعض القائمين على =

= المسجد، ولعل إمامه كان فيهم، وأقنعناهم بعدم جواز استعمال هذه الساعة وخصوصاً في المسجد، وسرعان ما اقتنعوا، ولكنا لما طلبنا منهم أن يسمحوا لنا بتعطيل ناقوسها أبوا، وقالوا: هذا ليس من اختصاصنا، وسنرفع المسالة إلى أولي الأمرا فقلنا: شتان بين الأمس واليوم. وصدق رسول الله عليه:

«ما من عام إلا الذي بعده شر منه حتى تَلْقُوا ربكم». «الصحيحة» (١٢١٨). وهذه ذكرى و ﴿الذكرى تنفع المؤمنين﴾.

وأثـر قيس بن عباد المتقدم في كلام ابن تيمية، أخرجه البيهقي (٤ / ٧٤ و ٩ / ٢٥ ) بإسناد صحيح، وأخرج الشطر الأول منه أبو داود (١ / ٤١٤)، والحاكم (٧ / ١٦١)، وروى له شاهداً مرفوعاً على شرطهما.

۲ - أخرجه مسلم (۲ / ۲۰۸ - ۲۰۹)، وأبو عوانة (۱ / ۳۸۲ - ۳۸۷) في اصحيحيهما».

قال ابن تيمية (ص٣١):

«فقد نهى علاً بأنها تطلع وتقت الغروب؛ معللًا بأنها تطلع وتغرب بين قرني شيطان، وأنه حينئذ يسجد لها الكفار. ومعلوم أن المؤمن لا يقصد السجود إلا لله تعالى، وأكثر الناس قد لا يعلمون أن طلوعها وغروبها بين قرني شيطان، ولا أن الكفار يسجدون لها، ثم إنه على عن الصلاة في هذا الوقت حسماً لمادة المشابهة بكل طريق...

وكان فيه تنبيه على أن كل ما يفعله المشركون من العبادات ونحوها مما يكون كفراً أو معصية بالنية ؛ ينهى المؤمنون عن ظاهره، وإن لم يقصدوا به قصد المشركين، سداً للذريعة وحسماً للمادة . . .

ولهذا نهى عن الصلاة إلى ما عُبد من دون الله في الجملة، وإن لم يكن العابد ،

«قلت: يا نبي الله! أخبرني عما علمك الله، وأجهله، أخبرني عن الصلاة. قال: صلّ صلاة الصبح، ثم أقصر عن الصلاة حين تطلع الشمس حتى ترتفع، فإنها تطلع حين تطلع بين قرني شيطان، وحينئذ يسجد لها الكفار. ثم صلّ فإن الصلاة مشهودة محضورة حتى يستقل الظل بالرمح، ثم أقصر عن الصلاة، فإن حينئذ تُسجر جهنم، فإذا أقبل الفي عصل، فإن الصلاة مشهودة محضورة، حتى تصلي العصر، ثم أقصر عن الصلاة حين تغرب الشمس، فإنها تغرب بين قرني شيطان، وحينئذ يسجد لها الكفارى.

٣ \_ عن جندب \_ وهو ابن عبدالله البجلي \_ قال: سمعت النبي ﷺ قبل أن يموت بخمس وهو يقول:

<sup>=</sup> يقصد ذلك . . . لما فيه من مشابهة السجود لغير الله ؛ فانظر كيف قطعت الشريعة المشابهة في الجهات وفي الأوقات!

وكما لا يصلي إلى القبلة التي يصلون إليها، كذلك لا يصلي إلى ما يصلون له، بل هذا أشد فساداً، فإن القبلة شريعة من الشرائع قد تختلف باختلاف شرائع الأنبياء؛ أما السجود لغير الله وعبادته فهو محرم في الدين الذي اتفقت عليه رسل الله كما قال سبحانه: ﴿ وَاسأَلُ مِن أَرسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رسلنا أَجَعَلْنَا من دونِ الرحمنِ آلهةً يعبدون ﴾ ؟

٣ - أخرجه مسلم (٢ / ٦٧ - ٦٨)، وأبو عوانة (١ / ٤٠١) في وصحيحيهما،، وابن سعد (٢ / ٢ / ٣٥)، قال شيخ الإسلام (ص٥٥):

<sup>«</sup>وصف [رسول الله] على أن اللذين كانوا قبلنا كانوا يتخذون قبور الأنبياء والصالحين مساجد، وعقب (في الأصل: «عند»، والتصحيح من المخطوطة) هذا الوصف بالنهى بحرف الفاء أن لا يتخذوا القبور مساجد، وقال:

«... ألا وإن من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد، ألا فلا تتخذوا القبور مساجد، إني أنهاكم عن ذلك».

٤ - عن شداد بن أوس قال: قال رسول الله على:

«خالفوا اليهود؛ فإنهم لا يصلون في نعالهم، ولا في خفافهم».

عن عبدالله بن عمر قال: قال رسول الله على:

إنه ﷺ ينهانا عن ذلك، ففيه دلالة على أن اتخاذ من قبلنا سبب لنهينا، إما مظهر للنهي، وإما موجب للنهي، وذلك يقتضي أن أعمالهم دلالة وعلامة على أن الله ينهانا عنها، أو أنها علة مقتضية للنهي، وعلى التقديرين يعلم أن مخالفتهم أمر مطلوب للشارع في الجملة.

والنهي عن هذا العمل بلعنة اليهود والنصارى مستفيض عنه على العمل بلعنة اليهود والنصارى مستفيض عنه على الله ذكره غير واحد موضع استقصاء ذلك ذكره غير واحد من علماء الطوائف من أصحاب مالك والشافعي وأحمد وغيرهم».

٤ - رويناه في «صحيح سنن أبي داود» برقم (٦٥٩)، وذكرنا هناك من صححه من الأئمة، وتكلمنا على فقهه في «الثمر المستطاب» وفي تخريج «صفة صلاة النبي»، فأمر على المخالفة أمر مقصود المشارع، ثم خص بالذكر مخالفتهم بالصلاة في النعال والخفاف، وليس ذلك من قبيل تخصيص العام أو تقييد المطلق، بل هو من قبيل ذكر بعض أفراد العام.

قال شيخ الإسلام (ص٢٩):

«وهذا مع أن نزع اليهود نعالهم مأخوذ عن موسى عليه السلام، لمَّا قيل له:

أخرجه البيهقي والطحاوي بسند صحيح، وقد روينا نحوه في «صحيح أبي داود» (٩٤٥)، ورجحنا هناك أن الحديث مرفوع، وإن كان تردد راويه أحياناً في رفعه. =

«إذا صلى أحدكم في ثوب فليشده على حقوه(١)، ولا تشتملوا كاشتمال اليهود».

#### ٦ \_ عن جابر بن عبدالله قال:

### قال شيخ الإسلام (ص٤١):

«وهـذا المعنى صحيح عن النبي على من رواية جابر وغيره أنه أمر في الثوب الضيق بالاتزار دون الاشتمال، وهو قول جمهور أهل العلم. . . وإنما الغرض أنه قال: «ولا يشتمل اشتمال اليهود»؛ فإن إضافة المنهي عنه إلى اليهود دليل على أن لهذه الإضافة تأثيراً في النهي؛ كما تقدم التنبيه عليه».

(١) هو معقد الإزار، وجمعه أحْقِ وأحقاء.

٦ - أخرجه مسلم وأبو عوانة في «صحيحيهما»، وهو مستفيض عن جابر، خرجناه من ثلاثة طرق عنه أوردناها في «صحيح أبي داود» رقم (٦١٥ و ٦١٩)، وفي «تخريج صفة صلاة النبي ﷺ»، والزيادة في آخره عند أبي داود وغيره بإسناد صحيح.

#### قال شيخ الإسلام (ص٣٢):

«ففي هذا الحديث أنه أمرهم بترك القيام الذي هو فرض في الصلاة، وعلل ذلك بأن قيام المأمومين مع قعود الإمام يشبه فعل فارس والروم بعظمائهم في قيامهم وهم قعود، ومعلوم أن المأموم إنما نوى أن يقوم لله لا لإمامه، وهذا تشديد عظيم في النهي عن القيام للرجل القاعد، ونهى أيضاً عما يشبه ذلك، وإن لم يقصد به ذلك، ولهذا نهى عن السجود لله بين يدي الرجل، وعن الصلاة إلى ما عبد من دون الله كالنار ونحوها، وفي هذا الحديث أيضاً نهي عما يشبه فعل فارس والروم، وإن كانت نيتنا غير ونحوها، وفي هذا الحديث أيضاً نهي عما يشبه فعل فارس والروم، وإن كانت نيتنا غير غيتهم لقوله: «فلا تفعلوا»، فهل بعد هذا في النهي عن مشابهتهم في مجرد الصورة غاية؟!

ثم هذا الحديث سواء كان محكماً في قعود الإمام أو منسوحاً، فإن الحجة منه =

«اشتكى رسول الله على فصلينا وراءَه وهو قاعد، وأبو بكر يُسمعُ الناسَ تكبيرَه، فالتفت إلينا فرآنا قياماً، فأشار إلينا فقعدنا، فصلينا بصلاته قعوداً، فلما سلم قال: إن كدتم لتفعلون فعل فارس والروم، يقومون على ملوكهم، وهم قعود، فلا تفعلوا، ائتموا باثمتكم، إن صلى قائماً فصلوا قياماً، وإن صلى قاعداً فصلوا قعوداً».

زاد في رواية :

«ولا تفعلوا كما يفعل أهل فارس بعظمائها».

<sup>=</sup> قائمة، لأن نسخ القعود لا يدل على فساد تلك العلة، وإنما يقتضي أنه قد عارضها ما ترجح عليها، مثل كون القيام فرضاً في الصلاة، فلا يسقط الفرض بمجرد المشابهة الصورية، وهذا محل اجتهاد، وأما المشابهة الصورية إذا لم تسقط فرضاً - كذا - كانت تلك العلة التي علل بها رسول الله على سليمة عن معارض أو نسخ؛ لأن القيام في الصلاة ليس بمشابهة في الحقيقة، فلا يكون محذوراً، فالحكم إذا علل بعلة، ثم نسخ مع بقاء العلة، فلا بد أن يكون غيرها ترجح عليها وقت النسخ أو ضعف تأثيرها، أما أن تكون في نفسها باطلة فهذا محال، هذا كله لو كان الحكم هنا منسوخاً، فكيف والصحيح أن هذا الحديث محكم قد عمل به غير واحد من الصحابة بعد وفاة رسول الله على، مع كونهم علموا بصلاته في مرضه، وقد استفاض عنه الأمر به استفاضة صحيحة صريحة يمتنع معها أن يكون حديث المرض ناسخاً له على ما هو مقرر في غير هذا الموضع، (فهو محكم) إما بجواز الأمرين؛ إذ فعل القيام لا ينافي فعل القعود، وإما بالفرق بين المبتدىء للصلاة قاعداً، والصلاة التي ابتداها الإمام قائماً لعدم دحول هذه الصلاة في قوله: «وإذا صلى قاعداً»، ولعدم المفسدة التي علل بها، ولأن بناء فعل آخر الصلاة على أولها أولى من بنائها على صلاة الإمام، ونحو ذلك من الأمور المذكورة في غير هذا الموضع».

٧ ـ عن ابن عمر رضي الله عنه:

«أن النبي على نهى رجلًا وهو جالس معتمد على يده اليسرى في الصلاة، فقال: «إنها صلاة اليهود»، وفي رواية: لا تجلس هكذا، إنما هذه جلسة الذين يعذبون».

## ومن «الجنائز»:

١ \_ عن جرير بن عبدالله قال: قال رسول الله ﷺ:

٧ \_ الرواية الأولى للحاكم وغيره بإسناد صحيح . والأخرى لأحمد بسند حسن على شرط مسلم، وقد تكلمنا عليهما في «تخريج صفة صلاة النبي على ، وانظر ما يأتي برقم (٢) من «الأداب والعادات» .

#### قال شيخ الإسلام (ص٣١):

«ففي هذا الحديث النهي عن هذه الجلسة ، معللة بأنها جلسة المعذبين ، وهذه مبالغة في مجانبة هديهم . وأيضاً فروى البخاري عن مسروق عن عائشة أنها كانت تكره أن يجعل يده في خاصرته ، وتقول: إن اليهود تفعله . ورواه أيضاً من حديث أبي هريرة قال: نُهى عن التخصر في الصلاة ، ورواه مسلم بلفظ: (نهى رسول الله ﷺ)» .

## (تنبيه): أخرج أبو داود حديث ابن عمر هذا بلفظ:

ونهى أن يعتمد الرجل على يده إذا نهض في الصلاة»، وهو منكر بهذا اللفظ، تفرد به شيخ أبي داود محمد بن عبدالملك الغزالي، وهو سيىء الحفظ، وخالفه الإمام أحمد وغيره في لفظه، وقد فصلت القول في ذلك في «سلسلة الأحاديث الضعيفة» (رقم ٩٦٧).

١١- أخرجه الطحاوي في «مشكل الأثار»، وأحمد، وغيرهما كابن سعد (٢ / ٢)
 / ٧٧)، وله شاهد من حديث ابن عباس، وقد تكلمت على طرقه، وبينت ما فيها من =

«اللحد لنا، والنشِّق لأهل الكتاب».

ومن «الصوم»:

١ ـ عن عمرو بن العاص أن رسول الله ﷺ قال:

«فَصْلُ ما بين صيامنا وصيام أهل الكتاب أكلة السحر».

۲ ـ عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ:

«لا يزال الدين ظاهراً ما عجل الناس الفطر، لأن اليهود والنصارى يؤخرون».

٣ ـ عن ليلي امرأة بشير ابن الخصاصية رضي الله عنه وعنها قالت:

الكلام في «نقد كتاب التاج» رقم (٢٩٩)، لكن قال شيخ الإسلام (ص٣٣):
 «وهو مروي من طرق فيها لين، لكن يصدق بعضها بعضاً، وفيه التنبيه على
 مخالفتنا لأهل الكتاب حتى في وضع الميت في أسفل القبر».

۱ \_ أخرجه مسلم (۳ / ۱۳۰ \_ ۱۳۱)، وأصحاب «السنن»، وأحمد (٤ / ۱۹۷).

٢ ـ رواه الترمذي وأحمد بإسناد حسن، وقد خرجناه في «التعليقات الجياد على إله المعاد».

قال شيخ الإسلام:

«وهذا نص في أن ظهور الدين الحاصل بتعجيل الفطر لأجل مخالفة اليهود والنصارى، وإذا كان مخالفتهم سبباً لظهور الدين، فإنما المقصود بإرسال الرسل أن يظهر دين الله على الدين كله، فتكون نفس مخالفتهم من أكبر مقاصد البعثة».

٣ \_ أحرجه أحمد (٥ / ٢٢٥)، وكذا سعيد بن منصور كما في «الاقتضاء» =

أردت أن أصوم يومين مواصلة، فنهاني عنه بشير، وقال: إن رسول الله على عنه نهاني عن ذلك، وقال:

«إنما يفعل ذلك النصارى، صوموا كما أمركم الله، وأتموا الصوم كما أمركم الله؛ و ﴿ أَتِمُّوا الصِّيامَ إلى الليلِ ﴾، فإذا كان الليل فأفطروا ».

ع ـ عن ابن عباس قال:

«حين صام رسول الله ﷺ يوم عاشوراء وأمر بصيامه، قالوا: يا رسول

= (ص٢٩) من طريق عبيدالله بن إياد بن لقيط عن أبيه عنها. وهذا إسناد صحيح، وليلى صحابية كما في «التقريب» وغيره، وعزاه الحافظ في «الفتح» (١٦٤/٤) للطبراني أيضاً، وعبد بن حميد وابن أبي حاتم في «تفسيرهما» بإسناد صحيح إلى ليلى.

قال شيخ الإسلام:

«فعلل النهي عن الـوصال بأنه صوم النصارى، وهو كما قال رسول الله ﷺ، ويشبه أن يكون من رهبانيتهم التي ابتدعوها».

إخرجه مسلم (٣ / ١٥١)، والبيهقي (٤ / ٢٨٧)، وغيرهما.

قال شيخ الإسلام (ص ١٤):

«فهذا يوم عاشوراء يوم فاضل يكفر سنة ماضية، صامه رسول الله على وأمر بصيامه، ورغب فيه، ثم لما قيل له (قبيل وفاته): إنه يوم تعظمه اليهود والنصارى، أمر بمخالفتهم، بضم يوم آخر إليه، وعزم على ذلك، ولهذا استحب العلماء ومنهم الإمام أحمد أن يصوم تاسوعاء وعاشوراء، وبذلك عللت الصحابة رضي الله عنهم. قال سعيد ابن منصور: حدثنا . . عن ابن عباس: صوموا التاسع والعاشر، حالفوا اليهود»

قلت: وإسناده صحيح على شرطهما، وأخرجه البيهقي (٤ / ٢٨٧)، وقد روى نحوه مرفوعاً بسند ضعيف. الله! إنه يوم تعظّمه اليهود والنصارى؟ فقال رسول الله على: فإذا كان العام المقبل حتى المقبل إن شاء الله صمنا اليوم التاسع، قال: فلم يأت العام المقبل حتى توفى رسول الله على».

# ٥ - عن أم سلمة رضى الله عنها قالت:

٥ - أخرجه أحمد (٦ / ٣٢٤)، والحاكم (١ / ٤٣٦)، ومن طريقه البيهقي (٤ / ٣٠٣) من طريق عبدالله بن محمد بن عمر بن علي عن أبيه عن كريب عنها. وهذا إسناد حسن، وقال الحاكم:

«صحيح»، ووافقه الذهبي، وصححه أيضاً ابن خزيمة كما في «نيل الأوطار» (٤ / ٢١٤)، ونسبه لابن حبان أيضاً.

وقد عزاه ابن القيم في «الزاد» (١ / ٢٣٧) لـ «سنن» النسائي أيضاً، وتبعه الحافظ في «الفتح» (١٠ / ٢٩٨)، والظاهر أنهما يقصدان «السنن الكبرى» له، لأني لم أجده في «سننه الصغرى»، ولذلك لم يورده النابلسي في «الذخائر»، وهو إنما ينقل فيه عن «الصغرى» كما نص في المقدمة، بل أورده الهيثمي في «المجمع» (٣ / ١٩٨)، وقال:

درواه الطبراني في دالكبير،، ورجاله ثقات، وصححه ابن حبان.

وهذا قصور منه، حيث لم يعزه للمسند، وكأنه قد فاته ذلك، ثم قال الحافظ:

وأشار بقوله: «يوما عيد» إلى أن يوم السبت عيد عند اليهود، والأحد عيد عند النصارى، وأيام العيد لا تصام، فخالفهم بصيامها، ويستفاد من هذا أن الذي قاله بعض الشافعية من كراهة إفراد السبت وكذا الأحد ليس جيداً، بل الأولى في المحافظة على ذلك يوم الجمعة كما ورد الحديث الصحيح فيه، وأما السبت والأحد فالأولى أن يصاما معاً وفرادى امتثالاً لعموم الأمر بمخالفة أهل الكتاب، ثم قال: وقد جمعت المسائل التي وردت الأحاديث فيها بمخالفة أهل الكتاب، فزادت على الثلاثين حكماً، =

«كان رسول الله ﷺ يصوم يوم السبت ويوم الأحد أكثر مما يصوم من الأيام، ويقول: إنهما يوما عيد المشركين، فأنا أحب أن أخالفهم».

## ومن «الحج»:

١ ـ عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال:

وقد أودعتها كتابي الذي أسميته (القول الثبت في الصوم يوم السبت)».

قلت: والذي تيسر لي جمعه منها في هذه العجالة قريب من الثلاثين حكماً التقطتها من ثلاثين حديثاً ونيف. والحمد لله على توفيقه وهدايته.

ثم بدا لي أن في الحديث ضعفاً، بينته في وسلسلة الأحاديث الضعيفة على (١٠٩٩)، وأنه من الناحية الفقهية لا يُشرع صوم السبت إلا في الفرض ؛ كما حكاه الطحاوي في «شرح المعاني» (١ / ٣٩٩) عن بعض أهل العلم، وذلك لنهيه عنه نهياً عاماً في قوله: «لا تصوموا يوم السبت إلا فيما افترض عليكم . . . »، وهو مخرج في «الإرواء» (٩٦٠). وراجع تعليقي عليه من الناحية الفقهية على «صحيح الترغيب» (١ / ٩٠٥)، والاستدراك (١٦) آخر الثاني من والصحيحة الطبعة الجديدة / المعارف.

۱ \_ أخرجه البخاري (٣ / ٤١٨)، وأبو داود (۱ / ٣٠٥)، والنسائي (۲ / ٤٨ \_ - ٤٩)، والنسائي (۲ / ٤٨ \_ - ٤٩)، وابن \_ - ٤٩)، والترمذي (٢ / ٥٩ \_ - ٦٠)، وابن ماجه (٢ / ٢٤١)، والبيهقي (٥ / ١٢٤ \_ ١٢٥)، وأحمد (رقم ٨٤ و ٢٠٠ و ٢٧٥ و ٣٥٨ و ٣٨٠)، وقال الترمذي: وحسن صحيح».

قال شيخ الإسلام (ص٥٧):

«وقد روي في هٰذا الحديث فيما أظنه أنه قال: خالف هدينا هدي المشركين».

قلت: وهذا وهم منه رحمه الله، فليس هذا الذي ذكره في شيء من طرق الحديث، وإنما هو في حديث آخر أخرجه الطبراني (٢٠ / ٢٤ / ٢٨) من طريق ابن جريج عن محمد بن قيس بن مخرمة عن المسور بن مخرمة رضي الله عنهما قال:

«إن المشركين كانوا لا يفيضون من «جمع»(۱) حتى تشرق الشمس على «ثبير»(۱)، وكانوا يقولون: أشرق ثبير كيما نغير، فخالفهم النبي ﷺ، فدفع قبل أن تطلع الشمس».

ومن «الذبائح»:

# ١ \_ عن رافع بن خديج قال:

«خطبنا رسول الله على بعرفة، فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: أما بعد؛ فإن أهل الشرك والأوثان كانوا يدفعون من ها هنا عند غروب الشمس حتى تكون الشمس على رؤوس الجبال مثل عمائم الرجال على رؤوسها، هدينا مخالف هديهم، وكانوا يدفعون من المشعر الحرام عند طلوع الشمس على رؤوس الجبال مثل عمائم الرجال، هدينا مخالف لهديهم، وأخرجه الحاكم (٢ / ٢٧٧ و٣ / ٣٢٥)، وقال:

«صحيح على شرط الشيخين». ووافقه الذهبي، وفيه نظر من وجهين: الأول: أن محمد بن قيس بن مخرمة لم يرو له البخاري مطلقاً.

والآخر: أن ابن جريج يدلس كما قال الذهبي نفسه في «الميزان»، وقال أحمد: «إذا قال: «أخبرنا» أو «سمعت»؛ حسبك به».

وأنت ترى أنه لم يصرح بسماعه هنا، بل عنعنه فكانت علة.

والحديث أورده الهيثمي في «المجمع» (٣/ ٢٥٥) مثل رواية الحاكم، ثم قال: «رواه الطبراني في الكبير، ورجاله رجال الصحيح».

(١) أي: مزدلفة، قيل: سميت به لأن آدم وحواء عليهما السلام لما أهبطا اجتمعا بها!

(٢) جبل معروف عبِّد مكة.

١ \_ أخرجه البخاري (٩ / ٥١٣ ـ ٥١٧ و ٥٥٣)، ومسلم (٦ / ٧٨ و ٧٩)،

«قلت: يا رسول الله! إنا ملاقو العدو غداً، وليست معنا مُدى؟ قال على ما أنهر الدم وذُكر اسمُ الله فكل، ليس السنَّ والظفر، وسأَحدثك: أما السن فعظم، وأما الظفر فمدى الحبشة».

وأبو داود (۲ / ۳)، والنسائي (۲ / ۲۰۷)، والترمذي (۲ / ۳۵۰–۳۵۱)، وابن ماجه وأبو داود (۲ / ۲۸۶)، والبيهقي (۹ / ۲۶۷)، وأحمد (۳ / ۲۳٪ و ۶ / ۱٤۰)، والطحاوي في دشرح المعاني، (۲ / ۳۰۳).

قال شيخ الإسلام (ص٤٥ ـ ٥٥):

«نهى النبي عن الذبح بالظفر معللاً بأنها مدى الحبشة، كما علل السن بأنه عظم. وقد اختلف الفقهاء في هذا، فذهب أهل الرأي إلى أن علة النهي كون الذبح بالسن والظفر يشبه الخنق، أو هو مظنة الخنق، والمنخنقة محرمة، وسوغوا على هذا الذبح بالسن والظفر المنزوعين لأن التذكية بالآلات المنفصلة المحددة لا خنق فيه، والجمهور منعوا من ذلك مطلقاً، لأن النبي هي استثنى السن والظفر مما أنهر الدم، فعلم أنه من المحدد الذي لا يجوز التذكية به، ولو كان لكونه خنقاً لم يستثنه، والمظنة إنما تقام مقام الحقيقة إذا كانت الحكمة خفية أو غير منضبطة، فأما مع ظهورها وانضباطها فلا، وأيضاً فإنه مخالف لتعليل رسول الله هي المنصوص في الحديث، أن هذا الوصف وهو كونه مدى الحبشة بعد قوله: «وساحدثكم عن ذلك»، يقتضي أن هذا الوصف وهو كونه مدى الحبشة - له تأثير في المنع، إما أن يكون علة، أو دليلاً على العلة، أو وصفاً من أوصاف العلة أو دليلها، والحبشة في أظفارهم طول، فيذكون بها دون سائر الأمم، فيجوز أن يكون نهيه عن ذلك لما فيه من مشابهتهم فيما يختصون به وهي «الفتح» ما خلاصته:

«قوله: «وأما الظفر فمدى الحبشة»، أي: وهم كفار وقد نهيتم عن التشبه بهم. قاله ابن الصلاح وتبعه النووي، واعترض عليه بأنه لوكان كذلك لامتنع الذبح بالسكين وسائر ما يذبح به الكفار، وأجيب بأن الذبح بالسكين هو الأصل، وأما ما يلحق بها فهو =

#### ومن «الأطعمة»:

١ ـ عن عدي بن حاتم، قال:

«قلت: يا رسول الله! إني أسألك عن طعام لا أدعه إلا تحرجاً، قال: لا تدع شيئاً ضارعت فيه نصرانية»(١).

= الذي يعتبر فيه التشبيه لصنفها، ومن ثم كانوا يسألون عن جواز الذبح بغير السكين وشبهها كما سيأتي واضحاً.

١ - أخرجه أحمد (٤ / ٢٥٨ و ٣٧٧)، والبيهقي (٧ / ٢٧٩)، والترمذي أيضاً (٢ / ٣٨٤)؛ من طريق شعبة عن سماك بن حرب قال: سمعت مري بن قطري قال: سمعت عدي بن حاتم به، وكذا رواه ابن حبان (١ / ٢٧٤ / ٣٣٣ / الإحسان).

وهذا سند حسن بما بعده، رجاله ثقات رجال مسلم، غير مري بن قطري، وقد وثقه ابن حبان، وقال فيه الحافظ في «التقريب»:

«مقبول»، أي: إذا توبع، ولم يتفرد به، فقد أخرجه أبو داود (٢ / ١٤٢)، والترمذي أيضاً، وابن ماجه (٢ / ١٩٢)، وكذا البيهقي، وأحمد (٥ / ٢٧٦ و ٢٧٧)؛ من طرق عن سماك بن حرب: حدثني قبيصة بن هلب عن أبيه قال: سمعت النبي يقول ـ وسأله رجل فقال: إن من الطعام طعاماً أتحرج منه؟ ـ فقال:

«لا يختلجن في نفسك شيء ضارعت فيه النصرانية».

وهذا الإسناد كالذي قبله، إلا أن قبيصة بن هلب وثقه العجلي أيضاً، وقال الترمذي: «هذا حديث حسن».

(١) أي: شابهت لأجله أهل الملة النصرانية من حيث امتناعهم إذا وقع في قلب أحدهم أنه حرام أو مكروه، وهذا في المعنى تعليل النهي، والمعنى: لا تتحرج فإنك إن فعلت ذلك؛ ضارعت فيه النصرانية؛ فإنه من دأب النصارى وترهبهم. كذا في وتحفة الأحوذي، في شرح حديث هلب الآتي قريباً شاهداً لحديث عدي

### ومن «اللباس والزينة»:

#### ١ ـ عن عبدالله بن عمرو بن العاص قال:

١ \_ أخرجه مسلم (٦ / ١٤٤)، والنسائي (٢ / ٢٩٨)، والحاكم (٤ / ١٩٠)، والحاكم (٤ / ١٩٠)، وأحمد (٢ / ١٩٠)، والرامهرمزي في والمحدث الفاصل: (ق ٦٩ / ٢٠)، وقال الحاكم:

دحديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه، وقد وهم في استدراكه على مسلم.

وفي هذا الحديث النهي عن لبس ثياب الكفار الخاصة بهم. قال شيخ الإسلام (ص٥٧ - ٥٨):

«وعلل النهي عن لبسها بأنها من ثياب الكفار، وسواء أراد أنها مما يستحله الكفار بأنهم يستمتعون بخلاقهم في الدنيا، أو مما يعتاده الكفار لذلك؛ كما أنه في الحديث قال: «إنهم يستمتعون بآنية الذهب والفضة في الدنيا، وهي للمؤمنين في الأخرة»، ولهذا كان العلماء يجعلون اتخاذ الحرير وأواني الذهب والفضة تشبها بالكفار، ففي «الصحيحين» عن أبي عثمان النهدي قال:

«كتب إلينا عمر رضي الله عنه ونحن بأذربيجان مع عتبة بن فرقد: يا عتبة! إنه ليس من كد أبيك ولا من كد أمك، فأشبع المسلمين في رحالهم مما تشبع منه في رحلك، وإياك والتنعم، وزي أهل الشرك، ولبوس الحرير، فإن رسول الله على نهى عن لبوس الحرير، وقال: إلا هكذا، ورفع لنا رسول الله على إصبعيه الوسطى والسبابة وضمهما».

وروى أبو بكر الخلال بإسناده عن محمد بن سيرين أن حذيفة بن اليمان أتى بيتاً فرأى فيه حادثتين (في المخطوطة (ق٠٥ / ٢) حارستان) فيه أباريق الصفر والرصاص فلم يدخله، وقال: من تشبه بقوم فهو منهم، وفي لفظ آخر: فرأى شيئاً من زي العجم، فخرج، وقال: من تشبه بقوم فهو منهمه

«رأى رسول الله علي توبين معصفرين، فقال: إن هذه من ثياب الكفار فلا تلسها».

٢ ـ عن على رضى الله عنه رفعه:

«إياكم ولبوس الرهبان، فإنه من تزيا بهم أو تشبه، فليس مني».

٣ ـ عن أبي أمامة قال:

٢ - أخرجه الطبراني في «الأوسط» بسند لا بأس به. كذا في «الفتح» (١٠ / ٢٢٣).

وأقول الآن في هذه الطبعة: لعل الحافظ يعني: لا بأس بسنده في الشواهد، فقد وقفت على إسناده، فتبين أن فيه عللاً تضطرني إلى الحكم عليه بالضعف، ولذلك بادرت إلى إخراجه في «الأحاديث الضعيفة» (٣٢٣٤)، وتفصيل القول فيه هناك، والله تعالى هو الهادي.

٣- أخرجه أحمد (٥ / ٢٦٤) من طريق القاسم قال: سمعت أبا أمامة به .
قلت: وهذا إسناد حسن، رجاله كلهم ثقات غير القاسم - وهو ابن عبدالرحمن أبو عبدالرحمن الدمشقي - وهو حسن الحديث، وقال الهيثمي في «المجمع» (٥ / ١٣١):

«رواه أحمد والطبراني ورجال أحمد رجال الصحيح ؛ خلا القاسم، وهو ثقة، وفيه كلام لا يضره.

وفيه أن شيخ أحمد فيه: زيد بن يحيى، وليس من رجال الصحيح؛ لا البخاري ولا مسلم. فجعله منهم سهو منه. ثم ذكر للحديث شاهداً من رواية جابر بن عبدالله عند الطبراني في والأوسط، قال في آخره:

«وخالفوا أولياء الشيطان بكل ما استطعتم».

«خرج رسول الله على مشيخة من الأنصار بيض لحاهم، فقال: يا معشر الأنصار! حمروا وصفروا، وخالفوا أهل الكتاب، قال: فقلنا: يا رسول الله! إن أهل الكتاب يتسرولون ولا يأتزرون! فقال رسول الله يشين تسرولوا وائتزروا وخالفوا أهل الكتاب، قال: فقلنا: يا رسول الله! إن أهل الكتاب يتخففون ولا ينتعلون! قال: فتخففوا وانتعلوا وخالفوا أهل الكتاب. قلنا: يا رسول الله! إن أهل الكتاب يقصون عثانينهم ويوفرون قال: فقلنا: يا رسول الله! إن أهل الكتاب يقصون عثانينهم ويوفرون سبالهم(۱)، قال على قصوا سبالكم، ووفروا عثانينكم، وخالفوا أهل الكتاب».

عن ابن عمر رضي الله عنه قال: قال رسول الله على:

وحديث أبي أمامة حسنه الحافظ في «الفتح» (٩ / ٢٩١)، وقال:

«وأخرج الطبراني نحوه من حديث أنس».

(١) العثانين: جمع عثنون، وهي اللحية، و (السبال) جمع (سبلة) بالتحريك، وهي الشارب.

٤ - أخرجه البخاري (١٠ / ٢٨٨)، ومسلم (١ / ١٥٣)، وأبو عوانة (١ / ١٨٩)، والبيهقي (١ / ١٥٠)، من طريق نافع عنه، إلا أن أبا عوانة قال: «المجوس»، بدل: «المشركون»، ويشهد له ما أخرجه البيهقي (١ / ١٥١)؛ من طريق ميمون بن مهران عن عبدالله بن عمر قال:

ذُكر لرسول الله ﷺ المجوس، فقال:

«إنهم يوفرون سبالهم، ويحلقون لحاهم، فخالفوهم».

ورجاله ثقات غير أبي بكر محمد بن جعفر المزكي، فلم أجد من ترجمه.

لكن أخرجه ابن حبان في «صحيحه» (٧٤٥٢ ـ الإحسان) من طريق أخرى، =

«خالفوا المشركين؛ أحفوا الشوارب، وأوفوا اللحي».

عن أبى هريرة قال: قال رسول الله ﷺ:

= ولذلك خرجته في «الصحيحة» (٢٨٣٤).

ويشهد له أيضاً حديث أبي هريرة الآتي بعده، ففيه:

وخالفوا المجوس»، ولهذا قال الحافظ في «الفتح»:

«وهو المراد في حديث ابن عمر، فإنهم كانوا يقصون لحاهم، ومنهم من كان يحلقها».

#### قال شيخ الإسلام (ص٢٨):

«فأمر على بمخالفة المشركين مطلقاً، ثم قال: أحفوا الشوارب، وأوفوا اللحى، وهذه الجملة الثانية بدل من الأولى، فإن الإبدال يقع في الجمل كما يقع في المفردات، قال: فلفظ مخالفة المشركين دليل على أن جنس المخالفة أمر مقصود للشارع، وإن عينت في هذا الفعل، فإن تقديم المخالفة علة تقديم العام على الخاص، كما يقال: أكرم ضيفك؛ أطعمه وحادثه، فأمرك بالإكرام أولاً، دليل على أن إكرام الضيف مقصود، ثم عينت الفعل الذي يكون إكراماً في ذلك الوقت، والتقرير من هذا الحديث شبيه بالتقرير من قوله: لا يصبغون فخالفوهم».

وسيأتي هذا الحديث بعد هذا بحديث، ثم ذكر حديث أبي هريرة، وهو الحديث المذكور أعلاه، والتالي تخريجه.

٥ ـ أخرجه مسلم (١ / ١٥٣)، وأبوعوانة (١ / ١٨٨)، والبيهقي (١ / ١٥٠)، وأحمد (٢ / ١٥٠)، والبيهقي (١ / ١٥٠)، وأحمد (٢ / ١٥٣)؛ من طريق العلاء بن عبدالرحمن عن أبيه عنه.

وله شاهد من حديث أنس، أورده في «المجمع» (٥ / ١٦٦)، وقال: «رواه البزار، وفيه الحسن بن جعفر، وهو ضعيف متروك».

وقد أخرجه الطحاوي (٢ / ٣٣٣) من طريق أخرى ضعيفة أيضاً.

«جزوا الشوارب وأرخوا اللحى ؛ خالفوا المجوس».

### ٦ ـ وعنه قال: قال النبي ﷺ:

#### قال شيخ الإسلام:

«فعقب الأمر بالوصف المشتق المناسب، وذلك دليل على أن مخالفة المجوس أمر مقصود للشارع، وهو العلة في هذا الحكم، أو علة أخرى، أو بعض علة، وإن كان الأظهر عند الإطلاق أنه علة تامة، ولهذا لما فهم السلف كراهة التشبه بالمجوس في هذا وغيره؛ كرهوا أشياء غير منصوصة بعينها عن النبي على من هدي المجوس، وقال المروزي: سألت أبا عبدالله \_ يعني أحمد بن حنبل \_ عن حلق القفا؟ فقال: هو من فعل المجوس، ومن تشبه بقوم فهو منهم . . .

وذكر الخلال عن المعتمر بن سليمان التميمي قال: كان أبي إذا جز شعره لم يحلق قفاه، قيل له: لم؟ قال: كان يكره أن يتشبه بالعجم. والسلف تارة يعللون الكراهة بالتشبه بأهل الكتاب، وتارة بالتشبه بالأعاجم، وكلا العلتين منصوص في السنة، مع أن الصادق المصدوق على قد أخبر بوقوع المشابهة لهؤلاء وهؤلاء؛ كما قدمنا بيانه».

٣ ـ أخـرجه البخاري (١٠ / ٢٩١)، ومسلم (٦ / ١٠٥)، وأبو داود (٢ / ١٩٥)، والنسائي (٢ / ٢٧٣)، وابن ماجه (٢ / ٣٨١)، وأحمد (٢ / ٢٤٠ و ٢٦٠ و ٣٠٩ و ٣٠٠ و ٣٠ و ٣٠٠ و

قال الشوكاني في «نيل الأوطار» (١ / ١٠٥):

«والحديث يدل على أن العلة في شرعية الصباغ، وتغيير الشيب، هي مخالفة اليهود والنصارى، وبهذا يتأكد استحباب الخضاب، وقد كان رسول الله على يبالغ في مخالفة أهل الكتاب، ويأمر بها، وهذه السنة قد كثر اشتغال السلف بها، ولهذا ترى المؤرخين في التراجم لهم يقولون: «وكان يخضب»، «وكان لا يخضب»، قال ابن الجوزي: قد اختضب جماعة من الصحابة والتابعين، وقال أحمد بن حنبل وقد رأى الحوزي: قد اختضب جماعة من الصحابة والتابعين، وقال أحمد بن حنبل وقد رأى

### «إن اليهود والنصاري لا يصبغون، فخالفوهم».

وجلًا قد خضب لحيته: إني لأرى رجلًا يحيي ميتاً من السنة، وفرح به حين رآه صبغ
 بها».

وقال شيخ الإسلام (ص٢٤) بعد أن ذكر الحديث:

«هٰذا فيه أمرٌ بمخالفتهم، وذلك يقتضي أن يكون جنس مخالفتهم أمراً مقصوداً للشارع؛ لأنه إن كان الأمر بجنس المخالفة حصل المقصود، وإن كان الأمر بالمخالفة في تغيير الشعر فقط؛ فهو لأجل ما فيه من المخالفة، فالمخالفة إما علة مفردة، أو علة أخرى، أو بعض علة، وعلى جميع التقديرات تكون مأموراً بها مطلوبة للشارع؛ لأن الفعل المأمور به إذا عُبِّر عنه بلفظ مشتق من معنى أعم من ذلك الفعل؛ فلا بد أن يكون ما منه الاشتقاق أمراً مطلوباً، لا سيما إن ظهر لنا أن المعنى المشتق منه معنى مناسب للحكمة، كما لو قبل للضف: «أكرمه»؛ بمعنى: أطعمه، وللشيخ الكبير: «وقره»؛ بمعنى: أخفض صوتك له، أو نحوه، وذلك لوجوه».

قلت: ثم أطال في بيانها إلى (ص٢٨) وفيه من الفوائد العلمية ما لا يوجد في غيره، ومما جاء فيه (ص٢٧):

«وهذا وإن دل على أن مخالفتهم أمر مقصود للشرع، فذلك لا ينفي أن تكون في نفس الفعل الذي خولفوا فيه مصلحة مقصودة مع قطع النظر عن مخالفتهم، فإن هنا شيئين:

أحدهما: أن نفس المخالفة لهم في الهدي الظاهر مصلحة ومنفعة لعباد الله المؤمنين، لما في مخالفتهم من المجانبة والمباينة التي توجب المباعدة عن أعمال أهل الجحيم، وإنما يظهر بعض المصلحة في ذلك لمن تنور قلبه حتى رأى ما اتصف به المغضوب عليهم والضالون من المرض الذي ضرره أشد من ضرر أمراض الأبدان.

والثاني: أن نفس ما هم عليه من الهدى والخلق قد يكون مضراً أو منقصاً، فينهى عنه، ويؤمر بضده، لما فيه من المنفعة والكمال، وليس شيء من أمورهم إلا =

#### ٧ ـ وعنه قال: قال رسول الله ﷺ:

«غيروا الشيب، ولا تشبهوا باليهود ولا بالنصاري».

وهو: إما مضر أو ناقص، لأن ما بأيديهم من الأعمال المبتدعة والمنسوخة ونحوها مضرة، وما بأيديهم مما لم ينسخ أصله، فهو يقبل الزيادة والنقص، فمخالفتهم فيه بأن يشرع ما يحصله على وجه الكمال، ولا يتصور أن يكون شيء من أمورهم كاملاً قط، إذا المخالفة لهم فيها منفعة وصلاح لنا في كل أمورهم، حتى ما هم عليه من إتقان أمور دنياهم قد يكون مضراً بالآخرة، أو بما هو أهم منه من أمر الدنيا، فالمخالفة فيه صلاح لنا . . وحقيقة الأمر أن جميع أعمال الكافر وأموره لا بد فيها من خلل يمنعها أن تتم منفعة بها، ولو فرض صلاح شيء من أموره على التمام لاستحق بذلك ثواب الآخرة، ولكن كل أموره إما فاسدة، وإما ناقصة، فالحمد لله على نعمة الإسلام التي هي أعظم النعم، وأم كل خير كما يحب ربنا ويرضى، فقد تبين أن نفس مخالفتهم أمر مقصود للشارع في الجملة، ولهذا كان الإمام أحمد وغيره من الأثمة يعللون الأمر بالصبغ بعلة المخالفة». ثم ساق بعض النقول في ذلك عن أحمد.

٧ ـ أخرجه أحمد (٢ / ١٦١ و ٤٩٩) من طريق محمد بن عمرو عن أبي سلمة عنه .

قلب: وهذا إسناد حسن. وأخرجه ابن حبان في «صحيحه» (٣٤٩ - الإحسان)، وتابعه عمر بن أبي سلمة عن أبيه عند أحمد (٢ / ٣٥٦)، والترمذي (٣ / ٥٤١)، وقال:

«حديث حسن صحيح»، وله شواهد كثيرة:

منها عن الـزبير بن العـوام، أخرجه أحمد (رقم ١٤١٥): حدثنا محمد بن كناسة: حدثنا هشام بن عروة عن عثمان بن عروة عن أبيه عن الزبير، قال: قال رسول الله ﷺ. فذكره، دون قوله: «ولا بالنصارى».

ومن طريق ابن كناسة هذا أخرجه النسائي (۲ / ۲۷۸)، وأبو نعيم (۲ / ۱۸۰)،
 والخطيب (٥ / ٤٠٤ ـ ٥٠٤).

قلت: وهذا إسناد صحيح، وقال أبو نعيم:

وغريب من حديث عروة، تفرد به ابن كناسة، وحدث به عن ابن كناسة الأثمة؛ أبو بكر بن أبي شيبة، وابن نمير، وأحمد بن حنبل، وأبو خيثمة».

فأشار بهذا إلى أن الإسناد صحيح، لكن أعله ابن معين والدارقطني بالإرسال كما حكى ذلك الخطيب، وقال الدارقطني:

«رواه الحفاظ من أصحاب هشام عن هشام عن عروة مرسلاً»، ثم أخرجه النسائي والخطيب (٤ / ٧٧) من طريق أحمد بن جناب الحدثي: حدثنا عيسى بن يونس عن هشام بن عروة عن أبيه عن ابن عمر مرفوعاً.

وهذا إسناد صحيح على شرط مسلم، لكنه أعل أيضاً، فقال النسائي بعد أن ساقه والذي قبله:

«كلاهما غير محفوظ». وقال الخطيب:

(تفرد بن أحمد بن جناب عن عيسي).

قلت: وهما ثقتان، فلا يضر تفردهما بهذا الإسناد، وكل هذه الأسانيد عن هشام صحيحة، وقد كان له في هذا الحديث عدة أسانيد، وهذا منها.

ومنها ما أخرجه الخطيب (٥ / ٤٠٥ و ٩ / ٣٧٨)؛ من طريق عبدالله بن أحمد الأهوازي الجواليقي: حدثنا زيد بن الحريش: حدثنا ابن رجاء عن سفيان عن هشام ابن عُروة عن أبيه عن عائشة مرفوعاً به.

وهذا إسناد لا بأس به في المتابعات، رجاله كلهم ثقات معروفون، غير زيد بن الحريش؛ أورده في «اللسان»، وقال:

«قال ابن حبان في «الثقات»: ربما أخطأ، وقال ابن القطان: مجهول الحال». ولم يتفرد به، فقد قال الخطيب عقيبه:

«وهكذا رواه أبو مروان يحيى بن أبي زكريا الغساني عن هشام».

وقال الدارقطني:

اوكذلك روى حفص بن عمر الحبطي عن هشام.

لكن يحيى بن أبي زكريا وحفص بن عمر ضعيفان، فالعمدة على رواية سفيان، وقد أورد الهيثمي حديث عائشة هذا في «المجمع» (٥ / ١٦٠ ـ ١٦١)، وقال:

«رواه الطبراني في «الأوسط» عن شيخ له اسمه أحمد، ولم أعرفه، والظاهر أنه ثقة لأنه أكثر عنه، وبقية رجاله ثقات».

ومن شواهد هذا الحديث ما أخرجه الطبراني في «الأوسط» (١ / ١٠ / ٢ / ١٤ بترقيمي) عن أنس بن مالك، قال:

كنا يوماً عند النبي ﷺ فدخلت عليه اليهود، فرآهم بيض اللحى، فقال: «مالكم لا تغيرون؟».

فقيل: إنهم يكرهون! فقال النبي ﷺ:

«لكنكم غيروا؛ وإياي والسواده.

قال الهيشمي (٥ / ١٦٠):

«وفيه ابن لهيعة، وبقية رجاله ثقات، وهو حديث حسن».

قلت: وبالجملة فالحديث صحيح بهذه الطرق والشواهد.

قال شيخ الإسلام:

«وهذا اللفظ ـ يريد المذكور في المتن ـ أدل على الأمر بمخالفتهم، والنهي عن مشابهتهم، فإنه إذا نهى عن التشبه بهم في بقاء بياض الشيب الذي ليس من فعلنا، =

## ٨ ـ عن أبن عباس قال:

= فلأنْ ينهى عن إحداث التشبه بهم أولى، ولهذا كان هذا التشبه بهم يكون حراماً، بخلاف الأول».

#### وقال المناوي:

«وفيه ندب مخالفة اليهود والنصاري مطلقاً، فإن العبرة بعموم اللفظ».

 $\Lambda$  - أخرجه البخاري (٦ / ٤٤٧ و ٧ / ٢٠١ و ١٠ / ٢٩٧)، ومسلم (٧ / ٨٣)، وأبو داود (٢ / ١٩٣)، والنسائي (٢ / ٢٩٢)، وابن ماجه (٢ / ٣٨٣)، وأحمد (رقم ٢٠٠٩ و ٢٣٨٢). وقد عزاه بعضهم للشيخين وأصحاب «السنن»، فأوهم أنه في الترمذي أيضاً، وليس كذلك. ولم يعزه إليه النابلسي في «الذخائر» (رقم ٣٢٠٢).

ففي الحديث أن أمر النبي ﷺ استقر أخيراً على مخالفة أهل الكتاب حتى في الشّعر!

### قال شيخ الإسلام (ص٨٢):

«ولهذا صار الفرق شعار المسلمين، وكان من الشروط المشروطة على أهل الذمة [أن] لا يفرقوا شعورهم، وهذا كما أن الله شرع في أول الأمر استقبال بيت المقدس موافقة لأهل الكتاب، ثم إنه نسخ ذلك وأمره باستقبال الكعبة، وأخبر عن اليهود وغيرهم من السفهاء أنهم سيقولون: ﴿ما ولاً هم عن قبلتهم التي كانوا عليها﴾».

والسر في موافقته لأهل الكتاب أول الأمر ما ذكره الحافظ في «الفتح»، وهو:

«أن أهل الأوثان أبعد عن الإيمان من أهل الكتاب، ولأن أهل الكتاب يتمسكون
بشريعة في الجملة، فكان يحب موافقتهم ليتألفهم، ولو أدت موافقتهم إلى مخالفة أهل
الأوثان، فلما أسلم أهل الأوثان الذين معه والذين حوله، واستمر أهل الكتاب على
كفرهم، تمحضت المخالفة لأهل الكتاب».

«كان النبي على يحب موافقة أهل الكتاب فيما لم يؤمر فيه، وكان أهل الكتاب يسدلون أشعارهم، وكان المشركون يفرقون رؤوسهم، فسدل النبي على ناصيته، ثم فرق بعد».

# ومن «الآداب والعادات»:

١ \_ عن جابر بن عبدالله مرفوعاً:

«لا تسلموا تسليم اليهود ، فإن تسليمهم بالرؤوس والأكف والإشارة»(١).

١ \_ قال الحافظ في «الفتح» (١١ / ١٢):

«أخرجه النسائي بسند جيد».

قلت: ولعله في «سننه الكبرى» أو في «عمل اليوم والليلة؛ له، ثم طبع هذا، وهو فيه برقم (٣٤٠)، وفيه عنعنة أبي الزبير. انظر «الصحيحة» (١٧٨٣).

وقد أورده الهيثمي في «المجمع» (٨ / ٣٨) بنحوه، ثم قال:

«رواه أبو يعلى والطبراني في «الأوسط»، ورجال أبي يعلى رجال الصحيح».

ويشهد له ما أخرجه الترمذي (٣ / ٣٨٦) من طريق ابن لهيعة عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أن رسول الله على قال: ليس منا من تشبه بغيرنا، لا تشبهوا باليهود ولا بالنصارى، فإن تسليم اليهود بالإشارة بالأصابع، وتسليم النصارى الإشارة بالأكف. وقال:

«هذا إسناده ضعيف».

قلت: وابن لهيعة إنما ضعف من قبل حفظه، والحديث الذي قبله يشهد لما رواه، وانظر الحديث الآتي.

(١) ولهذا كانوا يكرهون التسليم باليد؛ كما قال عطاء بن أبي رباح فيما أخرجه =

= البخاري في «الأدب المفرد» (ص١٤٦)، وإسناده صحيح على شرطه في «الصحيح». قال النووي:

والنهي عن السلام بالإشارة مخصوص بمن قدر على اللفظ حساً وشرعاً، وإلا فهي مشروعة لمن يكون في شغل يمنعه من التلفظ بجواب السلام كالمصلي والبعيد والأخرس، وكذا السلام على الأصم». ذكره في «الفتح».

قلت: ثم إن الحديث عام يشمل - باستثناء من سبق - من سلم بالإشارة واللفظ معاً، أو بالإشارة دون اللفظ، وإن كان هذا أشد مخالفة ؛ لجمعه بين ترك السنة - وهو القاء السلام أو رده - والتشبه بالكفار.

وأما النووي فقد حمله على هذا الأخير محتجًا بحديث في ثبوته نظر، فقال في «الأذكار» (ص٣١٣) عقب حديث عمرو بن شعيب المتقدم:

وأما الحديث الذي رويناه في كتاب الترمذي عن أسماء بنت يزيد أن رسول الله على مر في المسجد يوماً وعصبة من النساء قعود، فأشار بيده بالتسليم، قال الترمذي: حديث حسن. فهذا محمول على أنه على جمع بين اللفظ والإشارة، يدل على هذا أن أبا داود روى هذا الحديث، وقال في روايته: فسلم عليناه.

قلت: حديث أسماء هذا لا يصح، فلا يصلح للاعتماد عليه في إجازة ما دل مطلق حديث جابر وغيره على منعه، وذلك لأن إسناده يدور على شهر بن حوشب عنها، وهو مختلف فيه، وقد قال فيه ابن عدي:

«هو ممن لا يحتج به، ولا يتدين بحديثه»، قال الحافظ في «التقريب»: الصدوق، كثير الإرسال والأوهام».

وكثرة أوهامه مما لا يشك فيه من تتبع روايته وأحاديثه، ولذلك لا نشك أن ما تفرد به أو اختلف عليه فيه؛ أنه لا يحتج به، وإنما يعتبر به في الشواهد والمتابعات، وقد تفرد بذكر الإشارة في هذا الحديث، بل اختلف عليه فيها؛ فمنهم من أثبتها عنه، ومنهم =

= من لم يذكرها البتة، فقد أخرج حديثه الترمذي (٣ / ٣٨٦)، والبخاري في «الأدب المفرد» (ص١٥١)، وأحمد (٦ / ٤٥٧ ـ ٤٥٨)؛ من طريق عبدالحميد بن بهرام عن شهر به. وقال الترمذي:

«وهذا حديث حسن، قال أحمد بن حنبل: لا بأس بحديث عبدالحميد بن بهرام عن شهر بن حوشب، قال محمد: شهر حسن الحديث، وقوى أمره، وقال: إنما تكلم فيه ابن عون».

قلت: قد تكلم فيه غيره أيضاً، فانظر ترجمته في «تهذيب التهذيب»، وقد ذكرت لك خلاصة ما يستفاد من أقوالهم فيه.

ثم أخرج الحديث أبو داود (٢ / ٣٤٣)، والدارمي (٢ / ٢٧٧)، وابن ماجه (٢ / ٣٩٨)، وأحمد (٢ / ٢٥٤) من طريق ابن أبي حسين سمعه من شهر بن حوشب، يقول: أخبرته أسماء ابنة يزيد: مر علينا النبي على في نسوة فسلم علينا. فلم يذكر ابن أبي الحسين \_ واسمه عبدالله بن عبدالرحمن \_ عنه الإشارة، وذكرها عبدالحميد بن بهرام، فاختلفا، فوجب الترجيح، ورواية ابن أبي حسين عندي أرجح، لأنه ثقة عند الجميع كما قال ابن عبدالبر، وهو محتج به في «الصحيحين»، وليس كذلك ابن بهرام، فهو مع كونه ليس من رجالهما، فقد قيل فيه: «إنه يهم»، و «لا يحتج بحديثه»؛ فلا يصلح أن يعارض بروايته ويقال: «زيادة الثقة مقبولة»؛ لأن هذا محله فيما لو كان الزائد يصلح أن يعارض مروايته ويقال: «زيادة الثقة مقبولة»؛ لأن هذا محله فيما لو كان الزائد

على أننا لو فرضنا أن ابن بهرام قد حفظ هذه الزيادة عن شهر، فذلك يدل على أن شهراً نفسه كان يضطرب فيها، فكان يرويها تارة، وتارة لا، وذلك مما يوهن الاعتماد عليها والاحتجاج بها. ويؤيد هذا أن الحديث رواه غير شهر عن أسماء بدون الزيادة، فقال البخاري في «الأدب»:

حدثنا مخلد قال: حدثنا مبشر بن إسماعيل عن ابن أبي غنية عن محمد بن =

#### ٢ - عن الشريد بن سويد قال:

= مهاجر عن أبيه عن أسماء أبنة يزيد الأنصارية:

مربي النبي على وأنا في جوار أتراب لي ، فسلم علينا.

وهذا إسناد صحيح إن شاء الله تعالى، ورجاله ثقات؛ رجال الصحيح، غير مهاجر والد محمد، وقد روى عنه جمع، وذكره ابن حبان في «الثقات» (٥ / ٢٧٤)، فالأخذ بحديثه هذا أولى، ولا سيما وهو مولى أسماء هذه، فهو أعلم بحديثها من شهر.

ويذلك يثبت أن أصل الحديث صحيح، وأن ذكر الإشارة فيه منكر من أوهام شهر بن حوشب، فلا يحتج بها، ولا يعارض الحديث الذي نحن في صدد الكلام عليه.

(تنبيه): قال الحافظ في «الفتح» بعد أن ساق حديث أسماء، واللفظ الذي فيه الإشارة: «وله شاهد من حديث جابر عند أحمد».

ونقله عنه المباركفوري في «تحفة الأحوذي».

ویغلب على الظن أن قوله: «جابر» سبق قلم من الحافظ، والصواب: «جریر»، فإن الهیثمی لم یورد فی «المجمع» (۸ / ۳۸) غیر حدیثه، ولفظه:

ومر النبي على نسوة، فسلم عليهن، وهو في والمسند، (٤ / ٣٥٧ و ٣٦٣)، و وعمل اليوم والليلة، لابن السني (رقم ٢٢١)، وأبي يعلى، والطبراني، وقد تكلم عليه الهيثمي بما يدل على اضطراب إسناده، وفي بعض طرقه جابر عن طارق التيمى، قال الهيثمى: وفإن كان جابر هو الجعفى فهو ضعيف».

وجزم الحافظ في «التعجيل» بأنه هو، وفيه نظر، فإنه وقع في السند جابر بن عبدالله، والجعفى اسم أبيه يزيد، فافترقا، والله أعلم.

٢ - أخرجه أبو داود (٢ / ٢٩٥)، والحاكم (٤ / ٢٦٩)، وأحمد (٤ / ٣٨٨)،
 وقال الحاكم: «صحيح الإسناد»، ووافقه الذهبي.

قلت: بل هو على شرط البخاري، وابن جريج قد صرح بالتحديث عند 🛓

«مر بي رسول الله على وأنا جالس هكذا، وقد وضعت يدي اليسرى خلف ظهري، واتكأت على ألية يدي، فقال: أتقعد قِعدة المغضوب عليهم؟!».

٣ ـ عن سعد بن أبي وقاص قال: قال ر ول الله ﷺ:

= عبدالرزاق، كما في «كتاب الأحكام، لعبدالحق الإشبيلي (رقم ١٧٨٤ ـ بتحقيقي).

ثم رأيته كما ذكره عبدالحق في «مصنف عبدالرزاق» (٢ / ١٩٨ / ٣٠٥٧)، فزالت العلة، وصح الحديث والحمد لله.

وروى عبد الرزاق أيضاً (١٠ / ٤١٥ / ١٩٥٤٢) عن يحيى بن أبي كثير؛ قال: «زجر رسول الله ﷺ أن يعتمد الإنسان على يده اليسرى إذا كان ياكل.

قلت: ورجاله ثقات؛ لكنه معضل، وفي عموم الذي قبله ما يؤيد هذا. والله أعلم.

ويشهد له حديث ابن عمر:

أن رسول الله على راى رجلًا ساقطاً يده في الصلاة، فقال: ولا تجلس هكذا؛ إنما هذه جلسة الذين يعذبون».

أخرجه أحمد (رقم ٩٩٧٦) بسند حسن صحيح، وقد تقدم في «الصلاة» (رقم ٧٧٣).

٣ ـ حديث حسن، أخرجه الدولابي في «الكنى» (٢ / ١٣٧) من طريق أبي الطيب هارون بن محمد قال: حدثنا بكير بن سمار عن عامر بن سعد عن سعد ـ في الأصل: سعيد وهو تحريف ـ قال: قال رسول الله عليه:

«إن الله نظيف يحب النظافة، جواد يحب الجود، كريم يحب الكرم، طيب يحب الطيب، فنظفوا . . . الحديث»، ورجاله ثقات؛ غير أبي الطيب هارون بن محمد، وهو ضعيف جداً .

«نظفوا أفنيتكم، ولا تشبهوا باليهود؛ تجمع الأكباءً(١) في دورها».

٤ ـ عن عبدالله بن مسعود رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ:

لكن أخرجه الترمذي من طريق أخرى عن خالد بن إلياس عن صالح بن أبي حسان قال: سمعت سعيد بن المسيب يقول: فذكره موقوفاً عليه. قال: فذكرت ذلك لمهاجر بن مسمار، فقال: حدثنيه عامر بن سعد عن أبيه عن النبي على مثله. وقال الترمذي: دحديث غريب، وخالد بن إلياس يضعف،

قلت: وقد يتقوى بالطريق الأول، ويزيده قوة ما في «الجامع» عن سعد أيضاً مرفوعاً بلفظ: «طهروا أفنيتكم، فإن اليهود لا تنظف أفنيتها».

رواه الطبراني في والأوسط»، وقال الشارح المناوي:

«قال الهيثمي: رجاله رجال الصحيح؛ خلا شيخ الطبراني».

قلت: فهذه الطريق غير الطريقين الأوليين قطعاً، فهو شاهد قوي للقدر الذي أوردنا من الحديث. والله تعالى أعلم.

ثم وقفت على إسناد الطبراني في وزوائد المعجم الصغير والأوسط، (١١ / ٢)، فرأيت رجاله رجال الصحيح كما قال الهيثمي خلا شيخ الطبراني، وهو علي بن سعيد، وهو الرازي، وهو مختلف فيه، والراجح أنه حسن الحديث إذا لم يخالف.

وللحديث شاهد مرسل، آخرجه وكيع بن الجراح في «الزهد» (٢ / ٦٥ / ١)، وسنده ضعيف. وبالجملة؛ فالحديث ثابت قطعاً بهذه الطرق.

(١) جمع (كبي) بالكسر والقصر، في «القاموس»: «كـ (إلى): الكناسة».

٤ \_ أخرجه الإمام أحمد (رقم ٤٢٦٣)، والبيهقي (١٠ / ٢١٥)، من طريق
 إبراهيم بن مسلم الهجري عن أبي الأحوص عنه.

والهجري هذا ضعيف، وقد ورد عنه موقوفاً على ابن مسعود.

وأخرجه البيهقي أيضاً، وقال: «إنه المحفوظ».

قلت: لكن الـظاهر أنه ورد من غير طريق الهجري، فقد أورده الهيثمي في
 «المجمع» (٨ / ١١٣) باللفظ المذكور أعلاه، وقال:

«رواه أحمد والطبراني، ورجال الطبراني رجال الصحيح».

والهجري ليس من رجال الصحيح، فدل على أن الطبراني رواه من طريق غيره، فتقوى الحديث به، ولا سيما أن له شاهداً، فقد جاء الحديث في «الكشاف»، وقال مخرجه الحافظ العسقلاني (٤ / ١٨ رقم ١٤٥):

«رواه ابن مردويه من حديث سمرة بن جندب، ومن حديث أبي موسى الأشعري نحوه، ورواه أحمد والبخاري في «الأدب المفرد» من وجهين عن أبي الأحوص عن عبدالله بن مسعود».

قلت: هو عند البخاري (ص١٨٤) من طريق عبدالملك عن أبي الأحوص به موقوفاً، وهو عند أحمد من طريق الهجري مرفوعاً كما تقدم، وصنيع الحافظ يوهم أنهما أخرجاه كلاهما موقوفاً أو مرفوعاً، وليس كذلك.

وبالجملة فالحديث حسن أو صحيح. والله أعلم.

والحديث أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٨ / ٧٣٧ / ٦٢٠٣)، وابن عدي في ترجمة الهجري من «الكامل» (١ / ٢١٣)، وقال:

«وإبراهيم الهجري حدث عنه شعبة والثوري وغيرهما، وأحاديثه عامتها مستقيمة المتن، وإنما أنكروا عليه كثرة روايته عن أبي الأحوص عن عبدالله، وهو عندي ممّن يكتب حديثه».

وروى له ابن أبي شيبة (٦١٩٥) شاهداً عن قتادة؛ قال: بلغنا أن رسول الله ﷺ سُئل عن اللعب بالكعبين؟ فقال: «إنها ميسر الأعاجم».

قال: وكان قتادة يكره اللعب بكل شيء حتى يكره اللعب بالحصى.

قلت: وإسناده صحيح؛ لكنه مرسل؛ فلا بأس به في الشواهد.

«إياكم وهاتان(۱) الكعبتان الموسومتان اللتان تزجران زجراً ، فإنها ميسر العجم».

«متنوعات»:

١ - عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه: سمعت النبي ﷺ يقول:
 «لا تُطروني (١) كما أطرت النصارى عيسى ابن مريم، إنما أنا عبدالله،

(١) هكذا الرواية، وهي على لغة من يلزم المثنى الألف، وهي لغة صحيحة معروفة.

١ - أخرجه البخاري (٦ / ٣٨١ و ١٢ / ١٧٤)، والترمذي في والشمائل (٢
 ١٦١)، والدارمي (٢ / ٣٢٠)، والطيالسي (رقم ٢٥)، وأحمد (رقم ١٥٤ و ١٦٤ و ٣٣١).

(٢) بضم أوله من الإطراء، قال المناوي على «الشمائل»:

«وهو المبالغة في المدح والغلو، فالمعنى: لا تجاوزوا الحد في مدحي بغير الواقع، فيجركم ذلك إلى الكفر كما جر النصارى لما تجاوزوا الحد في مدح عيسى عليه السلام بغير الواقع واتخذوه إلهاً. قال:

والتشبيه في قوله: «كما أطرت النصارى عيسى» في زعم الألوهية، ويصح أن يكون ليس بمجرد ذلك، بل لنسبة ما ليس فيه، فيكون أعم».

قلت: وهذا هو الصحيح، لأننا نعلم بالضرورة أن النصارى قد أطروا عيسى عليه السلام بغير الألوهية أيضاً، فمدح المسلمين للنبي على بما ليس فيه يكون تشبها بالنصارى، فينهى عنه لأمرين:

الأول: كونه كذباً في نفسه، وهو ع أرفع مقاماً من أن يمدح به.

والآخر: سداً للذريعة، وخشية أن يؤدي ذلك إلى ما ادعته النصارى في نبيهم من الألوهية ونحوها. وقد وقع في هذا بعض المسلمين، على الرغم من هذا الحديث =

= وغيره، وذلك مصداق قوله على:

«لتتبعن سنن من قبلكم شبراً بشبر وذراعاً بذراع، حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه». متفق عليه، وهو مخرج في «ظلال الجنة» (٧٢ ـ ٧٥).

قلت: ومع ذلك فإننا لا نزال نسمع بعضهم يترنم بقول القائل مخاطباً النبي ﷺ:

فإن من جودك الدنيا وصرتها ومن علومك علم اللوح والقلم!

فهذا شرك في بعض صفاته تعالى، فإن الله عز وجل كما أنه واحد في ربوبيته وألوهيته، فكذلك هو واحد في صفاته، لا يشاركه في شيء منها أحد من مخلوقاته، مهما سمت منزلته، وعلت رتبته، فهذا نبينا محمد على سيد البشر يسمع جارية تقول في غنائها البريء:

### وفينا نبي يعلم ما في غد

فيقول لها ﷺ: «دعي هذا وقولي الذي كنت تقولين». أخرجه البخاري وغيره.

فأين قول هذه الجارية مما يردده بعض المسلمين منذ مئات السنين:

### ومن علومك علم اللوح والقلم!

فهو عندهم ليس يعلم فقط ما في غد، بل يعلم ما كان وما سيكون مما سطره القلم في اللوح المحفوظ! بل هو بعض علمه!! سبحانك هذا بهتان عظيم وإثم مبين.

ومن كان له اطلاع على كتب الصوفية والتي يسمونها بالحقائق (!)، وكتب الموالد، ونحوها، يرى من هذا القبيل العجب العجاب.

وقد يتوهم كثير من الناس الذين يريدون أن يحسنوا الظن بكل الناس أن هذه الأقوال التي تقال في مدحه على لا يقصدون معانيها الظاهرة منها. وأن كثيرين منهم لا يخطر في بالهم ذلك. ونحن نتمنى أن يكون هذا صحيحاً، ولكن: «ما كل ما يتمنى المرء يدركه» . . . فقد سمعنا من أناس يظن فيهم العلم والصلاح ما يجعلنا مضطرين =

= أن نسيء الظن بهم وبعقائدهم، وآخر ما وقع من ذلك أن شيخاً منهم (هلك قريباً) كان يدرس في مسجد بني أمية، فسر قوله تعالى في سورة الحديد ﴿هو الأول والآخر والطاهر والباطن وهو بكل شيء عليم ﴾، قال: هو محمد ﷺ، فلما اعترض عليه، حاول أن يلطف الأمر بشيء من التأويل، مصراً على إرجاع الضمير إليه ﷺ، فلما قيل له اقرأ الآية التي بعدها: ﴿هو الذي خلق السماوات والأرض في ستة أيام ثم استوى على العرش ﴾، فهل هو محمد؟ فبهت . . . ومن يعلم مذهب القائلين بوحدة الوجود، لا يستغرب صدور مثل هذه الكفريات منهم.

٢ ـ أخرجه الترمذي (٣/ ٢١٣) والسياق له، وأحمد (٥ / ٢١٨)، والرواية الأخرى له مع الزيادات التي بين القوسين من طريق الزهري عن سنان بن أبي سنان عنه.

ووهذا إسناد صحيح على شرط الشيخين.

وقال الترمذي :

«حديث حسن صحيح».

وقواه ابن القيم في «إغاثة اللهفان» (٢ / ٣٠٠)، وعزاه في مكان آخر (١ / ٢٠٥) للبخاري في «صحيحه»، وهذا وهم منه رحمه الله، فليس هو في «الصحيح»، ولم يعزه النابلسي في «اللخائر» (٢٠٤٦) إلا للترمذي، وأورده ابن كثير في «تفسيره» (٢ / ٢٤٣) من طريق ابن جرير وأحمد فقط، وكأنه ذهل عن كونه في الترمذي أحد الستة، وإلا لما أبعد النجعة!

فقد أنكر على عليهم ذلك القول لمشابهته لقول اليهود، مع ظهور الفرق بينهما لفظاً وقصداً، فهو دليل واضح على أن مشابهة الكفار منكرة شرعاً، ولو كانت النية صالحة، ومثل هذه القصة في الدلالة على ما ذكرنا قصة صلاتهم وراءه على قياماً وهو قاعد، وأمره إياهم بالقعود، وقد تقدمت مع الكلام عليها، فراجعها

«أن رسول الله ﷺ لما خرج إلى حنين، مرَّ بشجرة للمشركين، يُقال لها: ذات أنواط، يعلقون عليها أسلحتهم، [ويعكفون حولها]؛ قالوا: يا رسول الله! اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط، فقال النبي ﷺ:

(سبحان الله (وفي رواية: الله أكبر)! هذا كما قال قوم موسى: ﴿ اجْعَلْ لَنَا إِلٰهاً كَمَا لَهُم آلِهةً ﴾، والذي نفسي بيده؛ لتركبن سنة من كان قبلكم [سنة سنة])».

٣ ـ عن عبدالله بن عمر قال: قال رسول الله ﷺ:

٣- أخرجه أحمد (رقم ١١٤ و ٥١١٥ و ٥٦٦٥)، والخطيب في دالفقيه والمتفقه، (٢ / ٧٣)، وابن عساكر (١٩ / ٩٦ / ١)؛ من طريق عبدالرحمن بن ثابت ابن ثوبان: حدثنا حسان بن عطية عن أبي منيب الجرشي عنه.

وهـذا إسناد حسن، وفي ابن ثابت كلام لا يضر، وقـد علق البخـاري في «صحيحه» (٦ / ٧٥) بعضه، وقال الحافظ في «شرحه»:

ههو طرف من حديث أخرجه أحمد من طريق أبي منيب . . . وله شاهد مرسل بإسناد حسن أخرجه ابن أبي شيبة من طريق الأوزاعي عن سعيد بن جبلة عن النبي عليه بتمامه».

قلت: وأخرج القطعة الأخيرة منه أبو داود (٢ / ١٧٣) من طريق ابن ثابت به، وقال ابن تيمية في «الاقتضاء» (ص٣٩):

«وهذا إسناد جيد».

وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء» (١ / ٣٤٢):

(سنده صحيح ٥.

وقال الحافظ في «الفتح» (١٠ / ٢٢٢):

«بُعثتُ بين يدي الساعة بالسيف، حتى يعبدَ الله وحده لا شريك له، وجُعِل رزقي تحت ظل رمحي، وجعل الذلة والصَّغار على مَن خالف أمري، ومن تشبَّه بقوم فهو منهم».

«سنده حسن»، وثبته الحافظ ابن حجر في «الفتح» (١٠ / ٢٧٤).

وذكر في «بلوغ المرام» (٤ / ٢٣٩ ـ بشرح الصنعاني) أن ابن حبان صححه، وقد وجدت لابن ثوبان متابعاً قوياً، فقال الطحاوي في «مشكل الآثار» (١ / ٨٨): وحدثنا أبو أمية: حدثنا محمد بن وهب بن عطية: حدثنا الوليد بن مسلم: حدثنا الأوزاعي عن حسان بن عطية به.

وهذا إسناد صحيح ، رجاله كلهم ثقات معروفون ، لولا أن الوليد بن مسلم يدلس تدليس التسوية ، ولم يصرح بسماع الأوزاعي من حسان . والله أعلم .

وأبو أمية اسمه محمد بن إبراهيم بن مسلم الطرسوسي .

ولهذه القطعة شاهد من حديث حذيفة، أخرجه الطبراني في «الأوسط»، وفيه علي بن غراب، وقد وثقه غير واحد، وضعفه بعضهم، وبقية رجاله ثقات؛ كما في «المجمع» (۱۰ / ۲۷۱).

قال شيخ الإسلام:

وهذا الحديث أقل أحواله أن يقتضي تحريم التشبه بهم، وإن كان ظاهره يقتضي كفر المتشبه بهم كما في قوله: ﴿وَمِن يَولُهُم مَنكُم فَإِنَّه مَنْهُم ﴾، وهو نظير ما سنذكره عن عبدالله بن عمرو أنه قال:

«من بنى بأرض المشركين، وصنع نيروزهم ومهرجانهم، وتشبه بهم حتى يموت؛ حشر معهم يوم القيامة».

 · كفراً أو معصية أو شعاراً لها كان حكمه كذلك، وبكل حال يقتضي تحريم التشبه بعلة كونه تشبهاً.

والتشبه يعم من فعل الشيء، لأجل أنهم فعلوه وهو نادر، ومن تبع غيره في فعل لغرض له في ذلك، إذا كان أصل الفعل مأخوذاً عن ذلك الغير، فأما من فعل الشيء واتفق أن الغير فعله أيضاً، ولم يأخذه أحدهما عن صاحبه، ففي كون هذا تشبها نظر، لكن قد ينهى عن هذا لثلا يكون ذريعة إلى التشبه، ولما فيه من المخالفة، كما أمر بصبغ اللحى وإحفاء الشوارب، مع أن قوله ﷺ: «غيروا الشيب ولا تشبهوا باليهود»؛ دليل على أن التشبه بهم يحصل بغير قصد منا ولا فعل. بل مجرد ترك تغيير ما خلق فينا، وهذا أبلغ من الموافقة الفعلية الاتفاقية، وقد روى في هذا الحديث عن ابن عمر عن النبي شي أنه نهى عن التشبه بالأعاجم، وقال: «من تشبه بقوم فهو منهم». ذكره القاضي أبو يعلى؛ وبهذا احتج غير واحد من العلماء على كراهة أشياء من زي غير المسلمين».

ثم ذكر بعض النقول في ذلك عن أحمد وغيره، فمنها:

وقال محمد بن أبي حرب: سئل أحمد عن نعل سندي يخرج فيه؟ فكرهه للرجل والمرأة، وقال: إن كان للكنيف والوضوء (قلت: يعني: فلا بأس)، وأكره الصرار، وقال: هو من زي الأعاجم.

ثم عقد شيخ الإسلام فصلاً خاصاً في بيان إجماع المسلمين على ما أفادته الأحاديث والآيات المتقدمة من الأمر بمخالفة الكفار، والنهي عن التشبه بهم، وأورد فيه أقوال الصحابة في ذلك، وما ورد عن الأئمة الأربعة وغيرهم، وضمن ذلك فوائد عزيزة قلما يوفق لها غيره، فراجع (ص٥٨ ـ ٧٧)، وقد قال في خاتمته:

ويدون ما ذكرناه يعلم إجماع الأمة على كراهة التشبه بأهل الكتاب والأعاجم في الجملة، وإن كانوا قد يختلفون في بعض الفروع، إما لاعتقاد بعضهم أنه ليس من =

فثبت مما تقدم أن مخالفة الكفار وترك التشبه بهم من مقاصد الشريعة الإسلامية العليا، فالواجب على كل مسلم رجالاً ونساءً أن يراعوا ذلك في شؤونهم كلها، وبصورة خاصة في أزيائهم وألبستهم؛ لما علمت من النصوص الخاصة فيها، وبذلك يتحقق صحة الشرط السابع في زي المرأة.

هذا؛ وقد يظن بعض الناس أن هذه المخالفة إنما هي أمر تعبدي محض، وليس كذلك، بل هو معقول المعنى، واضح الحكمة، فقد تقرر عند العلماء المحققين أن هناك ارتباطاً وثيقاً بين الظاهر والباطن، وأن للأول تأثيراً في الآخر؛ إن خيراً فخير، وإن شراً فشر، وإن كان ذلك مما قد لا يشعر به الإنسان في نفسه، ولكن قد يراه في غيره.

## قال شيخ الإسلام رحمه الله (ص ١٠٥ ـ ١٠٦):

«وهذا أمريشهد به الحس والتجربة، حتى إن الرجلين إذا كانا من بلد واحد، ثم اجتمعا في دار غربة؛ كان بينهما من المودة والائتلاف أمر عظيم، وإن كانا في مصرهما لم يكونا متعارفين، أو كانا متهاجرين، وذلك لأن

<sup>=</sup> هدي الكفار، أو لاعتقاده أن فيه دليلًا راجحاً، أو لغير ذلك، كما أنهم مجمعون على اتباع الكتاب والسنة، وإن كان قد يخالف بعضهم شيئاً من ذلك لنوع تأويل.
وقال الصنعاني في «سبل السلام»:

<sup>«</sup>والحديث دال على أن من تشبه بالفساق كان منهم أو الكفار أو المبتدعة في أي شيء مما يختصون به؛ من ملبوس أو مركوب أو هيئة قالوا: فإذا تشبه بالكافر في زي واعتقد أن يكون بذلك مثله، كفر، فإن لم يعتقد ففيه خلاف بين الفقهاء، منهم من يقول: يكفر، وهو ظاهر الحديث، ومنهم من قال: لا يكفر، ولكن يؤدب.

الاشتراك في البلد نوع وصف احتصا به عن بلد الغربة.

بل لو اجتمع رجلان في سفر أو بلد غريب، وكانت بينهما مشابهة في العمامة، أو الثياب، أو الشعر، أو المركوب، ونحو ذلك؛ لكان بينهما من الائتلاف أكثر مما بين غيرهما.

وكذلك تجد أرباب الصناعات الدنيوية يألف بعضهم بعضاً ما لا يألفون غيرهم، حتى إن ذلك يكون مع المعاداة والمحاربة، إما على الملك، وإما على الدين، وتجد الملوك ونحوهم من الرؤساء ـ وإن تباعدت ديارهم وممالكهم ـ بينهم مناسبة تورث مشابهة ورعاية من بعضهم لبعض، وهذا كله موجب الطباع ومقتضاه، إلا أن يمنع من ذلك دين أو غرض خاص.

فإذا كانت المشابهة في أمور دنيوية تورث المحبة والموالاة، فكيف بالمشابهة في أمور دينية؟! فإن إفضاءها إلى نوع من الموالاة أكثر وأشد، والمحبة والموالاة لهم تنافي الإيمان... وقال سبحانه: ﴿لا تَجدُ قَوْما يؤمنونَ بالله واليَوْمِ الآخِرِ يُوادُّونَ مَن حَادً الله ورسولة ولو كانوا آباءَهُمْ أو أبناءَهُم أو إخوانَهُم أو عشيرتَهُم، أولئك كتب في قُلوبهم الإيمان وأيَّدهُم بروح منه والمجادلة: ٢٢]، فأخبر سبحانه وتعالى أنه لا يوجد مؤمن يواد بروح منه والمحادلة: ٢٧]، فأخبر سبحانه وتعالى أنه لا يوجد مؤمن يواد كافراً، فمن واد الكفار فليس بمؤمن، والمشابهة الظاهرة مظنة الموادة، فتكون محرمة». وقال في مكان آخر (ص ٢-٧):

«وهده الأصور الباطنة والظاهرة بينهما ارتباط ومناسبة، فإن ما يقوم بالقلب من الشعور والحال يوجب أموراً ظاهرة، وما يقوم بالظاهر من سائر الأعمال يوجب للقلب شعوراً وأحوالاً، وقد بعث الله محمداً على بالحكمة التي هي سنته، وهي الشرعة والمنهاج الذي شرعه له، فكان من هذه الحكمة أن شرع له من الأعمال والأقوال ما يباين سبيل المغضوب عليهم والضالين، فأمر بمخالفتهم في الهدي الظاهر، وإن لم يظهر لكثير من الخلق في ذلك مفسدة؛ لأمور:

منها: أن المشاركة في الهدي الظاهر تورث تناسباً وتشاكلاً بين المتشابهين، يقود إلى موافقة ما في الأخلاق والأعمال، وهذا أمر محسوس، فإن اللابس ثياب أهل العلم يجد من نفسه نوع انضمام إليهم، واللابس ثياب الجند المقاتلة مثلاً يجد من نفسه نوع تخلُقِ بأخلاقِهم، ويصير طبعه متقاضياً لذلك؛ إلا أن يمنعه مانع.

ومنها أن المخالفة في الهدي الظاهر توجب مباينة ومفارقة توجب الانقطاع عن موجبات الغضب، وأسباب الضلال، والانعطاف على أهل الهدى والرضوان، وتحقق ما قطع الله من الموالاة بين جنده المفلحين وأعدائه الخاسرين، وكلما كان القلب أتم حياة، وأعرف بالإسلام الذي هو الإسلام \_ لست أعني مجرد التوسم به ظاهراً أو باطناً بمجرد الاعتقادات من حيث الجملة \_ كان إحساسه بمفارقة اليهود والنصارى باطناً وظاهراً أتم، وبعده عن أخلاقهم الموجودة في بعض المسلمين أشد.

ومنها أن مشاركتهم في الهدي الظاهر توجب الاختلاط الظاهر، حتى يرتفع التمييز ظاهراً بين المَهديين المَرضِيين، وبين المغضوب عليهم والضالين . . . إلى غير ذلك من الأسباب الحكيمة.

هذا إذا لم يكن ذلك الهدي الظاهر إلا مباحاً محضاً لو تجرد عن مشابهتهم، فأما إن كان من موجبات كفرهم؛ كان شعبة من شعب الكفر، فموافقتهم فيه موافقة في نوع من أنواع معاصيهم، فهذا أصل ينبغي أن يتفطن له.

# وكان قد قال في أول الكتاب (ص ٧ ـ ٨):

«وهنا نكتة. . . وهي أن الأمر بموافقة قوم أو بمخالفتهم قد يكون لأن نفس قصد موافقتهم أو نفس موافقتهم ؛ مصلحة ، وكذَّلك نفس قصد مخالفتهم أو نفس مخالفتهم؛ مصلحة، بمعنى أن ذلك الفعل يتضمن مصلحة للعبد أو مفسدة، وإن كان ذلك الفعل الذي حصلت به الموافقة أو المخالفة لو تجرد عن الموافقة والمخالفة لم يكن فيه تلك المصلحة أو المفسدة، ولهذا نحن ننتفع بنفس متابعتنا لرسول الله ﷺ والسابقين في أعمال، لولا أنهم فعلوها لربما قد كان لا يكون لنا مصلحة؛ لما يورث ذلك من محبتهم، والتلاف قلوبنا بقلوبهم، وأن ذلك يدعونا إلى موافقتهم في أمور أخرى، إلى غير ذلك من الفوائد، كذلك قد نتضرر بموافقتنا الكافرين في أعمال لولا أنهم يفعلونها لم نتضرر بفعلها، وقد يكون الأمر بالموافقة والمخالفة؛ لأن ذلك الفعل الذي يوافق فيه أو يخالف متضمن للمصلحة أو المفسدة ولولم يفعلوه، لكن عبر عنه بالموافقة والمخالفة على سبيل الدلالة والتعريف، فتكون موافقتهم دليلًا على المفسدة، ومخالفتهم دليلًا على المصلحة، واعتبار الموافقة والمخالفة على هٰذا التقدير من باب قياس الدلالة، وعلى الأول من باب قياس العلة، وقد يجتمع الأمران ـ أعنى الحكمة الناشئة من نفس الفعل الذي وافقناهم أو خالفناهم فيه، ومن نفس مشاركتهم فيه وهذا هو الغالب على الموافقة والمخالفة المأمور بهما والمنهي عنهما، فلا بد من التفطن لهذا المعنى، فإنه به يُعرف معنى نهي الله لنا عن اتباعهم، وموافقتهم مطلقاً ومقيداً».

قلت: وهذا الأرتباط بين الظاهر والباطن مما قرره على في قوله الذي رواه النعمان بن بشير قال:

(كان رسول الله ﷺ يسوي صفوفنا حتى كأنما يسوي بها القداح(١)، حتى رأى أنًا قد عقلنا عنه، ثم خرج يوماً، فقال:

«عباد الله! لَتُسَوَّنُ صفوفكم أُولِيَّخالِفَنَّ الله بين وُجوهِكُم، وفي رواية: قلوبكم»)(١).

فأشار إلى أن الاختلاف في الظاهر - ولو في تسوية الصف - مما يوصل إلى اختلاف القلوب، فدل على أن الظاهر له تأثير في الباطن، ولذلك رأيناه على عن التفرق، حتى في جلوس الجماعة، ويحضرني الآن في ذلك حديثان:

## ١ \_ عن جابر بن سمرة قال:

<sup>(</sup>١) جمع (قلح)، وهو السهم قبل أن يراش ويُنصّل.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم وأبو عوانة في «صحيحيهما»، والرواية الأخرى لأبي داود بسند صحيح، انظر كتابنا «صحيح أبي داود» (رقم ٦٦٨ ـ ٦٦٩).

١ ـ أخرجه مسلم (٢ / ٣١)، وأحمد (٥ / ٩٣)، والطبراني في «المعجم الكبير».

وخرج علينا رسول الله عليه، فرآنا حِلقاً (١)، فقال:

مالي أراكم عِزين؟!»(١).

٢ \_ عن أبي ثعلبة الخشني قال:

«كان الناس إذا نزلوا منزلاً تفرقوا في الشعاب والأودية، فقال رسول الله

:

(١) هو بكسر الحاء وفتحها لغنان، جمع حلقة بإسكان اللام، وحكى الجوهري وغيره فتحها في لغة ضعيفة.

(٢) أي: متفرقين جماعة جماعة، وهو بتخفيف الزاي، الواحدة: عزة. معناه
 النهني عن التفرق والأمر بالاجتماع. كذا في وشرح مسلم، للنووي.

٢ - أخرجه أبو داود (١ / ٤٠٩ و ٤١٠)، وابن حبان (١٦٦٤ - موارد)، والحاكم (٢ / ١٦٥)، ومن طريقه البيهقي (٩ / ١٥٢)، وأحمد (٤ / ١٩٣)؛ من طريق الوليد ابن مسلم: حدثنا عبدالله - يعني: ابن زبر - أنه سمع سلم بن مشكم يقول: حدثنا أبو تعلية الخشني.

وهذا إسناد متصل صحيح، وقال الحاكم:

«صحيح الإسناد»، ووافقه الذهبي.

و (زبر) جد عبدالله، واسم أبيه العلاء.

(ملاحظة): إذا كان مثل هذا التفرق الذي إنما هو في أمر عادي من عمل الشيطان، فما بالك بالتفرق في الدين وفي أعظم أركانه العملية كالصلاة مثلاً، حيث نرى المسلمين اليوم يتفرقون فيها وراء أثمة متعددة في مسجد واحد، أفليس ذلك من الشيطان؟ بلى وربي، ولكن أكثر الناس لا يعلمون. ﴿إن في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد﴾.

«إن تفرقكم في هذه الشعاب والأودية إنما ذلكم من الشيطان». فلم ينزل بعد ذلك منزلاً إلا انضم بعضهم إلى بعض، حتى يقال: لو بسط عليهم ثوب لعمهم».

# الشرط الثامن

# (أن لا يكون لباس شهرة)(١)

لحديث ابن عمر رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ:

«مَن لبس ثوب شهرة في الدنيا ألبسه الله ثوب مذلة يوم القيامة، ثم ألهب فيه ناراً»(٢).

(١) وهو كل ثوب يقصد به الاشتهار بين الناس، سواء كان الثوب نفيساً يلبسه تفاخراً بالدنيا وزينتها، أو خسيساً يلبسه إظهاراً للزهد والرياء. وقال الشوكاني في «نيل الأوطار» (٢ / ٩٤):

«قال ابن الأثير: الشهرة ظهور الشيء، والمراد أن ثوبه يشتهر بين الناس لمخالفة لونه لألوان ثيابهم فيرفع الناس إليه أبصارهم، ويختال عليهم بالعجب والتكبرة.

(٢) أخرجه أبو داود (٢ / ١٧٢)، وابن ماجه (٢ / ٢٧٨ ـ ٢٧٩)، من طريق أبي عوانة عن عثمان بن المغيرة عن المهاجر عنه.

وهذا إسناد حسن كما قال المنذري في «الترغيب» (٣ / ١١٢)، ورجال إسناده ثقات كما قال الشوكاني .

قلت: وهُمْ من رجال البخاري؛ غير المهاجر، وهو ابن عمرو الشامي، (ووقع =

في دنيل الأوطارة: «البسامي»، وهو تحريف)، وقد وثقه ابن حبان (٥ / ٤٢٨ و٧ / ٤٨٦)، وروى عنه جماعة من الثقات.

ثم أخرجاه من طريق شريك عن عثمان به؛ دون قوله: «ثم ألهب فيه ناراً».
وكذلك أخرجه أحمد (رقم 3770 و 378)، وعزاه المنذري في «مختصره»
رقم (٣٨٧١) للنسائي أيضاً، وقال المناوي:

«إنه عنده في (الزينة)».

قلت: ولم أجده فيه من «سننه الصغرى»، فالظاهر أنه في «الكبرى» له.

ثم طبع كتابه والسنن الكبرى،، وهو في دزينته، (٥ / ٤٦٠ / ٩٥٦٠).

«من لبس ثوب شهرة أعرض الله عنه حتى يضعه متى وضعه».

وللحديث شاهد من حديث أبي ذر مرفوعاً بلفظ:

أخرجه ابن ماجه، وأبو نعيم في «الحلية» (٤ / ١٩٠ ـ ١٩١) من طريق وكيع ابن محرز الناجي : حدثنا عثمان بن جهم عن زر بن حبيش عنه. وقال أبو نعيم:

«تفرد به وكيم».

قلت: وهو لا ياس به كما قال أبو حاتم وغيره، لكن شيخه عثمان بن جهم لم يروعنه إلا وكيع هذا كما في «الميزان»، فهو في عداد المجهولين، وإن أورده ابن حبان في «الثقات» (٧ / ٢٠٢) على قاعدته، ومنه نعلم أن قول البوصيري في «الزوائد» (ق٨٢ / ١):

وإسناده حسن». غير حسن، إلا إن كان يريد أنه حسن لغيره، فسائغ، ولعله لذلك أورده المقدسي في والأحاديث المختارة». والله أعلم.

وأخرج البيهقي (٣ / ٢٧٣) من طريق كنانة أن النبي ﷺ نهى عن الشهرتين: أن يلبس الثياب الحسنة التي ينظر إليه فيها، أو الدنية أو الرثة التي ينظر إليه فيها. وإلى هنا ينتهي بنا الكلام على الشروط الواجب تحققها في ثوب المرأة وملاءتها، وخلاصة ذلك:

أن يكون ساتراً لجميع بدنها؛ إلا وجهها وكفيها على التفصيل السابق، وأن لا يكون زينة في نفسه، ولا شفافاً، ولا ضيقاً يصف بدنها، ولا مطيباً، ولا مشابهاً للباس الرجال ولباس الكفار، ولا ثوب شهرة.

فالواجب على كل مسلم أن يحقِّق كل هذه الشروط في ملاءة زوجته، وكل من كانت تحت ولايته؛ لقوله ﷺ:

«كلكم راع، وكلكم مسؤول عن رعيته».

والله عز وجل يقول:

﴿ يِهِ أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُم وأَهْلِيكُم نَاراً وَقُودُهَا النَّاسُ والحِجارةُ

وإسناده صحيح، لكنه مرسل، فإن كنانة هذا تابعي، وهو ابن نعيم، وقد روى الطبراني نحوه من حديث ابن عمر بسند فيه منهم بالوضع. انظر: «ضعيف الجامع» (٦ / ٣٦).

قال الشوكاني:

ووالحديث يدل على تحريم لبس ثوب الشهرة، وليس هذا الحديث مختصاً بنفس الثياب، بل قد يحصل ذلك لمن يلبس ثوباً يخالف ملبوس الناس من الفقراء ليراه الناس فيتعجبوا من لباسه ويعتقدوه. قاله ابن رسلان.

وإذا كان اللبس لقصد الاشتهار في الناس، فلا فرق بين رفيع الثياب ووضيعها، والموافق لملبوس الناس والمخالف. لأن التحريم يدور مع الاشتهار، والمعتبر القصد، وإن لم يطابق الواقع».

عليها مَلاثِكَةً غِلاظٌ شِدادٌ لا يَعْصونَ الله ما أَمَرَهُم ويَفْعَلُونَ مَا يَؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم: ٦].

أسأل الله تعالى أن يوفقنا لاتباع أوامره، واجتناب نواهيه وسبحانك اللهم وبحمدك، أشهد أن لا إله إلا أنت، أستغفرك وأتوب إليك.

دمشق ۹ / ۵ / ۱۳۷۱هـ

محمد ناصر الدين الألباني أبو عبدالرحمن

# الفهارس

| ١ ـ المواضيع والفوائد      | (ص ۲۱۹ - ۲۲۰) |
|----------------------------|---------------|
| ٢ ـ الأحاديث المرفوعة      | (ص ۲٤۱ ـ ۲۵۰) |
| ٣ ـ رواة الأحاديث المرفوعة | (ص ۲۰۱ ـ ۲۰۲) |
| ٤ ـ الأثار الموقوفة        | (ص ۲۵۳ ـ ۲۵۷) |
| ٥ ـ رواةِ الآثار الموقوفة  | (ص ۲۵۹ ـ ۲۲۰) |



### ١ - المواضيع والفوائد

- مقدمة الطبعة الجديدة، والإشارة إلى بعض مزاياها على الطبعات السابقة؛ أهمها: بيان دقة نظر ابن عباس في تأويل آية: ﴿إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْها﴾، وتأكيد أن الآية تعنى الوجه والكفين.
- شروع المؤلف في وضع مقدمة لهذه الطبعة ؛ فيها الرد على الشيخ التويجري وأمثاله من المتشددين، فلما رآها طالت حتى صارت أكبر من الأصل؛ أفرزها في كتاب خاص بعنوان: «الرد المفحم على من خالف العلماء...»، واستخلص منها أهم أخطاء المخالفين في هذه المقدمة بإيجاز.
- أولاً: تفسيرهم آية (الإدناء) بتغطية الوجه، وبيان أنه خلاف اللغة وتفسير ابن عباس وغيره لها.
- ثانياً: تفسير (الجلباب) بالثوب الذي يغطي الوجه؛ خلافاً للغة أيضاً وتفسير العلماء!
- ثالثاً: إصرارهم على تفسير (الخمار) بغطاء الرأس والوجه، فزادوا فيه «الوجه» من كيسهم!
- رابعاً: ادعاء التويجري الإجماع على أن وجه المرأة عورة، وهي دعوى باطلة لم يسبق إليها، وبيان أنه خلاف مذهب الأئمة الثلاثة ورواية عن أحمد، وعليها كثير من محققي الحنابلة: كابني قدامة وابن مفلح،

- وتصريح الباجي المالكي بأنه لا يشمل الوجه.
- منص كلام العلامة ابن مفلح في ذلك، وتصريحه بأنه لا ينبغي الإنكار
   على النساء إذا كشفن وجوههن في الطريق.
- ول الإمام أحمد: «لا ينبغي للفقيه أن يحمل الناس على مذهبه»، ومخالفة التويجري إياه بتضليله الألباني لأنه أباح للنساء الكشف عن الوجه!
- ١٠ خامساً: اتفاق المخالفين المتشدّدين على تأويل الأحاديث دفاعاً عن قولهم ؟ كحديث الخثعمية الذي تأولوه بما يضحك ويبكي! انظر التفصيل (ص ٢٢ ٦٤).
- 11 سادساً: تواطؤهم على الاستدلال بالأحاديث الضعيفة؛ كحديث: «أفعمياوان أنتما؟!»؛ مع تضعيف أهل الحديث له وبعض فقهاء الحنابلة!
- 1۲ تجرؤ الشيخ عبد القادر السندي على مخالفته الأثمة المشار إليهم؛ بزعمه أن إسناده صحيح! مع جهالة راويه، والإشارة إلى ما جاء به من التدليس والإعراض عن القواعد العلمية في سبيل تأييد زعمه! وإلى تجاهله معارضته لحديث فاطمة الصحيح الصريح بجواز وضعها الخمار عنها أمام الضرير! (انظر حديثها مخرجاً ص ٦٦).
- ۱۲ سابعاً: تهافتهم على تضعيف بعض الأحاديث الصحيحة والآثار الثابتة عند أهل العلم، واستمرارهم على ذلك بعد أن أقيمت عليهم الحجة! كحديث عائشة: «إذا بلغت المرأة. . . لم يصلح أن يُرى منها إلا وجهها وكفًاها»، ومكابرة التويجري في زعمه أنه لم يأت إلا من حديثها! (انظر التفصيل ص ٥٨).
- ١٢ تجاهلهم تقوية الحفاظ للحديث؛ كالمنذري والزيلعي والعسقلاني

والشوكاني، وتنطّع بعضهم ممن يدَّعي العلم برده؛ كما تجاهلوا قواعد علمية لتقوية الحديث الضعيف سنده، وبيان بعضها، وشرح ذلك ببعض الأثار، ومنها قول عائشة في المحرمة: «تسدل الثوب على وجهها إن شاءت»، والتويجري ومن وراءه يخالفونها!

حقيقة مرة: يصر الشيخ التويجري على تضعيف حديث عائشة مع ما له من الشواهد المقويَّة له، ومع ذلك يقبل حديثاً آخر لها؛ لأن فيه انتقابها مع ضعف سنده؛ لأن له شاهداً مرسلًا، مع أن فيه كذاباً!!

ثامناً وأخيراً: مخالفة بعض المتأخرين الحنفية لأثمتهم مقلدين مجتهدين!! ثم نسب إليهم بعض الجهلة المعاصرين ما ليس من قولهم، ثم جاء من لا علم عنده، فزعم أن لا خلاف اليوم إذن في وجوب تغطية الوجه أمناً للفتنة!!! وإلزام المؤلف لهؤلاء بوجوب ستر الرجال أيضاً لوجوههم أمام النساء درءاً للفتنة!!

رأي المؤلف: لو قيل بوجوب ستر المرأة لوجهها خشية أن تؤذى إذا أسفرت؛ لكان له وجه في الفقه، وختم المؤلف لكتابه المشار إليه آنفأ و «الرد المفحم . . . » ـ بأن التشديد أو التشدّد في الدين لا يأتي بخير، ومثّل على ذلك ببعض الفتيات المتأثرات بتوجيهات التويجري؛ لما سمعن بحديث: «لا تنتقب المرأة المحرمة . . . »؛ قلن: ننتقب ونفدي!! بخلاف ما كان عليه نساء السلف؛ مثل أم شريك التي كان ينزل عليها الضيفان، وامرأة أسيد التي صنعت الطعام يوم زفافها للنبي وأصحابه، والمرأة الأنصارية التي استقبلته وأصحابه وبسطت له . . . و . . . و الربيع بنت معوذ التي كانت مع أنصاريات يسقين القوم ويخدمنهم . . . وأم سليم أيضاً التي اتّخذت خنجراً . . . وأسماء بنت يزيد التي قتلت سبعة من الروم بعمود فسطاطها! و . . . و . . . فهل كن متزمّتات يرين أن الوجه والكفين عورة كتلك الفتيات؟!

- حض المؤلف المشايخ والدعاة أن يكونوا ﴿... أُمَّةً وَسُطاً ﴾، وذكر
   حديثين في النهي عن الغلو في الدين والتشدد فيه.
- ۲۱ سبب تعديل اسم الكتاب إلى «جلباب المرأة المسلمة»، وتفريق ابن تيمية بين الجلباب والحجاب.
- ٢٢ الإشارة إلى أن حق طبع هذا الكتاب المعطى سابقاً للمكتب الإسلامي
   قد رفعته، وبيان السبب بما فيه عبرة لمن يعتبر.
  - ٢٣ خاتمة فيها اعتذار إلى منضدي الكتاب.
- وعدمة الطبعة الثانية. وفيها بيان أننا ازددنا إيماناً بضرورة إعادة نشر الكتاب بعد أن رأينا استجابة الكثير من المؤمنات لما تضمن من بيان الشروط الواجب توفرها في الجلباب، وفيهن من بادرت إلى تعطية وجهها أيضاً اقتداء بأمهات المؤمنين وغيرهن.
- ٢٦ بيان موقف أهل العلم وطلابه من الكتاب وأسلوبه وما فيه من التصريح بأن الوجه ليس بعورة، وأنهم فريقان، وذكر وجهة كل منهما، والرد عليهما بايجاز.
- ٧٧ احدهما يوافقنا تقليداً لمذهبه ولكنه يرى مجتهداً (!) أنه لا يجوز إشاعة ذلك سدًا للذريعة، والرد عليه بنصوص النهي عن كتمان العلم، وحديث الخثعمية الذي وجدت فيه الذريعة ولم تؤمر بستر وجهها.
- ۲۹ الرد على أحد الأساتذة الذي توهم أن فتواي بأن الوجه ليس بعورة مخالف
   لما عليه أهلي من الستر المطلوب، وجوابي عليه بكتاب أرسلته إليه
- إنكار المؤلف السفور المرري والتبريج المخزي، وبيان أنه لا تكون المعالجة بتحريم ما أباح الله، وإنما بأمرين: أحدهما: بيان الحكم للناس. والآخر: تربيتهم عليه.
- وم مقدمة الطبعة الأولى. وفيه الدافع على تأليف الكتاب، والإشارة إلى

- مشروعي: «تقريب السنة بين يدي الأمة»، وتاريخ البدء به، وأول ما بدىء به.
- ٣٧ شروط الجلباب، وهي ثمانية (١)، وبيان أن بعضها يشترك فيها الرجال مع النساء.
  - ٣٩ الشرط الأول: (استيعاب جميع البدن إلا ما استثني).
- الاستدلال عليه بآيتي (النور) و (الأحزاب)، ومعنى قوله تعالى: ﴿ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْها ﴾، وأقوال السلف في تفسيرها.
- اختيار ابن جرير أن المراد بها الوجه والكفان، ونص كلامه في ذلك، وتحديد معنى الوجه؛ خلافاً لبعض المعاصرين، وإشارة ابن جرير إلى ضعف حديث إباحة كشف المرأة عن نصف ذراعها. (انظر التعليق).
- ٤٢ حديث آخر بمعناه أنكر منه؛ لأنه أباح الذراع كله! والرد على الأستاذ المودودي في تقويته أحدهما بالآخر.
- ٤٣ مستند المودودي في التقوية المذكورة، وبيان ما فيه من المخالفة لما اشترطه العلماء في التقوية.
- 33 قول النووي في ذلك، وذكر شرط آخر ضروري ذكره النووي في مكان آخر لم يَرْعَه المودودي، وبيان ذلك من وجهين في بحث هام نفيس قد لا تراه في مكان آخر، وفيه شرح نوع تدليس ابن جريج الذي تغافل عنه المودودي!
- ٤٦ مناقشة المؤلف للمودودي في ادعائه أن الاستثناء المذكور في حديث المرأة الحائض بألفاظ مختلفة: «الكف»، «نصف الذراع»، «الذراع»،
- (۱) لقد استفاد هذه الشروط كثير من الرادين عليَّ مع تعديل لهم في الشرط الأول؛ دون أن يشير أكثرهم إلى مصنفها؛ إهمالاً منهم لقول العلماء: «من بركة العلم عزو القول إلى صاحبه»، والسبب مما لا يخفى على القارىء اللبيب!

- هي أحاديث أربعة! وبيان أن الأمر ليس كذلك؛ لأنها من اضطراب السرواة، وأنه لا يصح منها إلا «الكف» مقروناً بالوجه طبعاً، في بحث حديثي فقهي لا تجده في غير هذا الموضع.
- الرد على المودودي في توفيقه بين تلك الألفاظ؛ لأن شرط التوفيق غير متحقق فيها، وأن توفيقه باطل في نفسه؛ لأنه مخالف لما في «حجابه»!
- ٤٩ البرد عليه في تفريقه بين عبارتي: «لا يحل»، و «لم يصح»، وبيان ما يترتب على ذلك من الفساد، وأنهما بمعنى واحد، وذلك من وجهين هامين، وذكر بعض الأمثلة على ذلك.
- النظر في اختيار ابن جرير المتقدم، وتأييد النظر بقول ابن عطية الذي استحسنه القرطبي؛ إلا أن هذا مال إلى الاختيار المذكور، واستدل عليه بحديث: «إلا وجهها وكَفَّاها»، ولدقة المسألة حض المؤلف على التأمل فيها.
- م بدا له أن الصواب فيها ما اختاره ابن جرير والقرطبي، وبيان ذلك في بحث عزيز استفاد المؤلف أصله من كتاب الحافظ ابن القطان الفاسي «النظر في أحكام النظر»؛ فراجعه؛ فإنه نفيس جداً، وفيه بيان معنى لفظ: «عادة»، الوارد في كلام القرطبي، وبه يزول الإشكال والنظر المشار إليه آنفاً، ويتبين صواب تفسير ابن عباس ومن معه من السلف لأية: ﴿إِلّا مَا ظَهَرَ مَنْها﴾ بالوجه والكفين.
- بيان أنه لا يجوز معارضة تفسير السلف المذكور للآية بتفسير ابن مسعود
   الذي تفرَّد به لأمرين مهمين ؛ فراجعهما .
- ما قاله الحصاص في تضعيف تفسير ابن مسعود المذكور، ومثله كلام أبن القطان في تفسير الآية، وقد أبدع في ذلك وأتى بما لا تراه عند غيره من البيان أو الحجة.

- ٥٧ أورد ابن القطان على ما اختاره أن الوجه ليس بعورة آية (الإدناء)، فأجاب بما يوافق ما كنت أوردته في هذا الكتاب أن الآية مقيدة كما سيأتي (ص ٨٧).
- ٥٨ ذكر حديث عائشة الصريح في جواز إظهار المرأة الوجه والكفين، وبيان أنه من الممكن تقويته بطرقه، وقد قوًاه البيهقي، وعمل به النساء في عهده وقد قوًة وأقرهن والاستدلال على ذلك بثلاثة عشر حديثاً صحيحاً، وتخريج حديث عائشة. (تعليق).
- ره بيان ضعف إسناد حديث عائشة، وتقويته بمرسل قتادة الصحيح، ومسند أسماء بنت عميس، وحسنه الهيثمي، وقواه البيهقي بتفسير السلف لآية (الإدناء) كما تقدم، ووافقه الذهبي، والقول الراجح في حديث ابن لصعة.
  - ٥٥ تخريج أثر ابن عباس وابن عمر فيها بسندين صحيحين.
- ١ حديث جابر في وعظه ﷺ النساء يوم العيد، وفيه وصف جابر للمرأة بأنها «سفعاء الخدين»، وتصدق النساء بخواتمهن، وبيان أنه لا يدلُّ على جواز خواتم الذهب لهنَّ لأسباب ثلاثة.
- Y ـ حديث ابن عباس عن أخيه الفضل في قصة الخثعمية الحسناء، ونظره إليها مكرراً، وإعجابه بحسنها، وتخريجه من رواية الشيخين وغيرهما عنه، وذكر شاهد له من حديث علي، وفيه أن القصة وقعت بعد رمي الجمرة، وبيان ابن حزم وابن بطال وجه دلالة الحديث على أن الوجه ليس بعورة، وتأييد ابن بطال قوله بجواز النظر إلى وجه المرأة إذا أمنت الفتنة بإدمان الفضل النظر إلى وجهها. . . إلى غير ذلك من الفوائد؛ مثل ذكره الإجماع على أن للمرأة أن تبدي وجهها في الصلاة، ولو رآه الغرباء، وتعقب الحافظ إياه بأن المرأة كانت محرمة، والرد عليه من

- وجهين، وعلى من قال من المعاصرين أنه ليس في الحديث أنها كانت كاشفة!
- ٣ حديث سهل في المرأة التي عرضت نفسها له على في المسجد ليتزوجها، فتأملها على الله ورآها سهل قائمة . . . ولم يكن تقدم منه على رغبة فيها ؛ كما قال الحافظ .
- ٢٥ ١٥ حديث عائشة في صلاة النساء متلفعات بمرطهن لا يعرف بعضهن
   وجوه بعض من الغلس.
- 77 ٥ ـ حديث فاطمة بنت قيس، وأمره على إياها أن تعتد عند ابن أم مكتوم لأنه أعمى فلا يراها إذا وضعت خمارها. . . بعد أن كان أمرها أن تعتد عند أم شريك . . . وبيان وجه دلالته على المطلوب، ومعارضته لحديث: «أفعمياوان أنتما؟!» الضعيف إسناده!!
- ٦١ ٦ حديث ابن عباس في شهوده صلاة العيد وخطبته على ، ثم أتى النساء فوعظهن وأمرهن بالصدقة ، فرأى ابن عباس أيديهن وهن يتصدقن . . . وبيان أن القصة كانت بعد فرض الجلباب .
- مه تأويل قوله: «فنزل نبي الله»: بأنه لعله كان راكباً، وبيان أنه على كان يخطب في ذلك.
- ٧ حديث سبيعة التي اكتحلت واحتضبت وتجملت للخطاب بعد أن
   انقضت عدتها، ودلالته الصريحة على المطلوب
- ٧٠ ٨ حديث عائشة في امتناعه عليه من مبايعة امرأة حتى اختضبت، وبيان حسنه أو صحته.
- عديث المرأة السوداء التي كانت تصرع، ودعاء النبي عليه لها، واتفاق الشيخين عليه.
- ١٠ \_ جديث المرأة الحسناء التي كانت تصلي، وحلف ابن عباس أنَّه ما

- رأى مثلها قط، وتقدم بعض الصحابة إلى الصف الأول لئلا يراها، وقصة من خالفهم، ونزول آية ﴿ولقد علمنا المستقدمين منكم. . . ﴾، وذكر مَن صححه من المتقدمين وغيرهم، وأنه مبطل لقول الشيخ التويجري.
- ٧١ ـ ١١ ـ حديث: رأى رسول الله ﷺ امرأة فأعجبته. . . وتخريجه من وجهين.
- ۱۲ ـ حديث المرأة التي ضرب ﷺ يدها الشمال حين رآها تأكل بها، وأمره إياها أن تأكل باليمين، وبيان حسن إسناده.
- ٧١ حديث بنت هبيرة، وضربه على يدها بعصية، وذكر من صححه، والإشارة إلى من ضعفه من المكابرين، وأن هذا الحديث وما قبله يبين المراد من آية: ﴿إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْها﴾؛ كما بينته آية (الخُمُن)، وبيان معنى (الخمان)، وأنه غطاء الرأس؛ كالعمامة للرجل، وأن ذلك لا ينافي تغطية غير الرأس أحياناً به، واستدلال ابن حزم بها.
- ٧٤ إبطال دعوى أن هذه الأدلة كانت قبل فرضية الجلباب، وردها من وجهين، وفي الأول منهما حديثان عن أم عطية.
  - ٧٦ تأييد ما تقدم بآية وأحاديث الأمر بغض البصر.
- ٧٨ حديث اختمار النساء المهاجرات حين نزول آية الضرب بالخمر على الجيرب، وقيام نساء الأنصار في الصلاة معتجرات؛ أي: كاشفات الوجوه.
- ٧٩ حديث أمره على ابنته زينب بتخمير نحرها في منى قبل انتشار الدعوة،
   وتصحيح أبي زرعة له.
- الاستدلال بآیة: ﴿ولا یَضْرِبْنَ بأرْجُلِهِنَ . . ﴾: على وجوب ستر النساء لأرجلهن، وتأیید ذلك بأحادیث أمرهن بإطالة ذیولهن لكي لا تنكشف أقدامهن، واستدلال البیهقی به علی الوجوب .

- ٨١ بيان جريان العمل على ذلك من النساء، وما ترتب عليه من حكم الذيل إذا تنجّس، وتناقض المودودي في قدمي المرأة.
- ۸۲ من شروط المسلمين على الذميين أن تكشف نساؤهن عن سوقهن لكي لا يتشبهن بالمسلمات، ثم انعكس الأمر. . . وكلمة موجزة عن كتاب «الاقتضاء» لابن تيمية .
- ٨٢ أمر النساء عامة بإدناء الجلابيب إذا خرجن، وإلقائها على حمرهن، وتفسير (الجلباب)، وأن الصحيح فيه أنه الذي يوضع فوق الخمار، وذكر بعض الآثار في ذلك.
- ٨٥ بيان أن الجمع بين الخمار والجلباب عليه قد أخل به جماهير النساء، وأنه واجب، وتأكيد ذلك بحديث لابن عباس.
- ٨٦ استغراب المؤلف عدم تعرض من كتبوا في جلباب المرأة لهذا الواجب، بينما سودوا صفحات فيما ليس بواجب!! وتحقيق أن الجلباب ليس خاصًا بالخروج؛ خلافاً لبعضهم.
- ۸۷ بيان أنه لا دلالة في آية (الجلباب) على أن الوجه عورة؛ لأن (الإدناء) مطلق. . . وأنها مقيدة لوجهين . . . (انظر مطابقة كلامي هذا لكلام الحافظ ابن القطان المذكور ص ٥٧)، وأن الوجه ليس بعورة عند أكثر العلماء، ومنهم الأئمة الثلاثة ورواية عن أحمد، وأنه ينبغي تقييد ذلك بأن لا يكون مزيناً بالأصغة.
- • ذكر صحة أثر مجاهد في ستر نساء السلف لخواتيمهن بأكمامهن، وبيان حكمة الأمر بإدناء الجلباب، وترجيح أنه عامًّ في الحرائر والإماء، وأن روايات تخصيصه بالحرائر لا تصح
  - ٩١ أغترار بعض المفسرين بتلك الروايات وتقييدهم (الإدناء) بها!
- قول بعضهم بجواز نظر الأجنبي إلى شعر الأمة وصدرها! ورد ابن القطان

- وابن حزم القول المذكور.
- ٩٢ زعم بعض المعاصرين أن الأمر بالجلباب كان لضرورة زمنية!
- ٩٤ حديث أنس في اصطفائه على صفية . . . وبيان أنه ليس فيه نفي الجلباب
   عن الأمة ، وأن ما صح عن عمر من التفريق بين الحرة والأمة لا حجة فيه .
  - ٩٥ قول ابن تيمية: إن الحجاب خاصُّ بالحرائر، وجوابه.
- ٩٦ خلاصة ما تقدم في وجوب الجلباب، مع جواز كشف الوجه واليدين، واستدراك آثار كثيرة في هذه الطبعة جرى العمل فيها بذلك بعده ﷺ:
- ١ ـ رؤية قيس بن أبي حازم أسماء بنت عميس زوجة أبي بكر الصديق
   بيضاء موشومة اليدين، وبيان صحة إسناده.
  - ٢ رؤية أبى السليل وغيره ابنة أبى ذر سفعاء الخدين.
- ٣ ـ رؤية عمران فاطمة رضي الله عنها وقد ذهب الدم من وجهها، وبيان حال إسناديهما.
  - ٩٨ ٤ ـ رؤية ابن مسعود جبين عجوز يبرق، وحسن سنده.
- ٥ ـ رؤية أبي أسماء الرحبي امرأة أبي ذر سوداء مسغبة ، وصحة إسناده .
  - ٦ ـ أسماء بنت أبي بكر جاءت مسفرة الوجه متبسمة.
- ٩٩ ٧ ـ قصة إنكار عمر على الأمة المتقنعة بالجلباب، وبيان أنها مع ذلك
   كان وجهها ظاهراً، وأن الجلباب لا يعني تغطية الوجه.
- ۱۰۰ ۸ رؤية محمد والد عمر العمري والمرأة التي دعا عليها سعيد بن زيد بالعمى وهي عمياء. . . في قصة ، وبيان وجه دلالتها .
- ۱۰۱ ۹ رؤیة عطاء بن أبي رباح عائشة وهي تفتل القلائد، تخريجه من مصدر عزيز بسند صحيح

- ۱۰۱ منه على كفيه على كفيه على الله على الله على المناء الذي كانت تصب
- ١٠١ ـ ١١ ـ ١٣ ـ آثار فيها ظهور فاطمة بنت علي وغيرها أمام الأجانب بادية اليدين، وسمراء بنت نهيك عليها خمار تؤدب الناس، وصحة ذلك.
- ١٤ ـ رؤية ميمون بن مهران أم الدرداء مختمرة ضربته على حاجبها،
   وبيان صحته.
- ۱۰۳ ما وية معاوية رضي الله عنه أسماء زوجة أبي بكر بيضاء، وجودة سنده.
- ١٦ ـ رؤية عبدالرحمن والدعيينة امرأة متقنعة، وبيان وهم كان وقع مني
   حول هذا الأثر. . . وأن التقنع يعني ستر الرأس دون الوجه.
  - ١٠٤٪ مشروعية ستر الوجه.
- تحته بيان أن ستر المرأة لوجهها كان معروفاً في زمنه ﷺ، وتأييد ذلك بثمانية نصوص، والرد على من زعم أنه بدعة أو تنطّع.
- ١٠٥ ١ ـ خروج سودة لحاجتها، ومعرفة عمر إياها من جسامتها، وبيان وجه دلالته على ستر الوجه، وأن آية الحجاب تعني حجب أشخاصهن في بيوتهن إذا دخل عليهن غريب.
- ١٠٦ ما قاله الحافظ وغيره في شرح الحديث، ورده على من ذهب إلى أنه لا
   يجوز لنسائه ﷺ إظهار شخوصهن.
  - ٢ ـ ستر عائشة وجهها عن صفوان بجلبابها في قصة الإفك.
  - ١٠٧ ٣ ـ جعله ﷺ رداءه على ظهر صفية ووجهها حين اصطفاها.
- ٤ سدل عائشة ومن معها من المحرمات الجلباب على وجوههن، وبيان أنه حسن في الشواهد.

- ١٠٨ ٥ ـ تغطية أسماء بنت أبي بكر وغيرها وجوههن في الإحرام.
  - ٦ ـ طافت عائشة منتقبة ، وبيان علة إسناده .
- ٧ ـ انتقاب عائشة لما اجتلى على صفية ، وبيان علته وشواهده . (انظر لزاماً ص ١٥).
- ۱۰۹ م. إذن عمر لأزواجه ﷺ بالحج، ونهي عثمان أن لا ينظر إليهن أحد، وبيان حال إسناده، وأن فيه حجب أشخاصهن، وأن ذلك لا ينافي ما تقدم.
  - ١١٠ أثران في انتقاب بعض من جاء بعدهن.

١ - انتقاب حفصة بنت سيرين بجلبابها مع كونها من القواعد، وذكر اختلاف المفسرين في المراد من آية: ﴿ . . . أَنْ يَضَعْنَ ثِيابَهُنَّ ﴾ ، وتأييد قول من قال: إنه الخمار، وأنه قول ابن عباس.

احتجاج بعضهم بحديث مجيء أم خلاد وهي منتقبة إليه ﷺ، وبيان علته.

- ١١٧ ونحوه المرأة الجميلة التي أرادت أن تفتن عبيد الله بن عمير حين أسفرت عن وجهها، وتأكيد ما تقدم في تحديد الوجه؛ خلافاً للمودودي الذي أدخل فيه الأذنين أيضاً، والرد عليه بالحديث.
- ١١٣ ٧ ـ قصة الزوج الذي اعترف لزوجته بما ادَّعاه وليها عليه من المال؛ لكيلا تسفر عن وجهها أمام الشهود غيرة عليها.

#### ١١٤ فائدة هامة:

بيان أن المراد من آية ﴿أو نسائهن﴾ المؤمنات عند السلف؛ خلافاً لبعض المعاصرين، وذكر ما قاله الشوكاني والبيهقي فيها، وأثر ابن عمر في نهي النساء المسلمات أن يدخلن الحمامات ومعهن النساء الكتابيات،

وتخريجه.

بالعصفي.

- التحذير من استحدام النساء الكافرات، وبيان بعض ما يترتب عليه من المفاسد بالنسبة للزوجين وأولادهما.
  - 11۷ الرد على من أفتى بحواز استخدامهن لأنهن عنده بمنزلة ملك اليمين!! 119 الشرط الثاني: (أن لا يكون زينة في نفسه).
- تحتمه حديث: «تسلائمة لا تسال عنهم...»، وفيه: «وامرأة... فتبرَّجت...»، وبيان صحته، ووجه دلالته.
- ۱۲۰ شرح التبرج، وكالام الذهبي في ذلك، وأنه من أسباب كون النساء أكثر أهل النار، ومبايعته على أن لا يتبرّجن، وتخريجه برواية أحمد وغيره، وبيان أن زيادة: «والأغنياء» فيه زيادة منكرة.
- ۱۲۱ جواز كون جلباب المرأة بلون غير البياض أو السواد، والدليل على ذلك؛ بخلاف ما إذا كان بعدة ألوان، وما قاله العلامة الألوسي في ذلك. التحاف أزواجه على في اللحف الحمر والموردة
  - ١٢٥ الشرط الثالث: (أن يكون صفيقاً لا يشف). بعض الأحاديث والآثار في ذلك.
- ١٢٦ تخريج أثر أم علقمة، وبيان أنها مجهولة، وسقوط ذكرها في بعض الروايات، وتوهم المودودي في اعتبارها شاهداً والطريق واحد!
- ۱۲۱ تفسير الثياب (المروية) و (القوهية) و (القبطية)، ونهي بعض السلف عن لبس النساء لها لأنها تصف.
- ۱۲/ أثر عائشة في صفة الخمار المشروع، وتخريجه، وشرح الثوب (الصفيق) في اللغة.

- ١٢٩ قول العلماء في وجوب ستر العورة بما لا يصف.
  - ١٣١ الشرط الرابع: (أن يكون فضفاضاً).

تحته حديث إهدائه على القبطية الكثيفة لأسامة، وقوله على: «إني أخاف أن تصف حجم عظامها»، وتخريجه من بعض المصادر المخطوطة العزيزة، وإفادته وجوب الشرط المذكور.

- ١٣٢ السرد على الشوكاني في حمله الحديث على ما يشف من الثياب الرقيقة!! وذلك من وجهين.
- ۱۳۳ الرد على الشافعية لقولهم بالاستحباب فقط! وبيان ما يرد عليهم من القول بجواز الجوارب اللحمية التي تحجم الساقين والفخذين ولا تشف عن لون البشرة!!
- 178 قول الإمام الشافعي في المرأة تصلي في قميص يصف ولا يشف، ونصيحة المؤلف لبعض الفتيات المتحزبات أن لا يقصرن ثيابهن إلى نصف الساق مع لبسهن الجوارب التي تحجم السيقان . . . وقول عائشة : لا بد للمرأة من أن تصلى في جلباب .
  - ١٣٥ تخريج أثر عائشة المذكور، وعن ابن عمر نحوه.
  - ۱۳۵ الاستئناس بأثر أسماء في اتخاذ نعش للنساء لا يصفهن، وتخريجه.
- 1٣٦ أمر المؤلف نساء العصر اللاتي يلبسن ما يحجم بعض أعضائهن أن يتأملن في ذلك، وأن يذكرن قوله ﷺ: «الحياء والإيمان قرنا جميعاً..».
  - ١٣٧ الشرط الخامس: (أن لا يكون مبخراً مطيباً).

تحته أربعة أحاديث صحيحة مع تخريجها، وفي الأخير منها أن صلاة المتطيبة إذا صلت في المسجد لا تقبل.

١٣٩ توجيه الاستدلال بالأحاديث المتقدمة، وما قال ابن دقيق العيد في ذلك،

- وبيان أنها تشمل جميع الأوقات.
- ١٤٠ سبب تخصيص صلاة العشاء بالذكر في بعض الأحاديث.
  - 181 الشرط السادس: (أن لا يشبه لباس الرجل).
- تحته خمسة أحاديث، أولها في لعن المرأة تلبس لبسة الرجل، وبيان
- ١٤٧ حديث: «ليس منا مَن تشبُّه بالرجال من النساء...»، تخريجه، والكلام على إسناده بالتفصيل.
- ۱٤٥ لعن المترجلات والمتشبهات من النساء بالرجال، تخريجه من رواية البخاري وجمع من حديث ابن عباس بلفظين.
- ١٤٦ حديث: «ثلاث لا يدخلون الجنة... والمرأة المترجلة المتشبهة...»، تخريجه، وبيان صحته، ومن صححه، وتقصير المنذري وغيره في عدم عزوه لأحمد.
- ١٤٧ أقوال للإمام أحمد في نهي الرجل أن يلبس جاريته من زي الرجال، وأن تجز شعرها، ومعنى الجز.
  - ١٤٨ عد الذهبي والهيتمي تشبه المرأة بالرجال من الكباثر.
    - ١٤٩ قول الطبري في ذلك، وما ذكره من الحكمة.
- ۱۵۰ فصل جيد من كلام ابن تيمية منقول عن مخطوط ضخم عزيز من المجلد (٩٣ / ١٣٢ \_ ١٣٤)، فيه فوائد هامة لم تنشر من قبل، وهو جواب سؤال عن حكم لبس الساء لـ (الكوفية) و (الفراجي)، والضابط في ذلك.
- ١٥١ تفصيل ابن تيمية الضابط في النهي عن التشبه بالرجال، وأن ذلك لا يعود إلى العادة من الجنسين.
- ١٥٣ الضابطة تعود إلى ما يصلح للرجال وما يصلح للنساء، وتوضيح الشيخ

- ذلك بأمثلة معروفة فرَّق الشرع فيها بين الرجال والنساء في الأذان والتجرَّد للإحرام.
  - ١٥٥ قوله: أمرت المرأة أن تجتمع في الصلاة! وتعليق المؤلف عليه.
- 100 حديث في فضل صلاة النساء في بيوتهن، وتعديل المؤلف تعليقه السابق، وبيان أن الحديث على عمومه، وتأكيد أنه لا داعي لتهافت النساء على الصلاة في الحرمين الشريفين ومخالطتهن للرجال.
- ١٥٨ قوله رحمه الله: إن المشابهة في الأمور الظاهرة تورث تناسباً وتشابهاً في
   الأخلاق . . .
  - ١٦١ الشرط السابع: (أن لا يشبه لباس الكافرات).

الأدلة على ذلك من الكتاب، وتوجيه شيخ الإسلام ابن تيمية لها، واستدلاله بها، وهو بحث هام.

- 170 قول اليهود لما أمر على بمخالفتهم في اعتزالهم المرأة الحائض: ما يريد هذا الرجل أن يدع من أمرنا شيئاً إلا خالفنا! ودلالته على كثرة مخالفته على لليهود، وبيان أن المخالفة تكون تارة في أصل الحكم، وتارة في وصفه؛ كما بينه ابن تيمية رحمه الله.
  - ١٦٦ أدلة السنة على ذلك كثيرة في أنواع من أبواب الشريعة وسوقها.
    - ١٦٧ من الصلاة: فيه سبعة أحاديث:

١ حديث بدء شرعية الأذان بعد أن رفض على اقتراح البوق والناقوس
 لأنهما من أمر اليهود والنصارى، وما قاله ابن تيمية في دلالتها، وأنها
 تشمل كراهة هذا النوع من الأصوات مطلقاً في غير الصلاة أيضاً.

17۸ ما ابتليت به الأمة في بعض البلاد بالضرب بالبوق في أوقات الصلوات، واستحباب خفض الصوت في الجنائز مخالفة لأهل الكتاب، وحديث:

- «الجرس مزمار الشيطان».
- 179 رأي المؤلف في الأجراس الحديثة، وبخاصة في أجراس ساعات الجدران التي تشبه جرس ساعة (لندن)، وتعطيله إياها من ساعات المساجد خاصة كلما سنحت له الفرصة، وقصته مع ساعة مسجد (قباء) سنة (١٣٨٢هـ)!
- ١٧٠ ٢ ـ حديث النهي عن الصلاة في الأوقات الثلاثة حسماً لمادة المشابهة
   بكل طريق، وكلام ابن تيمية في ذلك.
- ۱۷۱ ٣ ـ حديث النهي عن اتخاذ القبور مساجد، وما فيه من الدلالة على الموضوع.
  - ١٧٢ ٤ ـ حديث الأمر بالصلاة في النعال لمخالفة اليهود.
  - ١٧٣ ٥ حديث النهي عن الاشتمال في الصلاة اشتمال اليهود.
- 104 ٦ حديث النهي عن الصلاة قياماً وراء الإمام الجالس اضطراراً؛ دفعاً للتشبه بأهل فارس، وكلام شيخ الإسلام في فقهه بما لا تراه لغيره، وتصريحه بأن النهي المذكور محكم على الصحيح عمل به الصحابة.
- ۱۷۵ ۷ النهي عن الجلوس معتمداً على اليد اليسرى في الصلاة مخالفة لليهود، وأثر عائشة في كراهة الصلاة متخصراً لأنه فعل اليهود، ونهيه عنه عنه، والتنبيه على صعف حديث النهي عن الاعتماد على يده إذا نهض في الصلاة.
  - ١٧٥ ومن الجنائز:
- ١ ـ حديث: «اللحد لنا، والشَّق لأهل الكتاب»، وتقوية ابن تيمية إياه لطرقه.
  - ١٧٦ ومن الصوم: وفيه أربعة أحاديث:

- ١ «فصل ما بين صيامنا وصيام أهل الكتاب. . . .
  - ٢٠ التعجيل بالفطر مخالفة لهم.
  - ٣ ـ النهي عن مواصلة الصيام مخالفة للنصاري.
- ١٧٧ ٤ ـ أمره ﷺ بضم التاسع إلى (عاشوراء) مخالفة لليهود.
- ۱۷۸ ٥ ـ حديث صومه على يوم السبت والأحد مخالفة للمشركين، وما قاله الحافظ في صيامهما، ورجوع المؤلف عنه لما تبين له ضعفه، وأن عدد أحاديث هذا الشرط أكثر من ثلاثين.

#### ١٧٩ ومن الحج:

1 - مخالفته على المشركين بإفاضته من المزدلفة قبل طلوع الشمس، وتخريجه من رواية البخاري وغيره، وبيان وهم وقع لشيخ الإسلام فيه، وحديث آخر بمعناه فيه ما ليس في الأول، وتصحيح الحاكم والذهبي إياه، وبيان علته.

#### ١٨٠ ومن الذبائح:

ا - نهيه عن الذبح بالظفر؛ لأنه مُدى الحبشة، وبيان ابن تيمية أن العلة المشابهة، ورده على من رأى أن العلة أنه يشبه الخنق! وموافقة ابن الصلاح والنووي، وجواب الحافظ عما اعترض عليه.

#### ١٨٢ ومن الأطعمة:

١ حديث: «لا تدع شيئاً ضارعت فيه نصرانية»، وبيان أنه حسن لغيره،
 ومعناه.

### ١٨٣ ومن اللباس والزينة: وفيه ثمانية أحاديث:

١ ـ حديث: «هذه من ثياب الكفار؛ فلا تلبسها»، وبيان ابن تيمية أنه يشمل ما يستحلونه من المحرمات أو ما يعتادونه، وبعض الأثار في النهي

- عن التشبه بهم.
- ١٨٤ ٢ ـ «إياكم ولبوس الرهبان...»، وبيان ضعف إسناده، وتأويل قول الحافظ: «لا بأس بإسناده»!
- ٣ ـ «... حمروا وصفروا، وخالفوا أهل الكتاب... واثتزروا وخالفوا أهل الكتاب...»، وبيان حسن إسناده، وشاهدين له، وتفسير غريبه.
- ۱۸۵ ٤ ـ «خالفوا المشركين: أحفوا الشوارب، وأوفوا اللحى»، تخريجه من رواية الشيخين، ومن رواية غيرهما بلفظ: «المجوس»، وتقويته ببعض الشواهد، وشرح ابن تيمية للحديث بما يدل على أن جنس المخالفة مقصود بالذات؛ فراجعه فإنه نفيس.
- ۱۸٦ ٥ «جزوا الشوارب، وأرخوا اللحى، خالفوا المجوس»، وتخريجه من رواية مسلم وغيره، واستظهار ابن تيمية أن المخالفة فيه علة تامة، وما يتفرع عنها؛ ولذا كره السلف أشياء غير منصوص عليها.
- ۱۸۷ ۱ «إن اليه ود والنصارى لا يصبغون فخالفوهم»، تخريجه من رواية الشيخين، وقول الشوكاني في دلالته، واهتمام السلف بالخضاب، وما قاله أحمد لمن رآه قد خضب، وتعليق ابن تيمية على الحديث بكلام نفيس جدّاً؛ فراجعه.
- ۱۸۹ ۷ «غيروا الشيب، ولا تشبهوا باليهود والنصارى»، تخريجه من رواية أحمد، وبيان أن إسناده حسن لذاته صحيح لشواهده، مع الإفاضة في تخريجها، والكلام على أسانيدها.
- ١٩٢ ٨ ـ حديث تفريق النبي على شعره مخالفة لأهل الكتاب، تخريجه برواية الشيخين وغيرهما، وبيان أن الفرق شعار المسلمين، والسر في موافقته أهل الكتاب أول الأمر.

#### 19٣ ومن الأداب العامة:

١ ـ ٩لا تسلموا تسليم اليهود. . . ، ، تخريجه بسند جوَّده الحافظ، وتقويته بشاهد، وكراهة السلف التسليم باليد؛ إلا في بعض الأحوال؛ كالمصلي يرد بيده.

198 مناقشة المؤلف للنووي في حمله الحديث على مَن رد إشارة باليد دون رد السلام باللفظ، وبيان ضعف الحديث الذي اعتمد عليه، وراويه شهر بن حوشب، واضطرابه في روايته، وبيان الراجح منها.

١٩٦ تنبيه على وهم للحافظ في شاهد للحديث.

١٩٦ ٢ ـ «أتقعد قعدة المغضوب عليهم؟!».

۱۹۷ ۳ ـ «نـظفـوا أفنيتكم، ولا تشبهـوا باليهـود. . . »، تخريجه من طرق، وتحسينه بها.

۱۹۸ ٤ - «إياكم وهاتان الكعبتان. . . فإنها ميسر العجم»، تخريجه، وتقويته بشواهده بما لا تراه في غير هذا المكان.

#### ۲۰۰ متنوعات:

١ - «لا تطروني كما أطرت النصارى عيسى...»، تخريجه برواية البخاري وغيره، وتفسير (الإطراء)، وبيان أنه أعم من إطراء النصارى لعيسى.

٢٠١ غلو بعض المسلمين في مدحه على بما لا يرضاه، مع إنكاره على الجارية قولها: وفينا نبي يعلم ما في غد!

٢٠٢ تفسير بعضهم قوله تعالى: ﴿ هُو الأول. . . وهو بكل شيء عليم ﴾ ؛ قال: هو محمد ﷺ! وموقفه لما اعترض عليه!

٢ ـ « . . . لتركبن سنن من قبلكم . . . » ، تخريجه من رواية الترمذي

وغيره، ووهم لابن القيم، وتقصير لابن كثير، ودلالة الحديث على أن المشابهة لا يشترط فيها القصد.

۲۰۲ ۳ - «بعثت بین یدی الساعة . . ومن تشبه بقوم فهو منهم»، تخریجه بسند حسن، وذکر شاهد له حسن .

۲۰٤ استدلال ابن تيمية به على تحريم التشبه بالكفار، وبيانه للمراد من «التشبه»، ونقله الإجماع على كراهة التشبه

٢٠٦ بيان أن الحكم المذكور معقول المعنى، وأن للظاهر تأثيراً في الباطن؛ خيراً كان أو شراً، وكلام ابن تيمية في تأييد ذلك بما لا تجده لغيره.

٢١٠ الاستدلال على ذلك بحديث: «لتسون صفوفكم أو ليخالفن الله بين وجوهكم وقلوبكم»، وتخريجه، وذكر حديثين آخرين في النهي عن التفرق في جلوس الجماعة؛ تأكيداً لارتباط الظاهر بالباطن.

۲۱۱ حديث: «ما لي أراكم عزين»، وشرح: «عزين».

وحديث: «إن تفرقكم في هذه الأودية. . . من الشيطان»، وما فيه من التنبيه على أن التفرق في الدين ـ كالصلاة مثلاً ـ أشد من التفرق في الأودية!

٢١٣ الشرط الثامن: (أن لا يكون لباس شهرة).

فيه قوله عليه: «من لبس ثوب شهرة في الدنيا. . . » ، مع تفسيره وتخريجه وشواهد له .

٢١٥ خلاصة الشروط المتقدمة، وأنه يجب على كل مسلم أن يحققها في أهله.

## ٢ ـ الأحاديث المرفوعة

# (1)

| 171     | أبايعك على أن لا تشركي بالله شيئًا، ولا تسرقي، ولا تزني |
|---------|---------------------------------------------------------|
| 117     | ابنك له أجر شهيدين                                      |
| 147     | أتقعد قِعدة المغضوب عليهم؟!                             |
| 177     | اجعليه. يعني: نعشاً فوق أضلاع ابنته رقية                |
| . 40    | إخواني الذين آمنوا بي ولم يروني                         |
| • • • • | ادني يا فاطمة!                                          |
| 747     | إذا خرجت إحداكن إلى المسجد؛ فلا تقربن طيباً             |
| 177     | إذا صلى أحدكم في ثوب؛ فليشدُّه على حقوه، ولا تشتملوا    |
| • £ ٢   | إذا عركت المرأة؛ لم يحلُّ لها أن تظهر إلا وجهها         |
| • • •   | اذبحها، ولن تصلح لغيرك                                  |
| 114     | الأذنان من الرأس                                        |
| 1 - 1   | اسكبي على وُضوئي                                        |
| 1.1     | اسكبي لي وَضوءاً                                        |
| 178     | اشتكى ﷺ، فصلينا وراءه وهو قاعد، وأبو بكر يُسمع          |
| 170     | اصنعوا كلَّ شيء إلا النكاح                              |
| 17.     | اطلعت على النار، فرأيت أكثر أهلها النساء                |

| • • •        | اعتدي عند ابن ام مكتوم؛ فإنه رجل اعمى، تضعين               |
|--------------|------------------------------------------------------------|
| וועדנייו     | أفعمياوان أنتما؟!                                          |
| • • •        | أفكلهم أعطيت مثل ما أعطيته؟!                               |
| 7.4          | الله أكبر! هٰذا كما قال قوم موسى: اجعل لنا إلهاً           |
| •4٧          | اللهم! مشبع الجاعة! ورافع الوضيعة! لا تُجعُ فاطمة بنت محمد |
| • * 1        | أليس بعدها طريق هي أطيب منها؟                              |
| 1.4          | أما بعد؛ فإن أهل الشرك والأوثان كانوا يدفعون               |
| · V \$       | أمرنا أن نخرج في العيدين العُتَّق والحيض، ونهينا عن اتباع  |
| • 44         | أمرنا أن نخرجهن في الفطر والأضحى: العواتق والحيض           |
| ۰ ۷۸ ۹       | أمرني أن أصرف بصري. يعني: نظر الفحاة                       |
| • 17         | أمرني أن أكون عند ابن أم مكتوم؛ فإنه مكفوف البصر           |
| • • •        | إنّ شئت صبرت ولك الجنة، وإن شئت دعوت الله                  |
| 178          | إنْ كدتم لتفعلون فعل فارس والروم، يقومون على ملوكهم        |
| • <b>**</b>  | أنتم أصحابي، وإخواننا الدين لم يأتوا بعد                   |
| • 3.۸        | أنتن على ذلك؟                                              |
| 147          | أنَّ ابنة له ﷺ توفيت، وكانوا يحملون الرجال والنساء         |
| 144          | إن الله نظيف يحب النظافة، جواد يحب الجود                   |
| • <b>V</b> • | أن امرأة أتته ﷺ تبايعه، ولم تكن مختضبة، فلم                |
| • 70         | أن امرأة جاءت إليه ﷺ وهو في المسجد                         |
| • 4 4        | أن امرأة من خنعم استفتته ﷺ في حجة الوداع يوم النحر         |
| YIY          | إن تفرقكم في هذه الشعاب والأودية إنما ذلكم من الشيطان      |
| ۷٤ و۸۰۰      | إن الجارية إذا حاصت؛ لم يصلح أن يُرى منها                  |
| • 4.7        | إن جبريل أتاني، فقال لي: أرجع حفصة؛ فإنها صوَّامة          |
| • ٧٨         | إن لنساء قريش لفضلًا، وإني والله ما رأيت أفضل من           |
| • <b>£ V</b> | إن المرأة إذا بلغت المحيض؛ لم يصلح أن يُرى منها            |
| • • •        | إن هذه الصلاة لا يصلح فيها شيء من كلام الناس               |

| ۱۸٤     | إن هذه من ثياب الكفار؛ فلا تلبسها                        |
|---------|----------------------------------------------------------|
| 1.4     | أن هند بنت عتبة كشفت عن نقابها لما بايعته ﷺ              |
| 170     | إن اليهود كانوا إذا حاضت المرأة فيهم؛ لم يؤاكلوها        |
| 177     | إنما يفعل ذلك النصاري، صوموا كما أمركم الله              |
| 1.0     | إنه أذن لكن أن تخرجن لحاجتكن                             |
| .48     | أنه على اصطفى لنفسه من سبي حيبر صفية                     |
| .09     | إنه ليس للمرأة المسلمة أن يبدو منها؛ إلا هذا وهذا        |
| 148     | أنه ﷺ مرَّ في المسجد يوماً وعصبة من النساء قعود          |
| 140     | إنها صلاة اليهود                                         |
| ۱۸۳     | إنهم يستمتعون بآنية الذهب والفضة في الدنيا               |
| ۱۸٤     | إنهم يوفرون سبالهم، ويحلقون لحاهم؛ فخالفوهم              |
| 174     | إنهما يوما عيد المشركين، فأنا أحب أن أخالفهم             |
| •17     | إني والله ما جمعتكم لرغبة ولا لرهبة، ولكن جمعتكم         |
|         | إني لا أشهد على جور                                      |
| 177     | اهتم على الصلاة كيف يجمع الناس لها؟ فقيل له: انصب الراية |
| ••٨     | أَوَ لَمْ تَرَيُّ إِلَى هيئتها؟! إنه ليس للمرأة المسلمة  |
| 177     | ألا وإن مَن كان قبلكم كانوا يتَّخذون قبور أنبيائهم       |
| • • • • | إياكم والجلوس بالطرقات! فإن أبيتم إلا المجلس؛ فأعطوا     |
|         | إياكم والخلو في الدين! فإنما هلك مَن كان قبلكم           |
| ۱۸٤     | إياكم ولبوس الرهبان! فإنه من تزيَّى بهم أو تشبه؛ فليس    |
| Y • •   | إياكم وهاتان الكعبتان الموسومتان اللتان تزجران زجرأ ا    |
| • ٧ ٢   | أيسرك أن يجعل الله في يدك خواتيم من نار؟!                |
| 147     | أيما امرأة استعطرت فمرَّت على قوم ليجدوا من ريحها        |
| ۱۳۸     | أيما امرأة أصابت بخوراً؛ فلا تشهد معنا العشاء الآخرة     |
| • • • • | أيما رجل رأى امرأة تعجبه؛ فليقم إلى أهله؛ فإن            |

#### (0-0)

بعثت بين يدي الساعة بالسيف حتى يعبد الله وحده بهٰذا كنت أخرج لرسول الله ﷺ للوضوء تصدقن؛ فإن أكثركن حطب جهنم تلك امرأة يغشاها أصحابي، اعتدي عند ابن أم مكتوم • 77 ثلاث لا يدخلون الجنة، ولا ينظر الله إليهم يوم القيامة: ثلاثة لا تسأل عنهم: رجل فارق الجماعة وعصى إمامه ومات 119 (ج-خ)

الجرس مرمار الشيطان 187 جزوا الشوارب، وأرخو اللحى؛ خالفوا المجوس . 9 2 حاضت؟ اختمري بهذا حق الطريق: غض البصر، وكف الأذى، ورد السلام، والأمر ٠VŸ الحياء والإيمان قرنا جميعاً، فإذا رفع أحدهما؛ رفع الأخر 147 ነለጎ خالفوا المشركين: أحفوا الشوارب، وأوفوا اللحي 141 خالفوا اليهود؛ فإنهم لا يصلون في نعالهم ولا في خفافهم خير الأمور أوساطها

#### ((3)

دعي هذا وقولي الذي كنت تقولين رأيت شاباً وشابةً ، فلم آمن الشيطان عليهما رفقأ بالقوارير

٠٦٢ و٢٨٠

178

#### (س،ش)

سبحان الله! هٰذا كما قال قوم موسى: اجعل لنا إلٰهاً ١٧٥ موسى: اجعل لنا إلٰهاً ١٧٥ مي نساء كاسيات عاريات، على رؤوسهن مروطهن فاختمرن بها

#### (ص، ط)

صل صلاة الصبح ثم أقصر عن الصلاة حين تطلع ملاة الصبح ثم أقصر عن الصلاة حين تطلع ملاة إحداكن في مخدعها أفضل من صلاتها في حجرتها ملاة في مسجدي هذا أفضل من ألف صلاة فيما سواه ملوا كما رأيتموني أصلي مسفان من أهل النار من أمتي لم أرهما بعد: كاسيات ملهروا أفنيتكم ؛ فإن اليهود لا تنظف أفنيتها طهروا أفنيتكم ؛ فإن اليهود لا تنظف أفنيتها طيب النساء ما ظهر لونه وخفى ريحه

### (غ، غ)

عباد الله! لتسون صفوفكم أو ليخالفن الله بين قلوبكم
عباد الله! لتسون صفوفكم أو ليخالفن الله بين وجوهكم
عليكم بالبياض؛ فليلبسه أحياؤكم، وكفنوا فيه موتاكم
غيروا الشيب، ولا تشبهوا باليهود ولا بالنصاري

#### (ف،ق)

فإذا كان العام المقبل إن شاء الله؛ صمنا اليوم التاسع

فإنك إذا وضعت خمارك؛ لم يُركِ فخرج ﷺ من خيبر ولم يعرِّس بها، فلما قرب البعير له فصل ما بين صيامنا وصيام أهل الكتاب أكلة السحر قد حللت حين وضعت ( 也 ) كان الركبان يمرون بنا ونحن معه ﷺ محرمات، فإذا حاذوا 194 كان يحب موافقة أهل الكتاب فيما لم يؤمر فيه كان يسوي صفوفنا، حتى كأنما يسوي بها القداح كان يصوم يوم السبت ويوم الأحد أكثر مما يصوم من كانت امرأة تصلى خلفه على حسناء من أحسن الناس Y109 12A كلكم راع، وكلكم مسؤول عن رعيته: الرجل راع في أهله كن نساء المؤمنات يشهدن معه على صلاة الفجر متلفعات كنت أسكب على كفيه ثلاث مرات (ل) لتتبعن سنن من قبلكم شبراً بشبر وذراعاً بذراع حتى 1.73 17A A لتركين سنن من كان قبلكم سنة سنة . A £ , V £ لتلبسها أختها من جلبابها

727

1645 41

اللحد لنا والشق لأهل الكتاب

لعن الله المتشبهات من النساء بالرجال والمتشبهين من

لعن على الرجل يلبس لبسة المرأة والمرأة تلبس

لعن الله الواشمات والمستوشمات والنامصات والمتنمصات

| 147                                     | لعن ﷺ الرجلة من النساء                                      |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| 114, 110                                | لعن ﷺ المتشبهين من الرجال بالنساء والمتشبهات من النساء      |
| ١٠١٠ و١٠١                               | لعن المخنثين من الرجال والمترجلات من النساء                 |
| 141                                     | لكنكم غيروا، وإياي والسواد                                  |
| •17                                     | لم يصلح أن يُرى منها إلا وجهُها وكفًّاها                    |
| 1.4                                     | لما اجتلى ﷺ صفية؛ رأى عائشة منتقبة وسط الناس                |
| • *                                     | لما انقضت عدتي من أبي سلمة أتاني ﷺ، فكلُّمني بيني وبينه     |
| •٧٤                                     | لما قدم على المدينة؛ جمع نساء الأنصار في بيت، ثم            |
| • • •                                   | لما كان يوم أحد؛ انهزم الناس عنه ﷺ، وأبو طلحة بين           |
| • * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | لما نزلت؛ خرج نساء الأنصار كأن على رؤوسهن الغربان           |
| 167                                     | ليس منا مَن تشبُّه بالرجال من النساء ولا مَن تشبُّه         |
| 144                                     | ليس منا مَن تشبُّه بغيرنا؛ لا تشبُّهوا باليهود ولا بالنصاري |
| 117                                     | ليس منا مَن تشبُّه من النساء بالرجال                        |
|                                         | (6)                                                         |
| 141                                     | ما أنهر الدم وذكر اسم الله؛ فكُلُّ؛ ليس السن والظفر         |
| 141                                     | ما لك لم تلبس القبطية؟                                      |
| 141                                     | ما لكم لا تغيرون؟                                           |
| ***                                     | ما لي أراكم عِرين؟                                          |
| 147                                     | ما من امرأة تخرج إلى المسجد تعصف ريحها فيقبل الله           |
| 14.                                     | ما من عام إلا المذي بعده شرٌّ منه حتى تَلْقُوا ربكم         |
| 147                                     | مرُّ بي ﷺ وأنا جالس هكذا وقد وضعت ِيدي                      |
| 147                                     | مرَّ بي ﷺ وأنا في جوارٍ أتراب لي، فسلَّم علينا              |
| 197                                     | مر ﷺ على نسوة، فسلَّم عليهن                                 |
| 190                                     | مرً علينا ﷺ في نسوة ، فسلّم علينا                           |

مرٌّ في المسجد يوماً وعُصبة من النساء قعود، فأشار مرُّ في المسجد يوماً وعصبة من النساء قعود، فسلَّم مُرْها فلتجعل تحتها غلالة ؛ فإني أخاف أن تصف مَن أخذ شبراً من الأرض بغير حقه ؛ طُوِّقه في سبع Y.0, Y. E, 18A مَن تشبه بقوم؛ فهو منهم مَن جرُّ ثوبه خيلاء؛ لم ينظر الله إليه يوم القيامة · . YV من كتم علماً؛ ألجمه الله يوم القيامة بلجام من نار من لبس ثوب شهرة؛ أعرض الله عنه حتى يضعه متى 712 مَن لبس ثوب شهرة في الدنيا؛ ألبسه الله ثوب مذلَّة 214 مَن لم يجد إزاراً؛ فليلبس سراويل، ومَن لم يجد نعلين ( U) نزول: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْنا المُسْتَقْدِمِينَ مِنْكُمْ ولَقَدْ عَلِمْنا المُسْتَأْخِرِينَ ﴾ نظفوا أفنيتكم، ولا تشبُّهوا باليهود؛ تجمع الأكباء في دورها نهي أن تحلق المرأة رأسها 140 نهى أن يعتمد الرجل على يده إذا نهض في الصلاة 140 نهي رجلًا وهو جالس معتمد على يده اليسرى 140 نهى عن التخصر في الصلاة 4.0 نهى عن النشبه بالأعاجم نهى عن الشهرتين: أن يلبس الثياب الحسنة التي ينظر إليه Y1.2 14. نهي عن الصلاة وقت طلوع الشمس ووقت الغروب نهى عن لبوس الحرير، وقال: إلا هكذا 114 ٥٧١ نَهي عن التخصر في الصلاة

Vo

نهينا عن اتباع الجنائز، ولا جمعة علينا

#### ( هـ ، و )

| 14.  | هدينا مخالف هديهم                                  |
|------|----------------------------------------------------|
| 177  | هو من أمر اليهود                                   |
| . ٧0 | هي النياحة. تفسير: ﴿وَلا يَعْصِينَكَ في مَعْرُوفٍ﴾ |
| . 70 | وددت أنا قد رأينا إخواننا                          |
| 7.4  | والذي نفسي بيده؛ لتركبنُ سنة مَن كان قبلكم سنة سنة |

## (¥)

| • • • • • | لا تأكلي بشمالك وقد جعل الله تبارك وتعالى لك يميناً       |
|-----------|-----------------------------------------------------------|
| ۱۹۷ و۱۹۷  | لا تجلس هُكذا؛ إنما هٰذه جلسة الذين يعذُّبون              |
| 141       | لا تدع شيئاً ضارعت فيه نصرانية                            |
| • ٣٦      | لا تزال طائفة من أمتي قائمة بأمر الله، لا يضرهم مَن       |
| 198       | لا تسلموا تسليم اليهود؛ فإن تسليمهم بالرؤوس والأكف        |
| 198       | لا تشبهوا باليهود ولا بالنصارى؛ فإن تسليم اليهود بالإشارة |
|           | لا تشدُّدوا على أنفسكم؛ فإنما هلك مَن قبلكم بتشديدهم      |
| ١٦٨       | لا تصحب الملاثكة رفقة فيها جرس                            |
| 174       | لا تصوموا يوم السبت؛ إلا فيما افترض عليكم                 |
| Y         | لا تطروني كما أطرت النصاري عيسى ابن مريم؛ إنما            |
| • 77      | لا تفعلي ؛ إن أم شريك امرأة كثيرة الضيفان؛ فإني           |
| 100       | لا تمنعوا إماء الله مساجد الله، وبيوتهن خير لهن           |
| ۱۰٤ یا    | لا تنتقب المحرمة، ولا تلبس القفازين                       |
| .70       | لا حاجة لي في النساء                                      |
|           | ِّلا يحلُّ لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تخرج         |
|           |                                                           |

لا يختلجن في نفسك شيء صارعت فيه النصرانية
لا يزال الدين ظاهراً ما عجل الناس الفطر؛ لأن اليهود
لا يقبل الله صلاة حائض؛ إلا بخمار
لا يقبل الله صلاة حائض والعمائم ولا السراويل والبرانس

### (ي)

• VV

• 43

| أسماء! إن المرأة إذا بلغت المحيض؛ لم يصلح أن         | يا |
|------------------------------------------------------|----|
| بنية! خمري عليك نحرك، ولا تخافي على أبيك غلبةً       | یا |
| على! لا تتبع النظرة النظرة؛ فإن لك الأولى وليست      | یا |
| معشر الأنصار! حمروا وصفروا وحالفوا أهل الكتاب        | یا |
| معشر النساء! أليس لَكُنَّ في الفضة ما تحلين؟ أما إنه | یا |
| سروا ولا تعسروا                                      | ید |
| طهره ما بعده الماسات                                 | يد |

## ٣ ـ رواة الأحاديث المرفوعة

| امرأة منهم ٧٧٠                       | ابن عباس (انظر: عبدالله بن عياس)                                                                                |
|--------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أنس بن مالك ٤٠ و ٩٤ و١٠٧ و١٦٥ و١٩١   | ابن عمر (انظر: عبدالله بن عمر)                                                                                  |
| بريدة ٧٧٠                            | ابن عمرو(انظر: عبدالله بن عمرو بن العاص)                                                                        |
| ثوبان ۲۷۰                            | ابن مسعود (انظر: عبدالله بن مسعود)                                                                              |
| جابر بن سمرة ٢١٠                     | أبو أمامة ١٨٤                                                                                                   |
| جابر بن عبدالله ٢٠ و١٧٣ و١٩٣         | أبو ثعلبة الخشني ٢١١                                                                                            |
| جرير بن عبدالله ۹ و۷۸ و۱۷۵ و۱۹۳      | أبو ذر ۲۱۶                                                                                                      |
| جندب بن عبدالله البجلي ١٧١           | أبو طلحة ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿                                                                  |
| الحارث بن الحارث الغامدي ٧٩٠         | أبو غطفان بن طريف المري                                                                                         |
| رافع بن خدیج                         | أبو موسى الأشعري ١٣٧                                                                                            |
| الرُّبَيِّع بنت مُعَوَّد ١٠١         | أبو هريرة ٢٥ و١٠٧ و١٢٥ و١٣٨ و١٤١ و١٦٩                                                                           |
| الزبير ١٨٩                           | 1AU 1AV 1AU 1VU                                                                                                 |
| زينب الثقفية ١٣٧                     | أبو واقد الليثي ٢٠٧                                                                                             |
| سبيعة بنت الحارث ١٩٩٠                | أخت حذيفة ٨٩                                                                                                    |
| سمد بن أبي وقاص 197 و19۸             | أسامة بن زيد                                                                                                    |
| سعید بن زید بن عمرو بن نفیل          | أسماء ابنة عميس ٨٥ و١٣٦                                                                                         |
| سهل بن سعد ١٩٤                       | أسماء بنت يزيد الأنصارية ١٩٤ و١٩٥ و١٩٦                                                                          |
| شداد بن أوس ١٧٢                      | أم سلمة ٨١ و٨٣ و٧٨ و١٦٩ و١٧٨                                                                                    |
| الشريد بن سويد ١٩٦                   | أم سنان الأسلمية                                                                                                |
| عائشة ١٢ و٤٢ و٤٧ و٥١ و٥٦ و٥٦ و٧٠ و٨٧ | أم عطية ﴿ ﴿ وَهُمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ |
| 1270 1.79 1.70 1.09 9 859            | امرأة من بني عبد الأشهل ٠٨١                                                                                     |

| 177      | عمومة من الأنصار لأبي عمير بن أنس | ولاد و۲۰ و۱۱۳ و۱۴۵   | عبدالله بن عباس ٦١   |
|----------|-----------------------------------|----------------------|----------------------|
| ۱ وج     |                                   | و£10  و١٧٧ و١٩٧      |                      |
| • 7/7    | الفضل بن عباس                     | ۲۰۱ و۱۰۸ و ۱۳۳ و ۱۶۵ | عبدالله بن عمر ۸۰ و  |
| ٤ و٨٥٠   | قتادة ٤١ و٧                       | ۱۹۷٫ و۲۰۳، و۲۰۳ و۲۱۳ | و۱۷۲ وه۱۷ و۱۸۸ و     |
| ٠٨٦      | قیس بن زید                        | لعاص ۱۲۰ و۱۲۵ و۱۶۲   | عبدالله بن عمرو بن ا |
| 111      | قیس بن شماس                       | و۱۸۳ و۱۹۳            |                      |
| 134      | قیس بن عباد                       | ۷۱ و ۹۸ و ۱۹۹ و ۱۹۸  | عبدالله بن مسعود     |
| 418      | كنانة بن نعيم                     | 144                  | عدي بن حاتم          |
| 177      | ليلى امرأة بشير ابن الخصاصية      | ۲۲ و۷۷ و۱۱۷          | علي بن أبي طالب      |
| 174      | المسور بن مخرمة                   | ۱۷۹ و۱۸۳ و۲۰۰        | عمر بن الخطاب        |
| **       | النعمان بن بشير                   | • • • •              | عمران بن حصين        |
| 141      | هلب والد قبيصة                    | 177                  | عمرو بن العاص        |
| · .<br>· |                                   | 14.                  | عمرو بن عبسة         |

## ٤ ـ الآثار الموقوفة

# (1)

| • 15  | أخد الله عليهنَّ أن يُقنِّعنَ على الحواجب                      |
|-------|----------------------------------------------------------------|
| 140   | إذا صلت المرأة؛ فلتصل في ثيابها كلها: الدرع، والخمار، والملحفة |
| ٠٨٨   | أمر الله نساء المؤمنين إذا خرجن من بيوتهن في حاجة              |
| Y • 0 | إنْ كان للكنيف والوضوء ـ يعني : نعلًا سنديًّا ـ وأكره الصرار   |
| 7.    | ﴿ أَنْ يَضَعْنَ ثِيابَهُنَّ ﴾: الجلباب                         |
| 140   | إنَّ إبراهيم النخعي كان يدخل مع علقمة والأسود على أزواجه ﷺ     |
| ٠٩٨   | أن أسماء بنت أبي بكر جاءت مسفرة الوجه مبتسمة                   |
| 1 77  | ان أسماء كانت تلبس المعصفر وهي محرمة                           |
| 184   | أن حذيفة بن اليمان أتى بيتاً، فرأى فيه حادثتين فيه أباريق      |
| 174   | أن سعيد بن جبير رأى بعض أزواجه ﷺ تطوف بالبيت وعليها            |
| 140   | أن عائشة كانت تكره أن يجعل يده في خاصرته                       |
| ١٢٣   | أن عائشة كانت تلبس الثياب المعصفرة وهي محرمة                   |
| 177   | أن عائشة كانت تلبس الثياب الموردة بالعصفر وهي محرمة            |
| 1 • 7 | أن عروة بن عبدالله بن قشير دخل على فاطمة بنت على بن أبي طالب   |
| 1.4   | أن عمر بن الخطاب أذن لأزواجه على في الحج في آخر حجة            |
| •44   | ان عمر بن الخطاب كان يضرب الإماء أن يتقنعن يقول                |
| 177   | ان عمر بن الخطاب كسا الناس القُباطي ثم قال: لا تَدَّرِعُها     |
|       |                                                                |

ان المنذر بن الزبير قدم من العراق، فأرسل إلى أسماء
ان نساءً من نساء المسلمين يدخلن الحمامات ومعهن نساء
إن اليهود تفعله. يعني: الاختصار في الصلاة
إنما الجلباب على الحرائر من نساء المؤمنين
إنما الخمار ما وارى البشرة والشعر
إني لأرى رجلاً يحيي ميتاً من السنة
الا تنظرون إلى ما تأمرني به هذه السويداء
( ت )

(ج-خ)

۲ و۱۲ ۰

1.1

جاءت ابنة أبي ذر وعليها مِجْنَبتا صوف، سفعاء الخدين جاءت امرأة إلى سمرة بن جندب، فذكرت أن زوجها لا يصل إليها حضرت مجلس موسى بن إسحاق القاضي بالري سنة خير الأمور أوساطها

تدنى الجلباب إلى وجهها ولا تضرب به

تسدل الثوبَ على وجهها إن شاءت

(3,3)

دخلت أنا وأبي على أبي بكر؛ وإذا هو رجل أبيض دخلت على أم الدرداء، فرأيتها مختمرة بخمار صفيق، قد ضربت دخلت على عائشة وعليها ثياب من هذه السيد الصفاق

|       | •                                                              |
|-------|----------------------------------------------------------------|
| •44   | دخَلَتْ على عمر بن الخطاب أمَّةٌ قد كان يعرفها لبعض            |
| 1.4   | ذهبت أنا وصاحب لي إلى عائشة، فاستأذنًا عليها، فألقت            |
|       |                                                                |
|       | (د، ز)                                                         |
| .99   | رأى عمر أمَّةً لنا متقنعة، فضربها، وقال: لا تَشَبُّهي بالحرائر |
| 177   | رأيت حفصة بنت عبدالرحمن بن أبي بكر دخلت على عائشة              |
| 1.7   | رأيت سمراء بنت نهيك عليها درع غليظ وخمار غليظ                  |
| 1.4   | رأيت سمراء بنت نهيك ـ وكانت قد أدركته ﷺ ـ عليها                |
| 1.1   | رأيت عائشة تفتل القلائد للغنم تُساق معها هدياً                 |
| 1 • A | رأيت عائشة طافت بالبيت وهي منتقبة                              |
| 177   | رأيت على أم سلمة درعاً وملحفة مصبغتين بالعصفر                  |
| .04   | الزينة الظاهرة: الوجه والكفان                                  |
|       |                                                                |
|       | (س، ص)                                                         |
| 7.0   | سئل أحمد عن نعل سندي يخرج فيه؟ فكرهه للرجل                     |
| 177   |                                                                |
|       |                                                                |
|       | (ف،ق)                                                          |
|       |                                                                |

فإنه لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن ينظر إلى فبينا أنا جالسة في منزلي ؛ غلبتني عيني، فنمت فرأيت في يديها مسكاً غلاظاً، في كل يد اثنين اثنين فما بال الجلباب؟! ضعيه عن رأسك، إنما الجلباب

110

.44

قد أدركتهن، وإن إحداهن لتتخذ لكمها زرّاً تواري خاتمها

(4)

كان أبي إذا جزَّ شعره؛ لم يحلق قفاه ۱۸۷ كان أزواجه ﷺ يأخذن من رؤوسهن حتى تكون كالوفرة 121 كان رجل من المنافقين يتعرِّض لنساء المؤمنين يؤديهن ٠ ٩ ٠ كانت امرأة جميلة بمكة كان لها زوج، فنظرت يوما إلى وجهها 111 كانت عائشة تحل إزارها فتجلبب به 140 كأنوا يستحبون خفض الصوت عند الذكر وعند القتال 171 كانوا يكرهون التسليم باليد 194 كتب إلينا عمر ونحن بأذربيجان مع عتبة بن فرقد ۱۸۳ كتب عمر بن الخطاب إلى أبي عبيدة بن الجراح: إن نساءً من نساء 110 الكف ورقعة الوجه. تفسير: ﴿وَلاَ يَبْدِينَ زَيْنَتُهُنَّ . . . ﴾ . 04 كنا ندخل على حفصة بنت سيرين، وقد جعلت الجلباب ١١. كنا نشارك المرأة في السورة من القرآن نتعلمها .44 كنا نغطى وجوهنا من الرجال، وكنا نمتشط قبل ذلك ۱۰۸ كنت عند فاطمة بنت على ، فجاء رجل يثنى على أبيها 1 • Y

### (م ، هـ)

۱۱.

Y . £

۱۸۳

۱۸۷

ما أدركت أحداً أفضًله على حفصة. يعني: بنت سيرين من بنى بأرض المشركين، وصنع نيروزهم ومهرجانهم من تشبه بقوم فهو منهم هو من تشبه بقوم فهو منهم

## ( )

| 171   | لا بدُّ للمرأة من ثلاثة أثواب تصلي فيهن: درع، وجلباب، وخمار |
|-------|-------------------------------------------------------------|
| 144   | لا تَدُّرِعها نساؤكم. يعني: القباطي                         |
| . 9 9 | لا تَشْبَهْن بالحرائر                                       |
| . 9 9 | لا تَشَبُّهي بالحرائر                                       |
| 110   | لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الأخر أن ينظر إلى عورتها    |
| • • 9 | لا ينبغي للفقيه أن يحمل الناس على مذهبه                     |
|       | ( ي )                                                       |
| 141   | يا أسماء! إذا أنا متُ؛ فاغسليني أنت وعلي، ولا يدخل          |
| 140   | يا أسماء! إنى قد استقبحت ما يُصنع بالنساء؛ أن يُطرح         |
| ۱۸۳   | يا عتبة! إنه ليس من كدِّ أبيك ولا من كدِّ أمك، فأشبع        |
| • ٧٨  | يرحم الله نساء المهاجرين الأوّل، لما أنزل الله              |
| ۰۸۰   | يسدلن عليهن من جلابيبهن، وهو القناع فوق الخمار              |
| •10   | يهودية بين يهوديات                                          |
|       |                                                             |

00000

## ٥ ـ رواة الآثار الموقوفة

| شميسة بنت عزيز بن عامرالعتكية البصرية١٢٨ | إبراهيم بن عبدالرحمن بن عوف الم         |
|------------------------------------------|-----------------------------------------|
| صفية بنت شيبة                            | : إبراهيم النخعي                        |
| عائشة ١٤ و١٥ و٥٩ و١٢٨ و١٣٤ و١٧٥          | ابن أبي مليكة ١٢٢                       |
| عاصم الأحول ١١٠                          | ابن عباس ۲ و۱۶ و۹۹ و۸۸ و۸۸ و۱۷۷         |
| عبادة بن نُسَيّ الكِنْدي                 | - ابن عمر 💮 ۹۹ و۲۰ و۱۳۵                 |
| عبدالله بن أبي سلمة                      | ابن كعب القرظي ٩٠٠                      |
| عبدالله بن عمرو                          | ابن مسعود ۸۶۰                           |
| عبدالرحمن والدعيينة ١٠٣                  | ﴿ أَبُو ذُرِ الْغَفَارِي 40.            |
| عروة بن عبدالله بن قشير ١٠٢              | أبو سلمة بن عبدالرحمن ١٤٨               |
| عطاء بن أبي رباح ١٠١ و١٩٣                | أبو السليل ٠٩٧                          |
| عمر بن الخطاب - ٩٩ و١١٥ و١٢٧ و١٨٣        | أبو عبدالله محمد بن أحمد بن موسى القاضي |
| عیسی بن عثمان ۱۰۲                        | 118                                     |
| فاطمة بنت رسول الله ﷺ                    | أبو عثمان النهدي ١٨٣                    |
| فاطمة بنت المنذر ١٢٣                     | . أحمد بن حنبل ۹ و۱۸۷ و ۲۰۰             |
| القاسم بن محمد بن أبي بكر الصديق ٢٣٣     | أسماء بنت أبي بكر                       |
| قبیصة بن جابر ۱۹۸                        | أم علقمة بن أبي علقمة                   |
| قتادة ۲۱۰                                | أنس بن مالك ٩٩٠                         |
| قيس بن أبي حازم ٩٦٠                      | ً إياس بن معاوية                        |
| مجاهد ،٩٠                                | ِ حَذَيْفَةُ بِنِ اليِمَانِ 1٨٣         |
| محمد بن أبي حرب                          | سعید بن جبیر ۸۵ و۱۲۲                    |