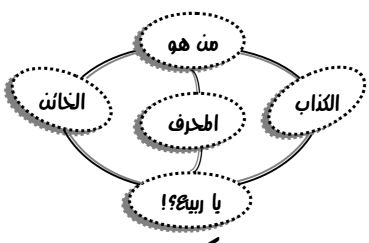
### تَأْلِيْف

جَمَالِ السُّنَةِ فَضِيْلةِ الشَّيْخِ العَلاَّمَةِ المُحَدِّثُ أَبِي عَبْدِ الرَّحْمَن فَوْزِيِّ بِنِ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ مُحَمَّدٍ الحُمَيْدِيِّ الْأَثْرِيَّ

حَفِظَهُ اللهُ تَعَالَى



# ڪشفُ

أَكَاذِيْب، وتَحْرِيْضَات، وَخِيَانَات رَبِيْعِ الْمَدْخَلِيّ الْمَوْصُوْفِ زُوْرًا بِالْعَلاَّمَة، بَلْ نَعَّامَة

أُسَدُّ عَلَيُّ، وَفِي الحُرُوبِ نَعَّامَةً ا

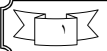
رَقْطًاءُ تَنْفِرُ مِنْ صَفِيرِ الصَافِرِا

#### क्षायां होती।

بيان فهم ربيع المدخلي السقيم لقول الأئمة: ( الإيمان أصل) و (العمل فرع و كمال) !!! ومعه

ردود العلماء عليه ومنهم:

الشيخ عبدالعزيز آل الشيخ، والشيخ صالح الفوزان والشيخ عبد الله الغديان، والشيخ فالح الحربي



# بِنْ اللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

# ذكر الدليل على توضيح مااشتبه على ربيع الرجيء من أتوال العلماء حول تولهم: الإيمان أصل، والعمل فرع وكمال للإيمان.

ليس من العجب أن يخفى الحق في مثل هذه المسألة على عامة الناس، لكن العجب أن يخفى على من ينتسب إلى العلم وأهله، فأتى في هذه المسألة بالهوى والتعصب حتى افترى على السلف الصالح، وعلماء السنة في أقوالهم بفهم سقيم، وذلك بسبب تأثره بفكر الإرجاء المذموم، وهو دخيل على منهج السلف الصالح، وعلماء السنة؛ فأخذ يكتب الكتب نصرة لفكره المنحرف على طريقة المرجئة، ليقرر المذهب الحق زعم (بأنه الإيمان أصل) و(العمل فرع أو كمال) للإيمان في الإجمال دون التفصيل، وافترى في ذلك على أهل السنة والجماعة.

قلت: فأشكل عليه قول أهل العلم: الإيهان أصل، والعمل فرع أو كهال للإيهان ، كها أشكل على أهل البدع والأهواء الذين سبقوه في بدعة الإرجاء في دلالات نصوص العلماء!.

قلت: فوقع ربيع المدخلي في هذا الفهم السقيم لنصوصهم تقليداً، وانتصاراً، وتعصباً لآرائه المنحرفة في مسائل الإيهان، وذلك سبب ضعفه في

#### كشف أكاذيب وتحريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

معتقد أهل السنة والجماعة، ولو كان ممن رسخ في معتقدهم لعلم أن ذلك خلاف معتقدهم، فخلط بين معتقد أهل السنة، وبين معتقد أهل الأهواء لختلاط هذا بهذا في كلامه.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج٧ ص٣٦٤): (وكثير من المتأخرين<sup>(١)</sup> لا يميزون بين مذاهب السلف، وأقوال المرجئة والجهمية لاختلاط<sup>(١)</sup> هذا بهذا في كلام كثير منهم، ممن هو في باطنه يرى رأي الجهمية والمرجئة في الإيهان، وهو مُعَظِّمُ للسلف وأهل الحديث، فيظن أنه يجمع بينها، أو يجمع بين كلام أمثاله وكلام السلف). اهـ

واستمع إلى فهم ربيع المرجيء السقيم لنصوص علماء السنة في قولهم: الإيمان أصل، والعمل فرع (٤)(٥).

١) كـ(ربيع المدخلي).

٢) كـ(ربيع المدخلي).

٣) كـ(ربيع المدخلي) .

٤) قلت: وبفهمه هذا يتبين أن ربيعاً يفرق بين الإيهان، وبين العمل لقوله: ( الإيهان أصل) و ( العمل كهال)،
 والسلف لم يفرقوا بين الإيهان والعمل.

قال الإمام الأوزاعي رحمه الله: (كان من مضى من السلف لا يفرقون بين العمل والإيهان). اهـ نقله عنه ابن رجب في (جامع العلوم والحكم) (ج١ ص ٥٨).

٥) ونقل في (كشفه البالي) ( ١٢٠ و ١٢٤) أن هذا قول الإمام ابن منده رحمه الله!.

وانظر: (ص ١٨٥) من (كشفه البالي).

قال ربيع المرجئ في (كشفه البالي) (ص ١٧): (رميكم بالإرجاء من يقولك إن الإيهان أصل، والعمل فرع كهال، وهذا رمي لأهل السنة السابقين!!، واللاحقين!!! بالإرجاء!!!!) (١). اهـ

وقال ربيع المرجئ في (كشفه البالي) (ص ١١٩): (أقوال الأئمة (٢) الذين صرحوا في كتبهم وأحاديثهم عن الإيهان بأن الإيهان أصل، والعمل فرع، بل له فروع، وساقوا على ذلك أدلتهم من القرآن والسنة). اهـ

وقال ربيع المرجئ في (كشفه البالي) (ص ١٢٦): (فقد ذكر ابن منده أصل الإيمان و كماله وفرعه كما ترى). اهـ

وقال ربيع المرجئ في (كشفه البالي) (ص ١٢٦): (وقال - يعني ابن منده-: غير أن له أصلاً وفرعاً).اهـ

قلت: لكن هل فهمك هذا، كفهمه رحمه الله في هذا الباب، أم أنت ترى أن العمل شرط كمال في الإيمان، ثم تستدل بأقوال الأئمة بقولهم: ( الإيمان أصل، والعمل فرع وكمال في الإيمان) لتقرر ما سبق، وقد صرحت أنت بذلك،

٢) قلت: الأئمة قالوا: الإيمان أصل، والعمل فرع، لكن ماهو الفهم السليم يا ربيع لكلامهم هذا ؟!، فهل فهمك للفظ ( الإيمان أصل، والعمل فرع) كفهمهم ؟!، طبعاً لا ، كما سوف يأتي الجواب على ذلك.

\_\_\_

١) قلت: وهذا من الكذب على أهل السنة، بل هذا ظنك الذي ظننته عليهم من السابقين واللاحقين!.

حيث قلت: ( فاتركوا الخصومة في شرط الكهال ، فإنه لا فرق بين قوله، وهو من الكهال، وبين قول من قال: العمل شرط كهال!) (١). اهـ

قلت: فهو مقرّ بأن العمل شرط كهال في الإيهان، وهذا مخالف لاعتقاد أهل السنة والجهاعة.

وقال ربيع المرجيء – معلقاً على قول ابن رجب رحمه الله – : ( فأي كلام أبين من هذا ؟، وقال : أن العمل شرط في الإيهان لا ركن فيه، أو جزء منه)

(٢). اهـــ

قلت: فهو مقرّ بأن العمل شرط كمال في الإيمان، لا ركن فيه، ولا جزء منه، وهذا مخالف لاعتقاد أهل السنة والجماعة.

وقال ربيع المرجئ في (كشفه البالي) (ص١١٤) عن جنس العمل: (فهذا من التلبيس، فمن ذكرهم من العلماء (٣) لم يدخلوه في قضايا الإيمان، ولم يجعلوه ركناً في تعريف الإيمان).اهـ

١) (( نصيحة للسلفين! حول منزلة العمل من الإيمان)) لربيع، في ( شبكة سحاب).

٢) (( نصيحة للسلفين! حول منزلة العمل من الإيهان)) لربيع، في ( شبكة سحاب).

٣) بل العلماء أدخلوه في تعريف الإيهان، وجعلوه ركناً فيه، كما بينًا.

والمدخلي يريد أن يلبس، ويخرج منها، بقوله في (كشفه البالي) ص(ص١١٥): (ولا يدخلون لفظ (جنس) في تعريف الإيهان، ولا جعلوه ركناً في تعريف الإيهان).اهـ

فهذا من التلبيس، فنحن علقنا عليه في مقالاته البالية في مسألة ( جنس العمل) في المسائل الإيهانية لا في كلمة (جنس) في اللغة العربية، فتنبه من تلبساته اللهم سدّد سدّد.

وقال ربيع المرجئ في (كشفه البالي) (ص١١٥): (فأنتم تفسرون (جنس العمل) بترك العمل كله، والعلماء الذين العمل) بترك العمل كله، فلا يكفر إلا من ترك العمل كله، والعلماء الذين زعمتم أنهم معكم يكفرون بترك الصلاة وحدها، فإذا كفروا تارك (جنس العمل) فإنها يريدون بإطلاق لفظ (الجنس) بعضه، وهو الصلاة).اهـ

قلت: وهذا من التلبيس البيّن، فإن تفسير (جنس العمل) بالترك، فهو بترك العمل كله ويكفرون بتركه، ولا يعنون بلفظ: ( الجنس) بعضه، وهو الصلاة!، كما بيّن أهل العلم منهم: الإمام محمد بن نصر الروزي رحمه الله، والإمام ابن منده رحمه الله، وشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، والشيخ ابن باز رحمه الله، والشيخ ابن عثيمين رحمه الله، والشيخ عبد العزيز الله، والشيخ، والشيخ عبد الله الغديان، والشيخ فالح الحربي، والشيخ صالح اللحيدان، والشيخ، والشيخ عبد الله الغديان، والشيخ فالح الحربي، والشيخ صالح اللحيدان، (۱) وغيرهم (۲).

قلت: وأضف إلى ذلك استدلاله بأحاديث الشفاعة في الإجمال، وزيادة: (لم يعملوا خيراً قطّ) المجملة ليقرر نجاة تارك أعمال الجوارح بالكلية، أي فيشفع له، مع أنه تارك جنس العمل اللهم غفراً.

انظر كتابي: ( القاصمة الخافضة لفرقة المرجئة الخامسة داحضة ) ( ص ١٣١) باب، ذكر الدليل على تفنيد
 دعاوى ربيع المدخلي في تشنيعه على أهل السنة والجهاعة في مسألة ذكرهم جنس العمل، ولتكفيرهم بتركه.

١) قلت: ومنهم من صرح بلفظ : ( جنس العمل)، ومنهم من تلفظ بـ ( العمل)، وكلاهما صحيح.

فقال ربيع المرجئ في (مجموعه الفاضح) (ص٢١٦): (وفي نادر من الأحيان يسألني عنه -يعني من ترك جنس العمل- بعض الناس؛ فأنهاه عن الخوْض فيه، فإذا ألحّ، ولَجّ اعترضت ببعض أحاديث الشفاعة؛ كحديث أنس رضي الله عنه: (يخرج من النار من عنده أدنى أدنى من مثقال ذرة من إيان)، فلا يُحير جواباً!).اهـ

ويقول ربيع المرجئ في (مجموعه الفاضح) (ص٤١٧)، وهو ينكر على السلفيين بتكفيرهم تارك جنس العمل-: ( فيقولون : هذا فلان السلفي يقول بتكفير تارك جنس العمل، فيجرون الناشئ إلى مذهبهم في تكفير الحكام!). اهـ قلت: وهذا يدل أن ربيعاً لا ينتفي الإيهان عنده بالكلية، ولا يكفر تارك جنس العمل، بقوله فإذا ألحّ عليه بتكفير تارك جنس العمل استدل لذلك بأحاديث الشفاعة، أي فيشفع له ولو ترك العمل بالكلية!.

ويؤيده: قوله بالزيادة في (كشفه البالي) (ص ٨٢): (وتضعيفه لزيادة (لم يعملوا خيراً قط)، وحكمه عليها بالشذوذ...،وليست هذه الزيادة مما انتقده أولئك العلماء). اهـ

قلت: وجميع المرجئة الخامسة يستدلون بهذه الزيادة على شفاعة، وإسلام ونجاة تارك أعمال الجوارح بالكلية اللهم سلم سلم.

وقال ربيع المرجئ في (كشفه البالي) (ص١٣٤): (وبعد أمد طويل تصديت للرد عليه بأقوال عدد من أئمة الإسلام، وهم: ابن منده ومحمد بن

نصر المروزي، وابن تيمية نقلت عنه تسعة نصوص، وابن القيم، وابن رجب، وعدد من أئمة الدعوة النجدية كلهم يصرح بأن الإيهان أصل!، والعمل فرع، وبعضهم يقول تارة فرع! وتارة كهال! (١). اهـ

وقال ربيع المرجئ في (كشفه البالي) (ص١٥٣): ( فقد نقلت عن ابن تيمية بالجزء والصحيفة أنه يعتبر الإيهان أصلاً!، والعمل فرعاً وكهالاً!.

إذا ظهر لك هذا فاعلم أنني نقلت عن عدد من العلماء، ومنهم شيخ الإسلام ابن تيمية، كلهم يصرحون تصريحات في غاية الوضوح أن الإيمان أصل!، والعمل فرع!، ونقلت عن ابن تيمية تسعة نصوص واضحة جلية تنص على أن الإيمان أصل، والعمل فرع<sup>(۲)</sup>). اهـ

وقال ربيع المرجئ : ( وأهل السنة يعتبرون العمل من الإيهان، وفرع، وكهال للإيهان) (٣). اهـ

وقال ربيع المرجئ: (فاتركوا الخصومة في شرط الكمال، فإنه لا فرق بين قوله، وهي من الكمال، وبين قول من قال: العمل شرط كمال<sup>(٤)</sup>). اهـ قلت: وهذا واضح أن ربيعاً يرى أن العمل شرط كمال في الإيمان.

١) قلت: فهمه لذلك ليس كفهم الأئمة، كما سبق ذكره. فانتبه.

٢) قلت: فربيع في وادٍ، وكلام شيخ الإسلام ابن تيمية في وادٍ آخر، كما سوف يأتي اللهم سدّد سدّد.

٣) (مقال) لربيع، بعنوان (هل يجوز أن يرمى بالإرجاء من يقول إن الإيهان أصل، والعمل كهال). في (شبكة سحاب المرجئية) بتاريخ (٢/ ٢١/ ٢٠٠٦).

٤) (مقال) لربيع، بعنوان (نصيحة للسلفين! حول منزلة العمل من الإيهان). في (شبكة سحاب المرجئية).

#### كشف أكانيب وتحريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

وقال ربيع المرجئ – معلقاً على قول ابن رجب رحمه الله -: (فأي كلام أبين من هذا؟ وقال: أن العمل شرط في الإيهان لا ركن فيه، أو جزء منه (۱). اهـ قلت: وهذا واضح أن ربيعاً لا يجعل العمل من أركان الإيهان، ولا هو جزء من الإيهان، ولا يدخل العمل في الإيهان، ولا هو من مسمى الإيهان حقيقة. بل اتهم المدخلي أهل السنة أنهم يقولون أن العمل شرط كهال في الإيهان!

فقال ربيع المرجئ في (مجموعه الواضح) (ص٤٤٦): ( وقد حذرت من القول بـ ( أن العمل شرط في صحة الإيهان) (٢) عند الخوارج، و ( شرط في كهال الإيهان) عند أهل السنة!) (٣). اهـ

وقال ربيع المرجئ في (مجموعه الفاضح) (ص٤.٥): ( وكثير من العلماء يقولون: الإيمان أصل، والعمل كمال، والعمل فرع). اهـ

قلت: ولقد حاول في هذه المقالات جعل مذهب المرجئة، هو مذهب أهل السنة والجماعة في مسائل الإيهان، وقد وقع في أخطاء سقيمة، ومتناقضات عجيبة، وخلط غريب، وعجيب في نصوص أهل العلم.

١) (المصدر السابق).

٢) هذا خلط وخبط، كما هو واضح في النقل.

٣) بل هذا قول المرجئة كما هو معروف، ليس هوقول أهل السنة اللهم غفراً.

قلت: وتخبط المدخلي في هذه الضلالات الشنيعة في أصول الدين، وذلك بسبب أنه لم يعرف قواعد الكتاب الكريم، والسنة النبوية، ومنهج السلف الصالح على التفصيل، بل لا يعرف ذلك إلا على سبيل الإجمال، لذلك قرر بها في أصول الدين على الإجمال، وترك التفصيل، لأنه لا يفهم، ولا يجيد التفصيل، لأن فاقد الشيء لا يعطيه!. (١)

قال شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب رحمه الله: (ومن أهم ما على العبد، وأنفع ما يكون له معرفة قواعد الدين على التفصيل، فإن أكثر الناس<sup>(۲)</sup> يفهم القواعد، ويقر بها على الإجمال<sup>(۳)</sup>، ويدعها عند التفصيل) (٤). اهـ

ولذلك كثر كذبه في العلم، و تدليسه، وتهجمه، وخيانته، وتلبيسه على الناس، وتلاعبه بنصوص الكتاب والسنة، وآثار السلف، وأقوال العلماء، فانظروا إلى أي هوة سقط هذا الرجل اللهم غفراً.

\_\_\_\_

<sup>1)</sup> لذلك ترى المدخلي يقرر الاعتقاد بالأدلة الإجمالية من الكتاب الكريم، والسنة النبوية، وآثار السلف، وأقوال العلماء، ولا يرجع فيها إلى الأدلة التفصيلية ليعرف الحكم على حقيقته، لكنه أبى ذلك فارتكز في أخطاء شنيعة في أصول الدين لشتباه الأدلة الإجمالية عليه، والله المستعان.

٢) ومنهم المدخلي هذا، ومن يتأمل هذا الكلام يدرك أن الرجل جاهل في الدين، ويهرف بها لا يعرف، ومع هذا يزعم بأنه قائم بمذهب اهل السنة والجهاعة اللهم سلم سلم.

٣) لذلك يجب علينا أن نعرف الدين جملة وتفصيلاً على طريقة أهل العلم المعتبرين في الشريعة.

٤) انظر: (الدرر السنية في الاجوبة النجدية) جمع ابن قاسم رحمه الله (ج٤ ص١٠).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (منهاج السنة) (ج٥ ص٢٧٤) وذكر المتأولين للنصوص وحملها على آرائهم: (تجده يتأول النصوص التي تخالف قوله تأويلات لو فعلها غيره لأقام القيامة عليه، يتأول الآيات بها يُعلم بالاضطرار أن الرسول لم يرده، وبها لا يدل عليه اللفظ أصلاً، وبها هو خلاف التفسير المعروف عن الصحابة والتابعين، وخلاف نصوص أخرى). اهـ

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (منهاج السنة) (ج٥ ص٥٥): (ولكن من شأن أهل البدع أنهم يبتدعون أقوالاً يجعلونها واجبة في الدين، بل يجعلونها من الإيهان الذي لابد منه). اهـ

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج٤ ص٥٥٠): (شعار أهل البدع هو ترك انتحال اتباع السلف). اهـ

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في الفتاوى (ج٦ ص٣٨٨): (فإن العلم النافع ما قام عليه الدليل، والنافع فيه ما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم، فالشأن في أن نقول علماً: وهو النقل المصدق، والبحث المحقق، فإن ما سوى ذلك خزف مزوق، وإلا فباطل مطلق). اهـ

قلت: فظهرت الأهواء والبدع من جديد، حتى هَيْمَن فكر الإرجاء على بعض المسلمين، وغلب في بعض الديار على عقول بعض من ينتسبون إلى أهل العلم... حتى أصبح عند هؤلاء المعروف منكراً، والمنكر معروفاً، والتوحيد

# كثف أكاذيب وتعريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

شركاً، والشرك توحيداً، والسنة بدعة، والبدعةُ سنةً، وكأن الإسلام مجردُ كلمات، وإظهار شعارات، ونسوا أن الإسلام عقيدة وشريعة، ومنهج حياة.

ولذلك يجب تأصيل جميع مسائل الإيهان على ضوء أدلة الكتاب والسنة وما كان عليه السلف الصالح، وأهل السنة والجماعة(١).

قال ابن حزم رحمه الله في الفِصَل (ج٢ ص٢٧١): (أهل السنة والجماعة الذين نذكرهم، ومن عداهم فأهل بدعة، فإنهم الصحابة رضى الله عنهم، وكل من سلك نهجهم من خيار التابعين رحمهم الله تعالى، ثم أصحاب الحديث، ومن تبعهم من الفقهاء جيلاً فجيلاً إلى يومنا هذا، ومن اقتدى بهم من العوام في شرق البلاد وغربها رحمة الله عليهم) (٢). اهـ

والمدخلي هذا ابتدع مذهباً سيئاً في الإرجاء، وذلك بسبب سوء فهمه لنصوص أهل العلم، منهم: الإمام ابن منده رحمه الله، و شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، والإمام محمد نصر المروزي رحمه الله، والإمام ابن رجب رحمه

٢) قلت: ومذا يكون طالب العلم وثيق الصلة بكتب، ومصنَّفات الأئمة الأعلام من أهل السنة والجماعة،

ويقف بنفسه على حقيقة أقوالهم، ونقولاتهم، ويقرأ بنفسه تقريراتهم لمسائل الإيهان حتى يذوق طعم العلم النافع،

ويتبين له الحق الساطع.

١) قلت: وهذا التأصيل هو السالم من الشبهات والشهوات، والله المستعان.

#### كثف أكاذيب وتعريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

11

الله، والإمام ابن القيم رحمه الله، وأئمة الدعوة النجدية رحمهم الله (١)، حيث زعم أنهم صرحوا أن الإيمان أصل، والعمل فرع وكمال!!!.

وإليك الرد عليه بحول الله تعالى، وقوته، فأقول:

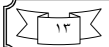
أولاً: هذا النقل لنصوص الأئمة لو أفاد الاقتصار على هذا (الأصل) المكون من قول اللسان، وتصديق القلب، وعمل القلب، و(العمل) فرع وكمال في عدم دخوله في حقيقة الإيمان، وفي تعريفه و أنه شرط كمال في الإيمان، وعدم تكفير تاركه، وحصول النجاة بالشفاعة حتى لو لم يعمل أي عمل أي عمل كان قولاً خاطئاً، مسبوقاً بالإجماع الذي نقله الأئمة في كتبهم. (٣)

\_\_\_\_\_

<sup>1)</sup> قلت: والمدخلي هذا أخذ أقوال هؤلاء الأئمة عن طريق كُتّاب (شبكة سحاب) بواسطة مباحث (المرجئة الخامسة العصرية) الذين ردّت عليهم اللجنة الدائمة للبحوث العلمية للإفتاء في بلد الحرمين منهم: عليّ الحلبي في كتابه: (التحذير من فتنة التكفير)، وكتابه: (صيحة نذير)، ومراد شكري في كتابه: (إحكام التقرير)، وعدنان عبد القادر في كتابه: (حقيقة الإيهان)، وأحمد الزهراني في كتابه: (ضبط الضوابط في الإيهان) وغيرهم، وذلك لأن هؤلاء هم الذين سبقوه في نقل أقوال هؤلاء الأئمة، وفهموا منها الفهم السقيم كها بيّنت (اللجنة الدائمة)، واتبعهم المدخلي بفهمه السقيم لنصوصهم، لأخذه من هنا، وهناك، فوقع في الحفرة التي وقعوا فيها فـ(تشابهت قلوبهم)، والله المستعان.

٢) وقد قال ربيع بهذه الأقوال كها سبق ذكرها، فهاذا ارتكب هذا الرجل من شنائع الكذب والتلبيس، بل ماذا
 ارتكب في كتبه الإرجائية من الاكاذيب والله المستعان.

٣) والمدخلي خالف هذا الإجماع، والله المستعان.



قال الإمام الشافعي رحمه الله في كتاب (الأم) في باب (النية في الصلاة): (كان الإجماع من الصحابة، والتابعين من بعدهم ممن أدركناهم: إن الإيمانَ: قولُ وعملٌ ونية، ولا يجزئ واحد من الثلاثة إلا بالآخر) (١).

وقال الإمام ابن رجب رحمه الله في (جامع العلوم والحكم) (ج١ ص٥٥): (والمشهور عن السلف وأهل الحديث أن الإيهان: قول وعمل ونية، وأن الأعهال كلها داخلة في مسمى الإيهان، وحكى الشافعي على ذلك إجماع الصحابة والتابعين ومن بعدهم ممن أدركهم، وأنكر السلف على من أخرج الإعهال من الإيهان إنكاراً شديداً، وممن أنكر ذلك على قائله، وجعله قولاً محدثاً: سعيد بن جبير، وميمون ابن مهران، وقتادة، وأيوب السختياني، وإبراهيم النخعي، والزهري، ويحيى بن أبي كثير، وغيرهم.

وقال الثوري: هو رأي محدث، أدركنا الناس على غيره، قال الأوزاعي: كان من مضى من السلف لا يفرقون بين العمل والإيهان). (٢) اهـ

وقال الإمام ابن رجب رحمه الله في (فتح الباري) (ج١ ص٥): (وأكثرُ العلماء قالوا: هو قولٌ وعمل، وهذا كلُّه إجماعٌ من السلفِ وعلماءِ أهلِ الحديث،

أخرجه اللالكائي في (شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة) (ج٥ ص٨٦٦) بإسناد صحيح.

١) أثر صحيح.

وذكر ابن تيمية في (الإيهان) (ص ١٩٧) وابن رجب في ( فتح الباري) (ج١ ص٥) و (جامع العلوم والحكم) (ج١ ص٥٨).

٢) وهؤلاء المرجئة خالفوا السلف لتتبعهم متشابه الأقوال والأدلة، بل سعوا لتأييد رأيهم بذلك اللهم غفراً.

وقد حكى الشافعي إجماع الصحابة، والتابعين عليه، وحكى أبو ثور الإجماع عليه أيضاً). اهـ

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الإيمان) (ص٢٩٧): (ولهذا كان القولُ: إنّ الإيمانَ قولٌ وعملٌ – عند أهل السنة – من شعائر السُّنة، وحكى غيرُ واحدٍ الإجماعَ على ذلك). اهـ

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الإيمان) (ص ٢٨٠): (وكان من مضى من سلفنا لا يفرِّقون بين الإيمان والعمل، العمل من الإيمان، والإيمان من العمل، وإنّما الإيمان اسم يجمع كما يجمع هذه الأديان اسمها، ويصدقه العمل، فمن آمن بلسانه، وعرف بقلبه، وصدق بعمله فتلك العروةُ الوثقى التي لا انفصام لها، ومَن قال بلسانه، ولم يعرف بقلبه، ولم يصدِّق بعمله كان في الآخرة من الخاسرين، وهذا معروف عن غير واحد من السلف والخلف وأثمَّم الآخرة من العمل مصدِّقاً للقول). اهـ

وقال الإمام البغوي رحمه الله في (شرح السنة) (ج١ ص٣٨): (اتّفقت الصحابةُ، والتابعون فَمَن بعدهم من علماءِ السُّنةِ على أنّ الأعمالَ من الإيمان).اهـ

#### كثف أكاذيب وتعريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

قلت: وهذا يدل أن السلف و علماء السنة لا يفرقون بين العمل والإيمان، والإيمان والعمل (١) فهما شيء واحد فتنبه (٢).

وسئل فضيلة الشيخ المفتي عبد العزيز آل الشيخ حفظه الله: سهاحة الشيخ المنتقر في الآونة الأخيرة مقال يقرر فيه صاحبه أن العمل شرط لكهال الإيهان، فها نصيحتكم له أثابكم الله؟.

فأجاب فضيلته: (هذا كله أكاذيب!، العمل جزء من الإيهان لا انفكاك بين العمل وبين الإيهان) (٣). اهـ

وسئل فضيلة الشيخ المفتي عبد العزيز آل الشيخ حفظه الله: سهاحة الشيخ هل تارك جنس العمل مؤمن ناقص الإيهان، وهل قائل ذلك يسمى مرجئاً، وجزاك الله خيراً؟.

ا) قلت: والمدخلي يفرق بين الإيهان والعمل، فجعل الإيهان هو الأصل، والعمل هو الفرع، بل ادعى أن هذا هو مذهب الأئمة!، والله المستعان.

ومرادهم بـ ( الإيهان أصل) أي: اسم يجمع، و ( العمل فرع) أي: يصدقه العمل، فمن آمن بلسانه، وعرف بقلبه، وصدق بعمله فتلك العروة الوثقى التي لا انفصام لها.

وانظر: ( الفتاوي) لابن تيمية (ج ٧ ص ٢٩٦).

٢) قلت: والمدخلي بقوله هذا: ( الإيهان أصل) و ( العمل فرع وكهال) يجعل الإيهان شيء، والعمل شيء آخر،
 وهذا خلاف مذهب السلف في ذلك.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج٧ ص ٢٩٦): (وكان مَن مضى من سلفنا لا يفرِّقون بين الإيهان والعمل، العمل من الإيهان، والإيهان من العمل، وإنّها الإيهان اسم يجمع، ويصدقه العمل). اهـ

٣) (شريط مسجل) بصوته بعنوان (أقوال علماء أهل السنة والجماعة في منهج ربيع المدخلي)الجزء الأول، وجه(أ).

فأجاب فضيلته: (يا أخواني الأعمال جزء من الإيمان لا انفصام بين العمل والإيمان، الإيمان والأعمال شيء واحد، فالذي يترك الأعمال هو تارك للإيمان (۱)، ومن يزعم أنه مؤمن، وهو لا يؤدي عمله، لا يصلي، ولا يزكي، ولا يصوم، ولا يجج، ولا يؤدي واجباً، ولا يبتعد عن محرم، ولا يمتثل واجباً، أين هذا من الإيمان؟!.

فالإيمان والعمل شيء واحد لا انفصام للعمل عن الإيمان، بل الأعمال جزء من الإيمان، والله ما ذكر الإيمان إلا مقروناً بالعمل الصالح) (٢). اهـ

وسئل فضيلة الشيخ المفتي عبد العزيز آل الشيخ حفظه الله: سهاحة الشيخ يقول السائل ظهرت في الآونة الأخيرة عدة مقالات وكتابات لكُتّابٍ يقررون فيها أن العمل شرط لكهال الإيهان فهل من نصيحة لهؤلاء، وجزاكم الله خيراً؟.

فأجاب فضيلته: (هؤلاء مخطئون إذا قالوا إن الإيمان منفصل عن العمل فجعلوه شرطاً ليقولوا الإيمان شيء، والأعمال شيء آخر بمعنى أنه مكمل له، إذا

٢) (شريط مسجل) بصوته بعنوان (أقوال علماء أهل السنة والجماعة في منهج ربيع المدخلي) الجزء الأول،وجه(أ).

١) وانظر: (أسئلة وأجوبة في الإيهان والكفر) للراجحي (ص١١)، و(أقوال ذوي العرفان في أن أعمال الجوارح
 داخلة في مسمى الإيهان) للسناني (ص٤٢) راجعه الشيخ الفوزان حفظه الله.

# كثف أكاذيب وتعريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

قال انتفى الشرط، وانتفى المشروط، فإذا انتفت الأعمال انتفى الإيمان، التي إذا انتفى الشرط انتفى المشروط، فإذا انتفت الأعمال انتفى الإيمان. (١)

وقصدهم أن يقولوا أن الإيهان شيء، والأعمال شيء، والآيات والأحاديث تدل على أن الإيهان الاعتقادي، والإيهان العملي هما شيء واحد، لا انفصام بين هذا وهذا) (٢). اهـ

قلت: وهذا يدلّ من قول المدخلي أنه جعل الإيهان شيئاً، والعمل شيئاً أخراً، بقوله في (كشفه البالي) (ص ١٧و ١١٩): (الإيهان أصل، والعمل فرع كهال!).

قلت: فَفَهْمُ الأئمة لنُّصوصهم شيء، وفَهْمُ المدخلي لنُّصوصهم شيء آخر، بمعنى: أنه مكمل عنده للإيمان (٣)، وهذا الفهم ليس بصحيح فتنبه.

ثانياً: أنه لا منافاة بين كلام الأئمة رحمهم الله، وبين ما تقرر في مسائل الإيهان عند أهل السنة والجهاعة، كما سوف يأتي تحرير نصوصهم.

وإليك التفسير الصحيح لنصوص العلماء:

\_\_\_\_

<sup>1)</sup> وانظر: (مسائل الإيمان) للشيخ الفوزان (ص١٣ و١٦)، و(التعليق على فتح المجيد شرح كتاب التوحيد) الشريط الثاني، أول الوجه الثاني، للشيخ ابن باز، و(فتح الباري) لابن رجب (ج١/ ص١١٣).

٢) (شريط مسجل) بصوته بعنوان (أقوال علماء أهل السنة والجماعة في منهج ربيع المدخلي) الجزء الأول،وجه(أ).

٣) بل العمل من الإيهان، ومن حقيقته فافهم هذا.

قال الإمام ابن منده رحمه الله في (الإيمان) (ج١ ص٣٦١) بعدما ذكر مذاهب الطوائف في الإيمان: ( وقال أهل الجماعة: الإيمان هو الطاعات كلها بالقلب، واللسان، وسائر الجوارح غير أن له أصلاً، وفرعاً، (١) فأصله المعرفة بالله، والتصديق له وبه بها جاء من عنده بالقلب، واللسان مع الخضوع له، والحب له، والخوف منه، والتعظيم له، مع ترك التكبر، والاستنكاف، والمعاندة فإذا أتى بهذا الأصل فقد دخل في الإيمان، ولزمه اسمه، وأحكامه، ولا يكون مستكملاً له حتى يأتي بفرعه، وفرعه المفترض عليه، أو الفرائض واجتناب المحارم). اهـ

فقوله: (غير أن له أصلاً، وفرعاً ...) فهذا لا منافاة بين كلام الإمام ابن منده رحمه الله، وبين ما تقرر عند أهل السنة أن العمل من الإيهان، وقد أوضحت هذا الكلام فيها سبق، وهو إذا أتى بهذا الأصل، وهو الطاعات كلها بالقلب، واللسان، وسائر الجوارح، فقد دخل في الإيهان، ولزمه اسمه، وأحكامه، ولا يكون مستكملاً له حتى يأتي بفرعه، وفرعه المفترض عليه، أي فلن يستكمل الإيهان إلا بأداء ما افترض عليه شيئاً فشياً، وكذلك عليه اجتناب المحارم، هكذا قرر الإمام ابن منده رحمه الله.

انظروا إلى المدخلي يأخذ كلمة حجة له، ويترك توضيح الإمام ابن منده رحمه الله قبل هذه الكلمة وبعدها اللهم غفراً.

فقال الإمام ابن منده رحمه الله في (الإيمان) (ج١ ص٣٦): ( فإذا أتى بهذا الأصل (١) فقد دخل في الإيمان، ولزمه اسمه، وأحكامه، ولا يكون مستكملاً له حتى يأتي بفرعه، وفرعه المفترض عليه، أو الفرائض واجتناب المحارم). اهـ

قلت: فأراد الدخول في الإيهان الذي يخرج به العبد من الكفر، ويلزم من أتى به اسم الإيهان وحكمه، وجعل له أصلاً، وفرعاً، وثمراً، لأن الإيهان ذو شعب، وهذه الشعب من الإيهان.

فقال الإمام ابن منده رحمه الله في (الإيمان) (ج١ ص٠٥٠): (قال الله عز وجل : ((أَلَم تَرَكيفَ ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَجل : ((أَلَم تَرَكيفَ ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاء تُؤْتِي أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا )) [إبراهيم:٢٤]. فضرب بها مثلاً لكلمة الإيمان، وجعل لها أصلاً وفرعاً، وثمراً تؤتيه كل حين، فسأل النبي صلى الله عليه و سلم أصحابه رضي الله عنهم عن معنى هذا المثل من الله، فوقعوا في شجر البوادي، فقال ابن عمر رضي الله عنهما: (فوقع في نفسي أنها النخلة فاستحييت، فقال النبي صلى الله عليه و سلم: هي النخلة) (٢٠).

\_\_\_

يحرر نص الإمام ابن منده رحمه الله اللهم غفراً.

<sup>1)</sup> أي الطاعات، وهي الأعمال، فمن أتى بذلك فقد دخل في الإيمان، لأن الأعمال من الإيمان، ولزمه اسمه وأحكامه، أي فصار مؤمناً، ولا يكون مؤمناً حتى يأتي بها افترض عليه من الفرائض، لأن الإيمان ذو شعب، هكذا

٢) أخرجه البخاري في (صحيحه) (ج١٠ ص ٥٣٦) و مسلم في (صحيحه) (ج٤ ص ٢١٦٤).

ثم فسر النبي صلى الله عليه و سلم الإيهان بسنته إذ فهم عن الله تعالى مثله؛ فأخبر أن الإيهان ذو شعب أعلاها: شهادة أن لا إله إلا الله (١)، فجعل أصله الإقرار بالقلب، واللسان، وجعل شعبه الأعمال (٢).

فالذي سمى الإيهان التصديق، هو الذي أخبر أن الإيهان ذو شعب؛ فمن لم يسم الأعمال شعباً من الإيهان، كما سماها النبي صلى الله عليه و سلم، ويجعل له أصلاً وشعباً، كما جعله الرسول صلى الله عليه و سلم، كما ضرب الله المثل به، كان مخالفاً له). اهـ

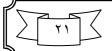
قلت: فهذه الأمور أتى بها النبي صلى الله عليه وسلم، ودعا إليها، وأمر بها، ومعلوم أن من صدق ذلك بقلبه، ولكنه لم يقر بلسانه، ولم يعمل بجوارحه ما أمر به لا يستحق اسم الإيهان، وذلك لأن الإيهان والإسلام مبنيان على الظاهر، أما السرائر فإلى الله تعالى.

ومن أقر بلسانه لله تعالى بالوحدانية، ولمحمد صلى الله عليه وسلم بالرسالة، وعمل بجوارحه ما أمر به عاملناه معاملة المسلمين، و أجرينا عليه أحكامهم، وذلك لأنه نطق بالشهادتين، وعمل أعمال المسلمين، من صلاة،

تا قلت: ولا يفهم من هذا أن الإيهان شيء، والعمل شيء آخر، أو يفهم أن الإيهان أصل، والعمل فرع كهال، أو يفهم خروج العمل عن الإيهان، بل العمل من الإيهان، كها ذكر الإمام ابن منده رحمه الله.

ا) فبدأ بالشهادة، وهي الكلمة أصل الإيهان، فمن أقر بلسانه، وعمل بجوارحه، ولم يصدق، ولم يقر بذلك قلبه، لم يستحق اسم الإيهان عند الله تعالى، لأن هذه صفة المنافقين.

#### كشف أكاذيب وتعريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس



وزكاة، وحج، وصوم، وغير ذلك: وهذا ما يقصده الإمام ابن منده رحمه الله من كلامه السابق: ( الإيمان أصل، والعمل فرع وكمال).

قال الإمام الزهري رحمه الله: (والإسلام هو الكلمة، والإيمان العمل) (١).

قلت: فينبغي أن يفهم في ضوء هذا تعبيره بالأصل، والفرع، فلا يجوز لربيع الاحتجاج به، ويعتمد عليه لوصف لعمل الجوارح بأنه فرع، أو كمال، فوجب اطراحه، واعتباره خطأ، لأنه مخالف لأهل السنة والجماعة.

قلت: مع أن الإمام ابن منده رحمه الله لم يتعرض لحكم تارك عمل الجوارح بالكلية في هذا الباب، ولا لنجاته في الآخرة، ولو صح أنه لازم قوله فلا يُلزم به، ومعلوم أن لازم القول ليس بقول (٢).

ثم أن الإمام ابن منده رحمه الله يقول بكفر تارك الصلاة، فكيف يفهم من وصفه لأعمال الجوارع بأنها ( فرع) أي أنه لا يكفر تاركها بالكلية، وكيف ينسب إليه القول بنجاة تارك أعمال الجوارح!

قال الإمام ابن منده رحمه الله في (الإيمان) (ج1 ص٣٦٧): (وترك الصلاة كفر (٣)، وكذلك جحود الصوم، و الزكاة، و الحج). اهـ

أخرجه ابن منده في (الإيمان) (ج١ ص١١٦ و ٣١٦) بإسناد صحيح.

١) أثر صحيح.

۲) انظر: ترجیح هذا الإختیار فی ( الفتاوی) لابن تیمیة ( ج۱۱ ص ۲۹۱) و ( ج۲۰ ص ۲۱۷) و ( ج۲۱ ص
 ۲٤۲ ) و ( أعلام الموقعین) لابن القیم ( ج٤ ص ۲۲۵ و ۲۲۲).

٣) فهذا كفر أكبر كها ترى.

قلت: ومن خالف ما سبق ذكره فقد وافق المرجئة.

قال الحافظ ابن حزم رحمه الله في (الفِصَلِ) (ج٣ ص ١٣٧ و١٣٨): (وذهب قوم إلى أن الإيهان هو المعرفة بالقلب، والإقرار باللسان معاً، فإذا عرف المرء الدين بقلبه، وأقر بلسانه؛ فهو مسلم كامل الإيهان والإسلام، وإن الأعهال لا تسمى إيهاناً، ولكنها شرائع الإيهان، وهذا قول أبي حنيفة النعمان بن ثابت الفقيه، وجماعة من الفقهاء). اهـ

قلت: والمدخلي المخالف تجده مُعرضاً عن صريح كلام الإمام بن منده رحمه الله، ومُتعلقاً ببعض العبارات التي يمكن أن يقال: إنها مجملة، أو مشتبهة.

قلت: وهنا قاعدة عظيمة النفع عند أهل السنة، وهي : يجب جمع أقوال العالم، ورد المتشابه إلى المحكم، والمجمل إلى المبيّن، ليتضح التفسر الصحيح لبعض العبارات المجملة.

لأن العالم ممكن أن يقول في الإجمال: الإيهان أصله التصديق، والإقرار، وفرعه العمل.

ثم تجده يقول بعدها: والإسلام أصله العمل، وكماله ما في القلب (١). وكما أن العالم قد يقول أيضاً: ولا يكمل الإيمان إلا بالقول، والتصديق، والعمل (٢).

١) وانظر: ( الفتاوى) لابن تيمية ( ج٧ ص ٦٣٧ و ٦٤٤).

٢) وانظر: ( الإيمان) لابن منده (ج١ ص ٣٣١).

#### كثف أكاذيب وتعريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

74

أو يقول: من استكمل ذلك كان مؤمناً، مع قوله: إنه لو ترك العمل لم ينفعه القول، والتصديق<sup>(۱)</sup>.

أو يقول العالم: الإيهان أصل، والعمل فرع وغير ذلك<sup>(۱)</sup>، فلا بد من الرجوع إلى القاعدة السابقة، ليتضح التفسير الصحيح لعبارات العلماء، والله ولى التوفيق.

قلت: لو أن ربيعاً المخالف سلك منهج القواعد العلمية، وجمع أقوال العالم، ورد المتشابه إلى المحكم، والمجمل إلى المبيّن، لا تضح له مذهب الإمام ابن منده رحمه الله غاية الوضوح، ولنأى بنفسه عن أن ينسب له مذهباً باطلاً.

قلت: ثم قوله: (غير أن له اصلاً، وفرعاً...) إشارة من الإمام ابن منده رحمه الله إلى الفرق بين قول أهل السنة، وبين قول الخوارج، ذلك أن الخوارج يجعلون الإيهان مركباً من ثلاثة أركان، القول باللسان، والعقد بالجنان، والعمل بالجوارح، و لكن إذا ارتكب المكلف بكبيرة ذهب إيهانه، وهذا خلاف مذهب أهل السنة والجهاعة كها بينا(").

١) وانظر: ( الأربعين) للآجري (ص١٣٥) و( الإبانة الكبرى) لابن بطة ( ج٢ ص ٧٩٥).

۲) وانظر: (الإيهان) لابن منده (ج۱ ص ۳۳۱) و (تعظيم قدر الصلاة) للمروزي (ج۲ ص ۱۹ ٥ و ۷.۳) و (
 الفتاوی) لابن تیمیة (ج۷ ص ۹۳۷).

٣) وانظر: (الملل والنحل) للشهرستاني (ج١ ص ١١٥).

قال الإمام أبو الحسن الأشعري رحمه الله في (مقالات الإسلاميين) (ج١ ص ٤٠٣): (الخوارج يقول إن أهل الكبائر الذين يموتون على كبائرهم في النار خالدين فيها مخلدين، كقول المعتزلة، ويزيدون عليهم أنهم يعذبون عذاب الكافرين). اهـ

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج٧ ص ٤١٣) عن ذلك : (إن أريد بذلك أنه بقي معه شيء من الإسلام والإيهان، فهذا حق كها دلت عليه النصوص خلافاً للخوارج والمعتزلة...). اهـ

قلت: وسيأتي مزيد إيضاح لمعنى قول الأئمة: ( الإيمان أصل) أو ( العمل كمال) في تعليقنا على نصوصهم.

قال الإمام محمد بن نصر المروزي رحمه الله في (تعظيم قدر الصلاة) (ج٢ ص ١٩٥): (نقول: الإيان أصل وفرع، وضد الإيان الكفر في كل معنى، فأصل الإيان: الإقرار، والتصديق، وفرعه: إكال العمل بالقلب والبدن). اهوقال الإمام محمد بن نصر المروزي رحمه الله في (تعظيم قدر الصلاة) (ج٢ ص ٧٠٣): (وذلك كنخلة قائمة ذات أغصان، وورق؛ فكلما قطع منها غصن لم يزل عنها اسم الشجرة، وكانت دون ما كانت عليه مِنَ الكمال مِنْ غير أن ينقلب اسمها، إلا أنها شجرة ناقصة من أغصانها، وغيرها مِنَ النخل من أشكالها أكمل منها لتهامها بسعفها، وقد قال الله عز وجل: ((مَثَلًا كَلِمَةً طَيّبةً أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّهَاء))الآية [إبراهيم:٢٤]، فجعلها مثلاً

لكلمة الإيهان ، وجعل لها أصلاً، وفرعاً، وثمراً تؤتيه ، فسأل النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه عن معنى هذا المثل مِنَ الله عز وجل، فوقعوا في شجر البوادي ، قال ابن عمر رضي الله عنها : (فوقع في نفسي أنها النخلة، فاستحييت ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ((هي النخلة)) (۱) . اهـ

وقال الإمام محمد بن نصر المروزي رحمه الله في (تعظيم قدر الصلاة) (ج٢ ص ٨٠٦): (وقال الجمهور الأعظم من أهل السنة: الإيمان واحد، له أصل، وفرع، فأصله مفترض، وفرعه منه مفترض، ومنه لا مفترض.

فأما المفترض، فهو ما أوجبه الله على عباده بقلوبهم، وجوارحهم، وذلك معلوم محدود، لأن الحكم لا يوجب إلا معلوماً يستوجب الثواب من أتاه، ويستوجب الذم، والعقاب من قصر عنه بعد علم.

والباقي مِنَ الإيهان هو نافلة، لم يفترضه الله عز وجل). اهـ

قلت: فإطلاق أن للإيهان فرع، أو إطلاق الفرع على عمل الجوارح فهذا لا إشكال فيه، وقد أطلقه الأئمة مع قولهم إنه لازم لإيهان القلب، وأن زواله يعني أن ليس في القلب إيهان، لأنه العمل من حقيقة الإيهان فهما شيء واحد (٢)،

٢) قلت: أن تسمية الإقرار والتصديق أصلاً، والعمل فرعاً، لا إشكال فيه، كما سبق بيانه عند التعليق على كلام
 الإمام ابن منده رحمه الله، وظاهر عبارة الإمام المروزي هنا أن عمل القلب فرع أيضاً، لأنه حصر الأصل في
 التصديق والإقرار، حيث قال الإمام المروزي رحمه الله في ( تعظيم قدر الصلاة) ( ج٢ ص ١٩٩٥) : ( وفرعه:
 إكمال العمل، بالقلب والبدن ).اهـ

١) أخرجه البخاري في (صحيحه) (ج١ ص١٤٥) ومسلم في (صحيحه) (ج٤ ص ٢١٦٤).

لا فرق بين الإيمان والعمل، والعمل و الإيمان (١) كما سبق ذكره.

قلت: والمراد بالتلازم هنا: ارتباط الظاهر بالباطن، وتأثير كل واحد منها في الآخر، بحيث يستحيل وجود إيهان صحيح في الباطن من غير أن يظهر موجَبه ومقتضاه على أعهال الجوارح قولاً وعملاً، بل حيث وُجد الإيهان في الباطن لزم أن ينفعل البدن بالممكن من أعهال الجوارح.

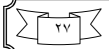
فالعمل الظاهر لازم للإيمان الباطن لا ينفك عنه، وانتفاء اللازم دليل على انتفاء الملزوم، فيُستدل بانتفاء العمل الظاهر بالكلية على فساد الباطن<sup>(٢)</sup>.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج٧ ص ٥٤١): (وإذا قام بالقلب التصديق به، والمحبة له، لزم ضرورة أن يتحرك البدن من بموجَب ذلك من الأقوال الظاهرة، والأعمال الظاهرة، فما يظهر على البدن من الأقوال والأعمال هو موجَب ما في القلب، ولازمُه، ودليلُه، ومعلولُه، كما أن ما يقوم بالبدن من الأقوال، والأعمال له أيضاً تأثير فيما في القلب، فكل منهما يؤثر في الآخر، لكن القلب هو الأصل، والبدن فرع له، والفرع يستمد من أصله، والأصل يثبت، ويقوى بفرعه) (٣). اهـ

١) وانظر ( الفتاوي) لابن تيمية ( ج٧ ص ١٨٦).

۲) وانظر ( الفتاوی) لابن تیمیة ( ج۷ ص ۵۰و ۲۰۲و ۳۹۳ و ۵۶۱)، و ( الجواب الصحیح) له ( ج٦ ص
 ٤٨٧) ومابعدها.

٣) قلت: هذا هو التحرير الصحيح لكلمة: ( الإيمان أصل، والعمل فرع).



قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج١٠ ص ٢٧٢): (ثم إنه إذا تحقق القلب بالتصديق، والمحبة التامة المتضمنة للإرادة لزم وجود الأفعال الظاهرة؛ فإن الإرادة الجازمة إذا اقترنت بها القدرة التامة، لزم وجود المراد قطعاً، وإنها ينتفي وجود الفعل لعدم كهال القدرة، أو لعدم كهال الإرادة، وإلا فمع كها لها يجب وجود الفعل الاختياري). اهـ

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ( الجواب الصحيح ) (ج٦ ص ٤٨٧): (وقد بسطنا الكلام على هذه في مسألة الإيهان، وبيَّنا أن ما يقوم بالقلب من تصديق وحب الله، ورسوله، وتعظيم، لا بد أن يظهر على الجوارح، وكذلك بالعكس، ولهذا يُستدل بانتفاء اللازم الظاهر على انتفاء الملزوم الباطن، كها في الحديث الصحيح عن النبي صلى الله عليه و سلم أنه قال: (( ألا أن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح لها سائر الجسد، وإذا فسدت فسد لها سائر الجسد ألا وهي القلب)) (١).

ومن هذا الباب قوله تعالى: ((لَا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللهَ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُونَ مَنْ حَادَّ الله وَرَسُولَهُ)) [المجادلة: ٢٢] ، وقوله: ((وَلَوْ كَانُوا يُؤْمِنُونَ بِاللهَ يُوادُّونَ مَنْ حَادَّ الله وَرَسُولَهُ)) [المجادلة: ٢٢] ، وقوله ((وَلَوْ كَانُوا يُؤْمِنُونَ بِاللهَ وَالنّبِيّ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مَا اتَّخُذُوهُمْ أَوْلِيَاءَ)) [المائدة: ٨١] ، وقوله ((وَلَوْ أَرَادُوا

١) أخرجه البخاري في ( صحيحه) (٥٢) ومسلم في ( صحيحه) ( ١٥٩٩) من حديث النعمان بن بشير رضي الله عنه، بلفظ: ( أَلاَ وإِنَّ في الجسد مُضغةً إذا صَلَحَت صَلَحَ الجسدُ، وإذا فَسَدَتْ فَسَدَ الجَسَدُ كلُه، ألا وَهي القلبُ).

الخُرُوجَ لَأَعَدُّوا لَهُ عُدَّةً) [التوبة:٤٦]، فإن الإرادة التي في القلب مع القدرة توجب فعل المراد، والسفر في غزوة بعيدة لا يكون إلا بعُدة). اهـ

قلت: فتأمّل قول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله الذي سبق بقوله: (لكن القلب هو الأصل، والبدن فرع له، والفرع يستمد من أصله، والأصل يثبت، ويقوى بفرعه).

مع قوله رحمه الله: (وإذا قام بالقلب التصديق به، والمحبة له، لزم ضرورة أن يتحرك البدن بموجَب ذلك من الأقوال الظاهرة...).

ومع قوله رحمه الله: (لا بد أن يظهر على الجوارح، وكذلك بالعكس، ولهذا يُستدل بانتفاء اللازم الظاهر على انتفاء الملزوم الباطن).

ومعناه: لابد من ارتباط الظاهر بالباطن، وتأثير كل واحد منهما في الآخر، بحيث يستحيل وجود إيهان صحيح في الباطن من غير أن يظهر موجَبه، ومقتضاه على أعمل الجوارح قولاً وعملاً، بل حيث وجُد الإيهان في الباطن لزم أن ينفعل البدن بالممكن من أعهال الجوارح، فالعمل لازم للإيهان الباطن لاينفك عنه.

ولن يستكمل الإيهان وهو الأصل، إلا بأداءما افترض عليه من القيام بظاهر بدنه وجوارحه، وهذا هو الفرع المستكمل للإيهان، وهو المقصود من كلام الأئمة مع قولهم إنه لازم لإيهان القلب، وأن زواله يعني أن ليس في القلب إيهان.

إذن فإطلاق لفظ: ( الإيمان أصل، والعمل فرع) لا إشكال فيه عند الأئمة، لكن ما هو مفهومه عندهم ؟!، و مفهومه سبق ذكره.

قلت: وقد اشكل لفظ: (فرع) و (كال) على المرجئة الخامسة مما نتج عندهم الخلط والخبط في مفهوم مسائل الإيهان، فنتج من فهمهم هذا: (أن العمل شرط كهال في الإيهان!)، أو (أن العمل ليس من حقيقة الإيهان!)، أو (أن العمل لا يدخل في تعريف الإيهان!)، أو (أن العمل كهال في الإيهان)، أو أن العمل فرع في الإيهان!)، أو (أن لو اكتفى بالأصل المذكور ممتنعاً عن العمل بشرائع الإيهان أنه يظل مؤمناً مسلماً!، وأنه ينجو بمجرد ذلك يوم القيامة!)، أو (أن العمل ليس من لازم الإيهان)، أو (أن العمل ليس من لازم الإيهان)، أو (العمل ليس من الإيهان، فالعمل شيء، والإيهان شيء آخر، وأنّه يُشفع للعبد ولو ترك العمل بالكلية!) أو (يلزم الحكم بإسلام من ترك عمل الجوارح!)، أو (ويلزم الحكم بإسلام من ترك عمل الجوارح!)، أو (تكفير تارك جنس العمل غتلف فيه بين السلف!)، أو (تارك جنس

1) قلت: ولذلك هؤلاء المرجئة يستدلون على مذهب الإرجائي بهذا الحديث وهو حديث: (الشفاعة) و أيضاً حديث: (لم يعملوا خيراً قط).

وقد بينت المفهوم الصحيح لهذين الحديثين في كتابي: ( القناعة في تبيين شذوذ زيادة : ( لم يعملوا خيراً قط ) في حديث الشفاعة ).

فلا يلتفت إلى فهمهم السقيم للحديثين، لأنه مخالف لما اتفق عليه أهل السنة والجماعة من أن زوال عمل الجوارح بالكلية يزول به الإيهان بالكلية، ويكفر صاحبه.

# كثف أكاذيب وتحريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

العمل ناقص الإيهان!)، أو (جنس العمل ما أدخله السلف في قضايا الإيهان!)، أو (أن العمل شرط في الإيهان لا ركن فيه، ولا جزء منه!).

قلت: فينبغي أن يفهم في ضوء هذا تعبيرهم بـ (الأصل) و (الفرع) و (الكهال).

فلا يصح أن يفهم أحد من لفظ (الفرع) أو (الكمال) هنا أنه يقصد به: (أن العمل شرط كمال للإيمان)، أو: (أن العمل فرع للإيمان) على الحقيقة، وغير ذلك مما ذكرنا من العبارات التي نتجت من هذا الفهم الخاطيء.

قلت: وربيع يقول بذلك لفهمه السقيم لذكر لفظ: ( فرع ) و ( كمال ) عند الأئمة في كتبهم.

فربيع يقول: (جنس العمل: وهو لفظ لا وجود له في الكتاب والسنة، ولا خاصم به السلف، ولا أدخلوه في قضايا الإيمان) (١). اهـ

قلت: وقوله (ولا أدخلوه في قضايا الإيمان) هذا فيه دليل أن ربيعاً يرى عدم دخول الأعمال في حقيقة الإيمان، وهذا قول المرجئة.

ويقول ربيع المرجيء: ( منهم من لا يكفر بترك الأعمال هذه جميعاً الأركان هذه) (٢). اهـ

١) (مقال) لربيع، بعنوان : (هل يجوز أن يرمى بالإرجاء من يقول إن الإيهان أصل، والعمل كهال)، في (شبكة سحاب) بتاريخ ٢/١١/٢٠٠ .

٢) (شريط مسجل) بصوت ربيع، في (شبكة الأثري).

قلت: وهذا يدل أن ربيعاً لا يكفر بترك الأعمال بالكلية، وأن ذلك فيه خلاف بين أهل السنة، وهذا من الإفتراء عليهم، بل أجمعوا على كفر من ترك الأعمال بالكلية.

ويقول ربيع المرجيء: (فإذا كان هناك أحد يقول في تارك جنس العمل أنه ناقص الإيهان، أو مرتكب الكبيرة ناقص الإيهان، فإنه لا يصلح أن يقال عنه قد وافق المرجئة) (١). اهـ

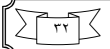
قلت: فهو يدعي هنا أن من قال لتارك جنس العمل ناقص الإيهان، فلا يقال عنه وافق المرجئة!!!.

إذاً فهو مقرّ بصحة من قال لتارك جنس العمل ناقص الإيهان، وهذا قول المرجئة كما بيّن أهل العلم.

قلت: مما يدلّ على أن ربيعاً وضع هذا الإنكار لفظ (جنس) لمعارضته أهل السنة في تكفيرهم تارك (جنس العمل)، فلذلك هو يتستر في إنكاره لفظ (جنس)، وهكذا كلّ ضال يأتي بلفظ يتستر من ورائه، فهو اتخذ من لفظ (جنس) سلّماً لإسقاط التكفير الشرعي، وإنكاره، والحرب على مذهب أهل السنة والجهاعة، فهو يتعلق بخيوط العنكبوت كها يقال، فيتعلق بأي شيء يرى أنه حجة له على تصحيح مذهبه، لكن أهل العلم الذين فقهوا عقيدة السلف في مسائل الإيهان ردوا عليه، وبينوا ضلالاته في الإرجاء، وصنفوه في الإرجاء.

\_

١) (رسالة) لربيع بعنوان : (نصيحة أخوية) (ص٥٥).



ولقد صرح ربيع المرجيء بعدم تكفير تارك العمل بالكلية، بل افترى على أئمة السنة أنهم لا يكفرون إلا بترك الشهادتين!!!.

فقال ربيع المرجيء في (كشفه البالي) (ص١٨٩) معلقاً على قول الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله (١): ( وقوله: هذا نص واضح في عدم تكفير تارك العمل!، إذ ليس وراء الأركان الخمسة من الأعمال ما يكفر به). اهـ

وقال ربيع المرجيء في (كشفه البالي) (ص١٨٩): (من أئمة السنة من لا يكفر إلا بترك الشهادتين، أو يقع في نواقضها، وهو الإمام محمد بن عبد الوهاب إمام الدعوة السلفية بعد الإمامين ابن تيمية وابن القيم). اهـ

وقال ربيع المرجيء في (كشفه البالي) (ص١٩٣): (وأنتم - يعني أهل السنة - تبدِّعون الذي لا يكفِّر تارك العمل!) (٢). اهـ

ويقول ربيع المرجيء: (فاتركوا الخصومة في شرط الكمال، فإنه لا فرق بين قوله، وهي الكمال، وبين قول من قال: العمل شرط كمال) (٣). اهـ

و الله المستعان.

١) قلت: فربيع هنا لم يفهم كلام الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله، وقد رددت عليه بمثل احتجاجه بذلك،

وهذا من أعظم الأقوال فساداً، فما أدى إليه فهو فاسد، ولابد، والله المستعان.

٢) قلت: والعجيب من ربيع يحتج بقول الشيخ ابن باز رحمه الله كها في (كشفه البالي) (ص ١٩٣) بأن العالم إذا
 لم يكفر تارك أعهال الجوارح أنه من أهل السنة، فهذا بالنسبة للعالم المخطيء المجتهد إذا زلّ، فيعذر و لايتبع على زلته، والله المستعان.

٣) (مقال) لربيع بعنوان: (نصيحة للسلفيين حول منزلة العمل من الإيمان)، في (شبكة سحاب).

#### كشف أكانيب وتعريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

77

قلت: وهذا يدلّ أن ربيعاً لا يفرق بين الكهال، وبين العمل شرط كهال، مما يتبين عنده صحة عبارة (العمل شرط كهال!)، فكيف ينكر أنه لم يقل: العمل شرط كهال في الإيهان.

ويقول ربيع المرجيء معلقاً على : (قول ابن رجب) : (فأي كلام أبيّن من هذا؟ وقال: أن العمل شرط في الإيهان لا ركن فيه، أو جزء منه) (١). اهـ

قلت: وهذا إقرار من المدخلي بعدم تكفير تارك العمل.

قلت: وهذا يدل أن ربيعاً ليس عنده العمل من أركان الإيمان، أو من الإيمان، فكيف يدعي أنه لم يقل بذلك ؟!.

فانظر إلى هذا التّبايُن و التّضاد، وكيف راجَ عليه ما حَذَّر منه ؟!.

ولستُ أُريدُ الإطالةَ بذكر النقول عن المدخلي الدّالةِ على تساهله في مسائل الإيمان، فهذا ممّا هو معروف عند صغار طلبة السلفيين اللهم غفراً.

قلت: وكلام المدخلي السابق خلاف كلام الإمام محمد بن نصر المروزي رحمه الله الذي نقله عنه، فلا حجة له فيه.

فمعنى قول الإمام المروزي رحمه الله: أنه من شَهِدَ بأن الإيهان هو الأصل

١) (المصدر السابق).

الذي قال به النبي صلى الله عليه وسلم في الشهادة (۱)، فقد سمى الإيهان بالأصل والفرع (۲)، لأنها شيء واحد، وجعل أصل الإيهان الشهادة، وسائر الأعهال شعباً، لأنه النبي صلى الله عليه وسلم أخبر أن الإيهان يكمل بعد أصله، بالأعهال الصالحة، فدل ذلك أن له أصلاً، وفرعاً؛ فيستحق اسمه، فيشهد بالأصل وبالفروع إذا أتى بالأعهال، كها أن النخلة فروعها وشعبها أكمل لها، وهي مزدادة بعدما ثبت الأصل شعباً وفرعاً.

فكان بحق أن ينزل المؤمن بهذه المنزلة؛ فيشهد له بالإيهان، إذا أتى بالإقرار بالقلب، واللسان، وعمل الجوارح، وشهد له بالزيادة، كلما ازداد عملاً من الأعمال التي سماها النبي صلى الله عليه وسلم شعباً للإيمان "، وكان كلما ضيّع منها شعبةً، علموا أنه من الكمال (3)، فهذا تحرير قول الإمام المروزي رحمه الله.

وإليك الأدلة على ذلك:

\_\_\_\_\_

<sup>1)</sup> كما في حديث ابن عمر رضي الله عنهما: ( بني الإسلام على خمس ).أخرجه البخاري في ( صحيحه ) (ج ١ ص ٤٩) ومسلم في ( صحيحه ) ( ج ١ ص ٤٥)، وحديث وفد عبد القيس في ( الإيمان ) أخرجه البخاري في (صحيحه ) ( ج ١ ص ١٩٨).

٢) أي يتفرع منه العمل، وليس معناه أن العمل ليس من الإيمان فتنبه.

٣) كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه: ( الإيمان بضع وسبعون شعبه ) أخرجه البخاري في ( صحيحه )
 (ج١ ص٥٦ ) ومسلم في ( صحيحه ) ( ج١ ص٦٣ ).

قلت: فهذه الأحاديث تدل على أن الأعمال داخلة في الإيمان.

٤) وانظر (تعظيم قدر الصلاة) للمروزي (ج٢ ص ٧١٣).

قال الله تعالى : ((أَلَمْ تَرَ كَيْفَ ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ تُؤْتِي أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا وَيَضْرِبُ اللهُ الْمُثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ )). [إبراهيم:٢٤و٢٥].

وعن ابن عمر رضي الله عنها قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ( أخبروني عن شجرة هي مثل المسلم تؤتي أكلها كل حين بإذن ربها، لا يتحات ورقها ؟ قال: فوقع في نفسي أنها النخلة، فكرهت أن أتكلم، وثَمّ أبو بكر، وعمر، فلما لم يتكلموا قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (هي النخلة) (١).

وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: بني الإسلام على خمس: (شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، و إقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وحجّ البيت، وصوم رمضان) (٢).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: (إن وفد عَبْدِ القَيْسِ أتوا النبي صلى الله عليه و سلم، فأمرهم بأربع ونهاهم عن أربع: أمرهم بالإيمان بالله وحده، قال: هل تدرون ما الإيمان بالله وحده، قالوا الله ورسوله أعلم، قال: شهادة أن لا

ا) أخرجه البخاري في (صحيحه) (ج١ ص٣٦٥) ومسلم في (صحيحه) (ج٤ ص٢١٦٤) و المروزي في
 (تعظيم قدر الصلاة) (ج٢ ص٧٠٤).

٢) أخرجه البخاري في (صحيحه) (ج١ص٥٤) ومسلم في (صحيحه) (ج١ص٥٥).

إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان....) (١) الحديث.

وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال في حديث: جبريل عليه السلام، وفيه: (يامحمد أخبرني عن الإسلام؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلا، قال: صدقت، فعجبنا له يسأله ويصدقه، قال: فأخبرني عن الإيهان؟ قال: أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشرم قال: صدقت...) (٢) الحديث.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه وسلم: ( الإيمان بضع وسبعون شعبة، فأرفعها: لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق)<sup>(۳)</sup>.

ا) أخرجه البخاري في (صحيحه) (ج١ص٥٤) ومسلم في (صحيحه) (ج١ص٨٤) و المروزي في
 (تعظيم قدر الصلاة) (ج١ص٩٩٤).

٢) أخرجه مسلم في ( صحيحه ) ( ج ١ ص٣٦) و الترمذي في (سننه ) ( ج٥ ص ٦ ) و أبو داود في (سننه) (
 ج٤ ص٣٢٧).

٣) أخرجه البخاري في (صحيحه) (ج١ ص٥١ ) ومسلم في (صحيحه) (ج١ ص٣٦) و أبو عبيد في
 (الإيهان) (٤) و المروزي في (تعظيم قدر الصلاة) (ج١ ص ٤٢٦).

### كشف أكاذيب وتحريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

TV

قلت: فوجب المصير إلى هذه النصوص الواضحة الجلية في إثبات صحة تفسير نصوص الأئمة في تعبيرهم بلفظ: (أصل) و (فرع) و (كمال)، وذلك لأن حقيقة الدين هو الطاعة، والانقياد، والإقرار، و التصديق، وذلك إنها يتم بالعمل لا بالقول فقط، فمن لم يعمل لله شيئاً فها دان لله ديناً، لأن الأقوال والأعمال الظاهرة لازمة ومستلزمة للأقوال والأعمال الباطنة (١).

قلت: و أحاديث ( الأصل) و ( الفرع) جاءت مجملة، و مفسرة، ومختصرة، ومتقصاة، كها ذكر ذلك أهل العلم في كتبهم في غير ما موضع، وعليه فتحمل الأحاديث المجملة على المفسرة، طالما أن الجمع ممكناً من جهة القواعد الحديثية (٢).

قال الإمام الشاطبي رحمه الله في (الموافقات) (ج ٥ ص ٤٠١): (فالمجمل الشأن فيه طلب المُبيِّن أو التوقف). اهـ

قلت: بل المجمل ما لا يكفي وحده في العمل به، وإنْ كان ظاهراً حقاً. (٣)

١) وانظر: (الفتاوي) لابن تيمية (ج٧ ص٤٢٥) و(شرح العمدة) له (ج٤ص٨٦).

٢) قلت: فمن لم يفهم هذا الباب لم يحل له الإفتاء في دين الله تعالى فافطن لهذا ترشد.

والناظر في أحاديث الإيهان يجد هذا بجلاء، بل لا تكاد ترى حديثاً في هذا الباب إلا وفيه إجمال، وإبهام، والموفق من وفقه الله تعالى.

ولذلك يجب تجنب الحكم في الدين بأحاديث مجملة، إلا بأدلة مفسرة لها تبيّن الحكم الصحيح فيه.

قال الإمام أحمد رحمه الله : ( يجتنب المتكلم في الفقه هذين الأصلين : المُجمل والقياس ).

ذكره ابن قيم في ( إعلام الموقعين ) ( ج٢ ص ٦٠) من رواية عبد الملك الميموني رحمه الله.

٣) انظر (الفتاوي) لابن تيمية (ج٧ ص٩٩).



قال الإمام الشاطبي رحمه الله في (الموافقات) (ج٤ ص٦٣٧): (فإذا ثبت هذا، فإن وجد في الشريعة مجملٌ، أو مبهم المعنى، أو ما لا يفهم فلا يصح أن يكلف بمقتضاه؛ لأنه تكليف بالمحال، وطلب ما لا ينال، وإنها يظهر هذا الإجمال في المتشابه (() الذي قال الله فيه ((وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ)) [آل عمران:٧]. اهـ

واعلم أن المقصود الشرعي من الخطاب الوارد على المكلّفين تفهم ما لهم وما عليهم، مما هو مصلحة لهم في دنياهم وأخراهم، وهذا يستلزم كونه بيّناً واضحاً لا إجمال فيه ولا اشتباه، ولو كان فيه بحسب هذا القصد اشتباه وإجمالُ لناقضَ أصلَ مقصود الخطاب، فلم تقع فائدة، وذلك ممتنع من جهة رعي المصالح تفضّلاً، أو انحتاماً، أو عدم رعيها إذ لا يعقل خطاب مقصود من غير تفهيم مقصود. (٢)

قال الإمام الشاطبي رحمه الله في (الموافقات) (ج٣ ص٣٢٨): (إذ قد تبين في باب الإجمال والبيان أن المجمل لا يتعلق به تكليف إن كان موجوداً؛ لأنه إما أن يقع بيانه بالقرآن الصريح، أو بالحديث الصحيح، أو بالإجماع القاطع، أو لا، فإن وقع بيانه بأحد هذه فهو من قبيل الضرب الأول من التشابه، وهو الإضافي

\_

انظر للفائدة الموقف السليم من المتشابه: (القواعد الحسان لتفسير القرآن) للشيخ عبدالرحمن السعدي (ص٠٧ – ٧١) و(إعلام الموقعين) لابن القيم (ج٢ ص٢٩٤ و٢٩٥ و٣٠٤).

٢) انظر (الموافقات) للشاطبي (ج٤ ص١٤٠).

## كشف أكاذيب وتحريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

79

وإن لم يقع بشيء من ذلك فالكلام في مراد الله تعالى من غير هذه الوجوه تسوُّرٌ على ما لا يعلم، وهو غير محمود). اهـ

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج١٧ ص٣٨٦): (وقد قال كثير من السلف<sup>(۱)</sup>: إن المحكم ما يعمل به، والمتشابه ما يؤمن به، ولا يعمل به).اهـ

والنبي على كان مبيناً بقوله وفعله وإقراره لما كان مكلفاً بذلك في قوله تعالى: ((وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ)) [النحل: ٤٤].

فكان على يبين للناس ما نزل إليهم في أحكام كثيرة. (١)

وعلى الجملة فالمراعى ها هنا مواضع طلب البيان الشافي المخرج عن الانحراف عن الفهم الصحيح لنصوص الكتاب والسنة، والرَّاد إلى الصراط المستقيم، ومن تأمل سير السلف الصالح في هذا المعنى تبيّن ما تقرر بحول الله تعالى.

وهنا يجب أن يرعى ما يرجع إلى معنى صحيح في الاعتبار، متفق عليه في الجملة بين المختلفين.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج٧ ص ٦٢١): (وقد تبين أن الدين لابد فيه من قول وعمل، وأنه يمتنع أن يكون الرجل مؤمناً بالله

١) انظر الآثار الواردة في ذلك عند الطبري في (جامع البيان) (ج٣ ص١٨٥ -١٨٦).

٢) انظر (الموافقات) للشاطبي (ج٤ ص٧٣) في البيان والإجمال.

ورسوله بقلبه، أو بقلبه ولسانه، ولم يؤد واجباً ظاهراً، ولا صلاة، ولا زكاة، ولا صياماً، ولا غير ذلك من الواجبات [أو] لا لأجل أن الله أوجبها، مثل أن يؤدي الأمانة أو يصدق الحديث، أو يعدل في قسمه وحكمه، من غير إيهان بالله ورسوله، لم يخرج بذلك من الكفر، فإن المشركين، وأهل الكتاب يرون وجوب هذه الأمور، فلا يكون الرجل مؤمناً بالله ورسوله مع عدم شيء من الواجبات التي يختص بإيجابها محمد على الهـ

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج٧ ص٢٦): (ومن الممتنع أن يكون الرجل مؤمناً إيهاناً ثابتاً في قلبه بأن الله فرض عليه الصلاة والزكاة والصيام والحج، ويعيش دهره لا يسجد له سجدة، ولا يصوم من رمضان، ولا يؤدي لله زكاة، ولا يحج إلى بيته، فهذا ممتنع، ولا يصدر هذا إلا مع نفاق في القلب، وزندقة لا مع إيهان صحيح، ولهذا إنها يصف سبحانه بالامتناع عن السجود الكفار) (۱). اهـ

وقال الإمام الآجرى رحمه الله في (الأربعين) (ص١٣٥): (اعلموا رحمنا الله وإياكم أن الذي عليه علماء المسلمين: أن الإيمان واجب على جميع الخلق: وهو التصديق بالقلب، وإقرار باللسان، وعمل بالجوارح... ولا تجزئ معرفة بالقلب، والنطق باللسان حتى يكون معه عمل بالجوارح.

1) قلت: ومن ترك اللفظ الظاهر الصريح المفسَّر، فهو ترك الدليل لغير شيء، وما كان كذلك فباطل، لأن لا يلزم نفسه الجمع بين الأدلة، فيبطل الراجح جملة اعتهاداً على المرجوح والله المستعان.

فإذا كملت الخصال الثلاث كان مؤمناً... فالأعمال بالجوارح تصديق عن الإيمان بالقلب واللسان.

فمن لم يصدق الإيهان بعمله، وبجوارحه مثل الطهارة، والصلاة، والزكاة، والصيام، والحج، والجهاد أشباه لهذه، ورضي لنفسه المعرفة والقول دون العمل لم يكن مؤمناً، ولم تنفعه المعرفة والقول). اهـ

قلت: وهذا متفق عليه في الجملة بين المختلفين. (١)

قال الإمام ابن القيم رحمه الله في (الصواعق المرسلة) (ج١ ص١٨٧): (وبالجملة: فالتأويل الذي يوافق ما دلت عليه النصوص وجاءت به السنة ويطابقها هو التأويل الصحيح.

والتأويل الذي يخالف ما دلت عليه النصوص وجاءت به السنة هو التأويل الفاسد). اهـ

لان لا بد من اعتبار الأحاديث ضمن باقي الطرق والروايات والشواهد الواردة في هذا الباب.

ومن هنا يجب معرفة كيفية استنباط الأحكام الشرعية من نصوص القرآن الكريم والسنة النبوية، وما يؤول إليها، ومعرفة طرق دلالة النص على المعاني الصحيحة الواضحة الدلالة.

١) وعلى هذا يجب أن نرجع إلى أصل معتبر في صلب العلم لقطع النزاع في هذه المسألة، لأن الشريعة إنها هي بيان وهدى.

لأن مهمة أهل العلم اقتباس الأحكام من أصولها، وعملهم يتطلب فقه النص وفهمه الفهم الصحيح، إذ لا يمكن له استنباط الحكم من النص إلا إذا أدرك المعنى الصحيح، وعرف مرمى اللفظ ومدلوله.

وفهم النص يتوقف على معرفة الألفاظ الواضحة البينة في النصوص الأخرى، وبيانها في لغة العرب، وما تدل عليها ألفاظها مجملة أو مفسرة.

فليست الألفاظ في النصوص في درجة واحدة من الوضوح والخفاء، فهي تتفاوت درجتها ووضوحها.

وقد يعرف الحكم من صريح عبارة النص، أو بواسطة إشارة النص التي تومئ إلى المعنى، أو من طريق دلالة الاقتضاء بتقدير لفظ لا بد من تقديره، وقد يكون النص صريح في الحكم أولى بالحكم من غير الصريح، فيحكم بالمصرح به لأنه أولى بالحكم.

ثم إن اللفظ من جهة أخرى قد يكون مفسراً في نص آخر مقصوراً على حكم ما، أو حكم معين فيتعين الحكم بجميع الألفاظ المتقاربة في الحكم فيحكم بها على أنها الحكم الشرعي وذلك على إفادة المعنى المفسر لمجمل نص أو نصين أو أكثر. (١)

\_\_\_\_

١) ولهذا وضع علماء الأصول من القواعد والضوابط هي في الحقيقة مستمدة من الكتاب والسنة واللغة العربية لضبط الألفاظ المجملة والمفسرة والمشتبهة والواضحة.

قلت: ولا يحكم بالنص المجمل مع وجود النص المفسر له، لأن المعنى يحتمله بدليل، فصرفه إلى المعنى الحقيقي أولى. (١)

فألفاظ الأحاديث قيدت بحالة معينة، ألفاظها تدل على حكم معين، ما لم يرد دليل يدل على غيره.

قلت: فيُحمل هنا المُجمل على المفسر، وهذا باتفاق العلماء كما هو مقرر في أصول الفقه، لأن دلّ الدليل على الحمل إذ لا تنافي في الجمع بينهما، ولا تعارض بينهما.

وأما أن يحكم بالمُجمل مع وجود المفسر فهذا عين الغلط في دين الله تعالى، وهذا تحكم وهو باطل.

لأن المفسر: هو اللفظ الذي دلّ على معناه دلالة أكثر وضوحاً وبياناً من النص الظاهر، بحيث لا يحتمل التأويل.

فهو يزيل الخفاء المحيط باللفظ، ويزيل إجماله، ويجعله واضحاً للحكم به، فيجب العمل به قطعاً لأنه محكم.

<sup>1)</sup> وانظر (الفتاوى) لابن تيمية (ج٣٤ ص٣٤) و(ج٣١ ص١٣٨) و(الفقيه والمتفقه) للخطيب (ج١ ص١٦١) و(روضة الناظر) لابن قدامة (ج٢ ص١٩٤) و(شرح الكوكب المنير) لابن النجار (ج٣ ص٤٧٤) و(مذكرة) الشنقيطي (ص٢٣٥).

٢) فلا بد أن يجعل أحدهما أصلاً، ويبنى الآخر عليه، باعتبار أن العمل الصالح مأموراً به على جميع العباد، فكان أولى بأن يجعل فاعل العمل الصالح كثيراً أو قليلاً أصلاً ليكون للأصل فائدة، ويبنى الفرع على الأصل والله ولى التوفيق.

والمحكم: هو اللفظ الذي دلَّ بصيغته على معناه دلالة واضحة لا تحتمل تأويلاً ولا غيره.

قلت: واللفظ المحكم يجب العمل به قطعاً دون تردد لأنه لا يحتمل غير معناه. (١)

إذاً فالنص المفسر والمحكم يوجبا الحكم قطعاً ويقيناً وهذا هو الأصل. لأن العمل بالأوضح والأقوى أولى وأحرى، لأن فيه جمعاً بين الدليلين بحمل ظاهر النص على احتاله الآخر الموافق للنص المفسر (٢)، المبيِّن للمشكل لإيضاح مدلول الكتاب والسنة من مجمل وعام ومُطلق وغير ذلك. (٣)

قلت: وهذا بيان فحكمه تابع لما هو بيان له لأنه حكم الشرع في تلك المسألة، فالدال بمنطوقه أولى ويترجح العمل به.

قلت: فالعمل بالراجح متعين لأنه ترجيح بدليل.

۱) انظر (روضة الناظر) لابن قدامة (ج۱ ص٤٠٩) و(الفتاوى) لابن تيمية (ج۱۳ ص١١٠ و١١١ و١٢٠)
 و(شرح الكوكب المنير) لابن النجار (ج٤ ص٦١٩ و٢٢٧) و(الرسالة) للشافعي (ص٣٤١ و٣٤٣) و(مذكرة)

الشنقيطي (ص٢٢٤ و٣١٧).

٢) والحق أن النص المجمل لا يترجح فيه التفسير إلا من النص الخارجي.

٣) وانظر (العدة) لأبي يعلى (ج١ ص٥٧٥) و(المحصول) للفخر الرازي (ج١ ص١٦) و(روضة الناظر) لابن قدامة (ج٢ ص١٦٧) و(إرشاد الفحول) للشوكاني (ص١٦٠) و(الإحكام) للآمدي (ج٢ ص١٦٣) و(بيان المختصر) للأصفهاني (ج٢ ص٤٢٤) و(المسودة) لآل تيمية (ص٣٥٦) و(إجابة السائل) للصنعاني (ص٤١٩) و(أضواء البيان) للشنقيطي (ج١ ص٣٥٨) و(ج٤ ص٣٢٠) و(ج٧ ص٩٩١) و(المدخل) لابن بدران (ص٣٢٨) و(إعلام الموقعين) لابن القيم (ج٢ ص١٤٨) و(الفقيه والمتفقه) للخطيب (ج١ ص٢١٩).

## كثف أكاذيب وتعريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

2010

وكذلك بعض كلام العلماء مشتبهة فيه.

وطريقة أهل العلم أن يحمل المتشابه على المحكم. (١)(١)

قال شيخنا الشيخ محمد بن صالح العثيمين رحمه الله في (الخلاف بين العلماء) (ص٥): (من المعلوم عند جميع المسلمين مما فهموه من كتاب الله وسنة رسوله في أن الله تعالى بعث محمداً في بالهدى ودين الحق، وهذا يتضمن أن يكون رسول الله في قد بين هذا الدين بياناً شافياً كافياً، لا يحتاج بعده إلى بيان).اهـ

قلت: وهذه الأحاديث بفسر بعضها بعضاً في رفع الإشكال فافطن لهذا. وكذلك كلام الائمة من هذا القبيل، فإنه يفسر بعضه بعضاً في رفع الإشكال في المشتبه من كلامهم (٣).

\_\_\_\_\_

١) وانظر الخلاف بين العلماء، أسبابه وموقفنا منه لشيخنا الشيخ محمد بن صالح العثيمين (ص١٨).

٢) قلت: وهذا من أسباب الخلاف بين العلماء أن يفهم من الدليل خلاف مراد الله تعالى ورسوله ﷺ.

٣) قلت: ومع هذا فإنك تجد المرجيء المخالف مُعرضاً عن صريح كلامهم، متعلقاً ببعض العبارات التي يمكن أن يقال: إنها مجملة، أو مشتبهة.

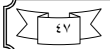
ولو أن المرجيء هذا سك منهج القواعد العلمية، وجمع أقوال العلماء، ورد المتشابه إلى المحكم، والمجمل إلى المبين، لا تضح له مذهباً باطلاًن لطالما رأينا الأئمة ينكرونه غاية الإنكار، ويحذرون منه، ويشنعون على أهله.

وقد تناول الإمام محمد بن نصر المروزي رحمه الله هذا الأمر في مواضع عدة في مؤلفه ( تعظيم قدر الصلاة)، وبعبارات واضحة ظاهرة، وقد سبق ذكر جملة صالحة من كلامه رحمه الله.

فقال الإمام المروزي رحمه الله في (تعظيم قدر الصلاة) (ج٢ ص ٢٠٦): (فسّر النبي صلى الله عليه وسلم بسُنته الإيمانَ إذْ فهم عن الله عزّ وجلّ مثله، فأخبر أن الإيمان ذو شعب، أعلاها شهادةُ أن لا إله إلا الله، فجعل أصله الإقرار بالقلب، واللسان ، وجعل شعبة الإيمان، ثم جعل في غير حديث الأعمالَ شُعباً من الإيمان، فاستعجم على المرجئ الفَّهُم، فضرب المثل بخلاف ما ضربه الله تعالى والرسول صلى الله عليه وسلم، وقال: (مثل عشرة دراهم) (١) ، ليبطل سُنة الرسول صلى الله عليه وسلم، ويجعل قوله هو الحق بخلاف الآثار ، لأن الذي سمى الإيهان التصديق هو الذي أخبر أن الإيهان ذو شعب، فمن لم يسم الأعمال شعباً كما جعله الرسول صلى الله عليه وسلم، وكما ضرب الله المثلَ به، فقد خالف سنة الرسول صلى الله عليه وسلم، وليس له أن يفرق بين صفات النبي صلى الله عليه وسلم للإيمان، فيؤمن ببعضها ، ويكفر ببعضها ) (٢).اهـ

١) انظر الرد على مثل المرجىء هذا في ( تعظيم قدر الصلاة) للمروزي ( ج٢ ص ٧٠٣).

٢) قلت: و هذا كلّه فيه ردّ على المرجئة الخامسة في تلاعبهم بنصوص الأئمة، لأن هؤلاء يأخذون المتشابه من كلامهم،ويتركون الواضح من كلامهم، ليبطلوا اعتقاد أهل السنة والجهاعة في مسائل الإيهان اللهم غفراً.



قلت: فقد تناول الإمام المروزي رحمه الله هذا الأمر بعبارات واضحة ظاهرة في تلازم العمل مع الإيهان، وتفسير بعضه بعض.

فاستعجم على ربيع المرجيء الفهم لكلام الإمام المروزي رحمه الله، فضرب المثل بخلاف ما ضربه الله تعالى، والرسول صلى الله عليه وسلم، ليبطل اعتقاد السلف في مسائل الإيهان، ويجعل قوله هو الحق بخلاف آثارهم اللهم غفراً.

قلت: إنكم ضربتم المثلَ على غير أصل، وقد غلطتم على الأئمة، ولم تفهموا كلامهم في قولهم: (الإيمان أصل) و (العمل فرع) (١)(١).

واليك المزيد من التوضيح:

قال الإمام المروزي رحمه الله في (تعظيم قدر الصلاة) (ج٢ ص ٧٠٢) بعدما تكلم على الإيهان، والإسلام: (فهو في الأخبار من الإيهان، وفي اللغة، والمعقول كذلك، إذ هو خضوع بالإخلاص، إلا أن له أصلاً وفرعاً، فأصله الإقرار بالقلب عن المعرفة، وهو الخضوع لله بالعبودية، والخضوع له بالربوبية، وكذلك خضوع اللسان بالإقرار بالإلهية بالإخلاص له من القلب، واللسان،

١) وانظر: (تعظيم قدر الصلاة) للمروزي (ج٢ ص٧٠٣).

٢) فـ (الأصل) و (الفرع) اجعل جميعه إيهاناً، فتبدأ بأصله، وتتبعه بفروعه، وتجعله كله إيهاناً، فهو في الأخبار
 من الإيهان، وفي اللغة، والمعقول كذلك.

وانظر (تعظيم قدر الصلاة) للمروزي (ج٢ ص ٧٠٢).

أنه واحد لا شريك له ، ثم فروع هذين الخضوع له بأداء الفرائض كلها، ألم تسمع قول النبي صلى الله عليه وسلم: ( الإسلام شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدا رسول الله ، وإقام الصلاة ، وإيتاء الزكاة) (() وما عدا من الفرائض، فَلِمَ جَعلَتِ المرجئةُ الشهادةَ إيهاناً، ولم تجعل جميعَ ما جعله النبي صلى الله عليه وسلم من الإسلام إيهانا ؟ ، وكيف جعلتْ بعضَ ما سهاه النبي صلى الله عليه وسلم إسلاماً إيهانا ، ولم تجعل جميعه إيهانا ، وتبدأ بأصله، وتتبعه بفروعه ، وتجعله كله إيهانا ؟!!!)((). اهـ

قلت: هذا الكلام من أجمع الكلام، وأحكمه وأعذبه، وعلى من أراد لنفسه النجاة، والفلاح أن يتأمّل في نصوص الشرع الواردة في هذا الباب، فيعمل بها و يُذْعِنَ لها، ولا يجعل للهوى عليه سلطاناً، فإنّ العبد لا يبلغُ حقيقة الإيهان حتى يكون هواه تبعاً لما جاء به الشرع المطهر، وأكثرُ فساد الناس في هذا الباب إنها هو من جرّاء اتباع الهوى، وتقديم العقل على النقل اللهم غفراً.

وقال الإمام محمد بن نصر المروزي رحمه الله في (تعظيم قدر الصلاة) (ج٢ ص ٧٠٣): (وذلك كنخلة قائمة ذات أغصان، وورق؛ فكلما قطع منها غصن لم يزل عنها اسم الشجرة، وكانت دون ما كانت عليه مِنَ الكمال مِنْ غير أن ينقلب اسمها، إلا أنها شجرة ناقصة من أغصانها، وغيرها مِنَ النخل من

١) أخرجه مسلم في (صحيحه) (ج١ ص ٣٦) من حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه.

٢) وهذا فيه ردّ على ربيع المرجيء تماماً اللهم سلّم سلّم.

أشكالها أكمل منها لتهامها بسعفها، وقد قال الله عز وجل: ((مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً مَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ))الآية [إبراهيم:٢٤]، فجعلها مثلاً لكلمة الإيهان، وجعل لها أصلاً، وفرعاً، وثمراً تؤتيه، فسأل النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه عن معنى هذا المثل مِنَ الله عز وجل، فوقعوا في شجر البوادي، قال ابن عمر رضي الله عنهها: (فوقع في نفسي أنها النخلة، فاستحييت ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((هي النخلة)) (۱) . اهـ

قلت: وكذلك فينبغي حمل قوله ( فرع) أو ( كمال) على بعض أفراد العمل لا جنس العمل فتنبه.

كالإنسان إذا قطعت يده، أو الشجرة إذا قطع بعض فروعها، فهذا يبين أنه أراد ترك بعض الأعمال لا جميعها، كما سوف يأتي تقريره.

قلت: وهذا يكون في الإيهان، وفي العمل سواء.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج٧ ص٦٤٤): (الإيهان منه ماهو ركن لا يتم الإيهان إلا به، ومنه ماهو واجب ينقص بفواته نقصاً يستحق صاحبه العقوبة، ومنه ماهو مستحب يفوت بفواته علو الدرجة

\_

١) أخرجه البخاري في (صحيحه) (ج١ ص١٤٥) ومسلم في (صحيحه) (ج٤ ص ٢١٦٤).

٢) ولذلك الإمام المروزي رحمه الله يقول في ( تعظيم قدر الصلاة) ( ج٢ ص ٧٠٩): (فالعجب لمن طلب الحديث منهم أو سمع الآثار ، وإنْ لم يطلبها، كيف يسمع أن النبي صلى الله عليه وسلم وصَف الإيهان بصفات، ثم يفرق بينها، فيؤمن ببعض صفاته، ويجحد بعضاً).

الكمال، ومنه ما إذا ذهب ذهب الإيمان بالكلية، وهو القول والإعتقاد) (١). اهـ قلت: فالإيمان يحمل الفرائض التي نزلت من الله تعالى، وتكليف الناس بها، فإذا كلفوا بها يجب عليهم العمل بها، أي إذا نزلت الفرائض، وفسِّرت لهم، وجب عليهم الإيمان بتفسيرها والعمل بها، كما وجب عليهم الإيمان بجملتها، فصار الإيمان بـ( الأصل) و( الفرع) بهذا التفسير مضموماً إلى الإيمان، فهكذا تحري عبارات الأئمة في تقريرهم بلفظ: ( الإيمان أصل) و ( العمل فرع) (١).

فمن سواء أجزائه ما إذا ذهب نقص عن الأكمل، ومنه إذا ذهب عن

قال الإمام محمد بن نصر المروزي رحمه الله في (تعظيم قدر الصلاة) (ج٢ ص ٧٨٩): (فقول المسلمين: جاءنا محمد بالإيهان، وشرح لنا الإيهان، وجاءنا بالدين، فإنها يعنون بيان الإيهان، وتفسيره، كيف هو، لأن الله عز وجل أمر بالإيهان، فسر لنا ما الإيهان، فسمي تفسير الإيهان إيهاناً، فأما على الحقيقة في المعنى، فإنها الإيهان فعل من المؤمن). اهـ

\_\_\_\_\_

ا قلت: وهذا واضح، الإيهان منه ماتركه كفر، كها لو أنكر أحد أركان الإيهان وغير ذلك، ومنه ما تركه ترك لل الكهال الإيهان مثل قوله صلى الله عليه وسلم: ( لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه ).

٢) فائدة: قال الإمام محمد بن نصر المروزي رحمه الله في ( تعظيم قدر الصلاة ) ( ج٢ ص ٧٧٨) : ( إبليس إنها
 كفر بترك الفرع، ولم تنفعه المعرفة). اهــ

و قال الإمام محمد بن نصر المروزي رحمه الله في ( تعظيم قدر الصلاة) ( ج٢ ص ٧٧٨) : ( فالأصل أولى أن يكون في زواله زوال الفرع ). اهـ

و قال الإمام محمد بن نصر المروزي رحمه الله في (تعظيم قدر الصلاة) (ج٢ ص ٧٧٧): ( فترك الفرع يذهب بالاصل، أو يبقى الأصل على حاله، و أزال الفرع). اهـ

#### كثف أكاذيب وتعريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

01

و قال الإمام محمد بن نصر المروزي رحمه الله في (تعظيم قدر الصلاة) (ج٢ ص ٤٠٨): (دين الله، وهو الإسلام، وهو الإيان، له أصل، من أصابه كان مؤمناً، مسلماً (١) بالخروج من ملل الكفر، والدخول في ملة الإسلام، ولذلك الأصل فرع (٢)، وهو القيام بها أقرّ به، وكمال الأصل أن يأتي بالقائم، فإنْ ضيّع شيئاً من الفرائض فقد انتقص من الفرع (٣)، ولم يزل الأصل.

1) قلت: وهذا لا منفاة بين كلامه رحمه الله، وبين ما سبق تقريره، فإذا أتى بهذا الأصل ابتداء فقد دخل في الإيهان ولزمه اسمه، وأحكامه، فمن أتي بمجرد القول: فقد دخل في جملة المؤمنين، ولزمه اسمه وأحكامه، فكل خطاب موجه باسم المؤمنين فهو داخل فيه، ولن يستكمل الإيهان إلا بأداء ماافترض عليه شيئاً فشيئاً، و كذلك عليه اجتناب المحارم.

قلت: وكلام الإمام المروزي رحمه الله يفسّر بعضه بعضاً، فتأمّل.

٢) قلت: وللأصل فرع، وهو القيام بالعمل الذي أقرّ به، وكمال الأصل أن يعمل به قولاً وفعلاً.

وليس في كلام الإمام المروزي رحمه الله أنه اكتفى بالأصل المذكور ممتنعاً عن العمل بشرائع الإيمان أنه يظل مسلماً، وأنه ينجو بمجرد ذلك يوم القيامة.

وتستدل المرجئة الخامسة على ذلك بأحاديث : ( الشفاعة!)، و زيادة : ( لم يعملوا خيراً قط!)، و بـ(فرع!) و (كإل!).

قلت: هذا ما لا ذكر له في كلام الأئمة رحمهم الله، ومن ادعاه عليهم فهو محض افتراء.

وإطلاق الفرع على عمل الجوارح في اللغة لا إشكال فيه، وقد أطلقه الأئمة مع قولهم إنه لازم لإيهان القلب، وأن زواله يعنى أن ليس في القلب إيهان.

٣) قلت: وظاهر عبارة الإمام المروزي رحمه الله هنا أن عمل القلب فرع أيضاً لأنه حصر الأصل في التصديق والإقرار كما سبق ذكره.

إذاً تسمية الإقرار والتصديق أصلاً، والعمل فرعاً، لا إشكال فيه، كما سبق بيانه عند التعليق على كلام الإمام ابن منده رحمه الله.

#### كثف أكاذيب وتحريفات وخيانات ربيع المدخلي – الجزء الخامس

707

فإن قال: بيِّن الأصل والفرع؟.

قيل له: الأصل: التصديق بالله، والخضوع لله بإعطاء العزم للأداء بها أمر به، مجانباً للاستنكاف، والاستكبار، والمعاندة.

والفرع<sup>(۱)</sup> تحقيق ذلك بالتعظيم لله ، والخوف له، والرجاء الذي أوجبه على عباده، الذي يبعثهم على أداء الفرائض، واجتناب المحارم، فإذا أدوا الفرائض، واجتنبوا المحارم من قلوبهم، وأبدانهم، فقد اجتمع أهل السنة على أن هذا هو الإيهان المفترض!). اهـ

قلت: وكذلك الإمام المروزي رحمه الله يرى كفر تارك الصلاة، فلا يمكن أن ينسب له القول: بأن العمل فرع في الإيهان (٢).

فقال الإمام محمد بن نصر المروزي رحمه الله في (تعظيم قدر الصلاة) (ج١ ص ١٣٢): (ولقد شدد تبارك وتعالى الوعيد في تركها -يعني الصلاة- ووكده على لسان نبيه صلى الله عليه وسلم بأن أخرج تاركها من الإيهان بتركها، ولم

١) قلت: وهذا ظاهر في كلامه رحمه الله، وأراد حمل ذلك على بعض أفراد العمل، أو جزء من العمل، لا جنس العمل فتنبه.

كالإنسان إذا قطعت يده، أو شجرة إذا قطع بعض فروعها، فهذا يبيّن أنه أراد ترك بعض الأعمال لا جميعها والله المستعان.

٢) قلت: ولا ينسب للإمام المروزي نجاة تارك عمل الجوارح بالكلية.

### كشف أكانيب وتحريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

04

تجعل فريضة من أعمال العباد علامة بين الكفر والإيمان إلا الصلاة، فقال: (ليس بين العبد، وبين الكفر من الإيمان إلا ترك الصلاة) (١). اهـ

قلت: وكذلك تسمية الإمام المروزي رحمه الله الإقرار، و التصديق أصلاً، والعمل فرعاً، لا إشكال فيه، كما سبق بيانه (٢).

وقد أوضح الإمام محمد المروزي رحمه الله ذلك بقوله في (تعظيم قدر الصلاة) (ج٢ ص ٥١٩): (قالوا: ولنا في هذا قدوة بمن روي عنهم من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، والتابعين، إذ جعلوا للكفر فروعاً دون أصله، لا ينقل صاحبه عن ملة الإسلام، كما أثبتوا للإيمان من جهة العمل فروعاً للأصل، لا ينقل تركه عن ملة الإسلام). اهـ

قلت: فوجب المصير إلى نصوص الائمة الواضحة الجلية في مسائل الإيمان جملة وتفصيلاً، وبالله التوفيق.

ا أخرجه مسلم في ( صحيحه) ( ج١ ص ٨٨) و أبو عوانة في ( صحيحه) ( ج١ ص ٢٦) والنسائي في
 (السنن) ( ج١ ص ٥٤) من حديث جابر رضى الله عنه.

فقال الإمام محمد بن نصر المروزي رحمه الله في ( تعظيم قدر الصلاة) (ج٢ ص ٥١٦): (والإيهان أصله التصديق، والإقرار، يُنتظر به حقائق الأداء لما أقرّ، والتحقيق لما صدق... و لو أقرّ ثم لم يؤد إليه حقّه كان كمن جحده في المعنى، إذا استويا في الترك للأداء). اهـ

٢) قلت: ولو أقرّ العمل ثم لم يؤد العمل حقّه عند الإمام المروزي فهو كمن جحده في المعنى.

وانظر: (الفتاوي) لابن تيمية (ج٧ ص ٤١٣).

قلت: ومن هنا أُذكر إخواني بترك المتشابه من كلام أهل العلم، والتمسك بالمحكم من أقوالهم، وإن كان ثمة إجمال في موضع رُد إلى المفصل في المواضع الأخرى من كلامهم كما سبق ذكر ذلك.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ( الفتاوى) (ج٣ ص٤١): (القاعدة الثانية: أن ما أخبر به الرسول عن ربه فإنه يجب الإيهان به - سواء عرفنا معناه أو لم نعرف - لأنه الصادق المصدوق ؛ فها جاء في الكتاب والسنة وجب على كل مؤمن الإيهان به وإن لم يفهم معناه، وكذلك ما ثبت باتفاق سلف الأمة وأئمتها، مع أن هذا الباب يوجد عامته منصوصاً في الكتاب والسنة متفق عليه بين سلف الأمة، وما تنازع فيه المتأخرون نفياً وإثباتاً فليس على أحد -بل ولا له - أن يوافق أحداً على إثبات لفظه أو نفيه حتى يعرف مراده، فإن أراد حقاً قُبل، وإن أراد باطلاً رُد، وإن اشتمل كلامه على حق وباطل لم يقبل مطلقاً ولم يرد جميع معناه، بل يوقف اللفظ ويفسر المعنى). اهـ

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ( الصارم المسلول) ( ج٢ ص١٢٥): ( وأخذ مذاهب الفقهاء من الإطلاقات من غير مراجعة لما فسروا به كلامهم، وما تقتضيه أصولهم، يجر إلى مذاهب قبيحة ). اهـ

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج٢ ص٢٧٥): (وهؤلاء قد يجدون من كلام بعض المشايخ كلمات مشتبهة مجملة، فيحملونها

على المعاني الفاسدة، كما فعلت النصارى فيما نقل لهم عن الأنبياء، فيدعون المحكم ويتبعون المتشابه!). اهـ

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ( الجواب الصحيح) ( جع ص١٧٦): (فإنه يجب أن يُفسر كلام المتكلم بعضه ببعض، ويؤخذ كلامه ههنا وههنا وتعرف ما عادته يعينه ويريده بذلك اللفظ إذا تكلم به، وتعرف المعاني التي عرف أنه أرادها في موضع آخر، فإذا عرف عرفه وعادته في معانيه وألفاظه كان هذا مما يستعان به على معرفة مراده.

وأما إذا استعمل لفظه في معنى لم تجر عادته باستعماله فيه، وترك استعماله في المعنى الذي جرت عادتة باستعمالة فية، وحمل كلامه على خلاف المعنى الذي قد عرف أنه يريده بذلك اللفظ بجعل كلامه متناقضاً، وترك حمله على ما يناسب سائر كلامه كان ذلك تحريفاً لكلامه عن موضعه وتبديلاً لمقاصده وكذبا عليه).اهـ

كما ينبغي أن يَعلم طالب العلم السلفي، أن قول عالم -أو أكثر - في مسألة ما، لا يجوز أن يُبنى عليه اعتقاد، مالم يشهد لقوله كتاب، أو سنة، أو إجماع، أو يتابعه الأئمة على قوله هذا.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج١٧ ص٣٠): (أما الألفاظ التي لا توجد في الكتاب والسنة، بل ولا في كلام الصحابة والتابعين لهم بإحسان وسائر أئمة المسلمين، لا إثباتها ولا نفيها - وقد تنازع فيها الناس-

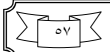
فهذه الألفاظ لا تُثبت ولا تُنفى إلا بعد الاستفسار عن معانيها، فإن وُجدت معانيها مما أثبته الرب لنفسه أثبتت، وإن وُجدت مما نفاه الرب عن نفسه نفيت، وإن وجدنا اللفظ أُثبت به حق وباطل، أو نُفي به حق وباطل، أو كان مجملاً يُراد به حق وباطل، وصاحبه أراد به بعضها لكنه عند الإطلاق يوهم الناس، أو يفهمهم ما أراد، وغير ما أراد، فهذه الألفاظ لا يطلق إثباتها ولا نفيها). اهـ

وإذا كان كذلك، فلا يجوز أن يُنسب هذا القول لمذهب السلف، لا سيما إذا كان مخالفاً لما استقر عندهم، وانتشر بينهم، وصار مذهباً لهم.

فمنهج السلف لا يُستدل له بوقائع فردية، أو كلمات موهمة - تحتمل أكثر من معنى - صدرت من غير معصوم، فإن العالم بلغ قدره في العلم، يجوز عليه الخطأ في التعبير، والسهو والغفلة.

وقد يكون قول العالم سديداً موافقاً للأصول، متفقاً مع المعقول والمنقول وقد يكون قول العالم سديداً موافقاً للأصول، متفقاً مع المعقول والمنقول – كما هو الواقع في مسألتنا هذه، وغيرها من المسائل التي حصل فيها النزاع – والعيب في من لم يفهم مراده، لأنه لم يجمع كلامه كله في المسألة، حتى يتبين له وجه الحق.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ( الرد على البكري) (ج٢ص٥٠): (ولا يشترط في العلماء إذا تكلموا في العلم أن لا يتوهم متوهم من ألفاظهم خلاف مرادهم، بل مازال الناس يتوهمون من أقوال الناس خلاف مرادهم ولا يقدح ذلك في المتكلمين بالحقّ). اهـ



وكذلك يحمل قول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله على ما سبق ذكره لأن كلامه يفسر بعضه بعضاً.

جاء في مناظرة شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله مع ابن المرحّل الشافعي (۱)، حول الحمد، والشكر، في (الفتاوى) (ج۱۱ ص۱۳۷): (والكفر الذي هو ضد الشكر إنها هو كفر النعمة، لا الكفر بالله، فإذا زال الشكر خلفه كفر النعمة لا الكفر بالله.

قلت: (۱) على أنه لو كان ضد الكفر بالله، فمن ترك الأعمال شاكراً بقلبه ولسانه فقد أتى ببعض الشكر وأصله، والكفر إنها يثبت إذا عدم الشكر بالكلية كها قال أهل السنة: إن من ترك فروع الإيمان لا يكون كافراً حتى يترك أصل الإيمان وهو الاعتقاد (۱)، ولا يلزم من زوال فروع الحقيقة التي هي ذات شعب،

١) ابن المرحّل، هو صدر الدين محمد بن عمر بن مكى، شيخ الشافعية في زمانه.

انظر: (طباقات الشافعية الكبرى) للسبكي (ج٩ ص٥٥٣) و (البداية والنهاية) لابن كثير (ج١٤ ص٩٩٣).

٢) القائل هنا هو راوي المناظرة التي بين شيخ الإسلام ابن تيمية، وبين صدر الدين ابن المرحّل فتنبه.

وانظر: (الفتاوى) (ج١١ ص١٣٥) تلخيص مناظرة في (الحمد والشكر).

٣) فقوله: (إن من ترك فروع الإيهان...) مراده اعتقاد القلب، وعمله بعمل الجوارح كها سبق تقريره عند أهل السنة، لأن انتفاء عمل القلب، هو امتناع السنة، لأن انتفاء عمل القلب، هو امتناع الجوارح من العمل، كها سبق النقل عن أهل العلم.

وقوله: ( فروع الإيمان ) : يحمل على بعض أفراد العمل، لا جنس العمل كما سبق بيانه. فانتبه.

والأمر الثاني: لقوله، كالإنسان إذا قطعت يده، أو الشجرة إذا قطع بعض فروعها، فهذا يبين أنه أراد ترك بعض الأعمال لا جميعها، كما سبق أيضاً بيانه.

وأجزاء زوال اسمها؛ كالإنسان إذا قطعت يده، أو الشجرة إذا قطع بعض فروعها (۱)...) (۲). اهـ

واستشهدت المرجئة العصرية به، تارة تبدأ النقل من قوله: ( فمن ترك الأعمال شاكراً...)، وتارة تبدأ من قوله: ( والكفر إنها يثبت...)، ومرة من قوله: ( قال أهل السنة: إن من ترك فروع الإيمان وهو في جميع ذلك)، تقول: قال شيخ الإسلام رحمه الله!، وهو ليس من كلام شيخ الإسلام رحمه الله، بل هو من كلام أحد أصحاب شيخ الإسلام رحمه الله، وهو لايعرف.

قال الحافظ ابن عبد الهادي رحمه الله في (العقود الدُّرية) (ص٩٠): (وقد رأيت بخط بعض أصحابه ما صورته: تلخيص مبحث جرى بين شيخ الإسلام تقي الدين ابن تيمية رحمه الله، وبين ابن المرحّل، كان الكلام في الحمد والشكر، وأن الشكر يكون بالقلب، واللسان، والجوارح، والحمد لا يكون إلا باللسان...). اهـ

وهذا بعينه هو المثبت في (الفتاوى) (ج١١ ص ١٣٥) بعنوان: (تلخيص مناظرة في : الحمد والشكر، بحث جرى بين شيخ الإسلام تقي الدين ابن تيمية، وبين ابن المرحّل).

\_\_\_

ا إلى هنا ليس من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، بل هذا من كلام راوي المناظرة وهو أحد اصحابه فافطن لهذا.

٢) وهذا صريح في مراده بعض الأعمال لا جميعها.

فهذا الصاحب قام بتدوين ما قرره شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله بعد المناظرة، وميّز كلام شيخ الإسلام ابن تيمية عن كلامه، فتراه يقول: قال الشخ تقى الدين ابن تيمية.

وإذا أراد راوي المناظرة أن يضيف شيئاً قال: (قلت)، وقد وقع ذلك في ستة مواضع.

فمن قرأ هذه المناظرة، وتأمل سياقها أدرك أنه ما يأتي بعد (قلت) ليس من كلام شيخ الإسلام، ولا من كلام ابن المرحّل الشافعي، فتنبه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ( الفتاوى) (ج٧ ص٦٤٦): (بقي أن يقال: فهل اسم الإيهان للأصل فقط، أو له ولفروعه، والتحقيق: أن الاسم المطلق يتناولها، وقد يخص الأصل وحده باسم مع الاقتران، وقد لا يتناول إلا الأصل إذا لم يخص إلا هو ؛ كاسم الشجرة، فإنه يتناول الأصل والفرع إذا وجدت، ولو قطعت الفروع لكان اسم الشجرة يتناول الأصل وحده...). اهـ

أقول: أن مسائل الإيهان، والحكم عليها لم يجلها أحد كها جلاها شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، فقد تناولها في مواضع عدة من مؤلفاته، وبعبارات واضحة ظاهرة، وقد سبق ذكر جملة صالحة من كلامه رحمه الله.

ومع هذا فإنك تجد المخالف مُعرضاً عن صريح كلامه، متعلقاً ببعض العبارات التي يمكن أن يقال إنها مجملة، أو مشتبهة، وقد فسرها شيخ الإسلام

ابن تيمية رحمه الله بنفسه إما في أثناء الكلام في نفس الكتاب، أو في موضع آخر، أو في كتاب آخر.

ففي قوله رحمه الله هنا: (جعل اسم الإيهان للأصل فقط، أو له ولفرعه...فإنه يتناول الأصل والفرع...).

فشيخ الإسلام رحمه الله فسر قوله في أثناء الكلام هذا بعبارات متنوعة، وألفاظ مختلفة، وقصده بذلك بعض أفراد العمل لا جنس العمل، بقوله رحمه الله: (كاسم الشجرة، فإنه يتناول الأصل والفرع إذا وجدت، ولو قطعت الفروع لكان اسم الشجرة يتناول الأصل وحده، وكذلك اسم الحج هو اسم لكل ما يشرع فيه من ركن، وواجب، ومستحب، وهو حج أيضاً تام بدون المستحبات، وهو حج ناقص بدون الواجبات التي يجبرها دم.

والشارع لا ينفي الإيهان عن العبد لترك مستحب لكن لترك واجب، بحيث ترك ما يجب من كهاله وتمامه ؛ لا بانتفاء ما يستحب في ذلك، ولفظ الكهال والتهام: قد يراد به الكهال الواجب، والكهال المستحب...) (١). اهـ قلت: فهذا يبيّن أنه أراد بعض الأعهال لا جميعها، فتنبه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج٧ ص٦٣٧): (ثم هو في الكتاب بمعنيين - يعني اللإيهان -: أصل، وفرع واجب، فالأصل الذي في القلب وراء العمل، فلهذا يفرق بينها بقوله: ((آمَنُوا وَعَمِلُوا

\_\_\_\_

۱) انظر ( الفتاوي) لابن تيمية ( ج٧ ص ٦٤٦و ٦٤٧).

الصَّالِجُاتِ) [البقرة: ٨٦]، والذي يجمعها کہا الْمُؤْمِنُونَ))[الحجرات:١٥] ، و ( لَا يَسْتَأْذِنُكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ )[التوبة:٤٤] . وحديث: ( الحيا )، و ( وفد عبد القيس )، وهو مركب من أصل لا يتم بدونه، ومن واجب ينقص بفواته نقصاً يستحق صاحبه العقوبة، ومن مستحب يفوت بفواته علو الدرجة؛ فالناس فيه ظالم لنفسه، ومقتصد، وسابق، كالحج، وكالبدن، والمسجد، وغيرهما من الأعيان، والأعمال، والصفات، فمن سواء أجزائه ما إذا ذهب نقص عن الأكمل، ومنه ما نقص عن الكمال، وهو ترك الواجبات، أو فعل المحرمات، ومنه ما نقص ركنه، وهو ترك الاعتقاد، والقول: الذي يزعم المرجئة والجهمية أنه مسمى فقط، وجذا تزول شبهات الفرق، وأصله القلب، وكماله العمل الظاهر، بخلاف الإسلام فإن أصله الظاهر، وكماله القلب). اهـ قلت: ولا إشكال هنا أيضاً حين يُحمل كلامه رحمه الله على آحاد العمل لا جنس العمل، فهي أعني آحاد الأعمال، خلا الصلاة، فإن تلك الأعمال واجبة ينقص بفواتها الإيمان نقصاً يستحق صاحبه العقوبة، و لايكفر بتركه، أما جنس العمل فلا يتصور وجود تصديق القلب، و عمله مع انتفاء العمل الظاهر بالكلية، كما سبق نقله عن شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله وغيره. (١)

<del>------</del>

١) قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ( الفتاوى) ( ج٧ ص٦٤٨): (ولا ريب أن فروع الإيهان مع أصوله كالمعطوفين، وهي مع جميعه كالبعض مع الكل!). اهــ

وأصحاب الشبهات قديهاً وحديثاً يأخذون ما لهم، ويدعون ما عليهم، فيقال في حال انعدام العمل الظاهر يدل على انعدام عمل القلب.

وهكذا يزول الإشكال، ولو تأمل ربيع المدخلي على استدلاله بنصوص شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله وغيره لزالت عنه الشبهات و المشتبهات في مسائل الإيهان، والله المستعان. (١)

ولو أن المدخلي المخالف سلك منهج القواعد العلمية، وجمع أقوال العالم، ورد المتشابه إلى المحكم، والمجمل إلى المبين، لا تضح له تفسر العالم في عبارته المشتبهة غاية الوضوح.

وشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله عبر عن رأيه في عدم صحة إيهان من ترك عمل الجوارح بعبارات متنوعة، وألفاظ مختلفة، وبيّن أن العمل من الإيهان لا ينفك عنه، وأجاب عنه، وبرهن على صحة مذهبه، ووضوح رأيه، وسلامة كلامه من الإضطراب والتناقض، وفسّر بعض عباراته بتفسر واضح وفي قوله: ( الإيهان أصل) و ( العمل فرع) و ( العمل كهال) (٢) كها سبق ذكر جملة صالحة من كلامه رحمه الله.

\_

١) قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ( الفتاوى) ( ج٧ ص٦٤٨): (ومن هذا الموضع نشأ نزاع، واشتباه،
 هل الأعمال داخلة في الإيمان أم لا ؟، لكون عطفت عليه ). اهــ

٢) قلت: فالإيهان وإن كان حقيقة مركبة من القول، والفعل، الظاهر والباطن، إلا أن له أصلاً، وفرعاً، فأصله ما في القلب، وفرعه ما يظهر على الجوارح.

فإذا قام بالقلب إيهان – قول و عمل - لزم ضرورة أن ينفعل البدن بالممكن من القول الظاهر، والعمل الظاهر.



وإليك أقواله المفسّر أيضاً في مسألة: ( الإيهان أصل) و ( العمل فرع) و ( العمل كهال).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ( الفتاوى) ( ج٧ ص ٣٤٢): (اسم ( الإيهان ) يستعمل مطلقاً، ويستعمل مقيداً، وإذا استعمل مطلقاً، فجميع ما يحبه الله ورسوله من أقوال العبد وأعهاله الباطنة والظاهرة يدخل في مسمى الإيهان عند عامة السلف والأئمة، من الصحابة والتابعين وتابعيهم، الذين يجعلون الإيهان قولاً وعملاً، يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية ويدخلون جميع الطاعات فرضها ونفلها في مسهاه، وهذا مذهب الجهاهير من أهل الحديث، والتصوف، والكلام، والفقه، من أصحاب مالك، والشافعي، وأحمد وغيرهم. ويدخل في ذلك ما قد يسمى مقاماً وحالاً، مثل الصبر، والشكر، والخوف، والرجاء، والتوكل، والرضا، والخشية، والإنابة، والإخلاص،

\_\_\_\_\_

والتوحيد، وغير ذلك.

-

قلت: وتسمية قول اللسان فرعاً، أو العمل فرعاً، لا يعني أنه يمكن الإستغناء عنه، وأن الإيهان يصح بدونه، بل هو فرع لازمن يدل انتفاؤه على انتفاء الملزوم، والعمل الظاهر لازم للإيهان الباطن، لا ينفك عنه، وانتفاؤه يدل على أنه لم يبق في القلب إيهان، فالفَرع لازم للأصل، و دال عليه مصحَّح له، فالأصل هو ما في القلب، والفرع ما يظهر على البدن، هكذا يُحرر كلام شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ذكر ( الإيهان أصل ) و ( العمل فرع) والله ولى التوفيق.

ومن هذا ما خرج في الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم - أنه قال : (( الإيان بضع وستون - أو بضع وسبعون - شعبة، أعلاها قول لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيان )) (() . فذكر أعلا شعب الإيان، وهو قول لا إله إلا الله، فإنه لا شيء أفضل منها كما في الموطأ وغيره عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : (( أفضل الدعاء دعاء يوم عرفة، وأفضل ما قلت أنا والنبيون من قبلي : لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير )) (() ، وفي الترمذي وغيره أنه قال : (( من مات وهو يعلم أن لا إله إلا الله دخل الجنة )) (() ، وفي الصحيح عنه أنه قال : لعمه عند الموت ((يا عم! قل : لا إله إلا الله كلمة أحاج لك بها عند الله )) (أ) .

١) أخرجه البخاري في (صحيحه) (ج١ ص ٥١) و مسلم في (صحيحه) (ج١ ص ٦٣) من حديث أبي هريرة رضى الله عنه.

أخرجه الترمذي في (سننه) (٣٥٨٥) من طريق عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده بلفظ: (خير الدُّعاء دعاءُ يوم عرفة، وخير ما قلتُ....الحديث).

وإسناده ضعيف فيه حماد بن أبي حميد، وهو ضعيف.

قال الترمذي: هذا حديث غريب من هذا الوجه، وحماد بن أبي حميد، هو محمد بن أبي حميد، وهو أبو إبراهيم الأنصاري المدني، وليس بالقوي عند أهل الحديث.

وللحديث شواهد كلها ضعيفة لا يحتج بها فتنبه.

٣) أخرجه مسلم في (صحيحه) (٤٣) من حديث عثمان بن عفان رضي الله عنه.

٤) أخرجه البخاري في (صحيحه) (١٣٦٠) و مسلم في (صحيحه) (٢٤) من حديث المسيب بن حَزْن رضي الله عنه.

٢) حديث ضعيف.

وقد تظاهرت الدلائل على أن أحسن الحسنات هو التوحيد، كما أن أسوأ السيئات هو الشرك، وهو الذنب الذي لا يغفره الله كما قال تعالى: (إِنَّ اللهَّ لَا يغفرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمِنْ يَشَاءُ) [النساء: ٤٨]، وتلك الحسنة التي لا بد من سعادة صاحبها كما ثبت في الصحيح عنه حديث الموجبتين: موجبة السعادة، وموجبة الشقاوة ؛ فمن مات يشهد أن لا إله إلا الله دخل الجنة، وأما من مات يشرك بالله شيئا دخل النار(١) وذكر في الحديث أنها أعلا شعب الإيهان.

وفي الصحيحين عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال لوفد عبد القيس: (آمركم بالإيهان بالله، أتدرون ما الإيهان بالله? شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وتقيموا الصلاة، وتؤتوا الزكاة، وتؤدوا خمس المغنم)) (٢) فجعل هذه الأعهال من الإيهان، وقد جعلها من الإسلام في حديث جبرائيل الصحيح - لما أتاه في صورة أعرابي - وسأله عن الإيهان؛ فقال: ((الإيهان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله، والبعث بعد الموت، وتؤمن بالقدر خيره وشره))، وسأله عن الإسلام فقال: ((أن تشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً

\_\_\_\_\_

ا أخرجه مسلم في (صحيحه) ( ١٥١) من حديث جابر رضي الله عنه قال: (أتى النّبيّ صلى الله عليه وسلم رجل فقال: يا رسول الله ما المُوجَبَتانِ ؟ فقال: مَن مات لا يُشرِكُ بالله شيئاً دخلَ الجنة، ومَنْ مات يُشركُ بالله شيئاً دخلَ البّنة، ومَنْ مات يُشركُ بالله شيئاً دخلَ النّار).

۲) أخرجه البخاري في (صحيحه) (ج۱ ص٤٥) و مسلم في (صحيحه) (ج۱ ص ٤٨) من حديث ابن
 عباس رضى الله عنها.



رسول الله، وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت)) (۱) ، وفي حديث في المسند قال: (( الإِسْلاَمُ عَلاَنِيَةٌ والإِيمَانُ في القَلْبِ )) (۲) .

فأصل الإيهان في القلب، وهو قول القلب وعمله، وهو إقرار بالتصديق، والحب، والانقياد، وما كان في القلب فلا بد أن يظهر مُوجبه ومقتضاه على الجوارح، وإذا لم يعمل بموجبه ومقتضاه دل على عدمه أو ضعفه ؛ ولهذا كانت الأعهال الظاهرة من موجب إيهان القلب ومقتضاه، وهي تصديق لما في القلب ودليل عليه وشاهد له، وهي شعبة من مجموع الإيهان المطلق وبعض له ؛ لكن ما في القلب هو الأصل لما على الجوارح، كها قال أبو هريرة رضي الله عنه : (أن القلب ملك والأعضاء جنوده فإن طاب الملك طابت جنوده، وإذا خبث الملك خبثت جنوده) (")، وفي الصحيحين عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال : (( إن في خبثت جنوده) (")، وفي الصحيحين عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال : (( إن في

أخرجه أحمد في (المسند) (١٢٤٠٤) و أبو يعلى في (المسند) (ج٥ ص ٣٠١) وابن عبد الهادي في (التوحيد) (ص ٥٩) وابن أبي شيبة في (الإيهان) (٦) وفي (المصنف) (ج١١ ص ١١) و (في المسند) (ج١ ص ٢٧- الأحكام الوسطى) والعقيلي في الضعفاء الكبير (ج٣ ص ٢٥٠) و ابن عدي في (الكامل) (ج٥ ص ١٨٥) والبزار في (المسند) (ج٣١ ص ٤٠٩) وابن حبان في (المجروحين) (ج٢ ص ١١١) والقزويني في (أخبار قزوين) (ج٢ ص ٢٨١) من حديث أنس بن مالك رضى الله عنه.

وإسناده ضعيف فيه علي بن مسعدة الباهلي وهو ضعيف سيء الحفظ، والحديث ضعفه الشيخ الألباني في (١٤٨١).

وقال عبد الحق الأشبيلي في ( الأحكام الوسطى) ( ج١ ص ٧٦) : هذا حديث غير محفوظ.

٣) أثر ضعيف.

\_

١) أخرجه مسلم في (صحيحه) (ج١ ص ٣٦) من حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه.

٢) حديث ضعيف.

#### كثف أكاذيب وتحريفات وخيانات ربيع المدخلي – الجزء الخامس

11/

الجسد مضغة، إذا صلحت صلح لها سائر الجسد، وإذا فسدت فسد لها سائر الجسد، ألا وهي القلب! )) (١).

\_\_\_\_\_

=

لم يروَ موقوفاً بهذا اللفظ، بل روي مرفوعاً بهذا اللفظ.

فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ( إذا طاب قلب المرء طاب جده، وإذا خبث القلب خبث الجسد).

أخرجه أبو نعيم في (الطب النبوي) (ج١ ص ٢٢١) وابن السني في ( الطب النبوي) ( ق/ ١٠/ ط) من طريق رِشْدِين سعد المَهْرِيِّ ثنا سراحيل بن يزيد عن عبيد بن عمرو عن أبي هريرة به.

قلت: وهذا سنده ضعيف وله علتان:

الأولى: رِشْدِين سعد المَهْرِيّ، وهو ضعيف.

الثانية: عبيد بن عمرو الأعرابي، وهو لايعرف.

انظر: ( التقريب) لابن حجر ( ص ٣٢٦ و ٢٥١) و ( تعجيل المنفعة) له ( ص٥٠٠) و ( التاريخ الكبير) للبخاري ( ج٥ ص ٤٥٤) .

و أخرجه موقوفاً عبد الرزاق في ( المصنف) (ج١١ ص ٢٢١) وابن السني في ( الطب النبوي) (ق/١٠/ط) و البيهقي في ( شعب الإيمان) (ج١ ص ١٣٢) و أبونعيم في ( الطب النبوي) (ج١ ص ٢٢٥) من طريق معمر عن عاصم بن أبي النجود عن أبي صالح عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : (أن القَلْبُ مَلِكٌ، و لَهُ جُنُودٌ، فإذا صَلُحَ الملك صَلُحَتْ جُنُودُهُ، وإِذَا فَسَدَ الملكُ فَسَدَتْ جنودُه...).

قلت: وهذا سنده فيه عاصم بن أبي النجود الأسدي له أوهام، كما في ( التقريب) لابن حجر ( ص٧١).

قال البيهقي عقبه: ( هكذا جاء موقوفاً)، وروي مرفوعاً، والوهم من عاصم فمرة يوقفه، ومرة يرفعه.

فأخرجه البيهقي في (شعب الإيمان) (ج١ ص ١٣٤٩ من طريق معمر عن عاصم بن أبي النجود عن أبي صالح عن أبي صالح عن أبي هريرة مرفوعاً به.

فالحديث ضعيف مرفوعاً وموقوفاً.

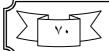
1) أخرجه البخاري في (صحيحه) (٥٢) و مسلم في (صحيحه) ( ١٥٩٩) من حديث النعمان بن بشير رضي الله عنه.

ولهذا ظن طوائف من الناس أن الإيهان إنها هو في القلب خاصة، وما على الجوارح ليس داخلاً في مسهاه، ولكن هو من ثمراته ونتائجه الدالة عليه، حتى آل الأمر بغلاتهم – كجهم وأتباعه – إلى أن قالوا: يمكن أن يصدق بقلبه، ولا يظهر بلسانه إلا كلمة الكفر، مع قدرته على إظهارها، فيكون الذي في القلب إيهاناً نافعاً له في الآخرة، وقالوا: حيث حكم الشارع بكفر أحد بعمل أو قول: فلكونه دليلاً على انتفاء ما في القلب، وقولهم متناقض ؛ فإنه إذا كان ذلك دليلاً مستلزماً لانتفاء الإيهان الذي في القلب امتنع أن يكون الإيهان ثابتاً في القلب مع الدليل المستلزم لنفيه، وإن لم يكن دليلاً لم يجز الاستدلال به على الكفر الباطن.

والله سبحانه في غير موضع يبين أن تحقيق الإيان وتصديقه بها هو من الأعهال الظاهرة والباطنة . كقوله : (( إِنَّهَا المُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتْ الْأَعهال الظاهرة والباطنة . كقوله : (( إِنَّهَا المُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيهَانًا وَعَلَى رَبِّمِمْ يَتَوَكَّلُونَ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الطَّلَاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ أُولَئِكَ هُمُ المُؤْمِنُونَ حَقًّا ))[الأنفال:٢-٤] وقال : (( إِنَّهَا المُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللهُ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ (( إِنَّهَا المُؤْمِنُونَ اللَّذِينَ آمَنُوا بِاللهُ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ اللَّالِيقِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُوا مَعَهُ عَلَى أَمْرٍ جَامِعٍ لَمْ يَذْهَبُوا حَتَّى يَسْتَأْذِنُوهُ اللَّهِ وَاللَّهُ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُوا مَعَهُ عَلَى أَمْرٍ جَامِعٍ لَمْ يَذْهَبُوا حَتَّى يَسْتَأْذِنُوهُ اللَّهِ وَاللَّهُ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُوا مَعَهُ عَلَى أَمْرٍ جَامِعٍ لَمْ يَذْهَبُوا حَتَّى يَسْتَأْذِنُوهُ اللَّائِورَ: ٢٦] وقال تعالى : (( فَلَا وَرَبُكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيهَا شَجَرَ ) (النور: ٢٦) وقال تعالى : (( فَلَا وَرَبُكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيهَا شَجَرَاتُ وَيُهُمْ ثُمُّ لَا يَجُدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيهًا ))[النساء: ٢٥] .

فإذا قال القائل: هذا يدل على أن الإيهان ينتفي عند انتفاء هذه الأمور، لا يدل على أنها من الإيهان، قيل هذا اعتراف بأنه ينتفي الإيهان الباطن مع عدم مثل هذه الأمور الظاهرة، فلا يجوز أن يدعي أنه يكون في القلب إيهان ينافي الكفر بدون أمور ظاهرة: لا قول ولا عمل وهو المطلوب - وذلك تصديق - وذلك لأن القلب إذا تحقق ما فيه أثر في الظاهر ضرورة، لا يمكن انفكاك أحدهما عن الآخر، فالإرادة الجازمة للفعل مع القدرة التامة توجب وقوع المقدور فإذا كان في القلب حب الله ورسوله ثابتاً استلزم موالاة أوليائه ومعاداة أعدائه ((لا تجد قومًا يُؤْمِنُونَ بِالله وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوادُّونَ مَنْ حَادًّ الله وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ عَشِيرَةُمْم)) [المجادلة: ٢٢] ((وَلَوْ كَانُوا يُؤْمِنُونَ بِالله وَالنّبِي الله وَالنّبِي الله وَمَا النّبُومُ الْوَلِيَاءَ)) [المجادلة: ٢٢] ((وَلَوْ كَانُوا يُؤْمِنُونَ بِالله وَالنّبِي .

ومن جهة ظن انتفاء التلازم غلط غالطون ؛ كما غلط آخرون في جواز وجود إرادة جازمة مع القدرة التامة بدون الفعل، حتى تنازعوا : هل يعاقب على الإرادة بلا عمل ؟ وقد بسطنا ذلك في غير هذا الموضع، وبينا : أن الهمة التي لم يقترن بها فعل ما يقدر عليه الهامُّ ليست إرادة جازمة، وأن الإرادة الجازمة لا بد أن يوجد معها ما يقدر عليه العبد، والعفو وقع عمن همّ بسيئة ولم يفعلها ؛ لا عمن أراد وفعل المقدور عليه، وعجز عن حصول مراده، كالذي أراد قتل صاحبه فقاتله حتى قتل أحدهما ؛ فإن هذا يعاقب ؛ لأنه أراد وفعل المقدور من



المراد، ومن عرف الملازمات التي بين الأمور الباطنة والظاهرة زالت عنه شبهات كثيرة في مثل هذه المواضع التي كثر اختلاف الناس فيها .

بقي أن يقال: فهل اسم الإيهان للأصل فقط، أو له، ولفروعه؟. والتحقيق: أن الاسم المطلق يتناولها، وقد يخص الاسم (١) وحده بالاسم مع الاقتران، وقد لا يتناول إلا الأصل، إذا لم يخص إلا هو؛ كاسم الشجرة، فإنه يتناول الأصل والفرع إذا وجدت، ولو قطعت الفروع لكان اسم الشجرة يتناول الأصل وحده، وكذلك اسم الحج هو اسم لكل ما يشرع فيه من ركن، وواجب، ومستحب، وهو حج أيضاً تام بدون المستحبات، وهو حج ناقص بدون الواجبات التي يجبرها دم.

والشارع صلى الله عليه وسلم لا ينفي الإيهان عن العبد لترك مستحب لكن لترك واجب؛ بحيث ترك ما يجب من كهاله وتمامه؛ لا بانتفاء ما يستحب في ذلك، ولفظ الكهال والتهام: قد يراد به الكهال الواجب، والكهال المستحب؛ كها يقول بعض الفقهاء: الغسل ينقسم: إلى كامل، ومجزئ، فإذا قال النبي صلى الله عليه وسلم: ( لا إيهان لمن لا أمانة له ) (٢)، و ( لا يزني الزاني حين يزني وهو

=

١) عند ربيع في (كشفه البالي) (ص ٢٢٢): (وقد يخص الأصل وحده بالإسم مع الاقتران).

من أين أتى بلفظ: ( يخص الأصل)، وهو في الأصل: ( يخص الإسم) هل هذا التدليس منه، أو من الذين يكتبون له!، والله المستعان.

٢) حديث ضعيف.

# كثف أكاذيب وتحريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الفامس

VI

مؤمن) (1) . ونحو ذلك، كان لانتفاء بعض ما يجب فيه ؛ لا لانتفاء الكهال المستحب . والإيهان يتبعض ويتفاضل الناس فيه : كالحج، والصلاة ؛ ولهذا قال صلى الله عليه وسلم: ( يخرج من النار من كان في قلبه مثقال ذرة من إيهان ومثقال شعيرة من إيهان) (1) .

وأما إذا استعمل اسم الإيهان مقيداً: كها في قوله تعالى: ((إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ)) وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ))[البقرة: ٢٧٧]، وقوله: ((الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ)) [يونس: ٦٣]، وقول النبي صلى الله عليه وسلم: ( الإيهان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت ) (٣)، ونحو ذلك فهنا قد يقال: إنه متناول لذلك، وإن عطف ذلك عليه من باب عطف الخاص على العام، كقوله تعالى:

\_\_\_\_\_\_\_

أخرجه ابن أبي شيبة في ( المصنف) (ج١١ ص١١) والمروزي في ( تعظيم قدر الصلاة) ( ٤٩٣) وأحمد في (المسند) (١٢٣٨٣) و البيهقي في ( السنن الكبرى) (ج٦ ص ٢٨٨) من طرق عن أبي هلال الراسبي عن أنس بن مالك به.

قلت: وهذا سنده ضعيف فيه أبو هلال محمد الراسبي وهو ضعيف.

وانظر: ( التقريب) لابن حجر ( ص٨٤٩).

وللحديث شواهد كلها ضعيفة لا يحتج بها، فتنبه.

ا) أخرجه البخاري في ( صحيحه) (ج٥ص١١٩) و مسلم في ( صحيحه) (ج١ ص ٧٦) من حديث أبي
 هريرة رضي الله عنه.

۲) أخرجه البخاري في (صحيحه) (ج۱۲ ص۱۲۳) و مسلم في (صحيحه) (ج۱ ص ۱۸۳) من حديث أنس
 بن مالك رضى الله عنه.

٣) أخرجه مسلم في (صحيحه) (ج١ ص ٣٦) من حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه.

((وَمَلَائِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيلَ وَمِيكَالَ))[البقرة: ٩٨]، وقوله: ((وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّنَ مِيثَاقَهُمْ وَمِنْكَ وَمِنْ نُوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ)) [الأحزاب:٧].

وقد يقال: أن دلالة الاسم تنوعت بالإفراد والاقتران كلفظ الفقير والمسكين، فإن أحدهما إذا أُفرد تناول الآخر، وإذا جمع بينهما كانا صنفين: كما في آية الصدقة، ولا ريب أن فروع الإيهان مع أصوله كالمعطوفين، وهي مع جميعه كالبعض مع الكل، ومن هذا الموضع نشأ نزاع واشتباه، هل الأعمال داخلة في الإيهان أم لا؟ لكونها عطفت عليه.

ومن هذا الباب قد يعطف على الإيهان بعض شعبه العالية، أو بعض أنواعه الرفيعة: كاليقين، والعلم، ونحو ذلك، فيشعر العطف بالمغايرة؛ فيقال هذا: أرفع الإيهان - أي اليقين والعلم أرفع من المؤمن الذي ليس معه هذا اليقين والعلم، كما قال الله تعالى: ((يَرْفَعِ اللهُ اللّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالّذِينَ أُوتُوا اليقين والعلم، كما قال الله تعالى: ((يَرْفَعِ اللهُ اللّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالّذِينَ أُوتُوا اليقين والعلم، كما قال الله تعالى: ومعلوم أن الناس يتفاضلون في نفس الإيهان المعلم والتصديق في قوته وضعفه، وفي عمومه وخصوصه، وفي بقائه ودوامه، وفي موجبه ونقيضه، وغير ذلك من أموره، فيخص أحد نوعيه باسم يفضل به على النوع الآخر، ويبقى اسم الإيهان، في مثل ذلك متناولاً للقسم الآخر، وكذلك يفعل في نظائر ذلك ؟ كما يقال: الإنسان خير من الحيوان، والإنسان خير من

## كشف أكاذيب وتعريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

VT

الدواب، وإن كان الإنسان يدخل في الدواب، في قوله: (( إِنَّ شَرَّ الدَّوَابِ عِنْدَ اللهُ السُّ الْبُكْمُ الَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ )) [الأنفال: ٢٢].

فإذا عرف هذا ؛ فحيث وجد في كلام مقبول تفضيل شيء على الإيهان، فإنها هو تفضيل نوع خاص على عمومه، أو تفضيل بعض شعبه العالية على غيره، واسم الإيهان قد يتناول النوعين جميعاً، وقد يخص أحدهما كها تقدم، وقد قيل: أكثر اختلاف العقلاء من جهة أسهائه). اهـ

قلت: فيستطيع الباحث المطلع أن يقول لقد جلى شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في هذا الموضع موضوع دخول أعمال الجوارح في الإيمان، والحكم عليه أنه داخل في تعريفه، وليس هو شرط في كمال الإيمان، بل هو جزء منه، وتناوله بعبارات واضحة ظاهرة مفسرة للجميع، والله المستعان.

والمدخلي (١) هذا تجده مُعرضاً عن صريح كلام شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، متعلقاً ببعض العبارات التي يمكن أن يقال: إنها مجملة، أو مشتبهة.

ا) قلت: والمدخلي هذا يستدل بالعمومات من النصوص لينصر إرجاءه، كما فعل في (حديث الشفاعة)
 وزيادة: (لم يعملوا خيراً قط)، و (أصل)، و (فرع)، و (كمال)، وماشابه ذلك.

وهذا استدلال المرجئة في كل زمان، فليست لهم حجة إلا العمومات !!!.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ( الفتاوى) (ج٧ ص٢١٤) معلقاً على الذين لم يكفروا بترك الصلاة: (مع أن النصوص علقت الكفر بالتولي -كها تقدم- ، وهذا مثل استدلالهم بالعمومات التي يحتج بها المرجئة كقوله صلى الله عليه وسلم: (( من شهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدا رسوله . . . أدخله الله الجنة )) ونحو ذلك من النصوص). اهـ

قلت: فالاستدلال بعموم النصوص من أصول مذهب المرجئة اللهم غفراً.

ولو أن ربيعاً المخالف سلك منهج القواعد العلمية، وجمع أقوال العالم، ورد المتشابه إلى المحكم، والمجمل إلى المبين، لاتضح له مذهب شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله غاية الوضوح، ولنأى بنفسه عن أن ينسب له مذهباً باطلاً، لطالما رأينا شيخ الإسلام ينكره غاية الإنكار، ويحذر منه، ويشنع على أهله!.

فشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله عبر عن رأيه في عدم صحة إيهان من ترك جنس عمل الجوارح بعبارات متنوعة، والفاظ مختلفة، مما يدل أنه داخل في تعريف الإيهان، وأنه جزء منه، وليس هو فرع مستقل عنه.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ( الفتاوى) (ج٧ ص٢١): (ومن الممتنع أن يكون الرجل مؤمناً إيهاناً ثابتاً في قلبه، بأن الله فرض عليه الصلاة، والزكاة، والصيام، والحج، ويعيش دهره لا يسجد لله سجدة، ولا يصوم من رمضان، ولا يؤدي لله زكاة، ولا يحج إلى بيته، فهذا ممتنع، ولا يصدر هذا إلا مع نفاق في القلب، وزندقة، لا مع إيهان صحيح؛ لهذا إنها يصف سبحانه بالامتناع من السجود الكفار، كقوله : (( يَوْمَ يُكْشَفُ عَنْ سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السَّجُودِ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ خَاشِعَةً أَبْصَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السَّجُودِ وَهُمْ سَالُونَ ) [القلم:٢١-٤٣]). اهـ

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ( الفتاوى) (ج٧ ص ٦٢١): (وقد تبيّن أن الدين لا بد فيه من قول وعمل (١)، وأنه يمتنع أن يكون الرجل مؤمناً بالله، ورسوله بقلبه، أو بقلبه ولسانه، ولم يؤد واجباً ظاهراً، ولا صلاة، ولا زكاة، ولا صياماً، ولا غير ذلك من الواجبات...فلا يكون الرجل مؤمناً بالله ورسوله مع عدم شيء من الواجبات التي يختص بإيجابها محمد صلى الله عليه وسلم.

ومن قال: بحصول الإيهان الواجب بدون فعل شيء من الواجبات، سواء جعل فعل تلك الواجبات لازماً له؛ أو جزءاً منه، فهذا نزاع لفظي، كان مخطئاً خطأ بيناً، وهذه بدعة الإرجاء، التي أعظم السلف، والأئمة الكلام في أهلها، وقالوا فيها من المقالات الغليظة ما هو معروف، والصلاة هي أعظمها، وأولها، وأجلها). اهـ

قلت: وهذا يدل أن مراد شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله من بعض العبارات التي يحتج بها المرجئة الخامسة أن العمل له فروع في الإسلام، أي هو

<sup>1)</sup> قلت: ومن صنيع المدخلي في استدلالاته هذه يتبيّن أنه يعتبر أن الإيهان جزءاً، وأن العمل جزءاً آخراً!، والسلف يعتبرون العمل جزءاً لازماً لإيهان القلب، فإذا انتفى لم يبق في القلب إيهان، وهذا يدل أن ربيعاً في الاعتقاد في طرف، والسلف في طرف اللهم غفراً.

وانظر: (الفتاوي) لابن تيمية (ج٧ ص ٢٠٣و٢٠٨).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ( الفتاوى) (ج٧ ص٢٩٦): ( وكان من مضى من سلفنا، لا يفرقون بين الإيمان والإيمان، والإيمان من العمل). اهـ

#### كشف أكاذيب وتحريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

VI

الذي يكمل بكماله الإيمان، وليس مراده أن العمل من فروع الإيمان على الحقيقة فنتبه (١).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج٧ ص٢٠): (ظنهم -يعني المرجئة - أن الإيهان الذي في القلب يكون تاماً بدون شيء من الأعهال، ولهذا يجعلون الأعهال ثمرة الإيهان ومقتضاه، بمنزلة السبب مع المسبب، ولا يجعلونها لازمة له ؛ والتحقيق أن إيهان القلب التام يستلزم العمل الظاهر بحسبه لا محالة، ويمتنع أن يقوم بالقلب إيهان تام بدون عمل ظاهر). الهقلت: فأصل الإيهان هو ما في القلب، والعمل هو لازم له، فمن لم يفعله كان إيهانه منتفياً؛ لأن انتفاء اللازم يقتضي انتفاء الملزوم؛ فصار العمل يعرف الشارع داخل في اسم الإيهان إذا أطلق، كها تقدم في كلام النبي صلى الله عليه وسلم، فإذا عطف عليه ذكر العمل (٢٠).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج٧ ص٥٥): (إذا عرف أن أصل الإيهان في القلب، فاسم (الإيهان) تارة يطلق على ما في القلب من الأقوال القلبية، والأعهال القلبية من التصديق، والمحبة، والتعظيم، ونحو

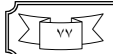
<sup>1)</sup> قلت: ولذلك شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله يرى كفر تارك الصلاة، وهذا يدل على أن العمل عنده أصل في الإيهان، لا فرع له، فتنبه.

وهذا يبيّن وضوح رأيه، وسلامة كلامه من الاضطراب والتناقض.

وانظر ( الفتاوی) ( ج۲۸ ص ۳۰۸ و ۳۲۰) و (ج۲۰ ص ۹۷) .

۲) وانظر (الفتاوى) لابن تيمية (ج٧ ص ٢٠٢).

# كثف أكاذيب وتحريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الفامس



ذلك، وتكون الأقوال الظاهرة، والأعمال لوازمه، وموجباته، ودلائله، وتارة على ما في القلب، والبدن جعلاً لموجب الإيمان ومقتضاه داخلاً في مسماه، وبهذا يتبيّن أن الأعمال الظاهرة تسمى إسلاماً، وأنها تدخل في مسمى الإيمان تارة، ولا تدخل فيه تارة.

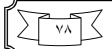
وذلك أن الاسم الواحد تختلف دلالته بالإفراد، والاقتران، فقد يكون عند الإفراد فيه عموم لمعنيين، وعند الاقتران لا يدل إلا على أحدهما، كلفظ الفقير والمسكين، إذا أفرد أحدهما تناول الآخر، وإذا جمع بينهما كان لكل واحد مسمى يخصه....

وإذا أفرد اسم (الإيهان) (١) فقد يتناول هذا وهذا، كما في قول النبي صلى الله عليه وسلم: ((الإيهان بضع وسبعون شعبة أعلاها قول لا إله إلا الله، وأدناها

<sup>1)</sup> وهذا فيه ردُّ على المدخلي في ردّه كلام ابن منده رحمه الله في مراده بـ (الإيهان) الإسلام في الموضع الذي ذُكِرَ من كتابه (الإيهان) (ج١ص ٣٥٠)، والمدخلي ينكر ذلك حيث قال في (كشفه البالي) (ص ١٤٩): (ويصر على أن من كتابه (الإيهان)!، وعقد عشرات الأبواب باسم مراد ابن منده باللإيهان الإسلام!، مع أن ابن منده سمى كتابه (بالإيهان)!، وعقد عشرات الأبواب باسم الإيهان!). اهـ

قلت: نعم إذا أفرد ( الإيهان) شمل ( الإسلام)، وإذا أفرد الإسلام شمل الإيهان، وإذا اجتمعا دل كل واحد منهما على شيء معين، كما بيّن ذلك الإمام ابن رجب رحمه الله في ( جامع العلوم والحكم) ( ص٤٤)، والإمام ابن منده رحمه الله في (الإيهان) ( ج١ ص ٥٥٠و ٥٥١) و شيخنا الشيخ محمد العثيمين في ( التعليق على صحيح مسلم) (ص٤٧٢) و شيخ الإسلام ابن تيمية في ( الفتاوى) ( ج٧ ص٥٥).

وقد رددت على المدخلي في ذلك في كتابي ( البركان لنسف مقالات ربيع المدخلي في مسائل الإيهان) ( ص ١٦ و ١٧)، ولله الحمد والمنة.



إماطة الأذى عن الطريق))، وحينئذ فيكون الإسلام داخلاً في مسمى الإيهان وجزءاً منه.

فيقال حينئذ: أن (الإيهان) اسم لجميع الطاعات الباطنة والظاهرة، ومنه قوله صلى الله عليه وسلم لوفد عبد القيس: ((آمركم بالإيهان بالله، أتدرون ما الإيهان بالله؟ شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وتؤدوا خمس المغنم)) أخرجاه في الصحيحين (۱).

ففسر (الإيمان) هنا بما فسر به الإسلام، لأنه أراد بالشهادتين هنا أن يشهد بهما باطناً، وظاهراً، ... فإذا أمرهم النبي صلى الله عليه وسلم بأقوال، وأعمال ظاهرة فعلوها باطناً وظاهراً فكانوا بها مؤمنين .

وأما إذا قرن (الإيهان بالإسلام) فإن الإيهان في القلب والإسلام ظاهر... ومتى حصل له هذا الإيهان، وجب ضرورة أن يحصل له الإسلام الذي هو الشهادتان، والصلاة، والزكاة، والصيام، والحج ؛ لأن إيهانه بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله يقتضي الاستسلام لله، والانقياد له، وإلا فمن الممتنع أن يكون قد حصل له الإقرار، والحب، والانقياد باطناً، ولا يحصل ذلك في الظاهر، مع القدرة عليه، كما يمتنع وجود الإرادة الجازمة مع القدرة بدون وجود المراد...

ا) أخرجه البخاري في (صحيحه) (ج١ ص ٤٥) ومسلم في (صحيحه) (ج١ ص ٤٨) من حديث ابن عباس
 رضي الله عنهما.

ثم قال: والقلب له عمل مع التصديق والظاهر قول ظاهر وعمل ظاهر، وكلاهما مستلزم للباطن.

و (المرجئة) أخرجوا العمل الظاهر عن الإيهان ؛ فمن قصد منهم إخراج أعهال القلوب أيضاً وجعلها هي التصديق فهذا ضلال بين، ومن قصد إخراج العمل الظاهر، قيل لهم العمل الظاهر لازم للعمل الباطن لا ينفك عنه، وانتفاء الظاهر دليل انتفاء الباطن، فبقي النزاع في أن العمل الظاهر هل هو جزء من مسمى الإيهان يدل عليه بالتضمن، أو لازم لمسمى الإيهان.

و (التحقيق) أنه تارة يدخل في الاسم، وتارة يكون لازماً للمسمى - بحسب إفراد الاسم واقترانه - فإذا قرن الإيهان بالإسلام كان مسمى الإسلام خارجاً عنه، كها في حديث جبريل (۱)، وإن كان لازماً له، وكذلك إذا قرن الإيهان بالعمل كها في قوله: ((إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ)) [البقرة: ۲۷۷]، فقد يقال: اسم الإيهان لم يدخل فيه العمل، وإن كان لازماً له؛ وقد يقال: بل دخل فيه، وعطف عليه عطف الخاص على العام؛ وبكل حال؛ فالعمل تحقيق لمسمى الإيهان وتصديق له (۲)...

\_

١) أخرجه مسلم في (صحيحه) (ج١ ص ٣٦) من حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه.

تا قلت: وهذا معلوم بالاضطرار من الدين، بل ومعلوم بالاضطرار من أنفسنا عند التأمل، والتدبر، والنظر،
 كما طلب منا الشارع أن نتدبر اللهم غفراً.

وانظر: (الفتاوي) لابن تيمية (ج٧ ص ٥٥ و٥٨٥).



و (السلف) اشتد نكيرهم على المرجئة لما أخرجوا العمل من الإيان...) اهـ

قلت: وهذا الكلام من أجمع الكلام، وأحكمه، وأعذبه، وعلى من أراد لنفسه النجاة، والفلاح، أن يتأمّل في نصوص الشرع الواردة في هذا الباب، فيعمل بها، ويُذْعِنَ لها، ولا يجعل للهوى عليه سلطاناً، فإنّ العبد لا يبلغ حقيقة الإيهان حتى يكون هواه تبعاً لما جاء به الشرع المطهر، وأكثر فساد الناس من هذا الباب إنها هو من جرّاء اتباع الهوى، و تقديم العقل على النقل اللهم غفراً.

قلت: إذاً فتبيّن خطأ فهم المدخلي المخالف<sup>(۱)</sup> للمواضع التي اعتمد عليها في (كشفه البالي) (ص ٢٢٠و٢٢١و٢٢٢ من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، وظنّ أن له فيها مستدلاً على ماذهب إليه من قول باطل في الإرجاء اللهم سلّم سلّم.

ولذلك يقول الإمام الحسن البصري رحمه الله: ( إن الإيمان ليس بالتحلي، ولا بالتمنى؛ إنها الإيمان ما وقر في القلب، وصدقه العمل).

# أثر صحيح

أخرجه ابن أبي شيبة في ( المصنف) ( ٣٠٣٥١) و (٣٥٢١١٩ وفي (الإيهان) (٩٣) وابن بطة في ( الإبانة الكبرى) ( ج٢ ص ٨٠٥) والبيهقي في

١) وهذا يبطل أيضاً كل محاولة يسلكها المخالف المرجيء لزعم بأنه لا يكفر تارك عمل الجوارح بالكلية؛ فكن على ذكر من هذا، فإنه مهم جدّاً.

(السنن الكبرى) (ج۱ ص ٥٠) والخطيب في (اقتضاء العلم العمل) (ص ١٧٧) من طرق عن الحسن البصري به.

قلت: وهذا سنده صحيح.

وذكره شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ( الفتاوى) ( ج٧ ص ٢٩٤) ثم قال: وهذا مشهور عن الحسن البصري يروى عنه من غير وجه ).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج٧ ص ٢٩٤): (وقوله: (بالتحلي) يعني أن يصير لوقوله: (بالتحلي) يعني أن يصير حلية ظاهرة له، فيظهره من غير حقيقة من قلبه.

ومعناه: ليس هو ما يظهر من القول، ولا من الحلية الظاهرة، ولكن ما وقر في القلب، وصدقته الأعمال.

فالعمل يصدق أن في القلب إيهاناً، وإذا لم يكن عمل كذب أن في قلبه إيهاناً، لأن ما في القلب مستلزم للعمل الظاهر، وانتفاء اللازم يدل على انتفاء اللازوم). اهـ

وجملة القول: أن التلازم بين الظاهر والباطن فرقان بين (أهل السنة) وبين (أهل الإرجاء) (١) في باب الإيهان، وأن من عرف هذا التلازم زالت عنه

\_

ا) قلت: والمرجئة لا تنازع في كون العمل الظاهر ثمرة ودليلاً على ما في الباطن، لكنها تنازع في كونه لازماً فافطن لهذا.

## كشف أكاذيب وتعريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

NY N

شبهات كثيرة في مثل هذه المواضع التي كثر اختلاف الناس فيها (١)(١).

فالمرجئة الذين أخرجوا العمل من الإيهان، لا يتنازع كثير منهم في أن العمل ثمرة للإيهان بالباطن، ولكنهم ينازعون في كونه لازماً له.

وفي بيان إنكار المرجئة للتلازم بين الظاهر والباطن، يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ( الفتاوى) ( ج٧ص ٥٠): ( فإن المرجئة لا تنازع في أن الإيهان الذي في القلب يدعو إلى فعل الطاعة، ويقتضي ذلك، والطاعة من ثمراته ونتائجه، لكنها تنازع هل يستلزم الطاعة ؟!). اهـ

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ( الفتاوى) (ج٧ص ٣٦٣):

(وقول القائل: الطاعات ثمرات التصديق الباطن، يراد به شيئان:

١) يراد به أنها لوازم له، فمتى وجد الإيهان الباطن وجدت، وهذا مذهب
 السلف وأهل السنة.

۲) ويراد به أن الإيهان الباطن قد يكون سبباً، وقد يكون الإيهان الباطن
 تاماً كاملاً، وهي لم توجد، وهذا قول المرجئة من الجهمية وغيرهم). اهــ

-

\_\_\_\_\_

قلت: فالعمل ليس بلازم عندهم، فيحكم بإسلام الشخص بمجرد نطقه بالشهادتين، ولو ترك العمل الظاهر كله اللهم غفراً.

وانظر: (الفتاوي) لابن تيمية (ج٧ ص ١٩٥ و٢٠٤ و ٥٥٣).

١) وانظر: ( الفتاوى) لابن تيمية ( ج٧ ص ٦٤٥).

اللاجئة الخامسة دخلت عليهم الشبهة من هذا الباب، فتبثت التلازم بين الظاهر والباطن لفظاً، وتنفيه حقيقة، فتحكم بإسلام تارك العمل الظاهر كله، وتتصور وجود الإيهان المنجي في القلب مع انتفاء العمل!.

قلت: فتأمل أيها القاريء الكريم الكلام السابق، والواضح البيّن من هذا الإمام العَلَم رحمه الله لعل الله تعالى أن ينير بصيرتك، وتميز بين كلامه رحمه الله، وبين كلام ربيع المدخلي المرجيء!.

قلت: فالإيهان، وإن كان حقيقة مركبة من القول والفعل، الظاهر والباطن، إلا أن له أصلاً، وفرعاً، فأصله ما في القلب، وفرعه ما يظهر على الجوارح.

فإذا قام بالقلب إيهان – قول وعمل لزم ضرورة أن ينفعل البدن بالممكن من القول الظاهر، والعمل الظاهر.

ثم إنّ مِنْ أهل السنة من جعل أصل الإيهان شاملاً لقول القلب، وعمل القلب، وعمل القلب، وقول اللسان، ومنهم من جعل الأصل مقصوراً على ما في القلب.

قلت: وتسمية قول اللسان فرعاً، لا يعني أنه يمكن الاستغناء عنه، وأن الإيهان يصح بدونه، بل هو فرع لازم، يدل انتفاؤه على انتفاء الملزوم.

وكذلك العمل الظاهر لازم للإيهان الباطن، ولا ينفك عنه، وانتفاؤه يدل على أنه لم يبق في القلب إيهان، فالفرع لازم للأصل، دال عليه، مصَّححٌ له، كها سبق ذكره.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج١٢ص ٤٧١) في بيان مذهب أهل السنة، وتقسيمهم الإيهان إلى أصل، وفرع: (وأما أهل السنة

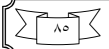
١) وانظر: (الإيمان عند السلف وعلاقته بالعمل) للخضير (ج١ ص ٦٦).

والجهاعة من الصحابة جميعهم، والتابعين، وأئمة أهل السنة، وأهل الحديث، وجماهير الفقهاء، والصوفية، مثل مالك، والثوري، والأوزاعي، وحماد بن زيد، والشافعي، وأحمد بن حنبل، وغيرهم، ومحققي أهل الكلام، فاتفقوا على أن الإيهان والدين قول وعمل، هذا لفظ السلف من الصحابة وغيرهم، وإن كان قد يعني بالإيهان في بعض المواضع ما يغاير العمل ؟ لكن الأعمال الصالحة كلها تدخل أيضاً في مسمى الدين، والإيهان، ويدخل في القول قول القلب، واللسان، وفي العمل، عمل القلب والجوارح.

وقال المفسرون لمذهبهم: إن له أصلاً، وفروعاً، وهو مشتمل على أركان، وواجبات - ليست بأركان - ومستحبات ، بمنزلة اسم الحج، والصلاة، وغيرهما من العبادات ؛ فإن اسم الحج يتناول كل ما يشرع فيه من فعل وترك، مثل الإحرام، وترك محظوراته، والوقوف بعرفة، ومزدلفة، ومنى، والطواف ببيت الله الحرام، وبين الجبلين المكتنفين به، وهما الصفا والمروة.

ثم الحج مع هذا مشتمل على أركان متى تركت لم يصح الحج، كالوقوف بعرفة، وعلى ترك محظور متى فعله فسد الحج ،وهو الوطء.

ومشتمل على واجبات: من فعل وترك، يأثم بتركها عمداً... ومشتمل على مستحبات من فعل وترك يكمل الحج بها، فلا يأثم بتركها...لكن من أتى بالمستحب فهو أكمل منه، وأتم منه حجاً، وهو سابق مقرب، ومن ترك المأمور،



وفعل المحظور، لكنه أتى بركنه، وترك مفسده فهو حاج حجاً ناقصاً، يثاب على ما فعله من الحج ويعاقب على ما تركه...). اهـ

و قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ( الفتاوى) (ج٧ص ٤١٥):

(وإذا قام بالقلب التصديق به، والمحبة له، لزم ضرورة أن يتحرك البدن من بموجَب ذلك من الأقوال الظاهرة، والأعمال الظاهرة، فما يظهر على البدن من الأقوال والأعمال هو موجَب ما في القلب، ولازمه، ودليله ومعلوله، كما أن ما يقوم بالبدن من الأقوال والأعمال له أيضاً تأثير فيما في القلب، فكل منهما يؤثر في الآخر، لكن القلب هو الأصل ، والبدن فرع له، والفرع يستمد من أصله، والأصل يثبت ويقوى بفرعه). اهـ

قلت: وقد صرح شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله بأن قولَ القلب أصل لقول اللسان، وأن عمل القلب أصل لعمل الجوارح (١).

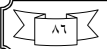
فقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج١٣٠ ص ٢٣٤):

( فإنّ اعتقادَ القلب أصل لقول اللسان، وعملَ القلب أصل لعمل الجوارح). اهـ

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج١٣ص ٢٦٢):

\_\_\_\_

<sup>1)</sup> ونسبة المرجئة الخامسة القول بإسلام من ترك عمل الجوارح بالكلية إلى أهل السنة، خطأ ظاهر، لا سيها أن السلف على كفر تارك الصلاة، وهو رأي شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله فتنبه.



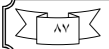
(ولكن نعلم جماع الأمر أن كل قول وعمل فلا بدله من ظاهر وباطن، فظاهر القول، لفظ اللسان، وباطنه ما يقوم من حقائقه، ومعانيه بالجنان، وظاهر العمل حركات الأبدان، وباطنه ما يقوم بالقلب من حقائقه، ومقاصد الإنسان). اهـ

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ( الفتاوى) (ج٧ص ٣٣٣):

(الإيهان والإسلام أحدهما مرتبط بالآخر، فهما كشيء واحد، لا إيهان لمن لا إسلام له؛ ولا إسلام لمن لا إيهان له؛ إذ لا يخلو المسلم من إيهان به يصح إسلامه، ولا يخلو المؤمن من إسلام به يحقق إيهانه، من حيث اشترط الله للأعهال الصالحة الإيهان؛ واشترط للإيهان الأعهال الصالحة الإيهان؛ وأشترط للإيهان الأعهال الصالحة الإيهان في تحقيق ذلك ((فَمَنْ يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ)) [الأنبياء:٩٤]، وقال في تحقيق الإيهان بالعمل: ((وَمَنْ يَأْتِهِ مُؤْمِنًا قَدْ عَمِلَ الصَّالِحَاتِ فَأُولَئِكَ هُمُ اللَّرَجَاتُ الْعُلَى )) [طه:٧٥]، فمن كان ظاهره أعهال الإسلام، ولا يرجع إلى عقود الإيهان بالغيب، فهو منافق نفاقاً ينقل عن الملة، ومن كان عقده الإيهان بالغيب، ولا يعمل بأحكام الإيهان وشرائع الإسلام، فهو كافر كفراً لا يثبت معه بالغيب، ولا يعمل بأحكام الإيهان وشرائع الإسلام، فهو كافر كفراً لا يثبت معه توحيد ؛ ومن كان مؤمناً بالغيب عما أخبرت به الرسل عن الله عاملاً بها أمر الله

وانظر: ( الفتاوي) لابن تيمية ( ج٧ ص ٣٣٤).

<sup>1)</sup> قلت: فالإسلام أعمال الإيمان؛ والإيمان عقود الإسلام؛ فلا إيمان إلا بعمل؛ و لاعمل إلا بعقد. ومثل ذلك مثل العمل الظاهر، والباطن؛ أحدهما مرتبط بصاحبه من أعمال القلوب، وعمل الجوارح.



فهو مؤمن مسلم؛ ولولا أنه كذلك لكان المؤمن يجوز أن لا يسمى مسلماً؛ ولجاز أن المسلم لا يسمى مؤمناً بالله، وقد أجمع أهل القبلة على أن كل مؤمن مسلم؛ وكل مسلم مؤمن بالله، وملائكته، وكتبه ). اهـ

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (شرح العمدة) (ج ٤ ص ٨٦):

( فإذا خلا العبد عن العمل بالكلية لم يكن مؤمناً....فإن حقيقة الدين هو الطاعة، والانقياد، وذلك إنها يتم بالفعل لا بالقول فقط فمن لم يفعل لله شيئاً فها دان لله ديناً، ومن لا دين له فهو كافر ) (١). اهـ

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ( الفتاوى) (ج٧ص ٦٧٢):

( وأجمع السلف أن الإيمان قول وعمل، يزيد وينقص، ومعنى ذلك أنه قول القلب، وعمل الجوارح.

فأما قول القلب، فهو التصديق الجازم بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، ويدخل فيه الإيهان بكل ما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم... ويتبع الاعتقاد قول اللسان، ويتبع عمل القلب الجوارح من الصلاة، والزكاة، والصوم، والحج، ونحو ذلك) (1). اهـ

\_

ا قلت: والمرجيء على قاعدته مطلقاً يلزم هنا أن يقول: ديناً كاملاً!، ويلزمه أيضاً أن يقول كافر كفراً أصغراً!!.

٢) قلت: والإيهان مرتبط بعضه ببعض، فهو كالعبادة الواحدة، فحقيقة هذا القول أن الإيهان اسم للعبادة من أول الدخول فيه إلى أن يموت عليه؛ فإذا انتقض تبين بطلان أولها، كالحدث في آخر الصلاة، والأكل في آخر النهار.

## كشف أكاذيب وتحريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

قلت: وهذا الاعتقاد منهم من استبصر فيه، وصدق جملة وتفصيلاً بها قذف الله تعالى في قلبه من النور و الإيهان، ومنهم من جزم به لدليل قد تعترض فيه شبهة، أو تقليد جازم، ومنهم من صدق به جملة، ولم يعرف التفصيل فيه، ومنهم من يغفل عنه ويذهل لجهله (۱) اللهم سلم سلم.

قلت: فعلى المسلم الحق الاعتصام بالكتاب والسنة، وأن يجتهد في أن يعرف اعتقد السلف، وأهل السنة والجماعة، على ما أخبر به الرسول صلى الله عليه وسلم، وأمر به علماً يقيناً؛ وحينئذ فلا يدع المحكم المعلوم للمشتبه المجهول.

فإن مثال ذلك مثل ممن كان سائراً إلى مكة في طريق معروفة، لا شك أنها توصله إلى مكة إذا سلكها، فعدل عنها إلى طريق مجهولة لا يعرفها، ولا يعرف منتهاها.

وهذا مثال من عدل عن الكتاب والسنة بفهم السلف الصالح إلى كلام لا يدري هل يوافق الكتاب والسنة ومنهج السلف، أو يخالف ذلك اللهم سلم سلم.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج١٣ص ٢٤٣):

\_\_\_\_\_

وانظر: ( الفتاوي) لابن تيمية ( ج٧ ص ٦٦٧).

١) وانظر: ( الفتاوي) لابن تيمية ( ج٧ ص ٦٧٢).

( وقد تبين بذلك أن من فسر القرآن والحديث، وتأوله على غير التفسير المعروف عن الصحابة والتابعين فهو مفتر على الله، ملحد في آيات الله، محرف للكلم عن مواضعه، وهذا فتح لباب الزندقة و الالحاد، وهو معلوم البطلان بالاضطرار من دين الإسلام). اهـ

قلت: والمرجئة هؤلاء كان من أعظم أسباب ضلالهم في أصول الدين مشاركتهم لأهل البدع والأهواء، وتلقيهم عنهم، فإن أولئك القوم من أبعد الناس عن الاستدلال الصحيح بها جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم، والسلف الصالح رضي الله عنهم، وأهل السنة والجهاعة.

قلت: وإنني أكاد أجزم بأن من يستشهد بكلام الأئمة رحمهم الله هذا لا يدرك مرادهم في مسائل الإيهان، وتقريرهم، وتفصيلهم في ذلك.

ثم نذكر ما اشتبه أيضاً على المدخلي من نص الإمام ابن رجب رحمه الله حول مسألة الإيهان والإسلام.

قال الإمام ابن رجب رحمه الله في ( فتح الباري) ( ج ۱ ص ۲۶): (قد ضرب الله ورسوله مثل الإيهان والإسلام بالنخلة:

قال الله تعالى : (( ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاء تُؤْتِي أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا )) [إبراهيم: ٢٣-٢٤].

فالكلمة الطيبة، هي: كلمة التوحيد، وهي أساس الإسلام، وهي جارة على لسان المؤمن.

وثبوتُ أصلها، هو: ثبوت التصديق بها في قلب المؤمن.

وارتفاع فرعها في السماء، هو: علوُّ هذه الكلمة وبسوقها، وأنها تخرق الحجب، ولا تتناهى دون العرش.

وإتيانُها أكلها كلَّ حين، هو: ما يرفعُ بسببها للمؤمن كلَّ حين من القول الطيب والعمل الصالح، فهو ثمرتُها.

وجعل النبيُّ صلى الله عليه وسلم مثل المؤمن -أو المسلم- كمثل النخلة (١).

وقال طاوس: مثل الإيهان كشجرة، أصلها الشهادة، وساقها كذا وكذا، وورقها كذا وكذا، وثمرها الورع، ولا خير في شجرة لا ثمر لها، ولا خير في إنسان لا ورع فيه.

ومعلوم أنَّ ما دخل في مسمّى الشجرة والنخلة من فروعها وأغصانها، وورقِهَا وثمِرهَا، إذا ذهب شيء منه لم يذهب عن الشجرة اسمها، ولكن يقال: هي شجرة ناقصة، وغيرُها أكمل منها، فإن قُطِعَ أصلُها وسقطت لم تبق شجرة، وإنها تصبر حطباً.

فكذلك الإيمان والإسلام، إذا زال منه بعض ما يدخل في مسماه -مع بقاء أركان بنيانه - لا يزول به اسم الإسلام والإيمان بالكلية، وإن كان قد سُلِبَ

وهو مروي من حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهها: أخرجه البخاري في (صحيحه) (ج۱ ص ۲۸)،
 (ج٣ ص ١٠٣)، (ج٧ ص ١٠٣ و ١٠٤) ومسلم في (صحيحه) (ج٨ ص ١٣٧).

الاسم عنه؛ لنقصه، بخلاف ما انهدمت أركانُهُ وبنيانُهُ، فإنَّه يزول مسماه بالكلية، والله أعلم). اهـ

وقال الإمام ابن رجب رحمه الله في (جامع العلوم والحكم) (ج1 ص ١٣٣): (ضرب العلماءُ مثل الإيمان بمثلِ شجرة لها أصلٌ وفروعٌ وشُعَبٌ، فاسمُ الشَّجرةِ يَشمَلُ ذلك كلَّه، ولو زال شيءٌ من شُعَبِها وفروعِها، لم يزُلْ عنها اسمُ الشجرة، وإنَّما يُقال: هي شجرة ناقصةٌ، أو غيرُها أتمُّ منها.

وقد ضربَ الله مثلَ الإيهان بذلك في قوله تعالى: (( ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ تُؤْتِي أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا كَلَّ عَينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا ) [ إبراهيم: ٢٤]. والمراد بالكلمة كلمةُ التَّوحيد، وبأصلها: التَّوحيد، الثَّابت في القلوب، وأُكُلُها: هو الأعمالُ الصالحةُ الناشئةُ منه.

وضرب النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم مثل المؤمن والمسلم بالنَّخلة، ولو زال شيءٌ من فروع النخلة، أو من ثمرِها، لم يزلُ بذلكَ عنها اسمُ النخلةِ بالكليةِ، وإن كانت ناقصة الفروع أو الثَّمرِ). اهـ

وهذه الشبهة من أعجب ما أتى به المخالف، وهي في الحقيقة ليست شبهة، وإنها تقرير باطل، وقائلها يحاول أن يستشهد لها ببعض الكلام الذي فهمه على غير وجهه، وحمله على غير محمله.

وسر المسألة أن المدخلي المخالف وجد أهل السنة يعظمون مسألة التلازم بين الظاهر والباطن، ويكثرون من النقل في هذه المسالة عن شيخ الإسلام ابن

تيمية رحمه الله، والإمام محمد المروزي رحمه الله، و الإمام ابن منده رحمه الله، و الإمام ابن رجب رحمه الله، وغيرهم، و يعتبرونها فارقاً بين أهل السنة و المرجئة، فلم يجرؤ على إنكار التلازم، لكنه لجأ إلى التدليس والتلبيس و الاعتراف به ظاهراً، وحاد عنه حقيقة، فأثبت التلازم، وأعلن أنه قائل به، ثم ناقض نفسه بقوله: ( الإيهان أصل، والعمل فرع) وفهم ذلك على غير وجهه، وحمله غير محمله، وأن العمل شرط كهال في الإيهان، بل هو عنده ليس من قضايا الإيهان، وليس هو ركن فيه، ولا جزء منه، وحكم لتارك العمل بالكلية بالإسلام، وتصور بقاء الإيهان الباطن معه، لأنه عنده يبقى أدنى ذرة من إيهان (۱)، كها سبق من كلامه، اللهم سلم سلم.

قلت: وتوضيح ما اعتمد المدخلي عليه من كلام الإمام ابن رجب رحمه الله. الجواب عليه من وجوه:

الوجه الأول: أن ليس في كلام الإمام ابن رجب رحمه الله أنه لو اكتفى بالأصل المذكور ممتنعاً عن العمل بشرائع الإيهان أنه يظل مؤمناً مسلماً ؟!، وأنه ينجو بمجرد ذلك يوم القيامة.

هذا ما لا ذكر له في كلامه، ومن ادعاه عليه فهو محض افتراء، فإن قيل: يفهم ذلك من تعبيره بـ ( الأصل) و بـ (الفرع).

١) قلت: وهذا من أعظم الأقوال فساداً، فما أدى إليه فهو فاسد و لابد.

قلنا: إطلاق الفرع على عمل الجوارح لا إشكال فيه، وقد أطلقه شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، والإمام محمد المروزي رحمه الله، و الإمام ابن منده رحمه الله، وغيرهم، مع قولهم: إنه لازم الإيهان القلب، وأن زواله يعني أن ليس في القلب إيهان (۱).

والمراد أصل الإيمان: الإقرار و التصديق، وبالفرع: إكمال العمل بالقلب والبدن، وقد سبق بمثل ذلك جملة وتفصيلاً (٢).

قال الإمام محمد بن نصر المروزي رحمه الله في (تعظيم قدر الصلاة) (ج٢ ص ١٩٥): (نقول: للإيهان أصل وفرع، وضد الإيهان الكفر في كل معنى، فأصل الإيهان: الإقرار، والتصديق، وفرعه: إكهال العمل بالقلب والبدن، فهذا الإقرار والتصديق الذي هو أصل الإيهان: الكفر بالله، وبها قال، وترك التصديق به وله، وضد الإيهان الذي هو عمل). اهـ

وقد يقول العالم: الإيمان أصله التصديق والإقرار، وفرعه العمل.

ثم نجده يقول بعدها: والإسلام أصله العمل، وكماله ما في القلب، كما جاء عن شيخ الإسلام في بعض المواطن.

قلت: إنها خاطب الناس بها وجب عليهم في الوقت، وما بنى عليه الإيهان والإسلام، وهذا إشارة منه إلى أن
 هناك فرائض، وواجبات نزلت هي من أمور الإيهان والإسلام، لأن من أمور الإيهان والإسلام فعل المأمورات،

واجتناب المنهيات.

القلت: و لايفهم من هذا أن العمل ليس من حقيقة الإيهان، أو هو شرط كهال في الإيهان، فتنبه.
 وانظر: ( الفتاوى) لابن تيمية ( ج٧ ص ١٨٦).

وأما التعبير بالكمال فهو حق، لأنه لا يستكمل الإيمان إلا بالإتيان بجميع ما أُمر به، وترك ما نها عنه (١).

قلت: وتأمل قول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله عن الإيهان وأصله القلب، وكماله العمل الظاهر.

قلت: فقد استشهد بها من يرى نجاة تارك العمل من المرجئة العصرية، محتجاً بلفظ (الكهال)، لكن قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله مباشرة: (بخلاف الإسلام فإن أصله الظاهر، وكهاله القلب).

فهل يصح أن يفهم أحد من لفظ (الكمال) هنا أنه لو خلا القلب من الإيمان فهو مسلم ؟! هذا مالا يقوله عاقل.

كما أن العالم قد يقول: و لا يكمل الإيمان إلا بالقول، والتصديق، والعمل.

أو يقول: من استكمل ذلك كان مؤمناً، مع قوله: (إنه لو ترك العمل لم ينفعه القول والتصديق)، كما قال ذلك الإمام الآجري رحمه الله في ( الأربعين) (ص ١٣٥) بقوله: (اعلموا رحمنا الله وإياكم أن الذي عليه علماء المسلمين: أن الإيمان واجب على جميع الخلق: وهو التصديق بالقلب، وإقرار باللسان، وعمل بالجوارح... ولا تجزئ معرفة بالقلب، والنطق باللسان حتى يكون معه عمل الجوارح.

١) هذا هو التحرير الصحيح لكلام أهل العلم: ( الإيمان أصل، والعمل كمال).

فإذا كملت الخصال الثلاث كان مؤمناً... فالأعمال بالجوارح تصديق عن الإيمان بالقلب واللسان.

فمن لم يصدق الإيهان بعمله، وبجوارحه مثل الطهارة، والصلاة، والزكاة، والصيام، والحج، والجهاد أشباه لهذه، ورضي لنفسه المعرفة والقول دون العمل لم يكن مؤمناً، ولم تنفعه المعرفة والقول). اهـ

الوجه الثاني: أن مراد الإمام ابن رجب رحمه الله من هذا الكلام أيضاً تبيين أن من الأسهاء ما يكون شاملاً لمسميات متعددة عند إفراده وإطلاقه، فإذا قرن ذلك الإسم بغيره صار دالاً على بعض تلك المسميات، والاسم المقرون به دالاً على باقيها، وهذا كإسم (الإسلام) و (الإيهان).

فقال الإمام ابن رجب رحمه الله في (جامع العلوم والحكم) (ص٢٤): (أن من الأسهاء ما يكون شاملاً لمسميات متعددة عند إفراده وإطلاقه، فإذا قرن ذلك الاسم بغيره صار دالاً على بعض المسميات، والاسم المقرون به دالاً على باقيها.

وهذا كاسم الإسلام والإيهان: إذا أفرد أحدهما، دخل فيه الآخر، ودلّ بانفراده على ما يدلّ عليه الآخر بانفراده، فإذا قرن بينها، دلّ أحدهما على بعض ما يدل عليه بانفراده، ودلّ الآخر على الباقي). اهـ

قلت: فقاعدة الإمام ابن رجب رحمه الله تبيّن أن (الإسلام) و(الإيهان) إذا اجتمعا افترقا، وإذا افترقا اجتمعا.

بمعنى: إذا أفرد (الإيمان) شمل (الإسلام): كقوله تعالى: (( فَأَخْرَجْنَا مَنْ كَانَ فِيهَا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ))، فهنا يشمل (الإيمان) و(الإسلام).

وإذا أفرد (الإسلام) شمل (الإيهان): كقوله: (( الَّذِينَ آمَنُوا بِآياتِنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ ))، وهنا يشمل (الإسلام) و(الإيهان).

وإذا اجتمعا دلّ كلّ واحد منها على شيء معيّن: كديث جبريل عليه السلام الطويل، وفيه: ( الإسلام أن تشهد ان لا إله إلا الله...)، و ( الإيهان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه...) (١)، وهنا يكون ( الإسلام) بمعنى الأعمال الظاهرة، و ( الإيهان) يكون بمعنى الأعمال الباطنة، والله ولي التوفيق.

قلت: وهنا يدخل (الأصل) و(الفرع)، وهو مراد الأئمة بقولهم: (الإيهان أصل) و(العمل فرع)، أي وجود قول القلب وعمله، يلزم منه بالضرورة أثر في الظاهر من القول والعمل.

فالقلب (الأصل) ومافيه من تصديق، وإقرار، وخضوع، ومحبة، وخوف، وغير ذلك من الأعمال القلبية، ووراء العمل (الفرع) وهو ما يظهر على الجوارح كما سبق تفصيله، والله ولي التوفيق.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج٧ ص ٣٥٩): (الإيهان والعمل قرينان، ولا ينفع أحدهما بدون صاحبه). اهـ

١) أخرجه مسلم في (صحيحه) (ج١ص٣٦و٣٧و٣٨) من حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (أعمال القلب لا بدأن تؤثر في عمل الجسد) (١). اهـ

الوجه الثالث: أن مراد الإمام ابن رجب رحمه الله من هذا الكلام أيضاً تبيين تفاوت أهل التوحيد في الأعمال، فمنهم مكثّر، ومنهم مُقلّ، وذلك بحسب تفاوت الإيمان في قلوبهم (٢).

وقد ذكر الإمام البخاري رحمه الله في (صحيحه) (ج اص ٨٧) حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، وفيه: (أخرجوا من كان في قلبه مثقال حبّة من خردل من إيهان).

وبوّب عليه: باب تفاوت أهل الإيهان في الأعمال.

قال الإمام ابن رجب رحمه الله في ( فتح الباري) (ج اص ١١١): (وأما أعمال الجوارح، فلا ريب في دخولها في اسم العمل، ولا حاجة إلى تقرير ذلك، فإنه لا يخالف فيه أحدٌ، فصار الإيمان كله على ما قرره عملاً). اهـ

وقال الإمام ابن رجب رحمه الله في ( فتح الباري) (ج ١ ص ١٩٠): (وبكلّ حالِ، فالأعمال داخلة في مسمّى الإيمان، لا يختلفون في ذلك). اهـ

وقال الإمام ابن رجب رحمه الله في ( فتح الباري) (ج ١ ص ٩١): ( وقد صرح بدخول الأعمال في الدّين طوائف من العلماء). اهـ

١) (جامع المسائل) (ج٤ ص ٣٧٩).

٢) وانظر ( فتح الباري) لابن رجب (ج١ ص ٨٧).

وقال الإمام البخاري رحمه الله في (صحيحه) (ج ١ص١٥): (من قال: إن الإيهان هو العمل). اهـ

قلت: وقد جاء الخبر عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: (الإيمان بضع وسبعون شعبة أفضلها شهادة أن لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق والحياء شعبة من الإيمان) (١).

قلت: فجعل الإيهان شعباً بعضها باللسان والشفتين، وبعضها بالقلب، وبعضها بالقلب، وبعضها بسائر الجوارح، يفيد أن الإيهان ينقسم إلى مراتب، وكل مرتبة تختص ببعض الشعب، وأهله يتفاضلون فيه بحسب تحقيقهم لشعبه (٢).

وهذا هو معنى كلام الأئمة من أن الإيهان مركب من (أصل) و (فرع).

قلت: فالإيمان أقوال وأعمال، على القلب، واللسان، وجميع الجوارح، ويزيد وينقص، وشعبه لها (أعلى) و(أدنى)، منها ما يكون من (أصل الإيمان)، ومنها ما يكون من (كماله المواجب)، ومنها ما يكون من (كماله المستحب).

وهذا التقسيم استقرائي دلّ عليه الكتاب والسنة - كما سبق ذلك -، وهو معروف عند السلف رحمهم الله، ولكنهم عبروا بالفاظ مختلفة، وهي متقاربة في المعنى، والله ولي التوفيق.

\_\_\_\_

ا أخرجه البخاري في صحيحه (ج۱ ص٥١)و مسلم في (صحيحه) (ج۱ ص٦٣) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

۲) وانظر ( الفتاوى) لابن تيمية ( ج٧ ص٢٠٢).

قال تعالى: (( ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ)) لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ)) [فاطر: ٣٢].

قلت: فالإيان له مراتب:

(أصل): لايتم، ولا يصح الإسلام إلا به، وهذا الأصل لا بد فيه من العلم والعمل والإقرار، بإجماع المسلمين، وهذا هو معنى كلام من قال من أهل العلم: إن للإيهان أصلاً، وفروعاً!!!.

و (كماله الواجبات، وترك الإيمان من فعل الواجبات، وترك المحرمات.

و (كماله المستحب): هو ما زاد على اللإيمان الواجب بفعل المندوبات، وترك المكروهات.

قلت: فمن قال من أهل السنة: الإيهان أصل ( الاعتقاد و القول) و فرع (العمل الظاهر) مراده أن للأصل لوازم من الأعهال الظاهرة لابد من ظهورها، إذ انتفاء الظاهر دليل على انتفاء الباطن، لأن الظاهر تابع للباطن لازم له، فمتى صلح الباطن صلح الظاهر، وإذا فسد فسد.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج٧ ص ٢٠٣): (أصل الإيهان هو ما في القلب، والأعهال الظاهرة لازمة لذلك، لا يتصور وجود إيهان القلب الواجب مع عدم جميع أعهال الجوارح، بل متى نقصت الأعهال

### كشف أكاذيب وتحريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

الظاهرة كان لنقص الإيمان الذي في القلب؛ فصار الإيمان متناولاً للملزوم واللازم، وإن كان أصله ما في القلب). اهـ

قلت: وبعد أن تبين مراد من قال من أئمة أهل السنة أن: الإيهان أصل وفرع.

نقول: لا بأس على من قال بذلك، إذا كان على مراد السلف وفهمهم (۱)، من أن الإيهان الذي في القلب يدعو البدن للعمل الظاهر الذي هو جزء من الإيهان لا يصح إلا به: فهم يكفرون (تارك الصلاة) مع قولهم: (العمل فرع كهال!!!).

قال الإمام محمد بن صر المروزي رحمه الله في (تعظيم قدر الصلاة) (ج٢ ص ٢٠٠): (أفلا ترى أن تارك الصلاة ليس من أهل ملة الإسلام الذين تُرجى لهم الخروج من النار، و دخول الجنة بشفاعة الشافعين). اهـ

وقال الإمام ابن رجب رحمه الله في (جامع العلوم والحكم) (ص ٤٧): (وأما إقام الصلاة فقد وردت أحاديث متعددة تدل على أن من تركها فقد خرج من الإسلام). اهـ

١) قلت: ومن خالف فهمهم، فهذا أبعد النجعة، وأساء الفهم، وقل حظه من العلم، وقال بقول المرجئة شاء، أم أبي!!!.

قلت: فيا ربيع الإيهان نقيٌّ فلا تدنِّسه بآثام الإرجاء!!!.

وقال الإمام ابن منده رحمه الله في ( الإيهان) (ج٢ ص٣٦٢): ( وترك الصلاة كفر، كذلك جحود الصوم، و الزكاة، والحج، فهذا كفر أكبر كها ترى).اهـ

### ويؤيد ما سبق:

فعن عبد الله بن شقيق رحمه الله قال: (لم يكن أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم يرون شيئاً من الأعمال تركه كفر غير الصلاة).

# أثر صحيح

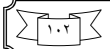
أخرجه الترمذي في سننه ( ٢٦٢٢) و المروزي في تعظيم قدر الصلاة ( ٩٤٨) من طريق بشر بن المفضل عن الجريري عن عبد الله بن شقيق به.

قلت: وهذا سنده صحيح، وبشر بن المفضل سمع من سعيد بن إياس الجريري قبل أن يختلط، ثم هو لم يفحش اختلاطه، واتفقوا على ثقته (١).(١)

وقد صححه النووي في (المجموع) (ج٣ ص ١٦) وابن العراقي في (طرح التثريب) (ج٢ ص ١٤٦) والسخاوي في (الأجوبة المرضية) (٨١٩) والألباني في (صحيح الترغيب والترهيب) (٥٦٤).

٢) قلت: ورواية بشر بن المفضل عن الجريري، في (صحيح البخاري) (٢٦٥٤) و (٢٩١٩)، و في (صحيح مسلم) (٩١٣).

١) وانظر: (شرح العلل) لابن رجب ( ج٢ ص ٥٦٥) و ( هدي السّاري) لابن حجر ( ص ٥٠٥).



و عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: ( من لم يصلّ فلا دين له) و في رواية: ( من ترك الصلاة فلا دين له).

## أثر حسن

أخرجه عبد الله بن أحمد في السنة (٧٧٦) وابن أبي شيبة في الإيهان (٤٧) والطبراني في المعجم الكبير (ج٩ ص٥٢١) ومحمد نصر المروزي في تعظيم قدر الصلاة (ج٢ ص٨٩٨و ٨٩٩) من طرق عن عاصم بن بهدلة عن زر بن حبيش عن عبد الله بن مسعود به.

قلت: وهذا سنده حسن، وقد حسنه الشيخ الألباني في تعليقة على الترغيب والترهيب (ج١ ص ٢٣٠)

قلت: وهذا يدل أن الأئمة رحمهم الله رأوا أن لهذا الاصل لوازم من الأعمال الظاهرة لابد من ظهورها على الجوارح في حق من حصلت له المهلة، وتمكن من الفعل، وهي لازمة لصلاح الباطن لا تنفك عنه، ولهذا صارت داخلة في المسمى.

### كثف أكاذيب وتعريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

1.4

وهذا فارق بين أقوال الأئمة الذين قالوا: ( الإيهان أصل) و ( العمل فرع)، وبين المرجئة الخامسة الذين قالوا: ( الإيهان اصل) و ( العمل فرع) في الفهم، فافطن لهذا تَرْشَد. (١)(١)

قلت: وهذا مثل ما استدل من المرجئة بقول الإمام أحمد رحمه الله: (إنّ الإسلام هو الكلمة) (٣).

وقد ردّ شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج٧ص ٣٧٠) على من استشهد بهذا القول، بقوله: (و أحمد بن حنبل، وإن كان قد قال في هذا الموضع إنّ الإسلام هو الكلمة، فقد قال في موضع آخر: إن الأعمال من الإسلام... فكان ينبغي أن يذكر قول أحمد جميعه). اهـ

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج٧ص٣٠): (ومعلوم أنه على القول بكفر تارك المباني يمتنع أن يكون الإسلام مجرد الكلمة، بل المراد أنه إذا أتى بالكلمة دخل في الإسلام، وهذا صحيح، فإنّه يشهد له بالإسلام، ولا يشهد له بالإيهان الذي في القلب). اهـ

۱) وانظر: (الفتاوى) لابن تيمية (ج٧ ص ١٩ ٥ و١٨٧ و ٢٩٤) و (الجواب الصحيح) له (ج٦ ص ٤٨٧) و
 (الإيهان) أيضاً (ص ١٩٠) و (الفوائد) لابن قيم (ص ٨٥)

٢) قلت: فالفهم الذي ادعاه المدخلي في قول الائمة، ( الإيهان أصل) و ( العمل فرع) لا ينسجم مع ما قرروه في مسائل الإيهان اللهم غفراً.

٣) انظر : ( الفتاوي) لابن تيمية ( ج٧ ص٠٣٧).

قلت: ومن هذا يعلم أن هذه الرواية عن الإمام أحمد رحمه الله لا حجة فيها للمخالف، فكان ينبغي أن يذكر قول الإمام أحمد رحمه الله جميعه، والله المستعان.

قلت: وأدلة المرجئة الخامسة، هي شبهات المرجئة الخالصة، وليس هناك جديد سوى نقل مبتور، أو احتجاج بمتشابه من القول، والله المستعان.

وأعجب من ذلك أنك ترى أحدهم يعمد إلى رواية مشكلة يناقشها، ويدع درر كلامهم، ونفيس جوابهم في مسائل الإيهان، والله المستعان.

قلت: فاعتمد المدخلي المخالف على مواضع من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، و الأئمة رحمهم الله، و فهمها على غير وجهها، وحمل على ما لا يراد منها، ضارباً بأقوال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، والأئمة رحمهم الله الصريحة في مسائل الإيهان عرض الحائط.

قلت: ولذلك برده للنصوص والآثار والاقوال، بل وبصرفها عن المراد الصحيح إلى معان باطلة، و تأويلات فاسدة، واعتقاد أن ظاهرها غير مراد (١٠).

وفي تلك الاستدلالات ما يصاحبها في الغالب من ركاكة في الأسلوب، وغموض في العبارة، واستهجان في الألفاظ<sup>(٢)</sup>.

\_

<sup>1)</sup> قلت: ولابد من الإطلاع على أدلة الخصم و التأمل فيها، ليتبيّن لك بطلانها، لأن من لم يطلع على دلائل خصمه، لم يقدر على قطعه وخصمه!.

٢) فجني المدخلي بذلك على نفسه و على إخوانه!.

و لذلك فالخطأ ملازم لفهمه للنصوص في الغالب، وإن أصاب أحياناً، فقد جاء الصواب من قبل العلماء بها هو أكمل منه وأبلغ، على أحسن وجه، مع إيجاز في العبارة، و وضوح في الدلالة، وبلاغة في الأسلوب، وتنزه عن الأخطاء و الأغاليط (۱).

قلت: لذلك فيقال لهذا المرجيء: أما الحجج التي تذكرها على إرجائك، فما نراك تحتج في جميع ما تدعي إلا بكل أعرج مكسور، بالإرجاء مشهور، و في أهل السنة مغمور.

وأما حججك من المعقول التي تدعيها من كلامك فقد أنبأناك أنها عند العرب مجهولة، وعند العلماء غير مقبولة، لا يخفى تناقضها إلا على كل مجهول.

فيقال لهذا المرجيء: ما أرخص الكذب عندك، وأخفه على لسانك.

فإن كنت صادقاً في دعواك فأشربها إلى أحدٍ من الأئمة فهمها كفهمك، وإلا فلم تشنّع بالكذب على قوم هم أعلم بهذا التفسير منك، وأبصر بتأويل الاعتقاد منك!!!.

\_\_\_\_\_

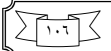
=

قلت: فاستخف إخوانه المرجئة في (شبكة سحاب) بذكره من المتشابه لنصوص الأئمة، فأوردهم الموارد المهلكة اللهم سلم.

فهؤلاء لا للإسلام نصروا، ولا لأهل البدع كسروا، والله المستعان.

١) ولن تنفك هذه الأخطاء عن المرجئة إلا بعد أن يثوبوا إلى رشدهم، ويقلعوا عن غيّهم، اللهم غفراً.

### كشف أكاذيب وتحريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس



فانظر أيها الجاهل أن توردك هذه التفاسير من المهالك، وماذا تجر إليك من الجهل والضلال، فتشهد عليك بأقبح المحال، والله المستعان.

ويحك أيها المرجيء، قد علم كل ذي عقل أن ألفاظ هذه الأقوال كلها مخالفة لما ادعيت من هذه التفاسير المقلوبة، ويلك أيها الحيران، ما أقل بصرك بأهل الحديث، وجهابذته!!!.

لأن المدخلي المخالف مولعٌ باتباع المتشابه، وليّ النصوص، وتحريف الكلم عن مواضعه، ولهذا أعرض عن عشرات المواضع من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، والأئمة رحمهم الله البينة المُفصلة، وصار يتصيّد كلمة هنا، وحرفاً هناك، ليقول أن شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله سائرٌ على مذهبه وطريقته (۱)!!، وكذلك الأئمة والله المستعان.

وهذه جناية عظيمة على شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، والأئمة رحمهم الله، وعلى منهجهم، وتراثهم، وما قرّروه في مسائل الإيمان.

قلت: وللشيخ العلامة بكر بن عبد الله أبو زيد رحمه الله كلام نفيس حول هذه الجناية، التي يقدم عليها المدخلي هذا، و يظهر التقدير لشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله (٢)، ويريد نشر الإرجاء، والباطل تحت ستارٍ من كلامه.

١) وانظر (الفتاوى) لابن تيمية (ج٧ ص ٢٠٢).

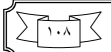
٢) وغيره من أهل العلم.

أسوق منه ما يناسب المقام، حيث قال العلامة الشيخ بكر أبو زيد رحمه الله في ( المدخل إلى آثار شيخ الإسلام ابن تيمية) (ص٧٦): ( أما الجناة كل الجناة: فهم في عصرنا طلاب الطروس، الذين يظهرون الانتساب إلى الحديث وأهله، وينادون بالسنة ونصرتها، ثم يمدُّون إلى الباطل أنبوباً!، و للتضليل يستدلون عليه بكلام شيخ الإسلام رحمه الله تعالى!، حتى يغرر واحدهم بالناس، ويضلل أهل السنة والجهاعة!!، ويعدل بهم عن الحق الذي قرره شيخ الإسلام !!!، وهذه فتنة عمياء، وانشقاق في صف أهل السنة والجهاعة!!!، وبذر للشقاق، وغرس لحنظل الخلاف!!!!!، وهكذا يكون الفتون، نسأل الله السلامة والعافية.

ولهم في ذلك من الباطل طرق شتى، منها:

- ١) الأخذ بالمتشابه، وهجر المحكم.
- التقاط العبارات المجملة، أو المحتملة، أو الموهمة، والإعراض عن الصريحة الواضحة.
  - ٣) المغالطة في دلالة بعض العبارات.
  - ٤) قطع الكلام المستدل به عن السِّباق، و اللحاق الذي يتضح إلا...
    - ٥) بتر الكلام في اوله، أو مثانيه، أو آخره.
      - ٦) إبدال لفظة بأخرى.
      - ٧) توظيف النص على غير المراد منه.

#### كثف أكاذيب وتحريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الفامس



٨) توظيف لفظة في غير ما يدل عليها السياق في واحدة من دلالات
 الألفاظ الثلاث: اللغوية، و الشرعية، والعرفية.

٩) يكون له كلام مجمل في موضع، لكنه مفصًل مبسوط في موضع آخر،
 فيأخذ بالمجمل، ويترك المفصل.

١٠) العدول عن المذهب الحق المنصور الذي شَّهره هذه الإمام، ودافع
 عنه، ونصره، إلى مشتبه العبارات، أو القول المهجور). اهــ

قلت: فالمدخلي المخالف في هذا الباب، له حظٌ وافر من هذه الجناية على أئمة الإسلام، وأنه استعمل هذه الطرق الباطلة جميعها، ليصل إلى مراده، ومبتغاه، فعمد إلى أسلوب التشكيك، وضرب الأقوال بعضها ببعض، ومحاولة تأويل كلامه بمستكره التأويلات، وقل من المخالفين من اعترف بأنه مخالف للأئمة في مسائل الإيهان (۱).

والمخالف المدخلي أعرض عن المنهج الحق في التعامل مع ما يشتبه من كلام أهل العلم، لو فُرض وجود هذا المتشابه، وهو تفسير كلام العالم بعضه ببعض، وحمل مطلقه على مقيده، وعامّه على خاصّه، ومراعاة عادته في كلامه، وما يريد من ألفاظه.

1) قلت: و المدخلي هذا يترك إجماع الأئمة لمثل هذا الكلام في الإيهان، ويذهب إلى ما أجمل من أقوالهم، مع أنه لا يفيده شيئاً، إذ ليس فيه تصريح بها يريد اللهم غفراً.

\_\_\_\_

قلت: وقد نبّه شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله على هذا المنهج العلمي، فقال في ( الجواب الصحيح) ( ج٤ ص ٤٤): (فإنه يجب أن يُفسّر كلام المتكلم بعضُهُ ببعض، ويؤخذ كلامه هاهنا، وهاهنا، وتُعرف ما عادته [وما] يَعْنيه، ويريده بذلك اللفظ إذا تكلم به، وتُعرف المعاني التي عُرف أنه أرادها في موضع آخر، فإذا عُرف عُرْفه، وعادتُه في معانيه وألفاظه، كان هذا مما يُستعان به على معرفة مراده.

وأما إذا استعمل لفظه في معنى لم تجر عادته باستعماله فيه، وتُرك استعماله في المعنى الذي جرت عادتة باستعمالة فية، وحُمل كلامة على خلاف المعنى الذي قد عُرف أنه يريده بذلك اللفظ، بجعل كلامه متناقضاً، وتركِ حمله على ما يناسب سائر كلامه، كان ذلك تحريفاً لكلامه عن موضعه، وتبديلاً لمقاصده، وكذباً عليه) (١). اهـ

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (الفتاوى) (ج٧ ص٣٦): (والمقصود هنا أنه ينبغي للمسلم أن يقدر قدر كلام الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم.

بل ليس لأحد – كالمدخلي – أن يحمل كلام أحد من الناس إلا على ما عرف أنه أراده، لا على ما يحتمله ذلك اللفظ في كلام كل أحد.

١) قلت: هكذا المدخلي يفعل في نصوص الأئمة اللهم غفراً.

فإن كثيراً من الناس يتأول النصوص المخالفة لقوله ؛ يسلك مسلك من يجعل (التأويل) كأنه ذكر ما يحتمله اللفظ، وقصده به دفع ذلك المحتج عليه بذلك النص، وهذا خطأ ؛ بل جميع ما قاله الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم يجب الإيهان به، فليس لنا أن نؤمن ببعض الكتاب ونكفر ببعض ) . اهقلت: إذاً فقد نبّه أهل العلم على سبب انحراف المخالفين في العلم والدين، وهو استدلالهم ببعض الأقوال للعلماء المختصرة، أو المتشابه، والألفاظ المجملة، معرضين عن الأخذ بها يفسرها، و يوضحها، والله المستعان.

قلت: ومن سبر أحوال أهل البدع والأهواء المخالفة، وتأمل طرق استدلالهم، و مُجمل شبهاتهم، علم أنهم أتوا من هذا الباب، وهو استدلالهم بادلة من القرآن و السنة، أو أقوال السلف و العلماء، وفهموها على غير وجهها، وحملوها على غير المراد منها، وذلك حين راموا فهمها فهما بعيداً عن فهم السلف الصالح، وأهل الحديث والسنة لها.

ولهذا كان لزماً على من يستشهد بهذه الأحاديث العظيمة، أو الأقوال السلفية، لا سيها في مسائل الاعتقاد، أن ينظر في إلى فهم السلف ومن تابعهم بإحسان في ذلك.

ولا ينقضي عجب حين أرى أناساً يدعون إلى التمسك بمنهج السلف الصالح، وفهمهم، وطريقتهم، ثم يستدلون بأدلة لم يسبقهم إلى الاستدلال بها السلف، وأهل السنة، مع مخالفتها للمنقول والمعقول<sup>(۱)</sup>.

والحاصل: أن المدخلي المخالف لم يسق حجة صحيحة على ما ادعاه، وإنها اعتقد ثم تكلّف في فهم كلام السلف والعلهاء، وتأويله على غير مرادهم، والله المستعان.

ويدعي المدخلي أنه يأخذ بالمحكم الواضح، و يحذر من استعمال الألفاظ المجملة!.

حيث قال ربيع في ( مجموعه الفاضح) ( ص ٤٠٩): ( وحذرت من استخدام ( جنس العمل) على طريقة السلف في التحذير من استعمال الألفاظ المجملة!...وقد صرحت مراراً بأنه يجب أن نتمسك بأصل السلف المحكم الواضح!). اهـ

وقال ربيع المرجيء في (كشفه البالي) (ص ٨): (وقد حذّر السلف من استعمال الألفاظ المتشابهة!، والتزموا الألفاظ الشرعية الواردة في الكتاب

١) إذاً فلا اعتداد بفهم يخالف فهم السلف، فقف حيث وقف القوم.

قلت: ومادام يخالف السلف، فهذا لم يلتزم بالقاعدة المعروفة: التمسك بالكتاب والسنة على فهم السلف الصالح، وإن ادعاها.

# كشف أكاذيب وتحريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

111

والسنة!، وبدّعوا! (١) من يستخدم الألفاظ المتشابهة في المعاني الشرعية! (٢).اهـ

قلت: فلماذا لم تلتزم بكلامك هذا في نصوص الأئمة الذين نقلت عنهم ؟!، وإلا أنت تأمر الناس بالبر وتنسى نفسك الأمارة بالسوء والعياذ بالله.

قال الله تعالى: (( أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنْسَوْنَ أَنْفُسَكُمْ وَأَنْتُمْ تَتْلُونَ الْكِتَابَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ) [البقرة: ٤٤].

وقال تعالى: (( يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ كَبْرَ مَقْتًا عِنْدَ اللهِّ أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ )) [الصف: ٢و٣].

والعجيب من أمر المدخلي هذا يتهم أهل السنة والجماعة أنهم يتعلقون بالألفاظ المتشابهة، وهو الذي يتعلق بالألفاظ المتشابهة كما سبق ذلك، والله المستعان.

١) نعم هو ذاك، ولو شعرت أن هذا الكلام منطبق على حالك، مناد بضلالك، وأنك لا تعرف الحق، ولا أهله،
 ولاتعرف السبيل، ولا تهتدي إليه، وإنها يعرف الحق والإيهان من له نور يمشي به في الناس.

وأما الجاهل الظالم، فهو من أبعد الناس عن معرفة الحق، واتباعه السبيل وسلوكه.

وانظر: ( المصباح الضلام) للشيخ عبد اللطيف آل الشيخ (ص٠٤٧).

٢) ولذلك بدعك أهل السنة لأنك تستخدم الألفاظ المتشابهة في المعاني الشرعية!!!.

فقال ربيع المرجيء في (كشفه البالي) (ص٧): ( التعلق بالألفاظ المتشابهة، ومنها التعلق بلفظ (جنس) (١) الذي يحتمل عدة معاني، وزعموا كذباً على السلف بأنهم جعلوا لجنس العمل ركناً في تعريف الإيهان!!! (٢). اهـ

قلت: ومن خلال ما اطلعنا عليه من حجج ربيع المدخلي المرجيء، وغيره من المرجئة تبيّن لنا أنه اعتمد في تقرير لإرجائه المفتعل بعض الحُجج التي لا تخرج عن حجج المرجئة الخالصة (٤)، فالمسلك الذي سلكه ربيع لا يختلف عن مسلك المرجئة الأوائل، وهي:

أولاً: الاستدلال بالعمومات، و الأخذ بظاهر من النصوص التي قد يفهم منها حصول النجاة في الآخرة لمن لم يعمل خيراً قطّ من أعمال الجوارح،

<sup>1)</sup> وقوله ( بلفظ جنس): هذا يدل أن ربيعاً لا يعرف الألفاظ المتشابهة من غيرها، مادام أن لفظ جنس عنده من الالفاظ المتشامهة !!!.

٢) وقد رددت عليه في مسألة (جنس العمل) جملة وتفصيلاً في الجزء الثالث من الكشف، ولله الحمد والمنة.

٣) ثم يقول المدخلي أنا لست بمرجيء. لكن ماذا نفعل باستدلالاتك، باستدلالات المرجئة الأوائل، وسلوكك مسلكهم في تقرير مسائل الإيهان ؟!!!.

٤) وانظر: (الشريعة) للآجري (ج٢ص٤٥٥)، و (التنبيه والرد على أهل الأهواء والبدع) للملطي (ص٤٣)،
 و(الانتصار في الرد على المعتزلة الأشرار) للعمراني (ج٣ ص٧٥٧)، و (الفتاوى) لابن تيمية (ج٧ ص٢٨٦ و٢٨٣).

#### كثف أكاذيب وتعريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

115

ك (أحاديث: الشفاعة) (١)، و (أحاديث البطاقة) و (أحاديث: لم يعملوا خيراً قطّ) (٢) بوجه عام، وإعراضهم عن فهم سلف وعلماء الأُمة للنصوص هذه.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ( الفتاوى) (ج٧ص٢٨٦): (ومما ينبغي أن يعلم أنَّ الألفاظ الموجودة في القرآن والحديث، إذا عرف تفسيرها وما أريد بها من جهة النبي صلى الله عليه وسلم لم يحتج في ذلك إلى الاستدلال بأقوال أهل اللغة وغيرهم... وأهل البدع إنّما دخل عليهم الداخل؛ لأنّهم أعرضوا عن هذه الطريق، وصاروا يبنون دين الإسلام على مقدمات يظنون صحتها، إما في دلالة الألفاظ، وإما في المعاني المعقولة، ولا يتأملون بيان الله ورسوله، وكل مقدمات تخالف بيان الله ورسوله، فإنّها تكون ضلالاً؛ ولهذا تكلم أحمد في رسالته المعروفة في الرد على من يتمسك بها يظهر له من القرآن من

\_\_\_\_\_\_\_

<sup>1)</sup> ومن هنا كانت الحجج هي الحجج، وهي شبهات!، وتناقضات!، وتلبيسات!، وتأويلات!، واستمع إلى المدخلي، وهو يحتج بأحاديث الشفاعة على إسلام الإنسان، وإن ترك ( جنس العمل)، حيث قال في (مجموعه الفاضح) (ص٢١٤): (وفي نادر من الأحيان يسألني عنه -يعني بترك جنس العمل- بعض الناس فأنهاه عن الخوص فيه، فإذا ألَح ولَج اعترضت ببعض أحاديث الشفاعة كحديث أنس - رضي الله عنه - (يخرج من النار من عنده أدنى أدنى من مثقال ذرة من إيهان) فلا يُحير جواباً!).اهـ

وإقرار بمقولة، كما في (مجموعه الفاضح) (ص٤١٧) وهي: (هناك زيد من الناس قد (شهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدا رسول الله)، ولم يعمل بعدها خيراً قط، فإن هذا النفي المطلق لا يمكن لأحد إلا الله أن يُحيط به). اهـ قلت: أهل العلم يحكمون بالظاهر، والله يتولى السرائر.

وهذا يبيّن أن ربيعاً لا يكفر من لم يعمل عملاً قط.

ويؤيده استدلاله بزيادة: ( لم يعملوا خيراً قطّ)ن كها في ( كشفه البالي) ( ص٨٨و٨٣) وقبولها جملة وتفصيلاً. ٢) انظر: لــ( كشف ربيع) (ص٨٨و ٨٣).

غير استدلال ببيان الرسول والصحابة والتابعين ، وكذلك ذكر في رسالته إلى أبي عبد الرحمن الجرجاني في الرد على المرجئة، وهذه طريقة أئمة المسلمين، لا يعدلون عن بيان الرسول إذا وجدوا إلى ذلك سبيلا، ومن عدل عن سبيلهم وقع في البدع، التي مضمونها أنّه يقول على الله ورسوله ما لا يعلم أو غير الحق. وهذا مما حرمه الله ورسوله). اهـ

ثانياً: الاستدلال بالشبه العقلية من آثار السلف، أو غيرها التي يقصد منها التشكيك فيها ذهب إليه أهل السنة من تكفير تارك (جنس العمل) بالكلية، ونفي الإرجاء، عن أنفسهم، والإنكار بعض مسائل الإيهان الصحيحة، وبعض الألفاظ الصحيحة في الإيهان، وغير ذلك، من نحو قول المخالفين:

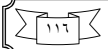
١) من قال: (أن الإيهان قول عمل، يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية) فقد
 برئ من الإرجاء.

۲) وعلى الناس أن يلزموا بقول: (أن الإيهان قول وعمل، قول اللسان،
 واعتقاد القلب، وعمل الجوارح، يزيد بالطاعة، وينقص بالمعصية).

٣) والنهي بزعمهم عن التعلق بلفظ: (جنس العمل)، وأنه لا أصل له، وهو لفظ مجمل يحتمل غيره، وهو ما يريده الخوارج بزعمهم في تكفير الحكام وغير ذلك.

٤) وكيف تنسب مقولة: ( العمل شرط كمال إلى المرجئة)، والمرجئة لا تقول بالكمال، والنقصان.

#### كشف أكاذيب وتحريفات وخيانات ربيع المدخلي – الجزء الخامس



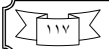
- ٥) ومن نحو قولهم: ما حد العمل المطلوب، ومتى يكفر تاركه.
  - ٦) والمراد بزعمهم: (الصلاة)!!!.
- لابد أن يكون عند الإنسان أصل الإيهان، وهذا هو الأصل، وأعهال الجوارح هي فرع.
  - ٨) ومن نحو قولهم: أن تارك (جنس العمل) ناقص الإيمان لا يكفر (٢).
- ٩) ومن نحو قولهم: أن السلف لم يدخلوا (جنس العمل) (٣) في تعريف الإيهان.

قلت: ففي الحقيقة أن المرجئة العصرية لا جديد لديها إلا الشبهات والتلبيسات، والأفهام الخاطئة في الاستدلال من الأدلة النقلية، أو الأقوال السلفية.

القلت: وهي حجة من حُجج المدخلي، حيث قال في (كشفه البالي) (ص١٥٨): (وما في القلب هو الإيهان فهو الأصل، وما على الجوارح فرع له!). اهــ

قلت: وهذا يدل أن ربيعاً لا يكفر تارك ( جنس العمل)، و لا يعتبر مرجئاً من لا يكفر تارك ( جنس العمل)، والله المستعان.

٣) والمراد بـ ( جنس العمل) الأعمال الصالحة للجوارح، وهذه من تعريف الإيمان، وهو من قضايا الإيمان، كما هو معلوم عند أهل السنة والجماعة.



وهي من حجج المرجئة الأوائل كها نص على ذلك أئمة أهل السنة: الآجري<sup>(۱)</sup>، والملطي<sup>(۲)</sup>، والعمراني<sup>(۳)</sup>.

وأشار إلى هذا شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ( الفتاوى) (ج٧ص٦١٣و٢٦) فقال: (وأما الذين لم يكفروا بترك الصلاة ونحوها، فليست لهم حجة إلا وهي متناولة للجاحد كتناولها للتارك، فها كان جوابهم عن الجاحد، كان جواباً لهم عن التارك، مع أنَّ النصوص علقت الكفر بالتولي -كها تقدم - وهذا مثل استدلالهم بالعمومات التي يحتج بها المرجئة كقوله ( من شهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وأنَّ عيسى عبد الله ورسوله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه... أدخله الله الجنة )(أ) ونحو ذلك من النصوص).اهـ ثالثاً: الاستدلال بالمتشابه من كلام أهل العلم، بل وظن المخالف أنها تعارض ما حكيناه عن أهل السنة، وهي محل الكلام عليها في التفصيل من تعارض ما حكيناه عن أهل السنة، وهي عمل الكلام عليها في التفصيل من قوله: ( الإيهان أصل، والعمل فرع، والعمل كهال)، بل قال هل من قال: ( أن

١) انظر: (الشريعة) (ج٢ ص٥٥٥).

٢) انظر: (التنبيه) (ص٤٣).

٣) انظر: (الانتصار في الرد على المعتزلة الأشرار) (ج٣ص٧٥٧).

إخرجه البخاري في (صحيحه) (ج٦ص٤٧٤) ومسلم في (صحيحه) (ج١ص٥٧) من حديث عبادة بن
 الصامت رضي الله عنه.

### كثف أكاذيب وتعريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

1111

الإيمان أصل) و ( العمل فرع) و ( العمل كمال) يعتبر مرجئاً!. (١)(٢)

قلت: ومن سبر أحوال أهل البدع، وتأمل طرق استدلالهم، وجُمل شبهاتهم، علم أنهم أتوا من هذا الباب، وهو استدلالهم بالمتشابه من النصوص، والاقوال، وفهموها على غير وجهها، وحملوها على غير المراد منها، وذلك حين راموا فهمها بعيداً عن فهم السلف الصالح لها (٣).

وقد حاول المدخلي في تقريره المشتبهات من كلام أهل العلم أن يستر عيبه وخلله، فوقع في المتناقضات الكثيرة، وزيادة في التعميّة والتلبيس، حتى اشتدت الحيرة بالأتباع السحابيين<sup>(3)</sup>، وأحلولكت الظلمة عليهم، فلم يعرفوا الخطأ من الصواب!، اللهم غفراً.

۱) انظر: (كشف ربيع) ( ص۱۱۸).

لا وظن المدخلي أن المرجيء لابد أن يوافق المرجئة الأوائل في جميع مسائل الإيهان، بل ظن أنه إذا وافق السلف في بعض مسائل الإيهان، وخالفهم في بعض ليس بمرجيء، خاصة إذا كانت يرد عليهم، وينكر عليهم!.

أقول: بل يكفي أن يكون بينه، وبينهم توافق في بعض مسائل الإيهان قولاً و عملاً في أدلتهم في تقريره وجه الاستدلال في مسائل الإيهان بناء على مذهبهم الذي ظاهره قول السلف، وباطنه قول الخلف!!!.

ثم أقول: أن المدخلي متناقض في مسائل الإيهان، كها شرحته لك، فكيف يدعي أنه يقول بقول السلف: ( أن الإيهان قول وعمل، يزيد وينقص)؟!، اللهم غفراً

٣) قلت: ولهذا كان لزماً على من يستشهد بالأحاديث، لا سيها في مسائل الاعتقاد، أن ينظر إلى فهم السلف لها، وفهم التابعين لهم بإحسان، والله ولي التوفيق.

٤) كما سمعنا من أتباعه، والحيرة في وجوههم، وفي كلامهم، وعند المناقشة لا يحير جواباً اللهم غفراً.

ولذلك لا يجوز للمدخلي أن يحق إلاّ الحق، وعليه أن يبطل الباطل صراحة، فإنه يزعم إلى الآن أنه محب للسنة و معَظّم لها و لأهلها!!!.

فعليه أن يعلن توبته صريحة مدوية لا لبس فيها، ولا امتراء، ولا طعن، وبراءة السنة و أهلها مما نسب إليهم من أقاويل، وألفاظ قبيحة، ومعتقدات المرجئة، وبهذا يريح ويستريح.

قلت: لذلك إذا سقط العبد في الإصرار على الذنوب والمضي فيها، فهو إذن ذنبه الفشل في الالتزام بهذا الدِّين (۱)، بسبب التقصير فيه، ويزداد كلما واجه العبد فشلاً بعد فشل، ويتحول بعد ذلك إلى شعوربالجبن، ويؤدي ذلك إلى أن يسلك العبد على نحو ما يُسيطر عليه هواه إلى الخضوع و الإذعان إلى ضلالاته، وقد تشتد في إحكامها فتظهر عمله الضال بمظهر العمل الحسن، اللهم سلم سلم.

قال تعالى: (( قُلْ هَلْ نُنَبَّئُكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْخَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا )) [الكهف: ١٠٤و١٠٣].

<sup>1)</sup> قلت: و الشعور بالذنب، هو شعورٌ بالندم تجاه ارتكاب الأخطاء، وانتهاك الحرمات. أي هو شعورُ العبد بالندم و الأسى حيال ما صدر منه من أخطاء في الدين.

قلت: والشعور بالذنب يدفع العبد إلى عزم النية إلى التوبة الصادقة، وعدم مخالفة الكتاب والسنة بعد ذلك، و الالتزام بالدِّين حقيقة، والله المستعان.

قلت: ولذلك فإن من لم يفهم حقيقة المدخلي، ومغزاه، لن يستطيع أن يكشف أمره، وأن يحقق العلم بمعرفته، وحيله، وغرضه من أفعاله هذه، ولن ينجو من شبهه الخفية، اللهم سدّد سدّد.

# كشف أكاذيب وتعريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

11.

قلت: والعبد بمقدوره أن يغير من نفسه فعلاً، وهذه إحدى مقومات العبد أن يكون قادراً على تغيير نفسه، والتغلب على الآثام، والذنوب التي أحاطت به من كل جانب، بل عليه أن يشعر بها، وإلا كيف يتوب منها ؟!.

وبلا شك أن الذي يشعر بالذنب، ويتوب منه (۱)، يندفع بكل شجاعة لتقبل جميع النصائح المبذولة له، ومحاولته لإصلاح الأخطاء، وفعل العمل الجاد من أجل نشر الخير، والمنفعة بكل من حوله لتحسين الأوضاع.

وقد أخبرنا الله تعالى بشعور آدم عليه السلام وحواء بالذنب والتوبة منه، عندما عصيا الله تعالى، و اتبعا الشيطان، فأخرجهما مما كان فيه من اللباس، والمنزل الرحب، والرزق الهنيء، فعلينا الاقتداء بهما في ذلك.

قال تعالى: ((وَ قُلْنَا يَا آدَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجُنَّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعُ إِلَى فَأَزَلَهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا فِي وَلَا تَقْرَبَا هَذِهِ الشَّيْطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُّ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعُ إِلَى عِلْ كَانَا فِيهِ وَقُلْنَا اهْبِطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُّ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعُ إِلَى حِينٍ فَتَلَقَى آدَمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ )) [البقرة: ٥٣و٣٦٣].

ا) قلت: والمدخلي هذا لفقده الشعور بالذنب، فيرى الرجوع عبئاً ثقيلاً، لأن ذلك يصاحبه دائهاً خوف فقدان،
 الاتباع و الرأسة والاحترام و السيادة، وهذا مرض مهلك، يزداد به مرض آخر، والله المستعان.

قال تعالى: ((فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُرَضَ ۗ ١٠) [البقرة: ١٠].

ثم كان خبرا بني آدم، حيث قتل أولها أخيه بغياً عليه، وحسداً له لما وهبه الله تعالى من النعمة، وتقبل القربان الذي أخلص فيه لله تعالى، وكانت تلك هي الخطيئة الثانية التي استشعر فيها ابن آدم الذنب العظيم (۱)، فأصبح نادماً قال الخطيئة الثانية التي استشعر فيها ابن آدم الذنب العظيم (۱)، فأصبح نادماً قال تعالى: ((وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَباً ابْنَيْ آدَمَ بِالْحُقِّ إِذْ قَرَّبَا قُرْبَانًا فَتُقُبِّلُ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُتَقَبَّلُ مِن الْآخِرِ قَالَ لَأَقْتُلَكَ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ الله مِن المُتَّقِينَ لَئِنْ بَسَطْتَ إِلَيْ يَدَكَ لِتَقْتُلُني مِن الْآخِرِ قَالَ لَأَقْتُلَكَ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ الله مِن المُتَّقِينَ لَئِنْ بَسَطْتَ إِلَيْ يَدَكَ لِتَقْتُلُني مِن الْآخِرِ قَالَ لَأَوْنَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ وَذَلِكَ جَزَاءُ الظَّالِينَ فَطَوَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ بِإِثْمِي وَإِثْمِكَ فَتَكُونَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ وَذَلِكَ جَزَاءُ الظَّالِينَ فَطَوَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ وَالْمَا يَعْمَدُ فِي الْأَرْضِ لِيُرِيهُ وَتُلَكَ أَبِي الله أَعْرَابًا يَبْحَثُ فِي الْأَرْضِ لِيُرِيهُ وَتُلَكَ أَخِيهِ فَقَتَلَهُ فَأَصْبَحَ مِنَ الخَاسِرِينَ فَبَعَثَ الله أَخُونَ مِثْلَ هَذَا الْغُرَابِ فَأُوارِي سَوْءَةَ أَخِيهِ قَالَ يَا وَيْلَتَا أَعَجَزْتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَذَا الْغُرَابِ فَأُوارِي مَن النَّادِ مِنَ النَّادِةِ عَنَ الله أَكُونَ مِثْلَ هَذَا الْغُرَابِ فَأُوارِي كَنْ النَّادِ مِنَ النَّادِةِ عَنَ الله أَوْرَدِي مَنْ النَّادِمِينَ )) [المئدة: ۲۷و۲۵۹و و ۹۵و۳و آع].

قلت: لذلك علينا الحذر من مكايد الشيطان، وخطواته وغروره، قال تعالى: (( يَعِدُهُمْ وَيُمَنِّيهِمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلَّا غُرُورًا )) [النساء: ١٢٠].

وقال تعالى: ((يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي الْأَرْضِ حَلَالًا طَيِّبًا وَلَا تَتَّبِعُوا خُطُواتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِينٌ إِنَّهَا يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاءِ وَأَنْ تَقُولُوا خُطُواتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِينٌ إِنَّهَا يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاءِ وَأَنْ تَقُولُوا

<sup>1)</sup> قلت: و المدخلي هذا يعترف و يشعر بالذنوب والخطايا الصغيره، فيرجع عنها -بزعمه- لاقناع أتباعه بأنه رجع وتاب، فيتصور هؤلاء في ذهنهم أن ذلك لا يضّر، بل لا يشعرون أنها تقدح فيه، وعلى ذلك لا توجد لديه خطايا كبيرة.

فيصرفون نظرهم عنه بسبب جهلهم بحيل المدخلي، والله المستعان.

# كشف أكاذيب وتحريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

177

عَلَى اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَوَلَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْتَدُونَ ) [البقرة: ١٦٨ و١٦٩ و ١٧٠].

قلت: وإصرار (۱) المدخلي على الآثام والذنوب، هذا يدلّ على أنه لم يشعر بها، وذلك بسبب تغطية ضلالاته لقلبه، فلا يكاد يراها عيباً، مع أنه شعر بسخف الطرق التي حاول فيها وضع تأويلات فاسدة ليبرر نفسه الأمارة بالسوء ضمن مجموعة من النصوص محددة، بل حاول بفهمه السقيم أن يضع النصوص ضمن إطار نظري فاسد محدد مسبقاً (۲).

والإصرار: الإقامة على الذنب، والعزم على فِعْل مِثْله.

وانظر (التعريفات) للجرجاني (ص٤٤).

لت: وهذه النصوص إنها هي إختيارات فرضية ضمن الإقرار بها، وقد يختار العبد منها الاختيار الصحيح في الحكم الشرعي.

قلت: وعند عدم الاختيار الصحيح في الحكم لعل ذلك يؤدي إلى الشعور بالإثم والذنب و الأسى للخطأ الذي ارتكبه العبد، وعلى الفرصة التي ضاعت منه في إصابة الحقّ.

وعندئذ يتملكه شعور القلق الذي يتبع من عجزه عن التنبؤ، وضبط الحكم، وهو في ذلك يحتاج إلى شجاعة على المعاناة في تحمل مسؤولية هذا الاختيار الذي أوقعه في الخطأ، ويدفع عن نفسه السوء الذي أحاط به، والله المستعان.

مع عدوانه ضد الآخرين، وقد يفعل بوسعه، أن يجد، أو يقدم تبريراً لسلوكه العدواني للآخرين، وبخاصة عندما لا تسنح له الفرصة أن يبرر موقفه من ذلك، فإنه يذهب إلى المراوغة و المحاورة، والله المستعان.

# بِنْ اللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

# فتاوى علماء أهل السنة والجماعة فيمن قال أن الإيمان أصل، والعمل فرع وكمال أنه وافق المرجئة، وهو مرجيء (')

سئل فضيلة الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله آل الشيخ حفظه الله: سهاحة الشيخ هناك من يقول بقول غريب نريد التعليق عليه، وهو: (أن العلهاء يقولون: الإيهان أصل، والعمل كهال)، فهل هذا قول المرجئة، جزاكم الله خيراً؟.

فأجاب فضيلته: (هذا الكلام خطأ، هذه عقيدة المرجئة) (١). اهـ وسئل فضيلة الشيخ: عن مقال ربيع المدخلي؛ كثير من العلماء يقولون: الإيمان أصل، والعمل كمال (العمل فرع)؟.

٢) ((شريط مسجل)) بصوته، بعنوان (أقوال علماء أهل السنة والجماعة في منهج ربيع المدخلي) الجزء الرابع،وجه (أ).

١) لذلك يعتبر ربيعاً مرجئاً عند علماء أهل السنة والجماعة و طلبتهم، والله المستعان.

#### كشف أكاذيب وتعريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس



فأجاب فضيلته: (لا.. لا.. لا.. الأعمال أصل من الإيمان).

(السائل): هذا المقال هل هو قول أهل السنة والجماعة؟.

فأجاب فضيلته: (لا.. خطأ، لا.. خطأ، خطأ).

(السائل): هذه عقيدة المرجئة؟.

فأجاب فضيلته: (نعم.. نعم). (۱) اهـ

وسئل فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان حفظه الله: انتشر في الآونة الأخيرة عبر شبكة الأنترنت مقال يقرّر فيه صاحبه إن كثيراً من العلماء يقولون الإيهان أصل، والعمل كهال، وجزاكم الله خيراً؟.

فأجاب فضيلته: (الذي يقول هذا الكلام ما يدري ماذا يقول، وهذا إمعة يسمع من يقول هذا القول، ويردده، الإيهان: قول، واعتقاد، وعمل، لابد من الثلاثة، قول باللسان، واعتقاد بالقلب، وعمل بالجوارح، لابد من الثلاثة.

وهذا ما درج عليه السلف الصالح، وأئمة الهدى قديماً وحديثاً. (٢) والذي يريد أن يشذ، ويأتي بمسائل شاذة، أو مسائل خلافية، ويشوش بها

\_\_\_

١) ((شريط مسجل)) بصوته، بعنوان (الأسئلة الجزائرية في مسائل الإيمان).

۲) وانظر: (جامع العلوم والحكم) لابن رجب (ج۱ ص۵۰)، و(الإیهان) لابن تیمیة (ص ۱۹۷ و ۲۸۰)،
 و(الاعتقاد) للالكائي (ج٥ ص۸۸٦).

# كشف أكاذيب وتعريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

110

على الناس، فهذا لا يلتفت إليه). (١)(١) اهـ

وسئل فضيلة الشيخ عبدالله بن عبد الرحمن الغديان حفظه الله: عن مقال ربيع المدخلي: (كثير من العلماء يقولون: الإيمان أصل، والعمل كمال (العمل فرع).

فأجاب فضيلته: (هذا ليس بصحيح).

السائل: هل هذه من عقيدة أهل السنة والجماعة؟

فأجاب فضيلته: (لا... هذا من عقيدة المرجئة). (الم

وسئل فضيلة الشيخ فالح بن نافع الحربي حفظه الله: هناك من يقول أن تارك جنس العمل، أو كل الأعمال يكون مؤمناً ناقص الإيمان، ما صحة هذا القول أحسن الله إليكم؟.

فأجاب فضيلته: (ليس صحيحاً، هذا باطل، وهذا يوافق المرجئة وهذا مرجئ الذي يقول هذا القول، لماذا، لأن تارك جميع العمل كافراً عند أهل السنة والجهاعة، وهو غير مؤمن، والإيهان عندهم هو: اعتقاد بالقلب، ونطق باللسان، وعمل بالجوارح.

١) ((شريط مسجل)) بصوته، بعنوان: (أقوال علماء أهل السنة والجماعة في منهج ربيع المدخلي) الجزء الرابع،
 وجه (أ).

٢) فربيع هذا لا يلتفت إلى كلامه في الأحكام الأصولية والفروعية، بل يجب أن يحجر عليه ويردم والله
 المستعان.

٣) ((شريط مسجل)) بصوته، بعنوان (الأسئلة الجزائرية في مسائل الإيمان).

والعمل بالجوارح جزء من الإيهان، وكله ركن فيه، فإذا لم يأتِ بالعمل على الإطلاق يكون قد هدم هذا الركن، وهو كافر خارج من الملة (۱)، ومن قال عنه ناقص الإيهان، أثبت له الإيهان – بغض النظر عن كونه قال إيهانه ناقص، أو تام – فهو قد خالف إجماع الأمة (۱) ونقضه وهو أنه يرونه كافراً غيرَ مؤمن، وهو أثبت له الإيهان سواء قال إيهانه ناقص، أو قال إيهانه غير ناقص، وهذا هو مذهب المرجئة.

فمذهب المرجئة إنهم لا يكفرون الشخص، ويثبتون له الإيهان، ولو انتهت جميع الأعمال، ولو لم يعمل عملاً قط.

فهؤلاء يشبهون على الناس، ويتبعون المتشابه (٣)، ويحتجون بالأحاديث، وقد وجهها أهل السنة والجاعة (٤) حتى لا تتصادم مع النصوص القطعية التي أجمعت عليها الأمة، ولا يضربون بها النصوص، ويشبهون بها، فتشبيه بها وتشويش بها، هذه طريقة أهل البدع، وهو أنهم دائماً يتبعون ما تشابه.

\_

<sup>1)</sup> وانظر: (الفتاوى) لابن تيمية (ج٧ ص١٢٨ و ٢٦١)، و(التعليق المختصر على القصيدة النونية)، للشيخ الفوزان (ج٢ ص ٦٤٥)، و(الأربعين) للآجرى (ص ١٣٥).

٢) وانظر: (الإيمان) لابن تيمية (ص١٩٧)، و(مسائل في الإيمان) للشيخ الفوزان (ص١٦١)، و(جامع العلوم
 والحكم) لابن رجب (ج١ ص٥٥).

٣) وانظر: (الموافقات) للشاطبي (ج٣ ص٣٢٨) و (ج٤ ص٦٣٧).

٤) وانظر كتابي: (القناعة في تبيين شذوذ زيادة "لم يعملوا خيراً قط" في حديث الشفاعة) (ص٢٠).

#### كشف أكانيب وتعريفات وخيانات ربيع المدخلي — الجزء الخامس

TITY T

١) أخرجه مسلم في (صحيحه) (ج١ ص٠٧) من حديث أبي سعيد الخدري ١٠٠٠

٢) فالأخذ بالمتشابه من أصول أهل البدع.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في (الجواب الباهر) (ص٤٥) عن أهل البدع: (فهم يتبعون المتشابه من الكتاب، ويدعون المبين والحق الذي لا إجمال ويدعون المبين والحق الذي لا إجمال فيه). اهـ

وقال ابن القيم في (مدارج السالكين) (ج٣ ص١٤٣): (فإياك ثم إياك، والألفاظ المجملة المشتبهة... فإنها أصل البلاء، وهي مورد الصديق، والزنديق!). اهـ

٣) هذا هو أصل العلم كما هو مقرر في أصول الفقه.

وانظر (روضة الناظر) لابن قدامة (ج١ص ٤٠٩)، و(الفتاوى) لابن تيمية (ج١٦ ص١١١ و١١١)، و(إعلام الموقعين) لابن القيم (ج٢ص ١٤٨).

إ ((شريط مسجل)) بصوته، بعنوان: (أقوال علماء أهل السنة والجماعة في منهج ربيع المدخلي) الجزء الأول،
 وجه (أ).

٥) قال أيوب السختياني: (ولا أعلمُ أحداً من أهل الأهواء يجادل إلا بالمتشابه).

رواه ابن المنذر في التفسير (ج١ ص١٢٤) بإسناد صحيح.

أقول: فاحتجاج المرجئة على إرجائهم من اتباع المتشابه فاحذروهم.