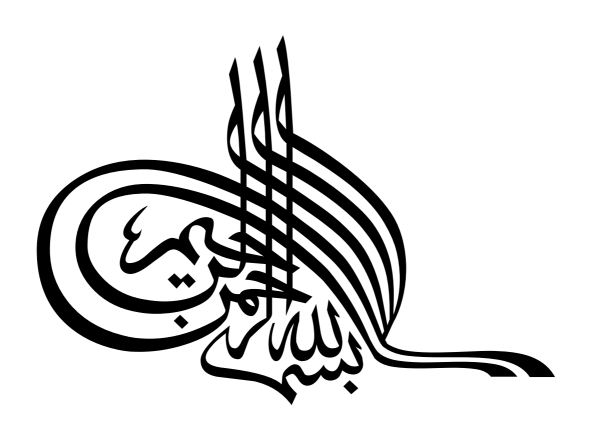
# التدابير الواقية من الجرائم القولية في الإسلام

رسالة مقدمة استكمالاً لمتطلبات الحصول على درجة الماجستير في العدالة الجنائية تخصص السياسة الجنائية

> إعداد الطالب إبراهيم بن سعد بن سيف السيف الرقم الجامعي ٢٣٠٢٠٥

إشراف الدكتور محمد فضل بن عبدالعزيز المراد 1277هـ /٢٠٠٥م الرياض



# قال تعالى:

﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَايِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ \* تُؤْتِي كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَايِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ \* تُؤْتِي أَكُلَهَا كُلَّ حِينٍ يإِذْنِ رَبِّهَا وَيَضْرِبُ اللَّهُ الأَمْثَالَ لِلنَّاسِ أَكُلَهَا كُلَّ حِينٍ يإِذْنِ رَبِّهَا وَيَضْرِبُ اللَّهُ الأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُون \* وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ لَكَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ المَّنْ قَرَارٍ السورة اجْتُشَتْ مِنْ فَوْقِ الأَرْضِ مَا لَهَا مِنْ قَرَارٍ السورة إبراهيم: ٢٤ - ٢٦]

# بســـم الله الرحمن الرحيم

# جامعة نايف الحربية للعلوم الأهنية

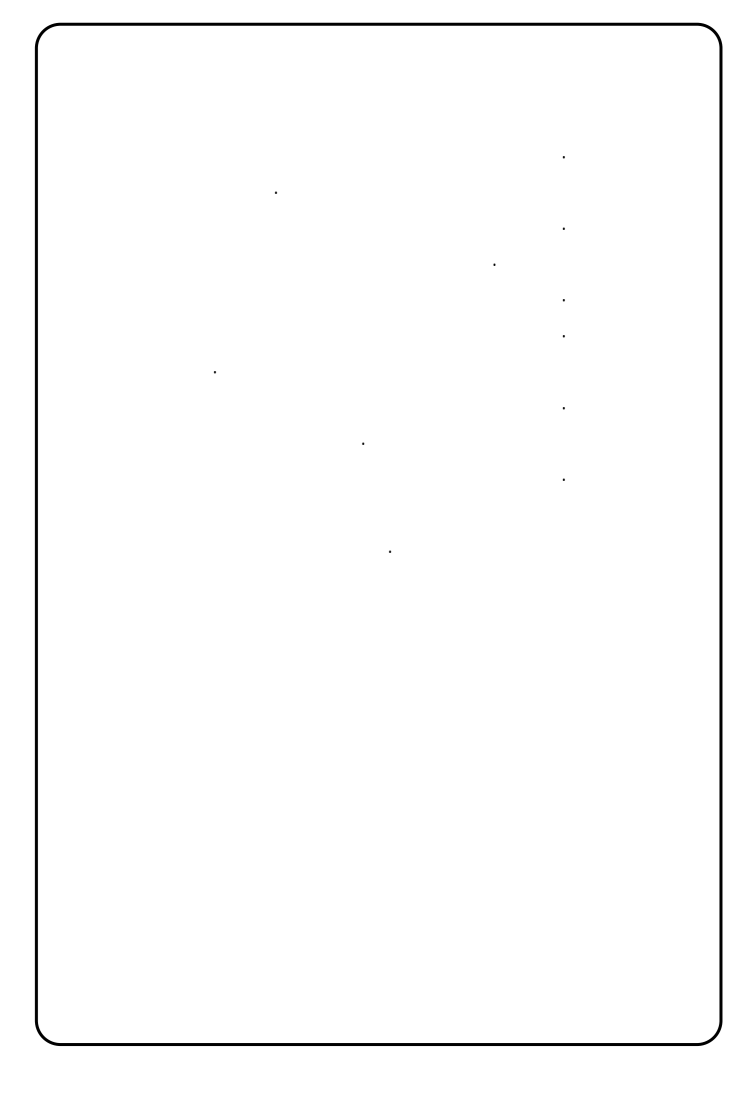


# Naif Arab University For Security Sciences

# كلية الدراسات العليا

|                  |    | ·· <u>·</u>                                      |
|------------------|----|--------------------------------------------------|
| د <i>ڪ</i> توراه |    | <u>تخصص: السياس</u> ة الجنائية<br>ملخــص رسالة √ |
|                  |    | :<br>:                                           |
|                  |    | . :<br>:                                         |
| · .              |    |                                                  |
|                  | 11 | . / / : :                                        |
| :                |    | •                                                |
|                  |    | . :                                              |
| •                |    | ·                                                |

•



# جامحة نايف الحربية للحلوم الأمنية

# Naif Arab University For Security Sciences



#### **College of Graduate Studies**

**Department:** Criminal Justice **Specialization:** Criminal Policy

#### THESIS ABSTRACT ✓ M A PH.D

**Thesis Title:** the Protective procedures from the utterance crimes in Islam.

**Prepared by:** Ibrahim Saad Saif Al Saif

Supervisor: Dr. Mohammed Fadul Abdulaziz Al Murad

#### **Thesis Defense Committee:**

1- Dr. Mohammed Fadul Abdulaziz Al Murad (supervisor &

reporter)

2- Prof. Mohammed Yahia Al Nujaimi (member)
3- Dr. Abdulmohsen Abdulaziz Al Suwaig (member)

**Defence Date:** 21-3-1426 ( 30-4-2005)

**Research Problem**: the problem included in the following question: What are the procedures mentioned in the Islamic law to protected from the utterance crimes?

#### **Research importance:**

- 1- importance of protective procedures as they are the first step to control crime.
- 2- The dangerous results of the utterance crime on the individual and the society.
- 3- The different forms of utterance crimes and its close relation between them and other crimes.
- 4- The wide spread of this kind of crimes and plenty.
- 5- The necessity to do the procedures mentioned in the Islamic law to protect from these kind of crimes reaching to utilize them to ensure obtaining the goals.

#### **Research Objectives:**

- 1- to recognize the most important utterance crimes
- 2- to recognize the Islamic method regarding dealing with uttering words.
- 3- To do the most important Islamic procedures mentioned in the Islamic law to protect from the utterance crimes.
- 4- To take awareness as can as possible of the importance of these procedures to protect from the utterance crimes.

#### **Research Hypotheses / Questions:**

- 1- What are the most important utterance crimes
- 2- What is the way adopted by Islam to deal with uttering words?
- 3- What are the most important procedures to protect from the utterance crimes?
- 4- What is the importance of these procedures to protect from the utterance crimes?

#### **Research Methodology:**

The researcher adopted the inductive method.

#### **Main Results:**

- 1- The importance of the Islamic law and its validity to be applied in any time and place and its ability to achieve the safe life for Muslims.
- 2- Crime is a dangerous social aspect, and it has different reasons and factors.
- 3- Islamic law takes care to protect from the crime in action and words.
- 4- The utterance crimes occupy a considerable position in the other crimes and it is if great danger and leads to a lot of crimes and bad actions.
- 5- Islamic law adopted a unique way to deal with tongue (words)where it commands to reserve it and to utilize it only in good acts.
- 6- Islam adopted procedures related to preparing individual and procedures related to protect the society from the utterance crimes such as Islamic faith and worships and commanding to do virtue and prohibiting to do vice.

# <u>شكر وتقدير</u>

#### المقدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونستهديه ، ونتوب إليه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً.

أما بعد:

فإن النفس البشرية بفطرتها تتوق إلى الأمن والطمأنينة، وتنفر عن الأفعال والأقوال المشينة.

ولقد نهى الإسلام عن السلوك المنحرف قولاً وفعلاً وحذر منه ورتب عليه عقاباً في الدنيا والآخرة، حتى يستطيع الإنسان العيش بأمان مؤدياً ما عليه من واجبات ومتمتعاً بما له من حقوق.

وفي الشريعة الإسلامية مقاصد عظيمة وكليات أساسية أمر الله تعالى بحفظها ومنع الاعتداء عليها، ومن تلك المقاصد المحافظة على العرض والنسل، ولهذا قرر الشارع الحكيم عقوبة حدية على القذف، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثُمَانِينَ جَلْدَةً ﴾ ().

.( ) (1)

•

:

.( ï) (1)

# الفصل التمهيدي الإطار المنهجي للدراسة

## ويتضمن:

أولاً: مشكلة الدراسة .

ثانياً: أهمية الدراسة.

ثالثاً: أهداف الدراسة.

رابعاً: تساؤلات الدراسة .

خامساً: مصطلحات ومفاهيم الدراسة.

سادساً: حدود الدراسة.

سابعاً: الدراسات السابقة.

ثامناً: منهج الدراسة .

تاسعاً: خطة الدراسة.

## أولاً: مشكلة الدراسة:

تشغل الجرائم القولية حيزاً كبيراً من منظومة الجرائم بوجه عام، ويأخذ هذا النوع من الجرائم أشكالاً وأنماطاً متعددة تتغير وتتجدد بتغير الزمان، لتولد أنماطاً جديدة لهذه الجرائم فضلاً عن الأشكال التقليدية لها.

وبالإضافة إلى الآثار التي تتركها هذه الجرائم فهي – أيضاً – ذات ارتباط وثيق بكثير من الجرائم الأخرى.

ولا شك أن التدابير الواقية تمثل الجدار الأول في مكافحة الجريمة ومنعها والشريعة الإسلامية باعتبارها تشريعاً كاملاً لم تكن بمنأى عن ذلك، بل عنيت بهذا النوع من الجرائم عناية كبيرة، ومن ضمن ذلك اتخاذها التدابير الوقائية من الجرائم القولية، وكان منهجها في ذلك منهجاً فذاً شأن كل تشريعاتها، الأمر الذي يستدعي الوقوف عند هذه التدابير وبحثها.

ومن هنا تكمن إشكالية الدراسة والتي يمكن حصرها في التساؤل التالي: ما هي التدابير التي جاءت بها الشريعة الإسلامية للوقاية من الجرائم القولية؟

## ثانياً: أهمية الدراسة:

تكمن أهمية هذه الدراسة في المسائل التالية:

- ١- أهمية التدابير الوقائية باعتبارها أولى خطوات مكافحة الجريمة والحد منها.
  - ٢- الأثار الخطيرة للجرائم القولية على الفرد والمجتمع.
  - ٣- الارتباط الوثيق بين الجرائم القولية وبين كثير من الجرائم.
  - ٤- تعدد أشكالها وأنماطها وصورها ، وتغيرها مع تغير الزمان.
- ٥- الانتشار الواسع لهذه الجرائم بحكم ارتباطها بجزء هام من الإنسان وكثير الاستعمال لديه.
- ٦- خصوصية هذا النوع من الجرائم من بين الجرائم الأخرى بتدابير خاصة به.
- ٧- ضرورة الوقوف على التدابير التي جاءت بها الشريعة الإسلامية في هذا النوع من الجرائم وصولاً إلى توظيفها توظيفاً سليماً يضمن تحقيق الأهداف المرتجاة وراء تشريعها.
- ٨- الاختلاط الواضح في بعض المفاهيم والمبادئ ولدى بعض المذاهب الفكرية فيما يتعلق بالحرية وضرورة إطلاق العنان للقول وموقف الإسلام منها.

#### ثالثاً: أهداف الدراسة:

تبرز أهم أهداف هذه الدراسة من خلال ما يلي:

- ١- التعرف على أهم الجرائم القولية.
- ٢- التعرف على منهج الإسلام في التعامل مع اللسان.
- ٣- الوقوف على أهم التدابير الوقائية التي جاءت بها الشريعة الإسلامية للوقاية من الجرائم القولية.
  - ٤- الإحاطة بأهمية هذه التدابير في الوقاية من الجرائم القولية.

## رابعاً: تساؤلات الدراسة:

تتحصل فيما يلي:

- ١- ما أهم الجر أنم القولية؟
- ٢- ما منهج الإسلام في التعامل مع اللسان؟
- ٣- ما أهم التدابير الواقية من الجرائم القولية التي جاءت بها الشريعة الإسلامية؟
  - ٤- ما أهمية هذه التدابير في الوقاية من الجرائم القولية؟

### خامساً: مصطلحات ومفاهيم الدراسة:

#### ١ \_ التدابير:

التدابير جمع تدبير، والتدبير من دَبَّر الأمر وتدبره، ومعناه نظر في عاقبته واستدبره: أي رأى في عاقبته ما لم ير في صدره، وعرف الأمر تدبراً: أي بآخره والتدبير في الأمر أن تنظر إلى ما تؤول إليه عاقبته، والتدبر: أن يتدبر الرجل أمره، ويدبره: أي ينظر في عواقبه ().

. ( ) " : ":

#### : - é

وقاه الله وقياً ووقاية: صانه، وأصل الكلمة: وقى، ووقيت الشيء إذا صنته وسترته عن الأذى، قال تعالى: ﴿قُوكَاهُمُ اللَّهُ شَرَّ دَلِكَ الْيَوْمِ ﴾ ()
.

. ï/ ( ) (1)

. / ( ) (2)

.( ) (3)

. ï / ( ) (4)

- ê

جمع جريمة ، "وجرم فلان: أذنب، كأجرام، وأجرم فهو مجرم، والجُرم بالضم: الذنب" ().

. ( ) "

: -ë

"القول يستعمل على عدة أوجه، كاستعماله للمركب من الحروف المبرز بالنطق مفرداً أو جملة" ().

:

#### سادساً: حدود الدراسة:

ما سأذكره في هذه الدراسة من التدابير لا يختص بنوع معين من الجرائم القولية، أما ما سأعرض له من تلك الجرائم فقد اقتصرت على القذف، والسب والشتم والتنابز بالألقاب، والغيبة، والنميمة وشهادة الزور، والدعوة إلى البدع، والإرجاف في الأرض، حيث سيتم تعريفها وحكمها والحكمة من تحريمها بصورة موجزة.

#### سابعاً: الدراسات السابقة:

لم أقف على دراسة تناولت هذا الموضوع بعينه، ولكن هناك بعض الدراسات التي عرضت لمنهج الإسلام في الوقاية من الجريمة بشكل عام، أما الدراسات التي تناولت الجرائم القولية فمنها:

#### الدراسة الأولى: صيانة الإسلام للعرض والنسب:

هذه دراسة قدمها الباحث: شرف بن علي الشريف، لنيل درجة الماجستير من شعبة الفقه وأصوله بكلية الشريعة والدراسات الإسلامية بجامعة أم القرى بمكة المكرمة في عام ١٣٩٢هـ.

- الهدف من الدارسة: تهدف إلى إبراز مكانة الفقه الإسلامي في صيانة العرض والنسب.
  - منهج الدراسة: اتبع الباحث فيها منهجاً نظرياً.

(1)

. î (2)

(3)

(ï)

- محتويات الدراسة: قسم الباحث هذه الدراسة إلى مقدمة وقسمين تحدث في المقدمة عن العقوبات التي كانت قبل الإسلام، أما القسم الأول فتضمن بابين، تحدث في الباب الأول عن جريمة الزنا وطرق إثباتها والعقوبات التي وضعها الإسلام لمن تثبت عليه، وتحدث في الباب الثاني عن جريمة اللواط وما في حكمها، أما الباب الثاني فهو عن جريمة القذف، وقسمه إلى ثلاثة فصول، تناول في الفصل الأول تعريف القذف، وحكمه، والحكمة من تحريمه، والشروط الموجبة للحد على القاذف، وألفاظ القذف، وفي الفصل الثاني تحدث عما يثبت به القذف، وأما الفصل الثالث فهو عن عقوبة القاذف، وحكم توبته ، وفي القسم الثاني من هذه الدراسة تناول الباحث قذف الزوج لزوجته وما يتعلق بذلك من أحكام.
- النتائج والتوصيات: لم يذكر البحاث في دراسته النتائج والتوصيات بل عرض في الخاتمة ما يعيشه المسلم من حياة آمنة في ظل الشريعة الإسلامية، وأنها صالحة لكل زمان ومكان.
- ما تميزت به الدراسة الحالية: تميزت الدراسة الحالية بأنها تتطرق للجرائم القولية الموجبة للتعزير والحد، مع التركيز على التدابير الواقية من الجرائم القولية في الإسلام.

الدراسة الثانية: عقوبة جريمة القذف في الشريعة الإسلامية:

هذه دراسة قدمها الباحث: عبدالله بن سليمان العبيدان، لنيل درجة الماجستير من المعهد العالي للقضاء بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض في عام ١٣٩٣هـ.

- الهدف من الدراسة: بيان عقوبة جريمة القذف في الشريعة الإسلامية.
- منهج الدراسة : اتبع الباحث منهجاً نظرياً، باستقراء أقوال الفقهاء تجاه هذه الجريمة .
- محتويات الدراسة: قسم الباحث هذه الدراسة إلى مقدمة وثلاثة أبواب وخاتمة، حيث تضمنت المقدمة تعريف الجريمة وأقسامها، وتعريف العقوبة والغرض منها وأقسامها، وفي الباب الأول تناول مفهوم القذف حيث عرفه وبين صيغه وصوره، وفي الباب الثاني تحدث عن شروط إقامة الحد على

القاذف، وفي الباب الثالث تعرض لأحكام القذف حيث أشار إلى تحريم القذف وبيان الأدلة في ذلك، والعقوبات التي تلحق القاذف وهل المغلب في حد القذف حق الله تعالى أو حق العبد؟

- · النتائج والتوصيات: لم يذكر الباحث النتائج ، وإنما خصص الخاتمة للقذف بغير الزنا من السباب والشتم ونحوهما وما يتعلق بذلك من أحكام.
- ما تميزت به الدراسة الحالية: تميزت الدراسة الحالية بأنها تناولت القذف وغيره من الجرائم القولية الأخرى بصورة موجزة، مع بيان التدابير الواقية من الجرائم القولية في الإسلام

# الدراسة الثالثة: أحكام القذف في الشريعة الإسلامية:

هذه دراسة قدمها الباحث: عبدالرزاق بن علي الفحل، لنيل درجة الماجستير من شعبة الفقه بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة في عام ١٤٠٠هـ.

- الهدف من الدراسة: بيان أحكام القذف في الشريعة الإسلامية.
- منهج الدراسة: اتبع الباحث فيها منهجاً نظرياً، وتطرق إلى قضية واحدة من سجل ضبط المحكمة الشرعية بمكة المكرمة.
- محتويات الدراسة: قسم الباحث هذه الدراسة إلى مقدمة وثلاثة أبواب وخاتمة، تحدث في المقدمة عن مقاصد الشريعة الإسلامية وطرقها في حماية المجتمع من التعدي على الأعراض، وفي الباب الأول تحدث عن مفهوم القذف فبين تعريفه وحكمه والحكمة من تحريمه وعن شمول القذف للذكور والإناث، وفي الباب الثاني تناول القذف الموجب للعقوبة والشروط الواجب تحققها في القاذف والمقذوف وصيغ القذف أما الباب الثالث فتعرض فيه لدعوى القذف وشروطها وعقوبة القذف.
- النتائج والتوصيات: أشار الباحث إلى بعض النتائج التي من أهمها:
- ١- أن الشريعة الإسلامية تكفل سعادة البشرية وفي تطبيقها المحافظة على أعراض الناس ومصالحهم.
- ٢- أن الدول التي تطبق شرع الله تعالى تحيا حياة طيبة يشعر فيها الفرد بالأمن والاطمئنان.

- ما تميزت به الدراسة الحالية: تتطرق الدراسة الحالية إلى التدابير الواقية من الجرائم القولية في الإسلام، مع عرض مختصر لأهم الجرائم القولية الموجبة للحد والتعزير.

## الدراسة الرابعة: الجرائم القولية الموجبة للتعزير:

هذه دراسة تقدم بها الباحث: عبدالمجيد بن عبدالرحمن الدرويش لنيل درجة الماجستير من المعهد العالي للقضاء بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض في عام ١٤١٣هـ.

- الهدف من الدراسة: بيان بعض الجرائم القولية التي توجب التعزير.
- منهج الدراسة: اتبع الباحث فيها منهجاً نظرياً بذكر أقوال الفقهاء في المسائل التي يعرض لها مقرونة بأدلتها ومناقشتها مع الترجيح.
- محتويات الدراسة: قسم الباحث دراسته إلى مقدمة وتمهيد وبابين وخاتمة، تحدث في المقدمة عن أهمية الموضوع والمنهج المتبع، وذكر في التمهيد حقيقة الجرائم والتعزير، وفي الباب الأول تناول التلفظ بالقول الموجب للتعزير ذكر فيه خطر اللسان واهتمام الشارع بحفظه، والسب والشتم والحكم فيهما مع الأدلة على ذلك والعقوبة المترتبة عليهما، وتعرض للقذف بغير الزنا وألفاظه والعقوبة فيه، كما تحدث عن الكذب وعقوبته، أما في الباب الثاني فقد ذكر الباحث التلفظ بالقول الموجب للتعزير والضمان حيث تحدث عن شهادة الزور والأحكام المتعلقة بها.
- النتائج والتوصيات: ذكر الباحث في الخاتمة ملخصاً تناول فيه ما تطرق إليه في در استه.
- ما تميزت به الدراسة الحالية: تتناول الدراسة الحالية التدابير الواقية من الجرائم القولية في الإسلام مع التعريف ببعض الجرائم القولية الموجبة للحد أو التعزير.

. .

- Î

· : - - -

--

( ) -î

· : -

· · ·

: .

· :

وأوصى الباحث بما يلى:

1- تشديد العقاب على مرتكبي الجريمة القولية وتنفيذ العقوبة علناً ليتحقق الردع العام والخاص.

٢- جمع شتات أحكام القضاء وتبويبها ونشر ملخصها ومضومنها.

٣- تحصين الأفراد والجماعات بالقيم الأخلاقية والدينية .

- ما تميزت به الدراسة الحالية: ذكر الجرائم القولية الموجبة للحد والتعزير بشكل موجز مع بيان التدابير الواقية من تلك الجرائم في الإسلام.

#### ثامناً: منهج الدراسة:

سأسلك في هذه الدراسة المنهج الاستقرائي التحليلي، وفيما يلي بيان لمعالم هذا المنهج:

1- عند تناولي لقضايا الموضوع فإنني استشهد بكتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم بما يؤيد ما أشرت إليه ، وأذكر ما يتيسر من كلام المفسرين وشراح الحديث، سعيا إلى تأصيل الموضوع وإيضاح جوانبه.

٢- لم أتعرض إلى اختلافات العلماء عند ذكري للقضايا الفقهية إلا فيما

- رأيت دليله قوياً وحجته متوجهة، ونسبت الأقوال إلى أهلها بالرجوع إلى كتب كل مذهب.
- ٣- لم أناقش التعريفات الاصطلاحية خشية الإطالة ولعدم علاقة هذا الأمر بصلب الموضوع الذي أبحثه.
- 3- إذا نقلت نصاً دون أن أتصرف فيه ، فإني أضعه بين قوسي تنصيص صغيرين، وأشير في الحاشية إلى مرجعه ذاكراً اسم الكتاب ومؤلفه ودار النشر وسنته ومكانه ورقم الطبعة وتاريخها إن وجدا ورقم الجزء والصفحة، حيث أورد هذه المعلومات كاملة عند ذكري للمرجع أول مرة، وعند تكرر ذكره أكتفي باسمه ومؤلفه ورقم الجزء والصفحة أما إذا نقلت النص بالمعنى أو بتصرف فيه، فإني أجعله في المتن خالياً من علامات التنصيص وأشير إلى مرجعه في الحاشية بدون كلمة (انظر).
- ٥- إذا وردت آية كريمة في المتن، فإني أذكر في الحاشية اسم السورة ورقم الآية.
- 7- إذا استشهدت بحديث شريف في المتن، فإني أذكر في الحاشية تخريجه من كتب السنة المعتمدة، فإن كان في صحيح البخاري ومسلم أو في أحدهما فلا أذكر درجته وكلام العلماء في ذلك، وإن كان في غيرهما فإنني أشير إلى ما قاله بعض المحققين في درجة إسناده دون إطالة في ذلك
- ٧- وضعت ترجمة موجزة في الحاشية لمن ورد ذكره من الأعلام في المتن تكون عند أول ورود ذكر له.

٨- قمت بتوضيح معاني بعض المفردات الغريبة .

تاسعاً: خطة الدراسة:

الفصل التمهيدي: ويتضمن الإطار المنهجي للدراسة ، ويشتمل على ما يلي:

الفصل الأول: مفهوم التدابير الواقية، ويتضمن ثلاثة مباحث:

: : .

. : . :

. :

# الفصل الثاني: الجرائم القولية في الشريعة الإسلامية ، ويتضمن تمهيداً وخمسة مباحث:

: :

الفصل الثالث: منهج الإسلام في التعامل مع اللسان ، ويتضمن ثلاثة مباحث:

الفصل الرابع: التدابير المتعلقة بإعداد الفرد للوقاية من الجرائم القولية ، ويتضمن أربعة مباحث: · .

· :

.

# الفصل الخامس: التدابير المتعلقة بإعداد المجتمع للوقاية من الجرائم القولية، ويتضمن خمسة مباحث:

# الفصل السادس: العقوبات الزاجرة عن الجرائم القولية، ويتضمن أربعة مباحث:

:

. :

. :

. :

# الفصل الأول مفهوم التدابير الواقية

# ويتضمن ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: معنى التدابير الواقية.

المبحث الثاني: الأسس التي تقوم عليها فكرة التدابير الوقائية .

المبحث الثالث: التدابير الوقائية في الشريعة الإسلامية .

# المبحث الأول

# معنى التدابير الواقية

قبل ذكر الأسس التي تقوم عليها فكرة التدابير الواقية فإنه يحسن أن أعرفها في اللغة والاصطلاح.

## المطلب الأول: معنى التدابير: أولاً: معنى التدابير لغة:

التدابير جمع تدبير، والتدبير من دَبَّر الأمر وتدبره، ومعناه نظر في عاقبته ، واستدبره: أي رأى في عاقبته ما لم ير في صدره ، وعرف الأمر تَدَبُّراً : أي بآخره والتَدَبُّر في الأمر : أن تنظر إلى ما تؤول إليه عاقبته، والتدبر : التفكر فيه ، وفلان ما يدري قبال أمره من دباره : أي أوله من آخره ، ويقال: إن فلاناً لو استقبل من أمره ما استدبره لهدي لوجهة أمره: أي لو علم في بدء أمره ما علمه في آخره لاسترشد لأمره ، والتَدَبُّر : أن يتدبر الرجل أمره ويدبره : أي ينظر في عواقبه ، وفي القرآن الكريم : ﴿ أَفُلُمْ يَدَبَّرُوا الْقُولُ ﴾ (١) أي ألم يفهموا ما خوطبوا به في القرآن الكريم : ﴿ أَفُلُمْ يَدَبَرُونَ الْقُرْآنَ ﴾ (١) أي ألم يفهموا ما خوطبوا به في القرآن ؟ وقوله تعالى: ﴿ أَفُلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ ﴾ (١) أي ألم يفهموا ما خوطبوا به في عقبروا ؟ فالتدبر هو التفكر والتفهم (٤).

وفي تاج العروس: "والتَدَبُّر: النظر في عاقبة الأمر أي إلى ما

. ( ï ): (1) . (ï ): (2)

 $\hat{i}$  / (3)

تؤول إليه عاقبته"(١).

#### ثانياً: معنى التدابير اصطلاحاً:

التدبير: "وسيلة للحصول على نتيجة محددة، وقاية أو مساعدة أو معاقبة ، والتدبير التحفظي: تدبير عملي يتخذ لوقاية حق أو شيء" (2).

والتدابير الزجرية: "هي مجموعة الإجراءات التي تتخذها الدولة لمنع الجريمة وحماية المجتمع من المجرمين وضمان سلامة الناس وأمنهم ليعيشوا هادئين مطمئنين ويتمكنوا من أداء واجبهم الديني والدنيوي في راحة واطمئنان" (3).

# المطلب الثاني: معنى الواقية: أولاً: معنى الواقية لغة:

وفي الصحاح: "اتقى يتقي، أصله أوتقى على افتعل، والتقوى والتقى واحد ووَقاه الله وقاية بالكسر، أي حفظه، والوقاء: ما وقيت به شيئا" (6)

( ) (1) (1) (2) (2) (3) (4) (5) (6) (6) (6)

# ثانياً: معنى الواقية اصطلاحاً:

الوقاية: "حماية مأمور بها للدفاع عن مصالح أساسية، والوقائي بخلاف الردعي وهو ما ينزع إلى الوقاية من الإجرام أو منعه أو تقليصه سلفاً بمكافحة أسبابه" (١).

ثالثاً: معنى التدابير الواقية: مجموعة الإجراءات التي يتم اتخاذها لمنع الجريمة، حتى يعيش الناس في أمان ليتمكنوا من أداء واجباتهم الدينية والدنيوية.

. ï ð : (1)

# المبحث الثاني التي تقوم عليها فكرة التدابير الوقائية

تقوم فكرة التدابير الوقائية على نظريات أسباب الجريمة (١)، أي العوامل التي تساهم في وجود العمل الإجرامي.

وتحديد أسباب الجريمة فيه صعوبة بالغة واجهت العلماء والباحثين ، ومكمن تلك الصعوبة في المفهوم العلمي للسبب الذي يعني أنه مقدمة لازمة وكافية لواقعة تالية، أي لابد لكي يعد الأمر سبباً لنتيجة ما أن يكون لازماً وكافياً لوقوعها (2).

ومما لا شك فيه فإن الجريمة تعد من الظواهر الاجتماعية الخطيرة التي تواجه الإنسان منذ وجوده، ويزداد خطرها بازدياد التقدم العلمي في مختلف المجالات ولما كان الأمر كذلك فإن الإنسان حاول جاهداً أن يضع لها حداً يمنعها أو يقلل منها، ولذا فإن هناك دراسات عديدة منذ القدم بحثت عوامل الجريمة والأسباب المؤدية إليها ومن ذلك محاولات الفلاسفة، فقد ذكر سقراط أن السلوك الإجرامي يرجع إلى الجهل فالفرد في نظره يسلك طريق الشر عن جهل منه دون قصد وتعمد ، فلو علم طريق الفضيلة لاتجه إليه .

أما أفلاطون فيرى أن الانحراف لا يعود إلى سبب طبيعي في الإنسان ولكنه يرجع إلى شيطان يحمله الشخص المجرم.

وأرسطو يرى أن للظروف المحيطة بالإنسان أثراً في تكوين سلوكه (3).

تلك هي التصورات القديمة التي ظهرت في تفسير السلوك الإجرامي ثم تلاها اتجاهات مختلفة لتفسير ذلك السلوك مستفيدة من التقدم العلمي الهائل والذي أثر بدوره في حياة المجتمع.

. (1) . ïï ( )

(2)

. Î Ï

. Õ- Ï (3)

وسوف أعرض باختصار لثلاثة اتجاهات في تفسير السلوك الإجرامي، هي الاتجاه الفردي، والاتجاه الاجتماعي، والاتجاه التكاملي.

أولاً: الاتجاه الفردي في تفسير السلوك الإجرامي:

هذا الاتجاه يرى أن أسباب الجريمة راجعة إلى الفرد المجرم نفسه، وهو يتفرع إلى قسمين هما:

أ - التفسير البيولوجي: ويقوم هذا التفسير على أساس أن اتجاه الإنسان إلى الجريمة وراءه استعداد فطري موروث لديه، وقائد هذا الاتجاه هو الطبيب الإيطالي (سيزار لمبروزو) (١).

فهناك رابطة بين الأوصاف والسمات الجسدية للشخص وبين سلوكه الإجرامي<sup>(2)</sup>.

ب – التفسير النفسي: وينزع هذا الاتجاه إلى أن الجريمة وليدة مظاهر نفسية أو أعراض وعوامل نفسية ، نتيجة لأمور عدة منها: الصراع النفسي الداخلي، أو الصراع مع المجتمع، أو عدم التوازن النفسي، أو نتيجة لفشل في إرضاء رغبات النفس وإشباع حاجاتها (3).

## ثانياً: الاتجاه الاجتماعي في تفسير السلوك الإجرامي:

يرد هذا الاتجاه أسباب الجريمة إلى عوامل اجتماعية مختلفة تحيط بالفرد وتؤثر عليه، كالفقر الذي يعد سبباً قوياً في تكوين السلوك المنحرف، وتطور البناء الاجتماعي، وازدياد نمو السكان وما ينتج عنه من مشكلات كثيرة (4).

# ثالثاً: الاتجاه التكاملي في تفسير السلوك الإجرامي:

ويعتبر هذا المنهج وسطاً بين الاتجاهات السابقة، ويقوم على الإفادة من العلوم جميعها، ويرى أن السلوك الإجرامي هو نتيجة لعوامل مختلفة، بعضها يتعلق بالبيئة، ولا يقف عند سبب دون غيره، ولا يغفل أي عامل من العوامل المؤثرة في حياة الإنسان

<sup>(1)</sup> 

<sup>(2)</sup> 

<sup>(3)</sup> 

<sup>(4)</sup> 

سواء كانت ذاتية عضوية أو نفسية أو خارجية (١).

وأما في الشريعة الإسلامية فينظر للجريمة على أنها سلوك خطير يهدد أمن المجتمع ويتعرض لمصالحه ، ويستحق فاعله المجازاة.

كما أنه لآ يمكن إغفال العوامل المؤدية لهذا السلوك الإجرامي والتي تصدت لها الشريعة الإسلامية سواء أكانت نفسية أو اجتماعية أو عضوية فاهتمت بالنفس البشرية، وأوضحت إمكانية وقوعها بين عامل الخير والشر لأنهما عاملان فطريان موجودان في كل نفس، ولا ترجيح لأحدهما إلا بتأثير القيم الفطرية أو المكتسبة في العقل (). ونبهت لهذا الآية الكريمة: ﴿وَنَقْسٍ وَمَا سَوَّاهَا \* قَالُهُمَهَا قُجُورَهَا وَتَقُواهَا ﴾ (). قال مجاهد () - رحمه الله — في معنى هذه الآية: "أي عرفها طريق الفجور والتقوى" ().

ولم تغفل الشريعة الإسلامية تأثير العامل الوراثي (). فقد وجه الرسول على من يريد الزواج أن يتخير من النساء، فقال عليه الصلاة والسلام: "تخيروا لنطفكم، وأنكحوا الأكفاء، وأنكحوا إليهم" (أ).

. (1)

(2)

 $.(\hat{i} \quad \hat{i}):$  (3)

: (4)

. ( ð- ï/

(5)

. / î

(6)

 $(\eth \ddot{})$ 

. ð/ ï

رضيعينه .

) "

(éï)

كما بينت الشريعة الإسلامية أن للمحيط الاجتماعي الذي يعيش فيه الإنسان أثراً بالغاً في تكوين شخصيته ورسم سلوكه، وفي هذا الشأن يقول النبي في : "ما من مولود إلا يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه وينصرانه ويمجسانه، كما تنتج البهيمة بهيمة جمعاء هل تحسون فيها جدعاء ؟" (١) ولهذا فإن للأسرة والأصدقاء دور كبير في تشكيل ثقافة الفرد والتأثير عليه ودفعه لنهج سلوك معين.

وقد بين النبي شخصرورة اختيار الصحبة الصالحة، لتأثر الإنسان بمن يصاحبه ويخالطه، فعن أبي هريرة (٢) – رضي الله تعالى عنه - بمن يصاحبه ويخالطه، فعن أبي هرين خليله فلينظر أحدكم من يخالل" (٣) .

قال الخطابي (٤) - رحمه الله - في معنى هذا الحديث: "لا تخالل

```
Î
                              .( ï/
                       . ( /
     ï)
                                          (1)
                           . î/
                                          (2)
    .( /
(ï )
                                          (3)
        ": (îð)
  .( ði/
                ð
. (î / ððî
                                   ). ïï
```

إلا من رضيت دينه وأمانته، فإنك إذا خاللته قادك إلى دينه ومذهبه، فلا تغرر بدينك و لا تخاطر بنفسك، فتخالل من ليس مرضياً في دينه ومذهبه" (١)

وبالإضافة لما سبق فإن الشيطان حريص أشد الحرص على إغواء ابن آدم وإضلاله وصرفه عن الطريق المستقيم والدفع به إلى الجرائم المختلفة ابتداء من الصغائر حتى الكفر بالله تعالى (٢).

قال تعالى على السان إبليس: ﴿قَالَ قَيْمَا أَخْوَيْتَنِي الْقَعُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ الْمُسْتَقِيمَ \* ثُمَّ الْآتِيَنَّ هُمْ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَنْ شَمَائِلِهِمْ وَالا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ ﴾ (٣).

ويقول النبي الله الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم" (٤) . ومما تقدم يتضح أن أسباب الجريمة في الإسلام إما أن تكون نفسية أو راجعة للبيئة الاجتماعية بالإضافة إلى غواية الشيطان .

ومهما يكن الأمر فإن منع الجريمة ابتداءً بالوقاية منها، وقمعها إذا وقعت مطلب ملح، ومسؤولية عظيمة تقع على كافة مؤسسات المجتمع، كما يجب أيضاً الاهتمام بمعرفة العوامل المؤدية للسلوك الإجرامي أيا كانت والقضاء عليها إن أمكن أو التقليل منها، حفاظاً على مصالح الأمة المعتبرة التي أمر الإسلام بحفظها وعدم الاعتداء عليها أو تهديدها.

. : (1)

. (2)

. î/

 $.(\hat{1}):$  (3)

 $(\hat{1})$ 

. ð/ î

(êç)

# المبحث الثالث التدابير الوقائية في الشريعة الإسلامية

اتخذت الشريعة الإسلامية منهجاً فريداً في الوقاية من الجريمة فعلية كانت أم قولية، حفاظاً على سلامة الفرد والجماعة ونشراً للأمن والطمأنينة، ولكي يستطيع الإنسان تأدية واجباته الدينية والدنيوية فإنه لابد من تهيئة المناخ الملائم له بالحفاظ على مصالحه الضرورية والحاجية والتحسينية وعدم انتهاكها أو تهديدها.

ومن هنا فقد قررت الشريعة الإسلامية تدابير وقائية عامة من الجرائم والمجرمين وتدابير وقائية خاصة ببعض الجرائم الكبرى كالزنا والسرقة والشرب وغيرها (1). وذلك وفق منهج إسلامي رفيع لا يعادله أي منهج ولا يساويه أي تشريع.

وتتمثل التدابير الوقائية ضد الجريمة في الإسلام في أمور عدة منها

:

- الإيمان بالله تعالى والعقيدة الصحيحة، وهذا هو خط الدفاع الأول ضد الجريمة فمتى ما فقد الإنسان الوازع الديني أو ضعف لديه فإنه سيقع في السلوك المنحرف بما فيه اقتراف الجريمة، وقد قال الرسول على الذاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن ولا يشربها وهو مؤمن" (2).

والإيمان بالله تعالى يحقق السعادة والأمن للمجتمع ، قال الله تعالى: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ ﴾ ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ مُهْتَدُونَ ﴾

والإيمان بالله تعالى يجعل صاحبه في مراقبة دائمة لأفعاله وأقواله، فلا يفعل إلا خيراً، ولا ينطق إلا حقاً، خشية من الله تعالى واستحياء منه ورغبة في ثوابه.

- ومن التدابير الوقائية ضد الجريمة في الشريعة الإسلامية أداء ما

. ð

(2)

.î / (î)

. (i ): (3)

افترضه الله تعالى من العبادات، والعبادة كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية  $^{(1)}$  - رحمه الله — هي "اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الباطنة والظاهرة"  $^{(2)}$ . وهي متنوعة وكثيرة من صلاة وزكاة وصيام وحج وبر للوالدين وصلة للأرحام وذكر لله تعالى وغير ذلك ، وتشمل الفرائض والنوافل.

وأداء العبادات فوق ما رتب الله عليه من الأجر العظيم، فإنه يورث سعادة وطمأنينة للعبد ، ويمنعه من الوقوع في الشر والإثم، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الصَّلاةَ تَنْهَى عَنِ الْقَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ﴾ (3).

- كما أن الإسلام اهتم ببناء المجتمع الفاضل، الذي تسود فيه المحبة والأخوة والتعاون والتكافل، وهذا من شأنه أن يمنع وقوع الجريمة ابتداء ويساعد على قمعها إذا حدثت

- وأولى الإسلام الجانب التربوي في تكوين شخصية الإنسان اهتماماً بالغاً فربى أتباعه على حب الخير وكراهية الشر، وأمرهم بالتحلي بالأخلاق الفاضلة والابتعاد عن الرذائل بأنواعها المختلفة.

- ولم تغفل الشريعة الإسلامية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وما له من الأثر العظيم في حياة الناس، قال الله تعالى: ﴿وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةُ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَامُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُثْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ (4) . فالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من أهم العوامل المؤدية إلى صلاح المجتمع وتنقيته من الفساد والإجرام .

وإذا لم تتمكن تلك التدابير السابقة من الحيلولة دون وقوع الجريمة، فإن الله تعالى قد شرع عقوبات معينة لمن سولت له نفسه وارتكب ما نهى الله عنه، وهذا من شأنه أن يصلح الجاني ويطهره، كما أنه في الوقت نفسه يزجر الآخرين عن أن يسلكوا مسلكه ، هذا بالإضافة إلى ما وضعته الشريعة

: (1)

). î ï :

. ( /

(2)

. ( ): (3)

.():

الإسلامية من تدابير وقائية خاصة بكل جريمة، وهذه التدابير تختلف وتتنوع تبعاً لكل جريمة.

ومن ذلك ما أمر الله تعالى به المرأة من البقاء في البيت وعدم التبرج، قال جل شأنه: ﴿وَقَرْنَ فِي بِئِوتِكُنَّ وَلا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الأولَى ﴾ (١)

ومما سبق يتضح أن الإسلام اهتم بأمر الوقاية من الجريمة، حفاظاً على سلامة المجتمع ومصالحه، وسيأتي مزيد بيان لهذا في الفصول القادمة .

| .( | ): | (1) |
|----|----|-----|

# الفصل الثاني

# الجرائم القولية في الشريعة الإسلامية

:

: مفهوم الجرائم القولية.

: القذف.

: الغيبة والنميمة.

:السب والشتم والتنابز بالألقاب.

: شهادة الزور.

: الدعوة إلى البدع والإرجاف في الأرض.

# الفصل الثاني الجرائم القولية في الشريعة الإسلامية

إن النفس البشرية بفطرتها التي خلقها الله عليها تواقة إلى الأمن والطمأنينة، وإلى الهدوء والسكينة، ومبغضة للأفعال والأقوال المشينة. وقد نهى الإسلام عن السلوك المنحرف قولاً وفعلاً ورتب عليه عقاباً في الدنيا والآخرة، ليستطيع الإنسان أن يعيش بأمان، مؤدياً ما عليه من واجبات ومتمتعاً بما له من حقوق.

وفي الشريعة الإسلامية مقاصد عظيمة وكليات أساسية أمر الله تعالى بحفظها ومنع الاعتداء عليها، وهي كما يقول الشاطبي (1) - رحمه الله - : "ومجموع الضروريات خمسة، وهي: حفظ الدين، والنفس، والنسل، والمال، والعقل، وقد قالوا: إنها مراعاة في كل ملة" (2).

وحول تلك المصالح يقول الإمام الغزالي (3) - رحمه الله - : "وتحريم تفويت هذه الأصول الخمسة والزجر عنها يستحيل ألا تشتمل عليه ملة من الملل وشريعة من الشرائع التي أريد بها إصلاح الخلق، ولذلك لم تختلف الشرائع في تحريم الكفر والقتل والزنا والسرقة وشرب المسكر" (4) .

والجريمة كما قد تقع بيد الإنسان وقدمه ، فإنها قد تحدث باللسان أيضاً وربما فاق خطرها وعظمت نتيجتها بقية الجرائم التي تقع عن طريق الجوارح الأخرى، ولهذا حرم الإسلام القذف والسب والشتم

: (1)
) î ð :
: (2)
: (3)
).
(1)
: (4)

والغيبة والنميمة والتنابز بالألقاب وشهادة الزور وغيرها من الجرائم القولية ، قال تعالى: ﴿لا يُحِبُّ اللّهُ الْجَهْرَ بِالسّوعِ مِنَ الْقَوْلِ ﴾(١) ، وجعل عليها عقوبات حدية وتعزيرية ، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ عليها عقوبات حدية شُهَدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً ﴾ (2) ، فقرر عقوبة تم للم يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهُدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً ﴾ (2) ، فقرر عقوبة حدية للقذف، وعقوبات تعزيرية لبقية الجرائم القولية الأخرى. وفي هذا الفصل سأتحدث عن الجرائم القولية ، وقد رأيت من المناسب تقسيمه إلى تمهيد وخمسة مباحث كما يلى:

التمهيد: مفهوم الجرائم القولية.

المبحث الأول: القذف .

المبحث الثاني: الغيبة والنميمة.

المبحث الثالث: السب والشتم والتنابز بالألقاب.

المبحث الرابع: شهادة الزور.

المبحث الخامس: الدعوة إلى البدع والإرجاف في الأرض.

<sup>.(</sup> ï): (1)

<sup>.():</sup> 

# التمهيد مفهوم الجرائم القولية

قبل أن أتحدث عن أنواع الجرائم القولية وأحكامها ، فإنه من المستحسن أن أتعرض لمفهومها من الناحيتين اللغوية والاصطلاحية ولحرية القول في الشريعة الإسلامية، وقد قسمت هذا المبحث إلى مطلبين ، خصصت الأول لمعنى الجريمة القولية، والآخر لحرية القول في الشريعة الإسلامية .

# المطلب الأول: معنى الجريمة القولية:

أولاً: تعريف الجريمة لغة:

أصل الكلمة (جَرُم)، وتطلق في اللغة العربية ويراد بها عدة معانِ منها (١):

القطع ، فيقال: جَرَمَه يَجْرِمُه: أي قطعه، وجَرَمَ النخل جرماً وجراماً أي صرمه وقطعه.

ومنها: الكسب، فيقال: أجرم واجترم أي كسب لأهله، وجريمة القوم كاسبهم، قال تعالى: ﴿وَلا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى ألا تَعْدِلُوا الْقوم كاسبهم، قال تعالى : ﴿وَلا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى ألا تَعْدُلُوا الْمُو أَقْرَبُ لِلتَّقُورَى ﴾ (2) ، أي: لا يكسبنكم بغض قوم أن تعتدوا (3)

ومنها أيضاً: الذنب ، يقال أَجْرَمَ فلان: أي أذنب، وجنى جناية كأجرم، والجُرم الذنب، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ أَجْرَمُوا كَانُوا مِنَ الَّذِينَ الْجَرِمُوا كَانُوا مِنَ الَّذِينَ الْجَرِمُ وَالجُرم الذنب، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ النَّذِينَ الْجَرَمُوا كَانُوا مِنَ الَّذِينَ الْمَتَسَبُوا إِنْما فَكُورُ وَ اللهُ فَي الدنيا كانوا فيها من الذين أقروا بوحدانية الله وصدقوا به

Î

. (ï):

ï (3)

.( ð):

(êï)

یضحکون استهزاء منهم بهم" $^{(1)}$ . ويقول النبي  $\frac{1}{2}$ : "إن أعظم المسلمين جرماً من سأل عن شيء لم يحرم فحرم من أجل مسألته" ( $^{(2)}$ ) قال النووي ( $^{(3)}$ ) حرم فحرم من أجل مسألته" "والصواب الذي قال به جماهير العلماء في شرح هذا الحديث أن المراد بالجرم الإثم والذنب" (4) . ومن المعنى اللغوي يتضح أن الجريمة هي فعل مستهجن معاقب ثانياً: تعريف الجريمة اصطلاحاً: عرفها الماوردي (و) - رحمه الله - بقوله: "الجرائم محظورات شرعية زجر الله تعالى عنها بحد أو تعزير" (6). وعرفها أبو يعلى الفراء (7) - رحمه الله - فقال: "محظورات (1)(2)ï/ (ïð) ï / ( ï) (3) Î . ( ð/ï (4). /ï (5)) .( ï/ (6). Î (7).( / Ϊ

بالشرع زجر الله تعالى عنها بحد أو تعزير" (١).

والمراد بالمحظورات الشرعية: "هي إما إتيان فعل منهي عنه، أو ترك فعل مأمور به، وقد وصفت المحظورات بأنها شرعية إشارة إلى أنه يجب في الجريمة أن تحظرها الشريعة" (2). وبناء عليه فلا يطلق على الفعل أو القول بأنه جريمة إلا إذا كانت هناك عليه عقوبة حدية أو تعزيرية، وذلك بناء على تعريف الماوردي وأبي يعلى – رحمهما الله تعالى – .

ومما سبق يمكن القول بأن هناك تقارب بين المعنى اللغوي والاصطلاحي للجريمة، فكلاهما يحمل معنى الذنب والمعصية، الأمر الذي يوجب عقاباً دنيوياً يتمثل في الحد المقدر من الله تعالى، أو التعزير الموكول إلى ولي الأمر بالإضافة للعقاب الأخروي.

#### ثالثاً: تعريف القول لغة:

جاء في لسان العرب عن القول: "الكلام على الترتيب، وهو عند المحقق كل لفظ قال به اللسان تاماً كان أو ناقصاً، تقول: قال، يقول، قولاً، والفاعل قائل، والمفعول مقول، والجمع أقوال، وأقاويل جمع الجمع، قال يقول قولاً وقولة ومقالاً ومقالةً" (3).

وجاء في مُعجم مقاييس اللغة: "القول من النطق، يُقال: قال يقول قولاً، والمِقْوَل: اللسان ورجلٌ قولة، وقوَّالٌ: كثير القول" (4).

وفي القاموس المحيط: القول: الكلام، أو كل لفظ مَدَلَ به اللسان، تاماً أو ناقصاً، والجمع: أقوال، والقول في الخير، والقال والقيل والقالة في الشر، وتَقوَّلَ قولاً: ابتدعه كذباً، والقال: الابتداء، والقيل بالكسر:

(1)

. Î

(2)

. /

. / ( ) (3)

(4)

. /

الجو اب <sup>(1)</sup> .

## رابعاً: تعريف القول اصطلاحاً:

لم أقف على تعريف محدد للقول في الاصطلاح، ولكن قد يكون المعنى الاصطلاحي قريباً للمعنى اللغوي، وأورد هنا ما ذكره الراغب الأصفهاني (2) - رحمه الله — حول معنى القول واستعمالاته، حيث ذكر أن القول يستعمل على أوجه:

أظهر ها أن يكون للمركب من الحروف المبرز بالنطق، مفرداً كان أو جملة.

الثاني: يُقال للمتصور من النفس قبل الإبراز باللفظ: قولٌ، فيقال في نفسي قولٌ لم أظهره، قال تعالى: ﴿وَيَقُولُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ لَوْلا يُعَدَّبُنَا اللّهُ ﴾ (3).

الثالث: للاعتقاد ، نحو فلان يقول بقول أبى حنيفة .

الرابع: يقال للدلالة على الشيء.

الخامس: يقال للعناية الصادقة بالشيء، كقولك: فلان يقول بكذا.

السادس: يستعمله المنطقيون في معنى الحد، فيقولون: قول الجوهر كذا وقول العرض كذا ، أي: حدهما (4) وذكر غير ذلك من الاستعمالات.

وبعد أن عرضت لمعنى الجريمة والقول في اللغة والاصطلاح ، فإنه من المستحسن أن أعرف الجريمة القولية، وحيث لم أجد تعريفاً خاصاً بها في كتب الفقه الإسلامي ، فإنه من الممكن أن يقال عنها:

التلفظ بكل ما نهى الشارع عنه وجعل عليه عقاباً في الدنيا أو الآخرة. والجرائم القولية كثيرة ومتنوعة كالقذف ، والسب، والشتم، والغيبة، والنميمة، والتنابز بالألقاب، وشهادة الزور..

. ï (1) : (2) :

. ( / ). .(ï): (3)

: (4)

. ÏÏ

المطلب الثانى: حرية القول في الشريعة الإسلامية:

جاءت الشريعة الإسلامية كاملة لا نقص فيها، صالحة لكل زمان ومكان، قال الله تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَمَكان، قال الله تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَمَكان، قال الله تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمُ الْإسلامَ دِيناً ﴾ (١) .

فليس الأحد أن يحلل أو يحرم من تلقاء نفسه ، قال عز وجل: ﴿وَلا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَتُكُمُ الْكَذِبَ هَذَا حَلالٌ وَهَذَا حَرَامٌ لِتَقْتَرُوا عَلَى اللّهِ الْكَذِبِ ﴿ وَهَ لَا اللّهِ الْمَا تَصِفُ أَلْسِنَتُكُمُ الْكَذِبِ ﴾ (2) ومن القواعد المقررة في الإسلام ، قاعدة الأصل في الأشياء الإباحة (3) . ويشهد لهذا الأمر قوله عليه الصلاة والسلام: "إن الله فرض فرائض فلا تضيعوها، وحرم حرمات فلا تنتهكوها ، وسكت عن أشياء من غير نسيان، فلا تبحثوا عنها" (4) ، وقوله على : "إن أعظم المسلمين جرماً من سأل عن شيء لم يحرم، فحرم من أجل مسألته" (5) .

وهذه القاعدة العظيمة تجعل للإنسان حرية في حياته من قول وفعل وتفكير واعتقاد، إلا أن الإسلام ضبط تلك الحرية بما يحقق المصلحة ويدفع المفسدة ، وبما لا يتعارض مع قواعد الشريعة ومبادئها. وهذا يدل دلالة واضحة على اهتمام الإسلام بحقوق الإنسان التي كفلها له وتلك الحقوق ليست منحة من مخلوق يمن بها ويسلبها متى أراد، وإنما قررها الله تعالى رحمة بالبشر وتكريماً لهم (6) . قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي الْمُمَ ﴾ (7)

.( ):

.( ): (2)

(3)

: (4)

. /

) /

. ( î

. ð (5)

. ï . (6)

. (î ): (7)

وفي هذا المطلب سأتطرق لحرية القول في الشريعة الإسلامية مبيناً أهميتها والأسس التي تقوم عليها وتستند إليها ، والضوابط التي وضعها الإسلام لتلك الحرية.

# أولاً: أهمية حرية القول في الشريعة الإسلامية:

قرر الإسلام حرية القول للإنسان وقيدها بما يمنع العدوان والإساءة، وحينما دعا الله تعالى عباده للتفكر والتدبر وإعمال العقل ، وهذا يتضح في آيات عديدة، منها: قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ يَدَّكُرُونَ اللّهَ قِيَاماً وَقَعُوداً وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكّرُونَ فِي خَلْق السّمَاوَاتِ وَالأَرْض رَبّنا مَا خَلُقْتَ هَذَا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ فَقِبًا عَدَابَ النّار ﴾ (١) وقوله عز وجل : ﴿وَلَقَدْ دُرَأْنَا لِجَهَنّمَ كَثِيراً مِنَ الْجِنِّ وَالْأِنْسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لا يَقْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنُ لا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لا يَسْمَعُونَ بِهَا أُولِئِكَ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُ لا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَفْلا ثَعْامِ بَلْ هُمْ أَضَلُ أُولِئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ ﴾ (٤)، وقوله جل شأنه: ﴿وَفِي أَنْفُسِكُمْ أَفْلا تُبْصِرُونَ ﴾ (٤)، وقوله جل شأنه: ﴿وَفِي أَنْفُسِكُمْ أَفْلا تُبْصِرُونَ ﴾ (٤)،

فإنه ما دعاهم لذلك إلا ليمهد لهم سبيل الوصول إلى الرأي الرشيد والقول السديد (4)، وقد روى ابن مسعود (5) – رضي الله تعالى عنه - عن النبي أنه قال: "ما أنت بمحدث قوماً حديثاً لا تبلغه عقولهم إلا كان لبعضهم فتنة" (6)، وهذا أمر معلوم ومشاهد فإن الإنسان لا يستطيع الوصول إلى رأي سديد إلا بعد تعقل وتدبر وتفكر ، ومن أغفل هذا الأمر فلن يكون رأيه صواباً.

. ( ð ): (1)

.( î ð): (2)

.( ): (3)

ð . (4)

: (5)

. ( ð - ï /

. / (6)

) .

وحرية القول التي قررتها الشريعة الإسلامية لها فوائد عظيمة ، ونتائج حميدة للفرد والجماعة، فهي تؤدي إلى الإخاء والحب والاحترام، وتجمع الكلمة على الحق وتوحد صف الأمة، وتجعلهم في تعاون دائم، وود مستمر، وتقضي على النعرات الشخصية والطائفية (١) ، كما أنها تشعر الإنسان بوجوده وأهميته الأمر الذي ينعكس على فكره وعطائه بصورة إيجابية . وهذا كله في حال تقييد حرية القول بما يتوافق مع المنهج الإسلامي العظيم الذي يحقق المصالح ويدفع المفاسد .

إن المتأمل في المنهج الإسلامي في حرية القول، ليجد أنه في موقف وسط بين المناهج الأخرى، فهناك من لم يقيد حرية القول ولم يضبطها ، مما أدى إلى حدوث التباغض والتنافر والفرقة لديهم ، وقسم آخر سلب الناس هذا الحق ومنعهم من ممارسته، فحصل استبداد وظلم وكبت وتجريد من أبسط الحقوق، وأخلص مما سبق بأن حرية القول لها أهمية عظيمة وفائدة كبيرة، فهي بالإضافة إلى ما سبق طريق إلى نشر الخير والفضيلة، ودفع الشر والرذيلة، ولا أدل على ذلك مما حصل النبي وأصحابه في بداية الإسلام حينما لم يستطيعوا إيصال صوت الحق للناس كافة لضعفهم وقلة حيلتهم ، الأمر الذي حال دون انتشار الإسلام ، ولما قويت شوكتهم ذاعت وانتشرت كلمتهم ، قال الله تعالى: ﴿الَّذِينَ إِنْ مَكَنّاهُمْ فِي الأرْضِ أَقَامُوا الصَّلاة وَآتُوا الزّكاة وَأَمَرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَن الْمُنْكَرُ وَلِلَّهِ عَاقِبَة الأُمُور ﴾ (2)

ثانياً: أسس حرية القول في الشريعة الإسلامية:

ذكرت بأن الإسلام أباح حرية للقول ، وجعلها حقاً مشروعاً للإنسان وفق ضوابط معينة ، وفي ذلك تكريم وتشريف له وإظهار لقيمته

وتلك الحرية قد وضعت لها الشريعة الإسلامية عدة أسس تقوم عليها وتستند إليها، وهي:

ا ـ "الحكمة: و هي العلم النافع والحجج البالغة، والأدلة الدامغة التي تنير الحق وتبدد ظلام الباطل، ولا تدع مجالاً للشك أو الشبهة" (3) .

. / (1)

<sup>.():</sup> 

<sup>(3)</sup> 

٢ – "الموعظة الحسنة: النصيحة الممزوجة بالترغيب والترهيب.
 ٣ – المجادلة بالحسنى: وهي إقامة الحق في هدوء ودعة بلين ورفق إذ أن الغلظة وفرض الرأي يزيد المصر إصراراً على رأيه" (أ).
 وهذه الأسس قد جمعتها الآية الكريمة: ﴿ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (2)

قال الخازن (أد) - رحمة الله - في تفسير هذه الآية: "ادع إلى دين ربك يا محمد وهو دين الإسلام بالحكمة يعني بالمقالة المحكمة الصحيحة، وهي الدليل الموضح للحق المزيل للشبهة، والموعظة الحسنة، يعني وادعهم إلى الله بالترغيب والترهيب وهو لا يخفي عليهم أنك تناصحهم وتقصد ما ينفعهم ، ﴿وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ يعني بالطريقة التي هي أحسن طرق المجادلة من الرفق واللين من غير فظاظة ولا تعنيف" (أد) والشريعة الإسلامية وهي تضع تلك الأسس فإنها لم تغفل إقرار مبدأ الشورى (أد) ، بل أمرت به وحثت عليه، قال الله تعالى في وصف عباده المؤمنين : ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾ (أد) ، قال الحافظ ابن كثير (أد) - المؤمنين : ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾ (أي لا يبرمون أمراً حتى يتشاوروا

(1) .( ): (2) ÎΪ (3) ). î . ( / (4). î/ (5). Ï .( ï): (6)Î (7)). î î

فيه ليتساعدوا بآرائهم في مثل الحروب وما جرى مجراها"(١).

وفي تقرير هذا المبدأ احترام للفرد وإظهار لمكانته، وطريقة مثلى للوصول إلى أفضل الآراء وأرشدها.

ومما ينبغى التنبيه عليه أن حرية القول في الإسلام لا تتعارض مع ما أمر الله تعالى به من طاعة ولى الأمر ، بلَّ إن الله تعالى قد أوجب على المسلمين نصح الإمام وإرشاده، فعن عبادة بن الصامت (2) \_ رضى الله تعالى عنه - أنه قال: البايعنا رسول الله على السمع والطاعة في المنشط والمكره وأن لا ننازع الأمر أهله وأن نقوم أو نقول بالحق حيثما كنا لا نخاف في الله لومة لائم" (3) ، والله تعالى عندما أوجب طاعة ولى الأمر بقوله : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ٰ آمَنُوا أَطِّيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأمْرِ مِنْكُمْ قَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ قُرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِالْلَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ دُلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُويِلاً ﴾ (4) ، فإنه لم يسلب حرية القول من الإنسان ولم يمنعه من ممارستها إذا كانت وفق ضوابط معينة، والآية السابقة وإن نصت صراحة على طاعة ولى الأمر ، فإنها وبطريق غير مباشر قد نبهت على حرية القول وإبداء الرأى ، وأن مباشرة هذا الأمر ستؤدي إلى وقوع الخلاف ، وإلا إذا لم تعط هذه الآية حرية الرأي كظاهرة من ظواهر الحياة الإنسانية في المجتمع، وفي سياسة الأمة وتوجيهها ففيما يكون التنازع بين المؤمنين كرعية من جانب و أو لى الأمر من جانب آخر  $^{(5)}$ .

(1) . / : (2)

: ). .( - / / (îî) (3)

> . î / (î ð) .(ð): (4)

> > (5)

# ثالثاً: ضوابط حرية القول في الشريعة الإسلامية:

بينت فيما تقدم كيف وقف الإسلام موقفاً وسطاً بين من يرى حرية القول دون قيد ولا ضابط، الأمر الذي أدى إلى التباغض والتنافر وانعدام الأخلاق، ومن يرى تقييد تلك الحرية وسلب ذلك الحق من الإنسان، مما أدى إلى التضييق على الناس وكبتهم ومنعهم أبسط حقوقهم المشروعة لهم.

والشريعة الإسلامية عندما وضعت ضوابط معينة لحرية القول فإنها قد قصدت حماية الأخلاق والنظام بما يحقق للناس حياة آمنة مطمئنة وهذا دليل واضح على سلامة هذا المنهج وصلاحيته للتطبيق في كل زمان ومكان. والضوابط التي قررها الإسلام تسري على الجميع، ولا تمييز فيها لأحد دون سواه، وهي في النهاية تهدف إلى تحقيق المصلحة ودفع المفسدة ، وتلك الضوابط هي:

لإنسان أن يتمتع بتلك الحرية بما لا يتعارض مع ما نهى الله تعالى عنه، ولا يتعارض كذلك مع حقوق الآخرين وحرياتهم التي كفلها الإسلام لهم، فالفرد يتمتع بحقه وحريته دون الإضرار بحقوق غيره، فالحرية بلا قيود معناها الفوضى، والسلطة بلا قيود تعنى الطغيان (2).

ولهذا فالمسلم لا يغتاب ولا ينم ولا يشتم ولا يسب ولا يكذب ولا يشهد زوراً ولا ينشر بدعة، ولا يقول إلا خيراً ، قال عز وجل: ﴿لا يُحِبُّ اللّهُ الْجَهْرَ بِالسّوعِ مِنَ الْقُولِ إِلّا مَنْ ظُلِمَ وَكَانَ اللّهُ سَمِيعاً عَلِيماً ﴾ (3) ، وقد جاء في تفسير هذه الآية: إن الله لا يحب الجهر بالسوء من القول من جميع الخلق، وأن لا يدعو أحد على أحد إلا من ظلم فليس عليه جناح أن

. î ð

 $\widetilde{OO}$  (2)

. ( ï): (3)

ينتصر بمثل ما ظلم (1) ، وقال الحق تبارك وتعالى : ﴿ حُذِ الْعَفْوَ وَأَمُرُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَنِ الْجَاهِلِينَ ﴾ (2) ، وقال تعالى: ﴿ وَلا يَغْتَبُ بَعْضُكُمْ بَعْضُكُمْ بَعْضًا ﴾ (3) ، وغير ذلك من الآيات التي أمرت بالقول الحسن ونهت عن القول السيء أيا كان نوعه.

٣ – أن لا تستغل تلك الحرية في الإساءة إلى الدين وأهله، ونشر البدع والأفكار المنحرفة، وإثارة الشبهات، والدعوة إلى الفاحشة.

وقد قال تعالى مخدراً من نشر الفاحشة في المؤمنين: ﴿إِنَّ الَّذِينَ لَمِبُونَ أَنْ تَشْبِعَ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَدَابٌ أَلِيمٌ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرةِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ (4) ، وقال تعالى ممتدحاً من استخدم قوله في الدعوة إليه: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قُولاً مِمَّنْ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحاً وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (5)

ع - حذر الإسلام من الخوض في أعراض الناس، واتهامهم بما ليس فيهم والانتقاص منهم، والإساءة إليهم بأي لفظ كان، ورتب على ذلك عقاباً في الدنيا والآخرة.

- حرمت الشريعة الإسلامية القول على الله تعالى و على رسوله في من دون علم، والتحليل والتحريم اتباعاً لهوى النفس وميلها قال الله تعالى : ﴿قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْقُواحِشَ مَا ظَهْرَ مِنْهَا وَمَا بَطْنَ وَالإِنْمَ وَالْبِنْمَ وَالْبِنْمَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَنْ تُشْرِكُوا بِاللّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ سُلْطَاناً وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ (6)، وقال عز وجل: ﴿وَلا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ عَلَى اللّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ (6)، وقال عز وجل: ﴿وَلا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ السِنَتُكُمُ الْكَذِبَ هَذَا حَلالٌ وَهَذَا حَرَامٌ لِتَقْتَرُوا عَلَى اللّهِ الْكَذِبَ إِنَّ الّذِينَ اللّهِ الْكَذِبَ إِنَّ الّذِينَ يَقْتَرُونَ عَلَى اللّهِ الْكَذِبَ إِنَّ الّذِينَ يَقْتَرُونَ عَلَى اللّهِ الْكَذِبَ لا يُقْلِحُونَ ﴾ (7) ، جاء في تفسير هذه الآية : يقترون عَلَى اللّهِ الْكَذِبَ لا يُقلِحُونَ ﴾ (7) ، جاء في تفسير هذه الآية : الله تصفوا الأعيان بأنها حلال أو حرام من قبل أنفسكم، إنما المحرم

(1)

. ( ðð): (2)

. /

.():

. ( ð): (4)

. ( ): (5)

.(): (6)

. ( ): (7)

المحلل هو الله سبحانه"(١)

7 – أمر الله تعالى بالعلم والتثبت ، فلا ينطق الإنسان إلا عن علم ودراية ويكون متأكداً مما يذكر ، ولا يكفي مجرد الظن ، قال الله تعالى: ﴿وَلا يَقْفُ مَا لَيْسَ ﴿إِنَّ الظَنَّ لا يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْئا ﴾ (2) . ، قال تعالى: ﴿وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعُ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ اُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْوُولاً ﴾ (3) ، قال ابن كثير في تفسير هذه الآية : "إن الله تعالى نهى عن القول بلا علم بالظن الذي هو التوهم والخيال (4) . وليعلم الإنسان أنه مسؤول عما يقوله ومحاسب عليه، ومجزي به، قال تعالى: ﴿مَا يَلْفِطُ مِنْ قُولُ إلا لَدَيْهِ وَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ (5) . وإذا كان الأمر كذلك فلا يتكلم المرء إلا عن علم وبعد تثبت ، خاصة إذا تعلق الأمر بشأن عظيم كأعراض الناس وحقوقهم ولهذا فإن الله تعالى قد لام من تكلم في عائشة (6) - رضي الله تعالى عنها - في حادثة الإفك قال الله عز وجل: ﴿إِذْ تَلْقُونَهُ بِالسِنَتِكُمْ وَتَقُولُونَ بِأَقُواهِكُمْ مَا لَيْسُ لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ وَتَحْسَبُونَهُ هَيِّنًا وَهُوَ عِنْدَ اللَّهِ عَظِيمٌ ﴾ (7) .

وعلى أي حال فإن الواجب على المسلم أن يستعمل لسانه في طاعة الله تعالى وبما يعود عليه وعلى مجتمعه بالخير، وأن يحذر من استعماله في الشر والإساءة للآخرين والاعتداء عليهم، وأن ينتقي من الألفاظ أحسنها، ومن العبارات ألطفها ، حتى يقبل قوله ويُسمع صوته.

(1) . ï / . ( ): (2). ( ): (3) . î/ (4).( ï): (5) (6). Ï . ( / . ( ): (7) ولنا في رسول الله الأسوة الحسنة، فقوله حق وصدق وذكر وبر "، "ولم يكن رسول الله الله في فاحشا و لا لعانا ولا سباباً" (١).

. î / ( ðð) (1)

## المبحث الأول القذف

سبق أن أوضحت حرص الشريعة الإسلامية على مصالح الإنسان ، ومنع أي انتهاك أو تهديد لها بالفعل أو القول ، مع الاعتناء التام بحقوقه التي تكفل له حياة آمنة كريمة، يستطيع فيها أداء ما طلب منه وفرض عليه، ومن بين تلك الحقوق حقه في التعبير عن رأيه من غير إساءة ولا عدوان .

ولذا فإن الإسلام قد حرم بعض الأمور التي لها علاقة بالقول، ورتب عليها عقوبة في الدنيا والآخرة، حماية لأنفس الناس وأعراضهم من أن تصاب بسوء أو تمس بمكروه.

وفي هذا المبحث وما بعده سأذكر بعض الجرائم القولية – باختصار – معرفاً إياها ومبيناً حكمها وبعض الأمور المتعلقة بها .

وقد خصصِت هذا المبحث للقذف ، وجعلته في مطلبين هما:

المطلب الأول: تعريف القذف.

المطلب الثاني: حكم القذف والحكمة من تحريمه.

#### المطلب الأول: تعريف القذف:

#### أولاً: تعريف القذف لغة:

قَدُّفَ بِالشَّيء يَقَذِفُ قَدْفًا فَانْقَدَفَ: رمى، والتقاذفُ الترامي، وقَدْفَ المحصنة أي سبها، والقذفُ: السبُّ وهي القذيفة، والقذف بالحجارة الرمي بها (١). ويتضح من المعنى اللغوي للقذف أنه شامل لكل ما يُرمى به حسيًا كالحجارة أو الرمح، ومعنويًا بإطلاق اللفظ الذي يسيء لسمعة الإنسان وشرفه، ولربما انصرف لفظ القذف عند الإطلاق إلى المعنى الأخير.

#### ثانياً: تعريف القذف اصطلاحاً:

عرف الفقهاء القذف بعدة تعريفات ، أذكر منها ما يلي:

. Ï

```
- تعريف الحنفية : "الرمى بالزنا" (1) .
 وقيل في تعريفه: "نسبة المحصن إلى الزنا صريحاً أو دلالة" (2).
٢ - تعريف المالكية: "نسبة آدمي غيره لزنا أ وقطع نسب مسلم"
                                                                 . (3)
هذا هو التعريف العام للقذف عند المالكية ، أما التعريف الخاص
الموجب للحد فهو: "نسبة آدمي مكلف غيره حراً عفيفاً مسلماً بالغاً أو
                     صغيرة تطيق الوطء لزنا أو قطع نسب مسلم" ^{(4)}.
وقيل في تعريفه : أن يرمي القاذف المقذوف بالزنا أو بنفى نسبه ^{(5)}
     ^{(6)} " لتعريف الشافعية: "الرمي بالزنا في معرض التعيير ^{(6)} .
            وقيل : الرمى بالزنا في معرض التعيير لا الشهادة ^{(7)} .
                       ٤ - تعريف الحنابلة: "الرمى بالزنا" (8).
وقيل: "الرمي بزنا أو لواط أو شهادة بأحدهما ولم تكمل البينة" (و)
                                                                  (1)
                                                                  (2)
                                                                  (3)
ï /
                                                                  (4)
                                                                  (5)
                                                                  (6)
                                                                  (7)
                            . ï / ð
                                                                  (8)
                                 . ï /
                                                                  (9)
                                 ð/
                                           ð
```

وبناءً على التعريفات السابقة يتبين أن الفقهاء قد اتفقوا على أن القذف رمي بالزنا، وأضاف المالكية نفي النسب، ولم يشر إليه الآخرون لأن نفي النسب يتضمن رمياً بالزنا، ويمكن لي أن أضع تعريفاً يشمل القذف الصريح وغير الصريح، فأقول فيه:

رمي محصن بالزنا أو نفي نسبه صريحاً أو دلالة.

# المطلب الثاني: حكم القذف والحكمة من تحريمه: أولاً: حكم القذف:

القذف محرم بالكتاب والسنة والإجماع، وهو كبيرة من كبائر الذنوب، وقد استحق فاعله العقاب في الدنيا والآخرة كما أخبر الله تعالى ورسوله ، وسأذكر أدلة تحريمه فيما يلى:

١ \_ أدلة تحريمه من الكتاب الكريم:

لقد جاء في القرآن الكريم ما يدل صراحة على تحريم القذف، واستحقاق فاعله للجزاء ، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَاثُوا بِأَرْبَعَةِ شُهُدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً وَلا تَقْبَلُوا لَهُمْ شُهَادَةً أَبَداً وَأُولَئِكَ هُمُ الْقَاسِقُونَ ﴾ (١) .

حيث أوضح الحق تبارك وتعالى في هذه الآية الكريمة أن من يرمي محصناً من غير إقامة بينة تدل على صدق كلامه، فإنه يستحق الجزاء والعقاب في الدنيا والآخرة، وما ذلك إلا لأنه ارتكب جرماً عظيماً وإثماً كبيراً.

قال الجصاص  $\binom{2}{2}$  - رحمه الله تعالى — في تفسير هذه الآية: "قد خص الله تعالى المحصنات بالذكر، ولا خلاف بين المسلمين أن المحصنين مرادون بالآية، وأن الحد واجب على قاذف الرجل المحصن كوجوبه على قاذف المحصنة"  $\binom{2}{2}$ .

(2)

: : " " ). .( ï

(3)

( ê)

<sup>.() (1)</sup> 

ومن النصوص الواردة في عظم القذف وشدة عقابه ، قوله تعالى: ﴿إِنَّ الْدِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ الْغَافِلاتِ الْمُوْمِنَاتِ لُعِنُوا فِي الدُّنْيَا وَالاَّخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ أو نقي هذه الآية الكريمة وعيد شديد على رمي المحصنات، فاللعنة لا تكون إلا على ذنب كبير، وأكد الله تعالى اللعنة بأنها متواصلة عليهم في الدارين ، إضافة إلى العذاب الذي ينتظر هم يوم القيامة (٤).

وقال الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَنْ تَشْيِعَ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذِينَ الْمَنُوا لَهُمْ عَدَابً اللّهِمُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرةِ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَانْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ (و) مقال ابن تيمية – رحمه الله تعالى – في تفسير هذه الآية: "وهذا ذم لمن يحب ذلك، وذلك يكون بالقلب فقط ويكون مع ذلك باللسان والجوارح، وهو ذم لمن يتكلم بالفاحشة أو يخبر بها محبة لوقوعها في المؤمنين، إما حسداً أو بغضاً ، وإما محبة للفاحشة وإرادة لها ، وكلاهما محبة للفاحشة وبغضاً للذين آمنوا ، فكل من أحب فعلها ذكر ها" (4) .

٢ – أدلة تحريمه من السنة النبوية:

روى أبو هريرة – رضي الله تعالى عنه – عن النبي قال: "اجتنبوا السبع الموبقات، قالوا يا رسول الله، وما هن؟ قال: الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولى يوم الزحف، وقذف المحصنات المؤمنات الغافلات" (5).

. ð/

.( ) (1)

(2)

. ð/

.( ŏ) (3)

(4)

. /

": (5)

î/ ( )

. ð / (ïð)

قال ابن حجر (1) - رحمه الله تعالى - : "اجتنبوا السبع الموبقات أي المهلكات، سميت بذلك لأنها سبب لإهلاك مرتكبها" (2) ، وهذا دليل صريح على عظم تلك الجريمة وكونها من الكبائر ، ويقول النبي النه النه الخريمة وأعراضكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا، في شهركم هذا، في بلدكم هذا" (3) ، فهذا نص صريح من النبي في حرمة عرض المسلم، وأنها مساوية لحرمة البلد الحرام في الشهر الحرام، فلا يجوز الاعتداء والظلم فعلاً كان أو قولاً. وقد انعقد الإجماع على تحريم القذف (4)

# ثانياً: الحكمة من تحريم القذف:

الشريعة الإسلامية حريصة أشد الحرص على إقامة المجتمع الفاضل الذي تسوده المحبة، وتزداد فيه أواصر الأخوة، وتتوثق بداخله روابط المودة، ولا يكون هذا الأمر إلا بإزالة كل ما من شأنه أن يُحدث ظلماً، أو يُوقع إساءة ، فعلية كانت أو قولية.

ولا شك بأن اتهام الناس في أعراضهم، والخوض فيها، أمر في غاية الخطورة، ولا يرضى به أحد على نفسه، ولهذا حرم الإسلام القذف وجعله كبيرة من كبائر الذنوب التي يستحق فاعلها العقاب في الدنيا والآخرة وما ذلك إلا لكونه يحدث خللا واضطراباً في أمن المجتمع، ابتداءً من انتشار القول السيء بين الناس ، واستسهالهم له، وتعودهم عليه، وانتهاء بحدوث الانتقام للنفس والانتصار لها، الأمر الذي يؤدي إلى القتل والتخريب والدمار ولا عجب في ذلك ، فالاعتداء قد وقع على مصلحة ضرورية للإنسان ، حماها الإسلام ومنع الاعتداء عليها أو

î î : (1)

.( î ï / ) . ï

(2)

. ï /

ð/ ( ) (3)

- / (îð)

. ï / (4)

تهديدها بالقول أو الفعل.

إن المجتمع الذي يستسهل الحديث في أعراض الناس والطعن فيها، ولا يقيم لذلك وزنا، ولا يضع له اعتباراً، فمن شأنه أن تقع فيه الفاحشة، وتحدث بداخله الأنماط الفاسدة، من غير أن يتحرك له شعور، أو ينكر فيه حس وضمير، والواجب على المسلمين جميعاً ترك الخوض في أعراض إخوانهم، والذب عنها، والظن الحسن في المؤمنين، قال تعالى معاتباً الذين وقعوا في الإفك: ﴿لَوْلا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظُنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُاتُ بِأَنْفُسِهِمْ خَيْراً وَقَالُوا هَذَا إِقْكُ مُبِينٌ ﴾ (١) ، جاء في الكشاف والمُؤْمِنُاتُ بِأَنْفُسِهِمْ خَيْراً وَقَالُوا هَذَا إِقْكُ مُبِينٌ ﴾ (١) ، جاء في الكشاف حول تفسير هذه الآية الكريمة: "صرح بلفظ الإيمان دلالة على أن حول تفسير هذه الآية الكريمة: "صرح بلفظ الإيمان دلالة على أن الاشتراك فيه مقتض أن لا يصدق مؤمن على أخيه، ولا مؤمنة على أختها، قول عائب ولا طاعن، وفيه تنبيه على أن حق المؤمن إذا سمع قالة في أخيه أن يبني الأمر فيها على الظن لا على الشك، وأن يقول بملء فيه بناء على ظنه بالمؤمن الخير هذا إفك مبين" (١).

ويظهر مما سبق حرص الشريعة الإسلامية على الأعراض وصيانتها من أي اعتداء عليها، أو تشكيك فيها، ولهذا أقرت عقوبة القذف بالزنا من الله تعالى دون إقرار عقوبة حدية لمن يقذف غيره بالكفر وهو أشد وأعظم — وفي هذا الشأن يقول ابن القيم (3) — رحمه الله تعالى - "إن القاذف بالزنا لا سبيل للناس إلى العلم بكذبه فجعل حد الفرية تكذيبا له، وتبرئة لعرض المقذوف وتعظيماً لشأن هذه الفاحشة التي يجلد من رمى بها مسلماً.

وأما من رمى غيره بالكفر، فإن شاهد حال المسلم واطلاع المسلمين عليها، كاف في تكذيبه، ولا يلحق من العار بكذبه عليه في ذلك ما يلحق بكذبه عليه في الرمي بالفاحشة، ولاسيما إن كان المقذوف امرأة، فإن العار والمعرة التي تلحقها بقذفه بين أهلها وتشعب ظنون الناس

. /

<sup>.( ) (1)</sup> 

<sup>(2)</sup> 

<sup>: (3)</sup> 

وكونهم بين مصدق ومكذب، لا يلحق مثله بالرمي بالكفر" (١).

: " " (1)

. ð/

# المبحث الثاني الغيبة والنميمة

اهتمت الشريعة الإسلامية باستقرار المجتمع، وخلوه من المشاحنات والمنازعات وحمايته من أسباب العداوة والبغضاء، حتى يكون مجتمعاً قوياً مترابطاً، وهذا سبب لعزة الأمة وعلو قدرها.

ولهذا فإن الإسلام قد حرم جميع المنافذ التي تؤدي إلى الضغينة والحقد والقطيعة والهجران بين أفراد المجتمع، ومن أخطر تلك المنافذ وأعظمها الغيبة والنميمة (١).

وفي هذا المبحث سأتحدث عن هاتين الآفتين الخطيرتين في مطلبين:

المطلب الأول: الغيبة.

المطلب الثاني: النميمة.

#### المطلب الأول: الغيبة:

أولاً: تعريف الغيبة:

#### ١ \_ تعريف الغيبة لغة:

من الاغتياب، واغتاب الرجل اغتياباً إذا وقع فيه، وهو أن يتكلم خلف إنسان مستور بسوء ، أو بما يغمه لو سمعه وإن كان فيه. وغابه عابه ، وذكره بما فيه من السوء (2).

## ٢ \_ تعريف الغيبة اصطلاحاً:

عرفها النبي بقوله: "أتدرون ما الغيبة؟" قالوا الله ورسوله أعلم، قال: "ذكرك أخاك بما يكره" قيل: أفرأيت إن كان في أخي ما أقول؟ قال: "إن كان فيه ما تقول فقد بهته" (3) . "إن كان فيه ما تقول فقد بهته" (5) . قال النووي – رحمه الله تعالى - : "فأما الغيبة: فهي ذكرك الإنسان

(1)

. ð

/ ( ) (2)

. / ( ï ð) (3)

بما فيه مما يكره سواء كان في بدنه، أو دينه، أو دنياه، أو نفسه، أو خَلقه، أو خُلقه، أو خُلقه، أو ماله، أو ولده، أو والده، أو زوجه، أو خادمه، أو مملوكه، أو عمامته، أو ثوبه، أو مشيته، وحركته، وبشاشته، وخلاعته، وعبوسه، وطلاقته، أو غير ذلك مما يتعلق به، سواء ذكرته بلفظك أو كتابك، أو رمزت أو أشرت إليه بعينك أو يدك أو رأسك، أو نحو ذلك" (1).

فالغيبة هي أن يذكر الإنسان أخاه بما يكره مما هو فيه.

ثانياً: حكم الغيبة:

الغيبة حرام بإجماع المسلمين، وقد تظاهرت على تحريمها الدلائل الصريحة من الكتاب والسنة وإجماع الأمة  $\binom{(2)}{2}$ .

فَمن الْكَتَابِ قُولِهُ تَبَارِكُ وَتَعَالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيراً مِنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضُ الظَّنِّ إِثْمٌ وَلا تَجَسَّسُوا وَلا يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضًا أَيُحِبُ مِن الظَّنِ إِنَّ بَعْضُ الظَّنِ إِثْمٌ وَلا تَجَسَّسُوا وَلا يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضًا أَيُحِبُ الْحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرَهْتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ تَوَّابٌ رَحِيمٌ ﴾ أَن يَأْكُلَ لَحْمَ اللهِ تَوَابٌ رَحِيمٌ وَلَا لَهُ وَاللّهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

ومن السنة قول النبي على : "يا معشر من آمن بلسانه، ولم يدخل الإيمان قلبه، لا تغتابوا المسلمين، ولا تتبعوا عوراتهم، فإنه من اتبع

(1)

. ðð (2)

. Õi

.( ) (3)

î : (4)

,

.( ði/ ).

(5)

.îî/

عوراتهم يتبع الله عورته، ومن يتبع الله عورته، يفضحه في بيته (1)، فهذا نص صريح في النهي عن اغتياب المسلمين وتتبع عوراتهم.

وعن البرآء بن عازب (2) - رضي الله تعالى عنه - قال: قال رسول الله عنه : "الربا اثنان وسبعون باباً: أدناها مثل إتيان الرجل أمه، وإن أربى الربا استطالة الرجل في عرض (3) أخيه (4) ".

والأحاديث في هذا المعنى كتبرة جداً، وأقتصر على ما ذكرت.

أما الإجماع فقد ذكر غير واحد من العلماء إجماع الأمة على تحريمها، وأنها من الكبائر (5).

#### ثالثاً: الحكمة من تحريم الغيبة:

حرم الله تعالى الغيبة لما فيها من الظلم والاعتداء، ولتقطيعها أواصر الأخوة وعرى المحبة، ولما فيها من إفساد للمودة بين الناس، وإشعال للعداوة وذلك لأن الغيبة – في الغالب – لا تبقى سراً، بل يصل خبرها لمن قيل في غيبته ما يكرهه، وعندئذٍ يغضب من ذلك، وينتقم لنفسه (6).

ðð (6)

. /

(5)

وفي نشر معايب الناس تعويدٌ للسان على القول السيء، واستطالة على عباد الله وربما قيلت مقالة السوء في أناس فضلاء، من العلماء والدعاة وغيرهم، مما يؤدي إلى الاستهانة بهم وتحقيرهم، وفي هذا ضرر عظيم وشر جسيم، والواجب على المسلم أن لا يغتاب أحداً، ولا يستمع إلى غيبة أحد، قال الله تعالى: ﴿وَإِذَا سَمِعُوا اللَّعُو اعْرَضُوا عَنْهُ ﴿أَ)، وأن يذب عن عرض أخيه المسلم، فعن أبي الدرداء (ألا عن الله تعالى عنه يؤم النبي الله قال: "من رد عن عرض أخيه رد الله عن وجهه النار يوم القيامة"(٤).

### رابعاً: الحالات التي تباح فيها الغيبة:

الغيبة محرمة في الأصل – كما تقدم - ، ولكنها تباح في أحوال معينة للمصلحة، بناء على غرض شرعي صحيح لا يتوصل إليه إلا عن طريقها، وتلك الحالات ستة هي:

ا ـ التظلم: يجوز للمظلوم أن يتظلم للسلطان ونحوه ممن له القدرة على رفع المظلمة، فيقول المتظلم: فلان ظلمنى ونحو ذلك.

٢ – الاستعانة على تغيير المنكر ورد العاصي إلى الصواب: فيقول من رأى المنكر لمن بيده إزالة ذلك المنكر: فلان يعمل كذا وكذا، ويكون مقصده من ذلك إزالة المنكر حقاً.

٣ – الاستفتاء: بأن يقول للمفتي: ظلمني فلان بكذا، فهل له ذلك أم
 لا؟ وكيف أتخلص منه، ونحو ذلك ، والأحوط أن يُبهم ولا يُعين إلا
 لحاجة.

٤ - تحذير المسلمين من الشر ونصيحتهم: كجرح شاهد، أو أحد

. ( ) (1)

· (2)

î / (ð) (3)

. ( /

(è)

الرواة وتحذير المسلمين من فاسق أو مبتدع، وإبداء الرأي لمن سألك عن شخص تعرفه يريد مصاهرته ونحوه.

أن يكون مجاهراً بفسق أو بدعة: فتحذر المسلمين منه كمن
 جاهر بشرب الخمر.

7 – التعريف: إذا كان الإنسان معروفاً بلقب كالأعمش والأعرج والأعمى، جاز تعريفه بذلك، ويحرم إطلاقه على وجه النقص  $\binom{1}{2}$ .

خامساً: العلاج الذي يمتنع به اللسان عن الغيبة:

ذكر بعض العلماء علاجاً لمن وقع في هذه الآفة السيئة ، وأراد أن يتخلص منها فلا يقع في عرض مسلم، حتى لا يحبط عمله، ولا ينقص أجره، وهو أن يعلم الإنسان أنه متعرض لسخط الله تعالى وكرهه ومستوجب للعقاب وأنه بفعلته تلك تحبط حسناته، وتكثر سيئاته، فالواجب عليه أن يتدبر في نفسه و عيوبها وتقصيرها ، وكيف يصلحها ويقومها.

ثم بعد ذلك عليه أن ينظر في السبب الذي بعثه على اغتياب أخيه المسلم فعلاج العلة يتم بقطع سببها، ومن أهم الأسباب الداعية إلى الغيبة، الغضب فيجب كتمه وعدم إمضائه (2).

وعلى من وقع في عرض أخيه، أن يستغفر الله تعالى ويتوب إليه، وأن يطلب العفو والسماح ممن ظلمه وأساء إليه، وأن يذكره بالخير والمعروف، ويكثر له الدعاء(٤).

## المطلب الثاني: النميمة:

أولاً: تعريف النميمة:

١ \_ تعريف النميمة لغة:

النَمُّ: رفع الحديث إشاعة له وإفساداً ، وتزيين الكلام بالكذب، ونَمَّ فهو نَمُومٌ ونَمَّام (4).

: (1)
. ; (2)
. ï -ï ð

. ð

. (4)

وتقول: نمَّ الرجل الحديث نَمَّا: سعى به ليوقع فتنة أو وحشة، ونمّامً: مبالغة ، والاسم النميمة (1) .

# ٢ \_ تعريف النميمة اصطلاحاً:

نقل كلام الناس بعضهم إلى بعض على وجه الإفساد بينهم (<sup>6)</sup> .

والنمام : "الذي يتحدث مع القوم فينم عليهم فيكشف ما يكره كشفه سواء كرهه المنقول عنه ، أو المنقول إليه، أو الثالث، وسواء كان الكشف بالعبارة أو بالإشارة أو بغيرها" (3) .

#### ثانياً: حكم النميمة:

النميمة حرام بإجماع المسلمين ، وقد تظاهرت على تحريمها الأدلة من الكتاب والسنة وإجماع الأمة  $^{(4)}$  ، وهي كبيرة من كبائر الذنوب  $^{(5)}$  .

فمن الكتاب، قوله تعالى: ﴿وَلا تُطِعْ كُلُّ حَلافٍ مَهَينٍ \* هَمَّارٍ مَشَّاءٍ مِنْمَيمٍ ﴾ (6)، قال الحافظ ابن كثير – رحمه الله تعالى – في تفسيره لهذه الآية: "يعني الذي يمشي بين الناس ويحرش بينهم، وينقل الحديث لفساد ذات البين" (7).

ومن السنة ما رواه حذيفة (8) - رضى الله تعالى عنه - قال: قال

ï (1) (2)ð . ðî ðð (3) . ðð (4) (5).( - ): (6). îð/ (7)(8)) . ð- ï/ .(ð/

رسول الله على: "لا يدخل الجنة نمام" (1) ، فهذا وعيد شديد من النبي النمام ، الأمر الذي يدل على شناعة هذه المعصية وسوء عاقبتها. وعن النمام ، الأمر الذي يدل على شناعة هذه المعصية وسوء عاقبتها. وعن ابن عباس (2) - رضي الله تعالى عنهما — أن رسول الله ، مرّ بقبرين، فقال: "إنهما ليعذبان، وما يعذبان في كبير، أما أحدهما فكان يمشي بالنميمة، وأما الآخر فكان لا يستتر من بوله" (3) ، والأحاديث في هذا الشأن كثيرة، وأكتفى بما أشرت إليه.

#### ثالثاً: الحكمة من تحريم النميمة:

النميمة خلق ذميم، يقطع العلاقات، ويفسد المودات، ويزرع الحقد ويورث الضغينة، فكم جرّت من ويلات، وأحدثت من نكبات، وفي هذا مخالفة لمقاصد الشريعة الإسلامية ومبادئها العظيمة، ولذا حرمها الإسلام ورتب عليها عقوبة شديدة — كما جاء في النصوص عن النبي والإسلام حريص على توثيق عرى المحبة بين المسلمين، وسد منافذ العداوة والبغضاء (4)، ومن بينها النميمة.

# رابعاً: موقف المسلم من النمام:

ذكر بعض العلماء أن من نُقل إليه أن فلاناً قال فيه كذا وكذا، فعليه القيام بما يلى:

١- أَنَ لا يصدق ذلك، فالنمام فاسق ، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ اللَّهِ اللَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ قَاسِقٌ بِنَبَأِ قُتَبَيَّنُوا ﴾ (٥) .

/ (î ð) (1) / ( )

(2)

.( - / ). ï / (î ï) (3)

- / (ð)

(4)

. ï /

.() (5)

- ٢- أن ينهى النمام عن فعلته، وينصح له، ويقبِّح عليه فعله.
  - ٣- أن يبغضه في الله تعالى.
  - ٤- أن لا يظن بأُخيه الغائب السوء.
  - ٥- أن لا يحمله الكلام الذي نقل له على التجسس.
- أن V يرضى لنفسه ما نهى النمام عنه، و V يحكي نميمته V

#### خامساً: ما يباح من النميمة:

قال النووي – رحمه الله تعالى -: "فإن دعت حاجة إليها ، فلا مانع منها ، وذلك كما إذا أخبره أن إنساناً يريد الفتك به ، أو بأهله أو بماله، أو أخبر الإمام، أو من له ولاية بأن إنساناً يفعل كذا ويسعى بما فيه مفسدة، ويجب على صاحب الولاية الكشف عن ذلك وإزالته، فكل هذا وما أشبهه ليس بحرام وقد يكون بعضه واجباً وبعضه مستحباً حسب المواطن والله أعلم" (2).

(1)

. ð /

( )

# المبحث الثالث السب والشتم والتنابز بالألقاب

من آفات اللسان الخطيرة التي انتشر ضررها ، وزاد أثرها، واستسهلتها ألسن الناس، وخف وقعها على مسامعهم، السب والشتم والتنابز بالألقاب وجميعها قد ورد النص بتحريمها، والتنفير منها، وترتيب العقاب عليها . وسأتناول في هذا المبحث تعريفها، وحكمها ، والحكمة من تحريمها ، وذلك في ثلاثة مطالب هي:

المطلب الأول: تعريف السب والشتم والتنابز بالألقاب.

المطلب الثاني: حكم السب والشتم والتنابز بالألقاب.

المطلب الثالث: الحكمة من تحريم السب والشتم والتنابز بالألقاب.

# المطلب الأول: تعريف السب والشتم والتنابز بالألقاب: أولاً: تعريف السب والشتم والتنابز بالألقاب لغة:

السَّبُّ: "الشّتم، وهو مصدر سَبَّهُ يَسُبُّه سَبَّا: شتمه، وأصله من ذلك، وسَببَّه: أكثر سبه، والسُّبَّة: العار، ويقال: صار هذا الأمر سُبَّة عليهم، بالضم، أي عاراً يُسب به. والتسابُّ: التشاتم" (1).

والشَّنم: يقال: شَنَمَهُ يَشْتِمُهُ ويشتُمه شتماً ومَشْتَمة ومشتُمه، فهو مَشْتُومٌ، والاسم: الشتيمة. وشاتما وتشاتما: تسابًا (2).

أما التنابز: من نَبَز، والنَّبْزُ، مصدر نَبَزَه ينبزه، إذا لقبه.

والتنابز: التعاير، وهو أن يلقب بعضهم بعضاً بما يعيره به، وقيل: التنابز هو التداعى بالألقاب، ويكثر فيما كان ذماً (3).

#### ثانياً: تعريف السب والشتم والتنابز بالألقاب اصطلاحاً:

لا يختلف المعنى الاصطلاحي عن المعنى اللغوي الذي أوردته، ومع ذلك فيمكن تعريف السب والشتم والتنابز بالألقاب اصطلاحاً بما يلي:

| /   | /   | ١ | (1) |
|-----|-----|---|-----|
| - / | - ( | 1 | (1) |
| 1   | ١   | , | \1/ |
|     | •   | , | \ / |

<sup>(2)</sup> 

<sup>. /</sup>i ( )

السبُّ: "الشتم الوجيع"(1). هكذا ذكر الراغب الأصفهاني رحمه الله تعالى-.

وقيل: "هو خدش شرف شخص واعتباره عمداً دون أن يتضمن ذلك إسناد واقعة معينة إليه" (2).

والشتم: "وصف الغير بما فيه نقص واز دراء" (٤). التنابز بالألقاب: التعاير والتداعي بالألقاب (٤).

# المطلب الثاني: حكم السب والشتم والتنابز بالألقاب:

حرمت الشريعة الإسلامية السب والشتم والتنابز بالألقاب، ودلت على ذلك نصوص من الكتاب والسنة ، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُوْدُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا اكْتَسَبُوا فَقَدِ احْتَمَلُوا بُهْتَاناً وَإِثْماً مُبِيناً ﴾ (و) ، وقد جاء في تفسير هذه الآية الكريمة، أن الذين يعيبون المؤمنين طلباً لشينهم فقد احتملوا زوراً وكذباً وفرية شنيعة (ه).

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ عَسَى أَنْ يَكُنَّ خَيْراً مِنْهُنَ وَلا يَكُونُوا خَيْراً مِنْهُمْ وَلا نِسَاءٌ مِنْ نِسَاءٍ عَسَى أَنْ يَكُنَّ خَيْراً مِنْهُنَ وَلا تَلْمِزُوا أَنْفُسَكُمْ وَلا تَنَابَزُوا بِالأَلْقَابِ بِئْسَ الاسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الإِيمَانِ وَمَنْ لَمْ يَتُب فُأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ قيل في تفسير هذه الآية: "لا يعب بعضكم بعضاً بقول أو إشارة لأن المؤمنين كنفس واحدة فمتى عاب المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن فكأنه عاب نفسه (8).

ð

ðð

. ð (1)

(2)

. î ðð

. (3)

(4)

.( ï) (5)

. ï/ (6)

. ( ) (7)

(8)

. /

ومن السنة قول النبي  $\frac{1}{2}$ : "سباب المسلم فسوق وقتاله كفر" (1). قال ابن حجر – رحمه الله تعالى - : "في الحديث تعظيم حق المسلم، والحكم على من سبه بغير حق بالفسق" (2) ، وقال النووي – رحمه الله تعالى - : "سب المسلم بغير حق حرام بإجماع الأمة، وفاعله فاسق كما أخبر النبي  $\frac{1}{2}$ " (3).

وقال عليه الصلاة والسلام: "بحسب امرئ من الشر أن يحقره أخاه المسلم كل المسلم على المسلم حرام دمه وماله وعرضه" (4) ، فهذا نص صريح في تحريم أذية المسلم، والاعتداء عليه ، بالقول أو الفعل .

وعن عبدالله (ء) بن عمرو – رضي الله تعالى عنهما – عن النبي قال: "المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده" (ه) ، قال العيني (٦) ـ رحمه الله تعالى – عن هذا الحديث: "فيه الحث على ترك أذى المسلمين بكل ما يؤذي ، وسر الأمر في ذلك حسن التخلق مع العالم" (ه).

(ï)

#### المطلب الثالث: الحكمة من تحريم السب والشتم والتنابز بالألقاب:

سبق أن ذكرت حرص الشريعة الإسلامية على توثيق عرى المحبة، وإقامة المجتمع الفاضل الذي يأمن فيه الإنسان على مصالحه من الاعتداء عليها أو تهديدها بالفعل أو القول.

ومن أعظم الأمور التي فيها إساءة واعتداء على عرض المسلم، سبُّه وشتمه، ودعوته بالألقاب المشينة.

ولِما لهذا الجرم الكبير من أثر على الفرد والجماعة، من تقطيع للصلات، وتفريق للمودات، وإظهار للنزاعات، فقد حرمه الإسلام، وحذر من ارتكابه إضافة لما فيه من نشر للقول السيء، واللفظ الرديء.

ولقد اهتمت الشريعة الإسلامية بكرامة الإنسان ، وحفظتها من كل ما يسيء إليها، ويحط من قدرها، قال الله تعالى: ﴿وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَقَضَلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرِ مِمَّنْ خَلَقْنَا تَقْضِيلاً ﴾ (١) ، قال الراغب الأصفهاني – رحمه الله تعالى - : "للإنسان فضل على الحيوانات كلها في نفسه وجسمه وأما فضله في نفسه، فبالقوة المفكرة التي بها العقل، والعلم، والحكمة والتدبير والتمييز، والرأي، وأما فضله في جسمه ، فباليد العاملة، واللسان الناطقة وانتصاب القامة الدالة على استيلائه على كل ما أوجد في هذا العالم" (٤).

وبعد هذا التكريم من الله تعالى، فإن الإنسان لا يرضى لنفسه السخرية والاستهزاء وأن يُدعى بأرذل الألفاظ، وأدنى الأسماء.

ويظهر من تحريم تلك الأشياء، الإشارة إلى أن المؤمنين كالجسد الواحد وأن من عاب غيره فقد عاب نفسه ، قال تعالى: ﴿وَلا تُلْمِزُوا أَنْفُسكُمْ ﴾(د) ، "أي ولا يعب بعضكم بعضاً، فإن المؤمنين كنفس واحدة" (4)

. /
.(î ) (1)
( (2)

. ( ) (3)

 $(\qquad )\qquad (4)$ 

. /ï

# المبحث الرابع شهادة الزور

اهتمت الشريعة الإسلامية بصيانة الحقوق وحفظها ، وفض المنازعات وقطعها ومن أهم وسائل إثبات الحقوق التي قررها الإسلام، الشهادة، فلها شأن عظيم ، وأهمية كبيرة، ولذا لا يصح الامتناع عن أدائها، أو الكذب فيها، وفي هذا المبحث سأتعرض لشهادة الزور، وقد جعلته في مطلبين هما:

المطلب الأول: تعريف الشهادة ومشروعيتها.

المطلب الثاني: تعريف شهادة الزور وحكمها والحكمة من تحريمها.

#### المطلب الأول: تعريف الشهادة ومشروعيتها:

أولاً: تعريف الشهادة:

١ \_ تعريف الشهادة لغة:

تطلق الشهادة في اللغة ويراد بها معان عدة منها (١):

أ — الحضور: تقول: شَهدَه شُهُودَا أي حضره، فهو شاهد، وقوم شهُودٌ أي حضور، قال تعالى: ﴿ قُمَنْ شَهدَ مِثْكُمُ الشَّهْرَ قُلْيَصُمْهُ ﴾ (و) ، أي: من كان حاضراً غير غائب في سفره .

ب اليمين: ومنه قوله عز وجل: ﴿فَشَهَادَهُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَادَاتٍ بِاللَّهِ ﴿ وَأَشْهَدُ بِكِذَا ، أَي: أَحِلْف.

ج — العلم: ومنه قوله تعالى: ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلا هُوَ ﴾ (4) ، أي عَلِمَ الله.

د - الخبر القاطع: ومنه قولهم: شَهدَ الرجل على كذا.

#### ٢ – تعريف الشهادة اصطلاحاً:

| ð- ï/ ( ) | (1) |
|-----------|-----|
|-----------|-----|

. ð

أ - تعريف الحنفية: عرفها الحنفية بعدة تعريفات منها: "إخبار عن مشاهدة وعيان لا عن تخمين وحسبان" (١) . وقيل في تعريفها أيضاً: "إخبار صدق لإثبات حق" (2). ب - تعريف المالكية: عرفها المالكية بعدة تعريفات منها: "إخبار حاكم عن علم ليقضى بمقتضاه"(3) . وقيل في تعريفها "قول هو بحيث يوجب على الحاكم سماعه والحكم بمقتضاه إن عدل قائله مع تعدده أو حلف طالبه الها (4). ج - تعريف الشافعية: عرفها الشافعية بما يلي: الخبار عن شيء بلفظ خاص" (s). د - تعريف الحنابلة: عرفها الحنابلة بعدة تعريفات منها: "الإخبار عما شوهد أو علم" (6). وقيل في تعريفها أيضاً: "الإخبار بما علمه الشاهد بلفظ خاص و هو أشهد أو شهدت" (٦). وبناءً على ذلك يمكن وضع تعريف للشهادة بأنها: إخبار صدق لإثبات حق بلفظ خاص ممن يقبل قوله في مجلس القضاء. ثانياً: الأصل في مشروعية الشهادة: الشهادة من الطرق التي جاءت بها الشريعة الإسلامية لإثبات (1) . ð /î ï . î /ï (2)(3). / î . î /î (4)(5). îî/ (6). ïï/ (7). î- /ð

عرف الفقهاء الشهادة بأكثر من تعريف، وبيان ذلك كما يلي:

الحقوق وحفظها والأصل في مشروعيتها الكتاب والسنة والإجماع.

فمن الكتاب، فقول الله تعالى: ﴿وَاسْتَسْهُوا شَهِيدَيْنَ مِنْ رَجَالِكُمْ فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَامْرَأَتَانِ مِمَّنْ تَرْضَوْنَ مِنَ الْشَهُدَاءِ ﴿أَنَّ فَوَالَ عَزِ وَجَلَ : ﴿وَأَشْهُدُوا دُوَيْ عَدْلِ مِنْكُمْ وَأَقِيمُوا الشَّهَادَةَ لِلّهِ ﴾ (2) وقال عز وجل : ﴿وَلا تَكْتُمُوا الشَّهَادَةُ وَمَنْ يَكْتُمُهَا قَائِلَهُ آثِمٌ قَلْبُهُ وقال تبارك وتعالى: ﴿وَلا تَكْتُمُوا الشَّهَادَةُ وَمَنْ يَكْتُمُهَا قَائِلَهُ آثِمٌ قَلْبُهُ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ (3) ، فهذه الآيات وغيرها تدل على أن الله تعالى قد أمر بالإشهاد إظهاراً للحق، وقطعاً للنزاع، ومنع من كتمان الشهادة وعدم إظهارها، فذلك إثم بالقلب كما لو حولها وبدلها كذباً فهو إثم باللسان وعدم إظهارها، فذلك إثم بالقلب كما لو حولها وبدلها كذباً فهو إثم باللسان

وقد أجمع العلماء على مشروعيتها (٦) ، وأنها طريق من طرق الإثبات ، فبها تُثبت الحقوق وتُقطع النزاعات، وتُحفظ المصالح.

## المطلب الثاني: تعريف شهادة الزور وحكمها والحكمة من تحريمها: أولاً: تعريف شهادة الزور:

سبق أن ذكرت تعريف الشهادة في اللغة والاصطلاح في المطلب السابق، وأذكر الآن تعريف الزور لغة واصطلاحاً.

.( i ) (1)
.( ) (2)
.( i ) (3)
. / (4)
. (5)
. ( / ) . (6)
. . ð ð/ ( )
. . / î

#### ١ \_ تعريف الزور لغة:

الزُّور: وسط الصدر أو أعلاه، ويطلق على الزائر الذي يزورك، والزور للقوم السيد والرئيس، والزُّورُ بالضم: الكذب، لكونه قولاً مائلاً عن الحق (1). "وازور عن الشيء وتَزَاورَ عنه مال، وزور كلامه أي: زخرفه، والزُّورُ الكذب" (2).

## ٢ ـ تعريف شهادة الزور اصطلاحاً:

"أن يشهد بما لم يعلم عمداً وإن طابق الواقع" (3) ، وقيل: "أن يشهد بما لا يتحققه" (4) . ويتضح مما تقدم أن شهادة الزور لم تظهر الحق وتثبته، بل مالت عن ذلك وانحرفت عنه .

#### ثانياً: حكم شهادة الزور:

شهادة الزور محرمة بنصوص الكتاب والسنة ، وكبيرة من كبائر الذنوب، قال الله تعالى: ﴿فَاجْتَنِبُوا الرِّجْسَ مِنَ الْأُوثَانِ وَاجْتَنِبُوا قُولَ الذنوب، قال الله تعالى: ﴿فَاجْتَنِبُوا الرِّجْسَ مِنَ الْأُوثَانِ وَاجْتَنِبُوا قُولَ الزور كله ولا تقربوا الزور ﴿ وَلِل فَي تفسير هذه الزور الله والذينَ لا شيئا منه، وقيل المراد به شهادة الزور الله والمراد به شهادة الزور عراما ﴿ وَلك في معرض يَشْهَدُونَ الزُّورَ وَإِذَا مَرُّوا بِاللّغُو مَرُّوا كِرَاما ﴾ (٦) ، وذلك في معرض ذكره لأوصاف عباده، وقد جاء في تفسير هذه الآية — عند الاختلاف في المراد بها — أن معناه لا يشهدون بالزور من الشهادة وليس من المشاهدة (٤).

. î ï / ( ) (1) (2) (2) (3) (4) (4) (5) (6) (7) (7) (8)

أما أدلة تحريمها من السنة النبوية ، فقوله عليه الصلاة والسلام: "ألا أنبئكم بأكبر الكبائر؟" قلنا بلى يا رسول الله، قال: "الإشراك بالله وعقوق الوالدين" وكان متكئاً فجلس، فقال: "ألا وقول الزور وشهادة الزور" فما زال يقولها حتى قلت لا يسكت" أ. قال ابن حجر في الفتح نقلاً عن ابن دقيق العيد (2) - رحمهما الله تعالى -: "اهتمامه شي بشهادة الزور يحتمل أن يكون لأنها أسهل وقوعاً على الناس، والتهاون بها أكثر، ومفسدتها أيسر وقوعاً ؛ لأن الشرك ينبو عنه المسلم، والعقوق ينبو عنه الطبع، وأما قول الزور فإن الحوامل عليه كثيرة، فحسن الاهتمام بها" (3)

وعن أنس (4) - رضي الله تعالى عنه - أن النبي الله ذكر الكبائر أو سئل عن الكبائر فقال: "الشرك بالله، وقتل النفس، وعقوق الوالدين، وقال: ألا أنبئكم بأكبر الكبائر؟ قال: قول الزور أو قال شهادة الزور " (5) ، ففي الحديثين السابقين نص رسول الله على أن شهادة الزور من أكبر الكبائر، وما ذاك إلا لعظيم خطرها وشدة ضررها.

ثالثاً: الحكمة من تحريم شهادة الزور:

شرع الله تعالى الشهادة حفظاً للحقوق وإظهاراً لها ، وهي حجة شرعية معتبرة أمام القضاء، وطريق من طرق الإثبات، وقد أمر الله تعالى بأدائها، قال جل وعلا : ﴿وَأَشْهِدُوا دُوَيْ عَدْلِ مِثْكُمْ وَأَقِيمُوا

.  $\tilde{O}'$  ( )

: (2)

.( ï

). Î :

1 /

. - / (3)

: (4)

**:** (4)

ð ð

.( - / ).

. / ( ) . ð / (ïï) الشَّهَادَةُ لِلَّهِ (1) ، ونهى عن كتمانها ، قال تعالى : ﴿وَلا تَكْتُمُوا الشَّهَادَةُ وَمَنْ يَكْتُمُهَا قَائِلُهُ آثِمٌ قَلْبُهُ ﴾ (2) ، وهي في أصلها خبر محتمل للصدق وللكذب، ولذا لابد فيها من العدالة (3) ، كما أشارت إلى ذلك النصوص من الكتاب والسنة .

والكذب في الشهادة والميل بها عن الحق الواجب خطر عظيم وضرر جسيم ففي ذلك ضياع للحق، ونشر للباطل، وانتشار للظلم، وهي سبب موجب للخصومة ودافع محرك للعداوة والبغضاء.

وقد قرن الله تعالى بين شهادة الزور وبين الشرك ، فقال تعالى: ﴿فَاجْتَنِبُوا الرِّجْسَ مِنَ الْأُوثَانِ وَاجْتَنِبُوا قُولَ الزُّورِ ﴾ ، وما ذاك إلا لشدة خطرها وعظيم أثرها.

. ( ) (1)

. ( ï ) (2)

(3)

/ð î

. ( ) (4)

. :

# المبحث الخامس الدعوة إلى البدع والإرجاف في الأرض

دعت الشريعة الإسلامية إلى الاتباع في الدين، والالتزام بما فرضه الله تعالى في كتابه أو على لسان رسوله في ، ونهت عن إحداث أمر في الدين لم يقم عليه دليل ، قال الله تعالى: ﴿الْيَوْمَ أَكُمُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ دِينًا ﴾ (١)، فالله تعالى قد أقام لنا الشرع على أحسن حال، وأتم شأن.

كما أن الشريعة الإسلامية قد حرصت على وجود الأمن في المجتمع، ومنع كل ما يعكر صفوه، ويزيل أثره، من قول أو فعل، ولذا حرم الإسلام التماس الفتنة ونشرها بين المسلمين لأي غرض كان.

وفي هذا المبحث سأعرض لجريمتين قوليتين هما الدعوة إلى البدع والإرجاف في الأرض وذلك في مطلبين هما:

المطلب الأول: الدعوة إلى البدع.

المطلب الثاني: الإرجاف في الأرض.

## المطلب الأول: الدعوة إلى البدع:

أولاً: تعريف البدعة:

#### ١ \_ البدعة لغة:

"البدعة بالكسر: الحدث في الدين بعد الإكمال، أو ما استحدث بعد النبي على من الأهواء والأعمال. وابتدعه أنشأه" (2).

#### ٢ \_ البدعة اصطلاحاً:

"الفعلة المخالفة للسنة، سميت البدعة لأن قائلها ابتدعها من غير مقال إمام" (3).

وقيل في تعريفها كذلك:

"البدعة : طريقة في الدين مخترعة ، تضاهي الشرعية، يقصد بالسلوك عليها ما يقصد بالطريقة الشرعية" (4) .

|     | . ( ) | (1) |
|-----|-------|-----|
| . Î |       | (2) |
|     |       | (3) |
|     |       | (4) |

: (4)

والداعي للبدعة في الغالب والباعث عليها المبالغة في التعبد لله تعالى  $^{(1)}$ ، وحب الظهور والتفرد بالمناقب، ولما يحصل للنفس من الملل من الدوام على العبادات المرتبة، فإذا تم التجديد حصل لها نشاط آخر  $^{(2)}$ 

ثانياً: حكم البدع:

الابتداع في الدين محرم بنص الكتاب والسنة، قال الله تعالى: ﴿ فَلْيَحْدُرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَدَابً اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَدَابً اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى وهو سبيله ومنهاجه وطريقته وسنته وشريعته، فتوزن الأقوال والأعمال بأقواله وأعماله، فما وافق ذلك قبل، وما خالفه فهو مردود على قائله وفاعله، كائناً من كان" (4).

وقال الله عز وجل: ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾(٥).

وقال النبي ش : "من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد" (6) ، وقال عليه الصلاة والسلام: "أما بعد، فإن خير الحديث كتاب الله ، وخير الهدي هدي محمد ، وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة" (7) ، والشواهد في هذا الشأن كثيرة جداً ، وأكتفي بما أشرت إليه .

ثالثاً: الحكمة من تحريم البدع:

جاءت الشريعة الإسلامية كاملة لا نقص فيها ، منزلة من رب

: (1)
: (2)
: (7)
: (1)
: (1)
: (1)
: (1)
: (1)
: (1)
: (1)
: (2)
: (2)
: (2)
: (3)
: (1)
: (2)
: (2)
: (2)
: (3)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (2)
: (3)
: (1)
: (3)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (3)
: (1)
: (3)
: (1)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (2)
: (2)
: (1)
: (2)
: (3)
: (4)
: (1)
: (1)
: (2)
: (3)
: (1)
: (3)
: (1)
: (1)
: (1)
: (2)
: (3)
: (1)
: (1)
: (1)
: (2)
: (3)
: (1)
: (4)
: (1)
: (1)
: (1)
: (2)
: (3)
: (1)
: (1)
: (1)
: (2)
: (3)
: (1)
: (1)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (3)
: (1)
: (1)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (3)
: (1)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (3)
: (1)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (1)
: (2)
: (3)
: (1)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (3)
: (1)
: (1)
: (1)
: (2)
: (3)
: (1)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (3)
: (1)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (3)
: (1)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (1)
: (1)
: (2)
: (2)
: (1)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (1)
: (2)
: (2)
: (2)
: (2)
: (2)
: (3)
: (1)
: (1)
: (2)
: (2)
: (3)
: (3)
: (1)
: (1)
: (1)
: (2)
: (1)
: (1)
: (2)
: (2)
: (2)
: (1)
: (2)
: (2)
: (2)
: (2)
: (3)
: (3)
: (3)
: (3)
: (3)
: (3)
: (3)
: (4)
: (4)
: (4)
: (4)
: (4)
: (4)
: (4)
: (4)
: (4)
: (4)
: (4)
: (4)
: (4)
: (4)
: (4)
: (4)
: (4)

العالمين على أحسن حال وأهدى طريق ، والشرائع إنما جاءت لصالح العباد في العاجل والآجل معاً<sup>(1)</sup>، والله تعالى أعلم بخلقه منهم، وأرأف بهم، وألطف عليهم، فما من خير إلا دلهم عليه، ولا شر إلا حذر هم منه، رحمة بحالهم وشفقة عليهم.

والإسلام قد حمى مصالح الناس ورعاها من ضروريات وحاجيات وتحسينيات وأبان لهم أحكام العبادات والمعاملات.

وعقول الناس قاصرة غير مستقلة بالمصالح استجلاباً لها، أو بالمفاسد استدفاعاً لها" (2) ، والأفهام متفاوتة، ولذا ربط الأمر بالوحي، وجُعل التشريع لله تعالى العالم بخلقه ومصالحهم، قال عز وجل: ﴿أَلا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾(3). ولو ترك هذا الأمر للبشر لاضطربت حياتهم، وضاع حالهم، وانتهكت مصالحهم، ثم إن الحق واضح مقصود، يمكن إعمال الفكر والخاطر في استخراجه، أما الباطل والخطأ فلا تتحصر سبله ولا تتحصل طرقه (4) ، ولذا أمر الخلق بالاتباع ونهوا عن الابتداع.

و الواجب على المسلمين جميعاً اتباع ما جاء في كتاب الله تعالى ، وسنة رسوله في ، وسنة خلفائه الراشدين – رضي الله عنهم – وإنكار المنكر وإحياء السنن وإماتة البدع، ففي ذلك أفضل أجر وأجمل ذكر (ء) .

# المطلبِ الثاني: الإرجاف في الأرضِ:

أولاً: تعريف الإرجاف في الأرض:

#### ١ \_ الارجاف لغة:

"الرَّجَفَانُ: الاضطراب الشديد، رجَفَ الشيء يَرْجُف رَجْفًا ورُجُوفًا ورَجِفًا ورَجِفًا ورَجِفًا ورَجِفًا وأرْجَفَ

. ð/ (1)

. î/ (2)

.( ) (3)

(4)

. Î ð

(5)

. ї

القوم: إذا خاضوا في الأخبار السيئة وذكر الفتن" (١).

#### ٢ \_ الإرجاف اصطلاحاً:

لا يختلف المعنى الاصطلاحي عن المعنى اللغوي، ويمكن أن يقال في تعريفه اصطلاحاً: "إيقاع الرجفة، إما بالفعل وإما بالقول"  $\binom{(2)}{2}$ .

وقيل في تعريفه أيضاً: "إشاعة الكذب والباطل للاغتمام به" (ولا أنها عنه الأرض عنه الأرض عنه الأرض عنه الأرض عنه الأرض المرابق الأرض عنه الأرض المرابق ا

وقال ابن كثير – رحمه الله تعالى – في تفسير هذه الآية: "يعني الذين يقولون جاء الأعداء وجاءت الحروب، وهو كذب وافتراء ، لئن لم ينتهوا عن ذلك ويرجعوا إلى الحق، "لنغرينك بهم" أي لنسلطنك عليهم"

والإرجاف من فعل المنافقين الذين يسعون لنشر الفتنة بين

. - /ð ( ) (1)

(2)

/ (3)

(4)

/

. ( - ) (5)

. î - / (6)

. î / (7)

المسلمين، وتثبيط عزائمهم والشواهد في هذا الشأن كثيرة جداً، ومنها أن المسلمين عندما تعرضوا للهزيمة يوم أحد بسبب مخالفة رسول الله في ، سارع المنافقون في بث الأراجيف التي تؤكد مقتل رسول الله في ، وأن أصحابه قد صفدوا في الأغلال، لإضعاف عزائم المسلمين، والشماتة فيهم، وتحطيم معنوياتهم (۱).

وعندما أراد النبي إلى الخروج إلى تبوك، قال قوم من المنافقين:
"لا تنفروا في الحر، زهادة في الجهاد، وشكاً في الحق، وإرجافاً برسول الله على ومن معه من المؤمنين، فأنزل الله تعالى فيهم: ﴿وَقَالُوا لا تَنْفِرُوا فِي الْحَرِّ قُلْ نَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُّ حَرَّا لَوْ كَانُوا يَفْقَهُونَ ﴾ (2) "(3) .

#### ثالثاً: الحكمة من تحريم الإرجاف:

الإرجاف من عمل المنافقين الذين يسعون لزعزعة الإسلام، وإلحاق الأذى بأهله وإثارة الفتن، وإحداث الفوضى بين المسلمين، وهذا هو حالهم، وتلك هي طريقتهم منذ عهد النبي الله إلى يومنا هذا، وإن اختلفت أسالبيهم وتنوعت طرقهم، فلا يألون جهداً في إلحاق الضرر بالمسلمين وأذيتهم.

والشريعة الإسلامية حريصة على إقامة المجتمع الفاضل ، الذي ينتشر بداخله الأمن، وتتحقق فيه الطمأنينة، ويتعاون أفراده على البر والتقوى ، بعيداً عن نشر الأراجيف، وبث الشائعات، طلباً للفتنة، والتماساً للأذى وإضعافاً للعزائم، وتثبيطاً للهمم.

(1)

ð/

. (ï ) (2)

. î/

# الفصل الثالث منهج الإسلام في التعامل مع اللسان

ويتضمن ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: الأمر بحفظ اللسان.

المبحث الثاني: استعمال اللسان في قول الخير.

المبحث الثالث: تحريم آفات اللسان.

# الفصل الثالث منهج الإسلام في التعامل مع اللسان

خلق الله تعالى الإنسان في أحسن حال، وأقام جسده وجوارحه في أفضل صورة وأتم شكل، قال الله عز وجل: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا الإِنْسَانَ فِي أَفْضَلُ صورة وأتم شكل، قال الله عز الديس الله تعالى خلق أحسن من المسرين تقويم ﴿ الله خلقه حيا، عالما، قادراً مريداً، متكلماً، سميعاً، بصيراً، مدبراً ، حكيماً ال (2).

وامتن الله تعالى على الإنسان بالجوارح التي خلقها له، وأودعها فيه ، قال تبارك وتعالى: ﴿قُلْ هُوَ الَّذِي أَنْشَأَكُمْ وَجَعَلَ لَكُمُ السَمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَقْدَة قلِيلاً مَا تَشْكُرُونَ ﴾ (ق) ومن نعم الله تعالى العظيمة التي أسبغها على الإنسان، وكرمه بها على سائر الخلق نعمة البيان ، قال عز وجل : ﴿الرَّحْمَنُ \* عَلَمَ الْقُرْآنَ \* خَلَقَ الإِنْسَانَ \* عَلَمَهُ الْبَيَانَ ﴾ (4) فاللسان أداة النطق ، ووسيلة التعبير، فشأنه عظيم ، وأهميته كبيرة قال أبو حاتم البستي (5) - رحمه الله تعالى - : "اللسان فيه عشر خصال، أبو حاتم البستي (6) - رحمه الله تعالى - : "اللسان فيه عشر خصال، يجب على العاقل أن يعرفها ، ويضع كل خصلة منها في موضعها، هو أداة يظهر بها البيان وشاهد يخبر عن الضمير ، وناطق يرد به الجواب ، وحاكم يفصل به الخطاب، وشافع تدرك به الحاجات، وواصف تعرف ، به الأشياء ، وحاصد يذهب الضغينة، ونازع يجذب المودة، ومسل يذكي به الأشياء ، وحاصد يذهب الضغينة، ونازع يجذب المودة، ومسل يذكي القلوب، ومعز ترد به الأحزان" (6) .

. ( )

. ð / (2)

.( ) (3)

.( - )

: (5)

. . (î ï / ) .

(6)

وإذا كانت لجوارح الإنسان الأخرى، كيده ورجله وفرجه آفات، فإن اللسان ليس بأقل ضرراً منها، وربما كانت آفاته أشد خطراً، وأعظم فتكاً.

وقد عني الإسلام بهذه الجارحة، واهتم بها، وأرشد الناس للطريقة الأمثل في استعمالها.

وفي هذا الفصل سأتحدث عن منهج الإسلام في التعامل مع اللسان، ذلك المنهج الفريد الذي ورد في كتاب الله تعالى، وسنة رسوله ، وقد جعلته في ثلاثة مباحث هي:

المبحث الأول: الأمر بحفظ اللسان.

المبحث الثاني: استعمال اللسان في قول الخير.

المبحث الثالث: تحريم آفات اللسان .

# المبحث الأول الأمر بحفظ اللسان

وردت نصوص كثيرة في كتاب الله تعالى، وسنة رسوله على تأمر بحفظ اللسان وأن يلتزم الإنسان الصمت إلا في خير، وتنوعت في ذلك الأساليب، وتعددت الطرق فتارة يُذكر حفظ اللسان بأنه من صفات المؤمنين، وأخرى بالنهى الصريح عن الحديث إلا بما فيه خير، وثالثة بالتحذير من خطر اللسان، وسوء عاقبته. وما ذاك إلا لعظم أمر اللسان وأهميته البالغة في حياة الإنسان.

فمن الأدلة الآمرة بحفظ اللسان من الكتاب الكريم ، قوله تعالى : ﴿قَدْ أَقْلَحَ الْمُؤْمِثُونَ \* الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغْو مُعْرِضُونَ ﴾ (١) قال الحافظ ابن كثير \_ رحمه الله تعالى \_ في تفسيره لهذه الآية: "أي عن الباطل، وهو يشتمل الشرك كما قاله بعضهم، والمعاصبي كما قاله آخرون، وما لا فائدة فيه من الأقوال والأفعال" ﴿ وَا

وقال الله عز وجل: ﴿وَإِدْا مَرُّوا بِاللَّغْوِ مَرُّوا كِرَاماً ﴾ (3) ، قال أبو حيان الأندلسي (4) ـ رحمه الله تعالى ـ في تفسير هذه الآية: "اللغو: كل ما ينبغي أن يلغى ويطرح والمعنى إذا مروا بأهل اللغو، مروا معرضين عنهم مكرمين أنفسهم عن التوقف عليهم ، والخوص معهم" (5) ، فترك الباطل، والخوض فيه، والجلوس مع أهله من صفات المؤمنين، الذين يحفظون ألسنتهم عن كل قبيح، ويصونونها عن كل سوء وقال الحق تبارك وتعالى : ﴿مَا يَلْفِطْ مِنْ قَوْلِ إِلا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ (6) ، جاء في

> . ( - ) (1)

> (2)

(3)

(4)

. ( /î ). î : "

(5)

. î /

. (ï) (6) تفسير هذه الآية: "ما يرمي به من فيه من خير أو شر، ملك يرقب قوله ويكتبه، فإن كان خيراً فهو صاحب اليمين بعينه، وإلا فهو صاحب الشمال" (أ) ، وهذا الأمر يجعل الإنسان في حالة مراقبة دائمة، ومحاسبة مستمرة للسان، فلا يصدر منه إلا ما فيه خير ولا ينطق إلا بحق .

وقال الله عز وجل: ﴿يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (2) ، "والمعنى: يوم تشهد ألسنة بعضهم على بعض بما كانوا يعملون من القذف والبهتان، وقيل: تشهد عليهم ألسنتهم ذلك اليوم بما تكلموا به" (3).

وقال الله تعالى: ﴿وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْقُوَادَ كُلُّ الْولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْوُلُولاً ﴾ ، ذكر بعض المفسرين أنه يندرج تحت هذا أنواع كثيرة ، يجب على العبد اجتنابها ، والابتعاد عنها ، ومنها : الطعن في أنساب الناس والقذف بالزنا وغيره من المساوئ بدون مشاهدة، والكذب ، وشهادة الزور، وغير ذلك ، ويظهر من الآية الكريمة، أدب خلقي عظيم، وإصلاح عقلي جليل، وتهذيب اجتماعي رفيع، يجنب الأمة من الوقوع في الأضرار والمهالك (و) .

والآيات في هذا الشأن كثيرة، وفيها دلالة على الأمر بحفظ اللسان وصيانته وتهذيب النطق، واستعمال تلك الجارحة بما يعود بالنفع على الإنسان في دينه ودنياه ومنع أذية المسلمين بأي لفظ يسؤوهم، وينتقص من قدرهم.

أما من السنة ، فقد وردت أحاديث عديدة عن النبي أنه ، تأمر بحفظ اللسان والتزام الصمت إلا في خير ، ومن ذلك ما رواه أبو هريرة رضي الله تعالى عنه – عن النبي أقال: "من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت" (6) قال ابن حجر – رحمه الله تعالى - :

(6)

<sup>.</sup> ð/i " (1)

<sup>. ( ) (2)</sup> 

<sup>/ (3)</sup> 

<sup>. ( ) (4)</sup> 

"وهذا من جوامع الكلم؛ لأن القول كله إما خير وإما شر وإما آيل إلى أحدهما، فدخل في الخير كل مطلوب من الأقوال، فرضها وندبها فأذن فيه على اختلاف أنواعه، ودخل فيه ما يؤول إليه ، وما عدا ذلك مما هو شر أو يؤول إلى الشر، فأمر عند إرادة الخوض فيه بالصمت" (١).

وقال النووي – رحمه الله تعالى -: "اعلم أنه ينبغي لكل مكلف أن يحفظ لسانه عن جميع الكلام، إلا كلاماً ظهرت فيه المصلحة، ومتى استوى الكلام وتركه في المصلحة فالسنة الإمساك عنه؛ لأنه قد ينجر الكلام المباح إلى حرام أو مكروه، وذلك كثير في العادة، والسلامة لا يعد لها شيء" (2).

وعن أبي هريرة – رضي الله تعالى عنه – أنه سمع النبي يقول: "إن العبد ليتكلم بالكلمة ما يتبين فيها، يزل بها إلى النار، أبعد مما بين المشرق والمغرب" (٦).

/ (î)
. ï/ (î)
. / (1)
. î (2)

. î (3)

: (4)

. (4

ΪΪ

.(î/

. î / ( ð) (5)

(6)

. î /ð

 $\hat{I}\hat{I}$  ( ) (7)

(ðç)

وقال عقبة بن عامر  $\binom{1}{1}$  - رضي الله تعالى عنه — قلت: يا رسول الله ، ما النجاة؟ قال: أملك عليك لسانك ، وابك على خطيئتك، وليسعك بيتك"  $\binom{2}{1}$  ، ففي هذا الحديث توجيه من النبي الله بحفظ اللسان عما لا خير فيه  $\binom{3}{1}$  ، فإن من ملك الشيء استطاع التصرف فيه ، والتحكم به ، والسيطرة عليه .

وعن سفيان بن عبدالله (4) - رضي الله تعالى عنه - قال: قلت يا رسول الله حدثني بأمر أعتصم به ، قال: "قل رببي الله ثم استقم" قلت: يا رسول الله، ما أخوف ما تخاف عليّ ؟ فأخذ بلسان نفسه، ثم قال: "هذا" (5) ، ويظهر من هذا الحديث الشريف عظم خطر اللسان، وشدة ضرره، مما يستلزم على الإنسان أن يتأمل في الكلام قبل إظهاره، ويتثبت فيه، وينظر في عاقبته وما يؤول إليه.

وعن معاذ بن جبل (6) - رضي الله تعالى عنه - قال: قلت يا رسول الله، أخبرني بعمل يدخلني الجنة ويباعدني من النار؟ قال: "لقد

```
(ðiï)
                                                 ð/
                                                      (1)
            ). ï
                                    . ( î/
: ( ï)
                                                      (2)
                                 Ϊ/Î "
                     )
                                                      (3)
                                      . î /î
                                                      (4)
      )
                                         .( /
                                                      (5)
                                   /ĵ "
 . (ï î /
                      )
                                                      (6)
. ї
```

سألت عن عظيم ، وإنه ليسير على من يسره الله تعالى عليه، تعبد الله لا تشرك به شيئا ، وتقيم الصلاة ، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان ، وتحج البيت" ثم قال: "ألا أدلك على أبواب الخير؟ الصوم جنة، والصدقة تطفئ الخطيئة كما يطفئ الماء النار، وصلاة الرجل من جوف الليل" ثم تلا: الخطيئة كما يطفئ الماء النار، وصلاة الرجل من جوف الليل" ثم قال: "ألا أخبرك برأس الأمر وعموده، وذروة سنامه؟"قلت: بلى يا رسول الله، قال: "رأس الأمر الإسلام وعموده الصلاة، وذروة سنامه الجهاد"ثم قال: "ألا أخبرك بملاك ذلك كله؟" قلت: بلى يا رسول الله، فأخذ بلسانه، قال: "كف عليك هذا" قلت: يا رسول الله، وإنا لمؤاخذون بما نتكلم به ؟ فقال: "ثكلتك أمك (2) ، وهل يكب الناس في النار على وجوههم إلا حصائد "ثكلتك أمك (2) ، فقد عاد النبي الناس في النار على وجوههم إلا حصائد السنتهم؟" (3) ، فقد عاد النبي هذا دلالة على وجوب حفظ اللسان ، وأوضح أنه يحصد الحسنات ويقطعها (4) ، وفي هذا دلالة على وجوب حفظ اللسان ،

والأحاديث في هذا الشأن كثيرة جداً ، ويتضح منها مبدأ الوقاية من الشر قبل وقوعه والاحتياط من الضرر قبل حصوله، وذلك بكف اللسان وحبسه ، وقصره على ما فيه منفعة وفائدة .

ولقد كان صحابة رسول الله في ، والتابعون لهم بإحسان من سلف هذه الأمة، حافظين لألسنتهم، مختارين لألفاظهم، محسنين في أقوالهم، محاسبين لأنفسهم، يشهد لذلك ما روي عنهم من آثار عديدة في هذا الشأن، فهذا عمر بن الخطاب (5) يطلع على أبى بكر الصديق (1) - رضى

. ( ) (1)

). : (2)

. ( î/

": ( ð) ; - ï /î " (3)

" " (4)

. / ï

: (5)

.(ï - / ).

الله تعالى عنهما – وهو يمد لسانه ، فقال: ما تصنع يا خليفة رسول الله؟ فقال: "إن هذا أوردني الموارد"  $\binom{(2)}{2}$ . وقال عبدالله بن مسعود – رضي الله تعالى عنه – : "والذي لا إله غيره، ما على الأرض شيء أفقر إلى طول سجن من لسان"  $\binom{(3)}{2}$ .

وقال أبو حيان التيمي  $^{(4)}$  - رحمه الله تعالى - : "كان يقال: ينبغي للرجل أن يكون أحفظ للسانه منه لموضع قدمه"  $^{(5)}$  .

ولزوم المرء للصمت يجنبه من الوقوع في مخاطر كثيرة، من قسوة للقلب، وكثرة حدوث الخطاء والإساءة للآخرين، ولربما نطق بكلمة يخرج بها من دينه والعياذ بالله تعالى.

قال أبو حاتم البستي – رحمه الله تعالى -: "الواجب على العاقل أن يلزم الصمت إلى أن يلزمه التكلم، فما أكثر من ندم إذا نطق ، وأقل من يندم إذا سكت، وأطول الناس شقاء، وأعظمهم بلاء، من ابتلى بلسان

(1)

(1)

(1)

(1)

(2)

(2)

(3)

(3)

(4)

(1)

(5)

مطلق، وفؤاد مطبق" (١)

ومما تقدم يتبين أن للصمت فضل كبير، ومنزلة رفيعة ، وفائدة عظيمة ، وسلامة ظاهرة .

قال الغزالي – رحمه الله تعالى - : "ويدلك على فضل لزوم الصمت أمر، وهو أن الكلام أربعة أقسام، قسم هو ضرر محض، وقسم نفع محض، وقسم فيه ضرر ولا منفعة، أما الذي هو ضرر محض فلابد من السكوت عنه وكذلك ما فيه ضرر ومنفعة لا تفي بالضرر.

وأما ما لا منفعة فيه ولا ضرر فهو فضول، والاشتغال به تضييع زمان، وهو عين الخسران، فلا يبقى إلا القسم الرابع، فقد سقط ثلاثة أرباع الكلام وبقي ربع وهذا الربع فيه خطر إذ يمتزج بما فيه إثم من دقائق الرياء، والتصنع ، والغيبة، وتزكية النفس وفضول الكلام، امتزاجاً يخفى دركه، فيكون الإنسان به مخاطراً" (2).

فالواجب على المسلم أن يحفظ لسانه ، ويزن كلامه، وأن يراعي شروط الكلام التي ذكرها بعض العلماء لمن أراد أن يتحدث ، وهي أربعة:

- ١- أن يكون الكلام لداع يدعو إليه، إما في اجتلاب نفع، أو دفع ضرر.
  - ٢- أن يأتي بالكلام في موضعه ، ويتوخى به إصابة فرصته.
    - ٣- أن يقتصر منه على قدر الحاجة.
    - ٤- أن يتخير اللفظ الذي ينطق به (3).

(1)

. î ï / (2)

(3)

(ðë)

#### المبحث الثاني استعمال اللسان في قول الخير

إذا كانت الشريعة الإسلامية قد أمرت بحفظ اللسان، والتزام الصمت فإنها في المقابل قد دعت إلى استعمال ذلك العضو فيما يرجع على الإنسان بالفائدة، ويعود عليه بالنفع في دينه ودنياه.

واستعمال اللسان في قول الخير يعتبر من شكر الله تعالى على هذه النعمة العظيمة والمنحة الجليلة.

وكما يؤدي المسلم العبادات المفروضة والمستحبة ببقية جوارحه ، فإن للسان عبادة يقوم بها ، ومطلوب منه تأديتها، ومنها ما هو واجب ، ومنها ما هو مستحب فالواجب النطق بالشهادتين، وتلاوة ما يلزم تلاوته من القرآن الكريم، وهو الذي تتوقف صحة الصلاة عليه، والتلفظ بالأذكار الواجبة في الصلاة، ورد السلام والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وتعليم الجاهل ، وإرشاد الضال، وصدق الحديث ، وأداء الشهادة المتعينة

أما المستحب فهو تلاوة القرآن ، ودوام ذكر الله تعالى وشكره، والمذاكرة في العلم النافع ، وما يتبع ذلك .

ويحرم النطق بكل ما حرمه الله تعالى ورسوله ، كالقذف والسب وشهادة الزور .

ويكره التكلم بما تركه خير من الكلام به ، مع عدم العقوبة عليه (١)

وقد وردت نصوص كثيرة في كتاب الله تعالى وسنة رسوله على نأمر بقول الخير والمعروف، وتبين الأجر العظيم الذي يترتب على ذلك قال الله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَنِي إسْرائيلَ لا تَعْبُدُونَ إلا اللّهَ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَقُولُوا لِلنّاسِ حُسننًا وَأَقِيمُوا الصَّلاة وَآثُوا الزّكَاة ثُمّ تَولَيْتُمْ إلا قليلاً مِثْكُمْ وَأَنْتُمْ مُعْرضُونَ ﴾ (٤).

: " " (1)

. (ï ) (2)

قال القرطبي (1) - رحمه الله تعالى -: "فينبغي للإنسان أن يكون قوله للناس لينا ووجهه منبسطاً طلقاً مع البر والفاجر والسني والمبتدع من غير مداهنة ومن غير أن يتكلم بكلام يظن أنه يرضى مذهبه؛ لأن الله تعالى قال لموسى وهارون: ﴿فَقُولا لَهُ قُولاً لَيّناً﴾ (2) فالقائل ليس بأفضل من موسى وهارون والفاجر ليس بأخبث من فرعون وقد أمرهما الله باللين معه" (3) وقال عز وجل: ﴿لا حَيْرَ فِي كَثِيرِ مِنْ تَجْوَاهُمْ إِلّا مَنْ أَمَر بصدقة أوْ مَعْرُوفِ أوْ إصلاح بَيْنَ النّاس وَمَنْ يَقْعَلْ دُلِكَ ابْتِعَاعَ مَرْضَاتِ بللهِ فَسَوْفَ نُوْتِيهِ أَجْراً عَظِيماً﴾ (4) ، ففي هذه الآية الكريمة دلالة على الله فسوف نُوْتيه أجْراً عَظِيماً﴾ (4) ، ففي هذه الآية الكريمة دلالة على أنه لا خير في كثير من كلام الناس الذي يتحدثون به، إلا من استعمله في الأمر بصدقة مفروضة أو مستحبة ، أو أمر بمعروف ، أو أصلح بين الناس في دمائهم وأعراضهم وأموالهم، ومن فعل ذلك ابتغاء وجه الله تعالى فقد استحق الأجر العظيم والثواب الجزيل .

وقال جل وعلا: ﴿قُولُ مَعْرُوفٌ وَمَعْفِرَةٌ خَيْرٌ مِنْ صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَا أَذَى وَاللَّهُ عَنِيٌ حَلِيمٌ ﴿ وَ اللَّهِ الْكِرِيمَةِ ، أَن الرجل يقول قولاً جميلاً لأخيه المسلم، خير عند الله تعالى من صدقة يتصدق بها عليه يتبعها أذى (6).

وقال الله تعالى: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قُولًا مِمَّنْ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (7) ، أي لا أحد أحسن قولاً منه، بل هو المحسن وحده، ولا يستوي هو وغيره ، فإنه قد صلح في نفسه وأصلح غيره، وهذا الأمر يحتاج إلى جهاد للنفس عظيم، من تحمل المشاق والصبر على الأذى ، ويظهر منه كمال الانقياد لله تعالى والتسليم لأوامره

: (1)

:

.( / ). î

. ( ) (2)

/ (3)

. ( ) (4)

. ( ) (5)

. / (6)

. ( ) (7)

. (1)

ولقد حفل القرآن الكريم بآيات كثيرة تأمر باستعمال اللسان في قول الخير من ذكر لله تعالى وشكر له واستغفار وتسبيح ودعاء، قال الله تعالى: ﴿فَادْكُرُونِي أَدْكُرُكُمْ وَاشْنُكُرُوا لِي وَلا تَكْفُرُونِ ﴿ وَاللهُ وَقال عز وجل : ﴿وَاسْتَغْفِرُوا اللّهَ إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (و) ، وقال تبارك وتعالى: ﴿وَادْكُرْ رَبّكَ كَثِيراً وَسَبّحْ بِالْعَشْبِيِّ وَالإِبْكَارِ ﴾ (4) ، وقال جل ثناؤه : ﴿وَقَالَ رَبّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ رَبّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ (5) .

أما من السنة المطهرة فقد وردت أحاديث كثيرة عن النبي المنافع من خلالها الناس باستعمال ألسنتهم في قول الخير وبما يعود عليهم بالنفع والفائدة، قال عليه الصلاة والسلام: "من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت" (6)، قال النووي – رحمه الله تعالى -: "إذا أراد أن يتكلم فإن كان ما يتكلم به خيراً محققاً يثاب عليه، واجباً أو مندوبا فليتكلم ، وإن لم يظهر له أنه خير يثاب عليه فليمسك عن الكلام، سواء ظهر له أنه حرام أو مكروه" (7).

وقال ﷺ: "لأن أقول سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله

î / (ð)

(8)

/ ( )

أكبر، أحب إلى مما طلعت عليه الشمس (1).

ولنا في رسول الله على الأسوة الحسنة، فلا يتكلم إلا خيراً ولا ينطق إلا حقاً.

فلقد كان عليه الصلاة والسلام كثير الاستغفار والتسبيح والتهليل، قال أبو هريرة — رضي الله تعالى عنه — سمعت رسول الله قلل يقول: "والله إني لأستغفر الله وأتوب إليه في اليوم أكثر من سبعين مرة" (2). والأحاديث في هذا المعنى كثيرة جداً، وأكتفى بما تقدم.

فالواجب على المسلم أن يستعمل لسانة في طاعة الله تعالى ، وبما يرجع عليه وعلى إخوانه المسلمين بالمصلحة في الدين والدنيا، ليؤدي شكر المولى عز وجل على هذه النعمة العظيمة، وليتذكر دائماً قول النبي : "الكلمة الطيبة صدقة" (3) .

(1)

. î / ( ð)

(ðï) (2)

. / (ïî) (3)

# المبحث الثالث تحريم آفات اللسان

إن اللسان من نعم الله العظيمة، ولطائف صنعه القويمة، وهو صغير في حجمه عظيم في طاعته وجرمه، إذ لا يتبين الكفر والإيمان إلا بشهادة اللسان وهما غاية الطاعة والطغيان (1).

وللسان آفات كثيرة متنوعة، ولها في القلب حلاوة، ولها من الطبع بواعث ولا نجاة من خطرها وعظيم ضررها إلا بلزوم الصمت، أو النطق بالخير (2).

ولقد سبق الحديث عن بعض تلك الآفات في الفصل السابق، وهي القذف والغيبة ، والنميمة، والسب والشتم ، والتنابز بالألقاب، وشهادة الزور والدعوة إلى البدع، والإرجاف في الأرض.

ومن آفات اللسان أيضاً: الكلام فيما لا يعني، والخوض في الباطل، والكذب والتقعر في الكلام، والمزاح إلا اليسير منه إن كان بصدق.

ومن الآفات كذلك: إفشاء السر، واليمين الكاذبة، والغناء (3).

وجميع تلك الأفات قد ورد في النهي عنها والتحذير منها والعقوبة المترتبة عليها آيات وأحاديث كثيرة.

إن المتأمل في آفات اللسان ليجد أنها محبطة للعمل، نازعة للود، مثيرة للبغضاء محركة للعداوة والشحناء، قاطعة لأواصر المحبة والإخاء.

ولا سبيل لاتقاء شرها ودفع خطرها إلا بمحاسبة الإنسان لنفسه ، وضبطه للسانه، ووزنه لكلامه، فيلزم الصمت إلا في قول خير ومعروف، وليتذكر دائماً قول الله تعالى : ﴿مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلِ إلا لَدَيْهِ

(1)
. ð
: (2)
. ði

 $-\hat{i}\delta$  : (3)

. Î -

ï /

. ï - / î

رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ (1) ، وليستحضر قول النبي ﷺ: "المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده" (2) .

. ( ï) (1)

. î (2)

# الفصل الرابع

# التدابير المتعلقة بإعداد الفرد للوقاية من الجرائم القولية

## ويتضمن أربعة مباحث:

المبحث الأول: أثر العقيدة الإسلامية في الوقاية من الجرائم القولية.

المبحث الثاني: أثر العبادة في الوقاية من الجرائم القولية .

المبحث الثالث: أثر التربية الإسلامية في الوقاية من الجرائم القولية .

المبحث الرابع: أثر القدوة الصالحة في الوقاية من الجرائم القولية.

# الفصل الرابع التدابير المتعلقة بإعداد الفرد للوقاية من الجرائم القولية

لم تكتف الشريعة الإسلامية بتحريم الجرائم القولية وبيان خطرها والأثر المترتب عليها ، وما يستحقه فاعلها من العقاب في الدنيا والآخرة، ولكنها بالإضافة إلى ما سبق سعت إلى إعداد الفرد إعداداً سليمايضمن حفظه من الزيغ والضلال وإبعاده عن الشر والإثم، وفي الوقت ذاته تتحقق مصالحه الضرورية والحاجية والتحسينية، مما يجعله ينصرف إلى عبادة ربه وإعمار دنياه في أجواء آمنة مطمئنة.

ومن هنا فقد اهتم الإسلام بصفاء عقيدة الإنسان وسلامة توجهه قال الله تعالى: ﴿

.()

.()

•

.()

عليتها

. ( ï ) (1)

.( ) (2)

.( ) (3)

. ( )

•

. ( )

· .

· : · :

(1)

(1) (2)

# المبحث الأول أثر العقيدة الإسلامية في الوقاية من الجرائم القولية

تضافرت النصوص من الكتاب والسنة التي تدل على أصول العقيدة الإسلامية وتبين معالمها وتوضح مفهومها، ذلك المفهوم الذي ينتظم ستة أمور، هي الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والإيمان بالقدر خيره وشره.

قال الله سبحانه وتعالى: ﴿

()

:

: " : "

 $.(\hat{1}) \qquad (1)$ 

. ( ï ) (2)

(3)

. / ()

( )

وإذا صلحت عقيدة الإنسان واستقامت فإن لذلك أثراً عظيماً على تصرفاته القولية والفعلية، وقد بين ذلك النبي في بقوله: "ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب" () \_ \_ \_ : "

( ) "

وإذا كان لرسوخ العقيدة الإسلامية أثر محمود في حمل النفس على فعل الطاعة وعمل الخير، فإن لفقدها، أو ضعفها، أو فسادها أثر سيء في دفع النفس على فعل المعصية قولية كانت أو فعلية، وهذا تصديق لقول النبي في "الا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو

(1)

. ï /

. Õ/ (ÕÕ) (2)

î : (3)

îð

. ( ð /

(4)

. ,

مؤمن" ()، فبين النبي إلى أن الوقوع في الجريمة لا يحدث في حال كمال الإيمان وقوته ، وأن من ضعف عنده الإيمان فإن الشيطان يتسلط عليه فيوقعه في فعل المعصية ومقارفة الذنب ، قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ () **)**: () .() **)**: ( ) " () â (1) .(ðð). (2) . ( - ) (3) . (î ) (4) . ð (5)

.( ð)

(6)

â ): () ( â à ...() (

رحمه الله -: "والعين الخائنة تجتهد في إخفاء خيانتها ولكنها لا تخفى على الله، والسر المستور تخفيه الصدور ولكنه مكشوف لعلم الله" (). وقوله تبارك وتعالى : (

â

.<sup>()</sup> á

فإذا أدرك الإنسان هذا الأمر ووعاه فإنه يُوجد فيه ضميراً حياً وشعوراً يقطاً مراقباً لله تعالى في كل ما يقوله ويفعله، وتتحقق لديه رقابة ذاتية تمنعه – بإذن الله – من ارتكاب الخطأ وعمل السوء، "فسلطة الضمير المؤمن أقوى من أي سلطان خارجي ، ولدغته على اكتساب الإثم أشد على النفس من طعن السنان، والنفس المؤمنة الحرة يرفضها جسر المعصية قبل أن تلم بها" ().

فإذا أراد المسلم أن يقذف أحداً، أو أن يسبه ويشتمه ، أو أن يشهد زوراً .. تذكر عظمة الله عز وجل وأنه مطلع عليه وعالم به ، فينصرف عما أراد القيام به خوفاً من الله سبحانه وخشية من عذابه ورغبة في ثوابه

.()

. ( ð) (2)

( ) : (3)

: ÏÎ

. ( / )

.(î) (5)

(6)

. ï/ ð

ð

. î /

، وقد قرر النبي هذه الحقيقة في جريمة الزنا ، وبين أن الخوف من الله تعالى يمنع من ارتكابها حتى لو وجدت المغريات وقويت الدوافع ، قال عليه الصلاة والسلام في حديث السبعة الذين يظلهم الله بظله يوم لا ظل إلا ظله: "ورجل دعته امرأة ذات منصب وجمال إلى نفسها فقال : إني أخاف الله" () ، فإذا كان الخوف من الله تعالى قد حال دون الوقوع في جريمة الزنا وهي من أعظم الجرائم التي تميل إليها النفس بدافع الشهوة — فإن الخوف منه عز وجل كفيل بأن يحمل المؤمن على حفظ لسانه من النطق بمكروه أو التحدث بسوء ، وأن يحرص على استعماله في كل ما هو نافع مفيد .

٢ – ما تضمنته عقيدة الإيمان بالملائكة من أنهم خلق لله عز وجل يعبدونه ويطيعونه، ولهم أعمال يقومون بها ، ووظائف يؤدونها تنفيذاً لأمر الله سبحانه ، ومن بينها حفظ الإنسان وكتابة أفعاله وأقواله، قال تعالى: ()

**>**:

. ( ) "

**)**:

(1)

. Õ/( ) .( - ) (2)

.( - )

. ( ï - ) (3)

î : (4)

:

Î

.( / )

. î / (5)

.()

. ( )

\*

:

. ()

) : (î)

.(ï ) (1)

.( ) (2)

. (î) (4) . ( - ) (5)

.( ð) (6)

.( ) (7)

.() ( ) " عَلَيْنَانِينَ عِلْقِيْنِينَ п . ( ) " > : â .() : .( ) " (1) .( ð) (2) . ð . ÕÕi/ ( ï ) (3) .( ) (4) ( ði ) . / " (5)

.( î /

**)**: () ": ( ) " . ( ) " â .() **)**: > : () **)**: . ( ) (1) (2) . ði / ( ) .î/() (3)

. ( - )

.()

(4)

(5)

(6)

. ( )

) : () <sub>(()</sub> (() <sub>(()</sub>

والتزام العقيدة الإسلامية الصحيحة يقضي على البدع والمخالفات الشرعية قبل وجودها وانتشارها .

ولبقية أركان الإيمان الأخرى أثر في الوقاية من الجرائم القولية والفعلية ، فالإيمان بالكتب السماوية المنزلة من عند الله تعالى تجعل المؤمن على طاعة وهدى، وهي تحث على فضائل الأقوال والأفعال والأخلاق وتحذر من رديئها.

والإيمان بالرسل عليهم السلام له أثره في تهذيب السلوك ، فهم القدوة الصالحة ، وقد أمر النبي في بالاقتداء بهم ، قال تعالى: ( ) ، ولقد كانوا على أعلى درجات الاستقامة

والصلاح، أما الإيمان بالقدر فتأثيره لا يخفى على الفرد والمجتمع، وله صلة بالمسؤولية عن القول أو الفعل الذي يصدر من الإنسان، الأمر

.(1)

.( ï) (2)

. ( ) (3)

. ï (4)

 $.(\tilde{O})$  (5)

الذي يوجب المحاسبة والجزاء ().

إن العقيدة الإسلامية بما تحمله من معان سامية ، وقيم رفيعة، ومضامين عالية، التهذب سلوك الإنسان، وتسمو بنفسه، وترقى بحاله إلى أعلى درجات الفضيلة والصلاح، ولا عجب في هذا فهي من عند الله عز وجل ، قال تعالى : ﴿

.()

**)**:

()

(1)

. Î-

.( ) (2)

.(ï ) (3)

(4)

## المبحث الثاني أثر العبادة في الوقاية من الجرائم القولية

: ":-

· ( ) II

.(1)

. ( ) (2)

.( ) (3)

. (4)

. ( )

والعبادة بمفهومها العام والخاص لها أثر كبير في سلوك العبد وتصرفاته ففيها تربية للنفس ، وتقويم للسلوك ، وتطهير من الرذيلة ، ودعوة صادقة للفضيلة.

وإذا أدى المسلم العبادة بإخلاص لله تعالى واتباع للنبي الشرح صدره ، وارتاح قلبه، وهدأت حاله، واطمأن باله، قال تعالى: ﴿

:

•

.

•

. / . (1)

. ( ï ) (2)

.() **)**: () () **)**: () () منظيني ( ) . (ðî ) (1) .( ) (2) . (î ï ) (3) .( ï) (4) . ( - ) (5) (6) :

. ( (ï ) (7) .ïï/

). îï

п

.( ) "

п () <sub>(</sub>

· ( ) "

; .()

: " " (1)

. î / .( ) (2)

. îî/

. / (4)

. / (5)

. ( ) () ( ) " (٣) . ( ) " (1) . Î .(ï) (2) هو: أبو عبدالله بلال بن رباح الحبشي ، مؤذن رسول الله الله الله على بيت ماله ، كان من السابقين إلى الإسلام، شهد المشاهد كلها مع رسول الله الله على ، توفي في دمشق سنة ٢٠هـ. (الأعلام، الزركلي ، ٧٣/٢). . ðî/(ði) (4)ð) (5) ) . /ð .( ï/

•

. •

( ) "

: ...

. ( )

(1)

. ï / (ð) .( ï) (2)

. Ŏ/ . (3)

.( ) и

â **)**: () **)**:

.()

وسَّلَّىٰ عِلْقِيْلِيْنِ منظي<u>ن</u>

(1) (2) , ї

. .( ) .( îî) (3) .( ) ..

. ( ) "

()

> :

.()

/ ( / (ð) (1)

. ðð / ( îï) (2) .( ) .( ) (3)

(4)

() .() : : â " ( ) . ( ) " : () () نظينية ت<u>ضي</u>عه (1) (2) ð .( ) .(î) (3) (4) ( ð) .( ) (5) (6) . Î .( ï/ )

(èéê)

II

. (1)

. ïî / î . (2) . ( ï ) . (3)

.  $\widetilde{\mathfrak{O}}$  / (4)

. î / (ï ) (5)

. ( ) " ( ) " . ( ) " . / (1) (2) ð / (îîð)

" " (3) . ï - ï /

ï/ ( )

":" "()" النزاع

.

: ( ) "

•

 $\hat{i}$  /  $(\hat{i}\tilde{o})$  (1)

. î / (ï )

î / (îð) . ïî/ ()



: :

•

( )

 $\overline{.(\tilde{O}\hat{i}\,)}$  (1)

.  $\delta \hat{i}$  /  $(\hat{i})$  (2)

. ð . (3)

. () ( â .( ) ( )" .( )" : â .( ðî) (1) . ði / ( ð) . ði / ( ð) / ( ð) ði / ( ) (2) (3)

(4)

. () . ( ) " () â â .() â () **)**: .() .( ) (1) . / (2) (3)

. / (2) .( - ) (3) .( ð - ð ) (4) .( ) (5)

.( ï) (6)

: ": ()

( )"

•

.

· ( ) (

.

" " (1)

. ð -ð . ði / (ð) (2)

.( ) (3)

### المبحث الثالث أثر التربية الإسلامية في الوقاية من الجرائم القولية

التربية الإسلامية هي: "تنشئة إنسان مسلم متكامل من جميع نواحيه المختلفة وتكوينه من الناحية الصحية والعقلية، والاعتقادية والروحية والأخلاقية والإرادية والإبداعية في جميع مراحل نموه في ضوء المبادئ والقيم التي أتى بها الإسلام وفي ضوء أساليب التربية وطرقها التي بينها" (١).

وللتربية الإسلامية ثلاثة أهداف متدرجة ، هي:

١- بناء خير إنسان مسلم متكامل الشخصية .

٢- بناء خير أمة أخرجت للناس.

٣- بناء خير حضارة إنسانية إسلامية.

فإذا تحققت تلك الأهداف فإن الشرور وعلى رأسها الجرائم المختلفة سوف تزول من حياة الفرد والمجتمع والحضارة الإنسانية التي هي البيئات الأساسية لنشر الجرائم (٢).

ولقد أولى الإسلام الجانب التربوي في شخصية المسلم عناية كبيرة فرباه على طاعة الله تعالى، وطاعة رسوله في ، تلك الطاعة التي تؤدي إلى العمل الصالح، وترك العمل السيء، وفي ذلك يكمن الأمن الحقيقي والسلامة من الأخطار والجرائم، قال تعالى: ﴿قُلْ أَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرّسُولَ قَانْ تَوَلَّوْا قَائَمًا عَلَيْهِ مَا حُمِّلَ وَعَلَيْكُمْ مَا حُمِّلْتُمْ وَإِنْ تُطيعُوهُ الرّسُولَ قَانْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ مُعَلِيهِ اللّهُ وَمَلْ وَعَلَيْكُمْ مَا حُمِّلْتُمْ وَإِنْ تُطيعُوهُ تَهْدُوا وَمَا عَلَى الرّسُولِ إلا البلاغ المُبينُ ﴾ (٣) ، وقال سبحانه : ﴿وَمَنْ يَتُولَ يُعَدِّبُهُ يُطعِ اللّهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ وَمَنْ يَتُولَّ يُعَدِّبُهُ عَدَابًا ألِيما ﴾ (٤) . ومن حفظ لسانه وبقية جوارحه من الوقوع في أعراض عذابا ألِيما ﴾ (٤) . ومن حفظ لسانه وبقية جوارحه من الوقوع في أعراض عذابا والاعتداء عليهم وصانها عما حرم الله تعالى ، فقد أطاع الله عز

: (1)

ï . (2)

.() (3)

. (î) (4)

وجل ورسوله ، وامتثل لأمرهما ، أما من أطلق للسانه العنان فوقع في أعراض الخلق بالقذف ، أو السب والشتم ، أو الغيبة ، أو السعي بينهم بالنميمة، أو شهد زوراً، أو نشر بدعة وأرجف في الأرض، فقد خالف أمر الله تعالى وأمر رسوله ، وانقاد للشيطان والهوى.

"إن التربية على طاعة الله ورسوله تجعل من ربي عليها يلتزم بأوامر الله ورسوله وأوامر من اتبع شرع الله ورسوله في كل حال من الأحوال في السر والعلانية وكل أمر أو نهي لا يكون نابعاً من طاعة الله ورسوله فإن التمرد عليه سهل يسير إذا غاب المتمرد عن العين المادية التي تراقبه أو خلا عن سطوة القانون البشري، أما طاعة الله فإنها لا تفارق صاحبها في كل لحظة من لحظات حياته فلا يخون ولا يغش ولا ينقض عهداً ولا ينتهك عرضاً ولا يسرق مالاً ولا يغتصب أرضاً ولا يتناول شيئاً مما حرم الله عليه، ورقيبه في ذلك كله هو الله الذي يجب طاعته التي التزم بها وتربى عليها، وبغض معصيته التي حذر منها وتربى على البعد عنها وعن أهلها" (١).

والإسلام يربي النفس البشرية على حب الخير، وبذل المعروف، والإحسان إلى الناس بالقول أو الفعل (٢)، قال تعالى: ﴿وَمَا تُقدِّمُوا وَالْإِحسان إلى الناس بالقول أو الفعل (٢)، قال تعالى: ﴿وَمَا تُقدِّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ مِنْ حَيْرِ تَجِدُوهُ عِنْدَ اللّهِ إِنَّ اللّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (٣)، وقال سبحانه: ﴿قَوْلُ مَعْرُوفٌ وَمَعْفِرَةٌ خَيْرٌ مِنْ صَدَقة يَتْبَعُهَا أَذَى وَاللّهُ غَنِي سبحانه: ﴿وَقُلْ لِعِبَادِي يَقُولُوا النّبِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ مَلِيمٌ ﴿ وَقَالَ عَرْ وَجِلَ: ﴿وَقُلْ لِعِبَادِي يَقُولُوا النّبِي هِي أَحْسَنُ إِنَّ الشّيْطَانَ يَنْزَعُ بَيْنَهُمْ إِنَّ الشّيْطَانَ كَانَ لِلإِنْسَانِ عَدُواً مَبِيناً ﴾ (٥)، وقال الشّيْطانَ يَنْزَعُ بَيْنَهُمْ إِنَّ الشّيْطَانَ كَانَ لِلإِنْسَانِ عَدُواً مَبِيناً ﴾ (٥)، وقال النبي عَلَى : ﴿إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلاً ﴾ (١)، وقال النبي عَلَى الكلمة الطيبة صدقة ال (٧).

(1)

. Ï -Ï ð

. (2)

.( ) (3)

. ( ) (4)

. ( ) (5)

.( ) (6)

. ðð (7)

كما أنه ينفر من ارتكاب المعاصي والآثام، ويحذر من الإساءة والعدوان قال تعالى: ﴿مَنْ جَاءَ بِالْحَسنَةِ قُلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا وَمَنْ جَاءَ بِالْسَيِّنَةِ قُلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيِّنَةِ قُلا يُجْزَى الَّذِينَ عَمِلُوا السَّيِّنَاتِ إلا مَا كَاثُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (١) ، وقال سبحانه: ﴿قُمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ دُرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ \* وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ دُرَّةٍ شَرَّا يَرَهُ \* وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ دُرَّةٍ شَرَّا يَرَهُ \* وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ دُرَّةٍ شَرَّا يَرَهُ ﴾ (٢) ، وقال عز وجل: ﴿وَالَّذِينَ يُؤْدُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا اكْتَسَبُوا قَقدِ احْتَمَلُوا بُهْتَانًا وَإِثْمًا مُبِينًا ﴾ (٢) .

وربى الإسلام أتباعه على حفظ جوارحهم وصيانتها من الوقوع في المحذور، قال تعالى: ﴿وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾ (٤) ، وقال تعالى: ﴿يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (٥) ، وقال عز وجل عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ مِنْ قُول إلا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ (١) ، وهذا من شأنه أن يجعل الإنسان في حالة مراقبة دائمة ، ومحاسبة مستمرة .

وبما أن للأخلاق أثراً كبيراً في حياة الفرد والمجتمع لما يصدر من صاحبها من جميل الأقوال والأفعال، ولكونها عاملاً مهماً في استقرار الأمن واستتبابه فإن الإسلام لم يغفل شأنها ، ولم يهمل أمرها ، فقد ربى أبناءه على التحلي بكل خلق فاضل ، والابتعاد عن كل خلق ذميم ، قال عليه الصلاة والسلام: "بعثت لأتمم حسن الأخلاق" (٧).

ومن أهم الأخلاق الفاضلة التي حث الإسلام عليها وأمر بها خلق الحياء، فهو خير معين على حفظ اللسان وبقية الجوارح من الوقوع فيما نهى الله تعالى عنه، قال عليه الصلاة والسلام: "الحياء شعبة من

. (ï ) (1)

 $.(\ddot{i} - \hat{i}) \tag{2}$ 

.( ï )

. ( ) (4)

. ( ) (5)

.( ï) (6)

 $( \hspace{1cm} ) \hspace{1cm} (7)$ 

) ð/ î

. ( /

فالحياء يبعث على فعل الطاعات ، واجتناب المحرمات ، ويمنع من ارتكاب الجرائم، يشهد لهذا ما رواه ابن مسعود عن النبي قال: "استحيوا من الله حق الحياء ، قلنا : يا نبي الله : إنا لنستحي والحمد لله، قال: ليس ذاك ولكن الاستحياء من الله حق الحياء : أن تحفظ الرأس وما وعي، وتحفظ البطن وما حوى، وتتذكر الموت والبلي، ومن أراد الآخرة ترك زينة الدنيا ، فمن فعل ذلك فقد استحيا" (٤).

ومن الأخلاق الفاضلة التي دعا إليها الإسلام، والتي لها أثر في زيادة المودة وقطع أسباب الخلاف والخصام، خلق العفو والتسامح ومقابلة الإساءة بالإحسان، قال تعالى: ﴿ فَذِ الْعَقْوَ وَأَمُر بِالْعُرْفِ وَمَقَابِلَة الإساءة بالإحسان، قال سبحانه: ﴿ وَلا تَسْتُوي الْحَسَنَةُ وَلا وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ ﴾ (٥)، وقال سبحانه: ﴿ وَلا تَسْتُوي الْحَسَنَةُ وَلا السّيّنَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ قَإِدُا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةً كَأَنَّهُ وَلِي تَمْيِمُ ﴾ (١).

وفي المقابل فلقد حذرت الشريعة الإسلامية من الأخلاق السيئة والصفات الذميمة، وبينت فيما تقدم تحريم الإسلام لأفات اللسان وذكرت الأدلة على ذلك من الكتاب والسنة، وتمثل تلك الآفات واقعاً حياً للخلق الذميم الذي يجب تركه والابتعاد عنه.

وهناك أخلاق سيئة تبعث على ارتكاب الجرائم القولية والفعلية،

 $. \quad \ddot{i} / \quad (\hat{i} \quad \tilde{\eth}) \tag{2}$ 

ð (3)

: (4) ) /î "

.( ð/

. ( ðð) (5)

. ( ) (6)

وتدفع الناس إلى الوقوع فيها، ومنها: خلق الكذب، ذلك الخلق الذي حذر منه الإسلام وعاب أهله على سوء صنيعهم وعظيم فعلهم، قال الله تبارك وتعالى : ﴿إِنَّمَا يَقْتَرِي الْكَذِبَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِثُونَ بِآياتِ اللَّهِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْكَاذِبُونَ ﴾ (١) . فالكذب له آثار عظيمة وأضرار جسيمة ، وله علاقة كبيرة بآفات اللسان الأخرى ، إذ لا تتعدى كونها كلاماً لا أساس له من الصحة، ولاحظ له من التثبت .

قال أبو حاتم البستي – رحمه الله - : "اللسان سبع عقور، إن ضبطه صاحبه سلم وإن خلى عنه عقره، وبفمه يفتضح الكذوب، فالعاقل لا يشتغل بالخوض فيما لا يعلم، فيتهم فيما يعلم، لأن رأس الذنوب الكذب، وهو يبدي الفضائح ويكتم المحاسن" (٢).

كما أن الغضب من الخصال الذميمة التي نهى عنها الإسلام، فعن أبي هريرة والله قال: "جاء رجل إلى النبي فقال: أوصني قال: لا تغضب، فردد مراراً، قال: لا تغضب وروى أبو هريرة والين أيضاً عن النبي في أنه قال: "ليس الشديد بالصرعة، إنما الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب" (٤).

ولقد أمر الله عز وجل بالعفو والصفح ، قال سبحانه : ﴿ حُذِ الْعَقُو وَالْمَدْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ ﴾ (°) ، وأثنى على من كظم غيظه وعفى عمن أساء إليه، فقال تعالى : ﴿ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ فِي السّرَّاءِ وَالضّرَّاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظُ وَ الْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَ اللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (١) .

فالغضب آفة خطيرة تستولي على الإنسان فتذهبه عقله ، وتفقده رشده وله أسباب كثيرة منها: العجب، والمزاح ، والمماراة ، والمضادة، والغدر، وشدة الحرص على فضول المال والجاه ، وغير ذلك من

(2)

 $\hat{I}/(\hat{I})$  (4)

/ ( ð)

. ( ðð) (5)

.( ) (6)

<sup>. ( ) (1)</sup> 

الأسباب التي ينبغي حسم مادتها وقطعها (١).

وللغضب تأثير كبير على لسان الإنسان وبقية أعضائه ، "فأما أثره في اللسان : فانطلاقه بالشتم والفحش من الكلام الذي يستحي منه ذو العقل، ويستحي منه قائله عند فتور الغضب ، وذلك مع تخبط النظم ، واضطراب اللفظ ، وأما أثره على الأعضاء: فالضرب والتهجم والتمزيق والقتل والجرح عند التمكن من غير مبالاة، فإن هرب منه المغضوب عليه أو فاته بسبب، وعجز عن التشفي، رجع الغضب على صاحبه، فمزق ثوب نفسه، ويلطم نفسه ، وقد يضرب بيده على الأرض ، ويعدو عدو الواله السكران والمدهوش المتحير " (٢).

وقد أرشدنا الإسلام إلى علاج الغضب إذا وقع ، وبين لنا الوسائل المتبعة في تلك الحالة ، فأول ما يجب على المسلم إذا عرض له شيء من ذلك أن يذكر الله تعالى ويستعيذ به من الشيطان الرجيم، يشهد لهذا ما قاله النبي على حينما رأى رجلا يسب صاحبه وقد احمر وجهه، فقال عليه الصلاة والسلام: "إني لأعلم كلمة لو قالها لذهب عنه ما يجد ، لو قال: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم" (٦) ، ثم بعد ذلك يغير من هيئته التي كان عليها ، وقد أشار إلى هذا النبي بي بقوله: "إذا غضب أحدكم وهو قائم فليجلس ، فإن ذهب عنه الغضب وإلا فليضطجع" (٤) ، كما أمر النبي اللوضوء لإطفاء نار الغضب ، قال عليه الصلاة والسلام: "إن الغضب من الشيطان ، وإن الشيطان خلق من النار ، وإنما تطفأ النار بالماء ، فإذا غضب أحدكم فليتوضأ" (٥) .

. Õi (1)

. ð/ (2)

 $\hat{I}/(\hat{I})$ 

. / ( )

 $\eth / (\hat{i}\ddot{i})$  (4)

.(î/

 $\delta V (\hat{I} \hat{I} \hat{I})$  (5)

)

. ( Î

ومما سبق يظهر أثر التربية الإسلامية في بناء الشخصية الإنسانية المتكاملة ودفعها إلى محمود الأفعال والأقوال والأخلاق ، والبعد بها عن ارتكاب الجرائم والمحرمات.

## المبحث الرابع أثر القدوة الصالحة في الوقاية من الجرائم القولية

إن التدابير التي سبق ذكرها حتى تؤتي ثمارها، ويتم الحصول على المقصود منها تحتاج إلى قدوة حسنة تمثل واقعاً حياً، وصورة ملموسة يهتدي بها من أراد سبيل النجاة والفلاح.

"فالقدوة الحسنة هي الصورة المثالية الواقعية للسلوك الخلقي الأمثل، وهذه القدوة قد تكون مثالاً حياً مشاهداً ملموساً يقتدى به، وقد تكون مثالاً حاضراً في الذهن، وهذه القدوة الحسنة تعتبر من أنجع الوسائل المؤثرة في إعداد الإنسان خلقياً فهي من أهم العوامل في إصلاحه" (١).

و لقد كآن رسول الله على حافظاً للسانه وبقية جوارحه من الوقوع في المحرمات، مستعملاً لها في طاعة الله عز وجل والإحسان إلى خلقه فلم يكن فاحشاً ولا لعاناً ولا سباباً (٤).

ولقد كان عليه الصلاة والسلام كثير الذكر والاستغفار ، فعن أبي هريرة في قال: سمعت رسول الله في يقول: "والله إني لأستغفر الله وأتوب إليه في اليوم أكثر من سبعين مرة" (٥). ووصف عبدالله بن عمر و

(1)

. ( ) (2)

/ (3)

(4)

. ðð (5)

بن العاص – رضى الله عنهما – رسول الله على فقال: "لم يكن فاحشاً ولا متفحشاً. وكان يقول: إن من خياركم أحسنكم أخلاقاً" (١) ، وعن أنس بن مالك رسول الله عشر سنين، ما قال لى: أفا قط، و لا قال لي لشيء: لِمَ فعلت كذا ؟ و هلا فعلت كذا "(٢).

لقد قدم رسول الله على صورة رائعة في كيفية حفظ اللسان من الوقوع في الخطأ والزلل، وتسخيره في طاعة الله سبحانه وتعالى ، والإحسان إلى الناس ، ولا عجب في هذا فقد قال عنه عز وجل: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقَ عَظِيمٍ ﴾ (٣)، وعندما سئنات عائشة – رضي الله تعالى عنها – عن خلقه عليه الصلاة والسلام قالت: "كان خلقه القر آنّ "(٤).

فمن رحمة الله تعالى بالناس أن أرسل لهم النبي على اليهتدوا به وأنه أوجد في كل عصر جماعة من المسلمين يأخذون بأيدي إخوانهم ، ويدلونهم على طريق الحق ، ويتكون المجتمع المسلم الصالح على

ولقد كان صحابة رسول الله على والسلف الصالح من هذه الأمة أحرص الخلق على حفظ ألسنتهم، وصيانتها من الوقوع في أعراض الناس والإساءة إليهم، وقصرها على ما فيه منفعة وفائدة، اتباعاً لأمر الله تعالى ، واقتداء بالنبي ﷺ ، قال ابن عباس \_ رضى الله تعالى عنهما - :

(1)(2)

. ï /

.() (3)

ï / ( ) (4)

. (ï î /

ð/ (5) "يا لسان قل خيراً تغنم، أو اسكت عن شر تسلم" (١).

. (1)

#### الفصل الخامس

# التدابير المتعلقة بإعداد المجتمع للوقاية من الجرائم القولية ويتضمن خمسة مباحث:

- : تخلية البيئة الاجتماعية من المنكرات ذات الصلة بالجرائم القولية.
  - : بناء العلاقات الاجتماعية على أسس من الحبة والتكافل.
  - : التحذير من الإشاعة ووجوب التثبت عند تلقى الأخبار.
    - : النهى عن التكفير.
    - : الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

# الفصل الخامس التدابير المتعلقة بإعداد المجتمع للوقاية من الجرائم القولية

إذا كانت الشريعة الإسلامية قد اهتمت بالفرد واتخذت تدابير معينة لإعداده إعداداً سليما في مختلف المجالات ، وتمثلت تلك التدابير في العناية بعقيدته وسلامة توجهه، واستعماله في طاعة الله تعالى ، وتربيته تربية إسلامية ، وإيجاد القدوة الحسنة التي تمثل واقعاً حياً وصورة مثالية للسلوك السوي ، فإنها في الوقت نفسه لم تغفل المجتمع الذي يعيش فيه الفرد ويتأثر به ويؤثر فيه .

والمجتمع هو عبارة عن "جماعة من الناس يعيشون معاً في منطقة معينة وتجمع بينهم ثقافة مشتركة ومختلفة عن غيرها، وشعور بالوحدة، كما ينظرون إلى أنفسهم ككيان متميز" ().

()

. ðð . (1)

. ð (2)

(èëê)

# المبحث الأول تخلية الاجتماعية من المنكرات ذات الصلة بالجرائم القولية

اهتمت الشريعة الإسلامية بالبيئة الاجتماعية وتنقيتها من العادات السيئة والأخلاق المذمومة، والصفات القبيحة، ذلك لما لها من أثر قوي على سلوك الأفراد والجماعات.

وقد شهد لهذا الأمر قول النبي في الأرض ، فدل على راهب قتل تسعة وتسعين نفساً، فسأل عن أعلم أهل الأرض ، فدل على راهب فأتاه ، فقال: إنه قتل تسعة وتسعين نفساً فهل له من توبة؟ ، فقال: لا فقتله ، فكمل به مائة ، ثم سأل أعلم أهل الأرض، فدل على رجل عالم ، فقال: إنه قتل مائة نفس، فهل له من توبة؟ فقال: نعم، ومن يحول بينك وبين التوبة، انطلق إلى أرض كذا، وكذا، فإن بها أناساً يعبدون الله، فاعبد الله معهم، ولا ترجع إلى أرضك، فإنها أرض سوء" ().

شرف الله تعالى الإنسان بالعقل وميزه به عن باقي المخلوقات ، وحرم كل ما يفسده ويؤثر فيه ويعطل منفعته، ولما كانت الخمر أم الخبائث ومفتاح كل شر، ومن الأسباب المؤدية إلى العداوة والبغضاء ، فضلاً عن أثرها على صحة شاربها جسدياً ونفسياً ، فقد جاء الأمر بتحريمها في كتاب الله تعالى وسنة رسوله في ، قال عز وجل: ﴿يَا أَيُّهَا

<sup>(1)</sup> صحيح مسلم، كتاب التوبة ، باب قبول توبة القاتل وإن كثر قتله، الحديث رقم (1) ٢١١٨/٤،(٢٧٦٦)

الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ قَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ \* إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنِ الْصَلَّاةِ قَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ ﴾ (١) .

وقال النبي في : "كل مسكر خمر وكل مسكر حرام" (٢) ، وقال عليه الصلاة والسلام : "لعن الله الخمر وشاربها وساقيها وبائعها ومبتاعها وعاصرها ومعتصرها وحاملها والمحمولة له" (٣).

وقد أجمع العلماء على تحريم شرب الخمر، جاء في المغني: "الخمر محرم بالكتاب والسنة والإجماع" (٤).

إن شرب الخمر يدفع الإنسان إلى فعل المعاصبي، واقتراف الذنوب، وارتكاب الجرائم، والإساءة إلى الخلق بالقول والفعل، إذ لا عقل يمنعه، ولا وازع يردعه، فلا يتورع عن الفواحش والمنكرات بل يجاهر بفعلها ولا يستجيب إلى دعوة الحق ونداء الخير.

ومما يزيد من خطورة شرب الخمر كونها تسوق إلى كثير من المعاصبي، فشاربها لا يقتصر على جرم واحد، بل يجمع إليه أكثر من خطيئة، يشهد لهذا ما ورد عن عثمان ابن عفان<sup>(٥)</sup> - رضي الله تعالى عنه — أنه قال: "اجتنبوا الخمر فإنها أم الخبائث، إن رجلاً ممن كان قبلكم يتعبد ويعتزل النساء، فعلقته امرأة غاوية، فأرسلت إليه: أني أريد أن أشهدك بشهادة، فانطلق مع جاريتها ، فجعل كلما دخل باباً أغلقته دونه، حتى أفضى إلى امرأة وضيئة وعندها باطية فيها خمر، فقالت: إني والله ما دعوتك لشهادة، ولكن دعوتك لتقع على أو لتشرب من هذه الخمر ما دعوتك لشهادة، ولكن دعوتك لتقع على أو لتشرب من هذه الخمر

(2)

.( î/ )

. ð / (4)

: (5)

.( - /

<sup>.(</sup>ð -ð) (1)

<sup>.</sup> ïî/ ( )

<sup>/ (</sup> î ) (3)

كأساً، أو لتقتل هذا الغلام، وإلا صحت بك وفضحتك فلما رأى أن ليس بد من بعض ما قالت ، قال: اسقيني من هذا الخمر كأساً فسقته ، فقال: زيديني كأساً فشرب فسكر، فقتل الغلام، ووقع على المرأة فاجتنبوا الخمر، فوالله لا يجتمع الإيمان وإدمان الخمر في قلب رجل إلا أوشك أحدهما أن يخرج صاحبه" (١).

وإذا كان شرب الخمر يحمل على الإقدام على تلك الجرائم الكبيرة ، فمن باب أولى أن يدفع إلى قذف الناس، وسبهم ، والوقوع في أعراضهم ، فشارب الخمر يهذي بما لا يعرف، وينطق بما لا يعقل، ولذا فإن علي بن أبي طالب (٢) – رضي الله تعالى عنه – قد أشار إلى عمر بن الخطاب – رضي الله تعالى عنه – بجعل حد شارب الخمر ثمانين جلدة، فقال: "نراه إذا سكر هذى، وإذا هذى افترى وعلى المفتري ثمانون" (٣).

ولقد بين الله تعالى في كتابه العزيز الحكمة في تحريم الخمر، كونها تسبب العداوة والبغضاء وتصد عن ذكر الله وعن الصلاة، وهذه الأمور من شأن أن تسهم في حدوث الجرائم القولية والفعلية، وأن تخل بالأمن العام، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنِ الصَّلاةِ فَهَلْ أَنْتُمْ

مُنْتَهُونَ ﴾ (١) ، "فبين الله تعالى أن في الخمر مفسدتين مفسدة في الناس، فإن شاربها يلاحق القوم ويعدو عليهم، ومفسدة فيما يرجع إلى تهذيب نفسه، فإن شاربها يغوص في حالة بهيمية ، ويزول عقله الذي به قوام الإحسان" (٢).

ومما تقدم يتضح أن في تحريم شرب الخمر سداً لمنافذ الشر، وقطعاً لدواعى الإجرام، ومنعاً لظهور الفساد.

وإذا كان الإنسان يرتكب الجريمة وهو بعقله ووعيه، فكيف يكون حاله عندما يفقد السيطرة على نفسه والتحكم في تصرفاته (٣).

ولهذا نبه الرسول في أصحابه إلى خطورة الخمر وعظيم ضررها، فعن أبي الدرداء – رضي الله تعالى عنه – قال: أوصاني خليلي في : "لا تشرب الخمر، فإنها مفتاح كل شر" (٤).

.( /

#### المطلب الثاني: تحريم الميسر:

الميسر: هو "كل شيء فيه قمار من نرد (۱) أو شطرنج أو غير هما فهو الميسر حتى لعب الصبيان بالجوز والكعاب (۲) ، إلا ما أبيح من الرهان في الخيل والقرعة في إفراز الحقوق، وقال مالك: الميسر ميسران : ميسر اللهو، وميسر القمار فمن ميسر اللهو: النرد والشطرنج والملاهي كلها، وميسر القمار ما يتخاطر الناس عليه وكل ما قومر به فهو ميسر ")

وقد حرمه الإسلام ، وقرن بينه وبين الخمر ، فكلاهما رجس ومحرم ، قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَمحرم ، قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْكُمُ الْشَيْطُانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَعْضَاءَ فِي الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصَدَّكُمْ الشَّيْطُانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَعْضَاءَ فِي الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصَدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنِ الصَّلاةِ فَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ ﴾ (أ) فالتعامل بالميسر فيه أكل لأموال الناس بالباطل، وإثارة للفوضى، وهو من الأسباب الداعية الى العداوة والبغضاء، وباعث قوي على إطلاق الألفاظ السيئة والكلمات البذيئة ، انتصاراً للنفس وانتقاماً لها، ذلك أن المال عزيز على النفس وصاحبه يرى أنه أخذ منه في غير مقابلة، الأمر الذي يدفعه إلى الوقوع في المحذور (°) ، والاعتداء على الناس بالقول والفعل .

بالإضافة إلى ما سبق فإن الميسر يصد عن ذكر الله عز وجل، وعن الصلاة اللذين بهما سعادة الإنسان واطمئنانه، وإذا انصرف المخلوق عن طاعة ربه تمكن الشيطان منه وسيطر عليه.

#### المطلب الثالث: تحريم الغناء والمعازف:

حرمت الشريعة الإسلامية الغناء لما فيه من إثارة للشهوات، وانتشار للفواحش، قال تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْتَرِى لَهُوَ الْحَدِيثِ

 لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّخِذُهَا هُزُواً أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾

(1) ، وقد سئل ابن مسعود – رضي الله تعالى عنه – عن هذه الآية، فقال: الغناء والله الذي لا إله إلا هو يرددها ثلاث مرات (٢) ، وكذلك ورد عن عبدالله بن عمر (٣) – رضي الله تعالى عنهما – أن المراد هنا الغناء (٤) . وقد وردت أحاديث كثيرة في تحريم الغناء والمعازف ، منها: قول النبي ﷺ: "ليكونن من أمتي قوم يستحلون الحر (٥) ، والحرير، والخمر، والمعازف، ولينزلن أقوام إلى جنب علم (١) ، يروح عليهم بسارحة (٧) لهم ، يأتيهم لحاجة، فيقولوا: ارجع إلينا غداً فيبيتهم الله تعالى، ويضع العلم ، ويمسخ آخرين قردة وخنازير إلى يوم القيامة" (٨) ، يقول ابن القيم – رحمه الله تعالى - : "ووجه الدلالة منه أن المعازف هي يقول ابن القيم – رحمه الله تعالى - : "ووجه الدلالة منه أن المعازف هي ذمهم على استحلالها، ولما قرن استحلالها باستحلال الخمر والحر " (٩) .

وقال عليه الصلاة والسلام: "ليشربن ناس من أمتي الخمر، يسمونها بغير اسمها، يعزف على رؤوسهم بالمعازف والمغنيات، يخسف الله بهم الأرض ويجعل منهم القردة والخنازير" (١٠)، فقد جاء

.() (1)
. / (2)
. (3)

.( - / ). î
. / (4)
. ( / ) (5)
. ( / ) (6)
. ( / ) (7)
. (8)
. . / ( ï)
. . / ( 9)
. . / ( 10)

(èëð)

الوعيد على مستحلي المعازف بأن يخسف الله بهم الأرض، ويمسخهم قردة وخنازير، وإن كان الوعيد على جميع هذه الأفعال، فلكل واحد قسط من الذم والوعيد (١).

إن الاستماع إلى الغناء والانشغال بآلات اللهو من شأنه أن يصد عن ذكر الله تعالى وعن طاعته، وفيه تحريك للشهوات الكامنة، وإيقاظ للغرائز الساكنة، فضلاً عما يحدثه من قسوة للقلب لا يأنس معها الإنسان بذكر ولا يتلذذ بطاعة، ولا يستجيب لموعظة.

قال ابن الجوزي (٢) – رحمه الله تعالى - : "اعلم أن الغناء يجمع شيئين: أحدهما: أنه يلهي القلب عن التفكير في عظمة الله سبحانه والقيام بخدمته، والثاني: أنه يميله إلى اللذات العاجلة التي تدعو إلى استيفائها من جميع الشهوات الحسية ومعظمها النكاح، وليس تمام لذته إلا في المتجددات ، ولا سبيل إلى كثرة المتجددات من الحل فلذلك يحث على الزنا، فبين الزنا والغناء تناسب من جهة أن الغناء لذة الروح والزنا أكبر لذات النفس" (٣).

أما تأثير الغناء على لسان المسلم فإنه ليس بخاف على أحد، فبعض كلماته تحتوي شركا بالله عز وجل، وقذفا لعباده، وسبا وشتما لهم، ووقوعاً في أعراضهم وهذا بلا ريب يعود اللسان القول السيء واللفظ القبيح.

المطلب الرابع: تحريم سفور المرأة وإبداء زينتها لغير المحارم:

أمر الإسلام المرأة أن تقر في بيتها ، قال تعالى : ﴿وَقَرْنَ فِي بِيتها ، فال تعالى : ﴿وَقَرْنَ فِي بِيُوتِكُنَ وَلا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَى ﴾ (٤) ، قال الجصاص – رحمه

. (î/ )
. (1)
. (2)
. (3)
. (1)
. (3)

(4) سورة الأحزاب، الآية (٣٣).

الله تعالى -: "وفيه الدلالة على أن النساء مأمورات بلزوم البيوت ، منهيات عن الخروج" (١).

كما نهاها الإسلام عن التبرج والسفور ، وإبداء الزينة إلا لمحرم، قال سبحانه : ﴿وَلا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إلا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرهِنَ عَلَى جُيُوبِهِنَّ وَلا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إلا لَبُعُولَتِهِنَّ أَوْ آبَائِهِنَّ أَوْ آبَاءِ بُعُولَتِهِنَّ أَوْ أَبْنَاءِ بُعُولَتِهِنَّ أَوْ إِخْوَانِهِنَّ أَوْ بَنِي إِخْوَانِهِنَ أَوْ بَنِي إِخْوَانِهِنَ أَوْ بَنِي الْمُولِي الإِرْبَةِ أَخْوَاتِهِنَّ أَوْ التَّابِعِينَ عَيْرِ أُولِي الإِرْبَةِ مِنَ الرَّجَالِ أَوْ الطَّقْلِ الَّذِينَ لَمْ يَظْهَرُوا عَلَى عَوْرَاتِ النِّسَاءِ ﴾ (١) .

فبقاء المرأة في بيتها وعدم خروجها منه إلا لحاجة ملتزمة بحجابها ومتأدبة بالآداب الشرعية المطلوبة، من شأنه أن يحفظ قدرها، ويعلي مكانتها، فلا تمسها الأيدي، ولا تنظر إليها العيون ، ولا تتطاول عليها الألسن، وفوق هذا كله فإنها قد التزمت أمر ربها عز وجل، وأمر نبيه فهي في طاعة وعبادة، ولا يضيع الله أجر من أحسن عملاً.

إن خروج المرأة متبرجة، ومتزينة، وخاضعة بالقول ، دافع قوي لإثارة الشهوة وإيقاظ الفتنة، وباعث على الإساءة والاعتداء عليها بالقول أو الفعل فلا تسلم من قذف، أو سب وشتم.

والإسلام حريص على صيانة الأعراض، وحفظها من أن تمس بسوء أو تصاب بأذى، كما أنه يسعى إلى إيجاد المجتمع الفاضل الذي تسوده المحبة والطمأنينة، والذي يسلم من بواعث الشر ودواعي الفساد.

<sup>(1)</sup> أحكام القرآن، الجصاص، ٢٩/٣.

<sup>(2)</sup> سورة النور، الآية (٣١).

## المبحث الثاني بناء العلاقات الاجتماعية على أسس من المحبة والتكافل

سعت الشريعة الإسلامية إلى تحقيق الأخوة الصادقة بين المسلمين بهدف الوصول إلى المجتمع الفاضل الذي تسوده المحبة، وتعلوه المودة، ويتعاون أفراده على البر والتقوى، ويتناهون عن الإثم والعدوان.

قال تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخُوهُ ﴾ (١) ، قال سيد قطب – رحمه الله تعالى -: "ومما يترتب على هذه الأخوة أن يكون الحب والسلام والتعاون والوحدة هي الأصل في الجماعة المسلمة، وأن يكون الخلاف أو القتال، هو الاستثناء الذي يجب أن يرد إلى الأصل فور وقوعه، وأن يستباح في سبيل تقريره قتال المؤمنين الآخرين للبغاة من إخوانهم ليردوهم إلى الصف، وليزيلوا هذا الخروج على الأصل والقاعدة، وهو إجراء صارم وحازم كذلك" (١).

ومن مقاصد الشريعة العظيمة الاجتماع على الحق ووحدة الصف، ونبذ الخلاف والتفرق، قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلا تَمُوتُنَ إلا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ \* وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعاً وَلا تَقُواً وَادْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً قَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ قَلْوَيْكُمْ فَا عُدَاءً قَأَلُفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَاصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَاناً وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ فَأَنْقَدُكُمْ مِنْهَا فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَاناً وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ فَأَنْقَدُكُمْ مِنْهَا كَدُلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ (٣) ، فيظهر من الآية الكريمة أن الأمن الحق في الأخوة الإيمانية، والخوف والقلق في فقدها (٤) .

ولأهمية الأخوة في تحقيق أمن المجتمع واستقراره ، وحماية مصالحه من الظلم والاعتداء، فقد جاءت النصوص الشرعية بالأمر بها، والحث عليها وبيان فضلها، وعظيم الأجر المترتب عليها، ومن ذلك : قول النبي في : "قال الله عز وجل: المتحابون في جلالي لهم منابر من نور يغبطهم النبيون والشهداء" (٥) ، وعن أبي هريرة – رضي الله تعالى عنه – قال: قال رسول الله في : "إن الله يقول يوم القيامة: أين المتحابون

<sup>(1)</sup> سورة الحجرات ، الآية (١٠).

<sup>(2)</sup> في ظلال القرآن، سيد قطب، ٣٣٤٣/٦.

<sup>(3)</sup> سورة آل عمران ، الآيتان (١٠٢-١٠٣).

<sup>(4)</sup> أثر التربية الإسلامية في أمن المجتمع الإسلامي، د. عبدالله قادري، ص٢١٢.

سنن الترمذي ، كتاب الزهد، باب ما جاء في الحب في الله، الحديث رقم ((5)) ، (5) سنن الترمذي ، (5)1 ، وصححه الألباني (صحيح سنن الترمذي ، (5)1).

بجلالي؟ اليوم أظلهم في ظلى يوم لا ظل إلا ظلى" (١) ، وقال عليه الصلاة والسلام: "المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يخذله ولا يحقره" (٢) . فالمحبة والأخوة في الله تعالى من شأنها أن تولد لدى أفراد المجتمع شعوراً بالوحدة، واجتماع الكلمة، وترابط المصالح، مما يدفع المؤمن إلى الإحسان لإخوانه بالقول والفعل، والتعاون معهم، ونصرتهم، وسد حاجتهم وتنفيس كربهم، وترك الاعتداء عليهم، والابتعاد عن ما يلحق الضرر بهم تحقيقًا لمبدأ الأخوة الإسلامية، وتنفيذاً لمتطلباتها، قال الغزالي \_ رحمه الله تعالى - : "اعلم أن عقد الأخوة رابطة بين الشخصين كعقد النكاح بين الزوجين وكما يقتضى عقد النكاح حقوقا يجب الوفاء بها قياماً بحق النكاح، فكذا عقد الأخوة، فلأخيك عليك حق في المال والنفس وفي اللسان والقلب بالعفو والدعاء وبالإخلاص والوفاء وبالتخفيف وترك التكلف والتكليف" (٣) . فحق المسلم على أخيه المسلم في لسانه يتمثل في أمور عدة، منها: نصحه والدعاء له، وتعليمه، وأمره بالمعروف ونهيه عن المنكر، وترك غيبته، ونميمته والابتعاد عن سبه وشتمه، وعدم قذفه، أو شهادة زور معه أو عليه والحذر من دعوته إلى بدعة أو فتنة، والإمساك عن تكفيره أو تفسيقه بالإضافة إلى الذب عن عرضه، والدفاع عنه.

وإذا سادت الأخوة في المجتمع فإن في ذلك سداً لأبواب الشر، وقطعاً لدواعي الفتنة، ومنعاً لبواعث الإجرام، ذلك أن الكل يدرك أن أي خلل أو ضرر يصيب فرداً من أفراد الجماعة يمثل ضرراً على الجميع، وانتهاكاً حقيقياً يهدد أمن المجتمع واستقراره، يشهد لهذا قول النبي أن "مثل القائم في حدود الله والواقع فيهما ، كمثل قوم استهموا سفينة، فصار بعضهم أعلاها، وبعضهم أسفلها ، وكان الذين في أسفلها إذا استقوا من الماء مروا على من فوقهم ، فقالوا: لو أنا خرقنا في نصيبنا خرقاً ولم نؤذ من فوقنا ، فإن تركوهم وما أرادوا هلكوا جميعاً، وإن أخذوا على أيديهم أنجوا ونجوا جميعاً" (٤).

<sup>(1)</sup> صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب في فضل الحب في الله، الحديث رقم (17)، ١٩٨٨/٤.

<sup>(2)</sup> سُبق تخریجه ص۱۱۲.

<sup>(3)</sup> إحياء علوم الدين ، الغزالي ، ٢٦٩/٢ .

<sup>(4)</sup> صحيح البخاري ، كتاب الشركة، باب هل يقرع في القسمة والاستهام فيه ، الحديث رقم (٢٣٦١) ، ٨٨٢/٢ .

لقد حرص الإسلام على تعزيز العلاقات الاجتماعية ، وتقوية أواصر المحبة من خلال الدعوة إلى التكافل الاجتماعي الذي لا يقتصر على ضمان الأمور المادية فحسب، وإنما يحمل مفهوماً أوسع وأشمل من ذلك .

ومعنى التكافل الاجتماعي "أن يتساند المجتمع أفراده وجماعته بحيث لا تطغى مصلحة الفرد على مصلحة الجماعة، ولا تذوب مصلحة الفرد في مصلحة الجماعة، وإنما يبقى للفرد كيانه وإبداعه ومميزاته، وللجماعة هيئتها وسيطرتها ، فيعيش الأفراد في كفالة الجماعة، كما تكون الجماعة متلاقية في مصالح الآحاد، ودفع الضرر عنهم" (١).

وقد ثبتت مشروعية بالكتاب والسنة - فمن الكتاب - قال تعالى: ﴿وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْمَسَاناً وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْمَسَاكِينِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنْبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَالْسَييلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللّهَ لا يُحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالاً فَخُوراً ﴾ وَالْسَييلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللّهَ لا يُحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالاً فَخُوراً ﴾ (٢) ، وقال عز وجل : ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوى وَلا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِنْمِ وَالْتُقُوى وَلا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِنْمِ وَالْتُعْوَانِ وَاتَقُوا اللّهَ إِنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ (٢) .

ومن السنة قوله عليه الصلاة والسلام: "مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم مثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى"(3)، وقال على : "المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً" (°)، وقوله عليه الصلاة والسلام: "والذي نفسي بيده لا يؤمن عبد حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه" (٦).

ومن هنا يمكن القول بأن "نظام التكافل في الإسلام يكاد يحتوي

<sup>(1)</sup> المجتمع المتكافل في الإسلام، د. عبدالعزيز خياط، دار السلام، القاهرة، ط٣، 1٤٠٦هـ، ص٦١ .

<sup>(2)</sup> سورة النساء، الآية (٣٦).

<sup>(3)</sup> سورة المائدة ، الآية (٢) .

<sup>(4)</sup> صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم وتعاضدهم الحديث رقم (٢٥٨٦)، ٢٠٠٠- ١٩٩٩٤.

<sup>(5)</sup> صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب ، باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم وتعاضدهم الحديث رقم (٢٥٨٥)، ١٩٩٩/٤.

<sup>(6)</sup> صحيح البخاري، كتاب الإيمان ، باب من الإيمان أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه، الحديث رقم (١٣)، ١٤/١، صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الدليل على أن من خصال الإيمان أن يحب لأخيه المسلم ما يحب لنفسه من الخير، الحديث رقم (٤٥)، ١٨/١ ، واللفظ له .

التشريع الإسلامي كله؛ لأن غاية التكافل هو إصلاح أحوال الناس، وأن يعيشوا في الحياة آمنين مطمئنين على عقائدهم وأنفسهم وأموالهم وأعراضهم، وأن تتحقق لهم ضمانات الاستقرار والسلام، وأسباب العيش الهانئ الأفضل" (١).

وكما حرص الإسلام على تقوية روابط الأخوة، فإنه في المقابل قد اعتنى بصيانتها وحمايتها من عوامل البغضاء والشحناء.

وما تحريم الإسلام لآفات اللسان من القذف، والسب والشتم، والغيبة، والنميمة وشهادة الزور، ونشر البدع، وبث الأراجيف في الأرض، إلا مثال حي وصورة حقيقية للمنهج الإسلامي العظيم الذي حفظ مصالح الخلق من أن ثمس بسوء، أو تصاب بمكروه.

وإذا حصل ما يعكر صفو العلاقات الاجتماعية ويؤثر فيها ، ويخل بنظامها من الخلاف والنزاع ، فإن الإسلام قد دعا إلى الصلح بين المسلمين وحل خلافاتهم، قال تعالى: ﴿ قُاتَّقُوا اللَّهَ وَأَصْلِحُوا دُاتَ بَيْنِكُمْ ﴾ المسلمين وحل خلافاتهم، قال تعالى: ﴿ قُاتَّقُوا اللَّهَ وَأَصْلِحُوا دُاتَ بَيْنِكُمْ ﴾ (٢) ، وقال سبحانه: ﴿ وَإِنْ طَائِقْتَانٍ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتُلُوا قُأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا ﴾ (٣) .

وقال في : "ألا أخبركم بأفضل من درجة الصيام والصلاة والصدقة؟ قالوا : بلى ، قال : إصلاح ذات البين، وفساد ذات البين الحالقة" (أ) (أ) ، وقال عليه الصلاة والسلام: "لا تباغضوا ولا تحاسدوا ولا تدابروا، وكونوا عباد الله إخواناً ولا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاثة أيام" (1).

<sup>(1)</sup> التكافل الاجتماعي في الإسلام، عبدالله ناصح علوان، دار السلام، القاهرة، ط٥، ٣٠٠ اهـ، ص٠٢.

<sup>(2)</sup> سورة الأنفال ، الآية (١).

<sup>(3)</sup> سورة الحجرات ، الآية (٩).

<sup>(4)</sup> الحالقة: أي هي التي من شأنها أن تحلق الدين وتستأصلة كما يستأصل الموس الشعر. (عون المعبود شرح سنن أبي داود، محمد شمس الحق العظيم آبادي، دار الفكر، بيروت، ط٣، ١٣٩٩هـ، ٢٦١/١٣٨).

<sup>(5)</sup> سنن أبي داود ، كتاب الأدب ، بأب في إصلاح ذات البين، الحديث رقم (٩١٩)، ٢٨٠/٤ ، وصححه الألباني (صحيح سنن أبي داود، ٢٠٦/٣) .

<sup>(6)</sup> صحيح البخاري، كتاب الأدب، بآب ما ينهى عن التحاسد والتدابر، الحديث رقم (٨٧١٥)، ٥٣٥٥/٥ ، صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم التحاسد والتباغض والتدابر، الحديث رقم (٢٥٥٩)، ١٩٨٣/٤، واللفظ للبخاري .

وبهذا تظهر عناية الشريعة الإسلامية بالمجتمع الإسلامي، والمحافظة عليه من بواعث الظلم وموجبات الفساد، وتأمينه من الجرائم القولية والفعلية وتطهيره من الضغائن والأحقاد.

<sup>(2)</sup> الإشاعة والحرب النفسية، المركز العربي للدراسات الأمنية والتدريب، أبحاث الحلقة العلمية السابعة، ١٤١٠هـ، ص٩٤.

# المطلب الثاني: آثار الإشاعة على المجتمع:

(')

وهي سبب رئيس لحدوث الانقسام في صفوف المجتمع ، وتحطيم معنوياته وزعزعة إيمانه بمبادئه وأهدافه (٢) ، كما أن الشائعات تؤدي إلى ضياع الحقيقة وتغييب الصدق، وانعدام الثقة بين الناس، إذ الجميع يعيشون في شك وتردد.

لذا فَإِن الشريعة الإسلامية قد حرمت الشائعات والأخبار الكاذبة، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يَقْتَرِي الْكَذِبَ الَّذِينَ لا يُؤمنُونَ بِآياتِ اللّهِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْكَاذِبُونَ ﴾ (٣) ، وقال ﴿ "إن الصدق يهدي إلى البر وإن البر يهدي إلى الجنة وإن الرجل ليصدق حتى يُكتب صديقاً، وإن الكذب يهدي إلى الفجور وإن الفجور يهدي إلى النار، وإن الرجل ليكذب حتى يكتب عند الله كذاباً (٤) ، وعن أبي هريرة – رضي الله تعالى عنه – قال: قال رسول الله ﴿ "كفي بالمرء كذبا أن يحدث بكل ما سمع (٥) ، وعن حذيفة بن اليمان – رضي الله تعالى عنه – قال : قال رسول الله ﴿ "بئس مطية الرجل زعموا (١) ، قال الخطابي – رحمه الله تعالى – عند شرحه لهذا الحديث : "وإنما يقال : زعموا، في حديث لا سند له ولا ثبت فيه، وإنما هو شيء يحكى على الألسن على سبيل البلاغ فذم ﴿ المحديث من كان هذا سبيله، وأمر بالتثبت فيه والتوثق لما يحكيه من ذلك الحديث من كان هذا سبيله، وأمر بالتثبت فيه والتوثق لما يحكيه من ذلك"

<sup>(1)</sup> الإشاعة وأثرها السيء على المجتمع، عبدالله بن عبدالحميد الأثري، دار ابن خزيمة، الرياض، ط١، ١٤٢١هـ، ص١٥.

<sup>(2)</sup> الإشاعة وأثرها على أمن المجتمع، محمد بن دغش القحطاني، دار طويق، الرياض، ط1، ١٨٠ هـ، ص٦٦ .

<sup>(3)</sup> سورة النحل، الأية (١٠٥).

<sup>(4)</sup> صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب قبح الكذب وحسن الصدق وفضله، الحديث رقم (٢٦٠٧)، ٢٠١٢-٢٠١٣.

<sup>(5)</sup> صحيح مسلم ، المقدمة، باب النهي عن الحديث بكل ما سمع، الحديث رقم (٥) ١٠/١ .

<sup>(6)</sup> سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب قول الرجل "زعمواً" ، الحديث رقم (٢٩٧٢)، ٢٩٤/٤ ، وصححه الألباني، (صحيح سنن أبي داود ، ٢٢١/٣).

<sup>(7)</sup> معالم السنن شرح سنن أبي داود، حمد بن محمد الخطابي، تحقيق : عبدالسلام عبدالشافي

وقد أمر الله تعالى عباده المؤمنين بالتزام الصدق ، قال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ (١) ، وقال سبحانه : ﴿ وَالَّذِي جَاءَ بِالصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ أُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ (٢) .

وقد ظهر خطر الإشاعة على أمن المجتمع واستقراره بوضوح في حادثة الإفك التي وقعت لعائشة – رضي الله تعالى عنها – فقد روى أئمة الحديث عنها أنها قالت في حديث طويل: "فقام رسول الله على المنبر فاستعذر يومئذ من عبدالله بن أبي سلول (٦) ، فقال رسول الله وهو على المنبر: "يا معشر المسلمين، من يعذرني من رجل قد بلغني أذاه في أهل بيتي؟ فوالله ما علمت على أهلي إلا خيراً، ولقد ذكروا رجلا ما علمت عليه إلا خيراً، وما كان يدخل على أهلي إلا معي" ، فقام سعد ما علمت عليه إلا خيراً، وما كان يدخل على أهلي إلا معي" ، فقام سعد بن معاذ الأنصاري (١) - رضي الله تعالى عنه – فقال: يا رسول الله ، وأنا أعذرك منه، إن كان من الأوس ضربت عنقه، وإن كان من إخواننا من الخزرج أمرتنا ففعلنا أمرك، قالت: فقام سعد بن عبادة (٥) - رضي الله تعالى عنه – وهو سيد الخزرج ، وكان قبل ذلك رجلاً صالحاً ولكن على قتله، فقال لسعد بن معاذ: كذبت لعمر الله، لا تقتله و لا تقدر على قتله، فقام أسيد بن حضير (١) - رضي الله تعالى عنه – وهو ابن عم على قتله، فقام أسيد بن حضير (١) - رضي الله تعالى عنه – وهو ابن عم على قتله، فقام أسيد بن حضير (١) - رضي الله تعالى عنه – وهو ابن عم

محمد ، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١١هـ، ١٢١/٤ .

(1) سورة التوبة، الآية (١١٩).

(2) سورة الزمر، الآية (٣٣).

(2) هو: عبدالله بن أبي بن مالك بن الحارث بن عبيد الخزرجي، المشهور بابن سلول، وسلول جدته لأبيه ، رأس المنافقين في الإسلام ، من أهل المدينة ، كان سيد الخزرج في آخر جاهليتهم أظهر الإسلام بعد بدر تقية، وتخلف عن المسلمين يوم أحد مع بعض أصحابه وكذا فعل في غزوة تبوك، مات سنة ٩ هـ. (الأعلام ، الزركلي ٢٥/٤).

(4) هو: سعد بن معاذ بن النعمان بن امرئ القيس بن زيد الأنصاري ، سيد الأوس ، شهد بدراً ، وحكم في بني قريظة، رُمي بسهم يوم الخندق فعاش بعد ذلك شهراً ، مات سنة هم، وقال عنه النبي الله لما توفي: اهتز العرش لموت سعد بن معاذ . (الإصابة في تمييز الصحابة، ابن حجر ، ٣٧/١).

(5) هو: سعد بن عبادة بن دليم بن حارثة الخزرجي الأنصاري، يكنى أبا ثابت، شهد العقبة وكان أحد النقباء، وكان مشهوراً بالجود، خرج إلى الشام ومات بحوران سنة ١٥هـ وقيل ١٦هـ (الإصابة في تمييز الصحابة، ابن حجر ٣٠/١).

(6) هُو: أسيد بن حُضير بن سماك بن عتيك الأوسي الأنصاري، يكنى بأبي يحيى وقيل غير ذلك، كان من أحسن الناس صوتاً بالقرآن، وشهد العقبة الثانية، وشهد أحداً وما بعدها، توفي سنة ٢٠هـ. (أسد الغابة في معرفة الصحابة، ابن الأثير ، ١١/١-

سعد بن معاذ — فقال لسعد بن عبادة: كذبت لعمر الله لنقتلنه ، فإنك منافق تجادل عن المنافقين ، فتثاور الحيان الأوس والخزرج ، حتى هموا أن يقتتلوا ..." (١).

هكذا كان خطر الإشاعة على المجتمع الإسلامي في عهد رسول الله على حيث كاد الأمر أن يصل إلى الاقتتال بين المسلمين، فكيف يكون أثرها في هذا الزمن الذي كثرت فيه الفتن وطوارق الشر؟.

#### المطلب الثالث: هدي الإسلام في مواجهة الشائعات:

اتخذت الشريعة الإسلامية عدداً من الإجراءات للحد من نشر الشائعات وتصديقها، وكيفية مواجهتها، وبيانها كما يلى:

- ١- الأمر بتقوى الله تعالى ، ومراقبته في كل حال ، وحفظ الجوارح من الوقوع في المحذور ، قال عز وجل: ﴿مَا يَلْفِظُ مِنْ قُولُ إِلا لَدَيْهِ مِنْ اللَّهُ عَتِيدٌ ﴾ (١) ، وقال تعالى : ﴿إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ الْمَنْ وَالْفُؤَادَ كُلُّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾ (١) .
- ٢- أن يحب المرء لإخوانه المسلمين ما يحب لنفسه، وأن يكره لهم ما يكره لنفسه قال تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ﴾ (٤) ، وقال كل المُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ (٤) ، وقال كل الفسه! والذي نفسي بيده لا يؤمن عبد حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه! (٥)
- ٣- النهي عن التجسس وتتبع عورات المسلمين، قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّهِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيراً مِنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ اِثْمٌ وَلا تَجَسَّسُوا﴾ (٦) ، وقال عليه الصلاة والسلام: "يا معشر من آمن بلسانه، ولم يدخل الإيمان قلبه، لا تغتابوا المسلمين، ولا تتبعوا عوراتهم، فإنه من اتبع عوراتهم يتبع الله عورته، ومن يتبع الله

<sup>(1)</sup> صحيح البخاري، كتاب التفسير ، باب قوله: "لولا إذ سمعتمون ظن المؤمنون والمؤمنات." ، الحديث رقم ٢١٧٦/٤ ، ٥ محيح مسلم ، كتاب التوبة، باب في حديث الإفك وقبول توبة القاذف الحديث رقم (٢٧٧٠)، ٢١٢٩/٤ ، واللفظ للبخاري

<sup>(2)</sup> سورة ق ، الآية (١٨).

<sup>(3)</sup> سورة الإسراء ، الآية (٣٦).

<sup>(4)</sup> سورة الحجرات ، الأية (١٠).

<sup>(5)</sup> سبق تخریجه ص۲۰۱.

<sup>(6)</sup> سورة الحجرات، الآية (١٢).

عورته، يفضحه في بيته" (١).

٤- أمر الله تعالى عباده المؤمنين بالتثبت عند تلقي الأخبار ، قال عز وجل: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَباً فَتَبَيَّنُوا أَنْ تَصِيبُوا قَوْماً بِجَهَالَةٍ فَتُصْبُحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴾ (٢) ، قال ابن الجوزي – رحمه الله تعالى - : "ما اعتمد أحد أمراً إذا هم بشيء مثل التثبت، فإنه متى عمل بواقعة من غير تأمل للعواقب كان الغالب عليه الندم، ولهذا أمر الإنسان بالمشاورة ؛ لأن الإنسان بالتثبت يطول تفكيره فتعرض على نفسه الأحوال، وكأنه شاور، وقد قيل: خمير الرأي خير من فطيره، وأشد الناس تفريطاً من عمل مبادرة في واقعة من غير تثبت ولا استشارة خصوصاً فيما يوجبه الغضب فإنه بنزقه طلب الهلاك أو استتبع الندم العظيم فالله الله التثبت في كل الأمور ، والنظر في عواقبها ، خصوصاً الغضب المثير للخصومة" (۱).

فالتثبت من كل خبر، ومن كل ظاهرة، ومن كل حركة ، قبل الحكم عليها، هو دعوة القرن الكريم، ومنهج الإسلام الدقيق، الذي لا يدع مجالاً للوهم والشبهة (٤).

- التحذير من تصديق الشائعات، والإذعان لها ، والتسليم بمقتضاها ، قال تعالى: ﴿ لَوْ خَرَجُوا فِيكُمْ مَا زَادُوكُمْ إِلا خَبَالاً وَلأَوْضَعُوا خَلالكُمْ يَبْغُونَكُمُ الْفَقْلَةُ وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ ﴾ خلالكُمْ يَبْغُونَكُمُ الْفَقْلَةُ وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ ﴾ وكلائكُمْ يَبْغُونَكُمُ الْفَقْلَةُ وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ وَالفَسَاد ، وقد وصف الله عز وجل أهل الإيمان بأنهم يأخذون أحسن القول ويتبعونه، قال سبحانه وتعالى : ﴿ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْحُسْنَةُ ﴾ (١) . الْقُولُ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴾ (١)

٦- يجب على المسلم أن لا يصدق قالة السوء في أخيه المسلم، وأن

<sup>(1)</sup> سبق تخریجه ص ۲۰.

<sup>(2)</sup> سورة الحجرات، الآية (٦).

<sup>(3)</sup> صيد الخاطر ، عبدالرُحمن بن علي الجوزي، تحقيق: يوسف علي بديوي، دار اليمامة، دمشق، بيروت، ط١، ١٤٢٠هـ، ص٢٠٦.

<sup>(4)</sup> نحو منهج شرعي في تلقي الأخبار وروايتها ، أحمد بن عبدالرحمن الصويان، دار النشر الدولي الرياض، ط٢، ١٤١٤هـ، ص٦٨.

<sup>(5)</sup> سورة التوبة، الآية (٤٧).

<sup>(6)</sup> سورة الزمر ، الآية (١٨).

- يظن فيه خيراً، قال تعالى: الزمر: ﴿لَوْلا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ الْمُؤْمِثُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بِأَنْفُسِهِمْ خَيْراً وَقَالُوا هَذَا إِفْكُ مُبِينٌ ﴾ (١).
- ٧- المبادرة إلى الذب عن عرض المسلم والدفاع عنه، قال عليه الصلاة والسلام: "من رد عن عرض أخيه رد الله عن وجهه النار يوم القيامة" (٢).
- ٨- عدم ترديد الشائعات ، وترك نقلها ، والإمساك عن الخوض فيها قال تعالى : ﴿وَلُولُا إِدْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُمْ مَا يَكُونُ لَنَا أَنْ نَتَكَلَّمَ بِهَدَا سَبْحَاتُكَ هَذَا بُهْتَانٌ عَظِيمٌ ﴾ (٣) ، وقال عز وجل: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُونَ أَنْ تَشْبِيعَ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَدَابٌ أَلِيمٌ فِي الدُّنْيَا وَالاَّخِرَةِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ (٤) .
- 9- من لحقه الضرر من الشائعات فيجب عليه تحمل الشدائد ، والصبر على الأذى (٥) ، وعدم أذية الخلق بقول أو فعل، واحتساب ذلك عند الله عز وجل، وله في رسول الله في وزوجته أم المؤمنين عائشة رضي الله تعالى عنها الأسوة الحسنة، فقد صبرا واحتسبا في حادثة الإفك امتثالاً لقول الله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصبرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا اللّهَ لَعَلّكُمْ تُقْلِحُونَ (١).
- ١- أما إذا وقع المسلم في أعراض عباد الله تعالى، وكان ممن يبث الشائعات والأخبار الكاذبة، فتجب عليه التوبة إلى الله عز وجل، وترك ما كان عليه وطلب العفو والصفح ممن أساء إليه، قال تعالى: ﴿وَتُوبُوا إِلَى اللّهِ جَمِيعاً أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ (٧) ، كما يجب على المسلمين التناصح فيما بينهم وإرشاد ضالهم، وتوجيه مسيئهم، فذلك من التعاون على البر والتقوى الذي أمر الله تعالى به عباده المؤمنين، قال عز وجل: ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِ

<sup>(1)</sup> سورة النور، الآية (١٢).

<sup>(2)</sup> سبق تخریجه ص۱۶۳ .

<sup>(3)</sup> سورة النور، الآية (١٦).

<sup>(4)</sup> سورة النور، الآية (١٩).

<sup>(5)</sup> هدي القرآن الكريم في مواجهة الفتن والشائعات في ضوء سورة النور، د. نبيل آل إسماعيل، أكاديمية نايف العربية للعلوم الأمنية، الرياض، ط١، ١٤٢٣ هـ، ص ٦٦.

<sup>(6)</sup> سورة آل عمران، الآية (٢٠٠).

<sup>(7)</sup> سورة النور، الآية (٢٩).

وَالثَّقُورَى وَلا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْمِ وَالْعُدُوانِ ﴾ (١).

ومن الأمور التي جاءت بها الشريعة الإسلامية لمواجهة الشائعات أنها أمرت بمراجعة أهل الاختصاص فيما يتعلق بالأخبار التي لها علاقة بالأمن بمفهومه الشامل وجعلت ترك ذلك من اتباع خطوات الشيطان، قال تعالى: ﴿وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِنَ الأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الأَمْر مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ وَلَوْلا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لِاتَّبَعْتُمُ الشَّيْطَانَ إلا قليلاً ﴾ (١)(١).

ثم إن الشريعة بعد ذلك كله لم تغفل أمر من أطلق لسانه في بث الأراجيف، ونشر الشائعات، فقد أشارت إلى سوء صنيعهم، وأعطت الحاكم الحق في إنزال العقوبة بهم وفقاً لما تقتضيه المصلحة، قال تعالى فلئن لم يَنْتُهِ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَالْمُرْجِفُونَ فِي الْمُدِينَةِ لَنُعْرِينَكَ بِهِمْ تُمَ لا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَا إلا قليلاً \* مَلْعُونِينَ أَيْنَمَا تُقِفُوا الْمُدِينَةِ لَنُعْرِينَكَ بِهِمْ تُمَ لا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَا إلا قليلاً \* مَلْعُونِينَ أَيْنَمَا تُقِفُوا أَخِدُوا وَقَتُلُوا تَقْتِيلاً \* مَلْعُونِينَ أَيْنَمَا تُقِفُوا أَخِدُوا وَقَتِلُوا تَقْتِيلاً \* مَلْعُونِينَ أَيْنَمَا تُقِفُوا

ومما يحسن التنبيه عليه في هذا المقام أن وسائل الإعلام والاتصال قد تطورت في هذا العصر تطوراً كبيراً، ويتعامل معها كثير من أفراد المجتمع، ومعظمها سهل الاستخدام، قليل التكلفة، سريع التطور والتغير، وهي مجال خصب لبث الشائعات، ونشر البدع والأراجيف، كما أنها تحتوي على كثير من جرائم القذف والسب، والتشهير بالأفراد والجماعات، وغير ذلك من المخالفات والمحرمات.

ومن أخطر تلك الوسائل وأعظمها ضرراً الشبكة الآلية العالمية (الإنترنت)، ذلك أن غالب من يستخدم تلك الوسيلة يختفي وراء أسماء وهمية ليأمن بذلك من العقوبة، ولأن المتعاملين بالإنترنت لا تحدهم حدود جغرافية مما يجعل الملاحقة القضائية والنظامية في غاية الصعوبة (°).

سورة المائدة ، الآية (٢).

سورة النساء، الآية ( $\Lambda$ ).

<sup>(ُ3)</sup> مقاصد الشريعة في المحافظة على ضرورة العرض ووسائلها من خلال محاربة الشائعات، د. سعد بن ناصر الششري، مجلة البحوث الفقهية المعاصرة، العدد (١٥)، ١٤٢٢هـ، ص١٤٢٨.

<sup>(4)</sup> سورة الأحزاب، الآيات (٦٠-٦١).

<sup>(5)</sup> أحكام تقنية المعلومات "الحاسب الآلي وشبكة المعلومات (الإنترنت)" ، عبدالرحمن بن عبدالله السند ، رسالة دكتوراة، المعهد العالي للقضاء، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، الرياض، ١٤٢٥هـ، ٢٩٤/٢م.

وعلى أية حال فإن من ارتكب مخالفة عبر تلك الوسائل من قذف، أو سبب وشتم أو نشر بدعة، أو إرجاف في الأرض، أو قام ببث شائعات وأخبار مغلوطة أو غير ذلك من المنهيات، فإنه قد ارتكب محرماً يستدعى محاسبته وإنزال العقوبة المستحقة عليه.

ثم إن للجهات المختصة أثراً كبيراً في ضبط عمل تلك الأجهزة والوسائل ومراقبة أدائها، وتوجيهها بما يخدم مصلحة المسلمين ويدفع المفسدة عنهم.

ولا شك بأن توعية الجمهور بأهمية تلك الوسائل ، وكيفية استخدامها وتسخيرها في النافع المفيد، يجعل لديهم رقابة ذاتية تحميهم بإذن الله تعالى — من الوقوع في المحذور .

كما أن إنشاء قنوات ووسائل تقوم بنشر الفضيلة، وتدعو إلى الحق وتكشف الباطل، وتحت على مكارم الأقوال والأفعال والأخلاق، أمر في غاية الأهمية.

وعلى أهل العلم المشاركة في هذا المجال ، ونفع إخوانهم ، وإرشادهم إلى طريق الحق والصواب، وتحذيرهم من طرق الشر وأبواب الفساد، مخلصين في ذلك لله تعالى ، غير ملتفتين الأطماع النفس وشهواتها.

<sup>(۱)</sup> ، و هو

مزلق خطير، وفتنة كبيرة انتشرت في هذ العصر محدثة آثاراً عظيمة وانتهاكات أليمة تعرضت لها المصالح المحمية من قبل الشريعة الإسلامية.

وسأتحدث عن هذا الموضوع في مطالب ثلاثة هي:

المطلب الأول: تعريف الكفر.

المطلب الثاني: أنواع الكفر.

المطلب الثالث: خطورة التكفير.

# المطلب الأول: تعريف الكفر:

#### أولاً: تعريف الكفر لغة:

"الكاف والفاء والراء أصل صحيح يدل على معنى واحد، وهو الستر والتغطية يقال لمن غطى درعه بثوبه قد كفر درعه"(1).

والكُفْرُ: ضد الإيمان، وكَفَرَ نعمة الله: جحدها (٣).

## ثانياً: تعريف الكفر في الشرع:

ترد كلمة الكفر في النصوص الشرعية، مراداً بها في بعض الأحيان الكفر المخرج عن الملة، وفي أحيان أخرى يراد بها الكفر غير المخرج عن الملة، ذلك أن للكفر شعباً كما أن للإيمان شعباً (٤).

فالكفر المخرج عن الملة هو الموجب للخلود في النار، أما الكفر الذي لا يخرج عن الملة فهو الموجب لاستحقاق الوعيد دون الخلود (٥).

<sup>(1)</sup> الإرهاب في المجتمع المعاصر أسبابه وعلاجه من منظور الإسلام، محروس محمد بسيوني، رسالة ماجستير، كلية الدعوة الإسلامية، جامعة الأزهر، القاهرة، ٢٢١هـ، ص٣٧.

<sup>(2)</sup> معجم مقاییس اللغة، ابن فارس، مادة (كفر) ، ١٩١/٥.

<sup>(3)</sup> لسان العرب، ابن منظور، مادة (كفر)، ٥/٤٤٠.

<sup>(4)</sup> الغلو في الدين في حياة المسلمين المعاصرة، عبدالرحمن اللويحق، مؤسسة الرسالة، بيروت، طه، ١٤٢٣هـ، ص٢٥٢.

<sup>(5)</sup> مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين ، ابن القيم ، ٣٤٤/١ .

# المطلب الثاني: أنواع الكفر:

الكفر الوارد في النصوص كفران، كفر أكبر وكفر أصغر، وسأورد تفصيلاً لهما فيما يلي:

#### أولاً: الكفر الأكبر:

هُو الذي يُوجبُ الخلود في النار، ويأتي ذكره في النصوص الشرعية مقابلاً للإيمان، قال الله تعالى: ﴿فَمِنْهُمْ مَنْ آمَنَ وَمِنْهُمْ مَنْ كَفْرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِمْ ﴿ مَنْ كَفْرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِمْ ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿كَيْفَ يَهْدِي اللّهُ قُوْماً كَفْرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِمْ ﴾ (١) ، وقال عز وجل: ﴿اللّهُ وَلِي الّذِينَ آمَنُوا يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظّلْمَاتِ إِلَى النّورِ وَالّذِينَ كَفْرُوا أُولِيَاوُهُمُ الطّاعُوتُ يُخْرِجُونَهُمْ مِنَ النّورِ إِلَى الظّلْمَاتِ ﴾ وَالّذِينَ كَفْرُوا أُولِيَاوُهُمُ الطّاعُوتُ يُخْرِجُونَهُمْ مِنَ النّورِ إِلَى الظّلْمَاتِ ﴾ (٢)

ولهذا الكفر خمسة أنواع هي:

- ١- كفر التكذيب: وهو اعتقاد كذب الرسل، وهذا القسم قليل في الكفار لأن الله تعالى أيد رسله بالبراهين والآيات الدالة على صدقهم وإظهار حجتهم قال تعالى لرسوله في : ﴿فَإِنَّهُمْ لا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَّ الطَّالِمِينَ بِآيَاتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ ﴾ (٤).
- ٢- كفر الإباء والاستكبار : مثل كفر إبليس، فإنه لم يجحد أمر الله تعالى ولم يقابله بالإنكار ، وإنما تلقاه بالإباء والاستكبار، ومن هذا النوع كفر من عرف صدق الرسل، وأن ما جاؤا به هو الحق من عند الله تعالى، ولكنه لم ينقد له إباءاً واستكباراً قال عز وجل : (أنُوْمِنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَابِدُونَ ﴾ (٥).
- ٣- كفر الإعراض: بأن يعرض بقلبه وسمعه عن الرسول، لا يصدقه
   ولا يكذبه ولا يواليه ولا يعاديه، ولا يصغى إلى ما جاء به البتة.
- ٤- كفر الشك: بأن لا يجزم بصدق الرسول ولا يكذبه، بل يشك في أمره.
- ٥- كفر النفاق: أن يظهر بلسانه الإيمان، وينطوى بقلبه على

<sup>(1)</sup> سورة البقرة، الآية (٢٥٣).

<sup>(2)</sup> سورة آل عمران، الآية  $(\Lambda \hat{1})$ .

<sup>(ُ3ُ)</sup> سورة البقرة ، الآية (٥٧). ﴿

<sup>(4)</sup> سورة الأنعام ، الآية (٣٣).

<sup>(5)</sup> سورة المؤمنون ، الآية (٤٧).

التكذبب<sup>(۱)</sup>.

#### ثانياً: الكفر الأصغر:

وهو الموجب لاستحقاق الوعيد دون الخلود ، ويتناول جميع المعاصبي، قال ابن القيم – رحمه الله تعالى - : "والقصد أن المعاصبي كلها من نوع الكفر الأصغر، فإنها ضد الشكر الذي هو العمل بالطاعة، فالسعي إما شكر، وإما كفر " (١) ، يقول الله تعالى: ﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِراً وَإِمَّا كَفُوراً ﴾ ، وقال سبحانه : ﴿وَمَنْ شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَقْسِهِ وَمَنْ كَقَرَ فَإِنَّ رَبِّي غَنِيٌّ كَرِيمٌ ﴾ (٤) .

وسأذكر فيمًا يلي بعض النصوص التي جاء فيها لفظ الكفر مراداً به المعصية مع ذكر ما قاله بعض أهل العلم فيها:

فعن أبي هريرة – رضي الله تعالى عنه – أن رسول الله ها قال:
"لا ترغبوا عن آبائكم فمن رغب عن أبيه فهو كفر" (٥) ، وعن أبي ذر
(٦) - رضي الله تعالى عنه – أنه سمع رسول الله ها يقول: "ليس من
رجل ادعى لغير أبيه و هو يعلمه إلا كفر" (٧) ، قال النووي – رحمه الله
تعالى - : "وأما قوله ها فيمن ادعى لغير أبيه و هو يعلم أنه غير أبيه
كفر، فقيل فيه تأويلان: أحدهما أنه في حق المستحل ، والثاني أنه كفر
النعمة والإحسان، وحق الله تعالى ، وحق أبيه، وليس المراد الكفر الذي يخرجه عن ملة الإسلام" (٨).

وقال عليه الصلاة والسلام: "سباب المسلم فسوق وقتاله كفر" (٩) ،

<sup>(1)</sup> مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين ، ابن القيم، ٣٤٧-٣٤٦.

<sup>(2)</sup> المرجع السابق ، ٣٤٦/١ .

<sup>(3)</sup> سورة الإنسان ، الآية (٣).

<sup>(4)</sup> سورة النمل ، الآية (٤٠).

<sup>(5)</sup> صحيح البخاري، كتاب الفرائض ، باب من ادعى إلى غير أبيه، الحديث رقم (7٣٨٦)، ٢٤٨٥/٦ ، صحيح مسلم، كتاب الإيمان ، باب بيان حال إيمان من رغب عن أبيه و هو يعلم، الحديث رقم (٦٢)، ٨٠/١ ، واللفظ لهما .

<sup>(6)</sup> هو: جندب بن جنادة الغفاري، اختلف في اسمه كثيراً، من كبار الصحابة قديم الإسلام، أخبر عنه النبي بي بأنه كان صادق اللهجة، توفي سنة ٣١هـ وقيل ٣٦هـ. (الاستيعاب في معرفة الأصحاب، القرطبي ٢١٦/٤ ٢١٨).

<sup>(7)</sup> صحيح البخاري، كتاب المناقب، باب نسبة اليمن إلى إسماعيل ، الحديث رقم (7) (٣٣١٧)، ١٢٩٢/٣ ، صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان حال إيمان من رغب عن أبيه و هو يعلم ، واللفظ لهما.

<sup>(8)</sup> المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج ، النووي ٢٣٧/٢ .

<sup>(9)</sup> سبق تخریجه ص ۹۹ .

قال ابن حجر – رحمه الله تعالى -: "لم يرد حقيقة الكفر التي هي الخروج عن الملة، بل أطلق عليه الكفر مبالغة في التحذير" (١).

#### المطلب الثالث: خطورة التكفير:

سبق أن ذكرت فيما تقدم أن من مقاصد الشريعة الإسلامية جمع الكلمة، وغرس المحبة ونشر المودة بين المسلمين، والتعاون على البر والتقوى، والبعد عن أسباب العداوة والبغضاء، والتحذير من كل ما يثير الأحقاد ويحرك الضغائن، سواء كان قولاً أو فعلاً.

وقد ظهرت في هذا العصر فتنة عظيمة وآفة كبيرة ، حذرت منها النصوص الشرعية وبينت خطرها والأثر المترتب عليها ، تلكم هي فتنة التكفير، فالتكفير حكم شرعي، لا يجوز لمسلم أن يقدم عليه إلا بدليل واضح، وبرهان بين فعن أبي هريرة – رضي الله تعالى عنه – أن رسول الله هي قال: "إذا قال الرجل لأخيه يا كافر فقد باء به أحدهما" (٢)

وعن ثابت بن الضحاك (٣) - رضي الله تعالى عنه — عن النبي قال: "من حلف بملة غير الإسلام كاذباً فهو كما قال، ومن قتل نفسه بشيء عذب به في نار جهنم، ولعن المؤمن كقتله، ومن رمى مؤمناً بكفر فهو كقتله" (٤).

وعن أبي ذر – رضي الله تعالى عنه – أنه سمع رسول الله عنه الله عنه

فهذه النصوص وأمثالها فيها التحذير من الوقوع في التكفير،

<sup>(1)</sup> فتح الباري بشرح صحيح البخاري، ابن حجر ١١٢/١.

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري، كتاب آلأدب، بأب من كفر أخاه بغير تأويل فهو كما قال، الحديث رقم (٥٧٥٢) ٥٢٦٣/٥، صحيح مسلم، كتاب الإيمان ، باب بيان حال إيمان من قال لأخيه المسلم يا كافر، الحديث رقم (٦٠)، ٧٩/١ واللفظ للبخارى.

<sup>(3)</sup> هو: ثابت بن الضحاك بن خليفة بن ثعلبة بن عدي الأنصاري، شهد بيعة الرضوان، وكان رديف رسول الله هي يوم الخندق، مات سنة ٥٥هـ. (الإصابة في تمييز الصحابة، ابن حجر ، ١٩٢/١).

<sup>(4)</sup> صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب من كفر أخاه بغير تأويل فهو كما قال، الحديث رقم (٥٧٥٤)، ٥٢٦٤/٥.

<sup>(5)</sup> صُحيح مسلم، كتاب الإيمان ، باب بيان حال إيمان من رغب عن أبيه وهو يعلم الحديث رقم (٦١)، ٨٠/١.

والزجر عن الخوض فيه، وما ذلك إلا لعظيم أمره وخطورة الآثار المترتبة عليه، والتي منها: عدم حل زوجته له، ووجوب التفريق بينهما، كما تجب محاكمته لتنفيذ حد الردة عليه وإذا مات لا تجري عليه أحكام المسلمين، فلا يغسل، ولا يُصلى عليه، ولا يدفن في مقابر المسلمين، ولا يورث، كما أنه لا يرث إذا مات مورث له، وإذا مات على الكفر وجبت عليه لعنة الله، وطرده من رحمته، والخلود في نار جهنم (۱).

ومذهب أهل السنة والجماعة أنهم لا يقطعون لأحد معين من أهل القبلة بجنة ولا نار إلا بنص، ولا يشهدون على أحد منهم بالكفر ما لم يظهر منه ذلك، ويكلون السرائر إلى الله تعالى، قال ابن أبي العز الحنفي يظهر منه ذلك، ويكلون السرائر إلى الله تعالى، قال ابن أبي العز الحنفي من أهل الله تعالى -: "وأما الشخص المعين إذا قيل: هل تشهدون أنه من أهل الوعيد، وأنه كافر؟ فهذا لا نشهد عليه إلا بأمر تجوز معه الشهادة، فإن من أعظم البغي أن يشهد على معين أن الله لا يغفر له ولا يرحمه، بل يخلده في النار، فإن هذا حكم الكافر بعد الموت" (").

إن الوقوع في التكفير يؤدي إلى الفرقة والنفرة ، وشتات الكلمة وضياع الحق، كما أنه يحرك أسباب العداوة ، ويوقظ دواعي الفتنة، ويفتح أبواب الشر، ويجر إلى كثير من الجرائم القولية والفعلية، مما يؤدي إلى زعزعة أمن المجتمع واستقراره ، ونشر الفوضى والفساد فيه، فضلاً عما في التكفير من القول على الله تعالى بغير علم، وهذا أمر عظيم قد حرمه الله عز وجل وحذر منه ، قال سبحانه : ﴿قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي الْفُواحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطْنَ وَالْإِثْمَ وَالْبَعْيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَنْ تُشْرِكُوا الْفُواحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطْنَ وَالْإِثْمَ وَالْبَعْيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَنْ تُشْرِكُوا

<sup>(1)</sup> ظاهرة الغلو في التكفير، د. يوسف القرضاوي، مكتبة وهبة، القاهرة، ط٤، ١٤٢٢هـ، ص٢٩-٣٠.

<sup>(2)</sup> هو: علي بن علي بن محمد بن أبي العز الدمشقي ، ولد سنة ٧٣١هـ، فقيه حنفي ولي القضاء بدمشق من تصانيفه: التنبيه على مشكلات الهداية في فروع الفقه، وشرح العقيدة الطحاوية، مات سنة ٧٩٢هـ. (معجم المؤلفين ، عمر رضا كحالة، دار إحياء التراث العربي، بيروت، بدون تاريخ طبع، ٧٦٥٠).

<sup>(3)</sup> شرح العقيدة الطحاوية، علي بن علي بن علي بن محمد بن أبي العز الدمشقي، تحقيق: د. عبدالله بن عبدالمحسن التركي، شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة ، بيروت، ط١، ٣٠٤ هـ، ص ٤٣٦

بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ سُلُطاناً وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴿ (') ، وقال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي الْأَرْضَ حَلالاً طَيِّباً وَلا تَتَبعُوا خُطُواتِ الشَّيْطانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌ مُبِينٌ \* إِنَّمَا يَامُرُكُمْ بِالسَّوعِ وَالْفَحْشَاءِ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ ('').

ومما ينبغي التنبيه عليه أنه عندما تتقرر خطورة التكفير فهذا لا يعني التساهل والحكم بالإيمان لمن شرح صدره بالكفر، وقام الدليل القاطع والبرهان الواضح على كفره، قال الشوكاني – رحمه الله تعالى - : "فلابد من شرح الصدر بالكفر، وطمأنينة القلب به ، وسكون النفس إليه" (") .

فالواجب على المسلم التثبت والتبصر، وحفظ لسانه من الوقوع في أعراض الخلق، والبعد عن أسباب التكفير المتمثلة في الجهل، والتعصب، واتباع الهوى، وتقليد أصحاب الفكر المنحرف (٤) .. وغيرها من الأسباب

ولعل من أهم ما يحفظ المسلم من الوقوع في فتنة التكفير هو العلم بكتاب الله تعالى وسنة رسوله في ، وفهم نصوصهما فهما صحيحا ، واتباعهما ، ففيها الهدى والفلاح ، قال تعالى: ﴿فَمَن اتَّبَعَ هُذَايَ قُلا يَضِلُ وَاتباعهما ، ففيها الهدى والفلاح ، قال تعالى: ﴿فَمَن اتَّبَعَ هُذَايَ قُلا يَضِلُ وَلا يَشْقى \* وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي قَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةٌ ضَنْكاً وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيامَةِ أَعْمَى ﴿ (٥) ، وقال عليه الصلاة والسلام: "كل أمتي يدخلون الجنة إلا من أبى ، قالوا يا رسول الله : ومن يأبى ؟ قال: من أطاعني دخل الجنة، ومن عصاني فقد أبى " ).

بالإضافة إلى العلم بمقاصد الشريعة ، ومنهج السلف الصالح  $(^{\vee})$  ، ولزوم ذلك المنهج والابتعاد عن أهل البدع والأهواء الذين نصبوا أنفسهم

(2) سورة البقرة ، الآيتان (١٦٨-١٦٩).

(5) سورة طه، الآيات (١٢٣-١٢٤).

سورة الأعراف ، الآية (٣٣).

<sup>(3)</sup> السيل الجرار المتدفق على حدائق الأزهار، محمد بن علي الشوكاني، تحقيق: محمود إبراهيم زايد، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، القاهرة، ١٤١٥هـ، ٤٩/٤.

<sup>(4)</sup> ظاهرة التطرف الديني في ميزان الإسلام التشخيص والعلاج، أحمد محمود علي، رسالة ماجستير كلية الدعوة الإسلامية، جامعة الأزهر، القاهرة، ٢٢٢هـ، ص١٥٠.

<sup>(6)</sup> صحيح البخاري، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب الاقتداء بسنن رسول الله هؤ وقول الله تعالى: "واجعلنا للمتقين إماماً" ، الحديث رقم (٦٨٥١)، ٢٦٥٥/٦ .

<sup>(7)</sup> مشكلة الغلو في الدين في العصر الحاضر الأسباب الآثار العلاج، د. عبدالرحمن اللويحق، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٢، ١٤٢٣هـ، ١٩/١.

للحكم على الناس وتصنيفهم فانشغلوا بذلك عما خلقوا لأجله ، وانصر فوا إلى توافه الأمور.

وقد كتب عمر بن عبدالعزيز (۱) – رحمه الله تعالى – إلى بعض عماله موصياً بتقوى الله تعالى واتباع هدي نبيه في : فقال: "أما بعد: أوصيك بتقوى الله، والاقتصاد في أمره، واتباع سنة نبيه في ، وترك ما أحدث المحدثون بعدما جرت به سنته، وكفوا مؤنته، فعليك بلزوم السنة، فإنها لك بإذن الله عصمة، ثم اعلم أنه لم يبتدع الناس بدعة إلا قد مضى قبلها ما هو دليل عليها أو عبرة فيها، فإن السنة إنما سنها من قد علم في خلافها من الخطأ والزلل والحمق والتعمق، فارض لنفسك ما رضي به القوم لأنفسهم ، فإنهم على علم وقفوا ، وببصر نافذ كفوا ، وهم على كشف الأمور كانوا أقوى، وبفضل ما كانوا فيه أولى، فإن كان الهدى ما أنتم عليه ، لقد سبقتمو هم إليه، ولئن قلتم إنما حدث بعدهم ما أحدثه إلا من اتبع غير سبيلهم ، ورغب بنفسه عنهم، فإنهم هم السابقون فقد تكلموا فيه بما يكفي ، ووصفوا منه ما يشفي فما دونهم من مقصر، وما فوقهم من محسر، وقد قصر قوم فجفوا، وطمح عنهم أقوام فغلوا، وإنهم بين ذلك لعلى هدى مستقيم" (۱).

<sup>(1)</sup> هو: أبو حفص عمر بن عبدالعزيز بن مروان بن الحكم ، ولد سنة ٢١هـ ، تولى الخلافة بعهد من سليمان سنة ٩٩هـ فبويع في مسجد دمشق، نقلت عنه أخبار كثيرة في عدله وحسن سياسته وورعه ، ومدة خلافته سنتان ونصف، مات سنة ١٠١هـ (سير أعلام النبلاء ، الذهبي، ١٠٤٥).

<sup>(2)</sup> سنن أبي داود، كتاب السنة ، باب لزوم السنة، رقم (٢٦١٦)، ٢٠٣/٤، ورواه ابن بطة ، الإبانة عن شريعة الفرق الناجية ومجانبة الفرق المذمومة، عبيدالله بن محمد بن بطة العكبري، تحقيق: أحمد المزيدي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١٤٢٢هـ، ١٤٢١.

•

· :

: :

•

أما في الاصطلاح فهناك تعريفات عدة للمعروف، منها: (7) - رحمه الله تعالى — عن المعروف ، حيث المعروف ، حيث

<sup>(1)</sup> لسان العرب، ابن منظور، مادة (عرف) ، ٢٣٨/٩-٢٣٩، القاموس المحيط، الفيروز آبادي، فصل العين، باب الفاء، ص١٠٨٠-١٠٨١ .

<sup>(2)</sup> محمد بن جرير بن يزيد الطبري، الإمام المجتهد، ولد سنة ٢٢٤هـ في آمل بطبرستان، كنيته أبو جعفر له تصانيف بديعة في التفسير والتاريخ منها: أخبار الرسل والملوك، وجامع البيان في تفسير القرآن، توفي سنة ٢١٠هـ. (سير أعلام النبلاء ، الذهبي

- قال عنه: "الإيمان بالله ورسوله والعمل بشرائعه" (١).
- $Y_{-}$  وقال ابن تيمية رحمه الله تعالى : "المعروف : اسم جامع لكل ما يحبه الله من الإيمان و العمل الصالح" ( $Y_{-}$ ).
  - وقيل: المعروف: "ما عرف حسنه شرعاً وعقلاً" .

: :

: : :

(٤)

أما في الاصطلاح فمن تعريفات المنكر:

- 1- ما ذكره الطبري رحمه الله تعالى -: "أصل المنكر: ما أنكره الله، ورأوه قبيحاً فعله، ولذلك سميت معصية الله منكراً؛ لأن أهل الإيمان بالله يستنكرون فعلها، ويستعظمون ركوبها" (°).
- $Y_{-}$  وقال عبدالرحمن السعدي رحمه الله تعالى :"ما عرف قبحه شرعًا وعقلاً" ( $^{(1)}$  .
  - $^{(\vee)}$  . "كل فعل أو قول أو قصد، قبح شرعًا  $^{(\vee)}$  .

ومن خلال التعريفات السابقة للمعروف والمنكر يتبين أن المعروف هو ما أقره الشارع وأمر به ، والمنكر ما أنكره الشارع ونهى عنه ، ويدخل في ذلك العقائد والعبادات والأخلاق والمعاملات.

وبناء على ما تقدم فالأمر بالمعروف ، معناه: الدعوة إليه ، والحث عليه، والترغيب في فعله والإلزام به ممن يملك ذلك إن كان هذا المعروف واجباً.

(1) جامع البيان في تأويل القرآن، الطبري، ٣٩١/٣.

٤ / ٢٦٧ - ٢٨٢، الأعلام، الزركلي، ٦٩/٦).

<sup>(2)</sup> اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم، أحمد بن عبدالحليم بن تيمية ، تحقيق وتعليق: د. ناصر بن عبدالكريم العقل، دار الفضيلة، الرياض، ط١، ١٤٢٤هـ، ص٧٣٠.

<sup>(3)</sup> تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبدالرحمن السعدي، ٢٣٢/١.

<sup>(4)</sup> لسان العرب، ابن منظور، مادة (نكر)، ٢٣٢/٥، القاموس المحيط، الفيروز آبادي، فصل النون، باب الراء، ص٦٢٧.

<sup>(5)</sup> جامع البيان في تأويل القرآن ، الطبرى ، ٣٩٢/٣ .

<sup>(6)</sup> تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبدالرحمن السعدي، ٢٣٢/١.

معالم القربة في أحكام الحسبة ، محمد بن محمد بن أحمد القرشي "ابن الإخوة" ، تحقيق: إبر اهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤٢١هـ، ص٢٩ .

وأما النهي عن المنكر، فمعناه: الصد عنه، والتنفير منه، وتغييره، وصرف الناس عن فعله، وإلزامهم بتركه ممن يملك الإلزام إن كان المنهي عنه محرماً (١).

# المطلب الثاني: مشروعية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر:

جاءت النصوص من الكتاب والسنة بوجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فمن الكتاب ، قول الله تعالى : ﴿وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّة يَدْعُونَ إِلَى الْمَيْرِ وَيَامُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الله تعالى - : "لتكن فرقة من هذه الله تعالى - : "لتكن فرقة من هذه الأمة متصدية لهذا الشأن، وإن كان ذلك واجباً على كل فرد من الأمة بحسبه" (٣) .

وقال تعالى: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أَخْرِجَتُ لِلثَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ (٤) ، وقرن الله عز وجل الصلاة والزكاة بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، فقال سبحانه: ﴿ الَّذِينَ إِنْ مَكَنَّاهُمْ فِي الأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلاة وَآتَوُا الزَّكَاة وَأَمَرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنْ الْمُنْكَرِ وَلِلَّهِ عَاقِبَة الأُمُورِ ﴾ (٥) .

وقال تبارك وتعالى: ﴿وَالْعَصْرُ \* إِنَّ الْإِنْسَانَ لَقِي خُسْرُ \* إِلَا الَّذِينَ اَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتُوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتُوَاصَوْا بِالْصَبْرِ ﴾ (١)، جاء في تفسير هذه الآية: "هذه الآية فيها وعيد شديد ، وذلك لأنه تعالى حكم بالخسار على جميع الناس إلا من كان آتيا بهذه الأشياء الأربعة وهي: الإيمان ، والعمل الصالح، والتواصي بالحق، والتواصي بالصبر، فدل ذلك على أن النجاة معلقة بمجموع هذه الأمور، وأنه كما يلزم المكلف تحصيل ما يخص نفسه فكذلك يلزمه في غيره أمور منها: الدعاء إلى الدين والنصيحة ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وأن يحب له

<sup>(1)</sup> الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وأثر هما في تحقيق الأمن، د. عبدالعزيز بن فوزان الفوزان، دار طيبة الخضراء، مكة المكرمة، ط١، ٤٢٤ هـ، ص٢٦ .

<sup>(2)</sup> سورة آل عمران، الآية (١٠٤).

<sup>(3)</sup> تفسير القرآن العظيم، ابن كثير ٢٥٨/١.

<sup>(4)</sup> سورة آل عمران، الآية (١١٠).

<sup>(5)</sup> سورة الحج ، الأية (٤١).

<sup>(6)</sup> سورة العصر كاملة.

ما يحب لنفسه" (۱)

أما من السنة فقد وردت أحاديث كثيرة في هذا الشأن، ومن ذلك قول النبي في : "من رأى منكم منكراً فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان" (١) ، يقول النووي – رحمه الله تعالى - : "فليغيره : أمر إيجاب بإجماع الأمة" (٦) .

وقال في : "ما من نبي بعثه الله في أمة قبلي إلا كان له من أمته حواريون وأصحاب ياخذون بسنته ويقتدون بأمره، ثم إنها تخلف من بعده خلوف يقولون ما لا يفعلون، ويفعلون ما لا يؤمرون، فمن جاهدهم بيده فهو مؤمن ومن جاهدهم بقلبه فهو مؤمن، وليس وراء ذلك من الإيمان حبة خردل" قال ابن رجب مؤمن، وليس وراء ذلك من الإيمان حبة خردل" قال ابن رجب رحمه الله تعالى -: "فدلت هذه الأحاديث كلها على وجوب إنكار المنكر بحسب القدرة عليه، وأن إنكاره بالقلب لابد منه، فما لم ينكر قلب المؤمن دل على ذهاب الإيمان من قلبه" (٥).

وقد أجمعت الأمة على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، قال النووي – رحمه الله تعالى -: "وقد تطابق على وجوب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر الكتاب والسنة وإجماع الأمة" (٦).

وإن حصل الاتفاق من العلماء على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إلا أنهم اختلفوا في نوع هذا الواجب، هل هو واجب عينى كالصلاة ونحوها، أو واجب كفائى كالجهاد ونحوه (٢)، وفي هذا

<sup>(1)</sup> التفسير الكبير، محمد بن عمر بن الحسين الرازي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٨٥/٣١هـ، ٨٥/٣١

<sup>(2)</sup> صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان كون النهي عن المنكر من الإيمان وأن الإيمان يزيد وينقص وأن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واجبان، الحديث رقم (٤٩)، ٦٩/١

<sup>(3)</sup> المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج ، النووي ، ٢١٢/٢ .

<sup>(4)</sup> صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان كون النهي عن المنكر من الإيمان وأن الإيمان يزيد وينقص وأن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واجبان ، الحديث رقم ( $^{\circ}$ )،

<sup>(5)</sup> جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثًا من جوامع الكلم، ابن رجب الحنبلي، ٢٤٥/٢

<sup>(6)</sup> المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، النووي ، ٢١٢/٢ .

<sup>(7)</sup> للتفصيل في هذا ينظر: روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، الألوسي، ٢١/٤ .

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية – رحمه الله تعالى -: "الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لا يجب على كل أحد بعينه بل هو على الكفاية، كما دل عليه القرآن" (١) ، كما يقول أيضاً: "الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فرض على كل مسلم لكنه من فروض الكفايات ، فإن قام بهما من يسقط به الفرض من ولاة الأمر أو غيرهم وإلا وجب على غيرهم أن يقوم من ذلك بما يقدر عليه" (١).

# المطلب الثالث: أثر الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في الوقاية من الجرائم القولية:

إن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر له أثر عظيم في حفظ الدين، وحماية الشريعة ، وصيانة الفضيلة، وسلامة المجتمع من الانحراف، وإبعاده عن عوامل الشر والفساد، قال عنه الغزالي – رحمه الله تعالى – : "هو القطب الأعظم في الدين وهو المهم الذي ابتعث الله له النبيين أجمعين، ولو طوي بساطه وأهمل علمه وعمله لتعطلت النبوة، واضمحلت الديانة، وعمت الفترة، وفشت الضلالة وشاعت الجهالة، واستشرى الفساد، واتسع الخرق، وخربت البلاد، وهلك العباد ، ولم يشعروا بالهلاك إلا يوم التناد" (٢).

ولهذه الشعيرة العظيمة دور واضح في الوقاية من الجرائم القولية والفعلية، والقضاء عليها عند وقوعها، ذلك أنها من أعظم الأمور التي ترسخ العقيدة في نفوس الناس وتقوي الإيمان لديهم، بتعميق أركانه وتأصيلها في نفوسهم (٤)، حيث يدركون أن الله تعالى مطلع عليهم وعالم بحالهم، وأن هناك ملائكة كراماً يراقبون أقوالهم وأفعالهم ويحصونها عليهم، ويؤمنون بالكتب المنزلة، وبالرسل الذين أرسلهم الله تعالى رحمة للعباد وهداية لهم إلى أحسن الأقوال والأفعال والأخلاق، ويعلمون أن هناك يوماً يجازى فيه العباد ويحاسبون على أعمالهم فيؤمنون بذلك اليوم ويستعدون له بالعمل الصالح، كما يؤمنون بالقدر خيره وشره.

<sup>(1)</sup> الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، أحمد بن عبدالحليم بن تيمية، تحقيق: فواز أحمد زمرلي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٤١٠هـ، ص٠٤.

<sup>(2)</sup> مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، ٩٤/١١ .

<sup>(3)</sup> الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، محمد بن محمد الغزالي، تحقيق: سيد إبراهيم، المكتبة التجارية، مكة المكرمة، بدون تاريخ طبع، ص

<sup>(4)</sup> منهج الإسلام في مكافحة الجريمة، د. عبدالرحمن الجريوي، ٧/١ ٤٥٧/١.

والإيمان بتلك الأمور له أثر بين في إيقاظ الضمير وتقوية الرقابة الذاتية عند الإنسان ، فتجده مقبلاً على الطاعات، تاركاً للمعاصي والمحرمات ، مبتعداً عن فعل الفواحش والجرائم ، حافظاً للسانه وبقية جوارحه من الوقوع فيما نهى الشرع عنه، يدفعه في ذلك الخوف من الله تعالى والرغبة في الثواب والخشية من العقاب.

كما أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يحمل الناس على أداء العبادات المفروضة والمستحبة من صلاة وزكاة وصوم وحج وذكر واستغفار ودعاء. وغيرها من الطاعات ، وهي بلا ريب تؤثر في سلوك المسلم وتصرفاته القولية والفعلية، فتدفعه إلى أحسن الأقوال والأفعال والأخلاق وتمنعه من سيئها يقول الله تعالى: ﴿اثْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقِم الصَّلاة إِنَّ الصَّلاة تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴾ (١).

والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من شأنه أن يقوي المحبة بين المسلمين، ويحقق الوحدة والترابط بين أفراد المجتمع، وهذا الأمر يدعو إلى فعل الخير وبذل المعروف، والتعاون على البر والتقوى، والذب عن المصالح والحرمات والإمساك عن الأقوال السيئة والأفعال المعيبة، وبذلك ينتشر الأمن وتسود الطمأنينة ، وينجو المجتمع من الأخطار والأضرار، وقد أشار إلى هذا النبي بقوله: "مثل القائم في حدود والواقع فيها كمثل قوم استهموا سفينة، فصار بعضهم أعلاها، وبعضهم أسفلها، وكان الذين في أسفلها إذا استقوا من الماء مروا على من فوقهم، فقالوا: لو أنا خرقنا في نصيبنا خرقاً ولم نؤذ من فوقنا، فإن تركوهم وما أرادوا هلكوا جميعاً، وإن أخذوا على أيديهم أنجوا ونجوا جميعاً" (٢).

وحيث اعتنت الشريعة الإسلامية بالتحلي بالأخلاق الفاضلة والتزام الصفات الحميدة، ونهت عن التخلق بالأخلاق السيئة ، فإن من مهام الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر دعوة المجتمع إلى الأخلاق الحسنة، وتحذير هم من الأخلاق الذميمة التي تبعث على الإساءة بالقول أو الفعل .

ولقد جاءت في كتاب الله تعالى وسنة رسوله في نصوص كثيرة تأمر بالقول الحسن والمنطق الجميل وتبين الأجر المترتب على ذلك، وتنهى عن القول السيء واللفظ الرديء وما يترتب على ذلك من العقاب

<sup>(1)</sup> سورة العنكبوت ، الآية (٤٥).

<sup>(2)</sup> سبق تخریجه ص٥٥١.

الشديد ، قال تعالى : ﴿وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسناً ﴾ (١) ، وقال سبحانه : ﴿ وِمَنْ أَحْسَنُ قُولًا مِمَّنْ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحاً وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (٢) ، وقال عز وجل : ﴿ لا يُحِبُّ اللَّهُ الْجَهْرَ بِالسُّوعِ مِنَ الْقُول إلا مَنْ ظُلِمَ وَكَانَ اللَّهُ سَمِيعاً عَلِيماً ﴿ " )، وقال تعالى : ﴿ وَادْكُرْ اللَّهُ سَمِيعاً رَبُّكَ كَثِيراً وَسَبِّحْ بِالْعَشبِيِّ وَالإِبْكَارَ ﴾ (٤) أَ، وقال سبحانه في شأن الوالدين : ﴿إِمَّا يَبِلْغَنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاهُمَا قُلا تَقُلْ لَهُمَا أَفٍّ وَلا تَنْهَرْهُمَا وَقُلُّ لَهُمَا قُولًا كَرِيماً ﴾ (٥) ، وقال عز وجل: ﴿ وَلا تَقُولُوا لِمَا تُصِفُ أَلْسِنَتُكُمُ الْكَذِبَ هَذَا حَلالٌ وَهَذَا حَرَامٌ لِتَقْتَرُوا عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ ﴾ (٦) ، وقال 🚇 : "اتقوا النار ولو بشق تمرة، فمن لم يجد فبكلمة طيبة" (٧)، وقال عليه الصلاة والسلام: "الكلمة الطيبة صدقة"  $(^{(\Lambda)})$ ، ولقد كان عليه الصلاة والسلام منكراً لكل قول قبيح ومبغضاً لكل لفظ سيء، فقد قال أبو ذر \_ رضى الله تعالى عنه \_ كان بينى وبين رجل كلام، وكانت أمه أعجمية ، فنلت منها، فذكرني إلى النبي ﷺ ، فقال: "أساببت فلاناً، ؟ " قلت: نعم، قال: "أفنلت من أمه؟" قلت : نعم، قال: "إنك امرؤ فيك جاهلية" قلت: على حين ساعتى هذه من كبر السن؟ قال: "نعم هم إخوانكم جعلهم الله تحت أيديكم، فمن جعل الله أخاه تحت يده فليطعمه مما يأكل، وليلبسه مما يلبس، ولا يكلفه من العمل ما يغلبه، فإن كلفه ما يغلبه فليعنه عليه" (٩).

فهذه الشواهد - وغيرها مما سبق ذكره - يظهر فيها الأمر

<sup>(1)</sup> سورة البقرة ، الآية (٨٣).

<sup>(2)</sup> سورة فصلت، الآية (٣٣).

<sup>(3)</sup> سورة النساء، الآية (١٤٨).

<sup>(4)</sup> سورة آل عمران، الآية (٤١).

<sup>(5)</sup> سورة الإسراء، الآية (٢٣).

<sup>(6)</sup> سورة النحل، الآية (١١٦).

<sup>(7)</sup> صحيح البخاري ، كتاب الزكاة، باب اتقوا النار ولو بشق تمرة والقليل من الصدقة، الحديث رقم (١٣٥١)، ٢/٤/١٥، صحيح مسلم، كتاب الزكاة ، باب الحث على الصدقة ولو بشق تمرة أو كلمة طيبة، وأنها حجاب من النار ، الحديث رقم (١٠٣٦)، ٢/٤/٧، واللفظ له.

<sup>(8)</sup> سبق تخریجه ص۹۹.

<sup>(9)</sup> صحيح البخاري، كتاب الإيمان ، باب المعاصي من أمر الجاهلية ولا يكفر صاحبها بارتكابها إلا بالشرك، الحديث رقم (٣٠) ٢٠/١، صحيح مسلم ، كتاب الأيمان، باب إطعام المملوك مما يأكل وإلباسه مما يلبس ولا يكلفه ما يغلبه، الحديث رقم (١٦٦١)، واللفظ له .

بالمعروف والنهي عن المنكر، من خلال الحث على القول الحسن، والتحذير من القول السيء.

ولترك هذه الشعيرة والتهاون في أدائها أضرار كبيرة، منها حصول الفتنة والهلاك الشامل، قال تعالى: ﴿وَاتَّقُوا فِثْنَةَ لا تُصِيبَنَ الَّذِينَ طَلَمُوا مِنْكُمْ خَاصَةً وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ (١) ، وكذلك التعرض للعن والطرد من رحمة الله تعالى، قال عز وجل: ﴿لُعِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ بَنِي إسْرائيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُدَ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ دَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَاثُوا يَعْتَدُونَ \* كَاثُوا لا يَتَنَاهَوْنَ عَنْ مُنْكَر فَعَلُوهُ لَبِنْسَ مَا كَاثُوا يَقْعَلُونَ ﴾ (١) ، بالإضافة حدوث الفتن ، ووقوع الاختلاف والتفرق ، وفقدان الأمن والطمأنينة (١) .

سورة الأنفال، الآية (٢٥).

<sup>(2)</sup> سورة المائدة ، الآيتان (۷۸-۲۹).

<sup>(3)</sup> أثر الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في مكافحة الجريمة، ناصر بن حمد الراشد، بحث منشور في الندوة العلمية لدراسة تطبيق التشريع الجنائي الإسلامي وأثره في مكافحة الجريمة في المملكة العربية السعودية، مركز أبحاث مكافحة الجريمة، وزارة الداخلية ، الرياض، ١٣٩٦هـ، ١٨٥/١ ، الإيمان أركانه وثمراته في ضوء الكتاب والسنة ، د. محمد هنادي، دار المجتمع ، جدة ، ١٤١٠هـ، ص٢٠١.

# القصل السادس

# العقوبات الزاجرة عن الجرائم القولية

# ويتضمن أربعة مباحث:

: مفهو م العقوبة .

: أهداف العقوبة .

: حد القذف

: العقوبات التعزيرية .

# الفصل السادس الخوائم القولية العقوبات الزاجرة عن الجرائم القولية

إن جميع الأساليب التي جاء بها الإسلام للوقاية من الجريمة والقضاء عليها إذا وقعت ، تهدف إلى إنشاء الإنسان الصالح، الذي زكت نفسه، وحسنت أخلاقه واستقامت تصرفاته، فأحسن في أقواله وأفعاله.

وقد تكلمت في الفصلين السابقين عن التدابير المتعلقة بإعداد الفرد والمجتمع للوقاية من الجرائم القولية.

ولأن النفس البشرية أمارة بالسوء كما قال تعالى: ﴿وَمَا أَبَرِّئُ لَقْسِي إِنَّ الثَّقْسَ لَأُمَّارَةٌ بِالسُّوعِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّي ﴾ (١) ، فتسول للإنسان الوقوع في المعصية ومقارفة الذنب وارتكاب الجرائم، فتتجاوز حاجز تلك التدابير وتقع في المحذور ، فحينئذ تأتي العقوبات التي شرعها الله تعالى لردع هذه النفس ، وزجر غيرها عن الوقوع في مثل ما وقعت فيه.

والإسلام هو النظام الوحيد الذي عرفته البشرية الذي يعمل على منع الجريمة قبل وقوعها، لا على معالجتها بعد أن تقع، وهو لا ينكر في أن يبدأ بالعقوبة وإنما يعمل على منع الجرائم قبل حدوثها أو تضييق نطاقها (٢)، وله في ذلك وسائل كثيرة وطرق متعددة ذكرت بعضها فيما سبق.

والمسلم حينما تزل به قدمه فيقع فيما نهى الله تعالى عنه فإن ذلك لا يعني فساد أساليب الوقاية من الجريمة في الشريعة الإسلامية أو ضعفها ، وإنما وقع السلوك المنحرف نتيجة عدم الأخذ بتلك الأساليب والإعراض عنها، أو ضعف في تطبيقها "فالجريمة من المسلم رقة في اعتقاده ، وضعف في إيمانه، لذلك جاءت التشريعات الإسلامية تمسك هذه الرقة ، وتقوي هذا الضعف ، ولم تأت لزعزعته وضعضعته" (") . والعقوبات

<sup>(1)</sup> سورة يوسف، الآية (٥٣).

<sup>(2)</sup> أثر التربية الإسلامية في مكافحة الجريمة، محمد قطب، بحث منشور في الندوة العالمية لدراسة تطبيق التشريع الجنائي الإسلامي وأثره في مكافحة الجريمة في المملكة العربية السعودية، مركز أبحاث مكافحة الجريمة ، وزارة الداخلية، الرياض، ١٣٩٦هـ، ١٨/١.

<sup>(3)</sup> العقوبات الشرعية وكيفية تطبيقها في المملكة العربية السعودية، محمد بن إبراهيم الهويش، بحث منشور في الندوة العلمية لدراسة تطبيق التشريع الجنائي الإسلامي وأثره في مكافحة الجريمة في المملكة العربية السعودية، مركز أبحاث مكافحة

الشرعية لها حكم عظيمة وفوائد كبيرة، وهي ذات أثر بالغ في سلامة المجتمع واستقراره، والمحافظة على أمنه ومكتسباته.

وسأتحدث في هذا الفصل عن العقوبات الزاجرة عن الجرائم القولية، وقد جعلته في أربعة مباحث هي:

.

.

. :

•

الجريمة ، وزارة الداخلية، الرياض، ١٣٩٦هـ، ١٠/٢.

# المبحث الأول مفهوم العقوبة

قبل ذكر أهداف العقوبة والعقوبات المقررة للجرائم القولية، فإنه يحسن تعريفها في اللغة والاصطلاح، وبيان أقسامها في التشريع الجنائي الإسلامي، لذا قسمت هذا المبحث إلى مطلبين هما:

المطلب الأول: تعريف العقوبة.

المطلب الثاني: أقسام العقوبة في الشريعة الإسلامية.

### المطلب الأول: تعريف العقوبة: أولاً: تعريف العقوبة لغة:

هي الجزاء، والمعاقبة أن تجزي الرجل بما فعل سوءاً ، والاسم العقوبة، وعاقبه بذنبه معاقبة وعقاباً: أخذه به (١).

وتأتي العقوبة أيضاً بمعنى الشيء الذي يأتي بعده شيء آخر ويتلوه، قال تعالى: ﴿ لَهُ مُعَقَّبَاتٌ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللّهِ ﴾ (٢) (٣) ، أي يعقب بعضهم بعضاً .

### ثانياً: تعريف العقوبة اصطلاحاً:

ذكر العلماء لها عدة تعريفات ، منها:

ما ذكره الماوردي - رحمه الله تعالى - من أنها : "زواجر وضعها الله سبحانه وتعالى للردع عن ارتكاب ما حظر وترك ما أمر "  $^{(2)}$  .

وقيل في تعريفها كذلك: "الجزاء المقرر لمصلحة الجماعة على عصيان أمر الشارع" (°).

ويلاحظ أن هناك تقارباً في التعريف اللغوي والاصطلاحي، إلا أن التعريف في الاصطلاح قد انفرد بذكر الغرض من العقوبة وسبب توقيعها على الجانى.

<sup>(1)</sup> لسان العرب، ابن منظور، مادة (عقب)، ١١/١، القاموس المحيط، الفيروز آبادي، باب الباء، فصل العين، ص١٥٠.

<sup>(2)</sup> سورة الرعد، الآية (١١).

<sup>(3)</sup> معجم مقاييس اللغة، أبن فارس، مادة (عقب)، ٧٨/٤

<sup>(4)</sup> الأحكام السلطانية والولايات الدينية ، الماوردي، ص٥٧٥ .

<sup>(5)</sup> التشريع الجنائي الإسلامي مقارناً بالقانون الوضعي، عبدالقادر عودة ، ١٠٩/١.

#### المطلب الثاني: أقسام العقوبة في الشريعة الإسلامية:

تنقسم العقوبات في الشريعة الإسلامية إلى قسمين (١): القسم الأول: عقوبات مقدرة وتسمى "الحدود والقصاص". القسم الثانى: عقوبات غير مقدرة وتسمى "التعازير".

وسأعرض لكل منهما باختصار فيما يلي:

#### أولاً: الحدود:

١ – تعريف الحد:

الحد في اللغة: المنع ، ومنه سُمي البواب حداداً لأنه يمنع من الدخول (٢) ، ولعل تسمية الحدود بهذا الاسم لأنها تمنع من ارتكاب ما يوجبها .

والحد في الاصطلاح: عرفه العلماء بأكثر من تعريف ، وهي في مجموعها متقاربة، منها:

أ - "عقوبة مقدرة واجبة حقاً له تعالى " (").

ب - "عقوبة مقدرة لتمنع من الوقوع في مثله" (٤).

فالحدود مقدرة من الشارع جاءت بها نصوص من القرآن الكريم والسنة المطهرة، وهي لجرائم معينة.

٢ — أقسام الحدود:

اتفق الفقهاء على تسمية خمس عقوبات مقدرة حداً (٥) ، وهي: ١ ) حد الزنا، قال تعالى : ﴿ الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي قَاجُلِدُوا كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِائَةُ جَلْدَةٍ ﴾ (٦) .

<sup>(1)</sup> هذا هو التقسيم الشائع وإلا فهناك تقسيمات أخرى باعتبارات معينة، وللتفصيل في هذا ينظر: التشريع الجنائي الإسلامي مقارناً بالقانون الوضعي لعبدالقادر عودة، ٦٣٢/١

<sup>(2)</sup> القاموس المحيط، الفيروز آبادي، باب الدال، فصل الحاء، ص٢٥٢.

<sup>(3)</sup> بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ، أبو بكر بن مسعود الكاساني ، دار الكتاب العربي، بيروت، ط٢، ٢٠٤١هـ، ٣٣/٧ .

<sup>(4)</sup> كشاف القناع عن متن الإقناع ، منصور بن يونس البهوتي، عالم الكتب، بيروت، بدون تاريخ طبع، ٧٧/٦.

<sup>(5)</sup> سبل السلام شرح بلوغ المرام من جمع أدلة الأحكام ، محمد بن إسماعيل الصنعاني، تحقيق: فواز زمرلي، إبراهيم الجمل، دار الكتاب العربي، بيروت، ط٨، ١٦١٤هـ، ٧٤/٤

<sup>(6)</sup> سورة النورة ، الآية (٢).

٢) حد القذف ، قال تعالى : ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ
 يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً ﴾ (١) .

٣) حد السرقة ، قال تعالى: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَهُ فَاقَطْعُوا أَيْدِيَهُمَا جَزَاءً بِمَا كَسَبَا ثَكَالاً مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ (٢) .

- ٤) حد الشرب، واختلف العلماء في مقدار الحد ، فمنهم من قال : إن شارب الخمر يجلد أربعين جلدة بناء على فعل النبي ، ومنهم من رأى أن الجلد ثمانون بناء على فعل عمر بن الخطاب رضي الله تعالى عنه ، فعن أنس بن مالك رضي الله تعالى عنه قال: "أن نبي الله جلد في الخمر بالجريد والنعال، ثم جلد أبو بكر أربعين، فلما كان عمر ودنا الناس من الريف والقرى قال: ما ترون في جلد الخمر؟ فقال عبدالرحمن بن عوف (٦) رضي الله تعالى عنه : أرى أن تجعلها كأخف الحدود، فقال : فجلد عمر ثمانين " (٤)
- مد الحرابة ، قال تعالى : ﴿إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَاداً أَنْ يُقتَّلُوا أَوْ يُصلَّبُوا أَوْ تُقطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلافٍ أَوْ يُنْقُوْا مِنَ الأَرْضِ دَلِكَ لَهُمْ خِزْيٌ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَدَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (٥) .

(2) سورة المائدة ، الآية (٣٨).

(5) سورة المائدة ، الآية (٣٣).

<sup>(1)</sup> سورة النور، الآية (٤).

<sup>(3)</sup> هو: أبو محمد عبدالرحمن بن عوف الزهري من كبار الصحابة وأحد العشرة المبشرين بالجنة شهد بدراً والمشاهد كلها ، أعتق في يوم واحد ثلاثين عبداً ، كان اسلامه مبكراً توفي بالمدينة سنة ٣٢هـ. (الإصابة في تمييز الصحابة، ابن حجر، ٢١٧-٤١٦).

<sup>(4)</sup> السنن الكبرى ، البيهقي ، كتاب الأشربة والحد فيها ، باب ما جاء في عدد حد الخمر ، ٣١٩/٨ .

<sup>(6)</sup> المغني، ابن قدامة المقدسي، ٢٤٧/١٢، ٢٦٤-٢٦٥، شرح السنة ، الحسين بن مسعود البغوي، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، بيروت، ط٢، ٣٢٨٠١هـ، ٢٣٨/١.

<sup>(7)</sup> صحيح البخاري، كتاب استتابة المرتدين وقتالهم، باب حكم المرتد والمرتدة واستتابتهم ، الحديث رقم (٦٥٢٤)، ٢٥٣٧/٦ .

وعقوبة البغي القتال لمن جاء به ، قال تعالى: ﴿وَإِنْ طَائِفْتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتُلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا قَإِنْ بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الأَخْرَى فَقَاتِلُوا النَّهِ عَنِينَ اقْتَتُلُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ اللَّهِ قَإِنْ قَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾ (١) (٢).

ثانياً: التعازير:

١ – تعريف التعزير:

التعزير في اللغة: من عزّر، والعزر بمعنى اللوم، وعزره يُعزر و عُزره يُعزر معنى اللوم، وعزره يُعزر عُوره عُزراً: رده، والتعزير ضرب دون الحد لمنع الجاني من المعاودة وردعه عن المعصية (٣).

والتعزير في الاصطلاح: له أكثر من تعريف، منها:

أ - "العقوبة المشروعة على جناية لا حد فيها" (٤).

ب - "تأديب على ذنوب لم تشرع فيها الحدود" (٥) .

والجرائم المعاقب عليها بالتعازير هي الجرائم التي لا حد فيها أو قصاص، أو جرائم الحدود والقصاص التي لم تتوفر فيها شروط إقامة الحد أو القصاص، قال شيخ الإسلام ابن تيمية – رحمه الله تعالى – في هذا الشأن: "وأما المعاصي التي ليس فيها حد مقدر ولا كفارة ، كالذي يقبل الصبي أو المرأة الأجنبية، أو يباشر بلا جماع أو يأكل ما لا يحل كالدم والميتة ، أو يقذف الناس بغير الزنا، أو يسرق من غير حرز، أو شيئا يسيراً، أو يخون أمانته كولاة أموال بيت المال، أو الوقوف ومال اليتيم ونحو ذلك إذا خانوا فيها ، وكالوكلاء والشركاء إذا خانوا ، أو يغش في معاملته كالذين يغشون في الأطعمة والثياب ونحو ذلك، أو يطفف المكيال والميزان أو يشهد بالزور، أو يلقن شهادة الزور... إلى غير ذلك من أنواع المحرمات فهؤلاء يعاقبون تعزيراً وتنكيلاً وتأديباً، بقدر ما يراه الوالى على حسب كثرة ذلك الذنب في الناس وقلته" (١).

٢ \_ مشروعية التعزير:

<sup>(1)</sup> سورة الحجرات، الآية (٩).

<sup>(2)</sup> الشرح الكبير، عبدالرحمن بن محمد بن قدامة المقدسي، ٢٧/٥٥.

<sup>(3)</sup> لسان العرب، ابن منظور، مادة (عزر)، ١١/٤-٥٦١٥.

أ المغنى ، ابن قدامة المقدسى، (4)

<sup>(5)</sup> الأحكام السلطانية والولايات الدينية، الماوردي، ص٢٩٣.

<sup>(6)</sup> السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية، أحمد بن عبدالحليم بن تيمية، دار ابن حزم، بيروت، ط١، ٤٢٤هـ، ص٨٦.

التعزير من العقوبات المقررة في الشريعة الإسلامية ، وقد دل على مشروعيته الكتاب والسنة والإجماع.

أما الكتاب فقول الله تعالى: ﴿وَاللاتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَ فَعِظُوهُنَ وَاهْجُرُوهُنَ فَعِلْ هُنَ فَإِنْ أَطْعَنْكُمْ قَلَا تَبْغُوا عَلَيْهِنَ وَاهْجُرُوهُنَ قَإِنْ أَطْعَنْكُمْ قَلَا تَبْغُوا عَلَيْهِنَ سَبِيلاً إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيّاً كَبِيراً ﴾ (١) ، ففي هذه الآية أمر الله عز وجل بوعظ النساء في حالة نشوزهن وتقصيرهن في حق أزواجهم ، فإن لم يأت الوعظ بفائدة فالهجر في الفراش ، فإن لم تتغير فالضرب غير المبرح، وهذه كلها عقوبات قصد بها التأديب والإصلاح (١).

ومن السنة قول النبي : "لا يجلد فوق عشر جلدات إلا في حد من حدود الله" (٢) (٤) ، فدل هذا الحديث على مشروعية التعزير بالجلد لمن فعل محرماً أو ترك واجباً، وليس المقصود بالحدود هنا العقوبات المقدرة في الكتاب والسنة (٥) .

وقد أجمعت الأمة على أن التعزير مشروع في كل معصية لاحد فيها ولا كفارة<sup>(١)</sup>. قال شيخ الإسلام ابن تيمية – رحمه الله تعالى -: "واتفق العلماء على أن التعزير مشروع في كل معصية ليس فيها حد" (٧)

ومما تقدم يتبين أن التعزير عقوبة شرعية على ذنوب لم تشرع فيها عقوبات محددة وتلك العقوبة تختلف باختلاف الجريمة وملابساتها والمجرم وحالته  $\binom{(\wedge)}{(\wedge)}$ , ويقصد بها إصلاح الجانى وتأديبه  $\binom{(\wedge)}{(\wedge)}$ .

(2) فتح القدير، ابن الهمام، ٥/٥٠.

(6) البحر الرائق شرح كنز الدقائق، ابن نجيم، ٧١/٥.

(7) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ، ٤٠٢/٣٥ .

سورة النساء، الآية (٣٤).

<sup>(3)</sup> صحيح البخاري، كتاب المحاربين، باب كم التعزير والأدب الحديث رقم (٦٤٥٦)، ٢٥١٢/٦ صحيح مسلم، كتاب الحدود، باب قدر أسواط التعزير، الحديث رقم (١٧٠٨)، ١٣٣٢/٣ واللفظ للبخاري.

<sup>(4)</sup> شُرح الزركشي على مختصر الخرقي ، محمد بن عبدالله الزركشي ، تحقيق: د. عبدالله بن عبدالرحمن الجبرين، مكتبة العبيكان، الرياض، ط١، ١٤١٣هـ، ٢٥٥٦.

<sup>(5)</sup> السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية، ابن تيمية ، ص٨٩ .

<sup>(8)</sup> التعزيرات البدنية وموجباتها في الفقه الإسلامي ، د. عبدالله بن صالح الحديثي ، مكتبة الحرمين، الرياض، ط١، ١٤٠٨ هـ، ص٢٨ .

<sup>(9)</sup> ذكر ابن حزم – رحمه الله تعالى – أن التعزير يُراد به الأدب (المحلى ، علي بن أحمد بن سعيد بن حزم ، مكتبة الجمهورية العربية، القاهرة، ١٣٩٢هـ، ١٣٩٢هـ).

#### المبحث الثاني أهداف العقوبة

للعقوبة في الشريعة الإسلامية أهداف عدة، من أهمها ما يلي: ١ - الردع والزجر:

جاءت الشريعة الإسلامية بالمحافظة على المصالح الأساسية للإنسان المتمثلة في حفظ الدين والنفس والعقل والعرض والمال، إذ لا تستقيم الحياة بدون حفظها ورعايتها، ولا يهنأ العيش مع الاعتداء عليها والتعرض لها.

ولقد سبق ذكر التدابير التي وضعتها الشريعة للحفاظ على تلك المصالح وحمايتها من ظلم الفرد والجماعة، إلا أن النفس البشرية قد تقع في المحظورات القولية أو الفعلية اتباعاً للهوى والشيطان ، الأمر الذي يستوجب إنزال العقوبة الرادعة والجزاء العادل لمن سولت له نفسه وزلت به قدمه فارتكب الجرائم وألم بالمنكرات.

ففي تشريع العقوبة ردع للظالم ومنع له من الاستمرار في غيه وفساده لأنه قد ذاق مرارة العقوبة واكتوى بنارها، وتذكر الجزاء الذي ينتظره في الآخرة إذا هو استمر في هذا الطريق ولم يرجع إلى ربه.

فالعقوبة في الشريعة الإسلامية أداة لردع المجرم كي لا يعود إلى جريمته مرة أخرى، وفي الوقت ذاته تزجر غيره عن سلوك هذا الطريق واتباع هذا السبيل، وبذلك تحقق العقوبة ردعاً عاماً وخاصاً ، وقد أشار إلى هذا كثير من الفقهاء، ففي هذا الشأن يقول الماوردي وحمه الله تعالى -: "والحدود زواجر وضعها الله سبحانه وتعالى للردع عن ارتكاب ما حظر ، وترك ما أمر ، لما في الطبع من مغالبة الشهوات الملهية عن وعيد الآخرة بعاجل اللذة، فجعل الله تعالى من زواجر الحدود ما يردع به ذا جهالة، حذراً من ألم العقوبة وخيفة من نكال الفضيحة ، ليكون ما حظر من محارمه ممنوعاً، وما أمر به من فروضه متبوعاً ، فتكون المصلحة أعم والتكليف أتم" (١).

ويقول ابن الهمام (٢) - رحمه الله تعالى - : "حدود الشرع موانع

<sup>(1)</sup> الأحكام السلطانية والولايات الدينية ، الماور دي ، ص٢٧٥-٢٧٦ .

<sup>(2)</sup> هو: محمد بن عبدالواحد بن عبدالحميد السيواسي الإسكندري المعروف بابن الهمام، من أئمة الحنفية من مؤلفاته فتح القدير في شرح الهداية، مات بالقهرة سنة ١٦٨هـ.

قبل الفعل زواجر بعده، أي العلم بشرعيتها يمنع الإقدام على الفعل ، وإيقاعها بعده يمنع من العودة إليه" (١).

ولهذا أخذ الفقهاء من قوله تعالى: ﴿وَلْيَشْهُدُ عَدَابَهُمَا طَائِفَةً مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٢) إعلان العقوبة ليتحقق الردع العام، ونقل ابن فرحون (٣) - رحمه الله تعالى -: "ينبغي أن تكون إقامة الحدود علانية غير سرلينتهي الناس عما حرم الله عليهم" (٤) .

والإسلام وهو يقرر العقوبات المختلفة لم ينظر للجاني فحسب وإنما شمل اهتمامه المجتمع الذي يعيش فيه صاحب السلوك المنحرف من خلال زجره عن فعل المحرمات وارتكاب الجرائم، إذ سوف يلاقي نفس الجزاء الذي لقيه غيره ممن وقع في تلك الأمور، وفي هذا الخصوص يقول ابن القيم – رحمه الله تعالى -: "وليس مقصود الشارع مجرد الأمن من المعاودة كلا ولو أريد هذا لكان قتل صاحب الجريمة فقط، وإنما المقصود الزجر والنكال، والعقوبة على الجريمة، وأن يكون إلى كف عدوانه أقرب وأن يعتبر به غيره، وأن يحدث له ما يذوقه الألم، وأن يذكره ذلك بعقوبة الآخرة، إلى غير ذلك من الحكم والمصالح" (٥).

وبهذا يظهر أثر العقوبة في تحقيق الوقاية من الجرائم بمختلف صورها وأشكالها سواء في حق من وقعت عليه ، أو غيره ممن اتعظ به واعتبر بحاله، وهذا بلا ريب يُبين عظم المنهج الإسلامي ويميزه عن غيره من المناهج الأخرى التي لم تحقق فيها العقوبة غرضها في منع الظلم وقطع الاعتداء (1).

٢ - تحقيق العدالة بين الناس:

(1) فتح القدير، ابن الهمام ٢١٢/٥.

سورة النور، الآية (٢).

(5) إعلام الموقعين عن رب العالمين، ابن القيم ، ٨٢/٢ .

<sup>(</sup>الأعلام، الزركلي، ٦/٥٥٦).

<sup>(3)</sup> هو: برهان الدين أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن فرحون اليعمري المالكي، أخذ العلم عن والده و عمه والإمام ابن عرفة و غيرهم ، له كثير من المؤلفات منها: شرح على مختصر ابن الحاجب وتبصرة الحكام في أصول الأقضية ومناهج الأحكام، توفي سنة ٩٧٩هـ. (الأعلام ، الزركلي، ٢/١٥).

<sup>(4)</sup> تبصرة الحكام في أصول الأقضية ومناهج الأحكام، إبراهيم بن محمد بن فرحون اليعمري، تحقيق: جمال مرعشلي، دار الكتب العلمية، بيروت ١٤٢٢هـ، ٢٠٢/٢.

<sup>(6)</sup> التدين علاج الجريمة، د. صالح بن إبراهيم الصنيع، مكتبة الرشد، الرياض، ط١، (6) 1٤١٨هـ، ص١٢٤٨

دعت الشريعة الإسلامية إلى العدل وأمرت به ، وحذرت من الظلم ونهت عنه، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَاْمُرُكُمْ أَنْ تُوَدُّوا الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ ﴿() ، وقال سبحانه : ﴿إِنَّ اللَّهَ يَاٰمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْقَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغْي يَعِظْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ (١) .

وعندما يرتكب الإنسان جرماً فإنه يلحق ضررا بحق نفسه ومجتمعه ومن العدالة معاقبته بمقدار ما أحدث من ضرر، وما أوقع من فساد، وتركه بلا محاسبة ومجازاة ظلم عظيم يدعو إلى تكرار الجرائم، ويدفع إلى الانتقام، ويؤدي إلى نشر الفوضى والاضطراب، ويؤذن بوقوع الهلاك كما أشار إلى ذلك النبي بقوله: "إنما ضل من كان قبلكم، أنهم كانوا إذا سرق الشريف تركوه وإذا سرق الضعيف فيهم أقاموا عليه الحد" (٣).

أما إذا أقيمت الحدود وعوقب المذنبون انتشر الأمن، وعمت الطمأنينة وأطفئت نار الفتنة، وقطع دابر الشر، ومن العدل أن تكون العقوبة شخصية ، فلا تطبق إلا على مرتكب موجبها فقط قال تعالى: ﴿وَلا تَرْرُ وَارْرَةٌ وَزْرَ أَخْرَى ﴾(٤)، وأن تكون متساوية مع الجريمة التي حدثت، قال تعالى: ﴿وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلُ مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ ﴾(٥).

٣ - تطهير الجاني وتهذيب أخلاقه:

إن في إقامة العقوبة على الجاني تطهيراً له من درن المعصية وتكفيراً لذنوبه وليس المقصود في إيقاعها عليه إهانته وإهدار قيمته، وهذا ما فهمه صحابة رسول الله في وأدركوا حقيقته، فكان أحدهم إذا ألم بذنب جاء إلى النبي في ليقيم عليه الحد رغبة منه في تكفير ذنبه قبل أن يلقى الله تعالى، ومن ذلك ما فعله ماعز بن مالك (٦) - رضى الله تعالى

<sup>(1)</sup> سورة النساء، الآية (٥٨).

<sup>(2)</sup> سورة النحل، الآية (٩٠).

<sup>(3)</sup> صحيح البخاري ، كتاب الحدود، باب كراهية الشفاعة في الحد إذا رفع إلى السلطان، الحديث رقم (٦٤٠٦) ٢٤٩١/٦ .

<sup>(4)</sup> سورة الأنعام، الآية (١٦٤).

<sup>(5)</sup> سورة النحل، الآية (١٢٦).

<sup>(6)</sup> هو: ماعز بن مالك الأسلمي، معدود في المدنيين، كتب له رسول الله على كتاباً بإسلام قومه، وهو الذي اعترف بالزنا فرجم، روى له ابنه عبدالله حديثاً واحداً. (أسد الغابة في معرفة الصحابة، ابن الأثير، ٥/٥).

عنه — حينما جاء إلى الرسول على طالباً تطهيره من جرمه الذي ارتكبه وهو الزنا، فقال: يا رسول الله طهرني، فقال: "ويحك، ارجع فاستغفر الله وتب إليه" فرجع غير بعيد ، ثم جاء فقال: يا رسول الله طهرني فقال النبي مثل ذلك، حتى إذا كانت الرابعة قال له رسول الله على : "فيم أطهرك؟" فقال : من الزنا، فسأل رسول الله على : "أبه جنون؟" فأخبر أنه ليس بمجنون، فقال: "أشرب خمراً؟" فقام رجل فاستنكهه، فلم يجد منه ريح خمر، قال رسول الله على : "أزنيت؟ فقال: نعم، فأمر به فرجم" (١)

كما أن العقوبة تهدف إلى إصلاح الجاني وتهذيب أخلاقه وتقويم سلوكه وإعادة تأهيله حتى يرجع عضواً صالحاً في المجتمع، يقول شيخ الإسلام ابن تيمية – رحمه الله تعالى - : "إن العقوبات الشرعية كلها أدوية نافعة يصلح الله بها مرض القلوب، وهي من رحمة الله بعباده، ورأفته الداخلة في قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاّ رَحْمَةُ لِلْعَالَمِينَ ﴾ (٢) فمن ترك هذه الرحمة النافعة لرأفة يجدها بالمريض فهو الذي أعان على عذابه وهلاكه، وإن كان لا يريد إلا الخير، إذ هو في ذلك جاهل أحمق، كما يفعله بعض النساء والرجال الجهال بمرضاهم، وبمن يربونهم من أولادهم وغلمانهم وغيرهم في ترك تأديبهم وعقوبتهم على ما يأتونه من الشر ويتركونه من الخير، رأفة بهم، فيكون ذلك سبب فسادهم، وعدوانهم، وهلاكهم" (٢).

٤ - حماية المجتمع من الفساد والرذيلة:

في تشريع العقوبات صيانة للمجتمع من الرذيلة، وحماية له من الفساد وقطع لأوجه الانحراف والضلال ، وحفظ للمصالح الأساسية التي أمرت الشريعة بالحفاظ عليها، إذ لا قيام لحياة الناس وصلاح حالهم وانتظام معيشتهم إلا بحمايتها ومنع الاعتداء عليها.

و في ذلك يقول العز بن عبدالسلام (3) – رحمه الله تعالى - :

<sup>(1)</sup> صحيح مسلم، كتاب الحدود، باب من اعترف على نفسه بالزنا، الحديث رقم (١٦٩٥) ، ١٣٢٢/٣،

<sup>(2)</sup> سورة الأنبياء ، الآية (١٠٧).

<sup>(3)</sup> مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ، ١٩٠/١٥.

<sup>(4)</sup> هو: عبدالعزيز بن عبدالسلام بن أبي القاسم بن الحسن السلمي الدمشقي ، ولد سنة ٧٧٥هـ لقب بسلطان العلماء، فقيه شافعي مجتهد، ولد ونشأ في دمشق، من مؤلفاته: قواعد الأحكام في مصالح الأنام وبداية السول في تفضيل الرسول، مات سنة ١٦٠هـ.

"وربما كانت أسباب المصالح مفاسد فيؤمر بها أو تباح لا لكونها مفاسد بل لكونها مؤدية إلى المصالح وذلك كقطع الأيدي المتآكلة حفاظاً على الأرواح، وكالمخاطرة بالأرواح في الجهاد، وكذلك العقوبات الشرعية كلها ليست مطلوبة لكونها مفاسد بل لكونها المقصودة من شرعها كقطع يد السارق وقطع الطريق وقتل الجناة ورجم الزناة وجلدهم وتغريبهم، وكذلك التعزيرات، كل هذه مفاسد أوجبها الشرع لتحصيل ما رتب عليها من المصالح الحقيقية، وتسميتها بالمصالح من مجاز تسمية السبب باسم المسبب" (١).

ففي إقامة العقوبة إنكار صريح على من أقيمت عليه ، ورفض واضح لسلوكه وكره بين لتصرفه، إذ لو ثرك المجرم بلا عقاب لاستفحل خطره وعظم ضرره واقتدى به غيره.

فالعقوبة تكف الأذى ، وتقطع الشر ، وتمنع المعاودة للإثم ، وفي الوقت ذاته تحمي الفضيلة والأخلاق (٢) ، فضلاً عما في إقامتها من الطاعة لرب العالمين وحصول الرزق والتمكين، يقول شيخ الإسلام ابن تيمية – رحمه الله تعالى - : "فإذا أقيمت الحدود ظهرت طاعة الله ونقصت معصية الله تعالى، فحصل الرزق والنصر " (٣).

(الأعلام، الزركلي، ٢١/٤).

<sup>(1)</sup> قُواعد الأحكام في مصالح الأنام ، عبدالعزيز بن عبدالسلام السلمي، مؤسسة الريان، بيروت، ط٢، ١٤١٩هـ، ١٣/١-١٤

<sup>(2)</sup> الجريمة والعقوبة في الفقه الإسلامي ، محمد أبو زهرة، دار الفكر العربي، القاهرة ، بدون تاريخ طبع ، ص ٦٤٠.

<sup>(3)</sup> السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية ، ابن تيمية ، ص٥٦ .

:

:

· (¹)

وما أشبههما من العبارات التي تحمل أكثر من معني.

أما التعريض: فهو أن يذكر المتكلم شيئا يدل به على شيء آخر لم يذكره، كأن يقول لغيره: ما أنا بزان، وما أمى بزانية (٣).

فإذا كان القذف صريحاً فلا خلاف بين العلماء في وجوب الحد عليه (٤).

أما الكناية والتعريض في القذف فوقع فيهما خلاف بين الفقهاء، فذهب الجمهور إلى أنهما لا يوجبان إقامة الحد إلا إذا دل دليل على إرادة المتكلم القذف (°).

و استدلوا بأدلة منها:

(1) الأحكام السلطانية والولايات الدينية، الماوردي، ص٢٨٦.

<sup>(2)</sup> الأحكام السلطانية، أبو يعلى الفراء، ص ٢٧٠، الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف ، علي بن سليمان المرداوي، تحقيق: د. عبدالله التركي، دار هجر، القاهرة، ط١، ١٤١٧هـ، ٢٨/٢٦

<sup>(3)</sup> أسنى المطالب شرح روض الطالب، زكريا الأنصاري، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، بدون تاريخ طبع، ٣٧٢-٣٧١/٣.

<sup>(4)</sup> الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، ١٧٣/١٢، الفقه على المذاهب الأربعة، عبدالرحمن بن محمد الجزيري، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٤١٦هـ، ١٧٧/٥.

<sup>(5)</sup> بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ، الكاساني ، ٢/٧٤ ، روضة الطالبين وعمدة المفتين ، يحيى بن شرف النووي ، المكتب الإسلامي، بيروت، ط٣، ٢١٢ هـ، ٣١٢/٨ المغني ، ابن قدامة المقدسي، ٣١/١٢ .

ا — أن الشريعة الإسلامية قد فرقت بين الألفاظ الصريحة وغيرها من الألفاظ يشهد لهذا قول الله تعالى: ﴿وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَضْتُمْ بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النِّسَاءِ أَوْ أَكْنَتْتُمْ فِي أَنْفُسِكُمْ عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ سَتَدَّكُرُونَهُنَّ وَلَكِنْ مِنْ خِطْبَةِ النِّسَاءِ أَوْ أَكْنَتْتُمْ فِي أَنْفُسِكُمْ عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ سَتَدَّكُرُونَهُنَّ وَلَكِنْ وَجَلَ لا تُواعِدُوهُنَّ سِرِّا إلا أَنْ تَقُولُوا قَوْلاً مَعْرُوفاً ﴿ (١) ، فأجاز الله عز وجل التعريض في خطبة المعتمدة وحرم التصريح بالخطبة وهي على هذه الحال ، ولم يفرق الله تعالى بينهما في كتابه الكريم إلا لأن بينهما فرقا، ولو كانا سواء لم يفرق بينهما (١).

Y = 30 أبي هريرة – رضي الله تعالى عنه -: "أن رسول الله ها جاءه أعرابي ، فقال: يا رسول الله ، إن امرأتي ولدت غلاماً أسود فقال: هل لك من إبل؟ قال: نعم، قال: ما ألوانها؟ قال: حمر، قل: هل فيها من أورق  $\binom{7}{1}$ ? قال: نعم، قال: فأنى كان ذلك؟ قال: أراه عرق نزعه، قال: فلعل ابنك هذا نزعه عرق"  $\binom{3}{1}$ .

فالنبي في لم يعاقب الأعرابي عندما عرّض بنفي الولد أن يكون منه، قال ابن حجر – رحمه الله تعالى – في ذلك: "لأن الإشارة المعتبرة هي التي لا يفهم منها إلا المعنى المقصود، بخلاف التعريض فإن الاحتمال فيه إما راجح أو مساو" (°). وإذا لم يجب الحد هنا عند الجمهور فإنهم يرون التعزير (٢).

وذهب المالكية (٧) وبعض الحنابلة (٨) إلى أن القذف بالكناية والتعريض يوجب الحد واستدلوا بعموم قوله تعالى : ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ

<sup>(1)</sup> سورة البقرة ، الآية (٢٣٥).

<sup>(2)</sup> المغني، ابن قدامة المقدسي، ٣٩٢/١٢.

<sup>(3)</sup> الأورق: الأسمر (النهاية في غريب الحديث والأثر، ابن الأثير، ٥/٥٠١).

<sup>(4)</sup> صحيح البخاري، كتاب المحاربين من أهل الكفر والردة، باب ما جاء في التعريض، الحديث رقم (٦٤٥٥) ٢٥١١/٦ .

<sup>(5)</sup> فتح الباري بشرح صحيح البخاري ، ابن حجر ، ٤٤٢/٩ .

<sup>(6)</sup> الإقناع لطالب الانتفاع ، موسى بن أحمد بن موسى الحجاوي، تحقيق: د. عبدالله التركي، دار هجر، ط١٤١٨هـ، ٢٣٥/٤.

<sup>(7)</sup> عقد الجواهر الثمينة في مذهب عالم المدينة، عبدالله بن نجم بن شاس، تحقيق: د.حميد بن محمد لحمر، دار الغرب الإسلامية، بيروت،ط۱، ۱۲۳ هـ، ۱۰۱۳، ۱۱۵۱، بداية المجتهد و نهاية المقتصد، ابن رشد، ۱/۲۶۲۶.

<sup>(8)</sup> الكافي ، عبدالله بن قدامة المقدسي، المكتب الإسلامي، بيروت ، ط٢، ١٣٩٩هـ، ٢٢٠/٤

الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْثُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثُمَانِينَ جَلْدَةً وَلا تَقْبَلُوا لَهُمْ شَبَهَادَةً أَبَداً وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ (١) . فالحد في القذف إنما هو لإزالة المعرة التي ألحقها القاذف بالمقذوف، وإذا حصلت هذه المعرة بالتعريض وجب أن يكون قذفاً كالتصريح (٢) .

وقالوا أيضاً: إن الكناية والتعريض مع القرينة الصارفة إلى أحد محتملاتها كالصريح الذي لا يحتمل إلا ذلك المعنى ، ولذلك وقع الطلاق بالكناية (٦).

والراجح - والله تعالى أعلم - : هو التفصيل :

إن كانت الكناية أو التعريض يفهم منهما معنى القذف فهما واضحاً فيحد صاحبهما لأن في ذلك اعتداء على عرض المسلم، والاعتداء على عرضه يتحقق بكل ما يفهم منه ذلك فهما واضحاً (أ) ، ولئلا يتذرع الناس بقذف بعضهم بعضاً بألفاظ يفهم منها القذف بالزنا ويظنون أنهم في مأمن من العقوبة.

أما إن كان اللفظ محتملاً لأكثر من معنى ولم تقم بينة تدل على إرادة القذف بالزنا فإنه يُعزّر .

والأصل في عقوبة القذف قول الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الله تعالى : ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ اللهُ مُصنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهُدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً وَلا تَقْبَلُوا لَهُمْ شَهَادَةً أَبَداً وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ \* إلا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا قَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (٥) .

"وأجمع العلماء على وجوب الحد على من قذف المحصن إذا كان

(2) الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي ، ١٧٣/١٢ .

<sup>(1)</sup> سورة النور ، الآية (٤).

<sup>(3)</sup> المغنى، ابن قدامة المقدسى، ٣٩٣/١٢.

<sup>(4)</sup> علاج القرآن الكريم للجريمة، د. عبدالله بن محمد الأمين الشنقيطي ، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، دار العلوم والحكم، دمشق، ط١، ٢٢٣ هـ، ص٢١٦ .

<sup>(5)</sup> سورة النور، الأيات (٤-٥).

<sup>(6)</sup> هو: هلال بن أمية الو اقفي الأنصاري، شهد بدراً، وهو أحد الثلاثة الذين تخلفوا عن غزوة تبوك وهو الذي قذف امر أته بشريك بن السحماء، (الاستيعاب في معرفة الأصحاب، القرطبي، ١٠٣/٤).

<sup>(7)</sup> صحيح البخاري ، كتاب الشهادات ، باب إذا ادعى أو قذف فله أن يلتمس البينة وينطلق لطلب البينة الحديث رقم (٢٥٢٦)، ٩٤٩/٢ .

مكلفاً، وشرائط الإحصان الذي يجب الحد بقذف صاحبه خمسة: العقل والحرية والإسلام والعفة عن الزنا وأن يكون كبيراً يجامع مثله" (١).

ونظراً لأن القذف من أشنع الجرائم التي تلحق الضرر بالفرد والمجتمع فقد جاءت عقوبة القاذف جامعة بين الألم الحسي وبين الألم النفسي، وبيان ذلك كما يلي:

الجلد ، ومقدار قصانون جلدة ، لقوله تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً ﴾ (٢) ، فهذه عقو بة حسبة.

٢ عدم قبول شهادة القاذف، لقوله تعالى: ﴿ وَلا تَقْبَلُوا لَهُمْ شَهَادَةً أَبُداً ﴾ (<sup>7</sup>)، والحكمة في رد شهادته: "أنه آذى الناس بلسانه فناسب أن تعطل منافع الآلة التي استخدمها في ذلك" (<sup>3</sup>).

٣ – وصف القاذف بالفسق، لقوله تعالى: ﴿ وَلا تَقْبَلُوا لَهُمْ شَهَادَةً أَبَداً وَأُولَئِكَ هُمُ الْقاسِقُونَ ﴾ (٥)، وهاتان عقوبتان معنويتان.

وقد اتفق العلماء على رد شهادة القاذف إذا لم يتب ، واختلفوا في قبول شهادته بعد جلده وتوبته، فذهب الجمهور إلى قبول شهادته بعد التوبة  $\binom{(7)}{1}$  بخلاف الحنفية الذين لا يرون ذلك  $\binom{(7)}{1}$ .

والراجح – والله تعالى أعلم -: أن التوبة تجب ما قبلها ، فإذا تاب وظهر منه ما يدل على صلاحه واستقامته قبلت شهادته ورُدَّ إليه اعتباره

ومن تفصيل عقوبة القذف تظهر العدالة في أجمل صورها وأسمى معانيها إذ بها تُحفظ الحقوق، وتُصان المصالح، ويُرد الاعتبار، وتسقط الظنون، يقول سيد قطب – رحمه الله تعالى -: "فصيانة للأعراض من التهجم وحماية لأصحابها من الآلام الفظيعة التي تصب عليهم، شدد القرآن الكريم في عقوبة القذف فجعلها قريبة من عقوبة الزنا، ثمانين

<sup>(1)</sup> المغني، ابن قدامة المقدسي، ٣٨٤/١٢. ٣٨٥.

<sup>(2)</sup> سورة النور، الآية (٤).

<sup>(3)</sup> سورة النور، الآية (٤).

<sup>(4)</sup> النظرية العامة لإثبات موجبات الحدود، عبدالله بن علي الركبان، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٤٠١هـ، ٣/٢

<sup>(5)</sup> سورة النور، الآية(٤).

<sup>(6)</sup> المغني ، ابن قدامة المقدسي ، ٤ ١٨٨٠/١ .

<sup>(ُ</sup>٢) المحيط البرهاني في الفقه النعماني، محمود بن أحمد بن عبدالعزيز البخاري، تحقيق: أحمد عزو عناية، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٤٢٤هـ، ١٩٢/١٠.

جلدة، مع إسقاط الشهادة والوصم بالفسق، والعقوبة الأولى جسدية ، والثانية أدبية في وسط الجماعة، ويكفي أن يهدر قول القاذف فلا يؤخذ له بشهادة ، وأن يسقط اعتباره بين الناس ويمشي بينهم متهماً لا يوثق له بكلام، والثالثة دينية فهو منحرف عن الإيمان خارج عن طريق المستقيم ، ذلك إلا أن يأتي القاذف بأربعة يشهدون برؤية الفعل ، أو بثلاثة معه إن كان قد رآه، فيكون قوله إذن صحيحاً، ويوقع حد الزنا على صاحب الفعلة! (١)

ما سبق ذكره من العقوبات هو ما يستحقه القاذف من الجزاء في الدنيا نتيجة عمله ولقاء فعله، أما في الآخرة فهناك عقوبة تتمثل في نزول اللعنة به \_ إذا لم يتب \_ كما أخبر الله في قوله : ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَرْمُونَ اللهُ مُوسَنَاتِ الْعُافِلاتِ الْمُؤْمِنَاتِ لُعِثُوا فِي الدُّنْيَا وَالآخِرةِ وَلَهُمْ عَدَابٌ المُحْصنَاتِ الْعُافِلاتِ الْمُؤْمِنَاتِ لُعِثُوا فِي الدُّنْيَا وَالآخِرةِ وَلَهُمْ عَدَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (٢) ، قال ابن حجر \_ رحمه الله تعالى \_ : "تضمنت الآية بيان كون القذف من الكبائر بناء على أن كل ما توعد عليه باللعن أو العذاب أو شرع فيه حد فهو كبيرة وهو المعتمد" (٣) .

والتهديد بالعقوبة الأخروية من وسائل التدابير الواقية من الجرائم في الشريعة الإسلامية لما تحويه من الزجر والمنع من ارتكاب المحرمات (٤).

## أثر تطبيق عقوبة القذف في الحد من الجريمة:

حرمت الشريعة الإسلامية القذف وقررت عقاباً شديداً في الدنيا والآخرة لمن ألم به ووقع فيه ، لما فيه من خطر عظيم وضرر شديد يهدد أمن المجتمع ويتعرض لمصالحه، ويبعث فيه الفرقة والخصام، ويوقظ أسباب الفتنة ويدعو إلى الانتقام.

وفي تنفيذ حد القذف إظهار للحقيقة، وكشف للباطل، وحماية للأبرياء، وصيانة لأعراض المسلمين، وحفظ لسمعتهم وكرامتهم من أن تمس بسوء أو تصاب بأذى وردع للقاذف وتأديب له على ما أقدم عليه ومنع له في المستقبل من الولوغ في عرض أخيه المسلم والوقوع فيه

<sup>(1)</sup> في ظلال القرآن، سيد قطب، ٢٤٩١/٤.

<sup>(2)</sup> سورة النور، الآية (٢٣).

<sup>(3)</sup> فتح الباري بشرح صحيح البخاري، ابن حجر ، ١٨١/١٢ .

<sup>(4)</sup> التدابير الزجرية والوقائية في التشريع الإسلامي وأسلوب تطبيقها ، د. عبدالمجيد محمود مطلوب، المجلة العربية للدفاع الاجتماعي ، العدد (١٧)، ١٩٨٤م، ص١٩٣٠.

برميه بالفاحشة (۱) ، لعلمه التام بأن العقاب البدني والنفسي سيلحقه ويتمكن منه، وقد اكتوى من قبل بناره وذاق مرارته وتجرع حسرته.

بالإضافة إلى ما تحدثه تلك العقوبة من زجر الآخرين ومنعهم من سلوك هذا الطريق وركوبه بل حتى مجرد التفكير فيه .

يقول عبدالقادر عودة (٢) – رحمه الله تعالى -: "إن القاذف يرمي من وراء قذفه إلى تحقير المقذوف ، وهذا التحقير فردي لأن مصدره فرد واحد وهو القاذف فكان جزاؤه أن يحقر من الجماعة كلها، وأن يكون هذا التحقير العام بعض العقوبة التي تصيبه فتسقط عدالته ، ولا تقبل له شهادة أبداً ويوصم وصمة أبدية بأنه من الفاسقين.

وهكذا حاربت الشريعة الإسلامية الدوافع النفسية للجريمة بالعوامل النفسية المضادة التي تستطيع وحدها التغلب على الدوافع الداعية للجريمة وصرف الإنسان عن الجريمة، فإذا فكر شخص أن يقذف آخر ليؤلم نفسه ويحقر شخصه ذكر العقوبة التي تؤلم النفس والبدن ، وذكر التحقير الذي تفرضه عليه الجماعة فصرفه ذلك عن الجريمة وإن تغلبت العوامل الداعية إلى الجريمة مرة على العوامل الصارفة عنها، فارتكب الجريمة كان فيما يصيب بدنه ونفسه من ألم العقوبة ، وفيما يلحق شخصه من تحقير الجماعة، ما يصرفه نهائياً عن العودة لارتكاب الجريمة، بل ما يصرفه نهائياً عن التفكير فيها" (٢) .

<sup>(1)</sup> أثر تطبيق الشريعة الإسلامية في منع وقوع الجريمة، د. صالح بن ناصر الخزيم، دار ابن الجوزى ، الدمام، ط١، ٢٢٢هـ، ص٨٧.

<sup>(2)</sup> هو: عبدالقادر عودة حمام، من علماء القانون بمصر، كان من زعماء جماعة الإخوان المسلمين، اتهم بالمشاركة في حادث إطلاق النار على جمال عبدالناصر وأعدم شنقا سنة ١٣٧٤هـ، من مؤلفاته: الإسلام وأوضاعنا السياسية، الإسلام بين جهل أبنائه وعجز علمائه. (الأعلام، الزركلي، ٤٣/٤).

<sup>(3)</sup> التشريع الجنائي الإسلامي مقارناً بالقانون الوضعي، عبدالقادر عودة ، ١٤٦/١.

.(')

#### ١ \_ الوعظ:

يستعمل الوعظ لتذكير الجاني إن كان ناسياً، ولتعليمه إن كان جاهلاً والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿وَاللاتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعُطُوهُنَ ﴾ (٢).

وتو قع هذه العقوبة على من أتى المحذور لأول مرة، أو في الجرائم البسيطة إذا غلب على الظن أنها تصلح الجانى وتزجره وتؤثر فيه (٣).

#### ٢ \_ التوبيخ:

بتقريع الجاني على فعلته التي أقدم عليها حتى يشعر بذنبه ، وقد استعملها الرسول على مع أبي ذر الغفاري – رضي الله تعالى عنه – حينما عير رجلاً بأمه، حيث وبخه النبي على بقوله: "إنك امرؤ فيك جاهلية" (٤).

وتنتج هذه العقوبة أثراً مع المجرمين المبتدئين الذين لم يتعودوا الإجرام (٥).

<sup>(1)</sup> سوف أذكر ها مرتبة من الأخف إلى الأثقل مع عدم التعرض لما ورد فيها من اختلافات بين الفقهاء.

<sup>(2)</sup> سورة النساء ، الآية (٣٤).

<sup>(3)</sup> التشريع الجنائي الإسلامي مقارناً بالقانون الوضعي ، عبدالقادر عودة ٧٠٢/١ .

<sup>(4)</sup> سبق تخریجه ص۱۸۲.

<sup>(5)</sup> مبادئ التشريع الجنائي الإسلامي، د. شريف فوزي محمد فوزي، مكتبة الخدمات الحديثة، جدة ، بدون تاريخ طبع، ص٢٠١ .

#### ٣ \_ التهديد:

بأن ينذر القاضي الجاني بأنه إذا عاد لفعلته فسيعاقبه (1) ، ولابد أن يكون التهديد صادقاً، ويرى فيه القاضي إصلاح المذنب وتأديبه وإعادته إلى الصواب، ويدل على مشروعية هذا النوع من التعزير قول النبي في الوالذي نفسي بيده لقد هممت أن آمر بحطب فيحتطب ثم آمر بالصلاة فيؤذن لها ثم آمر رجلاً فيؤم الناس ثم أخالف إلى رجال فأحرق عليهم بيوتهم" (1).

# ٤ \_ الهجر:

هو "مقاطعة المحكوم عليه وعدم الاتصال به أو التعامل معه بأي نوع أو طريقة كانت" (٣) . ويدل عليه قوله تعالى : ﴿وَاللاتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي الْمَضَاجِع ﴾ (٤) .

وهجر النبي فقد أمر النبي الثلاثة الذين تخلفوا عن غزوة تبوك، فقد أمر النبي الشهر بهجرهم خمسين يوماً لا يكلمهم أحد ولا يتعامل معهم، وفيهم قال تعالى: ﴿وَعَلَى التَّلاثةِ الَّذِينَ خُلِّفُوا حَتَّى إِدَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَا عَلَيْهِمُ لِيَتُوبُوا إِنَّ اللَّهِ إِلَّا اللَّهِ إِلَّا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ ال

## ه \_ التشهير:

ويقصد به الإعلان عن جريمة المحكوم عليه، ويكون في الجرائم التي يعتمد فيها المجرم على ثقة الناس كشهادة الزور والغش (V).

والغرض من ذلك أن يحذر الناس التعامل معه أو الثقة به، واستدل بعض الفقهاء على مشروعية التعزير بالتشهير أن النبي الستعمل رجلاً على صدقات بني سليم يدعى ابن اللتبية فلما جاء حاسبه قال: هذا لكم وهذا هدية، فقال رسول الله الله الله الله على بيت أبيك وأمك

<sup>(1)</sup> العقوبة في الفقه الإسلامي، أحمد فتحي بهنسي، دار الرائد العربي، بيروت، ١٩٧٩م، ص٢٠٣.

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري، كتاب الجماعة والإمامة، باب وجوب صلاة الجماعة، الحديث رقم (7) (71۸).

<sup>(3)</sup> التعزير في الشريعة الإسلامية ، د. عبدالعزيز عامر ، دار الفكر العربي، القاهرة، طع، بدون تاريخ طبع، ص٥٤٤.

<sup>(4)</sup> سورة النساء، الآية (٣٤).

<sup>(5)</sup> سورة التوبة، الآية (١١٨).

<sup>(6)</sup> تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، ٣٦٨-٣٦٦.

<sup>(7)</sup> التشريع الجنائي الإسلامي مقارناً بالقانون الوضعي، عبدالقادر عودة ، ٧٠٤/١ .

حتى تأتيك هديتك إن كنت صادقاً" ثم خطب فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: "أما بعد: فإني استعمل الرجل منكم على العمل مما ولاني الله فيأتي فيقول: هذا مالكم وهذا هدية أهديت لي أفلا جلس في بيت أبيه وأمه حتى تأتيه هديته؟ والله لا يأخذ أحد منكم شيئاً بغير حقه إلا لقي الله يحمله يوم القيامة"(١).

#### ٦ \_ العزل من الولاية أو الوظيفة:

وذلك بسحب الثقة ممن ولي ولاية على المسلمين بعزله منها أو فصله من وظيفته يقول ابن تيمية – رحمه الله تعالى -: "وكذلك الأمير إذا فعل ما يستعظم فعزله عن إماراته تعزير له" (٢).

#### ٧ \_ العقوبات المالية:

بالزام الجاني بدفع مقدار معين من المال مقابل ما اقترفه ، ويدل على مشروعية ذلك قول النبي في : "في كل إبل سائمة في كل أربعين بنت لبون لا تفرق إبل عن حسابها ، من أعطاها مؤتجراً فله أجرها، ومن منعها فإنا آخذوها منه وشطر إبله عزمة من عزمات ربنا عز وجل لا يحل لآل محمد منها شيء" (") ، قال ابن القيم — رحمه الله تعالى - : "وأما التعزير بالعقوبات المالية فمشروع أيضاً" (أ) .

#### ٨ \_ الحبس:

عرفه شيخ الإسلام ابن تيمية – رحمه الله تعالى -: "الحبس الشرعي ليس هو السجن في مكان ضيق، وإنما هو تعويق الشخص ومنعه من التصرف بنفسه سواء كان في بيت أو مسجد أو كان بتوكيل نفس الخصم، أو وكيل الخصم عليه" (°).

ويدل على مشروعية الحبس "أن النبي على مشروعية الحبس "أن النبي الله حبس رجلاً في تهمة" (٦)

(éç)

<sup>(1)</sup> صحيح البخاري، كتاب الحيل، باب احتيال العامل ليُهدى لـه، الحديث رقم (٦٥٧٨) ٢٥٥٩/٦

<sup>(2)</sup> السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية ، ابن تيمية ، ص٨٧ .

<sup>(3)</sup> سنن أبي داود ، كتاب الزكاة، باب في زكاة السائمة، الحديث رقم (١٥٧٥)، ١٠١/٢، وحسنه الألباني (صحيح الجامع الصغير وزيادته، ٧٨٤/٢).

<sup>(4)</sup> الطرق الحكمية في السياسة الشرعية، محمد بن أبي بكر الزرعي "ابن القيم" ، تحقيق: زهير الكبي ، دار إحياء العلوم، بيروت ، ط١، ١٤٢٣ هـ، ص٢٧٧ .

<sup>(5)</sup> مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ، ٣٩٨/٣٥ .

<sup>(6)</sup> سنن الترمذي، كتاب الديات، باب ما جاء في الحبس في تهمة، الحديث رقم (١٤١٧)، وقال: "حديث حسن" ١٠٢٦، وحسنه الألباني (مشكاة المصابيح، محمد بن عبدالله

والحبس إما أن يكون إلى أمد محدود وذلك في الجرائم غير الجسيمة كالسب والشتم والامتناع عن أداء الحقوق مع القدرة (1), وإما أن يكون إلى أمد غير محدود وذلك في الجرائم الكبيرة، أو في حق من تكررت جريمته وظهر خطره (1).

#### ٩ \_ الجلد :

ثبتت مشروعية التعزير بالجلد بالكتاب والسنة والإجماع

فمن الكتاب قوله تعالى: ﴿وَاللاتِي تَخَافُونَ نُشُورَهُنَ فَعِظُوهُنَ وَاللاتِي تَخَافُونَ نُشُورَهُنَ فَعِظُوهُنَ وَاهْجُرُوهُنَ فِي الْمَضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَ ﴾ (٣) .

ومن السنة قول النبي ﷺ: "لا يجلد فوق عشر جلدات إلا في حد من حدود الله" (٤).

أما الإجماع فقد انعقد بفعل الخلفاء الراشدين ومن بعدهم من أئمة المسلمين حيث طبقوا عقوبة الجلد في التعزير (٥) ، يشهد لهذا آثار كثيرة وردت عنهم ومنها:

ما روي عن أبي بكر و عمر - رضي الله تعالى عنهما - أنهما أمر ا بضرب رجل و امر أة وجدا في لحاف و احد مائة جلدة (7).

#### ١٠ \_ القتل:

أجاز بعض العلماء القتل تعزيراً متى ما دعت إليه الحاجة، يقول ابن تيمية – رحمه الله تعالى -: "ومن لم يندفع فساده في الأرض إلا بالقتل قتل، مثل المفرق لجماعة المسلمين، والداعي إلى البدع في الدين" (٧)

وذكر بعض الفقهاء عدداً من الجرائم الخطيرة التي يقتل صاحبها تعزيراً، مثل التجسس على المسلمين  $(^{()})$ ، والسحر، وتكرار اللواط  $(^{()})$ .

التبريزي، تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، ط٣، ٥٠٤ هـ، ١١١٦/٢).

<sup>(1)</sup> التعزير في الشريعة الإسلامية ، د. عبدالعزيز عامر ، ص٣٦٧ .

<sup>(2)</sup> تبصرة الحكام في أصول الأقضية ومناهج الأحكام ، ابن فرحون، ٢٤١/٢ .

<sup>(3)</sup> سورة النساء، الآية (٣٤).

<sup>(4)</sup> سبق تخریجه ص۱۹۲.

<sup>(5)</sup> التعزير في الشريعة الإسلامية ، د. عبدالعزيز عامر ، ص٣٣٠.

<sup>(6)</sup> الحسبة في الإسلام ، أحمد بن عبدالحليم بن تيمية ، تحقيق: سيد بن محمد أبي سعدة، مكتبة دار الأرقم، الكويت، ط١، ٢٠٠٣ هـ، ص٥٢ .

<sup>(7)</sup> المرجع السابق، ص٥٦.

<sup>(8)</sup> تبصرة الحكام في أصول الأقضية ومناهج الأحكام ، ابن فرحون ، ٢٢٣/٢ .

هذه أظهر أنواع العقوبات التعزيرية وليست كلها ، وهي متفاوتة في اللين والشدة، ويمكن حصر أصول هذه الأنواع في خمسة أمور، وهي:

- ١- العقوبات المتعلقة بالأبدان كالجلد والقتل.
- ٢- العقوبات المتعلقة بالأموال كالإتلاف والغرم.
- ٣- ما هو مركب فيهما، كجلد السارق من غير حرز مع إضعاف الغرم عليه.
  - ٤- العقوبات المتعلقة بتقييد الإرادة كالحبس.
  - ٥- العقوبات المتعلقة بالمعنويات كالتوبيخ والزجر <sup>(٢)</sup>.

ولما كان القذف هو الجريمة القولية الوحيدة التي يعاقب صاحبها بعقوبة حدية مقدرة، فإن الجرائم القولية الأخرى كالغيبة والنميمة والسب والشتم والتنابز بالألقاب وشهادة الزور والدعوة إلى البدع والإرجاف في الأرض وغيرها من آفات اللسان الأخرى تكون عقوبة مرتكبها تعزيرية حسبما يراه القاضي مناسباً لنوع الجريمة، وبما يضمن تأديب الجاني وإصلاحه وردعه عن العودة إلى جريمته، وبما يحفظ حق المعتدى عليه ويرد إليه اعتباره.

ولقد نص الفقهاء على تلك الجرائم القولية الموجبة للتعزير، وسمّى بعضهم عقوبات معينة لها، وسأذكر فيما يلي بعض ما ذكروه في كتبهم: ففيما يتعلق بالسب والشتم والتنابر بالألقاب:

جاء في كشاف القناع ما نصه: "ويعزر بقوله يا كافر، يا منافق، يا سارق، يا أعور ، يا فاجر، يا حمار..." (٣).

ونص شيخ الإسلام ابن تيمية – رحمه الله تعالى – على أن من شهد زوراً أو لقن شهادة الزور فإنه يُعزر، حيث قال: "وأما المعاصي التي ليس فيها حد مقدر ولا كفارة، كالذي يقبل الصبي والمرأة الأجنبية. أو يشهد بالزور، أو يلقن شهادة الزور.. فهؤلاء يعاقبون تعزيراً وتنكيلاً وتأديباً، بقدر ما يراه الوالى على حسب كثرة ذلك الذنب في الناس وقلته"

<sup>(1)</sup> السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية ، ابن تيمية ، ص٨٨ .

<sup>(2)</sup> الحدود والتعزيرات عند ابن القيم، بكر بن عبدالله أبو زيد، دار العاصمة ، الرياض، ط٢، ١٤١٥هـ، ص٤٨٣ .

<sup>(3)</sup> كشاف القناع عن متن الإقناع ، البهوتي ، ١١٢/٦ .

ومن دعا إلى بدعة فإنه يُمنع من ذلك ويستتاب فإن تاب وإلا قتل، قال ابن فرحون – رحمه الله تعالى - : "وأما الداعية إلى البدعة المفرق لجماعة المسلمين، فإنه يستتاب فإن تاب وإلا قتل" (٢) ، ورأى بعض العلماء حبسه حتى يكف عن الدعوة إلى بدعته (٣) . وجاء في المغني أنه إذا خرج مرجفون مع الجيش المسلم فلولي الأمر ردهم ولا يسهم لهم في الغنيمة (٤)، وقد سبق أن أوردت ما قاله الجصاص – رحمه الله تعالى – في تفسير قول الله عز وجل : ﴿ لَئِنْ لَمْ يَنْتَهُ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَالْمُرْجِفُونَ فِي الْمَدِينَةِ لَنُغْرِينَكَ بِهِمْ ثُمَّ لا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَا إلا قليلاً مَرضٌ وَالْمُرْجِفُونَ فِي الْمَدِينَةِ لَنُغْرِينَكَ بِهِمْ ثُمَّ لا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَا إلا قليلاً مَرضٌ وَالْمُرْجِفُونَ فِي الْمَدِينَةِ لَنُغْرِينَكَ بِهِمْ ثُمَّ لا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَا إلا قليلاً مَرضٌ وَالْمُرْجِفُونَ فِي الْمَدِينَةِ الْمُؤْمِنِينَ والإشاعة بما يغمهم ويؤذيهم، الآية دلالة على أن الإرجاف بالمؤمنين والإشاعة بما يغمهم ويؤذيهم، يستحق به التعزير والنفي إذا أصر عليه ولم ينته عنه" (٢) .

أما ما يتعلق بالغيبة والنميمة فيرد ذكر العقوبة عليهما في باب التعازير، جاء في تبصرة الحكام: "ومن آذى مسلماً بلسانه بلفظ يضره ويقصد أذاه فعليه في ذلك الأدب البالغ الرادع له ولمثله، يقنع رأسه بالسوط، أو يضرب رأسه أو ظهره بالدرة ، وذلك على قدر القائل وسفاهته، وعلى قدر المقول فيه" (٧).

## أثر العقوبة التعزيرية في الحد من الجريمة:

العقوبات التعزيرية لها أثر كبير في ردع الجاني ومنعه من العودة إلى إجرامه، وزجر كل من تسول له نفسه الإقدام على ما نهى الله تعالى عنه وحذر من فعله ، خشية من العقاب الذي V يمكن أن يتنبأ أحد به أو يتوقع نوعه، وقد ذكر الزيلعى V - رحمه الله تعالى — أن الغرض من

<sup>(1)</sup> السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية، ابن تيمية، ص٨٦.

<sup>(2)</sup> تبصرة الحكام في أصول الأقضية ومناهج الأحكام ، ابن فرحون، ٢٢٣/٢ .

<sup>(ُ3)</sup> كشاف القناع عن متن الإقناع، البهوتي، ١٢٦/٦ .

<sup>(4)</sup> المغني، ابن قدامة المقدسي ، ١٥/١٣ .

<sup>(5)</sup> سورة الأحزاب، الآيات (٢٠-٢١).

<sup>(6)</sup> أحكام القرآن، الجصاص ، ٢٦/٣ه .

<sup>(7)</sup> تبصرة الحكام في أصول الأقضية ومناهج الأحكام ، ابن فرحون (7) .

<sup>(8)</sup> هو: عثمان بن علي بن محجن ، فخر الدين الزيلعي، فقيه حنفي، من كتبه: تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق، وشرح الجامع الكبير وغير هما، توفي سنة ٧٤٣هـ. (الأعلام، الزركلي، ٢١٠/٤).

التعزير الزجر، وسمى التعزيرات بالزواجر غير المقدرة (١).

وفي عدم تعيين العقوبات التعزيرية قضاء على ما يستجد من صور الإجرام وما يستحدث من أوجه الفساد، إذ إن الشريعة قد حددت عقوبات معينة لبعض الجرائم، وتركت للحاكم فرصة توقيع العقوبة للجرائم الأخرى التي لم ينص على جزائها وفقاً لقواعد الشريعة الإسلامية، وبما يضمن ردع الجاني وزجر غيره من الناس وبما يحفظ مصالح المجتمع ويصون حرماته.

وهذا الأمر يظهر خلود الشريعة ، وصلاحيتها لكل زمان ومكان وحال (٢) ، وفي الوقت ذاته يبين مرونة التشريع الجنائي الإسلامي، وقدرته على التعامل متغيرات العصر ومتطلباته.

<sup>(1)</sup> تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق، عثمان بن علي الزيلعي، مكتبة إمدادية، باكستان، بدون تاريخ طبع، ٢٠٧/٣ .

<sup>(2)</sup> الإسلام عقيدة وشريعة، محمود شلتوت ، دار الشروق، القاهرة، ط١٦١، ١٤١٢هـ، ص٤٠٤.

## الفهارس

وتتضمن:

|          | رقمها | الآيــة    |          |
|----------|-------|------------|----------|
|          |       |            |          |
| Î        |       | <b>4</b>   |          |
| ï -ðî -ð | Ï     | <b>(</b>   |          |
| -        |       | €          |          |
| ði       |       | €          |          |
| Î        | ð- ï  | <b>€</b> â |          |
|          | îî    | €          |          |
|          | Ϊ     | <b>(</b>   |          |
| î        | Ϊ     | <b>«</b>   |          |
| Ï        | ðî    | <b>(</b>   |          |
| ð- ï     |       | <b></b>    |          |
|          |       |            |          |
|          |       | ۊ          |          |
| Î        | Ϊ     | €          |          |
| ï        |       | <b>«</b>   |          |
| ï        | ĵ     | <b>«</b>   |          |
| ðî       |       | <b>«</b>   |          |
|          | Ϊ     | <b>(</b>   |          |
|          | Î     | €          |          |
|          | îî    |            | <b>)</b> |
|          |       | <b>(</b>   |          |

|           | رقمها | الآيــة    |             |
|-----------|-------|------------|-------------|
| Î         | ï     | <b></b>    |             |
| îî-î      | ï     | €          | •           |
|           | Ϊ     | <b></b>    | •           |
|           |       |            |             |
| ï         |       | â à        | <b>&gt;</b> |
|           |       |            | ۊ           |
| Î         | Ϊ     | <b>«</b>   | <b>&gt;</b> |
| Î         | ð     | €          | •           |
| ï - ï -ði |       | <b>(</b>   | <b>&gt;</b> |
| Ï         | ï     | <b>(</b>   | •           |
| Î         | ðî    | <b>(</b>   |             |
|           | -     | <b>(</b>   | •           |
| îî-       |       | <b>«</b>   |             |
| îî        |       | <b>«</b>   |             |
| -         | -     | <b>«</b>   |             |
| -         |       | <b>(</b>   | <b>)</b>    |
| ð         | ð     | <b>€</b> â |             |
| ð-        | ð     | <b>(</b>   |             |
|           |       | <b>«</b>   |             |
|           |       |            |             |
| - ð - ð   |       | €          |             |
|           |       | <b>(</b>   | •           |
|           | Ϊ     | <b>(</b>   | •           |

|         | رقمها   | الآيــة  |   |   |
|---------|---------|----------|---|---|
| ð       | ï       | € â      |   |   |
| Î       | ð       | <b>@</b> |   |   |
|         | ï       | <b>(</b> |   |   |
| -       | Ï       | € â      | â |   |
| -ðî     |         | €        |   |   |
| Ϊ - Î - | Ϊ       | € ä      |   |   |
|         |         |          |   |   |
| -       |         | €        |   |   |
| î ð-    |         | <b>«</b> |   | ) |
| Ϊ       | Ϊ       | <b>(</b> |   | ) |
| ð       |         | <b>«</b> | ã |   |
| ïð      | ï       | <b>«</b> |   |   |
| Ϊ       | î ð-î ï | <b>«</b> |   |   |
| ï - Î - | ð-ð     | € ä      |   |   |
|         |         |          |   |   |
| Ϊ       |         | <b>«</b> |   | ) |
| -       | Ϊ       | <b>(</b> |   |   |
|         | ð       | <b>(</b> |   |   |
|         |         | <b>4</b> |   |   |
| ð       |         | €        |   | ) |
|         |         |          |   |   |
|         |         |          |   |   |
|         |         |          |   |   |

|       | رقمها | الآيــة    |
|-------|-------|------------|
|       | î -   | â          |
|       |       | <b>4</b>   |
| î - ð |       |            |
|       |       | €          |
| ï     | ðð    | <b>4</b>   |
|       | îð    | € ä        |
|       |       | <b>(</b>   |
|       |       |            |
| Î     |       | <b>(</b> ) |
| Ϊ     |       | <b>(</b>   |
|       |       |            |
|       | Î     | <b>(</b> ) |
| Ϊ     | Ϊ     | <b>(</b> ) |
|       |       | <b>(</b> ) |
| Î     | Ϊ     | <b>(</b>   |
|       | ð     |            |
|       |       |            |
| ð     |       | <b>(</b> ) |
|       |       |            |
| ï     |       | € ä        |
|       |       |            |
|       |       | '          |
| ΪÎ    |       | <b>(</b> ) |

|        | رقمها | الآيــة  |     |
|--------|-------|----------|-----|
| - ð    | Ï     |          |     |
| ð      |       |          | ••• |
|        |       |          |     |
| ð      |       | <b>«</b> |     |
|        |       |          |     |
|        |       | <b>@</b> |     |
| ð      | ð     | € ä      |     |
| Î      | ðî    | <b>«</b> |     |
| Î      | ðð    | <b>«</b> |     |
| ð-     |       | <b>4</b> |     |
| ï - ð- |       | ä        |     |
|        |       | <b>«</b> |     |
|        |       |          |     |
|        |       | <b>€</b> |     |
| ð      |       | <b>4</b> |     |
|        |       |          |     |
| î -    | Î     | <b></b>  |     |
| Ϊ      |       | €        |     |
| ð- ð   |       | €        |     |
|        |       |          |     |
| _      |       | <b>«</b> |     |
| î -    | Î     | €        |     |
| Î      | ÎΪ    | <b>«</b> |     |

|            | رقمها | الآية    |          |
|------------|-------|----------|----------|
|            |       |          |          |
|            |       |          |          |
|            | ð     | <b>4</b> | <b>)</b> |
|            |       |          |          |
| ðî         |       | <b>(</b> |          |
| Î          | -     | <b>4</b> | •        |
|            |       | 1        |          |
|            |       | <b></b>  |          |
| ð          | Î     |          |          |
|            |       |          |          |
| î ï -î     |       | € â      | )        |
| îî-        |       | € â      | <b>)</b> |
| î – î –ï ï |       | *        |          |
| 1- 1-11    | _     |          | <i>y</i> |
| ð          | Î     | <b>(</b> |          |
|            | Ï     | <b>«</b> | •        |
| x          |       |          | <i>N</i> |
| ð - ïð     |       | <b>(</b> | •        |
| - ïð î-    |       |          |          |
| -          |       |          | <b>(</b> |
|            |       | <b>4</b> |          |
| Î          |       | <b>(</b> |          |

|           | رقمها | الآيــة  |          |
|-----------|-------|----------|----------|
| -         |       | <b>«</b> |          |
|           |       | <b>«</b> | ä        |
| ð         | ð     | <b>«</b> |          |
|           |       |          |          |
|           |       | <b>(</b> |          |
|           |       | <b>@</b> |          |
| -ï ð      |       | € ä      |          |
|           | ð     | <b>«</b> |          |
|           |       | <b>«</b> |          |
|           |       | €        |          |
| -ï        |       | €        |          |
|           |       |          |          |
| î -ï ï -î | ĵ     | <b>(</b> |          |
|           |       |          |          |
| ð         |       | € ä      |          |
|           |       |          |          |
|           |       | <b>(</b> | <b>)</b> |
|           | Ϊ     | €        | â        |
| '         |       |          |          |
| Ϊ - Ϊ-    |       | € ä      |          |
|           |       |          |          |
|           |       | €        |          |
|           |       |          |          |

|     | رقمها | يــة     | וצ       |   |
|-----|-------|----------|----------|---|
| ð   |       | <b>«</b> |          |   |
|     |       |          |          |   |
| ð   |       | €        |          |   |
|     |       |          |          |   |
| Ϊ – |       | <b>«</b> |          |   |
| -   |       |          |          |   |
|     |       |          | <b>(</b> | ã |
| ð   | -     | •        |          |   |
| - Ï | Ϊ     |          |          |   |
|     |       |          | <b></b>  |   |
| Ï   | _     | <b></b>  |          |   |
|     |       |          |          |   |
|     |       |          |          |   |
|     | Ϊ     |          | ••       |   |
| -   |       | € ä      |          | • |
|     |       | <b></b>  | â        |   |
|     |       |          |          |   |
|     | ı     | ·        |          |   |
|     | Î     | <b>(</b> |          |   |
| Ϊ   | ð     |          | € â      |   |
| ði  |       | <b>(</b> |          |   |
|     | I     | 1        |          |   |

|           | رقمها | آیــة    | 18  |   |
|-----------|-------|----------|-----|---|
| ï -ðî - ð |       | <b>(</b> |     |   |
|           |       | <b>4</b> |     |   |
|           |       |          |     |   |
|           |       | <b>@</b> |     |   |
|           | ï     | <b>4</b> | . • |   |
|           |       |          |     |   |
| - ð       | Ï     | <b></b>  |     |   |
|           | ı     | ·        |     |   |
|           |       | <b>(</b> |     |   |
|           | Î     | €        |     |   |
|           |       |          |     |   |
| -         |       | â â      |     |   |
| ð - î     | ð     | <b>@</b> |     |   |
|           |       | •        |     |   |
| î - ð- ï  |       | <b>(</b> |     |   |
| - Õ- Ï    |       | <b>(</b> |     |   |
|           |       |          |     |   |
|           |       |          |     |   |
|           |       |          |     | * |
| ð         | Ϊ –   | <b>(</b> | ä   |   |
| ð         | Ϊ     |          |     | • |
|           |       |          |     |   |
|           |       | •        | ä   |   |

|      | رقمها | الآيــة     |          |          |
|------|-------|-------------|----------|----------|
| -    |       | į ž         | i        | <b>)</b> |
|      |       |             |          |          |
| Ï    | _     | (           | *        |          |
|      |       |             |          |          |
| Ϊ    | Î     |             |          |          |
|      |       |             |          | â        |
|      | Ï     | •           | ä        |          |
|      |       |             |          |          |
| Ϊ    | Î     | <b>(</b>    |          |          |
|      |       |             |          |          |
| îî-î |       | <b>«</b>    |          |          |
|      |       |             |          |          |
| Ϊ    |       | <b>(</b>    |          |          |
| Ϊ    |       | â           |          |          |
|      |       |             | <b>(</b> | â        |
|      |       |             |          |          |
| ð    |       | •           |          | •        |
|      | _     | <b>(</b>    |          |          |
|      |       |             |          |          |
| ði   |       | •           |          | )        |
|      |       | <del></del> |          |          |
| ð    |       | <u></u>     |          |          |
| -    |       | <b>(</b>    |          | •        |

|       | رقمها |         | ā        | الآب  |  |
|-------|-------|---------|----------|-------|--|
|       |       |         |          |       |  |
| ð     | -     |         |          |       |  |
|       |       |         |          |       |  |
| Ϊ     | ð     | •       |          |       |  |
|       |       |         |          |       |  |
|       |       |         | •        |       |  |
|       |       |         |          |       |  |
| Ϊ     | ï −î  | 4       |          | *     |  |
|       |       |         |          |       |  |
| Ϊ     |       |         | <b>(</b> | ä     |  |
|       |       |         |          |       |  |
|       | Ï −Î  |         | <b>(</b> | • • • |  |
|       |       |         |          |       |  |
| îï-îî |       |         | *        | ä *   |  |
|       |       | <b></b> |          |       |  |

|     | <u> </u> |     |  |
|-----|----------|-----|--|
|     |          |     |  |
| ï   |          | II  |  |
|     | и        |     |  |
| Ϊ   | "        | ш   |  |
| -   |          | п   |  |
|     | II       | ш   |  |
| ĵ   | п        | п   |  |
| î   | 11       | п   |  |
|     | п        | п   |  |
|     | II       | п   |  |
| Î   | II       | п   |  |
| Î   | п        |     |  |
|     | II       |     |  |
| Ï   |          | п   |  |
| ð   | II       | п   |  |
| - ð | II       | II  |  |
|     | II       | п   |  |
| ð   | II       | п   |  |
| -ð  | II       | ıı. |  |
| Î   | n        |     |  |
|     | "        |     |  |
|     |          | ш   |  |
| îî  | "        | ш   |  |
|     |          |     |  |

|       | п         | п    |
|-------|-----------|------|
|       | п         | II   |
|       | •••       |      |
|       |           | II . |
| ð     | и<br>•••  | п    |
| - Ï   | "         | п    |
| ð     | "         | II   |
|       |           | II   |
| Î     |           | II   |
| î     |           | II   |
| ð     | "         | II   |
| ð     |           | II   |
|       |           | II   |
| Î     | n         | II   |
|       | II        | II   |
| ï     |           | II   |
| Ϊ     | П         | II   |
|       |           | II   |
|       |           | II   |
| ð     |           | II   |
| î - ð |           | II   |
| Î     |           | II   |
|       | ш<br>•••• | II   |
| Ϊ     |           | II   |

| Ϊ    |     | п  |
|------|-----|----|
| ð    | II  | п  |
| ð    | II  | II |
|      | п   | п  |
| 3    |     | п  |
| ð    | ••• |    |
| Î    |     | II |
|      | II  | 11 |
|      |     | II |
| ðð   |     | п  |
| ïðð  | II  | п  |
| ðð   |     | п  |
| Î    |     | п  |
|      |     | ш  |
| ð    |     | п  |
| Î    | ··· | ш  |
|      | II  | Ш  |
| ð- ð | II  | Ш  |
|      |     | Ш  |
| -    | п   | ш  |
|      |     | II |
| ð    | н   | п  |
|      | "   | П  |
| Î    | II  | II |
|      |     |    |

|          |            | "  |
|----------|------------|----|
| ð        | "          | п  |
| _        | II         | п  |
| A.11     | п          | п  |
| ÎÏ       | ····       |    |
| ð        | 11<br>•••• | п  |
|          | II         | п  |
|          | II         | п  |
|          | •••        |    |
| Ϊ -      |            | II |
|          |            | II |
| -        | II         | II |
| -ð-î     | II         | II |
| -ï       | II II      | п  |
| ·        | •••        |    |
| ð        |            | II |
| Ï        |            | II |
| Î        | II         | п  |
| Î        | II         | Ш  |
| îï       |            | П  |
| -        |            | П  |
|          | п<br>••••  | П  |
|          | n<br>••••  | П  |
| î -ði -ð | "          | П  |
| -        | II         | п  |
| ð        | "          | II |

|      | 11 | п   |
|------|----|-----|
|      | II | ıı. |
|      | "  | •   |
| -    |    | II  |
| î    |    | II  |
| ð-ðð | II | II  |
| ð    |    | 11  |
| ð    | II | 11  |
| ð    |    | 11  |
|      |    | II  |
|      |    | II  |
| -    |    | 11  |
|      | II | Ш   |

|     | ÔÔÔÔÔ |
|-----|-------|
| ïð  |       |
| î   |       |
| ïð  |       |
| ð   |       |
| ð   |       |
| -   |       |
|     |       |
|     |       |
| ï - |       |
|     |       |
| ð   |       |

| ð  |     |
|----|-----|
|    |     |
|    |     |
|    | ( ) |
|    | ( ) |
|    |     |
|    |     |
| Î  |     |
| îî |     |
|    |     |
| ð  |     |
| Î  |     |
| Î  |     |
| ð  | ( ) |
|    |     |
|    | ( ) |
|    | ( ) |
|    |     |
|    |     |
| ð  |     |
| ð  |     |
| Ϊ  |     |

|    | ( ) |
|----|-----|
| ð  | ( ) |
|    |     |
| ïð |     |
| ð  |     |
| ðî | ( ) |
|    |     |
|    | ( ) |
|    |     |
| ð  | ( ) |
| ð  |     |
| ð  |     |
|    |     |
|    |     |
|    | ( ) |
| ð  |     |
|    |     |
| Î  |     |
| ð  | ( ) |
|    | ( ) |
| ð  |     |

| Î  |     |
|----|-----|
| Î  |     |
|    | ( ) |
| ð  |     |
| Ϊ  |     |
|    | ( ) |
| ðî | ( ) |
| ð  | ( ) |
| ï  | ( ) |
| ð  | ( ) |
| ð  |     |
| Î  |     |
|    |     |
| ΪΪ |     |
| î  |     |
|    |     |
| ð  |     |
|    |     |
| ð  |     |
| ð  |     |

ð -Î -Ï Î Ϊ -ð

ðð - Î Î - ð

(éëç)

- Î - Ï - ð ï . . ððî ) ( Ϊ

- Ï - ð Î Ϊ

(éëé)

Î - Î - i **-** ð Î Ϊ - Î ï - Ï

(éëê)

- ð ð . ÕÕ Ϊ - Ï - ð

(éëë)

-Î

-Î -Î -Î -Î -Î -Î -ÎÎ -ÎÏ Ϊ -îð -Ï -ï

(éë )

-ï -ï -Ï Î -Ϊ ð -ï -ÏÎ -ΪΪ -ïð -ð  $.\quad \tilde{OO}$ -ð ΪÎ -ð -ð

-ð Ϊ -ð -ð -ðî - Ŏi -ðð ð ð ð Î

ï ð Î ðð ï Î

ð ð Î ï ð Î

Ϊ ð ï ðîð ð ðð

ï ð ð

. ÕÕ

· -

· -

. ð - î

. ÕÕ

: - ï . ï

: - ð

. : - î

. ð - ĵ

- ĵ

î - التنزيل

î -

.

- Î - ÎÎ - ÎÏ - Îð ð - Ï . Õi - Ï - ï - Ï

|   |     | :   | Ï |   | - ÏÎ       |
|---|-----|-----|---|---|------------|
|   |     | :   | ı |   | - ïï       |
|   |     | •   |   |   | - Ïð       |
|   |     | •   |   |   | - ð        |
|   |     | :   |   | • | ï<br>- ð   |
|   |     |     |   |   | - ð        |
|   |     |     |   | • |            |
|   | :   |     |   | ٠ | <b>-</b> ð |
| : | . ( | )   |   |   | - ð        |
|   | •   | . : |   |   | - ð        |
|   |     | :   |   |   | - ð        |
|   |     | ٠   |   |   | - ÕÎ       |
|   |     |     |   |   |            |

- ŎÍ - ðð . ÕÕ ð Ϊ - ð

(é )

Î Î ð

. ðð

(" ð ( ð)

•

•

•

.

.
. ði (î)
.

. ( )

|   |          |           |           |     | • • |
|---|----------|-----------|-----------|-----|-----|
| Î |          |           |           |     |     |
| ï |          |           |           |     |     |
|   |          |           |           |     |     |
|   | <b>)</b> |           |           | •   |     |
| Ĉ | <b>)</b> |           |           |     |     |
|   | 5        |           |           |     |     |
|   |          |           |           |     |     |
|   |          |           |           | •   |     |
|   |          |           |           |     |     |
| • |          |           |           | • • |     |
|   |          | • • • • • | • • • • • | • • |     |
| œ |          |           |           | •   |     |
|   | ••••••   |           | :         |     |     |
|   |          | •         |           |     |     |
|   |          | :         |           |     |     |
|   |          |           | :         |     |     |
|   | •••••    |           | :         |     |     |
| ê |          |           |           | •   |     |
| ï |          |           |           | :   |     |
| Ϊ |          | :         |           |     |     |
|   |          | :         |           |     |     |
|   |          |           | •         |     |     |
|   |          | •         |           |     |     |
|   |          |           |           |     |     |

|     | : |
|-----|---|
| Ϊ   | : |
| Ϊ   | : |
|     | : |
| î   | : |
| î   | : |
| Ϊ   | : |
| î   | : |
| î   | : |
| î   | : |
| î.  | : |
| î ð | : |
| î ð | • |
| Ϊ   | : |
| ï   | • |
| Ϊ   |   |
| ΪΪ  | : |
| ð   | • |
|     | : |
| èçé | : |
|     |   |
|     | : |
|     | : |
| Î   | • |

| •••••                                   | : |
|-----------------------------------------|---|
|                                         | : |
| î                                       | : |
| ð                                       | : |
|                                         | : |
| Ϊ                                       | : |
| èëè                                     | : |
|                                         | : |
|                                         | : |
|                                         |   |
|                                         | : |
| Ϊ                                       | : |
| ð                                       | : |
|                                         | : |
|                                         | : |
| Ϊ.                                      | : |
| Ϊ                                       |   |
| ð                                       |   |
| 0                                       |   |
| ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | • |
| î                                       | : |
| Î                                       | : |
| Ϊ                                       | : |
| Î                                       | : |
| î                                       | • |

| î     | :      |
|-------|--------|
| î î   | :      |
|       | :      |
| î ð   |        |
| èï ë  | :      |
| Ϊ     | ·····: |
| ΪÎ    | :      |
| ΪÎ    | :      |
| ΪΪ    | :      |
| ð     | :      |
| ðð    | :      |
| ••••• | :      |
|       |        |
| Ϊ     | :      |
| ð     |        |
|       | ••••   |
|       |        |
|       | •••••  |
| ð     |        |

ÔÔÔ

·
- - (
: : - ·

\_

<del>-</del>

-ï

\_

. :

\_

· -

· \_

(èï )