# بسم الله الرحمن الرحيم المقدمة

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَانِهِ وَلَا تَمُوثَنَّ إِلَّا وَٱنتُم مُّسْلِمُونَ 💮 ﴾

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَآةً وَٱتَّقُوا ٱللّهَ ٱلَّذِى وَالْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ۗ ﴾
تَسَاتَهُ لُونَ بِهِ ـ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ۗ ﴾

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلَا سَدِيلًا ﴿ ثَالَتُهُ يُصْلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَيَعْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَيَعْفِرُ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَشْفِلُهُ فَقَدْ فَازَ فَزَزًا عَظِيمًا ﴿ اللَّهَ ﴾

#### اما بعد

فهذا الكتاب الثاني من صحيح الامام البخاري رحمه الله ، وقد آثرت ان أضمه الي كتاب الزكاة وأن يكونا في مجلد واحد وذلك لتتم الفائدة بهما ، ويكونا عونا للناس عامة ولطلبة العلم خاصة وقد وقع غالب الجهد في هذا الكتاب علي المسائل الفقهية التي أوردها الامام البخاري في تراجم الابواب وبالاخص المسائل الخلافية بين أهل العلم ، بل المشهور منها ، مع بيان أدلة الفريقين ثم ترجيح الصحيح منها ، مع ذكر النصوص المرجحة من خارج الصحيح المرجحة من خارج المحيح الما المسائل الحديثية : فقد أظهرتها وعلقت عليها ، واضفت إليها أقوال اهل العلم المرجحة لهذه المسائل

- كذلك المسائل الاصولية ، والقواعد النحوية التي وجدت في هذه الابواب قد اظهرتها
  - كذلك الإحالة للمصادر العلمية التي استعنت بها خلال الشرح

وإني اتقدم بالشكر والتقدير لكل من ساهم او شارك في هذا العمل ، وادعو الله عز وجل ان يتقبل منا جميعا هذا الجهد المتواضع ، وان يجعله خالصا لوجهه الكريم

إنه ولي ذلك والقادر عليه وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين كتبه ابوعبد الرحمن / محمد بن على النجار

### كتاب الصوم

- \*\* قلت :
- \* \* سأذكر أولاً مقدمة في الصوم ، فأقول وبالله التوفيق:
- تعريف الصوم في اللغة: الإمساك ، بمعنى : الإمساك عن الطعام والشراب والنكاح والكلام . فمعناه باختصار : الإمساك عن الفعل ، ومنه قوله تعالى " فقولي إني نذرت للرحمن صوماً " أي : إمساكاً عن الكلام .
- ومعناه في الشرع: إمساك المكلف بالنية عن تناول المطعم والمشرب والجماع والاستمناء والاستقاء من الفجر إلى المغرب.
  - فمعناه باختصار: التعبد لله سبحانه وتعالى بالإمساك عن المفطرات من طلوع الفجر إلي غروب الشمس.
    - \*\* فوائد الصيام:
- تكليف المسلمين بالصيام تظهر فيه حكمة الله عز وجل ، لأن الله سبحانه وتعالى جعل العبادات متنوعة منها: بذل محبوب كف عن محبوب مثالهما: زكاة المال الصيام.
- \* فزكاة المال هي: بذل محبوب لقوله تعالى " وتحبون المال حباً جماً " ولهذا تجد بعض الناس يسهل عليه بذل المال دون العمل ، فتجده يخرج كثيراً من الصدقات والذكوات وغيرهما من وجوه الإنفاق ، أما العبادات البدنية كالصلاة والحج والصيام وغيرهم فتجده لا يأتي منها إلا بالفرائض فقط، أما السنن النوافل فهي ثقيلة عليه وذلك لما فيها من مشقة بدنية.
  - \* أما الصنف الأخر من الناس: فتجده يسهل عليه العمل دون بذل المال ، وهذا الصنف من الناس تجده يصعب عليه الكف عن الأكل والشرب والجماع ، فهو يصعب عليه الكف عن المحبوب ، ولذلك تجده يقدم العبادات البدنية مثل الصلاة والحج والزكاة وغيرهم ، أما الصيام فإن هذه العبادة تصعب عليه لأن فيها كما قدمنا كفاً عن محبوب وهو لا يستطيعه. فلذلك نوع الله سبحانه وتعالى العبادات للناس ، ليعلم من يكون عابداً لله ممن يكون عابداً لهواه .
  - \* ثم إن للصيام حكماً كثيرة منها: تقوى الله عز وجل وهى التي أشار الله سبحانه وتعالى اليها بقوله " يا أيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون " البقرة/١٨٣ .
  - معرفة قدر نعمة الله عز وجل على عباده: وذلك بتناول ما يشتهيه من الأكل والشرب والجماع ، لأن قدر النعم لا يعرف إلا بضدها ، لأن الإنسان إذا كان دائماً شبعان وريان ويتمتع

- بأهله ، فإنه لا يعرف قدر هذه النعمة عليه ، لكن إذا حجب عنها شرعاً (بالصيام مثلاً) أو قدراً (بالمرض مثلاً) عرف قدر هذه النعمة ، فإنه بذلك يشكر الله عز وجل على هذا التيسير.
- تعويد النفس على الصبر والتحمل حتى لا يكون الإنسان مسرفاً وذلك لأن الإنسان قد يأتيه يوم يجوع فيه ويعطش ، فيكون هذا الصوم تمريناً له على الصبر والتحمل على فقد المحبوب . وهذه تربية نفسية .
- معرفة حاجة الفقير: أن يعرف الغنى حاجة الفقير فيرق له ويرحمه ، ولهذا كان الرسول والمجاه الفير أن يعرف العنى حاجة الفقير فير مضان حين يلقاه جبريل فيدارسه القرآن ، والإنسان لا يعرف حاجة المضطر المكروب إذا كان هو شبعان ، لكن إذا جاع عرف قدر الجوع وألمه ، فيرحم بذلك إخوانه الفقراء .
- أن فيه تضييقاً لمجارى الشيطان: وذلك لأنه بكثرة الغذاء تمتلئ العروق دماً وترتفع ، وبقلة الغذاء تضيق المجارى ، ومجارى الدم هي مسالك الشيطان لقول النبي الله للذي لا يستطيع الباءة أن يصوم لتضييق مجارى الدم وليقل الشبق.
- أن الصيام فيه حمية عن كثرة الفضولات والرطوبات في البدن: بمعنى: أن كثيراً من الناس يزداد صحة بالصوم ( وبالأخص في أيامنا هذه) ، وذلك لأن الرطوبات التي تلبدت على البدن بالطعام فإنها تتسرب وتزول ، حيث أن البدن يضمر وييبس بكثرة الطعام ، فتتسرب تلك والرطوبات بالصيام إلى خارج البدن ، فيكون في ذلك فائدة عظيمة للبدن . وهذا أمر مشاهد .
- أن الغالب على الصائمين التفرغ للعبادة: ولهذا تجد أن الإنسان في حال الصيام تزداد عبادته
- ، وليس يوم فطره ويوم صومه سواء في العبادة إلا لغافل في صومه وفى إفطاره فله شأن آخر
  - ، لكن الإنسان اليقظ الحازم الفطن الكيس يجعل يوم صومه غير يوم فطره .
    - \* هل الصيام خاص بهذه الأمة أم لها ولغيرها من الأمم الأخرى ؟
  - الصحيح: أن الصيام كان للأمم قبلنا كما أخبر الحق سبحانه وتعالى في قوله:
- " يا أيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون " البقرة المح الذين من عباس رضي الله عنهما في قول الله تعالى ( كما كتب على الذين من قبلكم ) قال : أهل الكتاب .
- \*أما حديث" صيام رمضان كتبه الله على الأمم قبلكم " ضعيف أخرجه ابن أبى حاتم ١-٤٠٣ \*قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: أن إيجاب الله عز وجل الصيام على العباد، ليس إيجاباً خاصاً بهذه الأمة، بل هو عام للأمم الأخرى لقوله تعالى " كما كتب على الذين من قبلكم " \*\* كان فرض صيام شهر رمضان في السنة الثانية من الهجرة.

# ١ - بَاب: وُجُوبِ صَوْمٍ رَمَضَانَ وَقَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى:

يأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيّامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ

[١٨٩١] حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ، حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ جَعْفَرٍ، عَنْ أَبِي سُهَيْل، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ طَلْحَةَ بِنْ عُبَيْدِ اللَّهِ، أَنَّ أَعْرَابِيًّا جَاءَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ عِنْ تَأْثِرَ الرَّأْسِ، فَقَالَ: " يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَخْبِرْنِي بِنَ عُبَيْدِ اللَّهُ عَلَيَّ مِنَ الصَّلَاةِ؟ فَقَالَ: الصَّلَوَاتِ الْخَمْسَ، إِلا أَنْ تَطَوَّعَ شَيْئًا، فَقَالَ: أَخْبِرْنِي مَا فَرَضَ اللَّهُ عَلَيَّ مِنَ الصِيلَةِ؟ فَقَالَ: شَهْرَ رَمَضَانَ، إِلا أَنْ تَطَوَّعَ شَيْئًا، فَقَالَ: أَخْبِرْنِي بِمَا مَا فَرَضَ اللَّهُ عَلَيَّ مِنَ الصِيلَةِ؟ فَقَالَ: شَهْرَ رَمَضَانَ، إِلا أَنْ تَطَوَّعَ شَيْئًا، فَقَالَ: أَخْبِرْنِي بِمَا فَرَضَ اللَّهُ عَلَيَّ مِنَ الرَّكَاةِ؟ فَقَالَ: فَقَالَ: فَأَخْبَرَهُ رَسُولُ اللَّهِ عِنْ شَرَائِعَ الاسْلامِ، قَالَ: وَالَّذِي أَكْرَمَكَ فَرَضَ اللَّهُ عَلَيَّ مِنَ الزَّكَاةِ؟ فَقَالَ: فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عِنْ شَرَائِعَ الاسْلامِ، قَالَ: وَالَّذِي أَكْرَمَكَ لَا أَنْطُوّعُ شَيْئًا وَلا أَنْقُصُ مِمَّا فَرَضَ اللَّهُ عَلَيَّ شَيْئًا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيَ شَيْئًا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عِنْ أَوْلُ صَدَقَ، أَوْ مَذَلَ الْجَنَّةَ إِنْ صَدَقَ "

[١٨٩٢] حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ، حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ، عَنْ أَيُّوبَ، عَنْ نَافِعٍ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " صَامَ النَّبِيُّ عَشْ عَاشُورَاءَ، وَأَمَرَ بِصِيامِهِ، فَلَمَّا فُرِضَ رَمَضَانُ تُركِ "، وكَانَ عَبْدُ اللَّهِ لَا أَنْ يُوافِقَ صَوْمَهُ لللَّهِ للإَنْ يُوافِقَ صَوْمَهُ

[١٨٩٣] حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ، حَدَّثَنَا اللَّيْثُ، عَنْ يَزِيدَ بْنِ أَبِي حَبِيب، أَنَّ عِرَاكَ بْنَ مَالِكٍ حَدَّثَهُ، أَنَّ عُرُوءَ أَخْبَرَهُ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، " أَنَّ قُريْشًا كَانَتٌ تَصُومُ يَوْمَ عَاشُورَاءَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ، ثُمَّ أَمَرَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْ بصِيامِهِ حَتَّى فُرِضَ رَمَضَانُ، وَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْ مَنْ شَاءَ فَلْ عَمْ وَمَنْ شَاءَ أَفْطَرَ "

\*\* قلت •

\*كعادة الإمام البخاري رحمه الله إثبات الحكم الشرعي للفريضة الواجبة بكتاب

الله عزوجل وسنة رسوله ﷺ، وإجماع المسلمين.

- أما كتاب الله عز وجل: فقد أورد في الباب قول الله عز وجل (كتب عليكم الصيام).
- أما سنة النبي ﷺ فقد أورد فيه الأحاديث التي على شرطه في هذا الباب ، وقد خصها بقوله ﷺ في حديث طلحة بن عبيد الله رضى الله عنه " أخبرني بما فرض الله على من الصيام "
  - و في حديث ابن عمر رضي الله عنهما: " فلما فرض رمضان "
    - و في حديث عائشة رضى الله عنها: " حتى فرض رمضان "

فقد أتى بأحاديث الباب الثلاثة من أجل هذه اللفظة (فرض) وهي قوية الدلالة في مراده.

\* أما في (باب ٥) القادم بعنوان: هل يقال رمضان أو شهر رمضان ..الخ الباب

أورد فيه حديث ابن عمر برقم \١٩٠٠ بلفظ: " إذا رأيتموه فصوموا "

فكلمة (فصوموا) تدل على الوجوب كذلك، لكن قوله في أحاديث الباب"فرض" أقوى في دلالة الوجوب، وذلك لمن فرق بين الواجب والفرض في الأحكام الشرعية ألا وهم الأحناف، ولذا أتى بها رحمه الله لقوة الاستدلال بها في الباب. فانتبه.

- كذلك: فإن الآية جاءت مجملة في الصيام، فأورد رحمه الله أحاديث الباب كي يبين هذا المجمل الذي ذكر في الآية وهي كالأتي:

قوله تبارك وتعالى: " يا أيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام.. الخ الآية "

ثم بينها في حديث طلحة رضي الله عنه بقوله ﷺ حين سأله الأعرابي فقال" أخبرني بما فرض الله على من الصيام ؟ فقال: شهر رمضان "

فبين في الحديث ما أجمل في الآية من البيان ، وهو أن الله تبارك وتعالى فرض على العباد من عدد أيام السنة كاملة ، شهر رمضان.

- كذلك : قوله سبحانه وتعالى في الآية " كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم "
  - فمعنى : كتب : يعنى : قضاه وأوجبه وفرضه .

وكلها بمعنى واحد وهو أن الله تبارك وتعالى جعل صيام شهر رمضان فرض عين على هذه الأمة كما كان فرض عين على الأمم السابقة ، ولذلك جعله النبي في أحد أركان الإسلام الخمسة في حديث ابن عمر رضي الله عنهما بقوله والله الإسلام على خمس: شهادة أن لا اله إلا الله ، وأن محمداً رسول الله ، وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة ، والحج ، وصوم رمضان "متفق عليه ، وهذه رواية البخارى .

- إذن: فصيامه واجب بالكتاب والسنة وإجماع الأمة إجماعاً قطعياً لم يختلف فيه اثنان لا سنيهم ولا بدعيهم ، ولهذا قال العلماء: من أنكر وجوبه كفر إذا كان عائشاً بين المسلمين، لأنه أنكر معلوماً من الدين بالضرورة
- أما من تركه تهاونا. فقد اختلف العلماء في كفره ، لكن عند الإمام أحمد رحمه الله: أنه يكفر . لأن الصيام ركن من أركان الإسلام ، والركن هو جانب الشيء الأقوى ، فإذا سقط الركن سقط البيت .
  - لكن الصحيح: أنه لا يكفر بشيء من الأعمال إلا الصلاة كما قال عبد الله بن شقيق: "كان أصحاب محمد لله لا يرون شيئاً من الإعمال تركه كفر غير الصلاة"
    - \*\* قوله: "وكان عبد الله لا يصومه إلا أن يوافق صومه":

- وجه كراهية ابن عمر صومه من أجل أنه كان يوم تعظمه الجاهلية ، فكره أن يعظم في الإسلام ما كان يعظم في الجاهلية من غير تحريم صومه على من صامه . ولا مرية من الثواب الذي وعد الله صائمه على لسان رسوله إذا كان مبتغيا بصومه ثواب الله ولا يريد به إحياء سنة الجاهلية وأهل الشرك .

\*ويؤيد ذلك رواية مسلم في صحيحه عن نافع عن ابن عمر بلفظ "أنه سمع رسول الله ﷺ يقول في صوم يوم عاشوراء: إن هذا يوم كان يصومه أهل الجاهلية ، فمن أحب أن يصومه فليصمه ، ومن أحب أن يتركه فليتركه "-١١٢٦

\*وفي رواية أخرى بلفظ " أنه ذكر عند رسول إلى يوم عاشوراء . فقال :كان صوما يصومه أهل الجاهلية ، فمن أحب منكم أن يصومه فليصمه ، ومن كره فليدعه "

\_\_\_\_\_

## ٢ - بَاب: فَضل الصَّوْم

[١٨٩٤] حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْلَمَة، عَنْ مَالِكِ، عَنْ أَبِي الزِّنَادِ، عَنِ الاعْرَجِ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، " أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَنْهُ قَالَ: الصِيِّامُ جُنَّةٌ، فَلا يَرْفُثْ، وَلا يَجْهَلْ، وَإِنِ هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قُلْيقُلْ: إِنِّي صَائِمٌ مَرَّتَيْنِ، وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَخُلُوفُ فَمِ الصَّائِمِ أَطْيَبُ المُرُوّ قَاتَلَهُ أَوْ شَاتَمَهُ، فَلْيقُلْ: إِنِّي صَائِمٌ مَرَّتَيْنِ، وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ لَخُلُوفُ فَمِ الصَّائِمِ أَطْيبُ عَنْد اللَّهِ تَعَالَى مِنْ رِيحٍ الْمِسْكِ، يَتْرُكُ طَعَامَهُ، وَشَرَابَهُ، وَشَهُوْتَهُ مِنْ أَجْلِي الصِيِّامُ لِي، وَأَنَا أَجْزِي بِهِ وَالْحَسَنَةُ بِعَشْر أَمْثَالِهَا "

#### \*\* قلت ؛

- \* مقصود البخاري رحمه الله هو فضل الصوم ، وليس فضل شهر رمضان ، فإن هناك فرق بين الأمرين ، ولذا فإن ألفاظه لم فرق بين الأمرين ، ولذلك أورد رحمه الله حديث الباب فيه هذا المعنى ، ولذا فإن ألفاظه لم يذكر فيها لفظة رمضان أو شهر رمضان .. وهكذا ، بل ألفاظه الواردة فيه مختصة بالصوم فقط وليست مختصة بغيره .
  - كذلك: مقصوده في هذا الباب هو مطلق الصوم وليس صوم شهر الفريضة فقط، ولكن صيام الفريضة والنافلة.

\* قوله " الصوم جُنة " المقصود بالصوم: هو مطلق الصوم، ولم يقيده بزمن معين كشهر رمضان أو غيره، بل المقصود هو كل الصوم، واجبة ونافلة كقوله والله على الله عبد يصوم يوماً في سبيل الله تعالى، إلا باعد الله بذلك اليوم وجهه عن النار سبعين خريفاً " متفق عليه \_ البخاري \ ٢٨٤٠، مسلم \ ١١٥٣.

وقوله ﷺ "من صام يوماً في سبيل الله ، باعد الله بذلك اليوم حر جهنم عن وجهه سبعين خريفاً " صحيح \_ النسائى \٢٥٥٢ .

\*- أما ما قيده من النصوص برمضان أو غيره ففيه قوله "" من صام رمضان إيماناً واحتساباً ، غفر له ما تقدم من ذنبه " البخاري \١٩٠١

وقوله: " من صام رمضان ثم اتبعه ستاً من شوال ، كان كصوم الدهر " مسلم \ 1 1 1 ا فهذه الأحاديث قيد فيها الصيام برمضان ، فهي مقيدة به وليست على إطلاقها كسابقتها من الأحاديث.

- \*\* فقوله ﷺ " الصيام جُنة " : الصيام : يعنى : كل الصيام واجبة ونافلته .
- جنة: يعنى: وقاية وستر، الجُنة: بضم الجيم: الوقاية والستر، ودلالتها في الأحاديث كذلك، منها: رواية الترمذي بلفظ: " والصوم جُنة من النار" صحيح \_ ٧٦٤.
  - عند أحمد والبيهقي بلفظ "الصيام جُنة وحصن حصين من النار" إسناده حسن صحيح الترغيب \٩٨٠.
  - عند أحمد والبيهقي " الصيام جُنة ، يستجن بها العبد من النار " إسناده حسن صحيح الترغيب \ ٩٨١ .
  - عند احمد وابن خزيمة بلفظ: " الصيام جُنة من النار ، كجُنة أحدكم من القتال" صحيح الترغيب \٩٨٢
    - \* قال الحافظ رحمه الله:
    - وقد تبين بهذه الروايات متعلق هذا الستر وأنه من النار وبهذا جزم ابن عبد البر.
- وقال القرطبي: جُنة: أي ستر. يعنى: بحسب مشروعيته، فينبغي للصائم أن يصونه مما يفسده وينقص ثوابه، وإليه الإشارة بقوله: " فإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث " ويصح أن يراد أنه سترة بحسب ما يحصل من الثواب وتضعيف الحسنات.
  - وقال عياض : معناه سترة من الآثام أو من النار ، أو من جميع ذلك .

- وقال ابن العربي: إنما كان الصوم جُنة من النار لأنه إمساك عن الشهوات ، والنار محفوفة بالشهوات.
- فالحاصل: أنه إذا كف نفسه عن الشهوات في الدنيا ، كان ذلك ساتراً له من النار في الآخرة
- قوله ( فلا يرفث ): الرفث: هو الفاحش من القول ، أو: هو مالا يحسن التصريح به من قول أو عمل ، ويطلق كذلك: على الجماع ومقدماته.

والمعنى: أن الصائم يحرم عليه الفاحش من القول أن يقوله ، وكذلك يحرم عليه العمل الفاحش أو الإشارة أو النظر الفاحش .. وهكذا ، بل يجب عليه إن جهل عليه شخص فقاتله ، أو شاتمه فإنه لا يجوز له أن يجهل عليه فيقاتله أو يرفث عليه فيرد له المسبة بفاحش القول أو النظر أو الفعل ، بل يجب عليه أن يذكر نفسه بالصيام بأن يقول له " إني صائم — إني صائم " يقول ذلك بلسانه كما دل عليه الحديث ، ولا يقوله في نفسه يعنى : كلاماً نفسانياً : أي : يحدث به نفسه يمنعها من مشاتمته ، بل يقوله بلسانه كما قلت .

- \*\* قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: والصحيح أن يقول الصائم بلسانه " إني صائم ، إني صائم " كما دل عليه الحديث ، فإن القول المطلق لا يكون إلا باللسان ، وأما ما في النفس فمقيد كقوله إلى عما حدثت به أنفسها " وقوله " ما لم تتكلم أو تعمل به " فالكلام المطلق إنما هو الكلام المسموع ، فإذا قال بلسانه " إني صائم " بين عذره في إمساكه عن الرد ، وكان أزجر لمن بدأه بالعدوان .
- \* قوله" ولا يجهل ": يجهل: يعنى: من المجهلة، ومعناها: ما يحمل الإنسان على الجهل والجهل: الجفاء والسفه وعدم العلم. فالمعنى: أن من كان جافى الطبع، سفيه الكلام، جاهلاً علماً وعملاً قد جهل عليك، فلا يجوز لك بل يحرم عليك أن ترد له هذا السفه في الكلام، أو ترد عليه جهلاً بجهل، فإن جهله عليك لا يحملك على الجهل عليه، بل عليك أن تقول له " إني صائم، إنى صائم" فإن هذا القول أزجر له بالكف عن العدوان عليك.
- \* قوله " والذي نفسي بيده " أقسم على ذلك تأكيداً \_ يعنى : تأكيداً لما سيأتي بعده من الكلام ، وهذا التأكيد من أجل غرابة واندهاش فهم السامع لهذا الكلام القادم بعد هذا القسم .
- \* قوله " لخلوف فم الصائم " : الخلوف : هو التغير والفساد \_ يقال : خلف فم الصائم : يعنى : تغيرت رائحته بسبب الصيام .
  - \* قوله " أطيب عند الله من ريح المسك " هذا التغير الحاصل من الصيام لرائحة الفم أطيب عند الله من ريح المسك ، قال فيه النبي في حديث الحارث بن الحارث الأشعري رضي الله عنه :" وآمركم بالصيام ، ومثل ذلك مثل رجل معه صرة مسك في عصابة كلهم يجد ريح

المسك ، وإن خلوف فم الصائم أطيب عند الله من ريح المسك " صحيح - رواه الترمذي والنسائى وأحمد والحاكم وغيره.

\*\* وقد نقل الحافظ رحمه الله فيه ستة أقوال ، لكن أقربها إلى حديث الحارث الأشعري رضي الله عنه هو قول القاضي حسين رحمه الله الذي قال فيه:

- أن للطاعات يوم القيامة ريحاً تفوح ، فرائحة الصيام فيها بين العبادات كالمسك .

فهذا القول هو الأقرب إلى معنى حديث الحارث الأشعري ، أما باقي الأقوال فإما مجاز وإخراج اللفظ عن ظاهره ، وإما تأويل لمعنى بعيد .

\* قوله " يترك طعامه وشرابه وشهوته من أجلى " قال الحافظ رحمه الله:

فيه التنبيه على الجهة التي يستحق بها الصائم ذلك . وهو الإخلاص الخاص به . ثم ضرب مثلاً رحمه الله بذلك فقال : حتى لو كان ترك المذكورات ( يعنى : الطعام والشراب والشهوة ) لغرض آخر كالتخمة لا يحصل للصائم الفضل المذكور .

بمعنى: أن في عصرنا الحالي قد اتضح أن أفضل وأنجح طرق التخسيس الصحية هو الصيام، حتى لو كان وزن الشخص مائة وخمسين كيلو أو يزيد، فيؤمر هذا المريض المصاب بالتخمة والسمنة بترك الطعام والشراب والشهوة من الصباح حتى المساء. فهل هذا المريض قد ترك هذه المذكورات من أجل الله عز وجل ومن أجل أمره ومرضاته، أم تركها من أجل الرشاقة وتحسين الصحة وطول العمر؟

\* الصحيح: أنه ما تركها إلا من أجل الرشاقة والصحة وطول العمر فهو بهذه النية ما تركها من أجل الله عز وجل ، ولكن تركها من أجل الرشاقة والصحة وطول العمر ، فانتفى الإخلاص من نيته وعمله ، فلا يحصل له الفضل المذكور في الحديث وهو قوله عز وجل ( من أجلى ) .

- قوله " الصيام لي وأنا أجزى به " أعاد الله عز وجل صفة الإخلاص في هذا الصيام وأنه له سبحانه وتعالى وليس لأحد غيره ، لأن الصيام إن كان له سبحانه ومن أجله فإنه يجزى به ، وإن كان لغيره فلا يجزى به ، بل يذهب هذا المرائي بصومه إلى من صام من أجله فيجزيه به ، وهذا مصداق قوله سبحانه وتعالى في الحديث القدسي " انا أغنى الشركاء عن الشرك ، من عمل عملاً أشرك فيه غيرى ، تركته وشركه " مسلم \_ عن أبى هريرة \ ٢٩٨٥ .

\* ولذا قال العلماء: لما كانت الأعمال يدخلها الرياء، والصوم لا يطلع عليه بمجرد فعله إلا الله أضافه لنفسه سبحانه وتعالى، ولهذا قال في الحديث " يدع شهوته من أجلى "

- كذلك معناه: جميع العبادات تظهر بفعلها، وقل أن يسلم ما يظهر من شوب بخلاف الصوم.

\*\* قوله " وأنا أجزى به " أنى أنفرد بعلم مقدار ثوابه وتضعيف حسناته ، وأما غيره من العبادات فقد اطلع عليها بعض الناس.

- قال القرطبي: معناه: إن الأعمال قد كُشفت مقادير ثوابها للناس، وإنها تضاعف من عشرة إلى سبعمائة إلى ما شاء الله، إلا الصيام فإن الله يثيب عليه بغير تقدير.
- \* قلت: ويشهد لهذا رواية الإمام مسلم رحمه الله في صحيحة \ ١٥١١ بلفظ: " كل عمل ابن آدم يضاعف، الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف " والثانية كقوله سبحانه وتعالى " إنما يوفى الصابرون أجرهم بغير حساب "الآية
- \* أما ما رواه ابن وهب في جامعة عن عمر بن زيد بن عبد الله بن عمر عن جده زيد مرسلاً ، ووصله الطبراني والبيهقي في (الشعب) من طريق أخرى عن عمر بن محمد عن عبد الله بن مينار عن ابن عمر مرفوعاً: ( الأفعال عند الله سبع ) الحديث وفيه قوله ( وعمل لا يعلم ثوابه عامله إلا الله ) ثم قال: وأما العمل الذي لا يعلم ثواب عامله إلا الله فالصيام "
- \* قلت: هذا الحديث ضعيف جداً ، رواه البيهقى ، وابن حبان ، والطبراني في الأوسط أنظر ضعيف الترغيب والترهيب / ٧٧٥.
- \*- أما حديث: (أن صوم اليوم بعشرة أيام) ، فقد رواه ابن ماجه والنسائي وابن خزيمة وابن حبان عن ثوبان مولى رسول الله على عن رسول الله على قال" من صام ستة أيام بعد الفطر كان تمام السنة ، من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها " ولابن خزيمة بلفظ:
  - " صيام شهر رمضان بعشرة أشهر ، وصيام ستة أيام بشهرين ، فذلك صيام السنة " صحيح الترغيب ١٠٠٧
    - \* قال الحافظ: فهذه الأحاديث نص في إظهار التضعيف.
- \* قلت: يعنى: تضعيف الأجر للصائم، وأما مقدار ثواب ذلك فلا يعلمه إلا الله تعالى. ويؤيده أيضاً العرف المستفاد من قوله (أنا أجزى به) لأن الكريم إذا قال أنا أتولى الإعطاء بنفسي كان في ذلك إشارة إلى تعظيم ذلك العطاء وتفخيمه.
  - \* كذلك قوله (الصوم لي) الإضافة إضافة تشريف وتعظيم كما يقال بيت الله وإن كانت البيوت كلها لله.
  - \* كذلك: الاستغناء عن الطعام وغيره من الشهوات هي من صفات الرب جل جلاله، فلما تقرب الصائم إليه بما يوافق صفاته أضافه إليه.
    - \*\* ثم جمع الحافظ رحمه الله كل هذه الأقوال بقوله: قال البيضاوي:
- إن الحسنات يضاعف جزاؤها من عشرة أمثالها إلي سبعمائة ضعف إلا الصوم فلا يضاعف إلي هذا القدر، بل ثوابه لا يقدر قدره ولا يحصيه إلا الله تعالى، ولذلك: يتولى جزاء ذلك بنفسه ولا يكله إلي غيره.
  - \*\*والسبب في اختصاص الصوم بهذه المزية أمران:

- إحداهما: أن سائر العبادات مما يطلع عليه العباد، والصوم سر بين العبد وبين الله تعالى يفعله خالصاً، ويعامله به طالبا لرضاه. والى ذلك الإشارة بقوله ( فإنه لى ).
- الثاني: أن سائر الحسنات راجعة إلى صرف المال أو استعماله للبدن ، والصوم يتضمن كسر النفس وتعريض البدن للنقصان ، وفيه الصبر على مضض الجوع والعطش وترك الشهوات ، وإلى ذلك أشار بقوله: (يدع شهوته من أجلي).
  - \* قوله " والحسنة بعشر أمثالها " قد بينتها كما في رواية مسلم ، وابن ماجه وغيرهما بصيام رمضان ثم ستاً من شوال كان كصيام الدهر أو السنة .

\_\_\_\_\_

## ٣ - بَاب: الصَّوْمُ كَفَّارَةٌ

[٥٩٨] حَدَّثَنَا عَلِيٌ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ، حَدَّثَنَا سُفْيَانُ، حَدَّثَنَا جَامِعٌ، عَنْ أَبِي وَ اَئِلٍ، عَنْ حُذَيْفَةً، قَالَ: قَالَ عُمْرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَا سَمِعْتُهُ، وَالصَّدَقَةُ "، قَالَ: لَيْسَ يَعُولُ: " فِيْنَةُ الرَّجُلِ فِي أَهْلِهِ، وَمَالِهِ، وَجَارِهِ تُكَفِّرُهَا الصَّلاةُ، وَالصِيِّامُ، وَالصَّدَقَةُ "، قَالَ: لَيْسَ يَعُولُ: " فِيْنَةُ الرَّجُلِ فِي أَهْلِهِ، وَمَالِهِ، وَجَارِهِ تُكَفِّرُهَا الصَّلاةُ، وَالصِيِّامُ، وَالصَّدَقَةُ "، قَالَ: لَيْسَ السَّلَاهُ، وَالصَّدِقَةُ "، قَالَ: لَيْسَ أَسْأَلُ عَنْ إِنِّ مَنْ اللَّهُ عَنِ النِّتِي تَمُوجُ كَمَا يَمُوجُ الْبَحْرُ، قَالَ: وَإِنَّ دُونَ ذَلِكَ بَابًا مُعْلَقًا، قَالَ: فَيُفْتَحُ أَوْ يُكْسَرُ، قَالَ: يُكْسَرُ، قَالَ: يَعُمْ بُلُهُ إِنَ لَيْ يُومِ الْقِيَامَةِ، فَقُلْنَا لِمَسْرُوقِ سَلْهُ: أَكُانَ عُمْرُ يَعْلَمُ مَن الْبَابُ، فَسَأَلَهُ، فَقَالَ: نَعَمْ، كَمَا يَعْلَمُ أَنَّ دُونَ غَدٍ اللَّيْلَةَ وَالَالَهُ، فَقَالَ: نَعُمْ، كَمَا يَعْلَمُ أَنَّ دُونَ غَدٍ اللَّيْلَةَ الْمَسْرُوقِ سَلْهُ:

### \*\* قال الحافظ رحمه الله:

هل المقصود مطلق الخطيئة فيكون ما ذكر في الحديث كفارة لها جميعاً ، أم أن الصلاة والصيام والصدقة تكفر فقط للمرء فتنته في أهله وماله وجاره ؟ وهل هذه الخطايا والذنوب تكون للكبائر والصغائر ، أم للصغائر دون الكبائر ؟

\*\* قلت: قد مرت بنا هذه المسألة في كتاب الصلاة في شرح هذا الحديث ، وقلنا أن تكفير الكبائر يحتاج إلى توبة أولاً ، ثم إتيان الأعمال الصالحة التي تعوض هذه المعاصي والخطايا التي فعلها ، وهذا معنى الأحاديث المطلقة التي قيدت بقوله: " ما اجتنبت الكبائر " بمعنى: أن رمضان إلى رمضان مكفر للصغائر ، وكذلك الصلاة وكذلك الصدقة ، أما الكبائر فيسبقها توبة إلى الله أولاً .

فكل الأحاديث التي جاءت مطلقة قيدت بهذا الحديث وأشباهه بأن ذلك في الصغائر لقوله على المحائر المعائر المعائر المعدد أنى ببعض الصغائر فكفرتها الصلاة مثلاً ، فيكون الصوم والصدقة زيادة ثواب على الكفارة ... وهكذا .

### ٤ - بَاب: الرَّيَّانُ للصَّائمِينَ

[١٨٩٦] حَدَّثَنَا خَالدُ بْنُ مَخْلَدٍ، حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ بْنُ بِلال، قَالَ: حَدَّثَنِي أَبُو حَازِمٍ، عَنْ سَهْلِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: " إِنَّ فِي الْجَنَّةِ بَابًا، يُقَالُ لَهُ: الرَّيَّانُ، يَدْخُلُ مِنْهُ الصَّائِمُونَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ، لا يَدْخُلُ مِنْهُ أَحَدٌ غَيْرُهُمْ، يُقَالُ: أَيْنَ الصَّائِمُونَ؟ فَيَقُومُونَ، لا يَدْخُلُ مِنْهُ أَحَدٌ عَيْرُهُمْ، فَإِذَا دَخَلُوا أُغْلِقَ، فَلَمْ يَدْخُلُ مِنْهُ أَحَدٌ "

[١٨٩٧] حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ الْمُنْذِرِ، قَالَ: حَدَّثَنِي مَعْنٌ، قَالَ: حَدَّثَنِي مَالكٌ، عَنِ ابْنِ شِهَاب، عَنْ حُمَيْدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ، عَنْ أَبِي هُريْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَنْهُ قَالَ: " مَنْ أَنْفَقَ رَوْجَيْنِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ نُودِيَ مِنْ أَبُوابِ الْجَنَّةِ: يَا عَبْدَ اللَّهِ، هَذَا خَيْرٌ، فَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّلاةِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الصَّلاةِ، وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الْجِهَادِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الْجِهَادِ، وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّدَقَةِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الْجِهَادِ، وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّدَقَةِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الصَّدَقَةِ "، فَقَالَ أَبُو الصَّدَقَةِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الصَّدَقَةِ "، فَقَالَ أَبُو الصَّدَقَةِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الصَّدَقَةِ "، فَقَالَ أَبُو الْمَيْ يَالِ اللَّهِ عَنْهُ بَابِ الصَّدَقَةِ "، فَقَالَ أَبُو الْمَيْ يَالِي الْمَدِي وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّدَقَةِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الصَّدَقَةِ "، فَقَالَ أَبُو المَلْ الصَّدَقَةِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الصَّدَقَةِ "، فَقَالَ أَبُو الْمَلْ الصَّدَقَةِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الصَّدَقَةِ "، فَقَالَ أَبُو الْمَلْ الصَّدَقَةِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الصَّدَقَةِ "، فَقَالَ أَبُو الْمَعْنَ اللَّهُ عَنْهُ بَابِ الصَّدَقَةِ اللَّهُ عَنْهُ وَأَلْ الْمُؤابِ مِنْ اللَّهُ عَنْهُ وَالْمُقَلِ الْمُؤَابِ مِنْ اللَّهُ عَنْهُ لُولِ الْمِثَلِقُ اللَّهُ عَنْهُ وَأَلْ يَدُونَ مِنْهُمْ ضَالَ اللَّهُ عَنْهُ وَأَلْ يُدْعَى أَدِدُ مِنْ يَلْكَ الْأَبُوابِ كُلِّهَا، قَالَ: نَعَمْ، وأَرْجُو أَنْ تَكُونَ مِنْهُمْ

#### \*\* قلت:

\*هذا الباب كذلك من فضائل الصوم ، والريان باب قد خص به الصائمون يوم القيامة لا يدخل منه أحد غيرهم ، فإذا دخلوا أغلق فلا يدخل أحد غيرهم ، كما عند ابن خزيمة في صحيحه بلفظ " فإذا دخل آخرهم أغلق ، من دخل شرب ، ومن شرب لم يظمأ أبداً "

\* قوله: " من أنفق زوجين في سبيل الله نودي من أبواب الجنة " قد جاء في كتاب فضائل الصحابة برقم \ ٣٦٦٦ بلفظ " من انفق زوجين من شيء من الأشياء في سبيل الله ...الخ \*\*قال الحافظ: المراد بالزوجين: إنفاق شيئين من أي صنف من أصناف المال من نوع واحد. \* قوله: فهل يدعى أحد من تلك الأبواب كلها ؟ فيها إشارة بقلة من يدعى من تلك الأبواب كلها وفيه إشارة إلى أن المراد ما يتطوع به من الأعمال المذكورة ، لا واجباتها لكثرة من يجمع العمل بالواجبات كلها ، بخلاف التطوعات فقل من يجتمع له العمل بجميع التطوعات. ثم من يجتمع له ذلك إنما يدعى من جميع الأبواب على سبيل التكريم له ، وإلا فدخوله إنما يكون من باب واحد ، ولعله باب العمل الذي يكون أغلب عليه.

\* وسيأتي شرحه كاملاً في فضائل الصحابة إن شاء الله تعالى.

# ٥- بَاب: هَلْ يُقَالُ رَمَضَانُ أَوْ شَهَرُ رَمَضَانَ وَمَنْ رَأَى كُلَّهُ وَاسِعًا وَقَالَ النَّبِيُ عَلِيْ: مَنْ صَامَ رَمَضَانَ، وقَالَ: لا تَقَدَّمُوا رَمَضَانَ

[١٨٩٨] حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ، حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ جَعْفَرٍ، عَنْ أَبِي سُهَيْلٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: " إِذَا جَاءً رَمَضَانُ فُتِحَتْ أَبُوابُ الْجَنَّةِ "

[١٨٩٩] حَدَّتَنِي يَحْيَى بْنُ بُكَيْرٍ، قَالَ: حَدَّتَنِي اللَّيْثُ، عَنْ عُقَيْلٍ، عَنِ ابْنِ شِهَابِ، قَالَ: أَخْبَرَنِي ابْنُ أَبِي أَنَسٍ مَوْلَى التَّيْمِيِّينَ أَنَّ أَبَاهُ حَدَّثَهُ، أَنَّهُ سَمِعَ أَبَا هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، يَقُولُ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْهُ: " إِذَا دَخَلَ شَهْرُ رَمَضَانَ، فُتَّحَتْ أَبُوابُ السَّمَاءِ، وَعُلُقَتْ أَبُوابُ جَهَنَّمَ، وَسُلْسلِتِ رَسُولُ اللَّهِ عَنْهُ: " إِذَا دَخَلَ شَهْرُ رَمَضَانَ، فُتَّحَتْ أَبُوابُ السَّمَاءِ، وَعُلُقتْ أَبُوابُ جَهَنَّمَ، وَسُلْسلِتِ الشَّيَاطِينُ " [ ١٩٠٠] حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ بُكَيْرٍ، قَالَ: حَدَّثَنِي اللَّيْثُ، عَنْ عُقَيْلٍ، عَنِ ابْنِ شِهَاب، قَالَ: حَدَّتَنِي اللَّيْثُ، عَنْ عُقَيْلٍ، عَنِ ابْنِ شِهَاب، قَالَ: الْحَبْرَنِي سَالِمُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ، أَنَّ ابْنَ عُمرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّه قَالَ: يَعْمَرَ مَضَلَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّه عَنْهُ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّه عَيْدُمُ فَاقْدُرُوا لَهُ "، وقَالَ عَيْرُهُ، عَنِ اللَّيْثِ، حَدَّثَنِي عُقَيْلٌ وَيُونُسُ لهلال رَمَضَانَ غَمَّ عَلَيْكُمْ فَاقْدُرُوا لَهُ "، وقَالَ غَيْرُهُ، عَنِ اللَّيْثِ، حَدَّثَنِي عُقَيْلٌ ويُونُسُ لهلال رَمَضَانَ

#### \*\* قلت :

\*هذه أول مسألة من مسائل الصيام المرتبطة بهذا الشهر الكريم.

هل يقال : رمضان . يعنى : مجرداً ، أم لابد من اقترانه بلفظ شهر فيكون : شهر رمضان ؟

- \* يقول الإمام النووي رحمه الله في صحيح مسلم تحت هذا الحديث:
- قوله: (إذا جاء رمضان): فيه دليل للمذهب الصحيح المختار الذي ذهب إليه البخاري والمحققون أنه يجوز أن يقال رمضان من غير ذكر الشهر بلا كراهة.

ثم قال رحمه الله : في هذه المسألة ثلاث مذاهب وهى :

- قالت طائفة: لا يقال رمضان على انفراده بحال ، وإنما يقال: شهر رمضان. هذا قول أصحاب مالك وزعم هؤلاء أن رمضان اسم من أسماء الله تعالى فلا يطلق على غيره إلا بقيد.
- وقال أكثر أصحابنا وابن الباقلاني: إن كان هناك قرينة تصرفه إلى الشهر فلا كراهة ، وإلا فيكره ، قالوا فيقال: صمنا رمضان قمنا رمضان رمضان أفضل الشهور .

وإنما يكره أن يقال: جاء رمضان \_ دخل رمضان \_ حضر رمضان ..ونحو ذلك

- والمذهب الثالث: مذهب البخاري والمحققين أنه لا كراهة في إطلاق رمضان بقرينة وبغير قرينة . وهذا هو المذهب الصواب .
- \* قال الحافظ رحمه الله: ونقل عن أصحاب مالك الكراهية ، وعن ابن الباقلاني منهم وكثير من الشافعية إن كان هناك قرينة تصرفه إلى الشهر فلا كراهة \_ والجمهور على الجواز.
- \*\* قلت: أما استدلال المانعين بحديث " لا تقولوا رمضان ، فإن رمضان أسم من أسماء الله تعالى ، ولكن قولوا شهر رمضان " فقد ضعفه الحافظ رحمه الله كما في الباب بقوله: أخرجه ابن عدى في الكامل وضعفه بأبي معشر ، وكذلك ضعفه البيهقى من طريق أبي معشر عن محمد بن كعب. وروى عن مجاهد والحسن من طريقين ضعيفين.

ولذا قال أهل العلم: وهذا الحديث المذكور في الباب (يعنى: الحديث الأول في الباب) صريح في الرد على المذهبين، ولهذا الحديث نظائر كثيرة في الصحيح وغيره في إطلاق رمضان على الشهر من غير ذكر الشهر

- \* قلت: من هذه الأحاديث: ـ
- أحصوا هلال شعبان لرمضان.
- إذا جاء رمضان فصم ثلاثين إلا أن ترى الهلال قبل ذلك .
- أعبد الله لا تشرك به شيئاً ، وأقم الصلاة المكتوبة ، وأد الزكاة المفروضة ، وحج واعتمر ، وصم رمضان .. الخ الحديث .
  - الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة ورمضان إلى رمضان مكفرات لما بينهن الحديث.
- من آمن بالله ورسوله وأقام الصلاة وآتى الزكاة وصام رمضان كان حقاً على الله أن يدخله الجنة .. الحديث

فهذه بعض الأحاديث التي ذكر فيها اسم رمضان مجرداً ، وهذا هو المذهب الصحيح كما رجح ذلك الإمام النووي رحمه الله في المسألة وكذلك الحافظ رحمه الله .

\*\* الحديث الثاني: عن أبى هريرة رضي الله عنه أن رسول الله في قال " إذا جاء رمضان فتحت أبواب الجنة وغلقت أبواب النار وصفدت الشياطين " وفى رواية له أن رسول الله فيقال " إذا كان رمضان فتحت أبواب الرحمة وغلقت أبواب جهنم وسلسلت الشياطين "

\*\* فوائد الحديث:

\* قوله: " فتحت أبواب الجنة وغلقت أبواب النار " يقول القاضي عياض رحمه الله: يحتمل أنه علي ظاهره وحقيقته وأن تفتيح أبواب الجنة وتغليق أبواب جهنم علامة لدخول الشهر الكريم وتعظيماً لحرمته.

- كذلك: يحتمل أن يكون فتح أبواب الجنة عبارة عما يفتحه الله تعالى لعباده من الطاعات في هذا الشهر التي لا تقع في غيره عموماً كالصيام والقيام وفعل الخيرات والإنكفاف عن المخالفات فكل هذه أساب لدخول الجنة ومفاتيح لها.
- وكذلك تغليق أبواب النار عبارة عن صرف الهمم عن المعاصي الآيلة بأصحابها إلى النار. 

  \*\* قلت: وقد أيد الزين بن المنير الوجه الأول ورجحه ، وهو قول القاضي عياض ، وهو 
  الصحيح. وما رجحه الزين بن المنير هو الراجح ، فلا ضرورة تدعوا إلى صرف الحديث عن 
  ظاهره ولا قرينة في الحديث تصرفه عن هذا الظاهر والله سبحانه قادر على كل شيء ولا 
  يعجزه شيء ، فلا مانع من تفتيح أبواب الجنة وغلق أبواب جهنم تكرمه لهذا الشهر الكريم. 

  \*\* ثانياً: معنى تصفيد الشياطين: هل المقصود جميع الشياطين أم المردة فقط؟
- قال بعض أهل العلم: يحتمل أن يكون علي ظاهره وحقيقته وأن ذلك علامة لدخول الشهر وتعظيماً لحرمته، ويكون التصفيد ليمتنعوا من إيذاء المؤمنين والتهويش عليهم.
- وقال بعضهم: يحتمل أن يكون التصفيد عبارة عن تعجيزهم عن الإغواء وتزيين الشهوات.
- وقال بعضهم: يحتمل أن يكون على المجاز وأن الشياطين يقل إغواؤهم وإيذاؤهم ليصيروا كالمصفدين ويكون تصفيدهم عن أشياء دون أشياء ( يعنى الكبائر دون الصغائر ) ولناس دون ناس . ويؤيد ذلك ما جاء في الحديث الآخر بلفظ " إذا كان أول ليلة من رمضان صفدت الشياطين ومردة الجن " حسن، رواه الترمذي
- \* قال الإمام ألحليمي تحت هذا الحديث: وتصفيد الشياطين في شهر رمضان يحتمل أن يكون المراد به أيامه (يعنى: النهار فقط وليس الليل) خاصة ، والشياطين هم الشياطين المسترقة السمع. ألا تراه قال "مردة الشياطين" لأن شهر رمضان كان وقتاً لنزول القرآن إلى السماء الدنيا وكانت حراسة السماء له قد وقعت بالشهب كما قال تعالى " وحفظاً من كل شيطان مارد " فزيد التصفيد في شهر رمضان مبالغة في الحفظ.
- ويحتمل أن يكون أيامه وما بعده ، لأن الشياطين لا يخلصون فيه من إفساد الناس إلى ما كانوا إليه في غيره ، وذلك لاشتغال المسلمين بالصيام الذي فيه تمح الشهوات ، وبقراءة القرآن وسائر العبادات . فإن قيل : كيف نرى الشرور والمعاصي واقعة في رمضان كثيراً فلو صفدت الشياطين لم تقع ؟
- \* يقول الإمام القرطبي رحمه الله: إنما تقل الشياطين عن الصائمين بالصوم الذي حوفظ على شروطه وروعيت آدابه ، أو المصفد بعض الشياطين وهم المردة فقط وليس كلهم ، أو المقصود تقليل الشرور فيه وهذا أمر محسوس ، فإن وقوع ذلك فيه أقل من غيره ، إذ لا يلزم

من تصفيد جميعهم أن لا يقع شر ولا معصية لأن لذلك أسباباً غير الشياطين كالنفوس الخبيثة والعادات القبيحة والشياطين الإنسية.

-----

# ٦ - بَاب: مَنْ صَامَ رَمَضَانَ إِيمَانًا، وَاحْتِسَابًا، وَنِيَّةً وَقَالَتْ عَائشَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: عَنِ النَّبِيِّ ﷺ يُبْعَثُونَ عَلَى نِيَّاتِهِمْ

[ ١٩٠١] حَدَّثَنَا مُسْلِمُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، حَدَّثَنَا هِشَامٌ، حَدَّثَنَا يَحْيَى، عَنْ أَبِي سَلَمَةَ، عَنْ أَبِي هُريْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: " مَنْ قَامَ لَيْلَةَ الْقَدْرِ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا، غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ " ذَنْبِهِ، وَمَنْ صَامَ رَمَضَانَ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا، غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ "

#### \*\* قلت:

\*أثر عائشة ، وصله المصنف في البيوع ، باب ما ذكر في الأسواق ، برقم/ ٢١١ . حديث الباب فيه قوله " من قام ليلة القدر .. الخ " سيأتي شرحه في آخر الصوم "كتاب فضل ليلة القدر " .

- \* قوله " ومن صام رمضان إيماناً واحتساباً غفر له ما تقدم من ذنبه " يعنى: من صام رمضان إيماناً بالله عز وجل وإتباعا لرسوله ، وأن هذا الصيام يكون لله عز وجل وحده وليس لأحد غير الله فيه شيء ، وذلك كما قدمنا وأن ذلك ليس لأجل المرض أو الرشاقة أو التخسيس أو اعتدال القوام .. وهكذا ، فهذا كله لا يدخل فيه الإيمان بالله ، لأن غير المسلم هو من يهتم بهذه الأشياء بكثرة ، وإن أتاها المسلمون بنية العبادة لله عز وجل فيكون إيمانا لهم . \* قوله : " واحتسابا " يعنى : لما عند الله عز وجل من الأجر والفضل .
- \* أما هذان الأصلان فإنما يشملهما اتجاه النية قبل العمل ، والاحتساب بعد العمل ، ولذلك : أدخلها الإمام البخاري في ترجمة الباب ، فبهذا الصوم : إيماناً واحتساباً ونية ، ينال مغفرة الله عز وجل .
- \* قال الحافظ: قوله ( من ذنبه ) أسم جنس مضاف فيتناول جميع الذنوب ، إلا أنه مخصوص عند الجمهور.
- قلت: يعنى: مخصوص بالصغائر دون الكبائر لقوله السابيات الخمس، والجمعة إلى الجمعة، ورمضان إلى رمضان مكفرات لما بينهن إذا اجتنبت الكبائر " وقد فصلنا هذه المسألة في الأبواب الماضية

## ٧- بَاب: أَجْوَدُ مَا كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَكُونُ فِي رَمَضَانَ

[١٩٠٢] حَدَّتَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ، حَدَّتَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ سَعْدٍ، أَخْبَرَنَا ابْنُ شِهَابٍ، عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ بْنِ عَنْبَةَ، أَنَّ ابْنَ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " كَانَ النَّبِيُ عَنْهُ أَجْوَدَ النَّاسِ بِالْخَيْرِ، بْنِ عَنْبَةَ، أَنَّ ابْنَ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " كَانَ النَّبِيُ عَيْهِ أَجْوَدَ النَّاسِ بِالْخَيْرِ، وَكَانَ أَجْوَدُ مَا يَكُونُ فِي رَمَضَانَ حِينَ يَلْقَاهُ جَبْرِيلُ، وَكَانَ جَبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلام يَلْقَاهُ كُلَّ لَيْلَةٍ فِي رَمَضَانَ حِينَ يَلْقَاهُ جَبْرِيلُ، وَكَانَ جَبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلام، كَانَ أَجْودَ رَمَضَانَ، حَتَّى يَنْسَلِخَ يَعْرِضُ عَلَيْهِ النَّبِيُ عَلَيْهِ الْقُرْآنَ، فَإِذَا لَقِيَهُ جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلام، كَانَ أَجْودَ بِالْخَيْرِ مِنَ الرِيِحِ الْمُرْسَلَةِ "

\*\* قلت: قد قدمنا في أول كتاب الصوم في حكم مشروعية الصيام أن النبي إلى يكون في رمضان خير الناس ، وأن خيره يعم الفقير وذو الحاجة لاستشعاره بحاجته وفقره . كذلك الغنى: فإنه يشعر بحاجته من أجل تقربه إلى الله عز وجل بالجود والإنفاق في رمضان ، وكذلك بمدارسته القرآن كل ليلة حتى ينسلخ الشهر ، وهذه صفات قد عمل بها النبي في حياته وعلمها لأمته لتعمل بها من بعده .

# ٨ - بَابِ: مَنْ لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الزُّورِ، وَالْعَمَلَ بِهِ فِي الصَّوْم

[ ٣ • ٣ ] حَدَّثَنَا آدَمُ بْنُ أَبِي إِياسٍ، حَدَّثَنَا ابْنُ أَبِي ذِئْبٍ، حَدَّثَنَا سَعِيدٌ الْمَقْبُرِيُّ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: " مَنْ لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الزُّورِ وَالْعَمَلَ بِهِ، فَلَيْسَ للَّهِ حَاجَةٌ فِي أَنْ يَدَعَ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ "

<sup>\*-</sup> قال الحافظ: أورده في كتاب الأدب بزيادة ( والجهل )

<sup>\*</sup> قلت : ولفظه " من لم يدع قول الزور والعمل به والجهل ، فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه " فأدخل فيه الجهل .

- كذلك: في رواية الطبراني في الأوسط بإسناد حسن قوله " من لم يدع الخنا والكذب ، فلا حاجة لله أن يدع طعامه وشرابه "

ففي هذه الأحاديث ذكر النبي أموراً قد نهى عنها وهى: قول الزور - الجهل - الخنا - الكذب \*\* فهذه الأربعة من لم يتركها لله عز وجل ، ويوطن نفسه على عدم التلفظ بها حتى يتربى التربية الإيمانية الصحيحة بهذا الصيام بأن تكون جميع التروك لله عز وجل، وكل الطاعات فيه لله عز وجل ، فإن الله عز وجل لا يجازيه بصيامه تمام الجزاء فهو بمنزلة من لم يدع طعامه وشرابه في حال الصيام، وذلك لأن الله عز وجل يريد من الشخص حال الصيام أن يكون فعله لله عز وجل .

- فالفعل هو: الصيام والقيام إيماناً واحتساباً ونية متجهة لله عز وجل.
- والترك: يكون للذنوب والمعاصي بالقول والفعل بعدم السب والمقاتلة ، وقول الزور ، والجهل ، والخنا ، والكذب ، كل هذه إن لم يكن قد تركها لله عز وجل وكما يجب ، فإن هذا العبد منزلته عند الله كأنه ما صام ، ما ترك طعاما ولا شرابا ولا شهوة .
  - \* إذن: فمطلوب من العبد المسلم حال صيامه أن يفعل ما أمره الله عز وجل به ألا وهو: الصيام والقيام. كذلك: مطلوب منه ترك ما نهي الله عنه من السب والمقاتلة ، وقول الزور ، والجهل، والخنا ، والكذب.

ولذلك: ترجم الإمام البخاري رحمه الله في الباب بعده بقوله:

# ٩- بَاب: هَلْ يَقُولُ: إِنِّي صَائِمٌ إِذَا شُنِّمَ

[١٩٠٤] حَدَّتَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ مُوسَى، أَخْبَرَنَا هِشَامُ بْنُ يُوسُفَ، عَنِ ابْنِ جُرِيْجٍ، قَالَ: أَخْبَرَنِي عَطَاءٌ، عَنْ أَبِي صَالِحِ الزَّيَّاتِ، أَنَّهُ سَمِعَ أَبَا هُريْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، يَقُولُ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْ قَالَ اللَّهُ: " كُلُّ عَمَلَ ابْنِ آدَمَ لَهُ، إلا الصيّامَ فَإِنَّهُ لِي، وَأَنَا أَجْزِي بِهِ، وَالصيّامُ جُنَّةٌ، وَإِذَا كَانَ قَالَ اللَّهُ: " كُلُّ عَمَلَ ابْنِ آدَمَ لَهُ، إلا الصيّامَ فَإِنَّهُ لِي، وَأَنَا أَجْزِي بِهِ، وَالصيّامُ جُنَّةٌ، وَإِذَا كَانَ يَوْمُ صَوْمٍ أَحَدِكُمْ فَلاَيرَ فُتْ وَلا يَصْخَبْ، فَإِنْ سَابَّهُ أَحَدٌ أَوْ قَاتَلَهُ، فَلْيَقُلْ: إِنِّي امْرُؤٌ صَائِمٌ، وَالَّذِي يَوْمُ صَوْمٍ أَحَدِكُمْ فَلاَيرَ فُتْ وَلا يَصْخَبْ، فَإِنْ سَابَّهُ أَحَدٌ أَوْ قَاتَلَهُ، فَلْيَقُلْ: إِنِي امْرُؤٌ صَائِمٌ، وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ، لَخُلُوفُ فَمِ الصَّائِمِ أَطْيَبُ عِنْدَ اللَّهِ مِنْ رِيحِ الْمِسْكِ، لِلصَّائِمِ فَرْحَتَانِ يَفْرَحُهُمَا: إِذَا أَفْطَرَ فَرِحَ، وَإِذَا لَقِيَ رَبَّهُ فَرِحَ بِصَوْمِهِ "

### \* يعنى :

- هل يترك رد شتمته ومسبته حتى لا يدخل تحت حكم من لم يدع قول الزور والجهل والخنا والكذب ، فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه .

والإجابة: لابد من ترك رد شتمته ومسبته ، حتى لا يدخل تحت هذا الحديث.

-----

# ٠ ١ - بَابِ: الصَّوْمِ لِمَنْ خَافَ عَلَى نَفْسِهِ الْعُزْبَةَ

[٥٠٠] حَدَّثَنَا عَبْدَانُ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، عَنِ الاعْمَشِ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ عَلْقَمَةَ، قَالَ: بَيْنَا أَنَا أَمَا أَمْشِي مَعَ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، فَقَالَ: كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ فَقَالَ: " مَنِ اسْتَطَاعَ الْبَاءَةَ فَلْيَتَزَوَّجْ، فَإِنَّهُ أَعْضُ لِلْبَصَرِ وَأَحْصَنُ لِلْفَرْج، وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْم، فَإِنَّهُ لَهُ وِجَاءٌ "

يعنى: من خاف العزوبة ، وهى أن الشاب إن لم يكن يملك الباءة وهى هنا مقصودة بالإنفاق على الزوجة وقضاء حوائجها المالية ، فإن الله قد شرع له الصيام ، وهو سبيل من سبل عدم العنت والوقوع في الفواحش ، فإنه بذلك الصوم تنقطع شهوته ، وذلك لأن الصوم قاطع لشهوة النكاح ، وهو وقاية وباب من أبواب العفة لمن لم يجد الزواج حتى يستطيعه .

-----

# ١١- بَابِ: قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: إِذَا رَأَيْتُمُ الْهِلالَ فَصُومُوا، وَإِذَا رَأَيْتُمُوهُ فَأَفْطِرُوا وَقَالَ صِلْةُ: عَنْ عَمَّارِ مَنْ صَامَ يَوْمَ الشَّكِّ فَقَدْ عَصَى أَبَا الْقَاسِمِ ﷺ

[ ١٩٠٦] حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْلَمَةَ، حَدَّثَنَا مَالِكٌ، عَنْ نَافِعٍ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ ذَكَرَ رَمَضَانَ، فَقَالَ: " لا تَصُومُوا حَتَّى تَرَوْا الْهِلالَ، وَلا تُفْطِرُوا حَتَّى تَرَوْهُ، فَإِنْ غُمَّ عَلَيْكُمْ فَاقْدُرُوا لَهُ "

تَرَوْهُ، فَإِنْ غُمَّ عَلَيْكُمْ فَاقْدُرُوا لَهُ "

[ ١٩٠٧] حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْلَمَةَ، حَدَّثَنَا مَالكُ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ دِينَارٍ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنِّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: " الشَّهْرُ تِسْعٌ وَعِشْرُونَ لَيْلَةً، فَلا تَصُومُوا حَتَّى تَرَوْهُ، فَإِنْ غُمَّ عَلَيْكُمْ فَأَكْمِلُوا الْعِدَّةَ ثَثِينَ "

[ ١٩٠٨] حَدَّثَنَا أَبُو الْولِيدِ، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عَنْ جَبَلَةَ بْنِ سُحَيْمٍ، قَالَ: سَمِعْتُ ابْنَ عُمَرَ رَضييَ اللَّهُ عَنْهُ، يَقُولُ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَى: " الشَّهْرُ هَكَذَا وَهَكَذَا، وَخَنَسَ الابْهَامَ فِي الثَّالِثَةِ "

[٩٠٩] حَدَّثَنَا آدَمُ، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ زِيَادٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا هُريَرْةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، يَقُولُ: قَالَ النَّبِيُ ﷺ أَوْ قَالَ: قَالَ أَبُو الْقَاسِمِ ﷺ: "صُومُوا لِرُوْيْتِهِ وَأَفْطِرُوا لِرُوْيْتِهِ، فَإِنْ عُبِّيَ عَلَيْكُمْ فَأَكْمِلُوا عِدَّةَ شَعْبَانَ ثَلاثِينَ

[ ١٩١٠] حَدَّثَنَا أَبُو عَاصِمٍ، عَنِ ابْنِ جُرِيْجٍ، عَنْ يَحْيَى بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ صَيْفِيٍّ، عَنْ عِكْرِمَةَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ صَيْفِيٍّ، عَنْ أُمِّ سَلَمَةً رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، " أَنّ النَّبِيَّ ﷺ آلَى مِنْ نِسَائِهِ شَهْرًا، فَلَمَّا مَضَى تَسْعَةٌ وَعِشْرُونَ يَوْمًا، غَدَا، أَوْ رَاحَ، فَقِيلَ لَهُ: إِنَّكَ حَلَفْتَ أَنْ لا تَدْخُلَ شَهْرًا، فَقَالَ: إِنَّ الشَّهْرَ يَكُونُ تِسْعَةً وَعِشْرِينَ يَوْمًا "

[1911] حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ، حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ بْنُ بِلال، عَنْ حُمَيْدٍ، عَنْ أَنَسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " آلَى رَسُولُ اللَّهِ عَنْ نِسَائهِ، وكَانَتِ انْفَكَّتْ رِجْلُهُ، فَأَقَامَ فِي مَشْرُبَةٍ تِسْعًا وَعِشْرِينَ لَيْلَةً، ثُمَّ نَزَلَ، فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، آلَيْتَ شَهْرًا؟ فَقَالَ: إِنَّ الشَّهْرَ يَكُونُ تِسْعًا وَعِشْرِينَ اللَّهُ مُنَ نَزَلَ، فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، آلَيْتَ شَهْرًا؟ فَقَالَ: إِنَّ الشَّهْرَ يَكُونُ تِسْعًا وَعِشْرِينَ "

#### \*\*\_ قلت :

هذه المسألة سأذكر فيها إن شاء الله كل أدلة وردت فيها من الصحيحين وغيرهما حتى تتضح هذه المسألة. فأقول وبالله التوفيق:

- عن ابن عمر رضى الله عنهما أن النبي على ذكر رمضان فقال:
- " لا تصوموا حتى تروا الهلال ولا تفطروا حتى تروه فإن أغمي عليكم فاقدروا له "
- عن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ ذكر رمضان فضرب بيده فقال الشهر هكذا وهكذا وهكذا ثم عقد إبهامه في الثالث. فصوموا لرؤيته وافطروا لرؤيته فإن أغمي عليكم فاقدروا له ثلاثين "
  - قوله: صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته فإن غم عليكم فاقدروا له"
    - ولمسلم: فإن أغمى عليكم فاقدروا له ثلاثين "
      - وللبخارى: أكملوا العدة ثلاثين "
    - وللبخاري أيضاً: فأكملوا عدة شعبان ثلاثين "
  - وللترمذي والحاكم بإسناد حسن: أحصوا هلال شعبان لرمضان "

في هذه الأحاديث يبين النبي النبي المحام دخول شهر رمضان. وأن الأصل فيه الرؤية البصرية فإن لم يستطع المسلمون إثباتها قدروا وأحصوا وحسبوا عدة شعبان ثم بعده صوموا رمضان. ولكن بالضوابط والأحكام الشرعية المرعية منه الله المعلمون الشرعية المرعية منه الله المعلم الشرعية المرعية المرعي

- \*\*\* كيفية إثبات الرؤية:
- قوله: إذا رأيتموه فصوموا: يعنى: الهلال . هلال رمضان
  - قوله: إذا رأيتموه فأفطروا: يعنى الهلال. هلال شوال.
- قوله: فاقدروا له: يعنى: أحسبوا له: التقدير معناه التضييق، وهو أن نجعل الضيق على رمضان لأننا إذا ضيقنا على رمضان ما دخلناه يعنى: ننتظر حتى نكمل شعبان ثم ندخل على رمضان.

وهذا هو الذي قاله و فسره لنا النبي إلى بنفسه حيث قال " أكملوا عدة شعبان ثلاثين " وقوله: " أحصوا هلال شعبان لرمضان " يعنى أن الذي يقدر ويحسب هو شعبان وليس رمضان. وبناء على هذا التقدير وهذا الحساب إن غم علينا هلال رمضان بالرؤية البصرية الشرعية رجعنا إلى الحساب الفلكي وعملنا به.

- \*\* والحساب الفلكي يأتي على ثلاثة أوجه:
  - ١- الحساب الفلكي الشمسي .
    - ٢ الحساب الفلكي القمري.
- ٣- الحساب الفلكي (الذي هو من عادة الناس).
- \* الحساب الفلكي الشمسي: هو الحساب الذي يحسب على مدار الشمس الخاص بالشهور الشمسية وهي (يناير فبراير ..الخ)
  - \*والحساب الفلكي القمري: هو الذي يحسب على مدار القمر الخاص بالشهور القمرية وهي: ( محرم سفر ربيع الأفل ربيع الآخر .. النخ )
- \* لكن الحساب الفلكي الشمسي ثابت على مدار الشمس الخاص بالشهور الشمسية ، ولذلك نجد أن الأشهر الشمسية لا يتغير مدارها . فشهر يناير يأتي في الشتاء دوماً ولا يتغير ، وشهر يوليو يأتي في الصيف دوماً ولا يتغير .. وهكذا باقي الشهور الشمسية ثابتة في مدارها لا تتقدم ولا تتأخر .

\*أما الحساب الفلكي الخاص بالشهور القمرية فإنه يتغير بتغير هذه الشهور ، فشهر رمضان مثلاً يأتي أحياناً في الصيف وأحياناً في الشتاء وأحياناً بينهما في الربيع والخريف .. وهكذا باقي الشهور القمرية ، ولهذا تجد أنه في الغالب هناك فروق يوم أو يومين بين الشهر والشهرين في الحساب الفلكي القمري . ولهذا تجد أنه في التقويم السنوي (نتيجة الحائط)

يحسب رمضان مثلاً بداية من يوم الجمعة ، لكنه بالرؤيا الشرعية يأتي يوم السبت ولا يأتي الجمعة ، ونادراً ما يتوافق الحساب الفلكي الشمسي مع الحساب الفلكي القمري في التقويم السنوي .

ولهذا فإن من حكمة الله سبحانه وتعالى على أمة الإسلام أن حد لنا حدود الأشهر القمرية بالرؤية البصرية وليس بالحساب الفلكي.

\*حساب العادة: هو ما يحسبه الناس الآن وهو كالآتى:

يقولون: إذا مضى شهران كاملان فالثالث ناقص.

بمعنى: ينظر إلى شهر رجب و شعبان ويحسب. هل شهر رجب وشهر شعبان كاملان فيكون شهر رمضان ناقصاً ( يعنى ٢٩ يوم ) وليس ٣٠ يوم .

\*\* قلت : وهذا خلاف سنة النبي ﷺ وهو مرجوح بقوله ﷺ:

" أكملوا العدة ثلاثين - فأكملوا عدة شعبان ثلاثين - أحصوا هلال شعبان لرمضان " .

- إذن : فدخول رمضان لابد وأن يتم بالرؤية البصرية لقوله ري :

" صوموا لرؤيته وافطروا لرؤيته فإن حال بينكم وبينه سحاب أو ظلمة أو هبوة فأكملوا العدة ، لا تستقبلوا الشهر استقبالاً ولا تصلوا رمضان بيوم من شعبان " الصحيحة /١٩١٧ .

\*\* فالأصل الرؤية الشرعية البصرية فإن غم علينا بسبب سحاب أو مطر أو ظلمة في السماء أو غبار فحجب الهلال. فلابد من الحساب وإحصاء شهر شعبان من أجل استقبال رمضان وقوله في في الحديث "إذا جاء رمضان فصم ثلاثين إلا أن ترى الهلال قبل ذلك " الصحيحة /٨٠٠٨

\*\* فالمراد بقوله: " صوموا لرؤيته وافطروا لرؤيته "أن المراد بالرؤية رؤية بعض المسلمين ولا يشترط رؤية كل إنسان بل يكفى جميع الناس رؤية عدلين وكذلك رؤية عدل واحد على الصحيح. هذا في الصوم.

\*\* أما الفطر: فلا يجوز بشهادة عدل واحد على هلال شوال عند جميع العلماء إلا أبا ثور أما الذين قالوا بشهادة العدل الواحد فدليلهم هو ما رواه أبو داود بسند صحيح عن ابن عمر قال:
" تراءى الناس الهلال فأخبرت النبي إلى أنى رأيته فصام وأمر الناس بصيامه"

\*وقوله في الحديث الآخر الدال على الشاهدين هو قوله الصوموا لرؤيته وافطروا لرؤيته وافطروا لرؤيته وافطروا لرؤيته وافطروا لرؤيته وانسكوا لها فإن غم عليكم فأتموا ثلاثين ، فإن شهد شاهدان مسلمان فصوموا وأفطروا "صحيح – رواه النسائي وأحمد

- ففي هذين الحديثين: دليل على أنه يعمل بشهادة عدل واحد وكذلك عدلين في دخول رمضان احتياطاً للعبادة، وحذراً من إضاعتها.
  - \*\* هل لكل بلد رؤية مستقلة أم أن رؤية بلد واحد تعم جميع البلدان ؟
  - عند المالكية: أنه إذا رؤى الهلال في بلدة لزم أهل البلاد كلها. وهو المشهور.
    - عند الحنابلة: أنه إذا رؤى الهلال في بلدة لزم جميع البلاد الصوم.
- عند الشافعية إذا رؤى هلال رمضان في بلد ولم يروه في غيره فإن تقاربت البلدان فحكمهما حكم بلد واحد ويلزم أهل البلد الآخر الصوم بلا خلاف ، وإن تباعدت فوجهان: لا يلزمهم الصوم- والثاني يلزمهم . والأول هو الراجح .
  - \* ومن أهل العلم من فصل في هذه المسألة فقال:
- = إن كان بين البلدين مسافة قريبة لا تختلف المطالع لأجلها كبغداد والبصرة لزم أهلها الصوم برؤية الهلال في إحداهما (كذلك مثل: الإسكندرية وأسوان).
  - = وإن كان بينهما بعد كالعراق والحجاز والشام فلكل بلد رؤيتهم .
- \* قال ابن عبد البر: لا تراعى الرؤية فيما أخر من البلدان كالأندلس وخراسان ، كذلك كل بلد له رؤيته إلا ما كان كالمصر الكبير وما تقاربت أقطاره من بلاد المسلمين .
  - \* قلت: مثل دول الخليج العربي لقرب أقطارها وكأنها بلد واحد.
  - \* يقول الحافظ ابن حجر رحمه الله: وقد اختلف العلماء في ذلك على مذاهب:
  - أحدهما: لكل بلد رؤيتهم. وفي صحيح مسلم من حديث ابن عباس ما يشهد له.
- قلت: وهو في كتاب الصيام: (باب: بيان أن لكل بلد رؤيتهم)"عن كريب أن أم الفضل بنت الحارث بعثته إلى معاوية بالشام قال: فقدمت الشام فقضيت حاجتها واستهل على رمضان وأنا بالشام فرأيت الهلال ليلة الجمعة، ثم قدمت المدينة في آخر الشهر (يعنى رمضان) فسألني عبد الله بن عباس ثم ذكر الهلال فقال: متى رأيتم الهلال؟ فقلت: رأيته الجمعة. فقال: أنت رأيته وقلت: نعم. ورآه الناس وصاموا وصام معاوية. فقال: لكنا رأيناه ليلة السبت فلا نزال نصوم حتى نكمل ثلاثين أو نراه، يعنى: هلال شوال، فقلت: أو لا تكتفي برؤية معاوية وصيامه؟ فقال: لا. هكذا أمرنا رسولنا نينا
  - فهذا الحديث فيه دلالة على أن كل بلد له رؤيته ، وهذا موافق لقوله تبارك وتعالى:
  - " فمن شهد منكم الشهر فليصمه " فالذين رأوه هم من ثبت في حقهم الشهادة فهم الذين عليهم الصوم ، بخلاف غيرهم ممن لم يره فليس عليهم شيء .
- \*\* ثانياً: إذا رؤى ببلدة لزم أهل البلاد كلها. وهو المشهور عند المالكية ، لكن حكي ابن عبد البر الإجماع على خلافه.

\* قلت :قد ثبت أن المالكية والحنابلة فيما أوردت من الأدلة أنهم قالوا بأن رؤية بلد واحد تعم جميع البلاد . لكن عارضهم شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله فقال :

" إن رسول الله على قال: إذا رأيتموه ": يعنى الهلال. لكن البلاد البعيدة عن مطلع الهلال لم يروه لا حقيقة ولا حكماً (حقيقة: رؤية عين - حكماً: عدة شعبان).

فقوله: "إذا رأيتموه ". كقوله: "إذا غربت الشمس فقد أفطر الصائم "فهل تقولون: إذا غربت الشمس عند قوم جاز للآخرين أن يفطروا ، وإن لم تغب عندهم الشمس بعد. بمعنى: يا من رأيتم الهلال عندكم تلزمون الناس بصومكم فهل حين تغرب الشمس عندكم هل تلزمون الناس بفطركم.

فإن كنتم لا تستطيعون ولا تجيزون إلزام الناس بالإفطار عند غروب شمسكم (وذلك لفرق التوقيت بين البلاد) فكيف تلزمونهم بالصوم عند رؤية هلالكم.

\*\* قلت: لكن كثيرا من أهل العلم المعاصرين يقولون بقول المالكية والحنابلة وهو أنه إذا رؤى الهلال في بلد لزم أهل البلاد الأخرى الصيام للأدلة الدالة علي ذلك

\*\* مسألة: هل الفلك معتبر في إثبات الأدلة؟

- يقول القاضي عياض: لم يحك مذهب من المذاهب الصوم بتقدير النجوم والمنازل إذا غم الهلال إلا عن مطرف بن عبد الله بن الشخير وهو من كبار التابعين.

قال ابن سيرين: وليته لم يفعل.

\* قلت: منع أهل العلم إثبات أوائل الشهور العربية بالفلك وتقدير النجوم ومنازلها من أجل التقديم والتأخير في إثبات أوائل الشهور.

\* قال شيخ الإسلام رحمه الله في مجموع الفتاوي - ج٦ ص/٩٠٠:

واتفق أهل الحساب العقلاء على أن معرفة ظهور الهلال لا يضبط بالحساب ضبطاً تاماً قط ؛ ولذلك لم يتكلم فيه حذاق الحساب بل أنكروه، وإنما تكلم فيه قوم من متأخر يهم تقريباً ، وذلك ضلال عن دين الله وتغيير له شبيه بضلال اليهود والنصارى عما أمروا به من الهلال إلي غاية الشمس وقت اجتماع القرصين الذي هو الإستسرار وليس بالشهور الهلالية .

وقد ثبت في الصحيحين عن عمر رضي الله عنه عن النبي ﷺ أنه قال:

" إنا أمة أمية ، لا نكتب ولا نحسب ، صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته "

فمن أخذ علم الهلال الذي جعله الله مواقيت للناس والحج بالكتاب والحساب فهو فاسد العقل والدين .

- والحاسب إذا صح حسابه فإن أكثر ما يمكنه هو ضبط المسافة التي بين الشمس والقمر وقت الغروب مثلاً ، وهو الذي يسمى بعد القمر عن الشمس ، لكن كونه يُرى لا محالة أولا يُرى بحال لا يعلم بذلك .

فإن (الرؤية) تختلف بعلو الأرض وانخفاضها ، وصفاء الجو وكدره ، وكذلك البصر وحدته ، ودوام التحديق وقصره ، وتصويب التحديق وخطأه، وكثرة المترائين وقلتهم ، وغلظ الهلال ، وقد يُرى وقت الغروب ثم بعد ذلك يزداد بعده عن الشمس فيزداد نوراً ويخلص من الشعاع المانع من رؤيته ؛ فيرى حينئذ .

- كذلك لم يتفقوا علي قوس واحد لرؤيته ، بل اضطربوا فيه كثيراً ولا أصل له ، وإنما مرجعه إلى العادة ، وليس لها ضابط حسابى .

فمنهم من ينقصه عن عشر درجات ، ومنهم من يزيد ؛ وفي الزيادة والنقص أقوال متقابلة وهذا كله إذا فسر الهلال بما طلع في السماء ، وجعل وقت الغيم المطبق شكاً ، أما إذا فسر الهلال بما استهله الناس وأدركوه وظهر لهم وأظهروا الصوت به، أندفع هذا بكل تقدير .

\*\* باب: وجوب تبيت نية الصيام من الليل:

عن حفصة أم المؤمنين رضي الله عنها أن النبي رضي الله عنها أن النبي وابن من لم يبيت الصيام قبل الفجر فلا صيام له " صحيح – رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه

وللدار قطنى والبيهقى بسند صحيح " لا صيام لمن لم يفرضه من الليل "

لا: نافيه للجنس . ومعلوم أن لا النافية تأتى على ثلاثة أوجه:

ا ـ نفى وجود ٢ ـ نفى صحة ٣ ـ نفى كمال

فالواضح هنا أنها نفى وجود . وذلك لأنه فى الأصل ما نوى فما صام .

فالنبي الله في عنه الصيام إلا إذا نوى وبيت من الليل قبل آذان الفجر. فظاهر الحديث أن المقصود هو الصوم الواجب الذي فرضه الله عز وجل على الناس لأن صوم النافلة فلا يشترط له هذا الشرط لأن صاحبه أمير نفسه إن شاء صام وإن شاء أفطر.

- وتبييت النية يكون قبل النوم بعد الرجوع من صلاة التراويح أو بالقيام للسحور قبل الفجر...و هكذا .

\*\* باب: من أكل أو شرب أو جامع ناسياً:

" عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله رضي الله عنه قاكل أو شرب فايم فاكل أو شرب فايتم صومه فإنما أطعمه الله وسقاه " متفق عليه

وللحاكم " من أفطر في رمضان ناسياً فلا قضاء عليه ولا كفارة " حسن – الإرواء ٩٣٨. قلت: معلوم أن المفطرات ثلاث: طعام وشراب وجماع.

فالحديث الأول يدل على الطعام والشراب. والثاني يدل على الجماع.

فقوله في الحديث الثاني: " من أفطر في رمضان ناسياً ": يعنى بطعام أو شراب أو جماع لأنه لم يتعمد ما حرمه الله عليه: فلا قضاء عليه ولا كفارة.

والنسيان: يقع من أفضل الناس وهم الرسل والأنبياء لقوله والله النا بشر أنسى كما تنسون وستأتي إن شاء الله هذه المسألة مفصلة في (باب ٢٦: الصائم إذا أكل أو شرب ناسياً) \*\* صيام يوم الشك:

- قبل أن أتكلم عن صيام يوم الشك ، لا بد من ذكر حديثين مهمين في هذه المسألة وهما: 1-عن أبى هريرة رضي الله عنه أن النبي على قال "لا يتقدمن أحدكم رمضان بصوم يوم أو يومين ، إلا أن يكون رجل كان يصوم صومه فليصم ذلك اليوم" البخاري ١٩١١ واللفظ له. ٢-عن عمار بن ياسر رضي الله عنهما قال" من صام اليوم الذي يشك فيه فقد عصى أبا القاسم على صحيح - أبو داود ٢٣٣٤ - الترمذي ٢٨٦ - ابن ماجه ١٦٤٥.

وقد علقه الإمام البخاري رحمه الله في الباب.

\* أقول: في هذين الحديثين يريد النبي رضي أن يميز بين العبادات والعادات، ويريد أن يميز بين فروض العبادات ونوافلها، ليحصل الفرق بين هذا وذاك.

لذا: فإنه ﷺ نهى عن تقدم شهر رمضان بصيام يوم أو يومين أو نحو ذلك إلا من كان له صوم عادة كصيام يوم الاثنين أو الخميس فيندب له صيام ذلك اليوم.

هذا القول قال به غالب أهل العلم في شرح هذا الحديث.

\* لكنني أقول: أنا ما فهمت من هذا الحديث إلا ما فهمه الإمام البخاري رحمه الله ،والذي فهمه الإمام البخاري رحمه الله من هذا الحديث ،وفهمته أنا هو:

أولاً: صيام يوم الشك ثبت النهى عن صيامه ،بحديث عمار بن ياسر رضي الله عنهما الذي أوردته آنفاً.

\* فما هو يوم الشك؟

يوم الشك هو اليوم الذي يوافق ٣٠من شعبان.

يعنى: يوم 7 م شعبان يجب أن يتم رؤية هلال شهر رمضان ،فيكون يوم ٣٠ شعبان هو المتمم لشهر شعبان ،أو أن يكون هو اليوم الأول من شهر رمضان ويكون شعبان ٢٩ يوم فقط - في هذا اليوم وهو يوم رؤية شهر رمضان كان الجو مملوء بالمطر أو الغبرة الترابية أو الظلمة .فحينئذ يتحير الناس .هل باكر هو أول شهر رمضان أم أنه اليوم الثلاثين المتمم لشهر شعبان؟

فالناس بهذا يشكون في هذا اليوم .هل هو أول يوم من أيام رمضان فيصبحوا صائمين،أم أنه المتمم للثلاثين من شعبان فلا يصوموا؟.

فحديث عمار بن ياسر رضي الله عنهما نهى فيه النبي عن صيام ذلك اليوم . أما حديث أبى هريرة الذي ذكرته في بداية هذا الباب ولفظه:

"لا يتقدمن أحدكم رمضان بصوم يوم أو يومين ، إلا أن يكون رجل كان يصوم صومه فليصم ذلك اليوم"

ففي هذا الحديث نهى النبي رضان نصوم قبل شهر رمضان بيوم أو يومين يعنى: نهى أن نصوم يوم ٢٨ شعبان و ٢٩ شعبان و ٣٠ شعبان.

إلا رجل كان من عادته طيلة العام أن يصوم يوم الاثنين ويوم الخميس والثلاث أيام البيض من كل شهر ثم وافق يوم ٢٩ شعبان أو ٣٠ شعبان يوماً من هذه الأيام التي يصومها على مدار السنة. فهذا الرجل يجوز له أن يصوم يوم ٢٩ شعبان أو يوم ٣٠ شعبان.

فهذا ما يفهم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

\* ولكن السؤال: حديث أبى هريرة فيه جواز صيام هذا اليوم ويمكن أن يكون هذا اليوم يوم الشك ، وحديث عمار بن ياسر فيه تحريم صوم هذا اليوم لأنه يمكن أن يكون يوم الشك.

\* فما هو قول أهل العلم في هذه المسألة؟

- منهم من ضعف حديث عمار بن ياسر، ولم يقولوا بمقتضاه، وقالوا بالعمل بحديث أبى هريرة فقط

- ومنهم من قال: النهى عن صوم يوم الشك ثابت بحديث عمار بن ياسر، لكن يجوز صومه لمن كان عليه صوم قضاء لكن قد تضايق عليه وقته ، ولم يكن لديه إلا يوم أو يومين حتى يأتي بصيام وقضاء ما عليه قبل رمضان. فيجوز له صيامه.

أو عليه صيام نذر ،فيجوز له أن يصوم هذا النذر،لأن هذا الصوم متعلق بسبب وهو النذر فلا بد من الوفاء بهذا النذر وصيام ذلك اليوم.

أما غير ذلك من مطلق الصيام فأقل ما فيه هو الكراهة، يعنى: صيام هذا اليوم فيكره صومه. فهذا الذي قاله أهل العلم أن الأمر في الحديث للإباحة وليس للاستحباب ولا الوجوب.

\* والسؤال:

- إذا تعارض النهى مع الإباحة ، فأيهما يقدم ويعمل به ؟

وهذا هو الذي فهمه الإمام البخاري رحمه الله في هذه المسألة ، وهذا هو الذي فهمته كذلك بتوفيق الله عز وجل في هذه المسألة. ولذلك: فالذي يدلك على فهم الإمام البخاري رحمه الله لهذه المسألة على هذا الوجه هو أنه أورد لفظ الحديث بهذه الصفة وهي:

قوله ﷺ" لا يتقدمن أحدكم رمضان بصوم يوم أو يومين ..الخ الحديث" فقوله: لا: الناهية.

قوله: يتقدمن: فعل مضارع ، والنون: نون التوكيد.

إذن فالمعنى هو: نهى النبي رفي الصيام قبل شهر رمضان بيوم أو يومين ، وأكد هذا النهى بنون التوكيد كما في هذه الرواية.

إذن: فهو نهى مؤكد وليس نهى فقط، ولذلك: فإن هذا النهى المؤكد بنون التوكيد،إذا جاء مقابله أمر للإباحة، مع مخالفة الصائم لأمر النبي الله بعدم الصوم في هذا اليوم، دل ذلك على تقديم الحظر والنهى على الإباحة والجواز وهو صيام هذا اليوم، وإن كان صومه مباح. ولذلك: أتى الإمام البخاري رحمه الله بلفظ الحديث على هذا النحو ولم يأت به كالروايات الأخرى التي عند الإمام مسلم، ولا التي في السنن.

وهذا هو الذي فهمه رحمه الله من لفظ الرواية،مع رواية عمار بن ياسر رضي الله عنه التي أوردها أصحاب السنن في هذه المسألة. وهذا الذي فهمه الإمام البخاري رحمه الله من هذه المسألة يرد على الذين قالوا بجواز الصوم قبل شهر رمضان بيوم أو يومين صيام عادة. يعنى صوم يوم الاثنين والخميس، أو صوم أيام البيض التي في سرر الشهر ...وهكذا.

\* ولذلك فإنه يترجح قول من قال بجواز صيامه لمن كان عليه صياماً واجباً من رمضان الماضي مثلاً،أو صيام نذر...وهكذا.

والذي يوضح هذه المسألة توضيحاً بيناً هو:

"نهى النبي ﷺ عن صوم يومين: يوم الفطر ،ويوم النحر" البخاري \ ١٩٩١ مسلم \ ٢٧٨ \* والسؤال كذلك:

- لو وافق يوم عيد الفطر،أو يوم النحر صيام عادة للإنسان ، مثلاً صادف يوم الفطر أو يوم الأضحى يوم الاثنين أو يوم الخميس. هل يجوز للإنسان أن يصوم هذا اليوم؟

الصحيح: أنه لا يجوز بحال من الأحوال صيام هذين اليومين ، وذلك لأن صيامهما حرام لنهى النبي عن صيامهما، حتى ولو وافق صيامهما يوم أثنين أو خميس وهو صوم عادة.

كذلك: فالصوم قبل شهر رمضان بيوم أو يومين ،يحرم صيامهما،حتى لو كان صيامهما صوم عادة، وذلك لأنه يدخل في صيامهما يوم الشك ، وهو منهى عن صيامه.

ومثل هذه النصوص كثيرة، وسيأتي شرحها إن شاء الله تعالى في مواضعها.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

## ١٢ - بَاب: شَهَرًا عِيدٍ لا يَنْقُصَان

قَالَ أَبُو عَبْد اللَّهِ: قَالَ إِسْحَاقُ: وَإِنْ كَانَ نَاقِصًا فَهُو تَمَامٌ، وَقَالَ مُحَمَّدٌ: لا يَجْتَمِعَانِ كِلاهُمَا نَاقَصٌ مُنَالًا مُحَمَّدٌ: لا يَجْتَمِعَانِ كِلاهُمَا نَاقَصٌ مُنَالًا مُعَالًا مُحَمَّدٌ: لا يَجْتَمِعَانِ كِلاهُمَا لَعُلَالًا مُعَالًا مُعَمَّدًا لا يَجْتَمِعَانِ كِلاهُمًا لَا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعْلَى مُعَالًا مُعْلَى مُعَالًا مُعْلِمًا مُعَالًا مُعْلَالًا مُعْلَالًا مُعْلَالًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِعًا مُعِلًا مُعْلِمًا عُلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا

[ ١٩١٢] حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ، حَدَّثَنَا مُعْتَمِرٌ، قَالَ: سَمِعْتُ إِسْحَاقَ بْنَ سُويَدٍ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي بَكْرَةَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ النَّبِيِّ عَنْ أَبِيهِ وَحَدَّثَنِي مُسَدَّدٌ، حَدَّثَنَا مُعْتَمِرٌ، عَنْ خَالِدٍ الْحَذَّاءِ، قَالَ: أَخْبَرَنِي بَكْرَةَ، عَنْ أَبِيهِ وَحَدَّثَنِي مُسَدَّدٌ، حَدَّثَنَا مُعْتَمِرٌ، عَنْ خَالِدٍ الْحَذَّاءِ، قَالَ: الْمُعْرَنِي عَنْ أَبِيهِ وَحَدَّثَنِي مُسَدَّدٌ، حَدَّثَنَا مُعْتَمِرٌ، عَنْ خَالِدٍ الْحَذَّاءِ، قَالَ: " شَهْرَانِ لا يَنْقُصانِ: عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ أَبِي بَكْرَةَ، عَنْ أَبِيهِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: " شَهْرَانِ لا يَنْقُصانِ: شَهْرَانِ لا يَنْقُصانِ: شَهْرَا عِيدٍ رَمَضَانُ، وَذُو الْحَجَّةِ "

#### \*\*قلت :

- رحم الله أبو عبد الله الإمام البخاري رحمة واسعة ، فقد أشار بالباب السابق إلى هذا الباب بإيراده حديثي أم سلمة وأنس رضي الله عنهما بلفظ "إن الشهر يكون تسعة وعشرين يوماً "وقوله "إن الشهر يكون تسعاً وعشرين" والمعنى: أن الشهر لا ينقص عن تسع وعشرين يوماً يعنى: في عدد الأيام والليالي،

ومقصوده: لا تحسبوا حساب الشهور على ثمان وعشرين أو سبع وعشرين...وهكذا بالناقص،ولكن الشهر يكون تسعاً وعشرين أو ثلاثين،فلا تزيدوا على الثلاثين،ولا تنقصوا عن تسع وعشرين.

وهذا ما وضحته رواية الإمام النسائي رحمه الله عن أبي هريرة بلفظ:

"الشهر يكون تسعة وعشرين،ويكون ثلاثين، فإذا رأيتموه فصوموا،وإذا رأيتموه فأفطروا،فإن غم عليكم فأكملوا العدة" صحيح / ٣١٣٨

وحديث الباب بعده بلفظ "الشهر هكذا وهكذا. يعنى: مرة تسعة وعشرين، ومرة ثلاثين".

وقد خصهما النبي ﷺ بالذكر للآتى:

- أن شهر رمضان خص بالصيام، وهذا الشهر لا يشرع صيامه إلا برؤية هلاله، ولا ينقضي صيامه إلا برؤية هلال شهر شوال، فإن لم تتم رؤية هلال شوال فاقدروا له وأكملوا العدة والتقدير لا ينقص عن تسع وعشرين يوماً وليلة ، حتى وإن أخطأتم في تقديره في أول الشهر بمعنى: أننا في آخر شهر شعبان قد طالعنا رؤية هلال شهر رمضان فغم علينا فقدرنا له ثم صمنا شهر رمضان ثم في نهاية شهر رمضان طالعنا رؤية هلال شهر شوال فوجدنا أننا قد صمنا شهر رمضان ٨٢ يوم فقط ، إذن فقد أخطأنا في عدة شعبان . فما حل هذه المسألة؟ حلها : أن نصوم رمضان ٢٩ يوماً ،لقول النبي الشهر اعيد لا ينقصان اليعنى :لا ينقصان عن ٢٩ يوماً ،فيكون شهر رمضان حتى يتم لنا الصيام ٢٩ يوماً ،فيكون شهر رمضان حتى يتم لنا الصيام ٢٩ يوماً ،فيكون شهر رمضان قد كملت عدته.

\*\* كذلك: شهر ذي الحجة، لا بد من التقدير له إن غم هلاله علينا ،وهذا التقدير لا بد وأن يكون أقل أيام الشهر ٢٩ يوماً وليس ٢٨ يوماً حتى يكون الشهر قد كملت عدته.

لقوله على الشهرا عيد لا ينقصان ال يعنى: لا ينقصان عن ٢٩ يوماً.

ويؤيد ذلك ما رواه الإمام النسائي في السنن عن عائشة رضي الله عنها قالت " أقسم رسول الله يران الله على نسائه شهراً فلبث تسعاً وعشرين فقلت :أليس قد كنت آليت

شهراً، فعددت الأيام تسعاً وعشرين ، فقال رسول الله على الشهر تسع وعشرون "

ففي هذه الأحاديث إثبات أن الشهر ٢٩ يوماً لا يقل عن ذلك ، لكن يمكن أن يزيد في بعض الشهور دون بعض، حتى إن الوحي ليؤكد ذلك كله بقوله السائل التنهيز تاني جبريل عليه السلام فقال: الشهر تسع وعشرون يوما "يعنى: أن الشهر لا ينقص عن ٢٩ يوماً بحال من الأحوال، ولذلك قال الشهر تسع عليكم فاقدروا له "، وقوله "فأكملوا العدة ثلاثين"...و هكذا

\* ولذلك: فقد أشار الإمام البخاري رحمه الله إلى هذه المسألة في هذا الباب، والباب قبله، والباب بعده. فرحمه الله واسعة من محدث فقهياً كبيراً في العلم والفهم والقدر.

أما جمع الحافظ رحمه الله لأقوال أهل العلم في هذه المسألة فهو بعيد عن مقصود الإمام البخاري رحمه الله كما أثبت آنفاً.

والله تعالى أعلم .

# ١٣ - بَابِ: قَوْلُ النَّبِيِّ ﷺ: لا نَكْتُبُ وَلا نَحْسُبُ

[١٩١٣] حَدَّثَنَا آدَمُ، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، حَدَّثَنَا الاسْوَدُ بْنُ قَيْسٍ، حَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ عَمْرٍو، أَنَّهُ سَمِعَ ابْنَ عُمْرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ أَنَّهُ قَالَ: " إِنَّا أُمَّةٌ أُمِّيَّةٌ، لا نَكْتُبُ وَلا نَحْسُبُ الشَّهْرُ هَكَذَا عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ أَنَّهُ قَالَ: " إِنَّا أُمَّةٌ أُمِيَّةٌ، لا نَكْتُبُ وَلا نَحْسُبُ الشَّهْرُ هَكَذَا عُمْرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهِ مَرَّةً تِسْعَةً وَعِشْرينَ، وَمَرَّةً ثَلاثِينَ

\*\* ـ قال الحافظ رحمه الله : قوله ﷺ: (إنا) أي العرب .

(أمة) جماعة الناس الذين يربط بينهم الدين والدولة والعادات والتقاليد...وهكذا .

(أمية) بلفظ النسب إلى الأم. أراد أمة العرب لأنها لا تكتب أو منسوب إلى الأمهات ، أي : على أصل ولادة أمهم، أو منسوب إلى الأم، لأن المرأة هذه صفتها غالبا . وقيل : منسوبون إلى أم القرى .

قوله: (لا نكتب ولا نحسب) هذا معنى وتفسير لقوله (أمية) وقيل للعرب أميون: لأن الكتابة كانت فيهم عزيزة. قال الله تعالى (هو الذي بعث في الأميين رسولاً منهم) يعنى ذلك أنه كان فيهم من يكتب ويحسب.

- والمراد بالحساب هنا: حساب النجوم وتسييرها ،ولم يكونوا يعرفون من ذلك أيضاً إلا النذر اليسير، فعلق الحكم بالصوم وغيره بالرؤية لرفع الحرج عنهم في معاناة حساب التسيير،واستمر الحكم في الصوم ،ولو حدث بعدهم من يعرف ذلك.

- قلت: بل ظاهر السياق يشعر بنفي تعليق الحكم بالحساب أصلاً ، ويوضحه قوله في الحديث الماضي "فإن غم عليكم فأكملوا العدة ثلاثين" ولم يقل: فسلوا أهل الحساب.
  - \* إذن: فالرؤية المعتبرة لأمور وأحكام الشرع هي الرؤية الهلالية الشرعية، وليس حساب النجوم والأفلاك الشمسية.
- \* وقد بين ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله فقال: قال الله تعالى (يسألونك عن الأهلة،قل هي مواقيت للناس والحج) في هذه الآية: أخبر الحق سبحانه وتعالى أن الأهلة مواقيت للناس، وهذا عام في جميع أمورهم، وخص الحج بالذكر تمييزاً له، ولأن الحج تشهده الملائكة

وغيرهم، ولأنه يكون في آخر شهور الحول، فيكون علماً على الحول، كما أن الهلال علم على الشهر ، ولهذا يسمون الحول حجة فيقولون: له سبعون حجة، وأقمنا خمس حجج، فجعل الله الأهلة مواقيت للناس في الأحكام الثابتة بالشرع ابتداء، أو سبباً من العبادة ، وللأحكام التي تثبت بشروط العبد فما ثبت من المؤقتات بشرع أو شرط فالهلال ميقات له ، وهذا يدخل فيه الصيام والحج ، ومدة الإيلاء ، والعدة، وصوم الكفارة . وهذه الخمسة في القرآن ، قال الله تعالى (شهر رمضان) ،

\*وقال تعالى (الحج أشهر معلومات) وقال تعالى (للذين يؤلون من نسائهم تربص أربعة أشهر) وقال تعالى (فصيام شهرين متتابعين) و قوله تعالى (فسيحوا في الأرض أربعة أشهر). وكذلك صوم النذر وغيره، وكذلك الشروط من الأعمال المتعلقة بالثمن،ودين المسلم، والزكاة، والجزية والعقل،والخيار،والأيمان،وأجل الصداق، والصلح عن القصاص وسائر ما يؤجل من دين وعقد وغيرهما قال تعالى (والقمر قدرناه منازل حتى عاد كالعرجون القديم) الآية.

\*\*وقال تعالى (هو الذي جعل الشمس ضياء والقمر نوراً وقدره منازل لتعلموا عدد السنين والحساب ،ما خلق الله ذلك إلا بالحق) الآية.

\* فقوله سبحانه وتعالى (لتعلموا) متعلق بقوله (وقدره) لا بجعل، لأن كون هذا ضياء وهذا نوراً لا تأثير له في معرفة عدد السنين والحساب، وإنما يؤثر في ذلك انتقالهما من برج إلى برج، ولأن الشمس لم يعلق لنا بها حساب شهر ، ولا سنة، وإنما علق ذلك بالهلال. كما دلت عليه تلك الآية، ولأنه سبحانه قال: (إن عدة الشهور عند الله أثنا عشر شهراً في كتاب الله يوم خلق السموات والأرض منها أربعة حرم) فأخبر سبحانه أن الشهور معدودة أثنا عشر، والشهر هلالي بالاضطرار، فعلم أن كل واحد منها معروف بالهلال.

وقد بلغني أن الشرائع قبلنا أيضاً إنما علقت الأحكام بالأهلة ،وإنما بدل من بدل من أتباعهم، كما يفعله اليهود في اجتماع القرصين ،وفى جعل بعض أعيادهم بحساب السنة الشمسية، وكما تفعله النصارى في صومها حيث تراعى الاجتماع القريب من أول السنة الشمسية، وتجعل سائر أعيادهم دائرة على السنة الشمسية بحيث الحوادث التي كانت للمسيح، وكما يفعله الصابئة والمجوس وغيرهم من المشركين في اصطلاحات لهم ،فإن منهم من يعتبر بالسنة الشمسية فقط ،ولهم اصطلاحات في عدد شهورها ،لأنها وإن كانت طبيعية فشهرها عددي وضعي ،ومنهم من يعتبر القمرية لكن يعتبر اجتماع القرصين ، وما جاءت به الشريعة هو أكمل الأمور وأحسنها وأبينها وأصحها وأبعدها من الاضطراب، وذلك:أن الهلال أمر مشهود مرئي بالأبصار ، ومن أصح المعلومات ما شو هد بالأبصار ، ولهذا سموه هلالاً ، لأن هذه المادة تدل

على الظهور والبيان إما سمعاً وإما بصراً كما يقال: أهل بالعمرة \_ وأهل بالذبيحة لغير الله إذا رفع صوته، ويقال لوقع المطر: الهلل.

ويقال: استهل الجنين إذا خرج صارخاً ، ويقال: تهلل وجهه إذا استنار وأضاء.

#### \* إذن فالمقصود:

- أن المواقيت حددت بأمر ظاهر بين يشترك فيه الناس ،ولا يشرك الهلال في ذلك شيء ،فإن اجتماع الشمس والقمر الذي هو تحاذيهما الكائن قبل الهلال أمر خفي لا يعرف إلا بحساب ينفرد به بعض الناس ، مع تعب وتضييع زمان كثير ، واشتغال عما يغنى الناس ، وما لابد له منه ، وربما وقع فيه الغلط والاختلاف ، فالذي جاءت به شريعتنا أكمل الأمور ، لأنه وقت الشهر بأمر طبيعي ظاهر عام يدرك بالأبصار ، فلا يضل أحد عن دينه ، ولا يشغله مراعاته عن شيء من مصالحه ، ولا يدخل بسببه فيما لا يعنيه ، ولا يكون طريقاً إلى التلبيس في دين الله كما يفعل بعض علماء أهل الملل بمللهم.

باختصار حجموع الفتاوى حجه ٢ من ١٣٤ الى ١٣٩

#### \* أما حديث الباب ففيه:

" الشهر هكذا وهكذا " يعنى : مرة تسعة وعشرين ومره ثلاثين. الحديث بهذا اللفظ أورده الإمام البخاري رحمه الله مختصراً، لكن رواه الإمام مسلم رحمه الله تاماً من طريق أبن المثنى بلفظ " إنا أمة أمية ، لا نكتب ولا نحسب ، الشهر: هكذا وهكذا وهكذا ، وعقد الإبهام في الثالثة، والشهر : هكذا وهكذا وهكذا "يعنى :تمام الثلاثين " مسلم/١٠٨٠

ففيه: أن النبي روماً وعلى الشهر تسعه وعشرين يوماً، ومرة جعله ثلاثين يوماً ولم يثبت أن جعله ثمان وعشرين يوماً ، بل أمر إن غم علينا أن نتم ثلاثين وليس تسعة وعشرين. وقد وضحت هذه المسألة في الباب الماضي.

## ٤ - باب: لايتقدَّمُ رَمضانَ بِصورْم يَوْم وَلا يَوْمَيْنِ

[ 1914] حَدَّثَنَا مُسْلِمُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، حَدَّثَنَا هِشَامٌ، حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ أَبِي كَثِيرٍ، عَنْ أَبِي سَلَمَةَ، عَنْ أَبِي سَلَمَةَ، عَنْ أَبِي سَلَمَةَ عَنْ أَبِي سَلَمَةَ عَنْ أَبِي سَلَمَةَ عَنْ أَبِي سَلَمَةَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: " لا يَتَقَدَّمَنَ أَحَدُكُمْ رَمَضَانَ بِصَوْمٍ يَوْمٍ أَوْ يَوْمِ أَوْ يَوْمَيْن، إلا أَنْ يَكُونَ رَجُلٌ كَانَ يَصُومُ صَوْمَهُ فَلْيَصِمُ ذَلكَ الْيَوْمَ

#### \*\* قلت .

\* قد قدمت شرح هذه المسألة بالتفصيل في (باب ١١)عند الكلام على صوم يوم الشك، وقلت أن النهى هنا مؤكد بنون التوكيد ،فهو نهى مؤكد بالمنع من الصيام قبل شهر رمضان بيوم أو يومين ، كذلك حديث أبى هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: " إذا انتصف شعبان فلا تصوموا" صحيح \_ أبو داود /٢٣٣٧.

- قال أهل العلم: يكره الصوم من السادس عشر من شعبان إلى أن يبقى يومان ، فإذا بقى يومان صار الصوم حراماً. لهذا الحديث. ولذا قال الحافظ رحمه الله:

قوله: " لا يتقدم رمضان بصوم يوم ولا يومين" أي: لا يتقدم رمضان بصوم يوم يعد منه بقصد الاحتياط له، فإن صومه مرتبط بالرؤية فلا حاجة إلى التكلف.

وهذا الذي قاله الحافظ يفهم منه أن هذا الصوم محظور من أجل يوم الشك ،حتى وإن كان على سبيل الاحتياط لاحتمال أن يكون هذا اليوم من رمضان ، ففي هذه الحالة يحرم صومه كذلك، كما قلت سابقاً ،فإنه يقدم الحظر على الإباحة في الحكم إذا تعارضا . والله تعالى أعلم.

\_\_\_\_\_

## ٥١ - بَاب: قَوْل اللَّهِ جَلَّ ذِكْرُهُ:

﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصِّيَامِ الرَّفَتُ إِلَى نِسَائِكُمْ هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسٌ لَهُنَ لِبَاسٌ لَهُنَ فَاللَّهُ أَنَّكُمْ كُنتُمْ اللَّهُ لَكُمْ ﴿ اللَّهُ لَكُمْ فَالَانَ بَاشِرُوهُنَ وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ ﴾ [1910] حَدَّثَنَا عُبَيْدُ اللَّهِ بْنُ مُوسَى، عَنْ إِسْرَائِيلَ، عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ، عَنْ الْبَرَاءِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " كَانَ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ عَيُهِ إِذَا كَانَ الرَّجُلُ صَائِمًا فَحَضَرَ الافْطَارُ فَنَامَ قَبْلَ أَنْ يُفْطِرَ، عَنْ أَبُي لَيْنَتُهُ وَلا يَوْمَهُ حَتَّى يُمسِيَ "، وَإِنَّ قَيْسَ بْنَ صِرِمَةَ الانْصَارِيَّ كَانَ صَائِمًا، فَلَمَّا حَضَرَ الافْطَارُ أَنِي مَا لِمَا اللَّهُ عَلْمَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَيْنَاهُ، فَقَالَ لَهَا: أَعِنْدِكِ طَعَامٌ؟ قَالَتُ : خَيْبَةً لَكَ، فَلَمَا النَّعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَيْنَاهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

﴿ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الأَسْوَدِ ﴾

\*\* قال الحافظ رحمه الله: المراد بهذه الترجمة بيان ما كان الحال عليه قبل نزول هذه الآية، ولما كانت هذه الآية منزلة على أسباب تتعلق بالصيام عجل بها المصنف ، وقد تعرض لها في التفسير أيضاً كما سيأتي .

\*ويؤخذ من حاصل ما استقر عليه الحال من سبب نزولها ابتداء مشروعية السحور، وهو المقصود في هذا المكان لأنه جعل هذه الترجمة مقدمة لأبواب السحور.

\*\* قلت: قد أخرج أبو داود في السنن، والإمام احمد في المسند، وغيرهما عن معاذ بن جبل رضي الله عنه قال: " أحيلت الصلاة ثلاثة أحوال ، وأحيل الصيام ثلاثة أحوال ....حتى قال:

- وأما أحوال الصيام فإن رسول الله وصلى الله وصلى الله وصلى المدينة ، فجعل يصوم من كل شهر ثلاثة أيام وصام عاشوراء ،ثم إن فرض عليه الصيام ، وأنزل الله تعالى: (يا أيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون) إلى قوله (وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين) فكان من شاء صام ، ومن شاء أطعم مسكيناً . فأجزأ ذلك عنه .ثم إن الله عز وجل أنزل الآية الآخرة (شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن) إلى قوله (فمن شهد منكم الشهر فليصمه) فأثبت الله صيامه على المقيم الصحيح ، ورخص فيه للمريض والمسافر ، وثبت الإطعام للكبير الذي لا يستطيع الصيام . فهذان حالان .

قال: وكانوا يأكلون ويشربون ويأتون النساء ما لم يناموا ، فإذا ناموا امتنعوا ، ثم إن رجلاً من الأنصار يقال له صرمة كان يعمل صائماً حتى أمسى ، فجاء إلى أهله فصلى العشاء ثم نام فلم يأكل ولم يشرب حتى أصبح ، فأصبح صائماً فرآه رسول الله وقد جهد جهداً شديداً فقال: " ما لي أراك جهدت جهداً شديداً" فقال يا رسول الله :إني عملت أمس فجئت حين جئت فألقيت نفسى فنمت ، فأصبحت حين أصبحت صائماً.

قال: وكان عمر قد أصاب من النساء بعدما نام، فأتى النبي في فذكر له ذلك، فأنزل الله عز وجل " أحل لكم ليلة الصيام الرفث إلى نسائكم" إلى قوله " ثم أتموا الصيام إلى الليل". صحيح \_ أبو داود /٧٠٥، أحمد (٥-٢٤٦)

- \*\* ففي هذا الحديث:أن أول ما فرض صوم عاشوراء، ثم فرض صوم شهر رمضان على التخيير، ثم فرض صوم شهر رمضان على التعيين، وهذه الأبواب هي:
  - صوم رمضان على التخيير فسيأتي في (باب ٣٩ وعلى الذين يطيقونه فدية)
  - صوم رمضان على التعيين فسيأتي في (باب ١٤: الحائض تترك الصوم والصلاة) و( باب٢٤ من مات وعليه صوم).
- كذلك: في هذا الحديث تظهر الحكمة من التشريع المرحلي للصيام وهى: أن الصوم فيه نوع من المشقة على النفوس ، فدرج التشريع فيه شيئاً فشيئاً ، لأن كل شيء يشق على النفوس فالله عز وجل بحكمته ورحمته يلزم العباد به شيئاً فشيئاً ، ونظير ذلك التدرج في تحريم الخمر أما قوله: فذكر ذلك للنبي فنزلت هذه الآية (أحل لكم ليلة الصيام الرفث إلى نسائكم) ففرحوا بها فرحا شديدا.
  - قال الحافظ: لما صار الرفث وهو هنا الجماع حلالاً بعد أن كان حراماً ، كان الأكل والشرب بطريق الأولى حلالاً. فلذلك فرحوا بنزولها فرحاً شديداً وفهموا منها الرخصة.

## ١٦- بَاب: قَول اللَّهِ تَعَالَى:

وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ أَتِمُّوا الصِّيَامَ إِلَى اللَّيْل، فِيهِ الْبَرَاءُ، عَن النَّبِيِّ عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الْمُعْرِيقِ الْمُعْرِيقِ الْمُعْرِيقِ الْمُعْرِيقُ الْمُعْرَاقُ مَا الْمُعْرِيقُ الْمُعْرِيقُ الْمُعْرِيقُ الْمُعْرِيقُ الْمُعْرَاقُ الْمُعْرِيقُ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِيقُ الْمُعْرِيقُ الْمُعْرِيقُ الْمُعْرَاقُ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِيقُ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِيقُ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِقِ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِقِ الْمُعْرِقُ ا

[1917] حَدَّثَنَا حَجَّاجُ بِنُ مِنْهَالٍ، حَدَّثَنَا هُشَيْمٌ، قَالَ: أَخْبَرنِي حُصَيْنُ بِنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ، عَنِ الشَّعْبِيِّ، عَنْ عَدِيٍّ بِنِ حَاتِمٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " لَمَّا نَزلَت ْ: حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ الشَّعْبِيِّ، عَنْ عَدِيٍّ بِنِ حَاتِمٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " لَمَّا نَزلَت ْ: حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الأَسْوَدِ، عَمَدْتُ إِلَى عِقَالٍ أَسُودَ وَإِلَى عِقَالٍ أَبْيَضَ، فَجَعَلْتُهُمَا تَحْتَ وِسَادَتِي، فَجَعَلْتُهُمَا الْخَيْطِ الأَسْوَدِ، عَمَدْتُ إِلَى عِقَالٍ أَسُودَ وَإِلَى عِقَالٍ أَبْيَضَ، فَجَعَلْتُهُمَا تَحْتَ وِسَادَتِي، فَجَعَلْتُ أَنْظُرُ فِي اللَّيْلِ فَلا يَسْتَبِينُ لِي، فَغَدَوْتُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ عِلَى اللَّيْلِ فَذَكَرْتُ لَهُ ذَلِكَ، فَقَالَ: إِنَّمَا ذَلِكَ سَوَادُ اللَّيْلِ وَبَيَاضُ النَّهَارِ "

[191۷] حَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ أَبِي مَرْيَمَ، حَدَّثَنَا ابْنُ أَبِي حَازِمٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ سَهِلْ بْنِ سَعْدِ. ح
حَدَّثَنِي سَعِيدُ بْنُ أَبِي مَرْيْمَ، حَدَّثَنَا أَبُو غَسَّانَ مُحَمَّدُ بْنُ مُطَرِّفٍ، قَالَ: حَدَّثَنِي أَبُو حَازِمٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدٍ، قَالَ: " أُنْزِلَتْ: وكُلُوا وَاشْرِبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الأَسْوَدِ، ولَمْ يَنْزِلْ مِنَ الْفَجْرِ، فَكَانَ رِجَالٌ إِذَا أَرَادُوا الصَوَّوْمَ رَبَطَ أَحَدُهُمْ فِي رِجْلِهِ الْخَيْطَ الابْيَضَ وَالْخَيْطَ الابْيَضَ اللَّهُ بَعْدُ مِنَ الْفَجْرِ، فَعَلِمُوا أَنَّهُ وَالْخَيْطَ الاسُودَ، ولَمْ يَزِلْ يَأْكُلُ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُ رُوْيْتُهُمَا، فَأَنْزَلَ اللَّهُ بَعْدُ مِنَ الْفَجْرِ، فَعَلِمُوا أَنَّهُ وَالنَّهُمَا، فَأَنْزِلَ اللَّهُ بَعْدُ مِنَ الْفَجْرِ، فَعَلِمُوا أَنَّهُ وَالْخَيْطَ الاسُودَ، ولَمْ يَزِلْ يَأْكُلُ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُ رُوْيْتُهُمَا، فَأَنْزَلَ اللَّهُ بَعْدُ مِنَ الْفَجْرِ، فَعَلِمُوا أَنَّهُ وَالنَّهَارَ "

\*\* قلت.

\* آية الباب هي التكملة للجزء الأول منها التي أوردها الإمام البخاري في الباب الماضي

، فقد ذكر في الباب الماضي الشطر الأول من الآية ، ولم يذكر فيه الطعام والشراب،ولكن ذكر فيه المباشرة يعنى :الجماع ، فيمكن أن يفهم منها على سبيل الحصر ذكر الجماع فقط ويمنعوا من الطعام والشراب ، وهذا ظاهر في قوله تعالى (احل لكم ليلة الصيام الرفث إلي نسائكم ) فهذا يفهم منه أن الله عز وجل أحل الجماع فقط وذلك في ليل الصيام، ثم قال سبحانه آمراً وموضحاً لهذا الرفث بقوله تعالى (فالآن باشروهن وابتغوا ما كتب الله لكم ) ولم يذكر الطعام والشراب في الآية ؟

\*ذكر الطعام والشراب في الشطر الثاني من الآية ، وهى التي أشار إليها في هذا الباب، وأن لفظها يدل على الأمر الذي يدل على الوجوب فقال سبحانه:

يعنى: أن شطر الآية في هذا الباب تشير إلى حديث البراء بن عازب رضي الله عنه وأن ذلك كان في بداية تشريع الصوم ، وحال الإفطار بعد الصوم ، ثم حديثي الباب في حال تناول الطعام والشراب حتى يؤذن للفجر الصادق.

بمعنى: أن إباحة الطعام والشراب والجماع بعدما كان من آذان المغرب إلي آذان العشاء بدون النوم، أصبح من آذان المغرب إلى آذان الفجر الصادق.

وأن هذا في الطعام والشراب فقط ،وهو ما دلت عليه أحاديث البابين.

\*- أما مسألة الجماع والمباشرة المذكورة في الآية فقد وردت عند أبى داود بإسناد صحيح من حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال في قوله تعالى: (يا أيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون) كان الناس على عهد النبي إذا صلوا العتمة حرم عليهم الطعام والشراب والنساء وصاموا إلى القابلة ،فاختان رجل نفسه فجامع امرأته وقد صلى العشاء ولم يفطر،فأراد الله عز وجل أن يجعل ذلك يسراً لمن بقى ،ورخصة ومنفعة فقال سبحانه وتعالى (علم الله أنكم كنتم تختانون أنفسكم )وكان هذا مما نفع الله به الناس ورخص لهم ويسر "صحيح / ٢٣١٣

- أما قصة عمر بن الخطاب رضي الله عنه وإتيانه أهله بعد صلاة العشاء فسياقها نفس سياق رواية أبى داود، وقد أخرجها الإمام ابن جرير الطبري في التفسير بسند صحيح عن أبى هريرة برقم(٢٧/٢) ولذلك: فقد أورد الإمام البخاري رواية البراء بن عازب رضي الله عنه في التفسير ١٦٧/٢) بلفظ: " لما نزل صوم رمضان كانوا لا يقربون النساء رمضان كله، وكان رجال يخونون أنفسهم فأنزل الله (علم الله أنكم كنتم تختانون أنفسكم فتاب عليكم وعفا عنكم).

\*أما حديث الباب ففيه قوله " عمدت إلى عقال اسود وعقال ابيض " :العقال :الخيط السميك بعض الشيء ، والمعنى : جئت بخيط أسود وخيط أبيض وجعلتهما تحت وسادتي ثم قمت فمازلت آكل وأنظر إليهما حتى تميزا في اللون فأمسكت عن الطعام. وهذا الفعل لم يكن هو المقصود من الآية ،ولكن المقصود هو ما وضحه رسول الله على بقوله : " إنما ذلك سواد الليل وبياض النهار"

\* كذلك: في رواية سهل بن سعد رضي الله عنه قوله (ولم يزل يأكل حتى يتبين له رؤيتهما) فما هو الطعام الذي كان يأكله في هذا الوقت من الليل؟ هو السحور من أجل الصيام، فأنزل الله عز وجل بعد (من الفجر) فعلموا أنه إنما يعنى الليل والنهار.
وهذا الشاهد فيه دليل على وجوب السحور.

.\_\_\_\_

# ١٧ - بَابِ: قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: لا يَمْنَعَنَّكُمْ مِنْ سَحُورِكُمْ أَذَانُ بِلالٍ

[1919] حَدَّثَنَا عُبَيْدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، عَنْ أَبِي أُسَامَةَ، عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ، عَنْ نَافِعٍ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ، وَالْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: " أَنَّ بِلالا كَانَ يُؤذِّنُ بِلَيْلٍ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ وَالْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: " أَنَّ بِلالا كَانَ يُؤذِّنُ بِلَيْلٍ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ عَنْهَا: " أَنَّ بِلالا كَانَ يُؤذِّنُ بِلَيْلٍ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ وَلَمْ عَنْهُ وَ اللَّهُ عَنْهُمَا إِلا أَنْ يَرْقَى ذَا، ويَنْزِلَ ذَا

## \*\*\_ قلت:

- بعدما ذكر في البابين الماضيين بعض أحكام الصيام ،أراد أن يؤكد أن الفجر الذي يمسك عنده عن طعام السحور ،هل هو الفجر الكاذب ،أم الفجر الصادق؟

الصحيح: أنه الفجر الصادق الذي أشار إليه النبي رقيب الفجر فجران: فجر يحرم فيه الطعام وتحل فيه الصلاة، وفجر تحرم فيه الصلاة ويحل فيه الطعام صحيح وواه الحاكم والبيهقي – عن ابن عباس – صحيح الجامع/٢٧٩، الصحيحة/٦٩٣.

- فالآذان الأول هو كما في حديث الباب: آذان بلال.
- والآذان الثاني كما في حديث الباب: آذان أبن أم مكتوم.

- وقوله ﷺ: لا يمنعن أحدكم آذان بلال من سحوره ، فإنه يؤذن بليل ليرجع قائمكم ولينبه نائمكم
  - ، وليس الفجر أن يقول هكذا حتى يقول هكذا ، يعترض في أفق السماء" متفق عليه
    - وقوله ﷺ :إن بلالاً يؤذن بليل ،فكلوا واشربوا حتى تسمعوا آذان ابن أم مكتوم " مسلم ٢٠ ٩٠١
  - وقوله على عما في حديث الباب: كلوا واشربوا حتى يؤذن ابن أم مكتوم ، فإنه لا يؤذن حتى يظلع الفجر"
  - فهذه الأحاديث وما في معناها إنما تدل على هذه المسألة ،وأن المقصود بالفجر الذي يحرم فيه الطعام وتحل فيه الصلاة هو الفجر الصادق المستطيل في الأفق.

## ١٨ - بَاب تعجيل السَّحُور

[ ١٩٢٠] حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عُبَيْدِ اللَّهِ، حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ أَبِي حَازِمٍ، عَنْ أَدْرِكَ سَهُلِ بْنِ سَعْدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " كُنْتُ أَتَسَحَّرُ فِي أَهْلِي، ثُمَّ تَكُونُ سُرْعَتِي أَنْ أُدْرِكَ السَّجُودَ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ عَنْهُ،

### \*\*\_ قلت :

- تعجيل الشيء معناه: لا يأتي إلا في آخر الوقت المحدد لفعله ، ويأتي في أوله.

مثل: من نام عن الصلاة ثم أدركها في آخر خمس دقائق من وقتها ، فإن قام وتوضأ وأراد أداء الصلاة قبل خروج وقتها ، أمرناه أن يعجل في الركعة الأولى ، ويعجل هنا بمعنى: لا يطيل في القيام ولا يطيل في الركوع ولا السجود حتى يأتي بالركعة كاملة ثم بعد ذلك يأتي بما بقى من الركعات.

\*\* وهذا ما قصده الإمام البخاري بقوله: (تعجيل السحور) يعنى: أن من السنة حال السحور أن تؤخر طعام السحور حتى يكون قريبا من آذان الفجر ثم تبدأ في تناول طعام السحور وتتعجل في تناوله قبل أن يؤذن الفجر. فهذا معنى: التعجيل. وهذا التعجيل هو في معنى التأخير كما في الأحاديث ومنها:

"عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله في: إنا معشر الأنبياء أمرنا أن نعجل إفطارنا ، ونؤخر سحورنا ، ونضع أيماننا على شمائلنا في الصلاة " صحيح الطبراني \_ صحيح الجامع \ ٢٢٨٦

وقوله ﷺ: تسحروا فإن في السحور بركة " البخاري \ ١٩٢٣

| وهذا الأمر بالسحور هو للاستحباب وليس للوجوب كما سيأتي قي الباب بعد القادم . ************************************ |                                                                            |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|--|
| **********                                                                                                       | وهذا الأمر بالسحور هو للاستحباب وليس للوجوب كما سيأتي في الباب بعد القادم. |  |
|                                                                                                                  | ******                                                                     |  |
|                                                                                                                  |                                                                            |  |
|                                                                                                                  |                                                                            |  |
|                                                                                                                  |                                                                            |  |
|                                                                                                                  |                                                                            |  |
|                                                                                                                  |                                                                            |  |
|                                                                                                                  |                                                                            |  |
|                                                                                                                  |                                                                            |  |
|                                                                                                                  |                                                                            |  |
|                                                                                                                  |                                                                            |  |
|                                                                                                                  |                                                                            |  |
|                                                                                                                  |                                                                            |  |
|                                                                                                                  |                                                                            |  |
|                                                                                                                  |                                                                            |  |
|                                                                                                                  |                                                                            |  |
|                                                                                                                  |                                                                            |  |
|                                                                                                                  |                                                                            |  |
|                                                                                                                  |                                                                            |  |
|                                                                                                                  |                                                                            |  |
| ٤١                                                                                                               | ٤١                                                                         |  |

# ١٩ - بَاب: قَدْر كَمْ بَيْنَ السَّحُور وَصَلاةِ الْفَجْر

[ ١٩٢١] حَدَّثَنَا مُسْلِمُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، حَدَّثَنَا هِشَامٌ، حَدَّثَنَا قَتَادَةُ، عَنْ أَنَسٍ، عَنْ زَيْدِ بْنِ ثَابِتٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " تَسَحَّرْنَا مَعَ النَّبِيِّ فَيُ قَامَ إِلَى الصَّلاةِ، قُلْتُ: كَمْ كَانَ بَيْنَ الأَذَانِ وَالسَّحُورِ؟ قَالَ: قَدْرُ خَمْسِينَ آيَةً "

\*\*\_ قلت:

\*مقصود البخاري رحمه الله هو الإشارة بهذا الباب إلى البابين السابقين وهما : (باب: ١٧) ، (باب: ١٨) وذلك للآتى:

\* ( باب ١ ) وفيه قوله "ولم يكن بين آذانهما إلا أن يرقى ذا وينزل ذا"

هذا هو القدر الذي بين السحور وصلاة الفجر ، وهذا القدر كما في حديث هذا الباب قدر خمسين آية.

أما (باب ١٨) ففيه قوله: "ثم تكون سرعتي أن أدرك السجود مع رسول الله ﷺ "

\*\* قال الحافظ رحمه الله: قوله" أن أدرك السحور"كذا في رواية الكشميهني ،وللنسفي \*\*والجمهور(أن أدرك السجود) وهو الصواب.

ويؤيده: أن في الرواية المتقدمة في (المواقيت) "أن أدرك صلاة الفجر" ٧٧٥، وفي رواية الإسماعيلي "صلاة الصبح". وفي أخرى "صلاة الغداة".

\* ثانيا: في إسراع سهل بن سعد رضي الله عنه دليل على قرب سحور الصحابة رضي الله عنهم من صلاة الفجر، وهذا القرب كان قدر خمسين آية ،أو قدر أن يؤذن بلال فيبدأ الناس في تناول طعام السحور ،ثم ينزل فيصعد عبد الله بن أم مكتوم فيؤذن للصلاة فيكون الناس قد فرغوا من طعام السحور، هذا هو قدر الخمسين آية بين السحور وآذان الفجر الصادق، ثم بداية تحركه من بيته إلى المسجد فلا بد من الإسراع حتى يدرك الصلاة مع النبي على وهذا هو معنى : قدر خمسين آية.

# ٢٠ بَاب: بَرَكَةِ السَّحُورِ مِنْ غَيْرِ إِيجَاب، لأنَّ النَّبيَ ﷺ وَأَصْحَابَهُ وَاصلُوا، وَلَمْ يُذْكَر السَّحُورُ

[ ٢ ٢ ٢] حَدَّتَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ، حَدَّتَنَا جُويَرْيِةُ، عَنْ نَافِعٍ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، " أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ وَاصلَ، فَوَاصلَ النَّاسُ، فَشَقَّ عَلَيْهِمْ، فَنَهَاهُمْ، قَالُوا: إِنَّكَ تُوَاصِلُ، قَالَ: "لَسْتُ كَهَيْنَتِكُمْ، إِنِّي أَظُلُ أُطْعَمُ وَأُسْقَى "

[١٩٢٣] حَدَّثَنَا آدَمُ بْنُ أَبِي إِيَاسٍ، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ صُهَيْب، قَالَ: سَمِعْتُ أَنَسَ بْنَ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: " تَسَحَّرُوا فَإِنَّ فِي السَّحُور بَرَكَةً "

#### \*\* قلت:

- أثر الباب هو حديث ابن عمر في الباب، وسيأتي في ( باب: ٤٨ - الوصال ).

كل الأحاديث التي أتى فيها الأمر بالسحور تدل على الاستحباب وليس على الوجوب مثل:

حديث أنس في الباب بلفظ " تسحروا فإن في السحور بركة "

فلفظ (تسحروا) هذا أمر، وهو يدل في ظاهره على الوجوب.

وقوله: "تسحروا ولو بجرعة من ماء" حسن صحيح ابن حبان انظر صحيح الترغيب\١٠٧١

وقوله: "السحور كله بركة فلا تدعوه ، ولو أن يجرع أحدكم جرعة من ماء، فإن الله عز وجل وملائكته يصلون على المتسحرين" حسن – رواه احمد - صحيح الترغيب ١٠٧٠

وقوله: "فصل ما بين صيامنا وصيام أهل الكتاب أكلة السحر " رواه مسلم /١٠٩٦

فكل هذه الأحاديث التي ورد فيها الأمر بالسحور يقول الإمام البخاري رحمه الله أنها لا تدل على الوجوب يعنى: وجوب السحور، وذلك : لأن النبي على صام وواصل ، وكذلك الصحابة صاموا وواصلوا ولم يتسحروا ولم يأمرهم بالسحور، ولذلك: أورد حديث ابن عمر رضي الله عنهما في الباب ، للدلالة على هذا.

\* ولذا قال ابن المنير رحمه الله:

- إن البخاري لم يترجم على عدم مشروعية السحور،وإنما ترجم على عدم إيجابه،وأخذ من الوصال أن السحور ليس بواجب،وحيث نهاهم النبي على عن الوصال لم يكن على سبيل تحريم الوصال ،وإنما هو نهى إرشاد لتعليله إياه بالشفقة عليهم ،وليس في ذلك إيجاب للسحور،ولما ثبت أن النهى عن الوصال للكراهة ،فضد نهى الكراهة الأمر بالاستحباب،فثبت استحباب السحور.

- \* قوله: "تسحروا فإن في السحور بركة":
- قوله:السحور: هل هي :السنحور أو :السنحور؟
- إن كانت :السَحور:بالفتح،فالمقصود هو الطعام وهو ما يتسحر به.
- إن كانت :السُحور:بالضم: هو الوقت الذي يتسحر فيه و يأكل ،وهو الوقت قبل آذان الفجر الصادق.
- \* قوله: (بركة) المراد بالبركة: الأجر والثواب،أو البركة لكونه يقوى على الصوم وينشط له ، ويخفف المشقة فيه. وقيل: البركة: ما يتضمن من الاستيقاظ والدعاء في السحر.
- \* قلت: والبركة: تحصل من جهات عدة وهى: إتباع السنة- مخالفة أهل الكتاب- التقوى به على العبادة- الزيادة في النشاط مدافعة سوء الخلق الذي يثيره الجوع التسبب بالصدقة على من يسأل إذ ذاك أو يجتمع معه على الأكل التسبب للذكر والدعاء وقت مظنة الإجابة- تدارك نية الصوم لمن أغفلها قبل أن ينام.
  - \* قال ابن دقيق العيد رحمه الله:
- هذه البركة يمكن أن تعود إلى الأمور الأخروية، فإن إقامة السنة يوجب الأجر وزيادته، ويحتمل أن تعود إلى الأمور الدنيوية كتقو البدن على الصوم، وتيسيره من غير إضرار بالصائم. كذلك: في استحباب السحور المخالفة لأهل الكتاب لأنه ممتنع عندهم. وهذا أجر الوجوه المقتضية للزيادة في الأجور الأخروية.
  - \* قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله تحت هذا الحديث: من بركات السحور:
- امتثال أمر النبي على القوله (تسحروا) وكل شيء تمتثل به أمر الله ورسوله فإنه بركة وخير، ولهذا :جرب نفسك عندما تفعل العبادة وأنت تستحضر أنك تفعلها امتثالاً لأمر الله تجد فيها لذة وانشراح وطمأنينة وعاقبة حسنة ، بخلاف إذا فعلتها على أنها مجرد شيء واجب.
- إن السحور فيه حفظاً لقوة النفس وقوة البدن ، لأن النفس كلما نالت حظها من الأكل والشرب استراحت، وكذلك البدن كلما نال حظه من الأكل والشرب نما وبقيت قوته، ولهذا: يكره أو يحرم للإنسان أن يصلى بحضرة طعام يشتهيه، لأن ذلك يوجب تشويش قلبه واشتغال ذهنه.
- إن البركة حسية ظاهرة : فإن الإنسان إذا كان مضطراً فإنه يأكل في اليوم مرتين أو ثلاثة، ويشرب مراراً، وإذا تسحر وصام لا يأكل ولا مرة واحده ولا يشرب ولا مرة واحدة، مع أنه يصوم أكثر من اثنتي عشرة ساعة أو يزيد ، ولهذا يتعجب : كيف أمس كنت آكل مرتين وثلاثة ، وأشرب سبع أو ثمان مرات ، والآن أصبر عن هذا كله . هذا من بركة السحور.
- إن فيه فصل بيننا وبين صيام أهل الكتاب فإن فصل ما بيننا وبين أهل الكتاب أكلة السحر، وهذا لا شك أنه من بركاته ،فكل شيء يميز المسلم من الكافر سواء كان في اللباس أو في

الحلي أو في أي شيء فإنه خير وبركة ، لأنه لا خير في موافقة المشركين واليهود والنصارى في أي شيء، أما في العبادات فهذا قد يؤدى إلى الشرك و الكفر، وأما في العادات فلأن التشبه بهم في الأمور الباطنة، والغالب أنه ما من شخص يتشبه به ويقتدي به، أو ربما يكون في قلبه محبة له ، وهذا شر مما قبله بالنسبة للكافرين.

شرح بلوغ المرام \_ج٣ص٤٣٥،

- \*\* قلت: قد جاءت كذلك أحاديث في بركة السحور بألفاظ مختلفة منها:
- "إن الله وملائكته يصلون على المتسحرين " حسن صحيح رواه ابن حبان ، والطبراني في الأوسط صحيح الترغيب\١٠٦٦
- "من أراد أن يصوم فليتسحر بشيء" صحيح- رواه أحمد في المسند(٣٩٩٣٦)- الصحيحة \ ٢٣٠٩ ٢٣٠)
  - " نعم سحور المؤمن التمر" صحيح-أبو داود ٥ ٢٣٤.
    - @ أما حديث: (نعم سحور المؤمن التمر)

فالشيخ ناصر رحمه الله قد أخرجه في السلسلة الصحيحة برقم ٢١٥ و قال تحته:

أخرجه ابن حبان (۸۸۳) ، والبيهقي ( ۱۳۶۲ – ۲۳۷ ) .

ولم يعزه في هذا الموضع لأبى داود في السنن ، ثم قال في آخر الصفحة بعدما صحح الحديث: (تنبيه): عزى الحديث المنذري في الترغيب (٢/٢) وتبعه عليه الخطيب التبريري في المشكاة ( ١٩٩٨) إلى أبى داود. وذلك وهم لا أدرى من أين جاءهما.

ثم إنى بحثت عنه في سنن أبي داود فوجدته برقم \ ٢٣٤٥.

كذلك : بحثت عنه في صحيح الترغيب والترهيب فوجدته برقم ١٠٧٢.

ثم ذكر الشيخ رحمه الله مصادر تخريجه فقال:

رواه أبو داود ، وابن حبان في صحيحه . ولم يعلق الشيخ عليه بشيء كما علق عليه في السلسلة الصحيحة بقوله : عزوه إلى أبى دود وهم .

ثم بحثت عنه في هداية الرواة ، فوجدته لكن قال الشيخ تحته معلقاً عليه :

(عزوه لأبي داود خطأ محض .. الخ كلامه ) كما قال في السلسلة الصحيحة .

ثم بحثت في نسخة أخرى عندى من ( مشكاة المصابيح ) وهي طبع المكتب الإسلامي عام:

( ١٤٠٥ - ١٩٨٥ ) فوجدت الحديث وقد عزاه لأبى داود ، ولكن الشيخ رحمه الله لم يعلق عليه شبئاً

ثم إني استعنت بالله عز وجل وعزمت على جمع ألفاظ هذا الحديث من كتب الشيخ ناصر رحمه الله حتى أعلم أين الوهم الواقع ، فوجدت الحديث بفضل الله سبحانه وتوفيقه ولكن بلفظ آخر شبيه بلفظ أبى داود ولفظه: (نعم السحور التمر) ، وهو حديث صحيح ، قد صححه الشيخ رحمه الله في "صحيح الجامع" ، وعزاه إلى مصدره الأصلي وهو (حل) يعنى: حلية الأولياء لأبى نعيم ، ثم أحال إلى مصادر تخريجه في كتبه فقال

الصحيحة ١٠٦١ ، وصحيح الترغيب ١٠٦٤ ، حب ، البيهقى – عن أبي هريرة .

فتبين لي بفضل الله وحده أن الوهم في هذا قد وقع من الشيخ رحمه الله ، فإنه قد التبس عليه لفظ الحديثين . ( نعم السحور التمر ) .

فالحديث الأول هو المقصود من كلام الشيخ بقوله: عزوه لأبى داود وهم لا أرى من أين جاءهم. وذلك: لأن الحديث ليس عند أبى داود ، بل هو عند أبي نعيم في الحلية.

أما حديث (نعم سحور المؤمن التمر) فهو فعلاً عند أبى داود في السنن، والعزو إليه صحيح.

٢١ - بَاب: إِذَا نَوَى بِالنَّهَارِ صَوْمًا

وَقَالَتْ أُمَّ الدَّرْدَاءِ: كَانَ أَبُو الدَّرْدَاءِ، يَقُولُ: عِنْدَكُمْ طَعَامٌ؟ فَإِنْ قُلْنَا: لا، قَالَ: فَإِنِّي صَائِمٌ يَوْمِي هَذَا، وَفَعَلَهُ أَبُو طَلْحَةَ، وَأَبُو هُرَيْرَةَ، وَابْنُ عَبَّاس، وَحُذَيْفَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ

[ ١٩٢٤] حَدَّثَنَا أَبُو عَاصِمٍ، عَنْ يَزِيدَ بْنِ أَبِي عُبَيْدٍ، عَنْ سَلَمَةَ بْنِ الأَكُوعِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ" أَنَّ النَّهُ عَنْهُ" أَنَّ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ الللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ا

#### \*\* قلت و

- أثر أم الدرداء: وصله ابن أبي شيبة ، وعبد الرزاق ، من طرق عن أم الدرداء. فهو صحيح
  - أثر أبى طلحة: وصله عبد الرزاق ، وابن أبى شيبة من طريقين عن أنس . فهو صحيح
    - أثر أبى هريرة: وصله البيهقى.
    - أثر ابن عباس: وصله الطحاوي بسند جيد.
    - أثر حذيفة: وصله عبد الرزاق، وابن أبي شيبة.
  - \* هذه المسألة هي: " اشتراط النية في الصوم من الليل " أو هي " تبيت الصيام من الليل " بمعنى: من أرد الصيام هل يشترط أن يبيت النية من الليل أم لا ؟

- يرى الإمام مالك رحمه الله أنه لا يجزئ الصيام إلا بنية قبل الفجر . وذلك في جميع أنواع الصيام . يعنى : الفرض والنفل .
  - وقال الشافعي: تجزيء النية بعد الفجر في النافلة ، ولا تجزيء في الفرض.
- وقال أبو حنيفة: تجزيء النية بعد الفجر في الصيام المتعلق وجوبه بوقت معين مثل: رمضان، نذر أيام محددة، وكذلك في النافلة، ولا تجزىء في الواجب في الذمة.
- \*\*وقد ناقش الحافظ هذه المسألة فقال: اختلفوا فيمن أصبح يريد الإفطار ثم بدا له أن يصوم تطوعاً:
  - قالت طائفة: له أن يصوم متى بدا له. وبهذا قال الشافعي وأحمد.
- قال مالك : في النافلة لا يصوم إلا أن يبيت النية ، إلا إن كان يسرد الصوم فلا يحتاج إلى التبييت .
- قال أهل الرأي : من أصبح مفطراً ثم بدا له أن يصوم قبل منتصف النهار أجزأه ، وإن بدا له ذلك بعد الزوال لم يجزه .

### قلت: يعني الحافظ:

- وهذا هو الأصح عند الشافعية ، والذي نقله ابن المنذر عن الشافعي من الجواز مطلقاً سواء كان قبل الزوال أو بعده . وهو أحد القولين للشافعي ، والذي نص عليه في معظم كتبه .
  - والمعروف عن مالك والليث وابن أبى ذئب: أنه لا يصح صيام التطوع إلا بنية من الليل.
- أما الجمهور: فقد استدلوا بحديثي عائشة وحفصة رضي الله عنهما عند مسلم/١٥٤ وأبى داود: فحديث عائشة رضي الله عنها قالت: دخل على النبي الله عنها قال الهل عندكم شيء ؟ قلنا لا. قال: فإنى إذن صائم الله
  - \* قال الجمهور: هذا الحديث دليل في أن صوم النافلة يجوز بنية النهار قبل زوال الشمس.
- أما حديث حفصة رضي الله عنها أن النبي ﷺ قال "من لم يبيت الصيام من الليل فلا صيام له " صحيح النسائي / ٢٣٣١
  - ولأبى داود " من لم يجمع الصيام قبل الفجر فلا صيام له " صحيح \_ أبو داود \٤٥٤٢
    - \* احتج الجمهور بهذا الحديث باشتراط النية في الصوم من الليل.
      - \* قال الحافظ رحمه الله:
- وأبعد من خصه من الحنفية بصيام القضاء والنذر ، وأبعد من ذلك تفرقة الطحاوي بين صوم الفرض إذا كان في يوم بعينه كعاشوراء فتجزيء النية في النهار أولا تجزيء في يوم بعينه كرمضان فلا تجزيء إلا بنية من الليل ، وبين صوم التطوع فتجزيء في الليل وفي النهار . وقد تعقبه إمام الحرمين بأنه كلام غث لا أصل له .

- وقال ابن قدامة: تعتبر النية في رمضان لكل يوم. في قول الجمهور.
- وعن الإمام أحمد أنه يجزئه نية واحدة لجميع الشهر. وهو كقول مالك وإسحاق.
  - \*\* قلت و
- بعدما جمعت أقوال أهل العلم القدامى رحمهم الله ، سأورد كذلك أقوال أهل العلم المعاصرين في هذه المسألة حتى تتضح بصورة أفضل وأشمل فأقول:
  - قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله تحت حديث "من لم يبيت الصيام قبل الفجر فلا صيام له" ويعضده كذلك قوله على: "إنما الأعمال بالنيات ، وإنما لكل أمرىء ما نوى "

فلا يكون صام رمضان إلا بنية ، فإذا دخل رمضان ولم يبيت النية فلا صام ، والصيام عليه واجب ، الصيام واجب على المسلمين المكلفين ، فلابد من نية الصوم الذي أوجبه الله عليه قبل طلوع الفجر .

- \* كذلك: الكفارات والنذر من الواجبات فهذا يكون من الليل، فلابد من التبييت، والنية مقدمة فيه قبل طلوع الفجر. وذلك لحديث حفصة ومعه حديث " إنما الأعمال بالنيات "
  - \* فقوله را الم يبيت الصيام ". يعنى: نية الصيام.
- قوله: " قبل الفجر ": يعنى: ولو في آخر الليل ، لأن البيتوتة في الأصل هي النوم في الليل قوله: " فلا صيام له "( لا ): نافية للجنس ، (صيام) اسمها ، (له) خبرها ، هذا النفي هل هو: نفى الوجود ، فإذا وجد انتقلنا من نفى الوجود الحسي إلى نفى الوجود الشرعي ونفى الوجود الشرعي معناه عدم الصحة . فيكون نفياً للصحة ، فإن لم يكن ذلك بأن ثبت وجوده شرعاً وصحته شرعاً انتقلنا إلى نفى الكمال .

فأي إنسان ابتداء يدعي في مثل هذه الصيغة أنه نفى للكمال ، فإننا لا نقبل قوله إلا بدليل . فقوله: " من لم يبيت الصيام قبل الفجر" المراد بالفجر: هو الفجر الصادق . لأن الفجر فجران: فجر كاذب وفجر صادق، والذي تترتب عليه أحكام الصيام والصلاة هو الفجر الصادق ، وبين الفجر الكاذب حوالى ساعة أو أقل من ساعة حسب اختلاف الفصول.

- \*\* أما الفرق بين الفجر الصادق والفجر الكاذب فذكر العلماء أن بينهما ثلاثة فروق:
- أن الفجر الصادق يكون ممتداً من الجنوب إلى الشمال عرضاً ، والفجر الكاذب يكون طولاً من الشرق إلى الغرب .
- أن الفجر الصادق يكون فيه الضياء متصلاً بالأفق ، أما الفجر الكاذب فالضياء منقطع ، أي : بينه وبين الأفق ظلمة .
  - أن الفجر الكاذب يظلم بعد ذلك وينمحي ، والفجر الصادق لا يظلم بل يزداد نوراً . إذن : فالفجر الصادق هو الذي تترتب عليه الأحكام .

- \* قوله ﷺ" من لم يبيت الصيام " ظاهره العموم ، وهو صيام الفرض والنفل.
- \* قوله: فلا صيام له " أي: لا صيام صحيح له ، ووجه ذلك: أن الصوم لابد أن يشتمل على جميع النهار ، ومن لم ينو إلا بعد طلوع الفجر ولو بجزء يسير فقد مضى جزء من يومه لم ينوه ولم يصمه وحينئذ لا يصح.

وعليه فيكون هذا الحديث ، وان كان فيه خلاف في رفعه ووقفه فالنظر يقتضيه ، لأن الله سبحانه تعالى يقول " وكلوا واشربوا حتى يتبين لكم الخيط الأبيض من الخيط الأسود من الفجر ثم أتموا الصيام إلى الليل " الآية ، فالله سبحانه وتعالى قد حدد الصيام من أين ؟ من الفجر – إلى الليل .

وعلى هذا من لم ينو قبل الفجر ولو بلحظة فإنه لم يتم صومه لأنه مضى عليه جزء من النهار لم يصمه

- كذلك: يستفاد من الحديث: أن ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب. لأنه لا يمكن استيعاب جميع النهار إلا بنية قبل الفجر، وإلا فالأصل ابتداء الإمساك من طلوع الفجر لا قبله، لكن لما كان لا يتم استيعاب جميع النهار إلا بنية قبل الفجر، صارت النية واجبة قبل الفجر. وهذا من باب: ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب.

- أما مسألة صيام النفل المطلق بنية النهار ، فقد قال الشيخ تحت حديث عائشة رضي الله عنها عند مسلم بلفظ: دخل على النبي في ذات يوم فقال: هل عندكم شيء ؟ قلنا: لا . قال: فإني إذن صائم – ثم أتانا يوماً آخر فقلنا: أهدى لنا حيس . فقال: أرينيه . فلقد أصبحت صائماً فأكل) تقدم تخريجه .

- كلمة ( هل ) أداة استفهام. والجملة بعدها مكونة من مبتدأ وخبر.

فالمبتدأ (شيء) وهي نكرة من أنكر النكرات. (عندكم) خبر.

ولكن: كيف صح أن يبتدئ بالنكرة وهي (شيء) ؟

أولاً: لتقدم الخبر ( عندكم) - ثانيا: لتقدم أداة الاستفهام ( هل ) .

وذلك: لأنه لا يجوز الابتداء بالنكرة ما لم تفد في المعنى.

قوله (شيء) هذا عام أريد به الخاص والمراد به: شيء يؤكل بدليل قولها: قلنا: لا. قال" فإني إذن صائم"

فقوله ( فإني إذن ) ، ( إذن ) ظرف الزمن الحاضر ، وهناك ( إذا ) ، و(إذ)

فهذه الأدوات الثلاث تقاسمت الزمان.

بمعنى: (إذ) للماضي - (إذا) للمستقبل) - (إذن) للحاضر.

فقوله (إذن) أي: من الآن صائم.

فقوله (إذن) فيها دليل على إنشاء نية صيام النفل من النهار ، فلولا كلمة (إذن) لاحتمل أن يكون قد صام من قبل ، لكن لما قال (إذن) فمعناه: أنه أنشأ الصوم من الآن ، فيجوز أن ينوى النفل في أثناء النهار.

ولكن : إذا نوى في أثناء النهار . فهل يكتب له أجر الصوم يوماً كاملاً أو يكتب له من نيته؟ في هذا قولان لأهل العلم :-

- فمنهم من قال: يكتب له أجر كامل. لأن الصوم شرعاً من طلوع الفجر إلى غروب الشمس ، وإذا صححنا أن ذلك صوم فإن من لازمه أن يثبت له أجره من طلوع الفجر إلى غروب الشمس

- وذهب بعض أهل العلم: إلى أنه ليس له أجر إلا من نيته ، واستدل لذلك بقول النبي ﷺ

(إنما الأعمال بالنيات ، وإنما لكل أمريء ما نوى ) وهذا أول النهار لم ينو الصوم ، فكيف يكتب له أجره كاملا مع أنه لم ينوه ؟ وهذا أقرب إلى الصواب لكن : يكون الفرق بينه وبين الفرض حينئذ : أن الفرض لا يصح صوم بعض يوم ، وأما النفل فيصح .

- قلت: قول الشيخ رحمه الله بتخصيصه أن هذا يجوز في النفل فقط ولا يجوز في الفرض ليس على إطلاقه ، بل غير صحيح ، وذلك: لما سأورد من أقوال أهل العلم من المحققين أمثال شيخ الإسلام ابن تيمية وابن حزم وابن القيم والشوكاني والشيخ ناصر رحمهم الله أن من وجب عليه الصوم نهاراً: كالمجنون يفيق ، والصبي يحتلم ، والكافر يسلم ، وكمن بلغه الخبر بأن هلال رمضان رؤى البارحة . فهؤلاء يجزيهم النية من النهار حين الوجوب ، ولو بعد أن أكلوا أو شربوا ، فتكون هذه الحالة مستثناة من عموم قوله وله ولم يجمع الصيام قبل الفجر فلا صيام له ) فحديث عائشة رضي الله عنها عند مسلم يتنزل على الفرض كذلك بهذه القيود التي ذكرها أهل العلم ، وليس هو خاص بصوم النافلة فقط ولا يتعداه إلى غير النافلة .

\*\* أما الشيخ ناصر رحمه الله فقال تحت حديث " أذن في قومك أو في الناس يوم عاشوراء: من كان أكل فليصم بقية يومه إلى الليل ، ومن لم يكن أكل فليصم " الصحيحة \٢٦٢٤ وترجم لهذا الحديث بقوله: (متى يجوز صوم الفرض بنية النهار) في هذا الحديث فاندتان هامتان: الأولى: أن صوم عاشوراء كان في أول الأمر فرضاً ، وذلك ظاهر في الاهتمام به الوارد فيه ، والمتمثل في إعلان الأمر بصيامه ، والإمساك عن الصوم لمن كان أكل فيه ، وأمره بصيام بقية يومه ، فإن صوم التطوع لا يتصور فيه إمساك بعد الفطر. كما قال ابن القيم في (تهذيب السنن ١٣٧٧٣) وهناك أحاديث أخرى تؤكد أنه كان فرضاً ، وأنه لما فرض صيام شهر رمضان كان هو الفريضة . كما في حديث عائشة عند الشيخين وغيرهما ، وهو مخرج في " صحيح أبو داود " برقم \١١٠٧

- الأخرى: أن من وجب عليه الصوم نهاراً ، كالمجنون يفيق ، والصبي يحتلم ، والكافر يسلم ، وكمن بلغه الخبر بأن هلال رمضان رؤى البارحة ، فهؤلاء يجزيهم النية من النهار حين الوجوب ، ولو بعد أن أكلوا أو شربوا ، فتكون هذه الحالة مستثناة من عموم قوله الها من الم يجمع الصيام قبل الفجر فلا صيام له " وهو حديث صحيح كما حققته في (صحيح أبى داود ١٨ ٢١٨) وإلى هذا الذي أفاده حديث الترجمة ذهب ابن حزم وابن تيمية والشوكاني وغيرهم من المحققين .

فإن قيل: الحديث ورد في صوم عاشوراء والدعوى أعم؟

قلت: نعم. ذلك بجامع الإشراك في الفريضة. ألست ترى أن الحنفية استدلوا به على جواز صوم رمضان بنية النهار، مع إمكان النية في الليل طبقاً لحديث أبى داود، فالاستدلال به لما قلنا أولى. كما لا يخفى على أولى النهى. ولذلك: قال المحقق أبو الحسن السندي في حاشيته على ( ابن ماجه ١٨/١ ٥ ، ٢٩ ٥) ما مختصره: الأحاديث دالة على أن صوم يوم عاشوراء كان فرضاً ، من جملتها هذا الحديث، فإن هذا الاهتمام يقتضى الافتراض ، نعم الافتراض منسوخ بالاتفاق وشهادة الأحاديث على النسخ.

- واستدل به على جواز صوم الفرض بنية من النهار ، لا يقال صوم عاشوراء منسوخ فلا يصح الاستدلال به ، لأنا نقول : دل الحديث على شيئين :
  - أحدهما: وجوب صوم عاشوراء.
  - الثاني: أن الصوم واجب في يوم بنية من نهار.

والمنسوخ: هو الأول - ولا يلزم من نسخه نسخ الثاني - ولا دليل على نسخه أيضاً.

## \*بقى فيه بحث وهو:

- أن الحديث يقتضى أن وجوب الصوم عليهم ما كان معلوماً من الليل ، وإنما علم من النهار ، وحينئذ صار اعتبار النية من النهار في حقهم ضرورياً ، كما إذا شهد الشهود بالهلال يوم الشك فلا يلزم جواز الصوم بنية من النهار بلا ضرورة .

قلت: وهذا هو الحق الذي به تجتمع النصوص، وهو خلاصة ما قال ابن حزم رحمه الله في المحلى (٦-٢٦) وقال عقبه: وبهذا قال جماعة من السلف كما روينا من طريق ... عبد الكريم الجزري "أن قوماً شهدوا على الهلال بعدما أصبح الناس. فقال عمر بن عبد العزيز من أكل فليمسك عن الطعام، ومن لم يأكل فليصم بقية يومه "أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف (٣/٣) وسنده صحيح على شرط الشيخين، وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية، فقال في الاختيارات العلمية (١٦/٣) " ويصح صوم الفرض بنية النهار إذا لم يعلم وجوبه بالليل، إذا قامت البينة بالرؤية في أثناء النهار، فإنه يتم بقية يومه ولا يلزمه قضاء وإن كان قد أكل"

\* ثم قال الشيخ رحمه الله:

وإذا تبين ما ذكرنا ، فإنه تزول مشكلة كبرى من مشاكل المسلمين اليوم ، ألا وهى اختلافهم في إثبات هلال رمضان بسبب اختلاف المطالع ، فإن من المعلوم أن الهلال حين يُرى في مكان فليس من الممكن أن يُرى في كل مكان ، كما إذا رؤى في المغرب فإنه لا يمكن أن يُرى في المشرق ، وإذا كان الراجح عند العلماء أن حديث " صوموا لرؤيته .. الخ الحديث " إنما هو على عمومه ، وأنه لا يصح تقييده باختلاف المطالع ، لأن هذه المطالع غير محددة ولا معنية ، لا شرعاً ولا قدراً . فالتقييد بمثله لا يصح .

\* وبناء على ذلك : فمن الممكن اليوم تبليغ الرؤية إلى كل البلاد الإسلامية بواسطة الإذاعة ونحوها . وحينئذ : فعلى كل من بلغته الرؤية أن يصوم ، ولو بلغته قبل غروب الشمس بقليل ، ولا قضاء عليه ، لأنه قد قام بالواجب في حدود استطاعته . ولا يكلف الله نفساً إلا وسعها .

- والأمر بالقضاء: لم يثبت كما سبقت الإشارة إليه ، وأن من الواجب على الحكومات الإسلامية أن يوحدوا يوم صومهم ويوم فطرهم كما يوحدون يوم حجهم ، وريثما يتفقون على ذلك فلا نرى أن يتفرقوا بينهم ، فبعضهم يصوم مع دولته ، وبعضهم يصوم مع الدولة الأخرى ، وذلك : من باب درء المفسدة الكبرى بالمفسدة الصغرى . كما هو مقرر في علم الأصول . والله تعالى ولى التوفيق .

السلسلة الصحيحة \_ حديث \ ٢٦٢٤

-----

## ٢٢ - بَاب: الصَّائم يُصبْحُ جُنُبًا

[1977] حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْلَمَةً، عَنْ مَالكِ، عَنْ سُمَيٍّ مَوْلَى أَبِي بَكْرِ بِنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بِنِ المُغِيرَةِ، أَنَّهُ سَمِعَ أَبَا بَكْرِ بْنَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ، قَالَ: كُنْتُ أَنَا وَأَبِي حِينَ دَخَلْنَا عَلَى عَائِشَةَ وَأُمِّ سَلَمَةَ. ح وحَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ، أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ، عَنِ الزُهْرِيِّ، قَالَ: أَخْبَرَنِي أَبُو عَلَى عَائِشَةَ وَأُمِّ سَلَمَةَ وَأُمِّ سَلَمَةَ أَدْبَرَتَاهُ: " أَن رَسُولَ اللَّهِ عَلَى كَانَ يُدْرِكُهُ الْفَجْرُ وَهُوَ جُنُبٌ مِنْ أَهْلِهِ، ثُمَّ يَغْتَسِلُ وَيَصُومُ "، سَلَمَةَ أَخْبَرَتَاهُ: " أَن رَسُولَ اللَّهِ عَلَى كَانَ يُدْرِكُهُ الْفَجْرُ وَهُوَ جُنُبٌ مِنْ أَهْلِهِ، ثُمَّ يَغْتَسِلُ وَيَصُومُ "، وَقَالَ مَرُوانَ لَعَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ الْحَارِثِ: أَقْسِمُ بِاللَّهِ، لَتُقَرِّعَنَّ بِهَا أَبَا هُرَيْرَةَ، وَمَرُوانُ يَوْمَئذِ عَلَى وَقَالَ مَرُوانَ لُعَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ الْحَارِثِ: أَقْسِمُ بِاللَّهِ، لَتُقَرِّعَنَّ بِهَا أَبَا هُرَيْرَةَ، وَمَرُوانُ يَوْمَئذِ عَلَى الْمُنَدِينَةِ، فَقَالَ أَبُو بَكُر : فَكَرَهَ ذَلِكَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ، ثُمَّ قُدِّرَ لَنَا أَنْ نَجْتَمِعَ بِذِي الْحُلَيْقَةِ، وكَانَتُ لأبِي هُرَيْرَةَ هُولَاكَ أَرْضٌ، فَقَالَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ، لأَبِي هُرَيْرَةَ: إِنِّي ذَاكِرٌ لَكَ أَمْرًا، ولَوْلا مَرُوانَ أَقْسَمَ عَلِي قِيهِ لَمْ أَذْكُرُهُ لَكَ أَرْضٌ، فَقَالَ عَائِشَةَ وَأُمِّ سَلَمَة، فَقَالَ: كَذَلِكَ حَدَّتَنِي الْفَضِلُ بْنُ عَبَّاسٍ وَهُنَ عَلَمْ مُ

وَقَالَ هَمَّامٌ، وَابْنُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، كَانَ النَّبِيُّ ﷺ: يَأْمُرُ بِالْفِطْرِ، وَالْاوَّلُ أَسْنَدُ

## \*\* قال الحافظ رحمه الله:

\* قوله " باب الصائم يصبح جنباً " أي : هل يصح صومه أو لا ؟ وهل يفرق بين العامد والناسي أو بين الفرض والتطوع ؟ في كل ذلك خلاف للسلف . والجمهور على الجواز مطلقاً . \* قلت: أصل هذه المسألة هو حديث النبي را إذا نودي للصلاة صلاة الصبح وأحدكم جنب فلا يصم حينئذ " صحيح \_ أبن ماجه /٢٠٢

\* وكانت هذه فتوى أبي هريرة رضي الله عنه ، وقد اشتهرت عنه ، ثم رجع عنها رضي الله عنه

ولتوضيح هذه المسألة أقول: سبق أن أشار الحافظ رحمه الله إلى هذه المسألة بقوله (باب: الصائم يصبح جنبا) أي: هل صومه صحيح أم فاسد.

- هل يفرق بين العامد والناسي . بمعنى : من ترك الغسل من الجنابة متعمداً فهل يبطل صومه ، كذلك : من نسى أن يغتسل من الجنابة حتى نودى لصلاة الصبح. ما حكمه؟
- هل هذا الحكم (إبطال صيام ذلك اليوم) يشمل صوم الفرض (كرمضان ، والنذر ، والكفارة ) أم يشمل صوم التطوع فقط ، أم يشملهما ؟

فهذه ثلاث مسائل ذكرها الحافظ رحمه الله في هذا الباب ، وذكر تفاصيلها وموضحاً ما اشتملت عليه من الأدلة التي رجح بها هذه المسائل. فرحمه الله رحمة واسعة.

- أولاً: في حديث الباب" أن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام سأل عائشة وأم سلمه رضي الله عنهن عن هذه المسألة فقالتا: إن رسول الله و كان يدركه الفجر وهو جنب من أهله ثم يغتسل ويصوم " ثم إن مروان بن الحكم أمر عبد الرحمن بن الحارث أن يخبر أبو هريرة بهذا الحديث حتى يرجع عن فتواه وهي (أن من أصبح جنباً وهو صائم فليفطر ذلك اليوم)، فالتقى عبد الرحمن بن الحارث مع أبى هريرة بحديث عائشة وأم سلمه فقال أبو هريرة رضي الله عنه: كذلك حدثني الفضل بن عباس. يعنى: حدثني بقول النبي الله أنه كان يأمرنا بالفطر إذا أصبح الرجل جنباً " ثم قال أبو هريرة رضي الله عنه لعبد الرحمن بن الحارث (وهن أعلم) يعنى: عائشة وأم سلمة رضي الله عنهن ، فقولهن "كان يدركه الفجر وهو جنب من أهله " قولها (من أهله) يعنى: من جماع أهله ، وليس من احتلام ، ويؤيده حديث رقم \١٩٣٠ بقولها (من غير حلم) وقولها (من جماع غير احتلام).

\* قال القرطبي رحمه الله: في هذا فائدتان:

- إحداهما: أنه كان يجامع في رمضان، ويؤخر الغسل إلى بعد طلوع الفجر بياناً للجواز.

- الثاني: أن ذلك كان من جماع لا من احتلام لأنه لا يحتلم، إذ الاحتلام من الشيطان وهو معصوم منه. ولذا: فإن هذه المسألة في المحتلم والمجامع سواء، وذلك في اعتراض الحافظ رحمه الله على الماوردي في قوله: إن هذا الاختلاف كله إنما هو في حق الجنب، وأما المحتلم فأجمعوا على أنه يجزئه.

\*\*قال الحافظ: هذا النقل معترض بما رواه النسائي بإسناد صحيح "عن عبيد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عمر أنه احتلم ليلاً في رمضان فاستيقظ قبل أن يطلع الفجر ثم نام قبل أن يغتسل فلم يستيقظ حتى أصبح ، قال : فاستفتيت أبي هريرة فقال : أفطر " فهذا صحيح في عدم التفرقة .

- وحمل القائلون بفساد صيام الجنب: حديث عائشة على أنه من خصائصه النبوية ، أشار إلى ذلك الطحاوي بقوله: يكون حكم النبي على ما ذكرت عائشة - وحكم الناسي على ما حكي أبو هريرة - وأجاب الجمهور: بأن الخصائص لا تثبت إلا بدليل ، وبأنه قد ورد صريحاً ما يدل على عدمها وترجم بذلك ابن حبان في صحيحه حيث قال " ذكر البيان بأن هذا الفعل لم يكن المصطفى شي مخصوصاً به " ثم أورد ما أخرجه هو ومسلم والنسائي وابن خزيمة وغيرهم من طريق أبي يونس مولى عائشة عن عائشة: " أن رجلاً جاء إلى النبي شي يستفتيه ، وهي تسمع من وراء الباب فقال: يا رسول الله: تدركني الصلاة وأنا جنب أفا صوم ؟ فقال رسول الله يشي: وأنا تدركني الصلاة وأنا جنب . فأصوم . فقال: لست مثلنا يا رسول الله : قد غفر الله عما تقدم من ذنبك وما تأخر فقال: والله إني لأرجو أن أكون أخشاكم لله وأعلمكم بما اتقى "

- وذكر ابن خزيمة أن بعض العلماء توهم أن أبا هريرة غلط في هذا الحديث ، ثم رد عليه بأنه لم يغلط بل أحال على رواية صادق (يعنى : رواية الفضل بن عباس له) إلا أن الخبر منسوخ ، وذلك : لأن الله تعالى عند ابتداء الصوم كان منع في ليل الصوم من الأكل والشرب والجماع بعد النوم فيحتمل أن يكون خبر الفضل بن عباس كان حينئذ ثم أباح الله ذلك كله إلى طلوع الفجر ، فكان للمجامع أن يستمر إلى طلوعه ، فيلزم أن يقع غسله بعد طلوع الفجر - فدل ذلك على أن حديث عائشة ناسخ لحديث الفضل ، ولم يبلغ الفضل ولا أبا هريرة الناسخ فاستمر أبو هريرة على الفتيا به ، ثم رجع عنه بعد ذلك لما بلغه .

\* ويقويه أن في حديث عائشة الأخير (يعنى: حديث مسلم) ما يشعر بأن ذلك كان بعد الحديبية لقوله فيها (قد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر) وأشار إلى آية (الفتح) وهي إنما نزلت عام الحديبية سنة ست، وابتداء فرض الصيام كان في السنة الثانية.

- وإلى دعوى النسخ ذهب: ابن المنذر والخطابي وغير واحد.

وقرره ابن دقيق العيد بأن قوله تعالى (أحل لكم ليلة الصيام الرفث إلى نسائكم) يقتضى إباحة الوطء في ليلة الصوم، ومن جملتها الوقت المقارن لطلوع الفجر، فيلزم إباحة الجماع فيه، ومن ضرورته أن يصبح فاعل ذلك جنباً ولا يفسد صومه، فإن إباحة التسبب للشيء إباحة لذلك الشيء.

- \* قلت : وهذا أولى من سلوك الترجيح بين الخبرين كما تقدم من قول البخاري: والأول أسند.
- وقال بعضهم :إن حديث عائشة أرجح لموافقة أم سلمة لها على ذلك ،ورواية اثنين تقدم على رواية واحد ، لا سيما زوجتاه ، وهن أعلم من الرجال ، ولأن روايتهما توافق المنقول وهو ما تقدم من مدلول الآية .
  - \* وكذلك المعقول: وهو أن الغسل شيء وجب بالإنزال وليس في فعله شيء يحرم على الصائم، فقد يحتلم بالنهار فيجب عليه الغسل ولا يحرم عليه بل يتم صومه إجماعاً.
- \* كذلك: إذا احتلم ليلاً بل هو من باب أولى. وإنما يمنع الصائم من تعمد الجماع نهاراً ، وهو شبيه بمن يمنع من التطيب وهو محرم ، لكن لو تطيب وهو حلال ثم أحرم فبقى عليه لونه أو ريحه لم يحرم عليه.
- \*\* قال الحافظ رحمه الله: نعم. قد رجع أبو هريرة عن الفتوى بذلك ، إما لرجحان رواية أمي المؤمنين في جواز ذلك صريحاً على رواية غيرهما ؛ وقد بقى على مقالة أبى هريرة هذه بعض التابعين كما نقله الترمذي ، ثم ارتفع ذلك الخلاف واستقر الإجماع على خلافه كما جزم به النووي .

\* قلت :كان ذلك الأمر في ابتداء الصيام في رمضان ثم نسخ وأصبح المرء يجوز له الغسل بعد آذان الفجر ولا حرج عليه في ذلك "ويوضح ذلك حديث أم سلمة رضي الله عنها حينما سئلت عن الرجل يصبح جنبا . أيصوم ؟فقالت: كان رسول الله على يصبح جنبا من جماع لا من حلم ، ثم لا يفطر ولا يقضى" مسلم \١١٠٩

\* فهذا الحديث فيه رد على من أوجب الفطر أو القضاء أو أحدهما على من أصبح جنباً في رمضان أو غيره. والصحيح: هو ما جزم به الإمام النووي رحمه الله بأن الأمر قد استقر على خلافه. والله اعلم

\*\* قال الحافظ: في معنى الجنب: الحائض والنفساء. إذا انقطع دمها ليلاً ثم طلع الفجر قبل اغتسالها ؟قال النووي: مذهب العلماء كافة صحة صومها، خلافاً لمن رد هذا القول مما لا يعلم صح عنه أم لا.

# ٢٣ - بَاب: الْمُبَاشَرَةِ للصَّائم

# وَقَالَتْ عَائِشَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: يَحْرُمُ عَلَيْهِ فَرْجُهَا

[١٩٢٧] حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ بْنُ حَرْبٍ، قَالَ: عَنْ شُعْبَةَ، عَنِ الْحَكَمِ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ، عَنِ الاسْوَدِ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ: "كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يُقَبِّلُ وَيُبَاشِرُ وَهُوَ صَائِمٌ، وكَانَ أَمْلَكَكُمْ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ: "كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يُقَبِّلُ وَيُبَاشِرُ وَهُوَ صَائِمٌ، وكَانَ أَمْلَكَكُمْ لِإِرْبِهِ "، وقَالَ: قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: مَآرِبُ حَاجَةٌ، قَالَ طَاوُسٌ: غَيْرِ أُولِي الإِرْبَةِ الأَحْمَقُ، لا حَاجَةَ لَهُ فِي النِّسَاء

## \*\* قلت:

- \* أثر عائشة في الباب: وصله الطحاوي بسند صحيح \_ انظر الصحيحة \٢٢١
  - \* أثر ابن عباس: وصله ابن أبى حاتم بسند فيه انقطاع
    - \* أثر طاووس: وصله عبد الرزاق بسند صحيح عنه
    - \* أثر جابر بن زيد: وصله ابن أبي شيبة بسند صحيح
- \*\* قال الحافظ رحمه الله: قوله: باب " المباشرة للصائم" أي: بيان حكمها. (يعنى: جائزة أم محرمة) ثم إن الحافظ قد تعرض لشرح المسألتين في هذا الباب وهما كما في حديث الباب (القبلة والمباشرة للصائم) ثم عرج بباقي الشرح في الباب بعده ؛ وسأجمع إن شاء الله شرحهما في هذا الباب ، وسأعرج على باقي المسألة في الباب بعده.

- أولاً: قال الحافظ رحمه الله: -
- قوله: "كان يقبل ويباشر وهو صائم": التقبيل أخص من المباشرة، فهو من ذكر العام بعد الخاص. والصيام المقصود هو صوم النفل والفرض، كما عند مسلم بلفظ: (كان يقبل في شهر الصوم) وقولها (كان يقبل في رمضان وهو صائم) مسلم ١١٠٦
  - \* وقد اختلف في القبلة والمباشرة للصائم ؟
- فكرهها قوم مطلقا. وهو المشهور عند المالكية. وكذلك: ثبت عن ابن عمر أنه يكره القبلة والمباشرة.
  - ونقل ابن المنذر وغيره عن قوم تحريمها . وأفتي عبد الله بن شبرمة ( وهو أحد فقهاء الكوفة ) بإفطار من قبل وهو صائم .
    - وأباح قوم القبلة للصائم وهم: أبو هريرة وسعد بن أبى وقاص وطائفة.
- وفرق آخرون بين الشاب والشيخ: فكرهها للشاب، وأباحها للشيخ ، وهو المشهور عن ابن عباس رضى الله عنهما .
  - وفرق آخرون بين من يملك نفسه ، ومن لا يملك نفسه .
  - وقد أورد هذا القول الإمام الترمذي رحمه الله في السنن بقوله:
  - رأى بعض أهل العلم: أن للصائم إذا ملك نفسه أن يقبل وإلا فلا ، ليسلم له صومه . ومنهم من قال: إنه من خصائص النبي رويس لغيره ، لقولها ( وكان أملككم لإربه )
    - \* واختلف فيما إذا باشر أو قبل أو نظر فأنزل أو أمذى :-
    - قال الكوفيون والشافعي: يقضى إذا أنزل في غير النظر، ولا قضاء في الإمذاء.
      - وقال مالك وإسحاق: يقضى في كل ذلك ويكفر ، إلا في الإمذاء فيقضى فقط.
        - وقال ابن قدامة: إن قبل فأنزل أفطر بلا خلاف. وفيه نظر.
        - وقد حكي ابن حزم: أنه لا يفطر ولو أنزل. وقوى ذلك وذهب إليه.
          - \*\* قلت و
- \* هذا الذي ذكره الحافظ رحمه الله في الشرح وأشار إليه في الباب بعده الذي ترجم له الإمام البخاري بقوله (باب: القبلة للصائم) وفيه أن النبي رضي كان يقبل وهو صائم فقال:
- وهذا يؤيد ما قدمناه من أن النظر في ذلك لمن لا يتأثر بالمباشرة والتقبيل ، لا للتفرق بين الشاب والشيخ ، لأن عائشة رضي الله عنها كانت شابة ، نعم لما كان الشاب مظنة لهيجان الشهوة فرق من فرق .
- قال المازري: ينبغي أن يعتبر حال المقبل، فإن أثارت منه القبلة الإنزال حرمت عليه، لأن الإنزال يمنع منه الصائم، فكذلك ما أدى إليه.

- وإن كان عن القبلة المذي : فمن رأى القضاء منه قال : يحرم في حقه ، ومن رأى أن لا قضاء قال : يكره . وإن لم تؤد القبلة إلى شيء ، فلا معنى للمنع منها إلا على القول بسد الذريعة .
  - \* قال الإمام النووي رحمه الله:
- القبلة في الصوم ليست محرمة على من لم تحرك شهوته ، لكن الأولى له تركها ، وأما من حركت شهوته فهي حرام في حقه على الأصح وقيل مكروهة .
  - ولا خلاف أنها لا تبطل الصوم إلا إذا أنزل بها.
  - وقد روى ابن وهب رحمه الله عن مالك قوله: إباحتها في النفل دون الفرض
- \*\* أما الشيخ ناصر رحمه الله فقال تحت حديث عائشة رضي الله عنها: "كان يقبلني وهو صائم وأنا صائمة "صحيح أبو داود \٢٨٤ ، واحمد \٢٧٩١ . وفي رواية أخرى عند أحمد بسند صحيح من طريق عكرمة عنها: "أن النبي كان يقبل وهو صائم ، ولكم في رسول الله أسوة حسنة " وفي الحديث دليل على جواز تقبيل الصائم لزوجته في رمضان ، وقد اختلف العلماء في ذلك على أكثر من أربعة أقوال وأرجحها الجواز ، على أن يراعي حال المقبل بحيث إنه إذا كان شاباً يخشى على نفسه أن يقع في الجماع الذي يفسد عليه صومه امتنع من ذلك ، وإلى هذا أشارت السيدة عائشة رضي الله عنها في الرواية الآتية عنها " وأيكم يملك اربه " بل قد روى ذلك عنها صريحاً ، فقد أخرج الطحاوى برقم (٢٢٦١) من طريق حريث بن عمرو عن الشعبي عن مسروق عنها قالت"ربما قبلني رسول الله وباشرني وهو صائم،أما انتم فلا بأس به للشيخ الكبير الضعيف، ويؤيده قوله وله الاحديد ، بل المراد التمثيل بما هو يريبك " ولكن ينبغي أن يُعلم أن ذكر الشيخ ليس على سبيل التحديد ، بل المراد التمثيل بما هو الغالب على الشيوخ من ضعف الشهوة ، وإلا فالضابط في ذلك قوة الشهوة وضعفها ، أو ضعف الإرادة وقوتها .
- وعلى هذا التفصيل تحمل الروايات المختلفة عن عائشة رضي الله عنها ، فإن بعضها صريح عنها في الجواز مطلقاً كحديثها هذا ، لاسيما وقد خرج جواباً على سؤال عمرو بن ميمون لها في بعض الروايات وقالت (لكم في رسول الله أسوة حسنة) وبعضها يدل على الجواز حتى للشاب لقولها (وأنا صائمة) فقد توفى عنها رسول الله وعمرها (١٨) سنة.
  - ومثله " ما حدثت به عائشة بنت طلحة أنها كانت عند عائشة زوج النبي رفي فدخل عليها زوجها عبد الله أبن عبد الرحمن بن أبى بكر الصديق وهو صائم ، فقالت له عائشة : ما منعك أن تدنو من أهلك فتقبلها وتلاعبها ؟ فقال : أقبلها وأنا صائم ؟ قالت : نعم " أخرجه مالك ، وعنه الطحاوي \_ بسند صحيح

\* قال ابن حزم ( ٢١١١٦)" عائشة بنت طلحة كانت أجمل نساء أهل زمانها ، وكانت أيام عائشة هي وزوجها فتيين في عنفوان الحداثة " فهذا ومثله محمول على أنها كانت تأمن عليهما ، ولهذا قال الحافظ في الفتح بعد أن ذكر هذا الحديث من طريق النسائي (... فقالت : وأنا صائمة . فقبلني ) وهذا يؤيد ما قدمناه أن النظر في ذلك لمن لا يتأثر بالمباشرة والتقبيل ، لا للتفرقة بين الشاب والشيخ ، لأن عائشة كانت شابة ، نعم : لما كان الشاب مظنة لهيجان الشهوة فرق من فرق .

\*\* أما حديث: (كان يقبل وهو صائم، ويباشر وهو صائم، وكان أملككم لإربه) قال رحمه الله: وفي الحديث فائدة أخرى على الحديث الذي قبله، وهي جواز المباشرة من الصائم، وهي شيء زائد على القبلة، وقد اختلفوا في المراد منها هنا:

- فقال القاري: قيل: هي مس الزوج فيما دون الفرج

وقيل: هي القبلة واللمس باليد

قلت: ولاشك أن القبلة ليست مراده بالمباشرة هنا ، لأن الواو تفيد المغايرة ، فلم يبق إلا أن يكون المراد بها: إما القول الأول – أو اللمس باليد. والأول أرجح لأمرين:

الأول: حديث عائشة الآخر قالت" كانت إحدانا إذا كانت حائضاً ، فأراد رسول الله إن المناشرها ، أمرها أن تتزر في فور حيضتها ثم يباشرها ، قالت : وأيكم يملك إربه " متفق عليه فإن المباشرة هنا هي المباشرة في حديث الصيام ، فإن اللفظ واحد ، والدلالة واحدة ، والرواية واحدة أيضاً بل إن هناك ما يؤيد المعنى المذكور ، وهو الأمر الآخر ، وهو أن السيدة عائشة رضي الله عنها قد فسرت المباشرة بما يدل على هذا المعنى ، وهو قولها في رواية عنها بلفظ (كان يباشر وهو صائم ، ثم يجعل بينه وبينها ثوباً . يعنى : الفرج ) صحيح – أخرجه احمد خقلت : في هذا الحديث فائدة هامة وهو تفسير المباشرة بأنه مس المرأة فيما دون الفرج فهو يؤيد التفسير الذي سبق نقله عن القاري ، وإن كان حكاه بصيغة التمريض (قيل) ، فهذا الحديث يدل على أنه قول معتمد ، وليس في أدلة الشريعة ما ينافيه ، بل قد وجدنا في أقوال السلف ما يزيده قوة ، فمنه رواية عائشة نفسها رضي الله عنها ، فروى الطحاوي (١٧٤٣) بسند صحيح عن حكيم بن عقال أنه قال : (سألت عائشة : ما يحرم على من امرأتي وأنا صائم ؟ قالت : فرجها ) .

\*\* قال الحافظ: ويؤيد معنى قول (حكيم بن عقال) ما رواه عبد الرزاق بإسناد صحيح عن مسروق قال: " سألت عائشة: ما يحل للرجل من امرأته صائماً ؟ قالت: كل شيء إلا الجماع " وقد ذكره ابن حزم ( ٢١١٦) محتجاً به على من كره المباشرة للصائم.

ثم ذكر ابن حزم عن سعيد بن جبير: "أن رجلاً قال لابن عباس: إني تزوجت ابنة عم لي جميلة، فبني بي في رمضان، فهل لي بأبي أنت وأمي إلي قبلتها من سبيل؟ فقال له ابن عباس: هل تملك نفسك؟ قال: نعم. قال: قبل - قال: فبأبي أنت وأمي: هل إلى مباشرتها من سبيل؟ قال: هل تملك نفسك؟ قال: نعم. قال: فباشرها - قال: فهل لي أن أضرب بيدي على فرجها من سبيل؟ قال: وهل تملك نفسك؟ قال: نعم، قال: أضرب.

قال ابن حزم: وهذه أصح الروايات عن ابن عباس.

- ومن طريق صحاح عن سعد بن أبى وقاص أنه سئل: أتقبل وأنت صائم ؟ قال: نعم ، وأقبض على متاعها "
  - وعن عمرو بن شرحبيل أن ابن مسعود كان يباشر امرأته نصف النهار وهو صائم " وهذه أصح طريق عن ابن مسعود .

#### قال الشيخ ناصر:

- أثر ابن مسعود: أخرجه أبن أبي شيبة (٢١٦٢/٢) بسند صحيح.
- وأثر سعد بن أبى وقاص: أخرجه كذلك أبن أبى شيبة ، وسنده صحيح على شرط مسلم.
- وأثر ابن عباس: عنده أيضاً ، ولكنه مختصر بلفظ " فرخص له في القبلة والمباشرة ووضع اليد ، ما لم يعده إلى غيره " وسنده صحيح على شرط البخاري .
  - \* وروى ابن أبى شيبة ( ١/١٧٠/٢) عن عمرو بن هرم قال:
- " سئل جابر بن زيد عن رجل نظر إلى امرأته في رمضان فأمنى من شهوتها ، هل يفطر ؟ قال : لا . ويتم صومه " إسناده جيد .

وقد ترجم ابن خزيمة للحديث بقوله " باب : الرخصة في المباشرة التي هي دون الجماع للصائم ، والدليل على أن اسم الواحد قد يقع على فعلين أحدهما مباح والآخر محظور " \* قلت : وقد أشار الشيخ ناصر رحمه الله إلى ما ترجم به ابن خزيمة رحمه الله للحديث بقوله كما في ( مختصر صحيح الإمام البخاري ) تحت حديث هذا الباب : باب : ( المباشرة للصائم ) أي : بيان حكمها ؛ وأصل المباشرة التقاء البشرتين ، ويستعمل في الجماع ، وليس مراداً بهذه الترجمة . كما في الفتح

السلسلة الصحيحة حديث ١٩١، ٢٢٠، ٢٢١

# ٢٤ - بَاب: الْقُبْلَةِ لِلصَّائِمِ وَقَالَ جَابِرُ بْنُ زَيْدٍ: إِنْ نَظْرَ فَأَمْنَى يُتِمُّ صَوْمَهُ

[ ١٩٢٨] حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْمُثَنَّى، حَدَّثَنَا يَحْيَى، عَنْ هِشَامٍ، قَالَ: أَخْبَرَنِي أَبِي، عَنْ عَائِشَةَ، عَنِ اللَّهُ النَّبِيِّ عَلِي وَحَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْلَمَةَ، عَنْ مَالِكِ، عَنْ هِشَامٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ: " إِنْ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ لَيُقَبِّلُ بَعْضَ أَرْوَاجِهِ وَهُوَ صَائِمٌ "، ثُمَّ ضَحِكَتْ.

[ ١٩٢٩] حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ، حَدَّثَنَا يَحْيَى، عَنْ هِشَامِ بْنِ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ، حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ أَبِي كَثِيرِ، عَنْ أَمِّهَا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَتْ: " بَيْنَمَا أَنَا مَعَ رَسُولِ عَنْ أُمِّهَا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَتْ: " بَيْنَمَا أَنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ فِي الْخَمِيلَةِ، إِذْ حِضْتُ، فَانْسَلَلْتُ، فَأَخَذْتُ ثِيَابَ حِيضَتِي، فَقَالَ: مَا لَكِ، أَنفِسْتِ؟ قُلْتُ: نَعَمْ، فَدَخَلْتُ مَعَهُ فِي الْخَمِيلَةِ، وكَانَتْ هِيَ ورَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ يَغْتَسِلانِ مِنْ إِنَاءٍ وَاحِدٍ، وكَانَ يُقَبِّلُهَا وَهُوَ صَائِمٌ "

- \*\* قلت: قد قدمت شرح هذا الباب في الباب السابق، ولكن أقول أختصارا:
- \* أختلف العلماء في القبلة للصائم ، فرخص فيها جماعة ، ومنع منها آخرين ، وممن رخص فيها : عمر بن الخطاب ، وأبي هريرة ، وابن عباس ، وعائشة ، وسعد بن أبي وقاص ، وعلي بن أبي طالب ، وأبي سلمة بن عبد الرحمن ، ومسروق ، وعطاء ، والشعبي ، والحسن وهو قول أحمد ، واسحاق ، وأبي ثور ، وداود الظاهري ... وغيرهم
  - \* وقد منعها: ابن عمر ، وابن مسعود ، وسعيد بن المسيب .... وغيرهم
- \* وقد اباحها قوم للشيخ ، وحظرها للشاب وهم: ابن عباس \_ وهو قول أبي حنيفة ، والثوري ، والأوزاعي ، والشافعي \_ وقال عروة بن الزبير: لم أرها للصائم تدعو إلي خير.
- \*\* قال أهل العلم: والراجح أنها محرمة على من حركت شهوته ، والأولى لغيره تركها ولا بأس بها إذا أمن على نفسه ، أو كان شيخا كبيرا.
- \* وقد قدمت الرد علي هذه الأقوال في الباب السابق ، وقلت أن تقبيل النبي الزوجاته فيه دلالة علي إباحتها ، وفيه استواء حكمه وأمته فيها إذا لم يكن معها الخوف علي ما بعدها مما تدعو إليه.
  - وبها المعنى كرهها من كرهها وقال: لا أراها تدعو إلي خير ، يريد بذلك إذا لم يأمن علي نفسه ، ليس لانها حرام عليه ، ولكن لا يأمن إذا فعلها أن تغلبه شهوته حتى يقع فيما يحرم عليه ، فإذا ارتفع هذا المعنى كانت مباحة .

-----

# ٥٧ - بَاب:أغْتِسَال الصَّائم

وَبَلَّ ابْنُ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ثَوْبًا، فَأَلْقَاهُ عَلَيْهِ وَهُوَ صَائِمٌ.

وَدَخَلَ الشَّعْبِيُّ الْحَمَّامَ وَهُو صَائِمٌ.

وَقَالَ ابْنُ عَبَّاس: لا بَأْسَ أَنْ يَتَطَعَّمَ الْقِدْرَ أَو الشَّيْءَ.

وَقَالَ الْحَسَنُ: لا بَأْسَ بِالْمَضْمُضَةِ وَالنَّبَرُّدِ لِلصَّائِمِ ".

وَقَالَ ابْنُ مَسْعُودٍ: إِذَا كَانَ يَوْمُ صَوْم أَحَدِكُمْ فَلْيُصِبْحُ دَهِينًا مُتَرَجِّلا.

وَقَالَ أَنُسٌ: إِنَّ لِي أَبْزَنَ أَتَقَحَّمُ فِيهِ وَأَنَا صَائِمٌ.

وَيُذْكُرُ عَنِ النَّبِيِّ عِي أَنَّهُ اسْتَاكَ وَهُوَ صَائِمٌ.

وَقَالَ ابْنُ عُمَرَ: يَسْتَاكُ أُوَّلَ النَّهَارِ وَآخِرَهُ وَلا يَبْلَعُ رِيقَهُ.

وَقَالَ عَطَاءً: إِن ازْدَرَدَ رِيقَهُ لا أَقُولُ يُفْطِرُ.

وَقَالَ ابْنُ سِيرِينَ: لا بَأْسَ بِالسَّوَاكِ الرَّطْبِ، قِيلَ: لَهُ طَعْمٌ، قَالَ: وَالْمَاءُ لَهُ طَعْمٌ وَأَنْتَ تُمَضْمِضُ بهِ.

ولَمْ يَرَ أَنَسٌ وَالْحَسَنُ، وَإِبْرَاهِيمُ بِالْكُحْلِ لِلصَّائِمِ بَأْسًا.

[١٩٣٠] حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ صَالِحٍ، حَدَّثَنَا ابْنُ وَهْب، حَدَّثَنَا يُونُسُ، عَنِ ابْنِ شِهَاب، عَنْ عُرُوءَ، قَالَتْ عَائِشَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: " كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يُدْرِكُهُ الْفَجْرُ فِي رَمَضَانَ مِنْ غَيْرِ حُلْمٍ، فَيَغْتَسِلُ وَيَصُومُ "

[١٩٣١] حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ، قَالَ: حَدَّثَنِي مَالِكٌ، عَنْ سُمَيٍّ مَوْلَى أَبِي بَكْرِ بنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بنِ المُغِيرَةِ، أَنَّهُ سَمِعَ بَكْرِ بْنَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ: " كُنْتُ أَنَا وَأَبِي فَذَهَبْتُ مَعَهُ حَتَّى لَحَارِثِ بْنِ هِشَامِ بْنِ المُغِيرَةِ، أَنَّهُ سَمِعَ بَكْرِ بْنَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ: " كُنْتُ أَنَا وَأَبِي فَذَهَبْتُ مَعَهُ حَتَّى دَخَلْنَا عَلَى عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ: أَشْهَدُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ إِنْ كَانَ لَيُصبْحِ جُنُبًا مِنْ جِمَاعٍ، غَيْرِ احْتِلامٍ، ثُمَّ يَصُومُهُ "،

[١٩٣٢] ثُمَّ دَخَلْنَا عَلَى أُمِّ سَلْمَة، فَقَالَتْ: مِثْلَ ذَلِكَ

- \*\*\_ قلت :
- ١- أثر ابن عمر: وصله المصنف في (التاريخ) وابن أبي شيبة من طريق عبد الله بن أبي عثمان أنه رأى عمر يفعل ذلك.
  - ٢- أثر الشعبى: وصله ابن أبي شيبة بسند صحيح عنه.
- ٣- أثر ابن عباس: وصله ابن أبي شيبة ، والبغوي في ( الجعديات) وفيه شريك القاضي.
  - ٤- أثر الحسن: وصله عبد الرزاق بمعناه ، وأخرج مالك وأبو داود نحوه مرفوعاً.
    - ٥- أثر ابن مسعود: لم يخرجه الحافظ. ولم أره حتى في تغليق التعليق.
      - ٦- أثر أنس: وصله السرقسطي في (غريب الحديث).
- ٧- قوله: ويذكر عن النبي ربيعة عن أبيه برقم ١٠ ٢٣٦٤ الله بن عامر بن ربيعة عن أبيه برقم ٢٣٦٤
  - ٨- أثر ابن عمر: وصله ابن أبي شيبة بسند صحيح عنه.
    - ٩- أثر عطاء: وصله عبد الرزاق بسند صحيح عنه.
      - ١٠ أثر ابن سيرين: وصله ابن أبي شيبة أيضاً.
  - ١١- أثر أنس: رواه الترمذي وضعفه عن أنس مرفوعاً.
  - ١٢- أثر الحسن: وصله عبد الرزاق، وابن أبي شيبة (١٧٧٤) بسند صحيح عنه.
  - ۱۳ أثر إبراهيم: وصله سعيد بن منصور، وابن أبى شيبة، وأبو داود من طرق عنه فهو صحيح.
- أما استدلال البخاري بحديث عائشة الأول في الباب فهو قوله ( فيغتسل ويصوم) أي: أن النبي النبي كان يغتسل بعد آذان الفجر يعنى: وهو صائم، وهذا الغسل كان من أجل الجنابة وفي نفس الوقت فهو لتبريد البدن وترطيبه ولا سيما إن كان في فصل الصيف وفي الحر الشديد، وذلك يدل على أنه لو كان يوجد نهى عن تبريد البدن وترطيبه وهو صائم لاغتسل النبي شي قبل الفجر، لكن في غسله بعد الفجر دليل على جواز تبريد البدن وترطيبه ولا حرج في ذلك.
  - كذلك حديث عائشة في الباب، وحديث أم سلمة كذلك وهو مطابق لما ترجم له ، وقد قدمت شرح هذه الأحاديث في البابين السابقين شرحا وافيا يغني عن إعادته

-----

٢٦ - بَاب: الصَّائم إذا أَكُلَ أَوْ شَرَبَ نَاسِيًا

وَقَالَ عَطَاءٌ: إِن اسْتَنْثَرَ فَدَخَلَ الْمَاءُ فِي حَلْقِهِ لا بَأْسَ إِنْ لَمْ يَمْلِكْ.

وَقَالَ الْحَسَنُ: إِنْ دَخَلَ حَلْقَهُ الذُّبَابُ فَلا شَيْءَ عَلَيْهِ.

وَقَالَ الْحَسَنُ، وَمُجَاهِدٌ: إِنْ جَامَعَ نَاسِيًا فَلا شَيْءَ عَلَيْهِ.

[١٩٣٣] حَدَّثَنَا عَبْدَانُ، أَخْبَرَنَا يَزِيدُ بْنُ زُرَيْعٍ، حَدَّثَنَا هِشَامٌ، حَدَّثَنَا ابْنُ سِيرِينَ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَى قَالَ: " إِذَا نَسِيَ فَأَكَلَ وَشَرِبَ، فَلْيُتِمَّ صَوْمَهُ، فَإِنَّمَا أَطْعَمَهُ اللَّهُ وَسَقَاهُ "

#### \*\* قلت :

- أثر عطاء: وصله عبد الرزاق ( ٧٣٧٩) ، وابن أبي شيبة ( ٧٠١٣) بسند صحيح.
  - أثر الحسن: رواه ابن أبي شيبة (٣١٠١) بإسناد صحيح عنه.
- أثر الحسن ومجاهد: وصله عبد الرزاق بإسنادين عنهما، وهو عن مجاهد صحيح.
- أما حديث الباب: فقد رواه كذلك الإمام الترمذي رحمه الله في سننه برقم ١ ٧ ٧ وقال تحته:
  - حديث أبى هريرة حديث حسن صحيح ، والعمل على هذا عند أكثر أهل العلم وبه يقول: سفيان الثورى ، والشافعي ، وأحمد ، وإسحاق .
    - وقال مالك بن أنس: إذا أكل في رمضان ناسياً فعليه القضاء.
      - \*\* والقول الأول: أصح.
    - \*\* قال الحافظ رحمه الله: قوله (باب: الصائم إذا أكل أو شرب ناسياً)
- \* أي: هل يجب عليه القضاء أو لا ؟وهي مسألة مشهورة ، فذهب الجمهور إلى عدم الوجوب
- وعن مالك : يبطل صومه ويجب عليه القضاء \_ قال عياض : هذا هو المشهور عنه ، وهو
  - قول شيخه ربيعة وجميع أصحاب مالك ، لكن : فرقوا بين الفرض والنفل .
    - وقال الداوودي: لعل مالكا لم يبلغه الحديث ، أو أوله على رفع الإثم.
      - قول الداوودي: أو أوله على رفع الإثم.
- \*\* قال ابن دقيق العيد : \* قلت : معنى كلام الداوودي رحمه الله : " لعل مالك لم يبلغه الحديث
- ، أو أوله على رفع الإثم " أي أن حديث الباب يشهد له عموم قوله ﷺ " رفع عن أمتي الخطأ

والنسيان " فإن جمعت بين قوله: (إذا نسى) وقوله (رفع عن أمتي الخطأ والنسيان) يعنى: إذا نسى فأكل وشرب فإن إثم هذا النسيان يرفع عنه ، لكن لا يسقط عنه القضاء.

- ذهب مالك إلى إيجاب القضاء على من أكل أو شرب ناسياً . وهو القياس ، فإن الصوم قد فات ركنه وهو من باب المأمورات ، والقاعدة : أن النسيان لا يؤثر في المأمورات .

وعمدة من لم يوجب القضاء هو حديث أبى هريرة لأنه أمر بالإتمام (قلت: يعنى: حديث الباب)، وسمى الذي يتم صوماً.

وظاهره: حمله على الحقيقة الشرعية، فيتمسك به حتى يدل دليل على أن المراد بالصوم هنا حقيقته اللغوية.

وكأنه يشير بهذا إلى قول أبن القصار: إن معنى قوله ( فليتم صومه) أي الذي كان دخل فيه وليس فيه نفى القضاء .

فرد عليه ابن دقيق العيد بقوله: فإن قوله ( فإنما أطعمه الله وسقاه) مما يستدل به على صحة الصوم لإشعاره بأن الفعل الصادر منه مسلوب الإضافة إليه ، فلو كان أفطر لأضيف الحكم إليه - قال ابن العربي رحمه الله: تمسك جميع فقهاء الأمصار بظاهر هذا الحديث ، وتطلع مالك إلى المسألة من طريقها فأشرف عليه ، وذلك: لأن الفطر ضد الصوم ، والإمساك ركن الصوم ، فأشبه ما لو نسى ركعة من الصلاة . وقد روى الدار قطني فيه ( لا قضاء عليه ) فتأوله علماؤنا على أن معناه: لا قضاء عليك الآن ؛ وهذا تعسف .

- وقال القرطبي: أحتج به من أسقط القضاء (يعنى حديث: رفع عن أمتي الخطأ والنسيان). وأجيب: بأنه لم يتعرض فيه للقضاء، فيحتمل على سقوط المؤاخذة، لأن المطلوب صيام يوم لا خرم فيه، لكن روى الدارقطنى فيه سقوط القضاء وهو نص لا يقبل الاحتمال، لكن الشأن في صحته، فإن صح وجب الأخذ به وسقط القضاء.

\* قلت: ورواية الدارقطنى إسنادها صحيح، فقد أورد هذه الزيادة الشيخ ناصر رحمه الله في الإرواء وأشار إلى صحتها بقوله: وقال الدارقطنى وزاد: (ولا قضاء عليك) إسناده صحيح، وكلهم ثقات.

وأجاب بعض المالكية بحمل الحديث على صوم التطوع ، وأنه لم يقع في الحديث تعيين رمضان فحمل على التطوع .

- كذلك: لم يذكر في الحديث إثبات القضاء ، فيحمل على سقوط الكفارة عنه وإثبات عذره ورفع الإثم عنه وإبقاء نيته التي بيتها.

\* قال الحافظ رحمه الله: والجواب عن هذا كله هو:

- بما أخرجه ابن خزيمة وابن حبان والحاكم والدارقطنى من طريق محمد بن عبد الله الأنصاري عن محمد بن عمرو عن أبى سلمة عن أبى هريرة بلفظ (من أفطر في شهر رمضان ناسياً فلا قضاء عليه ولا كفارة)

قال الشيخ ناصر في الإرواء ( ٩٣٨) إسناده صحيح - كلهم ثقات.

فعين رمضان وصرح بإسقاط القضاء.

\* كذلك: أفتى بحديث الباب بسقوط القضاء والكفارة عمن أكل أو شرب ناسياً كل من على بن أبى طالب ، وزيد بن ثابت ، وأبو هريرة ، وابن عمر من غير مخالف لهم ، كما قاله ابن المنذر وابن حزم وغيرهما .

ثم هو موافق لقوله تعالى (ولكن يؤاخذكم بما كسبت قلوبكم) فالنسيان ليس من كسب القلب. \* قوله (إذا نسى فأكل وشرب): ليس هذا على سبيل الحصر ولكن على سبيل المثال ومثل بالأكل والشرب لأنهما أكثر تناولاً من غيرهما.

- \*\* أما آثار الباب وهي:
- قال عطاء: " إن استنثر فدخل الماء في حلقه . لا بأس إن لم يملك ".

المعنى: من أراد الوضوء فدخل الماء من أنفه إلي معدته وهو يستنثر فلا بأس عليه ، وعلل ذلك بأنه لا يستطيع أن يملك عدم دخول الماء إلى معدته وعجز عن ذلك .

- \* قلت : أنظر إلى فقه عطاء رحمه الله بقوله ( إن استنثر ) ولم يذكر المضمضة ، وذلك لأن الإستنثار فيه سحب الماء إلى داخل الأنف ، أما المضمضة فليس فيها ذلك ، ولذلك : خص الإستنثار بالحكم بخلاف المضمضة .
  - \* قوله: وقال الحسن: " إن دخل حلقه الذباب فلا شيء عليه ".
- مناسبة الأثرين للترجمة من جهة أن المغلوب بدخول الماء حلقه أو الذباب . لا اختيار له في ذلك كالناسى -- قال ابن المنير:
  - أدخل المغلوب في ترجمة الناسي ، لاجتماعهما في ترك العمد وسلب الاختيار .

وقال كذلك: دخول الذباب أقصد بالغلبة وعدم الاختيار من دخول الماء، لأن الذباب يدخل بنفسه بخلاف الاستنشاق والمضمضة فإنهما تنشأ عن تسببه.

- \*- أما قوله: وقال الحسن ومجاهد: " إن جامع ناسياً فلاشيء عليه ".
- \* قال الحافظ رحمه الله: هذان الأثران وصلهما عبد الرزاق قال " أخبرنا ابن جريج عن ابن أبي نجيح عن مجاهد قال" لو وطئ رجل امرأته وهو صائم ناسياً في رمضان \_ لم يكن عليه شيء " \_ وعن الثوري عن رجل عن الحسن قال " هو بمنزلة من أكل أو شرب ناسياً " وظهر بأثر الحسن هذا مناسبة ذكر هذا الأثر للترجمة .

- وروى أيضاً عن ابن جريج أنه سأل عطاء عن رجل أصاب امرأته ناسياً في رمضان فقال: لا ينسى ، هذا كله عليه القضاء .

وتابع عطاء على ذلك الأوزاعي والليث ومالك وأحمد ، وهو أحد الوجهين للشافعية وفرق هؤلاء كلهم بين الأكل والجماع .

- وعن أحمد في المشهور عنه: تجب عليه الكفارة أيضاً.

وحجتهم: قصور حالة المجامع ناسياً عن حالة الأكل.

\* قلت: وهذا التفريق ليس عليه دليل، وذلك لأن الدليل يخالفه، ألا وهو قوله في (من أفطر في شهر رمضان ناسياً فلا قضاء عليه ولا كفارة) تقدم تخريجه – فالقضاء: بسبب الأكل والشرب – والكفارة بسبب الجماع، وكلاهما قد فعلهما ناسيا غير عامد في فعلهما، ولذلك: فلم يلزمه الشارع بعقاب، لاقضاء ولا كفارة

- \* قال شيخ الإسلام ابن تيميه رحمه الله:
- \* والمجامع الناسى فيه ثلاثة أقوال في مذهب أحمد وغيره ، ويذكر ثلاث روايات عنه:
- إحداهما: لا قضاء عليه ولا كفارة وهو قول: الشافعي، وأبي حنيفة والأكثرين.
  - الثانية: عليه القضاء بلا كفارة وهو قول مالك.
  - الثالثة: عليه الأمران. وهو المشهور عن أحمد.

والأول أظهر ، فإنه قد ثبت بدلالة الكتاب والسنة أن من فعل محظوراً مخطئاً أو ناسياً لم يؤاخذه الله بذلك ، وحينئذ: يكون بمنزلة من لم يفعله ، فلا يكون عليه إثم ، ومن لا إثم عليه لم يكن عاصياً ولا مرتكباً لما نهى عنه ، وحينئذ: يكون قد فعل ما أمر به ولم يفعل ما تُهى عنه ، ومثل هذا لا تبطل عبادته ، إنما يبطل العبادات: إذا لم يفعل ما أمر به أو فعل ما حُظر عليه.

مجموع الفتاوى - ج٥٢ص٢٢٢

- \*- أما حديث الباب ففيه قوله: (من نسى وهو صائم):
- " من" : شرطية ، بمعنى : إذا نسى وهذه الجملة هي سؤال الشرط.

" فليتم ": هذا جواب الشرط، واقترن بالفاء، لأنه طلب، وهو مجزوم بالفتحة نيابة عن السكون، كذلك: فليتم: اللام: لام الأمر، والأمر هنا للوجوب، وليس للاستحباب، ولا للإباحة، والقرينة أن النبي لله لم يبطل صومه، بل أمره بالإتمام، وذلك دليل على صحة صومه، والحكمة من ذلك: أنه لم يأكل بنفسه متعمداً بل أطعمه الله سبحانه وتعالى وسقاه، وذلك بالنسيان، وهو: ذهول القلب عن شيء معلوم عنده.

-----

## ٢٧ - بَاب: سِوَ اكِ الرَّطْب، وَالْيَابِس للصَّائم

وَيُذْكَرُ عَنْ عَامِرِ بْنِ رَبِيعَةَ، قَالَ: رَأَيْتُ النَّبِيَ ﷺ يَسْتَاكُ وَهُوَ صَائِمٌ مَا لا أُحْصِي أَوْ أَعُدُ. وَقَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ: عَنِ النَّبِيِّ ﷺ لَوْلا أَنْ أَشُقَ عَلَى أُمَّتِي لأَمَرْتُهُمْ بِالسِّوَاكِ عِنْدَ كُلِّ وُضُوءٍ. وَيُرْوَى نَحْوُهُ، عَنْ جَابِر، وزَيْدِ بْنِ خَالدٍ، عَنِ النَّبِيِ ﷺ وَلَمْ يَخُصَّ الصَّائِمَ مِنْ غَيْرِهِ. وَقَالَتْ عَائِشَةُ: عَنِ النَّبِيِ ﷺ وَلَمْ يَرْضَاةٌ لِلرَّبِّ. وَقَالَتْ عَائِشَةُ: عَنِ النَّبِي ﷺ: السِّوَاكُ مَطْهَرَةٌ لِلْفَمِ، مَرْضَاةٌ لِلرَّبٍ.

[١٩٣٤] حَدَّثَنَا عَبْدَانُ، أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللَّهِ، أَخْبَرَنَا مَعْمَرٌ، قَالَ: حَدَّثَنِي الزَّهْرِيُّ، عَنْ عَطَاءِ بْنِ يَزِيدَ، عَنْ حُمْرَانَ: " رَأَيْتُ عُثْمَانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ تَوَضَّاً فَأَفْرَغَ عَلَى يَدَيْهِ ثَلاثًا، ثُمَّ تَمَضْمَضَ وَاسْتَثْثَرَ، ثُمَّ غَسلَ وَجْهَهُ ثَلاثًا، ثُمَّ غَسلَ يَدَهُ الْيُمْنَى إِلَى الْمَرْفِقِ ثَلاثًا، ثُمَّ غَسلَ يَدَهُ الْيُمْنَى إِلَى الْمَرْفِق ثَلاثًا، ثُمَّ غَسلَ يَدَهُ الْيُمْنَى إِلَى الْمَرْفِق ثَلاثًا، ثُمَّ عَسلَ يَدَهُ الْيُسْرَى إِلَى الْمَرْفِق ثَلاثًا، ثُمَّ الْيُسْرَى ثَلاثًا، ثُمَّ قَالَ: رَأَيْتُ الْمَرْفِق ثَلاثًا، ثُمَّ مَسَحَ بِرَأُسِهِ، ثُمَّ عَسلَ رِجْلَهُ الْيُمْنَى ثَلاثًا، ثُمَّ الْيُسْرَى ثَلاثًا، ثُمَّ الْيُسْرَى ثَلاثًا، ثُمَّ قَالَ: رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ تَوَضَّاً نَحْوَ وَضُوئِي هَذَا، ثُمَّ قَالَ: مَنْ تَوَضَّاً وَصُوئِي هَذَا، ثُمَّ يُصلِي ركْعَتَيْنِ، لا يُحدِّقُ فَيهِمَا بِشَيْءٍ، إلا غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ "

### \*\* قلت :

- \*حديث عامر بن ربيعة ، سبق تخريجه في الباب قبل الماضي ، وهو عند أبى داود وأحمد وغيرهما بسند ضعيف
- أما حديث أبى هريرة " لولا أن أشق على أمتي لأمرتهم بالسواك عند كل وضوء " قال الشيخ ناصر في مختصر البخاري: وصله النسائي وغيره بسند صحيح عنه قلت: الذي في الصحيحين والسنن بلفظ (عند كل صلاة) ثم بحثت عن لفظ (عند كل وضوء) فوجدتها قد أخرجها الشيخ ناصر في صحيح الجامع برقم \١٧ ٣٥ وقال (صحيح) ولفظها (مع كل وضوء) وقال: رواه مالك، والشافعي، والبيهقي، عن أبى هريرة، والطبراني في الأوسط عن على بن أبى طالب.
  - \* قوله: ويروى نحوه عن جابر: فقال الشيخ ناصر:
  - أما حديث جابر ، فوصله أبو نعيم في (كتاب السواك) بسند صحيح .
  - وأما حديث زيد بن خالد الجهنى: فوصله أحمد وأصحاب السنن وغيرهم.
- \* قلت: رواه أبو داود برقم ٧١ ، والترمذي ٢٣ ، ولفظه ( لأمرتهم بالسواك عند كل صلاة )

- أما حديث عائشة: فقد رواه النسائي بسند صحيح عنها برقم ٥
- أثر عطاء وقتادة: وصله سعيد بن منصور عن عطاء وعبد بن حميد عن قتادة .
- \*\* قال الحافظ رحمه الله: أشار الإمام البخاري بهذه الترجمة إلى الرد على من كره للصائم الاستياك بالسواك الرطب وهم: المالكية، والشعبي، وقد تقدم قبل بباب: قياس ابن سيرين السواك الرطب على الماء الذي يتمضمض به، ومنه تظهر النكتة في إيراد حديث عثمان في صفة الوضوء في هذا الباب فإن فيه: أنه تمضمض واستنشق وقال فيه " من توضأ وضوئي هذا " ولم يفرق بين الصائم والمفطر، ويتأيد ذلك بما ذكر في حديث أبى هريرة في الباب، فإنه يقتضى إباحته في كل وقت وعلى كل حال.
  - قوله: وقال عطاء وقتادة " يبتلع ريقه " ومناسبته الترجمة:

من جهة أن أقصى ما يخشى من السواك الرطب أن يتحلل منه في الفم شيء ، وذلك الشيء كماء المضمضة ، فإذا قذفه من فيه لا يضره بعد ذلك أن يبتلع ريقه .

- أما قوله " ولم يخص الصائم من غيره " يعنى: لم يخص في استحباب السواك والأمر به صائم من غير صائم ، ولا سواك رطب من سواك يابس ، لأن هذا عام في جميع الأحوال ، ويؤيده حديث أبى هريرة: " لأمرتهم بالسواك عند كل وضوء " وحديث زيد بن خالد الجهني " لأمرتهم بالسواك عند كل صلاة " .

\_\_\_\_\_

٢٨ - بَاب: قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: إِذَا تَوَضَّاً فَلْيَسْتَنْشِقْ بِمَنْ خِرِهِ الْمَاءَ، وَلَمْ يُمَيِّرْ بَيْنَ الصَّائِمِ وَ غَيْرِهِ
 وقالَ الْحَسَنُ: لا بَأْسَ بالسَّعُوطِ للصَّائِم إِنْ لَمْ يَصِلْ إلَى حَلْقِهِ وَيَكْتَحِلُ،

وَقَالَ عَطَاءٌ: إِنْ تَمَضْمَضَ، ثُمَّ أَفْرَغَ مَا فِي فِيهِ مِنَ الْمَاءِ، لايَضيرُهُ إِنْ لَمْ يَزْدَرِدْ رِيقَهُ، وَمَاذَا بَقِيَ فِيهِ مِنَ الْمَاءِ، لايَضيرُهُ إِنْ لَمْ يَزْدَرِدْ رِيقَهُ، وَمَاذَا بَقِيَ فِي فِيهِ، وَلا يَمْضَعُ الْعِلْكَ، فَإِنِ ازْدَرَدَ رِيقَ الْعِلْكِ، لاَأْقُولُ: إِنَّهُ يُفْطِرُ، وَلَكِنْ يُنْهَى عَنْهُ، فَيَي فِيهِ، وَلا يَمْضَعُ الْعِلْكَ، فَإِن ارْدَرَدَ رِيقَ الْعِلْكِ، لاَأْقُولُ: إِنَّهُ يُفْطِرُ، وَلَكِنْ يُنْهَى عَنْهُ، فَيَالُ فَي فَي فِي فِيهِ، وَلا يَمْطِكُ

\*\* قلت و

حديث: " إذا توضأ فليستنشق بمنخره الماء " وصله مسلم برقم \٢٣٧ قوله: " ولم يميز بين الصائم وغيره ": قاله البخاري تفقها.

- أثر الحسن : وصله ابن أبي شيبة ، " والسعوط ": الدواء الذي يدخل من طريق الأنف .

- أثر عطاء: وصله سعيد بن المنصور، وعبد الرزاق.
- \* قال الشيخ ناصر : لكن روى عبد الرزاق (٧٤٨٧) زيادة : قلت : فإن ازدرده ، وهو يقال له : أنه ينهى عن ذلك . قال : " قد أفطر إذن ، غير مرة يقول ذلك " وسنده صحيح .
  - \*\*والازدراد: الابتلاع، يقال: زرد اللقمة يزدردها زردا إذا بلعها.
  - \*\* أختلف العلماء في الصائم يتمضمض أويستنشق أو يستنثر ويدخل الماء في حلقه:
- قالت طائفة : صومه تام ولاشئ عليه . وهذا قول عطاء ، وقتادة ، وبه قال أحمد وإسحاق .
  - وقال الحسن: لاشىء عليه إن مضمض فدخل الماء في حلقه وهو قول البخاري.
    - \*وقال مالك والثوري: يقضى يوما مكانه.
- \*وقال أبو حنيفة وأصحابه: إن كان ذاكرا لصومه. قضى ، وإن كان ناسيا فلا شيء عليه.
- وحجة من أوجب القضاء: أن الموصل إنما هو المبالغة فيهما فقط وليس هما ، والإحتراز منهما ممكن عادة إن لم يبالغ .
- أما قول أبي حنيفة: إنما فرق بين الذاكر لصومه والناسي على أصله في كل من أكل ناسيا في رمضان أنه لاشيء عليه.
- \*وقول عطاء أنه إذا مضمض ثم أفرغ مافي فيه فلا يضره أن يزدرد ريقه لأنه لا ماء فيه بعد تفريغه له ، ولذا قال عطاء : وماذا بقى فيه .
- \* أما السعوط فمعناه: صب الدواء في الأنف ، فلا بأس به إن لم يدخل إلى الحلق ، فإن دخل إلى الحلق ، فإن دخل إلى الحلق فقد أختلف فيه: فذهب الثوري ، وأبوحنيفة ، والأوزاعي ، وإسحاق إلي أنه إذا استعط فعليه القضاء.
  - \*وقال مالك :إذا وصل طعم ذلك إلي فيه. عليه القضاء .
  - \*وقال الشافعي: إذا وصل ذلك إلى دماغه فعليه القضاء.

\_\_\_\_\_\_

## ٢٩ - بَاب: إِذَا جَامَعَ فِي رَمَضَانَ

وَيُذْكَرُ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَفَعَهُ مَنْ أَفْطَرَ يَوْمًا مِنْ رَمَضَانَ مِنْ غَيْرِ عُذْرٍ وَلَا مَرَضٍ، لَمْ يَقْضِهِ وَيُذْكُرُ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَفَعَهُ مَنْ أَفْطَرَ يَوْمًا مِنْ رَمَضَانَ مِنْ غَيْرِ عُذْرٍ وَلَا مَرَضٍ، لَمْ يَقْضِهِ صِيَامُ الدَّهْرِ وَإِنْ صَامَهُ، وَبِهِ قَالَ ابْنُ مَسْعُودٍ.

وَقَالَ سَعِيدُ بِنُ الْمُسَيِّبِ، وَالشَّعْبِيُّ، وَابْنُ جُبَيْرٍ، وَإِبْرَاهِيمُ، وَقَتَادَةُ، وَحَمَّادُ: يَقْضِي يَوْمًا مَكَانَهُ [٩٣٥] حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بِنُ مُنِيرٍ، سَمِعَ يَزِيدَ بِنَ هَارُونَ، حَدَّثَنَا يَحْيَى هُوَ ابْنُ سَعِيدٍ، أَنَّ عَبْدَ الرَّحْمَنِ بِنَ الْقَاسِمِ أَخْبَرَهُ، عَنْ مُحَمَّدِ بِنِ جَعْفَرِ بِنِ الزِّبَيْرِ بِنِ الْعَوَّامِ بِنِ خُويَلِدٍ، عَنْ عَبَّادِ بِنِ الرَّيْمَ وَاللَّهُ بِنِ النَّهِ بِنِ الْأَيْدِ أَنَّهُ سَمِعَ عَائِشَةَ رَضِي اللَّهُ عَنْهَا، تَقُولُ: " إِنَّ رَجُلا أَتَى النَّبِيَّ عَيْهِ عَنْهَا، وَقُولُ: " إِنَّ رَجُلا أَتَى النَّبِيَ عَائِشَةَ رَضِي اللَّهُ عَنْهَا، تَقُولُ: " إِنَّ رَجُلا أَتَى النَّبِيَ عَائِشَةَ رَضِي اللَّهُ عَنْهَا، تَقُولُ: " إِنَّ رَجُلا أَتَى النَّبِيَّ عَيْهِ لِمِكْتَلِ يُدْعَى اللَّهُ عَنْهَا، فَأَتِي النَّبِيُ عَلَى اللَّهُ عَنْهَا، قَقُولُ: " إِنَّ رَجُلا أَتَى النَّبِيَ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَلُولُ: " إِنَّ رَجُلا أَتَى النَّبِيَ عِنْ مَصَدَّقَ بِهِذَا " الْعَرَقَ، قَالَ: مَا لَكَ؟ قَالَ: أَصَبْتُ أَهْلِي فِي رَمَضَانَ، فَأْتِي النَّبِيُ الْمُحْتَرِقُ؟ قَالَ: أَنَا، قَالَ: تَصَدَقَ بِهَذَا "

- \*\*قلت : حدیث أبی هریرة : ضعیف رواه أصحاب السنن أبو داود 7797 ، والترمذي 777 ، وغیرهما .
  - أثر ابن مسعود: وصله البيهقى من طريقين عنه.
- أثر ابن المسيب: جاء موصولاً عن مسدد وغيره ورواه عبد الرزاق ( ٢٩ ٤ ٧) ، وابن أبى شيبة (٣-٥٠) بلفظ: " يصوم مكان كل يوم شهراً " وسنده صحيح
  - أثر الشعبى: أخرجه سعيد بن منصور وسنده صحيح أيضا، وابن أبي شيبة (٣-٥٠١).
    - أثر ابن جبير: يعنى: سعيداً وصله ابن أبي شيبة أيضا وسنده صحيح.
    - أثر إبراهيم: يعنى: ابن يزيد النخعي: وصله سعيد بن منصور، وابن أبى شيبة بسند صحيح عنه.
      - أثر قتادة : وصله عبد الرزاق بسند صحيح عنه .
      - أثر حماد: هو ابن أبي سليمان: ذكره عبد الرزاق عن أبي حنيفة عنه.
  - \* قال الحافظ رحمه الله: الذي يظهر لي أن البخاري أشار بالآثار التي ذكرها إلى أن إيجاب القضاء ، مختلف فيه بين السلف ، وأن الفطر بالجماع لابد فيه من الكفارة .

ثم إن في رواية أبى داود رحمه الله في السنن برقم \٢٣٩٣ عن أبى هريرة ولفظه: المجاء رجل إلى النبي في قد أفطر في رمضان ، قال : فأتى بعرق فيه تمر قدر خمسة عشر صاعاً ، وقال فيه : كله أنت وأهل بيتك ، وصم يوماً واستغفر الله " وسنده صحيح \*\* قلت : بهذا ثبت القضاء على المفطر في رمضان بتعمد الطعام والشراب والجماع . وقد أورد الشيخ ناصر رحمه الله طرق هذا الحديث في الإرواء برقم \٣٩٩ ، فليراجع فإنه تحقيق مهم جداً لكل طالب علم في هذه المسألة .

٠ ٣- بَابِ: إِذَا جَامَعَ فِي رَمَضَانَ ولَمْ يكُنْ لَهُ شَيْءٌ فَتُصدِّقَ عَلَيْهِ فَلْيُكَفِّرْ

[١٩٣٦] حَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ، أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ، عَنِ الزُّهْرِيِّ، قَالَ: أَخْبَرَنِي حُمَيْدُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ، أَنَّ أَبَا هُريَرْةَ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: "بَيْنَمَا نَحْنُ جُلُوسٌ عِنْدَ النَّبِيِّ ﷺ إِذْ جَاءَهُ رَجُلٌ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ عَنْهُ، قَالَ: وقَعْتُ عَلَى امْر أَتِي و أَنَا صَائِمٌ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: هَلْ تَجْدُ رَقَبَةً تُعْتِقُهَا؟ قَالَ: لا، قَالَ: فَهَلْ تَسْتَطِيعُ أَنْ تَصُومَ شَهْريَنِ مُتَنَابِعَيْنِ؟ قَالَ: لا، فَقَالَ: فَهَلْ تَجْدُ رِقَبَةً تُعْتِقُهَا؟ قَالَ: لا، قَالَ: فَهَلْ تَسْتَطِيعُ أَنْ تَصُومَ شَهْريَنِ مُتَنَابِعَيْنِ؟ قَالَ: لا، فَقَالَ: فَهَلْ تَحْدُ إِطْعَامَ سِتِينَ مِسْكِينًا؟ قَالَ: لا، قَالَ: فَمَكَثُ النَّبِيُّ ﷺ فَبَيْنَا نَحْنُ عَلَى ذَلِكَ، أُتِي النَّبِيُ ﷺ فَبَيْنَا نَحْنُ عَلَى ذَلِكَ، أُتِي النَّبِيُ ﷺ إِعْرَقَ فِيهَا تَمْرُ وَالْعَرَقُ الْمِكْتَلُ، قَالَ: أَيْنَ السَّائِلُ؟ فَقَالَ: أَنَا، قَالَ: خُذْهَا فَتَصَدَّقْ بِهِ، فَقَالَ الرَّجُلُ: أَعْلَى أَفْقَرَ مِنِي يَا رَسُولَ اللَّهِ، فَوَاللَّهِ مَا بَيْنَ لابَتَيْهَا يُرِيدُ الْحَرَّتَيْنِ أَهْلُ بَيْتٍ أَفْقَرَ مِنْ إِلَا لَهُ مَا يَيْنَ لابَتَيْهَا يُرِيدُ الْحَرَّتَيْنِ أَهْلُ بَيْتٍ أَفْقَرَ مِنْ عَلَى النَّهِ عَلَى اللَّهِ، فُو اللَّهِ مَا بَيْنَ لابَتَيْهَا يُرِيدُ الْحَرَّتَيْنِ أَهْلُ بَيْتٍ أَفْقَرَ مِنْ إِنَّ السَّائِلُ؟ فَقَالَ اللَّهُ عَمْهُ أَهْلَكَ "

<sup>\*\*</sup> قلت : في هذا الحديث مسائل وهى :

<sup>-</sup> قوله: " إذ جاءه رجل ": قال الحافظ في الجمع بين الروايات:

<sup>&</sup>quot; جاء رجل وهو ينتف شعره ويدق صدره ويقول: هلك الأبعد " وفي رواية " يلطم وجهه" واستدل بهذا على جواز هذا الفعل والقول فيمن وقعت له معصية.

ويفرق بذلك بين مصيبة الدين ومصيبة الدنيا ، فيجوز في مصيبة الدين لما يشعر به الحال من شدة الندم وصحة الإقلاع ويحتمل أن تكون هذه الواقعة قبل النهى عن لطم الخدود وحلق الشعر عند المصيبة.

<sup>\*</sup> قلت: وهذا هو الراجح ، لأن الأصل في هذا الفعل هو النهي والتحريم ، بل الوعيد الشديد ، كما دلت على ذلك الأدلة الوافرة في هذه المسألة.

- قوله " هلكت " وفى رواية: " احترقت " أستدل به على أنه كان عامداً لأن الهلاك والاحتراق يدلان عن العصيان المؤدى إلى ذلك .
  - قوله ( هلكت احترقت ) يدلان على أنه كان عامداً عارفاً بالتحريم .
- و استدل بهذا على أن من ارتكب معصية لا حد فيها وجاء مستفتياً أنه لا يعزر ، وذلك لأن النبي على المعتمدة المعصية ، وذلك : أن مجيئه مستغيثاً يقتضى الندم والتوبة ، والتعزير : إنما جعل للاستصلاح ، ولا استصلاح مع الصلاح .
  - وأيضاً: فلو عوقب المستفتى لكان سبباً لترك الاستفتاء وهى مفسدة، فاقتضى ذلك أن لا يعاقب.
    - # قال مالك: قال: (وقعت على امرأتي وأنا صائم).
    - وفى رواية: ( وطئت أهلي ) وفي أخرى ( أصبت أهلي ) .
    - وفى رواية مسلم ١١١١ قوله (وقعت على امرأتي في رمضان)
    - وفى رواية مسلم ١١١١ قوله (وطئت امرأتي في رمضان نهاراً)
- واستدل المالكية بحديث الباب على إيجاب الكفارة على من أفسد صيامه مطلقاً بأي شيء كان
- قلت: هذا القول مردود، لأن الكفارة لا تجب إلا فيما إذا جامع عامداً عارفاً في نهار رمضان، أما من أفطر في نهار رمضان بطعام أو شراب عامداً عارفاً من غير ضرورة فليس عليه إلا القضاء فقط، وليس عليه كفارة.
- ولذلك قال الجمهور: هذه الرواية المطلقة (رواية الباب) مقيدة بالروايات الأخرى التي قال فيها " وقعت على امرأتي في رمضان " ، والرواية الأخرى " وطئت امرأتي في نهار رمضان " وكلا الروايتين عند الإمام مسلم كما أوردتهما آنفاً.
  - \*\* قال الحافظ رحمه الله: وتعيين رمضان معمول بمفهومه ، وللفرق في وجوب كفارة المجامع في الصوم بين رمضان وغيره من الواجبات كالنذر.
    - \* قلت : مقصود الحافظ رحمه الله من هذا الكلام هو :
  - لو أن شخصاً كان عليه صوم واجب كالنذر مثلاً ، وكان يصومه في باقي أيام السنة بخلاف شهر رمضان ثم جامع أهله في ذلك اليوم نهاراً ، فهل تجب عليه الكفارة كمن جامع في رمضان ؟

الصحيح: أن الكفارة لا تكون إلا علي من جامع في نهار شهر رمضان ، وذلك لأن شهر رمضان أيامه لها حرمة عند الله عز وجل ، ولذلك خصه بأحكام معينة خاصة به ولا تتعداه إلى غيره من باقي أيام العام.

كذلك: أيام الحج: فقد خصها الله تبارك وتعالى بأحكام وأعمال لا تتعداها إلى غيرها من باقي أيام السنة ... وهكذا .

- \* قوله: (هل تجد رقبة تعتقها ؟ قال: لا ).
- قال الأحناف: في هذا الحديث إطلاق الرقبة ، وفيه دليل على إخراج الرقبة الكافرة.
- \* قلت: هذا القول بعيد جداً ، وذلك لأن النبي في قد قيد في غير هذا الحديث الرقبة بالمؤمنة ، كحديث معاوية بن الحكم السلمي لما جاء بتلك الجارية السوداء فقال لها رسول الله في: " أين الله ؟ قالت: في السماء ، قال من أنا ؟ قالت: أنت رسول الله ، قال: اعتقها فإنها مؤمنة " وقول الله سبحانه " وما كان لمؤمن أن يقتل مؤمناً إلا خطأ ومن قتل مؤمناً خطأ فتحرير رقبة مؤمنة ودية مسلمة إلى أهله إلا أن يصدقوا ، فإن كان من قوم عدو لكم وهو مؤمن فتحرير رقبة مؤمنة وإن كان من قوم بينكم وبينهم ميثاق فدية مسلمة إلى أهله وتحرير رقبة مؤمنة .. النساء \ ٢ ٩ .
  - \* قوله : ( فهل تستطيع أن تصوم شهرين متتابعين ؟ قال : لا ).
  - قلت: اشترط النبي ﷺ التتابع في الصيام كما نص عليه في الحديث ، والمقصود به الشهر الهجري لا الميلادي .

كذلك: يمكن للمرء أن يملك رقبة لكن لا يملك غيرها، فهل يعتقها أم لا؟

الصحيح: أن من يجد رقبة لا غنى به عنها فإنه يسوغ له الانتقال إلى الصوم مع وجودها لكونه في حكم غير الواجد لها.

\* قوله : ( فهل تجد إطعام ستين مسكيناً ؟ قال : لا ).

المراد بالإطعام: الإعطاء، لا اشتراط حقيقة الإطعام من وضع المطعوم في الفم، بل يكفى الوضع بين يديه بلا خلاف.

في إطلاق الإطعام ما يدل على الاكتفاء بوجود الإطعام من غير شرط مناولة.

= قال الأحناف: في ذكر الإطعام ما يدل على وجود طاعمين فيخرج الطفل الذي لم يطعم. ونظر الشافعي إلى النوع فقال: يسلم لوليه.

وذكر الستين يفهم منه أنه لا يجب ما زاد عليها.

\*\* قال ابن دقيق العيد: أضاف الإطعام الذي هو مصدر أطعم إلى ستين ، فلا يكون ذلك موجوداً في حق من أطعم ستة مساكين عشرة أيام مثلاً.

\*المشهور عن الأحناف: الإجزاء حتى لو أطعم الجميع مسكيناً واحداً في ستين يوماً كفي.

\* أما استحباب الإمام مالك رحمه الله الابتداء بالإطعام ، فمخالف لظواهر النصوص ، وإنما ذهب إلى هذا من طريق القياس ، وذلك : لأنه رأى أن الصيام قد وقع بدله الإطعام في مواضع شتى من الشرع ، وأنه مناسب له أكثر من غيره ، بدليل قوله تعالى ( وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين ) ولذلك : استحب هو وجماعة من العلماء لمن مات وعليه صوم ، أن يكفر بالإطعام عنه .

\*\* قال الحافظ: ووقع في (المدونة) ولا يعرف عن مالك غير الإطعام ولا يأخذ بعتق ولا صيام. 
\*قال ابن دقيق العيد: وهي معضلة لا يهتدي إلى توجيهها مع مصادمة الحديث الثابت 
(قلت: يعنى حديث الباب المذكور فيه العتق والصيام والإطعام) غير أن بعض المحققين من 
أصحابه حمل هذا اللفظ وتأوله على الاستحباب في تقديم الطعام على غيره من الخصال ، 
ووجهوا ترجيح الطعام على غيره بأن الله ذكره في القرآن رخصة للقادر ثم نسخ هذا الحكم. 
ولا يلزم منه نسخ الفضيلة ، فيترجح الإطعام أيضاً لاختيار الله له في حق المفطر بالعذر ، وكذا 
أخبر بأنه في حق من أخر قضاء رمضان حتى دخل رمضان آخر ، كذلك: لمناسبة إيجاب 
الإطعام لجبر فوات الصيام الذي هو إمساك عن الطعام ، ولشمول نفعه للمساكين .

لكن: كل هذه الوجوه لا تقاوم ما ورد في الحديث من تقديم العتق على الصيام ثم الإطعام سواء قلنا الكفارة على الترتيب أو التخيير، فإن هذه البداءة إن لم تقتض وجوب الترتيب فلا أقل من أن تقتضى استحبابه.

واحتجوا أيضاً بأن حديث عائشة رضي الله عنها لم يقع فيه سوى الإطعام.

لكن رد عليهم الحافظ رحمه الله فقال: وقد استدل مالك بحديث عائشة حيث جزم في كفارة الجماع في رمضان بالإطعام دون غيره من الصيام والعتق، ولا حجة فيه، لأن القصة واحدة وقد حفظها أبو هريرة وقصها على وجهها وأوردتها عائشة مختصرة. أشار إلى هذا الطحاوي رحمه الله.

والظاهر أن الاختصار من بعض الرواة ، فقد رواه عبد الرحمن بن الحارث عن محمد بن جعفر بن الزبير بهذا الإسناد مفسراً ولفظه:

(كان النبي في ظل فارع ، فجاء رجل من بني بياضه فقال : احترقت ، وقعت على امرأتي في رمضان . قال : أعتق رقبة ، قال : لا أجدها ، قال : أطعم ستين مسكيناً . قال : ليس عندي الفذكر الحديث .أخرجه أبو داود ولم يسق لفظه وساقه ابن خزيمة في صحيحه ، والبخاري في تاريخه ، ومن طريقه البيهقى

ولم يقع في هذه الرواية أيضاً ذكر صيام شهرين. ومن حفظ حجة على من لم يحفظ

وقد اختلفت الرواية عن مالك في ذلك:

فالمشهور ما تقدم ، وعنه: يكفر في الأكل بالتخيير ، وفي الجماع بالإطعام فقط.

وعنه: التخيير مطلقاً. وقيل: يراعى زمان الخصب والجدب.

وقيل: يعتبر حالة المكفر ... وقيل غير ذلك

\* قلت: لكن حديث الباب يرد عليه ، فقد ذكر فيه: العتق ، والصيام ، والإطعام وأن الأمر فيه على الترتيب وليس على التخيير.

- \*\* قال الحافظ رحمه الله في حكمة خصال الكفارة الثلاث:
- أن من انتهك حرمة الصوم بالجماع فقد أهلك نفسه بالمعصية فناسب أن يعتق رقبة فيفدى نفسه ، وقد صح أن من أعتق رقبة أعتق الله بكل عضو منها عضواً منه من النار .
- وأما الصيام: فمناسبته ظاهرة لأنه كالمقاصة بجنس الجناية ، وأما كونه شهرين فلأنه لما أمر بمصابرة النفس في حفظ كل يوم من شهر رمضان على الولاء ، فلما أفسد منه يوماً كان كمن أفسد الشهر كله من حيث أنه عبادة واحدة بالنوع ، فكلف بشهرين مضاعفة على سبيل المقابلة لنقيض قصده .
  - وأما الإطعام: فمناسبته ظاهرة لأنه مقابلة كل يوم بإطعام مسكين.

ثم إن هذه الخصال جامعة ، وذلك لاشتمالها على حق الله وهو الصوم ، وحق الأحرار بالإطعام ، وحق الأحرار بالإطعام ، وحق الأرقاء بالإعتاق ، وحق الجاني بثواب الامتثال .

- \*\* ومن المالكية من قال: أن الكفارة تختلف باختلاف الأوقات:
- ففى وقت الشدة: تكون بالإطعام وفى غيرها تكون بالعتق أو الصوم.
- ومنهم من قال: الإفطار بالجماع يكفر بالخصال الثلاث، وبغيره لا يكفر إلا بالإطعام.
- وقال ابن جرير الطبري رحمه الله: هو مخير بين العتق والصوم ، ولا يطعم إلا عند العجز عنها . لكن في الحديث : أن الكفارة بالخصال الثلاث على الترتيب المذكور .
  - قال ابن العربي : لأن النبي ﷺ نقله من بعد عدمه لأمر آخر . وليس هذا شأن التخيير
- \* قال البيضاوي: ترتيب الثاني بالفاء على فقد الأول ثم الثالث بالفاء على فقد الثاني يدل على عدم التخيير مع كونها في معرض البيان وجواب السؤال فينزل منزلة الشرط للحكم.
- \* أما القاضي عياض فقد نازع في ظهور دلالة الترتيب في السؤال عن ذلك فقال: أن مثل هذا السؤال قد يستعمل فيما هو على التخيير.

\* وقرره ابن المنير في الحاشية فقال: بأن شخصاً لو حنث فاستفتى فقال له المفتى أعتق رقبة . فقال لا أجد . فقال: صم ثلاثة أيام .. الخ لم يكن مخالفاً لحقيقة التخيير ، بل يحمل على أن إرشاده إلى العتق لكونه أقرب لتخيير الكفارة .

\*- أما الجمهور: فقد سلك في ذلك مسلك الترجيح، وذلك: بأن الذين رووا الترتيب عن الزهري أكثر ممن روى التخيير.

وتعقبه ابن التين بأن الذين رووا الترتيب هم: ابن عيينة ومعمر الأوزاعي

والذين رووا التخيير هم: مالك وابن جريج وفليح بن سليمان وعمرو بن عثمان المخزومي.

\*\* قلت: وهو كما قال في الثاني دون الأول: فالذين رووا الترتيب في البخاري الذي نحن في

شرحه أيضاً كل من: إبراهيم بن سعد والليث بن سعد وشعيب بن أبى حمزة ومنصور. ورواية هذين في هذا الباب الذي نشرحه وفي الذي يليه، فكيف غفل ابن التين عن ذلك وهو

ينظر فيه \_ بل روى الترتيب عن الزهري كذلك تمام ثلاثين نفساً أو أزيد .

ورجح الترتيب أيضاً بأن راويه حكي لفظ القصة على وجهها فمنه زيادة علم من صورة الواقعة ، وراوي التخيير حكي لفظ راوي الحديث ، فدل على أنه من تصرف بعض الرواة إما لقصد الاختصار أو لغير ذلك .

# قال الشيخ ناصر رحمه الله في الإرواء بعدما أورد حديث الباب:

ورواه مالك في الموطأ (١/٦٩٦/٢٩) عن ابن شهاب به نحوه ، إلا أنه قال:

" أفطر في رمضان " لم يذكر الوقاع ، قال : " فأمره رسول الله على أن يكفر بعتق رقبة أو صيام شهرين متتابعين أو إطعام ستين مسكيناً "هكذا على التخيير لا الترتيب .

ومن طريق مالك أخرجه مسلم وأبو داود \ ٢٣٩٦ ، والدارمي والطحاوي والدارقطنى والبيهقي وغيرها . وأحمد ( ١٦١٢ ) وهكذا رواه ابن جريج عن ابن شهاب به . أخرجه مسلم والبيهقي وغيرها . وقال الدارقطنى عقب رواية مالك : " تابعه يحي بن سعيد الأنصاري وابن جريج وعبد الله بن أبى بكر ، وأبو أويس ، وفليح بن سليمان ، وعمر بن عثمان المخزومي ، ويزيد بن عياض وشبل والليث بن سعد من رواية أشهب بن عبد العزيز عنه ، وابن عيينة من رواية نعيم بن حماد عنه ، وإبراهيم بن سعد من رواية عثمان بن مطر عنه ، وعبيد الله بن أبى زياد إلا أنه أرسله عن الزهرى .

كل هؤلاء رووه عن الزهري عن حميد بن عبد الرحمن عن أبي هريرة:

" أن رجلاً أفطر في رمضان "

وخالفهم أكثر منهم عدداً ، فرووه عن الزهري بهذا الإسناد أن إفطار ذلك الرجل كان بجماع ، وأن النبي في أمره أن يكفر بعتق رقبة ، فإن لم يجد فصيام شهرين ، فإن لم يستطيع فإطعام ستين مسكيناً . منهم :

= عراك بن مالك ، عبيد الله بن عمر ، إسماعيل بن أمية ، محمد بن أبى عتيق ، موسى بن عقبة ، معمر ، يونس ، عقيل ، عبد الرحمن بن خالد بن مسافر ،الأوزاعي ،شعيب بن أبى حمزة الحمصي ، منصور بن المعتمر ، سفيان بن عيينة ، إبراهيم بن سعد ، الليث بن سعد ، عبد الله بن عيسى ، محمد بن إسحاق ، النعمان بن راشد ، حجاج بن ارطأه ، وصالح بن أبى الأخضر ، محمد بن أبى حفصة ، عبد الجبار بن عمر ، إسحاق بن أبى العوصي ، مبارك بن عقيل ، ثابت بن ثوبان ، قرة بن عبد الرحمن ، زمعة بن صالح ، بحر السقا ، الوليد بن محمد ، شعيب بن خالد ، نوح بن أبى مريم ، وغيرهم .

فهؤلاء أكثر من ثلاثين شخصاً ، اتفقوا على أن الرواية على الترتيب ، وأن الإفطار كان بالجماع ، وروايتهم أرجح لأنهم أكثر عدداً ، ولأن معهم زيادة علم ، ومن علم حجة على من لم يعلم ، وثمة مرجحات أخرى .

\* قلت : فبهذا يتبين أن الكفارة على الترتيب وليست على التخيير كما زعم من قال ذلك

\* قوله: (فمكث عند النبي على) في رواية ابن عيينة (فقال له النبي على: أجلس. فجلس).

\* قوله: (فبينما نحن على ذلك ، أتى النبي ﷺ بعرق فيها تمر)

والعرق: المكتل، في رواية ابن إسحاق " فجاء رجل بصدقته يحملها " وكانت صدقته بعرق: هو الزنبيل الذي تحمل فيه الحوائج، وكانت صدقته تمر من تمر الصدقة، وهذا العرق أو المكتل إنما يسع خمسة عشر صاعاً، وهذا ما يكفى ستين مسكين ربع صاع يعنى: مداً من طعام.

\*\* قوله: (خذ هذا فتصدق به): قال القرطبى:

- الكفارة هل هي على الرجل وحده ، على نفسه فقط ؟ أم عليه وعليها ؟ بمعنى :

هل عليه كفارتان عنه وعنها ؟ أم عليه فقط ، وليس عليها شيء ؟

ليس في الحديث ما يدل على شيء من ذلك ، لأنه سكت عن المرأة فيؤخذ حكمها من دليل آخر مع احتمال أن يكون سبب السكوت إنها كانت غير صائمة .

\* قال بعض أهل العلم: إن الكفارة عليه وحده دون المرأة ، ودليل ذلك قوله عليه وهل تستطيع ) ، ( هل تجد) وقد استدل بإفراده بذلك .

وهذا القول هو الأصح من قول الشافعية ، وبه قال الاوزاعي .

واستدل الشافعية بسكوته عليه الصلاة والسلام عن إعلام المرأة بوجوب الكفارة مع الحاجة - وأجيب: بمنع وجود الحاجة إذ ذاك لأنها لم تعترف ولم تسأل، واعتراف الزوج عليها لا يوجب عليها حكماً ما لم تعترف، وبأنها قضية حال فالسكوت عنها لا يدل على الحكم لاحتمال أن تكون المرأة لم تكن صائمة لعذر من الأعذار.

\* كذلك: فيه أن بيان الحكم للرجل بيان في حقها لاشتراكهما في تحريم الفطر وانتهاك حرمة الصوم.

\* كذلك: فيه التنصيص على الحكم في حق بعض المكلفين كاف عن ذكره في حق الباقين. ويحتمل أن يكون سبب السكوت عن حكم المرأة ما عرفه من كلام زوجها بأنها لا قدرة لها على شيء.

\*\* قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله تحت هذا الحديث:

# مسألة: هل المرأة زوجة الرجل عليها كفارة ؟ الحديث ليس فيه شيء ، فمن ثم اختلف العلماء: هل على المرأة المجامعة كفارة أم لا ؟

- منهم من قال: أنه لا شيء عليها ، لأن النبي ﷺ لم يقل له: مر أهلك بالكفارة ،

والسكوت عن الشيء مع داعي الحاجة إلى ذكره دليل على عدم وجوبه ، فسكوت النبي على مع أن الحاجة داعية للذكر يدل على أنه ليس بواجب.

- ومنهم من قال: بل المرأة المختارة كالرجل ، لأن الأصل تساوى الرجال والنساء في الأحكام الإبدليل.

\* وأجيب عن هذا الحديث بعدة أوجه:

- الأول: أن هذا الرجل جاء يستفتى عن نفسه ، والاستفتاء عن النفس في أمر يتعلق بالغير يجاب للإنسان فيه على قدر استفتائه ولا يبحث عن الغير ، واستدلوا لذلك: بأن هند بنت عتبة رضي الله عنها جاءت إلى النبي فقالت: إن أبا سفيان رجل شحيح.. الخ الحديث ، فقال لها النبي في: خذي من ماله ما يكفيك وولدك بالمعروف " البخاري \٣٦٤ ولم يطلب النبي في أبا سفيان يسأله: هل كلام المرأة صحيح أم لا.

- ثانياً: أن الرجل يقول (هلكت وأهلكت) وهذا يشعر أن الرجل قد أكره الزوجة على الجماع، ولم يقل: هلك معي أهلي، ومعلوم أن الزوجة إذا كانت مكرهه فليس عليها شيء.

- \* قلت : هذه الزيادة غير ثابتة في الحديث ، راجع كلام الحافظ رحمه الله في الفتح ج عص ٢٠١
- ثالثاً: ربما كانت هذه المرأة غير صائمة. لماذا ؟ قد تكون مريضة لا تستطيع الصوم، أو طهرت من الحيض بعد طلوع الفجر والصحيح: أن من طهرت بعد الفجر جاز له أن يجامعها ، لأن كلاً منهما يلزمه الصوم، وقد تكون حاملاً جاز لها الفطر، وقد تكون مرضعة جاز لها الفطر، فالمرأة فيها احتمالات كثيرة، وعندنا قاعدة أصلية مؤصلة في الشريعة وهي تساوى الرجال والنساء في العبادات إلا ما قام عليه الدليل ؛ وحينئذ نقول: المرأة المطاوعة كالرجل، فإذا أطاعت المرأة زوجها في الجماع في نهار رمضان فإن عليها من الكفارة ما على زوجها من: إعتاق رقبة، فإن لم تجد فصيام شهرين متتابعين، فإن لم تستطع فإطعام ستين مسكيناً.

## بلوغ المرام \_ ج٣ص٨٩،٨٨

- \* قوله: (فقال الرجل: على أفقر منى): أي: أتصدق على شخص أفقر منى ؟ وهذا يشعر بأنه فهم الإذن له في التصدق على من يتصف بالفقر، وقد وضحها في رواية ابن مسافر بقوله (أعلى أهل بيت أفقر منى).
  - \* قوله : ( فوالله ما بين لابتيها أهل بيت أفقر من أهل بيتي) :
  - قوله: لابتيها: يعنى: الحرتين اللتين عند مدخل المدينة وهما الجبلان ذات الحجارة الحارة السوداء. ( وقد شرحتها في كتاب الحج) والمعنى: والله يا رسول الله: ما أجد أحق به من أهلي، والله ما لعيالي من طعام.
    - \* قوله: فضحك النبي ﷺ حتى بدت أنيابه:
- وسبب ضحكه على كان من تباين حال الرجل حيث جاء خائفاً على نفسه راغباً في فدائها مهما أمكنه ، فلما وجد الرخصة طمع في أن يأكل ما أعطيه من الكفارة
- \* قلت: وهذا هو الصحيح من سبب ضحكه ، لأن الرجل أول ما جاء كان يصرخ ويقول الهلكت واحترقت ويلطم وينتف شعره ويضرب صدره الفأتى خائفاً على نفسه راغباً في فدائها مهما أمكنه ، وجاء وهو غارم عتق رقبة أو صيام شهرين أو إطعام ستين مسكيناً وهو لا يملك شيئاً من ذلك ولا يستطيعه ، ثم رجع إلى عياله وهو غانم لطعام يأكله وعياله ويكفيه مدة شهر ويزيد. فلذلك ضحك النبي وقال له: الطعمه أهلك الله . المعمه أهلك الله على المعمه أهلك الله على المعمه أهلك الله على المعمه أهلك الله والمعمد أهلك الله على المعمد أهلك الله والمعمد أهلك المهد المعمد أهلك المهد المعمد أهلك المهد المعمد أهلك المعمد المعمد أهلك المعمد المعمد المعمد المعمد أهلك المعمد ال
  - \* \* كذلك : فيها مسائل وأصلها هو : هل تسقط الكفارة عن الفقير أم تبقى في ذمته؟
    - \*\* قال الحافظ رحمه الله:

- \* قال ابن دقيق العيد: تباينت في هذه القصة المذاهب فقيل:
- أنه دل على سقوط الكفارة بالإعسار المقارن لوجوبها ، لأن الكفارة لا تصرف إلى النفس ولا إلى العيال ، ولم يبين على استقرارها في ذمته إلى حين يساره .
  - وقال الاوزاعى: يستغفر الله ولا يعود ويتأيد ذلك بصدقة الفطر حيث تسقط بالإعسار المقارن لسبب وجوبها وهو هلال الفطر، لكن الفرق بينها وبين صدقة الفطر أن صدقة الفطر لها أمد تنتهى إليه، وكفارة الجماع لا أمد لها فتستقر في الذمة.
    - كذلك: ليس في الخبر ما يدل على إسقاطها بل فيه ما يدل على استمرارها على العاجز.
    - وقال الجمهور: لا تسقط بالإعسار، والذي أذن له في التصرف ليس على سبيل الكفارة.
      - = ثم اختلفوا: -
      - فقال الزهري: هو خاص بهذا الرجل- وإلى هذا نحا إمام الحرمين. ورد: بأن الأصل عدم الخصوصية.
        - وقال بعضهم: هو منسوخ ولم يبين قائله ناسخه.
- وقيل: المراد بالأهل الذين أمر بصرفها إليهم من لا تلزمه نفقته من أقاربه. وهو قول الشافعية. وضعف هذا القول: بالرواية الأخرى التي فيها (أطعمه عيالك) وبالرواية المصرحة بالإذن له في الأكل من ذلك وهي (عد به عليك وعلى عيالك)
- = وقيل: لما كان عاجزاً عن نفقة أهله جاز له أن يصرف الكفارة لهم. وهذا هو ظاهر الحديث وهو الذي حمل أصحاب الأقوال الماضية على ما قالوه بأن المرء لا يأكل من كفارة نفسه.
- وأقوى من ذلك أن يجعل الإعطاء لا على جهة الكفارة بل على جهة التصدق عليه وعلى أهله بتلك الصدقة لما ظهر من حاجتهم ؛ وأما الكفارة فلم تسقط بذلك ، ولكن ليس استقرارها في ذمته مأخوذاً من هذا الحديث .
- \*\* وأما ما اعتلوا به من تأخير البيان فلا دلالة فيه ، لأن العلم بالوجوب قد تقدم ، ولم يرد في الحديث ما يدل على الإسقاط لأنه لما أخبره بعجزه ثم أمره بإخراج العرق دل على أن لا سقوط عن العاجز، ولعله أخر البيان إلى وقت الحاجة وهي القدرة.
  - \* ثم ناقش الحافظ رحمه الله هذه الأقوال كلها ثم قال: والحق:
- أنه لما قال له ﷺ: " خذ هذا فتصدق به " لم يقبضه الرجل بل اعتذر بأنه أحوج إليه من غيره فأذن له حينئذ في أكله .

فلو كان قبضه لملكه ملكاً مشروطا بصفة وهو إخراجه عنه في كفارته ، فينبني على الخلاف المشهور في التمليك المقيد بشرط ، لكنه لما لم يقبضه لم يملكه ، فلما أذن له النبي في

إطعامه لأهله وأكله منه كان تمليكه مطلقاً بالنسبة إليه وإلى أهله وأخذهم إياه بصفة الفقر المشروحة.

وقد تقدم أنه كان من مال الصدقة ، وتصرف النبي على فيه تصرف الإمام في إخراج مال الصدقة (يعني: يجوز للإمام أن يعطي الصدقة لشخص واحد)

واحتمل أنه كان تمليكاً بالشرط الأول ، ومن ثم نشأ الإشكال.

والأول أظهر ، فلا يكون فيه إسقاط ولا أكل المرء من كفارة نفسه ولا إنفاق على من تلزمهم نفقتهم من كفارة نفسه.

- \* قلت : وهذا هو الصحيح فرحم الله الحافظ رحمه واسعة .
  - \*\* بعض المسائل الخاصة بهذا الحديث:
- يشترط في صوم الكفارة أن يكون شهرين متتابعين كما نص عليه الحديث ، والمقصود به الشهر الهجري وليس الميلادي ويتفرع عن هذه المسألة الآتي :
- في حال الإطعام ، لابد وأن يطعم ستين مسكيناً ولا يساوى الصيام من ناحية الأيام بإخراج الكفارة وهى الإطعام ، بمعنى : أن يقول : إنني سأخرج الكفارة (الطعام) في شهر رمضان وشهر شوال ، ثم جاء شهر رمضان ٢٩ يوم وشهر شوال ٢٩ يوم فأصبح مجموع الشهرين ٨٥ يوم ، فيقول سأخرج الكفارة ل ٨٥ مسكيناً وليس ستين مسكيناً .

فنقول له: لا يجوز هذا الحساب، وذلك لأن النبي هي أمر بإخراج ستين مسكيناً ولم يقل، ( فإن لم يستطيع فليطعم ما يساوى شهرين) ما قال ذلك ولكنه قال وحدد عدد أصحاب هذا الإطعام بستين مسكيناً وليس أقل من ذلك ولا أكثر من ذلك. فانتبه لذلك.

- لو أفطر أياماً من رمضان ثم بعد شهر رمضان قضى هذه الأيام ، ثم جامع أهله وهو صائم في يوم من هذه الأيام . فليس عليه إلا قضاء ذلك اليوم ، وهو أن يصوم يوماً مكانه ، وليس عليه كفارة ، وذلك لأن الكفارة ما شرعت إلا في شهر رمضان فقط ، وذلك لحرمة الزمان وهو شهر رمضان

٣١ - بَاب: الْمُجَامِع فِي رَمَضَانَ، هَلْ يُطْعِمُ أَهْلَهُ مِنَ الْكَفَّارَةِ إِذَا كَانُوا مَحَاويج

[١٩٣٧] حَدَّثَنَا عُثْمَانُ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ، حَدَّثَنَا جَرِيرٌ، عَنْ مَنْصُورٍ، عَنِ الزُّهْرِيِّ، عَنْ حُمَيْدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، " جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَقَالَ: إِنَّ الاخِرَ وَقَعَ

#### \*\* قلت :

هل هذا الفعل يجوز أم لا ؟

\* انتبه لترجمة الباب جيداً ، واجمع بينها وبين ترجمة الباب قبلها فتجد الآتي: ترجمة الباب السابق هي " إذا جامع في رمضان ولم يكن له شيء فتصدق عليه فليكفر " وهذه الترجمة "المجامع في رمضان: هل يطعم أهله من الكفارة إذا كانوا محاويج" \* المعنى: " هذا الرجل الذي جامع أهله في رمضان ثم لم يجد كفارة إطعام ستين مسكيناً فتصدق عليه بهذه الكفارة فهل يجوز أن يعطيها لأهله كي يأكلوها إذا كانوا في حاجة لهذه الكفارة " بمعنى:

\* إن قلت يجوز ذلك ، فهذه ليست بكفارة ، لأن الكفارة لا تعطى لنفس الشخص ولا لمن ينفق عليهم ليأكلوها، ولكن يعطى له ليعطيها لغيرهم .

ولذلك: فالصواب في هذه المسألة أن الرسول على حينما قال له (أطعمه أهلك) كان هذا من باب دفع الحاجة وليس من باب الكفارة، وأن الكفارة باقية في ذمته ولم تسقط عنه.

أما إن قلت: لا يجوز فهذه كفارة لأنه أعطيها بشرط أن يدفعها إلى غيره من مستحقيها.

- \* فإن مقصود الإمام البخاري رحمه الله من هذا الباب هو:
- إن أعطى الكفارة بشرط أن يدفعها إلى غيره . فهي كفارة .
- وإن أعطى الكفارة كطعام له ولعياله ، فهي من باب دفع الحاجة وليست كفارة ، وأن الكفارة باقية في ذمته ولم تسقط عنه .

والله أعلم

\*\*\*\*\*

# ٣٢ - بَاب: الْحِجَامَةِ وَالْقَيْءِ لِلصَّائِمِ

وَقَالَ لِي يَحْيَى بْنُ صَالِحٍ: حَدَّتَنَا مُعَاوِيَةُ بْنُ سَلامٍ، حَدَّثَنَا يَحْيَى، عَنْ عُمَرَ بْنِ الْحَكَمِ بْنِ تَوْبَانَ، سَمِعَ أَبَا هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: " إِذَا قَاءَ فَلا يُفْطِرُ إِنَّمَا يُخْرِجُ وَلا يُولِجُ،

وَيُذْكَرُ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: أَنَّهُ يُفْطِرُ وَالأُوَّلُ أَصَحُّ،

وَقَالَ ابْنُ عَبَّاس، وَعِكْرِمَةُ: الصَّوْمُ مِمَّا دَخَلَ وَلَيْسَ مِمَّا خَرَجَ،

وكَانَ ابْنُ عُمرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، يَحْتَجِمُ وَهُو صَائِمٌ، ثُمَّ تَرَكَهُ فَكَانَ يَحْتَجِمُ بِاللَّيْلِ، وَاحْتَجَمَ أَبُو مُوسَى لَيْلا،

وَيُذْكَرُ عَنْ سَعْدٍ، وزَيْدِ بْن أَرْقَمَ، وأُمِّ سَلَمَةَ، احْتَجَمُو اصيامًا،

وَقَالَ بُكَيْرٌ: عَنْ أُمِّ عَلْقَمَةَ: كُنَّا نَحْتَجِمُ عِنْدَ عَائشَةَ فَلا تَنْهَى،

وَيُرُوزَى عَنْ الْحَسَن، عَنْ غَيْر وَاحِدٍ مَرْفُوعًا، فَقَالَ: أَفْطَرَ الْحَاجِمُ وَالْمَحْجُومُ،

وَقَالَ لِي عَيَّاشٌ: حَدَّثَنَا عَبْدُ الْاعْلَى، حَدَّثَنَا يُونُسُ،عَنْ الْحَسَنِ، مِثْلَهُ، قِيلَ لَهُ عَنِ النَّبِيِّ عَيْقَ قَالَ: نَعَمْ، ثُمَّ قَالَ: اللَّهُ أَعْلَمُ

[١٩٣٨] حَدَّثَنَا مُعَلَّى بْنُ أَسَدٍ، حَدَّثَنَا وُهَيْبٌ، عَنْ أَيُّوبَ، عَنْ عِكْرِمَةَ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، " أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ احْتَجَمَ وَهُوَ مُحْرِمٌ، وَاحْتَجَمَ وَهُوَ صَائمٌ "

[١٩٣٩] حَدَّثَنَا أَبُو مَعْمَرٍ، حَدَّثَنَا عَبْدُ الْوَارِثِ، حَدَّثَنَا أَيُّوبُ، عَنْ عِكْرِمَةَ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " احْتَجَمَ النَّبِيُّ عِيْ وَهُوَ صَائِمٌ "

[ ، ٤ ٩ ١] حَدَّثَنَا آدَمُ بْنُ أَبِي إِيَاسٍ، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، قَالَ: سَمِعْتُ ثَابِتًا الْبُنَانِيَّ، قَالَ: سُئِلَ أَنسُ بْنُ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، " أَكُنْتُمْ تَكْرَهُونَ الْحِجَامَةَ لِلصَّائِمِ؟ قَالَ: لا، إلا مِنْ أَجْلِ الضَّعْفِ "، وزَادَ شَبَابَةُ، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ

## \*\* - قلت : قال الشيخ ناصر رحمه الله :

- \* أثر أبي هريرة رضي الله عنه: لم أره موقوفاً عنه ، وإنما مرفوعاً بلفظ: " من ذرعه القيء وهو صائم فليس عليه قضاء ، وإن استقاء فليقضى " وهو مخرج في الإرواء \٩١٥ قلت: رواه أبو داود \٣٨٠ والترمذي \٧٢٠ وغيرهما . وسنده صحيح .
  - أثر ابن عباس وعكرمة: وصله ابن أبي شيبة بإسنادين صحيحين عنهما (٣٩١٥١٥)
    - أثر ابن عمر: وصله مالك بإسناد صحيح عنه ، برقم ١٨١٨.
    - أثر أبى موسى: وصله ابن أبى شيبة بسند صحيح عنه ، والنسائى والحاكم.
      - أثر سعد بن أبى وقاص: وصله مالك بسند منقطع برقم ١٩١٨
        - أثر زيد بن أرقم: وصله عبد الرزاق بسند ضعيف عنه

- أثر أم سلمة : وصله ابن أبى شيبة بسند فيه من لم يسم ، ولذلك : صدرها المصنف بصيغة التمريض .
  - أثر بكير عن أم علقمة: وصله المصنف في (التاريخ) وأم علقمة: أسمها مرجانه وهي مجهولة الحال.
    - \*\* قال الشيخ ناصر رحمه الله:
- \* أما حديث الحسن " أفطر الحاجم والمحجوم " وصله النسائي (في الكبرى) من طريق أبى حرة عن الحسن به \_ وقد اختلف على الحسن في إسناده كما بينه الحافظ في (الفتح).
- وقد صح من غير هذا الطريق عن غير ما واحد من الصحابة ، وقد خرجته في الإرواء ؛ لكن الحديث منسوخ ، وناسخه ليس هو حديث ابن عباس الآتي وإنما حديث أبى سعيد ألخدري قال " أرخص النبي في الحجامة للصائم " وهو صحيح أيضا كما بينته هناك .
  - = أما شرح الباب مع الأحاديث ففيها قوله ( باب : الحجامة والقيء للصائم ) :
    - قال الحافظ رحمه الله: أي: هل يفسدان هما أو أحدهما الصوم أو لا؟

#### قال الزين بن المنير:

- \* جمع بين القيء والحجامة مع تغايرهما ، وعادته تفريق التراجم إذا نظمها خبر واحد فضلاً عن خبرين ، وإنما صنع ذلك لاتحاد مأخذهما لأنهما إخراج ، والإخراج لا يقتضى الإفطار ، وقد أومأ ابن عباس إلى ذلك كما سيأتي البحث فيه .
  - ولم يذكر المصنف حكم ذلك ، ولكن إيراده للآثار المذكورة يشعر بأنه يرى عدم الإفطار بهما ، ولذلك عقب حديث " أفطر الحاجم والمحجوم " بحديث " أنه على احتجم وهو صائم "
    - \*\*وقد اختلف السلف في المسألتين :-
    - أما القيء: فذهب الجمهور إلى التفرقة بين من سبقه فلا يفطر \_ وبين من تعمد فيفطر.
      - ونقل ابن المنذر الإجماع على بطلان الصوم بتعمد القيء .
      - نقل ابن بطال عن: ابن عباس وابن مسعود رضي الله عنهما ( لا يفطر مطلقا ) .
        - وهي إحدى الروايتين عن مالك.
        - وقال عطاء الاوزاعي وأبو ثور: يقضى ويكفر.
      - ونقل ابن المنذر أيضاً الإجماع على ترك القضاء على من ذرعه القيء ولم يتعمده.
  - \*\* قلت: أما القيء: فالأصل فيه حديث أبى هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على:
  - "من ذرعه القيء وهو صائم فليس عليه قضاء ، وإن استقاء فليقض "وقوله على "من ذرعه

القيء فليس عليه قضاء، ومن استفاء عمداً فليقض" الرواية الأولى لأبى داود رحمه الله في السنن برقم \ ٢٣٨٠ ، وقد أوردتها من أجل لفظة (وهو صائم).

والرواية الثانية للترمذي رحمه الله في السنن برقم / ٧٢٠ ، وقد أوردتها من اجل لفظة (عمداً) \*قلت: وكلتا الروايتين مدارهما عن عيسى بن يونس، وقد رده بعض أهل العلم لانفراده بهما ، كما فصل الحافظ رحمه الله في الفتح، ثم تعقبهم الحافظ فقال:

وقد أخرجه ابن ماجه والحاكم من طريق حفص بن غياث أيضاً عن هشام.

فظهر بذلك عدم تفرد عيسى بن يونس به ، وثبت صحة الحديث لانتفاء ما أعل به ، وهو تفرد عيسى بن يونس به.

\* \*قال الشيخ ناصر رحمه الله:

إنني أرى أن الحديث صحيح ، حتى ولو فرض أن عيسى بن يونس تفرد به ، لأنه ثقة مأمون كما قال الحافظ في (التقريب) فلا يضر حينئذ تفرده . فكيف وقد توبع .

= تعريف القيء: هو ما يخرج من الفم متتابعاً – أما إن كان يخرج من الفم مرة واحدة ثم يتوقف فيسمى: قلساً.

\* فالذي ذرعه القيء: يعنى: غلبه القيء وخرج منه بالغلبة. فلا قضاء عليه.

وذلك: لأن هذا ليس من اختياره، بل خرج منه غلبة، وهذا الذي يذرعه القيء لا يكون إلا من كثرة الطعام داخل المعدة، ويكون له ثقل على البدن، فيريد البدن أن يتخلص من هذه الزيادة والكثرة للطعام داخل المعدة فيغلب الشخص عليه القيء حتى يتخلص من هذه الزيادة حتى لا يُضر بها حال صيامه.

= أما من استقاء: يعنى: استدعى القيء؛ وذلك بأن أدخل أصبعه في حلقه أو يعصر بطنه عصراً شديداً حتى يخرج ما في بطنه من طعام وشراب. فهذا عليه القضاء.

وذلك : لأن ما أخرجه هو باختياره وإرادته ، وهو بذلك قد يضعف عن الصيام بالنهار ، فالغالب أنه سيفطر ذلك اليوم ، فأوجب عليه الشارع عليه قضاء ذلك اليوم .

# قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: يستفاد من هذا الحديث:

- أولاً: أن الاستقاء مفسد للصوم لقوله (فعليه القضاء).

- ثانياً: حكمة الشارع في أنه ينبغي للإنسان أن يكون مع نفسه عدلاً في معاملتها ، لأنه إذا صام ثم استقاء بقى بطنه خالياً من الطعام والشراب ، والشارع أمرنا أن نتسحر ليكون في بطوننا ما يعيننا على الصوم ، فإذا أخرجنا ما في البطن يكون غير عدل ، فمن تم صار هذا سبباً للفطر فيفطر به الإنسان .

- ونظيره الجماع أيضاً من بعض الوجوه ، وذلك : لأن الجماع يخرج من الإنسان الماء الذي في بدنه وهو موجب للفطور وضعف البدن ، فكان من الحكمة أنه يفطر ،
- = كذلك: هو نظير الحجامة من بعض الوجوه ، فيضعف الإنسان لخروج الدم ، فيفطر لذلك فانظر إلى حكمة الشرع ، إن تناول الإنسان ما يغذى به بدنه وهو صائم أفطر ، لأن ذلك يفقده حكمة الصوم. وإن أخرج ما به عليه اعتماد بدنه أفطر. وهذا من الحكمة.

فلا تدخل على بدنك شيئاً ولا تخرج منه شيئاً \_ كن معتدلاً ، أجعل كل شيء على طبيعته . باختصار \_ بلوغ المرام ج٣ ص ٦٧ .

- \*- قال الإمام الشوكاني رحمه الله:
- \* والحديث يدل على أنه لا يبطل صوم من غلبة القيء ولا يجب عليه القضاء ، ويبطل صوم من تعمد إخراجه ولم يغلبه ويجب عليه القضاء .
  - \* قال ابن قدامة رحمه الله:
- من استقاء فعليه القضاء ، لأن صومه يفسد به ، ومن ذرعه القيء فلا شيء عليه ، وهذا قول عامة أهل العلم .
  - \*- قال الخطابي رحمه الله: لا أعلم بين أهل العلم فيه اختلافاً.
- \*- قال الإمام النووي رحمه الله: وذلك بعد أن ذكر طرق حديث أبى هريرة وكلام العلماء عليه : فالحاصل: إن حديث أبى هريرة رضي الله عنه. بجميع طرقه وشواهده المذكورة: حديث حسن ، وكذا نص على حسنة غير واحد من الحفاظ، وكونه تفرد به هشام بن حسان لا يضر لأنه ثقة ، وزيادة الثقة مقبولة عند الجمهور من أهل الحديث والفقه والأصول.

باختصار \_ المجموع ١٦١٦ ٣

- \*\*- أما الحجامة: قال الحافظ رحمه الله: والجمهور أيضاً على عدم الفطر بها مطلقاً. وعن على وعطاء الاوزاعى وأحمد وإسحاق وأبى ثور:" يفطر الحاجم والمحجوم" وأوجبوا عليهما القضاء. وشذ عطاء: فأوجب الكفارة أيضا.
- = قال الإمام الشوكاني رحمه الله: ذهب الجمهور إلى أن الحجامة لا تفسد الصوم. قال بهذا من الصحابة كل من: على بن أبى طالب وابنه الحسن وأنس وأبي سعيد الخدري وزيد بن أرقم وأكثر الفقهاء، والحسن البصري وعطاء وغيرهم كذلك قال الحازمي، وممن روينا عنه ذلك من الصحابة: سعد بن أبى وقاص وابن مسعود وابن عباس وابن عمر وعائشة وأم سلمة.

ومن التابعين والعلماء: الشعبي وعروة والقاسم بن محمد وعطاء بن يسار وزيد بن أسلم وعكرمة وأبو العالية وسفيان ومالك والشافعي وأصحابه.

وقد احتج هؤلاء بحديث أنس رضي الله عنه في الباب بقوله " أكنتم تكرهون الحجامة للصائم ؟ قال : لا . إلا من أجل الضعف "

\* كذلك: احتجوا بحديث ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي على "احتجم وهو صائم" فيه دليل على أن الحجامة للصائم لا تفطر، وذلك لأنها ليست أكلاً ولا شرباً ولا جماعاً، ولا بمعنى الأكل والشرب والجماع. وعلى هذا فلا تفطر الصائم.

\* أما حديث ابن عباس الأول في الباب أن النبي على "احتجم وهو محرم، واحتجم وهو صائم"

\* قلت: قد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في رسالته (حقيقة الصيام) ما نصه: "قال مهني: سألت أحمد عن حديث حبيب بن الشهيد عن ميمون بن مهران عن ابن عباس أن النبي على احتجم وهو صائم محرم ؟ فقال: ليس بصحيح، وقد أنكره يحيى بن سعيد

الأنصاري "

\* قال الشيخ ناصر رحمه الله تحته:

- قلت: ووجه الإنكار ما نقله الحافظ عن النسائي فقال عنه:

" واستشكل كونه على جمع بين الصيام والإحرام ، لأنه لم يكن من شأنه التطوع بالصيام في السفر ، ولم يكن محرماً إلا وهو مسافر ، ولم يسافر في رمضان إلى جهة الإحرام إلا في غزاة الفتح ، ولم يكن حينئذٍ محرماً "

\* قال الحافظ رحمه الله:

" قلت: وفى الجملة الأولى نظر ، فما المانع من ذلك ؟ فلعله فعل مرة لبيان الجواز ، وبمثل هذا لا ترد الأخبار الصحيحة ، ثم ظهر لي أن بعض الرواة جمع بين الأمرين في الذكرفأولهم أنهما وقعا معاً ، والأصوب رواية البخاري (احتجم وهو صائم ، واحتجم وهو محرم) فيحمل على أن كل واحد منهما وقع في حالة مستقرة ، وهذا لا مانع منه ، فقد صح أنه على صام في رمضان وهو مسافر ، وهو في الصحيحين بلفظ ( وما فينا صائم إلا رسول الله وعبد الله بن رواحه) ويقوى ذلك أن غالب الأحاديث ورد مفصلاً "

\* قال الشيخ ناصر: وهذا هو التحقيق ، وبه يزول الإشكال إن شاء الله تعالى ، ولكن ليس هناك ما يشعر بأن احتجامه وهو صائم كان في السفر ، فيحتمل أن يكون وقع ذلك منه في السفر ، ويحتمل أن يكون في الحضر ، فلا ضرورة حينئذٍ لإثبات أنه وهو صام رمضان وهو مسافر . فتأمل .

\* قلت : والمعني : أن النبي على كان يحتجم وهو صائم مسافر ؛ وكان يحتجم وهو محرم . وهذه الأحاديث ثبت فيها الدليل على جواز الحجامة في الصيام .

- = أما حديث " أفطر الحاجم والمحجوم " صحيح \_ أبو داود \٢٣٧٠ ، الترمذي \٢٧٧ .
- \*\* قال الإمام الترمذي: وقد كره قوم من أهل العلم من أصحاب النبي وغيرهم الحجامة للصائم ، حتى إن بعض أصحاب النبي وابن عمر ، وبهذا يقول ابن المبارك .
  - \* قال أبو عيسى: سمعت إسحاق بن منصور يقول: قال عبد الرحمن بن مهدي: من احتجم وهو صائم فعليه القضاء. قال إسحاق بن منصور: وهكذا قال احمد بن حنبل وإسحاق بن إبراهيم.
  - \* وقال أبو عيسى: وأخبرني الحسن بن محمد الزعفراني قال: قال الشافعي: قد روى عن النبي في أنه احتجم وهو صائم "وروى عن النبي في أنه قال " أفطر الحاجم والمحجوم " ولا أعلم واحداً من هذين الحديثين ثابتاً، ولو توقى رجل الحجامة وهو صائم كان أحب إلى، ولو احتجم صائم لم أر ذلك أن يفطره.
  - \* قال أبو عيسى: هكذا كان قول الشافعي ببغداد ، وأما بمصر فمال إلى الرخصة ، ولم ير بالحجامة للصائم بأساً ، واحتج بأن النبي على احتجم في حجة الوداع وهو محرم صائم .

أنظر سنن الترمذي \_ حديث ٤٧٧

- \* أما هذا الحديث " افطر الحاجم والمحجوم " أنهما كانا يغتابان في صومهما .(وهذا تأويل بعيد) قال الإمام الخطابي : بأن معنى ( افطر الحاجم والمحجوم ) اى تعرضا للفطر ، أما المحجوم فلضعفه بخروج الدم ، فربما لحقته مشقة فيؤول أمره إلى الفطر ، وأما الحاجم فلأنه لا يأمن وصول شي من الدم إلى جوفه عند المص .
- وذكر الحافظ جواباً فقال: قيل معنى (أفطر) أي فعلا مكروهاً وهو الحجامة ، فصارا كأنهما غير متلبسين بالعبادة.
  - \*والراجح من هذا قول الجمهور من أن الحجامة غير محرمة على الصائم ولا موجبة لإفطار الحاجم والمحجوم لقوة أدلتهم، ولما ورد من الترخيص للصائم بالحجامة بعد النهى عنها وصحة ذلك.
    - \* قال ابن حزم رحمه الله:
- قد صح حديث (أفطر الحاجم والمحجوم) بلاريب ، لكن وجدنا من حديث أبى سعيد الخدرى رضي الله عنه قال "أرخص النبي في الحجامة للصائم " وإسناده صحيح ، فوجب الأخذ به ، لأن الرخصة إنما تكون بعد العزيمة ، فدل ذلك على نسخ الفطر بالحجامة سواء كان حاجماً أو محجوماً ، ولكن الأفضل والأولى ترك الحجامة للصائم خروجاً من الخلاف .

\* كذلك قال الإمام الشوكاني: وعلى كل حال تجنب الحجامة للصائم أولى.

\* قلت: رحم الله الإمام البخاري إمام الأئمة بلا منازع ، فإنه أورد أحاديث الباب للدلالة على أن الحجامة في أول الأمر حرمت من أجل أسباب كثيرة ، وأهمها ضعف المحجوم ، واحتمال نزول الدم في جوف الحاجم من خلال مص القرن الذي يحجم به ، ولذلك أورد حديث أنس بن مالك رضي الله عنه في الباب من أجل هذه المسألة ، وهي أن الحجامة لا تترك على الإطلاق حتى للصائم ، ولكن تجتنب من أجل ضعف المحجوم ، وهي أحد وأهم الأسباب التي يشير إليها الحديث ويجتنبها الصائم .

-----

# ٣٣- باب: الصَّوْم فِي السَّفَر وَالإِفْطَار

[191] حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ، حَدَّثَنَا سُفْيَانُ، عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ الشَّيْبَانِيِّ، سَمِعَ ابْنَ أَبِي أَوْفَى رَضِي َ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ فِي سَفَرٍ، فَقَالَ لِرَجُلِ: انْزِلْ فَاجْدَحْ لِي، قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، الشَّمْسُ، قَالَ: انْزِلْ فَاجْدَحْ لِي، قَالَ، يَا رَسُولَ اللَّهِ، الشَّمْسُ، قَالَ: انْزِلْ فَاجْدَحْ لِي، قَالَ، يَا رَسُولَ اللَّهِ، الشَّمْسُ، قَالَ: انْزِلْ فَاجْدَحْ لِي، قَالَ، يَا رَسُولَ اللَّهِ، الشَّمْسُ، قَالَ: انْزِلْ فَاجْدَحْ لِي، قَالَ، يَا رَسُولَ اللَّهِ، الشَّمْسُ، قَالَ: انْزِلْ فَاجْدَحْ لِي، قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، الشَّمْسُ، قَالَ: انْزِلْ فَاجْدَحْ لِي، قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، الشَّمْسُ، قَالَ: انْزِلْ فَاجْدَحْ لِي، فَنَزَلَ فَجَدَحَ لَهُ فَشَرِبَ، ثُمَّ رَمَى بِيَدِهِ هَاهُنَا، ثُمَّ قَالَ: إِذَا رَأَيْتُمُ اللَّيْلَ أَقْبَلَ مِنْ هَاهُنَا، فَقَدْ أَوْلَ السَّيْبَانِيِّ، عَنْ الشَّيْبَانِيِّ، عَنْ الْسَّيْبَانِيِّ، عَنْ الْسَّيْبَانِيِّ، عَنْ الْسَّيْبَانِيِّ، عَنْ الْسَلِي أَوْفَى، قَالَ: كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ فِي سَفَر

[ ٢ ٩ ٤ ] حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ، حَدَّثَنَا يَحْيَى، عَنْ هِشَامٍ، قَالَ: حَدَّثَنِي أَبِي، عَنْ عَائِشَةَ، أَنَّ حَمْزَةَ بْنَ عَمْرو الأسْلَمِيَّ، قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ: " إِنِّي أَسْرُدُ الصَّوْمَ "

[ ١٩٤٣] حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يُوسُفَ، أَخْبَرَنَا مَالِكٌ، عَنْ هِشَامِ بْنِ عُرْوَةَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا زَوْجِ النَّبِيِّ ﷺ: " أَأَصُومُ فِي اللَّهُ عَنْهَا زَوْجِ النَّبِيِّ ﷺ: " أَأَصُومُ فِي السَّفَر، وَكَانَ كَثِيرَ الصِّيَامِ؟ فَقَالَ: إِنْ شَئِتَ فَصُمُ ، وَإِنْ شَئِتَ فَأَفْطِرْ "

## \*\*- قال الحافظ رحمه الله:

- قوله ( باب : الصوم في السفر والإفطار ) أي : إباحة ذلك - وتخيير المكلف فيه ، سواء كان رمضان أو غيره . وحديث عبد الله بن أبى أوفى في الباب ، موضع الدلالة منه : ما يشعر به

سياقه من مراجعة الرجل له بكون الشمس لم تغرب في جواب طلبه لما يشير به ، فهو ظاهر في أنه على كان صائماً، فترجمة الباب هي: (حكم الصوم في السفر والإفطار) ويرى الإمام البخارى التخيير.

- قوله: " كنا مع رسول الله على في سفر "

قلت: سيأتي في ( باب ٤٣ متى فطر الصائم ) حديث /٥٥٥ وفيه قوله:

" كنا مع رسول الله ﷺ في سفر و هو صائم "

- قوله: "إجدح لى" يعنى: اخلط السويق بالماء، أو اخلط اللبن بالماء وحركه لأفطر عليه
- قوله: " يا رسول الله: الشمس ": يعنى: لو أمسيت ، بمعنى: تنتظر حتى تغيب الشمس كلياً ويدخل الليل.
  - قوله " إذا رأيتم الليل أقبل من ها هنا ": يعنى: من جهة المشرق، فقد أفطر الصائم. وسيأتي إن شاء الله شرح هذا الحديث بعد عشرة أبواب.
- قوله: تابعه جرير وأبو بكر بن عياش عن الشيباني ..الخ يعنى: تابعوا سفيان بن عيينة عن الشيباني .
  - \*\* أما حديث: حمزة بن عمرو الأسلمي ففيه: قوله: " إني أسرد الصوم "
- = هل فيه دليل على صوم الدهر ؟ الصحيح: أنه كان يسأل عن صيام الفريضة وليس صيام النافلة ، ويؤيد ذلك رواية الإمام مسلم رحمه الله في صحيحه برقم \ ١ ٢ ١ ١ ولفظه " قال: يا رسول الله: إني أجد بي قوة على الصيام في السفر ، فهل على جناح ؟ فقال رسول الله هي رخصة من الله ، فمن أخذ بها فحسن ، ومن أحب أن يصوم فلا جناح عليه "
- \* قلت : رحم الله الإمام البخاري إمام الأئمة فروايته لحمزة بن عمرو الأسلمي رضي الله عنه بهذا اللفظ المختصر في الباب هي التي فسرت رواية الإمام مسلم رحمه الله في صحيحه . وإنني سأجمع بين ألفاظ الروايتين في الشرح حتى يتضح فقه الإمام البخاري رحمه الله في روايته ورواية مسلم . فأقول :

في رواية مسدد قوله (يا رسول الله: إني أسرد الصوم)

وفي رواية عبد الله بن يوسف (أأصوم في السفر)

وفى رواية مسلم: (إني أجد قوة على الصيام في السفر، فهل على جناح)

فقوله ( فهل على جناح ) ما المقصود منها: هل على جناح في الصيام في السفر ؟ أم هل على جناح في الفطر في السفر ؟ ولذلك: فقد اختلف العلماء في هذا الحديث: هل المقصود بها: الصوم أم الفطر ؟

فأورد الإمام البخاري رحمه الله رواية الباب لتوضيح هذه المسألة ، وفض النزاع بين أهل العلم - ولذلك : فتقدير الكلام هو : " يا رسول : إني أسرد الصوم ، وإني أجد بي قوة على الصيام في السفر ، فهل على جناح ، أأصوم في السفر ؟ "

فهنا حمزة الاسلمى رضي الله عنه سأل عن الصيام في السفر ، وذلك : لأنه فهم من قوله تعالى ( ومن كان منكم مريضاً أو على سفر فعدة من أيام أخر ) الآية \١٨٥ البقرة

فأجابه النبي على بمنطوق الآية وأن فيها الرخصة بالفطر للمريض ، وللمسافر إذا سافر ، وأن يصوم أياماً أخر ، ولذلك قال على " هي رخصة من الله " يعنى : الفطر في السفر " فمن أخذ بها فحسن " ، " ومن أحب أن يصوم فلا جناح عليه " وهنا ذكر عزيمة الصيام في السفر . \* فقوله على: (هي رخصة من الله ) :

( الرخصة) في اللغة: السهولة والنعومة، وفي الشرع: هي ما ثبت على خلاف دليل شرعي لمعارض راجح. إذن: فالمعنى الشرعي واللغوي متفقان في التعريف.

فهي: التسهيل بإسقاط الواجب أو إباحة المحرم.

فإسقاط الواجب مثل: (الصوم واجب صيامه) الرخصة (يفطر الإنسان في السفر)

كذلك: (غسل الرجلين واجب في الوضوع) الرخصة (المسح على الخفين)

إما إباحة المحرم مثل: (تحريم أكل الميتة) الرخصة ( إباحة أكل الميتة) ..... وهكذا .

وهذه الرواية فيها التخيير في السفر بين الصوم والفطر.

وهذا قول الجمهور بجواز صوم المسافر وإباحة فطره.

وهذا ما رجحه الحافظ رحمه الله ، وسأتكلم عن هذه المسألة إن شاء الله بعد ثلاثة أبواب

\_\_\_\_\_

# ٣٤ - بَاب: إذًا صَامَ أَيَّامًا مِنْ رَمَضَانَ ثُمَّ سَافَرَ

[£ 1942] حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يُوسُفَ، أَخْبَرَنَا مَالَكٌ، عَنِ ابْنِ شِهَاب، عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ أَبْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ خَرَجَ إِلَى مَكَّةَ فِي رَمَضَانَ، فَصَامَ حَتَّى بَلَغَ الْكَدِيدَ، أَفْطَرَ فَأَفْطَرَ النَّاسُ "، قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ: وَالْكَدِيدُ مَاءٌ بَيْنَ عُسْفَانَ، وَقُدَيْدٍ

#### \*\* قال الحافظ رحمه الله:

- قوله: (باب: إذا صام أياماً من رمضان ثم سافر) أي: هل يباح الفطر أو لا ؟ وكأن البخاري أشار إلى تضعيف ما روى عن على رضى الله عنه ، وإلى رد ما روى عن غيره في ذلك.
  - الذين ثبت عنهم ذلك هم: عبيدة المسلماني وأبو مجلز وسويد بن غفلة ، قالوا:
- " لا يفطر من سافر بعد دخول الشهر " لقوله تعالى (فمن شهد منكم الشهر فليصمه) ، وهذا قد شهده -- فرد عليهم ابن قدامة رحمه الله بقوله: ولنا قول الله تعالى (فمن كان منكم مريضاً أو على سفر فعدة من أيام أخر) وروى ابن عباس رضي الله عنهما:
- " أن رسول الله على خرج إلى مكة في رمضان فصام حتى بلغ الكديد أفطر ، وأفطر الناس " ولأنه مسافر أبيح له الفطر كما لو سافر قبل دخول الشهر ، والآية تناولت الأمر بالصيام لمن شهده كله ، وهذا لم يشهده كله .
  - قلت: وهذا الذي ذكره ابن قدامة رحمه الله هو قول الجمهور.
- \* وقال الزهري رحمه الله: أن الصوم في السفر منسوخ ، وذلك بحديث ابن عباس في الباب ، لأن ذلك كان في غزوة فتح مكة لقوله " خرج النبي في رمضان من المدينة ومعه عشرة ألاف من المسلمين ، وذلك على رأس ثمان سنين ونصف من مقدمه المدينة ، فسار ومن معه من المسلمين يصوم ويصومون حتى بلغ الكديد فأفطر و أفطروا "
  - \*قال الزهري: إنما يؤخذ بالآخر فالآخر من أمره على الله على المره الما المراه الما المراه الما المراه الما المراه المراع المراه المراع المراه ال
- قال الحافظ: وهذه الزيادة التي في أخره هي من قول الزهري ، وقد وقعت مدرجة عند مسلم من طريق الليث من الزهري ولفظه " حتى بلغ الكديد أفطر "
  - قال: وكان صحابة رسول الله عليه يتبعون الأحدث فالأحدث من أمره.
- \* قال الحافظ رحمه الله :واستدل بهذا الحديث على أن للمسافر أن يفطر في أثناء النهار ، ولو استهل رمضان في الحضر ، والحديث نص في الجواز ، إذ لا خلاف أنه على استهل رمضان في

عام غزوة الفتح وهو بالمدينة ثم سافر في أثنائه ، والذي اتفق عليه أهل السير أنه خرج في عاشر رمضان ، ودخل مكة لتسع عشرة ليلة خلت منه.

\* كذلك: استدل به على أن للمرء أن يفطر ولو نوى الصيام من الليل وأصبح صائماً ، فله أن يفطر في أثناء النهار \_ وهو قول الجمهور ، وقطع به أكثر الشافعية .

- فأما لو نوى الصوم وهو مقيم ثم سافر في أثناء النهار فهل له أن يفطر في ذلك النهار؟ منعه الجمهور - وقال أحمد وإسحاق بالجواز - والصحيح : قول أحمد وإسحاق : بالجواز ، وذلك للأدلة الآتية : " عن محرر بن كعب أنه قال : أتيت أنس بن مالك في رمضان وهو يريد سفراً ، وقد رحلت له راحلته ولبس ثياب السفر ، فدعا بطعام فأكل . فقلت له : سنة ؟ قال : سنة . ثم ركب " صحيح - الترمذي ٧٩٩٧

" عن جعفر بن جبر قال: " كنت مع أبى بصرة الغفاري صاحب رسول الله في في سفينة من الفسطاط في رمضان ، فرفع ، ثم قرب غداءه – فلم يجاوز البيوت حتى دعا بالسفرة قال: أقترب: ألست ترى البيوت ؟ قال أبو بصرة: أترغب عن سنة رسول الله في حديثه . فأكل " صحيح – سنن أبى داود \٢٤١٢

فهذان صحابيان جليلان رضي الله عنهما ، قد أفطرا في يوم سفرهما ، وهما من أعلم الناس بهدى رسول الله على ، فلو لم يكن عندهما علم من السنة بإباحة الفطر ما أفطروا .

\*- يقول ابن العربي رحمه الله: أما حديث أنس فصحيح يقتضى جواز الفطر مع أهبة السفر \* قال الإمام الترمذي رحمه الله: وقد ذهب بعض أهل العلم إلى هذا الحديث وقالوا: للمسافر أن يفطر في بيته قبل أن يخرج، وليس له أن يقصر الصلاة حتى يخرج من جدار المدينة أو القرية - وهو قول: إسحاق بن راهويه.

\* كذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: " أتى النبي على بطعام وهو بمر الظهران ، فقال لأبى بكر وعمر: أدنوا فكلا. قالا: لا إنا صائمان - فقال: أرحلوا لصاحبيكم ، واعملوا لصاحبيكم - أدنوا فكلا " صحيح - النسائي \٢٢٦٤ وابن خزيمة \٢٠٣١

\*- قال ابن خزيمة: فيه دليل على أن للصائم في السفر الفطر بعد مضى بعض النهار.

= قال الشيخ ناصر تحته: والغرض من قوله عن أرحلوا لصاحبيكم - اعملوا لصاحبيكم " الإنكار، وبيان أن الأفضل أن يفطروا، ولا يحوجا الناس إلى خدمتهما، ويبين ذلك ما رواه الفريابي عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: "لا تصم في السفر، فإنهم إذا أكلوا طعاماً قالوا: أرفعوا للصائم، وإذا عملوا عملاً قالوا: أكفلوا للصائم فيذهبوا بأجرك " رجاله ثقات.

- في الحديث توجيه كريم إلى خلق قويم ، وهو الاعتماد على النفس وترك التواكل على الغير أو حملهم على خدمته ، ولو لسبب مشروع كالصيام .. الخ كلامه .

الصحيحة / ٨٥

#### ه ۳ - باب:

[ • 19 4 ] حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يُوسُفَ، حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ حَمْزَةَ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ يَزِيدَ بْنِ جَابِرٍ، أَنَّ إِسْمَاعِيلَ بْنَ عُبَيْدِ اللَّهِ حَدَّثَهُ، عَنْ أُمِّ الدَّرْدَاءِ، عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: جَابِرٍ، أَنَّ إِسْمَاعِيلَ بْنَ عُبَيْدِ اللَّهِ حَدَّثَهُ، عَنْ أُمِّ الدَّرْدَاءِ، عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: "خَرَجْنَا مَعَ النَّبِيِّ فِي بَعْضِ أَسْفَارِهِ فِي يَوْمٍ حَارٍ ، حَتَّى يَضَعَ الرَّجُلُ يَدَهُ عَلَى رَأْسِهِ مِنْ شَدَّةِ الْحَرِّ، وَمَا فِينَا صَائِمٌ إِلَا مَا كَانَ مِنَ النَّبِيِّ فِي وَابْنِ رَوَاحَةً "

\*\*- قال الحافظ رحمه الله:

\* قوله (باب) كذا للأكثر بغير ترجمة – وعلى الحالين لابد أن يكون لحديث أبى الدرداء المذكور فيه تعلق بالترجمة ، ووجهه : ما وقع من إفطار أصحاب النبي في ومضان في السفر بمحضر منه ولم ينكر عليهم ذلك – فدل على الجواز ، وعلى رد قول من قال " من سافر في شهر رمضان امتنع عليه الفطر "

\*- قلت: هذا الباب والباب الذي يليه برقم (٣٦) قد جمع بينهما الإمام البخاري رحمه الله من جهة أن الرجل قد جهة أن الرجل على رأسه من شدة الحر، والباب (٣٦) من جهة أن الرجل قد ظلل عليه، وذلك: من شدة الحركذلك.

\*فيجمع بين البابين بالآتي:

إن الناس كانوا يضعون أيديهم فوق رؤؤسهم من شدة الحر \_ وكانوا مفطرين ، ولم يكن صائم الا النبي على وابن رواحه والرجل الذي قد ظلل عليه من شدة الحر ومشقة الصوم ، فأنكر عليه صيامه وعدم قدرته عليه .

فالجمع بينهما \_ يؤخذ منه أن من استطاع واستحب الصوم في السفر فليصم ، وذلك مثل النبي وابن رواحه ، ومن لم يستطع الصوم في السفر فليفطر ، مثل الناس الذين كانوا مع النبي ، ومثل الرجل الذي شق عليه الصيام فظلل عليه .

- قال الحافظ رحمه الله: وفى الحديث دليل على أن لا كراهية في الصوم في السفر لمن قوى عليه ولم يصبه منه مشقة شديدة .

# ٣٦ - بَاب: قَوْلِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ وَاشْتَدَّ الْحَرُّ الْحَرُّ الْحَرُّ الْحَرُّ الْحَرُّ الْحَرُّ الْحَرُّ الْحَرُّ الْحَرُّ الْحَوْمُ فِي السَّفَر

[ ١٩٤٦] حَدَّتَنَا آدَمُ، حَدَّتَنَا شُعْبَةُ، حَدَّتَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الأَنْصَارِيُّ، قَالَ: سَمِعْتُ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ، قَالَ: "كَانَ رَسُولُ اللَّهِ بِنَ عَمْرِو بْنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ، قَالَ: "كَانَ رَسُولُ اللَّهِ بَنَ عَمْرِو بْنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ، قَالَ: "كَانَ رَسُولُ اللَّهِ بَنَ عَمْرِو بْنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ، قَالَ: "كَانَ رَسُولُ اللَّهِ وَمَعْدُو اللَّهُ عَنْهُمْ، قَالُوا: صَائِمٌ، فَقَالَ: لَيْسَ مِنَ الْبِرِّ الصَوْمُ فِي السَّقَرِ "

#### \*\* قال الحافظ رحمه الله:

- قوله ( باب : قول النبي عليه لمن ظلل عليه واشتد الحر :
- " ليس من البر الصيام في السفر " أشار بهذه الترجمة إلى أن سبب قوله على السب المشقة ، وأن من روى الحديث فقد اختصر اليس من البر الصيام في السفر ) ما ذكره من المشقة ، وأن من روى الحديث فقد اختصر

القصة ، ويما أشار إليه من اعتبار شدة المشقة يجمع بين حديث الباب ، والذي قبله .

\* فالحاصل: أن الصوم لمن قوى عليه أفضل من الفطر — والفطر لمن شق عليه الصوم أو أعرض عن قبول الرخصة أفضل من الصوم — وأن من لم يتحقق المشقة يخير بين الصوم والفطر.

#### \*\* قلت و

- مسألة الصوم في السفر ، سأفصل فيها القول إن شاء الله تعالى في هذا الباب ، وذلك جمعاً بين أدلة المجيزين والمانعين والرد عليها . فأقول وبالله التوفيق :

= قد اختلف السلف في هذه المسألة:

لا يجزئ الصوم في السفر عن الفرض ، بل من صام وجب عليه قضاؤه في الحضر لظاهر قوله تعالى ( فعدة من أيام أخر ) ولقوله على "ليس من البر الصيام في السفر ".

ومقابلة البر: الإثم. وإذا كان آثما بصومه لم يجزئه \_ وهذا قول بعض أهل الظاهر.

فقول الظاهرية بأن من صام في السفر بأنه آثم ، هو قول مردود بالأدلة التي ثبت فيها صوم النبي على أحياناً وحده ، وأحياناً مع رجل ، وأحياناً مع الناس ، فلو كان إثما ما صام النبي في السفر قط ، ولا أمر به ولا أقره .

#### \* قال ابن القيم رحمه الله:

- وأما احتجاجكم بالآية ، وأن الله أمر المسافر بعدة من أيام أخر ، فهي فرضه الذي لا يجوز غيره ، فاستدلال باطل قطعاً ، فإن الذي أنزلت عليه هذه الآية ، وهو أعلم الخلق بمعناها والمراد منها قد صام بعد نزولها بأعوام في السفر ، ومحال أن يكون المراد منها ما ذكرتم ، ولا يعتقده مسلم ، فعلم أن المراد بها غير ما ذكرتم .
  - فإما أن يكون المعنى: فأفطر. فعدة من أيام أخر. كما قال الكثيرون.
  - أو يكون المعنى: فعدة من أيام أخر تجزئ عنه وتقبل منه .. ونحو ذلك .
  - فما الذي أوجب تعيين التقدير بأن عليه عدة من أيام أخر ، أو ففرضه \_ ونحو ذلك
  - = وبالجملة: ففعل من أنزلت عليه تفسيرها، وتبين المراد منها. وبالله التوفيق.
- وهذا موضع يغلط فيه كثير من قاصري العلم ، يحتجون بعموم نص على حكم ، ويغفلون عن عمل صاحب الشريعة وعمل أصحابه الذي يبين مراده ، ومن تدبر هذا علم به مراد النصوص وفهم معانيها "
- \* أما قوله على البر الصيام في السفر " فالمعنى: ليس من البر الصيام في السفر لمن لم يقو عليه وشق عليه .
- أما قوله (ليس من البر الصيام في السفر) أن هذا قد خرج على شخص معين رآه رسول الله قد ظلل عليه وجهده الصوم، فقال هذا القول، فالأخذ إنما يكون بعموم اللفظ الذي يدل سياق الكلام على إرادته، فليس من البر هذا النوع من الصيام المشار إليه في السفر.
- \* وأيضاً: فقوله (ليس من البر): أي: ليس هو أبر البر، لأنه قد يكون الإفطار أبر منه إذا كان في حج أو جهاد يتقوى عليه، وقد يكون الفطر في السفر المباح براً لأن الله تعالى أباحه ورخص فيه، وهو سبحانه يحب أن تؤخذ برخصه، وما يحب الله فهو بر.
- \*- إذن: فلم ينحصر البر في الصيام في السفر، وتكون (من) على هذا زائدة، ويكون كقوله تعالى (ليس البر أن تولوا وجوهكم. الخ الآية) وكقولك (ما جاءني من أحد) وفى هذا نظر. وأحسن منه أن يقال: إنها ليست بزائدة بل هي على حالها.

والمعنى: أن الصوم في السفر ليس من البر الذي تظنونه وتتنافسون عليه ، فإنهم ظنوا أن الصوم هو الذي يحبه الله ولا يحب سواه ، وأنه وحده البر الذي لا أبر منه ، فأخبرهم أن الصوم في السفر ليس من هذا النوع الذي تظنونه ، فإنه قد يكون الفطر أحب إلى الله منه ، فيكون هو البر .

عون المعبود - ج٧ص٤٣،

\*\* قلت :وإنني قد أوردت هذه المسألة في باب ٣٣ (الصوم في السفر والإفطار) ووضحت فيه أن إيراد الإمام البخاري لحديث حمزة بن عمرو الأسلمي رضي الله عنه وقوله للرسول في أن إيراد الإمام البخاري الحديث بعده "أأصوم في السفر" مع رواية الإمام مسلم بلفظ :(يا رسول الله: إني أجد بي قوة على الصيام في السفر. فهل على جناح ؟ قال رسول الله في رخصة من الله فمن أخذ بها فحسن ، ومن أراد الصيام فلا جناح "

\*\* قلت: إن حمزة الاسلمى رضي الله عنه سأل عن جواز الصيام في السفر فقال:

" إني أجد بي قوة على الصيام في السفر " يعنى (أأصوم في السفر) ، وما قال حمزة الاسلمى هذا القول إلا لأنه فهم من قول الله تعالى (فمن كان مريضاً أو على سفر فعدة من أيام أخر) أن الله عز وجل قد أوجب على الناس الفطر في السفر، فهل على جناح أن أصوم في السفر؟ وذلك لأنى أسرد الصوم في السفر ولا أعانى مشقة منه.

فأجابه النبي على الآية وهو قوله (هي رخصة من الله .. الخ الحديث يعنى: أن الفطر رخصة من الله عز وجل فمن أخذ بها فحسن ، ومن أراد الصيام فلا جناح " فحمزة الاسلمى سأل النبى عن الصيام ، وأجابه النبى عن الفطر.

\* ولذلك: أورد الإمام البخارى حديث حمزة الاسلمى من أجل توضيح هذه المسألة.

ففي الحديث دلالة على أن الفطر في السفر رخصة وليس بواجب ، وأن الصيام في السفر لمن أحب أن يصوم لا جناح عليه.

ولذلك: أورد في الرواية قوله على: "إن شئت فأفطر، وإن شئت فصم " والتخيير لا يكون في واجب بل في جائز. فانتبه.

\*\*- ومقابل هذا القول ، قول من قال: أن الصوم في السفر لا يجوز إلا لمن خاف على نفسه الهلاك أو المشقة الشديدة — حكاه الطبري عن قوم.

\* قلت :

- أولاً: هذه الجملة فيها لفظة غير صحيحة وهي قولهم (الصوم) وذلك لأن سياق الكلام قد اختل بوجودها بهذا المعنى ، لكن اللفظة الصحيحة هي لفظة (الفطر) وليس (الصوم) ، فيكون

سياق الكلام هكذا: (إن الفطر في السفر لا يجوز إلا لمن خاف على نفسه الهلاك أو المشقة الشديدة) فهذا هو السياق الصحيح للجملة.

- ثانياً: قولهم ( إن الفطر في السفر لا يجوز .. الخ الكلام )

فقد ورد أن النبي عِيه قد أفطر في السفر ، وأمر أصحابه أن يفطروا ،

منها حديث ( باب ٣٤ ) وحديث ( باب : ٣٨) وغير هما من الأدلة التي أشارت إلى ذلك

\*- أما حديث (أولئك العصاة، أولئك العصاة) مسلم.

- ففيه أن النبي على أفطر بعد العصر ليقتدوا به ، فلما لم يقتدوا به بعضهم قال

(أولئك العصاة) ولم يرد بذلك تحريم الصيام مطلقاً على المسافر.

وذهب أكثر العلماء ومنهم: مالك والشافعي وأبو حنيفة: إلى أن الصوم أفضل لمن قوى عليه ولم يشق عليه.

\* قلت : أفضلية الصوم للمسافر لمن قوى عليه ولم يشق عليه . هذا فيه التخيير وليس الأفضلية ، وذلك لحديث حمزة الاسلمى رضى الله عنه في قوله للنبي على:

"إني أسرد الصوم " يعنى : في السفر . (أأصوم في السفر ) فلم يفضل له النبي الحد الفعلين على الآخر ، بل قال له الله ( إن شئت فصم ، وإن شئت فأفطر ) ، فالأفضلية هنا منفية في الصيام ولكن ثبت التخيير بين الصوم والفطر .

- وقال آخرون: هو مخير مطلقاً.
- \*- قلت : هذا التخيير هو الأقرب إلى الأدلة التي ذكرتها .
- وقال آخرون: أفضلهما أيسرهما لقوله تعالى (يريد الله بكم اليسر)، فإن كان الفطر أيسر عليه فهو أفضل في حقه، وإن كان الصيام أيسر كمن يسهل عليه حينئذ ويشق عليه قضاؤه بعد ذلك فالصوم في حقه أفضل. وهذا قول: عمر بن عبد العزيز، واختاره ابن المنذر.
  - \* قلت: قد قال بهذا القول الشيخ ابن عثيمين رحمه الله فقال:
    - وأما السفر ، فإنه ينقسم كالمرض أيضاً إلى ثلاثة أقسام:
- = قسم: يضره الصوم ويشق عليه مشقة شديدة بسبب سفره ، مثل أن يسافر في أيام الحر ، والأيام الطويلة ، ويعلم أن لو صام لتضرر به وشق عليه مشقة غير محتملة ، فهذا يكون عاصياً إذا صام ، والدليل لذلك: أن النبي شي شُكي إليه أن الناس قد شق عليهم الصوم وهم في سفر ، فدعا بماء فشربه والناس ينظرون إليه حتى لا يكون في صدور هم حرج إذا أفطروا . وكان ذلك بعد العصر ، ولكن بعض الصحابة رضي الله عنهم بقوا على صومهم ، فجيء إلى

النبي على وقيل له: إن بعض الناس قد صام. فقال (أولئك العصاة ، أولئك العصاة) فوصفهم بالعصيان لأنهم لم يقبلوا رخصة الله مع مشقة ذلك عليهم مشقة شديدة.

= القسم الثاني: من يشق عليه مشقة ولكنها محتملة ، فهذا يكره له الصوم ، وليس من البر أن يصوم ، ودليل ذلك : أن النبي على كان في سفر فرأى زحاماً ورجلاً قد ظلل عليه فقال " ما هذا ؟ قالوا : صائم . فقال عليه من البر الصيام في السفر "

= القسم الثالث: من لا يتأثر بالسفر إطلاقاً. يعنى: صائم ولا يتأثر ، لأن النهار قصير والجو بارد ، ولا يهمه. فهذا اختلف فيه العلماء: أيهما أفضل: يفطر — أو يصوم — أو يخير؟ والصحيح: أن الأفضل أن يصوم. لأن ذلك إتباعاً لسنة النبي ، ولأنه أيسر على المكلف، فإن الصيام مع الناس أيسر من القضاء، ولأنه أسرع في المبادرة في إبراء الذمة، ولأنه يوافق الزمن الذي يكون فيه الصوم أفضل وهو شهر رمضان.

فمن أجل هذه الأربعة كان الصوم أفضل.

أنظر \_ رياض الصالحين \_ج٣\_ ص ٢٤٩ .

\*\* أما حديث الباب وهو قوله عن البر الصوم في السفر " قال الحافظ رحمه الله : - أما الجواب عن قوله عن البر السيام في السفر "

فقد سلك المجيزون فيه طرقا: فقال بعضهم: قد خرج على سبب فيقصر عليه وعلى كل من كان في مثل حاله. وإلى هذا جنح البخاري في ترجمته

\*- قال ابن دقيق العيد: أخذ من هذه القصة أن كراهة الصوم في السفر مختصة بمن هو في مثل هذه الحالة ممن يجهده الصوم ويشق عليه ، أو يؤدى به إلى ترك ما هو أولى من الصوم من وجوه القرب ، فيتنزل قوله ( ليس من البر الصوم في السفر ) على مثل هذه الحالة .

\* قال ابن المنير رحمه الله: في هذه القصة من اتفق له مثل ما اتفق لذلك الرجل أنه يساويه في الحكم ، وأما من سلم من ذلك ونحوه فهو في جواز الصوم على أصله.

\*- قال الطحاوى: المراد بالبر هنا: البر الكامل الذي هو أعلى مراتب البر، وليس المراد به إخراج الصوم في السفر على أن يكون براً، لأن الإفطار قد يكون أبر من الصوم إذا كان للتقوى على لقاء العدو مثلاً.

\*\* قلت: فبهذا يتضح قول الحافظ رحمه الله: والذي يترجح قول الجمهور. ولكن قد يكون الفطر أفضل لمن اشتد عليه الصوم وتضرر به.

قلت: وهذا هو الجامع بين الأدلة: وهو التخيير والتيسير بين الصوم والفطر.

والله أعلم

\_\_\_\_\_

# ٣٧ - بَابِ: لَمْ يَعِبْ أَصْحَابُ النَّبِيِّ ﷺ بَعْضُهُمْ بَعْضًا فِي الصَّوْم وَالإِفْطَار

[ ١٩٤٧] حَدَّتَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْلَمَةَ، عَنْ مَالِكِ، عَنْ حُمَيْدٍ الطَّوِيلِ، عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ، قَالَ: " كُنَّا نُسَافِرُ مَعَ النَّبِيِّ فَلَمْ يَعِبْ الصَّائِمُ عَلَى الْمُفْطِرِ، وَلا الْمُفْطِرُ عَلَى الصَّائِمِ "

### \*\*- قال الحافظ رحمه الله:

قوله: باب: لم يعب أصحاب النبي ﷺ بعضهم بعضاً في الصوم والإفطار"

يعنى: في الأسفار؛ وأشار بهذا إلى تأكيد ما اعتمده من تأويل الحديث الذي قبله يعنى حديث (ليس من البر الصوم في السفر) وأنه محمول على من بلغ حالة يجهد بها، وأن من لم يبلغ ذلك لا يعاب عليه الصيام ولا الفطر.

وقد وضح ذلك في رواية أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عند مسلم برقم \١١١٦ بلفظ:
" كنا نغزوا مع رسول الله في في رمضان. فمنا الصائم، ومنا المفطر. فلا يجد الصائم على المفطر، ولا المفطر على الصائم. يرون أن من وجد قوة فصام فإن ذلك حسن، ويرون أن من وجد ضعفاً فأفطر فإن ذلك حسن "

وهذا التفصيل هو المعتمد ، وهو نص رافع للنزاع في هذه المسألة كما تقدم .

\*\* قلت: إذا نظرت إلى ترجمة هذا الباب، وترجمة باب ٣٣ تجد أن الترجمتين متشابهتين - فالأولى قوله: (باب الصوم في السفر والإفطار).

- وهذا الباب (لم يعب أصحاب النبي عليه بعضهم بعضاً في الصوم والإفطار)

فكما قلت في شرح ترجمة باب ٣٣ أن المقصود بها هو: حكم الصوم في السفر والإفطار، وهذا الحكم هل هو: واجب أو محرم أو مكروه أو جائز.

ثم أورد ترجمة هذا الباب ليقطع بهذا الحكم وأنه جائز الصوم ، وجائز الفطر ، ودلالة حديث الباب فيه معنى هذه الترجمة. فانتبه .

# ٣٨ - بَابِ: مَنْ أَفْطَرَ فِي السَّفَر ليرَاهُ النَّاسُ

[ ١٩٤٨] حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ، حَدَّثَنَا أَبُو عَوَانَةَ، عَنْ مَنْصُورٍ، عَنْ مُجَاهِدٍ، عَنْ طَاوُسٍ، عَنِ النَّهِ عَنْ مُجَاهِدٍ، عَنْ طَاوُسٍ، عَنِ النَّهِ عَنْ الْمَدِينَةِ إِلَى مَكَّةَ، فَصَامَ حَتَّى عَنِ النَّهِ عَنْ الْمَدِينَةِ إِلَى مَكَّةَ، فَصَامَ حَتَّى بَلَغَ عُسْفَانَ، ثُمَّ دَعَا بِمَاءٍ، فَرَفَعَهُ إِلَى يَدَيْهِ لِيُرِيَهُ النَّاسَ، فَأَفْطَرَ حَتَّى قَدِمَ مَكَّةَ وَذَلِكَ فِي بَلَغَ عُسْفَانَ، ثُمَّ دَعَا بِمَاءٍ، فَرَفَعَهُ إِلَى يَدَيْهِ لِيُرِيَهُ النَّاسَ، فَأَفْطَرَ حَتَّى قَدِمَ مَكَّةَ وَذَلِكَ فِي رَمَضَانَ، فَكَانَ ابْنُ عَبَّاسٍ، يَقُولُ: قَدْ صَامَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْ وَأَفْطَرَ، فَمَنْ شَاءَ صَامَ وَمَنْ شَاءَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

#### \*\*\_ قلت ؛

- هذا الباب ختم به الإمام البخاري رحمه الله أبواب الصوم في السفر ، وفيه دليل على أن هذا الأمر لا يختص بمن أجهده الصوم أو خشي الإعجاب والرياء أو ظن به الرغبة عن الرخصة ، بل هو مختص بمن يُقتدي به ليتابعه من وقع له شيء من الأمور الثلاثة ، ويكون الفطر في حقه في تلك الحالة أفضل لفضيلة البيان .

فهذه الأمور الثلاثة التي أوردها الحافظ رحمه الله في هذا الباب ، يمكن أن يضم إليهم أمر رابع مهم جداً قد أورده أهل العلم ألا وهو: (الإفطار من أجل لقاء العدو) كما روى الإمام مسلم رحمه الله في صحيحه من حديث أبى سعيد الخدرى رضي الله عنه برقم ١١٢٠،

\*\* كذلك : قد أشار لذلك الإمام ابن القيم رحمه الله في زاد المعاد لهذه المسألة فقال :

(فصل في صيامه عليه وإفطاره في السفر) فقال:

\*وسافر رسول الله ﷺ في رمضان ، فصام وأفطر ، وخير أصحابه بين الأمرين ، وكان يأمرهم بالفطر إذا دنوا من عدوهم ليتقووا على قتاله .

فإن اتفق هذا في الحضر ، وكان في الفطر قوة لهم على لقاء عدوهم. فهل لهم الفطر ؟ فيه قولان: أصحهما دليلاً:أن لهم ذلك. وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله ، وبه أفتى العساكر الإسلامية لما لقوا العدو بظاهر دمشق.

ولا ريب أن الفطر بذلك أولى من الفطر بمجرد السفر ، بل إباحة الفطر للمسافر تنبيه على إباحته في هذه الحال ، فإنها أحق بجوازه ، لأن القوة هناك تختص بالمسافر ، والقوة هنا له

وللمسلمين ، ولأن مشقة الجهاد أعظم من مشقة السفر ، ولأن المصلحة الحاصلة بالفطر للمجاهد أعظم من المصلحة من مشقة السفر؛ ولأن الله تعالى قال ( وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة ) ، والفطر عند اللقاء من أعظم أسباب القوة .

والنبي فسر القوة بالرمي ، وهو لا يتم ولا يحصل به مقصوده إلا بما يقوى ويعين عليه من الفطر بالغذاء ، ولأن النبي في قال لأصحابه لما دنوا من عدوهم ( إنكم قد دنوتم من عدوكم والفطر أقوى لكم فافطروا) فكانت رخصة لهم ، ثم نزلوا منزلاً آخر فقال

(إنكم مصبحون عدوكم ، والفطر أقوى لكم فافطروا) فكانت عزيمة فأفطرنا.

فعلل الفطر بدنوهم من عدوهم ، واحتياجهم إلى القوة التي يلقون بها العدو ، وهذا سبب آخر غير السفر ، والسفر مستقل بنفسه ولم يذكره في تعليله ، ولا أشار إليه ، فالتعليل به اعتبار لما ألغاه الشارع في هذا الفطر الخاص ، وإلغاء وصف القوة التي يقاوم بها العدو ، واعتبار السفر المجرد إلغاء لما اعتبره الشارع وعلل به .

#### \* وبالجملة:

- فتنبيه الشارع وحكمته ، يقتضى بأن الفطر لأجل الجهاد أولى منه لمجرد السفر ، فكيف وقد أشار إلى العلة ونبه عليها وصرح بحكمتها ، وعزم عليهم بأن يفطروا لأجلها .

زاد المعاد \_ ج ١ ص ٢٣٢

\*\*\*\*\*\*

# ٣٩ - بَاب: ﴿ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةً ﴾

قَالَ ابْنُ عُمرَ، وَسَلَمَةُ بْنُ الأَكُوْعِ، نَسَخَتْهَا: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْءَانُ هُدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصِمُهُ وَمَنْ كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيُصِمُهُ وَمَنْ كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلا يُريدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَلا يُريدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَلَا يُريدُ بَكُمُ الْعُسْرَ وَلَيْكُمْلُوا الْعِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَاكُم وَلَعَلَّكُم تَشْكُرُونَ ﴾ وقَالَ ابْنُ نُمَيْرٍ حَدَّتَنَا الأَعْمَشُ، حَدَّتَنَا عَمْرُو بْنُ مُرَّةً، حَدَّتَنَا اللَّعْمَشُ ، حَدَّتَنَا عَمْرُو بْنُ مُرَّةً، حَدَّتَنَا اللَّعْمَشُ عَلَيْهِمْ، فَكَانَ مَنْ أَطْعَمَ كُلَّ يَوْمِ الْنُ أَبِي لَيْلَى، حَدَّتَنَا أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ ﷺ: " نَزلَ رَمَضَانُ فَشَقَّ عَلَيْهِمْ، فَكَانَ مَنْ أَطْعَمَ كُلَّ يَوْمٍ مِسْكِينًا، تَركَ الصَوْمَ مِمَّنْ يُطِيقُهُ، وَرُخِضَ لَهُمْ فِي ذَلِكَ، فَنَسَخَتْهَا: ﴿ وَأَنْ تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ مَسْكِينًا، تَركَ الصَوْمَ مِمَّنْ يُطِيقُهُ، وَرُخِضَ لَهُمْ فِي ذَلِكَ، فَنَسَخَتْهَا: ﴿ وَأَنْ تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ فَأَمِرُوا بِالصَوْمُ.

[ ١٩٤٩] حَدَّثَنَا عَيَّاشٌ، حَدَّثَنَا عَبْدُ الأَعْلَى، حَدَّثَنَا عُبَيْدُ اللَّهِ، عَنْ نَافِعٍ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، " قَرَأً فِدْيَةٌ طَعَامُ مَسَاكِينَ "، قَالَ: هِيَ مَنْسُوخَةٌ.

## \*\* - قلت : لإيضاح هذه المسألة تفصيلياً أقول :

أولاً: أخرج أبو داود رحمه الله بسند صحيح برقم ٧٠ ٥ عن معاذ بن جبل رضي الله عنه قال " أحيلت الصلاة ثلاثة أحوال ، وأحيل الصيام ثلاثة أحوال .... الحديث ، حتى قوله: وقال في الصوم: فإن رسول الله في كان يصوم ثلاثة أيام من كل شهر ويصوم يوم عاشوراء ، فأنزل الله تعالى: (كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم) إلى قوله (طعام مسكين) ، فكان من شاء أن يصوم صام ، ومن شاء أن يفطر ويطعم مكان كل يوم مسكيناً أجزأه ذلك ، فأنزل الله تعالى (شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن) إلى قوله (أيام أخر) فثبت الصيام على من شهد الشهر – وعلى المسافر أن يقضى – وثبت الطعام للشيخ الكبير والعجوز اللذين لا يستطيعان الصوم ... الخ الحديث .

ففي هذا الحديث: ذكر معاذ بن جبل رضي الله عنه الآتي:

\*\* حينما فرض الله سبحانه وتعالى الصيام أنزل قوله تعالى (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصَيّامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ (١٨٣) أَيَّامًا مَعْدُودَاتٍ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَريضًا

أَوْ عَلَى سَفْرِ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أَخَرَ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَنْ تَطوَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرًا لَهُ وَأَنْ تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ (١٨٤) — البقرة

\*قال معاذ رضي الله عنه: فمن شاء أن يصوم صام ، ومن شاء أن يفطر ويطعم مكان كل يوم مسكيناً أجزأه ذلك — هذا الأمر الأول. وهو التخيير بين الصوم أو الفطر ويطعم عن كل يوم مسكيناً.

ثم بعد ذلك أنزل الله تبارك وتعالى قوله:

(شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أَنْزَلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيَّنَاتٍ مِنَ الْهُدَى وَالْقُرْقانِ فَمَنْ شَهَدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ وَلَا يُريدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلا يُريدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلا يُريدُ لِللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلا يُريدُ لِللَّهُ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ) البقرة \٥٨٥ لِكُمُ الْعُسْرَ وَلِتُكْمِلُوا الْعِدَّةُ وَلِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ) البقرة \١٨٥

## قال معاذ رضى الله عنه:

- ١- ثبت الصيام على من شهد الشهر.
  - ٢ على المسافر أن يقضى .
- ٣- ثبت الإطعام للشيخ الكبير والعجوز اللذين لا يستطيعان الصوم.
  - # لذلك: أرجو أن تنتبه معى للآتى:
- الجمع الأول بين الآيات: قوله تعالى: " يا أيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون " مع قوله تعالى " شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن هدى للناس وبينات من الهدى والفرقان ، فمن شهد منكم الشهر فليصمه"
  - \* فالجمع الأول: ثبت فيه الصيام على من شهد الشهر.
    - الجمع الثاني: قوله تعالى:
- " فمن كان مريضاً أو على سفر فعدة من أيام أخر " مع قوله تعالى " ومن كان مريضاً أو على سفر فعدة من أيام أخر " وهذا الجمع ثبت فيه أن على المريض والمسافر أن يقضى .
  - الجمع الثالث: قوله تعالى: " وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين " مع قوله تعالى:
    - " فمن شهد منكم الشهر فليصمه " فمعنى : يطيقونه : يعني يستطيعونه .

والمعنى: وعلى الذين يقدرون على الصيام ويستطيعونه لهم التخيير: إما الصيام، وإما الإفطار ويطعم مكان كل يوم مسكيناً. وهذا كان أولاً في بداية الصيام.

ثم تحول الحكم إلى الأمر بوجوب الصيام بقوله سبحانه وتعالى: " فمن شهد منكم الشهر فليصمه "

- \* فأصبح الحكم كالآتى:
- من كان يطيق الصوم ويقدر عليه فقد أمر بالصيام ، أما الذي لا يطيق الصيام ولا يستطيعه مثل الرجل الكبير والمرأة الكبيرة ، فلهما أن يفطرا ويطعما عن كل يوم مسكيناً ولا قضاء عليهما .
- \* إذن: فالآية بهذا المعنى ليست منسوخة ، بل رخص فيها للشيخ الكبير والمرأة الكبيرة إن لم يطيقا الصيام أن يفطرا ويطعما مكان كل يوم مسكيناً. وهذا قول ابن عباس رضي الله عنهما. وقد ورد هذا المعنى في أكثر من حديث منها: ما رواه الإمام البخاري رحمه الله في كتاب التفسير \_ باب (أيّامًا مَعْدُودَاتٍ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَريضًا أوْ عَلَى سَفْر فَعِدَّةٌ مِنْ أيّامٍ أخَرَ وَعَلَى الّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْية طعامُ مِسْكِينٍ فَمَنْ تَطوعَ خَيْرًا فَهُو خَيْرٌ لَهُ وَأَنْ تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ (١٨٤) \_ البقرة) \_ قال عطاء: يفطر من المرض كله كما قال تعالى.
- وقال الحسن وإبراهيم: في المرضع والحامل إذا خافتا على أنفسهما أو ولدهما تفطران وتقضيان.
- وأما الشيخ الكبير إذا لم يطق الصيام له الفطر ، وقد أطعم أنس رضي الله عنه بعدما كبر عاماً أو عامين . كل يوم مسكيناً خبزاً ولحماً ، وأفطر .
- ثم أورد حديث عطاء في هذا الباب عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه سمعه يقرأ قوله تعالى: ( وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين ) قال ابن عباس: ليست بمنسوخة هو الشيخ الكبير والمرأة الكبيرة لا يستطيعان أن يصوما فليطعما مكان كل يوم مسكيناً.
- \* كذلك: روى الإمام النسائي رحمه الله في السنن برقم \٢٣١٧ من طريق ورقاء عن عمرو بن دينار عن عطاء عن ابن عباس رضي الله عنهما في قوله تعالى (وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين) يطيقونه: يعني يكلفونه \_ فدية طعام مسكين واحد، (فمن تطوع خيراً) طعام مسكين آخر \_ ليست بمنسوخة (فهو خير له، وأن تصوموا خير لكم) لا يرخص في هذا إلا للذي لا يطيق الصيام أو مريض لا يشفى.
- \* كذلك: أخرج الإمام ابن جرير الطبري رحمه الله ، وابن الجارود في المنتقى ، والبيهقي ، من طرق عن سعد أبن أبى عروبة عن قتادة عن عزرة عن سعيد بن جبير عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: " رخص للشيخ الكبير والعجوز الكبيرة في ذلك وهما يطيقان الصوم أن يفطرا إن شاءا ويطعما كل يوم مسكيناً ولا قضاء عليهما \_ ثم نسخ ذلك في هذه الآية " فمن شهد منكم الشهر فليصمه " وثبت للشيخ الكبير والعجوز الكبيرة إذا كانا لا يطيقان الصوم ، والحبلى والمرضع إذا خافتا أفطرتا وأطعمتا كل يوم مسكيناً "

= قال الشيخ ناصر رحمه الله تحت هذا الحديث:

ورواه أبو داود برقم \ ٢٣١٨ من طريق ابن عدى عن سعيد به إلا أنه اختصره اختصاراً مخلاً ولفظه: " وعلى الذين يطيقونه طعام مسكين " قال: كانت رخصة للشيخ الكبير والمرأة الكبيرة وهما يطيقان الصيام أن يفطرا ويطعما مكان كل يوم مسكيناً \_ والحبلى والمرضع إذا خافتا. قال أبو داود: يعنى: على أولادهما \_ أفطرتا وأطعمتا.

#### \* ووجه الإخلال فيه:

- أنه اختصر جملة (وثبت للشيخ الكبير والعجوز الكبيرة إذا كانا لا يطيقان الصوم) يعنى رواية (ابن جرير الطبري التي قبلها) فصارت رواية أبى داود تعطى الترخيص للشيخ والمرأة بالإفطار وهما يطيقان الصوم. والواقع أن هذا منسوخ، بدليل رواية الجماعة عن أبى عروبة وما قبلها من الروايات.

\*\*- قلت: مقصود الشيخ رحمه الله بأن هذا منسوخ ، بدليل رواية الجماعة .. الخ كلامه . هو التخيير في أول الأمر بين الصوم أو إطعام كل يوم مسكيناً ، وهذا ثابت في رواية ابن أبى عروبة والروايات الأخرى ، أما بعد نزول قوله تعالى ( فمن شهد الشهر فليصمه ) فقد وجب على الصحيح المقيم الصيام ، ورخص للشيخ الكبير والمرأة الكبيرة اللذين لا يستطيعان الصيام أن يفطرا ويطعما عن كل يوم مسكيناً .

ولذلك: فقد حكم الشيخ رحمه الله على رواية أبى داود: بالشذوذ.

## \*\* أما مسألة الحامل والمرضع:

\* فقد أخرج الطبري ( ٢٧٥٨) من طريق عبدة وهو ابن سليمان الكلابي عن سعيد بن أبى عروبة بسنده المتقدم عن ابن عباس قال: (إذا خافت الحامل على نفسها، والمرضع على ولدها في رمضان. قال: يفطران، ويطعمان مكان كل يوم مسكينا ولا يقضيان صوماً)

- = قال الشيخ ناصر: قلت: وإسناده صحيح على شرط مسلم.
- وفى رواية له بالسند المذكور عن ابن عباس : (أنه رأى أم ولد له حاملاً أو مرضعاً فقال : أنت بمنزلة الذي لا يطيق ، عليك أن تطعمي مكان كل يوم مسكيناً ، ولا قضاء عليك )
  - زاد في رواية أخرى: (أن هذا إذا خافت على نفسها)
- ورواه الدار قطني من طريق روح عن سعيد به بلفظ: (أنت من الذين لا يطيقون الصيام، عليك الجزاء، وليس عليك القضاء) وقال الدارقطنى: إسناده صحيح.

ثم روى ( يعنى : الدارقطنى ) من طريق أيوب عن سعيد بن جبير عن ابن عباس وابن عمر رضي الله عنهم قال : (الحامل والمرضع تفطر ولا تقضى) وقال : وهذا صحيح .

- \* كذلك : روى الدارقطنى من طريق أيوب عن نافع عن ابن عمر :" أن امرأته سألته وهى حبلى . فقال : أفطرى وأطعمى عن كل يوم مسكيناً . ولا تقضى " وإسناده جيد .
- ومن طريق عبيد الله بن نافع قال(كانت بنت لابن عمر تحت رجل من قريش،وكانت حاملاً فأصابها عطش في رمضان ،فأمرها ابن عمرأن تفطر، وتطعم عن كل يوم مسكيناً) إسناده جيد \*\* كذلك : فقد روى الإمام أبو داود ١٠٠١ ، الترمذي ١٥١٧ ، ابن ماجه ١٩٩٩ ، والنسائي ١٢٧٤ عن أنس بن مالك رضي الله عنه عن النبي في قال : " إن الله وضع عن المسافر نصف الصلاة والصوم ، وعن الحبلي والمرضع " إسناده : حسن صحيح
  - وهذا ما فهمه الصحابة رضي الله عنهم وعملوا به ، في هذه المسألة .
    - \*\* قلت: لكن ما مقدار الإطعام الذي يخرج مكان الصيام؟
- روى الدارقطنى وصححه من طريق منصور عن مجاهد عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قرأ: (وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين) يقول: هو الشيخ الكبير الذي لا يستطيع الصيام فيفطر ويطعم عن كل يوم مسكيناً، نصف صاع من حنطة "
- كذلك أخرج من طريق عكرمة عن ابن عباس قال:" إذا عجز الشيخ الكبير عن الصيام أطعم عن كل يوم مُداً مُداً " إسناده صحيح
- وعن مالك عن نافع: أن ابن عمر رضي الله عنهما: سئل عن المرأة الحامل إذا خافت على ولدها. فقال: تفطر وتطعم كل يوم مسكيناً مُداً من حنطة " أخرجه مالك في الموطأ بلاغاً عن ابن عمر
- \*\* فهذا هو المقدار الواجب إخراجه من الطعام لمن لا يطيق الصوم ، ولا يستطيع قضاءه بعد رمضان .

لكن: يمكن للشخص أن يصنع طعاماً ويطعمه للناس، كما فعل أنس رضي الله عنه:

" أنه ضعف عن الصوم عاماً فصنع جفنة ثريد ودعا ثلاثين مسكيناً فأشبعهم "

أخرجه الدارقطني بسند صحيح ، وذكره البخاري تعليقاً .

- \*\* قال الشيخ ناصر في الإرواء:
- \*- تنبيه: استدل المؤلف رحمه الله تعالى بحديث ابن عباس هذا على أن العاجز عن الصيام لكبر أو مرض مزمن (قلت: الحديث الذي رواه النسائي وأوردته في الشرح) يطعم عن كل يوم مسكينا، وهذا صحيح، ويشهد له حديث ابن عمر وأبى هريرة، غير أن في قول ابن عباس في هذه الآية (وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين) ليست منسوخة، وأن المراد بها الشيخ الكبير والمرأة الكبيرة لا يستطيعان الصيام. إشكالاً كبيراً.

وذلك: لأن معنى ( يطيقونه ) أي: يستطيعون بمشقة. فكيف تفسر حينئِذ بأن المراد بها من لا يستطيع الصيام ، لاسيما وابن عباس نفسه يذكر في رواية عزرة أن الآية نزلت في الشيخ الكبير والعجوز الكبيرة وهما يطيقان أي يستطيعان الصوم ثم نسخت.

فكيف تفسر الآية بتفسيرين متناقضين: (يستطيعون) و (لا يستطيعون) ؟

وأيضا : فقد جاء عن سلمة بن الأكوع رضي الله عنه قال : " لما نزلت (وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين ) كان من أراد أن يفطر ويفتدى فعل ، حتى نزلت الآية التي بعدها فنسختها أخرجه الستة إلا ابن ماجه – وفى رواية عنه : " كنا في رمضان في عهد رسول الله هم شاء صام ومن شاء أفطر فافتدى بطعام مسكين ، حتى نزلت هذه الآية (فمن شهد منكم الشهر فليصمه ) اخرجه مسلم . ويشهد له حديث معاذ المتقدم . (قلت : المتقدم في أول هذا الباب الذي عند أبى داود برقم (٧٧ ، ٥) وقد أوردته في أول هذا البحث .

فهذا يبين لنا أن في حديث ابن عباس إشكالاً آخر ، وهو أن الرخصة التي كانت في أول الأمر ، إنما كانت للشيخ أو الشيخة وهما يطيقان الصيام ، وحديث سلمة ومعاذ يدلان على أن الرخصة كانت في أول الأمر عامة لكل مكلف شيخاً كان أو غيره . وهذا هو الصواب قطعاً ، لأن الآية عامة — فلعل ذكر ابن عباس للشيخ والشيخة لم يكن منه على سبيل الحصر بل على سبيل التمثيل — وحينئذ فلا اختلاف بين حديثه والحديثين المذكورين .

ويبقى الخلاف في الإشكال الأول قائماً ، لأن الحديثين المشار إليهما صريحان في نسخ الآية : وابن عباس يقول : ليست منسوخة ، ويحملها على الذين لا يستطيعون الصيام كما سبق بيانه . فلعل مراد ابن عباس رضي الله عنهما أن حكم الفدية الذي كان خاصاً بمن يطيق الصيام ويستطيعه ثم نسخ بدلالة القرآن ، كان هذا الحكم مقرراً أيضاً في حق من لا يطيق الصوم ولا يستطيعه ، غير أن الأول ثبت بالقرآن وبه نسخ ، وأما الآخر فإنما ثبتت مشروعيته بالسنة لا بالقرآن ثم لم ينسخ ، بل استمرت مشروعيته إلى يوم القيامة . فأراد ابن عباس رضي الله عنهما أن يخبر عن الفرق بين الحكمين وذلك :

بأن الأول نسخ – والآخر لم ينسخ ، ولم يرد أن هذا يثبت بالقرآن بأية ( وعلى الذين يطيقونه) وبذلك : يزول الإشكال إن شاء الله تعالى .

ويؤكد ما ذكرته أن ابن عباس في رواية عزرة بعد أن ذكر نسخ الآية المذكورة قال: " وثبت للشيخ الكبير والعجوز الكبيرة إذا كانا لا يطيقان الصوم، والحبلى والمرضع إذا خافتا أفطرتا وأطعمتا كل يوم مسكيناً "

ففى قوله (ثبت) إشعار بأن هذا الحكم في حق من لا يطيق الصوم كان مشروعاً ، كما كان مشروعاً في حق من يطيق الصوم ، فنسخ هذا واستمر الآخر ، وكل من شرعيته واستمراره ، إنما عرفه ابن عباس من السنة وليس من القرآن .

ويزيده تأييداً: أن ابن عباس أثبت هذا الحكم للحبلى والمرضع إذا خافتا ، ومن الظاهر جداً إنهما ليسا كالشيخ والشيخة في عدم الاستطاعة ، بل إنهما مستطيعتان ، ولذلك قال لام ولد له أو مرضع " أنت بمنزلة الذي لا يطيق " كما سبق.

فمن أين أعطاهما ابن عباس هذا الحكم ، مع تصريحه بأن الآية ( وعلى الذين يطيقونه ...الخ الآية ) منسوخة ذلك من السنة بلاريب .

ويشهد لما سبق ذكره حديث معاذ ، فإنه بعد أن أفاد نسخ الآية المذكورة لقوله تعالى (فمن شهد منكم الشهر فليصمه) قال: " فأثبت الله صيامه على المقيم الصحيح ، ورخص فيه للمريض وللمسافر ، وثبت الإطعام للكبير الذي لا يستطيع الصيام " فقد أشار بقوله (وثبت الإطعام) إلى مثل ما أشار إليه حديث ابن عباس.

\*\*وبذلك: يلتقي الحديثان: حديث معاذ وسلمة مع حديث ابن عباس – ويتبين أن في حديثه ما يوافق الحديثين، وفيه ما يوافق حديث معاذ ويزيد على حديث سلمة وهو ثبوت الإطعام على العاجز عن الصيام – فاتفقت الأحاديث ولم تختلف. والحمد لله على التوفيق

فإذا عرفت هذا ، فهو خير مما ذكره الحافظ في الفتح حيث قال:

(إن ابن عباس ذهب إلى أن الآية المذكورة محكمة ، لأنها مخصوصة بالشيخ الكبير ) لما عرفت أن ابن عباس صرح بأن الآية منسوخة ، لكن حكمها منسحب إلى العاجز عن الصيام ، بدليل السنة لا الكتاب لما سبق بيانه ، وقد توهم كثيرون أن ابن عباس يخالف الجمهور الذين ذهبوا إلى نسخ الآية ، وانتصر لهم الحافظ في الفتح فقال تعليقاً على رواية البخاري عن ابن عمر أنه قرأ (فدية طعام مسكين) قال : هو صريح في دعوى النسخ ، ورجحه ابن المنذر من جهة قوله (وأن تصوموا خير لكم) قال : لأنها لو كانت في الشيخ الكبير الذي لا يطيق الصيام ، لم يناسب أن يقال له (وأن تصوموا خير لكم) مع أنه لا يطيق الصيام .

\* قال الشيخ ناصر: وهذه حجة قاطعة فيما ذكر، وهو يشير بذلك إلى الرد على ابن عباس، ومثله عليه مثلها، ولكن القوم نظروا إلى ظاهر الرواية المتقدمة عن ابن عباس عند البخاري الصريحة في نفس النسخ ولم يتأملوا في الرواية الأخرى الصريحة ثم لم يحاولوا التوفيق بينهما. وقد فعلنا ذلك فيما سبق تفصيله.

\*\* وخلاصته: أن يحمل النفي على نفى نسخ الحكم لا الآية ، والحكم مأخوذ من السنة ، ويحمل النسخ عليها .

وبذلك يتبين أن ابن عباس رضى الله عنهما ليس مخالفاً للجمهور.

وهذا الجمع مما لم أقف عليه في كتاب. فإن كان صواباً فمن الله ، وإن كان خطأ فمن نفسي ، واستغفر الله من كل ما لا يرضيه.

أنظر \_ الإرواء حتاب الصوم ص٢٢:٥٦

\*\*\*\*\*\*

## ٠ ٤ - بَاب: مَتَى يُقْضَى قَضَاءُ رَمَضَانَ

وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسِ: لا بَأْسَ أَنْ يُفَرَّقَ لَقُولِ اللَّهِ تَعَالَى: فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ.
وقَالَ سَعِيدُ بْنُ الْمُسَيِّبِ فِي صَوْمِ الْعَشْرِ: لا يَصِلُحُ حَتَّى يَبْدَأَ بِرِمَضَانَ.
وقَالَ إِبْرَاهِيمُ: إِذَا فَرَّطَ حَتَّى جَاءَ رَمَضَانُ آخَرُ يَصُومُهُمَا وَلَمْ يَرَ عَلَيْهِ طَعَامًا.
ويُقَالَ إِبْرَاهِيمُ: إِذَا فَرَّطَ حَتَّى جَاءَ رَمَضَانُ آخَرُ يَصُومُهُمَا ولَمْ يَرَ عَلَيْهِ طَعَامًا.
ويُذْكَرُ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، مُرْسَلا، وَابْنِ عَبَّاسٍ، أَنَّهُ يُطْعِمُ ولَمْ يَذْكُرِ اللَّهُ الإطْعَامَ، إِنَّمَا قَالَ:
فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّام أُخَرَ.

[ • • • • ] حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ يُونُسَ، حَدَّثَنَا زُهَيْرٌ، حَدَّثَنَا يَحْيَى، عَنْ أَبِي سَلَمَةَ، قَالَ: سَمِعْتُ عَائِشَةَرَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، تَقُولُ: "كَانَ يَكُونُ عَلَيَّ الصَّوْمُ مِنْ رَمَضَانَ، فَمَا أَسْتَطِيعُ أَنْ أَقْضِيَ إِلا فِي شَعْبَانَ "، قَالَ يَحْيَى: الشَّعْلُ مِنَ النَّبِيِّ، أَوْ بِالنَّبِيِّ ﷺ

#### \*\* قلت :

- أثر ابن عباس: وصله عبد الرزاق، والدارقطني بسند صحيح عنه.
- أثر سعيد بن المسيب: وصله ابن أبي شيبة بنحوه ( ٣/٤٧) بإسناد صحيح.
  - أثر إبراهيم: وصله سعيد بن منصور بسند صحيح عنه.
  - أثر أبي هريرة: وصله عبد الرزاق بسند صحيح عنه موقوفاً.
- أثر ابن عباس: وصله عبد الرزاق، وسعيد بن منصور، والبيهقي بسند صحيح عنه.
  - وقوله " ولم يذكر الله الإطعام ... الخ كلامه " هذا قول الإمام البخاري قاله تفقهاً
    - \*\*- قال الحافظ رحمه الله:
- مراده الاستفهام: هل يتعين قضاؤه متتابعاً أو يجوز متفرقاً ؟ وهل يتعين على الفور أو يجوز على التراخى ؟
  - ظاهر صنيع البخاري: يقتضى جواز التراخي والتفريق، لما أودعه في الترجمة من الآثار كعادته، وهو قول الجمهور.

- \*- قلت: مذهب ابن عباس رضى الله عنهما في هذه المسألة هو:
- جواز التفريق ، لأثر الباب ، كذلك لما أورده الدارقطنى بسند صحيح عنه: " صمه كيف شئت " \* كذلك : مذهب أبى هريرة رضي الله عنه هو : جواز التفريق ، لصحة أثر الباب في ذلك و لما رواه الدارقطنى بسند صحيح عن عطاء عن ابن عباس وأبى هريرة قالا " لا بأس بقضاء رمضان متفرقاً " وفى رواية له من طريق عقبة بن الحارث عن أبى هريرة قال : " يواتره إن شاء "
  - \*\* أما مذهب ابن عمر فهو: وجوب التتابع وليس التغريق.
  - وذلك: لما روى ابن أبى شيبة بسند صحيح عن ابن عمر قال " صمه كما أفطرته "
    - كذلك: من طريق نافع عن ابن عمر في قضاء رمضان: " يتابع بينه "
  - \* أما قول سعيد بن المسيب في الباب ( لا يصلح حتى يبدأ برمضان ) أراد بهذا أن يقدم في العمل الواجب أولاً ثم بعد اقتضاء ما عليه منه فإنه يأتى بالمندوب.
    - \* قلت : ومثله : قوله على عمل مصان ثم اتبعه ستاً من شوال ، كان كصيام الدهر " مسلم/ ١٦٤ د
- فقوله: (من صام رمضان) يعنى: أتم صيامه، لأنه لا يقال للرجل صام رمضان إلا إذا أتمه. وقوله (ثم اتبعه ستاً من شوال) أي: جعل هذه الأيام تابعة له.
  - ولذلك قالوا: يقدم الواجب أولاً ثم يأتي بما بعده من المندوب وغيره.
- لكن: حديث الباب يرد عليه ، لأن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها كانت لا تقضى ما عليها من صيام رمضان الواجب عليها إلا في شعبان.
  - والسؤال: هل كانت تصوم مندوبات مثل: يوم عرفة، ويوم عاشوراء، وأيام من عشر ذي الحجة ... و هكذا. قبل أن تقضى ما عليها في شعبان أم لا ؟
    - \*الصحيح أنها كانت تصوم هذه الأيام ، وهي تأتي في وقتها قبل شعبان.
    - وهذا فيه الدليل على التراخي في صوم الواجب من قضاء رمضان وليس الفورية .
      - \*- ولذلك قال الشيخ ناصر في الإرواء:
      - أنه لا يصح في التفريق ولا في المتابعة حديث مرفوع.
      - والأقرب: جواز الأمرين ، كما قول أبى هريرة رضي الله عنه .
        - \*\*- أما الإطعام: فقد قال الحافظ رحمه الله:

\* لم يثبت فيه شيء مرفوع ، إنما جاء فيه عن جماعة من الصحابة ، منهم عمر: عند عبد الرزاق ، ونقل الطحاوي عن يحيى بن أكثم قال : وجدته عن ستة من الصحابة لا أعلم لهم فيه مخالفاً . وهو قول الجمهور ــ وخالف في ذلك : إبراهيم النخعي ، وأبو حنيفة وأصحابه .

## ١١ - بَاب: الْحَائِض تَتْرُكُ الصَّوْمَ وَالصَّلاةَ

وَقَالَ أَبُو الزِّنَادِ: إِنَّ السُّنَنَ وَوُجُوهَ الْحَقِّ لَتَأْتِي كَثِيرًا عَلَى خِلافِ الرَّأْيِ، فَمَا يَجِدُ الْمُسْلِمُونَ بُدًّا مِنْ اللهِ الْمُسْلِمُونَ بُدًّا مِنْ اللهَ الْمُسْلِمُونَ بُدًّا مِنْ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ المسلِّيامَ وَلا تَقْضِي الصلّلةَ مِنْ ذَلِكَ، أَنَّ الْحَائضَ تَقْضِي الصلّيامَ وَلا تَقْضِي الصلّلةَ

[ ١٩٥١] حَدَّثَنَا ابْنُ أَبِي مَرِيْمَ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بِنُ جَعْفَرٍ، قَالَ: حَدَّثَنِي زِيْدٌ، عَنْ عِيَاضٍ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ رَضِي َ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: " أَلَيْسَ إِذَا حَاضَتْ لَمْ تُصلِّ وَلَمْ تَصمُمْ، فَذَلِكَ نُقُصَانُ دِينِهَا "

#### \*\*\_ قلت :

\* قد مر بنا حديث الباب في كتاب الحيض برقم \ ٣٠٤ وترجم له الإمام البخاري بقوله (باب ترك الحائض الصوم ثم تقضيه ولا (باب ترك الحائض الصوم ثم تقضيه ولا تقضى الصلاة هو أمر شرعي بحت قد أوجبه الشارع عليها ، وأوردت أن العلة في هذه المسألة علمها عند الله عز وجل تصديقاً لقوله سبحانه (ألا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير)

- \*\* قال الحافظ رحمه الله:
- وقد تكلم بعض الفقهاء في الفرق المذكور ( يعنى : بين الصلاة والصيام وقضاء الصيام وعدم قضاء الصيام وعدم قضاء الصلاة ) ، واعتمد كثيراً منهم على أن الحكمة فيه :
  - أن الصلاة تتكرر فيشق قضاؤها ، بخلاف الصوم الذي لا يقع إلا مرة واحدة في السنة .
  - أن السبب في منع الحائض من الصوم هو: أن خروج الدم يحدث ضعفاً في النفس غالباً ، فاستعمل هذا الغالب في جميع الأحوال ، فلما كان الضعف يبيح الفطر ويوجب القضاء ، كان الحيض كذلك .
    - \*\* قال الحافظ في الرد عليهم: قولهم: أن الصلاة تتكرر فيشق قضاؤها ... الخ كلامهم:
  - أن العلة إلى ما هو من معرفتها هو الانقياد إلى الشارع ، وأن الفرق بين الصلاة والصوم هو أتباع السنة والتعبد المحض.
  - \* قولهم: أن السبب في منع الحائض من الصوم هو أن خروج الدم يحدث ضعفاً .. الخ كلامهم ، قال : ولا يخفى ضعف هذا المأخذ ، فإن المريض لو تحامل فصام صح صومه بخلاف الحائض ، وأن المستحاضة في نزف الدم أشد من الحائض وقد أبيح لها الصوم .
    - \*\* إذن : فهو أمر من الحق سبحانه وتعالى وهو تعبدي محض . والله أعلم .

## ٢ ٤ - بَاب: مَنْ مَاتَ وَعَلَيْهِ صَوْمٌ

## وَقَالَ الْحَسَنُ: إِنْ صَامَ عَنْهُ تَلاثُونَ رَجُلا يَوْمًا وَاحِدًا جَازَ

[ ١٩٥٢] حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ خَالدٍ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ مُوسَى بْنِ أَعْيَنَ، حَدَّثَنَا أَبِي، عَنْ عَمْرِو بْنِ الْحَارِثِ، عَنْ عُبِيْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي جَعْفَرٍ، أَنَّ مُحَمَّدَ بْنَ جَعْفَرٍ حَدَّثَهُ، عَنْ عُرُوةَ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: " مَنْ مَاتَ وَعَلَيْهِ صِيامٌ، صَامَ عَنْهُ وَلِيُّهُ " لللَّهُ عَنْهَا، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: " مَنْ مَاتَ وَعَلَيْهِ صِيامٌ، صَامَ عَنْهُ وَلِيُّهُ " تَابَعَهُ ابْنُ وَهْب، عَنْ عَمْرو، وَرَوَاهُ يَحْيَى بْنُ أَيُّوب، عَنِ ابْنِ أَبِي جَعْفَرِ

[١٩٥٣] حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بِنُ عَبْدِ الرَّحِيمِ، حَدَّثَنَا مُعَاوِيَةُ بِنُ عَمْرِو، حَدَّثَنَا زَائِدَةُ، عَنِ الأَعْمَشِ، عَنْ مُسلِمِ الْبَطِينِ، عَنْ سَعِيدِ بِنِ جُبَيْرٍ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: "جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ أُمِّي مَاتَتْ وَعَلَيْهَا صَوْمُ شَهْرٍ، أَقَاقُضيهِ عَنْهَا؟ قَالَ: نَعَمْ، النَّبِيِّ فَقَالَ: فَقَالَ الْحَكَمُ وَسَلَمَةُ وَنَحْنُ جَمِيعًا جُلُوسٌ، حينَ قَالَ: فَقَالَ الْحَكَمُ وَسَلَمَةُ وَنَحْنُ جَمِيعًا جُلُوسٌ، حينَ حَرَّثَ مُسْلِمٌ بِهِذَا الْحَييثِ، قَالا: سَمِعْنَا مُجَاهِدًا يَذْكُرُ هَذَا عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، وَيُذْكَرُ عَنْ أَبِي خَالِدٍ، وَسَلَمَةِ بِنِ كُهَيْل، عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْر، وَعَطَاءِ، حَرَّثَنَا الأَعْمَشُ، عَنِ الْحَكَمِ، وَمُسْلِمِ النَّطِينِ، وَسَلَمَةِ بْنِ كُهَيْل، عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْر، وَعَطَاءِ، وَمُجَاهِدٍ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، قَالَتِ امْرَأَةٌ لِلنَّبِيِّ فِي: إِنَّ أُخْتِي مَاتَتْ، وقَالَ يَحْيَى، وَأَبُو مُعَاوِيَةَ، حَرَّثَنَا الأَعْمَشُ، عَنْ مُسْلِمٍ، عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْر، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، قَالَتِ امْرَأَةٌ لِلنَّبِيِّ فِي: إِنَّ أُمِّي مَاتَتْ، وقَالَ أَبُو حَرِيز، حَدَّثَنَا عِكْرِمَةُ، عَنْ الْنِ عَبَّاسٍ، قَالَتِ امْرَأَةٌ لِلنَّبِي فَيْد إِنْ أُمِي أَنَيْسَةَ، عَنِ الْحَكَمِ، عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْر، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، قَالَتِ امْرَأَةٌ لِلنَّبِي فَيْد إِنَ أُمِي مَاتَتْ وَعَلَيْهَا صَوْمُ نَذْرٍ، وقَالَ أَبُو حَرِيز، حَدَّثَنَا عِكْرِمَةُ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، قَالَتِ امْرَأَةٌ لِلنَبِي فَيْ الْنَ عَرْمُ مَوْمُ خَمْسَةَ عَشَرَ يَوْمًا"

<sup>\*\* -</sup> قال الحافظ رحمه الله:

<sup>\*</sup> قوله (باب من مات وعليه صوم) أي: هل يشرع قضاؤه عنه أم لا ؟ وإذا شرع: هل يختص بصيام دون صيام ؟ أو يعم كل صيام ؟ وهل يتعين الصوم أو يجزئ الإطعام ؟ وهل يختص الولي بذلك أو يصح منه ومن غيره ؟

<sup>\*\*</sup> قلت: مفردات الحديث هي:

<sup>&</sup>quot;من مات ": من : أسم الشرط \_ مات : فعل الشرط

- " صام عنه وليه ": جواب الشرط أمر بمعنى الخبر يعنى: فليصم
  - أما قوله: ( وعليه صيام ) جملة حالية في محل نصب.
  - \*فالمعنى: من مات والحال أن عليه صياماً فإنه يصوم عنه وليه.
- ولكن قوله: (وعليه صوم): على: من الألفاظ التي تدل على الوجوب
  - إذن فالمعنى: من مات وعليه صوم (واجب) صام عنه وليه
  - فالمقصود بالصوم هنا: الصوم الواجب \_ وليس صوم النافلة
- \* ففي الحديث : مشروعية الصيام للولى إذا مات مورثه قبل أن يصوم الواجب عليه .
  - إذن: فما هو الصيام الذي يصام عمن مات ؟ هو:
  - ١ ـ صوم رمضان ٢ ـ صوم النذر ٣ ـ صوم الكفارة
  - \* قال الحافظ رحمه الله: اختلف السلف في هذه المسألة:
- فأجاز الصيام: أصحاب الحديث وعلق الشافعي في القديم القول به على صحة الحديث
- وقال البيهقى: هذه المسألة ثابتة لا أعلم خلافاً بين أهل الحديث في صحتها ، فوجب العمل به
  - وقال الشافعي في الجديد ، ومالك ، وأبو حنيفة . لا يصام عن الميت .
- وقال الليث وأحمد ، وإسحاق ، وأبو عبيد: لا يصام عنه إلا النذر ، أما رمضان فيطعم عنه .
- \*\* قال الإمام النووى رحمه الله: اختلف العلماء فيمن مات وعليه صوم واجب من رمضان،
  - أو قضاء ، أو نذر ، أو غيره ، هل يقضى عنه ؟
  - قال: وللشافعي في المسألة قولان مشهوران:
  - أشهر هما: لا يصام عنه ، ولا يصح عن ميت صوم أصلاً.
- الثانى: يستحب لوليه أن يصوم عنه ، ويصح صومه عنه ، ويبرأ به الميت ولا يحتاج إلى
- إطعام عنه ـ وهذا القول هو المختار الذي نعتقده ، وهو الذي صححه أصحابنا الجامعون بين
- الفقه والحديث ، وذلك لهذه الأحاديث الصحيحة الصريحة ، وهذا تلخيص مذهبنا في المسألة .
- وممن قال به من السلف: طاووس والحسن البصري والزهري وقتادة وأبو ثور ، وبه قال
  - الليث واحمد وإسحاق وأبو عبيد في صوم النذر دون رمضان
- وذهب الجمهور إلى أنه لا يصام عن ميت لا نذر ولا غيره ،حكاه ابن المنذر عن ابن عمر ،
  - وابن عباس ، وعائشة وبه قال مالك وأبو حنيفة .
  - قال القاضى عياض: هو قول جمهور العلماء ، وتأولوا الحديث على أنه يطعم عنه وليه
- قال الإمام النووي: وهذا تأويل ضعيف، بل باطل، وأي ضرورة إليه، وأي مانع يمنع من
  - العمل بظاهره مع تظاهر الأحاديث مع عدم المعارض.

- \*\* قال الإمام ابن القيم رحمه الله في تهذيب السنن: وقد اختلف أهل العلم فيمن مات وعليه صوم هل يقضى عنه ؟ على ثلاثة أقوال:
  - = أحدهما: لا يقضى عنه بحال ، لا في النذر ، ولا في الواجب الأصلي وهذا ظاهر مذهب الشافعي ، ومذهب مالك وأبي حنيفة وأصحابه.
    - = الثانى: أنه يصام عنه فيهما \_ وهذا قول أبى ثور ، وأحد قولى الشافعى .
- = الثالث: يصام عنه النذر دون الفرض الأصلي وهذا مذهب أحمد المنصوص عنه ، وقول أبى عبيد والليث بن سعد ، وهو المنصوص عن ابن عباس.
  - \* روى الأثرم أنه سئل عن رجل مات وعليه نذر صوم شهر ، وعليه صوم رمضان؟ قال: أما رمضان فليطعم عنه ، وأما النذر فليصم .
    - # قال ابن القيم: وهذا أعدل الأقوال ، وعليه يدل كلام الصحابة رضى الله عنهم.

باختصار \_ تهذیب السنن ۱۸۱۳

- \*\*- قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: في شرح بلوغ المرام- ج٣ص٩٣
- \*- يستفاد من الحديث أن من مات وعليه صيام من رمضان فإنه يصام عنه لعموم قوله (وعليه صيام) وهذا هو القول الراجح في هذا الحديث.
  - وذهب بعض أهل العلم: إلى أنه لا يصوم أحد عن أحد.
  - وذهب آخرون إلى أنه يصام النذر ولا يصام قضاء رمضان.
    - \*\* إذن: فالأقوال ثلاثة:
- \* أما حجة الذين قالوا: لا يصوم أحد عن أحد ، حديث روى عن النبي على: " لا يصوم أحد عن أحد ، ولا يصلى أحد عن أحد "
- \* قلت: هذا موقوف على ابن عمر رضي الله عنهما ، أورده مالك بسند منقطع ، لكن أورده الإمام البيهقى رحمه الله بسند صحيح في السنن (٤/٤٥٢) من طريق يحيى بن سعيد عن القاسم ونافع " أن ابن عمر كان إذا سئل عن الرجل يموت وعليه صوم من رمضان أو نذر ؟ يقول: لا يصوم أحد عن أحد ، ولكن تصدقوا عنه من ماله للصوم ، لكل يوم مسكيناً " إسناده صحيح .المشكاة برقم/ ١٩٧٧
- \*\* قالوا: هذا عام فيكون هذا الحديث منسوخاً على رأيهم ، لأنهم لا يقولون به ، ويقولون: لو قلنا أنه يصوم عنه فإن أثمناه بعدم الصوم خافنا قوله تعالى ( ولا تزر وازرة وزر أخرى ) ،

وإن لم نؤثمه فقد يكون مخالفاً لظاهر الحديث ، لأن ظاهر الحديث (صام عنه وليه) وهذا أمر والأصل في الأمر الوجوب.

\*\* أما الذين قالوا: إن هذا في النذر دون الواجب بأصل الشرع فقالوا: أن الواجب بأصل الشرع أوكد من حيث الفرض من الواجب بالنذر ، لأن الواجب بأصل الشرع أوجبه الله على عباده عيناً ، والواجب بأصل النذر أوجبه الإنسان على نفسه ، فدخلته النيابة دون الواجب بأصل الشرع .

\*\* أما على رأى من قال: إنه خاص بالنذر. فنقول لهم:

- هذا ضعيف أيضاً ، لأننا لو نظرنا إلى الواجب بأصل الشرع والواجب بأصل النذر من الصيام لوجدنا أن الواجب بالنذر قليل بالنسبة إلى الواجب بأصل الشرع ، متى يأتي رجل بنذر أن يصوم ؟ لكن متى يكون على الرجل قضاء من رمضان ؟ كثير ، فكيف نحمل الحديث على الشيء النادر القليل ، وندع الشيء الكثير ؟ هذا بعيد ، إذا حملنا كلام الرسول على شيء نادر وألغينا الشيء الكثير . فهذا صرف للكلام عن ظاهره

# وعلى هذا فنقول: الصواب بلا شك أنه يجوز أن يصام عن الميت ما كان واجباً بأصل الشرع ، وما كان واجباً بالنذر .

\*\* ـ قول الحافظ رحمه الله: وهل يتعين الصوم أو يجزئ الإطعام؟

\* - قلت : قد مرت هذه المسألة في أول كلامنا في الباب ، والراجح فيها قول الإمام النووي ، وابن القيم رحمهما الله ، لأنهما حملا الصيام هنا على الاستحباب ، ويجزئ الإطعام .

\*\* قلت : لكن تفصيل هذه المسألة يكون كالآتى :

- أولاً: قوله ﷺ ( من مات وعليه صيام ): متى يكون عليه الصيام ؟

يكون عليه الصيام إذا تمكن منه فلم يفعل ، أما إذا لم يتمكن فليس عليه صيام.

= مثال ذلك: رجل نذر أن يصوم ثلاثة أيام ثم مات من يومه \_ فهذا ليس عليه شيء ، ولا يصام عنه ، لماذا ؟ لأنه لم يتمكن من الصوم .

= مثال آخر: رجل عليه قضاء من رمضان ، ولكنه مرض يوم العيد ، واستمر به المرض حتى مات . ليس عليه صيام ، ولا يصام عنه ، لماذا ؟ لأنه لم يتمكن من الفعل ، وذلك لأنه كان عليه عدة من أيام أخر ، ولم يتمكن من صوم هذه الأيام .

\* إذن فهذه الأمثلة توضح الآتى:

- أن من كان عليه صيام واجب كقضاء رمضان ، أو نذر ، ثم أهمل في هذا الصيام وسوف وأجل في الأيام وكان مستطيعاً أن يصوم هذه الأيام لكنه تكاسل حتى مات . فهذا الذي يشمله حديث الباب ، أما من لم يتمكن حتى مات . فهذا ليس عليه شيء ولا يصام عنه .
- = مثال آخر: رجل كان مريضاً في رمضان ولا يرجى برؤه ، ثم مات . هذا لا يصام عنه ، بل يطعم عنه ، لأنه قد عجز عن الصيام حتى ولو يطعم عنه ، لأنه قد عجز عن الصيام حتى ولو كان حياً .
  - \*\* أما قول الحافظ رحمه الله: وهل يختص الولى بذلك أو يصح منه ومن غيره؟
- قال رحمه الله: واختلف المجيزون في المراد بقوله (وليه) فقيل: كل قريب وقيل: الوارث خاصة وقيل: عصبته، والأول أرجح، والثاني: قريب، ويرد الثالث: قصة المرأة التي سألت عن نذر أمها.
  - \* واختلفوا أيضاً: هل يختص ذلك بالولي ؟ لأن الأصل عدم النيابة في العبادة البدنية ، لأنها عبادة لا تدخلها النيابة في الحياة ، فكذلك في الموت ، إلا ما ورد فيه الدليل فيقتصر على ما ورد فيه ، ويبقى الباقي على الأصل . وهذا هو الراجح .
    - \* وقيل: يختص بالولي ، فلو أمر أجنبياً أن يصوم عنه . أجزأه كما في الحج .
    - \* وقيل: يصح استقلال الأجنبي بذلك، وذكر الولي لكونه الغالب، وظاهر صنيع البخاري اختيار هذا الأخير، وبه جزم أبو الطيب الطبري وقواه بتشبيهه في ذلك بالدين، والدين لا يختص بالقريب.

----

## ٣٤ - بَاب: مَتَى فِطْرُ الصَّائِمِ

## وَأَفْطَرَ أَبُو سَعِيدٍ الْخُدريُّ حِينَ غَابَ قُرْصُ الشَّمْس

[١٩٥٤] حَدَّثَنَا الْحُمَيْدِيُّ، حَدَّثَنَا سُغْيَانُ، حَدَّثَنَا هِشَامُ بْنُ عُرُورَة، قَالَ: سَمِعْتُ أَبِي، يَقُولُ: سَمِعْتُ عَاصِمَ بْنَ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ، عَنْ أَبِيهِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: " إِذَا أَقْبِلَ اللَّيْلُ مِنْ هَاهُنَا، وَأَدْبَرَ النَّهَارُ مِنْ هَاهُنَا، وَغَرَبَتِ الشَّمْسُ، فَقَدْ أَفْطَرَ الصَّائِمُ " أَقْبِلَ اللَّيْلُ مِنْ هَاهُنَا، وَأَدْبَرَ النَّهَارُ مِنْ هَاهُنَا، وَعَرَبَتِ الشَّمْسُ، فَقَدْ أَفْطَرَ الصَّائِمُ " [٥٥٩] حَدَّثَنَا إِسْحَاقُ الْوَاسِطِيُّ، حَدَّثَنَا خَالِدٌ، عَنِ الشَّيْبَانِيِّ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي أُوفَى رَضِي اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " كُنًا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي سَفَرِ وَهُوَ صَائِمٌ، فَلَمَّا غَرَبَتِ الشَّمْسُ، قَالَ لَبَعْضِ الْقَوْمِ: يَا فُلانُ، قُمْ فَاجْدَحْ لَنَا، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، لَوْ أَمْسَيْتَ، قَالَ: انْزِلْ فَاجْدَحْ لَنَا، وَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، لَوْ أَمْسَيْتَ، قَالَ: انْزِلْ فَاجْدَحْ لَنَا، وَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، فَلَوْ أَمْسَيْتَ، قَالَ: انْزِلْ فَاجْدَحْ لَنَا، قَالَ: إِنَّ عَلَيْكَ نَهَارًا، قَالَ: انْزِلْ فَاجْدَحْ لَنَا، فَنَزَلَ فَجَدَحَ لَهُمْ، فَشَرِبَ النَّبِيُّ ﷺ ثُمَّ قَالَ:" إِذَا رَأَيْتُمُ اللَّيْلَ قَدْ أَقْبَلَ مِنْ هَاهُنَا، فَقَدْ أَفْطَرَ السَّائِمُ مَنْ مُ هَمْ، فَشَرِبَ النَّبِيُ ﷺ قُعَلَ:" إِذَا رَأَيْتُمُ اللَّيْلَ قَدْ أَقْبَلَ مِنْ هَاهُنَا، فَقَدْ أَفْطَرَ السَّعْتَا، فَقَدْ أَفْطَرَ

\*\*- قال الحافظ رحمه الله:

\* قوله (باب متى يحل فطر الصائم) قلت: زاد الحافظ قوله (يحل) وهى غير موجودة بالباب، وذلك لتوضيح المعنى، وتتميما لسياق الكلام.

- غرض هذه الترجمة: الإشارة إلى أنه هل يجب إمساك جزء من الليل ليتحقق مضى النهار أم لا ؟ ظاهر صنيعه يقتضى ترجيح الثاني ، لذكره أثر أبى سعيد في الترجمة ، لكن محله إذا ما حصل تحقق غروب الشمس .

\*\* قلت: بمعنى: أن الإفطار يجب فيه التعجيل ، والسحور يجب فيه التأخير ، لأن هذا كان فعل النبي ، وهو ما أمر به وحث عليه . ودليل ذلك :حديث سهل بن سعد رضي الله عنه أن رسول الله ، قال : " لا يزال الناس بخير ما عجلوا الفطر " البخاري ١٩٥٧ ، مسلم ١٩٥٧ - حديث أبي عطية قال : دخلت أنا ومسروق على عائشة رضي الله عنها فقال لها مسروق : رجلان من أصحاب محمد كلاهما لا يألو عن الخير . أحدهما يعجل المغرب والإفطار ، والأخر يؤخر المغرب والإفطار . فقالت : من يعجل المغرب والإفطار ؟ قال : عبد الله (يعنى : ابن مسعود ) فقالت : هكذا كان رسول الله علي يصنع " مسلم ١٩٩١ .

- حديث أبى هريرة رضي الله عنه: أن النبي في قال: لا يزال الدين ظاهراً ما عجل الناس الفطر ، لأن اليهود والنصارى يؤخرون " حسن صحيح – أبو داود ٢٣٥٣١ - حديث سهل بن سعد رضي الله عنه: أن رسول الله في قال: لا تزال أمتي على سنتي ما لم تنظر بفطرها النجوم " صحيح – ابن حبان في صحيحه – صحيح الترغيب ١٠٧١. ففهذه الأحاديث فيها الحث على تعجيل الإفطار، وهذا التعجيل لا يتم إلا إذا أفطر الصائم عند غياب قرص الشمس ، ولا ينتظر حتى يدخل جزء من الليل ولا حتى اشتباك النجوم ، وهذا ما وضحته روايات الباب بقوله (وغربت الشمس) وقوله (فلما غابت الشمس) ، فالمقصود بغروب الشمس هو غيابها ونزولها من السماء ، وفي هذه الأثناء يظل ضوء الشمس ظاهراً ، ولذلك رد الصحابي على النبي في قوله (لو أمسيت) فهذا فيه دليل على وجود ضوء الشمس وتأخير دخول الليل ولذلك قال الحافظ رحمه الله معلقاً على أثر أبى سعيد الخدرى رضي الله عنه في الباب ، ووجه الدلالة منه: أن أبا سعيد لما تحقق غروب الشمس لم يطلب مزيداً على ذلك ، ولا ألتفت إلى موافقة من عنده على ذلك ، فلو كان يجب عنده إمساك جزء من الليل ذلك ، ولا ألتفت إلى موافقة من عنده على ذلك ، فلو كان يجب عنده إمساك جزء من الليل

\*\*قوله ﷺ " إذا رأيتم الليل قد أقبل من هاهنا فقد أفطر الصائم "

لاشترك الجميع في معرفة ذلك ".

قد مر بنا شرح هذا الحديث في باب: ٣٣ حديث (١٩٤١)، وقلت: معناه: إذا أقبل الليل من هاهنا: يعنى: من جهة المشرق، وهذا يدل على غروب الشمس وبداية دخول الليل.

## ٤٤ - بَاب: يُفْطِرُ بِمَا تَيَسَّرَ مِنَ الْمَاءِ أَوْ غَيْرِهِ

[ ١٩٥٦] حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ، حَدَّثَنَا عَبْدُ الْوَاحِدِ، حَدَّثَنَا الشَّيْبَانِيُّ سُلَيْمَانُ، قَالَ: سَمِعْتُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ أَوْفَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " سِرْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ فِي وَهُوَ صَائِمٌ، فَلَمَّا غَرَبَتِ الشَّمْسُ، قَالَ: انْزِلْ فَاجْدَحْ لَنَا، قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، لَوْ أَمْسَيْتَ، قَالَ: انْزِلْ فَاجْدَحْ لَنَا، قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، لَوْ أَمْسَيْتَ، قَالَ: انْزِلْ فَاجْدَحْ لَنَا، قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ عَلَيْكَ نَهَارًا، قَالَ: إِذَا رَأَيْتُمُ اللَّيْلَ أَقْبَلَ مِنْ اللَّهِ، إِنَّ عَلَيْكَ نَهَارًا، قَالَ: إِذَا رَأَيْتُمُ اللَّيْلَ أَقْبَلَ مِنْ هَاهُذَا، فَقَدْ أَفْطَرَ الصَّائمُ، وَأَشَارَ بِإصْبَعِهِ قِبَلَ الْمَشْرِق

\*\*- قلت: قوله ( يفطر بما تيسر من الماء وغيره ) بمعنى: أن أدنى وأقل ما يفطر عليه الصائم هو الماء ، فقد كان الرسول على كما عند أبى داود بسند صحيح/٢٥٥٦ (يفطر على رطبات قبل أن يصلى ، فإن لم تكن رطبات فعلى تمرات فإن لم تكن حسا حسوات من ماء ) كذلك: حديث أنس بن مالك رضى الله عنه قال: "ما رأيت رسول الله على قط صلى

المغرب حتى يفطر ولو على شربة من ماء "صحيح – رواه أبو يعلى ، وابن خزيمة – صحيح الترغيب ١٠٧٦ - فهذه الأحاديث تدل على ما يرمى إليه البخاري بقوله ( بما تيسر من الماء ) - أما قوله ( وغيره ) فهو إما : رطبات ، أو تمرات ، أو حليب مخلوط بالماء ، أو سويق بالحليب ....و هكذا .

## ه ٤ - باب: تَعْجيل الإِفْطار

[١٩٥٧] حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يُوسُفَ، أَخْبَرَنَا مَالِكٌ، عَنْ أَبِي حَازِمٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدٍ، أَنّ رَسُولَ اللَّهِ عَجَّدُ قَالَ: " لايَزَالُ النَّاسُ بِخَيْرِ مَا عَجَّلُوا الْفِطْرَ

[ ١٩٥٨] حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ يُونُسَ، حَدَّثَنَا أَبُو بَكْرٍ، عَنْ سُلَيْمَانَ، عَنْ ابْنِ أَبِي أُوفَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ عَيْ فِي سَفَرٍ فَصَامَ حَتَّى أَمْسَى، قَالَ لِرَجُلِ: انْزِلْ فَاجْدَحْ لِي، قَالَ: لَوْ انْتَظَرْتَ حَتَّى تُمْسِيَ، قَالَ: انْزِلْ فَاجْدَحْ لِي، إِذَا رَأَيْتَ اللَّيْلَ قَدْ أَقْبَلَ مِنْ هَاهُنَا، فَقَدْ أَفْطَرَ الصَّائِمُ "

\*\*- قلت: أورد الإمام البخاري رحمه الله هذا الباب بعد (باب: ٣٤، وباب: ٤٤) وذلك تتميماً لما أشار إليه في هذه المسألة. بمعنى: باب: ٣٤: متى فطر الصائم؟ الإجابة: إذا غاب قرص الشمس فليفطر ولو على جرعة من ماء أو غيره – وهذا هو تعجيل الإفطار.

\* فالمقصود: أن الآمة لو التزمت هذا الترتيب في تعجيل الإفطار فهي لا تزال بخير، ولا يزال دينها ظاهراً – وهذه هي سنة النبي على – أما إن أخرت إفطارها فهي تدخل في فعل خلاف سنة النبي على ، فعند ذلك: يقل فيها الخير، ويخفت ضوء دينها، ويكثر فيها الشر. والعياذ بالله. - أما قوله في الحديث الثاني في الباب (لو انتظرت حتى تمسى):

معناها: كأنه يقول: الشمس لا يزال ضوءها ظاهرا، فلو تمهلت قليلا حتى يذهب كامل ضوئها ويدخل الليل، يشير بذلك إلى قوله تعالى (وأتموا الصيام إلى الليل)، كأنه كان يظن أن الليل لا يتحقق بعد غروب الشمس مباشرة، وإنما بعد انتشار الظلام شرقاً وغرباً، فأفهمه النبي بأنه يكفى في ذلك أول الظلام من جهة الشرق بعد غروب الشمس مباشرة.

# وهذه فائدة هامة قد يجهلها كثير من الخاصة ، فضلاً عن جماهير العامة . فعض عليها بالنواجذ - قالها الشيخ ناصر رحمه الله في (مختصر صحيح البخاري ) تحت حديث الباب

-----

## ٢ ٤ - بَاب: إِذَا أَفْطَرَ فِي رَمَضَانَ ثُمَّ طَلَعَتِ الشَّمْسُ

[ ٩ ٩ ٩] حَدَّتَنِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ، حَدَّتَنَا أَبُو أُسَامَةَ، عَنْ هِشَامِ بْنِ عُرْوَةَ، عَنْ فَاطِمَةَ، عَنْ أَبُو أُسَامَةَ، عَنْ هِشَامِ بْنِ عُرْوَةَ، عَنْ فَاطِمَةَ، عَنْ أَبُو أُسَامَةَ بِنْتِ أَبِي بَكْرٍ الصِّدِّيقِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ، قَالَتْ: " أَفْطَرَ نَا عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ فَيْ يَوْمَ غَيْمٍ، ثُمَّ طَلَعَتِ الشَّمْسُ، قِيلَ لِهِشَامٍ: فَأُمِرُوا بِالْقَضَاءِ، قَالَ: لابُدَّ مِنْ قَضَاءٍ "، وقَالَ مَعْمَرٌ: سَمِعْتُ هِشَامًا: لا أَدْرِي أَقَضَوْا أَمْ لا؟

#### \*\* - قال الحافظ رحمه الله :

- \* قوله ( باب : إذا أفطر في رمضان ) أي : ظآناً غروب الشمس ثم طلعت الشمس هل يجب عليه قضاء ذلك اليوم أو لا ؟ وهي مسألة خلافية .
  - المراد بالطلوع: الظهور، وكأنه راعى لفظ الخبر في ذلك.
  - وأيضاً: فإنه يشعر بأن قرص الشمس كله ظهر مرتفعاً. ولو عبر بظهرت لم يفد ذلك.
    - أما حديث أسماء فلا يحفظ فيه إثبات القضاء ولا نفيه.
    - \*\* وقد اختلف في هذه المسألة: فذهب الجمهور إلى إيجاب القضاء.
  - اختلف عن عمر: فروى ابن أبي شيبة وغيره من طريق زيد بن وهب عنه ترك القضاء
    - وروى مالك من وجه آخر عن عمر أنه قال لما أفطر ثم طلعت الشمس:
    - (الخطب يسير وقد اجتهدنا) وزاد عبد الرزاق من هذا الوجه (نقضى يوماً)
    - = وقد جاء ترك القضاء عن: مجاهد والحسن ، وبه قال إسحاق ، وأحمد في رواية .
  - واختاره ابن خزيمة فقال: قول هشام: (لابد من القضاء) لم يسنده ولم يتبين عندي أن عليهم قضاء.
- \* قال الحافظ: ويرجح الأول: أنه لو غم هلال رمضان فأصبحوا مفطرين ثم تبين أن ذلك اليوم من رمضان \_ فالقضاء واجب بالاتفاق \_ فكذلك هذا .
- \* قال ابن المنير: في هذا الحديث أن المكلفين إنما خوطبوا بالظاهر، فإذا اجتهدوا فأخطؤا فلا حرج عليهم في ذلك.

- \* قال النووي رحمه الله :إذا أكل أو شرب أو جامع ظآنا غروب الشمس فبان خلافه فعليه القضاء وبه قال : ابن عباس ومعاوية بن أبي سفيان وعطاء وسعيد بن جبير ومجاهد والزهري والثوري ، كذلك قال به : أبو حنيفة ومالك وأحمد وأبو ثور والجمهور .
  - وقال إسحاق بن راهويه وداود: صومه صحيح ولا قضاء عليه.
  - وحكى ذلك عن: عطاء ، وعروة بن الزبير ، والحسن البصري ، ومجاهد .
    - \* \*قلت : قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله :
- " لا يجب القضاء . فإن النبي على أمرهم بالقضاء لشاع ذلك ، كما نقل فطرهم ، فلما لم ينقل ذلك دل على أنه لم يأمرهم به .
  - \* فإن قيل: فقد قيل لهشام بن عروة: أمروا بالقضاء ؟ قال: لا بد من القضاء.

قيل: هشام قال ذلك برأيه ، لم يرو ذلك في الحديث ، ويدل على أنه لم يكن عنده بذلك علم: أن معمراً روى عنه قال: سمعت هشاماً قال: لا أدرى ؟ أقضوا أم لا ؟ وقد نقل هشام عن أبيه أنهم لم يؤمروا بالقضاء "

#### مجموع الفتاوى،ج٥٢ص١٢٣١

- \*\* قلت: الصحيح: هو ما ذهب إليه كل من: إسحاق بن راهويه وداود الظاهري، رحمهما الله بأن صومه صحيح ولا قضاء عليه.
- = كذلك ما رجحه شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله بأن صومه صحيح ولا قضاء عليه ، وذلك : لأن الأصل عدم وجوب القضاء إلا بدليل ، ولا دليل ، ولو أمرهم النبي على بالقضاء لشاع ذلك ونقل إلينا . وذلك : لأن هذا القضاء من مهمات الدين التي إن تم لنقل إلينا ولم يسكتوا عنه .
- \*- فائدة :إذا وقع ذلك بأن غربت الشمس فأفطر الناس ثم طلعت الشمس وعلم بقاء النهار وأن الشمس لم تغرب بعد فإنه يمسك بقية يومه حتى تغيب الشمس ولا قضاء عليه.

\_\_\_\_\_

#### ٧٤ - بَاب: صَوْم الصِّبْيَان

## وَقَالَ عُمَرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ لنَشْوَان فِي رِمَضَانَ: وَيَلْكَ وَصِيْيَانُنَا صِيَامٌ فَضَرَبَهُ

[ ١٩٦٠] حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ، حَدَّثَنَا بِشْرُ بْنُ الْمُفَضَلِ، حَدَّثَنَا خَالَدُ بْنُ ذَكُوانَ، عَنْ الرُّبَيِّعِ بِنْتِ مُعَوِّذٍ، قَالَتْ: " أَرْسَلَ النَّبِيُ ﷺ غَدَاةَ عَاشُورَاءَ إِلَى قُرَى الأَنْصَارِ، مَنْ أَصْبَحَ مُفْطِرًا فَلْيُتِمَّ بَقِيَّةَ يَوْمِهِ، وَمَنْ أَصْبَحَ صَائِمًا فَلْيَتِمَّ بَقِيَّةً مِنَ أَصْبُحُهُ بَعْدُ، وَنُصُومُ صِيْيَانَنَا، وَنَجْعَلُ لَهُمُ اللَّعْبَةَ مِنَ الْعَهْنِ، فَإِذَا بَكَى أَحَدُهُمْ عَلَى الطَّعَام، أَعْطَيْنَاهُ ذَاكَ حَتَّى يَكُونَ عِنْدَ الاَفْطَار.

- \*\* ـ قال الحافظ رحمه الله: الجمهور على أنه لا يجب على من دون البلوغ.
- واستحب جماعة من السلف منهم: ابن سيرين والزهري ، وقال به الشافعي: إنهم يؤمرون به للتمرين عليه إذا طاقوه.
  - وقال الأوزاعي: إذا أطاق صومه ثلاثة أيام تباعاً لا يضعف فيهن ، حمل على الصوم.
    - والمشهور عن المالكية: أنه لا يشرع في حق الصبيان.
  - وأغرب ابن الماجشون فقال: إذا أطاق الصبيان ألزموه ، فإذا افطروا لغير عذر فعليهم القضاء
  - # أما حديث الباب ففيه: حجة على مشروعية تمرين الصبيان على الصيام، لأن من كان في مثل السن الذي ذكر في هذا الحديث فهو غير مكلف، وإنما صنع لهم ذلك للتمرين.
- \*\* قال الحافظ رحمه الله: ولقد تلطف المصنف في التعقب على من قال بعدم صيام الأطفال بأثر عمر رضي الله عنه في صدر الترجمة ، لأن أقصى ما يعتمدونه في معارضة الأحاديث دعوى عمل أهل المدينة على خلافها ، ولا عمل يستند إليه أقوي من العمل في عهد عمر مع شدة تحريه ووفور الصحابة في زمانه ، وقد قال للذي أفطر في رمضان موبخاً له " كيف تفطر وصبياننا صيام "
  - \* أثر عمر رضي الله عنه في الباب: وصله سعيد بن منصور والبغوي في (الجعديات) بسند صحيح عنه. ونشوان: يعنى: سكران

\_\_\_\_\_

## ٨٤ - بَاب: الْوصال

وَمَنْ قَالَ: لَيْسَ فِي اللَّيْلِ صِيَامٌ لِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ ثُمَّ أَتِمُّوا الصِّيَامَ إِلَى اللَّيْلِ ﴾، ونَهَى النَّبِيُّ ﷺ عَلَى: ﴿ ثُمَّ أَتِمُّوا الصِّيَامَ إِلَى اللَّيْلِ ﴾، ونَهَى النَّبِيُّ ﷺ عَلْمُهُ، وَمَا يُكْرَهُ مِنَ التَّعَمُّق.

[ ١٩٦١] حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ، قَالَ: حَدَّثَنِي يَحْيَى، عَنْ شُعْبَةَ، قَالَ: حَدَّثَنِي قَتَادَةُ، عَنْ أَنسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْ أَنسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْ النَّبِيِّ عَنْ أَنسِ مَنْكُمْ إِنِّي أَطْعَمُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ عَنْ قَالَ: " لاتُو اصلُوا، قَالُوا: إِنَّكَ تُو اصلُ، قَالَ: لَسْتُ كَأَحَدٍ مِنْكُمْ إِنِّي أَطْعَمُ وَأُسْقَى. وَأُسْقَى، أَوْ إِنِّي أَبِيتُ أُطْعَمُ وَأُسْقَى.

[ ١٩٦٢] حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يُوسُفَ، أَخْبَرَنَا مَالِكٌ، عَنْ نَافِعٍ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: " نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنِ الْوصِالِ "، قَالُوا: إِنَّكَ تُوَاصِلُ، قَالَ: إِنِّي لَسْتُ مِثْلَكُمْ إِنِّي أَطْعَمُ وَأُسْقَى.

[١٩٦٣] حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يُوسُفَ، حَدَّثَنَا اللَّيْثُ، حَدَّثَنِي ابْنُ الْهَادِ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ خَبَّاب، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَّ ﷺ يَقُولُ: " لاتُواصلُوا، فَأَيُّكُمْ إِذَا أَرَادَ أَنْ يُواصلَ فَلْيُواصِلُ عَنَّى السَّحَرِ "، قَالُوا: فَإِنَّكَ تُواصلُ يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: إِنِّي لَسْتُ كَهَيْنَتِكُمْ إِنِّي أَبِيتُ لَي مَطْعِمٌ يُطْعِمُنِي وَسَاقٍ يَسْقِين.

[ 1974] حَدَّتَنَا عُثْمَانُ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ وَمُحَمَّدٌ، قَالا: أَخْبَرَنَا عَبْدَةُ، عَنْ هِشَامِ بْنِ عُرْوَةَ، عَنْ أَبِي شَيْبَةَ وَمُحَمَّدٌ، قَالا: أَخْبَرَنَا عَبْدَةُ، عَنْ هِشَامِ بْنِ عُرُوةَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ: " نَهَى رَسُولُ اللَّهِ عَنْ الْوصَالِ رَحْمَةً لَهُمْ "، فَقَالُوا: إِنَّكَ تُواصِلُ، قَالَ: إِنِّي لَسْتُ كَهَيْئَتِكُمْ إِنِّي يُطْعِمُنِي رَبِّي وَيَسْقِينِ. قَالَ: إِنِّي لَسْتُ كَهَيْئَتِكُمْ إِنِّي يُطْعِمُنِي رَبِّي وَيَسْقِينِ. قَالَ: إِنِّي لَسْتُ كَهَيْئَتِكُمْ إِنِّي يُطْعِمُنِي رَبِّي وَيَسْقِينِ. قَالَ: إِنِّي لَسْتُ كَهَيْئَتِكُمْ إِنِّي يُطْعِمُنِي رَبِّي وَيَسْقِينِ.

\*\*- قلت: استدل بمجموع هذه الأحاديث على أن الوصال من خصائص النبي على لقوله (لست مثلكم) وقوله (لست كهيئتكم)، وهو جائز لغيره على بدليل الأحاديث التي دلت على استحباب تعجيل الفطر، وأذن فيه إلى السحر.

- \*- قال الإمام القرطبي رحمه الله:
- = اختلف في نهى رسول الله على عن الوصال:
- فذهب قوم إلى أنه محرم وهو مذهب أهل الظاهر.
- وذهب الجمهور: مالك والشافعي وأبو حنيفة والثوري وجماعة من أهل الفقه. إلى كراهته.
  - وأجازه: ابن وهب وإسحاق وأحمد بن حنبل: من سحر إلى سحر.
    - \* أما مسألة التحريم: فقد قدمت قول الإمام القرطبي و هو:
    - ذهب قوم إلى أنه محرم وهو مذهب أهل الظاهر ، بل وغيرهم .
  - \* قال النووي: نص الشافعي وأصحابنا على كراهته ، ولهم في هذه الكراهة وجهان:
    - أصحهما: أنها كراهة تحريم.
      - الثاني: كراهة تنزيه.
      - وبالنهى قال الجمهور.
    - \*\* ـ يقول الإمام الصنعاني في سبل السلام ( ١١٢٥):
  - في الحديث دليل على تحريم الوصال ، وذلك لأنه الأصل في النهى ؛ وقد أبيح الوصال إلى السحر لحديث أبي سعيد الخدري ( فأيكم أراد أن يواصل فليواصل حتى السحر )
    - \*\* وقد اختلف في حق غير النبي على بالنسبة للوصال:
      - قيل: التحريم مطلقاً.
    - وقيل: يحرم في حق من يشق عليه ، ويباح لمن لا يشق عليه.
      - والأول: رأى الأكثر للنهى. وأصله التحريم.
- \*- كذلك: احتجوا للتحريم بقوله في الحديث (إذا أقبل الليل من هاهنا، وأدبر النهار من هاهنا فقد أفطر الصائم) إذ لم يجعل الليل محلاً لسوي الفطر، فالصوم في الليل فيه مخالفة لوضعه كيوم الفطر
- \*\* وأما من قال بالكراهة فقال :أن الرسول و واصل بهم ، ولو كان النهى للتحريم لما أقرهم عليه فهو قرينة أنه للكراهة كذلك : فإن النهى ورد ودلالته على الكراهة واضحة ، فقد أخرج أبو داود : " عن رجل من أصحاب النبي : أن رسول الله ن نهى عن الحجامة والمواصلة ولم يحرمهما . إبقاء على أصحابه . فقيل له : يا رسول الله : إنك تواصل إلى السحر . فقال : إني أواصل إلى السحر وربى يطعمني ويسقيني " صحيح/ ٢٣٧٤

\* ومن أدلة الجواز: إقدام الصحابة على الوصال بعد النهى ، فدل على أنهم فهموا أن النهى للتنزيه لا للتحريم ، وإلا لما أقدموا عليه .

= كذلك: مما يدل على أنه ليس بمحرم أن النبي في حديث بشير بن الخصاصية رضي الله عنه سوى في علة النهى بين الوصال وبين تأخير الفطر حيث قال في كل منهما "أنه فعل أهل الكتاب" ولم يقل أحد بتحريم تأخير الفطر سوى بعض من لا يعتد به من أهل الظاهر.

\* والراجح من ذلك ، رأى من قال بالتفصيل وهو :أن الوصال يحرم على من يشق عليه ، جائز لمن لم يشق عليه ، فمن لم يشق عليه ولم يقصد موافقة أهل الكتاب ، ولا رغب عن السنة في تعجيل الفطر . لم يمنع من الوصال . والله أعلم .

# ٩ - بَاب: التَّنْكِيلِ لِمَنْ أَكْثَرَ الْوصالَ رَوَاهُ أَنسٌ، عَن النَّبِيِّ ﷺ

[١٩٦٥] حَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ، أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ، عَنِ الزُّهْرِيِّ، قَالَ: حَدَّثَنِي أَبُو سَلَمَةَ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ، أَنَّ أَبَا هُريَرْزَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنِ الْوصالِ فِي الصَّوْمِ "، فَقَالَ لَهُ رَجُلٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ: إِنَّكَ تُواصلُ يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: وَأَيُّكُمْ مِثْلِي، إِنِّي أَبِيتُ يُطْعِمُنِي وَقَالَ لَهُ رَجُلٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ: إِنَّكَ تُواصلُ يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: وَأَيُّكُمْ مِثْلِي، إِنِّي أَبِيتُ يُطْعِمُنِي رَبِّي وَيَسْقِينِ، فَلَمَّا أَبُوا أَنْ يَنْتَهُوا عَنِ الْوصالِ، واصلَ بِهِمْ يَوْمًا، ثُمَّ يَوْمًا، ثُمَّ رَأُوا الْهِلالَ، فَقَالَ: لَوْ تَأَخَّرَ لَزَدْتُكُمْ، كَالتَّنْكِيل لَهُمْ حينَ أَبُوا أَنْ يَنْتَهُوا.

[1977] حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ مُوسَى، حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ، عَنْ مَعْمَرِ، عَنْ هَمَّامٍ، أَنَّهُ سَمِعَ أَبَا هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: " إِيَّاكُمْ وَالْوصِالَ " مَرَّتَيْنِ، قِيلَ: إِنَّكَ تُواصِلُ، قَالَ: إِنَّكَ مُوسَى اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: " إِيَّاكُمْ وَالْوصِالَ " مَرَّتَيْنِ، قِيلَ: إِنَّكَ تُواصِلُ، قَالَ: إِنَّكَ مُنْ النَّعَمَلِ مَا تُطِيقُونَ.

\*\* قال الحافظ:قوله (باب:التنكيل لمن أكثر الوصال) التقييد بأكثر قد يفهم منه أن من قلل منه لا نكال عليه ،لأن التقليل منه مظنة لعدم المشقة ، لكن لا يلزم من عدم التنكيل ثبوت الجواز.

- قوله: رواه أنس عن النبي ﷺ - وصله المصنف في كتاب التمني / ١ ٢ ٢ ٧

\*\* قلت: الإمام البخاري رحمه الله قد ترجم في الباب الماضي بقوله:

[ باب الوصال – ومن قال: ليس في الليل صيام – لقوله عز وجل: ثم أتموا الصيام إلي الليل – ونهي النبي عنه رحمة لهم وإبقاء عليهم ، وما يكره من التعمق ] ثم أورد الأحاديث وبداية ألفاظها هي: لا تواصلوا - نهي عن الوصال رحمة لهم . وفي هذا الباب :نهي عن الوصال في الصوم – إياكم والوصال . مرتين .

ففي هذه الأحاديث نهى عن الوصال ، وذكر ﷺ لفظة النهي صريحة .

- كذلك: قوله (إياكم والوصال) فهو نهى يشمله الزجر، ولذا عندما خالفوا هذا النهي وقالوا إنك تواصل، وضح لهم أن هذا الوصال خاص به وحده وليس لأحد من الأمة هذه الخصوصية مثله، فحين نهاهم فلم ينتهوا بل ألحوا في الطلب واصل بهم لتأكيد النهي والزجر، ولذا قال وفاما أبوا أن ينتهوا عن الوصال، واصل بهم يوما ثم يوما، ثم رأوا الهلال فقال وتأخر لزدتكم كالتنكيل لهم حين أبوا أن ينتهوا ] ثم في الحديث الأخير بعدما أثبت لهم فائدة النهي عن الوصال قال لهم (فكلفوا من العمل ما تطيقون) بمعنى: أن طاقاتكم لا تتحمل الوصال، لكنها تتحمل الصيام من الفجر إلى الليل، أما من رأى به قوة على تأخير طعامه من المغرب إلى السحور فليفعل ويواصل إلى السحر.

- \*\*قال الشيخ البسام في شرح عمدة الأحكام:
- أستدل المحرمون بنهيه ﷺ ، والنهي يقتضي التحريم .
- أما مواصلته بهم فلم يقصد به التقرير، وإنما قصد به التنكيل كما هو مبين في بعض ألفاظ الحديث، فحين نهاهم عن الوصال فلم ينتهوا بل ألحوا في الطلب واصل بهم لتأكيد النهي والزجر، وبيان الحكمة في نهيهم، وظهور المفسدة التي نهاهم من أجلها، فبعد هذا يحصل منهم الإقلاع عنه. وهو المطلوب.
- أما قول عائشة " نهى عن الوصال رحمة بهم " فلا يمنع أن يكون النهي للتحريم ، بل يؤكده
  - ، فإن من رحمته بهم أن حرمه عليهم ، وكل الأوامر والنواهي مبنية على الرحمة والشفقة .
  - أما التفصيل الذي أختاره الإمام أحمد ، فذكر ابن القيم أنه أعدل الأقوال لحديث أبي سعيد : (لا تواصلوا ، وأيكم أراد أن يواصل ، فليواصل إلى السحر) فهو أعدل الوصال وأسهله ، لأنه في الحقيقة أخر عشاءه ، لكن الأحسن والأولى ترك الوصال مطلقا ، ولو لم يكن فيه إلا ترك تعجيل الافطار المرغب فيه لكفى .

باختصار ـ ص/٥٨٢

## • ٥- بَاب: الْوصَال إِلَى السَّحَر

[۱۹۶۷] حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ حَمْزَةَ، حَدَّثَنِي ابْنُ أَبِي حَازِمٍ، عَنْ يَزِيدَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ خَبَّاب، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: " لاتُواصِلُوا، فَأَيُّكُمْ أَرَادَ أَنْ يُواصِلَ فَلْيُواصِلَ فَلْيُواصِلُ حَتَّى السَّحَرِ "، قَالُوا: فَإِنَّكَ تُواصِلُ يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: لَسْتُ كَهَيْتُتِكُمْ، إِنْ يُواصِلُ فَلْيُواصِلُ مَطْعِمٌ يُطْعِمُنِي وَسَاقٍ بَسْقِين.

#### \*\* قال الحافظ رحمه الله:

- قوله ( باب : الوصال إلى السحر ) أي جوازه ، وقد تقدم أنه قول أحمد وطائفة من أصحاب الحديث ، وتقدم توجيهه ، وأن من الشافعية من قال إنه ليس بوصال حقيقة.

#### \*\* قال الشيخ ابن عثيمين:

- السنة أن يفطر الإنسان إذا غابت الشمس كما قال بي " إذا أقبل الليل من ها هنا ، وأدبر النهار من ها هنا ، وغربت الشمس ، فقد أفطر الصائم " متفق عليه ومن أحب أن يواصل الصيام فلا حرج ، كما في حديث أبي سعيد " لا تواصلوا ، فأيكم أراد أن يواصل فليواصل إلى السحر " لكن الأفضل أن يفطر إذا غربت الشمس ، أما أن يواصل الليل كله لا يأكل ، يصل يوما بيوم ، هذا هو المكروه الذي أنكره النبي على الصحابة .
  - فالسنة للمؤمن ألا يواصل ، وأن يفطر عند غروب الشمس ، وإن كان لابد فليواصل إلى السحر ، أما أن يدع الأكل كله ويكون صوما متصلا النهار بالنهار ، هذا هو المكروه لزجر النبي .

\*\* قلت: في حديث الباب قوله (لا تواصلوا) وهذا فيه النهي المطلق عن الوصال، ثم أجاز الوصال واشترط لهذا الجواز أن يكون للسحر ولا يتجاوزه، فإن تجاوز السحر حرم هذا الوصال.

- إذن: فالنهي في حديث الباب على ما فوق السحر.

-----

10- بَابِ: مَنْ أَقْسَمَ عَلَى أَخِيهِ لِيُقْطِرَ فِي التَّطَوُعِ، ولَمْ يَرَ عَلَيْهِ قَضَاءً إِذَا كَانَ أَوْقَقَ لَهُ [١٩٦٧] حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ، حَدَّثَنَا جَعْفَرُ بْنُ عَوْنٍ، حَدَّثَنَا أَبُو الْعُمَيْسِ، عَنْ عَوْنِ بْنِ أَبِي جُحَيْقَةً، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: " آخَى النَّبِيُ عَلَيْ بَيْنَ سَلْمَانَ، وَأَبِي الدَّرْدَاءِ: فَزَارَ سَلْمَانُ أَبَا الدَّرْدَاء، فَرَأَى أُمَّ الدَّرْدَاءِ فَرَارَ سَلْمَانُ أَبًا الدَّرْدَاء فَوَالَ لَهُ طَعَامًا، فَقَالَ: كُلْ، قَالَ: فَإِنِّي صَائِمٌ، قَالَ: مَا أَنَا بِآكِلِ حَتَّى تَأْكُلَ، فَلَا اللَّرْدُاء فَصَنَعَ لَهُ طَعَامًا، فَقَالَ: كُلْ، قَالَ: فَإِنِّي صَائِمٌ، قَالَ: مَا أَنَا بِآكِلِ حَتَّى تَأْكُلَ، فَلَا اللَّرْدُاء فَصَنَعَ لَهُ طَعَامًا، فَقَالَ: كُلْ، قَالَ: نَمْ، فَلَامَ ثُمَّ ذَهَبَ يَغُومُ، فَقَالَ: نَمْ، فَلَامَ مَنْ أَنَ اللَّيْلُ، فَقَالَ : نَمْ، فَلَامَ ثُمَّ ذَهَبَ يَغُومُ، فَقَالَ عَلْمَ مَنْ آمَ ثُمَّ ذَهِبَ يَغُومُ الْأَن فَصَلَيْء فَقَالَ لَهُ سَلْمَانُ: إِنَّ لِرَبِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، ولَيْفَسِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، ولَيْفَسِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، ولَيْفَ لَكُو مَنْ عَلَى النَّبِيُ عَلَى سَلْمَانُ: فِي حَقَّ حَقَّهُ "، فَأَتَى النَّبِيُّ عَلَيْكَ حَقًا، ولَيْفَ لَكُ أَنْ فَلَا لَهُ مَلْكُنُ عَلَى اللَّذِي عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّلَ عَلَى الْمَانُ اللَّيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمَالُ أَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُ الْمُعَلِى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمَلْكُ الْمُ اللَّهُ الْمَالُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمَلْكُ اللَّهُ الْمَلْكُ عَلَى الْعَلْمُ الْمُلْكُ الْمُ اللَّهُ الْمُؤْلِكُ عَلَى اللَّهُ الْمُ الْمُؤْلُلُ الْمُؤْلُكُ الْمُ الْمُؤْلِكُ الْمُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِكُ الْمُؤْلِكُ الْمُؤْلِكُ اللَّهُ الْمُؤْلِ

#### \*\*\_ قلت:

- \* هذا الباب يشير به الإمام البخاري رحمه الله إلى أن صوم التطوع هل يلزم أن يتمه الصائم إذا دخل فيه ؟ أم يجوز له الفطر بعد الدخول فيه ؟ وإن أفطر: هل عليه القضاء أم لا ؟
- \* كذلك: من صام واجباً كقضاء رمضان، أو صوم نذر ثم أفطر ذلك اليوم هل يجب عليه القضاء أم لا ؟
- أما المسألة الأولى: ففيها جواز الفطر من صوم التطوع. كما ترجم له البخاري رحمه الله. وهذا قول الجمهور ولم يجعلوا عليه قضاء إلا أنه يستحب له ذلك.
  - عن مالك: الجواز وعدم القضاء بعذر ، والمنع وإثبات القضاء بغير عذر .
    - عن أبى حنيفة: يلزمه القضاء مطلقاً.
- \*\* قال الحافظ رحمه الله: واحتج من أوجب القضاء بما روى الترمذي والنسائي من طريق جعفر بن برقان عن الزهري عن عروة عن عائشة رضي الله عنها قالت "كنت أنا وحفصة صائمتين ، فعرض لنا طعاماً اشتهيناه فأكلنا منه ، فجاء رسول الله في فابتدرتني إليه حفصة وكانت ابنة أبيها فقالت: يا رسول الله: إنا كنا صائمتين فعرض لنا طعام اشتهيناه فأكلنا منه. قال: أقضيا يوماً آخر مكانه "ضعيف \_ أبو داود \ ٢٤٥٧ ، الترمذي \ ٧٣٥

- \*وقد قال الإمام الترمذي رحمه الله تحت هذا الحديث:
- وقد ذهب قوم من أهل العلم من أصحاب النبي ﷺ وغيرهم إلى هذا الحديث ، فرأوا عليه القضاء إذا أفطر وهو قول: مالك بن انس.
- = إذن: فقد ثبت ضعف الحديث، فبطل بذلك الاستدلال على وجوب القضاء لمن أفطر في التطوع بعذر أو بغير عذر.
  - \* قال الإمام القرطبي رحمه الله:
- يجاب على حديث أبى جحيفة بأن إفطار أبى الدرداء كان بقسم سلمان ولعذر الضيافة فيتوقف على أن هذا العذر من الأعذار التي تبيح الإفطار.
- \* قال ابن المنير رحمه الله: ليس في تحريم الأكل في صورة النفل من غير عذر إلا الأدلة العامة كقوله تعالى ( ولا تبطلوا أعمالكم ) ، إلا أن الخاص يقدم على العام كحديث سلمان . # المسألة الثانية وهى: أن من صام واجباً كقضاء رمضان أو صوم نذر ثم أفطر ذلك اليوم هل يجب عليه القضاء أم لا ؟
  - الصحيح: يجب عليه القضاء.

وذلك: لحديث أم هانئ رضي الله عنها قالت " كنت قاعدة عند النبي في فأتى بشراب فشرب منه ثم ناولني فشربت منه. فقلت: إني أذنبت فاستغفر لي. فقال: وما ذاك؟ قالت: كنت صائمة فأفطرت. فقال في: أمن قضاء كنت تقضينه؟ قالت: لا. قال: فلا يضرك " صحيح- أبو داود/٢٥٦ ،الترمذي/٧٣١ واللفظ له، وفيه: " لما كان يوم الفتح – فتح مكة- جاءت فاطمة فجلست عن يسار رسول الله في وأم هانئ عن يمينه، قال: فجاءت الوليدة بإناء فيه شراب فناولته فشرب منه، ثم ناوله أم هانئ فشربت منه. فقالت: يا رسول الله: لقد أفطرت وكنت صائمة. فقال لها: أكنت تقضين شيئاً؟ فقالت: لا. قال: فلا يضرك إن كان تطوعاً " وفي رواية الإمام أحمد رحمه الله في المسند بلفظ: " إن كان قضاء من رمضان فأقضى يوماً مكانه، وإن كان تطوعاً فإن شئت فأقضى ، وإن شئت فلا تقضى " الصحيحة ١٨٠٨ مكانه، وإن كان الشيخ ناصر رحمه الله تحت هذا الحديث:

- إنما خرجت هذا اللفظ هنا للنظر فيما ذكره الشوكاني حوله من الفقه ، فقد ذكر في "السيل الجرار ( ١١٢ ٥ ) عن صاحب (حدائق الأزهار) أنه قال : فيمن يقضى ما عليه من الصيام فأفطر : أنه يأثم . فرد عليه الشوكاني بهذا الحديث فقال :
- " فيه دليل على جواز إفطار القاضي \_ ويقضى يوماً مكانه ، وإن كان فيه المقال المتقدم ،ولكن الدليل على من قال: أنه لا يجوز إفطار القاضى "

- \* ويقول الشيخ ناصر:
- أولاً: ليس في الحديث ما ادعاه من الجواز ، والأمر بالقضاء لا يستلزم جواز الإفطار فيه كما لا يخفى إن شاء الله تعالى .ألا ترى أنه لا يجوز الإفطار في رمضان بالجماع اتفاقا ، ومع ذلك أمر النبي على الذي أفطر أن يقضى يوماً مكانه مع الكفارة . فأمره على بالقضاء لأم هانئ لو كانت أفطرت منه ، لا يعنى جواز ما فعلت ، فكيف وإفطارها كان من تطوع ؟
- ثانياً: أنها قالت في رواية الترمذي وغيره: "إني أذنبت فاستغفر لي فقال: وما ذاك قالت: كنت صائمة. فقال: أمن قضاء كنت تقضينه ؟ قالت: لا" فإذا اعترفت بخطئها في ظنها لم يبق مجال لينكر عليها إفطارها، ولو كان من القضاء، ولم يبق إلا أن يبين لها وجوب إعادته. وهذا ما دل عليه الحديث، وزاد أبو داود في رواية عقب ما تقدم: " قال: فلا يضرك إن كان تطوعاً" ومفهومه: أنه يضرها لو كان قضاء، وهذا واضح إن شاء الله.
- ثالثاً: الدليل هو اعتبار الأصل. فكما لا يجوز إبطال الصيام في رمضان بدون عذر، فكذلك لا يجوز إفطار قضائه. ومن فرق فعليه الدليل.
- رابعاً: لقد سلم الشوكاني في (النيل ٢٠ / ٢٠) بصواب قول ابن المنير حيث قال: " ليس في تحريم الأكل في صوم النفل من غير عذر إلا الأدلة العامة ، كقوله تعالى ( ولا تبطلوا أعمالكم ) فالخاص يقدم على العام . كحديث سلمان "فإذا كان الأمر كذلك ، فتكون الآية بعمومها دليلاً واضحاً لنا عليه ، لعدم وجود الدليل المخصص لها فيما نحن فيه . والله سبحانه وتعالى أعلم السلسلة الصحيحة / ٢٨٠٢
- \*\* أما ترجمة الباب مع الحديث: فهذا الباب هو أول أبواب صوم التطوع ، وأورده الإمام البخاري رحمه الله بهذه الترجمة ، وذلك لأن صوم التطوع ينبني على هذه المسألة وهي:
- أن صوم التطوع هل يلزم أن يتمه الصائم إذا دخل فيه ؟ وهل يجوز له الفطر بعد الدخول فيه ؟ وإن أفطر فهل عليه القضاء أم لا ؟
- ثم أوردت أنا المسألة الثانية في هذا الباب وهى: أن من صام صوماً واجباً كقضاء رمضان أو صوم نذر ثم أفطر ذلك اليوم. هل يجب عليه القضاء أم لا ؟
  - \* أما الترجمة فمعناها: (من أقسم على أخيه ليفطر في التطوع):
  - هل يبر الرجل قسم أخيه ويفطر ، وإن بر قسمه فأفطر فهو معذور بذلك الفطر وليس عليه قضاء ذلك اليوم. ولم ير عليه قضاء إذا كان أوفق له.
    - أما من أفطر متعمداً لغير عذر ولغير سبب. فهل عليه قضاء أم لا؟

- وقد وضحت هذه المسألة في خلال الشرح في الباب. وهي المسألة الأولى.
- \* قال الحافظ رحمه الله: في رواية البزار عن محمد بن بشار شيخ البخاري فيه قوله (فقال: أقسمت عليك لتفطرن) وكذا رواه ابن خزيمة ، والدارقطنى ، والطبراني ، وابن حبان . كلهم عن جعفر بن عون به .
- قال ابن المنير: أن القسم في هذا السياق مقدر قبل لفظ (ما أنا بآكل) بمعنى: في الحديث قوله: " فجاء أبو الدرداء فصنع له طعاماً ، فقال له: كل. قال: أنا صائم قال: أقسمت عليك لتفطرن ، وما أنا بآكل حتى تأكل"
- فهذه اللفظة وهى " أقسمت عليك لتفطرن " لم ترد في روايات البخاري ، ولكنها صحت عنده فأوردها في ترجمة الباب ولم يوردها في رواياته .
  - \* قال الحافظ رحمه الله: وفي هذا الحديث من الفوائد:
  - ١ مشروعية المؤاخاة في الله ، وزيارة الأخوان والمبيت عندهم .
- ٢ جواز مخاطبة الأجنبية ، والسؤال عما يترتب عليه المصلحة ، وإن كان في الظاهر لا يتعلق بالسائل.
  - ٣- النصح للمسلم وتنبيه من أغفل.
    - ٤ ـ فضل قيام آخر الليل .
  - ٥ ـ مشروعية تزين المرأة لزوجها ، وثبوت حق المرأة على الزوج في حسن العشرة.
  - ٦- جواز النهى عن المستحبات إذا خشي أن ذلك يفضى إلى السآمة والملل وتفويت الحقوق المطلوبة الواجبة أو المندوبة الراجح فعلها على فعل المستحب المذكور.
    - ٧- كراهية حمل النفس على العبادة .

\_\_\_\_\_

#### ٢٥- بَاب: صَوْم شَعْبَانَ

[ ١٩٦٩] حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يُوسُفَ، أَخْبَرَنَا مَالَكٌ، عَنْ أَبِي النَّضْرِ، عَنْ أَبِي سَلَمَةَ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ: "كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْ يَصُومُ، حَتَّى نَقُولَ: لا يُفْطِرُ، ويَفْطِرُ حَتَّى نَقُولَ: لا يُفْطِرُ، ويَفْطِرُ حَتَّى نَقُولَ: لا يَصُومُ، فَمَا رَأَيْتُهُ أَكْثَرَ صِيَامًا لا يَصُومُ، فَمَا رَأَيْتُهُ أَكْثَرَ صِيَامًا مِنْهُ فِي شَعْبَانَ "

[۱۹۷۰] حَدَّثَنَا مُعَاذُ بْنُ فَضَالَةَ، حَدَّثَنَا هِشَامٌ، عَنْ يَحْيَى، عَنْ أَبِي سَلَمَةَ، أَنَّ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا حَدَّثَتْهُ، قَالَتْ: " لَمْ يَكُنِ النَّبِيُّ فِي يَصُومُ شَهْرًا أَكْثَرَ مِنْ شَعْبَانَ، فَإِنَّهُ كَانَ يَصُومُ شَعْبَانَ كُلَّهُ، وَكَانَ يَقُولُ: خُذُوا مِنَ الْعَمَلِ مَا تُطِيقُونَ، فَإِنَّ اللَّهَ لا يَمَلُّ حَتَّى تَمَلُّوا، وَأَحَبُ الصَّلاةِ إِلَى النَّبِيِّ فِي مَا دُوومَ عَلَيْهِ وَإِنْ قَلَّتْ، وكَانَ إِذَا صَلَّى صَلاةً دَاومَ عَلَيْهَا.

\*\* - قلت : قوله (باب صوم شعبان) يعنى : استحبابه .

وقوله (صوم شعبان) هو أول صوم تطوع أورده الإمام البخاري رحمه الله بعد صوم الفريضة ، وذلك لقربه من صوم الفريضة وهو رمضان .

\* كذلك: لما ثبت في الروايات الأخرى أنه كان يصل شعبان برمضان، فهل هذا المعنى صحيح وهو إيصال نافلة بفريضة أم أنه ليس كذلك.

= أولاً: قوله في حديث الباب (وكان يصوم شعبان كله) وفى رواية مسلم (كان يصوم شعبان الا قليلاً) وفي رواية أبي داود (كان أحب الشهور إلي رسول الله على أن يصومه شعبان ، ثم يصله برمضان)

\*- نقل الإمام الترمذي رحمه الله عن ابن المبارك قوله: جائز في كلام العرب إذا صام أكثر الشهر أن يقال: صام الشهر كله. ويقال: قام فلان ليله أجمع. ولعله تعشى واشتغل ببعض أمره - قال الترمذي: وكأن ابن المبارك جمع بين الحديثين بذلك.

\* كذلك: قيل: المراد بقوله (وكان يصوم شعبان كله). أنه كان يصوم من أوله تارة ، ومن آخره تارة أخرى ، ومن أثنائه طوراً ، فلا يخلى شيئاً منه من صيام ، ولا يخص بعضه بصيام دون بعض .

\* قوله: " خذوا من العمل ما تطيقون ، فإن الله لا يمل حتى تملوا "

- مناسبة ذلك للحديث: فيه الإشارة إلى صيامه على أنه لا ينبغي أن يتأسى به فيه إلا من أطاق ما كان يطيق ، وأن من أجهد نفسه في شيء من العبادة خشي عليه أن يمل فيفضى إلى تركه.

- والمداومة على العبادة وإن قلت أولى من جهد النفس في كثرتها إذا انقطعت ، فالقليل الدائم أفضل من الكثير المنقطع غالباً .
- \* قال الحافظ رحمه الله: واختلف في الحكمة في إكثاره على من صوم شعبان فقيل: الحكمة في اكثاره من الصيام في شعبان دون غيره: أن نساءه كن يقضين ما عليهن من رمضان في شعبان ، فكان يصوم معهن.
- \* كذلك: قيل: الحكمة في ذلك أنه يعقبه رمضان، وصومه مفترض وكان يكثر من الصوم في شعبان قدر ما يصوم في شهرين غيره، وذلك لما يفوته من التطوع بذلك في أيام رمضان لكن الأولى من ذلك، ما جاء في حديث أسامة بن زيد رضي الله عنهما عند النسائي بقوله: " قلت: يا رسول الله: لم أرك تصوم من شهر من الشهور ما تصوم من شعبان. قال: ذلك شهر يغفل الناس عنه بين رجب ورمضان، وهو شهر ترفع فيه الأعمال إلى رب العالمين، فأحب أن يرفع عملى وأنا صائم" حسن / ٢٣٥٧

\_\_\_\_\_

## ٥٣ - بَاب: مَا يُذْكَرُ مِنْ صَوْمِ النَّبِيِّ ﷺ وَإِفْطَارِهِ

[ ١٩٧١] حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ، حَدَّثَنَا أَبُو عَوَانَةَ، عَنْ أَبِي بِشْر، عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ، عَنِ الْبُنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " مَا صَامَ النَّبِيُ ﷺ شَهْرًا كَامِلا قَطُّ غَيْرَ رَمَضَانَ، ويَصُومُ الْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: لا وَاللَّهِ لاينصُومُ " حَتَّى يَقُولَ الْقَائِلُ: لا وَاللَّهِ لاينصُومُ "

[۱۹۷۲] حَدَّتَنِي عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ، قَالَ: حَدَّتَنِي مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَر، عَنْ حُمَيْدٍ، أَنَّهُ سَمِعَ أَنَسًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، يَقُولُ: "كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُفْطِرُ مِنَ الشَّهْرِ، حَتَّى نَظُنَّ أَنْ لا يَصُومَ مِنْهُ، ويَصُومُ حَتَّى نَظُنَّ أَنْ لا يُفْطِرَ مِنْهُ شَيْئًا، وكَانَ لا تَشَاءُ تَرَاهُ مِنَ اللَّيْلِ مُصلِّيًا إِلا رَأَيْتَهُ، وَلا نَائمًا إلا رَأَيْتَهُ "

وَقَالَ سُلَيْمَانُ، عَنْ حُمَيْدٍ، أَنَّهُ سَأَلَ أَنَسًا فِي الصَّوْم

[١٩٧٣] حَدَّتَنِي مُحَمَّدٌ هُوَ ابْنُ سَلَامٍ، أَخْبَرَنَا أَبُو خَالِدٍ الأَحْمَرُ، أَخْبَرَنَا حُمَيْدٌ، قَالَ: سَأَلْتُ أَنَسُا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنْ صِيبَامِ النَّبِيِّ ﷺ فَقَالَ: "مَا كُنْتُ أُحِبُ أَنْ أَرَاهُ مِنَ الشَّهْرِ صَائِمًا إِلا رَأَيْتُهُ، وَلا مُفْطِرًا إِلا رَأَيْتُهُ، وَلا مَسِسْتُ خَزَّةً وَلا مُؤْطِرًا إِلا رَأَيْتُهُ، وَلا مَسِسْتُ خَزَّةً وَلا حَرِيرَةً الْيَنَ مِنْ كَف رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَلا شَمِمْتُ مِسْكَةً وَلا عَبِيرَةً الطَّيَبَ رَائِحَةً مِنْ رَائِحَةِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَلا شَمِمْتُ مِسْكَةً وَلا عَبِيرَةً الطَّيَبَ رَائِحَةً مِنْ رَائِحَةٍ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَلا شَمِمْتُ مِسْكَةً وَلا عَبِيرَةً الطَّيْبَ رَائِحَةً مِنْ رَائِحَةٍ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَلا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللَهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ الللللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللْهُ الللْهُ

٠ <u>قات</u>

قوله (ما يذكر من صوم النبي ﷺ) يعنى: صوم النافلة لأن هذه الأبواب كما وضحت إنها مختصة بصوم النافلة

قوله (وإفطاره) يعنى: الذي كان يتخلل هذا الصيام خلال أيام الأسبوع أو الشهر، وهذا معنى الحديث: (كان يفطر حتى نظن لا يصوم و يصوم حتى نظن لا يفطر) ولذلك قال الحافظ رحمه الله: حديثي الباب ظاهرهما التعارض، والجمع بينهما في المعنى هو: أن حاله في في التطوع بالصيام والقيام كان يختلف، فكان تارة يقوم من أول الليل، وتارة من وسطه، وتارة من أخره، فكان من آخره، كما كان يصوم: تارة من أول الشهر، وتارة من وسطه، وتارة من آخره، فكان من أراد أن يراه وقت من أوقات الشهر صائماً فراقبه مرة بعد المرة فلابد وأن يصادفه قام أو صام على وفق ما أراد أن يراه .هذا معنى الخبر، وليس المراد أنه كان يسرد الصوم، ولا أنه كان يستوعب الليل قياماً.

ولا يشكل على هذا قول عائشة في الباب قبله (وكان إذا صلى صلاة داوم عليها) وقوله في الرواية الأخرى الآتية بعد أبواب (كان عمله ديمة) لأن المراد بذلك ما اتخذه راتباً. لا مطلق النافلة.

- كذلك : في حديثي الباب : استحباب التنفل بالصوم في كل شهر ، وأن صوم النفل المطلق لا يختص بزمان إلا ما نهى عنه .

- وفيه: أنه على لم يصم الدهر، ولا قام الليل كله - وكأنه ترك ذلك كله لئلا يقتدي به فيشق على الأمة، وإن كان قد أعطى من القوة ما لو ألتزم ذلك لاقتدر عليه، لكنه سلك من العبادة الطريقة الوسطى. فصام وأفطر، وقام ونام. وهكذا.

\*\*\*\*\*

## ٤ ٥ - بَاب: حَقِّ الضَّيْفِ فِي الصَّوْم

[ ١٩٧٤] حَدَّثَنَا إِسْحَاقُ، أَخْبَرَنَا هَارُونُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، حَدَّثَنَا عَلِيٌّ، حَدَّثَنَا يَحْيَى، قَالَ: حَدَّثَنِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: " حَدَّثَنِي أَبُو سَلَمَةَ، قَالَ: حَدَّثَنِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: " حَخَلَ عَلَيْكَ حَقًا، وَإِنَّ لِزَوْجِكَ عَلَيْكَ حَقًا، وَإِنَّ لِزَوْجِكَ عَلَيْكَ حَقًا "، فَقُلْتُ: وَمَا صَوْمُ دَاوُدَ؟ قَالَ: نِصِفُ الدَّهْر

\*\*\_ قلت :

\* قوله: "حق الضيف في الصوم " هو أن تفطر من أجله . فهذا حقه .

وهو المقصود في حديث الباب بقوله ( إن لزورك عليك حقاً ) يعنى : أن يُطعم فتطعم معه .

وهذا كان فعله على مع ضيفه ، وهو المقصود في الباب قبله بقوله: (ما يذكر من صوم النبي

على وإفطاره ) فصومه كان لنفسه ، وإفطاره كان لنفسه وأهله وضيفه .

حديث هذا الباب أورده الإمام البخاري هنا مختصراً ، وسيورده في الباب بعده تاماً . وسيأتي شرحه هناك إن شاء الله تعالى

## ه ٥ - بَاب: حَقِّ الْجِسْم فِي الصَّوْم

[ ١٩٧٥] حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ مُقَاتِل، أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللَّهِ، أَخْبَرَنَا الأوْرْزَاعِيُّ، قَالَ: حَدَّثَنِي يَحْيَى بْنُ أَبِي كَثِير، قَالَ: حَدَّثَنِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ كَثِير، قَالَ: حَدَّثَنِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَمْرُو بْنِ الْعَاصِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ عَنْ يَا عَبْدَ اللَّهِ، " أَلَمْ أُخْبَرْ أَنَّكَ تَصُومُ النَّهَارَ، وَتَقُومُ اللَّيلَ؟ فَقُلْتُ: بَلَى يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: فَلا تَقْعَلْ صُمْ وَأَفْطِرْ، وَقُمْ وَنَمْ، فَإِنَّ لِجَسَدِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِزَوْمِ كَ عَلَيْكَ حَقًا، وَإِنَّ لِرَوْمِ كَ عَلَيْكَ حَقًا، وَإِنَّ لِزَوْمِ كَ عَلَيْكَ حَقًا، وَإِنَّ لِزَوْمِ كَ عَلَيْكَ حَقًا، وَإِنَّ لِرَوْمِ كَا عَلَيْكَ حَقًا، وَإِنَّ لِرَوْمِ كَا عَلَيْكَ حَقًا، وَإِنَّ لِزَوْمِ كَا عَلَيْكَ حَقًا، وَإِنَّ لِرَوْمِ كَا عَلَيْكَ حَقًا، وَإِنَّ لِزَوْمِ كَا عَلَيْكَ حَقًا، وَإِنَّ لِرَوْمِ كَا عَلَيْكَ مَقًا، وَإِنَّ لِزَوْمِ كَا عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكَ مَقًا، وَإِنَّ لِرَوْمِ كَا عَلَيْكَ مَقًا، وَإِنَّ لِمُ عَلَيْهُ اللَّهِ مَا لَكَ اللَّهِ مَا عَلَى عَلَيْهُ السَّلَام، وَلَا تَرَدُ عَلَيْهُ السَّلَام، وَلَا تَرْدُ وَمَا كَانَ صِيَامُ نَبِيِّ اللَّهِ دَاوُدَ عَلَيْهِ السَّلَام؛ قَالَ: نِصِفْ الدَّهْرِ، فَكَانَ عَبْدُ اللَّه، يَقُولُ عَلَيْهِ السَّلَام؛ قَالَ: نِصِفْ الدَّهْرِ، فَكَانَ عَبْدُ اللَّه، يَقُولُ عَلَيْهِ السَّلَام؛ وَلَا اللَّهُ مَا كَانَ صِيامُ نَبِيٍّ اللَّهُ دَاوُدَ عَلَيْهِ السَّلَام؛ قَالَ: نِصِفْ الدَّهْرِ، فَكَانَ عَبْدُ اللَّه، يَقُولُ عَلَيْهِ السَّلَام؛ وَمَا كَانَ صِيامُ نَبِي اللَّهُ اللَّهُ مَالَ اللَّهُ اللَّهُ مَا كَانَ صَيْمَا كَانَ عَبْدُ اللَّه اللَّهُ عَلْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا كَانَ صَالَعُ مَا كَانَ عَبْدُ اللَّهُ اللَّهُ عَلْهُ اللَّهُ اللَّهُ

#### \*\* - قلت :

- حق الجسم في الصوم هو الصوم والفطر ، وليس الصوم دائماً ولا الفطر دائم ، فإن النبي على القد حذر عبد الله بن عمرو من ذلك وهو دوام الصيام كما في باب ٥ ، بقوله في الحديث: ( إنك لتصوم الدهر وتقوم الليل . فقلت : نعم . قال : إنك إذا فعلت ذلك : هجمت له العين ، ونفهت له النفس ، لا صام من صام الدهر ) فقوله (هجمت له العين ) يعنى : غارت وظهر عليها الضعف .

وقوله (نفهت له النفس) يعنى: كلت وملت وأعيت.

قوله " وإن بحسبك أن تصوم كل شهر ثلاثة أيام ، فإن لك بكل حسنة عشر أمثالها" فذلك صيام الدهر كله "\*فصيام الدهر كله معناه: أن صوم كل يوم من الثلاث بعشر حسنات ، فالثلاث أيام بثلاثين حسنة ، فتضرب الثلاثين في اثني عشر شهراً . يكون الناتج هو: ثلاثمائة وستين حسنة في العام . فكأنه صام كل يوم وأخذ على اليوم حسنة واحدة . فانتبه وفي رواية مسلم: " ولكن أدلك على صوم الدهر: ثلاثة أيام من كل شهر " وهذا معنى قوله على صم وأفطر ، وقم ونم " سيأتي شرحها في ( باب٧٥ )

\_\_\_\_\_

#### ٥٦ - بَاب: صَوْم الدَّهْر

[١٩٧٦] حَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ، أَخْبَرِنَا شُعَيْبٌ، عَنِ الزَّهْرِيِّ، قَالَ: أَخْبَرِنِي سَعِيدُ بْنُ الْمُسَيِّبِ، وَ أَبُو سَلَمَةَ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ، أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عَمْرِو، قَالَ: أُخْبِرَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ أَنِّي أَقُولُ: وَ اللَّهِ لأَصُومَنَ النَّهَارَ، وَلأَقُومَنَ اللَّيْلَ مَا عِشْتُ، فَقُلْتُ لَهُ: قَدْ قُلْتُهُ بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي، قَالَ: فَإِنَّ الْحَسَنَةَ فَإِنَّ الْحَسَنَةَ فَإِنَّ الْحَسَنَةَ فَإِنَّ الْحَسَنَةَ فَإِنَّ الْحَسَنَةَ وَأَفْطِرْ ، وَقُمْ وَنَمْ، وَصُمْ مِنَ الشَّهْرِ ثَلاثَةَ أَيَّامٍ، فَإِنَّ الْحَسَنَة فَإِنَّ الْحَسَنَة وَأَفْطِرْ ، وَقُمْ وَنَمْ، وَصُمْ مِنَ الشَّهْرِ ثَلاثَةَ أَيَّامٍ، فَإِنَّ الْحَسَنَة بِعِشْرِ أَمْثَالِهَا، وَذَلِكَ مِثْلُ صِيامِ الدَّهْرِ "، قُلْتُ: إِنِّي أُطِيقُ أَطْيِقُ أَطْيِقُ أَطْيِقُ أَطْيِقُ أَطْيِقُ أَطْيِقُ أَطْيِقُ أَطْيِقُ أَوْضَلَ مِنْ ذَلِكَ، قَالَ النَّبِيُ عَيْمًا وَأَفْطِرْ يَوْمًا وَأَفْطِرْ يَوْمًا، فَذَلِكَ صِيامُ دَوْمًا وَأَفْطِرْ يَوْمًا وَأَفْطِرْ يَوْمًا، فَذَلِكَ صِيامُ دَوْدَ عَلَيْهِ السَّلام وَهُو أَفْضَلُ الصِيامِ، فَقُلْتُ: إِنِّي أُطِيقُ أَطْيِقُ أَفْضَلَ مِنْ ذَلِكَ، فَقَالَ النَّبِيُ عَيْدِ لا وَصُمْ مَنْ ذَلِكَ، فَقَالَ النَّبِيُ عَيْدِ لا فَضَلَ مِنْ ذَلِكَ، فَقَالَ النَبِيُ الْعَيْفُ أَطْيِقُ أَفْضَلَ مِنْ ذَلِكَ، فَقَالَ النَّبِي عُقَالَ النَّبِي الْعَثَلُ مِنْ ذَلِكَ، فَقَالَ النَّبِي أُفْضَلَ مِنْ ذَلِكَ، فَقَالَ النَّبِي أُولِكَ مَنْ فَالَ مَنْ ذَلِكَ وَالَّا النَّبِي أَلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلُولُ الْعَلِمُ الْعُولُ الْعَلَى الْعَلَيْ اللْعَلَالُ النَّبِي أَلِي الْعَلَى الْنَبِي أَلِكَ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَيْ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَيْمِ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعُلِي الْعَلَاقُ الْعُلِولُ الْعُلِي الْعَلِي الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَ

\*\* قال الحافظ رحمه الله: قوله: (باب صوم الدهر) أي: هل يشرع أولا؟

\* قال الزين بن المنير: لم ينص على الحكم لتعارض الأدلة ، واحتمال أن يكون عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما خص بالمنع لما اطلع النبي على مستقبل حاله \_ فيلتحق به من في معناه ممن يتضرر بسرد الصوم ، ويبقى غيره على حكم الجواز لعموم الترغيب في مطلق الصوم لحديث أبى سعيد الخدري مرفوعاً " من صام يوماً في سبيل الله باعد الله وجهه عن النار "

#### \*\* قلت ؛

# كلام ابن المنير مردود عليه بحديث الباب نفسه ، فإن فيه قوله (إني أطيق أفضل من ذلك) يعنى : أستطيع الصيام مع مشقته على نفسي وبدني ، ولذلك قال له النبي ﴿ (فإنك لا تستطيع ذلك) فهنا النهى يتنزل على عبد الله بن عمرو وهو يطيق الصوم ، فغيره ممن يأتي من بعده أولى بهذا المنع ، لأن الصحابي أوتى قوة ثلاثة أضعاف من غير الصحابي . ومع ذلك فإنك تستطيع الصيام الآن وأنت شاب ، لكن سيطول بك العمر وستعجز عن الصوم ، فلا تلزم نفسك بما يشق عليها ، ولكن : (صم وأفطر ، وقم ونم ، وصم من الشهر ثلاثة أيام فإن الحسنة بعشر أمثالها ، وذلك مثل صيام الدهر ) يعنى : في الأجر وليس في الفعل فعندما أبَى عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما وقال "إني أطيق أفضل من ذلك " قال النبي ﴿ " فصم يوماً وأفطر يوماً ، فذلك صيام داود وهو أفضل الصيام " وهذا الذي ذكره النبي ﴿ هو : نصف الدهر ، كما في رواية مسلم وغيره .

\*إذن: فهذا الباب ترجمته هي: "باب النهى عن صوم الدهر "وذلك: لأن النبي عيد حينما أخبر أن عبد الله بن عمرو يسرد الصوم وقال: والله لأصومن النهار ولأقومن الليل ما عشت "فهذا صوم الدهر، فنهاه على عن هذا الصيام ثم أمره بالتخفيف في العبادة فقال له: "فصم وأفطر، وقم ونم " وليكن صيامك ثلاثة أيام من كل شهر، وبصيامها تؤجر أجر صيام الشهر كاملاً فقال: "إني أطيق أفضل من ذلك " فأمره بصيام يوم وفطر يوم وهذا هو أفضل الصيام الذي تريده وتسعى إليه، فحينما أبى عبد الله هذا الصيام وأراد الصوم كل يوم بدون فطر يوم. وهذا هو صيام الدهر، وظن أن الأفضلية في ذلك الصيام وهو صوم الدهر فقال له النبي على "لا أفضل من ذلك " يعنى: هذا هو أفضل الصيام، وهو أن تصوم يوماً وتفطر يوماً. وهو صيام نصف الدهر وليس صيام الدهر كله. و هو أفضل الصيام. فتبين بذلك أن أفضل الصيام لمن قدر عليه ولم يشق عليه هو صيام نصف الدهر وليس صيام الدهر كله، وهذا الصيام يمتمثل في صيام يوم وإفطار يوم.

وبذلك : يتبين نهى النبي ﷺ عن صوم الدهر .

-----

## ٥٧ - بَاب: حَقِّ الأَهْلِ فِي الصَّوْمِ رَوَاهُ أَبُو جُحَيْفَة، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ

[١٩٧٧] حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ عَلِيٍّ، أَخْبَرَنَا أَبُو عَاصِمٍ، عَنِ ابْنِ جُرَيْجٍ، سَمِعْتُ عَطَاءً، أَنَّ أَبِا الْعَبَّاسِ الشَّاعِرَ أَخْبَرَهُ، أَنَّهُ سَمِعَ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عَمْرو رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، بَلَغَ النَّبِيَّ عَلَيْ أَنِّي أَسْرُدُ اللَّهِ بْنَ عَمْرو رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، بَلَغَ النَّبِيَّ عَلَيْ أَنِّي أَسْرُدُ اللَّهِ السَّلِّي اللَّيْلَ، فَإِمَّا أَرْسَلَ إِلَيَّ، وَإِمَّا لَقِيتُهُ، فَقَالَ: أَلَمْ أُخْبَر ْ أَنَّكَ تَصُومُ وَلا تَقُطِرُ وَتُصلِّي الصَّوْمُ وَأَمْلِ وَتُصلِّي اللَّيْلَ، فَإِنَّ لِعَيْنِكَ عَلَيْكَ حَظًّا، وَإِنَّ لِنَفْسِكَ، وَأَهْلِكَ عَلَيْكَ حَظًّا "، وَلا تَتَامُ، " فَصمُ وَأَفْطِر ، وقَمْ وَنَمْ، فَإِنَّ لِعَيْنِكَ عَلَيْكَ حَظًّا، وَإِنَّ لِنَفْسِكَ، وَأَهْلِكَ عَلَيْكَ حَظًّا "، قَالَ: إِنِّي لأَقْوَى لِذَلِكَ، قَالَ: كَانَ يَصمُومُ يَوْمًا وَيُقْطِرُ يُومًا وَكَيْفَ؟ قَالَ: كَانَ يَصمُومُ يَوْمًا وَيُقُطِرُ يُومًا، وَلا يَفِرُ إِذَا لاقَى، قَالَ: مَنْ لِي بِهَذِهِ يَا نَبِيَّ اللَّهِ، قَالَ عَطَاءً: لا أَدْرِي كَيْفَ ذَكَرَ صِيامَ الأَبْدِ، قَالَ النَّبِيُ عَلَى اللَّهِ، قَالَ النَّبِيُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَرَّتَيْن

#### \*\* قلت:

<sup>-</sup> قوله (باب حق الأهل في الصوم) مأخوذة من لفظ حديث الباب بقوله: "إني أسرد الصوم" ويقوله

<sup>(</sup> ألم أخبر أنك تصوم ولا تفطر وتصلى )

<sup>\*</sup> فقوله (إني أسرد الصوم) وقوله (إنك تصوم ولا تفطر) معناها: إني أسرد الصوم كل يوم ولا أفطر ولا أقطع الصوم لأي أمر كان.

\* كذلك : إنك تصوم ولا تفطر " يعني : دائم الصوم ، قليل الفطر .

فالمعنى: لو أن هذا حالك كل يوم وهو سرد الصوم ودوامه ، وقلة الإفطار. هذا نهاراً ثم الصلاة بالليل كل ليلة وختم القرآن كل ليلة. فأين حق الأهل عندك في يومك وليلتك ؟

- فهذا هو السؤال الذي أراد الإمام البخاري رحمه الله إيراده في هذا الباب ، ثم أجاب عليه في الباب الذي بعده بقوله (صوم يوم وإفطار يوم) فيكون السؤال الذي سأله في هذا الباب ، وأجاب عنه في الباب بعده هو:

إني أخبرت أنك تسرد الصوم كل يوم ، وتختم القرآن في صلاتك كل ليلة ، فأين حق الأهل عندك في يومك وليلتك ؟ الإجابة هي : حق الأهل عندي : أن أصوم يوماً وأفطر يوماً .أصوم يوماً وأقومه . هذا لي ، أفطر يوماً وأنامه . هذا لأهلي .

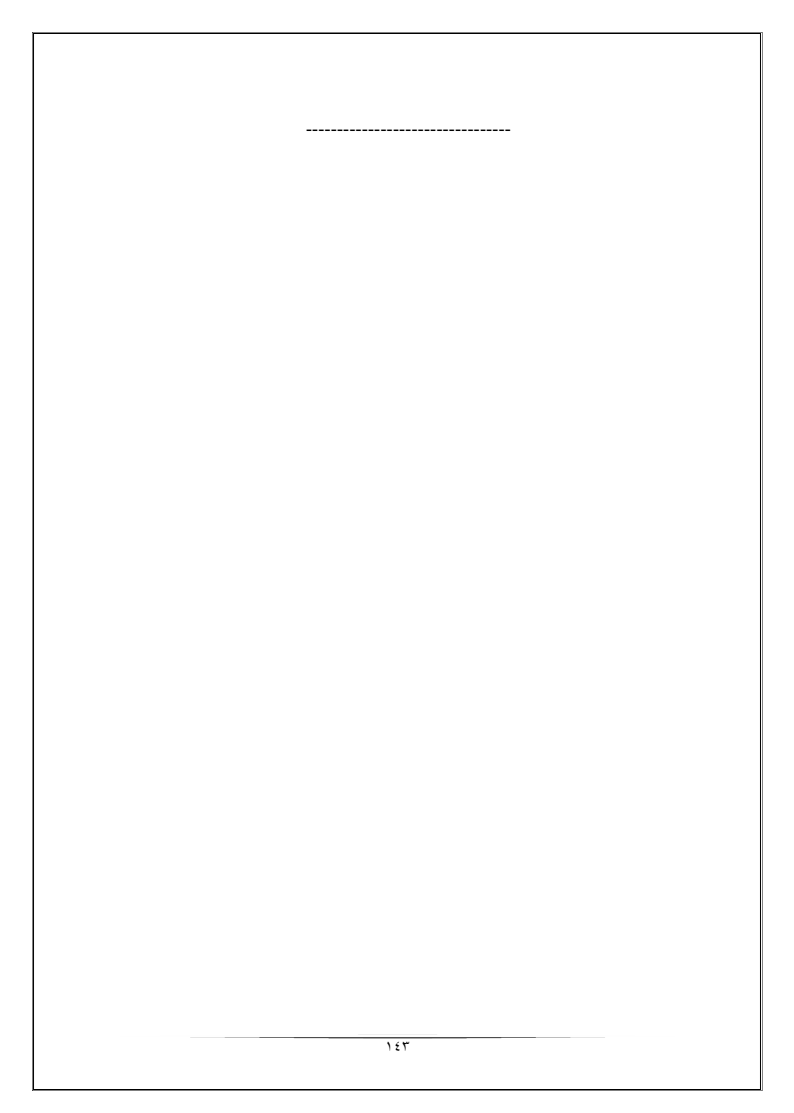
\*\*قوله: "من لي بهذه يانبي الله" المعنى: أن عبدالله بن عمرو ظن أن كثرة العبادة والمشقة فيها هي ما تؤدي الي الثبات حال لقاء العدو ، فوضح له النبي والله الثبات حال لقاء العدو ليس بكثرة العبادة ولا المشقة فيها ولكنه بالطاعة واتباع المشروع منها ، وبذلك يحصل الثبات ويتنزل النصر.

## ٥٨- بَاب: صَوْم يَوْم وَ إِفْطَار يَوْم

[١٩٧٨] حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ، حَدَّثَنَا غُنْدَرً، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عَنْ مُغِيرَةَ، قَالَ: سَمِعْتُ مُجَاهِدًا، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍ و رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: " صمُمْ مِنَ الشَّهْرِ ثلاثَةَ أَيَّامٍ، قَالَ: أُطِيقُ أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ، فَمَا زَالَ حَتَّى قَالَ: صمُمْ يَوْمًا وَأَفْطِرْ يَوْمًا، فَقَالَ: اقْرَإِ الْقُرْآنِ فِي كُلِّ شَهْر، قَالَ: إنِّي أُطِيقُ أَكْثَرَ، فَمَا زَالَ حَتَّى قَالَ فِي ثَلاثٍ "

#### \*\* قلت :

- الإمام البخاري رحمه الله جمع في هذا الباب تراجم الأبواب السابقة الخاصة بهذه المسألة بداية من باب (٤٥- حق الضيف في الصوم) حتى هذا الباب – فمقصوده من هذا الباب هو:أن من أراد أن يصوم نصف الدهر ، و أن يعط الضيف حقه من الصوم ، وأن يعط الجسم حقه في الصوم ، وأن يعط الأهل حقهم من الصوم — فليصم يوما وليفطر يوما ، فإنه أفضل الصيام وأعدل الفطر،فإنك إن خالفت ذلك (يعني: صوم يوم وإفطار يوم) فقد شددت على نفسك ، وعلى ضيفك ، وعلى ضيفك ، وقد فسد صومك لأنه " لا صام من صام الأبد " \* إذن: فأفضل الصيام ، وأعدله ، وأحسنه ، هو صيام يوم وإفطار يوم



#### ٩٥ - بَاب: صَوْم دَاوُدَ عَلَيْهِ السّلام

[١٩٧٩] حَدَّثَنَا آدَمُ، حَدَّثَنَا شُعْبَهُ، حَدَّثَنَا شُعْبَهُ، حَدَّثَنَا شُعْبَهُ، حَدَّثَنَا شُعْبَهُ، حَدَّثَنَا شُعْبَهُ، حَدَيْثِهِ، قَالَ: سَمِعْتُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ رَضِيَ اللَّهُ وَكَانَ شَاعِرًا، وَكَانَ لا يُتَّهَمُ فِي حَدِيثِهِ، قَالَ: سَمِعْتُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عَمْرو بْنِ الْعَاصِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: إِنَّكَ إِذَا فَعَلْتَ ذَلِكَ عَنْهُ، قَالَ: إِنَّكَ إِذَا فَعَلْتَ ذَلِكَ عَنْهُ، قَالَ: إِنَّكَ إِذَا فَعَلْتَ ذَلِكَ هَجَمَتْ لَهُ الْعَيْنُ، وَنَفِهَتْ لَهُ النَّفْسُ، لا صَامَ مَنْ صَامَ الدَّهْرِ صَوْمُ ثَلاثَةِ أَيَّامٍ صَوْمُ الدَّهْرِ كُلِّهِ، قُلْتُ فَلْتُهِ أَيْامٍ صَوْمُ الدَّهْرِ كُلِّهِ، قَالَ: فَصُمْ صَوْمَ دَاوُدَ عَلَيْهِ السَّلام، كَانَ يَصُومُ يَوْمًا ويُفْطِرُ يَوْمًا، وَلا يَفِرُ إِذَا لاقَى "

[١٩٨٠] حَدَّثَنَا إِسْحَاقُ بْنُ شَاهِينَ الْوَاسِطِيُّ، حَدَّثَنَا خَالِدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ، عَنْ خَالدٍ الْحَذَّاءِ، عَنْ أَبِي قِلابَةَ، قَالَ: أَخْبَرَنِي أَبُو الْمَلِيحِ، قَالَ: دَخَلْتُ مَعَ أَبِيكَ عَلَى عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرُو، فَحَدَّثَنَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى عَبْدِ اللَّهِ مِنْ أَدُم حَشُوهُمَا لِيفٌ، فَجَلَسَ عَلَى رَسُولَ اللَّهِ عَلَى ذَكِرَ لَهُ صَوْمِي، فَدَخَلَ عَلَيَّ، فَأَلْقَيْتُ لَهُ وسَادَةً مِنْ أَدَم حَشُوهُمَا لِيفٌ، فَجَلَسَ عَلَى الأَرْض، وَصَارَتِ الْوسَادَةُ بَيْنِي وَبَيْنَهُ، فَقَالَ: أَمَا يَكْفِيكَ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ ثَلاثَةُ أَيَّامٍ؟ قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: يَعْمَا، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: يَعْمَا، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: يَعْمَا، قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: إِحْدَى عَشْرَةَ، ثُمَّ قَالَ النَّبِيُ عِنْ اللَّهِ عَلْمَ مَوْقَ صَوْمَ فَوْقَ صَوْمِ دَاوُدَ عَلَيْهِ السَّلام، شَطْرَ الدَّهَر، صُمْ يَوْمًا وَأَفْطِرْ يَوْمًا "

#### \*\* ـ قال الحافظ رحمه الله : قال الزين بن المنير :

- أفرد في الباب الماضي ترجمة (صوم يوم وإفطار يوم) بالذكر للتنبيه على أفضليته ، وأفرد صيام داود عليه السلام بالذكر للإشارة إلى الاقتداء به في ذلك .

\* قلت : قوله في حديث الباب (لا صام من صام الدهر ) قد سبقها في الكلام قوله على:

" إنك لتصوم الدهر وتقوم الليل "وقوله " لا صام من صام الدهر "

وهذا فيه دليل على كراهته و لمن صام الدهر ، بل قال له كما في الروايات الأخر: (لا تفعل) وهذا نهى عن صوم الدهر ودليل على تحريم صيامه. ثم بين و العلة التي من أجلها نهى عن صيام الدهر فقال كما في هذه الرواية: (إنك إن فعلت ذلك) يعنى: صمت الدهر ، وقمت الليل بطوله (هجمت له العين) يعنى: غارت في وجهه وظهر عليها الضعف والإرهاق.

(نفهت له النفس) يعنى: كلت وملت وأعيت وهزلت وضعفت، ثم بين الله بن عمرو إن لم تستجب لما قلته لك للحفاظ على بدنك وعينك وصحتك وصمت الدهر من أجل كثرة الأجر ، فلا أجر لك ، وذلك لأن من صام الدهر (ما صام وما أفطر) وفي رواية باب ٥٧ قوله

( لا صام من صام الدهر ) مرتين ، ومعناه : أنه لم يحصل له أجر الصوم لمخالفته نهى النبي

\*\* إلى الكراهة مطلقا ذهب ابن العربي من المالكية فقال (لا صام من صام الدهر) إن كان معناه الدعاء. فيا ويح من أصابه دعاء النبي ، وإن كان معناه: الخبر: فيا ويح من أخبر عنه النبي أنه لم يصم، وإذا لم يصم شرعاً لم يكتب له الثواب لوجود صدق قوله لأنه نفى عنه الصوم، وقد نفى عنه الفضل، فكيف يطلب الفضل فيما نفاه النبي . ثم قال له النبي كي لا يشق على نفسه وعينه وجوارحه: (صوم ثلاثة أيام. صوم الدهر كله) فحين أبَى عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال له النبي فصم صوم داود عليه السلام وفى الروايات: (صم أفضل الصيام عند الله، صوم داود عليه السلام) مسلم/٩٥١٠. وقوله (وصم أحب الصيام إلى الله عز وجل، صوم داود) النساني/٤٤٣٠. وقوله (فصم يوماً وأفطر يوماً، وهو أعدل الصيام، وهو صيام داود عليه السلام) مسلم وقوله (لمن غب فيه لأن هذا الصيام هو: أفضل الصيام – أحب الصيام – أحدل الصيام.

وهذه الصفات الثلاث لصيام داود عليه السلام ، لا تتوفر في صوم الدهر ، ولذلك فقد نهى عنه النبي و نهيه للتحريم وليس للكراهة ، كما وضحت هذه المسألة في (باب ٥٠/صوم الدهر) \* قال الحافظ: قوله (ولا يفر إذا لاقى): لأن من أسباب الفرار ضعف الجسد ، ولا شك أن سرد الصوم ينهكه.

\*\* قلت: وعلى ذلك يحمل كلام الحافظ رحمه الله على اختلاف أحوال الناس في الصيام . بمعنى : طالب علم: إن صام فإنه يضعف البدن ويهزل ويرهق من جراء هذا الصيام ، ويضعف عن التحصيل ونشر العلم والخير بين الناس . فهذا الفطر في حقه أولى من الصوم . اكذلك : رجل إن قام من الليل وبالأخص من أوسطه ثم نام ولم يستيقظ لصلاة الفجر ، وقد اعتاد هذا الأمر ، يقوم الليل ثم ينام ولا يقوم لصلاة الفجر . فهذا يؤمر بأنه ينام بعد العشاء حتى إذا قرب الفجر بساعتين أو أقل قليلاً قام فصلى ما شاء الله أن يصلى حتى يؤذن للفجر ، فيذهب لصلاة الفجر ... وهكذا، فمن لا يتضرر بصيام أو قيام في نفسه ولا في أهله ولا في ضيفه ، ولا يضيع حقاً لله عزوجل فله أن يصوم صيام داود عليه السلام ، أما إن ضيع هذه الحقوق أو أحداهما ، فيندب له صوم ثلاثة أيام من الشهر ، وهي تعدل في الأجر صيام الدهر . الدعوق أو أحداهما ، فيندب له صوم ثلاثة أيام من الشهر ، وهي تعدل في الأجر صيام الدهر . أربع عشر — خمس عشر . ولذلك : عقب الإمام البخاري رحمه الله صيام داود عليه السلام بعده (باب صيام البيض — ثلاث عشر وأربع عشر وخمس عشر .

# ٠٦- بَاب: صِيامِ أَيَّامِ الْبِيضِ

## تُلاثَ عَشْرَةَ وَأَرْبَعَ عَشْرَةَ وَخَمْسَ عَشْرَةَ

[ ١٩٨١] حَدَّثَنَا أَبُو مَعْمَرٍ، حَدَّثَنَا عَبْدُ الْوَارِثِ، حَدَّثَنَا أَبُو النَّيَّاحِ، قَالَ: حَدَّثَنِي أَبُو عُثْمَانَ، عَنْ أَبُو النَّيَّاحِ، قَالَ: حَدَّثَنِي أَبُو عُثْمَانَ، عَنْ أَبُو عُثْمَانَ، عَنْ أَبُو النَّيَّاحِ، قَالَ: " أَوْصَانِي خَلِيلِي ﷺ بِثِلاثٍ: صِيَامٍ ثَلاثَةٍ أَيَّامٍ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ، وَرَكْعَتَي الضَّحَى، وَأَنْ أُوتِرَ قَبْلَ أَنْ أَنَامَ "

#### \*\*- قال الحافظ رحمه الله:

قيل المراد بالبيض: الليالي، وهي التي يكون فيها القمر من أول الليل إلى آخره يعنى:موجوداً في كبد السماء.

#### \*\_ قلت :

- حديث الباب أورد فيه قوله (صيام ثلاثة أيام من كل شهر) وفي ترجمة الباب قيد هذه الأيام الثلاث بأنها أيام البيض وهي: ثلاث عشرة وأربع عشرة، وخمس عشرة.
- \* قال الحافظ: إن البخاري جرى على عادته في الإيماء إلى ما ورد في بعض طرق الحديث:
  - \*\* قلت: ومنها: عن جرير بن عبد الله البجلي رضي الله عنه عن النبي على قال
- " صيام ثلاثة أيام من كل شهر صيام الدهر ، وأيام البيض صبيحة ثلاث عشرة وأربع عشرة وخمس عشرة " حسن \_ النسائي \٢٤٢٠.
- # عن أبى ذر رضي الله عنه قال: أمرنا رسول الله عن أن نصوم من الشهر ثلاثة أيام البيض: ثلاث عشرة وأربع عشرة وخمس عشرة " حسن \_ النسائي \٢٢٢
- \* أما حديث عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله عنها يصوم من كل شهر ثلاثة أيام لا يبالى من أي الشهر صام " مسلم /١٦٠٠
- فكل من رآه فعل نوعاً ذكره ، وعائشة رضي الله عنها رأت جميع ذلك وغيره . فأطلقت . والذي يظهر والله أعلم أن الذي أمر به وحث عليه ووصى به أولى من غيره ، وأما فعله هو فلعله كان يعرض له ما يشغله عن مراعاة ذلك ، أو كان يفعل ذلك لبيان الجواز ، وكل ذلك في حقه أفضل .
  - وتترجح أيام البيض بكونها وسط الشهر ، ووسط الشيء أعدله واحسنه .

والله أعلم

## ٦١- بَاب: مَنْ زَارَ قَوْمًا فَلَمْ يُفْطِرْ عِنْدَهُمْ

[۱۹۸۲] حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بِنُ الْمُثَنَّى، قَالَ: حَدَّثَنِي خَالِدٌ هُو َ ابْنُ الْحَارِثِ، حَدَّثَنَا حُمَيْدٌ، عَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، " دَخَلَ النَّبِيُ ﷺ عَلَى أُمِّ سُلَيْمٍ فَأَنَتُهُ بِتَمْرٍ وَسَمْنٍ، قَالَ: أَعِيدُوا سَمْنَكُمْ فِي سِقَائِهِ، وَتَمْركُمْ فِي وِعَائِهِ، فَإِنِّي صَائِمٌ، ثُمَّ قَامَ إِلَى نَاحِيةٍ مِنَ الْبَيْتِ فَصَلَّى غَيْرَ الْمَكْثُوبَةِ، فَدَعَا لأَمِّ سُلَيْمٍ وَأَهْلِ بَيْتِهَا، فَقَالَت أُمُّ سُلَيْمٍ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ لِي خُويَصَّةً، قَالَ: مَا هِيَ؟ قَالَت ثُلُمٌ سُلَيْمٍ وَأَهْلِ بَيْتِهَا، فَقَالَت أُمُّ سُلَيْمٍ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ لِي خُويَصَّةً، قَالَ: مَا هِيَ؟ قَالَت دُخُونَ الْمَكْثُوبَةِ، فَدَعَا خَارِمُكُ أَنَسٌ، فَمَا تَرَكَ خَيْرَ آخِرَةٍ وَلا دُنْيَا إِلا دَعَا لِي بِهِ، قَالَ: اللَّهُمَّ ارْزُقُهُ مَالا، ووَلَدًا، وَبَارِكُ لَهُ فِيهِ، فَإِنِّي لَمِنْ أَكْثَرِ الأَنْصَارِ مَالاً، وَحَدَّثَتْنِي ابْنَتِي أُمَيْنَةُ أَنَّهُ دُفِنَ لِصِلْبِي مَقْدَمَ حَجَّاجِ وَبَارِكُ لَهُ فِيهِ، فَإِنِّي لَمِنْ أَكْثَرِ الأَنْصَارِ مَالاً، وَحَدَّثَتْنِي ابْنَتِي أُمَيْنَةُ أَنَّهُ دُفِنَ لِصِلْبِي مَقْدَمَ حَجَّاجِ الْبُصِرَةَ بِضَعٌ وَعِشْرُونَ وَمِائَةٌ ".

حَدَّثَنَا ابْنُ أَبِي مَرِيْمَ، أَخْبَرَنَا يَحْيَى بْنُ أَيُّوبَ، قَالَ: حَدَّثَنِي حُمَيْدٌ، سَمِعَ أَنَسًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنْ أَيُّوبَ قَالَ: عَدَّثَنِي حُمَيْدٌ، سَمِعَ أَنَسًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنْ النَّبِيِّ عَيْدِ

## \* \* قال الحافظ رحمه الله:

\*هذا الباب مقابل لترجمة (باب ١٥) بعنوان: (من أقسم على أخيه ليفطر في التطوع)

\*\* قلت: قد مر بنا أن من حق الزائر هو الإطعام معه ، لكن الإمام البخاري يرى في هذا الباب

أن الإطعام عند الأخ المسلم أو معه في بيتك ليس بحتم إلا من أجل المصلحة ، كما فعل سلمان

مع أبى الدرداء رضي الله عنهما ، والدليل على أنه ليس بحتم هو حديث هذا الباب ، فإن فيه

أن النبي على حين قدم له الطعام قال: " أعيدوه فإني صائم" ولم يطعم . لكن: هل يصلى بأهل

البيت ويدعو لهم أم لا؟ الصحيح: أن الصلاة خاصة به هي ، أما الدعاء فقد ثبت كما عند

مسلم رحمه الله برقم ١٤٣١ عن أبى هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله هي " إذا

دعي أحدكم فليجب ، فإن كان صائماً فليصل ، وإن كان مفطراً فليطعم " فقوله: ( فليصل ):

يعنى: فليدعو لهم ، وليس يصلى لهم الصلاة المعروفة .

\* أما دعاء النبي الله عنه سيأتي إن شاء الله تعالى في كتاب (الدعوات) \* قوله: قال ابن أبى مريم ...الخ السند، فيه إثبات تحديث أنس رضي الله عنه بهذا الحديث لحميد، وبتلك المتابعة سلم حميد من التدليس.

# ٦٢ - بَاب: الصَّوْم مِنْ آخِر الشَّهْر

[١٩٨٣] حَدَّثَنَا الصَلْتُ بْنُ مُحَمَّدٍ، حَدَّثَنَا مَهْدِيٌّ، عَنْ غَيْلانَ.ح وحَدَّثَنَا أَبُو النُّعْمَانِ، حَدَّثَنَا مَهْدِيٌّ بْنُ مَيْمُونِ، حَدَّثَنَا غَيْلانُ بْنُ جَرِيرٍ، عَنْ مُطَرِّفٍ، عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ سَأَلَهُ، أَوْ سَأَلَ رَجُلا وَعِمْرَانُ يَسْمَعُ، فَقَالَ: يَا أَبَا فُلانِ، " أَمَا صَمُتَ سَرَرَ هَذَا الشَّهْرِ؟ قَالَ: أَظُنُّهُ قَالَ يَعْنِي رَمَضَانَ، قَالَ الرَّجُلُ: لا يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: فَإِذَا أَفُطَرْتَ، فَصُمُ يَوْمَيْن، لَمْ يَقُل الصَّلْتُ أَظُنُهُ يَعْنِي رَمَضَانَ "

قَالَ أَبُو عَبْد اللَّهِ: وَقَالَ ثَابِتٌ: عَنْ مُطَرِّفٍ، عَنْ عِمْرَانَ، عَنِ النَّبِيِّ عِنْ سَرَرِ شَعْبَانَ

#### \*\* قلت :

\*أولاً: قوله (أظنه قال: يعنى: رمضان) الصحيح: كما قال الإمام البخاري بقوله: قال أبو عبد الله: وقال ثابت عن مطرف عن عمران عن النبي على: " من سرر شعبان " \*\* قال الحافظ رحمه الله: قوله (قال أظنه قال: يعنى رمضان) هذا الظن من أبى النعمان، لتصريح البخاري في أخره بأن ذلك لم يقع في رواية أبى الصلت، وكان ذلك وقع من أبى النعمان لما حدث به البخاري، وإلا فقد رواه الجوزقي من طريق أحمد بن يوسف السلمي عن أبى النعمان بدون ذلك وهو الصواب. الخ كلامه، ووقع في نسخة الصغاني من الزيادة هنا " قال أبو عبد الله: وشعبان أصلح.

\* ثانياً: قوله (الصوم من آخر الشهر) هل يقصد الإمام البخاري رحمه الله بهذا الباب الجواز أو النهي ؟

الصحيح: هو الجواز وليس النهى ، وذلك: لإيراده حديث الباب ، وكذلك: حديث عائشة رضي الله عنها في أحاديث (باب ٢٥) بقولها: " وما رأيته أكثر صياماً منه في شعبان" وقولها" لم يكن النبي على يصوم شهراً أكثر من شعبان ، وكان يصوم شعبان كله" فهذه الأحاديث مع حديث الباب تدل على جواز صيام آخر الشهر ، حتى وإن كان شهر شعبان ، وذلك لمن كان من عادته أن يصوم غالب الشهر ، يعنى: كما أوردت قبل هذا الباب أنه كان يصوم من أوله و أوسطه وآخره.

## \* - قال الحافظ رحمه الله:

= ( والسرر) بفتح السين المهملة ويجوز كسرها وضمها . وهي جمع : سره ، ويقال أيضا : سرار . بفتح أوله وكسره . وهو من : الإستسرار .

قال أبو عبيد والجمهور: المراد بالسرر هذا: آخر الشهر.

وسميت بذلك لاستسرار القمر فيها. وهي ليلة ثمان وعشرين وتسع وعشرين وثلاثين.

ونقل أبو داود عن الأوزاعي وسعيد بن عبد العزيز: أن سرره أوله.

وقيل: السرر: وسط الشهر، حكاه أبو داود أيضاً. ورجحه بعضهم، ووجهه: بأن السرر: جمع سرة، وسرة الشيء وسطه. ويؤيده: الندب إلى صيام البيض وهي وسط الشهر، وأنه لم يرد في صيام آخر الشهر ندب، بل فيه نهى خاص وهو آخر شعبان لمن صامه لأجل مضان.

\*- قال القرطبي: إن الحامل لمن حمل سرر الشهر على غير ظاهره وهو آخر الشهر. الفرار من المعارضة لنهيه عن تقدم رمضان بيوم أو يومين. وقال: الجمع بين الحديثين ممكن: وذلك: بحمل النهى على من ليست له عادة بذلك، وحمل الأمر على من له عادة حملاً للمخاطب بذلك على ملازمة عادة الخير حتى لا يقطع.

\*\* قال الخطابي : قال بعض أهل العلم : سؤاله عن ذلك سؤال زجر وإنكار ، لأنه قد نهى أن يستقبل الشهر بيوم أو يومين .

- وتعقب: بأنه لو أنكر ذلك لم يأمره بقضائه.

وأجاب الخطابي: باحتمال أن يكون الرجل أوجبها على نفسه ، فلذلك أمره بالوفاء وأن يقضى ذلك في شوال .

\*\* قال ابن المنير: يحتمل أن يكون الرجل كانت له عادة بصيام آخر الشهر، فلما سمع نهيه في أن يتقدم أحد رمضان بصوم يوم أو يومين ولم يبلغه الاستثناء، ترك صيام ما كان اعتاده من ذلك فأمره بقضائها لتستمر محافظته على ما وظف على نفسه من العبادة، لأن أحب العمل إلى الله تعالى ما دام عليه صاحبه.

\* قلت: هذا حال صيام المرء شعبان حتى يقرب رمضان بيوم أو يومين ، وإن كان له عادة بالصيام غالب العام بما فيها صوم شعبان حتى وإن صام آخر يوم منه كعادته ثم دخل رمضان كما جاء في الحديث.

- أما إن كان المقصود بالسرر هو نصف الشهر فله أن يصومه سواء كان شعبان أو غيره.

والله تعالى أعلم .

# ٦٣ - بَاب: صَوْمِ يَوْمِ الْجُمُعَةِ، فَإِذَا أَصْبَحَ صَائِمًا يَوْمَ الْجُمُعَةِ فَعَلَيْهِ أَنْ يُفْطِرَ

[١٩٨٤] حَدَّثَنَا أَبُو عَاصِمٍ، عَنِ ابْنِ جُرِيْجٍ، عَنْ عَبْدِ الْحَمِيدِ بْنِ جُبَيْرِ بْنِ شَيْبَةَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْحَمِيدِ بْنِ جُبَيْرِ بْنِ شَيْبَةَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْحَمْعَةِ، قَالَ: نَعَمْ "، عَبَّادٍ، قَالَ: سَأَلْتُ جَابِرًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ " نَهَى النَّبِيُ عَنْ صَوْمٍ يَوْمِ الْجُمُعَةِ، قَالَ: نَعَمْ "، زَادَ غَيْرُ أَبِي عَاصِمٍ يَعْنِي أَنْ يَنْفَرِدَ بِصَوْمٍ

[١٩٨٥] حَدَّثَنَا عُمَرُ بْنُ حَفْسِ بْنِ غِيَاثٍ، حَدَّثَنَا أَبِي، حَدَّثَنَا الأَعْمَشُ، حَدَّثَنَا أَبُو صَالِحٍ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ عَلَيْ يَقُولُ: " لا يَصُومَنَ أَحَدُكُمْ يَوْمَ الْجُمُعَةِ، إِلا يَعِهْرَ يَرْزَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ عَلَيْ يَقُولُ: " لا يَصُومَنَ أَحَدُكُمْ يَوْمَ الْجُمُعَةِ، إِلا يَوْمًا قَبْلَهُ أَوْ بَعْدَهُ " [١٩٨٦] حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ، حَدَّثَنَا يَحْيَى، عَنْ شُعْبَةَ. ح وحَدَّثَنِي مُحَمَّدٌ، حَدَّثَنَا غُنْدرٌ، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عَنْ قَتَادَةَ، عَنْ أَبِي أَيُوبَ، عَنْ جُويْرِيَةَ بِنْتِ الْحَارِثِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، " غُنْدرٌ، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عَنْ قَتَادَةَ، عَنْ أَبِي أَيُوبَ، عَنْ جُويْرِيَةَ بِنْتِ الْحَارِثِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، " غُنْدرٌ، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عَنْ قَتَادَةَ، عَنْ أَبِي أَيُوبَ، عَنْ جُويْرِيَةَ بِنْتِ الْحَارِثِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، " أَنَّ النَّبِيَ عَيْدِ دَخَلَ عَلَيْهَا يَوْمَ الْجُمُعَةِ وَهِيَ صَائِمَةً، فَقَالَ: أَصُمُمْتِ أَمْسٍ؟ قَالَتْ: لا، قَالَ: تُريدينَ أَنْ النَّبِيَ عَدَا؟ قَالَتْ: لا، قَالَ: فَأَقْطِرِي "

وَقَالَ حَمَّادُ بْنُ الْجَعْدِ: سَمِعَ قَتَادَةَ، حَدَّثَنِي أَبُو أَيُّوبَ، أَنَّ جُويْرِيةَ حَدَّثَتُهُ، فَأَمَرَهَا فَأَفْطَرَتْ \* \*قال الحافظ رحمه الله:

- واستدل بأحاديث الباب على منع إفراد يوم الجمعة بالصيام ، ونقله أبو الطيب عن أحمد وابن المنذر وبعض الشافعية ، وكأنه أخذه من قول ابن المنذر: ثبت النهى عن صوم يوم الجمعة كما ثبت عن صوم يوم العيد ، وزاد يوم الجمعة: الأمر بفطر من أراد إفراده بالصوم. فهذا يشعر بأنه يرى تحريمه.

\* وقال أبو جعفر الطبري: يفرق بين العيد والجمعة بأن الإجماع منعقد على تحريم صوم يوم العيد ولو صام قبله أو بعده، بخلاف يوم الجمعة، فالإجماع منعقد على جواز صومه لمن صام قبله أو بعده.

- ونقل ابن المنذر وابن حزم: منع صومه عن: على بن أبى طالب، وأبى هريرة، وسلمان، وأبى ذر - قال ابن حزم: لا نعلم لهم مخالفاً من الصحابة.

- وذهب الجمهور: إلى أن النهى فيه للتنزيه.
  - وعن مالك وأبى حنيفة: لا يكره.
- \* قال مالك : لم اسمع أحداً ممن يقتدي به ينهى عنه . قال الداوودي : ولعل مالك لم يبلغه النهى .
- \* قال عياض : إن كلام مالك يؤخذ منه النهى عن إفراده لأنه كره أن يخص يوم من الأيام بالعبادة ، فيكون له في المسألة روايتان .
- واستدل الحنفية: بحديث أبى مسعود رضي الله عنه قال: كان رسول الله على يصوم من كل شهر ثلاثة أيام، وقلما كان يفطر يوم الجمعة "حسن أبو داود ١٥٥٠، الترمذي ٢٤٧ ليس فيه حجة لأنه يحتمل أن يريد: كان لا يتعمد فطره إذا وقع في الأيام التي كان يصومها، ولا يضاد ذلك كراهة إفراده بالصوم جمعاً بين الحديثين.
  - \*\* والمشهور عن الشافعية وجهان:
- أحدهما: ونقله المزني عن الشافعي: أنه لا يكره إلا لمن أضعفه صومه عن العبادة التي تقع فيه من الصلاة والدعاء والذكر.
- الثاني: وهو الذي صححه المتأخرون: كقول الجمهور أن النهي للتنزيه، وليس التحريم. \*\* واختلف في سبب النهي عن إفراده على أقوال:
  - أحدها: لكونه يوم عيد. والعيد لا يصام. واستشكل ذلك مع الإذن بصيامه مع غيره؟
    - = فأجاب ابن القيم رحمه الله وغيره. قالوا:
- بأن شبهه بالعيد لا يستلزم استواءه معه من كل جهة ، ومن صام معه غيره انتفت عنه صورة التحري بالصوم .
  - ثانيها: لئلا يضعف عن العبادة. وهذا اختاره النووي.
    - وتعقب: ببقاء المعنى المذكور مع صوم غيره معه.
  - ثالثها: خوف المبالغة في تعظيمه فيفتتن به كما افتتن اليهود بالسبت.
- وهو منتقض بثبوت تعظيمه بغير الصيام، وأيضاً فاليهود لا يعظمون السبت بالصيام، فلو كان الملحوظ ترك موافقتهم لتحتم صومه لأنهم لا يصومونه.
  - وقد روى أبو داود والنسائي وصححه ابن حبان من حديث أم سلمة رضي الله عنها أن النبي عنها أن النبي عنها أن النبي عنها أن يصوم من الأيام السبت والأحد. وكان يقول: إنهما يوما عيد للمشركين فأحب أن أخالفهم " ضعيف \_ رواه أحمد ، وابن خزيمة ، وابن حبان ، والحاكم ، وغيرهم \_ السلسلة الضعيفة \ ٩٩ . ١ .

- رابعها: خوف اعتقاد وجوبه وهو منتقض بصوم الاثنين والخميس.
- خامسها: خشية أن يفرض عليهم ، كما خشى على من قيامهم الليل ذلك .
- وهو منتقض بإجازة صومه مع غيره ، وبأنه لو كان لجاز بعده ﷺ لارتفاع السبب.
- سادسها : مخالفة النصارى ، لأنه يجب عليهم صومه ، ونحن مأمورون بمخالفتهم . وهو قول ضعيف
  - \* ثم قال الحافظ رحمه الله:
- # وأقوى الأقوال وأولاها بالصواب. أولها (يعنى: انه يوم عيد، والعيد لا يصام) وورد فيه حديثان:
- أحدهما: رواه الحاكم وغيره من طريق عامر بن لدين عن أبى هريرة مرفوعاً " يوم الجمعة يوم عيد ، فلا تجعلوا يوم عيدكم يوم صيامكم " ضعيف أخرجه الطحاوي ، وابن خزيمة ، والحاكم وأحمد .
- الثاني: رواه ابن أبى شيبة بإسناد حسن عن على وقال: " من كان منكم متطوعاً من الشهر فليصم يوم الخميس ، ولا يصم يوم الجمعة فإنه يوم طعام وشراب وذكر " ضعيف . راجع كلا الحديثين في: إرواء الغليل تحت حديث /٩٥٩ .
  - \*قال الشيخ ناصر رحمه الله في الإرواء تحت الحديث المشار إليه آنفاً برقم ١٩٥٩:
    - ثم روى ابن أبى شيبة (٢-١٦٠) عن قيس بن سكن قال:
  - " مر ناس من أصحاب عبد الله على أبى ذر يوم جمعة وهم صيام . فقال : أقسمت عليكم لتفطرن فإنه يوم عيد " إسناده صحيح .
    - \*\* أما أحاديث الباب فقد قال الحافظ رحمه الله:
  - وهذه الأحاديث تقيد النهى المطلق في حديث جابر ، وتؤيد الزيادة التي تقدمت من تقييد الإطلاق بالإفراد ، ويؤخذ من الاستثناء جوازه لمن صام قبله أو بعده ، أو اتفق وقوعه في أيام له عادة بصومها ، كمن يصوم أيام البيض أو من له عادة بصوم يوم معين كيوم عرفة فوافق يوم الجمعة . واستدل بأحاديث الباب على منع إفراد يوم الجمعة بالصيام .
    - \*\* قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله تحت حديث جويرية رضي الله عنها:
  - إن يوم الجمعة لا يفرد بالصوم إلا في مسألتين : إن كان عادة وإذا صام يوماً قبله أو بعده وإن الإفراد يزول بصوم يوم قبله أو يوم بعده .

- إن الإنسان إذا رفع الخلل الحاصل بالعمل زال المحظور ، لأن جويرية رضي الله عنها كانت تريد أن تصوم يوم الجمعة فقط ، لكن يمكن أن ترفع هذا الاختصاص بصوم يوم السبت فيزول المحظور .

شرح بلوغ المرام - ج٣ ص١٢٠ .

\*\* قلت: هذا في صوم يوم الجمعة، وأنه لا يجوز صيامه مفرداً إلا أن يصوم يوماً قبله أو يوماً بعده - فصوم يوم قبله – لا خلاف ولا مشكلة فيه. أما صيام يوم بعده: ففيه خلاف كبير وإشكال بين أهل العلم، وذلك لأن النبي على عن صيام يوم السبت فقال على:

" لا تصوموا يوم السبت إلا فيما افترض عليكم ، فإن لم يجد أحدكم إلا لحاء عنب أو عود شجرة فليمضغها " صحيح – أبو داود \٢٤٢ ، الترمذي \٤٤٧ ، ابن ماجه \١٧٢٦ ، وصححه الألباني في الإرواء برقم \٩٦٠ .

فكيف يصام يوم السبت مفرداً أو مع يوم الجمعة ، وقد نهى النبي عن صيامه إلا في حال الفريضة فقط ؟

- \*- قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله في شرح بلوغ المرام:
- هذا الحديث اختلف الناس فيه ، منهم من صححه ومنهم من ضعفه وأعله بالاضطراب واختلاف أسانيده ، تارة عن الصماء بنت بسر ، وتارة عن أخيها عبد الله بن بسر رضي الله عنهما . والصواب : أنه ضعيف لاضطرابه وشذوذه .
- فهو مضطرب. وهو شاذ. مخالف للأحاديث الصحيحة. مخالف لقوله ﷺ فيما صح عنه:
- " لا يصومن يوم الجمعة إلا أن يصوم يوماً قبله أو يوماً بعده " واليوم بعده يوم السبت ، كذلك مخالف لحديث أم سلمة رضي الله عنها أن النبي على كان يصوم السبت والأحد ويقول : إنهما يوما عيد للمشركين ، وأنا أريد أن أخالفهم " ضعيف وقد تقدم تخريجه قريباً . ثم قال الشيخ رحمه الله : إذا تأملنا في هذا الحديث :
- إنه مضطرب في إسناده كما يعلم ذلك من كلام الحديث عليه . وممن تكلم عليه وأطال الشوكاني في نيل الأوطار ، وقد أنكره مالك وهو إمام حافظ من أئمة الحديث ، وقال أبو داود : إنه منسوخ . والنسخ يحتاج إلى دليل ، وفيه أيضاً علة رابعة وهي الشذوذ في متنه وفيه علة خامسة وهي : نكارة متنه من حيث القواعد الشرعية .
  - = أما الاضطراب في السند: فهذا يرجع فيه إلى ما قاله المحدثون.
  - \* قلت: أما اضطراب سنده: فقد ذكره الحافظ في ( التلخيص ٢٠٠٠ ) وقال:

قال النسائي: حديث مضطرب. واضطرابه أنه قد رواه عبد الله بن بسر مرة عن أخته الصماء ومرة قد رواه عن أمه \_ بدل أخته. ومرة قد رواة عن: أخته عن عائشة. فهذا هو الاضطراب الناشئ في هذا الحديث.

- \*\* قال الشيخ ناصر رحمه الله في الإرواء تحت هذا الحديث:
  - = أقول: الاضطراب عند أهل العلم على نوعين:
- أحدهما: الذي يأتي على وجوه مختلفة متساوية القوة لا يمكن بسبب التساوي ترجيح وجه على وجه .
- الآخر: فينظر للراجح من تلك الوجوه ثم يحكم عليه بما يستحق من نقد. وحديثنا من هذا النوع. ثم ذكر الشيخ رحمه الله جميع طرق هذا الحديث بما لا يدع مجالاً للشك بأنه حديث صحيح ثابت بثلاث طرق من طرق الحديث ثم قال رحمه الله:
- ومما سبق يتبين لمن تتبع تحقيقنا هذا ، إن للحديث عن عبد الله بن بسر ثلاثة طرق صحيحة ، لا يشك من وقف عليها على هذا التحرير الذي أوردناه أن الحديث ثابت صحيح عن رسول الله على ، فمن الإسراف في حقه ، والطعن بدون حق في رواته ما رووا بالإسناد الصحيح عن الزهري أنه سئل عنه فقال : ذاك حديث حمصي . وعلق عليه الطحاوي بقوله : فلم يعده الزهري حديثاً يقال به . وضعفه .
  - وأبعد منه عن الصواب ، وأغرق في الإسراف: ما نقلوه عن الإمام مالك أنه قال: هذا كذب. قال النووى: لا يقبل هذا منه ، وقد صححه الأئمة.
    - \*\* نأتى إلى دعوى النسخ يعنى: أن النهى عنه منسوخ ولكن لم يبين الناسخ.
- \* أما النسخ: فقد أخرج أبو داود رحمه الله هذا الحديث عن عبد الله بن بسر عن أخته الصماء أن النبي على قال " لا تصوموا يوم السبت إلا فيما افترض عليكم، وإن لم يجد أحدكم إلا لحاء عنبة أو عود شجرة فليمضغه " قال أبو داود: هذا الحديث منسوخ، قال أبو داود: عبد الله بن بسر: حمصي، وهذا الحديث منسوخ: نسخه حديث: جويرية.
- \*\* قلت: الشيخ ناصر: ولعل دليل النسخ عنده حديث كريب مولى ابن عباس: "أن ابن عباس وناساً من أصحاب رسول الله عنه بعثوني إلى أم سلمة رضي الله عنها أسألها: أي الأيام كان رسول الله عنها أكثر لصيامها ؟ قالت: يوم السبت والأحد، فرجعت إليهم فأخبرتهم، فكأنهم

أنكروا ذلك. فقاموا بأجمعهم إليها فقالوا: إنا بعثنا إليك هذا في كذا، وذكر أنك قلت: كذا. فقالت: صدق، إن رسول الله على أكثر ما كان يصوم من الأيام: السبت والأحد وكان يقول: إنهما عيدان للمشركين، وأنا أريد أن أخالفهم " إسناده ضعيف، وقد تقدم تخريجه.

\* - قلت : فقول أبو داود رحمه الله إن الحديث منسوخ ، لا يثبت النسخ بهذا الدليل ولا بغيره ، ودعوى النسخ مردودة كذلك .

# ولذلك قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله :" وليس في الحديث دليل على إفراد يوم السبت بالصوم "

\* قال الشيخ ناصر رحمه الله في (تمام المنة في التعليق على فقه السنة ) ص٥٠٠ : ٧٠٠ وتأويل الحديث بالنهى عن صوم يوم السبت مفرداً يأباه قوله " إلا فيما افترض عليكم " فإنه كما قال ابن القيم في (تهذيب السنن) دليل على المنع من صومه في غير الفرض مفرداً أو مضافاً " لأن الاستثناء دليل التناول ، وهو يقتضى أن النهى عنه يتناول كل صور صومه إلا صورة الفرض ، ولو كان يتناول صورة الإفراد لقال :

لا تصوموا يوم السبت إلا أن تصوموا يوماً قبله أو يوماً بعده كما قال في الجمعة ، فلما خص الصورة المأذون فيها صومها بالفريضة علم تناول النهى لما قبلها.

\* قلت: الشيخ ناصر: وأيضا: لو كانت صورة الاقتران غير منهي عنها لكان استثناؤها في الحديث أولى من استثناء الفرض لأن شبهة شمول الحديث له أبعد من شموله لصورة الاقتران ، فإن استثنى الفرض وحده دل على عدم استثناء غيره. كما لا يخفى.

\*\* قلت: محمد النجار: ولشرح وتوضيح كلام شيخ الإسلام ابن القيم والشيخ ناصر رحمهما الله أقول:

إن مقصدهما هو:قوله ( لا تصوموا يوم السبت إلا فيما افترض عليكم ) فقوله ﷺ (إلا فيما افترض عليكم ) فيه: انهى عن صوم يوم السبت. وهذا نهى عام – ثم استثنى من هذا النهى: صوم الفريضة فقط. فإذا جاء استثناء بعد نهى دل على أن ما قبله عام.

وذلك: لأن القاعدة الأصولية تقول " إن الاستثناء معيار العموم" أو ميزان العموم ، بمعنى: إذا جاء شيء عام واستثنى منه شيء فاعلم أنه عام. فيما عدا المستثنى وإلا لم يكن للاستثناء فائدة. وهذا معنى قولهم: لأن الاستثناء دليل التناول ، وهو يقتضى أن النهى عنه يتناول كل صور صومه إلا صورة الفرض.

فالحديث بذلك مخالف للأحاديث المبيحة لصيام يوم السبت كحديث ابن عمرو الذي قبله ونحوه مما ذكره ابن القيم تحت هذا الحديث في بحث له قيم أفاض أقوال العلماء فيه ، وانتهى فيه إلى

حمل النهى على إفراد يوم السبت بالصوم جمعاً بينه وبين تلك الأحاديث وهو الذي ملت إليه في (الإرواء) والذي أراه – والله أعلم: أن هذا الجمع جيد لولا أمران اثنان وهما:

- الأول: مخالفته الصريحة للحديث على ما سبق نقله عن ابن القيم.

- الآخر: أن هناك مجالاً أخر للتوفيق والجمع بينه وبين تلك الأحاديث إذا ما أردنا أن نلتزم القواعد العلمية المنصوص عليها في كتب الأصول. ومنها:

أولاً: إذا تعارض القول حاظر ومبيح. قدم الحاظر على المبيح.

ثانياً: إذا تعارض القول مع الفعل - قدم القول على الفعل.

ومن تأمل تلك الأحاديث المخالفة لهذا وجدها على نوعين :

الأول: من فعله عليه وصيامه.

الآخر: من قوله على كحديث ابن عمرو المتقدم.

ومن الظاهر البين أن كلاً منهما مبيح. وحينئذ: فالجمع بينهما وبين الحديث يقتضى تقديم الحديث على هذا النوع. لأنه حاظر، وهي مبيحة.

وكذلك: قوله على المجاهدية والمرابع المريدين أن تصومي غداً " وما في معناه مبيح ، فيقدم عليه الحديث أيضاً.

هذا ما بدا لي ، فإن أصبت فمن الله وله الحمد على فضله وتوفيقه ، وإن أخطأت فمن نفسي واستغفره من ذنبي

\*\* قلت: فبهذا تتبين المسألة ألا وهى:

- من صح الحديث لديه وثبت لديه صحته وثبوته ، فقد قال : بالحظر ، وقدمه في الحكم وهم : شيخ الإسلام ابن تيمية ، وابن القيم ، والإمام الشوكاني ، والشيخ ناصر رحمهم الله جميعاً .

- أما من لم يصح الحديث لديه ، فقال باضطرابه أو شذوذه أو نكارته أو نسخه ، ورد هذا الحديث ، وقال بالأحاديث الأخرى التي أباحت صيام يوم السبت فقال بالجواز . والله أعلم . \* فائدة : إذا أردت مزيد فقه في هذه المسألة فارجع إلى :

إرواء الغليل: حديث \ ٩٦٠، تمام المنة: ص\ ٥٠٥: ٨٠٤، تهذيب السنن، تلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير وغيرها من الكتب المعاصرة مثل: بلوغ المرام. للشيخ ابن عثيمين.

-----

# ٢٤ - بَاب: هَلْ يَخُصُّ شَيْئًا مِنَ الأَيَّام

[١٩٨٧] حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ، حَدَّثَنَا يَحْيَى، عَنْ سُفْيَانَ، عَنْ مَنْصُورِ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ عَلْقَمَةَ، قُلْتُ لِعَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: " هَلْ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَخْتَصُّ مِنَ الأَيَّامِ شَيْئًا؟ قَالَتْ: لا، كَانَ عَمَلُهُ لِعَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: " هَلْ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُطِيقُ لَا يَعْمَلُهُ لَيْكُمْ يُطِيقُ مَا كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُطِيقُ

## \*\*- قال الحافظ رحمه الله:

- \* قوله (هل كان يختص من الأيام شيئاً ؟ قالت: لا)
- استدل به بعضهم على كراهة تحرى صيام يوم من الأسبوع.
  - \*- قلت: ويؤيده حديث ابن عباس كما في باب \ ٥٣ بلفظ:
- " يصوم حتى يقول القائل: لا والله لا يفطر ، ويفطر حتى يقول القائل: لا والله لا يصوم "
  - أما صوم الاثنين والخميس ففيه:
  - " قالت عائشة رضي الله عنها : كان رسول الله عنها يكن والخميس"
    - صحيح \_ رواه: النسائي ١٣٦٤، الترمذي ٥٤٧، ابن ماجه ١٧٣٩.
- "وقال أبو هريرة رضي الله عنه: قال رسول الله ﷺ " تعرض الأعمال يوم الاثنين والخميس
  - ، فأحب أن يعرض عملي وأنا صائم " صحيح رواه الترمذي .
  - وحديث أبى قتادة عند مسلم أنه قال: " سئل رسول الله عن صوم يوم الاثنين ؟ فقال: فيه ولدت ، وفيه انزل على " مسلم \١٦٦٢ .
    - أما صيام يوم السبت ، فقد سبق القول فيه في الباب السابق .

-----

## ه ٦- بَاب: صَوْم يَوْم عَرَفَةَ

[١٩٨٨] حَدَّتَنَا مُسَدَّدٌ، حَدَّتَنَا يَحْيَى، عَنْ مَالِكِ، قَالَ: حَدَّتَنِي سَالِمٌ، قَالَ: حَدَّتَنِي عُمَيْرٌ مَوْلَى أُمِّ الْفَضْلِ، أَنَّ أُمَّ الْفَضْلِ حَدَّتَنَهُ. ح و حَدَّتَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يُوسُفَ، أَخْبرَنَا مَالِكٌ، عَنْ أُمِّ الْفَضْلِ بِنْتِ النَّضْرِ مَوْلَى عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الْعَبَّاسِ، عَنْ أُمِّ الْفَضْلِ بِنْتِ الْحَارِثِ، " مَوْلَى عُمَيْرٍ مَوْلَى عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الْعَبَّاسِ، عَنْ أُمِّ الْفَضْلِ بِنْتِ الْحَارِثِ، " أَنَّ نَاسًا تَمَارَوْ الْ عِنْدَهَا يَوْمَ عَرَفَةَ فِي صَوْمِ النَّبِيِّ فَقَالَ بَعْضَهُمْ: هُو صَائِمٌ، وقَالَ بَعْضَهُمْ: لَيْسَ بصَائِم، فَأَرْسَلَت ْ إِيهِ بِقَدَح لَبَنِ وَهُو وَاقِفٌ عَلَى بَعِيرِهِ فَشَرِبَهُ "

[١٩٨٩] حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ سُلَيْمَانَ، حَدَّثَنَا ابْنُ وَهْبٍ أَوْ قُرِئَ عَلَيْهِ، قَالَ: أَخْبَرَنِي عَمْرُو، عَنْ بُكَيْرٍ، عَنْ كُريْبٍ، عَنْ مَيْمُونَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، " أَنَّ النَّاسَ شَكُّوا فِي صِيَامِ النَّبِيِّ عَيْ يَوْمَ عَرْفَةَ، فَأَرْسَلَتْ إلَيْهِ بحِلاب وَهُوَ وَاقِفٌ فِي الْمَوْقِفِ، فَشَرِبَ مِنْهُ وَالنَّاسُ يَنْظُرُونَ "

## \*\*- قال الحافظ رحمه الله:

- قوله (صوم يوم عرفه) ما حكمه ؟ وكأنه لم يثبت الأحاديث الواردة في الترغيب في صومه على شرطه ، وأصحها حديث أبى قتادة عند مسلم وغيره أنه " يكفر سنة ماضية وسنة آتية " .
- والجمع بينه وبين حديثي الباب: أن يحمل على غير الحاج، أو على من لم يضعفه الصيام عن الذكر والدعاء المطلوب للحاج.
  - \*\* قلت : قد أورد الحافظ رحمه الله العلة التي من أجلها أفطر رسول الله ﷺ يوم عرفة . فقال
    - جاء عن يحيى بن سعيد الأنصاري قال: يجب فطر يوم عرفة للحاج.
      - وعن أبن الزبير وأسامة بن زيد وعائشة: أنهم كانوا يصومونه.

- \* قلت : لأن حديث" نهى عن صوم يوم عرفة بعرفة " ضعيف \_ رواه أبو داود \ ٢٤٤٠
  - وعن قتادة: لا بأس بصومه إذ لم يضعف عن الدعاء.
    - قال الجمهور: يستحب فطره.
  - قال عطاء: من أفطره ليتقوى به على الذكر كان له مثل أجر الصائم.
- وقال الطبري: إنما أفطر رسول الله ﷺ بعرفة ليدل على الاختيار للحاج بمكة لكي لا يضعف عن الدعاء والذكر المطلوب يوم عرفة.

# ٦٦- بَاب: صَوْمٍ يَوْمٍ الْفَطْرِ

[ ١٩٩٠] حَدَّتَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يُوسُفَ، أَخْبَرَنَا مَالِكٌ، عَنِ ابْنِ شِهَابٍ، عَنْ أَبِي عُبَيْدٍ مَولْلَى ابْنِ أَرْهُرَ، قَالَ: "شَهِدْتُ الْعِيدَ مَعَ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، فَقَالَ: هَذَانِ يَوْمَانِ نَهْى رَسُولُ اللَّهِ عَنْ صيبَامِهِمَا: يَوْمُ فِطْرِكُمْ مِنْ صيبَامِكُمْ، وَالْيَوْمُ الآخَرُ تَأْكُلُونَ فِيهِ مِنْ نُسُكِكُمْ "

قَالَ أَبُو عَبْد اللَّهِ: قَالَ ابْنُ عُيَيْنَةَ: مَنْ قَالَ مَوْلَى ابْنِ أَزْهَرَ فَقَدْ أَصَابَ، وَمَنْ قَالَ مَوْلَى عَرْفَى عَبْد اللَّهِ: قَالَ ابْنُ عُيَيْنَةَ: مَنْ قَالَ مَوْلَى عَرْفِ، فَقَدْ أَصَابَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ، فَقَدْ أَصَابَ

[ ١٩٩١] حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ، حَدَّثَنَا وُهَيْبٌ، حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ يَحْيَى، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ صَوْمٍ يَوْمٍ الْفِطْرِ وَالنَّحْرِ، وَعَنِ أَبِي سَعِيدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " نَهَى النَّبِيُ ﷺ عَنْ صَوْمٍ يَوْمٍ الْفِطْرِ وَالنَّحْرِ، وَعَنِ الصَّمَّاءِ، وَأَنْ يَحْتَبِيَ الرَّجُلُ فِي ثَوْبِ وَاحِدٍ .

[١٩٩٢] وَعَنْ صَلَاةٍ بَعْدَ الصُّبْحِ وَالْعَصْرِ "

## \*\* قال الحافظ رحمه الله:

\*وفائدة وصف اليومين (يعنى: يوم الفطر ويوم الأضحى) هو:

الإشارة إلى العلة في وجوب فطرهما ، وهو الفصل من الصوم وإظهار تمامه وحده بفطر ما بعده - والآخر: لأجل النسك المتقرب بذبحه ليؤكل منه ، ولو شرع صومه لم يكن لمشروعية الذبح فيه معنى ، فعبر عن التحريم بالأكل من النسك لأنه يستلزم النحر ويزيد فائدة التنبيه على التعليل.

- وفى الحديث: تحريم صوم يومي العيد سواء النذر والكفارة والتطوع والقضاء والتمتع ، وهو بالإجماع .
  - \* واختلفوا: فمن نذر صوم يوم فوافق يوم العيد \_ هل ينعقد نذره أم لا؟ بمعنى: لو نذر صوم يوم قدوم زيد فقدم يوم العيد \_ هل ينعقد نذره أم لا؟
    - = فأكثر أهل العلم على أنه لا ينعقد .
    - وعن الحنفية: ينعقد ويلزمه القضاء. وفي رواية: يلزمه الإطعام.
      - وخالفهم الجمهور فقال: لا ينعقد.

- \*\* قلت: هذه المسألة تفصيلها كالأتى: ـ
- الأحناف قالوا: إن فطر يوم الفطر ويوم النحر على الندب وليس على الوجوب ، والنذر المنعقد في هذا اليوم واجب الوفاء به فيجوز ويجب صومه ولا حرج في ذلك .
- أما الجمهور فقالوا: إن فطر هذا اليوم على الوجوب ، وذلك لنهى النبي عن صومهما فيحرم صومه ويجب فطره ولذا قالوا: لا ينعقد صوم هذا اليوم حتى وان كان واجبا صومه . ودليلهم: أحاديث النهى عن صوم هذين اليومين ، كذلك حديث أبى سعيد الخدرى قال: قال رسول الله على: لا يصلح الصيام في يومين: يوم الأضحى ، ويوم الفطر من رمضان "مسلم /١١٣٨.

#### \*ومن ادلتهم كذلك:

أن النفل المطلق إذا نهى عن فعله لم ينعقد ، لأن المنهي مطلوب الترك سواء كان للتحريم أو للتنزيه ، والنفل مطلوب الفعل . فلا يجتمع الضدان .

\* قال الشيخ عبد الله البسام في شرح (عمدة الأحكام):

عيد الفطر وعيد النحر ، هما العيدان الإسلاميان اللذان جعلهما الشارع الحكيم الكريم يومي فرح وسرور ، وبهجة وحبور ، يأتي فيهما المسلمون أنواع المتع المباحة من الأكل والشراب واللباس والزينة وغيرها.

وقد حرم صومهما ، لأن الفطر هو تحليل الصيام ، ولأن الأضحى يوم الأكل من الضحايا والهدايا التي أمر الله تعالى بالأكل منهما ، فالخلق في هذين اليومين اضياف الله ، فليقبلوا ضيافته ، وليفطروا فيهما بالتناول من طيبات رزقه ، فليس من الأدب واللياقة ، الإعراض عن ضيافة الكريم .

- \* قوله (ونهى عن الصماء) هي كساء ليس له أكمام يلبس ثم يخالف بين طرفيه فيغطيهما جميعا اليد مع العاتق، فإن لبسه يضر بالصحة لعدم منافذ التهوية فيه، ولأنه عنوان الكسل والبطالة، وكذلك يشل الحركة والعمل المطلوبين من المسلم.
- \* قوله (وأن يحتبى الرجل في الثوب الواحد) هو أن يلبس الرجل الإزار تحت القميص (الجلابية) ثم يجلس محتبيا فيهما ، وذلك: أن يقعد الرجل على اليتيه وينصب ساقيه إلى قريب رأسه وصدره ثم يمسك بساقيه ويرمى بظهره للخلف ، فبهذا يمكن أن تنكشف عورته. ولهذا قد حرم عليه الاحتباء إلا أن يرتدى سروال تحت قميصه ، فإنه بذلك لو احتبى لا يظهر منه شيء.

\* قوله ( وعن صلاة بعد الصبح والعصر ) قد تقدم شرحه في كتاب (مواقيت الصلاة ) برقم ٨٦ م

# ٣٧ - بَاب: صَوْمٍ يَوْمِ النَّحْرِ

[ ١٩٩٣] حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ مُوسَى، أَخْبَرَنَا هِشَامٌ، عَنِ ابْنِ جُرَيْجٍ، قَالَ: أَخْبَرَنِي عَمْرُو بْنُ دِينَارٍ، عَنْ عَطَاءِ بْنِ مِينَا، قَالَ: سَمِعْتُهُ يُحَدِّثُ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " يُنْهَى عَنْ صِيَامَيْنِ وَبَيْعَتَيْنِ: الْفِطْرِ وَالنَّحْرِ، وَالْمُلامَسَةِ، وَالْمُنَابَذَةِ "

[ 1994] حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْمُثَنَّى، حَدَّثَنَا مُعَادٌ، أَخْبَرَنَا ابْنُ عَوْنٍ، عَنْ زِيَادِ بْنِ جُبَيْرٍ، قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، فَقَالَ رَجُلٌ: نَذَرَ أَنْ يَصُومَ يَوْمًا، قَالَ: أَظُنُّهُ عَانَّهُ اللَّهُ عَنْهُمَا، فَقَالَ رَجُلٌ: نَذَرَ أَنْ يَصُومَ يَوْمًا، قَالَ: أَظُنُّهُ وَافَقَ ذَلِكَ يَوْمَ عِيدٍ، فَقَالَ ابْنُ عُمَرَ: " أَمَرَ اللَّهُ بِوَفَاءِ النَّذْرِ، وَنَهَى النَّبِيُ عَنْ صَوْم هَذَا الْيُومْ "

[990] حَدَّثَنَا حَجَّاجُ بْنُ مِنْهَالٍ، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، حَدَّثَنَا عَبْدُ الْمَلِكِ بْنُ عُمَيْرٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا سَعِيدٍ الْخُدْرِيُّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، وكَانَ غَزَا مَعَ النَّبِيِّ عَشْرَةَ قَرَعَةَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا سَعِيدٍ الْخُدْرِيُّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، وكَانَ غَزَا مَعَ النَّبِيِّ عَشْرَةَ عَشْرَةَ غَزُوةَ، قَالَ: " لا تُسَافِرِ الْمَرْأَةُ مَسِيرَةَ يَوْمَيْنِ إلا غَزُوةَ، قَالَ: " لا تُسَافِرِ الْمَرْأَةُ مَسِيرَةَ يَوْمَيْنِ إلا وَمَعَهَا زَوْجُهَا، أَوْ ذُو مَحْرَمٍ، وَلا صَوْمَ فِي يَوْمَيْنِ الْفِطْرِ وَالاضْحَى، وَلا صَلاةَ بَعْدَ الصَبْحِحَتَى تَعْرُبُ، وَلا تُشَدُّ الرِّحَالُ إلا إلَى ثَلاثَةِ مَسَاجِدَ: حَتَّى تَعْرُبُ، وَلا تُشَدُّ الرِّحَالُ إلا إلَى ثَلاثَةِ مَسَاجِدَ: مَسْجِدِ الْعَصْرِ حَتَّى تَعْرُبُ، وَلا تُشَدُّ الرِّحَالُ إلا إلَى ثَلاثَةِ مَسَاجِدَ:

## \*\* قلت:

- مقصود الإمام البخاري رحمه الله من أحاديث الباب هو: إثبات النهى عن صوم يوم الفطر ويوم الأضحى، و استدلاله لذلك هو: أن النهى هنا: للتحريم. وليس للكراهة. فكل ما ذكره في هذه الأحاديث من النهى فالمقصود به التحريم وليس الكراهة، وهذا النهى والتحريم يشمل (صيام يومي الفطر والنحر) كما يشمل: نهى سفر المرأة بلا محرم، والصلاة

بعد الصبح حتى تطلع الشمس ، وبعد العصر حتى تغرب الشمس ، وتحريم شد الرحال لغير المساجد الثلاث .

- أما قول ابن عمر رضي الله عنهما: (أمر الله بوفاء النذر، ونهى النبي عن صوم هذا اليوم) قال الزين بن المنير: يحتمل أن يكون ابن عمر أراد أن كلا من الدليلين يعمل به، فيصوم يوما مكان يوم النذر ويترك الصوم يوم العيد.

- كذلك فيه: أن ابن عمر نبه على أن الوفاء بالنذر عام ، والمنع من صوم يوم العيد خاص ، فكأنه أفهمه أنه يقضى بالخاص على العام.

- ويحتمل أن يكون ابن عمر أشار إلى قاعدة أخرى وهي:

أن الأمر والنهى إذا التقيا في محل واحد. أيهما يقدم؟

والراجح: يقدم النهى. وكأنه قال: لا تصم.

\* قلت: وهذا القول هو الصحيح الموافق للأدلة. وذلك للأتى:

كما أسلفت آنفا: إن النهى عن صوم يوم الفطر ويوم النحر للتحريم.

إذن: فصيام هذا اليوم فيه مخالفة ومعصية لأمر الله عز وجل بصومه وعدم فطره.

ويؤيد ذلك: قوله على: لا نذر في معصية، وكفارته كفارة يمين " صحيح \_ رواه أبو داود \

٣٢٩٠ ـ الترمذي ١٥٢٤ ، النسائي ٣٨٣٤ ، ابن ماجه ١٥٢١ .

\* إذن : فقوله : إذا التقى الأمر والنهى في محل واحد : انه يقدم النهى .

وهذه المسألة فيها: أمر بوفاء النذر. النهى عن صيام هذا اليوم.

\*- إذن: فيقدم النهى وهو عدم صيام ذلك اليوم، وأما الوفاء بالنذر فيسقط ويكفر عنه بكفارة يمين.

\_\_\_\_\_

# ٦٨- بَاب: صِيام أَيَّام التَّشْريق

[ ١٩٩٦] وَقَالَ لِي مُحَمَّدُ بْنُ الْمُتَنَّى: حَدَّثَنَا يَحْيَى، عَنْ هِشَامٍ، قَالَ: أَخْبَرَنِي أَبِي، "كَانَتْ عَائِشَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا تَصُومُ أَيَّامَ التَّشْرِيقِ بمِنِي، وكَانَ أَبُوهَا يَصُومُهَ

[١٩٩٧-١٩٩٧] حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ، حَدَّثَنَا غُنْدَرٌ، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، سَمِعْتُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عِيسى بْنِ أَبِي لَيْلَى، عَنِ الزَّهْرِيِّ، عَنْ عُرْوَةَ، عَنْ عَائِشَةَ، وَعَنْ سَالِمٍ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالا: " لَمْ يُرخَّصْ فِي أَيَّامِ التَّشْرِيقِ أَنْ يُصَمَّنَ، إِلا لِمَنْ لَمْ يَجِدِ الْهَدْيَ

[ ٩٩٩] حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يُوسُفَ، أَخْبَرَنَا مَالِكٌ، عَنِ ابْنِ شِهَاب، عَنْ سَالِمٍ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ ابْنِ عُمْرَ، عَنِ ابْنِ عُمْرَ وَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " الصِّيَامُ لِمَنْ تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجِّ إِلَى يَوْمِ عَمْرَ، عَنِ ابْنِ عُمْرَ وَلَمْ يَصِمُ، صَامَ أَيَّامَ مِنَى "، وَعَنِ ابْنِ شِهَابٍ، عَنْ عُرُوةَ، عَنْ عَائِشَةَ، مِثْلَهُ، تَابَعَهُ إِبْرَاهِيمُ بْنُ سَعْدٍ، عَن ابْن شِهَاب

## \*\* قال الحافظ رحمه الله :-

قوله ( باب : صيام أيام التشريق ) أي : الأيام التي تلي يوم النحر .

وسميت بأيام التشريق: لأن لحوم الاضاحى تشرق فيها - اى: تنشر في الشمس.

وقيل: لأن الهدى لا ينحر حتى تشرق الشمس.

وقيل: لأن صلاة العيد تقع عند شروق الشمس.

\*- حكمها: هل تلتحق بيوم النحر في ترك الصيام، كما تلتحق به في النحر وغيره من أعمال الحج؟ هل يجوز صيامها مطلقا، أو للمتمتع خاصة إذا لم يجد الهدي، أو له ولمن هو في معناه؟ في كل ذلك اختلاف للعلماء.

\* الراجح عند الإمام البخاري رحمه الله: جوازها للمتمتع.

ولذلك: فقد ذكر في الباب حديثي عائشة وابن عمر رضي الله عنهما في جواز ذلك ولم يورد غيرهما.

- وقد روى ابن المنذر وغيره عن: الزبير بن العوام وأبى طلحة من الصحابة - الجواز مطلقا - وعن على بن أبى طالب وعبد الله بن عمرو بن العاص: المنع مطلقا - وهو المشهور عن الشافعي.

- وعن ابن عمر وعائشة وعبيد بن عمير في آخرين: منعه إلا للمتمتع الذي لم يجد الهدى وهو قول مالك والشافعي في القديم.
  - وعن الاوزاعي وغيره: يصومها أيضا: المحصر والقارن.
  - \*\* أما من منع صيامها مطلقا ، فحجتهم حديث مسلم \ 1 1 1 عن نبيشة الهذلي رضي الله عنه قال رسول الله عنه " أيام التشريق ، أيام أكل وشرب "
  - كذلك: من حديث كعب بن مالك عند مسلم أيضا \ ١١٤٢ وفيه: " انه لا يدخل الجنة إلا مؤمن ، وأيام منى أيام أكل وشرب "
- كذلك: عن عبد الله بن عمرو بن العاص أنه دخل على أبيه عمرو بن العاص فوجده يأكل. قال: فدعاني ، قال: فقلت له: إني صائم ، فقال عمرو: كل. فهذه الأيام التي كان رسول الله يأمرنا بإفطارها ، وينهانا عن صيامها "صحيح رواه مالك ٢٧٦، وعنه أبو داود ١٤١٨.
  - هذا فيمن منع الصيام في هذه الأيام مطلقا.
  - \*\* أما من قال بمنعه إلا للمتمتع الذي لم يجد الهدى وهم:
- عائشة وابن عمر وعبيد بن عمير في آخرين رضي الله عنهم ، وهو قول: مالك والشافعي في القديم فهو اقرب إلى الدليل ، ولذلك أورده الإمام البخاري رحمه الله واستدل به على هذه المسألة.

ففي الحديث الأول في الباب يقول هشام بن عروة:

إن عائشة رضي الله عنها كانت تصوم أيام منى ( يعنى : أيام التشريق ) وأباه عروة كان يصومها كذلك .

ثم اثبت الإمام البخاري رحمه الله إن هذا الصيام كان من أجل عدم وجود الهدى وعدم القدرة عليه \_ فهذا فيه إثبات الصوم في هذه الأيام من أجل هذا .

- أما الحديث الثاني في الباب قولهما: (لم يرخص في أيام التشريق أن يصمن إلا لمن لم يجد الهدى) فهل هذا القول هو حديث مرفوع سمعاه من النبي في أم تفقه واستنباطا خاصا بهما من قول الله سبحانه (وَأتِمُوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَة لِلَّهِ قَان الْحُصِر ثُمْ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي ولا من قول الله سبحانه (وَأتِمُوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَة لِلَّهِ قَان الْحَصِر ثُمْ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِن الْهَدْي ولا تَحْلِقُوا رُءُوسَكُمْ حَتَّى يَبْلُغَ الْهَدْي مَحِلَّهُ فَمَن كَانَ مِنكُم مَريضًا أوْ بِهِ أَدُى مِّن رَّاسِهِ فَفِدْية مِّن صَيَامٍ أوْ صَدَقةٍ أوْ نُسُكِ قَادُا أمنتُمْ قَمَن تَمتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إلى الْحَجِّ قَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي وَمَن لَمْ

يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلاثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ "تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَة "ذَلِكَ لِمَن لَمْ يَكُنْ أَهْلُهُ حَاضِرِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ) ١٩٦/ البقرة فأصل هذه المسألة هي هذه الآية ، ولذلك فقول عائشة وابن عمر رضي الله عنهم فيه احتمالين \* الأول: إن كانت الرخصة من الرسول على في حكم الحديث المرفوع .

\* ولذلك: قال الحافظ رحمه الله: وقد اختلف علماء الحديث في قول الصحابي (أمرنا بكذا ونهينا عن كذا) هل له حكم المرفوع؟ على أقوال:

- ثالثهما: إن أضافه إلى عهد النبي ﷺ فله حكم الرفع. وإلا فلا.

\* الثاني: إن كانت استنباطا وتفقها فهي أمر اجتهادي.

واختلف الترجيح فيما إذا لم يضفه ، ويلتحق به (رخص لنا في كذا وعزم علينا أن نفعل كذا) كل في الحكم سواء.

\* قال الطحاوى:

إن قول عائشة وابن عمر (لم يرخص) أخذاه من عموم قوله تعالى (فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام في الحج) لأن قوله (في الحج) يعم ما قبل يوم النحر وما بعده فيدخل أيام التشريق. فعلى هذا . فليس بمرفوع ، بل هو بطريق الاستنباط منهما عما فهماه من عموم الآية . وفي المقابل : قد ثبت نهيه عن صوم أيام التشريق . وهو عام في حق المتمتع وغيره . وعلى هذا فقد تعارض عموم الآية المشعر بالإذن ، وعموم الحديث المشعر بالنهى . وفي تخصيص عموم المتواتر بعموم الآحاد نظر ، لو كان الحديث مرفوعا . فكيف وفي كونه مرفوعا نظر ؟ وعلى هذا يترجح القول بالجواز . وعلى هذا جنح البخاري .

\*\* قال الشيخ ناصر رحمه الله في الإرواء تحت حديث عائشة وابن عمر ما نصه:

- قال الطحاوى تحت حديث ابن عمر ( رخص رسول الله الله المتمتع إذا لم يجد الهدى أن يصوم أيام التشريق ) حديث منكر . لا يثبته أهل العلم بالرواية ، لضعف يحيى بن سلام عندهم ، وابن أبى ليلى وفساد حفظهما ، مع انى لا أحب أن اطعن على احد من العلماء بشيء ، ولكن ذكرت ما يقول أهل الرواية في ذلك . وقال والدارقطنى : يحيى بن سلام ليس بالقوى . ثم رواه من طريق عبد الغفار بن القاسم عن الزهري : حدثنى عروة بن الزبير قال :

قالت عائشة وابن عمر" لم يرخص رسول الله على لأحد في صيام أيام التشريق إلا لمتمتع أو محصر" وضعفه بقوله: أخطا في إسناده عبد الغفار، وهو أبو مريم الكوفي. وهو ضعيف" ثم قال الشيخ ناصر: وجملة القول:

أنه لم تصح هذه الزيادة و معناها مرفوعا إلى النبي بصريح العبارة ، وإنما صح حديث ابن عمر وعائشة المذكور في الكتاب (وهو حديث البخاري) وهو ليس صريحا في الرفع ، وإنما هو ظاهر فيه كقول الصحابي (أمرنا بكذا ،أو نهينا عن كذا) فإنه في حكم المرفوع عند جمهور أهل العلم ،وهو الذي استقر عليه رأى علماء المصطلح.

\* وأما الطحاوى: فادعى في هذا الحديث انه موقوف عليهما ، وان الرخصة التي ذكراها إنما هي فهم منهما واجتهاد فقال: يجوز أن يكونا عينا بهذه الرخصة ما قال الله عز وجل في كتابه ( فصيام ثلاثة أيام في الحج ) فحسبا أيام التشريق من أيام الحج فقالا: رخص للحاج المتمتع والمحصر في صوم أيام التشريق لهذه الآية ) ولأن هذه الأيام عندهما من أيام الحج ، وخفي عليهما ما كان من توقيف رسول الله على أن هذه الأيام ليست بداخلة فيما أباح الله عز وجل صومه من ذلك "

قلت : الشيخ ناصر : وفي هذا الكلام نظر عندي من وجهين :

- الأول: قوله وخفي عليهما: فإنه ينافيه أن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما من جملة رواة التوقيف الذي أشار إليه لحديث أبى الشعثاء قال: " أتينا ابن عمر في اليوم الأوسط من أيام التشريق، قال: فأتى بطعام فدنا القوم، وتنحى ابن له، فقال له: أدن فاطعم. قال: فقال: إنى صائم، قال: فقال: أما علمت أن رسول الله على قال: إنها أيام طعم وذكر " صحيح أخرجه احمد ٢٩٩٣)
  - الثاني: يبعد جدا أن يخفى عليهما ذلك ، مع مناداة جماعة من الصحابة به في أيام منى كما تقدم في أحاديثهم.
- الثالث: هب أنه فهم فهما من الآية ، ففهم الصحابي مقدم على غيره لا سيما إذا لم يخالفه أحد فكيف وهما صحابيان.

وأما احتجاج الطحاوى لمذهبه بما أخرجه (٣١\١) من طريق حجاج عن عمرو بن شعيب عن سعيد بن المسيب أن رجلا أتى عمر بن الخطاب يوم النحر فقال: يا أمير المؤمنين: انى تمتعت ولم أهد، ولم أصم في العشر. فقال: سل في قومك. ثم قال: يا معيقيب: أعطه شاة "ضعيف \_ ولا يخفى ضعف الاحتجاج بمثل هذا على أهل العلم، لان حجاجا وهو: ابن أرطاة مدلس، وقد عنعنه، وسعيد بن المسيب عن عمر مرسل عند بعض المحدثين.

باختصار \_ إرواء الغليل \_ حديث \ ٩٦٤.

\*\* قلت: أما أحاديث الباب، فقد ورد فيها واضحا النهى عن صيام أيام التشريق ، بل والواجب فطرهم ، ولذلك أورد حديث عائشة وابن عمر ليدلل على ذلك .

فقوله: لم يرخص في أيام التشريق أن يصمن إلا لمن لم يجد الهدى ":

فقوله: لم يرخص ": سبق وقلت في (باب: الصوم في السفر) إن الرخصة معناها: السهولة والتيسير، فقوله: لم يرخص: يعنى: لم يسهل ولم ييسر لكل احد أن يصوم أيام التشريق إلا لمن لم يجد الهدى. ففيه دليل على أن الصوم في هذه الأيام الثلاثة أيام التشريق محرم، وذلك لأنه قوبل بالرخصة لمن يباح له، ولو كان مباحا لكان مرخصا فيه لكل احد، فبما أنه رخص بالصوم لمن لم يجد الهدى دل ذلك على أن الفطر في غيره واجب. والله اعلم.

\*\*\*\*\*\*

# ٩ ٦ - بَاب: صِيَام يَوْم عَاشُورَاءَ

[ • • • ٢] حَدَّثَنَا أَبُو عَاصِمٍ، عَنْ عُمَرَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَالِمٍ، عَنْ أَبِيهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُ عَنْ أَبِيهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُ عَنْ اللَّهُ عَنْهُ عَاشُورَاءَ إِنْ شَاءَ صَامَ "

[ ٢٠٠١] حَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ، أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ، عَنِ الزُّهْرِيِّ، قَالَ: أَخْبَرَنِي عُرُوَةُ بْنُ الزُّبَيْرِ، أَنَّ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ " أَمَرَ بِصِيَامٍ يَوْمٍ عَاشُورَاءَ، فَلَمَّا فُرِضَ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ " أَمَرَ بِصِيَامٍ يَوْمٍ عَاشُورَاءَ، فَلَمَّا فُرِضَ رَمَضَانُ كَانَ مَنْ شَاءَ صَامَ، وَمَنْ شَاءَ أَفْطَرَ

[٢٠٠٢] حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْلَمَةَ، عَنْ مَالِكِ، عَنْ هِشَامِ بْنِ عُرُورَةَ، عَنْ أَبِيهِ، أَنَّ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ: "كَانَ يَوْمُ عَاشُورَاءَ تَصُومُهُ قُرَيْشٌ فِي الْجَاهِلِيَّةِ، وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ: "كَانَ يَوْمُ عَاشُورَاءَ تَصُومُهُ قُرَيْشٌ فِي الْجَاهِلِيَّةِ، وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى يَوْمُ عَاشُورَاءَ، فَمَنْ يَصُومُهُ، فَلَمَّا قَدِمَ الْمَدينَةَ صَامَهُ، وَأَمَرَ بِصِيامِهِ، فَلَمَّا فُرضَ رَمَضَانُ تَرَكَ يَوْمَ عَاشُورَاءَ، فَمَنْ شَاءَ تَرَكَهُ "

[٢٠٠٣] حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْلَمَةَ، عَنْ مَالِكِ، عَنِ ابْنِ شِهَابٍ، عَنْ حُمَيْدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ، أَنَّهُ سَمِعَ مُعَاوِيَةَ بْنَ أَبِي سُفْيَانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، يَوْمَ عَاشُورَاءَ، عَامَ حَجَّ عَلَى الْمِنْبَرِ، يَقُولُ: يَا أَهْلَ

الْمَدِينَةِ، أَيْنَ عُلَمَاؤُكُمْ ؟ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: " هَذَا يَوْمُ عَاشُورَاءَ، وَلَمْ يَكْتُب ْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ صِيَامَهُ، وَأَنَا صَائمٌ، فَمَن شَاءَ فَلْيَصُمُ ، وَمَن شَاءَ فَلْيُفْطِر

[٤٠٠٢] حَدَّثَنَا أَبُو مَعْمَرِ ، حَدَّثَنَا عَبْدُ الْوَارِثِ ، حَدَّثَنَا أَبُوب ، حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، قَالَ: " قَدِمَ النَّبِيُ ﷺ الْمَدِينَةَ فَرَأَى الْيَهُودَ تَصُومُ يَوْمَ عَنْ أَبِيهِ ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، قَالَ: " قَدِمَ النَّبِيُ ﷺ الْمَدِينَةَ فَرَأَى الْيَهُودَ تَصُومُ يَوْمَ عَاشُورَاءَ ، فَقَالَ: مَا هَذَا ؟ قَالُوا: هَذَا يَوْمٌ صَالِحٌ ، هَذَا يَوْمٌ نَجَّى اللَّهُ بَنِي إِسْرَائِيلَ مِنْ عَدُولِهِمْ ، فَصَامَهُ وَأَمَرَ بصِيامِهِ فَصَامَهُ مُؤسَى ، قَالَ: فَأَنَا أَحَقُ بمُوسَى مِنْكُمْ ، فَصَامَهُ وَأَمْرَ بصِيامِهِ

[٥٠٠٧] حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ، حَدَّثَنَا أَبُو أُسَامَةَ، عَنْ أَبِي عُمَيْسٍ، عَنْ قَيْسِ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ طَارِق بْنِ شِهَابٍ، عَنْ أَبِي مُوسَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: "كَانَ يَوْمُ عَاشُورَاءَ تَعُدُّهُ الْيَهُودُ عِيدًا، قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: فَصُومُوهُ أَنْتُمْ

[٢٠٠٦] حَدَّثَنَا عُبَيْدُ اللَّهِ بْنُ مُوسَى، عَنِ ابْنِ عُيَيْنَةَ، عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي يَزِيدَ، عَنِ ابْنِ عَبَاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " مَا رَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَتَحَرَّى صِيَامَ يَوْمٍ فَضَلَّهُ عَلَى غَيْرِهِ، إِلا هَذَا الْيَوْمَ يَوْمٍ فَضَلَّهُ عَلَى غَيْرِهِ، إِلا هَذَا الْيَوْمَ يَوْمٍ عَاشُورَاءَ، وَهَذَا الشَّهْرَ يَعْنِي شَهْرَ رَمَضَانَ "

[٢٠٠٧] حَدَّثَنَا الْمَكِّيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، حَدَّثَنَا يَزِيدُ بْنُ أَبِي عُبَيْدٍ، عَنْ سَلَمَةَ بْنِ الأَكُوَعِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " أَمَرَ النَّبِيُّ عَنْ رَجُلا مِنْ أَسْلَمَ أَنْ أَذَنْ فِي النَّاسِ، أَنَّ مَنْ كَانَ أَكَلَ فَلْيَصُمْ بَقِيَّةَ يَوْمُ عَاشُورَاءَ "
يَوْمِهِ، وَمَنْ لَمْ يَكُنْ أَكَلَ فَلْيَصُمُ ، فَإِنَّ الْيَوْمَ يَوْمُ عَاشُورَاءَ "

## قلت: الأصل في صيام يوم عاشوراء هو:

- أنه كان واجبا صيامه على هذه الأمة كما أوردت ذلك في أول كتاب الصوم ،وذلك بأن النبي كان قد أمر بصيام ثلاثة أيام من الشهر وبصوم يوم عاشوراء ، فلما فرض رمضان قال الله فمن شاء صام ومن شاء أفطر "

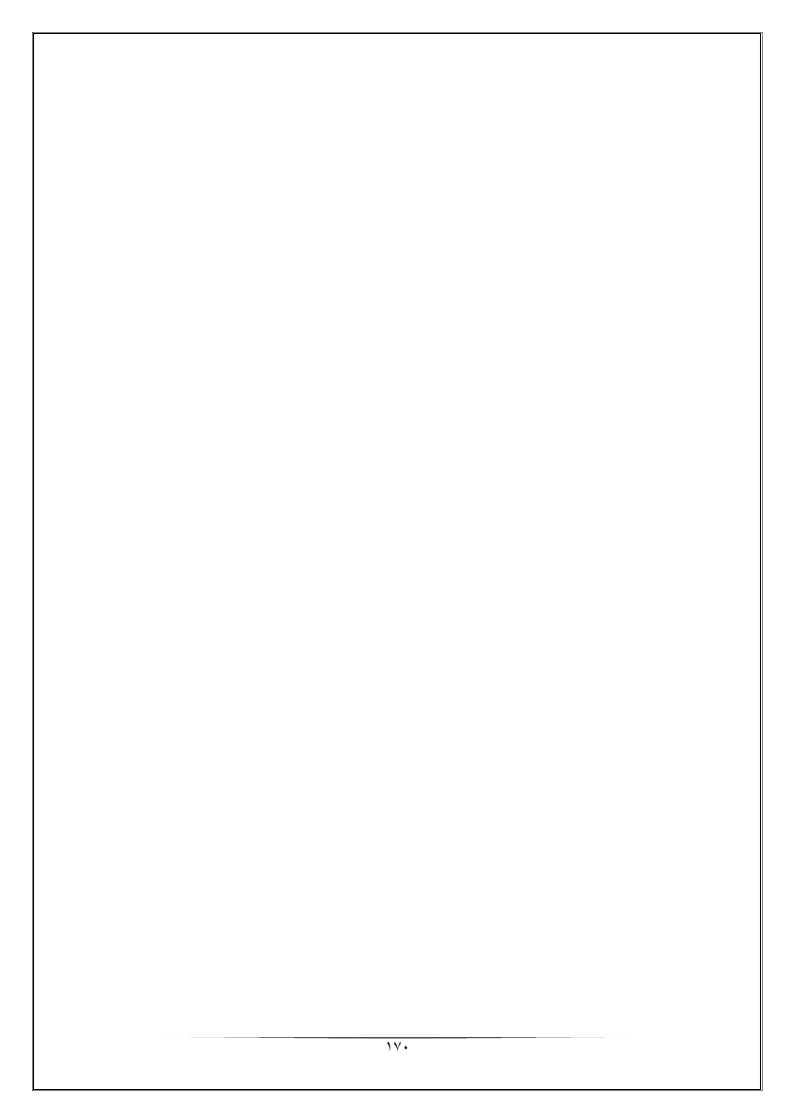
فدل ذلك على أن المتروك وجوبه ، وقد تأكد استحباب بقائه واستمرار الاهتمام به حتى في عام وفاته على عيث يقول: لئن شئت لأصومن التاسع والعاشر "

كذلك: للترغيب في صومه وانه يكفر سنة.

\* فائدة :حديث : صوموا يوم عاشوراء وخالفوا فيه اليهود ، صوموا قبله يوما وبعده يوما "ضعيف \_ رواه احمد في المسند ، والبيهقي عن ابن عباس .

انظر \_ ضعيف الجامع برقم \٣٥٠٦ \_ وحجاب المرأة المسلمة ص ٨٩ . والله أعلم

\*\*\*\*\*\*



# كِتَاب: صَلَاةِ التَّرَاوِيحِ ١ - بَاب: فَضَلْ مَنْ قَامَ رَمَضَانَ

[٢٠٠٨] حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ بُكَيْرٍ، حَدَّثَنَا اللَّيْثُ، عَنْ عُقَيْلِ، عَنِ ابْنِ شِهَاب، قَالَ: أَخْبَرَنِي أَبُو سَلَمَةَ، أَنَّ أَبًا هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ لِرَمَضَانَ: مَنْ قَامَهُ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا، غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبهِ "

[٢٠٠٩] حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يُوسُفَ، أَخْبَرَنَا مَالِكُ، عَنِ ابْنِ شِهَاب، عَنْ حُمَيْدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: " مَنْ قَامَ رَمَضَانَ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا، عُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبهِ "

قَالَ ابْنُ شِهَابٍ: فَتُوُفِّيَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَالأَمْرُ عَلَى ذَلِكَ، ثُمَّ كَانَ الأَمْرُ عَلَى ذَلِكَ فِي خِلافَةِ أَبِي بَكْر، وَصَدْرًا مِنْ خِلافَةِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا

[ ٢٠١٠] وَعَنِ ابْنِ شِهَاب، عَنْ عُرُوزَة بْنِ الزُبَيْر، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَبْدِ الْقَارِيِّ، أَنَّهُ قَالَ: " خَرَجْتُ مَعَ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ لَيْلَةً فِي رَمَضَانَ إِلَى الْمَسْجِدِ، فَإِذَا النَّاسُ أُوْزَاعٌ مُتَقَرِّقُونَ، يُصلِّي الرَّجُلُ انَفْسِهِ، وَيُصلِّي الرَّجُلُ فَيُصلِّي بِصلَاتِهِ الرَّهْطُ، فَقَالَ عُمَرُ: إِنِّي أَرَى مُتَقَرِّقُونَ، يُصلِّي الرَّجُلُ انفْسِهِ، وَيُصلِّي الرَّجُلُ فَيُصلِّي بِصلَاتِهِ الرَّهْطُ، فَقَالَ عُمَرُ: إِنِّي أَرَى لَوْ جَمَعْتُ هَوُلاءِ عَلَى قَارِي وَاحِدٍ لَكَانَ أَمْثَلَ، ثُمَّ عَزَمَ فَجَمَعَهُمْ عَلَى أَبِي بْنِ كَعْب، ثُمَّ خَرَجْتُ مَعَهُ الْبِدْعَةُ هَذِهِ، وَالنَّاسُ يُصلُّونَ عِضلاةِ قَارِئِهِمْ، قَالَ عُمَرُ: نِعْمَ الْبِدْعَةُ هَذِهِ، وَالَّتِي يَنَامُونَ عَنْهَا فَضَلُ مِنَ النَّتِي يَقُومُونَ يُرِيدُ آخِرَ اللَّيْل، وَكَانَ النَّاسُ يَقُومُونَ أُولَةُ "

[٢٠١١] حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ، قَالَ: حَدَّثَتِي مَالِكُ، عَنِ ابْنِ شِهَاب، عَنْ عُرُوَةَ بْنِ الزُّبَيْرِ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا زَوْجِ النَّبِيِّ ﷺ " أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ صلَّى وَذَلِكَ فِي رَمَضَانَ "

[٢٠١٧] حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ بُكَيْر، حَدَّثَنَا اللَّيْثُ، عَنْ عُقَيْل، عَنِ ابْنِ شِهَاب، أَخْبَرَنِي عُرُوةُ، أَنَّ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَخْبَرَتُهُ، " أَنّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ خَرَجَ لَيْلَةً مِنْ جَوْفِ اللَّيْلِ فَصلَّى فِي الْمَسْجِدِ وَصلَّى رِجَالٌ بِصلَاتِهِ، فَأَصْبُحَ النَّاسُ فَتَحَدَّثُوا، فَاجْتَمَعَ أَكْثَرُ مِنْهُمْ فَصلَّى فَصلَّوْا مَعَهُ، الْمَسْجِدِ مِنَ اللَّيْلَةِ الثَّالثَةِ، فَخَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ عَنِي فَصلَّى فَصلَّوْا مَعَهُ، فَأَصْبُحَ النَّاسُ فَتَحَدَّتُوا، فَكَثُر أَهْلُ الْمَسْجِدِ مِنَ اللَّيْلَةِ الثَّالثَةِ، فَخَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ عَنِي فَصلَّى فَصلَّى المَسْجِدِ مِنَ اللَّيْلَةِ الثَّالثَةِ، فَخَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْ فَصلَّى فَصلَّى فَصلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمْرَ الْمَسْجِدُ عَنْ أَهْلِهِ حَتَى خَرَجَ لِصَلَاةِ الصَّبْح، فَلَمَّا بِصِلَاتِهِ، فَلَمَّا كَانَتِ اللَّيْلَةُ الرَّابِعَةُ، عَجَزَ الْمَسْجِدُ عَنْ أَهْلِهِ حَتَى خَرَجَ لِصَلَاةِ الصَّبْح، فَلَمَّا فَصَلَى الْفَجْرَ، أَقْبَلَ عَلَى النَّاسِ فَتَشَهَّدَ، ثُمَّ قَالَ: أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّهُ لَمْ يَخْفَ عَلَيَ مَكَانُكُمْ، ولَكِنِي خَشِيتُ أَنْ النَّهُ مَنْ عَلَى النَّاسِ فَتَشْهَدَ، ثُمَّ قَالَ: أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّهُ لَمْ يَخْفَ عَلَيَ مَكَانُكُمْ، ولَكِنِي خَشْيِتُ أَنْ الْقُتْرَضَ عَلَيْكُمْ فَتَعْجِزُوا عَنْهَا، فَتُوفِي رَسُولُ اللَّه عِنْهُ وَالأَمْرُ عَلَى ذَلَكَ "

[٢٠١٣] حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ، قَالَ: حَدَّثَنِي مَالِكُ، عَنْ سَعِيدٍ الْمَقْبُرِيِّ، عَنْ أَبِي سَلَمَةَ بْنِ عَبْدِ الْرَحْمَنِ، أَنَّهُ سَأَلَ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: " كَيْفَ كَانَتْ صَلَاةُ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى وَمَضَانَ؟ فَقَالَتْ: مَا كَانَ يَزيدُ فِي رَمَضَانَ ولا فِي غَيْرِهِ عَلَى إِحْدَى عَشْرَةَ رَكْعَةً، يُصلِّي أَرْبَعًا، فَلا تَسَلْ

عَنْ حُسْنِهِنَّ وَطُولِهِنَّ، ثُمَّ يُصلِّي أَرْبَعًا، فَلا تَسَلْ عَنْ حُسْنِهِنَّ وَطُولِهِنَّ، ثُمَّ يُصلِّي ثَلاثًا، فَقُلْتُ: يَا حَائِشَةُ، إِنَّ عَيْنَيَّ تَنَامَانِ وَلا يَنَامُ قَلْبِي "

\*- قال الحافظ رحمه الله:

\* التراويح: جمع ترويحة، وهى المرة الواحدة من الراحة \_ كتسليمة من السلام. وسميت الصلاة في الجماعة في ليالي رمضان التراويح، لأنهم أول ما اجتمعوا عليها كانوا يستريحون بين كل تسليمتين.

\*\* قلت : قوله ( باب : فضل من قام رمضان ) :

- فيه دليل على إسقاط الوجوب عن قيام رمضان ، وذلك لأنه أثبت له الأفضلية ونفى عنه وجوب قيامه ، وأن فضل قيامه إيماناً واحتساباً يغفر له ما تقدم من ذنبه

والدليل على عدم وجوبه هو: أن الرسول في خجة الوداع بعدما نفر من عرفات ونزل مزدلفة صلى المغرب والعشاء في وقت العشاء ثم نام حتى أصبح.

فهذا فيه دليل كذلك على أن صلاته ﷺ بالليل لم تكن واجبة عليه .

\* كذلك: قوله ( فضل من قام رمضان ) هذه الترجمة بخلاف ترجمته لصلاة الجماعة ، ففي صلاة الجماعة أثبت الفضيلة ولله الفضيلة ، أما هنا فقد أثبت الفضيلة والفي عنها الوجوب ، ولذلك: أورد قول ابن شهاب حيث قال ( ثم توفى رسول الله والناس على ذلك ) يعنى : على ترك الجماعة في صلاة التراويح .

\* قوله (ثم كان الأمر على ذلك في خلافة أبي بكر وصدراً من خلافة عمر رضي الله عنهما) يعنى: ثم كان ترك الجماعة في صلاة التراويح قائم بعد النبي في خلافة أبي بكر ثم صدراً من خلافة عمر بن الخطاب رضي الله عنهما حتى جمعهم عمر على أبى بن كعب رضي الله عنه - وهذا فيه دلالة على أن صلاة التراويح ليست واجبة ، لأنها لو كانت واجبة لاجتمع لها الناس \* كذلك : قوله في في الحديث الخامس في الباب (فإنه لم يخف على مكانكم ، ولكنى خشيت أن تفرض عليكم فتعجزوا عنها) فهذا فيه دليل على عدم فرضيتها.

\*\*أما مسألة اجتماع الناس لها: فقد أورد أثر عمر بن الخطاب رضي الله عنه وعزمه على جمعهم على أبى بن كعب رضي الله عنه ثم قوله ( نعم البدعة هذه ) ثم أثبت في الحديثين بعده معنى قوله ( نعم البدعة هذه ) بأن النبي على صلى بالناس ثلاث ليال ثم لم يخرج لهم بعد ذلك مخافة أن تفرض عليهم فيعجزوا عنها .

\*- قال الشيخ ناصر رحمه الله: قول عمر (نعمت البدعة هذه):

- لم يقصد به البدعة بمعناها الشرعي الذي هو إحداث شيء في الدين على غير مثال سابق ، لما علمت أنه رضي الله عنه لم يحدث شيئاً بل أحيا أكثر من سنة نبوية كريمة ، وإنما قصد البدعة بمعنى من معانيها اللغوية ، وهو الأمر الحديث الجديد الذي لم يكن معروفاً قبيل إيجاده ، ومما لا شك فيه أن صلاة التراويح جماعة وراء إمام واحد لم يكن معهوداً ولا معمولاً به زمن خلافة أبى بكر وشطراً من خلافة عمر ، فهي بهذا الاعتبار حادثة ، ولكن بالنظر إلى أنها موافقة لما فعله على سنة وليست بدعة ، وما وصفها بالحسن إلا لذلك .

\*\* قال ابن عبد البر رحمه الله: لم يسن عمر من ذلك إلا ما سنه رسول الله ويحبه ورضاه ولم يمنع من المواظبة عليه إلا خشية أن تفرض على أمته ، وكان بالمؤمنين رحيما في الله علم عمر ذلك من رسول الله وعلم أن الفرائض لا يزاد فيها ولا ينقص منها بعد موته أقامها للناس وأحياها وأمر بها ، وذلك سنة أربعة عشرة من الهجرة وذلك شيء ذخره الله فضله به رضى الله عنه .

باختصار \_ صلاة التراويح \_ ص ٥٠، ٥٠

\*- أما الحديث الأخير في الباب ففيه قول أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها:

(ما كان يزيد في رمضان ولا في غيره على إحدى عشرة ركعة ) .

فالسؤال: هل تجوز الزيادة على إحدى عشرة ركعة أم لا؟

- = قال الحافظ رحمه الله:
- في الموطأ: عن محمد بن يوسف عن السائب بن يزيد: (إنها إحدى عشرة)
- ورواه سعيد بن منصور من وجه آخر وزاد فيه "وكانوا يقرؤن بالمائتين ويقومون على العصي من طول القيام "
- ورواه محمد بن نصر المروزي من طريق محمد بن إسحاق عن محمد بن يوسف عن السائب بن يزيد فقال : ( ثلاث عشرة ).
- ورواه عبد الرزاق من وجه آخر عن محمد بن يوسف عن السائب فقال: (إحدى وعشرين).
- وروى مالك من طريق يزيد بن خصيفة عن السائب بن يزيد : (عشرين ركعة) هذا غير الوتر
  - قال الشيخ ناصر \_ عزو الحافظ هذه الرواية لمالك: وهم. فلم يرويها عنده
    - قلت: بل هي عند البيهقي في السنن ) كما قال الشيخ ناصر.
    - وعن يزيد بن رومان قال: كان الناس يقومون في زمن عمر ( بثلاث وعشرين )
      - وروى محمد بن نصر من طريق عطاء قال: أدركتهم في رمضان يصلون (عشرين ركعة) - وثلاث ركعات الوتر.

- \*\* والجمع بين هذه الروايات ممكن باختلاف الأحوال:
- \* ويحتمل أن ذلك الاختلاف بحسب تطويل القراءة وتخفيفها ، فحيث يطيل القراءة يقل الركعات وبالعكس . وبذلك جزم الداوودي وغيره .
- والعدد الأول موافق لحديث عائشة المذكور بعد هذا الحديث في الباب، والعدد الثاني قريب منه .
- والاختلاف: فيما زاد على العشرين، فهو راجع إلى الاختلاف في الوتر، وكأنه كان تارة يوتر بواحدة، وتارة يوتر بثلاث.
- وروى محمد بن نصر من طريق داود بن قيس قال : أدركت الناس في إمارة أبان بن عثمان و عمر بن عبد العزيز . يعنى بالمدينة : يقومون ( بست وثلاثين ) ركعة ويوترون بثلاث " قال مالك : هو الأمر القديم عندنا .
  - وعن الزعفراني عن الشافعي قال: رأيت الناس يقومون بالمدينة ( بتسع وثلاثين )، وبمكة ( بثلاث وعشرين ) ليس في شيء من ذلك ضيق.
  - وعنه قال: إن أطالوا القيام وأقلوا السجود فحسن، وإن أكثروا السجود وأخفوا القراءة فحسن ، والأول أحب إلى .
    - وقال الترمذي: أكثر ما قيل فيه: إنها تصلى (إحدى وأربعين ركعة) يعنى بالوتر
      - قال ابن عبد البر عن الأسود بن يزيد: تصلى (أربعين) ويوتر بسبع.
- ذكر محمد بن نصر عن ابن أيمن عن مالك: قيل: (ثمان وثلاثين). وهذا يمكن أن ينضم إلى الأول بانضمام ثلاث الوتر، لكن صرح في روايته بأنه يوتر بواحدة، فتكون أربعين إلا واحدة قال مالك: وعلى هذا: العمل منذ بضع ومائة سنة.
  - وعن مالك : ( ست وأربعين ) وثلاث الوتر . وهذا هو المشهور عنه .
  - وقد رواه ابن وهب عن العمري عن نافع قال: لم أدرك الناس إلا وهم يصلون (تسعا وثلاثين) ويوترون منها بثلاث.
    - وعن زرارة بن أوفى: انه كان يصلى بالبصرة (أربعا وثلاثين) ويوتر.
  - وعن سعيد بن جبير: (أربعاً وعشرين) ، وقيل: (ست عشرة) غير الوتر
  - واخرج محمد بن نصر من طريق محمد بن إسحاق حدثني محمد بن يوسف عن جده السائب بن يزيد قال: كنا نصلى زمن عمر في رمضان (ثلاث عشرة)
    - \* قال محمد بن إسحاق: وهذا أثبت ما سمعت في ذلك.
    - و هو موافق لحديث عائشة في صلاة النبي ﷺ من الليل.

- \*\* فهذه عدد الركعات التي كان الناس يقومون بها بعد النبي على الثابت عن النبي على الثابت عن النبي النبي
  - \*- لكن أشار الحافظ رحمه الله إلي أن الخلاف بين أهل العلم في الإحدى عشرة ، وثلاث وعشرين ، أما ما ذكر بعد ذلك فإنه إما عمل أهل المدينة ، أو على اختلاف أحوال الناس بمعنى : من أطال القراءة في القيام ، قلل في عدد الركعات ، ومن أخف القراءة في القيام زاد في عدد الركعات .
- \*\* أما من قال بعدم جواز الزيادة على الإحدى عشرة فهم: الشيخ ناصر رحمه الله في رسالته (صلاة الترويح) ص٥٥ ما نصه:
- لم يثبت أن عمر رضي الله عنه صلاها عشرين وتحقيق الأخبار الواردة في ذلك وبيان ضعفها \*لا يجوز أن تعارض هذه الرواية الصحيحة ، يعنى : حديث عائشة :
  - " ما كان يزيد عن إحدى عشرة ركعة ) بما رواه عبد الرزاق من وجه آخر عن محمد بن يوسف بلفظ (إحدى وعشرين) لظهور خطأ هذا اللفظ من وجهين:
    - الأول: مخالفته لرواية الثقة المتقدمة بلفظ (إحدى عشرة)
- الثاني: أن عبد الرزاق قد تفرد بروايته على هذا اللفظ، فإن سلم ممن بينه وبين محمد بن يوسف، فالعلة منه . (أعنى عبد الرزاق) لأنه وإن كان ثقة حافظاً ومصنفاً مشهوراً، فقد كان عمى في آخر عمره فتغير. كما قال الحافظ في التقريب.
  - ولهذا أورده ابن الصلاح فيمن خلط في آخر عمره) فقال:
  - " ذكر أحمد بن حنبل أنه عمى في آخر عمره ، فكان يلقن فيتلقن "
    - فسماع من سمع منه بعد ما عمى لا شيء .
  - قال النسائي: فيه نظر لمن كتب عنه بآخره ، وقال ابن الصلاح: " والحكم فيهم (يعنى المختلطين) أنه يقبل حديث من أخذ عنهم قبل الاختلاط ، ولا يقبل حديث من أخذ عنهم بعد الاختلاط أو بعده "
  - = قلت : وهذا الأثر من القسم الثالث : أي لا يدرى حدث به قبل الاختلاط أو بعده . فلا يقبل ، وهذا لو سلم من الشذوذ والمخالفة \_ فكيف يقبل معها ؟
    - \* أما رواية يزيد بن خصيفة عن السائب بن يزيد قال: كانوا يقومون على عهد عمر بن الخطاب في رمضان بعشرين ركعة ، وكانوا يقرؤن بالمائتين ..الخ الرواية

- = قلت : هذه الطريق بلفظ (العشرين) هي عمدة من ذهب إلى مشروعية العشرين في صلاة التراويح ، وظاهر إسناده الصحة ، ولهذا صححه بعضهم ،ولكن له علة بل علل تمنع القول بصحته وتجعله ضعيفاً منكراً. وذلك من وجوه :
  - = الأول: أن ابن خصيفة هذا: وإن كان ثقة فقد قال فيه الإمام أحمد في رواية عنه (منكر الحديث) ولهذا أورده الذهبي في الميزان.
    - ففي قول أحمد إشارة إلى أن ابن خصيفة قد ينفرد بما لم يروه الثقات ،

فمثله يرد حديثه إذا خالف من هو أحفظ منه ، فيكون حديثه شاذ

وهذا الأثر من هذا القبيل ، فإن مداره عن السائب بن يزيد كما رأيت ، وقد رواه عنه محمد أبن يوسف وابن خصيفة . واختلفا عليه .

- \* في العدد الأول: قال: (١١)
- \* في العدد الآخر: قال: (٢٠)
- والراجح قول الأول لأنه أوثق منه ، فقد وصف الحافظ محمد بن يوسف: ثقة ثبت . واقتصر في الثاني على قوله ( ثقة ) .
  - فهذا التفاوت من المرجحات عند التعارض كما لا يخفى على الخبير بهذا العلم الشريف.
    - \*\* أما رواية يزيد بن رومان قال:
- " كان الناس يقومون في زمان عمر بن الخطاب في رمضان بثلاث وعشرين ركعة " رواه مالك ، وعنه الفريابي ، وكذا البيهقى في السنن وفى المعرفة ، وقد ضعفه بقوله :

(يزيد بن رومان لم يدرك عمر)

- \* وكذلك ضعفه النووي في المجموع فقال: رواه البيهقى لكنه مرسل ، فإن يزيد بن رومان لم يدرك عمر ، وضعفه العيني في (عمدة القاري شرح البخاري ٥٧٥٥) وقال: سنده منقطع. فهذه الرواية ضعيفة لانقطاعها بين رومان وعمر ، فلا حجة فيها ، لاسيما وهي مخالفة للرواية الصحيحة عن عمر في أمره: بالإحدى عشرة ركعة.
  - \*\* ثم قال الشيخ ناصر في موضع آخر: لم يثبت أن أحداً من الصحابة صلاها عشرين.
  - وهناك روايات أخري عن غير عمر من الصحابة رضي الله عنهم فيها أنهم كانوا يصلون عشرين ركعة ، ولما كانت جميعها مما لا يثبت أمام النقد العلمي الصحيح ، وقد اغتر بها كثيرون ، كان لابد من بيان ضعفها حتى يكون المؤمن على بينه من أمره فأقول:
    - \*\* عن على رضي الله عنه وله عنه طريقان:

الأول: " عن أبى الحسناء أن علياً أمر رجلاً يصلى بهم في رمضان عشرين ركعة " رواه ابن أبى شيبة في المصنف وقال: في هذا الإسناد ضعف.

- = قلت: وعلته: أبو الحسناء. قال الذهبي: لا يعرف وقال الحافظ: مجهول
- = قلت : وأنا أخشي أن يكون فيه علة أخري وهى (الإعضال) بين أبي الحسناء وعلى ، فقد قال الحافظ في ترجمته من التهذيب : روى عن الحكم بن عتيبة عن حنشي عن على في الأضحية قلت : فبينه وبين على شخصان .
- \* الثاني: عن حماد بن شعيب عن عطاء بن السائب عن أبى عبد الرحمن السلمي عن على رضي الله عنه قال: " دعا ( يعني علياً رضي الله عنه ) القراء في رمضان ، فأمر منهم رجلاً أن يصلى بالناس عشرين ركعة ، قال: وكان على يوتر بهم " رواه البيهقى بإسناد ضعيف . وفيه علتان:
  - الأولى: عطاء بن السائب: فإنه كان قد اختلط.
- الثانية: حماد بن شعيب: فإنه ضعيف جداً ، كما أشار إليه البخاري بقوله " فيه نظر " ، وقال مرة " منكر الحديث " فإنه إنما يقول هذا فيمن لا تحل الرواية عنه مطلقاً ، فلا يستشهد به ولا يصلح للاعتبار.
  - \*\* عن أبى بن كعب: وله عنه طريقان:
  - = الأول: رواه ابن أبي شيبة بسند صحيح إلى عبد العزيز بن رفيع قال:
- " كان أبى بن كعب يصلى بالناس في رمضان بالمدينة عشرين ركعة ، ويوتر بثلاث ، لكنه منقطع بين عبد العزيز هذا وأبى ، فإن بين وفاتيهما نحو: مائة سنة أو أكثر. كما قال الحافظ في تهذيب التهذيب .
- = الثاني: أخرجه الضياء المقدسي في (المختارة) عن أبى جعفر الرازي عن الربيع بن أنس عن أبى العالية عن أبى بن كعب: " أن عمر بن الخطاب أمر أبى بن كعب أن يصلى بالناس في رمضان فقال: إن الناس يصومون بالنهار ولا يحسنون القراءة، فلو قرأت عليهم بالليل. فقال: يا أمير المؤمنين هذا شيء لم يكن. فقال: قد علمت، ولكنه أحسن. فصلى بهم عشرين ركعة "
  - قلت: هذا إسناده ضعيف أبو جعفر هذا واسمه: عيسى بن أبى عيسى بن ماهان ، أورده الذهبي في الضعفاء فقال: قال أبو زرعة: يهم كثيراً وقال أحمد: ليس بقوى ، وقال مرة: صالح الحديث ، وقال الفلاس: سيء الحفظ، وقال آخر: ثقة.
- ثم أعاده الذهبي في الكني فقال: جرحوه كلهم، وجزم الحافظ في التقريب بقوله: سيء الحفظ، وقال ابن القيم في زاد المعاد: صاحب مناكير، لا يحتج بما تفرد به أحد من أهل الحديث البتة

- عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: رواه ابن نصر في (قيام الليل) عن زيد بن وهب قال: " كان عبد الله بن مسعود رضي الله عنه يصلى بنا في شهر رمضان فينصرف وعليه ليل ، قال الأعمش: كان يصلى عشرين ركعة ويوتر بثلاث "
  - \* قال المباركفوري في التحفة: وهذا أيضاً منقطع ، فإن الأعمش لم يدرك ابن مسعود.
  - \* قلت: وهو كما قال ، بل لعله معضل ، فإن الأعمش إنما يروى عن ابن مسعود بواسطة رجلين غالباً ، كما لا يخفى على المتتبع لمسند ابن مسعود.
- \*\* ثم رد الشيخ ناصر رحمه الله على من قال: إن مضاعفة العدد كانت عوضاً عن طول القيام ، فقال رحمه الله:

أقول: فهذه المضاعفة مع تخفيف القراءة في القيام، لو فعلها عمر رضي الله عنه لكان له ما قد يبرره في ذلك العصر، لأنهم مع ذلك كانوا لا يفرغون من صلاة التراويح في عهد عمر إلا مع الفجر، وكانوا مع هذا التخفيف المزعوم يقرأ إمامهم في الركعة الواحدة ما بين العشرين والثلاثين آية، يضاف إلى ذلك أنهم كانوا يسوون بين الأركان من القيام والركوع والسجود وما بين ذلك يطيلونها حتى تكون بعضها قريباً من بعض، ويكثرون فيها من التسبيح والتحميد والدعاء والذكر كما هو السنة في كل ذلك.

- وأما اليوم فليس هناك شيء من هذه القراءة الطويلة حتى تخفف ويعوض عنها بزيادة الركعات، فإن أكثر أئمة المساجد ليخففوا القراءة في هذه الصلاة كما هو مشاهد إلى درجة أن لو قيل لهم خففوا القراءة لما وجدوا سبيلاً إلى ذلك إلا أن يتركوا القراءة مطلقاً بعد الفاتحة أو لاقتصروا في أحسن الأحوال على مثل آية (مدهامتان) وقد بلغني أن بعضهم فعل ذلك، وهذه الفاتحة التي يقرؤونها فإنهم قد ذهبوا بطلاوتها وحلاوتها لشدة السرعة التي يقرؤن بها، حتى إن الكثيرين منهم ليأتون عليها بنفس واحد خلافاً للسنة التي تنص أنه على الإعراض عن تسوية وإن وجد في هؤلاء الأئمة من يطيل القراءة فإنهم قد اتفقوا جميعاً على الإعراض عن تسوية الأركان والمقاربة بينها مع أن سنية ذلك ثابتة في أحاديث كثيرة.
  - فهذا الواقع الذي عليه غالب المسلمين اليوم فيما أعلم ، يجعل العلة التي من أجلها زيدت ركعات التراويح زائلة ، وبزوالها يزول المعلول وهو عدد العشرين ركعة .
- \* فوجب إذن من هذه الجهة أيضاً ؛ الرجوع إلى العدد الوارد في السنة الصحيحة والتزامه وعدم الزيادة عليه ، مع حض الناس على إطالة القراءة وأذكار الأركان فيها قدر الطاقة اقتداء بالنبي على والسلف الصالح رضي الله عنهم

\*\*قلت:

\*\* أما من قال بجواز النقل المطلق ، وجواز الزيادة على الإحدى عشرة ركعة فإن من أدلتهم أن الإحدى عشرة أو الثلاث عشرة إذا كانت صفتها كصفة صلاة رسول الله على الوجه الذي كان يصنعه في الصفة والعدد . فحسن ولها الأفضلية في الفعل ،أما إذا لم يأت بالصفة على الوجه الذي كان يصنعه رسول الله وحرص فقط على إحدى عشرة ركعة بأية صفة كانت . فلا أراه متبعاً للسنة على الوجه اللائق ، وذلك أن العبرة في قيام الليل بزمن القيام ، وقد شهدت بذلك الأدلة .

- = فالذي يقوم ساعة يصلى فيها مثلاً بعشرين ركعة أولى من الذي يقوم ربع ساعة يصلى فيها بإحدى عشرة ركعة ، وقد قال عن: " صلاة الليل مثنى مثنى ، فإذا خشيت الصبح فأوتر بواحدة " ففى هذا فتح الباب لمريد الصلاة لأي عدد من الركعات شاء .
- ثم إن قول النبي على الحب القيام قيام داود عليه السلام ، كان ينام نصف الليل ويقوم ثلثه وينام سدسه " يدل على أن العبرة بزمن القيام ، ليس بعدد الركعات ، وكذا قوله تعالى (قم الليل إلا قليلا نصفه أو انقص منه قليلاً أو زد عليه ورتل القران ترتيلا) وكذا قوله تعالى (كانوا قليلا من الليل ما يهجعون) يدل على أن العبرة بزمن القيام ، وكذا قوله تعالى (أمن هو قانت أناء الليل ساجداً وقائماً) أناء الليل : ساعات الليل .
- \* إذن : أولاً : هناك عمومات في الآيات تدل على أن الأمر واسع لمن شاء أن يصلى من الليل بلا حظر في أي وقت من الليل وبأي زمن أراد . ودليل ذلك الآيات التي ذكرتها آنفاً
  - \* ثانياً: لم يرد عن رسول الله ﷺ اى نهى عن الزيادة على إحدى عشرة ركعة .
- \* ثالثا: ثبت عن الرسول ﴿ أنه صلى ثلاث عشرة ركعة ، ففي الصحيحين من حديث ابن عباس أن النبي ﴿:" نام حتى انتصف الليل أو قريباً منه ثم قام فتوضاً ... الحديث وفيه: ثم صلى ركعتين ثم العديد المعتين ثم ركعتين ثم رك
  - وفى لفظ آخر في الصحيحين عن ابن عباس قال: " كانت صلاة رسول الله على ثلاث عشرة ركعة \_ يعنى: بالليل "

وفي الصحيح من حديث عائشة: " أن النبي على كان يصلى ثلاث عشرة ركعة "

\*رابعا: وردت عن رسول الله عليه نصوص تفيد الإباحة المطلقة كقوله

( أعنى على نفسك بكثرة السجود ) مسلم /٩ ٨٤ ، وقوله ( إنك لن تسجد لله سجدة إلا رفعك الله بها درجة " مسلم / ٤٨٨ ، وقوله ( ليصل أحدكم نشاطه فإذا فتر فليقعد) متفق عليه .

- \*خامسا : ورد عن عمر أنه أمر أبى بن كعب وتميماً الداري أن يقوما للناس بإحدى عشرة ركعة . وهذا صحيح
  - \*- قال الشيخ مصطفى العدوى في فقه السنة:
- أخرج البخاري ومسلم من حديث عائشة قالت: ما كان رسول الله عن يزيد في رمضان ولا في غيره عن إحدى عشرة ركعة ..الخ الحديث

فلقائل أن يقول: ما دام قد ثبت أن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قد ذكرت أن النبي عن ما زاد في رمضان ولا في غيره على إحدى عشرة ركعة ، فلم تعدلون عن هذا الحديث ، ولم البحث في هذه المسألة ؟

فللإجابة على هذا القول الذي ظاهره الوجاهة ، وجوه نلخصها فيما يلى:

- الوجه الأول: أن من أراد موافقة سنة رسول الله على يلزمه أن يوافقها عددا وصفة. كما وكيفاً. فإذا أردنا العمل بهذا الحديث وموافقة السنة فيلزمنا أن نصلى إحدى عشرة ركعة كما صلاها رسول الله على - فإذا أردنا أحب القيام، فلتستحوذ هذه الإحدى عشرة ركعة على ثلث الليل، فنكون قد جمعنا بين قوله (أحب القيام إلى الله قيام داود: كان يقوم ثلث الليل) وبين حديث عائشة: ما زاد رسول الله على إحدى عشرة ركعة ".

ولكن: من الذي يطيق ذلك في نفسه فضلاً على أن يأتم به غيره، وكم هي الفئة التي تحمل كتاب الله وتطيل القيام به إلى هذا الحد مع رغبة الكثيرين في القيام، وإليك مثالها: ورجل يريد أن يقوم كقيام رسول الله وهو إمام قوم، فإن صلى بهم كصلاة رسول الله في عدد ركعاتها وإطالتها شق ذلك عليهم، وإن وافق السنة في عدد الركعات وخفف عليهم في صفة الصلاة والقيام لم يحظ بصلاة داود عليه السلام الذي هو أحب القيام، ولم يوافق حديث عائشة في قولها: (لا تسأل عن حسنهن وطولهن) وإن أكثر من الركعات وخففها لم يوافق في عدد الركعات. فماذا يصنع ؟

وبتعبير آخر \_ هل يقال:

- \* أن من صلى إحدى عشرة ركعة في ساعة خير ممن صلى عشرين ركعة في ساعتين أو ثلاث. أم الثاني أفضل ؟
- = فالأول: وهو من صلى إحدى عشرة ركعة في ساعة \_ أقرب إلى السنة من ناحية العدد = والثاني: وهو من صلى عشرين ركعة في ساعتين أو ثلاث: أقرب إلى السنة من ناحية زمن القيام. فأيهما أولى ؟ لا شك أن الذي ترجحه الأدلة أن الثاني أولى لقوله تعالى ( كانوا قليلاً من الليل ما يهجعون) وقوله تعالى ( ومن الليل فاسجد له وسبحه ليلا طويلاً)

- \*\* ولذلك: تعددت أقوال العلماء في عدد الركعات:
- فمنهم من يرى الإحدى عشرة ركعة ومنهم من يرى العشرين ، ومنهم من يرى ستة وثلاثين ، ومنهم من يرى أقل أو أكثر .
  - وليس هذا حيداً عن سنة أبى القاسم ﷺ ، إنما هو اجتهاد منهم في فهم مراده ﷺ.
    - ذهب أكثر أهل العلم إلى جواز الزيادة على احدي عشرة ركعة.
  - وقال فريق منهم: إن الشخص إن قلل القراءة زاد في عدد الركعات، وإن زاد في القراءة قلل في عدد الركعات.

والله تعالي أعلم.

#### كتاب فضل ليلة القدر

#### ١ - بَاب: فَضلْ لَيْلَةِ الْقَدْر

وَقَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ { ١ } وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ { ٢ } لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَوْلِهِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ { ١ } وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ { ٢ } لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَوْلِهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ كُلِّ أَمْرٍ { ٤ } سَلامٌ هِي حَتَّى مَطْلَعِ الْفَجْرِ { ٥ } ﴾

قَالَ ابْنُ عُيَيْنَةَ: مَا كَانَ فِي الْقُرْآنِ مَا أَدْرَاكَ فَقَدْ أَعْلَمَهُ، وَمَا قَالَ: وَمَا يُدْرِيكَ فَإِنَّهُ لَمْ يُعْلِمْهُ [٢٠١٤] حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ، حَدَّثَنَا سُفْيَانُ، قَالَ: حَفِظْنَاهُ وَإِيمَا حَفِظَ مِنَ الزُّهْرِيِّ، عَنْ أَبِي سَلَمَةَ، عَنْ أَبِي هُريَرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ فَقَالَ: " مَنْ صَامَ رَمَضَانَ إِيمَانَا وَاحْتِسَابًا غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ، وَمَنْ قَامَ لَيْلَةَ الْقَدْرِ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ، وَمَنْ قَامَ لَيْلَةَ الْقَدْرِ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ، وَمَنْ قَامَ لَيْلَةَ الْقَدْرِ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ تَابَعَهُ سُلَيْمَانُ بُنُ كَثِيرٍ، عَنِ الزُهْرِيِّ

- \*\*- قال الحافظ رحمه الله: مناسبة ذكر سورة القدر بالنسبة للترجمة هي من جهة:
  - إن نزول القرآن في زمان بعينه يقتضى فضل ذلك الزمان.
- إن الضمير في قوله سبحانه (إنا أنزلناه) للقرآن وذلك لقوله تعالى (شهر رمضان الذي انزل فيه القرآن) ومما تضمنته السورة من فضل ليلة القدر بتنزيل الملائكة فيها.
  - \* واختلف في المراد: بالقدر الذي أضيفت إليه الليلة:
- فقيل: المراد به التعظيم. كقوله تعالى ( وما قدروا الله حق قدره ) ، والمعنى: إنها ذات قدر لنزول القرآن فيها ، أو لما يقع فيها من تنزل الملائكة ، أو لما يتنزل فيها من البركة والرحمة والمغفرة ، أو أن الذي يحييها يصير ذا قدر.
- وقيل: القدر: هنا معناه التضييق كقوله تعالى (ومن قدر عليه رزقه) ومعنى التضييق فيها هو: إخفاؤها عن العلم بتعيينها. أو لأن الأرض تضيق فيها عن الملائكة.
  - وقيل: القدر: هنا بمعنى القدر: هو المؤاخي للقضاء ومعناه: إنه يقدر فيها أحكام تلك السنة لقوله تعالى ( فيها يفرق كل أمر حكيم ).

\*\* قلت: قول الحافظ رحمه الله: إنها ذات قدر لنزول القرآن فيها ،ثبت فيها قوله ...

' أنزلت صحف إبراهيم أول ليلة من رمضان ، وأنزلت التوراة لست من رمضان ، وأنزل الإنجيل لثلاث عشر ليلة خلت من رمضان ، وأنزلت الزبور لثمان عشر خلت من رمضان ، وأنزل القرآن لأربع عشرين خلت من رمضان " صحيح – رواه احمد في المسند \ ٤-١٠٧ \* أما قوله رحمه الله: لأن الأرض تضيق فيها عن الملائكة .

فيها قوله را الله القدر: ليلة سابعة أو تاسعة وعشرين ، إن الملائكة تلك الليلة في الأرض أكثر من عدد الحصى " حسن – رواه احمد في المسند ١٩١٢ه.

\*\* قال الإمام النووي رحمه الله: قال العلماء: وسميت ليلة القدر لما تكتب فيها الملائكة من الأقدار والأرزاق والآجال التي تكون في تلك السنة لقوله تعالى (فيها يفرق كل أمر حكيم) وقوله تعالى (تنزل الملائكة والروح فيها بإذن ربهم من كل أمر) ومعناه:

\*\* قوله: قال ابن عيينة (ما كان في القرآن (وما أدراك) فقد أعلمه، وما قال (وما يدريك) فإنه لم يعلمه) وصله محمد بن يحيى بن أبي عمر في (كتاب الإيمان): حدثنا سفيان بن عيينة فذكره، ومقصود ابن عيينة: أنه على كان يعرف تعيين ليلة القدر.

\*\*- أما مقصود الإمام البخاري رحمه الله هو:

= إن ليلة القدر لها فضيلة وذلك لأنها ليلة معظمة عند الله عز وجل فقال سبحانه (إنا أنزلناه في ليلة القدر) يعنى: القرآن. نزل جملة واحدة في ليلة القدر ثم نزل مفرقاً على رسول الله على الخبر سبحانه بذلك فقال (وقال الذين كفروا لولا نزل عليه القرآن جملة واحدة - كذلك لنثبت به فؤادك ورتلناه ترتيلاً) الآية. ثم تأكيداً على عظم هذه الليلة أعاد سبحانه وتعالى فقال (وما أدراك ما ليلة القدر) فقوله (وما أدراك) تدل على أهمية هذه الليلة، وهذه الأهمية وهذا التعظيم في أن من قام هذه الليلة إيماناً واحتساباً غفر له ما تقدم من ذنبه.

\* كذلك: فمن أهميتها وتعظيمها عند الله عز وجل أن جعل ثواب قيامها (خير من ألف شهر) \* وفيها تنزيل الملائكة في هذه الليلة هو من تعظيمها عند الله سبحانه وتعالى ، وإنها سلام من بداية ليلها حتى آخره.

#### ٢ - بَاب: النَّتِمَاسِ لَيْلَةِ الْقَدْرِ فِي السَّبْعِ الأوَاخِرِ

[٢٠١٦] حَدَّثَنَا مُعَادُ بِنْ فَصَالَة، حَدَّثَنَا هِشَامٌ، عَنْ يَحْيَى، عَنْ أَبِي سَلَمَة، قَالَ: سَأَلْتُ أَبًا سَعِيدٍ وَكَانَ لِي صَدِيقًا، فَقَالَ: اعْتَكَفْنَا مَعَ النَّبِيِّ عَلَى الْعُشْرَ الأوْسَطَ مِنْ رَمَضَانَ، فَخَرَجَ صَبِيحة عِشْرِينَ فَخَطَبَنَا، وقَالَ: " إِنِّي أُرِيتُ لَيْلَةَ الْقَدْرِ، ثُمَّ أُنْسِيتُهَا أَوْ نُسِّيتُهَا، فَالْتَمِسُوهَا فِي الْعَشْرِ عِشْرِينَ فَخَطَبَنَا، وقَالَ: " إِنِّي أُرِيتُ لَيْلَةَ الْقَدْرِ، ثُمَّ أُنْسِيتُهَا أَوْ نُسِيتُهَا، فَالْتَمِسُوهَا فِي الْعَشْرِ الأُواخِرِ فِي الْوَتْرِ "، وَإِنِّي رَأَيْتُ أَنِي أُسْجُدُ فِي مَاءٍ وَطِينٍ، فَمَنْ كَانَ اعْتَكَفَ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ الْمُسَودُ فِي السَّمَاءِ قَزَعَة، فَجَاءَتْ سَحَابَةٌ فَمَطَرَتْ، حَتَّى سَالَ سَقْفُ الْمَسْجِدِ، وكَانَ مِنْ جَرِيدِ النَّخْلِ، وَأُقِيمَتِ الصَّلَاةُ، فَرَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ عِيْ يَسْجُدُ فِي الْمَاءِ وَالطِّينِ حَتَّى رَأَيْتُ أَثْرَ الطِّين فِي جَبْهَتِهِ

#### \*\* قال الحافظ رحمه الله:

- في هذا الحديث دلالة على عظم قدر الرؤيا ، وجواز الاستناد إليها في الاستدلال على الأمور الوجودية ، بشرط أن لا يخالف القواعد الشرعية .

\*\* قلت: ليس هذا مقصود الإمام البخاري رحمه الله لهذا الحديث وإيراده إياه في الباب ، لكن مقصوده قوله على: "أرى رؤياكم قد تواطأت في السبع الأواخر" فهذا الحديث يتنزل على أهل ذلك الزمان وهم الصحابة رضي الله عنهم وليس لغيرهم ، لأن غيرهم لم ير الرؤيا ولم تتفق رؤياهم على شيء أصلاً.

\* والمعنى: إن رؤياكم قد تواطأت واتفقت على أن ليلة القدر في السبع الأواخر في ذلك العام الذي تواطأت واتفقت فيه رؤياكم وليس لكل عام ، فمن كان منحريها (يعنى: منكم – من الصحابة) فليتحرها في السبع الأواخر كما تواطأت واتفقت رؤياكم فيها.

\*ولذلك: أورد بعده حديث أبي سعيد الخدري رضى الله عنه وفيه قوله على:

" فالتمسوها في العشر الأواخر في الوتر " ثم أورد رحمه الله في جميع أحاديث الأبواب بعده أنها في ( العشر الأواخر في الوتر ) وهذا الذي رجحه في هذه المسألة.

ففي الباب بعده ٣١ قوله علي:

(تحروا ليلة القدر في الوتر من العشر الأواخر من رمضان)

(فابتغوها في العشر الأواخر، وابتغوها في كل وتر)

(تحروا ليلة القدر في العشر الأواخر من رمضان)

(التمسوها في العشر الأواخر من رمضان ليلة القدر)

(هي في العشر الأواخر)

في باب ١٤ قوله على: (فالتمسوها في التاسعة والسابعة والخامسة)

وهذه الأيام لا تكون إلا في العشر الأواخر.

وفي باب ١٥ " كان ﷺ إذا دخل العشر ".

فالعشر المقصودة: هي العشر الأواخر من رمضان.

- فبهذا يتضح مقصود الإمام البخاري رحمه الله أن ليلة القدر محصورة في العشر وليس في السبع الأواخر.

= ولذا: ففي قوله على " وإنى رأيت أنى أسجد في ماء وطين "

فهذه الرؤيا كانت لأصحابه رضي الله عنهم وهم أهل ذلك العصر وليست لغيرهم من باقي

أمته الله عنه في آخر الحديث: والقرينة الدالة على ذلك هي قول أبى سعيد رضي الله عنه في آخر الحديث:

" فرأيت رسول الله عليه يسجد في الماء والطين ، حتى رأيت أثر الطين في جبهته "

فهذه الرؤيا وثبوتها في عصره على تم تحقيقها وانقضائها وهي إنما تدل على أنها خاصة بأهل ذلك العصر وليس لغيرهم.

- أما حديث ابن عمر رضي الله عنهما عند مسلم وغيره بلفظ: " التمسوها في العشر الأواخر ( يعنى: ليلة القدر) فإن ضعف أحدكم أو عجز، فلا يغلبن على السبع البواقي " /١٦٥ . فيه دليل على أن الأصل في ليلة القدر إنها في العشر الأواخر بمعنى: يمكن أن تكون ليلة إحدى وعشرين أو ثلاث وعشرين ، فإن عجز المرء عن هذه الأيام الثلاث أو غلب عليهم بمرض أو سفر أو غيره ، فلا يعجز ولا يغلب على السبع البواقي لعل وعسى أن تكون فيها ليلة القدر.

# ٣- بَاب: تَحَرِّي لَيْلَةِ الْقَدْرِ فِي الْوِتْرِ مِنَ الْعَشْرِ الأواخِرِ فيهِ عَنْ عُبَادَةَ

[٢٠١٧] حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ، حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ جَعْفَرٍ، حَدَّثَنَا أَبُو سُهَيْلٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَنْهَاكَ: " تَحَرَّوْا لَيْلَةَ الْقَدْرِ فِي الْوِتْرِ مِنَ الْعَشْرِ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَنْهَا اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْهَا، اللَّهُ عَنْهَا، اللَّهِ عَنْهَا اللَّهُ عَنْهَا، اللَّهُ عَنْهَا، اللَّهُ عَنْهَا، اللَّهُ عَنْهَا، اللَّهُ عَنْهَا اللَّهُ عَنْهُا اللَّهُ عَنْهَا اللَّهُ عَنْهَا اللَّهُ عَنْهَا اللَّهُ عَنْهُا اللَّهُ عَنْهَا اللَّهُ عَنْهُا اللَّهُ عَنْهُا اللَّهُ عَنْهُا اللَّهُ عَنْهُا اللَّهُ عَنْهُا اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَالَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَالَةُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعُلَالَةُ عَلَى الْعُلَالَةُ عَلَى الْعُلْمُ عَلَى الْعُلَالَةُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعُلَالَةُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعُلَالَةُ عَلَالَالَهُ عَلَى الْعُلَالَةُ عَلَى اللَّهُ عَلَالَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَالَالَالَالَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَالَالَالَالَالَالَالَالَالَالَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَالَالِهُ عَلَى اللَّهُ عَلَالَالُهُ عَلَ

[٢٠١٨] حَدَّتَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ حَمْزَةَ، قَالَ: حَدَّتَنِي ابْنُ أَبِي حَازِمٍ، وَالدَّرَاوَرَدِيُّ، عَنْ يَزِيدَ بْنِ اللهَادِ، عَنْ مُحَمَّد ابْنِ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِي سلَمَةَ، عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: " كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْ مُحَمَّد ابْنِ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِي سلَمَةَ، عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: " كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْ يُجَاوِرُ فِي رَمَضَانَ الْعَشْرَ الَّتِي فِي وَسَطِ الشَّهْرِ، فَإِذَا كَانَ حِينَ يُمْسِي مِنْ عِشْرِينَ لَيْلَةً تَمْضِي، ويَسْتَقْبِلُ إِحْدَى وعِشْرِينَ، رَجَعَ إِلَى مَسْكَنِهِ، ورَجَعَ مَنْ كَانَ يُجَاوِرُ مَعَهُ، وأَنَّهُ أَقَامَ فِي شَهْرٍ جَاوَرَ فِيهِ اللَّيْلَةَ اللَّي كَانَ يَرْجِعُ فِيهَا، فَخَطَبَ النَّاسَ، فَأَمْرَهُمْ مَا شَاءَ اللَّهُ، ثُمُّ قَلْ بُنْتُ أُقَامَ فِي شَهْرٍ جَاوَرَ فِيهِ اللَّيْلَةَ اللَّي كَانَ يَرْجِعُ فِيهَا، فَخَطَبَ النَّاسَ، فَأَمْرَهُمْ مَا شَاءَ اللَّهُ، ثُمُّ قَلْ بُنْتُ أُجُاوِرَ هَذِهِ الْعَشْرَ الأُواخِرَ، فَمَنْ كَانَ اعْتَكَفَ مَعِي فَلْيَتْبُتُ فِي مُعْتَكَفِهِ، وقَدْ رُأَيْتُنِي أَسْجُدُ فِي مَاءٍ وَطِينٍ، فَاسْتَهَلَّتِ السَّمَاءُ فِي تَلْكَ اللَّيْلَةِ وَالْعَشْرِ الْوَاخِرِ، فَمَنْ كَانَ اعْتَكَفَ مَعِي فَلْيَتُغُوهَا فِي لُعْشَرِ الأُواخِرِ، فَمَنْ كَانَ اعْتَكَفَ مَعِي فَلْيَتُغُوهَا فِي كُلُّ وِتْرٍ، وقَدْ رَأَيْتُنِي أَسْجُدُ فِي مَاءٍ وَطِينٍ، فَاسْتَهَلَّتِ السَّمَاءُ فِي تَلْكَ اللَّيْلَةِ وَلَا اللَّهِ وَالْمَرَتُ، فَوكَفَ الْمَسْجِدُ فِي مُصَلَّى النَّبِيِّ قَيْلُكَ اللَّيْلَةَ إِحْدَى وَعِشْرِينَ، فَبَصُرَتُ عَيْنِي رَسُولَ اللَّهِ وَنَظُرْتُ وُ إِنْهُ وَنَوْرَ أَنْ الْمَسْجُدُ فِي مُصَلَّى النَّيْقَ إِلْكَ اللَّيْلِ وَمَاءً "

[٢٠١٩] حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْمُثَنَّى، حَدَّثَنَا يَحْيَى، عَنْ هِشَامٍ، قَالَ: أَخْبَرَنِي أَبِي، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: " الْتَمِسُوا "

[٢٠٢٠] حَدَّتَنِي مُحَمَّدٌ، أَخْبَرَنَا عَبْدَةُ، عَنْ هِشَامِ بْنِ عُرُوزَة، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عَائِشَة، قَالَتْ: "كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ يُجَاوِرُ فِي الْعَشْرِ الأوَاخِرِ مِنْ رَمَضَانَ، ويَقُولُ: " تَحَرَّوْا لَيْلَةَ الْقَدْرِ فِي الْعَشْرِ الأوَاخِرِ مِنْ رَمَضَانَ، ويَقُولُ: " تَحَرَّوْا لَيْلَةَ الْقَدْرِ فِي الْعَشْرِ الأوَاخِرِ مِنْ رَمَضَانَ "

[٢٠٢١] حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ، حَدَّثَنَا وُهَيْبٌ، حَدَّثَنَا أَيُّوبُ، عَنْ عِكْرِمَةَ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: " الْتَمِسُوهَا فِي الْعَشْرِ الأُوَاخِرِ مِنْ رَمَضَانَ، لَيْلَةَ الْقَدْرِ فِي تَاسِعَةٍ تَبْقَى، فِي سَابِعَةٍ تَبْقَى، فِي خَامِسَةٍ تَبْقَى " تَابَعَهُ عَبْدُ الْوَهَاب، عَنْ أَيُّوب

[٢٠٢٢] حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَبِي الأَسْوَدِ، حَدَّثَنَا عَبْدُ الْوَاحِدِ، حَدَّثَنَا عَاصِمٌ، عَنْ أَبِي مِجْلَزٍ، وَعَكْرِمَةَ، قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: "هِيَ فِي الْعَشْرِ الأُوَاخِرِ، هِيَ فِي الْعَشْرِ الأُوَاخِرِ، هِيَ فِي تِسْع يَمْضِينَ أَوْ فِي سَبْع يَبْقَيْنَ يَعْنِي لَيْلَةَ الْقَدْرِ "

وَعَنْ خَالِدٍ، عَنْ عِكْرِمَةَ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ: الْتَمِسُوا فِي أَرْبَعٍ وَعِشْرِينَ

\*\*\_ قلت:

\*في هذا الباب قيد الإمام البخاري ليلة القدر بأنها في الوتر في العشر الأواخر ، وليست في غيره . على المام البخاري الله القدر المام البخاري الله المام البخاري الله المام البخاري المام البخاري المام البخاري المام البخاري المام البخاري المام البخاري المام المام البخاري المام المام

\* قوله: " فيه عبادة ". يعنى: حديث عبادة بن الصامت رضي الله عنه في الباب القادم (٤) وفيه قوله الله القادم (٤) وفيه قوله الله القادم الله التاسعة والسابعة والخامسة والذلك: فقد أورد رحمه الله حديث عائشة رضي الله عنها في أول الباب مجملاً بقوله الله التارو اليلة القدر في الوتر من العشر الأواخر من رمضان " ثم فصل هذا المجمل بإيراد الحديث الثاني في الباب بقوله: "فابتغوها في العشر الأواخر، وابتغوها في كل وتر " ثم الأحاديث بعده بقوله:

- " في تاسعة تبقى ، في سابعة تبقى ، في خامسة تبقى ، في ثلاث تبقى ، وفى واحدة يبقى ).
  - أما الثلاث فهو حديث: " إنها في ليلة السابع والعشرين ".
  - أما الواحدة فهو حديث: أبي سعيد الخدري في الباب ، ولفظه في رواية مسلم:
    - " وإذا هي ليلة إحدى وعشرين من العشر الأواخر".
  - \*\* أما تحديد ليلة القدر ، فقد اختلف العلماء فيها اختلافا كثيرا: قال الحافظ رحمه الله:

- وقد تحصل لنا من مذاهبهم في ذلك أكثر من أربعين قولاً كما وقع لنا نظير ذلك في ساعة الجمعة ، وقد اشتركتا في إخفاء كل منهما ليقع الجد في طلبهما .

#### ثم قال في نهاية ذكر أقوال العلماء:

- وأرجحها كلها إنها في وتر من العشر الأخير ، وإنها تنتقل كما يفهم من أحاديث هذا الباب ، وأرجاها : أوتار العشر ، وأرجى أوتار العشر عند الشافعية : ليلة إحدى وعشرين أو ثلاث وعشرين على ما في حديث أبى سعيد وعبد الله بن أنيس .
  - وأرجاها عند الجمهور ليلة سبع وعشرين ، وقد تقدمت أدلة ذلك .
- \*\* قال العلماء : الحكمة في إخفاء ليلة القدر ، ليحصل الاجتهاد في التماسها ، بخلاف ما لو عينت لها ليلة لاقتصر عليها كما تقدم نحوه في ساعة الجمعة .
- \*- أما قول ابن عباس رضي الله عنهما: " التمسوها في أربع وعشرين " يعنى: ليلة القدر. هذا باعتبار أن يكون ابتداء العدد من آخر الشهر وليس من أوله.

بمعنى: أن العد يبدأ من يوم ٣٠ رمضان فيكون العدد كالآتي:

يوم / ٣٠- ٢٩-٢٨-٢٧-٢٦-٥٢.

فبذلك يكون يوم ٢٤ هو اليوم السابع من العشر الأواخر ولكن العد يكون من آخر الشهر وليس من أوله ، وبذلك : يكون يوم ٢٤ بهذا العدد هو يوم وتر من العشر الأواخر.

\_\_\_\_\_

## ٤ - بَاب: رَفْع مَعْرِفَةِ لَيْلَةِ الْقَدْرِ لتَلاحِي النَّاس

[٢٠٢٣] حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْمُثَنَّى، حَدَّثَنَا خَالِدُ بْنُ الْحَارِثِ، حَدَّثَنَا حُمَيْدٌ، حَدَّثَنَا أَنَسٌ، عَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ، قَالَ: خَرَجَ النَّبِيُّ ﷺ لِيُخْبِرِنَا بِلَيْلَةِ الْقَدْرِ، فَتَلاحَى رَجُلانِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ، فَقَالَ: " خَرَجْتُ لأَخْبِرَكُمْ بِلَيْلَةِ الْقَدْرِ، فَتَلاحَى فُلانٌ وَفُلانٌ، فَرُفِعَتْ وَعَسَى أَنْ يَكُونَ خَيْرًا لَكُمْ، فَالْتَمِسُوهَا فِي التَّامِعَةِ، وَالسَّابِعَةِ، وَالْخَامِسَةِ "

\*\*\_ قلت ؛

هذا الباب يرد فيه الإمام البخاري رحمه الله على الروافض الخبثاء في قولهم:

" إن ليلة القدر رفعت ولم يبق لها وجود "

\*\* وقد أورد الحافظ في الشرح قال: وقد روى عبد الرزاق من طريق داود بن أبى عاصم عن عبد الله بن يحنس قال " قلت لأبى هريرة: زعموا أن ليلة القدر رفعت ؟ قال: كذب من قال ذلك "ومن طريق عبد الله بن شريك قال: ذكر الحجاج ليلة القدر فكأنه أنكرها. فأراد زر بن حبيش أن يحصبه، فمنعه قومه "

\* إذن: فمقصوده رحمه الله: إنها باقية إلى يوم القيامة ، وإنها لم ترفع ، ولكن الذي رفع منها هو معرفة ليلتها خاصة ، فإنها موجودة ثابتة في العشر الأواخر ولكن في أي ليلة ؟ لا نعرف. وهذا هو الذي رفع ، وهى باقية في الليلة التاسعة أو السابعة أو الخامسة أو الثالثة أو الأولى من العشر الأواخر.

\*\*\*\*\*\*

## ٥ - بَاب: الْعَمَل فِي الْعَشْر الأوَاخِر مِنْ رَمَضَانَ

[٢٠٢٤] حَدَّثَنَا عَلِيٌّ بْنُ عَبْدِ اللهِ، حَدَّثَنَا سُفْيَانُ، عَنْ أَبِي يَعْفُورٍ، عَنْ أَبِي الضُّحَى، عَنْ مَسْرُوقٍ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا، قَالَتْ: "كَانَ النَّبِيُّ عَيْ إِذَا دَخَلَ الْعَشْرُ، شَدَّ مِئْزَرَهُ، وَأَيْقَظَ أَهْلَهُ "

- \*\*- قلت: يرمى الإمام البخاري رحمه الله بهذا الباب إلى أمرين وهما:
- = الأول: ثبوت ليلة القدر وعدم رفعها \_ والدليل: عبادة النبي على من أجل موافقتها.
- = الثاني: أن شدة العمل في الأصل يكون في العشر الأواخر من رمضان ،وهذا العمل يشتمل على ثلاثة أمور وهي:

ا ـ شد مئزره ب ـ أحيا ليله ج ـ أيقظ أهله

فهذه أمور ثلاثة كان النبي ﷺ يخصها بدخول العشر الأواخر من رمضان.

فقوله: " شد مئزره ": يعنى: ربط مئزره ، قيل: كناية عن التشمير للعمل لكي يتقوى على العمل ، وقيل هو كناية عن اعتزال النساء ، وشد المئزر: معناه ربطه فلا يجامع النساء .

قوله " أحيا ليله ": يعنى : سهر الليالي فلم ينم ﷺ لاشتغاله بقيام هذه الليالي .

قوله: " وأيقظ أهله ": يعنى: كي يقوموا هذه الليالي ، وهذا فيه مشروعية إيقاظ الأهل في الليالي الفاضلة كي يتعبدوا لله عز وجل فيها.

\*\* ملاحظة: بهذا أكون قد انتهيت بفضل الله عز وجل وتوفيقه من (كتاب فضل ليلة القدر) وفيها تحرى ليلة القدر ... وهكذا . لكن هناك مسائل أخرى في فضائل ليلة القدر لم يوردها الإمام البخاري وذلك لأن أحاديثها ليست على شرطه ومنها:

أ- علامات ليلة القدر.

ب- بماذا يدعو من وفق لليلة القدر؟

- \* أما المسألة الأولى ففيها حديثين هما: حديث أبى بن كعب عند الإمام مسلم رحمه الله بلفظ " ليلة القدر ليلة بلجة ، لا حارة ولا باردة ، ولا يرمى فيها بنجم ، ومن علامة يومها ، تطلع الشمس لا شعاع لها " حسن \_ الطبرانى عن واثلة \_ صحيح الجامع / ٢٧٢ .
  - فقوله: (لا شعاع لها): هو أن يُرى ضوؤها عند بروزها مثل الجبال مقبلة إليك إذا نظرت إليها.

قوله (ليلة بلجة): يعنى: ليلة ضوؤها منتشر كضوء الصبح عند انصداع الفجر في السماء.

\* - أما الدعاء فيها لمن وفق لها:

"عن عائشة رضي الله عنها قالت: قلت: يا رسول الله: أرأيت إن علمت أي ليلة ليلة القدر ما أقول فيها ؟ قال: قولي: اللهم انك عفو تحب العفو فاعف عنى " صحيح – رواه الترمذي برقم \٣١٥، ابن ماجه \٠٣٥، احمد \١٧١\٦ وغيرهم – وصححه الشيخ ناصر في صحيح الجامع برقم \٢٣١٤ ع

= فقوله: " اللهم إنك عفو تحب العفو فاعف عنى "

يعنى: هذا توسل إلى الله سبحانه وتعالى بالاسم والصفة ، فالاسم هو: إنك عفو. والصفة: تحب العفو \_ والمطلوب: فاعف عنى.

\* فمن هو العفو؟

- العفو: هو المتجاوز عن سيئات عباده ، سواء كان ذلك بالعفو عن ترك واجب ، أو عن فعل محرم ، وذلك لأن استحقاق الذنوب يكون بأمرين: إما بترك الواجب أو فعل المحرم ، فإذا عفا الله عن الإنسان عن ترك واجب أو فعل محرم فمعناه: أنه تجاوز عنه ولم يعاقبه عن ترك الواجب ولا على فعل المحرم. والله أعلم.

\*\*\*\*\*\*\*

#### كتاب الاعتكاف

## ١ -بَاب: الاعْتِكَافِ فِي الْعَشْرِ الأوَاخِرِ وَالاعْتِكَافِ فِي الْمَسَاجِدِ كُلِّهَا،

لِقَوْلِهِ تَعَالَى: وَلا تُبَاشِرُوهُنَّ وَأَنْتُمْ عَاكِفُونَ فِي الْمَسَاجِدِ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلا تَقْرَبُوهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ آيَاتِهِ للنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ

[٢٠٢٥] حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ، قَالَ: حَدَّثَنِي ابْنُ وَهْب، عَنْ يُونُسَ، أَنَّ نَافِعًا أَخْبَرَهُ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَيْدُ يَعْتَكِفُ الْعَشْرَ الاوَاخِرَ مِنْ رَمَضَانَ "

[٢٠٢٦] حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يُوسُفَ، حَدَّثَنَا اللَّيْثُ، عَنْ عُقَيْل، عَنِ ابْنِ شِهَاب، عَنْ عُرُوةَ بْنِ الزَّبَيْرِ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا زَوْج النَّبِيِّ ﷺ " أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يَعْتَكِفُ الْعَشْرَ الأُواخِرَ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ رَمَضَانَ حَتَّى تَوَفَّاهُ اللَّهُ "، ثُمَّ اعْتَكَفَ أَزْوَاجُهُ مِنْ بَعْدِهِ

[٢٠٢٧] حَدَّتَنَا إِسْمَاعِيلُ، قَالَ: حَدَّتَنِي مَالِكٌ، عَنْ يَزِيدَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الْهَادِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ بْنِ الْحَارِثِ التَّيْمِيِّ، عَنْ أَبِي سَلَمَةَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ، عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ: " أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى كَانَ يَعْتَكِفُ فِي الْعَشْرِ الأوْسَطِ مِنْ رَمَضَانَ، فَاعْتَكَفَ عَامًا حَتَّى إِذَا كَانَ لَيْلَةَ إِحْدَى وَعِشْرِينَ، وَهِيَ اللَّيْلَةُ الَّتِي يَخْرُجُ مِنْ صَبِيحَتِهَا مِنَ اعْتِكَافِهِ، قَالَ: مَنْ كَانَ كَانَ الْيَلَةَ إِحْدَى وَعِشْرِينَ، وَهِيَ اللَّيْلَةُ الَّتِي يَخْرُجُ مِنْ صَبِيحَتِهَا مِنَ اعْتِكَافِهِ، قَالَ: مَنْ كَانَ اعْتَكَفَ مَعِي، فَلْيُعْتَكِفُ الْعَشْرَ الاوَاخِرَ، وَقَدْ أُرِيتُ هَذِهِ اللَّيْلَةَ، ثُمَّ أُنْسِيتُهَا، وَقَدْ رَأَيْتُنِي أَسْجُدُ فِي الْعَشْرِ الأوَاخِر، وَالْتَمِسُوهَا فِي كُلِّ وِتْرِ "، فَمَطَرَتِ مَا عَيْنَايَ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى عَرِيشٍ، فَوكَفَ الْمَسْجِدُ، فَبَصُرَتْ عَيْنَايَ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى عَرِيشٍ، وَعِشْرِينَ

#### \*\* قال الحافظ رحمه الله:

\*قوله (الاعتكاف في العشر الأواخر، والاعتكاف في المساجد كلها):

أي: مشروطية المسجد له من غير تخصيص بمسجد دون مسجد.

\* قلت: معنى الاعتكاف في اللغة: لزوم الشيء وحبس النفس عليه، كان أو غيره، ومنه قوله تعالى (ما هذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون) الأنبياء ٢١٥

وقوله تعالى (يعكفون على أصنام لهم) التوبة ١٣٨١

- والعكوف: الإقامة في المسجد - قال الله تعالى (وأنتم عاكفون في المساجد)

- = قال المفسرون وغيرهم من أهل اللغة: (عاكفون) مقيمون في المساجد لا يخرجون منها إلا لحاجة.
  - \*\* والاعتكاف شرعاً هو: لزوم المسجد والمكث فيه لطاعة الله عز وجل.
  - \* قال بعض العلماء: الاعتكاف هو: الإقامة على الطاعة وعمل البدن على حسب ما ورد في سنن الاعتكاف.
    - \*\* هل يشترط المسجد للاعتكاف أم لا: قال الحافظ رحمه الله:
    - اتفق العلماء على مشروطية المسجد للاعتكاف، إلا محمد بن عمر بن لبابة المالكي فأجازه في كل مكان.
    - وأجازت الحنفية للمرأة أن تعتكف في مسجد بيتها، وهو المكان المعد للصلاة فيه. لكن جمهور العلماء: على أن المرأة لا يصح لها أن تعتكف في مسجد بيتها، لأن مسجد البيت لا يطلق عليه أسم مسجد، ولا خلاف في جواز بيعه.
    - وقد صح كما في حديث عائشة رضي الله عنها أن أزواج النبي على اعتكفن في المسجد النبوي وليس في مساجد البيوت حتى وإن وجدت.
      - ذهب أبو حنيفة وأحمد رحمهما الله تعالى إلى اختصاصه بالمساجد التي تقام فيها الصلوات الخمس وتقام فيه الجماعة.
- \* وقالت الشافعية: الأفضل أن يكون الاعتكاف في المسجد الجامع، لأن الرسول على أعتكف في المسجد الجامع، ولأن الجماعة في صلواته أكثر، ولا يعتكف في غيره إذا تخلل وقت الاعتكاف صلاة الجمعة.
  - وشرط مالك أن الاعتكاف لابد وأن يكون في مسجد فيه صلاة جمعة، لأن عندهما أن المعتكف إذا خرج لصلاة الجمعة انقطع اعتكافه.
    - وقال الجمهور بعمومه في كل مسجد إلا لمن تلزمه الجمعة.
      - وخصه حذيفة بن اليمان رضي الله عنه بالمساجد الثلاثة.
        - وخصه عطاء بمسجد مكة والمدينة.
        - وخصه سعيد بن المسيب بمسجد المدينة.
  - \*\* أما قوله تعالى (ولا تباشروهن وانتم عاكفون في المساجد ..الخ الآية ) قال الحافظ:
- وجه الدلالة من الآية: أنه لو صح في غير المسجد لم يختص تحريم المباشرة به، لأن الجماع مناف للاعتكاف لا يكون إلا المساجد أن المراد أن الاعتكاف لا يكون إلا فيها.

- \*\* أقسامه: الاعتكاف ينقسم إلى قسمين: إلى مسنون، إلى واجب.
- فالمسنون: هو ما تطوع به المسلم تقرباً إلى الله وطلباً لثوابه، واقتداء بالرسول على الله ويتأكد ذلك في العشر الأواخر من رمضان.
- والاعتكاف الواجب هو: ما أوجبه المرء على نفسه (بالنذر) ودليله" أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه سأل النبي في قال: كنت نذرت في الجاهلية أن أعتكف ليلة في المسجد الحرام. قال: أوف بنذرك " متفق عليه
  - \*\* زمان الاعتكاف:
  - الاعتكاف الواجب: يؤدَى حسب ما نذره وسماه الناذر، فإن نذر الاعتكاف يوماً أو أكثر، وجب الوفاء بما نذره
  - الاعتكاف المستحب: ليس له وقت محدد، فهو يتحقق بالمكث في المسجد، فعن يعلى بن أمية قال: إذا جلس الشخص في المسجد بقصد الخير فهو معتكف ما دام فيه. وهو قول عطاء بن أبى رباح.
    - وقال سويد بن غفلة: من جلس في المسجد وهو طاهر فهو عاكف فيه ما لم يحدث.
    - واتفقوا على فساد الاعتكاف بالجماع حتى قال الحسن والزهري: من جامع فيه لزمته الكفارة -- وعن مجاهد: يتصدق بدينارين.
      - \*\* قلت: صحح الشيخ ناصر في الإرواء عن ابن عباس رضى الله عنهما قال:
  - (إذا جامع المعتكف بطل اعتكافه، وأستأنف الاعتكاف) صحيح أخرجه ابن أبى شيبة في (المصنف) (٢/١٧٨/٢) من طريق: وكيع عن سفيان عن ابن أبى نجيح عن مجاهد عن ابن عباس به. هذا إسناد صحيح على شرط الشيخين.
    - \*\* أما صوم المعتكف: سيأتي شرح هذه المسألة في باب: ١٥ القادم إن شاء الله تعالى.
      - \*\* أما أحاديث الباب: فالحديث الأول والثاني: الدلالة منهما:

أن الاعتكاف لا يكون إلا في العشر الأواخر من شهر رمضان، لأن هذا هو آخر أفعال النبي وكذلك أفعال واعتكاف أزواجه من بعده أنهن أعتكفن العشر الأواخر من شهر رمضان.

- أما الحديث الأخير في الباب: ففيه دليل على أن النبي على كان قد أخفيت عليه ليلة القدر ولذلك اعتكف العشر الأوسط فلم يدركها حتى جاءه جبريل عليه السلام وأخبره أنها في العشر الأواخر فاعتكف في العشر الأواخر حتى أدركها ليلة واحد وعشرين.

\* قوله في الحديث: (فوكف المسجد) يعنى: أمتلئ وزاد، ومنها: وكفت العين بالدمع: يعنى: امتلأت وزادت. فسالت.

#### ٢ - بَاب: الْحَائض تُرَجِّلُ رَأْسَ الْمُعْتَكِفِ

[٢٠٢٨] حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْمُثَنَّى، حَدَّثَنَا يَحْيَى، عَنْ هِشَامٍ، قَالَ: أَخْبَرَنِي أَبِي، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ: "كَانَ النَّبِيُّ عَيْ يُصنْغِي إِلَيَّ رَأْسَهُ وَهُوَ مُجَاوِرٌ فِي الْمَسْجِدِ، فَأُرَجِّلُهُ وَأَنَا حَائضٌ "

\*\*\_ قلت:

- \* هذا الباب خاص بأن المعتكف: هل يجوز له الخروج من المسجد مطلقاً، أو لا يجوز له الخروج إلا لحاجه الإنسان الضرورية؟
- = حديث الباب: يدل على أن المعتكف لا يجوز له الخروج من المسجد إلا لحاجة الإنسان الضرورية، لأنه لو جاز الخروج لخرج النبي في ودخل بيته فغسل رأسه وترجل ثم عاد إلى المسجد للاعتكاف.

وسيأتي شرح هذه المسألة إن شاء الله في الباب القادم.

\*\*\*\*\*\*

## ٣ - بَاب: لايَدْخُلُ الْبَيْتَ إِلا لِحَاجَةٍ

[٢٠٢٩] حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ، حَدَّثَنَا لَيْثٌ، عَنِ ابْنِ شِهَابٍ، عَنْ عُرُوْةَ وَعَمْرَةَ بِنْتِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ، أَنَّ عَائِشَةَ رَضِي اللَّهُ عَنْهَا زَوْجَ النَّبِيِّ ﷺ قَالَتْ: " وَإِنْ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لَيُدْخِلُ عَلَيَّ أَنَّ عَائِشَةُ رَضِي اللَّهُ عَنْهَا زَوْجَ النَّبِيِّ ﷺ قَالَتْ: " وَإِنْ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لَيُدْخِلُ عَلَيَّ رَأْسَهُ وَهُو فِي الْمَسْجِدِ فَأْرَجِّلُهُ، وكَانَ لا يَدْخُلُ الْبَيْتَ إِلا لِحَاجَةٍ، إِذَا كَانَ مُعْتَكِفًا "

- \*\*- قال الحافظ رحمه الله:
- \* زاد مسلم في روايته (إلا لحاجة الإنسان) وفسرها الزهري: بالبول والغائط.
- وقد اتفقوا على استثنائهما، واختلفوا في غيرهما من الحاجات كالأكل والشرب، ولو خرج لهما فتوضأ خارج المسجد لم يبطل. ويلتحق بهما القيء والفصد لمن احتاج إليه.
  - وروينا عن على وإبراهيم النخعي والحسن البصري قالوا: إن شهد المعتكف جنازة أو عدد مريضاً أو خرج للجمعة بطل اعتكافه. وبه قال الكوفيون وابن المنذر في الجمعة.
    - وقال الثوري والشافعي وإسحاق: إن شرط شيئاً من ذلك في ابتداء اعتكافه لم يبطل اعتكافه بفعله.

- \* قلت: مثل أن يشترط شهود جنازة أو غير ذلك، وبذلك يتضح أنه لا يجوز للمعتكف الخروج من المسجد إلا لحاجة الإنسان أو ما هو في معناها مما تدعو إليه الضرورة، والدليل: حديث الباب الدال على هذا.
  - \*\* وعن جواز خروج المعتكف من مسجده يقول الإمام النووي رحمه الله:
    - يجوز الخروج لحاجة الإنسان وهي البول والغائط. وهذا لا خلاف فيه.
- وقد نقل ابن المنذر والماوردي وغيرهما إجماع المسلمين على هذا، وله أيضاً الخروج لغسل الاحتلام بلا خلاف.
  - ويجوز له الخروج للأكل والإقامة في البيت من أجله على قدر حاجته.
- واتفق أصحابنا على أنه لا يجوز له الإقامة بعد فراغه من الأكل، كما اتفقوا على أنه لا يجوز له الإقامة بعد فراغه من قضاء حاجته، لعدم الحاجة إلى ذلك.
  - \* واختلف أهل العلم فيما إذا خرج من معتكفه لغير حاجة، متى ينقطع اعتكافه؟
    - قال الشافعي: ينقطع اعتكافه عند أول خروجه.
    - وبعضهم رخص في الساعة، وبعضهم رخص في اليوم.

-----

#### ٤ - باب: غَسلْ الْمُعْتَكِفِ

[٢٠٣٠] حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ يُوسُفَ، حَدَّثَنَا سُفْيَانُ، عَنْ مَنْصُورٍ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ، عَنِ الأسودِ،

عَنْ عَائشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ: "كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يُبَاشِرُنِي وَأَنَا حَائضٌ.

[٢٠٣١] وَكَانَ يُخْرِجُ رَأْسَهُ مِنَ الْمَسْجِدِ وَهُوَ مُعْتَكِفٌ، فَأَغْسِلُهُ وَأَنَا حَائِضٌ "

\*\* قلت

قد بينت هذه المسألة في البابين الماضيين، ومقصود البخاري رحمه الله من هذا الباب هو غسل الرأس فقط وليس غسل البدن، ولذلك: هل يجوز للمعتكف الخروج من معتكفه لغسل بدنه أم لا؟

- \* الصحيح: أنه يجوز له ذلك، وأن ذلك لا يفسد اعتكافه ما لم يطل الوقت في ذلك.
- \* قال ابن المنذر رحمه الله: أجمع العلماء على أن للمعتكف أن يخرج من معتكفه للغائط والبول، لأن هذا مما لابد منه، ولا يمكن فعله في المسجد.
- كذلك في معناه: الحاجة إلى المأكول والمشروب إذا لم يكن له من يأتيه به، فله أن يخرج اليه.

- كذلك: إن بغته القيء فله أن يخرج ليقيء خارج المسجد، فكل ما لابد منه ولا يمكن فعله في المسجد فله خروجه إليه، ولا يفسد اعتكافه ما لم يطل.
  - كذلك: الخروج للغسل من الجنابة، وتطهير البدن والثوب من النجاسة.
- \*\* أما من قال بجواز خروج المعتكف لشهود صلاة الجمعة، وحضور الجنازة، وعيادة المريض، فهذا القول قد ثبتت صحته عن: على بن أبى طالب رضي الله عنه، وسعيد بن جبير، وإبراهيم النخعي، والحسن البصري، فقد أخرجه ابن أبى شيبة في مصنفه (٨٧١٣) من طريق عاصم بن حمزة عن على .
  - \*\* أما قول عائشة رضي الله عنها الذي رواه أبو داود في السنن \٢٤٧٣ بسند حسن صحيح أنها قالت:

" السنة على المعتكف: ألا يعود مريضاً، ولا يشهد جنازة، ولا يمس امرأة، ولا يباشرها، ولا يخرج لحاجة إلا لما لابد منه، ولا اعتكاف إلا بصوم، ولا اعتكاف إلا في مسجد جامع "فهذا قول عائشة رضي الله عنها تحكى فعل النبي على حال اعتكافه. فهذا الذي ذكرته هو ما ثبت عنه في ، فإنه إن دخل معتكفه لم يخرج منه لا لعيادة مريض ولا لشهود جنازة، وقالت: ولا اعتكاف إلا في مسجد جامع: يعنى: من اجل حضور المعتكف لصلاة الجماعة، والجمعة، وهذا يدل كذلك على عدم جواز خروجه.

# إذن: فالأفضل للمعتكف ألا يخرج من معتكفه إلا للضرورة، ثم يعود بعدها إلى معتكفه حتى لا ينشغل بغير ذكر الله عز وجل.

- كذلك: يستحب له أن يكثر من نوافل العبادات، ويشغل نفسه بالصلاة، وتلاوة القرآن، والتسبيح، والتهليل، والتكبير، والاستغفار، والدعاء، والصلاة والسلام على رسول الله على ونحو ذلك من الطاعات التي تقرب من الله عز وجل.
  - كذلك: يستحب له: دراسة العلم، واستذكار كتب التفسير، والحديث، وكتب الفقه والعبادات، وقراءة سير الأنبياء والصالحين، وكتب الرقاق والآداب وغيرها مما يصل المرء بالله عز وجل.

والله سبحانه أعلم.

#### ٥ - بَاب: الاعْتِكَافِ لَيْلا

[٢٠٣٢] حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ، حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ سَعِيدٍ، عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ، أَخْبَرَنِي نَافِعٌ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ عُمَرَ سَأَلَ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: " كُنْتُ نَذَرْتُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ أَنْ أَعْتَكِفَ لَيْلَةً فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَام، قَالَ: فَأُوْفِ بِنَذْرِكَ "

\*\*- قال الحافظ رحمه الله:

- \* قوله (باب: الاعتكاف ليلاً) يعنى: أي بغير نهار.
- \* قلت: هو لفظ حديث الباب، وقد استدل به على جواز الاعتكاف بغير صوم، وذلك: لأن الليل ليس ظرفاً للصوم، فلو كان شرطاً لأمره النبي على به.
  - وسيأتي مزيد شرح لهذه المسألة في باب ١٥١ القادم إن شاء الله.
  - \* كذلك: حديث الباب فيه دليل على أن أقل الاعتكاف يكون ليلة، ولا يشترط له صوم.

-----

#### ٦ - بَاب: اعْتِكَافِ النِّسَاءِ

[٣٣٣] حَدَّتَنَا أَبُو النُّعْمَانِ، حَدَّتَنَا حَمَّادُ بْنُ زِيْدٍ، حَدَّتَنَا يَحْيَى، عَنْ عَمْرَةَ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِي اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ: "كَانَ النَّبِيُّ عَيْ يَعْتَكِفُ فِي الْعَشْرِ الأُوَاخِرِ مِنْ رَمَضَانَ، فَكُنْتُ أَضْرِبُ لَهُ خِبَاءً فَيُصلِّي الصَّبْحَ، ثُمَّ يَدْخُلُهُ، فَاسْتَأْذَنَتْ حَفْصَةُ عَائِشَةَ أَنْ تَضْرِبَ خِبَاءً، فَأَخْبِرَ، فَاسَتَأْذَنَتْ حَفْصَةُ عَائِشَةَ أَنْ تَضْرِبَ خِبَاءً فَلَمَّا رَأَتُهُ زَيْنَبُ ابْنَةُ جَحْشٍ ضَرَبَتْ خِبَاءً آخَرَ، فَلَمَّا أَصْبَحَ النَّبِيُ عَيْ رَأَى الأُخْبِيةَ، فَقَالَ: مَا هَذَا؟ فَأُخْبِرَ، فَقَالَ النَّبِيُ عَيْ : آلْبِرَّ تُرَوْنَ بِهِنَّ، فَتَرَكَ النَّبِيُ عَيْ رَأَى الأَخْبِيةَ، فَقَالَ: مَا هَذَا؟ فَأُخْبِرَ، فَقَالَ النَّبِيُ عَيْ : آلْبِرَّ تُرَوْنَ بِهِنَّ، فَتَرَكَ الْاعْتِكَافَ ذَلِكَ الشَّهْرَ، ثُمَّ اعْتَكَفَ عَشْرًا مِنْ شَوَّالَ "

- \*\* قال الحافظ رحمه الله: قوله ( باب: اعتكاف النساء ) أي: ما حكمه ؟
- وقد أطلق الشافعي كراهته لهن في المسجد الذي تصلى فيه الجماعة ، واحتج بحديث الباب فإنه دال على كراهة الاعتكاف للمرأة إلا في مسجد بيتها لأنها تتعرض لكثرة من يراها .
- وشرط الحنفية لصحة اعتكاف المرأة أن تكون في مسجد بيتها ، وفى رواية لهم: لها الاعتكاف مع زوجها في المسجد. وبه قال أحمد.
  - \*\* قال أهل العلم: في حديث الباب دليلاً على جواز اعتكاف المرأة في المسجد.
- أما القياس المعارض لهذا الحديث فهو قياس الاعتكاف على الصلاة وذلك: أنه لما كانت صلاة المرأة في بيتها أفضل منها في المسجد وجب أن يكون الاعتكاف في بيتها أفضل.

- ويجوز لها أن تعتكف في المسجد مع زوجها فقط كما جاء في حديث الباب من اعتكاف أزواجه على معه .
  - \*\* قال الحافظ رحمه الله:
  - \* وفى حديث الباب: أن المسجد شرط للإعتكاف ، لأن النساء شرع لهن الاحتجاب في البيوت ، فلو لم يكن المسجد شرطاً ما وقع ما ذكر من الإذن والمنع ولاكتفى لهن بالاعتكاف فى مساجد بيوتهن.
    - \*\* أما حديث الباب ففيه:

قولها: " فيصلى الصبح ثم يدخله " فيه: أن أول الوقت الذي يدخل فيه المعتكف هو: بعد صلاة الصبح - وهو قول: الاوزاعي والليث والثوري.

\* وقال الأئمة الأربعة وطائفة: يدخل قبيل غروب الشمس ، وأولوا الحديث: على أنه دخل من أول الليل ، ولكن إنما تخلى بنفسه في المكان الذي أعده لنفسه بعد صلاة الصبح.

قلت: وتأويل الحديث بعيد، والثابت هو دخوله ﷺ بعد صلاة الصبح.

\*\* قوله (آلبر ترون بهن ؟) المعني: هل تظنون أنكن فعلتن هذا للبر ؟

ويؤيده رواية الاوزاعى بقوله عن البر أردن بهذا " فيه : أنه عن أن يكون الحامل لهن على ذلك المباهاة والتنافس الناشئ عن الغيرة حرصاً على القرب منه خاصة ، فبذلك : يخرج الاعتكاف عن مقصده الذي من أجله شرع .

- أولما أذن لعائشة وحفصة أولاً كان خفيفاً بالنسبة إلى ما يفضى إليه الأمر من توارد بقية النسوة على ذلك فيضيق المسجد على المصلين.
  - أو بالنسبة إلى اجتماع النسوة عنده صيره كالجالس في بيته.
  - أو ربما شغلنه عن التخلي لما قصد من العبادة فيفوت مقصود الاعتكاف.
- \*\* قولها ( فترك الاعتكاف ذلك الشهر ) فيه: ترك الأفضل إذا كان فيه مصلحة ، وأن من خشي على عمله الرياء جاز له تركه وقطعه.
- كذلك: أن المرأة إذا اعتكفت في المسجد استحب لها أن تجعل لها ما يسترها، ويشترط أن تكون إقامتها في موضع لا يضيق على المصلين.

#### ٧- بَاب: الأَخْبِيَةِ فِي الْمَسْجِدِ

[٢٠٣٤] حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يُوسُفَ، أَخْبَرَنَا مَالِكٌ، عَنْ يَحْيَى بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ عَمْرَةَ بِنْتِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، " أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ أَرَادَ أَنْ يَعْتَكِفَ، فَلَمَّا انْصَرَفَ إِلَى الْمَكَانِ اللَّذِي أَرَادَ أَنْ يَعْتَكِفَ، فَلَمَّا انْصَرَفَ إِلَى الْمَكَانِ الَّذِي أَرَادَ أَنْ يَعْتَكِفَ إِذَا أَخْبِيَةٌ خِبَاءُ عَائِشَةَ، وَخِبَاءُ حَفْصَةَ، وَخِبَاءُ زَيْنَبَ، فَقَالَ: آلْبِرَّ تَقُولُونَ اللَّذِي أَرَادَ أَنْ يَعْتَكِفَ إِذَا أَخْبِيَةٌ خِبَاءُ عَائِشَةَ، وَخِبَاءُ حَفْصَة، وَخِبَاءُ زَيْنَبَ، فَقَالَ: آلْبِرَّ تَقُولُونَ بِهِنَّ، ثُمَّ انْصَرَفَ، فَلَمْ يَعْتَكِفْ حَتَّى اعْتَكَفَ عَشْرًا مِنْ شَوَّالٍ "

#### \*\*\_ قلت :

\* مقصوده من هذا الباب هو: جواز اتخاذ الأخبية في المسجد لقولها (إذا أخبية) خباء عائشة ، وخباء حفصة ، وخباء زينب ، وما نقض النبي هذه الأخبية إلا من أجل الغيرة بينهن والتقرب منه . وقد بينت ذلك في الباب الماضي كذلك : قد مر بنا في كتاب الصلاة أن النبي هضرب خيمة في المسجد يوم أصيب سعد بن معاذ ليعوده من قريب " رقم / ٤٦٣ .

٨ - بَابِ: هَلْ يَخْرُجُ الْمُعْتَكِفُ لحَوَائجِهِ إِلَى بَابِ الْمَسْجِدِ؟

[٣٠٢] حدَّتَنَا أَبُو الْيَمَانِ، أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ، عَنِ الزُّهْرِيِّ، قَالَ: أَخْبَرَنِي عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ: " أَنَّ صَفِيَّةَ زَوْجَ النَّبِيِّ فَيَ أَخْبَرَتْهُ، أَنَّهَا جَاءَتْ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ فِي تَرُورُهُ فِي اعْتِكَافِهِ اللَّهُ عَنْهُ: " أَنَّ صَفِيَّةَ زَوْجَ النَّبِيِ فَيَ أَخْبَرَتْهُ، أَنَّهَا جَاءَتْ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ فِي تَرُورُهُ فِي اعْتِكَافِهِ فِي الْمَسْجِدِ فِي الْعَشْرِ الاوَاخِرِ مِنْ رَمَضَانَ، فَتَحَدَّثَتْ عِنْدَهُ سَاعَةً، ثُمَّ قَامَتْ تَتْقَلِبُ، فَقَامَ النَّبِيُ عَنْ مَعْهَا يَقْلِبُهُا، حَتَّى إِذَا بَلَغَتْ بَابَ الْمَسْجِدِ، عِنْدَ بَابِ أُمِّ سَلَمَةَ مَرَّ رَجُلانِ مِنْ الأَنصارِ، فَسَلَّمَا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ فَقَالَ لَهُمَا النَّبِيُّ فَقَالَ لَهُمَا النَّبِيُّ فَقَالَ النَّبِيُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ عَنْ الإِنْسَانِ مَبْلَغَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ عَنْ الإِنْسَانِ مَبْلَغَ اللهِ عَلَى مَن الإِنْسَانِ مَبْلَغَ اللهَ عَلَى رَسُولَ اللَّهِ مَنَ الإِنْسَانِ مَبْلَغَ اللهَ عَلَى حَشِيتُ أَنْ يَقْذِفَ فِي قُلُوبِكُمَا شَيْئًا "

<sup>\*\*</sup>\_ قلت :

<sup>\*</sup> قد صدر هذا الباب بأداة الاستفهام وهي (هل) ؟

<sup>-</sup> والإجابة الصحيحة هي: نعم: يخرج المعتكف لحوائجه إلى باب المسجد من أجل حوائجه الضرورية، ومنها إيصال أهله حرصاً عليهم، وذلك لا يكون إلا ليلاً، أو نهاراً وقت ضرورة.

## ٩ - بَاب: الاعْتِكَافِ وَخَرَجَ النَّبِيُّ ﷺ صَبِيحَةَ عِشْرِينَ

[٢٠٣٦] حَدَّتَنِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُنِيرٍ، سَمِعَ هَارُونَ بْنَ إِسْمَاعِيلَ، حَدَّتَنَا عَلِيُ بْنُ الْمُبَارِكِ، قَالَ: سَمَعْتُ أَبَا سَلَمَةَ بْنَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا سَأَمَةَ بْنَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا سَعَيدِ الْخُدْرِيَّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قُلْتُ: " هَلْ سَمِعْتَ رَسُولَ اللَّهِ عِلَيْ يَذْكُرُ لَيْلَةَ الْقَدْرِ؟ قَالَ: نَعْم، اعْتَكَفْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ عِلَيْ الْعُشْرَ الأوْسَطَ مِنْ رَمَضَانَ، قَالَ: فَخَرَجْنَا صَبِيحَة عِشْرِينَ، قَالَ: إِنِّي أُرِيتُ لَيْلَةَ الْقَدْرِ وَإِنِّي عِشْرِينَ، قَالَ: إِنِّي أُرِيتُ لَيْلَةَ الْقَدْرِ وَإِنِّي عِشْرِينَ، قَالَ: إِنِّي أُرِيتُ لَيْلَةَ الْقَدْرِ وَإِنِّي عِشْرِينَ، قَالَ: فَخَطَبَنَا رَسُولُ اللَّهِ عِلَى صَبِيحَةَ عِشْرِينَ، فَقَالَ: إِنِّي أُرِيتُ لَيْلَةَ الْقَدْرِ وَإِنِّي عَشْرِينَ، قَالَ: فَخَطَبَنَا رَسُولُ اللَّهِ عِلَى صَبِيحَةَ عِشْرِينَ، فَقَالَ: إِنِّي أُرِيتُ لَيْلَةَ الْقَدْرِ وَإِنِّي نَسَيْتُهَا، فَالْتَمِسُوهَا فِي الْعَشْرِ الأُولَخِرِ فِي وِيْرٍ، فَإِنِّي رَأَيْتُ أَنِي أُسِيحَةً فِي مَاءٍ وَطِينٍ، وَمَنْ كَانَ اعْتَكَفَ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ عِلَى قَلْيَرْجِعْ، فَرَجَعَ النَّاسُ إِلَى الْمَسْجِدِ وَمَا نَرَى فِي السَمَاءِ وَلَيْنِ اللَّهِ عِلَى السَّمَاءِ وَمَا اللَّهِ عِلَى السَّمَاء مَتَ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ عِلَى قَلْيَرْجِعْ، فَرَجَعَ النَّاسُ إِلَى الْمَسْجِدِ وَمَا نَرَى فِي السَّمَاء قَرَعَةً، قَالَ: فَجَاءَتُ سَحَابَةٌ فَمَطَرَتْ وَأُقِيمَتِ الصَّلَاةُ، فَسَجَدَ رَسُولُ اللَّهِ عِلَى الْطَيْنِ فِي أَرْبَيْتِهِ وَجَبْهِيَهِ "

#### \*\* - قال الحافظ رحمه الله:

- أراد بالترجمة تأويل ما وقع في حديث مالك من قوله " فلما كانت ليلة إحدى وعشرين وهي الليلة التي يخرج من اعتكافه صبيحتها "

\*\* قلت: الإمام البخاري رحمه الله في هذا الباب يرد على الإمام مالك بأن النبي على حينما اعتكف العشر الأوسط من رمضان في ذلك العام قد خرج من اعتكافه صبيحة يوم عشرين ، وليس صبيحة يوم واحد وعشرين ، فمن أراد اعتكاف العشر الأوسط من رمضان فليدخل ليلة العاشر ، ويخرج صبيحة يوم عشرين كما فعل النبي على ، وليس صبيحة يوم واحد وعشرين كما قال ذلك الإمام مالك رحمه الله.

\*- فائدة : رواية الإمام مالك رحمه الله أوردها الإمام البخاري في باب (١) برقم / ٢٠٢٧

-----

#### ١٠ - بَاب: اعْتِكَافِ الْمُسْتَحَاضَةِ

[٢٠٣٧] حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ، حَدَّثَنَا يَزِيدُ بْنُ زُرِيْعٍ، عَنْ خَالِدٍ، عَنْ عِكْرِمَةَ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ: " اعْتَكَفَتْ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ امْرَأَةٌ مِنْ أَزْوَاجِهِ مُسْتَحَاضَةٌ، فَكَانَتْ تَرَى الْحُمْرَةَ وَالصَّفْرَةَ، فَرُبَّمَا وَضَعْنَا الطَّسْتَ تَحْتَهَا وَهِيَ تُصلِّي "

- \*\* قلت: مقصود الإمام البخاري رحمه الله هو:
- أن المستحاضة يجوز لها الاعتكاف كما تجوز لها الصلاة والصيام ، والشاهد في حديث الباب قولها:
  - " أعتكف مع رسول الله على امرأة مستحاضة من أزواجه " ولا يكون ذلك إلا بعلمه على وموافقته على اعتكافها وهي مستحاضة ، فدل ذلك على أن المستحاضة يجوز لها الاعتكاف في المسجد ولا حرج عليها في ذلك .
    - \* كذلك قولها: " فربما وضعنا الطست تحتها وهي تصلى " فيه دليل على صحة صلاة المستحاضة ، وإن تساقط منها الدم حال الصلاة ، فلا حرج عليها في ذلك .
- \* فائدة : المرأة المستحاضة من زوجاته ﷺ هي أم سلمة رضي الله عنها ، كما قال الحافظ في الشرح .
  - \*حديث الباب تقدم شرحه في كتاب الحيض \_ حديث / ٣٠٩ ، وقد فصلت القول فيه هناك .

-----

#### ١١ - بَاب: زِيَارَةِ الْمُرْأَةِ زَوْجَهَا فِي اعْتِكَافِهِ

[٢٠٣٨] حَدَّثَنَا سَعِيدُ بِنُ عُفَيْرٍ، قَالَ: حَدَّثَنِي اللَّيْثُ، قَالَ: حَدَّثَنِي عَبْدُ الرَّحْمَنِ بِنُ خَالدٍ، عَنِ الْبُنِ شِهَاب، عَنْ عَلِيٍّ بِنِ الْحُسَيْنِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ صَفِيَّةَ زَوْجَ النَّبِيِّ عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ صَفِيَّةَ زَوْجَ النَّبِيِّ عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُحَمَّدٍ، حَدَّثَنَا هِشَامُ بْنُ يُوسُفَ، أَخْبَرَنَا مَعْمَرٌ، عَنِ الزُّهْرِيِّ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُحَمَّدٍ، حَدَّثَنَا هِشَامُ بْنُ يُوسُفَ، أَخْبَرَنَا مَعْمَرٌ، عَنِ الزُّهْرِيِّ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ، "كَانَ النَّبِيُّ فِي الْمَسْجِدِ وَعِنْدَهُ أَزُواجُهُ فَرُحْنَ، فَقَالَ لِصَفِيَّةَ بِنْتِ حُيَيٍّ: لا تَعْجَلِي حَتَّى الْمُسَرِفَ مَعَكِ، وَكَانَ بَيْتُهَا فِي دَارِ أُسَامَةَ، فَخَرَجَ النَّبِيُّ فِي مَعَهَا، فَلَقِيَهُ رَجُلانِ مِنْ الأَنْصَارِ، أَنْصَارِ، أَنْصَرَفَ مَعَكِ، وَكَانَ بَيْتُهَا فِي دَارِ أُسَامَةَ، فَخَرَجَ النَّبِيُّ فَيَ مَعَهَا، فَلَقِيَهُ رَجُلانِ مِنْ الأَنْصَارِ، فَنَظَرَا إِلَى النَّبِيِّ فِي ثُمَّ أَجَازَا، وَقَالَ لَهُمَا النَّبِيُّ فِي: تَعَالَيَا إِنَّهَا صَفِيَّةُ بِنْتُ حُيْيٍ، قَالا: سُبْحَانَ اللَّهِ، يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: إِنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرِي مِنَ الإِنْسَانِ مَجْرَى الدَّمِ، وَإِنِي خَشِيتُ أَنْ يُلْقِي فِي الْفُسِكُمَا شَيْئًا "

#### \*\* قلت ؛

ترجمة الباب لم يقطع فيها الإمام البخاري بحكم ، ولكن في الباب بعده أثبت هذا الحكم وهو: جواز زيارة المرأة زوجها في اعتكافه ، بل وخروجه من اعتكافه للضرورة إن احتاج لذلك . وان تعرض لأذى ولو ظني في النفس ، فله أن يدرأ عن نفسه وأهله هذا الأذى كما فعل النبي وقال " إنها صفية بنت حيي ، وإن الشيطان يجرى من الإنسان مجرى الدم ، وإني خشيت أن يلقى في أنفسكما شيئاً " فالنبي في قد أخبرهم بمن تسير معه في الشارع أمام الناس بأنها زوجته صفية بنت حيى رضى الله عنها .

\* كذلك: في حديث الباب دلالة على عدم معرفة الصحابيان على أم المؤمنين صفية رضي الله عنها وهي تمشى مع النبي ، لأنها كانت تسدل نقابها على وجهها، فلم يعرفاها لذلك. وهذا فيه دليل على وجوب النقاب لغطاء وجه المرأة، وذلك خلافاً لمن أنكره في زماننا، بل وحاربه حرباً شديدة، وإنه من عادات اليهود والنصاري قبل الإسلام، وإنه ليس من ديننا في شيء، وإنه دخيل علينا من غيرنا. فإنا لله وإنا إليه راجعون.

.....

#### ١٢ - بَابِ: هَلْ يَدْرَأُ الْمُعْتَكِفُ عَنْ نَفْسِهِ

[٢٠٣٩] حَدَّتَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ، قَالَ: أَخْبَرَنِي أَخِي، عَنْ سُلَيْمَانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي عَتِيق، عَنِ ابْنِ شِهَابٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ صَفِيَّةَ بِنْتَ حُيَيٍّ أَخْبَرَتُهُ. ح وحَدَّتَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ، حَدَّتَنَا سُفْيَانُ، قَالَ: سَمِعْتُ الزُّهْرِيَّ يُخْبِرُ، عَنْ عَلِيً الْخُبرَتُهُ. ح وحَدَّتَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ، حَدَّتَنَا سُفْيَانُ، قَالَ: سَمِعْتُ الزُّهْرِيَّ يُخْبِرُ، عَنْ عَلِيً بْنِ الْحُسَيْنِ: " أَنَّ صَفِيَّةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَتَتِ النَّبِيَ عِيْ وَهُوَ مُعْتَكِفٌ، فَلَمَّا رَجَعَتُ مَشَى بْنِ الْحُسَيْنِ: " أَنَّ صَفِيَّةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَتْتِ النَّبِيَ عِيْ وَهُوَ مُعْتَكِفٌ، فَلَمَّا رَجَعَتُ مَشَى مَعْهَا، فَأَبْصَرَهُ رَجُلٌ مِنْ الأَنْصَارِ، فَلَمَّا أَبْصَرَهُ، دَعَاهُ، فَقَالَ: تَعَالَ، هِيَ صَفِيَّةُ، وَرَبُّمَا قَالَ سُفْيَانُ: أَنَتُهُ لَيْلا سُفْيَانُ: أَنَتُهُ لَيُلا فَيْانُ: وَهَلُ هُوَ إِلا لَيْلاً؟ "

\*\* قال الحافظ رحمه الله: قوله ( هل يدرأ ) أي: يدفع.

قوله (عن نفسه) أي: بالقول والفعل. وقد دل الحديث على الدفع بالقول ويلحق به الفعل، وليس المعتكف بأشد في ذلك من المصلى.

\*\* قلت: قوله (قلت لسفيان): أتته ليلا؟ قال: وهل هو إلا ليلا).

فيه دلالة على أن الزيارة كانت في الليل ، وهذه العلة هي التي أخرجته على أن الزيارة كانت في الليل ، وهذه العلة هي التي أخرجته الله على التوصيل زوجته إلى بيتها .

إما إن كانت هذه الزيارة نهارا ، فهل يخرج من معتكفه من اجل ذلك ؟ الصحيح : أنه يخرج إن كان لحاجة ضرورية وكان ذلك نهاراً ، وكان هناك ضرورة ومصلحة لذلك .

وقد تقدمت هذه المسألة في باب: ٣ الماضي.

-----

#### ١٣ - بَاب: مَنْ خَرَجَ مِنَ اعْتِكَافِهِ عِنْدَ الصُّبْح

[ ، ٤٠٢] حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ بِشْرٍ ، حَدَّثَنَا سُفْيَانُ ، عَنِ ابْنِ جُريْجٍ ، عَنْ سُلَيْمَانَ الأَحْولِ خَالِ ابْنِ أَبِي نَجِيحٍ ، عَنْ أَبِي سَلَمَةَ ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ . عَالَ سُفْيَانُ ، وَحَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَمْرُ و ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ . قَالَ: وأَظُنُ أَنَّ ابْنَ أَبِي لَبِيدٍ حَدَّثَنَا ، عَنْ أَبِي سَلَمَةَ ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ رَضِي سَلَمَةَ ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ . قَالَ: وأَظُنُ أَنَّ ابْنَ أَبِي لَبِيدٍ حَدَّثَنَا ، عَنْ أَبِي سَلَمَةَ ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ ، قَالَ: " اعْتَكَفْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ الْعَشْرَ الأوْسَطَ ، فَلَمَّا كَانَ صَبِيحَةَ عِشْرِينَ ، نَقَلْنَا مَتَاعَنَا ، فَأَتَانَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ قَالَ: مَنْ كَانَ اعْتَكَفَ ، فَلْيَرْجِعْ إِلَى مُعْتَكَفِهِ فَإِنِي رَأَيْتُ هَذِهِ اللَّيْلَةَ ، وَمَا عَنْ السَمَاءُ ، فَمُطِرِّنَا ، فَوَالَّذِي بَعَثَهُ وَرَأَيْتُنِي أَسْجُدُ فِي مَاءٍ وَطِينٍ ، فَلَمَّا رَجَعَ إِلَى مُعْتَكَفِهِ ، وَهَاجَتِ السَّمَاءُ ، فَمُطِرِّنَا ، فَوَالَّذِي بَعَثَهُ وَرَأَيْتُ عَلَى أَنْفِهِ ، وَهَاجَتِ السَّمَاءُ ، فَمُطْرِنَا ، فَوَالَّذِي بَعَثَهُ وَرَأَيْتُ عَلَى أَنْفِهِ ، وَهَاجَتِ السَّمَاءُ ، فَالَدْ رَأَيْتُ عَلَى أَنْفِهِ ، وَكَانَ الْمَسْجِدُ عَرِيشًا ، فَلَقَدْ رَأَيْتُ عَلَى أَنْفِهِ ، وَلَاتَ الْمَسْجِدُ عَرِيشًا ، فَلَقَدْ رَأَيْتُ عَلَى أَنْفِهِ ، وَكَانَ الْمَسْجِدُ عَرِيشًا ، فَلَقَدْ رَأَيْتُ عَلَى أَنْفِهِ ، وَكَانَ الْمَسْجِدُ عَرِيشًا ، فَلَقَدْ رَأَيْتُ عَلَى أَنْفِهِ ، وَكَانَ الْمَسْجِدُ عَرِيشًا ، فَلَقَدْ رَأَيْتُ عَلَى أَنْفِهِ ، وَكَانَ الْمَسْجِدُ عَرِيشًا ، فَلَقَدْ رَأَيْتُ عَلَى أَنْفِهِ ،

\*\* قال الحافظ رحمه الله: هذا الخروج محمول على من أراد اعتكاف الليالي دون الأيام ، وسبيل من أراد ذلك أن يدخل المعتكف قبيل غروب الشمس ، ويخرج بعد طلوع الفجر .

\*\* قلت: وهذا الاعتكاف صورته كالآتى:

أن يدخل المعتكف معتكفه ليلة واحد وعشرين فيكون حسابها كالآتي:

ليلة ٢١ ـ ليلة ٢٢ ـ ليلة ٢٣ ـ ليلة ٢٤ ـ ليلة ٢٥ ـ ليلة ٢٧ ـ ليلة ٢٨ ـ ليلة ٢٩ ـ

ليلة ٣٠ - فهذه ١٠ ليال ثم يخرج صبيحة يوم ٣٠ رمضان

\*فإن أراد اعتكاف الأيام خاصة: يدخل مع طلوع الفجر ،ويخرج بعد غروب الشمس

وهذه الصورة كالآتي: يدخل المعتكف صباح ٢٠ رمضان ، ويكون حسابها كالآتي:

صباح ۲۰رمضان ـ صباح ۲۱ ـ صباح ۲۲ ـ صباح ۲۳ ـ صباح ۲۶ ـ صباح ۲۰ ـ صباح ۲۸ ـ

- فإن أراد اعتكاف الأيام والليالي معا: فيدخل قبل غروب الشمس ويخرج بعد غروب الشمس

أيضا ، وهذه الصورة كالآتي: يدخل المعتكف ليلة ٢١ رمضان و يكون حسابها كالآتي

ليلة ٢١ ـ ليلة ٢٢ ـ ليلة ٢٣ ـ ليلة ٢٤ ـ ليلة ٢٥ ـ ليلة ٢٦ ـ ليلة ٢٨ ـ ليلة ٢٩ ـ ليلة ٢٩

ليلة ٣٠ -- ثم بعد غروب شمس يوم ٣٠رمضان يخرج من معتكفه

\*قال الحافظ: وقد تقدم في (باب: تحرى ليلة القدر) باب ٣ من وجه آخر " فإذا كان حين يمسى من عشرين ليلة ويستقبل إحدى وعشرين رجع إلى مسكنه ورجع من كان يجاور معه " فمقصوده بهذا: أن النبي وصحابته رضي الله عنهم دخلوا معتكفهم صباح ١١ رمضان وخرج هو وصحابته بعد غروب شمس يوم ٢٠رمضان وحين استقبل ليلة ٢١ رمضان أمرهم بالرجوع إلى المعتكف مرة أخرى .. الخ الحديث .

#### ١٤ - بَاب: الاعْتِكَافِ فِي شُوَّال

[ 1 • 2 • 1] حَدَّتَنَا مُحَمَّدٌ هُوَ ابْنُ سَلامٍ، أَخْبَرَنَا مُحَمَّدُ بْنُ فُضَيْلِ بْنِ غَزُوْانَ، عَنْ يَحْيَى بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ: " كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَيْتَكِفُ عَنْ عَمْرَةَ بِنْتِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ: " كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَيْتَكِفُ فِيهِ كُلِّ رَمَضَانٍ، وَإِذَا صَلَّى الْغَدَاةَ دَخَلَ مَكَانَهُ الَّذِي اعْتَكَفَ فِيهِ، قَالَ: فَاسْتَأْذَنَتُهُ عَائِشَـةُ أَنْ تَعْتَكِفَ، فَضَرَبَتْ قُبَّةً، وَسَمِعَتْ زِينَتِبُ بِهَا مَفْصَةُ، فَضَرَبَتْ قُبَّةً، وَسَمِعَتْ زِينَتِبُ بِهَا، فَضَرَبَتْ قُبَّةً أَخْرَى، فَلَمَّا انْصَرَفَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْ مِنَ الْغَدَاةِ، أَبْصَرَ أَرْبَعَ قِبَابٍ، فَقَالَ: مَا هَدَا؟ فَضَرَبَتْ قَبَّةً أُخْرَى، فَلَمَّا انْصَرَفَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْ مِنَ الْغَدَاةِ، أَبْصَرَ أَرْبَعَ قِبَابٍ، فَقَالَ: مَا هَدَا؟ فَضَرَبَتْ خَبْرَهُنَّ، فَقَالَ: مَا حَمَلَهُنَّ عَلَى هَذَا آلْبِرُ ، انْزِعُوهَا فَلا أَرَاهَا، فَنُزِعَتْ فَلَمْ يَعْتَكِفْ فِي آخِرِ الْعَشْرِ مِنْ شُوّال "

#### قلت:

أورد الإمام البخاري رحمه الله في هذا الباب الحديث من طريق محمد بن فضيل وفيه قوله: ( فلم يعتكف في رمضان حتى اعتكف في أخر العشر من شوال )

فيه دليل على أن النوافل المعتادة إذا فاتت تقضى استحبابا ، لأن قضاءه على طريق الاستحباب ، لأنه كان إذا عمل عملا أثبته ، ولهذا لم ينقل أن نساءه اعتكفن معه في شوال . في الحديث جواز الخروج من الاعتكاف بعد الدخول فيه . خلافا لمن منع ذلك

\_\_\_\_\_

#### ه ١ - بَاب: مَنْ لَمْ يَرَ عَلَيْهِ صَوْمًا إِذَا اعْتَكَف

[٢٠٤٢] حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ، عَنْ أَخِيهِ، عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ بِلالٍ، عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ، عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّهُ قَالَ: " يَا رَسُولَ عَنْ نَافِعٍ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ أَنِ عُمْرَ، عَنْ عُمْرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّهُ قَالَ: " يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنِّي نَذَرْتُ فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ، فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ ﷺ: أَوْفِ نَذْرَكَ فَاعْتَكُفَ لَيْلَةً فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ، فَقَالَ لَهُ النَّبِيُ ﷺ: أَوْفِ نَذْرَكَ فَاعْتَكُفَ لَيْلَةً "

\* \*قلت: هذه المسألة هي: هل يشترط للاعتكاف صيام أم لا؟

الصحيح: أن الاعتكاف لا يشترط له صيام ، لأن هذا الصيام لا دليل ظاهر عليه في الاعتكاف الا قول عائشة رضي الله عنها بقولها: "السنة على المعتكف: أن لا يعود مريضاً ، ولا يشهد جنازة ، ولا يمس امرأة ولا يباشرها ، ولا يخرج لحاجة إلا لما لابد منه ، ولا اعتكاف إلا بصوم ، ولا اعتكاف إلا في مسجد جامع "فقولها"من السنة "أن الصوم ليس على سبيل الوجوب ولكن على سبيل الاستحباب وذلك انه ما ثبت أن النبي العناد الله المناد الله على مسجد رمضان ، وشهر رمضان واجب صومه فما كان يعتكف إلا حال صيامه ...

\*كذلك لم يثبت انه على حين خرج من معتكفه في رمضان ثم اعتكف في العشر من شوال انه على العشر من شوال .

ولذالك قال الحافظ رحمه الله: استدل بهذه الحديث على جواز الاعتكاف بغير صوم لان الليل ليس ظرفا للصوم فلو كان شرطا لأمره النبي على به .

\*كذالك حديث الباب فيه دلاله على جواز الاعتكاف ليلا بغير نهار وهذا دليل على صحة الاعتكاف بغير صيام

\*\* وباشتراط الصيام قال كل من: ابن عمر و ابن عباس وعن عائشة رضي الله عنهم وبه قال مالك والاوزعى و الأحناف - واحتج بعض المالكية باشتراط الصوم بقوله تعالى (ثم أتموا الصيام إلى الليل ولا تباشروهن وانتم عاكفون في المساجد) قالوا أن الله عز وجل ذكر الاعتكاف اثر الصيام وتعقب: بأنه ليس فيها ما يدل على تلازمهما ، والا لكان لا صوم إلا بالاعتكاف ولا قائل به.

\*أما حديث ابن عمر عند أبى دود بلفظ :أن عمر رضي الله جعل عليه أن يعتكف في الجاهلية ليلة عند الكعبة ، فسأل النبي على فقال (اعتكف وصم) صحيح دون قوله ( وصم ) ٢٤٧٤ .

## ١٦ - بَاب: إِذَا نَذَرَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ أَنْ يَعْتَكِفَ، ثُمَّ أَسْلَم

[٣٠٤٣] حَدَّثَنَا عُبَيْدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، حَدَّثَنَا أَبُو أُسَامَةَ، عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ، عَنْ نَافِع، عَنِ ابْنِ عُمَرَ، " أَنَّ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، نَذَرَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ أَنْ يَعْتَكِفَ فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ، قَالَ: أُرَاهُ قَالَ لَيْلَةً، قَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَوْفِ بِنَذْرِكَ "

مقصودة: هل يلزمهم ويجب عليه الوفاء بذالك النذر أم لا؟ ولذالك أورد حديث الباب الدال على وجوب الوفاء بهذا النذر بقوله وأوفى بنذرك) وسيأتى مزيد شرح لهذه المسالة في كتاب النذر إن شاء الله تعالى

\*\*\*\*\*

## ١٧ - بَاب: الاعْتِكَافِ فِي الْعَشْر الأوْسَطِ مِنْ رَمَضَان

[٢٠٤٤] حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ، حَدَّثَنَا أَبُو بَكْرٍ، عَنْ أَبِي حَصِينٍ، عَنْ أَبِي صَالِحٍ، عَـنْ أَبِي صَالِحٍ، عَـنْ أَبِي مَالِحٍ، عَـنْ أَبِي مَالِحٍ، عَـنْ أَبِي هُريْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: " كَانَ النَّبِيُّ فَي يَعْتَكِفُ فِي كُلِّ رَمَضَانٍ عَشْرَةَ أَيَّامٍ، فَلَمَّا كَانَ النَّبِيُّ فَي يَعْتَكِفُ فِي كُلِّ رَمَضَانٍ عَشْرَةَ أَيَّامٍ، فَلَمَّا كَانَ الْعَامُ الَّذِي قُبضَ فِيهِ، اعْتَكَفَ عِشْرينَ يَوْمًا "

#### \*\*قلت:

يشير الإمام البخاري رحمه الله بهذا الباب إلى أن سبب اعتكافه هنا مخالف لسبب اعتكافه في حديث أبى سعيد الخدرى رضي الله عنه في باب - ١ واعاده في بابين بعده و هما باب ١٣،٩ في حديث أبى سعيد الخدرى أن اعتكافه كان في أول الأمر وانه لم يكن قد أوحى إليه بتعريف ليله القدر فاعتكف العشر الأوسط من شهر رمضان ابتغاء ليله القدر فام تعرف له ولم يرها ثم صبيحة ليله ٠٢ عرفت له وراءها ورأى أمارتها ولذلك اعتكف العشر الأواخر كذلك حتى تحققت الرؤيا بوجود ليلة القدر في ليلة ٢١ من العشر الأواخر واخبر على بذلك .

\*أما حديث الباب بسببه مخالفه لحديث أبي سعيد رضي الله عنه ففي حديث الباب معنيان وهما الأول حديث أبي بن كعب رضي الله عنه عن طريق حماد بن سلمة عن ثابت البناني عن أبي رافع عن أبي بن كعب رضي الله عنه أن النبي على كان يعتكف العشر الأواخر من رمضان فلم يعتكف عاما فلما كان في العام المقبل اعتكف عشريين ليله) صحيح أبو داوود ٣٤٦٣ وابن ماجه ١٧٧٠ بلفظه: (أن النبي على كان يعتكف العشر الأواخر من رمضان فسافر عاما ، فلما كان من العام المقبل، اعتكف عشرين يوما) ففي رواية الإمام أبى داوود رحمه الله أبهم فيها

السبب الذي كان النبي على يعتكف في رمضان عشرين يوماً ، ووضحت رواية ابن ماجه رحمه الله هذا السبب إلا وهو السفر.

فحديث أبي بن كعب رضي الله عليه أن النبي إذا جاء رمضان وكان مسافرا ولن يستطع الاعتكاف في عامه هذا فانه كان يقضي اعتكافه في هذا العام ويعتكف عشرين يوما وقد سبق ووضحنا أن قضاء اعتكافه كان علي سيبل الاستحباب وليس علي سيبل الوجوب، لأنه على عمل أثبته.

\*\*أما حديث الباب ففيه معني مختلف عن حديث أبي بن كعب رضي الله عنه وهو أن النب عبد احتكف في العلم النب قيمت في محتسبة بعد المفي لمحتفي أن عبد العلم الله المحتمد ال

أن النبي ﷺ اعتكف في العام الذي قبض فيه عشرين يوما وفيه معني أن ﷺ انه لم يكن مسافراً ولا مريضاً ولا حتى مشغولا بجهاد ولا بغيره ولذلك قال الحافظ رحمه الله:

\*\*كأنه أشار بذلك إلا أن الاعتكاف لا يختص بالعشر الأخير، وان كان الاعتكاف فيه أفضل قلت: قول الحافظ أن الاعتكاف لن يختص بالعشر الأخير فيه نظر، وذلك لأن الاعتكاف قد خصه النبي بالعشر الأخير من رمضان، والأحاديث التي وردت في الصحيحين والسنن وغيرها تدل علي هذا التخصيص، وكان لا يعتكف عشرين ليلة إلا إن كان مسافراً ولن يستطع الاعتكاف فإنه كان يقضيه في العام المقبل وذلك علي سيبل الاستحباب كما أسلفت، ولذلك قال بعدها: وإن كان الاعتكاف فيه أفضل. يعنى: من اجل ليله القدر.

\*\*أما العشر الأوسط فإنهم ما شرع اعتكافهم إلا من اجل الفراغ لعباده الله عز وجل وعدم الشغل بأمور الدنيا في هذه الأيام ، وهذا المعني قد وضحه الحافظ حيث انه أشار إلي حديث أبى هريرة عند ابن ماجه برقم ١٧٦٩ بلفظ (كان النبي على يعتكف كل عام عشر أيام فلما كان العام الذي قبض فيه اعتكف عشرين يوما وكان يعرض عليه القرآن في كل عام مرة فلما كان العام الذي قبض فيه عرض عليه القرآن مرتين ) و السبب في ذلك انه علم بانقضاء اجله ، فأراد أن يستكثر من عمل الخير ليبين لامته الاجتهاد في العمل إذا بلغوا أقصي العمل ليلقوا الله علي خير أحواله .

وقيل: السبب فيه أن جبريل كان يعارضه بالقرآن في كل رمضان مرة فلما كان العام الذي قبض فيه عرضه مرتين.

\*\*أما مطابقة حديث الباب للترجمة فهو: الظاهر فيه بإطلاق لفظ (العشرين) بأنها متوالية ، فيتعين لذلك العشرة الأوسط ، أو انه حمل المطلق في هذه الرواية على المقيد في الروايات الأخري

## ١٨ - بَابِ: مَنْ أَرَادَ أَنْ يَعْتَكِفَ، ثُمَّ بَدَا لَهُ أَنْ يَخْرُجَ

[٥٤٠] حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ مُقَاتِلٍ أَبُو الْحَسَنِ، أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللَّهِ، أَخْبَرِنَا الأوْرْرَاعِيُّ، قَالَ: حَدَّثَتْنِي عَمْرَةُ بِنْتُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، أَن رَسُولَ اللَّهِ عِيْدَ ذَكَرَ: " أَنْ يَعْتَكِفَ الْعَشْرَ الأواخِرَ مِنْ رَمَضَانَ، فَاسْتَأْذَنَتْهُ عَائِشَةُ فَأَذِنَ لَهَا، وَسَأَلَتُ حَفْصَةُ عَائِشَةَ أَنْ تَسْتَأْذِنَ لَهَا، فَفَعَلَتْ، فَلَمَّا رَأْتُ ذَلِكَ زَيْنَبُ ابْنَةُ جَحْشٍ أَمَرَت ببِنَاءٍ فَبَنِيَ لَهَا، حَفْصَةُ عَائِشَةَ أَنْ تَسْتَأْذِنَ لَهَا، فَفَعَلَتْ، فَلَمَّا رَأْتُ ذَلِكَ زَيْنَبُ ابْنَةُ جَحْشٍ أَمْرَت ببِنَاءٍ فَبَنِيَ لَهَا، فَقَالَ: مَا هَذَا؟ قَالُوا: قَالَتُ: وكَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَيْ إِذَا صَلَّى انْصَرَفَ إلَى بنِنَائِهِ فَبَصُرَ بِالأَبْنِيَةِ، فَقَالَ: مَا هَذَا؟ قَالُوا: بِنَاءُ عَائِشَةَ، وَزَيْنَبَ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عِيْ: " آلْبِرَّ أَرَدْنَ بِهِذَا، مَا أَنَا بِمُعْتَكِفَ فَرَجَع، فَلَا أَنْ بِمُعْتَكِفَ فَرَجَع، فَلَمَّا أَفْطَرَ، اعْتَكَفَ عَشْرًا مِنْ شَوَّالَ "

#### \*\*<u>قات</u> :

\*جواب الشرط لا حرج عليه في ذلك .

\*أما قول الحافظ: في إشارة إلي الجزم بأنه لم يدخل في الاعتكاف ثم خرج منه بل تركه قبل الدخول فيه

قلت: في إشارة تدل علي انه لن يدخل في الاعتكاف وهذا أشار إليه الإمام البخاري في ترجمه الباب بقوله

(من أراد أن يعتكف ثم بدا له أن يخرج) وذلك أن الإرادة لا تكون إلا قبل الفعل مباشره ويؤيد هذا المعنى قولها في باب اعتكاف النساء: فيصلى الصبح ثم يدخله

وفي باب الاعتكاف في شوال كان الرسول على يعتكف في كل رمضان فإذا صلى الغداة دخل مكانه الذي اعتكف فيه ) فكان مبدأ اعتكافه من أول النهار وهي سنته على في الاعتكاف.

\_\_\_\_\_

## ١٩ - بَاب: الْمُعْتَكِفِ يُدْخِلُ رَأْسَهُ الْبَيْتَ للْغُسُلُ

[٢٠٤٦] حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ مُحَمَّدٍ، حَدَّثَنَا هِشَامُ بْنُ يُوسُف، أَخْبَرَنَا مَعْمَرٌ، عَنِ الزُّهْرِيِّ، عَنْ عُرُوَةَ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا: " أَنَّهَا كَانَتْ تُرَجِّلُ النَّبِيَّ ﷺ وَهِيَ حَائِضٌ، وَهُوَ مُعْتَكِفٌ عُرْوَةَ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا: " أَنَّهَا كَانَتْ تُرَجِّلُ النَّبِيَّ ﷺ وَهِيَ حَائِضٌ، وَهُوَ مُعْتَكِفٌ فِي الْمَسْجِدِ، وَهِيَ حَجْرَتِهَا يُنَاوِلُهَا رَأْسَهُ "

#### \*\*قلت :

\*فيه دليل علي غسل الرأس وتنظيفه وترجيله وبدنه داخل المسجد أما إن لم يستطع فله الخروج لغسله وبدنه وقضاء وحاجته التي لا بد منها ، أما خروجه لغير ذلك ففيه النهي عنه \*\*فائدة : يجوز للمعتكف الخروج من معتكفه لغير حاجته هو ولكن لحاجة غيره من المسلمين -- بمعني :

المعتكف مثلا طبيبا ويعمل في عيادة أو مستشفي واتصل به لوجود إنسان مريض وهم إليه للكشف عليه وتشخيص مرضه ومعالجته فله أن يخرج من اجل هذه الحاجة وثم يعود بعد انتهائه منها

\*كذلك: المعتكف مثلا يغسل الموتى ويكفن أو يلحد للدفن وهكذا واحتيج إليه في ذلك فله أن يخرج لهذه الحاجة ثم يعود بعد انتهائه منها.

والله سبحان وتعالى اعلم

\_\_\_\_\_

| صفحة | لموضوع رقم الصفحة                                                                       |  |  |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
|      | كِتَابُ الصَّوْمِ                                                                       |  |  |
| ٣    | ١- باب وُجُوبٍ صَوْمٍ رَمَضَانَ١                                                        |  |  |
| ٥    | ٧- باب فَضْلِ الصَّوْمِ٢                                                                |  |  |
| ١.   | ٣- باب الصَّوْمُ كَفَّارَةٌ٣                                                            |  |  |
| 11   | ٤- باب الرَّيَّانُ لِلصَّاغِينَ                                                         |  |  |
| 1 7  | ٥- باب هَلْ يُقَالُ رَمَضَانُ أَوْ شَهْرُ رَمَضَانَ وَمَنْ رَأَىٰ كُلَّهُ وَاسِعًا      |  |  |
| ١٥   | ٦- باب مَنْ صَامَ رَمَضَانَ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا وَنِيَّةً                           |  |  |
| ١٦   | ٧- باب أَجْوَدُ مَا كَانَ النَّبِيُّ ﷺ فِي رَمَضَانَ                                    |  |  |
| ١٦   | ٨- باب مَنْ لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الزُّورِ وَالْعَمَلَ بِهِ فِي الصَّــوْمِ                |  |  |
| ۱۷   | ٩- باب هَلْ يَقُولُ إِنِّي صَائِمٌ. إِذَا شُتِمَ؟٩                                      |  |  |
| ۱۸   | ١٠- باب الصَّوْم لِمَنْ خَافَ عَلَىٰ نَفْسِهِ العُزُوبَةَ                               |  |  |
| ۱۸   | ١١- باب قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «إِذَا رَأَيْتُمُ الهِلَالَ فَصُومُوا»                     |  |  |
| ۲۸   | ١٢- باب شَهْرًا عِيْدِ لَا يَنْقُصَانِ١٠                                                |  |  |
| ۳.   | ١٣ - باب قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «لَا نَكْتُبُ وَلَا نَخْسُبُ»                             |  |  |
| 44   | ١٤ – باب لَا يَتَقَدَّمُ رَمَضَانَ بِصَوْمِ يَوْمٍ أَو يَوْمَيْنِ                       |  |  |
| ۲٤   | ١٥ - باب قَوْله: ﴿ أُمِلِّ لَكُمْ لَيْلَةً ٱللِّصِيَامِ ٱلزَّفَتُ إِلَىٰ نِسَآيِكُمْ ﴾  |  |  |
| 41   | ١٦- باب قَوْله: ﴿ وَكُلُوا وَاشْرَبُواْ حَتَّى يَتَدَيَّنَ لَكُو الْغَيْطُ الْأَنْيَضُ﴾ |  |  |
| ٣٨   | ١٧ - باب قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: ﴿لَا يَمْنَعَنَّكُمْ مِنْ سَحُورِكُمْ أَذَانُ بِلَالٍ،    |  |  |
| 44   | ۱۸- باب تعجيل السَّحُورِ١٨                                                              |  |  |
| ٤.   | ١٩ - باب قَدْرِ كَمْ بَيْنَ السَّحُورِ وَصَلَاةِ الفَجْرِ                               |  |  |

## القهرس

| ىفحة       | رقم الص                                                                                    | الموضوع         |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| ٤١         | َاب بَرَكَةِ السَّحُورِ مِنْ غَيْرِ إِيجَابٍ                                               | l Y •           |
|            |                                                                                            |                 |
| £ £        | اب إِذَا نَوَىٰ بِالنَّهَارِ صَوْمًا                                                       |                 |
| ٥١         | ب الصَّائمِ يُصْبِحُ جُنْبًا                                                               |                 |
| ٤٥         | ُبِ الْمُبَاشَرَةِ لِلصَّامِ ِ                                                             |                 |
| ٥٩         | ُب القُبْلَةِ لِلصَّائِمِ                                                                  | ۲٤ – با         |
| ٦.         | ب أغْتِسَالِ الصَّامِ ِ                                                                    | ۲۰ – با         |
| 77         | ب الصَّاثم إِذَا أَكَلَّ أَوْ شَرِبَ نَاسِيًا                                              |                 |
| 77         | ب سِوَاكِّ الرَّطْبِ وَالْيَابِسِ لِلصَّائِمِ                                              |                 |
| 77         | ب قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «إِذَا تَوَضَّأَ فَلْيَسْتَنْشِقْ بِمَنْخِرِهِ المَاءَ»             |                 |
| ٦٩         |                                                                                            |                 |
| ٧.         | ب إِذَا جَامَعَ فِي رَمَضَانَ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ شَيْءٌ فَتُصُدُّقَ عَلَيْهِ فَلْيُكَفِّرْ |                 |
| ۸.         |                                                                                            |                 |
|            |                                                                                            |                 |
| ۸ ۲<br>۸ ۸ | •                                                                                          |                 |
|            | ب الصَّوْمِ فِي السَّفَرِ وَالْإِفْطَارِ                                                   |                 |
| 91         | ب إِذَا صَامَ أَيَّامًا مِنْ رَمَضَانَ ثُمَّ سَافَرَ                                       | <b>۴٤</b> - باد |
| 9 4        | ب                                                                                          | ۳۵- بار         |
| 9 £        | ب قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «لَيْسَ مِنَ البِرِّ الصَّوْمُ فِي السَّفَرِ»                       | ۳۱- بار         |
| 99         | ب لَمْ يَعِبْ أَصْحَابُ النَّبِيِّ ﷺ بَغْضُهُمْ بَغْضًا فِي الصَّوْمِ وَالإِفْطَارِ        | ۳۷– باد         |
| ١          | ب مَنْ أَفْطَرَ فِي السَّفَرِ لِيَرَّاهُ النَّاسُ                                          | ۳۸– بار         |
| 1 . ٢      | ب ﴿وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُعِلِّيقُونَهُ فِذْيَةٌ ﴾                                            |                 |
| ١.٩        | ب مَتَىٰ يُقْضَىٰ قَضَاءُ رَمَضَانَ؟                                                       |                 |
| 111        | ب الحَائِضِ تَثْرُكُ الصَّوْمَ وَالصَّلَاةَ                                                |                 |

| صفحة  | ع رقم ال                                                                             | الموضو         |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| 117   | باب مَنْ مَاتَ وَعَلَيْهِ صَوْمٌ                                                     | ; - <b>٤</b> ٢ |
| 117   | باب مَتَىٰ يَحِلُّ فِظْرُ الصَّامُ؟                                                  | ۳3- ب          |
| ۱۱۸   | باب: يُفْطِرُ بِمَا تَيَسَّرَ عَلَيْهِ من المَاءِ وَغَيْرِهِ                         |                |
| 119   | باب تَعْجِيلِ الْإِفْطَارِ                                                           | ٤0             |
| ١٢.   | باب إِذَا أَفْظَرَ فِي رَمَضَانَ ثُمُّ طَلَعَتِ الشَّمْسُ                            | ۲3- ب          |
| 177   | اب صَوْم الصِّبْيَانِ                                                                |                |
| ١٢٣   | باب الوِصَالِ، وَمَنْ قَالَ: لَيْسَ فِي اللَّيْلِ صِيَامٌ                            |                |
| 170   | باب التَّنْكِيلِ لِمَنْ أَكْثَرَ الوِصَالَ                                           |                |
| 1 7 7 | باب الوِصَالِ إِلَى السَّحَوِ                                                        |                |
| ١٢٨   | اب مَنْ أَقْسَمَ عَلَىٰ أَخِيهِ لِيُفْطِرَ فِي التَّطَوُّعِ                          |                |
| 1 4 4 | اب صَوْمِ شَعْبَانُ                                                                  | ; -o7          |
| ١٣٤   | باب مَا يُذْكَرُ مِنْ صَوْمِ النَّبِيِّ ﷺ وَإِفْطَارِهِ                              |                |
| 140   | اب حَقِّ الضَّيْفِ فِي الْصَّوْمَ                                                    |                |
| ١٣٦   | اب حَقَّ الجِسْمِ فِي الصَّوْمِ                                                      | 00             |
| 1 4 4 | اب صَوْمِ الدَّهْرِأأ                                                                |                |
| ١٣٨   | اب حَقُّ الأَهْلِ فِي الصَّوْمِ                                                      |                |
| 1 4 9 | اب صَوْمِ يَوْمٍ وَإِفْطَارِ يَوْمٍ                                                  |                |
| ١٤.   | اب صَوْمَ نبيُّ الله دَاوُدَ الطُّيلان                                               |                |
| 1 £ 7 | اب صِيَامً الْأَيَّامِ البِيضِ: ثَلَاثَ عَشْرَةَ وَأَرْبَعَ عَشْرَةَ وَخَشْ عَشْرَةَ | ۰۲- ب          |
| ١٤٣   | اب مَنْ زُارَ قَوْمًا فَلَمْ يُفْطِرْ عِنْدَهُمْ                                     |                |
| 1 2 2 | باب الصوم من آخر الشهر                                                               |                |
| ١٤٦   | اب صَوْمٍ يَوْمِ الْجُمُعَةِ، وإذا أَصْبَحَ صَائِمًا يَوْمَ الْجُمُعَةِ              |                |

| 2              | رقم الصفحة                            |                                                                                       |  |  |
|----------------|---------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
|                |                                       |                                                                                       |  |  |
| ١ ،            | ٠٠                                    | ٦٤- باب هَلْ يَخُصُّ الأَيَّامِ مِنَ شَيْئًا؟                                         |  |  |
| ١              | ,                                     | ٦٥- باب صَوْمِ يَوْمِ عَرَفَةُ                                                        |  |  |
| ١ ،            |                                       | ٦٦- باب صَوْمَ يَوْمَ الفِظرِ                                                         |  |  |
| ١              | ٠٠                                    | ٦٧- باب الصَّوْم يَوْمَ النَّخْرِ                                                     |  |  |
| ١,             |                                       | ٦٨ - باب صِيَام َ أَيَّام ُ التَّشْرِيقِ                                              |  |  |
|                |                                       | ٦٩- باب صِيَامُ يَوْمُ عَاشُورَاءَ                                                    |  |  |
|                |                                       | , ,                                                                                   |  |  |
|                |                                       | كِتَابُ صَلاَةِ التَّـرَاوِيحِ                                                        |  |  |
| ١.             |                                       | ١- باب فَضْلِ مَنْ قَامَ رَمَضَانَ                                                    |  |  |
|                |                                       | كِتَابُ فَضْلِ لَيْلَةِ القَدِرِ                                                      |  |  |
| ١,             | /o                                    | ١- باب فَضْلِ لَيْلَةِ القَدْرِ                                                       |  |  |
| ١,             | /v ····                               | ٣- باب (التمِسُوا) ليلة القَدْرِ فِي السَّبْعِ الأَوَاخِرِ                            |  |  |
|                | ۰                                     | ٣- باب تَحَرِّي لَيْلَةِ القَدْرِ فِي الوِّنْرِ مِنَ ۖ العَشْرِ الأَوَاخِرِ           |  |  |
| ١,             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ٤- باب رَفْع مَعْرِفَةِ لَيْلَةِ القَدْرِ لِتَلاَحِي النَّاسِ                         |  |  |
| ١,             | ٠                                     | ٥- باب العَمَلِ فِي العَشْرِ الأَوَاخِرِ مِنْ رَمَضَانَ                               |  |  |
| أبواب الاعتكاف |                                       |                                                                                       |  |  |
| ١,             | ٠                                     | ١- باب الأغتِكَافِ فِي العَشْرِ الأَوَاخِرِ وَالاِعْتِكَافِ فِي الْمَسَاجِدِ كُلُّهَا |  |  |
| ١,             |                                       | ٣- باب الحَاثِضُ تُرَجِّلُ المُعْتَكِفَ                                               |  |  |
|                |                                       | ٣- باب لاَ يَدْخُلُ البَيْتَ إِلَّا لِحَاجَةٍ                                         |  |  |
| ١,             | ٠                                     | ٤- باب غَسْل المُعْتَكِفِ                                                             |  |  |
| ١,             |                                       | ٥- باب الأغْتِكَافِ لَيْلًا                                                           |  |  |

|   | نصفح       | وع                                                                   | الموضو |
|---|------------|----------------------------------------------------------------------|--------|
| ١ | ۹.         | اب آغْتِكَافِ النِّسَاءِ                                             |        |
| ١ | ۹ ۲        | آب الأَحْبِيَةِ فِي المُسْجِدِ                                       | ٧- ب   |
| ١ | 9 Y<br>9 Y | اب هَلْ يَخْرُجُ المُعْتَكِفُ لِحَوَاثِجِهِ إِلَىٰ بَابِ المَسْجِدِ؟ | ۸- ب   |
| ١ | 9 W<br>9 £ | باب زِيَارَةِ المَرْأَةِ زَوْجَهَا فِي ٱعْتِكَافِهِ                  | -11    |
| ١ | 9 £        | اب الأُعْتِكَافِ، وَخَرَجَ النَّبِيُّ ﷺ صَبِيحَةً عِشْرِينَ          | ۹- ب   |
| ١ | 90         | باب ٱغْتِكَافِ الْمُسْتَحَاضَةِ ۚ                                    | -1•    |
| ١ | 97         | باب هَلْ يَذْرَأُ المُعْتَكِفُ عَنْ نَفْسِهِ؟                        | -17    |
| ١ | ۹ ۷        | باب مَنْ خَرَجَ مِنَ ٱغْتِكَافِهِ عِنْدَ الصُّبْحِ                   | -17    |
| ١ | ۹ ۸        | باب الأغتِكَافِ فِي شَوَّالِ                                         | -18    |
| ١ | 9 A<br>9 9 | باب مَنْ لَمْ يَرَ عَلَيْهِ إِذَا أَعْتَكَفَ صَوْمًا                 | -10    |
| ۲ | • •        | [باب إِذَا نَذَرَ فِي الجَاهِلِيَّةِ أَنْ يَعْتَكِفَ ثُمَّ أَسْلَمَ  | -17    |
| ۲ |            | باب الأُغْتِكَافِ فِي العَشْرِ الأَوْسَطِ مِنْ رَمَضَانَ             | -17    |
| ۲ | ٠٠         | باب مَنْ أَرَادَ أَنْ يَعْتَكِفَ ثُمَّ بَدَا لَهُ أَنْ يَخْرُجَ      | -14    |
| ۲ | ٠,٣        | باب المُعْتَكِفِ يُدْخِلُ رَأْسَهُ البَيْتَ لِلْغَسْلِ               | -19    |