

يـهـود الأندلس والمغرب

> ترجمة أحم**د** شحلائ

> > P—W Jo DITO MARSAM



## حاييم الزعفراني يـهـودالأندلس والمغرب

هذا الكتاب هو جماع كل ما كتبه المؤلف في كتبه السابقة وأبحاثه، بل فيه فقرات وفصول كاملة من بعضها. فيه مجريات يهودية الشرق والغرب الإسلاميين، تاريخا وتعبدا ومصيرا. فيه نظر في قانون أهل الذمة وتآويله والعمل به وما ناله اليهود من مكانة سامية في المجتمع الإسلامي. فيه ما بلغته المعارف اليهودية في هذا الحيز الشاسع الذي ليس فيه حدود غير حدود الإيمان، بأي دين سماوي كان. فيه رحلة مع أعلام اليهود الذين اتخذوا لهم من علم العرب والمسلمين. في القيروان والأندلس والمدن الزاهرة في هذه الديار، مسلكا في التفكير. ومنهجا في البحث والتأويل. فيه رحلة التاجرة والعالم والإنسان في المشارق والمغارب، مُحفوظُ النفس والمال. موفور الحرمة والكرامة، مشمول العطف ومستقلا في شرعه وقانونه وخصوصياته. فيه صورمن الثقافة التي تُجمع أبناء الوطن الواحد. وصور من الفكر التي تصطبغ بمقتضيات الشرع وخصوصية المعتقد. فيه أنواع من المعارف تداخل فيها ماهوإنساني شامل بما هومغربي خاص في إسلامه، وأخص في بهوديته. فيه تتبع دقيق لتطور المجتمع اليهودي المغربي في البني الاجتماعية والقانون العام والخاص وماجد في الشريعة بفعل هجرة يهود الأندلس وشبه الجزيرة الإيبيرية. فيه فنون من القول الفصيح والعامى والملحون و"القصيدة" و"لكريحة" و"الأندلسي" و"اصْنَايعٌ"... فيه كثير من أثر الغزالي في بحيا بن بقودا. وأثر آبن رشد في ابن ميمون. فيه فعل التصوف والسحر وسر الحرف وتقاليب الفقيه وجداويل الحبر. فيه ثورة فقه أحفاد "المهجُّرين" على تصلب تشاريع "البلديين". فيه وبالأساس وفي كل فقرة من فقراته. تكامل المجتمع المغربي في كليته، وتضامن المغرب في كليته. فيه الإشادة بأمجاد المغرب، تاريخا ومعاناة وحاضرا. فيه إشادة بأفعال ملوك المغرب وحنوهم على رعاياهم اليهود... في هذا الكتاب الناس والتاريخ وفضل العلم وأفضال الحضارة الإسلامية مشرقا ومغربا.

ردمـك: 4-31-49-3199

يـهـود الأندلس والمغرب 2



## حاييم الزعفراني

يهود الأندلس والمغرب 2

> ترجمة أحم**د** شحلال



# طبع الكتاب بدعم من مصلحة التعاون والنشاط الثقافي للسفارة الفرنسية بالمغرب

Livre édité avec le concours du Service de Coopération et d'Action Culturelle de l'Ambassade de France au Maroc

Haïm Zafrani

Juifs d'Andalousie et du Maghreb.

Paris: Maisonneuve et Larose, 1996

ISBN: 2-7068-1204-4

حاييم الزعفراني

يهود الأندلس والمغرب

ترجمة: أحمدشحلان

الناشر؛ مرسم الرباط

الإخراج والتصفيف: كوادريكرومي

الطباعة: مطبعة النجاح الجديدة

الإيداع: 1844/2000

ردمك : 4-31 -9981-149،

# الجزء الثاني

## الفصل الخامس المجتمع اليمودي المفريس

#### مدخل تمهيدي

خصصنا الجزء الأول من هذا الكتاب. للحديث عن هذا الكيان الذي يطلق عليه الغرب الإسلامي. وبالتحديد. الأندلس والمغرب، اللذين يشكلان وحدة لا يمكن فصل أجزائها. وأمعنا النظر في المواطن التي وقع فيها التواصل اليهودي – الإسلامي. فكرا وثقافة. وذلك إلى حدود التاريخ الشؤوم، تاريخ الطرد والتهجير من شبه الجزيرة الإيبيرية سنة 1492.

لقد مهدت لنا دراسة الجال التشريعي. (أنظر فقرة الفتاوى الجماعية والفردية فيما سبق) بشكل من الأشكال. لننتقل إلى الجزء الثاني من هذا العمل. فالأدبيات التشريعية المتمثلة في الفتاوى الجماعية (التاقانوت), أو الفتاوى الفردية (الرسبونسا), على الخصوص، تعتبر بطبيعة الحال. جنسا من الأجناس الأدبية, ونمطا من أنماط التعبير الفكري. إنها مصدرنا المفضل فيما يخص التوثيق لما ندعوه مجال التشريع الاجتماعي – الاقتصادي والديني.

إذن سبكون الجزء الثاني من هذا العمل. مخصصا ليهودية ما بعد التهجير من شبه الجزيرة الإيبيرية, ولفترة الاستقرار في أرض المغرب الذي أصبح الأرض الجديدة لأولئك المهجَّرين. كما سبكون موضوعا للحديث عن مؤسسات الطوائف اليهودية, وعن أنشطتها الاقتصادية, وكذا عن مختلف جمليات ومظاهر متخيلها في اللحظات الأكثر تعلقا بالوجود والإيمان الديني, وسننظر أيضا تبعا لذلك, في كل ما أينعه عطاء هو من

ثـــمـرات العــالم الأندلسـي – المغربـي، بل من ثمـرات مخــزون ســامـي مشــترك، ينتمي إلى عـصر اجتمـاعي سياسـي يشــمل مجمـوع العالم العربي الإســلامي، الذي عاش فـيه الشـتـات اليهـودي المدعو: الشـرقي – السفردي، (السفردي = أندلسـي). زهاء ألفي سنة.

وسنختم بالحديث عن الظروف التي أدت إلى صدع كيان الجتمع اليهودي في المغرب، وكذا بالحديث عن ذاكرته الجماعية ووعيه التاريخي اللذين لم تخب جذوتهما أبدا.

### المجتمع اليمودي

الأهالي وأماكن استقراهم مجموعات عرقية ولغوية واجتماعية - ثقافية

بغض النظر عن التحولات الحديثة المتتابعة في فترة الاحتلال أو الحماية الفرنسية والإسبانية. والتي لا تهم مع ذلك إلا جزءا يسسيرا من السكان، فإننا وجدنا نفسنا منذ حوالي عشرين سنة. وهي الفترة التي اشتغلنا فيها بدراسة منطقة الغرب الإسلامي. أمام ثلاثة تيارات كبرى اجتماعية ثقافية. تتطابق في مجملها مع ثلاث مجموعات عرقية ولغوية. وتختلف فيما بينها اختلافا بينا وهي: الطوائف العربية اللسان. والأمازيغية اللسان. وطائفة اتخصيذت لها اللغة الإسبانية أداة للاستعمال. وكان عدد اليهود عندها يفوق 250 000 نسمة.

ويكون اليهود المنتمون للطائفة الناطقة بالإسبانية جزءا من المنحدرين من أصل "الميكوراشيم". وهم اليهود المهجرون من الأندلس والبرتغال. وقد استقروا بصفة عامة في الشيمال. وهي المنطقة التي كانت خاضعة للأسبان. أو في أماكن أخرى على سواحل الحيط أو الداخل. وانتشر هؤلاء في هذه المناطق على إثر تنقلاتهم خلال عهود قديمة. وقد احتفظوا باللغة القشتالية القديمة "اللادينو" واستعملوها أداة للتخاطب والمعرفة والتعليم التقليدي. ونجد هؤلاء في طنجة وتطوان وأصيلا والقصر الكبير وشفشاون ومليلية. وكذلك بفاس والبيضاء والرباط وسلا ومراكش وغيرها. (1)

ا عندما ظهر الاقاد الإسرائيلي في مدن شمال المغرب كان يطلق على اللهجة اليهودية الإسبانية : لادينو . وقد استدعى هذا الاقاد يهوديا من الصويرة بسمى بن هاكي (تصغير إسحق) لبترجم النصوص العبرانية المكتوبة باللغة الإسبانية . ومنذ ذلك الوقت أصبح يطلق على اللهجة الإسبانية البهودية نهكما : حاكانية .(أخبرنا بذلك السيد إسرائيل بن ناروش).

ومن بين الطوائف الناطقة بالعربية، أحفاد المهجرين من الأندلس والبرتغال الذين تعربوا. وعدد كبير من يهود محليين. لم يجد التاريخ لحد الآن، جوابا شافيا يساعد على معرفة بدايات استقرارهم بالغرب، ولا على معرفة أصولهم العرقية. ومازال تاريخهم حتى الساعة. يعد ضربا من الأساطير. (انظر ما سبق).

وتنتشر هذه االطوائف المعربة في مجموع البلاد. جبالا وسهولا. ورغم أنهم يتكلمون لغتين. وأحبانا ثلاثا. فإنهم يستعملون. بالإضافة إلى لهجاتهم الخاصة. اللهجات المحلية الأخرى. والدارجة اليهودية العربية أو الدارجة اليهودية – الإسبانية. وكان لليهود الناطقين بالأمازيغية من كانوا يقطنون بلاد "الشلوح" و"تمازيغت" في الأطلس وسوس. بالإضافة إلى لهجتهم المستعملة وفلكلورهم الذي لا يقل عن ذاك الذي كان لجيرانهم المسلمين. أداب شفوية تقليدية ودينية. لم يشك في وجودها المؤرخون واللسانيون. يهودا وغير يهود. لكن للأسف. لم يبق منها إلا بقابا تمكنا من الحصول عليها أثناء بحثنا. ومنها على الخصوص. "هكدت البصح" (قصة ليلة الفصح). وهي نص لم يسبق نشره، عثرنا عليه بتنغير تدغا. في الأطلس الكبير. بشكليه الشفهي والكتابي. وقمنا بدراسته. لسانيا وأدبيا وتاريخيا. بتعاون مع السيدة Pernet - Galand ثم راسته. لسانيا وأدبيا وتاريخيا. بتعاون مع السيدة Pernet - Galand ثم

وكان اليهود. بصفة عامة. في تدغة (تنغير) ونواحي تزنيت (وجّان أسكا) وورزازات (إميني) ودمنات (آيت بولهي) وأفران بالأطلس المتوسط. وإليغ وغيرها. مزدوجي اللغة. يتكلمون الأمازيغية والعربية. باستثناء أقليه لهم تكن تتكلم إلا الأمازيغية. فكوّن هؤلاء اليهود قديما. مناطق صغيرة تعرف بـ "الملاح" في أماكن أقاموا بها طوال ألف أو ألفي سنة.

و ظلت كل الطوائف اليهودية المغربية تستعمل اللغة العبرية أساسا في الشعائر والتعليم التقليدي. مهما كانت اللهجة التي تستعملها (1).

#### الهجرات الداخلية

سنتعرض بادئ ذي بدء. إلى تنقلات اليهود المغاربة الكبرى داخل حدود البلاد. كما سنتعرض أيضا إلى تنقلاتهم المنتظمة والمتكررة نحو الخارج. وسنرى أنهم فعلا كانوا يعادرون مسقط رأسهم بدون أدنى صعوبة. فيتوجهون نحو الشرق أو أروبا أو إلى الأمريكيتين.

وكان اليهود يَعبرون المغرب من الشمال إلى الجنوب ومن الشرق إلى الغرب، من تطوان إلى تارودانت ومن سجلماسة إلى مكناس وسلا، دون عناء يذكر بالرغم من صعوبة المواصلات وانعدام الأمن التام، خصوصا بالنسبة للذمي اليهودي الذي تترقبه الخاطر وهو يسلك طرق الرحلة التي كانت تتحول إلى مهلكة. أثناء فترات التسيب، كلما تغيرت السلطة أو الشعلت نار السيبة

وكانت عهود بعض الملوك المعروفين ببأسهم. تتميز بالدعة والطمأنينة, مثال ذلك عهد المولى إسماعيل (1672 – 1727). الذي خدث المؤرخون المسلمون عن الأمن في عهده قائلين: "إن المرأة واليهودي يستطيعان أن يذهبا من وجدة إلى واد نون. دون أن يسألهما أي كان عن وجهتهما... ولم يكن أي أثر في المغرب كله للص أو قاطع طريق".(2)

ا-أنظر للمزيد من التفصيل:

Haïm Zafrani," Langues juives du Maroc", dans R.O.M.M., (Revue de l'Occident Musulman et de la Méditerranée), n°4, 1967, p. 97/104, et Littératures populaires, p.11/35.

<sup>2-</sup>أنظر ,R. Le Tourneau,Fès, p. 84 وكان مصدره في هذا الباب استقصاء الناصري.

ولدينا أيضا في هذا الصدد شهادة استقيناها من مصادر ربية مغربية هذا نصها: "طوال حياة عاهلنا ...كان الأمن الشامل يعم كل أقاليم المغرب، وكنا نسافر ونتنقل من فاس إلى مناطق تبعد بحوالي عشرين يوما فأكثر مشيا. بقوافلنا الحملة بالثمين من السلع. وكنا نلتقي في طريقنا بجماعات كبيرة من الأغراب، ولم يكن يقدر أي منهم على التلفظ ببنت شفة، بل بمجرد تنهيدة، لأن رهبته [أي الملك] عمت كل الناس (كوييم) = [غير اليهود]. وكان الخوف منه قد تمكن من قلوبهم، وكان يسهر ليل نهار على قضايا الناس... غير أنه، لعظيم خطايانا، وكان يسهر ليل نهار على قضايا الناس... غير أنه، لعظيم خطايانا،

كانت الهجرة الداخلية نتيجة لأسباب متعددة. وتزودنا "التقنوت" (الفتاوى الجماعية) و"الرسبونسا" (الفتاوى الفردية) عنها بمعلومات قيمة في هذا الموضوع وفي مواضيع أخرى.

من ذلك أن ثائري مدينة من المدن. كانوا يرغمون في كثير من الأحيان على ترك مدينتهم بأمر ملكي. وكانت هذه العملية ترحيلا حقيقيا للسكان. وبناء على ما نعلم. لم يكن اليهود وحدهم هم الضحايا. بل على العكس من ذلك، كان العقاب يوجه لجماعة الثائرين المسلمين الذين ثاروا على الخزن . ولم يكن ترحيل اليهود الإجباري. من المناطق التي اتخذت فيها هذه الإجراءات القهرية. يكتسي طابعا عنصريا. بل كان في بعض الأحيان يرفق بامتيازات خاصة. ويخول للمهجرين الذميين بعض الحظوة لم تكن لهم من قبل. ونذكر في هذا الصدد. ترحيل طوائف زاوية الدلاء إلى مكناس وفاس في عهد مولاي رشيد (1668). واجتذاب سكان أكادير نحو الصويرة أيام مولاي محمد بن عبد الله حوالي 1765.

<sup>1-</sup>أنظر .l Les juifs du Maroc ... Taqqanot et Responsa, p.211, note النظر .l

ويحدث في فترات الأوبئة والجاعات. وهي أفات ترتبط عامة بالجفاف. أن يتقاطر الأفراد والجماعات. من الجهات القريبة أو البعيدة على مناطق أقل ضررا. بحثا عن الغوث عند إخوانهم الأسعد حظا أو الأكثر غنى . وهذه أمثلة مما احتفظت به بعض الوثائق التي اعتمدناها :

"غادر بعض اليهود مكناس سنة 1738 هربا من الجاعة التي حلت بها إذ ذاك. والجهوا بحثا عما يقيم أودهم إلى دكالة أولا. ثم ضربوا بعيدا نحو الجنوب حتى وصلوا درعة". ( مشباط آ ، 24)

"واقجه يهود مدينة بني سنوس إلى وجدة ليقيموا بها مدة الجاعة التي سبقت موت السلطان". كما جاء في فنوي مؤرخة بـــ 1731.

"عم الجوع والعوز مدينة صفرو الحاصرة سنة 1745. مما اضطر موسى بن حمو إلى مغادرة المدينة التي لم يعد له بها ما يسد الرمق. والجمه إلى فاس. غير أن زوجته رفضت مرافقته. محتجة بالشرط المتداول المثبت في عقد الزواج القائل: "لا يمكن للزوج أن يُغَير مكان إقامته دون موافقة زوجته".

ويعد التوجه إلى المزارات أيضا، سببا من الأسباب الرئيسية للتنقل عبر المغرب. إذ كانت عائلات بأكملها تتحمل الأسفار الطويلة المهلكة في بعض الأحيان، وفاء بنذر قطعته على نفسها ولم ترد أن يفوت وقته الحدد له، والوقت عامة هو الهيلولا (انظر فيما يأتي). ويكون الوفاء بالنذر زيارة قبر ولي من الأولياء. رما يقع مدفنه في أماكن ليس من السهل الوصول إليها. وكان المسافرون غالبا ما يتنكرون في ثياب المسلمين، حيث يتعمم الرجال وتتحجب النساء، كما جاء في الحكايات التي كانت ترويها لي جدتي عن رحلاتها الطويلة التي كانت تقطع فيها الطريق من الصويرة إلى مسكلا (عين الحجر) في الجنوب. لزيارة قبر الولي الربي نسيم .

وكانت "يشفوت" (مدارس). بعض المناطق ذات الرواء الروحي لدى يهود المغرب. وجهة يولي الطلبة وجههم شطرها من النواحي الجاورة. وأحيانا من مناطق جد بعيدة. ليتلقوا تعليما تلموديا وهالاخيا (شرعيا). ينتهي بالحصول على إجازة (سميخة). بعدها يرجعون إلى ملاح مسقط رأسهم ليقوموا بالمهام الربية الختلفة. وأحيانا يطيب لهم المقام في مستقرهم الجديد. فتلتحق بهم عائلاهم التي تنفصم نهائيا عم موطنها الأصلى.

وعلى هذا المنوال كان الناس ينتقلون من مدينة إلى أخرى ليتعلموا مهنة من المهن. فقد جاء في وثيقة مؤرخة بـ:1701 "أن المسمى مخلوف بن يوسف بن عطية الفيلالي. التزم بأن يضع ابنّه في خدمة داود بن يعقوب بطبول الفاسي. مدة أحد عشر شهرا. مقابل الحصول على أجر مقداره 15 أوقية. وأن يتكفل بطبول بتلقين الابن أسرار مهنته ".

ويتنقل الشخص أيضا بسبب فض نزاع من النزاعات أمام محكمة مدينة كبيرة. أو ليستفتي علَما من الأحبار في الأمور العائلية. أو لأمور أدنى من هذا وذاك. وقد يرحل أحيانا دون سبب يذكر. (لم تكن النصوص واضحة في هذا الموضوع. ومن أمثلة هذا الترحال ما جاء في مجموع"مشباط" (I.) ونصه: التحقت عائلة ذات أصول إشبيلية. من دبدو. وهي ذات ممتلكات كثيرة (دور ومساكن وحقول وكروم). بفاس سنة 1752، وذلك لفض نزاع يتعلق بارث". وببدو أنها استقرت بفاس نهائيا.

وجياء في فيتوى ميؤرخية بيـ1728 أن: "أحيد يهـود تطوان. وهو ابن أخ المسمى يعقوب بوزي الفاسي. توجه إلى تارودانت. وتزوج هناك ورزق طفلة..." وهاجــرت عــائلة كـــوهين الصـــقلي حـــوالي سنة 1619 من دبدو لتستقر بدار بن مشعل.

وورد في فتوى مؤرخة بــ 1746: "أن زوجــين هاجرا إلى صفرو, بعد أن تزوجا بإحدى قرى تافيـلالت. موطنهما الأصلي. وبعدها رغب الزوج في العودة إلى مسـقط رأسه مع زوجته. غير أن هذه الأخيـرة رفضت الرجوع معــه.... فحكــمت محكمـة فاس لصـالح الزوجة. بدعــوى قلة السكان اليـهود بقـرى تافيـلالت (هكذا). وفـرضت على الزوج الإقامـة بصفـرو أو فاس، وإلا وجب عليه أن يؤدي مبلغ الصداق المضروب في عقد الزواج"

ونقرأ في فتوى قضائية مؤرخة بــ 1727 ما يأتي: " يصرح المسمى موسى بن إسحاق بن حيون. من مدينة سجلماسة. بأن ظروف العيش دفعته وزوجته إلى أراضي الغرب. وبعد أن عاشا مدة بهذه المدينة (فاس). رجعت زوجته إلى مسقط رأسها. وتعذر على زوجها اللحاق بها بسبب مخاطر الطريق. إنّا نسمح له بأن يتزوج امرأة أخرى بهذه المدينة (فاس).

وعليه بمكن أن نفسر حركية السكان اليهود الهائلة أساسا. انطلاقا من اعتبارات اجتماعية اقتصادية. وتبعا لنظم الأنشطة المهنية والحاجيات التجارية والصناعية. فقد كان الصناع المتنقلون والباعة المتجولون الذين كانوا يوزعون السلع المستوردة والمصنوعة بمعامل المدن المغربية الكبرى. ووكلاء التجار الذين كانوا يجمعون لشركائهم المولين. المنتجات الحلية. من حبوب وشمع وزيت ولوز وصمغ وزرنيخ وغيرها. والفلاحون الملاكون. أو مطلق الدائنين الذين حصلوا على أراضي فلاحية رهونا. سواء أولئك الذين يستخدمون من يفلح حقولهم وبساتينهم، أو أولئك الذين يخدمونها بأنفسهم. يسافرون دوريا إلى أماكن جد بعيدة عن مقر سكناهم داخل المدن أو بملاح البادية. وكانوا يتوغلون في بعض

الأحيان في مناطق أقل أمنا. داخل حدود القبائل المتمردة الثائرة على سلطة الخزن المركزية. وكان هؤلاء التجار المتجولون والمتنقلون على اختلافهم. معرضين في غالب الأحيان. إلى حوادث مزعجة. هي في أفضل الحالات أعمال نهب وسرقة. وقد تنتهي هذه التنقلات بفاجعة مثل الاغتيالات والاختفاء الذي لا يترك وراءه أثرا. كما تدل على ذلك الأصداء التي نجدها في الفتاوى وأحكام الحاكم المتعلقة بأوضاع النساء "العكنوت". أي النساء اللائي ما زلن في عصمة زوج غائب. ويحرم عليهن أن يتزوجن ما دام الدليل على موت الزوج لم يقم.

ونعرف حال "السواقة" و"الدوازة" وتنقلاتهم الموسمية. فقد كان الصناع المتجولون والباعة والسواقة المتنقلون. يغادرون قراهم غداة عيد الفصح. ولا يعودون إلا عشية رأس السنة. ثم يأخذون عصا الترحال بعد عيد الأسابيع. ليعودوا عشية عيد الفصح. محملين بمختلف السلع، شعيرا وفواكه جافة وعسلا وسمنا وغيرها ...مع قليل من المال .

وتخبرنا, من جهة أخرى. فتوى شرعية يعود تاريخها إلى بداية القرن الثامن عشر. أن التجار اليهود كانوا يستعملون أيضا الطريق البحري في تنقلاتهم بين مدن الساحل المغربي. وهكذا:"كان إسحاق مندس يستعمل الباخرة عادة. في تنقله من أكادير إلى سلا... وفي رحلته إلى أوربا".

وتزودنا الفتاوى التي تعرضت لمصير " العكنوت " والإقرارت التي أجمعت لدى الحاكم. والمثبنة في نصوصنا التي أخذناها شفاها من الشهود وبلغتهم مباشرة. وهم على العموم من المسلمين. بمعلومات قيمة عن تنقل اليهود في البوادي المغربية. وعن الأخطار التي كانت تهددهم أثناء بجوالهم. كما تزودنا بأخبار المساعدات التي كان يقدمها لهم في بعض الأحيان. حاموهم وأصدقاؤهم المسلمون في فترات الخطر.

وهذه وثيقة موقعة بفاس. ومؤرخة بــ 1732-1733. يثبت منطوقها الدليل على موت مسافرين يهوديين. وذلك لتتمكن زوجاتهما "العكنوت". من التحلل من الروابط الزوجية. وتستطيعان الزواج ثانية. ومضمون هذه الوثيقة هو: "توغل داود بن كمين وابنه يعقوب في بلاد لحياينة وغياثة. مجازفين بحياتهما. بعد أن دعتهما حاجة أعمالهما إلى ذلك. وقد اغتالهما قطاع الطريق من قبيلة غياثة. بعد أن دافعا دفاع الأبطال على نفسيهما ..."

وفي هذا الصدد وجد المسمى موسى بن أبراهام الكرساني أو الكورساني. أثناء إحدى الغزوات. في أحد المسلمين. مدافعا دافع عنه بالعبارات الآتية : "إن اليهودي موسى واحد من أهلنا. وليس له أن يخاف من أي كان. ولن يحل به مكروه، وإن من يحمل يده في وجهه كمن يصيب أحداق عيوننا ".

كما تشير فتوى أخرى تعود إلى نفس الفترة. وتتحدث عن نفس الموضوع (وضع العكنوت). إلى وجود مسساكن يهودية في المناطق الشمالية بالمغرب, في بني سناسن وقُدارا وفي الجبل. وكان سكان هذه الجهات يتوجهون إلى تلمسان ومليلية وتطوان للتقاضي في ما يحدث بينهم من خلافات أمام محاكم الأحبار.

ويحمل لنا نص متأخر العهد. مؤرخ بنهاية 1842. وهو مكتوب بعامية لا تختلف أدنى اختلاف عن اللهجة العربية الحالية التي يتحدث بها يهود جنوب المغرب. شهادة موسى بن يوسف وموسى بن مردخاي. التي تثبت الموت الفاجع لمسعود بن مناحم ربيبو. أثناء رحلة كان يقوم بها في المغرب الشرقي. عند بني وراين. إذ قضت القافلة التي كان يسافر فيها

المعني بسبب العطش. ونقل نبأ الحادثة مسلمان نجيها من الموت, وروياه للشاهدين المذكورين. وبناء على أقوالهما سمح لأرملة الفقيد بالزواج ثانية.

#### توزيع الطوائف اليهودية جغرافيا

وفرت لنا دراسة قضية الهجرات اليهودية داخل المملكة الشريفة، بعض المعلومات عن التوزيع الجغرافي للملاحات (مفرد ملاح) داخل الحدود المغربية. ويظهر من هذه المعلومات, أنه كان هناك تمازج بين المسيحية واليهودية والوثنية في مغرب ما قبل الإسلام. إذ يحكبي أخباريو القرن الرابع عشر أن إدريس الأول وجد أمامه. عندما فتح المغرب، قبائل مسيحية ويهودية ووثنية. وقد ترك إدريس الثاني اليهود يستقرون داخل أسوار فاس القديم. وظلوا هناك إلى أن أسس المرينيون الملاح الحائي. ملاح فاس الجديد. ويقع في المنطقة الواقعة بين القروبين وباب الكيزة. تلك فاس الجديد. ويقع في المنطقة الواقعة بين القروبين وباب الكيزة. تلك أشهر علماء وأدباء القرن العاشر وبداية القرن الحادي عشر، مثل الربي إسحاق الفاسي. المزداد بقلعة بني حماد سنة 1013. و كان على رأس "يشفه" (مدرسة) في فاس .وما زال بالمدينة القديمة منزل نصف متهدم يكلل حافته العليا ثلاثة عشر ناقوسا نحاسيا. ويقال إنه كان سكن ابن

وكانت مدينة مراكش عندما أسسها يوسف بن تاشفين المرابطي سنة 1062. منوعة على اليهود الذين كانوا يسكنون مدينة أغمات. الواقعة في الجنوب الشرقي على بعد نحو 40 كلم من مراكش. وكان سمح لهم بقضاء اليوم بمراكش للحصول على ما به تقوم جارتهم.

وفي أغمات هذه القريبة من مراكش. كتب زكرياء بن يهودا الأغماني. سنة 1190. شرحا لفصول من التلمود وهي : "بابا فاما" "بابا مصيعا" "بابا بترا".

ودعا السلطان أحمد المنصور الذهبي السعدي (1578 – 1603). يهود أغمات للإقامة في مراكش. ويظهر أن تاريخ تأسيس الملاح الحالي الجاور لقصر السلطان. قصر البديع. يعود إلى تلك الفترة. وقد ظلت عاصمة الجنوب طيلة قرون. منارا تشع منه العلوم اليهودية لتمتد إلى مناطق سوس والأطلس ومدن ساحل الجنوب الأطلنتكي.

ومن نافلة الـقـول أن نذكـر أنه كـان على عـهـد الـعـصـر الذهبي الأندلسي. حيث كانت الأندلس والمغرب يرتبطان ارتباطا وثيقا. مدارس عليا (يشـفـوت). رعتهـا الطوائف المغربيـة في فاس وسلا وسـجلماسـة ودرعة وغيرها. وكان على رأسها أعلام ذاع صيتهم في العالم اليهودي إذ ذاك.

وعاشت بسجلماسة, التي أسسها بنو واصل في القرن التاسع، طائفة يهودية كبرى. وكانت هذه المدينة مشهورة بتجارتها مع بلدان ساحل النيجر ووسط إفريقيا ومع مصر والهند. وكان لليهود فيها النصيب الأوفر في المبادلات التجارية ونقل الأموال. وكان أحبارها على اتصال دائم مع إخوانهم بالقيروان وبغداد. ومن الذين درسوا في بغداد طالب من سجلماسة, كان يقرأ في يشفت صموئيل بن علي. كما كان الربي سلمون بن يهودا گؤون الفاسي, رأس " يشفه" بفلسطين ما بين 2015 – 10.1051(1)

ا-أنظر في موضوع الاقتصاد والفكر اليهودي في سجلماسة في القرون XIII-X .

Nehemya Levtzion et Yosef Tobi, (The Jews of Sijilmassa and the Sahara Trade) et (The Siddur (Book of Prayers) of Rabbi Shelomo Ben Nathan Sijilmassa, a Preliminary Study: (hébreu), dans Communautés juives des marges sahariennes du Maghreb, édité par Michel Abitbol, Institut Ben Tzvi, Jérusalem 1982, respectivement p .253-263 et 407-426; Haïm Zafrani, Kabbale ...p .176-177

وكان بوادي درعة سلسلة من القرى سكنتها مجموعات يهودية هامة منذ تاريخ طويل. ومن يهود هذه كتب شخص يدعى دوناش. إلى الراب الفاسي (إسحاق الفاسي) يستفتيه في أمور شرعية. كما أن ابن ميمون في "رسالة إلى يهود اليمن " أورد أخبارا أفادت إفادات مهمة عن موسى الدرعي المشهور. الذي تنبأ بالخلص المسيح. وفي الرسالة أيضا ذكر أسماء أعيان درعيين استقروا بالفسطاط بمصر. وذكر ياقوت الحموي في معجمه ( أوائل القرن الثالث عشر ). أن معظم قار درعة كانوا يهودا.

وهناك وثائق أخرى مختلفة جديرة بأن تزيد الموضوع الكثير من الوضوح. إذ وضع يعقوب ابنصور الفقيه الذي عاش في نهاية القرن السابع عشر وبداية الثامن عشر كتابه الفقهي المعنون بـ "عت سوفر" (قلم الكاتب). وضمنه قائمة ربية مؤرخة بـ 1728. أحصي فيها 26 موقعا مع ذكر الأنهار أو المياه الجارية في كل من هذه الأماكن. و كان ذكر هذه ضروريا في خرير عقود الزواج (كتوبوت) أو الطلاق(گيت).

واعتمد لوي ماسينيون Massignon كثيرا هذا للسرد في مؤلفه Nomenclature des mellahs au temps de Léon l'Africain et Marmol مؤلفه في عندما استعمل النتائج التي توصل إليها Slousch وأعاد وأعاد وأعاد Charles de Foucauld للتائم النظر في هذه القائمة. في مؤلفه" تاريخ يهود إفريقيا الشمالية". فنجح في حل رموز كثير من معتاصها والتحقق منه. بالإضافة إلى ذلك، لمح إلى النقص الذي يشوبها والخلل الذي يعتريها. وهذا عمل وضع بين يدي الباحثين وثيقة أخرى يمكن الاعتماد عليها. (أنظر الخريطة والقائمة).

<sup>1-</sup>Archives Marocaines VI, 1905/6

وهذه أسماء المواقع التي أقام بها اليهود. مرتبة بالشكل الذي جاءت به في مسرد: 1728 فاس. مراكش تلمسان. أكمري (عين أكمري. وزان). ترودانت. سلا. تافيلالت. غرسلوين غريس. دمنات. آيت عتاب. أزاغي. القصر الكبير تفزا ( إفزا). دبدو. آيت كفرا. مكناس. أمزميز. وجدة. تازة. بوتات (أوتات لحج). بويحيا. بني عياط (بنى عياد). تطوان. صفرو. أزرو.

والعلومات الواردة في عديد من الكُتيبات والموجزات, تكمل مسرد الأماكن التي أقام بها اليهود في المغرب. بل الأكثر أهمية, هو ما يمكن استنباطه من البحث المنهجي والنظر في الكتابات الربية المغربية التي ما زالت بين أيدينا. وما نحصل عليه بالتقصي الدقيق في الوثائق الشرعية المتوفرة, خصوصا "التقنوت" و"الرسبونسا" التي تعكس صورة صادقة لحياة الأفراد والجماعات يوما بيوم. والتي تعكس أيضا ظروف معيشة هؤلاء وصدى تطلعاتهم وتقلبات أحوالهم.في أي مكان من الأماكن التي كانوا يترددون عليها.(1)

وهناك مصدر آخر للمعلومات. لا مجال للشك في أهميته. وكثيرا ما يهمل. إنه مقدمات المؤلفات وشهادات العلماء التي تنوه بمؤلف من المؤلفات وجيز نشره (سمخوت). ويتجلى هذا المصدر أيضا وبالأساس.في قوائم أسماء الأشخاص والطوائف من يسهم في تمويل طبع مؤلف من المؤلفات (المساندون). ويحرص معظم المؤلفين على تدوين هذه القوائم بكثير من العناية. فيذكرون أسماء المتبرعين في مكان مكان. وكان هؤلاء المتبرعون أيضا يحرصون كل الحرص على تسجيل أسمائهم في هذا

<sup>1-</sup> أنظر في منههوم اللاح منقالنا في L'Encyclopédie de l'Islam, Nouvelle édition, fasc. و النظر في منههوم اللاح الله البحوث - 103-104(VI, 278/9). وأخذنا فينه بعين الاعتبار أخبر ما توصلت إليه البنجوث تتميمنا لمقالسة G.Colin الذي نشرها في الطبعة السابقة .

النوع من اللوائح. ولم يكن هذا التسجيل عبثا. وإنما كان باعثه نوع من الافتتان أو لحاجة دينية أو لغير ذلك. إذا كان الشغل الشاغل لهؤلاء. أن يروا أسماءهم بارزة في حاشية كتاب عبري. يعتبر دوما ذا قداسة. لينالوا به حظهم من البركة والتقديس اللذين يرتبطان في هذه الأوساط. بأي عمل مكتوب ربى. يعتقدون أنه أوحى به إلى صاحبه من السماء.

وقد قمنا بجرد لعدد كبير من الوثائق التي تدخل حّت هذا الصنف في أبحاثنا. وهي وثائق نستطيع أن نستخرج منها معلومات غزيرة عن التوزيع الجغرافي للمجموعات اليهودية داخل حدود المغرب، وعلى تخومه الجزائرية الصحراوية.

ونكتفي هنا بعرض عينات نستطيع بواسطتها التعرف على الانتشار الهائل (للملاح). خصوصا. ذلك الذي يقع في مناطق لم يُعرف عنها الكثير. مثل أودية الأطلس والمغرب الشرقي. والمناطق المتاخمة للصحراء. حيث اختفت الأن أو هاجرت إلى إسرائيل أو تشتت في أماكن أخرى. مجموعات يهودية كانت تعيش هنا منذ قرون. إن لم يكن منذ ألف أو ألفى سنة .

و نستخرج من مقدمة أحد مؤلفات المواعظ (مصنف مواعظ لكل المناسبات). وعنوانه "يوسف حين" (فضل يوسف) الذي طبع في تونس سنة 1915. لمؤلفه يوسف بن داود ناحامياس. وهو ربي نال احتراما كبيرا عند يهود مراكش والجنوب الغربي. قائمةً نكتفي فيها بذكر أسماء الطوائف التي ساهمت في طبع الكتاب دون ذكر الأفسراد. والطوائف هي: تلوات. مزكيتا. تمنكولت. أكيدز (أكدز). واسليم، دادس / تدغا (تودغا). فركلا. تافيلالت. الكيرفا. كي – اكلان. أولاد حسين. مزكيدا.

إرارا، بوزملَ، كـلاكلا، تزويني لمعـضيض، زريكات، قـصـر السوق، تعـلالين. كـرما (كـورمـا)، تولال، تيت نعـالي، أوتات آيت زديك، القـصيـبا، بودنيب، بوعنان، بسـار (كولومب بشار)، بنـي ونيف،(أنيف)، عين الصفرا، المسري (المشـرع)، بـوروتا، دمنات، بني مـلال، قصـيبـة تادلة، بوزعـد (أبو الجعـد)، مـزاب، زتات (سـطات).

ويسرد أيضا شلوم بن نسيم أبيصرور, وهو معاصر لسابقه. وأصله من أقا. في مؤلفه الذي يضم مراثي وعظية وأخبارا مستقاة من التوراة, المعنون بــ"نتبوت شلوم" (سبل السلام). المطبوع بالبيضاء سنة 1953. قائمة بأسماء مساهمين كانوا يسكنون الأماكن الآتية: درعة, تمسلا. اخلوف. لعروميات, بني صبيح. امرزو. ترودانت, أقا (يشير المؤلف إلى أنها مسقط رأسه). أوفران. تزنيت, اكدير ... وغيرها.

وجدر الإشارة إلى أنه من طبيعة مكونات أساء المواقع. أن تتعرض لكثير من التغيير. ومسألة التحقق منها محفوفة بكثير من الصعوبات. لاختلاف خطوط المؤلفين. وانعدام الشكل. وانعدام الحرف المقابل اللازم لكتابة الحروف العربية بالخط العبري. أما التعرف على المواقع المذكورة في قوائمنا. فهو أسهل نسبيا. إذ يمكن أن نعثر على هذه الأساماء في خرائط مشلان العادية (المغرب 170-171). وعلى خرائط المغرب 200000، وفي مسرد المواقع المغربية الألف بائي الذي أصدرته مصلحة الشغل بالمغرب سنة.1936، كما توجد أيضا مدونات مسائك القوافل التي خلفها لنا بعض بمن اهتم بذلك، مثل وصف الطريق من فاس إلى تافيلالت المسمى "طريق السلطان".

#### ملكة تمكروت اليهودية

روى لنا حبير طاعن في السن، هاجير من جنوب المغيرية من استخبرناهم، كثيرا من الأخبار المتعلقة بطوائف بني صبيح التي ينتمي اليها محدثنا، وهي: كتامة وكلاوة وتافنوت وتمكروت. وحدثنا الربي يعقوب بن حمو، الذي استخبرناه أيضا، قائلا إن تمكروت كانت بلاد "سلطان ليهود" شموئل بن يوسف الذي قتل في معركة مع المسلمين في أحد أيام تاسع أب. ويُذكرنا في هذا الصدد بأسطورة تعرف "بقصة إبراهيم البردعي". وقد اشتهرت قصة "الملكة اليهودية" حتى عند المسلمين الذين تناقلوا أخبارها تواترا. وهناك صغيرة مهمة تستحق الذكر، إذ أضاف محدثي قائلا: كان يوم الموسم (السوق الاسبوعي) بهذه المنطقة، يصادف يوم السبت، وكأن ذلك اختير اختيارا حتى يمنع اليهود من نشاطهم الاعتيادي، بل عنه هذه الفترة، مثل الدوم، وقد أورد هذا الخبر عديد من الذين تحدثوا عن هذه الفترة، مثل J.M. Toledano وغيرهما.

وتُحكى روايات أخرى عن مملكات لليهود في تامنتيت وتامبوكتو وكذا مملكة ابن مشعل .كما خكى بعض الأساطير عن أماكن وجود قبائل [أسباط] بني إسرائيل الضائعة في تخوم الصحراء وفي إيليغ التي تقع في جنوب المغرب .(1)

#### أسماء الأعلام اليهودية المغربية

أسماء وألقاب يهود الغرب الإسلامي

تعكس أسماء وألقاب يهود الغرب الإسلامي حقيقة المكان والزمان اللذين كانا مستقرا لهؤلاء. فهذه تُذكِّر مواطن إقامتهم وتريخهم وأصولهم القريبة والبعيدة، وتشهد على جُذرهم العميق في

<sup>1-</sup> أنظر من بين الذين أشاروا إلى هذا .27-29 الله عنه الذين أشاروا إلى هذا .1-29 H.Z. Hirschberg, op. cit., vol. II

أرض المغرب، وعلى حياة التوافق والانسجام بين سكان اختلفت أصولهم. وأعرافهم ولغاتهم ومشاغلهم وهمومهم وتكوينهم الذهني والاجتماعي - الثقافي ومنظورهم العقلي ورؤاهم لطبيعة هذا البلد.

إن الأسماء تتحدث عن مصير الجماعات وحياة الفرد العادية وعلاقاته مع إخوانه في الدين ومع الطوائف الدينية الأخرى. كما تتحدث أيضا عن هجرات اليهود وتنقلاتهم القريبة والبعيدة. وترسم كذلك مسالك تنقلاتهم الكبرى داخل مجتمعات محيط البحر الأبيض المتوسط وغيرها.

#### قوة الاسم وسحره

يحتل اسم الفرد مكانة رئيسية في الحياة البهودية في المغرب. فهو مدرج في لفائف نسب العائلات الكبرى. وفي دفاتر أحبار الختان أو ومن يتطوع لفعل ذلك. حيث تثبت أسماء الأطفال الذكور الذين ختنوا. وتثبت الأسماء أيضا في القوائم التي خرها السلطات الربية عند كتابة عقد زواج أو طلاق، وفي السجلات التي تسجل فيها أسماء "الشهداء" والذين وافاهم الأجل بشكل طبيعي أو بسبب حادثة ما. وغير ذلك.

وقد وضعت أنا نفسي قوائم بأسماء أعلام. أثناء مراجعاتي للوثائق القانونية وكتابات أخرى. مما كنت أراجعه إعدادا لدراساتي وبحوثي المتعلقة بالجوانب الفكرية ليهود الغرب الإسلامي. وخصوصا وثائق "التقنوت" (مراسيم الأحبار الجماعية) والرسبونسا (فتاوى ومراسيم الحاكم الربية). وتعد أيضا أسماء مُوقعي هذه الوثائق أو مراسليهم أو أسماء المتنازعين أو الشهود أو أسماء أولئك الذين لهم علاقات بالحاكم، والذين جاء ذكرهم عرضا في هذه النصوص. مصدرا جد ثمين

للمعلومات الخاصة بأصول وطريقة تكوين وتركبب الأسماء والكُنَى والألقاب والأنباز اليهودية. التي اختفت منها سلسلة كاملة حاليا. واتخذت منها أسماء أخرى صيغا أجنبية .

وهكذا تتجلى في الوثائق التي تزخر بالأسماء الأعلام، ومنها ما هو معروف الآن ومنها ما لم ينشر بعيد .واستطعنا الإطلاع عليه الأهمية القصوى التي يوليها اليهودي المغربي للاسم الذي يحمله. وللدور الرئيسي الذي يلعبه هذا الاسم في حياته وفي مهامه الدينية والاجتماعية/الاقتصادية التي ينهض بها.

ويحتمل أن يكون الشعور بقوة "الاسم" قد أتى بما لاسم الجلالة من قوة وسلطان. وكذلك من سيل الألفاظ الدائرة في موضوع المعارف المتعلقة بالملائكة والجن. كما جاء ذلك في التقاليد الربية والأدبيات الصوفية والقبالية. وتستعمل القبالة التطبيقية. وتقترب هذه من العلوم السحرية, أسماء الملائكة وتراكيبها وتقاليبها الدقيقة والختلفة. في كتابة الأدعية والاحجبة والتعاويذ. للتوقي من الشر والعين الشريرة. وإبعاد الخطر الداهم, ولجلب عناية العوالم الأخرى. وعناية أصحاب السلطان، في هذه الأرض. ولا يتردد الشخص في الاستنجاد بالأسماء النجسة, أسماء كائنات العالم السفلي. عالم الظلمات وعالم الشياطين. تلك التي يزعم المشتغلون بهذا الأمر أنها أصبحت خاضعة لقواهم. حيث يتواصلون معها كلما رددوا أقوالا غريبة خصت لهذا الفعل.

ويعتبر الاسم عنصرا أساسيا في تكوين هوية الإنسان. ورسم مكوناته الحرفية الختلفة رسما صحيحا ودقيقا (الاسم والكنية واللقب) أمر لابد منه في المناسبات الكبرى في حياة الفرد. مثل الولادة، أو بالأحرى عند الختان. وفي الزواج والطلاق. أو في حالة المرض الخطير أو في لحظات الوفاة.

ومن الأكيد أن الطفل الذكر يدخل عهد إبراهيم. (عهد الختان). يوم ختن الغرلة مبدأ. غير أنه يدخله في أبهة الاحتفال عندما يسمى اسمه الذي سيرافقه طوال حياته. ويختار للبنت أيضا اسم من الأسماء. غير أن ذلك يتم في حفل متواضع. إن لم نقل في حفل لا ضرورة له. كما كانوا يعتقدون. ولاختيار الاسم قواعد تختلف تبعا للظروف والاحتفاء بالمناسبات التاريخية أو الحلية. وتبعا لأصول الطائفة التي ينتسب إليها المسمى. فالتقاليد المتبعة عند اليهود البلديين تختلف عن تلك التي يحرص عليها كل الحرص اليهود "الميكوراشيم" (المهجرين) ممن تعود أصولهم إلى الأندلس والبرتغال.

ويُدرج اسم العروسين واسما أبويهما بالتتابع. في عقد الزواج (الكتوبة). وتُدرج بعض العائلات في العقد شجرة نسب العشيرة والقبيلة إلى أن تبلغ اللقب الأعلى الأكثر شهرة أو الأكثر احتراما. مما له امتداد في القرون السابقة. عند بعض العائلات من ذوي النسب والحسب المعروفة باميوحصيم" (ذوي النسب العربق). ولهذا المصطلح معنى العراقة ونبل الحتد. كما يتضمن الإشارة إلى المرجعية الأرستقراطية لبعض العائلات ذات الحسب والنسب والفضيلة والعلم. وهي عادة العائلات الكبري.

ويتميز خرير عقد طلاق المرأة (الـــ"كَتُ") بكثير من الحيطة والحرص، ســواء تعلق الأمر بـجوانبـه المادية أو نص خـريره، وخصــوصــا في كتــابة أسـمــاء الأشخاص والأماكن. كـتابة سليمــة دقيقة. ولقــد سبق أن رأينا الأهميــة التاريخيـة والموقعيــة التي تستفــاد من وثيقة مــثل هذه، حيث يسـجل إجباريا. اسـم المدينة واسـم مجرى الماء الأقرب إليها.

ويلجأ المرم إلى تغيير الاسم في حالات المرض الخطير. وذلك حسب طقوس جد معينة.

ولنتذكر أيضا البعد الصوفي الذي تكتسيه هذه العملية. في الآداب التوراتية. وما تُوصل إليه من قدرة على المكاشفة والارتقاء الروحي الذي يصير للمعني. بل السعي إلى الحلول كها في حالة الآباء الأوائل: إبراهيم ويعقوب. وذلك بإدخال حرف "الهاء" الموجود في رسم (اسم الله الجليل اللهه) في اسم الأول: أبرام الذي يصير "أبرهام". وبتغيير اسم الثاني ["يعقوب"]الذي يعني الأخير فيصبح "إسرائيل". ذلك أن اسم "يعقوب" يفيد أيضا العَقب والمكيدة. في حين أن اسم "إسرائيل" بعني القوة والنبل المكتسبين باقتران اسم "إسرً" بـ "إلُ"= الله.

وتتجلى الوظيفة الدينية للاسم في لحظة الوفاة. ويمتد تأثيرها إلى عالم ما بعد الموت. ويبقى اسم المؤمن مرتبطا به حتى في "الدار الأخرى". ومن هنا جاءت أهمية هذا القسم من الشعائر المتعلقة باسم المتوفى. وما يرافقها من طقوس "هشكبه" (صلاة على روح الموتى) أثناء الدفن. ومن هنا جاءت أيضا أهمية قراءة المقاطع المبدوءة بحروف اسم المتوفى، وحروف اسم أمه في مزمور داود التاسع عشر ومائة. المرتب ترتيبا هجائيا. وهي قراءة تُحمقق. حسب التقاليد. هوية الإنسان الدينية.

وأخبرا. فإن اليهودي المغربي. كباقي إخوانه. يعتقد أن للاسم الذي يحمله تأثيرا قويا في مصيره وفي ما يفعله. في هذا العالم وفي العالم الآخر. وعلى أي. فمرجعية هذا الاعتقاد تتمثل في بعض تعاليم التلمود (بركوت 7 ب).

#### الاسم : أشكاله وبنياته وتاريخه وهويته

يُظهر خَليل أسماء الأعلام اليهودية المغربية. منذ اللحظة الأولى. تنوعا ملحوظا في اللغات. حبسب تواترها وترددها. كاللهبجات العبربية (ع) والبربرية (ب) والله جات الإسبانية (إ) والعبرية (ع) والأرامية (أرا).وكذلك الإغريقية واللاتينية والفينيقية. مع مختلف التركيبات والتغييرات التي تلحق هذه وتلك أو من هذه إلى تلك. وبعرف بواسطة الأستماء أيضا. وبنفس الدرجة. تنوع أصول اليهود المغاربة. والأسماء كتاب مفتوح مكن من تتبع مراحل استقرار اليهود الختلفة في البلاد منذ القدم وإلى يومنا هذا ومن تاريخهم وحياتهم الاجتماعية والاقتصادية والدينية. ومنها نعرف سبل امتداد أرومتهم في أرض الأمازيغ. عندما وفد الفينيقيون قصد إقامة مستوطناتهم على شواطئ هذا الصقع. أو عندما احتل هذه الرومان طوال قرون عديدة. ومنها نعرف كيف طبع الفتح العربي حياة يهود المغرب وثقافتهم ولغتهم بعمق. دون أن يحد إطلاقا من تعاطفهم الوقاد مع جُماع اليهودية أو يضعف من تضامنهم الروحي مع مدارس التلمود بفلسطين والعراق. لقد عرف إذ ذاك عالم البحر الأبيض المتوسط. حْت راية الإسلام. وطوال سبعة قرون. وحدة حضارية ولغوية سهلت التواصل بين الشرق والغرب وأخصبت مجال تبادل الأفكار والمتلكات. ونوعت ونظمت تنقلات الساكنة.

وتتعرض الأسماء الأعلام اليهودية. بما لها من غنى يأتيها من التركيبة العرقية والمواقعية. لحيز جغرافي – سياسي شاسع. وللسكان الذين كانوا يعيشون في هذا الحيز. ولعديد من الحواضر والبوادي في الغرب والشرق الإسلاميين وإسبانيا. وخصوصا في المغرب. بل في باقي القارة الأوروبية.

وإذا استفسرنا الأسماء أيضا. فإنها تضع أمام أعيننا معينا من الأخبار المتعلقة بالوظائف العامة والحرف والفنون والمهن الختلفة التي اشتغل بها اليهود المغاربة. خلال فترات مختلفة من تاريخهم. كما تفيدنا أيضا بكثير من المعارف واللطائف الاجتماعية اللسانية، مثل الكنية واللقب والنعوت المضحكة وأسماء الأنباز. وهي أسماء أصبحت هي نفسها ألقابا تذكر بالفضائل والعيوب والعلامات الجسمية الخاصة. وكذلك بالعاهات، كما تذكر بالرفعة والغنى والقوة والمنعة، أو الظواهر الطبيعية (مثل السماء والضوء وغيرهما) أو الحيوان أو النبات أو الملابس والخلي أو الأحجار الكرعة والمعادن أو الموسيقيي والأعداد (أسماء الأعداد وغيرها).

ويجدر بنا أن نلاحظ مالاحظة حول دلائل النسب. وأخرى في موضوع أسماء كوهن ولاوي. وما يتألف منهما من أسماء أقل مكانة .

وغالبا ما يكون الاسم مسبوقا بلفظة الانتساب بالعبرية أو العربية. بن / ابن. أو ما يقابلها بالأمازيغية "أو" و "وَ". والآرامية "بَرُ". وكلها تعني ابن. مثل: أوحيون (أو هيون) بن حيون (بنايون) أوسعدن (أوسعدون). بن سعدون (بن سدون). أو يوسف (بن يوسف/بريوسف).

واستعمل أيضا لفظ النسب بلغتين مختلفتين في الاسم الواحد مثل: أبراهام بن دفد أو يوسف. حييم بر يعقوب بن حيون.

وقد يكون الاسم مسبوقا بأداة التعظيم الأرامية : "مُر" (تنطقها الطائفة المغربية مُر). من ذلك الألقاب: مَر يوسف (مُريلي) وغيرها .

ويعني لفظ الأبوة العبري العربي : أبي / أبو / بو : أب فلان. المؤلف وصاحب الشيء الخ ... وجاء أيضا أبيسرور. أبو درهم بوهدن وغيرها.

ويجب على آل"الكوهـن". وهم نسل الحبر الأكبر أهرون. وسدنة الهيكل الأوائل. أن يحافظوا على نقاء طبقتهم وأن لا يدنسوها بالزواج مع غيرهم. وإذا حدث وخرقت هذه القواعد المنصوص عليها في الشريعة التوراتية والتقاليد. (سفر اللاويين 21. وسفر الأعداد. الإصحاح 6 آيه 22. 22. والإصحاح 18 الآية 16-15 وغيرها). فإن على الكوهن أن يتنازل عن لقبه الشريف ويتلقب بلقب آخر. ومن المعروف في المغرب، أن ألقاب البطان وكسوس. هي أسماء لعائلات كانت خمل اسم كوهن. وقد يحدث أن يرفق لقب كوهن بألقاب أخرى زيادة في تعريف حامله. وهكذا نجد لقب كوهن الصقلي وكوهن صُلال وكوهن دُألكن وكوهن الخرى ريادة في تعديف وكوهن الخلاص وغيرها. ويحدث نفس الشيء للقب "لوي". فنجد لوي صوسان. لفي بن يولى الخ.

ويبقى علينا. لتبيان ظاهرة أسماء الأعلام اليهودية المغربية، أن نورد مجموعة مختارة من أسماء الأشخاص والأعلام. اضطررنا إلى انتقائها اضطرارا. خاصة من إحدى القوائم المذكورة أعلاه. وهي التي حررها يعقوب أبنصور الفاسي (1673-1753).ذو الشهرة والمرجعية الربية. وقد نضيف إليها. عند الاضطرار. بعض الشروح الختصرة. ونكتب أحيانا أخرى النطق المعاصر. وهذه مجموعة من الأسماء والألقاب ندرجها في الملحق الآتى:

#### الألقساب:

عبو (صيغة أمازيغية عربية لتصغير اسم عبد الله (عُبَديه). أبنصور (نسبة إلى موقع: فينقيا. إسبانيا). أبحُصرَ (صاحب الحصير، كنية

أصبحت لقبا. وكان الاسم الأصلى لهذه العائلة الفيلالي. نسبة إلى تافلالت). أبية صيص/ابيكسيس (من العربية:القس، الشيخ)، أبيصرور (بوصَرَّة ؟ حامل الرزم), أبوهَب/أبو واب/(عربية : الواهب), أبو درهم (عربية : درهم). أبوربيع (عربية. فصل الربيع). أبو زَكُلُ/بوزكل(عربية-أمازبغية: بوعصا). الدهان/دهان (عربية: الدلاك). الدرعي/إدري /(نسبة إلى درعة). العلوف/اللوف/(عربية. العلاف). العلوش/ألوش (أمازيغية-عربية: الحمَل). العنقرى/لنكرى /( نسبة إلى (Lancara العسري/لسري (عربية, الأعسر). البلنسي/فلنسي (نسبة إلى بلسية). البرهنس/بــــرنس/(عرق البرانس). الباز/إلباز/(عاربية). الفاسي (نسبة إلى فاس). ألغرابل ....ى/إلغرابلي/(عربية، الغربال)، الغريسي (نسبة إلى غريس). الحداد (عربية). بن الحاج/الحدج /(عربية). الكروجي/كروتشي (نسبة. إسبانيا)، الكسالاسي (نسبة ، إسبانيا؟) الخَرُساني/الخُرَساني(نسبة خراسان). الخريف/كريف/(عربية). المدادسي/الدادسي (نسبة إلى دادس). النقار (عبربية اسم صبانع، نقاش). علال/بن ألال تصغيبر الاسم العربي عبد الله والعبري عبديه)، المديوني/مديني (نسبة قبيلة مديونة)، القايم/الكيم (عربية. الموجود. الثائر). أمرلو (إسبانيا أصفر). أمغار/أمكار (أمازيغيـة، الشيخ. الرئيس). أمـلال/ملول (أمـازيغيـة، أبيض). أمَّار/أمـر (عربية. مُعَمَّر بستاني). أمريك/بنم وزيك (بربرية عرقية. ابن البربري).أنهري (عبرية النور). النظام/ندم (عربية جرواهري. ناظم الاحجار). النقاب/نكب (عربيـــة مفتش، مــراقب). النجــار/نجار/اندجار (عربية)، عقنين/واعقنين/اكنين (بربرية مشتقة من العبرية يعقوب). أرلو/أرويــو (اسبانيـا من النهـر). أرُومي / رومي (عــربيــة.الأوربي). اشبيلي/اشبيلي (نسبة إلى إشبيليا). الشريقي/شرقي (عربية من الشرق)، الصباغ/سباك (عربية)، الصياغ (عربية من الصياغة)،

الصراف/صراف/بنزرف (عربية)، أسولين (بربرية من الحجر)، أسردي/سوردي (عربية أمازيغية: الوشاح)، عطية/بن عطية (عربية، الهبة أو نسبة إلى بني عطية)، عطار/بنتار (عربية)، التدغي/تدغي (نسبة تدغا)، أوداي (بربرية اليهودي)، الزاوي/زاوي (نسبة إلى الزاوية)، الزناتي/زناتي (قبيلة زناتة)، بهلول (بربرية، البسسيط، الابله)، برجلون/برشلون (نسبة إلى برسلونا)، بن بروخ/بروخ (عبرية: مبارك)، بروخل/بروجل (عببية: بركة الله)، بن بنست /بنستي/بن فنست بروجل، بن دافيد أيوسف (عبرية بربرية)، بردكو/فردكو (إسبانيا: الجلاد بيباس (إسبانيا: من الحياة)، بن بوخ/بدوخ (اسم من الاسماء التوراتية مردخاي، أخذت صيغة بربرية)، بطون (إسبانيا من الحياة)، بنون (بربرية - فينقيه بربرية)، بطون (إسبانيا من الحياة)، بنون (بربرية - فينقيه)، بطول/بطول (عربية: من الطنبور، بورجل/أبي رجل (عربية).

كَبِسُّ (إسبانيا. رأس) (من) كستو (إسبانيا اسم مكان). كركوس (مكان. إسبانيا. مكان). (ابن ) دنان (عبرية -آرامية. القاضي. ديان (عبرية . القاضي) .

فَرَجِ/فرْجِي/فَرجون/فَريجي/فرش (عربية: من السعادة والصحة)، فَحِمَ (عربية: فحم). فرنكو (إسبانيا) گباي (عبرية، الجابي)، كَبُون (إسبانيا)، كدالي (عبرية)، كنون/بن (مكان، أطلس)، كيكي/بن (مكان، أطلس) حديدا (عربية، شفرة). حجيز/حدجز (عربية، حاج)، حَبُول/حتشول (مكان، إسبانيا). حليوا (عربية، عذوبة). حمو/بن (عربية-بربرية، قبيلة بالأطلس)، حمورن/بن (عربية، الحمرة، الاحمرار)، حرار/الحرار (عربية، صناعة الحربر). حروش/هروش (عربية، قوة). حييم/بن حسان/حسين/حسون/بن (عربية، طيبة، جمال، قوة). حييم/بن

حييم/أبنهيم (عبرية، الحياة)، هروس (عربية-بربرية، الهرس، الافتراس، لقب). حزان (عبرية من الفلاح)، القب)، حزان (عبرية من الورد، الازدهار)، إللوز/بن (مكان، إسبانيا، المغرب)، إطاح/بن (عربية، السقوط؟)

كُرُسيِنْت/كرسينتي (موقع، إسبانيا)، خلفون (عربية، خلف، عوض)، كسوس (يهودية-عربية، من نسل الكوهن،كُسَّر، تضاءل) لبي/بن (عبرية من الأسد)، لحسن/بن (عبرية الأحسن)، لنيادو (إسبانيا، السمك المملح)، لرُدو(موقع إسبانيا) لُيُ ومُبروزو (إسبانيا، من الضوء) ملكا/ملقي/بن (موقع، مالقه، إسبانيا)، مان (موقع، إسبانيا)، منسانو (موقع إسبانيا، شجرة تفاح)، مرسيانو (موقع مورسية، إسبانيا)، مركوس/مركو (إسبانيا، قياس الموزونات)، ميمران/مران (أصل غير معروف - آرامية، سيدنا؟)، مراجي/ماردجي/ماراش (موقع إسبانيا)، مارجي/ماركو (عبية، المرج)، ميرانيا، ماريانيا، م

نحمياس (عبرية-إسبانيا من نحميا)، نهون (موقع أسبا)، عبديا (عبرية توراتية)، عليل/بن ( تصغير علال وعبد الله)

بَّرْيِنْتي (إسبانيا)، بِّرص/برتص/برز (عبرية توراتية). بِّلُو( من الإغريقية فلو/فيلون؟، من العبرية يديديه).بِّمـيُنْتَ، (إسبانيـا من الابزار).بِّينُيا/بِّنُيـير (تصغير الاسم العبري بنحاس)، بُّرْتَال ( موقع، إسبا البرتغال)

قدوش/كدوش (عبرية, مقدس). قمحي/قَمُحي/كُمحي (عربية، قـمح) قنديل/كنديل (عـريـة). قَـرو/كرو (إسـبـانيـا. الحبـوب، الغـالي)، قطن/كطن (عبرية صغير). قُرباط/كريات (موقع مغربي. أو تصغير من العربية لقيرات. كرات)

ربُّوح (عربية، الربح والنجاح)، رموخ (بن) (غير معروف ويستعمل بكثرة عند مهجَّري الأندلس)، روف/ُروف (عبرية، طبيب، مطبب)، روش (بن) عبرية، رأس)، روزيليو/روزيو (موقع اندلسي أو من اللون الأحمر).

سبع (من الآرامية، من الرضى، الشبع أو من العربية، السبع). صباح (عربية، الصباح)، سمحون/بن (عبرية وعربية، من الفرح والسعادة والسماحة)، سنانس(موقع Sens فرنسا)، سرفتي (عبرية، فرنسي). سربورتاس (من الإسبانية، الباب، الأبواب الستة)، سسون/بن (عبرية من البهجة). سربرو (إسبانيا الشمع، اسم حرفي). سرويا (عبرية، توراة). شعَنَان/بن (عبرية، فينيقية، من المساعدة والدعم)، شبت/بن سبت (عبرية، السبت)، Sharbit شربيت/Sharbit (عبرية، سيادة أو من العربية، ضخم وغليظ). شقون/بن (عربية أشهب، أصهب). شتريت/بنشتريت (غير معروف الأصل). شمعوني/سميوني (عبرية من شمعون). معروف الأصل). شمعوني/سميوني (عبرية، السلام). شوشنا/سوسنا/شوشنه (عبرية، سوسن)، سلما/سكلي (بلد صقلية شوشنا/بن (عبرية، السلام). في مدينة سوسأول الذهب). سون العربية السوسن/شوشنا/بن (عبرية، نسبة أو من العربية السوسن).

طنجي/طنجي (نسبة إلى طنجة)، تَبُيِيرو (إسبا اسم حرفة البناء) تَرَّكَنو/تركَنو (مكان إسبانيا). طاطا/بن (بربرية، اسم شخص مؤنث). طَوْريل/تَوُوريل (مكان. إسبانيا). تازي/بن (مكان. تازة). تمُسيت/ مستيت (مكان المغرب الشرقي والجنوبي). طوبي (عبرية. شُخصية

توراتيـة). طوليـدانو(إسبـانيـا. طليطلة). طوليـلا/ بن (مكان إسـبانيـا). ترجمان (عربية). تواتى/تُواتى (مكان توات. جنوب الجزائر)

يحيا/بن (عربية-بربرية). يُوليي/بن يولي (مكان في الأطلس). يونس/بن (عبرية عربية، حَمَام).

واحنیش (عـربیــة - بربریة. حنش). ولیــد/بن (عـربیــة، أب). واقــراط (بربریة، موقع).

زقين/بن زقين (عبرية - شيخ. قديم). زكرى/بن (عبري - عربي. زكرياء) زمرا/بن (عبرية - آرامية، موسيقى )، زيري/بن (قبيلة، المغرب). زمرو/بن (مكان، إسبانيا).

### الأسماء الشخصية

أكثر الأسماء الشخصية المستعملة في المغرب مأخوذة من الكتاب المقدس أو المكتوبات التي كتبت فيما بعد (المشنا والتلمود). ولن نذكر منها هنا إلا تلك التي اتخذت صيغة اسم عربي أو أمازيغي.

### أسماء الرجال

علال (أنظر الألقاب) عمور عمران (أمرام). عيوش (اسم نذري بربري الحيية ويرادف الاسم العبري "حييم" أو الأسباني "فيدال". مثله مثل صيغه الأخرى: وعيش يحيا يعيش الخ...). عزيز لعزين أزوز (ويذكر بالحب والحنان والقوة). أسرن إدار خلف (اسم نذري (خَلَفَ). مسعود مسود مثل سعيد وسعيد وسعيد وكلها أسماء تذكر بالسعادة والحظ الحسن وغير ذلك سليم سلام وسليمان وهي مقابلات للأسماء العبرية سلوم وشلومه وسلومون الخ ...

وألقاب التصغير أو الألقاب العربية – الأمازيغية المقابلة لألقاب التصغير العبرية التي لاحظنا تكرارها عند يعقوب ابنصور وفي الفتاوى والفتاوى الجماعية والأحكام هي: بخخا. بدوخ، دوخو، وأوخاخا، وهي بدل مردوشي، مششان، ميسان بدل موشه، موسى، حدان وحدوش بدل يهودا. جوده، به وبرهمات بدل أبراهام، إكو بدل يعقوب، بابا ليو بدل مخلوف، إسان وإسو بدل يوسف وجوزيف، إششو بدل يهوشوع ويوشوع الى غير ذلك.

#### أسماء النساء

تكتسي أسماء النسباء الشخصية أهمية خاصة. وتَكُون وهي مسبوقة بلفظ النسب العربي "بن" أو الأمازيغي"أو"، أكثر استعمالا في أنقاب يهود "ملاحات" الأطلس وجنوب المغرب، مثل ذلك ابن طاطا وبن كوتا. وُحنا أوحنا وغيرها.

ونشير بالمناسبة إلى أن اسم الشخص يرفق دائما باسم أمه في مراسيم الدفن وكذا في المارسات السحرية وكتابات الاحجبة والتمائم.وغيرها...

ونذكر هنا الأسماء اللاتينية (لا) والعربية (ع) والبربرية (ب) دون ذكر للأسماء العبرية مثل: البا(لا). علو(ب). عاليا (ع ب ). عَيْشَ (ع). عزيزة (ع). بونا (لا). كلارا (لا). كوتا(غ). دونا. دونيا (غ). إسترلا (لا). فادونيا (لا). فلورا وفلور وفلوريدا (لا). فرانس (لا). فريحا (ع). كراسيا (لا). هنو (ع.ب). هرموزا (لا). إطو (ب). جميلا وجمول (ع). لودسيا / ليتيتيا (غ). ليندا (لا). لومبر (لا). لونا (لا). مقنين / مكنين ؟. مرزوقا (ع). مسعودا (ع). ميرا / أمير ومرم (ع). نحلا (ع). بجما (ع)، نونا (لا). أورا أورو ووأورفيدا روفيد (لا).

بُّلوما (لا). برسيادا (غ). قمرا (ع). رحما (ع). رقوس (؟) [رقية؟]. رينا (لا). روزا (لا). سعدا / سادا (ع). ست؟ شونا (؟)سول (لا). سلطان (ع). طامو (ع. ب). طاطا (ب). بمنا (ع). ياقوت زهرا (ع).

## قصة اسم العلم زعفراني (زفراني) وزعفران

لم تذكر كنية زعفراني في القائمة التي وضعها يعقوب أبنصور ومعلوم أن هذه قائمة غير تامة وبعيدة عن أن تكون شاملة. وذُكر اسم الزعفراني. الذي هو كنيتنا. للمرة الأولى عند M. Steinschneider حيث أورد اسم موسى الزعفراني الذي عاش في النصف الثاني من القرن التاسع. وكان يلقب بالتفليسي. ووُلد التفليسي هذا في بغداد. واستقر في مدينصة تفليس التي كانت إذ ذاك أرمينية. وأنشأ بها مذهب "القرائين". وكانت كثير من عوائل الطوائف اليهودية في حوض البحر الأبيض المتوسط تكنى بهذه الكنية. وحكى لنا أبرهام عُفران(2). وهو ابن مردخاي الزعفراني الذي كان موثقا ونساخا في موكادور (الصويرة) في الأربعينات والخمسينات. وبعدها في إسرائيل. أن العائلة كانت تكنى أصلا "القايم". ووقع في تاريخ مَّا أن كان أطفال العائلة الذكور يموتون بعد أن يولدوا. فأشار أحد فقهاء اليهود. وكان معروفا بالزغفران البلوع وصاحب كرامات. بأن تبلل كسوة المولود في الماء الخلوط بالزغفران ليلة الختان. فانقطع مذ ذاك الوقت هذا المقدور الذي كان يحصد أرواح

<sup>1-</sup>Jswish Literture, Hildesheim, 1967, p.118, 180 .et S.W .Baron, A Social and Rligious History of the Jews, ... index S.V .Zafrani

<sup>2-</sup> وعفران هي الصيغة الحالية للقب "زعفراني" في إسرائيل.

الأطفال. وظل هذا التقليد متبعا في العائلة. وهي من العوائل المثقفة المتدينة. فعفران الذي حكى لنا القصة، إطار كبير في بنك القدس، وزوجته تدرس الفيزياء في الجامعة العبرية (وهي بنت الأستاذ المعروف يشعياهو ليبوفيتش). ومع ذلك حافظا على هذا التقليد، فبللا لباس أطفالهما الخمسة بالماء المزعفرن عند الختان. وللعائلة أيضا بنتان.

كان الاسم الشخصي يغير بسبب حالات رأينا نماذج منها سابقا. أما تغيير الألقاب فنادرا ما يقع، إذا لم نقل إنه لا يحدث أبدا.

## الصائفة

## الأوربيون(الممجرون) البلديون(الأصلاء) وغيرهم

تختلف الجموعتان العرقيتان، أصلا ولغة. كما يختلف مستواهما الشقافي، وتختلف طقوسهما. بل الأكثر من ذلك، مفاهيمهما الاجتماعية والأخلاقية. ومع ذلك عاشت الجموعتان جنبا إلى جنب، ولكل منهما مؤسساتهما المتميزة، ثم لم تلبثا أن اندمجتا بفعل الأنشطة الاجتماعية التي تسلم قيادتها العنصر المهجر الأندلسي في نهاية الأمر. والحقيقة أن تأثير هذا العنصر أخذ يزداد تدريجيا. وهيمنت قواه في الميدان الاقتصادي. بل وفي العلوم الربية نفسها.(1)

وقد سمَّت النصوص التي بين أيدينا. كلا من الجموعتين. تسمية خاصة: "قهل قدوش المحورشيم" (الجماعة المقدسة المهجرة) و"قهل قدوش هنوشفيم" (الجماعة المقدسة البلدية) .وقد استخدم لفظ "البَلُديِّين" مقابل "الروميين" (الأوربيون) اسما للمجموعة الثانية. في

<sup>1–</sup> أنظر

H. Zafrani, Les juifs du Maroc- Etudes de Taqqanot et Responsa, p. 103-195 ونضيف أنه لملاحظة الجهد المبذول للحفاظ على التراث الأندلسي المورسكي لعهد ماقبل النفي واستمرارية تاريخه على أرض المغرب، ولتبيان توازي المجتمعين اليهوديين: ذاك الذي قبل 1492 والقرون الخمسة التي بعده. يليق بنا أن نرجع أيضا إلى النصوص الربية الأندلسية. وإلى الفتاوى الجماعيةوالفردية. مثل فناوى سلومون بن أدرت وإسحاق الفاسي وإسحاق بن شيشيت وغيرهم، من لا نستطيع الوقوف عندهم طويلا هنا. وكان لمشاهيرعلماء الشريعة اليهود المغاربة. على غرار أجدادهم. نفس الانشغالات، ونظروا في الأمور على نفس المذهب. وقضوا بنفس الأحكام الفقهية ونفس قواعد الشريعة العبرية. (أنظر 79 40-79 (140 (Les juifs du Maroc, p. 40-79)

أحد الأحكام الشرعية التي كتبت باللغة العربية، ويعود تاريخها الى 1550. (1)

وكانت مسألة العلاقات بين المهجرين وإخوانهم البلديين معقدة إلى حد ما. إذ كان الصراع فيما بينهم. يمس طقوس الأكل والشرب والشعائر وكذا قانون الأحوال الشخصية والضرائب وغيرها.

وتعلمنا بعض الفتاوى بوجود المتمسحين من اليهود بالغرب، خصوصا في في الله على المائفة جاههم. ورغم أنهم رجعوا إلى اليهودية التقليدية بعد خروجهم من إسبانيا والبرتغال، بقيت تعترضهم كثير من العراقيل قصد إبعادهم عن المناصب العامة في الطائفية جريدهم من الامتيازات

Studies in the History of the Jews of Morocco, Jérusalem, 1976, p. 175
إلى وجود مجموعة نطلق على نفسها Flamencos بنضوي ختها: " يهود الغرب الذين الستقروا قلبلا أو كثيرا في هولاندا. مثل أفراد عائلة بلاش " ولم يرد لهم أي ذكر في النصوص الستقروا قلبلا أو كثيرا في هولاندا. مثل أفراد عائلة بلاش " ولم يرد لهم أي ذكر في النصوص الني اطلعنا عليها. وذكر " البَلْديين " و" الرُّومِينِن " في (مجموع فياوي كرم حمر 23).

J. Berque, Al-Yousi, Probléme de culture marocainela ذكرها مع والبلديون ج. بلدي. وهم طبقة ذكرها عن au XVIII siècle, Paris, 1958, p. 52 n°7 وأنهم يهود أسلموا واندم جوا قليلا أو كثيرا مع يقيد السلمين. وكونوا طبقة اجتماعية ظاهرة التمين على الرغم من إخلاصهم في عقيدتهم ومكانتهم السامية التي كانت لهم بين النخبة. أنظر في هذا الصدد كوركوس عقيدتهم ومكانتهم السامية التي كانت لهم بين النخبة. أنظر في هذا الصدد كوركوس .Roger Le Tourneau, Fès avant le protectorat, p. 205, 491 .Louis Massignon, Enquête sur les corporations musulmanes d'artisans et de commerçants au Maroc, Revue du Monde Musulman, vol. LVIII. 1924, et Complément à l'enquête, 1923-24 sur les corporations ... Revue des Etudes Islamiques, II, 1928, p. 278-293 .

<sup>1-</sup> أشار داود كوركوس في كتابه

الني كان خولها لقب كوهان لمن كان منهم يحمله. وقد جاء الاعتراض على شغلهم مناصب ذات أهمية وعلى اندماجهم في الطائفة. خاصة. من إخوانهم البلديين، بينما عضد هم إخوانهم القشتاليون القدامي وساعدوهم. (1)

وجدر الإشارة إلى أن العائلات ذات الأصل الأندلسي التي كانت تسكن المغرب, أو سكنته قبل تهجير 1492, كانت تعد عائلات بلدية, عكس يهود الأندلس والبرتغال القادمين بعد هذا التاريخ, مثل عائلات بن دعوخ وكجين وغيرهم.

H .Beinart Départ de juifs du Maroc en Espagne au début du XVII siècle, livre du jubilée de S.W .Baron; , Jérusalem, 1972, p .15-39 .

<sup>(</sup>عبرية). ونذكر من بين مــا نذكر فنوى سعديا بن دنان (القرن الخـامس عشر). الني تتناول هذا الموضوع. ونشرها

H.Z. Edelman في "حمده كنيزة" Costa de Joao (Costa De Jean). كيما نذكر قصف H.Z. Edelman أصبح أنيسا لإمبراطور روسيا، أليبر الأكبر الذي التقى به في هامبورك، واستدعاه إلى القصر أصبح أنيسا لإمبراطور روسيا، أليبر الأكبر الذي التقى به في هامبورك، واستدعاه إلى القصر بالسانت بترسبورك، حيث أصبح ألبير ملكا للساموبدين. وكان دو كوستا الأندلسي البرتغالي الأصول. متضلعا في الآداب الربية. وكان يتكلم إضافة إلى ذلك، عديدا من اللغات الأوروبية، وكانت له مكتبة عظيمة. رُويت هذه القصة في مخطوط أكاديمية العلوم بلنين كراد. ضاع الخطوط في حريق 1988. غير أن رشيد كابلنوف، الأستاذ بجامعة موسكو. كان قد نسخ النص. ومنه استقبت هذا الخبر سنة 1990. وكان الخطوط بتوقيع Ribero Sanchez سنة 1740.

## أُسْرى مسيحيون وعبيد سود في منازل اليهود

تعرضت فتوى حررت بفاس، مؤرخة بــ 1603، عُرَضاً ، إلى وجود أسرى مسيحيين في بيوت اليهود بالملاح. وربما كان بعض الأغنياء التجار، يملكون بعضا منهم لخدمتهم، فاستعملوهم إما خدما أو عَمَلة في بعض الأعمال المتخصصة المحترمة، في انتظار فديتهم الحتملة. وتمنع الفتوى المذكورة، بيع أو تقديم المشروبات الكحولية للأغيار. غير أنها تتوقع استثناء فيما يخص الأسرى :"يحل للذي يملك أسيرا غير يهودي اشتراه بماله، أن يقدم له خمرا أو عرقا (ماحيا). شريطة أن يشربه بحضور مالكه...".

ومعلوم من مصادر أخرى، أن اليهود المغاربة كانوا بملكون عبيدا غير مسلمين، استعملوهم بديلا لتحرير الأسرى المسلمين في الديار المسلمين، استعملوهم بديلا لتحرين في الديار الإسلامية .وفي هذه الحالة، كان يُلجأ إلي الصيارفة اليهود الذين كانت لهم علاقات مع أوربا. وكان بعض اليهود في الجنوب المغربي، في الصويرة بالخصوص، حتى بداية هذا القرن. يملكون عبيدا سودا جلهم تقريبا من النساء. وكن يسمين "امباركة" أو "الغالية".في معظم الأحيان. والخادم عادة، هدية من القائد إلى أصدقائه، أو إلى شركائه الأقربين إليه. وكن يعشن على نمط حياة العائلات اللائي يعشن وسطها واللائي أصبحن واحدات من أفرادها، ويمارسن أيضا نفس مارساتها الدينية. وكن يأثرن تأثيرا حقيقيا في أطفال هذه العائلات. وغالبا ما كانت خدث بعض المشاكل بسبب المكان الذي يجب أن يدفن فيه بعد موتهن. رغم أن بعضا منهن كن قد تهودن رسميا.

وكان الوضع القانوني لليهود. من أي أصل كانوا. هو ذلك الذي خوله الإسلام لأهل الكتاب الذين صاروا جزءا من الجماعة الإسلامية.

فضمنت لهم به "الحماية" مبدئيا .إنه وضع الذمي، كما جاء مفصلا في كتب الفقه. وقد تمتعت الطوائف اليهودية داخل هذا الإطار. باستقلال ذاتي كامل. إداريا وثقافيا. وبمقتضاه وضعت لها نظامها ومحاكمها وماليتها الخاصة بها. وفي إطاره كذلك ضمنت لتابعيها حقهم في التدين. والرعاية والتعليم، وتطبيق قانون الأحوال الشخصية، بل حقوقهم المشروعة في ما بينهم هم. وكان للطائفة سلطة تنظيمية تلزم أفرادها بكل ما يتعلق بالجوانب الضرائبية والمصالح العامة.

### مجلس الطائفة - الأحبار والأعيان

تُستقطب الأرستقراطية،وهي هنا تتداخل مع الطبقة المسيرة. كما في كل مجتمع يهودي، من النخبة المثقفة مبدئيا. وقيمة الشخص الحقيقية ووضعه في السلم الاجتماعي أمور لا خدد الا بماله من معارف. وهكذا يتعاون في إدارة الطائفة، داخل "مجلس الطائفة" (وعد هقيهيله) أو (المعمد), الأشخاص الختارون من الطبقات الاجتماعية الآتية:

الأحبار الرسميون (حخميم). والقضاة (ديانيم). وهم أصحاب الأمر والنهي في الأمور الشرعية، وسدنة العقيدة والتقاليد. وتعزز سلطاتهم في الظروف الاستثنائية، بطبقة من الثقاة، يعرفون باسم "حخم ههسكر" وهم أعضاء في زاوية "النساك".

ويثل الأعيانُ وقد يكونون هم أيضا من ذوي النباهة وأصحاب الفكر. نوعاً ما أولغارشية تخدم في غالب الأحوال. المصالح العامة بدراية وإخلاص. وقد يحدث في بعض الأحيان، أن يتغلب هؤلاء بثروتهم وسلطتهم. فيتسلطون على الطائفة ليستفيدوا شخصيا، أو ليُحلُّوا لهم ما لا يحل لغيرهم. وعندها يضطر الأحبار إلى استنكار هذه الأعمالُ.

وتدل الوثائق التي بين أيدينا، على أن الأعيان كانوا يلقبون ألقابا تشريفية متعددة. تتناسب والدرجات المراتبيية الاجتماعية. أو الوظائف الحددة التي كانوا بشيغلونها. مثل: "روشي هَفَهُل" (شيوخ الطائفة). و"طوبي هُعير" (أخيار المدينة). وعدد هؤلاء سبعية. "وطوبي بيت هَكُنيست" (أخيار البيعة أو رعاتها). و"نـخُبُـد هَقُهـيلوت" (أشراف الطوائف). و"يَحيد هَفَهُل" "ويحيد سكولَه" (النخبة أو منتخبو الجنمع). ولهذه الطبقة وضع خاص تتمتع به دون غيرها. و"أنشى هَسِّرَرَة" (أصحاب الرأى) .ومن هذه الطبقة يختار أعضاء الجلس "أنشى مَعُمُد". وهم الذبين يقومون، مستعينين ببعض الموظفين، بالوظائف العامة. ويعملون عادة تطوعاً. وتتمثل مهامهم في مثل تقدير الضرائب وجمعها، وتمويل وتسيير المؤسسات الإحسانية. ورعاية البيع والمؤسسات الدينية انهم "البُّرنسيم" ( المونون)، و"الْكُزْسِرم" (أمناء الأموال). و"بقديم" (الموظفون). و"المقدميم" (المقدمون). و"ممونيم" (القائمون بالأعهال الطارئة). ومن الأعيان أيضا. تعين أعلى شخصية في الطائفة. هذه التي كان يطلق عليها في النصوص التي بين أبدينا. قصد الاحتيرام: "النُّكيد". وأحيانا "االنَّاسي" (الأميير). وهو لقب لا يعني في الحقيقة إلا الاستعمال العربي "شيخ اليهود" (كبيرهم). وسمى أيضا "أمير الأمراء" في مرسوم مؤرخ بــ 1603. غير أن اللقب الذي كان معروفا إلى يومنا هذا هو " شيخ اليهود" أو "الشيخ" فقط.

النكيد (1)

"الرئيس" أو شيخ اليهود أي "النكيد". هو همزة الوصل بين الطائفة اليهودية من جهة. والسلطات الرسمية للبلاد أو المدينة.

ا– أنظر

Les Juifs du Maroc, p.106-109, note 23-32

(السلطان ومثلوه وموظفو الخنن). من جهة ثانية .ويقلد وظيفة الشرطة والجابي. وهو المكلف بتطبيق قرارات المجلس "المعمد". الذي يرأسه في غالب الأحيان. بكل دقائقها. وهو الذي يسهر أيضا على تنفيذ الأحكام الصادرة عن الحاكم الربية. وكان للنكيد في غالب الأحيان، دوره الخطير في القصر الملكي. فقد كان من شيوخ اليهود المستشار المشخصي للعاهل ورجل الدولة والسفير ومقتصد الجيش. وجرت العادة بأن لا يتسنم منصب "النكيد" إلا من حظي بتأييد الحكومة وموافقة الأعيان والأحبار. ويرتبط مسلسل هاتين الخطوتين بظروف ما عليه الوضع عامة. ومهما يكن من أمر. فإن العملية كانت جد معقدة. وأحيانا تطوقها الدسائس والحسوبيات والرشاوي. وتردد في كثير من الأحكام الشرعية والفتاوي. صدى الصراعات التي كانت تهز الطائفة بسبب اختيار "النكيد". ويحدث أن يثور الأحبار ضد هذا الأخير، إذا حدث واختير بالرغم من إرادة القهل (الطائفة). أو اتهم بخيانة الواجب أثناء أداء مهمته.

وإذا كان "النكيد" يمتلك سلطة كبيرة، وكان يتمتع بامتيازات تضعه أحيانا فوق القانون العام وجنبه التقيد بالإجراءات التي على الجميع أن يتقيد بها. تبعا لبعض القرارات الربية. فإنه أيضا كان أول ضحية للتغييرات السياسية والتعسفات النازلة وجشع الحكام .وقد يتعرض لمواقف لا يحسد عليها في فترات الأزمات الشديدة. وعليه فإن الطائفة كانت تلتزم كتابة، بتعويض خسائره المادية التي قد يتعرض لها أثناء تأدية مهامه .

ونضيف إلى المراجع المذكورة فيه دراسة

Joseph Hecker, " La fonction de nagid en Afrique du Nord à la fin du XV siècle" في مجلة صبون [العبرية] عدد 45 القدس، 1980، ص. 121-132.

وقد جمعنا. في ما يتعلق بهذه الشخصية، لدى الطائفة اليهودية بالمغرب. أخبارا شفوية تثبت كثيرا ما جاء في الوثائق القديمة . من ذلك أنه كان في خدمة "الشيخ شموئل" (صموئل الباز) بالدار البيضاء. في بدء هذا القرن، قبل الجماية الفرنسية. مجموعة من "الخازنية". كانوا يساعدونه لاستتباب الأمن في الملاح، ولجماية اليهود من هجمات المسلمين .وتأكد أخبارنا أيضا أن هذا "النكيد" كان يستعمل كل ما في وسعه من حيل لمنع اعتناق اليهود الإسلام. أو لرد من أسلم منهم في حينه. وكان هؤلاء بعاملون بدون شفقة ولا رحمة. لقد كان يحمي الأرامل واليتامي. وكان يقف بكل حزم. بجانب الفقراء ضد جشع أرستقراطية المال. التي كانت تبحث عن الاستفادة والامتياز اللامشروع. خصوصا. في موضوع تقسيط الضرائب. وقد استفدنا هذه المعلومات من ارموند الباز، وهو حفيد هذا "النكيد" البيضاوي. وأكدت روايات أخرى من مصادر مختلفة هذه المعلومات.

### القرارت والأحكام

يُسيِّر "المعهد" (المجلس), الذي يرأسه النگيد عادة, الطائفة بواسطة قرارات وأحكام. وتغطي هذه جنوانب شاسعة من حياة اليهود, ولها صبغة الاستمرارية, وقد تكون مؤقتة, وفي هذه الحالة, تكون صلاحيتها محدودة. وتطلعنا عديد من النصوص, بكثير من التفصيل, على إجراءات اتخاذ وإصدار هذه القرارات والأحكام, وعن كيفية إشاعة مضمونها في أوساط الجمهور (القهل), وحدثنا كذلك عن العقوبات التي تتخذ في حق الخالفين لما جاء فيها.

وحدثنا الفقرة الآتية من الفتوى الجماعية 23 المؤرخة بــ 1550. المورخة بــ 1550. المورخة بــ 1550. الو اردة في كتاب "كرم حمر". وهي بالعربية لأنها وجهت إلى يهود فاس. عن كيفية وضع الفتاوى أو المراسيم كما ياتى:

"وفي ذلك الوقت جررناه [القصرار] وكتبناه، وشهد على ذلك (الحجم)(1) = (الحبر) وسبعة من أعيان المدينة، وسجل عند (أمين المال) في (محضر الطائفة).. ولذلك قيدنا شهادتنا هذه (خدمة للطائفة وبأمر منها لتكون حجة، ووقعناها هنا) بعد ما قرأناها على (الجمع) في البيعة، في يوم السبت، في الوقت الذي كان فيه سهرا القدراة معروضا.على منبر القُدّاس، ووافق (الجمع) على ذلك".

وقيد تعلن في بعض الأحيان. قيرارات "المعتمد" جيهارا في الطرق العامة. على صوت البوق ( شوفر). مثل فتوى 1716.

وتصبح هذه القرارات والأحكام سارية المفعول بمجرد الإعلان عنها. ويلزم أفراد الطائفة. وأحفادهم بعدهم، بالتقيد بما جاء فيها إلى الأبد. إذا كانت ذات صبغة دائمة. أو لمدة محددة. إذا كانت ذات صبغة موقتة. ومن يخالف ما جاء فيها يصبح ملفوظا من الجماعة أو مقاطعا. والمقاطعة سلاح مخيف تتخذه الجماعة ضد الجانحين. لأن هذه المقاطعة. دينيا واجتماعيا، كافية في حد ذاتها، وتترتب عليها عواقب جد وخيمة. ماديا ومعنويا. وترفق هذه المقاطعة بإجراءات أخرى. مثل

<sup>1-</sup> حررنا النص بالعربية الفصيحة نقلا عن النص العربي الأصلي الدارج. مع العلم أن فيه ألفاظا بالعبرية. وهي التي وضعنا ترجمتها بين قوسين..ونقلنا النص الأصلي من كتاب الأستاذ الزعفراني. " الف سنة من حياة اليهود بالمغرب ". كتاب الأصول.[أي الأصول التي اعتمدها في المؤلّف المنشور بالفرنسية]. والكتاب مكتوب باللغة العبرية.[طبعة] مخون هبرمن تحقري سفروت. 1986. ص424-245. (المترجم)

العقوبات الجسمانية, والتطواف, وعقوبة السجن, أو الغرامة المالية. وهي أمور يقوم بتنفيذها "النكيد" بناء على أوامر الأحبار القضاة و"المعمد" (الجلس).

وكان يسمح في بعض الأحيان لــ "نكيد" (شيخ اليهود) بتسليم الجانحين إلى سلطات الخزن. قصد معاقبتهم عقابا قاسيا .

وتستطيع الحكمة الربية. علاوة على ذلك. أن تأمر بطرد. غير المرغوب فيهم من الطائفة، وحرمانهم من دخول الملاح.

ونذكر بالمناسبة قرارا مؤرخا بـ 1730. وفيه يمنع. قت طائلة المقاطعة. إفشاء سرية المعاملات الخاصة بين اليهود. وفيه إعفاء من ضريبة "السيكا".أي ضريبة بيع الكبد (طعام العامة) [لأنه كان رخيصا]. الذي يحدد ثمنه في مقدار متواضع. ونضيف أنه ليس من الضروري أن يسري العمل بالقرار الذي يصدره الجلس في مكان معين. في أماكن أخرى. وهكذا نُصَّ في قرار صدر سنة 1602 بأن مفعوله القانوني لا يسري به العمل إلا في مدينة فاس وفي محيط لا يتعدى حوالي 10 كلمترات ونصف"

#### تطبيق العدالة : محاكم وقضاة

ونذكر أنه في إطار الاستقلال الإداري الذي يخوله قانون الحماية (الذمة). فإن للطوائف اليهودية الحرية في تطبيق العدالة. كما أن لها محاكمها الخاصة التي تمتد صلاحيتُها فتشمل وجوها مختلفة من حياتهم العامة والخاصة. وبذلك فهي تتقيد التقيد الكامل بالقواعد الشرعية والدينية في الأحكام. وفي تطبيق قانون الأحوال الشخصية. ولها إطلاع واسع في كل ما يتعلق بالحقوق العينية. كالعقود

والالتزامات والمنازعات العقارية والتجارية، وفي كل ما يتعلق بمنازعات اليهود فيما بينهم، زيادة على أن السلطات المدنية خيل المتقاضين عادة على تشريعهم الخاص بهم. وهكذا نجد مثلا المرسوم الآتى يقول:

"بأمر من سيدنا الملك أعز الله قدره, والقاضي (شوفط) أعزه الله . فإنه لا يمكن أن يقتضي في أمر اليهود إلا قضاة بني إسرائيل (اليهود) (مرسوم 1603).

ويُعتبر القضاة أعضاء في "المعمد"(الجلس) بصفة تلقائية, فيشاركون في كل القرارات المهمة المتعلقة بالعبادات وتسيير أمور الطائفة.

وينفذ أحكامَ الحاكم الربية أعوانُها الخاصون (مــُخَزُني الحكمة). أو "النگيد". أو مساعدو السلطة الروحية المنبون، وكذا رجال الحكومة .

### تنظيم السلطة القضائية

ينظم سينُر القضاء "بيت دين" (دار العدالة) أو الحكمة الربية. حيث يوجد قاض واحد "بيت دين شلُ يحيدُ" أو عديد من القضاة. وهم عادة ثلاثة ".بيتُ دين شلَ شَلوش" وتسمى الحكمة الكبس "بيت دين كَدُولُ". وقد تتالف الحكمة من أكثر من ذلك .ويرأسها قاض أول يسمى "أب بيت دين" (رأيس الحكمة).

والحكمة ذات القاضي الواحد. لا تفصل إلا في القضايا البسيطة. ولا تستطيع النظر في القضايا الكبرى. كقضايا الأحوال الشخصية الخطرة .

والمساعدون المقضائيون، هم كتاب العدل الموثقون "سوفريم" (نساخ) .وتتمثل مهمتهم الرئيسية في مساندة القضاة، وفي خرير وتوقيع العقود القضائية ومراسيم "المعمد" (الجلس)، بناء على طلب

ومسؤولية القضاة ورؤساء الطوائف. و"السوفر" (الموثق العدلي) ذو إطلاع كبير، ويفترض فيه أن يكون مشمكنا تمكنا تاما من التشريع والإجراءات القانونية المتعلقة. بأحكام الزواج خصوصا. ومع ذلك فإن حضور القاضي ضروري أثناء تحرير العقود. وللمحكمة أعوانها (شكيح بيت دين). واستعانتها بآراء الخبراء أمر وارد. مثل مثلي هيئات الحرفيين (أمين الأمناء). وللطوائف عادة مطلق الحرية في اختيار قضاتهم.

ويتولى خطة الـقضاء كل من له إطلاع واسع في العـلوم الربانية. وهذه العلوم هي الضمانة الوحيدة لمن يريد أن يتكلم باسم الشريعة الإلهية .ويكن أن يتقاضى الناس عند من توفرت فيه هذه الشروط . ولو لم يكن رسميا .وللمتقاضين في نزاع من النزاعات. الحق في الالتجاء إلى (حكمة) أي سـلطة ربية يريدون، ولو كـانت من غير الهـيئـة القضائية "ديانيم"، لتـفـصل في خلافهم، ولتـسـود بينهم سلطة الحق والعـدل. وتعد قراراتهم بمثابة قانون، على المتقاضين الرضوخ إليـه. والحاكم الربية غالبا ما تصادق على الأحكام التى تصدرها هذه الجهات.

ويخضع هذا الإجراء إلى فكيم الـــ"برورم" (الخبراء) الذين يحيل عليهم القضاة أنفسهم. بعض النزاعات ذات الصبغة التجارية أو الحرفية.

### العلاقات مع السلطات القضائية غير اليهودية - وجرمة الوشاية

إن أول ما يشغل المسؤولين اليهود، أحبارا وغير أحبار، هو إبعاد كل تدخل في قـضايا الطائفة. وتـفادي كل خرق للاسـتقـلالية التي خـولها لهم قانون الذمة .

وخَـترم النظم الإسـلاميـة، بصـفة عـامة، المبـدأ الأساسي لهـذه الاستقلالية، باستثناء بعض التدخلات غير المشروعة، وهي نادرة، ذلك لأن السلطات الحكومية لا تتدخل إلا قليلا في الشؤون القضائية اليهودية. مثل تلك التي أشير إليها. وهي قضية تعدد الزوجات .وهذه وحدها هي التي سُجلت رسميا في الحوليات الربية المغربية.

ولقد أملت على السلطات الربية في الديار الإسلامية، وبالخصوص في المغرب، إرادة تأكيد خصوصية الطوائف اليهودية، وتعزيز سلطة قانونها الذي يحكمها، وإرادة الحفاظ على مصالح اليهود المعنوية والمادية، والحيطة من استعمال القضاء الإسلامي، أملت هذه كلها، ضرورة اتخاذ احتياطات للحد من كل ذلك، ولا تتسامح هذه السلطات بالخروج عن القاعدة العامة لهذا الحظر، إلا في ظروف معينة، بل إستثنائية جدا، وتهدد بالسلاح المرعب، سلاح "الحرم" (المقاطعة في كل شيء)، أعضاء الطائفة الذين يلتجئون من تلقاء أنفسهم إلى القضاء الإسلامي قصد عرض نزاعاتهم الخاصة على الشريعة القرآنية.

ولقد رأينا بأن استعمال "الصّداق" الذي حل محل العقد اليهودي "لكتوبة" (عقد الزواج) المضروب أمام قضاء إسلامي، ظل يستعمل بفاس حتى بداية القرن السابع عشر. وجد في نفس "التقنوت" (المراسم أو القرارات) التي تعرضت لهذا الاستعمال، كما في عديد من الفتاوي، أن موقف (الفقهاء) اليهود المغاربة، فيما يتعلق بصلاحية الخاكم غير اليهوديـــة – هذه الصلاحية التي انحصرت في أعمال الحق العين، وتستوجب كثيرا من التحفظات – كان نابعا في غالب الأحيان، من ظروف معينة، وكان هذا الالتجاء إلى القضاء غير اليهودي أحيانا مأمورا به. وأحيانا يُغض الطرف عنه، وأحيانا منوعا منعا كليا.

وهكذا كان يبرم كل تفويت ملكية عقارية. وكل عملية عقارية. وهي بصفة عامة.بيع أو رهن أو رهن حيازة. أولا وقبل كل شيء، أمام محكمة ربية, بتوقيع كتاب ضبط يهود, ثم بعد ذلك تثبت العملية بعقد ثان يحرره وكيل عدلي مدني, وبعد ذلك يوضع العقد لدى جهة ثالثة موثوقة(يهودي) (مرسوم 1603)

واعتمادا على المرسوم السابق، سمحت محكمة فاس (1736) باللجوء إلى العدالة الإسلامية، في قضية نزاع عقاري، مبينة: "أنه يلزم أن يبقى العقد بين يدي جهة ثالثة ، يهودي، إلى أن خكم الحكمة الربية بالسماح بتسليمه للدائن". ويكون هذا بالخصوص في الحالة التي يصر فيها "المدين على رفض الوفاء بتعهداته...".

وتشير الحوليات القضائية الربية إلى عديد من الحالات من هذا النوع (1).

#### جرمة الوشاية

يقرن هذا الموضوع دائما في الكتابات القضائية، باللجوم إلى القضاء غير اليهودي. وكان التشريع الذي يحاكم بموجبه الواشون أكثر تشددا. ولا تساهل فيه على الإطلاق .ويدين بكل قسوة "الذي يوشي بأخيه اليهودي أو يسلمه إلى أيادي الأغيار..."ويُلزم الواشي بتعويض الضرر الذي تسبب فيه للضحية، وعليه بالخصوص، أن يؤدي له مقابل كل مقدار أو ذعيرة أو رشوة أداها الضحية قصد إطلاق سراحه..." وهذا مضمن ما جاء في أحد الأحكام التي صدرت بمحكمة مكناس سنة 1728، وصدر مثيل له كذلك في عدد هائل من الأحكام القضائية التي توالى صدورها طيلة القرون الأربعة الأخيرة .

ا– انظر

H. Zafrani, Le recours des tributaires juifs à la justice musulmane et aux autorités représentatives de l'Etat souverain, in Studia Islamica, Ex fascicule LXIV, Paris, 1986, p. 125-149.

## وظيفة الحبرانية ومهام ربيّة أخرى

يقوم ذوو المناصب العليا في الطائفة. الذين هم "النكيد" (شيخ اليهود). وأعضاء "المعمد" (الجلس) وكذا الأحبار القضاة. مبدئيا. بالمهام التي يكلفون بها. تطوعا ودون مقابل. عندما يكونون من ذوي المال والغنى.

ويمكن أن يتلقى أعـوان القـضاء الذين هم "سـوفـر بيت دين" (الكتاب الموثقون). والذين يقومون بالمهام الدينية. مثل "الشوحط". ومهـمته ذبح الذبائح حسب المقـتضيات الدينية. و"المول" ومـهمـته القيام بالختان. و"شَلِيَّح سيبُّور". وهو من يؤم بالصلاة. و"الشـماس". وهو خادم البيعة. والمعلم، و"السـوفـر". وهـو الناسخ والكاتب، أجـرةً متـواضعة من مـيزانية الطائفة. غير أن مـواردهم تتكون أساسا بما يكتسبون في العـادة. وهم جـميـعا، وربما باستثناء الكتـاب الموثقين. يعيشون عيشة ضنك، رغم أنهم يحصلون زيادة. على عطاءات عينية، كالأمر عند "الشـوحط". ورغم تمتعهم بامتيازات ضريبية. كالإعفاء من الضـريبة الرأسـية والضـرائب التي تدفعها الطائفة. وقد يتعرضون للاستنكار من أجل هذا من حين لآخـر. وغالبا ما يحـدث أن يقوم شخص واحد بعديد من المهـام الدينية، ومع ذلك يظل على الكفاف رغم جـمعه بين مهام متعددة.

ومع ما كان يحدث من جمع للوظائف في معظم الحالات. فأن "السُّوفر" أي الناسخ العادي. كان يختلف عن "سوفر بيتُ دين". أي الكاتب الوثق. فمهمة الأول تنحصر في نسخ أسفار التوراة على الرَّق. وكتابة "اتُفلين" أي التمائم، و"المززوت"، وهي رقيقات تنسخ فيها آيات من التوراة (ا). وتوضع في جعبة تعلق على الجهة اليمنى من الباب.

أنظر سفر التثنية الإصحاح الخامس. أ 9-4 و الإصحاح الحادي عشر، أ 12-13.

ولم تتجاوز أجرة الحبر الأعظم، وذوي المناصب العليا بحاضرة بها طائفة كبرى يهودية، مثل حاضرة فاس، اثني عشر مثقالا في بداية القرن الثامن عشر.

ويحدد مرسوم (تقنة) حرر سنة 1610، أجرة كاتب موثق. في نصف أوقية وخمس مُزُنات. ثمنا لتحرير العقد الواحد .

وفي سنة 1698 كان "الشوحط" يتلقى "بُرُوطَا" مقابل ذبح كل ديك بالطريق الشرعي. وقد حدثنا الربي يوسف مساس. وهو مداعبا. حول ما يؤدى عن هذه العملية قال: "إن مهنة الفقراء هذه. كانت قليلة الأجر إلى حد أن الأغنياء آكلي الدجاج. كانوا لا يؤدونها". وأضاف مازحا وهو ينفجر بالضحك: "عُشِيرُ وِخَلَّص ُ؟ " (غَنِيَّ ويدفع الثمن؟).

وتشكى محررو مرسوم مؤرخ بــ 1722، من الفقر المدقع الذي كان يعانيه النُّسَّاخ، ومن البطالة التي تفشت إذ ذاك بين أصحاب هذه المهنة. مستيرين إلى الانخفاض الكبير الذي آلت إليه أجرة عملهم . فقد انخفض ثمن نسخ التوراة من 250 إلى 80 أوقية، وثمن تميمتين "تيفلين" من 90 إلى 1. و"المزوزة" من ثُمُنين إلى تُمُن (ثمن أوقية) .وقد عرضوا وضعهم هذا، لإقرار تطبيق الإعفاء الضريبي على الكتاب الموثقين والنساخ الذين سبق لهم أن كَونوا تعاونية "حِبُرة"، للمطالبة بالاستفادة من هذا الإجراء .

## "السُّرُرَة" أو المهام الربية التي صارت حكرا على الأحبار

يُستقطب القضاة والقائمون بالمهام الدينية عادة. من أرستقراطية فكرية محصورة في عدد من العائلات. وهذه العائلات هي التي قادت الطوائف المغربية فعلا، طيلة الأربع مائة والخمسين سنة

الأخيرة. وكانت تباشر نوعا من القيادة الروحية والزمانية، وكان لها سلطة تعرف في العبرية بمصطلح "السَّرَرة"(1). فتحتفظ بموجب حق وراثي. ودون مشاركة، بمهمة "الشحيطة" (الذبيحة الشرعية). وتسيير أمور الطائفة، وخدمة البيعة، تطوعا أومقابل أجر كبير، وكانت تشغل مهام "السوفر" (الكاتب الموثق) أو "الدَّيَان" (القاضي). وهذه العائلات هي عائلات ابن دنان والسرفاتي وصيرورو وأبنصور وابن عطار وغيرهم وهؤلاء بفاس. وبرديگو وميمران بمكناس.

ورددت مجامع الفتاوى دوما، أصداء النزاعات التي كان يثيرها وصول رجال جدد من ذوي المعرفة إلى مكان ما، أو تلك التي كانت خدثها المنافسات الشخصية بين الأحبار. وكذا افتتاح بيَّع جديدة، أو تأسيس "يشفوت" (مدارس). بل كانت النزاعات خدث بسبب فتح "حدر" (مسيد). وكانت الامتيازات المشار إليها، أحيانا. هي الأخرى مثار النزاعات والاستنكار. وكان من بين الأسئلة التي ترددت كثيرا هذا السؤال: هل لصاحب "السرررة" (النفوذ) أن يحوله إلى حق عيني متوارث؟ وهل له أن يُصبِّره حق تصرف "حَزقُه" به يستحوذ على الوظيفة التي يشغلها؟ وهل يصبح هذا حقا يتوارثه الإبن عن الأب أو يتوارثه الأقارب؟ وكان المفتون يجيبون في معظم الحالات. عن هذه الأسئلة بالإيجاب. معتمدين في أغلب الأحيان. على مبدأ شبه الاتفاق حول توريث "السرره" الذي نص عليه ابن ميمون نفسه في كتابه "مشئنه تورا" (تثنية التوراة).

ونقرأ في فتوى شرعية، مؤرخة بــ 1728. أفتى بها ج أبنصور، في هذا الصدد ما يأتي: "كل من استحق أن يكون في موقع "السرره"

 <sup>1-</sup> لعل أصل لفظ "سررة" من "سـر" ترأس وحكم. ومنه "سَرُ": رئيس. ولعل هذا المعنى هو
 الموجود في العربية " سُراة القوم " قادتهم. (الترجم)

(النفوذ) يلزم أن يتمتع بنفعه هو نفسه طيلة حياته. ويبقى في نسله إلى آخر الدهر."

وتتكرر نفس الظاهرة عند نخبة المغاربة المسلمين، كما ذكر ذلك ليفي بروفنسال في كتاب "مؤرخو الشرفاء".ص 11. يقول:"صفة العالم وراثية، إذ نجد عديدا من العلماء يتسمون بنفس الاسم خلال قرنين أو ثلاثة قرون . لقد احتكرت بعض العائلات الكبرى، العلم وورثته أبا عن جد. طيلة أجيال، وهي نفسها التي خلفت عقبا من العلماء لا تزال ذريتهم تتمتع بما له من نفوذ حتى اليوم...) (1).

ونشير بهذه المناسبة إلى أنه كان من بين هذه النخبة المسلمة، عديد من العوائل اليهودية التي أسلمت على مدى تاريخ المغرب، ومع ذلك، فهي في معظمها لا تزال خافظ على أسمائها الأصلية مثل عائلة كوهن واصقلي وبنيس وبنشقرون وغيرهم.

### مؤسسات الطائفة

### البيعسة

إنها نقطة الالتقاء الطبيعي "للقهل". لأفراد الطائفة. فهي بيت الصلاة ومقر الدرس والتعليم "حدر" "ويشفاه". وهي مكان تعليم الكبار ليلا بالدرس أو بالوعظ. وفيها يجتمع مجلس الطائفة والخلصون لاتخاذ القرارات أو إعلان المراسيم جهارا. أو لإصدار حكم يأمر بمقاطعة شخص ما أو لإعلان الصفح عن ذلك الشخص، وغير ذلك.

وكل المستلزمات المستعملة للقيام بالفرائض الدينية، هي عبارة عن هبات، إذ لفائف التوراة ومخملها، والبساط الذي يغلف التابوت

ا- أنظر Les Juifs du Maroc, p. 122-126 و Pédagogie... p. 50, 84, 91 و Pédagogie...

المقدس، ومنبر القداس، والشمعندان والمصابيح والزيت والشموع، كلها هبات من المؤمنين.

وجّمع موارد البيعية عن طريق بيع "السمص وُوت". أي السماح بالصعود للمنبر لتلاوة بعض آي التوراة أو أداء بعض الطقوس، والنذر و"الرئتس". وهي مساهمة فصلية يسلمها الذين يحددون زمنا معينا يؤدون فيه فريضة من الفرائض "مصوه"، أثناء الفترة التي تفصل بين عيدين كبيرين متتابعين، مثل "سكوت" و"بصح".

ويوزع دخل البيعة على أصحاب "السرره"، أو"الحزقه" [في الخدمات المشار إليها أعلاه] الذين يتبعون البيعة، "وشليح سبور" (الحبر الإمام) الذي يتولى أحيانا الوظيفتين معا، وخادم البيع "شماش". بعد استخراج قيمة صيانة البنايات .

### الحبوس والأعمال الخيرية

تملك الجماعة, بالشراء أو الهبة أو الوصية, ممتلكات تخصصها للأعمال الدينية أو للأعمال الخيرية، وتسمى "هقديس" أي حبوس. وتسمى أيضا مال الفقراء، وهي وقف لا يسترجع إلا في النادر النادر. مثلها مثل حبوس ممتلكات المؤسسات الدينية الإسلامية.

وقد تضطر الطائفة إلى التصرف في الحبوس. كما جاء في فتوى جماعية، مؤرخة ب : 1700 " اضطرت طائفة يهود فاس إلى رهن متلكاتها "هقدس" (حبوس). لمساعدة أعضائها الذين أدقعهم الفقر بعد أداء ضرائب باهضة ابتزها منهم أبناء السلطان (هكذا!) "

لقد ساهمت صناديق الأعمال الخيرية وحسن تدبيرها، في إعانة الحتاجين في حالات الضيق الاقتصادي والجاعات .وهكذا تشهد وثيقة

مؤرخة في شهر ديسمبر. 1613 بأنه كان: "موت أكثر من ستين فردا من غير اليهود كل يوم من الجوع، ولم يهلك ولا يهودى واحد شكرا لله".

وتدعم الصدقات والغرامات صندوق الطائفة. وتكون الغرامات أحيانا جد عالية، ويفرضها شيخ اليهود أو الحاكم، على كل من يخرق القرارات المعلنة. كما يُدعم الصندوق أيضا من الضرائب غير المباشرة (أنظر ما يأتي). وتتلقى مؤسسات الإحسان، بالإضافة إلى اشتراكات أعضائها الحددة، الهبات والوصايا. وتستفيد بعض السلع الخاصة بالمعوزين من الإعفاء الضريبي.

و"لفقراء المدينة" حق الأسبقية في الأموال الخيرية التي تخصصها لهم طائفتهم التي ينتمون إليها. ولنا في هذا الموضوع حكم بليغ الدلالة.

فردا على "الطلبات المتكررة والرغبات المفرطة الواردة من الأحبار الرسل القادمين من بولنيا وألمانيا". فإن طائفة يهود فاس، الذين يعيشون هم أنفسهم في ضيق شديد، حددوا سنة 1691 الأموال التي يجمعها أولئك الأحبار الرسل، في قدر محدود.

### التعليسم

مهمة التربية والتعليم فرض على العائلة، وكذا على الجماعة التي تسهر على التطبيق الحرفي لعديد من الوصايا والقواعد الدينية المتعلقة بهذا الشأن . والجماعة هي التي تمول بعض مؤسسات "تلمود توره" [مـدارس تقليديــــة].ونحيل فيما يتعلق بموضوع مهام هذه المؤسسة. على ما نورده في فصل " الطفولة واليفاعة والتربية والتعليم".(1)

انظر Pédagogie... والفصل الذي خصصناه لـ" المسار الفكري والروحي للمتأدب اليهودي
 والعالم المسلم في المغرب "

#### الضيرائيب

### الضرائب المباشرة

تتحمل الطائفة اليهودية الغربية، بصفتها مجموعات" محمية". ثقلا ضرائبيا شديدا. فـزيادة على الجزية، وهي ضـريبة شرعية خـاصة. مرتبطة بوضع الذمي، وتُؤدى سنويا عن كل رأس ذكـر بالغ، كان بيت المال يفـرض على الطوائف أداء مقـادير تعسـفيـة، في فتـرات معـينة، أو في حالات خـاصة، وكذا أداءات متنـوعة غير الضـرائب المقررة، ينضاف إليـها أيضـا المصـادرات والغـرامات والسـخـرة والرشـاوى، و"الهـدايا" التي هي "لـــهدي" التي جـرى بها العرف، ففي الأعيـاد الإسلامية الكبـرى، يتقدم وفـد من اليهـود، إلى السلطان وإلى خليـفة فـاس، بمتـمنيات الطائفة، ويصحبون ذلك بالهدايا التي جـرى بها العرف، وهي عبارة عن: أسـاور من ويصحبون ذلك بالهدايا التي جـرى، وكانـت قمع الأموال التي تشـتـرى بها هذه، محاصة، تبعا لثروات العائلات.

ولم يكن هناك ما يحمي بطبيعة الحال. الطوائف اليهودية من التعسف الضريبي. الذي تمارسه السلطة "الحامية". فتنأى الطائفة حُت عبئه، ليتردد صدى ذلك في الشكاوى التي كانت تملأ مقدمات "التقنوت" و"الرسبونسا". ذات الصلة بالموضوع. غير أن رؤساء الطوائف، من رجال الدين وغيهم. المكلفين بأداء الضريبة وجمع أموالها. كانوا يعملون كل ما في مقدورهم. لتوزيع العبء على الجميع. كلما استطاعوا إلى ذلك سبيلا. عملا بمقتضى متطلبات الأحكام الربية. وكان هذا هو شغلهم الشاغل. كما تشهد على ذلك عديد من النصوص الغنية بالإشارات إلى ما يمكن أن نسميه اليوم "التهرب من الضرائب".

وسبل تغطيتها. لقد كان "التهرب من أداء الضريبة" إذن نتيجة لسلوك بعض الأعيان ذوي النفوذ. الذين كانوا يبحثون عن أي طريق للتملص من "نير الضرائب". مما يجعل الأكثر فقرا يتحملون نصيبهم ويزيدون ثقلا على ثقل. وكان ذوو النفوذ يعتمدون في تملصهم ذاك على ما كانوا يتمتعون به من "عناية" لدى الأوساط الحاكمة.

أما فيما يتعلق "بتقنية الضرائب" - ويتعلق الأمر هنا بالأعباء الضريبية المباشرة التي تضرضها السلطة المدنية. والتي يمكن أن نسميها "ضرائب مباشرة". تمييزا لها عن "الرسومات غير المباشرة" المفروضة على السلع المستهلكة التي تقتطعها الطائفة لتغطية حاجياتها - فإنها بسيطة. والعملية في حد ذاتها حرجة . وغالبا ما تثير الجدل، وذلك بسبب الأموال المعفاة من الضرائب، والتي هي هنا ثروة من تستحق عليهم الضريبة.

والإجراء الشائع. ذلك الذي يفضله الأحبار، يتمثل في تكليف جباة. ينتخبهم مجلس الطائفة أو يعينهم. بإعداد اللوائح. وهم وحدهم مؤهلون ليقدروا ما عليه ثروة أفراد الطائفة. ومقدار ما تكون عليه مدفوعاتهم الضرببية.

ويظهر أن تنديد فقهاء اليهود كان جماعيا فيما يخص الطرق الأخرى المتبعة لتقويم الأموال. مثل "الإقرار الضريبي" و"الدفع الإجمالي". وهما أسلوبان كانت لهما الأفضلية الأولى لدى الذين كانوا يريدون الإفلات من بعض الأعباء الضريبة.

ومهما كانت السبل المتبعة. فإن مقدار المساهمة كان متناسبا مع أهمية المال الذي كان محددا في مقدار معين. يُنص عليم بمرسوم خاص. وتسري فعاليته لفترة زمنية معينة .ومع ذلك فإن قاعدة التناسب الضريبي هذه لم تكن متبعة في حالة من الحالات .ذاك أن النصوص كانت تتوقع بصفة عامة , خرقا خاصا بالنسبة للثروات الكبيرة ,حيث كانت الضرائب المفروضة عليها متساوية مع ضرائب الثروات التي تأتي مباشرة في الرتبة دونها. وكان السبب في هذا الإجراء في بعض الأحيان .هو إبعاد "العين الشريرة" عن الأغنياء الكبار .بل السبب الأساسي الانفلات من طمع الحكام وإثبات تضامن أفراد الطائفة اليهودية مع قادتهم الأكثر غنى .وهذا ما تشير إليه جماع النصوص صراحة .

### الضرائب غير المباشرة

يدخل في هذا النوع من الضرائب، كل الضرائب التي جمعها الطائفة لتغطية قسم من النفقات الجماعية المتوجبة عليها، وبالأخص. لمساعدة المعوزين. ويسمى هذا النظام الضريبي، الذي يمكن مقارنته بضرائبنا المفروضة على النفقات. "سكا". والاسم "Sisa" مستعار من اللغة الإسبانية، ويعني "الضريبة على المواد الغذائية".وقد يُقرّب اللفظ من الكلمة العبرة "عزر". وتعني المساعدة. والحتمل أن الأمر يتعلق بنظام ذي أصل إسباني. حافظ عليه "المهجّرون" في بلد استضافتهم، وانتهى الأمر بان تبناه "البلديون" كذلك.

وبعد أن كانت تفرض هذه الضريبة على بيع اللحوم. عمت المواد الغذائية الأخرى. فالمواد الاستهلاكية المنزلية. ثم عمت كل المعاملات التجارية .وعادة. كان يحصل على مقدار هذه الضريبة مقدما. إذ كانت الطائفة تتفاوض مع شخص أو مجموعة أشخاص. ليلتزموا بتسليمها مقدارا إجماليا. يحصلون عليه هم فيما بعد. من مدفوعات

المستهلكين. وقد يحدث أيضا أن يحصل جباة مجلس الطائفة, على المقادير المالية مباشرة من التجار, مالا أو عينا.

وكانت ضريبة الذبائح هي المحول الرئيسي لـ " صندوق الأعمال الخيرية". ولا تزال إلى اليوم. هي والضريبة الخاصة بالخمر "الكُشر" أي المستلزم لشروط الإعداد الديني. تمثل أهم المصادر المالية الرئيسية للطوائف.

وهكذا. حسب ما جاء في فتوى جماعية مؤرخ بــ 1649، كان يدفع كل صاحب دكان. مرة في الأسبوع. كيلوين من الدقيق. ومـقدار أوقية قديمة من الزبت، ومن الصابون. ومن الزبد والعسل، حقا للفقراء.

### الإعفساء الضريبي

غير أن هذه القضية تهم بالأساس، الخُـدُّامَ الساهرين على الأمور الدينية عامة. ومجموع الأحبار، بمن هم معنيون بها خاصة وبشكل من الأشكال. لذلك خصصوا لها. على غرار إخوانهم أين ما وجدوا. وعلى مدى الأجيال. الكثير من القول. ليبرروا استمرارية الامتيازات القديمة الموروثة مند العهود الكهنوتية. مثبتين في فتاواهم ومراسمهم. على مدى الأزمان. كثيرا من الإجراءات التشريعية التي بها يحافظون على تلك الامتيازات في كل تفاصيلها. أو ليوسعوا صلاحيتها فتشمل العديد من العلماء، أولئك الذين يطلق عليهم اسم "تلميذ حخم" (1).

ا- أنظر Pédagogie... p.12,53-55 و Pédagogie... p.12,53-55

# شركهة الأخلاق وقولنين تحديد النفقات الكمالية

كانت الحياة العامة والخاصة، داخل محيط الملاح الضيق. حت رقابة مشددة من ساكنيه اليهود، ومن الطائــــفة عامة، ولا يمكن أن تنفلت أي مخالفة للنظام الأخلاقي – الديني، الذي ينظم الجماعة، من يقظة "المقدمين". الذين يسارعون بالتبليغ عنها، ويعاقبون كل جدير بالمعاقبة، باسم "الحبرانية" والجلس. وهكذا كانت تساهم هذه المراقبة، داخل هذا الجمع، في الحفاظ على مستوى رفيع من الأخلاق، وهذا على كل حال، أمر لا يخرج عن الأوامر اليهودية التقليدية.

وفي مثل هذه الأوساط ، ختل الأخلاق الطيبة, ونقاوة الحياة الزوجية والعائلية, المكانة السامية. وقد لا يمنع هذا بعض "الأشخاص" النزقين من الخروج عن القاعدة, ومن أن يحيدوا عن طريق " الموسر" (الأخلاق) والدين ( الشرع). وهكذا تطلعنا بعض الفتاوى على حالات من الفجور, والتسري والخيانة الزوجية والزنى. وهي أمور تدينها السلطة الربية بكل قوة .

ولم تكن المتعة هي التي تقود في الأصل إلي هذه الانحرافات. وإنما كان يفرضها الفقر والظروف القاسية التي كان يعيشها اليهود. كما يدل على ذلك النصان الآتيان:

"...زنت امرأة خلال فترة الجاعة بتطوان مع أحد الأغيار. فولدت بنتا ادعتها عائلة هذا الأخير لتقوم بتربيتها على سنة الإسلام (حررت هذه الشهادة سنة 1750)

" استسلمت امرأة إلى أحد الأغيار. وذلك لانقاد طفلتها أثناء نهب ملاح مكناس... " (نهاية لقرن الثامن عشر).

وما يسهل الفسق والانحلال، الخماراتُ التي يجتمع فيها أحيانا، داخل الملاح، يهود وغير يهود. مما جعل الحبرانية، بالاتفاق مع السلطات الحاكمة، تقنن جّارة المشروبات الكحولية، وتمنع اليهود من بيعها لجيرانهم المسلمين والمسيحيين، كما تمنع تقديمها لهم عند دعوتهم لتناول الطعام.

و جاء في إحدى الفتاوى الجماعية، مؤرخة بـــ 1602 ما يأتي:" تقر السلطة الربية المجتمعة بأمر من جلالة الملك، في منزل "النكيد" أبراهام روتي. وبإذن من "النكيد" موسى هلفي، الفتوى القديمة التي يمنع بموجبها على كل يهودي أن يبيع الخمر و"ماحيا" (شراب من التين) لأي كان، يهوديا أو غير يهودي، رجلا أو امرأة، أدوميا أو إسرائيليا أو مجوسيا أو مرتدا أو أوروبيا (علجا) أو يهوديا أسلم (مشومد).خلال العشر سنوات القادمة، ابتداء من هذا اليوم. ومن يخالف هذا الأمر يعاقب باللفظ من الجماعة ... ويتعرض لنفس العقوبات، الذين يقدمونها مجانا لغير اليهود. أو الذين يسمحون لهم بتناولها في حضورهم... ويسمح للذي يملك أسيرا غير يهودي اشتراه بماله أن يقدم له الخمر و"ماحيا"، شريطة أن يتناولها في محضره..."

وهناك فتاوى جماعية أخرى مؤرخ بــ 1671. أُقرَّ مـا جاء فيهـا بحضـر النگيد. وبأمـر من الخليفة، تمنع كذلك كل المعَـاملات التجارية بالخمر و"ماحيا ". غير أن الوثيقتين توقعتا استثناءات تخص "النگيد".

وتعد القوانين المحددة للنفقات التي تنص على حصر المصاريف الخاصة بمناسبات الأعياد العائلية، والتي تمنع التّحلّي والتزين بكرائم المجوهرات، نصوصا جد غنية بالمعلومات المتنوعة التي تفيد الفقيه، كما تفيد أيضا عالم السلالات والليساني. وتدل هذه الإجراءات التشريعية، التي تخضع في العادة، لاعتبارات خلقية دينية، على الاهتمام بعدم تعريض الأموال والأشخاص إلى حسد وطمع الأجنبي. وتتضمن هذه النصوص الحررة بالعبرية أو العربية أو القشتالية. كثيرا من التفاصيل التي لم تنشر لحد الآن. عن اللباس ومجوهرات النساء وحليهن، وعن التقاليد والعادات والطقوس التي ترافق الأعياد العائلية، وبألخصوص الزواج والختان وغير هذه. وما يؤسف له، أن الكتابات القديمة والحديثة التي وصفت هذه المناسبات، لم تطلع تماما على هذه الوثائق.

وإليكم ما نقرأه في نص مرخ بـ :1688 " نظرا للظروف (ارتفاع الضرائب والركود الاقتصادي وما حل بالطائفة من ضيق). فإن السلطة الربية ومجلس الطائفة وشيوخ اليهود. يُدينون استعمال الوجبات الباذخة التي تقدم في المناسبات والاحتفالات العائلية...ويتخذون في ذلك إجراءات يعاقب بالحبس وبالغرامة من لاينفذها. وسيسري الأمر على الأغنياء والفقراء. إذ هؤلاء الأخيرون. يستدينون بفوائد ربوية فيبذرون الأموال. وبقلدون إخوانهم الأكثر غنى. وهذه الإجراءات هي :

لا يسمح لكل من اعتاد إقامه الحفلات لأبنائه ليلة "شفعوت". تلك المسماة "لــُخْتايم" (1). إلا بإقامة وجبة واحدة. وعليه

إ- احتفالات نهاية دورة دراسية بـ " الحدر " أو " البيشفاه". وهذه تشبه "الختمة"
 الإسلامية التي ختفي بنهاية حفظ القرآن

أن يتجنب فيها استعمال الدجاج والفراخ وكل أنواع الطيور. وعليه أن يتجنب فيها استعمال الدجاج والفراخ وكل أنواع الطيور. وعليه أن يتبع نفس الشيء في حفلات الزواج والختان ووجبة أول مولود الخ ... ويمنع أيضا إرسال الوجبات الحتوية على لحم الطيور أيام "السبوت" و"العشاوي". وهي مآدب خاصة بالسبوت وعشايا أسبوع الزواج, باستثناء المحرسان، والتي تتناولها عائلتا العروسين فقط... "

وإنه لمفيد أيضا ما ينضيفه المرسوم المؤرخ بــ 1618. المتعلق بنفس الموضوع، حول " تبنذير الأموال في مناسبات الأفراح العائلية، وإطعام الطعام وإقامة المآدب..."

" في هذا الوقت الصعب. حيث لا يخلو يوم من الأيام من نصيبه من المصائب والدواهي. وحيث يثقل كاهل معظم اليهود نير الضرائب والأداءات من كل الأنواع. نلاحظ أن الفقراء. مثلهم مثل الأغنياء. لا يفتأون يبذرون فيما يصرفون. بمناسبات حفلاتهم العائلية. ويكثرون من المناسبات التي يتعرضون أثناءها لما يقوم به الأغيار من سلب وسرقة. على مرأى ومسمع من رب المنزل. وهو غالبا بدون حول ولا قوة .. ومهما كانت المناسبات. سواء كانت مناسبة خطوبة أو زواج أو ختان أو حفلة أول مولود.... وعليه فمهما كان. فلا يُستدعى للأفراح. التي يجب أن لا تقدم فيها إلا وجبة واحدة. إلا الأقربون للمخطوبين أو العروسين. وأقرباء أب المولود البكر...ولا يستدعى الأجانب عن العائلة إلى هذه الحفلات. إلا في حالة عدم توفر النصاب الشرعي (وهو عشرة من البالغين) ... في حالة عدم توفر النصاب الشرعي (وهو عشرة من البالغين) ... ويستدعى الخطيب وحده. وربما الأقربون من عائلته. في حالة وجودهم. لأول مأدبة تقيمها عائلة الخطيبة على شرف الخطيب. وهي المسماة لدى العامة "الدَّخُلَة". ولا يسمح بإرسال أي شيء من المأكل المعدد للمأدبة

خارج المنزل. سواء من النوافذ أو الشرفات أو السطوح ... ولم يعد مسموحا من الآن بــ "ثُقُيَال". أي مناسبات الاجتماعات الاحتفالية. ومن حينه لا يسمح كذلك. بإقامة مأدبة السبت المعتادة التي تكون قبل حـفل العـرس. سـواء في بيت الزوجــة، "كَلُّهُ" أو الزوج، "حَـتَن". وكــذا لا يسمح بالمأدبة التي كان يقدمها هذا الأخير في المساء من ذلك اليوم. إلى أصدقائه الشبان، والتي كانت تسمى عامة. "القاعا". ولم يعد يسمح أيضا بالوجية البسيطة المسماة "ربُطَة". وهي التي يحزم فيها العروس بالقطعة الثوبية البيضاء التي شدت بها زوجته رأسها. يوم الأحد الذي قبل أسبوع العرس... ويجب أن لا يتعدى حضور وجبة السمك التي تكون عادة في خيام أيام العبرس. أفراد العبائلة الأقبربين. ودون أن يحضرها أصدقاء الزوج الشبان. ويمنع على الزوج أن يرسل إلى النوجة. يوم السبت النذي قبل حفل العبرس. تقدمة الطعام المعبروفة ب "مربنُدُة"، التي معناها بالإسبانية. وجبة المساء. كما يمنع عليه إرسال هدايا التاسع والعاشر من شهر أب المعتادة، وكذا الهدايا التي كانت تهدى مناسبة "اشْرُطُة" (الفُصُد) (1).ولا يحمل طابق الحنة المستعمل فى حفل الزفاف، إلى بيت الزوجة إلا امرأة واحدة ووحيدة. دون أن خمل معها لا المعسلات ولا المشروبات، باستثناء العسل والزبد... ومن حينها مِنع منعا، إرسال الحلويات أو أطعـمة اللحوم أو أي نوع من أنواع الطعام. إلى بيت ذات المولود، طوال الأسبوع الذي يلى الولادة، باستثناء ما يرسله ذووها الأقربون...زيادة على أن الزوجة بعد حفل العرس ملزمة بتغطية رأسها منديل من حرير. وعليها أيضا أن لا تلتحق ببيت الزوجية إلا حُت جنح الظلام ..."

 <sup>1-</sup> كانت عادة الفصد متبعة في المغرب حتى سنوات الخمسين. وهي عبارة عن تزويق ساق المرأة بالمشراط. بخطوط هندسية. حيث يخرج الدم. وبعدها تبقى آثار الجراحة في شكل تزويق.(المترجم)

وكل مخالفة لما جاء في هذه الفتوى. يعاقب مرتكبها بالمقاطعة وغرامة من مائة أوقية، يسلمها لجابى الضرائب.

وهناك عـديد من الفـتاوى تتـعلق بالخـصوص. بمالـغة النسـاء في استعمال الزينة والحلى، وكلها حّث على التقليل من ذلك، منها :

" أمعن الشيوخ الحكماء، بمحضر شيخ اليهود، في العشر الأواخر من شهر سيوان من سنة 1604/5364. النظر في قضية تهم الطائفة، وتتعلق بالأضرار التي يتعرضون لها. بسبب النساء السلواتي يخرجن. وكلهن منزينات بالأحجار الكربة وبخلاخل الذهب و"التازرا" (سلاسل زينة أمازيغية) وعقود الجوهر. معرضين أنفسهن بذلك إلى نظرات العامة التي يملأها الحقد والحسد.... من الآن فصاعدا، لا يسمح لأي امرأة كانت، متنوجة أو عازب، أن تتحلى بالحلي المذكورة...باستثناء حلي الآذان. ويسمح بعقد الجبهة بمنديل الحرير، شريطة أن لا يتعدى هذا التُمن الواحد من الذراع طولا. ومن الآن فصاعدا لم يعد مسموحا بالخمار الذي اتخمر به العروس، ولم يعد مسموحا أيضا بالحلي التي تزين بها وجهها. المعروفة بـــ " ادلائيل ". خصوصا تلك المصنوعة من الذهب والأحجار الكربمة ... ومن حينه لن تفصل أثواب النساء الداخلية من " بروكات "

ويحدث كذلك, أن يدين أئمة الطائفة الروحيون علنا، بعض الأعمال المتبعة. كمثلك العادات التي تعرض لها الربي يوسف بن مساس المكناسي. بما كان يفعله يهود تلمسان ، حيث استدعى ليقوم بمهمة حبر وقاض. خلال السنوات 1924-1940. وجاء هذا في مخطوطه الخاص الذي نشرته في كتابي " التربية والتعليم اليهوديين في البلدان الإسلامية " سنة 1968. يقول:

" لقد وجدت من عاداتهم القبيحة ( يعني اليهود سكان المدينة )، عادات عليها علائم الهرطقة واضحة، ذاك أن الرجل منهم، عندما يكتري بيتا أو دكانا, فإنه ما كان يسكنه أو يستعمله, إلا بعد أن يضع، ليلة انتقاله إليه. في زواياه الأربع. كُوّيــُمات من الحنة. كل واحدة بمقدار مُدّ. ويشعل فوق كل منها شمعة. وكانوا بذلك يتوسلون إلى الجن ساكني المكان. ليستقبلوا ".بعين الرضى. السكان الجدد. "الجيران". الذين سيقاسمونهم المكان قريبا. وبعد هذا الطقس. كان المكتري يغلق المكان بالمفتاح ويغادره. وفي الغداة, يعود ومعه ديك أسود و" شوحط ". فيذبح "هذا الطائر وسط المكان. سواء كان بيتا أو دكانا. ويرش أركانه الأربعة بدم الديك وهو يقول: " ها نحن قد قدمنا " لهُدية " ورششناكم بالدم يا جيراننا الطيبين. سكان هذا المكان، لترضوا عن جيرانكم الذين جاءوا ليقاسموكم هذا المكان اليوم. "

وكانوا يعدون بعد ذلك بلحم الديك المذبوح، طعام " الكُسُكُس ". فيتناول منه كل أفراد العائلة، ويعطى منه أيضا للجيران . ثم يلقى ببعض منه في البئر والمراحيظ .

أما الذي يبنسي بيتا جديدا. فالديك وحده لا يكفيه. بـل عليه أن يذبح تيسا أسود. أو بقرة سوداء. تبعا لما يملك من أموال وتبعا للقول السائر: " الغني [يذبح] بقرته والفقير [يذبح] تيسه ". عندما سمعت بالخبر تأكدت أولا من صحته، ثم استدعيت سريعا أفراد الطائفة. في جمع عام. في البيعة الرئيسية بالمدينة. يوم السبت بعد صلاة "شحريت" (الصبح). وخطبت فيهم خطبة طويلة. أطلعتهم فيها على خطُورة هذه الخطيئة. ملمحا إلى قوله: " يقربون القربان للجن وهو غير

الله " وقد أتت خطبتي أكلها. وكنت أثير هذا الموضوع سنويا في خطبة من خطبى .

وهناك وباء آخر مشابه لسابقه أصيبت به هذه الطائفة. ذاك أنه عندما يطول المرض بشخص ما. أو عندما يتكرر إجهاض امرأة أو يتكرر محوت أبنائها بعد الولادة أو في سن مبكرة أو في أي ظرف من الظروف المؤلمة. فإنهم كانوا يعدون طعاما يقدمونه للجن ملتمسين منهم العناية والفضل. ويسمى هذا الاحتفال القربان: "نسرا أو نشرا" عند عرب البلد. وفيه يعصدون "كسكسا " بلحم ديك أسود مفروم. تتناول منه العائلة كلها في المساء عند غروب الشمس، ويوضع الباقي في طبق كبير، خمله بعض النساء المعروفات بتعاطي السحر والرقى، وتلقي به في مجاري مياه المدينة أو في المسالخ.

وقد أدنت هذا العمل إدانة وعنفت مرتكبيه. وكان لخطبي مفعولها أيضا في هذا الصدد "

# العياة الاقتصادية

سنستخدم هنا أساسا، وثائق سبق أن استفدنا منها في مواضيع أخرى, ولم تنشر لحد الآن .وهذه الوثائق هي عبارة عن " تقنوت" أو فتاوى جماعية. و"رسبونسا" أو فتاوى فردية، وأحكام صدرت عن الحاكم اليهودية، أي كل الكتابات الفقهية التي ورثناها عن القضاة والربيين المغاربة. وهي بشكل من الأشكال، " رؤية من الداخل " تعكس قضايا الطوائف عن حق.

وتزودنا بعض المصادر الأخرى غير اليهودية. بأخبار مفيدة تتعلق بهذه الطوائف، إلا أنها تبقى مع ذلك هامشية. كلما تعلق الأمر مساهمة اليهود في تطوير العمران وبالدور الاقتصادي والسياسي الذي كان لبعض عائلات الوجهاء اليهود (1).

Massignon, Enquête sur les corporatios musulmanes d'artisans et de Commerçants au Maroc, Revue de Monde Musulman, vol .LVIII, 1942,(2e section), Paris, pp .61 sq., 148-158; idem, L'influence de l'Islam au Moyen-Age sur la fondatio et l'essor des banques juives. Bulletin d'Etudes Orientales de l'Institut Français de Damas, tome I, Comp .Fischel, Jews of Medieval Islam, London 1937; Hirschberg, Histoire des Juifs d'Afrique du Nord,(hébreu), vol .II, pp .207-321,(chap .sur le Maroc, rôle économique et politique de quelques familles juives ; R .Le Tourneau, Fès avent le Protectorat, pp .286, 288 sq, 299, 350 et suiv ., Comp.Bear, A History of the Jews in Christian Spain,... index, s.v .Economic Structure of Jewish Community, Occupations(Jewish-), Merchants(Jewish-) et passim ; R .Brunschvig, Berbérie, I, pp .408-428; Epstein, Responsa., pp.450 et suiv .;

انظر في موضوع المساهمة البهودية في تطوير العمران وتأثيراليهود في تكوين جمعيات الحرفيين

## بنية الطوائف الاجتماعية - الاقتصادية

تنوعت بنية الطوائف اليهودية المغربية. الاجتماعية – الاقتصادية. تبعا للأزمنة والأمكنة. وكل محاولة تهدف إلى جعل هذه البنية تتصف بنمط واحد متشابه، ستكون بالتأكيد أمرا متعسفا. إضافة إلى ذلك. فإن الوثائق المباشرة التاريخية الحق. المتعلقة بهذا الموضوع، منعدمة أصلا وما لدينا منها في الأدبيات والوثائق اليهودية. يتكون أساسا من أقوال عارضة، وملاحظات طارئة، وتفاصيل ظرفية، لا تشكل إلا مصدرا ثانويا، اعتُمدت مادته، في خرير نص فقهي تضمنته فتوى فردية أو أخرى جماعية لا أقل ولا أكثر.

وكذلك, فإن هذه الفتاوى على أنواعها. لا تعكس إلا الحياة الداخلية للمجتمع اليهودي. ولا تدخل الأنشطة الخارجية لأفراد الطائفة, بما في ذلك العلاقات التجارية التي كانت تربط أعضاءها بالجموعات العرقية الأخرى أو الجموعات الدينية، في دائرتها. مع أن هذه الكتابات لم تغفل التعرض لهذه الجموعات. وما ورد في هذه الوثائق لا يعدو أن يكون معلومات طفيفة مقتضبة، إن لم نقل عارضة, ترد عرضا في قضية من قضايا الإرث مثلاً، حيث تطلعنا العقود على دور اليهود الهام في الاقتصاد المغربي، وتأثيرهم الذي لا يستهان به في بنيات الحياة العمرانية والتجارية والحرفية نفسها.

Abdel Wahab Lahlou, Notes sur la banque et les moyens d'échanges commerciaux à Fès avent le Protectorat, Hesp .XXIV(1937), 3e trim .; R .Le Tourneau, L'activité économique de Sefrou, Hesp .XXV(1938), 2e et 3e trim; David Corcos, The jews of Morocco under the Marinides, The Jewish Quarterly Review,(JQR), vol .LIV, april 1964, n · 1, pp .53-81 et n · 2, pp .137-150 .Idem, Les Juifs du Maroc dans la première moitié du XVIe siècle,(hébreu)Sefunot, vol .X, Jérusalem 1966, pp .55-111.

ولذلك فإن قضايا تنظيم الحياة الاقتصادية التي تتم أساسا في رحاب " الملاح ". حيث تتضافر جهود الطائفة اليهودية. قصد تطوير وازدهار أوضاعها المادية. هي التي تكون مادة وثائقنا، وهي القضايا نفسها التي تتعرض لها الفتاوى الجماعية (تقنوت) التي كانت تدبر أمر الجموعة. وهي أيضا التي ترددت فيها أصداء المنازعات التي تضمنتها الفتاوى الفردية (رسبونسا) التي كان القصد منها فك المنازعات التي كانت قدث يوميا بين الأفراد.

وتسمح معاينة هذه النصوص بتقديم صورة عن البنية الاجتماعية الاقتصادية للطوائف اليهودية بالمغرب.

توجد القيادة الروحية والدنيوية بين أيدي " أوليغارشية " منحدرة من عائلات أرستقراطية عريقة. من أصل أندلسي في أغلبيتها. وهي المعروفة بـ "ميكوراشيم ". أو المهجرين. غير أن بعضا من هذه العائلات ينتمي كذلك إلى مجموعة يهود المغرب الأصلين " طوشافيم ". أي البلديين. ومن هذه الفئات ينتخب عادة الفقهاء البارزون " نكيديم" أو شيوخ اليهود, والوجهاء الذين يرتقون أحيانا إلى مراتب رسمية سامية. وهم الذين يستحوذون على الأموال والأعمال التجارية الكبرى الداخلية والخارجية، أو يمولون الحرف المحلية، ويجهزون الجيش الملكي، ويتحكمون في رؤوس الأموال، ويرأسون البنوك ويشرفون على موازنة الأسعار (1).

أ- نكتفي بالإشارة هنا إلى أسماء بعض العائلات المشهورة عمن لعبوا دورا أساسيا في الدبلوماسية والأعمال وتسبير الطائفة. وهم كلهم تقريبا من أصول إببيرية. من هؤلاء عائلة روئي وبلاشا وميمران وطوليدانو وأبناء عطار وصريرو وأبنصور ووروزاليس وسانانيس وسونبال وبرينت وكوركوس وليفي-يلي وبن دنان ولمانسانو وبرديكو وسرفاتي وبن زميروكانسينو وبياس وكوريات وإلمليح وخلفون وغيرهم كثير.

ولا تكون هذه البلوتوق البرج وازية التي تكون سلطة الوجهاء الأثرياء، إلا أقلية ضئيلة في المجتمع اليهودي. ولا يحتل الوظائف السامية من اليهود إلا أفراد قلة، يشـذون عن القاعدة، فيرتفعون عن مستوى إخوانهم، الذي هو في القاعدة العامة، جد متواضع، على عكس ما هو شائع، وعكس ما توحى به بعض الوثائق اليهودية وغير اليهودية، ما يترك انطباعا بأن هؤلاء الحظوظين القلة كانوا عثلون السكان اليهود جميعهم، وبنبغي أن نضيف، أنه مهما تكن هذه المكانة الرفيعة، فإنها غير مستقرة إطلاقا، وأنها هشة، وغالبا ما تعود بالمسائب على أصحابها، والثروات الكبيرة في حقيقتها مصيدة لمالكها، وهي أنشوطة أصحابها، والثروات الكبيرة في حقيقتها مصيدة لمالكها، وهي أنشوطة متحركة. وبكفي القابض على السلطة المدنية أن يشد قليلا حتى يصل بها إلى حد الاختناق. ومع وصول هؤلاء الوجهاء الكبار إلى قمة الثروة والمكانة، فإنهم يصبحون بسبب وضعهم اليهودي. عرضة لمزاج سُعار والمكانة، فإنهم يصبحون بسبب وضعهم اليهودي. عرضة لمزاج سُعار أحيانا يسممونهم أو يغتالونهم. بل

جاء في إحدى الفتاوى المؤرخة بــ 1727 أن: " السلطات اعتقلت النكيد صموئيل وسجنته . وكان على أخته أن تدفع ألفي أوقية من الفضة لإطلاق سراحه ". وقد نقلت فتوى مؤرخة بــ 1704 رسالة متكوبة باللغة العربية. وجهها من السجن أحد وجهاء يهود مكناس. وهو أبراهام بن باروخ طوليدانو. إلى أخيه حاييم. يطلب منه فيها أن يدفع فدية من أربعمائــة مثقــال، إلى مولاي علي (ابن السلطان مولاي إسماعيل).

وتشهد البكائيات الشعرية " فينوت "، التي هي تآبين ومراثي. على المصير المأساوي الذي كان يلقاه بعض الوجهاء. ومن هذه المراثي. تلك التي يصف فيها الشاعر يعقوب أبنصور مآسى شبيهة، إحياء لذكرى وجهاء يهود من مكناس وفاس، أعدموا أو أحرقوا أحياء. بأمر من مولاى إسماعيل.

وهذه بعض نماذج ما جاء في مقدمات بعض القطوعات الشعرية:

" إلى يهودا أبنصور، ابن عمي، القربان الذي صار دخانا وهو في ربعان الشباب، ومات -في سبيل الله في 11 تموز سنة 1714/5472، في مكناس.". وفي نفس اليوم أحرق إسحاق بن عمارا. من جار فاس الشرفاء، ولقي ابنه أهارون. نفس المصير الغداة السبت. " وبعد ظهر الجمعة 6 أيلول. 1714/5474. عذب وقتل العالم موشي هكوهن وأخوه شم طوب أيلول. 1714/5474. عذب وقتل العالم موشي هكوهن وأخوه شم طوب مكوهن ..." " وجرع النكيد المشهور أبراهام ميمران. دواء (مشروبا) مشكوكا فيه، ناوله إياه أحد أطبائه المسلمين، ومات في 15 طابت عليه 5483 نهاية 1722 " (1)

وتعيش الأغلبية الساحقة من السكان العاملين. من التجارة الصغيرة. والحرف، والتنقل بالبضائع. ومن الوظائف الدينية، كالتعليم ومما له علاقة بالعبادة. ومن الزراعة في بعض الجهات القروية .

وينبغي أن نضيف إلى هذه الطبقة الاجتماعية الاقتصادية المنتجة التي توفر الشروط المادية للطائفة، بمن اهتمت بهم وثائقنا بالدرجة الأولى. عالما مكونا من عدد من الفقراء والأهالي من عامة الشعب. وكان على مجموع اليهود أن يساعدوهم على العيش. بواسطة الصدقات الفردية، وصندوق البر والإحسان العام. الذي كان بمول بضريبة خاصة .

<sup>۔</sup> 1 انظر

### الأليات الاقتصادية

#### النقبود

للنظر في هذا الجانب. حاولنا جهـــد المستطاع، أن نتـصور تطور النظام النقدي. اعتمادا على ما جاء في الفتـاوى الفردية والجماعية، كما عرض لذلك الفقهاء المفتون. وهذه نتائج ما توصلنا إليه.:

#### - الوحداث النقديــة

تتكون الوحدات النقدية من المتقال الذهبي. والمشقال " الفضي. والمشقال الفضي. ومن وحدات أخرى كسورية من الفضة. مثل أوقية و" النُّمُن " و"موزنا ". وتسمى هذه الأخيرة بالعبرية " مَعَهُ " و" لَفَن ". أي أبيض. أو بالاسبانية " بلانكيا "( blanquilla ) . أما الكسور النقدية من النحاس فهى: " فلس " جمع " فلوس ". المعبر عنه بالعبرية " بروطاه ".

وتشير مصادرنا إلى وحدات نقدية أخرى. كما تستخدم عديدا من التوسيمات لتحديد طبيعة النقد وأصله وشكله. وذلك لتعيين القيمة الفعلية المتغيرة تبعا للتقلبات الاقتصادية، ومقارنة مع نقد آخر أو مع وحدات كسسورية من نفس النقد، مثل الدينار الذهبي ، والريال ، أو"دوكات" و" بنديون ". كما في اللفظ الآرامي .أو "الكيكار "، كما في اللفظ العبري. أو " القنطار ألف اللفظ العبري. أو " القنطار " كما هو في العربية. ويساوي القنطار ألف مثقال وورد في هذه الوثائق تعابير مثل " العملة القديمة " و" العمة الثقيلة " و" القطع المربعة" وغير ذلك، سواء ذلك بالعبرية والعربية والاسبانية .

#### التقلبات النقدسية

تطلعنا أدبياتنا الفقهية على تقلبات القيم النقدية الهامة التي كانت تحدث بين مختلف القواعد النقدية. كالذهب والفضة والنحاس. وهي تقلبات كانت تحدث في المغرب في السنوات الأولى من القرن السابع عشر وكانت تتسبب في كثير من المنازعات. أثناء البث في قضايا الشروط المثبتة في عقود الزواج ، أو أثناء الفصل بين الدائنين والمدينين . ولم تكن هذه القضايا غريبة عن السلطات الربية. وقد اتخذت هذه السلطات إجراءات قانونية ذات طابع عام, ثلاث مرات متتابعة. إذ أصحدرت في السنوات 1605 و 1607 " تقنوت " أو فستاوي جماعية يفصل بموجبها في هذه القضايا المالية المترتبة عما كان يطلق عليه في مصادرنا " ارتفاع قيمة النقد ".

وهكذا "صدر في يوم السبت السادس من عام 5365 للخليقة (بداية 1605), أمر سلطاني عام, أعلن عنه في كل مدن المملكة, مؤداه أن المثقال الذهبي الذي وزنه اثنا عشر " بونديون ". والذي كانت قيمته حتى ساعتها تساوي سبت أوقيات, أصبح الآن يساوي سبع أوقيات ونصف الأوقية. وأن " لـمُعَه " (الُـزُنَا) الفضية, التي وزنها ثمان بونديون, والتي كانت قيمتها حتى ساعتها, ما مقداره اثنا عشر بونديون, صارت من ساعتها تساوي خمسة عشر بونديون...وقد تسبب هذا الإجراء في منازعات بين المدينين والدائنين, إذ طلب الدائنون زيادة ما فوق الدين الأصل, بينما رفض المدينون ذلك... ونظرا لأسباب قاهرة تدعو إلى أخذ المصلحة العامة بعين الاعتبار فإننا قررنا إعفاء المدينين من أداء كل قيمة ترتبت عن تغيير القيم, إلا في الحالات التي يتضمن فيها عقد قيمة ترتبت عن تغيير القيم, إلا في الحالات التي يتضمن فيها عقد الدين, بندا خاصا يلزم المدين, بأداء ما استدانه من قطع ذهبية أو فضية.

مع مراعاة القيمة الجديدة، عددا ووزنا، في حال صدور أمر سلطاني تغير بمقتضاه القيم ... ولا تسري مقتضيات هذه " التقنة " إلا على عمليات القرض التى حدثت بعد شهر كسلاو 5343 (نهاية 1582)".

وأثارت " التقنة " الثانية أولا. مسألة تغيير قيمة النقد التي أثارتها سابقتها. والتي حدثت بالضبط في شهر كسلاو 5343 (نهاية 1582). حيث ارتفعت القيمة المعدنية (الذهب والفضة) أول مرة: فارتفع المثقال الذهبي إلى ست أوقيات بأمر سلطاني و" لـُمُعَة " (لـُمُزُنَا) الفضية إلى اثني عشر بونديون ..." ثم تطرقت هذه " التقنة " الشانية إلى موضوعها الخاص بها: " في هذا اليوم المؤرخ بد أيار الشاخية إلى موضوعها الخاص بها: " في هذا اليوم المؤرخ بد أيار السلطان ارتفاعا جديدا في قيمة النقد بحيث أصبحت قيمة المثقال تساوي عشر أوقيات وقيمة" لمعة " (لمزنا) الفضية، ربع مثقال أو عشرين بونديون..."

وبقي هذا القرار ساري المفعول حوالي سنتين. حتى فاخ أدار الأول من سنة 1609/5369. وهو البوم الذي انخفض فيه سعر المثقال من عشر إلى ثماني أوقيات، على إثر حدوث انتفاضة داخلية. وأصبح المثقال يساوي عشر أوقيات في 18 تموز من نفس السنة. بعد أن استولى مولاي عبد الله على محينة فاس. وحينئذ قررت السلطات الربية إلغاء كل "التقنوت" التي صدرت على إثر التقلبات النقدية التي حدثت سنوات 1582 و 1605 ليحل محلها " تقنوت" 1609 (آب 5369) التي جاء فيها : "من الآن فصاعدا. يتحمل تبعات التغييرات الطارئة في الموازنات النقدية. كل من الدائن والمدين بالتساوي. ويوزع فارق القيمة الطارئ. ما بين يوم السلف والتسديد، مناصفة. بين المتعاقدين ..."

ونظرا لدور الصناع اليهود في ضرب النقود رسميا وصناعتها، المتمثل في صهر وتصفية المعادن وسك النقود. فإن هذه ستكون موضوع حديثنا، عندما نتناول بعض النصوص المتعلقة بالصناعات اليهودية .

#### الموازين والمكاييسل

تختلف قيمة الوحدات تبعا للمواد, كما تختلف قيمتها من مدينة إلى أخرى. وبالإضافة إلى هذا, فإن مما يعقد الإطلاع على الأنظمة المحددة للمكاييل, هو استعمال محرري المراسيم والفتاوى. مصطلحات مستقاةً من لغة التلمود, ويصعب أن يوجد ما يقابلها في اللهجات الحُلية.

## أسماء الموازين

منها: بالعبرية " كيكار "، الذي هو بالعبريية." قنطار " و" رطل "، الذي قد يعوض بلفظ آرامي هو" ليتراه " وجمعه " ليتروت " أو" ليترين ". ثم " أوقعة "

مكيال السوائل ومنه: "كور " وجمعه "كورين ".و " بَّانيكاس " . مقاييس المساحات: " أُمَّاه ". أما الأثواب والكتان والأقمشة. فتباع وتشترى جملة بالقطعة . وبعض أنواعها تباع عادة بالوحدة .

وتقاس بالقنطار المواد الصلبة والسائلة على حيد سواء، مثل الكبريت والشمع والعسل والحليب والزيت والجلد والدخان.

ويساوي الرطل نصف كيلو. ومائة رطل نساوي قنطارا و" اللتراه " هي الكيال الوزن الروماني وجاء في النصوص التلمودية بصيغة "ليبرا" أو "ليترا".

ونسبة " الأوقية " إلى " الرطل " هي النسبة التي بين 1/16 إلى 1/8.

واستُعمل" الكور " في التلمود. مكيالا للحبوب. يكال به الشعير والقمح. وربما قصد به صاحب الفتوى مكيال " الصَّحُفا " (انظر أسفله).

واستُعمل المكيال المسمى بالاسبانية "بَّانيكاس "، مَا توزن به سعة "محستوى جسسراب أو حمولة" للقمح. وهناك مكاييل أخرى مثل " المد" للحبوب. و" الصّحفا "وتساوي ستين مدا. و" القُلَّة "للزيت. ومقدار سعتها تسع ليترات تقريبا .

ويقاس القماش بالذراع، وهو ما يعبر عنه بالمصطلح العبري " أماه " وبالعربية " الْقَالا" أو " الذراع " وهو 55/56 سنتمترا .

## أثمان وأجـــور

تختلف أثمنة المأكولات الغذائية تبعا للفصول، غير أن تقلبات الأسعار الهامة، وخصوصا أسعار الحبوب، تخضع للتقلبات الجوية وأحوال الطقس، أو للظرف السياسي: ويحدث ارتفاع الأسعار بسبب القحوط والجاعات الكبرى، أو في فترات اضطرابات الحكم .وتنخفض الأسعار مع قطرات المطر الأولى التي تبشر بمحصول جيد، أو بمجرد انحسار الاضطرابات واستقرار الأمن..

واتضح أنه في سنة 1731 التي تميزت بارتفاع الأسعار. كان "الثمن الأدنى لــ 24 حـملا (بنيـيكاس) من القمح، يسـاوي 36 مـثقـالا " " وفي سنة 1750 ارتفع الثـمن التجـاري لــ 100 " كـور" من الشـعيـر إلى 220 أوقـية " وبلـغ ثمن كـور واحـد من القـمح. 22 أوقـية وأربعـة أثمـان وفي

1552. وهي فترة جفاف، بلغت " الصحفا " من القمح ست أوقيات وبيعت بعد نزول المطر بأوقيتين ونصف .و عم القحط في مارس .1606 إلى درجة أن ثمن " ربع القب " =(المد). بلغ 19 أوقية. وفي سنة 1611. بلغ ثمن " الصحفا " من القمح 40 أوقية. وفي يناير 1612 بلغ 60 أوقية .وفي نهاية 1613. بلغ 20 مثقالا. وفي يناير 1614 ارتفع إلى 300 أوقية .وفي سنة 1651. وهي فترة مجاعة وفتن، كان ثمن " المد" من القمح يساوي خمسة دراهم في فاس .

والنصوص الفقهية المتعلقة بتجارة المواد الحلية أو المستوردة. غنية جدا بالأخبار من ذلك :

أن الكبريت بيع في سلا. سنة 1728، بسعر 102 أوقية للقنطار الواحد. "وهذا ثمن يفوق قيمته العادية. ما كان يحدث لولا تأخر البواخر عن الوصول ".

" وبلغ هنا في المغرب . ثمن شراء خمس عشرة [قطعة] من الكُسي ". وعلى الخصوص الحريرية منها. والتي بعث بها الربي إسحاق إلى أبراهام. بجبل طارق. 530 أوقية، حسب ما هو مسجل في سجل الحسابات. وهذه الوثيقة نفسها سجلت ثمن 18 " مخدات " مدورة ب 140 أوقية، أي قيمتها هنا في بلاد المغرب ..." وقدر ثمن قطعتين من الشوب الملون المسمى " بانيو " من النوع المتوسط ب 350 أوقية للقطعة، وقدرت قيمة 67 رطلا (لترين) من شراف الحرير بسبيكتين نهبيتين، كما جاء في وثيقة مؤرخة ب 1720. وكان ثمن شراء عشرة أزواج من الكتان الشفاف، من نوع " كامبري " بألف أوقية. حوالي سنة.1720.

وحددت في الرباط قيمة دخان دكالة والحشيش بـ 30 أوقية للقنطار (كيكار). وقنطار الكيف بـ 80 أوقية . أما ما يتعلق بالدخان المكناسي أو السلاوي المسمى بـ " طباخو "، فينبغي أن يتبع التسعيرة الأسبوعية لسوق مكناس.(كما نصت على ذلك وثيقة محررة بالرباط سنة 1802).

وفي مجال آخر. تعرضت فتوى مؤرخة بسنة 1749. أثناء قضية رهن، إلى أن مبلغ الكراء الشهري لغرفة في الطابق السفلي. في إحدى الدور بتطوان خارج الملاح. وصل إلى نصف أوقية قديمة (من الفضة الخالصة). وفيما يتعلق بالكراء. فإن السلطات الربية ترفض بصفة مطلقة. أي زيادة يطالب بها المالكون. خصوصا كراء المساكن. ولو كانت هذه الزيادة مبررة بارتفاع الأسعار العام.

وتشير وثيقة مؤرخ في 1705، إلى أن ثمن الدخول إلى حمام الغسل لم يكن يتجاوز في تلك الفترة. موزونة واحدة من الفضة.

أتاحت لنا نصوص أخرى سبق أن تعرضنا لها في الفصل السابق. الفرصة للإطلاع على بعض أثمان الخدمات والأجور، مثل أجور القضاة السامين وأعوان القضاء وكتاب الضبط والساهرين على الشؤون الدينية. وتتعرض وثائق أخرى إلى مبالغ العقوبات التي يتعرض لها من يخرق القرارات الربية، وإلى مقدار الإسهامات المالية والضرائبية.

## التجارة

سبق أن رأينا في الفقرة السابقة، كيف كان يروج لبعض مواد التموين. وسننظر الآن في بعض الوثائق الأخرى التي تزودنا بمعلومات أكثر أهمية. حول تنوع مواد التبادل، وبصفة عامة. حول الأنشطة التجارية التي كونت نشاط الطوائف اليهودية المغربية .

توجد التجارة الكبيرة بين أيدي أقلية كانت هي صاحبة رؤوس الأموال والصلات الوطيدة مع الخزن. كما كانت لها وسائلها الخاصة التي بها خصل على المعلومات ذات الطابع الاقتصادي. عن طريق مراسلين دوليين .وكانت ختكر تصدير المواد الحلية كالحبوب والجلد والفرو والشمع وغيرها. وهي التي كانت تستورد مختلف مواد التموين. وكذا النسيج .

وكان هؤلاء التجار الكبار أكثر تشددا في معاملاتهم التجارية مع إخوانهم في الدين. من قبار التقسيط الصغار. وأصحاب الدكاكين في الملاح أو السوق " السواقة " والمتجولين ببضائعهم في البوادي، ومن أولئك الذين يجمعون النتاجات المحلية لحساب موكليهم أو شركائهم في المدن .وتعرف هذه العملية باسم " تادوواست " ويسمى الذي يقوم بها " دوواس " (بائع متجول).

وتكون المبالغ الخصصة لهذه الأعمال هائلة أحيانا. كما يشهد بذلك سجل حسابات عاينه أحد الربيين من فاس في سنة 3000. حيث بلغ مقدار ما يروجه شخص واحد 20000, 51000, 0000 أوقية على التوالي .

### عجارة الحبيوب

يتجر قجار الحبوب في إنتاج أراضيهم الخاصة (انظر فيما بعد. الأنشطة الزراعية لليهود المغاربة). غير أنهم يتجرون بالأساس. في المواد التى تشترى من الأسواق أو الحاصيل التي يسلمها لهم الفلاحون،

رهونا لتسبيقات مالية متفق عليها، أو تلك المواد التي يتلقونها أداء لديونهم .

ونذكر وثيقة مؤرخة بــ 1706. أن شريكين توجها إلى دكالة لشراء الحبوب ... بعد الحصاد في الصيف، لكي يبيعاها في الشتاء عادة قبل عيد الفصح، عندما ترتفع الأثمنة .

وتصدر الحبوب, أو تخزن في عين المكان للاستهلاك الحملي. ويذخرها الخاصة في خزانات أو بيوت المؤن المعدة لذلك " مخزن المونة ". وتذكر في مؤرخة بــ 1751 أن: " حـمـولة من القـمح حملـتها باخـرة من البـرتغال. باعـها بن دلاك إلى باشـا مديـنة طنجة. وبدل أن يتـسلمها المعنى. حولها شريكه بن زاقن إلى تطوان "

## تجارة النسيج:

يبدو أن هذا النوع من التجارة كان مزدهرا جدا. كما تدل على ذلك كثرة الفتاوى الواردة في شأنه. واخترنا بعضا منها، حيث وقفنا على صفقات همت أنواعا من الأثواب المستوردة التي سجلت في عقود التوثيق أو في سجلات الحاسبة. مثل الثوب الموشى المعروف بدامسكيتيو " (بالاسبانية دامسكينيو) و" الملف " وهو (قماش صوفي)، و" الفستان ". وكلها كانت تستورد من جبل طارق. " وبرناطا ". وهي عبارة عن قماش صوفي غليظ ذي لون أزرق-أسود. وقطع من " كتان الكامبراي ". وهو ثوب من الصوف يسمى " كاليماكو " و(كتان كامبراي الشفاف) وكتان هولندا (يولندا).

## صناعة التقطير وجّارة شمع النحـــل:

كانت هذه الصناعة تعرف على نطاق واسع في المدن المغربية الرئيسية. وكانت من احتكار التجار اليهود, الذين كانوا يصدرون خام الشمع ثم يستعملون بقايا التقطير في شراب "ماحيا" الذي كان يستهلك بكثرة في الملاح. وتعرضت فتوى حررت في فاس سنة 1714 إلى اتفاق جرى بين تاجر كبير يتاجر في الشمع، وهو ش ت هاكوهن. واحد وكلائه, وهو ج بيباس، والتزم هذا الأخير في الاتفاق المشار إليه، أن يسلم لشريكه 107 قنطارا من الشمع بثمن سبعين أوقية للقنطار.... وليتم هذا التسوق في أسواق طنجة وسلا وتطوان، فإن على بيباس أن يكون مصحوبا بتصريح خاص من صاحب الجلالة، سبق أن سلمه أحد العمال الى ش ت هاكوهن.

وإلى هذه الصناعة أشارت فتوتان متأخرتان نسبيا، حيث أرخت أولاهما بـ 1793 وثانيتهما بـ 1794، وتتعلقان معا بتسوية إرث حق الانتفاع بــ معصرة "كان يصنع بها خام الشمع.

## ع الدخارة الدخان:

احتكر عدد من التجار اليهود قبارة الدخان (صاكا), بناء على حق خولته لهم خزينة الدولة. وكان ينتج عن نقل هذا الاحتكار والمزادات العلنية ومختلف الصفقات والمعاملات المتعلقة بهذه التجارة, منازعات لم يكن أمرها يخفى عن السلطات الربية, كما يدل على ذلك قرار محكمة سلا المؤرخ بــ 1802.

## جارة الجلود ودباغتها

كانت الجلود التي يتولى اليهود دباغتها، موضع صفقات محلية قبل أن تصدر. وكان دبغ الجلود في الصويرة، إلى عهد قريب، يتم في حي بضاحية المدينة، في مكان يسمى " المُنشَر ". (مكان نشر الجلود).

وجاء في فتاوى حررت بفاس، سنة 1706 أن " المدعوين سلمون بن دانان وأهارون بن أموزيغ. التزما بأن يدفعا إلى موسى ماسياح. مبلغا قدره 5600 أوقية نقدا. من الفضة القديمة الخالصة. بتاريخ 15 سيوان 1703/5463. أو أن يسلماه مقابل دينهما، 200 قنطار من جلود البقر بمعدل أربعة جلود لكل قنطار من النوع الجيد والسليم، بما يمكن المتاجرة به في السوق المسيحي بتطوان. .

#### بساتين الزيتون وعصر الزيت

ما يشير إلى هذه التجارة ما جاء في فتوى مؤرخة في 1718, حيث تقول:" جرت العادة باقتناء بسانين الزيتون في بعض المناطق الفلاحية، مثل صفرو... واشترى في العام الماضي داود. غلة بستان الزيتون. بثمن أربعة قنطارات فضية. وبعد أن قطف الزيتون وعصر زيته. أعلن أنه خمل خسارة قيمتها قنطار فضة ونصف." (مشباط I 42)

وخدثنا الوثائق المتبقية عن صفقات تتعلق بريش النعام و"الأحجار الكريمة المستوردة من بلدان بعيدة" وعن جارة الذهب والمعادن الثمينة. مما سنتعرض له فيما بعد.

كما تعرضت أيضا وثيقة. حررت في مكناس سنة 1719، لطلبية بشراء قيتارة من جبل طارق. وكذا عن استيراد " نسخة حديثة من تشريع ابن ميمون وشروحه "

#### الصناعية الحرفيية

## صاغة المعادن الثمينـــة (1)

جرى العرف, في إطار تقسيم العمل الذي يبدو أن الصناع اليهود والمسلمين كانوا قد اتفقوا عليه منذ تاريخ طويل, بأن اختص اليهود ببعض المهن والصنائع, وخصوصا تلك التي تستعمل المعادن الثمينة. مثل الذهب والفضة والأحجار الكرمة والجواهر التي تتطلب دقة في الصنع, ومن هذه:

#### دار السكة

عندما كان السلاطين يأمرون بصك النقود. كسان الصناع اليهسود والمسيحيون هم الذي يقومون بهذه المهمة، في دار السكة بفاس. قت إمرة " أمين" مسلم، كما يدل على ذلك ما جاء في وثيقة حررت سنة 1751، إذ جاء فيها أن: " السلطان فوض أمر دار السكة لتجار مسيحيين، وترك لهم حرية اختيار من يشاءون من أهل المهنة. واستخدم هؤلاء ثلاثة صناع من اليهود، هم يوسف وموسى ومردوشيه، في صهر الفضة وتنقيتها... وحرر هؤلاء الثلاثة اتفاقا سجلوه بتاريخ 23 أدار الفضة وتنقيتها... وحرد هؤلاء الثلاثة اتفاقا سجلوه بتاريخ 23 أدار سيوزعون فيما بينهم مادة عملهم في دار السكة بالتساوي، على أنهم عارس كل منهم عمله في طرق الذهب في وقت فراغه ويحتفظ بكامل رححه لنفسه "

<sup>1 -</sup> أنظر Les Juifs du Maroc p.163-166 ودراستنا

Artisant des métaux précieux et problèmes dans les décisions des tribunaux rabbiniques de Fès aux XVII/XVIII siècles, in les Juifs et l'Economique, PUM, Toulouse, 1992, p. 41-53.

ونشير هنا إلى أن الحرفيين " الطُّرَّاق " يطرقون المعدن يدويا. ويصنعون منه أوراقا رقيقة .

وفي هذا الصدد, جاء في " تقنة " مؤرخة في سنة 1750 أنه: "منع على كل يهودي أن يصنع الدنانير الذهبية والقطع الفضية. كما منع عليه أن يكلف غيره بفعل ذلك. سواء كان يهوديا أو غير يهودي. وسواء كان ذلك في الملاح أو في فاس الجديد أو في فاس البالي . وأن الدنانير لا كان ذلك في الملاح أو في فاس الجديد أو في فاس البالي . وأن الدنانير لا تضرب إلا خت مسئولية " الأمين " سي عبد القادر الجواهري. أو أي أمين أخر وكل إليه ضرب السكة...ومنع بالإضافة إلى ذلك، إرسال الذهب والفضة إلى أي مدينة أخرى لنفس الغرض. أو بقصد ترويج هذه المعادن في سوق التبادل والصرف . وينبغي أن يظل أمر هذه" التقنة "ساري المفعول خلال خمس سنوات. وستتخذ عندها إجراءات مخالفة إذا المفية المنانير والقطع الفضية قيمتها التي كانت لها على عهد مولاي إسماعيل تغمضه الله برحمته...". لقد كان الدافع إلى اتخاذ هذا القرار، هو حماية الطائفة من الخسارة، وإعفاؤها من المنازعات النافجة عن " رواج العملة الفاسدة التي لا تتمثل فيها قيمة المعدن الحقيقية..."

#### الصاغة

اشتهر الصاغة اليهود. سواء كانوا في فاس أو الصويرة. بحذقهم وذوقهم الرفيع. شهرة امتدت على مدى القرون. وكان يهودا بن عطار وهو شخصية من الشخصيات اليهودية الجذابة خلال القرن الثامن عشر. "صائفا من ذوي المواهب. وظل يعيش من مهنته هذه. ويرفض أن يتلقى أي أجر من أموال الطائفة مقابل وظيفة القاضي الأعلى ورئيس الحكمة الربية اللتين كان يشغلهما بفاس."

وسمت الوثائق العبرية التي اطلعنا عليها، صاغة الذهب "صورفيم " ويقابلها في العربية " الذهابين ". كما سمت صاغة الفضة. " سكاكين " أو " صياغين "

من البديهي أن يتمييز الحرفيون اليهبود بالدقة وسرعة الإنجاز والابتكار. وينفذ " لَـمُعُلَّم " اليهودي ما يطلب منه بكثير من الخنفة والذوق الرفيع. إذا ما قورن بزميله المسلم.... وهذا الحكم صحيح فيما يتعلق بصناعة الحلي. علاوة على ذلك. فإن الحلي التي صاغها يهبود المغرب. تتميز بغنى صناعتها وتنوعها. ويحكي أحد رحالة القرن الثامن عشر الفرنسيين: " أن هيئة اليهود أدت للملك إتاوة. هي عبارة عن دجاجة واثنى عشر فرخا. صيغت من الذهب على جانب كبير من العمل الفنى "

## صناعة خيوط الذهب والفضة

تعد صناعة خيوط المعادن الثمينة والمصنوعات المتنوعة التي تعتمد هذه المادة الأولية الثمينة. أكثر الصناعات اليهودية ازدهارا. وجاء اسم هذه الحرفة في مصادرنا بصيغة عبرية – عربية هي "مليخت اصُهَلي" (مهنة الصقلي). ويطلق على أرباب العمل وعمال الحرفة "الصقلين".

ويبدو أن هذه الحرفة جاءت في ركاب اليهود الأندلسيين القادمين إلى المغرب. ولقب عائلة "كوهن الصقلي "معروف في المغرب بأسره منذ قرون. وتعود أصول هذه العائلة إلى إشبيلية. ويروي الرَّبِي يوسف مساس، أن ربيي فاس، الذين كانوا يلقبون بهذا اللقب، هم الذين نقلوا أبا عن جد، التقليد القائل بأن عوائل "كوهن - الصقلي "هم حفدة

الصناع الذين كانوا. في عهد هيكل القدس، ينسجون ملابس الكاهن الأعظم، بخيوط الذهب. وتلقب عوائل إسلامية بنفس اللقب. ويحتمل أن تكون هذه العوائل. وخصوصا الفاسية منها. من اليهود الذين اعتنقوا الإسلام .(1)

وورد في مـوضوع الحـرف عديـد من الفتـاوى.(تقنوت). منهـا فتـوى حـررت في سنة 1744. قـصـد حـمـاية الصنـاع الفـقـراء والفـرادى. بمن يشتـغلون في صناعة خـيط الذهب. من هيمنة جـمعيـات أرباب العمل والتجـار. التي لا تخضع لـقانون، ولا لترخـيص من الحاكم الربيـة، أو تلك التي تعمل دون علم منها. وتدين هذه الفتـوى اشتراك أكثر من اثنين من أرباب العمل أو الصناع. كما تدين تمركـز رؤوس الأموال ووسـائل الإنتاج بين أيدي نكتلات صـغيـرة قوية من عديـي الذمة. من :" أولئك الذين يجدون العـمـل الذي به يصنعـون خنـدقـا يفـترسـون في حـوزته التعـسـاء من أهل هذه الدنيـا والفقـراء من بني الناس " (والنص هنا عبارة عن مقتطفات توراتية مركبة من آيات مأخوذة من أسـفار صموئيل وحزقيال والأمثال) .

وينبغي التذكير هنا، بأن صناعة الذهب كانت دوما بين أيدي عدد محدود من أرباب العمل، ممن ينتمون إلى المهنة ومن لا ينتمون إليها، ومع ذلك، فهم وحدهم الذين كانوا مملكون رؤوس الأماوال الكافية، وكانوا يتعاملون كتجار ومولين لا كتقنيين يحبون المهنة، وكاناوا يستأجرون العديد من كبار الحرفيين لينفذوا لهم ما يريدون، وكانت القاعدة، أن الأعمال تنجز في أغلب الحالات . حت الطلبيات.

ا- تبقى نسبة اسم " اصقليين " إلى صقلية إمكان وارد.

## عارة السندهب:

الذين بمارسون هذه التجارة هم " الصَّرَّافون". وهذا هو الاسم العبري الذي سموا به في وثائقنا. أما الاسم العبري الذي كان يطلق عليهم فهو " الشولحنيم" [حرفيا أصحاب الطاولات]. وتعرضت فتوى سبقت الإشارة إليها، مؤرخة بسنة 1750. وأخرى مؤرخة بـ 1727 – وكان القصد من هذه الأخيرة تقنين طريقة مساهمات أعضاء التعاونية – لمقدار الرسوم والأداءات الختلفة. بما ينبغي أن يسدده كل ذي حرفة تبعا لحرفته " والتي فرضها عليهم الملك والخليفة والموظفون ومستشارو الدولة. وحُدد المبلغ بالتناسب مع رؤوس الأموال المستثمرة ومجموع المبيعات "

ونضيف إلى جَارة الذهب. صفقات حلي الذهب والأحجار الكريمة. التي جاء ذكرها عرضا، في وثيقة خدثت عن نزاع تعلق بنوعية خنجر، صنع من الذهب المرصع بالأحجار الكريمة، وقُدِّر بألف مثقال. وكان قد اشتراه أحد القُواد من الصياغين، ليقدمه هدية للسلطان، أثناء استقباله له. ليعفو عن هفوة كان قد ارتكبها.

وجاء في وثيقة مؤرخة بــ 1723 ، أن التبادل في سوق الصرافين. لم يكن ينحصر في القطع النقدية وحسب، ولكنهم كانوا أيضا يتبادلون بالبقايا المعدنية كــ " الفَجُرا " (أوالسبائك المعدنية) أو قطع النقد الحفورة والجزاة.

## صناعات يهودية أخرى :

وجاء في المصادر التي رجعنا إليها ذكر لأنواع أخرى من حرف الصناع اليهود. مثل صناعة النحاس الأصفر التي يمتهنها " الصفارون ".

وصناعة الخيوط. والغزل. مما تصنع به الملابس الجاهزة والأثواب الموشية والمزركشة الغالبة التي يحيكها " لَقُياطُنيُّون". والخياطون ويسمى هؤلاء بالعب ربة " الحياطيم ". وصناعة المشط لنفش الصوف. ويسمى أصحابها " لقراشليين "

ويبدو أن اليهود كانوا يمارسون أيضا مهنة البناء. والدليل على ذلك شيوع الصفة العبرية " هاباناي " (البَنَّاء), التي أصبحت لقبا من الألقاب. فنجد مثلا إسحاق بار دينار بن شيمول هابناي. الذي ورد ذكره في فتوى محررة بفاس سنة 1731. ويذكر نص آخر محرر في نفس الفترة: " عرفا فاسيا يغرم كل بناء يهودي يبني منزلا على قطعة أرض في ملك أحد الأغيار..."

وتشهد وثائق أخرى على امتهان يهود المغرب، عدة مهن يدوية غير ما ذكر من ذلك: صناعة الإبزم، تطريز السروج، الحدادة، خراطة الخشب، غارة العربات. وبالإضافة إلى المشتغلين بصناعة الألبسة من الخياطين. كان هناك صناع يصنعون القبعات أو " الشاشيات " وأحذية النساء المعروفة بـ " شُرابَل " المطرزة بخيوط الذهب أو الفيضة ، والحرير " تاحرارت "، وتطريز الثياب وعَقُد العُقَد والأحزمة وغير ذلك.

## التعاونيـــات

من الألفاظ التي تتردد كثيرا في الوثائق التي رجعنا إليها. للدلالة على هذا النوع من المؤسسسات الفظة "حببُسراه" التي تعني "زاويًا-جمعية" وتعاونية. ويطلق هذا اللفظ كذلك على مختلف جمعيات البر والاحسان ومجموعات قراء" الزهار" والمزامير. وما إلى ذلك من الجمهوعات المساثلة. ويدل لفظ "حببُراه". عندما يتعلق الأمر

بالأنشطة الاقتصادية، على مجموعة من الصناع، بمن بمارسون نفس الحرفة، أو التجار الذين ينتمون إلى نفس التجارة. وكلهم كانوا يخضعون لقواعد مهنية، حددتها الأعراف والتقاليد. كما كانوا يتآزرون جميعا، من أجل خمل النفقات التي تفرضها السلطات العامة، وأداء المساهمات الواجب أداؤها للطائفة، مقابل حرفتهم، يراقبهم في كل ذلك " الأمين ". وهو رئيسهم والمثل الرسمي الذي تلجأ إليه السلطات الربية دوما، لفض النزاعات التجارية والصناعية التي تتطلب تدخله، بصفته خبيرا وحكما.

والانتساب إلى التعاونية اختياري، على الأقل من الناحية المبدئية، ويفرض على المنتسب أولا وقبل كل شيء، أن يكون عارفا بالمهنة، لتلبية متطلبات الزبائن المتشددة، وثانيا أن يملك رأس مال صغير يمكنه من شغل دكان أو حانوت صغير.

وينبغي أن نضيف هنا، أنه لا يمكننا أبدا أن نقارن التعاونيات الإسلامية المماثلة. اليهودية في المغرب، كما هو الأمر بالنسبة للتعاونيات الإسلامية المماثلة. بمثيلاتها التي كانت في القرون الوسطى أو في النظام القديم بفرنسا أو في باقي أجزاء أوروبا الأخرى، سواء على مستوى البنيات أو الوظائف، في صرامة التنظيم وهرمية التسيير وتماسكية العمل وغير ذلك.

وأطلعتنا النصوص التي درسناها، على بعض التعساونيات، مثلل تعاونيات، الصرافين "، التي جاء ذكرها في النصين أعلاه (تقنه 1750 وفتوى 1727). وتعاونية الخياطين " حبرة هاحاياطيم ". التي أشار إليها حكم قضائي. حدد نوعية توزيع السخرة – وهي ضريبة خاصة بالتعاونية – بين المعنيين. (فاس 1749). وورد في وثيقة مؤرخة بــ خاصة بالتعاونية النساخ. تلتمس أن يعفى 1722. أن " حبرة هاسوفرم ". أي تعاونية النساخ. تلتمس أن يعفى

أعضاؤها من أداء الضريبة. وفي هذا الصدد أثار انتباهنا مرسوم ربي. جاء في مخطوط من القرن الثامن عشر وموضوعه " يمين قسم أعضاء تعاونية الصفارين ".

ولا نملك عن التنظيم داخل تعاونيات الحرف الأخرى. إلا القليل من المعلومات، إن لم نقل مجرد إشارات عابرة وبعيدة عن الموضوع. وفياما يتعلق بوضع القوانين المسيرة لهذه التعاونيات. نعرف أن أعضاء مختلف التعاونيات كانوا أحيانا يستشارون قبل الإعلان عن القرارات التي تهامهم، مثل ما جاء في " تقنه " مؤرخة بــ 1600. وتهم تعاونية الجزارين. و" تقنه " مؤرخة بــ 1750. وتهم تعاونية الصرافين.

وهناك مظهر آخر للحياة التعاونية يسترعي الانتباه. ذلك أن عمل التعاونيات لم يكن موقوفا على التجمع المهني وحسب، بل كان كذلك يؤطر الأعمال الدينية والفكرية المهمة. وهكذا نجد " النساخ يداومون على تخصيص جزء مهم من وقتهم لقراءة التوراة. والجلوس أمسام الأحبسار لدرس نصوص " الجمارا " أو النص التلمودي المكتوب باللغة الأرامية، بعد صلاة الفجسر في " اليشفاه "..." كما جاء في نص مؤرخ في فاس سنة1696.

والصناع والتجار الذين ينتمون إلى تعاونيات أخرى. يلتزمون هم أيضا بدراسة العهد القديم. و" الهالاخا ". أو القسلم التشريعي في التلمود. وكلتب " الزُّهار ". في أوقات معينة من النهار. أو خلال جلسات ليلية. كما أشرنا إلى ذلك في فصول أخرى، عندما تعرضنا لقضايا التعليم مثل حلقات الدرس والتعليم الليلي.

## تمركـز المهن :

يوجد داخل الملاح فجمعات طوبوغرافية بعدد الحبرف التي تعكس نشاط البهود داخله. مثل سوق " الصرافين " أو سوق " ها شولحانيم ". وسوق سبك خيوط المعادن الثمينة، وصناعة الحي الأساسية، وسوق "الصقليين "، وسـوق صناعة الجلد وغيرها...وكتب الـربى يوسف مساس، قبل ثلاثة عقود. في كتابه " أوتصار هاميختابيم" (كنز المراسيل) بحثا شاملا خصه لأسماء مواقع ملاح مدينة مكناس. حيث فصّل القول في أسماء الشوارع والأزقة والأسواق التقليدية والبنايات ذات الطابع المعماري المغربي، أو تلك الخاصة بالملاح. المستجيبة لمتطلبات الحياة اليهودية. يقول في فقرة منه: " عندما ننطلق من باب الملاح، بُحد على التوالي. في جهتى الشارع الكبير. صفوفا من دكاكين التوابل والبزارة. وبائعى السمك والخضر والفواكم، ومجموعة دكاكين الصياغين (الذهابين)ومكتبة، وبائعي الحبوب، ودكاكين الخرازين والجزارين، وزنقة الخـــان (مـخان الحبـوب) و" فَنْدَق " تنزل به البهـائم وعابرو السبيل. وزنقة البيع. وزنقة حوض الطهـــارة ( مقوه طهاره). وزنقة القبرة. وزنقة العطارين. وبنايسة بيع المشروبات (طُبرُنا...). والجازة (الكرنا) والحمام، وسجنا صغيرا خص لمرتكبي الخالفات الدينية، من تُصدر في حقهم السلطات الربية العقوبات، بعد موافقة السلطة المدنية على ذلك. ويحرسه حارس مسلم مسلح. وبالملاح أيضًا. معصرة لاستخراج الشمع من شهد العسل ...ويبلغ مجموع هذه البنايات 250 بناية. فيها حـوالى 1200 دار للسكن، ودكاكين ومخازن، إضافة إلى 300 إسطبل وزريبة حيوانات و6 مخابز. وهي جميعا بين يدي يهود. وخيط أسوار عالية وضخمة هذه البنايات من جهاتها الأربع..."

وكان الصناع والتجار اليهود يترددون على الأسواق الإسلامية. قصد تسوق ما يحتاجون إليه. وكانت هذه حال المشتغلين في دار السكة في فاس. و" الصرافين " الذين كانوا يتوجهون إلى فاس البالي وفاس الجديد. لإبرام ما يعقدونه من صفقات. وكانت لهم بهذه الأسواق أيضا دكاكين تخصهم. ففي الصويرة. حتى عهد قريب, كان لليهود الصناع والتجار. أزقة من الدكاكين كاملة. خارج الملاح. مثل." السُّوق اجُديد ". حيث كانوا يبيعون الكتان والأقمشة القطنية. و" سوق لغزل ". وفيه كانوا يبيعون الصوف المغزول والمنسوجات. و" للُخَضَّارة ". باعة الخضر والفواكه. و" الجزارون " و" العطارة". باعة التوابال والسكر والشاي والدخان. و" الحدادون ". وكان يتجمع أصلا في هذه السوق. حرفيو صهر الحديد والمتاجرون فيه. ولا يوجد بها حاليا إلا تجار الجملة في السكر والشاي والخشب وغيرها...).وكان أيضا في " السوق اجديد " الصياغ النعو الذهب.

## شرطة الأســـواق :

يبدو أن الصلاحيات الاقتصادية الخولة " للمُتُحَسَّب " بالمنطقة الحضرية، لم تكن لتمتد داخل الحي اليهودي الذي كان يتمتع باستقلال ذاتي كامل. ومما لا شك فيه فإن الباعة كانوا، يسايرون الأثمنسة الجارية في المدينة، كما كانوا لا يغفلون المنافسة داخل المسلاح، ويظهر أنهم هم الذين كانوا يحددون الأسعار داخله، ومع ذلك كان من مهام "النكيد " والسلطات الربية، ومن تنتدبهم لذلك، أن يتدخلوا لتحديد سعر بعض المواد الغذائية، وللسهر على سلامة الصفقات، وقمع الغش والاحتيال، ومنع التحاق الأطفال بورشات الحرف، ليتعلموا على يد أصحابها، قبل بلوغهم سن الرشد الديني، وحتى يتمكنوا من متابعة

تعليمهم الابتدائي الذي يستمر إلى سن الثالث عشرة. ولقد سبق أن تعرضنا لهذا المنع في فصل التعليم.

وتشهد عدة إجراءات تشريعية على الرغبة في وضع الأمور في نصابها, ومراقبة السوق والمعاملات. وهذه بعض الأمثلة:

تُحدد " تقنه " مـؤرخة بــ 1730. ثمن الكبد في "مـوزونا " واحدة لكل رطلين. وهذه المادة معفاة من الضريبة التي تفرضها الطائفة، وهي الضريبة المعروفة بــ " سيسا" ذلك أن الكبد مخصصة للفقراء الذين لا يستطيعون شــــراء اللحم. ويجب أن نشير إلى أن كلمـة السر التي تلفظ عند الشـراء لا يعـرفهـا إلا اليـهود. بـسبب ثمن الكبد الزهيد. ومـــن يكشف سر الكلمة يعاقب بــ " الحرم" أو العزل.

ولقطع الطريق على الوقوع في الربا. واحتياطا من كل المناورات الهادفة إلى التحايل على القيرض بفائيدة. أصدرت السلطيات الربية " تقنة " مؤرخة بيد 1603 جاء فيها: " يمنع على كتاب الضبط العدليين. خرير أي عقود تتعلق ببعض المواد الغذائية. كالقمح والشمع والزيدة والعسل وزيت الزيتون والحرير، لمن لا يتاجر بهذه المواد " [لأنها صور خلفها التعامل بالربا].

- وتدين " تمقنة " ممؤرخمة بم 1649 كل الإدانة: " أولئك المذين يخلطون أنواع الدقيق الجميدة الجودة ليبيعوها بثمن الدقيق الجميد. ولا يُحدد مراقب السوق إلا ثمن القمح الذي يباع بالموازين. أما ما يخرج من المطاحين فعلا يدخل في اعتباره... ولهذه الأسباب عين مراقبان لفضح مثل هذه الممارسات. ومعاقبة أصحابها بالغرامة والسجن "

أما تهريب البضائع. وقد وردت الإشارة إليه في نص قضائي. بمناسبة خلاف وقع بين تاجر كبير ووكليه الذي نجح في إخفاء بضاعة مستوردة، عن المراقب الجمركي لحسابيه. فإن وجهية نظر السلطات الربية تختلف في أمره. ويبدو أنها تعودت على هذا النوع من التعامل. وأبدت تسامحها فحاهه. نظرا للثقل الضريبي الذي يثقل كاهل الطائفة البهودية في معاملاتها الختلفة الأخرى.

## النشاط الفلاحى والملكية الفلاحية

لم يتعرض الباحثون الأوروبيون الذين اهتموا بوضعية اليهود بالمغرب، في رحلاتهم وكتاباتهم، لموضوع الفلاحة وتربية المواشي على الإطلاق. ولم يعدوها من بين الأنشطة الاقتصادية لهذه الجموعة. وإذا ما أزاحوا ستار الصمت عن هذا الموضوع، فإنهم يؤكدون: " أن اليهود ما كانوا علكون لا أرضا ولا بساتين " . في حين نجد سلوش N. Slousch. عر في رحلته، أثناء مهمته في الأطلس المغربي، سنة 1914 ب: " قرية منصور التي كان بها خمس وعشرون عائلة من الفلاحين " ويشير اندريه شوراكي إلى: " أنه يوجد في الجنوب المغربي، عديد من الطوائف الحدودة التي كانت تتعاطى الفلاحة منذ أزمنة ضاربة في القدم "

ويورد المؤرخ الإسرائيلي هيرشبرغ H. Hirschberg . مستشهدا في أغلب الأحيان بفتاوى الكاوونييم أو وثائق " كنيزة " القاهرة. أن : " يهود المغرب، كانوا يكسبون بعرق جبينهم من ملكيات زراعية صغيرة. وكانوا يحصلون على قوتهم بالعمل في الزراعة وتربية المواشي . وكانوا يتعاطون الفلاحة. مع العلم أن هذه كانت تعتبر اجتماعيا من المهن الدونية...".وفي دراسات دافيد كوركوس، الخاصة باليهودية المغربية. بعض الإشارات لهذا النوع من الأنشطة. غير أنها قليلة جدا.

ولا شك أن السبب في قلبة عبد اليهبود المنشغلين بالهن الفلاحية. يرجع لانعدام الأمن أساسا، ولأسباب اقتيصادية واجتماعية أيضا. ورما يرجع كذلك لاشمئزاز اليهود من الأعمال الجسمانية الشاقة ذات المردود القليل، والتي تنطلب الوقت الكثير. ولنلاحظ أن أيام الشغل في الحقول. لا تسمح في غالب الأحيان. للمزارع اليهودي، بأن يتفرغ للدراسة. ولو مقدار ساعة واحدة في اليوم. والساعة هي الحد الأدني الذي يفرضه الربانيون للدراسة والنظر في التوراة. وكان اليهود يتجهون أكثر إلى المهن الأخرى. خصوصا التجارة، حتى بتمكنوا من تكريس أكبر وقت مكن للدراسة تبعا لما فرضته متطلبات العقيدة. ودون أن يخلوا في نفس الوقت بأعمالهم اليومية . والحقيقة أنه كان لليهود حضور في البوادي المغربية. حيث كانوا علكون أملاكا عقارية. إذ أنه لم يكن يوجد أى عائق بعوقهم عن مارسة حق الملكية حيث كانوا يشتغلون في الأرض ويعيشون من إنتاجها بجانب مواطنيهم المسلمين الذين فجمعهم وإياهم المصالح المشتركة. كما تشهد على ذلك الوثائق القيضائية. والشهادات التي سوف نحللها فيما سيأتي. وهي أكثر فائدة من المعلومات الجزئية والمتباينة التي أشرنا إليها أعلاه .

وهكذا يتضمن قرار محكمة ربية بفاس، أطلعنا عليه. صدر في شأن إحصاء إرث، من جملة ما يتضمن : " بنايات وحقول وكروم ". ومن المرجح أنها كانت توجد بمنطقة دبدو. إذ أن أحد الأطراف المعنية. وهو أهارون بن يوسف الصقلي، كان من أهل هذه المدينة. غير أن القرار المحدد لنوع التقسيم كان قد اتخذ بفاس سنة 1758 .

وجاء في حكم قضائي سابق. ويتعلق بيهودي: " استأجر ملكية أحد الأغيار. إنه كان يحرث ويزرع ويحصد ويجمع السنابل أحزمة، ويقوم بكل الأشغال في الحقول وفي الكروم ".

وتعرض نص آخر لحالة يهودي ( يتجر ) في إنتاج حبوب حقله .

وفي شهادة تعود لبداية القرن 19، وهي عبارة عن قرار صدر عن أحبار مكناس اشترط: "أن الحقل الذي يملكه الأغيار... لا يصح أن يطبق عليه حق الجلسة أو المؤسسة، جنبا لكل المنزايدات والمضاربات ..". غير أن محرر القرار أضاف: "أن أشغال الحقول الشاقية، وأقساط إيجار الأرض التي ينبغي تسديدها نقدا، والمصاريف الختلفة التي جمعل الاستغلال أقل مردودية، كلها تبعد اليهود أكثر فأكثر عن منزاولة الفلاحة ".

وكانت النزاعات الشرعية الخاصة بالأملاك العقارية بصفة عامة. وتلك المتعلقة بالامتيازات والرهونات العقارية. مثل الملكية وحق التقادم ورهن الحيازة العقارية وغيرها، على الأخص، مواضيع غنية في الفتاوى الشرعية اليهودية.

وما تؤكده شهادة من عين المكان ، سمعناها قبل عشرين سنة، في وادي تودغا : " أن اليهود الأغنياء كانوا أصحاب أملاك عقارية، وكانوا ملكون حقولا وكروما وعددا كبيرا من النخيل... ".

وجاء في وثبقة أقدم، وهي مقدمة كتاب تضمن مجموعة مواعظ، ونشر في برلين سنة 1712 . قصة سبق أن أشرنا إليها في الفصل الأول من هذا الكتاب. وتتعلق بعائلة بريس التي " هاجرت من الأندلس في سنة 1492. لتستقر في نفس هذا الوادي من الأطلس. في عملكة سلطان مراكش ( هكذا ) حيث أشترت أرضا في دادس، ثم شيد فيها الأحفاد منازل سكنوا فيها في أمن وطمأنينة، وكانوا يعيشون على الفلاحة وتربية المواشي ".

#### قضابا ملحيقة

#### المنازعات التجاربة والعقاربة

من الطبيعي أن تطرح كل هذه الأنشطة الاقتصادية التي أودرناها. سواء كانت ججارية أو حرفية أو فلاحية. أو ذات طابع عـقاري يمس الملكية العقارية, نزاعات ججعل السلطات الربية تعايش قضاياها يوميا. وكان عليها أن تعطيها ما تستحق من الاهتمام, وتقضي فيها طبقا للشريعة الربية التي نص عليها التلمود ومختلف الشرائع, وجرى بها العرف والعادة الحليان السائدان في الأمور المدنية, وبالأخص تلك المتعلقة بالحق العينى والمنظمة لقانون الملكية والالتزامات.

ومن المعلوم أنه كلما انحصر أمر هذه النزاعات بين مدعين يهود، كان اسهل نسبيا. ويكون الأمر أكثر تعقيدا إذا كان الطرف الثاني غير يهودي. سواء كان هذا الطرف شريكا أو مجرد خصم أو طرفا مورطا غير مباشر في النزاع بسبب تعقيد العمليات. وسواء كانت هذه العمليات بتعاقد مكتوب أو بتعاقد شفوي. وفي واقع الأمر فإن التعامل بين اليهود والأغيار كان أمرا طبيعيا. لأن السكان المسلمين كانوا هم القاعدة العريضة التي تكون الزبائن والمشترين والمستدينين وأحيانا الدائنين. وعندما كانت تتعدى قضايا هذا النوع من النزاعات – وكانت كشيرة – ملاحية الحاكم اليهودية. فإنها كانت تعرض أمام القضاء الإسلامي.

غير أنه كان ينبغي على السلطات الربية، أن تسهر على سلامة العلاقات فيما بين المتنازعين اليهود، وأن تعمل على التقيد بالقرارات القضائية. وأن لا تستهون العواقب التي يمكن أن تضر بمصالح ذوي الحقوق كالشركاء والورثة وغيرهم، أو مصالح الطائفة بأكملها. هذه الطائفة التي تعتبر أحيانا مسئولة، بفعل التضامن، على نتائج بعض

النزاعات. وقد تعرضنا, أثناء تناولنا للتنظيم القضائي, إلى علاقات الحاكم اليهودية بالتشريعات الإسلامية, وخصوصا التجاء المتقاضين اليهود إلى الشريعة الإسلامية ومثليها لحل بعض النزاعات.

وبطبيعة الحال، تُقضى كل الخصومات التي خدث بين اليهود والمسلمين. أمام الحاكم الإسلامية. فيقضي فيها الباشا أو القاضي. تبعا للحالة. والسلطات الربية هي التي تقضي في القضايا المدنية أو العقارية التي خدث بين اليهود أنفسهم، ولا يتدخل الباشا في هذه القضايا إلا إذا عجزت السلطات المشار إليها عن فك النزاع. والأكثر من ذلك، فإن مهمة الباشا لا تتعدى سلطاته المدنية، ولا يتدخل بأي صورة من الصور في عمق القضايا.

ونتعرض الآن لبعض مواقف السلطات الربية المغربية. جُاه بعض النوازل التي كانت تعرض دوما أمام الحاكم، أو تلك التي كانت تستفتى فيها على مر الزمان. ومن بينها قضايا القرض بفائدة، وتنظيم القرض، وعقد الشراكة، والمنازعات العقارية، وتلك لمعروفة في المصطلح الفقهي العبراني ب " ألحازقاه". ويتسع معنى المصطلح لمفاهيم عدة. وهكذا فهو يدل في نفس الآن على نوع خاص للتملك والاحتفاظ بملك، والتقادم، وحق الاستمرار أو حق شراء مفتاح عقار، وحق التمتع بملكية، وغير ذلك.

## القرض بالفائدة ومحاربة الربا

يحرم القرض بالفائدة خرما، ووردت إدانته أخلاقيا، في نصوص التوراة وشروحها التلمودية، وكذا في التعاليم القرآنية والفقه الإسلامي.

وتقيدت السلطات البربية نظرياً. خلال العصور. بهذا المنع الذي عرفته العصور القديمة. غير أنها. قبلت التمييز بين الربا الصريح، أى الربا

المشروطة باتفاق شفوي أو عقد مكتوب، وهو محظور في التوراة. وما "بشبه الربا". ويفترض فيه عدم وجود أي اتفاق مسبق بين المدين والمستدين. وليس للقانون المتعلق بهذا النوع من الربا طابع التشريع القطعي المطبق على الربا المشروط. على افتتراض أن المدين أعطى "طواعية" فائدة مقابل الخدمة التي قدمها له الدائن، أو كأن هذا الأخير استفاد مباشرة من الأملاك التي أودعه إياها المدين كضمانة للدين.

ويسري ما جاء في التلمود، بخصوص قرض الفائسدة، ما بمس الجال العقاري بالخصوص، على التجارة والصناعة والبنك. غير أن صرامة المبادئ هنا تتعارض أكثر فأكثر مع المتطلبات الاقتصادية الأساسية. وهكذا تفنن التجار في اختراع الوسائل المتنوعة للتحايل على القوانين المتعلقة بالقرض بالفائدة، بل استطاعوا، مع حظوظ متفاوتة من النجاح، تبعا للحالات المعنية، أن يجعلوا بعض الفقهاء يقرون بتحايلهم على الشريعة، ما الزم بعض التعديل في التشريع ليتلاءم مع بعض أشكال العمليات الربوية ويجيز شرعيتها.

وبما أن اليهودي لا يستطيع دوما أن يقترض مباشرة من أحد الأغيار. فإنه يلجأ إلى رأسمال أخيه في الدين. مستعملا جاره أو شريكه غير اليهودي. وسيطا في العملية. [ليتمكن مدينه اليهودي من الحصول على زيادة الربا الحرمة أصلا بين اليهود]. وبالرغم من أن التشريع التقليدي كان يدين هذه المناورة. فإنها ظلت مع ذلك مستعملة على نطاق واسع. وهكذا كان الأمر بالنسبة لتحرير كثير من العقود "الخادعة". عقود" المهاترا ".

والتحايل الأكثر انتشارا، وكان التشريع الربي يغض الطرف عنه، هو قرض الفائدة الذي يكون على شكل عقد تجاري بعمولة، أو شراكة بوصية أو شراكة برأس مال. فيصير الدائن كالشريك يستفيد هو أيضا من الأرباح. غير أن ربحه يحدد مسبقا، بما يقلص خسارته إلى الحد الأدنى. وهكذا أصبح هذا النوع من التعاقد يبيح القرض بفائدة. ووعيا بخطورة الجرم المتمثل في الخالفة الإنسانية المجلبة للضرر، وفي انتهاك الوصايا التوراتية والأخلاقية. فإن القضاة والمفتين اليهود المغاربة، مثل إخوانهم في طوائف الشتات الأخرى. كانوا شديدي الحذر. في خرير فتاواهم الجماعية والفردية. حتى يسدوا الباب أمام كل المناورات التي تتحايل على الشرع للتعامل بالربا. وكانوا ينددون بالعمليات الحرفية أو التجارية المتمثلة في مختلف أنواع رهون الحيازة العقاربة وعقود الوصية والشراكة الصورية. التي تخفي عادة وراءها حقيقة القرض بالربا.

ولقد رأينا محرري الفتوى المؤرخة بــ 1603. المشار إليها أعلاه، يلزمون كتاب الضبط في المحاكم، برفض خرير العقود العدلية التي تخص عددا من المواد الغذائية، كالشمع والعسل والزيدة وزيت الزيتون والحرير وغيرها، لأي كان، إذا لم يكن يتعاطى التجارة، حتى يسدوا الباب أمام كل المناورات التي تتحايل على الشرع للتعامل بالربا، بعقود البيع الصورى ومختلف العقود الخادعة، عقود" المهاترا ".

وانطلاقا من نفس الدوافع، حررت فتوى مؤرخة بــ 1607 للحد من الإفراط الشائع لذلك الاستعمال النائج عن الأحكام التشريعية الاستثنائية المتخذة لصالح الأملاك الخاصة باليتامى. وتدين الشروط الجحفة غير الشرعية، التي يفرضها الدائنون على مدينيهم، مثل: أداء

ثمن كراء شهري مرتفع. لا يُنقص من قدر الدين. طوال مدة رهن القرض. وهو كراء يكون دائما أعلى من القيمة التأجيرية للعقار. ومثل التشبث بإيجاد طرف ثالث يلزم باسترداد العقار المرهون في أجل محدد ...

وتشترط هذه " التقنه " أن لا تتجاوز قيمةُ الكراء "الثمنَ المعقول" الذي يحدده السمسار الذي تعينه الطوائف، وأن لا تفرض أي كفالة لا من جهة رب الملك، ولا من جهة المكتري ضمانا للإيجار... غير أنها جيز للدائن الحصول على رهن به يضمن ماله.

ورأينا، فيما يخص المضاربات النقدية، كيف قبضى ربيو فاس، في المنازعات المالية الناجّة عن تغيير أسعار العملة، في السنوات 1605 و1607 و1609، ونظرنا في الإجراءات التشريعية ذات الطابع العام، التي اتخذوها لحل تلك المنازعات، وكان همهم في كل ذلك خَقيق الإنصاف والعدل.

وسبق أن عرضنا، فيما بتعلق بتجارة الذهب. لفتوى حررت أواخر سنة 1723. وأشارت فيما أشارت إليه، إضافة إلى نشاط الصرف والتصنيع، وهو هنا صياغة الذهب. إلى عمليات قرض بفائدة بموهة. إذ الصراف هنا سلم مبلغا من المال للدائن نقدا. والتزم هذا الأخير بأن يعيد الدين بأكثر منه ذهبا لا نقدا. وهكذا يتحول القرض إلى عملية شراء للذهب، تَحَيلا على الأوامر الدينية المانعة للربا. ونجد أيضا الحبر يهودا بن عطار، يندد بعبارات قاسية، بـــ" هذه الممارسة التي تنتشر كالوباء ". ولا غرض لها إلا أن " تغطي عين الشمس بالغربال " وهذا الاستعمال، مثله مثل كل العقود الخادعة، وخدع أخرى بماثلة، سيظل قائما ما دامت مهنة الصرافة موجودة. بل ما دامت التجارة تجارة, وما دامت هيئات الحرفيين قائمة .

ونشير أيضا إلى أن ربط القروض بقيمة المواد الغذائية أو المعادن الثمينة, غير جائز. " إذ عند تسديد الدين. يجب على كل مقترض مالا أو بضاعة. أن يعيدهما بسعرهما الذي كانا عليه ساعة القرض. ولا موجب لأي تقدير جديد. إلا ما يفرضه ارتفاع الأسعار أو انخفاضها.". كما جاء في قرار صدر في محكمة فاس سنة 1735.

ولنشر كذلك إلى بعض النصوص المتعلقة بالقروض الربوية المفروضة على المحاصيل، وعلى بعض التعاونيات التجارية الحقيقة أو الوهمية. وكان ليهود فاس. حتى مطلع القرن العشرين، سماسرة يسمون " السواقة "، وكانوا يوزعون المنتوجات المصنوعة في فاس. وتلك التي يستوردها الفاسيون، في المناطق الأمازيغية، ويجلبون منها المواشي... وقد لعب يهود صفرو، دورا هاما في هذه التجارة التي كانت تقوم على نظام القروض الطويلة المدى التي تدفع على أقساطا.(1)

### قانون ملكية شديدة الخصوصية: " الحازقا " [حق التصرف]

تعني" الحازقا "- وهي كلمة عبرانية مشتقة من فعل" حزق " ذي الدلالة الثبوتية والسببية, التي من مرادفاتها أمسك وأخذ وملك واحتفظ وافترض - تصورا بتضمن عددا كبيرا من المفاهيم. من بينها على الخصوص. ذلك المفهوم الذي يعني نوعا من الاكتساب والتمتع والاحتفاظ بملك. وحالات " الحازاقا " جد معقدة, وللقانون الذي يحكمها خصوصياته التي ينفرد بها, بما لا يسمح لنا بدراستها دراسة وافية. وسنكتفي بعرض بعض نماذجها وبعض حالاتها, بما يمكننا من الإطلاع على اهتمامات مجتمع الأقلية اليهودية المغربية.

Les Juifs du Maroc...Etudes de taqqanot et responsa, p.178-188.

<sup>1 -</sup> أنظر حول هذه القضايا كتابنا

كان هاجس السلطات الربية منع المزايدات والحد من الصفقات الاحتيالية الجحفة بمصالح الطائفة أو بعض أفرادها. بل كان شغلُها الشاغل ضمان أمن الجموعة وحمايتها من هيمنة الجيران الذين يشك في نياتهم. أو الذين يشكلون خطرا. وهذه جعلت السلطات. تَوَقِّياً من كل ما سبق. تستوحى إجراءاتها من نصوص الكتاب المقدس والتلمود.

وكما خَدِثنا عن " السررة " أو إرث النفوذ. مـــن قبل. فإننا نتحدث هنا عن " انتهاك ملكية الغير ".[من مثل حق التصرف]

وظهر. بمقتضى عديد من الأحكام الربية. عديد من أنواع " الحازقا". [أو حق الإرفاق.[لأصحاب الحق المطالبين به]

وهكذا جرت العادة بمنع أي يهودي. من أن يستأجر منزلا أو دكانا في ملكية أحد الأغيار. إذا كان قد استأجرهما يهودي آخر من قبل. لأن للمستأجر الأول حقَّ أل "حازقا " أو حق التمتع. وحرمانه من هذا ألحق بدون موافقته. عمل غير مشروع. ومن لا يعمل بمقتضى هذا يسري عليه " الحرم ". أواللفظ من الجماعة. وبمقتضى فتوى من الفتاوى الجماعية سرى العمل بهذا العرف في أوروبا. منذ القرن العاشر.

ويصدق على أي مالك يهودي باع أو اكترى ملكه الواقع في الحي اليهودي. لأحد الأغيار. أو الذي أسند في نفس الآن. إلى أي مالك يهودي آخر من الجيران. حق الشفعة. مضمون عبارة الـــ" حرم " الذي يُوسَم به كل يهودي ألصق به فعل هذه الجنحة. والعبارة هي: " لقد آويت أسدا داخل حدود ملكيتي " [الواردة في التلمود] (بابا قاما 114 أ)

وورد الحديث عن نوع خاص من " الحازقا " [حق التصرف ]في كثير من الفتاوى التي يعود عهدها إلى القرن السابع عشر والثامن عشر. وهي العروفة في العبرية بـ حازقت يشوب " وفي لسان يهود المغرب بـ حازقت الجلسة ". وتشبه " حق الجلسة " في التشريع الإسلامي .

ومما لاشك فيه. فإن الاهتهام ب" الحازقا "[حق التصرف] ممكن أن يفسر انطلاقا من اعتبارات عقائدية وهُمَّ مسترك تشترك تشترك فيه جميع طوائف الشتات. قصد الحفاظ على هويتها وحماية مصالحها والحرص على أمن كل اليهود. غير أنه يجب ألا ننسى هنا. الظروف الحلية. والعلاقات الخاصة التي كانت قائمة بين اليهود والمسلمين. ولا شك أن واقع الملاح وما يعرفه من ضيق. والقيود المفروضة على إقامة التجار والصناع اليهود في الضواحي الحضرية والقرى، كانت كلها. بالنسبة للسلطات الربية المغربية، أسبابا إضافية، للميل دوما إلى الحفاظ على " الحازقا ". سواء كانت هذه تستند على الشريعة أو تستمد فعاليتها من العادات.

وفي هذا الصدد جاء في فتوى حررت سنة 1603 ما يأتي: " لا يسقط حق " الخازقا " عن أي إنسان اضطر إلى بيع حقه التجاري لأحد الأغيار. احتياجا أو خت التهديد...وبعد هذا عرفا مطابقا لفتوى قديمة. نرى من المفيد أن نتممها بما يأتي: يحتفظ بحق " الخازقا " كل من تنازل عن بمتلكاته إلى أحد الأغيلل بن قد يبيعها هو بدوره إلى يهودي من اليهود ... وإذا عرضت السلطات المدنية أرض يهلودي للبيع. بسبب دين في ذمته. واشتراها يهودي أو أحد الأغيار. فإن لمالكها الأول الحق في أن يحتفظ باللكها الأول الحق في أن يحتفظ باللكها الأول المسلطات المنابعة المنابعة عندها أن

وجاء في فتوى أخرى ما يلي: " يعد ملفوظا من الجماعة. كل من اكترى أرضا دون علم صاحب الـــ" حازقا ". ويطابق هذا القرار ما سبق أن أفتى به أجدادنا ".

غير أنه لا يجوز لمستأجري الأملاك الحبسة (أملاك الأوقاف). والأملاك الخصصة للفقراء، والمؤسسات الدينية، أن يتمتعوا بأي نوع من أنواع "الحازاقا". كما جاء في فتوى سبقت الإشارة إليها، وحررت سنة 1603.

واهتمت مختلف النصوص بالوضع الدقيق لليهودي الذي لفظته الجماعة بسبب اعتناقه الإسلام، الدين الغالب. وهكذا نجد وثيقة تعود إلى بداية القرن السابع عشر. خدد الوضع القانوني لــ " المومار ". أو الذي خرج عن اليهودية. في خصوص " الحازقا ". تقول: " يحتفظ المرتد بالحقوق التي ورثها. أو اكتسبها هو نفسه عندما كان يهوديا . وإذا باع حقه التجاري بعد اعتناقه الإسلام لأحد الأغيار. أو إلى أحـــد المرتدين مثله. فإن " الحازاقا " تظل قائمة مع هذا الحق. وتنتقل بعد موته للأقربين من ورثته ... ويظل أي نوع من أنواع " الحازقا " ما كان يهوديا عندما كان يهوديا. والتي باعها بعد اعتناقه الإسلام - حقا مكتسبا للأقربين، إذا كان المشتري بهوديا احتفظ بحق الانتفاع بها..."

وفي نفس الموضوع. نقرأ في مسرسوم آخر حرر في فاس في سنة 1731 ما يلي: " باع يهودي اعتنق الإسلام حقه التجاري لأحد المسلمين... وطلب يهودي آخر هو صاحب " الحازقا " المرتبطة بهذا الحق. ما يخوله له القانون. فحكمت الحكمة لصالحه ".

# الفصل الساخس

# المجتمع اليمودي والمتخيل الاجتماعي اليمودي المفربي

### مدخل توضيحي

يتسم المتخيل الاجتماعي، من خلال مظاهره الختلفة، بطابع الدين والسحر اللذين يأتلفان في الشعائر والطقوس، ليعطيا لهذا المتخيل أبعادا شمولية وخصائص محلية. كما أن هناك مظاهر مختلفة تعكس لحظات الوجود المتميزة، وتتغنى بأوقاته المتعة التي تعرفها الحياة اليومية، كالولادة والزواج والموت وغيرها، مع ما يصاحبها من طقوس واحتفالات.

وتمثل هذه الطقوس والاحتفالات مظهرا من مظاهر المتخيل الشعبي المحلي. كما تعكس الالتحام القوي مع الإطار الثقافي الحلي المغربي العسربي الأمازيغي. أو ذاك الموروث عن الحيط الإسباني الموريسكي. إنها تعبير عن الوفاء الخلص للفكر اليهودي العام، ولذاكرته الجماعية التي تمتد أصولها إلى عصور ما قبل التاريخ وعصر التوراة نفسها. فهنا إذن مجال آخر متميز للتلاقي، حيث إن كلا من الجموعتين الدينيتين. اليهودية والإسلامية، تكرس نفسها للقيام بواجباتها الدينية الخاصة بها، وفي نفس الآن تشترك في كل ما هو متخيل شعبي يمكّن من الجمع بينها.

## الصفولة وللراهقة

#### الميسلاد

تتيح مناسبة الولادة والختان والفطام. في الجمعات اليهودية. في كل العهود، من العهود التوراتية إلى يومنا هذا. الفرصة لإقامة احتفالات كبيرة. وهي بالأساس احتفالات ذات طابع ديني وتاريخي ووطني. إذ جاء في سفر التكوين: " وختن إبراهيم إسحاق ابنه. وهو ابن ثمانية أيام حسب ما أمره الله به " (تكويسن إصحاح 21. آية 4).وجاء أيضا: " وكبر الصبي وفطم. وصنع إبراهيم مأدبة عظيمة في يوم فطام إسحاق " (التكوين 8/21). وتعد هذه الاحتفالات أيضا مناسبة لتكافلية، بل لتوافقية تامة. حيث يلتقي السحر بالدين. وبالأخص عندما يتعلق الأمر ببعض التقاليد والعوائد والشعائر ذات الطابع الحلي والمشترك، في الجتمعات المغربية اليهودية والإسلامية .

والولد – الذكر على الخصوص – في هذه الجنم عات، رغبة جامحة، وانتظار لا يخلوا من انفعال، بل من قلق. إنه واجب جوهري للمحافظة على النوع، وهُمُّ أكبر لتخليد الاسم والعائلة مدى الأجيال. ويعتبر العقم والإجهاض المتكرر لعنة. والأمثال والأقوال المأثورة في هذا الصدد. كثيره ومتنوعة، مثل: "من لا ولد له، لا حياة لللهذا والأمر كثيرا، وأن يتقي شجرة ميتة ". وعليه فإن على المرء أن يحتاط لهذا الأمر كثيرا، وأن يتقي شره بكل أنواع الأدوية الطبيعية، مثل التغذية المناسبة، وتناول الجروعات الخاصة. و في حالة الضرورة، عليه أن يلجأ إلى قوة ما فوق الطبيعة، أو أن يتجه إلى مزار الصالحين الحليين، أو أن يتجه إلى مزار الصالحين الحليين. أو أن يلجأ إلى مزار الصالحين الحليين. أو أن يلجأ إلى على تفاوت في ذلك.

ولقد أطلعنا على بعض من هذه. في كناش أحجبة وتمائم. كتبه صاحبه في مراكش، وتضمن كتابات مكتوبة بلهجة عبرية آرامية عربيـــة، في موضوع رقى العقم والإجهاض، والمرأة التي لا تلد إلا البنات" (هكذا)

وبمجرد ما خبل المرأة. ينتشر الخبر سريعا وسط عائلتها وعائلة زوجها، وتعم الفرحة الجميع. وخاط الحامل أثناء حملها. بسياج من الخرمات. وبمجموعة من الأوامر والنواهي. كلها رسختها التقاليد والعوائد. وتقسم فترة الحمل عادة إلى ثلاثة أشهر للوحم، ومثلها لبروز البطن. وأخرى للعياء التام ويعتقد أن الأشهر الثلاثة الأولى. هي أصعبها وأدقها، بسبب ظاهرة الوحم وما تشكله من نتائج قد تكون غير محمودة. إن لم نقل خطيرة. بما بمكن أن يكون لها من أثر سيئ في جسم الوليد. وفي صحته وصحة الأم. أوفي مصير الجنين نفسه. إذا حدث ما لم يكن في الحسبان، أو إذا لم تلب رغبات المرأة المتوحم.

ومع اقتراب الولادة. تبدأ عملية تقطيع " القماط ". أو ما يسمى "تقطيع لَكُدُاور " بفاس. و" تقطيع اتْكَامط " في الصويرة. وكستابة التعاويذ والطلاسم والأحجبة والكتابات السحرية الوقائية التي تكتب على " ورقة المرأة الواضع". وتسمى بالعبرية " شميراه ". من " شمر " العبرية التي تعني " حرس ". والمراد من هذه حفظ الأم والوليد بعناية من الله والملائكة الحراس. وإبعاد الشياطين الشريرة عن المكان. وخصوصا الجنية " ليليث ". التي لم توجد إلا للقضاء على الأطفال خلال الأيام الثمانية الأولى بعد الولادة، ما لم يدخلوا في عهدة إبراهيم، أي الإختتان. ولوجود الحيوانات والنباتات والأدوات الختلفة. أهميتها الرمزية في مكونات " الشميراه " أو " لحجاب"، خاصة صورة السمك الذي يحفظ الوليد من العين الشريرة". وهذا الاعتقاد الشعبى يستمد أصوله كذلك من نص

تلم ودي. كان يجمع بين رمز السمك ومؤدى فقرة توراتية جَعل من يوسف رمزا لتجسيد الخصوبة, يقول النص. : " كما ينجو السمك الذي يعيش في الماء الحافظ إياه من سلطان وأذى العين الشريرة. كذلك تنجو ذرية يوسف ". (بيراكوت 20)

عندما تشعر الحامل بآلام الوضع، يستدعي الزوج " القَابُلة " أو المولدة التقليدية ذات التجربة واليد الموفقة، ويسرع الأهل والأقرباء، وكذلك الجيران، إلى جانب الواضع التي ينبغي أن تصيح وتتضرع إلى الله والصالحين. بينما تردد النساء اللواتي يحطن بها الصلوات والدعوات، إلى حين الولادة التي خدث سريعا وبدون تعقيدات كبيرة في أغلب الأحيان. يسقط الجنين، وختفظ الأم بغلافه. بعناية فائقة، وخاصة، إذا كان المولود بكرا، إذ يُعتقد أن لهذا الغلاف، فضائل كثيرة، فهو يحمي من الأمراض ويعجل بإطلاق سراح السجين، والواقع أن اللفظ العبري – العربي الذي هو اسم هذا الغلاف، يعنى كذلك: الخلاص.

ويبلغ الفرح أقصاه، عندما يكون الوليد ذكرا، وتتلقاه المولدة، وهي ترد: " مبارك الآتي " ثلاث مرات، باللغة العبرية، ثم تسلمه للحاضرات اللائي يزغردن أما عندما يكون المولود بنتا فيكون استقبالها عادة ببرود ، وتردد القابلة: " مباركة مسعودة ".

وإذا عسرت الولادة وطلال انتظارها, بدأ الرجال في تلاوة الأدعية والصلوات. أما إذا طالت الآلام, فإنهم لتخفيفها يتوسلون بطقوس خاصة من ضمنها ترتيل " العقيدة ". وهي قصيدة من القصائد التي ترتل في فترات الشدة والضيق, التي تصادف أيام رأس السنة ويوم الغفران. وروح هذه القصيدة توراتية, مستقاة من قصة إسحاق, الذي

افتداه هو نفسه مَلَكُ اعترض سيف أبيه إبراهيم بعد أن تَلَّهُ للجبين . في هذه الأثناء تصيح الواضع ويداها تمسكان حبلا معقودا على عمود السرير, أو على مصراع الباب...(1).

ويتضمن كتاب مراكش المشار إليه أعلاه، رُقية. هي عبارة عن حرز كتب عليه كلمة من أربعة أحرف عبرية. هي: ألف وميم ونون وطاء، والحرز مربع سحري. من رموز "لقبالة "التطبيقية أو السحر، والحروف هي حروف أولى لبعض آي التوراة. وتوضع الرقية خت لسان الواضع قصد التعجيل بالنهاية السعيدة، أي الولادة. وينبغى أن تستخرج الورقة من الفم مباشرة بعد الخلاص

#### التحديد (2) معتقد وسحر

هناك شعائر أخرى تصاحب الولادة. وعلى الخصوص، إذا كان المولود ذكرا. ونذكر من بينها شعيرة " التحديد ". حيث تُستعمل شفرة أو نصل من حديد، ولهذا المعدن أهمية كبرى في بعض الاعتقادات والاحتفالات التي تشترك في فعلها الجنمعات اليهودية والإسلامية. وتعود عادة " التحديد " إلى أصول دينية وطقوس غريبة وافعال سحرية. تصحبها دوما إشارات وحركات. ويراد من هذا الاحتفال الديني والخرافي.

ا- قارن هنا بالطقس المعروف في الرباط الذي أشار إليه له. Brunot في الجميع الإسلامي والذي هو: "ربط منديل المرأة في مأدنة من المآذن والدعاء للحابل بتعجيل الولادة" وفي البلدان المسيحية. فإن العملية الأكثر تداولا لتسهيل الولادة، هي دق أجراس الكنائس. وقديما كانوا يربطون حزام الحابل في ناقوس كنيسة الربع ويدقون الأجراس ثلاث مرات" Sebillot, Le )

<sup>2-</sup> نحب أن نصف هذه الشعيرة التي لها بعض الأصالة. والتي بدأ استعمالها يندثر في مجتمعاتنا الخديثة. وصفا به نعرف مظاهرها ذات الدلالات. وقد أشير ألى الظاهرة مرة أو مرتين في بعض دراسات المغرب الأتنوغرافية. ولم تدرس دراسة خليلية نستحق الاعتماد مطلقا. على حد علمنا.

حماية المولسود الذكر السذي يظهر أنه أكثر عرضة للخطر من البنت. أثناء الأيام السبعة الأول. أي قبل دخوله في العهد الإبراهيمي وختنه الختان المنقذ الذي لابد منه، مادامت حياته مهددة طوال هذه المرحلة التي قبل الختان. خصوصا من الجنية "ليليث"

### انهزام ليليث وجّريدها من سلاحها

عندما تدق الساعة الثانية عشرة ليلا, تقفل الأبواب والنوافذ, ويمر شخص ما بسيف قديم أو سكين غليظة, على جدران ومنافذ الغرفة الغلقة بإحكام. حيث توجد " النفيسة " أو أم الولد. وبعدها توضع الأداة العدنية حت وسادة المولود المشدود إلى أمه شدا.

ويفتتح هذا الاحتفال بآية توراتية تروي قصة نوح وسفينته التي التجأت إليها بعض الخلوقات الحية لتنجو بنفسها من الطوفان. وهي المذكورة في سفر التكوين (1) وفي هذه اللحظة بالــــذات, حيث تنتهي قراءة هذا النص. تغلق كـــل المنافذ لمنع تلك الأخرى من الدخول إلــــى الغرفة ( الأخرى التي تسمى. ليليث ولا يجب أن يذكر اسمها)

وشعيرة " التحديد" (2) هذه والأساطير التي تصاحبها, حية في كل جهة من جهات العالم اليهودي, في حوض البحر الأبيض المتوسط، وفي الغرب والشرق الإسلاميين. ويشهد على ذلك, إذا كان الأمر يحتاج إلى شهادة, هذه القصة التي رواها لنا, منذ عدة سنوات, رسام حسالم

<sup>1-</sup> أقيم عبهدي معك فتبدخل التابوت أنت وبنوك وامرأتك ونسوة بنيك معك. ومن كل حي من كل ذي جنس اثنين. ومن كل تدخل الشابوت لتبحيا مبعك. ذكرا وأنثى تكون البهائم بأصنافها. ومن جنم يع ذبابات الأرض بأصنافها. يدخل إليك اثنان من كل لتبحيا (التكوين إصحاح 7 أ 18 وا 29)

<sup>2-</sup>ويعني التحديد أيضا وضع الحدود لمساحة ما وتعيين مكان ما, بعلامات بحيث يمنع على الأجنبي. وهو هنا ليليث بالذات.

يدعى يوسف مانور وهو يهودي من أصل عراقي إسرائيلي الجنسية. ويعيش في باريس. قال وكله إيمان بما يحكي. إن جده استطاع أن يقضي على الجنية ليليث التي تسببت في موت عدد من الصبيان اليهود في بغداد. بعد أن نزع منها سيفها القاتل. وسلم السيف لعائلته التي لا تزال ختفظ به بعناية حتى ساعتها. وبطل هذه المعركة التي انتهت بانهزام ليليث وجريدها من سلاحها، كما جاء في قول محدثنا، كان شيخا من شيوخ " القبالة " التطبيقية، ومن العارفين بالنصوص الباطنية والأسرار الخفية، وخققت على يده معجزات شفاء المرضى. وتعرفنا على هذا النوع من الرجال الذين كانوا يجمعون بين صنع المعجزات والمعرفة العميقة بالعلوم الربية والتطبيب. في المغرب الصويرة ومراكش وغيرهما.

ولا يخلو هذا الاحتفال من ترتيل نصوص توراتية تليق بالمناسبة. من مثل ما جاء في سفر التكوين، الإصحاح الثامن والأربعين آ 16. والتاسع والأربعين آ 22 (مقتطفات من مباركة يعقوب). والإصحاح الواحد والتسعين والواحد والعشرين والمائة من سفر المزامير. والإصحاح السادس من سفر العدد 27-22 ( المباركة الكهنوتية). والأمثال (3 و 24 ). وينتهي الاحتفال بالموسيقي والأغاني والألحان العبرية، و"البيوطيم " أو الأشعار الدينية والموشحات والقصائد الغنائية والعروبيات باللهجة العامية، والأغاني الأمازيغية أو القشتالية، حسب أصول الحتفين العرقية واللغوية.

ورغبة في عدم الإطالة, نكتفي بنمانج من هذه الأدبيات, نظرا لأهميتها. من ذلك مباركة يعقوب المشهورة, لابنه يوسف وحفيديه إفراييم ومناسي, وترتل ثلاث مرات متتابعة, ونصها: " ليبارك الملاك الذي خلصني من كل شر هؤلاء الصبيان، وليحل فيهم ذكر اسمي واسم آبائى إبراهيم وإسحاق، وليتكاثر والتكاثر السمك، ولينتشروا في البلاد." (التكوين، الإصحاح الثامن والأربعون، 16). و" يوسف فرع خصب على حافة العين، يتجاوز كل الفروع الأخرى على طول السور." (التكوين، الإصحاح التاسع والأربعون، 22)."

ويعد الإصحاح الواحد والتسعون من سفر المزامير، أنسب النصوص لحفظ الإنسان. وهو المفضل عند " القباليين" الذين الذين عارسون السحر، منه يكتبون "الشميروت" أو الأحجبة و" القمعوت " أو التعاويذ وغيرها..وذلك بتركيب الألفاظ التوراتية في كتابات رمزية ومربعات سحرية. تعتمد علم حساب الجُمُّل.والطلاسيم. وهذه بعض آبات مما يعتقدون فيه خصوصية الحفظ: " الله يحرسك من شرك القناص، ومن الطاعون القاتل.... لن يرعبك الليل، ولن يصيبك السهم الذي يخرق النهار، ولا الطاعون الراكض في الظل، ولا الوباء الذي ينشر أهواله في وضح الظهيرة .لن يقرب ساحتك الشر ولا البلية، ولن تقترب خيمتك آفة..."

وجاء في المزمور المائة والواحد والعشرين على الخصوص: "الرب حافظك، الرب ظلك، عن يدك اليمنى [هو]. فلا الشمس تؤذيك في النهار. ولا القمر في الليل. يحفظك الرب من كل سوء. ويحفظ روحك..."

وليس خاف ما تتمتع به المباركة الكهنوتية من قوة وبأس. وهاتان فقرتان منها: "سيباركك الرب ويحفظك. وسيتلألأ نور بهائه فوقك ومنحك فضله..." والآية الرابعة والعشرون من الإصحاح الثالث في سفر الأمثال، ليست إلا هذا الدعاء البسيط:" إذا اضطجعت فلا تُذعر بل تضجع ويكون نومك عذبا "

ونقتطف من أحد هذه الأناشيد العبرية، المعروفة بـ "البيوطيم". الأكثر شعبية، المقدمة اللازمة التي تتصدر المقطع الأول

#### مقدمة

ليكن الوليد بشارة خيدر ليترعرع. مثل بستان ندى ويكبر ليعلو. ويتفوق وينجو من كل شر أمين . لتكن مشيئة الله هكذا وكما يأمر

ونختم هذا الجزء مقاطع اخترناها من بين عدة أغاني عبرية -عربية، تغنى للقابلة (أغنية القابلة)

يا القابلة يا السوسية (أيتها المولدة من قبيلة سوس)
كل ما سديت شوية (كلما نسجت قليلا)
نقوم نهار السابع نخرجك مكسية (سأنهض اليوم السابع وألبسك كسوة)
يا القابلة يـــا المقبولة (أيتها المولدة الحبوبة)
با المبشرة يا ميمونة (أيتها المبشرة الميمونة)

# بشرتني الله يعطيك الخير (بشرتني جزاك الله خيرا) نعطيك حاجة مضمونــة ([أما أنا] فهديتي إليك أكيدة)

وتمتد السهرة التي تبدأ مبكرا في المساء. إلى ما بعد طقس "التحديد" ، في جلسة طويلة، تروي فيها النساء، وعلى رأسهن راويّة قصص متمرسة، قصصا وخرافات تناسب المقام، في الوقت الذي يقوم فيه نساء أخريات بإعداد دقيق لحفل الختان وما يرافقه من احتفال. ويصبح " التحديد " " حديثا، وخلّق حكايات وجاذب أطراف الحديث "

## الختان: طقوس احتفالية، خرافية ، وشعر

حفل الاختتان. الذي يقع عادة. في اليوم الثامن بعد الولادة. مناسبة دينية كبرى، وحفل عائلي ترافقه الأفراح السعيدة والبهجة والسرور. وهو مناسبة يعبر فيه الفقير والغني. عن فرحته مقدم المولود الجديد.

جُري مراسيم الاحتفال عادة. في بيت الأبوين (1), في غرفة الواضع التي تزينها الستائر الملونة وتتصدرها " السفارم " أو لفائف التوراة التي تستعار من البيعة للمناسبة. كما تفرش بالطنافس الملونة الغالية.

لفظ " مُهيلَه " العبري يعني عملية الختان، التي هي استئصال القلفة، وهو باللهجة المغربية " لَخُتانَ ". أو كما تسمى في الوسط الإسلامي، حيث بقع عادة في سن السابعة أو التاسعة." طُهارَة " أو" أزيانَه ". ويمثل هذا البتر الشعائري أو قربان الختان، لدى الأم، فديسة خفظ طفلها من الموت. والجد عادة هو" السَّنْدَق " أي الذي يضع الطفل على ركبتيه، وقد تباع هذه المهمة بالمزاد العلني لصالح صندوق الطائفة

ا- وقد يكون في البيعة التي يصلي فيها الأب عادة.

الخاص بالفقراء. ويجلس " السندق" فوق (كرسي النبي إيليا) ويأخذ الطفل بين ركبتيه. في حيين يتولى " المُوهل" المتمرس المتطوع. الذي سيختن الطفل. مهمته ويستخرج دم الختانة ثم يرش محل الختن بشراب كحولي يسمى الروم أو بي "ماء حيا " أو العرق. موقفا النزيف بضماد مسكن (1). وعندها يردد أب الطفل حمد الختان ، شكرا لله الذي أتاح له : "أن يُدخل عضوا جديدا في العهد الإبراهيمي ". وبعد مباركة الخمر التقليدية ومباركة النباتات المعطرة. وهي أوراق الورد اليابسة. تبدأ الشاورة في شأن اختيار تسمية الطفل.

ولا بد من إتباع قواعد معينة لاختيار الاسم, وتتنوع هذه القواعد حسب الأعراف وتبعا للأصول العرقية. من ذلك أن "المكورشيم" أو أحفاد المهجرين من شبه الجزيرة الإيبيرية, يسمون الوليد باسم الجد الحي. في حين يسميه " التوشابيم " أو السكان الأصليون, باسم الجد التوفى ولا يريدون به بديلا.

ويرفق احتفال الختان. كباقي الاحتفالات الأخرى إجباريا, بشعيرة أخرى هي إنشاد " البيوطيم" أو الأشعار الخاصة بالختان. يشارك في إنشادها كل الحاضرين. وخص المغنون والتربادور المغاربة، هذه المناسبة. بعديد من المنظومات الشعرية العبرية وغيرها من منظومات اللهجة

ا- يعتقدون أن لدم الختان فوائد نافعة. وتشهد هذه الشعيرة. كغيرها من الشعائر الأخرى. على الثقاء الخيال الاجتماعي والاعتقاد الروحي الشرعي الديني. وحكى الربي يوسف بنئيم في مؤلفه الببليوغرافيي "ملخي ربنان" (الأمرا الأحبار) "أن أحد حكماء مدينة صفرو. الربي إسحاق هكوهن. المعروف بربي يسحق مول الميلا (بسحاق الذي خص بإجراء الختان)". (دفن في سفح الجبل القريب من للدينة) وعرف منذ قديم بأنه من كبار الأولاياء. وأن يهود صفرو في فترات الجفاف. كانوا يتوجهون إلى مزاره فينشرون خرقة مبللة بدم الختان على شاهد قبره. وهم يقرؤون المزامير والأدعية (لعل المطر بنزل)"

اليهودية المغربية. ومن القصائد الشعبية التي تنشد في هذه المناسبة. قصيدة يعقوب أبنصور من شعراء القرنين السابع عشر والثامن عشر التي أصبحت منذ عهود. مرتولة من مرتولات البيعة المغربية. وتنشد هذه القصيدة في جو من البهجة المتزايدة مع صعود أب الطفل إلى منصة " لفائف التوارة ". يوم السبت الموالي ليوم الختان. وتتضمن القصيدة أربع رباعيات قصيرة جدا. من بحر متساوى المقاطع، وهي:

لتنشرح جـماعتنا.! / ليسـتبشـر جمعنا.! / إن رضيـعا ولد لنا. / لقد رزقنا ولدا لقد رزقنا ولدا.

الإله العلي الذي أنشأ من السحاب مطيته، / سيغذق على هذا الولد من نعمه./ وسيمنحه كذلك، / فضيلة الدخول / في العهد الإبراهيمي. عهد أبينا .

خالـقه يفـعم أمانيـه، / وفي السعادة يقضى أيامـه، / إلى أرض المسرات يصعد. / مع بنى إسرائيل إخواننا .

لينهض والده اليوم على نغمات الطرب. / ليفرأ في التوراة. / وفي ظل الإباء والكرامة، / ليبارك اسم إلهنا ".

ويكون البعد الأخلاقي والديني للختان، وأهميته الاجتماعية والعرقية، وعمليته الشعائرية نفسها. التي هي " مهيله " أي الختان . و"بريئة " أي قطع الجلد وطيه لإظهار تاج القضيب، مواضيع كثيرة تناولتها منظومات أخرى من هذا الأدب الذي يستوحي مواضيعه ومعجمه اللغوي. من الكتاب المقدس والتلمود و" المدراش "، أو التفاسير التلمودية و" الهلاخا ". أي التشريع التلمودي. ويُظهر تناول هذه المواضيع. في هذا النوع من الشعر الذي يغنى جماعيا في هذه المناسبات

والاحتفالات ، طابع "لمهيلة" التعليمي والتربوي. ويلاحظ فيه أيضا. الاهتمام بإضفاء صبغة القداسة على كل عمل وفعل يصاحب هذه المناسبة ذات الأثر الكبير في الحياة اليهودية. وتعتبر القطعة التي نورد هنا مقدمتها ومقطعيها الثانى والثالث، دليلا على ما نقول.

#### مدخــــل

بختم خاتمك يا أيها القادر قد ميزتنا! ليمجد اسمك إلى الأبد يا مالكنا!

2 سنقطع الجلد الأغلف بموسى حادة طبقا لإرادتك ومشيأتك.
 يا الله يا حي يا خالق كل الخلوقات. /
 لكي نخلد عهدا أبرمه آباؤنا الأوفياء الخلصون. /
 ولنضعف قوة نوازعنا الشريسرة.

3 - نخرق الغشاء الطري بيد ماهرة /
 لكي نكشف حشفة كل التاج /
 ولنضاعف قوة الفحولة بالتطهر والطهارة.
 ذلك هو العهد الذي رسمت علامته في أجسادنا.

ويفتدى الولد الذكر البكر، بعد واحد وثلاثين يوما من ولادته، بر "ديون هَبِنُ" بأن يقدم الأب فدية هي حلّي زوجته الذهبية والفضية ومن الأحجار الكريمة. للكاهن. وهو من أحفاد هارون. ثم يستردها منه بعد ذلك بقليل. مقابل بعض المال بحول إلى صندوق فقراء الطائفة . شعيرة أخرى ذات طابع اجتماعي وديني. تمثلت أيضا فيما خص به الشعراء اليهود المغاربة هذا الاحتفال، من قصائد شعرية، تستوحي فكرتها من النصوص التوراتية التي خكي قصة تقديم المولود الأول قربانا. ووجوب فديته. (الخروج، الإصحاح الثالث عشر، والأعداد، الإصحاح الثالث والعشرون)

وإذا كان المولود بنتا. يجري احتفال " التسمية ". بأقل ما يمكن من الحفاوة. ويطلق على هذه المناسبة بالعبرية " زيد هَبَتُ " أو قربان الأنثى. وينحصر في إقامة شعائر سريعة تقدم فيها وجبة طعام خفيفة، إضافة إلى احتفالات بهيجة ينشدون فيها " البيوطيم " أو أشعارا تليق بالمناسبة. ومن هذه الأشعار مقطوعة. تغنى عادة يوم الزفاف، وهي من نظم أحد الشعراء المغاربة. وتبدأ هكذا:

غزالة ظريفة. صبية وديعة فيك يجتمع جمال البهاء بقوة الأجداد الخالدة

ويسجل الأب أو الجد اسم وتاريخ الولد أو البنت على صفحة من صفحات كتاب الصلوات أو كتاب التوراة، ف"الحالة المدنية" لم تكن عندها موجودة. وكان التاريخ المستعمل في الجمعات اليهودية في الغرب الإسلامي. هو التاريخ اليهودي، أي تاريخ بدء الخليقة.

# التربية والتعليم

لن نتحدث هنا إلا عن بعض الملامح التي تتميز بها المدرسة التقليدية اليهودية في المغرب، ولن نفعل ذلك إلا اختصارا، لأنا خَدثنا عن ذلك سابقا في الفصل الخاص ب" المسار العلمي والروحي للطالبين اليهودي والمسلم في المغرب " (1).

### المدرسة التقليدية اليهودية في الغرب الإسلامي

تعد المدرسة التقليدية اليهودية التي ظلت قائمة إلى وقت قريب في الغرب الإسلامي. صورة من صور المدارس الأصيلة التي تمتيد جذورها حتى بداية الاستقرار اليهودي بالمغرب. أو على الأقل، منذ الفتح الإسلامي.

وتعني التربية هنا أيضا، في أغلب الحالات، إعداد الفرد ليتكيف مع المجتمع ويندمج في الجماعة. بل يمكننا أن نقول، إنه لا يوجد في الأعم الغالب، لدى هذه الأوساط التي نتحدث عنها، تصور واع للتربية. وأن احترام التقاليد هو وحده الذي يحكم حياة الطائفة. ويتعلم الطفل بالمعاشرة والتقليد واحترام الأوامر والنواهي. إن احترام التقاليد، والتكيف مع الأعراف والعادات، والسير على هدي المعتقدات وإقامة الشعائر. وأخيرا إدماج البالغين في الجماعة. بواسطة احتفالات التأهيل. إضافة إلى المشاركة في أداء العبادات، كل هذا يشكل ما من شأنه أن يجعل من الفرد عضوا نافعا في الجماعة، وشخصا له ذهنية لا تختلف عن ذهنيتها، وشعور عميق بالانتماء إليها. وبعبارة، يجعل منه صاحب إحساس يدعو للتماسك الجماعي وتضامن كافة أعضاء الجتمع.

<sup>1</sup> انظر أيضا كتابنا ...Pédagogie juive الإحالة أعلاه.

### الطفل في العائلــــة

ما أن يعي الطفل ويعقل حتى يجد نفسه داخل مجتمع خكمه مجموعة من الأفعال والمارسات التي ترتبط ارتباطا وثيقا بالأوامر والنواهي الدينية. وفي البيت، وسط العائلة الكبرى التي تشمل الجد والجدة وكل الأقرباء، الذين يعيشون جُماعا. في غالب الأحبان، خت سقف واحد، يكتسب الطفل جاربه الأولى في الحياة التقليدية اليهودية. وليس هناك فاصل يفصل الصغار عن البالغين، إذ يكون الطفل معرفته للنظام القائم والعوائد والقوانين، بمحاكاته لمن هم أكبر منه، أولئك الذين يحترمهم وبخاف منهم. ولذلك فهو مدعو إلى أن يتقيد بما يفعلون كل التقيد.

ويتعلم الطفل في العائلة بمقدار ما يتعلم ويتربى في المدرسة. وعمل المعلم يتجلى في متابعة تربية الطفل التي بدأت في الوسط العائلي وتستمر فيه أيضا. وتنحصر مهمته في تعليمه قراءة التوراة.

وفي البيت يتلقى الطفل تربيته الأخلاقية. والأم هي التي تلقنه أسس فضيلة الخير واحترام ما للآخر وحب الأرض المقدسة. وتعليمه كيفية أداء الصلوات ليس من مهمة المدرسة والمعلم، بل يقوم الطفل بواجبات العبادات على وجهها، عن طريق القدوة بالآباء والمارسة اليومية المواظبة.

وفي بعض الحالات الخاصة، كحال اليتيم على سبيل المثال، يكون دور الأجداد والأعمام والخالات ذا أهمية قصوى.

ولا ينتسهي التسعليم الحسقي عند المدرسة. إذ الطفل أو اليافع عندما يصل إلى البيت في المساء. يجد الأب أو الجد ينتظره لإكسمال تعليمه الديني اليهودي، وإعداده لحفل الرشد الديني (بار مصواه). ومع ازدياد سنه ونمو عقله. يأخذ في تلقينه معارف لا تتسع لها برامج المدرسة. خاصة قراءة كتاب "الزهار". أو شروح التوراة الصوفية، التي لا يُلقّنها إلا المريد. وله دون غيره، وهو في غالب الأحوال الابن الختار

# احتفال ذو دلالة: الكُتَّـــاب زواج الطفولة، خطوبة التوراة واختيار الزوجة

كان الآباء يهتمون، في طوائف وادي تودغا في جبل الأطلس الكبير، عندما يبلغ الولد سن الخامسة، بشيئين اثنين: تعليمه التوراة، واختيار زوجته، طبقا لأحد الأوامر التلمودية. لقد جرت العادة أن يحتفلوا ليلة "شابعوت". التي تصادف ذكرى نزول الوحي في جبل سيناء، بنوع من زواج الطفولة "حوباه بزعير أنبيم ". فكان الأبوان يختاران في هذا الحفل. قرينة لولىدهما من نفس سنه، فيرتبط الطفلان في حفلة زواج حقيقية تتخللها الاحتفالات. وفي هذا اليوم بعصد صلاة الصبح "شخريت" يقصد الرجال بيت الخطيب، فيخط الربي الأبجدية العبرية بالعسل على لوح نظيف، ويطلب من الولد أن يلعق الحروف وهو يقول: " ليكن كلام التوراة حلوا في حلقك مثل هذا الشهد ".

لقد خدث عن هذا الاحتفال. كل من Brunot في كتابهما (النصوص العبرية – العربية بفاس). ويبدو أنهما لم يهتما إلا بمظهر واحد من هذين المظهرين الذي هو وعد زواج الصبيين مستقبلا. وأوضح لنا من أخبرنا بالخبر وهما رجلان أحدهما من تودغا والآخر من محميد الغزلان. بتخوم الصحراء. أن الأمر يتعلق أولا وقبل كل شيء. بعرس رمزي تُزوج فيه التوراة للطفل.

# التعليم الأولـــــى

" يتجسد جوهر التعليم في البيعة وعن طريق البيعة ومن أجل البيعة " هذه العبارة التي ذكرها S.D. Goitein . وهو يتحدث عن التعليم في البمن، تصدق على التعليم اليهودي الأولي في المغرب إلى حد بعيد. إذ ليس من مهمة هذا التعليم إعداد الصغار للحياة، وإنما مهمته أن يستجيب لضرورة واحدة، تتمثل في القيام بالعبادة على أحسن وجه، والنظر في علم من العلوم التقليدية، والتقيد بما تفرضه الأوامر والنواهي. وترتيل الصلوات في البيعة، ليس قصرا على الحبر الإمام، بل هو واجب على كل الحاضرين، شأنه شأن " البيوطيم " أو التراتيل الدينية، أيام الأعياد والسبوت. وعلى كل واحد من المصلين أن يصعد المنبر (المكان الذي به لفائف التوراة) أو " السفر "، ليتلو بنفسه المقطع التوراتي الخاص به. إذ المفروض أن الكل يستطيع قراءة التوراة أو يستظهر "الهفطاره" أو بعضا من أسفار الأنبياء، مع نصها الآرامي وترجمتها باللهجة اليهودية – الإسبانية أو اليهودية – الإسبانية أو اليهودية – الإسبانية أو اليهودية – الإسبانية أو اليهودية – الأمازيغية، حسب المناطق.

واستظهار النصوص المقدسة عن ظهر قلب، بالإضافة إلى شروحها وفهمها، هو المفتاح والشرط الأساس، ليصبح اليهودي رجل دين. ويتطلب منه هذا الأمر زمنا طويل من التعلم والمعرفة بجوهر الموضوع.

## بار مصـــواه [بلوغ سن الرشد الديني]

عثل احتفال " بار مصواه " (1) ,نهاية التعليم الأولي. ويصادف هذا السختم بلوغ " الرشد الديني ". ومنذ ذاك, يصبح اليافع ملزما باحترام الوصايا التي تأمر بها التوراة, ويصبح مثله مثل الكبار، مسؤولا عن

<sup>1 -</sup> تعني عبارة "بار منصفاه" حرفيا ابن الوصايا التورانية أو القادر على القيام بها (المنرجم)

أفعاله, يؤم البيعة مثل من هم أكبر منه, وله ما لهم وعليه ما عليهم. يُحدد الرشد الديني عادة, في سن الثالثة عشرة, كما هــــو وارد في "مـقالة الآباء " التلمودية (٧ 26). ويكون قبل السن المذكورة أعلاه بالنسبة لبعض المتقدمين عقليا, فقد يبلغونه قبل ذلك. إذ ذكر أحد الأحبار المغاربة أنه بلغ سن الرشد في السابعة من عمره, وذكر آخر أنه بلغه في سن الثامنة. وفي الواقع, فإن شيوخ التلمود يجيزون للأب أن يُحَمَّل ابنه " التيفلين " (١), بجرد ما يصبح هذا الأخير قادرا على الاعتناء به. (سوكاه 44).

## التعليم العالى أو " اليشفا "

ينبغي على القصادة الربيين، وكل الذين يتحملون مهام دينية، وحتى أولئك المتأدبين الذين ليس من الضروري أن يشغلوا وظيفة من وظائف الطائفة، أو الوظائف التعليمية أو يدرسون التوراة، بمن يرغبون في تلقي تعليم أعلى من تعليم " الحدر " أو التعليم الأولي، أن يكرسوا سنوات طوالا من زهرة شبابهم، بل كل حياتهم، لاكتساب المعارف اللازمة لمارسة مهامهم وتطوير معارفهم، إذا أرادوا أن تصدق عليهم صفة " تلميذ حاخام " أو عالم.

ومصدر هذا التعليم هو " اليشف ا". وهي دوما مؤسسة خيرية أو مؤسسة تكون بقرار من مجلس الطائفة.

 <sup>1-</sup> التفيلين رسعان جلديان يلف البهودي. أحدهما على الرأس والأخر على الذراع اليسدرى أثناء بعض الصلوات. (المترجم)

#### البنت والترسية

لا تخفى وجهات نظر فقهاء الشريعة الختلفة، والرأي العام الذي كان يسود مجموع الطوائف اليهودية، في موضوع تعليم البنات. وبما أن البنت معفاة من المشاركة في إقامة الشعائر، وهي الغرض الأول من التعليم، فهي معفاة إذن من قراءة التوراة أو التلمود. وتكون تربيتها، حتى زواجها، وهو مبكر عادة، حيث يكون بين العاشرة والثانية عشرة، في وسطها العائلي، عن طريق الاحتكاك ومرافقة النساء الأخريات. وهي بذلك لا تعرف لا القراءة ولا الكتابية، إلا في الحالات الاستثنائية النادرة. وينحصر واجبها في السهر على تدبير شؤون البيت والاعتناء به. واليها تعود مهمة خمل أعباء "الكشروت". أي الحلل من الطعام والحيم منه، والسهر على تنفيذ عدد كبير من الوصايا. مثل تلك الخاصة بالأعياد، باحتفال السبت، كإشعال الشمعدان مثلا، وتلك الخاصة بالأعياد.

ولا تمنع البنت من ممارسة المهن. كالخياطة والتطريز وغيرها. وتشتغل الخياطة أو الطرازة مع معاوناتها اللائي لا يفارقنها أبدا. لزينائها اليهود أو المسلمين. فتخيط لهم الملابس أو تطرز لهم أغطية الأسرة بخيط الذهب أو الفضضة، أو ترقم الجلد أو تطرز على أنوال صغيرة. وهي خشبة، التطريز المعروف بالإنجليزي.

وتمتهن بعض النساء مهنا أخرى اجتماعية. فتدعى منهن المغنيات والحاكيات المتهنات إلى الحفلات العائلية المسرة. والنادبات النائحات لأماسي المآتم. ومن النساء كذلك من يمتهن مهنة " الخطابات ".أو ذوات التوسط في الزواج. وسبق أن رأينا كم هي شريفة مهنة "القابلات " أو المولدات. وكم هي في الوقت نفسه ضرورية في الجتمعات المغربية .

وأمية المرأة هذه لا تلغي مشاركتها في حياة البيت الروحية. ودورها في مجال تربية أبنائها له أهمية كبيرة في معظم الأحيان. ويستحق عدد كبيرة بن النساء صفة " المرأة المدبرة الفاضلة " (إيشيت حايل). كما جاء في سفر الأمثال، الإصحاح الواحد والثلاثون. آ.01 . إنها روح البيت. وحياته اليومية ونظامه. ومن النساء شبيهات بأهل الحكمة والعلماء الأنقياء، بمن يصمن ستة أيام دون انقطاع. وهو الصوم الذي يسمى بالعبرية " تاعنيت هافسقاه ". ويسمونه باللهجة اليهودية المغربية " الستية ". ولهذه التسمية دلالتها. إذ الأمر يتعلق في الواقع بانقطاع كامل عن الطعام والشراب، طوال ستة أيام متتابعة، بما في ذلك لباليها. ويبدأ الصوم بوم الأحد فجرا. وينتهي باحتفال مناسب وطقس خاص يوم الجمعة مساء. عند غروب الشمس. وقت مناسب وطقس خاص يوم الجمعة مساء. عند غروب الشمس. وقت مناسب وطقس خاص يوم الجمعة مساء. عند غروب الشمس وقت مناسب وطقس خاص يوم الجمعة مساء. عند غروب الشمس وقت مناسب وطقس خاص يوم الجمعة مساء. عند غروب الستية " الستية " مناطام. وكانت ختفظ بجزء مهم من أجرتها لشراء كفنها ومكان قبرها في مقبرة الصويرة.

وفي صدد دور المرأة في التربية، نذكر أن الأمهات الفاسيات والمكناسيات والصفرويات، وبمبادرة من ربي روسي زائر، اسمه رابي زيف هلبيران. زار المغرب في بداية هذا القرن. هن اللائي خلقن مؤسسات التعليم المسماة " أم هابانيم " (أم الأطفال)

على أي. فالمرأة لم تكن أمية مطلقا. ففي طنجة وتطوان. كانت البنت تتلقى تعليما يؤهلها لقراءة نص الصلوات باللغة العبرية. مع ترجمتها باللهجة اليهودية الإسبانية. وكانت بعض النساء جُتمعن في صحن الدور. ظهر يوم السبت أو أيام الأعياد. لقراءة فصل من كتاب

"معام لوعـز". (في أمة غريبة) والكتاب مجموعة من المنتخبات حررها باللهجة اليهودية الإسبانية، إسحـاق كولي، وصـدرت أول طبعـة له بالقسطنطينية سنة 1730 .

ولا ينبغي أن نتصور المرأة اليهودية المغربية على أنها نوع من النساء القاصرات. فمع أنها تعيش في مجتمع يسيطر فيه الرجل، فإنها مع ذلك ليست غائبة. كما قد يعتقد لأول وهلة .

وفي حضارة تخول فيها السن للمرأة حقوقا لا يتمتع بها غيرها, فإن هذه المرأة تكون الجهة المقصودة والقول المسموع, بل كان من بين النساء من صرن وصيفات مؤتمنات ومستشارات لنساء ولاة مدن كبرى، كفاس ومراكش والصويرة. بل صرن يخدمن أم السلطان في القصر الملكي بالرباط.

#### تعلم المهن

تعليم الابن مهنة من المهن واجب شرعي. والكتابات الربية في هذا الصدد غنية كل الغنى (1). وكان الطفل عموما، يتعلم مهنة والده. كالصياغة والنجارة وخياطة ملابس الأهالي وصناعة الأمشاط لنفش الصوف وغير ذلك. وإذا اختار الولد التجارة، يبتدئ بصندوق صغير من الحلوى. يجلس به في زاوية من زوايا زقاق من الأزقة، أو يرافق والده أو أحد أقربائه إلى أسواق المنطقة.

ويحتاج تعلم مهنة من المهن زمنا طويلا, فيه يكتسب المتعلم معارفه مراقبته الصانع وهو يشتغل. فإذا تمرس بالمهنة, وكان لديه من

<sup>1 -</sup> بما أن المتعلم لايحق له أن يحصل على أي مقابل مادي من علمه الذي يتلقاه في المدرسة. فإن عليه أن يتعلم مهنة من المهن يتعيش بها كما جاء في : (فصل الآباء) ومقالات تلموية مثل "برخوت" و "قدشين". أنظر أعلاه "المسار الفكري..."

رأس المال ما يكفي، فتح دكانه الخاص به، وإلا استمر في خدمة معلمه في نفس المعمل، ولا يتناقض التعليم وتعلم المهن في مجالات كثيرة، غير أنهما لا يجتمعان في بعضها الآخر. وفي دكان التاجر أو مكتبه، يتعلم الطفل العمليات الحسابية من جمع وطرح وضرب -وفي نادر الأحيان القسمة - وفيه يتعامل مع صرف النقود وخرير المراسلات، وهذه أيضا فرصة لتعليم مبادئ اللغة العربية، حتى يستطيع قراءة العقود أو الوثائق التجارية، غير أن هذا نادرا ما يحدث. ومن جهة أخرى، يحرص رجال الدين والقادة الروحيون، على محاربة التعليم المهني السابق لأوانه، لما له من انعكاسات مضرة بسلامة السير الدراسي.

وليس من الضروري أن تمنع مهنة من المهن متابعة الدراسة، فقد يستمر الفتى والراشد في التعلم أثناء الليالي والسبت وأيام الأعياد، وكذا في أوقات الفراغ التى تسمح بها انشغالاته.

وأنا أخدث مع أحد كبار علماء المغرب اليهود وهو الربي يوسف مساس. الذي وافته المنية في إسرائيل قبل سنوات. بعد أن شغل مهام القاضي الأعلى في مدينة حيفا عن طرق التعليم والتلقين التي كان يتبعها زملاؤه المغاربة في "الحدر" و"اليشفا" أضاف بفكاهة فيه معهودة. مزجها بنوع من الحسرة و الأسف وببعض الاستهزاء, مقتبسا من سفر أشياء, الإصحاح التاسع والعشرين. [13 ؟:" ليس تعليمهم إلا درسا محفوظا علمهم إباه الناس". وكيف ما كان الأمر, فإن هذا التعليم كان هو الشائع وكان يضمن الزاد المعرفي لقادة الطائفة الروحيين. كما حافظ لليهودية على أجيال من اليهود المخلصين لإيمانهم المتشبثين بتقاليد أجدادهم. ووقى اليهودي الحروم من أن يسقط في الظلامية الدامسة. أو أن يصل به الحال درجة الاسترقاقية التي هيمنت

على بعض من جيرانه المسلمين. وعرف اليهودي "المتعلم" أو المتأدب. حياة فكرية وروحية كان يجد فيها دوما متعة هي عزاء لمرارة وجود مليء بالمعاناة. متعة ملأت في غالب الأحيان. حياته بضياء وبهجة لا يلحظهما ذو العين الكليلة. ولا يتوصل إليهما أبدا الطارئ الأجنبي. وإنما فيهما ما يوحي إلى الغريب بما جاء في المزمور 128. آ 50 :" هذه تعزيتي في بؤسى"

# الزولج

سبق أن درسنا في الفصل المعنون "بجال القضاء" بعضا من القضايا المتعلقة بتشريع الأسرة وقانون الأحوال الشخصية. كالصداق ونظام الزواج القشتالي، الذي ضمنه مهجرو شبه الجزيرة الإيبيرية، تشريعهم، ونصوا عليه في فتاواهم ومراسيمهم الربية المتعلقة بزواج الواحدة والاثنتين أو أكثر من ذلك.

وسنطرح هنا بعض الأمور التي تتعلق بالزواج. خاصة تلك التي تدخل في ما سميناه بالمتخيل الاجتماعي. مع ما بمثلها من مظاهر متعددة, كالأعراف والعادات والطقوس والمارسات, التي تشترك فيها أغلب الجنمعات المغاربية, أو تلك التي تستقي أصولها من الإرث الإسباني الموريسكي.

#### الخطوبة

يسمى حفل طلب يد الزوجة بالعبرية "شيدوخين". وهو "الْخَطْبَة" بالعربية. (1) ويليه حفل ال"عروسين" أو الخطوبة التي تسمى باللهجة المغربية "مُللك" أو "رُشيم". ويصادق على الخطبة بما يقدمه الخطيب لخطيبته من "سابلونوت" أو هدايا، حين تلفظه بعبارة طلب الزواج الرسمية. وتتضمن هذه الهدايا حليا، وهي سبعة أساور ترمز لأيام الأسبوع، وخاتما به جوهرة ثمينة، وخمارا من الحرير. ويقدم في "صينية الخطوبة" زيادة على ما سبق، خمسة "قوالب" من السكر والحناء والعطور والحلوبات والفواكه الجففة. كاللوز والتمر والتين. ويخضع عقد

ا- انظر مــوضــوع الخطيبة أو الـتـوسط فـي طلب يد البنت "كــتــوبُة" في Pédagogie juive...p. 36

الزواج لأعراف ومواثيق يتسبب خرقها في منازعات تظطر السلطات القضائية الدينية إلى معالجتها بالفتاوى وإصدار الأحكام شرعية.

وهذه بعض النماذج التي وجدناها في سجلات الطوائف اليهودية. خلال القرون الأربعة الأخيرة :

- رُفض خطيب بعد مدة من الخطبة. لأنه لم يسدد إلا جزاءا من "السابلنوت". أو هدايا الخطوبة، قدر بخمسين أوقية فضة، من عملة ملكة فاس. وعزم أهل الخطيبة لذلك، فصلها عن خطيبها وتزويجها بغيره. إلا أن القاضي أدان هذا العمل وهدد أصحابه "بالحرم" أو اللفظ من الجماعة.
- بسمح بفسخ الخطوبة لأسباب ذات خطر، ما من شأنه أن يمس بشرف العائلة و من ذلك، اعتناق فرد من أفراد الأسرة الإسلام.
- اتفقت أسرتان على تزويج وليديه ما مستقبلا. وبعد أن كبر الولدان لم ترق الفتاة الولد. وعليه فإن الحكمة الربية بفاس. تعتبر وعد هذا الزواج لاغيا وكأنه لم يكن.
- إذا توفي الخطيب قبل الزواج، فإن لأبويه أو أقربائه الحق في استعادة هدايا الخطوبة أو أي شيء آخر له علاقة بهذه الخطوبة.
- جرت العادة, في الجحت اليهودية والاسلامية, بأن يختار الآباء لأبنائهم زوجات منذ الصغر وعندها كان الفتى يساير اختيار ذويه في الغالب. ويحدث أحيانا ألا تتوافق رغبة هذا الأخير مع رغبة الوالدين, لذلك كانت قدث منازعات مثل الحالة السابقة التي نظرت فيها محكمة فاس. أما بالنسبة للبنت التي لا يطلب منها رأيها في مثل هذه الحالة, فأمر الرفض غير وارد, وما عليها إلا أن تخضع لقرار أبويها وهي مرغمة.

أب الولد في العادة. هـو الذي يتقدم إلى أب البنت لطلب يد ابنته دون واسطة، إذا كمانت الصداقة تربط العائلتين. ويحدث، في أغلب الأحيان، أن تسند هذه المهمة إلى أشخاص آخرين هذه مهنتهم. هم "الخطّاب" أو "الخطابة".

وتعرف مجتمعات أخرى بعيدة. نفس الشيء. فقد خدث Milan عن نفس العادة في كتابه La plaisanterie بالعبارة التالية: "لم يكن الشاب المقبل على الزواج أبدا هو صاحب الاختيار. إنما هو من يُختار له. فهو لا يتزوج وإنما يُزوج. وعليه أن لا يبدي أي رد فعل، أو يتكلم. وعوضا عنه. يتحدث كبير العائلة، بل إذا أردنا أن نصدق. فليس هذا الأخير هو صاحب القرار، من إذن ؟ إنه تقاليد الأجداد تتخطى الناس واحدا واحدا. وتسحبهم في مجراها الوديع. وهنا يصبح الواحد من أبها الناس كغيره. والكل يكون مجتمع الإنسانية...".

- لا ينبغي للخطيبين أن يلتقيا أثناء فترة الخطوبة، أو أن يرى أحدهما الآخر. ولا ينبغي للبنت، حت أي عندر كان، إن تظهر خارج البيت. أما العائلتان. فهما منشغلتان في خضير الزفاف، من ذلك إعداد جهاز العروس وما يحتاج إليه من المربى والمعلبات التي تفرغ في القارورات الزجاجية والجرات.

## نظام الزواج التقليدي

الزواج مؤسسة تنبني على الشرعية الدينية. وتقوم أساسا على المباركة الزوجية. فالصيغة التي يُتَلفظ بها عندما يقدم الخطيب قطعة نقد أو حلية من معدن ثمين. وهما معا مظهران لنفس الاحتفال ولنفس

الطقس الذي يراد منه إشهار ارتباط الزوجين ارتباطا شرعيا هو الزواج. إذن يعلن الزواج ب "القديش" أو مباركات الخمر السبعة، وبالعبارة القائلة : "ها أنت أصبحت زوجة لي على سنة موسى وبني إسرائيل". ويصبح الزواج قائما بالاتصال الجنسي المعبر عنه على العموم باللفظ العبري "نسُئِين"، من جذر الفعل "نسأ"، أي حمل الزوجة إلى بيت الزوجية.

والزواج أيضا هو عقد يتضمن عديدا من التدابير التي خفظ مصالح الزوجة المالية على الخصوص. ويمكن أن يُختار فيه الزوجان وعائلتاهما بين نظامين من التشريع مختلفين : أحدهما نظام الصداق [المغربي] وثانيهما النظام التقليدي القشتائي.

ويُحدِّد عـقدُ الزواج، أو "لكتوبة" قيـمةُ الصداق الشـرعي، ينضاف إليه الزيادة ومهر الزوجة، وإذا تراجع الزوج أو طلق، فإن القدر المسجل في عقـد الزواج مبدأ، يكون من نصـيب الزوجة التي خـصل، بالإضافـة إلى مبلغ ما في العقد، على قيمة الرهن الشرعي مما يناسب ثروة زوجها (1).

إضافة إلى هذا النموذج من العقود، يمكن أن يتفق الطرفان، سواء في العقد التقليدي أو القشتالي، على إضافة بنود بمقتضاها يمكن أن يطرأ بعض التغيير الذي يحفظ مصالح الزوجة.

### طقوس الزفاف واحتفالاته

يتخلل الزفاف أوقات من الفرح تبلغ قيمتها يوم أربعاء، وهو يوم "للباركات السبع"، بطقس يعرف ألف "عملية وعملية". إنه زمن طويل

 <sup>1-</sup> توقيبا من الطلاق, يسجل على الزوج في عقد الزواج, مبالغ كبيرة من المال, ويضطر إلى أدائها عند الطلاق, وهذه هي المقصودة هنا. (المترجم)

فيه ما يكفى من الاحتفالات والبهجة التي تمتد على مدى ثلاثة أو أربعة أسابيع. وما لا يقل عن ثمانية أيام. تتنوع بهرجة وبذخا وأبهة. تبعا لإمكانيات العائلات وما يرضى تباهيها. ونشير هنا إلى أنه باستثناء الإجراء المزدوج للعقد. الذي هو "عقد زواج" و"مباركة الزواج". وهما الميزة المشتركة للقران اليهودي. فإننا نجدنا أمام مجموعة من المارسات والعادات والأعراف، وهي منظومية كاملة من الشعائر التي تكتسي طابعا مقدسا أو رمزيا. وتنتمى إلى محيط يجمع بين المظاهر السحرية والطق وسية، حيث تلتقي كل الجنمعات المغربية، بغض النظر عن أصولها العبرقية أو الدينية. سواء كانت عربية - أمازيغية أو يهودية -إسلامية. إنه عالم فكرى خاص و"ملتقى مشترك" لكل الأعراق. حيث تلتقى مجموعات إنسانية من الأهالي الأصلاء. أمام الرهبة من عالم خَكمه أسرار الجن وسكان مالك القوى الخارقة. ذلك أن فترة الزواج تعتبر مرحلة خطرة جدا وصعبة. مثلها مثل كل منعطف من منعطفات الحياة، ويعتبر الزوجان فيها هدفا سهلا يمكن أن تصيبه كل أنواع الأذى وشرور الرقيى وكل الأعمال السحرية المؤذية، وعلى الخصوص "اتَّقافُ" أو عـجـز الرجل ليلة العـرس. أو "ارباط" أو اعـتـيـاص فـرج الزوجـة في ذات الليلة. والمقتصود من هذه العتملية السحرية, إحتاث حالة من العجز الجنسى ومنع الإتصال. وعليه ينبغى حماية الزوجين بالتعاويذ والتمائم و"الشيم روت". وهي أحجبة سحرية شبيهة بتلك التي خفظ الأم ووليدها عند الولادة. وينبغى كذلك الدعاء بالبركة والسعادة والنجاح للزوجين، دعاء تشترك فيه الجنمعات العربية الإسلامية. وهنا يكمُن هدف الطقوس المتعددة والمتنوعة. والتي تكون مصحوبة دائما بالموسيقي والأغاني والرقص أيضا. وهذه كلها تقوى الطابع السحري في القصصيحة و"لَعُروبي" باللسانين العربي والأمازيغي و"cantigas" و" canciones "كما هو متبع لدى الطوائف الأندلسية ذات الأصول القشتالية، وعلى الأخص "البيوطيم"، وهي قصائد العرس العبرية اللسان، التي أصبحت جزءا من طقوس الاحتفال بالزواج وتغنى في البيعة، أو أثناء القداس الذي يقام في بيت العروسين.

ونتعرض هنا. مع اختصار شديد. إلى بعض العلامات الدالة والسمات البارزة الخاصة بهذه المراسيم الطويلة والمعقدة. التي تختلف عناصرها وتتنوع من مدينة إلى أخرى أو من "ملاح" إلى آخر.

فعلى سبيل المثال، تبدأ الاحتفالات في السبت الثاني الموالي ليوم الزواج الحقيقي الذي هو يوم الأربعاء، ويسمى هذا السبت "سبت أرشيم" أو "سبت الاختيار". ويحتمل أنه سمي هكذا، لأن الخطيب، هو هنا "السلطان" أو "أسلي" بالأمازيغية. يعين في هذا اليوم وزراءه أو "إسلان" -جمع "إسلي" بالأمازيغية-. أو "بحورم" بالعبرية، أو "لَعُزارة" بالعربية. وتعني هذه الألفاظ "الفتيان العزاب".

والخميس التالي، هو يـوم "ازُموميغ" وهذه اللـفظة أمازيغية، من الفعل "زم" الذي يعني "ربط" أو "عـصـر". ذلك أنه في هذا الاحـتـفـال، تكسر بيضـة على رأس الخطيبة، فيـسيل سائلها على الشـعر المسدل، وعندها تخـضب الحاضرات أيديهن من إناء الحنة واحـدة بعد الأخـرى، ثم يضعن العجـين المُطَيّب على رأس العروس، بعد ذلك يُشد شـعر العروس بقمـاش من القطن ويحتفظ به كـما هو إلى غايـة يوم الثلاثاء الذي هو "يوم الحمام والحنة".

ويسمى عادة يوم السبت الموالي "سبت إسلان" أو سبت الملك ووزرائه. وهو يوم يتميز باجتماع العروسين وأصدقائهما من العزاب. ويتميز أيضا "إسلان" في مدينة الصويرة بهدية نقدية تقدمها العائلة والأصدقاء لوالدي الخطيب. ويسمى هذا السبت أحيانا "بسبت الرّي" أو سبت التداول والمشورة.

ويوم الاثنين الموالي هو يوم "أداء اليمين" أو "نهار شيبوعا" أو "نهار القنيان". وتعني "شيبوعا" اليمين ويعني "القنيان" التملك الشرعي. عقد التملك. ويحرر عقد النكاح "سوفر" أو "عدول". بمثل السلطات الربية، ويُصادق على مضمون العقد قبل حفلة الزواج. و"لَكُتوبَة". عقد "شطار". و"قنيان سودار" في آن واحد: "قنيان شطار" لأنه عقد تملك موثق. يسلمه الخطيب بيده لخطيبته، ويحتفظ به والداها بعناية فائقة، و"قنيان سودار". أي عقد تملك رمزي، يعلن فيه الزوجان أنهما يقبلان الشروط المثبتة في "لكتوبة" أو العقد. في لحظة يشدان فيها معا على منديل أو "سودار" يبسطه لهما "لَعُدول" أو الموثق. ويجسد شد المنديل مذا الخادهما الحقيقي. وقد تغير هذه العملية الرمزية أو ينضاف إليها عبرها. ففي فاس مثلا يتمنطق الخطيب بثوب أبيض يلفه حوله سبع مرات. وهو الثوب نفسه الذي لفت به العروس رأسها عشية اليوم المسمى ب "نهار الطرف الأبيض". ومثل هذه العمليات ليست غريبة عن المحتوات الأخرى. كما جاء عند Jacques Soustelle إذ يشير إلى أن Les المخوودة معطا...

وحُدد مـقدار [صـداق] الزواج في فتوى جـماعـية مؤرخـة في سنة 1497 . بحـد أدنى هو عشـرون أوقـية فـضة. مـوزعـة حسب العـرف. إلى "توسعيفت" أو زيادة على المهر. و"مَتَنَه" أو هدية ثمينة من الزوج. "وندونيا" أو "جُهاز الزوجية" وما إلى ذلك. إضافة إلى مائتي "زوز". (1) مهراً للعذراء. ومائة "زوز" مهراً للأرملة والطالق. ولم يوضع للصداق حد أقصى. فهو يتنوع تبعا لثروة الخطيب ولشروط العروس وعائلتها، وتبعا لواقع المرحلة والظروف الاقتصادية.

ويذكر قاضي محكمة فاس, يعقوب أبنصور, في نهاية القرن السابع عشر، أنه جرت عادة بعض العوائل، أن يسجلوا مقادير خيالية في عقد الزواج للتباهي والتفاخر. فقد سجل في عقد من عقود مدينة فاس مثلا. 5100 أوقية, و15000 في سلا, و18100 في تطوان. وظل مجمع الأحبار يلفت نظر المعنيين إلى خطورة هذا النوع من المارسات التي تنتج عنه منازعات خطيرة كلما تعلق الأمر بتصفية قضية من قضايا الزواج. وبلغ المسجل في هذه العقود ما يقدر بالملايين من الفرنكات, إلى غاية العقود الأخيرة (حوالي 1940-1950).

وجرت العادة بأن تذبح ذبيحة في احتفال تقديم اليمين. وتستقدم البقرة التقليدية. التي تزين بحلي النساء ومنديل من الحرير والجواهر والأشرطة والورود، إلى صحن الدار في موكب كبير من النساء. ويذبح "الشوحيط". المأمور الرسمي لهذه المهمة، البقرة على الطريق الشرعي. ومن لحمها تعد المأكولات الختلفة التي تقدم للمدعوين.

وتستحم العروس استحمامها الذي يمثل الشعيرة الرئيسية "في تطهيرها" يوم الثلاثاء، في صهريج الطائفة المعد لهذا النوع من

الزوز\* قطعة نقدية فيضية قديمة يعبود عرف استعمىالها إلى العهود التوراتينة والعهود التالية لها مباشرة, ويساوي "الزوز\* ربع شاقل الذي قيمته حوالى 5. 3 غ من الفضة.

الاغتسال في الملاح. وهذه أيضا مناسبة لممارسات سحرية يقصدون منها حماية العروس من القوى الشيطانية الغيور من سعادتها. وترمي أسن النساء المصاحبات للعروس. في ماء الصهريج. قربانا للشياطين "شديم" هو عبارة عن طبق من المربى وكأس من الخمر ومشط وخضاب. ثم يغسلن رأس العروس. وكل ما يسقط منه من شعر وحناء وفضلات البيض، يخلطنه بالسكر والقمح. ويوضع في صرة من القماش بيضاء خشى في فراش الزوجية. وبعد عودة العروس من الحمام مباشرة. يمشطن شعرها ويلبسنها ملابسها ويزينها ويعطرنها ويحلينها بحلي الفضة والذهب. بما ثقل وزنه. وبهذه الصورة تكون العروس معدة للاحتفال الكبير، المسمى "لُحَنّ" الذي تجري معالمه مساء يوم الثلاثاء الملائة الحناء" أو "الليلة الحناء" أو "الليلة الحناء" أو "الليلة الحيرة".

وفي يوم الأربعاء تفتتح مراسيم احتفال العرس ب"المباركات السبع" وبتلاوة عقد النكاح جهرا. وفي هذا اليوم تلتحق الزوجة ببيت الزوجية ويصبح الزواج شرعيا إذا حضر الحفل عشرة أفراد من الذكور البالغين. أي "المنيان". و"لمنيان" هو اكتمال النصاب. أي حضور عشرة من البالغين الذين بهم يصح قيام الصلاة عادة. ويلزم أن يكون من بين الحاضرين حبر أو قاض, ينضاف إليهم أحد أعضاء "المعمد" (مجلس الطائفة). و"إن أي شخص لا يحضر زواجه إلا شاهدان, يغرم غرامة, يترك تقديرها لـ"نكيد" أو شيخ اليهود وللقضاة. ويسجن أياما, بما في ذلك أيام السبوت والأعياد حتى يوافق على طلاق زوجته. وإذا وافق والدا البنت على زواجها منه رغم ما تقدم. فإن أقل ما عليه هو القيام بإجراء الطلاق الشرعي. قبل زواجه بها من جديد, احتراما للشرع. ولا ينجو الشاهدان

أيضا من العقوبات الجسدية والغرامة المالية الكبيرة التي قد تبلغ 50 أوقية فضية".

وضلت الحاكم الربية تدين هذا النوع من الزواج "الخطوف". إلى عهد قريب. كما ظلت خارب إصرار الأوساط عن يرفضون التقيد بالوصايا التلمودية الكثيرة في هذا الباب. عن سهلوا مناورات مدعي الزواج الذين استغلوا تقة البنت باعتمادهم شاهدين من عديمي التقة.

وبعد حمام التطهير أو "طبيلة". وبعد القيام بشعيرة خاصة يقودها أحد المغنين. حيث تعد المقطوعات المغناة أكثر أهمية من الشعيرة ذاتها. يرتدي العربس كسوة الاحتفال. وهي لباس محلي يتكون من سروال عريض وصدرية "بدعية" مطرزة مزررة بأزرار من الحرير. وسترة طويلة مشدودة على الخصر بحزام من الحرير "زوخا"...

تستوي العروس على "كرسي الزوجية" المعروف ب"تَلَمون". [ذي الأصل الإسباني : Talamo. الذي يعني أربكة – وهذا عرف حمله معهم مهجرو قشتالة من الأندلس. –] يضمخها العطر ويزينها حلي الذهب والأحجار الكريمة. فتتألق في كسوتها البهية الفاخرة الزاهية. "الكسوة الكبيرة" التي تتكون من : صدرية مخملية مطرزة بالذهب "كُتُف". وصدار مخملي أحمر رماني أو أخضر مزين بإشارات مذهبة. وأزرار فضية "الخونباج". وتنورة مخملية من نفس اللون. "زلطيطا". مزخرفة مذهبة. تستبطن داخلها عددا من التنورات "صابات". وحزام عريض مقوى من الخمل المصرز بالذهب واللؤلؤ. "حزام أو مضمة". وحذاء "بلغة" مطرزة بخيوط الذهب "الشربيل". وأكمام واسعة من الحرير المطرز "أكمام وتشميرة". وإكليل مثقل بالجواهر والزمرد والياقوت. وقطع من الذهب

وغير ذلك، و"اخُمار أو سوالف" ووشاح من الحرير الرفيع. يشد الشعر "فستيل". وخمار من الحرير الأبيض أو الأخضر "سبينيا" يسدل عليه حجاب شفاف أبيض "إلُبُلو"، [من الإسبانية Velo] يدلى على الوجه.

وليس في متناول كل ساكني الملاح هذا النوع من اللباس. فكانت بعض العائلات الغنية تملك منه نماذج تعيرها لمن لا يستطيع اقتناءه.

وخرر "لكتوبة" أو عقد النكاح، على ورق قشيب، يزخرفه ناسخ موهوب. – والعقد بهذه الصفة صور من صورة الفن اليهودي – ويقرأه الحبر، أو أحد النابهين من العائلة جهارا. ويتلو المباركات السبع شخص آخر، في حين يشرب العريس "الحاتان" الخمر المبارك الذي يقدم منها للعروس "كالاه" لتشرب هي أيضا. ويكسر العريس الكأس تذكارا بخراب هيكل القدس، ثم تبدأ شعيرة التطواف "الهاقافوت"، وهي سبع دورات في صحن الدار. خمل بعدها العروس في موكب إلى مسكنها الجديد لتقضي فيه ليلتها الأولى التي يطلق عليها "ليلة الراحة" أو "ليلة رُواحً". ليلة حمل العروس إلى فراش الزوجية.

ويصوم العريس حتى المساء, حيث يتقاسم وزوجته وجبة شعائرية حضرت لهما خاصة وهي عبارة عن حمام محشو باللوز والزبيب فائق التتبيل.

ويعتبر اليوم التالي "نهار اصبوح". يوما هاما في حياة الزوجين. وإذا كان "اصبوح" يعني حرفيا "الصبيحة". فهو يعني أيضا الثوب الذي به قطرات من الدم. أي البرهان الساطع على عندرية وطهارة الزوجة. إنه رمز شرفها وافتخارها واعتزازها. ويعني "اصبوح" ثالثة هدية العرس النقدية. التي يتقدم بها الأصدقاء والوالدان والأقربون والأبعدون إلى الزوجين.

تستغرق مراسيم العرس. وهي دائما مصحوبة بالاحتفالات. الأيام التالية: "سبت لَعُروس" و"نهار الربطة". وفيه يشد الرجل المرأة بحزام "المُضَمَّة"، ويطأ برجله قدمها. ويوم الأربعاء "نهار الحوت". ويكون اليوم السابع يـوم الخروج الأول للعريس. حيث يذهب برفقة جوقة من فتيان الشرف وعائلته وأصدقائه إلى الحدائق المجاورة بعد صلاة الصبح. ويتميز مساء هذا اليوم بطقس له دلالة كبرى. إذ فيه يقدم لكل من العروسين سمكة من الشابل أو أي نوع آخر من السمك، ومن منهما يقطع ويفسخ سمكته قبل الآخر. يفرض إرادته في تدبير شؤون المنزل. ومع نظك. فإن هذا الاختبار لا يخلو من بعض التحايل. لتناسب النتيجة ما يجب أن يقوم به كل واحد من المتنافسين من مهام مستقبلا. ويعرض فتيان الشرف يوم "سبت اندامة" مسرحية درامية. يسخرون فيها من الزواج كلا. وتتميز "تونابودا" – وهي كلمة إسبانية Tornaboda تعني "عودة العرس" – بأول حمام طقوسي. تغتسل فيه الزوجة بعد الزواج. "عودة العملية تكون نهاية مراسيم العرس وفترة الأفراح التي رافقته.

## قصائد العرس – شعر الأعراس وأغانيها

تنتمي أغاني الأعراس العبرية، بما سندرجه هنا. إلى الجموعات الشعرية القديمة التي استوحى أصحابها أسماءها من التوراة ومن سفر إرمياء. نبي المراثي، بل ومن مراثيه، مع ما في ذلك من مفارقة كبيرة. إنها ابتهاج العروسين: "صوت الاستبشار"، "وصوت الفرح، صوت العروس والعريس" (إرمياء إ. 7 آ. 34). ونجد نموذجا لهذه الأشعار متمثلا في قطعة منتشرة جدا في مجتمع المغنين اليهود المغاربة وفي منتخبات الشرق والغرب الإسلامي، وهي شبيهة جدا بأشعار نشيد الأناشيد. وسجلنا

منها سنة 1957 لحنا أداء أداء رائعا المغني المغربي المشهور الربي دافيد بوزاكلو. ويبدأ بهذا اللحن:

> "إنه زمن الحب واللوعة. تعالي أيتها الخطيبة إلى حديقتي. لقد أزهر الكرم. وبرعمت رمانة"

تدور المواضيع الأساسية، مثل معظم الشعر العبري الخاص بشعر المناسبات. سواء في المقطوعات المغناة مناسبة الختان "بريت ميلا". أو تلك التي تخص مناسبات بلوغ سن الرشيد الديني "بار ميصوا". حول الاهتمامات التعليمية، وهذا ما يهيمن على المقطوعات الشعرية الخاصــة بالزواج تلك النبي خمنه بارتباط الزوجين "الحنن"و"الكالة". والأشعار التى ترتبط ارتباطا وثيقا بأفراح الزواج وما يرافقها من مظاهر مختلفة، ما وضعه الشعراء اليهود المغاربة، كثيرة جدا. ولعل ذلك يعود إلى طول الفترة التي تستغرقها حفلات الزواج المتعددة التي تميز أسبوع اعتنزال العروسين والفترة التي تلني مباركات الزواج المتعددة التي يمنع فيها الزوجان من مغادرة بيت الزوجية. ومن هذه الأشعار منتخبات يعقوب أبنصور. وتتضمن ثلاثا وعشرين قطعة، عنوانها "بركات حاتانيم" (مباركة العروسين). وقد أعدت أغلب هذه المقطوعات. وهي عبارة عن مقدمات "ريشوپوت" لكى تكون أول تسابيح الشكر ومرتولات ما بعد الوجبات. وقبل مختلف مقروءات ما قبل صلات الصبح أو المغرب. (التكوين إ. 24 آ 1-7). وتتلى أيضا مع غيرها عندما يصعد العريس إلى منبر البيعة "سوفر". وتتغنى إحدى هذه المقطوعات الأخيرة. وهي من نوع الموشحات. منع الحياة الزوجية كالآتى :

لتنعم روحك من كل طعام لذيذ المذاق شهي. من قمح الّن. من العسل، ومن كل الأطايب

ونذكر من بين هذه الجموعة، مقدمة شعرية زعم ناظمها أنه نظمها حلما. ومقطعها الأول. وهو أبيات كثيرة، ذو طابع صوفي خص به الزوجة التي ترمز هنا وكذا في القبالة، لشيئين اثنين : التوراة وجماعة بني إسرائيل المتحدة في الله حبيبها. والنص المدخل لهذه المقطوعة ذو دلالة كبيرة في هذا الصدد. وهو كما يلي :

"انه صوت حبيبي، ها قد وصل زوجا منتصبا أمام زوجته، يخاطب قلب البنت الصبية، عذراء إسرائيل، في ميثاق الزواج"

وبالإضافة إلى ذلك. هناك قصيدة عرس أخرى. لها غاية تعليمية نظمت لترافق "موكب الزواج".

ويعود عرف "تقديس الزواج الشرعي" الذي يجري على يد أهل العروس قبل مرافقتها إلى منزل زوجها مساء. إلى تقليد يبدو أنه كان من تقاليد العائلات المهجرة الأندلسية الأصل. ومهما يكن من أمر. فإن "حمل" العروس في موكب التطواف يتقيد بمظاهر دقيقة ويخضع إلى شعائر معينة تصحب فيه الموسيقى السير البطيء. وإذا كان الزوجان من عائلة الأعيان أو الأحبار. يأخذ الإحتفال طابعا رسميا جدا. ويكون شرف مرافقة العروس لاجتياز عتبة منزل أهلها. إلى القاضي الأول بالحكمة الربية، ويسير الموكب على وقع أهازيج الأعراس العديدة والمتنوعة والأناشيد التي حددتها الشعائر منذ تاريخ طويل، أو الألحان المقتبسة من التقاليد البلدية واللغة القشتالية أو اللهجة اليهودية العربية التي أغنت، على مر الأجيال، فلكلور الزواج. وقد ينظم بالمناسبة

شاعر محلي مشهور قصيدة العرس، ويغنيها هو نفسه بصحبة تلامذته. وتنتمي القصيدة العرسية التي نتعرض لها هنا. إلى هذا النوع من الإنتاج الأدبي. وجعل الشاعر يعقوب أبنصور، الذي كان قبل كل شيء. أبا روحيا للطائفة بوصفه رئيسا للمحكمة الربية بفاس. وهي صفة جعلته حارسا من حراس الشرع والتقاليد، من شعره "بيوط" منبعا للحكم المسجوعة التي تعلي من شأن القيم الأخلاقية الدينية اليهودية. وقولا بليغا يرسخ بما يكفي. أهمية الأوامر والوصايا التي أصبحت المرأة منذئذ ملزمة بها في بيتها الجديد. مثل: "مناسك الطهارة والاغتسال والحمام الشعائري وأنوار دخول السبت وإزالة "الخله" من عجين الخبز الرمزي الذي يذكر بخبز الحبر الأكبر على عهد هيكل القحدس. والفضيلة والحشمة والعفة والحلم والإحسان وواجب الرأفة ومساعدة المعوزين من يطرقون الباب وغير ذلك، فإذا هي امتثلت لهذه الأوامر. فإنها تستحق أن تكون أما لنسل من العلماء وأن بباركها الله..."

وغير مجد أن نعرض هنا هذه القبصيدة التعليمية. فخطوطها العريضة واضحة للعيان.

ونقدم في المقابل. النص الكامل لمقطوعة شعرية جميلة، سبق أن أوردنا بيتيها الأوليين. القصيدة نظم مجازي يتغنى بالتوراة وجماعة بني إسرائيل، وتغنى في مناسبة تسمية البنت ومباركة الزوحية وسمحة توراه أو الاحتفال بالطفل الذي يحفظ جزءا من التوراة، وفي العيد الذي يصادف اليوم التاسع لسكوت، أو عيد الخيام. وهذه هي :

غزال ناعم، حلوة أنت

في جمالك الفاتن. فيك أنت يا بنت

قوة أساطير الأجداد اتحدت

قومي. هذه ساعة نورك وبهائك قد حلت

قومى. هللى. غنى أغانى الطرب

قومى. وتزيني بتاج اللك

والبسى رداء قرمزيا

وأقمصة من نسيج مزركش بخيوط رفيعة وديباج

أنت من بين كل البنات

أجمل منك لا

أنت أكثر بهاء وجمالا

أنت مشدودة من عصور خاليات. بسلاسل حبك العتيق

وها كل العذاري ينشدن هناءك

على نغمات الطبل والقيثارة

والدف والمزمار

أيتها البنات. ماذا تقلن عن عشيقي ؟

أنا لعشيقي. وعشيقي لي

لا عشق. لا غرام له، إلا عشقي وغرامي

أنت الكافور أنت العبين والشذا

وأنت ناصع الرخام وأنت الزمرد

أنت لؤلؤ يتلألأ من البريق شعلة

عيناك أنت. عيناك كنانة ترشق المناصل والرماح

وتناياك البلور وخدك جنان نبت رمان

وهاهر قوامك. لا أروع منه في النخيل

يا أنت يا أروع وردة في الورود.

وما زال التقليد الموسيقي الأندلسي شائعا في المجتمع اليهودي الغربي. إذ حرص السكان المسلمون واليهود في المغرب الكبير. وخصوصا في المغرب الأقصى. كل الحرص على تقاليد الموسيقى الأندلسية العربية. التي حملوها معهم من المدن الأندلسية. عندما هُجّروا من هذه المدن تهجيرا. لقد أعجبوا بهذه الموسيقى وتعشقوها وشغفوا بها جميعا إلى درجة الإجلال. وكان اليهود في الأندلس والمغرب على السواء. الحفظة القائمين على الموسيقى الأندلسية، والحرس الغيورين على تقاليدها العربقة. وكانوا هم، في كثير من الأحيان. ملجأها الأمين، كلما سقطت في دائرة المنع. أو كلما بدا لسلطان من السلاطين أن يتقيد بحرفية الشريعة الإسلامية وقوانينها التي خرم الموسيقى، إلى حد أنه كلما رغب سلطان في إحياء تقاليد هذه الموسيقى الآفلة، وكلما أراد أن يكون جوقة القصر أو "السيتارة"، فإنه غالبا لا يجد موسيقييه الجدد إلا في جوقة القصر أو "السيتارة"، فإنه غالبا لا يجد موسيقييه الجدد إلا في

لقد حافظ اليهود المغاربة على التقاليد الموسيقية الأندلسية بطريقتين : فقد كان "المسمّعون" أولا يعزفون ويغنون "نوبات" وألحانا شعبية. في الأعراس والحفلات العائلية المتنوعة، دون أن يغيروا شيئا من نصوصها الشعرية، وكانوا ثانيا يغنون موشحات وأزجالا وضعت أصلا بالعربية الفصحى أو باللهجة الأندلسية.

وكانت تنقل هذه النصوص عن طريق المشافهة شخصا شخصا وجيلا جيلا. وهذه قاعدة عامة نجدها عند اليهود كما نجدها عند المسلمين. وكان المنشدون اليهود أيضا ينقلون هذه النصوص العربية بحرف عبري ويحرصون على امتلاكها كل الحرص.

لقد كيف اليهود المغاربة، مثلهم في ذلك مثل إخوانهم في الطوائف الأخرى في المغرب الكبير والشرق العربي. الموسيقى الأندلسية لتلائم "البيوطيم" أو الشعر العبري الديني أو الأشعار الأخرى التي تنشد في أعز المناسبات في الحياة العائلية. كحفلات الختان وحفلات بلوغ الرشد الديني وحفلات الزواج.

وهذه ثلاثة نصوص تقدم لنا صورة عن هذه الأعمال وهذه الطقوس المستوحاة خصوصا من علم الباطن القبالي والحياة الصوفية (1).

#### ثلاثة نصوص صوفية :

1-خلق الرجل والمرأة، حـمـايـة فـراش الزوجين، الدعـاء والتـضـرع لإبعاد ليليث عن فراش الزواج أثناء التهيؤ للجماع (زوهار III 19 أ)

افتتح الربي شمعون موعظته قائلا: "أيتها النساء التائهات، انهضن واسمعن قولي" (أشعياء إ .32. آ.9). كم هو ابن آدم في حاجة إلى أن يشعر في قلبه بالسعادة والجحد فجاه الرب، حتى يعرف نفسه، ويشعر بالكمال أمام الخالق. فالله تبارك وتعالى، عندما خلق آدم، خلقه في أحسن تقويم، قال "ها أن الله قد صنع آدم مستقيما..." (سفر الجامعة إ.7. 29) والمقصود ب"آدم " هنا الذكر والأنثى. وكانت هذه في ذاك. وعندها كُتب: "مستقيما"... تعال وانظر. في عمق الأعماق السحيقة، تراءت جنية رجيم، ربح الرباح، ليليث اسمها. لقد كانت في الأصل رفيقة آدم، تعيش بجواره، كانت تربطه بها رابطة الزوجية. كان ذلك قبل أن تكون له حواء زوجا، إذ حدث أن آدم لما خلقة الله ومنحه جسما كاملا، في معت آلاف الأرواح حول جسمه، من شماله، وحاول كل

ا-انظر كتابنا. "Kabbale, vie mystique et magie

منها عبثا نفاذه. إلى أن غضب الله تبارك وتعالى. ظل آدم متدا شاحب الوجه جثة هامدة دون روح. وبقيت الأرواح تتحرش به إلى أن نزلت سحابة من السماء وطردتها. فقال الله :"لتُخرج الأرضُ ذواتَ أنفس حية بحسب أصنافها..." (التكوين إ 1. آ 14. ) وكانت روح. فنُفخت هذه في آدم ومن تم صار كاملا. كما جاء في التوراة "ونفخ في أنفه نسمة حياة. فصار الإنسان نفسا حية". (التكوين إ .2 آ .7 ). فنهض أدم وبقيت زوجته لصقة به. ففاض الروح القدس منة ويسارة (من جهة الذكر ومن جهة الأنثى) فنشق الباري تعالى آدم شقين. وصنع المرأة التي جعلها له من الشق الثاني. إذ جاء في التنزيل "وبنى الرب الإله الضلع التي أخذها من أدم امرأة فأتى بها آدم" (التكوين إ .2 آ .22 ). فأتت وعليها من النزينة ما يكون ل"الكله" أو للعروس الـتى يُصار بها إلى "الخفة" أو "سرير الزوجية". ولما رأت ليليث ذلك، أطلقت لرجلها العنان. واتخدت لها مصاب البحار سكنا إلى يومنا هذا. وهي دوما على أهبة أن ترتكب جرمها في حق الإنسانية. كلما وجدت لذلك سبيلا. وفي مقبل الدهور سينزل الله بروما الخراب. وسيخرج ليليث من أعماق الحيط, لتستقر في أنقاض المدينة الكافرة التى لن تقوم أبدا. فقد جاء في التوراة : "وهناك تقر الغول [ليليث] وجَّد لنفسها محلا" (أشعباء إ .34 آ .14 ) وجاء في الكتب القديمة أن ليليث تركت آدم قبل أن تخلق حواء. غير أنا روينا عمن سبقنا أنها ظلت تصحبه وترتبط به رباط الزوجية إلى أن خلق الله حواء لآدم. وعندها فقط. هربت ليليث لتستقر في أعماق البحر. عاقدة العزم على أذى الإنسان...

فكيف بتقيها الرجل ؟ عندما يرتبط الرجل بامرأته ارتباط الزوجية. عليه أن يملأ قلبه بذكر الله وأن يتلو هذه التعزمة : "يا تلك (ليليث) التى تتدثر بإزار وقضر معنا الآن. ابقى (فى مكانك) لا تدخلي

(هنا) ولا تُخرجي منه شيئا. لا شيء هنا في ملكك، ارجعي. ارجعي إلى مكانك ! فالبحر هائج وأمواجه تناديك، أما أنا فأمري إلى الله ومن قداسة الملك اتخذت حجانا (1).

ويخفي الرجل وزوجته رأسيهما لمدة زمنية معينة... وجاء في الكتاب الذي قدمه اشمداي للملك سليمان، أنه : "على الرجل بعد الاتصال بزوجته، أن يصب للاء الصافي على جوانب سريره، فهذه وقاية من كل أنواع الرقى والتمائم السحرية. وعلى المرأة المرضع أيضا أن لا جامع زوجها إلا بعد نوم رضيعها، ويجب عليها أيضا أن لا ترضعه ثديها مباشرة بعد إنهاء الجماع، وعليها أن تتريث ردحا من الزمن، بما يقدر بسافة ميل أو ميلين قبل أن تسكته من بكائه أو تهدئ من روعه ومن شأن هذه الوصفة أن تبعد الخوف عن الطفل من ليليث إلى الأبد.

<sup>1-</sup> إننا هنا أمام مثال للرقى والتعازم التي كتبت بلغة تعتمد الرمن ويلجأ عادة محرر "الزهار". في بعض المناسبات. لهذا النوع من الكتابة. وسنقدم هنا ترجمة حرفية لنموذج منها. ومعنى ذلك فهذه الترجمة تبقى تشريبية, نظرا لطابع النص المعمى. وكذا لطابع التأويل الذي تسرب إليه بعض تأثير هو من آثار المذاهب القبلية المتأخرة: "تتزمل ليليث في ثوب شفاف أثيري يشبه "نورا يغشى ما دونه". ما هو من مملكة القداسة, لكن من الذي طبعه بطابع الدنس؟ ليليث إذن حاضرة تطوف بسرير الزوجين، وتسعى إلى التلذذ من جماعهما والاستحواذ على بعض القوة والشدة... فيتوسلون إليها بدءا بأن لا تترك مرسمها في أعماق البحار. وما أنها بعد في عين المكان. يأمرونها بأن لا تدخل بيث الزوجية. فإذا حدث الأدبار إلى حال سبيلها في الأعماق السحيقة. لأن الأمواج الهائجة تدعوها إليها. أما الزوجان فيربطهما رباط القداسة. قداسة ملك العوالم. قداس "النور الذي يغشى ما دونه الذي من فضائله أنه يطرد "الأجانب". أي العفاريت النجسين الذين هم من عوالم "القشور" الشؤومة. ويلزم أن تطرد ليليث الدخيلة الأجنبية من بيث الزوجية ومن بيث المرأة الولود ومن المشؤومة. ويلزم أن تطرد ليليث الدخيلة الأجنبية من بيث الزوجية ومن بيث المرأة الولود ومن المنت المؤاه الولود. وهذه مهمة الحجاب وشعائر أخرى يراد بها الحفظ والتوقى" أنظر 169-169. Kabbale... p. 169-199.

# 2- أسرار خضوع المرأة للرجل أو العكس. بعض الأعراف والعادات الزوجية القمينة بخلق حالة الخضوع هاته أو انتقالها من أحد الزوجين إلى الآخر.

في يوم حفل القران. وفي الوقت الذي يكون فيه الزوجان في خدر الزوجية. لحظة قراءة المباركات السبع. (1) على الزوجة أن تقف على يمين زوجها. إذ جاء في المزموز الرابع والأربعين. أ 10: "قامت الملكة عن يمينك منزينة بذهب "أوفيس" (2). ومعروف أن هذا المزمور هو مما يقرأ خاصمة للعروسين. لما له من فيضائل خاصة وقوى خيارقة. وإذا استطاع الزوج في هذه اللحظة عينها التي ترتل فيها المباركات السبع. حيث هو وزوجه في خدر الزوجية. أن يضع رجله اليمني على رجل زوجته اليسري فذلك بدل على أنه سيكون سيد زوجته. وأنها ستخضع له طيلة حياتها. وأن الانقياد إليه وامتثال أوامره أمور لن تزول أبدا. وعلى العكس من ذلك، إذا علمت المرأة مسبقا معنى هذه العملية وما لها من قوة. فإنها هي التي تضع رجلها اليسري فوق رجله اليمني. وفي هذه الحال. تكون هي المطاعة وهو الخاضع لسلطانها ما داما رفيقين (3). وقد يحدث أن تخبر الزوجة أباها. بعد حفل الزفاف، قائلة إن زوجها قد وضع رجله اليمني على رجلها اليسري.... إلى آخر القصة. وعندها يحذرها الأب من فعل هذه الخطة. مبينا لها الوسيلة التي بها تتفادي عواقبها بقوله : "قبل أن يتصل بـك اتصال الزوج بزوجتـه أول مرة. اطلبي منه أن يناولـك إبريقا من الماء". فاذا فعل يصبح ما سبق أن عمله باطلا. وبهذا لن يعود له

<sup>1-</sup> حول الزواج شعائر واحتفالات. العمل والعوائد. أنظر ،Mille ans de vie juive au Maroc ا - حول الزواج شعائر واحتفالات. العمل والعوائد.

<sup>2-</sup> أصبح هذا للزمور جزءا من شعيرة الزواج.

 <sup>3-</sup> أنظر ما قلناه سابقا في موضوع العلاقات الزوجية. يعتقد القبليون أن مظهر الرجولة عثل عادة الرحمة ومبدأ الأثوثة عثل مظهر الشدة الربانية. واقتطف هذا النص من كتاب أبراهام أزولاي.
 "حسد لأبراهام" V8 IV في 48 IV وانظر 238-237. Rabbale... p. 237-238

سلطان على زوجته، وتنفلت من حال تبعيتها له، ويلتزم هو بخدمتها... ومع ذلك. على الزوج أن يتقيد بالنصائح التي تتضمنها خفايا النص المقدس السابق الذكر وبتأويله الباطني: "ملكة تقف على يمينك" ومعنى هذا النص أنه يجب على الرجل أن يبذل قصارى الجهود حتى يضع هو الأول رجله اليمنى على رجل زوجته اليسرى. لتصبح حت إمرته، وليكون أمر البيت من اختصاصه. ويل للبيت الذي تسوده امرأة، فالمرأة في واقع الحال من ضلع أعسر، ومن صفاتها التسلط "دين" والجبروت "كبوره". وهي صعبة الانقياد شديدة المراس. وكل ما يصدر عنها شؤم. والبيت الذي حت إمرتها يكون مظنة للمرض والعوز. ولأشد الآفات ضررا. وعلى العكس من ذلك. سعيد البيت الذي يحكمه رجل. إذ تظلله وعلى العكس من ذلك. سعيد البيت الذي يحكمه رجل. إذ تظلله الرحمة ولا تلحقه الشرور ولا يصيبه مكروه. لأن السكينة تعمه وعلائم الرحمة حقة.(1)

3-الوصفات السرية التي علمها يعقوب [النبي] لراحل [زوجته]: عجائب لحمة الأذن اليمنى وإبهام الرجل اليمنى، والطريقة التي يجب أن تتبعها المرأة لتثير رغبة الجنس لدى زوجها.

"اعلم أن هناك ثلاثة من ملوك الظلام العظام، إنهم ثلاثة شياطين مصدرهم الضلع الأعسر، وهو الضلع النجس، ويعملون ثلاثتهم على إثارة الرغبات والشهوات الجنسية لدى الرجل. فأحدهم

أ- يقارن بكتاب .f Israèl Joshua Singer, Les frères Ashkenazi, ed. Stock, Paris 1982, p. 60 "خت قبة الزوجية... وضع سمحه ميير رجله على رجل زوجته. دليلا على أنه هو رب البيت المتحكم فيه " فهذا الاعتقاد الرمزي شائع لدى اليهود الإشكناز والسفرديين. وكذا في مجتمعات البحر الأبيض المتوسط. لدى غير اليهود عن نعرف. ويضفي A.Azulay على هذا المعتقد بعداً صوفيا.

يدغدغ لحمة الأذن البعنى. وهو أخطرهم. والثاني يتحسس إبهام اليد اليمنى. أما الثالث فإنه يضغط على إبهام الرجل اليمنى حتى يثير اللذة والشهوة لكن عندما كان الحبر الأكبر (1). زمن هيكل سليمان. في بيت المقدس. ينضح هذه الأعضاء الثلاثة بدم الكفارة والاستغفار. كان هؤلاء الثلاثة يبتعدون. ولعملية نضح الرَّجُل الذي صار نجسا بلمسه الميت بالدم والماء أو ريت قربان الكفارة أيضا. القدرة على إبعاد الروح النجس المتفرع من الضلع الأعسر، وكذلك من الملائم وضع دو ديك الكفارة. ليلة الغفران "كبور". على لحمة الأذن اليمنى للمكفر عنه. وإبهام يده اليمنى والإصبع الكبير في رجله البمنى. وهذه هي الطريقة الوحيدة التي يستطيع بها الرجل الانفلات من شياطين الغواية التي تثير فيه الشهوة واللذة. والتي بها يقمع شياطين الشبق. لضمان سلامته. إنها عجائب وأسرار العلاقة الزوجية (1).

وعندما يحس الرجل بميل للمعاشرة الجنسية، لا يكون هذا الميل جزافًا. ولا يكون الميل لذات الميل "لشم شمايم" وإنما يكون ذلك رغبة في إشباع اللذة الجنسية التي تبدأ أساسا من عضو التناسل أو "الغرلة".

لكن إذا ما حظي زوج بامرأة صالحة وطاهرة "كشره". فمن جهة، تكون كل رغبة من رغباتهما الجنسية بوازع منها، فهي التي تثير رغبته بلمس لحمة أذنه اليمنى، وإبهام يده اليمنى وكذلك إبهام رجله اليمنى،

ا - تمت كهنونية الحبر الأعظم أهارون وأبنائه وتكريسهم لخدمة الرب. بمثل هذه الشعيرة "(1 - ثم تأخذ الكبش الثاني ليضع هارون وبنوه أيحيهم عليه) 2 - ثم تذبحه من دمه وتضعه على شحمات آذان هارون وبنيه اليمنى. وكذلك على أباهم أيديهم وأرجلهم اليمنى". (الخروج إ. 29 أ2). ونفس الشيء يعمل بدم كبش الأضحية والتولية (سفر اللاويين إ. 14 آ. 14 [7]). واستخدم في واستخدم في حال الأبرص وتطهيره (سفر اللاويين إ. 14. آ. 14 [7]). واستخدم في تطهير من لس جثة الميت. الاستحمام بالماء الخلوط برماد بقرة حمراء... (أعداد إ. 19).

ومن جهة أخرى. يكون بعث هذه الرغبة بإثارة الأماكن الثلاثة لمسا. بحضور قلبي كامل. وعندها يبتعد الشياطين الثلاثة الذين يثيرون شهوة الرجل. عن الزوجين. فيمارس الزوج علاقته الشرعية قصد الحصول على الذرية الصالحة. لا رغبة في إشباع شهوته الجنس...(1)

والجنين ثمرة مثل هذه العلاقة. يستحق أن يكون من بين الذين يخرجون من بطون أمهاتهم مختونين. وهذه هي الوصفة التي علمها

G. Vajda L'ammor deDieu dans la thèologie juive du Moyen-Age, Paris, أخظر – أ 1957,p.222 نبادل المشاعر والرغبات بين المرأة والرجل. ضيرورة ملحة لوجود الإنسيجام الكامل في علاقتهما. غير أن الآلية التي يتم بها ذلك، دقيقة جدا، إلى حد أن طبيعة العلاقات تختلف اختلاف كبيرا. وتتعلق بما إذا كانت الرغبة الجنسية تأتى من قبل الرجل أو من شريكه المرأة. فإذا بدت الرغبة من للرأة. تكون العلاقة الجنسية مطبوعة بالحنان. وإذا كان الحال عكس ذلك. ولم يتعبد فعل المرأة أن تكون مستجيبة لرغبة الرجل الجنسية. فإن العلاقة الجنسية لا تخلو من الشدة والصرامة. والسبب في ذلك هو أن مبدأ الذكورة مِثل عادة. عند القباليين. مظهر الرحمة. ومبدأ الأنوثة يمثل مظهر الشدة الربانية. ومن جهة أخرى. وهذا رأي متناقض فإن العلاقة الجنسية تتلقى خصيصتها من أحد الزوجين. هو الذي يمثل الجانب السلبي وعلى كل حال. فهذا نص من كناب الزهر يوضح هذه الفكرة توضيحا بينا : "في الوقت الذي يكون فيه القدوس تعالى مع جـماعـة بني إسرائيل. يتـوحد الجـلال مع لللوكـية في ذات اللحـضة. وتشـتاق جـماعـة بني إسرائيل هي الأولى إلى عطف القدوس فتجذبه نحوها بعـشق ومحبة كبيرين. وعندها تقبل من الجهة البمين وفي هذه الجبهة من العبالم تتواجد الخلوفات. وعندها يكون الوصال فت جنح الرحمة. أما عندما يكون القدوس تعالى هو الذي يظهر الحية والرغبة أولا. فإن الجموعة تستجيب بعد ذلك لا في نفس االآن. وعندها يكون الكل في جيانب الأنوثة. وعندها تشتد حمية الجهية اليسري وتتدفيق كثير من للوجودات وتتدافع جهية اليسار في جميع العوالم. وهذا ما يعبر عنه النص الديني: "فعندما تكون المرأة أسبق في القذف يكون الوليد ذكرا" وفي الواقع، نعرف أن العالم الســفلي هو أشبه بالعـالم العلوي. وأن أحدهما صـورة للثاني وعليــه فإنه بناء على هذه القناعيدة. يحيد الله جنس للولود حيتي يعم الحنان والحبية العنالم...". أنظر في هذا الصيد -Kab bale...p.120 وبرخوت. 60 ب. حيث جـاء ما معناه أن جنس المولود يكون من جنس مـعاكس لمن بلغ لذة الجماع أولا.

يعقوب [زوجته] راحيل.. وجَدر الإشارة إلى أن هذه العملية يجب أن تطبق بالترتيب الذي حدده يعقوب نفسه: "أي البدء بالعضو السفلي الذي هو إبهام البداليمنى فالانتهاء بلحمة الأذن اليمنى" (1).

<sup>1 -</sup> أنظر أبراهام أزولاي السابق الذكر. ج.II 6 و Kabbale...p.233-234

# الكطلاق

- تفسخ الرابطة الزوجية بوفاة أحد الزوجين. أو بطلاق مكتوب "كيت ". والزوج وحده هو القادر على فعل هذا من حيث المبدأ.

وحماية لحقوق المرأة ونصرة للأخلاق الحميدة. لم تتوان الجهود. عبر العصور، وبختلف الوسائل، للحد من مارسة هذا الحق الأحادي الجانب الذي يخوله التشريع الربي التقليدي للزوج وحده.

- ويبقى هذا الحق مع ذلك مجحفا، وقد تكون أسباب الطلاق التي يتضرع بها الزوج. أو الزوجة في حالات نادرة، أسبابا هي بين الأمر الخطير والأمر التافه، من ذلك:
- الزنا. وهو أشدها خطورة. وبسببه تصبح المرأة محرمة عن زوجها الذي عليه أن يسلمها عقد طلاقها " تحيت". وتصبح محرمة كذلك على العاشق الذي تفرض عليه نعيرة. والذي يجد نفسه، بالإضافة إلى ذلك. معرضا إلى عقوبة النبذ من الجماعة في حالة الاتصال بها من جديد.
- ويعد الامتناع عن المعاشرة سببا ثانيا من أسباب الطلاق. ويتمثل في مظاهر منها :
- \* رفض الزوجة الاتصال بزوجها. مدعية أحيانا أنها ضحية سحر. أو لمغادرة بيت الزوجية. فإذا جرم الزوج تقضي السلطة الشرعية لـغير صالحه بالطلاق. أي عليه أن يسلم زوجته عقد الطلاق. وأن يؤدي مجموع ما عليه من حقوق. تبعا لما جاء في عقد النكاح أو" لكتوبة "

\* ويعتبر العيب أو العاهة من بين أسباب الطلاق أيضا, والعقم أكبر العيوب. وكانت فترة الانتظار الشرعية للتيقن من عقم المرأة تمتد حتى عشر سنوات, ثم انحصرت في سبع، وبعدها في خمس. ونشير إلى أن باستطاعة المرأة أيضا. أن خصل على الطلاق في حال عجز زوجها جنسيا.

ولم تتفق الأحكام فيما يتعلق برفض الزوجة مصاحبة زوجها في سعفره. وهكذا تختلف الأحكام كما يأتى :

إذا ما رفضت الزوجة مصاحبة زوجها الذي اضطر إلى كسب رزقه في مدينة أخرى، فإنها تلزم بصحبته، ولو كان نص عقد النكاح يتضمن الشرط القائل: "ينبغي على الزوج أن يحصل على موافقة زوجته في حالة ما إذا أبدى رغبة في تغيير محل إقامته".

وحدث عكس هذا في حالتين غير الأولى. إذ حصلت فيهما الزوجة التي رفضت أن تصحب زوجها إلى فلسطين على الطلاق. إضافة إلى القدر المنصوص عليه في عقد النكاح جزءا أو كلا .

ولقد وقفنا على حالات لا تخضع لمنطق في مجال الطلاق. من ذلك حال النزوج الذي يطلق زوجته لأنه وجد امرأة أخرى أجمل منها. أو لمجال الزوجة واجبات بيتها .

وما كان ساربا به المفعول عند اليهود. في الجمع المغربي. الإلتزام بشريعة " اليبوم " أو بوجوب زواج الأخ زوجة أخيم المتوفى إذا لم يخلف ولدا. طبقا لما جاء في التوراة. مما نص عليه في الإصحاح الخامس والعشرون . الآية الخامسة من سفر التثنية.

وتعتبر "الحاليصا" أوخلع النعل، سبيلا من سبل غرير الأخ من التزوج بامرأة أخيه المتوفى، و غالبا ما يشجع عليها فقهاء اليهود. والذي تفرضه الشريعة هو الطريقة التي على الأخ الرافض للزواج أن يتبعها، وهي عملية تعود إلى العصر التوراتي، إذ جاء في سفر التثنية، الإصحاح الثامن والعشرين، الآية 9-10: " فتتقدم إليه امرأة أخيه بحضرة الشيوخ، وتخلع نعله من رجله وتنفل في وجهه وهي تقول: "هكذا يصنع بالرجل الذي لا يبني بيت أخيه، فيدعى في آل إسرائيل بيت الخلوع النعل"

وإذا كانت الزوجة ميسورة نسبيا. فإن الطلاق. ليكون صحيحا، يخضع إلى إجراءات متعددة تتطلب الكثير من الوقت. مما يتيح للزوج فترة للتفكير قد جُعله يتراجع عن قراره السريع الذي غالبا ما يكون ناجًا عن خلاف بسيط أو غضب عابر.

ويتخذ الكثير من الحيطة والتشدد في خرير عقد الطلاق. سواء تعلق الأمر بشكله أو بنص عباراته أو بكتابة الأسماء الواردة فيه. والقصد من كل هذا التشديد هو التوقي من كل ما من شأنه أن يطعن في صحة عقد الطلاق. الذي يسلم للمرأة بمجرد خريره. ذلك أن المرأة المطلق إذا تزوجت مرة ثانية. ثم ظهر عيب في عقد الطلاق الذي بموجبه طلقت من زواجها الأول. يصير زواجها الثاني زواج زنا. ويعتبر كل مولود منه مولودا غير شرعي.

قد تثير أحيانا، تصفية شروط عقد الزواج، سواء في النظام التقليدي أوالقشتالي الخاضعين للتشريع التلمودي. بعد الطلاق وكذا بعد وفاة الزوج، صعوبات ومشاكل، على الرغم من قوة صحة العقد

المكتوب. لذلك ينبغني مراعناة الأعراف والتقناليد التي لهنا تأثيرها في مثل هذه الحالات.

ونتعرض هنا سريعا لقضيتين مرتبطتين بهذا الموضوع. وهما وضع "العاكونة" أو المرأة التي غاب زوجه ولم تثبت وفاته، ووضع المرتد، ويطلق يطلق عليه بالعبرية "مومار" أو "مشهاد".

" العاكدونة " هي الزوجة " المرتبطة بزوج غدائب " اختفى أثناء سدفر من الأسفار. ويكون في أغلب الأحيان. ضحية مغامرة رمما أفقدته حياته. وفي هذه الحالة لا يمكن للزوجة أن تتزوج إلا إذا ثبت الدليل القاطع على الوفاة.

وظلت قضية " العاگونات " التي يتسبب فيها موت محتمل غير مثبت، من القضايا الحادة. وعلى الخصوص في بلد مثل المغرب إذ ذاك، لانعدام أمن الطرق. وكان الزوج عندما يعتزم القيام بسفر طويل بحرا. يترك لزوجته عقد طلاق محتمل (طلاق مشروط). حتى إذا لم يعد في تاريخ محدد، أمكنها أن تتزوج.

وتعامل الأحبار المغاربة دوما, بقدر من التساهل. مشلهم مثل إخوانهم في الطوائف الأخرى في الشنات . مع شروط إثبات الوفاة. بشكل يسمح بفسخ روابط الزواج الأول. لتتمكن " الأرملة المفترضة " من الزواج ثانية. إذ كان وضعها في حال الانتظار أشنع من الموت .

وإذا ما اعتمدنا النصوص الموجودة في حوزتنا. فإن إثبات الوفاة غالبا ما يستند على شهادة يؤديها أحد المسلمين طواعية. تثبتها الحكمة وتسجلها كما هي باللهجة الحلية.

أما حالات اعتناق الإسلام في المغرب, فهي أمر مألوف في الكتابات الفقهية الربية المغربية. وجرت العادة, كلما تعلق الأمر بالإرث, بتحويل نصيب المرتد إلى أهله الأبعدين وبالإضافية إلى هذا الميز في المعاملة, تعتبره عائلته في حكم الميت, ولا تعلن الحداد عليه يوم وفاته بل "يرتدي أهله الأقربون ملابس بيضاء ويشربون الخمر, ويبتهجون لهلاك أعداء الله".

لقد جعلت إشكالية المرتد – التي عرفتها أجيال الأحبار المتعاقبة منذ بداية التاريخ الميلادي تقريبا – سعديا كؤون (مصر والعراق في القرن العاشر) يميز بين مفهومين من الارتباط، أحدهما ديني. والآخر عرقي. فمن الناحية الدينية، لم يعد المرتد في نظر العقيدة الدينية وما يترتب عليها. كالمشاركة في الصلاة ومصداقية الشهادة، يهوديا. ومن جهة انتمائه العرقي الذي يثبته نسبه إلى أمه، فإنه يبقى خاضعا للقوانين المتعلقة بالأحوال الشخصية (الزواج والطلاق) ويعتبر هذا التمييز دقيقا جدا. ويساهم في حل مشاكل غالبا ما تكون معقدة .

# الموت: عقيدة وشعائر ومعتقدات شعبية

#### ديـــن وسحــــر

الموت الذي يباغت المرء بسبب حادث أو على إثر مرض، مناسبة لعدد هائل من الشعائر الأرتودكسية والهرطقية. وهو مناسبة لعديد من الطقوس والفرائض. إنه مظهر الخلاص اليهودي الطائفي والديني والشرعي. لهذه الشعيرة التي تتمثل شعائر أخرى تستقي من المتخيل الاجتماعي ومن معتقدات العامة ومطلق الناس، ومن الفلكلور الجلي والسحر، مع بعض أفعال تعبدية واحتفائية. حيث يلتقي العامة ويتفاهمون ويأمن بعضهم بعضا، بغض النظر عن انتمائهم العرقي والديني. فهم جميعا، عربا وأمازيغ. يهودا ومسلمين، لا يختلفون في والديني. فهم جميعا، عربا وأمازيغ. يهودا ومسلمين، لا يختلفون في أبناهم الذهنية وإن اختلفوا في مللهم وعقائدهم. وفي هذا الفضاء للتميز. فضاء الموت، كغيره من الفضاءات الأخرى، مثل الولادة والزواج. تتجلى تكافلية ذهنية. بل توافق على أرضية دينية. يعبر عنها بنفس المعتقدات ونفس الأفعال ونفس صيغ الابتهالات، وأحيانا بنفس النواح ونفس التضرع. وخصوصا أمام قضاء الموت.

إن الاعتقادات والأفكار حول الموت. والتي وصلتنا عن طريق الكتابات اليهودية التورانية والربية، المتمثلة في التلمود و" المدرشيم " [التفاسير الملحقة بالتلمود] والأساطير وكتاب " الزّهَرُ ". أو عن طريق الروايات الشفوية والشعبية والعامية، التي تنتمي في معظمها إلى النذاكرة الجماعية الخاصة بالشعوب السامية وشعوب حوض البحر المتوسط. أندلسيين ومورسكيين ومغاربة، والتي توجد منها روايات متعددة ومختلفة، كلها صبغت في غالبيتها، انطلاقا من تقاليد مكتوبة سابقة.

وفضلا عن ذلك. ليس من السهل دوما فصل المكونات التي منها ينبني هذا الطقس الخاصة بالموت. ولا تسمح بنيته المعقدة بتمييز مكوناته الدينية السليمة عن باقي العناصر الأخرى التي أتته من السحر والفلكلور وموروث الأعراف والعادات المتعددة والاستعمالات ذات الأصول الختلفة.

ويجب أن نعرف أيضا. أن الموت بالنسبة للفرد. في الفكر اليهودي. هو مسألة ذات أهمية كبرى. إنه خلاصة الحياة. إنه يوم الدين وتقديم الحساب " يوم ها دين يـوم دين وحشبون " إنه اللحظة التي سـوف تتقرر فيها نهائيا الصفة التي سيكون عليها وجوده الأبدي: العقاب أو التواب. ولا يعتبر الموت قضية في حد ذاته مادام مرتبطا بالخلاص والنجاة. والموت لحظة من التأثر العميق. وهو كذلك لحظة من لحظات التعظيم والإجلال. عند المؤمن الـزاهد في ملذات الحياة اللامبالي بتـفاهة الدنيا. وهو بالنسبة إليه باب تطل على العالم الجديد: الحياة الأخروية " عولم هبا ".

## سكرة الموت وساعة الاعتراف والبوح (1) . التوبة والندم

" على الحمية " أن يعبود إلى نفسه " قبل أن تلتحق روحه بخالقها, وعليه أن يتبوب ليموت مطمئن النفس. وأن يردد كلمات الملك سليمان : " الكل إلى نفس الغاية, الكل من تراب ويعود إلى تراب ". إنها اللحظة التي سوف يُوع فيها روحه لرب العزة وهو راضي النفس خاضع

ا - بجمع في هذا الفصل ما نعرف نحن في موضوع الموت ومنا شاهدناه. وما اطبلعنا عليه خناصة في كنتاب " نحلت أبوت " (تراث الأجداد). الذي نشره في Livourne سنة 1898 حبسر مغربي صويري. هو إسحاق قرياط. وفيه جنمع النصوص الشعائرية الخاصة بأيام الحداد وأخرى حول الطقوس الجنائزية التي مارسها يهود للغرب.

لإرادة خالسقه، وليستذكر أنه ليس خيرا من آبائه، وأن الروح إنما تغادر دنيا الظلمات ليجللها جلال الأنوار. وتترك دنيا العبودية إلى دار القرار ... وإذا مات الإنسان فإن أعماله وما فعلت يداه، تعرض أمامه واحدة بعد الأخرى. وتقول: " لقد فعلت كيت وكيت, وهذا وذاك, في ذلك المكان وفي ذلك اليوم " فيجيب الإنسان: أن نعم, وكان ذلك . وهذا ما جاء في سفر أيسوب، الإصحاح السابع والثلاثون.: " كل بني آدم بأيديهم يختمون. وبما كانوا يفعلون يعترفون ".

## مــات في قبلـــة (1)

أن يموت المرء في سن متقدمة وفي جلال العمر تلك نعمة. أما أن يموت شابًا أو في زهرة العمر. فتلك تعاسة ولعنة من اللعنات (2) .ويموت الإنسان بسبب الخطيئة الأولى. خطيئة آدم الذي أكل الفاكهة الحرمة، ويموت كذلك بسبب الآثام الشخصية التي يرتكبها هو. ومع ذلك يسرد الربيون أسماء كثير من الأبطال والقديسين الذين ماتوا دون أن يرتكبوا أثاما، إنما بسبب سم حية حواء.

ويموت الإنسان لأسباب مختلفة, فيموت موتا طبيعيا أو مفاجئا. بعد احتضار طويل أو قصير. كل حسب أفعاله وما يستحق. فهناك "موت في قبلة" " مته بنشقه". تشبه سل الشعرة من كأس الحليب، أو القطرة من سطل الماء .أن تمر من الحياة الفانية إلى الحياة الأخرى دون

 <sup>1 -</sup> يتعلق الأمر هنا بمعتقد مؤداه أن بعض الأتقياء. وخصوصا موسى. لن يعانوا من زفرات الموت. وأنهم يتوفون في حال من الطمأنينة وسكون الروح. مصدرهما قبلة إلهية. وتعرض لهذه الفكرة نصبان في كتاب " الزهر " (ال. 124ب و146 أ/ب). فهذه العلاقة الروحية هي علاقة الخاد. وجد القبليون ما يشير إليها في نشيد الأناشيد: " يقبلني قبلات من فيه " (الإصحاح الأول آ 2). ومكذا فالذي تخرج روحه " بقبلة " يتصل بروح آخر لا يفارقه أبدا...روحه يتصل بالروح القدس.
 2- قارن في هذا الصدد سفر التكوين إ 15 آ 15 وأشعياء إ 38 آ 10.

عذاب. تلك هي السعادة. وهكذا يموت الأولياء والصديقون. وهكذا مات موسى "حسب قول الرب" (التثنية إ 34 آ 5).

#### يدخل الجنة بعيون مفتوحـــة

إنها نصيب العادل الذي يدعوه الله إليه دون عناء. ويتلقاه الموت بعينين مفتوحتين .أو كما يقول مثل مأثور يهودي – عربي بالمغرب، " دخل الجنة بعيون مفتوحة" وصاحب هذا الحظ في الجنمع الإسلامي. هو الحلاق الذي يختن الأطفال تطهيرا لهم بهذه الفريضة الإبراهيمية. وصاحب الفرن الذي يعرض نفسه طوال حياته إلى لهيب فرنه. أما في الجنمع اليهودي. فأصحاب هذا الحظ هم الرجال المتواضعون الذين كرسوا حياتهم لخدمة الدين، والذين امتهنوا مهنا صعبة قاسية.

# الإخبار بالمسوت: الظل والحلم، ملاك الموت والرَّبِّسي

أن تفهد ظلك، وأن خلم بوالديك وأصدقائك، وأن ترى في منامك لفائف التوراة. فتلك علامات النذير بموت مقبل، وإيذانا في نفس الوقت بالدخول في خدر ملاك الموت.

وتعرض قصة شعرية قُدَّاسية، بلهجة يهود المغرب، تُروَى في تنغير بالأطلس الكبير (1), بعض التصورات والمعتقدات وبعض أفكار ترددت كثيرا عند القباليين، بل أوردها كذلك فقهاء " الهلاخا " أو علماء الشريعة، ما يتلاءم مع عقلية السكان يهود طوائف الأطلس والمغرب على العموم، ومع تقاليدهم الحلية وفلكلورهم الخاص، في تصورهم لعالم الموت وأساطيره، والجنسة وملكوت السموات، وقوة شفاعة

<sup>1 –</sup> سبق أن نشرنا هذه القصة في

Littératures populaires et dialectales, p.164-184; Kabbalc...p.81-83, 162 et 423-433.

الأولياء، والشعائر الجنائزية، وفريضة تعليم التوراة للابن. وحقوق واجبات الجمعيات الختلفة. ولقد وجد صاحب القصة كل هذه التصورات في نصبوص يعرفها جيندا. أي في كتباب "الزهار" (I 217ب 218 ا). جاء في القصة: " في أحد الأيام. كان الربي إسحاق جالسا بباب بيت الربي يهودا. وقد استغرقه حزن علميق وعندما خرج الربي يهودا ووجده على هذه الحال، قال له : " ماذا ألم بك اليوم؟ "، أجاب الربى إسحاق : "جئت لأطلب منك ثلاثة أشياء: إذا كنت تدرس التوراة وحدث لك أن أوردت بعض أقوالي، فعليك أن توردها باسمي. وأن تذكر من رجعت إليهم فيها. وعليك أن تتفضل وتعلم ابنى التوراة، وأن تذهب لتصلى على قبرى مرة في الأسبوع بعد موتى". وسأل الربي يهودا : " من أين علمت بأنك ستموت؟". أجاب الآخر: إن روحي تفارقني في كل هذه الليالي الأخيرة. دون أن ألهم بذلك في حلمي، كما كان الشأن في الماضي. وأكثر من ذلك. عندما أنحنى في صلاتي لا أرى أثرا لـظلى على الحائط. وهذا ما يوضح أن الملاك قد خرج ليعلن (موتى). ذلك أنه جاء:" إنما الإنسان ظل يسعى على الأرض" (الإصحاح الثامن والثبلاثون، الآية السابعة من المزاميس). وجاء: " إنما أيامنا ظل على الأرض " (الإصحاح الثامن من سفر أيوب). قال الربي بهودا: "إنى سأفعل كل ما طلبته منى شريطة أن خَنفظ لى مكان بجانبك في الدار الآخر. وبذلك (نكون جيرانا) كـمـا كنا عليـه هاهنا". وبكى الربى إسحاق وقال: " اصنع لى معروفا بأن لا تفارقني أبدا " ثم توجها عند الربى شمعون ووجداه منكبا على النظر في التوراة. وعندما رفع الربى شمعون عينيه لينظر إلى الربى إسحاق. كان ملاك الموت في هذه اللحظة بجرى ويرقص أمام هذا الأخير. أخذ الربي شمعون بد الربي إسحاق وقال: " آمر مَنْ عادتُه الدخول ليدخل، وأن لا يدخل من لم تكن عادته كنذلك." دخل الربي إسحاق والربي يهودا. واضطر مبلاك الموت إلى

البقاء في الخارج. نظر الربي شمعون إلى الربي إسحاق ورأى أن ساعته لم خن بعد. إذ لن خين إلا في الساعة الثامنة من النهار.

وأجلسه وأخذا يدرسيان معا، وقال شمعون لابنه اليعزر: " اجلس أمام الباب ولا تكلم أحدا. وإذا أراد أحد أن يدخل فاستحلفه ألا يفعل ذلك ". ثم قال للربي إستحاق: " هل رأيت اليوم طيف أبيك (في الحلم)؟ إذ أخبرونا. أنه في الساعة التي يريد أن يغادر فيها الإنسان هذا العالم. بقترب منه والداه ويجتمع حواليه أقرباؤه ينظر إليهم ويتعرف عليهم. وكذلك كل من ارتبط بهم في هذه الدنيا. الكل بجنمع حوله ويرافقون روحه إلى المكان الذي خصص لها " . أجاب الربي إسحاق: " حتى الساعة لم أر شيئا ".وعندها وقف الربي شمعون وقال: " سيد الكون. إننا نعرف الربي إسحاق حق المعرفة. وهو واحد منا وأحد العبون السبعة (1) في هذه الدنيا. إنى أريده، فالتركيه لي " عندئذ تردد صبوت قائلا: " كبرسي العالم (الربي إسحاق) هو أقرب إلى أجنحة الربي شمعون. ها هو لك. لتأخذه معك يوم تأتى فيه لتجلس على كرسيك ". عندئذ رأى إلى عيزر. ملك الموت يذهب بعيدا وهو يسردد: " لا مكان أبدا لملاك الموت حيث الربى شمعون بار يوحاي ". وقال الربي شمعون لابنه: " تعال استد الربي إستحاق، إني أراه خائفا ". ودخل الربي اليعزر. وأخذ (يد) الربي إستاق بينما رجع الربى شمعون إلى النظر في التوراة..." قال الربي إسحاق :" أيها الأب. كم بقى لى من وقت على هذه الأرض؟ " أجاب الأب: " إنه أمر لا نستطيع أبدا أن نكشف عنه للإنسان. ولكن ستكون أنت الذي بقيم المائدة في عيد الربي شمعون..."

 <sup>1 -</sup> يتعلق الأمير هنا بسبع رفياق جاء ذكرهم في " الزهر " ومـهمتـهم السهر على سـلامة الدنيا.

ولنضف هنا أيضا هذه الفكرة الزهارية [نسبة إلى الزهر]: عندما تقترب ساعة الحساب، تنفذ روح جديدة داخل الإنسان، وبفضلها يدرك ما لم يكن قادرا على إدراكه من قبل، أي الحضرة الإلهية "شخيناه"، وبعدها يرحل عن هذا العالم، إذ جاء في سفر الخروج، إ 33 آ 20: "ليس في مقدور الإنسان أن يراني ويعيش، فهذا غير ممكن في الحياة، غير أنه ممكن لحظة الوفاة.

وليس هناك في المغرب من يجهل هذه الحكايا المتعلقة بالموت وملاك الموت. وهي قصص يرصع بها الربيون خطبهم ومواعظهم ودروسهم الخاصة التي يستقونها من التلمود و" الموسار " أو الأخلاق اليهودية. وهي معروفة في اللهجات الحلية. وليس خاف أن غضب ملاك الموت. يهدأ بالأعمال الجليلة. إلا أنه عندما يتلقى أوامر الله الصادرة عنه ذاته. فإنه يصبح قادرا على أن ينال الأخيار والأشرار على حد سواء.

#### المدينة التي لا يدخلها الموت

ليس لملاك الموت أي سلطة في مدينة " لوز" المشهورة التي ترددها قصص التوراة. وعندما يبلغ أحد السكان سنا متقدمة، يخرج من المدينة ليسلم الروح خارج الأسوار (1).

Kabbale...p .54,162, 206, 238.

ويخضع ملاك الموت دائما لإرادة شيوخ التقاليد. بل يلاحظ أن له مع بعضهم مخالطة وتآلفا. ويُمنح بعضهم الآخر مهلة من الحياة. يقول الربي شمعون بن اخلافه: "لا سلطة للموت على من ينكب على دراسة التوراة " والتعليم والدراسة ذرع خمى من سلطان ملاك الموت. يقول الربي شمعون بريوحاي: "عندما نزلت التوراة على بني إسرائيل مكنهم لله تبارك وتعالى سيفا نقش عليه الاسم الأعظم". ومادام هنذا السيف فيهم. فلا سلطان لملاك الموت عليهم ". وبهذا أول المؤولون كذلك الآية الثامنة. الإصحاح الثامن عشر، من سفر المزامير التي جاء فيها: "إن شريعة الله كاملة. وتبعث الروح " وإذا ما صدر حكم قضاء الموت. أصبح قدرا مقدورا. ويكون تنفيذه أمرا عسيرا لمن أم بفعله. ويقال إن إبراهيم منع ميكائيل من أن يأخذ روحه. كما امتنع موسى أن يودعها لشموائل ولم يستسلم الربي حيا لملاك الموت. إلا بعد أن استخدم هذا الأخير حيلة. وجاءه في شخص شحاذ. بل كان أحيانا تدخل فعل الله ضرورة لإضعاف مقاومة صناديد التلموديين المشهورين .

وهكذا انتزع يهوشوع بن ليفي السيف من ملاك الموت. وكان لابد من أن يأمره الله بواسطة " بات قول " أو الصوت السماوي ": " أعد إليه سلاحه إن أبناء الإنسان بحاجة إليه " (1).

وفي هذا الصدد تتداخل الأساطير ذات المصادر اليهودية مع أساطير أخرى من أصل عربي. أو مع تلك التي تعود إلى أصل معرفي يشترك فيه الجمعان. وجاء في إحدى هذه الأساطير: " قبل أربعين يوما من الأجل الحسوم، تسقط ورقة من شجرة الحياة المنتصبة حمت عرش الإله. بين يدى عزرائيل، أو ملاك الموت. حسب التقليد الإسلامي. لتعلن

ا - قارن فى ما سبق مع قصة سيف ليليث

نهاية كائن بشري". وتروي أسطورة أخرى أنه: "عندما يتوفى الله تقيا من الأتقياء. فإن عزرائيل يتقدم أمامه مصحوبا بمجموعة من ملائكة الرحمان. يحملون أطيب عطور الجنة. ويعملون على أن تنسل الروح من الجسد. كما تنفصل القطرة من دلو ماء ". ويقال كذلك إنه عندما يسرف الناس في النحيب وبكاء شخص من الناس، يصيح فيهم عزرائيل الواقف أمام باب البيت: " لماذا هذا النحيب وهذا البكاء، فما أنا إلا رسول من الله جئت لأنفذ أوامره، فإذا أنتم تمردتم ضد إرادته. عدت مرة أخرى لآخذ غير الميت من بينكم من هذا البيت ".

#### إخوان الرحمسة والحقيقة

لا تخلو طائفة من طوائف اليهود، من جمعية منتظمة ذات فروع متعددة. تقوم بما أنيط بها من أعمال خيرية تطوعية: من ذلك حضورها منزل المحتضر لمواساته إلى أن تلتحق روحه بربها. والسهر على إعداد الجنازة. غسلا وكفنا. وقيادة الموكب الجنائزي والقيام بمراسيم الدفن. والتكفل بوجبة التعزية. وتقوم بعملها هذا طبقا لأوامر الشريعة ومقتضيات الأعراف. وتسمى الجمعية عادة "حبرا قَديشا" أو جمعية دفن الموتى. ويمكن أن تسمى أيضا "حبرا دا الربي شمعون" (1) أو "حبرت حسد وإمت " أو إخوان الرحمة والحقيقة.

## ساعة الجهر بالعقيدة، الشهادة أو قراءة "الشماع"

عندما تأتي ساعة" خروج" الروح. يعترف الحمتضر بآثامه شفهيا (تمتمة على الشفاه) أو في قلبه. دون حضور النساء والأطفال الذين

<sup>1 -</sup> هو الربي شمعون بر يوحاي السابق الذكر، وإليه ينسب تأليف كتاب الزهر.

يعكرون بصياحهم ونحيبهم جلال اللحظة. وبعدها يأخذ الحاضرون في توديع المحتضر، ويتسامحون فيما بينهم، ثم يبوح هو بآخر رغباته، ويبارك الأطفال. وبعد أن يغسلوا يديه وينطق بالدعاء المتداول. يغطون رأسه بخمار الصلاة "طاليت" ثم ينطق بالشهادة: "الإله الأبدي حق وتوراته حق. وموسى نبيه حق. وأقوال الحكماء حق. تبارك مجد الله وملكوته أبد الآبدين". وتأتي بعد ذلك شعيرة خاصة تتضمن تلاوة فقرات من العهد القديم ومن المزاميس وسفر حزقيال: (الفصل الأول الخاص بلمح العرش الإلهى) وصلوات التوبة وغير ذلك.

ويعتبر المحتضر حيا في كل الأحوال. ولا ينبغي. كما يقول مؤلف كتاب " ناحلات أبوت ". أن تشد فكاه. ولا أن تغلق منافذه أو تسحب الخدة من حت رأسه أو يبسط على الأرض ليوضع على بطنه وعاء مملوء بالماء أو حبة من الملح أو تغلق عيناه. كما لا ينبغي أن تستدعى النائحات المحترفات الخ. قبل أن " تخرج روحه". ومن تصرف بغير ذلك يعتبر قاتلا ... ولا ينبغي كذلك وضع مفاتيح البيعة حت رأسه للتعجيل بموته. ومع ذلك يرجى ألا تطول به سكرة الموت. ويجب جنب كل ما من شائه أن يعكر صفوة موت هادئ " موت تفيض فيه الروح في سلام " كمثل وجود عطاب مزعج، (هكذا). أو الملح الذي يوضع على اللسان أو النواح والبكاء. ويجرد المحتضر في بعض الجمعات الزراعية. من كل ما عليه من حلي ومجوهرات. وكل ما يشح ويلف، والجلباب الذي له "سبع فتحات ومجوهرات. وكل ما يشح ويلف، والجلباب الذي له "سبع فتحات كفتحات جهنم ". والمخدة التي " تشد الروح إلى الأرض". ومن الأفضل أن يحيط الحاضرون المحتضر في حلقة ضيقة. عند اللحظة التي يسلم في ها الروح. حتى لا ينفخ إليه أي نفس خارجي. وعند رأسه تشعل فيها الروح. حتى لا ينفذ إليه أي نفس خارجي. وعند رأسه تشعل شمعة أو سراج. وجرت العادة كذلك بإبعاد الوالدين والأقرباء الذين

يشهقون. وبفتح نوافذ الغرفة حيث يرقد، إذ منها تدخل الشياطين، وشرذمة العفاريت التي ترافق ملاك الموت. وكذلك منها تخرج روح الميت لتصل إلى القبة الزرقاء. وتنفصل عن الجسد مع آخر نفس . محلقة. كما يزعمون، كطائر أو ذبابة أو نحلة كبيرة ...

ويظل رجال " الحبرا " يرقبون لحظة النفس الأخير, إنهم أصحاب خبرة وجّربة, ولا تخفى عنهم بعض حركات العيون والشفاه, وبعض الحشرجات المعلنة عن الموت. وهي علامات معروفة لديهم, وهم وحدهم الذين يقررون اللحظة التي ينبغي أن ينطق فيها بالشهادة: " شماع إسرائيل " (اسمع يا إسرائيل, الخالد ربنا ، لا إله إلا هو) إنها الشهادة التي تعلن عن وحدانية الله .

انه لمشهد مؤثر إذ تتردد الشهادة بوقار وهيبة، ومع ترددها تزداد حشرجة أصوات الحاضرين، أعضاء "الحبرة " والأهل والأقارب، وكأنها تشد من عضد حشرجة المحتضر، حتى اللحظة الأخيرة والنفس الأخير، ومن من اليهود الأتقياء لا يتمنى أن يسمع، وهو يلفظ نفسه الأخير، كلمة "إحَدُ" أو واحد، من الشهادة اليهودية كالذي حدث لربي عقيبا، عالم التوراة الكبير، وشهيد بني إسرائيل، الذي عند الرومان إلى أن مات في سبيل الله وتجيد اسمه.

يغلق الولد البكر عيني أبيه المتوفى. كما فعل يوسف بأبيه يعتقوب. إذ جاء في التكوين. الإصحاح السادس والأربعين. آ 4: "إنه يوسف الذي يضع يده على عينيك" وهذا الفعل يؤوله صاحب كتاب "الزهار" تأويلا صوفيا. إذ يقول: " [إنه لفوز عظيم] غلق العينين عن رؤية هذا العالم والتملي بلمح العالم الآخر. والانغمار في نوره الساطع. ولو في آخر لحظة من لحظات هذه الدنيا " (الزهار III 169أ). وإذا كانت الأسرة

تملك قليلا من تراب الأرض المقدسة، فإنها تذر منه على عين الميت. وقد تعرض كتباب " نحالات أبوت " إلى عادة تنقلتضي بأن يُمللاً فم المرأة المتوفاة، من فقدن أبناءهن جميعا في حياتهن. بالتراب إذا ما ظل مفتوحاً.

وما أن تصعد آخر زفرة وتستسلم الروح إلى خالقها. حتى يرتفع عويل النساء، فيصحن ويندبن وجهوهن. وهذه العادة، هي آخر ما تبقى من هذا المأتم الدامي الذي أشار إليه Frazer ، عندما قدت عن عادة العبرانيين، وبعض الشعوب والحضارات الأخرى. بحوض البحر الأبيض المتوسط، حيث تتجلى مظاهر حزنهم عن موت أحد أقربائهم، أو أحد الأصدقاء، بندب الوجه وتشويه الجسم وتمزيق الثوب. واعتبرت هذه العادة فيما بعد، فعلا من أفعال الهمج والوثنية، وحرمت قرما: " إنكم أبناء الأبدي، إلهكم. خدشا على ميت لا قعلوا أبدا في أبدانكم " (1) .

#### التمزيق وصب المياه

يجرد الميت من ملابسه، ويوضع عاريا على الأرض، ثم يغطى بإزار. ويحدث كذلك أن يعزل الميت بستار يعلق بين حائطين، فتغطى المرايا إذا ما كانت موجودة، أو تقلب.

وتتردد تضرعات التوبة والمغفرة، ويطول الترتيل بقراءة المزامير والابتهالات والتوسلات وقراءة العقائد الثلاث عشرة (2) ... وتنتهي هذه اللحظة بطقس خاص، يسمى "صدُّوق ها الدِّين " أو قبول أمر الله. مؤداه: " اقبل حكم الله " ويبدأ هكذاً:

ا - سفر اللاويين إ 19 آ 28 مع بعض التغيير.

<sup>2-</sup> ثلاث عشرة عقيدة يتجلى فيها أبان الأنسان بالله وخلوده وقدرته وسلطانه. وضعها موسى ابن ميمون. وأصبحت من مقروءات اليهود أين ما كانوا (المترجم)

" عادل أنت يا رب, وحكمك عدل "(المزاميسر إ 191 آ 137) . ويختم بالتسبيح التالي: " حمدا لك يارب, أنت العادل الحق " وترفق قراءة هذه العبارة بعملية " لَقُريعة " أو التمزيق. وهي رمز الانقطاع, وتذكير بالختان بشكل من الأشكال. وترمز للفراق الذي لا لقاء بعده. بعد أن أعلن عن الوفاة المكلفون بمراسيم الدفن. أعضاء " الحبرة.".

إن الأمر يتعلق هنا بشعائر الفراق التي تعرفها الجنمعات العربية - الأمازيغية في المغرب, بهذا الشكل أو بغيره من الأشكال. تفارق الروحُ الجسدُ الذي كانت تسكنه، وتفارق دون حسرة، الأهل والأصدقاء وعالم الأحياء. وتتجرد من الثروات والأموال التي هي من سقط متاع الدنيا. لتلتحق بعالم الأموات. بالأسلاف والأهل. كما جاء في العهد العنيق. (التكوين إ 25 آ8 ) وفي أماكن أخرى. وقد حددت الديانة اليهودية غديدا دقيقاً، عملية التمزيق " القريعة". والطقوس الأخرى المرتبطة بالموت، في التشريع التلمودي وغيره من المدونات. كتشريع ابن ميمون ويوسف كارو خصوصاً. ووصفت تفاصيلها في الختصرات التي احتفظت لنا بالعادات والأعراف الحلية. ويوجد ضمن هذه العوائد كذلك، عادة أخرى لها دلالتها. وتتجلى في صرف الماء الذي يوجد في بيت الميت وفي بيت جيرانه, بل كل مياه ساكني زقاقه. في الجاري . وهذا الماء الذي يوضع عادة في جرار من الطين. أو أي وعاء أو ماعون. فإنه يصبح غير قابل للاستعمال. وينبغي تعبويضه حينا بماء آخير عذب، ينقبل من العين أو يستنصدر من البئير. ويسمى هذا الطقس " دين شفخات ماييم " (عادة صب الماء). ويعلل هذا الإجراء تعليلات مختلفة. من ذلك أنه وسيلة من وسائل " إعلان " الجبران بالوفاة دون حاجة إلى اللجوء للخطاب المباشر أو للكلمات المنذرة الحملة بالخطر الداهم. فملاك الموت يطوف بالأنحاء. ولكن السبب الأساسي الذي يميل إليه عدد من علماء الأحبار هو: أن ملاك الموت هذا إذا ما انتهى من عمله في بيت من البيوت. فإنه يغسل توا سيفه الدامي في مياه هذا البيت. ومياه بيوت الجيران. ويترك بها قطرات بها آثار الموت والحداد. ولهذا ينبغى الاحتياط من لس هذه المياه. بل من استعمالها.

في الوقت الذي يهيئ فيه بعض أفراد " الحبرا " مراسيم الدفن، على الآخرين أن يبقوا حول المتوفى – وهم الحراس فعلا – في دائرة ضيقة. منذ اللحظة التي يسلم فيها الروح إلى أن يوارى التراب. وذلك حفظا له من أي نفس يصله من خارج (هكذا). كل هذا وهم يرددون دعاء صوفيا. في حال من الفناء. بقصدون بذلك إبعاد الأرواح الشريرة التي تطوف حول الجئة. إنها قطعة شعرية قديمة جدا. تنسب لأحد أعلام التلمود. العالم ناحونيا بن هاقانا. وتتوزع كلماتها الاثنتان والأربعون. على سبعة أشطر موزونة رائية القافية. يفترض أنها تتضمن اثنين وأربعين حرفا هي التي تكون "الاسم الأعظم" الذي يتوسل به لحماية روح الفقيد. ومن جهة أخرى فإن البيت الثاني من هذه القطعة. يتضمن كلمات تكون حروفها الأولى العبارة: " قرع سطان " وهي صيغة تناشد الرب أن "بمزق حروفها الأولى العبارة: " قرع سطان " وهي صيغة تناشد الرب أن "بمزق حلال يدك البهني ".

#### مراسيم الدفن

واجب دفن الموتى: يذَكِّر الربي إسحاق قـورياط. مـؤلف " ناحـالات أبوت". بأن أكبر إهانة يهـان بها الميت هي أن يدفن بطريقة غير شـرعية. والتوراة نفـسها تفـرض أن يدفن الإنسان ولو كان مـجرما أعـدم أو عدواً قتل في ساحـة المعركة. والدفن فريضـة تضطلع بها العائلة والجـموعة

كلها. والمقبرة مكان ومؤسسة تقوم بشأنها الطائفة. وهذه الفريضة واجبة على كل من يصادف ميتا في مكان خال أو في أرض أجنبية (غير يهودية). وعليه أن يقوم بدفنه بدون تأخير، بل ودون أن يلجأ إلى جهة مسكونة قريبة للبحث عن مساعدة. إنها حالة " مت مصواه " أو الجثة المهجورة. وتؤكد النصوص التلمودية, أن الدفن في التراب يمنع من خلل الجسد. ولكنه يساعد كذلك على التكفير عن الذنوب. وجاء في أحد التفاسير " مدراش " (برق الربي العن الفصل 21) أن آدم وحواء تعلما دفن الأموات عن غراب. وفي مكان آخر قال: " طائران مقدسان دفنا هابيل الذي قتله أخوه قابيل " .

وينبغي أن يدفن المتوفى في نفس يوم الوفاة. إلا إذا كان هذا يوم سبت, وفي هذه الحالة يؤجل إلى اليوم التالي. ويفضل الربي حاييم يوسف داود ازولاي. ومختصر اسمه (حيدا) من القرن الثامن عشر, ومن أصل مغربي، ولد في القدس وتوفي في ليفورون. أن يدفن المتوفى بعد الوفاة مباشرة " ولو أمكن أن يدفن وهو لم يمت بعد " ويعتمد في ذلك رأيا صوفيا نقل "عن القباليين" الذين يقولون, بأن أي تأخير يسبب آلاما شديدا للميت. ويمكن أن يكون ذلك سببا في مصائب كبيرة تتعرض لها الإنسانية جمعاء.

والمقبرة مكان مقدس، وتسمى تسمية تضاد تفاؤليةً هي" بيت هاحاييم " (بيت الأحياء) ويطلق عليها في اللغة اليهودية المغربية عادة " الميعارة "(المغارة). وهذا يذكر بأماكن وطريقة الدفن العتيقة التي كان الموتى يدفنون بمقتضاها في الأرض المقدسة وفي المغرب. يحفر القبر عميقا، وتغشى جوانبه بالخشب، كما في الصويرة أو بالآجور كما في فاس. وتخصص بعض الأماكن للربيين والوجهاء وعمائلاتهم. كما

تخصص مساحة مربعة للمنبوذين والمنتحرين والعاهرات: وفي هذه الحالة يلوح الحفار معوله فوق رأسه، ويرمي به صدفة، وحيث يسقط ، يدفن المنبوذ على عجل. ودون أدنى احتفال.

## صورية الأحكام الأربعة الرئيسية وغسل الميت

تعد عملية التظاهر التمثيلية في إنزال العقوبات الأربع الرئيسية بجثة الأتقياء. طبقسا من طقوس الاستغفار والتكفير. والقصود منها إبعاد عنداب جهنم عن هؤلاء. ويُسند البقيامُ بها إلى أفراد من" الحبرا". الذين يؤدونها بوقار وإجلال بعد الاغتسال. وتكون مصحوبة بطقس خاص، وهو بدوره يسبق بتأمل صوفي يجعل كل فعل من أفعال الحياة "يهفو إلى أن يتحد القدوس تعالى بالحضرة أو " الشخينة ". رهبة ورغبة. بنيَّة الحلول في الاسم الأعظم حلولا كاملا ".

ويجري كل ذلك كالآتي: أولا تمثيل عملية الرجم "سقلَة". فالإحراق "شرفَه" فالذبح "هرك" ثم الخنق"حنق". ويقذف أحد أفراد "الحبرا" سبع حجرات. واحدة بعد الأخرى، جهة قلب المتوفى وهو يردد العبارة التالية ثلاث مرات: " هكذا يُفعل للإنسان الذي تمرد على خالقه" ويجيب الآخرون مهمهمين: "الويل لنا يوم الحساب. الويل لنا يوم العقاب".

خرق مناخر الميت حرقا خفيفا بقطرات تقطر من شمعة مشتعلة. وتشد رجلاه بحبل ويهز هزا، ويجر خطوات كمن يراد ذبحه، ويتظاهر بخنقه بأن يُشد عنقه بنفس الحبل أو شريط من الثوب. وتصحب كل عملية من هذه العمليات الثلاث، وكذلك الأولى، بابتهال ودعاء وتضرع. يبتعد هؤلاء عن الميت بمقدار أربعة أذرع تقريبا. ثم يقفون لحظة، ثم يعودون قريبا منه ويرددون: " إنك أخونا، إنك أخونا، إنك أخونا.

ومنذ اللحظة التي قبلت فيها الحكم. غفر الله لك وقجاوز عن سيئاتك. ورفعت عنك اللعنة والحرمان ...".

وتبدأ عملية غسل الميت، وهو طقس التطهير الذي يعبر عنه باللفظ العربي – العبري " طَهَارَة ". بنفس الجلال والرهبة، فتتلى دعوات وتضرعات أخرى، لا يلفظ فيها اسم الله ".أدوناي"، ولكنه يعوض باللفظ المستعمل " هَشِّمُ " (الاسم).

ويحمل الغسالون أو الغسالات - وهكذا يسمون بالمغربية أو "روحصيم" كما يسمون بالعبرية - الجثة على الألواح ويغسلون المتوفى ويطهرونه, طبقا لما نصت عليها التوراة وجرت به العادة, وتبعا لطقس يتطلب كثيرا من الحيطة والعناية, فيستخدمون مرة الماء الساخن, وأخرى البارد والصابون وماء الورد وماء الزهر وأغصان الرند والزعتر. فينظفون المنافذ بعناية فائقة ... ويستعملون أواني (أوعية وغلايات) حددت أعدادها, وهي سبعة بالنسبة لبعض أنواع الاغتسال. ويحتاطون من أن تتبادل الأيادي هذه الأواني, إذ يجب أن توضع على الأرض, بعد أن ينهي المستعمل عمله ليأخذها غيره بعده. وتقلم الأظافر وجمع قلامات الغسالين والمتوفى معا في الجاري مباشرة, خوفا من أن تؤخذ لتستعمل في أعمال السحر والشعوذة .

ويجفف الجسد بشراشف نظيفة ويكفن. وتفصل عادة مختلف قطع الكفن من نسيج كتان أو قطن. ويكفن الميت حسب الشعائر الدينية على الطريقة الآتية: يغطى الرأس بـــ" العرَّاقية " كما تسمى في العسريية. ثم يلف في ســـروال وقـميص. وسترة "قـصـوت"

وعمامة ووشاح الصلاة الذي شدت أهدابه قصدا ليصبح غير ملائم للصلاة "صبصت" ومعطفا خيط كله ليكون" وجه كفن"

ولنذكر هنا شعيرتين لهما دلالتهما: أولاهما يهودية محض. وثانيتهما خمل طابعا مشتركا يدل على توافقية معرفية مغربية يهودية – إسلامية وأمازيغية – عربية ذلك أنه :

جرت العادة أثناء التكفين في الجنمعات اليهاودية، بوضع الإبهام في كف اليد ليرمز مع بقية الأصابع الأخرى، إلى اسم من أسماء الله، أو بالأحرى إلى صفة من صفاته وهي القادر " شداي " حيث يكون هذا الوضع حرف الشين (ثلاثة أصابع) والدال (إصبع واحد). والياء نقطة ويعني بسط اليد أيضا على هذه الصورة، التجرد من كل متاع الدنيا .

وجرت العادة في الجمعات الإسلامية، بستر الأعضاء التناسلية أثناء الغسل، بجرع من برنس المتوفى، وخمت فظ العائلة بهذه القطعة الثمينة التي يعتقد أنها مكمن القوة الرجولية وبركة الأب الفقيد. وتوضع ليلة الزفاف على رؤوس البنات لكي خمل إليهن البركة الأبوية، ولهذه العادة ما يقابلها في الأعراف اليهودية، إذ لا تزال كثيرا من العائلات اليهودية التي نعرفها بالصورة والدار البيضاء، تتبع عادة تمزيق آخر قميص للفقيد، وتوزيع قطعه بين أفراد العائلة الذين يحتفظون بها بعناية فائقة حتى يتلقى كل واحد منهم نصيبه من بركة الأب أو الجد المتوفى.

ولنذكر أيضا عادة أخرى. كانت متبعة في تلمسان في الأربعينات، وقد أدانها الربي يوسف مساس، الحبر المغربي الذي شغل وظيفة قاض بالمدينة المذكورة، بالعبارات التالية:" وهناك أيضا خزي آخر. ذلك أنه إذا ما توالى الموت مرتبن متتابعتين على الدار الواحدة، في نفس السنة أو نفس الشهر فانهم لا يحملون المتوفى في المرة الثانية إلا بعد ذبح ديك على عتبة البيت أو وسط الدار. ولحظة إخراج الجنازة، يرشون الباب المقابل للقبة ورتاج الباب بدم الديك. ثم يطعم لحم الديك أفراد عائلة الفقيد أو جيرانهم في نفس الدار. عندها توسلت إليهم بتغيير هذه العادة. وإبانا مني بأن فعلهم هذا يأتي لخوفهم من الموت. ارتأبت ألا يذبحوا الديك مرة أخرى، وإنما يكتفون بسرد عبارة " الكفارة ". أو " القربان البديل " التي هي: " هذا فداء أهل الدار وتعويضا وتكفيرا به يفتدون ". ثم يعطون الديك لفقير من الفقراء.

#### موكب الجنـــازة

توضع جثة الرجل في " المطه ". أو كما يسمى بالعربية " النعش" الذي يكون مغطى بغطاء أسود. أو جلباب كان يلبسه الفقيد في حياته. ويحمل الحمالون أو " الكتافون " النعشُ فوق أكتافهم إلى المقبرة. ويحرصون كل الحرص على أن يكون رأسه في المقدمة عند الخروج من الدار. بعده يسير الأهل والأصدقاء. ويفرض احترام المتوفى أن يكون النعش في رأس الموكب. وعلى كل شخص يلتقيه أن يسير خلفه. النعش في رأس الموكب. وعلى كل شخص يلتقيه أن يسير خلفه. طبيقا "لمصواه لوياه" أو " فريضة مصاحبة الميت.". وتكون المسافة بين النعش والذين يتبعونه أربعة أذرع على الأقل. وعلى اليهودي احترام "فريضة المصاحبة" ولو كان الميت من الأغيار، خوفا من أن يقال عنه ما جاء في التوراة: " المستقين بالضعيف كأنه يعير خالقه ".(سفر الأمثال إلى الوكب بالبوق أو " الشوفر " الذي يصنع من قرن الوعل. وبجرد سماع النفخ تغلق الدكاكين. وكلما تقدم الموكب كلما تزايدت جمهرة السائرين وراء النعش، حتى وصول المقبرة. ويسير كلما تزايدت جمهرة السائرين وراء النعش، حتى وصول المقبرة. ويسير كلما تزايدت على إيقاع ترتيل المزمور التاسع عشر ومائة، المتكون من اثنين الموكب على إيقاع ترتيل المزمور التاسع عشر ومائة، المتكون من اثنين

وعشرين مقطعا. كل مقطع يتكون من ثمانية أبيات. وتبدأ أبيات المقطع الأول كلها بحرف الباء. وهكذا حتى آخر حروف الهجاء. يقرأ النص كاملا في ترتيبه الأصلي أولا. ثم يقرأ بترتيب هو ترتيب حروف السم المتوفى فاسم أمه فترتيب العبارة " قرع سطن " أي إبطال دعوى الشيطان. وترتل بعد ذلك الترنيمة الصوفية التي سبقت الإشارة إليها: " لتُفك العقدة بقوة جلال يدك اليمنى ". وتتبعها تلاوة المزمور الواحد والتسعين. الذي تـمَجِّد فيه التقاليد الربية وأهل الباطن من اليهود. خصيصة حفظ الإنسان من الجن والسحر. وقد يرتل كذلك نشيد الأناشيد. الفصل الخاص بالمرأة المقدام، والإصحاح الواحد والثلاثون، الآية من 10 إلى 31 وكذا بعض " القنوت " أو المرثيات.

ولا يسمح مؤلف " ناحالات أبوت " للنساء بمصاحبة الجنازة, سواء في مقدمتها أو مؤخرتها, وذكّر بأن العرف الحلي بمنع ذلك, وأن أحد الأحبار الواردين من القدس نص هو أيضا على ذلك وجاء في كتاب "الزهار " أن وجود النساء في الجنازة بمكن أن يتسبب في حدوث مصائب للعالم وللإنسانية. ذاك أن ملاك الموت يحب مصاحبة النساء, وقد يشاهد وهو يغني ويرقص وسطهن وبذلك قد يغرى الرجال فينظرون جهة النساء, وعندها يغتنم الملاك الفرصة ويصعد إلى السماء, معرضا شكواه أمام العرش, ضد من استسلم للإغراء " (1)

والجدير بالذكر أن النساء غالبا ما لا يأبهن بهذا المنع. وكانت العادة قديما أن النائحات هن اللواتي يتقدمن الموكب. ينشدن المراثي ويضربن الطبول. كما جاء في سفر ارميا. إ 9 آ 16 وفي التلمود:

<sup>1 -</sup> أنظر في موضوع منع المرأة من السير في موكب الجنازة Kabbale... p. 114.

كـــتــوبوت فــصل 4 فقــرة 4. ولا تزال هذه العــادة في بعض الجــتــمـعــات الشرقية حتى اليوم.

وتمنع السلطات الربية في بعض المدن، وبالخصوص في مدينة فاس. أن يصاحب الابن جنازة أبيه، وعليه أن يسبق إلى المقبرة. ويقال في هذا الصدد بلهجة يهود المغرب: "إكون في ندُّويُ، مَنْ ازْرَعُ دُيالو ودُوزُ مَنْ وْرَا كُنازْتُو ؟ " (ملعون [الابن]، أمشي وراء نعش أبيه وهو من زرعه؟). والسبب في هذا. حسب ما فسر لنا، أن الأطفال الذين كان بالإمكان أن يولدوا من مني الأب المتوفى لو أنتج. رما يغارون من هؤلاء الموجودين في الجنازة في هذه اللحظة.

تصل الجنازة المقبرة. ويوضع النعش " الميطاه " في المدخل داخـــل قاعة معينة " بيت هاميدراش " (بيت الدرس). ويلقي حبر من الأحبار أو أحد العلماء " تلميذ حاخام " الموعظة الجنائزية أو " دراشا ".

#### طقوس الطواف وإبعاد الشياطين

بعد وضع النعش. تبدأ سريعا طقوس الطواف " هاقافوت ". وهي سبع دورات في دائرة ضيقة. يقوم بها عشرة أفراد مشدودي الأيدي. حول النعش. وهم يرددون دعاء خاصا. ويذكر مؤلف " ناحلات أبوت " أن الأمر يتعلق هنا ب " تقُون " أو شعيرة الإصلاح. المقصود منها إبعاد الأرواح الشريرة. إذ جاء في المزمور الثاني عشر. الآية التاسعة: " إن المنافقين يطوفون حول الميت "

## برادة السندهب

يـُحمل النعش إلى القبر. وإذا كان الفقيد ربيًا أو رجلا مشهورا عرف بإحسانه الكثير. تزايدوا في من ينزله القبر. ويصرف القدر المحصل عليه لصندوق الفقراء. أو لأي مشروع خيري آخر . ويرمون بعض برادة الذهب في زوايا القبر الأربع. وهذا يذكر بواقعة من وقائع حياة سيدنا إبراهيم التي وردت في نص التكوين، إ 25 آ :6 " وأما أبناء السراري إزوجاته غير سارة] اللواتي كن لإبراهيم ، فقد أعطاهم إبراهيم عطايا. وصرفهم عن إسحاق ابنه شرقا إلى أرض المشرق " وما زال الناس يعتقدون في فاس نفس الاعتقاد الذي أشرنا إليه أعلاه. المتمثل في غيرة يعتقدون في فاس نفس الاعتقاد الذي أشرنا إليه أعلاه. المتمثل في غيرة درية محتملة. بخسدها هنا الأرواح الشريرة التي ينبغي تهدئتها عربية بإعطائها قليلا من الإرث العائلي. حيث يقال بلهجة يهود المغرب العربية حالعبرية " هاليرشا د يالكم " (ها إرثكم). ويقال أيضا: " كايذهبو سيطانيم " (يطردون الشياطين). وذلك باستعمال لفظ " يذَهُبو" التي نعني في اللهجة المحلية " يُذَهب " من فعل أذهب وأبعد. وتعني في نفس الوقت " يُذَهب أي يطلي بالذهب أو يذر الذهب (المعدن).

# الرحلة في باطن الأرض إلى الأرض المقدسة

ينهال التراب على الجئسة الممدودة على الظهر في القبر بين ألواح. ويرمي كل واحد من الحاضرين بحفنة من تراب مخلوط برمل الأرض المقدسة، بما حمله حاج من الحجاج أو حبر من الأحبار الرسل الوافدين على المغرب. ونذكّر في هذا الصدد، بموضوع يرد كثيرا في أدب المواعظ والكتابات الزهارية (1) بعد أن أصبح في نهاية الأمر جزءا من تراث متخيل العامة التي ربطته بعديد من الحكايات والأساطير.

 <sup>1 -</sup> المدراش والهكدا (نشيب الأناشيد, الفقرة الأرامية, وتنحوما , بسيقتنا ربيتا وغيرها).
 الزهر مدرش مُنْعلم, 1131 ب.

تلك هي فكرة الاعتقاد في بعث الأموات الذي سيحدث حتما في الأرض المقدسة. إذ كل الأجساد المدفونة في الشتات. ترحل في باطن الأرض حتى أرض الأجداد. وهناك تعود إليها الأرواح وتبعث "يوم الحساب". وجاء في وثيقة غير منشورة، من مخزون مكتبة D.Sasson أن هناك حالات استخرجت فيها جثة من قبورها لحملها من المغرب إلى فلسطين.

### عظامكم تزهر مثل العشب

وقبل الخروج من المقبرة, ينزع كل واحد من الحاضرين ذرارات من العشب, ثم يرميها خلف رأسه لإظهار علائم الآلام والحزن, وللتعبير في نفس الوقت عن الأمل في البعث ومجيء عهد الخلص. إذ جاء في سفر أشعياء إ 66 آ 14: "وتزهر عظامكم كالعشب". وفي سفر المزامير إ 72 آ ويزهر سكان المدن كما يزهر عشب الأرض". ويغسل المرافقون الأيدي دون مسحها بثوب, بل تترك لتتقاطر حتى فجف, وذلك لطرد الأرواح التي خاول أن تلتصق بعناد بالأيادي النجسة. كما جاء في أحد النصوص الوعظية. ويضيف مؤلف " ناحلات أبوت "مؤكدا وشاهدا" أن

ليست أيدينا هي التي سفكت هذا الدم " إشارة إلى ما جاء في سفر التثنية إ 12 آ 7. و" أنا لسنا من القائمين بهذا الفعل". إلى غير ذلك. ومن الناس من يغسسلون وجوهم وهم يرددون هذه الآية: " ويمسح السيد الرب الدموع عن جميع الوجوه " ( أشعيا إ 25 آ 8 ). وإذا انعدم الماء أو قل. كما في حال وجود قافلة في الصحراء. فإنهم يستعملون التيمم بالرمل أو الحجر. طريقة من طرق الطهارة في الجتمع الإسلامي وفريضة من فرائض الوضوء أيضا.

#### عشاء المواساة

بعد العودة إلى بيت الفقيد. تقدم أول وجبة من البيض النيئ والزيتون الأسود. يُطعمها كلُّ الحاضرين والأقرباء والأصدقاء. وهم يبكون ويتبادلون التعازي. كل ذلك ونواح النائحات لا يفتر. طبقا لما جاء في سفر الجامعة. إ 7 أ 2 : " الدخول إلى بيت النياحة خير من الدخول إلى بيت الوليمة. لأن ذاك منتهى جميع البشر..." ويواسي الناس بعضهم بعضا بهذه العبارة المستقاة من سفر أشعياء إ 66 آ :13 " العلي القدير يعزيكم كما يعزي كل الذين يرتدون الحداد على صهيون وأورشليم. وفي أرض أورشليم يكون عزاؤكم".

ويراعى في هذه الوجبة، وجبة المواساة أو التعزية "سيعودت هابراه "عرف يبدو أنه يعود إلى تاريخ قديم جدا، إذ يسلم الأكل لأهل الميت يدا بيد، بعكس القاعدة المتبعة في الوجبة العادية. حيث يقطع رب البيت الخبز بعد المباركة الشعائرية، ويضع الكسرات على الطاولة ليأخذ كل واحد نصيبه بنفسه. وترجع التقاليد هذا العرف، إلى واقعة تاريخية يهودية مؤلة، جلاء ذكرها في سنفر المراثي إلى آ 17

بالصيغة التالية: " لو تبسط الأيدي فلا أحد يعزيها ". لذلك لا ينبغي إعطاء الطعام يدا بيد إلا للإنسان المصاب (1).

وتشعل شمعة أو قنديل زيت في غرفة الميت، وتظل مشتعلة حتى نهاية سنة الحداد. ثم تأخذ إلى البيعة، وتراعى من حين لحين. إنها روح الفقيد التى تبقى سنة في البيت تصاحب أهلها.

ويذكر مؤلف " ناحلات أبوت " عرفا جرت به العادة في الصويرة، ذلك أنهم يضعون قدحا من الماء بجانب القنديل أو الشمعة، ولا أحد يعرف معنى هذا. كما يقول. إلا أن المؤلف يدينه ويعتبره عرفا أجنبيا عن الديانة اليهودية، مثله مثل العادات والتقاليد " العمورية " التي تدينها التوراة " درخ هاعموري ". وقد سبق أن تعرضنا لهذا العرف الشائع في الوسط العربي – الأمازيغي.

#### فتسرة الحسداد

تنقسم فترة الحداد إلى ثلاث مراحل متتالية: تدوم المرحلة الأولى سبعة أيام، والثانية ثلاثين يوما فرضا، والثالثة سبعة أو تسعة أو أحد عشر شهرا. حسب ما جري به العادة لدى العائلة، أو حسب الانتماء الاجتماعي أو المهام الدينية التي كان يضطلع بها الفقيد .وتتميز كل فترة من هذه الفترات بمجموعة من المحرمات.(2) وشعيرة خاصة بالمناسبة وتختتم بحفل يتضمن الأعمال الثلاثة الآتية: طقسا خاصا بالمناسبة تلقى فيه خطب ومواعظ وأدعية وتأبين ومراثي، وإعداد وجبة خاصة, وتقديم هبات وصدقات.

ا – أنظر حول هذا الاستعمال وبعده الصوفي كتابنا 113-113 .Kabbale..., p. 112-113

<sup>2 -</sup> أنظر في موضوع منع الاتصال الجنسي بين الزوجين مدة الحداد Kabbale..., p.77.

ويذكر في هذا الصدد مؤلف " ناحلات أبوت " الصويري. نصا من النصوص التلمودية ( موعد قطن 27B) قال :

" قال الرَّابُ يهـودا نقلا عن الراب: " من رفض بكاء فـقيد له. فسيبكي غيره... لا تغالوا في النواح، لا تتجاوزوا الحدود: ثلاثة أيام للبكاء وسبعـة للتأوهات والمراثي. وفي نهاية الثلاثينات. اغسلوا واكووا ملابسكم. واحلقوا شعركم. وإذا فعلتم أكثر فإن الله تبارك وتعالى يقول لكم: " لا يمكن أن ترأفوا بمصيره [المتوفى] أكثر بما أفعل...". وإن ما يمكن القيام به، هو أن يرتل الابن " القاديـش ". من أجل راحة روح والده ووالدته حتى يستحقا في النهاية مكانهما في جنة عدن... وينبغي أيضا أن يقرأ عشرة من " الحخميم ". وهذا هو النصاب، نصوصا من المزامير والمشنا والزهار وغيرها، في بيت الفقيد. طوال السنة. أو على الأقل مدة ثلاثين يوما. ...

#### الحداد الأكبر

يستغرق الحداد الأكبر الأيام السبعة الأولى التي تلي يوم الوفاة. وهو فترة من الانعزال تتميز بعدد كبير من الحرمات والحظورات، بما يتعلق بالأعمال من تجارة ومهن يدوية. وبالحياة الشخصية كالاغتسال وانتعال الأحذية أو ترك الأرجل حافية أو انتعال حذاء قماشي. والعلاقات الجنسية. ونظام التغذية. إذ لا يؤكل اللحم ولا يشرب الخمر. غير "الماحيا" أو شراب التين الجفف. الذي يستهلك على عكس العادي بكثرة. والأقرباء هم الذين يحملون الطعام لأهل المتوفى خلال هذه الفترة. إذ يحظر على هؤلاء الأخيرين إعداده داخل البيت. ولا ينبغي لمن يعيش أيام الحداد، حمل "التخلين" أثناء الصلاة أو أن يدرس التوراة، أو أن يقرأ أي نص من نصوص

"الهلاخا" أو "الميشنا " أو التلمود. باستثناء سفر أيوب وبعض الإصحاحات من سفر إرمياء وبعض "القينوت ". أو المراثي التي تذكّر بخراب هيكل بيت المقدس. ويجلس من هو في هذه الحال. في الزاوية اليسرى من غرفة المتوفى. على فراش أو سجاد على الأرض. وهناك من يقول. عليه أن يجلس على سرير مقلوب. ويطبق على رأسه قب جلبابه الأسود. وليس عليه أن يتبادل كلمات التحية مع الزائرين. وألا يتلفظ حتى بكلمة "شلوم ". وعليه أن لا يقص شعر لحيته ورأسه أو يغادر البيت مهما كان إلا في حالة الذهاب إلى البيعة (يوم السبت فقط) أو إلى المقبرة.

ويعتقد الحبر إسحاق بن شيشت برفكت، الذي يختصر اسمه في "ريباش". وهو فقيه أندلسي جزائري، من القرن الرابع عشر، أن زيارات المقابر أثناء الأيام السبعة التي تلي الوفاة. عرف من الأعراف الإسلامية المغربية(1). أصبح شرعة متبعة لدى الطوائف اليهودية بالمغرب ولا يخلون بواجبه. شأنهم شأن جيرانهم المسلمين. وفيه يوزع هؤلاء وأولئك الصدقات .

ويحيون الاحتفال التذكاري الأول، في ليلة اليوم السابع. ويسمى بالعبرية " بيديقات هَشّبوَعُ " (الذكرى السبعية). كما يطلق عليه في اللهجة اليهودية – المغربية تداولا " مسمارا ". وهو أيضا من جذر الفعل العبري "شمر" (حرس. سهر)

والــ" مسمــارا " "في الواقع. سهرة تتلى فيهــا نصوص من التوراة والمشنا والزهار وغيــرها. تليها وجبـة طعام خفيـفة يستدعى لـها أفراد "الحـــون وكل المعــوين الذين يحـملون معـهم، نيــابة عن المتــخلفين. " الـكَعُكُ ". وهي حلوى مــن عـجـين به سكر، وتصنع على

<sup>1 -</sup>RIBASH, responsum n 158.

شكل إكليل. وتقام في اليوم التالي بعد زيارة المقبرة، مراسيم اختتام فترة الحداد السبعية، والتي تصحب بطقوس الطهارة ( اغتسال واستحمام شعائرى ) .

ويحتفل في اليوم الثلاثين وبعد الفترة المسماة " سنة ". مع أنها تقع بين سبعة أشهر وأحد عشر شهرا. بشعائر تذكارية مشابهة للتي سبق ذكرها. تسمى " بديقات هاشلوشيم " أ وذكرى الثلاثين. ويسمونها بالعربية " الشهر" و"بيديقات هاشنه" أوذكرى السنة. وتسمى بالعربية " العام ". و الاحتفال عبارة عن ليلة لتلاوة النصوص الدينية وشعائر الطهارة ( استحمام وقص الشعر الخ ... ) ووجبة طعام وزيارة المقبرة. ووضع شاهد القبر أو " الحجرة ". كما تسمى عادة. فتوزيع الصدقات. وفي هذه المناسبة تقدم صدقة خاصة لأطفال المدرسة أو "اصلا " أو " اجامع ". وهي عرف من الأعراف الإسلامية. تشترك فيه الطائفتان. كما تشترك في باقي الأعراف الأخرى. ويسمي اليهود هذه الصدقة التي يقدمون فيها الإسفنج أو الكسكس " مَعُروفً"

#### تصورات واعتقادات أخرى

ما لاشك فيه أن السلطات الربية هي التي حددت مراسيم الحداد وفتراته. كما هو الشأن بالنسبة لمناسبات أخرى. وهي تستقي ذلك بالتأكيد. من آداب العهد القديم والآداب المدراشية والتلمودية والزهارية. كما متحت جزءا من موضوعها من محيطها الثقافي الحلي. ومن عالم الأساطير والاعتقادات والتصورات التي تعرفها البيئة المغربية ومنطقة البحر الأبيض المتوسط, بل ومن حقول أخرى أكثر شمولية.

وفي هذا الصدد جاء في سفر التكوين. الإصحاح الخمسين. الآية العاشرة. أن يوسف بكى أباه سبعة أيام. ويعتقدون أيضا أن على الإنسان ليظهر حزنه وأساه. أن يذر الغبار على رأسه ويتمرغ في الرماد ويرتدي كيس القنب. إلى غير ذلك (1). وجاء في التلمود أن حداد سبعة أيام عادة كانت متبعة قبل الطوفان. وقيل فيه أيضا: "مثل من يعيش الحداد مثل رجل علق على رأسه سيف ذو حدين، يهدده بالموت حتى اليوم الخالث، ومن اليوم الثالث إلى اليوم الخامس، يكون منصوبا أمامه في زاوية من الغرفة. أما بين اليوم السابع والثلاثين فإنه لا يفتأ يتراقص أمامه في الشارع. ويمكن أن تكون العائلة ضحية هذا السيف خلال السنة كلها".

وجاء في كتاب الزهار وما تضمنه من اعتقادات تصوفية. أن روح المتوفى التقي تبقى مشدودة إلى جسده مدة ثلاثين يوما. بينما تظل روح الإنسان العادي مرتبطة به مدة اثنتي عشر شهرا. وتلك هي الفترة التي تمر فيها إلى المطهر. وجاء في كتاب "شبت 152b" من التلمود ما يأتي: "تظل الروح تطوف حول القبر إلى أن يصير لحم الجسد ترابا" وفي الحيط الإسلامي يعتقدون أن الروح تطوف مدة ثلاثة أيام حول بيت المتوفى وأربعين يوما حول قبره.

على أي. ففي نهاية هاتين الفترتين. تقام الصلوات وتوزع الصدقات ويقدم " المعروف ".أو " الطعام الخصص لطلبة المدارس والفقراء بأبواب المساجد والمقابر ". والمسلمون أيضا لا يطبخون في بيت المتوفى. لكن لمدة ثلاثة أيام فقط بدل سبعة أيام. كما هو العرف عند اليهود. ويتكفل الأهل والأصدقاء بإرسال الطعام اللازم إلى بيت العائلة المصابة .

<sup>1 -</sup> أنظر سفر يهوشوع إ 7 أ 6 وسفر إرمياء إ 16 آ 6 .

## " القاديش " أو صلاة الميت وما لها من قوة من أجل النجاة

لقد سبق أن خدثنا عن أهمية هذه الصلاة في رحلة الروح بعد الوت وارتقائها إلى جنة عدن وسكونها خت أهداب العرش السماوي .

يقابل كلمة "قاديش" الآرامية، الكلمة العبرية "قادوش" (القديس). وهي ركن أساسي في الطقوس اليهودية. طقوس الحمدلة والشكر لله. وتستلزم قراءتها حضور " المنيان ". ويعني هذا اللفظ النصاب الذي هو عشرة من المؤمنين البالغين (البلوغ الشرعي أي ثلاث عشرة سنة). وهؤلاء يكررون لفظ " آمين " أثناء تلاوة " القاديش ". كتب نص " القاديش ".أصلا باللغة الآرامية التي استعملتها الطوائف اليهودية في بابل. باستثناء الخاتمة وبعض العبارات التي يرددها الحضور فهي باللغة العبرية. والنص يمجد اسم الله. ويسترحم الرب ليبعث المنقذ سريعا. فتسود بملكة الله، ويعم الخلاص والسلام كل الأرض. ولا يشير النص إطلاقا لخراب هيكل بيت المقدس على يد الرومان، بما يدل على أن النص كتب قبل هذه الفترة. وتوجد للنص روايات متعددة تتفق في الأصول غير أنها تختلف في الإضافات التي هي وليدة الظروف في الأصول غير أنها تختلف في الإضافات التي هي وليدة الظروف والمناسبات، وخصوصا في الـ" قديش " المسمى " قديش " الأحبار (قديش دى ربنان) و" قديش الموتى " (أو اليتامي).

وجاء في مدراش " أو تيوت الربي عقيبا " (حروف الربي عقيبا) الذي كتب في عهد الكاؤونيم. بداية العصور الوسطى: " وعندما يجئ المسيح. يستوي الرب في الجنة. ويشرح التوراة الجديدة، أمام جموع القديسين والصالحين والملائكة. وفي ختام الموعظة، ينهض زرو بابل (1)

ا رروبابل هذا هو الـذي أعـاد يهـود النفي من بـابل إلى يهـودا بعـد مـرسـوم الإمـبـراطور
 كورش(Cyrus) الذى سمح لهم بالعودة سنة 539/538 ق. م.

ويرتل "القاديش" بصوت يتردد في كل أرجاء الدنيا، فيجيبه الناس أجمعون "آمين". وجيب الأرواح كلها، أرواح اليهود وأرواح الأغيار أيضا "آمين". وعندئذ تعم رحمة الله، فيتسلم مكاييل وجبرائيل مفاتيح جهنم، فتُفتح أبوابها الأربعون بأمر من الملاكين... فيخرج المكفرون عن خطاياهم ليلتحقوا بالجنة ".

#### الربى عقيبا والحطاب

جاء في حكاية " إليهو زوطا "، وهي حديثة نسبيا، أن الربي عقيبا خلص روح ميت من عذاب جهنم، وذلك بحث ابن المتوفى على حفظ "القاديش" وقراءته. وهذا نص الحكاية: " التقى ذات يوم الربي عقيبا بروح تقمصت صورة إنسان يحمل على ظهره حطبا. لإضرام نار جهنم، حيث يعاقب جزاء أعماله السيئة. ذاك أنه في دنياه، أرهق الضعفاء ولم يرحم ضعفهم عندما كان جابيا، ويضيف الربي عقيبا، لن ينجو هذا الحطاب من هذا العذاب الشديد إلا إذا قرأ ابنه " القاديش " أمام جمع من المؤمنين. ولما علم الربي عقيبا أن هذا الشخص كان قد أهمل تلقين ابنه أصول دينه كل الإهمال، أخذ يبحث عن هذا الأخير، وعندما وجده، تكفل بتعليمه التوراة إلى أن استطاع ذات يوم قراءة " القاديش " أمام جمع عام. وهكذا خلص الفتى والده من نار جهنم".

#### إحياء الذكرى السنوية Jahrzet / Yarsyat

تعني اللفظة Jahrzet بلهجة يهود ألمانيا، التي تنطق في الجمع البهودي المغربي هكذا Yarsyat، يوم ذكرى المتوفى. وعادة إحياء ذكرى ميت عزيز قديمة جدا. وكان إحياء ذكرى موت أب أو شيخ عالم. في العهود التلمودية، أي ما بين القرن الثالث والسادس بعد الميلاد، يتميز

بالصوم والدراسة. وكانت تسمى هذه الشعيرة " هازكرت نيشاموت " أو ذكرى الأرواح. و لعل احتفاء Jahrzet، التي يقصد منه تمجيد وتعظيم ذكرى الآباء، يجد أصوله على الأخص، في ألمانيا القرون الوسطى. وبعدها صار هذا الإحياء عادة متبعة لدى اليهود الشرقيين ويهود البحر الأبيض ر التوسط. وقد احتفظوا بالعادة وباسمها الجرماني الذي ظل مستعملا. سواء في لهجاتهم الحلية أو في أدبيات الهلاخا (كتب التشريع والمدونات الفقهية) التي خدد شعائر هذا الاحتفال. وأخذ احتفاء Jahrzet بعدا صوفيا بعد ظهور وانتشار العقائد " القَبَليَة " أو الصوفية التي روج لها إسحاق لوريا ومريدوه. بمدرسة صفد. في القرن السادس عشر. وهكذا فإن قراءة " قديش يتوم " أو " قديش " اليتيم. كما جاء في هذه النصوص. تريح روح المتوفى خلال الأحدد عشر شهرا الموالية للوفاة. وتساعدها لتنتقل من جهنم إلى جنة عندن. غيير أنه بفضل " قنديش Jahrzet". ترتقى هذه الروح كل سنة. من درجة سماوية إلى أخرى أسمى منها. وليس هذا الاحتفال السنوي مجرد إحياء ذكري أو مراسيم ذكري بسيطة. إنه بالإضافة إلى ذلك. يحتفي بصعود الروح نحو العرش الإلهي الذي فاضت منه وباستقرارها في النعيم الأبدي الذي طالمًا طاقت إليه .

وإحياء Jahrzet هو عبارة عن مجموع شعائر, منها الصوم وترتيل "القديش" و"الهشكبا" أو صلاة الميت، وطقوس أخرى، تتلى فيها نصوص مختارة من العهد القديم والمشنا والزهار وفصل من تشريع ابن ميمون، وهو الفيصل الخاص بالقرابين. وبعض التراتيل والصلوات. كما تشعل شمعة أو قنديل، وهذه عملية لها أهمية كبرى، إذ تشبه فتيلة الشمعة التي خترق، الروح في جسد الإنسان. و "روح الإنسان نور من أنوار الله"، كما جاء في الإصحاح العشرين، الآية سبع وعشرين من سفر

الأمثال. وينتهي الاحتفال بزيارة قبر الفقيد وتوزيع الصدقات. صبيحة ليلة تناول فيها أعضاء " الحبرا "، والفقهاء من أهل البلد والفقراء طعام الذكرى.

### " الهيلولا" أو ذكرى الموت البهيجة

يحيي اليهود ذكرى وفاة موسى في 7 آدار. ويحتفل بذكرى الربي شمعون بريوحاي، الذي ينسب إليه تأليف الزهار، في اليوم الثالث والثلاثين لـ " عومر "، أي في يوم 18 أيار. ويحيون ذكرى الربي مئير، صاحب المعجزات، يوم 14 من نفس الشهر. وأصبح إحياء ذكرى وفاة هذين الوليّيُن الفلسطينيين. مناسبة لاحتفالات وأعياد تقام في أماكن قبريهما في ميرون وطبريا. كما ختفي بها كل الطوائف بحوض البحر الأبيض المتوسط. ويحتفل يهود المغرب كذلك بالأولياء والصالحين الحليين. وبأصحاب المعجزات أينما كانوا. وبالأولياء المغاربة المشهورين مثل عمرام بن ديوان وداود الدراع وداود الأشقى المعرف بولاي إيغي وبغيرهم، وذلك بزيارة قبرهم مرة في السنة، وتسمى هذه الزيارات هنا وفي جهات أخرى " الهيلولا " ونشير إلى أن هذه الاحتفالات اتخذت اليوم طابعا مسرحيا واستعراضيا.

واكتست هذه المناسبات صبغة أسواق ذات طابع ديني ودنيوي. شبيهة بعادة " السُوسَمُ " في الجُتمع الإسلامي. وتقع مجريات الزيارة في مدفن الربي أو الولي، عموما، بعد نذر نذره الزائر، لحدث غير مألوف، أو لجُحرد رغبة لزيارة قبر ربي، كل ما أمكنه ذلك أو في أوقات معينة. وتتضمن طقوس " الهيلولا " والزيارة شعائر خاصة تصحبها ولائم كبيرة. وتزخر أيضا بكثير من الأمور، منها الصلوات وتراتيل المزامير والأطعمة الوفيرة والإفراط في شرب " ماحيا " والخمر والرقص والغناء

وإشعال نيران الفرح ( الشعالة ) وإقامة الحفلات الفلكلورية الشعبية التي تقترب من الهرطقة، والتي غالبا ما تدينها الأرثودكسية الربية دون أن تستطيع منعها أو الوقوف ضدها .

وتكون هذه الحفلات مناسبة للإبداع الأدبي الفني. سواء باللغة العبرية أو باللهجات الحلية. وبجد هنا، فيما يتعلق بالشعر الخاص بحياة الأولياء والصالحين، مستويين متدرجين من المعارف البهودية: إذ بجد المعارف التوراتية والمنظومات الشعرية الدينية العبرية التي نظمت في هذا الباب من جهة، وبجد المقطوعات الشعرية المنظومة باللهجة اليهودية – العربية، وفي حالات نادرة جدا باللهجة اليهودية – العربية، وفي حالات نادرة جدا باللهجة اليهودية الأمازيغية، من جهة أخرى، وحكي القصائد الطوال أو القصص المغناة سيرة الولي الخارقة للعادة، وهي سيرة مليئة بالأحداث العظمى والأعمال العجيبة والبشارات والرؤى التنبئية. وترجل عادة المقطوعات القصيرة ذات المقطع أو المقطعين وتلك التي تتناول مواضيع المدح أو الخمريات أو الشكر لله وحمده، وتغنى هذه المقطوعات أثناء واحدة من المنات العمليتين التي جرت العادة بعرضهما على المزاد العلني، وهما: إشعال قنديل زبت، أو شمعة مهداة للولي أو الربي، وشرب كأس اماحيا" على نخبه.

تُعتبر العقائدُ الصوفية وما جاء في " الزهار " خصوصا، يومَ الموت مثل يوم العيد (يوم هيلولا). وجاء في التوراة. سفر الجامعة، الإصحاح السابع. الآية الأولى: "إن يوم الموت خير من يوم الولادة ".وهذا ما فسره المدراش بالآتي: "تروي الموت فضائل من هم إلى زوال... إنهم أيضا مثل السفينة التي ترسو بالميناء محملة بالبضائع" (خروج رباه 48) ونقرأ في مكان آخر: "على عظماء الأجيال، أن يموتوا ليتركوا المكان لمن بعدهم من الخلف".

#### المقبرة وطقوس الموتى

يحتفل اليهود بـ " الهيلولا " في البيعة, بينما جَري باقي الاحتفالات الأخرى في المقبرة خاصة. وجرت العادة بأن تكون الزيارة أيام الخميس والاثنين وعشية رأس السنة وعيد الغفران " كبور ". ويحذر الناس من زيارة القبر الواحد مرتين في نفس اليوم.

ويعلل مؤلف " ناحلات أبت " زيارة قبور الموتى هاته عشية رأس السنة ويوم " كبور " بقوله: " تريد إرادة الله في هذا اليوم أن تدين الناس. فتتشفع أرواح الموتى. استنزالا للرحمة الإلهية من أجل الأحياء. ويخبرونهم حُلما. بالحكم الذي قضاه الله فيهم. بمجرد ما توقف إرادة السماء تنفيذه..." ولهذا يأتي الأحياء ليترحموا على الموتى ويلتمسون منهم شفاعتهم.

ويأتي المرضى والعواقر أحيانا، للإقامة في المقبرة بجوار الصالحين والأولياء. في غرف صغيرة مخصصة لهذا الغرض. يقضون بها ثلاثة أو سبعة أيام متتابعة. متوسلين متعبدين لعل مرضهم يشفى أو مآربهم تقضى.

والمقبرة عند المسلمين مكان للنزهة، إليه تتوجه النساء والأطفال يوم الجمعة. فيشربون الشاي ويتجاذبون أطراف الحديث. وتزدحم المقبرة بالناس في يوم السابع والعشرين من رمضان. وخصوصا يوم عاشوراء. وفي هذين اليومين يزينون القبور بأغصان الريحان. ولا شيء مطلقا في هذه الزيارات يذكر بتلك الزيارات الكئيبة أو بيوم الأموات، مما هو معروف عند المسيحيين.

ويبدو أن شفاعة الموتى عادة قديمة مذكورة في التوراة. فقد جاء في نص الكتاب. مما وضحه التلمود. أن كالب عندما وصل إلى حبرون أو مدينة الخليل، توجه لزيارة مغارة "ماخبيل"، وهي مدفن إبراهيم وآله، وصلى بها يرجو النجاة من مكيدة حبكتها له العيون التي بعثها موسى للتجسس على أرض كنعان. وكان هو نفسه أحد أفراد هذه البعثة. وجاء خبر هذه الواقعة في سفر العدد. الإصحاح الثالث عشر، وسوطاه, الفقرة الرابعة والثلاثين من التلمود.

وقد يحدث عكس الأمر أعلاه، فتسعى الأموات إلى الاتصال بالأحياء. وتتحدث كثير من الحكايات عن زيارة ميت إلى أهله. وأكثر هذه الزيارات, تكون من متوفى يطلب من زوجته أن تقوم بعمل ما. ويبدو من جهة أخرى أن الأموات يولون اهتماما كبيرا بحياة الأحياء العادية وباهتماماتهم ومشاغلهم الدنيوية .

وفي هذا الصدد. جاء في نص تلمودي. أن الربي حيّبًا كان قد ذهب إلى المقبرة بصحبة الربي يوناتان. ولاحظ أثناء الطريق. أن أهداب خمار صلاة هذا الأخيس قد انحلت. وعلقت فوق ملابسه. فعاتبه على ذلك وطلب منه أن يجمعها ويخفيها قت ملابسه. خوفا من أن يقول الأموات: " مع أنهم سوف يلحقون بنا غدا. فإنهم اليوم يسخرون منا " (1).

ويعبر أحد الكتاب المعاصرين عن هذه العلاقة الموجودة بين الأموات والأحياء, بعبارات أخرى ملخصها: " بعد أن قباز الروح عتبات الموت تبرز وتعود لرؤية العالم الذي خلفته وراءها. ويضيف, إن الأموات يحيون فينا إذا نحن أردنا لهم أن يكونوا أحياء " (2) .

إ- أنظر أبضا "Qissa de Tinghir du Todgha" السابقة الذكر.

<sup>2-</sup> Saül Bellow, Le Don de Humbold, Flammarion 1978, p.197 et 327.

#### مزارات يشترك فيها اليهود والمسلمون

يمكن أن يكون نفس المزار مقصدا لليهود والمسلمين. وموطنا حوله تتفق آراؤهم، وتتجلى فيه مظاهر ثقافتهم المشتركة. بل فيه تتمثل توفيقية دينية قد تدهش الناظر. إنهم. يهودا ومسلمين، يرجون معا الشفاعة والحماية من نفس الأولياء والصالحين، ويقومون بنفس التعبد وبنفس الرموز. ويقدمون نفس الصدقات، ويتوسلون بنفس الدعوات ونفس الصلوات. ويعود كل واحد منهم إلى بيته بعد أن زار نفس الولي. غنيا في خياله، بكل الخيرات التي كان يرتقبها من توفق زيارته هاته. مزودا على كل حال، بريد من الإيمان والآمال

# مراثي وتأبينات جنائزية، بعض المرثيبات المغيربية من القرن السيابع عشر والثامن عشر

تلفت أشعار المراثي المدونة في مجامع تعنون عادة بــ " عت سفود " [حرفيا زمن الوخز] أو المراثي والبكائيات، الأنظار أولا وقبل كُل شيء، بسبب الدور الهام الذي تتميز به " الأنشودة الدينية " في الشعائر الجنائزية، وللأهمية اللتي خستلها " القنّه " أو المرثية، في طقوس الأيام السبعة الخاصة بالحداد والاحتفالات الثلاثة الكبرى التذكارية. ويتضمن هذا النوع من الأدب، نظرا لمضمون نصوصه نفسها ونظرا لما تتضمنه المقدمات التي يقدم بها الشعراء قصائدهم، فوائد ثمينة تتعلق بالمتوفين وظروف موتهم. وتعتبر هذه وثيقة لا يستهان بها في معرفة السير والوقائع التاريخية.

وتزودنا المرثيات ومقدماتها الافتتاحية التي كتبها يعقوب أبنصور. بكثير من أخبار الجنمع اليهودي وأحواله، وخصوصا مجتمع فاس ومكناس. كــما تطلعنا على الروابط التي كــانت تربط هذا الجــتـمع بحيطه الإسلامي. والنظام والسلطة المركزية والحلية. وأحوال الموظفين المدنيين الذين كانوا يسيرون شؤون الطائفة. وكبار القضاة الأحبار الذين كانوا يشرعون الـقوانين ويسهرون على سلامة الأفراد خلقا وروحا. وكان يعـقوب أبنصـور نفـسه. وهو قـاضي القـضاة بمحـكمة فـاس والخطيب المفوه. يدعــى بصفتـه هذه. ونظرا للمهـام المسندة إليه. ليـأبن ويخطب في مثل هذه المناسبات.

وعلى مستوى المضمون. فإن هذه المرثيات. هي تأبينات مأتمية وعظية حقيقية، يرتبط فيها التعبير عن الألم والأسف. وتعداد مناقب الفقيد وفضائله. بالتأمل في قضايا الإيمان والموت وما تثيره. والتذكير بحقيقة " ما تتصف به الحياة من زوال وبهشاشة هذه الدنيا. وعرضية الجسد بالقياس إلى الروح الخالدة. وملذات نعيم " الدار الأخرى " التي هي مثوى الأنقياء والعلماء الذين يجللهم جلال المجد. ويتربعون تحت أهداب العرش السماوى ...".

واختـرنا هنا نماذجَ، مقطوعـات شعريةً. كـتبت هي وافتـتاحيـاتها باللغة العبرية . وهي على العموم مقطوعات قصيرة ترجمناها نحن إلى الفرنسية, ومذه هي:

" في يوم الجهمعة 19 أدار 1689/5449. التحق بالملكوت الأعلى. الحكيم الكامل والمعلم الفاضل. قاضي القضاة بمحكمة مدينة فاس. الربي يهودا عوزيل. طيب الله ذكراه في أخراه. ونظمت هذه " القنه " تخليدا لذكراه الجيدة. ووضعتها على لحن البكائيات المرة..."

#### والنص أعلاه هو ديباجة القطعة التالية:

يختلج قلبي، وأرتعش من الأسى والألم / وبمرارة أتضرع وأبكي. أنوح نواحا مرا، أبكي بلواي في عشيرتي الجتمعة هنا. بسط الله بمناه، في غضبه وسخطه / لذاك داهمني الرعب وهزني الارتجاف، عندما خطم كبرياء يهودا .

تاج الرجال وهيبة الحكماء. كنز الملذات /. كان يعرف سر الحرف والرمز وطلاوة البلاغة. وهو نبع القضاء. العارف ببواطن الكتاب المقدس. لفظ عنب به يهدي الناس علما. آيات أخلاقه وفضائله دون عد. عدلا أهدى عمره خصدمة للدين والشريعة. "خبا نور هو الشمس في إشراق ذهب / التحق بالله فكرا وعملا."

ونظم يعقوب أبنصور عديدا من المراثي، تخليدا لذكرى مناحيم صريرو الذي كان يعاصره. ومن بينها. مرثية يقال إنه رتلها ترتيلا عندما وصل النعش إلى البيعة الكبرى التي كان فيها يصلى ويعلم المأسوف عليه. (1)

تبدأ هذه المرثبة بهذين البيتين المنظومين باللغة الآرامية:

" أولى بكم أن تمزقوا قلوبكم / يا معشر هذه الجماعة المقدسة.
إذ بسبب آثامكم رحل عنا سيد جليل ".

وفي بكائية مؤثرة. يبكي يعقوب أبنصور موت اثنين من أبنائه، يوسف ومناشه. اللذين توفيا في شهر شباط 1702/5462. بعد وفاة

ا- ويجب أن نشير هنا. إلى أن وضع النعش داخل البيعة. عادة لم تكن متبعة عند يهود المغرب. إنه عمل لم يحدث مثله أبدا في أي جهة أخرى, حسب معرفتي. ولم أشهد له مثيلا فط. في حين أن المسلمين يضعون النعش داخل المسجد قبل الدفن. إذا كان الفقيد شخصية سياسية أو دينية من علية القوم.

أخويهـما رؤوبن رباه (الأكبـر) ورؤوبن زوطا (الأصغـر) .لم ترحم الأقدار هذا العـجوز الصلب الذي عـاش بعـد موت سـتة عـشـر من أبنائه. لقد مـلأ موتهم حـياته حـزنا، وعبـر عن آلامه في مرثيـات مسـجية. لـقد سكب يعقـوب أبنصور دمعـا سخينا في هذه القـصيدة المقطعـية، التي بكي فيـها المآسـي الأربع التي حلت به مـتتابعـة. وجاءت بكائيتـه هــــــــذه على منوال بكـائيـة " قـينه " تبكي مأسـاة تسـعة آب [ذكـرى خطيم الهيكل] المنسوبة للشـاعر القرطبي إسحاق بن غيـاث (من القرن الحادي عشـر). وتبدأ مرثيته هكذا:

" مطرودون من البيت ومن ملاذهــــم " / ... ويستهل أبنصور مقطوعته بهذا النداء :

" يا إخواني ويا رفاقي ويا أصدقائي الأحباء/ رحمة بأساي. لقد ضعفت قواي/ في ذلك اليوم الذي زارني سلطان الجلادين. وحش الحقول. لقد جاء ليأخذ ولديى "

وأبَّن يعقوب أبنصور في مرثيتين، الـربي باروخ طوليدانو المكناسي الأصل الذي استقر في الأرض المقدسسة بالقدس. ووافاه الأجل هناك يوم 10 طابت 5472 نهايسة 1711، يقول:

" غادر مستقره/ موطنه ومسقط رأسه/ ليجسد إرادة خالقه/ في حب وخشوع/ رشيق مثل الأيل. خف مسرعا/ ليذهب بحمية/ إلى مدينة الجمال والقداسة/ إلى موطن الجبال والهضاب ".

ويخلد أبنصور في مجموع من سبع مرثيات ذكرى وجهاء يهود فاسيين ومكناسيين اعدموا أو احرقوا أحياء. بأمر من مولاي إسماعيل. يقول في مقدمة المرثية : إلى يهبودا أبنصور ابن عبمي. الذي صبار دخيانا وهو بعيد في زهرة العمر. الذي قتل من أجل تقديس الاسم. يوم الجمعة 11 تموز 1712/5472 مكناس ".

والرثية قصيدة مقطعية هذه لازمتها:

" أنتم يا أوفياء عشيرتي/ وحدوا جمعكم " وابكوا طعمة النيران/ لقد أمر الرب أن يشتعل الحريق "

وفي نفس اليوم 11 تموز 1712/5472 صار إسحاق بن عـمارة التاجر الفاسي الذي يكن له الجـميع الاحترام. طعمـة للنيران، ولقي ابنه هارون نفس المصير في يوم السبت الموالي.

وهذا نص المقطع الأول من المرثية التي تمجد ذكراهما:

"أحاطهما المتعجرفون بحرم من الحطب / جروهما إلى المحرقة. دفعوهما نحو اللهب/ أوسعوهما شتائم المرارة / ذاب منهما اللحم والشحم. ولم يفتر لسانهما عن ذكر وحدانية الخالق / والاستنجاد بعدله".

و" بعد ظهر يوم الجمعة 6 أيلول 1714/5474 عذب وقعتل كل من الفقيهين موسى هاكوهن وأخيه شم طوب هاكوهن. ابني الربي نحميه هاكوهن "كان عمر الأول واحدا وثلاثين سنة. وكان تلميذا ليعقوب أبنصور. ويؤبن الشيخ مريده قائلا:

انشدوا جميعا المراثي / (ابكوا) موت رجل إيمان / أميرا من بين الأحبار (رجلا من طينة الأقوياء)".

# 

## الحياة اليومية في ظل ملكوت الشريعة الإلهية:

يعيش اليهودي في ظل ملكوت الشريعة الواردة في التوراة التي أبانها النقل تواترا. إلى أن دون في موسوعة عرفت فيما بعد بالتلمود. وتشكل حول التلمود المكمل للعهد القديم. أصول عقيدة تمثلت في عدد هائل من الكتابات. منها التفاسير والمدونات والفتاوى الجماعية والفردية وغير ذلك. وقد نفذت هذه الأصول التي أعدت بكل عناية، إلى أدق خفايا اليهودية العامة والخاصة، ونظمت أبسط تفاصيل وجود الفرد من المهد إلى اللحد، وأوجبت الخضوع التام اللامشروط لتعاليم التوراة وتطبيقها.

وقد أحرزت هذه الأصول العقدية امتداد مجالها التشريعي ومشروعيتها التي بها تمكنت في النفوس من مصدرها الإلهي السماوي.

وأحد الأركان المهمة لهذه العقيدة هي أن موسى عندما تلقى في سيناء أسفار الأخماس أو التوراة المكتوبة, تلقى معها في نفس الآن الشريعية الشفوية أو التلمود. الذي تناقلته سلسلة لم تنقطع من أسانيد الشيوخ والحكماء على مر الأجيال.

ولم تبتعد الاجتهادات التي انضافت إلى النص الموحى به, ليتكيف مع حاجيات الطوائف ومتطلبات الظروف الحتمية, عن روح "الشريعة المنزلة", وظلت القوانين الوضعية المتأخرة التي دعت إليها متطلبات الحياة المتغيرة, تنهل في الوعي الديني اليهودي من جُلى طور سيناء.

ومن هذا المفهوم التيوقراطي للقانون, انبثقت كل الأعمال التشريعية غير التوراتية التي تراكمت على مر العصور منذ عهد "الثنائين" إلى أجيال يوسف كرو (القرن 16) وخلفائه, لتكون المصدر الأعلى للشريعة الربية. ويطلق على هذا الكم الهائل من الشرائع "هلخة"، وهي لفظة مشتقة من الفعل العبري " هلخ ". أي "سار وشرع". فتكون إذن "الهلخة" بمعنى القواعد التي يجب أن يسار على نهجها. شبيهة باللفظة العربية: " الشريعة" أي "الطريق المستقيم والنهج القويم, أي شريعة من كنه إلهي".

### العرف والعادة في موضوع " الحلال والحرام "

يستند الفقهاء اليهود المغاربة غالبا (1) . في كتاباتهم الشرعية، الخاصة ب" لُمنهك" أو "العادة". على الأقوال القديمة الواردة في "المشنا" والتلمود, فيقولون مثلا : "يجب أن يكون الكل وفق عرف البلد، والعادة فوق الشرع وتلغيه". و من هنا أيضا جاءت أهمية "العادة". كما يعبر عنها باللفظ العربي، في بنية التشريع الربي الحلي والأعراف العائلية.

أما في موضوع الحرمات " الحلال والحرام" فإن " الاشكنازيين " أو اليهود الغربيين، ميالون إلى التشدد، بينما ينهج " السفرديون " أو يهود الشرق، منهجا أكثر تسامحا وأكثر ليونة في فهم التشريع الخاص بهذه الأمور (2). ويحدث عكس ذلك في المواضيع التي تتعلق بعلاقات اليهود

 <sup>1 -</sup> انظر الفصل السابق "مجال القضاء". الانجاهات الغائبة وثوابت التشريع الربي الغربي.
 2 - عندما نتناول بالبحث تشريع "شلحان عـروخ". وخصوصا ذلك الذي يتناول الخـمر "نسخ" (وهو خمـر محـرم لأنه أعد على يد"وثني" أوشك في أنه أعـد على يده) فإننا نلاحظ أن كارو.
 وهو للنسامح عادة فيما بتعلق بقانون الأطعمة. أكثر تشددا من الفقيه م. إسيرليس.

مع غيرهم من الأغيار. إذ نجد "السفرديين" هنا أكثر تشددا. ويعود هذا الاختلاف إلى علاقات الجوار التي كانت قافظ عليها كل من الجموعتين مع الأغيار. فلم تكن العلاقات الاجتماعية بين اليهود والمسلمين في أرض الإسلام. تتميز بالعداء الذي كان يطبع علاقة اليهود الذين كانوا يقيمون في البلدان الغربية مع أهل هذه البلدان. وهو عداء لم يترك مجالا للخوف من التمثل والتمازج. ولم يكن الأمر كذلك في أرض الإسلام. حيث وجد الأحبار المشرعون "السفرديون" أنفسهم مضطرين إلى أقامة "حواجز" في بعض الميادين التي لم يكن فيها الفقهاء "الأشكناز" في حاجة إلى فرض تشريعات أكثر صرامة. إضافة إلى ذلك، فإن هؤلاء الأخيرين، لم يكونوا في حاجة إلى المزيد من التركيز على الطقوس الميزة، حتى لا يوسعوا الهوة التي كانت تفصلهم أصلا عن جيرانهم. الميزة، حتى لا يوسعوا الهوة التي كانت تفصلهم أصلا عن جيرانهم.

# قل لي ماذا تأكل أخبرك من أنت

بالرغم من خفظ السلطات الربية، بخصوص العرف، وكان هذا التحفظ بنقلب أحيانا إلى عداوة معلنة، فإنها كانت في كثير من الحالات تخضع إلى الأمر الواقع. إذ تتعلق الغالبية العظمى بالشريعة بقدر ما تتعلق بأعرافها وعاداتها، وهي أعراف وعادات كانت تستقي أكثر فأكثر من معتقدات يختلط فيها السحر بالخرافة، وتشترك في الإيمان فأكثر من معتقدات يختلط فيها السحر بالخرافة، وتشترك في الإيمان بها كل المجموعات العرقية المحلية، يهودية كانت أو مسلمة. وهذا ما نجده في المحلل والحرم من الطعام، خاصة في تناول بعض الأطعمة، مثل "الكسكس" المعد بالدجاج أو باللبن، ليلة وغداة بعض الأعياد الدينية، كلاسكوت" أو عيد الخيام، و"كبور" أو يوم الغفران الأكبر، وكذا في "الفصح"، على الرغم من إمكان "الحكمي " أو تخمر هذه الأطعمة، مع "الفصح"، على الرغم من إمكان "الحكمي" أو تخمر هذه الأطعمة، مع

العلم أن الفريضة الدينية ختم إخلاء منازل اليهود في الغداة. من كل طعام قابل للتخصر. ويقال نفس الأمر في أكل الجراد الذي خرمه الشريعة ومع ذلك جرى عرف اليهود المغاربة بتناوله.

ويجد الفقهاء المغاربة، مثلهم مثل إخوانهم في باقي طوائف الشيتات، أنفسهم ميضطربن أحيانا إلى تطبيق الشريعة، مع بعض التسامح، في الحرم والحلل من الطعام، في الظروف الحالكة، تبعا لمبدأ عام في التشريع الربي، يستند على فكرة "الضرورة تبيح الحظور" إذ "بصبح كل محرم حلالا في أحوال الشدة وفي كل الحالات التي قدث فيها مقتضيات الشريعة ضررا بليغا". ويقضي المشرع في القضايا تبعا للظروف. وهو القادر على معرفة متى يروم التساهل ومتى يختار التشدد، وهو الكفيل بتقدير مدى نتائج الضرر أو تشخيصه عند الاقتضاء. وهكذا يصبح بعض الحرم من الطعام حلالا، في فترات الجاعة وارتفاع الأسعار المفرط... مع الرجوع إلى مقتضيات الشريعة عندما وارتفاع الأحوال الاقتصادية.

وقضايا "الكشروت" أو الشرائع الخاصة بالطعام. تكون الهم الأكبر لكل يهودي متشدد في دينه. و خصوصا ربة البيت المسؤولة عن عش الزوجية. الحافظة على التقاليد داخله. وعلى مستوى الجموعة، فإن تزويد سكان "الملاح" أو حي اليهود. بالطعلم الحلال " كَشر ". طبقا لقواعد الشريعة و المنهج الديني. يظل الشغل الشاغل للسلطات الربية ومسؤولي الطائفة. هؤلاء الذين يراقبون هم أنفسهم أو من يمثلهم من "الشلحيم " (المكلفين) أو " المقدمين". سير بعض المهن المرتبطة بالتغذية، مثل مهن الخبازين وبائعي الحليب و الخمر و السمك واللحوم. وتزداد حيطة هؤلاء كلما تعلق الأمر بالجزارين وباعة الطعام البسطاء.

ونكتيفي في مواضيع" الشحيطة " أو الذبح على مقتضى الشريعية، و" الطرفوت " أو اللحوم الحمية، وفي الحديث عن وظيفة "الشوحط " أو الحبر الذي يكلف بذبح المواشي حسب قواعد الشريعة، ببعض الوقائع دون غيرها. وهكذا نجد:

الربي يعقوب أبنصور. المشار إليه أعلاه، يجيز. في أيام الفصح. تناول نوع من أنواع الذرى يسمى بالأمازيغية " أنيلي ". وعلى العكس من ذلك يحذر من تناول ما يسميه " التريد " ( فطائر رقيقة), وهو الطعام الذي اعتاد يهود فاس أنفسهم تناوله أيام الفصح.

ويتحدث الربي يوسف مساس، وقد تقدمت الإشارة إليه، عن مهامه الربية يقول: "كان لدي الكثير من العمل الذي يجب أن أقوم به في موضوع " الكشروت ". ذلك أني لاحظت أن باعة الأطعمة وباعة الكبد المشوي و اللحوم والطحال و المقانق. لم يكونوا على علم بما يستوجبه الشرع في تمليح و تنظيف اللحوم، وأنهم كانوا يشوون في وعاء غير مثقوب، فبدأت مهمتي بجمعهم. ثم أطلعتهم على القواعد الشرعية الأساسية التي يستوجبها القيام بهذا العمل، وحذرتهم من أي خطأ قد يقعون فيه. و كنت أذهب مرة في الشهر لأرقب محالهم وأنبههم على ما يجب فعله.

وكان كل يهود المدينة[تلمسان] يخلطون اللحم بالطحال ويطبخونهما في نفس القدر، خصوصا عندما يعدون و" جبة السبت المسماة بالعربية " أدفينا " أو" السخينا". وحذرتهم من القيام بهذا العمل. ومن جهة أخرى. لم يكن الجزارون على علم كاف بالقواعد الشرعية الخاصة بالشحوم المحرمة، فكنت أتوجه مرتين في الأسبوع إلى المسلخ لأنظر فيما يفعلون.

كان الشغل مرهقا في فترات إعداد" المَصُّوت " أو الرقائق غير المملحة: إذ يجب تنظيف المطاحن والأفران ومراقبتها يوميا لتكون على مقتضى ما يستوجبه الشرع، وكان يجب متح الماء في الوقت التي خددها التوراة، والسهر الحذر على العجين، وعدم السماح ببيع "الحمُص" أو الخبز الخمر، والتيقظ الحذر ليكون كل ما يتعلق بعيد الفصح على مقتضى الشرع.

لقد شغلني كثيرا أمر الجيل الصاعد. وكلفني جهدا مضنيا. لأجعلهم يتخلون عن تناول الأطعمة الحرمة. وأكل أنواع السمك غير الطاهرة. ولكي لا يخلطوا ما منع الشرع خلطه، كخلط اللحم بالحليب وغير ذلك.

وهكذا نستخلص بأن العادة والعرف, ظلا موطنا تلتقي فيه الشريعة الربية في شمولها بعالم المتخيل الاجتماعي اليهودي-الإسلامي على حد سواء.

## الحضور الإلهى وحلول المقدس في الحياة اليومية (1)

كل عمل في الحياة يستوجب الحمد والشكر " تباركت رب العالمين إلهنا، ملك العوالم الذي باركنا بوصاياه وأمرنا بأن...". إن الشكرلله أمر شـرعي جاءت الإشـارة إليـه في " لمشنا" وفي كـتاب "الزهار". إذ جـاء في

Kabbale, vie mystique et magie, p.7-11,35-45,265,360

#### في الفصول الآتية :

إ - تعرضنا لهذا الموضوع بكثير من الدرس و التحليل في كتابنا:

<sup>&</sup>quot;Pensée juridique et kabbale; Liturgie et Kabbale; Poésie et Kabbale; Kabbale, musique et chant" وغيرها وانظر كذلك دراستنا التي بعنوان:

<sup>&</sup>quot;L'irruption du divin , du sacré et de l'ésotérique dans la vie quotidienne de la société judéo-maghrébine " في "Signes du Présent" Revue Scientifique et culturelle marocainne n -6, Fédala- Mohammadia, 1989,p.21-26.

هذه: "عليك أن عمد الله على كل حال. في وقت الفرح وفي وقت الحزن". ويرى ابن ميمون أن الأسباب الموجبة لهذا الحمد كانت لأن: "الفريضة التي بموجبها علينا أن نخلص الحب لله تستوجب على الإنسان أن يشكر الله ويحمده بصدر منشرح حتى ولو كان يعانى آلامه".

وكيف ما كان العمل. ففيه نصيب من العناية الإلهية. بما في ذلك العلاقة الجنسية نفسها. فعلاقة الرجل بزوجته التي باركتها ابتهالات الحمد السبعة الشعائرية. أثناء الزواج. تصبح فريضة دينية: "مصُوه". يضفي عليها كتاب " الزهر". فضلا عن ذلك. علائم من السحر وبعداً صوفيا (1).

#### البعد الصوفى للشعائر

لا تخلو الحياة البومية اليهودية من حضور إلهي، سواء كان الأمر فريضة من الفرائض "مصورة "، أو صلاة من الصلوات أو تسبيحة من التسابيح، خصوصا عندما يصبح البعد الصوفي للفعل، عمادا لما توجبه "الهلخه" أو الشريعة، نتيجة لتغلغل المذاهب الغنوصية المتزايد، وبالأخص تعاليم كتاب " الزهر" و"القبالة". أو التصوف اليهودي. فكل فعل من أفعال الإنسان. طبقا لمعتقدات هذين. "يهدف إلى الاتحاد مع الذات العلوية ومع "السخينة" (السكينة) أو الحضرة. رهبة ورغبة...". ويكون هذا الفعل مصحوبا دوما بهذا التأمل الصوفي الذي أدمجته الطقوس المستوحاة من مدرسة إسحاق لوريا وأتباعه بمدرسة صفد وكان من بينهم كثير من الشيوخ المغاربة – في الشعائر اليهودية.

الغرض من التوسل بالاسم الأعظم. باللفظ الخاص بذلك. هو إبعاد الجنبة لبليث. زوج أدم الأولى. قبل مباشرة العلاقة الزوجية التي تساهم هي بدورها. عندما تكون طاهرة. في عقيق التوحيد وانتظام وحدة الكون.

ويتغلغل اللاعقلي الغنوصي أكثر فأكثر في الحياة الدينية والشعائرية, في الفترة التي تعاني أكثر من غيرها من وطأة النفي. وعندها يعيش يهود البحر المتوسط والشرق. حالة من الانطواء و الانغلاق والانعزال، في انتظار مجيء المنقذ الذي يعتقدون أنه آت لا محالة. وهي حالة تدعو بالضبط إلى الاعتقاد " القابلي " القائل بد: " الصّمُصُومُ " أو الإختزال، كما يعرفه إسحاق لوريا. أي: "إرادة فعل الاختزال الذي استحال إليه رب العزة وهو يحيط بكل شيء " (1)

#### تصوف وصلوات

تعتبر الطقوس، وعوالم الصلوات، أفضل وجهات التصوف اليهودي. وفيها يجد مجاله المعتاد، سواء في الكم الهائل من الصلوات التي ينتحل أصحابها هم أنفسهم هذا التصوف، أوفي التأويل الباطني الذي يخرج بالطقوس عن مفهومها المعتاد الذي جاءت به التوراة والموروث الديني على مدى الأزمان. ويتبلور هذا التأثير القبالي خاصة في مفاهيم متداخلة ومترابطة، مثل مجريات " الكوّنَة " أو القصد والإرادة أو"التأمل الصوفى "(2)، وصيرورة " التّقّيون" (3) أو خمقيق الانسجام

ا- يعتقد إسحاق لوربا وأتباعه من " قبليي " أو صوفيي صفد. بفلسطين. (القرن السادس عشر) أن رب العزة استحال إلى حال من الاختزال الإرادي [تعالى الله عن ذلك]. في فضاء ذاته. لما أراد خلق العالم، لتخلو العوالم عما عداه من مخلوقاته. ثم عاد ليملأ الفضاء ومنح الكينونة للوجود.(المترجم)

<sup>2 -</sup> من بين ما يعنيه مفهوم "الكونه " القصد. والمراد به أن الله لما وضع الخلق. كل الخلق. وضعه عن إرادة ونية. ولم يخلقه صدفة. و"الكونه " من قبل الإنسان تعني إرادته وقصده الاتصال بخالفه. وهذا لا يتم إلا عن طريق التأمل الصوفي وسلوك العارفين.وبه يبلغ الإنسان مقام "اليحود" أو الحلول. بعناه الصوفى الذي نعرفه.(المترجم)

 <sup>3 -</sup> ينبني مفهوم "التقون" أو التقويم هنا, على اعتقاد مؤداه أن قوى الشر أحدثت بالخلق ضررا, وأن "النقون" أو إعادة البناء التي تأتي عن فعل المتصوف أو فعل الخالق نفسه, هي الكفيلة بتحقيق النوافق والتناغم بين الموجودات, وبالتالى إصلاح حال اليهود وإعادة قوام تاريخهم. (المترجم)

العلوي، و" البحُّود " أو الحلول (1). ونظرُنا العميق في هذه المفاهيم. مكننا من الفهم الأُفضل لما كان يشغل قطب التصوف اليهودي الذي خص نفسه بخطاب وجدلية لا يعرف فحواهما العميق إلا قلة ضئيلة من الضالعين.

وقحتل" الكونة " أو القصد والتأمل الفكري المنقطع. [وهو هنا مسن قبل الإنسان]. مكانا مفضلا في الصلاة الصوفية. وهي إحدى مكوناتها السيكولوجية المهيمنة. وقد ربط "حسديو" (اتقياء) البلدان الاشكنازية (2) "الكونة" ربطا مطلقا ومدققا بالنصوص الوضعية. التي كانوا بحصون كلماتها بل حروفها. مستعينين في كل ذلك بأساليب رموزية. حتى يصلوا بواسطة فعلهم ذاك، إلى أسرار إشراقية. ولا يزال هذا المظهر للصلاة في مذهب لوريا الصوفي. هو قطب الرحى. مع إضافة بعض العناصر الأخرى المتفاوتة الأهمية. وتضفي " الكونة". أثناء الصلاة، على شخص المصلي وعلى نشاطه التأملي قوة عظمى. وقيب "القبالة" على إحدى أسئلة التلمود: "كيف نعرف أن الله نفسه يصلى؟" بالعبارات الآتية: "بفضل صلاة التنسك ينجذب الإنسان نحو

ا- يدل لفظ " يحود " في اللغة العبرية على معنيين هما: الوحدانية والحلول, وقد استعملت " القابلة " المدلولين معا وقصدتهما, فالنصوف اليهودي. حسب المذهب الملمع إليه هنا. يهدف الحلول في الذات العلية والتوحد معها والإيمان بوحدانية الخالق. وتعريف الـ"يحود". اختصارا. هو كل الأفعال العملية والمقاصد الذهنية التأملية, التي توصل الإنسان إلى الحلول في الحضرة, أو اكتشاف أسرار الكون عن طريق سر الحرف وتقاليبه وقيمه العددية. (المترجم)

<sup>2 -</sup> يعني لفظ " حسد حسديون لغة.الأتقياء. ويعني اصطلاحا أصحاب مذهب صوفي ظهر في القرن الثامن عشر الميلادي في أوروبا الشرقية وألمانيا. والمذهب رد فعل لفشل المذاهب الصوفية السابقة التي خرجت عن النهج الربي التقليدي، واحتجاجا على من منّوا اليهود بحجيئ منفذ لم يأت. وركز أصحاب هذا المذهب على مضامين التلمود وعلم فقهائه. وخصوصا سعديا گؤون. مستفيدين بما وصلت إليه المعارف الألمانية في عصرهم. والتزم أصحاب المذهب المنظر في التوراة والتلمود والتزموا الزهد والتضحية والأثرة. (الترجم)

السمو بقوة لا تقاوم. فيندمج في حياة الأسرار الفعالة للحضرة الإلهبة. إلى حد أن الله نفسه يشارك في هذه الصلاة التي ينجزها العبد.... وتضيف القابلة"، إن الصلاة مثل السهم الذي يصوبه المصلي نحو السماء. واسطته في ذلك قوس الكونة". "ويعرف أبراهام أزولاي، وهو قبالى مغربي، "الكونة"، بأنها انجذاب نحو أسفل النور الروحاني الإلهي، الذي هو بهذه الحال، يبعث النور في حروف وكلمات هذه السعيرة، لتصعد بعد ذلك إلى أعلى الدرجات..."...إن الصلاة تعني أكثر من مجرد تعبير عن عواطف دينية. وهي أكثر من مجرد اعتراف وشكر شرع ليمجد به المؤمنون في شعائرهم العادية، الرب بصفته خالقا وملكا، إنها أداة بها ترتقي الروح نحو الله، والقصد من "الكونة" هو التوصل إلى معرفة مختلف درجات هذا الارتقاء. (1)

وللـ " يحُوديم " أو فعل الحلول، مكانة خاصة في الصلاة. كما يرى ذلك لوريا وأتباعه. وهو تأمل في طرق تقاليب حروف (يـ هـ و ه) أو أسماء الله الأخرى الفائقة الوصف. وفعل " اليحوديم" ( الحلول) - مثله مثل الممارسات المشابهة لانساق التأمل الصوفية الأخرى - أداة يرجى من ورائها السمو بالروح. واستعمل أيضا في بعض الأحيان، وسيلة للتواصل مع أرواح أخرى. خصوصا أرواح " الصدقيم " أو الأتقياء والأولياء بمن مات وغادر هذه الدنيا. ومن ذلك جملي أن في أفعال التأمل الضائة وأفعال السمو الله الحسنى وأسماء الملائكة، الجاها بمزج بين الصلاة وأفعال السحر وكثير من الممارسات الأخرى. قصد بلوغ الروح القدس. وكان العنصر " المسياني "، أو انتظار المنقذ، وهو عنصر يرتبط بمفهوم " التقون " أو تقويم نظام العالم. حاضرا أيضا كل الصحضور في هذا النشاط التأملي. وليس غربا أن تتولد عن " القبالة " اللورانية،

<sup>1-</sup> G. Scolem et G. Vagda

نسبة إلى مذهب لوريا, في أوج الفترات " المسيانية " التي تنهل أيضا من مناهل أخرى, حركةُ شبتاي (1) التي طبعت بعمق, وأحيانا مأساوية, التاريخ والوعى اليهوديين في القرن السابع عشر والثامن عشر.

وهكذا فإن " الكونه " أو القصد والتأمل البعيد أثناء الصلاة وأثناء القيام القيام بنواهي وأوامر الشنريعة، عندما جمع بين" اليحود " أو الحلول أو التوحد والوحدانية. و" التقون " أو التقويم أو إعادة البناء، فإنما ترمي من وراء ذلك إلى الاخاد بـــ " الاسم " وتوحيده، وفي نفس الآن إلى إعادة تناغم الكون وتقويم بنيانه.

وبطبيعة الحال، فإنه ليس في مقدور عامة المؤمنين، الذين يرددون في غالب الأحيان، وهم يصلون أو يرتلون، النص حفظا ودون تأمل. فَهُمَ هذا الخطاب وهذه العمليات الذهنية المعقدة. وما الصلاة بالنسبة للمؤمن العادي، إلا تضرع يتوجه به الإنسان من نفسه خاصة. وفي نفس الوقت، مع الجماعة، نحو الله. فهو يصلي متشحا في وشاحه " طليت " متخشعا في وحدته، وفي نفس الآن، يشارك " العدة " أو المشهد من المصلين الذيب أن يقل نصابهم عن الله منين". أو العشرة. ليكونوا جميعا "عدوت " أو شهودا يشهدون على فعل ما قاموا به. فالصلاة عبادة وتواصل لا انفصام بعده وبينة قائمة. وهي في نفس الآن، الوسيلة الفضلي للتقرب من الحبور (2).

<sup>1 -</sup> نسبة إلى شبتاي تصفي (1625-1676) الذي ادعى أنه المسيح المنتظر. وقد أربكت دعوته هذه يهود الدولة العثمانية. حيث ادعى النبوة. وكنذا يهود الشتات. بمن فيهم يهود المغرب. حيث قويت دعوته في سلا على الخصوص. وبقي مذهبه قويا في المغرب إلى أن قضى المولى إسماعيل على أتباع هذا المذهب اليهود في زاوية الدلاء. (المترجم)

<sup>1 -</sup> قارن بكافكا.

#### اللحظات الشعائرية والاحتفالات العظمى:

حياة الناس رحلة تملأها معالم من اللحظات العزيزة والاحتفالات التذكارية، بما جاء به التشريع اليهودي العام أو " الهلخه". أو بما استقاه الناس من الأعراف والعادات التي خلدتها المارسات الطويلة والعريقة. فنحن هنا إذن أمام تقويم احتفالي ديني وشعائري أساسا، نلحظ فيه صدى التاريخي والوطني، والمتخيل والأسطوري، كما نلحظ فيه أسرار البعد الصوفي و الحدث المعاصر...

وهكذا يتخلل اليوم من صباحه إلى مسائه. ثلاث صلوات كبرى: صلاة الصبح "شَحُريت " و صلاة الظهر " منْحَه " - ومعناها الحرف الهدية - وصلاة المغرب " عرفيت ". ولا يخلو وقت من أوقات الطعام من التوجه لله بالشكر والحمد كما يُحيى الليل نفسه بشعائر خاصة. تسمى " تقون حصوت " أو ابتهال منتصف الليل. ويجد الرب بالسليحوت" أو التوسلات " في شهر أيلول و الفترة الفاصلة بين " روش هشنة" أو رأس السنة و" كبور" أو يوم الغفران.

وأفضل أيام الأسبوع يوم السبت " شبت". وفضله كفضل المقدس على الدنيوي الدوني. وللشهر احتفاؤه الخاص به " روش حودش " أو أول الشهر. ويحتفى أيضا باليوم السابع منه ، فيباركون فيه الهلال الجديد. وتتخلل السنة ثلاث مناسبات للزيارة: "شلوش ركّليم". "بصح" و" شفعوت " و" سكوت ". وهي على التوالي : الفصح. عيد الحصاد. عيد الخيام. ومن المناسبات التساريخية " حُنوكَة " و" بورم " وتعقب هاتين المناسبتين السعيدتين " مناسبات مكروهة ". كما يسميها الشاعر يعقوب أبنصور وهي مناسبات تذكر بماض مؤلم فيه خطم هيكل القدس ووقع النفي والشتات، وتذكر أيضا بمناسبات البكاء والصوم

والنواح. وأيام الشوم:اليوم 9 من شهر آب و17 من تموز و3 من تشري و10 طبت و13 أدار.

ولن نصف وصفا مدققا كل هذه اللحظات الشعائرية وهذه الاحفتاءات والتذكارات. ولن نخصص لها من البحث المفصل ما تستحق. لأننا مضطرين إلى اختصار هذا الفصل اختصارا. تقيدا بما لدينا من حيز حددته الوقت ووسائل الطبع. وإنما سنتعرض لها. بعيدا عما يجمعها من تناسق وشمول، بسبب ما نعتقد أنه يميز الطوائف المغربية عن غيرها من أخواتها في الشتات، وبسبب ما يجعلها تكون هويتها الفريدة وترسم شخصيتها الخاصة. وسنتعرض من حين لآخر. لبعض الطقوس ولبعض الأعمال التي تستحق الذكر. ملمحين إلى أعراف وعادات ضاعت الآن أو اختفت. ولا يستطيع أن يستحضرها إلا من عاش دواخل حياة هذه الطوائف التي ظلت مهملة طويلا. ذاك الذي عرف عن واخل حياة هذه الطوائف التي ظلت مهملة طويلا. ذاك الذي عرف عن وهذا الحيز الثقافي الأكثر اعتدالا. داخل مجتمع يهودي كبير. أكثر قررا وأكثر تفتحا على الحيط العربي الأمازيغي و الإسلامي.(1)

ا - ينظر. لمعرفة ما هو ضروري عن" الحياة الدينية و الشعائر اليهودية في المغرب " أعمالنا الخصصة لليهودية في الغرب الإسلامي :

<sup>&</sup>quot;Les Juifs du Maroc., vie sociale, économique et religieuse, p.236-242; Poésie Juive Mille ans de vis juive au Maroc. p 221-287; Kabbale. في أماكن مختلفة من الكتاب. ونذكر هنا على سبيل المثال بعض الطقوس والأعراف الدالة المتعلفة باحتفال يوم السبت الصوفي واختتمام الفصح والرمز الصوفي لعيد شبعوت وعيد العنصرة اليهودي وكذلك تأملات حول الأصول الصوفية للموسيقي والغناء في الأدبيات القبائية وكتابات التصوف الإسدامي.

#### السبيت

تعرضت الشريعية المكتوبة أو العهد القديم، والشريعية الشفوية أو المشنا والتلمود. والتشريع والفقه في مدوناته الختلفة من " هلخه " أو تشــــريع تلمودي. و" رسبونسا وتقنوت " أو فتاوي فردية وجماعية. و" مدراش وهكدة " أو الكتابات الوعظية و الأخبار اليهودية. و" القبالة " أو التصوف اليهودي, بكثير من التفاصيل, لــ " شبح شبت " أو تمجيد السبت. " وقودش. شبت " أو قداسة السبت. و" عونك شبت" أو بهجة السبت. كما تعرضت لطقوسه ومحرماته التي جعلت منه يوما شديد الخصوصية يختلف عن غيره من أيام الأسبوع. وتميزيوم السبت أيضا بما أضفته عليه الأعراف و العادات الحلية. ولن نتعرض هنا إلا إلى ثلاث أُوِّيْقُات مفضلة من هذه المناسبة التي لا نظير لها. وهي: أمسية "بِقَشُونًا" أو التوسلات. ولحظة دخول السبت، ولحظة خروجه، فنصفها على الطريقة التي كانت خييها بها الغالبية العظمى من العائلات التقليدية المغربية. وكما عرفنها نحن نفسنا وعشناها. مضيفين إلى ذلك بعض شهادات. هي عبارة عن وثائق نقلتها إلينا الآداب اليهودية المغربية نفسها, أوهي من مرجعيات بعض نصوص الزهر، تواتر استعمالها هنا بالغرب، وكلها مرتكزات لتعاليم السبت الخاصة.

## الاحتفال الصوفي ليوم السبت:

#### المائدة الملكية

إذا كانت وصايا التوراة العشر ترتبط بالأوامر العشر التي أمر بها الله خلق العالم. فإنها أيضا الأوامر العشر التي ينبغي القيام بها احتفاء بيوم السبت. كما جاء في فقرة من فقرات الزهر(1) تلك التي

<sup>1-</sup> الزهر III 272 ب/ 274أ

تتناول بالخصوص وجبات السبت, التي تعرف هنا بــ المائدة الملكية": وتبدأ باغتسال اليدين وإعداد خبزتين لكل وجبة, فتناول الوجبات الثلاث, كنما حددتها الطقوس الخاصة بها, فإشعال المصابيح لإنارة المائدة, فمباركة كأس الخمر التي تفتتح بها الوجبة, فمدارسة التوراة أثناء الجلوس حول المائدة وإطالة وقت الوجبة, فاغتسال اليدين الأخير, وأخيرا الشكر والحمد, فمباركة وشرب كأس الخمر الأخيرة.

وفي التفسير نلحظ الدلالة العميقة الباطنية لهذه الأعمال العشرة التي لها وظيفتها ودورها في إعادة بناء [أو تقون] (1) السر المقدس " للسفروت" العشرة (2). وتُدرج فيها "الشخينة" أو السكينة أو الحضرة التي هي "مائدة" القدوس تبارك و تعالى...

وسبب الأمر باغتسال اليدين يأتي من كونهما هما اللتان تكونان بالأساس، نجستين، أي أنهما غير ملائمتين " للمباركة" التي بها تنفذ قوة الاسم الأعظم الذي تساوي القيم العدية للحروف التي يكتب بها عدد 28. وهي نفس عدد عظام أصابع اليدين. ولا خل هذه المباركة إلا باليدين الطاهرتين.

وتمثل الخبرتان الخاصتان بكل وجبة يهم سبت. مائدتي الشريعة اللتين أنزلتا يوم سبت، أزواجا، وهما الشريعة المكتوبة أو التوراة

<sup>1 -</sup> انظر ما قلناه عن " التقون " أعلاه (المترجم)

<sup>2 -</sup> يعني لفظ " سفروت ". في التصوف البهودي، من بين ما يعني. أسماء الله الصفات. ويعني أيضا الوسائط ولا تكون عن فيض كما هو الأمر في الأفلاطونية. إنما هي في الله ذاته. وتعني الأفلاك التي ترتبط باللامنتهي. وهي أيضا صفة للإنسان " القدمون " أو الذي هو ظل الله الشبيه به. ويختلف عن إنسان الأرض ومن للوتصوفين اليهود من جعل لهذه "السفروت" أسماء. فهي في الشجرة " القبلية ": التاج(الهالة) والحكمة والفهم والرأفة والجبروت والبهاء والعزة والجلال والمبدأ واللك. وعلى كل حال فقد تعدد مفهوم "السفروت" بتعدد مذاهب "القابلة" وتعقدت محدداته. (المترجم)

والشريعة الشفوية أو التلمود. ويكون لكل إنسان يوم السبت روحان, روحه الملازمة له أصلا وأخرى إضافية" نشمة يشره "(روح زائدة), ولا تكون له إلا يوم السبت. و تطير الأرواح والنفوس و تنزل في ذلك اليوم أزواجا أزواجا. دون أن يمسها مس من شيطان أو جن, ودون أن يكون لهؤلاء فعل على العالم. وفي يوم السبت جهنم نفسها تغفو ولا يكون للنار فعل إحراق.

سبق أن جاء في رواية التلمود, في قسمه الخاص بـ " الهكدة " أو الأخبار والتواريخ, أن عـذاب الأشرار يتـوقف يوم السبت. وأضـاف واضع " "الزوهار" كثيرا من الخيال حول هذه الـرواية فقال: إن كل قوى الشر في ذلك اليـوم تصبح عـاجزة عن الـفعل, ويتوقف التقـاضي في الحاكم الإلهية السماوية, ويكف العنف مـجراه في العالم أعلاه وأسفله, وتعم الرحمة كل مكان.

وتُكوِّن الوجبات الثلاثُ الشعائرية ومباركاتُ الصلوات السبع وشجرةُ الـ " سفروت " أو الصفات العشر الإلهية, سرّ "اللذة أو "العونك". التي تصبح بدون هذه الوجبات الثلاث " نوكع " أي جرحا خبيثا, (لاحظ تغيير وضع العين) (1) وجاء في سفر أشعياء, إ58 أو خينئذ نتنعم بالرب " (2)

ا- نشير " القابلة " هنا إلى القوة الخفية في حروف الكلمة. وكما تُحدُث تقاليب الحروف في الكلمة منا يحول السنعود إلى نحوس. كذلك تستطيع هذه الأسنماء وهذه الكلمنات فعل ذلك في عالم الطبيعة. إذا استطاع الإنسان أن ينفذ سر الحرف..(المترجم)

<sup>2-</sup> اكتفى المؤلف بجـزء من الآية. اعتـمادا على مـعرفـة القارئ اليـهودي بالتـوراة. ولا بد من الإتيان بما قبل لـفهم الغرض: " 13 إن كففت قـدمك عن نقض يوم السبت وعن السعي وراء مرامك في يومي المقـدس. ودعوت يوم السببت يوم مـسرة للرب.... 14 فحـينئذ تتنعم بالرب وأجعلك تمتطى مشارف الأرض. وأطعمك ميراث يعقوب أبيك، لأن فم الرب تكلم " (المترجم)

أن تنير المائدة بنور المصابيح. تلك هي الوصية الرابعة. وتتطلب هذه الشعيرة أن تهيأ المائدة بأفضل غطاء وتنضد بأجمل الصحون وختوي أشهى الطعام وأعذب الشراب .مائدة محاطة بمقاعد موشاة رفيعة الزخرف. والحقيقة أن السبت يستوجب أن يكون بميزا عن الأيام الأخرى العادية. بمزيد من الفخامة وبترديد الجميل من الألحان و الأغاني التي تمجده. بحيث يستقبله عاشقه في جو من البهجة التي يستقبل بها الخطيب خطيبته. ذاك أن " شبت" هو حقا أميرة و خطيبة...

ولنترك بقية الوصايا الأخرى جانبا. ولنقف لحظة عند الوصية السابعة. تلك التي تنص على وجوب إطالة وقت الوجبة. وليس المقصود من ذلك إطالة النظر في التوراة حول المائدة. بل المقصود ترك الزمن الكافي للفقراء حتى يتمكنوا من الجيء ليشاركوا هم أيضا في تناول الوجبة. وأضاف واضع " الزهار ". في تفسيره للآية المشهورة في سفر الأمثال إ 10 آ 2 : " البرينقذ من الموت ". على المعنى المتعارف عليه عند المفسرين. فكرة يظهر أنها تناقض نصوص أخرى توراتية وربية. إذ نقرأ في النص المذكور: " لم يجد القدوس تبارك و تعالى، صفة يصف بها إسرائيل [بني إسرائيل] أفضل من صفة المسكنة. إن الشعوب والأم إذا عانت العوز والجوع . ثارت على ملوكها وأربابها ولعنت السماء. كما جاء في أشعياء إ 10. آ 12. أما إسرائيل [بنو إسرائيل] فإنهم يلتحمون بربهم في أشعياء إ 10. آ 12. أما إسرائيل [بنو إسرائيل] فإنهم يلتحمون بربهم بصفة المسكنة بالذات، ولن يكفروا به أبدا. وبهذه الصفة سيتخلّص بصفة المسكنة بالذات، ولن يكفروا به أبدا. وبهذه الصفة سيتخلّص

#### السبت أميرة وخطيبة

يقال بأن حكماء " المشنا" (القرون الأواخر من عهد الهيكل الثاني بالقدس) كانوا يخرجون من المدن. احتفاء باستقبال "شبت". بعد الظهر

من كل جمعة، وهم يرددون:" بوئي كله"،( اقبلي أيتها الخطيبة). وفي القرن السادس عشر. أعادت الحركة " القبالية" التي ظهرت بفلسطين على يد إسحاق لوريا وأتباعه، معالم حفل الاستقبال هذا، بصفد وطبرية، بعد أن دعمته دعما لتصير له معانيه الصوفية التي عرفت بجاحا باهرا في كل أرجاء حوض البحر الأبيض، وعلى الأخص في مجتمعاتنا المغربية، بفضل ازدهار نوع من الشعر المُبْتَكر، تمثل أساسا في الأناشيد والتراتيل الخاصة بالسبت، وهي بالذات من نظم إسحاق لوريا نفسه وأتباعه. وكانت هذه تعبر عن المعتقدات الغنوصية الجديدة، في تراتيل طقوسها. وختل القصيدة المشهورة التي نظمها سلمون في تراتيل طقوسها. وختل القصيدة المشهورة التي نظمها سلمون عن الرمز الصوفي والأمل المسيحاني [في مجيء الخلص]، نجاحا عظيما لدى كل الطوائف اليهودية في العالم وإلى اليوم. ويرتلها للصلون في كل البيع. على اختلاف مذاهبهم واختلاف الجاهاتهم، مساء يوم الجمعة، ليستقبلوا بها حلول " شبت".

وهذه لازمتها:

" لِخَ دودي لِقُرَتُ كَلَّه...

لنذهب حبيبي لاستقبال الخطيبة .

نعانق محيا " شبت "

ويبدأ المقطع الثاني هكذا:

" علينا أن نذهب لاستقبال السبت.

إنها مصدر كل بركة..."

وتنتهي القصيدة بنداء الخطيبة:

" إإت بسلام. با تاج عربسك

في جو من الفرحة والحبور جمع المؤمنين يحنو علينا من كل صوب تعالى، أبتها الخطيبة، تعالي أيتها الخطيبة ".

وهكذا يحاط احتفال يوم " شبت " باحتفائية جد خاصة. فيسبح في جو يهيمن عليه الاعتقاد في الإنسان وفي قدرته على إصلاح الكون. ويغتني أيضا هذا الاحتفال بالرمزية التي يمثلها "زواج الملك الكون. ويغتني أيضا هذا الاحتفال بالرمزية التي يمثلها "زواج الملك المناكة" وهو موضوع النشيد الديني الذي نظمه سلمون القابن ويرتل هنا مع نشيد الأناشيد. والفصل الواحد والثلاثين من سفر الأمثال. ومدار هذه النصوص هو التأملات الخاصة بـ"الشخينة" أو الحضرة في صورتها التي تمثل القرين الصوفي للإله. ولنذكر هنا أن الصورة الرائعة لـ"الرأة المي جما جاء في نص الأمثال (1). لا تمثل بالنسبة للصوفيين. تلك المرأة التي جاء وصفها أصلا في النص التوراتي ليمدحها باعتبارها امرأة المؤرة التي جاء وصفها أحرى. فإن وصف المرأة هناك رمزا لـ"الشخينة" أو الحضرة. ومن جهة أخرى. فإن وصف المرأة في سفر الأمثال هذا جاء في آيات تبدأ بحرف " أ " وتنتهي بحرف " التاء " [من الآية 10 إلى الآية 13]. أي بعدد ما ختويه الأبجدية من الحروف. و ترمز هذه الحروف الاثنتان والعشرون إلى اثنتين وعشرين وسيطة من وسائط البركة و الوفرة التي تفيض من السماء... و تمثل المرأة أيضا التوراة.

<sup>1-</sup> يشير المؤلف هنا إلى سفر الأمثال. إ 31 آ -10 قفي هذا النص يصف المرأة العاملة المتواضعة الخدوم الشديدة المراس الرأوف الحكيمة التي تصنع ما يقيم أود الروح والبدن. وباختصار خفظ البيت كما تريده الوصايا.وجاءت الآيات التي وصُفت فيها هذه المرأة مرتبة ترتيبا هجائيا. أي في اثنين وعشرين آية بعدد حروف اللغة العبرية. (المترجم)

#### اختتام أعياد الفصح : ميمونة أو علائم اليُمُن

إننا هنا. كـما هو الحال في كل ما يتصل بالتظاهرات الكبرى للمتخيل الاجتماعي اليهودي المغربي. كالمناسبات الأخرى الختلفة، من ولادة وزواج وموت، نجدنا أيضا أمام احتفال مزدوج ذي قطبين. وهي ازدواجية زادته تعقيدا. فأصوله مبهمة وتاريخه غامض. وبذل الأحبار التقليديون جهدا لمولئته للمعتقد بشكل من الأشكال، جاعلين منه احتفالا دينيا خاصا. ومضفين عليه. صفة شرعية بحثوا عن مبررات لها في الآداب اليهودية التقليدية، نصوصا توراتية وأخبارا تلمودية ومكتوبات وعظية. ونعتقد أن أصول هذا الاحتفال هي أكثر التصاقا بالحيط الاجتماعي الثقافي المغربي والبيئة الحلية المغربية كما هي عليه. تؤيدنا في ما ذهبنا إليه. كل التظاهرات الشعبية والطقوس والأعراف والعادات في ما ذهبنا إليه. كل التظاهرات الشعبية والطقوس والأعراف والعادات التي تطبع هذا الاحتفال، والذي يظهر أنها كلها اتخذت من الفلكلور الحيا القدي، هذا الحير التكافلي، حيث يلتقي اليهود والمسلمون طواعية. فيعبرون بشكل من الأشكال وفي المناسبات الفضلي، بنفس اللغة عن المصير المشترك الذي يجمعهم على أرض عمروها جميعا منذ أقدم العهود ويرتبطون بها كل الارتباط.

وقد فُسرت اللفظة " ميمونة " - وهو الاسم الذي يطلق على هذا الاحتفال - تفاسير عدة, وأكثرها لا ينبني على أساس, لأن المقصود منها كان هو إضفاء الصبغة الإيديولوجية التي أرادوا أن يجعلوها لهذا العيد. وربط اللفظ العربي " ميمونة " بالعبري " إمونه " أي إمان واعتقاد, هو هنا مجرد وهم, وهو مثال على عدم صحة تلك التفاسير.(1) وإذا كان الفصح يحيي ذكرى الخلاص التاريخي من النير المصري, فإنه

ا- بربد المؤلف أن يقول إن الذين قربوا بين اللفظين فعلوا ذلك للتقارب الصوتي. وإلا فإن لفظ " اليمن" أي الرخاء لا علاقة له بلفظ " الإيمان "لغة. (المترجم)

كان كذلك مناسبة " للإيمان والاعتقاد " بالخلاص القريب في نهاية النفي. والرجوع المبشر به إلى الموطن الأصل، كما يعتقدون. وهي نفس المعاني التي يجدها التقليد الربي في طقوس اليومين الأخيرين من الفصح. حيث يتلون النشيد الذي غناه موسى وبنو إسرائيل بعد اجتياز البحر الأحمر. الوارد في سفر الخروج. الإصحاح الخامس عشر، ويرتلون والنص التنبئي الوارد في رؤى أشعياء، الأصاحيح من العاشر إلى الثالث عشر.

وإرجاع أصل اللفظة إلى ابن ميمون هو وهم أيضا. وقد ترك موسى بن ميمون. الذي أقام في المغرب بعد خروجه من قرطبة. أيام اضطهاد الموحدين في منتصف القرن الثاني عشر. آثارا عميقة في الذاكرة اليهودية المغربية. وقد كان لهذه الإقامة أن أفسحت الجال لتخيل حكايات وأساطير عجيبة، تردد صداها فيما بعد. لدى كل اليهود.

ويتجلى المظهر الديني "لميمونة" أساسا. في الطقس الخاص بالأمسية التي يختتم بها عيد الفصح. حيث تتلى نصوص من سفر الأمثال ونصوص من فصل الآباء من المشنا. وأشعار تعليمية خاصة "بشبعوت" (أزهروت) وغيرها. وفي الطقس الذي يأتي بعد صلاة الغداة المسمى "بركت هإلنوت" أو الدعاء ليبارك الرب الأشجار. يتوجه الناس إلى بستان من البساتين خارج المدينة. و غالبا ما جُرى مراسيم هذا الطقس خت شجرة كرم لم تنضج فاكهتها بعد. كما كان يجري الأمر في الصويرة. أو خت زيتونة كما كان ذلك يحدث في مراكش. وذلك تبعا لتقليد تلمودي(برخت ب 43) يقضي بالذهاب إلى الحقول في شهر نيسان. لتلاوة الدعوات وترديد الحمد لله شكرا على عطاء الشجر وخيره.

ويتجلى المتخيل الاجتماعي اليهودي - المغربي، والبعد الفلكلوري الحُلى لميمونة بوضوح. في التظاهرات الشعبية الختلفة المتعددة، وفي

الطقوس التي نكتفي هنا بالإشارة إليها دون تفصيل. وهي التي تذكر أساسا. بالعودة إلى الطبيعة وإعادة الخلق والتجديد. وبالعلاقات المتينة التي كانت جمع بين الجموعات العرقية والدينية الأخرى، وبالتقة في كل ما هو قوى فوق الطبيعة وغير هذا.

ويتجلى المعنى الشعبي للفظ " ميمونة " في معناها اللغوي، أي ذات الحظ. ويتجلى أيضا مدلول هذه الليلة " الميمونة " المسماة بالضبط " للاميمونة " ( سيدة الحظ) في عبارة المتمنيات التي يتبادلها الناس فيما بينهم. والمعنيان معا، بالإضافة إلى ذلك، يترددان على لسان الجموعتين الدينيتين المتجاورتين، اليهود والمسلمين، أثناء اللقاءات والزيارات والتجوال، طيلة ليلة " ميمونة " واليوم الذي يليها. في عبارة : "تربحو وتسعدو" (تربحون وتسعدون). وهذه بالذات معاني اليمن التي تدل عليها هذه المناسبة ويدل عليها لفظها اللغوي.

وإذا كان " ميمون " هـو ملك الجن والقوة الخارقـة التي تبث حتـما في الميمـونة " هي الولية التي ترجى. بل المعبود الذي يوزع الخصب و النجاح و السعادة والرخاء.

ولقد ارتبطت السعادة والرخاء في هذا الفصل بإعادة خلق العالم والتجديد. ويمكن أن نلحظ رمزهما ومادتهما في البيوت المزينة بالاخضرار وعلى " الطاولة المقامة " التي أعدتها سيدة البيت، بمناسبة هذه الليلة العظيمة، وعليها السمك وسنابل الشعير والقمح وعروش الفول والخس والفواكم والحلوى والحليب واللبن والسمن والعسل وإناء مملوء بدقيق القمح، وأكواب مليئة بزيت صاف تلمع فيها الحلي وقطع الذهب والفضة. وقد جرت العادة، في أغلب الأحوال، أن يقدم الجيران المسلمون

كل هذه الأمور لتكون عربونا على الصداقة، ويتبادلون الهدايا كما جرت العادة بذلك في مختلف المناسبات.

ويقوم الأب، أو الجد إذ كان لا يزال على قيد الحياة، بعد رجوعه من البيعة. حيث صلى صلاة المغرب " عرفيت" بأول طقس. وهو مباركة أفراد العائلة فردا فردا. وذلك بوضع يده اليسرى على الرأس. في حين يقدم لهم باليد اليمني ورقبة من الخس مغموسية في العسل فجرعة من الحليب. ثم يأتي دور الشعيرة الثانية، وهي شعيرة تمثل إعادة الخلق والبيدء، ذلك الذي يعيد قيصة العودة الأبدية، والتي تتمثل في تهيئ خميرة جديدة. وهي عبجين يترك عدة أيام ليختمر تخميرا طبيعيا دون أن يضاف إليه أي نوع من أنواع الخميرة. ويحتمل أن تؤكل أثناء هذه الأيام في شكل خبر لم بختمر عجينه أو لم يتمم اختماره. ويخلط الدقيق بالماء في قبضعية من طبن أو نحباس أحبمن حبيث يضع كل فبرديده في العجين. ويرمى بقطعـة حلى أو ذهب أو فضة. بينما يردد الـرجال في جو من الجلبة. نشيدا بالعبرية أو العربية أو القشتالية أو الأمازيغية. وتزغره النساء، وترفع أصوات بهاجتهن الصاخبة. وجرت العادة بأن يغطى الكل بخــرقــة من صــوف أو منديل من حــرير... ويكون العــشــاء مــن فطائر "مفليطا" مدهونة بالسمن و العسل. وتقدم للضيوف و القادمين كمية من حلوى متصنوعة من اللوز والزبيب. (نسمى في الصويرة مسابانس والحلوى، وفي مكناس لمروزية...) و ترتدى النساء داخل البيت مطابس العرس التقليدية الفاخرة المعروفة بـ " الكسوة لكبيرة ". كما تتزين الفتيات بأجمل حليهن. وفي الواقع، فيفي هذا المساء، مساء " ميمونة ". مساء المصير، وألــ " مَــزَّلُ طوف " أو الحظ السعيــد. يفـضل أن يختــار العربس عبروسه. وجُندر الإشارة إلى أن العبادة توصى بأن يسكب الحليب

في هذه المناسبة على أعتاب كل غرف البيت, وفي هذه المناسبة أيضا يسمح للأطفال بجلد آبائهم بفروع من أغصان الشجر أو بالسيوف.

وفي الخارج، إنه المهرجان، الاحتفال الكبير: جماعات جماعات من الشباب تقطع دروب الملاح، وفساتين الفتيات المرقشة تنافس لباس الشباب التنكري، يافعين وكهولا، جميعا يتنكرون في هذه المناسبة، في ثباب النساء، أو يتبخترون في لباس عربي، يضعبون الطربوش أو الشاشية الحمراء، ويرتدون الجلباب الملون، أو الـــ" فرجية " من نسيج طبيعي بعقد من حرير، وأحذية ( بلغة) بيضاء أو صفراء.

وهكذا يبدي اليهود، بشكل من الأشكال، الرغبة العميقة في التحرر الاجتماعي والسياسي، بهذه العملية التنكرية التي يحاولون بها التشبه، عن طريق اللباس، بالجار البرجوازي المسلم. وهي رغبة لا تختلف والحالة هذه، مع الخلاص الديني والمنتظر. ويظهر مع ذلك، أن لهذا العيد الكرنفال، علاقة بعيد " سلطان الطلبة " الذي يستغرب أن يحتفي بجرياته الطلبة، في نفس الفترة بفاس، إحياء لذكرى انتصار السلطان المؤسس للدولة العلوية، في القرن السابع عشر، على ابن مستعل، رأس قبيلة اليهود الذي روع المسلمين في نواحي تازة (1).

وتتتابع الاحتفالات إلى آخر الليل. وفي الصباح الباكر من اليوم التالي. يستعدون لزيارات الحدائق والرحلات إلى البوادي. على عجل، حيث يتخذ المحتفلون أماكن قرب المياه. تبعا لما أمرت به الشريعة (قرب عين الماء أو الآبار أو الجداول). ويتناولون الوجبات فوق العشب. أما في المدن

<sup>1-</sup> انظر:

P .de Cénival," Légende du Juif Ibn Mesh 'al et la fête du Sultan des Tolbas, à Fès", Hésperis V,1925,p.137/218.

الساحلية، فإنهم يفضلون النزول إلى البحر حيث يغطسون الأقدام في الماء، ويتناولون الطعام فوق الصخور أو على الرمال، في جو علؤه الغناء والرقص. إنها أيضا طريقة يحيون بها التجدد. فيقتحمون الخضرة والطبيعة النضرة التي لا وجود لها بتاتا بين جدران الملاح المغلقة. إنها محاولة مؤقتة لتحطيم الأسوار العالية التي يعيشون داخلها. وإنها أيضا لمظهر يظهرون به، بالرغم من ظروف عيشهم المعتادة. ليدلوا على أنهم لا يختلفون عن الآخرين، وأنهم يرتبطون بالأرض وبكل ما خلق الله. ويشهد هذا الفعل أيضا، على التوافق القائم مع الحيط الفكري وهو ما يلاحظ, زيادة على ذلك. في الأعراف والتظاهرات الشعبية المتشابهة، بما عو قائم في الجتمع العربي الأمازيغي المسلم. إنه تشابه طقوسي مدهش يكون الماء رمزه، كما تكون له النار أيضا رمزا في مناسبات أخرى الاستحمام و النضح الإجباري) تتكرر عند اليهود. في عيد "شبعوت" (الأسابيع) الذي يصادف إذ ذاك عيد "العنصرة" الذي يعرف هو كذلك طقوسا خاصة بالنار و الماء.

ولا يرى المسلمون في دخول اليهود حقولهم، والتجمع حول ما يوجد بها من سواق وعيون ماء ما يقلق. لأنهم يعتبرون هذه الزيارات في هذه الحالة، علامة على البركة، وضمانا لسنة ممطرة خمل عطاء وافرا، بل تُعد أحيانا هذه النزهات إعدادا مقدما. فيدعى اليهود لزيارة ضيع أصدقائهم وجيرانهم المسلمين، لأحياء عيدهم الريفي " ميمونة " فيمرحون ويشربون. كما يشهد على ذلك ما عاشوه في مراكش ووزان وصفرو وتافلالت وأماكن أخرى. وتتردد في هذا الصدد، أساطير وحكايات لطيفة، تتحدث عن الظروف التي ينقب فيها المسلمون عن عيون ماء.

لتكون مكانا يلهو فيه اليهود يوم" ميمونة". ونكتفي من أمثلة ذلك بهذه الحكاية:

"كان لأحد المتعجرفين المسلمين. يسسمى لجودي، بنت فاتنة، واشتدت به الرغبة ذات مساء، فاغتصب بكرتها. وفي الغداة تمثلت أمام عينيه فداحة جرمه. فاستفتى شيوخ القبيلة وشيوخ القبائل الأخرى القريبة، في الطريقة التي يمكنه بها أن يتوب ويكفر عن ذنبه، فكان جوابهم: "عليك أن تشق بأظافر يديك ساقية طولها مسيرة أربعة أيام، فهذا هو العمل الكفيل بمحو خطيئتك " وبدأ الجودي شق الساقية إلى أن أتنهى العمل وهذه الساقية هي التي جر الماء من العين التي تسقي مدينة الصويرة، التي يسكنها كما هو معروف، كثير من اليهود. ولهذه العين يالذات يتجه اليهود للتنزه في عبد " ميمونة " عندما لا يذهبون إلى البحر".

وعلينا أن نخستم بالحديث عن ازدواجية احتفال نهاية الفصح اليهودي هذا, وعن ثنائية هذا العيد المدعو " ميمونة "، حيث نلحظ من جهة, التأكيد على البعد التاريخي وانتظار المبشر الخلص, وهذا ما جعل من المناسبة احتفاء دينيا يهوديا, ومن جهة أخرى, إرادة التمثل بالحيط الاجتماعي الثقافي, والارتباط بما هو محلي, وبالأرض وبالأفاق وبالحيط الطبيعي الذي يعرفه هؤلاء السكان.

ونجد المسلم في غالب الأحيان، مشاركا ومساهما بأوفر نصيب في إحياء هذه الطقوس التي تطبع هذا الاحتفال، وفي الإعداد لهذا العيد. وما يجري فيه من أعمال. بل يوجد هو نفسه أحيانا في قلب هذا الطقس الذي يلعب فيه دور البطل بل النموذج المثالي.

وتعد " ميمونة ". كباقي التظاهرات الفلكلورية التي تعرفها اليهودية المغربية، مثلها مثل كل الأعمال الأدبية الشعبية والشفوية

التي أبدعها هؤلاء اليهود، عاملا من عوامل الاندماج والمساهمة الاجتماعية داخل الجموعة اليهودية نفسها، من جهة، وداخل الإطار العام لباقى السكان، دون تمييز عرقي أو ديني. من جهة أخرى.

وبالرغم من رغبة اليهود التقليديين في جعل هذه المناسبة عيدا يهوديا محضا, فإن " ميمونة " تبقى سببا من أسباب تمتين الروابط العميقة التي تربط الأقلية اليهودية بالأكثرية المسلمة, ودليلا على وجود أرضية للوفاق, حيث تتواجد المجموعتان وتلتقي هنا, كما في الاحتفالات الأخرى المشابهة التي لا تختلف طقوس بعضها عن بعض. فتتبادل التأثر والتأثير بما له وزن في الاعتبار, إن ميمونة تكون أحد عناصر النناغم الرائعة والتعايش المنسجم, وهي خلاصة سلم دام قرابة ألفي سنة على أرض المغرب المعطاء هذه.

وفي الختام، علينا أن نشير أن " ميمونة " هي العيد اليهودي المغربي الحجلي الوحيد، الذي احتفظت به الطائفة المغربية المتمزقة، وحملته معها إلى أماكن استقرارها الجديدة. في فرنسا وكندا وفي أمريكا الجنوبية. فقد حمل منه المهاجرون معهم ذكراه، وأحيوه في كل مكان بأبهة وعظمة. بل أصبح في إسرائيل عيدا وطنيا، اعتبره اليهودي الاشكنازي نفسه عيدا له، بل الأكثر من ذلك، أنه لم تداخله في أمره أي خلفية سياسية مسبقة.

الرمز الصوفي لــ شَبُعُوتُ "." تَقُونُ " و" كَتُوبَهُ " التقون "العمل من أجل إقامة تُناسق شامُل".

من الزمان ما هو أنسب للقيام بالطقوس الصوفية. من ذلك إحياء السهرات الليلية، وهي جلسات ليلية تخصص لـــ" قراءات " صوفية، مثل سهرة "تقون حصوت" أو قراءة منتصف الليل، التي تذكر بنفي"الشخينة" أو الحضرة الربانية، وسهرات هُشْعَنُه رَبُهُ" أو الاتكال الكامل، التي جُرى الليلة السابعة من الفسصح والليلة الأولى من "شبعوت"، وفيها أيضا يتلى ما به يكون ألى "تقون" أو التقوم. و"التقون" طقس خاص واحتفال بـ " التقوم " أو بـ "إعادة" التناسق العلوي. ويعبد هذا الطبقس مظهرا من مظاهر تأثير منذهب مندرسة إسحاق لـوريا القبالية [كـما سبق أن رأينا]. ومظهرا من مظاهر انـتشار التعليم و العادات والأعراف التي نشأت في الحلقات الفلسطينية بصفد. ثم انتقلت لتصبح لدى الطوائف المغربية جزءا من عاداتها الدينية الصوفية. وتسمى هذه الليلة في لغة أهل البلد " ليلة لقرايا". فيتقرأون من مسائها حتى مطلع الفجر نصوصا متختارة من العبهد القديم ومن "المشنا" و"الزهار". وفي هذه الليلة أيضنا يرتلون الأناشيد في البيعة أو في البيوت الخاصة. ويعد هذا الاحتفال أيضا احتفالا شعبيا للغاية، لأنه مناسبة يتفقه فيها الأطفال، بشكل من الأشكال، ويشاركون في المآدب البسيطة التي تقام هذه الليلة، فيتناولون الشاي والقهوة والفواكه الجففة والحلويات طوال الليل.

وليس بين فكرة العهد الإلهي مع جماعة بني إسرائيل، وفكرة الخاد الزواج، بالنسبة للقباليين، إلا خطوة واحدة. وجاء في " الزهار " أن الربي شمعون بربوحاي وصحبه كانوا قد أضفوا على الليلة الأولى من هذا العيد بعدا صوفيا ومدلولا باطنيا عظيمي الأهمية. إنه في تلك الليلة بالذات تستعد الخطيبة للزواج الذي يكون الغداة. وهذا مختصر لما جاء في الزهار في هذا الباب (الزهار آ . 8 أ ) :

"كان الربي شمع ون جالسا يدرس التوراة في تلك الليلة، حيث كانت الخطيبة تستعد للاتصال ببعلها. فقد روي أن على كل حاشية أبناء قصر الخطيبة أن يبقوا بجانب هذه الأخيرة، طيلة تلك الليلة التي تستعد فيها لتلتحق الغداة ببعلها. فيجتمعون قت قبة بيت الزوجية. وعليهم أن يبتهجوا هم وهي بزينتها التي تعدها، يعني أن ينكبوا على درس التوراة، بدءا من أسفار الأخماس إلى أسفار الأنبياء، ومن الأنبياء إلى الكتوبات (1) يفسرون الآيات. ويتعمقون أسرار الحكمة. فتلك حقيقة. هي استعداداتها وأفراحها وحليها. وعندها تدخل الخطيبة، تتبعها وصيفاتها. فت تنباهي وقرح كل تلك الليلة. ولا يدخل أحد الغداة قبة الزوجية إلا في رفقتها. وأولئك الرفقاء و الرفيقات هم الذين نسميهم " فتيان العرس". وما أن تدخل الخطيبة قبة الزوجية، حتى يناديهم القدوس تبارك وتعالى. ويباركهم ويحليهم بتيجان الخطيبة. إن السعادة نصيبهم. وكان الربي شمعون وصحبه بمجدون تلك الليلة التوراة. ترنيما وترتيلا. كل منهم يفسر التوراة تفسيرا لم يسبق إليه، ويكتشف فيها بعدا لم ينفذه غيره. يفسر التوراة تفسيرا لم يسبق إليه، ويكتشف فيها بعدا لم ينفذه غيره.

واستخرج بعض المفسرين أنواع حلية الخطيبة. مما جاء ذكره في سفر أشياء. الإصحاح الثالث. فعدوها أربعا و عشرين حلية.(2) جاء في كتاب " الزهر" أن هذه الحلي ليست إلا أسفار العهد القديم الأربعة

ا- يطلق عادة. في ثقافتنا الإسلامية. اسم التوراة على كتاب العهد القديم. من باب إطلاق الجبرة على الكل. والواقع أن العهد القديم يتألف من ثلاثة أقسام: التوراة، وتسمى أيضا الأخماس. والأنبياء. والمكتوبات. ويشير المؤلف إلى أن اليهود في هذه الليلة يقرؤون منتخبات من الأقسام الثلاث.(المترجم).

<sup>2-</sup> ما جاء في هذا السفر هو ذكر للحلي التي كانت تستعملها نساء بني إسرائيل ذكرت عرضاً. لما توعد الرب بنات صهيون لصلفهن بحرمانهن منها. ووجد القباليون في هذه رمزا. أي أنها رمز للأربعة والعشرين سفرا التي يتكون منها العهد العتيق. (المترجم)

والعشرين. وكل من انكب في تلك الليلة على قراءة نصوص مختارة منتقاة من الأسفار الأربعة والعشرين المقدسة. ليفسرها تفسيرا. يجري في سياق أسرار عيد" شبعوت"،فإنه يساهم في كسوة الخطيبة. ويبرهن على أنه قيمن مقاسمتها فرحتها.

#### " لكتوبه": عقد الزواج.

ويجد مفهوم اتحاد الرب ببني إسرائيل بواسطة المصران. صداه في الروح اليهودية عامة. وعند القباليين على الخصوص. ويتضح هذا المفهوم في أسلوب جذاب وفي صورته الحقيقية. في طقس اليوم الثاني من ليلة الساوب . وفي اليوم الأول من " شيبعوت ". وذلك في قيراءة "لكتوبه" أو عقد الزواج الرمزي، طبقا للأصول المذكورة في التشريع الربي.

ولقد تعرضنا من قبل لـقصيدة شعرية صوفية، نموذجا للـ "كتوبة"، نظمها إسرائيل بجارا، احتفاء بهذا الـزواج الجازي الرمزي: زواج "الحتن " أو العريس الرب [تعالى الله] بــ" العـذراء إسرائيل". وتعد هذه القصيدة التي ما زالت تغنى إلى اليـوم في البيع السفردية. قبل قراءة الوصايا العشر، أمام تابوت التوراة المفتوح، " عقدا " نموذجيا، يحدد صيغ وشروط هذا القران.

ولم تكن البيعة المغربية تكتفي بقراءة هذا النص وحده، وإنما كانوا يتلون فيها في اليوم الثاني من هذا العيد."كتوبوت" "عقود زواج" [رمزية] مشابهة، من نظم شعراء محليين. خصوصا قصيدة الربي رفائيل.م. الباز. وهي على وزن قصيدة إسرائيل نجارا.

وفي هذا " العقد " تذكر وتعدد وتحدد وتوثق واجبات الزوجين وما على كل منهما نحو الآخر بكل عناية. وخصت آداب الوعظ التي تعدد من مكونات ثقافة المتأدب اليهودي المغربي، كثيرا من القول في هذا الموضوع. وقال أحدهم (1) في ذلك ما يأتي :

"قام الرب منذ اللحظة التي اختار فيها بني إسرائيل مخطوبة، بواجب الأزواج, وذلك بأن أنزل عليهم التوراة تبعا لما ورد في " الهلخا " أو التشريع الربي. ويتمثل هذا الواجب في عشرة أشياء, جاء ذكر ثلاث منها في التوراة نفسها. وهي: أن يطعمهم ويكسوهم وأن يقترن بهم اقتران الزوجية. [تعالى الله عن ذلك] وتتمثل الواجبات الأخرى في شفائهم إذا مرضوا. وخريرهم من يد مغتصبيهم إذا سبوا. ودفنهم إذا توفوا. وان يسكنهم السكن اللائق بهم، ويضمن عيشهم وعيش بناتهم إذا مات من زوجن له. وأن يوفر المهر للأبناء الذكور... ويتابع المؤلف، وفي واقع الحال. فإن التوراة سمت بني إسرائيل عشر مرات " كله " أو خطيبة، وسموا بنفس الاسم ست مرات في نشيد الأناشيد وأربع مرات في أسفار الأنبياء..."

ويدور هذا الطقس كله حول حدث ذي أهمية كبرى, وهو جُلي الإله على طور سيناء, الذي لا يدل عند القباليين, إلا على أمر واحد هو الخاد الرب ببنى إسرائيل (2).

 <sup>1-</sup> انظر على الخصوص. كتباب أزرياح بن إفراييم بيكو, وهو حبير من إيطاليـا ( القرن 16-17).
 المعنون بــ " بِنَّهُ لَعِتِيم" ( إدراك أزمنة العـبادة). وفيه مجموع من المواعظ. خــاص " بشبعوت " عنوانه " عت دُدِيم " ( زمان العشق) ولهذا العنوان مـعنى. ولا تخلو خزانة من خزائن المتأدبين بالمغرب من هذا الكتاب.

<sup>2-</sup> عبر عن بني إسرائيل في النص أعلاه بلفظ " إسرائيل " فقط وبصيغة المؤنث، وهو ما يناسب الخطيبة، وجاء النص أصلا هكذا: " قام الرب منذ اللحظة التي اختار فيها إسرائيل مخطوبة. بواجب الأزواج، وذلك بأن أنزل عليها التوراة .. ويتمثل هذا الواجب في عشرة أشياء جاء ذكر ثلاث منها في التوراة نفسها، وهي: أن يطعمها ويكسوها ... وتتمثل الواجبات الأخرى في شفائها إذا مرضت وقريرها من يد مغتصبيها إذا سبيت.... وفي واقع الحال، فإن التوراة سمت إسرائيل عشر مرات " كله " أو خطيبة...(المترجم)

ومع ذلك. فلم يخل طقس هذا الاحتفال من صبغة البداوة حتى تبقى ذكرى حنين " شبعوت " حية كما كانت عليه قديما. فكانوا يتلون في لفائف التوراة، نصوص تقديم البواكر، كما كانوا يتلون جماعيا سفر "روت". وهو السفر الذي يعرض حياة قدماء العبريين أيام الحصاد. و الواقع أن الأنشودة الرعوية لـ " روت " المآبية، و" بوز " اللحمي، نسبة إلى بيت لحم, هي أيضا أنشودة غزلية حُكي تاريخ نسب الملك داود. الذي يعتقد التقليد أنه مات في ذلك اليوم وأن من نسله سيكون الملك المخلص في المقبل من الأزمان. وتذكر الخضرة في البيت وفي البيعة، كما تذكر الأعراف الخاصة بالأطعمة والتطهر وطقوس الماء أيضا. بالتاريخ البعيد والميتولوجية الحلية في نفس الآن.

# الأصول الصوفية للغناء والموسيقي، بواعث باطنية في جلسات الذكر الليلية المسماة ليالي " باقاشوت " أو الابتهالات [الأمداح]

لقد اعتمدنا في بحثنا حول مساهمة يهود المغرب في الإشعاع والمحافظة على التقاليد الموسيقية الأندلسية، على خليل الأنطولوجيات الشعرية المغربية نفسها بالدرجة الأولى، سواء المطبوع منها أو الخطوط، مما كانت تتغنى به على الخصوص، الجمعيات والجموعات التي كانت تسمي نفسها " حراس الفجر"، طوال السهرات السبتية المسماة " البقشوت" أو الابتهالات [الأمداح]. كما اعتمدنا أيضا في هذا الباب مصادر أخرى لم تكن تعنى بالموضوع مباشرة.

وسنختم ما تبقى من هذا الفصل. بالحديث عن نوع من أنواع هذه السهرات أو " سمرا " (1)، التي هي عبارة عن حفل ليلي يتميز بطابعه

<sup>1 -</sup> الاسم من الفعل العربي " سمر ". وهو في الإسبانية Zambra وفي العبرية " شُمُرتُ "

الديني الذي تنشد فيه الابتهالات [ الأمداح ] والأغاني الصوفية المنتقاة من ديوان " شير يديدوت " أو أشعار العشق، ما كان متداولا عند طوائف المغرب في الصويرة ومراكش على الخصوص.

## الموسيقى والغناء في الأدبيات " القباليـة " أو الصوفية وفي مؤلفات التصوف الإسلامى

في مجال الموسيقى والغناء هذا بالذات، كما في غيره، وبواسطة تأويل التوراة تأويلا باطنيا. يجد المتصوف معنى لوجوده. والبواعث التي تحد كل حركة من حركاته وسكنة من سكناته. كما يجد فيه السبيل المؤدية إلى معرفة الله والحلول فيه بل " ديبكوت ". أو الاتحاد مع المبدا الأول. يقول إسحاق أراما، وهو من كتاب القرن السادس عشر الإسبان. "لقد أنزل الرب على بني إسرائيل أسرار فن الموسيقى في نفس الوقت الذي أنزل عليهم فيه التوراة". بينما يرى ابن سهولا. وهو الآخر من قباليي القرن الثالث عشر الإسبان، وكان معاصرا لموسى الليوني. أن معرفة أسرار الموسيقى والغناء تؤدي إلى معرفة أسرار التوراة (1). وتنضح لنا من هذه المقدمات، العلاقات الوطيدة التي بين الإبداع الموسيقي والمؤلفات العلمية الموسيقية الكبرى (2) وبين بعض مظاهر التصوف اليهودي الأساسية، والعديد من الإشارات إلى فن الموسيقى التي لا يمكن فصلها أبدا عن غيرها من الأفكار والرموز. في الأدبيات

<sup>1 -</sup> لقد اعتمدنا فيما يخص هذه العلومات على :

Ammon Shiloah" The Symbolism of Music in the kabbalistic tradition " dans The World of Music, 1978) fasc 3 (p.56-65.

 <sup>2 -</sup> انظر الفصل السباق " الحضور الأندلسي - المورسيكي في الذاكرة و الوعي من خلال
 التقاليد الشعرية و الموسيقية عند اليهود المغاربة" وكذلك كتابنا

Kabbale p .343-348

القبالية. ويصعب علينا أن نعرف إلى أي حد وبأي طريقة يؤثر سماع الموسيقي ومارستها. في المتصوف اليهودي، وهو يعاني الوجد والشطحات. وفي المسالك التي تؤدي به إلى الاقاد بالحضرة الإلهية. وعلى عكس الصوفى المسلم الذي يصف عادة وبكل دقة. كميف يبلغ عن طريق الموسيقي والرقص منتهي الوجد. فإن القابلي لا يبدي أي شيء في هذا الموضوع، ويحجم عن ذكر أي شيء مهما ندر عن جربته الذاتية في هذا الباب. فيتجربة الوُجُد عند القيبالي لا تعنى الذوبان في الذات الإلهية أو "فناء" الكائن. الذي هو عند الصوفي المسلم. حالة من الإمحاء بها يسلك المدارج نحو الغاية العظمى الـتي هي الاقاد مع الكائن الموجود (1). الوجد عند القابلي تأمل عميق به تنكشف أسرار الاسم الأعظم للمتعبد من تلقائها. ويصل إليها عن طريق الـ " كـونه " أو القصد أو التأمل العميق. متوسلا لذلك بالإنشاد والتسبيح وبالتروض بالعلوم الصوفية المتمثلة في معرفة سر الحرف, وهو العلم المعروف باسمه العبري بــ " صروف ها أوتيوت " (تركيب الحروف) وبغير ذلك. ومعلوم أن النص الملفوظ. سواء في الصلاة أو ذاك الذي يصحب الألحان الموسيقية والإنشاد، هو اللغة المثلى وهو الذي بكون باللغة العبرية على وجه الخصوص.

ا - يسعى الصوفي إلى ققيق وجوده في الله بالبقاء, والطقس الذي يؤدي إلى هذا المقام كثير التعقيد جدا. فهو يتكون من كثير من أعمال التروض الروحي والضعلي التي على المريدين أن يلتزموا بها ليبلغوا مقام الوجيد. وعلى الموسيقى والرقص تدور الدائرة في هذا الفعل. ولتلاوة القرآن حظها في هذا الحلقات التي يتخللها الذكر والأوراد. ويتضمن الجزء الثاني من هذا الحفل. الغناء والموسيقى المصحوبة بالآلات. وهو ما يسمى " بالسماع ". وإن كان" السماع " عادة يقتصر على الإنشاد في المساجيد و الزوابا دون استعمال آلة موسيقية. ثميزا له عن الغناء المرتبط بالموسيقي، الا علاقة له بالطقوس الدينية. فعلى هذا المستوى. مع كثير من التواضع. ينعقد حفل وطقوس سهرات " البقشوت " أو الأمداح.

#### مُوذج لما يتلى في ليلة السماع أو حلقة" البقشوت "

أكثر المنتخبات الشعرية شعبية في ألحان " اصننكايع ". هي منتخبات " البيوطيم " أو الأشعار الدينية التي انتقى قصائدها مغنيان كبيران صويريان [من مدينة الصويرة]. هما داود إفلاح وداود القايم، بشاركة ابن بلدهما حاييم أفرياط. ويتعلق الأمر بالأنطولوجية المسماة "شير يديدوت" أو أشعار العشق أو الحبة (1).

جَـري أحداث الحلقـات الليليـة. كمـا هو مـسطر في ديوان " شيـر يديدوت " أو أشعار العشـق (2). تبعا لطقوس ثابتـة ولمراسيم مضبوطة على الكفاية. ويستهل برنامج الليلة بطقس خاص ذي صبغة صوفية

<sup>1-</sup> أغلب الظن أن العنوان اقتبس من سفر المزامير، الإصحاح الخامس والأربعين. آية 1. التي ورد بها " [لرأس المنشدين على السوسن. لبني قورح ] لفاهم أشعار العشق ( مسكيل شير يديدوت) ". غير أننا نفضل كلمة "محبة" بدل "عشق" إذ يظهر أن الحبة هي التي كانت جمع بين جامعي هذه الأشعار خصوصا اثنين منهما للسميين "داود" انظر ...Poésie juive) (Poésie juive... [جدر الإشارة إلى أن صبغة " داود " هي من نفس الجذر الذي اشتق منه لفظ العشق والحبة " يديدوت " (المترجم)]

و" القصائد الشعرية الواردة هنا " كما جاء في إجازة نشر هذا الجُموع. سبق أن نشرت بعنوان: " روني وسمحي " (رِنِّي وابتهجي). المقتبس من الآية 14 في الإصحاح 2 من سفر زكرياء. وهي أول نشرة نشرت بفيينا (النمسا) سنة 1890 بساهمة يهودي صويري. ومن الجموعات الشعرية الأخرى التي كانت تنشدها الطوائف المغربية الختلفة بجد: " هتيبو نكن " النتهيأ للغناء) و" يسمح يسرائيل " (ليبتهج بنو إسرائيل). وتنشد في مكناس. و" يشير موسى) و" يشير يسرائيل " (ليبترنم بنو إسرائيل) وكانت تنشد في فاس. و"سفت رينانوت" (لسان الحمد) وكانت تنشد في صفرو. وظلت هذه المجاميع مخطوطة إلى وقت قريب. إذ لم تنشر إلا بعد سنة 1920. حيث عرفت انتشارا واسعا بفضل ظهور المطبعة في المغرب.

 <sup>2 -</sup> من ص 1 إلى 21 ونحيل هنا على طبعة القدس(1961-1962) ونعتمد البطيعات الأخرى
 في دراستنا النقدية للنص.

هو "تيـقون ليـه". ويرتكز مـوضـوعه بالخـصـوص على وعد الخـلاص (1). ويتضمن تلاوة المزاميس الآتية على الستوالي : المزمور الثاني والأربعين إلى الرابع والأربعين، الواحد والعشرين. السابع والستين، الحادي عشر والمائة. الواحد والخمسين، السادس والعشرين ومائة. ثم تتلي قصيدة ترتل عادة فى طقس ألـ " مــوصاف ". أو الختم الذي تختتم بــه أعـياد الزيارة الثلاثة(2). فنص من المشنا (تميد I. 1 من إلى 4) و" كاديش ربنان". أو تمجيد لأحبارنا. بعد ذلك ترتل قصيدة طويلة بعـــنوان " حبيبي ذهب إلى خميلته ". وتتألف هذا القصيدة من سبعة وعشرين مقطعا. كل مقطع من أربعة أبيات، مرتبة ترتيبا أبجديا .ويبدأ المقطعان الأخيران بحروف هي مكونات اسم الشاعير وهو حابيم كيوهن، من أصل حلبي. وكان تلميذا لحاييم فيتال. الوريث الروحي لإسحاق لوريا رأس المدرسة القبالية في صفد (3). والقصيدة على شكل حوار بين الرب وطائفة بني إسرائيل من المتصوفة. وتمثلها في هذا الحوار ال" شخينة " وتشكو هذه من النفى فيعدها مخاطبها بالخلاص. وعن كل مقطيع ملىء بالدموع والشكوى يجيبه الذي يليه ببشرى مجيء الخلص، وقرب عودة النصر والعهد الجديد الذي يطفح بالسعادة والأنوار.

<sup>1 -</sup> انظر كتابنا 55 °Poésie juive, p. 27-28 et n بنظر كتابنا 55 وانظر كذلك

G .Scholem, On the Kabbalh and its Symbolism, Shocken Books, New-York, 1974, p,139 et suiv 150

 <sup>2 &</sup>quot;إلهنا وإلــه آبائنا. ملك الرحــمة. ارحــمنا" [أعياد الزيــارات الثلاثة. كمــا تقدم. هي عــيد الفصح وعيد الأسـابيع وعيد الخيام] (المترجم)

<sup>3 –</sup> انظر كتاب Davidson الآنف الذكر ج II من 104 (145). وملك تسجيلا صوتيا رائعا لهذه القصيدة من أداء داود بوزاكلو وتلميذين له على ميزان رمل الماية.

وبعد ترديد نشيد " يديد نفش " أو حبيب الروح [سبحانه]، وهي قصيدة لإلي عزر أزكري، تلميذ آخر لإسحاق لوريا، وبعد تلاوة نص طقوسي آخر (1) ينتقل الساهرون إلى "البقشاه الطريق" أو الابتهال النموذج الذي بخري على منواله تراتيل الليلة كلها (2)، وهي قطعة شعرية عنوانها " حتى الفجر أتوسل إليك... "، من نظم سلمون بن جبرول (3)، وتتلوها مباشرة بعض المنظومات مثل قصيدة " كي لو نَتّه ولو ينّه " (إليه نسجد وهو أولى) (4) وقصيدة " أدّير لو ينوم بروخ لو يشن " (قوي لا ينام، مبارك لا يغفو) (5). وبعد ذلك ترتل تأليفة من نصوص الزهر ونشيد الأناشيد (6)، تتخللها ابتهالات صوفية بها يفتتح وبختتم النص عادة (7).

وبعد إنشاد كل ما تقدم, يبدأ البرنامج الموسيقي الحقيقي بــسلسلة من تراتيل " الباقاشوت " تستغرق ليلة السبوت إلى أن يلوح الفجر. ويغنى فيها, عديد من القصائد المجدة للفجر(8) , تغنى عل نغمة " الصبوحي."

<sup>1- &</sup>quot; اغفر لنا يا ربنا فأنت المأمول " انظر son David المذكور آنفا 1 ص 40 (822).

 <sup>2 -</sup> وهي الترتبلة النـموذج " الطريق " التي يجب أن تكون ألحان " صنايع " حلـقة الليلة على منوالها

<sup>3-</sup> J. Schirmann, Anthologie I, p. 738

<sup>4-</sup> Davidson op.cit., II, p .472) 215(

<sup>5-</sup> Ibid., I, p .53) 1110(

 <sup>6-</sup> إنها النصوص التي تكون ما يسمى بـ " افتتاحيات إليهو النبي " ولا يخلو منها طقس
 من الطقوس السفردية.

<sup>7 -</sup>Zafrani, Poésie ... p 18 et n.9,p.198

<sup>8 -</sup> أنظر Poésie... p.283, n. 6. وتكون عـادة مرتولات حلقــة "شـبت هـُكدول" أو الـسـبت العظيـمــة التي تسـبق عـيد الـفصع اليـهـودي. وهي التي تنهــي الدورة الموسيــقـيـة. على الخصــوص. غنية ومــتنوعة. وينتـهـي برنامج الليلة بدعـاء الترحم على أرواح المنشــدين الذين توفوا في تلك السنة. وهذا نوع من الاعتراف بجميل فعلهم. قارن "لسـان الحمد" ص47 46.

#### خاتمة

## كمائفة ممزقة

# الذاكرة الجماعية لليموجية الأندلسية المغربية

#### استهسلال

حافظت الجنمعات البهودية الإسلامية، إلى غاية القرن التاسع عيشر بالنسبة للجزائر وتونس، وإلى حدود القيرن العيشريين بالنسبة للمغرب. على استمرارية حضارية وأسلوب في العيش والثقافة. ما عرفه أجدادهم. منذ نهاية القرن الخامس عشر بعد أفول شمس العصر الذهبي الأندلسي وانطواء البلد على نفسه. و مرت أربعة قرون دون أن خمل أي تغيير يذكر بالنسبة للسكان أو بالنسبة للمشهد الثقافى أو إلى الحيط الاجتماعي والاقتصادي وكذا إلى الحياة اليومية. إنها مشاهد ثابتة ووجوه منشابهة على الدوام. وظل الشعور بالركود المطلق سائدا. إلى عقود متأخرة في المغرب, أكثر من أي بلد إسلامي آخر. ورما كان السبب في ذلك يعود إلى الانجاه التقليدي الإسلامي الذي ترسخ بميل طبيعي نحو الحافظة تميــز به الأمازيغ. ويمكننــا في غالب الأحــيان. أن نكتــفي بالنظر إلى مــا هو حولنا، لنعرف ما كانت عليه حالة البلد طبلة قرون سابقة. وقد تكون جـولة سـاعـة على أرض الواقع. أفـضـل ألف مـرة من قـضـاء يوم كـامل للتنقيب في بطون الكتب. وإذا قصرنا النظر على الجنمع اليهودي، فإننا نلحظ أيضا أنه عرف تقريبا نفس المصير. فقد أعقب ازدهار ورخاء العصر الذهبي الأندلسي المغربي. ضعف عنهبود منا بعد ذلك. خصبوصنا تلك القريبة منا. والتي والاها نفوذ الغرب واكتساح حضارته وثقافته. إن الاكتساح الغربي، وظهور الحركات الوطنية، ومحاربة الاستعمار والمطالبة بالاستقلال، وكذلك إعلان الدولة اليهودية في فلسطين، وما تلا ذلك من حروب عربية – إسرائيلية، والتوترات المستمرة في هذه المنطقة المضطربة من الشرق الأوسط، كل هذا أدى إلى تمزق الطوائف اليهودية في العالم العربي، وهي طوائف عمر البعض منها أكثر من ألفي سنة. في مواطنها هذه. وكان أكثر من ثمان مائة ألف يهودي بعيشون في العالم العربي إلى حدود 1940-1950. فما الباقي اليوم من تلك الطوائف اليهودية المزدهرة، في العراق ومصر وسوريا ولبنان و المغرب على كليته ؟ لقد طرأ توزع جغرافي جديد على الساكنة اليهودية منذ أن أصبح مركز الثقل اليهودي يجد له مكانه في مناطق جذب أخرى. هي العالم الجديد وأوربا من جهة، وإسرائيل من جهة ثانية.

هذه الظاهرة التي نلاحظها هنا هي عامة في نظرنا, ولكنا نفضل أن نركز حديثنا عن الغرب الإسلامي, والمغرب الذي نعرفه حق المعرفة.

لاشك أن كلا من الجمتمعين اليهودي والإسلامي، كان يعيش عيشة تختلف عن الآخر فيما يخص الخصوصيات، فكل منهما غيور على هويته، ومتشبت بإيمانه ومعتقداته. غير أنا نلحظ خلال المسار التاريخي الذي رسم الحياة اليهودية في هذا البلد، فضاءات من التقارب حيث يلتقي الجمعان و يتعايشان، في ظل من الطمأنينة والسلام. وقد تمثل بين الجموعتين تناغم حقيقي في كل مواطن التلاقي المفضلة، وفي ظل الحميمية اللغوية وتشابه البنى الذهنية. ويمكن ملاحظة ذلك كله طي صفحات هذا الكتاب، وتمثل هذا التناغم وبرز إلى الوجود على مستوى الحياة اليومية، والانشغالات الاقتصادية، وفي أفضل لحظات الوجود، وفي المتخيل الاجتماعي والثقافة الشعبية، إذ هذه لا تعرف الحدود الدينية، ولا

المواجهات الإيديولوجية " الوطنية "، ولا الشعور الديني. ويبدو أن أوقات العبادة نفسها كانت مطبوعة بقدر لا يستهان به من التوافقية، كما تشهد على ذلك بعض العادات وبعض التقاليد والممارسات التي يقوم بها الجميع. يهودا ومسلمين، في الاحتفالات الدينية الكبرى و الأعياد العائلية.

إننا هنا. كما هو الشأن في مجالات أخرى، أمام مجتمع يهودي ذي قطبين. هوية اجتماعية ثقافية أصيلة، وشخصية يهودية – مغربية متعددة الجوانب عند من يلحظ ازدواجية وفائها: وفاء لليهودية في شموليتها، حيث ختفظ بعلاقات متينة وخلاقة، وبالأخص، في مجال الفكر وتياراته الكبرى، وفي " الإنسانيات " اليهودية عموما. ووفاء للمحيط الحلي وللتاريخ والجغرافيا، التي هي جزء لا يتجزأ من المشهد الاجتماعي والثقافي واللغوي لهذا الغرب الإسلامي، وللعالم الأندلسي – المغربي القديم، إنه وفاء للديني والدنيوي، وفاء بجاه الدول المالكة التي تعاقبت على حكم المغرب، وخصوصا الدولة العلوية.

و نتعرض باختصار شديد إلى ما اصطلح على تسميته بــ"مرحلة التحولات" والتي تصادف هنا. مجيء الحماية الفرنسية (1912-1956) وتوغل الغرب و حضارته في مجتمع لا تزال تسوده علائم القرون الوسطى. والدارس الذي يتحدث عن التحرر والاستئصال. في هذه الفترة. يضرب أخماس في أسداس. فيتحدث عن علاقة اليهودي المغربي بالجتمع الأوربي، وعن نمط عيشه و اقتصاده وثقافته. فيستنتج عن غير روية وبإطلاق الحديث على عواهنه. أن هذا ليس إلا نتيجة تطلع يريد منه اليهودي تقليد "الأوروبي في نمط عيشه". وتبني المظاهر الخارجية التي تميز " المعمر ". كما يستنتج أن هذا الفعل ليس إلا تغريبا سطحيا ومبتسرا وانفصاما عن الماضي وتمزقا وضياعا للهوية. وقد تكون الطائفة السير وضع لا يحسد عليه. فهي مدعوة بما هي عليه. إلى السير

وراء تبارات متباينة الطبيعة ومختلفة الاجّاهات، وهي موزعة بين وفائين لا يمكن الجمع بينهما.

وكل هذا في حقيقة الأمر لم يكن يمس إلا شريحة صغيرة جدا في المجتمع اليهودي المغربي، تلك التي تخص بعض العائلات التي كانت تتمتع دوما بالامتيازات في المدن الكبرى، والتي استطاع أبناؤها أن ينالوا تعليما عاليا، وأن يعيشوا أوضاعا مريحة في الجال الاقتصادي والمهن الحرة. أما الجمهور العريض فلم تفعل فيه هذه القيضايا التي حملها معه التغريب ونشر الثقافة، فعلها لدى الأقلية من المثقفين وأصحاب المال، ولقد ظل هذا الجمهور متجاهلا للجدل الذي كان يملأ أعمدة الصحافة اليهودية المغربية، أو لما كان ينشير في منشورات أخرى لم تكن دائما سليمة الطوية، وبقي في معظمه بعيدا عن إغراءات الغيرب، متشبثا بقيمه اليهودية التقليدية، وفيا لطموحاته، ليجد نفسه، عندما يحين الحين، على استعداد ليهاجر في أعداد غفيرة، إلى إسرائيل، مستجيبا في ذلك لدفين روحي وديني، يحركه فيه عهد الخلاص الذي بُشرَّ به مدى الأزمان.

ولم تستطع العديد من المظاهر الكاذبة التي يعتبرها الشاهد غير الجوب الحقيقة نفسها. أن تبعد اليهودي المغربي عن حياته الخاصة التي لا تعبوزها لا البهجة المطمئنة ولا التفاؤل، بل لا ينقصها الإيمان الروحي الذي يواسيه في مرارة الوجود والذي يجعله يردد مع صاحب المزامير: "إذ هو تعزيتي في بؤسي [الوعد بالخلاص]"(1). أما فيما يخص استعداد اليهودي المغربي للرحلة إلى موطن [مظان] أجداده. فإن هناك وثائق حقيقية وكتابات محلية زاخرة. كلها تؤكد أن اليهودية المغربية في مجملها. كانت، وهي تنتظر عهد الخلص المنتظر أكثر استعدادا

<sup>1-</sup> الآية 50 من المزمور المائة والتاسع عشر

للتأثر بالإيديولوجية الصهيونية، من يهودية أوربا الغربية أو يهودية أوربا الوسطى أو الشرقية.

وبعد قيام دولة إسرائيل سنة 1948 واستقلال المغرب سنة 1956. بدأ تشتت شمل الطائفة، وهاجرت الأغلبية الساحقة من أفرادها أرض المغرب. ومنذ ذاك حكم بالاختفاء نهائيا، على مجتمع ظل مستقرا في البلد منذ ما يقرب من ألفي سنة، عمر فيها المدن الكبرى الشهيرة والمناطق الفلاحية والسهول الساحلية و تخوم الصحراء. ولم يبق من بين 250000 نسمة من السكان اليهود الذين كانوا يسكنون الملاح ويساكنون أيضا المسلمين في أحياء بعض المدن، والأوربيين في الأحياء الجحيدة بالمدن الكبيرة. بين سنوات 1950 و1960 . إلا أقل من 10000 نسمة، تمركزت غالبيتهم في العاصمة الاقتصادية، الدار البيضاء.

واختارت بعض الجموعات فرنسا وكندا وأمريكا اللاتينية. موطنا هاجرت إليه. واتهجت الأغلبية الساحقة عن طيب خاطر إلى "أرض الميعاد "(1). فكونت مع جماعات أخرى من اليهود الشرقيين. مجتمعا منفصلا متميزا عن الجموعة الأشكنازية التي جاءت من أوربا الوسطى أو الشرقية. إنه مجتمع "لبلوريتارين "و" سود " "إسرائيل الدرجة الثانية" مسشكلين بذلك. بشكل من الأشكال، الطرف الثاني لــ" بيض "المؤسسة المسيطرة التي ظلت منها تُستقطب الطبقة القائدة والساسة و نخب الثروة والفكن منذ الانتداب البريطاني.

كيف تم هذا الاندثار لليهودية المغربية ؟ وما هي البواعث الرئيسية لرحيل هؤلاء فرديا أو جماعيا ؟ وما الذي تسبب في موجات التهجير الكبرى هذه ؟.

١- طيب خاطر هنا نسبية. وإلا فالمهجرون في الستينات لم يكونوا يعرفون إطلاقا أين يتجهون. وقد أشار المؤلف نفسه إلى هذا في الفقرة الآتية. (المترجم)

تزودنا كتابات الأحبار المغاربة، وكذا الأحداث القريبة منا. بكثير من التفاصيل الهامة عن " الحركية الهائلة " التي عرفها يهود المغرب. وعن بواعثها الداعية إليها. وهكذا نعلم أن اليهود المغاربة كانوا دوما في الماضي. يرحلون عن البلد. أفرادا وجماعات. وجهتهم في ذلك المشرق على الخصوص. والهجرات الداخلية نفسها، لم تكن بسبب الدواعي الاجتماعية والاقتصادية التي حُكم عادة قوانينها في تنقلات السكان في المجتمعات التي هي في طريق النمو.

وأصبحت الهجرة شطر الأرض المقدسة، خلال العقود الخمسة الأولى من القرن العشرين، وهي المرحلة التي فُرضت فيها الحماية الفرنسية على المغرب والانتداب البريطاني على فلسطين، في حكم النادر. ومع ذلك، منذ بداية القرن، ظهرت بعض مجموعات صهيونية في

طنجة وتطوان والصويرة وفاس ومراكش ثم ظهرت بعد ذلك بزمن في الدار البيضاء. وبعد قيام دولة إسرائيل سنة 1948، أصببح لختلف الحركات "الكيبوتزية" (1) والأحزاب السياسية الإسرائيلية من يمثلها في المغرب. وكان هؤلاء يحملون معهم تنافسهم وصراعهم من أجل النفوذ. وكانت الدار البيضاء مقر"القَديمَ" أو مكتب التهجير. وهو المكتب الذي كان ينظم الهجرة رسميا. وكان معظم المُعَدِّين للهجرة من جماهير كان ينظم الهجرة ويلاحظ أن المسؤولين عن التهجير كانوا يفضلون الشباب المثليت هَنُّعَرُ" (2) وسكان الجنوب المغربي وجبال الأطلس. لأنهم كانوا يرون في هؤلاء القدرة على بناء المستعمرات الزراعية. وهو ما لم يكن يقدر عليه سكان المدن.

وكان توقيت هجرة طوائف الأطلس والجنوب المغربي. ما بين 1952 وفي السنوات التالية. يستجيب لأهداف محددة. ويتم حسب طرق ممنهجة. ولم يكن سكان هذه المناطق البعيدة عن المراكز العمرانية الكبرى. يعدون أنفسهم للسفر. ولم يتهافتوا لتسجيل أنفسهم ضمن قاوئم الراغبين في الهجرة. في مكاتب الوكالة اليهودية. كما يُعتقد وكما يَزُعمون. بل كانوا ينتظرون في مالحهم المنعزل. إلى أن تأتي الوكالة إليهم لأخذهم ونقلهم جماعات جماعات. إلى ما وراء الحدود المغربية، بعد مرور قصير بالدار البيضاء أو مراكش. ولم تكن تستغرق

١- " الكيبوتز " بعني المستعمرة الفلاحية التعاونية. وكان نظامها إذ ذاك شبه عسكري. وهو نظام استوردوه من أوربا الشيوعية. وكان فيه العمل والإنتاج وأماكن النوم والعيش أمورا مشتركة. وكان منظرو الصهيونية في حاجة إلى بد عاملة وعسكرية في نفس الوقت. لذلك تهافتوا على شباب المغرب اليهودى تهافتا. (المترجم)

<sup>2- &</sup>quot; عليت هسنعر " تعني حسرفيا " هجرة الشبساب " وكانت هناك مؤسسسات يهودية دولية تشرف على برنامج تهجير هؤلاء. بل تعد له بمختلف الوسائل السربوية وغير التربوية. خقيقا للحلم الصهيوني.(الترجم)

العملية التي كانت متقنة التدبيان أكثر من ليلة أو ليلتين في بعض الحالات المعينة. " وكنت صدفة شاهدا على ذهاب مباغث لسكان أمزمياز في جبال الأطلس الكبيار". ونقل هؤلاء السكان الذين تنماز يهوديتهم المغربية بطابع خاص، والذيان ظلوا على هامش الحضارة الغربية. على الرغم من كل الجهودات التعليمية التي بذلتها الرابطة الإسرائيلية العالمية في هذه المناطق. نقلا دون تمهيد إلى أرض الميعاد، ورما كان من المفيد أن نتابعهم عن كتب، في بلد استقبالهم، لنعرف ردود فعلهم بخاه أوضاع حياتهم الجديدة، لو سمح لنا الوقت والمكان، لنتحدث عن مغامرتهم المثيرة هذه.

## فيشي Vichy واليهود، الوضع القانوني لليهود.

هنا كما في الدولة المستعمرة، كان القانون الخاص باليهود. سواء في صيغته الثانية في صيغته الأولى المؤرخة بـ 3 أكتوبر 1940 أو في صيغته الثانية المؤرخة بـ 2 يونيو 1941، يشكل حجر الزاوية في القوانين المعادية لليهود. وكان المفروض فيه أن يطبق على اليهود الفرنسيين واليهود الأجانب المقيمين وكذا على اليهود المغاربة البلديين. عن طريق بعض الإجراءات التي تتوسل بالمعتقد الديني وحده دون اعتماد درجة النسب اليهودي. فاليهودي المغربي الذي أسلم (وهذا الأمر ينطبق أيضا على اليهود التونسيين) لا يعتبر يهوديا في نظر القانون، وإن كان نسبه يرجع إلى أربعة أجداد من " عرق " يهودي. في حين يسري القانون على اليهودي ولو لم يكن له إلا جد واحد من عرق اليهود (1). إن قانون الحماية

<sup>1-</sup> نشرت الظهائر الشريفة المتعلقة بالإطار القانوني لليهود في المغرب. في الجريدة الرسمية المغرب النصوص ملاحظتين الرسمية المغربية بتاريخ 1940. 11.9 وكذلك 1941. 8.8. ونسجل بهذا الخصوص ملاحظتين مهمتين. الأولى تتعلق بإجراءات نشر هذه الظهائر: إذ كان المقيم العام هو صاحب السلطة الفعلية و أو لحقيقية. ومصالحه الإدارية هي التي كانت خرر نصوص هذه الظهائر بالفرنسية.

الفرنسية، كان يسعى للنيل من اليهود بواسطة مكامن الضعف الموجودة في القانون العام والخاص. كما كان يسعى إلى خدمة الآرية سواء عن طريق التعليم أو غيره.

إضافة إلى القانون وآلياته التنفيذية العادية, كان في خدمة النظام الجديد وخدمة دعايته ونشاطه غيير الشرعي. فيلق الحاربين الأجنبي الفرنسي. المكلف بنشر مبادئ النظام الجديد. كما كان في خدمته مصلحة النظام الفيلقي (S.O.L) الذي يختار أفرادها من الفيلق. وهي كتيبة النخبة التي يطلق عليها " الثوار "، وتماثل S.S النازية. والقسم الذي كانت تؤديه هذه عند بداية مسهامها هو : "أقسم بأن أحارب الديموق راطية. وأحارب الانفصال الدوكولي، وكذا الشر اليهودي". وكان هذا الفيلق بكلف بإنجاز عمليات خاصة غاية في الدناءة والشر...غير أن الأسوأ لم يكن له الوقت الكافي ليحدث. ففي الدار البيضاء كانت مصلحة النظام الفيلقي(S.O.L) وكذلك الحزب الشعبي الفرنسي يهيئان بشكل مفضوح. اعتداء على " الملاحات " أو الأحياء البهودية. لتجرى وقائعه يوم 15 نونبر 1942. فعلقت الملصقات المعادية لليهود على جميع جدران المدن الكبرى. وفي الثامن من نونبر، نـشرت أهــــم الصحف الفرنسيـة المغربية، وهي جريدة "La vigie Marocaine". أول مقال من سلسلة مقالات كانت تعتزم الجريدة نشرها، وكله عداء للسامية. تريد به تهيئ الرأى العام للحدث الكارثة. وحدثت المعجزة. إذ نزل الحلفاء في الشمال الإفريقي. في الثامن من نفس الشهر فحدحل

فت كتسب هذه قوة القانون بتوقيع المقيم العام. بعد ذلك تترجم النصوص إلى العربية وترسل للقصر الملكي ليوقها الملك ويضع عليها أختامه. أما الملاحظة الثانية، فتتعلق بانحسار تعميم تطبيق هذه القوانين. فاليهود الذين مستهم إجراءاتها كانوا هم الذين ثبنوا نمط العيش و التفكير الفرنسيين. أي قلة قليلة...

الأمريكيون إلى المدينة في يوم 11 نونبر، بعد مواجهات عنيفة مع الجيش الذي كان يقوده الجنرال Noguès ، دامت ثلاثة أيام. فأجهض الاعتداء على اليهود في المهد. اللهم إلا بعض المناوشات الصغيرة ذات الطابع الحلي الحدود، التي كان ضحيتها اليهود بالدرجة الأولى، ولم يكن وراءها إلا بعض المصالح الإدارية الفرنسية التي لم ترضخ بعيد للأمر الواقع. أما العمليات العنيفة التي تضرب اليهود في الصميم ، فقد توقفت منذ ئذ. مما خيب آمال النين خططوا لهذا المصيد المهول. وخيب آمال مُسَخَّرهم خيبة ما بعدها من خيبة.

وإلى حدود 1945 عانى اليهود المغاربة من حيف نظام التوزيع الذي الني حدود 1945 عانى اليهود المغاربة من حيف نظام التوزيع المسلمون. وتمثل في نظام تقنين توزيع المواد الغذائية وبعض المواد الضرورية الأخرى كالنسيج مثلا. ولم يسر هذا الإجراء على الساكنة من أصول أوروبية. يهودية وغير يهودية.

### اللاجئون اليهود في المغرب

بعد هدنة يوليوز 1940 لجائت إلى المغرب مجموعة كبيرة من اللاجئين اليهود الذين كانوا يعيشون في بلجيكا وفرنسا، وكذا أولئك الذين ينحدرون من أصول ألمانية أو من أروبا الوسطى وأوروبا الشرقية، وجاءوا إلى المغرب إبحارا من مرسليا أو عن طريق إسبانيا. وفي الدار البيضاء وطنجة، تكفلت بعض اللجن المحلية ومنظمات الإغاثة الدولية مثل HIAS, AJDC, HICEM . بالذين يعبرون المغرب بمن كانوا يتوفرون على وثائق قانونية، في انتظار مغادرتهم المغرب نحو أمريكا أو غيرها من مناطق أخرى بعيدة، كأستراليا ومستعمرات الحيط الهندي الإنجليزية، وحُرر الآخرون من الحجز بفضل التضامن الفعال، فخصت لهم دور في

طنجة, وتكفلت طوائف فاس ومراكش وآسفي والجديدة بمجموعات أخرى غير تلك. كما ساهم في هذه العملية خواص كان لمساعدتهم الأثر الكبير. وفجاوز عدد اللاجئين المحتجزين الألف, فوضعوا في مخيمات بالمغرب الشرقي وتخوم الصحراء, حيث كانت ظروف الحياة قاسية جدا. وتلقى هؤلاء أيضا المساعدة والغوث إلى أن أزيلت مخيمات الحجز هاته التى كانت تشبه الجحيم.

### سلطان المغرب محمد بن يوسف، المسلمون المغاربة واليهود.

لم تستطع الأوساط المتطرفة من المسلمين الوطنيين الذين استهوتهم سياسة هتلر حول العرب، والذين كانوا ضحية تناقضاتهم. أن تؤثر تأثيرا كبيرا في السواد الأعظم من إخوانهم المسلمين الذي بان أن عطفهم نحو ألمانيا لم يكن يعدو مجرد العطف. ولم يعرف المغرب (وكذلك الجزائر أو تونس) زعيما كأمين الحسيني. الذي جعلته الظروف السياسية الخاصة بفلسطين. يتخذ من نفس تلك العواطف، وسيلة بها يناهض اليهود والوجود الاستعماري في نفس الآن.(1) ولم خدث أبدا، طوال هذه الفترة السوداء من تطبيق قانون فيشي، أي من شهر يوليوز طوال هذه الفترة السوداء من تطبيق قانون فيشي، أي من شهر يوليوز

ا- يجب أن بنظر إلى موقف الأحزاب الوطنية أو موقف مفتي القدس. أمين الحسيني. في تلك الفترة. في إطار التطلعات الوطنية التي تسعى إلى التحرر من ريفة الاستعمار سواء في المغرب [إذا فسر كما يرى المؤلف] أو في فلسطين أو في غيرهما من البلدان المحتلة. وقد ارتبطت قضية التحرير الوطني والقضية الفلسطينية في أذهان كل تلك الشعوب العربية والإسلامية ارتباطا لا يمكن فصله. ولم تكن السياسة الألمانية خوز أي عطف لدى هؤلاء جميعا، إنما كانت تمثل عندهم صراعا أو حربا. اكتوى بها المحتل المباشس وهم يكرهونه. وكفى ألم بشارك المغاربة. وهم أبناء الوطنيين والوطنيين أنفسهم. في حرب ضد الألمان أظهروا فيها بطولات خارقة لم يكتب عنها حتى الان أبرزت كرههم للنازية في كل مكوناتها. (المترجم).

الإفريقي، أي انتفاضة معلنة ضد السلطات الفرنسية من جهة، أو أي عمليات عنيفة أو ابتزازية قام بها المسلمون ضد مواطنيهم اليهود. من جهة أخرى. وذلك رغم التحريض المفتوح والمعلن الذي كان من ورائه الحزب الشعبي الفرنسي وبعض الحركات السياسية الفاشية أو الجموعات الحادية للعادية لليهود. سواء الرسمية منها أو شبه الرسمية.

أما الموقف الشخصي لسلطان المغرب آنذاك، محمد بن يوسف. فيستحق منا وقفة متأنية.

لقد أتيحت لنا الفرصة في نونبر/ دجنبر من سنة 1985. فعرضنا أمام أكاديمية المملكة المغربية، وثيقة من وثائق أرشيف وزارة الشؤون الخارجية بـ Quai d'Orsay بباريز. وقد أكدت لنا هذه الوثيقة ما كنا نعرفه من مصادر أخرى، وما عاشه كثير من يهود المغرب وشهدوا عليه. يتعلق الأمر ببرقية مؤرخ في 24 ماي 1941 وجهها René Touraine إلى حكومة فيشي بعنوان " الانشقاق " في موضوع موقف سلطان المغرب من رعاياه اليهود المغاربة.(1)

وهناك وثيقة أخرى من وثائق الأرشيف الوطني ببارين وتوجد ضمن الـ (Papiers Maurice Vanikoff"), وتتعرض لإحصاء المتلكات اليهودية في المغرب سنة 1941-1942, وكذا للتصريحات التي صرح بها جلالة الملك، لمثلي الطوائف اليهودية, في شأن هذه القضية المؤلة (ملحق II).

Archives des Relations Extérieures, Paris, Quai d'Orsay, Série Guerre 1939/45, Vichy-Maroc. Dossier 18, Juifs (Généralités), liasse 665, Série corps diplomatique (Annexe I)

# الملحق الأول- انشقاق 24 ماري 1941 برقية A.F.I

تغير موقف السلطان المغربي من السلطات الفرنسية كتبه René Touraine

" بلغنا من مصادر موثوقة، أن العلاقات بين سلطان المغرب والسلطات الفرنسية قد تغيرت بعض التغير. منذ اليوم الذي قررت فيه الإقامة العاملة تطبيق المرسوم المتعلق "بالإجراءات المتخذة في حق اليهود "، برغم معارضة السلطان لذلك معارضة كاملة. ورفض السلطان أن ميز بين رعاياه، إذ كلهم بالنسبة إليه " أوفياء ". واغتياظا ما لحق سلطته من إهانة على يد السلطات الفرنسية. فإن السلطان قبرر أن يظهر أمنام الملاً. أنه يناهض هذه الإجبراءات التي اتخبذت في حق اليهود. وانتظر مناسبة عيد العرش ليفعل ذلك. ومن عادة السلطان في هذه المناسبة أن يقيم مأدبة كبيرة يحضرها كبار الضباط الفرنسيين والشخصيات المغربية البارزة. غير أنه في هذه المرة. دعا أيضا مثلي الطائفة اليهودية. وأقعدهم في الصفوف الأولى إلى جانب الضباط الفرنسيين، وأصر على تقديم الشخصيات اليهودية الحاضرة بنفسه. ولما أبدى الضباط الفرنسيون اندهاشهم من حضور البهود في هذا الحفل. خاطبهم السلطان قائلا: " إنى أرفض كليا القوانين الجديدة المعادية للسامية. كما أني لا مكنني أن أقبل أمرا أشجبه. وأحيطكم علما أن اليهود. سيبقون كما كانوا في الماضي، خت حمايتنا. وأرفض أن يكون بين رعاياي أي نوع من أنواع التفرقة والتمييز."

لقد كان لهذا التصريح المؤثر وقع كبير على العامة، فرنسيين ومن الأهالي".

# الملحق الثانس تصريح صاحب الجلالة السلصان لممثلس الصوائف اليموجية فير للفرب.

عرف المغرب تقليدا قديما كان يسمى " ادبيح " (1). ذاك أن رعايا السلطان عندما كانوا يجدون أنفسهم مهددين في متلكاتهم أو حياتهم، فإنهم كانوا يستنجدون به لحسايتهم، فينحرون أمام الأعتاب الشريفة، وهم يدعون ويبتهلون. رؤوسا من الماشية. ونحر يهود المغرب في هذه الحالة أربعية ثيران، فاستقبل السلطان على اثر النحر وفدا من الأعيان اليهود. هم: إلى دنان والعلوف وإسحاق كوهن. وثلاثتهم من فاس، ومردخاي الدهان من الدار البيضاء. وبعد أن ذكَّر السلطانُ الوفدَ بالظهائر الصادرة لصالح الطائفة، خاطبهم بقوله: " تأكدوا أنى لن أوقع أي وثبقة تلحق الضرر بالبهود المغاربة، وأنكم عندي مثل بقية المغاربة، وعلى قدم المساواة مع المسلمين لا فرق، وأن متلكاتكم في الحفظ والصون. وفي حال ما إذا بلغكم خبر أمر يسيئ لليهود. فأتوني لإخبياري به سراعيا "، وعندها أوضح هؤلاء أن الإحبياء الذي خيضع له اليهود. تضمن التصريح الدقيق بجميع متلكاتهم: الأموال والحسابات البنكية والحلى والعقارات والدور الخاصة. أستغرب السلطان الأمر وقال: "ليس ذاك منا أردت التوقيع عليه، ولا يختضع للتصريح إلا المتلكات العقارية". ففهم مثلو البهود من السلطان. أنه لما سمح بنشر الظهير

الكلمة في النص (la Dolha) وهو بلا شك خطأ مطبعي. والقصود هو [la Dbiha] "دبيح" أي الذبائح التي تقدم للسلطان أو لأي شخص له وزن يطلب منه التدخل في أمر له جلاله.
 أو للاستيجار به.(المترجم).

الذي بموجبه يتم تعداد اليهود, فإنه لم يرد منه أولا إلا تعدادا للأشخاص. وثانيا لم يكن المقصود بالمتلكات في التصريح يعني إلا ما يعنيه تعبير: متعامل في العقار، أي أن الأمر لا ينحصر إلا في العقار، ولا يعني أبدا الإحصاء الكلى، كما فهمت الإدارة.

و أكد السلطان ثانية، في لقاء آخر جرى بينه وبين اليهود الثلاثة الفاسيين المشار إليهم سابقاً. يوم 26 يونيو 1942. تصريحاته التي سبق أن أدلى لهم بها في محادثه السابقة معهم.

وجرى حـفل كبير، يوم 13 يوليوز من نفس السنة، برحاب القصر الملكي بالرباط، بمناسبة اختتان الأمراء، فدعي وفد من يهود فاس دعوة رسمية عن طريق باشا المدينة. وضم الوفد أربعة من كبار شخصيات الطائفة، وأربعة من الأعيان وربين. وكان من بين هؤلاء العشرة، السيد إلي دنان والعلوف وإسحاق كوهين. الذين حضرا في أول لقاء. وبعد أن عبر الوفد عن متمنياته وقدم تهانيه وهم بالانصراف، أمرهم السلطان الذي تعرف على الأعيان الثلاثة المذكورين، بالمكوث، واستقبلهم في قاعة الاستقبال الخاصة، وأعاد عليهم ما وعد به في المرتين السابقتين. ثم تفضل وأضاف: " إن قصري مفتوح في وجوهكم في كل وقت، إذا ما سمعتم شيئا يحاك ضدكم ". كما تفضل وأمر بنفسه، حاجبه الخاص، ليقدم إليهم الشاي والحلويات التقليدية.

وزار السلطان، في نفس مناسبة اختتان أبنائه، الدار البيضاء، يوم الخميس 6 غشت، ليتلقى تهاني أعيان هذه المدينة، فقدم إليه هنا أبضا، باشا مدينة الدار البيضاء، الوفد اليهودي المتكون من الربيين السيد إسحاق بنتو ومردخاي كوهن وموسى نهون، في قاعة من قاعات القصر، وبعد أن قدموا تهانيهم وعبروا عن متمنياتهم، تلا الربي أبيحصيرا

دعواته للعائلة باللغة العبرية, وبعدها قُدم نص هذه الدعوات باللغة العبرية وبترجمته العربية, إلى السلطان الذي قال عندها: "كونوا كأجدادكم, واحتفظوا بأنفتكم, ولن يقلقكم أحد أبدا. وسأظل أوصي بكم الباشا خيرا. ومع أنكم تنتحلون نحلة تختلف عن نحلتنا, فأنتم بالنسبة لي سواسية لا فرق بينكم وبين باقى المغاربة ".

#### المغرب المستقل

لقد منح المغرب المستقل، على يد ملكه محمد الخامس، الذي سبق له أن عارض سنة 1940، تطبيق قانون فيشي المعادي لليهود، على أرض مملكته السريفة، لليهودي المغربي وضعا قانونيا مساويا للوضع القانوني المخوب المعاربي المسلم، وأنعم عليه بحق المواطنة وبنفس الحقوق والواجبات. وكان بإمكان هذه الوضعية أن ترضي رغبات اليهودي وحقق طموحاته البعيدة، غير أن التطبيق الكامل لهذا القانون بدا منذ البداية غير قابل للتنفيذ، على الأقل في بعض الجالات.

خلق تضامنُ المغرب مع البلدان العربية الأخرى، وما نتج عن ذلك من عداء صراح قجاه إسرائيل من جهة، وتعاطفُ اليهودي الطبيعي مع إسرائيل هذه نفسها، التي يجعل " قانون العودة " الذي صدر عنها، من هذا اليهودي، مواطنا بالقوة من جهة أخرى، جوا من التشكك والرببة، مما لم يساعد على إنشاء علاقات عادية بين عنصرى السكان، يهودا و مسلمين.

وفضلا عن ذلك، بدأ المغرب ينهج شيئا فشيئا، نهج الاقتصاد المفروض على البلدان المتخلفة أو التي هي في طريق النمو. وهو نظام اقتصادي لا يستطيع اليهودي التكيف معه، حيث بدأ يتخلى شيئا فشيئا عن دوره التقليدي المتمثل في الوسيط التجاري. فدفعته ديناميته إلى أماكن أخرى، لا سيما وأن أخطار تغير السياسيات الدولية

والخوف من احتمال تغير يطرأ على موقف النظام نحوه, لم تعد تساعده على التجذر والاستقرار اللذين كان يطمح إليهما بكل قواه. فهو إذن محكوم عليه بأن يبحث عن مواطن أخرى أكثر موالمة.

لقد بدأت حركة الهجرة التي مست في السنوات الأولى من الاستقلال. الشرائح الفقيرة من السكان, تتسع عن طريق العدوى. فزادت في أوساط الطبقات المسورة, وانتهت في آخر المطاف بهجرة العائلات الأكثر غنى.

كانت عملية خجيم الطائفة اليهودية بالمغرب أكثر بطأ إذا ما قورنت بالطوائف الأخرى بالمغرب العربي أو بالمشرق. ولكن ألم تكن النهاية هي النهاية ؟

ولنعد إلى بعض سمات تطورات التحلل هذه بدءا من العقد الأول الذي تلا الإعلان عن الاستقلال.

كانت الهجرة بجّاه إسرائيل تبدو أول الأمر. ظاهرة طبيعية. فتقاطر عليها اليهود المغاربة. شـأنهم في ذلك شأن إخوانهم في بلدان الشتات الأخـرى. منذ قيام الدولة. وتتابعت الحركـة خلال السنوات الأخيـرة من الحماية. بوثيرة لا يتحكم فيـها إلا المنظمات التي كانت تمثل الـوكالة اليهودية في عين المكان. وبالأخص مكتب " القاديما " أو التهجير. وعندما العرب على استقلاله. تزايدت حركـة الهجرة خلل الستة الأشهر الأولى. ثم توقفت نتيجة اسـتتباب أمر النظام الجـديد. وكذلك نتيجة للضغـوطات التي مارسـتها الجامعة العـربية على السلطات المغـربية. وكان على المغرب أن ينضم إليـها ويبرهن على تضامنه معها فـيما بعد. ومع ذلك. لم تنقطع أبدا حـركة التنقل بين المغرب وإسـرائيل والعكس. وكان القصـد منهـا في مـعظمـه للسـياحـة وزيارة الأقـارب. ولم تكن وكـان القصـد منهـا في مـعظمـه للسـياحـة وزيارة الأقـارب. ولم تكن للاسـتـــرار إلا نادرا. وكانت تـتم هذه العمليـة بطرق مـختلفـة، ذلك أن

الضرورة كانت تدعو أفرادا من نفس العائلة، وجيارانا من نفس المنزل، أو من نفس الزقاق، إلى اللقاء مهما كانت العراقيل.

ويتداخل المظهر السياسي للظاهرة مع مظهرها البسيكولوجي، ولا يتميز عنه إلا بصعبوبة. وهكذا فإن اندماج الطائفة اليهودية في العائلة المغربية الكبيرة, الذي كان يع تقد أنه مكن بل ومرغوب فيه, في جبو تسوده الشقة والغبطة, مما ساد في الأيام الأولى بعد الاستقلال. نتيجة للتصريحات المتعددة الواعدة بالمساواة والحربة, مما أعلن عنه جلالة الملك محمد الخامس أو زعماء الأحزاب السياسية, لم يكن إلا سرابا, وأصبح أسطورة على الرغم من الجهودات التي بذلها ذوو النوايا الحسنة والإرادات الطيبة الذين حاولوا التقريب بين مكوني السكان المغاربة داخل جمعية أسموها " الوفاق ". غير أن هذه لم تلبث أن حلت. ولم يستطع العيش المشترك على نفس الأرض طوال أزمان، ولا القرابة والمعوية. ولا العادات, أن تقف في وجه انعدام الثقة و التنافرات الختلفة والصالح الخاصة. وفوق ذا وذاك, لم تستطع التغلب على المشاكل النافجة عن وجود الدولة اليهودية والعداء المشترك الذي أجمعت عليه الدول العربية المتضامنة فجاه إسرائيل. وهو عداء ظلت تغذيه دعاية الدول العربي المقيمة بالمغرب, والإذاعة الوطنية نفسها.(1)

ا- لقد ساهم بطبيعة الحال. الصراع اليهودي العربي في الأحداث التي عـرفها تاريخ المغرب المستقل. ولم تساعد حـروب 1947 و1948 و1956 و1967 في اسـتمرار تـعايش فـئة اليسهود القليلة مع فئـة المسلمين الكبيرة . وانفجـرت الأحداث الأكثر خطورة - ورما كـانت من تدبير جهات أجنبية - في معادن جرادة. على بعد كيلو مترات من مدينة وجدة التي تقع في المغرب الشـرقي. حتى قـبل الاستـقلال. فـفي ليلة 8-7 من شهـر يونيو 1948,حاصـرت جمـاعة من الأمالي الهائجـة الطائفة اليهودية الحليـة القليلة العدد. فلم يسلم من الهجـوم لا الكبير ولا الصغـير فـتوفي 39 وجرح 30 جروحـا بليغـة. ولم يتدخل الجـبش ولا الشرطة الكـلفون باستتباب الأمن لوقف الهجوم إلا بعد فوات الأوان .

أما ما يتعلق بمشكل التنقل، وهو أمر كانت الطائفة اليهودية شديدة الحساسية بالنسبة إليه، فينبغي أن نعترف أن موقف القصر. وكذا أيضا السلطات المحلية المكلفة بتسليم جوازات السفر لم يكن موقفا موحدا دائما، إذ كانت هناك فترات تتميز بالتشدد وأخرى بالتسامح. وكانت هذه الحركة المتأرجحة، التي ظلت تخضع لاعتبارات سياسية عامة، تنعكس على الحالة النفسية للسكان اليهود. فهم بين الأمل واليأس، واليأس و الأمل، وانتهى هذا الوضع بخلق حالة من الحيرة والخيبة حتى لدى الأفراد الذين لم يكن لديهم أدنى ريب، فأخذوا يفكرون في تخطيط مشروع الرحيل.

وفي الفترات الصعبة، خصوصا تلك المتميزة بالوقف المفاجئ للهجرة العادية، تصبح حركات الهجرة السرية بديلا لا يستغنى عنه، وعندها يعد للهجرة في ظروف جد سيئة قد تنتج عنها أحيانا حوادث مأساوية. وكمثال على ذلك، غرق سفينة Pisces في يناير 1961. وقد أثار اختفاء 43 من ركابها شعورا من الألم والحسرة، سواء في المغرب أو لدى اليهود عامة. وعلى إثر هذه الحادثة المؤلة، وبعد الصفقة التي تمت خت ضغط اليهودية الأمريكية، سمحت الحكومة المغربية باستئناف الهجرة الرسمية (1).

وأظهر اليهود بعض التخوف بعد تولي مولاي الحسن الثاني، غير أنها حالة سرعان ما اختفت، وعاشت اليهودية المغربية في حالة من الطمأنينة. بل وفى غبطة لم تكن لتحلم بها قبل سنوات قلائل، على

<sup>1 -</sup> دفن عديد من ضحايا غرق هذه السفينة في مكان قريب من طنجة, وقد قرر صاحب الجلالة الحسن الثاني في شهر دجنير 1992. السماح بنقل الجثث إلى إسرائيل, استجابة لرغبة عائلاتهم ورغبة الطائفة. وقد قملت الحكومة المغربية مصاريف النقل والدفن.

الرغم من عطف ورعاية صاحب الجلالة محمد الخامس الكبيرين اللذين لم تخفت من جذوتهما إطلاقا زيارة الرئيس عبد الناصر الشهورة للمغرب.

وفي الواقع، فإن شخصية الحسن الثاني، في نظر رعاياه اليهود، هي الضمان الوحيد للحريات التي يضمنها الدستور الذي صوتوا عليه هم بالإجماع، وبالأخص، حرية التنقل التي يعيرها اليهود أهمية قصوى. وأصبح اليهودي المغربي، في عهد الحسن الثاني، يغادر البلد ويعود إليه كما يحلو له. وأزيلت العرقلة الكبرى المتمثلة في الحصول على جواز السفر تماما. وأصبح لليهود " مثلوهم المنتخبون " في الهيئات التمثيلية. فلهم نائب في البرلمان وأعضاء في الجالس البلدية ونواب الرئيس وأعضاء في مكاتب الغرف التجارية. واستفادت الدواوين الوزارية من كفاءات العديد من الموظفين السامين اليهود (1). ويبدو أن يهودي الشارع نفسه، المواطن العادي، لم يعد يعيش أي عُقَد كيف ما كانت، بل أصبح يتمتع بحياة مطمئنة مزدهرة.

وما يناقض فترات القلق التي عرفها اليهود سابقا، والتي ما زالت عالقة بالأذهان، أن تسمع أن المغرب هو البلد الذي يعيش فيه اليهودي ملكا. وأنه أرض موعودة حقا.

وإذا كانت حرب 1967 الإسرائيلية العربية، أو حرب الستة أبام. قد عجلت برحيـل البعض، فإن الحياة ما لبثت أن أخذت مجراهـا الطبيعي،

<sup>1-</sup> نشير هـما إلى أن السيد سـيرج بيرديكو. رئيس مجلس الطائفة اليهودية للغربية. صار وزير للسياحة. (حكومة 1994. ونذكر أيضا بهذه المناسبة. أن صـاحب الجلالة محمد الخامس. كـان قد عين هو أيضـا سنة 1956. غـداة استـقلال المغـرب. على رأس وزارة البريد والمواصـلات السلكية واللاسلكية. الفقيد الدكتور ليون بن زكين. رحم الله الجميع.

وإن كان يتخللها من وقت لآخر, أحداث داخلية أو خارجية, وتتوالى عليها فترات من القلق و الطمأنينة. ثم استقرت الوضعية على ما هي عليه في الخمس عشرة سنة الأخيرة.

### عالم الفكر لدى يهود المغرب والشرق

ليس مسن مهمتنا أن نخوض في أمر الملف الكبير المتعلق بياسرائيل الثانية " (1). وعواقبها المعقدة التي كان لها الأثر الكبير. إن على المستوى الاجتماعي أو الاقتصادي أو الثقافي. وكلها ركام من المشاكل أزعج وأقلق الرأي العام في الشتات وفي إسرائيل. بعد أن زاغت عن أهدافها الحقيقية، وصارت موضوعا للتوتر و المواجهات الداخلية. بين مختلف الطوائف. وسوف ينحصر همنا في القضايا التي تعترض اليهودي السفردي أو الشرقي واليهودي المغاربي خاصة. وهي قضايا الفكر والتعليم والتربية. ومن الأكبيد أن علينا أن نجعل لهذه مكانها الرئيسي ضمن المتطلبات الحيوية التي لا يمكن أن يستغني عنها الفرد. ويبدو لنا في نهاية الأمر أن الكل يقود إلى ما يقتضيه التكوين والتربية والفكر. وبهجة العقل والروح عند الرجل الفقير. وكذا عند المخطوظين من الناس. هي الأعظم والأقدس. وغني عن البيان أن الإمكانيات الأكثر عطاء نما يوفره الحصول على العلم والمعرفة والتكوين. هي الأقدر بامتياز على التمكين من وسائل التأثير والقوة. وهي الأداة الحق لترقي السلم الاجتماعي.

ويكن أن يعرف اليهودي المشرقي والسيفردي نفسه. بصفته يهوديا. بنفس التعريف الذي عرف به KAFKA ذاته. وهو يضع نفسه

ا- بقصد المؤلف بـ " إسرائيل الثانية " ساكنة إسرائيل الذين هم من شمال إفريقية أو الشرق. والنذين لا يتمتعون بكل ما يتمتع به يهود أوروبا أو الإشكناز. وقد خلق هذا الوضع كثيرا من المشاكل لهؤلاء ولإسرائيل نفسها.(الترجم)

مسقابل يهود الغرب. يقول في إحدى رسائله إلى Milèna : "ينبغي أن أكتسب كل شيء، ليس الحاضر والمستقبل وحسب, بل الماضي أيضا. فهذا الشيء الذي يتلقى كل الناس منه نصيبهم بالجان، ينبغي على أنا أن أقتنيه، ولعل هذه هي أصعب المهام. وإذا كانت الأرض تدور نحو اليمين، ولا أدري إذا كانت تفعل، فعلي أنا أن أدور نحو الشمال، لكي ألحق الماضى".

وفي السياق السياسي والاجتماعي والثقافي في إسرائيل اليوم، حيث استقرت الأغلبية العظمى من الشتات المعروف بالشتات الشرقي. يستحق فكر وتاريخ هذه اليهودية التي ظلت مهمشة زمنا طويلا. أن يصير علُماً يعرفه كل الناس.

ويجدر بنا في هذا الصدد, أن بجمل بعضا من تأملاتنا حول تاريخها تاريخانية عالم الفكر اليهودي. فإذا سجلت أغلبية الشعوب تاريخها وحضارتها في وثائقها الوطنية والحلية, وفي أخبارها وحولياتها الرسمية, فإن الطوائف اليهودية التي كانت تعيش بين الأم, منشغلة بالحفاظ على هويتها الدينية بل بالحفاظ على بقائها. لم تستطع أن تخلف لنا ما يشبه هذه الآثار. ولكتابة التاريخ اليهودي العام وتاريخ يهود العالم السفردي والشرقي خاصة, لا بد من الاعتماد على البحث المنهجي في الوثيقة وفي مجمل الفكر اليهودي، قصد الاستفادة من كل أشكال التعبير التي هي نفسها تمثل بعضا من الوجود.

و لا ينبغي أن يعتبر أو يدرس الإبداع الأدبي، المكتوب والشفهي، في لغته العبرية أو في اللهجات الحلية، في حد ذاته، باعتبار قيمته الذاتية أو باعتباره ماهية منفردة أو كنها معزولا، ولكن يجب أن يؤخذ كجزء لا

يتجزأ من شمولية اجتماعية، ترتبط ارتباطا وثيقا مجمل التاريخ. فكل إبداع أدبى وكل فكر. هو مصدر من مصادر التاريخ . فالنظر في كل صور التعبير وكل أنماطه وأنواعه، واستخدام مبضع البحث والتحليل والنقد. ما هو معروف اليوم، ثم تفسير نتائج كل ذلك تفسيرا صحيحا، ذاك هو " كتابة التاريخ ". ويشكل الفكر التشريعي وانعكاساته الاجتماعية والاقتىصادية والدينية. وعلى الخصوص تلك التي نقلتها إلينا الفتاوى الفردية والفتاوى الجماعية والشعر الديني والدينوي وكتب التفسير والخطابة، بل والكتابات الصوفية والقبالية، والأدب الشعبي المتوارث شفوياً، في اللهجات الحلية، في الاستعمال اليهودي العربي والأمازيغي والمُشتالي. كل هذا يشكل الأسس الرئيسية لكل مقاربة شاملة لا تغفل شيئا في الوجود اليهودي وفي مختلف مستويات التحليل. إننا خدثنا هنا. كما خدثنا في أماكن أخرى، كلما تعلق الأمر. بحقيقة يهود الغرب الإسلامي. عن هذه اليهودية المغربية التي كانت تعتبر إلى عهد قريب، عاطلة من أي ماض، والتي شرعت توا تعيد بناء ذاكرتها الجماعية. وهويتها ووعيها بانتمائها إلى فئة عرقية خاصة. وبيئة فكرية تخصها ونميزها. داخل كوكبة لامعة من الثقافات و الأعراق والعقليات التي تكون العالم اليهودي.

وتتخذ حاليا. مبادرات في إسرائيل وفي غيرها. لتشجيع وتطوير الأبحاث والدراسات حول تاريخ هذه اليهودية الشرقية والسيفردية. المتدة زمنا على مدى خمسة قرون الأخيرة. وعلينا أن نأمل خقيق ذلك في العاجل القريب. والحقيقة أنه آن الأوان. لنفض الغبار عن هذه القرون التي ظلت عثمهتا تخفي تاريخ وفكر الشتات الشرقي. وبالتالي تخفي قطاعا مهما من العالم اليهودي ومن ثقافته التي ظلت بعيدة عن مجال العلم والبحث، وغائبة عن مدرج الجامعة ومناهج التعليم.

ويستجيب الاهتمام الخاص، في المرحلة الحالية، باليهودية في العالم السيفرادي و الشرقي(1) لرغبات وحاجات عميقة، مع أن الموقف العادي منها كان إلى عهد قريب موقفا سلبيا تماما، وجاهلته الطوائف اليهودية الأوربية والأشكنازية، وكان اليهودي الشرقي والسيفردي نفسه، سواء على مستوى العامة أو الخاصة، يمارس بالنسبة لأصوله وثقافته، نوعا من الرقابة الذاتية، بل تتحول أحيانا هذه الرقابة إلى التخريب الذاتي. وكان هذا اليهودي يتنكر لماضيه، ويخفي قيمه التي ورثها عن آبائه وأجداده، معتقدا أنه من غير المفيد أن يكشف عنها، إما جهلا أو عن عدم إدراك أو استحياء ما هو عليه.

<sup>1-</sup> انعقدت أول ندوة عالمية تهنم بيهود إفريقيا الشمالية. حت إشراف مركز البحث الخاص بيهود إفريقيا الشمالية. حت إشراف مركز البحث الخاص بيهود إفريقيا الشمالية. ما بين 5 و8 إبريل 1977 بمعهد بن صفي. بالقدس. وأقام عديد من المعامد ومراكز الدراسات العليا. أياما دراسية خاصة بيهود البلدان الإسلامية وذوي الأصول الأندلسية. وخلقت جامعة حيفا. بعد فترة من ذلك. كرسيا لدراسة حضارة بهود البلدان الإسلامية. أسند إلي شخصيا شرف تدشينه بإلقاء سلسلة من المحاضرات في تاريخ وأدب بهود الغرب الإسلامي. خلال فترة ما بعد التهجير من إسبانيا سنة 1492. في الثلاثة أشهر الأولى من السنة الجامعية 1977-1978

ومن جهة أخرى. فإن وزارة التربية (إسبرائيل) عينت "أجنة لإدخال مبادة التبراث السفردي والمشرقي في مقرراتها التعليمية ". كما خلقت مؤسسة جديدة دعتها " مسكب يروشلايم" (حصن القدس) فعقدت أول ندوة عالمية لدراسة التراث الثقافي ليهود الشرق وبهود الأندلس. ما بين 20 و30 يونيه 1978 وتعددت منذ سنة 1978 للؤثمرات والخاضرات والندوات العالمية حول العالم السفردي وحوار الثقافات في دول البحر الأبيض المتوسط. وشاركت شخصيا في العشرات من هذه التظاهرات في المغرب وإسبانيا وفرنسا وبلجيكا وسويسرا وكندا وإسرائيل و غيرها. وأذكر هنا بعضا منها مع ذكر عنوان للساهمة العلمية :

من ذلك ما ساهمت به في ذكرى مرور 900 سنة على وفاة الغزالي و850 سنة على ميلاد ابن ميمون. في فرنسا ودول أخرى.

ففي دورة أكاديبة الملكة الغربية المنعقدة ما بين 27 و29 نونبر 1985 . ساهمت ب:

<sup>1)</sup> Les sources arabes de la pensée juive et tout Particulièrement de la réflexion de Maïmonide; 2) La pensée islamique, son influence sur Maïmonide et sur le développement de la tradition juive.

ونقلت هتان الخاضرتان بالكامل عل أمواج الإزاعة للغربية والتلفزة الغربية في 22 دجنبر 1985. - الإعـداد والمساهمـة في المائدة المسـتـديرة التي عـقدتهـا U.N.E.S.C.Oحــول ابن مـيمــون والغزالي في 12-9 دجنبر 1985 والمساهمة هى :

"Le monde maghrébin et ses différants visages .L'école espagnole, référence privilégiée de la création littéraire des auteurs juifs marocains : pensée juridique et espace poétique"

(Universidad International Menedez. Pelayo) UIMP وهما محاضرتان ألقيتا في لقاء 1991 حول موضوع

la herencia espanola en et pensamiento sefardi.

- Dialogue socio-culturel judéo-musulman

كلمة قبول عضوية أكاديمية الملكة المغربية في دورة 14-17 أكتوبر 1991, ونشرت كاملة في le Matin du Sahara et Maroc- Soir du 15 Octobre 1991

وانظر أيضا مجلة الأكاديية. عدد 9 1992. ص 61-66.

- Le dialogue socio-culturel judéo – musulman en Andalous et au Maghreb وهي مداخلات ثلاث:

l'espace poétique et la pratique des traditions musicales; le modèle mystique; le modèle philosophique Symposium de Cordoue. (International Peace Rescarch Association) UNESCO في 11-11 ماي 1991

دورة أكادمية الملكة المغاربية. غرنلطة 12-23 إبريل 1992. أنظر منشورات الأكادمية. الرباط. 1993. ص 111-128

- le patrimoine hispano- mauresque dans la conscience historique et la création littéraire judéo-maghrébine
- ندوة دولية جرت وقائعها في الحُمدية في إبريل 1992. نظمتها جامعة الحسن الثاني. كلية الآداب والعلوم الإنسانية. البيضاء. في موضوع " حـضارة الأندلس في الزمان والمكان ". عنوان الداخلة:
- Quelques espaces de rencontres privilégiés de la pensée et de la création littéraire judéo-arabe, l'exemple de l'Occident musulman: Andalous-Maghreb.
  - \* ظهر البحث في أعمال الندوة. الحمدية. 1993. ص. 36-27.
- La centralité de la dominante religieuse et mystique dans la composition poétique et dans l'exercice de la musique et du chant .En Occident musulman, les modèles arabohispaniques .IV Congrès international de Misgav yerushalayim, Hispano-Jewish Civilisa-

وإننا نشاهد اليوم يقظة وعي سيفردي وشرقي. وعي بالانتماء إلى فئـة عرقـية وبيـئة ثقـافية مـختلفـتين. ونجد هذه الظاهرة في المعيش اليومـي لدى الطوائف التي تعيش في إسـرائيل وتلك التي في الشـتات. وفضلا عن ذلك, فإن البحث عن الهوية السيفردية والشـرقية الذي كان يعتبـر فيما قـبل عملا من أعمال التخريب ورغبة في الانشـقاق، أصبح منذ ئذ, ينظر إليه على أنـه نزعة إلى إضفاء المشـروعية على مؤسـسة من المؤسسات.

وإذا كنا نحن، على المستوى العلمي الحايد والجمرد، الذي هو فوق اعتبارات الجموعات الاجتماعية، نلح على ضرورة القيام بالبحث والدراسة في جوانب التراث الثقافي الذي هو ثمرة من ثمرات اليهودية السفردية والمشرقية، خلال الأربعة قرون الأخيرة، والإسراع بذلك قبل فوات الأوان، فإنما نفعل ذلك لأن هذا التراث هو جزء لا يتجزأ من الفكر اليهودي الشامل من جهة، ولأنه يمكن من الإطلاع الجيد على العالم العربي - الإسلامي، ومجتمع حوض البحر الأبيض المتوسط، من جهة أخرى، وبالإضافة إلى ذلك، فالمغرب العربي نفسه على وعي بالأمر، حيث تبدي مجموعات البحث العلمي الجامعي، والجلات المتخصصة والصحافة اليومية، اهتماما ظاهرا، بالدراسات الخاصة بيهود المغرب، وبالوثائق الميومية، اهتماما ظاهرا، بالدراسات الخاصة بيهود المغرب، وبالوثائق

<sup>-</sup> Le patrimoine hispano-mauresque dans la conscience historique et la création littéraire judéo-maghrébine. The International Center for University Teaching of Jewish Civilisation, Jèrusalem, June 25-26, 1992 Session devoted to University Teaching on Hispano-Jewish Civilisation after 1492.

Congrès internation America 92: Raizes e Trajectorias (Amèrique 92: Racines et Trajectoires) Sao-Paulo.16-20 août et Raio de Janeiro.24-30 août 1992. Deux communications: "consciences mystique et littérature Kabbalistique en Occident musulman (Sao Paulo)"; Poésie et musique juives en Occident musulman. (Rio de Janeir).

المتوفرة. الني أصبحت تعتبر لدى المغاربة المسلمين. مصدرا من مصادر تاريخهم لا يستهان به, بل جزءا من ذاكرتهم الخاصة بهم (1).

### الذاكرة اليهودية- المغربية

يبدو أن مصير اليهود المغاربة في بلدان الاستقبال الأخرى يختلف اختلافا بينا. وسواء الذين اختاروا فرنسا أو أولئك الذين اختاروا كندا أو فينزويلا. فهم جميعا يكونون طوائف على قدر هائل من الحيوبة. واندماجهم الاجتماعي والاقتصادي أفضل بكثير من اندماج إخوانهم الذين هاجروا إلى إسرائيل. وسواء في فرنسا أو غيرها. فإنهم مدعوون إلى التكيف مع ثقافة الجنمع المضيف. وقد تغلبت رغبة تمثل الحياة الفرنسية والكندية أو حياة أمريكا الجنوبية، في معظم الحالات. على الشعور بالأسف عن الماضي أو الإحساس بالاستئصال. ومع ذلك نسجل في هذه المسيرة نحو التماثل. بعض جوانب المقاومة المتمثلة في نفوذ الوسط العائلي الذي لم يضقد بعضا من تأثيره وسلطته، وفي الارتباط باليهودية التي هي عندهم حقيقة ثابتة. وما لا شك فيه. فإن يهود المغارب في فرنسا. هم الذين يشكلون العنصر الأكثر تدينا و الأكثر حفاظا على تقاليد الطائفة. وجذب إسرائيل مجموعات كبيرة من هؤلاء المهاجرين. إلا أن جزءا هاما من يهود شمال إفريقيا، اختار فرنسا أو كندا أو فينزويل أو إسبانيا لتكون موطن الاستقرار الدائم.

ويرتبط عنصر الأقلية اليهودية- المغاربية في فرنسا, بالثقافة والمجتمع الفرنسي. عن طريق استعمال اللغة على الخصوص. وبالممارسات البومية العادية وبما تشكله " الحياة الخاصة " للناس والعلاقات التي

i- أنظر مجلة أكانمية الملكة الغربية عدد 9. 1992 ص 61-66.

يكونها هذا العنصر مع جاره في السكن ورفيقه في العمل أو الكتب، وشريكه أو منافسه الصناعي والتجاري، وزميله في الثانوية أو الجامعة وغيير ذلك. ويبقى مع ذلك هذا اليهودي، متجذرا في وفائه للتراث العبراني والفكر اليهودي على شموله، والأكثر من ذلك، فإنه يظل موسوما بأصوله المغاربية ومفتخرا بمساهمة أجداده في الفكر الأندلسي والثقافة العربية الأمازيغية.

ومع ذلك، يبقى من تاريخ يعود إلى ألفي سنة على أرض المغرب المعطاء. ذاكرة يهودية مغربية. يتردد صداها في روح المهاجرين الجئتة. تُدوِّي في موسيقاهم وغنائهم، في فلكلورهم وشعائرهم، في احتفالهم بـــ لالاميمونة " و" الهيلولا "، وفي مزاراتهم الجماعية لقبور أوليائهم الحليين. مثل الربي عمرام بن ديوان في وزان. وموالين داد بسطات وغير هذين. والأمر أكثر عند المهاجرين الذين أقاموا في إسرائيل، فذاكرتهم تنبئ عن نفسها في حنينهم إلى الوطن، وأسفهم الحزين وأزماتهم المريرة أو التي يثيرها الحنين الدفين، وفي كتاباتهم الغاضبة أو وأزماتهم المريرة أو التي يثيرها الحنين الدفين، وفي كتاباتهم الغاضبة أو اللهادئة. وتعبر هذه الذاكرة عن نفسها ببراعة في الخلق الأدبي العبري الناشئ. لدى بعض الأدباء من أصل مغربي، وبالأخص في رهافة الشعراء الشباب (1). الذين عبروا في آثارهم الأدبية الجيدة، عن الروح المكلومة، والثقافة المهمشة أو المهانة، وقساوة العيش الذي يعانيها شتات " ثان"، هو الذي عرفنا منه، من قبل، على أرض المغرب المعطاء الوجه الوضاء وحرارة العاطفة والأفراح والأحزان.

ونختم بالتأمل في بعض الدروس المستخلصة من حكم الماضي التي يكن أن نستفيد منها في الحاضر.

 <sup>1-</sup> أقصد Erez Bitton في كتابه: "هدية مغربية" و "كتاب النعناع" و Gabriel Bensimhon
 في كتابه: "طمأنينة للمخلص المنتظر ملك مغربي".

قد يبدو من سخرية القدر أن نتحدث عن الحوار الاجتماعي الفكري. وعن الحكمة والارتقاء الروحي، بعد زمن قليل عرف ظروفا مأساوية عاشتها العلاقات اليهودية العربية، وهي ظروف اكتنفها كثير من القلق والتوتر والمنازعات والحروب التي عرفها هذا الشرق القريب منا والعزيز علينا، ما يزيد عل نصف قرن من الزمان.

ومع ذلك فقد أصررنا على أن نظل نحن، أوفياء لمهمتنا، لقناعتنا منذ أكثر من ثلاثين عاما. بضرورة عدم التخلي عما علّمنا إياه التاريخ، وأنه لا بد من أن نحاول النظر إلى الأشياء من الداخل، وأن نتجاوز حواجز الغيرية, وأن نحتفظ دوما بالمسافة الكافية التي تسمح لنا بالنظر والفهم. إن الذي يحقق المستقبل الأفضل والأحسن، هو الذي يترك جذوره تمتد عميقا في الماضي.

إن الأحداث التاريخية التي تتوالى أمام أعيننا، وإن ما ينمو في رحمها من بذور السلام، أمور كلها خيي فينا الأمل في إيجاد مواطن أخرى للقاء والحوار والتعايش الآمن والتشارك الحميمي والتعاون. وباختصار تبعث الآمال فينا، من أجل إيجاد مواطن أخرى للتعقل. إن ما كان أملا ورغبة بالأمس، أصبح اليوم يبشر بجنين حقيقي. إن إصلاح ذات البين، بين أبناء إبراهيم وذريته، لاح في الآفاق، وبدأت مرحلة حاسمة لإنهاء الصراع الإسرائيلي – الفلسطيني إلى الأبد.

ولن ينسى التاريخ الدور الرئيسي الذي لعبه ملك المغرب، الحسن الثاني [رحمه الله].من أجل بلوغ المفاوضات نهايتها السعيدة. كما لن ينسى أيضا التحية والتقدير والاحترام والإكبار التي قدمها الوزير الأول الإسرائيلي. [إسحق ربين]. للشعب المغربي ولعاهله الذي كان من أوائل

العاملين من أجل أن يتحقق الاتفاق، عندما زار المغرب. بعد توقيعه لمعاهدة السلام في واشنطن، يوم 13 شتنبر 1993.

إن هذا الحاضر هو الذي يعطينا المصداقية، لنستنطق أفضل عهود التاريخ الوسيط، على أرض الإسلام، لنستوحي منها ما به نعيد بناء مواطن التعقل ومجالات تلاقي الأفكار والحضارات. وما كان لكل ذلك أن يتحقق لو لم تسند الحرية، ولولا تلك الدرجة العالية من الاستقلال الفكري والتشريعي والإداري، ما ضمنته أحكام الذمة لأهل الكتاب.

وعندما صدر كتابي "Occident Musulman". كتب أديبان مغربيان، هما الطاهر بنجلون وأدمون عمران المليح. حوله مقالا في صفحة كاملة من جريدة "Le Monde" عدد المارس 1980 . عنوناه باعندما يغني اليهود والعرب معا " وبما جاء فيه: طيلة قرون، أنشد اليهود والمسلمون في المغرب، نفس القصائد. وغنوا نفس الأغنيات...و جمع مؤلف الكتاب شهادات حول هذه الثقافة المشتركة ...حيث استبطن اليهود والعرب كل منهم الآخر، وأعطى كل بما عنده لصاحبه، وساهموا جميعا في صنع تاريخ مشترك، تاركين بذلك لأبنائهم ذاكرة وتراثا فكريا مشتركا..."

وأنا نفسي أدرجت في الصفحة الرابعة من غلاف هذا الكتاب, بيتا شعريا لــ Lous Aragon, استقيته من مجموعه Le Roman inachevé هو :

" ما كان يعود به الزمان. شريطة أن لا ترفضه الذاكرة."

وعن كــــابي "Kabbale, vie mystique et Magie" الذي ظهــر في أواخر سنة 1986 .كتب السـيد عـلال سيناصر، عـضو أكاديميــة المملكة المغربية، ومدير سابق لقسم الفلسفة، بمنظمة اليونسكو، مقالاً، في جريدة Le Matin du Sahara [المغربية] بعنوان: "هذه اليهودية العربية اللسان والحضارة"، مبينا أنه: "سيعود التاريخ عودته الصائبة إلى المصادر...وعندما ننبش في هذه المصادر فإنا لن نتوقف إلى أن نعثر على الحرية والحبة. وبدون هذا العمل، فإننا لا نكتب إلا ظاهر التاريخ، أو تاريخا تعبث به نزوات الشياطين..."

وفي واقع الأمر، لقد وضع الماضي على عاتقنا رسالة، وكلفنا بالحفاظ على ذاكرة. وعلينا أن نستفتيهما دوما. وعلينا أن نتخذ من هذه العهود المتازة علائم، ومن مواطن التعقل تلك، نماذج مثالية نضعها نصب أعيننا في مسار الطريق.

إن مواطن الحكمة هذه، على غرار مجالس الفسطاط وقرطبة وبغداد وغرناطة، مما تحدثنا عنه في الفصول الأولى من هذا الكتاب، وكل مجالات اللقاء والحوار مما وصفنا بعضا من نماذجها فيه، كانت مجالا لتعاون النبهاء الذين كرسوا جهدهم لخدمة العقل، مهيئين بذلك الأسباب لعقلية قادرة على خلق هذا المجتمع العاقل الذي تحدث عنه Paul Valéry .

قبل ستين عاما، إن ذاك هو الشرط الضروري لـ"مجتمع أمي حق" (1).

<sup>1-</sup> Courrier de L'UNESCO, septembre 1993, p.44 Textes choisis.

فمرس الأعلام

| أدروتييل أبراهام بن شلومو: 243 | ابا:82                                      |
|--------------------------------|---------------------------------------------|
| إدريس الأول: 29-322            | أبا ماري (إسحاق بن): 276                    |
| آدم: 458–486                   | أبا ماري (يعقو إسحاق بن)                    |
| أجويلوس أبراهام: 266           | أبرام: 333                                  |
| أراما إسحق: 545                | أبراهام: 39-342                             |
| أرسطو: 117-171-172             | إيراهيم: 8 -256-421-424-494-                |
| أزرئيل : 110                   | 506                                         |
| ازكري: 549                     | أبكدور أبراهام بن مشولم: 216                |
| أزولاي أبراهام : 137-236-245-  | أبنصور شالوم : 198                          |
| 522 -247-246                   | أبنصورموسى : 142-196                        |
| أزو لا <i>ي</i> مسعود: 245     | أبنصور يعقوبي: 21-86-87-                    |
| اســـــاق: 67-424-424-476      | -200-199-196-183-141                        |
| 494-477-256                    | -508-380-455-336-201                        |
| إسرائيلي إسحاق: 171            | 524-517-512-511-510                         |
| إسحاق (شلمه بن): 117           | أبيحصيرا: 142                               |
| إسرائيلي إسرائيل بن يوسف: 57-  | ابيسرور: 336                                |
| 288-171                        | أبيصرور شلوم بن نسيم : 328                  |
| إسرليس موسى : 69 -270-271-     | أبيقور: 171                                 |
| 272                            | الأخضر محمد: 129                            |
| أسعدن: 335                     | أدرت أبـراهـام بن أدروتيل: 293 -            |
| الإسكندراني فيلون : 56         | 301-300                                     |
| إسماعيل: 228-315-380-381       | ادرت (أشر بن يحيئل سلمون بن):               |
| 511                            | 285                                         |
| المولى إسماعيل: 381-394        | ادرت (ســــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| إسماعيل أبو إبراهيم : 100      | 293 - 288-287                               |

بئير (يهودا بن): 82 اسوريس: 256 بر حبيا أبراهام: 547 الإشبيلي أبراهام: 112 الإشبيلي يوم طوب بن أبراهام: برديكو ميمران: 361 برك جاك: 134 285-267-109 بر بسیادا: 343 الأشقر داود : 504 ىر فكت: 448 الأشقر يوسف بن موشى: 241 ابن أبي أصيبعة: 163 بروفانسال ليفي: 362 بروفيات إسحق بن شيشيت: 278-الأفروديسي الإسكندر: 171 أفرياط حابيم: 547 290-285 بروكليس: 171 أفلاطون: 170-171 بروخ (الربى داود بن): 202 إفلح داود: 198-202 بر يوحاي: 479-504-540 الأكويني توما: 156 ىطان: 203 الياس: 205 البغدادي هبة الله بن ملكا: 149-أموزيغ (أهارون بن): 392 170-163 ألموسيننو أبراهام: 266 بقراط ابراهام: 300 أميكو شم طوب بن يعقوب: 266 بقودا (بحيابن): 110-150-207 أنقاوى إسرائيل: 110 218-216-215 أوبنهايم إسحاق: 304 بوهدن أبو درهم: 336 أو يوسف أبراهام بن دفد: 335 البلاك إسحق: 216 ايغى داود: 504 بلعم (بن): 109 أبوب: 148-256-253-258 بلوتارك: 484-514 البلنسي موسى: 265-285 باجة (این): 150-156-171-188 باديس: 47 بلوما: 343 بهلول: 338 الباز موسى بن ميمون: 247

جبرول (سلیمان بن) (أبن كبرول): 47-150-151-153-153-219

جبرو سلمون: 549

جرسون (لفي بن): 68

جرشوم (يوسف بن: 91

الجروندي أزرائيل وعزر: 110

الجروندي عزرا: 142

الـجروندي نسيم بن رؤوبن: 110-267

جمول: 342

جناح (أبو الوليد مروان بن): 46-109-116-109

حاكيز أبراهام: 266

حاكيز شموئل: 266

حابيم: 380

حبيب: 305

الحريري: 148

حزقيال: 205-396

حسداي (أبراهام بن): 217

حسداي أبو الفضل السراقسطي: 188

الحسن الثاني: 103-570

حسين داود: 199

الحسيني أمين: 561

بنجلون عبد العزيز: 34

بو إفكر ان يعقوب بن إسحاق: 247

بوزكلو مردوخا*ي:* 248

بوزكلو شلوم: 247

بوزي يعقوب: 318

البصير إسحاق: 42 -207

بولس الرسول: 205

بونا: 342

البوني أحمد بن على: 231

البهنسي موسى: 265

بيباس: 391

بينتو إسحاق: 565

تبول (يوسف بن): 244-245

تبون (شموئل بن): 170

تبون (يعقوب بن مخير بن): 68

نبون (يهودا بن): 151-155

تصبى شبتاي: 90

تمسطياوس: 171

تميم (دوناش بن): 64

جاقطيليا (يوسف بن): 207-243

جالينوس :171

جان الثاني: 68

جبرائيل: 502

| 97                                                                                                                                                 | حليوا يهودا:241                                                                                                                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| دلاك (بن): 309                                                                                                                                     | حمو (موسى بن): 316                                                                                                                                   |
| بن دنان (عائلة): 347-361                                                                                                                           | حمو (يعقوب بن): 329                                                                                                                                  |
| دنان (سعديه بن): 110-270                                                                                                                           | حنا: 245                                                                                                                                             |
| دنان (سلمون بن): 391                                                                                                                               | حنوخ بن موسى: 109                                                                                                                                    |
| الدهان مردوخاي: 564                                                                                                                                | حواء: 474-486                                                                                                                                        |
| دوران شـمـعـون بن صـمـح: 267-                                                                                                                      | حياط يهودا: 300                                                                                                                                      |
| 285-278-271                                                                                                                                        | حين يوسف: 327                                                                                                                                        |
| دونا:342                                                                                                                                           | حيون (موسى بن إسحق بن): 319                                                                                                                          |
| دوناش: 325                                                                                                                                         | حيون (حاييم بن يعقوب بن): 335                                                                                                                        |
| دوناش (يعقوب بن): 64                                                                                                                               | حيوج يهودا: 64-109-116-147                                                                                                                           |
| ديوان (عمرام بن): 504-578                                                                                                                          | حييا (أبراهام بن): 68- 507                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                      |
| راحل: 465                                                                                                                                          | الخامس محمد: 102-202-562                                                                                                                             |
| راحل: 465<br>راشي: 117                                                                                                                             | الخامس محمد: 102-202-562-                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                      |
| راشي: 117                                                                                                                                          | 570-566                                                                                                                                              |
| راشي: 117<br>الربي (شمعون بن): 80                                                                                                                  | 566-570<br>خلافا شمعون: 479                                                                                                                          |
| راشي: 117<br>الربي (شمعون بن): 80<br>رشد (ابن): 117-150-161-171-                                                                                   | 566-570<br>خلافا شمعون: 479<br>خلدون (بن): 118                                                                                                       |
| راشي: 117<br>الربي (شمعون بن): 80<br>رشد (ابن): 117-150-165-171-<br>210-173-172                                                                    | 566-570<br>خلافا شمعون: 479<br>خلدون (بن): 118<br>خلفون (إسحق بن): 109                                                                               |
| راشي: 117<br>الربي (شمعون بن): 80<br>رشد (ابن): 117-150-165-171-<br>212-173-172<br>رشيد (المولى): 316                                              | 566-570<br>خلافا شمعون: 479<br>خلدون (بن): 118<br>خلفون (إسحق بن): 109                                                                               |
| راشي: 117<br>الربي (شمعون بن): 80<br>رشد (ابن): 117-150-165-171-<br>172-173<br>رشيد (المولى): 316<br>الرقناتي مناحم: 243                           | 566-570<br>خلافا شمعون: 479<br>خلدون (بن): 118<br>خلفون (إسحق بن): 109<br>الخوارزمي: 117                                                             |
| راشي: 117<br>الربي (شمعون بن): 80<br>رشد (ابن): 117-150-165-171-<br>216-173-172<br>رشيد (المولى): 316<br>الرقناتي مناحم: 243<br>رودريك (الملك): 30 | 570-566<br>خلافا شمعون: 479<br>خلدون (بن): 118<br>خلفون (إسحق بن): 109<br>الخوارزمي: 117<br>داود: 25-49-94-198                                       |
| راشي: 117<br>الربي (شمعون بن): 80<br>رشد (ابن): 117-150-165-171-<br>216-173-172<br>رشيد (المولى): 316<br>الرقناتي مناحم: 243<br>رودريك (الملك): 30 | 570-566<br>خلافا شمعون: 479<br>خلدون (بن): 118<br>خلفون (إسحق بن): 109<br>الخوارزمي: 117<br>داود: 25-49-94-198 -304-256<br>داود (أبراهم بن): 109-301 |

| 109-101                    | زكوت أبراهام: 300           |
|----------------------------|-----------------------------|
| شراتيل: 233                | زمرا (بن): 305              |
| شرلمان: 67                 | زمرون (يوسف بن): 275        |
| شريرا: 53                  | زنيبر محمد: 194             |
| شعشو عيم: 228              | زهرا: 343                   |
| شلمه: 341                  | زور بابل: 501               |
| شمعون: 226-458-477-476-48  | زوما (ابن): 205             |
| شمعوني: 340                |                             |
| شمونل: 82-116-352-352-479  | سابع أبراهام: 111           |
| شولم كرشوم: 19             | سارة: 228-494               |
| شيشيت (إسحاق بن): 72-110   | سىينوزا: 172                |
| 498-290-285-278            | سحنون (ابن): 118            |
| شيشيت بن يعقوب: 207        | سروق (بن): 109–175          |
|                            | سلمن: 341                   |
| صالح: 228                  | سليم: 341                   |
| صديق (يوسف بن): 171        | سليمان: 225-227-245-245     |
| صرويا (يوآب بن): 25        | 464                         |
| الصقلي أهارون بن يوسف: 405 | سليمان (عزرا بن): 207       |
| الصقلي كوهن: 319           | سهو لا (بن): 545            |
| صموئل: 232-380-396         | سوسان: 336                  |
| صيريرو: 361                | سوسن (پهودا هکوهن بن): 160  |
|                            | ابن سينا: 117-150-156-171   |
| طفيل (ابن): 150–165        | 172                         |
| طوبي يوسف: 265             |                             |
| طوليدانو: 380              | شبروط (حسداي بن): 46-64-65- |

| عطية (الفيلالي بن يوسف بن): 318 |                                   |
|---------------------------------|-----------------------------------|
| عقنين (يوسف بن): 65- 117-       | عاديا (السموأل بن): 58-117        |
| 219-188-173-118                 | أبو العافية أبراهام: 110-207-212- |
| عقبيا:502-205                   | 216-215                           |
| علال: 339-341                   | عبد الحميد: 118                   |
| العلوف: 564–565                 | عبد الرحمن الثاني: 189            |
| ي. علي: 380                     | عبد الرحمن الثالث: 46-65          |
| علي (صموئل بن): 323             | عبد الله: 337-339                 |
| عمارا (إسحاق بن): 381-512       | عبد الله (أحمد بن): 102           |
| عمرام: 53                       | عبد الله (ي. محمد بن):94- 316     |
| عمران أباهام: 343               | عراما إسحق: 111                   |
| عمور: 341                       | عزاي (ابن): 205                   |
| عوزئيل ابراهام: 266             | عزرا (ابن): 47                    |
| عوقل (بن): 39-40                | عزرا (أبراهام بن): 67-116-117-    |
| عيسى: 225–228                   | 161                               |
| عيوش: 341                       | عزرا (موسى بن): 131-180           |
|                                 | عزرا ئىل: 142–449                 |
| الغالية: 348                    | عزرائيل يهودا: 509-510-512        |
| السغىزالىي: 150-173-216-217-    | عزيز: 341                         |
| 222                             | عزيزة: 342                        |
| غياث (إسحق بن): 109-511         | عطار (ابن): 361                   |
|                                 | عطار (ابن): 361                   |
| الفارابي: 150-165-171           | عطار (حابيم بن): 141              |
| 188                             | عطار (يهودا بن): 86-394           |
| فادونيا: 342                    | عطية: 338                         |

| القيرواني نهراي بنسيم: 70-71  | الفاسي إسحق بن يعقوب: 266         |
|-------------------------------|-----------------------------------|
|                               | الفاسي يعقوب بوزي: 318            |
| كاۋون حي : 91                 | الفاسي داود بن أبراهام: 64-147    |
| كجيم حاييم : 300              | الفاسي أبو زكريا يحيى بن داود: 64 |
| كراسيا: 342                   | فرانس: 342                        |
| الكرساني موسى بن ابراهام: 325 | فريحا: 342                        |
| كركوس يهودا: 266              | الفضل (أبو) حسداي السرقسطي: 188   |
| كرسيكاس أبراهام: 68           | الفونسو السابع: 66                |
| كفاليرو إسحاق: 301            | الفونسو العاشر: 66                |
| كلارا: 342                    | فيتال حييم: 207-234-244-245       |
| كمين (داود بن ): 321          | الفيلالي يوسف بن عطية: 318        |
| الكندي: 150–188               | -                                 |
| كوهين: 335-391-395            | قارو يوسف (كارو): 19-110-         |
| كوهن إسحاق: 564-565           | -270-229-226-141-113              |
| كوهن حاييم: 548               | 277-276-275-274-273-272           |
| كوهن شم طوب: 381              | القابز سالمون : 531               |
| كوهن مردخا <i>ي</i> : 465     | قابيل : 486                       |
| كوهن مسعود: 245               | القايم داود : 198–547             |
| كوهن موسى: 381                | القرقساني يعقوب: 62               |
| كوهن بنحميا: 512              | قرياط إسحاق: 485                  |
| کو هن يهودا: 193-205          | قريش يهودا: 44-55-59-147          |
| كونا: 342                     | القفطى: 163                       |
| كيسالي الياهر: 300            | قمحي داود: 116                    |
| •                             | قمرا : 343                        |
| لبراط دونش: 63-109-175        | القمسي دانيال: 62                 |

مبرا: 342 لابي شمعون: 241-243-305 محمد (ص): 157 لاوى: 335-336 مخلوف : 342 اللاوي (هلوي )موسى : 86 اللاوى سلمون بن موسى: 71-530 المرابطي يوسف بن تاشفين: 322 مردوشى: 342 اللاوى يهودا: 218 مرزوقا: 342 لوي (يهو شوع بن) : 479 مريم: 282 لمجودي: 538 مساس يوسف: 145-439-360 -لوديسا: 342 517 - 439 لوريا إسحاق: 207-234-237 مسعود بن مناحم: 321- 341- 342 -520-519-245-244-238 مسكيتي يوسف: 89 549-540-530 بن شولم يرحم: 267 4년: 228 ابن مشعل: 319 -329 -536 لومبار: 342 المعز: 61 ليبوفيتش: 344 المغربي سليمان: 245 لبندا: 342 المغربي السموأل: 68 ليونى شم طوب:243 المغربي يهودا بن شولم عباس: 64-68 ماسياح موسى: 392 ابن المقفع: 127 ماسينيون لويس: 325 ميساس: 342 مالكا (بن) خليفة: 87-88 ميكائيل: 502 مالكا (بن) نسيم: 219 ميكاش بوسف: 109-112-267 مان بعقوب: 72-78-79-81 ميمران ابراهام: 381 مانديس إسحاق: 88-320 موزس إسحاق: 91 مانور موسى: 257-423 موسى: 148-205-205-225-امبارك :342

277-276-274-273-272 -342-254-253-228-227 نحمان (موسى بن): 110-142--481-475-444-393-344 267-207 533-514-504-479 نحوليا عقيدا: 243 موسى حنوخ: 109 بن جلون عبد العزيز: 34 موسى بن مردوخاي: 321 موسى ابن ميمون:39-50-55-65 نصير (موسى بن): 31-32-296 النعيمي مصطفى: 28 -118-112-109-83-73-72 النغريلة (شموئيل بن) (النكيد): 46 --155-151-150-149-117 -105-101-100-65-64-47 -160-159-158-157-156 109 -165-164-163-162-161 نسيم (أدونيم اللاوي: 64 -170-169-168-167-166 نهون إسحاق: 265 -217-216-190-172-171 نهون موسى: 565 -265-266-223-222-219 533-419-484-392-325-322 يحيئل (اشر بن): 57-110-262 موسى بن يوسف: 321 يروحم (سلمون بن ): 62 موندا يوسف بن موشى: 266 يولى (بن ليفي): 336 ميمون : 168 يوسف (شموئل بن): 329 ميمون ( ابراهام بن): 215-216-يهودا (شلومو بن): 92 223-221-220 يهودا (يوسى بن): 81 ميمون داود بن : 72-73-83-155-ميمون عبد الله بن: 216

162

ناجارا إسرائيل: 186-187

ناحمياس بوسف بن داود: 327

نئيم (يوسف بن): 269-270-271-

Aragon Lous: 580

Avencebrol: 152

Benayahu Méir: 244

**Brunot: 433** 

Bataill Georges: 261

Caracalla:27
Cohen Mark: 61
Ebert Theod,: 155
P. Flamand: 329

Frazer: 483

Foucaurd (de) Charles: 325

Geinger Abraham: 149

D.S. Goitein: 69 - 70 - 215 - 433

I. Goldziher: 149

Z.H. Hirschberg: 27 - 404

M. Jastrow: 64 KAFKA: 571

Lewis Bernard: 162

Klagsbald M. Victor: 226

Kundera Milan: 433

Milèna: 572

Munk Salomon: 152 - 171

Nicholson: 212 Noguès: 560 Pinès Salomon: 222 Ouint Charles: 306

De Santa Maria Don Pablo: 71

Sasson Somekh: 61 Schwab Moise: 233 Septime Sevère: 27 N. Slousch: 404

Soustelle Jacques: 447

S. Swise: 151 J.M. Toledano: 329

Touraine René: 562 - 563 Türker Mubahat: 159

G. Vajda: 209 Valéry Paul: 581

## BIBLIOGRAPHIE

- ABEN SUR Jacob, Responsa, Alexandrie, 1894.
- ABITBOL Michel, Tujjar al-sultan, une élite judéo-marocaine au XIX<sup>e</sup> siècle, Institut Ben Zvi, Jérusalem, 1994.
- ADLER ELKAN N., Introduction to the Itinerary of Benjamin of Tudela, Oxford, 1907.
- ADLER ELKAN N., Jewish Travelers, Londres, 1930.
- AL-BALADURI, Futuh, Le Caire, 1932.
- AL-MALIH-BAR AYYUSH Yosef, Reponsa, Livourne, 1823.
- ANQAWA Abraham, Kerem Hemer, Livourne, 1871.
- ASHTOR E., The Jews of Moslem Spain, vol. II, J.P.S.A., Philadelphie, 1979.
- ASSIS YOM TOV, Le Herem de Rabbenu Gershom et la bigamie en Espagne, revue Zion, Jérusalem, 1981.
- ASSIS YOM TOV, Jewish Diplomats from the Crown of Aragon in Muslim lands (1213-1327), dans Sefunot, vol. III, Jérusalem, 1985.
- AZOULAY Abraham, Or Ḥa-Hammah, Jérusalem 1876... Ḥesed le-Abraham, Sulzbach, 1965.
- AUBIN E., Le Maroc d'aujourd'hui, Paris, 1904.
- BADILLOS Angel Sàenz, TARGARONA BORRAS Judit, Diccionario de Autores Judios, Cordoba, 1988.
- BAER Y., The History of The Jews in Christian Spain, J.P.S.A., Philadelphie, 1966.
- BARGEBURH F. P., The Alhambra, Berlin, 1968.
- BARON S. W., A social and religious History of the Jews, 16 vol., New-York, Philadelphie, 1952-1976.
- BECKER Dan, The Risala of Judah ben Quraysh, A critical edition, Tel-Aviv, 1984.
- BEINART H., Fès, Centre de prosélytisme et de retour de marranes au judaïsme au XVI<sup>e</sup> siècle, Mémorial Isaac Ben Zvi, Jérusalem, 1964, (hébreu).

BEINART Haim, Los judios en la Espana cristiana, Una vision historica en Encuentros en Sefarad, Instituto de Estudios Manchegos, 1987

BELLOW Saül, Le don de Humbold, Flammarion, 1978.

BEN JELLOUN Abd-al Aziz, «Les fondements des relations internationales en Islam: L'islam et les dhimmis», Académie du Royaume du Maroc, 1989.

BENAÏM Yosef, Malke Rabbanan, Jérusalem, 1931.

BERQUE Jacques, «Al-Yousi», Problèmes de la culture marocaine au XVIII<sup>e</sup> siècle, Paris, 1958.

BETTAN Israël, Studies in Jewish Preaching, Cincinnati, 1939.

BRUNSCHVIG R., La Berbérie Orientale sous les Hafsides, Paris, 1940-1947.

CORCOS David, «Les juifs du Maroc dans la première moitié du XVI<sup>e</sup> siècle», Jérusalem, 1966 (hébreu).

CORCOS David, Studies in the History of the Jews of Morocco, Jérusalem, 1976.

D'ERLANGER R., La musique arabe, Paris, 1949-59.

DANA Nissim, Sefer ha maspiq le'ovdey hashem, Tel-Aviv, 1989.

DERENBOURG J., DEREMBOURG Hartwig, LAMBERT Mayer, Œuvres complètes de R. Saadia ben Josef al Fayyoumi, Paris, de 1893 à 1902.

DIMITROVSKY H. Z., New Documents regarding the semicha Controversy in Safed, dans Sefunot, vol. X.

DOUTTÉ Ed., Magie et religion en Afrique du Nord, Alger, 1908, Paris, 1984.

EBEN EZRA Moïse, Kitab al-Muḥadara wa-l-Muḍakara, édition hebraïque par Ben Zion Halper, Leipzig, 1924, Jérusalem, 1967; A.S. ḤALKIN, édition bilingue-arabe-hébreu, Jérusalem, 1975 (Sefer ha-'iyyunim we-ha-diyyunim).

EDREHI M., An Historical Account of the ten Tribes, settled beyond the River Sambatyon in the East, Londres, 1836.

EPSTEIN Isidore, Responsa of R. Simon b. Zemah Duran, Londres, 1930.

FISCHEL W. J., Jews of Medieval Islam, Londres, 1937.

FISHMANN Y. L., Rabbenu Moshe ben Maimun, Jérusalem, 1935.

GINZBERG Louis, The Legends of the Jews, Philadelphie, 1967, 7 volumes.

GOITEN S. D., Mediterranean Society, University of California Press, USA, 1967-1988.

GOITEN S. D., Moses Maimonides... Man of Action dans: Hommage à Georges Vajda, Louvain, 1980.

GOITEN S. D., Juifs et Arabes, Les Éditions de Minuit, Paris, 1957.

GOITEN S. D., Letters of Medieval Jewish Traders, Princeton, University Press, 1973.

GOLDZIHER I., Le dogme et la loi de l'Islam, Paris, 1920.

GUIRAUD Pierre, Fonctions secondaires du langage: Le langage, Encyclopédie de la Pléiade, Paris, 1968.

HECKER Joseph, «La fonction de nagid en Afrique du Nord à la fin du XVe siècle», Zion, n° 43, Jérusalem, 1980.

HEMDAH GENUZAH, publié par Z. H. Edelman, Königsberg, 1856.

HIRSCHBERG H. Z., «Histoire des Juifs d'Afrique du Nord», Jérusalem, en hébreu, 1965.

IBN 'AQNIN Yosef, La révélation des secrets et l'apparition des lumières, Jérusalem, 1964. (Hébreu).

IBN GABIROL S., *Meqor Ḥayyim*, «Source de vie», *Mosad Ha-Rav-Kook*, Jérusalem, 1951 (version hébraïque).

IBN GABIROL, Kitāb 'Iṣlaḥ al-Akhkā q «The Improvement of the Moral Qualities», New-York, 1901, édit. de Stephen Wise.

IBN HAZM, Kitab Al-Fisal, Le Caire, 1903.

IBN HAZM, Réfutation d'Ibn Negrila, Le Caire, 1960.

IBN KHALDOUN, Prolégomènes, traduction de Slane, Paris, 1862-68.

IDELSOHN A. Z., Jewish Music, New-York, 1967.

JOUSSE Marcel, Anthropologie du geste, 1969 et 1974.

JOUTARD Philippe, La légende des Camisards (Une sensibilité au passé), Paris, 1977.

KAFKA F., Préparatifs de noce à la campagne, Gallimard, 1957.

KATZ, Sarah, Openwork Intaglios and Filigrees, Studies and Research on Shlomo Ibn Gabirol's work, Jérusalem, 1992.

LAKHDAR Mohammed, La vie littéraire au Maroc sous la dynastie 'Alawide (1664-1894), Rabat, 1971.

LAHLOU Abdel Wahab, «Notes sur la banque et les moyens d'échange commerciaux à Fès avant le protectorat», Hespéris, 1937.

LAOUST H., La politique d'Al-Ghazali, Paris, 1970.

LE TOURNEAU R., Fès avant le protectorat, Casablanca, 1949.

LEVI PROVENÇAL E., Historiens des Chorfa, Paris, 1922.

LEVIN Israël, Mystical Trends in the Poetry of Salomon Ibn Gabirol, Tel-Aviv University, 1986.

LEVTZION Nehemya et TOBI Yosef, «The Jews of Sijilmassa and the Sahara Trade»; «The Siddur of Rabbi Shelomo Ben Nathan of Sijilmassa, a preliminary Study», Communautés juives des marges sahariennes du Mahgreb, Institut Ben Tzvi, Jérusalem, 1982.

LEWIS Bernard, Maimonides, Lionheart and Saladin in «Eretz Israël», 1963.

MAÏMONIDES Abraham, Kifâyât al'-Abidin; The High Ways to perfection, trad. anglaise de S. Rosenblatt, New-York, 1927/T1, Baltimore, 1938/T2.

MAÏMONIDE Moïse, Guide des Égarés, trad. S. Munk, Paris, 1856, réédité par Maison-neuve et Larose en 1970.

- MAÏMONIDE Moïse, Le livre de la connaissance, Traduction française par V. Nikiprowetzky et A. Zaoul, PUF, 1961.
- MASSIGNON L., «L'influence de l'Islam au Moyen-âge sur la fondation et l'essor des banques juives», Bulletin d'Études orientales de l'Institut Français de Damas. 1932.
- MASSIGNON Louis, Enquête sur les corporations musulmanes d'artisans et de commercants au Maroc, Revue du Monde Musulman, 1924.
- MEIR BENAYAHU, Sefer toldot ha-Ari and Luria's «Manner of life» (Hanhagot), Institut Ben Zvi, Jérusalem, 1967.
- MIRCEA ELIADE, Littérature orale : «Histoire des littératures», Encyclopédie de la Pléiade, Paris. 1955.
- MUNK S., Mélanges de Philosphie juive et arabe, Paris, 1859.
- MUNK S., Notice sur Joseph ben Yehouda, Journal asiatique, Paris, Juillet 1842.
- NAIMI Mustafa, Le Sahara à travers le pays Takna, Rabat, 1988.
- NICHOLSON R. A., Studies in Islamic Mysticism, Cambridge, 1967, The Mystics of Islam, Londres, 1966.
- Pérès Henri, Poésie andalouse en arabe classique au XIe siècle, Paris, 1953.
- PINES Salomon, The collected works of Salomon Pines, vol. I, Jérusalem, 1979.
- PINES Salomon, *The Guide of the Perplexed*, Moses Maimonides..., University of Chicago Press, 1963.
- OORIAT Abraham, Berit Abot, Livourne, 1862.
- QORIAT Isaac, Nahalot Abot «L'héritage des pères», Livourne, 1898.
- RUNES D. Dagobert, *The Hebrew Impact on Western Civilisation*, New-York, 1965 (The Jewish Contribution to the exploration of the globe by Hugo Bieber).
- SA'ADYA IBN DANAN, Mleket ha-shir: «Art poétique», Francfort, 1965.
- SA'ADYA GAON, Hamesh Megilot «Cinq rouleaux», publié par R. Yosef Qafeh, Jérusalem, 1962.
- SASPORTAS Jacob, Sisat Nobel sbi, Jérusalem, 1954.
- SCHIRMANN J., Anthologie de la Poésie Hébraïque en Espagne et en Provence, Jérusalem Tel-Aviv, 1954-56, Tomes I et II.
- SCHIRMANN J., Hebrew liturgical Poetry and Christian Hymnology, J.Q.R, vol. XLIV/1.
- SCHIRMANN J., The Function of the Hebrew Poet in the Medieval Spain: Jewish Social Studies, 1954.
- SCHOLEM G., On the Kabbalah and its Symbolism, Schocken Books, New-York, 1974.
- SCHOLEM G., Les origines de la Kabbale, Paris, 1966.
- SCHRIRE T., Hebrew Amulets, Londres, 1966.
- SHILOAH Ammon, La perfection des connaissances musicales, Paris, 1972.

- SHIR YEDIDOT, Marrakech, 1921, « Chant d'amour », réédité à Jérusalem, 1961, 1968
- SINGER Israël Joshua. Les frères Ashkenazi, éd. Stock, Paris, 1982.
- STRACK Herman L., Introduction to the Talmud and Midrash, New-York, 1931; traduction française par M. R. Hayoun, Paris, 1986.
- TEICHER J.L., The Latin-Hebrew school of Translators in Spain in the twelfth century in Homenaie a Millas Vallicrosas, II. Barcelone, 1956.
- TEICHER J. L., Laws of Reason and Laws of Religion... Essays and Studies presented to Stanley Arthur Cook, Londres, 1950.
- TISHBI Y., Le méssianisme à l'époque de l'expulsion des juifs d'Espagne et du Portugal, Jérusalem, 1985 (Hébreu).
- VAJDA G., L'amour de Dieu dans la théologie juive au Moyen-âge, Paris, 1957.
- VASSEL Eusebe. La littérature populaire des Israélites tunisiens. Paris, 1907.
- WADDEL Helen, The Wandering scholars, 1932, Pelican Books.
- WIET Gaston, Introduction à la littérature arabe, Paris, 1966.
- ZAFRANI Haïm, Artisanat des métaux précieux et problèmes monétaires dans les décisions des tribunaux rabbiniques de Fès au XVII<sup>e</sup>/XVIII<sup>e</sup> siècles.
- ZAFRANI Haïm, «L'irruption du divin, du sacré et de l'ésotérique dans la vie quotidienne de la société judéo-maghrébine»: Signes du Présent (revue scientifique et culturelle marocaine) n° 6, Fédala-Mohammadia, 1989.
- ZAFRANI Haïm, Éthique et mystique (Judaïsme en terre d'Islam). Le commentaire kabbalistique du traité des pères de J.BU-Ifergan, Paris 1991 (Texte français et hébreu).
- ZAFRANI Haïm, Grammaire de l'hébreu vivant, (histoire, morphologie et synthaxe), PUF, Paris, 1968-ouvrage réalisé en collaboration avec David Cohen.
- ZAFRANI Haïm, Kabbale, vie mystique et magie, Paris 1986.
- ZAFRANI Haïm, La version arabe de la bible de Sa'adya Gaon. L'écclésiaste et son commentaire «Le livre de l'Ascèse», Paris 1989 en collaboration avec André Caquot.
- ZAFRANI Haïm, Le livre de la création ou la Kabale des Origines (Sefer Yesirah), Éditions Art et Valeur, Paris, 1978, (Ouvrage illustré par le peintre viennois Ernst Fuchs).
- ZAFRANI Haïm, Les juifs du Maroc, Vie sociale, économique et religieuse, Études de Taqqanot et Responsa, Paris, 1972, librairie Paul Geuthner.
- ZAFRANI Haïm, Littératures dialectales et populaires juives en Occident musulman, Paris, 1980.
- ZAFRANI Haïm, Los Judios del Occidente musulman Al-Andalus y El-Magreb, Madrid, 1994.

- ZAFRANI Haïm, Malmonide, pélerin du monde Judéo-arabe, «Les Africains», sous la direction de A. Julien et Magali Morsy, Paris, 1977.
- ZAFRANI Haïm, Mille ans de vie juive au Maroc (Histoire et culture, Religion et Magie), Paris, version hébraïque avec un sous-titre: Le livre des sources, Tel-Aviv, 1986.
- ZAFRANI Haïm, Pédagogie juive en Terre d'Islam, (L'enseignement traditionnel de l'hébreu et du judaïsme au Maroc), Paris, 1969.
- ZAFRANI Haïm, Poésie juive en Occident musulman, Paris, 1977, librairie Paul Geuthner. Ouvrage traduit en hébreu, Institut Ben Zvi, Jérusalem, 1984.
- ZAFRANI Haïm, *Une version berbère de la Haggadah de Pesah*, Texte de Tinrhir du Todrha (Maroc). Supplément aux comptes-rendus du G.L.E.C.S., Paris, 1970. Ouvrage réalisé en collaboration avec Madame Pernet-Galand.
- ZAKI MUBARAK, La prose arabe du IVe de l'Hégire, Paris, 1931.
- ZEEV FALK, Halakkah and Reality in the State of Israël, Jérusalem, 1927 (hébreu).

## **ENCYCLOPÉDIES**

Encyclopédie de l'Islam, 1re et 2e éditions, Leyde-Paris, 1913-1942; 1954-...

Encyclopédie hébraïque, Tel-Aviv, Jérusalem (hébreu).

Encyclopaedia Judaica (E. J.), Jérusalem, 1971.

Jewish Encyclopedia (J.E.), New-York, 1901-1909.

Osar Yisr'el (Encyclopédie juive en hébreu). New York, 1951.

Universal Jewish Encyclopedia, New-York, 1939-1948.

## REVUES

Al-Manahil (arabe), Rabat.

Bulletin de l'éducation Publique au Maroc (B.E.P.M.), Rabat.

Christus, Paris.

Hebrew Union College Annual (H.U.C.A.), Cincinnati.

Hesperis, Hesperis-Tamuda, Rabat.

Jewish Quaterly Review (J.Q.R.), Londres, New-York.

Journal of Jewish Studies (J.J.S.), Manchester.

Journal of Social Studies (J.S.S.), New-York.

Kiryat Sepher, Bibliographical Quaterly..., Jérusalem.

Leshonenu, Journal fot the Study of the Hebrew Language..., Jérusalem (hébreu).

Revue des Études islamiques (R.E.I.), Paris.

Revue des Études Juives (R.E.J.), Paris.

Sefarad, Revista... de Estudios Hebraicos y Oriente Proximo, Madrid.

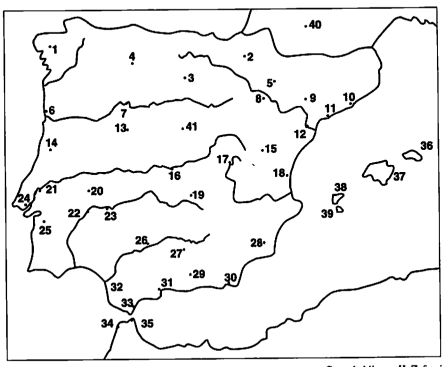
Sefunot, Annual for Research in the Jewish Communities of the East, Jérusalem (hébreu).

Studia Islamica, Paris.

Tarbiz, Quaterly for Jewish Studies, Jérusalem (hébreu).

Yedi'ot..., Studies of the research Institute for Hebrew Poetry, Jérusalem (hébreu).

Zion, Quaterly for Research in Jewish History, Jérusalem (hébreu).

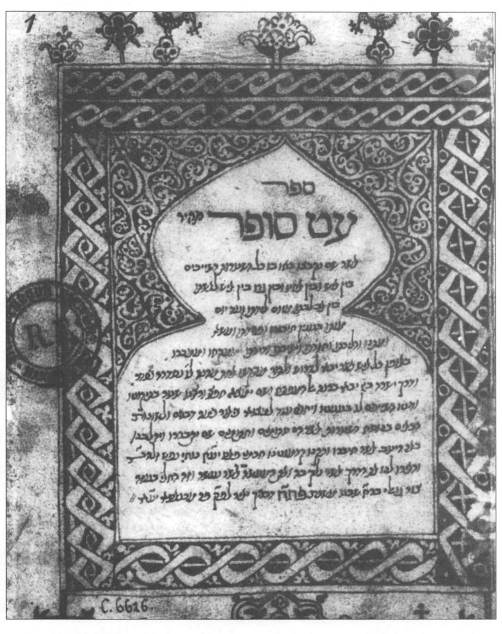


Carte établie par H. Zafrani

| 1. Saint-Jacques | <ol> <li>Taragona</li> </ol> | 22. Badajos        | 33. Gibraltar   |
|------------------|------------------------------|--------------------|-----------------|
| de Compostelle   | 12. Tortosa                  | 23. Mérida         | 34. Tanger      |
| 2. Pampelune     | 13. Salamanque               | 24. Lisbonne       | 35. Ceuta       |
| 3. Burgos        | 14. Coimbra                  | 25. Alcacer do sal | 36. Minorque    |
| 4. Léon          | 15. Teruel                   | 26. Cordoue        | 37. Majorque    |
| 5. Huesca        | 16. Tolède                   | 27. Jaen           | 38. Ibiza       |
| 6. Porto         | 17. Cuenca                   | 28. Murcie         | 39. Formanterra |
| 7. Zamora        | 18. Valence                  | 29. Grenade        | 40. Toulouse    |
| 8. Saragosse     | 19. Alarcos                  | 30. Almeria        | 41. Ségovie     |
| 9. Lerida        | 20. Zallaga                  | 31. Malaga         |                 |
| 10. Barcelone    | 21. Santarem                 | 32. Cadix          |                 |

ו התיו בעלם קק מוערשים עולשעושים לשל בפשם ישה בעשב מוטוים ישל ונדוטק שלי अ बार् ने दिए दे ति व वेते विद्या פירתירך ששי חותוחרון קי עבון כבים עוה الماله حدرع حار حددا ، احداد مو קיאר עודם אף בעענה כב ע קאבו כנים שא ו שושע השופ תודין עליני השרד כרוכם קה א שוקסני העור דעום שמאריידום או הין שלינושה וכן כבנים לם חופה יכן אונות שנים שובה (ה) עבקישן נוא ים שפקשון פקדושן שעכב יי שותפון פוערובשי ולותבים שלון ער בבב פושים פינון קוולותי דוון וכות שובה פוורבי חבר בנויי לרוד פני חוונרועי קואושרו קיחובן היסולה המעג שני מספ עינג די

كتاب "الفتاوى والنوازل" وضعه الأحبار القشتاليون بفاس سنة 1494، النص باللغة القشتالية والعبرية، مستخرجات من مخطوط يعود تاريخه إلى القرن الثامن عشر. (من مقتنيات V. Klagsbald) وكان الخطوط في ملك ابنصور في فاس.



من كتاب "ريشة الكاتب" ليعقوب أبنصور. فاس 1673-1752. يوجد الخطوط في المكتبة الوطنية بباريس. قسم الخطوطات العبرية رقم 1321.

وليسمر بالحريج بروج بمراب البيرة البيرة المنارية المنالية المنارية المناري

نص بالحرف العربي

نص بالحرف العبري

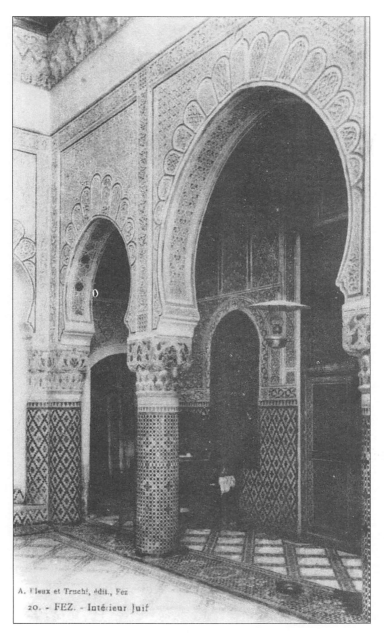
مقطوعة من "رمل الماية" مستخرجة عن كتاب الحايك في الموسيقى الأندلسية. والنص بالحرف العربي والعبري. مخطوط من مقتنيات حاييم الزعفراني.



جوقة من موسيقيين يهود ومسلمين في الجزائر, بقيادة الموسيقي اليهودي إدمون نتان يفيل (1877-1928). وهو مؤلف مجموع موسيقى عربي مورسكي، الجزائر 1904 من المقتنيات الخاصة بحاييم الزعفراني.



يهودية من دبدو. المغرب الشرقي في بداية القرن العشرين.



داخل بيت يهودي من الطبقة الغنية بفاس.



أحد الباعة اليهود ومشتر عربي في أمزميز بناحية مراكش. صورة .A.J.D.C



حرفي يهودي نحاس. في مراكش. صورة A.J.D.C.



عـقد زواج ضـرب في الصـويرة. المغـرب سنة 1918/5678 من مـقتنـيات حـاييم الزعفراني الخاصة.



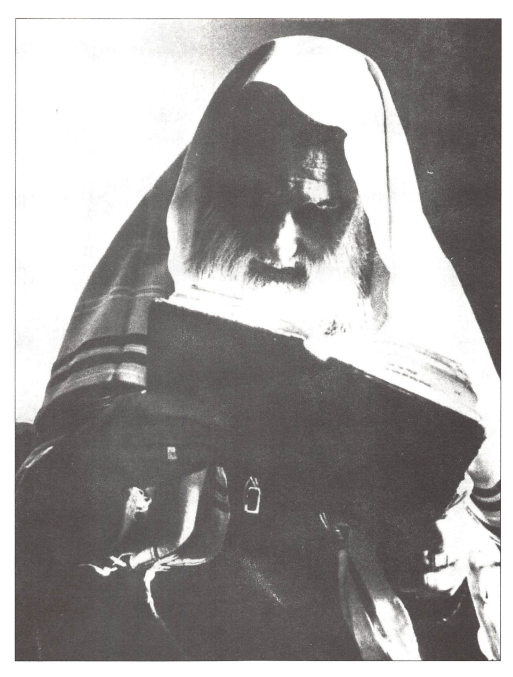
عــقـد زواج. ضــرب في الصــويرة. المغــرب سنة 1909/5669 من مقتنيات حاييم الزعفراني الخاصة.



زواج يهودي أندلسي-مغربي، عائلة بنأزرف.



شرح لسفر "نشيد الأناشيد"، لـسلمون الكاب في القرن السادس عشر. مكتبة الأسكريال.



فقيه يتلو الكتاب.



مدخل الملاح في Segovie.



بيعة "سنتامريا بلنكا" في طليطلة.

## فسمسرس

| الجسزء الثساني                                                   | 309 |
|------------------------------------------------------------------|-----|
| -<br>الفصل الخامس                                                |     |
| الجتمع اليهودي المغربي                                           | 311 |
| مدخل تمهيدي                                                      | 311 |
| الجتمع اليهودي                                                   | 313 |
| الأهالي وأماكن استقرارهم مجموعات عرقية ولغوية واجتماعية – ثقافية | 313 |
| ألهجرات الداخلية                                                 | 315 |
| توزيع الطوائف اليهودية جغرافيا                                   | 322 |
| ملكة تمكروت اليهودية                                             | 329 |
| أسماء الأعلام اليهودية الغربية                                   | 329 |
| أسماء وألقاب يهود الغرب الإسلامي                                 | 329 |
| قوة الاسم وسحره                                                  | 330 |
| الاسم : أشكاله وبنياته وتاريخه وهويته                            | 334 |
| الألقاب                                                          | 336 |
| الأسماء الشخصية                                                  | 341 |
| أسماء الرجال                                                     | 341 |
| أسماء النساء                                                     | 342 |
| قصة اسم العلم زعفراني (زفراني) وزعفران                           | 343 |
| الطائفة الأوربيون (المهجرون) البلديون (الأصلاء) وغيرهم           | 345 |
| أسرى مسيحيون وعبيد سود في منازل اليهود                           | 348 |
| مجلس الطائفة : الأحبار والأعيان                                  | 349 |

| النكيد                                                   | 350 |
|----------------------------------------------------------|-----|
| القرارات والأحكام                                        | 352 |
| تطبيق العدالة : محاكم وقضاة                              | 354 |
| تنظيم السلطة القضائية                                    | 355 |
| العلاقات مع السلطات القضائية غير البهودية وجرمة الوشاية  | 356 |
| جرمة الوشاية                                             | 358 |
| وظيفة الحبرانية ومهام ربيَّة أخرى                        | 359 |
| "السِّرَرَة" أو المهام الربية التي صارت حكرا على الأحبار | 360 |
| مؤسسات الطائفة                                           | 362 |
| البيعة                                                   | 362 |
| الحبوس والأعمال الخيرية                                  | 363 |
| التعليم                                                  | 364 |
| الضرائب                                                  | 365 |
| الضرائب المباشرة                                         | 365 |
| الضرائب غير المباشرة                                     | 367 |
| الإعفساء الضريبي                                         | 368 |
| شرطة الأخلاق وقوانين                                     | 369 |
| عحديد النفقات الكمالية                                   | 369 |
| الحبساة الاقتصادية                                       | 377 |
| بنية الطوائف الاجتماعية – الاقتصادية                     | 378 |
| الأليات الافتصادية                                       | 382 |
| النقود                                                   | 382 |
| الوحدات النقدية                                          | 382 |
| التقلبات النقدية                                         | 383 |
| الموازين والمكاييل                                       | 385 |
| أسماء الموازين                                           | 385 |
| أثمان وأجور                                              | 386 |

| 388 | التجارة                                             |
|-----|-----------------------------------------------------|
| 389 | بخارة الحبوب                                        |
| 390 | بخارة النسيج                                        |
| 391 | صناعة التقطير وتجارة شمع النحل                      |
| 391 | فجارة الدخان                                        |
| 392 | بخارة الجلود ودباغتها                               |
| 392 | بساتين الزيتهن وعصر الزيت                           |
| 393 | الصناعة الحرفية                                     |
| 393 | صاغة المعادن الثمينة                                |
| 393 | دار السكة                                           |
| 394 | الصاغة                                              |
| 395 | صناعة خيوط الذهب والفضة                             |
| 397 | جّارة الذهب                                         |
| 397 | صناعات يهودية أخرى                                  |
| 398 | التعاونيات                                          |
| 401 | تمركز المهن                                         |
| 402 | شرطة الأسواق                                        |
| 404 | النشاط الفلاحي والملكية الفلاحية                    |
| 407 | قضايا ملحقة                                         |
| 407 | المنازعات التجارية والعقارية                        |
| 408 | القرض بالفائدة ومحاربة الربا                        |
| 412 | فانون ملكية شديدة الخصوصية: " الحازقا " [حق التصرف] |
|     |                                                     |
|     | الفصل السادس                                        |
| 417 | الجتمع اليهودي والمتخيل الاجتماعي اليهودي المغربي   |
| 417 | مدخل توضيحي                                         |
| 418 | الطفولة والمراهقة                                   |

| الميلاد                                                           | 418 |
|-------------------------------------------------------------------|-----|
| التحديد معتقد وسحر                                                | 421 |
| انهزام ليليث ونجريدها من سلاحها                                   | 422 |
| مقدمة                                                             | 425 |
| الختان : طقوس احتفالية وخرافية وشعر                               | 426 |
| مدخل                                                              | 429 |
| التربية والتعليم                                                  | 431 |
| المدرسة التقليدية اليهودية في الغرب الإسلامي                      | 431 |
| الطفل في العائلة                                                  | 432 |
| احتفال ذو دلالة: الكُتَّاب                                        | 433 |
| زواج الطفولة. خطوبة التوراة واختيار الزوجة                        | 433 |
| التعليم الأولى                                                    | 434 |
| بار مصواه [بلوغ سن الرشد الديني]                                  | 434 |
| التعليم العالي أو " اليشفا "                                      | 435 |
| البنت والتربية                                                    | 436 |
| تعلم المهن                                                        | 438 |
| الزواج                                                            | 441 |
| الخطوبة                                                           | 441 |
| نظام الزواج التقليدي                                              | 443 |
| طقوس الزفاف واحتفالاته                                            | 444 |
| قصائد العرس – شعر الأعراس وأغانيها                                | 452 |
| ثلاثة نصوص صوفية :                                                | 458 |
| 1-خلق الرجل والمرأة. حماية فراش الزوجين. الدعاء والتضرع           |     |
| لإبعاد ليليث عن فراش الزواج أثناء التهيؤ للجماع                   | 458 |
| 2– أسرار خضوع المرأة للرجل أو العكس. بعض الأعراف والعادات الزوجية | 461 |
| 3-الوصفات السرية التي علمها يعقوب [النبي] لراحل (زوجته)           | 462 |
| الطّلاق                                                           | 467 |

| الموت : عقيدة وشعائر ومعتقدات شعبية                    | 472 |
|--------------------------------------------------------|-----|
| دين وسنحر                                              | 472 |
| سكرة الموت وسناعة الاعتراف والبوح. التوبة والندم       | 473 |
| مات في قبلة                                            | 474 |
| يدخل الجنة بعيون مفتوحة                                | 475 |
| الإخبار بالموت : الظل والحلم . ملاك الموت والرَّبِّي   | 475 |
| المدينة التي لا يدخلها الموت                           | 478 |
| إخوان الرحمة والحقيقة                                  | 480 |
| ساعة الجهر بالعقيدة. الشهادة أو قراءة "الشماع"         | 480 |
| التمزيق وصب المياه                                     | 483 |
| مراسيم الدفن                                           | 485 |
| صورية الأحكام الأربعة الرئيسية وغسل المبت              | 487 |
| موكب الجنازة                                           | 490 |
| طقوس الطواف وإبعاد الشياطين                            | 492 |
| بُرادَة الذهب                                          | 493 |
| الرحلة في باطن الأرض إلى الأرض المقدسة                 | 493 |
| عظامكم تزهر مثل العشب                                  | 494 |
| عشاء المواساة                                          | 495 |
| فتــرة الحداد                                          | 496 |
| الخداد الأكبر                                          | 497 |
| تصورات واعتقادات أخرى                                  | 499 |
| " القاديش " أو صلاة الميت وما لها من قوة من أجل النجاة | 501 |
| الربي عقببا والحطاب                                    | 502 |
| إحياء الذكرى السنوية Jahrzet / Yarsyat                 | 502 |
| " الهيلولا" أو ذكرى الموت البهيجة                      | 504 |
| المقبرة وطقوس الموتى                                   | 506 |
| مزارات يشترك فيها اليهود والمسلمون                     | 508 |

| مراثي وتأبينات جنائزية. بعض المرثبات المغربية                   |     |
|-----------------------------------------------------------------|-----|
| من القرن السابع عشر والثامن عشر                                 | 508 |
|                                                                 |     |
| الفصل السابع                                                    |     |
| الحياة الدينية والشعائر                                         | 513 |
| الحياة اليومية في ظل ملكوت الشريعة الإلهية                      | 513 |
| العرف والعادة في موضوع " الحلال والحرام "                       | 513 |
| قل لي ماذا تأكل اُخبرك من أنت                                   | 514 |
| الحضور الإلهى وحلول المقدس في الحياة اليومية                    | 518 |
| البعد الصوفي للشعائر                                            | 519 |
| -<br>تصوف وصلوات                                                | 520 |
| اللحظات الشعائرية والاحتفالات العظمى                            | 524 |
| السبت                                                           | 526 |
| الاحتفال الصوفي ليوم السبت                                      | 526 |
| المائدة الملكية                                                 | 526 |
| السبت أميرة وخطيبة                                              | 529 |
| اختتام أعياد الفصح : ميمونة أو علائم اليُمُن                    | 532 |
| الرمز الصوفي لـــ" شَبُعُوتُ "." تَقُّونُ " وَ" كِتُوبَهُ "     |     |
| التقون "العمَّل من أجل إقامة تُناسق شامُل".                     | 539 |
| " لكتوبه" : عقد الزواج.                                         | 542 |
| الأصول الصوفية للغناء والموسيقي. بواعث باطنية في جلسات          |     |
| الذكر الليلية المسماة ليالي " باقاشوت " أو الابتهالات [الأمداح] | 544 |
| الموسيقى والغناء في الأدبيات " القبالية " أو الصوفية            |     |
| وفى مؤلفات التصوف الإسلامي                                      | 545 |
| ب ي                                                             | 547 |

| خاتمة                                                        |     |
|--------------------------------------------------------------|-----|
| طائفة ممزقة                                                  | 551 |
| الذاكرة الجماعية لليهودية الأندلسية المغربية                 | 551 |
| استهلال                                                      | 551 |
| فيشي Vichy واليهود الوضع القانوني لليهود.                    | 558 |
| -<br>اللاجئون اليهود في المغرب                               | 560 |
| -<br>سلطان المغرب محمد بن يوسف, المسلمون المغاربة واليهود.   | 561 |
| الملحق الأول – انشقاق                                        | 563 |
| 24 ماي 1941 برقي <b>ة</b> A.F.I                              | 563 |
| -<br>تغير موقف السلطان المغربي من السلطات الفرنسية           | 563 |
| الملحق الثانى                                                | 564 |
| تصريح صاحب الجلالة السلطان لمثلي الطوائف اليهودية في المغرب. | 564 |
| ي المغرب المستقل                                             | 566 |
| ء.<br>عالم الفكر لدى يهود الغرب والشرق                       | 571 |
| الذاكرة اليهودية- المغربية                                   | 577 |
| فهرس الأعلام                                                 | 583 |
| بيبليوغرافيا                                                 | 595 |
| صور                                                          | 503 |
| w. A à                                                       | 519 |