

http://nj180degree.com

# الحب الرومانسي بين الفلسفة وعلم النفس

فارس كمال نظمي

دار ئاراس للطباعة والنشر



السلسة الثقافية

صاحب الامتياز: شوكت شيخ يزدين رئيس التحرير: بدران احمد حبيب العنوان: دار ناراس للطباعة والنشر – شارع كولان-

اربيل -كردستان العراق

اسم الكتاب: الحب الرومانسي بين الفلسفة وعلم النفس

تأليف: فارس كمال نظمي

من منشورات ئاراس رقم ۸۱ م

الاخراج الفني: آراس أكرم

الغلاف: حميد رضا آزمودة

التصحيح: أوميد البناء

الإشراف على الطبع: عبد الرحمن الحاج محمود

الطبعة الأولى، أربيل – ٢٠٠٧

رقم الإيداع في المكتبة العامة في أربيل: ٢٠٠٧ / ٢٠٠٧

الى بغداد ... وذكريات الحب: كلُّ ليــلٍ هــو الليـــلُ كلِّــهُ كما كلُّ حـبٍّ هو الحِبُ كلِّـهُ ! http://nj180degree.com

## المحتويات

| ٧     | تمهيد                                                   |
|-------|---------------------------------------------------------|
| 11    | <u>الفصل الاول</u> : مقدمة في مفهوم الحب                |
| ۱۳    | – مفهوم الحب                                            |
| ۲۲    | <ul><li>أهداف الدراسة</li></ul>                         |
| ۲ ٤   | – حدود الدراسة                                          |
| 4 9   | <u> الفصل الثاني :</u> الحب الانثوي – الذكري والفلسفة   |
| ٣١    | - الاغريق والحب                                         |
| ٣٨    | - الحب في العصور الوسطى وعصر النهضة                     |
| ٤٣    | - الحب في العصر الرومانسي                               |
| ٤٨    | – المنظور الماركسي للحب                                 |
| ٦٩    | – المنظور الوجودي للحب                                  |
| ۸۱    | <u> الفصل الثالث :</u> الحب الانثوي – الذكري وعلم النفس |
| ۸۳    | – "فرويــــــــــــــــــــــــــــــــــــ             |
| ۹ ۱   | – "فروم" والحب الناضج                                   |
|       | - رؤى نفسية اخرى في الحب                                |
| 111   | - قياس الحب الرومانسي                                   |
| 1 2 4 | <ul> <li>الأســس الانفعالية للحب</li> </ul>             |
| 171   | <ul><li>الحب الرفقوي</li></ul>                          |
| 17    | – التغايرات فـــي الحب الرومانسي                        |
| ۸۳    | الفصل الرابع: استنتاجات                                 |
| ٥٨٥   | – استتاجات                                              |
| 1.1   | – خاتمة                                                 |
| ۲     | المراجع                                                 |

http://nj180degree.com

#### تمهيد

لا نبالغ إذا قلنا أن تاريخ البشرية يعدّ من إحدى زوايا النظر إليه بانور اما للصراعات والحروب والعنف، وبالرغم من ذلك، لو أجرينا مسحا أوليا لأنماط المفردات الرئيسة التي تكررت اكثر من غيرها عبر هذه العصور المضطربة لدى مختلف الأجناس في حياتهم اليومية وفي آثارهم المكتوبة، لوجدنا أن مفردة "الحب" تقف على رأس قائمة هذه المفردات إلى جانب مفردة "الحرب" في تزاوج دراماتيكي محير يبرهن علي سمو الإنسان وحماقته في الوقت ذاته. ومن هنا تتبع أهمية موضوع "الحب" في إطار ها العام، بوصفه ظاهرة مشتركة في كل العصور، وبين كل البشر: الأقوياء والمستضعفين، الأغنياء والفقراء، الأميين والعلماء، المحاربين والشعراء. أما أهمية هذا الموضوع ضمن إطاري الخاص، فقد تكونت تدريجيا خلل تجاربي الشخصية، الوجداني منها و الاجتماعي و الفكري. لاحظت أن مفهوم "الحب بين الجنسين" في أذهان الغالبية العظمي من الناس الذين قابلتهم – ومن شرائح مختلفة - ومن خلال الصورة المقدمة عنه في مفردات الثقافة البومية السائدة: "قصائد الغزل، والأغاني، والأفلام، والمسلسلات التلفزيونية"، يقتر ب من مفهوم "القدر الغيبي" الذي يحـل دون اسـتئذان أو مقدمات ودون تراكمات سببية تسبقه، وكأنه حدث سحرى منفصل عن بقية حوادث ووقائع الحياة الاجتماعية، يمكن أن يطال أي إنسان في أية لحظة فيصبيه بالأرق والقلق والشرود والمشاعر الجياشة حد إفناء الذات في ذات المحبوب. كما لاحظت أن هناك اعتقاداً سائداً متباين القوة لدى عموم الشبان والشابات في مجتمعنا بأنهم على موعد محتمل مع الحب مهماً تأخر حلوله ومهما كانوا منشغلين عنه بمصاعب وأزمات الحياة اليومية، لأنه قدر غامض يتعرض له الإنسان فجأة فيصيبه كما يصيب الفيروس الجسد سوى إن الحب في مفهومهم يصيب الروح أولاً ثم الجسد ثانياً.

وقد وجدت نفسي مشككا بكل هذه التفسيرات التي يعزو إليها الناس – وحتى بعض المفكرين والكتاب- أصل هذه الظاهرة المتأصلة والمؤرّفة والضرورية في حياتهم، بسبب منظورها الإجتزائي المحدود للحب، وكأنه عاطفة الهامية ميتافيزيقية لا تتصل بالشخصية الفردية والاجتماعية للإنسان المرتبطة بدورها بعدد غير محدود من العوامل الفزيولوجية والسوسيولوجية والمعرفية والحضارية، ضمن تيار الحركة الذي مجراه الزمن: الزمن الذاتي للفرد متفاعل مع الزمن المتراكم تأريخيا للظاهرة. ومن هنا انبثقت فكرة الدراسة التي يتضمنها هذا الكتاب، والتي خططت لها أن تعالج ظاهرة الحب الرومانسي معالجة علمية مجردة من تأثيرات المعتقدات الشعبية التقليدية، ولتكون محاولة فكرية تساهم في إعادة ربط الإنسان الفرد بجسده، وبتأريخه النفسي ذاتيا واجتماعيا، وبالمناخ الحضاري المؤثر في نمو عواطفه، لنقترب قليلاً من فهم الكيفية التي بمقدور الجهاز العصبي البشري أن يكون فيها رومانسيا باحثا عن وحدته باندماجه مع كينونة فزيولوجية وعاطفية ومعرفية أخرى من خلال الحب. ولأن الأدب الأصيل هو المختبر اللغوي للحياة النفسية للناس، ينحتون فيه نصوصا تختزل نشاطهم الاجتماعي والمعرفي والعاطفي في حقبة معينة، فلم تخل هذه المعالجة العلمية للحب من الاستعانة بالنصوص الأدبية العالمية ذات المضامين النفسية الدقيقة الكاشفة عن عناصر الحب وآلياته أينما اقتضت الضرورة الفكرية أو سياق التأليف.

إن تأليف كتاب علمي عن الحب يعني قدراً كبيراً من المتعة والحيرة والدهشة، ويعني أيضاً معايشة صبورة لألم هاديء لا يعرف إلا المؤلف، لان الأمر ينطوي على تفكيك قيمة جمالية دافئة ذات مضمون عفوي مطلق في أذهان الناس منذ القدم، وردها إلى عناصرها البنائية الباردة. وبالرغم من هذا الألم، شعرت بعد انتهائي من آخر صفحات هذا الكتاب بأن رومانسية من نوع جديد صارت تلون رؤيتي للحب، تلك هي رومانسية العزاء الخفي الكامن وراء كل معرفة؛ بل انتهيت إلى اقتناع هاديء، بأن المعرفة لا تفسد العاطفة، إنما تتضجها في الخفاء وإن بدا الأمر مختلفاً في الظاهر، لأن اتساع الأفق الذهني وفهم الجسد والنفس والإدراك الصائب لحركة العالم تعني اقتراباً عاقلاً من ضرورة الحب بوصفه عزاءً واعياً لحركة العالم تعني الجسدية والعقلية في حياة الإنسان، لا بوصفه تعلقاً مرضياً ولتكريس اللذة الجسدية والعقلية في حياة الإنسان، لا بوصفه تعلقاً مرضياً أساسه الممارسة الجاهلة لآليات النفس.

فإذا اتفق القارئ الكريم معي، وتوصل بعد قراءته للكتاب إلى اقتتاع مـشابه لما توصلت إليه، فتلك غايتي المثلى. وإذا اختلفنا، فأن مجرد تحقيق هـذا الحوار العلمي بين العقول، يكفي أن يكون وحده دافعاً لمحاولتي.

#### فارس كمال نظمى

http://nj180degree.com

القصل الاول

مقدمة في مفموم الحب

http://nj180degree.com

## مفهوم الحب

الحب موضوع شائع وقديم قدم دراسة الانسان نفسه. واذا كانت الطبيعة البشرية قد دُرست وحللت بتفصيل كبير، فإن الحب ظل بعيداً عن هذه الدراسة المكثفة. فالحب استثار الشعر والموسيقى اكثر من استثارته للبحث العلمي. فكانت النتيجة اننا اصبحنا نمتلك ثروة كبيرة من الاشعار والموسيقى الجميلة عن الحب ولكن دون فهم كبير له (Fromme, 1960, p.3).

إن الحب يزود الفرد بطاقة عالية في وجوده المستقل، ويربطه بتيار من العلاقات الانفعالية مع شخص آخر، ويحقق صيغة من الوجود يريدها، أو قد يرغب في الاحتفاظ بها (Benda, 1961, p.5).

وينظر الى القدرة على الحب ability to love على إنها واحدة من المؤشرات المهمة على حسن التوافق النفسي للفرد (Fromme,1960, p.5). فهو مهم للاطفال لضمان سلامة شخصياتهم، وللشيوخ لكي يغدو لكل شروق معنى . وقد اشار " فرويد" مرة الى ان الحب والعمل هما العلامتان الاساسيتان للنضج والشخصية السليمة. ومع ذلك فإن الحب من اكثر الفعاليات البشرية غموضاً. ولعل الأهم من ذلك القيمة العظيمة التي تسبغها على الحب جميع الاجيال في كل الثقافات. وهو كالمال يمكن ان يتعرض للتزييف، وامتلاكه لايجعل الناس سعداء بالضرورة (جورارد و لندزمن ، ١٩٨٨، ص

إن طبيعة الانسان تكشف عن نفسها في "الحب البشري" Human Love أي اتصال آخر مع العالم، والوقوع في الحب هو خبرة تجعل الانسان

مفرط الطاقة، وموجهاً بقوة جديدة نحو شخص آخر يجذبه، فينسحب اليه برابطة جديدة ومتفردة (Benda,1961,pp.2,4). يكتب "جون وود" wood: ((الحب يمنحني الطاقة. إنه يشبه شمساً في داخلي؛ فامتلك قوة واشعاعاً لم تكونا موجودتين من قبل. ربما إنه أمر لا يحدث كثيراً أن شخصاً يمنحني الطاقة ليساعدني على التدفق داخل نفسي، ويعمل محفزاً لقوتي، وعاكساً لطاقتي. يساعدني الحب أن أكون مبدعاً، ومتفتحاً، ومتشاركاً، ومانحاً ما في داخل نفسي، وناظراً الى العالم بعيون جديدة، وواضعاً نفسي في الاشياء)) ( Wood,1974,p.14).

إن معايشة الحب هي حالات من الانفعالات والاتجاهات التي تختلف مع كل مرحلة من مراحل الحياة ، ومع كل خطوة في عملية نضج الذات. ولذلك ليس هناك حب واحد، بل كمية غير محددة من الاستجابات البشرية لخبرات معايشة الحب (Benda,1961,p.5). فعندما نقول ان شخصاً ما يحب كرة القدم أو يحب مشاهدة التلفاز أو يحب جمع الكتب الأدبية أو يحب زوجته، فإننا نضمن شيئاً آخر في كل انواع الحب هذه. فبالرغم من الاختلافات فيما بينها، فان لها تشابهاتها ايضاً. وعندما نستخدم كلمة "حب" love لكل هذه العلاقات، فاننا نقر بأن لها عنصراً مشتركاً. ويسمى هذا العنصر بسالتعلق" Attachment ، وهي كلمة محايدة من الناحية العاطفية. فعندما سواء كان هذان الشيئان قطعتين خشبيتين مربوطتين ببعضهما بمسامير وبراغي، أو كانا فردين من الناس يرتبطان باهتمامات مشتركة، أو فرد له اهتمام أو رغبة للارتباط بنشاط معين. وهذا الاهتمام او الرغبة التي لدى الشخص قد تكون هي القوة التي تشكل رابطة التعلق. ولكن التعلق لايبدأ

بالضرورة باهتمام او رغبة بموضوع معين. فقد يبدأ رجل بلعب كرة القدم ليصبح اجتماعياً ويقوي روابط عمله، وليس لأنه يهتم بهذه اللعبة حقاً. وفي المقابل، اذا كان يلعب لتتمية مهاراته او يشعر بالتحدي، فمن المحتمل ان تعلقه باللعبة سوف يزداد (Fromme, 1960,p.7).

إن كل حب يؤدي الى حب آخر، وتعلقاتنا تميل الى ان تكون هرمية. فحب الرجل لنفسه قد يقوده الى التعلق بالمكانة التي يحصل عليها وسط جماعــة معينة، ومن ثم يتعلق بهذه الجماعة، فيظهر عاطفة وإخلاصا غير عقلانبين تجاهها. والمرأة المولعة بنفسها قد تتولد لديها اهتمامات بالمجوهرات والملابس، وإذا ما امتلكت الاستعداد وتهيأت لها الفرص فقد تحترف تصميم الازياء. اذن، حالما نقرر النظر الى الحب بوصفه "تعلقاً" يتأثر بتعلقات سابقة أو أخرى، فستكون لدينا فرضية تساعدنا على فهم ما نـشعر بـه ومانقوم به عندما نحب. فانواع الناس الذين نختار هم وانواع الاشسياء التسي نفعلها مع هؤلاء الناس، وانواع المشاعر التي تجتاحنا، تميل كلها الي ان تتبع من تعلقاتنا السابقة. ولا يعنى هذا عدم وجود فروق بين تجربة واخرى، بل بالأحرى هناك تشابهات كافية لاقتراح انماط من السلوك تتبيح امكانية معقولة للتنبؤ بما سنقوم به. فهناك تعلقات تنمو من الرغبة والاختيار، وهناك تعلقات تتمو من الحاجة والخبرة. فالاولى لها خاصية واعية وعقلانية، والثانية لها خاصية حيوانية وغير مقصودة. فنحن لسنا السادة المطلقين لاختيار اتنا. فاجسامنا تسجننا، والحياة نفسها تـشدنا دون ان يمكن مقاومتها نحو جهاتها الخاصة. وعندما تتمو التعلقات، فاننا نواصلها لأننا فقط سبق ان ارتبطنا بها. ونصبح عندئذٍ متعلقين بفكرة، أو بموضـوع، أو بمِلكية، أو بخيال، أو بمثال، أو بأي شيء كان. وبالطبع هناك مساعر

ترتبط بتعلقاتنا، ولكن من غير الصحيح تعريفها بأنها مشاعر طيبة على الدوام. فالحب بالتأكيد يمكن أن يكون رومانسياً ونبيلاً، ولكنه في الغالب يكون نرجسياً وانانياً، وفي مرات أخرى يظهر بشكل شعور متقطع. وبعض أنواع الحب تجعلنا سعداء ونشعر بالامتلاء، والبعض الآخر تجعلنا نعاني باستمرار ونمتليء بالألم. وهكذا من الواضح إن المشاعر التي ترتبط بالحب غير موثوق بها، ذلك إنها تتغاير بقدر الطرائق التي نعبر بها عن الحب غير موثوق بها، ذلك إنها تتغاير بقدر الطرائق التي نعبر بها عن الحب

إن خبرات الحب لها أنواع كثيرة. فحب الوالدين لأطفالهما، وحب الاشقاء، وحب الشقيقات، وحب الاصدقاء، وحب البشرية، وحب الله، كلها انواع متنوعة من "الرابطية" Relatedness ويفترض الحب مواقف العناية والمسؤولية Responsibility والفهم المتبادل، والتي تعد جميعاً أنماطاً سلوكية بشرية، لا توجد حقيقة الحب بدونها. ويختلف الحب في كل موسم من مواسم الحياة. والايمكن لتعبيره أن يظل متشابها، فكل خطوة الى الامام في النضج تغير من الشخصية، وكل عام يضيف طابعاً جديداً الى الشجرة في النضج تغير من الشخصية، وكل عام يضيف طابعاً جديداً الى الشجرة (Benda,1961,p.14).

تتعايش أنواع كثيرة من الحب فيما بينها، ويغذي بعضها بعضاً، ويصارع بعضها بعضاً. ويعتمد مستقبل أي حب على مكانه في النمط المعقد لكل أنواع الحب الأخرى. والطريقة الفضلى لفهم أي تعلق أو حب خصوصي هي دراسة نوع تعلقاته (أو اشكال الحب) السابقة. ويتم ذلك من خلال دراسة الناس الذين يحبون وكيف يحبون. إن خبراتنا جميعاً لها أشر فينا، فنحن لانستطيع ان نعزل أي مجموعة من خبراتنا ودراستها حصراً. فالحب

موجود فقط في سياق خبرتنا الكلية. وكلما ازداد فهمنا للطبيعة البشرية ازدادت قدرتنا على فهم الحب (Fromme,1960,pp.21, 9,10).

وفيما يأتي عدد من التعريفات التي تناولت الحب بمعناه العام غير المتخصص بموضوع محدد:

• "سقراط " Socrates (۳۹۹–٤٧٠) ق.م:

((إن الحب جني عظيم أو روح كبير يحتل منزلة وسطى بين الالهة والبشر. وهو ليس خالداً ولا فانياً، وهو ليس حكيماً وليس جاهلاً، وهو ليس خيراً وليس شريراً، وهو ليس قبيحاً أو جميلاً، وانما هو مرتبة وسطى بين الخلود والفناء ، بين الحكمة والجهل، بين الخير والشر، بين الجمال والقبح)) (ابراهيم،١٩٨٤، ص ١٤٥).

• " کارین هو رنای " ۱۹۳۶ Karen Horney "

الحب هو ((القدرة على أن تعطي من نفسك تلقائياً للناس أو لحالة أو لفكرة بدلاً من الحصول على كل شيء لنفسك بطريقة انانية)) (صالح (ب)، ١٩٨٨، ص ٢٣٠).

• "اريك فروم" Erick Fromm

((ليس الحب أساساً علاقة بشخص معين. إن الحب موقف، اتجاه للشخصية يحدد علاقة شخص بالعالم ككل، لا نحو "موضوع " واحد للحب. فاذا أحب شخص شخص شخص أخر وحده وكان غير مكترث ببقية رفاقه فإن حبه ليس حبا بل هو تعلق تكافلي او أنانية متسعة)) (فروم (ج) ١٩٨١، ص ٤٧).

• "آلان فروم" • 19۷۰ Allan Fromme

الحب هو ((ذلك التعلق، سواء بالأشياء أو بالناس، وسواء كان ساراً أو غير سار ، جديداً أو قديماً ، شعورياً او لاشعوري)) (Fromm,1960, p.20).

: ۱۹۷۰ Zick Rubin "زك روبن •

الحب ((اتجاه Attitude يحمله الشخص نحو شخص آخر محدد، ويتضمن استعدادات مسبقة في التفكير والشعور والسلوك بطرائق معينة نحو ذلك الشخص)) (Rubin, 1970, p.265).

- "هاري هارلو " Harry Harlow : الحب ((مشاعر عاطفية نحو الاخرين))
   (Harlow, 1971, p. 42).
  - "جورارد" و " لندزمن" Jourard & Landsman

الحب هو:

أولاً: شعور وسلوك نحو كائن غالباً مايكون انساناً، ويمكن أن يكون شيئاً أو فكرة (كما في حب شخص لوطنه)، ويكون التعلق شديداً او مشحوناً بعاطفة طاغية.

ثانياً: يتضمن رغبة عارمة وافعالاً تستهدف سعادة الكائن ومستوى راق من مستويات الوجود. ويضع المحب قيمة على ما يحب، تساوي القيمة التي يضعها على وجوده هو.

ثالثاً: يتضمن رغبة المرء وقصده في أن يكون موجوداً وجوداً صحيحاً مع ذلك الكائن في جميع الظروف تقريباً.

رابعاً: عندما يتحقق الحب تحققاً كاملاً، فأن المحبوب يبادل المحب السلوك والمشاعر نفسها.

(جورارد ولندزمن، ۱۹۸۸، ص ۳٤۱، ۳٤۰)

• "ثيودور كمبر" 19۷۸ Theodore D. Kemper: الحب هو ((تلك العلاقة التي يمنح فيها احد الطرفين (أو يكون مستعداً لأن

يمنح) مكانة كبيرة جدا الى الطرف الآخر)) (Kemper, 1978, p.285).

• "هنري جلتمان" H. Gleitman

الحب هو ((ميل الكائن للاندماج بالاخرين من نفس نوعه)) (Gleitman, 1995, p.390)

♦ ♦ ♦

يتضح إذن أن مفهوم الحب له أبعاد فلسفية ونفسية وبايولوجية واجتماعية ودينية وحضارية . وهو متعدد الأنواع والأصناف: حب الهذات، وحب الوالدين، والحب الأخوي، والحب الرومانسي، وحب الوطن، وحب البشرية، وحب الله، وغيرها. الا أن موضوع هذه الدراسة هو " الحب الرومانسسي" تحديداً، وهو مصطلح يثير اللبس لمضامينه اللغوية والتأريخية والعاطفية المتداخلة.

فلو تتاولناه من زاوية مدلوله الأستقاقي نجد أن الكلمة الفرنسية Romantik والألمانية Romantik والألمانية Romanticism والأسبانية والأيطالية Romanticismo ترجع كلها في الأصل الى كلمة والأسبانية والأيطالية Romanticismo ترجع كلها في العصور الوسطى على Roman، وهي كلمة فرنسية قديمة كانت تدل في العصور الوسطى على نوع من قصص المغامرات شعراً أو نثراً؛ ثم انتقات إلى الأنكليزية في شكل Romaunt، ثم أصبحت Romantic وهي صفة تدل على ما ينسب إلى قصص المغامرات، أو ما يثير في النفس من خصائص تلك القصص؛ فكانت تدل على الأنسان الحالم ذي المزاج الشعري، المنطوي على نفسه، ثم امتد معناها الى ما يشمل شبوب العاطفة والأستسلام للمشاعر والأضطراب النفسي والفردية والذاتية (هلال ١٩٨٦، ١ ص٥٠٥).

وتميزت قصص المغامرات تلك بوصفها للأعمال البطولية المدهشة للفرسان ذوى الدروع الذين كانوا يحاربون التنانين والوحوش ويتعهدون باداء المهمات الخطيرة للفوز بحب امرأة ما؛ وإن بعضاً من معناها الأصلي هذا ما يزال ملازماً للكيفية التي يستخدم فيها في الوقت الحاضر، ذلك أن مفردة "رومانسي" غالباً ما توحي اليوم ببعض من خصائص المغامرة الخيالية التي كانت ترد في الرومانسية القروسطية (Gleitmam,1995,p.41).

ومن الناحية التأريخية، فمنذ العام ١٧٦٠ م، كان كثير من مـورخي الأدب يذكرون مصطلح "الكلاسيكي" ؛ ثم انتقل بنفس معناه الى ايطاليا حوالي العام ١٨١٥ ثم الـى اسبانيا (هـلال، انتقل بنفس معناه الى ايطاليا حوالي العام ١٨١٥ ثم الـى اسبانيا (هـلال، ١٩٨٦ ، ص ٥٠٦). فكان بذلك عنواناً لعصر أدبي كامـل نهـض علـى أكتاف البرجوازية الأوربية الصناعية الصاعدة آنذاك، امتد من أو اسط القرن الثامن العاشـر وحتى الثلث الأول من القرن التاسع عـشـر، هـو "العصر الرومانسي The Age of Romanticism (أنظر الفصل الثاني – العصر الرومانسي).

وينسب إلى الفيلسوف والأديب الألماني "فردريك شايجل" مصطلح "رومانسي" Schlegel (١٨٢٩-١٧٧٢) م أنه أول من استخدم مصطلح "رومانسي" Romantic بمعناه الأدبي الدقيق المقابل لمصطلح "كلاسيكي" Classic في أو اخر القرن الثامن عشر؛ ثم قامت "مدام دي ستال" Mme. De Stael في اللغة أو اخر القرن الثامن عشر؛ ثم قامت "مدام دي ستال" المصطلح في اللغة المدنسية، و أخذت تتحدث بوضوح عن "شعر كلاسيكي" Classic Poetry و الفرنسية، و أخذت تتحدث بوضوح عن "شعر كلاسيكي" (Shipley,1955,pp.351 – 352)

وهكذا صار من الضروري التمييز بين مصطلح "رومانسي" Romantic حين يأتي بمعنى الشخص المغامر أو العاطفي أو الكثير الأوهام (وهذا هو المعنى الأصلي له عندما أشتق في العصور الوسطى من اللغة الفرنسية كما أوضحنا قبل قليل)، وبين استخدامه لاحقاً كمصطلح أدبي أطلق على الحركة الأدبية المتعددة الجوانب والمسماة "الرومانسية" Romanticism، وعلى رموزها آنذاك. ويلاحظ أن مصطلح "رومانسي" ظل ينطبق على جميع المعاني الضمنية الواسعة لتلك الحركة الأدبية، وعلى روادها الأوائل وأجيالها اللاحقة في ميادين الفنون والسياسة والدين والأخلاق والفلسفة والتاريخ والأمم والطبيعة البشرية (Shipley,1955,p. 352).

إن ما يهمنا في هذه الدراسة هو المضمون النفسي العاطفي لمصطلح " الحب الرومانسي " بين الجنسين، بصرف النظر عن دلالته الاشتقاقية والتأريخية. وقد اتخذنا من منهج البحث التأريخي وسيلة لتحقيق أهداف الدراسة.

# أهداف الدراسة

#### الأهداف العامة

سعت هذه الدراسة في الفصل الثاني الـــى عــرض مــسميات وتعريفات وخصائص الحب الأنثوي - الذكري كما رآها وحلّها بعض الفلاسفة فــي أوربا ابتداءً بعصر الأغريق ومروراً بالعصور الوسطى وعــصر النهـضة والعصر الرومانسي، وصولاً الى الماركسية والوجودية في القرنين التاسع عشر والعشرين. ثم توسعت في الفصل الثالث بعــرض تنظيــرات علمــاء النفس في القرن العشرين عن الأسس النفسية للحب ابتداءً بـــ "ســيجموند فرويد" ومروراً بــ "اريك فروم" ومجموعة من العلماء المحدثين المنتمــين لمدارس مختلفة، وانتهاءً بأحدث الدراسات النظرية والميدانية التــي بحثــت هذه الظاهرة في مجال علم النفس الأجتماعي في الجامعات الغربية.

وقد تضمن هذا العرض في هذين الفصلين تحليل ومناقشة المفاهيم الفلسفية والنفسية الواردة فيهما، وطرح التساؤلات بشأنها، واجراء بعض المقارنات الموجزة، وتوجيه الانتقادات المدعمة بالبراهين، والاستعانة ببعض الاقتباسات الشعرية والنثرية والقصصية ذات المضمون الداعم للتنظيرات الفلسفية والنفسية، ما دام الأدب هو المختبر التأريخي لعناصر الحياة العقلية للأنسان.

إن المضمون النفسي للحب، لا بدّ أن يرتبط جدلياً بالمحددات السوسيولوجية \* لنمط الحضارة التي يقع فيها أى حب، بل أن أى بحث شامل حول أية ظاهرة نفسية بشرية لا بدّ أن يبحث في الشروط البيئية

المحيطة بها زماناً ومكاناً؛ الأ أنه لم يكن من بين أهداف هذه الدراسة البحث عن الجذور الاجتماعية والتأريخية لعلاقة الحب بين المرأة والرجل، وعن الكيفية التي يرتبط بها مضمون الحب بخصائص الحضارة التي ينتمي اليها، أو كيف تطور مفهوم الحب خلال التأريخ بموازاة الأنماط العقلية والنفسية الأخرى للأنسان، فتلك مهمة أوسع يمكن أن تضطلع بها دراسات وبحوث أخرى لاحقة تتصدى لهذه الظاهرة الفريدة من زواياها الأخرى الكثيرة. تتشابه الدراسات الرائدة حول أي ظاهرة نفسية في أنها لا بد أن تبدأ أولا بتحديد تعريف ابتدائي لتلك الظاهرة وفق منظور فكري محدد. ثم يجرى تفكيك الظاهرة الى عناصر وعلاقات دينامية وظيفية، تكون قابلة أو الاستبيان باستخدام أداة عملية علمية منهجية محدد كالملاحظة أو المقابلة أو الاستبيان

باستخدام اداة عملية علمية منهجية محددة كالملاحظة او المقابلة او الاستبيان أو الأختبار ضمن استراتيجية منهجية متكاملة. وهذا هـو المـستوى الأول الضرورى من مستويات البحث العلمي النفسي، الـذي لا بـد أن تعقب مستويات أخرى لإغنائه تدريجياً، تصحيحاً وحذفاً واضافة وتطويراً، حتى يستقر مفهوم تلك الظاهرة نسبياً من الناحية العلمية على عدة محاور فكريـة أساسية تكون منطلقاً لبحث علاقة تلـك الظـاهرة بـالظواهر الأقتـصادية والأجتماعية والثقافية والفزيولوجية الأخرى الملازمـة لهـا. ولأن البحـث العلمي النفسي في الحب الرومانسي ما يزال حديث العهد، بل أنه من أحدث الطواهر النفسية التي دخلت الى المختبر، و لاتوجد بعد محددات مستقرة له يمكن الاعتماد عليها في التفسير والتنبؤ والتحكم والقياس نظراً لتنوع وتعقـد وغموض وعدم استقرار هذه الظاهرة في أى مجتمع بشري بل في أي نفس بشرية، فقد وجدت هذه الدراسة نفسها مقيدة سلفاً بحدود ضيقة مـن حريـة الحركة، فاكتفت بتحقيق أهدافها المحدودة.

#### الهدف الخاص

نفترض بدءاً أن كل أنواع الحب بين المراة والرجل التي تم استعراض مفاهيمها ومسمياتها في هذه الدراسة، هي تتويعات اصطلاحية وتأريخية وفلسفية على مضمون نفسي واحد هو "الحب الرومانسي"، والذي سنتعرف على خصائصه وعناصره ومحدداته في الفصلين الثاني والثالث. وللتحقق من صحة هذه الفرضية، سنطرح مشكلة هذه الدراسة بصيغة السؤال الآتي، ساعين الى التوصل الى اجابة محددة عنه في الفصل الرابع محققين بذلك الهدف الخاص:

((هل يصح استخدام مصطلح " الحب الرومانسي" بوصفه مصطلحا نفسياً (وليس لغوياً أو تأريخياً) شاملاً وعنواناً مشتركاً لكل مسميات الحب الأنثوي – الذكري المتحققة فعلاً، والتي تصدّت لها هذه الدراسة فلسفياً ونفسياً منذ عصر الأغريق وحتى الوقت الحاضر في البلدان الغربية؟ أي هل ظلت الخصائص النفسية الداخلية للحب الانثوي – الذكري خصائص رومانسية ثابتة نسبياً منذ عصر الأغريق، مع تبدل مستمر في شروطه المسوسيولوجية الخارجية بفعل التحولات الاجتماعية الحضارية المتلاحقة؟)).

### حدود الدراسة

نظراً لأن علم النفس الحديث والمعاصر بتنظيرات ومناهج البحثية وإجراءاته هو علم غربي المنشأ، يعود في جذوره التأسيسية إلى الفلسفة الغربية إبتداءً من "أرسطو" ومروراً بالمدرستين "العقلية" Rationalism و "التجريبية" Empiricism في المعرفة خلال القرن السابع عشر الميلاي ومابعده، وصولاً إلى المذاهب الهيغلية والوضعية والماركسية والداروينية خلال القرن التاسع عشر، ولأن المرتكز النظري الأساسي في هذه الدراسة

- تحليلاً واستنتاجاً وتفسير ا - هو بعض الحقائق والمنظورات العلمية المعاصرة التي جاءت بها مدارس علم النفس الغربية، فقد كان من المنطقي أن تقتصر حدود الدراسة على المنظورات الفكرية الغربية (الفلسفية والعلمية) لظاهرة الحب الأنثوي - الذكري حصرا، لكي يظل التتابع الفكري متسلسلا ومنسقا تاريخيا ضمن خط التطور العقلي الذي مربه الفكر الغربي ابتداءً من مدارس الإغريق الفلسفية وانتهاءً بمدارس علم النفس المعاصرة. ولذلك لم يتم التطرق إلى مفهوم الحب بين الجنسين داخل حدود الفكر الشرقي القديم والحديث، بالرغم من الأهمية والغنبي اللذين ينطوي عليهما هذا المبحث، لأن حدود وأهداف ومنهجية در استتا هذه لا تسمح بالتوسع خارج حدود الفكر الغربي، وإلا أصبحنا في دائرة أوسع لـم نخطط لها أصلا. فلم نشأ أن نطبّق حقائق وتنظير ات نفسية نابعة من صميم الفكر الغربي ومدارسه الفلسفية والنفسية على مجتمعات شرقية أو إسلامية لها ظروفها النفسية والسوسيولوجية والحضارية الخاصة، في بحث ظاهرة نفسية اجتماعية حساسة لها مضامينها القيمية والدينية كظاهرة الحب الأنثوى - الذكرى، دون التأكد العلمي من صواب هذا التطبيق (أي تطبيق هذا التنظير النفسى الغربي على الشخصية الشرقية)، مادمنا لم نمتلك بعد في مجتمعاتنا علما نفسيا متكاملا بكل مواصفاته الاصطلاحية والمنهجية ذا قاعدة أكاديمية واجتماعية واسعة. فكلما تعقدت الظاهرة الاجتماعية المدروسة كلما وجد الباحث العلمي نفسه متريثا في تبني تنظيرات أبدعت خارج حدود مجتمعه، ودون أن يلغي من حسابه احتمال انطباق ذلك التنظير بهذه الدرجة أو تلك داخل حدود مجتمعه. ويتطلب التأكد من احتمال الانطباق هذا في مجال دراسة الحب في مجتمعاتنا إجراء دراسات ميدانية وتجريبية أكثر شمولاً في ميدان علم النفس، وبالتنسيق مع ميادين مجاورة أيضاً كعلم الاجتماع والتاريخ والأنثر بولوجيا، والتقويم النفسي العلمي للنصوص الأدبية والأعمال الفنية؛ وتلك مهمة قد تضطلع بها مؤسسة علمية كاملة، وبالتالي فأن متطلبات تحقيقها تتجاوز إمكانات هذه الدراسة.

لكن ذلك لا يعني أن ما تم التوصل إليه من استنتاجات في الفصل الأخير من هذا الكتاب، ينطبق حصرا على الإنسان الغربي دون غيره؛ فالكثير من القرانين والحقائق النفسية العلمية الخاصة بالسلوك المعرفى والانفعالي للإنسان أصبحت شاملة لكل الناس بمختلف أجناسهم وأديانهم وحضاراتهم؟ غير أن هذه القوانين لا تعمل بالكيفية ذاتها في كل زمان ومكان بسبب الشروط الاقتصادية والاجتماعية المتباينة المحيطة بعمل تلك القوانين. فإذا افترضنا مثلا أن "اللاشعور" هو إحدى مكونات العقل المشتركة بين كل البشر، فأن ذلك لا يعني أن المضامين النفسية اللاشعورية للإنسان في مجتمع محافظ هي ذاتها في مجتمع متحرر. وهذا هو جدل التفاعل بين الثبات النسبي لآلية (ميكانزم) عمل المفهوم وبين التغير المستمر في مضمونه الوظيفي. فكل ظاهرة (نفسية مثلا) تبقى محافظة على استقلالها و انضباطها الذاتي داخل بنيتها، أي أنها لا تتجاوز قو انينها البنائية بالرغم من دخولها في ذات الوقت في علاقات تفاعلية تكوينية مركبة مع ظـو اهر أخرى (فيزيائية أو فزيولوجية أو سوسيولوجية أو اقتصادية) مولدة ظاهرة أكبر ذات مضمون كلى مختلف عن مضامين أجز ائها قبل دخولها التفاعل. ويتنوع هذا المضمون من حالة إلى أخرى تبعاً لتنوع أنماط تلك العلاقات التفاعلية مكانياً و زمانياً.

وينطبق هذا كله على مشكلة الحب. فالحقائق القوية التي توصل إليها علم النفس الاجتماعي وعلم نفس الشخصية اليوم في الجامعات والمؤسسات الغربية (والتي تم استعراض ومناقشة أجزاء مهمة منها في الفصل الثالث) بشأن الأسس البيولوجية والفزيولوجية والنفسية والاجتماعية للحب، يمكن أن تعد – ابتدائياً وليس نهائياً – مصدراً علمياً مقبولاً لإجراء الدراسات في البلدان الأقل تطوراً، على أن يجري اختبارها وتعديلها وإغناؤها في حياة كل مجتمع مع مراعاة كل الشروط الاقتصادية والسوسيولوجية والحضارية المرافقة لعلاقة الحب؛ إذ تبقى الحقيقة العلمية الاجتماعية أقل استقراراً واكثر الحقيقة العلمية الطبيعية، مادامت الظاهرة الاجتماعية أقل استقراراً واكثر تقلباً من الظاهرة الطبيعية.

لذلك نأمل إجراء دراسات أخرى أو من خلال باحثين آخرين للتصدي لسايكولوجية الحب الأنثوي - الذكري في المجتمعات الشرقية قديماً وحديثاً، بالاستناد إلى المكتشفات الحديثة لعلم النفس، وصولاً إلى استنتاجات تقويمية بشأن انطباق هذه المكتشفات على مجتمعاتنا، وبشأن مفهوم هذا الحب ونمطه، وهل يختلف بعناصره النفسية المكونة لمضمونه أو بالعوامل المؤثرة في درجته، عن الحب الرومانسي في الشخصية الغربية ؟!

#### هامش:

<sup>\*</sup> تقتضي الدقة في استخدام المصطلحات العلمية أن نوضح الفرق بين مصطلحي "السوسيولوجية" Sociological و "الاجتماعية" Social، كي يتسنى للقارئ الانتباه والتمييز بينهما في الصفحات القادمة من هذا الكتاب.

<sup>&</sup>quot;سوسيولوجي" Sociology أو "علم الاجتماع" هو ((دراسة وصفية تفسيرية مقارنة للمجتمعات الإنسانية كما تبدو في الزمان والمكان، للتوصل إلى قوانين التطور التي تخضع لها هذه المجتمعات في تقدمها وتغيرها. كما يقوم علم الاجتماع على الدراسة

الموضوعية للظواهر الاجتماعية وتحليلها تحليلاً علمياً صحيحاً)) (بدوي، ١٩٨٢، ص ٤٠٢). ومن أهم هذه الظواهر والمشكلات الاجتماعية التي يبحثها علم الاجتماع (تحليلاً وتفسيراً وتتبوّاً): الحروب، والثورات، والصراع الطبقي والقومي والديني والعرقي، والمحراك الاجتماعي، وأنماط العلاقات والعادات والقيم الاجتماعية، والفقر، والجريمة، والهجرة، والبطالة، والتعصب، والتي تعد جميعاً متغيرات "سوسيولوجية" لأنها تقع ضمن دائرة اهتمام علم الاجتماع وتخضع لمنهجيته في البحث الأكاديمي؛ وهو تحديد اصطلاحي لا يتناقض مع كونها متغيرات "اجتماعية" في الوقت ذاته.

أما مصطلح "الاجتماعية" أو "الاجتماعي" Social فيعني ((كل ما يتعلق بالعلاقات المتبادلة بين الأفراد والجماعات. ويوجد العامل الاجتماعي Social Factor إذا تأثر السلوك حتى لو كان متعلقاً بفرد واحد بشخص آخر أو بجماعة سواء كان هذا الشخص أو هو لاء الأشخاص موجودين من الناحية المادية أو غير موجودين.)) (بدوي، ١٩٨٢، ٣٧٩)

نستنتج إذن أن مصطلح "السوسيولوجية" يتخذ معنى أكثر تخصصاً وتحديداً من "الاجتماعية" بسبب تعلقه حصراً بالميدان البحثي لعلم الاجتماع، فيما يتضمن مصطلح "الاجتماعية" بشموليته كل المتغيرات الناتجة عن النشاط الجماعي للبشر (في الاقتصاد والسياسة والتاريخ والأنثربولوجيا والنفس والاجتماع) دون ارتباط أكاديمي بعلم بحد ذاته، فنراه يستخدم في كل الأدبيات العلمية والأدبية وأينما اقتضت الضرورة للدلالة على المفاهيم الفكرية والسلوكية الناتجة عن تجمع الأفراد ودخولهم في علاقات إصال مع بعضهم ومع الطبيعة في آن واحد.

فإذا ما قلنا "محددات سوسيولوجية" نعني تلك العوامل الاجتماعية التي يبحثها علم الاجتماع حصراً. وإذا قلنا "محددات اجتماعية"، فسنكون في دائرة أوسع تضم كل العوامل الاجتماعية المؤثرة في الظاهرة المدروسة، سواء كانت اقتصادية أو سياسية أو ثقافية أو تاريخية أو انثربولوجية أو نفسية أو سوسيولوجية.

# الفصل الثانسي

# الحب الأنشوي – الذكري والفلسفة

http://nj180degree.com

## الإغريق والحب

الحب ولادة في الجميل بدناً وروحاً!

إذا كانــــت كلمة الفلسفة philosophy المشتقــة من اليونانيـة تعنـي باجتماع مقطعيها "حب الحكمة" [ Philo =حب ، Sophy = حكمة ] ، فلنـا أن نتأمل أن سعي الانسان للحكمة و لاكتشاف أصل الوجود قد ارتبط بنزوع نفسي سمّاه الاغريق بــ " الحب " Philo . ومن هنا ارتبطت الفلسفة منــذ انبثاقها الاول بالحب، بوصفها شكلاً من أشكاله العليا .

"ايروس " Eros هو الله الحب عند الأغريق. هكذا سمّوه في أساطير هم بعد أن صوروا كيفية انبثاقه وخصائصه الالهية والبشرية، مستمدين ذلك من تصور اتهم العقلية التي أملاها التطور الاجتماعي لعصر هم. فقد دأبوا علي استعمال ((كلمة "ايروس" Eros للاشارة الي الحب الجسدي، في حين جرت العادة على استخدام كلمة "اجابيه" Agape للاشارة الى الحب الروحي)) (ابر اهيم،١٩٨٤، ص١٤٣). وكانوا يرون في ايروس رمز القوة المبدعة في حياة البشر، وبانك المدن، وموثق الصداقات. وعدّوه اله الرغبة الجنسية، ولذلك و صفوه بالقسوة والصلف والاعتداد. وكان دوره في حكومة الآلهة تنظيم عناصر الكون. وهو الذي كان يحل التناسق محل الفوضي، وكان دائما يزهرُ الحياة ويبعث فيها التناغم والخلق (الحفني (أ) ، ١٩٧٨، ص ٢٧٨). وكانوا يجمعون بين "ايروس" اله الحب و "ديو نـسيوس" الـه الخمر، فيسرفون في الحب والشراب، ويتخذون من الخمرة وسيلة السي الاستمتاع بمباهج الحب. ومن هنا فقد أصبح " الايروس " لفظاً جنسياً يشير الى معانى العشق الحسى العنيف (ابراهيم، ١٩٨٤، ص١٤٣). وسنرى في

الفصل الثالث أن "سيجموند فرويد" وزملاءه في مدرسة التحليل النفسي بعد اكثر من عشرين قرناً، سيستخدمون هذا المصطلح على نطاق واسع في تحليلهم لمشكلة الحب الجنسى.

لكن "ايروس " لابد له من مصدر أول انبثق منه. وطبقاً لتصورات "هزيود" Hesiod الشاعر الملحمي الاغريقي الذي عاش في القرن السابع قبل الميلاد ((فإن العالم في البدء كان فوضي. فقام روح الزمن "كرونوس" بوضع بيضة خرج منها "ايروس" ومعناه الحب، وخصّه بفعل التالف والتناغم نقيض الفوضى)). ثم أصبح رمزاً للرغبة عند الكاتب المسرحي المعروف "أسخيلوس" (٥٢٢ – ٤٥٦)ق.م (صالح (ج) ١٩٨٨، ص٢٢٣). ويرى "شوارز" Shwarz 1956 أن مفهوم " افلاطون" للحب كان هو الأقدم والاكثر شيوعاً. فهو ينظر الى الحب في مؤلفه " المائدة " أو " الوليمة" Symposium على انه التمتع بالجمال، لكون الجمال هو الحقيقة الـسامية. وإننا من خلال تحقيقنا للاشياء الجميلة نصل الى حالة ذوبان كياننا في هذه الحقيقة السامية الشاملة وإلى اتحاد كامل بها. وإن الحب هو ((تـصاعدُ مـا ليس بكائن الى مرتبة ما هو كائن)). ويرى ((أن للحب مصير الايقاومُ وقوة تدفعُ بالعاشقين الى أن يكون كل منهما في أحضان الآخر. فإذا ما اتصل العاشق بنصفه الآخر أحسّ بشعور الصداقة والقرابة والحب، ورفض العاشقان الانفصال كل منهما عن الأخر ولو لمدةٍ قصيرة)) (صالح (ج) ۱۹۸۸، مس۲۲۶). لقد استطاع "افلاطون" Plato (۳٤٧–۴۲۷)ق. م. أن يخلع على " الايروس " صبغة فلسفية لكي يجعل منه اداة نابعة لخدمة الحياة الروحية. وربما كان هو السبب في تسمية الناس للحب السامي باسم "الحب الافلاطوني" (ابراهيم ،١٩٨٤) ص ١٤٤).

إن النظرة الفلسفية الثنائية التي اشتقها " افلاطون " للوجود، انسحبت بالضرورة على رؤيته للحب. فالحب يقع لديه في احد موضعين: الجسد أو الروح. فاذا ارتبط بالجسد كان ادنى مرتبة من الحب المرتبط بالروح الذي يكون صادقا يوصل صاحبه الى السعادة الحقيقية. ولهذا شاع بين الناس بأن الحب الأفلاطوني هو تلك العلاقة التي تربط بين شخصين بدون أن يكون لها غرض جسدى (صالح (ج) ١٩٨٨،ص٢٢٥). وبعبارة ادق أن للحب في نظر "أفلاطون" اتجاهين مختلفين: ((اتجاها زمنيا أفقياً تعبّر عنه الرغبة في توليد الأجسام لخدمة المجتمع، واتجاها أبدياً رأسياً تعبّر عنه الرغبة في توليد الأرواح من أجل التسامي بها نحو الله. وإذا كانت أفروديت الأرضية (أو الشعبية) هي التي تهتم بالتناسل أو تخليد النسل، فأن أفروديت الـسماوية (أو الإلهية) هي التي تأخذ بيدنا من أجل مساعدتنا على التفلسف)). الأ أن الصلة ليست معدومة بين هذين الوجهين المختلفين للحب، فالاير وس لــدي " أفلاطون" (( ينزع نحو الخلود في كلتا الحالتين، سواء أكان غرضه التناسل أم التصاعد)). وهنا تبرز عناصر جدلية واضحة في فكره المثالي، فكأن الحبِّ الأفلاطوني عملية جدلية تستمدُ صيرورتها نحو الجمال الأسمى من صراع النقيضين في أحشائها: الجسد والروح. إنه ينتقل ((من حب الأجساد الجميلة الى حب النفوس الجميلة، ثم من حب النفوس الجميلة الى حـــب المعارف الجميلة، حتى ينتهي في اخر المطاف الي حب "الخيـر الأسـمي" الذي لا شكل له و لا صورة)). فالإبروس اذن ((سورة ديناميكية لا تهدأ، وحركة ديالكتيكية لا تتوقف، ونزوع مستمر لا يعرف الأعياء أو الكلل)) (اير اهيم ،١٩٨٤ ، ص ١٥١ ، ١٥٤ ).

كما أن لنظرية "أفلاطون" في الحب ارتباط عضوي وثيق بنظريته في المعرفة. فهو ينكر المحددات الحسية والاجتماعية والتأريخية للفكر، ويرى أن المعرفة ما هي الا انعكاس لـــ"عالم المثل"، هذا العالم الفوقي الماورائي، عالم الروح الذي تسعى كل الموجودات أن تلحق به حسياً وأخلاقياً بوصفه مصدرها الأول. وهكذا الامر بالنسبة الى الحب، ((فأن ما أحبه في هذا الموجود الجميل الذي أتعلق به ليس هو تلك الصورة الزائلة التي ينطوي عليها شخصه الجزئي (أو الفردي)، بل هو "مثال الجمال" على نحو ما يهيؤني هو نفسه لأن أراه! وتبعاً لـذلك فأن الشخص المحبوب لا يُحَبّ مطلقاً في ذاته أو لذاته، بل هو يحبّ بوصفه ماهية لا شخصية، أو بقدر ما يشارك في ذلك المثال الأسمى الأزلي الأبدي، الا وهو مثال الجمال)) (ابراهيم ،١٩٨٤، ص١٥٥).

لكن المتحدثين في محاورة أفلاطون "الوليمة" السابقة الذكر يختلفون فيما بينهم حول الوهية إيروس. فنجد أن " فيدروس" وهو أول المتحدثين في المحاورة يسلم مع " هزيود " وغيره من الشعراء بأن إيروس المه عظيم من أقدم الآلهة، وانه لم ينحدر عن أم و لا عن أب. وحين يجيء دور "أجاثون" للكلام ينكر قدم هذا الإله، لكي يؤكد أنيه ((أصغر الالهة وأحدثها وإن كان أجملها وأقدرها على هدايتنا)). ثم يجيء دور " سقراط " Socrates فنراه ينكر تماما الوهية إيروس، لكي يجعل منه مجرد مساعد قدير أو موجه حكيم يستطيع أن يقتادنا الى الجمال الأزلي المطلق. وحجة "سقراط" في أنكار الألوهية على " ايروس" (( أن الآلهة تمتاز بصفتي السعادة والجمال، في حين أن " أيروس " لا يتمتع بأى من من الشوق أو الرغبة هاتين الصفتين)). فالحب في نظره (( انما هو ضرب من الشوق أو الرغبة هاتين الصفتين)). فالحب في نظره (( انما هو ضرب من الشوق أو الرغبة

في شيء يعدمه المرء؛ ولما كانت الرغبة انما تعني الحاجة أو الأفتقار ، فأن الايروس يسعى نحو امتلاك الجميل، دون أن يكون هـو نفسه جميلا)) ويقول "سقراط ": (( إن الحب جنى عظيم أو روح كبير يحتل منزلة وسطى بين الآلهة والبشر. وهو ليس خالداً و لا فانياً، وهـو لـيس حكيمـاً وليس جاهلاً، و هو ليس خير أ وليس شرير أ، و هو ليس قبيحاً أو جميلاً، وإنما هو في مرتبة وسطى بين الخلود والفناء، بين الحكمة والجهل، بين الخير والشر، بين الجمال والقبح)) (ابراهيم،١٩٨٤،ص ١٤٤، ١٤٥). ويختلف "سقر اط" مع "هزيود" حول ميلاد "ايروس" . فيرى أن ذلك قد تم ليلة مولد "أفروديت" (أو آلهة الجمال عند الأغريق). وخلاصة أسطورة " سقراط " أن الآلهة شاءت أن تحتفل بميلاد "أفروديت"، فأقامت وليمة كبرى كان من بين الذين حضروها "بوروس" Poros (أو الغني). وبعد أن سكر " بوروس " لفرط ما شرب، خرج الى حديقة " زيوس " وغط في نوم عميق. وهناك لمحته "بنيا" Penia (أو الفقر) التي جاءت لتستجدي، فشاءت أن ترزق منه مدفوعة الى ذلك بما كانت عليه من فقر وعوز. فرقدت " بنيا " الى جوار " بوروس"، ونشأ من نز اوجهما "ابروس"! ونظرا لأن عملية حبل "بنيا " تمت في ليلة مولد "أفروديت"، فقد نشأ " ايروس " محباً للجمال، فأصبح عاشقاً لأفروديت وخادماً لها. ولأنه كان ثمرة لتزاوج الغني والفقر أو الثراء والحاجة، فقد ورث عن أمه "بنيا " الفقر والجهل والصعة، كما ورث عن أبيه "بوروس" الغني والحكمة والشجاعة. إن "سقراط" يريد أن يقول من وراء تصوره الأسطوري هذا لميلاد أيــروس: إن الحــب حاجــةً وافتقار وعوز من ناحية، وهو نزوع نحو الخير والجمال والكمال من ناحية أخرى، وان حنينه الدائم الى الأمتلاء أو الأمتلاك انما هو الباعث الذى يهب الديناميكية لرغبته واشتياقه (ابراهيم ١٩٨٤، ص١٤٥ ، ١٤٦).

أما "أرسطوفانيس" Aristophanes الذي وضع "أفلاطون" على لسانه نظرية عن أصل الحب في مؤلفه "الوليمة"، فيقول: ((إن طبيعة الإنسان لم تكن على هذا الحال ولكنها كانت مختلفة قديماً. كان الناس ينقسمون إلى ثلاثة أجناس لا إلى اثنين كما هم الآن، وكان كل شيء في هذا الجنس الثالث ضعف عدده الآن، بحيث كانت له أربع أيدٍ وأربعة أقدام ووجهان وعورتان، ثم أمره الإله "زيوس" أن ينشطر، فصار كل شطر فرداً، واشتهى الواحد منهما الآخر، وكانا إذا التقيا التفت الأذرع منهما وتعانقا عناقا عنيفا يطول ليستعيدا وحدتهما، وكانا يتركان نفسيهما على هذه الحال حتى يموتا من الجوع والسكون، لأن كل نصف يأبي أكل شيء لا يشاركه فيه النصف الآخر)) (فرويد، ١٩٧٦، ص٧٥، ٧٦). ثم يعرّف "الحب" بقوله: ((إنه ببساطة الاسم الذي نطلقه على الرغبة والسعى نحو الوحدة الكاملة)) (Storr,1977,p. 120). ويعدّ تسليم الإغريق بوجود هذه الأجناس الثلاثة الأصلية المختلفة من الناس أمرا ضروريا يبرر اعترافهم وقبولهم بالشذوذ الجنسي Homosexuality. فالرجل الإغريقي في سعيه لإيجاد عشيق له، إنما كان يكتشف الجانب الآخر من نفسه، ويصح الأمر على المرأة أيضاً. كما أن القيمة السامية التي منحها الإغريق للذكورة مقارنة بالمكانة الواطئة للمر أة في مجتمعهم، قد تفسر لنا لمإذا كان الحب الجنسي الشاذ الموجه نحو الذكور ذا قيمة أعلى من الحب الموجه نحو النساء(Storr,1977,p 121).

إن تخيل " أرسطوفانيس " لعملية الأنشطار المادية لهذا الجنس الخرافي الخنثي ومعاناته من الوحدة والعزلة والأغتراب عن ذاته، وحنينه

الهائل حدّ الموت جوعاً للاندماج من جديد مع بني جنسه الأول، إن هذا التخيّل سيجد صداه الواقعي الأجتماعي العميق (كما سنرى تباعاً) في التنظيرات الفلسفية والنفسية الحديثة عن حاجات الانسسان للحب والأمان "والانتماء والتبادل والعطاء والجذور والتعاون. ويلخص الفيلسوف الالماني "فردريك انجلز " Frederick Engels (١٨٩٥-١٨٢٠) هذه المسألة اللافتة للنظر في كتابه " جدليات الطبيعة " Dealectics of Nature بقوله: (( إن الاشكال المتنوعة للفلسفة اليونانية تحتوي جنينياً وفي حالة التوليد، على معظم أساليب النظر التي أتت لاحقاً)) (Engels,1954,p. 63).

# الحب في العصور الوسطى وعصر النهضة (١)

ما أشبه حبي بحمى تتوق دوماً الله مايطيلُ تغذية المرض ، الله مايطيلُ تغذية المرض ، مقتاتةً على ذاك الذي يبقى على الداء فيها، إرضاءً لشهوتي الممروضة الحائرة"! وليم شكسبير (السونيتات)

اذا كان "أفلاطون" قد اقتصر في نظرته الجدلية للحب على اعتبار أن هذا الجدل يتفاعل بأتجاه وإحد فحسب هو الصعود من الأنسان الي الله، فإن الفيلسوف اليوناني المثالي " أفلوطين" (٢٠٥-٢٧٠)م Plotinus - زعيم مدرسة الأسكندرية ومؤسس الأفلاطونية الجديدة - قد طور محاولة جديدة في الجدل الصوفي ((من أجل التوفيق بين جدل الحب الصاعد وجدل الحب الهابط عن طريق فكرة السلم الإلهي الذي يسمح بالصعود والهبوط معا)). فالوجود لدى " أفلوطين " يتضمن حركة متبادلة بين الانسان والله، وتكمن اضافته الى الافلاطونية التقايدية في (( إن الكل قد صدر عن الواحد، وإن الصدور هو في صميمه ضرب، من الهبوط)). ونجده يقرر بصريح العبارة: (( الأعلى يهتم بالأدني، ويعمل على تزيينه)) .وقد كان لهذه الفكرة (أي السلم الإلهي) والتي اقترنت بنظرية "أفلوطين" في الايروس، أثرها الفعّال فيما بعد لدى الآباء المسيحيين والمشتغلين في علم اللاهوت، ((وقد أغرت المدافعين عن العقيدة المسيحية باستخدامها في تقريب فكرة "الحب المسيحي" (۲) الى أذهان الناس)) (ابراهيم ۱۹۸٤، ص١٥٦).

إن "الايروس" بكل أشكاله لدى "سقر اط" و "افلاطون" و "افلوطين" (( لم يكن يعنى المشاركة المتبادلة بين شخصين متساويين، بل كان يعنى الهوى الجامح الذي يذيب فردية العاشق في حالة من الأتحاد الصوفي مع المطلق أو الله. ومن هنا فإن الحب لم يتوقف عند " محبة القريب" بل كان يمضي مباشرة نحو الحقيقة الإلهية)). ولعل جذور "الحب الرومانسي" Romantic Love الذي نشأ فيما بعد في العصور الوسطى وما بعدها، تمتــــد الــي "الحب الايروسي" الاغريقي الباحث عن التسامي والكمال المطلق، ذلك أن الحب الرومانسي ((قد تجلي على صورة هوى عنيف لا يقوم على التبادل أو المشاركة بقدر ما يقوم على التمركز الذاتي وحب الجسد! وكما بقي الايروس اليوناني خارج أسوار الزواج، فقد بقى الحب الرومانتيكي (٣) أيضاً متحررا من سائر قيود الزوجية)). لكن عنصرا جديدا أصبح يميز الحب الرومانسي في العصور الوسطى وعصر النهضة عن الحب الايروسي الأغريقي، وهو اقترانه الحتمي بالشقاء والألم والتكفير. وقد كان الدعوة المسيحية الأثر الحاسم في هذا التمايز من خلال تبشير ها بنمط آخـر مـن الحب: المحبة (أجابيه) Agape ، إذ اهتمت الكنيسة بمحاربة تعاليم الايروس ((ودعت الى اعتبار الزواج سرا مقدساً وجعلت من الوفاء الزوجي قضيـــة مسيحية هامة)). فالأجابيه المسيحية انما ((هي اعتراف بالآخر واقرار بتساوي الأنا والأنت))، بينمــا يستنــــد الإيروس ((الـي التمركــز الذاتى ويرتكز على فلسفة السعادة (Hedonism)) (اپر اهیم،۱۹۸٤، ص۱۵٦ - ۱۵۷، ۱۲۵،۱۲۱).

بمعنى أدق ((إن ما يميز "الايروس" هو "التمركز حول الذات (Egocentrism، وما يميز "الأجابيه" هو "التمركز حول الله"

Theocentrism ). ومعنى هذا ((إن "الايروس" ينشد خير الذات، في حين أن الأجابيه تهب نفسها للآخرين)). ولهذا يقرر "نيجرن" ((أن الايروس هو طريق الأنسان)). ولهذا السبب ((فإن الصوفي المسيحي لم يعد يعتقد بالرياضات الأنسان)). ولهذا السبب ((فإن الصوفي المسيحي لم يعد يعتقد بالرياضات العنيفة والانفعالات الصاخبة بل أصبح مثله الأعلى هو الوصول الى حالة السكينة القابية التي تشبه الى حد كبير ما في الزواج من استقرار نفسي)). ولأن السيد المسيح قد افتدى البشرية بحياته الأرضية ليكفر عن كل ذنوبها بتعليقها على صليبه الدامي، فإن طريق الحب صار من المحتم أن يمر بالتكفير عن الذنوب، وغدا الألم السبيل الوحيد نحو التسامي، فظهرت (انزع عن التطهير (أو التنفيس) ((كولها المهم، ١٩٨٤)) (ابراهيم، ١٩٨٤))

يتضح مما تقدم أن تأثر الحب الايروسي بنزعة النطهير المسيحية كان حتمياً ولكن دون أن يفقد خاصيته الأساسية المتمثلة في البحث عن اطفاء الشهوة وتحقيق المتعة، فكان أن ارتبط وريثه (أي الحب الرومانسي) وليد العصور الوسطى بنزعة لا شعورية للتطهّر والتكفير بالألم حتى الموت، مع حفاظه على جوهره الايروسي المتقد دوماً خارج أسوار الزواج. لقد استحوذت فكرة الألم التطهري على عقول الناس آنذاك، بل أنها تغلغلت في كل مفردات حياتهم الدينية والدنيوية. فالشعور المستحكم بالذنب إنما كان نوعاً من حل مريح يبرر الناس بؤسهم الاجتماعي تحت سياط الاقطاع. وكثيراً ما يضطر المظلوم في لحظة يأس أن يعلن نفسه مذنباً يستحق العذاب كي يستطيع أن يجد لنفسه مبرراً يقبل به آثام الظالم، ما دامت ستحل عليه في كل الأحوال.

تلك هي الماسوشية (٤) الاجتماعية للعصور الوسطى، والتي أصابت الحب بمعناه الايروسي، فأصبح رومانسياً مقترناً دوماً بمعاني (( "النار" و "الاحتراق" و "الاكتواء" و "التلظي" و "التألصم" و "الجراح" و "العذاب" و "الشقاء" و "الموت")) (ابراهيم ،١٩٨٤،ص١٥٨).

فهل كان الحب الرومانسي القروسطي والنهضوي بعد كل هذا، نتيجة عقلية منطقية لامتزاج النزعة الصوفية المسيحية الماسوشية بالشهوة الحسية الذاتية الطبيعية، في النفس الواحدة ؟!

### هوامش

- (۱) يشير المؤرخون الى ان "العصور الوسطى " Middle Ages تمتد من سقوط "روما" على ايدي البرابرة الجرمان في العام ٤٧٦م ، وحتى سقوط "القسطنطينية" على يد السلطان العثماني "محمد الفاتح" في العام ١٤٥٣م. أما عصر "النهضة" Renaissance في الوربا. وقد نشأ في Age فهو عصر انتقالي بين العصور الوسطى والعصر الحديث في اوربا. وقد نشأ في ايطاليا في القرن الرابع عشر واستمر الى القرن السابع عشر.
  - (٢) "الحب المسيحي" هو ذاته "الحب الروحي" أو "الأجابيه".
- (٣) "الرومانتيكي" تكافى تماماً "الرومانسي" . وهذا الفرق في اللفظ يعود الى وجهات نظر المترجمين.
- (٤) "الماسوشية" أو "المازوخية" أو "قبول التعنيب" Masochism: ((إنحراف جنسي يتميز بالرغبة في التعرض للألم الجسدي على أيدي الآخرين للحصول على الإشباع الجنسي. وبجانب المازوخية الجنسية توجد المازوخية الاجتماعية. ويستخدم هذا الاصطلاح للإشارة إلى أولئك الذين ينهجون في الحياة وقد أخذوا في النقليل من شأن أنفسهم، وهم يستشعرون لذة مرضية من كوارثهم وعللهم)) (بدوي، ١٩٨٢، ص: ٢٥٩). وقد تنتاب الماسوشية قطاعات واسعة من المجتمع نتيجة دوافع لا شعورية طاغية في فترات تاريخية معينة. لمزيد من الإطلاع، راجع (اريك فروم، الخوف من الحرية، 1٩٧٢).

http://nj180degree.com

# الحب في العصر الرومانسي\*

لا أفهم أحياناً كيف يقدر إنسان آخر أن يحبّها، أو يجرؤ أن يحبّها، وهي التي سكنت قلبي، واستأثرت بحبي، فللا أعرف ولا أحس ولا أرى غيرها في هذا العالم! يوهان غوته يوهان غوته (آلام فارتر)

إن أفضل ما يمكن الاستعانة بــه في شرح خصائص الحب الرومانسي في هذه الحقبة، هو الآثار الأدبية التي جاء بها العصر الرومانسي اواسط القرن الثامن عشر وما بعده.

ويبدو أن نجاح الكتاب الرومانسيين آنذاك في التأثير على عواطف الجمهور الأوربي يرجع ((الى أن الانسان الاوربي يستجيب للمؤثرات العنيفة، ويؤثر الشقاء على كل ما لديه)). فتلك التركيبة النفسية الخاصة التي ميزت الشخصية الاوربية آنذاك، والتي نتجت عن التلاقح الانفعالي والفكري الذي تم بين الفلسفة الاغريقية والتطهر المسيحي (كما أشرنا في الفقرة السابقة)، قد أدت الى أن العقلية الاوربية صارت تربط ((الفهم بالألم، والوعي بالموت، فتصورت أن الآلام بصفة عامة، وآلام الحب بصفة خاصة، انما هي ميزة كبرى تصحب كل فهم عميق لحقيقة أمر هذه الحياة الانسانية. واذن لابد للعاشقين أن يجتازوا تجربة الألم اذا كان لهم أن يفهموا يوماً سرالوجود الانساني، الذي يمضى نحو الموت)) (ابراهيم،١٩٨٤،ص٥٥).

و بعد فيلسوف الطبيعة الفرنسي "جان جاك روسو " الطبيعة الفرنسي الجان جاك العالم الطبيعة الفرنسي العالم العال ( ١٧١٢ - ١٧٧٨ ) م بحق ((أبَ الرومانتيكيين في وصف الحب)). ففي قصة "هيلويز الجديدة" يصف حياة مرب أحب تلميذته، التي مُنع من زواجها لأنه أقل منها طبقيا، فتزوجت غيره. وقد حاول اغراءها بالهرب معه فرفضت، ولكنه ظل على حبّها؛ ثم عرض عليه زوجها أن يقيم معهما، فتجدد الحب القديم الذي ظل طاهرا؛ وحين توفيت اثر حادثِ تركت لحبيبها كلمةً تقول فيها: ((.. فعلتُ ما وجبَ أن أفعلَ، وظللتَ على خلق طاهر لـم يدنس، وقد احتفظت بحب لم يشبه ندم ولا تأنيب من الضمير ... وهذه الفضيلة التي فصلت ما بيننا في هذه الأرض ستجمعنا في مقام الخلد)). وقد أثارت هذه القصة حينذاك عاصفة من النقد من جانب انــصار الكلاسـيكية المحافظين، فقد كانت حدثًا جديدًا ((تجلت فيه الدعوة اللي حقوق الفرد، وتقديمها على نظم المجتمع، والسمو بعاطفة الحب وحسبانها فيضيلة من الفضائل، وأن من حقها التقديم على كل ما يعتد به المجتمع من فضائل موضوعة، لأن الانسان فيها يطيعُ ناموس الطبيعة، وهو من وحيى الله)) (هلال،۱۹۸٦) ص ۱۸٤).

لقد أصبح الحب عند رومانسيي القرن الثامن عشر وما بعده، ليس مجرد فضيلة ((بل هو على رأس الفضائل. وهو وسيلة تطهير النفوس وصفائها، وحتى اذا احبت البغي وأخلصت في حبها، كفرت بذلك عن ماضيها)). وهم لا ينشدون تحقيق المتع الجسدية بالضرورة من خلال الحب، فهذا "روي بلاس " بطل مسرحية " ماريون ديلورم " للاديب الفرنسي "فكتور هيجو" بلاس " بطل مسرحية " ماريون ديلورم " للاديب الفرنسي "فكتور هيجو" مادقاً، وأسفاه ! اني أحلم بكِ حلم الأعمى بالضوء. سيدتي! إصغي اليّ

عندي احلام لاعداد لها، أحبكِ من قريب ومن بعيد وفي جوف الظلم، ولا أجرؤ على لمس طرف أصبعك)). كما عدّ الرومانسيون أن الزواجَ بلا حب زواجٌ غير مشروع، ولا معنى له. فقد رأى الفيلسوف "فريدريش شليجل" (١٧٧٢ – ١٨٢٩)م، وهو رائد الحركة الرومانسية الالمانية ((إن الحكومة حين تحيط هذا الزواج بقوة القوانين انما تعوق الزواج الحق)). فيما رأى الشاعر الانكليزي "شيلي" Shelley (إن الحب هو الشاعر الانكليزي "شيلي" Shelley (إن الحب هو الفضيلة، وإن كرامة الانسان تأبى أن ترسف في قيود قوانين تجعله يمثل دور المحب حين لا يكونه، فما بالك بقوانين تجعل من الزواج صداقة أبديةً؟)). أما "جورج صاند" (١٨٠٤-١٨٧٩)م الروائية الفرنسية فقد ثارت على قوانين الزواج المسيحية وسمتها ((قوانين البؤس والعبودية))

وهكذا اضاف "العصر الرومانسي" بتحولاته الاجتماعية الثورية العميقة عنصراً جديداً الى "الحب الرومانسي" وليد العصر الكلاسيكي، ذلك هو عنصر "التمرد" على القيم الدينية والاجتماعية القائمة الى حدّ اعتبار الحب فضيلة تسمو بمشروعيتها على كل القوانين الاجتماعية المرعية آنذاك، ومن ضمنها قوانين مؤسسة الزواج البرجوازي (الذى سنتابع تحليل جنوره الاقتصادية والنفسية في الفقرة القادمة من هذا الفصل). لقد كانت ثورة العقل وارهاصات انفصاله النهائي عن الكنيسة، فكان لزاماً أن تلحق العاطفة به كي يتسنى للنفس الاوربية أن تنسجم وتتوحد في صراعها العنيف مع أرث سكوني ثقيل. فأصبح "الحب الرومانسي" مزيجاً دينامياً من ثلاث مكونات: الايروس، ونزعة التطهر بالألم، ونزعة التمرد على القيم السائدة. لقد ازدادت جدليته وغاياته النفسية الاجتماعية، فصار نوعاً من حل داخلي ذي

نزعة تطهرية وتمردية في الوقت ذاته للنفس المعذبة التي أشقاها اضطراب الخارج وعنفه وخواؤه، فراحت تضمد جراح العالم بشقاء النفس في دورة جدلية لا تنتهي، محورها الايروس.

وها هو الشاعر الأنكليزى الرومانسي المتأخر "ماثيو أرنولد" M. .Arnold ( المراهية: ( ١٨٢٢ - ١٨٨٨) م يلوذ بالحب، منسحباً بعذوبة مريرة من عالم الكراهية: (الموسوي، ١٩٧٢ ،ص٧٤)

(( إيه أيها الحب! دع الواحد منّا يأتمنُ الآخر ، لأن العالم الذى يبدو أمامنا كأرضِ أحلامٍ في تتوعه وجماله وجدّته عند الحقيقة يفتقر الى المتعة والحب والنور فلا تأكيد و لا سلام و لا مواساة لألمٍ: إننا هنا في هذا السهل المظلم نُكتَسحُ مع انذاراتِ صراعٍ أو هزيمةٍ مرتبكةٍ حيث تتصادم الجيوشُ الجاهلةُ في الليلُ ! )).

### هامش

\* يستخدم مؤرخو الادب مصطلح العصر "الرومانسي" The Age of Romanticism كأشارة الى عصر أدبي ابتدأ في اوربا او اسط القرن الثامن عشر (وهو القرن الذي شهد صعود البرجوازية الصناعية كطبقة فتية قوية، وصراعها الاقتصادي والاجتماعي والفكري مع الاقطاع، واستيلائها التدريجي على السلطة في مختلف بلدان اوربا، وبالتالي انتشار وسيادة اخلاقياتها وقيمها وفلسفتها وادابها وفنونها كوريث تقدمي للعصر الكلاسيكي) وامتد الى الثلث الاول من القرن التاسع عشر. وقد اتسم ادب هذا العصر بالعاطفة الجياشة والتوق الوجداني المتحرر نحو مختلف رموز الحياة بعد عصور مسن

الممارسة الجامدة للقواعد الكلاسيكية المحافظة. فأصبح كل شيء موضع تساؤل وشك. وانقسم الرومانسيون الى رجعيين يحنون الى الماضي الاقطاعي الصنائع ("شليجل"، و"نوفاليس"، و"لامارتين") والى مناهضين للبرجوازية ينزعون الى مستقبل فردوسي يخلصهم من عذابات الحاضر ("بايرون"، و"شيلي"، و"هيجو"، و"شوبان"، و"غوته "في شبابه).

# المنظور الماركسي للحب

إن الغنى الحقيقي هو تلك الحرية الداخلية التي تسمح للطبيعي في كل وقت بالتعبير عن نفسه، وتسمح بأن يجرفك الهوي دون أن تخون نفسك!

روزا لوكسمبورغ (١) (رسائل حب)

كتب " كارل ماركس" Karl Marx (إن الرابطة المباشرة "المخطوطات الأقتصادية والفلسفية علاقة الرجل بالمرأة ... وفي ضوء هذه والطبيعية الضرورية للانسان هي علاقة الرجل بالمرأة ... وفي ضوء هذه العلاقة يمكن للمرء أن يصدر حكماً عن درجة التطور الكلي للانسان، ويتبع ذلك أن خاصية هذه العلاقة هي التي تقرر الى أى حد قد اقترب الكائن البشرى من نفسه كإنسان، والى أى حد قد استوعبها؛ إن العلاقة بين الرجل والمرأة هي الرابطة الأكثر طبيعية بين مخلوق بشري وآخر، ولذلك فأنها تظهر الى أي مدى يصبح فيه السلوك الطبيعي للإنسان انسانيا، أو الى أي مدى يصبح فيه الإنسان جوهراً طبيعياً ... وفي هذه العلاقة ينكشف أيضاً الى أى مدى يصبح فيه الإنسان الآخر ضرورة بوصفه انسانا، والى أي مدى يصبح فيه الإنسان الآخر ضرورة بوصفه انسانا، والى أي مدى يكون فيه الإنسان الآخر ضرورة بوصفه انسانا، والى أي مدى يكون فيه الإنسان في وجوده الفردي كائناً اجتماعياً في الوقت ذاته)) (Marx, p.101).

لا تختلف نظرة الماركسية الى علاقة الحب عن نظرتها الى العلاقات الاجتماعية الأخرى. فمقدار انسانية العلاقة يحدده مدى تجرد تلك العلاقة

من صفتها السلعية، ومدى قدرة طرفي أو أطراف العلاقة على النظر الي بعضهم بوصفهم بشرا فحسب غير مغمورين بالقيمة التبادلية الأقتصادية التي تحكم علانية أو سرا كل علاقة اجتماعية حتى علاقة الحب. فالحب اذن في المنظور الماركسي مضمون اجتماعي، وهو بناء عقلي فوقي أبضا، شأنه شأن السياسة والدين والأخلاق والعلم والفن. وهو انعكاس جدلي للتفاعلات الدينامية للبناء التحتى، أي للعملية الاقتصادية. وبالتالي فلا يمكن أن ننظر الى محتوى العلاقة بين المرأة والرجل الا بوصفها درجة من درجات التطور الاجتماعي البشري، ونتاجاً للحركة الفسيولوجية والسوسيولوجية للإنسان وليست مثالا مسبق التصور علينا بلوغه وصولا الى تجليات صوفية أو مسلمات فلسفية مثالية عن عالم علوي سامي. كما إن مضمون هذا الحب سيظل مرتبطاً بنضال المرأة في سعيها للمساواة الاجتماعية والاقتصادية بالرجل؛ فلا يوجد حبِّ أصيلٌ بين أعلى وأدنى . وقد عرض "ماركس" أفكاره عن المرأة والزواج الأول مرة في "الصحيفة الرينانية" في العام ١٨٤٢م. وحدد موقفه في المقالين اللذين نــشرا في هذه الصحيفة من قضيتي الزواج والطلاق ((مؤيدا وحدانية الأول وحرية الثاني)). وبعد عامين عدّ "ماركس" أن موقف الرجل من المرأة يحددُ ((درجة تحوّل سلوك الانسان الطبيعي الى سلوك انـساني)). كما هاجم "ماركس" الزواج البرجوازي بعنف بوصفه شكلا من أشكال الاضطهاد الاجتماعي والاقتصادي مؤكدا ((أن الزواج ليس مفهوما من المفهم كما ي زعم "هيغ ل"(٢)، ب ل ه و واقع ة اجتماعية)) (فریفیل، (فی) لینین ،۱۹۷۳، ص۲۷، ۲۲، ۳۱).

وقد أراد "ماركس" أن يكتب كتاباً عن تأريخ الأسرة البشرية، الا أنه توفي، فتولى رفيق مسيرته الفكرية "فردريك انجلز" Engels (أصل العائلة والملكية المهم ((أصل العائلة والملكية والملكية والدولة)) ١٨٢٠ م ٢١٨٥ عنون عنون الخاصة والدولة)) ١٨٨٤ م Property and the State ، والذي بيّن فيه ((ارتباط عبودية المرأة بظهور الملكية الخاصة)) (فريفيل، (في) لينين،١٩٧٣، ص٣٠).

يعد هذا الكتاب أحد أهم المؤلفات في النظرية الماركسية في المجتمع. وقد اعتمد فيه "أنجلز" على المعلومات الواردة في كتاب "مورجان" ("): ((المجتمع القديم))، وكذلك على معطيات العلم الأخرى. وبين التغيرات في أشكال الزواج والعائلة عبر التاريخ في علاقتها بالنقدم الاقتصادي للمجتمع. وحلل عملية تدهور النظام القبلي (المشاعي البدائي) وتحلله ونمو النظام الطبقي القائم على تقسيم العمل والملكية الخاصة، وكيف أن ظهور النقام الطبقية أدى إلى نشوء الدولة كأداة للدفاع عن مصالح الطبقة الحاكمة (روزنتال، ١٩٨٥، ص ٣٨).

حدد "أنجلز" ثلاثة أشكال للزواج تعاقبت بالتدريج خلال المراحل الرئيسة الثلاث من تطور البشرية. "المرحلة الوحشية" اتسمت بـــ"الزواج الجماعي"، و "المرحلة البربرية" اتسمت بـــ"الزواج الثنائي، و "مرحلة الحضارة" اتسمت بـــ"الزواج الأحادي" المقرون بالخيانة الزوجية والبغاء (أنجلز، ١٩٧٠، ص ٢٦٨). وفسر ظهور أشكال الزواج هذه بالمتطلبات الاقتصادية التي اقتضتها حياة المجتمعات البشرية خلال كل مرحلة من مراحل تطورها الاجتماعي والفكري.

وقد أدى "الزواج الجماعي" في المرحلة الوحشية إلى ظهور نوعين من العوائل (أنجلز، ١٩٧٠، ص ٢١٤-٢١٨):

- (۱) عائلة قربى الدم: هنا تنقسم الجماعات الزواجية حسب الأجيال. فلا تنتفي العلاقات الزوجية إلا بين الأسلاف والأخلاف بين الآباء والأولاد؛ أما الأخوة والأخوات من أي درجة فإنهم أزواج وزوجات فيما بينهم. وهذا يعني أن علاقة القربى بين الأخ والأخت تشمل العلاقة الجنسية فيما بينهما كشيء بديهي.
- (۲) العائلة البونالوانية: تعني "بونالوا" Punalua رفيقاً قريباً أو شريكاً. فكانت مجموعة من الأخوة (من أم واحدة أو من علاقة قربى أبعد) تدخل في زواج مشترك مع عدد معين من النساء، ولكن من غير أخواتهم. وكانت هؤلاء النساء يسمين أنفسهن بـــ"البونالوا". وبــذلك تــم تحــريم العلاقة الجنسية بين الأخوة والأخوات وبصورة متدرجة تاريخياً.

وفي جميع أشكال العائلة الجماعية، لا يمكن معرفة والد الطفل بدقة، ولكن يمكن معرفة أمه بدقة. ولا يمكن إثبات الأصل إلا من ناحية الأم، وبالتالي فقد ارتبطت علاقات الإرث بالأم حصراً. وكان هذا الحال سائداً فعلاً عند جميع الشعوب التي بلغت الدرجة الدنيا من البربرية (أنجلز، ١٩٧٠، ص ٢٢١).

أما "الزواج الثنائي" في "المرحلة البربرية" فقد أدى إلى ظهور "العائلة الثنائية". وقد ترسخ هذا النوع من الزواج تدريجياً بقدر ما كانت العشيرة تتطور وبقدر ما كانت تتزايد جماعات "الأخوة" و"الأخوات" التي غدا الزواج مستحيلاً فيما بينها. وفي هذا الطور يعيش الرجل مع امرأة واحدة، لكن تعدد الزوجات والخيانة الزوجية لا يزالان من حق الرجل بالرغم من أن تعدد

الزوجات نادر الوقوع بحكم الأسباب الاقتصادية. وكانت الزوجـة تعاقب على خيانتها عقابا قاسيا. ويحق لكل من الطرفين أن يحل الرابطة الزوجية بسهولة فيعود الأو لاد إلى الأم فقط، كما من قبل (أنجلز، ١٩٧٠، ص٢٢٨). وأخيراً حل "الزواج الأحادي" أو العائلة الأحادية كإحدى العلائم على بدايـة عصر الحضارة. وقد كان هذا الزواج إسقاطاً للحق الأمومي، وبالتالي هزيمة تاريخية للجنس النسائي، وتثبيتا لشكل جديد من أشكال العائلة هو "العائلة البطريركية" (الأبوية). وكان شكل العائلة هذا يعنب الانتقال من الزواج الثنائي إلى أحادية الزواج. فلأجل ضمان أمانة المرأة، وبالتالي لأجل ضمان أبوة الأو لاد، توضع تحت سيطرة زوجها المطلقة؛ فإذا قتلها فإنه لا يفعل غير أن يمارس حقه. وثبوت الأبوة هذا ضروري لأن الأولاد سيملكون أموال والدهم ذات يوم بوصفهم ورثته المباشرين. ويمتاز هذا الزواج الأحادي عن الزواج الثنائي بكون عرى الزواج فيه أمـــتن بكثيـــر، وبأنه لم يعدّ من الممكن فسخ هذه العرى كلما طاب لأحد الزوجين. فالزوج وحده على العموم هو الذي يسعه الآن أن يفسخ هذه العرى ويطلق امر أتـــه، كما أن حق الخيانة الزوجية ما يزال مضمونا له شرط ألا يأتي بعشيقته إلى المنزل العائلي. وإذا تذكرت الزوجة الممارسة الجنسية القديمـــة وأرادت أن تستأنفها، فإنها تتعرض لعقاب أقسى من أي وقت مضى (أنجلز، ١٩٧٠، ص ص: ۲٤٣-۲٥٠).

ولاحظ "أنجلز" أن شكل الزواج الجديد هذا يظهر بكل صرامة عند الإغريق. إلا أن هذا الزواج الأحادي لم يكن ثمرة للحب الجنسي الفردي، لأن الزواج ظل كما كان من قبل زواج انتفاع. فكانت أحادية الزواج أول شكل للعائلة لم يرتكز على الشروط الطبيعية، بل ارتكز على الشروط

الاقتصادية، أي انتصار الملكية الخاصة على الملكية المشتركة البدائية العفوية. فسيادة الزوج في العائلة وولادة أولاد لا يمكن لهم أن يكونوا إلا من صلبه ودمه، ولا بد لهم أن يرثوا ثروته في المستقبل، ذلك كان الهدف الوحيد من الزواج الأحادي الذين نادى به اليونانيون (أنجلز، ١٩٧٠، ص ٢٥٥).

وبالرغم من تأكيد "أنجلز" على أن الزواج الأحادي ((لا يدخل إطلاقاً في التاريخ بوصفه اتحاداً اختيارياً بين المرأة والرجل، ولا حتى بوصفه الـشكل الأعلى لهذا الاتحاد، بل بالعكس، فهو يظهر كاستعباد جنس من قبل الآخر، كإعلان لتناقض بين الجنسين لم يعرفه التاريخ كله من قبل))؛ إلا أنه يعده ((تقدماً تاريخياً كبيراً، ولكنه يدشن في الوقت نفسه إلـي جانب العبودية والثروة الخاصة، تلك المرحلة التي ما تزال مستمرة حتى أيامنا، والتي يعني فيها كل تقدم تراجعاً نسبياً، والتي يتحقق فيها ازدهار وتطور البعض بالام البعض الآخر وقمعه. إن الزواج الأحادي إنما هو هذه الخلية من المجتمع المتمدن التي تمكننا من دراسة طبيعة التناحرات والتناقضات المتطورة تماماً في قلب هذا المجتمع)) (أنجلز، ١٩٧٠، ص ٢٥٥، ٢٥٦).

ومن جهة أخرى، ينظر "أنجلز" إلى الزواج الوحداني على أنه المقدمة التي استطاع على أساسها أن يتحقق ((أعظم نقدم أخلاقي نحن مدينون به لها، عنيت به الحب الفردي العصري بين الجنسين الذي كان العالم القديم كله يجهله)). لكن هذا لا يعني أن الحب الجنسي الفردي قد تطور في قلب أحادية الزواج حصراً، ((فإن طبيعة الزواج الأحادي المتين ذاتها كانت تستبعد ذلك في ظل سيادة الزوج. وعند جميع الطبقات النشيطة تاريخياً، أي

عند جميع الطبقات السائدة، بقى عقد الزواج كما كان عليه منذ الرواج الثنائي، أي صفقة يعقدها الآباء)) (أنجلز، ١٩٧٠، ص ٢٦١، ٢٦٢). عندما ظهر الحب الجنسي للمرة الأولى في التاريخ بشكل عشق، بوصفه أعلى شكل للغريزة الجنسية، لم يكن حباً زوجياً على الإطلاق. فالحب الفروسي في القرون الوسطى والحب الرومانسي في المرحلة البرجوازية اللاحقة كانا يسعيان بكل قوتهما إلى انتهاك الأمانة الزوجية، ذلك أن الزواج في هذه الحالة كان قائماً على وضع الطرفين الطبقي، ولذا كان دائماً زواج انتفاع يتسم بالرياء والملل اللذين يؤديان إلى الخيانة الزوجية. بل أن "أنجلز" يذهب إلى مدى أبعد، فيكتب: ((يتطلب زواج الانتفاع هذا في أحيان كثيرة إلى بغاء في منتهى القذارة والخساسة من جانب الطرفين أحياناً، وفي أحيان أكثر بكثير من جانب الزوجة التي لا تختلف عن البغي الممتازة الذكاء و الأناقة إلا بكونها لا تؤجر جسدها بالقطعة كما تؤجر العاملة عملها، بل تبيعه دفعة و احدة و إلى الأبد كالعبدة (أنجلز ،١٩٧٠، ص ٢٦١-٢٦٤). ولحل إشكالية العلاقة المتنافرة بين الحب والزواج، يكتب "أنجلز": ((لا يمكن للحرية التامة في عقد الزواج أن تتحقق بصورة تامة إلا بعد أن يقضي الغاء الإنتاج الرأسمالي وعلاقات الملكية التي خلقها الإنتاج الرأسمالي على جميع الاعتبارات الثانوية الاقتصادية التي لا تزال تؤثر الآن تأثيراً كبيراً في اختيار الزوج والزوجة. وأنذاك لن يبقى أي دافع غير دافع الميل المتبادل)) (أنجلز، ١٩٧٠، ص ٢٧٩)؛ أي أن الحب والزواج لن يمترجا في علاقة طوعية حرة إلا في مجتمع لا طبقي تزول فيه كل علاقات الاستغلال بين الأفراد، وحينذاك لن يكون هناك معنى لحب خارج الزواج، أو الزواج دون حب كما كان يحدث في كل العصور السابقة.

ثم يرسم "أنجلز" بمنظوره الحتمي التاريخي المتفائل صورة للحب الجنسي الفردي المنشود: ((جيل من رجال لن يتأتى لهم أبداً في الحياة أن يستنروا المرأة بالمال أو بوسائل اجتماعية أخرى من وسائل السلطة، وجيل من النساء لن يتأتى لهن أبداً في الحياة أن يستسلمن لرجل بدوافع غير دافع الحب الحقيقي، أو أن يمتنعن عن معاشرة الرجل المحبوب خوفاً من العواقب الاقتصادية. وحين يظهر هؤ لاء الناس، فإنهم لن يأبهوا أبداً لما ينبغي عليهم أن يفعلوا حسب الاعتبارات الحالية؛ فإنهم سيعرفون بأنفسهم ما ينبغي عليهم أن يفعلوه، وسيرسمون وفقاً لذلك رأيهم العام في سلوك كل فرد بمفرده)) (أنجلز، ١٩٧٠، ٢٨٠).

إن " انجلز" بأفكاره هذه عن أصل العائلة وأشكال الزواج ومشكلة الحب، إنما أغنى نوعياً ما جاء به "ماركس" في كتابات شبابه: ((كلّ تأريخ الحضارة الانسانية هو تحرير متواصل للانسان من أغلال العالم الحيواني، أنسنة تدريجية لتلك الطبيعة التي كانت ما تزال تسيطر على الانسان في فجر التاريخ. إن انساناً اجتماعياً يأخذ مكانه محل الانسان القديم الطبيعي، فالوعي الاجتماعي يحل اكثر فأكثر محل وعي القبيلة القديم الطبيعي، والتأريخ الانساني يضيف الى اللامساواة الطبيعية أشكالاً مختلفة من اللامساواة الاجتماعية. والمجتمع الرأسمالي يخلق جميع السروط المادية والفكرية الضرورية لهدم اللامساواة الاجتماعية. ومؤكد أن هذه المساواة التامة لا يمكن أن تلغي التمايزات الطبيعية التي توجد وستوجد كنتائج للفرق الفزيولوجي بين الجنسين، لكن تطور الحضارة اللاحق لابد أن يفضي الي زوال جميع العقبات التي يخلقها المجتمع والاقتصاد والسياسة في وجه تلك المساواة)) (ريازانوف، (في) لينين ، ١٩٧٣، ص ٢٢).

وإذا كان مؤسسا الماركسية قد أدانا كل أنواع العلاقات البرجوازية في الاقتصاد والمجتمع، فإنهما أدانا أيضا ((التمرد الفوضوي على الرواج البرجوازي)) الذي طالعنا بعض تفاصيله في الفقرة السابقة من خلال علاقات الحب الرومانسي غير الشرعية خارج إطار الزواج، وكيف أن الشقاء والتمرد صارا خاصيتين ملازمتين للحب. كما أدانا الدعوات المتطرفة المطالبة بمشاعة النساء كرد فعل على بؤس الزواج البرجوازي، وعدًا أن ذلك سيؤدي الى ((إباحةٍ معمقةٍ تفضى باسم الحب الحر الى بغاءٍ عام)). وقد حددا بالاستناد الى نظرتهما المادية الطبقية ((إن الحبَ ذلك التفتح الرائع للشخص الأنساني، مهدد بخطر مزدوج، اجتماعي وفردي: العبوديات الخارجية النابعة من علاقات الانتاج، ونداءات الغريزة الغاشمة)) . وبالتالي فأن الحب بمضمونه التحرري الانساني العميق لم يتحقق بعد على الارض، ((ففي كل المجتمعات الطبقية التي توالت علي مر العصور، أضطهدت المرأة وأستغلت، وسُحق الحب وأضطهد وضُربَ عليه التحريم)). وتوصلا الى أن التعنى بالنزوات الجنسية هو ردّ فعل على الرياء البرجوازي الاخلاقي، وأن الاباحية ((انما تعكس فسادَ المجتمع البرجوازي، اذ أن الفرد العاجز عن الانعتاق من العبوديات الاجتماعية يصبح عبدَ الغريزة)) (فريفيل، (في) لينين ١٩٧٣، ص ٣١).

إن أرقى شكل للعلاقة بين الرجل والمرأة، يظل مشروطاً لدى "ماركس" و "انجلز" بالمساواة الاجتماعية الكاملة. ((فعندما يتحرر الحب من جميع عناصره الحيوانية والاكراه المكشوف أو المقنع، ويتحول في لحظة من الاتحاد الروحي المتحقق بفضل المساواة التامة بين الرجل والمرأة، آنداك فقط تولد أسس شكل جديد هو اسمى أشكال الزواج الوحداني)) (ريازانوف، ففي لينين ، ١٩٧٣، ص٢٢).

#### ♦ ♦ ♦

في خمسينات وستينات هذا القرن، حاول المفكر الامريكي الجنسية الألماني الأصل "هربرت ماركوز" Herbert Marcuse أن يمزج المفاهيم الماركسية في السوسيولوجيا بالمفاهيم الفرويدية في السيكولوجيا في وحدة تو فيقية أثارت كثير ا من الجدال و الانتقادو الاعجاب آنذاك، فكانت بمثابة الافكار الهادية للشبيبة الاوربية في احتجاجاتها الراديكالية ضد الهيمنة الر أسمالية أو اخر الستينات. وكان بذلك أحدَ الآباء الروحيين لتلك الحركة . قدم "ماركوز" مفهومين اساسيين في كتابه "ايروس والحضارة" هما: "فائض الكبت" Surplus Repression و "مبدأ الاداء" Surplus Repression إذ يشير "فائض الكبت" الى ((القيود الكمية المفروضة على الجنسية والتي نجمت عن السيطرة الاقتصادية والسياسية))؛ أي إن "ماركوز" أضاف ((بعدا تأريخيا الى المعادلة التي قدمها "فرويد" بشان الحضارة والكبت)) وقد كان يستهدف من وراء ذلك أن ((يطابق بين مفهوم " فائض الكبت وبين مفهوم " فائض القيمة " عند "ماركس" - أي المعيار الكمي للاستغلال البشري في ظل الرأسمالية)). وإذا كان "ماركوز" يتفق مع "فرويد" بضرورة وجود حــد أدنى من الكبت كإجراء لابد منــه لقيــام الحضارة، أي الرابطة الاجتماعية المنظمة لحياة الافراد، فإنه في الوقت ذاته يؤكد ((إن القسط الاكبر من الكبت الجنسى في الحضارة الحديثة هو فائضُ كبتٍ، أي كبت في خدمة السيطرة)) (روبنسون ١٩٧٤، ص ١٢٩). و "فائض الكبت" هنا هو النتيجة النفسية للاستغلال الاقتصادي الراسمالي لجسد الانسان وعقله ، كما هو الحال في "فائض القيمة" الذي يحدد النتيجة الاقتصادية للاستغلال.

أما مفهوم "مبدأ الاداء" لدى "ماركوز" فهو مشتق بالاصل من "مبدأ الواقع" الما مفهوم "مبدأ الاداء" لدى الماركوز" فهو مشتق بالاصل من "مبدأ الواقع" Principle of Reality

على التحكم بالنوازع الغريزية لـ "الهو" id طبقاً لمتطلبات الواقع الاجتماعي وشروطه الاخلاقية والحضارية. إن مبدأ الواقع هذا ((هو القاعدة التي ظهرت الحضارة في ظلها)). ويتفق "ماركوز" في ذلك مع "فرويد"، لكنه يرى ((أن مبدأ الواقع في المرحلة الراهنة، أي في ظل السيطرة الرأسمالية قد اتخذ صورة مميزة اقتضت قدراً اكبر أو ضرباً مغايراً من الكبت أكثر مما هو لازم لاستمرار بقاء الحضارة في ذاتها)) (روبنسون ١٩٧٤، ص١٣٠). فكان أن أطلق مفهوم " مبدأ الاداء " علي تلك الحالة المتضخمة من الواقع والمتضمنة لقدر كبير من الكبت الفائض. كما المح "ماركوز" الى ((ان مفهوم "مبدأ الاداء" يطابقُ الوصفَ الكيفي الذي وصف به "ماركس" الوجود في ظل الرأسمالية ، أي مفهومي "الاغتراب" ، "والتشيؤ" (٤) (Reification)). وتوصل الي ((إن الحب الجنسي في ظل النظام الرأسمالي عاطلٌ عن مظاهر التلقائية والرعاية ... لقد أصبح الحب مسألة واجب وعادة الى جانب الابقاء على النوع، وظيفة صحية تبقى على القدر اللازم من الصحة البدنية والعقلية لـضمان استمرار اداء الجهاز الاقتصادي)) (روبنسون،١٩٧٤، ص١٣٠).

♦ ♦♦ان" العرجواز بـــان" العرجواز بـــ

ويحدد النفساني الالماني "رايموت رايش " R. Reich البرجوازية" هي التي ((جمّعت الحب والزواج والنشاط الجنسي في مثلث فولاذي شبه طبيعي، اصبحت العائلة في داخله حقاً "خلية الدولة" في عهد الرأسمالية عند ولادتها وفي ذروتها )). إن هذا "المثلث القمعي" كما يسميه "رايش" والذي فرض قسراً من البرجوازية الصاعدة لتثبيت نظامها الاجتماعي الجديد، لم يلب التوازن النفسي المنشود للعلاقات بين عناصره الثلاثة، فكان ضرورة اقتصادية اجتماعية أملاها النطور السوسيولوجي أكثر منه

ضرورة نفسية انسانية. ولذلك نلاحظ ((أن البرجوازية نفسها وباسم الضرورة ذاتها، سرعان ما اظهرت عدم تضامنها في التشريع كما في طريقة العيش مع جميع الحركات الطوباوية، الثورية أو الأخلاقية التي ولدت مع الثورة الفرنسية وبعدها)) (رايش، ١٩٧١، ص٢٥٤).

ويصل "رايش " في بحثه الى أن المجتمع الغربي الحديث أصبح يعاني مسن ((عملية فصل متكررة الحدوث، وإنْ لم تكن منهجية بين الحنان والحس الشهواني. ولكن هذين الامرين ينبغي لهما أن يتطابقا بداهة واساساً في الزواج الاحادي)) . وأدى ذلك الفصل الى أن الرغبات الجنسية لم تعد قادرة ((أن تجد اشباعاً لها في اطار مؤسسة الزواج البرجوازي الاقتصادية قبل كل شيء، الا في حالات وظروف سعيدة استثنائية)). ولأن تلك الرغبات غير مقبولة من القيم البرجوازية السائدة ((فلم يكن بوسعها أن تتجسد إلا في شكل احتجاج. ولم تكن تجد مكاناً لها في المؤسسات الرسمية، بل كان عليها بالعكس، ان تلجأ الى حضيض المجتمع المفعم بؤساً، الى المواخير، والحياة البوهيمية)) (رايش، ١٩٧١، ص ١٥٣ ، ١٥٤).

أما الكاتبة والطبيبة المصرية أنوال السعداوي فإنها تلون نظرتها الماركسية بصبغة متشددة لايقرها منظرو الماركسية أنفسهم. فهي ترى (أن الحب الذي يحدث بين الرجال والنساء في عالمنا الحديث أو الذي كان يحدث في المجتمعات السابقة منذ أن امتلك الرجل الارض وامتلك معه المرأة، ليس هو الحب. فالحب لا يمكن أن يحدث بين سيدة وعبد أو بين صاحب سلطة وخاضع للسلطة أو بين اقوى وأضعف أو بين أعلى وأدنى)). وهكذا يصبح كل التاريخ البشري على الارض خالياً من أي شكل من اشكال الحب بين المرأة والرجل ما دام هناك ملكية خاصة. أما الحب الرومانسي

لديها فهي ((حب مريض، بغير فعل، محروم يتغذى بالحرمان ويعيش على ردود الفعل)) (السعداوي ، ١٩٧٧، ص ١٣٧،١٤٦).

وتضع "نوال السعداوي" شرطا اساسيا للحب هو "التكافؤ". ومعنى التكافؤ ((هو أن يكون المحبان متكافئين. إذا كان احدهما له جسم ونفس وعقل فلابد أن يكون الانسان الآخر إنسانا له جسم ونفس وعقل ... لكن المجتمع استأصل من المرأة عقلها ونفسها فلم يعد في إمكان الرجل أن يتبادل معها الحب. كل ما يمكن أن يحدث بينهما هو نوع من الاتصال الجنسي، ليس هو الحب بأي حال من الأحوال)). فالحب ((عملية واعية ترتكز في اساسها على الاختيار الحر والارادة)). وعلى هذا الاساس لا يمكن للحب ((أن يقوم على علاقة يشوبها استغلال أو يشوبها احتياج من أي نوع. الحب لا يقوم لأن الإنسان يريد ان يأكل أو يشرب أو يتناسل. الحب لا يقوم لأن الانسان بريد أن يحصل على حماية أو وصاية . الحبُ ليس هر وبا من مشاكل الحياة، وليس رغبة في الحصول على المأوى أو الامان أو الضمان الاجتماعي. الحب ليس تبادلا للمنفعة، وليس بحثًا عن الراحة في الحياة والتكيف المريح معها. الحبُّ ليس هروبا من وحدة أو ملل أو فشل)). أما الجنس فإنه ((ليس رغبة الجسم وحده، ولكن رغبة الجسم والعقل والنفس. ولهذا لا يمكن أن نفسر الجنس بيولوجيا فنقول إنه ضروري للتناسل، أو نفسره فزيولوجيا فنقول إنه بسبب التغيرات التي تحدث في نسبة الهورمونات في الدم .... الجنس عمل إنساني يرتبط بكيان الانسان لا من أجل التناسل وإنما من أجل النمو الروحي في الانسان)). وأخيرا فإن الحب ((أرقى عملية يمارسها الإنسان لأنه من خلالها تستطيع مكوناته الجسمية

والنفسية والعقلية جميعاً أن تمارس أعلى وظائفها وأعمقها تغلغلاً في كيان الانسان)) (السعداوي، ١٩٧٧، ص ١٩٧١،١٣٨،١٤٢،١٢). وهكذا تفلح "نوال السعداوي" في طرح مشكلة الحب ضمن إطارها الاجتماعي والنفسي والطبقي، إلا إنها تخفق في صياغة رؤية نظرية متماسكة لمعالجة المشكلة؛ فنراها تتنبذب بين افتراض صورة طوباوية وحدانية للحب وهو الحب اللاطبقي المتجرد من أي شكل من أشكال الحاجة أو الملل أو الوحدة أو الحماية، وبين تشخيصات هادئة وموضوعية لجدلية الحب والجنس وشروط المجتمع! كما إنها في فورة حماسها لقضية المرأة، وتحت وطأة تطلعاتها القوية لنمط من حب جديد مغاير للنمط السائد، كثيراً ما تمزج الرؤية الماركسية المادية بمفاهيم مثالية شاعرية ضمن اطار فكري قلق، يمكن أن نسميه إن جاز التعبير ب "طار ماركسي مثالي"!



نستدل مما تقدم أن الماركسيين يحددون محتوى كل ظاهرة اجتماعية بـنمط علاقات الانتاج السائدة في مكان وزمان تلك الظاهرة، وبالتالي فإن الحب لا يمكن أن يكون انسانياً حقاً إلا في ظروف علاقات انتاج حرة تماماً وخالية من مفهوم "الانسان السلعة" الذي يستتر خلف كل بناء حضاري طبقي. ولذلك نراهم في سعيهم لبناء نظرية أخلاقية في الحب، قد جردوا "الحب الرومانسي" البرجوازي من عنصري: الألم والتمرد الفردي، وابقوا على "الايروس" أي العنصر البيولوجي، بعد أن أضافوا اليه شرطاً اجتماعياً اساسياً جديداً وهو المساواة الاقتصادية وتحرر الحياة الاجتماعية من كل أشكال الملكية الخاصة التي جاءت بها علاقات الانتاج غير العادلة. فأصبح

الحب الجنسي بين المرأة والرجل في نظرهم، ظاهرة اجتماعية واقعية مرتبطة بالضرورة بالبناء التحتي للمجتمعات، وإنْ كان هذا الارتباط ليس خطياً أو سكونياً بسيطاً وكأن الحب نتاج ميكانيكي مباشر لعلاقات الانتاج دون ادخال العناصر الفكرية الأخرى في معادلة تكوينه. وذلك ما أكد عليه "فلاديمير لينين " V. Lenin (إن الميل الى ارجاع تبدل هذه العلاقات "بين الجنسين" الى أساس بقوله: ((إن الميل الى ارجاع تبدل هذه العلاقات "بين الجنسين" الى أساس المجتمع الاقتصادي بغض النظر عن كل صلة بالايديولوجيا، ليس من المذهب الماركسي وإنما من المذهب العقلاني)) (دوبون، (في) لينين ، ١٩٧٣، ص ١٩٧٧).

وهذه الظاهرة (أي الحب الجنسي) تتألف في بنيانها من عنصرين: البيولوجي والاجتماعي؛ الا أن البيولوجي هنا يتبع الاجتماعي ويلبي متطلباته، لأن الاجتماعي نجح في ترويضه واعادة إنتاجه طبقاً لاشكال الوعي الناجمة عن الأنسنة المستمرة لطبيعة الانسان، وعن الابتعاد التدرجي عن الخصائص الحيوانية البدائية له. فأصبح الحب الجنسي الفردي المنشود رابطة حرة بلا ألم ولا شقاء ولا موت. بل إنه صار يهدف الى اللذة والسعادة في هذه الحياة الأرضية بالذات، بعيداً عن أي تجليات صوفية أو نوازع تطهرية تتعلق بعالم آخر مفترض. ولا تتحقق هذه الرابطة إلا بالاتصال المتكافيء مع شريك من الجنس الآخر ذي فردانية متحررة من كل أشكال الاستغلال والتملك.

ولنستمع الى الشاعر الفرنسي "بول ايلوار" (١٨٩٥- ١٩٥٢)م الذي بدأ سريالياً وانتهى ماركسياً ، وهو يحدد ملامح هذا الحب (ايلوار، ١٩٨٤، ص ٨):

(( تلك التي أحبُ ، تجسدُ رغبتي في الحياة الحياة التي ألتقيها الآن فاذا هي أبداً الآن وغبتي في حياة بلا حسرة وغبتي في حياة بلا حسرة في حياة بلا ألم ، في حياة بلا موت ولأنه ليس ثمة حياة أخرى فإنها حياة رائعة !)).

#### **♦ ♦**

لاشك أن العلوم النفسية والاجتماعية الحديثة تتفق الى حد كبير مع الفلسفة الماركسية في تنظيرها المتعلق بالأثر الحاسم للبيئة الاجتماعية في تحديد سلوك الانسان و افكاره و مشاعره. و لا تكاد تخلو نظرية نفسية حديثة من التوكيد في أحد مضامينها على دور المحيط الخارجي في توجيه سيكولوجية الانسان. لكن النقطة التي ينبغي التوقف عندها هي أن مؤسسي الماركسية يقرّان بوجود فروق بيولوجية بين الجنسين، إلا انهما يصرّان بحتمية قويــة على أن التطور الاجتماعي للحضارة في المستقبل كفيل بالتغلب على كل اللامساواة التأريخية بين الجنسين، وبما يحقق حباً حراً راسخاً بين طرفي كل علاقة. إن نظرتهما التبسيطية هذه للعاملين البيولوجي والاجتماعي (والتي لا تتفق مع منهجهما الجدلي الشمولي) وتغليبهما للعامل الاجتماعي بوصفه مفتاح التغيير المؤكد، كان نتيجة منطقية للحرب الفكرية التي وجدت المار كسية نفسها تخوضها ضد التيارات المثالية والغيبية والمادية الميكانيكية في القرن التاسع عشر، فكان أن أولتُ جلِّ اهتمامها لعامل و احدٍ: "العامل الاقتصادي الاجتماعي"، شأنها في ذلك شأن التيارات الفلسفية والعلمية المهمة التي ظهرت في المرحلة الواقعة بين منتصفى القرنين التاسع عـشر

والعشرين، والتي ركزت اهتمامها على عامل واحد أساسي وجدته محور التفسير والنتبؤ ، كالداروينية (عامل التكيف البايولوجي)، والفرويدية (عامل الجنس)، والحيوية Vitalism (عامل الحدس).

إن الغاء الطبقية وتحقيق التوازن بين المتطلبات الاقتصادية والبابولوجية للانسان ، لا يمكن أن يحقق منظوراً كاملاً لحل مشكلة الحب دون النظر والبحث في خفايا وميكانزمات عمل الجهاز العصبي المركزي للانسان. فالحب بكل أشكاله اداء نفسي يعكسُ آليةً ماديةً فزيولوجيةً هي " الانفعال" Emotion (كما سنتعرف على ذلك في الفصل الثالث)، ولكنه لا يعكس ذلك بطريقة مباشرة أو بسيطة. فالمسافة العصبية العقلية الواقعة بين ذلك الاداء النفسي وتلك الالية الجسمية، تكتظ بالمتغيرات الاجتماعية والحضارية والنفسية للفرد . الإنسان هو الكائن الحي الوحيد القادر على اعطاء الانفعال الهرموني معان معرفية! فما هي نوع ودرجة الانفعال التي تحقق مفهوم الحب لدى الانسان؟ وما هي نقاط الاستمرارية أو الانقطاع في هذا الحب والمرتبطة حتما بايقاع الجهاز العصبي المركزي الخاضع لكل مثيرات الطبيعة والمجتمع. إن تجارب وشواهد كثيرة تدلنا أن الحب الرومانسم، توقف عن الديمومة بين اناس متكافئين ثقافيا واجتماعيا واقتصادياً. ألا يخلق الاستقرار والهدوء واللاتمايز بين شخصين وضعا يتسم بالملل ونقصان الانفعال والاثارة الى حد هبوط شحنة الحب الرومانسي (أو الحب الجنسى الفردي كما كان يسميه "انجلز") عن ذروتها المنشودة، بـل ربمـا استحالته الى تمثال جميل قديم؟!

إن حلّ المعضلة الاقتصادية للبشر، وتجريد علاقاتهم من طابعها التملكي الظالم، واقامة نمط من النظام الاجتماعي الملبّي للحاجات العقلية

والفزيولوجية للانسان والمرتكز على المنطق العلمي في ادارة شؤون الحياة وعلى الادراك السليم لغايات الوجود البشري، ومنع تغريب الانسان واعدادة توحيده مع ذاته ومع المجتمع، إن كل ذلك ضروري حتما لظهور نمط جديد من الحب الأصيل الحربين المرأة والرجل، إلا أن الامر لابد أن يظل مر تبطأ بالتحليل الفزيولوجي والنفسي لا الاجتماعي فحسب لظاهرة الحب، وصولا الى تحديد مفهوم أرقى له يتضمن كل متغيراته دون استثناء. فغموض مشكلة الحب تجعلنا نتريث في اطلاق احكام نهائية عن اصولها وعن تحو لاتها وعن مستقبلها، و لا بدّ أن نبدأ بتجز ئتها الى مشكلات فر عبــة اولية قريبة أو الى مستويات اكثر دقة وتفصيلا، دون أن نفقدَ نظرتنا الشاملة الى الظاهرة بوصفها كلا فزيولوجيا نفسيا اجتماعيا حضاريا لا يتجزأ إلا لأغراض البحث العلمي المصطنعة. وإن التراكم المعرفي لمستويات البحث هذه على بعضها قد يولد نظرة كلية جديدة نسبياً للحب، يكون لها أثر ها المهم في العلوم الاجتماعية الأخرى فضلا عن علم النفس، فنقرر عند ذاك هل الحب ضرورة طبيعية لابد منها تتعلق بالتجاور البيولوجي بين الكائنات الحية عموما وبين بني الانسان خصوصا؟ أم هو تعبير عن حاجـة الفـرد لكسر طوق عزلته الكونية والاجتماعية بتوجيه مشاعره نحو موضوع يخفف عزلته؟ وهل الحب الرومانسي نغمُ يَعزف على اوتار الجهاز العصبي في كل مكان وزمان، وبالتالي لا فرق جوهري بين انماطه عبر العصور؟ أم شأنه شأن الغيرة والخوف والغضب هو نتاج فوقى من المشاعر والافكار المتغيرة في ماهيتها ودرجتها حسب درجة تطور العلاقات الاقتصادية و الاجتماعية المحيطة به؟ و متى يضعف العامل البيولوجي في الحب ويقوى العامل الاجتماعي؟ ولماذا يفشل الحب الرومانسي في ظروف الاستقرار والأمان، فيما ينجح ويتطور ويتقد في الظروف القاسية غير المؤاتية؟ يتطلب الامر اجابة دقيقة تستوعب في طياتها كل هذه الاسئلة مرة واحدة، كي تتطفيء أوهام التنظير لدى الفلاسفة والعشاق، وينير يقين الحقيقة العلمية!

### هوامش

## (۱) روزا لوکسمبورغ Rosa Luxemburg (۱۹۱۹–۱۸۷۱)م:

ثورية ألمانية يسارية متطرفة. ولدت في بولندا. تزعمت رابطة "سبارتاكوس" بالاشتراك مع "كارل ليبكنيخت" Karl Liebknecht، واغتيلت معه في برلين. ألفت كتاب "تراكم رأس المال" ١٩١٣ (Thorne, 1961, p818) .

## (۲) جورج فیلهیلم فریدریش هیغل G. W. F. Hegel)م:

فيلسوف ألماني مثالي موضوعي. من أعظم الفلاسفة تأثيراً في تاريخ الفلسفة. ولا يمكن أن نفهم الماركسية والوجودية والبراجماتية دون أن نفهم "هيغل" وتاثيره فيها جميعاً بالسلب والإيجاب. أصدر أهم كتبه "فينومينولوجيا العقل" أو "علم ظواهر الروح" ١٨٠٧م. يتميز أسلوبه بالتجريد والتعقيد والاصطلاحات الكثيرة. يقول أن الوجود الحقيقي هو وجود العقل دون أن ينفي وجود الماديات، فالعقل الواعي هو الموجود الحقيقي وهو الذي يفعل في حرية ويزيد من وعي الناس بماهية ما يقومون به. يقوم منهجه على تطور جدلي ثلاثي (أثر كثيراً في أفكار "ماركس" لاحقاً) يبدأ بالموضوع أو القضية التي تنقلب إلى نقيضها ثم تأتلف مع النقيض، ويطبقه على مظاهر الوجود: الطبيعة والتاريخ والروح. وليس التاريخ البشري بالمفهوم الفلسفي الهيغلي إلا تجسيد العقل الكلي أو المبدأ المنظم وليس التاريخ البشري بالمفهوم الفلسفي الهيغلي إلا تجسيد العقل الكلي أو المبدأ المنظم لا يكون هناك إله؛ أي أنه لا يؤمن بوجود إله مفارق، لكنه يعتقد أن القوة التي تعمل على تطوير الكون وتشكيل الإنسان يمكن أن تتسمى باسم آخر صورة تتبدى عليها. (الحفني، (ب)، بلا تاريخ، ص ١١٥-٥١٥).

### (۳) لویس هنري مورجان L. H. Morgan (۱۸۸۱–۱۸۸۱)م:

عالم أمريكي من علماء الأجناس والآثار. درس طريقة حياة الهنود الحمر، وجمع قدراً هائلاً من المعلومات عن تاريخ المجتمع المشاعي البدائي. وقد عمم هذه الحقائق في كتابه "المجتمع القديم" ١٨٧٧. كان من بين أول من أثبتوا أن العائلة ظاهرة تاريخية تتغير مع تغير المجتمع (روزنتال، ١٩٨٥، ص: ٥٠٩).

(٤)

\* الاغتراب Alienation: الغربة والاغتراب والاستلاب بمعنى أن لا يكون الشيء في مكانه أو الشخص في بيئته وموطنه. والاغتراب لفظة كثر استخدامها في الفلسفة والعلوم والقانون بمعان متباينة. وبكاد بكون "هيغل" هو أول من أدخلها كاصطلاح في لغة الفكر. وعنده أن العقل المطلق أو الله بخلقه للطبيعة والإنسان قد طرح جزءاً منه خارجه فاستحال هذا الجزء غريباً عنه. وليس التاريخ سوى محاولة الإنسان الدائبة أن يتعرف على الطبيعة ومن ثم تتمية وعيه بالمطلق. وقد انتقد "ماركس" فكرة "هيغل" هذه، وأضاف إليها أن الغربة الدينية ليست إلا أحد أشكال غربة الإنسان عن ذاته، فالإنسان لا يخلق الله فقط من نفسه، وإنما يخلق من نفسه كذلك قوانين ومبادئ ومؤسسات وسلعاً ورؤوس أموال وينفرق عنها مغترباً وكأنها لم تكن له وليس هو مصدرها، ويبث فيها من روحــه حتى تدب فيها الحياة وتستحيل مخلوقات مستقلة تستعبده وتجعله كالرقيق. وكل هذه الغربة ليست إلا ابتعادا عن جوهره أو طبيعته الإنسانية. فالإنسان المغترب عن ذاته ليس في الحقيقة إنساناً، فهو لم يعرف نفسه ولم يع تاريخه وإمكانياته. والإنسان غير المغترب هو الإنسان الحقيقي، سيد مصيره وما ينتجه، الذي يحقق لنفسه الحرية (الحفني، (ب)، بلا تاريخ، ص ٥٠). وربط "ماركس" بين الاغتراب وبين الملكية الخاصة وتقسيم العمل المتطاحن، ورأى أنه يشتمل على جميع أوجه النشاط الإنسانية، إلا انه ركز على اغتراب العمل، ونظر إليه على انه أساس جميع الأشكال الأخرى من الاغتراب بما في ذلك الاغتراب الأيديولوجي. وكشف النقاب عن وسائل إزالته بالقضاء على الملكية الرأسمالية (روزنتال، ۱۹۸۵، ص ۲۲).

ولتفسير الاغتراب، تذهب الماركسية إلى ((أن بعض الأفراد يغتربون عن أعمالهم لأسباب موضوعية كامنة في علاقات الإنتاج، ونسق السيادة الطبقي، مما يؤدي إلى انفصالهم عن

العمل أو نتاجه. كما يؤدي في نفس الوقت إلى اغترابهم عن الطبيعة وعن ذواتهم، ومعنى ذلك أن العمل يعد شيئاً خارجياً عن العامل وليس جزءاً من طبيعته، مما يخلق عنده شعوراً بالبؤس وعدم الرضا، فلا يستطيع أن ينمي بحريته طاقته الفزيولوجية أو العقلية ويفقد حريته واستقلاله الذاتي ويصبح ملكاً لغيره أو عبداً للأشياء المادية، يتصرف أصحاب السلطة فيه تصرفهم في السلع التجارية.)) (بدوي، ١٩٨٢، ص ١٥، ١٦). وللاغتراب تعريفات ومضامين نفسية أيضاً بوصفه واحداً من أهم الظواهر النفسية

وللاغتراب تعريفات ومضامين نفسية ايضا بوصفه واحدا من أهم الظواهر النفسية الاجتماعية المرافقة لظهور المجتمعات الحديثة والمتعلقة بشعور الإنسان المعاصر بفقدان الهوية. وقد اكتفينا بتقديم هذا التعريف الفلسفي السوسيولوجي نظراً لتطابقه مع ما كان يرمى إليه "ماركوز" في طروحاته.

\* التشيق Reification: من الناحية اللغوية هو التمدّي (جعل الشيء ماديا)، أي تحويل الشخص أو المفهوم المجرد إلى شيء. [(Fowler, 1975, p.1045).

ومن الناحية السوسيولوجية، يرى "كارل ماركس" أن "التشيؤ" أو "التجسيد" هو أحد نتائج الاتجاه نحو "الفيتيشية" Fitishism (عقيدة سحرية دينية تؤمن بأن جسماً طبيعياً أو صناعياً، حياً أو جماداً، يحوز على قوة غير طبيعية فعالة خاصة نتيجة حلول الروح فيه، وبالتالي ينبغي استرضاؤها) التي تجسم التجريدات في صورة أحكام طاغية. وفي النظام الرأسمالي تصبح منتجات النشاط البشري كالسلع والنقود والملكية أشياء قائمة بحد ذاتها وتحوز قوة طاغية تسحق الأفراد الذين ينزلون بدورهم إلى حالة الأشياء. وتصبح السلعة التي ينتجها العمل كائناً غريباً أو قوة مستقلة تواجه الإنسان. و"التشيؤ" أو "التجسيد" تعبير أكثر واقعية للدلالة على "الاغتراب"، وبنوع خاص الاغتراب الاقتصادي؛ ذلك أن الإنتاج المسلوب من العامل والذي يستأثر به الرأسمالي يعني أن عمله لا يصبح فقط مجرد شيء يتخذ وجوداً خارجياً بأن يصبح سلعة، بل يعني أيضاً أن عمله يوجد خارجاً عنه ويصبح يتخذ وجوداً خارجياً بأن يصبح سلعة، بل يعني أيضاً أن عمله يوجد خارجاً عنه ويصبح وقوة مستقلة في مواجهة العامل (بدوي، ١٩٨٧، ص ١٥٥، ٢٥٥).

ويتسع مفهوم "التشيؤ" في ظل الأنظمة الرأسمالية ليشمل جميع الأنشطة الاجتماعية بما فيها القيمة المعنوية للبشر ونمط علاقاتهم الاجتماعية والاقتصادية ومحتوى نتاجاتهم الفكرية، متخذة في مضمونها النهائي طابعاً نفعياً (شيئياً) فاقدة صفتها الإنسانية.

## المنظور الوجـودي للحب

كان في حياتي نجاح مؤكد: علاقاتي مع "سارتــــر" خلال اكثر من ثلاثين سنة، لم ننم ليلـة واحـدة غيـر متحدين. وهذه التوأمية لم توهـنِ الاهتمـامَ والتشويق الذي كنا نجده في محادثتنا!

سيمون دي بوفوار (مشروع الحياة)

"الوجودية" Existemtialisn تيار في الفلسفة الحديثة، يقول بأسبقية الوجود على الماهية. وأن الانسان يوجد أولاً ثم تتحدد ماهيته باختياراته ومواقف. وهي مذهب مختلف بشأنه حتى بين اتباعه. وهو وإن بدا عصرياً الا انهم يردونه الى "سقراط". ولأن الوجودية فلسفة الوجود فهي ضد المذهبية. وهي احتجاج ضد فكرة أن العالم نسق يمكن أن يستوعبه العقل. وكان "دوستويفسكي" Dostoevski وهو من رواد الوجودية يرى أن العالم بما يبدو عليه من نظام ومعقولية ليس الا خداعاً فكرياً. والوجودية ترى أن السبابها الانسان لا يمكن فهمه الا في المواقف التي يختارها لنفسه، وأن اسبابها ليست كلها خارجية ولكنها في مزاجه وانفعالاته وارادته. فالشيء عند " برنتانو" Brentano لا وجود له الا في قصد الذات أي في انفعالاتها بالله وادراكاتها له أو معتقداتها التي تدور حوله. وهو عند "هوسرل" Husserl

لا يوجد خارج وعي الذات المركز عليه، ولايُكتشف ولا يُخلق الا نتيجة للحدس الذي يتركز عليه. ووجود الانسان في العالم عند "هايدجر" Heidegger هو انفعالاته بهذا العالم. والعالم عند "سارتر" Sartre مشتق من الوجود الذاتي للانسان، وهو وجود لا يعتمد على القوانين الموضوعية ومفتاحه هو ما يصنعه الانسان بنفسه. وميز الوجوديون بين الموجود لذاته الذي له وعي وحرية، والموجود في ذاته وهو ببساطة الشيء. والحرية هي جوهر الطبيعة البشرية، وأن فكرة أن الوجود يسبق الماهية لا تعني سوى أن الناس لاتحدّهم طبيعتهم المسبقة عن ممارسة اختياراتهم، وإن اختياراتهم على العكس هي التي تحدد طبيعتهم (الحفني، (ب)، ص٥٢٥).

و"الوجودية " تعرّف الحرية بأنها "اختيار" لممكن واحد من بين عدد لانهائي من الممكنات. وبالتالي فإنها تفصل بين "الاختيار" وظروفه، فيصبح الفرد معزولاً عن الظروف الموضوعية أي عن القوانين، وتصبح الحرية مشكلةً اخلاقيةً بحتة (روزنتال،١٩٨٥، ص ٥٧٩).

ينسب مؤرخو الفلسفة الفكر الوجودي الحديث الى المفكر الصوفي الدانماركي "سورين كيركغارد" S. Kierkegaared ( ١٨١٥ – ١٨١٥)م، الذي قال: (( كل فرد هو بذاته عالم، له قدس أقداسه الذي لا يمكن أن تنفذ اليه يد أجنبية)) (سارتر (أ) ،١٩٦٧، س ١٩). وكان يعتقد ((إن الوجود الديني أعلى الانواع بين الانواع الثلاثة للوجود الانساني: الجمالي والاخلاقي والديني)) (روزنتال،١٩٨٥، ص٠٠٠).

أما الفلسفة الوجودية باطارها المعاصر، فقد ظهرت بعد الحرب العالمية الاولى في المانيا، وبعدها في فرنسا، وبعد الحرب العالمية الثانية في بلدان أخرى من بينها الولايات المتحدة الامريكية. ومصطلح "الوجودية " ادخله

الفيلسوف الكانطي الجديد "ف . هاينمان " ١٩٢٩. وللوجودية شكلان رئيسيان: الوجودية الدينية (المؤمنة) ومن رموزها "مارسيل" مارسيل" M. Buber و"ياسبرز" والعجودية الإلحادية ومن رموزها "هايدجر" و "سارتر" و "كامو" كامو" دوالوجودية الالحادية ومن رموزها "هايدجر" و "سارتر" و "كامو" العصر والوجودية بكل أشكالها رد فعل لا عقلاني إزاء المذهب العقلاني لعصر النتوير والفلسفة الكلاسيكية الالمانيين. ويذهب الوجوديون الي أن العيب الجوهري في الفكر العقلاني هو إنه انطلق من مبدأ التناقض بين البذات والموضوع، أي انه قسم العالم الي مجالين: الموضوعي والذاتي. فيما تعتقد الوجودية ان الفلسفة الأصلية ينبغي أن تنطلق من وحدة الذات والموضوع. وهذه الوحدة تنقمص الوجودية أي تنقمص وقعياً لاعقلياً معيناً ووخرنتال،١٩٨٥، ١٩٨٥).

وتأسيساً على هذه الأفكار يصبح لكل من مفهوم "القلق" و"الألم" و"الزمان" و"الادراك" و"الحب" أسسه ومتطلباته وشروطه المستمدة من نظرة الوجودي الى الذات والعالم.

يعرّف "عبد الرحمن بدوي" الحبّ بمعناه الوجودي بأنه: ((امتصاص الذات للغير وافناؤها له في داخلها، والدافع اليه تملّك الغير كأداة لتحقيق الممكن. ومن هنا ارتبطت به فكرة التملك الخالص وهو ما يسمّونه الاخلاص في الحب أو الأمانة في الزواج، لأن في هذا تحقيقاً للوجود الذاتي على نحو أكمل. ولذا يظلّ طابع الملكية قائماً بالحب حتى في أعلى درجاته)). ولكنه يستدرك قائلاً: ((إنما الفارق بين الملكية والحب إن الموضوع فيهما مختلف)): فوجود الغير ينقسم الى وجود للذات شاعرة ووجود لأشياء جمادية؛ والى الوجود الأول يتجه الحب، بينما الملكية الى الوجود الثاني.

والغاية واحدة بالنسبة الى الذات في كلا الأمرين، فأنها لا تريد هنا أو هناك الا تحقيق امكانياتها. ولما كانت الذوات في مرتبة أسمى من الاشهاء من أجل تحقيق هذه الغاية، فإن الحب أسمى من الملكية. وهكذا تتسم اللذات وتمتد حتى تشمل بوجودها كل الذات الأخرى، ولهذا ((فإن الحب الذي يبدو في أول الأمر إيثاراً ينتهي بأن يكون في أسمى در جاته إثرة الى الحد الاعلى)). و"الحب الوجودي" لاتزول فيه التناقضات والتعارضات و لا تتوفر فيه السكينة والطمأنينة والأمن، بل بالعكس (( يشمل كلُّ تعارض و لا بقوم على غير هذا التقابل الحاد. فالحب لبس سكونيا بل هو حركة صادرة عن قلق مستمر )) وله خاصية أخرى ذلك إنه ((لا يُشترط فيه التبادل. فمن يحب حقا لا يعنيه حقا أن يكون موضوع حبه يبادله حبا بحب، إنْ كان يريد الحب بمعناه الحق على هيئة تغير وحركة باستمرار ... لأن تبادل الحب يقضى على الحب نفسه كحركة متوثبة تسعى لاثراء الذات باستمرار ؟ وهذا هو السر في تبدد الحب بمجرد حظوة المحب برضا الحبيب)). وهذه النظرة الى الحب بوصفه مصدرا للاثراء والخلق ((هي التعبير أو التفسير الوجودي لارتباط الحب بغريزة النسل)) (بدوى ، ١٩٨٣ ، ص ص: ١٦٤–١٦٦). إذن، فأن للحب الوجودي طبيعة "ايروسية" واضحة، فهو ديالكتيكي المضمون، لا يعيش ولا ينمو ولا يتجدد ولا يخلق الا في القلق وعدم التحقق الكامل. وهو في صورته هذه امتداد للهاجس الوجودي: الوجود يعني أن أراقبه من الخارج، قريبا أو بعيدا، وإذا شاء أن يندمج بي فلا مانع بشرط أن لا أسلم ذاتي له، فهو غريب عنى مهما حصل.

واذا كان الحب يمثلُ أشد تحقيق للنزعة الوجودية بوصفه إثراءً للذات وتلبيةً للامكانيات، فأن "الكراهية" في هذا السياق لا تعني افقاراً للوجود، ((فالذات

في محاولتها اغناء نفسها لابد أن تصطدم بما لا يريد الدخول في حوزتها من الأشياء أو الذوات الغيرية، مما يولّد عندئذ الشعور بالكراهية نحو هذا الغير النافر المتأبي. فالكراهية اذن طابع ضروري للوجود)). وهذا التصاد الجدلي المتزامن بين الحب والكراهية هو الذي يولّد تلك الحالة الستعورية المتوترة للحب الوجودي: "الغيرة"، ((لأنها جامعة لأعمق محبة بالنسبة السي المحبوب، وأشد كراهية لما عداه أو لكل ما يبعده عنه؛ فهي بالمعنى الوجودي إذن توكيد مطلق للذات واستبعاد لما يغايرها، وهي لهذا حبب كاره)) (بدوي، ١٩٨٣، ص١٦٨، ١٦٩٩).

وبعيداً عن هذا التجريد المطلق للمشاعر والانفعالات من كل مكونات نسبية، حاولت المفكرة الفرنسية الوجودية "سيمون دي بوفور" Beauvoire ((والتي كان المناجاتها الفكرية تأثير جوهري في إغناء الفلسفة الوجودية بإحساس أنثوي)) لنتاجاتها الفكرية تأثير جوهري في إغناء الفلسفة الوجودية بإحساس أنثوي)) (Thorne,1961,p.363)، أن تمنح مشكلة الحب الوجودي بعداً اجتماعياً اقتصادياً تاريخياً يتصل بالتفاوت بين الجنسين وبهيمنة الرجل النفسية والاجتماعية على حرية المرأة عبر التاريخ، والنابعة من امتلاكه لوسائل الإنتاج والثروة. فقدمت في كتابها الشامل عن المرأة والرجل في الحب، بقولها: ((القد وجد الرجال أن بمقدورهم أن يكونوا عشاقاً مشبوبي العاطفة في أوقات معينة من حياتهم، ولكن لا يوجد بينهم من يمكن أن يطلق عليه "عاشق عظيم"، ذلك أنهم في أشد نشواتهم اتقاداً لا يتتازلون أبداً بصورة تامة؛ فحتى عظيم"، ذلك أنهم في أشد نشواتهم اتقاداً لا يتتازلون أبداً بصورة تامة؛ فحتى وحتى مع المخلوق الأحب في حياتهم فإنهم يظلون تابعين مهيمنين؛ فالمرأة والمرأة والمراة المين مهيمنين؛ فالمرأة والمراة والرجل في المناه في المناهر وحتى مع المخلوق الأحب في حياتهم فإنهم يظلون تابعين مهيمنين؛ فالمرأة والمرأة والمرأة والمرأة والمراة والمرأة والمراة والمراة والمراة والمناه في المناه في المناه في المه في المناه في حياتهم في المخلوق الأحب في حياتهم فإنهم يظلون تابعين مهيمنين؛ فالمرأة والمرأة والمرأة والمرأة والمرأة والمرأة والمرأة والمراة والمرأة والمرأة والمراة والمرأة والمرأة والمراة والمرأة والمراة والمراؤ والمراؤ والمراؤ والمراؤ والمرأة والمراؤ والمراؤ والمراؤ والمراؤ والمرؤ والمرأة والمراؤ والمراؤ والمراؤ والمرأة والمراؤ والمرؤ والمرؤ والمرأة والمرؤ والم

الأثيرة لديهم ليست إلا قيمة واحدة من بين قيم أخرى؛ يرغبون بدمجها في داخل وجودهم، دون أن يبددوا وجودهم كلية من أجلها.وعلى النقيض من ذلك، فإن الحب لدى المرأة يعني التخلي عن كل شيء لمصلحة السيد الرجل)) (Beauvoire,1976,p.653).

وتقترب "بوفوار" كثيراً من المنظور الماركسي عندما تحدد شروط الحب المنشود، الذي ترى أن تحققه يرتبط بالتكافؤ الاجتماعي والاقتصادي بين الجنسين، فتكتب: ((يستلزم الحب الأصيل اعترافاً متبادلاً بين حريتين، فالعاشقان عند ذاك سيكتشفان نفسيهما كذات وكآخر معاً؛ فلا أحد منهما سيكف عن التجاوز (السمو) Transcendence، ولا أحد منهما سيشوّه؛ وسيبديان قيماً وأهدافاً مشتركة في العالم. سيغدو الحب لكلا الطرفين إظهاراً للذات من خلال منح هذه الذات ومن خلال إغناء العالم))

ولا تخفي "بوفوار" تفاؤلها من إمكانية تحقق هذا الحب الأصيل المرتبط أساساً بتحرر المرأة وتكافؤها مع الرجل في المستقبل (على عكس المنظور المتشائم الذي جاء به "سارتر" لمشكلة الحب، كما سنرى بعد قليل): ((في اليوم الذي ستتمكن فيه المرأة أن تحب لا في ضعفها بل في قوتها، ليس هرباً من نفسها، بل من اجل العثور عليها، ليس إذلالاً بل تأكيداً لذاتها، في مثل هذا اليوم سيصبح الحب بالنسبة لها، كما هو بالنسبة للرجل، مصدراً ملياً وليس خطراً مميتاً)) (Beauviore,1976,p. 679).

إلا أن المشكلة الكبرى في الحب، كما لاحظ "جان بول سارتر" المشكلة العبرى في الحب، كما لاحظ "جان بول سارتر" اليست هي مشكلة الوفاء، ولا هي مشكلة التفاوت بين الجنسين، وإنما هي مشكلة الصراع بين حريتين)). ويقول

"سار تر": ((إن "نظرة" الغير اليّ انما تشعرني بأن لي طبيعة خارجية براها الآخرون كما يرون سائر الاشياء. وكأننا في نظرهم مجرد "موضوع" يحكمون عليه من وجهة نظرهم الخاصة. ففي نظرة الآخرين إنكار لحقيقتي الباطنية التي لا أملك أن أظهرها في الخارج، لأنها ليست "شيئاً" يمكن أن أجسده في "موضوع". وتبعاً لذلك فأن شعوري بأنني "مرئي" من شأنه أن يترتب عليه بالضرورة شعوري في الوقت نفسه بانني لا أملك دفاعاً أمام حرية الاخرين، ما دام في وسعهم أن يحكموا على كموضوع، وأن يطلقوا على ما يشاءون من أحكام)). ويلخص "سارتر" كل ذلك بقوله: ((إن في وسعنا أن نعد أنفسنا مستعبدين أو غير أحرار، ما دام من الضروري لنا أن نبدو أو أن نظهر أمام الآخرين)) (ابراهيم ١٩٨٤، ص ٢٦٣). وعلى ذلك ((فالاتصال بالآخر هو اتصال أخرق أو منقوص بصورة دائمة))، فالفرد كما يرى "سارتر" بحاجة الى الحب ((في سبيل تبرير ذاتــه عن طريق الآخر الذي يشعره بأن هناك انساناً آخر يقدّره، بيد أن الفرد من ناحية أخرى يشعر شعورا حادا بأنه منذ اللحظة التي يحس فيها بأن انسانا آخر بنظر البه، إنما بحس أبضا بأن الآخر بسلبه عالمه على نحو من الانحاء، هذا العالم الذي كان يمتلكه وحده حتى لحظة احساسه بالآخر. لهذا فأن العلاقة بين الانسان والآخرين هي التي تخلقُ شقاءه)) (احمد ١٩٨٥،، ص ۱٦۱).

إن العقدة الرئيسة في مشكلة الحب لدى "سارتر" ((إنه مشروع يراد به التأثير على حرية الآخر. ولكن "الحرية " ليست "شيئاً"، فهي لا يمكن أن تقبل التأثير الواقع عليها من الخارج دون رد فعل أو استجابة. ومثل هذه الاستجابة لابد أن تحمل في ثناياها معنى الصراع)). ولأن "الموجود لذاته"

وهو هنا الحب، لا يمكن أن يكون موجوداً لذاته وموجوداً في ذاته في وقت واحد، فإن الحب في رأي "سارتر" ((يحمل في باطنه بذور فنائه)) (ابراهيم ١٩٨٤، ص٢٦٥، ٢٧١، ٢٧٥).

وهو يرجعُ فشل الحب الى ثلاثة عوامل رئيسة (ابراهيم ١٩٨٤، ص٢٧٣):

- العامل الاول: إن الحب في صميمه ضرب من الخداع الذاتي لانه يتضمن حركة أو تسلسلاً الى ما لا نهاية. فليس السبب في فشل الحب هـو نقـص الكائن المحبوب أو ضعفه أو عدم جدارته، بل هو ادراكنا الضمني لاستحالة تحقيق المثل الأعلى الذي يهدف اليه الحب. وكلما زاد حب الآخر لـي زاد فقداني لوجودي، وبالتالي زاد ارتدادي الى مسؤولياتي الخاصة .
- العامل الثاني: إن استيقاظ الآخر ممكن في كل لحظة. ومن ثم فأن باستطاعته ان يحيلني الى مجرد موضوع في أي لحظة. ولهذا فأن المحب يحيا دائماً في حالة عدم اطمئنان.
- العامل الثالث: إن الحب يريد دائماً أن يكون مطلقاً، ولكن تدخل الآخرين لابد أن يخلع عليه طابعاً نسبياً. ولو أُريد للحب أن يظل محتفظاً دائماً بطابعه من حيث هو ((محور مطلق لللأحالة)) لوجب أن يبقى المحب وحده مع المحبوب! ولكن الآخر لابد أن يظهر، وبالتالي فأن المحب لابد أن يشعر بضرب من " الخجل " أو " الزهو" أمام الآخرين.

لقد تأثر "سارتر" فيما يبدو بمقولة الفيلسوف الالماني المثالي الموضوعي "جورج فريدريش هيغل" (١٧٧٠ - ١٨٣١)م: ((كلُ ضمير انما ينشدُ موت الآخر)) (ابراهيم ١٩٨٤، ص ٢٧٣). فليس غريباً اذن أن نراه (سارتر) يردد في الكثير من رواياته ومسرحياته: ((إن الآخرين هم الجحيم!)).

غير أن "سارتر" حاول جاهداً أن يمنح لوجوديت أبعداً فكرية ماركسية كي يحقق منها فلسفة تأريخية تفسيرية لا تفتقر الى قدرة الأحاطة بالقوانين الاجتماعية، وهو الأمر الذي ينكره أغلب الوجوديين الآخرين؟ فنراه في بعض مؤلفاته يستخدم مفردة "الثوري" في وصفـــه للوجودي ذي المشروع الثوري. فيكتب في كتابه "المادية والثورة": ((إن واقعية الثوري تقتضي وجود العالم والذاتية كليهما، لا بل تقتضي الترابط بينهما بحيث لا يمكن أن نتصور ذاتية خارج العالم، و لا عالما لا يصيئه جهد ذاتية)). وهو يؤكد أن رأيه هذا مطابق الى ((رأى "ماركس" حتى العام ١٨٤٤ قبل لقائه المشؤوم مع "أنجلز")) (سارتر، (ب)، ١٩٨٠، ص٣١). لكن "سارتر" لا يعطى ماهية تأريخية اجتماعية تطورية لهذه الذاتية، بل يعدّها مفهوما حراً اختيارياً ذا صبغة فلسفية مثالية ولا يخضع في وعيه لمحددات التطور الأجتماعي، ولذلك بتساءل: ((إن السعادة في جو هر ها ذاتية، فكيف يمكن أن توجد في عالم من الموضوعية ؟)). ولكنه يعود في تتاقض آخر ليقول: ((إن الثوري ينفر من تصوير المثالية للتغييرات الحاصلة في العالم على أنها من نتائج الأفكار. فالموت والبطالة والجوع ليست أفكاراً ولكنها وقائع معاشة)). وبعد أن حدد أن السعادة في جوهرها ذاتية، يعود ليقرر ((إن الحرية لا تُكتشف الا في الفعل، وهي والفعل شيء واحد .. انها تلد مستقبلاً يمكننا من أن نفهم ونغير الحاضر)). ثم يصل الي أن ((كلا من المثالية والمادية تبددان الواقع، الأولى تبدده لأنها تزيل الشيء، والثانية تبدده لأنها تزيل الذاتية)) (سارتر،(ب)، ١٩٨٠،ص ٢٨-٣١).

واستناداً إلى المسلّمة الفلسفية الوجودية القائلة أن الوجود يسبق الماهية، فقد وجه "سارتر" نقداً شاملاً إلى الماركسية دون أن يخفي إعجاب

و اقتناعه ببعض جو انبها، فاستنكر أن يكون الجدل المادي قانوناً يحكم الطبيعة والتاريخ والفكر لأن ذلك يعنى أن التاريخ يتحقق خارجا عنا ودون حاجة إلينا. وربط الجدل بالإنسان، وجعله جدلا إنسانيا، فرغم أن الإنسان موجود مادي يعيش في وسط مادي، إلا أنه موجود يريد باستمرار أن يؤثر في المادة ليستحدث تعديلات في النظام الكوني ويفجر مواقف جديدة يحرك بها التاريخ. وسعى إلى فهم الإنسان في كل مواقفه، ولم يتوقف عند مجرد مواقفه الاقتصادية، ووصف الإنسان بأنه مشروع دائم يتجاوز حاضره إلى مستقبله، وأنه لا يحقق ذاته أبداً وأنه دائم الخروج من ذاته ليسجلها على المادة ويطبعها بطابعه الإنساني. وإن الإنسان هو الذي يصنع تاريخه، وأنه دائم التجاوز لمواقفه، وإن لا وجود لأي قانون خارجي أو قوة علوية تفرض إرادتها على التاريخ الإنساني، ومن ثم يرفض "سارتر" الحتمية الاقتصادية المار كسية و لا يقر بأن الناس مجبرون اقتصاديا وحضاريا ببعض الظروف المادية، ويرفض الجبرية الماركسية التي لا تدع مجالا للوعى الفردي. لكنه يعترف أن الوجودية لن تهزم الماركسية ولن تخرجها من الساحة، ولا أمل للوجودية أن تفرض نفسها كمذهب عصرى، لأن المار كسبة فلسفة ثوربة تستحدث تغييرات جذرية في نظام الملكية والإنتاج والتوزيع، والأنها تجعل من العمل والفكر شيئا واحدا، لكن الوجودية يمكن أن تساعدها بأن تخرجها من حصار المادية والحتمية، بأن تفسح الوجودية مكاناً داخل الماركسية للحرية الفردية، وأن تكون مع الماركسية فلسفة واحدية للطبقة العاملة (الحفني (ب)، ص ۲۲۹-۲۳۲).

♦ ♦ ♦

إن الشحنة النفسية الانفعالية المصاحبة للهم الوجودي الرافض لقيود وعسف الحضارة الرأسمالية (بصرف النظر عن التأويل الفلسفي لهذا الرفض) يمكن

أن تقدم دعماً معنوياً للماركسي في نظرته وسعيه التحويلي للعالم. غير أن "الوجودية" في نظرتها اللاعقلانية لمشكلة الحرية وردّها الى عوامل اخلاقية ذاتية بحتة، واصرارها على نفي القوانين الاجتماعية الموضوعية المحددة للوعي الفردي، قد أصبحت (أي الوجودية) عصية على أية مصاهرة حقيقية مع الماركسية. وهكذا نرى "سارتر" يتنقل في تنظيراته بين النزوع الوجودي (الذي يوفر له الاشباع النفسي) تارة وبين التحليل الماركسي (لذي يوفر له الاشباع الفكري رغم انتقاده لبعض المفاهيم الماركسية) تارة أخرى، دون أن يفلح في تأسيس منطقة فلسفية متماسكة مشتركة بينهما .

وامتداداً للتتاقض الجوهري بين "الوجودية" و"الماركسية"، فأن الموضوعة المحورية التي يدور حولها "الحب الوجودي" هي الصراع المستمر بين حريتين بهدف "التملك" وما يتمخض عن ذلك من آلام (ابراهيم ،١٩٨٤، ص٠٤٢)، وهذا يخالف تماماً الموضوعة المحورية في الحب الجنسي الفردي المنشود (الذي بشر به مؤسسا الماركسية) وهو التبادل والمساواة وما يتمخض عنها من سعادة ولذة دنيويتين؛ بل أن ما يشعر به الوجودي في علاقة الحب، يشبه في الحقيقة الى حد كبير ما كان يشعر به الرومانسي في العصور الوسطى وما بعدها. فالحب الوجودي والحب الرومانسي كلاهما يتضمن نزعة إيروسية جدلية لا تخبو، وكلاهما يعاني الألم والشقاء والقلق. واذا كان الشقاء الشاعري المصاحب الحب الرومانسي مصدره نزعة التطهر المسيحية أو نزعة التمرد الفردي على قسرية الزواج البرجوازي دي المضامين الاقتصادية النفعية، فإن صدمة الحربين العالميتين الأولى والثانية هي التي ولدت شقاء الحب الوجودي بوصفه منظوراً فلسفياً وحلاً

نفسياً في آنِ واحد، يبرران عجز الذات أمام وحشية العالم أو جميم الآخرين.

إن الذات البشرية الواعية للضغط الحضاري، إما أن تسعى لتغيير العالم الذي تعاني منه، فتفهمه ابتغاء تعديله، وإما أن تعده "قدراً" مكتوباً لا مهرب منه، أو "جحيماً" لا يستحق الولوج، عصياً على أن يُعقل، كي تظلّ حريتها العذراء مصونة في "وجود" مؤقت ينتهي حتماً بالموت. وهذا ما فعله الوجوديون كي يسوّغوا لاشعورياً سلبيتهم أمام مشهد الدمار والعنف والاغتراب الذي لف اوربا خلال النصف الأول من القرن العشرين.

إن الحل الوجودي، بالرغم من نزعته التحررية الفردية المشروعة، لا يلقي مسؤولية على صاحبه تجاه المشاركة في الإصلاح المنظم العقلاني الجماعي الشؤون النفس البشرية المتأزمة فكرياً وعاطفياً، لأنه يرى الحرية قصية أخلاقية ذاتية ترتبط بالوعي الوجودي للفرد لا بوعيه الاجتماعي ولا بدرجة التطور الاجتماعي والفكري الذي حققه مجتمعه، أي أن وعي الفرد يصير مرتبطاً بوجوده الفيزيقي المجرد من هذا العالم، لا بتراكم الخبرات الاجتماعية المتفاعلة مع شخصيته والمكونة لماهيته؛ وكأن الإرادة والوعي يولدان جاهزين بقياسات معينة مع الإنسان ولا يتصل مضمونهما ودرجتهما بالمتغيرات الاجتماعية المحيطة بهما. وبذلك يظل البناء العقلي والانفعالي (وبضمنه الحب) للفرد معزولاً (في المنظور الوجودي) عن حركة الكل (وبضمنه الحب) للفرد معزولاً (في المنظور الوجودي) عن حركة الكل التي سبقته ورافقته، في انفصال قسري غير واقعي، ما دام الكل (الآخرون) يشكل مصدراً أبدياً لتهديد حرية الفرد والإدامة قلقه وسلط هذا الوجود الموحش والغريب. فأمسى "الوجودي" يقدس حريته الفردية المزعومة إلى الحد الذي يرى في كل علاقة بشرية، ومنها الحب، نوعاً من القمع المحتوم.

## الفصل الثالث

# الحب الأنثوي – الذكري و علم النفس

http://nj180degree.com

# " فرويد" و لاعقلانية الحب

إن حب البشرية هو بكل بساطة أداة لتجنب قلق حقيقي! فرويد

إن معظم الناس يعرفون اسم " سيجموند فرويد" Sigmund Freud (١٨٥٦) - ١٩٣٩)م من خلال الجنس Sex وليس الحب. ولكن في الحقيقة إن "فرويد" كان مهتما اساسا بالحب، اذ نظر الى الجنس بوصفه التربــة التـــى ينشأ منها الحب، وكان الحب هو موضوعه الاساسي. واعتقد "فرويد" أن افضل فهم للفرد يكون خلال مفردات تاريخه في الحب، لأن حياة الحب لدى الفرد هي السيرة النفسية المثلي. واعتقد ايضا ان "العصاب" Neurosis هـو أساسا نوع من عدم القدرة على الحب. وقد لخص "فرويد" تلك الحالات التي أدت به الى دراسة الحب في أول كتبه الذي ألفه بالتعاون مع "برويسر" Breuer ، إذ توصلا الى ان جميع مرضى الهسيتريا الذين درساهم دون استثناء هم مرضى الحب Love Sick . كانوا مرضى بسبب عجزهم عن الحب، أو بسبب عجزهم عن الحب مرة ثانية . فكل و احد منهم كان قد فشل في المحافظة على بعض التعلقات السابقة. وكان فشلهم بالطبع عاطفيا، إذ انهم لم يستطعوا استرداد حريتهم من التعلق المبكر. فالألم الذي كابدوه في مرحلة من حياتهم، استمر معهم في شكل اعراض مرضية. وفسر "فرويد" ذلك بأن الشخص يظل متعلقا باي شيء يستطيع التأثير فيه بقوة. وسمي هذا التعلق ب ((الحب)) (Fromme, 1960, p.10,18).

ولكي نتقصى مفهوم الحب عند "فرويد"، لا بدّ أو لا أن نعرض تصنيفه للغرائز Instincts. فهو لم يحاول أن يعد قائمة بالغرائز لاعتقاده أننا لا لغرائز ومع ذلك نعرف ما فيه الكفاية عن الحالات البدنية التي تعتمد عليها الغرائز. ومع ذلك افترض أنه بالإمكان ادراجها في فئتين عامتين: "غرائز الحياة" Instincts واغرائز الموت" Death Instincts (هول ١٩٧١، ص ٢١). وقد أطلق مصطلح "ايروس" Eros وهو الهد الحب لدى الأغريق (الذي سبق شرحه في الفصل الثاني) على "غرائز الحياة"، التي أصبحت تعني الديه ((دوافع المحافظة على الهذات والتكاثر)) (الحفني(أ) ١٩٧٨، مولات). وتخدم "غرائز الحياة" غرض المحافظة على حياة الفرد وتكاثره الجنسي، ويندرج تحتها الجوع والعطش والجنس؛ ويطلق على صورة الطاقة التي تستخدمها في أداء عملها السم "الليبيدو"(١)).

أما الفئة الثانية: "غرائز الموت "، فقد أطلق عليها مصطلح: "ثاناتوس" Thanatos وهو اله الموت لدى الأغريق. وغريزة الموت ((تحركها دوافع التدمير، وتتناقض مع غريزة الحياة أو الايروس. وهي تظهر كاجبار للتكرار، بأن يجد الفرد نفسه مجبراً على السعي الى الموت بأن يكرر عجلة الحياة العادية)) (الحفني(أ) ،١٩٧٨، ص ١٩٤). وسماها "فرويد" أحياناً "غرائز التدمير"، وعزا اليها أسباب النزاعات والحروب بين البشر، إذ الإن الطبيعة البشرية محفوفة بمعضلة فظيعة وغير قابلة للحل، فعلى الأنسان إما أن يحول غرائزه العدوانية الهدّامة نحو الآخرين، أو أن يوجّهها ضد نفسه (ملاهي، ١٩٦٦، ص ٤٤). وهذا ما دفعه الى صياغة قوله الشهير: ((إن هدف الحياة هو الموت)) (هول ،١٩٧١، ص ٢٧).

لقد بدأ "ايروس "لدى الاغريق إلها للحب وصورته طفل مجنح. وكان رمزاً للقوة المبدعة وإلها للرغبة الجنسية. ثم تصوره الرومان طفلاً مجنحا يحمل سهام الرغبة الجنسية يصوبها انى يشاء واطلقوا عليه اسم "كيوبيد" (الحفني(أ) ،١٩٧٨، ص ٤٣٧). ثم أصبح لدى "فرويد "تعبيراً دالاً على الجذر الذي تنبع منه كل أشكال العلاقات والنشاطات البشرية. فاستخدامه المجازي الشعري لهذا الاسم ((يستمد اصالته من أن "ايروس" أو "كيوبيد" كان يحب "سايكا" PSYCHE الفاتنة حباً والهاً . واسم "PSYCHE" في أحد معانيه يعني الروح أو العقل أو المنفس)) (الحفني(أ)، ١٩٧٨، ص ٢٧٨).

الانسان لدى " فرويد " كائن بيولوجي بالاساس، وبالتالي فأن الحب ظاهرة جنسية خالصة. وقد كتب بهذا الصدد، مستنداً على ولائه لمبدأ اللذة (٢): ((لقصد وجصد الانسان بالتجربة أن الحب الجنسي "التناسلي" يسزوده باعظم جداراته، حتى لقد أصبح في الواقع نمط جميع السعادة بالنسبة له. ولابد لهذا أن يدفعه للبحث عن السعادة أكثر عبر دروب العلاقات الجنسية، لكي يجعل من الشبق التناسلي النقطة المحورية لحياته)) (فروم (ج)، ١٩٨١، ص ٨١). وذهب " فرويد" الى أن جميع العلاقات القائمة بين الرجل والمرأة، وبين الطفل ووالديه، بين الانسان ومؤسسة العمل ((تبع من مصدر واحد ... غريزة الجنس " الليبيدو") (صالح (ج) ، ١٩٨٨، مماثراً بالنظرية التي وصفها "افلاطون" بين شفاه " ارسطو" في مؤلف الوليم قال فعله منذ بدء الحياة. والدي أنه يبدو كغريزة الموت منذ أن نُفِخَت الحياة في المادة الجامدة ... وإن هاتين

الغريزتين كانتا تصطرعان منذ بدء الخليقة)) (صالح(أ) ١٩٨٧، ص٤٨). وبالتالي فأن كل أشكال الحب الأخرى ومنها الحب الأخوي هي محصلة للرغبة الجنسية المستقرة في الاعماق بوصفها المصدر اللاشعوري لكل انواع الدوافع والمشاعر والانفعالات، فيقول: ((إن الحب بهدف مكبوت هو في الحقيقة مليء أصلاً بالحب الجنسي وهو لا يرال في العقل اللاشعوري (٣) للانسان)) (فروم (ج)،١٩٨١، ص٨١).

وفي شرحه لجدلية الفعل الجنسي للحب، يقول " فرويد: ((إن معظم علاقات الحب القائمة بين الرجل والمرأة تسودها درجة من الاندماج بين الاشباع المباشر للببيدو في العلاقات الجنسية وبين ليبيدو مكبوح الهدف. وهكذا فأن الشخص نفسه يكون موضوعا جنسيا وموضوعا للمشاركة الوجدانية، وحين يفشل هذا التركيب من الليبيدو والليبيدو المكبوح الهدف يكون المرء غير قادر على أن يشاطر في علاقاته الجنسية شخصاً آخر يشعر نحوه بالعاطفة)) (صالح (ج) ، ١٩٨٨، ص ٢٢٦). وهنا يميز "فرويد" بين نوعين من الليبيدو الكامن في الفرد: ((ليبيدو الذات، وليبيدو المعشوق)). و كلما زاد نشاط الواحد خف نشاط الآخر. وهذان النوعان من الليبيدو كانا موحدين في الليبيدو الأصلى الذي يرافق الانسان منذ الولادة. (( إن الليبيدو في الطفل يتمركز اولا على نفسه، وهذا يعرف بعشق الذات الأولى. وعشق الذات هو على الارجح الحالة الأصلية العامة التي ينمو منها الحب للمحبوب)) (ملاهي ، ١٩٦٢، ص٤٨). وهذا يعني أن "الليبيدو" في الأصل له كمية واحدة ثابتة. وفي الحب ينقسم الى كميتين، إحداهما تظل متعلقة بالذات، والأخرى تتجه نحو المحبوب. وإن از دياد احدى الكميتين مر هون بنقصان في الكمية الأخرى؛ أي كلما قلت الطاقة النفسية الجنسية الموجهّـة نحو الذات، كلما زادت الطاقة النفسية الجنسية الموجهة نحو المحبوب. وبعبارة أدق: ((حين يزداد موضوع الحب، فأن حب الذات يجب ان ينخفض. والعكس بالعكس)). وبسبب هذه الرؤية، افترض "فرويد" ((إن علاقة الحب بين اثنين تتعرض باستمرار الى خطر حقيقي متعلق بفقدان الحب)) (صالح(ج)،١٩٨٨، ص٢٢٧)، وإن الحب في ذاته ((ظاهرة لا عقلانية). وبالتالي ((فأن الوقوع في الحب هو دائماً منحدر على شفا الشذوذ، وهو مصاحب دائماً بالعمى عن رؤية الحقيقة، وهو مصاحب بارغام، وهو تحولٌ من موضوعات الحب في الطفولة)) (فروم (ج) بارغام، وهو تدولٌ من موضوعات الحب في الطفولة (المحرّمة) في فترة الطفولة المبكرة (السنوات الخمسة الأولى من العمر) تتراكم على شكل طاقة جنسية في لا شعور الفرد، ثم ترغم حتماً وتحت الضغط البيولوجي للدافع الايروسي على التحول إلى موضوعات عاطفية بديلة (أي الوقوع في الحب) يعيشها ذلك الفرد بعد بلوغه.

تركز نظرية "فرويد "في احد مستوياتها الفكرية على مبدأ "السببية "(²) Causality إذ يرتبط السلوك دوماً بعلل قبلية (حوافز بيولوجية، وخبرات الطفولة). وبذلك فهي ترفض مبدأ "الغائية" (٥) Purposivism ولا تعترف بأن للسلوك مديات تتصل باغراض مستقبلية. ومعنى ذلك إن "فرويد" ينكر أي نزعة غائية عقلانية عند الانسان، ويقول ((إن عمل الحب على الجمع بين الوحدات العضوية في وحدات اكبر ثم أكبر، قد يكون بديلاً لنزعة الكمال الغريزية التي يقولون بها، والتي لا نعترف بوجودها في الفطرة الانسانية)) (فرويد،١٩٧٦، مع ١٩٨١). ولذلك فأن الحب لديه كظاهرة عقلانية، كتحقيق يتوج النضج ((مسألة لا تستدعي البحث حيث إنه لا وجود له)) (فروم (ج)،١٩٨١، ص ٨٢).

إن أحد العوامل الاجتماعية المحددة لظهور نظرية "فرويد" ((يكمن في المفهوم السائد عن الانسان القائم على اساس بناء الرأسمالية))

(فروم (ج)، ١٩٨١، ص ٨٢). فالانسان بالمفهوم الرأسمالي بطبيعته ذو نزعة نتافسية ومليء بالعداوة المتبادلة؛ ولأجل تثبيت هذا المفهوم وتسويغ أن الرأسمالية بطبيعتها الاقتصادية والاجتماعية تستجيب لاحتياجات هذا النمط المفترض من الانسان، دأب رجال الاقتصاد منذ اواسط القرن التاسع عشر على البرهنة على ذلك في اطار الرغبة النهمة للكسب الاقتصادي، كما حاول الداروينيون ان يبرهنوا عليه في اطلال القانون البيولوجي لبقاء الأصلح؛ أما "فرويد" فقد وصل الى النتيجة ذاتها حين افترض أن الرجل مساق برغبة غريزية غير محددة للتغلب الجنسي على كل النساء، وأن محددات المجنمع هي التي تحول بينه وبين اطلاق غرائر (فروم (ج)، ممددات المجنمع هي التي تحول بينه وبين اطلاق غرائر (فروم (ج)،

وبذلك يصبح الحب الجنسي في المنظور الفرويدي شأنه شأن كل المسشاعر الأخرى تعبيراً ظاهراً يستر في اعماقه اللاسعورية غيرة وتتافساً لا ينطفئان. وهذه الغيرة المتبادلة والمنافسة المتبادلة كما يرى "فرويد" ((سوف تستمران حتى لو أختفت كل الدواعي الاجتماعية والاقتصادية المسببة لها)) (فروم (ج) ، ١٩٨١، ص٨٣).

لقد اغنى "فرويد" موضوعة الحب الجنسي كما لم يفعل أي فيلسوف أو عالم قبله. وقد أثار اسئلةً عميقةً لم تتحدد اجابتها حتى اليوم، وبالرغم من البناء الجدلي المدهش لنظريته، الا انه أصر على سرمدية العامل البيولوجي في الانسان على حساب العامل الاجتماعي، ولم يجمع بينهما الا في الحدود التي يكون فيها الاجتماعي تابعاً للبيولوجي، فظل انسان "فرويد" سجيناً ابدياً لحتمية طبيعية لا مفر منها، وظل الحب لديه اشباعاً كيميائياً فطرياً، وليس اشباعاً حضارياً نفسياً، فاختزله ببساطة الى مراكز جسدية متنوعة تابي مبدأ اللذة، ورفض فكرة أن تراكم البنى البيولوجية والفزيولوجية للانسان على

البنى الفيزيقية والاجتماعية للعالم الخارجي يمكن أن يولّد بنية جديدة من المشاعر، هي في حقيقتها وظيفة أرقى للبيولوجيا!

#### هوامش

- (۱) ليبيدو Libido : لفظة لاتينية الاصل تغيد معنى الشهوة. استخدمها "قرويد" بوصفها طاقة حيوية شبقية في جوهرها Erotic ، تتمثل فيها غريزة الحياة. تستثمر هذه الطاقة في الاثنا و الغير أو في الاشياء (رزوق ، ۱۹۷۷، ص:۲۵۰).
- (۲) مبدأ اللذة Pleasure Principle: هو الميل او النزوع المتأصل لدى جميع الدوافع والغرائز الطبيعية أو الرغبات نحو البحث عن اشباعها وارضائها بمعزل عن كافة الاعتبارات الاخرى. وتعدّه النظرية الفرويدية بمثابة المبدأ الذي يتحكم بالفرد منذ البداية، ويبقى دائماً على صورة المبدأ الهادي في العقل الباطن او اللاشعور (رزوق ،۱۹۷۷، ص ۲۲۹).
- (٣) شبه "فرويد" العقل بجبل من الجليد، يمثل الجزء الصغير الطافي منه على سلطح الماء منطقة "الشعور" Consciousness. على حين يمثل الجزء الأكبر الذي لا يطفو على سطح الماء منطقة "اللاشعور" Unconsciousness. وفي هذه المنطقة الفسيحة من اللاشعور توجد الدفعات الغريزية والشهوات والأفكار والمشاعر المكبوتة التي تمارس سيطرة طاغية على أفكار الإنسان وأفعاله الشعورية. وتتكون الشخصية لديه من ثلاثة نظم أساسية: "الهو" Id و "الأنا" Ego و "الأنا الأعلى" Super Ego. يتكون "الهو" من كل ما هو موروث وموجود نفسياً منذ الولادة بما في ذلك الغرائز، ويعمل وفق مبدأ خفض التوتر، أي "مبدأ اللاقة"، ولا تتوفر له أي معرفة بالواقع الموضوعي. وينبثق "الأنا" من "الهو"، ويعمل وفق "مبدأ الواقع". وهو الجهاز الإداري للشخصية وعليه التسيق وتحقيق التوازن بين متطلبات الهو والأنا الأعلى والعالم الخارجي. أما "الأنا الأعلى" فهو الممثل الداخلي للقيم التقليدية للمجتمع، وهو الدرع الأخلاقي للشخصية، ويمثل ما هو مثالي وليس ما هو واقعي، وينزع إلى "الكمال" بدلاً من اللذة، وينشأ استجابة للشخصية الكلية للهالصادرين عن الوالدين. وبالرغم من أن كل جزء من هذه الأجزاء للشخصية الكلية للهالها للكالية الكلية اللهالة الكلية المعالم الكابية اللهالة الكلية الكلية الكلية الكلية الكلية المعالة الكلية المعالة الكلية الكلية المعالة الكلية الكلية المعالة الكلية المعالة الكلية المعالة الكلية المعالة الكلية الكلية الكلية الكلية الكلية المعالة الكلية المعالة الكلية الكلية المعالة الكلية الكلية

وظائفه ومكوناته ومبادئه وميكانزماته ودينامياته، فإنها جميعاً تتفاعل تفاعلاً وثيقاً، بحيث يصعب إن لم يكن مستحيلاً فصل تأثير كل منها ووزن إسهامه النسبي في سلوك الإنسان (هول، ١٩٧١، ص ٤٨-٥٧).

(٤) "السببية" Causality: ((تعليل الأحداث بأحداث أخرى وقعت قبلها، وتسمى الأولى أسببية والتالية عليها نتائجاً. ونظرية التحليل النفسي لـ "فرويد" نظرية سببية، لأنها تفسس الأحداث والأعراض الحالية بتجارب سابقة وقعت للمرع)) (الحفني (أ)، ١٩٧٨، ص

والسببية مقولة فلسفية واسعة المضامين، تتعلق بالصلة الضرورية بين الحوادث. كانت وما تزال مجالاً لصراع حاد بين الفلسفات المادية والمثالية. ويساوي البعض بين "السببية" و "العليّة"؛ فيما يذهب البعض إلى القول أن "العلّيّة" تختص في البحث في العلل الضرورية المطلقة: الله، والخلق، والطبيعة؛ بينما تختص "السببية" في بحث العلل الاحتمالية كالظواهر الاجتماعية والنفسية.

(٥) "الغائية" (القصدية) Purposivism: يستخدم هذا المصطلح لوصف أي نظرية نفسية تزعم أن الأغراض هي عوامل مؤثرة بشكل فعال في السلوك، وأنها بمثابة عناصر مضافة إلى المنبهات (رزوق، ١٩٧٧، ص٢٧٦).

# " فروم" والحب الناضج

ليس الحب نتيجة الاشباع الجنسي السشديد، بل أن السعادة الجنسية هي نتيجة الحب! اريك فروم

إذا كان "إريك فروم" Erik Fromm ( ١٩٠٠ – ١٩٠٩) م قد خرج من معطف "فرويد" للتحليل النفسي، فإنه شق طريقاً خاصاً به لاحقاً، ميزه كواحد من اعظم علماء التحليل النفسي المحدثين، ومن اكثر هم غزارة في النتاج العقلي كما ونوعاً، وفي مختلف مقتربات علم النفس من الأدب والفن والتأريخ وعلم الاجتماع والسياسة.

وقد اتبع "فروم" المنهج التأريخي والتحليل الماركسي للرأسمالية (صالح (ب)،١٩٨٨ ، ص٧٨). وكان لهذا المنحى السوسيولوجي الاثر الحاسم في تفرده وخروجه عن الخط المحافظ للفرويدية الكلاسيكية. فقد اكد في نظريته على ((التفاعل بين التركيب الاقتصادي الاجتماعي للمجتمع والخصائص النفسية للأفراد ... وأن الظروف الاجتماعية الاقتصادية يمكن أن تشكل الشخصية، ولكن فقط ضمن محددات الطبيعة الإنسان البشرية، وحين تتجاوز الحضارة في عملية تشكيلها للشخصية طبيعة الإنسان البشرية، فإن ذلك يقود الى أن يثور الأنسان)) (صالح (ب) ،١٩٨٨، ص١١٧). كما إن معظم مؤلفات "فروم" لا تخلو من تأثرات واضحة بأخلاقيات الفكر الديني عن الحب والحرية، فصاغ مفاهيمه ومصطلحاته ونظرياته النفسية المشبعة برؤاه

الفلسفية وامنياته الأصلاحية، ضمن منظور سيكولوجي جمـــع العوامــل الاجتماعية للواقع البشري بالعوامل الفردية المتاحة لتغييره.

دعا " فروم " الى مجتمع عاقل، حدد مواصفاته ((بالحب القائم بين أفراده والتماسك والشعور بالأخوة والتوجه المنتج، الخالي من الاغتراب وكل مشاعر العزلة والأنطواء على النات) (صالح (ب) ١٩٨٨، ص٧٧). واقترح اسماً لهذا المجتمع: (( الإشتراكية الإنسانية الجماعية )) (هول ١٩٧١، ص١٩٧١). لكن " فروم " لا يؤيد العنف الثوري طريقاً لتحقيق هذا المجتمع ، (( فهو أكثر اعتدالاً حيث يدعو الى الاصلاح من خلال أنسنة الساتم عن (( فهو أكثر اعتدالاً حيث يدعو الى الاصلاح من خلال أنسنة الساتم )) (صالح (ب) ١٩٨٨، ص١١٧).

لا ينكر "فروم" وجود الغرائز ولا المناطق العقلية اللاشعورية المحركة لتلك الغرائز. فللانسان ((طبيعة جوهرية فطرية)) (هـول ،١٩٧١، ص١٩٧١). ((إلا انه يسمو عليها. وعليه أن يجد مباديء للعمل وللقرار تحل محل مبادىء الغريزة)) (فروم(ب) ،١٩٧٣، ص٢٧). وهو يكرر في أغلب مؤلفاته فكرته الرئيسية: ((إن الانسان يحس بالوحدة والعزلة، لأنه قد انفصل عن الطبيعة وعن بقية البشر)) (هول ،١٩٧١، ص١٩٧١). فيقول في كتابه "الخوف من الحرية" 19٤١ ((إن تكوين المجتمع الحديث يؤثر في الأنسان بطريقتين في آن واحد: إنه سيصبح أكثر استقلالاً واعتماداً على النفس وأكثر انتقاداً، وهـو يصبح أكثر عزلةً وأكثر وحدةً وأكثر خوفاً)) (فروم (أ) ،١٩٧١، ص ٩٠).

وقوام النتاقض في الأنسان لدى "فروم" ((إن الانسان هو في آن واحد جرء من الطبيعة ومنفصل عنها. وإنه في آن واحد حيوان وكائن بشري. وهو كحيوان له حاجات فزيولوجية معينة لا بد من اشباعها. وهو ككائن بشري

يمتلك الشعور بذاته، والعقل والخيال. ويكون هذا الجانبان الظروف الأساسية لوجود الانسان)). ونتيجة لهذا الوضع نتجت خمس حاجات نوعية أساسية للأنسان نابعة من ظروف وجوده: ((الحاجة الى الأنتماء، والحاجـة الى التعالى، والحاجة الى الأرتباط بالجذور، والحاجة الى الهوية، والحاجـة الى إطار توجيهي)) (هول ١٩٧١،ص١٧٤). ((فالسلوك البشري لا يمكن فهمه بدقة كاملة من خلال مصطلحي اشباع Satisfaction واحباط Frustration الحوافر البيولوجية، ذلك إن العملية الاجتماعية تولد حاجات جديدة مماثلة في قوتها أو حتى متفوقة في قوتها على الحاجسات البيولوجية الأصلية)) (Brown, 1977, p.152). وإن هذه الحاجات الخمسة قد ((أصبحت جزءً من طبيعة الانسان خالل التطور والأرتقاء)) (هول ١٩٧١، ١٧٥). ويريد "فروم" بذلك أن يقول ((إن الانسان في الحقيقة قد خلق "طبيعة بشرية " Human Nature )) خال تأريخه الاجتماعي؛ وبذلك فهو يرفض محاولات المفكرين الذين وصفوا المشكلات الاجتماعية بمصطلحات نفسية فردية، كما فعل "فرويد ". كما يرفض محاولات أولئك الذبن فسر و السلوك الفردي بمصطلحات سوسبولوجية كما فعل " ماركس "، ويقول رافضًا هذين الاختزالين: (( الإنسان ليس من صنع التاريخ فقط، ولكن التأريخ من صنع الانسان أيضاً)) (Brown, 1977, p.151).

إن ما يهمنا في هذا المبحث هو أن الصور النوعية التي تعبّر بها هذه الحاجات الانسانية عن نفسها ليست مطلقةً في كل زمان ومكان، كما إن الاساليب التي يحقق بها الانسان امكانياته الداخلية ((تحددها الترتيبات الاجتماعية التي يعيش في ظلّها)). وبناء على ذلك يحدد "فروم" للانسان طريقين لا ثالث لهما لتجاوز أزمة الجدلية المزدوجة الآنفة الذكر: "

الاستقلال والوحدة "، وهما طريقان ينبعان بالضرورة من الترتيبات الاجتماعية التي يعيش في ظلّها، فيقول: ((إن الانسان يستطيع أن يربط نفسه بالآخرين بروح من الحب والعمل المشترك، أو أن يجد الأمن في الخضوع للسلطة والامتثال للمجتمع. ففي الحالة الأولى يستخدم الانسان حريته لتتمية مجتمع أفضل، وفي الحالة الثانية يكتسب قيداً جديداً)) (هول، ١٩٧١، ص ١٧٥، ١٧٥).

وعلى هذا المنهج في التنظير، يعالج "اريك فروم" مشكلة الحب، فيرى أن جذور الحب تكمن في "الحاجة الى الانتماء "، ذلك ((إن الانسان عندما أصبح انسانا قد تمزقت لديه عرى الوحدة الحيوانية الاولية بالطبيعة ... أصبح على الانسان أن يخلق علاقته الخاصة به، واكثرها تحقيقاً للاشباع هي تلك القائمة على الحب الخلاق)) (هول ١٩٧١، ص١٧٤). وفي كتابه "فن الحب " Art of loving " بيحدد " فروم " ماهيــة هــذا الحــب بقوله: ((هذه الرغبة للاندماج مع شخص آخر هي اكبر توقان لدي الانسان. إنها أشد عواطفه جو هرية، إنها القوة التي تبقى الجنس البشري متماسكا وكذلك القبيلة والأسرة والمجتمع. والفشل في تحقيق هذا الاندماج يعني الجنون أو الدمار، الدمار للذات أو الدمار للآخرين. بدون حب ما كان يمكن للأنسانية أن توجد يوماً واحداً)). ويضيف: ((ليس الحب أساساً علاقةً بشخص معين. إن الحب موقف، اتجاه للشخصية يحدد علاقة شخص بالعالم ككل، لا نحو موضوع واحد للحب. فأذا أحبّ شخص شخصا آخر وحده وكان غير مكترثِ ببقية رفاقه، فإن حبّه ليس حبا، بل هو تعلق تكافلي أو أنانية متسعة)) (فروم (ج) ،١٩٨١،ص ٢٦،٤٧).

وكما حدد "فروم" للإنسان طريقين لتجاوز أزمته النفسية الحضارية في الأستقلال والوحدة، فأنه يحدّد حلّين أيضاً لتجاوز أزمته في الوحدة والعزلة

وتحقيق الأندماج ثانية. ويسمى الحل الأول بـ "الوحدة التكافليـة" ، وهـي الحب غير الناضج، ويحدد له شكلين: (( الشكل السلبي للوحدة التكافلية هـو شكل الخضوع، أو إذا استخدمنا مصطلحا سريريا قلنا أنه "المازوخية". فالشخص المازوخي يهرب من الشعور الذي لا يطاق للعزلة والأنفصال بأن يجعل نفسه جزءاً لا ينفصل عن شخص آخر يوجهه ويرشده ويحميه ... والشكل الأيجابي للأندماج التكافلي هو الهيمنة، أو اذا شئنا استخدام مصطلح سيكولوجي على غرار المازوخية قلنا "السادية "، فالشخص السادي يريد أن يهرب من عزلته وشعوره بالأنحصار، بأن يجعل شخصا آخر جزءا لا ينفصل عنه)). أما الحل الثاني فهو "الحب الناضج"، ويعرّفه "فروم ": ((هـو الوحدة بشرط الحفاظ على تكامل الأنسان، الحفاظ على تفردية الأنسان. الحب هو قوة فعَّالة، قوة تقتحم الجدران التي تفصل الانسان عن رفاقه، والتي توحّده مع الآخرين. إن الحب يجعله يتغلب على الـشعور بالعزلـة والانفصال. ومع هذا يسمح له أن يكون نفسه، أن يحتفظ بتكامله. في الحب يحدث "الانفراق" \*: إن اثنين يصبحان واحدا ومع هذا يظلرن اثنين)) (فروم (ج) ۱۹۸۱، ص ۲۷،۲۸).

وفي كتابه "التملّك أو الكينونة " To Have or To Be والذى ترجم الى العربية تحت عنوان ((الإنسان بين الجوهر والمظهر))، يناقش "فروم " مشكلة الحب ضمن الإطارين المتقابلين: الكينونة والتملك، ويتساءل: ((هل يمكن أن يملك الإنسان حباً؛ لو كان ذلك ممكناً، لتضمن ذلك أن يكون الحب شيئاً يكون في حوزة الإنسان، يملكه أو يقتنيه. والحقيقة أن لا وجود لشيء يسمى حباً. انما الحب نوع من التجريد، ربما كان ربة أو كائناً غريباً، وإن لم يكن قد رأى أحد هذه الربة. والحقيقة إنه لا وجود الا لفعل المحبة. وهذا يعنى نشاطاً ايجابياً مثمراً، يتضمن أن تكون العلاقة بالمحبوب رعاية وعنياً مثمراً، يتضمن أن تكون العلاقة بالمحبوب رعاية

ومعرفة، وتجاوباً وخدمة ومسرة ومتعة، سواء كان المحبوب انساناً أو نباتاً أو رسماً أو فكرة ... يتضمن نفخ الروح في المحبوب واخصاب طاقاته الحيوية. إن المحبة صيرورة، عملية تجديد واثراء للذات)). وبذلك تصبح عملية التملك والسيطرة على من نحب ((عملية خنق واهلك، وليست عطاء للحياة)) (فروم (د) ١٩٨٩، ص٥٠).

وعلى هذا ينتقد "فروم" الحب الرومانسي ((على أنه حب مزيف لأنه قائم أساساً على الجاذبية الجسدية وليس على المعرفة الحقيقية بالشخص المحبوب، وإنه قائم على النزامات شديدة عادة ما تكون آنية)) (صالح (ب) ، ١٩٨٨، ص ٤٤). ففي بدايات هذا الحب يكون طرفا العلاقة في حالة اكتشاف ودهشة وود عميقة تجاه بعضهما. ويكون عطاءهما موجها نحو الكينونة؛ ولكن ما أن يشرعا في الزواج ((يصبح الحب ملكية مضمونة، ويكف كل طرف عن بذل أي جهد لأن يكون محبوبا ... لأن يعطي حبا ... ويكف كل طرف عن بذل أي جهد لأن يكون المحبوبا ... لأن يعطي حبا ... والي عصبح الزوجان غير قادرين الا على اثارة الملل)) . و لا يعزو والى نمط التملك السلبي الى الزواج بحد ذاته، بل يعزوه السي المجتمع والى نمط التملك السائد في كافة علاقاته، والتي لا بد أن تنعكس داخل علاقة الزواج، فيقول: ((إن الخطأ الذي أدى الى ضياع الحب هو تصور المكان تملكه. والآن عوضاً عن أن يحب كل منهما الاخر يشرعان معاً في ملكية ما يستطيعان ملكيته: المال والمكانة الاجتماعية والمنزل والاطفال)) . و فروم (د) ١٩٨٩، ص ٢٧).

وللحب موضوعات مختلفة ، فيصنفه "فروم" حسب هذه الموضوعات الى "الحب الأخوي"، و"الحب الأمومي"، و"الحب الشبقي أو الجنسي"، و"حب الذات"، و"حب الله"، وكما ياتي: (فروم (ج) ١٩٨١، ١٩٨٠، ٤٥، ٨٤، ٨٤، ٥٠):

## ١ -الحب الاخوى:

هو أشد انواع الحب اساسية ، إذ يتضمن جميع انواع الحب. ويقصد به الشعور بالمسؤولية والرعاية والاحترام والمعرفة ازاء أي كائن انساني آخر، والرغبة في تطوير حياته. في الحب الاخوي توجد تجربة الاتحاد بكل الناس، توجد تجربة التضامن الانساني، تجربة التكفير. يقوم الحب الاخوي على تجربة اننا جميعاً واحد. ويجري فيه إهمال الفروق في الالمعيات والذكاء والمعرفة بالمقارنة مع هوية الجوهر الانساني المشترك لدى الناس جميعاً.

#### ٢ - الحب الأمومى:

الحب الامومي بطبعه حب مطلق، إن الام تحب الطف لل الحديث الولادة لأنه طفلها، لا لأن الطفل قد حقق أي شرط خاص أو قد عاش لأي توقع خاص. وهو أصعب شكل للحب يمكن أن يتحقق، ويكون مدعاة للخداع بسبب السهولة التي تستطيع ان تحب بها المرأة طفلها الصغير. ولكن بسبب هذه الصعوبة نفسها، يمكن للمرأة أن لا تكون أماً محبة حقاً الا اذا استطاعت ان تحب زوجها والاطفال الغرباء وكل البشر.

#### ٣- الحب الشبقى او الجنسى:

الحب الاخوي هو حب بين طرفين متساويين، والحب الأمومي هو حب اللعاجز. أما الحب الجنسي فهو سعي الى الاندماج الكامل، للاتحاد مع شخص آخر. وهو بطبيعته قاصر على شخص وليس مطلقاً. وربما كان هذا الحب هو أشد أنواع الحب خداعاً. إنه يختلط مع التجربة المتفجرة، تجربة "الوقوع" في الحب، الانهيار الفجائي للحدود التي توجد حتى اللحظة بين غريبين. والحب الجنسي، لو كان حباً، له مقدمة واحدة: إنني احب من

جوهر وجودي، وأعيش الشخص الآخر في جوهر وجوده أو وجودها. فمن الناحية الجوهرية، كل البشر متماثلون، إننا جميعاً جزء من الواحد، الناحد.

#### ٤ -حب الذات:

الانانية وحب الذات أبعد من أن يكونا متماثلين. إنهما ضدان بالفعل. الشخص الأناني لا يحب نفسه كثيراً بل يحبها قليلاً جداً. إنه في الواقع يكره نفسه. هذا الافتقاد للاعجاب والرعاية انفسه يتركه خاوياً ومحبطاً ومهتماً حتى القلق بأن يستلب من الحياة الاشباعات التي يسد على نفسه الطريق لاجتيازها. أما حب الذات فيعني أن نفسي تكون موضوع حبي شأنها في ذلك شأن شخص آخر. فإذا كان الفرد قادراً على أن يحب بشكل بناء، فأنه يحب نفسه أيضاً.

#### ٥-حب الله:

إن حب الله شأنه شأن الأنواع الأخرى من الحب، ينشأ من الحاجة الى قهر الانفصال وتحقيق الوحدة. وفي التأريخ البشري نجد التطور نفسه: في البداية يكون حب الله مثل التعلق العاجز بالربة الأم، ثم من خلال التعلق المطيع بالاله الأب، يتم الانتقال الى مرحلة ناضجة يكف فيها الله عن أن يكون قوة خارجية، حيث يكون الانسان قد جسد حبه، أي الحب والعدل في نفسه، فيصبح متحداً مع الله الى درجة لا يتحدث عندها عن الله الا بشكل شعري ورمزي.

ويميّز "فروم" بين درجات النضج الانساني في الحب فيكتب: ((إن الحب الطفولي يسير على مبدأ "انني أحب لأنني محبوب". أما الحب غير الناضج فأنه يسير على مبدأ "أننى أحبك لاننى احتاج اليك". اما الحب

الناضج فيقول: "أنني احتاج اليك لانني أحبك")) (فروم (ج) ١٩٨١، مص٣٤٠٠]. ولهذا الحب الناضج أربعة عناصر رئيسية: (( الرعاية ٤٧٠٤٣ والمحسوولية Responsibility ، والاحترام Respect ، والمعرفة والمسوولية والعناية تتضمنان جانباً آخر للحب هو جانب المسؤولية. ولكن المسؤولية في معناها الحقيقي هي فعل ارادي تماماً، انها استجابة لاحتياجات انسان آخر سواء عبر عنها أم لم يعبر. وإن المسؤولية يمكن أن تتدهور بسهولة الى الهيمنة والتملك اذا لم تتألف من العنصر الثالث للحب وهو الاحترام. وليس الاحترام خوفاً وخشية، إنه يشير الى القدرة على رؤية الشخص الآخر كما هو وادراك فردانيته المتفردة. و لايكون احترام الشخص ممكناً بدون معرفته، فالرعاية والمسؤولية عمياوان اذا لم يسترشدا بالمعرفة (فروم (ج) ١٩٨١، ص ٢٣٠٣٤).

ولأن "فروم" يصر في كل مؤلفاته أن الأفكار والمشاعر والسلوك تظل مشروطة بالعلاقات الاقتصادية والاجتماعية السائدة فأنه يرى أن الأنسان الحديث قد حول نفسه ((الى سلعة ،انه يعيش طاقة حياته كأستثمار عليه أن يجني مقابله أكبر ربح ، وهو يقدّر وضعه وموقفه في سوق الشخصية . انه مغترب عن نفسه وعن رفاقه وعن الطبيعة .)). وفي ثقافية يسودها اتبجاه السوق ((الن يوجيد ما يدعو الى الدهشة عندما تهتدي علاقات الحب الإنساني بأنموذج المقايضة نفسه الذي يحكم السلعة وسوق العمل)) فتصبح علاقة الرجل بالمرأة نمطاً من أنماط التملك ، سلعة ملحقة بالنمط التجاري العام السائد ، فينفصل الحب عن الفعل الجنسي ، ويفضي كل ذلك ((الى شعور متزايد بالانفصال نظراً لأن الفعل الجنسي بدون حب لا يقيم جسوراً على الأطلاق فوق الهوة بين كائنين انسانيين الا بضع لحظات)) إفروم (ج) ،١٩٨١، ص ص: ٩٣،١٣،٢٢]

ويحدد شرطاً أساسياً للحب الجنسى الناضج بقوله: ((إذا لم يكن الحب هو الذي يبعث الرغبة في الاتحاد الجسماني، وإذا لم يكن الحب الجنسي أيضا حبا أخويا، فإن هذه الرغبة لا تفضى اطلاقا الا الى وحدة لا تزيد عـــن الشعور العربيدي المؤقت العابر)). فالمضمون الانساني لعملية الاندماج بين رجل وامرأة لا بد أن يرتبط جدايا بنمط العلاقة بين الانسان وعمله في فترة تأريخية معينة. ولأن الانسان ما يزال مغتربا عن عمله، يصل " فروم " الى ((أن الوحدة المتحققة في العمل الإنتاجي ليست وحدة بين الأشخاص، والوحدة المتحققة في الاندماج العربيدي وحدة مؤقتة، والوحدة المتحققة عن طريق الامتثال ليست سوى وحدة زائفة. ومن ثمّ فهي ليست سوى حلول جزئية لمشكلة الوجود)). ويقصد "فروم" بالوحدة المتحققة عن طريق الامتثال تلك الطريقة السائدة التي يضطر إليها الفرد في المجتمع الغربي المعاصر لقهر انفصاله وعزلته عن مجتمعه. إنها وحدة قسرية زائفة مع الجماعة، تختفي فيها النفس الفردية إلى حد كبير، وتلتحق بالقطيع. ((إذا كنتُ أشبهُ كل شخص آخر ، إذا كنتُ بلا مشاعر أو أفكار تجعلني مختلفاً، إذا كنتُ ممتثلاً في العادات والزي والأفكار لأنموذج الجماعة، فإنني أكون قد أنقذت، أنقذت من التجربة المرعبة للوحدة)) (فروم (ج) ١٩٨١، ص ۲۲،۵۳، ۲۳).

وينتقد "فروم "آراء" فرويد "في الحب الجنسي، ويؤكد أنه أخطاً حين ((رأى في الحب على نحو مطلق التعبير اعلاءً أو تسامياً عن الغريزة الجنسية بدلاً من أن يتبين أن الرغبة الجنسية هي تجل من تجليات الحاجة الى الحب والأتحاد)) (فروم (ج) ،١٩٨١، ص٠٤). فقد اعتقد "فرويد" بأن أرضية كل الظواهر يمكن ايجادها في الظواهر الفزيولوجية، وإن الحب والكراهية والطموح والغيرة هي نتائج الاشكال المختلفة للغريزة الجنسية.

أما "فروم" فيرى ان الحقيقة الرئيسية تكمن في شمولية الوجود الانساني، أولاً وقبل كل شيء في الوقت الانساني المشترك عند الناس، وثانياً في ممارسة الحياة المحددة بالبناء النوعي للمجتمع. ويواجه مسلمة "فرويد" القائلة بأن الاشباع الكامل غير المكبوت لجميع الرغبات الغريزية سوف يخلق صحة عقلية وسعادة، بقوله: ((إن الحقائق الاكلينيكية الواضحة تبين أن الرجال والنساء الذين يكرسون حياتهم لاشباع جنسي غير محدد لا يحصلون على السعادة، بل هم في الاغلب يعانون من الصراعات أو الاعراض العصابية الشديدة)) (فروم (ج) ،١٩٨١، ص٨٣). ويحدد "فروم" أهمية هذه النقطة في كتابه "ثورة الأمل" Revolution of Hope ، بقوله: ((في وسع التجربة الجنسية ببساطة الامداد بلذة شهوانية دون البلوغ الى أعماق الحب ... فالتنبه الحسي يحرض فزيولوجياً ويمكن أن يودي أو لا يؤدي الى مودة انسانية. وقد يميّز الرغبة الجنسية سياق عكسي الا وهو أن الحب يخلق الرغبة)) (فروم (ب) ،١٩٧٣، ص ٩٣).

لقد تجاهل "فرويد" ((الجانب النفسي - البيولوجي الجنسية القطبية الذكرية الانثوية، والرغبة في عبور هوة هذه القطبية بالاتحاد)). ويعد "فروم" هذا التجاهل خطأ غريبا، ويعزو نشوءه الى ((النزعة المتطرفة القائمة على السلطة الابوية عند "فرويد" والتي أفضت به الى افتراض ان الجنسية في حد ذاتها ذكرية، وجعلته يتجاهل الجنسية الانثوية الخاصة)). كما يفسر درجة الشعبية الكبيرة التي لاقتها أفكار "فرويد" حول الحب الجنسي في فترة ما بعد الحرب العالمية الثانية بـ ((التغيرات التي حدثت في روح الرأسمالية من التأكيد على التوفير الى التأكيد على الانفاق، من إحباط الذات كوسيلة للنجاح الاقتصادي الى الاستهلاك كأساس لسوق آخذ في الاتساع وكأشباع رئيسي

لفرد قلق تمكنن)). بعبارة مشابهة، نقول ان "فروم" يرى أن فلسفة الاقتصاد الرأسمالي قد انعكست في أفكار "فرويد" عن الحب الجنسي، فصار ((عدم تأجيل اشباع أي رغبة هو الاتجاه الرئيسي في الجنس، كما هو في مجال الاستهلاك المادي جميعه)) (فروم (ج) ،١٩٨١، ص ٤٠٠٨٣).

لقد تأثر "إريك فروم" ، كما أشرنا في البداية ، بثلاثة مصادر فكرية رئيسية : الفكر الفرويدي، والفكر الماركسي، والفكر الديني (اليهودي والمسيحي والبوذي) . وإن مدينته الفاضلة التي دعا اليها هي في الواقع (( توليف بين الجوهر الروحاني والتفكير العقلاني )) (فروم (د) ١٩٨٩، ص١٥، فهــو يماثل "فرويد" في رؤيته أن للإنسان طبيعة جو هرية فطرية، ولكنها طبيعةً الجابية لديه، وليست عدوانية لاعقلانية كما رأى "فرويد". ويعتقد (( بأننا نملك دافعا فطرياً يأخذ بنا الى النمو والتطور ويعمل على تحقيق ما نمتلك. من امكانات وقدر ات ... و إن للإنسان ميل فطرى للنضال من أجل العدل والحقيقة)) (صالح ،(ب) ،١٩٨٨، ص٢١٤)، دون أن يبرهن بشكل جازم أن هذا الميل الفطري هو حقيقة مشتركة بين كل البشر. كما يؤكد "فروم " في الوقت ذاته على الصراعات النفسية اللاشعورية، ولكنه لا بفهمها و لا يفسرها الأضمن امتداداتها الجدلية داخل الهيكل الاقتصادي والاجتماعي للحضارة متأثراً في ذلك بأفكار "كارل ماركس". وفي محاولته لحل أزمة الانسان المعاصر التائه بين جوهره الفطري وبين وجوده الاجتماعي، بين انفصال وعيه المتزايد عن الطبيعة وبين اغترابه المتعاظم عن ذاته وعن وسائل انتاجه ونشاطه، بيشر "فروم" بنمط فعال من الحب الأخوى التعاوني الاندماجي المنتج المقتحم لعزلة الانسان عن أخيه الانسان وهذا بالتأكيد تبشير ذو نغمة دينية أساسية، وإن كان لا يخلو من رؤية علمية في بعض جوانبه تتمثل في ايمانه بأن التغييرات الجذرية في البناء الأجتماعي هي الكفيلة بإشباع الحاجة المكبوتة لهذا الحب، دون أن يقدم تحليلاً وافياً متكاملاً لنوع هذه التغييرات الجذرية وكيفية تحقيقها الفعلي، سوى توصياته الخامضة بأنسنة وسائل الانتاج.

عندما يتعلق الأمر بالمستقبل، ينظر "فروم" بأن أسس التغيير لا تستلزم ((إلا اتحاد الارادات. فلابد من حركة "مستهلكين" تكون تعبيرا وتجسيدا لنوع من الديمقر اطية الحقة الأصيلة)) (فروم (د) ١٩٨٩، ص١٤)، وكأن إرادة الوعي والنوايا العقلية النابهة والحب الناضج البناء هي وحدها التسي يمكن أن تتحكم أيجابيا بالمصير الاجتماعي لوجود الأنسان في المستقبل. وعندما يتعلق الأمر بالعصور الماضية، نراه أكثر جدلية وواقعية في تحليل الاسلوب الذي تطور فيه الانسان بين متغيري الطبيعة والمجتمع. فهل تراه كان موفقا في هذا التلاقح الفكري الفريد بين الماديــة التأريخيــة والمثاليــة الاخلاقية؟ وما هو مقدار الخصب أو العقم في هذا التلاقح ؟ وهل ستمتد افكار "اريك فروم" الى المستقبل لتجد لها مناصرين على الأصعدة الفلسفية والنفسية والاجتماعية، أم إنها سنظل حبيسة القرن العشرين بوصفها أدوات تحليلية تأريخية عميقة للتراث النفسي والاجتماعي فحسب، لا مجاهر للتنبؤ والاستشراف وصياغة الحلول الواقعية لأزمة الحضارة وعلاقتها بالطبيعة البشرية التي حاول "فروم" جاهدا ومتفائلا طيلة حياته أن يمنحها جـوهرا فطرياً الحالياً.

#### هامش

\* الانفراق Paradox: التتاقض المنطقي الظاهري الذي تنطوي عليه حالة ما أو ظاهرة ما.

ويسمي "فروم" هذا المنطق بــ "المنطق الانفراقي" Paradoxical Logic مقابل "المنطق الشكلي الأرسطي" Formal Logic الذي سيطر على العقلية الغربية لقرون طويلة. يلخص "أرسطو" منطقه الشكلي بوضوح تام: ((من المستحيل للشيء نفسه في الوقت نفسه أن يخص ولا يخص الشيء نفسه في المجال نفسه)). أما "المنطق الأنفراقي" فإنه يقع على الضد من هذه العبارة، ويفترض أن: (( "أ" و "لا-أ" لا يستبعد كل منهما الآخر كمحمولين الس" ))؛ أي بمقدور عبارة "س" أن تكون "أ" وليست "أ" في ذات الوقت. ويرى "فروم" أن "المنطق الأنفراقي" كان سائداً في التفكير الصيني والهندي، وفي فلسفة "هيـر اقليطس" أن "المنطق الأنفراقي" كان سائداً في التفكير الصراع بين الأضداد هو أساس الوجود كله)، ثم ظهر تحت أسم "الديالكتيك" Dialectics في فلسفة "هيغل" و "ماركس". وقد وصف الفيلسوف الصيني التاوي "لاوتسي" Lao-tse المبدأ العام للمنطق الانفراقي: ((الكلمات التي تكون حقيقية حقاً، تبدو على إنها مليئة بالانفراق)). كما وصفه الفيلسوف الصيني الكونفوشيوسي العقلاني "شوانج تزو" Chauang-tza: ((ذلك الذي هو واحد هو واحد. وذلك الذي ليس بواحد هو أيضاً واحد)) (فروم (ج)، ۱۹۸۱، ص ۲۶،۲۰۲).

# رؤى نفسية أخرى في الحب

الحب تبادل للتفاني، ويلطف دوماً الخصومة المتأصلة في الادوار المتقاسمة . إريكسون

## كارين هورنى

ترى عالمة النفس الالمانية الأصل "كارين هورني" ترى عالمة النفس الالمانية الأصل "كارين هورني" المحديدة، أن المحديث الحديدة، أن الصنف الحقيقي للحب يصعب تعريفه، ولكنها تقبل بالمفهوم الشائع للحب، وتعرفه في كتابها "الحاجة العصابية للحب" The Neurotic Need for وتعرفه في كتابها "الحاجة العصابية للحب" 1971 الحاجة العصابية للحب الموسك تلقائياً للناس أو 1971 على أنه: ((القدرة على أن تعطي من نفسك تلقائياً للناس أو لحالة أو لفكرة بدلاً من الحصول على كل شيء لنفسك بطريقة انانية))

وتعتقد "هورني" التي اكدت على مفهوم "القلق الاساسي" Anxiety ((إن سايكولوجية المرأة تقوم على الافتقار الى الثقة وعلى الاسراف في تأكيد أهمية علاقات الحب، وإن علاقة سيكولوجيتها بتشريح اعضائها النتاسلية ضئيل للغاية)) (هول ،١٩٧١،ص١٩٧١). وهي بذلك تخالف بقوة ما جاء به "فرويد" عن حسد المرأة لقضيب الرجل. وقدمت "هورني" قائمة بعشر حاجات عصابية يكتسبها الناس في طفولتهم خلال محاولتهم العثور على حلول لعلاقاتهم المضطربة الناتجة عن افتقارهم للشعور بالأمان في عالم مليء بالعداء والتنافس، وعلى رأس هذه الحاجات:

((الحاجة العصابية للحب والتقبل). وتتميز هذه الحاجة ((بالرغبة دون تفرقة أو تمييز في ارضاء الآخرين وعمل ما يتوقعونه. فالشخص يعيش من أجل الفكرة الطيبة عنه لدى الآخرين. كما إنه يكون بالغ الحساسية لأية علاقة قائمة على النبذ أو عدم الود)) (هول، ١٩٧١، ص ١٧٩).

#### إريك إريكسون

حدد "ار يكسون" الدانيمار كي الأصل Erik Erikson حدد ١٩٩٤)م ثماني مراحل للنمو النفسي الاجتماعي، تطويراً لمراحل النمو الجنسى النفسى التي أتى بها" فرويد" . واوضح ان المرحلة السادسة (الرشد المبكر: الالفة مقابل العزلة (Young Adulthood: Intimacy – Isolation) تشهد نموا كاملا للقدرة على الالتزام الثابت في العلاقات بين الجنسين القائمة على تبادل اللذة. فبعد أن حصل الفرد على هويته في المرحلة السابقة (المراهقة: الهوية مقابل تشوش الهوية - Adolescence: Identity ) (Identity Confusion) أصبح مستعداً لصب هويته في هوية الآخرين في علاقة حميمة. ومع الالفة Intimacy تأتي فضيلة الحب Virtue of Love ، فالحب في هذه المرحلة يمثل تحويلاً لأشكال الحب التي عرفها الفرد خلال المراحل الماضية، الى رعاية غير ذاتية تـمنح الى الآخرين بشكل نـشيط واختياري خلال بقية دورة الحياة. ويكتب "اريكسون": ((الحب تبادل للتفاني ، ويلطف دوماً الخصومة المتأصلة في الادوار المتقاسمة)). ويضيف: ((إنه القاعدة التي يقوم عليها الهم الاخلاقي))، ولذلك فإنه قد يكون ايضا "الانانيـة الرابطة" التي تخدم بعضا من الاخلاق بحدوده الضيقة. وتجد الألفة والحب اسنادهما المؤسساتي في انماط العلاقات التي يحددها المجتمع وييسرها .(Wulff, 1997,p.379,380)

#### هاري ستاك سوليفان

أوضح الامريكي "هاري سوليفان" Harry Sullivan (العلاقات الشخاصية وهو من الفرويديين الجدد ايضاً، وصاحب نظرية ((العلاقات الشخاصية وهو من الفرويديين الجدد ايضاً، وصاحب نظرية ((العلاقات الشخاصية المتبادلة في الطب النفسي)) The Interpersonal Theory Of Psychiatry (هول ١٩٧١، ١٩٧١، ١٠٠٠)، إن الحب ليس تعبيراً عن خفض الحاح جنسي كما هو الحال بالنسبة لفرويد، بل هو حالة من الأندماج التي تُشبَعُ فيها الشهوة بشكل متبادل في علاقة تسودها المودة. وتقصى "سوليفان" جذور الحب في مرحلة ما قبل المراهقة ((حين تظهر الحاجة الى المودة في الاتصالات الشخصية))، وتوصل الى أن أساس الحب يتمثل في التعاون، أي ((إن كل شريك يكون راغباً في أن يعطي شيئاً للشريك الآخر لكي يحصل على شيء ما بالمقابل)). ويحدد شرط الحب بقوله: ((حين تكون الدينامية المرتبطة بالحاجة الى الاتصال الشخصي الحميمي قد اكتملت خالل فترة المرابطة والرشد، عندها نستطيع أن نتحدث عن الحب)) (صالح (ج)،١٩٨٨).

#### كارل روجرز

لو انتقانا الى المنظور الوجودي الظواهري (أن المعنى فإن عالم النفس الأمريكي "كارل روجرز" Karl Rogers يؤكد ((أن المعنى الشامل والأعمق لأن تكون محبوباً هو أن تكون مفهوماً بعمق ومقبولاً بعمق) (صالح (ج) ١٩٨٨، ٢٢٩٠). وحسب " روجرز " فإن كل شخص يميل الى أن يراجع خبراته عن العالم بأن يختبر الواقع. فإذا ما كان اختباره كافياً، فإن ذلك سيمده بمعرفة موثوق بها عن العالم، بحيث يستطيع أن يسلك سلوكاً واقعياً (هول، ١٩٧١، ص ٢١٤). وعندها يتحقق الحب، ذلك ((إن

القدرة على حب الآخرين، بمعنى الاحترام الأيجابي غير المشروط، تتوقف على الأنسجام بين مفهوم الذات وبين الخبرة)) (صالح (ج) ١٩٨٨، ص ٢٢٩).

# أبراهام ماسلو

وضع "أبراهام ماسلو" Abraham Maslow ( ۱۹۷۰ – ۱۹۷۸)م هرمــــا متعدد المستويات للحاجات البشرية، جاعلاً من الحب احدى الحاجات الرئيسة التي يؤدي اشباعها الى ارتقاء الشخصية في مسيرتها نحو تحقيق ذاتها. و " ماسلو " عالم نفس أمريكي، وهو المنظر الرئيسي للاتجاه الأنساني في علم النفس Humanistic ، والذي عُرف بأسم "حركة الإمكانيات البشرية" Human Potential Movement (صالح (أ) ۱۹۸۷، مس۱۲۷)؛ إذ أوضح في هرمه Maslow's Heirarchy أنه بمجرد تحقيق الحاجات الفزيولوجية Physiological Needs للأفراد وحاجاتهم للأمن Safety Needs ، تظهر الحاجة الى الحب Love والانتماء Needs فيسعى الأفر اد الى الحب والى أن يكونوا محبوبين. واذا ما أشبعت حاجات الحب بشكل ما، تسود حاجة الفرد الاحترام نفسه واحترام الآخرين Esteem Needs. وفي نهاية الأمر يسعى الأفراد نصو تحقيق ذواتهم Self Actualization (دافیدوف ،۱۹۸۳ مص ٤٤١). ثم أضاف " ماسلو " فیما بعد الحاجات المعرفية Cognitive Needs ، والحاجات الجمالية Aesthetic Needs كنمطين من الحاجات يقعان على التوالي بين حاجات الأحترام وتحقيق الذات (Gleitman, 1995, p. 697).

ويطرح "ماسلو" مصطلحين للحب: الأول هو الحب الناتج عن النقص أو العجز Deficiency Love ، وهذه حالة أنانية يتركز فيها اهتمام الفرد بأن

يحبه الآخرون؛ والثاني: القدرة على أن تكون محبوباً Being love ويعني أن تكون قادراً على أن تحب الآخرين. وهذا النوع الثاني من الحب لا يمكن أن يتحقق دون أن تشبع الحاجات الأساسية التي تسبقه في هرم الحاجات . كما إن "ماسلو" لهم يساو بين الحب والجنس الا أنه عد الجنس الحدى الطرق المعبرة عن الحب (صالح (أ) ،١٩٨٧) مسلو" عن بقية علماء النفس في أنه عد (( اللهو Fun والمرح وينفرد "ماسلو" عن بقية علماء النفس في أنه عد (( اللهو Fun والمرح الموهرية في الدب)) (صالح (ج) مماهم المناع حاجة الحب الى ((سوء التكيف الحضاري)) (صالح (أ) ،١٩٨٧) من الأمهم المناع ماهم التكيف الحضاري)) (صالح (أ) ،١٩٨٧).

# آلان فروم

يكتب "آلان فروم" Allan Fromme في كتابه "القدرة على الحب" المعلقة المعلقة المعلقة المعلقة الحب على الله المعلقة المعلق

تعلقاته. فمص الابهام هو مثال شائع عن بعض الطرائق التي يواصل بها الرضع تعلقهم بالفم، وبالمتعة التي يوفرها لهم. ويسمى هذا النوع من التعلق بـ ((العادة)) Habit ، ويعني تكرر الفعل ذاته، والطريقة ذاتها في مواصلة التعلق، فتصبح العادة بعدئذ تعلقاً، كما لو إن الاسلوب المنصوص في عمل الشيء هو بحد ذاته حاجة او رغبة. وبسبب قوة ((العادة - التعلقات))، فالكثير من الناس يفشلون في السفر، وبعضهم يفشلون في الحب. وهناك عدد من التعلقات التي تبدو قليلة الاهمية (مثل عادات الطعام والشراب والنوم) قد تكون قوية الى الحد الذي يزعج الفرد ويسبب هياجه اذا ما اعاقها شيء (Fromme, 1960, pp.37, 38).

وميز "آلان فروم" بين عدد من انواع الحب، من بينها مايأتي (Fromme,1960,p.92, 94):

# ا -الحب التواكلي (الاعتمادي) Dependent Love

إن التقليل من قيمة الذات يظهر في تتويعة كبيرة من الطرائق التي تمتد من أكثرها اعتيادية الى اكثرها إلفاتاً للنظر. فالمرأة الجميلة قد تعتقد أنها قبيحة، ولاظهار ذلك فانها ترتدي ملابس رثة لأنها بنظر نفسها لا تستحق شراء الملابس الجيدة. والرجل الذي لديه قدرات عالية قد يبقى غير مقتنع بقدراته بالرغم من نجاحاته. وقد يعيش في رعب من احتمال فقدانه لامواله ومركزه.

وفي حالة الحب التواكلي، فان رجلاً ما مــثلاً، وبــسبب صــورته الواطئة عن نفسه، قد يكون قادراً على الاغواء على نحو كاف للحـصول على فتاة معينة. لكن فقر ذاته سيصبح القوة الرابطة الاساسية في العلاقــة. فالحب الوحيد الذي يفتش عنه هو ذلك الحب الذي يوفر له الرعاية. والحب الوحيد الذي يستطيع تقديمه هو الحب التواكلي. وقد يكون الحـب التـواكلي

قوياً احياناً الى درجة خنق المحبوب، لكن قوته هذه لاتعد مقياساً لثرائه. إنه حب يقع ضمن بعد واحد: شخص ينحني، وشخص آخر يتكيء عليه. فليس هناك جوانب كثيرة للتبادل، ولامشاركة اصيلة في هذا النوع من الحب؛ فأحد الطرفين يأخذ دوماً، والطرف الاخر يمنح دوماً.

#### Neurotic love الحب العصابي - ٢

إن العناصر العصابية في سلوكنا تفسد الحب بلا شك، الا انها لا تقصيه عن خبراتتا. فمن الضروري إدراك ذلك بسبب نزعتنا الرومانسية لتسمية العلاقة التي تفشل في تلبية توقعاتنا بأنها شيء أقل من الحب. فالوقوع في الحب ونمو التعلقات أمر لا يمكن تجنبه، سواء كانت ملبية لمتطلباتنا أم لا. ويقول الناس في العلاقات ذات المتاعب: ((إنها ليست خصائصي العصابية، إنها لناس في العلاقات ذات المتاعب)). وهكذا فإن خصائص الشخص الذي أحبه والذي سبب كل هذه المتاعب)). وهكذا فإن شخص يقنع نفسه بأنه ليس الذي افسد العلاقة، سوف لن يحتاج الي تغيير نفسه، وفيما يتعلق بحبيبه فمن غير المحتمل ان ينجح في تغييره. وغالباً ما يكون هناك شخصان، يتوقع كل منها من الآخر أن يكون أفضل وأكثر حباً بطريقة أو بأخرى، ولكن لا أحد منهما يرغب أو يكون قادراً على فعل شيء بخصوص دوره الخاطيء في العلاقة. ومع ذلك فإن كثيراً من العلاقات تظل مستمرة رغم عدم الارضاء المزمن الذي يشعر به كل واحد تجاه الاخر.

ولنأخذ مثالاً عن الحب العصابي: رجل مبتلى بضرورة إثبات ذاته بـصورة متكررة في عيون كل الرجال الآخرين من خلال ناحيتين: أن تكون لديه أموال طائلة، وأن يُشاهَد مع أجمل النساء. وقد تزوج في النهاية واحدة من النساء المرغوبات، بعد جهد شاق لأكثر من عام تكلل بنجاحه في الحصول

على هذه المرأة. ومنذ اللحظة التي تم فيها الزواج، فقد اهتمامه بالأمر، فلم يعد يراها جذابة أو مرغوبة جسدياً. لقد فشل في استنتاج انه لم يكن يه تم اساساً بها، بل كان مهتماً بمنافسة رجل آخر يسعى اليها. ومن الواضح إن هذا الحب لم يكن اختياراً حراً للمرأة التي يرغب بها. لقد كان مدفوعاً بحاجة عصابية للتنافس مع الرجال الآخرين بغض النظر عن المرأة التي يتنافسون من اجلها. وعندما ربح السباق، كان مايزال غير حر في التمتع بالنصر. فالحاجة العصابية تغشل في ارضائنا حتى عندما نقوم بارضائها بالنصر. (Fromme, 1960, pp.169-170).

#### هاري هارلو

يقول "هارلو" Harry Harlow : اذا كان علينا الدخول الي إشكالية ((الموضوعانية العاطفية)) Affectional Objectivism ، فإننا يجب ان نميز أن الحب ليس حالة مفردة أو سمة غير متمايزة، بل هناك على الاقل نميز أن الحب ليس حالة مفردة أو سمة غير متمايزة، بل هناك على الاقل خمسة أنواع اساسية من الحب البينشخصي التفاعلي (Harlow, 1971, p.42). النظام الاول من بين الانظمة العاطفية هو ((الحب الامومي)) Infant (الحب الطفولي)) المولاء من بين الأم لطفلها. والنظام الثاني هو ((الحب الطفولي)) Love ، ويعني حب الرضيع لأمه، والذي يمكن أن يسمى بر ((حب الرضيع – الام)) Age-Mate Love ، أو حب النظير في العمر Peer . أما النظام الثالث فهو ((الحب بين الطفل لطفل ، وحب المراهق لمراهق . والنظام الرابع هو ((الحب بين الجنسين)) Heterosexual Love ، الذي تزداد فيه العاطفة الشديدة نحو الشريك من العمر نفسه من خلال عمل الغدد. وبالنسبة لكلا الجنسين، تتميز هذه المرحلة بأن حالات القلق الناشئة عن هورمون ((الاندروجين))

Androgens ((الاستروجين)) Estrogens . أما النظام الخامس فهو ((الحب الابوي)) Paternal love . وهو حب الذكر الراشد لأسرته او لأعضاء جماعته الاجتماعية. ويعبر عن الحب الأبوي ابتداء بمفردات الحماية، إلا إنه يمكن الاجتماعية. ويعبر عن الحب الأبوي ابتداء بمفردات الحماية، إلا إنه يمكن ان يظهر في صور لطيفة، مثل اللعب مع الاطفال (Harlow, 1971, pp.42,43). إن هذا الوصف لانظمة الحب الخمسة، لا يعني أن كل نظام منها هو منفصل مادياً عن الانظمة الأخرى. ففي الحقيقة، هناك تداخل دائم بينها. ولذلك فالدو افع العاطفية مستمرة بوصفها اشكالاً ووجوهاً مختلفة لنمو الحب. فكل نظام من أنظمة الحب يهيء الفرد للنظام الذي يليه، وإن فشل أي نظام في النطور السوي سيحرمه من الاسس المناسبة لما يمكن ان ينتج من توافقات عاطفية متزايدة التعقيد. وهكذا فإن الانظمة الخاصة بالتوافق مع والطفولية تهيء الطفل لمواجهة المشكلات المعقدة الخاصة بالتوافق مع الانداد، من خلال تزويده بالمشاعر الاساسية للامان والثقة

# ثيودور كمبر

يتبنى "كمبر" Theodore D. Kemper وجهة النظر القائلة ان الحب علاقة اجتماعية، سواء كان فعلياً او كامناً. وتبعاً لذلك فلابد لعلاقة الحب أن تتكون من نفس الابعاد التي تتكون منها العلاقات الاجتماعية الأخرى. إن جميع العلاقات الاجتماعية تتألف من بُعدين هما: ((القوة)) الأخرى. إن جميع العلاقات الاجتماعية تتألف من بُعدين هما: ((القوة)) Power ، و ((المكانة)) Status وإن بُعد "المكانة" هو جوهر العلاقات التي تتضمن الحب. وهكذا اذا كان (أ) يحب (ب)، فأنه يمنحه او يكون مستعداً لمنحه مكانة كبيرة جداً. فهل يعني هذا أن (أ) يكون مستعداً للموت من أجل

(ب) اذا تطلبت الظروف ذلك؛ إن هذا ممكن، بالرغم من إنه بالنسبة لمعظم الناس اختبار نادر للحب، ولا يساعدنا في تعريف الحب لدى قطاعات واسعة من البشر (Kemper, 1978, p. 285).

إن ماتقدم اعلاه ، يوفر مدخلاً لاكتشاف كم يوجد من أنواع الحب المختلفة. ويمكن تحقيق ذلك من خلال رسم كل الامكانيات الثنائية بين شخصين في فضاء ((القوة – المكانة)) Power – Status Space ، والذي تكون فيه مكانة أحد الطرفين او كلاهما كبيرة جداً في نظر الطرف الاخر. أما بُعد القوة (النفوذ) Power فيظل حراً في التغاير، ويساعد في توليد اصناف متنوعة من علاقات الحب. ويظهر الجدول ادناه ان هناك (٧) امكانيات نموذجية لعلاقات الحب (Kemper, 1978, p.286):

أنواع الحب السبعة

| الشخص الثاني |                   | الشخص الاول |                   |                                           |
|--------------|-------------------|-------------|-------------------|-------------------------------------------|
| المكانة      | القوة<br>(النفوذ) | المكانة     | القوة<br>(النفوذ) | النوع                                     |
| كبيرة        | كبيرة             | كبيرة       | كبيرة             | Romantic love الحب الرومانسي              |
| كبيرة        | قليلة             | كبيرة       | قليلة             | Brotherly love الحب الاخوي                |
| كبيرة        | قليلة             | كبيرة       | كبيرة             | الحب القائم على التبعية Discipleship love |
| قليلة        | كبيرة             | كبيرة       | كبيرة             | الخيانة Infidelity                        |
| قليلة        | قليلة             | كبيرة       | كبيرة             | Infatuation (من طرف واحد)                 |
| قليلة        | قليلة             | كبيرة       | قليلة             | Adulation by fans التملق من الاتباع       |
| قليلة        | كبير ة            | كبيرة       | قليلة             | Parent-Infant الحد الوالدين – الطفل       |

وفيما يأتي تعريف بانواع الحب السبعة هذه (Kemper, 1978, p. 287-292) :

#### 1. الحب الرومانسي Romantic love

في هذه العلاقة، يمنح كلُ طرف مكانة كبيرة للطرف الاخر، كما إن كل طرف يتمتع بقوة كبيرة. وهذه بالذات هي المتعة التي يحصل عليها كل طرف من الطرف الآخر، والتي تصبح مصدراً لقوة الطرف الآخر. وفي هذه العلاقة، يصبح الموضوع المحبوب مصدراً للألم، مما يؤدي الى صراع ((إقدام – إحجام)) و / أو عدم الاتزان المعرفي.

#### ٢. الحب الاخوي Brotherly love

إنه الأمل السعيد، والحلم العقيم للبشرية، لتنظيم الحياة الاجتماعية على أسس الحب الاخوي، حينما يكف الناس عن اشعال الحروب. وفي هذا الحب، يمنح الجميع بعضهم مكانة كبيرة، ويكونون في الوقت ذاته قليلي القوة.

# Charismatic or الحب الفاتن (الكارزماتي) أو القائم على التبعية Discipleship love

في هذا النوع من علاقات الحب، يكون أحد الطرفين كبيراً في قوت ومكانته، فيما يكون الطرف الاخر كبيراً في مكانته فقط. فالطرف القائد يمنح المكانة للطرف التابع، ويتلقى بدوره المكانة منه. لكنه (أي القائد) يحتفظ بالقوة لنفسه ليرغم الطرف الاخر على طاعته، وبذلك يمكن توجيهه. ومن امثلتها علاقة المعلم – التلميذ.

#### ٤. الخيانة Infidelity

هي نوع غير اعتيادي من علاقات الحب، يُمنَحُ فيها احد الطرفين مكانة وقوة كبيرة. وتعد علاقة

الحب الرومانسي التي تنطوي على خيانة خفية من أحد الطرفين مثالاً على هذا النوع من الحب. فالطرف المخدوع يمنح مكانة عالية للطرف الخادع. وبسبب الاشارات الظاهرية للمكانة الكبيرة التي يمنحها الخائن للطرف الآخر، فإن الخائن تكون له قوة كبيرة أيضاً. ومن جهة أخرى، ففي العلاقات التي تعلمل فيها الخيانة على أنها خرق للثقة الحميمة، فإن الطرف الخادع يسحب مقداراً مهما جداً من المكانة من الطرف المخدوع. وبالرغم من حقيقة إن الطرف الخادع لا يعتمد بشكل حاسم على الطرف المغدور في الاشباع، إلا أن العدد الكبير جداً من التفاصيل الاخرى المتعلق المغدور في الاشباع، إلا أن العدد الكبير جداً من التفاصيل الاخرى المتعلق برا(بالتواقف العلائقي)) relational interdependence (وخاصة في حالة الزواج) يضمن مقداراً مهماً من القوة لصالح الطرف المغدور.

#### ه. الافتتان (من طرف واحد) Infatuation

في بعض علاقات الحب، يكون هناك تفاوت Disparity بين مكانتي طرفي العلاقة، فيصبح الحب بالضرورة من طرف واحد. وفي حالة الحب غير المتكافيء unrequited هذا، تكون المكانة الكبيرة والقوة الكبيرة لدى احد طرفي العلاقة، فيما تكون المكانة القليلة والقوة القليلة بحوزة الطرف الآخر. وفي هذا النوع قد تكون النظرة الخاطفة كافية لإشعال عواطف احد الطرفين، فيما يكون الطرف الاخر غير واع بحجم المكانة التي يكون الطرف الاول مستعداً لمنحه إياها.

#### ٦. التملق من الاتباع Adulation by Funs

في هذه العلاقة تكون قوة احد الطرفين ومكانته قليلة، فيما تكون مكانة الطرف الآخر لا قوته هي الكبيرة. ومن الاشكال النموذجية لهذا الحب هو

العلاقة بين الاتباع ومعبودهم Idol . وبالرغم من الاعتقاد بأن المعبود قادر على إثارة مشاعر التبعية لدى اتباعه، إلا إن العلاقة بينهما ضعيفة بالضرورة لأن الرابطة بينهما غير مباشرة، ومحددة بواسطة المكانة الكبيرة لأحد الطرفين. كما إن هذه العلاقة تضعف أكثر بسبب عدم قدرة كلا الطرفين على بذل قوته نحو الطرف الآخر.

#### ٧. احد الوالدين – الطفل Parent-Infant

يحصل المولود الجديد على مكانة كبيرة، فيما تكون الام محرومة من المكانة، فالرضيع لايمنحها أي شيء تريده أو تحتاجه. وعندما يكبر الطفل، تتغير العلاقة في معظم الحالات الى واحدة من الانواع السابقة المشار اليها (مثلاً القائمة على التبعية discipleship). وإن النتيجة النهائية المثلى من وجهة نظر طرفي العلاقة قد تكون ((الحب الاخوي)). فكل الأنواع الأخرى من الحب هي أقل جودة لدى احد الطرفين او كليهما، بسبب الآثار المؤلمة لاستخدام القوة.

#### **\* \***

اذا ما عاودنا القاء نظرة سريعة على ما مر ذكره منذ بداية هذا الفصل من تعريفات ورؤى نفسية في الحب ، فسوف نحدد نقطتين مهمتين مشتركتين بين كل هذه التعريفات :

1- انها تعريفات نظرية بحتة، لم تخرج من اطار التأمل والتحليل النظري، ولم تخضع لأي قياس موضوعي يبرهن على صدقها العلمي بين نطاق واسع من البشر، ذلك أن بحوث كلّ أولئك المنظّرين لم تخرج عن حدود ثلاثة طرائق منهجية هي: الطريقة السريرية (الإكلينيكية)، والطريقة الوجودية الظواهرية، والطريقة التأريخية في التحليل؛ وهي طرائق تعتمد

في الغالب على المهارة الفكرية لأصحابها في التأمل النظري التحليلي والاستدلال العقلي أكثر مما تعتمد على أساليب القياس الكمية الموضوعية كالملاحظة المقننة والمسح والأختبارات والتجريب، وهذا ليس انتقاداً بقدر ما هو توضيح.

٢- كل تعريف من تلك التعريفات يتسق بالضرورة مع الإطار النظري العام لصاحب التعريف أو النظرية: أي إن كل منظر حاول أن يطبّق مجهره النظري الخاص به على ظاهرة الحب، فجاء تعريفه مشبعا برؤيته النفسية العامة. وهذا أمر طبيعي ومتوقع، ودليل على مدى التماسك الفكري الذي يتمتع به كل من هؤ لاء العلماء. فقد لاحظنا كيف أن " فرويد " الحتمي البيولوجي قد عدّ الحب شكلا من أشكال الطاقــــة الجنسية (الليبيدو) التي تعبّر عن نفسها باسلوب لاعقلاني باحثِ عن اللذة فحسب. أما " إريك فروم " الفرويدي الماركسي المثالي، فقد أكد أن "الحب الناضح" هو اندماجٌ واستقلال معاً، وهو الرد الأمثل للأنسان على محنة وجوده المزدوجة: طبيعته الجوهرية الفطرية من جهة، وحاجاته الاجتماعية العقلية المتطورة من جهة أخرى، والتي جعلته منفصلا مغتربا عن الطبيعة وعن المجتمع وعن ذاته في أن واحد. بينما ربطت "هورني" الأجتماعية العقلانية حاجــةً الانسان الى الحب بافتقاره الى الأمان في عالم مشحون بالبغضاء والتنافس، وبحثه المستمر عن اطفاء قلقه الأساسي. ونظر "اريكسون" إلى الحب بوصفه "فضيلة" يقوم عليها الهم الأخلاقي، وهو تبادل للتفاني وتلطيف دائم للخصومة المتأصلة في الأدوار المتقاسمة بين البشر. وتحدث " سوليفان " الطبيب النفسي ذو النزعة الاجتماعية العميقة عن الحب بوصفه ارضاءً للحاجات المتبادلة بين الأشخاص، وأن لا معنى للحب الا في اطار التبادل. أما "روجرز" الظواهري الوجودي فقد أعطى للحب شرطاً وجودياً لابد منه، هو شعور الفرد بفردانية الآخر. وعرف "آلان فروم" الحب بأنه تعلق"، يمكن تصنيفه إلى أنواع عدة تبعاً لما يتضمنه من ميول وعادات، ومنها "الحب التواكلي" الذي يفتقر إلى المشاركة الأصيلة، فأحد الطرفين يأخذ دوماً والطرف الآخر يمنح دوماً. أما "هارلو" فحدد وجود خمسة أنظمة عاطفية بين الأشخاص، تبدأ بالحب الأمومي وتنتهي بالحب الأبوي، وهي أنظمة متداخلة لا تنفصل عن بعضها، يهيء كل منها الفرد للنظام الذي يليه. وتبنى "كمبر" وجهة النظر القائلة أن الحب علاقة اجتماعية تتالف كبقية العلاقات الاجتماعية من بُعدي "القوة" و"المكانة"، وإن "المكانة" هي جوهر العلاقات التي تتضمن الحب، إذ أن تفاعلها مع التغايرات التي تطرأ على عنف " ماسلو " الإنساني المتفائل الحبّ بوصفه خطوة لا بد منها نحو تحقيق الذات، وحاجة من حاجات الأنتماء لا تتحقق لدى الفرد قبل أن يشبع حاجاته الفازيولوجية وحاجته الى الأمان.

إن أي تعريف أو رؤية مما تقدم ، لا يقدّم نظرة شمولية كافية للحب بالرغم من تغطيته لمساحة واسعة من هذه الظاهرة. ويعود السبب كما ذكرنا الي أنها ظلّت تفتقر الى امكانية القياس والتجريب، كما أنها ظلّت تعكس الرؤية الفلسفية لأصحابها بشكل محدد وحاد، ولم تتفتح على آراء وانطباعات الناس العاديين عن الحب. يتطلب الأمر أن مزجا بين تنظير العالم وبين افادة الفرد الإنساني عن أي ظاهرة نفسية، ضمن مساحة العلم الملتزمة بالتقنين والموضوعية، وإلا ظلّ الحب (كظاهرة للبحث) رهين الفلسفة والأدب والحس المشترك Common Sense ؛ وهذا ما قاد علماء النفس الأجتماعي

في السنوات الأخيرة الى التعرف على الحب عن كثب ميدانياً من خلال افادات الناس وأوصافهم وانطباعاتهم وتقويماتهم له، في محاولة لإخضاع مشكلة الحب للأدوات العلمية كما سنعرض لذلك في الفقرات القادمة. إلا أن ذلك لا يعني دعوة للتخلي عن الإطار النظري للبحث. فالرؤية الفلسفية لعالم النفس تظلّ هي الهادي والمرشد له في أسلوب تصميمه لتجاربه وتطبيقه لأدواته وتفسيره لنتائجه، حتى يرثُ العلم الفلسفة تماماً وتصير كل احتمالاتها يقيناً له. وهذا الهدف ما يزال بعيد التحقق في علم النفس، وإنْ كان السعى الجاد والمثمر نحوه قد بدأ منذ ما يزيد عن قرن من الزمن.

# قياس الحب الرومانسي

هك ـ ـ ـ ذا حال النفوس الرومانسية دائماً: تظلّ حتى آخر لحظة تزين الناس بريش الطاووس. تظلل حتى آخر لحظة تفترض الخير لا الشر سر .... فهي بوجهها تحجب الحقيقة، الى أن يأتي الأنسان الذي زينته بريش ملون من خيالها ،في صفع وجهها، ويدمي أنفها بيده نفسها!

فيودور دوستويفسكي (الجريمة والعقاب)

# ظاهرة الحب الرومانسي

تصنف ظاهرة الحب الرومانسي من الناحية الأكاديمية ضمن إطار علم النفس الاجتماعي Social Psychology، وتحديداً تحت عنوان فرعي واسع وشامل هو "العلاقات الاجتماعية" Social Relations، والذي يتفرع بدوره إلى مجموعة من الظواهر النفسية الاجتماعية، أهمها: "الانجذاب" Aggression، و"العدوان" Prejudice، و"الإيثار" (Cooperation، و"التنافس" Attriusm، و"التنافس"

وبالرغم من الاستقلالية النسبية التي تتمتع بها كل ظاهرة من هذه الظواهر على صعيد الواقع اليومي وفي التصنيفات الأكاديمية، إلا أنها تتداخل في الوقت ذاته مع عدد آخر غير محدود من الظواهر النفسية والاجتماعية

و الاقتصادية و الفزيو لوجية، حسب المستوى الذي نختاره لإجراء البحث. فظاهرة "التعصب" مثلاً لها اتصالها بعلم نفس الشخصية وبعلم الاجتماع وبعلم الاقتصاد، إلا أن علم النفس الاجتماعي يتناولها عند مستوى البحث النفسى الذي يختص به، فيفتش عن قوانينها المعرفية والانفعالية والـسلوكية الناتجة عن تفاعل الفرد مع الجماعة. وقد يشير إلى الجوانب النفسية الشخصية أو التربوية أو السوسيولوجية أو الاقتصادية التي يتضمنها التعصب، لكنه يترك الغوص في هذه الجوانب إلى العلماء المختصين بها. وينطبق الأمر أيضا على ظاهرة "الحب الرومانسي" التي لها جذورها البيولوجية والسوسيولوجية والاقتصادية علاوة على بعدها النفسي الملموس مباشرة؛ إذ يركز علماء النفس الاجتماعي بصورة أساسية عند بحثهم للحب على جذوره البيولوجية نظر اللصلة الوثيقة القائمة بين الانفعالات الـشديدة التي يتضمنها وبين وظيفة البيولوجيا المتمثلة في فسلجة الجهاز العصبي والغدد الصم. كما يركزون على الجوانب السلوكية للحب التي يسهل ملاحظتها واستفتاء آراء الناس وإنطباعاتهم بشأنها، وعلاقة هذه الجوانب بمتغير ات نفسية أخرى متصلة تكوبنيا بالظاهرة. أما الجذور السوسيولوجية والاقتصادية لظاهرة الحب، فتظل الواجهة الخلفية الضرورية للأرضية التي يجري عليها البحث النفسي، ولكن دون أن تقتحم هذه الأرضية وتتداخل معها، إيمانا بأن استقلالية وتخصص كل علم لا يتناقض بالخرورة مع وحدة العلوم وتكاملها.

وقد تركزت البحوث النفسية الأجتماعية الخاصة بالعواطف لفترة طويلة حول العوامل المؤثرة على ميلنا Liking الأولي الى شخص آخر، مثل القرب الزماني والمكاني Proximity ، والجاذبية

والتشابه Similarity ، وأن تكون مرغوباً Being Liked. ووجد أن هسنة العوامل تؤثر أيضاً في علاقاتنا الحميمة طويلة الأمد. فقد توصلت دراسة "بيرج" Mc Quinn & "بيرج" و"بيرج" ۱۹۸٤ Berg ودراسة "ماكوين" و"بيرج" ۱۹۸۲ Berg الأفراد من المجاهات Impressions التي يكونها الأفراد من الجنسين تجاه بعضهم يمكن أن تزودنا بمفتاح اللغز عن مستقبلهم المشترك الطويل الأمد. ومع ذلك فإن الحب أكثر تعقيداً من الميل، وهو ليس تكثيفاً للميل الأولي فحسب. ولأجل هذا، حول علماء النفس الأجتماعي اهتمامهم من عملية الجذب اللطيف المعاش خلال اللقاءات الأولى الى دراسة العلاقات الحميمة الراسخة (Myers,1996,p. 500).

إن الخطوة الأولى في كل بحث نفسي يسعى الى قياس متغير معين، هي تحديد ذلك المتغير اصطلاحياً وتحديد المتغير اصطلاحياً يعني تعريفه، بمعنى منحه مفهوماً مستقلاً من الناحية النظرية عن بقية المفاهيم. وهذا يتطلب تحليل المتغير أو الظاهرة حسب اطار نظري محدد، الى عناصرها التكوينية الأولى المميزة لها عن أية ظاهرة أخرى، ثم اعطائها نسقاً كلياً متمايزاً عن غيرها أيضاً. فلدينا اليوم طرق لقياس "العدوان" Aggression ، و "التوافق النفسي" Adjustment ، و "التعصب Prejudice ، و "القلق" النظرية للعلماء والباحثين، وهي ظواهر تعريفات محددة مستقاة من الاتجاهات السلوكية والشعورية الى حد كبير. ولكن، كيف يتسنى لنا أن نقيس الحب الرومانسي، وهو متغير متذبذ مربك شائك في عناصره البيولوجية والنفسية والاجتماعية والحضارية؟!

واذا كنا قد تعرفنا في الفصل الأول من هذه الدراسة على الأصل التأريخي لكلمة "رومانس" Romance وارتباطها الذي استمر حتى اليوم بالحب، شم تعرفنا على معاني ومسميات مختلفة لهذا الحب حسب الفلسفات والتنظيرات النفسية له، فإن ذلك كله تم في أطر نظرية يختلط فيها الغموض والتعميم والموضوعية والذاتية والخيالية معاً؛ بل أن تنظيرات كثيرة منها كانت تمثل اسقاطات فكرية ونفسية ذاتية على مراحل تأريخية وحضارية مر بها الفيلسوف أو العالم النفساني، وابتعاداً عن هذه الأساليب التأملية غير القياسية، يتجه علم النفس الاجتماعي اليوم الى استفتاء آراء الأفراد المرتبطين بعلاقات حب كي يمتزج التنظير بالتطبيق في وحدة بحثية واقعية متماسكة. كما يسعى الى اختزال وضغط العناصر السلوكية والسعورية الحب الى عبارات لغوية رشيقة ومحددة لاشتقاق مفهوم مشترك له بين أغلب الناس، مما يهيء للبحث العلمي الفرصة الملائمة لدراسة هذه الظاهرة بيسر الى حد ما، وللثقة بنتائج واستنتاجات البحث الى حد كبير، وبالتالي تعميمها تربوياً واجتماعياً لصالح ارتقاء العلاقات البشرية.

فقد عرّف "بيرشد" و "والسستر" 19٧٨ Bersheid & Walster "الحب الرومانسي" بأنه حالة عاطفية عنيفة بالأساس ((انفعالية حد الهياج، تتعايش فيها المشاعر الجنسية والمشاعر الرقيقة، البهجة والألم، القلق والراحة الايثار والغيرة، في فوضى من المشاعر)) (Gleitman,1995,p.464). ويستدعي هذا التعريف الى ذاكرتنا قصيدة للشاعر والرسام الرمزي الأنكليزي "وليم بليك" William Blake (١٨٢٧ – ١٨٢٧)م، حدد فيها عناصر هذا الحب بدقة جدلية مافتة للنظر (شكسبير ،١٩٨٦)م، حدد فيها عناصر هذا الحب

(( لا يَطلب الحبّ مرضاةً لنفسه

و لا هو أبداً يهتمُ بذاته ، انما يهيءُ الراحة لغيره ، ويبني نعيماً في يأس الجحيم .

هكذا غنّت كتلة الطين الصغيرة تطأها أضلاف المواشي غير أن حصاة من الجدول ترنّمت بهذه الأبيات الموائمة:

لا يَطْلُبُ الحَبِّ الا مرضاة لنفسه ورَبطَ الآخر بمتعته ، ويفرحُ اذ يسلبُ الآخرَ راحتَهُ ويبني جحيماً ، رغم النعيم )).

وبسبب هذا الخليط المتناقض من العواطف العنيفة المتضاربة، نـستطيع أن نفهم لماذا شبّه "وليم شكسبير" William Shakespeare (إنهم مجانين قليلاً لأن انفعالاتهم عنيفة ولأن العشاق بالمجانين والشعراء: ((إنهم مجانين قليلاً لأن انفعالاتهم عنيفة ولأن أفكارهم وحركاتهم تسلطية؛ وهم شعريون قليلاً لأنهم لا يرون معشوقهم كما هو أو هي حقيقة، ولكنه م يرونه كاختلاق مثالي الصفات نابع من رغباتهم وتصوراتهم الخاصة)) (Gleitma,1995,p.464) . إلا أن ذلك لا يعني أن الحب يظل عصياً على القياس بوصفه ظاهرة تعاني من التقلب الانفعالي وخداع المشاعر، فللحب عناصره المشاعرية التي يمكن تحديدها وقياسها كما سنرى. وإذا ما تسنى لبعض الأفراد المرتبطين بعلاقات حب الاطلاع على هذه العناصر واحتمالاتها، فإن ذلك قد يمهد لهم السبيل افهم طبيعة على هذه العناصر واحتمالاتها، فإن ذلك قد يمهد لهم السبيل افهم طبيعة علاقاتهم، وما إذا كانوا سائرين في درب الوهم القصير الأمد، أم في درب علاقاتهم، وما إذا كانوا سائرين في درب الوهم القصير الأمد، أم في درب

أكثر يقيناً وأشد رسوخاً. فهل يأتي زمان يقيس فيه العشاق أعماقهم على مسطرة علمية بسيطة كي يجنبوا أنفسهم ما لا ضرورة له من أوهام وآلام ومشاق، أم يظل الحب منيعاً على كل تأطير أو مقياس نهائي ما دام الانسان يسعى بطبيعته الأستكشافية المتنامية الى اعتناق الأوهام بوصفها قبساً ضرورياً يداوى به عتمة النفس الحائرة الباحثة عن معادل لها خارجها في حضارات الأغتراب والتملّك والصراع ؟!

#### ♦ ♦ ♦

# دراسات في الحب الرومانسي (١) مقياس "روين" للحب

من بين الباحثين الرواد في قياس الحب، الباحث "زك روبن" Zick Rubin من بين الباحثين الرواد في قياس الحب، الباحث "روبن المعه: "مقياس روبن الحب" 19۷۳، ۱۹۷۳ . Rubin's love Scale .

ينظر "روبن" الى الحب بوصفه ((اتجاهاً)) Attitude متعدد الاوجه. وهو منظور اوسع مما لدى المنظرين الذين نظروا الى الحب بوصفه ((انفعالاً)) Emotion أو نسق من السلوك. كما إن ربط الحب بهدف معين، يتضمن رؤية أكثر تحديداً من زاوية اولئك الذين عدّوه مظهراً من شخصية الفرد أو خبرته، مما يجعله (أي الحب) متجاوزاً لأشخاص معينين بحد ذاتهم أو مواقف معينة بحد ذاتها.

ويعرّف "روبن" "الحب الرومانسي" بأنه ((حب بين امرأة ورجل غير منزوجين، وهو من النوع الذي يمكن ان يؤدي الى الزواج)).

ويعرّف الاعجاب (الولوع) Liking بأنه ((تقويم مؤات، واحترام للشخص الهدف، فضلاً عن ادراك التشابه معه)).

بلغ عدد أفراد عينة هذه الدراسة (١٥٨) طالباً وطالبة، موزعين بالتساوي حسب الجنس، تم اختيارهم على أساس إن كل طالب وطالبة منهم كانا مشتركين بعلاقة عاطفية بينهما، مضى عليها حوالي سنة. وقام الباحث ببناء مقياسين، احدهما للحب Love scale ، والاخر للاعجاب Liking Scale . يتألف كل مقياس من (١٣) فقرة ، ولكل فقرة (٩) بدائل تمتد على مدرج متصل يبدأ بـ((غير موافق اطلاقاً)) وله درجة واحدة، وينتهي بـ((موافق جداً)) وله (٩) درجات. ويقيس مقياس الحب درجة الحب بين كل طالبة مشتركين في علاقة حب ضمن عينة البحث. كما يقيس درجة الحب بين كل فرد من عينة البحث وصديقه من الجنس نفسه. اما مقياس الاعجاب فيقيس درجة الاعجاب بين كل طالب وطالبة مشتركين في علاقة حب، فيقيس الخينة وصديقه من الجنس نفسه.

يتألف مقياس الحب الرومانسي من (٣) مكونات رئيسية هي:

- حاجة الانتماء والاعتماد Dependent need عاجة الانتماء والاعتماد مثلاً: (( اذا لم استطع ان اكون مع ------ اشعر بالتعاسة)).
  - الاستعداد للمساعدة Predisposition to help

مثلاً: (( اذا كان "كانت"---- يشعر "تشعر" بتعاسة، فإن واجبي الاول هو اسعاده "اسعادها")).

• الاحاطة و الاستغراق Exclusivencss & Absorption

مثلاً: (( أشعر بأنني استطيع الوثوق بـ --- في كل شيء حقاً)).

وقد استند الباحث في بنائه لفقرات مقياس الحب الى تأملات بعض المنظرين عن الحب، مثل "رونجيمونت" ١٩٤٠ Rongemont ، و "فرويد"

1900 ، و "فروم" 1907 ، و "جود" 1900 Good. وقد اشارت هذه الفقرات الى الجذب الجسدي، واعطاء الصفة المثالية Idealization ، والاستعداد للمساعدة، والرغبة في تقاسم العواطف والخبرات، والشعور بحاجة الانتماء والاعتماد.

أما بناء مقياس الاعجاب، فاستند الباحث فيه الى الادبيات النظرية والامبريقية المتوافرة عن الجذب البينشخصي (أو الاعجاب liking) والمسوبة الى "لندزي" و "بايرن" Byrne & Lindzey. وقد تضمنت الرغبة بالانتماء الى الشخص الهدف في مواقف متنوعة، وتقديمه بابعاد متنوعة من خلال ابراز معايير المسؤولية والانصاف، ومشاعر الاحترام والمسؤولية والثقة وادراك التشابه معه.

وقد اظهرت النتائج أن حب الرجال للنساء كان مماثلاً تقريباً لحب النساء للرجال، وإن النساء كن معجبات بشركائهن الرجال أكثر إلى حد ما من اعجاب شركائهن الرجال في اعجاب كلا الجنسين باصدقائهم من الجنس نفسه، كما بينت النتائج أن النساء ينزعن الى حب صديقاتهن اكثر مما يفعل الرجال تجاه اصدقائهم.

وقد تحقق الباحث من صدق البناء لمقياسه بعدة طرائق. فجاءت النتائج داعمة لهذا الصدق، مما يقوي الفرضية التي استند اليها الباحث في تحديده لمفهوم الحب، حين حدد ان مقياس الحب يقيس الاتجاه نحو شخص محدد، أكثر من قياسه لتوجهات بينشخصية عامة او نزعات استجابية (Rubin, 1970,p.265-273)

فعلى سبيل المثال، ثبت من خلال التجارب إن الثنائيات ذوي درجات الحب فوق المتوسطة ينظر كل منهم الى عيني الآخر نظرات أقوى من أولئك الذين تكون درجاتهم منخفضة. ومن الطريف أن الثنائيات ذوى الدرجات العالية في الحب قادرون على البقاء مع بعضهم أكثر من ذوي الدرجات المنخفضة، خاصة اذا كان لكل منهما آراء رومانسية. وتشمل الآراء الرومانسية حسب اعتقاد "روبن": (( ١ – الحب سبب كاف لاستمرار العلاقة ٢ – الاعتبارات العملية كالتشابه في الشخصية والأمان الاقتصادي ليست أشياء حاسمة في نجاح العلاقة)). كما أثبتت بعض الدراسات ١٩٧١ أن الأفراد ذوي الحاجات الشديدة للانتساب يحتاجون الى الشريك حسب مقياس "روبن" أكثر من ذوي الحاجات المنخفضة. كما وجد عالم النفس " ريشارد كمبالو " ١٩٧٦ والعاملون معه أن مدة زواج الاثنين كلما طالت، قلت درجات الحب عندهما حسب مقياس "روبن" للحب، ومع ذلك فأن درجات الاعجاب تظل عالية (دافيدوف، ١٩٨٣).

# (٢) أثر تدخل الوالدين في مسار الحب الرومانسي:

سعت هذه الدراسة المعنونة ((التدخل الوالدي والحب الرومانسي: مغرى روميو وجوليت)) في جزئها النظري الـي تحديد التضاد بين الحب الرومانسي والحب الزواجي هو حب الرومانسي والحب الزواجي هو حب بين بالغين ناضجين، ويُعتقد أنه ينشأ من التفاعلات المُرضية المتبادلة، ومن الثقة المتزايدة والأمان الشخصي في العلاقة. ويستلزم الحب الزواجي أن تتوافر فيه عناصر أي صداقة حميمة، كالثقة المتبادلة، والابتعاد عن الانتقادية، والاحترام، والمشاركة، والمعرفة الاصيلة بالآخر، والاخلص. وإن العديد من عناصر الحب الزواجي هذه لا يتطلب وجودها في الحب الرومانسي. والحقيقة إن ارتباط الحب الرومانسي باللايقين والتحدي والطلبات المتكررة التي يقدمها العاشق لإعادة التأكد من حب شريكه، تشير

الى إن الثقة المتبادلة في الحب الرومانسي هي أمر مشكوك فيه؛ بمعنى إن ارتباط الثقة بالحب هو أمر جوهري للتمييز بين الحب الزواجي والحب الرومانسي.

وقد اختبرت فرضيتان في هذه الدراسة، هما:

- أ- ((ان مشاعر الحب الزواجي تصبح أكثر ارتباطاً بالثقة والتقبل، كلما تطورت العلاقة بمرور الوقت)). وقد اشتقت هذه الفرضية من التمييز بين الحب الزواجي والحب الرومانسي.
- ب- ((ان تدخل الوالدين في علاقة الحب يكثف مشاعر الحب الرومانسي بين المحبين)). وقد اشتقت هذه الفرضية من الادبيات الكلاسيكية وديناميات الجماعة الصغيرة، وفسرت باستخدام مبدأين نظريين هما: ((الاثر الدافعي للحباط)) Motivating Effect of Frustration . Reactance

وتوصلت النتائج الى تأييد كلا الفرضيتين اعلاه.

(Driscoll et al., 1972,pp. 1-10)

# (٣) أربع فرضيات للحب:

وضع " بارديس " Bardis أربع فرضيات للحب في محاولة لصياغة نظرية فيه، هي:

- أ إن كل حب بين الجنسين ينتج عن حاجات جسدية وغير جسدية، ويسعى الى اشباعها أو ارضائها.
- ب- تكون هذه الحاجات قابلة لتبادل التحويل، بمعنى أن فشل حاجة جسدية أو غير جسدية، يمكن أن يؤدي إلى تحويلها الى حاجة أخرى جسدية أو غير جسدية.

ج- عندما يتوقف موضوع الحب (المحبوب) عن ارضاء حاجات المحب،
 فإن موضوعاً آخر (شخصاً آخر) يمكن أن يحل مكانه.

د- عندما يكون حب الشريكين قوياً أو كاملاً تقريباً، فإن ارضاء الحاجات الجسدية وغير الجسدية يكون عادة ارضاء غير متساو، أي أن مجموعة من الحاجات تُرضى أكثر من غيرها.

(صالح (ج)، ۱۹۸۸، صالح

#### (٤) الحب الرومانسي والكفاية الاجتماعية:

تناقش هذه الدراسة المعنونة (("الحب الرومانسي" حالة خاصة من الكفاية الاجتماعية)) النماذج السريرية المختلفة، لكونها توفر تفسيرات مختلفة للتفاعلات التي تحدث نموذجياً في الحب الرومانسي. إحدى هذه النماذج يصور الحب على أنه واحد من أكبر الاوهام في التجربة البشرية، فيما يقترح الآخر أن الحب هو من اكبر الامكانيات في التجربة البشرية. وقد قام "كاسلر" 19۷۳ Casler بصياغة الفرضية الخاصة بـ ((الوهم)) مشتقاً اياها من المنظور الفرويدي، وعرق الحب بأنه ((الخوف من فقدان مورد مهم من موارد الاشباع)). وفي هذه النظرية لا يقع اللوم على الحب بحد ذاته، ولكن على حاجتنا العصابية له. وبالمقابل قدم "براندين" Branden الحب الرومانسي بوصفه امكانية كبيرة، ضمن منظور اكثر ترابطاً ووضوحاً، إذ يشتق الجذب الذي يقوم عليه الحب من ((صدمة التعرف)) Shock of (العنون مشابه للحياة.

وتوجد عدة نقاط مشتركة بين النموذجين. فكلاهما يصف الافراد الاقوياء والضعفاء، والحب بحد ذاته يعد مصدراً مهماً للاشباع في كلا النموذجين. ويقدم "تينوف" ١٩٧٩ Tennov دليلاً على وجود نوعين من الخبرات

الممكنة ضمن نطاق الحب الرومانسي. فسواء كان الحب الرومانسي يـ شير الى الكفاية الاجتماعية Social Competence او الى عدمها، فإن ذلك يعتمد على اسباب الدخول في العلاقة، والذي يعتمد بدوره على وضع الذات. وإن التعرف على هذا الاعتماد، يوفر سبيلاً مهماً لفهم كلاً من علاقــة الحـب، والذات التى اصبحت مرتبطة بها رومانسياً.

(Warren, 1982)

# (٥) مفهوم "الحب الرومانسي" لدى الأجيال المختلفة:

تضمنت هذه الدر اسة المعنونة ((الحب والعاطفة الرومانسسية خلل دورة الحياة)) مسألتين، إذ تمت دراسة طبيعة او كثافة خبرة الحب، وكذلك دوافع أو غايات الحب لدى مجموعتين مختلفتي الاعمار . كما دُر ست الطر ائق التي يتغير بها السعى نحو حب الجنس الآخر في حياة البالغين. وقد أظهرت النتائج أن هناك تشابها في التعريفات المشتركة للعاطفة الرومانسية، واختلافا في تفسير الحب لدى الاعمار المختلفة. ففي الأعمار الاصغر عُـــــّ الحب مساويا للاثارة الانفعالية البدنية، ونظر الى الحب الرومانسي على أنه ((شهواني)) Passionate . أما في الاعمار المتوسطة، فوُصِفت العاطفة الرومانسية بمصطلحات ((لرفقة)) Companionship ، و ((الامان)) Security ، و ((الفوائد العملية)) Security . المتزوجون (عددهم ٧١ واعمارهم بين٣٠ الى٥٥ سنة) أعطوا قيمة اكبــر للرفقة والامان في زيجاتهم. أما في الأعمار الأكبر فتبين أن علاقات الحب لدى المبحوثين لها بعض أعراض العلاقات المبكرة السابقة في حياتهم، وإن الطبيعة الرفقوية للحب كانت أهم لديهم من الأعراض الشهوانية أو الجسدية. وعند دراسة اشخاص تجاوزوا سن الستين (عددهم ٦٠) ومازالوا في علاقات حب، اتضحت أهمية حاجة ((الالفة)) Intimacy لديهم، فضلا عن

إن مبدأ التبادل القائم على المكافآت Rewards مقابل الكلف Costs في العلاقة، اصبح عاملاً بحد ذاته (Roden et al., 1985).

# (٦) ستة أنماط للحب الرومانسى:

في دراسة "مارستون" Marston و آخرون ١٩٨٦ تـم استنطاق الخبرة الذاتية Subjective Experience للحب لـدى المبحوثين (أي المـشاعر المرتبطة بالحب والمعاني التي تعزى إلى هذه المشاعر) والكيفية التي يـتم فيها إيصال الحـب Communication of Love. وقـد تمـت المقـابلات الشخصية وجهاً لوجه مع (٧٦) مبحوثاً (بمدى عمري يتراوح من ٢١ إلـي ٥٥ سنة. وكان ٥٢% منهم بعمر يتجاوز ٣٠ سنة). وفي القسم الأول مـن المقابلة سئل المبحوثون أربعة أسئلة:

- ما هو الشعور بالحب ؟
- ما هي العوامل والتغيرات الفزيولوجية المصاحبة للحب ؟
  - إذا كان للحب لون، فما هو هذا اللون ؟
- إذا كنت قادرا على إيراد عبارة شعرية موزونة تعبر عن هذا الحب، فمإذا ستكون هذه العبارة ؟

وفي القسم الثاني من المقابلة، طلب من المبحوثين أن يصفوا كيف يوصلون حبهم لشريكهم، وكيف يوصل شريكهم حبه إليهم.

وقد أظهر التحليل العنقودي Cluster Analysis ستة أنماط من خبرات الحب الرومانسي:

| <b>Collaborative Love</b> | الحب التشاركي | أ)        |
|---------------------------|---------------|-----------|
| <b>Active Love</b>        | الحب الفعال   | ب)        |
| <b>Secure Love</b>        | الحب الآمن    | <b>(→</b> |
| <b>Intuitive Love</b>     | الحب الحدسى   | د)        |

#### هـ) الحب الملتزم Committed Love

# و) الحب الرومانسي التقليدي Traditional Romantic Love

كما توصلت الدراسة من خلال نتائجها إلى استنتاجين شاملين:

الاستنتاج الأول: يمكن للحب أن يختبر خلال تنويعة واسعة من طرق مختلفة: بلغة المفاهيم العلائقية Relational Constructs، والاستجابات الفزيولوجية Physiological Responses، و الأفعال السلوكية Behavioral Actions.

الاستنتاج الثاني: هناك ارتباط قوي بين إدراكات العشاق للحب وبين إفاداتهم عن كيفية إيصال الحب.

(Marston, 1986)

# (٧) نظرية التعلق:

يعد مفهوم "التعلق" Attachment بين البشر من المفاهيم الأساسية المرتبطة سببياً بظاهرة الحب الرومانسي.

ويختلف علماء النفس حول تحديد أصل "التعلق"، أهو حاجة لمثير Built-in بنه دافع Motive بعد ذاته ؟ أم نموذج مبيت Motive بنه ولا أم أنه نتاج لمجموعة من Pattern لسلوك انعكاسي Pattern الانعكاسات (١) الموروثة Reflex Behavior والانعكاسات (١) الموروثة Inborn Reflexes الكنهم يتفقون عموماً أن الرضيع البشري يرث نزوعاً قوياً للتعلق بشخص آخر، يكون في العادة الرضيع البشري يرث نزوعاً قوياً للتعلق بشخص آخر، يكون في العادة أمه. وهذا النزوع يظهر من خلال (أو قد ينتج من) بعض السلوكيات، مثل "الشمشمة" Rooting و "المسص" Sucking و "المخمضة" Smiling و "البكاء" وكل هذه السلوكيات تكون موجهة نحو مثيرات يمكن إحداثها فقط من كائن بشري آخر، هو الأم في الأحوال الاعتيادية (Kagan,1972,pp. 533-534).

وتسمى النظرية التي تتبنى هذا المفهوم بــ"نظريــة التعلــق" Theory، والتي ترى (كما أوضحنا) أن الرضــيع يولــد مــزوداً بنــزوع موروث للتعلق. ويحفز هذا النزوع الرضيع على البحــث عــن التقــارب والاتصال بأمه، فيطلب منها تزويده بالغذاء وتخليصه من الألم، ويؤدي بــه إلى التقتيش النشيط عن حمايتها خلال فترة العجز الطويلة التي يكون فيهــا غير قادر على البقاء بدونها. وعلاوة على ذلك، فإن هذا الاقتراب النــشيط من قبل الرضيع نحو أمه سيعزز ويقوي جهودها لحمايتــه ورعايتــه قــدر إمكانها (Kagan,1972,p.534).

وبالاستناد إلى هذه النظرية، سعت دراسة "شيفر" 19۸٦ Shaver إلى بحث علاقة الحب الرومانسي بـ "التوحد" Loneliness (أي معايشة حالة الوحدة)، في وقت أصبح فيـ ه "الطلاق" و "الحراك الجغرافي" Mobility (أي انتقال الناس من منطقة إلى أخرى لتغيير مكان سكنهم) يفصلان عدداً كبيراً من الناس عن بعضهم. وقد توصلت الدراسة إلى مجموعة من الاستنتاجات، أهمها:

- يحافظ الناس على استمرارية أسلوبهم في التعلق Attachment Style على امتداد حياتهم بو اسطة عدد من وسائل تبادل العلاقات، منها وسائل انفعالية و معر فية و سلو كية.
  - إن تنظيم السلوك التعلقي لدى الطفل يميل إلى الثبات طوال حياته.
- يشترك السلوك التعلقي المبكر والحب الرومانسي اللاحق في عدد من النقاط المتشابهة.
- يوجد اختلاف بين العشاق القلقين المتأرجدين / Anxious . Ambivalent Lovers وبين العشاق الآمنين Secure Lovers.

- هناك ثلاثة أصناف من الناس يتباينون حسب نوع التعلق الذي خبروه في حياتهم:
  - أ) الآمنون نسبياً، الذين تمتعوا برعاية والدية معقولة.
- ب) القلقون المتأرجحون في عقد علاقات حميمة، المنخفضون في مرونة الأنا Low in Ego-Resilience.
- ج) المتجنبون للعلاقات الحميمة، الذين تم صدهم خلال جهودهم المبكرة لتحقيق التعلق الآمن.

(Shaver, 1986)

# (٨) العوامل التي تؤدي الى فشل الحب أو نجاحه:

حدد "لندزمان" Landsman و "جورارد" Jourard في كتابهما "الشخصية السليمة" العوامل التي تعزز الخيارات غير الحكيمة في الحب (جورارد، ١٩٨٨، ص ٣٥٠-٣٥٥):

#### أ) الحاجات المزمنة:

يتصرف الشخص الذي يمثلك حاجات قوية غير مشبعة بطريقة ذاتية صرفة تهمل الواقع وتركز على الحاجة المباشرة فقط. فيبحث عن إرضاء حاجاته المباشرة ويغفل الجوانب الأخرى في من يريد الزواج منه. وقد تكون الجوانب التي أغفلها في غاية الأهمية لنموه وسعادته اللاحقة.

# ب) قلة معرفة الذات:

لا يستطيع المرء المغترب عن ذاته الحقيقية أن يعرف ما الذي يحتاجه لكي يصبح سعيداً، فلا يكون اختياره مبنياً على أساس حاجاته الحقيقية المهمة.

# ج) عدم معرفة المحبوب:

إن أفضل طريقة لمعرفة الشخص الآخر هي ملاحظت المحصول على استنتاجات مؤقتة بشأنه، ومن ثم تغيير هذه الاستنتاجات باستمرار كلما تزايدت لدينا الملاحظات. وعندما لا يتبنى المرء هذا الإجراء، يترتب على ذلك أن إدراكه لسمات الشخص الآخر سيكون ذاتياً محضاً، وغير دقيق؛ أي إنه سيكون مبنياً على الملاحظات التي توجهها الحاجات الطاغية للملاحظ وإسباغ الصفات على المحبوب، والإسقاط التمثلي، وإنكار ما لا يتفق وما يريده الملاحظ، والاعتماد على التقولات.

# د) عدم إشباع حاجات الحب في المراحل الأولى من الحياة:

يشك العلماء أن فقدان الحاجة إلى الحب لدى الإنسان ممكن، ولكن قوة البحث الواعي عن الحب ربما ترتبط بمقدار الحب الذي حصل عليه الإنسان في طفولته. فإن لم يحصل الطفل على المحبة منذ الولادة، فقد ينشأ المرء "سايكوباثياً" (٢) غير قادر على ممارسة المحبة. ولذلك لن يبحث عن الحب بشكل واع. فالقدرة على الحب ثمرة لإشباع حاجات الحب في المراحل الأولى من الحياة. هناك أساس منطقي لعبارة كهذه، كما أن لها أسساً تجريبية أيضاً.

كما أقترح "لندزمان" و "جورارد" بعض العوامل التي توسع قدرة الشخص في الحب الفاعل (جورارد، ١٩٨٨، ص ٣٥٥–٣٥٩):

# أ) إشباع الحاجات الأساسية:

إن الشخص الذي نال إشباعاً سخياً لحاجاته يمكن أن يكون في موضع افضل لممارسة الحب، فهو ليس مكرهاً على تكريس جل طاقاته الإشباع احتياجاته الأخرى.

#### ب) إثبات وتوكيد الحب:

إذا اكتسب المرء شعوراً بأهمية الحب وقيمته كشيء مهم بحد ذاته، فإنه لا شك سيبحث عن فرص الحب، ويبني تقديره لذاته على الأقل جزئياً على قدرته لأن يحب بشكل فعال.

#### ج) تحمل عال للإحباط:

كلما كانت قدرة المحب على تحمل فترات أطول من الحرمان، كان أقدر على أن يحب.

#### د) حب الذات:

حب الذات يجعل الفرد منتبها لحاجاته، ويرفع هذا من حساسية المرء لحاجات الآخرين. وإذا ما شعر الشخص بالحاجة وإشباعها فهو قادر على أن يتصور ما هي حاجات الحبيب وكيف يمكن أن يسد تلك الحاجات.

#### هـ) الكفاية:

كلما زادت مهارات المحب تشعبت الحاجات التي يستطيع المرء إشباعها بتصرفاته المحبة.

# و) تركيب الذات السليم:

إذا كان المحب يمتلك مفهوماً للذات وذاتاً مثالية وذوات اجتماعية تسمح له بالتصرف بحرية تامة، فإن قدرته على الحب ستتعزز، ولن يلجأ إلى التخلي عن بعض التصرفات المعبرة عن الحب بسبب الحاجة للدفاع عن مفهوم للذات غير واقعي، أو ينصاع لذات اجتماعية خاطئة أو لنضمير مفرط الصرامة.

# ز) الاتصال بالواقع:

نتطلب القدرة على إبداء الحب نحو الآخرين معرفة وثيقة بهم. والـشخص المتمركز ذاتياً لا يستطيع أن يعرف الآخرين لتركيزه على ذاتـه فحـسب. ولذلك لن يستطيع أن يسد حاجاتهم.

# ح) المثل العليا المعقولة:

يضع بعض الأشخاص مثلاً عليا وشروطاً مستحيلة التحقيق، يشترط وجودها في الآخرين قبل أن يمنحهم حبه. فينشغل المرء في البحث دون جدوى أو نهاية عن الشخص الكامل الذي يستحق حبه. ومن الطبيعي أن لا يجد المرء مثل هذا الشخص الكامل، فيعاني من خيبة أمل مستديمة.

#### ط) التحرر من الأبوين:

إذا ما تصرف المرء لكي يرضي والديه فقط، فإن قدرته على الحب تتخفض. والسبب وراء ذلك هو أن السلوك الضروري لإسعاد الحبيب قد يكون من أنماط السلوك التي يحرّمها الأبوان ويعارضانها.

# (٩) مثلث الحب:

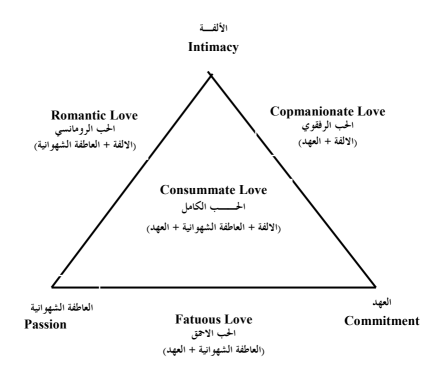
يتصور عالم النفس "روبرت شنيرنبرج" (المختلفة الأطوال) هي:(Myers,1996,p. 500)

أ- العاطفة الشهوانية Passion

ب- الألفة Intimacy

ج- العهد Commitment (أي الالتزام الذي يبديه المحب نحو محبوبه). فإذا إجتمعت الألفة مع العاطفة الشهوانية كان الحب "رومانسياً "رفقوياً" Love . وإذا أجتمعت الألفة مع العهد كان الحب "رفقوياً"

Companionate. وإذا اجتمعت العاطفة الشهوانية مع العهد (أى دون ألفة) كان الحبّ "أحمقاً " Fatuous Love . أما اذا إجتمعت العناصر الثلاثة معاً: الألفة والعاطفة الشهوانية والعهد، كان الحبّ "كاملاً " Consummate الألفة والعاطفة الشهوانية والعهد، كان الحبّ "كاملاً " Love . (أنظر الشكل (١) أدناه).



الشكل (١) أنواع الحب بوصفها اتحادات لثلاثة مركبات اساسية للحب كما تصورها "روبرت شتيرنبرج" 19۸۸ Robert Sternbeng

#### (١٠) الحب الرومانسى والإرشاد النفسى:

إن البحث الذي ينقب في طبيعة الحب قد يكون مفيداً في الحصول على الطار عمل يمكن المرشدين من تفهم العلاقات والاعراض الخاصة بالمراجعين الذين يبحثون عن المساعدة في شؤون علاقاتهم. وقد سعت هذه الدراسة المعنونة ((قياس ادراكات الحب الرومانسي في ثلاثة منظورات الدراسة المعنونة (اقياس ادراكات الحب عبر قياسه بثلاث ادوات. الأداة الاولى المسادية) الى اختبار طبيعة الحب عبر قياسه بثلاث ادوات. الأداة الاولى دات قاعدة استنباطية، تنسب الى "هندريك" و" هندريك" ها الماداتان الأخريان، فكانتا ذات قاعدة استقرائية، وهما مقياس علاقات الحب Love Relationships Scale ، والمقياس الثلاثي مقياس علاقات الحب Triangular love Scale ، وقد بينت النتائج الخاصة بـ (٦٩) طالباً، أن التفكير الوسواسي Obsessive Thought يعد سمة مهمة سائدة في الحب، منعكساً في عزل العناصر المسماة: التفكير الوسواسي، وافتراض المثالية المثالية المثالية المواسي Mania والهوس Davenport et al., 1992)

#### هوامش

- (۱) الفعل المنعكس Reflex Action: ((فعل آلي ثابت يتحتم الحصول عليه في حالة وجود المؤثر المناسب. وهذه الأفعال الآلية كثيرة عند الإنسان مثل ضيق حدقة العين إذا سقط عليها ضوء واتساعها بابتعاد الضوء وتخرج عن دائرة الإرادة والتحكم، وتحدث دون تفكير أو رغبة، وفي بعض الأحيان دون شعور )) (الحفني (أ)، ۱۹۷۸، ص ۲۲۱).
- (٢) سايكوباتي Psychopath: ((هو الفرد الذي يعاني من انعدام استقرار العاطفة إلى درجة تقترب من الحالة المرضية، لكنها لا تتم عن خلل عقلي محدد أو متميز، بل يقصر صاحبها عن تحقيق التوافق مع محيطه الذي يعيش فيه. والسايكوباثي مصاب بالفجاجة

العاطفية وعدم النضج الأخلاقي، قليل التبصر في عواقب الأمور، عصبي المزاج، وسريع الغضب والانفعال)) (رزوق، ١٩٧٧، ص١٦٧). وما يزال هذا المصطلح مفيداً وشائع الاستعمال، بالرغم من أنه أستبدل في التصنيفات النفسية الحديثة بمصطلح "سوسيوباثي" Sociopath أو "الشخصية المعادية للمجتمع" Anti Social Personality.

# الأسس الانفعالية للحب

إن ( الأدرينالين ) المرتبط مع تنويعة واسعة من الأنفعالات القوية، يمكن أن يتدفق ويجعل العاطفة أكثر اتقاداً!

ريشارد رابسون و إلين هاتفيلد

# الجذر البيولوجي للحب

توجد خاصيتان تميزان البشر عن الحيوانات الاوطأ. الأولى إنسا نسشرب عندما لا نكون عطاشى، والثانية إننا لانملك موسماً للتكاثر، لأننا نمارس الحب والزواج على مدى العام (Fromme,1960,p.228).

ويكتب "جلتمان" ١٩٩٥ Gleitman: ((هناك قوة ايجابية، تبدو وكأنها أساسية تماماً ومتجذرة بعمق في التكوين البيولوجي للحيوانات والبشر، يسميها الشعراء ب "الحب" Love. أما العلماء فيستخدمون مصطلحاً أكثر نثرية هو "الرابطة" ((ميل الكائن ((ميل الكائن للندماج بالآخرين من نفس نوعه)) (Gleitman,1995,p.390).

ويرى "هارلو" I 19۷۱ Harlow أن هناك نظاماً عاطفياً بين الجنسين الجنسين الطفود، وأن هذا النظام بدوره يتكون من مجموعة من الأنظمة الفرعية المتتالية زمنياً بفعل تأثير تلك الآليات السلوكية، من النظام الفرعي للحب الطفولي Love-Infant إلى النظام الفرعي الرومانسي Subsystem. ويحدد الخاصية الجوهرية للنظام الفرعي الرومانسي بأنها

الرابطة العاطفية Affectional Bond بين فردين يشكلان ثنائياً من جنسين مختلفين (أي ذكر وأنثى). ويعتقد بأن هذه الرابطة العاطفية تعمل بدرجة ما في كل علاقة مقبولة بين الجنسين تكوّنها الشدييات Primates في كل علاقة مقبولة بين الجنسين تكوّنها الشدييات (Harlow,1971,pp. 94-95).

وتظهر بحوث "هارلو" أن الآليات السلوكية العاطفية المتشابهة بين البيشر والقرود تؤدي إلى ظهور متطلبات أساسية في عملية تكوين النظام العاطفي بين الجنسين وأدائه لوظيفته. وهذه المتطلبات الأساسية هي (Harlow,1971,p.95):

- (١) الثقة بين الجنسين.
- (٢) تقبل الاتصال الجنسي بينهما.
- (٣) تمايز الدور الجنسي السلوكي (أي إن كل جنس يكتسب السلوك والدور المحدد له اجتماعياً).
- (٤) الدافعية الاجتماعية لعملية النقارب الجسدي (أي الرغبة بالانتساب للآخر Affiliation).

وتستطيع هذه العوامل الأربعة أن تخلق الفرصة لتحقيق تعليم إضافي أثناء البلوغ، وبالتالي تتمة وتوسيع العلاقات بين الجنسين. وإذا كانت هذه المتطلبات الأربعة تصف العناصر المشتركة في السلوك الجنسي بين الجنسين لدى كل الحيوانات، فإن لدى الإنسان آليات تحويلية إضافية تفسر لنا التعقيدات الفردية والثقافية الواسعة التي أنجزتها القدرات التعلمية واللغوية للبشر. ومن المحتمل أن هذه المتغيرات المتعلمة تعمل خلال الأدوار الجنسية (أي الدور الاجتماعي لكل جنس) المتزايدة التعقيد التي يكتسبها الذكور والإناث. إن الذي يقرر هذه الأدوار هو المتغيرات

التشريحية، والمتغيرات السلوكية المتأصلة Innate، وعدد كبير من المتغيرات الثقافية المحدِّدة لنموذج العلاقات الجنسية المفروض على حياة البالغين (96-95 (Harlow,1971,pp.).

 $\diamond$   $\diamond$   $\diamond$ 

## المعرفة والانفعال

طبقا لهذا التصور عن الجذر البيولوجي للحب، يتردد في بعض دراسات الحب الحديثة مصطلح "الحب الشهواني" Passionate Love بوصفه صورة من صور الاستثارة البيولوجية الانفعالية الشديدة ذات المضمون الرومانسي العنيف. وقبل أن نوضتح تفاصيل هذا المفهوم، لا بد أن نحدد التعريف النفسى لكل من المعرفة والانفعال وعلاقتهما ببعضهما.

المعرفة (١) المعرفة النوس هي ((العملية العقلية التي يصبح الفرد بمقتضاها واعياً ببيئته الداخلية والخارجية، وعلى اتصال مستمر بها. وعمليات المعرفة هي الإحساس والإدراك والانتباه والتذكر والربط والحكم والتفكير والوعي (الحفني(أ)، ١٩٧٨، ص١٤٣). ويستخدم مصطلح "العمليات المعرفية" Cognitive Processes لإشارة إلى الطرائق التي ينتقي بها الفرد المعلومات من البيئة، ثم يحور هذه المعلومات ويستخدم ذخيرت من المعرفة والمهارات لمواجهة متطلبات المهمة التي بين يديه. وهذا لا يعني أن ننظر إلى الإنسان بوصفه يقظاً على الدوام ويتعامل مع كل المعلومات التي تواجهه في البيئة ويكون واعياً بما يفعل باستمرار. فالناس إنتقائيون في انتباههم، ويتعاملون أحياناً مع المعلومات بصورة لا شعورية (Bourne,1976, p.145).

في السنوات الممتدة من ١٩٣٠ وحتى ١٩٦٠م، كان علماء النفس الأمريكيون يتحدثون قليلاً وبحذر (أو لا يتحدثون مطلقاً) عن العقل،

والتخيل، والتفكير، والاختيار، وحل المشكلات؛ وذلك لأن علماء الهنفس السلوكيين الأوائل عالجوا الناس وكأنهم "صناديق سوداء" Black Boxes يمكن فهمها ببساطة بواسطة قياس المثيرات الداخلة فيها والاستجابات الخارجة منها. وفي أوائل الستينات بدأ علماء النفس المعرفيون في التمرد على النموذج السلوكي القديم، مؤكدين أنهم يجب أن يصلوا إلى ما يجري داخل الصندوق الأسود، وبصفة خاصة العمليات العقلية (دافيدوف، ١٩٨٣، ص٨٤). وبذلك اتضحت ملامح "علم السنفس المعرفيي" ملامية لا CognitivePsychology الذي يعرفه "كاجان" Kagan بأنه ((مدرسة فكرية تحاجج بأن العقل لا يستجيب إلى المثيراث فحسب، ولكنه يعالج أيضاً المعلومات التي يستقبلها بفعالية، ويحولها إلى صيغ وأصناف جديدة)) (المعلومات التي يستقبلها بفعالية، ويحولها إلى صيغ وأصناف جديدة))

وقد امتدت هذه المدرسة بحدود تأثيرها إلى اغلب مجالات الفكر النفسي المعاصر، ولا نكاد اليوم نواجه نظرية أو اتجاهاً نظرياً في أي فرع من فروع علم النفس إلا وكان معرفياً في مضامينه جزئياً أو كلياً. فالتنظير النفسي في نهاية القرن العشرين صار في مضمونة التحليلي والتفسيري مزيجاً جدلياً من تفاعل "المعرفة" Cognition و "الانفعال" Action و"الفعل" مئن وحدة بحثية و"الفعل" مكل مستوياته الفيزيائية والبيولوجية والفزيولوجية والفزيولوجية والنفسية .

الانفعالات Emotions: ((حالات داخلية تتصف بجوانب معرفية خاصة ،و احساسات ، وردود أفعال فزيولوجية، وسلوك تعبيري معين. وهي تنزع للظهور فجأة ويصعب التحكم فيها)). وهناك ثلاث حالات انفعالية رئيسة: ((القلق، والغضب والعدوانية، والابتهاج)) (دافيدوف ١٩٨٣، ١٩٨٣، ص ٤٨٠).

وتكون دراسة الانفعالات إما برصد السلوك الانفعالي الظاهر الذي يسشمل التغيرات في أوضاع الجسم وحركاته والإيحاءات والنظرات والنصوت وتعبيرات الوجه، أو بقياس التغيرات الفزيولوجية الداخلية كالتغييرات في كيمياء الدم ونبض القلب وضغط الدم والتنفس والتمثيل الغذائي وكهربائية الجلد ودرجة حرارته والتوتر العضلي والنشاط المعدي المعوي، أو أن يقوم الشخص المنفعل بالتحدث عما يعتريه من تغيرات لكونه الأقدر على ملاحظة حالته الانفعالية ومشاعره الذاتية. ونظراً لمغالاة البعض أو تمويههم أو إعطائهم انطباعاً مغلوطاً عن انفعالاتهم، اتجهت معظم دراسات الانفعالات إلى الناحية الفزيولوجية، إذ تتأثر هذه العمليات بمكونات الشخصية وبالثقافة والتعلم والمواقف الاجتماعية، كما تختلف القيمة الانفعالية للمواقف الاجتماعية باختلاف القيمة الانفعالية للمواقف الاجتماعية باختلاف القيمة الانفعالية للمواقف

لكننا اذا قابلنا شخصاً يخفق قلبه بشدة ويداه ترتجفان، لا نستطيع أن نقرر فوراً أيّ نوعٍ من الأنفعالات يعيش هذا السشخص: القلق أم الغضب أم الأبتهاج؛ ذلك إن أعراض كل انفعال يشبه الانفعال الآخر من الناحية الفزيولوجية، ولهذا يعتقد الكثير من علماء النفس ((أن تفسير الأفراد للموقف المباشر الذي يتعرضون له هو المحدد لإسم الانفعال الذي يطلقونه على ما يشعرون به)). ولأن هذا التفسير لنوع الانفعال يؤكد على معرفة وفهم وتصور الفرد للموقف، و لا يعتمد فقط على نوع المثيرات المقدمة، فقد أصبح يعرف بـ ((النظرية المعرفية للانفعال).

تنسب هذه النظرية إلى عالمي الانفس "سانلي شاختر" 1977 Kagan (تلك و"جيروم سنجر" J.Singer. ويعرفها "كاجان" الإحاصل في مستوى ونوع النظرية التي تعدّ الانفعال نفسيراً معرفياً للتغير الحاصل في مستوى ونوع الاحساسات الداخلية في سياق محدد)). وتنتج الاحساسات الداخلية من التغيرات الفزيولوجية الناشئة عن أنماط فعالية الدفاع، لاسيما "الهايبوثالاموس" (تحت المهاد) Hypothalamus و "الجهاز اللمبي" الهايبوثالاموس" (تحت المهاد) خديان وظيفتها بصورة رئيسية من خلال تأثيرها في "الجهاز العصبي المستقل" (٢) في "الجهاز العصبي المستقل" المعرفي هنا هو عملية نفسية تحاول إيجاد علاقة بين الاحساسات الداخلية والسياق البيئي المحيط بنا لتعليل مشاعرنا الذاتية. وهذه المشاعر الانفعالية هي نموذج المعاني التي نجدها في المثيرات الداخلية المتأثرة المسابق البيئي في لحظة معينة (Кадап,1972, р.313).

عندما يصبح الشخص واعياً باحساساته الداخلية المتغيرة، يحاول أن يفسرها ويفهمها. إنه يتفحص البيئة المحيطة به بدقة ويصل إلى قرار. ويكون قراره فورياً احياناً، وغالباً ما يتوصل إليه لاشعورياً. وقد ينتقي فرضية معينة عن الموقف ويختبرها، ثم ينبذها ويستبدلها بأخرى. وفي نهاية بحثه هذا، يعطينا تصنيفاً ذا درجة انفعالية معينة لمشاعره، فيقرر بأنه سعيد أو حزين أو غاضب. فالطالب الذي يعاني من نمط متغير في احساساته الحشوية أثناء جلوسه وحيداً في غرفته ليلاً، قد يقرر بأنه يشعر بالوحدة. وطالب آخر فقد أعز أصدقائه مؤخراً قد يفسر نفس ذلك النمط من الاحساسات على أنه أسى. أما الطالب الذي يواجه امتحاناً صعباً، فقد يفسر هذه الاحساسات على أنها خوف أو قلق (Кадал,1972, р.314).

ويمكن شرح هذه الآلية الفزيولوجية لشعورنا بالانفعالات كما يأتي: تعمل المثيرات المسببة للاستثارة الفزيولوجية – سواء كانت مثيرات بيئية أو زيادات داخلية المنشأ في نسبة هورمون "الادرينالين" الذي تفرزه الغدة الكظرية في الدم – على تحفيز أنماط من فعالية الدماغ، خصوصاً منطقة "الهايبوثالاموس" (تحت المهاد) والتي تنشط بدورها "الجهاز العصبي المستقل" و "الغدد الصم" (") Endocrine Glands مسببة حالة عامة من الاستثارة الفزيولوجية. ثم تقوم المستلمات الحسية في الجسم بإرسال تقارير عن هذه التغيرات الفزيولوجية إلى الدماغ. لكن هذه الاحساسات تظل غامضة، فنقوم عندئذ بتصنيفها على أساس السياق البيئي وعلى أساس ما نفكر فيه في تلك اللحظة. فإذا كان سبب هذه الاحساسات هو مشهد أفعى، نشعر بالخوف. وإذا كان سببها صفعة على الوجه، نشعر بالغضب نشعر بالغضب

والآن، لابد أن نتساءل: أيهما يسبق الآخر في هذا التفسير المعرفي: التغير الفزيولوجي أم المعرفة ؟

ليس من الواضح كيف ترتبط المكونات الفزيولوجية والمـشاعر والمعرفـة والمكونات السلوكية بالانفعالات فيما بينها، وما إذا كانت تتشأ فـي ترتيـب واحد ثابت. وقد أكد بعض علماء النفس على الدور المهم لأحد هذه العناصر أو غيره. فقد أشارت دراسة "شـاختر" و "سـنجر" عسنور" المعرفـة. وإن المعرفـة ودراسات أخرى إلى أن الحالة الفزيولوجية تسبق المعرفـة. وإن المعرفـة بدورها تسبق المشاعر والسلوك على الأقل لبعض الوقت. بينمـا افتـرض اخرون أن " تقدير الموقف" Appraisal – وهي عملية معرفية – غالباً مـا يأتى أو لا (دافيدوف، ١٩٨٣، ص ١٩٤١).

إن "النظرية المعرفية للانفعال" ببحوثها التجريبية الكثيرة والمتتوعـة علـي الأفراد، قد ناقشت واستوعبت الاحتمالين أعلاه حول أسبقية التغير الفزيولوجي أم المعرفة. فإذا كان سبب الاستثارة الفزيولوجية هـو إفـراز ادريناليني ذاتي المصدر ناشيء عن دوافع الشعورية أو عن اضطراب عابر في نظام عمل الغدد (لأن الاضطراب الدائم يدخل في حقل الحالات المرضية الطبية النفسية، وهذا ليس موضع بحثنا)، ولا يتصل بأي مثير خارجي، عند ذاك يأتي التغير الفزيولوجي أو لا ثم تــأتي المعرفــة الحقــا لتفسير هذه الاستثارة وفق سياق الموقف البيئي الذي يحيط بالفرد ووفق دو افعه ومخزونه المعرفي من أفكار وإدراكات وقيم وخبرات، فيحدث الشعور بالانفعال حسب تصنيف ذلك الموقف: قلق، أو بهجة، أو حـب، أو غضب. وهذه المشاعر الناتجة، تعود بدورها (كمثيرات) لتتفاعل مع الموقف البيئي مولدة معارف و انفعالات جديدة لدى الفرد نفسه ولدى الآخرين في دائرة تضم الذات والمحيط في صيرورة دينامية جدلية لا تتوقف. أما إذا كان سبب الاستثارة الفزيولوجية هو تأثر منطقة "الهابيوثالاموس" (تحت المهاد) في الدماغ أو لا بمثير خارجي معين نتبجة ارتباطات عصبية سابقة به (مثل رؤية حيوان أو حشرة مخيفة، أو سماع نبأ مفرح غير متوقع)، فأن المعرفة (بمضمونها البسيط) تسبق هنا الاستثارة الفزيولوجية، لكن هذه الاستثارة تظل غامضة المعنى ، فتتدخل المناطق العليا من الدماغ (معرفة اعمق) لتفسيرها وإعطائها معنى واضحا على شكل شعور انفعالي محدد وفق سياق الموقف البيئي ودوافع الفرد ومخزونه المعرفي. وهذا الانفعال يؤثر بدوره في إحداثيات الموقف البيئي مولدا معارف وانفعالات جديدة لدى الفرد و الآخرين كما أسلفنا قبل قلبل. ومما بسند هذا التفسير هو إن درجة انفعال المرء لا تكون نفسها في كل مرة أمام نفس المثير. فالشعور بالخوف

من الظلام مثلاً لا يكون بنفس الدرجة في كل مرة يجد فيها الفرد نفسه في مكان مظلم، لأن الأمر لابد أن يرتبط بسياق الموقف المحيط به (هل هناك آخرون موجودون معه أم انه وحيد في المكان ؟) أو بدوافع الفرد (قد يكون مشغولا بالتفكير بمسألة أهم فلا ينتبه كثيرا إلى الظلام) أو بمخزونه المعرفي (تراكم خبراته عن الظلام قد يجعله اقل أو اكثر انفعالاً بمرور الوقت). وهذا كله يعني أن المعرفة هي التي تحدد أولاً نوع الانفعال وبالتالي درجته في كل مرة أمام نفس المثير.

# A Theory of Passionate Love نظرية الحب الشهواني

انطلاقاً من المنظور المعرفي للانفعال، ترى "هاتفيلد" ١٩٨٨ Hatfield أن هناك عاملين يحددان نوع الأنفعال، هما: نوع الاستثارة المقدمة من الخارج، والطريقة التي يصنف بها الشخص هذه الأستثارة. ويعرف هذا . Two Factor Theory of Emotion "النفعال الانفعال عاملا الانفعال ا و التي يمكن تر ميز ها كما يأتي:

(( Label التصنيف Arousal = الاستثارة Emotion ((الأنفعال ))) ·(Myers,1996, p.502)

وقد حاولت "هاتفيلد" استناداً لهذه النظرية أن تفسّر الحب الـشهو اني، فلاحظت ((إن اعطاء حالة من الاستثارة State of Arousal يمكن أن يقود الى عدة انفعالات بالاعتماد على الكيفية التي نعزو بها تلك الاستثارة. فالانفعال يتطلب استثارة الجسد والعقل كليهما، كما يتطلب الكيفية التي نفسر و نصنف بها الاستثارة)). وطبقاً لهذه الرؤية، فإن "الحب الشهواني" Passionate Love ((هو الخبرة النفسية لحالة الاستثارة البيولوجية من قبل شخص تراه جذابا)) (Myers,1996, p.501). وللحب الشهواني ثلاث خصائص أساسية حسب "هاتفيلد"؛ إنه ((انفعالي وللحب الشهواني ثلاث خصائص أساسية حسب "هاتفيلد"؛ إنه ((انفعالي Emotional ، ومثير Exciting ، ومكثف Emotional )). وهو بإيجاز ((حالة من التوق الشديد للاتحاد بالآخر)؛ ((فإذا ما تم التبادل يشعر الفرد بالتلبية والبهجة، واذا لم يتم التبادل يشعر بالخواء واليأس)) ؛ وهو في النهاية ((خليط من السعادة والغم، ومن إحداث البهجة والتعاسة)) ((خليط من السعادة والغم، ومن إحداث البهجة والتعاسة))

والحب الرومانسي يستثير رفض الناس العقلانيين. إنه اندفاعي، وغير عقلاني، وكثيراً ما يكون غير حكيم، وهو يزدري الواقع ويتغذى على الوهم، ويكون عادة قصير العمر، ونهايته هي تحطيم القلب. إنه نوع من الجنون المؤقت تقريباً. ومع ذلك فإن له جاذبية خاصة بيننا. فاذا لم نكن قد مررنا به، فإننا نرغب بذلك. واذا كنا قد فعلنا ذلك فاننا نرغب بذلك. واذا كنا قد فعلنا ذلك فاننا نرغب بدلك.

والحب الرومانسي حالة غير مستقرة بشكل خاص، لأنه يبنى على شعور بالقيمة، بالإضافة الى شعور بالحميمية. ولذلك، يشعر الشخص بقيمة عالية لذاته من خلال نظرة حبيبه اليه. وقد سمى "فرويد" ذلك بـ ((المغالاة في اعطاء قيمة لموضوع الحب)). ويسعى العشاق لزيادة نظرة التقييم العالية هذه في عيون بعض، من خلال افصاحهم عن كل الامور الباعثة على الفخر في شخصياتهم. لكن مثل عمليات الافصاح هذه تعد مخاطرة عندما تكون هذه المفاخر غير متوازنة جيداً. فالمعلومات التي يتلقاها الرجل عن فتاته بخصوص ثراء عائلتها مثلا، تعد مقبولة اذا لم تكن حالته المعاشية سيئة. وحتى لو كان هناك عدم تساوي ملفت للنظر، فقد يمكن تحمله، وحتى التمتع به، مادام الطرفان مستغرقين تماماً في الحب. فالجذب الشديد يجعل كل

واحد يشترك في قيمة الآخر. أما إذا ضعف الجذب، فإن الاختلافات تصبح مثيرة للشقاق (Brown, 1965, p.85).

إن حالة الحب هي أمر يبعث على النشوة، ولكنها تركيب غير ثابت من العواطف. والحب تنقدح شراراته أحياناً من خلال المظهر، أو عبر كلمات في محادثة. وعندما يكون إثنان من الناس في هذه الحالة، يصبحان حذرين من اظهار أذواقهما وميولهما واتجاهاتهما وتاريخهما الماضي، لأنهما يدركان أن حفاظهما على حالتهما السعيدة يعتمد على حفاظهما على تكافؤ حميم مدرك بينهما. وهما يراقبان ما يكشفان عن نفسيهما، ويحاو لان تعقب أثر بعضهما. ولاحقاً، عندما يتم تأسيس التكافؤ على الميول والقيم، فإنهما سيخاطران بإظهار بعض من نقاط عدم التشابه (Brown,1965, p.84).

وهذا ما كتبته الادبية الفرنسية "جورج صاند" في رسالة الى احدى صديقاتها عن مخاوفها من علاقتها الغرامية ب "شوبان" الموسيقار البولندي: ((إن ما يقلقني إنه يخشى أن يخطو في حبنا خطوة اكثر التصاقاً ... وقد قال لي .. إن هناك بعض الخطوات في الحب تفسد الذكريات الجميلة ... أليست حماقة منه هذه الكلمات؟ ولا أعتقد أنه يعنيها حقاً او يفكر في دلالتها!)) (فرنسيس، ص ٢٦).

وتتفق الكثير من المواقف التجريبية لدراسة الانفعالات مع تفسير "نظرية عاملا الأنفعال". فقد تبين أن الاستثارة الانفعالية التي يتعرض لها الانسسان في موقف ما، يمكن أن ترفع من شدة مشاعره العاطفية نحو الجنس الآخر؛ أي كلما إزداد توتر الموقف الذي يجد الانسان نفسه فيه كلما وجدفي نفسه قدرة أكبر على الحب. ففي تجارب لياكاردوسي" العماد والحرون ١٩٧٨ Psyzcynski & Dermer

، و"ستيفان" Stephan و آخرون ١٩٧١، وجد أن طلبة الكلية المستثارين جنسياً بواسطة قراءة أو مشاهدة مواد مثيرة للشبق، أظهروا استجابة عالية نحو صديقاتهم من خلال حصولهم على تقدير عالي على مقياس "روبن" للحب Rubin's Love Scale (الذي مر ذكره)، وكأن حالة الاستثارة البيولوجية التي مروا بها جعلتهم أكثر عاطفية نحو صديقاتهم. ويدافع مناصرو "نظرية عاملا الأنفعال" عن هذه النتيجة بقولهم: ((حين يُستثار الانسان بأي مصدر، فأن ذلك يجب أن يكثف من مشاعره العاطفية العميقة، بشرط أن يكون حراً في أن يعزو بعضاً من الاستثارة الى مثيرات رومانسية)) (Myers,1996, p.502).

وفي تجربة أخرى، قام "ديوتون" و "آرون" Nan & Aron البريطانية " British Columbia البريطانية " كولومبيا البريطانية " البريطانية المشاركة كمتطوعين في تجربة تعلّمية مزعومة. وقد صممت التجربة بحيث يتسنى لهؤلاء الرجال أن يلتقوا بنساء جذابات قيل لهم انهن شريكات لهم في التجربة. وبعد أن تم اللقاء، أُخبِر الرجال بأنهم سيتعرضون الى صدمات كهربائية مؤلمة جداً كشرط من شروط التجربة لقياس التعلم. ثم قام الباحث قبل التجربة باعطائهم استبياناً يستفسر عن مشاعرهم وردود أفعالهم الحالية باعتبار إن ذلك غالباً ما يؤثر في اداء تلك التجربة التعلمية. وحين سُئلوا عن مقدار رغبتهم في ترتيب موعد لاحق لتقبيل شريكاتهم في التجربة، تبين أن الرجال الخائفين من التجربة (أي المستثارين) قد عبروا عن انجذاب اكبر نحو المرأة (Myers,1996, p.502).

والسؤال المهم الآن: هل تحدث هذه الظاهرة خارج المختبر؟!

قام الباحثان "ديوتون" و "آرون" Aron & Aron بتصميم موقف اختباري واقعي، إذ طلبا من فتاة جذابة أن تقترب من بعض الشباب العابرين بشكل منفرد فوق ممر ضيق على ارتفاع (٢٣٠) قدم فوق أحد الانهار، وأن تطلب من كل واحد منهم أن يساعدها في ملء استمارة لاستبيان مزعوم. وعندما كان ينتهي من الكتابة، كانت تكتب له على عجل اسمها ورقم هاتفها وتدعوه أن يتصل بها إذا أراد أن يعرف المزيد عن البحث. وقد قبل معظمهم رقم الهاتف، لكن نصفهم فقط اتصل فعلاً فيما بعد. وبالمقابل، فإن الشبان الذين اقتربت منهم هذه الفتاة على جسر آخر منخفض، أي لا يدعو الى الاستثارة البدنية، وكذلك الشبان الذين قابلهم رجل وليس امرأة على الجسر العالي، نادراً ما اتصلوا هاتفياً فيما بعد. وقد كان الستتاج الباحثين واضحاً: إن الاستثارة البدنية هي التي شكلت الاستجابات الرومانسية (Муегs,1996, p.503).

وبذلك يمكن تحديد الاستنتاج المشترك الذي توصلت اليه كل هذه التجارب:

إن "الأدرينالين" Adrenaline على ما يبدو، وهـو الهرمـون الذي تفرزه الغدة الكظرية فـي حـالات الانفعـال نتيجـة تـأثر منطقـة الهايبوثالاموس (تحت المهاد) في الدماغ البشري بالاستثارات الخارجيـة، يحفز النزوع الرومانسي لدى الكائن البشري للاندماج بكائن آخر من نفس نوعه!

لقد ناقشنا من خلال ما تقدم الأساس الانفعالي الفزيولوجي للحب الرومانسي. وذلك لا يعني بالضرورة أن الحب ما هو إلا إنفعال Emotion فحسب ناتج عن استثارات معينة في لحظة معينة. فلحظة الانفعال الأولى هذه اذا ما تكررت حول الموضوع نفسه (أي الشريك) وارتبطت به ايجابياً بالتدرج أصبحت عاطفة Sentiment .

فالعاطفة Sentiment تمييزاً لها عن الانفعال Emotion هي ((صفة مزاجية مكتسبة تتكون باجتماع عدد من الانفعالات المتشابهة حول موقف أو موضوع معين، وتُستثار مرتبطةً بهذا الموقف أو الموضوع دون غيرها. ومن شأن العواطف إنها تنظم الانفعالات بربطها بالموضوعات ... تبعاً لمؤثرات البيئة وعوامل التعلم (الحفني (ج) ١٩٩٥، ص٣٧)؛ أي إن العاطفة ليست وليدة اللحظة، بل هي نتاج نوعي لتكرار ارتباطات الانفعال الفزيولوجي بالموضوع المُدْرك.

وبت صور أدق: (( العاطف = = الفك رة + الانفع ال )) (الحفني(أ)،۱۹۷۸،ص۸۲۷).

فالحب أإن ليس معرفة بحتة كما هو المنطق العلمي مثلاً، بل هو انفعال في لحظته الأولى. فاذا ما ارتبط ذلك الانفعال ايجابياً بالـشريك فـي لحظـات ومواقف لاحقة، صار عاطفة يحركها الانفعال الفزيولوجي والمعرفة العقلية معاً ضمن وحدة جدلية تحدد مساره اللاحق صعوداً أو انحـداراً، وحـسب خصائص المجال النفسي والأجتماعي والحـضاري الـذي يتحـرك فيـه الشريكان.

لقد صار بمقدورنا الآن أن نقول بثقة أنّ لا وجود لحبّ رومانسي دون انفعال فزيولوجي هورموني مرتكز بدوره على معرفة سابقة (فما يستثيرني

قد لا يستثير غيري)؛ وإن الانفعال ليس المكون الوحيد لهذا الحب، فلا بدّ له أن يتحد بمعرفة واقتتاع الفرد بالشريك المحبوب. وإذا تلاشى الانفعال، فلن يعود الحب رومانسياً قطعاً، بل يتحول الى نمط آخر من الحب في أحسن الأحوال، إنْ لم يتحول الى جفاء أو كراهية. وهذا ما سنتعرف عليه لاحقاً.

#### ♦ ♦ ♦

الحب الرومانسي ذو الطريق الوعر The Rocky Course of Romantic الحب الرومانسي ذو الطريق الوعر Love

يقول "وليم شكسبير": ((طريق الحب الحقيقي لا يجري بسلاسة أبداً!)). وقد أوضح فرضيته هذه في مسرحيته الشهيرة "روميو وجوليت"، والتي أنتجت بدورها فيما بعد ما صار يُعرف بـ ((مغزى روميو وجوليت (Romeo – and – Guliet Effect الذي يعني بإيجاز: إن معارضة الوالدين تميلُ الى تكثيف العاطفة الرومانسية للعاشقين أكثر مما تعمل على إضعافها)) (Gleitman,1995,p.466).

ففي دراسة "درسكول" و "ديفز" و "ليبيتـز" البينـز" حب فيمـا اذا كـان ١٩٧٢، سئل مجموعة من المرتبطين ببعضهم بعلاقات حب فيمـا اذا كـان الوالدان قد تدخلا في علاقاتهم. وقد وجد أنه كلما ازداد تـدخل الوالـدين، كلما زاد الحبُ عمقاً. فالمغزى أن الوالدين اذا ما أرادا تقويض ذلك الوضع الرومانـسي، فـإن أفـضل مـا يراهنان عليـه هـو اهمالهمـا لـه (Gleitman,1995, p.466).

ولو عدنا الى "نظرية عاملا الانفعال" التي مر ذكرها قبل قليل، لوجدنا أن الحب الرومانسي ذا الطريق الوعر يعدّ تجسيداً واقعياً لها، بما يتضمنه من استثارة انفعالية متزايدة - سواء كانت خلال الخوف أو الأحباط أو القلق أو

المغامرة أو الترقب أو الغضب أو فقدان الأمان أو توقع الموت - يجري تفسيرها معرفياً من طرفي العلاقة بأنها عشق خالص. فالمشعور بالخطر يستثير انفعالات المرء، والانفعالات المتزايدة تجعله متوتراً باحثاً عن تفسير لحالته فيعزوها الى تأجج الحب لديه، خصوصاً اذا كان يمتلك استعداداً نفسياً رومانسياً مسبقاً واذا ما عايش في ذات الوقت مع شريكه موقفاً رومانسياً عميقاً بتفاصيله الجمالية. فالانفعال إذن في هذه الحالة يؤجج الحب، والحب ذو الطريق الوعر أو المستحيل يؤجج بدوره الانفعال في دورةٍ لا تنتهي من الدراما الرومانسية المتنامية؟

هل نكون بذلك قد توصلنا باستخدام مفردات العلم وأدواته ومنطقه الى تفسير واحدٍ من أهم ميكانزمات السلوك البشري الأجتماعي المحيّرة، والتي سبق وأن توصل الى رصدها ووصفها في السابق أدباء كثيرون بوعيهم العميق للنفس البشرية، ومنهم الروائي الكولومبي "غابريل غارسيا ماركيز" الحائز على جائزة نوبل ١٩٨٢، في نهاية روايته "الحب في زمن الكوليرا" ١٩٨٥: ((لقد عاشا معاً ما يكفي ليعرفا أن الحب هو أن نحب في أي وقت وفي أي مكان، وأن الحب يكون أكثر زخماً كلما كان أقرب الى الموت)) (ماركيز (أ) ،١٩٨٦، ٢٠٠٥).

## هوامش

(۱) يجدر التمييز بين مصطلح " المعرفة" Cognition (موضوع بحثنا) والتي تعني العمليات العقلية العليا الموادة للأفكار والمعارف، وبين مصطلح "المعرفة" Knowledge الذي يعني: ((نتاج للعمل الاجتماعي والتفكير الذين يمارسهما الناس، وتكرار مثالي في شكل لغة للعلاقات الموضوعية المحكومة بالقانون في العالم الموضوعي الذي تعتريب التغيرات. ولا يمكن فهم ما هي المعرفة دون كشف الطبيعة الاجتماعية لنشاط الإنسان العملي)) (روزنتال، ١٩٨٥، ص ٤٨٣).

وسيكون المقصود من استخدامنا لمصطلح "المعرفة" أو "المعرفي" في الصفحات القادمة هو عمليات توليد المعرفة Cognition (أي الآليات العقلية التي يستخدمها الناس لتفسير معطيات بيئتهم الداخلية والخارجية وتمثيلها برموز معرفية داخل عقولهم) وليس "المعرفة" Knowledge بحد ذاتها كنتاج للفكر.

(٢)

- الجهاز اللمبي المجاز اللمبي Limbic System عبارة عن تجمع لنيورونات (خلايا عصبية) متصلة بعضها اتصالاً كبيراً داخل الدماغ الأمامي. ويتضمن مجموعة من المكونات أهمها "الهايبوثالاموس" (تحت المهاد) Hypothalamus و "الثالاموس" (المهاد) Thalamus ويشترك الجهاز اللمبي مع قشرة المخ Cortex بوضوح في عملية التعبير عن الدوافع والانفعالات، كما أنه يلعب دوراً أساساً في الجوع والعطش والنوم والسهر ودرجة حرارة الجسم والجنس والعدوان والخوف وسهولة الانقياد (دافيدوف، ١٩٨٣، ص ١٧٤-١٧٤).
- الهابيوثالاموس (تحت المهاد) Hypothalamus: لا يتعدى حجمه حجم الجوزة في الإنسان، ويبدو أنه أكثر الأجزاء مركزية في الجهاز اللمبي. وبالرغم من صغر حجمه فإنه يتحكم في العديد من الوظائف الحيوية التي تسمى أحياناً "حارس الجسم". فلو فرضنا أن الغذاء أو السوائل أو درجة الحرارة قلت اكثر من اللازم، فان علماء الأعصاب يعتقدون أن "تحت المهاد" يشعر بهذه التغيرات ويعمل على مستويين. على المستوى السلوكي يتسبب في شعورنا بالجوع والعطش والبرد ويحثنا أن نعمل لسد احتياجات الجسم، وعلى المستوى الفسيولوجي ينشط كلاً من "الجهاز العصبي المستقل"، و "جهاز الغدد الصماء" (دافيدوف، ١٩٨٣، ص١٩٤). ويقوم "تحت المهاد" والدي هو جزء من الدماغ الأمامي Fore brain بوظيفة الوسيط بين الدماغ والجسم، إذ يساعد في التحكم بعملية التمثيل الغذائي (الأيض) Metabolism وفي السلوك الجنسي والنوم والانفعالات (Kagan, 1972, p. 590).
- "الجهاز العصبي المستقل" Autonomic Nervous System يحتوي الأعصاب التي تتقل الرسائل بين الجهاز العصبي المركزي (الدماغ و النخاع

الشوكي) وما يسمى بالعضلات اللاإرادية بما فيها تلك التي تنظم القلب والكبد والكلية والغدد والأعضاء الداخلية الأخرى. ويعمل هذا الجهاز تلقائباً (ذاتياً) بحيث تبقى أجسامنا في نظام عمل دقيق، وتضمن سد حاجاتها من الوقود طبقاً لتغير متطلبات البيئة. ويقسم الجهاز العصبي المستقل بدوره إلى فرعين: "القسم السمبثاوي" Sympathetic N.S. وبالرغم من أن كليهما له نشاطه إلا أن أحدهما في العادة يسود. ويعمل أحدهما عمل دواسة البنزين والآخر عمل الفرامل في السيارة. ويقوم القسم السمبثاوي (دواسة البنزين) بتكييف الموارد الداخلية للنشاط الشديد في الظروف الخاصة. أما القسم الباراسمبثاوي (الفرامل) فيتولى بصفة عامة القيادة حين يسترخي الشخص حتى يحافظ على موارده الداخلية ويبقى عليها أو يعوضها (دافيدوف، ١٤٥٣، صنه ١٤٥٠).

(٣) الغدد الصم Endocrine Glands: غدد لا قنوات لها تفرز مواداً كيمائية تسمى "هورمونات" Hormones مباشرة في مجرى الدم. وعند وصولها إلى السدم فان هذه الرسل الكيميائية تحمل إلى أجزاء بعيدة في الجسم، حيث تلعب دوراً مهماً في تنظيم الأيض، والنمو والنشاط الجنسي، والانفعالات، والحيوية والدوافع (دافيدوف، ١٩٨٣، ص ١٧٤). والغدد الصم في الإنسان هي: "الغدة النخامية" (القائدة) PiPituitary و "الغدد الجاردرقية" Parathyroid و "البنكرياس" Pancreas، و "الغدتان الكظريتان" (الادريناليتان) Adrenals، و "المبيضان" Ovaries الأنشى، و الخصيتان Tests الدى الرجل (Kagan, 1972, p.272).

# الحب الرفقوي

حين يكون اثنان من الناس تحت تاثير أكثر العواطف عنفاً وجنوناً ووهماً وزوالاً، فيتطلب منهما أن يقسما بأن يظلا على الدوام في تلك الحالة المهتاجة والشاذة والمستنزفة حتى يفرق الموت بينهما!

قد يكون الحب الرومانسي الخطوة الاولى نحو الحب الناضيج. إنه يسشيد جسراً فوق الفجوة القائمة بين حب الذات وحب الآخر، وإن التوكيد على أن الحب الرومانسي يقوم على قوة مشاعر الشخص هو أمر بالغ الجاذبية. إنه يقترح أن هناك ضماناً في الحب، فهو يتغلب على الخوف بالوعود، ويقوم على الوهم. فالإنسان يرغب في أن يُحب مهما كان ومهما فعل، والحب الرومانسي يوفر هذا الضمان. إنه ضمان الى الأبد. فهو يُحب كلياً، ويُقبلُ كلياً. ومهما فعل من مساويء، فسيُسامَح ويُحب. ويصعب أن نجد في الادبيات الرومانسية قصة عن الحب الرومانسي في الرواج، إنه يحدث عرضاً في الحياة الواقعية، والحب الرومانسي بصورته النقية لا يتسق مع عرضاً في الحياة الواقعية، والحلم والخيالات، ويكون كثيفاً، بالرغم من أن الذي ليس دليلاً على دوامه. وفي النهاية، يعترف أغلب الدؤوبين على الحب برغبتهم في الهروب من أوهامه الى مرحلة أكثر واقعية من ثبات العلاقة تربغبتهم في الهروب من أوهامه الى مرحلة أكثر واقعية من ثبات العلاقة. (Fromme, 1960,pp. 250-252)

فلو استثنينا حالات نادرة من الحب الرومانسي الوعر الذي يزداد حرارة وعمقاً كلما تزايدت الأخطار والعوائق، والذي قد يستمر متأججاً لسنوات طويلة، بل قد ينتهي بموت العاشقين أو أحدهما دون أن يتحقق اللقاء والأستقرار والأمان، لو استثنينا هذه الحالات فأن هناك اتفاقاً واسعاً بين الناس أن الحب الرومانسي يميل الى أن يظل مزهراً لفترة قصيرة فقط، خصوصاً إذا ما تحققت شروط اللقاء الاجتماعي بين العاشقين (أي الزواج) أو اذا ما استقرا في وضع هاديء يفتقر الى انفعالات وتوترات المرحلة العاصفة الأولى.

ففي آخر الأمر، ليس هناك مفاجآت اضافية، وليس هناك عقبات جديدة باستثناء تلك التي تتشأ عن المشكلات المحتدمة للحياة الاعتيادية. فالمغامرة تتتهي والحب الرومانسي ينحسر. وقد يتحول أحياناً الى لامبالاة، إن لم يتحول الى كراهية (Gleitman,1995, p.467). ونقتبس هنا اعترافاً صريحاً للشاعرة الرومانسية الروسية "آنا اخماتوفا" (١٨٨٩ – ١٩٦١)م بأن الحب يمكن أن ينقلب الى ضده (اخماتوفا ،١٩٩١، ١٩٩٢):

(( فلأجلِ ماذا قبّاتك ،

لأجل ماذا عذبتُ نفسى بحبك ؟

ألأجل أن أتذكركَ اليومَ ، هادئةً مرهقةً

بهذا التقزز كلّه ؟)) .

ويصف الشاعر الانجليزي "اللورد بايرون" (١٧٨٨- ١٨٢٤)م ذبول الحب بقوله (فرنسيس، ص ٩٨):

(( أيامي مثل اوراق الخريف

زهور وثمار الحب ستذهب..

ولن يتبقى لي سوى الألم والاسى!)).

وعلى صعيد النقصي العلمي الميداني، تشير دراسة "جوروست" و "هيوستن" تشير دراسة "جوروست" و "هيوستن" المحدة لل المحدة بيمكن أن الرومانيسية السنديدة يمكن أن تستمر لبضعة شهور، وحتى لمدة سنتين. لكن هذه الشدة لا يمكن أن تدوم الى الأبد. فبعد عامين من الزواج، يعبّر الزوجان عن عاطفة تعدل في الغالب حوالي نصف ما كانت عليه أيام الزواج الأولى)). وفي دراسة أخرى لـ "فيشر" ١٩٩٤ Fisher وجد أن معدلات الطلاق تصل ذروتها بعد أربع سنوات من النواج في الثقافات الواسعة الانتشار عالمياً أربع سنوات من النواج في الثقافات الواسعة الانتشار عالمياً.

وإذا كان للحب الرومانسي أن يظلّ راسخاً ويستقر في علاقة دافئة أكثر هدوءاً وعمقاً، فلا بدّ أن يكف عن كونه انفعالاً Emotion فحسب، ويصير عاطفةً Sentiment لها ارتباطاتها الواقعية بموضوع الحب. وهذا ما يسمى بـ " الحب الرفقوي" Companionate Love ، والذي هو مزيج من الألفة والعهد (راجع الشكل (١) في فقرة "قياس الحب الرومانسي" من هذا الفصل).

ويعرّف "بيرشد" و "هاتفيلد" Affection التي نـشعر بها نحـو الرفقوي" بأنه ((تلك العاطفة الوجدانية Affection التي نـشعر بها نحـو أولئك الذين ارتبطت حياتنا بهم بعمق)). ويرى "نيماير" "Affection أولئك الذين ارتبطت حياتنا بهم بعمق)). ويرى "نيماير" و"مايزاليا الإيمانيات العم ١٩٨٨ المقوى (أن يـصبح التـشابه فـي و "هاتفيلد" ١٩٩٨ ، أن من بين خصائص الحب الرفقوى ((أن يـصبح التـشابه فـي وجهات النظر والرعاية المتبادلة والثقة المتنامية يوماً بعد يوم، أكثر اهميـة من خيالات ومثاليات الحب الرومانسي. كما إن الشريكين يحاولان أن يعيشا قدر المستطاع بسعادة دائمة في العالم الواقعي)) (Gleitman,1995, p.467).

وفي دراسة أخرى عن فتور الحب الرومانسي خلال الزمن وتتامي أهمية العوامل الأخرى مثل القيم المشتركة، طلب "جوبتا" و"سنج" & Jaipur في المثانية المثانية

وفي دراسات لـ "دايون" و"دايون" والايون" والديون 1944 ، واسبريجر" Sprecher وآخرون 1994 ، وجد أن الآسيويين مقارنة بالأمريكيين الشماليين يركزون بدرجة أقل على المشاعر الشخصية، وبدرجة أكبر على المظاهر العملية للروابط الأجتماعية. وتوصلت دراسة أخرى للباحثين نفسهما في العام 1991 ، ودراسة "تراياندس" Triands وآخرون ١٩٨٨ الى أن الآسيويين أكثر حصانة ضد خيبة الأمل، كما إنهم أقل ميلاً الى الفردانية المركزة على الدات Self-Focused Individualism والتي بمقدورها أن تقوض العلاقة وتؤدي الى الطلق في المدى البعيد بمقدورها أن تقوض العلاقة وتؤدي الى الطلق في المدى البعيد

ويرى "كينرك" و"تروست" ١٩٨٧ ((إن ذبول الفتنة المتبادلة الـشديدة أمـر طبيعـي وتكيفي Adaptive لبقاء النوع. فالاطفال هم النتيجة المتكـررة للحب العنيف، والذين يعتمد بقاؤهم على قيد الحياة على تناقص الاسـتحواذ بين الوالدين)). وبالرغم من هـذا الـذبول، تؤكـد "هاتفيلـد" و"سـبريجر" ١٩٨٦ ((إن بعضاً من الحب الرومانسي المفقود،

غالباً ما يجدد لدى المتزوجين منذ ما يزيد على (٢٠) عاماً عندما يخلو بيت العائلة ويصبح الوالدان حرين ثانية في تركيز انتباههما على بعضهما)) (Myers,1996,p.507).

وبعد كل هذا نتساءلُ: متى تتحققُ ذروة الحب، أي ذروةُ اكتمالِ العاطفة فيه؟

يرى الكثيرون أن ذلك يتحقق خلال رومانسية أوقاته المبكرة الدافئة فحسب، والتي سرعان ما تتحول الى جفاء وفراق غربة ونسيان يصعب تصديقها . ويصور الشاعر الجيكي "ياروسلاف سيفرت" الحائز على جائزة نوبل 19۸٤، هذا الاحتمال المرير في قصيدته ((الصمت مليء بأجراس مركبات الجليد)) (سيفرت (في) ،حافظ ،١٩٩٢،ص٢١٧):

(( لكني الآن رجلٌ عجوز

ولم تعودي تعرفينني

ولعلنا التقينا في عناق

لكن الآن كلِّ ينظر منى اتجاه

كما لو لم ير أحدنا الآخر

في كل حياتنا

ذلك أيضاً يمكن أن يحدث! )).

وربما إن ذروة الحب تتحقق في فترة متأخرة من سنوات الرفقة (إن تحققت) بين الشريكين أو الزوجين، كما يؤكد على ذلك الكاتب "مارك توين" Mark بين الشريكين أو الزوجين، كما يؤكد على ذلك الكاتب "مارك توين" Twain (١٩١٥ – ١٩١٠) بقوله: ((ما من رجل أو امرأة يعرف حقاً ما هو الحب حتى يقضيا ربع قرن في الزواج)) (Myers,1996. p.507).

ولعل بمقدور البعض من العشاق أو الازواج أن يحافظوا على ايقاع عاطفي ثابت في ذروته طوال سنوات الحب والزواج. ويفسر الروائي الكولومبي "غاربيل غارسيا ماركيز" سر تألق الحب لديه بالرغم من مرور ربع قرن على زواجه، بقوله: (( أعتقد أن السر في ذلك يعود الى إننا مازلنا ننظر الى الأشياء بالطريقة ذاتها التي كنا ننظر بها الى الأشياء قبل الزواج. إن الزواج مثل الحياة ذاتها، صعب للغاية الى الدرجة التي يتعين على المرء أن يبدأه منتعشاً كل يوم، وأن يواصل هذا الاحساس طوال الحياة. إنها معركة مستمرة واحياناً تستنزف المرء. ولكنها تستحق ذلك في النهاية ... الحب أمر "نتعلمه)) (ماركيز (ب)، ١٩٨٩، ص٧٢).

إن تساؤلنا عن زمن ونوع اللحظة التي تتحقق فيها ذروة الحب في حياة الانسان - بصرف النظر عن نجاح هذا الحب أو فشله لاحقاً، عن دخوله مؤسسة الزواج أو بقائه خارجها - يستدعي أولاً تعريفاً دقيقاً لمفهوم "ذروة الحب" مستنداً على تنظير العلماء وإفادات الناس وتحليل الوثائق الادبية والفنية، وثانياً دراسة الشروط الاقتصادية والاجتماعية والثقافية المؤدية الى تحقيق هذه الذروة نفسياً، وصولاً الى تصورات أكثر ثباتاً وصدقاً وموضوعية عن الكيفية التي ينبغي تغيير العالم بها، تحقيقاً لأكبر عدد ممكن من ذرى الحب في نفوس البشر، بشرط أن لا تكون هذه الذرى مجرد مشاعر سعيدة مؤقتة، بل تصبح جزءاً أصيلاً دائماً من وقتهم اليومي العقلاني الآمن البهيج المثمر المسالم.

إِنَّ أَجِلٌ ما في الانسان واقعيتُه وقدرته على الحلم في آنٍ معاً!

# التغايرات في الحب الرومانسي

أشعر أن قلبي مخلوق لكي أحب العالم كله، وأرغب كما رغب الاسكندر أن توجد عوالم أخرى كي أتمكن من أن أنقل إليها فتوحاتي الغرامية! دون جوان

تشير الملاحظة العلمية والتجارب المختبرية والدراسات الميدانية إلى تغاير مضامين تجربة الحب الرومانسي من جنس إلى آخر، ومن ثقافة إلى أخرى، ومن صنف شخصية إلى أخرى:

## النوع الاجتماعي (الجندر) Gender

يتداخل دور الوراثة Heredity (الذي يخضع بدوره لتأثيرات بيئية سابقة) مع دور البيئة Environment تداخلاً جدلياً مكثفاً في تحديد الفروق بين الناس عامة وبين الجنسين خاصة، في سلوكهم الانفعالي والجنسي أكثر من أي ناحية سلوكية أخرى. فالبيئة الحضارية والاجتماعية تسهم بالقدر الأكبر في عملية "التتميط الجنسي" Sex Typing (أي إعطاء الدور الاجتماعي للمحدد لكل من الأنثى والذكر حسب معايير ذلك المجتمع وقيمه)، ولذلك نرى أن صفات العدوان والسيطرة والإقدام والتفوق غالباً ما ترتبط بالذكور في حضارتنا الذكرية، فيما ترتبط صفات الخصوع والسلبية والخوف والرقة بالإناث. لكن الفروق الانفعالية والمزاجية بين الجنسين والناشئة عن عوامل وراثية فزيولوجية، نظل هي الأخرى فاعلة في تـشكيل الـسلوك

العاطفي الفردي للأنثى والذكر، ودون أن يتناقض ذلك بالضرورة مع سلوكهما الاجتماعي الناشيء عن عوامل البيئة. أن التنميط الجنسي الحضاري الاجتماعي لا يلغي حقيقة وجود الفروق الفردية السلوكية الوراثية المنشأ بين الناس عامة وبين الجنسين خاصة، فالبيئة لا معنى لها دون البيولوجيا الموروثة (أي المادة النوعية التي تمارس تأثيرها عليها)، والوراثة لا تحدث إلا في البيئة، أي في الإطار الزماني والمكاني لحدوث النفاعل.

تشير الأبحاث الفزيولوجية في هذا الصدد أن الهورمونات الجنسية لها تأثيرات مختلفة على مخ كل من الذكر والأنثى منذ مدة طويلة قبل الميلاد. وبالرغم من عدم اتفاق الكل إلا أن الكثيرين من علماء النفس يعتقدون أن البنين والبنات يولدون ولديهم قليل من الميول السلوكية المتباعدة. لكنه من الواضح أيضاً أن المجتمع يلعب دوراً قوياً في تشكيل السلوك لكل جنس سواء كان ذكراً أم أنثى (دافيدوف، ١٩٨٣، ص٧٦٩).

يتم إنتاج الهورمونات الجنسية بكميات كبيرة نسبياً في مراحل مهمة معينة من النمو الجنسي، وهي: بعد الحمل بمدة قصيرة، وفي الوقت التقريبي للولادة، وعند البلوغ الجنسي Puberty. ويكون كل من الذكور والإناث هورمونات جنسية أنثوية تشمل "الايستروجين" Estrogens و "البروجستين" Progestins وهورمونات جنسية ذكرية هي "الاندروجين" وبصفة خاصة وينتج الذكور كميات كبيرة نسبياً من "الاندروجين" وبصفة خاصة "التيستسترون" عبيرة نسبياً من "الايستروجين" و "البروجستين"، فيما تتب الإناث كميات كبيرة نسبياً من "الايستروجين" و "البروجستين". فإذا كانت هورمونات "الاندروجين" هي السائدة فإنها تعمل على نمو الأعضاء

التناسلية الذكرية وتمنع نمو الأعضاء التناسلية الأنثوية. وفي حالة غياب "الاندروجين" يكوّن الجنين الأعضاء التناسلية الأنثوية ويوقف نمو الذكرية. وعلى هذا فأن الإناث يتم تخليقهن بصورة تلقائية إلا إذا وجد "الاندروجين". و لا يقتصر تأثير "الاندر وجين" على أعضاء التكاثر فقط، ولكنه يمتد ليشمل المخ والسلوك الجنسي الناتج. ويبدو أن الوجود المبكر للاندروجين، حتى بكميات ضئيلة، قد يغير التوصيلات العصبية في منطقة "الثالاموس" (المهاد) Thalamus في الدماغ. وتبعا لذلك يقوم الدماغ الذي تـم تـذكيره بإنتاج استجابات ذكرية جنسية (مثل امتطاء الأنثى Thrusting و إيلاج العضو التناسلي Musting). وتشير البحوث في هذا الميدان أن حقن إناث كل من الفئران، خنازير غينينا، والأرانب، والقردة، بكمية من "الاندروجين" اكبر من المقدار المعتاد، أو إذا أخذت ذكور هذه الحبو انات مقدار ا أقل من الكمية المعتادة قبل الو لادة، فإنها تميل لأن تسلك مثل أعضاء الجنس الآخر فيما بعد. وتشترك تكوينات الدماغ الأخرى بالإضافة إلى "المهاد" في السلوك المرتبط بطراز الجنس، إذ يعتقد علماء النفس في الوقت الحاضر أن مستوى "الاندروجين" في الطفل الإنساني قرب ميعاد و لادته يغير المخ، ويؤثر بالتالي على الفروق السلوكية الناجمة بين الرجال والنساء (دافيدوف، ١٩٨٣، ص ٢٥١ – ٤٥٨).

وقد برهنت الكثير من التجارب العلمية على الحيوانات القريبة من الإنسان تطورياً (لا يمكن إجراء مثل هذا النوع من التجارب على الإنسان لموانع أخلاقية) على وجود فروق بيولوجية في السلوك الانفعالي بين الجنسين؛ إذ تم في إحدى التجارب عزل مجموعة من القردة من الجنسين عند الولادة عن أبناء جنسهم، ثم سمح لهم بالاختلاط بعد ذلك مع بقية القردة لأول مرة. وقد اتضح أن استجابات الإناث اتسمت بالخوف من رفاقهن

الجدد اكثر مما فعل الذكور، فقد ركضن إلى زاوية القفص للاختباء أو الهرب، بينما لم يفعل الذكور ذلك. وفي تجربة أخرى على الفئران تم تعريضهم إلى صوت محدد في كل مرة، وبعده بعدة ثواني كانوا يصعقون بشرارة كهربائية. تم تكرار التجربة لعدة مرات مع خمس سلالات من الفئران مع إتاحة الفرصة لهم لإمكانية الهرب من القفص. وقد تبين أن الإناث في كل سلالة قد تعلمن الهروب من القفص أسرع بكثير مما فعل الذكور، أي أن استجابتهن الانفعالية كانت أشد. وقد تم تفسير نتائج التجربتين بأن الجهاز العصبي المستقل للأنثى له عتبة حسية أوطأ لرد الفعل من الذكور، وانه يميل للاستجابة بسرعة وشدة اكبر للتحفيز الأوطأ (Кадап,1972,р.318).

ولدى البشر، تم اكتشاف العديد من الفروق الفردية في الغدد الصم؛ فوزن الغدد الدرقية يتراوح في الحالات الاعتيادية من (٨) إلى (٥٠) غراماً، ووزن المبايض من (٢) إلى ووزن الخدد الخصي من (١٠) إلى (١٠) غرامات، ووزن الغدد الكظرية من (٧) إلى (٢٠) غراماً، ووزن الغدد النخامية من (٢٥) إلى (١١٠) مليغراماً. ولذلك من المعقول أن الغدد النخامية من (٢٥٠) إلى (١١٠) مليغراماً. ولذلك من المعقول أن نفترض، بالرغم من عدم وجود دليل مباشر، أن الشخص المالك لغدد صم كبيرة ونشيطة سوف يعايش تغيرات فزيولوجية مختلفة، وبالتالي انفعالات مختلفة عن الشخص ذي الغدد الصم الأصغر والأقل نشاطاً. وقد تعزى الأنماط المتنوعة من الاستجابات الفزيولوجية الانفعالية لدى الناس إلى الفروق الفردية في فعالية الجهاز العصبي المستقل. فقد يبدي شخص ما، الفروق الفردية في فعالية الجهاز العصبي المستقل. فقد يبدي شخص ما، للنفعال، فيما لا يبدي شخص آخر في نفس تلك المواقف إلا تغيراً قليلاً في معدل النبض، لكنه يظهر زيادة واضحة في درجة حرارة الجلد معدل النبض، لكنه يظهر زيادة واضحة في درجة حرارة الجلد معدل النبض، لكنه يظهر زيادة واضحة في درجة حرارة الجلد (Кадал,1972,р.317, 319).

وبالاستناد إلى كل هذه الشواهد المتعلقة بالعوامل الانفعالية المتأصلة فزيولوجياً، يبدو من المنطقى أن نفترض أن الناس يملكون اختلافات تكوينية وإضحة في مستويات نشاطهم الغدى وفي حساسية ونـشاط أنمـاط جهازهم العصبي المستقل. وقد نذهب إلى أبعد من ذلك ونقول أن هناك اختلافات تكوينية في أجهزتهم العصبية المركزية في الطريقة التي يعمل بها "الهابيوثالاموس" و "الجهاز العصبي" (Kagan,1972, p.319)، وبالتالي فأن السلوك الانفعالي الفردي للأنثي في الحب لابد أن يكون مختلفاً عن سلوك الذكر، نظرا للفروق الهورمونية والعصبية بينهما، دون أن يلغي ذلك أثر البيئة الحاسم في تشكيل الأدوار والأنماط السلوكية الاجتماعية للجنسين. إن ما يهمنا في هذا المبحث هو انعكاس أثر الفروق البيئية (الحضارية والاجتماعية) للتتميط الجنسي، والفروق الفزيولوجية الغدية والعصبية بين الجنسين على سلوكهم في الحب. وتشير الدر اسات في هذا المجال إلى اختلاف الذكور عن الإناث في كيفية خوضهم لتجربة الحب الرومانسي، إلا أنها لا تحدد نسبة تأثير الوراثة أو البيئة على هذا الاختلاف نظرا للتداخل الشديد بين هذين العاملين (والذي أشرنا إليه في بداية هذه الفقرة)، والذي سيظل مشكلة علمية وفلسفية قائمة في مجال الحب وفي كل المجالات النفسية الأخرى، ما دمنا لا نستطيع التحكم في كل متغيرات الوراثة والبيئة أثناء إجراء التجربة العلمية على كائن دينامي تتفاعل فيه المتغيرات

جاءت غالبية نتائج الدراسات في هذا المجال مضادة للاعتقادات السائعة. فقد اشارت دراسات غربية مختلفة إلى أن الذكور بشكل عام هم اكثر عاطفية من الاناث. وإن طالبات الجامعات يتحكم العقل في سلوكهن اكثر

الجسمية والعقلية دون حدود.

من العاطفة (صالح (ج) ١٩٨٨، ص٢٣٤). ويبدو أن النساء على عكس ما يذكره الفولكلور أقل مثالية واكثر تهكماً من الرومانسية اذا ما قورن بالرجال. ومن ناحية أخرى، فإن خبرة النساء بأعراض الحب (الحاجة الى الجري والقفز والصراخ والشعور بالحرية) اكثر حدةً منها عند الرجال)) (دافيدوف ١٩٨٣، ص٥٥٠).

وفي دراسة "كيفارت" Kephart العالم المائع: ((خلافاً للانطباع العام الشائع، لا تتدفع الانثى هنا وهناك بفعل دوافعها العاطفية، بل على العكس من ذلك تكون عاطفتها أكثر تكيفاً وقابلية للتوجيه من الذكر. ويبدو إنها قادرة بشكل أفضل من الذكر على أن تسيطر على ميولها العاطفية وتكيفها لضرورات اختيار الزوج)) (صالح (ج) ١٩٨٨، ١٩٨٨، ٢٣٤).

وفي استقصاء موسع عن التغايرات في الحب، توصلت دراسة "جون لي" العجود التي العالم التي التي العالم التي التعالم التي التعالم الت

١) إن الفروق في أنماط الحب هي فروق حضارية وليست وراثية.

- ٢) تتجه المرأة نحو حب الصداقة والحب الرزين أكثر من الرجل، مما يوضح أهداف الحب الزوجية. فالمرأة أكثر عقلانية وأقل ميلاً لحب رومانسي يغفل الجوانب الاقتصادية والاجتماعية الواقعية. وهي لذلك تمارس مقداراً أعظم من السيطرة على عاطفتها.
  - ٢) إن الفروق الحضارية قد تشجع نوعاً من الحب وتفضله على نوع آخر.
    - ٤) الحب التملكي التواكلي أكثر حدوثاً عند الاناث.
- إن الرجال اكثر رومانسية من الاناث في حبهم. وهذا ما ترفضه
   دراسات أخرى.
- إن مكونات الحب العاطفية والعقلية مستقلة الواحدة عن الاخرى. وإن
   حدة العاطفة لا علاقة لها بالمحتوى العقلى للحب.

وترى "نظرية الانصاف" Equity Theory التي وضعها كل من "والـستر" و"والستر" و"بيرشد" 19۷۸ Walster & Walster & Berscheid أن الناس ينجذبون ويختارون الأفراد ذوي الخصائص الاجتماعية المشابهة والمرغوبة. وإن الناس الذين يتزوجون يميلون الى اختيار شركاء لهم ممن هم على درجة مقاربة لهم في الجمال والصحة العقلية والجسمية والخلفية الاجتماعية والشعبية. فكثير من الازواج متوازنون في نقاط القوة والضعف. ويميل الشركاء الى الشعور بالارتياح حين يتوازن لديهم الأخذ والعطاء في العلاقة. أما اذا كان اسهام أحد الشريكين يفوق بكثير اسهام الآخر فأن الإثنين قد (دافيدوف العلاقة تولّد نوعاً من التوتر. ولحسم هذا التوتر فأن الإثنين قد (دافيدوف):

- 1) يحاولان استرداد التوازن.
- ٢) أو يحاو لان اقناع نفسيهما بأن العلاقة منصفة في الواقع.
  - ٣) أو ينفصلان.

#### Cultures الثقافات

تختلف المجتمعات في مقدار الأهمية التي توليها للحب الرومانسي. ويعود هذا الاختلاف الى تتوع الثقافات. فقد وجد في احدى التحليلات أن (٨٩%) من مجموع (١٦٦) ثقافة في العالم تمتلك مفهوم الحب الرومانسي منعكساً في الغزل وثنائيات العشاق الهاربين معاً (Myers,1996, p.504).

وهذا يدل على وجود فهم مشترك الــى حــد كبيــر بــين ثقافات الأرض لموضوعة الحب الرومانسي وشروطه العاطفية وخصائصه الــسلوكية. إلا أن هذه المجتمعات تختلف في موقفها من هذا الحب وفي درجة قبولها لــه كعلاقة مطلوبة قبل الزواج. فالطبقات العليا في المجتمع الصيني ايام حكــم "المانشو" ومن سبقهم كانوا يرون في الحب مأساة وكارثة قد تُفــشل خطـط كبار العائلة في جمع عائلتين أو عشيرتين معاً. ويعدّون الحب لغــوا غيــر وارد وغير ذي موضوع. وينظر المجتمع الهندي نظرة اكثر اعتــدالاً الــي الحب، إذ يرى أن العلاقة المثلى هي تلك التي يظهر فيها الحب بعــد فتــرة الخطوبة والزواج. أما في الطرف الأقصى من الارض، فنــرى ان للحــب الرومانسي أهمية كبرى في مجتمع امريكا الشمالية، فالناس هناك ينظــرون بريبة وشك الى من يعلن انه تزوج عن غير حب، ولهذا فإن كل طفل يكبر بيعقد انه على موعد مع الحب (صالح (ج) ١٩٨٨، ١٩٨٨).

ولعل النظرة السائدة إلى الحب في الكثير من المجتمعات الـشرقية، تماثـل نظرة المجتمع الهندي الى حد كبير، فالحب لديهم ليس خطيئة بحـد ذاتـه، ولكن بشرط أن يكون علانياً وبمباركة الأهل والاقرباء، وضـمن الحـدود الاجتماعية الشرعية المتعارف عليها، وهي الخطوبة ثم الزواج.

### الحب والنشاط الجنسى Love & Sexuality

إذا كان مبدأ ((الاشباع) Gratification هو القانون الاعلى الدي يستحكم بالعلاقات الجنسية، فقد يتساءل المرء لماذا لايستم تحقيق ((الارضاء)) Satisfaction في كل حالات الاشباع البدني؟ لماذا يشعر الانسان بالتعاسة والوحدة بالرغم من فرص الاشباع الجنسي الوفيرة؟ ولماذا لا تولّد هذه الفرص الحب بالضرورة، بل غالباً ما تنتج العدائية والكراهية؟ اذا كانست قوانين الحب تستند على مساومة قوى الحاجات وارضائها، فلماذا تسمحن التابيسة النفسية في الغالب بالهدمية Destructiveness ، والاحباط التابيسة النفسية في الغالب بالهدمية والاسئلة في حقيقة أن إنسانين يتحدان جنسياً قد يكتشفان أن الإشباع الذي حققاه لم يُرض نفسيهما بل أرضى الرغبة Desire فيهما. لقد كانا مشدودين الى حافز بيولوجي، ما عادا متوحدين به بعد أن اشبعا حاجتهما. إن حقيقة أن الشخص الآخر يستطيع متوحدين به بعد أن اشبعا حاجتهما. إن حقيقة أن الشخص الآخر يستطيع عدائية ممتعضة اذا ما شعر المرء بأنه استخدم لغرض الاشباع الجسدي، علي شخطين الكلية، سيولد وليس لأجل الحب والاحتياج بوصفه انساناً (Benda,1961,p.16).

عندما يحدث الحب، نجد انسانين يواجهان بعضهما بتوقعات تتجاوز بعيداً المجال الجنسي، وتتصل باستجابات عاطفية وروحية ذات طبيعة معقدة جداً. وفي الحب، نمر بخبرة اتخاذ موقف تجاه انسان آخر، إذ يتم مواجهة تحدي الجنس بطريقة جديدة. ويمثل الحب خياراً حراً وقراراً لاخضاع الحاجات الآنية للفرد وانفعالاته وعدائيته وحسده وقلقه التنافسي، والتي توجد في كل العلاقات الجنسية، الى صيغة جديدة من ((الرابطية)) Relatedness ،يصبح فيها التكامل مع الشخص الاخر أمراً مهماً ((العرابطية)) (Benda,1961,pp.17,18).

## مركز التحكّم Locus Of Control

يعد "مركز التحكم" (مركز السيطرة) Locus Of Control مـن المفاهيم الأساسية التي جاءت بها "نظرية الـتعلم الاجتماعي" Social Learning في ستينات القرن العشرين، والتي حاولت مزج المنظور السلوكي بالمنظور المعرفي في فهم الشخصية الفردية والاجتماعية للإنسان. وقد أثار هذا المفهوم ومايزال يثير اهتماماً نظرياً ملحوظاً ودراسات ميدانية متنوعـة في مجال علم النفس الاجتماعي، وتحديداً في مجال "العـزو" Attribution (أي كيف يفسر الناس الأحداث التي تمر بهم وإلى ماذا يعـزون أسـبابها المصدرية ؟).

ينسب مفهوم "مركز التحكم" إلى عالم الـنفس الأمريكـي "روتـر" ١٩٦٦ الذي لاحظ ان الفرد قد يتوقع أن يكون مصدر التعزيزات "داخلياً " Internal (أي سلوك الفرد ذاته)، أو "خارجياً " External (أي سلوك (Schunk, 1991, p. 97) الجماعة او الحضارة التي ينتمي إليها ذلـك الفـرد) (Schunk, 1991, p. 97) فأطلق على هذا التوقع التعميمي مصطلح ((التحكم الـداخلي- الخـارجي)) فأطلق على هذا التوقع التعميمي مصطلح ((Rotter, 1966, p.1) Internal – External Control على نطاق واسع بين الباحثين بمصطلح ((مركز التحكم)) ، والـذي يـشير الى المدى الذي يدرك فيه الناس أن حياتهم متحكم بهـا داخليـاً بواسـطة جهودهم وأفعالهم الخاصة، أم أن المصادفة والقوى الخارجيـة هـي التـي تحكم بها (Myers, 1996, p.47)).

ويقصد "روتر" بــ "التعزيز " Reinforcement ذلك الحدث (ثواب أو عقاب) الذي يعقب قيامنا بفعل ما، والذي من شأنه أن يقوي أو يضعف احتمال تكرار قيامنا بذلك الفعل. فالاحترام والمكانة الاجتماعية المتميزة اللهذين

ينالهما الإنسان المبدع في مجتمعه يعدّان تعزيزاً إيجابياً له يحفزه إلى مزيد من الابتكار، فيما يعدّ الازدراء وعدم الاكتراث نحوه تعزيزاً سلبياً قد يقوده إلى الجمود واليأس.

ويعد ((مركز التحكم)) مفهوما ثنائي القطب. فعندما يدرك الشخص التعزيز الذي يعقب سلوكاً معيناً لديه على أنه لا ير تبط بذلك السلوك، بل هو نتيجة للحظ أو المصادفة أو القدر، ولا يمكن توقعه بسبب التعقيد الـشديد للقـوي المحيطة به، عندها يسمى هذا الاعتقاد بـ ((التحكم الخارجي)). أما إذا أدرك الشخص الحادثة على أنها مرتبطة بسلوكه او بخصائصه الدائمة نسبيا ، فيسمى هذا الاعتقاد بـ ((التحكم الداخلي)) . وقام "روتر " ١٩٦٦ بتطوير مقياس لهذا المفهوم مؤلف من (٢٩) فقرة بالاستناد الى مقاييس أخرى مماثلة سبقته (Rotter, 1966, pp. 1, 9-12)، و الذي يعــــدّ مـــن المقـــاييس المهمة في در اسة الشخصية، وقد استخدم في آلاف البحوث المنشورة وغير المنشورة. تتضمن كل فقرة في المقياس عبارتين، وعلى المستجيب أن يختار واحدة يعتقد أنها تتطبق عليه اكثر من الأخرى. وتتضمن هذه الفقر ات مجالات الخبر ات الشخصية و المعتقدات السياسية. و يعد أن بقوم المستجيب بالإجابة عن كل الفقرات، يتم معاملة هذه الإجابة إحصائيا للتوصل إلى نوع مركز التحكم لديه، أهو داخلي أم خارجي. وهذا نموذج لإحدى فقرات المقياس (صالح(ب)، ١٩٨٨، ص ١٤٥، ٢٤٦):

أ ) أحد الأسباب الرئيسة لنشوب الحروب يعود إلى أن الناس لا يمارسون اهتماماً كافياً بالأمور السياسية.

ب) ستبقى الحروب على الدوام مهما حاول الناس منعها.

وقد أظهرت الدراسات عن مفهوم "مركز التحكم" وجود علاقات إرتباطية دالة بينه وبين عدد من المتغيرات والظواهر النفسية الأخرى، مثل فاعلية الأداء والقابلية على الاقتناع والإجهاد العصبي وخصائص الشخصية. فقد اتضح مثلاً أن ذوي التوجه الداخلي يكون أداؤهم اكثر فاعلية في حل المشكلات، وانهم يظهرون مقاومة أشد ضد محاولات الآخرين لإقناعهم، ويميلون إلى لوم أنفسهم حين يمرون بخبرة الفشل، وهم اكثر شعوراً بالمسؤولية مقارنة بذوي التوجه الخارجي (صالح، (ب)، ١٩٨٨، ص ١٤٧).

وفي مجال الخبر ات الجنسية الرومانسية، أظهرت الدر اسات أن الطلبة الداخليين والخارجيين في توجهاتهم يختلفون من حيث عدد وأنواع الخبرات الرومانسية. فقد وجد أن الطلبة من ذوى التوجه الداخلي لديهم صداقات أو علاقات رومانسية اقل بالمقارنة مع زملائهم ذوى التوجه الخارجي. وكانوا بالضد تماما من أي وجهة نظر مثالية في الحب الرومانسي، وهم لا يتفقون كثيرا حول عبارات من هذا النوع: ((هناك حب واحد حقيقي في حياة الفرد))، ((الحب الصادق يبقى إلى الأبد))، ((الحب الصادق يقود إلى سعادة تامة)). وقد افترض الباحثون الذين اجروا هذه الدراسات عدداً من الأسباب لتفسير هذا الاختلاف بين ذوي التوجه الخارجي والداخلي منها أن الحب الرومانسي يتضمن مفهوما يقضى بأن يتخلى كلا الطرفين عن نفسيهما من أجل الشريك الآخر، بمعنى أن كل شريك يصبح مرنا وسريع التأثر برغبات الطرف الآخر. وهذا يتنافي مع خصائص ذوى التوجه الداخلي الذين لا يميلون إلى التأثر بالآخرين، وبهذا تصبح مشاعر الانجــذاب القويـــة نحـــو الآخرين لا تخدم أغراضهم. ولهذا، فإننا قد لا نندهش حين نرى أن الكثير من الطلبة ذوى التوجه الداخلي غير منشغلين بالحب الرومانسي الذي "يغرق" فيه الطلبة ذوو التوجه الخارجي (صالح(ب)، ١٩٨٨، ص١٤٩).

## مراقبة الذات Self - Monitoring

يتنوع الأفراد في طريقة فهمهم للعلاقات مع الجنس الآخر. فالبعض يفتش عن العلاقات القصيرة المتعاقبة، والبعض يقدّر عالياً ألفة العلاقة الواحدة الثابتة. وهنا يتضح أحد متغيرات الشخصية المرتبطة بهذه المسألة، وهو مفهوم "مراقبة الذات"، إذ ينقسم الناس ذكوراً وأناثاً الى صنفين رئيسيين حوله (Myers,1996, p.504):

- ۱ الأفراد ذوو المراقبة العالية للذات High in Self-Monitoring : وهؤ لاء يراقبون سلوكهم ببراعة كي يخلقوا أثراً مرغوباً به في أي حالة متوافرة.
- ۲- الأفراد ذوو المراقبة الواطئة للذات Low in Self-Monitoring : و هؤ لاء موجهون داخلياً بصورة أشد. ومن المحتمل أكثر أن يقرروا التصريف بالكيفية نفسها بصرف النظر عن الحالة.

وهنا يبرز السؤال المتوقع: أي نوع من الأشخاص - ذي المراقبة العالية أم الواطئة للذات - نخمّنُ بأنه أشدّ رغبةً في خوض علاقات قصيرة متعاقبة بحثاً عن شريك جديد باستمرار، وبأنه أكثر تشوشاً من الناحيتين العاطفية والجنسية؟

تغيد دراسات قام بها "سايندر" Synder وزملوه ١٩٨٥، ١٩٨٥، إن الجواب في كل الحالات يكون "الشخص ذو المراقبة العالية للذات". فمثل هؤلاء الناس يكونون ماهرين في إنجاح الأنطباعات الأولى عنهم، لكنهم يميلون الى أن يكونوا أقل التزاما للعلاقات العميقة الراسخة. أما ذوو المراقبة الواطئة للذات، والذين يركزون على الخارج بدرجة أقل، فأنهم أكثر التزاما ، ويبدون اهتماما أشد بالنوعيات الداخلية للناس ((Myers,1996, p.504)).

وتعد شخصية "دون جوان" (دون الخوض في "عقدة الصنقص" "Complex الكامنة في أعماق هذه الشخصية) نموذجاً ممثلاً لسلوك الأفراد ذوي المراقبة العالية للذات. وقد أبدع الكاتب والممثل المسسرحي الفرنسي "موليير" Moliere (معنوانية، حينما كتب على لسان "دون جوان" نفسه في مسرحية بنفس العنوان، شارحاً أسلوب حياته:

((ماذا! تريد أن نتقيد بأول حب وننقطع إليه رافضين من أجله العالم، ولا نعود ننظر إلى أي إنسان آخر في الدنيا بسببه، جميل منا أن نتباهي بهذا الشرف المزيف، شرف أن نكون أوفياء فندفن أنفسنا إلى الأبد في حب واحد يقتل فينا، منذ الشباب، كل ميل للاستجابة لأنواع الجمال التي نقع عليه. كلا، كلا: الثبات لا يناسب إلا البسطاء والحمقي وحدهم، فمن حق كل امرأة جميلة أن تفتتنا، كما أن صدفة التقائنا بواحدة منهن قبل غيرها لا تجرد الأخريات من حقهن في غزو قلوبنا... باختصار ما من شيء أحلى من الانتصار على مقاومة امرأة جميلة، ولي فيما يتصل بهذا الأمر طموح الفاتحين الذين يسيرون قدماً من نصر إلى نصر، ولا يستطيعون أن يضعوا لفاتحين الذين يسيرون قدماً من نصر إلى نصر، ولا يستطيعون أن يضعوا رغب الاسكندر أن توجد عوالم أخرى كي أتمكن من أن أنقل إليها فتوحاتي رغب الاسكندر أن توجد عوالم أخرى كي أتمكن من أن أنقل إليها فتوحاتي

وتطالعنا في الأدب الروسي شخصية أمضت جلّ حياتها في مراقبة عالية للذات، تلك هي شخصية "رودين" في رواية بنفس الأسم ١٨٥٦ للكاتب " ايفان تورغينيف " I.Turgenev ( ١٨١٨ – ١٨٨٣)م. إن ما كان يعانيه "رودين" من اغتراب نفسي واجتماعي وثقافي عن مجتمعه ذي

التحولات الأجتماعية الدراماتيكية آنذاك وما رافقها من انقلاب في القيم والتصورات والأفكار، وامتزاج هذه المعاناة بتطلعاته الكونية وبثقافته الفلسفية الواسعة، قد حث "رودين" على الترفع عن خوض غمار الواقع على حقيقته كنوع من حل لشخصيته المتذبذبة الفريدة التائهة بين أناس يرونها زائدة عن حاجة الحياة الأجتماعية. فمضى مغالياً في مراقبة ذات وتلميعها بالأقوال الساحرة المحرضة للآخرين في محاولة لتخفيف قلقه الوجودي، عسى أن تكون انطباعات الآخرين عنه تعويضا مناسباً عن عجزه العميق أمام بؤس المشهد العام؛ ففقد القدرة على المضي في علاقة حب واحدة ثابتة مؤكدة رغم تعطشه النفسي الشديد وتنظيره العميق لضرورة الحب الجارف للمثقف. وتلك هي أزمة أغلب المثقفين الصادقين في عصور التحولات الأجتماعية الكبرى.

ففي خطابه الى "ناتاليا" الذي أرسله لها بعد أن ذاق هزيمة الحب وبعد أن وجد نفسه عاجزاً عن الأيفاء بوعود الحب التي قطعها لها في البداية، كتب "رودين":

((حبَنَتْي الطبيعة بالكثير، أدرك ذلك ولن أتواضع أمامك انطلاقاً من الخجل الكاذب ولا سيما الآن في هذه اللحظات المرة المخجلة للغاية .. اكنني سأموت ولا أنجز شيئاً جديرا بقواي، ولن أترك خلفي أي أشر نافع. كل ثرائي سيذهب هباء ولن أرى ثمار بذوري .. إن مصيري لغريب، بل يكاد يكون كوميدياً)) (تورغينيف ١٩٨٥، ص١٢١).

http://nj180degree.com

الفصل الرابع

استنتاجات

http://nj180degree.com

#### استنتاجات

استعرضنا في الفصلين السابقين مجموعة من مسميات الحب المتحقق فعلا، مثل "الحب الأيروسي الأغريقي"، و "الحب الرومانسي، و "الحب الجنسي الفردي الوسطى وعصر النهضة والعصر الرومانسي، و "الحب الجنسي الفردي البرجوازي" بالمفهوم الماركسي، و"الحب الوجودي"، و"الحب الايروسي الفرويدي"، و"الحب البرجوازي المزيف" لدى "إريك فروم"، و"الحب الرومانسي" و"الحب الكامل" و"الحب الشهواني" بالمنظور النفسي الأجتماعي الحديث. كما كان لدينا أنواع منشودة من الحب نظر لها بعض من هؤلاء الفلاسفة والعلماء وتطلعوا لتحقيقها في المجتمعات الفاضلة، مثل ((حب الخير الأسمى)) لأفلاطون، و" الحب اللاطبقي المتكافىء" أو "اسمى اشكال الزواج الوحداني" لدى مؤسسي الماركسية، و" الحب الناضج البناء" لدى الريك فروم". إن الذي يهمنا هنا هو مسميات الحب المتحقق فعلاً بوصفها على شكل فرضية، عبرنا عنها بسؤال محدد نكرره ثانية:

(( هل يصح استخدام مصطلح " الحب الرومانسي" بوصفه مصطلحاً نفسياً (وليس لغوياً أو تأريخياً) شاملاً وعنواناً مشتركاً لكل مسميات الحب الأنثوي – الذكري المتحققة فعلاً، والتي تصدّت لها هذه الدراسة فلسفياً ونفسياً منذ عصر الأغريق وحتى الوقت الحاضر في المجتمعات الغربية؟ أي هل ظلت الخصائص النفسية الداخلية للحب

الانثوي - الذكري خصائص رومانسية ثابتة نسبياً منذ عصر الأغريق، مع تبدل مستمر في شروطه السسوسيولوجية الخارجية بفعل التحولات الاجتماعية الحضارية المتلاحقة؟)).

وبعد العرض والتحليل والمناقشة والمقارنة، وبالارتكاز على منظورين نفسيين في الاستنتاج والتفسير هما:

١- المنظور المعرفي للانفعالات [ أنظر الفصل الثالث - الأسس الأنفعالية للحب ] .

٢- الستراتيجيات المعرفية للتعامل (أو آليات الدفاع النفسي)<sup>(١)</sup> (أنظر الهامش المرفق بهذا الفصل).

....فقد تم التوصل الى الاستنتاج الآتى:

((إن كل مسميات الحب المتحقق أعلاه، بتنوع أطرها النظرية واختلاف مراحلها التأريخية، تشترك في مضمونها النفسي بثمانية عناصر رومانسية (انفعالية وسلوكية) أساسية، تشكل باجتماعها الدينامي سلوك العشاق في الحب. وهذه العناصر هي:

۱- الهوى Affection (۲).

٢- الألفة: التقارب والحميمية في المعرفة الشخصية بين الشريكين، وما
 ينتج عنها من ثقة ورغبة في الاتصال.

٣- الرعاية: الشعور بالاهتمام والمسؤولية والعطف بين الشريكين،
 والالتزام الذي يبديانه نحو بعضهما.

٤- الدافع الشبقي (الايروسي) للالتحام الجسدي.

٥- الانفعالات الشديدة: القلق والخوف/ الغضب والعدوانية/ الابتهاج والنشوة.

- ٦- المزاج الشعري الحالم.
- ٧- صراع المشاعر المتناقضة: القلق والأمان/ الألم والسعادة/ الحرمان
   والاشباع/ الغيرة والايثار/ الحرية والاستحواذ.

## ٨- السلوك المغامر]

إن هذه العناصر النوعية المشتركة تظلّ متوافرة في كل حب رومانسي، إلا ان أحدها أو بعضها أو كلّها قد يختلف في درجة تحققه، وبالتالي قد تختلف الدرجة الكلية للحب من علاقة الى أخرى ومن مجتمع الى آخر، لكنه يظل رومانسياً في صفته النفسية النهائية. وهذا الاختلاف بالدرجة ينجم عن "عوامل ذاتية" خاصة بالفرد "وعوامل خارجية" خاصة بالبيئة الاجتماعية، تشكل بتفاعلها الدينامي مع بعضها المجال النفسي المشترك الذي يتحرك فيه الشريكان.

وقد تمّ استتتاج ستة عوامل ذاتية وخارجية هي:

- ١ الخصائص الفزيولوجية والانفعالية والمعرفية للشريكين.
- ٢ درجة معرفة الشريكين أو جهلهما بالخصائص الشخصية لنفسيهما ولبعضهما.
  - ٣- درجة الإشباع الجنسي النفسي بين الشريكين
  - ٤- تحقق الحب داخل مؤسسة الزواج أو بقاؤه خارجها.
- المستوى الاقتصادي والاجتماعي والثقافي لطرفي الحب، ومقدار التكافؤ
   التباين بينهما في هذه المستويات.
- ٦- طبيعة العوامل السوسيولوجية والحضارية الكامنة في خلفيات هذا
   الحد.

بإيجاز، نسمي الحب رومانسياً اذا تحققت فيه العناصر النفسية الرومانسية الشمانية، بصرف النظر عن العوامل الذاتية والخارجية الستة أعلاه، والتي تؤثر في درجته (المقصود بالدرجة: كيف يبدأ الحب، وكثافته، وعمره، وطابعه البهيج أو الحزين، ومقدار الحرمان أو الإشباع فيه، وكيف ينتهي؟)، ولا تؤثّر في نوعه.

وعلى هذا، نقبل فرضيتنا (الواردة في الفصل الأول)، ونجيب بالإيجاب عن السؤال المنبثق عنها، ونسقِطُ المضمون اللغوي والتأريخي عن مصطلح "الحب الرومانسي"، ونتبنى المضمون النفسي العاطفي له فقط بوصفه تعبيراً شاملاً وعنواناً مشتركاً لكل علاقة حب بين أنثى وذكر قامت منذ عصر الأغريق وحتى الوقت الحاضر. وبذلك يصبح تعريف "الحب الرومانسي" الذي تم اشتقاقه في هذه الدراسة كما يأتى:

((حالة عاطفية انفعالية سلوكية تتألف من العناصر الرومانسية الثمانية المشار اليها أعلاه، وتختلف درجتها من علاقة الى أخرى ومن مجتمع الى آخر حسب العوامل الذاتية والخارجية الستة أعلاه)).

فلا تعارض أذن أذا قلنا: "الحب الرومانسي في العصور الوسطى" و "الحب الرومانسي في العصر الرومانسي أو الحب الرومانسي المعاصر". وكذلك لا تتاقض أذا ما قلنا: "الحب الرومانسي" بمفهومه الأغريقي أو المركسي أو الوجودي أو الفرويدي أو الفرومي. فكل حب بين أمرأة ورجل هو حب رومانسي (بدرجة ما) بمفهومه النفسي، وهذا لا يمنع أن يكون هذا الحب في الوقت نفسه وجودياً بمفهومه الفلسفي، أو ايروسياً ليبيدياً بمفهومه الفرويدي، أو برجوازياً بمفهومه الماركسي السوسيولوجي، أو رومانسياً مؤية مه الفرويدي، أو برجوازياً بمفهومه الماركسي السوسيولوجي، أو رومانسياً مؤية مه الفرويدي.

بعبارة أدق، تتبنى هذه الدراسة مصطلح "الرومانسية" بوصفه مفهوماً نفسياً يعبّر عن خصائص عاطفية انفعالية وسلوكية محددة، تشكل بتفاعلها الدينامي وتكاملها الوظيفي نمطاً من أنماط أداء الشخصية البشرية في موقف معين. فإذا كان الموقف موقف حب، صار الحب رومانسياً بمفهومه النفسي بالنسبة لتلك الشخصية، دون أن يفقد خصائصه السوسيولوجية والحضارية المتباينة حسب درجة التطور الأجتماعي، والمكملة لخصائصه النفسية. وهكذا اختلفت التفسيرات والتأويلات وزوايا النظر، وظلّت ظاهرة الحب الأنشوي الذكري واحدة ثابتة نسبياً، ولعلّها أكثر الظواهر العاطفية (بمضمونها النفسي) ثباتاً خلال تأريخ الإنسان، مقارنة بالعلاقات الأسرية وعلاقات المحداقة وأنواع الحب الأخرى غير الرومانسية.

أما عن الكيفية التي تم فيها تبني ومزج المنظورين النفسيين المشار اليهما (أي المنظور المعرفي للانفعالات، وآليات الدفاع النفسي) وصولاً السالستتاجاتنا هذه، فيمكن توضيحه ضمن الرؤية الآتية، وحسب المخطط المستنتج والمبين في الشكل (٢) في نهاية هذا الفصل:

في سياق مواقف بيئية محددة، وحسب النظرية المعرفية للانفعالات، قد يميل الفرد إلى تفسير انفعالاته المستثارة (بفعل مثيرات خارجية باعثة شعورياً أو لاشعورياً على القلق أو الخوف أو الغضب أو الابتهاج، أو بفعل تغيرات هورمونية ذاتية المصدر ناشئة عن دوافع لاشعورية أو لاختلال كيميائي عابر في عمل الغدد) على أنها عاطفة رومانسية (هوى/ ألفة/ مزاج شعري/ رغبة جنسية ... الخ). وإن الآلية التي تتحول فيها هذه الأنفعالات الى معرفة أو تفسير هي آلية دفاعية لاشعورية غايتها خفض درجة الأنفعال عن طريق اعطاء معنى معرفي للموقف، حسب مبدأ التوازن (٣) (التعادل)

Equilibrium وهذه الآلية تختلف نوعاً ودرجةً من فرد لآخر تبعاً لدوافعه الفزيولوجية والاجتماعية، وخبراته وخصائصه الشخصية، وتبعاً للمحددات السوسيولوجية والحضارية المحيطة به. فقد يفسر فرد ما وضعاً انفعالياً يمر به على أنه بداية للحب، مستخدماً اسقاطه التفسيري (أو أي آلية دفاعية أخرى) لمجمل الموقف بكل عناصره؛ فيما يفسره فرد آخر على أنه إعجاب أو انزعاج أو رغبة جنسية، مستخدماً اسقاطاً مختلفاً.

ولنوضح هذا الاستنتاج عبر الحالة الآتية على سبيل المثال لا الحصر، والتي تنطبق على الجنسين على حد سواء:

شاب (أو شابة) يعاني من الوحدة والاغتراب والملل. له دافع قوى للانتماء إلى معنى أو قيمة ثابتة في حياته يحقق من خلاله ذاته وأمنه النفسي. تتتابه ر غبات جنسية مستمرة في أحلام اليقظة والمنام، لا يستطيع إشباعها بالرغم من كل التجارب الجنسية المؤقتة وغير المنتظمة التي مر بها. يحترم الجنس الآخر وفكرة الحب الرومانسي الجارف معه. له تصوراته الجمالية العمومية والتفصيلية عن المواصفات الجسدية والمظهرية والمزاجية والأخلاقية و الفكرية لفارسة أحلامه. فإذا ما التقت عيناه بوما بمشهد فتاة تليي بعض هذه المو اصفات الجسدية و المظهرية على الأقل، ستتأثر عندها منطقة "الهايبوثالاموس" (تحت المهاد) في الدماغ لديه بهذا المثير الخارجي المباغت وتتفعل به ابتداءً نتيجة للارتباطات العصبية السابقة بينهما (راجع الفصل الثالث: الأسس الانفعالية للحب)؛ فيقوم (أي تحت المهاد) بتتشيط الجهاز العصبي المستقل والغدد الصم مسببا حالة عامة من الاستثارة الفزيولوجية (ارتفاع نبض القلب، والارتجاف، واحمر اللوجه، وتأهب العضلات، وتهيج الأعضاء الجنسية ...الخ) وبدرجة تختلف من شخص إلى آخر ومن موقف

إلى آخر، لمواجهة هذا المثير. وقد لا تلبي الفتاة هذه المواصفات على الإطلاق، فيكون سبب الاستثارة الفزيولوجية لدى الشاب عندئذ هو دوافع لا شعورية سبقت ورافقت اللقاء كالرغبة الجنسية أو الرغبة بالحنان والتعلق والانتماء. وقد يكون السبب هو الظروف المكانية الباعثة على الانفعال كالخلوة العفوية كلياً أو جزئياً بين الشاب والفتاة، أو بعض التفاصيل الجمالية الرومانسية المتوافرة في الموقف كالإضاءة والروائح والألوان ومعمارية المكان وتأثير الطبيعة. وقد يؤدي الشعور بالتوتر في حالات الوعي الشعورية أو اللاشعورية أو اللاشعورية أو في مكان مظلم أو في طريق سفر أو في حالات التقارب الجسدي والوجداني أثناء أزمة ما أو في الحقال ما.

وفي جميع الأحوال، وبسبب خصوصية البناء العصبي البشري الباحث عن التوازن بكل الوسائل الكيميائية والمعرفية المتاحة، تقوم المناطق العليا في القشرة الدماغية بتفسير هذا الانفعال (أي الاستثارة الفزيولوجية) معرفياً وإعطائه صفة نوعية محددة. وتقوم بهذا التفسير الآليات الدفاعية (الستراتيجيات المعرفية) الباحثة عن خفض القلق ومعادلة الانفعال وتحقيق التوازن. فيقوم الشاب عندئذ، وفي اللحظة الأولى من الانفعال الأول بي ((إسقاط)) لا شعوري لأمنياته ومواصفاته المستمدة من خصائصه الشخصية ومن دوافعه ومخزونه المعرفي على تلك الفتاة ليراها بالمنظار الذي يفضله بصرف النظر عن حقيقتها. وقد يجد فيها فرصة لممارسة ((تعويض)) لا شعوري عن جوانب النقص والإخفاق العاطفي أو النفسي أو الفكري في حياته. وربما يمد هويته إليها، أي ((يتقمصها)) ليرى نفسه المنشودة فيها. ولا يستبعد أن ((يتسامي)) بها، أي يحول طاقته الجنسية المكبوتة إلى نموذج

وفي حالة تحقق عمل هذه الآليات المفسرة للانفعال منفردة أو مجتمعة، يتوصل الشاب لا شعوريا خلال لحظات إلى انه على الدرب نحو الحب، إنْ لم يشعر به حقا. وإذا تكرر اللقاء وتجاوبت الفتاة، وحصل اتصال حسى ونفسى وفكري بين الشريكين، وتبين لكل منهما شعوريا أو لا شعوريا انه قد مارس الإسقاط أو التعويض أو التقمص أو أحلام اليقظة أو التسامي علي الشخص المناسب الملبي حقا لدوافعه وخبراته وخصائصه الشخصية ومخزونه المعرفي، واستمر ارتباط انفعالاتهما إيجابيا بمواقف مستركة متتوعة كثيرة، حينذاك ينمو الانفعال الأول للحب ويصير عاطفة بالتدريج. أما إذا كانا قد مارسا آليات دفاعية وإهمة، وإن الأمر لم يتعد حدود التعلق السطحي بالمظهر الخارجي للآخر فقط، عندها سترتبط الانفعالات سلبيا بالمواقف المشتركة بينهما، فلا تتمو إلى عاطفة ناضجة، بل قد تتحول إلى نوع من التعلق النفسي أو الجنسي المرضى (بسبب التشبث اللاشعوري بوهم الحب)، أو إلى كراهية لا يجدان لها تفسيرا (لأن كليهما صار مصدرا لأله الآخر بعد أن تكشفت "مساوئهما" أمام بعضهما على المستوى اللاشعوري وحتى الشعوري أحيانا)، أو إلى قطيعة ونسيان هادئين، وهذه هي أنسضج در جات التفسير المعرفي للانفعالات.

بإيجاز نؤكد: لا حب رومانسي متحقق دون انفعال فزيولوجي (من نوع ودرجة ما) يسبقه ويرافقه دوماً. غير أن هذا الانفعال الفزيولوجي لا يتحول الى مضمون نفسي يفسره الفرد على أنه حب، الا عند مروره المستمر والمتكرر - ابتداءً من اللحظة الأولى لأول انفعال - خلال مرشح Filter

الآلية الدفاعية اللاشعورية، الأمر الذي يؤدي إلى تكرار ارتباط هذه الانفعالات المفسرة معرفياً (على أنها ميل وهوى نحو الشريك) بمواقف مشتركة معه، وبالتالي تنتج عاطفة الحب (كما مبين في "شبكة الحب الرومانسي" – الشكل ٢).

إن هذه الشبكة النفسية تعمل دون توقف في كل لحظة، كي يفسر الفرد مشاعره دوماً بأنها حب. وهذا الحب بدوره ينتظم أو يتنبذب صعوداً وهبوطاً حسب نوع ودرجة تأثير كل عنصر من عناصر الشبكة على كلية الموقف.

نلاحظ أن للحب الرومانسي منطقته المستقلة والمنعزلة نسبياً عن تفريعات وعناصر هذه الشبكة. فهو لا يتصل بهذه العناصر بصورة مباشرة رغم انه يتأثر فيها جميعاً في نهاية الأمر. ولكي يتحقق هذا الحب فهناك شرط واحد أو طريق واحد لذلك، هو مرور الانفعال من مرشح الآليات الدفاعية، ليؤثر أي الحب الناتج) بدوره لاحقاً في الجوانب المعرفية للفرد. وبذلك تعتمد درجة الحب المتحققة في كل لحظة على نوع ودرجة الانفعال المتحقق تحت تأثير كل عناصر الشبكة، وعلى نوع ومضمون الآليات الدفاعية الواقعة اليضاً تحت تأثير كل عناصر الشبكة، في وحدة جدلية دينامية لا تتفصم.



بعد أن حددنا استنتاجاتنا، لابد أن نتساءل الآن باحثين عن تفسير: (( كيف لم تؤثر التباينات والتغايرات الحضارية عبر هذه العصور في المضمون النفسي للحب، فظلّ رومانسياً بعناصره الثمانية المكونة له!؟ )). إن هذه العناصر الثمانية للحب، ليست عناصر نهائية ثابتة تنطبق بالضرورة على الحب المستقبلي أيضا؛ بل هي نتاج لتأريخ مضي من حياة الحضارة. فالطبيعة البشرية Human Nature الماضية والحالية ذات الخصائص الرومانسية في التعامل مع موضوعة الحب هي نتاج لتلاقح الدوافع الناشئة عن الحاجات الفزيولوجية الهور مونية الطبيعية اللاعقلانية بالدوافع الناشئة عن الحاجات النفسية الاجتماعية العقلانية المتتامية. إلا أن درجة العقلانية في هذه الحاجات النفسية الاجتماعية خضعت للمناخ الحضاري العام الذي ما يزال يتسم بالقلق والعنف والهيمنة غير المبررة عقليا للاقلية المالكة على مصير الاكثرية الفاقدة. وبذلك فإن الجزء الاكبر من كل عنصر انفعالي أو سلوكي من عناصر الحب الرومانسي الثمانية هو في جوهره ممارسة لآليات دفاعية لا شعورية بالمنظور الاجتماعي الواسع لا بالمنظور الجنسي الفرويدي، ضد عنف الخارج وتهديده الدائم لحاجات الانسان الاساسية في البقاء والأمن. وهي (أي العناصر الثمانية) ليست خيارات شعورية إرادية واعية بذاتها الا في جزئها الأقل الذي قد يتضمن في أحشائه بذور طبيعة بشرية مستقبلية أسمى، ترى في الحب غاية عقلية جمالية عليا لا اجراءً وقائيا ضد عدوانية غامضة ما تزال تحيط بالانسان.

وهذه الآليات الدفاعية، هي في النقويم النهائي إجراء عقلاني مشروع لتحقيق التوازن النفسي للفرد وسط عالم مضطرب محبط يفتقر الى التوازن . فاذا كان الحب الرومانسي هو وسيلة من وسائل الانسان لتحقيق ذلك التوازن النفسي أمام صراعات المصالح وما ينبثق عنها من دوافع عصابية للأفراد والجماعات والمؤسسات، فذلك برهان اولى أن للمادة الحية الواعية

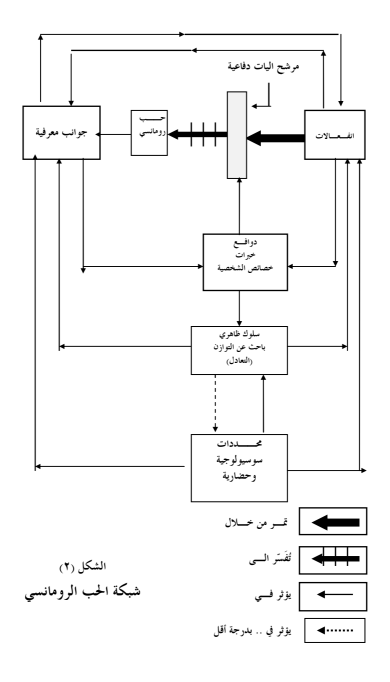
ستراتيجيات عاطفية ايجابية تجعلنا ننظر بتفاؤل حذر الى مستقبل الانـسان وسعادته المنشودة على هذا الكوكب.

إذن، فالسمة الرئيسة للحب الرومانسي هي "القلق" Anxiety ، بل هـو (أي الحب الرومانسي) رد فعل وقائي لاشعوري (بجزئه الاكبر وليس كلياً) تجاه الاضطراب الحضاري العام. وهذا القلق ليس موقفاً حتمياً يميز عزلة الانسان الأبدية أمام تهديد الآخرين لحريته كما يرى الوجوديون. وهو لـيس قلقاً جنسياً ليبيدياً ناتجاً عن الكبت اللاشعوري كما يرى "فرويد" الا في جزئه الاقل. إنه في الواقع قلق موضوعي (وإنْ كان لاشعورياً) ناتج عـن نمـط العلاقات الاجتماعية السائدة. وهو ليس حتمياً بالضرورة لا في ماضيه ولا في مستقبله. انه كما تقول "كارين هورني" : ((شعور بالوحدة والعجز، ينمـو بشكل خفي ويتزايد وينتشر في عالم عدائي. فيكون أساس كل العلاقات التي يكونها الفـرد أو سـيكونها مـع الافـراد الآخـرين)) (صـالح (ب) النهاية اجراء سلمي دفاعي يؤكد ما ذهبنا اليه عن قدرة المادة الحية الواعية على ابتكار ستراتيجيات عاطفيـة عميقـة لمنـاورة الـضغوط العدوانيـة علي ابتكار ستراتيجيات عاطفيـة عميقـة لمنـاورة الـضغوط العدوانيـة للحضارة.

إن التعدد اللانهائي لاحتمالات تطور المادة الحية عبر انتخاباتها الطبيعية البيولوجية المتفاعلة جدلياً مع انتخاباتها الاجتماعية العقلية، يجعلنا نتريث طويلاً أمام قبول فكرة وجود طبيعة بشرية محددة سلفاً أو ظاهرة نفسية ثابتة على الدوام. فالتطور التكنولوجي المتعاظم (خصوصاً في الطب والهندسة الوراثية) مرشح للتعامل بكيفية جديدة الى حد كبير مع حاجاتنا الفزيولوجيا التقليدية (الغذاء، والماء، والهواء، والجنس)، وماسيتمخض عنه ذلك من

صراعات اجتماعية من نمط جديد، تفضي بالضرورة الى طبيعة بشرية جديدة ذات حاجات وغايات فريدة. وهذا بدوره يؤدي بإنسان المستقبل السي امتلاك خصائص انفعالية وسلوكية اخرى للحب، تقوده الى اشتقاق مصطلح جديد له، يرث رومانسية آلاف السنين الخوالي.

لو طالعنا الشكل (٢) ثانية، لوجدنا ان العنصرين الجوهريين في هذه الشبكة هما: "دو افع وخبرات وخصائص الشخصية لدى الفرد"، و "المحددات السوسيولوجية والحضارية". إن تحليلهما والتحكم النسبي بهما مستقبلاً، يعني امكانية التنبؤ والتحكم النسبي بانفعالات الفرد وبستر اتيجياته المعرفية في تفسير تلك الانفعالات. وهسدا يعني السيطرة النسبية على نوعية عناصر الحب المنشود: حب بلا قلق، بلا ألم، بلا حرمان، بلا استحواذ. وذلك يعني إن "ادريناليناً " عقلياً جديداً قد يسري في عروق إنسان المستقبل!



### هو امش

- (۱) الستراتجيات المعرفية: تسمى غالباً بآليات (ميكانزمات) الدفاع النفسي Mechanisms ، وتعرّف بأنها ((ستراتيجية من التحريف للواقع تتخذ بشكل الاشعوري المحماية الانا من القلق)) (صالح (ج) ،۱۹۸۸، ص ۲۸۰). وأول من ادخل مفهوم "آليات لحماية الانا من القلق)) (صالح (ج) ،۱۹۸۸، ص ۲۸۰). وأول من ادخل مفهوم "آليات الدفاع" هو "سيجموند فرويد" الذي يرى ((ان الناس يلجئون لحماية انفسهم بأن يستخدموا أساليب عقلية الاشعورية لتشويه وتزييف الافكار والخبرات والدوافع والصراعات التي تمثل تهديداً لهم)) (دافيدوف ،۱۹۸۳، ص ۲۵). ومن هذه الاليات: "العدوان" العدوان" Aggression و "الاسقاط" Projection ، و "الانسحاب" Withdrawal ، و "التحويض" Rationalization ، و "التحويض" Obay Dreams ، و "التحويض الضدي" Reaction-Formation ، و "التكوين الضدي" الضدي المواني في ظاهرة الحب الرومانسي هو الاليات الخمسة الآتية التي نرى أنها الاكثر شيوعاً واستخداماً في علاقات الحب :
- الاسقاط: تفسير الاوضاع والمواقف والاحداث بتسليط خبراتا ومشاعرنا عليها والنظر اليها من خلال عملية انعكاس لما يدور في نفوسنا (رزوق ١٩٧٧، ص٤١).
- التعويض: حيلة دفاعية يلجأ اليها الفرد ليغطي ضعفاً او نقصاً، بأن يغالي في اظهار سمة اقل نقصاً أو اكثر جاذبية أو بأن يغالي في النشاط ليغطي عجزاً (الحفني (أ) ١٩٧٨، ١٩٧٨).
- التقمص: حيلة دفاعية يلجأ اليها الفرد ليزيد بها من قدر نفسه، بأن يمد هويته الــى شخص اخر أو يقترض هويته من شخص آخر، أو يخلط هويته بهويــة شـخص اخـر (الحفني (أ) ١٩٧٨، ١٩٧٨٠).
- احلام اليقظة: كالأحلام، تحقق رغبات وتنهض على ذكريات وانطباعات لتجارب في الطفولة. وهي تمنح الاشباع وتعوض عن الحرمان أو الفشل الذي يصيب المرء من البيئة الخارجية (الحفني (أ) ١٩٧٨، ١٩٧٨، ص١٩٣).

- التسامي: تلك العملية التي يتم بها تحويل طاقة الميول المكبوتة واستنفاذها في ميادين أخرى من ميادين النشاط والانتاج التي تقرها الاوضاع الاجتماعية والتقاليد (رزوق ١٩٧٧، ص١٤٤).
- (۲) وضعنا "الهوى" على رأس قائمة العناصر بوصفه القطب النفسي السرئيس السذي تتجمع حوله العناصر الانفعالية والسلوكية الأخرى، التزاماً بالأصل الفقهي لهذه المفردة: "الهوى" (حسب معجم المنجد) مصدر هَوِيَ، وتعني ((الإرادة وميلانها إلى ما تستلذ)) (البستاني، ۱۹۸۷، ص ۱۹۸۷). ويفصل الإمام اللغوي "أبي منصور عبد الملك بن محمد الثعالبي" في كتابه "فقه اللغة وسر العربية" إحدى عشرة مرتبة متسلسلة للحب، في غايسة الدقة والشمول، فيكتب: (( أولى مراتب الحب الهوى . ثم العلاقة وهي الحب اللازم للقلب. ثم الكلف وهو شدة الحب. ثم العشق وهو اسم لما فصل عن المقدار الذي اسمه الحب. ثم الشعف وهو إحراق الحب القلب مع لذة يجدها.. ثم الشغف وهو أن يبلغ الحب شخاف القلب.. ثم الجوى وهو أن يستعبده الحب.. ومنه رجل متيم. القلب.. ثم البوى وهو أن يستعبده الحب.. ومنه رجل متبول. ثم التنابي وهو ذهاب العقل من الهوى ومنه رجل متبول. ثم التنابي وهو ذهاب العقل من الهوى ومنه رجل مدله. ثم الهيوم وهو أن يذهب على وجه لغلبة الهوى عليه ومنه رجل هائم))(الثعالبي، ۱۹۵۹، ص ۱۲۵، ۲۵۸).

وقد تبنينا في هذه الدراسة ما جاء في المصدرين أعلاه، وحددنا أن "الهوى" بدءاً هو: (انزوع الإرادة وميلانها نحو اللذة في إطار موضوع محدد (وهو هنا المحبوب)، وهو في الوقت ذاته أولى مراتب الحب المتسلسلة والمتراكمة على بعضها تصاعدياً)). فإذا ما توفر "الهوى" مبدئياً (بوصفه أولى درجات الحب)، ثم تفاعل مع العناصر الرومانسية السبعة المتبقية بهذه الدرجة أو تلك لكل عنصر، عند ذاك ستتحدد المرتبة النهائية لذلك الحب : أهو علاقة أم كلف أم عشق أم شعف أم شغف أم جوى أم تيم أم تبل أم تدليه أم هيوم ؟ إن كل مرتبة من هذه المراتب هي درجة من درجات الحب الرومانسي، يعتمد تحققها على المحصلة الجدلية الناتجة عن تفاعل العناصر الثمانية، بوجود شرط أساس هو التوفر المبدئي لأولى مراتب الحب : "الهوى".

(٣) يرى "جان بياجيه" Jean Piaget (١٩٨٠-١٨٩٦)م ان الإفعال المعرفية للانسان هي تكيف وتنظيم للعالم المدرك. وهذا التكيف هو أرقى اشكال التنظيم البايولوجي للمادة الحية. ويرى أن الانسان يحقق المعرفة بالاشياء عن طريق التوازن بين عمليتي "التمثل"

Assimilation ، و "المواءمة" Accommodation . فعندما يتعرض الفرد لمثير ما (او انفعال ما) فإما أن يتمثل هذا الانفعال في مفهوم عقلي (مخطط) موجود سلفاً، أو أن يحور أحد المفاهيم أو يخلق مفهوماً جديداً ليتمثل هذا الانفعال ، فتحصل حالة التوازن ؛ أي لابد من التفسير المعرفي كي يحصل التوازن.

#### خـــاتمــة

وبعد كل هذا نتساءل: أما كان الحب الرومانسي في كل عصوره بحثاً فردياً عن السعادة، عن انتظام العمليات الفزيولوجية والنفسية والعقلية للفرد في بؤرة واحدة إسمها "التناغم"، وإنْ كان هذا التناغم مؤقتاً او مجتزءاً و مطارداً او ضائعاً فاشلاً في احيان كثيرة بتأثير الانساق الاجتماعية والحضارية المحيطة به؟

لقد مثلت هذه العلاقة بين الجنسين الوحيدين على الارض نوعا من حلى بشري خالص لمشكلة الوجود المستعصية بشقيها الكوني والاجتماعي، سما بها الانسان على الطبيعة غير العاقلة وعلى الصغوط الاجتماعية والحضارية غير العقلانية، فظل الحب الرومانسي نوعاً من تكثيف الوجود الفيزيقي الحي للفرد بمواجهة احتمالات اللاوجود، أي الموت والغياب والفقدان الأبدي لفرصة الحياة. فهل نخطيء كثيراً اذا ما تصورنا أن إنسانا بلاحب يشبه كوناً بلا انسان؟ وهل نبالغ اذا ماقلنا ان ثمة سعادة خفية من نوع ما وبدرجة ما في كل حب رومانسي، حتى اذا انطوى هذا الحب على ألم واخفاق واندثار؟!

نريد هذه السعادة، مهما بدت منيعة أو مغموسة بالألم، لأنها أرق عزاء لنا في هذه المتاهة!

تكتب الشاعرة البولونية "فيسلافا زيمبورسكا" (زيمبورسكا (في) ،حافظ (۲۰۰هـ، ۱۹۹۲،):

((دع الناس الذين لا يعرفون شيئاً عن الحب السعيد هم الذين يؤكدون أن ليس من حب سعيد في أي مكان إنهم بمثل هذا الايمان يجدون الحياة والموت أسهل!)).

# المراجع

## المراجع العربية

- ابراهیم، زکریا (۱۹۸۶). مشکلة الحب. القاهرة: مكتبة مصر.
- أحمد، قيس هادي (١٩٨٥). الحرية عند جان بول سارتر. مجلة آفاق عربية. عربية الفلسفة والثقافة (٢) ، مايس. بغداد: دار آفاق عربية.
- أخماتوفا، آنا (۱۹۹۲). قصائد مختارة . ترجمة حسب الشيخ جعفر . بغداد: دار المأمون.
- أنجلز، ف. (١٩٧٠) أصل العائلة والملكية الخاصة والدولة. (في) ماركس وأنجلز. مختارات. موسكو: دار التقدم.
- ايلوار، بول (١٩٨٤). (٠٠) قصيدة حب. ترجمة عصام محفوظ. بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر.
- بدوي، أحمد زكي (١٩٨٢). معجم مصطلحات العلوم الاجتماعية. بيروت: مكتبة لبنان.
  - بدوي، عبد الرحمن (۱۹۸۳). الزمان الوجودي. بيروت: ، دار الثقافة.
    - البستاني، فؤاد فرام (۱۹۸۷). منجد الطلاب. بيروت: دار المشرق.
- تورغينيف، ايفان (١٩٨٥). رودين . ترجمة حياة شرارة. بغداد: مكتبة اليقظة العربية.
- الثعالبي، أبي منصور عبد الملك بن محمد (١٩٥٩) فقه اللغة وسسر العربية. القاهرة: مطبعة الاستقامة.
- جاتسون، فرانسيس (١٩٦٧). سيمون دويوفوار أو مشروع الحياة. ترجمة أدوار الخراط. بيروت: دار الآداب.

- جور ارد، سيدني م.، و لندزمن، تيد (١٩٨٨). الشخصية السليمة. ترجمة
   حمد دلى الكربولى و موفق الحمدانى. جامعة بغداد: كلية الاداب.
- جیته، یوهان. آلام فارتر. ترجمهٔ أحمد حسن الزیات. بیروت: دار الكتاب العربی.
- الحفني، عبد المنعم (أ) (١٩٧٨). *موسوعة علم النفس والتحليل النفسي*.القاهرة: مكتبة مدبولي.
  - الحفني، عبد المنعم (ب) الموسوعة الفلسفية . بيروت: دار ابن زيدون.
- الحفني، عبد المنعم (ج) (١٩٩٥) *الموسوعة النفسية علم الــنفس فــي* **حياتنا اليومية** . القاهرة: مكتبة مدبولي.
  - دافیدوف، لندا (۱۹۸۳) مدخل علم النفس . الریاض: دار ماکجرو هیل.
- دوبون، فرانسواز (۱۹۷۳). حدود التصور الماركسي عن مشكلة المرأة. (في ) لينين و آخرون. المرأة والاشتراكية . ترجمة جورج طرابشي. بيروت: دار الآداب.
- دوستویفسکي، فیودور (۱۹۸۰). *الجریمة والعقاب*. ترجمة سامي الدروبي. بیروت: دار ابن رشد.
- رايش، رايموت (۱۹۷۱). *الجنس وصراع الطبقات*. ترجمة محمد عيتاني. بيروت: دار الآداب.
- رزوق، أسعد (۱۹۷۷). موسوعة علم النفس . بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر.
- روبنسون، بول (۱۹۷٤). اليسار الفرويدي . ترجمة لطفي فطيم وشوقي
   جلال. بيروت: دار الطليعة.
- روزنتال، م. ؛ و يودين، ب. (١٩٨٥). الموسوعة الفلسفية. ترجمة سمير كرم. بيروت: دار الطليعة.

- ريازانوف، دافيد (١٩٧٣). الشيوعية والزواج. (في) لينين وآخرون. المرأة والإشتراكية. ترجمة جورج طرابشي. بيروت: دار الاداب.
- زيمبورسكا، فيسلافا (١٩٩٢). (في) ياسين طه حافظ. القمم العالية. بغداد:، دار المأمون.
  - سارتر، جان بول (أ) (۱۹۶۷) مغنى الوجودية. بيروت: مكتبة الحياة.
  - سارنر، جان بول (ب) (۱۹۸۰). المادية والثورة. بيروت: مكتبة الحياة.
    - السعداوي، نوال (١٩٧٧). المرأة والجنس . القاهرة: مكتبة مدبولي.
- سيفرت، ياروسلاف (١٩٩٢). (في) ياسين طه حافظ. القمم العالية . بغداد: دار المأمون.
- شكسبير، وليم (١٩٨٦). السونيتات. ترجمة جبرا ابراهيم جبرا. بغداد: مكتبة الشرق الاوسط.
- صالح، قاسم حسين (أ) (١٩٨٧). *الانسان من هو* . بغداد: دار الحكمــة جامعة بغداد.
- صالح، قاسم حسين (ب) (١٩٨٨). *الشخصية بين التنظير والقياس*. جامعة بغداد: مطبعة التعليم العالى.
- صالح، قاسم حسين (ج) (۱۹۸۸). الإبداع في الفن . جامعة الموصل: دار الكتب.
- العظم، صادق جلال (١٩٦٨). في الحب والحب العذري . بيروت: منشورات نزار قباني.
- فرنسیس، یوسف. رحلات الحب والجنون وراء بایرون وبیکاسو وشوبان
   وفان جوخ. بیروت: دار الوطن العربي .
- فروم، إريك (أ) (١٩٧٢). *الخوف من الحرية*. ترجمة مجاهد عبد المنعم مجاهد. بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر.

- فروم، إريك (ب) (١٩٧٣). **تورة الامل**. ترجمة ذوقان قرقوط. بيروت: دار الآداب.
- فروم، إريك (ج) (۱۹۸۱) . فن الحب . ترجمة مجاهد عبد المنعم مجاهد. بيروت: دار العودة.
- فروم، إريك (د) (۱۹۸۹). *الانسان بين الجوهر والمظهر*. ترجمــة ســعد زهران. الكويت: سلسلة عالم المعرفة.
- فروید، سیجموند (۱۹۷٦). مافوق مبدأ اللذة . ترجمة عبد المنعم الخفي.
   القاهرة: مكتبة مدبولي.
- فريفيل، جان (١٩٧٣). الاشتراكية والمرأة. (في) لينين و آخرون. المرأة والمرأة.
   والاشتراكية. ترجمة جورج طرابشي. بيروت: دار الآداب.
- لوكسمبورغ، روزا. رسائل حب . ترجمة نهلة الشال. بيروت: ، دار ابن خلدون.
- ماركيز، غابريل غارسيا (أ) (١٩٨٦). الحب في زمن الكوليرا. ترجمة صالح علماني. عمّان: دار منارات.
- ماركيز، غابريل غارسيا (ب) (١٩٨٩). رائعة الجوافة . ترجمة فكري بكر محمود. عمّان: دار منارات.
- ملاهي، باتريك (١٩٦٢). عقدة اوديب . ترجمة جميل سعيد. بيروت: مكتبة المعارف.
- الموسوي، محسن جاسم (١٩٧٢). كشف المضامين البرجوازية في الشعر . بغداد: مطبعة دار السلام.
  - هلال، محمد غنيمي (١٩٨٦). الرومانتيكية . بيروت:دار العودة.
- هول، كالفن ؛ و لندزي، جاردنر (١٩٧١). **نظريات الشخصية**. ترجمة أحمد فرج و آخرون. القاهرة: الهيئة المصرية للتأليف والنشر.

# المراجع الأجنبية:

- Beauvoire, Simone De (1976). *The Second Sex*. Penguin Books.
- Benda, C. E. (1961). *The Image of Love*. New York: The free press of glencoc, Inc.
- Bourne, L. E. & Ekstrand, B. R. (1976): *Psychology: Its Principles and Meanings*. New York: Holt, Rinehart and Winston.
- Brown, R. (1965). *Social Behavior*. New York: The free press.
- Brown, J.A.C. (1977). *Freud and the Post-Freudians*. Penguin Books.
- Davenport, D. et al. (1992). *Measuring Perceptions of Romantic Love from Three Theoretical Perspectives: Implications for Counseling*. Paper presented at the Annual convention of the American Association for Counseling and Development, March, Baltimore.
- Driscoll, R. & Davis, K.E. & Lipetz, M.E. (1972). Parental Interference and Romantic Love: The Romeo & Juliet Effect. *Journal of Personality and social psychology*, vol 24, No 1, pp. 1-10.
- Engels, F. (1954). *Dealectics of Nature*. Moscow: Foreign Languages Publishing House.
- Fowler, H.W. & Fowler, F.G. (1975). *The Concise Oxford Dictionary*. Oxford University.
- Fromme, A. (1960). *The Ability to Love*. London: George, Allen & Unwin Ltd.
- Gleitman, H. (1995). *Psychology*. New York: W.W.Norton & Company.
- Harlow, F. H. & McGaugh, J. L. & Thompsom, R. F. (1971) *Psychology*. San Francisco: Albion Publishing Company.

- Kagan, J. & and Haveman, E. (1972). *Psychology: An Introduction*. New York: Harcourt Brace Jovanovich, Inc.
- Kemper, T. D. (1978). *A Social Interaction Theory of Emotions*. New York: John Wiley & sons.
- Marston, P. J., et al. (1986) What is this Thing Called Love? The Subjective Experience and Communication Of Romantic Love. Arizona.
- Marx, Karl . *Economic and Philosophic Manuscripts of* 1844. Moscow: Foreign Languages Publishing House.
- Myers, G. (1996). *Social Psychology*. New York: The McGraw-Hill Companies.
- Roden, M. R. et al. (1985). *Love and Romance over the life cycle*. Paper presented at the Annual Scientific Meeting of the Gerontological society, New Orleans.
- Rotter, J.B. (1966). Generalized Expectancies for Internal Versus External Control Reinforcement. *Psychological Monographs: General and Applied*, 80 (1), 1-28.
- Rubin, Z. (1970). Measurement of Romantic Love. *Journal of Personality & Social psychology*, vol 16, No 2, pp. 265-273.
- Schunk, D. (1991). *Learning Theories: An Educational Perspective*. New York: Macmillan Publishing Company.
- Shaver, P. (1986). *Being Lonely, Falling in love, perspectives from Attachment Theory.* Colorado.
- Shipley, T. T. (1955). *Dictionary of World Terms*. London: George Allen and Unwin ltd.
- Storr, A. (1977). *The Integrity of The Personality*. Penguin Books.
- Thorne, J. O.(1961). *Chamber's Biographical Dictionary*. London: W and R chambers, Ltd.
- Warren, J. D. (1982). *Romantic Love : A special Case of Social competence*. Paper presented at the Annual

- convention of the South Western Psychological Association, Dallas.
- Wood, J. (1974). How do you feel? A guide to your Emotions. New Jersey: Englewood cliffs.
- Wulff, D. M. (1997). Psychology of Religion: Classic & Contemporary. New York: John Wiley & Sons, Inc.

## هذا الكتاب:

يتضمن هذا الكتاب مساحة فكرية واسعة، تمتد من زمن الفكر اليوناني والأوربي القروسطي إلى زماننا هذا. إنه دراسة جادة و"طريفة" في علم نفس الإنسان الفرد، تناولت الكشف عن تفاعل عواطف الانسان الذاتية والموضوعية في سلوك فردي هو "الحب الرومانسي" بين الرجل والمرأة.

الكتاب بحث "علمي – فلسفي" أصيل، اعتمد المنهج والأسلوب العلميين في دراسة تفاعل عناصر شخصية الإنسان (الأنثى والدذكر) ضمن الوجود الحضاري (تأريخياً) والاجتماعي (واقعياً) والفردي (سلوكياً)، مستعيناً بما توصلت إليه البحوث الفلسفية من حقائق منذ أيامها الأولى، حتى البحوث العلمية والنفسية الحديثة والمعاصرة.

الكتاب بادرة ريادية في "اللغة العربية" في مجالي "علم النفس الفردي والاجتماعي"، وربما في مجال "الانثروبولوجيا" في بعض مضامينه. إنه كتاب جدير بالقراءة.

# د. عبد الله مهدى الخطيب



# سيرة ذاتية للمؤلف

- فارس كمال عمر نظمي
  - ولد في بغداد ١٩٦٢
  - أستاذ جامعي عراقي
- كاتب وباحث في علم النفس الاجتماعي وعلم نفس الشخصية.
- الأختصاص الدقيق : سيكولوجية : العدالة / الحب / الأدب / العنف / السياسة / الاتجاهات والقيم / السلوك الجمعي .
  - الشهادات العلمية:
- بكالوريوس هندسة مدنية / جامعة بغداد كلية الهندسة ١٩٨٤م
- بكالوريوس آداب في علم النفس / جامعة بغداد كلية الآداب ١٩٩٩م (امتياز مع مرتبة الشرف)
- ماجستير آداب في علم النفس / جامعة بغداد كلية الآداب ٢٠٠١م ( امتياز )

- عضو مؤسس للجمعية النفسية العراقية
- عضو مؤسس لرابطة اساتذة جامعة بغداد
- عضو الجمعية العراقية للعلوم التربوية والنفسية
  - عضو نقابة المهندسين العراقية
- <u>الأعمال المنشورة:</u> عشرات المقالات والدراسات والبحوث النفسية والاجتماعية والأدبية المنشورة في الصحف والمجلات ومواقع الانترنيت .
  - البريد الألكتروني:

fariskonadhmi@hotmail.com fariskonadhmi@yahoo.com