المقافي

معارف الأمرالجزائرى عبدالعادر والسَّادة الأولياء الأكابر

> لاُسْتاذالدكتور المحركمال المجرار

مراجعته وقدم له فصيله الايمام

محارى إرائيم

واندالعشيرة المعتدية الطبعة الأولى منتذى سورالأزبكية

WWW.BOOKS4ALL.NET

المرف المراجزائرى عبدالقادر مقارف الائرالجزائرى عبدالقادر والسّادة الادلياء الأكابر

> ىلۇستادالدىكتى *ائىمرىمتال كىجرار*

مراجعته وقدم له فصيله الايمتام

محازي إبرايم

وإندالعشيرة المحمدية

الطبعة الأولئ ١٤١٧ه - ١٩٩٧م



## الإهسداء

### إلى مشايخي ٠٠٠

<u>. 1886. 1886. 1886. 1886. 1886. 1886. 1886. 1886. 1886. 1886. 1886. 1886. 1886. 1886. 1886. 1886. 1886. 1886.</u>

- ★ سيدى واستاذى العارف بالله الإمام محمد زكى إبراهيم رائد
   العشيرة المحمدية (طال الله في عمره .
- ★ سيدى العارف بالله الولى الآمى محمد (بو الفضل دفين قرية الصافية / مركز دسوق ، (ول من عرفنى بطريق القوم رحمه الله تعالى .
- ★ سيدى محمد عبه المجيد شهاب الرفاعى الإخميمى رحمه
   الله تعالى.



### كلمة فضيلة الإمام رائد العشيرة المحمدية

المحمود بالمحامد كلها ، ربنا جل وعلا، والمصلى والمسلم عليه ، نبينا محمد أشرف الملا ، والمرضى عنهم ، أهل الله ، ومن لهم تلا .

### وبعد ..

فقل أحسن الظن بى ولدى فى الله ، السيد الصالح المبارك ، الدكتور احمد الجزار ، وسألنى كتابة كلمة يستفتح بها باكورة كتبه إن شاء الله ، وذلك الذى أنصف به الواقع والأمير عبد القادر ، وهو يعلم ما أعانى من أمراض طويلة ، منذ سنين ، وكيف نقف فى انتظار نداء الله لاحول لنا ولا قوة ،غير التارجح بين الخوف والرجاء.

ووقع فى ننسى أن هذا الكتاب آية جديدة على صدق وقوع كرامة الموتئ من أهل الله لصدوره فى هذا الوقت بالذات ، بما يحمل من رموز وإشارات وتبعات ومفاهيم بين دورتى الظاهر والباطن ﴿ وَمَن يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهُد قُلْبَهُ ﴾.

وقله استجمعت همنى البدنية وقرأت فسمولاً من هذا الكتاب الجامع بحق ووقفت بالدعاء خجلا أمام الكثير من المواقف التي ذكرنى فيها المؤلف ولله على على وهبه الله من حسن الظسن وإشراق البصيرة ﴿ وَاللَّهُ يَخْتَصُ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَصْلِ الْعَظِيمِ ﴾.

وقد نيقنت مما يسر الله لى قراءته من هذا الكتاب العظيم ، كيف وظف الله تعالى قلم ولدى الدكتور الجزار ، وسخر له من سعة الاطلاع ، وسعة الصبر على البحث والمقارنة والتحقيق ، ويلوغ ما هو أسلم وأقوم من الأحكام التي تجمع الأمة ، وترفع الكلمة ، وتبعث الهمة ، وترد كيد الكائدين ، وجهل الجاهلين ، وتصفع أقفية الحمقى والمكفوفين ، في مجال الخصوصية بين مقام الأشباح والأرواح ، والسطوح والأعماق.

الكتاب جامع بحق ، رائع بحق ، ولا شك أنه نفحة من الإلهام والعبقرية وقد يمكن الاستخناء به عن كل ما هو في موضوعه ، ونظرة إلى محتوى هذا الكتاب ( الفهرس ) تكشف القناع عن كنوزه ، وتؤكد أن الكاتب إنما كان يكتب بالله ، ولله ، وفي الله ، ومن الله ، وإلى الله ، في عدل ووسطية وتحقيق ومدد، وسواء رضى بعض الناس أو غضبوا ؛ فما كان لله دام واتصل ، والعاقبة للتقوى .

ولولا قسوة المرض ، وشدة الضعف ، لقـدمت من الكتاب نماذج ترضى الله ، وتبهر أولى البقية من الناس.

إن الإقدام على إخراج هذا الكتاب ، بما يتطلبه من تكاليف وتضحيات مادية وأدبية خاصة وعامة ، إنما هو في عصرنا هذا بكل انحرافاته نوع من المجازفةأو المغامرة ، ولولا أن المؤلف صاحب دعوة ، وحامل مبدأ ، ويكفى أنه من العشيرة المحمدية .

جعل الله هذا الكتاب بكل ما يتعلق به من المعانى والمقاصد فى مسيزان ولدى الدكتور الجزار ، بقدر ما أفادنا ، وخدم الحقيقة ، وأنصف التاريخ ، ودعا إلى التى هى أقوم . .

وصلى الله على الرسول الأعظم. . وعلى آله . . وصحبه . . وذريته . . وامته جميعاً . . وسلم.

المفتقر إليه تعالى وحده محمد زكى إبراهيمر عفا الله عنه وعافاه

المعادى ـ القاهرة ٢٠ من ربيع الأول ١٤١٧ هـ موافقاً ٥ من أغسسطس ١٩٩٦ م

# بِنِيْلِنَالِخِيْلِ الْخِيْلِ الْخِيْلِ الْخِيْلِ الْخِيْلِ الْحِيْلِ الْحِيْلِ الْحِيْلِ الْحِيْلِ الْحِيْلِ

### مقدمة

الحمد لله الذي أنعم على الإنسان بنعمة الوجود ، فكان الإنسان جحوداً ، وضج وضجر ، وكدح باحثا عن مستقر ، ودار وحار وهو في أسعد ديار ، وإن كان ظاهرها دمار ، لكن باطنها فيه الترقى لأرواح الأخيار ، ولولا ذلك ما نزلت الأرواح في أجسام الأبرار . .خلقه الله فيها ، فما درى بها ، وحثه العدوان : النفس والشيطان ،على أن يبحث عن السعادة بالإكثار والزيادة لكن من الهم والغم فشقى وندم ، وصارت أيامه عدم ، فيا ليته شكر نعمة الوجود وعرف لماذا هو موجود ، وكيف يعرف ، وقد أدار ظهره لينبوع الأنوار وتوجه للعدم والبوار.

وأصلى وأسلم على أكمل المخلوفات ، ونور الذات السارى فى التكوينات النعمة العظمى للموجودات، والرحمة الكبرى للمخلوقات ، شاكرها وجاحدها سيدنا محمد على أوذى فدعا لمن آذاه ، وهذه صفة كل أواب أواه ، وأسجد شاكرا أن خلقنى الله فى أُمّته على الله عرفنى بحقيقته وحقيقة أصحابه وورثته ، المخصوصين من بين الخلق بنور ذاته ، والكائنين فى هذه الدنيا فى جنّاته ، وإن كان ظاهرهم عداب وأذى وجحيم ولظى ، لكن نظرهم لوجه الحبيب جعل كل عذاب يذوب ويغيب والناس فى سعير ولهيب.

وجهى بذاتك مشرق وظلامه في الناس سارى الناس في سدف الظلام ونحن في ضوء النهار

وأدعو للصحابة الكرام والتابعين الأعلام ، وأولياء الكرم ، الوارثين النبياء سائر الأمم بفضل رسولهم الاكرم والتله .

وأقدم هذا الكتاب عن حياة وأسرار ومعارف الأمير عبد القادر الجزائرى وأويد كلامه بكلام من جاء قبله وبعده من أولياء الله ، وهو موضوع صعب وعسير ، كما قال أحد العارفين : معرفة الولى أصعب من معرفة الله ،

ويندرج هذا القول على رؤية الولى أو قراءة كلامه ، فالأنفاس المباركة تسرى من الإنسان فى أفعاله وأقواله ، وأخاطب بكتابى أهل الطريق من المريدين السالكين ، والمحبين المتبركين بنفحات الأولياء الذين تركوا الأهل والولد ، وخرجوا من البيت والبلد ، وإن كانوا فى بيوتهم ساكنين وفى بلادهم قاطنين.

أقول هذا الكلام ، وقد ضاعت الآيام ، فى اللهو والجهل والظلام، فيا حسرتى يوم يقول الكافر ﴿ يَا لَيْتَنِي كُنتُ تُرَابًا ﴾ لأن كل نعيم تصيبه فى الدنيا ينقص من أجرك فى الآخرة .

والأمير عبد القادر كان من أهل البلاء حيث يقول:

أمولاى طال الهجر وانقطع الصبر أمولاى هذا الليل هل بعده فجر ؟

قال الرسول على المؤمن على قدر إيمانه فسمن كان في إيمانه صلابة شدد فالأمثل المثال المؤمن على قدر إيمانه فسمن كان في إيمانه صلابة شدد عليه البلاء ، والإمام عبد الغنى النابلسي يضع البلاء في جسملة النعم ، وابن عطاء الله في حكمه يقول : و عجبت لقوم يقادون إلى الجنه بالسلاسل ، وابن عربي في كستابه (مواقع المنجوم) يتمنى أن يرى قلبا حزينا فطوبي للمُبتلى صاحب القلب الحزين ، وعبد القادر الجيلاني يقول : و علامة الولاية البلاء ، فهل في ذلك كفاية لك ؟! تردك إلى رشدك وتنيسر قلبك وتريك الحق حقا والباطل باطلا ؛ فتسير في حياتك على بصيرة من ربك !!.

وأظن شيطانك يقول لك : ما حكم البلاء في العصاة وأعداء الله ؟ قل له تلك عقوبة عُجُلَت لهم في الدنيا ﴿ وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾

ولا تظن أنى خرجت بك عن سياق الكلام ؛ فحياة الأمير كلها بلاء وما ذاق طعم الراحة إلا فى أواخر حياته حين انتقل إلى دمشق وعمره يقترب من الخمسين عاماً أو يزيد ، وقبل ذلك كانت حياته كلها جهاداً أصغر ضد الغزاة الفرنسيين ، وجهاداً أكبر ضد نفسه ، ويكفى أن تسمع قوله فى قصيدة له يعبر فيها عما يلاقيه من العناء والتعب :

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني عن أخت حذيفة ، وحسنه السيوطي ، وله شواهد كثيرة .

با حاب. الحرمين لو أبصرتنا لعلمت أنك في العبادة تلعب من كان يخضب خده بدموحه فنحسورنا بدمسائنا تتخضسب ريح العبسير لكم وريح حبيرنا رهج السنابك والغبار الأطيب

وكان يخاطب بكلامه هذا كاتبه و قدور بن رويله و كى يعبود من بلاد الحجاز إلى الجهاد ويترك خلوته وعبادته ، وهذا من دهاء الأميسر حيث كانت بلاده تعانى الاحتلال و فخاطب ابن رويله برسالة كلها تلويح وإشارات بالعودة إلى الجزائر ، كى لا يكشف الفرنسيون مقصده ، وليس فى كلام الأمير لجهاد النفس تهوين وتحقير كما فهم البعض . فقد دامت حربه للفرنسيين ستة عشر عاماً عانى فيها ما لا يمكن وصفه ، عاداه بنو وطنه من الجزائريين ، وعاداه سلطان المغرب وأكثر من هذا عاداه بعض إخوانه من صلبه

### وقد اخترت الأمير بالذات في هذه الدراسة لعدة أسباب منها :

أنه نموذج صادق للصوفى فى عصرنا هذا ، خاض بحمار الدنيا والدين، وجمع بينهما على أكمل وجه ، وفى حمياته أبلغ رد على المحجوبين من أعداء التصوف الذين يعتقدون أن التصوف سلبية وخمول وكسل ، وترك الحياة الدنيا

ومنها: صلات الأمير بالدول الغربية ، وكيفية سلوكه معهم ، مع عدائه لهم وحبهم له ، فسلوكه مع طوائف اخلق وأجناسهم المختلفة حير الكثيرين .

ومنها: بلوغ الأمير إلى درجة القطبانية ،حيث استظهر القرآن الكريم الهامأ وإلقاء غيبيا ، ولا يصل إلى هذه المرتبة إلا الأقطاب ، مثل أبى يزيد البسطامي كما ذكر عن نفسه: « ما مِن حتى استظهرت القرآن كله »، وليس بعيدا أن يكون الأمير من أقطاب الظاهر والباطن رخم مشاغله الدنيوية الكثيرة، وأسوق هذا الكلام حتى لا يباس أهل الله من هذا البزمان ، ويقولون: إن ظروف الحياة التي نعيشها تمنيعنا من سلوك الطريق ، فالحكيم الترمذي في كتابه (ختم الأولياء ) يقول: إن من الأولياء من يحتاج إلى صفو الزمان وإقباله ، ومن الأولياء من يطفئ نورهم ظلمة الوقت ؛ فلا يحتاجون إلى إدبار الزمان أو إقباله .

ومنها: أن الأمير يعتبر من تلاميذ الشيخ الأكبر محى الدين بن عربى، ونقصد التلمذة الروحية ، رغم أن الأمير أخذ عن الشيخ محمد الفاسى الشاذلى ، وكان قبل ذلك قادريا ونقشبنديا ، ويعلن فى كتاب المواقف لقاءاته الروحية مع الشيخ الأكبر . فهو بحق تلميذه وشديد الصلة به ، فإن كان هذا حال التلميذ ، فما بالك بالشيخ الذى رماه علماء الرسوم بالكفر والزندقة ، وذلك لأنهم يخوضون فى علم بعيد عن أذواقهم إن كان لهم ذوق .

التصوف عقيدة وخلق وجهاد ودعوة ، ومتابعة القرآن والسنة ، والتخلى عن كل رذيلة ، والتحلى بكل فضيلة ، والسلوك الملتزم بطاعة الله ورسوله عير الله و التربيعة ، وليس من التصوف البدع التى انتشرت بين الطرق الصوفية ، كالضرب على الدف والمزمار وآلات الله و والرقص والاختلاط بين الذاكرين والذاكرات ، وترك الأخذ بالأسباب ، . وحياة الأمير نموذج كامل لما يراه شيخنا .

ومنها: أن الأمير اشتهر بين الناس وتلاميـذ المدارس أنه ثاثر جزائرى لا أكثر ، وكل من كستبوا عنه في الكتب المدرسية لم يذكـروا أنه رجل دين وفقه وتصوف ، وكان يشرح صحيح البخارى في مجالسه والفية ابن مالك . وله تفاسير وإشارات للقرآن الكريم وأحاديث الرسول عِنْ اللهِ .

ومنها: أن كل الذين كتبوا عن الأمير لم يتناولوا الجانب الصوفى من حياته ، إلا كتباب يتيم للأستاذ جواد المرابط ، وهو عبارة عن مجموعة محاضرات ألقيت في مناسبات مختلفة ، فلم تعط الأمير حقه ، ولم تبين للقارئ مقام الأمير بين أهل الله العارفين .

والكاتب الوحيد الذى كان بوسعه أن يكشف لنا عن تصوف الأمير ، رفيق كفاحه وابن عمته الحاج مصطفى بن التهامى الذى وضع كتابًا عن الأمير حققه د. يحيى أبو عزيز ،ووضع له عنوان • سيرة الأمير عبد القادر وجهاده » وهو أكثر الكتب صدقا وواقعية في الكلام عن الأمير ، إلا أن الكاتب للظروف قاسية ، حيث صنف الكتاب وهو سجين مع الأمير في امبواز ـ لم يقدر على كشف الجانب الصوفي لصاحب الترجمة ، واكتفى بذكر حوادث ومواقع الجهاد، واستطرد واسترسل في موضوعات بعيدة عن حياة الأمير ، وقد كتب كلامه للفرنسيين خاصة ، لطلبهم ذلك منه ، والحاج مصطفى بن التهامي من أهل الله العارفين، ويكفى أن تقرأ قصيدته المسماة ( الغوثية ) في التهامى من أهل الله العارفين، ويكفى أن تقرأ قصيدة كلها توسل وتضرع إلى الله باسمائه الحسنى ، وبأنبيائه وملائكته وأوليائه ،فيها فائدة عظيمة لمن يقرأها لتفريح الكروب وجلب الفرج ونذكر منها بعض أبياتها :

لما جسرى القسدر بالخسلاف ووجسب الوحسش بقسفسراليم الستول أسال ربى بالصديق ابن البستول أضسرع بالكتسساب والفرقان والقسائلين ربنسسا أخسر جنا والدارقطسنى وبالأوزاعسسى وبالشعسالي وبالهسسوارى مولاى عبد القسادر الجيسلانى يا ضوث وقتنا إليسك يشسكو يا صاحب التصريف فى الأمور إلى جنسابك السنسى اشفسع إلى جنسابك السنسى اشفسع وسيلستى بك إلى الشفسيع وسيلستى بك إلى الشفسيع

ووقسع الخلسف بالانتلاف وأتحف النقسص ببسدر التم ثم حصور زكسرياء القبول لموسى والإنجيسل والقرآن من هذه القسرية عادت سجنا والنسورى والحافظ بالإجماع وبابن ناصر وكل قسارى عونا على انكشاف ما ابتلانى عونا على انكشاف ما ابتلانى وكافلا بنسأنك المأشسور وكافلا بنسأنك المأشسور بأوليساء الله نسم أرفسع بأوليسسى محسمد الرفيع المنفسع في حالنا وفك المعضلا

... إلى آخر القصيدة <sup>(١)</sup> .

<sup>(</sup>١) سيرة الأمير عبد القادر ، مصطفى بن التهامي ، ص ٣٠٤ .

ولكن الحق تعالى لم يشأ لهذا الولى أن يصنف كتابا عن معارف الأمير ومنازلاته الروحية ، وكل شيء بقضاء وقدر ؛ وفيمن كل ما سبق ذكرنا له دفعينا القدرة الإلهية لوضع هذا الكتاب وهو إن شاء الله فيه فائدة للمريد السالك والعارف وكل من يطلب طريق الحق ، ويقف على حق اليقين ، ويحاول أن يعرف قدر نفسه وبماذا أكرمه الله ، فلا يعرج على الأكوان ليعرف بل يجاهد ويسعى في طلب المعرفة اليقينية والعلوم اللدنية ، يقول سيدنا أبو المواهب الشاذلي :

وما البحيث في الآثار إلا مُبعيد عن المقصد الأسنى من الغاية القصوى فلا تقنعن بالقشر دون لبابه ولا تحتجب بالباب عن حضرة النجوى

واعلم أن قدر الإنسان الكامل عظيم ، وخطره جسيم ، ولكن الدنيا أخذت الإنسان وغرته وأعملته عن حقيقة وجبوده فعاش إنسانا في الصورة الظاهرة ، وحيوانا في الحقيقة ولو عرف الإنسان ما يُراد منه ، لما أضاع نفساً من أنفاسه في الغفلة والاشتغال بما لا يعنيه .

قسد رشَّحوك لأمر لو فطنت له فاربا بنفسك أن ترعى مع الهمل

وأدعو الله تعالى أن يعينني على كشف اللثام عن معارف هذا الإمام الكبير والعارف الخطير ، الذي غرق في بحاره كبار العارفين ؛ فما بالك بالمتطفلين أمثالي!!.

ونشرع بعون الله في ذكر محتوى الكتاب:

### محتوى الكتاب

#### منسب

الباب الآول ، التصوف

الباب الثاني ، حياة الامير عبد القادر

البلب الثالث : وقائع الامير ومبشراته

الباب الرابع ، تفسير الامير الإشاري لبعض الآيات القرآنية.

الباب الخامس ، شرح الامير لبعض احاديث الرسول عِن الله .

الباب السائس : شرحه لكلمات الصوفية .

الباب السابع ، وصايا وتصحيح مفاهيم صوفية .

خساتسمة



### الباب الأول التصوف

ورد في تعريف التصوف مـنات التعاريف ، وهي في الحقيـقة إذا جمعت معاً ، كانت تعريفاً للتصوف ، فكل عارف بالله عرَّف التبصوف بما غلبه عليه حاله أو مقامه ، ويمكن تلخيص ذلك في القول بأن التصوف هو اتباع الكتاب والسنة ، حباً وشوقاً وتولها بالله ورسوله عِيْكِ ، لا لأجل غرض أيّا كان هذا الغرض ، فالغرض في التصوف مرض ، فيؤدى العبد آداب العسبودية وخدمة الربوبية ، ويرى أنه قائم بالله ، فإذا رأى أنه أدِّى العبادات بنفسه سقط على أم رأسه ، وسلوك الطريق صعب وشاق يقول أهل الله : الله عظيم ، وطالب الله عظيم ؛ فتعبه عظيم ، وراحته عظيمة ، والبداية والنهاية في اتباع الكتاب والسنة والاستمرار على ذكر الله بعد انجاز العمل الدنيوي الذي يتكسب السالك منه لقمة العيش بكد يده وتفريغ القلب من جميع الخواطر ، وعدم الوقوف مع أيُّ شيُّ من ظلمات كانت أو أنوار مع اتباع شيخ عارف كامل متمكن ، مأذون بالتسليك ، وهو أهم أركبان الطريق ، وبدونه لا معرفة ولا وصول ، وتعبد السالك تعظيماً لله تعالى ، لا يريد وصولاً ولا قرباً ولا راحة ولا فتحا ، بل يعبــد الله لله بالله ، فإذا تراءى له شئ في المنام أو اليــقظة لا يركن إليه ، ولا ينتظر وقوعه ، فذلك قاطع كبير في الطريق ، يقول سيدنا رسلان الدمشقي : من حبدنا به له طردناه ، ومن عبدنا به لنا أعميناه ، ومن عبدنا بنا لنا بصرناه ٤ وهذه الحكمة خلاصة السلوك.

ومن شأن المريد الذل والمسكنة على باب الله: والذكر هو العسمدة في الطريق ، وكما يقول الإمام القشيرى في رسالته: « الذكر منشور الولاية » ، ويتدرج المريد في السلوك شيئاً فشيئا ، ويتدراكه الله بالجذب من وقت لآخر ، ولا بد من الجذبات للسالك ، فالمجاهدة وحدها لا تكفى ، وعليه أن يصبر على الابتلاء من مرض وفقر ، وأذى الخلق له من قريب وبعيد ، فلا بد للمريد من ذلك حتى يصطفيه الله ، إن كان من أهل العناية ، والمدار كله على السابقة الأزلية والعناية الربانية .

والوصول إلى الله والدخول عليه يكون بأوصاف العبودية من ذل وفقر وضعف وجهل والإحساس بذلك ، فتلك صفات العبد ، وليس بأوصاف الربوبية ( كما يظن من لا علم له بالحقائق ) من عزة بالعبادة وقدرة وإرادة ، وإن كانت هذه الصفات لازمة للسالك ، ولكن عليه أن يراها عارية عنده من الله .

وأجمل صفات المريد الذُلِّ والمسكنة ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقُرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ ﴾ ، ومن استشعر العز والغنى فليس من أصحاب الصدقات ، ونعنى بالصدقات النفحات الإلهية ، والمعارف اللدنية التى لا يلخلها شك أو ريب، وإذا سلك المريد على يد شيخ كامل ، ولم يحدث له أدنى ترقى فلا يتزلزل بل يصبر ، فالفتح أمر لا بد منه سواء فى الدنيا أو الآخرة ، كما قال بذلك الشعرانى فى قواعده ومننه، ولا تقل: إن الفتح يحدث للجميع بعد الموت، نحن لا نقصد كشف البصيرة ، ولكن نقصد معرفة العلوم الإلهية ، التى يحتاجها العبد فى الآخرة ، فالجاهل بهذه العلوم فى الدنيا ، جاهل بها فى الآخرة .

وإذا قادت المقادير المريد إلى شيخ غير مأذون بالإرشاد من أستاذه أو من الله ورسوله عليه فليعتبر ذلك محنة وابتلاء ، وبصدقه وإخلاص نيته يعرفه الله عن قريب بمن يأخل بيده ، فإذا تأكد له أن الشيخ من المدّعين الكاذبين ، فعليه بتركه ، وما أكثر المتمشيخين الجهلة بالتسليك ، وبألف باء الطريق في هذا الزمان ، بل في كل زمان ، ولا يغتر المريد بما يظهر على أيدى الشيوخ من خوارق العادات ، بأن يخبره بأمر غيبي أو يشفيه من مرض ، حسى أو نفسى ، أو يطرد عنه عارض من الجن أو غير ذلك ، فهذه الخوارق تحدث لاصحاب الرياضات النفسية في كل ملة ودين حتى الكفار ، كما صرح بذلك أغلب العارفين منهم الأمير عبد القادر في كتاب المواقف ، وسوف نتعرض لهذا الأمر بالتفصيل في هذا الكتاب .

وأكبر الكرامة هى الاستقامة ، واتباع الكتاب والسنة ، والتحلى بمكارم الأخلاق ، ووظيفة الشيخ تعريف المريد بالله ، وتقويمه على الكتاب والسنة ، فإذا لم يحصّل المريد ذلك فلعدم صدقه أو عدم تمكن الشيخ ، وعلى المريد أن

ينصرف عن الشيخ الجاها، كما صرح بذلك أحمد بن مصطفى في كتابه المنح القدوسية ، وهو شرح لمنظومة عبد الواحد بن عاشر في أركان الإسلام.

ويقول شيخنا الإمام محمد زكى إبراهيم:

ولا طبل وزمر وتصخاب وتهييج محرفات ولا صحق وتشنيج فيها لما يغضب الديان ترويج وكل شيء سوى هذا فممجوج من قد أحب وحب الله تتويج في أرض الإله وإلا فهو مجوج

ليس التصوف رقص الراقصين ولا هو المذكر بالألفاظ ساذجة ولا مواكسب رايات ملونة هو الكتاب وما جاء النبى به إن التصوف سر الله يمنحه إن التصوف تحقيق الخلافة

أما ما يختص بكتب التصوف التي وضعها العارفون أصحاب المقامات العالية ، فقراءتها لا بد أن تكون تحت إشراف الشيخ المُربَى أو أخ صالح سالك وسادتنا العارفين لم يضعوا هذه الكتب من باب البحث والتفكير والتأليف ، وهي بل أغلب كلامهم فتوحات إلهية أثبتوها بإذن إلهي لإرشاد عباد الله ، وهي رسائل لأصحابهم ومريديهم ، ويكفي أن تعرف أن أضخم وأعظم كتاب في التصوف وهو الفتوحات المكية لابن عربي ، عبارة عن رسالة لأصحابه وتلاميذه . . يقول الشيخ الأكبر : و قيدت هذه الرسالة اليتيمة التي أوجدها الحق لأعراض الجهل تميمة ، ولكل صاحب صفي ومحقق صوفي ، ولحبيبنا الولي وأخينا الذكي ، وولدنا الرضي عبد الله بدر الحبشي اليمني ، وسميتها المؤتوحات المكية في معرفة الأسرار المالكية والملكية . . . . ه (١) ، وكتاب الفتوحات يصل في ضخامته إلى ما يقرب من ثلاثة ألف صفحة من القطع الكبير ، فقد يفقد المريد شيخه لظروف طارئة ، ويكون في حال أو مقام لا يعرف أدبه مع ربه يصل إلى مرتبة الأخذ عن الله والأرواح القدسية فينفعه الكتاب في هذه الحالة .

<sup>(</sup>١) الفتوحات ، ابن عربي، المجلد الأول ، ص ١٠.

وكتب الصوفية ليست للتثقيف وجمع المعارف دون ذوق وتحقيق ، كما هو شأن المؤلفات الأخرى ؛ بل هى علاج للمريد ، تقومه إذا فقد الطبيب ، ولا يمكن بأى حال الاكتفاء بها فى السلوك بل لابد من الشبخ ، وكل سالك لم يصل إلى مقام فى معراجه الروحى ، عليه أن يترك قراءته فإذا قرأه فمن باب التشويق ورفع الهمة ، ومعرفة النقص فى حاله ، وإلا فخطر القراءة فى هذا المقام الذى لم يبلغ السالك الوصول إليه محتوم وقوعه ، لأن للنفس والشيطان تلبيسات وأوهام ، فيكتسب السالك من القراءة حال معنوى خيالى وليس حقيقى من لذة الاطلاع ، فيجرفه الهوى إلى القاع ، ويظن أنه من أهل المقام وينتقل إلى غيره . . وهكذا ، وهو واقف لم يبرح مقام النفس اللوامة وربما الأمارة .

وأغلب الإرشادات والعلوم الخاصة بالسلوك تؤخذ مشافهة من صدور الأولياء والاجتماع بهم ، لانهم يعرفون علة المريد ولو طالع المريد كل كتب التصوف ، لم تزل علته بل ربما تعظم وتتضخم وتهلكه دون أن يدرى ، ومن هنا حذر سادتنا من قراءة بعض كتب التصوف التي ترمى إلى مقامات ومعارف بعيدة عن إدراك المريد ، فيضل بها أكثر من أن يهتدى ، مثل تحذيرهم من قراءة الفتوحات المكية لابن عربى ، ومؤلفات ابن سبعين ، والإنسان الكامل للجيلى ، وأشعار ابن الفارض ، ومواقف النّفرى ومخاطباته ، وأمثال هذه الكتب التي تفيض بالفتح الإلهى والعلم اللدنى والحقائق والتلويحات والإشارات .

وهذه الكتب كما ذكرنا تفيد السالك الذى تخلص من شهوات نفسه وأماتها وأتقن مقام الذل والانكسار والتواضع ، ولاحت له بعض بوارق الفتح وإن قلّت ، أما كتب السلوك التي تحث على المجاهدة وتطهير النفس ومعرفة عيوبها أمثال : الإحياء للغزالي ، والرسالة للقشيري ، والوصايا لابن عربي، وغير ذلك . . فلا ضرر في مطالعتها والعمل بما فيها حتى يصل المريد إلى مقام الإخلاص ، ويتبع القرآن والسنة بنية مستقيمة وقلب سليم ، كما كان حال الصحابة وقليم من كونهم على الفطرة وصدق الحال ، فلم يحتاجوا إلى هذه الكتب ولذلك لم توضع في زمانهم .

وفهم إشارات العارفين ، يستعصى على بعضهم البعض ، فكيف بنا نحن وهما همو الأسير عبد السائد يقول في (الموقف ١٧٨) من كتاب (المواقف) حين يشرح مشم لحيرة عند الأولياء ، وهي حيرة المعرفة بالله ، لا حيرة الجهل السائدة في عامة الناس . . يقول : قال إمام العارفين محيى الدين الحسائمي وأن عن أولياء الله من أزال عنه مقام الحيرة فيه » ، وأنا عبد الله ما فهمت هذا ولا عرفته كيف يكون .

ورأى الأمير عبد التادر في هذا الموضوع واضح فهو يُحذُر من مطالعة الكتب المشحونة بأسرار الألوهية ، والتوحيد والحقائق ، ويحذر من عرفها أن يذيعها لغير أهلها .

يقول في (الموقف ٥٨): كتب القوم مشحونة بذم هذا والنهى عنه وقد شاهدنا في زماننا من المريدين من سمع بعض أسرار الألوهية وبعض الحقائق من مشايخهم فيصاروا يتكلمون بها في المجالس العامة ، وظهرت منهم أمور فظيعة من الجسارة والقباحة والتهجم على الجناب الأعلى الإلسهى والتكلم بكلمات ما عرفوا لها أصلا ولا ذاقوا لها طعما ؛ بل نظن والعلم عند الله ، أن مشايخهم تلقفوها من الكتب ومن غيرهم ولو عرفوا حقيقتها لصانوها ، ورضى الله عن سيدنا العارف الكبير أحمد الرفاعي حيث يقول :

ومستخبر عن سر لیلی رددته بعمیاء من لیلی بغیبر یقین یقولون: حدثنا فأنت أمینها وما أنا إذا حدثتهم بأمسین

وأنا الجاهل العاجز كاتب هذه السطور ، نهانى شيخى الإمام محمد زكى إبراهيم عن قراءة الفتوحات وعنقاء مغرب لابن عربى ، ورسائل ابن سبعين ، والإنسان الكامل للجيلى ، فى بداية معرفتى بسيادته ، وكان يحثنى على قراءة الإحياء للغزالى والعمل والجهاد والعبادة .

فالغرض من مؤلفات سادتنا العارفين أن يعمل المريد ويطبق ما فيها ليترقى في سلوكه حتى يصل إلى مقام ينال فيه علوماً ومعارف لا تسطر في كتاب ولا تحمل معانيها العبارة .

ولا بد لمن يكتب عن الصوفية وأحوالهم ومؤلفاتهم أن يكون له صلة بهم إن تعسَّر عليه السلوك ، فليكن له نصيب من التبـرك بمجالستهم ، والاستثناس بأنفاسهم ومددهم وما حدث من تحريف لمقاصد العارفين .

وسوء فهم التصوف كان نتيجة خوض كل من بعد عن أهله فيه ، وأخذه من الكتب ، ثم كتب عنه أمثال الأدباء والفلاسفة والمستشرقين وأساتذة الجامعات، وكل الذين ظنوا أن التصوف لون من ألوان المعرفة والثقافة والتراث، وتلمس ذلك بسهولة إن أردت السلوك ، وقرأت صفحات معدودة لأحد العارفين في موضوع صوفي ، وليكن المحبة الإلهية مثلا ، ثم قرأت كتابًا ضخمًا في مثات الصفحات لأستاذ جامعي أو مستشرق أو فيلسوف في نفس الموضوع فسوف تشعر بحال من الصفاء يسرى في نفسك يدفعك نحو حب الله تعالى من قراءتك لما كتبه العارف بالله ، وتشعر بالتشغيب والتشتيت والحيرة والبعد عن الله من كلام غيره .

### وقد صدق الأستاذ الفاضل محمود محمود الغراب حين قال:

أحب أن أشير إلى ما نشره الدكتور عبد الرحمن بدوى عن المستشرق الأسباني (آسين بلا ثيوس) في كتابه (ابن عربي ـ حياته ومذهبه) التي اعتبرها الدكتور بدوى أنها أوفي ما كتب عن هذا الصوفي العظيم، فترجم كتاب هذا المستشرق الذي هو قسيس كهنوتي كافر برسالة ونبوة محمد عربي غير مؤمن بها، فأني له أن يفهم ويشرح أحوال الولاية في الأمة المحمدية وشدة خفائها ؟! وقد عجز عن فهم ما جاء به الشيخ بعض مشايخ الإسلام مثل: ابن تيمية وأمثاله (١).

### ويقول أيضاً :

ذكر المؤرخ الدكتور عمر فروخ فى كتابه « تاريخ الفكر العربس » كلاما يتناوله العوام لا يستند إلى أى مرجع علمى معروف ، وقصة عن الشيخ الأكبر لا أساس لها من الصحة ، وفى كـتابه • التصوف فى الإسلام » أتى فى هذا

<sup>(</sup>١) الشيخ الأكبر محيى الدين بن عربي ، محمود محمود الغراب ، ص ١٠.

الكتاب بأقبح وأشنع من سقطته الأولى ، وقلد من سبقه من الجاهلين ومن لا علم له ، وانبع فى نـظرنـه للتصـوف عمـوما وللشـيخ الأكـبر خصـوصـاً أثـر ( ركى مبارك ) ومن هو على شاكلته .

و عسى أن يطلع د. عــمر فروخ على كــتابنا ( شرح كلمـات الصوفـية ) فيتوب إلى الله تعالى وينوب قبل أن يعاجله الأجل ١. هــ (١) .

والخلاصة التى ننتهى إليها ، أن كل من أراد أن يعرف سيرة أهل الله مثل الأمير عبد القادر ، عليه أن يسلك طريق التصوف بقدر استطاعته ويلازم أهل الله ويجالسهم ويسألهم وإلا فسيجد كلامهم غريباً وأحوالهم أكشر غرابة، ويؤول به الأمر إلى سوء الظن بهم ، ويعتبر كلامهم خرافات وأساطيس ومبالغات شططا وجنوناً .

ولا يغتر القارئ بأسماء المؤلفين وشهرتهم: قال سيدنا على كرم الله وجهه: • لا تعرف الحق بالرجال ، اعرف الحق تعرف أهله » . . وإن أردت أن تتعلم القتال فعلى يد محارب في سيدان المعركة ، وليس على يبد مؤرخ للحروب ، وإن أردت أن تتعلم الطب فعلى يد أستاذ فيه ، وليس على يد أديب يكتب عن الأطباء ، وهذه حقائق لا تحتاج إلى أدلة وبراهين .

والكلام عن التصوف وأعدائه يطول ، وعلى المنصف التسليم والتصديق والتجربة والذوق ثم يحكم بنفسه ، ولا سبيل لمن حاد عن طريق القوم إلى فهم تصوف الأمير عبد القادر وغيره من العارفين ، والأفضل لمن لم يسلك الطريق أن لا يقرأ كتب القوم أو يكتب عنهم .



<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ص ۹,۸,۷,٦ . وقد ذكر الاستاذ محمود الغراب مقالات د . عمر فروخ بالتفصيل .

### الباب الثاني حياة الامير عبد القادر

ولد الأمير عام ١٨٠٧م الموافق ينوم الجنمسعة ٢٣ رجب ١٢٢٢هـ في قبرية « القيطنة » من أعمال « وهران » في الجنزائر ، وهو السيد النباسك الزاهد المتورع ، ينتهى نسبه إلى الإمام الحسن السبط بن الإمام على بن أبي طالب .

كان معتدل الطول ، ملئ الجسم ، شعر رأسه كث أسود ، أقنى الأنف ، له نظرة نفاذة ، بارعا في تصريف الأمور ، فيه عناد أهل البادية ، مُحبًا لزوجاته ، وخصوصاً ابنة عمه، أضبط أى يعمل بشماله ما يعمله بيمينه .

نشأ الأمير في رعاية والده (محيى الدين) الذي كان شيخاً للطريقة القادرية ، وحفظ القرآن الكريم ، وتعلم الفقه ، ثم سافر إلى وهران عام ١٢٣٦ه ، وكمل دراسته في الأدب والفقه والتفسير والحديث والنحو ، بعد أن أتقن جزءاً منها على يد والده ، وسلك الطريق الصوفى على يديه أيضاً ، ثم سافر إلى الحج عام ١٢٤١ه ، وعند عودته أخذ الطريقة النقشبندية ، ثم سافر إلى الحج على الشيخ خالد النقشبندى ، ثم زار بغداد وجدد العهد على يد الشيخ محمود القادرى نقيب الأشراف في ذلك الوقت ، إلا أنه انتسب في النهاية إلى العارف الجليل محمد مسعود الفاسى الشاذلي حين سافر حاجاً سنه النهاية إلى العارف الجليل محمد مسعود الفاسى الشاذلي حين سافر حاجاً سنه قصدنا من هذا الكتاب سرد الأحداث والتواريخ فقد سبقنا إلى ذلك كُتّاب من الشرق والغرب ، وإنما غرضنا عرض حياة الأمير الصوفية ، والوقوف عند كل الفيد المريد المبتدئ والمتوسط ، والشيخ المربي من حياة الأمير .

وانطلاقا من هذا المنهج نقول: إن الأمير أخذ أكثر من طريقة ، وهذا الأمر له ضوابط عند أهل الله ؛ فلا يجوز الانتقال من شيخ مربى كامل إلى آخر إلا إذا كان هذا الانتقال عن إذن باطنى أو إرشاد الشيخ بأن يقول للمريد: فتوحك ليس عندى فاذهب إلى فلان ، ولا ينتفع المريد إذا جمع فى سلوكه بين شيخين .

أر أن يكون المريد لسوء حظه أخذ عن شيخ مدعى لا صلة له بسلسلة أهل الله ، وتشيخ بنفسه فهذا يقتــل العليل ويمرض السليم كم يقول ساداتنا؛ فعلم المريد تركبه إلى غيره أو أن يموت الشيخ ولا يترك خليف له ، أو أن يكون السالك وصل إلى مقام الكمال النسبي وانتهى فطامه فله أن يأخذ أكثر من طريقة على سبيل التبرك وزيادة المدد ، وهذا ما حدث للأمير فـقد أخذ عن مشايخ أجلاً. لا يقدح فيهم أحد .

ونجد أن الأمير قــد عاني متاعب السلوك ومجاهداته المعروفــة ، وأن فتحه الكبير وعز النهايات بعد ذل البدايات كان بعد أخذه العهد من الشيخ محمد مسعود الفاسي .

### ويشير الأمير إلى ذلك في قصيدته التي قال فيها :

ليسالى صممدود وانقطماع وجفسوة وهجمران سادات فلا ذكر الهمسجر فأيامها أضمحت قستاما ودجهنة ليالي لانجه يسضى ولا بسدر فراشى فيها حشوه الهم والضنى فلاالتذ لى جنب ولا التذ لى ظهر ليسالى أنسسادي والفسؤاد منيم ونار الجوى تشوى لما قد حوى الصدر أمسولاي طال الهبجسر وانقطع الصبر أمولاي هذا الليسل هل بعده فسجر؟! اغست يا مغيست المستغيثين والها السم به من بعد احسبابه السضر

#### . . . إلى آخر القصيدة

فترى الأمير رغم كبر سنه ما زال يعاني من الصد والهجر ، وعدم حصول المراد ، فهـ و في ليل مظلم ، يخـشي أن لا يطلع فجـره ، وفي عذاب البـعد والحجاب ، ينادي ويدعو : اغث يا مـغيث عبداً محباً يطلب مـقام العبودية، أحاطت به الأغيار من كل جانب ،وأثقلت كاهله الهموم والغموم والمحن ، لا راحة له في نوم أو يقظة .

اعلم يا أخى أن هذه سنة الله في أحبابه ، لا يصطفيهم إلا بعد أن يحرقهم بنار الابتلاء ، ويسلط عليمهم البعيـد والقريب ، والعدو والحبـيب ، حتى لا تبقى فيهم بقية لغير ربهم ، فلا يعرفون أباً ولا أماً ولا خالاً ولا عماً فينفردون بربهم ، قامت قيامتهم ، وماتوا عن غير محبوبهم ، وعاشوا بحبهم وآية ذلك من كتاب الله تعالى :

﴿ حَتَىٰ إِذَا اسْتَيْأَسَ الرُّسُلُ وَظَنُوا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوا جَاءَهُمْ نَصْرُنَا فَنُجِيَ مَن نَشَاءُ وَلا يُردُّ بَاسُنَا عَن الْقَوْم الْمُجْرِمِينَ ﴾ [ سورة يوسف :١١٠ ]

ولا يتبادر إلى ذهنك أن الرسل عليهم السلام يصيبهم اليأس ، لأنهم أهل الصبر والتفويض والتسليم والعصمة ، ولكن يأسهم يكون على أتباعهم خوفاً عليهم التكذيب ، فالرسل أهل شفقة ورحمة بالخلق .

وفى حال الأمير عبرة وفائدة لسالكى الطريق الذين يياسون من أول قدم يصبهم فيه الشدة والذل ، وها هو الأمير رجل شريف من أهل البيت ، يسكن تحت محن الأقدار ويتنظر الفرج القريب ، وجاءه الفرج بعد أن تجاوز سن الخمسين عاماً ، ففتحت له أبواب الرحمة والمعرفة ، وازهرت له رياض المحبة والقرب فقال :

فیلقی مناخ الجود والفضل واسعاً ویلقی ریاضاً آزهرت بمسارف ویلقی جنانا فوق فردوسها العلی ویشسرب کاساً صرفه من مدامه

ویلقی فراتا طاب نهلا فما القطر فیا حسبذا الرأی ویا حبسذا الزهر وما لجنسان الخلد أن عبقست نشر فیا حبذا خمر

لكن هل ينتهى ابتلاء العارف بعد الفتح الكبير، ودخوله جنة المعرفة التي لو عرفها الملوك لقاتلوا عليها أصحابها بالسيوف ، الحقيقة أنه لا راحة لعارف حتى يلقى ربه ، وكلما ارتقت معرفة العارفين زاد بلاؤهم ، ومعراج العارف وقربه من الله يكون عادة بالبلاء ، والدنيا دار التكليف والعمل ؛ فأين الراحة ؟!.

يقول سيدي على الخواص لتلميذه سيدي عبد الوهاب الشعراني:

العارف العامى يشرب في هذه الدنيا العسل واللبن ، والعارف المحقق

الكامل يذوق فيها المُرَّ والحنظل ، وشاهد ذلك قول الرسول عَلَيْكُ لأصحابه الكامل يذوق فيها المُرَّ والحنظل ، وشاهد ذلك قول الرسول على المنساء على الفرش ، فانظر من القائل ؟ ومن يخاطب ؟ ، وانظر إلى حالك وحالى ، واشتغل بخدمة ربك .

لقد لازمت المحن الأمير ، منذ مطلع شبابه وفتوته ، فقد اعتذر والده عن الإمارة لكبر سنه ، وعدم قدرته على ذلك الشقل الكبير الذى لا يقدر عليه إلا مثل عمر بن عبد العزيز ، كما قال جرير :

حملت أمراً عظيما فاصطبرت له وقمست فينا بأمر الله يا عمرا قال والد الأمير لمن طلبوا مبايعته:

ولدى عبد القادر شاب فطن ، صالح لفصل الخصومة ومداومة الفروسية مع كونه نشأ في عبادة ربه واعتقدوا أنى فديت به نفسى لأنه عضو منى وما أكرهه لنفسى أكرهه له كما قال عمر \_ رضى الله عنه \_ عند موته : لا دخل لولدى عبد الله فى الولاية إنما له الكلام فى المشورة فقط ، بحسب آل الخطاب أن يعذب منهم رجل واحد ( يعنى نفسه ) .

ويواصل الشيخ محيى الدين كلامه: غير أنى ارتكبت الضررين حين تيقنت الحق فيهما قلتموه مع تحققى أن قيهم ولدى بالإمارة أشد من قيامى وأصلح فراعيت عدم التفريط والإفراط ، وإنى عالم بأنه لمعالج كبيركم وصغيركم وأثبت منى وأقدر على مكابدة المشاق والتعب والسهر وغيرها من الأمانة ، فكونوا معه يدا وعضوا . ١ . هـ (١).

وانعقدت البيعة لـالأمير عبد القادر في آخر شعبان سنة ١٢٤٨هـ ـ ١٨٢٣م

<sup>(</sup>۱) سيرة الأمير عبد القادر \_ مصطفى التهامي ، ص ١٣٠ .

وعمره خمسة وعشرين سنة (۱) ، تولى الأميسر الإمارة ، والعدو الفرنسى الغادر يحف على الجزائر بجيوشه وقدراته وإمكاناته العسكرية ، والقبائل الجزائرية تتناحر وتتنازع ، وبعضها يعلن الحرب على الأمير الشاب ، ولك أن تتصور كيف يواجه الأميسر في هذا العمر كل هذه الأعباء مع سلوكه الطريق الصوفي قد يكون ذلك شاقاً لإنسان يواجه المتاعب بنفسه وحوله وقوته ولكنه يسير على من يقوم بربه وعون مولاه وتأييده ونصره ، وكان هذا وصف الأمير فهو الذي تربى على القرآن والسنة وذاق معنى و لا حول ولا قوة إلا بالله التي هي كنز تحت العرش ، وأتقن مقام التوكل فاعتمد على الله باطنا وظاهرا ، وأخذ بأرق الأسباب فتولاه الله تعالى ، وجاءته البشارات حتى قبل أن يتولى الإمارة .

رأى الأمير في مبشرة ، وهو في بغداد ، في حضرة الـقطب الغوث عبد القادر الجيلاني أن مَلَكاً وضع مفتاحاً في يده وأخبره أن يسرع بالعودة إلى وهران وعندما سأله عـما يفعله بهذا المفتاح أجاب المَلَكُ : إن الله سيوجهك. وأوَّل الأمير المبشرة بأن سيدنا عبد القادر الجيلاني اختصه لتولى وهران (٢).

فماذا تنتظر من عبد أحبه الله تعالى وأمده الأولياء بنفحاتهم ، وطيب أنفاسهم وأعطاه الله الحكمة ﴿ وَمَن يُؤْتَ الْحكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثيرًا ﴾ .

عزف الأمير عن لقب ( السلطان ) كي لا يثير ضغينة سلطان المغرب

<sup>(</sup>۱) المؤلفات الكثيرة عن الأمير اختلف كتابها في التواريخ وبعض الأحداث ، وأصدق كتاب في نظرى هو كتاب سيرة الأمير لمصطفى التهامى ، لأنه ابن عمته ورفيقه في الجهاد ورجل من أهل الله العارفين ، ومن حسن الحظ أن يصدر هذا الكتاب منذ عام فقط ، وكان يطلق عليه المخطوط الكبير وينسب إلى الأمير عبد القادر نفسه حتى قام د . يحيى أبو عزيز بتحقيق هذا المخطوط ، وتم نشره لأول مرة عام ١٩٩٥م ، وهو الذي اكتشف أن المخطوط بقلم مصطفى التهامي وليس من وضع الأمير عبد القادر ، والمخطوط لا يحمل اسم المؤلف ، عما أوقع أغلب كتاب التاريخ في خطأ نسبته إلى الأمير ، وقد اعتمدت عليه في ذكر أكثر الحوادث في حياة الأمير سفره إلى دمشق .

<sup>(</sup>٢) الأمير عبد القادر الجزائري ، بسام العسيلي ، ص ٣٣ .

واكتفى بلقب أمير ، ثم بدأ ينظم دولته .

وأول شئ ابتدأ به: النظر في أمر القضاة في كل موطن ، والسؤال عن المؤتمنين في كل قبيلة ، ليعينهم لسعاية وجباية أموال الصدقات من مواشي وغيرها ، بعد أن ولّي كبير كل وفد على قبيلته عملا بالأثر الوارد عن عمر بن الخطاب خلي الله المؤتهد (١).

وأنشأ الوزارة التى تكونت من رئيس الوزراء ، وتولى هو هذا المنصب ، ونائب له ، ووزراء خارجية ، وخزانة ، وأوقاف وزكاة ، وكانت من أفضل الوزارات التى عرفها القرن التاسع عشر ، وكون مجلس شورى ، وبدأ فى تنظيم الجيش ، وتدبير مرتبات الجنود ، وكان أفراد جيشه ( ١٦ ألف ) مقاتل ، وأقام مصانع للأسلحة ، ومصنعاً لصك النقود الفضية والنحاسية ، مكتوب على أحد وجهيها : باسم الله ، نعم المولى ونعم النصير ، والوجه الآخر : ضرب فى ( تاقدامت ) بأمر الأمير عبد القادر ، وكانت ( تاقدامت) مركزاً لقيادته ، وأنشأ المدارس لتعليم القبائل مجانا فكان أول من جعل التعليم مجانا فى العالم العربى ، وكانت المدارس تعلم الأطفال العبادات وحفظ القرآن وفروض الإسلام والقراءة والكتابة والحساب .

وهذا هو توكل أهل الله : يدبرون شئونهم بربهم لا بأنفسهم . . فافهم قول سادتنا :

لا تسدبسسر لك أمسرا فأولى التدبيسر هلسكن واتسسرك الأمسر إلينا نحسن أولى بك منك

أى خذ بالأسباب وعلَّق قلبك بالله فهو المدبر لا أنت .

لنا وقعة فى هذا الموضوع لسالكى الطريق الذين يفهمون ترك التدبسير بطريقة تدفعهم إلى التكاسل وترك العمل . . ومن هنا قال أهل الله : المريد فى بدايته قدرى ، وفى نهايته جبرى ، ومع أن مذهبا القدرية والجبرية باطلان

<sup>(</sup>١) سيرة الأمير - مصطفى التهامي ، ص ١٣١ .

ومرفوضان ، إلا أن إشارات العارفين بهذا الكلام تدفع المريد فسى بدايته إلى المجاهدة والرياضة وقهر النفس والشيطان وشحد الهمة ، حتى إذا ماتت نفس المريد وتخلّص من شهواته وصفاته المذمومة قالوا له : أنت جبرى أى سلم وفوض فلا حول لك ولا قوة . . وهذا مقام البقاء بعد الفناء فالسالك هنا يتحرك بالله ، ويسكن بالله ، ويغضب أم ويدبر أموره بالله ، مشل ما كان حال الأمير فافهم تسلم .

منع الأميسر التدخين ، وقال فى ذلك : منعت التدخين لأنَّ جنودى فقراء ولذلك كنت حريصاً على أن أبعدهم عن عادة معروفة بزيادة الفقير فقراً ، وقد نجحت فى كسب طاعتهم .

### \* حربه ضد المنشقين:

لم يبتل الأمير بأعدائه الفرنسيين فقط ، بل ابتلى بقبائل من وطنه فقد حشد له « سيدى العريبى » زعيم قبيلة « فليته » قوات من عشيرته ، وأعلن صراحة أنه سيواجه ابن محى الدين الضموح ، فباغته الأمير بقوة تضم خمسة آلاف مقاتل ، وقضى على هذه الفتنة ، وتعهد هذا المنشق بالطاعة ، وقدم ابنه رهينة لدى الأمير ، واستمر الأمير في محاربة كل القبائل المنشقة مثل قبائل عكرمة ، وبنى مديان وغيرها ، ولم تلبث هذه القبائل في عصيانها طويلا فقد اظهرت الندم والتفت حول الأمير ودعمت جهاده .

لكن الطامة الكبرى والابتلاء الشديد والضربة القاسية جاءت من عمه وأخيه مصطفى فقد استثاروا القبائل ضده ، وحاول الأمير استمالتهم وارضاءهم ، ولكنهم رفضوا الإذعان وصمموا على مجابهته فحاربهم الأمير وتغلب عليهم وطلب عمه وأخوه الأمير مصطفى العفو فعفا عنهما .

واعلم يا أخى أن أهل الله كسما ورثوا عن الرسول عَرَّا بعض أخلاقه وشسمائله على قسدر استعدادهم ، ورثوا عنه عَرَّا أيضاً الأذى من أهلهم وقرابتهم، وكلنا نعرف أذى قريش للرسول عَرَّا أي فإن ابتلاك الله بهذا البلاء ، فلا تياس ولا تستعجب واصبر واحسسب ، واستأنس بقول شيخنا وقدوتنا

### الإمام ( محمد زكى إبراهيم ) حيث يقول في ديوان المثاني :

لا تُرع إن جاهر الأهال وقالوا: أين فضالك؟ أنكسر الناسلا تأتى من الأفضال أهلك!

وقال ﴿ رضي الله عنه ٤ :

أهلی وهم أهلی بغیر جریرة فإذا قضیست فناد کل أحبتی

للموت قبل الموت قد منحونی أنا لم أمست لكنهم ذبحسونی

وقال أيضاً :

قلت إذ جــاء يـشــكو أجـهـل الناس جــميــعــأ

لومهم والظلم لومه بسومه

ولم يسلم ولى من أولياء الله من هـذا الأذى ، وأذى البعـيـد والقـريب للولى يعتبر من المنن الربانية التى تدفع السالك إلى الله ، فلا يركن إلى سواه، ويترك الكل لينال الكل .

### \* حرب الآمير ضد التيجانية :

الفتنة التى وقعت بين الأميسر وبين أولاد التيجانى فى « عين ماضى» تتلخّصُ فى أنهم رفضوا البيعة للأمير ، فحاصر « عين ماضى » ستة أشهر عام ١٢٥٦ هـ ، وحدثت بينهم مصادمات ومات كثير من الفريقين ، وكانت قرية وعين ماضى » مقسر الأسرة التيجانية ، لها مكانة دينية وسياسية واجتماعية واقتصادية ، وقد ضايق الحكام الأتراك سيدنا أحمد التيجانى فرحل إلى فاس أهله وأولاده ، ورحب به السلطان سليمان بسن عبد الله ، وتوفى سيدنا التيجانى بفاس عام ١٢٣٠ هـ .

وعاد أولاده وَلِيْكَ إلى ( عين ماضى ) ، ولما طلب الأمير البيعة منهم رفضوا واعتصموا ببد ( عين ماضى ) ، وحاربهم الأمير وانتهى القتال بينهم بمعاهدة وصلح ﴿ وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ قَدَرًا مُقَدُورًا ﴾ .

وبعد ثلاثة أشهر كتب الأمير إلى الشيخ التيجاني « محمد الحبيب » رسالة اعتذار ، وطلب منه العفو عما بدر منه ، واتضح الأمر بعد أن نفذ قدر الله وإن سبب ذلك وشاية وسعى الشياطين والمنافقين بينهما ، ورد عليه الشيخ محمد التيجاني : وصلني جوابك ، وبعد أن أدركت حقيقتكم وعلمت أن مادار بيننا إنما هو وشاية فقط وتدخل الفنانين بيننا ولهذا فإني أرجو عفوكم عنا وهذه هدية متواضعة تصلكم مع ابكم أحمد عساها تجدد الروابط الأخوية بيننا، وهكذا يتضح أن الساعين في الفساد وأصحاب المصالح هم السبب فيما حصل ، وعلى الباحثين إعادة النظر في مواقف الرجلين معاً ، خاصة التيجاني الذي ظلمه الجميع (١).

وقد تضاربت الآراء ، واختلف المؤرخون فى هذا الأمر وكل مؤرخ يكتب كما يرى ، ولا يستطيع أى مؤرخ مهما كان أن يتخذ موقف الحياد ، قال سيدنا محمد زكى إبراهيم :

والمتفق عليه حدوث خلاف بين الأمير وأسرة التيبجاني ، والأمير وأولاد التيجاني من كبار العارفين والخلاف بين الأولياء موضوع يحير المريدين وأهل الله ويتبرك ظنونا لا تحمد في صدورهم ، وربما تزلزل اعتقاد بعضهم في الأولياء ، ولا نغالي إذ نقول : إن ما يحدث بينهم من خلاف يشبه ما حدث بين الصحابة ولاهم ، فليس هناك ولي يصل إلى مقام الصحابي ، ولو كان هذا الولى قطب الغوث ، قال بذلك سيدنا ابن عربي وسيدنا على الخواص والشعراني وغيرهم ، ورغبة منّا في أن تطيب صدور أهل الله ونقطع دابر الظن السي من نفوسهم نقول :

<sup>(</sup>۱) اختصرت ماوقع بين الأمير وأسرة التيجاني من كتاب سيرة الأمير لسيدي مصطفى التهامي ص ١٠١، ١١٣، ، ٣٣٠ ، ٣٣٥ . واعتمدت على معاصرة المؤلف للحوادث ووصفها بنفسه .

إن كل عارف من أولياء الله ، يتجلى عليه اسم إلهى خاص به ، وإن كان له حظ من بقية الاسماء الإلهية ، ويقول الشيخ الاكبر في الباب الشالث والسبعين من الفتوحات المكية : إن القطب هو عبد الله ، والإمامين عبد الرب وعبد الملك ، والأوتاد عبد الحي وعبد العليم وعبد المريد وعبد القادر (١٠)٠. ه

وإن أردت معرفة المزيد عن تجليات الأسماء الإلهية على قلوب الأولياء فعليك بكتاب « العبادلة » للشيخ الأكبر ابن عربى ، وفى فلك هذا الاسم الإلهي تلور أحوال الولى ومقاماته وتصرفاته الظاهرة ، والأسماء الإلهية تختلف فى التأثير لحكمة إلهية ، فاسمه القهار غير اسمه الرحمن ، واسمه الضار غير اسمه النافع . . ومن هنا نشأ الخلاف بين كبار الأولياء أحيانا لا دائماً فهم أهل اتفاق وود ورحمة فيما بينهم وبين العالم كله ونؤيد هذا السكلام ، بما ورد فى كتاب « كشف الحجاب » لسيدى أحمد سكيرج المغربى التيجانى حيث يقول فى ترجمته لسيدى العربى الأشهب (٢)

اخلتف الأولياء في المشارب . ومن سلك مقاما يرى أنه لم يسلكه أحد لقوة أنواره ، فلا غرابة في عدم معرفة الأولياء بعضهم بعضاً ، وقد يكون الخلاف الواقع بينهم سبب هلاك من يحمله الفضول والدخول بينهم وموجباً لطرده ، وقد وقع خلاف بين الولى العظيم محمد المشرقى والشيخ الشهير بلقاسم الصومعي حتى كان يقول كل منهما في الآخر العظائم ، فتلطف بعض المريدين مع سيدى محمد المشرقي ليعرف حقيقة ذلك فقال له الشيخ : أنا وهو كحجرى الرحى من دخل بيننا نطحنه غير أني أقول : غفور رحيم ، وهو يقول : شديد العقاب ؛ فأشار إلى الحكمة الإلهية في ذلك ، وأصل تلك يقول : شاشارب المناقضة اختلاف المشارب المناقضة اختلاف المشارب المناقضة المناقضة اختلاف المشارب المناقضة المناقضة الخلاف المشارب المناقضة المنا

أقول: تجلى الاسماء على الولى يجعله مصطلماً تحت أنوار الاسم الإلهى فتسرى هذه الأنوار في جسد ونفس وروح وقلب وسر الولى ، ولها ترتيب في

<sup>(</sup>١) الفتوحات المكية للشيخ الاكبر ابن عربى ، المجلد الثاني ، ص ٦ .

<sup>(</sup>٢) كشف الحجاب ، سيدى احمد سكيرج ، ص ٤٧٤ .

التجلي فأول مشهد من تجليات الأسساء أن يتجلى الله لعبده في اسمه الموجود وأعلى منه الاسم الواحد ، وأعـلي منه اسم الله . .

### يقول سيدى عبد الكريم الجيلاني:

 إذا تجلى الله على عبده بهذا الاسم ( الله ) يمحو الله اسم العبد ؛ فإن قلت ( يا الله ) أجابك العبد ( لبيك وسعديك ) ، فإن ارتقى وتواه الله وأبقاه بعد فنائه كان الله مجيباً لمن دعى هذا العبد ، ثم يتتابع التجلي على الترتيب من الاسم الله . . إلى الرحمن ، ثم الرب ، ثم الملك ، ثم العليم ، ثم القادر . . . وفي تجلى الذات يحدث العكس ! .

ينادي المنادي باسمها فأجيبه وادعى فليلي عن ندائي تجسيب وما ذاك إلا أنسا روح واحسد تداولنا جسسمان وهو عجيب كشخص له اسمان والذات واحد بأى تنادى الذات منه تصبيب فذاتي لها ذات واسمى اسمها وحالي بها في الاتحاد غريب ولسنا على التحقيق ذات لواحد ولكنه نفسس المحب حبيب (١)

وأنا كاتب هذه السطور ، المسكين الغافل المحجوب لا أفهم هذا الكلام ، وليس لمثلى أن يقرأه فضلا عن أن يكتبه لجهلي بأحوال أهل الله، ولكنني ذكرته ليعرف القارى ما هي الولاية الحقيقية وليعرف أيضاً أن تجلى الأسماء يحدث لأطفال الطريق المستدئين ، وليس هو من علامات الولى الكامل، فوراء ذلك تجلى الصفات ، وهو أيضاً لأطفال الطريق المحجوبين ، وإن اطلعت على قراءته سمعت عـجباً ، ووراءه تجلي الذات ، وهو للولي الـكامل الذي صار رجلاً ، وقد ذكرت ذلك أيضاً لأكشف لك يا أخى حقيـقة السلوك ، وما هو مفهوم الولاية ، فقد ذقت المرّ ، حين تعرفت على المدّعين أصحاب الشياطين ولهم شهرة في عالم الارشاد ، عرفتهم من أقصى شمال مصر إلى أقصى جنوبها ، ولهم معى حكايات احتاج إن ذكرتها كلها إلى كتاب مستقل ، وأذكر

<sup>(</sup>١) الإنسان الكامل ، عبد الكريم الجيلي ، ص ٣٦ .

لك طرفا منها فقد رأيت بعضهم في أحلامي يقبض الناس ويبسطهم كانه المتصرف فيهم ، وبعضهم كان يأكل الزجاج فاحتفظ بباقى الكوب لأتبرك به ، وبعضهم كان يخبرنى بكل أسرارى الماضية ويتنبأ لى بأمور مستقبلية فتقع كما ذكرها ، وبعضهم كان يضع يده على رأسى فأصير في نشاط وانشراج وقوة خارقة بضعة أيام ، وبعضهم إذا رفضت له طلباً ، ينظر لى نظرة غضب فتصيبنى الحمى وترتفع درجة حرارتى في الحال والزم الفراش حتى أقضى طلبه فيزول ما بى . . وبعضهم . . وبعضهم . . وبعضهم . .

وعشت هذا الحال عشر سنوات بعد موت شيخى الأول ، وفقدى لمن يرشدنى ، وما كان ذلك إلا لعدم صدقى فى الطريق وكذبى وادعائى وسوء سريرتى وطلبى للدنيا بتقربى لمن حسبتهم من أهل الله ورغبتى فى الاشتهار بين الناس بأنى أعرف الأولياء ومقاصدى الفاسدة الكثيرة التى يضيق الوقت عن ذكرها ، حتى من الله علي برحمته ولطفه فساقتنى الأقدار إلى معرفة الولى الكامل والعارف الجليل الذى خلصنى من هذه الأوحال والأهوال وعرفنى بالطريق المستقيم واتباع الكتاب والسنة، وهو الإمام الرائد محمد زكى إبراهيم ، عرفته تبركا ، وليس سلوكا فلست من أهل السلوك لضعف همتى وانكبابى على طلب الدنيا وأغراضى المنحرفة ، ورغم كل هذه المساوئ أخذ بيدى ، وأخرجنى من ظلمات الجهل إلى نور المعرفة ، فما بالك لو سلكت السلوك الحقيقى على يديه .

ولا تظن أنى خرجت بك عن سياق الكتاب ، فغرضى هو نجاتك وتعريفك بحقيقة الولى لا قاطع طريق الحق ، الذى هو أشد عقابا وحسابا عند الله من قاطع طريق الدنيا ، وله يوم حين تقوم الساعة أشد سواداً من الفحم .

ونعود إلى موضوعنا فنقول: ليس لنا أن نغض من قيمة الأمير عبد القادر وأولاده ، وأولاد سيدنا التيجاني ، فكلهم أولياء وأشراف من أهل البيت، وقد شرحت لك سبب الخلاف بينهم فلا ينسحب كلامي على كل من جعل من نفسه شيخاً ولو اشتهر وذاع صيته في أقطار العالم ، ولا ينطبق كلامي إلا على من سار على الكتاب والسنة ، لا على صاحب الخوارق المارق من شريعة الله

وعلينا أن نتغاضى عن قول سيدنا محمــد الحبيب التيجانى عن الأمير: لن يبلغ عبد القادر مراده حتى ينبت الشعر فى كف اليد (١١) .

وكذلك سب الأمير محمد فى كتابه تحفة الزائر لأولاد الإمام التيجانى والتدخل فى ذلك فضول من المريد السالك الصادق ، أما من غيره فلا شأن لنا به .

#### \* جماده ضد الفرنسيين:

استمر جهاد الأمير ١٦عاماً ضد العدو الفرنسي وقائده (ادى ميشيل) الذى زحف وتوسع في إقليم (وهران) ، بأسلحته ومدفعيته وجيشه وتاريخه في الحروب وخبرته في فنون القتال ، والأمير يواجهه بجنود من البدو وقوات حديثة العهد بالحرب: سلاحهم الإيمان ، والتوكل على الله ، وسلاحهم الثانى: الخيول وبنادق البارود ، واذا أخذنا بالأسباب الظاهرة فليس هناك مجال للمقارنة بين الجيشين، ولكن الأمير الذى دخل حصن ( لا اله إلا الله) ، وهو وجنوده ، ومن دخل هذا الحصن صار آمنا ، قهر هذا العدو وتقهقرت أمامه الكتائب الفرنسية في مواقع حربية كثيرة ، وليس هذا موضوع كتابنا ، فقد وضع الباحثون والمؤرخون في جهاد الأمير اكثر من كتاب وبأكثر من لغة سوف نشير إليها في قائمة المراجع ، لمن يريد أن يطلع عليها، ولكن أردنا أن يأخذ المسلمون في زماننا هذا عبرة من حياة الأمير وجهاده ويثوبوا إلى وشدهم ويعرفون من أين يأتي النصر ، وإن كان الأمر لا يحتاج إلى ذكر ماضي أسلافنا المجاهدين ، فأمامنا الآن جهاد البوسنة والهرسك والشيشان ، ضد العالم الغربي بأجمعه ، وتقاعس إخوانهم المسلمين عنهم ، ولا معين لهم إلا الله ، وصمودهم سنوات طويلة ضد قوات لا قبل لهم بها .

وما يهمنا هـ إبراز أحوال وأخلاق الأمير كرجل مسلم سلك طريق التصوف فرغم انتصاراته على العدو الفرنسى ، ومعاملة الفرنسيين لأسرى الجزائر كما تعامل إسرائيل الأسرى المصريين في عصرنا هذا . . رغم هذا

<sup>(</sup>۱) كشف الحجاب . سيدي أحمد سكيرج . ص ٤١٢ .

يتخلق بأخلاق رسول الله على المسلم معاملة الضيوف الكرام لأن الأسير ومعاملته للأسرى ، كان الأمير يعاملهم معاملة الضيوف الكرام لأن الأسير مكسور الخاطر ذليل مهما كان قدره ، كان يأمر لهم بأطيب الطعام ، وأحضر لهم كاهن ليخفف عنهم قسوة الأسر ، ويصلى بهم . . أمّا النساء فكان الأمير يشفق عليهن أشد الشفقة ، وجاءه مقاتل جزائرى بأربع نسوة أسيرات فقال له : الأسد يقتنص الحيوانات القوية ، وأعادهُن مكرمات ، ولما انتشرت أخبار حُسن معاملة الأمير للأسرى بين الفرنسيين رفضوا مبدأ مبادلة الأسرى ، كى لا يتحدث الأسرى بين ذويهم عن كرم الأمير وحسن أخلاقه ونبله ، فينقلب يتحدث الأسرى بين ذويهم عن كرم الأمير وحلم الأمير بذلك فأطلق سراح الجنود على قوادهم ويتعاطفون مع الأمير ، وعلم الأمير بذلك فأطلق سراح أربعة وتسعين أسيراً بلا فدية ولا عوض ، وكان يأمر بإعفاء الأسرى من الخدمة يوم الأحد احتراماً للديانه المسيحية ، فانظر إلى هذه المعاملة التي كان جزاء الأمير بعد استسلامه أنهم ذاهبون به إلى عكا أو إلى الإسكندرية ، فإذا وهموا الأمير بعد استسلامه أنهم ذاهبون به إلى عكا أو إلى الإسكندرية ، فإذا به يجد نفسه في فرنسا ، ويوضع في السجن في امبواز خمس سنوات .

### ★ حرب الخليج :

لا بد لك يا أخى أن تندهش وتستغرب من هذا العنوان ، وتتساءل ما صلة الأمير بحرب الخليلج وازمه العراق والكويت ، وما الرابط بين حرب الأمير فى القرن التاسع عشر وحرب فى التسعينات من هذا القرن . . أقول لك : إن استسلام الأمير كان نتيجة فتنة ودسائس ، وحرب الخليج كانت نتيجة فتنة لا تختلف كثيراً عما حدث للأمير والامر واحد ، والناس هم الناس والفتن هى الفتن ، والتاريخ يدور ويتكرر بطريقة واحدة ، ولو اقتدينا بأسلافنا من أهل الله ، منذ بدء الإسلام حتى يومنا هذا ، لتجنبنا ما نحن فيه من هوان وذل ، ولقويت شوكة المسلمين ، وارتفعت راية الإسلام ، فإذا اتجه حكام المسلمين وشعوبهم إلى الله ، وللقلب وجهة واحدة فقط ، لالهمهم الله صواب الرأى ونفاذ البصيرة والحكمة فى تصريف الأمور بما فيه خير الحكام وخير الشعوب .

الا ترى معى أن حرب الخليج كانت نتيجة لدسائس وتخطيط ماكر وخبيث ومكائد أوقعت الرئيس صدام حسين فى فخ أدى إلى الخراب والدمار والفقر لكل العرب ، واحتلال أمريكى بمنطقة الشرق الأوسط ، وكلنا نعرف ما حدث ، ولا نلوم الأيدى الخفية التى سعت فى الظلام لهذا الخراب لتحقيق أغراضها ، ولكن نلوم أنفسنا بما وقعنا فى الظلم والطغيان يقول تعالى : ﴿ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللّهُ وَاللّهُ خَيْرُ الْماكِرِينَ ﴾ ، ويقول تعالى : ﴿ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللّهُ وَاللّهُ خَيْرُ الْماكِرِينَ ﴾ ، ويقول تعالى : ﴿ كَذَلِكَ كِدْنَا لِيُوسُفَ . . ﴾ والكيد ليوسف عليه السلام كان فى أبسط الأمور ، وهو أن يأخذ أخاه بنيامين فه ما اللك بأعظم الأمور .

### لكن الله تعالى يمكر ويكيد ويعاون لمن ؟!!

كان هذا الخطاب للرسول عليه والصحابة والخيفي ، والخطاب قائم إلى يوم القيامة، وواقع لكل من نصر الله تعالى ورسوله عليه ، والله تعالى لا يكيد لمن غفل عنه ، واعتمد على غيره ، واعتز بالأذلاء من البشر ، ورانت على قلبه كثرة المعاصى ، هذا العبد يتركه الله لنفسه فى ظلمات بعضها فوق بعض ، هلاكه فى تدبيره ، وحتفه فى سياسته ، وهذا ما حدث فى حرب الخليج .

أما عباد الله العارفين الذين سلموا ناصيتهم ليد خالفهم ونصروه ، ومكنهم الله في أرضه فأقاموا دينه وشريعته وأيقنوا أن الإمارة ابتلاء شديد وأمانة عظيمة ، يفر منها العاقل الحصيف ، ويقدم عليها من أدرك ببصيرته أن الله مولاه وناصره وراعيه ، هؤلاء يمكر الله لهم ويكيد لهم ويلهمهم صواب الرأى وينصرهم ولو كادهم أهل السموات والأرض ، وقد تسأل : ما بالنا نرى أعداء الله والمفسدين في الأرض يعلو شأنهم وينتصرون علينا .

أقول لك: هذا مكر من الله بهم وليس لهم ، واستدراج إلهى وعلينا نحن أن نأخذ بما أمرنا الله به ، ونرضى بقدره ، واعلم أن الدنيا دار ابتلاء ، لا الغلبة فيها غلبة ، ولا المغلوبية فيها مغلوبية .

كان الأمير يستسم بالأناة والصبر وضبط النفس، وفوق هذا يفقتر الى ربه

فى كل نفس ، ينصت للإلهام الإلهى فى قلبه ، لا يعتمد على نفسه وعقله وقدرته ، يستمد العون من صاحب العون ، ماتت شهوات نفسه ، نظره إلى ربه وإلى شعبه ، همه إنقاذ رعيته ولو ضحى بنفسه لينجو من عذاب النار الذى ينتظر كل طاغية جبار .

أصاب الفرنسيين اليأس ، من اندحار قواتهم الغاشمة أمام جيش الأمير ، فلجأوا للدسائس والكائد والشائعات ، وهذه حيلة كل ضعيف ، ومريض النفس ، الجبان ، خبيث الطوية .

كان الأسير على صلة طيبة بسلطان المغرب « عبد الرحمن » والرسائل والمشاورات متصلة بينهما .

#### كتب إليه الأمير قائلا:

إن نفسى تميل إلى الخلوة والعبادة وتنفر من ثقل ما تحملته من أعباء الإمارة في زمان كثر فيه العدو وفسدت فيه الأخلاق .

### فرد عليه السلطان عبد الرحمن:

كيف يسوغ لك التقصى وقد رُفعت بك فى ذلك القطر راية الإسلام ،
 وانتظم أمر الخاص والعام ، ولن تعدم من الله عوناً ومدداً ومن صالحى المؤمنين
 عدة وعدداً ، (۱).

فانظريا أخى إلى تلك المودة، وهذا الحب بين أخوين فى الله من حكام المسلمين ، كيف تحطمت على أيسدى شياطين الإنس ، لقد جند الشيطان أعوانه ، وغرس الفرقة بين الأمير والسلطان ، وسعى أعوان إبليس من الفرنسيين فى الخطط الماكرة ، والدسائس الخبيشة ، والشائعات الكاذبة ، وصدقها ضعاف النفوس من أهل الجزائر والمغرب فقد أشاع العدو أن الأمير يطمع فى حكم الجزائر والمغرب ، ويجند قواته لمحاربة سلطان المغرب ، وللأسف الشديد انطلت هذه الشائعات على السلطان نفسه ، وعلى بعض وللأسف الشديد انطلت هذه الشائعات على السلطان نفسه ، وعلى بعض

<sup>(</sup>١) التصوف والأمير عبد القادر \_ جواد المرابط ص ٨٦ .

قبائـل الجزائر التي كانت تقاتل مع الأمـير فتخلت عنه ، وبدأت بوادر الـقتال تلوح بين الدولتين ، ووقعت بينهما بعض المعارك ، وهكذا لا تجد فرقاً بين ما كان سيـحدث ، وبين ما حدث وتحقق في حـرب الخليج ، فهدف الاستـعمار واحد ، وهو تقاتل الشعوب العربية وإضعافها وضربها ببعض واحتلالها .

### ★ استسلام الامير:

الهم الله تعالى الأمير صواب الرأى ، فضرب كل هذه الدسائس بضربة واحدة ، وهى تخليه عن الإمارة ، وإعلانه أن على الجزائر والمغرب حكاماً وشعوباً ، عليهم أن يواجهوا العدو الفرنسي تحت قيادة سلطان المغرب أو غيره ، لكن شعب المغرب والجزائر وحاشية سلطان المغرب كانوا في واد ، وما نادى به الأمير في واد آخر ؛ فلم يتحقق ما أراده الأمير ، وإن تحقق بعضه ويكنى أن تخليه عن الإمارة حقن دماء الشعبين ، فانظر يا أخى إلى رأفة الأمير ورحمة أهل الله برعاياهم ، وانظر إلى ما نحن فيه الآن .

جلس الأمير حـزينا فى الصحراء ، يتأمل الأحداث ، راضياً بقضه الله وقدره ، فأقبلت عليه والدته التى لم تكن تفارقه أينما حل ، وقالت له بحنان الأم وشفقتها : يا بنى لا تحزن واذكر قول الله تعالى : ﴿ وَمَن يَتُولُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حَزْبَ اللَّه هُمُ الْغَالَبُونَ ﴾ .

ثم أردفت كلامها بذكر بيت شعر من قصيدة للشاعر العربي زفر ابن الحارث بعد هزيمته في وقعة مرج رابط .

# أيذهب يوم واحد إن أسأته بصالح أيامي وحسن بلائيا ؟

مع أن الأمير لم يهزم ، ولم تصدر منه إساءة ، لكنه قرر الاستسلام للأسباب التي ذكرناها فوقع معاهدة صلح مع العدو الفرنسي ، وطلب في بنود المعاهدة ، أن يرحل إلى الإسكندرية أو عكا ، هو وأهله وبعض رفاقه في الجهاد ووافق العدو على ذلك ، ولكن البارجة الفرنسية حملته إلى فرنسا .

## الامير في امبواز:

بعد توقيع المعاهدة ، تخوف الفرنسيون من سفر الأمير إلى أى بلد عربى وقام الشاعر الفرنسى • الفونس ده لامارتين ، وكان نائباً في البرلمان الفرنسى ، يعلن باسم رفاقه : أن وجود الاميسر في عكا والإسكندرية أشد خطراً على مصالح فرنسا من بقائه في الجزائر .

أى خطر هذا الذى يلفقه هذا الشاعـر ، المعروف لدى المثقفين العرب أهل التنوير وأدب التنوير ، بشـعره العـذب وبلاغته وأخــلاقه ، واسمـه الرنان بين تلاميذ المدارس وطلاب وأستاذة الجامعات .

لقد صدق المفكر الإسلامي الكبير الدكتور رشدى فكار الذي يدعو إلى منهج في التعليم يدور حول عدم ذكر أسماء المفكرين والزعماء من أهل الغرب لتلاميذ الابتدائي ، بل نجعل قدوة التلميذ أسلافه من المسلمين ، فبدل أن نعرفه نابليون بونابرت نعرفه بخالد بن الوئيد وعقبة بن نافع وطارق بن زياد، وبدلا من أن نشرح له شعر لامارتين وشكسير نجعله يحفظ شعر حسان بن ثابت وغيره من شعراء الإسلام حتى إذا اشتد عوده ونضج فكره نفتح له الباب على ثقافة الغرب فيحكم بنفسه و يميز الخبيث من الطيب : بما عرفه من الحق ونشأ عليه من الأخلاق الإسلامية .

ونحن لا نهضم حق المفكرين الغربيين فإن منهم من هو جدير بالتقدير والاحترام ، ويظهر لنا هذا من تتبع سيرة الأميس عبد القادر فبعد سجنه في امبواز بفرنسا خمس سنوات ، تولى لويس نابليون حكم جمهورية فرنسا عام ١٨٤٨ فتوجه إلى امبواز ، ورحب بالأمير ترحيبا حاراً وقال : انني لا أعتبرك أسيس حرب ، بل ضيف عزيز ، وكنت أتمني إنقاذك من أيدى من لم يفوا بوعدهم لك ، ولكن لم يتسن لى ذلك أما الآن وقد أصبحت رئيساً ، فالوقت الذي يجب أن أحقق فيه رغبتي قد حان .

ودعا الأمير إلى باريس واستقبله في قيصره ، وأطلق سراحه هو ومن معه .

# ★ فى امبواز كانت المقادير الإلهية:

تربى الأمير بالشدة والعنه والصد والجفاء ، فقد دخل الأمير الخلوة يبتغى الوصال وفتح الأبواب ، وصفء النفس لكن الوقت لم يحن بعد .

# يقول الأمير (١) :

الارجاء، وفقدت قلبى، وإذا المعرفة نكرة، والأنس وحشة، والمطايبة الأرجاء، وفقدت قلبى، وإذا المعرفة نكرة، والأنس وحشة، والمطايبة مشاغبة، والمسامرة مناكرة، فكان نهارى ليلاً، وليلي ويحا وويلا، وتمكن الشيطان بالتعريج والتخليط، وأى قربة أردتها أبعدت بها، فلم يبق معى من أنواع الصلات إلا الصلاة، وفي أثناء هذا الابتلاء رأيت الرسول عربي في المنام، دخلت عليه بيتاً، وكان عربي جالسا مع جماعة، فلما رآني أخذ بطرفي مسبحة كانت في يده الشريفة ورفعها إلى وقال: والدعاء.

ففهمت من إشارته عَلَيْكُ بقوله: والدعاء أن الخطب جسيم والأمر عظيم لما ورد ( إن الدعاء يدفع البلاء » ؛ فكان بعد ذلك شغلى الدعاء والتنضرع وكشف الرأس ، وكانت ترد على الواردات في الوقائع تشير بالصبر » أ. هـ .

ثم جاء الفرج بعد الشدة ، والعز بعد الذل ، والبسط بعد القبض ، والرجاء بعد الخوف .

# وبشّر الأمير في آخر الخلوة في واقعة بقوله تعالى :

﴿ قَدْ نَرَىٰ تَقَلُّبَ وَجُهِكَ فِي السَّماءِ فَلَنُولِيَنَكَ قِبْلَةً تَرَضَاهَا ﴾ فكانت إقامة الأمير النهائية في دمشق .

فانظر يا أخى إلى السعارفين ، وخذ العسبرة من سيسرتهم وابتلائهم ، ولا تيأس ولا تقنط من رحمة الله ، فقد دخل الأميسر الشريف النسب الخلوة يريد الوصل فإذا بالذكر وأوراد الطريقة القادرية التي كسان يسير عليها لا تفتح له بابا ويجد فيها البعد والصد .

<sup>(</sup>۱) الموقف ۲۱۱ ، ج ۱ ورقة ۱٤۱ .

## \* الامير في دمشق:

قبل استقرار الأمير في دمشق انتقل من فرنسا إلى و بروسه و بتركيا واستقبله السلطان العثماني ، وقدم له قصراً في هذه المدينة ، وظل فيها عامين ونصف ، ثم رحل إلى دمشق ووصلها سنه ١٨٥٥، وكانت إقامة الأمنير في دمشق منحة إلهية لها ولمن حولها من المدن ، فكان الناس يلجأون إليه في حل مشاكلهم ، وكان يتوسط للعفو عن المحكومين ، وكانت كلمته لا ترد عند الحكومة ، بل كان ولاة الأمر يتقربون إليه .

# \* فتنة دهشق:

كانت شهرة الأمير في الشرق والغرب نتيجة مواقفه المشرفة الكثيرة ، ومنها موقف من فتنة دمشق ، التي وقعت بين المسلمين والنصارى ، كما يحدث الآن في لبنان ، وكما تحاول بعض النفوس المريضة تنفيذه في مصر .

# يقول الأمير في هذه المسألة:

إن الأديان وفي مقدمتها الدين الإسلامي أجل وأقدس من أن تكون خنجر جهالة أو معول طيش أو صرخات نذالة تدوى بها أفواه الحثالة من القوم . . . أحذركم من أن تجعلوا لشيطان الجهل فيكم نصيبا أو يكون له على نفوسكم سبيلاً (١) .

سارع الأمير ورجاله الى الأحياء النصرانية لحمايتها ، وآوى فى بيته الرهبان والراهبات والقناصل ، حتى إن بعض رجاله الجزائريين قد قـتلهم الرعاع الذين سعوا فى أحداث الـفتنة ، وحكمت السلطات شنقا على قرابة الستين شخصا ، ونفى ١٤٥ شخصاً إلى قبرص منهم مفتى دمشق ، والسجن المؤبد لحوالى ٨٠٠ شخص من المدنيين .

ورغم هذه الأحكام ، أرسلت بعض الدول الأوربية أساطيلها الحربية إلى شواطئ لبنان ، وأرسلت حملة عسكرية بقيادة الجنرال الفرنسي ( دى بوور ا

<sup>(</sup>١) التصوف والأمير عبد القادر ، جواد المرابط ، ص٤٦ .

ولم يكن هناك أي مبرر لهذه الحملة بعد القضاء على الفتنة . وأرسل و دى بوفور و إلى الأمير يطلب منه الخروج من دمشق هو وأهله لانه سيضربها بالقنابل . فطلب منه الأمير عقد اجتماع سرى وأوضح له الأمير ، واقنعه بالعدول عن هجومه ، وقال له في نهاية الاجتماع : لم تكن حمايتنا لإخواننا النصارى إلا عملا بالشريعة الإسلامية ، والعدوان الذى حدث كان سن رعاع جهلة ، قال الرسول محمد عرفي : وألا ن ظلم معاهدا أو ذميا أو أحداً من أهل الكتاب أو كلفه فوق طاقته أو أنقصه شيئاً من حقه أو أخذ منه بغير طيب نفس فانا خصمه يوم القيامة ».

## ★ الامير شيخا مربيا عابدا:

فى دمشق طابت الحياة للأمير ، ففيها أقام مجالس العلم وألف الكتب وأقام حضرات الذكر ، ولم يشغل الناس فى مجالسه بالحديث عن جهاده ضد الفرنسيين ؛ بل كان يشرح ذلك لمن يفيده الحديث عن الحرب نلحكام ورجال الجيش فى مجالس خاصة بهم .

وكانت مجالس العلم هذه ، نواة لكتاب المواقف . وهو أشهر كتب الأمير فقد رجاه الشيخ عبد الرازق البيطار والشيخ محمد الخانى والشيخ الطنطاوى أن يدونوا ما يتكلم به فى مجالسه ، فكان ذلك نواة الكتاب الذى عُرف فيما بعد باسم المواقف » (١).

ورغم مشاغل الأمسير ، ومسئسولياته التي كانت تقتسرب مم يقوم به رئيس دولة ، وعسالم الدين إلا أنه كسان يدخل الخلوة أربعين يومساً على قطرات الماء ولوزة وتمرة كل يوم وأحيانا كسرة من الخبز وملعقة زيت .

كان يتقلل من الدنيا ويأخذ منها قدر الضرورة ويقول : • ألست في مقام الحارث المحاسبي الذي كان إذا مد يده إلى طعام فيه شبهة تحرك على أصبعه عرق فيمتنع في الوقت نفسه ، وكان الأمير يطعم ضيوفه أشهى الأطعمة .

<sup>(</sup>١) التصوف والأمير عبد القادر جواد المرابط ص ٢٣.

## ★ الكتب التي أثرت في الأمير:

حال الشيخ عادة يسرى فى قلب مريده الصادق ، فإن كان الشيخ مؤلها مجذوبا سرى ذلك الحال الى المريد ، وإن كان صاحب جهاد ورياضة شاقة ، كان مريده كذلك ، وإن كان صاحب تآليف ومصنفات ، ورث تلميذه موهبة وضع الكتب والمصنفات ، وهذه القاعدة لها استثناءات ، ولكنها غالبة فى العادة .

وكما تأثر الإمام أبو الحسن الشاذلي ببعض الكتب ، وكان يفضل قراءتها في مجالسه مثل: الرسالة القشيرية ، وإحياء علوم الدين، وقوت القلوب ، وختم الأولياء ، والحقائق للسلمي ، تأثر الأمير بكتاب ( الاتقان في علوم القرآن ) للسيوطي ، و( الإبريز ) ، وهو كتاب عن حياة ومعارف القطب الغوث عبد العزيز الدباغ ، وضعه تلميذه أحمد ابن مبارك . . كما تأثر بكتاب ( الشفا ) للقاضي عياض ، وقبل كل تلك الكتب صحيح مسلم وصحيح البخاري ، والفتوحات المكية لابن عربي .

كان الأمير يقوم بشرح هذه الكتب في مجالسه لمريديه وأصحابه .

#### ★ تصانيف الامير:

### ١ \_ كتاب المواقف:

هو أهم كتاب الفّه الأمير ، ويقع في ثلاثة أجزاء ، ضمنّه ٣٦٦ موقفا ، والموقف ٣٦٧ والأخير ، بدأه الأمير ثم انتقل إلى ربه تعالى ، فأكمله أحد أصحابه وهو الشيخ محمد الخانى ، والكتاب يشمل تفسير لبعض آيات القرآن الكريم ، وشرح للأحاديث الشريفة ، وتوضيح لما أبهم من كلام أهل الله وإشاراتهم . . والكتاب يختلف تماماً عن مواقف النفّرى ، وإن كان اسمه يوحى بالتشابه مع مواقف النفّرى ، وهو أقرب إلى كتاب الفتوحات المكية لابن عربى ، إلا أنه يفتقر إلى الترتيب والتنظيم والتبويب ؛ فالمعنى الواحد تجده في أكثر من موقف ، وقد طبع ثلاث مرات كما أشرنا إلى ذلك سلفاً .

# ٢ \_ كتاب ذكرى العاقل وتنبيه الغافل:

أُختير الأمير عضواً مراسلاً لمجمع الخالدين في باريس ، وكتاب ( ذكرى العاقل ) عبارة عن رسالة إلى هذا المجمع العلمي الفرنسي مُرتَّبة على مقدمة وثلاثة أبواب وخاتمة ، والكتاب يحث على النظر والتأمل وذم التقليد وفضل العلم والعلماء ، والنبوَّة والعلوم الشرعية ، وفضل التأليف والكتابة واحتياج الناس إلى تصنيف الكتب .

# ٣ ـ ديوان من الشعر:

لديوان الأميسر أكثر من عنوان منها ( نزهة الخساطر في قريض الأميسر عبد القادر ) من جمع ابنه الأمير محمد صاحب ( التحقة ) ، و ( ديوان الأمير عبد القادر ) تحقيق ممدوح حقى ، ويشمل الديوان على قصائد في الغزل والفخر والشجاعة والتصوف ومراسلات شعرية طريفة بين الأمير وأصحابه .

٤ ـ كتاب المقراض الحاد لقطع لسان الطاغى فى دين الإسلام من أهل الباطل والالحاد:

الفه الأمير في امبواز بفرنسا ، وبيَّن فيه شريعة الرسول محمد عَيَّا ، وما بها من مكارم الأخلاق ومناهج السشرع لإصلاح امور الدنيا والآخرة للمسلمين وغير المسلمين ، وأوضح أن الإسلام جامع لكل ما تَفرَّق في الشرائع الإلهية السابقة ؛ فالرسول عَيَّا بُعث رحمة للعالمين .

كتب نُسبت خطأ للأمير:

# (أ) وشاح الكتائب وزينة الجيش الغالب:

هذا الكتاب لـ ( قدرور بن رويله ) ، وهو من أصحاب الأمـير ورفيقه فى الجهاد ، وقد حقق هذا الكتاب د . محـمد بن عبد الكريم ، ونُشر فى الجزائر عام ١٩٦٨ .

### ( س ) عقد الأجياد في الصافنات الجياد:

هذا الكتاب للأمير محمد بن الأمير عبد القادر ، ذكر فيه محاسن الخيل

وصفاتها ، وبالكتاب بعض أخبار وخطب الأمير عبد القادر .

## (ج) المخطوط الكبير:

هذا المخطوط هو للحاج متصطفى بن التهامتى ، ابن عمَّة الأمير ، وند أملى الأمير بعض فقرات الكتاب ، وقد حققه د . يحيى أبو عزيز عام ١٩٩٥ كما أشرنا إلى ذلك في ثنايا كتابنا .

# \* اولاد الامير:

اعلم يا أخى أنّك إذا كنت قائما فى دنياك بربك ، فلا خوف عليك من مشاغل الدنيا ، ولو ملكت هذا العالم وقمت بتدبيره . . وإذا قمت بنفسك شغلتك عن الله ، ولو عشت وحيداً منفرداً ، لا ترى أحدا ولا يراك أحد ، والزواج والأولاد من أكبر المشاغل التى يشكوا منها أهل الطريق القائمين بربهم ، يعيشون الحياة الطبيعية فيتزوجون ويخالطون بأنفسهم ، ولكن القائمين بربهم ، يعيشون الحياة الطبيعية فيتزوجون ويخالطون الناس ويحشون فى الأسواق وهم فى أعلى درجات الولاية ، ومع هذا لا يعرفهم إلا من كان مثلهم ، وها هو الأمير له أكثر من زوجة ، وخلف رحمه الله عشرة من البنين وضتا من البنات .

### وأولاده:

أكبرهم محمد مؤلف (تحفة الزائر) في مناقب وحياة والده، ومحيى الدين، والهاشمي، وإبراهيم، وأحمد، وعبد الله، وعلى، وعبر المالك، وعبد المرزاق.

ولم أعشر في كل المؤلفات التي اطلعت عليها على أسماء بناته ، لقد عاش الأميسر الحياة الدنيا طولا وعرضاً ، حلوها ومرها ومشاغلها الكثيرة ، ولم يمنعه كل ذلك من السوصول إلى أعلى مراتب الولاية . . وسسوف تعرف ذلك من الأبواب التالية ، التي نشرح فيها معارف الأمير ، ومنازله ومنازلاته ومقاماته ، ووقائعه ومبشراته ، وفنائه في الحضرة المحمدية والحضرة الإلهية،

وبقائه بعد هذا الفناء . . ويعتبره بعض أهل الله المحققين من أقطاب الظاهر والباطن ، وإن كان ذلك لم يذكر في أى كتاب وضع عن الأمير ، ولكن سمعت ذلك مشافهة من أحد الأولياء .

## ★ وفاة الأمير:

توفى الأمير عام ١٨٨٣ م فى ضحبة (دمر) قرب دمشق ونقل إلى بيته فى دمشق، وصلى عليه أصحابه وجمع كثير من أهل الشام فى جامع بنى أميه ، ودفن فى الصالحية فى ضريح الشيخ الأكبر محى الدين بن عربى، وسار فى جنازته قناصل الدول جميعاً ، ويُذكر أن الذين ساروا فى جنازته كانوا ثلاثين ألف شخص ، وتلقى ابنه محمد برقيات عزاء من جميع رؤساء وملوك دول العالم ، وذكرت بعض الكتب • أن المجاهدين الجزائريين لم ينسوا الأمير وحملوا رفاته لتستقر إلى جانب رفات الشهداء الأبرار فى الجزائر» (١).



<sup>(</sup>١) الأمير عبد القادر . بسام العسيلي ص ٩ .

# الباب الثالث **وقائع الامير ومبشراته**

#### ★ الواقعة :

هى: حالة يكون فيها السالك بين النوم واليقظة وتأتى بغتة ، لا ينالها إلا أهل الفتح ، ويرى فيها الولى أرواح الرسل والأنبياء والملائكة والأولياء ، ويبشر بامور أو ينذر أو يتلقى أمراً أو نهيا ، أو يتلقى علوما لدنية أو يجاب على سوال خطر على قلبه ، وغير ذلك مما يعرفه أهل الله ، وكل ما يراه العارف فى الواقعة لا يخالف الشريعة ، وصاحب الواقعة يكون على بصيرة وبيئة فيما يرى ، ويستحيل على صاحب هذا المقام أن تتلاعب به الشياطين والجن . وإن حدث ويكون هذا نادراً جداً كشفهم الولى وعرفهم وطردهم بقرته الروحية ، ووقائع الأمير كشيرة مثل شيخه الروحى محى الدين بن عربى وسوف نذكر وقائع الأمير كشيرة مثل شيخه الروحى محى الدين بن عربى ونشرح ما يتعلق بالواقعة على قدر فهمنا ومعرفتنا القاصرة ، وسيكون هذا منهجنا فى تناولنا لتفسيره الإشارى للقرآن ، وشرحه الإشارى أيضاً للأحاديث النبوية الشريفة ، والله تعالى يغفر لنا تطفلنا على أهل الله ، مع قصور باعنا وضعف حالنا .

# \* المبسرة:

هى : رؤيا منامية يتنزل بها ملك المبشرات على قلب عباد الله الصالحين ، وهى كثيرة عند العارفين ، وقد تحتاج إلى تأويل وقد لا تحتاج ، وأهل الله لا يقيمون اعتبارًا كبيرًا للمنامات التي يعرض فيها أحداث كونية ، وليس للمراثي فيها فائدة فلا هي تبشير ولا هي إنذار ، وكل رؤيا لا تفيد علما أو صلاحا أو فائدة دنيوية أو أخروية ، لا يعول على هذه الرؤيا .

ومقصود العارفين معرفة الله ، وتحقيق مقام العبودية المحضة وكل ما يمنع ذلك عنهم فلا قيمة له عندهم .

ويلقى إلى العارف فى مبشراته كثيراً من العلوم و رشادات بل قسائد كاملة من الشعر ، ومن عجائب هذا الامر أن يلقى للعارف قولاً أو علماً لا يفهمه ، ويكون من نصيب عارف آخر ، وقد صرح بذلك نشيخ الاكبر فى فتوحاته المكية .

# \* الخيال وعالم المثال ( المتصل والمنفصل ):

عالم الخيال أو المثال أو البرزخ كنها بمعنى واحد ، وهذا العالم أمره خطير وشأنه كبير عند أهل الله ، والناس في غفلة عن هذ الأمر ، في هذا العالم تتنزل المعارف والعلموم على قلوب الأولياء ، ويلتقى بعضهم ببعض ، ويخاطبون من قبل الحق تعالى ، وهو غير الخيال الذي يتصوره عامة الناس من حديث نفس وتصور للماضى ؛ فهذا تخيل وهمى لا فائدة فيه ، وإن كان من عالم الخيال الحقيقى ، وما من شئ في الوجود إلا وله وجه إلى الحق ، والضلال طرأ على المعقول من عدم الفهم للحقائق ، ومن لم يعرف مرتبة الخيال فهو محروم تماماً من المعرفة الإنهية .

وعالم المثال بين الدنيا والآخرة ، يدخله العارف في النوم واليقظة ، وبين النوم واليقظة ، وحضرة الخيال تشبه الآخرة إلى حد كبير ، ومن دخلها من العارفين عرف حقيقة الجنة والنار واخشر والحساب ، لكنه لا يستطيع شرح ذلك وتوصيله للآخرين لانها حضرة ذوق ومشاهدة ، فما كل ما يراه العارف فيها يقال .

والخيال المتصل : هو قوة الخيال المخلوقة في الإنسان ، والتي يدخل بها حضرة الخيال المنفصل .

والخيـال المنفصل: هو حضرة الخـيال الجامعة الشــاملة ، التي هي البرزخ وعالم المثال وفهم هذا الكلام يحتاج إلى تذوقه وشهوده .

#### ★ واقبعة:

يقول الأمير : كنت بين النائم والسقظان فقيل لى : إن الناس يظنون أنهم في حالمة النوم في خيسال وعدم ، وفي حالة السيقظة في وجـود وحق ، وما

يدريهم أنهم في الحالتين في خيال لا حقيقة ، فإنهم في حالة النوم في خيال متصل ، وفي حالة اليقظة في خيال منفصل ، وحقيقة الخيال فيهما واحدة ، إذ الخيال المتصل شعبة من الخيال المنفصل ، والخيال لا موجود ولا معدوم ، ولا منفى ولا مشبت ، وليس في الوجود الحق الشابت إلا الله عز وجل ، والأرواح والأجسام خيال كلها (١) .

### ★ الخلق الجديد:

الله تعالى هو الخيلاق على الدوام ، فالعالم يتغير في كل نَفَس، يقول تعالى : ﴿ كُلِّ يَوْم هُو فِي شَأْن ﴾ ، واليوم يقصد به أقل الزمان ، وهو جزء أصغر من الشانية ، ولا يدرك هذا الأمر إلا بالكشف والإدراك الروحى ، ومن كان محبوساً في عالم المادة المقيد المحدود الضيق لا يدرك هذا الأمر ، والمثل الذي ضربه الله لنا ، والذي هو فينا جميعاً ولا نتامله ، والذي يدل على الخلق المتغير في كل نفس ، هو خواطر القلب ، فانظر إلى الخواطر التي تسرى في قلبك في اليوم والليلة تجد أنها لا تنحصر في العدد ، وإحساس الناس بالملل والسأم والاختناق في عالم المادة ، نشأ من عدم إدراكهم لهذه الحقيقة ، وعالم المادة من طبيعته ، المحدودية ، مهما كان اتساعه ، ولذلك يحب الإنسان التغيير ، والانتقال ، فإذا تم له ذلك أحس بالحاجة إلى تغيير آخر ، وراحته وسعادته في التغيير زائلة ووقتية .

### ★ واقعة:

يقول الأمير : قال تعالى : ﴿ وَهُوَ الْخَلَاقُ الْعَلِيمُ ﴾

الخلاق كثير الخلق ؛ فالحق تعالى خلاق على الدوام . . قسيل لى فى الواقعة : إن محمد بن قائد الاوانى . كان لا يقول بالخلق الجديد ، وكتب فى ذلك رسالة سماها و الرشحة فى بقاء النسخة ، هكذا قيل لى .

ومعنى هذا أن ابن قائد سمع من الناس من يقول بالخلق الجديد في كل ما يقال فيه صورة ممكنة ، وليس الأمر كذلك ، وإنما الخلق الجديد خاص (١) الموقف (٢٩) من كتاب المواقف ج ١ / ٢٣.

بالصورة المحسوسة ، أما الصور الروحانية فهى باقية أبدية لا يلحقها زوال فليس فيها خلق جديد ، فلا خلاف بين ابن قائد وغيره من العارفين (١).

## ★ العبودية المحضة:

هذا المقام هو مطلب العارفين .. وهو أعلى المقامات وفيه الرحة الكاملة وهو أن تعبد الله لله بالله لا بنفسك ولا تطلب جزاءً ولا عوضاً ولا كشفا ولا مقاماً ولا حالاً ، والطلب الوحيد الذي لا يناقض هذا المقام هو طلب العلم بالله ، قال تعالى : ﴿ وَقُل رَبِ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ تطلب ذلك على سبيل العبودية والذل لله .

قيل لأحد العارفين على لسان حضرة الحق تعالى : كل العارفين يطلبون ما عندى وأبو يزيد يطلبني . . إشارة إلى هذا المقام .

# ★ واقعة:

يقول الأمير: خطر لي في بعض الأيام لو أن الله تعالى كشف لي عن عالم الخيال المطلق ودام على هذا الخاطر يومين، وحصل لي قبض، فكنت أذكر الله فأخذني الحق عن نفسي ثم ألقي إلي قبوله ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ ؛ ففهمت أن الحق أشفق على مما حصل لي ، وفي حالة القبض دعوت الله في بعض الصلوات وقلت: اللهم حققني بحقائق أهل القرب، واسلك بي مسالك أهل الجذب، فسمعت في سرى: قد فعلت. . فتنبهت من غفلتي ، وعرفت أن الحكمة اقتضت عدم حصول ذلك ، وأني غالط في هذا وأن مثلي مثل من دعاه الملك إلى حضرته والجلوس للمحادثة والمباسطة ، وهو مع ذلك يتمنى أن لو خرج الشاهدة دواب الملك وخدامه والتفرج في الأسواق فرجعت إلى الله ، وسألته أن يحققني بما خلقني لأجله من معرفته وعبوديته.

وكان مثل هذا الخاطر خطر لى وأن بطيبة المساركة ، وتوجهت للذكر فأخدنى الحق عن نفسى ثم القسى إلى قوله : ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَاكَ سَبْعًا مِنَ الْمَفَانِي

<sup>(</sup>۱) الموقف ( ۱۷٦ ) ج ۱ / ۱۱۵.

وَالْقُرْآنَ الْعَظِيمَ ( ﴿ ﴾ لا تَمُدُنُ عَيْنَيْكَ إِلَىٰ مَا مَتَعْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِنْهُمْ . . ﴾ ؛ فلما رجعت إلى حسى قلت : حسبى حسبى ، وغاب عنى هذا وما تذكرته إلا بعد (١).

#### \* القبض والبسط:

القبض والبسط حالان يتعاقبان على المريد السالك ، وهما من آثار اسمه تعالى القابض واسمه تعالى الباسط ، والمريد يحب البسط ويفرح به ، لأنه يجعله في حالة نشاط وبهجة وقوة ، يقوم الليل ويصوم النهار ويزهو بعبادته ، وفي ذلك البعد من الله بعينه ، فالعابد يتدلل بعبادته ويطلب القرب من الله جزاءً على ذلك ؛ فإذا أبعده الله وقبضه وتجلى عليه باسماء الجلال ، اغتم وأصابه الهم ، وظن أنه مطرود ومبعد ، وهذا الفهم بعيد جداً عن الحقيقة فأسيادنا العارفين يرون في القبض السلامة ، وفي البسط العطب .

## ويقول الشيخ عبد الحافظ على الخلوتي الدرديري :

إذا عرض على المريد البسط ، فيجب عليه التحفظ من قلة الأدب ورفع الرأس والضحك والزهو ، ويصرف هذه الحالة في الخلوة ويطلب من ربه زوالها والحفظ منها ، وحالة القبض حالة السلامة ، ولا خوف على المريد معها لكنها حالة صعبة لا تلائم النفوس الجاهلة ، والعارف يخاف من البسط ويلتذ بالقبض كما يلتذ أهل الدنيا بدنياهم ، وذلك لعلمه أن في البسط هلاك باطنه وعمارة ظاهره ، ومن قال أن في البسط حضور ومشاهدة ، وليس في القبض ذلك ، فاعلم أنه ليس أهلا لما ادعاه ولا عرف الحضور ، لأن الحضور مع الله هو الغيبة عن جميع ما سواه ولا يحدث ذلك إلا في القبض (٢).

# ★واقعة:

# يقول الأمير:

حصل لى أيام التوجه قبض واستبعاد للطريق لجهلى بنفسى واعتبقادى البعد من ربى فأفنانى الحق عن نفسى والقى على قبوله تعالى : ﴿ وَالْمَلائِكَةُ يُسَبّحُونَ بِعَمْدُ رَبّهِمْ ﴾ .

<sup>(</sup>۱) الموقف (۱۸) / ۱۸ ج ۱ .

<sup>(</sup>٢) هداية الراغبين ، الشيخ عبد الحافظ بن على ، ص ٧٧ .

وقوله تعالى : ﴿ لَهُ الأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ .

وقوله تعالى : ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ فَادْعُسُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِسدُونَ فَى أَسْمَائه ﴾ .

وقوله تعالى : ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَدَ اللَّيْلَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا ﴾ .

أخبرنى تعالى فى الآيتين الأوبين أن الملائكة مع كثرتهم التى لا يحصيها إلاّ خالقهم يسبحونه ويذكرونه فلا تتوهم أنك تذكره وحدك فتتدلل بعبادتك وذكرك فتريد أن يفعل بك ما تريد لا ما يريد فاعرف قدرك وتأدب ، فالعبد يفعل ما يليق بالعبودية ، والرب يفعل ما يلقى بالربوبية .

وأخبرنى فى الآية الثالثة ، أن أسماء الله كلها حسنى ، ومن جملتها الاسم القابض ، فهو تعالى يتعرف إلى عباده فى أسمائه كلها ، فمن عرف الحق فى بعض تجلياته دون البعض ، فما عرفه فى مرتبة الاطلاق ، وإنما عرفه مقيداً ، تعالى الله عن التقييد ﴿ وَذَرُوا الّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَانِهِ ﴾ اتركوا وباعدوا الذين يميلون إلى بعض أسمائه دون بعض .

وأخبرنى تعالى فى الآية الرابعة ، أن القبض والبسط بمثابة الليل والنهار ، فالقبض شبيه بالليل ؛ فلهذا من الانكماش والانقباض ، وسكون النفس بالقهر الذى نزل عليها ، وتحققها بعجزها عن دفع ما نزل بها ، فلا حظ للنفس فى القبض أصلا ؛ فلهذا كان الإنسان فى وقت القبض أقرب إلى السلامة وتوفية الربوبية حقها والأدب معها من وقت البسط ، وأما البسط فهو شبيه بالنهار لما فيه من نشاط النفس واسترسالها فى الأمانى والدعاوى الباطلة ولهذا كان وقت البسط أقرب إلى العطب ، قال بعض السادة : لا يقوم بحق الأدب فى البسط إلا القليل (١).

<sup>(</sup>۱) الموقف ( ۱۲۹ ) / ج ۱ / ۱۱۱ .

### \* التوكل :

مفهوم التوكل، هو الأخذ بالأسباب ظاهراً والاعتماد على الله باطناً ، فمن اعتمد على الأسباب فقط عطل الحكمة فلا بد من الأخذ بالأمرين .

وبعض المريدين إذا قرأ كلام العارفين بأن الله فاعل عند السبب ترك السبب، وبالتالى ترك المجاهدة والرياضة والعبادات، وكل هذا لابد منه، ولا وصول إلى الله إلا بالمجاهدة، لكنها ليست سببا فى الوصول فإنه وهب إلهى ، ويحتج البعض بأحوال الخاصة من أهل الله ، مثل إبراهيم بن أدهم الذى كان أميراً، وكان يشتغل باللهو والصيد فنودى فى سره وهو فى حالة الغفلة هذه: يا إبراهيم ما لهذا خلقت . . فترك الإمارة وسلك الطريق، يقول المريد: هل جاهد ابن أدهم حتى ينادى من قبل الحق تعالى ؟، نقول: هذه حالة جذب حدثت بغتة ، لكن هل تتبعنا سيرة ابن أدهم بعد ذلك، وما لقيه من تعب ومشقة ، وما قام به من جهاد ، وما ابتلاه الله به من فقر وذل .

والخلاصة أن التعلق بالأسباب دون تعلـق القلب بالله حجاب كبير ، لكن يجب الأخذ بها .

#### ★ واقعة:

# يقول الأمير:

قيل لى فى الواقعة: الناس غالطون فى أحكامهم فى الأسباب كما غلطوا فى التعلق بالأسباب على أنها تؤثر بصورها المحسوسة ويقولون: هذا سبب قوى ، وهذا سبب ضعيف ، ويتخيلون أن المسبات ما وجدت إلا بها من حيث صورها ، وهذا الذى أضل الخلق عن طريق الهدى والعلم ، وحجبهم عن الوجه الخاص الذى له تعالى فى كل كائن ؛ فالأسباب والعادات حجبه هو الفاعل بها ما يشاء . . والسبب ما هو سبب لذاته ، وإنما يكون سببا بجعل الحق تعالى وخلق السببية فيه ، والمشاهدة قاضية بهذا ، فإنا نرى شخصين متفقين فى كل شئ ، يمرضان بمرض واحد ويسقيهما الطبيب دواء واحداً

فيصح زيد ويموت عمرو ، فهل هذا إلا أن الله تعمالي جعل السببية في هذا الدواء لزيد ولم يجعل فيه السببية لعمر؟!! .

فاثبت الأسباب \_ يا أخى \_ حيث أثبتها الحق تعالى امتشالاً للأمر واتباعاً للعكمة ، ولا تعتمد عليها من حيث هى أغيار للحق تعالى ، رشاهد وجه الحق فيها ، فلابد من الأسباب وجوداً . والغيبة عنها شهوداً ، فإذا سمعت أو رأيت من يقول بالأسباب من الكاملين فذلك من جهة وجود عينها ، أو يقول برفعها فذلك من جهة تأثيرها من حيث صورها (١).

# \* الفناء في الحقيقة المحمدية :

الحقيقة المحمدية ، ترد في كتب العارفين بأسماء كثيرة مثل:

العقل الأول ، والحق المخلوق به الخلق ، والتعين الأول ، والإنسان الأكمل ، والروح ، والعنصر الأعظم ، لكن لم يشرح أحد من العارفين كنهها لأن الإحاطة الكاملة بمعرفتها مستحيلة . . قيل لأبي يزيد لما أراد ذلك : لو اقتربت لاحترقت كما تحترق الشعرة .

وقال الشيخ الأكبر في كتاب « عقله المستوفى » : هو أكمل موجود في العالم ، ولولا عهد الستر الذي أخذ علينا لبسطنا الكلام فيه ، وبينا تعلق كل ما سوئ الله به .

ويظهر لنا من كلام أهل الله ، أن الحقيقة المحمدية ، هي حقيقة الرسول محمد عَيِّا ، والفناء فيها معناه : أن ينسى العارف نفسه ، ويذوب فى حب الرسول عَيِّا ، وذلك بعد اتباعه فى كل شئ قل أو جل .

فإذا فنى العارف فى هذه الحفرة ، تحدث بلسان الرسول عَيْنَ الله وخوطب بمخاطبات الحق تعالى له عَيْنَ ، فما يقول العارفون من معانى ليست من مقامهم ، وتوهم السامع أنهم يفضلون أنفسهم على الرسل عليهم السلام فمن هذه الحضرة صدر كلامهم .

<sup>(</sup>۱) الموقف ( ۲۵۱ ) / ۸۲ ج ۲ .

### ★ واقعة ومبشرة :

# يفول الأمير:

كنت مغرماً بمطالعة كتب القوم منذ الصبا ، غير سالك لطريقهم ، فكنت في أثناء المطالعة أعشر على كلمات تصدر من سادات القوم يقف منها شعرى وتنقبض منها نفسى مع إيمانى بكلامهم على مرادهم ؛ لأننى على يقين من آدابهم الكاملة وأخلاقهم الفاضلة ، وذلك كقول عبد القادر الجيلى لسائر الأنبياء أوتيتم اللقب وأوتينا ما لم تؤتوه ، وقول أبى الغيث بن جميل : خضنا بحراً وقفت الأنبياء بساحله ، وقول الشبلى لتلميذه : أتشهد أنى محمد رسول الله عليا فقال التلميذ : أشهد أنك محمد رسول الله عليا فقال التلميذ : أشهد أنك محمد رسول الله عليا فقال التلميذ : أشهد أنك محمد يوماً في الحلوة فأخذني الحق عن العالم على بالمجاورة بطيبة المباركة ؛ فكنت يوماً في الحلوة فأخذني الحق عن العالم وعن نفسى ، ثم ردنى وأنا أقول :

لو كان موسى بن عمران حياً ما وسعه إلا اتباعى ، على طريق الإنشاء لا على طريق الأنشاء لا على طريق الحكاية ، وأنى كنت فانياً فى الرسول عليا الله .

وكذلك وقع لى مرة أخرى فى قوله عَيْمِاتُهُمْ : ﴿ أَنَا سَيْدَ وَلَدَ آدَمَ وَلَا فَخَرَا ۗ ( أَى أَنَ الْأَمِيرِ نَطْقَ بَهِذَا الكلام ) .

فتبين لى وجه ما قاله هؤلاء السادة ، وهذا نموذج ومثال لا أنى أشبه حالى بحالهم ، حاشاهم ثم حاشاهم ، فإن مقامهم أعلى وأجل وحالهم أتم وأكمل .

وقبل أن تصدر منى هذه المقالة ، كنت ثالث ليلة من رمضان متوجها للروضة الشريفة ، فحصل لى حال وبكاء ؛ فألقى الله فى قلبى أن الرسول معنى يقول لى : أبشر بالفتح ، فبعد ليلتين غلبنى النوم فرأيت ذاته الشريفة امتزجت بذاتى ، صارتا ذاتا واحدة ، أنظر إلى ذاتى فأرى ذاته الشريفة وذاتى فقمت فرعا مرعوبا فتوضأت ودخلت المسجد للسلام عليه عليني ، وعدت

إلى الخلوة وأخدنت في الذكر فأخدنى الله عن نفسى وعن العالم وألقى إلى قوله تعالى : ﴿ الآنَ جَنْتَ بِالْحَقِّ ﴾ .

فعلمت أن الإلقاء تصديق للرؤيا ، ثم بعد يوم أخذنى الحق وسمعت قائلا يقول لى : ( انظر ما أكنته حتى كنته ) بهذه السجعة المباركة فعلمت أى هذه القولة تصديق للرؤيا السابقة ، والحمد ش تعالى .

وقد أمرنى الله بالأمر العام لرسوله عَيْنِكُم بالتبحدث بالنعم ، وأمرنى بالخصوص مراراً بإشارة هذه الآية الشريفة : ﴿ وَأَمَّا بِنَعْمَةَ رَبِّكَ فَحَدَثُ ﴾ (١).

# من استراح تعب

#### ★ واقعة:

يقول الأمير: قيل لى فى الواقعة: من استراح نعب ؛ فقلت: ومن تعب استراح .

وذلك أن الحق تعالى خلق الأنسان وجعله ينتقل في المنازل والأطوار حتى يستقر به القرار في جنة أو في نار ، وأعظم مواطن الإنسان موطن الدنيا وموطن الآخرة ، فموطن الدنيا موطن تكليف وتعب وضيق وعمل وحجاب وحجر ، وموطن الآخرة موطن تشريف وراحة واطلاق ومشاهدة وجزاء ، فمن استراح في الدنيا بإعطائه نفسه مناها واتباع مرادها وهواها ، فلم يعط الموطن حقمه ولم يراقب حكمة الحكيم تعالى تعب في الآخرة ، لأنها موطن جزاء واجتناء ثمرات ما غرس في الدنيا من الأعمال .

ومن تعب فى الدنيا وأعطى الموطن حقه بالقيام بوظائف التكاليف والعمل بما رسم المشرع ، استراح فى الآخرة ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةً خَيْراً يَرَهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةً ضَرَّا يَرَهُ ﴾ . . وليس الحير فى الدنيا إلا ما أمر به الشارع ، ولا الشر فيها إلا ما نهى عنه (٢).

<sup>(</sup>۱) الموقف (۱۳) ج ۱ / ۱۵.

٠ (٢) الموقف ( ١٧٧ ) ج ١ / ١١٦ .

# السعبد من احبهم والشقى من ابغضهم

# قال الشيخ الأكبر في الفتوحات المكية :

... فاحمدوا الله يا اخواننا حيث جمعلكم الله ممن قرع سمعه أسرار الله المخبوة فى خلقه التى اختص الله بها من شاء من عباده ، فكونوا لهما قابلين مؤمنين بها ولا تحرموا التصديق بها فتحرموا خيرها .

قال أبو يزيد البسطامي وهو أحد النواب « يقصد أقطاب الظاهر الذين هم نواب الأقطاب الحقيقيين من الرسل الأربعة » لأبي موسى الديبلي : يا أبا موسى إذا رأيت من يؤمن بكلام أهل هذه الطريقة فقل له يدعو لك فإنه مجاب الدعوة (1).

وقال أبو الحسن الشاذلي : من لم يتغلغل في طريقنا هذا مات مصراً على الكبائر وهو لا يشعر .

واعلم يا أخى أن من يهاجم هذه الطائفة حسداً وحقداً وجهلاً فهو ممقوت ومطرود ومبعد . . أما من دفع الشبهات وأخلص نيته من علماء الرسوم الذين لم يسلكوا طريق القوم وفعل ذلك انتصاراً للسنة النبوية الشريفة ، ووقع منه ذلك لعدم ذوقه ومشاهدته وكثافة حجابه فهو معذور ولا لوم عليه . .

ونستأنس فى هذا المقام بكلام سيدنا عبد الكريم البرمونى فى كتابه ( تنقيح روضة الأزهار ) ، وهو كتاب فى مناقب سيدى عبد السلام الأسمر الشاذلى يقول: ( اعترض الشيخ سالم الحامدى وهو من علماء الشريعة على سيدى عبد السلام الأسمر ، وكان اعتراضه غيرة على الشريعة ، يقول سيدى عبد السلام الأسمر : لما أردت معارضة الشيخ الحامدى بهمتى الباطنة : رأيت فى عالم المثال السنة النبوية فى صورة شوك من الحديد كالرماح الطويلة ، تمنع قوسى من تصويبه نحو الشيخ . أ . ه .

وذلك لأن الشيخ الحامدى يمتثل السنة ، ولم يعترض للهوى وحظ نفس وجهالة ، كـما يفعل أعداء التصوف في أيامنا هذه ، والله أعلم بنية عباده ، وغرضنا جمع شمل المسلمين على كلمة سواء لا التفريق بينهم .

<sup>(</sup>١) الفتوحات المكية ابن عربي . المجلد الثاني ص ٦ .

## ★ بېشرة :

يقول الأمير: رأيت في الرؤيا رجلا تعلق بي وقال: شممت منك رائحة لبلى ، فقلت: ما أنا منهم ولكن من المؤمنين بوجودهم المصدقين بكلامهم فقال: كيف السبيل إليه ؟ فقلت له: إذا أرادك خلق فيك الطالبية ، وفي مطلوبك المطلوبية كأني أردت بهذا أن الحق يخلق في المطلوب الذي هو الشيخ بهمة المريد وقوة صدقه ما يطلبه المريد منه، وما تذكرت هذه الرؤيا الاسبقتني دموعي، فإياك يا أخي أن يصدك صاد ، أو يعارضك معارض عن محبة هذه الطائفة العلية والتصديق لكلامهم فإن محبتهم عنوان السعادة ، والإعراض عنهم عنوان الشقاء (١).

# وقائع ومبشرات اجتمع فيها الامير بالشيخ الاكبر

## ★ التربية الأويسية:

اعلم يا أخى أن اللقاء الروحى بين أهل الله فى عالم المثال حقيقة لا ينكرها إلا إنسان محبوب جاحد جاهل بأحوال القوم ، ومن المعروف لأهل الله أن القطب الغوث أبا يزيد البسطامى قد تلقى تربيسته الروحية وسلوكه عن روح الإمام جعفر الصادق الذى مات قبل مولد أبى يزيد بأربعين سنة ، وقبل ذلك تلقى سيدنا أويس القرنى تربيته الروحية من روحانية الرسول عربي ولم يره فى عالم الأجساد . ولذلك يطلق على هذه التربية التي لا يلتقى فيها المريد بالشيخ : التربية الأويسية .

ومريد الشيخ هو ابنه في عالم الأرواح ، وصلته به أقوى من ولد الصلب والأبوة الطينية ، وأولاد المشايخ مقسومون لهم في الأزل لا ينتسبون لغيرهم ، مثل ما تراه في عالم الظاهر ، وقد يقوم بتسربية ابن الشيخ من صلبه شيخ آخر وها هي السيدة الصالحة مريم بنت عدون زوجة الشيخ الأكبسر ابن عربي تقول لزوجها : يتولاني رجل من رجال الغيب لا أرى له شاهداً في عالم اليقظة يقول لي : تقصدين الطريق ، قلت : إي والله ، ولكن لا أدرى بماذا ؟ فقال الموقف ٢٣١ ج ١ / ١٥٤ .

لى : رخاسة ، وهى : التوكل واليقين والصبر والعزيمة والصدق . . فلما عرضت رؤياها على الشيخ الأكبر قال لها : هذا مذهب القوم (١) .

والشيخ الأكبر إمام الإرشاد في عصره ، وزوجته بجواره ليل نهار ، ويتولى تربيتها غيره ، وفي عصرنا هذا كانت تربية الشيخ عبد الفتاح القاض عن طريق روحانية الرسول عِيَّالِيَّة ، ولم يكن له شيخ في الظاهر ، ذكر ذلك الشيخ عبد الجليل قاسم في كتابه ( المنار الهادي ) والإمام الدكتور عبد الجليم محمود في كتابه ( المدرسة الشاذلية ) ، وهما من مريدي الشيخ عبد الفاضي .

ورغم أن الأمير انتسب إلى الطريقة القادرية ، والطريقة النقشنبدية ، والطريقة الفاسية الشاذلية ، إلا أنه كان كثير اللقاء بابن عربى فى عالم الأرواح وقام بشرح بعض فصوص الحكم وأبيات من شعر الشيخ ودافع عنه فيما نُسب إليه زورا وبهتانا . . ويقول عنه دائما : إمامنا ، شيخنا ، سيدنا ، أستاذنا ، خاتم الولاية المحمدية . . ويعترف أنه الجد الروحى له فيما كتبه فى بعض المواقف .

# \* مبشرة :

يقول الأمير: اعلم أن الإمام عبد الكريم الجيلى انتقد في كتابه ( الإنسان الكامل ) على الشيخ الأكبر ابن عربى ثلاث مسائل في باب العلم ، وباب الإرادة والإختيار ، وباب القدرة (٢) ، ولا أدرى كيف احتجب وجه هذه المسائل عنه ؟ ومن أين جاءته هذه الغفلة ؟ وسرى إليه هذا السهو ؟!!.. فأردت أنا العاجز أن أبين مقصود الشيخ الأكبر ولا أناقش كلام الإمام الجيلى وإنى أعلم أنسى لا أكون قطرة من بحره فطيق ، ولكن من عرف الحق عسرف أهله .

# من عرف الحق بالرجال تاه في مهامة الضلال

<sup>(</sup>١) الفتوحات المكية ، ابن عربي ، المجلد الأول ، ص ٢٧٨ بتصرف .

 <sup>(</sup>۲) المسائل التي اعتبرض عليها الإمام الجيلي ، وردت في كتباب الإنسان الكامل الجزء الأول ص ٤٦ ، ص ٤٩ ذكرنا ذلك لمن أراد الاطلاع عليها بالتفصيل .

وذكر الشيخ مصطفى البكرى فطف فى شرحه لورد السحر أنه كان بدمشق رجل صالح هم بشرح عينية الإمام الجيلى والبوادر الغيبية والنوادر العينية ، فرأى الشيخ الأكبر فى المنام فنهاه عما هم به وقال له : لا تفعل فانه رمانى بثلاث حصيات ، وهى الثلاث مسائل التى ذكرتها سابقاً .

شرح الأمير هذه المسائل في حوالي ١٩ صفحة في كتاب المواقف يضيق كتابنا من ذكرها ، فمن أراد الاطلاع عليها فليرجع إلى كتاب المواقف الموقف ٣٤٦ ..

وقد بدأ الأمير شرحه بقوله : يقول العبد العاجز \_ والقائل شيخنا الروحاني محيى الدين وظف والعبد مترجم عنه \_ مما يدل على أن الأمير يتلقى بعض معارفه من روح الشيخ الأكبر كما ذكرنا سابقا .

# ونعود إلى كلام الأمير .. يقول :

وبعد كتابة بعض السطور رأيت شيخنا وسيدنا محيى الدين في المنام في صورة أسد ، ولا أشك أنه الشيخ ، وفي كف ذلك الأسد اليسرى سلسلة عظيمة ، فكلمني الأسد وقال : أدخل يدك في فمي فخفت كالعادة ؛ فقال لى : لا تخف ، فأدخلت يدى وأخرجتها سالمة ، ثم تحول من صورة أسد إلى صورة سيدنا ، وهي الصورة التي رأيته برطي فيها غير مرة ، إلا أنه موله مجذوب يخلط في كلامه ، فحاشيته وأنا أتكلم معه ، ثم التفت إلى وقال : ها أنا أروح أموت مرتين أو ثلاث مرات ، ووقع على الأرض ، وانتبهت ، والما المربعة لقال ما لم يقله أحد ، وإدخال يدى في فمه أنه الممد لي بما أكتب ؛ فإن جميع ما حصل لنا من الخير بعد الإيمان بالله ورسوله هو يواسطته وأولت التوله والجذب باختباط الوقت ومرجه وشدة تغيره وخروجه عن الاعتدال ، وقوله : ها أنا أروح أموت لشدة أسفه وحسرته على ما صار اليه الإسلام والمسلمون من مخالفة أمر ربهم ونبيهم وإعراضهم عن دينهم . .

وشرعت فى الرد على ما كـتبه الإمام الجيلى عن سـيدنا ، وبعد اتمام الرد رأيت رؤيا أخذت منها بشارة برضا سـيدنا بالانتـصار له ، وأن ذلك وقع منه

بجانب القبول . . رأيت أنه دفع إلى مكتوب مختوم ففتحته فإذا نيه صورتى ، وعلى رأسها تاج السلطنة والمملكة ، ومكتوب لى بالترغيب وقبول هذا التاج، فأولت ذلك بأن شيخنا ملك ، وعادة الملوك إذا خدمهم أحد يخلعون علبه خلعة (١).

### \* مېشرة:

يقول الأمير في شرحه للفص الإسماعيلي من كتاب ( فيصوص الحكم) لابن عربي ردا على طلب أحد المحبين:

فأجبته مستعينا بالله تعالى ، ومستمداً مما أفاضه علينا سيدنا وشيخنا معيى الدين بخائف فى حياته \_ يقصد قسراءة مؤلفاته \_ وبعد موته \_ يقصد لقاءاته الروحية بالشيخ \_ فإنه بخائف بضاعتنا التى منها نمير أهلنا ، هذا مع قوله لى بخائف فى مبسرة طويلة أنه لا أحد من شراح النصوص فهم مراده \_ يقصد مراد الرسول عرابي (٢).

# \* مبشرة :

يقول الأمير في شرحه للفص الشعيبي من ( فصوص الحكم ) :

رأيت مبشرة عند شروعى فى الكتابة على هذا الفص . . رأيت انى وقفت على باب بيت فوجدته مغلقاً ، عليه قفل من حديد ولامفتاح عليه ، فحركت القفل تحريكات فانفتح ، فلما دخلت البيت وجدت مفتاحه داخله ، وأخذته .

فأولت البيت بالفص الشعيبي ( نسبة إلى سيدنا شعيب عليه السلام ) وكونه مغلقا يدل على أنه ما دخله أحد عمن تكلم على الفص الشعيبي ، وكونى وجدت مفتاحه في وسطه وأخذته يدل على أنى أعطيت الإذن في الدخول لهذا البيت الذي هو الفص الشعيبي أ . هـ (٣) .

<sup>(</sup>۱) الموقف ( ۳٤٦ ) ج ۲٦/٣ .

<sup>(</sup>٢) المُوقف ( ٣٥٥ ) ج ٣ / ٤٦ .

<sup>(</sup>٣) الموقف ( ٢٤٨ ) تج ٢ .

وكتاب ( فصوص الحكم ) من أصعب الكتب التى ألفها الشيخ الأكبر ، وفهمه عسير إلا علمى من يسر له الله ذلك ، وقد اطلعت على أكثر من شرح لهذا الكتاب ، وبعض الشروح أكثر تعقيداً واستغلاقاً من كتاب الشيخ نفسه ، ومن هذه الشروح التى بين أيدينا :

- \_ شرح فصوص الحكم لكمال الدين التاشاني .
- \_ جواهر النصوص في حل كلمات الفصوص لعبد الغني النابلسي .
  - ـ نور أسرار المعارف من كنوز اللوح والقلم المسمى به .
    - ـ شرح فصوص الحكم لمولانا سيد يعقوب أفندي .

#### ★ واقعة:

يقول الأمير: • ما ينسب إلى سيدنا خاتم الولاية محيى الدين من الكتب المؤلفة في علم التدبير والكيمياء زور وافتراء ؛ فإنه محال أن يدل ولى من أولياء الله عباد الله على ما يقطعهم عن الله ، وكذلك ما ينسب لسيدنا من الكتب المؤلفة في الملاحم والجفر كالشجرة النعمانية وغيرها . .

وقد اجتمعت به فى واقعة وسألته عن الجفر المنسوب إليه فقال : كذب وزور ، وما كنت سمعت أن هناك فتاوى تنسب إليه ، أ . هـ .

وأريد أن أعرف الساده القراء أن كتابى هذا ما هو إلا مدخل لمعرفة تصوف الأمير ، وفتح باب لعالم هذا العارف الكبير ، ليقوم به من هو أقدر منى على ذلك ، فالأمير لم ينل القدر الذى يناسبه من دراسة علومه ، فهو لا يقل فى فتوحاته ومقاماته عن كبار الصوفية مثل ابن عربى ، والنابلسى ، والجيلى ، والشعرانى ، وغيرهم ، ورغم هذا فهو مجهول عند أكثر دارسى التصوف .

يقول الدكتور يحيى بو صزيز أستاذ التاريخ في جامعة وهران: أنجز الأمير عملاً جليلاً ، وهو تاليف كتاب المواقف من ثلاثة أجزاء ما يزال مخطوطا حتى

هذه الراء من ويحتاج إلى دراسة وتحقيق (١) . . يقول الدكتور يحيى بو عزيز هذا الكلام عام ١٩٩٥م ، وكتاب المواقف طبع ثلاث مرات عام ١٩٠٥، وعام ١٩٦٦م ، وعام ١٩٨٦م . . ويبدو أن د . بو عزيز لم يقتنع بتحقيل مدوح حقى الذي حقق الكتاب ، وحفق ديوانه الشعرى ، وكتاب ذكرى الغافل . . وأظن د . يحيى بو عزيز على حق ؛ فممدوح حقى كثير الهجرم على الأمير ، وليس له دراية بالتصوف ، ويتلقف المآخذ والأخطاء على الأمير ، ويتهمه أحيانا بالتخلف وعدم مجاراة الحضارة الغربية . . وأدعو الله أن يوفقنى لدراسة كتاب المواقف ببركة وأنفاس الأمير عبد القادر ؛ لأننى لسن أهلاً لهذا الأمر .

ولما كان كتابى ـ كما ذكرت ـ مقدمة ومدخل لمعرفة الجانب الصوفى فى حياة الأمير أذكر ما قام به الأمير من جهد طيب ومشكور فى دراسة الشبخ الأكبر الذى أوذى بعد موته أكثر مما أوذى فى حياته ، رغم تمسكه بالكتاب والسنة ، وتبحره فى علوم التفسير والحديث والفقه ، لكن علو مقامه ومعارفه وعلومه وأذواقه وفتوحاته التى لم يصل إليها إلا الأفراد الخارجين عن دائرة القطب الغوث ، وبعضهم أعلى من الغوث كما ذكر ذلك أغلب العارفين فى مؤلفاتهم ، لكن كل هذا لم يمنع بعض الجهلة من علماء الرسوم المجنونين من التطاول على الشيخ الأكبر واتهامه بصفات أنزه نفسى عن ذكرها .

أقول: قام الأمير عبد القادر اعترافا بفضل استاذه الروحى ابن عربى علبه بشرح جواب السؤال السابع من أسئلة الحكيم الترمذى للشيخ الأكبر فى الموقف . ٢٥٠ ، وفى نفس الموقف شرح أبيات الشيخ التى يقول فيها .

| ولولا نحن ما كانا | فلسولاه لما كنسسا |
|-------------------|-------------------|
|                   |                   |

 <sup>(</sup>۱) سيرة الأمير عبد القادر مصطفى التهامى تحقيق يحيى بو عزيز ص ۷.

وفي حوالي ٢٦ صفحة ، شرح الفص الإسماعيلي من (فصوص الحكم ) في المرقف ٣٥٨ في ٤٤ صفحة ، وشرح الفص الشعيبي في الموقف ٣٥٨ في ٤٤ صفحة ، وأشار في نفس الموقف إلى كتاب التجليات ولقاء الشيخ في عالم المثال بالعارفين المنتقلين إلى ربهم كالإمام الجنيد والنفرى ، والشبلي والحلاج وأبي سعيد الخراز وإبراهيم الخواص وسيدنا أبي بكر الصديق ، وسيدنا عمر ابن الخطاب . . وشرح بعض أبواب الفتوحات المكية كالباب ٣٧ في الأقطاب والأبدال والأوتاد وأولياء الله عسوما في الموقف ٢٨٥ ، والباب ٣٥٨ من الفتوحات المكية في النفس الناطقة ، وشرح في الموقف ٢٩٨ كثيراً من أبواب الفتوحات المكية في حوالي أربعين صفحة ، وشرح في الموقف ٢٩٨ كثيراً من أبواب الفتوحات المكية في حوالي أربعين صفحة ، وشرح في الموقف ٢٩٨ كثيراً من أبواب الفتوحات المكية في حوالي أربعين صفحة ، وشرح في الموقف ٢٩٨ كثيراً من أبواب الفتوحات المكية في حوالي أربعين صفحة ، وشرح في الموقف ٢٩٨ كثيراً من الباب الفتوحات ، وكل هذه الشروح تحتاج الي دراسة في كتاب مستقل لذلك أشرنا إليها فقط .



# الباب الرابع

# تفسير الأمير الإشارى لبعض آيات القرآن الكريم

التفسير الإشارى: ما ورد من تفسير الأمير أغلبه من باب الإشارة والرمز والتفسير الإشارى للقرآن ، أو الصوفى ، أو الفيضى ، أو الإلقائى الغيبى ، أو التلقى الروحانى ، كلها بمعنى واحد لا ينكر صاحبها التفسير الظاهر ، ويقر كل تفسير صحيح لا يهدم ركنا من أركان الشريعة ولا يخل بالمعنى الظاهر .

والتفسير الإشارى يختلف تماماً عن التفسير الباطنى ، وتفسير فرق الشيعة المتطرفة .

وقد سئل الشيخ محمد خليل الخطيب الشاذلي عن التفسير الإشاري فأجاب :

التفسير الصوفى إذا لم يخالف الظاهر فنعم التفسير ، وإذا خالف الظاهر فالقائل به دجال لا صوفى ، فالصوفى لا يخالف الظاهر لأنه أمر بالعمل به ليستضئ باطنه .

فمن قال إن الصلوات الخمس: الحسن والحسين والسيدة زينب والسيدة فاطمة والسيدة خديجة فنقول: قاتلكم الله وقاتل تفسيركم. ما أجهلكم! ولكن من جاء بكناية باطنية تبدى أنه مفتوح عليه لم نقل له أنت وتفسيرك الله فقبله (١).

ومن أقدم التفاسير الصوفية «حقائق التفسير» للسلمى ، ومن أسهلها فهما وأعظمها فائدة للمريد والعارف « لطائف الإشارات » للقشيرى، أما عن التفسيسر الصوفى للقرآن المنسوب لابن عربى والمتداول فى الأسواق فابن عربى برئ من هذا التفسير ، وهو لكمال الدين الكاشانى الذى يقول عنه أستاذنا محمود محمود الغراب : تفسير الكاشانى لا يكاد يفهم منه شيئا ، لأنه ينحو

<sup>(</sup>۱) سيرة الخطيب ، محمد محمود الخطيب ، ص ٩٢ .

إلى الفكر والاتجاه الباطنــى الذى يرمى القارئ فى متاهات الحيــرة ؛ فلا يعرف الخروج منها . .

وقد قام الأستاذ محمود بجمع ما يتعلق بالتفسير الإشارى للشيخ الأكبر ابن عربى فى أربعة أجزاء فى كتاب «رحمة من الرحمن فى تفسير وإشارات القرآن، من كلام الشيخ الأكبر، وقد استغرق منه هذا العمل خمسة وعشرين عاما فجزاه الله خيراً.

ومن البراهين اللطيفة الـتى تدل على أن التفسير الصوفى حقـيقة لا جدال فيها ما ذكره القطب الغوث محمد مـهدى الرواس فى كتابه ( بوراق الحقائق ) يقول :

رأيت في سياحتى الى الحجاز والديار المصرية والشامية أن الأحمدية والرفاعية ، مع كثرتهم وشهرتهم وكثرة أوليائهم ، وتسلسل الأولياء في طائفتهم أنهم دون غيرهم من رجال الطوائف بالمال والأماكن على المغالب إلا من ندر و يقصد قلة المال والدنيا في أيديهم ، فكوشفت في منازلتي أن استفت من الخضر عن هذا إذا رأيته .

وهناك وأنا أمام القلعة بحلب إذا به عليه السلام - فقلت له : عليك السلام أفتني ، وذكرت له القصة فتبسم وقال : الله تعالى يقول : ﴿ وَمَن نُعَمِرُهُ لَكُمْ فِي الْخَلْقِ ﴾ يريد أن التفسير في هذه الآية : من نعمره عندنا ونعليه في حضرة قربنا عند الخلق منكسا ، ثم قال : أنت ذكرت أنهم أكثر القوم أولياء \* يقصد الرفاعية » وأشهرهم رجالاً وأعمهم فتحاً ، ومنزلتهم في الديوان معلومة كما رأيت ، قلت : نعم ، قال : وهذا غاية التعمير عند الله (١) . . ( ويعتبر هذا الكلام تفسير صوفي من الخضر عليه السلام للآية الكرية ) .

# وعن التفسير الصوفي يقول عبد القادر أحمد عطا:

التفسير الحرفى لا يرئ إلا إعراب القرآن واستعاراته وأسلوبه الجميل

<sup>(</sup>۱) بوارق الحقائق ، محمد مهدی الرواسی ، ص ۱٤٧ .

معنى . . والتفسير الصوفى يتخذ من التفسير الحرفى وسيلة لا غاية ، وله بعد ذلك ذول القسرآن . . ومن هنأ كان التفسير الصوفى للقرآن أوزن قدراً من التفسير الحرفى ؛ فالتفسير الصوفى قد استنبط التفسير الحرفى وصعد منه إلى عوالم أخسرى قد استعد لها الصوفى بسرياضة النفس التى أقفسرت منها قلوب الحرفيين (١).

والتفسير الصوفى ليس نتيجة اعمال الذهن والفكر ، بل هو وهب النهى ، وفتح روحى عن الله تعالى به على العارفين المحققين المستعدين لهذا الوهب ، وليس لإنسان محجوب غافل غارق فى حب الدنيا يقضى ليله فى النوم ونهاره فى الكلام والطعام والفضول ، ليس لمثل هذا المخلوق أن يقرأ التفسير الصوفى فضلا عن أن يهاجم أهل الله ويتطاول على كلامهم ، مهما أوتى من علم الظاهر ، فالتنفسير الصوفى لا يفهمه إلا من كان له قلب . . واستمع إلى الأمير عبد القادر : إن الله تعالى قد عود فى أنه مهما أراد أن يأمرنى أو ينهانى أو يبشرنى أو يحذرنى أو يعلمنى علما ، أو يفتننى فى أمر استنفتيه فيه إلا ويأخذنى منى مع بقاء الرسم ، ثم يلقى إلى ما أراد بإشارة آية كريمة من القرآن ثم يردنى إلى فأرجع بالآية قرير العين ثم يلهمنى ما أراد بالآية ، وأتلقى الآية من غير حرف ولا صوت ولا جهة ، وقد تلقيت والمنة لله تعالى نحو النصف من القرآن بهذا الطريق ، وأرجو من كسرم الله تعالى أن لا أموت حتى الشيطان على سلطان إذ كلام الله لا يأتي به شيطان .

وكل آية تكلمت عليها إنما تلقيتها بهذا الطريق إلا ما ندر (٢) . . وبعد أن سمعت هذا الكلام من الأمير عبد القادر ألا ترى معى ـ يا أخى الكريم-أن التفسير الصوفى من أصدق التفاسير وأقربها إلى المعنى المراد للحق سبحانه وتعالى ، وقد عرفنا من كلام الأمير ، أنه صادر من الحضرات المقدسية التى

<sup>(</sup>۱) التفسير الصوفى للقرآن وتحقيق كتاب اعجاز البيان لصدر الدين القونوى ، عبد القادر أحمد عطا ، ص ٦٧ .

<sup>(</sup>٢) الموقف الأول ، ج ١ / ٩ .

يدخلها العارفون بأرواحهم وأسرارهم و السر ألطف من الروح ١. وهذه الحضرات هي مصدر المعرفة اليقينية التي لا يدخلها أدنى شك ، وكل ما عدا هذا المصدر يدخله الظن والوهم والتخمين ، فلا ترد يا أخى كلام الأمير ، عسى الله أن يسلك بك طريق أهل الله ويفتح عليك فتذوق ما ذاقوا ، وتشاهد ما شاهدوا ؛ فإن اعترضت حرمت ولو سلكت . . قال أسيادنا : من اعترض على كلام أهل الله في مقاماتهم وأحوالهم حُرم الوصول إليها ولو سلك طريقهم عقاباً له على اعتراضه وقلة أدبه .

فليس للأطفىال أن يستدخسلوا بين الرجسال ، ورجسال الله هزلهم جسد ، وجدهم قتل ، وأمسرهم خطير وشأنهم كبسير ، والأمير عبسد القادر واحد من هؤلاء :

وإذا ضاق وقتك عن قراءة كتب التفسير الصوفى والمقدمات الطويلة التى وضعت كمدخل لهذه التفاسير \_ ويكفى مثلا أن تعرف أن عبد القادر أحمد عطا كتب مقدمة فى مائة صفحة وأكثر لكتاب وإعجاز البيان فى تأويل أم القرآن اللقونوى ،كى يهيئ القارئ للدخول على كلام القونوى فى تفسير الفاتحة فقط . إذا ضاق وقتك عن ذلك فعسليك بكتاب (التفسير الإشارى للقرآن) لمحيى الدين الإسنوى ، وهو كتاب فى ٦٣ صفحة فقط ، ويغنى فى بابه عن مطالعة المجلدات الضخمة ، وقد راجعه شيخنا الإمام محمد ذكى إبراهيم (١).

ونبدأ بعرض تفسير الأمير لبعض آيات القرآن ، وقد اخترناها لسهولة فهم كلام الأمير ، ولتعلقها بسلوك المريدين ، ولم نذكر كل ما قاله الأمير ، وقمنا بتعليق بعد كل آية ، كى نزيد القارئ فائدة تنفعه فى سلوكه الى الله .

<sup>(</sup>۱) التفسير الإشارى للقرآن ، محيى الدين الإسنوى ، مطبوعات العشيرة المحمدية ١٩٩٥م.

# \* قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسُوةً حَسَنَةً ﴾ .

## يقول الأمير:

هذه الآية الكريمة تلقيتها تلقيا غيبيا روحياً ، ومعناها أى بالنظر إلى معاملة الحق تعالى لرسوله على الله على العله على الحله على الحله على الحرب دولا ، تارة له وتارة عليه ، وقبضه وبسطه ، وأجاب دعاه ورده له أخرى ، وقال له : ﴿ إِنَّكَ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ ، ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ الأَمْرِ شَيْءً ﴾ ، ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ الأَمْرِ مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ ، ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ الأَمْرِ مَنْ عَلَيْهُ مَنْ فِي النَّارِ ﴾ .

وهو عَلَيْكُ أسوة حسنة بالنظر إلى معاملته لربه من تحقيق العبودية والفقر إليه ، والاستسلام لفقره ، والرضى بقضائه ، والشكر على نعمائه ، والصبر على بلائه .

وهو عَلَيْكُمْ أُسُوة حَسَنَة بالنظر إلى معاملة الخلق له بين مُصَدَق ومكذَب ومحب ومبغض ، آذوه بالقول والفعل ، وباشروه بكل مكروه ، وتحزبت عليه الأحزاب .

وهو على أسوة حسنة بالنظر إلى معاملته للخلق ، من محبته لهم وإرادة الخير لهم ، والصبر عليهم ، ورؤية وجه الحق فيهم ، ظلموه وحرموه فأعطى وجهلوا عليه فاحتمل وقطعوه فوصل ، فيسجب على المريد العارف أن يجعل هذه الآية قبلته في كل زمان ومكان (١) .

## ★ تعليق:

لاحظ أن الأميس اقتصر في شرح الآية على مكارم الأخلاق ومقامات الصبر والرضا وتحمل أذى الخلق ، وكل هذه الشمائل المحمدية من شدائد الأعمال ، وما بعث الرسول إلا ليتمم مكارم الأخلاق ، ولا يعنى هذا أن

<sup>(</sup>١) الموقف الأول ، ج ١٠/١ .

الأمير أهل الإقتداء بالرسول علين في العبادات والطاعات ، حاشاه أن يقول بذلك لكن العبادات أحيانا تكون من أسهل التكاليف الشرعية على الإنسان ونعنى بالعبادات الصلاة والصيام ، وغير ذلك والا فالصبر عبادة، وانتظار الفرج عباده فالطاعات قد تكون شهسوة نفس ورياء وإذا أورثت البد التكبر والتعالى على بنى جنسه أهلكته وأبعدت وما أيسر الاقتداء بالرسول علين في لبس الجلباب الأبيض وتقصيرة والأكل على الأرض والتمسك بسنن العادات، والتمسك بها مع مكارم الأخلاق أكمل وأكمل ، فالمطلوب منا الاقتداء بالرسول علين في كل ما كان يفعله لكن المدار الأعلى على مكارم الاخلاق وما أيسر عليك أن تصلى وتصوم، ولكن ما أصعب أن تعطى من حرمك وتصل من قطعك وتعفو عمن ظلمك وتزهد في الدنيا ولا تتكالب عليها ، وهذا مشاهد لنا جميعاً من حولنا كل يوم وكل ساعة ، فتجد الناس يكثرون من الصلاة والصوم والحج ، ثم تجد هذا الذي قام بكل أركان الإسلام - في زعمه - يقطع رحمه ، ولا يسامح أحداً ، ويحتقر غيره و وكفي بالمرء إثما أن يحقر أنحاه المسلم ) .

ويتصارع مع أخيه ، بل يكاد يقتله من أجل عرض دنيوى زائل ، وهذا سر عدم وجود الأنوار فى قلوب العباد ، ومن مداخل إبليس على المريد ، أن يجعله يغالى فى العبادات الظاهرة وطلب العلم وارشاد الناس ، ويترك قلبه خراب يملؤه الحقد والحسد والبخل وحب الدنيا والتكبر ، وحب الشر لغيره والفرح بذلك ، والشماتة فى أخيه المسلم ومثله مثل من بنى بيتا وملأه قذارة ، ثم طلاه بطلاء أبيض نظيف ، ففاحت رائحته الكريهة لكل من اقترب منه ومن أسر سريرة ألبسه الله ثوبها » .

فانظر يا أخى إلى مسقصد القوم واعمل بإشاراتهم ، فإنهم يرون ما لا ترى ، ويرون عسمارة باطنك وظاهرك ، وغيرهم يريد لك عسمارة ظاهرك فقط .

# قوله تعالى: ﴿ بَلْ كَانُوا يَعَبُّدُونَ الْجِنَّ أَكُثُرُهُم بِهِم مُؤْمِنُونَ ﴾

[ ٤١: ١٠٠ ]

# يقول الأمير:

كنت ليلة بالمسجد الحرام متوجها للذكر وقد نامت العيون ؛ فجلس بالقرب منى يميناً وشمالاً أناس وجعلوا يذكرون الله تعالى فخطر فى قلبى أينا أهدى سبيلا (يبدو أن الأمير وقع فى نفسه شئ من هؤلاء الناس أو أنه استوحش منهم ، أو لم يسترح إليهم ولم يذكر ذلك ) فبعد الخاطر بقريب أخذنى الحق تعالى ثم ألقى إلى قوله تعالى : ﴿ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكْثَرُهُم بِهِم مُؤْمِنُونَ ﴾ فعلمت أن عبادتهم كانت مشوبة بأغراض نفسية وحظوظ شهوانية ، مؤمِنُونَ ﴾ فعلمت أن عبادتهم كانت مشوبة بأغراض نفسية وحظوظ شهوانية ، وأقول تبعا للمحققين من أهل الله أن كل من عبد الله تعالى خوفاً من النار وطلباً للجنة أو ذكر الله لتوسعة الرزق وصرف الجاه إليه ، أو لرفع شر ظالم أو سمع فى الحديث من فعل العبادة الفلانية أعطاه الله كذا من الأجر فهذه كلها عبادة معلومة ، لهمت مقبولة إلا بالفضل والمنة .

إلا أن تكون هذه الأشياء المذكورة غير مقصودة وخطورها تابعاً لا حاملاً فلا بأس به قال تعالى : ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلا يُشْرِكُ فلا بأس به قال تعالى : ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةً رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ ، وهذه الأشياء المذكورة كلها آحاد فهى شركاء ، والحق تعالى أمر عباده أن يعبدوه مخلصين له الدين أى العبادة أو الجزاء بأن لا يطلبوا جزاء إلا وجهه وهو يهبهم الأجور والدرجات ويقيهم السيئات والمكروهات ، وكل شريك معدوم أى مستور: اسم بلا مسمى ، وإليه يشير قوله ﴿ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَ مِن الاجتنان وهو الاستتار ، وكل ما سوى الله مستور ستر العدم وإن ظهر للمحجوبين وجوداً .

وأقول: والله تعالى القائل على لسانى: أن كل من لم يسلك طريق القوم ويتحقق بعلومهم حتى يعرف نفسه لا يصح له إخلاص ، ولو كان أعبد الناس وأورعهم وأزهدهم وأكشرهم تدقيقاً وبمحثاً عن دسائس النفوس وخفايا العيوب ، فإذا رحمه الله بمعرفة نفسه صح الإخلاص وتصير الجنة والنار

والاجور والدرجات والمخلوقات كأن الله ما خلقها فلا يعتبر إلا من حيث اعتبرها الحق (١).

#### ★ تعليق :

اعلم يا أخى أن الأميسر يطلب من المسلمين العمل لنيل رضا الله لا رضا الله هم ، ومن عمل من أجل نفسه لا من أجل الله فقد عبد نفسه ولم يعبد الله ، وإياك أن تفهم من كلام الأمير احتقار الجنة والدرجات والأجور التى أعدها الله لعباده العالمين بشرعه وسنة رسوله عليظي وإذا تأملت الآيات الواردة فبمن عمل كذا فله كذا مثل: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبّهِ وَنَهَى النّفس عَنِ الْهُوَىٰ ٤٠ وَإِنّا الْجَنّةُ هِيَ الْمُأْوَىٰ ﴾ لا تجد أن الحق يقول من نهى النفس عن الهوى ليدخل الجنة ، أدخلناه الجنة ؛ ف الله أمسر بالعبادة لوجهه لا لغسرض ، لكن النفس الشهوانية وحزحت الناس عن مقام الإخلاص وجعلتهم يعبدون الله من أجل شهواتهم الأخروية .

وإذا صفت النفس وتطهر القلب وتجلت الروح على العبد أدرك أن الله هو الذى وفقه للعبادة ، وهمو الفاعل للعبادة في شخص عبده ؛ فكيف يطلب العبد أجراً على توفيق الله له ، بل عليه أن يشكر الله على هذا التوفيق .

أما من كانت نفسه محجوبة ، قائمة كالصنم ، فإنه يرى نفسه وعبادته بل بتدلل بها على ربه ويقول: قمت الليل ، وصُمت ، وأديت الزكاة ؛ فلم أصابنى كذا ، وتطيب نفسه بعبادته ، وهو فى كل هذا مستدرج محكور به ، وقصة العابد الذى عبد الله خمسمائة سنة فى جيزيرة ، والتى وردت فى الحديث الشريف ، معروفة لنا جميعاً فقد قال هذا العبد بعد موته حين سمع فول الله تعالى للملائكة : ادخلوه الجنة برحمتى ؛ فقال العابد : بل بعملى ، نقال الله للملائكة : أدخلوه النار . . وأفهمه الحق أن عبادته كانت بتوفيق الله نئال إلى رشده وقال : بل برحمتك يا رب ، فانظر إلى هذا العابد الذى عبد الله خمسمائة سنة وكاد أن يدخل النار لاعتقاده فى نفسه أنه يستحق الجنة ،

<sup>(</sup>١) الموقف الرابع ج ١ / ١١ .

وانظر إلى ما أنت فيه ؛ فالتواضع يا أخى . . وافهم كلام العارفين ، ولاتبارر برد كلام الأمير ، واشتغل بنفسك حتى تتخلص منها ، فتعبد الله بالله له وهذا هو المطلوب .

#### ★ وجه آخر :

اعلم أن الله أنزل كتابه لجميع عباده ، أبلدهم وأذكاهم وأغباهم وأكثرهم فطنة ، وهذا من الإعجاز ، فهل رأيت كتاباً يصلح للجاهل بالقراءة ، وتلميذ الابتدائي والإعدادي والشانوي وطالب الجامعة والاستاذ والعالم المخترع ، إن هذا الكتاب هو القرآن فيمن فهم من آياته الإخلاص وعمل بذلك فيقد اهتدي إلى الصواب ، والإفإن الله يأخذه شيئاً فشيئاً حتى يصل إلى الإخلاص ،وهنا تظهر ضرورة الشيخ المرشد الذي يسارق تلميذ الابتدائي ويقول له : إذا ذاكرت ونجحت تدخل الإعدادي ، ولك هدية ، والتلميذ وراءه طريق طويل لا يشعر به ، هذا في أمر الدنيا فما بالك بمعرفة الله .

# \* قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ هُو أَضْحُكَ وَأَبْكَىٰ ﴾ :

[ النجم : ٤٣]

#### يقول الأمير:

كنت متوجها إلى ذكر الله فى خلوتى ، فأخذنى الحق فسمعت قائلا يقول : إن الله تعالى ما أضحكنا وأبكانا فى الدنيا إلا ليضحك لنا فى الآخرة، فلما رجعت إلى نفسى علمت أن هذا تسلية وبشارة ، فإن السالك تتلون أحواله دائما ، فتارة قبض وتارة بسط ، وتارة ضحك وتارة بكاء ، والذى يوجب ذلك مشاهدتان :

الأولى: مشاهدة ما من الله إليه من الستر عليه والإحسان إليه ، وأنه عبدالله وسائر إليه ، وأن الله سيرحمه ، ويرفع حجبه ، ويعرفه بنفسه ويجلسه مجالس الرضا مع الأحباب المخصوصين ؛ فمهذه مشاهدة توجب الفرح والضحك والانبساط .

والثانية : مشاهدة ما منه إلى الله تعالى من سوء الأدب والتقصير وعدم شكر النعم وبُعده من حضرة الأحباب وتراكم الحجب وغلبة النفس والهوى واستيلاء حب الدنيا والشهوات على قلبه .

فمشاهدة هذه الأمور توجب القبض والحنزن والبكاء بل توجب ازهاق الروح إن كانت له همة سنية ونفس انية : فالسالك لا يخلو من هاتين الحالين ؛ فإذا أراد الله رحمته أظهر له علاقة الرضى برفع الحجاب وأدناه من حضرة الأحباب .

ويشرح الأمير مخاطبة الحق له: ما أضحكنا وأبكانا في الدنيا إلا ليضحك لنا في بالآخره قائلا: المراد بقوله في الدنيا حالة البدايه للسائك في السلوك والسير إذا الدنيا مأخوذة من الدنو، وهو القرب لكونها أقرب إلينا من الآخرة ، والمراد بالآخرة حاله السائك المتوجه حين يرحمه الله بالرضى وكشف الحجاب لانها آخرة بالنسبة لحالته الأولى وما سميت آخره الا لتأخرها بالنسبة إلى الدنيا (١).

#### ★ تعليق:

يؤيد كلام الأمير ما قاله العارفون: الخوف والرجاء لعامة المؤمنين والقبض والبسط للسالك، والهيبة والأنس للعارف وزوال الرسم؛ فلا قبض ولا بسط ولا صباح ولا مساء للمحقق الواصل الذي ختم مقامات الولاية وأصبح بربه وهو مقام البقاء بعد الفناء أو الفرق الثاني بعد الجمع.

ونلاحظ أن الأمير لم يذكر الضحك والبكاء من أجل الدنيا ضاقت أو السعت فهذا لا يشغل أهل الله ، وحالهم لا يتغير أقبلت عليهم الدنيا أم أدبرت ، بل بعضهم ينقبض إذا أقبلت ، ويفرح إذا أدبرت ، كى لا تشغله عن الله ، وهذا يدلك على أن الأمير يخاطب السالكين طريق القوم ، لا كل أحد فلا كلام للعارفين مع أهل الدنيا ، بل مجالسة أهل الدنيا سم قاتل .

<sup>(</sup>۱) الموقف ( ۲۷ ) ج ۱ / ۲۲ .

# \* قِيْلَهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوهَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلَّيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَهُم يَرْشُدُونَ ﴾

[ البقرة : ١٨٦ ]

### يقول الأمير:

اعلم أن الله تعالى لا يعطى أحداً ما يطلبه بلسان مقاله إلا إذا وافق طلب لسانه طلب استعداده ؛ فإذا خالف طلب الاستعداد طلب اللسان فلا يعطى تعالى إلا ما طلبه الاستعداد كائنا ما كان ذلك الطالب وذلك المطلوب ، فإذا سأل أحد من الحق شيئاً ولم يعطه إياه فإنما ذلك لكون استعداده طلب خلافه ، وتعالى الحق أن يمنع أحد عن بخل ، فالآية الكريمة وإن كانت مطلقة في ظاهر اللفظ فهي مقيدة بطلب الاستعداد ، فإن مدار الأمر كله على طلب الاستعداد سواء طلب العبد أم لم يطلب ، والحق تعالى حكيم لا يعطى أحداً شيئاً هو غير طالب له باستعداده ، فلو عمد الملك مثلا إلى خزائن السلاح وأعطاها لعلماء لأنهم طلبوها ، وعمد إلى خزائسن الكتب ففرقها على الجند لطلبهم العلماء لأنهم طلبوها ، وعمد إلى خزائسن الكتب ففرقها على الجند لطلبهم والحرب ولو طلب ذلك بلسانه ، والجندى غير مستعد لاستعمال السلاح والحسانه والله عليم حكيم (١).

# \* حقيقة الاستعداد وان العلم تابع للمعلوم :

هذه الحقيقة عليها مدار أمور كثيرة حيّرت الجاهل والعالم ، وفيها سر القدرة الذي أخفاه الله عن خلقه ، ومعرفتها ذوقاً وكشفاً لا علماً فكريا ، تكشف لصاحبها أسراراً غامضة لا تُفش إلا لاهلها ، وقد شغلت هذه الحقيقة الأمير عبد القادر بدرجة كبيرة فهو يتحرى عنها في كتاب المواقف في الموقف 17م و ٧٣٠ و ٢٣٠ و ٢٣٠ و ٢٣٠ و ١٢٣٠ و ١٢٠ و ١٢٠٠ و ١٢٠٠ و إليها باختصار في مواقف أخرى .

وليس الأمير هو أول من قال بالاستعداد ، وأن العلم تابع للمعلوم ؛ فقد (١) الموقف ٣٢ ج ١ / ٢٤ . سبة إلى ذلك شيخه الروحى محيى الدين بن عربى ، ولكن الأمير شرح هذه الحقيقة واطال فى تفصيلها ، وقد أفرد لها ابن عربى باباً فى الفتوحات المكية هو الباب الحادى عشر وأربعمائة تحت عنوان • معرفة منازله فسيسبق عمليه الكتاب فيدخل النار من حضرة كاد لا يدخل النار » .

برى الشيخ الاكبر ، ونقول « يرى » مجازاً ؛ فمعرفة الشيخ تيجة ذوق ومشاهدة ؛ فقوله حقيقة وقانون غيبى وليس رأى ، يقول بأن الخواتيم على حكم السوابق ، ولا حكم إلا بما سبق به الكتاب الإلنهى « فانظر أيها الولى الممبم إلى ما يحوك في صدرك ولا تنظر إلى العوارض ، فإنك بحسب ما بحوك في صدرك يختم لك ، ولا تنظر إلى ما يبدو للناس منك ، ولا تعول الاعلى ما يحوك في صدرك ، إلا أن الناس في غفلة عما نبهتهم عليه ، والله ما كتب إلا ما علم ، ولا علم الا ما شهد من صور المعلومات على ما هي عليه ، ويعلم ذوق ذلك من أهل الله من علم الكوائن قبل تكوينها : فلا بخف سبق الكتاب عليه ، وإنما يخاف نفسه ؛ فلم نفسك لا تعترض على الكتاب ، والعلم تابع للمعلوم ما هو المعلوم تابع للعلم ، وهذه مسألة دقيقة ما بن أحد عليها ، إذا تحققتها ذوقا وكشفاً لا يمكنك أن تنكرها ، ولو لم يكن فل سابة أحد عليها ، إذا تحققتها ذوقا وكشفاً لا يمكنك أن تنكرها ، ولو لم يكن فل سابد وعقل سليم » (١) .

#### ويقول الأمير في هذه المسألة في الموقف ٦٩ :

ربما طلب السالك شيئاً يراه خيراً له فكان فيه هلاكه وشره فالله تعالى بقول للسالكين: لا تعلمونى بجزائكم ولا تخبرونى بحاجاتكم وحالكم فإنى عليم بما فى السموات والأرض، وأعلم كل مخلوق، وما يصلحه وما يطلبه لسان استعداده، وبما تقيضيه الحكمة بحيث لو اطلع كل سائل عليها لكان راضياً بما أعطيته من خير وشر ونفع وضر، ولو اطلع العبد على باطن الحقيقة والامر ما سأل إلا ما أعطاه الحق كائناً ما كان.

<sup>(</sup>١) الفتوحات المكية ، ابن عربى ، المجلد الرابع ، ص ١٥ بتصرف .

#### ويقول في الموقف ٩٧ :

الاستعداد هو الاصل ، والأسباب الخارجية تابعة له ، فالعلم تابع للمعلوم ، فالظاهر عين الباطن ، والغيب عين الشهادة ، ولا يكون هنا ما ليس هناك ، ولا يقول شئ : يا رب لم جعلتنى أنا فهلا جعلتنى غيرى فإن غير معقول ، وبهذا كانت الحجة البالغة له تعالى على مخلوقاته ، وإليه يشير حديث : « كل ميسر لما خلق له » (۱) وحديث : « إن الرجل ليعمل بعمل أهل الجنة حتى لا يبقى بين وبين الجنة إلا شبراً أو ذراعاً فيسبق عليه الكتاب ... (۱) الحديث بطوله ؛ فليس في الكتاب إلا الاستعداد الذي عليه المعلم ، والاستعداد الجزئي للعمل لا ثمرة له كاستعداد الإنسان لطلب شئ بالدعاء أو السعى فيه ولا استعداد له لقبول المطلوب بحيث لو أعطيه لرده وكرهه .

#### ويقول في الموقف ١٢٣ :

قال إمام العارفين قدوتنا محيى الدين:

إن معلومات الحق \_ تعالى \_ أعطته العلم من نفسها : • العلم تابع للمعلوم » . .

# واعترض هذا القول العارف الكبير عبد الكريم الجيلي فقال :

إن المعلومات إنما اقتـضت مـا علمهـا الحق عليه بـالعلم الأصلى الكلى النفسى قبل خلقـها وإيجادها فإنها ما تعـينت فى العلم الإلهى إلا بما علمها لا بما اقتضته ذواتها وليس لمثلى أن يتتبع سهو الأكابر .

ولا اختلاف بين السيخين عند من يعلم ، وفي أثناء كتابي لهذا الموقف القي على في الواقعة قوله تعالى : ﴿ فَمَا لَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ۞ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ الْقُرْانُ لا يَصْدَقَ بَكُلامِ الإمام لا يَصْدَقَ بَكُلامِ الإمام محيى الدين ، وأن كلامه من عند الله تعالى كما قال في الفتوحات : ما وضعت كلمة إلا بإلقاء روحاني في قلب كياني ، أو كما قال ، فيجب الانقباد لكلامه والخضوع لمعارفه فإنه الوارث الكامل فيافين .

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد والترمذي والبخاري ومسلم .

<sup>(</sup>٢) متفق عليه.

## وقال في الموقف ١٢٩ :

سؤال الاستعداد أى استعداد كان مقبول مجاب ولا بد ، سواء قارنه سؤال اللسان أم لا ، لكن إذا قبصد السبائل التعبيد بسؤاله واظهيار الفاقة كهما هو الحكمة في مشروعية الدعاء ، يجاب بالحسنات وتكفيير السيئات ، لا بعين ما سائل .

## وقال في الموقف ٢٠٦ :

عطاء الله ومنعه وضره ونفعه تبع للاستحقاق والاستعدادات الكلية التى هي حقائق الأشياء ، فلو ظلم الله أحداً أو نقصه مما يستحقه باستعداده لكان نقصه من حقيقة استعداده التى هو ، بها هو ، وذلك غير معقول ، ولو زاد أحداً فوق ما يستحقه لزاد له على حقيقته وهو محال أيضاً ، هذا حكم الاستعداد الكلى ، وأما الاستعداد الجزئى فليس له هذا ، ولا هو موجب لحصول ما يطلب فالاستعداد الجزئى لا أثر له ، فإنه معلوم مجهول ، بخلاف الاستعداد الكلى فإنه حقيقة المخلوق .

#### وقال في الموقف ٢٣١ :

الذين كفروا باستعدادهم لا يمكن إيمانهم بعد ايجادهم ، فإن وقوع خلاف المعلوم محال ، ولا يقال أما امتنع إيمانهم لما خصة القلم الأعلى في اللوح المحفوظ ، لأنا نقول : ومن أي حضرة استمد القلم ما كتب ؟ وهي حضرة العلم بالمعلومات واستعدادتها وأحوالها التي تكون عليها إذا رُجدت. أ .ه. .

لا تفهم يا أخى من كل هذا الكلام الذى ذكره الأمير عبد القادر فى حقيقة الاستعداد ، القول بالجبر ، فإن هذا القول مرفوض عند أهل السنة ، وحضرة الاستعداد مستمدة من سر القدر الذى لم يطلع عليه مخلوق ، ومن الظلع على الأسرار الإلهية علم أن الإنسان مخير وله إرادة ، وإلا لما كلفه الله نعالى وحاسبه ، ولله الحجة البالغة على خلقه .

وكلام الأمير والشيخ الأكبر وغيرهما من العارفين في هذه المسألة ، إنما هو تقريب لمعاني الحقائق التي كوشفوا بها ، ولا يمكن فهمها بأدلة وبراهين ولكن بالذوق والمشاهدة ، فاعـمل يا أخى على صـقل مرآة قلبك بالمجـاهدة والرياضة علـى طريق الكتاب والسنة ، حـتى تتذوق هذه الحقـائق ، ويسـها عليك فهم كلام العارفين ، والله يتولى هداك .

★ قوله تعالى: ﴿ فَاعْلَمُ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ ﴾ [محمد: ١٩]
 يقول الأمر:

أمر الله عباده بمعرفة مرتبة ذاته وهي الألوهية ، وما أمرهم بمعرفة ذاته التي هي الغيب المطلق والوجود البحت ، بل نهاهم عن طلب ذلك قبال تعالى : ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ اللّهُ نَفْسَهُ ﴾ ، وقال عَيْنَا : ﴿ تَفْكُرُوا فِي آلاء الله ، ولا تتفكروا في ذاته ﴾ ؛ فيما أمرنا إلا بمعرفة الألوهية المتي هي مرتبة الذات وظهور الصفات؛ والذات من حيث هو لايدرك حساً ولا عقلا ولا كشفاً ، بخلافها من حيث مرتبة الألوهية فإنها تدرك حساً وعقلاً وكشفاً .

والمتكلمون فى التوحيد خلطوا الأمر وحيّروا الفكر ، وخبطوا خبط عشوا، فى ليلة ظلماء ، فكلامهم إن كان فى الذات البحت فىالذات لا كلام فيها بنفى ولا إثبات ، وإن كان فى الألوهية فهى لا حجر عليها ولا حصر ولا تقييد ، والذات لا خبر عنها ولا وصف ولا اسم ولا حكم ولا رسم ، المخبر عنها صامت ، والناظر إليها باهت . .

والألوهية مطلقة مقيدة جامعة للضدين ؛ ففيها الظاهر والباطن ، والأول والآخر ، ومن نظر في قـول المتكلمين : الحق يكون كـذا ولا يكون كـذا ، وليس هو كذا ، ولا يدرى أكـلامهم في الذات المطلق المحذور فيه الكـلام أم في مرتب الألوهية التي جـاءت الشرائع والكتب المنزلة في أوصافها ملتضادات ؟!.

فإذا رددنا ما وصف الحق به نفسه على ما يليق بكبرياته وما قبلناه ، وخضنا بأفكارنا فيما وصفته رسل الله كنا جاهلين بل كنا غير مؤمنين بكلام الله ورسله ، بل مؤمنين بما حسّته عقولنا وأدت إليه أفكارنا ، نعوذ بالله أن نكون من الذين ضلّ سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً (١).

<sup>(</sup>١) الموقف ٣٥ ج ١ / ٢٥ .

#### \* تعليق وإيضاح:

أهل الله العارفين ، هم أعرف الناس بربهم ، أهل التنزيه والتشبيه الذى أمر الله به عباده ، فمن غالى فى التنزيه فقد عرف الله بما لا يرضاه منه وكذلك من فعل ذلك فى التشبيه ، وما يهمنا فى هذه المسألة ، وكما ظهر لنا من كلام الأمير ، أن اعتقاد القوم يمنع الخوض فى ذات الحق ، وهذا وحده كفيل أن يدفع عنهم تهم الحلول والإنحاد إذا كانوا يمنعون مجرد التفكير فى الذات ؛ فكيف يدّعون أن الله تعالى يحل فيهم أو يتحدون به !! ، هذا لا يقول به عاقل !! .

والمسألة ببساطة أن العارف يدخل حضرات إلهية ، ومنازلات ، ويفنى في حضرات الأفعال والأسماء والصفات ، فينطق بما شاهده في هذه الحضرات لينفع بكلامه عارفاً مثله ، ويبصره بأدب هذه الحضرات إذا نزلها ، وإذا لم يتمكن العارف من مقامه ويتقن الوقوف فيه والإحاطة به ربما نطق بما لا يرضاه عامة الناس بل أهل الله أنفسهم ، وهو ما يسمونه الشطح وهو عندهم رعونة نفس وادعاء ونقص ، أما من نطق عن إذن إلنهي فلا لوم عليه ، ويا أخى ليس لمحجوب مسكين مثلي ومثلك أن يعترض على ما لم يصل إليه ذوقه فإذا لاح لك في كلام الأميس ما تشم منه رائحة الحلول والاتحاد : مثل قوله شعراً في المواقف عن نفسه :

فسما بالهسسم يدعونه عبد قادر ولسم يبسق إلا قسادر ماله عبسد لقد باد من قد كان من قبل بائداً وزال خيسال الظسل وارتفع السد

فلا تفهم الأمير بما لا يجوز فتكون من أهل الحرمان ، وادع الله أن يفتح عليك بذوق هذه المواجيد واستمع إليه في نهاية هذه القصيدة يقول :

لا فاعذروا من ذاق إذ ضاق صدره كما أن قد ذاق عداذركم يسغدو وطب نفسا فإنه يعذرك لعدم ذوقك ، وسنزيد المسألة إيضاحاً بما لا يترك في نفسك بقية شك وارتباب في الموقف التالى :

# \* قَهِلَكُ تَصَالَى : ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبَعُونِي يُحْبِيكُمُ اللَّهُ ﴾

[ آل عمران : ٣١ ]

#### يقول الأمير:

محبة الذات الغنية عن العالمين التي لا تطلب العالم ولا يطلبها محال لان المحبة لا تكون إلا لمناسبة ، ولا مناسبة بين الخلق والذات البحت ، فالعبد لا يحب الذات من حيث هي هي ، لأن ما لا يسمى ولا يوصف ولا يعلم لا يحب ، والمحبوب هو مرتبة الصفات وحضرة النسب والإضافات ، فما أحب محب إلا حضرة الجمال ونعوث الافضال والرحمة ونحو ذلك . .

وعند التحقيق ما أحب محب إلا آثار صفات الجـمال ؛ بل ما أحب إلا نفسه ، ومن هنا قال محـقـقوا العارفين : لا يكون أنسـى بالذات العلية أبدا لعدم المناسبة والمجانسة .

وأشار الرسول عَيَّا إلى أن محبة الله تعالى لا تكون إلا من وجه إحسانه إلينا ، وأن الذات البحت الغيب المطلق لا تتعلق به محبة فقال عَيَّا : « أحبوا الله لما يغلوكم به من نعمة ، أى من وجه كونه منعماً رحيماً ستاراً إلى نحو ذلك وهي مرتبة الصفات المسماة بالحقيقة المحمدية والإنسان الكامل وحقيقة الحقائق وغير ذلك (١).

★قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةٍ رَبِّكَ فَحَدَرْثُ ﴾ [الضحى: ١١]
 بقول الأمير:

هذه الآية الكريمة القيت على بالإلقاء الغيبى مراراً عديدة لا أحصيها ، ولا يخفى ما قاله عامة أهل التفسير، وبما القى على فيها أن المراد بالنعمة هنا العلم والمعرفة بالله تعالى ، والعلم بما جاءت به الرسل عليهم السلام ، وهذه النعمة أعظم النعم ، وإطلاق النعمة على غيرها مجاز بالنسبة إليها .

والمراد بالتحدث بها إفشاؤها وبثها لمستحقيها من المستعدين لقبولها ، إذ ما

<sup>(</sup>۱) الموقف ( ۷۲ ) ، ج ۱ / ۳۱ .

كل علم يصلح لكل الناس ، أو يكون المراد اظهار النعمة بما هو أعم من القول والفعل ، ومن بعض نعم الله على أننى منذ رحمنى الله تعالى بمعرفة نفسى ما كان الخطاب لى والإلقاء على إلا بالقرآن السكريم ، والمناجاة بالقرآن من بشائر الوراثة المحمدية فإن القوم قالوا : كل من نوجى بلغة نبى فهو وارث لذلك النبى صاحب تلك اللغة ، ومن نوجى بالقرآن كان وارثاً لجميع الأنبياء وهو للحمدى لأن القرآن متضمن لجميع اللغات .

ثم يذكر الأمير ما حدث له بطيبة المباركة من لقاء روحى بالرسول عَيْنَ الله وبشارات للأمير بأنه ينتسب للرسول عَيْنَ صلبا وروحاً . .

## ثم يقول :

قمت إلى محل عزلتى فدخل على شيخ من أهل الطريق فقال لى : إذا ما أردت أن تتوجه إلى الرسول عير التنظيم فاجعل بينك وبينه واسطة من الأكابر مثل عبد القادر الجيلانى ، أو محيى الدين الحاتمى ، أو أبو الحسن الشاذلى وأمثالهم فقلت : حتى استأذن سيدى ومولاى الذي أنا في أعتابه ، فتوجهت اذكر الله فسعقت فالقى على قوله تعالى : ﴿ النّبِي أُولَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ فلما رجعت إلى حسى حمدت الله ، وعندما رجع عندى ذلك الشيخ قلت له : إن سيدى ومولاى ما أحب أن تكون بينى وبينه واسطة ، وأخبرنى أنه أولى بى من كل أحد حتى من نفسى (١).

#### ★ تعليق :

النعم على الحقيقة ، هى ما ذكرها الأميس ، من معرفة الله ومحبة رسول الله على الحقيقة ، هى ما ذكرها الأميس ، من معرفة الله ومسلحظة الروح الله على المعمدى له ، وتوجيهه فى كل صغيرة وكبيرة باذن إلنهى، أما نعم الدنيا من مسكن فاخر وأكل شهى ومال كثير ومتاع زائل فقد تكون نعم لمن لا يستعملها فى الحق المشروع ، وهذا ظاهر لنا جميعا ، يقول سيدنا على بن أبى طالب كرم الله وجهه : « سبحان من اشتدت نقمته على أعدائه فى سعسة نعمته ، وسبحان من اتسعت رحمته لأحبابه فى شدة نقمته » .

<sup>(</sup>۱) الموقف ( ۸۳ ) ج ۱ / ٤٧ .

ويتضح لك \_ يا أخى \_ نى هذا الموقف أن الامير وصل إلى مقام صار فيه الرسول عَرِّاتُكُمْ شيخه ومربيه وليس بينهما واسطة ، وتلك هى النعمة العظمى التى يُتحدث بها .

★ قوله تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجَبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفُقُنْ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولاً ﴾ . [ الاحزاب : ٧٢]
 يقول الأمير :

الأمانة هي الخلافة كما قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةَ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ وهو آدم عليه السلام ، ومعناها التحقيق بجميع الأسماء الإلهية ، وعسرضها على السموات والأرض والجبال ، ليس لحملها بالفعل ، بل لأنها لا استعداد لها لحمل الأمانة ، والحمل بغير استعداد محال ، ويتعالى الله العليم الحكيم عن ذلك ولكن ليظهر فضل الإنسان وشرفه ، حيث أبت السموات والأرض والجبال من حملها وأشفقن منها ، مع كونها أكبر من خلق الناس لعلمها أن حاملها لا بد أن يُوصف بالأضداد ويظهر بها ؛ فخافت من قبول هذا الأمر واختارت السلامة ، وأنشد لسان حالها :

# وقسائلة ما لى أراك مسجسانباً أمسوراً وفيها للتسجارة مربح فقلت لها مالى بربحك حاجة ونحن أناس بالسلامة نفسرح

وحملها الإنسان الكامل بالفعل ، لا مطلق المسمى إنساناً ؛ فالإنسان منه الكامل ومنه الانسان الحيوان ، إنه كان ظلوماً أى كثير الظلم لنفسه ، وهذا مدح لأنه من المصطفين المختارين ، جهولا أى كثير الجهل بنفسه وبربه لمعرفته.

بالأسماء الإلهية التي تشوارد عليه وتتعاقب على الدوام ، وجهله بربه نكثرة التجليات الإلهيه إذ لا يتكرر تجل أبد الآبدين ، ولا يشبه تجل تجليا أبداً ، وهذا الجهل بمعنى الحسيرة الذي سأل الرسول عليه الزيادة منه فقال عليه اللهم زدني فيك تحيراً » ، وتلك حيرة المعرفة لا حيرة العوام المحجوبين (١) .

<sup>(</sup>۱) الموقف ( ۱۷۸) ج ۱ / ۱۱۷ .

#### ★ تعليق وايضاح :

اعلم - يا أخى - أن كل ما تشاهده من صفات البشر وتظنها إبعاد هى تقرب ، وما تحسبه شراً هو الخير ، والله تعالى معك لا ضدك ؛ فأزل الحجاب بينك وبين ربك يتضح لك كل ما هو مستغلق مبهم ؛ قخلقك ،ن تراب هو منتهى القرب ؛ فالأرض جعلها شه ذلولاً من الذل والخضوع ، والذل والانكسار هما بابا الدخول إلى حضرة الله ، والوصول إلى حضرة الحق سبيل إلى حمل الأمانة ؛ فالله قرب عليك الطريق وأنت تنفر من هذا التقريب ، وأراد أن يصطفيك فسلط عليك الأمراض والفقر وأذى الخلق ، وكل ما سواه ، كي لا تركن إلى غيره فحسبت كل هذا الخير شراً وإهانة ، وجمع فيك كل ما تبدد في العوالم العلوية والسفلية فجعر عبادتك ترجح على عبادة العالم كله بخلقك على الصورة الظاهرة والباطنية ؛ فماذا يفعل الله لك بعد ذلك .

وهنا سر استعدادك لحمل الأمانة فأنت نسخة من جميع العوالم ، ولا يستطيع حمل الأمانة غيرك ؛ فبالله عليك تقلل من قدر نفسك ، وتشتغل بتوافه الأمور وسفاسفها وأنت الأكرام بإكرام الله لك ، والمفضل بتفضيل الله لك ، ولن تستطيع حمل الأمانة إلا بسلوك طريق أهل الله فإن لم تستطع ذلك فتقرب إلى من حملوا الأمانة على الحقيقة ، كى تحشر معهم ، و « المرء مع من احب » .

★ قوله تعالى: ﴿ وَاصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلاَ بِاللَّهِ ﴾ [ النحل: ١٢٧]
 يقول الأمير:

الخطاب للرسول عليه والمراد نحن ، علمه أن الصبر المحمود والرضى المطلوب من العبد هو الذي يكون بالله ، فتقرّب بالنوافل حتى يحبك الله ، فبالله تسمع وتبصر ، وتبصر وتفعل ، وهكذا في جميع أقوالك وأفعالك تكون بالله لا بنفسك ، وبين الصبر بالله والصبر بالنفس فرقان ، فمن صبر بالله وإن تألم ظاهره ودمعت عيناه فمحل ذلك النفس الحيوانية ، وهو في باطنه ناعم البال قرير العين مستنير الباطن لأنه واثر من حسن تدبير الله تعالى له ، ويكون

الحق هو الحامل لما أنزله بعبده ، وأما من كان صبره بنفسه قانه وإن تجلد وحبس نفسه ظاهراً فهو كسيف البال ، مظلم الأرجاء متألم الباطن متهم لربه فيما أنزله به ، يتصمور أن ما نزل به يمكن أن لا يكون ، وهذا ليس هو الصبر المرضى المحمود المطلوب من العبد ؛ بل هذا مقاومة الأمر الإلسهى وتشجع على الله .

وروى عن الإمام على كرم الله وجهه : أنه أنّ فى مرضه ( من الأنين وهو قول آه ، وبعض السعارفين وضع رسالة فى السذكر بالاسم آه (١) فقيل له : أتنن وأنت على ؟ فقال : أما على الله فلا أتشجّع . .

والآلام الطبيعية المحسوسة ليس في وسع الإنسان رفعها بخلاف الآلام النفسية فإن في وسعه رفعها ، والصبر من المقامات التي لا يفارقها العبد إلى الممات وهو عام على الخير والشر ، إذ لكل ابتلاء وفتنة تمحيص ؛ فالصبر على الخير هو الشبات على الحد المشروع ، ومن هذا الصبر على المعارف الالسهية والأسرار الربانية بعدم إذاعتها لغير أهلها ، وقليل فاعله ، والكلام على الصبر على المول (٢).

#### ★ تعليق وايضاح:

الله يبتليك لتتبضرع إليه وتجأر ، وتطلب كمشف الضر والبلاء ، ومن الأخطاء التي يقع فيها المريد السالك وعامة المسلمين أن العبد إذا أصابته محنة تجلد وقاوم أمام الله ، وظن أن هذا صبر حتى أن بعضهم يدعو : اللهم إن كان هذا يرضيك فعزدني منه . . وفي هذا شعور بالنفس ونفخ الغرور فيها ، وهذا مذموم . . وأجمع العارفون أن هذا حال ناقص .

يقول مولانا عبد الغني النابلسي: مات أحد أبنائي فوجدتني أضحك

<sup>(</sup>۱) واضع الرسالة في اسم الآه هو الشيخ محمد الحسيني الظواهري شيخ الأزهر لعهده والرسالة مطبوعة بأواخر كتاب ( نور التحقيق ) ، حامد صقر ، ط دار التأليف ١٩٧٠ ، ص ٢٦٧ .

<sup>(</sup>٢) الموقف ١٨٩ ج ١ / ١٢٣ .

ومسروراً بذلك حتى تجاوزت هذا الحال ، وعلمت أن اللائق بهذا الحال الحزن والبكاء . . وبكى أحد العارفين حين أصابه الجسوع فسأله مريده : أتبكى من الجسوع ؟ فقسال : نعم إنما جوعنى الله لأبكى . . وقد بكى الكامل الأكسمل محمد عين مات ولده إبراهيم . . وبكى سيدنا يعقوب عليه السلام على فقد ولده يوسف حتى أبيضت عيد من الحزن . . ودعا سيدنا أيوب ربه في كشف ما نزل به من ضر . . والرسل عليهم السلام قدوتنا في السلوك .

أما صاحب الحال الجاهل بمقام الابتلاء ، فهو يقاوم القهر الإلهى ولا طاقة له بذلك ، وحال العبد العجز والضعف ؛ فافهم يا أخى حقائق الأمور ، واعلم أن الشكوى إلى الله نعم الشكوى ، أما الشكوى لغيره فهى مذمومة ، وتجلدك أمام سطوات الجلال والقهر الإلهى جهل منك ووجود بقية نفس فيك فالله يبتليك لتعرفه وتظهر الخضوع والذل فى حضرته ، لا لتستخنى عنه وتكتفى بخداع نفسك وتسويلها لك أنك قادر وقوى وشجاع ؛ فتخلص من هذه الصفة المذمومة ، ألا وهى مقاومة القهر الإلهى ، واقعتد بالرسل عليهم السلام والعارفين المحققين ، لا بأهل الأحوال الناقصين

#### \* مزيد إيضاح:

ما ذكرناه هو شأن المريد في مسألة البلاء ، أم العارف المحقق فأحيانا يسكت تحت البلاء ، وهو لا يفعل ذلك إلا بإذن إلنهى فهو بحسب ما يلقى إليه من الصبر والسكون ، أو الجزع والبكاء والتنضرع ، فهو يدور مع ما يجده في قلبه من إلقاء إلنهى ، والمشارب مختلفة ، وكلهم على حق ؛ فلا تعارض بين العارفين ، وكل يعمل بحكم المقام الذي هو فيه ؛ فقد قال سيدنا عبد القادر الجيلاني : الولى سندان يُدق عليه ولا ينطق . . وجُرحت السيدة رابعة العدوية فلم تشعر وقالت : انشغالى بالله أنساني ما أصابني . . ولكن اللائق بالمريد السالك كثرة الدعاء والتضرع والبكاء إذا ابتلاه الله تعالى .



★ قوله تعالى: ﴿ سيقُول الدين أشركوا لو شاء الله ما أشركنا ولا آباؤنا ولا حرَمنا
 من شيء ﴾ [ الأبعام ٨٤ ]

#### يقول الأمير

إكلامهم إهدا كلام حق أريد باطل ، فإنهم يقولون لا يقع إلا ما شاء الله وهذا حق ، ووجه إرداتهم الباطل بهذا الحق أنهم جعلوا كل ما شاءه الحق بعباده هو مرضى له وهذا باطل ، فإن الحق يشاء بعباده ما علمه منهم وما تقتضيه حقائقهم من خير وشر ، وتوحيد وكمر ، ومشيئة الله لأمر ليست عنواناً على محبته له ورضاه به ، فإنه لا يرضى لعباده الكفر ، وقد شاء كفر كثيرين منهم ، ولو كان كل ما يشاء بعباده خيراً للزم أن يكون إرسال الرسل وتشريع الشرائع عبشاً فإنها جاءت بالأمر والنهى ، ولذلك قال الله لهم وشريع الشرائع عبشاً فإنها جاءت بالأمر والنهى ، ولذلك قال الله لهم ما فعلوا إلا بالظن ، والظن أكذب الحديث ، فإنه خطرات نفسانية يوحيها الشيطان إلى أوليائه فلا حرجة لهم بمسشيئة الله تعالى على إشراكهم ﴿ فَلله الشيطان إلى أوليائه فلا حرجة لهم بمسشيئة الله تعالى على إشراكهم ﴿ فَلله الشيطان إلى أوليائه فلا حرجة لهم بمسشيئة الله تعالى على إشراكهم ﴿ فَلله الشيطان إلى أوليائه فلا حرجة لهم بمسشيئة الله تعالى على إشراكهم ﴿ فَلله الشيطان إلى أوليائه فلا حرجة لهم بمسشيئة الله تعالى على إشراكهم ﴿ فَلله المُعْجَةُ الْمَالِعَةُ ﴾

## \* تعليق وايضاح :

اعلم - يا أخى - أن جسهل علم المشيئة والإرادة ، والأمر والنهى ، أوقع أغلب الناس فى زلأت عظيمة ، ولم ينج من أوحال هذه المسألة إلا العارف المحقق الذى اتبع الأمر والنهى وسار على الصراط المستقيم ، وانقطع عنه سلطان الشيطان ودسائس النفس وتلبيس الفكر والعقل

ولا نجاة من هذه الورطة إلاباتباع الأمر والنهى الإلسهى وحذار حذار حذار ـ يا أخى ـ أن تأخذ أقوال العارفين حجة لمعاصيك ، وتعمل بها وأنت لم تصل إلى مقامهم ، من قول الامام الجنيد حين سئل ما مراد الله من العباد ؟ فقال : ما هم فيه يشير إلى المشيئة والإرادة .

وقول أحد العارفين: أنا كالباب إن حركني الله تحركت ، وإن أسكنني سكنت

## وقول عبد الكريم الجبلي في عينيته المشهورة :

## أراني كالآلات وهو محركي أنا قلم والاقتسدار أصابسع

وغير هذا من أقوال ساداتنا ؛ فاعلم أنهم ما قالوا هذا الكلام إلا بعد تحققهم بقرب الفرائض والنوافل ووصولهم لمقام البقاء بعد الفناء ، وهذا لا يكون إلا بعد ذبح النفس بسيف المجاهد ألف مرة ، وبعد عناء وتعب ومشقة وابتلاء ، وصف الإمام الجيلي هذه الشدائد بأنها نصيب السالك من جهنم في الدنيا ، وذلك لهولها وقسوتها حتى أنهم قالوا : عذاب النار أهون مما يصيب السالك من عذاب السلوك ، فإن وصلت إلى مقامهم فاعمل بكلامهم ، وإلا فسر على شاطئ الحقائق ، ولا تنزل إلى لجُه بحرها فتهلك ، ولا تلم إلا فسك

ومشكلة الجبر والاختيار لم يعرفها الشيخ الأكبر المعرفة الذوقية رغم علو مقامه إلا بعد أن كان عمره ٧٣ سنة كما ذكر ذلك في الفتوحات في المجلد الأول ص ٦١٧ ، والمجلد الثاني ص ٢٠٤ ، وقد لوح بعلمها رمزاً وإشارة ، ولم يصرح بما هو الأمر عليه فعليك باتباع الأمر والنهي ، ولا تحتج بالإرادة والمشيئة فسر القدر من علم الله الذاتي ، وذاته تعالى مجهولة ، وعلمه الذاتي مجهول لم يطلع عليه ملك مقرب ولا نبي مرسل ، والله تعالى أعلم .

ففرق بين الإرادة والمشيئة والأمر والنهى ، فالإرادة اقتضت وجبود الشر والكذر والمرض والظلم ، والأمر الإلنهى المتوجه علينا أن لا نفعل الشر والظلم وإزالة المرض . .

ونبسط لك المشكلة أكشر: أراد الله تعالى أن يمرض المريض وأمسر الطبيب بعلاجه ، فعلى الطبيب اتباع الأمر ، ولو اتبع الإرادة وساعدها لترك المريض بلا علاج ، بل سارع في قتله ارضاءً لـلإرادة والمشيئة ، وقس كل الأمور على ذلك



◄ آوله تعالى : ﴿ لا تَحُسَنَ الَّذِينِ يَفُرِحُونَ بِمَا أَتُواْ وَيُحَبُّونَ أَن يُحمدُوا بِمَا لَمْ يَفُعُلُوا فَلا تُحْسَبَنَهُمُ بِمَفَازَةٍ مِن الْعَذَابِ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [ آل عمران : ١٨٨ ]
 يقول الأمير :

اعلم أن هذه الآية قرئت (ولا يحسب ) بالياء ، أى : لا يظن الذين يفرحون بما صدر منهم من الطاعات والعبادات ظاهراً ، وهم مع ذلك يحبون أن يحمدهم الناس عليها ويعظمونهم وهذا رياء وشرك ، وهم فى الحقيقة لم يفعلوا شيئاً يستحقون به الحمد والثناء ، وإنما الفاعل بهم الله تعالى ، فهم محل ظهور فعله ، واستعداداتهم اقتضت هذا الشرك ؛ فخلقه الله في صورهم وهم مع هذا الشرك يرجون الفوز بالجنة والنجاة من النار ﴿ فَلا تَحْسَبَنَّهُمْ بِمَفَازَة مِنَ الْعَدَابِ ﴾ إلا أن يعفو الله عنهم فهم تحت المشيئة الإلهية المجهولة للخلق وهذا شأن غالب العباد والزهاد الجهلاء أصحاب السبجادة والمحراب ، والذي يعبد الله بنفسه ما عبده ولا أعطى الحقيقة حقها .

قال سيدي أحمد الرفاعي:

دع المساجد للعباد تعسمرها وانهض بعزم لمن سواك من طين أنا حُميد المعنى ما حظيت بها حتى دققت عظامى بالهواوين

لا تفهم من كلام الإمام الرفاعي أنه يدعوك إلى ترك المساجد ، وإنما هو يشير إلى عدم الفرح ، ونسبة العبادة إلى العبد ؛ فالذين يعبدون بأنفسهم لهم عذاب أليم ( بالحجاب )، وهو عذاب معنوى لا حسى ،وهو نار الله الموقدة ، والعذاب وإن تنوعت مظاهره فأصله الحجاب وهو أشد العذاب ، وعلى العبد أن يستحضر عند الشروع في العبادة أن الفاعل هو الله ، والعابد محل ظهور الفعل ، والطائفة التي كشف الله تعالى عنها الحجاب ، وسقاها لذيذ الشراب، لا يغرها نسبة الفعل إليها من الله تعالى ، بعد علمها بحقيقة الأمر . فقد فنوا عن رؤية الأفعال بشهود مجريها فعبدوا الله على الوجه المرضى ؛ فهم العبيد العباد على الحقيقة ، فالآية فيها ما ذكرناه من الإشارات ، وكل ما أعطى الله تعالى من أعطى من عبيده من الفهم في كتابه تعالى فهو مراده له هداه به أو

أضله ، من أدنى زنديق إلى أعلى صديق (١).

#### ★ تعليق وإيضاح :

هذا الذى تحدث عنه الأمير ، هو تجلى الأفعال ، وهو أول تجلى يحدث للمريد وهو من البدايات ، وإذا لم يحظ المريد بهذا التجلى فعبادته معلولة ، لأنه يرئ نفسه فى العبادة .

وقد قال الإمام القشيرى في وصيته للمريد في رسالته القشيرية: المقصود أن تعرف ربك لا تحصل جاه نفسك ، ومدار الطريق على محو النفس ورؤية أن كل ما بها من صفات محسمودة وطاعات ، عارية من الله ، وهذا الأمر ذوقي ولا يحسمله العابد إلا بسلوك طريق القوم ، والنفس أصل كل وداء وبلاء وضاحب النفس لا ينجو من الشرك الخفي .

وأشار الشيخ عبد الغنى النابلسى فى شرحه على رسالة الشيخ أرسلان الدمشقى إلى أنه لا فرق بين الشرك الجلى والخفى ، فالأول ظاهر لكل الناس والثانى ظاهر أيضاً ، لكن لأهل الله العارفين ، ولا تبادر ـ يا أخى ـ وتظن أن أهل الله يقللون من شأن الطاعات حاشاهم أن يقولوا بذلك لكنهم يريدون الإخلاص فيها ومشاهدة منشئها وباريها ، وما دمت ترى نفسك فأنت فى حجاب ، وهو العذاب بعينه .

قال السرى السقطى: اللهم إن عذبتنى فلا تعذبنى بذل الحجاب ، ونسب هذا القول لغيره من العارفين ، فسارع \_ يا أخى \_ فى إزالة الحجاب بالاعتماد عنى الله ، وتبسرا من نفسك . . ولمثل هذا فلي عسمل العاملون ، وليستنافس المتنافسون ، وليتسابق المتسابقون ؛ ففى ذلك الفوز المبين والنجاح العظيم .



<sup>(</sup>۱) الموقف ۳۳۶ ج ۳ / ۱۲ .

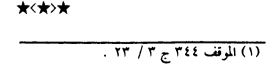
◄ ﴿ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُوْتِهِ مِنْهَا ﴾ [ الشورى : ٢٠]
 ★ وقوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لِمَن نُرِيدُ ﴾ :
 ٢٠ ]

#### يقول الأمير:

ورد في بعض الأحاديث الربانية أنه تعالى يقول: « يا دنيا من خدمك فاتعبيه ، ومن خدمني فاتبعيه » وليس المراد أمر الدنيا بالإعراض وعدم اقبالها على من خدمها ، بل المراد فاتعبيه أي اقبلي عليه بوجهك وعانقيه وانبسطى له وتوسعى حتى يتعب ويتعذب بسبب اقبالك عليه ، إذ انبساط الدنيا واقبالها على من خدمها ورغب فيها عقوبة من الله لخادم الدنيا ، قال تعالى : ﴿ فَلا تُعْجِبْكَ أَمُوالُهُمْ وَلا أَوْلادُهُمْ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيعَذَبَهُم بِهَا فِي الْحَيَاةِ الدُّنيَا ﴾ .

وقوله: « من خدمنى فاتبعيه » : هو أصر من الله تعالى للدنيا بأن تكون خلف من خدم الله تعالى فلا تواجهه ، ولا تقبل عليه ولاتنبسط له لئلا تشغله عن خدمته تعالى .

وقد ورد في بعض الأحاديث الربانية: « يا دنيا تضيقي وتمررى على أوليائي حتى يحنّوا إلى لقائى » ، فإن الدنيا شاغلة عن حدمة الله تعالى إلا من رحم ربك ، وقليل ما هم ، كسليمان عليه السلام ، والكمّل من الأولياء ، الذين كسانت الدنيا في أيديهم لا في قلوبهم ، وفي ظاهرهم لا في باطنهم ، فتصرفوا فيها تصرف المستخلف المالك ، ومع هذا فقد ورد أن عبد الرحمن بن عوف وفي سيدخل الجنة حبوا ، وسليمان ـ عليه السلام ـ يدخل الجنة بعد الأنبياء بأربعين سنة ، ولا نشك أنهم أخذو الدنيا بحسق ، وأخرجوها رحق (١).



#### ★ تعليق وإيضاح:

ذم الدنيا يطول فيه الحديث ، وهو معلوم لكل عاقل . وما انقطع السالك إلا من حب الدنيا ومظاهرها من مال وجاه وغير ذلك ، والانشغال بالدنيا من أجل الدنيا سم قاتـل ، أما الانشغال بها من أجل الله فـهى مطية المؤمن للدار الآخرة ، فلا ضرر في ذلك . . وما ور: من حبو سيدنا عبد الرحمن بن عوف فهـو لتحذير الخلق من الـدنيا . . وقال سـيدنا أحمـد التيجاني : حبو عبد الرحمـن بن عوف وفي أسرع مـن طيران أكبر الأولياء ، وخطـاب الرسول لصحابته وأهل بيـته خاص به عيم فقوله : « يا فاطمـة بنت محمد . . » لا يسوغ لنا أن نذكرها وفي السمها مجرداً ، وهذا من الأدب .

وانظر إلى الأمير وكلامه معاً ، هل ترك الدنيا ، كلنا نعرف حاله فيها ، عاشها معززاً مكرماً مجاهداً عالماً معروفاً في الشرق والغرب ، ونشر الله له من الجاه والصيت والاحترام والتقدير ما لم ينله أحد في عصره ، ولم يشغله كل هذا عن الله ، فليس ذم الدنيا دعوة إلى التقوقع والتكاسل والتبلد والانعزال ، وتركها لأعدائنا يتمكنون منها ويسيطرون علينا بها كما نراه الآن ، ولكن ذمها لنزهد فيها فتكون في أيدينا لا في قلوبنا .

★ قوله تعالى : ﴿ قَالَ رَبُ أَرِنِي أَسْظُرُ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَانِي وَلَكِنِ اسْظُرُ إِلَى الْجَلِي . . . ﴾ الآية [ الاعراف : ١٤٣] .

#### يقول الأمير:

قد أكثر الناس الكلام في هذه الآية من علماء الرسوم والعارفين أهل الوحدة والشهود ، والذي ورد به وارد الحق تعالى على أن موسى ـ عليه السلام ـ رأى علو مقامه عند ربه بسماع كلامه وغير ذلك ؛ فحمله ذلك على طلب رؤية تضمحل فيها الحُجب إلا حجاباً لا يتصور رؤية الحق بدونه ، مع بقائه ـ عليه السلام ـ عند حصول هذه الرؤية على حالته وصحته وبنيته ، ومن المحال رؤية الحق تعالى بلا حجاب لا في الدنيا ولا في الآخرة ، فلما سأل من ربه ما سأل أجابه الحق تعالى بأنه لا يقدر على الرؤية حسب سواله ،

فقول الحتى تعالى: ﴿ لَوْ تُرَانِي ﴾ بمعنى لن تطيق رؤيتى على الحالة التى سالتها من قلة الحجب وبقائك على حالتك ، فالمنفى هو الرؤية المقيدة المخصوصة بما ذكر ، وأما الرؤية فيهى ثابتة ، حاصلة له عليه السلام ، ولولا حصول الرؤية ما خر صعفاً ؛ فسؤاله مقبول من جهة حصول الرؤية ، وغير مقبول من جهة حصول الشعف ، وما أمر الحق موسى عليه السلام ـ بالنظر إلى الجبل إلا تسلية واعلاماً بالمعاينة ، أن عدم الثبات واضمحلال التركيب عند هذا التجلى المخصوص ليس خاصاً ؛ بل هو له ولمن هو أشد وأقوى بنية ( الجبل ) ومن زعسم أن موسى ـ عليه السلام ـ لم ير الحق تعالى وأن الجبل رآه، فقد نصب الآية على رؤية الجبل ، من زعم هذا فقد جعل الجبل أكرم على الله من موسى ، وكفى بهذا جهلاً ، وتوبة موسى ـ عليه السلام ـ إنما كانت من سؤاله ما ليم يؤذن له فيه ولا يقوى عليه، ومقامه السامى يقضى أن كانت من سؤاله ما ليم يؤذن له فيه ولا يقوى عليه، ومقامه السامى يقضى أن هذا سوء أدب مع الحق تعالى ، وحسنات الأبرار سيئات المقربين (١).

## \* قال الله تعالى مخاطباً لرسوله محمد عربي الله عالي الله الله تعالى مخاطباً لرسوله

اعلم أنه لا تناقض بين هاتين الآيتين ، وإنما يظهر التناقض بينهما ببادى الرأى عند من لا يعرف مرتبة محمد عَيَاكُم ، ومن عرف مرتبته استراح ، وما

الرأى عند من لا يعرف مرتبة محمد عَلِيْكُمْ ، ومن عرف مرتبته استراح ، وما اعتاص عليه مثل هذه .

فالرسول عَلِيْكُمْ مَسْخَلَق بأخلاق الحق تعالى ، والحق لا يرضى لعباده

فالرسول عَيْنِهُم متخلق باخلاق الحق تعالى ، والحق لا يرضى لعباده الكفر ، والرسول عَيْنِهُم حريص على هداية الحلق ولا يحب لهم الكفر ، وإن كان الولى الذي هو قطرة من بحر الرسول عَيْنِهُم تتحد إرادته بإرادة الله تعالى

<sup>(</sup>١) الموقف ( ٦٨ ) ج ١ / ٤١ .

فكيف به عَيَّا ، وهو البرزخ بين الحق والخلق ؛ فسهسو المنف لمراد الله في عباده من ضلال وهدى ؛ فهو مظهر العلم القديم ؟!.

وقوله تمالى: ﴿ وَلَكِنَّ اللَّهُ يَهْدِي مَن يَشَاءُ ﴾ إثبات لما عساه أن بتسوهم من وقوع شئ بغير إرادته تعالى ، وقد قال ذلك بعض الفرق الضالة .

وقوله: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَىٰ صِرَاطَ مُستفِيمٍ ﴿ صَرَاطُ اللّهِ ﴾ وهو صراط النجاة إثبات لنيابة الرسول عَرَبَّكِم الله تعالَىٰ في الهداية وغيرها ، فالهداية تحصل بواسطته عَرَبِّكِم ، إما بالعقل أو بواسطة الرسل عليهم السلام فإنه عَرَبِّ النور الأصلي الذي منه كل نور ، فقوله تعالىٰ : ﴿ إِنَّكَ لا تَهْدِي مَنْ أَحَبُتَ وَلَكِنَّ اللّهَ يَهْدِي مَن يَشَاء ﴾ من حيث أنك غير وسى كما هو رأى المحجوبين ، وهو نظر إبليس حيث قال للرسول عرب انك غير اسمك الهادى وليس لك من الهداية شي ، واسمه الأبعد المضل وليس له من الضلالة شي وذلك لجهل عدو الله بحقيقة محمد عرب عرب عمل حقيقة أبيه آدم .

فأثبت الحق تعالى للرسول عَلَيْكُم ما نفاه عنه ، فالآيستان مرتبستان في المعنى كما قال تعالى : ﴿ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكُنَّ اللَّهَ رَمَىٰ ﴾ ؛ فأثبت الرمى للحمد عَلَيْكُم ونفاه ، ولا يفهم عنا إلا أهل طريقَستنا اذ لا يفهم عنك إلا من أشرق فيه ما أشرق فيك وتقول العامة : لا يهم كلام الأخرس إلا أمه (١).

منتدى سورالأزبكية www.BOOKS4ALL.NET

\* • \* • \*

<sup>(</sup>۱) الموقف (۱۰۲) ج ۱ / ٦٦ .

# الباب الخامس **شرح الامير لبعض الاحاديث النبوية**

لم نذكر كل ما قاله الأمير في شرحه ، وإنما أوردنا كلامه مختصرا وملخصاً ومبسطا ، وذلك لبعد مرماه ولجوئه للإشارة والتلميح وذكره بعض العلوم اللدنية التي لا تتحملها أغلب العقول والقلوب المحجوبة ، وتبسيطنا وتلخيصنا \_ إن شاء الله \_ لم يخل بالنص المطول الذي ذكره الأمير ، واعلم أن كلام الأمير يشبه إلى حد كبير كلام الشيخ الاكبر ابن عربي ، ويحتاج إلى ذوق في فهمه ، وعلى كل الأحوال سوف تجد فيما نذكره فوائد كثيرة ، للخاص والعام والمحجوب والمفتوح عليه ، والمريد المبتدئ .

۱**، ۱۵ یروک: ۱** من عرف نفسه عرف ربه ۱ (۱):

يقول الأمير:

ورد هذا الحديث في خبر مـتواتر متداول بين القوم ، وإن ضعـفه الحفاظ من علماء الرسوم ( من عرف نفسه عرف ربه ) .

يعنى " من عرف نفسه " المقيدة " فقد عرف ربه " المطلق ، والنفس لا تعرف من جميع الوجوه ؛ بل هي مجهولة فكذلك الرب لا يُعرف أبداً ، إذ المعلق على الممنوع ممنوع ، ومعرفة الرب مشروطة بتقدم معرفة النفس ، والتقدم رتبي ، لا زماني إذ ليس في هذا المقام زمان ، والناس متفاوتون في معرفة نفوسهم كما هم متفاوتون في معرفة ربهم .

<sup>(</sup>۱) ليس بحديث ، ولكنه من كلام يحى بن معاذ الرازى كما ذكره السيوطى فى رسالته ( القول الأشبه فى حديث : من عرف نفسه تعد عرف ربه ) ، وهى إحدى رسائل كتابه القيم ( الحاوى فى الفتاوى ) .

٢ . قال الرسول عَيْا الله عَلَمْ مُو اللَّهُ أَحَدٌ تعدل ثلث القرآن ، (١).

يقول الأمير:

ورد في الخبر أن « قل هو الله أحد تعدل ثلث القرآن » ، وذلك أن القرآن مأخوذ من القرء وهو الجمع ، والقرآن جامع لكل شئ . . وكل شئ لا يخرج عن كونه متعلقاً بالحق أو بالخلق ، أو بالبرزخ الجامع بين الحق والخلق ، وهو حقيقة الحقائق ، وانحصرت المعلومات التي دل عليها القرآن في هذه الثلاث ، فقل هو الله أحد تماثل ثلث القرآن من حيث الإجمال لا من حيث التفصيل ؛ فإن ﴿ قُلْ هُو الله أَحَدٌ ﴾ :

﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ ﴾ إشارة إلى الذات المغيب.

و ﴿ اللَّهُ ﴾ اسم علم على الذات ، وهي الألوهية الجامعة لجميع المراتب والقرآن تفصيل لها (٢).

ويؤيد ما قاله الأمير كلام الشيخ محسمد خليل الخطيب الشاذلي قال: القرآن أحكام وتوحيد وتاريخ و قل هو الله أحد ، فيها التوحيد ومتعلقة بذات الله تعالى ، لذلك تعدل ثلث القرآن (٣).

٣ . قال الرسول عرب : ﴿ إذا زلزلت تعدل ربع القرآن » .

يقول الأمير:

ورد في الخبر: ﴿ إِذَا زَلْزَلْزَتْ تَعْدُلُ رَبِعُ الْقُرَآنَ ﴾ (٤).

وذلك بالنسبة إلى الإنسان فإن الإنسان له أربعة مواطن : موطن الدنيا ، وموطن البرزخ ، وموطن الحشر الذى مقدراه خمسين ألىف سنة ، وموطن الآخرة ولا موطن بعده ، والقرآن جامع لأحكام هذه المواطن كلها على سبيل التفصيل ، و (إذا زلزلزت ) متضمنة لموطن من هذه المواطن الأربعة ، وهو ما

<sup>(</sup>١) رواه الشيخان عن أبي الدرداء فللله .

<sup>(</sup>٢) الموقف ٢٦٣ ج ٢ / ٩٤ .

<sup>(</sup>٣) سيرة الإمام محمد خليل الخطيب ، محمود محمد الخطيب ، ص ٧٥ .

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي ، عن ابن عباس رَلِخْتُكُ مرفوعا .

بين البعث والآخرة واستـقرار أهل الجنة في الجنة وأهل النار في الـنار ، لهذا تعدل ربع القرآن إجمالا (١).

4 - (وى مسلم عن رافع بن خديج قال: قدم رسول الله المدينة ، وهم يؤبرون النحل فقال: « ما تصنعون ؟! : لعلكم لو لم تضعلوا كان خيرا » ، فتركوا فنفضت الثمرة ؛ فقال عَرَاكُمُ : « إنما أنا بشر إذا أمرتكم بشى من دينكم فخدوا ، وإذا أمرتكم بشىء من رأيى فإنما أنا بشر ».

#### يقول الأمير:

ورد الحديث بمعانى أخرى ، وقوله عالى : ( أنتم أعلم بأمور دنياكم ) . من فهم من الحديث أنه على كان جاهلا بأن النخل يصلحه التأبير ، فقد أبعد ولو كان من الأكابر ؛ فمراد الرسول على أمر آخر ، والأنبياء عليهم السلام لا يجهلون أمور الدنيا ، والرسول على أن نشأ في أرض العرب ، وهي أرض النخيل فمحال أن يجهل هذا ، وعلوم اللوح والقلم ، بعض علومه على أب وأمور الدنيا كلها قد تضمنها اللوح والقلم ، وقد أخبرت البارحة بهذا في الواقعة ؛ لكنه على على علم ما كانت عليه العرب من الاعتماد على الأسباب ، وكانوا حديثي عهد بجاهلية وعبادة الأصنام ، فأراد أن يعرفهم أن الأسباب لا تأثير لها ، والفاعل هو الله ، وُجدت الأسباب أو عدمت ، ولكنهم ما فهموا مراده !!

وقد ورد شـرح لهذا الحديث بغير هذا المعنى الذى ذكـره الأميـر للشيخ الأكبر وللشيخ الدباغ في الإبريز .

0. ورد في سنن الترمذي قوله عَرِينَ على ادعوا الله وأنتم موقنون بالإجابة . . يقول الأمير:

اعلم أنه ليس المراد من الحديث ظاهره ، وإنما هو من باب الأمر بالشئ نهى عن ضده فلا تدعو بشىء لا تحبون الاجابة فيه ، كأن يدعو الانسان على نفسه وولده وهو لا يريد الاجابة ، بل لو أجابه الله في ذلك لساءه وغمة ، وهذا يصدر من سئ الأخلاق من الناس.

<sup>(</sup>١) الموقف ( ٢٦٤ ) ، جـ ٢ / ٩٤ .

فادعوا الله لخسوف مكروه ونيل مرغوب ، ومع هذا فلا بد من التفويض فإن الداعي جاهل بمصالحه ، فربما سأل ما يظنه خيراً وهو شر في حقه والعكس وكل داع غير مفوض فهو مستدرج . .

وقال سادتنا: "الفقير ليس له إلى الله حاجة " يريدون حاجة معينة ، وإنما يسألون جلب الخير من حيث يعلمه الله ، ودفع الشر من حيث يعلمه الله ، فلا يصع حمل الحديث على حسن الظن بالله تعالى ، فالعبد جاهل بمصالحه فلا يناسبه إلا التفويض لله العالم ببواطن الأمور ، ولا تفويض مع تيقن الإجابة ، ومشروعية الدعاء ، وكونه مخ العبادة إنما ذلك لإظهار الذلة والمبودية ، لا لقضاء الحواثج . . هيهات هيهات . . كيف يكون دعاؤك اللاحق سبباً في القضاء السابق !! ، جل حكم الأزل أن يضاف إلى علل (١).

#### ★ إيسفاح:

نلاحظ أن الأمير في كلامه يشحذ همم العباد ، ويدفعهم نحو طلب الأغيار العبودية ، والمقامات العالية ، ويحثهم على ترك ظلمات الكون وطلب الأغيار ولا يناقض كلامه المعنى الوارد في « أن الدعاء يبرد البلاء » . . ولكل عبد من عباد الله درجة ومقام ، والاستعدادات متفاوتة ، وكل واحد أدرى بحاله فمن نزل من مقام التفويض والعبودية ، واشتغل بطلب رغباته ، فلا نكلفه أن يشتغل بأحوال ومقامات أهل الله العارفين ، لكن عليه أن يجتهد حتى مصل لذلك .

٦. روى البخارى في صحيحه أن الرسول عرب قال: ﴿ أُر يت النار فرأيت أكثر أهلها النساء » .

وروى البخارى أيضا أن الرسول عَيَّا قال : « لكل واحد من أهل الجنة زوجتان من نساء الدنيا » .

#### يقول الأمير:

استشكل شراح الحديث هذين الحديثين ، فظاهر الحديث الأول يقتضى أن النساء في الجنة أقل من الرجال .

<sup>(</sup>۱) الموقف ( ۳۰۳ ) ، ج ۲ / ۱٦٤ .

أقول: لا إشكال فإنه عَلِيْكُ أرى النار يدخلها عصاة هذه الأمة فرأى أكثر أهلها الساء ، وليس المراد أنه أرى النار التي يدخلها كل من يدخل النار فإنه لما سئل عن السبب ؟ قال عَلِيْكُم : يكفرن الإحسان ، ولم يقل يكفرن بالله ، فنفي عنهن الكفر بالله الذي يستوجب الخلود في النار ، ومن لم يكفر بالله لا بد أن تدركه الشفاعة ، ويخرج إلى الجنة { ولما كانت النساء أكثر أهل النار قبل الشفاعة صرن أكثر أهل الجنة بعد الشفاعة } فتكون النساء في الجنة أكثر من الرجال ، وأقل ما يكون للرجل من أهل الجنة زوجتان من نساء الدنيا وزوجتان من الحور العين بنص الرواية الأخرى في البخارى .

قال الإمام جلال الدين السيوطى: خرجه البيهقى فى الشُعب عن ابن مسعود وأنس بلفظ: « من أصبح حزينا على الدنيا أصبح ساخطا على ربه ، ومن أصبح يشكو مصيبة فإنما يشكو ربه ، ومن دخل على غنى فتضعضع له ذهب ثلثا دينه » .

#### يقول الأمير:

اعلم أن هذا الحديث ورد بلفظ الخسير ، ومعناه النهسى عن التواضع للغنى لغناه ، والمراد بالنهى الفقير ، فقد أخرج الديلمى من حديث أبى ذر : « لعن الله فقيراً تواضع لغنى من أجل ماله ، ومن فعل ذلك منهم فقد ذهب ثلثا دينه » .

وقد أورده ابن الجوزى في الموضوعات فلم يصب . .

والدين هنا بمعنى الجنواء كما قبال تعالى : ﴿ مَالِكَ يَوْمُ الدّينِ ﴾ أى الجزاء فالله أعد للفقيسر في الدار الآخرة جزاء مخصوصاً في مقبابلة فقره في الدنيا ، فإذا عظم الغنى لغناه نقصه ذلك أكثر جزائه ، وليس المراد هنا أصول الشرائع وفروعها ؛ فإن هذا لا يتبصور فيه ذهاب البعض وبقاء البعض ، والتعبير بالثلثين كناية عن ذهاب أكثر جنزائه ، فإن قلت لم لم يُعبر السرسول عَنْ الله تعالى ، وما بالأكثر بدل الثلثين ، قلنا : لقد أخبر الرسول عَنْ الله تعالى ، وما كل أفعال الله تعالى ، وتفسير الثلثين بالأكثر أقرب إلى السلامة من

الخطأ ، وأبعد من التعسف في كلام النبوة (١).

## ٨. قال عَلَيْكِ اللَّهِ عن سرته حسنته وساءته سبنته فهو مؤمن ١ :

رواه الطبراني عن أبي موسى ، وحسنه السيوطي .

#### يقول الأمير :

هذه صفة حصر ،حصر الرسول عليه الإيمان بالموصوف بهذه الصفة ، لأن غيره إما جاحد مكذب ، وإما عارف مشاهد صار الغيب عنده شهادة ، فلا يطلق عليه اسم مؤمن إلا بالمجاز ، فالمؤمن مصدق بالغيب من إخبار الشارع ، بنسبة الأفعال إلى من صدرت عنه من العباد . . أما العارف المكاشف فإنه لا تسره حسنته ولا تسوءه معصيته ، ولو قدر عليه قتل ألف نبى ما تغيير ولا حزن ، والدية على القاتل ، ولو بشر بالقطبانية الكبيرى ما سرة ذلك فإنه عارف بأنه ليس له من الأمر شئ ؛ فالعارف لا يرى حسنة ولا سيئة إلا بالنسبة الشرعية ؛ فقد زاد على مطلق المؤمن ، وصار ما كان غيبا شعادة له (٢)

#### ★ زيادة إيضاح :

هذا الذى أشار إليه الأمير هو مقام العارف المكاشف ، وعلى المريد المحجوب أن لا يعمل بهذا الكلام ، وقد قال الأمير : لا يفهم عنك إلا من أشرق فيه ما أشرق فيك ، والعارف قطع جميع عقبات النفس والمريد مطموس البصيرة بأوحال النفس ، فله أن تسره حسنته وتسوءه سيئته ، كى لا يركن إلى البطالة ولا تفهم من كلام الأمير معانى الإباحة والزندقة ، واقرأ حضه المكثير على التمسك بالكتاب والسنة ، وما قاله الأمير مقام لا يُشرح ولا تحمله العبارة ، وقد ذكره لعارف مثله أشرف على هذا المقام ، وذاقه ، ولم يذكره لى ولك ، فنحن من أهل الحجاب .

<sup>(</sup>١) الموقف ٣١٨ ج ٢ / ١٨٣ .

<sup>(</sup>٢) الموقف ٧٩ ، تج ١ / ٤٦ .

## وتكلم الإمام الشعراني على هذا المقام فقال :

من أخلاق القوم طرح نفوسهم بين يدى الله إذا أطلعوا من طريق كشفهم على وقوعهم في شئ من المعاصى في المستقبل فيأخذون في المدعاء والسجود وطلب الستسر، ويسالون الله إزالة هذا الأمر من شهودهم. ومن أتى المخالفات بحكم التقدير الإلهي من غير ميل ولا شهوة، ربما يكون أخف عقوبة عن أتاها بالميل واالشهوة (١).

٩ . ورد في الصحيح قول الرسول عَلَيْكَ : ( لا هجرة بعد الفتح ، ولكن جهاد ونية ) .

#### يقول الأمير:

يريد الرسول على الأحدية وقيام القيومية على كل ذرة من ذرات الوجود أن لا يهجر شيئاً من المخلوقات ويزدريه ، كان ما كان ذلك المخلوق ، حيوان أو غيره ، فمن يعظم مخلوقات الله ، فتعظيمه من تقوى القلوب ، وهم أهل الشهود ، لكن مع هذا الشهود وعدم الهجرة لشئ لا بد من القصاص وإجراء أحكام الشرع وتغيير المنكر ، وتحسين ما حسنه الشرع ، وتقبيح ما قبحه . . وهذا أصعب شئ يكابده العارفون (٢).

## ١٠ ـ ورد في الخبر قول الرسول ﷺ :

• من لم يشكر الناس لم يشكر الله ، راوه أحمد والترمذي .

#### يقول الأمير:

يريد الرسول عَلِيْكُ أن الذي لا يشكر الناس من حيث هم غير وسوى ، لم يشكر الله حيث أنه ما عرفه ، وكيف يشكره من لم يعرفه .

والناس وجميع المخلموقات والأسباب مظاهر الحق تعالى وتعميناته ، فمن عمرف الله والناس هذه المعرفة كان شكره للناس شكر الله ، وشكره الله شكر للناس .

<sup>(</sup>١) تنبيه المغترين عبد الوهاب الشعراني ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) الموقف ٨٠ ، ج ١ / ٤٦ .

قال الشيخ الأكبر ـ عندما تكلم على نسبة الفعل إلى الله وإلى الوسائط والأسباب: من الناس من قال عندها ، ومنهم من قال بها ، ونحن وأمثالنا (يعني من المحققين الذين هم أعلى مرتبة في المعرفة من العارفين ) نقول : عندها وبها ، فكل شئ له وجه إلى الحق ، ووجه إلى السبب ، وقد نفي الحق التأثير عنه (أي عن السبب ) من هذا الوجه بقوله ﴿ إِنَّما قَوْلُنا لِشَيْء إِذَا أَرَدْنَاهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ فإذا رأيت العارف يشكر مخلوقاً ويعظمه فمن هذه الحيثية فلا تظن أنه يرى الناس كما تراهم أنت واحذر الغلط والسلام (١).

ال ورد في الصحاح ولا يبعد أن يكون من الاحاديث المتواترة قوله عليه الله القرآن أنزل على سبعة أحرف فاقرؤا ما تيسر منه ؟ .

#### يقول الأمير:

تكلم الناس على هذا الحديث قديما وحديثا ، وذكر الإمام السيوطى وطي المعلى منها نحو الأربعين قولاً .

وأكثر الناس عليه كلاماً على طريق أهل العرفان العارف بالله عبد العزيز الدباغ الفاسى فإنه أبدع وأتى بما لم يسبقه إليه غيره . وكل ما قيل فى معنى الحديث فصواب وأصوب ، فإن الكلام من عنده تعالى ومن تجلياته ، وكلام الحق تعالى ، وكلام الرسول عليه بحر زاخر ما له ساحل .

والذى ألقاه الحق على من معانى الحديث العظيم السأن ومن إشاراته المعجوز عن استيفائها بالبيان ، أن المراد بالأحرف : الأحرف الحقيقية ، وهى الأمهات السبعة والأصول الكلية : العلم والإرادة والقدرة والكلام والسمع والبصر والحياة .

واعلم أن جميع العلوم المتداولة مأخوذة من القرآن قال تعالى ﴿ مَّا فَرَطْنَا فِي الْكِتَابِ مِن شَيْءٍ ﴾ فكل ما يطلق عليه اسم شئ فهو في القرآن . إما تصريحاً وإما إشارة ، والقرآن من القرء وهو الجمع ، والقرآن ليس إلا ظاهر علم الحق ولا ريب .

<sup>(</sup>۱) الموقف ( ۸۲ ) ، ج ۱ / ٤٦ .

وتختلف رجوه دلالات القرآن على متعلقات الأحرف باختلاف وجوه قراءاته من تقديم وتأخير ، ورفع ونصب ، وخفض وسكون ، والحق يفتح على كل واحد بما يستحق استعداده إما هدى وإما ضلالة (يُضِلُ به كثيراً ويهدي به كثيراً فوالإحاطة بجميع ما أحاط به القرآن متحال، فلهذا قال عربي : « فاقرءوا ما تيسر منه » أى من مدلولاته والعلوم التي تضمنها ، لأن القرآن كله يُسر ، فليس منه يسير وغير يسير ، ولا تبسر لأحد شئ إلا ما هو مستعد له ، وقوله على المنافقة القرآن (١) .

## \* شرح الإمام النباغ ، مختصراً):

شرح هذا الحديث القطب الغوث الأمى ( عبد العزيز الدباغ ) على وجه آخر ، مما يدل على تنبوع مشارب أهل الله ووارداتهم ، ومع كشرة قراءة الأمير واعجابه بكتاب ( الإبريز ) ، إلا أنه شرح هذا الحديث بمعنى يخالف ما ذكره الإمام الدباغ .

ومن هنا يسقط قول بعض المؤلفين بثفافة الأمير وتأثره بمن سبقوه ؛ فلكل واحد من العارفين فتح إلىهى خاص به ، وقد شرح الإمام الدباغ هذا الحديث في ٤٠ صفحة من القطع الكبير، وأتى فيه بالعجب العجاب ، نذكر منه ما تيسر:

قال فطن : إن الأحرف هي : حرف النبوة ، وحرف العلم، وحرف القبض ، وحرف البسط ، وحرف الرسالة ، وحرف الأدمية ، وحرف الروح والقرآن ، كما هو مكتوب صادر من الرسول عير النبي ، وهو الدى أمر الكتاب من الصحابة وللنبي أن يكتبوه على الهيئة المذكورة فما زادوا وما نقصوا .

والحروف التي ترسم ولا تقرأ كالواو في ﴿ الحيواة ﴾ و﴿ مشكواة ﴾ والياء في ﴿ بأييد ﴾ كلها لسر من أسرار وأنوار هذه الحروف، فرسم القرآن معجز وله أسرار ، فكيف تتوصل إلى سسر زيادة الألف في ﴿ سعوا ﴾ من قوله تعالى في

<sup>(</sup>١) الموقف ( ٨٥ ) ، ج ١ / ٤٨ .

سورة الحج : ﴿ وَالَّذِينَ سَعُواْ فِي آيَاتِنَا مُعَاجِزِينَ ﴾ [.الحج : ٥١] .

وعدم زيادتِها في سورة سبأ من قوله تعالى :﴿ وَالَّذِينَ سَعَوْ فِي آيَاتِنَا مُعَاجِزِينَ أُولُئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مِنْ رَجْزَ أَلِيمٌ ﴾ [ سبا :٥ ] .

﴿ وَلَاحَظُ عَدُمُ وَجُودُ الْأَلْفُ فَي سَعُو ﴾ .

واثبات الألف في ﴿ مسموات ﴾ سورة فصلت وحدفها في غيرها ، وكذلك إطلاق بعض الياءات وربطها بنحو رحمة ونعمة وقرة ، فإنها في مواضع تكتب بالتاء ، وفي مواضع تكتب بالهاء فرسم الكتابة توقيفي لا اصطلاحي .

ولا يجوز أن يزاد في القرآن حرف ولا أن ينقص منه حرف فالقرآن بحمد الله محفوظ ألفاظاً ورسماً ، أما الحديث المنقول عن عشمان ولحقي ان في القرآن لحناً ستقيمه العرب بالسنتها ، وفقي إسناده اضطراب ، وهذا الحديث لم يرد عن عثمان ولحق لم لم له فيه من الطعن عليه ، فكيف يترك عشمان ولحق في القرآن لحنا وخطأ يتولى من يأتي بعسده تغييره ، هذا مما لا يجوز لقائل أن يقوله .

إن هذا الكلام أسرار إلسهية ، وأغراض نبوية خفيت على الناس لأنها من الأسرار الباطنة التي لا تدرك إلا بالفتح الرباني ، وهي بمنزلة الألفاظ والحروف في أوائل السور ، فلها أسرار عظيمة ومعاني كثيرة (١).

\* \* \* \*

<sup>(</sup>۱) الابريز : أحمد بن مبارك ، من ص ٣٩ حتى ص ٨٠ .

# الباب السادس

# شرح الاهير لبعض كلمات الصوفية

يقول الأمير في افتتاحية كتاب (المواقف)، مشيراً إلى علوم أهل الله واصطلاحاتهم، وأشعارهم وحكمهم، ومواجيدهم:

هذه نفثات روحية ، والقاءات سبوحية بعلوم وهبية وأسرار من وراء طور العقول وظواهر النقول ، خارجة عن أنواع الاكتساب والنظر في كستاب ، قيدتها لاخواننا الذين يؤمنون بآياتنا ، إذا لم يصلوا إلى اقتطاف ثمارها ، تركوها في زوايا أماكنها إلى أن يبلغوا أشدهم ، ويستخرجوا كنزهم ، وما قيدتها لمن يقول هذا إفك قديم وأساطير الأولين من علماء الرسوم القانعين من العلم بالاسم ، فإننا تتركهم وما قسم الله لهم ، فإذا أظهروا لنا ملامًا وخصاماً تلونا : ﴿ وَإِذَا خَاطِبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلامًا ﴾ ولا نجادلهم ؛ بل نرحمهم ، ونستغفر لهم ، ونقيم لهم العذر ، فالأمر عظيم ، والخطب جسيم ، والعقل عقال ، فلا عاصم إلا من رحم ربى ، وطريقة توحيدنا ما هي طريقة المتكلم، ولا الحكيم المتعلم ، ولكن طريقة توحيد الكتب المنزلة وسنة الرسل المرسلة .

ويسترسل الأمير في كلامه ، ويترقى في معانى الفاظه ، ويتحدث عن العروج الروحى ونهاياته ، وفناء الاسم والرسم والصباح والمساء ، وما شاكل ذلك من كلمات الصوفية التي سوف نذكر شرح الأمير لبعضها في هذا الباب وقصدنا جمع عامة المسلمين والمريدين السالكين ، على الاقتداء بالأمير ، فلا نفجاهم بما لا طاقة لهم به ، ونكلمهم على قدر عقولهم ، حتى يفتح الله علينا وعليهم ، ويذوقوا بأنفسهم أسرار هذا الكلام فيتركون الخصام والملام ، وينخرطون في سلك أهل المحبة والوئام والتفويض والاستسلام .



★ قول إمام الطائفة الجنيد: « لون الماء لون إنائه ».

يقول الأمير:

سئل سبيد الطائفتين رَطَّتُ ( يعنى الإمام الجنيد ) عن العارف والمعرفة ؟ فقال : لون الماء لون إنائه . . وسكت .

يريد : أن الماء لا لون لمه ، وإنما يظهـر بتلون الإمـاء . . وكــذلك الحق تعالى لا صورة له ، وإنما يظهر بصورة العارف له .

فالعارف الكامل هو الذى تظهر فيه صورة الحق تعالى على الكمال ، لأنه مرآة الحق ، يرى الحق فيه أسماءه وأوصافه ؛ فالعارف صورة الحق ، أعنى صورة العارف الباطنة ، فظاهر العارف خلق وباطنه حق ، فكل من رأيناه تظهر منه أخلاق الحق وأسماؤه عرفنا أنه عارف بالله ، وأن المعرفة وصفه ، فالعارف بمثابة الإناء ، والحق تعالى بمثابة الماء ، والعارفون متفاوتون في هذا ، والظاهر بالصفات والأسماء على الكمال هو الإنسان الكامل ، والعارف لا يعرف أنه عارف إلا إذا ظهر بالصفات والأسماء على الكمال ، والمعرفة تمنعه أن يظهر بذلك في دار الدنيا فإن أدب الموطن يقتبضي كتم صفات الربوبية ؛ فكتمه أوصاف الربوبية هو الكمال (١)

★ قول أبى يزيد البسطامى حين سمع قارثا يتلو القرآن من قوله تعالى
 ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ الْمُتَّقِينَ إِلَى الرَّحْمَن وَقُداً ﴾ :

قال: يا عجبًا كيف يحشر إليه جليسه ؟!!.

يقول الأمير:

ورد في الصحيح عنه تعالى ( يعني في الحديث القدسي ) أنه قال :

( أنا جليس من ذكرنى ... ) الحديث ، فلفظ ( أنا ) و( نى ) يقتسضيان أن المراد المجالسة بالذات ، ومجالسة الحق الذاتية إنما هي لمن ذكره بأسماء الذات

<sup>(</sup>١) الموقف (١٧) ، ج ١ / ١٨.

كالله والهو والأحد ، وأسماء الضمائر . . وأما إذا ذكره الذاكر بأسماء الصفات والأفعال ؛ فسالحق جليسه من حيث معنى الاسم خاصة لا بالذات وكذلك إذا ذكره بالاسم ( الله ) وكان قبصده معنى من المعانى كمما إذا قبال : يا الله ارزقنى ، أو يا الله عافنى ، ومن هذا المعنى الذي أسلفناه قوله تعالى : ﴿ يَوْمُ الْمُتَّقِينَ إِلَى الرَّحْمَنِ وَفُداً ﴾ .

فحيث لم يكن المتقى جليساً لاسم من أسماء الجلال كالمنتقم والجبار وشديد العقاب ونحوها ، ومجالسة أسماء الجلال تمنع من مجالسة أسماء الجمال كالسرحمن ونحوه ، وهى التى حملته على التقوى ، جزاه الله تعالى بحشره إلى الرحمن وفداً حتى يرحمه الرحمن ، ويكرمه وينعمه ، وقد غفل عن هذا المعنى العارف الكبير أبو يزيد البسطامي والكمال لله .

وقال إمام العارفين ابن عربى: الذى يحشر إلى الرحمن مقطوع بنجاته بخلاف الذى يحشر إلى الله كما فى قوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا اللّهَ اللّهِ كِما فى قوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا اللّهَ اللّهِ عَلَى إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ فإنه بين خوف ورجاء من حيث أن الاسم (الله) جامع لمعانى أسماء الجلال والجمال (١)

#### ★ قول ابن عطاء الله السكندري:

« لولا ميادين النفوس ما تحقق سير السائرين »

يقول الأمير:

سيسر السائرين هو سيسر معنوى ، فيه تسردد وصعود وهبوط ، وصفاته النفس معبر عنها بالميادين ، أى المجالات المتسعة ، والسير فيها بتبديل صفاتها ومحو آثارها وعاداتها ، والنفس حقيقة واحدة ولكن تعددت ، بتعدد صفاتها وتباين مقتضياتها ، فيقال أمّارة ولوّامة وملهمة ومطمئنة

﴿ مَا تَجْفَقُ سِيرِ السَائِرِينِ ﴾ أي ما ثبت سير للسائرين لأنه ليس هناك شئ

<sup>(</sup>١) الموقف ( ٢٢ ) ، ج ١ / ٢٠ .

محسوس يسير فيه السالك حتى يقطعه إنما هو سير معنوى ، وقطعها كناية عن تبديل صفاتها البهيمية بالصفات الإلهية ، بمعنى أنه يملكها حتى يضع كل وصف بمحله اللائق به . . وأما محو الصفات بمعنى زوالها بالكلية فهو غير واقع ؛ لأنها لو محيت لمحيت النفس رأساً وانعدمت ، ولا تتوهم أن السالك سائر إلى الله في مسافة محسوسة ، و وصول إلى الله وصول محسوس ، لأن هذا وهم باطل ؛ فمن هو أقرب للإنسان من حبل الوريد ومن الجليس ، كيف يتوهم السير والوصول إليه !! فإنه لا مسافة بينك وبينه (۱).

#### إيضاح :

قول الأمير: « حتى يضع كل وصف بمحله اللائق به »

اعلم أن كل شئ في الوجود مخلوق بالحق ، حتى ما تراه في وهمك باطلا مذموماً . ومن هذا الحق ، صفات النفس ، التي كلها مذمومة ، فالذم لحقها من سوء تصريف صاحبها لها ، فإذا صرفها فيما خلقت له صارت محمودة ، فالبخل مذموم ، لكن إذا بخل السالك بوقته وصرفه فيما يرضى الله ، وشح به أن يضيع في الغفلة ، صار البخل محموداً ، والطمع مذموم ، لكن إذا طمع السالك في معرفة الله ، وازداد طمعه في ذلك صار الطمع محموداً . ومن الوجه الآخر القناعة محمودة ، ولكن القناعة من الله حرمان فقد أمر الله رسول علي الزيادة من العلم ﴿ وَقُل رَّب زدني علْماً ﴾ .

قال الشيخ الأكبر:

لا تقنعن بشئ دونه أبسداً واشره فإنك مجبول على الشره

ولك أن تجرى كل صفات النفس محمودها ومذمومها على ما ذكرنا ؛ فهذا معنى ما قصده الأمير بأن زوال صفات النفس غير واقع .

<sup>(</sup>١) الموقف ( ٢٥ ) ، ج١ / ٢٢ .

# ★ قول أبى العباس بن العزيف الصنهاجى:

« حتى يفنى من لم يكن ، ويبقى من لم يزل »

قال تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانَ ﴾ أى ما استقر على الأرض والمراد أنها فانية في الحالة الراهنة ، وإن حصل الشعور بوجبودها ، فهو شعور مخالف لما في نفس الأمر ، وهذا الشعور من غلطات الحس والعقل ، وكل شئ قيل فيه سوى وغير فهو فان باطل معدوم في الحال والاستقبال ، إذ لا وجود إلا وجود الحق في الحال والاستقبال ، إذ لا وجود أن ما على الخرض في الحال والاستقبال ، ولا يتوهم متبوهم أن الآية تدل على أن ما على الأرض له وجود في الحال وإنما في ثاني حال ، ومشل هذا قول أحد العارفين : "حتى يفني من لم يكن ، ويبقى من لم يزل "، يعني يفني الشعور والظن الذي كان يظن أنه علم بوجوده ، لا أنه كان موجودا وانعدم ، وفني لأنه قال : لم يكن أي يوجد مع الشعور والظن الباطل أنه موجود ، فيهو عدم في آن الشعور بوجوده ، فإذا ارتفع الحجاب الذي هو الجهل لا غير فلا يقع العيان إلا على فقد الأعيان .

إنما الكون خيال وهو حق فى الحقيقة كل مدن قدال بهدا حاز أسرار الطريقة فل مدن قدال بهدا، أى هو حق فى صورة خيالية (١).

## ★ قول ابن العريف أيضاً:

قد تاب أقوام كثير وما تاب من التوبة إلا أنا

يقول الأمير:

قال تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ .

التوبة أنواع باعتبار ما منه المتاب ، فطائفة تتوب من المعاصى وطائفة تتوب من الطاعات ، أى من نسبتها إليها . . وطائفة تتـوب من طلب الأعواض والأجور ، وطائفة تتوب من التوبة .

<sup>(</sup>۱) الموقف (٤٦ ) ج ۱ / ۳۰.

#### قال ابن العريف الصنهاجي:

# قد تاب قوم كثير وما تاب من التوبة إلا أنا

وإشارة الآية الكريمة على ما أعطانا الإلهام الإلهى ، فرقت بين توبة العموم وسمّتها تطير ، وتوبة الخصوص وسمّتها توبة ، فالخاصة وهم العارفون بالله توبتهم الرجوع إليه ، وخاص الخاصة توبتهم الرجوع إليه من نسبة الرجوع إليهم ، إذ لا يرجع إلا موجود ولا وجود لهم ، فتوبتهم من دعوى الوجود.

# وإليه يشير قائلهم :

إذا قلت: ما أذنبت؟ قال مجيبه وجودك ذنب لايقاس به ذنب

فليس في الحقيقة إلا هو الراجع والمرجوع إليه ؛ فهو التائب كما قال تعالى : ﴿ تَابَ عَلَيْهِمْ ﴾ فالتوبة فعله والفعل قائم بالفاعل . . وهؤلاء التائبون هم المعنيون بقوله عَنْ الله يحب كل مفتن تواب الوفيتتهم إنما هي طرق الغيفلة عليهم من هذه المشاهدة ، لما هو لازم البشرية من الغيفلة والنسيان ، فإذا تذكروا تابوا توبتهم الخاصة فهم أحق وأولى بمحبة الله تعالى (١) .

# ★ قول ابي سعيد الخراز لرسول الله ﷺ حين رآه في المنام :

الله شغلتني محبة الله عن محبتك »

#### يقول الأمير:

الحكاية المشهورة بين القوم ، عن أبي سعيد الخراز وَالله الله المجتمع برسول الله على على الله عن الله عن محبتك ، فقال له على الله محبة الله هي محبتي ، يريد : شغتلني محبة المظهر الموحى العلوى عن محبة المظهر الجسمى الأرضى ، فأجابه عَيْنَا أن الظاهر في المظهرين واحد ، لا تعدد فيه ، ولا تغاير ، فالمحبوب في المظهرين واحد ،

<sup>(</sup>١) الموقف ( ٢٤١ ) ج ١ / ١٦٣ .

ولا يضرك تغاير المظاهر وتعددها ، ف من أحب الظاهر في المظهر الروحى فقد أحب الظاهر في جمعيع المظاهر العلوية واحب الظاهر في جمعيع المظاهر العلوية والسفلية إلا للمصورة الرحمانية المسمّاة بالحقيقة المحمدية ، وكل ما قعيل فيه أرواح وأجساد ومشال وخيال إنما هي تقادير وتصاوير قدّرها الحق لظهور صورته ، ولا وجود لها لا قديم ولا حديث ، وإنما الوجود للحق تعالى .

مسراتب بالوجود صارت حسقائق الغيب والعيان وليس غير الوجود فيها بسظاهر والجميع فانى

كأنه \_ عليه السلام \_ قال لأبى سعيد : الـشئ الذى قلت أنه رسول الله وأنك مشغول عن محبته ليس هو بشئ مغاير لله ، فالرسول على مرتبة ظهور الحق تعالى ، وهذه المرتبة واسطة لجميع الظهورات ، ومنها تفرعت فهى ينبوعها وهيولاها (١) .

# \* قول ابن مشيش:

« واجعل الحجاب الأعظم حياة روحي وروحه سر حقيقتي »

#### يقول الأمير:

رأيت في بعض المراثي أني جالس في قبة بينضاء وأنا أتكلم مع أشخاص لا أراهم فتكلمنا في قول القطب عبد السلام بن مشيش فطي : ﴿ واجعل الحجاب الأعظم حياة روحي ، وروحه سر حقيقتي ﴾ ؛ فقلت لهم : سأل الشيخ بهذا أن يكون الحجاب الأعظم وهو الحقيقة المحمدية والتعين الأول .

« حياة روحى » ، أى اجعلنى به حيا على الكمال لا مطلق الحياة ، ومطلوب الشيخ ومقصوده أن يكون روحه مظهراً كاملا ومجلى تاما للحقيقة المحمدية ، فالروح المحمدى ينطبع في روح الولى الوارث المحمدى انطباع الطابع في الشمع ، فقال لى واحد لم أر شخصه : فعلى هذا يتماثل المطبع فيه معاز مع الطابع ؛ فقلت له : هيهات ، المنطبع في الحقيقة أصل والمنطبع فيه مجاز

<sup>(</sup>١) الموقف (٤٩) / ج١ / ٣١.

وفرع ، فإنّا نقول فى الحق تعالى حى ، وفى زيد حى ، وأين حياة الحق من حياة زيد ؟!.

\* وروحه مسر حقيقتى \* يريد روح الحبجاب الأعظم ، وروح الحبجاب الأعظم هو الذات البحت ، الغيب المطلق الذى لا يعبر عنه بعبارة ، ولا تتطرق إليه إشارة ، إذ الحجاب الأعسظم هو غاية معرفة العارفين ونهاية السائرين ، غير أنهم علموا أن وراء هذا الذى أدركوه شيئاً من حقيقته لا يُعرف ولا يُدرك ؛ فكان العجز عن درك الإدراك إدراك . فحينتذ ظهر واحد منهم وقبل يدى (١).

# \* قول ابى سليمان الدارانى:

الو وصلواما رجعوا)

يقول الأمير:

اعلم أن كثيراً من أهل الرياضات والمجاهدات على غير طريق الأنبياء وصل إلى الروح الكلى ، فظن أنه هـو حقيقـة الحقـائق ، وأنه ليس وراءه مرمى ، فكفر ورجع من حـيث جاء . . ولهذا يقول بعض سادة الـقوم : ما رجع من رجع إلا من الطريق ، ولو وصـولوا مـا رجعـوا ، يعنى الوصـول إلى الذات الغيب المطـلق ، إذ ليس وراء الله مرمى ، وأما مـرتبة التـعين الأول والحقيـقة المحمدية والحجاب الأعظم فوراءه مرمى وهو الله (٢).

# \* قول الإمام الغزالي:

« ليس في الإمكان أبدع مما كان »

يقول الأمير:

قال تعالى : ﴿ الَّذِي أَعْطَىٰ كُلِّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَىٰ ﴾ .

<sup>(</sup>١) الموقف ( ٥٧ ) ، ج ١ / ٣٥ .

<sup>(</sup>٢) الموقف (٥٧) أيضاً.

المطلوب من الواقف على هذا الموقف أن يعطيه ما يستحق من التأمل والانصاف . اعلم أن الله أعطى كل شئ \_ أى موجود \_ خلقه طبيعته واستعداده ، ولحقائق الممكنات استعدادات معلومة له تعالى ثابتة معدومة ، وبالنظر إلى كون علمه تعالى قديماً محيطاً ، لا يقبل التغيير لاستحالته ، فالممكن المعلوم حالة عدمه لا يقبل التغيير لما يلزم من انقلاب العلم جهلاً ، والله تعالى لا يعطى حقيقة وذاتا من ذوات الممكنات حالة إيجاده من الأحوال والصفات إلا ما علمه منه حالة عدمه ، لطلبه ذلك باستعداده وطبعه إذ انقلاب الحقائق محال .

وصح قول حجة الاسلام الغزالى تطفي : ليس في الإمكان أصلا وأحسن ولا أتم مما كان ، أى مما هو عليه كل ممكن في الحال ، ويكون عليه في الاستقبال من الأحوال والصفات دنيا وأخرى ، ولا أحسن ولا أكمل ولا أتم ولا أبدع ولا أحكم من إعطاء كل مستعد ما هو مستعد له ، فإنه لا يطلب غيره ، بل لا يقبله . .

الا ترى أن النفخ يطفئ الشمعة ويشعل النار ، فلو أراد النافخ أن يشعل الشمعة بالنفخ لما قبلت ، والفعل واحد والاستعدادت مختلفة ، والتجلى الإلهى واحد وحقائق الممكنات تقبله بحسب استعدادتها وقوابلها ، والحق واسع عليم بالاستعدادات ، حكيم يضع الأشياء في مواضعها التي تستحقها ، فاقله ما ظلم أحداً من خلقه ، ولا عدل به عما علمه حالة عدمه ، ولو قيل لحجة الإسلام : هل في الإمكان الفعلى أن يخلق الله أحسن وأتم وأكمل لقال هو ممكن عقلا إذا أراد ، أما كشفاً فهو محال لأن العالم مخلوق على الصورة الإلهية ، والإمام الغزالي يتكلم مع الجمهور أصحاب العقول ، فهو يقرب الأمر إلى عقولهم . « وقول الامام الغزالي باختصار » :

لو خلق الله الخلائق كلهم على عقل أعقلهم وعلم أعلمهم ، وأفاض عليهم من الحكمة مالا منتهى لوصفه ، ثم كشف لهم عن عواقب الأمور ، وأطلعهم على أسرار الملكوت ، وأمرهم أن يدبروا الملك والملكوت ، لما اقتضى تدبير جميعهم أن يزاد فيما دبر الله به الخلق في الدنيا والآخرة جناح بعوضة ،

ولا أن ينقص منه جناح بعوضة ، ولا أن يُرفع عيب أو نقص أو مرض ، وكل ما قسم الله بين عباده من رزق وأجل ، وسرور وحزن ،وعجز وقدرة ، وإيمان ومعصية وطاعة ، عدل لاجور فيه ، وحق لا ظلم فيه (١).

والحاصل أن حجة الاسلام تُولَّكُ رمز بهذه المقالة إلى سر القدر المتحكم في الحلائق ، وهو الذي تنتهى إليه الأسباب والعلل ، وهو لا سبب له ولا علة ، وهذا بحر زاخر عظيم عميق واسع الأطراف ، مضطرب الأمواج ، غرق فيه طوائف من القاصرين . . ووراء هذا البحر سر القدر الذي تحيّر فيه الأكثرون ، ومنع من إفشاء سرّه الكاشفون .

واعتباص هذا الأمر على الأفهبام ، وتباينت فيه الآراء ، وما عبرفه إلا العارفون بالله ، فقيد عرفوا صحة المعنى ، وأصل المبنى ، غير أنه منا استقام لهم التطبيق على المعنى المراد لقصور الألفاظ .

وكنت أنا الحقير أقول عند المذاكرة مع الإخوان في هذه المسألة: المعنى صحيح ، واللفظ مشكل ، إلى أن ورد هذا الوارد . . أما غير العارفين من مجيب ومعترض ، فهم متخبطون بين كلام أهل السنة والاعتزال ، والكل في ناحية عن مرمى حجة الإسلام .

وقد بسط الكلام فى هذه المقالة الشيخ أحمد بن مبارك فى كتاب ( الإبريز) ، وقال : إنه فعل ذلك نصيحة للمسلمين ، وهو من القادحين فى هذه المقالة ، ولم يشم رائحة للمعنى الذى ذكرناه ، فلا يحجبنك أيها الواقف على ما كتبناه جلالة المتكلمين فى هذه المسألة ، وحقارة هذا الكاتب ( الأمير يقصد نفسه وهذا من شدة تواضعه ) عن أخذ ضالتك عند من وجدتها (٢).

<sup>(</sup>١) كتاب الإحياء ، كتاب الشعب ، ج ١٣ / ص ٢٥٠٩، ١٩٦٩م .

<sup>(</sup>٢) الموقف ( ٢٢٦ ) ، ج ١ / ١٤٩ .

#### ★ وعسل:

كسلام حجة الإسلام الإمام الغزالي ورد في ( بساب التوكيل ) مسن كتاب ( الإحياء ) ، وختم الإمام كالامه بقوله : ولنقتضر على هذه المرامز من علوم المكاشفة التي هي أصول مقام التوكل .

وانقسم العلماء في هذه المسألة حول الإمام الغزالي ، فبعضهم أنكرها عليه ، وبعضهم أنكر نسبتها له ، وبعضهم أيده في كلامه وانتصر له ، فقد اعترض عليه أبو العباس ناصر الدين المالكي في رسالته ( الضياء المتلالي في تعقب الإحياء للغنزالي ) ، والحافظ الذهبي في تاريخه ، وبدر الدين الزركشي ، وبالطبع انتصر له سادتنا الصوفية ، لأنهم شربوا من مسربه ، وعرفوا من أين صدر كلامه ، فانتصر له الشيخ الأكبر محيى الدين بن عربي ، والشعراني ، وعبد الكريم الجيلي ، ومحمد المغربي الشاذلي شيخ جلال الدين السيوطي ، وأحمد بن زروق ، وشيخ الإسلام زكريا الأنصاري ، والأمير عبد القادر الجزائري ، وأنكر نسبة هذه العبارة إليه أبو بكر الباقلاني .

ونكرر أن فيهم كلام أهل الله والإمام الغيزالي منهم . يحتاج إلى ذوق ومشاهدة ، فهو كلام تمجّه العيقول والأفكار ويثلج الصدور وتقبله القلوب والأرواح والأسرار .

والشيخ احمد بن مبارك الذى ردَّ مسألة الإمام الغزالى كما ذكر الأمير سلفاً عاد وقبلها ، فهو يقول بأنه رأى شيخه عبد العزيز الدباغ بعد موته بين اليقظة والنوم ، وخرج به إلى مكان فيه الإمام الغزالى وقال له : إنه قطب ، وولى كبير ، وأمره بتعظيمه حتى قال ابن مبارك : إن كلام الإمام الغزالى فى غاية الإتقان والعرفان ، وقد امتلاً قلبى بتعظيمه واحترامه بعد هذه الرؤيا ، وهذا عندى من أعظم بركات شيخى واعتنائه بنا حتى بعد موته (١).

ولكن ابن مبارك قبل كلامه السابق اعـترض على كلام سادتنا الصوفية فى انتصارهم للإمـام الغزالى ، وربما كان هذا هو الوجه الذى جعل الأمـير يذكر ابن مبارك فيمن ردَّ كلام حجة الاسلام .

<sup>(</sup>١) الإبريز ، أحمد بن مبارك ، ص ٢٩٦ .

### ★ قول الشيخ الاكبر محى الدين بن عربى:

فلولاه لما كنّا ولولا نحن ما كانا فان قلنا بأنا هو يكون الحق إيّانا فأبدانا وأخفاه وأبداه وأخفانا فكان الحق أكوانا وكنا نحن أعيانا فيظهرنا لنظهره سراراً ثم إعلانا

#### يقول الأمير:

فلولاه لما كنا: لولا هو إله معبود ما كنا مألوهين ، ولولا هو وجود ظاهر ما كنا مظاهر لوجوده ، ولولا هو الفاعل ما كنا قابلين .

ولولا نحن ما كنا: ولولا نحن العابدون ، والمظاهر لوجوده ، والقابلون لفعله وخلعه ما كان فاعلاً ، فالأمر بيننا وبينه منقسم ، فإن معبودا بدون عابد محال ، وفاعلا بدون محل قابل للانفعال محال .

فإن قلنا بأنا هو: يعنى لا وجود لنا إلا وجوده ، فنحن عبارة عن الوجود الظاهر بأحوال أعياننا الثابتة في العلم أزلا وأبدأ .

يكون الحق إيانا: من حيث ما ظهر فينا من أسمائه لا مطلقا ؛ فلسنا إياه من كل وجه ، نحن كالمرآة ، ولا يظهر في المرآة إلا ما تقبله من السصفات لا عين المتجلى .

فأبدانا وأخفاه: أظهرنا نحن معاشر المكنات. وأخفى نفسه فى مرتبة الاسم الباطن بالنسبة لعامة المحجوبين، فالحق عندهم باطن خاف، والخلق ظاهر باد، فلا يشهدون إلا خلقا.

وأبداه وأخفانا: وذلك في مرتبة تجليه بالاسم الظاهر لأهل وحدة الشهود فإنهم لا يشهدون إلا حقًا ، فالحق هو الظاهر البادى ، ولكن أحوال الممكنات أخفته عن المحجوبين ، أصحاب العقول ، وهذا من أعجب العجائب !!.

فكان الحق أكوانا : يريد أنه تعالى هو الكائن عند قوله كن .

وكنا نحن أعيانا: أى ذوات مشهودة محسوسة من حيث قيام أحكامنا بالوجود الحق النور .

فيظهرنا لنظهره: يظهرنا من حيث نسبة الوجود لنا ، لا أعياننا ، فإنها ما ظهرت ولا تظهر دنيا ولا آخرة ، لأن أحوالنا ونعوتنا معانى لا تقوم بأنفسها .

سراراً ثم إعلانا: يريد أنه تعالى هو الظاهر في نفس الأمر على كل حال سواء كان ذلك للظهور سراً بالنسبة إلى أهل العقول المعقولة ، أو كان ذلك علنا لأهل وحدة الشهود (١).

## ★ قول الشاعر:

رأت قسر السماء فأذكرتنى ليالي وصلها بالرقستين كلانا ناظر قسمراً ولكن نظرت بعينها ورأت بعينى يقول الأمير:

سألنى بعض الإخوان عن معنى البيتين السابقين:

قوله رأت: يريد حقيقته الغيبية (حقيقة الشاعر)، وأسند الرؤية لها دون صورته الشهادية، لأن رؤية هذا القسر لا تكون بالأبصار، وإنما تكون بالبصائر، وقسمر للسماء يعنى الحقيقة الكلية المسماة بالقمر، لكونها مظهر شمس الأحدية التي هي غيب مطلق، وهذا القمر مظهر لنورها، كسما كان القسر المحسوس مظهراً لنور الشسمس المحسوسة، والحق تعالى ظهر في هذا القمر والحقيقة الكلية بذاته، وظهر فيما عداه من المخلوقات بصفاته.

قوله: (فاذكرتني): رجوع من الفرق إلى الجمع، لأنه بعد حصول هذه الرؤية للحقيقة تلوح على الجسم آثارها، وتسرى في جزئياته أنوارها، أذكرتني هذه الرؤية ما كنت غافلاً عنه بسيب انغماسي في الكدورات الشهوانية واشتغالي بالإدراكات الجسمانية، لأني لما تعلقت بالهيكل الأرضى صرت لا

<sup>(</sup>١) الموقف ( ٢٥٠ ) ج ٢ / ٨١ .

أرى نفسى إلا إيَّاه ، وما شعرت أنى لست من هذا العالم ، فأنا فيه غريب ما لى منه نصيب .

(ليالى وصلها): يريد أوقات وصل حقيقتى المرثية الجزئية بالحقيقة الكلية القمرية يعنى أوقات كان الجزء غير متعين والفرع غير بائن من أصله.

( الرقمتين ) روضتان بالبادية ، كنى بهما عن التعيّن الأول الذى تكون الحقائق فيه شئوناً ، والتعيّن الثانى وتسمى الحقائق فيه أعياناً ثابتة ، فليالى الوصل كانت له فسى هاتين الحضرتين ، وإلى هذين الموطنين حنين العارفين ، وعليهما أنين الكاشفين ، يقول قائلهم :

مسابکت عین غسریب عن مکانی بمصسیب وطنا فیه حسیسیی

أنا فی الغسربیة أبکی لم أکن یوم خسسروجی عسجیسا لی ولستسرکسی

. (كلانا ناظر قمراً) أى الحقيقة الرائية والمرئية ، فالحسقيقة الجزئية تنظر قمراً والحقيقة الكلية تنظر نفسها في مظاهرها وتعيناتها .

( نظرتُ بعينها ) يعنى أن نظرة الحقيقة المسماة لا يكون إلا بعينها من حيث أنه لا بصر له إلا بصرها .

( ورأت بعينى ) يعنى هذه الحقيقة القمرية ترى نفسها بأعين مظاهرها فى مظاهرها ، وقال نظرت بعينها ، فجاء بالنظر فى حقه وبالرؤية فى حقها ، لأن حقيقة النظر هو تقلب الحدقة نحو الشىء بخلاف الرؤية ، فإنها إدراك ، فنزهها عما تقتضيه لفظة النظر ، وهذا غاية الأدب ، والله أعلم وأحكم (١).



<sup>(</sup>۱) الموقف ( ۲۹۰ ) ج ۲ / ۱۲۶ .

#### ★ قول عمر بن الفارض:

وإذا سألتك أن أراك حقيقة فاسمح ولا تجعل جوابى لن ترى يقول الأمير:

(وإذا) ربما أفادت هنا التكرار ، أى كلما سألتك أن أراك بأن أكون أنا الرائى وأنت المرئى ، والشيخ عمر وفي يعرف أن رؤية الحق تعالى ، محض فضل لا تُنال بالسؤال ، ولكن إذا غلب الوجد والشوق ، وهل الإنسان عن المعلوم والمعقول والتحت والفوق ، فبدرت منه بوادر فقيل : أساء الأدب بحسب مقامه فى الظاهر .

وقوله ( فاسمع ) استعملها الشيخ هنا بمعنى العفو ، وعدم المؤاخذة عما يفرط منه وقت غلبة الحال نما يقال فيه سوء أدب .

# قال شيخ الشيوخ أبو مدين راك :

وصن سرَّنا في سكرنا عن حسودنا وإن أثكرت عيناك شيئاً فسامخنا

وقولة (ولا تجعل جوابى لن ترئ ) اعتراف منه برفعة مقام سيدنا موسى عليه السلام ، لما سمع كلام ربه به ( لن ترانى ) طرب والتذ لفناء إرادته فى إرادة ربه ، وفهمه من كلام الله ما لا يفهمه الولى ، فطلب الشيخ وطف من ربه أن يكون جواب منعه من سؤاله بلفظ آخر غير ( لن ترانى ) ، فإن هذا الجواب يفتت الكبيد ، كأن يقول له لن تطيق رؤيتى ، فيكون المانع من جهة السئول (١).

# \* قول ابن الفارض ايضا:

ومنِّي على سمعي بلن إن منعت أن أراك ، فمن قبلي لغيري للنَّت

يدل على أنه شرب من المقام الموسوى وإن كان شُرب النبى لا يشبه شرب الولى ، وأنه انتقل من مقامه الأول ، فإن الولى يُعرف مقامه من كلامه ، وإن

<sup>(</sup>١) المُوقَف ( ٣١٩ ) ج ٢ / ١٨٣ .

لم ير ، ولا أدرك زمانه ، والشيخ عمر ما كان من كُمَّل المورثة بشهادته على نفسه ، فإن ولده محمد سأله التربية في طريق القوم والسلوك ، فقال له: يا ولدى أنا ما كملت في نفسى ، فاذهب إلى السهروردى ، وقد تكلم الشيخ عبد الغنى النابلسي في كتابه (كشف السرُّ الغامض بشرح ديوان القارض) بغير ما ألهمنا الله تعالى (١).

# \* قول الشيئة الأكبر:

فلم يبق غير الحق لم يبق كائن فما ثم موصول ، وما ثم بائن بذا جاء برهان العيان فما أرى بعينى إلاّ عينه إذا عاين

يقول الأمير:

يشير الشيخ تواقي إلى المقام الذي يضمحل فيه أحوال السائرين وتنعدم فيه مقامات السالكين ، فبأنهم لا يرون إلا الحق تعالى ، وإن خالطوا الناس وعاشروهم ، فليسوا معهم ، وإن رأوهم لم يروهم من حيث هم ، فلا يرون منهم إلا كونهم من جملة أفغال الله ، فهم يشاهدون الضائع في الصنعة ، فلا جمعهم يحجبهم عن فرقهم ولا فرقهم يحجبهم عن جمعهم ، شربوا فازدادوا حضوراً، متقامهم (كان الله ولا شئ معه ) فخاصة الحياضة يرون الوحدة في الكثرة ولا غيرية بينهما ، وخلاصة خاصة الحياضة يجمعون بين الشهودين ، وهم في هذا الشهود على طبقات عال وأعلى ، وكامل وأكمل ، وأعلى من الجميع ، من يشهد العين الجامعة مطلقة عن الوحدة والكثرة والجمع بينهما ، وأما مشاهدة الحق قبل أو بعد أو مع أو في كل شيء ، فكلها ناقصة لما فيها من التحديد بالقبلية والبعدية والمعية والظرفية ، والكاملون لا ينفون العالم كما ينفيه أهل الشهود الحالى الذين غلبت عليهم مشاهدة الوحدة ، ولا يثبتون العالم كما يثبته أهل الحجاب على أنه غير وسؤى .

الموقف السابق .

# ★ يقول سيد نا ابن عربى :

فالجمع والفرق حال ناقص أبداً فاعدل ، وكن واحداً إن كنت إنسانا يوصى رائل قائلا:

إياكم والجمع والتفرقة فإن الأول يؤدى إلى الزندقة ، والاتحاد ، والثانى تعطيل الفاعل المطلق ، والمراد أن تجمع بين الشهودين ، فالكامل من الرجال يشهد الوجهين وهو الكشف الكامل (١) .

(۱) الموقف ( ۳۵۶ ) ج ۳ .

# الباب السابع

# وصايا وتصحيح مفاهيم صوفية

أقام الأمير مجالسه في دمشق ، وكانت مجالس علم وذكر ، أجاب فيها عن أسئلة مريديه ، وأصحابه ، وكشف فيها عن آرائه في مشكلات الفلسفة ، وعلم الكلام والتصوف ، وغير ذلك ، وإن كان كتاب المواقف يتضمن كل هذه المعارف ، إلا أن الكتاب لضخامة حجمه ، وعدم ترتيبه في أبواب ، ربما يصرف السالك المبتدئ عن قراءة ما يفيده من الكتاب ، وقصدنا من هذه الدراسة إفادة المريدين وشيوخ التربية .

فمما ذكره الأمير في مجالسه وأخذنا من حياة الأمير وكلامه متكأ نستند عليه في إيضاح حقيقة التصوف ، وتعريف أهل الطريق بذلك ، وتصحيح مفاهيم فاسدة انتشرت بين الصوفية ، وأدّت إلى انجراف الكثيرين عن الهدف المنشود من السلوك ، ونأمل من هذه الدراسة أن نعيد إلى الأذهان الحقائق الواضحة ، بل القواعد والقوانين التي يجب أن يسير عليها المريد وشيخ التربية وتزيل من أفكار عامة الناس مآخذهم وهجومهم على التصوف ، ونكرر أن اختيارنا للأمير عبد القادر لدراستنا كان ضروريا ، حيث أنه رجل دنيا وآخرة ، فهو من الصوفية ، وعاش الدنيا بأوسع ما تكون ، ووصل إلى أعلى مقامات الولاية ، كما ظهر لنا ذلك من بعض معارفه التي ذكرباها سلفا .

## \* كرلميات الأولياء :

كرامات الأولياء ثابتة في الكتاب والسنة ، ومن أراد الآدَّلة على ذلك ، فعليه بالمؤلفات التي وضعت في هذا الموضوع وهي كشيرة ، وكل كتب طبقات الصوفية فيها ما يشفي الغليل .

وما يهمنا هنا هو توضيح الفرق بين الكرامة ، والاستقراح ، والمكر الإلهى ، فقد انتشر في عنصرنا هذا ظواهر تشبه الكرامات ، هذه الظواهر تمكن منها أناس كثيرون في الشرق والغرب ، لا يدينون بأي ملّة بل هم إلى الكفر أقرب

وكان فى هذا فتنة كبيرة لكل الناس ، وما نسمعه من خوارق اتخذت مسميات مختلفة ، ولبثت ثوب العصر الحديث ، ما هى إلا استدراج إلهى لأصحابها ، من هذه الخوارق ما يسمى بالتنويم المغناطيسى ، والتخاطر عن بعد ، وشفاء المرضى عن طريق ما يسمى بتحضير الأرواح ، والجلاء البصرى والسمعى والتنبؤات بالمستقبل التى تصدق أحيانا ، وغير ذلك كثير ، وتم إنشاء معاهد لتعليم هذه الخوارق ، وعقدت مؤتمرات عالمية لدراستها ، وافتتن بعض علماء المسلمين بها وقالوا : لم نترك الغسرب يسبقنا فى المجال الروحى ونحن أولى منهم بذلك ؟.

وأساس هذه الخوارق لا يتعدى ثلاثة مصادر هى : قوئ النفس الفطرية ، أو التى تتقوى بالتدريب والرياضة ، والتعامل مع الجين ، والتعامل مع الشياطين .

إن أول شروط الكرامة عند أهل الله كتمانها ، وعدم الانشغال بها ، وعدم انتظار حدوثها ، بل التخافل عنها ، لا اذاعتها ونشرها في المجلات وعرضها على شاشات التليفريون ، كما نراه الآن

والكرامة إذا لم تكن تثبت للولى في طريقه ، أو هداية عاص ، أو رد منكر عن اعتراضه على أولياء الله ، فهي استدراج إلسهي ، ولذلك قال أهل الله : أكبر كرامة هي الاستقامة ، سداً لهذا الباب ، وإن كانوا لا ينكرون الله الكرامات بل يشكرون الله عليها ، لكن مع الاستقامة على كتاب الله وسنة رسوله عين ، ورأى الأمير عبد القادر في خوارق العادات يتفق مع آراء الصوفية ؛ فهو دائما ينبه السالك أن لا يفتتن بها ، ويقلل من أهميتها في نظره . .

يقول: إن كل من رحمه الله وعرفه بنفسه وبحقيقة العالم كله علوه وسفله وجعل يشتاق إلى رؤية عالم الغيب والجيال المطلق فهو مخطىء غير مصيب سئ الأدب ، والسالك أول ما يحصل له الكشف يرتقى عن عالم الحس، ثم عالم الخيال المطلق ، ثم يرتقى بروحه إلى السماء الدنيا ، ثم الثانية ثم الثالثة ، ثم إلى العرش ، وهو في كل ذلك من جملة العوام المحجوبين ، إلا أن يرحمه

ألحق بمعرفته ، ويرقع عنه الحجاب ، وطريقة الكشف مع السلوك ، وإن كانت أعلى وأكمل ففيها طول على السالك وخطر عظيم ، فإنّ هذه الكشوفات كلها ابتلاء ، هل يقف السالك عندها أو لا ؟!

قإن صمم السالك على طلبه ، ومضى على عزمه معرضاً عن كل ما سوى مطلوبه ، فاز ونجا ، وإلا طرد ووقف ورجع من حيث جاء ، وخسر الدنيا والآخرة .

ومهما ترى كل المراتب تجتلى عليك فحل عنها فعن مثلها حلنا (١٠) وقال:

ظلبت من الحق تعالى أن يجعل لى نور اكشف به ، حتى أعرف ما آتى وما أذر ، فقال لى فى الحين : ها هو ذا فى الكتباب والسنة ، فانتبهت لقوله تعالى : ﴿ قَدْ جَاءَكُم مِنَ اللّه نُوزٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ① يَهْدِي بِهِ اللّهُ مَنِ اتَّبِعَ رِضُوانَهُ مُسُلَ السّلامِ وَيُخْرِجُهُم مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صَوَاط مُسْتَقِيمٍ ﴾ ، فعرفت أنه لا نور يرغب فيه الراغبون مثل الاستقامة على الكتاب والسنة ، لأنه تعالى ضمن النجاة في العمل بها ، وضمنها في العمل بالكشف (٢).

وقال: وصل بعض الرهبان والبراهمة وغيرهم من أهل الرياضات والمجاهدات على غير سبيل الرسل - عليهم السلام - إلى التعين الأول وهو الحقيقة المحمدية والعقل الأول ، فظنوا أن لا شئ وراءه ، فخسروا وباءها ورجعوا من حيث جاءوا (٣).

وقال: كل ما يراه المكاشف في يقظته من نبى وولى ومرتاض ، ولو على غير شرع مشروع ، والنائم في نومه فهو من صور عالم المثال الروحاني (٤).

<sup>(</sup>۱) الموقف (۱۸) ج ۱ / ۱۸ .

<sup>(</sup>٢) الْمُوقف ( ٢٠ ) ج ١ / ١٩ .

<sup>(</sup>٣) الموقف ( ٨٦ ) ج ١ / ٥٠ .

<sup>(</sup>٤) الموقف ( ٢٤٨ ) ج ٢ .

#### وقال:

من أهل الله من لا ينقله شئ يحمله ، ولا تؤثر فيه النار أو لا تحرق ثوبه ولا أعنى بقولى هؤلاء الذين يأكلون النار ، ويدخلون مسامير الحديد في أشداقهم ، ويدخلون التنور ( الفرن ) ، ويمشون راكبين على ظهور الأشخاص ليعرفهم العوام بالولاية ، مع عدم الاستقامة والمشي على الكتاب والسنة الذين هما أساس طريق أهل الله ، فما يصدر عن هؤلاء المدعين ما هو إلا شعبذة وسيمياء ، وخواص نفسية .

وأما أهل الله فلا تظهر عنهم كرامة إلا لفيضان وجد ، أو هداية مريد ، أو نصرة شرع ، أو إنقاذ هالك ، أو حاجة شديدة أصابت الناس ، فبإنه كما يجب على النبى إظهار معجزته يجب على الولى ستر ولايت فإذا أظهره الله تعالى من غير إرادة منه ، فذلك إلى الله . . هذا شأن الكاملين ، وأما أصحاب الأحوال فليس كلامنا فيهم (١).

#### وقال:

اعلم أن العلم محبوب للنفوس ، لشرفه لاسيما علم ما غاب عن أكثر الناس ، لا سيما في الإلهيات ، فإذا توجهت النفس لذلك ، وبرقت لها بارقة من الجناب الإله عند توجهها ، إذ حقيقة النفس تعطى ذلك على أى حالة كانت من جميل وقبيح ، وعلى أى نحلة كانت من النحل . لكن لا على الكمال ، ولا على ما يعطى السعادة ، فإذا انطفأت البارقة ، أرادتها النفس، وتعبدت لها ، و يصير أصحاب هذه النفوس ، إما حلولية ،أو اتحادية أو إباحية ، أو ما يشاء الله من الضلالات ، وهم مع هذا يتخيلون أن ما هم عليه هو الطريق المستقيم ، طريق أهل الله ﴿ استعودَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ فَانساهُمْ ذِكْر الله ﴾ فهم يستهينون بالأعمال الصالحات وأنواع القربات من الصلاة والتهجد في الليالي المظلمات ، وعند هذا يقبل عليهم الحارث ( إبليس ) إقبال الوالد في الليالي المظلمات ، وعند هذا يقبل عليهم الحارث ( إبليس ) إقبال الوالد وقد المشفق على ولده الوحيد ، بالالقاءات والواردات والتنزلات الشيطانية ، وقد

الموقف السابق .

ملك الله لإبليس الخيال ، فيُخيل لهم ما أراد مما يزيدهم ضلالاً ووبالا ، فإن سبقت لواحد منهم العناية الإلهية ، وقليل ما هم ، بل هو الغراب الاعصم ، أساقه الله إلى من يبين له ضلاله ، ويعرف أن النجاة في اتباع الشرع ، فالحذر الحذر \_ يا إخواني \_ ممن هذه صفاتهم ، والنجا النجا عن هذه سماتهم ﴿ وَلَتَعْرِفُهُمْ فِي لَحْنِ الْقَوْلِ ﴾ (١)

### \* زيادة إيضاح:

اهلم أن جسمسيع الخلق من بنسى آدم ، من كل ملّة ودين ، بل الكفّار يجتمعون فى حقيقة واحدة . وهى نفخ الروح فيهم ، فكل إنسان يدبره هذا الجوهر اللطيف .

والقوى الخفية والحاسة الساديسة وما شابه ذلك من مسمّيات ظهرت في عصرنا الحاضر، ما هي إلا فيض وظهبور بعض خواص النفس . . والنفس امتداد للروح ، لتبدير الجسد ، وتختلف هذه الجواص من شخص لآخر قوة وضعفاً ، مثل أحوال الجسم من القوة والضعف والصحة والمرض ، وهذه القوى النفسية يمكن تقبويتها بالتبدريب ، وذلك بتفيريغ الفكر من أي أمر ، واتخاذ الخلوات ، والعـزلة والبعـد عن الناس ، والتأمل والتـركيز ، كــما هو مذكبور في كتب اليبوجا الهندية ، فيبصل الإنسان بعد فسترة تطول أو تقبصر حسب استعداده . إلى ما يسمى بالكشف الظلماني ، فيرى الجن والشياطين ، وبعض الأمور الغيبية ، ويمتلك قدرات خارقة، مثل لمس المريض فيتم شفاؤه ، أو معرفة ما يفكر فيه جليسه ، أو رؤية القادم من بُعد ، وغير ذلك من خوارق العادات ، أما اتصالم بأرواح البشر في البرزخ كما يدّعي أصحاب الروحانية الحديثة وتحضير الأرواح ، فهذا يستحيل وقوعه لصاحب الكشف الظلماني ، وكل ما يرونه بمن يدَّعون أنهم أرواح في الجنة ، وهم على غير دين الإسلام،، ليسوأ إلا أرواح الجن والـشياطين ، وكذلك يشاهدون روحـانيات الكواكب ، وقد ذكر الأمير أنهم يرتقون في تطورهم النفسي حتى يصلوا إلى حقيقة الحقائق ، وهم في كل هذا على ضلال ، وما يهمنا في هذه المسألة هو كشفها

<sup>(</sup>۱) الموقف ( ۲۲۷ ) ، ج ۲ / ۹۷ .

لأبناء الطريق وتحذيرهم من اتخاذ مشايخ لا يعملون بالشريعة ، اعتماداً على ما يصدر منهم من خوارق العادات ، واتصالهم بالجن والشياطين ، فهؤلاء المدّعون الدجّالون لهم سيطرة لا تحمد عقباها على أبناء الطريق الذين تتلمذوا على أيديهم ؛ فهم يصلون بتلميذهم إلى نفس النتيجة من الضلال والانسلاخ من الشريعة ، وقد أدركت \_ يا أخى \_ أن هذه الخوارق يمكن للكافر امتلاكها ، فمن أرادها فليتتلمذ على أيدى أى شخص من أى دين ويعرف أنه سائر إلى هلاك محقق .

#### قال سيدنا عمر الفوتي:

ذكر الشيخ زين الدين الحوافي أن آحد أصحابه دخل الخلوة في خراسان ، فجاءه الشيطان في صورة الخضر وقال له: تريد أن تحصل لك العلوم اللدنية ، وكان ماثلاً أن يتكلم بالمعارف فقال له: افستح فاك فرمي الشيطان براقه في فيه ثم صنف كتاب في المعارف ، فلما التقيت به وحكى لي واقعته قلت : يا مسكين ذلك كان الشيطان جاءك في صورة الخضر ، ولعب بك وشغلك عن طاعة الله وذكره (١).

قال سنهل : أكرم الكرامات أن تبدّل خلقاً مذموماً من أخلاقك بخلق محمود . وقصدنا من هذا التطويل والإسهاب تحذير المريد حتى لا يقع في حبائل إبليس ، كما هو حال أغلب المريدين في زماننا هذا .

# \* عالم الخيال والبرزخ والمثال:

هذا الفصل يُعتبر تكملة للفصل السابق ، وعالم المثال هو العالم الفاصل بين عالم المعانى المجرّدة ، وعالم الحس .

وتتنزل المعانى المجردة التى لا تُكيف ولا توصف إلى عالم المثال فى صور في هذا في ضور العلم باللبن ، والدين بالسقيد ، والقرآن بالعسل ، وهكذا ، وفى هذا العالم تلتقى الأرواح فى النوم وفى اليقظة لمن تمكّن من هذا العالم ، وفيه أيضا يرى النائم الجن والشيساطين . وقد مكّن الله تعالى فى هذه الحنضرة إبليس

<sup>(</sup>١) رماح حزب الرحيم على هامش كتاب جواهر المعاني عمر الفوتي ، ص ١٣١ .

وجعل له سلطاناً فسيها ، فإن لم يكن لك علم يقينى تُمُسِيرَ به بين الحق وبين ما يخيّله لك الشيطان . التبس عليك الأمر .

أخرج البخارى ومسلم عن أبى سعيد الجدرى أن الرسول عِيَّكِم قال لابن صياد : «ما ترى ؟ قال : أرى عرشاً على الماء ؛ فقال عَيْكُم : ترى عرش إبليس على البحر » .

وفى حضرة المثال يتلقى العارف واردات ويسمع هواتف تفسر له آية من كتاب الله تعالى ، أو حديث شريف ، أو تعرف حقائق وعلوم لدنية ، وللعارف المحقق علامات يقينية ليس فيها أدنى شك ، تدله على صحة هذه الورادات ، ورغم كل هذا لا ينطق بها ، أو يقبلها إلا بشاهد من الكتاب والسنة ، وقد ورد على الأمير عبد القادر ورادات كثيرة ، دون بعضها وتوقف في بعضها ، رغم تمكنه من هذه الحضرة .

يقول:

( بعد أن يشرح سعة رحمة الله ، ويذكر الحديث الذي ورد في صحيح البخارى : لو يعلم الكافر بكل الذي عند الله من الرحمة لم ييأس من الجنة )

لا تقل أيها الواقف على هذا الموقف أسرفت وأفسرطت ؛ فبإنى والله توقفت في كتابة هذا الوارد ثلاثة عشر شهراً بعد وروده إلى أن أذن الله تعالى في كتابته (١).

وفى موقف طويل ، بل كتاب مستقل سمّاه الأمير ( بغيّة الطالب فى علم ترييب التجلى بكليات المراتب ) \_ فى حوالى ١٥٢ صفحة \_ يقول :

ولما اشتمل عليه كلامنا من الأسرار المضنون بها ، لأن علماء الظاهر تنكرها وتسارع إلى ردها ، لما شرعت في هذا الموقف وكتبت بعضه ورد الأمر الإلهي بالتوقف ، وتلا على الوارد قوله تعالى : ﴿ وَلا تَعْجَلُ بِالْقُرْآنِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَىٰ إِلَيْكَ وَحْيُهُ وَقُل رَّب زِدْنِي عِلْمًا ﴾ فتوقفت مدة نحو السنتين إلى أن ورد الإنهى باتمامه (٢).

<sup>(</sup>١) الموقف ( ٢٢٨ ) ج ١ / ١٥٣ .

<sup>(</sup>٢) الموقف ٢٤٨ ج ٢ / ٧ .

ها أنت ما أخى ما ترى واحداً من أهل الله، يتوقف حتى يتثبت ويكون على يقين من كملامه الذى يكتب لك ولى ولغيرتا ، مع أن هذا الكلام إلقاء غيبى له قواعده وأصوله ، فما بالك بمن يكتب كل ما يخطر على باله .

إن نعمة الكتابة ، والتأليف موهبة ورزق مثل نعمة المال والصحة وغير ذلك ، إذا أنفقها صاحبها فيما يقربه ويقرب غيره إلى الله فاز ونجا ، وإن أنفقها فيما يبعده ويبعد غيره عن الله هلك وأهلك غيره وإن أنفقها في مباح فلا له ولا عليه .

وكلام الأميسر يخص العارفين أهل التلقى الإلنهى . وذكرناه لستنبيه المريد السالك إلى خطورة عالم المثال . وأنه مسرح الهداية والضلال .

ويذكر القطب الغوث بهاء الدين الرواسى . الذى مكث فى الجامع الأزهر الأرفر عشرة سنة . وتمكن من علوم النظاهر والباطن ، وخرج من الأزهر بإذن من القطب الغوث صاحب الوقت ، يذكر أنه وهو فى طريقه إلى دمشق تراءى له الشيطان ( وهذا لقاء فى اليقظة فى حفرة المثال ) وقال له : أين مثلك فى زمانك، تصدر على كرسى الإفادة . بمنطقك ، بنحوك . بفقهك . بتقسيرك ؟ هدر وزمجر ، وبالغ وتشدق ؛ فكدت أتمزق من غيظ القبض (1) .

ولكن ظهر له سيدنا أحمد الرفاعي وخلُّصه من هذا التلبيس الشيطاني .

### ★ الجن والشياطين:

هؤلاء السادة الأولياء مثل القطب الرواسي أو الأمير عبد القادر وغيرهما مع جلالة قدرهم ، وتجاوزهم لمراتب الكشف الظلماني . لا يثقون فيما يرد عليهم من عالم المثال إلا بشواهد من الكتاب والسنة ، ولا يسارعون في نطق أو تنفيذ ما يرون ، فما بالي أنا وأنت وكل من فتته نفسه نصدق كل ما نرى في نومنا ، ونعمل به ، أضلنا الشيطان ، فحسبنا الأحلام وحديث النفس وقائع ومبشرات وواردات ، وما تراه من أحوال فاسدة انتشرت بين أهل الطريق من المريدين ، والداهية الكبري أنها انتشرت بين الشيوخ ، ما هي إلا إضلال

شيطانى ، جاءهم من عدم تمكسنهم من عالم المثال ، فيصدقون ما تلقيه إليهم الجن والشياطين .

قعد الشيوخ للإرشاد بانفسهم ، وتقولُوا على الله وكذبوا وافتروا ، فلا تسمع منهم إلا هذين ، فهذا يدّعى أن شيخه الرسول عليَّكُم ، وآخر يدعى أن شيخه الخضر ، وثالث يدعى أن شيخه المهدى المنتظر ، ونصيب المريد منهم لا يتعدى سماع هذه الأقوال ، فلا تجد عندهم الشفاء من علل النفس وأمراض القلب ، بل التعب والانتقام لكل من خالف أقوالهم المضلة ، وقد ترى بعضهم في نومك بل ربما في يقظتك في مرتبة القطب الغوث المتصرف بإذن الله في الكون ، وكل هذا من تضليل الجن والشياطين لهم ، ونزيدك في هذا المجال ما يرفع عنك كل تلبيس وخداع .

ذكر الشيخ على عقل شاعر الطريقة الخليلية أن الجن جاهدوا معه للتغرير به كما يفعلون مع غيره قال رطيخي :

رأيت في نومي وأنا إلى اليقظة أميل أن رجلاً جاءني فسألته: من أنت؟ فقال: أنا الخضر، فقلت له وقد فهمت أنه جني: مالي وللخضر وأنا من أمة محمد عليه يرعاني في كتابه وسنته فلا حاجة لي بالخفضر فقل لي من أنت، فحاول اقناعي أنه الخفضر فلم أصدقه ؛ فقال: أما وقد فهمت، فأنا جني أسكن منزلك، وقد أتيت لأضلك، وأعينك قطباً، ولكنك لم تنخدع واسمى زمعال.

وقال : رأيت قبل ذلك قوماً من الجن وأظهروا لى أنهم جن . وقالوا : اختر لك كرامة نظهرك بها نحن الذين نداوى الصرعى فى مقام فلان ، ونعمل الزهور فى مقام فلان ، فقلت لهم : تنحوا عنى لا حاجة لى بكرامتكم .

وكنت نائماً فأيقظنى اثنان من الجن ، وقالا : نحن نحبك لأنك تكثر من ذكر الصمدية ، ونحب أن نخدمك فيما تأمرنا به ، فقلت : لست محتاجاً لخدمة من قومكم مطلقاً ، اذهبا عنى فإنى متعب والنوم يغلبنى ، فلا ترهقونى، ثم نحت (١).

<sup>(</sup>١) الإيمان والروح ، أحمد عبد المنعم الحلواني ص ١٩٣ .

هكذا يجب أن يكون حال أهل الله ، وقد أطلنا الحديث في هذه المسألة لما رأيناه في أغلب الطريق شيوخها ومريديها يدورون في فلك الجن والشياطين طوال حياتهم ، ويموتون على هذا الحال ، ويحسبون أنهم أفضل خلق الله ، وأكرمهم عنده وأتقاهم . .

فاستدرك \_ يا أخى \_ ما فاتك ، إن كنت وقعت في حبائل الجن والشيوخ الذين يسخرونهم ، ويجمعون حولهم الناس بهذه الحيل، التي تدخل في نطاق السحر والكفر ، وجاهد حتى تصفو نفسك ، وتكون على بصيرة من أمرك ، وإلا فالهلاك حتفك والنار مثواك ، ندعو الله أن يأخذ بأيدينا إلى الصراط المستقيم ، ويقينا شر السقوط في هذه الزلقات الخطيرة .

#### ★ الفلسفة وعلوم الفكر:

أهل الله يأخذو الحكمة أتى وُجدت ، فالحكمة ضالة المؤمن ، ولو نطق بها إنسان فاجر ، والمعروف في الطريق الصوفي أن العلم الإلهي الموصل إلى طريق السعادة ، لا يأتي بالفكر والنظر العقلي ، بل النظر العقلي من أكبر العوائق في الوصول . . وكتب الصوفية ، وخصوصاً كتب الشيخ الأكبر ابن عربي ، بها ما ينص على ذلك . . وقصة لقائه بابن رشد الفيلسوف العربي الكبير معروفة .

قال الشيخ عنه: رأيته في رؤيا . . . ، فعلمت أنه غير مراد لسلوك الطريق وهذا يدل على أنه لا تلاقى بين الفلسفة والتصوف ، ورسالته للشيخ الإمام فخسر الدين الرازى تشرح وجهة نظره في علوم الفكر ، وتحذر هذا العالم الجليل والمفسر الشهير ، من علوم النظر .

# يقبول الشبيخ الأكبر للإمام فخر الدين الرازى:

إن حُسن اللطيفة الإنسانية ، إنما يكون بما تحمله من المعارف الإلهية وقبحها بضد ذلك . وينبغى للعالى الهمة أن لا يقطع عمره فى المحدثات وتفاصيلها فيفوته حظه من ربه .

كما ينسغى له أن لا يتعلق بالأخذ من فقير أصلاً ، وكل من لا كمال له إلا بغير، فهو فقير ، فسارفع الهمة في أن لا تأخذ علما إلا من الله تعالى على الكشف .

وينبغى للعاقل أن يتعرض لنفحات الجود ، ولا يبقى مأسوراً فى قيد نظره وكسبه ، فسما لك ـ يا أخى ـ تبقى فى هذه الورطة ، ولا تدخل طريق الرياضات والمجاهدات والخلوات التى شرعها الرسول عليه فتنال العلم اللدنى .

واعلم أن الناس كلهم ناظرون إلى وجوه أسبابهم ، والحكماء والفلاسفة كلهم وغيرهم إلا المحققين من أهل الله .

وينبغى للعاقبل أن لا يطلب من العلوم إلا ما يكمل فيه ذاته وينتقل معه حيث انتقل ، وليس ذلك إلا العلم بالله تعالى من حيث الوهب والمشاهدة ... إلى أخر الرسالة (١).

فإذا كان هذا الكلام موجَّه لشيخ من أئمة الإسلام يميل في طلب العلم إلى النظر الفكري والقياس والاستنتاج ، فماذا يقال للفيلسوف ؟!!.

# ويقول الشيخ الأكبر في كتاب التجليات:

رأيت الحلاج في تجلى العلة ، فقلت له : يا حلاّج هل تصح عندك علته له ؟ ، فتبسم وقال لى : تريد قول القائل : يا علة العلل ، ويا قديماً لم يزل إيقصد الفيلسوف اليوناني أرسطو } قلت له : نعم ، قال لى : هذه قولة جاهل ... إلى آخر التجلى (٢).

فيهذا هو رأى أهل الله في الفيلاسفة ، وأرباب النيظر وعلوم الفكر ، فكيف بعيد هذا يتم مرزج التبصوف بالنفلسفة وهميا على طرفى نقيض ، والتصوف الإسلامي ليس من الفلسفة في شيء والفيلاسفة العيرب المسلمين

<sup>(</sup>۱) رسائل ابن عربی جه ۲ ص ۲ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٣١ .

أمثال ابن رشد وابن سينا والفارابي ، ليس لهم صلة بالتصوف ، ولم يذكرهم أصحاب طبقات الصوفية في طبقاتهم ، والصوفي يعرف من كلامه .

وقد نشأ الخلط بين الفلسفة والتصوف ، نتيجة وجبود علوم فى التصوف تشبه فى ظاهرها علوم الفلسفة ، مثل علم بدء الخلق ، والكون ، والأفلاك والنفس الكلية ، والعقل الأول ، وغير ذلك ، مما ذكره العارفون فى كتبهم أمثال ابن عربى ، وعبد الكريم الجيلى . . وكلام أهل الله فى هذه المسائل أتى عن مشاهدة لا عن فكر نظرى كما يفعل الفلاسفة . .

# ولنستمع إلى الأمير عبد القادر ، يقول:

الضالين بمعنى الحائرين ، لأن كل ضال حائر قهم الناظرون فى ذات الله بعقولهم من حكيم وفيلسوف ومتكلم ، فإنهم ضالون حائرون فى كل يوم، بل فى كل ساعة ، يبنون ويهدمون ، يجزمون بالأمر بعد البحث المشديد والجهد الجهيد ، ثم يشكون فى جزمهم ، ثم يجزمون بشكهم ، وهكذا حالهم دائماً ، بين إقبال وإدبار ، وهذه حالة الحائر الضال . . وقد نقل عن إمام الحرمين زعيم المتكلمين أنه قبال : قرأت خمسين الفا فى خمسين الفا وخليت أهل الإسلام وعلومهم ، وخضت فى الذى نهى الشرع عنه ، وركبت البحر الخضم ، كل هذا فى طلب الحق وهروباً من التقليد ، والآن رجعت إلى كلمة ( عليكم بدين العجائز ) فالويل لابن الجوينى إن لم يدركه الله بلطفه . . ونقل عن فخر الدين الرازى إمام المتكلمين أنه قبال عند الموت : اللهم إيمانا العجائز . . ومن شعره يتأسف على ما فاته :

نهاية إقدام العقـــول عقــال واكثر سعى العالمين ضــالال ولم نستفد من بحثنا طول عـمرنا سوى أن جمعنا فيه قيل وقالوا وأنشد الشهرستاني في كتابه (نهاية العقول) ، وهو كتـاب ما ألف مثله متكلم:

لعمرى لقد طفت المعاهد كلها وسرحت طرفى بين تلك المعالم فلسم أر إلا وضعا كف حائر على ذقه أو قارعها سن نادم (١٣٠)

فهـؤلاء فحول المتكلـمين ، انظر إلى حيرتهم وضـلالهم ، فكيف تكون حالة من دونهم ، ولهـذا ترى طوائف المتكلمين يلعن بعضهم بعـضا ، ويكفر بعضهم بعـضا ، بخلاف أهل الله العارفين به ، فإن كلمتـهم في توحيد الحق واحدة (١).

#### وقال بْطِيْنِيهِ :

المتكلمون في التوحيد خلطوا الأمر ، وحيروا الفكر ، وخبطوا خبط عشواء في ليلة ظلماء ، فكلامهم إن كن في الذات البحت ، فالذات لا كلام فيها بنفي ولا إثبات ، المخبر عنها صامت ، والناظر إليها باهت ، وإن كان في الألوهية فهي مطلقة مقيدة ، حارت الرسل والكتب المنزلة في أوصافها بالمتضادات ، فإذا رددنا ما وصف به الحق نفسه ، وأجرياه على ما يوافق عقولنا ، كنا جاهلين ، وغير مؤمنين بكلام الله ورسوله (٢).

#### وقال:

لا جهل بعد علم ، وأعنى بالعلم علم القوم الحاصل من التجليات الربانية والإلهامات الروحانية ، وأما العلم الحصل عن النظر العقلى بالأدلة الفكرية فمثل هذا لا يسمى عند القوم علما (٣).

#### وقال:

أكابر المتكلمين في التوحيد بالنظر العقلى يعتقدوا المسألة في جانب الإله عشر سنين ممثلاً ، أو عشرين ، ثم يبدوا لهم بطلانها ، ويعيش أحدهم مدة عمره على عقد في جانب الألوهية ، وقبل موته بيسير يبدو له خلافه فيرجع عنه ، واختلفت مقالاتهم ، ولعن بعضهم بعضا ، وكفر بعضهم بعضا ؛ فالإله الذي عرفه الأشعرى ، غير الإله الذي عرفه المعتزلي ، غير الإله الذي عرفه الظاهرى ، غير الذي عرفه الحكيم الفيلسوف ، وعليه فما زعموه علما بالله ليس بعلم بل هو تخييل وتوهم .

<sup>(</sup>۱) الموقف ( ۱۶ ) ج ۱ / ۱٦ .

<sup>(</sup>٢) الموقف ( ٣٥ ) ج ١ / ٢٥ .

<sup>(</sup>٣) الموقف ( ٩٢ ) جَ ١ / ٥٨ .

#### وقال:

قال تعالى: ﴿ وَيُحَذَّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ ﴾ وما تكلم السرسول عَيَّاتُ فيها إلا كذلك قال عَيَّاتُهُ : ﴿ تَفَكَّرُوا فَى آلاً الله ولا تفكروا فى ذاته ﴾ والآلاء هى آثار أسمائه الفعلية ، وهى أحد أقسام أسماء الالوهية ، وكل من تكلم فى الذات بأنها ليست جوهرًا مثلا ولا عرضا ولا كذا ولا كذا من المتكلمين ، فقد أساء الأدب وتعدى الحد (١).

#### ★ وصية :

اتضح لك \_ يا أخى \_ بعد عرض آراء الأمير ، أن أهل الله لا يرضون لك أن تأخذ معرفتك من أقوال علماء الكلام والفلاسفة ، ويحذرونك فى سلوكك من الاعتماد على الفكر والعلم النظرى ، ولا يغرنك أسماء الفلاسفة وشهرتهم فى القديم والحديث ؛ فيستهويك كلامهم وسحر ألفاظهم ، وها هو أستاذ الفيلاسفة العرب فى عبصرنا الحاضر د . عبد الرحمن بدوى يطلق على الفيلسوف الروسى ( نيقولاى بردياتيف ) العارف بالله ، فماذا تنتظر بعد ذلك ، وقد صار كل من تكلم فى الميتافيزيقا عارفاً بالله ، ولا ندرى على أى طريقة صوفية سلك ( نيقولاى بردياتيف ) ؟ ، ومن شيخه الذى أوصله إلى مرتبة المعرفة بالله ؟!!.

إن كتب سادتنا الصوفية بما فيها من علم الشريعة والحقيقة ، وبما فيها من بركاتهم وأنفاسهم ومددهم لا توصلك إلى المعرفة بالله ، ولو حفظتها كلها عن ظهر قلب ، دون سلوك على يد شيخ ، فما بالك بكتب الفلسفة وعلم الكلام وهي خالية تماماً من هذا الفن .

## الاعتدال في حب الشيخ المرشد:

الشيخ المربى ، أهم شرط فى سلوك الطريق ، لكن المريد بعد أن يُيسر الله له الاستـشراف على بداية النهايات ، ( ولا نهاية للسلوك والترقى دنيا وآخرة كما هو معـروف عند القـوم ، والمقصـود بالنهاية : تمكن المريد مـن معـرفة الحضرات والأخذ عن الله تعالى بعلامات لا يدخلها أدنى شك ).

<sup>(</sup>۱) الموقف ( ۲۵۸) ، ج ۲ / ۹۰ .

نقول: بعد أن يبسر الله للمريد ذلك ، يصير كل ما دون الله حجاب له عن الوصول ، ويصير التغالى في حب السيخ قاطع وحجاب ، وعلى الشيخ أن يدل المريد على هذا المقام إذا وصل إليه . .

وقد ذكر الإمام الشعراني في كتاب ( لطائف المنن ) أن أحد المريدين قطع جميع المقامات ، ثم وجد نفسه منقطعا عن الوصول ، فقال له شميخه : يا ولدى بحثت في أمرك ، فلم أجد عائقا لك إلا شدَّة تعلقك بي ، فاقطع هذه العقبة ، وهذا من صدق الشيخ وإخلاصه ، فالشيوخ الصادقون ، يدركون تماما أن الله أقامهم في الإرشاد لجمع المريدين على الله لا على أنفسهم .

فلا بد في البداية من حب الشيخ والانحياش إليه بالكلية ، فإنه باب المريد إلى دخول الحضرة المحمدية ، فإذا فني المريد في هذه الحضرة الشريفة ، تولاه الرسول على الإرشاد ، وتصبح صلته بالشيخ صلة شكر واعتراف بالجميل والدعاء للشيخ ، فالمريد لا يستطيع رد جميل الشيخ مهما فعل ، وعلى المريد أن لا يترك شيخه ولو وصل لأعلى المقامات ، بل يرجع إليه في كل شيء ، ولو كانت رتبته عند الله أعلى من رتبة الشيخ . .

### واستمع إلى الأمير يقول:

من الحكايات المتواترة عند القوم أن عارفاً رأى مريداً حزياً ، فسأله عن سبب حزنه فقال له المريد : ولم جعلت أستاذك من يموت .

ففى هذه الحكاية أدب عظيم ، وإرشاد جسيم إلى الطريق المستقيم ، وأكثر المريدين عن هذا فى غفلة ، فالمريد يأتى الشيخ لطلب الطريق ، والشيخ لا يرد من طلب الطريق كائنا ما كان ، ولو أطلعه الله تعالى على باطن المريد بالكشف والفراسة (١) ، وكان الرسول عليا المسلم أقوال المنافقين مع اطلاعه على بواطنهم ، وقد يكون المريد كاذباً فى دعواه ، أو تكون همته باردة ، أو

<sup>(</sup>١) ليست هذه قاعدة عامة ، والأمير يقول بقول الشيخ الأكبر في ذلك ، ولكن بعض الشيوخ يمتنعون من قبول بعض المريدين لأسباب هم أعلم بها . .

يكون الحق لم يقسم له شيئا في الطريق ، أو تكون له قسمة زمانها بعيد ، أو تكون له قسمة على يد شيخ آخر ، فيخرج المريد ويتكلم في الشيخ بالباطل فيهلك هلاكا أبديا ، إن لم يتداركه الله بالتوبة ، فعلى المريد أن يعتقد أن الشيخ داع إلى معرفة الله ، والحق تعالى قد قسم الحظوظ المعنوية في الأزل ، فالواجب على المريد الكامل أن يكون مع الشيخ الكامل ، كما كان الصديق والته مع الرسول عير الله كان يراه باب الله الأعظم ، وأنه أفضل العالمين وسيد المرسلين ، وما كان يعتقد بيده ضرا ولا نفعا ، ولا عطاء ولا منعا ، ولهذا ثبت يوم موته ، وكل الدعاة إنما هم ظهورات الحق وصوره ، والله هو الداعى تفسه لنفسه بنفسه ، فهو الداعى من حيث ظهوره وتعينه بصور الرسل والمشايخ . والمدعو من ظهوره ويعينه بصور المريدين ، ودعوته لنفسه من رتبة الألوهية (١).

#### \*وصية:

معرفة الشيخ الكامل لا تكون إلا لأهل العناية والاختصاص الإلهى، وهى أكبر نعمة يمن الله بها على السالك ، وأغلب المريدين يفتنون وينجذبوا إلى أرباب الأحوال من أهل الطريق الذين تظهر عليهم خوارق العادات ، وقد أجمع أهل الله أن المجذوب وصاحب الحال غير مؤهل للإرشاد وإن قضى حوائج المريدين ، وكان الشيخ أبو مدين وهو شيخ الشيوخ ، يفتح الله على يديه قضاء حوائج الناس ، وهو نفسه يصعب عليه قضاء أقل حاجة لنفسه ، وقال أحد العارفين : ربما يمشى مريد الشيخ على الماء وشيخه يموت عطشا .

فالشيخ الكامل المتمكن يضع الأسباب ، ويمشى مع الحكمة الإلهية ، وفتوحه فسى باطنه وكراماته فى قلبه ، فإذا رآه المريد المطموس البصيرة ، انصرف عنه لانه لم يره مستهلكا فى الحقيقة كارباب الجذب الذين ما رجعوا إلى الخلق ، فيظن أن حال المجذوب هو الكمال ، فالدلالة على أرباب الأحوال الناقصين ، وتنصيبهم للإرشاد فيه ضرر عظيم وفساد جسيم ، فلا بد من التثبت قبل أن يلقى المريد نفسه بين يدى الشيخ ، وإذا كان الطريق مبنى

<sup>(</sup>١) الموقف (١٩) ج١ / ١٩ . .

على الاعتقاد والتصديق ، فمعرفة الشيخ مبنية على البحث والتدقيق .

ومن اطلع على كلام سيدنا عبد العزيز الدبّاغ في ( الإبريز ) ، وسيدنا أحمد التيجانى فى ( جواهر المعانى ) ، وشرح الإمام أحمد بن يوسف الفاسى على رائية تاج الدين البكرى الشريشى ، وغير ذلك من الكتب التى أفاض فيها المؤلفون وزادوا وشرحوا صفات الشيخ المرشد ، عرف شمائل الشيخ المربى وأحواله .

فلا يلتبس الأمر عليك بعد هذا الكلام ، ولا تنخدع بمظاهر المشايخ فكُم من شيخ تصدَّر للإرشد وليس له أدنى معسرفة بأصول الطريق ، فستدبر يا أخى هذا الكلام واعمل به ، كى يجمعك شيخك على الله لا على غيره . كما هو مشاهد لنا فى بعض مشايخ هذا الزمان .

## ★ العلم المضنون به على غير اهله:

المقصود بهذا العلم ، المعارف والأسرار الإلهية التي إذا أذاعها العارف بها لمن لم يتأهل لتلقيها ، افتتن وضل ، وقد أمرنا الرسول على أن نخاطب الناس على قدر عقلوهم ، غير أن النفس تتشوق إلى العلو والظهور على أبناء جنسها فإذا ظفير المريد أو صاحب الحال ، أو السالك بسر من الأسرار الإلهية ، في واقعة أو مبشرة ، أو فهمه من أقوال العارفين ، أخذ في نشره لكل من هب ودب ، وهذا من دسائس النفس المحبة للظهور ، وقد حذر أهل الله من هذا المزلق الخطر ، ورغم هذا لم ينج منه بعض أكابر العارفين ، وإن كان قصدهم في ذلك سليم ، وهو شحذ همة المريدين ، وتزهيدهم في ما عربي أنه أذاع سراً من هذه الأمرار فعاتبه الحق في ذلك ، ثم خلصه بلطفه ورحمته عما وقع منه يقول :

منحنى الله سراً من أسراره سنة ٥٩٤ هـ فأذعت وما علمت أنه من الأسرار التى لا تذاع ، فعوتبت فيه من المحبسوب ، ولم يكن لى جواب إلا السكوت ، وطلبت من الحسق تعالى ستسر هذا السر ، وقلت : إنك تقدر ولا

أقدر ، وكنت أودعته نحو من ثمانية عسر رجلاً ، فأخبرنى الحق أنه سلّه من صدورهم ، وسلبهم إياه ، فسافرت إلى الجماعة ، فلما جاءتنى وجدت الله سلبهم ذلك وانتزعه من صدورهم ، فسألونى عنه ، فسكت عنهم ، وهذا من أعجب ما جرئ فلله الحمد حيث لم يعاقبنى بالوحشة (١).

وفى عصرنا الحاضر ، حدث أن الشيخ عبد الفتاح القاضى الشاذلى جلس بين أسرته يسامرهم ويدخل عليهم الأنس والسرور ، فطالبوه أن يقص عليهم شيشا عا شاهده فى خلواته وألحوا عليه فأجابهم ، رغبة فى تشويسقهم للعمل والجد ، كى يحظوا بما وصل إليه ، فذكر بعض الواردات والمنازل والمقامات ، ولما نام فوضي حوسب على ذلك كثيراً وعنف : ألم تعلم أن إذاعة أسرار الربوبية كفر ، وأنه لا شك لنفسك فى هذا حظ وميل ، ثم أتوا برصاص مذاب ، ووضعوه على جملة مواضع من جمسه ، حتى كان فى غاية الألم ، ولما أصبح نادئ أهله جميعاً وقال لهم : ما قلت لكم بالأمس لم يكن لى وما كان منى ، بل هى مشاهدة لبعض رجال الله ، ذكرتها لكم فأحببت الآن أن خطر هذه التبعة ، ويخلص من خطر هذه المقالة .

فانظروا بعد بلوغ ذلك الكمال ونيل الوصال يُحاسب ويُعذب الإنسان على ما يكون فيه للنفس حظ ، أو لها فيه وطر (٢).

يقول الأمير في هذه المسألة:

قال تعالى : ﴿ وَلَا تُؤْتُوا السُّفَهَاءَ أَمْوَالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ قِيَامًا ﴾

هذه الآيات تأديب وتعريف وإرشاد للمرشدين ، اعلم أن السفيه عند العامة من يبذر الأموال ويضيعها ، ولا يُحسن التصرف فيها ، وعند الخاصة السفيه من يبذر الأمرار الإلهية والمعارف الربانية ، فيذيعها في غير موضعها ولا يستودعها أهلها فيضيعها ، فإن من العلوم التوجيدية ما لا يجوز إفشاؤه

<sup>(</sup>١) الفتوحات المكية . المجلد الثاني ، ص ٣٤٨ .

<sup>(</sup>٢) المنار الهادى ، عبد الجليل قاسم ، ص ٢٧٣ .

مطلقا ، بل هو سر بين الله وبين عبده إلى الموت ، هذا بالنسبة للخواص ، أما السائك المبتدئ فلا أضرَّ عليه وأسرع بالهلاك إليه من إفشاء ما منحه الله من أسرار التوحيد مطلقا لأهله ولغير أهله إلا لشيخه . . وما زال المشايخ يحذرون من هذا كل الحذر ، ففي كشف أسرار الألوهية للسالك هلاكه وحتفه .

قال بعض الكاملين في قبوله تعالى: ﴿ إِنَّ أَنكُرَ الأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الْحَمِيرِ ﴾ : هو المريد يتكلم بالحقائق قبل إدراكمه أوان الفطام ، والنهي الوارد في الآية هو للمشايخ . . والقوم ولا عن ما القوا في الحقائق وأذاعوا أسرار التوحيد وكشفوا بعض أستار الربوبية ، إلا لأصحابهم ومن سلك طريقهم ، ممن عرفوا فيه الأهلية والثبات على الكتاب والسنة ، وما الفوها للعامة الهمج الرعاع ، ولا تكلموا بها في المجالس العامة كما هو الآن ، يتكلم المشايخ الجهال بالكلمة من الحقيقة يتبجح بها ، فيتلقفها منه من هو أجهل منه ، ويطيرونها كل مطار بغير علم فضلوا وأضلوا .

وقد طيّق الأمير هذا الكلام على نفسه أولاً ، فقد سُتُل في مجالسه عن بعض الحقائق ، فكان ردَّه على قدر استعداد السائل .

سُئل الأمير عن البعذاب في الجحيم ، هل هو من نصيب الروح الحيوان ، المدبر للجسد ، وهو ليس مقصودا بالتكليف فهو موجود في الحيوان ، والحيوان غير مكلف ، أم هو من نصيب الجوارح وهي ذاكرة مسبحة بحمد ربها ، وتشهد على العبد يوم القيامة ، أم الروح القدسي العلوى المنفوخ في الإنسان، والروح عالمة بربها فكيف تُعذب ؟ قال له السائل : أجيبوا مأجورين وأزيلوا حيرة المتحيرين .

#### ★ جواب الأمير:

إن جواب هذا السؤال لا يجرى به قلم ، وإنما يكون من قلب إلى قلب، ومن فم إلى فم (١).

<sup>(</sup>۱) الموقف (۷۲) ج۱ /٤٥ .

وسئل الأمير عن قبوله تعالى : ﴿ لَوَلَيْتَ مِنْهُمْ فِرَاراً وَلَمُلُمْتَ مِنْهُمْ رُعْبًا ﴾ كيف يصيب الرسول علي الرعب وهو أكمل الخلق ، وقد كشف الله له عن أسرار كل شيء ، ورأى ما هو أكبر من آية أصحاب الكهف ، يقول الأمير : كان قد مسألني بعض من يعزُّ على عن الآية ، فما كشفت له . . إلى أن ورد على في الواقعة قوله تعالى : ﴿ وَأَنفقُوا مِمّا جَعَلَكُم مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ ﴾ وقوله تعالى على في الواقعة قوله تعالى : ﴿ وَأَنفقُوا مِمّا جَعَلَكُم مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ ﴾ وقوله تعالى وعلى من الأدب معه ومع وعلمت أن السائل مستحق لما سأل عنه ، والله يرزقنا حسن الأدب معه ومع مخلوقاته بمنه وفضله (١).

### ★ وسئل الأمير :

ما الحكمة في تكليف العباد بالتكاليف الشاقة ، وإلزامهم بالأواسر والنواهي والتحجير عليهم ؟! .

#### فأجاب:

العبد له نسبة حقيقية إلى الربوبية ، والله أراد أن يرى جميع أسمائه فى عباده ، فلو تركهم مطلقين ما أمرهم ولا نهاهم ولا حجر عليهم ، لتعلقوا بما فيهم من الربوبية ، والدار الدنيا دار غفلة ونسيان وحجاب ، فجاءت الأوامر والنواهى والتكاليف القهرية حتى يبقى العباد واقعن عند ما خلقوا له ولا يتلعقوا بما فيهم من الربوبية .

ولحكم أخرى ، منها ما لا يجوز إيداعه بطون الأوراق (٢).

#### \* المجاهدة والرياضة:

لا وصول ولا معرفة إلا بالمجاهدة والرياضة ، والمجاهدة معناها حمل النفس على المشاق من العبادات البدنية والجوع والسمهر للذكر وقيام الليل، وغير ذلك على الطريق المشروع .

<sup>(</sup>۱) الموقف ( ۱۲۶ ) ج ۱ / A۲ .

<sup>(</sup>٢) الموقف ( ٤٧ ) ج ١ / ٣١.

والرياضة هي الـترويض والتذليل للأمـر الصعب وهو النفس ، فـالنفس الإنسانية مخلوقـة على الصورة الإلنهية ، ولذلك اتصفت بالشـموخ والتعالى والتكبر على غيرها .

ورياضة النفس تكون بتهذيب الخلاقها ، حتى تذل أى تصير كالأرض الذلول . . ومن هنا قال أهل الله : الصوفى كالأرض يطؤها كل بر وفاجر ، فالصوفى يحب الإنسان البار ، ويتحسمل الإنسان الفاجر ، كما رزقه الله رغم كفره وعصيانه ، وما نال أهل الله ما نالوه من المعارف الإلهية والحكمة والتفرد عن غيرهم ، إلا بذل النفس وتهذيب الأخلاق ، وقد ذكرنا كيفية تصريف صفات النفس في طرقها المشروعة ، وأشرنا أنه من المستحيل محو صفاتها بالكلية ، وذلك في تعليقنا على شرح الأمير لقول ابن عطاء الله ( لولا ميادين النفوس . . . ) في الباب السادس فانظره . .

# \* وفي رياضة النفس يقول الشيخ الأكبر:

إذا هذّب الإنسان أخلاقه وأخسرجها عن طبعها ومرادها وذاك محال عندنا كونه فما يرى راضها من راضها بعنادها فإن كنت ذا علم فإن مصارفا لها عينت في الشرع عند فسادها

وهى المصارف التى ذكرناها فى الباب السادس ، كما أشرنا إليها سلفاً ، وذكرها الأمير فى الموقف (٩٥) بوجه آخر كما ستعرفه الآن .

#### يقول الأمير:

قَـال تعَـالِنَى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَوْتَابُوا وَجَاهَدُوا بِأَمُوالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَٰئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾

ورد الوارد أيام السلوك بهذه الآيات ؛ فعلمت أن المراد من هذا الإلقاء الحث على المجاهدة والسرياضة ، فإنه تعالى حصر الإيمان في المجاهدة بالمال والنفس أى بذلوا جهدهم وطاقتهم في طلب معرفة الله تعالى ، والوصول إليه مستعينين على ذلك بأموالهم أى ببذل ما زاد عن حاجتهم في أموالهم في

وجوه البـر وأنواع الخيرات ، ولا يغنى السالك مـجـاهـدة نفـسه بغيـر إخراج المال الزائد .

قيل لذى النون المصرى فطئ : إن فلانا له مال كثير ، ولا يخرج منه شيئاً فى وجوه البسر ، وهو يصوم النهار ويقوم الليل ، فقال : مسكين ترك حاله ودخل حال غيره .

﴿ وَأَنفُسِهِمْ ﴾ أى جاهدوا مستعينين بأنفسهم ، فإن النفس مطيّة السالك فى سيره إلى الله تعالى ، ونعمت المطيعة لمن وفقه الله ، وهداه ، ولولا وجود النفس ما سيار سائر إلى حضرة الحق ولا وصل إليها ، فهى الحجاب على العبد ، وهي موصلته إلى ربه ووسيلته إليه . .

﴿ أُولْنَكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ في دعوى محبة الله ومحبة الوصول إلى حضرة قربه ، فإذا بذل السالك ماله ونفسه تحقق صدقه في دعواه محبة الله تعالى ، ومن ادعى ذلك بلسانه ، ولم تظهر عليه علامة بذل المال والنفس فهو إما كذَّاب ، وإما دنيء الهمة ، وقدّم المال على النفس ، لأن الإنسان في الغالب قد يجود بجهاد نفسه بالصيام والقيام وأنواع الرياضات والمجاهدات ، ولا يقدر أن يجود بجاله لما جُبل عليه من الشح .

ويجب على السالك أن لا يطلب جزاءً على سلوكه وإن طلب فإنما يكون طلبه على وجه الذلة واظهار الحاجة والافتقار ، مع تفويض الأمر إليه تعالى فيما يريد ويختار ، فإن مطلوب الحق من عباده ترك الاختيار .

قيل على طريق الترجمة:

مرادى منك نسيان المراد إذا رمت السبيل إلى الرشاد (١)

وقال:

يقول تعالى : ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا . . ﴾ ورد الوارد بهذه الآية بعد التي قبلها ، فعلمت أن الأسر بجهاد النفس وقتالها هو على

<sup>(</sup>١) الموقف ( ٦٩ ) ج ١ / ٤٢ .

وجه مسخصوص ، وحسد محدود ، ووقت مسعين ، وهو أن لا يكون إلا فى سبسيل الله ، أى لأجل معرفة الله وإدخال النفس تحت الأوامر الإلهسية ، لا بشىء آخر، من يجساهد نفسسه لأجل طلب جاه عند الملوك ، ولصسرف وجوه العامة إليه ، وحصول غنى ونحو ذلك من الحظوظ النفسية .

﴿ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ ﴾ أى قاتلوا النفوس التى مما اطمأنت ولا أذعنت ، فإذا تركت العِصِيان والقت المسلاح وصارت تبادر لامتثال الأمر والنهى ، فاتركوها ولهذا تري العارفين والقي لما اطمأنت نفوسهم تركوها من غير جمهاد ووضعوا عنها إصرها والأغلال التى يحملونها إياها وقت جهادهم وبدايتهم ، حتى قال سيد الطائفة الجنيد : من رآنى في بدايتي قال صديق ، ومن رآنى في نهايتي قال زنديق ، وصاروا أول خير وإحسان يفعلونه قمع نفوسهم ، فإنها أقرب إليهم « ابدأ بنفسك ، ثم بمن تعول » كما هي مسيرة كُمَل البشر من الرسل والأنبياء عليهم السلام .

﴿ وَلا تَعْتَدُوا ﴾ نهى عن قستال النفس على غيير الحد المشروع ، وعن التجاوز والتغالى فى ذلك ، كمن يجاهد نفسه بالرهبانية وبأمور نهى الشارع عنها ، كما يفعل بعض المشايخ الجهال بالطريق ، يأمرون المريد بالصيام ، فإذا كان تُدرب الغروب ، أمروه بالفطر حتى لا يكون له حظ فى الأكل ولا فى الأجر ، ففى اتباع السنة قولا وعملا أعظم جهاد للنفس (١).

#### ★ تعريف صفات النفس:

#### يقول الأمير:

ليس المراد من الرياضة انعدام صفات النفس كالحسد والبخل والغضب والكير ونحوها ، فحقيقة الإنسان معجونة بهذه الصفات ، وقلب الحقائق مُحال ، ومِن اعتقد محسوها رأسا من أهل الرياضات والمجاهدات فقد غلط ، وكنا نقول بهذا تقليداً لمن قال به ، ولما اطلعنا على حقيقة الأمر رجعنا ، إذ لو انجدم الحسد مثلا ما كان تنافس في الفضائل ، ولو انعدم المخضب ما كان

<sup>(</sup>۱) الموقف ( ۷۱ ) ج ۱ / ٤٢ .

جهاد ولا تغيير منكر ، ولو انعدم الكذب ما كان خداع فى الحرب ونحو هذا ، وإنما المراد أن تكون النفس تحت حكم الشرع ، فصفات النفس ما هى مذمومة مطلقا ، وإنما هى مدمومة فى موطن وحال ، محمودة فى موطن وحال .

### قال سيدنا في ( الفتوحات ) : الخوف ثم ترك الخوف ونحو ذلك .

والصدق مذموم في بعض المواطن ، فالغيبة صدق ولكنها مذمومة ، والشرع هو الميزان ، من مسكه في يده لا يَظلم ولا يُظلَم ، والقصد إلى معرفة الله بالكشف والعيان فرض عين كالقصد إلى الحج ، ومن كان عاجزاً عن طلب الوصول إلى مقامات العارفين وعلومهم لعدم استعداده فهو معذور في قصد الأجور والدرجات ، كالذي قدم العمرة لعجزه عن مشاق الحج وطول مدته ، فلا جناح عليه ﴿ إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرُوةَ مِن شَعَائِر الله . . ﴾ وهذه الآية الكرية ألقيت على بالحرم المكي أيام المجاهدة ، والحال غالب على صاحبه ، وكل إناء يرشح بما فيه .

#### ★الامير والمراة:

كلام الأمسير عن المرأة يكشف السر في حب الأنبياء والأولياء للنساء ، وهو نوع من الحب بعيد جدًا في مفهومه عما يعرفه العامة .

وقد أخطأ كل من كتب عن الأمير في هذه المسئلة ، فكلام الأمير في النساء ، يظهره في صورة العاشق الولهان الذليل أمام جمال المرأة .

### يقول مدوح حقى في مقدمة تحقيقه له ( ديوان الأمير ):

لقد كانت أعصاب الأمير من حديد إلا أمام المرأة ، أو لعل السر في خضوعه للمرأة كامن وراء اعجابه بأمه وشدة تعلقه بها ، حتى إنها لما ماتت حزن عليها حزناً شديداً ، وتوقف في الطريق بعد دفنها عجز مذهولا ، وكانت والدته ذات شخصية طاغية (١).

<sup>(</sup>١) ديوان الأمير عبد القادر ، شرح وتحقيق ممدوح حقى ، المقدمة .

ويستشهد بقول الأمير : كانت ابنة عمى ( زوجته ) تغضب على وتواجهنى على اكره ، فأصبر لها وأوفى حقها وقلت فيها :

وأخضع ذلسة فتزيد تيها وفي هجرى أراها في اشتداد ومن عجب تهاب الأسد بطشى ويمنعني غزالي من مرادي!!

ويرى محمد الوزير في كتابه (الأمير عبد القادر ثقافته واثرها في أدبه) نفس الرأى السابق ، إلا أنه أنصف في رأيه ، وأرجع حب الأسير للمرأة إلى معرفته بالحقائق الإلهية وما للمرأة من قدر عظيم عند من عرف هذه الحقائق ، ولكن محمد الوزير يرتاب بعض الشيء في هذه الحقائق ويرى أنها دعوى، يقول : وكذلك كانت ابنة العم تدعه يسهر ويبكى ، وهي هانئة بطيب الرقاد ومع ذلك يقول الأمير :

إذا ما الناس ترغب في كنوز فبنت العم مكتتزي وزادي (١)

والحقيقة التي غابت عن كل من عاب على الأمير حبه للنساء ، هي أنه وراث محمدي ، والولى الكامل له نصيب من فيض الروح المحمدية الشريفة : وقال الرسول عين : • حُبب إلى من دنياكم : النساء ، والطيب ، وجعلت قرة عين في الصلاة ، فالرسول عين لم يحب النساء بنفسه ، ولكن الله تعالى حببهن إليه ، والله لا يحب لرسوله إلا كل خير ، فحب النساء عند العارفين أصل عظيم في المعرفة الإلهية ، ولا نقصد حب العامة الشهواني ، فهذا لا يخطر ببال أهل الله ، ويصعب علينا شرح ذلك ، ولا يعسرف قدر المرأة إلا من علم أسرار التجليات الإلهية في المرأة ، وفي كل ذرة من الكون وهذه المعرفة تحصل بالذوق والمشاهدة ، وقد أشار الأمير إلى ذلك ، ومن قبله الإمام محيى الدين بن عربي في فتوحاته .

<sup>(</sup>١) الأمير عبد القادر ثقافته وأثرها في أدبه ، محمد السيد الوزير ، ص ١٤٥ .

يقول الأمير:

قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ بِهِ اللهِ أَن رَأَىٰ بُرْهَانَ رَبِّهِ كَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ وَالْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مَنْ عَبَادَنَا الْمُخْلَصَينَ ﴾ السُّوءَ وَالْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مَنْ عَبَادَنَا الْمُخْلَصَينَ ﴾

همّت به ، معلوم من قوله تعالى ﴿ وَرَاوَدَتُهُ الَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا عَن نَفْسِهِ ﴾ ، وهم بها معلوم من قوله تعالى : ﴿ مَعَاذَ اللَّه ﴾ وهمه بها عليه السلام .. ، هو أن يُظهر لها رحمته بها ، وشفقته عليها ، وأنه يحبها حبا إلهيا روحانيا أسمائيا ، حيث إن المرأة هي مظهر مرتبة الانفعال للاسماء، ومن هذا المشهد حُبب إلى الرسول عَرَاكِ مَن عَلَى كُل كَامَل من نبى وولى النساء ، فلا تجد كامل إلا وهو يحب النساء لهذا الشهود .

فأظهر الحق تعمالئ ليوسف عليه السلام في سمرّه برهان حكمته أن لا يقول ما همّ به ولا يُظهره لها ، فإنها جاهلة عاشقة

﴿ كَذَلِكَ ﴾ أي كما ابتليناه بها ووجدناه صابرا على الأمر والنهي .

نعم العبد أريناه برهان حكمتنا بترك ما هم به ، فما هم بسوء ، لأن الله صرف عنه السوء فهو من عباده المخلصين ، المستخلصين للنبوة والأمانة وحمل الوحى ، فاعرف \_ يا أخى \_ مقام النبوة وأثبت له الكمال ، واعرف الحق تعرف أهله ، ولا تقلد في هذا وأمشاله أحداً من كذبة المؤرخين وجهلة المفسرين (١).

وقال في نفس المقام :

قال الله تعالى خطاباً لعائشة وحفصة برانيها:

﴿ وَإِن تَظَاهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ مَوْلاهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمَلائِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرٌ ﴾

قال إمام العارفين محيى الدين: لقيت بعض العارفين ، فقلت له: إن الله تعالى يقول: ﴿ وَلِلَّهِ جُنُودُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ ، والجنود لا يُحتاج إليها إلا (١) الموقف ( ٢٧٣) ج٢ / ١٠١

لمقابلة عدو عظيم ، ومن هو هـذا العدو العظيم المضاد لله ، فقـال لي : الا أدلك على أعجب من هذا وتلئ : فازددت إعجابا ، وما عرفت السر الذي كانت به هذه القوة لعائشة وحفصة ﴿ فَانْتُكُ ، فَـسَالَتَ الله كَشْفُه فَكَشَّفُه ، وما كشفه الشيخ هذا السر ، ولما وقفت على كلام الشيخ ، تعلقت همتى بكشفه فكشفه الحق تعالى لى مناماً ، فأخبرني أن هذه القوة الحاصلة للمرأتين ، إنما كانت للمشابهة بحضرة الانفعال وهي الحضرة الإمكانية ، وزادا على ذلك بكونهما مظهرين كاملين للحقيقة الفعلية الوجوبية ، لكمالهما الإنساني فجمعا بين حضرة الفعل والانفعال ، فجنس المرأة لما كان محلا للتكوين كان أقرب إلى المكون ، وإن حضرة الانفعال لها ، لها شرف عظيم ، وفيضل جسيم ، وقدر فخيم ، من حيث إن حضرة الفعل والوجوب والتأثير إنما ظهرت بها ، فالحضرة الانفعالية التي هي مظهر للحضرة الفعلية الجامعة لجميع الأسماء والصفات على الإجمال والتفصيل ، لا تقابلها إلا الحضرة الجامعة للأسماء والصفات على الإجمال والتفصيل ، وهي الاسم الجامع ( الله ) . . وحضرة التفصيل ، وهي جبريل وصالح المؤمنين والملائكة جميعا ، ولانكشاف هذا السر الذي فيهن حُبب إلى الرسول عَالِيْكُم النساء ، وما قال عَالِكُمُ أُحببت ، فيكون حبه لهن كسائر الناس من أهل الحب الطبيعي والميل الشهواني.

وقال سيدنا محى الدين: كنت أبغض النساء ثمانى عشرة سنة ، والآن أنا أشد الناس حباً لهن ، وما ذلك إلا لانكشاف هذا السرله .

#### ★ وصبة:

يجب على المريد أن لا يقلد الشيوخ الكاملين ، في إقبالهم على المظاهر الدنيوية مشل حب النساء والنكاح والمال وحب الرئاسة ، وغير ذلك ، فإنهم على بصيرة في ذلك ، ولذّتهم في هذا الحب لذّة روحانية لا طبيعة شهوانية ، والعارف الكامل تحقق بالأسماء الإلهية ، فمنهم من حازها كلها ، ومنهم من حاز بعضها ، ويحدث ذلك بعد العروج بالنفس الكاملة ، والمريد لم يقطع مقامات النفس بعد ، وليس له ذوق وقدم في مقامات العارفين ، فعليه إذا سمع كلامهم الذي يشم منه رائحة الإقبال على الدنيا ، ألا يفهم ذلك بنفسه بل يرجع إلى شيخه ليدله على قصدهم الواضح .

وقد فهمت سرحب أهل الله للنساء ، وأنه وراثة نبوية ، فإذا سمعت من يقسول بأن من صفات القطب الغوث حب النكاح ، وقال بذلك ابن عربى والشعرانى وغيرهما ، ويُفتح له فى فراشه كما يُفتح له فى صلاته ، فاعلم أن ذلك من تجلى حضرة الفعل وحضرة الانفعال على القطب ، وسكونه تحت القهر الإلهى ، فإذا وصلت إلى هذه الحضرات فاقتدى بالعارفين فى هذا الأمر وإلا فاشتغل بنفسك .

وإذا سمعت قول أحد العارفين : آخر ما يخرج من قلوب الصديقين حب الرياسة ، فلا تسارع في فهم هذا الكلام بنفسك فإن مرماه بعيد جداً ، وقد رأيت من يحتج بهذا القول في تصوره للإرشاد ، وإعطاء العهود وهو لم يفهم معنى خروج حب الرياسة من قلب الصديق .

### يشرح الشيخ الأكبر هذا المعنى فيقول:

لا يزال الحق يخرج لعبده من نفسه ما أخفاه الله فيها ، فإذا أخرج له حب الرياسة من قلبه ، أحب الرياسة بحب غير حب العامة ، فالعارفين يحبون الرياسة من كونهم على ما قال الله فيهم أنه سمعهم وبصرهم وجميع قواهم ، فما أحبوا الرياسة إلا بالله ، فيرون ويشهدون حب الرياسة ذوقا ، لا أنه يخرج من قلوبهم فلا يحبون الرياسة ، فإنهم إن لم يحبوها فما حصل لهم العلم بها ذوقا ، وهي الصورة التي خلقهم الله عليها فاعلم ذلك .

ومن ذلك أيضا ما ورد في كتب العارفين من حب المال ، وقول الإمام الشعراني في مننه: كنت لا أجد في نفسي فرقا بين النهب والتراب ، فلما عرفت الحقيقة فضلت الذهب ، وعرفت أن حالي الأول كان نقصا ، ويرد في هذا المعنى حب سيدنا سليمان للخيل ، وحب سيدنا يعقوب ـ عليه السلام ـ لولده يوسف ـ عليه السلام ، فاعلم أن حب سيدنا سليمان للخيل ومسحه عليها بالسوق والأعناق ، هو حب التجلي الإلهي فيها ، لا أنه غفل ذكر الله واشتغل بالخيل فأخذ في قتلها ، هذا لا يصور من ولي ، فكيف يليق بنبي ، ومثل هذه المقامات كثيراً ، فلا يحتج المريد بكلام لا يفهمه ، ويعمل به فيهلك إذ لا بد للمريد في بدايته من الإعراض عن الدنيا والزهد في حلالها وحرامها حتى إذا اشتد عُوده ووصل إلى مسقامات العارفين أقبل على الدنيا وأخذها وتصرف فيها بإذن إلهي ، فتنه ـ يا أخي ـ إلى هذه الحقائق .

#### خاتىمة

ما قدمناه لك - أيها الأخ الكريم - إن هو إلا غيض من فيض معارف الأمير ، وفكرة مختصرة عن علومه اللدنية ، فالأمير من كبار العارفين المحققين ، ولم ينل حظه من الدراسة في هذا الجانب ، ويكفى أنك عرفت أن سلوكه نهيا أو أمراً ، كان بمخاطبات الآيات القرآنية بالطريقة المعروفة عند أهل الله ، فالأمير من أهل القرآن ، وهم أهل الله وخاصته ، الذين تأهلوا لقبول تجليبات كلام الله تعالى ، وهذا لا يكون إلا للعبيد الذاتي الذي ترقى عن مقامات الفناء في الأفعال والأسماء والصفات إلى مقام الفناء في الذات وهو الرجل الكامل عند أهل الله ، ومن دونه من العارفين هم أطفال محجوبون ، عتى يصلوا إلى مقام العبد الذاتي ، وهذا المقام أعز من الكبريت الأحمر ، لا يرده إلا واحد بعد واحد .

ولم ناخذ في دراستنا بأصول البحث المنهجي الأكاديمي ، لأن باعث الكتابة عن الأمير هو الحب والهوئ المحمود \_ إن شاء الله ، وأصول البحث المنهجي تقتضي الحياد والشك العلمي والتجرد من الهوى ، وعدم الميل إلى صاحب الترجمة ، وأعتقد أنه من المستحيل اتباع هذا المنهج في الكتابة عن أولياء الله ، إلا إذا كان الكاتب في مقام صاحب الترجمة . . وأين نسحن من مقام الأمر ؟!!.

وما أصاب الأمير من اتهامات عمن كتبوا عنه صدر من اتباع أصول البحث المنهجي ، وأغلب من تعرضوا لتصوف الأمير ليس لهم صلة بالتصوف إلا كتاب رفيقه في الجهاد مصطفى التهامي ، فإنه من العارفين بالله .

نحن لا ندعى أننا من أهل السلوك الصوفى ، فالله يعملم أننا لم نخط خطوة واحدة فى هذا الطريق ، ولكننا نحب أهل الله ونتبرك بسهم وبكلامهم وبمجالستهم .

وأرجو أن يكون هذا الكتاب فاتحة ومدخل لدراسة تصوف الأمير ، ونحن لم نأت فيه بجديد ، فكل ما قلناه هو من كلام العارفين ، وأدعو الله ـ إن كان في العمر بقية ـ أن يوفقني الحق ـ سبحانه وتعالى ـ إلى دراسة كتاب المواقف

بالتـفصـيل ، أو تلخيـصه ، ليكون فـى متناول المريدين السـالكين وأهل الله العارفين .

ولم نذكر من مواقف الأمير إلا القليل . وكان اختيار هذه المواقف بالذات لأنها تكشف عن حقائق صوفية ومفاهيم في السلوك تفيد المريد المبتدىء ، وقد قمت بتلخيص المواقف المذكورة دون إخلال بالنص أو المعنى على قدر علمى ومعرفتى ، كى يسهل على القارىء مطالعتها والإلمام بما فيها من حقائق وإرشادات .

واعترف بالفضل الكبير الذى نالنى من استاذى محمود محمود الغراب، فقد تأثرت بمؤلفاته عن ابن عربى فى وضع كتابى هذا ؛ فطريقة الأستاذ الغراب فى التأليف تكاد تكون فريدة فى نوعها وهى من السهل الممتنع .

وأرجو من كل من يطالع هذا الكتاب أن يتخاض عن أخطائي الكسثيرة ﴿ وكل ابن آدم خطاء ﴾ ، وقال تعالى : ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللّهِ لَوجَدُوا فِيهِ الْخَيلافًا كَثِيرًا ﴾ وهذا شأن كل كتاب يضعه أى مؤلف بفكره البشرى القاصر .

وما وضعت هذا الكتاب إلا تقرباً لله تعالى ولرسوله عَلَيْكُمْ وإلى روح الأمير عبد القادر ، وكل ولى فى الأرض وفى السماء ، عسى الله أن ينفعنا بهم ﴿ يَوْمُ لِا يَنفَعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ ۞ إِلاً مَنْ أَتَى اللَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ .

والحمدلة رب العالمين

وصلى الله على سيدنا ومولانا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين

د - احمد كمال الجزار

دسوق ۲۲ صفر ۱٤۱۷هـ

۱۰ يوليسو ۱۹۹۳ م

عنوان المؤلف

كفر الشيخ ـ دسوق أرض مفتاح

### المصادر والمراجع

- ١ المواقف ( مخطوط ) . الأمير عبد القادر الجزائري . ط الشركة الوطنية للنشر والتوزيع . الجزائر ١٩٨٣م .
- ٢ ـ ذكرى العاقل وتنبيه الغافل . الأمير عبد القادر الجزائرى . تحقيق
   عدوح حقى . ط مكتبة الخانجي . القاهرة .
- ٣ ديوان الأمير عبد القادر الجزائرى ، تحقيق ممدوح حقى . ط دار
   اليقظة العربية . بيروت . لبنان ١٩٦٦م .
- ٤ ـ سيسرة الأمير عبد القادر وجهساده . الحاج مصطفى بن التهامى .
   تحقيق د / يحيى بو عبزيز ، ط دار الغرب الاسلامى . بيروت .
   ١٩٩٥ .
- ٥ ـ التصوف والأمير عبد القادر الحسنى الجزائرى . جواد المرابط .
   ط دار اليقظة العربية . دمشق . سوريا ١٩٦٦م.
- ٦ الأمير عبد القادر الجزائرى ثقافته وأثرها في أدبه . محمد السيد الوزير . ط المؤسسة الوطنية للكتاب . الجزائر ١٩٨٦م
- ۷ ـ الأمير عبد القادر الجزائرى . بسام العسيلى . ط دار التفائس
   بیروت ـ لبنان ۱۹۸۳م .
- ۸ ـ الأمير عبد القادر الجزائرى العالم المجاهد . نزار أباظة ، ط دار
   الفكر المعاصر . بيروت ـ لبنان ١٩٩٤ .
- ٩ ـ أصول الوصول . الإمام محمد زكى إبراهيم . مطبوعات ورسائل
   العشيرة المحمدية ، ط الثالثة ١٩٨٤م .
- 1 ديوان البقايا . الإمام محمد زكى إبراهيم . مطبوعات ورسائل العشيرة المحمدية ، القاهرة . ١٩٨٣ م .
- ۱۱ ـ ديوان المشانى . الإمام محمد زكى إبراهيم . دار الرسالة ،
   القاهرة ۱۹۸۳ م.

- ۱۲ ـ التفسير الإشارى للقـرآن . محيى الدين الإسنوى . مطبـوعات ورسائل العشيرة المحمدية . القاهرة . ١٩٩٤ م .
- ١٣ سيرة الإمام محمد خليل الخطيب . محمود محمد الخطيب .
   ط على نفقة المؤلف ـ طنطا ـ مصر .
- الفتوحات المكية \_ الشيخ الأكبر محيى الدين بن عربى .
   ط دار صادر \_ بيروت \_ لبنان .
- ١٥ ـ بوارق الحقائق . الإمام محمد مهدى الرواسى . ط دار البشائر ،
   دمشق ـ سوريا ١٩٩٢ م .
- ١٦ ـ الإنسان الكامل. الإمام عبد الكريم الجيلاني. مكتبة صبيح القاهرة.
- ١٧ ـ لطائف الحنن والأخلاق . الإمام عبــد الوهـاب الشعــرانى .
   ط عالم الفكر . القاهرة .
- 14 ـ جواهر المعانى وبلوغ الأمانى ـ الإمام على حازم برادة ، مكتبة الحلبى ١٩٦٣ م .
- ۱۹ ـ الإيمان والروح . أحمد عبد المنعم الحلواني . ط مكتبة الحلبي
   ۱۹۵۷م .
- ٢٠ الشيخ الأكبر محى الدين بن عربى . ترجمة حياته من كلامه .
   محمود محمود الغراب . دار الإيجان . دمشق ١٩٨٣م .
  - ۲۱ ـ رسائل ابن عربي . ابن عربي . ط حيدر أباد الدكن ١٩٤٨ م.
- ٢٢ ـ المنار الهادى . الشيخ عبد الجليل قاسم . المكتبة العصرية .
   بيروت ١٩٧٣
- ٢٣ ـ هداية الراغبين . الشيخ عبد الحافظ بن على . دار أسامة للطباعة القاهرة . ١٩٨٩ م .

\*·\*·\*

# محتويات الكتاب

| رقم الصفحة | الموضوع                                 |
|------------|-----------------------------------------|
| ٣          | كلمة فضيلة الإمام رائد العشيرة المحمدية |
| ٥          | مقدمة                                   |
| 17         | الباب الاول: التصوف                     |
| 14         | الباب الثاني: حياة الامير عبد القادر    |
| 70         | حربه ضد المنشقّين                       |
| 77         | حربه ضد التيجانية                       |
| ٣١         | جهاده ضد الفرنسيين                      |
| 47         | حرب الخليج                              |
| ٣٥         | استسلام الأمير                          |
| ٣٦         | فی امبواز                               |
| ٣٨         | فی دمشق                                 |
| ٣٨         | فتنة دمشق                               |
| 44         | الأمير شيخاً ، مربياً ، عابداً          |
|            |                                         |

| رقم الصفحة | المؤضـــــوع                            |
|------------|-----------------------------------------|
| ٤٠         | الكتب التي أثرت في الأمير               |
| ٤٢         | أولاد الأمير                            |
| ٤٣         | وفاته                                   |
| ٤٤         | الباب الثالث: وقائع الأمير ومبشراته     |
| ٤٤         | الواقعة ـ المبشرة                       |
| ٤٥         | الخيال وعالم المثال ( المتصل والمنفصل ) |
| ٤٦         | الخلق الجديد                            |
| ٤٧         | العبودية المحضة                         |
| ٤٨         | القبض والبسط                            |
| ٥١         | الفناء في الحقيقة المحمدية              |
| ٥٤         | السعيد من أحبهم والشقى من أبغضهم        |
| 00         | وقائع ومبشرات مع الشيخ الأكبر ابن عربى  |
| ٥٥         | التربية الأويسية                        |
| 77         | الباب الرابع: تفسير الأمير الإشاري      |
|            | الباب الخامس: شرح الامير لبعض           |
| 97         | الانحاديث النبويــة                     |

| رقم الصفحة | الموضـــوع                                |
|------------|-------------------------------------------|
|            | الباب السادس: شرح الامير لبعض كلمات       |
| 1.4        | الصوفية                                   |
| 1.4        | قول الجنيد : لون الماء لون إنائه          |
| 1.4        | قول أبى يزيد يا عجباً كيف بحشر إليه جليسه |
| 1.5        | قول ابن عطاء الله : لولا ميادين النفوس    |
| ١٠٦        | قول ابن العريف : حتى يفني من لم يكن       |
| ١٠٦        | قول ابن العريف : قد تاب أقوام كثير        |
|            | قسول أبى سعيد الخراز: شغلتني محبة         |
| 1.4        | الله عن محبتك                             |
| 1.4        | قول ابن مشيش : واجعل الحجاب الأعظم        |
| 1.4        | قول الداراني : لو وصلوا ما رجعوا          |
| 1.4        | قول الغزالي : ليس في الامكان أبدع مما كان |
| 118        | شعر لابن عربي                             |
| 118        | قول الشاعر: رأت قمراً في السماء فاذكرتني  |
| 117        | شعر لابن الفارض                           |

| رقم الصفحة | 8 44                                                             |
|------------|------------------------------------------------------------------|
| 119        | الباب السابع : وصايا وتصحيح مفاهيم صوفية                         |
| 119        | كرامات الأولياء                                                  |
| ١٧٤        | عالم الخيال ( البرزخ والمثال )                                   |
| ١٢٦        | الجن والشياطين                                                   |
| ۱۲۸        | الفلسفة وعلوم الفكر                                              |
| 144        | الاعتدال في حب الشيخ المرشد                                      |
| 140        | العلم المضنون به على غير أهله                                    |
| ۱۳۸        | المجاهدة والرياضة                                                |
| 187        | الأمير والمرأة                                                   |
| 1 2 7      | خاتمــة :                                                        |
| 189        | المصادر والمراجع                                                 |
| 101        | محتويات الكتاب                                                   |
|            | * تـم الكتاب بحمد الله *<br>==================================== |

# كتب للمؤلف تحت الطبع

### اللطائف: مختصر المواقف:

اختصار وترتيب وتبويب وتبسيط لكتاب المواقف للأمير عبد القادر الجزائرى ، يوضح منهج السلوك الصوفى عند الأمير والحقائق العرفانية التي يصل إليها السالك في طريقه إلى الله .

## . مشكلة الحياة الدنيا:

تبصير الخلق بحقيقة الحياة الدنيا ، وشرح الحقائق والآيات والقوانين الإلهية المبشوثة في الكون ولم يعرفها إلا الله لا غير ، وجهلها جميع الناس ، وصار البصير فيهم أعمى ، وكان ذلك سببأ كافيا لتعاستهم وعذابهم ، وبيان شامل لمشاكل الحياة وفهمها وحلها من منظور صوفى .

## النبراس في حياة الرواس:

أو: الاعتبار في حياة القطب الغوث محمد مهدى الرفاعي الشهير بالرواس، غريب مقبل على الله، وهو من أكابر العارفين المجهولين عند مريدى الصوفية.

رقم الايداع ١٩٩٧ / ٢٦٦ مطبعة العمرانية للأوفست الهيزة ت: ٥٨١٧٥٠



WWW.BOOKS4ALL.NET

## هذا الكتاب

- آية جديدة على صدق وقوع كرامة الموتى من أهل الله لصدوره في هذا الوقت بالذات ، بما يحمل من رموز وإشارات وتبعات ومفاهيم بين دورتى الظاهر والباطن .
- الكتاب جامع بحق ، رائع بحق ، ولا شك أنه نفحة من الإلهام والعبقرية ، وقد يمكن الاستغناء به عن كل ما هو في موضوعه .
- تيقنت مما يسر الله لى قراءته من هذا الكتاب العظيم ، كيف وظف الله تعالى قلم ولدى الدكتور الجزار ، وسخر له من سعة الاطلاع ، وسعة الصبر على البحث والمقارنة والتحقيق ، وبلوغ ما هو أسلم وأقوم من الأحكام التى تجمع الأمة ، وترفع الكلمة ، وتبعث الهمة ، وترد كيد الكائدين ، وجهل الجاهلين ، وتصفع أقفية الحمقى والمكفوفين ، في مجال الخصوصية بين مقام الأشباح والأرواح ، والسطوح والأعماق.
- نظرة إلى محتوى هذا الكتاب (الفهرس) تكشف القناع عن كنوزه، وتؤكد أن الكاتب إنما كان يكتب بالله، ولله، وفي الله، ومن الله، وإلى الله، في عدل ووسطية، وتحقيق ومدد، وسواء رضى بعض الناس أو غضبوا ؛ فما كان لله دام واتصل، والعاقبة للتقوى .

فضيلة الإمام السيد

ى إبراهيمر رة المحمدية

SEERE LEEVE LEEVE !