# النه المالية ا

دُرَاسَة في الحيّاة الروحية الخالِصة في الفترون الأولى

> مصطفى خيامى مصطفى حيامى أستاذ مساعد بكلية دار العلوم جامعة القياهرة



الطبعة الأولى الحرم سنة ١٤٠٠ م = ديستبر سنة ١٩٧٩ م

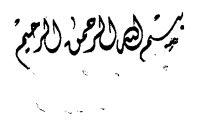
# النه المراد المر

دُرَاسَة في الحيَاة الرَّوْحَيَة الحِالِصَة في العَرون الأولى في العَرون الأولى

ركنور مضطفى علمي

الأستان المساعد كالمية **دار ال**ملوم الأستاذ المشارك كالمية التربية جامعة الرياض

كارال غونغ مستبع والنشرة النوزين معمومته . مربه ، استنسب



BP189 .4 H54 1979

#### مقدمة

الحد لله الذي أرسل رسوله بالهندي ودين الحق ليظهره على الدين كله وكنى بأنه شهيدا ، وأشهد أن لا اله إلا الله وحده لا شريك له إقراراً به وتوحيسه وأشهد أن غيراً حبده ورسوله ، الملهم حبل عليه وغلى آلمه وجعبسه ومن اهتدى بهديه ودعا بدعو تدوسلم تسليما كثيراً .

أما بعد،

فايس الحديث عن الثنائية فى خلق الإنسان بين الجسد والروح والمقارنة بينها حديث عصرنا وحده ، فإن فتن الدنيسا وحب الشهوات من النساء والبنين والأموالوالجاه والسلطان هى فتن الإنسان فى كل الاعصار ، قال الله تمالى: (زين للناس حب الشهوات من النساء والبنين والقناطير المقنطرة من الذهب والفضة والحيل المسومة والانعام والحرث ، ذلك متاع الحياة الدنيا والله عنده عسن المآب) ١٤ آل همران .

فالبشر هم البشر ، والنزاع سيظل دائرا بين الإنسان وهنده الشهوات مادام فيه عرق ينبس ، ولكن من رحمة الله عز وجل بعبساده \_ وهم أرحم الراحين ـ أن أرسل إليهم الرسل والانبياء لحدايتهم إلى الطريق الصحيح ، ولو ظلت الإعم على طريقتهم لما حدث المآرى والاهوال التي وعانت منها بسبب الكفر والمناد .

مُمُ أَرْسِلُ سَيْحَانِهِ وَتَمَالَى سَيْدِ الْحَلَقِ وَإِمَامُ الْكُلِّ عِدَا عَلَيْكُ لِيَحْمُ دَاكُوهُ النّبوة والرسالة ، كما خص أمنه بصفوة من خير خلقه من جيلا بسد جيل مستبسكة بالميثاق منذ وفاة نبيها عليه الصلاة والسلام إلى انتهاد أجل الدنيا .

و تو ذ الصادير مدُّه المُقْلِمة ببضمة أَسْطَرُ في وَمَنْهُ مَنْلُواتُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَيْ مَنْ

أفضل ما وقعت عليه أعيننا فيا سطره من علمازنا في وصف سجماياه وَيَطْلِقُهُ . قال ابن القيم : ــ

إِنْ (ويما يَغْيَنِي أَنْ يَعَلِمُ أَنْ كَالِرَحَمِّلَةِ مِنْ خَصَالُ الْفَصَى قَدْ أَحَلُ أَنْ وبيوله بْاللّ في أعلاها وخصه بلنجة سنامها به فإذا احجب بحاله فرقة من فرق الأمة التي تعرف تلك الخصال وتقاسمها عن فضلها عن غييرما ، أمكن الفرفة الأخرى أن الطوائف احتج به العلماء والفقهاء على مثل ما احتج به أولتُك ، وإذا احتج به الرَّهَاذُ وَالمُتَخْفَوْنُ عَنِ الدُّنيَّا عَى قَطَّلُهُمْ ، أُ-تَجَّ بِهُ العَّذَاءُ وَالفَّةُمِـأَء عَلَى مثل ما آخَيْم به أَوْلَمُكُ ، وَإِذَا أَحْتُج به الزُّ أَدُّ وَالْمُتَخْفُونَ عَنِ الدُّنْيَا عَىٰ فَعَنْلُهِم آجَيْم بُهُ النَّاخُونَ فَي الدُّنيا وَآوَلَايَةُ وسياحة الرَّعيةُ لِإِقَامَةُ دَنَّ اللَّهُ وَتَنْفَيْذَ أَمْرَهُ وإذْأُ آحَتُجَ بِهُ الْفَقَيْرِ الصَّابِرَ احْتَجَ بِهُ النَّبِي النَّاكُرِ ، وإذا آحَتَجَ بِهِ أَهُلَ الْعَبَّادَةُ عَلَى فَضَلَ نُوافِلَ الْعَبَادَةَ وَ تَرْ جَيْحَهَا احْتَجَ بَهُ الْعَارِفُونَ عَلَى أَنْهَلِ ٱلْمُعْرَفَةَ ، وإذَا احْتَجَ به أرباب التواضع والحلم احتسج به أرباب العز والقهر للبطين والغلظة عليهم والبطش بهم، وإذا احتج به أرباب الوقال والهيبة والرزانة، احتبَّج به أرباب المخلق الحسن والمزاح المتباح الذي لا يخرج عن الحق وحسن العشرة للا ل والأَفْعَابُ مُ وَإِذَا احتج به أَمَعَابُ الصَدَّعِ بَالْحَقَّ رَالْقُولَ بِهِ فَيَ الْمُنْهِدُ وَالْمُغَيْبُ ، احتج به أصحاب المداراة والحياء والكدم أن يبادروا الرجل عا يكرُّمه في وُجهه ، وإذا احتج به الميوريمون عن الووع المحمود ، احتج به الميسودة المسودة الذين لإنخونجون عن سعة شريعته ويسرها وسهوالتها أه بواذا اجتبع به من صرف عنايته إلى إصلاح دينه وقبه مناحتم بهمن راعي إصلاح بدنه ومقيشته وذنياه و فإنه عليه بيت لصلاح الدنيا والدين، وإذا احتج بهمن لم يعلق قليه بالأسباب

وَلا رَكُنَّ [ليها ، احْتَج به مَنْ قَامٌ بِالْأَسِبابُ وَوَضَعُها مَوَّاضُمُا وَأَعْطَأُهَا حَتُّهَا ، وإذا احتج به من جاع وصبر على الجوع احتج به من شبعٌ وَشَكَّرَارَبُهُ عَلَىٰ الشبع، وإذا احتج به من أخذ بالمفو والصفح والاحتمال احتج به من التقم في مواضع الانتقام ، وإذا اجتب به من أعطى لله ووالى لله ، احتبع به من منع لله وعادى لله ، وإذا احتج به من لم يدخر شيئًا لنهد احتج به من يدخر لاملة قوت سنة ، وإذا احتج به من يأكل الخشن من القوت والأدم كمخبز الشميد والخلُّ ، احتج به من يأكل اللذيذ الطبب كالشوى والحداوى والفاكمة والبعليخ ونحوه ، وإذا احتج به من سرد الصوم أحتج به من سرد الفطر ، فكأن يصوم حتى يقال لا يفطر ويفطر حتى يقال لا يُصوم ، وإذا احتج به مرب رفب عن الطّيبات والممتهيّات، احتج به من أحب أطيب مَا في الدنيا وهو النشأء والعليّب، وإذا احتجابه من ألأن جابه وخفض جناحه المسائه احتج به من أدجن وآلمهن وطبق وهجر وخيرهن ، وإذا إحتج به من ترك مباشرة أسباب المعيشة بنفسه ، احتج به من باشرها بنفسه فسآجس واستأجر وباع واشترى واستسلف وأدان ورهن، وإذا احتج به يجننب النساء بالكلية في الحيض والصيام ، احتج به من يباشر إمراته وهي خالص بغير الوطء • ومن يقبدل إمرأته ﴿وهو صَاحُم ، وإذا ﴿ احتج به من رحم أهل المماصي بالقدر ، احتج به من أقام عليهم حدود الله فقطع السارق ورجم الزاني وجسله الشارب ، وإذا احتج به من أرباب الحكم بالظاهر ، احتج به أرباب السياسة العادلة المبنية على القرائن الظاهرة فإنه حبس نی تهمهٔ وعاقب فی تهمهٔ ) (۱) .

ي هذا هو هدى المجموم ﷺ في حياته العملية بما سنه للسلمين من طرق

١ ــ ابن القيم : عدة الصابرين وذخيرةُ الشَّأَكُرُينَ مَنْ ٢٢٨ مَّ أَ

ومسالك العياة ، فأغناهم عن اتباع غيره ، كذلك يصبح المقياس النبي تقاس به أنواح السلوك والأعمال .

فَإِذَا أَزُدْيَا تَعْلَبِيقَ هَذَا المنهِجِ عَلَى دَوَاسَتَنَا فَى الحَيَاةِ الرَّوْحَيَّةِ لَدَى المَسْلَمَّ الْأَرَاقُ سَنْجُدُ أَنَّهُم كَادُرا أَقْرَبُ إِلَى الْهَدِيّ النّبُوى عَنْ جَاءَ بِمَدَّمُ حَتَى مِن صَوْفَيَةً أَقُلُ السَنَةِ المُعَدَّلِينَ ، فَمَا هُو الرَّهُدُ ؟

إن الأصل في معنى الرهد مو (الإعراض عن الشيء لاستقلاله واحتقاره وإرتفاع الهمة عنه) (١) ولكن لم يقتصر مناه عند الزماد على هذا التعريف ولندال عن حجة ذلك ، نستشهد بيمض العبارات التي وردت عن ألسنة الزماد:

إنهم يستندون إلى الحديث (الزهادة في الدنيا لندت بتحريم الحلال ولا إضاعة المال ، ولكن الزيادة في الدنيا أن لا تكون عافى يديك أوثق عافى يدانة وأن تحكون في الوابا المصية إذا أحد أصبت بها أرغب فيها لو أثبا بقيت لك ) .

فالوقة عند المسلمين الارائل لم يكن بسيطا ساذ به كا ترهم إن سينا في تقسيمه المتصوف ألى الرعد ثم مرحاة التصوف ثم المعرفة ، والمحتف كان مؤسسا على الاصول التراقية و مدى المصطفى والمحلق المرفة الماء المامة المام والنهى (٣) .

- marting

١ -- ابن وبرب : جامع العلوم والحسكم من ٧١٠ .

٢ - أما الحديث الثانى هنصه (ازهد في الديبا يحبك الله والرهد هيما هند الناس يحبك الها منذ الماس يحبك الها من عند الماس على الماس على الماس الهاس الماس الما

٣ - ابن تيمية : توجيد الألوهية من عاد يران

والسؤال المظروح أيضاً هنا : أيكون الرجل وأهدا وله مال ؟ أجابنا كل من سفيان عينه وسفيان الدّوري على هددا الــؤال بالإنجاب بناء هلى تضورهم لحياة الزهادة ، فاشترطا أن يصبر إذا ابتلى ويشكر إذا أنّهم عليه .

من هذا يتضح خالاً قصر مفهوم الزمد على الزمد فى المال أو المتاع الدنيوى بعامة ، وربما يرجع ذلك الخطأ عند البعض من الكتاب والباحثين إلى خضوعهم لمفاميم المستشرقين ، وهؤلاء تتعليم أذعائهم على صور الرهبان النصارى المنقطمة صلتهم بأمور الحياة الدنيا .

أما الزهد لدى المسلمين فإنه مختلف عن ذلك تماماً ، فسترى في هددا الكتاب زُهد المحاهدين وزهد الآمراء وزهد الفقهاء . فن الزهاد من كان من كبار المحاهدين ، ومنهم أمثال الحسن المحاهدين ، ومنهم أمثال الحسن البصرى وسعيد بن المسيب والأوزاعي وغيرهم هؤلاء الذي ملاؤا العالم لإسلامي بنتاجهم العلمي في الفقه والتفسير والعديث ، وذاع صيتهم بعا سلكوه من طرق في ععاملاتهم وأخلافهم ، فكانوا روادا وطلائع ، وسيطون كذلك لانهم تركوا تراثا، وخفوا ثارا بحتاج إليها المسلمون .

والذي نلحظه خطأ نصور المستشرقين للزعد الإسلامي ، بسبب معاصرتهم لمقايس حضارية مادية ، طفت فيها شهوات البحث عن المتع والشهوات ، وأصبحت معاير التقدم فيها قائمة على أرقام الإنتاج وقوائم الميزانيات والتصاعد المدهل في الإقبال على السلع الاستهلاكية ، والتفاخر بين الأمم بعدد الجيوش ومقادير الاسبحة المدمرة والقدرة على إقناء بعض أو كل سكان الكرة الأرضية ، وكل هذه المظاءر الى تصور الحضارة الحاضرة تختف بلاشك عن مقايمي المصر الحضاري الإسلامي .

وإلى القداري، صورة دقيقة الحضارة الغربية كا يكتب عنها العالم النمسوى المسلم عد أحد ( ليو بوله فايس قبر للسلامه ) إذ يرى أن الدين الذي يعرفه الأوروبي هو التعبد الرق المادي ، فيقول ( إن هياكل مذه الهيانة إ ما هي المسانع العظيمة ، ودور السينها ، والمحتبرات الكياوية ، وباحات الرقص ، وأماكن توليد الكهرباء وأما كهنة عده الهيانة ، فهم الصيارفة والمهندسون وكواكب السينها وقادة الصناعات وأبطال العلهدان ) (١) ، ولذلك فلا يوجد هدف آخر في الحياة سوى جمل هذه الدنيا مرتما خصباً لتحقيق المطامع أيا كانت .

أما نظرة المسلمين فإن مقاييس التقدم والنجاح عنده في أرج حضارتهم ـ وهكذا يذبغي أن تكون دائماً ـ هي ضرورة انفاقها مع معايير ما يسميه بالحياة الإسلامية، أى مل محوز رضي الله عز وجل وجل أم تخالف شريعته ؟ (١) .

## علة اختيارنا لوضوع الكتاب :

من أجل ذلك كله رأينا فأئدة الإلمام ببعض هؤلاء الصفوة من الزهاد في عصر نحتاج فيه إلى طريقة الإتباع ـ لا الابتداع ـ فقد جابووا ـ كا نجابه اليوم الكثير من المشكلات إذ تعرض عالم الإسلام حينداك لنزوات صارية عسكرية وثقافية وتبارات معادية على مستوى العقيدة ، وتآلبت على دولة الإسلام خلفاء وحكام منهم المقسطون ومنهم دون ذلك ، وعاشوا في أيام اختلفت عن عصر النبي بيتانية ولكل عصر سمانه ومظاهره وطرق حياته ومشكلاته ، فأثروا المقاومة الصلبة لإبقاء الذائية الإسلامية لمواجهة الرياح العاصفة من حولهم ، وبقوا مهاسكين ، عامنين على تعماليم الإسلام ، فسارت حياتهم طيبة هنيئة ، فقدام بعضهم يعاوض عامنين على تعماليم الإسلام ، فسارت حياتهم طيبة هنيئة ، فقدام بعضهم يعاوض الزيم في المناح التات التي ظهرت بظهور عمل الكلام والفسفة الإغريقية فقاوموا الزيم في

١ – محمد أسد : الاسلام على مفترق الطَّوق من ٤١ م. يروه أماري (١٠ يامور) . يومورا

المعتقدات وجاموا الآراء الطارئة الغربية ، كما قاوموا البدع المستحدثة فالعبادات والسوك باسم التصوف ، وكانت منا بيمهم عن الحياة بالم. في الشامل ، باعتبار أن أير نسان يشمل العقل والعلم مع السلوك والاحلاق .

وفى أحاديثهم عن الزهد مخاصة ، لم يتقيدوا بترتيب المقامات والأحوال التي سنها المتأخرون ، وإنما تكالموا عن أعسال القوب وعلى الأحوال كلاما مفصلا جامعاً مبينًا مطلقاً من غير ترتيب ولا حصر للمقامات بعدد معاوم ، فإنهم كأنوا أجل من هذا .

وإذا خصصنا الجزء الأكبر بدراسة حياة الرهد ، فإنه لم يدر نخادما إنكار الجوانب الحصة الآخرى المتدة إليها مواعب هذه الشخصيات الفذة ، فلايسعنا مجاعل أدوار الحلفاء الراشدين ـ رضى الله عنهم في أمور الحكم العادل والسياسة الشرعة ، أو الجهاد في سنيل لله (كسفيان الثورى) أو الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر (كسعيد بن المسيب و سعيد بن جبير ) أو الدفاع عن العقيدة الإسلامية الزام عناولات الربغ والمناف (كالإمامين الحسن البصرى وأحد بن حنبل) ومعكذا .

ولسنا بدعا بين الأمم حينها نحاول صقل ذاكر تنا التازيخية ، فإن قدرة الامم على اكتشاف نفسها والاعتداء إلى ما ميتها الاصلية ، تعد مر أهم العوامل التي تساعد على النهوض في مستقبلها ، وهاكم الغرب النصراني أمامنا ما زال يعيش على تراث ساغه على عكس النظرة السائدة الخاطشة التي تحاول عن حمد الإيهام بلفظه للمقيدته ونبذه الرائه والمعالمة بيئة وبين سلفه ، وليس أذل على ذلك من النظرة التحليلية لاحد كبار مؤرخيه ، إذ يقول أرنولد تويني (ما زال نشك في جدية الجهسود ألتي بذلها كل من ديكارت وفولتير وماوكس وماكيافيللي وهو بو

وموسيليني وهتار لأنتزاع الصبغة المسيحية عن الحياة الفربية) (١).

ومن أغراضنا : الدعوة إلى تصحيح العقيدة والسلوك باتباع طريقة الافتدام، ثم معرفة أقدارنا بالمقارنة بأهل القرون المفضلة والمتبدين لهم بإحسان. ولأيفو تنا أيضا شحذ همم مسلمي اليوم فنقول لهم :

لاتهنوا ولاتحزنوا رأاتم الاعلون بمديئة القانعالى، فعقيدتكم تعلو ولايعلى عليها، وأمتكم ما زالت حية لم تجمف الدماء فى هروقها ، ولم يكف قلبها عن الخفقان بالرغم من الدماء التي سالت منها ، فدماؤ عا تتجدد بالمجددين من علماتها ومجاهدها محيث لم يخل جيل منهم قط ، واقرأوا السير الإسلامية للعبرة والتدبر والدرس ورسم طريق المستقبل ، فن لا تاريخ له لا مستقبل له ، وتاريخنا محمد الله حافل بدلائل حيوية الآمة ، ودليل عى أنها إذا سلكت النهج الصحيح ، نحت من الكوادث ، وهذا دليل على أنها قاهرة أيضا بنفس المنهج اجتياز عن اليوم مها اشتدت .

ولا نظن أن الحديث عن الزهد بعيد الصلة بأحوال العالم الإسلام في جمرياً ، في حالمنا الإسلامي الممتد من الخليج إلى المحيط ، تظهر على خريطته أوان متنافضة بين الثراء الفاحش والفقر المدةع ، والحديث في الزهسد يجرنا إلى بحث العملاج الناجع ، ولن نجده إلا في الوحسدة والتكامل الافتصادي قبل السياسي ، وهذا ما تفعله دول أوربا الآن .

ولكن قد يقول قائل: هذا بحث الاقتصادى سياسى، فنقول: هذا صحيح، ولكن قد يقول النفيذه، ويمثل الحل الأمثل لمصلاتنا الاقتصادية والسياسية

ا سَ أَوْنُولُ عُولِكُمَى : عَتَمَر دُواَسَةَ التَّارِيخَ جَ ٧ مَ ٧١٠ سَ تُرجَة عَوَاد هَبَسَلَ مَ الْأَدْاوَة الثَّافِية بَالْمَعَة الدُولِ المربِية ١٩٦٧ مَ .

بشرط إتمامه في الإطار الذي كانت عاية وحدة المسلمين منذ سقيفة بني ساهدة (١) وإلى أن يتحقق مذا الهدف الغالى ، لابد من كلمة لمن يملكون المال : إن المال مال الله وملكيتهم له ملكية استخلاف .

فيناك صعوبة إقناع الفقراء بحياة الوهد وهم يرون التفاوت الشديد في توزيع الثروات ، فالاجدر إذن أن يؤدوا حقوق هذا الاستخلاف على المال.

إن الإسلام له خصوصيته ، فعقيدته جامعة بين التوجيد وما يقبق عنها من انظلمة اقتصادية وسياسية ومبادى و أخلاقية ، لذلك فإن القربية و فق بنياة الزهب خليقة بتحقيق أفضل أنواع العدالة الاجتاعية ، بينها التجارب المستقلة من دول أخسب ي لم تثمر ، فلم تنجع الانظمة والقوانين المستوردة في تحقيق أية عدالة اجتماعية بالرغم من الهالات البراقة حولها ، ونصوصها الآمرة النامية ، بينها كانت العقيدة الإسلامية تؤدى دورهما في تاريخا كله بيسر بوسبولة دونما تدخل من خلفاء المسلمين وملوكهم إلا فيها ندر .

وهنا يأتى غرض آخر لكتابنا ، فلمل تقديم سير زهادنا الأوائل نوع من حث مسلمى اليوم ـ وأثريائهم خاصة ـ على البذل والعطاء ، وما أكثر ميادينه ، وأولها مساعدة المجاهدين في سبيل الله بأفغانستان وأريتريا والفلبين وغيرها من المهلدان التي يتعرض فيها المسلمين المجوع والتشرد ، والأولى تقديم العون لمسلمى بلدانهم أيضا ، فأهمال البر كثيرة ولا نحيط بها في مذا الحين .

أما غرصنا الآخير ، فإننا نرجو به إقناع المتطلمين لحياة الوجدان وإنَّماهي

١ - عيرنا جن هذا الرأى عقدمة كتابنا ( تنارية الحلامة ف النيخير الاسلام) داو
 الانسار ١٣٩٧ م ٧٧٠ م .

القلوبُ الله حياة الزَّمَّة هَى البَّدَيَّلَة لَمَا يَبْتَحَثُونَ عَنهُ فَي النَّصُوفَ ، فَلَا يَجَدُّونَهُ فَيْهُ أَ وإن وجدوا فليسُسُوى ألوان من البِدع وضنوفمن ثقافات الاشم الاغرى(٧).

وقد جاء منهجنا في هذا الكتاب حذواً لمنهج شبخ الإسلام أبن تيمية ، الذي كل له دور كبير في الكشف عن الجانب الوجداني في التراث الإسلامي ووضعه في الصيغة الملائمة مع متهج السلف ، وعلى حد قوله ( من بني الإرادة والعبادة والعمل والسياع المتعلق بأصول الإعمال وفروعها من الاحوال القلبية والإهمال البدنية على الإيمان والسنة والهدى الذي كان عليه محد والملتي وأصحابه فقد أضاف طريق النبوة ) (١)

ولم يأت الحديث عن دولاء الزهاد من شيوخ العلم والإيمان هلى طريقة كتابة التراجم ، بل فضلنا الوقوف على آرائهم في هو صوعنا خاصة ، و تقبنا عن اتجاهاتهم الاخلاقية ، وحرصنا على مصرفة الاصول الى استندرا إليها في اجتهاداتهم ، مم مراعاة ظروف نشأتهم وأدرار الحياة الثقافية والاجتماعية الى تثبروا فيها .

وأسأل الله تعالى أن يجزى عنى خير الجـــــزاء كل من عاون في إخراج هذا الكتاب إلى أيدى القراء .

كما أسأله ـ عز وجل ـ أن ينفعني والمسلمين به ، وأن ينفر لى الأخطأء وألات ، وما توفيق إلا باته ، ولا جول ولا قوة إلا به عز وجل .

الرواض في المعرب ١٤٠٠/١/٣ من المعرب ا

١ - وعطيع تربيا بمشيئة الله تعالى أحزاء من وسا لتنا لله كتوراء من ( مواف الهو تيمية من التسوف ) وهو يعبر من الاتجاء الاسلاى الصحيح •
 ٢ - ابن تيمية / السلوك من ٣٦٣ .

## معالم طريقنا في الدراسة

- أخطاء المستشرقين.
- المنهج الصحيح في دراسة الحياة الروحية عند السلف .
  - بعض صموبات المنهج.
  - معنى الزهد لدى شيخ الإسلام ابن تيمية .

the of the forms

- a said that be
- و الناج المعرب و المراس الجراة الروجة عند كالمعاد
- a principality.
- · with the the training that is the .

رأينا مما تقدم الاخطاء التي وقع فيهما المستشرةون في دراسياتهم لموضوع الزهد عند السلف. ولما من أهم عرامل أخطائهم مو الانصراف عن القطاع العريض الذي يتشكل من الصحابة والتابعين وتابعيهم، والاكتفاء بالتقاط بعض المواقب من حياتهم، مستقاة من مراجع متأخرة في الزمن عن عصورهم، أو لا تخو من مطاعن من حيث النقل، فجعوا بذلك المذب السلني، بل طعنوه بالتحجر والجود والحلو من المضون الروحي (١).

وكان الجدير تلسه من مظانه الحقيقية . فإن أغلب علماء المشرقيات الذين تصدوا لبحث التصوف لا يعتمدون على المصادر التي يقرما شيوخ المدرسة السلفية ، وإنما يتخذون من كتب متأخرى الصوفية في الاغلب إلى جانب الآراء المتناثرة في التآليف التي لاتمد بالمنظار السلفي ب حالية من الشوائب ، وهذا وهذا ما دعا إليه ابن تيمية في دراسته المنهجية للموضوع إذ يقول ( ومملوم أن طريقة أنمة الصوفية وأثمة الفقهاء أكمل من طريقة أبى القاسم القشيري) (٢) ويعظى المشايخ الكبار حقهم من حيث التدرج في المكانة العلمية ، فالحارث المحاسبي أعلى طبقة عن يلم ، كما أن مالكا والأرزاعي وأمثالها أعر عن يليهم ، وعلى رأسهم عبيما يضع الصحابة فالتابعين ويقول ( فأما درجة السابقين الأولين كأبي بكر

۱ - على سديل المثال يرى الدكتور عبد الرحن بدوى في مقدمة كتاب ( شيخسيات المقدة في الاسلام ) أن للشيمة أكبر الفضل في لمفتاء المضمون الروسي للاسلام وإشاعه الحياة الحصدة الفيقة الفيقة التي أشت الاستلام ، وجملته فادوا هي اشتباع النوازع الروسيسة فالمقوس مم يستطرد فيقول (ولولا هذا لتحجر في قوالب جامدة ، ليت شمرى ما ذا كان مشيؤول اليه المرد فيها ؟ ) صفحة ( د ) من السكتاب السائف الإشارة اليه - ويعبر الدكتور بدوى من الاتجاء الاستشراق أمدق تعبير في هذه النقطة م

٢ - ابن تيمية / شرح العطيفة الأصفها تية ص ١١٧.

وعمر ، فتلك لايبلغها أحد (١) .

ومن اليسير أن فلاحظ أن قلب الاسلام النابض يتمثل فى الكتاب والسنة ، وقد تلقفها المسلمون الاوائل ــ شأنهم فى ذلك كما يرى ابن تيمية ــ شأن ورثة الرسل وخلفاء الانبياء بصفة عامة الذين يقيمون الدين علما وعملا و دعوة إلى الله ورسله ، (فهذه الطبقة كان لهما قوة الحفظ والفهم والفقه فى الدين والبصر والتأويل ، ففجرت مر النصوص أنهار العارم ، واستنبطت منها كنوزما ، ورزقت فها خاصا ) (٢) . ويفهم من هذه العبارة على قصرها ، كيف تنبه ابن تيمية إلى إحاطة السلف بالنصوص من كافة نواحيها ، فلم يكتفوا بنقلها والمحافظة عليها ، بل فهموها وفسروها و فجروها أنهارا فى فروع المعرفة المختلفة .

ولكى ندرس آراءهم ومعتقداتهم وقواعد الساوك عندهم، ينبغى التماس ذلك كله فى الكتب القريبة العهد بهم أو فى المصلادر التى حرصت على اتباع المنهج السلنى بأحد فروعه، أى بواسطة النقل الذى يراعى الدة والصحة فى المنقولات.

من هنا نرى لزاما علينا أن فلتمس مذهب لدى الزهد الآو ائل، إما فى المؤلفات التى خصصت لهم \_ ككتباب (الزهد) لابن حنبل \_ أو النصوص اواردة عن كتب تعد فى حكم الضائعة ، ككتاب (الزهد) لعبد الله بن المبارك (٣) التى نعش عليها فى مختلف المصادر ، أو بو اسطة المصادر التى عرف أصحابها بالصدق والدنة \_ كتابقات ابن سعد \_ متحرين فى ذلك كله البحث عن الصواب ما استطعنا إلى ذلك سبيلا .

وسنعرض في هبذأ الكتاب للزهاد إلاوائل لانهم يمثلون التيار السلفي للتفسير

١٠ - ابن تيمية / الرد على المنطقيين ص ١٣٠٠

٢ - ابن تيمية / نامن المنطق ص ٧٩٠-

٣ - نشر هذا السكتاب أخيرا محتقا عمرة حبيب الأعظمي عن ٢

الذوقى والنظريات الروحية من وجهة اسلامية خالصة ، عاولين اثبات صحة الرأى الذى يذهب إليه ابن تيمية ، وهو اكتمال هذا المضمون لدى الأوائل .

كذلك سنبحث في مظامر الاختلاف بين نظريات المدارس المختلفة في الزمد ، ومدى الصلة بينها وبين الافكار و المؤثرات الخارجية إن وجدت .

ولن بدخل فى نطباق بحثنا نشأة هدفه الآراء والافكار ، وهى الناحية التى تكفل بها أستاذنا الدكتورالفشار فى كتابه (نشأة الفكر الفلسني فى الاسلام ـ الجزء الثالث) حيث عالج موضوع نشأة الزهد والتصوف وتطورهما بالمدارس المختلفة .

ولما كان موضوعنا يتحدد بإطار السلف فحسب ، فإن علينا أن نعرض له من حيث ارتباطه بالنظريات السلفية في أعمال القلوب وبيان طبيعة هذه النظريات ، وقد حددنا دائرة البحث بالشيوخ الذين ذكرهم ابن تيمية ، مثنياً عليهم ، مؤيدا لآرامهم وقواعد السلوك التي اتبعوها .

والواقع إن لم يلقوا تأييد ابن تيمية فحسب ، بل يكاد يجمع مفكرو المدرسة السلفية على الإشادة بهم ووضعهم موضع الاجلال والتأييد . والجدير بالذكر أن ابن حزم (٥٦) هـ ١٠٦٤ م) – الذي اشتهر بخصومته للصوفية قد ذكر أغلب هؤلاه الاوائل على سبيل التحديد (١) .

وسيتفرع حديثا في مستهل هذا الكتاب إلى مبحثين: أحدهما الإلمام ببعض مساكل المنهج عند بحث نظريات زهاد السلف ، لتتضح معسالم طريقنا في الدراسة ، ثم فطرق إلى تناول موضوع الزهد لمحاولة البرهنة على أنه يمثل مضمونا روحيا متكاملا عند كل من الصحابة ، ثم من تلاهم من التابعين في اختبلاف البلاد التي انتقوا إليها ، والمدارس التي أثروا فيها .

١ - أين حزم / الفصل ٠٠ - ٤ ص ١١٧

### بعض صعوبات النهج :

لابدأن نِلْمَ إِلَىٰ عِدِمُ دَقَةِ الرَّأَىٰ اللَّهَا بُلُ بِنَقْسِمِ الجياةِ الرَّوحِيَّةِ إِلَىٰ مرحلتين ال الزهد والتصوف لأنه يفقد الدليل القاطع، ويتعارض مع ما تلاحظه بسهولة من واقع كتب التراجم للمدرسة السلفية عندما يصفون شيوخهم بالزهد .. فإن ابن كثير مثلا يصف ابن الصلاح (١٢٤هـه ١٢٤م) - عالم الحديث الشهير -بأنه كارب زأمدا ورعا ناسكا عي طريق السلف الصالح كما هو طريقة متأخرى أكثر المحدثين ) (١) . وهنــاك إلى جانب هذا ، العديد من الشيوح الذين يصل بينهُم وبين طريقة الأوائل فيما يتعلق بوصفهم بالزهد، وغنت دما ينقد الذُّمي الهروي الانصاري في بعض آرائه يعلق على ذلك بقوله ( ويا ليته لا صنف ذلك فما أخل تصوف الصحابة والتابعين ما خاصوا في هذه الخطرات والوساوس ، بجاهدون . وفي الطاعة مسارعون ، وعن اللَّغُو مُعرضُونَ ﴾ (٧) . و لكن الدُّهي يستخدم اسم الصوفية هنا مقترنا بالصحابة التعبير عن الحياة الروحية عندهم التي تتلخص في العبارة التي أوردناها آنفا ، ورعما كان ذلك استخداما منه للاصطلاح السائد.

كذلك. فإننا عندما نقرأ كتاب (طبقات الحنابلة للقاضى أبي يعلى نرى عدداً كبيراً للزهاد الاو اثل من أصحاب الإمام أحمد، مثل الجنيد ومعروف الكرخي وابن أبي الحواري و بشرالحافي، وحينها يترجم صاحب الكتاب لشيوخ المذهب الحنبل، يهتم بنقل قواعد المذهب السلني بصفة عامة للبرهنة على سلامة المنهج،

١ - ابن كثير / البداية والنهاية أنه ١٠٠ أَصْعَه ١٠٩ اللَّمْ اللَّهُ اللَّهُ ١٠٩ اللَّهُ ١٠٩ اللَّهُ

٢ - الذهبي / سير أملام النبلاء مجلد ١١ قسم ٢ ورقة ٢٦٢ ( مخطوط )

وينقل لنا النصوص الثابتة عن ابن المباوك والفضيل وغيرهما من الوهاد الأوائل بعنبا إلى جنب مع آراء ابن حنبل والشافعي والبخاري والترمذي وغيرهم .

والشواهد كثيرة على أن سلاسل الاستباد للمهتمين بالموضوع الروحى فى الاسلام ترتبط بعضها بيعض ، وتتصل بالصحابة والتابعين، وهذا معناه إما أنه حدث التقاء بين أحد الحقات والسابقة عليها أو أنهم حرصوا على السماع والنقل عنهج المحدثين للشيوخ الذين اتخذوهم قدوة .

ولا يغرب عن بال الباحث أيضا أن سلاسسل الاسناد التي يقع بينها أمشال سفيان الثورى وغيره من الآوائل ، تتصل مباشرة بالمفسرين كمجاهد، وتنقل آراءهم في المسائل السكبرى الهامة التي شغلت المسلمين ، وتحرص على تتبع أفوال السابقين . فالمذهب إذن يتحدد ويتشكل من أفوال وآراء هذه المجموعة الكبيرة من الصحابة والتابعين ومن يليهم ، الذين حرصوا على الافتداء ببعضهم البعض فيا ثبت من صريح المعقول أو صحيح المنقول . وكانوا جميعاً يهتمون بعاوم الفقه والحديث والتفسير إلى جانب المعناني العميقة لآيات السكتاب وسنة الرسول صلوات الله عليه، فكانت لهم حيّاتهم الروحية التي استمدوها من الاسلام نفسه .

ولم يكن ساوكهم التاريق الروحي أمراً خارجاً عن المأوف المأثور ، ولهذا أصبحت صبغتهم اسلامية أولا، ولم تصطبغ هذه الصورة بالمؤثرات التي اصطبغ بها الصوفية فيما بعد . لقد كانت معالم الطريق الروحي عند كل منهم كما يرى ابن خلدون (رعاية حسن الأدب مع الله في الاعمال الباطنة والظاهرة ، بالوقوف عند حدوده ، مقدما الاهتمام بأغسال القوب ، مراقبا خفاياها ، حريصا بدلك على النجاة ) (١٠) .

رواب إبن جليون/ شِغارِه السائل لتهذيب المسائل من ٩ ١٥٠ ١٠٠ ر

وهذه هي الدائرة التي انحصرت فيهما الحياة الروحية عنمد الأواثل كما يذكر مؤرخنا المكبير ، قبل أن تتجماوز نطافها وتصل عنمد المتأخرين إلى مرحلة مجاهدة الكشف .

وإنه لمن المعقول أرب نفترض أن المضمون الروحى كان بناء كاملا عند الاوائل وانقسم بعد ذلك إلى تيارين: أحدهما تيار الزهد الذى ظل شيوخ السلف يتسكون به ، والذى لا يمنع اصطباغه بتأثيرات المصور المختفة ، ولكن لا يؤثر ذلك على جوهره وأصالته . أما الثانى \_ المعبر عنه بالتصوف \_ فقد تضخم بالمؤثرات الاجنبية بحيث تراوح طنيانها على الطابع الاسلامي فيه قوة وضعفا ، فأدى في حالة القوة إلى التصوف الفلسني، أو ضعف هذا التأثيرفانضحت المعالم الاسلامية في الظامر ولكنها تخنى وراءها ما هو غير اسلامي ، والتي تصدى لها شيوخ المدرسة السلفية بالنقد والمعارضة .

لقد عرف السلف — كما يذكر ابن تيمية — بواطن الحقائق (١) . ويدور منهجه كله فيما يراه من ضرورة الاقتداء بالسابقين الاولين من الصحابة والتابعين في كل المسائل ، بما في ذلك الحياة الروحية التي جربوما ونقلوا لنا تظرياتهم عنها فهم (مثايخ الإسلام وأثمة الهدى الذين جمل الله تعالى لهم لسان صدق في الامة) (٢).

و بعد أن يضع شيخنا أبا لكر وعمر فى مقدمة أو لياء الله، يأتى بباقى الصحابة ، ويخص منهم بالذكر من اشتهر بالاتجاه الروحى ، مثل سلمال الفارسي وأبى ذر المنفارى وأبى الدرداء . يليهم التابعون ومن أتى بعدهم مثر : سعيد بن المسيب ، الحسن البصرى ، عمر بن عبد العزيز ، مالك بن أنس ، الاوزاعى ، ايراهيم بن

١ – الفتوح الجوية ص ٩٧

أدهم، سفيان الثورى، الفضيل بن عياض، معسسروف السكرخي، الشساقعي، الداراني، ابن حنبل، بشر الحاني، عبد الله بن المبارك.

تم لا يحصر الموصدوع فى نطاقهم فحسب ، بل يختم ذلك بقولة (ومن لا يحصى كثرة) ويعود فيضرب الامثلة بالمتأخرين مثل الجنيد والتسترى والمسكى والجيلانى وغيرهم.

كذلك يشير ابن تيمية إلى غـير هؤلاء وأولئك من (هؤلاء المشايخ الذين كانوا بالحجازوالنام والعراق ومصروالمغرب وخراسان من الاولين والآخرين)

كان الشيخ إذن يدعو إلى الافتداء بهم. والظاهر أن ابن تيمية قرأ لهم واطلع على نظرياتهم فوقع عليهم اختياره لانهم سلكوا فى رأيه السبيل الصحيح. ومن جهة أخرى، يظهر من قوله (ومن لا يحصى كثرة) إنه من الخطأ حصر نطاق البحث فى عدد معين دون غيره. أضف إلى ذلك أنه من الصعوبة إأن تجد فرقا بين صفات المتقدمين كزهاد أو صفاتهم كفقهاء وعدثين، فالدوائر متداخلة لا تفرق بين أحد منها، لانهها تتصل بالدوائر الكبرى التى تحيطها: دائرة الاسلام العظمي.

أما التفرقة فقد خدثت فيا بعد ، وتحولت هذه التيارات الكبرى في الفكر والحياة الروحية الاسلامية إلى جداول تفرعت عن هذه الآء ول الآولى . ويمضى العصور ، تعلق الصوقية جؤلاء الشيوخ الذين يمثلون الجذور الاصيالة الآولى لحاولة اضفاء طابع التصوف عليهم .

والحق إن المسائل كانت متشابكة ، إذ خاص شيوخ السلف في علوم العصور المتعاقبة ، ولم يكتفوا بالنظر في الخطرات وحياة القلوب والوجدان . فهم فتهاء وعداتون ومدافعون عن العقيدة السلفية ، إلى جانب ذلك كونهم زمادا حمقوا

الحياة الروحية عند المسلمين بنظرياتهم التي انبئةت من الكتاب والسنة .

وكما حدث بالنسبة لميسارم الفقه والكلام ، حيث بدأ أثمة الفقه يحتهدون لانفسهم دون قصد الاعلان على الملا والدعرة للاتباع ، اتجه قصد المتكلمين كذلك في ذأة علم الكلام إلى الردعي المخالفين في العقيدة ، فإن الزهد بالمثل كان كن منحصرا في دائرة الشيوخ الذين المتهدرا في العبادات والتحليق مع خطراتهم ونواذع المحبة والحرف وحياة الروح .

وفى ألادوار التالية ، أخذ الفقه على مدى العصور يتضخم بإ نافات الاتباع من كل مذهب ، وأخذت التخريجات الفقية تأخذ في الازدياد وسار الكلام في نفس الطريق حتى انترب افترابا شديدا من الفلسفة عند المتكلمين المتأخسرين ، فقد أصاب المضمون الروحي للاسلام نفس الشيء . فقد أحد الصوفية يتلقفون نظريات الزمد عند النبيوخ الاوائل ، ليضيفوا إليها ما لم يصدر عنهم . وحاول معظم الصوفية أن يبر خوا على صدق نظرياتهم بالانتساب إلى الكتاب والسنة ، وتأويل آراء الزماد السابقين عما يناسب مذامهم بحيث وضعوا أفكار الزهد في إطارات الاحوال والمقامات .

واختلفت صور هؤلاء الثيوخ بين المصادر المتقدمة وكتب المتأخوين ،
أو بين كتب التاريخ والتراجم وكتب الصوفية . فإن النماذج التي نراها عنهم عند
أمثال ابن قديمة ( ٢٧٦ ه = ٨٨٨ م ) في (عيون الأخبار) ، وابن حنبل
( ٢٤١ ه = ٥٥٨ م ) في (كتاب ارهد ) وابن عبد ربه ( ٢٤٦ – ٢٢٨ م)
في ( المقد الفريد ) ، تختف في الصور التي تنطيع في أذءانا عنهم فيا و أطمنا
عي رسالة القنيري (٦٥ ٤ ه = ٢٠٧١ م) أو ( التبرف لمذبب أهل التصوف)
في لكلاباذي (٢٨٠ ه = ٩٩٠ م) أو (فوث القلوب) للكي (٢٨٦ ه = ٢٩٩ م).

ومن حسنات الاخير – التى ربحا من أبطها كان ابن تيمية يقدره – أنه صرح ما تباعه الرخصة والسمة فى النقل والرواية حيث يقول (جيسع ما ذكر ناه فى هذا الكتاب من الآخبار عن النبى صلى الله عليه وسلم، ثم عن الصحابة وعن التابعين وتابعيهم رسمناه حفظا وسقناه على المهى إلا يسيرا اتفق وجوده فى أيدينا وقرب تناوله منا من أخبار فيها طول، فإننا نقيناها من مواضعها وما بعد عينا فلم نفقه ولم نشخل همتنا به) (١). فهو يلفت نظر القدارى محتى ينقب ورائه للتثبيت إذا أراد.

وأصبحت هذه الظاهرة إحدى مشاكل المنهج أيضا فى بحثنا . كذلك ظاهرة الازدواج التى يصطدم بها الباحثون فى ميدان الحياة الروحية الاسلامية بين (حقيقة) ارهاد والصوفية و بين (الأسطورة) التى التفت حولهم بسبب عدة عوامل متنارة ، هنها دغبة دعاة التصوف ومروجيه إلى الرغبة فى إيجاد الروابط بينهم و بين الزهاد الأرائل . كما تضخمت فكرة (الكرامات) حتى أصبح من الصعب العثور على حقيقة هؤلاه إلا بعد مشقة .

ولكن عا يخفف من أثر هذه المشاكل أن التيار الشاقي لم ينحصر في الكتب المتخصصة فحسب لموضوعات الزهد والموائق وقواعد السلوك وأحوال القلوب ، وإنما تمدى ذلك إلى التصافيف الآخرى الشيوخ المدرسة السلفية . فإننا فلاحظ المنحى السلني قد تدخل عند المنسرين والمؤرخين وكتاب التراجم وغيرهم من فوى المنوعة السلفية الذين حرصوا على نقر المنسمون الروحي للاسسلام أثناء طرحهم لموضوعاتهم الاصابة ، متبعين في ذلك منهجهم النقى الذي اصطبغ بعلم مصطلح الحديث في تحرى الدقة في الروايات سندا ومتنا ، عما بحملها أدنى لقبول

م المنظم المنظم

( Bay mark )

١ ــ المحكي/ قوت الناوب ٢٠٠٠ صريم ١٧١ ــ منتا

الباحث . فضلا عن أنها تنقل لنانصوصاً هامة عن كتب الزهد ، مثل تأليف ابن أبي الدنيا (٢٨١ عند ٢٨١) (١) ، وكتاب (الزهد) لسفيان الثورى وغيرها .

و اثن كان موضوعنا لا يتسع لعمل دراسة مقارنة بين النصوص فى المصادر المختلفة ــ كما فعل الدكتور أحسان عباس فى كتابه الممتازعن (الحسن البصرى) لا أننا سنحاول أن نسكنف النقاب عن الاختلافات الصارخة التى سنقابلها فى دراستنا لشخصيات الزهاد الاوائل.

ر على الله و بات التى تصادفنا أيضا ما نلاحظه من النباين الواصح فى تعريفات شيوخ السلف للذهد .

ولكى لا نقع فى نفس الحطأ الذى أدى إليه فهم (الزهد) على أنه عزوف عن مظاهر الحياة المادية وحدما ، فإننا سنستطلع رأى ابن تيمية فى موضوع الزهد كمقدمة تلقى بعض المدوء على عناصره ومقوماته عند السلف .

### معنى الزهد لدى ابن تيمية :

ويبدو من تعريفه للزهـد أنه تغبه إلى مداول جديد بحيث لا ينحص في دائرة الزهد في ( الماديات ) فحسب ، وإنما شكل منه مضمونا روحيا في مثل قوله ( قد يكون الزهد مع الغني وقد يكون مع الفقر ) (٧) .

١ - هو عبد الله بن عجد بن هبيد بن سفهال بن قيس أبوكر بن أبى الديا الحافظ المستف في كل بن ، المشهور بالتمانيف السكتيرة النائمة الشائمة في الرقاق وهبيها ، وهبي تريد على مانة مصنف ، وتيل أنها نحو الثلثمائة مصنف ، وتيل أحدر وتيل أنال ، وكال صدرة حافظا ذا ، روءة ،

<sup>(</sup>أ بن محتير / البداية والنهاية م ١١ ض ٥٩ )

٢ ــ أبن ليبية / التصوف من ٧٨

وإذا كان الصوفية قد قسموا الاسلام إلى شريصة وحقيقة ، ونادوا بانهم بأنهم أمل الحقيقة في مقابل أعل الشريعة — أى الفقهاء ، فإن ابن تيمية استخدم هذه الاصطلاحات لبيان رأيه في الحقائق التي يتحــدثون عنها ويدعون أنهم ينفزدون بفه بها. فالحقيقة المعترف بها عنده هي حقيقة الدين (دين رب العالمين) ،) الذي يقتضي انقيام به توفر العلم والحال والقول والعمل والمعرفة والذيق أياً كان القائم به ، فقيها كان أو صوفيا أو زاهدا فلا يكني توافر أحد هذه العناصر دون غيرها وإنما يجمعها في حقات مترابطة ويتوجها بالدليل الجامع الذي ينير السهيل وهو الاعتصام بالكتاب والسنة (٢) .

وتدذكر ابن تيمية فى مؤلفاته كثيرا من الأعلام ، إلا أننا سنكتنى هنا بالاندارة إلى المتهامه بدراسة مشايخ الاسلام الذين فهموه من حيث ارتباط العمل بالعلم ، وحققوا فيه التذوق إلى جانب الفقه . كذلك فى حديثه عن هؤلاء الشيوخ لا يفرق بينهم كنقهاء أو عداين أو زماد ، ولكن الذي يهتم به أبلغ اهتهام هو تفرقته بين المتدسكين منهم بالشريعسة والحائدين عنها ، مستخدما أسماء مترادنة فيطلق عليهم اسم (أهل الدين والصلاح والزهد والعبادة) (۴) ، لانهم حققوا المطلوب منهم على خير وجه ، ونفذوا قواعد الاسلام على أثم وأكمل صورة ، فالأصل فى الدين هو (إقامة حق العبودية وهو فعل ما عليك وما أمرت به) (د) .

و نضلا عما نراه من الربط فى التعريف الواحد بين أهل الدين والصـــــــلاح والزهد، فإن الامر يزداد وضوحا عندما يؤكد ضرورة تداخل حلقات العبــادة

١ - ٤٠ - ١ - ١ - ١ - ١ - ١ - ١ - ١ - ١

<sup>3-6.777</sup> 

٧- ن م ٢٩٠

والزهد والورع ليتحقق اتباع (الصراط المستقيم) بمفهومه الدقيق، والذي يشتمل على العبادات والومادات والمقالات والتورعات التي تدخل في نطاق الصراط المستقيم الذي أمرنا الله أن قبأله مدايته ) (١).

و هكذا نرى فى المعانى التى تطرق إليها عند حديثه عن الزهد والزهاد ما يدل عنى اضفاء الطابع الزوحى على الزهد، بحيث يشتمل على ما هو أكثر من التقشف أو الزهد فى الأمور العادية.

ثم إنه لم يتقيد حكما قدمنا حبي بمثايخ بلد دون آخر ، وإنما كان يتناول في حديثه أو لئك الذين عاشوا بالحجاز والشام والمراق ومصر وخراستان وغيرها من البلدان . فلم يعن بالتقسيم الجغرافي إلا من حيث عرصه لمدى اتفاق المذاعب واختلافها في الكتاب والسنة ، وقد فاقش على سعيل المثال في استفاضة مذعب أعل المدينة وقاد نه بغيره من المذاهب ، لا سيا مع شيوخ البصره والنكوفة ، متيقظا بصفة خاصة إلى الفروق الظاهرة بين مدينتي العراق ، حيث اشتهر أهل البصرة بالإجتهاد في العبادات ، بينا كان أهل الكوفة (بحتهدين في مسائل القضاء والإمارة ويحور ذلك ) (٢).

و الحق إن التقسيم التقليدى للذارس قد يؤدى فقط إلى تبسيط البحث ، وعاولة أيجاد الروابط والصلات بين الشيوخ السلف و بين بعضهم البعض . كذلك فإن هذا التقسيم يكشف لنا عن طبيعة مكو نات النظريات السلفية فالزهد ، ويعاون الباح، على الاستدلال على العناصر غيرا لاسلامية التي هن المحتمل تدخلها للسبخ هذه الآراء بأوانها .

<sup>1-6.1415</sup> 

٧ - ابن تيبية / رسالة المبوقية والفاراء ص ٢١

ولا يخنى علينا الغرض الذي تهدف إليه بعض دراسات المستشرة في إذ أنها تعاول الاستدلال على احتواء آراء الزهاد على عناصر تسللت إليها من منا أو مثلك، لتجاول إقامة نتائج أبحاثها والقول بأن المصمون الروحي للاسلام فد أفيم برمته على قواعد خارجية .

يقول ابن تيمية (أن الاقصار الكبار التي سكنها أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وخرج منها العلم والإيمان خسة: الحرمان والعراقان والنسام، منها خرج القرآن والحديث والفقه والعبادة وما يتبع ذلك من أمور الاسلام) ().

ولا يتبادر إلى الذهن انكار الخصائص الافليمية أو مؤثرات روح العصر ، ولكن ينبغى الاحتراس عند الآخذ بهذا المبدأ حتى لا نحيد عن المنهج العملمي السليم . فإن الشطط في هذا الصدد يؤدى بنا إلى نزع كل أصالة عن أى نتاج فكرى أو وجدائي .

إن الأمصار التي أشار إليها أبن تيمية تعد بمثابة المنابع الأولى التي ازدمرت بأصحاب الرسول صلوات الله عليه ، وكانت تعبر في جوهرها عن الافتداء به .

وعلى هذا ، فإننا سنعرض في هذا الكتاب نظريات بعض شيوخ الزهسد السلفيين بالمدارس المختلفة الذين عاشوا فيها أو اتبحهوا إليها أو اشتهروا بها منذ عصر الصحابة .

وسنبدأ بالصحابة ثم من يليهم من التابعين ، وفي العصور التالية لها ، سنتقيد بالشخصيات التي كان يردد أسماءها ابن تيمية ، ذلك لانهم يمثون اتجاهات المدرسة السلفية في عصورها الاولى .

وقد لانتقيد بمن ظهر في عصرمعين بالذات، أربمدي العلافة بينيهم ، بما يوحي

١ ــ ا بن تيمية / صحة أصول مذهب أهل المدينة ص ٢١٪ 🗻

لأول وهاة بوجود انفصال زمنى بين شيخ وآخر فى نفس المدرسة ، ذلك لأننا نعتقد أن هذه النخصيات لا تشكل فى اواغع بنظرياتها ومذاهبها ظواهر منفصلة عن بعضها البعض \_ مها اتسعت الفجوات الزمنية بهنها \_ لانها بارتباطها بنفس المنهج فى النظر والسلوك تعبر لنا عن اتجداه واحد متماث يمتد عبر العصور المختلفة يظهر فيه روح الاسلام النتى: اسلام السلف الصالح . إنهم أشبه بالمرآة التى انعكست عليها صورته .

## أولا \_ الصحــابة

## ١ ـ ابو بكر الصديق (١٣ ۾ = ١٣٤ م) :

إذا عنينا بالزهد فى أحد جوانبه انصرافه إلى التقشف والعزوف عن المتسع المدنيوية ، فإن أبابكر بعد بهذا المقياس من أوائل الزهاد . وقد حرصت المدرسة السلفية على ترتيب أفضلية الحنفاء الراشدين طبقا لما ورد بالأحاديث ، ولهذا فإن أبا بكر هو الافضل لقول الرسسول صلى انه عليه وسلم ( لا ينبني لقوم فيهم أبا بكر أن يؤمهم غيره) رواه الترمذي، وقد روى البخاري والترمذي وأبوداود بروايات عدة عن عبد انه بن عمرو بن العاص قال : كنا نخير بين الناس زمان رسول الله صلى انه عليه وسلم ، نخير أبا بكر ثم عمر ثم عثمان ) .

كان الصاحب الاول غنيا فاستعمل ماله فى سبيل نشر الاسلام وتحرير رقاب الارقاء من المسلمين ، ويذكر ابن سعد أن أبا بكر كان معررفا بالتجارة وكان علك أربعين ألف درهم عندما بعث النبي صلى الله عليه وسلم ، فأخذ يعتق منها ويقوى المسلمين حتى أصبحت خسة آلاف فقظ حين هاجر إلى المدينة (ثم كان يفعل فيها ما كان يفعله بمكة ) (١) .

١ - ١ بن سعد / الطبقات الكبرى - ٣ ص ١٧٢

وحين ولى الخلافة أراد الاستمرار فى كسب عيشه عن طريق التجارة لإطعام عياله ( ) ، ولكن عمر بن الخلاب وأباعبيدة بن الجراح نهياه عن مزاولة تجارته لابه تولى أمر المسلمين وانشغل بالعمل من أجلهم (وفرضوا له فى كل سنة ستة آلاف درهم) ( ) .

ولما قدم إليه زعماء العرب وملوك الين (وعليهم الحلل وبرد الوشى المثقل بالذهب والتيجان والحبرة ، فلما شاهدوا ما عليه من اللباس والزهد والتواضع والنسك ، وما هو عليه من الوقار والحبية ، ذمبوا مذهبه و نزعوا ما كان عليهم ) (٣) .

مثل هذا النص يوضح زهده و تواضعه وهو حليفة المسلين إذ أراد أن يكون قدرة لهم ، وكان كثيرا ما يحذرهم فى خطبه من الميل إلى الدنيا والآخذ بأسباب الرفاعية وينصحهم ألا يتخذوا ستور الحرير و نضائد الديباج فيفنعمون و تعتاد أجسامهم عن كل ما هو لين و تؤدى بهم إلى رخاوه الأجساد وطراوتها فيتألمون من (الاضطجاع على الصوف) (١).

وعند وفاته أمر أن يرد ما عنده إلى بيت مال المسلمين ، رافضا أن يبتى شيئا

١ - ن- م س ١٨٤ و ١٨٦ وأبن الجوزي صنه الصنوة ج ١ س ١٧

ويقول التماليي (٢٩٤هـ) في لطائف الممارف ) س ١٢٧ ( وكان أ موهكر يبيسع البن سالتياب من الكتان أو القطن ــ وكذلك عنهان وطلحة وعبد الرحمن بن عوف )

<sup>&</sup>quot; ٣ - تَارِيخُ الطَّبِرِي جَ ٣ صَ3 فَ وَيَقُولُ أَ بِنَ سَمَدُ فَى الطَّبِقَاتُ جَ٣ صَ14 (فَقَرَصُوا لَهُ كُلُ هُومَ شَطَرَ شَاءً وَمَا كَسُومُ فَى الرَّاسُ وَالبِطْنَ ) . وَيَذَكُّرُ الْبِمَيْوِ بِي أَنْهُ كَالَ يَأْمَدُ فِي كُلُ يُومٍ مِن بَيْتَ الْمَالُ لَلاَئَهُ دَرَامُ أُجْرِهُ ( تَارِيخُ الْبِمَيْوِ بِي جَ ٢ صَ ١١٥) •

٣ -- المسمودي / مروج الذهب ج ٧ ص ١٩٧

٤ - تاريخ الطبري ط الحسينية ج ٣ مي ٣٠٠

منها الديه ، وأدس عربن الخطاب أندد الصديق على نفسه والترامه بالمنهج الدقيق ، خاصة وأنه كان ضمن ما رده إلى بيت المال عند موته قطعة من القطيفة الانسارى حسة دراه ، فقال عمر (يرحم الله أبابكر ، لقد أتعب من بعده) (١٠٠

وترك أبو بكر أيضا للسلمين من قواعد السلوك أمثلة فادرة في معيشته ازادة، مما جمل معاوية يصفه بأن الدنيا لم ترد أبا بكر ولم يردها (٣).

وله مواعظ تلفت نظر الباحث من حيث صلتهما بالزهاد الأوائل. لذد كان ينصحهم بالبكاء بمثل قوله (ابكوا فإن لم تبكوا فتبكوا) (٣). وهو نفسه اشتهر بأنه كثيرا ما يغلبه البكاء، وكان يسمى الأواه لرأنته ورحمته (١).

أما عن فكرة المحاسبة التي وجدت طريقها فيها بعد عند الزماد والصوفية ، فإن الصحابي الأول كان قد سبقهم إليها . فيتضح لنا تأنيبه لنفسه ومحاسبتها لهما بما يذكره ابن حنبل عنه بقوله إنه شوهد مرة آخذا بلسانه ويقول (هذا أوردني الموارد) (ه) .

وقد وضعه ابن الجوزى فى نسق الزهاد الأوائل ، ناقلا عنه عبارات ترتبط ارتباطا وثيقا بالمعانى التى وددها الزهاد بعده عن المصير المحتوم الذى سيؤول إليه الناس جميعا : ملوكا وصعاليك ، أغنياء وفقراء ، ذوى البأس السديد والضعفاء من الناس . فهم جميعا قد أصبحوا فى ظلبات القبور ، ومن هنا ينصح المسلمين

١ - ١ من جنبل / الزهد ص ١٩٠ وتاويخ الطبري - ٣ من٤٠ والطبقات لا من سعد
 ١ - ١٠٠٠ ٠ ٠ ٠

٣ - ابن حنبل / الزهد من ١١٣

۳ - ن م می ۱۰۸

ع - ابن سعد / الطبقات ح ٣ من ١٧١

ه – ابن عنبل /الزهد من ۱۰۹

جنه الكالمات الموجزة للصبرة (الوجا الوجا ، النجاء النجاء) (١) ، وكان من. فرط خوفهمن الله يودلو كان خشرة تأكله الهواب(٣) .

و تكلم عن الخوف من الله ، والرغبة في مثوبته ، شاوحا الآية المتي تصف ركريا عليه السلام وأهل بيته (إنهم كانوا يسارجون في الخيرات ويدعوننا رغبا ورهبا وكانوا لنا خاشمين /آية ، ه الآنبياء) ، فأنني الله تعالى عليهم لهذا المسهب وحديثه عن الرغبة في ثيواب الله والخوف منه والحض على عدم القنوط من رجمته عز وجل لا يدفعنا إلى القول بأنه تطرق إلى مقاى الحبة والحوف فهو أهر لم يخطر لأن بكر على بال ، ولكن اواضح أنه يقدوم يدور المفسر للآيات ( من ثقلت مواذينه ) . أن هيمنة القرآن على الصحابة بخاصة والمسلمين بعامة ، هذه الهيمنة ظاهرة تبدو واضحة بحلاء في هذا العصر المبكر.

وقد المتلات حياته أيضا د كغيره من صحابة الرسول صلوات الته عليه د بالإيمان القوى بالله عز وجل ، وإنه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن . ولهذا كلن أكثرهم يردد المعانى نفسه ا، وربما بالالفاظ عينها. من ذلك أن أبا يكر لما مرض، سن عن رغبته في إحضار الطبيب فأجاب (قد رآني فقالي : إنى فعال لما أريد) (٢) .

ويضع ابن تيمية أيا بكر في عداد السالكين لطريق الروح في الإسلام لتفرّفه بمقام الصديق ( وأفضل الخلق بعد الانبياء الصديقون ) (٤) ، مصداقا لمقوله تعالى

۱ سا ابن الجوزي / صنة الصنوة م ۱۹ م

٧ - ان سمد / الطبقات ج ٧ من ١٩٨

٣ - ابن سعد / الطبقات ج ٣ س ٩٩ د وستجد الساوة نفسها على اسال: أبي الدوداه .

٤ - ابن تيمية / الصوفية والفاراء ص ٣٦

( أو لئك الذين أنهم الله عليهم من النهيين والصديقين والشهب دا. والصالحين عمد وحدة الوجود وحسن أو لئك وفيقا النساء : ٩٩ ) . ثم يثب خطأ أتباع مذهب وحدة الوجود ف تفضيلهم الولى على النبي ، وادعاء حصول المعرفة عن طريق الإلهام و

إن المشاهدات والمحاطبات رائدها الاول هو الرسول برائح لا نفراده بالنبوة والرسالة ، ثم يأتى بعده أول الاولياء وهو أبو بكر (١) ، فالرسول اختص وحده برؤية الملائكة المنزلين بالوخى حيث شاهد ما شاهده ليلة المعراج ، والولى أقل مرتبة من النبي دون جدال . أما عاولة البعض من متفلسفة الصوفية الرفع من شأن أولياتهم بدعوى حصولهم على المعارف عن طريق الإلهام المجرد والمعانى الى ترول على قلوبهم فهو خطأ يؤذى إلى تليجة أخرى غير صحيحة لانهم ينتقلون من هذه المقدمات إلى ترتيب النبيجة التي يسوقونها إلواها ، وهو أن الولاية أعظم من النبوة لان الإلهام محصون عليه دون واسطة أو حجاب ، بينها خوطب موسى عليه السلام بحجاب الحرف والصوت (١) .

إن ابن تيمية يصف هذه المكاشفات بأنها في حقيقتها هواجس نفسية من إصاء الشيطان، ذلك لانه يفرق بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان، فالولاية الحقيقية لصحابة الرسول صلوات الله عليه، وأفضل الأولياء هم الصديقون، ويقف في مقدمتهم أبو بكر (٣).

٧ - عمر بن الحطاب ( ٢٤ ع = ١٤٤ م ) :

إن الحديث عن أبي بكر و ثميق الصلة بالشيخ الثانى ، لان فراسة أبي بكر

Salva Bay

تَحْقَقْتُ عَندُما عَهِدُ بِالْأَمْرِ مِن بَعْدَةً لَمَمْرِ بِنَ الْخَطَابِ (١) .

ضرب المثل الأعلى فى العدل بعد صاحبيه . وكانت حياته على الكفاف ، فلم يستحل لنفسه من بيت مال المسلمين إلام ا هو ضرورى ، مستشهدا بالآية (من كان غنيا فليستعفف ومن كان فقيرا فليأكل بالمعروف / آية ، النساء ) فقال : (إنى أنزلت مال الله منى بمنزلة مال اليتيم ، فإن استغنيت عففت ، وإن افتقرت أكلت بالمعروف ) (٢) .

ومع هذا ، فقد أخذ نفسه بالشدة بالرغم من اتساع رقعة بلاد الإسلام في عهده ، وما تبعه من كثرة الغنائم ، فأشفقت ابنته حفصة عليه وأشارت عليه بأن يوسع بعض الشيء على نفسه في المأكل والملبس ( وقد شوهد وهو خليفة وعليه إزار فيه اثنتا عشرة رقعة ) ، ولكنه في الحقيقة يقتدى بسيد الزهاد ( وإمام الكل وقدوة الخلق ) (٣) صلوات الله عليه . أخذ يذكر ابنته بما كان الرسول يلقاه من شدة العيش ، وأسهب في تذكيرها حتى أبكاها (٤) ، وصارحها بأنه لو استطاع الافنداء بالرسول وصاحبه أبي بكر في عيشها الشديد لفعل ، لانه يأمل في أن ( يلق معها عيشها الرخى ) ( • ) .

ويظهر لنا تقريعه هنا لابنته أمسر هين ، لأن الواقعة تكررت مرة أخرى بواسطة أحد الناصحين له بالطعام اللين والمركب اللين والملبس اللين لانه أحسق

٧ - أبن سعد / الطبقات ح ٣ من ٧٧٩

٣ – ابن الجوزي / ضفة ألصفوغ ثم ١٠ س ١٠٨

<sup>3 -</sup> المصدر السابق ع ١٠ ص ٦ الله المعدد السابق ع

ه - الطبقات ج ٣ من ٧٧٧ ه ٧٧٨

الناس بها ، ولكن همر اشتاط غضبا وضربه بجريدة على رأسه معنفا إياه بقـولهـ (أما والله ما أراك أردت بها الله ، وما أردت بها إلا مقاربتي ) (١) .

ويذُكر الهجويري أن الصوفية اتخذوا من أني بكر إماما لهم (٢) .

ولم يقتصر عمر بن الخطاب على نفسه ، وإنما دعا إلى التقشف ورغب فيسه ، فكان يحدر المسلمين من ارتداء زى الاعاجم والتشبه بهم فى النميم فيصبح فيهم (عليكم بالمعدية) (٣) . ولما بلغه أن يزيد بن أبى سفيان يأكل عدة أوان من الطعام ولا يكتنى بلون واحد ، استأذن منه مرة لمشاركته فى عشائه الذى بدأ بثريد اللحم ، فلما أحضروا لهما الشواء ومد يزيد يده ليتناوله استنكر همر الاستزادة بهذا الصنف من الطعام وتساءل (يا يزيد بن أبى سفيان ! أطعام بعد طعام ؟ والذى نفس عمر بيده أن خالقتم عن سنتهم ليخالفن بكم عن طريقهم ) (٤) فقد رأى عمر أن الاقتصار على طعام واحد من السنة ، ولكننا فستطيع أن نستنتج من نص آخر أن نظرته تتعدى هدذا الجانب ، لانه يرى إنه من الصرورى سد حاجة المسلمين جميعاً ، فليس ثمة مبرر لاحد أن يستأثر لنفسه بالكثير - حتى ولو كان النعليفة ـ بينها يموت البعض الآخر جوعا ، و نلم هدذا الرأى عندما نراه رفض ركوب الدابة التي قدمت له لانه علم أنها تأكل الصعير فقال (يأكل هكذا والمسلمون يموتون هزلا؟ الا أوكبها حتى يحمى الناس) (٥) .

١ - إصفة العيفوة، ج. ١ ص ١٠٨. .

Kashf Al Mihjub p. 73.

٣ ــ ابن حنبل / الزهد من ١٣٦ ( المعدية من معد بن حدثان جد العرب - وهو يعنى بذلك التعدن الذي كان حليه جدم • وهنسا تجدم يختى التأثير الأجني أيضا ويتسلك بالمادات العربية حتى في المأكل والمشرب وليس في الأهكاد أو العقائد وحدها •

ع - الشاطبي / الاعتصام - ١ من ٩٣ . . . • - أبن حنبل/ الزهد من ١٢٦

وتتنق النصوص على خشونة عمر و تواضعه وشدته في أمور الدين ، إلا أنّ المسعودي ( ٣٤٦ هـ = ٩٧٥ م ) ينفرد - فيما يظهر - بوصف الخليفة الثانى بأنه كان يلبس الجبة الصوف المرقعة بالآديم . ومن المؤكد أن لبس الصوف في ذلك لا يعنى إلا التقشف والزهادة ، ولا ينصرف إلى المعنى الحساس الذي يريدة الصوفية .

ومن العجب أن عماله فيما يتقل لنا المسمودى اتبعوه فى سائر أفعاله وشيمة وأخلاقه والأنه كان هو تفسه ( يحمل القربة على كتفه ) (١) ، وهو ما يدل على قوة شخصيته عاكان له تأثيره فى هماله ، وربما معاصريه أيضا الذين كان يدعوهم إلى الحشونة و نبذ أسباب الرفاهية كما قدمنا . ونرى الصدى عند أويس الفرتى الذي يصف عمر بأنه خليله وصفيه (٢) .

وإننا لنعش على هديد من تماذج السلوك الدتى يتضح فيها عمر بن الخطاب الزاهد حقا . وقد جذبت شخصيته انتباه المستشرق ساخاو فأطلق عليه اسم ( صاحب العظمة ذو الثياب المرقمة ) (٢) .

أما عمر التق الورع الذي يتناول في أحاديثه الخشنة والمحاسبة ورأيه في الدنيا والآخرة ، وهي باختصار الموضوعات التي خاص فيها الزهاد في نظرياتهم عن الزهد \_ هذا الجانب في شخصية الخليفة الشباني نراها في كتباب (الزهد) لابن حنبل وهي جديرة حقا بالتأمل . فلم يكن الزهد عنده بجرد مبلوك عملي فسب، ولكنه بالإضافة إلى ذلك نظرة فاحصة يتأمل فيها أمور الدنيا والآخرة فيقول

١ - الممودي / مروج الذهب - ٢ ص ١٩٩٩

٧ - أبن حنبل / الزهد ص ٧٤٠

٧ - ساخاو / طبقات ابن سمد ج ٧ ق ١ ص ٥

( نظرت فى هذا الامر فحلت إذا أردت الدنيا أصررت بالآخرة ، وإذا أردت الآخرة أضررت بالآخرة أضررت بالدنيا ) (١) . ثم يختـار بعـد ذلك الاضرار بالفانية ويشبهها عكان إلقاء القامة الذى وقف عنده مرة فأطال \_ بمـا أدى إلى تأذى أصحابه الذين معه \_ فقال لهم ( هذه دنياكم التي تحرصون عليها ) ٢) .

ويستشعر النحوف الشديد من ربه ، فهو يخشى لو مات جدى بشاطى الفرات أن يحاسبه الله به (٣) ، و يشتد هدا النحوف عليه حتى يتدنى إنه لم يولد ، وإنه كان نسيا منسيا (٤) ، إذ لما هرع إليه عثمان بن عفان حين طعن وهو واقع فى التراب ليساعده على النهوض فأبى ، وأخذ يردد (ويلى وويل أمى إن لم يغفر لى ) (٠) . وكان دأبه النحوف فنعه النوم لابه و نام بالنهار خيل إليه إنه سيضيع الرعية ، وإن نام بالليك عن الصلاة أضاع نفسه (١) ، وكان يجب الصلاة فى جوف الليل (٧) ، فلا عجب بعد هذا أن يلاحظ أصحابه فى وجهه خطين أسودين من الكتاب فتخنقه ويظل فى من الكتاب فتخنقه ويظل فى اليت يعوده أصحابه ظنا أنه مريض (١) .

١ - أبن خبل / الزهد من ١٧٥ ء ١٧٦

<sup>114 6. 5 - 4</sup> 

الله أبن الجوازي / صفة الصفوة ﴿ ١ مَن ٩ مَ ١

٣ - أبن حنبل / الزهد ص ١٢٣

۷ - ا بن الجواري / صلة المتواة - ١ ص ١٠٩ ١ - ١٠٠

A مسال مم ۱۰۹ والزهد من ۱۲۱

٩ - ابن حنبل/ الزهد ص ١١٩

ومن مواعظ عمر ، الجديث عن عاسبة النفس في الدنيا قبل عاسبتها يسوم العرض الأكبر حيث لا يختى من الخلق خافية ، مستندا إلى الآية (يومئة تعرضون لا نختى منكم خافية ـ آية ١٨٨ ، الحافة ) (١) . كذلك فطن إلى المعانى الرقيقة التي تتملق بالذكر والورع والتوبة، فإن ذكر الله عنده شفاء بينها ذكر الناس دام (٧) ويقول (إن من قل ورعه مات قلبه ) (٣) ، كما ينصح بمجالسة التوابين الآنهم أرق شيء أفئدة (١) ، ويرى أن الطمع فقر و الإياس غنى (٠).

وكان يدعو ربه عز وجل أن يمنحه الاخلاص فى العبادة حتى تصبح خالصة له دون مشاركة أحد، وحتى يبتعد عن كل مظاهر الرياء (٦)، لأن التدين الحقيق في رأيه ليس بالطنطنة من آخر الليل بل هو الورع (٧). كا يفضل العزلة لأن فيها الراحة من خلان السوء (٨).

إنها كليا تتضمن نفس الموضوعات التي خاضها الزهاد بل أنها تفوقها أصالة . فقد رأيناه يتنبه إلى أرق المعانى مثل رقة القلب .

وينقل لنا ابن حنبل فيا ذكره عن هذا الصحاب الجليل ، أنه نصح رجلا أم الناس الصلاة ثم حلس ليقص عليهم بأن يكف عن القصص، مكتفيا بإمامة الصلاة

```
۱۰۰ م ۲۰۰ وصفة ج ۱ من ۱۰۹ من ۱۰۹ بالزهد من ۱۱۸ بالزهد من ۱۲۸ بالزهد من
```

لخوفه طيه من أن يرفع نفسه فيضعه الله (١) . وفراه هنسا يتعمق في النفس الله رية ليكشف النقاب عن الموهو في حديثه لمل المراغب في القصص . كذاك في تعريفه للندح بأنه للذبح ، فكأن من يكيل المدح المنيره كمن يذبحه ، لأنه يسمح بالمنزور بأن يأسره ، ويقمني عليه .

أما عن إلهام عمر ، فقد ثبت بالحديث (قد كان فى الأمم قبلكم عدثون ، فإن يكن فى أمنى أحد فعمر منهم ) (٣) .

وجاء ابن تيمية فيما بعد، فيتخذ من إلهام عمر دليلا على إمكان المعرفة القلبية الترجيح بين الأدلة، لأن هنـاك نورا يهدى القلب، ولكنه يشترط لصحة هـذا الدليل المعرفي أرب يسكون مسبوقا بنص فيصبح دور الالحام القلبي مرجحا لطالب الحق (إذا تكافأت عنده الأدلة السمعية الظاهرة) (٣).

ولكن شيخنا يحتاط منا ، لأن المحدث يأخذ عن قلبه \_وهو ايس معصوما \_ فيحتاج إلى عرضه على ما جاء به النبي والمحلج ، ولحذا كان الخليفة الثانى لا ينسازع أصحابه بدعوى أنه عدث وملهم \_ ومن ثم يفرض عليهم آراءه \_ ولكنه كان عناقشهم وينافشونه ، ويحتجون عليه بالكتاب والمسنة (٤) .

وفى النهاية . . مات عمر بطعنة غادرة ، و لكنه خرج من الدنيا ( نتى الثوب بزيئا من العيب ) (٠) .

<sup>177 1- 3-1</sup> 

٧ - التووي | شرح صحيح ممام م ٥ ص ٧٥٠

٧ - ابن جيبة | السلوك ض ٧٧٥

ع - أبن ليبية / الفرقات ٠٠ ص ٧٠

ه - تاویخ الطبری - ه س ۱۲۸

#### ٣ - عثمان بن عفان ( ٣٥ هـ = ١٥٥ م ) :

وكما استشهد عمر بن الخطاب ، كانت الشهادة أيضا من نصيب الخليفة الثالث الذى قتل منكبا على المصحف يتلو آيات الله ، وتحققت نبؤة الرسول وليليني يوم كان واقفا معه على الجبل فاهتز فركضه الرسول وهمو يقول (اسكن . . ليس عليك إلا نبي أو صديق أو شهيد) (١).

ولن تتناول الجانب السياسي الذي تضخمت به المصادر وجذبت اهتمام مفكري الاصلام التحليل وللدراسة مع الانقسام بين أهل السنة والشيعة في موقفهم هنسه وانفجار الاحداث الواحد تلو الآخر ، وتكتني بالقول بأن ما دار حوله مرجدال حجب الكثير من مآثره ، وصدق ذو النون المصري حين رأى أن أحد الطرق التي دخل منها الفساد على المسلمين هو تصيدهم لاسباب الخلافات واتخاذها حجة لانفسهم ، ودفنوا أكثر مناقب السابقين (٢) ، ذلك لان الانصراف إلى تسجيل الانشقاقات أدى إلى طمس معالم شخصية أحد الخلفاء الواشدين .

والذي تقصده هو الناحية المتصلة بموضوعنا، وهي زعد ذي النورين ومضمون الحياة الروحية عنده . فقد اشتهر بأنه كان من التجار الاثرياء ، خصص جانبا كبيرا من ثروته لصاح المسلمين ، فقام بتوسيع المسجد، وجهز نصف جيش العسرة (٣) .

والخليفة النالث من الصحابة العشرة المبشرين بالجنة ، أرمع هذا فقد انكب على العبادات قانتا آناء الليل خائفا من المصير في اليوم الآخر ، راجيا رحمة الله

١ - أ بن عبد البر/ الاستيماب ق ١ من ١١٥

٧ - الشاطبي / الاعتصام - ١ من ١٠٨

٧ - أبن الجواري / صفة الصفوة م ١١٦٠

تعالى ورضاه . وهذا هو تفسير ابن عمر الآية ( أمن هو قانت آناء الليل ساجدا وقائما محذر الآخرة ويرجو رحمة ربه . . سورة الزمر آية ه ) ، إذ قال ابن عمر أن المقصود بهذه الآية هو عثمان بن عفان رضى الله عنه وأرضاه (١) .

و نرى من حديثه عن النحوف والخشية تماثلا مع الخليفتين قبله بحيث يدفعنا إلى تأكيد القول : ارتباطهم جميعا بأواصر عقيدة متينه أخلصوا لها كل الاخلاص ففجرت فى نفوسهم أحاسيس متشابهة ، وإلا كيف نفسر تمنى كل من أنى بسكر وعمر ألا يخقا أصلا ، ثم يجىء عثمان فينظر إلى مصيره : أهو إلى الجنة أو النار ؟ ولما لم يكن يدرى إلى أمهما يؤمر به فيختار أن يكون رمادا قبل أن يعلم إلى أمهما يوسير (٢) .

ويشتد بكاؤه حتى تبتل لحيته حين يقف على أحد القبور لأنه يذكر حديث الرسول برائي عن القبر كأول منازل الآخرة ، وكأنه يشفق على المصير وهو في ريب من أمره لان من نجا من القبر ( فما بعده أيسر منه ، ومن لم ينج منه فما بعده أشد منه ) (٣) .

ولها تدافع الفوغاء لقتله صاحت امرأته فيهم (إن تقتلوه أو تركوه فإنه كان يحي الليل كله في ركعة يجمع فيها القرآن) (١).

و نقرأ خطبه فرى أن أغلبها يدور حول الحث على الزهد فى الدنيا وتفضيل الآخرة ، فهو يخاطب سامعيه بنفس المعانى التي حفظها وقرأها فى الكتاب، ورآها

8 - V

١ - أبن الجوزي / صفة الصفوة ١١٨

٧ - ابن حبل/الزهد ص ١٢٩

٣ – ابن حنبل / الزهد ص ١٣٩

٤ - ن ٢٠ ١٢٧ وابن الجولي / صفة ج ١ من ١١٦

معابقة بواسطة السابقين عليه . وبدراستنا للموضوعات التي طرقها، نراها متطابقة في صورتها العامة مع نظريات الصحابة في مضمون الحياة الروحية .

و المتقى بالاسماء التى أطلقوها لتعريف الحياة الأولى والآخرة ، فنراها لا تختلف مما يدل على التمسك بالشكر أيضا إلى جانب المضمون ، هذه الظاهرة إن دلت على شيء فإنما تدل على التوافق فى الآراء بسبب لزوم طريقة الاقتداء . فايس بدعا أن زى عثمان بن عفان يسرد علينا آراءه فى الحياتين ويعظ المسلمين ، مترسما خطى المتقدمين عليه ، مشيراً إلى مذهبهم الذى لا يتعدى اعتباق و تطبيق آيات الكتاب وصحيح السنة .

وبادى ، ذى بده ، لم يفرح عثمان بتولى الخلافة ، بل قام يخطب فى أول عهده بها وهو أشدهم كآبة (١) ، فنبه المسلمين إلى أنهم فى دار قلعة و بقية أعمار \_ وهو منهم \_ وحثهم على المبادرة بما يقدرون عليه من صالح الأعمال لأن الدنيا طويت على الغرور ، شارحا الآية ( فلا تنر نكم الحياة الدنيا و لا يغر نكم بائه الغرور \_ قيا أشرنا آية ٣٣ ، لقمان ) ، منتقلا إلى نفس العظة التى وعظهم به \_ اأبو بكر \_ فيا أشرنا إليه من قبل \_ و تتلخص فى التنبيه إلى المصير المحتوم على الجميع من ( أبناء الدنيا وأخواتها الذين آثاروها وعروها ومتعوا بها طويلا (٢) ، ولكنها لفظتهم كالفظت غيره .

ويتطرق بنا فى خطبة أخرى إلى الحث على تقوى الله .. فإن تقوآه جنــــة ــ والانخراط فى الجماعـة بدل التحزب والفرقة . محذرا من الانشغال بالدنيا لانها الفانية ( فلا تبطركم الفانية ولا تشغلنكم عن الباقية ) (٣) .

٣ - ن ٠م ص ١٤٩

۱ - ثاریخ الطیری - ۵ س ۴۳
 ۲ - ن ۰ و المینحة

ومن مظاهر زهده أنه كان يطعم المسلمين الطعام الشهى (ويدخل إلى بيشه فيأكل الخل والزيت) ()، وأنه كان يصوم النهار ويقوم الليل إلا هجمة من أوله. ثم اتخذه الصوفية فيما بعد - كما يذكر الهجويرى - مثلا أعسلى المتضحية بالروح والمال في سديل الله (٢).

وكان ينهل من مصدر الاسلام الأول \_ كتباب الله \_ كل ليلة لا يشغله عنه شاغل، وكأنى به عندما يقرأ المصحف فقد أزداد قربا من الله تعالى. واثن كانت العبارة التي أوردها ابن حنبل وهي (وما أحب أن يأتي على يوم ولا ليلة إلا أنظر في كتباب الله) (٣). تمنى القراءة في المصحف والمداومة على ذلك، إلا أنظر في كتباب الله) (٣). تمنى القراءة في المصحف والمداومة على ذلك، إلا أن تعبيره يدعو إلى النظر بأعمق من مجرد هذا القصد المباشر. والظاهر أن ذا النورين يعبر عن إحساسه بأنه بقراءة المصحف يشعر بأنه يزداد اقترابا من الله، ويلتق عمعة يود الاستمرار في الاغتراف منها، فلا يحب أن تنقضى الأيام والليالي بدونها.

وظل يقرأ فى الكتاب إلى أن اختلطت دماؤه بكلاته ، وأصبحت خاتمة حياته عنو أنا على التقاء النظر بالتطبيق ، والقول مع العمل.

### ٤ - عل بن ابي طالب ( ٤٠ ه = ١٦٠ م ) :

وعندما قتل عثمان تحققت نبؤته وانشق المسلمون واختلفوا ثم أخذ يستفحل الانشقاق حتى انفجرت موقعة حنين بين على ومعاوية . يذكر لنا ابن عبد البر أن المسلمين انقسموا ثلاثة أنسام (أهل دين يحبون عليا ، وأهل دنيسا يحبون معاوية ، وخوارج ) (٤) .

١ - ابن حليل / ازهد س ٢٧٠

وظهر التشبيع الذي بدأ في شكل المحبة لمسلى واتسمت الدائرة بعد ذلك حتى أصبح المذهب الشيعي اتجاها مخالف المسنة ، وتيارا منشقا عرب أهل السنة والجماعة .

وأصبح لشخصية على جاذبيتها الخاصة لدى الزهاد والصوفية فيا بعـــد ، وتداخلت اصطلاحات أسماء الصوفية مع أسماء أثمة الشيعة ، كالآو تاد والآبدال وغيرها ، ولا بأس أيضا عند الصوفية من قبولهم ــ بل تأييدهم ــ الحديث الذي وبيط بين الصوفية وبينهم وبين على الذي ألم مه النبي ويتاليك خرقة الصوفية .

وإذا كانت حجة الصوفية فى وضع الامام على بعد الرسول صلوات الله عليه ، على رأس قائمة الشيوخ الذين يحرصون على الارتباط بهم وتسلسل لبس خرق التصوف منهم ، فإنه ما يدعو إلى الدهشة أنه مع ما تحف به المصادر عن أخبار الخليفة الرابع فى الزهد والحياة الروحية ، فإنهم قد أعفلوا صفة أخرى بارزة لابن عم الرسول، وهى شجاعته النادرة فى الحروب، واستراكه فى معظم المعادك العسكرية وخروجه ظافرا منتصرا منها . ينقل لنا صاحب (اللمع) ما نسب إلى الجنيد بقوله (لولا أنه أشتغل مالحروب الأفادنا من علنا هذا معانى كثيرة ، ذاك المرؤ أعطى علم اللدنى) (١) ، وسنناقش صفة العلم بعد قليل . فسلم يكن إذرب ممتكفا متأملا ، متسربلا فى خرق الصوفية \_ كا يحاول دعاة التصوف تصويره ، ولكنه فى الحقيقة كان صاحب راية رسول الله على المتناه القتال (٢) ، ولم يكن ولكنه فى الحقيقة كان صاحب راية رسول الله على أثناء القتال (٢) ، ولم يكن ودحتى يفتح الله عليه (٢) .

١ -- الطومي / اللمع • • ص ١٧٩

٧ - ابن سعد / الطبقات - ٣ ص ٧٠

٣ سدل م من ٣٨. وكتباب الزهد من ١٠٣٠

وظل معتزا بسيفه الذي كان كثيرا ما كشف به الكرب عن الرسول ولم يبعه إلا لحاجته الشديدة لثمنه لأنه لو كان عنده ثمن إزار ما باعه (١) .

وسنحاول أن نوضح رأى السلف فى كل هذا فى المواضيع المختلفة من البحث . أما الآن فإننا سنتابع عرض الزهد عن الخليفة الرابع .

أنسا إذا ما اعتمدنا على كتب التاريخ ، قابلتنا أحاديثه الكثيرة المتشعبة في وصفه الدنيا (فالعيش فيها مذموم والرخاء فيها لا يدوم) (٢) ، وتدلنا تصرفاته على الزهادة والتقشف حتى كان يلبس الإزار المرقوع، فسئل عن السبب فأجاب (يقتدى بي المؤمن و يخشع له القلب) (٢) .

و لكن هذه الصورة الواقعية ، نراءا تتضخم في المصادر المختلفة التي تمدنيا عماد وفيرة عن دعواته المتلاحقة للسلمين ، ومواقفه في النصح والوعظ ، وهي تفوق من حيث كثرتها ما تركه لنا أصحابه السابقون عليه .

و تعليل هذه الظاهرة قد يتضح إذا ما تأملنا موقفه الصعب الدقيق الذي ينفرد به عنهم ، لأن أهل الشام انشقوا عليه برئاسة معاوية ، وأعوانه أنفسهم خرجوا عليمه وحاربوه . كذلك اصطدم منهذ بداية توليه الخلافة بمشكلة المطالبة بدم عثمان التي كانت سببا لموقعة الجل .

ومن هذه المعارك المنلاحقة المحتدمة ، انصهرت شخصية الفارس العظيم ، وأكسبته التجارب القاسية نظرة عميقة للحياة والناس ، فضلاً عن سابق صحبته وعلمه ، وكانت وسيلته هي التعبير عما يجيش في صدره وما يعتمل في خواطره في

١ - ابن الجولى | صفة الصفوة ج ١ س ١٧٣ والزهد ص ٩٣٧

٧ - أ بن الجوزي | صفة ج ١ من ١٧٠

٣ – أبن حنبل الزهد من ١٣١ وابن سعد الطبقات جـ ٣ من ٢٨ وصفة جـ من ١٧٣

مناسبات شي ، فأغضى إلينا بهذه الخواطر المستفيضة التي تلقفها الشيعة من جانب آخر وأدخلوها في إطار نظرياتهم .

وأحبه أهل السنة والجماعة \_ السلف والحلف \_ ودانموا عنه . وجاءت أخبار زهـ ده ضمن كتابات شيوخهم أكثر اعتدالا . والحق أن موقفه من الزهد لا يتمدى القالب الذي صاغه فيه أسلافه وأن لون عباراته طابع الحزن والآسي وأتسمت نزعته بالتعمق في دراسة النفوس وخباياها للسبب الذي قدمنا به حديثنا . فنظرية الخوف قد ظهرت قبله كما عرفنا ، وكانت تحوم حول الحزن ويبدو أنه بمن و ضع البذور الأولى ، فكثيراً ما شوهد في عرابه (قابضا على لحيته يتململ تملل السليم . ويبكي بكاء الحزين) (١).

ولكن التشيع واضح في التصوف المتأخر، ولهذا كان من الأفضل، ليكون البحث أقرب إلى الحياد، عدم الافتصار على مصادر التصوف وحسدها. فو افتصرنا عي كتب الصوفية لأصبح أئمة المسلمين جيما صوفية، وأن نظرة فاحصة بكتاب أبي نعيم الاصفهاني تبرهن على ما نحاول إثباته، ذلك لأنه وضع الخلفاء الأربعة في عداد الصوفية.

ولكى تصبح دراستنا عن زهده أفرب إلى الحياد، فإننا سنستقصى أخباره من مصدرين: أحدهما شيعى معتدل وهو تاريخ اليعقوبي ، والثانى كتاب (الزهد) لابن حنبل.

إن الخليفة الرابع يصف الديا في حالة ضيقه بشيعته حيث يسميهم (شرار خلق الله إلا من رحم الله) ويشكو من افتراقهم عنه ، ويحسد العزاء في أن

١ - ابن الجوزي / صنة الصفوة ج ١ ص ٢٢٠

الدنيا هي كما وجدما ( محنسة الصالحين )؛ ويدعو الله أن يكون منهم ـ أي من الصالحين 1 ا (١) .

ولكنه فى موضع آخر ، يعود فيصف الدنيا بأنها (دار صدق لمن صدقها وداد عافية لمن فهم عنها ودار غنى لمن تزود فيها . مسجد أحباء الله . ومهبط وحيه ومصلى ملائكته الخ . . ) (٢) . ولا تعارض بمين الاثنين لأنه فى تعريفه الأول يعبر عن ضيقه و بحنته بأتباعه ، فانعكس ذلك على نظرته للدنيا . وهكذا تتشكل وفق ما يصادفه المرء فيها من صنوف المتاعب، وألوان السعادة ، وكأنها كالوعاء الشفاف الذى يتخذ لون ما يحتوى من السائل . نستدل على ذلك من باقى التعريف الثانى إذ يقول عنها (مثلت ببلاءا البلا وشوقت بسرورها السرور، راحت بفجيعة ، وأبكرت بعافية . ترغيبا وترهيبا وتحذيراً وتخويفا) (٢) .

كذلك يرى أن الجمع بين حزبي الدنيا والآخرة محتمل فيقول ( المال والبنون حزب الدنيا ، والعمل الصالح حزب الآخرة ، وقد يجمعها الله لاتوام ( ء ) ، فسلم تقلقه إذن مظاهر الثراء وكثرة الأولاد بقدر ما يهتم بالبواعث والمدوافع النفسية الخبيئة الى تمكن وراءها ، فيقول ( إن أخوف ما أخاف عليكم اثنين : طول الأمل واتباع الهوى و فلما طول الأمل فينسى الآخرة ، وأما اتباع الهوى فيصد عن الحق ) ( • ) .

إ -- تاويهني اليمدوني ج ٢ من ١٨٠.

٧ - المصدر السابق ج ٢ من ١٨٤

٣ - ن ٥٠ والمنعة

٤ - ن ۱۸۴

ه سان مم ۱۸۶ وحکتاب الزهد لا بن حنیل ص ۱۳۰

ولكنه لم ينصح بالانقطاع والمزلة وحياة الرهبة، وكيف يفعل وهو القدوة في ميدان الشجاعة والفروسية ؟ وكان رسول الله ويتالي ( ليمثه ويعطيه الراية فلا ينصرف حتى يفتح له ) (١) . كما ظل يحارب عن حقه في الحلافة حتى نهاية حياته .

ولم بخرج أيضا فى حديثه عن العلم عن الإطار الإسلامي ، أى لم يدع لنفسه العلم اللدنى ؛ ولكنه العلم الذى يقصد به معرفة أمور الدين وأحكامه والنفقة فيه فإن ( للعالم ثلاث علامات : العلم بالله و بما يحب الله و بما يكره الله) (٧) فهو الا يمان أولا ، ثم معرفة أحكام الحلال والحرام — أى ما يحب الله وما يكره . وأكد الجانب التنفيذى للعلم — إن صح التمبير — لآنه يقرن بين للعلم والعمل ، فينصح المسلين بقوله (تعلوا العلم تعرفوا به ، واعملوا به تكونوا من أهله ) (٣) ثم أثت نظريات التصوف فجعلته من أصحاب العلم اللدنى (٤)

## ه - ابو الدرداء ٠

كان أبو الدرداء من كبار الصحابة (ويختلفون مل شهد بدراً أم لا) (ه) واتجه الى العث على طلب العلم والاثمر بالمعروف والنبى عن المنكر والنظر فى ملكوت الله للعظمة والعبرة . فالتفكير ساعة عنده خير من قيام ليلة ، والعمل

١ - ابن حنبل/ كتاب الزهد ص ١٠٣

۲ – تاریخ الیعقوبی - ۲ س ۱۸۲

٣ - ابن حنبل /كتاب الزهد ص ١٣٠

Kashf Al Mahjub p. 74 - 4

ابن الجوزی / صفة الصفوة ج می ۷ ه ۷

المفضل لديه هو التفكر والاعتبار فيقول (تفكر ساعة خير من قيام ليلة) (١) وَلَمُذَا وَصَافِتِهُ رَوْجِتُهُ بَأَن أَفْضُو أَعَالُهُ (التّفكر والأعتبار) (٧) ..

وأبو الدرداء أكثر ما يعنى بالتقوى الحقيقية وعبادة الله بإخلاص دون تظاهر أو غرور ، وتفصيل العمل الآخرة والزهد في الدنيا لزوالها وفنائها إذ يقول (اذكر الله عز وجل في السراء يذكرك في الضراء ، فاذا أشرفت على شيء من الله فيا فانظر الى ماذا يصير () ()

وَرُاولَ النَّجَارَةُ وَالْمَبَادَةُ مَمَا ، فَلَمَا وَجَدَ أَنْهِمَا لَا يَجْتَمُمُ انْ أَكْتَنَى بِالْمِمَادَةُ ،

ولا ينبغي أن نفيم من هذا أنه بحرد تصرف اتخذه بوجى من رغة عابرة، أو تفضيل موقف على آخر ، فالحقيقة أن لموقفه هذا أصلا في الكتاب ، فقد قرأ آيتين أحدهما (وأحل الله البيسع وحرم الربا/ آية ه٧٧ البقرة) فان أبا الدرداء مع تسليمه و تصديقه بالآية التي تحلل البيسع الذي يعود عليه شخصيا بثلثمائة ديناد حلالا طبيا ، فقد فضل على هذا المال ، اشتراكه في صلاة الجماعة بالمسجد في الأوقات كلها ، لينطبق عليه قول الله عز وجل (رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيغ عن ذكر ألذ ، آية ٧٧ / النور) . (ه)

وَمَنَ النَّصُوصُ التِّي أُورَدُما ابن الجُوزِيُّ مَا يُستَشْفُ مَنْهُ ٱحْوَالُ الْمُسْلَمَيْنُ فَي

S. 8

a the stage

۱ - ابن سعد/ الطبقات ج ۷ من ۳۹۲ 💎 🏄 💎 🕟

۲ – ابن حنبل / الزهد س ۱۳۵

۳ – ابن الجوزي صفة 🖊 ص ۲۰۸ 💎 🖖

٤ - ابن سمد / الطبقات ج ٧ من ٩٢ ٣٥٪ وابن ﴿ بَيْلَ / بِالرَّجِدِيَاتُ ٣٠٤٤)

في عصر أبي الديداء إذ يقول ( بينانية ما أعرف فيهم شيئًا من أمر مجد والله الا أنهم يصلون جميعاً ) (١) و إيرانيا الما المراس و الما المراس و الما المراس و المراس و المراس و المراس و المراس و

وأعجبته ظاهرة إعلان الذهد، فأفصح عن رأية المتضمن أن خشوع المنافقين أن يرى الحسد خاشعا والقلب ليس بخاشع (٢)؟ ونهر امرأة - رأى بين عينيها أثر السجود - وله سمته الظاهر، كنقشة الشاة فقال لها (او لم يكن هذا بين عينيك لكان خيراً لك) (٣)

و يحن نعلم أنه مات سنة ٣٦ مأو ٣٧ م ( ٢٥١ م أو ٢٥٢ م) بدمدة حيث ولى القضاء هذاك ، أى أنه شاهد ثراء المسلمين ومظاهر الترف والإقبال على الدنيا فوقف فى وجه هذا التيار الجديد الذى لم يألفه من قبل زمن التي تشكيلين عنوا المسلمين من التكالب عليها ، ووصفها بأنها داركدر لاينجو منها إلا أهل الحدد (٤) ، والتزم بتطبيق هذه النظرية على نفسه .

وهذا يذكرنا بما نحاول إثباته ، وهو الجسم عند الأو أثل بين النظر والتطبيق، فليس المذهب الزهدى بحرد مواعظ تلقى ، وكابات تقال ، ثم تنسى ، وإنما هو موقف وسلوك فى نفس الوقت . بل يصبح السلوك أحيانا فى المقام الأول .

والامثلة كثيرة على ما نقول: منها أن زوجة أبى الدرداء شكت من نفاد الدقيق، فكان جوابه لها (إن أمامنا عقبة كؤود، المخفف فيها خير من المثقل) ١٠٠).

١٣٨ ﴾ أبن الجوزى ٪ يَصَفَة الصِفوة من ٩٠٧ ﴿ ﴿ وَأَنِنَ حَبُلٍ ٪ لِلرَّحِبِدِ مِنْ ١٣٨

٧ - ابن الجوزي / صفة ص ٢٩١

٣ - ابن حنبل / الزهد س ١٣٨

٤ - ابن عبد البر/ الاستيماب ق ۴ ص ٩ ٢٢٩

<sup>• -</sup> ابن عنبل } الزهد ص ١٣٧

السنا نجد هنا سنوكا عمليا لرأيه في وقوف المال الكثير ـ الذي لا يؤدى صاحبه حق الله فيه ـ حجرة عثرة أمام صاحبه يوم الحساب؟

ولان كان يدعو الى الوفق في المعيشة ، أى الافتصاد فيها والابتماد عن الإسراف ، ويعتبر ذلك من النفقة . أى من الحكة . فإنه يدعو أيضا أصحاب الأموال إلى أن يؤدوا حق المال ، فإن لم يستطيعوا ، فإنه ينبنى عليهم الاكتفاء بالحد الذي يستطيعون معه أداء الشكر هنه ، أى (لا تجمع ما لانستطيع شكره) لأن للمال المؤدى هنه حق الزكاه يساعد صاحبه على النجاة يوم المقيامة . أما صاحب المال الذي لم يعلم الله ، فإن ماله يقف حجر حسشرة في سبيله يومغلك .

وكان أبو الدرداء يبغض جماع المال الذي يفغرفاه ، كا نه بجنون يجتذبه ما عند الناس ، ويغفل ما عنست الله ، يود لوواصل الليل بالتهار للاستكثار من ما له (وماذا ينفعه ماله وعمره يقصر ١٤) (١) .

وهو يتذكر الموت دائماً، يستمدمنه موعظة بليغة، ويستشعر الخوف من يوم الحساب، و ترتمد فرائصه كلوله، فينصح المسلمين بالعمل من أجله، إنه يهتو لهذا المصير الذي سيلقاه الجميع، و يرى الموت فوق رموس الآحياء، سأله رجل في جنازة عن صاحبها فأجابه بقوله ( هذا أنت . . . هذا أنت ) 11 هستشهدا بالآية ( إنك ميت وإنهم ميتورس ) ٣٠ سورة الزمر ( ) .

كذلك يحب الفقر ويفضله عن الذي ، لأنه يجعله متواضعا لربه ، كما يحب

4 = 1.

۱ – آبن جنبل / الزهد ۱۶۳ وصفہ ج ص ۲۹۳ پر نہیں۔'' ۲ – این حفیل / الزهد ص ۱۳۶

المرض أيضًا لانه يكفر عَن يَخطَاياهُ فيقول ﴿ إَحْبِ المُفَرِّ بَوَاحِما لَرِي ﴾ وَأَحِبُ المُوسَ إِلَمَا المُوسَ تَكَفِيراً عُطَيْتُنَى ﴾ (١) . أنه المُعَالِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَالِمُ المُعَلِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَلِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَلِمُ المُعَالِمُ اللَّهُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَلِمُ المُعْلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعْلِمُ المُعَلِمُ المُعْلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعَلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعِلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعِلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعَلِمُ المُعْلِمُ الْعُلِمُ المُعِلَمُ المُعْلِمُ الْعِلْمُ المُعْ

وقد أورد الكلاباذى ( ٣٨٠ هـ ـ ـ ٣٩٠ م) هذه العبارة نفسها ضمن الاقوال التي ذكرها الصوفية في مقام السكر ، واعتبر حالة قائلها أتم من صاحب الشكر ، لأن الثانى يقم على المكروه من حيث لا يدرى غائباً هن وجود التكره ، يبيا المتأسى بمثل قول أن الدرداه ( يختار الالام على الملاذ ، تم يحد اللذة فيا يولمه لغلبة شهود فاعله ) (٧) .

عِثْلُ هَذَهُ الْإِصَافَةُ النّي يَعْمَمُ الكَلَابَاذِي . فَسَتَطَيْدُعُ أَنْ سَتَنَجُ اللّ أَيْ حَدُ حَاوِلُ دَيَاةُ التَّصُوفُ تَأْوِيلُ عَبَارُاتِ السِلْفُ ، فَإِنْ لَمْ تُكُنْ النَّسُوصُ دَيْطَابِقَةً \* مع ما يريدون الترويج له من أفكان ، فلا بأس من تقريباً . أو حتى تأويلها . . حتى تنعرج عن قصد صاحبها ، لكي تتفق مع ما جدفون اليه .

إن مثل فكرة السكر \_ أو مقام السكر عند متأخرى الصوفية \_ لم تكن فعفر على بالم لان العبرداء ومو يقول عبارته الآنفة المذكر . والأفرب إلى الصحة أن أبا الدرداء \_ ومو الصحابي الذي حدث عن الرسول ويتلاقي \_ سمع الجديث الذي يشير إلى ابتلاء المؤمن، و نصه ( ألا تحيون أن تكونوا أصحاب بلاء وأصحاب كفارات ؟ فو الذي نفس أبي القاسم بيده إن الله ليبتي المؤمن بالمبلاء ، فعايبتليه الا يكرامته عليه ، لأن الله قد أنول عبده منزلة لم يبلغها بشيء من جمله دون أن ينزل به من البلاء فياغه . تلك المنزلة (٣).

ولاية والمناول

t - ( ← 6

٢ - أي سند / الطبات - ٧ من ٣٩٧

٧ - المكلاباذي / التمرف لمذهب أهل التصوف مُولاً؟ ١

٣ - أن عبد البر/ الاستيماب ق ٤ ص ٢٧٧٠

ولما مرض لم يشتك يسبب المرض، وإنما كان يشكو ذنوبه ، فلم يطلب دواء لدائه وإنما أحاب من سأله محما يشقهى . بأنه يشقهى الجنة . ولم ير سببا يدعو إلى إحضار طبيب لأن الله تعالى هو الذى أضجعه وهو القادر وحده على شفائه (١) .

ر أن سيطرة الإيمان على قلبه مكنت من عبوديته لله تعالى وحجبت عنه كل ما عداء - فهل كانت مثل هذه الأقوال ، مقدمة النظرية تقند الغلية والمقالط الاسباب التي طورها النزالي فيما بعد ؟

إن أبا الدرداء بـ كا سبرى بعد قليل ـ يربط بين الانتصار في الحروب ، وبين الإعمال الصالحة . أما عن نفسه ، فلم ير طب عملا مشاجا ، فاستسلم في مرمنه لله وحده . استسلام العبد المقريدنو به .

ومن الغريب أنه كان يحصّ على اتباع الكتاب والسنة وحدهما \_ واستبعد المقتداء بالصحابة في ذلك اوقت المبكر ، ويبدئ أنه وجد أسبابا لذلك فيقول (لا تغترن بصحابة رسول الله والتهائي ، فإنها عشنا بعده دمراً طويلا والله أعلم بالمدى أصبنا بعده ) (٢)

وينحصر مدميه الالحلاق في الدعوة اللاخوة بين المسلمين بالنصح لهستم وموعظتهم والدعوة للحلم والعفو لانه (ما تجرع المؤمن جرعة قط أحب الى الله عو وجل من غيظ كظمة فاعفوا يعزكم الله) (١٣٦ . وينصح بالاكثار من ذكر الموت حتى يقلل الذاكر من آفق النفس: الحسد والبغي (١) ويستعيد من خشوع الرياء .

end, bloome being

أما أشد الآفات خطرا ، وهي المانعة لصلاح الناس فهي الشع ، والهوى ، وأعجاب كل ذي رأى برأيه (٢) .

ثم يضع أفكاره كلها في بجال الاخلاق، معبراً عنها بكلمته الجامعة (البرلا يبلى، والإثم لا يتسى، والديان لا ينام فكن ماششت، كما تدين تدان ) (٣)

أما الاعتكاف الذي حض أبسو الدرداء عليه ، قهو لزوم البيت لأنه يكف الجوارح و يحصن المعتكف ضد فتن الاسواق لأن الاسواق تلهي و تلغي (٤) .

ولكن ينبغى أن توضع أن تفضيلة للمرلة لم يكن مظهراً سلبيا بقدر ما كان طريقا يفضله حتى لا يشارك فيا يشارك فيه الغير من تصرفات قد تجلب له المطايا . فقد كان قاضيا بدمشق وعده تكليفا خطيرا ومسئولية جسيمة تبعث على الخوف ، فلما هناه الناس بالقضاء أجاب (لو علم الناس ما في القضاء لإخدوه بالدول رغبة عنه وكراهية له) (ه) .

وهكذا ، فإن كرامية الاختلاط لم تمنعه من القيام بمسترليته كقاضي وأدائله لهذا الدور في خدمة المسلمين ، فلم يكن إذا سلبيا منعولا عن الحياة الاجتماعية ،

For July - W

4 Cong B. - 4. 1888

A 2 1 , 52

١ - ابن حبل / الزمد من ١٤٣

<sup>177 -- 5-7</sup> 

<sup>7 - 6.7 731</sup> 

ع - ابن حنيل | الزهد ص ١٣٥ وابن الجوذي / صِفة ج ص ٢٩٦٧ لينه و يالساء

ه - ابن سعد / الطبقات ج ٧ من ٣٩٧

لا سيما إذا عرفنا أن القاصي كان خليفة الاميرإذا غاب (١) .

وقد أفرغ أبو الدرداء رأيه في التوكل وتفضيله للتقوى عن شئون الحياة الدنيا في قالب شعرى جامع يقول فيه :

ويأبي الله إلا ما أرادا

يريد المرء أن يؤتى مناه

يقوله المرء فائدتى ومالى

و تقوى الله أفضل مااستفادا (٧)

ويذكر صاحب الطبقات الكبرى أنه كان من عبدة الاصنام قبل إسلامه . ومثل هذا النص ينبنى أن يوجهنا إلى حقيقة هامة . وهى أن الديانات السابقة لم يكن لها تأثير على هؤلاء الصحابة ، لأن البيئة الإسلامية المبكرة بمؤثراتها الدينية وكان حامل لواءعا النبي وتتاليج . كان لها أثرها الوحيد والحاسم . إن شخصية الرسول كانت هوضع جذب وإشعاع في عيط الصحبابة بحيث استولت تعاليم الاسلام على ما عداه في هذا الدوو المبكر .

وكان أبو الدرداء يهتم بأخبار الغزو وانتصار المسلمين تثبيتا لفكرة الجهاد، وينصح الحاربين بطاعة الله لآن الطاعة عنده هي وحدما الكفيلة بالتصر في الغزو فيقول لافراد الجيش (إعمل عملا صالحا قبل الغزو فإنما تقاتلون الناس بأهمالكم) (٣) . ويرى المكس ، أي أن الهزيمة سببها عصيان الله ، لا فرق في خلك بين أمة وأخرى . فقد بكي يوم فتح قبرص بما أثار أسحابه ، فسألوه عن سبب بكائه في يوم كان ينبغي عليه أن يشارك المسلمين أفراحهم .

٩ - أبن عبد البر / الاستيماب ق ٣ مي ١٧٣٠

<sup>178400 8 3 00 - 7</sup> 

٣ - أبن عثيل / الزَّمد ص ١٣٦

وما أبلغ العبارة التي قالها شارحا السبب! اقال (ما أهون الخلق على اشهاذا هم تركوا أمره . بينها هيأمة قاءرة ، ظامرة ، لهم الملك، تركوا أمر الله عو وجل فصاروا إلى ما نوى!! (١) .

فقد رأى أن علة الهزيمة لأهل قبرص حينتذ هسبو البزوف عن طاعة الله و وبالمثل سنجد ابن تيمية فيا بعد ينظر إلى التاريخ نظرة الفيلسوف الناقد، ويعدد المواقع الق هزم فيها المسلون بسبب عصيانهم لأوامر الله ونواهيه .

وتجتمع في أبي الدرداء خصال عدة ، كلها تبلغ به المرتبة الأولى في العسلم والعمل . فقد كل فارسا ، وعالما ، ومن علية الصحابة ، ومن المحدثين عن النبي صلى الله عليه وسلم .

هكذا يصفه ابن سعد. ويعديف إلى ذلك كله صفة لها أهيتها في الحياة الروسية في الحياة الروسية في الحياة الروسية فيمده من أهل النية . وقد وفق صاحب الطبقات بإطلاق هيه الصفة عليه ، لانها تمنى الحياة العميقة الداخلية التي عبر لنا عنها بكلاته السابقة .

ونستطيع أيينا أن نستدل من هذه الصفة عن السبب الذي من أجله سمه ابن تيمية إلى الصحابة الذين طيم طابع المضمون الروحي .

## ٢ - ابو در الفاري ( ٢٧ ه = ٢٠٢ م) :

ترتبط شخصية أبى ذر الغفارى بفكرة أرّهد التى جعلت اسمه بارزا فى هـذا المضار، بسبب تنك الحادثة التى وقعت بينه وبين معاوية ، وتعنى بها وقوقه فى وجهه معارضا مطاهر البذخ والترف واختلافها فى تقسير الآية (والذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها فى سبيل الله . . سورة التوبة آية ٣٤) ، إذ ذهب

١ - ١ بن حنبل / الزهد ص ١٠٤٢

مَفَاوَيَةَ إِلَىٰ الْمُشَا نُولُكُ فَى أَمَلَ الكِتَابُ ، نَيْمًا قَالَ أَبُو ذَنَ ﴿ نُولُتُ فَيَنَا وَفِيهِم ﴾ (١) -

وكان أبو ذر مشدوها للتغييرات التي أحدثها معاوية بالشام، وحيبًا لم تعجبه تصرفاته في أمــوال للسلمين ، تذكر سؤال الرسول باللي له (يا أبا ذر ، كيف أنت إذا كانت عليك أمراء يستأثرون بالنيء؟) (٣) ، وسنوضح إجابة أبي ذر بعد قليل .

وأصبحت حادثة معارضته لمعاوية وعوقف الخليفة عبمان بعدها منة أحد المنحنيات التي وقف عندها الشيعة محاولين إبراز آثارها الدينية والسياسية ، واتخذوا من أبا ذر ركنا من أركان الشيعة الاوائل ، وضخموا من واقعة انتقاله إلى الربنة، لمحاولة تصويرها عا يشبه الاضطهاد والنبي .

إن الصحابي الزاهد الذي حرص على أن يلقي الرسول صلوات الله عليه تعلى نفس الحال التي فارقه عليها (٣) ، فظراً إلى كل ذيادة في الأموال على أنها فأنف عن الحاجة ينبغي توجيهه للصالح العام ، وكان يطبق على نفسه هذه القاعدة بدقة ، فقد عرض عليه بعض القوم يوما النفقة فاعتذر عن قبولها ، قال (عندنا أعنز تحتلبها وأحر ننقل عليها ومحرر يخدمنا وفضل عباءة . إني أخاف الحساب فيها) (٤) ، وفي عبارة أخرى (أنا أتخرف الفضل) .

ورفض مرة أن يدخــر الفائض من عطائه لأن ( خليل عهد إلى أن أى مال ذهب أو فضة أوكى عليه فهـــو جـــــر على صاحبه حتى يفرغه فى سبيل

مرور من المراجع المراجع المراجع عن ۲۹۹ من ۲۹۹ من

<sup>774 1. 3-4</sup> 

٤ – ابن حنبل / الزهد ص ١٤٦ – ١٤٧ والطبقائث لاَ بَنَ سُعد ﴿ } عَن ٢٣٥

وقد قلنا في صدر هذا الكلام بأن هناك اختلافا في روايتي الشيعة وأهل السنة عن واقعة دُهاب أني در إلى الربدة ، فقــــد صورتها المصادر الشيعية بصورة الإبعاد والنقى، وأجمعت مصادر أهل السنة على أنه خرج معززا مكرما .

وفيما يلي مقارنة بين مصدرين ، أحدهما شيعي والآخر سني :

يذكر اليعقوبي في تاريخه أن أبا ذر كان يجمع الناس حوله ويقف عـلى باب دمشق بعد صلاة الصبح فيقول ( جاءت القطار تحمل النـــار ، لعن الله الآمرين بالمعروف والتاركين له ، و لعن الله الناهين عن المنكر والآتين له ) (٤) .

ولما كتب معاوية إلى عثمان أمر بأرث يحمله على السفر إلى المدينة لمقابلته ، وأثناء منافشة أبى ذر لعثمان ، فلاح الاتجاه الشيعى دون عنداء ، حيث محتد عثمان رافضا إجابة رغبة أبى ذر في الذهاب إلى مسكة أو الكوفة أو البصرة . وعندما يتساءل أبو ذر (أتخر جني من حرم رسول الله والمالية ؟) يجب عثمان ( نعم . وأنفك راغم) (ه) .

﴿ وَنَسْتَبِعُدُ صَحَةَ هَذَهُ الرَّوايَّةُ ، لأَنَّ المَناءَئيةُ تَدُورَ بِلَغَةً لَمْ تَأْلَفُهَا فَى الْتَخاطُبُ بِينَ

١ - ت م ٢٢٩ والزهد من ١٤٦

٧ - ابن حنبل / الزهد من ١٤٧

٧ - ابن سند / الطبقات ، ٤ ص ٧٧٩

ع - اليعقو بي | الويج ج ٢ من ١٤٨

ه ــ ن٠ م والصفحة

الصحابة ، لأسيا عندما تصدّدم بتعبير (وأنفك راغم) ، فهو لا يتفق مسع طباع عَيْمَانُ بن عفانِ الحق الذي لم نسمع منه كلمة قابية وااحدة ، حق مع الغوغاء الذين أرادوا قتله ، وهو الذي وصفة الرسول بأنه أصدق صحابته حياء .

أما المصادر السنية ، فقد أثبت أنه وفد على عثمان بناء على استدعائه له وأنه طلب منه المكون بالمدينة ، فاختار أبو ذر الربذة لانها كانت مسقط وأسه ، معتذرا عن الحياة بالمدينة ، وأعلن أنه (لاحاجة لى في دنياكم) (١) .

والنص الذي يدور حوله المعنى نفسه ، أورده ابن حنيل كالآني :

قال عثمان : يا أبا ذر ، قم عندنا تغدو عليك اللقاح وتروح ، فقسال : لا حاجة لى فيها ، وقال إن الربذة كانت لى منزلا فائذن لى أن آتيها فأذن له (٢) .

وانتقل أبو ذر من أرض الشام إلى الربغة عن طواعة مستحيا لأولى الامو كما أوصاه النبي صلوات الله هليه ، لأن الصحابي الزاهد كان قد أ جاب عن السؤال الذي مر بنا في بداية حديثنا عن الأمراء الذين يستأثرون بالنبيء بقوله (إذا والذي بعثك بالحق أضرب بسيني حتى ألحق به) (٣).

ولكن الرسول بياليج أرشده إلى ما هـو خير من ذلك ، قال له ( أصور حتى تلقـانى ) (٤) .

لقد صبر أبو ذر ولم يضرب بسيفه ، واكتنى بأن يضرب المشل الأعلى في تطبيق المبادى، ألى يعتنقها ، فأعملى ثوبه الزياده لمن هو أحوج منه (•) . وظل

Samuel 3/1

١ - أبن الجوزي | صفة الصفوة - ١ ص ٢٤٣ وأبن حقير | البدايه والهابة

٧ - ابن حدل / الزهدس ١٤٨

٣ سابن شعد / الطبقات ج ٤ من ٢٧٦

٤ و ٥ سا ابن سغد/الطبقات ج ٤ س ٢٧٦ و من ٣٣٠

يتقشف في معيشته حتى عاتبته زوجته للمنيق الذى يأخــــذ نفسه وأسرته به ، فأجابها (يا أم ذر ، إن بين أيدينا عقبة كؤود وإن الخف فيها أمون من المثقل) (١) . وهمى العبارة التي يردد معناها صاحبه وأخوه أبو الدرداء . ولما قوته على عهد الرسول ويتلقي صاعا من تمر ، اكتنى بهذا المقدار متمهدا ألا يزيد حتى يلتى ربه (٢) .

ووهب أبو ذر نفسه للدعوة إلى المحافظة على الحال الني تركه هليها الرسول، فاصحا المسلمين باتباع الحياة التي ينبغي أن يحيوها ، فهدو الناصح الشفيق عليهم (يا أيها الناس، إنى لكم ناصح ، إنى عليكم شفيق . صلوا في ظلمة الليل لوحشة القبور، وصوموا الدنيا لحريوم النشر، وتصدةو مخافة يوم هدير) (٣).

وهندما أحس بدنو الآجل، لم تجد زوجته كفنا له ، فاستبشر خيرا بقول الرسول (ليموتن رجل منكم بفلاة من الآرض تشهده عصابة من المؤمنين) وود لوكان هو المقصود بالحديث .

وبكت امرأته لافتقادها الثوب الذي يسعه كفنا . وأطلت على الطريق لعلما تعشرع من يكفن زوجها ، ولما أبصرت ببعض المارة من بعيد ، ألاحت بثوبها فأقدموا علمها .

وكفنه في معهم من الانصار في ردائه الذي عليه وفي ثوبين من غزل أمه.

ومات أبو ذر ، وكأنه أبي بعد عاته أيضا ـ إلا أن ينفرد بخصائص تتحقق له دون غيره من الصحابه . فقد أوصى امرأته وغلامه أن ينسلانه ويعنمانه على قارعة الطريق . وفعلا ، تم له ما أراد .

\_, -.,.

الريداين حنيل/الزهد من ١٤٨٠

٧ - ابن عبد البر / الاستيماب ق ١ ص ٢٥٦

٣ - ابن حنيل / الزهدرس،١٤٨،

وَحَيْنُ أَقْبَلَ عَبِدَ الله بن مسمود في رهط من أهل العراق ، وعرفوا أبا ذر ، أعانوا النّلام على دفن صاحب رسول الله . وأجهش ابن مسمود بالبكاء مخاطبًا إيّاه ( أخى وخليـ لى . عاش وحده ، ومات وحده ، ويبعث وحــــــــده ، طوى له ) (١) .

# ۷ – سلمان الفارسی ( ۲۰/۲۰۱ ء = ۲۰۱/۱۰۱ م ) :

تناذعه أمل السنة ، كما تنازعه الشيعة بالحديث (سلمان منا أمل البيت) (٢). إلا أن الرواية السنية تتفق مع الشيعية من حيث بحثه الطويل قبسل إسلامه عن العقيدة الصحيحة ، وعاولاته العديدة السابقة في سبيل الوصول إلى رسسول الله صلى الله عليه وسلم .

كان فارسيا من أهل أصبهان ، واجتهد في صباه في المحوسية حتى ليحرص على بقاء النار موقدة لا يتركها تخبو .. ثم مر بكذيسة من كنائس النصارى ومال إلى المسيحية . ولم ينتر عن البحث عن الحنيفية دين ابراهيم عليه السلام حتى عثر عليها واستدل عليها بواسطة المبعوث بها محمد من أني ، بعد أن تأكد من العلامات التي تذبيء به فهو ( يأكل الهدية ولا يأكل الصدقة ، وبين كتفيه خساتم النبوة ) (٢) .

أَعَانَهُ الرَّسُولُ عَلَى فَكَ الرَّقِ عَنْهُ ، ويُورَدُ صَاحِبُ ( الطَّبَقَاتُ الكَبَرَى ) وقائع فَكَ أَسَرُهُ بِنَاءً عَلَى طَلْبُ النِي يَرَاكِيُّ الذِي أَعَانُهُ بَمْثُلُ البَّيْضَةَ مِنْ ذَهْبَ ، فَأَعْشَ بِعِد

regulation of the second

4 to 10

١ - الاستيماب ١ من ٢٥٣

٣ - سيرة أبن هشام ج ١ ص ٧٣ حتى ص ٧٦ ط بولاق ١٣٩٥ هـ ٥٠٠

ما أدى إلمال المستحق عليه ع ثم شارك المسلمين في موقعة الجندق (١) ع و آخى الرسول بينه و بين أبي الدرداو (٢) • رول من المراد المرداو (٢) • رول من المرداو (٢)

وقد حاول ماسينيون أن يصنع شخصية سلمان في إطار الشخصية الغنوصية . وينبغى القول هذا أن مصادر أمل السنة لا تنكر آنه أطاع على الكتب السابقة على القرآن ، فان عبد البريدكر أنه (قرأ الكتب ومبر في ذلك على مشقات نالته أن وذلك كله مذكور في خبر إسلامه ) (٢) ، وقيد وصف سلمان بأنه صاحب الكتابين : الانجيل والفرقان (١) .

إلا أن سلمان الصحابي الكبير، كان في الظروف الدينية والاجتماعية والسياسية التي لم يكن هناك فيه صوت إلا صوت الني صلى الله عليه وسلم، ولا كتاب إلا كتاب المسلمين الاوحد، فإن القول بأنه تأثر بالديانات السابقة \_ جميت طنى هذا التأثير على عقيدته الجديدة \_ يحتاج إلى دليل حاشم.

لقد كان موقف سلمان المؤيد للإسلام قاطعا بدخوله في عقيدة الإسلام أولا . ثم إخلاصه للدعوة في مشورته التي كانت سبباً من أسباب الانتصار في غزوة الحندق . فهو الذي أشار محفر الخندق اتباعا للطرق التي ألفها قومه، لقد استخدم خرته في نصرة الإسلام ، وأفرغ جهده بعبد ذلك فاشترك في المعارك جنبا إلى حنب مع المسلمين ، ولم تفته إلا بدرا أو أحد (ه) .

The office of the .

You bear the the

ي **١٤٠ - اين جه الطبقات ج المحن في ال**ري الذي المنظمة المناطقة عن المنظمة المناطقة المناطقة

۲ – اِبن الجواري / صفة ج ۱ ص ۲۱۹

٣ ــ ابن مبد البر/ الاستيماب ي يسم ٦٣٤ - ١٥٠ يه و ريف سينسكا أ

<sup>347 6.3 - 8</sup> 

ن ، • جها بن المعد / الطبقات ، ١٠ المفرة ١٠١٨ من ١٠٠٠

أما موضوع تزهده ـ إلى جانب عله ـ فقد أثبته من واقع حياته كلها بما فى ذلك الفترة التى قضاها أميرا الممدائن حيث قدر عطائه عنها بما بين أربعة وخسة آلاف ، فكان يتصدق به كله ويأكل من عمل يده (١)

وأثار دهشة المسلمين لأنه ظل يعمل يينها هو أمير للمدائن ، فلها راجعه بعضهم في ذلك ، أجابهم بأنه يحب أن يأكل من عمل يديه .

وقد ظل بدور بيت يأوى إليه مدة طوياة كان خلالها يستظل بالشجر ، ولما ألح عليه أحدهم بأن يبنى له بيتا ، استفسر عن شكله فأجابه الرجل (أبنيه إن قبت فيه أصلب رأسك ، وان اضطجعت فيه أصلب رجايك ). فلما رأى سلمان منزلا بهذه المواصفات وافقه على بنائه .

وكانت لدعباءة واحدة يفترشها ويلبسها أيضا .

وكان الرسول صلى الله عليه وسلم قد آخى بينه و بين أبى المعرداء لتشابهها في العرداء الم والزهد (٢) ولكن يبدو أنه كان يفوق أخاه. فقد علم مرة أن أبا العرداء يصوم الدهر و يقوم الليل ، فأبدى اعتراضه على هذا السلوك ، وذهب بنفسه إليه مبينا له الساعات التى ينبغى أن يقومها ليلا ، وأرغمه على الافطار فى يوم صيامه فاصحا له (إن لنفسك عليك حقا ولربك عليك حقا وإن لصيفك عليك حقا وأن الأهلك عليك حقا فاعط كل ذى حق حقه ) (٢)

ثم اتضح إن منهج سلمان فى العبادة أكثر صوابا حين ذهبا إلى الرسول يحتكمان فأفر سلمان على مافعله .

أن هذا الصحابي الزاهد سلك الطريق الإسلامي؛ وسار على السنة سنة الني

١ - الاستيمان ق ٢ من ١٣٥ وصفة ج ١ من ٢١٨٠

٧ - المكي/ قوت القلوب ج ٤ من ١٤٨

٣ - الاستيماب ق٧ من ١٩٧٧ وصفة من ١٩٧ والتاطبي الاحتصام م ١٩٧٧

صلى الله عليه وسلم . أنه لم يترهب بدهوى التأثر بالمسيحية ، مل حدث المكس ، حارض أن العرداء في إهماله لزوجته لدوامه القيام والصيام . ولاشك أن الدافع كان تأثير الدين الجديد .. الاسلام . وأنه لم يعد هناك أثر لمسانويته أو مسيحيته القديمتين في نفسه .

كان للإسلام إذن التأثير الحاسم والنبائي في شخصيته ، فلم يمنعه العلم الأولان يتبع العلم الآخر ، وهو تعالم القرآن وسنة الرسول صلوات الله عليه .

ماذا كان على بن أبي طالب يصفه بأنه العلم الأول والآخر تعبيرا عن إجاطته بها معا .

و توفى سلمان فى خلافة عثمان بالمدائن (١) فلم يشهد المنازعات التي ديت بين المسلمين منذ مقتل الخليفة الثالم .

هذه هي حياة الزهد التي اتضحت معالمها عند الصحابة، والتي ساروا فيها على طريق النبوة .

ويرى ابن تيمية أن العلم المشروع والنسك المثروع مأخوذ عنهم ، (وكذلك من بني الإرادة والعبادة والعمل والساع المتعلق بأصول الأعمال وفروعها من الاسوال القلبية والاعمال البدنية . على الايمان والسنة والهدى الذي كان عليه محمد وأصحابه فقد أصاب طريق النبوة . وهذه طريق أثمة الهدى ) (٢)

وينعب أيضا إلى أن علم النبوة ـ من الايمان والقرآن ـ ومايتبعه من الفقه والحديث وأعمال الة رب قد خرج من الامصار: المدينة ومكة والكوفة والبصرة والشام (٣) وسائر الامصار تبع .

٢ ١- ١ ين سعد / الطيفات - ٧ من ٣١٩

٧ - أبن تيمية / الملوك مر٧٧٠

لذلك فإنتا سنلقى نظرة على هذه الامصار تباعا بادئين بالمدينة لتستطلع أحوالها وأعمال القلوب فمها .

# أولاً: المدينة

A Victoria

ظلت المدينة كما نعلم مقرا للخلفاء الراشدين الثلاثة الآول ، وعاصمة للسلاين ، وعاصمة للسلاين ، وعاصمة المسلاين ، و تغيرت الاحوال والظروف السياسية لها بعد مقتل عثمان بن عفان م

وكانت المدينة بعيدة من التحولات السياسية البعيدة الآثر ، وبالتالى فأت بشيوخها من الحوض في الحلافات الناشبة بين المسلمين ، وكان عبد الله ابن عمر ، أمندق مثال هي تفضيل الحياة العلمية الهادئة ، بغية الدراسة والبحث بعيدًا عرب محب المعارك وصايل السيوف .

وارتفعت المكانة الدينية للدينة بصفة خاصة ، لا لانهـ اكانت مقرا لمعظم الصحابة فاجتذبت إليها كل متعطش للمرفة فحسب كا يذهب إلى ذلك المستشرق ساخاو (۱) \_ ولكنها أيضا اتسمت إلى جانب بعدها عن الفتن كا قلنا ، بخلوها من ظهور الأفكار والاتجاهات الغريبة ، أو ما اصطلح عليه بالبدع ، بشكل صريح لأن معتنق هذه البدع أضمروها خشية الذم والقهر (بخلاف التشيع والارجاء بالكوفة والاعتزال وبدع النساك بالبصرة ، والنصب بالشام ، فإنه كان ظاعرا) (۲)

كذلك ابتعد الرهد الغالى والتصوف المشبوه عن الدينة بسبب كونها موطن الصحابة .

١ -- ساخاو - تطور الرواية التاريخية عنصف الفرب ومنزلة ما بن سعد من ذلك ﴿ بحث بعدمة الطبقات الكبري لا بن سعد ج ٣ قسم ١ س عمطيعة ﴿ كَتَابُ التَّحِرُ بَهُ لَهُ ﴾ ﴿ أَنَّ اللهُ يَا أَنْ اللهُ يَا أَنْ اللهُ يَا أَنْ اللهُ يَا أَمْلُ اللهُ يَا أَنْ اللهُ يَا أَنْ اللهُ يَا أَنْ اللهُ يَا أَمْلُ اللهُ يَا أَنْ اللهُ ا

و للدينة حياتها الزاهدة التي تشكل في أرز الأثمة ، منهم الصحائي عبد الله بن عمر والتابعي سعيد بن المسيب إلى جانب على بن الحسين .

و لأن كان تناولنا لموضوع الزمه بالمدينة سيقتصر على الأولين إلا أننا لا نغمض الثالث حقه ، فمن المعروف أنه أضنى على المدينة طابع الحزن ، وحسو القائل (من ضحك ضحكة بج بجة من العلم) (١) ، وهو الذي كان يطوف حاملا جرابه على ظهره يوزع الصدقات في الظلمات لأن (صدقة الليل تشلق غضب الرب عز وجل) (٢) ، إلا أننا نتقيد بموضوع بمثنا ، إذ أن طرق حياة الزهد هند على ابن الحسين يتصل بشكل أوسع بالتصوف عند الشيعة ، وكان حزتهم بعد مقتل الحسين له لونه الحاص المستمد من هذه الحادثة الألية حتى قيل (أرق من دمعة شيعية) .

# ١ ـ عبد الله بن عمر

اشتهرت المدينة بعد انه بن عمر كأجد عبادها و زهادها المرموة ين بين جيله من رجال الصحابة ، والحق أن مكانته لم تكن مستمدة من صيب أبيه العظيم عمر بن الحلاب ، ولكن من مقومات شخصيته التي تفرد بها بين غيره مر الصحابة المقيمين بالمدينة ، قإذا (رآه إنسان ظل أن به شيئا من أتباعه آثار وسول الله ويالية ) (٣) . أي أنه حل معه عده الحياة التي تذكر المسلمين بنبيهم صلوات الله عليه ، لا سيا وأنه حافظ على ملامح تمك الحياة الأولى الستى افتقدها المسلمون بعد وفاة الرسول .

١ - ابن حنبل / الزهد س ١٦٦

<sup>177 -- 5-7</sup> 

٦ - أبن عثبل / الزهد من ١٩١

كانت السيدة عائشة تصفه بقولها (ما رأيت أحداً أشبه بأسحاب رسولاً أله النار من عبد الله بن عمر ) (١) .

عاصر حبد الله بن عمر فرة زمنية أشتد فيها الصراع السياسي بين المسلمين ، سواء بين على ومعاوية ،أو بين الحوادج و بين السلطات الحاكمة ولم يشترك فيها ، كذلك لم يشترك مع حبد الله بن الربير في ثورته صد بني أمية ، كا لم يؤيد الحجاج في حتوه وجروته .

ومن المناسب أن بعرض لسبب إعراضه عن الاشتراك في هسسته العروب والثورات على اختلاف أسايها وتعدد المشتركين فيها .

يذكر ابن سعد أن هنمان بن معنان هر من طبه القصاء فأبي . ومده و اقعة تلم فيها حزوف ابن عمر هن المشاركة في الحياة العامة ، وكان له سبب يستلمه إليه في هذا ، إذ لما ألح عليه عنمان لقسول القضاء مذكرا إياه بأن أباه كان همنى ، قال عبد الله (إن أبي كان يقضى ، فإذا أشكل عليه شيء سأل النبي متطالبي ، وإذا أشكل على النبي سأل جبريل ، وإنى لا أجد من أسال ) (٧).

إنه إذن فعنل اتخاذ هذا المرقف منذ بداية حياته . ولما بدأت الانشقاقات تظهر بين المسلمين، أقصح عن مسلكه الذي ظل منتزماً به فقال ( لا أفاتل في الفتنة، وأصلي وراء من غلب ) (٣) .

The section the Bear I

....

١ -- ابن حنبل / الزهد ص ١٩٤

<sup>(</sup> النماز ) جسم تمرة ، وهي الشبلة • يتربد فقراء المهاجزين القين ما فسوأ المدفنوأ ابي تماوم وشبله

٧ - ابن سعد / الطبقاق ج ٤ ص ١٤٦

۲ - ن٠م ۱۴۹

ويبدو أنه في أواخر أيامه أعاد النظر في المسألة ، ولأن لم يندم لأنه كف يده إلا أنه يعترج بأن المقافل على الحق أضدل (١) ، فإذا تسادلنا : هل يقصد بالقتال على العم عليمًا وأتباعه ؟

إن لدينا من النصوص ما يرجع هذا الاستنتاج ، لأنه لما سمع معاوية يتساءل عن أحق بألحلافة منه ، أجاب ابن عمر ( فأردت أن أفول أحق منك من ضربك فر أباك عليه ، ثم ذكرت ما في ألجنان فعشيت أن يكون في ذلك فساد ) , ٧) .

ولكنه ، مع هذا ، لم يتخرط في سلك فلى بن أبي طالب لآنه نظر ملياً في الآمر ، ثم تبين له أن المتحاربين في السعيقة فم ( فتيان قريش يتقارون هي هـذا السلطان ، وعلى هذه الدنيا ) (٣) .

وفى جمال الممارضة السياسية ، جاهر برأيه ولم يهايم ليزيد إن معاوية ، ورد الا موال التي بعث مها إليه معاوية لهذا الغرض، لا أنة فيم أنها تهدف إلى استمالته. قال (أرى ذاك أراد ، أن ديني عندى إذن لرخيص !!) (ه) ، ثم لما علم بيعة معاوية لابت يزيد ، علق على ذلك بقوله (إن كان خيرا رحينا وإن كان بلاء معرنا) (ه) ،

ومن هذه العبارة الموجزة ، تغبثتى نظرية أصل السنة والجماعة في الإمامة على اختلاف العصور ، بل إلا إذا تلبعنا الفكرة لوجدناها تلتى صدى عنبد الحسن البصرى ، فقد ذهب إلى فضى الرأى وأصبح بذلك خصما لدودا للحرورية .

· hoping a security made of the title made

214.5

٧ سه ابن سعد / الطبقات ﴿ ٤ س ١٩٤٠ ٢ سـ ن م ١٨٧

ه سرق م والمصنة

ومع هذا ، فإننا نعشر له على عبارة غريبة قالها في مرضه الذي مات فيه ، إذ أعلن ( ما أجدنى آسى على شيء من أمر الدنيا إلا أنى لم أقاتر الفئة الباغية ) ( ). والفئة الباغية تعنى عند، بلاشك حزب بني أمية الذي حارب عليا.

إن موقفه إذن فى البداية كان بسبب صعوبة تكوين رأى قاطى ـ ح بها رأى، فضلا عن خشية نتائج الفتن. ثم عندما ظهرت المثناكل واتضحت جوانبها عاد عن رأيه الأول ـ وهو موقف نستطيع أن ندحض به نظرية ظهور حركة الزهد من الحروب، لأن هذا الصحابي الزا دلم يكنزهده فاجماعن ابتعاده عن المعترك السياسي، بل إننا فراه يفتط لمعارضة الحجاج، تنفيذا للبدأ العام الذي يعتنقه المسلون ـ وهو الأهر بالمعروف والنهي عن المنكر ـ الذي فلاحظ تطبيقه بواسطة زماد السلف بصفة عامة.

ووقف ابن عمر بالمرصاد للحجاج بسبب ما اشتهر به من تأخير الصلاة . وحدث مرة أن الحجاج كان يخطب في موعد الصلاة ، فقام عبد الله صامحا فيه (أيها الرجل . . الصلاة غافمد 1) ثم كرر الصيحة بهذا النداء ثلاث مرات . وفي الرابعة ، استحث المصلين على القيام للصلاة فقاموا ، عما اضطر الحجاج لقطع خطبته وإتامة الصلاة .

وعندما انتهى، استدعاه مستفسرا عن سبب ما حدث فقال ابن عمر (إنما نجىء للصلاة ، ثم بقبق بعد ذلك ما شدت من بقبق ، ثم بقبق بعد ذلك ما شدت من بقبقة ) (٢).

وتكررت مصادماته مع الحجاج ، عندما أثهم الحجاج ابن الزبير بتحريف

۱ سال: م ۱۸۰ و ۱۸۷

٧ بـ ابن سعد / الطبقات ۽ ١ ض ١٥٩

كتاب الله، فقام أبن عمر يقول (كذبت اكذبت الكافية ما يستطيع ذلك ولا أنت معه ١) (١) ما يستطيع ذلك

وصم على معاندة أمير بنى أمية حتى تهاية حياته ، ولم يكلمه عندما طلب منه أن يفصح عن تسبب في إصابته ، وظل صامتاً ، فخرج الحجاج من زيار ته غاضبا وهي يقول (إن هذا يرعم أنه يريد أن نا عند بالعهد الأول) (١٩٠٤ عن

ولم تكن عزلة ابن عمر بسبب الزهد، لأننا كارايناه يتفاعل مسف ألحراة الاجتماعية والسياسية، فيما عدا الاشتراك في القتال. كاكان يصلي مع ابن الزبير والخوارج والحشبية ـ وهي أحد فرق الشيعة من الزيدية ـ لا يفرق بين أحد منهم لانه يرى أن من نادى بنداء الصلاة أجابه . أما من قال (حي على قتل أخيك المسلم وأخذ ماله قلت : لا) (٣).

و تصبح العزلة هنا ، إما تصرف استثناء لا يستند إلى أساس نظرى ، وإما كنوع من تهيئة الظروف للتأمل والفكر بعد الانسلاخ من مشاغل الحياة اليومية فيقول (خدوا بحظكم من العزلة) (٤) .

وكان أبن عمر يسمع الآيات القرآنية فيخر لها خاشعا باكيا ، وإذا ما قوأها. أيضا انفعل بممانيها . قرأ مرة (ويل للمطففين) حتى بلغ (يوم يقوم الناس لرب العالمين) فبكي حتى خر وامتنع عن قراءة ما بعده (ه) .

١ - افن سعد / الطبقات أج ٤ من ١٨٤

٢ - ن٠ م ١٨٦

<sup>14. / 179. 6. 9 - 4</sup> 

<sup>171 - 6 - 171</sup> 

ه حداً بن حنبل / كتاب الزهد مر ١٩٢

و لكنه افتقه مظاهر الغلوق البكاء ، فإذا ما مر برجل من أهمل العراق خر ساقطا بعد سماعه القرآن ، تعجب من حالته إذ قال (إنا لنخش الله ومسا نسقط ) (٢) ،

ومن البيوب أن نظرته إلى المال لم تتسم بالحرج ، فلم يخش الاكتار من المسال (ما أبالي لو أن لي مش أحد ذمبا ، أعرف حدد ، وأؤدى زكاته ) (٢) .

وريا تعصل مذه النظرة بالموقف السابق الذي لاحظ فيه المغالاة والتظاهر في المخدية والحون ، فن المحتمل أنه رأى البعض مجرم على نفسه كسب المال الكثير ، فوقف في الطرف المقابل لسكي يوضع نظسرة الاسلام الصحيحة إلى المسال الذي يؤدى عه حق الزكاة .

وقد يكون مذا جرد رأى لم يتعقق لأنه هو نفسه كان ( يُمكث الشهر لا ينوقُ قيه مِزْخَة لِحْمِءً ﴾ (4) م

١ - ابن عليل / كتاب الزهد ص ١٩٤

۲ - ن م ۱۹۴

<sup>190 0 - 3 - 4</sup> 

<sup>1946-7-8</sup> 

## ٢ - سعيد بن المسيب

يعد ابن المسيب من كبار التابعين بالمدينة ، بل لقيد وصفه الإمام أحد بأنه أفضل التابعين (١) ، ولا غسسرو فإن الاحاديث المرسلة لابن المسيب يعتبرها ابن حنيل محيحة من فرط الثقة فيه ، لانهكان يسير الليالي والايام في طلب الحديث الواحد (٢) لحرصه على تتبع العلم النبوى واحترام مكانته ، إذ عندما سش عن حديث نبوى .. وكان مضطحما لمرضه .. اعتدل جالسا وحدث بالحديث كارها أن محدث أثناء اضطحاعه (٢) .

صحب ابن حمر وكان الاثنان من العلامات اليارزة للدينة فى العبادة والزجد وقال يوم موته (مات ابن حمر يوم مات ، وما من الدنيا أحد أحب أن ألق الله على حمله مه ) (٤) .

ويبدو أنه حاول السهر هلى نهيج ابن هم الذي عَرف بانفاقه المبال في سهيل الله وقيامه أكثر الليل حتى وصف بأنه يوازي أبيه في الفضل (٠) .

و أن كان ابن المسيب ملازما المسجد . عافظا هـلى صلاة الجماعة خاصة أيام الحرة ، حتى أتهم بالجنون لانه حينذاك كان يصلي وحسده بالمسجد . وكثيرا ما اصطدم برجال الحكم في مصره ، فقد ضربه مرة هامل عبد الله ابن الزبير حسين رفض البيعة له . كذلك كافت الخصومة شديدة يينه ويسين حكام بسني مروان ،

٧ سدا بن كبر / البداية والنهاية به ٧ ص ٥٠٠٠٠٠

٣ - ابن حمد / الطبقات الحكيرى ج ٥ من ١٢٠

٣ سابن كتبر / البداية والنهاية ج ٩ ص ١٠٠٠ ...

<sup>1 . 6 . . 3 - 4 . 8</sup> 

فرفض أن يزوج ابنته للوليد بن عبد الملك وزوجها لآخر عـلى درهمين 11. ولهذا احتال عليه بدعوى رفعته البيعة وضربوه بالسياط ، وهددوه بالسيف ، فظل متمسكا بموقفه لانه رأى أنه لو أجابهم لوقع في خزى الدنيا والآخرة (١).

وكان سعيد يعمل في التجارة ، ويلبس البسيط من الثياب ، ولا يتزين إلا في العيدين ، وقد رفض أخذ العطاء و نظر إلى المال كوسيلة لصون وجهه عن بدي مروان ، ويعمل رحمه ، ويؤدى منه الحقوق ، ويعمود منه على الارملة والفقير والمسكين واليتيم والجار (٢) .

ومع معارضته القوية لا هل السلطة ، فإنه لم ينهج سبيل الخوارج بل أكتنى بالا مر بالمعروف والنهى عن المذكر ، وسار في الشوط إلى آخر مداه ، دون أن يلقى بالا لصنوف التعذيب والتنكيل . فإنه بالرغم من جسله مائة جلدة (۴) بسبب رفينه البيعة كما ندمنا ، إلا أن نفسه كانت عنده أمون عليه في ذات الله من نفس ذباية (۱) ، فكان يحض على الانخراط في سلك الجماعة ويرى (أن الشيطان مع الشاذ، وهو مع الاثنين أبعد) (۱) ، ويغذي المسلين بأفكار المقارمة السلية السلطة الغاشمة فيسمى أعوانهم (أعران الظلمة (۲) . وينصح بألا يملؤوا أعينهم منهم يا يحمل معني الإزدراء والمقاطعة ، وكأنه بهدنه النظريقة يؤدي إلى تضييق الحناق على بني مروان ، فتضعف شو كتهم إذا ما أنفض عنهم الأعوان .

ranka sa

E Like Series

the way the said of

١ - ابن كنتير : البداية والنواية من ١٠١

۲ – ق- م والمفحة

٣ سابن عليل | كتاب الزهد ص ٢٨٠ يه د ي حجوب

<sup>£</sup> مدال م والصفحة

ہ نداین عمد/الطبقات جُرَّہ من ۱۳۸ 🌊 🧓

٧ - ا بن ڪئير / البداية والنهاية ۾ ٩ ص ٢٠٠

وكان سعيد بن المسيب يه في آراءه الفقهية كلما استفتاه المسلون ، فقد أحب العلم ، وكان يعظم من شأن المقبلين عليه ( فإذا مر بالمكتب قال الصبيان : هؤلام الناس بعدنا ) (١) .

وربما رأى بداية مظاهر الغلو في العبادات بمجتمع المدينة ، فإن العبادة الحقيقية عنده ليست بكثرة الصلاة والصيام ( إنها العبادة التفكر في أمر الله ، والورع عن محادم الله) (٢) .

وينصح ابن المسيب المسلمين بالبحث عن العرة الحقيقية في العبودية لله (٣)، مفضلا العزلة التي تتيح فرصة التفكر والنامل، فهي نوع من العبادة (٤).

وقد وضع هذا التابعي الكبير الشخصية الإنسانية في إطارها أواقعي الصحيح، فإنه (الس من شريف، ولا عمالم، ولا ذي فعدل إلا وفيه عيب. ومن كان فضله أكثر من نقصه، وهب نقصه لفضله) (٥).

# ثانیا \_ مدرسه م\_كة

ا - مجاهد بن جبير (١٠٧ ه = ٧٢١ م):

يضمه ابن سعد في مصاف الطبقة الثانية عن روى عن عمر وغيره من

١ - أ بن سعد / الطبقات ج ٥ ص ١٤١.

٢ ـ أ بن كشير / البداية واللياية ج ٩ ص ٦٦

<sup>1 - - 6 - 7 - 8</sup> 

ع - ابن عنيل / الزهد س ٣٨٣

ه سابن ڪئير / البداية والنهاية ج ٩ مي ١٠٠

أَمَلَ مَكَ ، وَكَانَ أَحَدَ أَثَمَةَ التَّابِعِينَ وَالْمُفَسِرِينَ وَأَعَلَمُ أَمَلَ رَمَانَهُ بِالتَّفْسَين شرب أخصاء أصحاب ابن عباس (١) ، وقد هُرَمَن القرآن على أبن عباس ثلاثين موة (٧) .

وقد فقل لنا ابن كثير تفسيراته القرآنية عن النظريات الق حام حولها الزماد واستنفوا عليها في آوليتهم ومذامهم ، فغسر النعيم في الدنيسا ، والنعم الظاهرة والباطنة ، والتوية ، والحشوع ، والرمبة ، وتحدث عن معتى النفس المعاسئة .

و قلم في سلوكه الحون والحم ، فوصف بآله مشل الحريبذخ أضل حماره فهو مهتم ) (٢) .

فسرل قوله نما ( يا مريم أفنى لربك ) قال : (أطلبي الركود ) (٤) أما معنى النمير في الآية ( شم اللما أن يومئذ عن النمير ) فهو كل لذة في الدنيا (٠) ب

وفى الآية الآخرى (وأسبغ عليستكم نعمه ظاهرة وباطنة)، التي تضت على فكرتى الظاهر والباطن التي يتمسك بها أهل التصوف ، ويؤلونها تأويلا يخرجها عن معناها ، فإن مجاهدا أوضح معنى النعم الظاهرة بأنها: والإسلام والقرآن والرسول ، والرزق ، والمقصود بالنعمة الباطنة تد فهي مساحة من العيوب والذوب (1)

ا ﴿ وَ اللَّهُ مِنْ كُنْهِمُ ۗ البَّدَايَةُ وَالنَّهَايَةُ ﴿ وَمِنْ ٣ مِنْ ٣ مِنْ

٣ ب ابن سعد / الطبلان م ٥ س ١٩٦٩

٣ - ق. م ١٧٤ وأبري كتيم + ٩ ص ١٧٤ -

<sup>۽</sup> سابن کئير / البداية ١٠٠ م ٩ س ٢٧٤

ه ١٠ ابن كثير / البداية والهاية م ٩ مِن ٢٧٤

<sup>770 4 .3 . 4</sup> 

والذي يغسر لنا أمتهام الرهاد الآوائل بنقل تفسيراته، هو عنايته بالآفكار المنصلة بالمعندون الروحي بالكتاب الكريم. فالفضيل بن عياض نقل هنه ـ لين عباقرة ولكن عرب طريق منصور في الحلقة الوسطى من سلسلة الاستافر أن (القنوت) في قوله تعالى (وقوموا لله قانتين) يعنى الركود والحشوع وغض اليهمر وخفض الجناح من رهبة الله (١) .

اما نظریة المراقبة فنه، فقد نقلها عنه سفیات بن جینه (۱۹۸ مے ۱۸۸ م

قال: الإل: هو الله هو وجل.

. وفي تفسيره الخوف في الآية ( و لم من خاف مقام ربه جنتان .

قال بهامد : إن الخائف ( مو الذي يذكر الله عند الهم بالمعاصي ) (٦)

وله حديث طويل هن تأثر القلب بالممامى ، والصلة بينه وبينها فالقلب هنده بمنزلة الكف ، فإنه يرى أن الرجل إذا أذنب قبض قليه كما يقبض الكف ، وهو ما تعنيه الآية في قوله تعالى (كلا بل دان على قوبهم ما كانوا يكسبون) .

وَى قُولَ آخَرَ ، إِنَّ الدَّنُوبُ تَعْيَطُ بِالقَّوْبِ كَمَّا تَقَامُ الْحَائِطُ فَتَزْدَأَدْ أَرْتَفَاعَا . وَعَنْدُمَا تَقَدُّرُنَ القُوْبِ بِالْحَلَّةِ يَقُولُ ( إِنَّ الْعَبْدُ إِذَا أَفْبِلُ عَلَى اللهُ بِقَلْبِهِ ، أَفْبِلُ اللهُ بقلوبِ المؤمنين إليه ) (٢) .

وَيَجْذَبُهُ الآية الَّى تَتَحَدَّثُ عَنِ النَّفُسُ الْمُطْمِئَةُ ، فَهَى عَنْدُهُ النَّفِسُ اللَّي أَيْقَنْت أَنْ اللهُ رَبِهَا ، وخَضَمَت لامره ، وحملت على طاعته (٤).

والنهاج حي

to to

45 TE

\$ 7 L

<sup>(</sup>١) و (٢) إبن سيمند / البداية والنهابة جه ٩ ص ٢٢٧

<sup>(</sup>۲) ل م من ۲۲۶

<sup>(</sup>٤) إن م والمقعة

ويبدر إن حال المسلمين قد تناير فى عصره مما أدمشه فأخذ يصبح فى المسلمين عكة ( ذهب العلماء فما بتى إلا المتعلمون ، وما المجتهد فيكم إلا كاللاعب فيمن كان قبلكم ) (١) .

ومن العجب أننا نقرأ له ما ي<sup>م</sup>بة التفسير الرمزى الذى لا يتقيد فيه بشرح النص ، وإنما يعبر عنه بمعنى (عماك فأصلح). وليس الفضل الذى تشير إليه الآية (واسألوا الله من فضله) الفضل في الدنيا والآخرة معا ولكنه يقتصر فقط على الثانية فإنه (ليس من عرض الدنيا) (٢).

وهو يغذى نظرية العبادة بالآيات القرآنية ، مؤكدا ضرورة عبادة الله مها كانت العوائق ، أو الشواغل بأمور الدنيا . ويضرب لذلك مثلا بشلائة : للغنى والعبد والمريض والمملوك .

فإذا ما اعتذر الغي بكثرة أمواله الـتى شغلته عن العبـادة ، ذكره الله تعـالى بسليان عليه السلام ، الذي كان أكثر مالا ، ولكنه لم ينشغل عن عبادة ربه .

أما العبد الذي يحاول أن يبرر ترك العبادة بسبب أربابه الذين ملكوه وشغلوه عن العبادة ، فلا يابك أن تدحض حجته عندما يذكر بيوسف عليه السلام ، الذي كال أشدمنه رقا وعبودية .

ويؤنى بالمريض ، فيسأل عن سبب انصرافه عن العبادة ، فيبره بالمرض فيضرب الله المثل بأيوب عليه السلام الذي كان أشد ضرا وبلاء ومرصاً وكان يعبد ربه .

<sup>(</sup>١) ابن كتبر / البداية والنهاية ج ٩ ص ٣٢٨

<sup>(</sup>٢) ن٠م والصفحة

ومكذا يؤكد بجاهد نظرية العبادة التي لم يخلق الإنسان إلا لها ١) وكانت نهاية حياته وكأنها تؤكد اقتران النظر بالعمل ، فقد مات مجاهد وهو ساجد! ١ (٧) .

أما رايه في الفقياء، فإنه يكاد يتشابه مع رأى الحسن البصرى قبينها يرى الثاني أن الفقيه الحق مو الراحد، يأتي التعريف للنقيه على لسان بجاعد بقوله (الفقيه من يخالف الله وإن قرعله، والجاعل من عصىاته وإن كثر عله) (١٠). وها هو يتجه حد مثلها فعل الحسن حد إلى التعبير بالمضمون الداخدلي دون مراعاة لما الصطلح عليه في الظاعر، كا يبدو من تعريفه أحد مظاهر النقد للفقياء في عصره.

وكان أثناء حياته يصطحب ابن همر لإعجابه به حيث برى أنه شابه أباه في الفصل فيقول (صحبت ابن عمر وأنا أريد أخدمه فكان يخدمني) (٤) .

## ب ـ عطاء بن ابي دياج (١٤ ه = ٧٣٧ م):

ونجايد زميل ثان في التفسير هو عطاء بن أبي رباح ، فإذا انضم إليهم زميل ثالث هو طاووس ، أصبح هؤلاء الثلاثة هم الوحيدون الذين وصفــــوا بأنهم بريدون بالعلم وجه الله وحده . • ) .

كان عطاء مفتيك ينفره عن باق المفتين لانه (كان في مجلسه ذكر الله

the African Space

Ry American Market

<sup>(</sup>١) ابن ڪئير / البداية والنهاية ۔ ٩ ۾ ٣٣٦

<sup>(</sup>٧) ابن سعد / الطبقات المحكيري يوه من ٢٦٧

<sup>(</sup>٣) أبن كر غير / البداية والتهاية جرو من ٣٢٨ ١٠ ١٠٠٠

<sup>(3) 6.7 2.2</sup> 

<sup>(</sup>٥) ابن سعد / الطبقات الحكبرى ج ٥ ص ٢٦٥

لا يفر ، وهم عوضون ، فإن تكلم أو سئل عن شيء أحسن الجواب ) (١) .

ولا يقتصر الذكر هنسا عن الأداء باللسان فحسب ، لأنه من أن ذكر الله أشمل وأعم من هذه الدائرة الضيقة ، فإن بملس الذكر يمنى عنده ( بمالس الحلال والحرام ، كيف تشكح و عطلق وتبيست والحرام ، كيف تشكح و عطلق وتبيست و تشدرى ؟ ) ( \* ) . فليس إذن هنو الذكر باللفظ المفنرد ( الله . . الله ) الذي يعمله الفزالي فيها بعد أحد المسالك المؤدية إلى الكشف الصوفي ! !

وروى عنه عدد كبير من التابعين من طبقـــة الزهرى ، وهمرو به ديمار والشيوخ الكبار مشراً يوب السخنيان وغيرهم ، أى أنه كان أيضاً من رواد الحياة الروحية ، لأنه أحاط في آرائه بالمعانى التي خاص فيها الزهاد .

فقل عنه الإمام أحمد بإسناده من وصفه (ما رأيت مثل عطاء قط ، ومارأيت على عطاء قميصاً قط ، ولا رأيت عليه ثوبا يساوى خسة دراهم ) (٢) .

وأعجب الحسن البصرى عدما سمع قول عطاء (ما قال العبد يارب ، يادب علات مرات ، إلا نظر إليه الله ) وتوجد تأييداً لزأيه من واقع الآية (ربتا إنا عمنا مناديا ينادى للايمان أن آمنوا بربكم فيآمنا ، ربنا فاغفر لنا ذنوبنا وكفر عنا سيئاتنا ) إلى قوله تعالى (فاستجاب لهم ربهم ) (ه) .

ويتفق عطاء في تفسيره للذكر مع تفسير جامد الذي أوردناه T فغا في قوله تمالي ( لا تلبهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله ٢.

١ - أبن سعد / الطبقات الحكري م ٥ ص ٢٩١

٧ - اين ڪنير/ البداية والهاية ۽ ٩ س ٧٠٧

٣ ۾ هسائن ۾ والمنصة

فقد فسر الآية بأن التجارة لاتصرفهم عن أداء حقوق الله التي فرضها عليهم، إذ يؤدونها في أوقاتها .

ومن المسائل التي تحدث فيها عن نطاق حيساة الزهد ومبادى. الآخلاق ، أنه صرح بكراهيته لرؤية الوسادة في منزله لأنهما تدعوه إلى النوم (١) ، فهو يفصل القيام ، ولا يحب من يابس ثوب الشهرة .

ويبدو انه رأى التوسع فى لباس الزهد فأنكره .

أما عن أخلاقياته ، فهو ينصح بالكف عن الحسد فيقول (ولا تغبطن ذا نعمة بما هو فيه ، فإنك لا تدرى إلى ماذا يصير بعد الموت ) (٧) .

ولما كان عطاء قد عاصر الفترة الحرجة في التاريخ العقائدي والسياسي المسلمين على أثر مقتل عثمان ، ذلك لأنه عقل مقتله (٣) ، فقد نصح الأمة وأرشدها ، ولم يلبس لباس الزهاد المعتكفين بعيدا عن الأحداث .

وينقل لنا ابن كثير نضاله عن مذهب السلف حيث يقسسول، وهو يطوف بالبيت ليعلن الموقف الصحيح من باقى الاتجاءات المعاصرة له، (امسكوا، احفظوا عنى خمس: القدر خيره وشره، حلوه ومره من الله عز وجل، وليس بالعبادة فيه مشيئة ولا تفويض. وأمل قبلتنا مؤمنون حرام دماؤهم وأموالهم إلا بحقها، وقتال الفئة الباغية بالأيدى والنعال والسلاح، والشهادة عي الخوارج بالصلالة)(٤)

ولما أنفجرت المشاكل التي أثارها الشيعة والخوارج والمعتزلة بالكوفة ، أدلى

١ - ابن كتير / البداية والنهاية ج ٩ ص ٤٠٨

<sup>7 · 9 · 0 - 7</sup> 

٣ - ابن سعد / الطبقات السكيري - ٥ ص ٤٦٨

٤ - ابن كمثير / البداية والنهاية ج ٩ ص ٣٠٨

برأيه فيما دار من مسائل . فقد دار حوار بيته وبين الإمام أبي حنيفة النمان ، عندما سأله الفقيه عن بعض المسائل ، ففضل أن يستفسر منه عن بلده أولا، ولما عرف أنه من الكوفة سأله:

و ليست هذه القصة من قبل التعصب الاقليمي الذي نعرفه بين أهل المدن، لأن عطاء كان يعيب على أهل الكوفة حينذاك الاختلاف والفرقة، ولكنه اطمأن عندما أعلن أبو حنيفة أنه يعتنق المبادىء السليمة كما تلقاها مر السلف، فلم يعد يهتم بعدها من أي بلد هو ، بل قال له (عرفت فالزم) (١) .

وهذا يدعونا إلى الانتقال إلى مدرسة الكوقة، لذستطلع آراء شيوخها ، لنرى كيف تمسكوا بالاتجاه السلني ، ولم يخوضوا مع الخائضين .

## ثالثا \_ مدرسة الكوفه

إذا ما قيل إن أعل البصرة بجتهدون في العبادات والأحوال، فإن المعروف أيضا أن جيرانهم أهل الكوفة اتسموا بالاجتهاد في مسائلالقضاء والإمارة (٢).

لهذا يقال (فقد كوف، وعبادة بصرية) لكي يمبر عن الصبغة لكل من الدينتين (٣).

١ - ابن كثير / البداية والنهاية ج ٩ م ٣٠٧

٢ - ابن تيمية / وسالة الصرفية والفقراء من ٢١-٢١٪

٣- ن. م ١

ولكنا لاندهش إذا تأملنا حكم ماسينيون الذي يشيد بالاتجاه الكوفى ، سواء في الفقه أو الكتابة أو الادب ، لأن هذا دأبه ـ وربما هناك كثيرون من المتصدين للمراسات الاستشراق غيره ـ . يبحثون في الاتجاهات التي تبعد كثيرا أو قليلا عن الاسلام السحيح : اسلام السلف .

أما مبعث دهشتنا ألحقة ، فليست إشادة ماسينيون بالنزعات بالكوفة لار أمرها مفهوم كما أسافنا ، ولكن لانه يصرح بأنه يعته دعليها فى تأسيس أحكامه التي يشيد بها بالاتجاهات الكوفية ، مع أنه يقرّ بأن ( المذهب الكوفي يبحث عن أوضاع الشواذ) (١) ١١

وربما كان مبعث الإشادة بالكوفة، والحاس الزآئد الذي لم يستطع ماسينيون إخفاءه عند حديثه عن هذه المدينة ، موطن البهاليل والصوفية كما يقول، قد يرجع إلى محاولته البرهنة على أصالة شطحات الحلاج،

إنه يلح على محاولة إضفاء طابع الآصالة وإيجاد تلك المادة الموجدة للتصور المتصور والابتكار) وصبغ المدينة بها حيث ظهر الحلاج (الذي فاق جميست النساك والزهاد الاسبة ين(٢). وسنشب خطأ مذا الحكم الذي لايخلو من الهوى.

وقد طنى على العالم ماسية ون هسندا الاتجاه فاعتبر المذهب السكوفي منفردا بالابداع في التصور في كاغة الادوار الثقافية العربية (٣). ومن الناحية السياسية، يصف الكوفة بأنها كانت شرعية إلى أفصى درجانها (٤) متجاملا الحقيقة التاريخية، وهي أن الكوفة كانت مصدر الارجاء والتشيع حيث انتشر منها إلى غيرها (٠).

2 m 200 V

ik. A

١ - ماسينيون / خطط الكوة ص ١٣ .

ابن تيمية / مذهب أهل المدينة من ٢١

وكان ابن تيمية أكثر استقصاء في محمه عن الظروف الثقافية والسياسية الكوفة ، إذ فرق بين الكوفيين قبل مقتل عثمان و بعده .

وفى بجال مقارنته بين أعل المدينة والسكوفة ، يسجل الوقائع التاريخية ، وتتلخص فى أن أعل السكوفة ... كانوا يقرون لا مل المدينسة بالا فضلية ( فلما قتل عثمان ، وتفرقت الا مة وصاروا شيعا ظهر من أهل الكوفة من يساوى بعلماء أهل الكوفة علماء أهل الكوفة علماء أهل المدينة ) (١) ..

كذلك يذهب إلى أن أغلب الاحاديث المكذوبة ظهرت بالكوفة ، وكان مصددها الشيمة بوجه خاص (٢) . غير أن ذلك لا يننى وجود الثقات الذين لا ريب في صدقهم أمثال أصحاب عبد الله بن مسعود (٢) .

وقد برز من شیوخ الزهد بالـكوفة ، أو پس القرنى ، و سعید بن جبیر ، و مسروق بن الا جدع ، و سفیان الثورى ، كما سیأتى :

#### ١ - أويس القراني: ...

يسميه الشاطبي (سيد العباد بعد الصحابة (٤) لما عرف عنه من كثرة العبادة. ويصفه الذهبي بأنه ( القدوة الزاهد سيد التابعين في زمانه ) (٠).

كا اشتهر القرنى بالزهـــد والعزلة ، ولما ستل عن السبب في انقطاعه عن أصحابه أجاب بأنه (العرى) (٦) ، ولهذا كان ابن حنبل يضرب به المثل في الرهد

١ - أين تيمية / مذهب أهل المدينة ص ٣٠

<sup>71 - ·</sup> J - Y

<sup>77 - 3 - 7</sup> 

٤ - الشاطبي / الاعتصام م ١ م ٢١

الذهبي/سير أعلام النبلاء مجلد ٤ ق ١ ورقه ١٣٥ مخطوط

٦ - ابن سعد / الطبقات ج٦ ص ١٦٢٠

فيتقول (الا زهد إلا زهد أوايس ، بلغ به العرى حتى قمد في قوصره (١) .

و لكننا لا نلبث أن نجد عن صاحب الطبقات الكبرى) تعليلا آخر لتفضيله الوحدة . سنمو د إليه مرة أخرى .

ويروى الحديث عنه بصيغ مختلفة \_ أحدها قول النبي صلى الله عليه وسلم (خلبلى من هـــــنده الا مة أويس القرنى وإنه لو أفسم على الله لا بره (٢) . أما الحديث الذي ينقله الذهبي فنصه (إن خير التابعين رجل يقال له أويس وله والدة، وكان به بياض ، فروه فليستغفر لكم ) (٣) . لهذا فقد سعى عمر بن الخطاب إلى لقائه ، وجرى بينها حديث طويل ، تأكد من خلاله الفاروق أنه هو المعنى الحديث ، وسأله أن يستغفر له . ففعل .

ولكن ابن حرم استبعد الحديث النبوى المروى فيوصف أويس القرني (٤).

والظاهر أنه ليس وحده الذي ذهب إلى ذلك ، لا أن ابن عساكر يذكر أن قوما من المحدثين أنكروا أو يسا بالكلية ، ويعلق على ذلك يقوله (وأمر أو يس مشهور ، فلا معنى لهذا القول ) (ه) .

١ سـ المسكى / توت اللوب ج ٢ من ١٩٠

٧ - نس الحديث من للطبقات ج ١ من ١٦٢ / ١٦٤

٣ - الذهبي / سير أعلام النبلاء مجلد ٤ ق ١ روقة ١٣٥ مخطوط ( وينظر الصبغ المحتلفة الحديث بكتابه ( ميزان الاعتدال ج ١ ص ١٢٩ ) .

ع - ابن حـــزم / النصل ج ٤ ص ١١٧ يقول ( والحديث المأثور في أو يس القرني
 لا يصبح لأن مداوم على أسيد بن جابر وليس بالقوى ) .

ابن عساكر/التاويخ السكبير ج ٣ من ١٧٤ و يقول الدهبي في ميزان الاعتدال (ولولا أن البيخاري ذكر أويسا في الضعاء لما ذكرته أصلاء فانه من أولياء الله الصادنين ٤ وما ووي الرجل شيئا فيضمف أو يوثق من أبله ) ج ١ من ١٢٩٠ -

أما عن تفضيله الوحدة، فإنه يمكن تعليله بكراهته أن يكون عدثا، أو قاصا، أو مفتيا (١)، أى أنه سلك نفس الداريق الذى سلكه بعض الصحابة، حيث خشوا مسئولية هذه المواضيع الجسية بعد النبي صلى الله عليه وسلم . فهو يسمع من كتاب الله بعض الآيات فيغشى عليه، فلما أغاقكان يردد (الوحدة أحب إلى) (١).

وفي حديث طويل بينه و بين هرم بن حيان نني أنه سمع من الرسول شيئا، ولكنه سمع من سمع منه . فلما طلب منه هرم بن حيان أن يحدثه قال (إني أكره أن أفتح على نفسي هذا الباب ، أن أكون قاضيا ، أو مفتيا أو محدثا ، إن في النفس شاغلا (٣) .

إنه في شغل عن نفسه بالخشية من الله، والعلى من أجله، والتفكير المتواصل في مصيره بعد الموت. فبعد أن يتاو الآيات (حم، والكتاب المبين، إنا أنولناه في مصيره بعد الموت منذرين . . إلى قوله (إلا من رحم الله إنه هو العزيز الرحم للخان ٢٤) خر مفشيا عليه حتى ظن هرم بن حيان أنه قد مات . فلما أفاق آخر الاثمر قال (إني لم أول في غم ماكنت مع هؤلاء الناس. الوحدة أحب إلى) (٤) .

ومن المحتمل أنه اختار الوحدة بعد أن تعب مما لاقاه من الناس على أثر أمره بالمعروف ونهيه عن المنكر ، حيث يقول ( إن قيام المؤمن بأمر الله لم يبق له صديقا) (٠) . وهنا يذكرنا بموقف مشابه لا بي ذر الغفاري الذي يبدو أنه هو

١١ - ابن صعد / الطبقات ج ٦ من ١٦٥

٢ - ن٠م والمنعة

٣ ــ ابن حنبل / الزهد ص ٢٤٠

٤ - ابن حبيل | الزهد ص ٢٤٦

ابن سعد / الطبقات ج ٦ ص ١٩٥

الآخر لم يلق آذانا صاغية . فكان يشكو بما يلقاة من الامر بالمعروف والنهى عن المنكر فيقول (حتى ما ترك لى الحق صديقاً ) (١) .

وقد اتخذ التسترى فيما بعد من أويس اليرنى مثالا يحتذى في مقام الصعر، إذ أنه ابتلى بمختلف ألوان الاضطهـــاد ولاقى الامرين، وكان يشكو بمن يأمرهم بالمروف، فيشتمون عرضه، ويجدون من الفاسقين أعوانا حتى ( والله لقد قذفوني بالعظائم) (٢)

وبالرغم من ذلك ، فإنه عندما سنحت له الفرصة لكى يطلب الحاية من حمر بن الخطاب أثناء زيارته له فى الكوفة لم ينتهزها ، بل حينا سأله الخليفة أن يكتب إلى عامل الكوفه ليستوصى به رفض ، قال (أكون فى غير الناس أحب إلى ) (٣)

وعاش أويس مستغرقا في العبادة ، فهو في نهاره دائم الصلاة ، وفي ليلة قائم حتى يصبح ، يقول ( بلغني أن لله عباداً سجوداً أبداً ) (؛) وربما يقصد بذلك التشبه بالملائكة . لاننا نقرأ له في نص آخر ( لأعبدن الله في الأرض كما تعبده الملائكة في السماء ) (٠) .

ورآه الربيع بن خيم ، فحاول أن يحدثه فى أمر من أموره بعد صلاة الصبح ، فوجده مشغولا بالتسبيح . فانتظر إلى صلاة الظهر فوجده كذلك أيضاً واستمر به الحال بين صلاة وتسبيح إلى أن استمر فى الصلاة بعد العشاء إلى صباح اليوم التالى ، دون تغفل له عين إلا بعد صلاة الصبح . ومع هذا ، فقد

<sup>(1)</sup> أن سمد / الطبقات م ٤ س ٢٣٦

<sup>(</sup>٢) النستري / تنسير ص و ١٩ والطبقات - ٦ ص ١٦٥

<sup>(</sup>٣) ابن سعد/ الطبقات ح ٦ ص ١٩٤

<sup>(</sup>٤) الشاطبي / الاعتصام به ٢ ص ٧٦٠

<sup>(</sup>ه) ابن صاحر / التاريخ ج ٣ ص ١٧٤

كره عذه الاغفاءة الخاطفة وأنب نفسه عليها ، داعياً ربه (اللهم إنى أعوذ بك من عين نوامة و بطن لا تشجع ) ( )!!

ولهذا يعده الشاطى عن يأخذ بما هوشاق فى الدوام . ومع هذا لايعتبر مخالفاً للسنة ، بل إنه من السابقين الأولين ، ألم يكن الرسول صلى الله عليه وسلم يقوم الليل حتى تتورم قدماه ؟

إن قيمام الرسول بالليل لم يمنعه من الجهاد . وهكذا فعل أويس القرنى ، فإن الاختلاف فى تاريخ وفاته يرجع إلى تعدد الاخبار فى سبب موته ، فهن المحتمل أنه قتل فى موقعه صفين ، أو بعد خروجه غازيا إلى ثغر أرمينية حيث مرض ومات . ويرجح الحافظ ابن عساكر أنه قتل بصفين (٢) .

ونستخلص بما أورده مؤرخنا أمرين: أولها أن عزلة أويس القرنى لم تمنعه من اشتراكه مع المسلين حينها دعا داعى الجهاد، فالثابت أنه خرج غازيا وإن لم يثبت أنة قتل بأرمينية . والامر الثانى ، وهو انتمال زاهدنا بالاحداث الكبرى في الحياة السياسية ، كالخلاف بين على ومعاوية واشتراك، بنفسه في القتال تحت راية الاول \_ إذا ما رجحنا مقتله في موقعة صفين ، وهو ما يذكره الذهبي في تأريخه له (فاستشهد بصفين فنظروا فإذا عليه نيف وأربعون جراحة) (٣). وقد وأى أن وقوفه إلى جانب على يعني لزومه الجماعة ، لانه كان ينصح هرم بن حيان بقوله ( لا تفارق الجماعة فتفارق دينك ) ،

<sup>(</sup>۱) الشاطبي/ الاعتصام ج ۲ ص ۱۲۸ وا بن عساحصر / التاريخ ج ۲ ص ۱۲۳) 📆

<sup>(</sup>٧) ابن عما كر / التا يخ الكبير ج ٣ م ١٧٤

<sup>(</sup>٣) الذهبي / ميزات الاهندال بع ١ مر ١٣٠

<sup>(</sup>٤) ايت مساكر / ج ۴ من ١٧٣

إن هذه السيرة الفريدة التابعي الزاهد، تدليا على مدى تمسكه بطريقة الاقتداء، وإن كان قد سلك مسلكا خاصا في عزلته للاسباب التي قدمناها ، إلا أنها لم تنأى به عن ( الجماعة ) لم والا علب أنه فهم فكرة الجماعة على وجهها الصحيح ، فليس الابتهاء اليها يحتم بالضرورة اختلاطه بالمجتمع والناس ، ولكنها تعنى عدم الحروج عن رأى الا عليية أو إجماعها . فليا رأى الكوفة تناصر عليا ووجد الحق معه أيده وناصره بالسيف متخدياً عن عزلته . أليس من الجعلا هنا نصويره بالعابد الفائى الذى زال عقله ، كما يحارل الكلاباذى أن يفعل ؟ لقد وضعه ضمن من (يرى بعين العتاهة و زوال العقل لزوال تميزه في مرافن نفسه ، وطلب حظوظه ، وهو على ذلك محفوظ في وظائف الحق عليه ) (١)

شم إنه في وحدته كان من فرط إحساسه بالانتهاء للجمادة ، يود لو شارك فى إسعاد المسلمين جميعاً فيوفر لهم المأكل والملبس! فو في دعائه و توسله إلى الله ، يخاطب ربه بكلهات عميقة الدلالة فيقول ( اللهم إنى أعتذر اليك اليوم من كل كبد جائمة ، وبدن عارى ، فإنه ليس في بيتى من العامام إلا ما في بدائى ، وليس شيء من الدنيا إلا ما على ظهرى ) (٢)! ولم يكن على ظهره حينذاك إلا خرقة . إ

## ۲ = صعيد بن جبير ( ٩٤ ه = ٧١٧ م ) :

قلنا إننا لن نقتصر في بحثنا على الزهاد التقليديين الذين حفات بهم المصادر، ذلك لائن هناك من الاثمة من غلبت عليهم شهرتهم في بحالات الحديث. ولكنهم في الواقع ينضمون إلى الفريق الذى سلك طريق الحياة الروحية، إما بالحياة

<sup>(</sup>۱) الكلافإذي / التعرف ٠٠ من ٣١

<sup>(</sup>۲) تفسير التعشري من ۱۹۶

التي اختاروها لا نفسهم ، أو لانوالهم التي يمكن استخراج نظرياتهم منها .

ومن هؤلاء الا ثمة : سعيد بن جبير الذي قتله الحجاج لخروجه ضد حكام بني أمية مع ابن الا مشعث .

كان تلميذا لابن عباس ، وسرعان ما بلغ مرتبة شيخه .

وبعد ما همى النبيخ ، أتاه أهل الكوفة يسألونه ، فأحالهم إلى تلبيذه سعيد بن جبير ، وتعجب كيف يسألونه وفيهم سعيد ! ! ( ( ) .

ولما قتل الحسين فى موقعة كربلاء . وجد السلوى فى قراءة القرآن ، يداوم عليه ولا يتركه إلا بسبب المرض أو السفر. وكان من أوائل القصاص فى الكوفة يقضى كل يوم مرتين بعد صلاة الفجر وبعد العصر (٢) . (ويقال إنه كان يقرأ القرآن فى الصلاة بين المغرب والعشاء ختمة تامة ) (٣) .

وكان ابن جبير يختلف في الرأى مع الحسن البصرى لا أن إمام البصرة كان يرى التقية في الإسلام ، بينها كان سعيد يرى أنه لا تقية في الإسلام (٤) .

وخرج في ثورة ابن الآشمث ضد الحجاج كما قدمنا، فلما انهزم أصحاب ابن الآشمث هرب سعيد من الكوفة، وذهب إلى مكة .

ولم يكن الدافع سياسيا بقدر ماهو ديني، لا نه كان يحض الناس على قتال بني أمية بسبب ( جورهم في الحكم ، وخروجهم من الدين ، وتجديرهم على عباد الله ،

<sup>(</sup>۱) ابن سعد الطبقات م ۲ مِن ۲۰۷

<sup>(4) 6.7 6.4</sup> 

<sup>(</sup>٣) أبن كثير / البداية والنهاية - ٩ ص ٩٨

<sup>(1)</sup> ابن سعد /الطبقات م ٢ ص ٢٦٣

🕆 وأماتتهم الصلاة، واستذلالهم المسلمين ) (١) .

ولما أنت النتيجة على غير ما يبغى ، فضل الحياة فى مكة بجوار الكعبة ، وكان يغتى الماس هناك راضيا بفضاء الله . وأخذ يتكلم عن الصبر، والشكر ، والذكر، والخشية وكأنه يفضل أن يعيش حياة الرهاد بعد أرب أدى دوره تنفيذا لمبدأ الاثمر بالمعروف والنهى عن المسكر !، فقد حرص على دفع القهر عن المسكين (وأبي الله أن يكون إلا ما أراد) () .

ولما سألوه عن أيهم أفضل : الشكر أم الصبر ؟ أجاب ( الصــــب و العاقبة أحب إلى ) (٣) .

و نقراً له كلمات جامعة سبق بها الزهاد بعده فيما تكلموا فيه . فقد ضمن رأيه أن الحشية النافعة هي التي تحول بين الصبر و بين المعصية و تحدله على طاعة الله . وأعبد الناس عنده الرجل المفترف المدنوب ، فاذا ما تذكر ذنبه احتقـــر همله الصالح . وينفرد في تعريفه للذكر إذ يقول (الذكر طاعة الله ، فن أطاع الله فقد ذكره ، ومن لم يطعه فليس بذاكر له وإن كثر منـــه التسبيح و تلاوة القرآن ) (؛) .

وقد ضمه الامام أحمد ضمن الزامدين في كتابه (الزهد) وأورد له آراء عميقة الممنى في الحياة الروحية .

وائن كان الحسـن البصرى لم يرض بحركة الخروج مع ابن الاشعث إلا أننا

١ - ابن سعد | الطبقات ج ٦ مي ٧٦٠

٢ - د م س ٢٦٢

٣ - ابن سعد / الطبقات - ٦ س ٢٦٢

٤ - أبن ك ثير / البداية والنهاية ج ٩ ص ٩٨.

نحس صدى الأسف العميق في نفس إمام البصرة لأن ابن جبير لم يستطع الاختفاء عكة (١) .

ولما سمع الحسن بمقتل سعيد بن جبير ، أفرغ طاقته الوجدانية كلها فى دعاء علص ، قال ( اللهم يا قاصم الجبارة انسم الحجاج ) (٢) . واستجماب الله له سريعا فقصم الحجاج بعدها ،

ولكن ، بعد أن قتل سعيد (وماعلى ظهر الأرض رجل لا يحتاج إلى سعيد) ٢)، وهذه شهادة الحسن البصرى .

#### ٢ ـ مسروق بن الأجدع ( ٦٣ هـ = ١٨٣ م ) :

كان مسروق (قريع القراء وسيسده) (٤) ، فوصفوه بأنه سيد قراء أهل الكوفة (٠) .

كره له عمر بن الخياب اسم ، الأجدع ، لأن الأجدع يعنى الشيطان فسياه عبد الرحن (٦) .

واشترك مسروق في معركة القادسية وجرح فيها فشلت يده وأصابته ضربة رأسه (٧) . فهو في زمرة القراء المؤثرين في حياة المسلمين قبل أن تتحول حالتهم إلى ما تنقلها لنا المصادر في شكل عديد من صور النقد والتجريح لما تقدم بهم

١ - ابن سعد / الطبقات ج ٦ من ٢٦٦

٧ - ابن كتير / البداية والنهاية ج ٩ ص ٩٨

٣ - أبن سعد | الطبقات ٥ م ٢٦٦

ع - ل، م ، ص ۸۰

ه - ابن عبل / الزهد س ۳۵۰

٣ - أ بن همد / العابدات - ٦ من ٧٦

٧ ــ د٠ م ص ٧٧

الزمن و بعد العهد بينهم و بين النبي صل الله عليه وسلم ، إذ كانَ قاضيا أيضا و لكنه لم يأخذ عليه أجراً (١) .

وظل مسروق من القراء الذين فضلوا حياة الروح وتركوا لنا صوراً جميلة لهذه الحياة .

كان لا يعبأ إذا شكت له امرأته نفاد الطعام لعياله ، فيجيبها مبتسما (والله ليأنينهم الله برزق) (٢). يقول مذه العبارة وهو واثق، بل لا يصل إلى هذه الدرجة من الثقة إلا عندما يسمع أنه ايس عندهم طعام ولا دراهم (٣).

ولقد لتى سعيدبن جبير . ويبدو أنها استعرضا معا أحوال المسلمين حينذاك، ولمل أشد ما أثر فى نفس مسروق هو محساربة المسلمين بعضهم بعضا فى معركة صفين ، إذ يذكر أبن سعد أنه خطب فى الناس هناك وذكرهم بآيات الله عز وجل التى تنهاهم عن قتال بعضهم بعضا وحزن الانهم لم ينصنوا له ( فقد نزل به صفيه من أهل الدماء ، على صفيه من أهل الارض ينتهوا ) (1)

ولما لتى سعيد جبير ، قال له (يا أبا سعيد ما من الدنيسا شيء آسى عليه إلا السجود لله عز وجل) (ه). وفي نص آخر (يا سعيمد، ما بتى شيء يرغب فيه إلا أن نعفر وجوهنا في هذا التراب) (٦).

١ ـ ابن سعد / الطبقات - ٦ ص ٨٢

۲ - ث ه م می ۷۹

٣ - ابن حنبل / الزهد مر ٣٤٩

٤ - ابن سعد /الطبقات ج ٦ من ٧٨

ابن حنبل /الزهد ص ۹۶۹

٢ - ابن سمد / الطبقات ج ٦ س ٨٠

ومع هذا، فهو ينبط المؤمن في قبره الذي آمن العنداب واستراح مرب الدنيا (١).

راما عن تعبده ، فإنه كان يكثر من الصلاة حتى تتورم قسدماه ، فتبكى امرأته عندما تراه يصنع بنفسه (٠) .

والدنيا عنده كالتهامة ـ هذا الوصف الذي نراه يتكرر على لسان الزهاد ـ فيشير إليها ، ويضع لها وصفا جامعاً يقول فيه (هذه الدنيا أكلوها فأفنوها ، لبسوها فأبلوها ، ركبوها فأنضوها، سفكوا فيها دماءهم واستحلوا فيها عارمهم، وقطعوا فيها أرحامهم ) (٣) .

وهو يرى الهدف الحقيق والنهائى من العسلم هو خشية الله تعالى (٤) أما الجاهل فهو الرجل الذى يعجب بعمله (٥) وكان يحدر المسلمين من لقاء الله فيقول (إذا بلغ أحدكم أربعين سنة فيأخذ حنده من الله سبحانه) ، ٦) .

ومات مسرَوق ، فلم يترك ثمن كفِن (٧) [1] .

#### ٤ - الربيع بن خيثم

يصفه ان حبان فيقول (من عباد أهمل الكوفة وزهاده، والمواظبين منهم على الورع الحنى والعبادة الدائمة ) ٨).

۱ - ابن عنبل \الزهد ص ۳۰۰

٧ - ١٠ م والصلحة

٣ - ابن سعد / الطبقات م ٦ ص ٨٢ ،

٤ - ت ٠ م س ٨١

<sup>• -</sup> ابن حنبل/الزهدس ٣٤٩

۲ - ن . م ص ۳۵۰

٧ - ابن سعد / الطبقات م ٦ ص ٨٣

٨ - ابن حباق/مشاهير علماء الأمصار س ٩٠٠٤٥ ٪ ﴿ مَا مُنْ الْمُعَالَ مِنْ مُا

ولعل إشارة ابن حبان التي يذكر فيها عبارة الورع الحنى قد إستقاها من دراسته لحياة الربيع ، فهى في الواقع نموذج من العبساد الذين عاشوا في رحاب المعانى العميقة للكتاب والسنة ، فكان كثيرا ما يردد كابات السرائر وأراد تطبيقها حرفيا ، ونجح في ذلك إلى أبعد حد حتى وصف بأنه من المخبتين (١) .

أراد الربيع تحقيق الحياة الجادة التي يكون العمل فيهما لله تعالى وحده لأن كل ( مالا يراد به وجه الله يضمحل ) (٢)، ولهذا كلم أكثرت ابنته في استئذانه للذهاب لتلعب ، أخذ يردد عليها قوله ( اذهبي فقولي خيراً ) ولما اشترك بعض أصحابه في الاستئذان لها ملحين عليه أجابهم ( لا أحب أن يكتب على اليوم أني أمرت باللعب ) (٣) !!

و نلاحظ اتفافه مع غيره فى رغبته تحقيق هيمنة الكتاب على أقوال المسلمين وأفعالهم ، وأن يهدفوا إلى تحقيق العبودية لله عز وجل وحده . فالكلام فى رأيه ليس له من فائدة إلا إذا افقرن بالتسبيح والتكبير والحمد لله وحسده وقراءة القرآن ، والامر بالمعروف والنهى عن المنكر (ومسألة الحير والاستعاذة من الشر) (٤) .

وسنجد اتفاقا بين هذه النظرية \_ نظرية هيمنة كتباب الله تعالى على المسلمين عند ابن تيمية مدهمة بالاسانيد والادلة من القرآن والحديث . كذلك يذكرنا الربيع بنصيحة ابن تيمية الذي كان يوصى فيهسسا المسلمين بقراءة أواخر سورة الانعام (قل تعالوا أقل ما حرم ربكم عليكم / آية ١٥١)! . . إلى أن بلخ ( لعلكم تتقون / آية ١٥٣) .

١ - ابن سعد / الطبقات حـ ٦ ص ١٨٣

۲ – ت ۰ می ۱۸۹۰ – ۲ – ۳ – ت ۰ م ص ۱۸۸

٤ - ت ، م من ٨٨٥

أننا نفسر هذا الرابط والالتحام السديدين بين اثنين: أحدهما عاش في عصر الصحابة والتابعين، والثانى في القرن الثامن الهجرى، بأن النظر في النصوص لحلق تواردا في الخواطر يتشابه في خطوطه العريضة \_ إن لم يتطابق \_ مها بعد الزمن . وربما ينجم الاختلاف بسبب مؤثرات العصور التي عاش فيها شيوخ المدرسة السلفية .

وكان الربيع بن خيثم ينصح المسلمين بأن يطبقوا هـذه القواعـد فى حياتهم أيضا ، فيعـلون العمل الصالح ولا يقرلوا إلا الحير لأن الحسنات يذهبن السيئات، وأن يكثروا من ذكر الموت (١) .

وتعددت أمامه المقارنات بين المسلمين السابقين وبين معاصريه فيبكى حتى تبتل لحبته ثم يقول (أدركنا قوما كنا في جنوبهم لصوصاً) (٢) ١١

وكان دبيع يتمثل النار ويخشاها أيضا ، ويبدو أن اتجماه الخوف قد سرى إلى الكوفة من شيوخ البصرة ـ وفى مقدمتهم الحسن البصرى ـ فنرى الربيع يمر بالحدادين ، فاذا نظر إلى الكير وما فيه خبر (٣) ، ويصيح فى المسلمين ليعنسوا بسرائرهم قبل علانيتهم ، فالسرائر خافية عن الناس ولكنها بواد لله ، وينصحهم بالتماس دواء السرائر فى كلمتين هما (أن تتوب ثم لا تعود) (٤)

ولما بلغه مقتل الحسين، لم يجمد تعليقا إلا من آيات الله نفسها فأخذ يتلو من الكتاب (اللهم فاطر السموات والارض، عالم الغيب والشهادة أنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون) (٠)

١ - ابن سعد / الطبقات - ٦ ص ١٨٤

۲ سان: م می ۱۸۱ ۳ سان ، م می ۱۸۸

٤ سانءم من ١٨٥ هـ ن : م ص ١٩٠

وقد مر بنا حضه على الأمر بالممروف والنهى عن المنكر فيقول في هذا المعنى أيضاً (أكره أن أرى شيئاً استشهد، أو أرى حاملة فلا أعينها، أو أرى مظماً فلا أنصره) (١٠).

فلم تكن هذه الآفوال إلا تطبيقا لما أتت به النصوص التي فهمها ، وكان ينصح المسلمين بالاغلر فيها ودراستها . إذ اقرأ له في الله في المسلمين بالالحاح في دراسة الآيات والاحاديث والاجتهاد في استيما بها بمثل قوله ( لا كل ما أنول على عجد أدركتم ، ولا كل ما تقرؤون تدرون ماهو )(٢). وكان رأيه في الحديث الذي يدل على عمق الحبرة به ( إن من الحديث حسديثاً له ضوء كفنوم النهار تعرفه ، وإن من الحديث حديثا له ظلمة كظلمة الليل تنكره ) (٢) .

ويذكر ابن سعد أن الربيع مات بالكسوفة فى ولاية عبيد الله بن زياد عليها (٤).

### • ـ سلیان الثوری ( ۱۹۱ ه = ۷۷۷م ):

إنه أحد زهاد الكوفة الأعلام الذى ساد الناس بالورع والعلم ، ووضع فى مصاف أن عباس فى زمانه والشعبي فى زمانه . وكان يلقب بأمير المؤمنين فى الحديث (٠) . كما وصفه ان سعد بأنه كان (نقة ، مأمونا ثبتا ، كثير ، الحديث،

١ - ابن صعد / الطبقات السكيري - ٦ ص ١٨٣

<sup>140</sup> r - J - Y

<sup>7 -</sup> C. 7 7A3

<sup>1946.9-8</sup> 

ه - أبن كثير / البداية والنهاية ج ١٠ ص ١٣٤

معجة ) (١) . وقد ضرب به المثل في الحفظ فيقول عن نفسه ( إني لامر بالحاتك بعني فأسد أذني مخافة أن أحفظ ما يقول ) (٢) .

لهذا ، يصبح مثار اهتام الباحث أن ينقب عن دواعي شهرته كزاهد مع أنه من حفاظ الحديث الكبار الذي دعا المسلمين إلى وعلية الحديث ، والحرص عليه وحضيم على حفظه ، لا المتملم والحفظ فسب ، ولكن العمل به وتنفيلته ثم نشره بين الآخوين ، وهذا يفسر لنا التيكوين العقلي لزهاد السلف ، فإنهم أهل حديث أولا ، ثم أصحاب سلوك ثانيا ، يمن أنهم وضعوا القواعد السليمة العلموالسلوك وضعوا من أفيسهم القدوة للنيو

ولا توضع المصادر لنا سبب اختفائه بمكه ، إذ يكتنى صاحب الطبقات المكيرى) بأن يسرد لنا حرص أمهد مكه على مصارحة الثورى ، ويخيرة بين الاختفاء وبين إجابة دعوة الخليفة ، ففضل الثوري التوارى ، فلم يعديظهر إلا لامله ومن لا يخافه (۲) .

إلا أن ابن سعد أورد قصة قد يفهم منها سبب اختفائه ، إذ نصحمه أحمد أصدقائه بألا يتنجى عن السلطان لانه من فعل أهل البدع ، وأقنعه بالكتابة الى أهدى ، ولما جاءه الرد، عزم الذعاب الى بغداد الا أنه حم ومرض مرض ألموت .

و لمل في العبارة التي أتت على لسانه ما يفسر سبب هزوفه عن ملاقاة الأحياه، فيو ينصح العلماء — ويسميهم الحكماء — فيقول لهم ( ترك لكم الموك الجكمة ،

9-1 -1

....

١ - ابن سعد / الطبقات م ٦ ص ٣٧١

٧ – ابن كمشير / البداية والنهاية جـ ١٠ ص ١٣٤

٣ - ١ بن سعب / الطبقات ج ٦ ص ٢٧٧ من د يدري د الدرية و المراوية يعتد و يدري

أما عن رأيه في الزهد: فإن عما يثير الدهشة كما أسلفنا أن سفيان الثورى كان عدمًا متازًا ، حتى وصفه الامام أحد بن حنبل بالامام ، واعترف له بالعلم ، عم أضاف الى ذلك ، أنه ساد الناس باورع ، مستنتجا ذلك من العبارة التي كان يرددها الثورى دائما في دعائه (اللهم ، سلم سلم) (١) ، فهو يستنجد بالله في دعائه لكي يتق الشبهات ، ويتورع عن الحرمات .

11151

ولكن ، كيف ارتق الثورى هذا المقام في الزهد؟ وكيف نوفق بين نظريته في الزهد وسلوكه في الحياة حيث اختار التجارة يتكسب منها حتى لا يحتاج الى أحد من الناس؟ وهو يقول ( لإن أرك عثيرة آلاف دينار يحاسبي الله عليها أحب الى من أن احتاج الناس (٣) .

كان اذن رأية في الزهد يختلف عن اتجاه البعض الذي اتخذ مظهر التقشف في الملبس والمأكل. وهذا ما يقابلنا في تعريفه للزهد اذ بري أن الزهد في الدنيا قصر الآمل ( ايس بأكل الغليظ و لا لبس الغليظ ) (٤)، وربما كان متأثراً في تعريفه للزهد برأى الامام الزهرى (١٢٤ ه = ٧٤١م) الذي كان يعرف الزاهد بأنه (من لم يعذع الحلال شكره، ولم يغلب الحرام صبره (٠).

ر ١ - ابن تنية / ميوت الأخبار - ٢ من ٢٣٠

٢ ــ أبن سعد / الطبقات حـ ٦ ص ٣٧١

وقال الامام أحمد في حديثه من النوري ( لا يتقدمه في قلبي أحدً )

أبن كثير / البداية والنهاية ح ١٠ ص ١٣٤

٣ ــ ابن كستير / البداية والنهاية ــ ١٠ س ١٣٤

٤ – أبن تتيبة / هيول الأخبار.ج ٢ ص ٣٠٦ وَأَبْنَ كَثَيْرَ/البِداية واللهابية ﴿٨ ص٠ ١

الم ما من كثير / البداية والنهاية مر ٩٠٨ من ٣٤٨

**\_**\_\_\_`

2 to 2 -

كذلك تطرق زاهدنا إلى الحديث عن الخوف والرجاء والنية والتقوى . لقد حلق مع نظريات زهاد السلف ، واتسمت آراؤة فى المجال بالتفرد والاصالة ، فهو فى تعريفه للزهد يتجه كابينا آنفا اتجاها نظريا محتا ، إذ فصله عن الجانب السلوكي من جهة ، كما نقد من خلاله ـ على الارجح ـ الذين تبتوا من الزهد مظاهره فحسب ، فأكلوا الغليظ ، ولبسوا الغليظ ، ولم يتطهرقوا إلى الاساس النظرى الذي يراه عثلا للزهد الحقيقي وهو قصر الامل .

يقول أستاذنا الدكتور النشار (وأعطى الزهد -كمذهب في الحياة ــ صيغته المشروعة في الحياة الاسلامية ) (١).

أما عرب صلاته بشيبان الراعى وأنى هاشم الكوفى ـ أو الصوفى ـ ورابعة العدوية ، فإنها من قبيل سعى الثورى لمعرفة الاتجاهات المختلفة للزهد .

وربما كانت رواية نبذ رابعة العدوية ( ١٨٠ ه حد ٧٩٦ م) له هي أدلها هلى تتافر الاتجاهين: زهده الايجابي الذي يسعى نحو العلم والكسب والانتقــــال في سبيل المعرفة. والزهد السلمي الذي يعد نموذجا تعبر عنه رابعة بعاطفة الآنو ثة ودقتها في نظرية الحب الإلمى.

لقد دافع عنها شيخاً المدرسة السافية الكبيران: ابن تيمية والذهبي ، إذ يرى الأول أن ما نسب إليها من وصفها للبيت بأنه الصنم المعبود فى الأرض من قبيل الاكاذيب التاريخية (٢) .

١ ـ د ، النشار / نشأة النكر ج ٣ ص ٣٤٠

٧ - ابن تيمية / توحيد الربوبية ص ٣١٠

ويرى الدكتور مبد الرحمن بدوى عدم الاعتداد بتكذيب ابن تبمية لهذا النس =

أنها فجرت عاطفتها في مثل قولما:

ولقد جملتك في الفؤاد محدثي 🗼 وأبحث جسمي من أراد جاوسي

وإذا كان يفهم من هذا القول وصفها بالحاول والاباحة ، فإن الذهبي يرفض الآخذ بهذا المعنى ، فيقول مدافعاً عنها (وهذا غلو وجهل ، ولعل نسبها إلى ذلك مباحى ، حلولى ليحتج بها على كفره ) (١) .

وقد مر بنا اشتغاله بالتجارة ، وتفضيله الكسب على الحاجة للناس ، فهسو إذن يمطينا مداولا جديداً للزهد ، بحيث يظهر الجانب الإيجابى فى التفاعل مع الحياة و نبذ الخول والسلبية فيذهب إلى أن (العالم إذا لم يكن له معيشة صار وكيلا للظلمة ، والعابد إذا لم تكن له معيشة أكل بدينه والجاهل إذا لم تكن له معيشة كان سفيراً للفساق ) (٢٠) .

و تعدد المصادر مواقف لها شأنها في هذا الصدد :

منها، المشادة التي حدثت بينه وبين أبي جعفب المنصور (١٥٨ ه عصد ٧٧٤ م) بعد وصفه له بالظلم فلم يجد أبو جعفر مناصاً من الاعتراف بفضل الشورى. قال (ألقينا الحب إلى العلماه فانقطوا إلا ما كان من سفيان فإنه أعياناً فراراً) (٣).

وكان يعلن عقيدة السلف فى الصفات للوقوف فى وجه التيارات المتباينة فى زمنه . يقول الذهبي (وقد بث هذا الامام الذى لانظير له فى عصره شيئاً كثيراً

لان تكذيبه تم على أساس متلى دون الاستناد الى أسا نيد تاويخية ، ( شطحات الصوفية من ١٨ ط مكتبة الفهضة سنة ١٩٤٦ م)

١ – الذهبي / سير أعلام النبلاء ورقة ٧٠٩ مجلد ٦ قسم ٧

٧ - المكى / أوت الغلوب - ٣ من ٧٣

٣ - ابن عبد وبه / العقد الفريد بر ٢ من ١١٥ ه ١٣٠٨

من أحاديث الصفات ، ومذهبه فيها الإقرار والإمرار والكف عن تأويلها) (١).

كذلك كان يتكلم في بعض علماء الدنيا من أمل الكوفة (٢) ، وهو يعلم أنه ريما أغضب منه البقض ، ولكنه لا يأبه بهم لأنه خبير بأحوال الناس فهو يرى أن ( رضا الناس غاية لا تدرك، فأحمق الناس من طلب من لا يدرك ) (٣) .

و يحق لنا أن نقف وقفة نصيرة عند مدى تأثره بالتيار الشيعى ، لأن أحدى الروايات تنسب اليه حبه لعلى وتفضيله إياه ، بينما ينسب إليه أيضاً التدوقف فى التفضيل خشية أن يكون ذلك طعنا على أى بكر وعمر (؛) .

وقد علق ابن كثير على اختلاف النصوص المنسوبة إلى سفيات الثورى مرجحا عدم صحتها ، لأن المشهور عن بعض الكوفيين تقديم على على عثمان وليس تفضيله على الشيخين .

# وابعاً: مدرسة البصرة

يؤيد أبن تدبية أمرأى القسائل بأن منشأ التصوف كان بالبصرة (وأنه كان فيها من يسلك طريق العبادة والزهد) (ه). وفي وصف الطبائع الغالبة علمال الامصار المختلفة، يرى شيخنا أن الزيادة في العبادة والاحوال خرجت من

رَ ﴿ وَمَا إِلَّهُ هُنِي / العَلَوْ لِلعَلَىٰ الْجَنَّاقِ مَنْ ٣٠٠ ﴿

٧ - الكي / قوت القلوب ما ١ ص ٢٠٠٠

٢ - ن ٠ م ج ٤ من ١٤٢

7-1

٤ – أبن كتير / البداية والنهاية - ٨ ص ١٢٪

ه 🔫 ابت تيمية / وسالة الصوفية والقنر إعرِض 🕶 🖳

1. 1. N

البَصرَةُ لَمَا الْمِتَازُ بِهُ عَبَادِهَا مِنْ شَدَةُ الْحَوْفُ (١) . كَذَلِكَ خُرِجُ مِن ٱلْبَصْرِة القَدَّ وَالْاعِزُالَ وَالنِّسِكَ الْفَاسِدِ (٧) .

ولا يسعنا ونحن في سهيل تبيان الحملوط العربضة لملاح الزهد في المدرسة البصرية ، إلا عرض وجه النظر المخالفة ، و نعني تها الحاصة بالمستشرق ماسبتيون صاحب الدراسات المتعددة في النصوف . إننا نراه بتحامل بشدة على البصرة ، لانسيا عن شيخها الحسن . لا لسبب إلا لانها . في تظره . كانت موطن ألمل الجماعة (١٠) . ويشتد فضبه على البصريين لانهم كانوا من الناحية السياسية ينكرون الجماعة (١٠) . ويشتد فضبه على البصريين لانهم كانوا من الناحية السياسية ينكرون الجماك بين الصحابة ، ومنا النبس الامر على ما سينيون ، وو بمنا فهم موقف الإمساك هما شجر بين الصحابة ، وقد فضلوا ترك القتال في الفتة (والإمساك هما شجر بين الصحابة ) (١) .

أما في جال تفضيل البصرة على الكوفة ، فإن ماسينيون لم يستطع تقديم أدلة مُقَنَّعَة ، اللهم إلا القول بأن سكان جنوب شبه جويرة العرب من أهل المنتن والقرى الذين عرفوا التمدين هم سبب التحضر العربي في الكوفة ( ثبعاً الصفة عقلية تختلف عن البصرة التي كانت تلك العناصر فيها قليلة متراخية ) (٠) .

A<del>ng ang Pang Pang</del>

y was a way to get

in a fact of the same of the s

١ سـ أبن تيمية / وسالة الصوفية والفقراء من ١٠٠

٧ - ابن ثيبية / مذهب أهل المدينة س ٧١.

٣ ساماتينيون / شطط الكوقة من ١٤

٤ - ابن تيمية / مِدْهِبِ أَعَلَ ٱلْمُدِينَةُ صَ ١٩٠٠

استثنول / خطط السكونة سَ ۱۳

وهذا الرأَى أيذهب اليه أيضاً الدكتور كامل الشيبين ألذي يبدو تأثره الشديد به ، بل لا نستيفد أنه أخذ مادته منه لكي اتفق مع الثنائج المشابعة الى استبطاعها .

وقد تصدى أستاذنا الدكتور الذَّبار لهذا الرأى الذي عده تعبياً قاسياً ، ويرى (أن هناك عوامل عامة قد تقرب بين عُتلف المدارس في عُتلف المدن) (١) .

وستنارل فى حديثنا عن مدرسة البصرة اثنين من شيوخها ، وهما يقفان فى مصاف أمام البصرة الشهير \_أى الحسن \_ وهى أبو عثمان النهدى ( ١٠٠ ه = مصاف أمام البصرة بن دعامة السدوسى ( ١١٧ ه = ٧٣٥ م) إلى جانب الحسن البصرى :

ابو عثمان النهدى : (متوفى في اول ولاية الحجاج بن يوسف نحو سنة الحداج عثمان النهدى : ( متوفى في اول ولاية الحجاج بن يوسف نحو سنة الحداد عثمان النهدى : ( متوفى في اول ولاية الحجاج بن يوسف نحو سنة الحداد المتحاد المتحاد

كان يسكن الكوفة ثم هجرها على أثر مقتل الحسين ، معلنا أنه لا يسكن بلدا قتل فيه ابن بذت رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢) .

وكان أبو عثمان بمن أدرك الجاملية وحج خلالها مرتين ، ثم أسلم في حياة النبي صلى الله عليه وسلم ، ولكنه لم يلقه . ومثله ــ أى من عاصر عصرى الجاهلية والاسلام يسميه أهل الحديث بخضرها .

صحب سلمان الفارسي إثنتي عشرة سنة حتى وفاته ويروى عنه وعن جماعة من التابعين ٣)، وبصفة ابن كثير بأنه كان (سواما ، قواما يسرد الصوم ، ويقوم الليل لا يتركه ، وكان يصلى حتى يغشى عليه (١) .

١ ـــ د. النشار / نشأة الهسكر ج ٣ ص ٢٩٧/٢٩٦

۲ - ابن سعد / الطبقات الحكيري - ۷ من ۹۸.

٣ سـ ن . م والصفحة هـ أبن كتبر / البداية والنهاية ج ٩ س ١٩٠

٤ – ابن ڪئير / البداية والنهاية ۾ ٩ ش ١٩٠

ويرى فى الآية (فاذكرونى أذكركم \_ البقرة ١٥٢) أن الذكر متبادل بين العبد وربه عز وجل، فيقول فى معناها (فإذا ذكرت الله ذكرنى) (١). لأن هذه الآية تعلمه حين يذكره ربه (٢).

### ج ـ قتادة بن دعامة السيوسي

أما الشخصية الثانية في البصرة التي تقف في مصاف الحسن البصرى فهسو قتادة بن دعامة السدوسي (١١٧ه – ٧٢٥م) الذي لاحظ طنيان الاتجاه نحو الاكثار من العبادة بين أهم البصرة ، مما دعاه إلى رفع صوته لكي يحول اتجاههم إلى العلم الذي لا يمكن الاكتفاء منه . ويضرب على ذلك مثلا بموسى عليه السلام، الذي طلب الزيادة ولم يكتف بما عنده ، فينصح بطلب العلم لأن ( باب العلم يحفظه الوجل ، يطلب به صلاح نفسه وصلاح دينه ، وصلاح الناس ، أفضل من عبادة حول كامل ) (٢) ، لأنه هو نفسه سلك طريق العلم ، وسعى في طلبه ، فقدم على سعيد بن المسيب في المدينة يسائله أياما ، ويحفظ عنه إجاباته ، ويقارنها بآراء الحسن البصرى (١).

كذلك جالس الحسن البصرى اثنتى عشرة سنة (٥) ، لحذا لا تعجب منه حين يتعمق هو أيضًا فى فهم القرآن ، ويتحدث عن نظرية المميسة الالحمية فيقول (من وثق بائله ، كان الله معه ، ومن يكن الله معه يكن الفئة التى لا تغلب ، والحارس الذى لا ينام ، والحادى الذى لا يضل ، والعالم الذى لا ينسى ) (٦) .

١ - أبن كثير | البداية والنهاية - ٩ ص ٩٩٠

٢ - ٥٠٥ والصفحة والطبقات - ٧ ص ٩٨

٣ - ابن ڪتبر / البداية والنهاية ج ٩ ص ٤ ٧١.

<sup>4 -</sup> ابن سعد / الطبقات الكبرى م ٧ س ٢٣٠

ه ـ زر ۰ م ص ۲۲۹

٣ - ٥.م أبن كنير / البداية والنهاية ج ٩ من ٣١٤

وكان أبن حنبل يرى أنه أحفظ أهل البطرة (١) . وقد دوى عن أنس بن مالك وجماعة من التابعين ، منهم سعيد بن المسيب والحسن وغيرهما وحدث عنه جماعة منهم أيوب والاوزاعى (٢) .

والذي يم نا في تحديد أسمائهم بصفة خاصة ، لهو إظهار الانصال بين زماد السلف. فقد كانت هذه الصلات تتم أحيانا عن طريق اللقاءات وتبادل الآراء والانكار. كذلك فان تلق الحديث وروايته أوجدت نوعاً من الرّابط الفكري والوجداني .

## ٣- الجسن البصري (١٩١٠ هـ - ٧٧٨م ) إن

نضخمت المصادر بذكر أخبار الحسن البصرى وأقواله، وتعددت الفرقالتي تسند إليه مذاعبها و نظرياتها . إن شهرة الإمام الكبير التي تجتذب الباحثين قاجمة أيضا عن الأساطير التي حيكت حوله بواسطة الصوفية في القرن الرابع الهجرى ، لا سيا الطوسى في كتابه (اللمع)، والمكل صاحب (قوت القوب . .) و بينا الحقيقة أن الحسن لم يتفرد وحده في عصره برأى في أواخر القرن الأول وأوائل الثاني بدفان سخصيات أخرى شاركته في التأثير في المجتمعات الإسلامية حينذاك. الثاني بدفان الحسن إمام المحدينة ، والشعى إمام الكوفيين (۱) .

إن فظرية مقارنة للشيوخ الثلاثة تكشف عن تعدد بحال ثقافاتهم واتجاهاتهم، فالحسن كان فقيها وعالما ؛ وابن المسيب كان فقيها ، والشمي اشتهر بصفته مجدثا.

1. July 1.

١ - ابن كشير/ البداية والنهاية هر ٣١٣

٢ -- ن٠ م والصفحة

٣ ــ دكتوو احسان عباس / الحسن البُعْرَى مَنْ ٧

هذه هى الصفات البارزة لكل منهم . وسبقهم بقليل عمر بن عبدالعزيز ، إلى جانب العشرات الآخرين من المحدثين ، وكلهم يدخلون فى عداد الزهاد ، مع اختلاف اتجاعاتهم أحيانا .

وإذا قتا إن الحسن أشهر شخصية في الزهد تمثل روح القرن الأول كما يذكر نيكلسون (١) ، فأن هذا صحيح من ناحية ، ويموزه الدتة من ناحية أخرى . أما محته ، فلا شك أن أمامنا احتىل مكانته المشازة في قوب أهل السنة والجاعة ، ولكن ، من ناحية أخرى ، قد ترجع شهرته عن معاصريه إلى العواطف الجماعية التي التفت حوله ، واتخذت منه لسانا لها في الأمور السياسية (٧) ، وبالمثل أدى الصوفية نفس الدور ووضعوه في سلسلة شيوخهم ... بل في قائمة مؤلاء الشيوخ ... الذين لبسوا الخرقة عن يد الإمام على . وأنطقوه بما لم يقله من حديث عن أحوال الصوفية ومقاماتهم ، وقد كفانا الدكتور إحسان عباس مؤونة إثبات ذلك لا يه سبقنا بكتابة الفريد عن هذا الإمام .

ويرى باحثنا ضمن ما أورده من آراء كثيرة انفرد بها ، أن ابن سعـــد في (الطبقات الكبرى) ريما انتصر للتيار المضاد للصرفية حينما أظهر الحسن البصرى في صورة المعارض لاصحاب الاكسية .

ولكن الواقع أن النصوص التي تضمنها كتاب الطبقات ليست وحسدها التي تتخذما دليلا على كراهية إمام البصرة للبس الصوف ونقده بالتالى لا صحاب الا كسية. فإن ابن حنبل أيضا أورد نصا آخير أكثر تصريحا بقول فيه الحسن

١ - نيكلسون / إ لتصوف الاسلامي مِن ٤٦ ترجِّة الدَّكَتُور فَعْيَقِ.

٧ - د. احسال عباس / الحسن البصري عن ٤٢

لفرقد السبخى ( يا ابن أم فسرقد ، وكررها مرتين أو ثلاثة ، إن التقوى ليس في هذا الكساء ، إنما التقوى ما وقر فى القاب وصدته العمل والفعل ) (١) .

أما النص الثالث ، فإننا نجده عند ابن كثير فى ( البداية والنهاية ) ذلك أن معاصره العلاء بن زياد البصرى ( ٧٨ ه == ٣٩٧ م ) المعروف بكثرة الخوف ظل يبكى حتى همى . ويفسر ابن كثير بكاءه بالرؤيا التي رآما له رجل بالشام ، فلما أخيره بهذه الرؤيا تركه لا يهدأ ليلا أو نهارا ، وصام عن الطعام ، وداوم على الصلاة ، وكاد يفتد حياته من كثرة البكاء ، مما جعل أخاه يلجأ إلى الحسن لينصحه بالمدول عن هذا المسلك .

وقد استجاب الحسن ، ولم يزل بالعلاء بن زياد حتى انتهى من صيامه وخفف عا كان فيه (٢) ، وسنعود بعد قليل لنوضح توسط الحسن فى مذهبه \_ فيا عدا حزئه الشديد \_ ومع ذلك فإننا نستنتج من هذا التصرف لشيخ البصرة ، نقده لمظاهر الغاو، إذ يتفق مع قوله (دين الله وضع فوق التقصير ودرن الغلو) (٣) .

١ سه ابن حنبل | الزهد ص ٧٦٧

والنس كا وود با لطبقات الحكبري + ٧ ص ١٦٩ (يا ابن أم فرقد ، أما علمت إلى أحدر أصحاب الأكسبة ?)

کا وُدد النمن الآنی المتطلق بنقد الحسن البس المصوف فی کل من ( مهول الأخبار لابن العبد ج ٧ من ٩٦٩ : تعببة ج ٧ من ٩٦٩ :

<sup>(</sup> وذكر عنده الذين يلبسول الصوف، عقال ما لهم تقاقدوا ثلاثا ، اكدوا السكبر في قلوبهم ، وأظهروا التواضع في لباسهم ، ٢ واقة الأحدهم الشهر عجبا محكسائه من صاحب المطرف بمطرف !! )

٧ - ابن كتير / البداية م ٩ ص ٢٦

٣ سه الاحتصام / الشاطبي ج ٧ ص ٣٢

وهذا الموقف مرتبط بنقده لكافة مظاهر الغلو الآخرى الى لاحظها ، مثلسه بنقار المه المسلم المه أن رجلا من أهله تنسك لاجل عدم استطاعته القيام بشكر الفالوذج الذى يأكله ، فوصفه الحسن بآنه (إنسان أحمق) ، واستطرد قائلا (ولا يقوم بشكر الماء البارد ١١) (١) .

كذلك لم يرض عن انخراط أحد العاضرين بحلقته فى البكاء الشديد إثر موعظته ، فالتفت إليه موجها الحديث (أما والله ليسألنك الله عز وجمل يوم القيامة ما أردت مهذا ؟ 1 ) (٧) .

و لكن ، ما الحل في غلبة البكاء الذي لا يمكن مدافعته ؟

إن الحسن يرى رد الرجل لعبرته، فإذا خشى أن تسبقه، ينبغي أن يقوم ﴿ ﴿ ﴾ •

افه كره إذن النظاهر بكافة أوافه ، بما فى ذلك لبس الصوف ، واتتقدبشدة الفاو فى الدين ، ولم يأبه بمظاهر الاكسية ، وإعلان خبرايا النفوس هى الملايا لاتخاذها وسيلة لاجتذاب العامة \_ فيما يظهر . وكان سلوكه الشخصى يتسم بالاعتدال فى طابعه العام، إذا كان يتغذى الخبز واللحم ، وسماه وطعام الآحرار، وكان الحسن يشترى كل يوم لحا بنصف درهم ، وقد أبدى أحد أصحابه الاعجاب بريح مرقة الحسن بقوله ( وما شممت مرقة قط أطيب ريحا من مرقة الحسن ) (٤) . إوقال لفرقد عندما امتنع عن أكل الخبيص لنفس السبب ( ويحك ، و نؤدى

١ - أبن حنبل/ الزهد ص ٢٩٤

۲ - ۲ م س ۲۷۰

<sup>777 - 6.3 - 7</sup> 

<sup>4 -</sup> أبن سعد / الطبقات - ٧ من ١٩٧

شكن الماء البارد ١١٤ ) (١) ، فيو يرى أن نعم الله أكثر من أن تشكر إلا ما أعان عليه (٠) .

وفى أحد المسرات ، دعا صيفا لمشاركته الطعام ، قاعت ذر بأنه أكل كفأيته حتى لايستطيخ حتى لايستطيخ على المسلم حتى لايستطيخ أن يأكل ؟ ١٤ ا) (٣) ، فهو يود يود لى طبق المسلمون الحديث الذي يحض على الاكل دون الشبع الكامل الذي لا يقبل المزيد .

ويتضح هذا المنهج الوسط في قوله أيضا (إن المؤمن أخذ عن الله أدباحسنا إذا وسع عليه أوسع ، وإذا أمسك عليه أمسك ) (١) ، وهو يعني بالوسع هنا، الانفاق في أوجب البر، إذ يقول (وجهوا هذه الفضول حيث وجهها الله عز وجمل ) (٥) ، وبالمثل عند صحبه الناس ومعاملتهم ، فهو ينصح بالحب هونا ، وألبغض هونا ، لأن الإفراط في كليهما يؤدى إلى الهلاك (١) .

أما عن كراهيته للإسراف فتتضع من مقسارناته بين المسلمين في عصره والسابة بن عليهم. فقد كره التنعم ، وحض على الاكتفاء بحد الكفاف، لكى يتمكن المسلم من اقتصاد الزائد عن الكفاف ليوم فقره (١) ، وكان يحلف بالله (ما

ريه الراح أبن سعد / الطبقات أج ٧ من ١٧٦ .

٢ - ابن قنيبه / عيون الاخبار ج ٧ ص ٣٧٠

٣ - ابن عنبل الزهد ص ٢٦٨

٤ - ل . م ص ١٦٧

ه - زه م س ۲۹۲

٢ - ت ٠ م ص ٢٩٦

٧ - ز. م س ۲۷۱

عال مقتصد قط ) (١) ، ويضرب المثل على ذلك بالصحابة والتابعين الذين لم يتخدوا العقارات والأموال ليركنوا إليها في الدنيا ولتشتد ظهورهم ــ وفي هذا الوصف تعريض ظاهر لبعض معاصريه ـ وإنما كانوا يأخذون بما أناهم الله من رزق ما يعيدون به بحد الكفاف (وقدموا فضل ذلك ليوم فقرهم وفاقتهم )(٧). ولكننا نراه ، من ناحية أخرى ، يحض على لفظ الزيادة ختى لا تأخذ بتلابيب المؤمن وتصرفه عن الله تعالى . فيعقد المقارنة بين السابقين ومعساصريه ـ شأنه دائماً ـ فقد أدرك أفواماً يعزفون عن أخذ الأموال الحلال خشية على قومهم من الفساد (٢) .

وقد تحدث إمام البصرة كثيراً عن القلوب ونواياها ، حياتها وموتها . ويبدو أن هذا السبب بحمل المتصوفة ومؤرخيهم يحملونه من أثمة شيوخهم . ولكننا بعرضنا للمني الذي يرومه من حديثه فيها ، فإننا سنجد الاختلاف واضحاً بينه وبينهم . فهل جعل من القلب أداة للتذوق أو للمرفة ؟

من الجائز انترابه من هذا المعنى، لاسيا عندما نراه ينصح أحد الجالسين في حلقته ـ وكان يشكـ و اليه قسوة قلبه ـ فأجـابه (أدنه من الذكر ــ أى عن يذكر) (1).

وهو يتعجب من إن آدم ـ وهـ و الاسم الذي كثيراً ما يستخدمه في مواعظه المثاريع ـ ويتساءل (كيف يرق قلبك وهمك في آخر ؟! ) (ه) . ويستشهد بقول

1- 100

E \* . . . 2 }

1 May and Same

5 1/2 X 2

الله أن أبق حنيل / الزهد من ع٧٠ الله

٢٧١ . م من ٢٧١

٣ - ١٠ ل س ٢٢٧/٩٢٢

٤ - ن، م من ٢٦٦

ه ساق مین ۲۰۹

مأثور (لسان الحكيم وراء قلبه) فهو دائم الرجوع إلى قلبه يستفتيه قبل أن يتكلم، بمكس الجاهل الذي يقف في الطرف المقابل من هذه المقارنة، فإن قلب. في طرف لسانه )(١).

فالفلوب إذا رقت وصلحت استنارت البصيرة ، فعرفت ما ينتظر أصحابها يوم الهول العظيم (أو أن بالقاوب حياة ؟! أو أن بالقلوب صلاحاً ؟! لأبكتكم من ليلة صبيحتها يوم القيامة!!) (٢) .

ولكن لا ينبغى أن نستطردكثيراً فى الاستدلال من عبارات الحسن عن القاوب كا حاول متأخرو الصوفية ، أن يفعلوا ، لأن هذا التابعى الكبير كان وثيق الصلة بمدرسة الصحابة حيث كان للنصوص سطوتها الكبرى .

ومن المجائز أنه تكلم عن القلوب لكى يقف فى وجه التيار المعتزلى الذى كان فى بداية ظهوره ، الذى بحد العقل واتخذ منه نبراساً للمعرفة والنظر ، فأراد أن يعيد المسلمين إلى سيرتهم الآولى ، وينبههم إلى منهج النقل ، ويلفت الانظار إلى آيات الله الله الذي تتناول هذ الجوانب الذوقية .

ويمكننا أن نستنتج من نقد الحسن البصرى للمتظاهرين بالنسك ، ووقوفه فى وجه المتكامين ــ ويسميهم أصحاب الآهواء ــ ورفضه الانسياق لرأى الخوارج كل هذا يؤدى بنا إلى القول بأنه لم يكن حزيناً حزن الرهبان فى صوامعهم ولبوسهم المسوح ، ولم يؤد به الحزن إلى تسليمه إلى العزلة والترهب ، ولكنه كان متيقظا لدوره كإمام من أثمة المسلين ، عليه تقع تبعة الآمر بالمعروف والنهى عن المنكر، ومرشداً مخلصا قائما بحفظ السنن والآثار ، فيدنهب إلى أن القائم بهسذا الدرر هم

١ - ابن حنبل | الزهد ص ٢٧١

۲ - ن.م س ۲۰۸

نصحاء لله ، ودورهم يتلخص في عرض (أعمال العباد على كتاب الله ، فإذا وافقوه حدوا الله ، وإذا مخالفوه عرفوا بكتاب الله ضلالة من حنل ، وهدى من المتدى، فأولئك خلفاء الله ) (٩) .

أما تفسير حزز الدائم ، فهووليد نظريته في الزهد . ويبدو أن طبيعة شخصية الحسن أيضاً تميل إلى الحزب ، إذ يتذكر الموت دائماً لكى يحثه على طاعة الله والحرف منه ، ونما ساعد على سمة حزنه ، انكبابه على التفكير في المصير المحتوم وانشفاله الدائم في المقارنة بين الحياة الهنيا ، والحياة الآخرى بعد البعث ، إذ تصدمه دائماً حقيقة انقصناء الأولى ، التي وصفها يوم موت أخيسه بالدار المفرقة (٢) .

وما الداعى الفرح أو السرور بالحياة بينما فعنهج المنوت الدنيا ؟ 1 ( فلم يترك لذى اب فرحا ! ! (٣) ، ويؤرقه كثرة ذنوب ابن آدم فهى أكثر من أن يسلم منها ، إلا ما عفا الله عنه ) (٤) .

و يتخذ الحسن من الذكر الدائم للموت حافزاً على إحسان العمل، لأن طول الأمل يؤدى إلى المكس، أى إلى أساءة العمل، ويذكر أخوائه بما كان يفعسله الأوائل، إذ (كان رجل من المسلمين يبلغه موت أخ من إخوافه فيقول، إنا تته وإنا اليه راجعون، كدت والله أن أكون أنا السواد المختطف، فيزيده الله جدا

١ - الشاطبي / الاعتصام ج ١ ص ٢٨/٢٧

٧ - ابن سمه / الطبقات م ٧ ص ١٧٨

٣ - ابن عنبل الزهد ص ٢٠٨

ه سابن قنيبه / عيون الاخبار ج ٧ ص ٣٧٠

### واجتهادل (۱)

كذلك فإن للخوف هدفا محدداً، لا به يورث تفادى التظاهر و الرياء (فيالخورف و الحذر يتفقد العبد الرباء) (٢)، فإذا ما سئل عن يفضل: العاماء الذين يذكرون الناس ويخوفونهم، أم الآخرين الذين لايفعلون ذلك فيجيب (أنهمن خوفك حتى تلقى المخافة) (٣).

المنطقة المناوع وهرية المن أوعي وأعملا الدائد

من هنا أصبح واضحاً غرض إمامنا من التخويف في مواعظه فإن جانب الوعظ يقتضى ذلك ، كما أنه ب بإحساسه بمستوليته كشيخ من شيوخ المسلمين كا قلنا بي ينبني أن يكون القدوة ، فأخذ ينكب على قراءة القسر آن ، ويتعلق بالآيات التي تصف النار وهذا بها (أن هذا بها كان غراما بالفرقان / ٦٥) قال الحسن (علموا أن كل غريم مفارق غريمه ، إلا غريم جهنم ١١) (٢) .

ويقف ألحسن أمام قوله تعالى (وما تكون في شأن وما تتلوا منه من قرآن ولا تعملون من عمل إلا كنا عليكم شهوداً ١٠: ٣٧)، فيشتد خوفه، لأن الله عن وجل يري العبد عندما يبدأ العمل ، و بمعرفة العبد لهذه الحقيقة ، فإنه يستحى أن يقدم على ما ينصب ربه ، لأنه يتذكر إطلاعه عليه فلا يتم ما بدأه (خوفا منه وحياء، وإجلالا له عز وجل (ه)

الله المعالية المعال

١ - ابن حنبل | الزهد ص ٢٦٩

٧ - المحاسبي / الرعاية ص ١٣٢

٣ - ابن حنبل | الزهد من ٢٥٩

2 - ن- م س ۲۰۸

ه ـ المحاسبي / الرماية س ١٠٥

the light with a state of

ثم مناك من الآيات الكثير نما يلقى فى قلبه الخوف من هذاب ربه وكان بكاؤه أحياناً لا يخرج عن المأوف عند السابة بن عند قراءة القرآن ( فيكى حتى يتحدر الدمع على لحيته ) (١٠ .

ويدعو إمامنا إلى الافتداء به ، بل إنه ف حضه مدارمة قراءة الكتاب كأنه يدعو المسلمين إلى الاستغراق في نفس الآيا ، القرآنية التي تذ له رهمة وخشية، فيحلف بانه (اثن قرأت القرآن ، ثمآمنت به ليطولن في الدنيا حزنك ، وليشتدن في الدنيا خوفك ، وليكثرن في الدنيا بكاؤك ) (٧)

يمكن إذن تفسير الحون هند الجين بأحد لماملين: إما أنه طبيعة خاصة تنفق مع الديل الشخصي الدون حيث أخذ يلتفظ الآيات الي تتفق مع هذا الاتجاه، كا نظر إلى القرآن نظرة شاملة و ا تخذ منه له بأكله له دليلا على دعواه في الحون ألاحيال الثاني ، أنه كان متأثراً دائما بفكرة الموت وحقيقة ا نقصاء هذا العالم أو انتقال الانبسان الى عالم آخر ، لقد تأهل عليا في السنوات والآيام تنقضي و تقرب وانبن آدم ) من نهايئه الحتومة عما يحملة يستخليم فكرة العدد للدلالة حسلي تعذا لا بن آدم ) من نهايئه الحتومة عما يحملة يستخليم فكرة العدد للدلالة حسلي تعذا في النقضاء (يا ابن آدم ، أن عدد ا! ، فاذا ذهب يوم فقد انقضى بعضائ أ آ). فاذا ذهب يوم فقد انقضى بعضائ أ آ). فاذا ذهب يوم فقد انقضى بعضائ أ آ). فاذا ذهب يوم فقد انقضى بعضائ أ آ).

وهكذا لا تدهشنا مظاهر الحزن الذي اتسم بها الحسن ، فهي انهكاس إسلاى كما قلنا ، سبقه إليه بالبصرة أبو موسى الاشعرى الذي ( صبغ البصرة وحياتها

: 4

2 4 45 x

١ - ابن سمد / الطبقات ج ٧ ص ١٧٥

٧ - ابن حنبل / الزهد من ٢٥٩

ار رحية بصبت ) معنى حجم المنافع المنا

أن حزن إماما إذن إسلامى ، قرآنى بحت . وهو الحريص كما قلنا أن يكون القدوة داعياً للمسلمين الى خوض تجربته الذاتية ، والسير فى نفس الدريق بل إنه بنصائحه ومواعظه التى يعبر بها عن نظريته فى الزهد ، يعبر بها عن مكنون قلبه وإن لم يصرح بذلك . فكثيراً ما نراه ينسب الممنى إلى النير . وربما يعنى بذلك نفسه ، ونستطيع أن نلمح ذلك من قلتات لسانه فى تفسير بعض الآيات فيمئل قوله تعالى ( بساره و ن الجيرات ويدعوننا رغبا ورهبا وكانوا لنا خاشمين ) ، فيفسرها بكلات قليله ، فيقول ( هو الجوف الدائم ( ٢ ) . كا أنه فى استخدامه لندائه الملازم له فى مواعظه ( يا ابن آدم ) ، نراه أحيانا قديمنى نفسه ، فقه درى يكرر عبارة لنفسه وهو منفردا ثلاث مهات ! ! (١٠٠ كما يردد أيضا فيه درى يكرر عبارة لنفسه وهو منفردا ثلاث مهات ! ! (١٠٠ كما يردد أيضا و يدخل القبر وحديك ، و تبعث وحديك ، و تبعث وحديك ، و تبعث وحديك ، و تبعث وحديك . ابن آدم ، أنت المعنى وإياك يراد ) ( و )

قصارى القول إذن \_ كما يرى أستاذنا الدكتور النشار \_ أن الحسن البُسرى (كان عابداً من عباد المسلمين ، تكلم فى البصرة بكلمات رهيبة عن الجنسة والنسار ) (٦) .

١ - يو النفار / شأة الفكر ج ٣٠ ص ١٧٥

٧ - أبن جنبل / الزمد ص ١٩٩

٣ ــ المحاسم / الرعايه ص ٥٠

<sup>4 –</sup> ابن تنيبة / ميوث الأخبار ج ٢ ص ٠٠٠

ه - أبن حنبل / الزهد ص ٢٧١

٦ - نشأة الفكر ج ٩ س ١٦٨

# خامساً: مدرسة الشام

أن وقوع بلاد الشام في الطرف الشهالي من الجزيرة العربية ، واقتراجا من بلاد الروم ، جعل الباحثين من المستشرقين يتجذون من هذه العوامل سببا في إيجاد المؤثرات المسيحية في رجال الزعد المسلمين . يصور أستاذنا الدكتور النشار في سخرية لاذهة خطأ هؤلاء الباحثين حين ادعوا ذلك بقوله (ولكن هؤلاء المستشرقين والباحثين في الدراسات الاسلامية من الأوروبيين يرون أنه حين أتى العرب من أهماق صحراتهم لم يفعلوا شيئاً ، سوى أن قفزوا أيضاً على الاديرة والرمبان، وفتحوا الكنائس، يقرأون مافيها من حكمة الروح ، ويعتبرونها قانونهم الازلى) ! أ (١) .

وسننقب وراه هذه الدعوى في بحثنا لا فكالرُّ شيوخ هذه المدرسة .

أما الاتجاهات النالبة على الشام \_ كما يراها ابن تيمية \_ فكان النصب، أي العداء لعلى بن أن طالب \_ والقدر (٢).

ولكن أثبة أهل السنة ببلاد الشام ظوا عبين التخليفة الرابع ، واتخذوا جانب المعاندة المقدرية ، كانسيتضح لنا عند الحديث عن الأوزاعي فقيسه الشام بصفة خاصة .

وعلى قمة مدرسة الشام يقف أبو الدرداء . وكنا قد عرضنا للحياة الروحية عنده عند حديثنا عن زهد الصحابة .

۱ - د ، النشار / نشأة الفكر - ۳ ص ۲۹۹

٧ - ابن فيمية / مذهب أهل المدينة من ٢٧٪

أما هنا ، فإننا سنلقى نظرة على شيوخ المدرسة الذين ساكوا الطريق بعــد الصحابى الجليل ، منذ أبى مسلم الحولاني وبلال بن سعد وعبد الله بن عيريز إلى الإدرادي والدراني والتسترى .

# الله المراجع ا المراجع المراجع

لمع اسم عمر بن عبد العزيز كزامة حتى كاديختى سيرة خلافته البادلة ، وأبقى زهذه وورعه ، ولكن الحق أن سيرة الحليفة الذي يعده أهسل السنة والجمعة من سلسلة الحنفاء الراشدين ــ هذه السيرة أبت إلا أن تقرن صداء بزهده ، وكأن خلافته دعمت نظرية الزد وغذتها ، فأثبت أنه في الإمكان الجمع بين الحلافة والزهد ـ أعنى بين الرياسة أو إمثلاك فاصبة الحكم والتصرف فشئون المسلمين وبين الحياة الروحية في إطارها الاسبلامي الإصبل الذي يعد عمر بن عبد العزيز أحد الرواد الاوائل فيه ، فأصبح من المأوف أن يعتبره أمل السنة و الجماعة خامس الحلفاء الراشدين () .

و بدو أنه أثر في زعاد الشام نأثير الكبيرا ، إذ اتخذو المنه قدرة ، فيصفه أبو سليان الدراني بأنه أزعد من أو يس القرني ، لأن عمر ملك الدنيا بحذا فيرها وزعد فيها ، ثم تساءل عن حال أو يس لو ملك ما ملكه عمر كيف يكون ؟ . ويقلق على ذلك بقوله ( ليس من جرب كن لم بحرب) ( ) .

۱ - ألحمته بن سنیان التوری بالخلف الراهدین ، وحد الخلفاء خسة ( أبن الأثین / الكامل ج ه ص ۲۶ )

الكامل ج ه ص ۲۶ )

۲ - ان حمتیر / البدایة والنهایة ج دیش ه ۲۰ و الله الله و النهایة ج دیش ه ۲۰ و الله الله و النهایة ج ۱ من ه ۲۰ و الله و النهایة ج ۱ من ه ۲۰ و الله و النهایة ج ۱ من ه ۲۰ و الله و النهایة ج ۱ من ه ۲۰ و الله و النهایة ج ۱ من ه ۲۰ و الله و النهایة ج ۱ من ه ۲۰ و الله و النهایة ج ۱ من ه ۲۰ و الله و النهایة ج ۱ من ه ۲۰ و الله و النهایة ج ۱ من ه ۲۰ و الله و النهایة ج ۱ من ه ۲۰ و الله و النهایة ج ۱ من ه ۲۰ و النهایة به الله و النهایة ج ۱ من و ۲۰ و النهایة و النهایة به الله و النهایة به و النهایا به

والحق أن هذه المقارنة ليست في موضعها تماماً ، لأن خشية أو يس القرني التصل بإحساسه بهستو ليته عن نفسه ، أما غمر بن عبد العزير فقسد كان يشتد خوفه لانه يشمر بعبه مستولية الرعية بأكلها، فقد سئل على أثر مبايعته . وهو منثم مهموم . عن سهب هذا آلهم الطاهر على ملامح وجهه، فارجعه إلى أنه ما من أحد من أهل المشارق والمفارب من الآمة ، إلا ويطالبه محقه ، سواه كتب له أو لم يكتب مطلبه (١) .

وكان له صلة أيضا برماد البصرة \_ وعلى رأسهم الحسن البصرى \_ وكذلك بالمدينة وشيخها حينئذ سعيد بن المسيب ، فقد أصبح هذا المثلث المدعم بثلاثة من التابعين ، سمعة بارزة في الحياة الروحية حينذاك .

وتبادل الخليفة مع هذين التابعين الرسائل المتعددة في بجال الوعظ والطريق الروحي، بل إن تأثيره تعدى دائرة شيوخ الزهد إلى عامة الناس إبان حكمه لتقليده في قراءة القرآن والصلاة والعبادة ، فأصبح المسلمون يقلدونه ( بلق الرجل الرجل فيقول . كم وردك ؟ كم تقرأ كل يوم ؟ هاذا صليت البارحة؟) (٢).

وحرص على دوام صلاته بالحسن البصرى ، وكانت رسائل الثبيخ البصرى تصله بصفة مستمرة ، تحمل مو اعظه و تحذيراته بكاياته المحادة النبرات التي تلخص مذهب إمام أهل البصرة (أما بعد ، فكأن الدنيا لم تكن ، وكأرب الآخرة لم تزل ، وكأن ما هو كائن قد كان ، والسلام ) (٢) .

٩ ـ أبن كستبر / البداية والنهاية م ٩ من ٩ ٨ ١

٧ - أبن كنير / البداية والنهاية ج ٩ س ٨٠٧

۳ - أبو عجد بن الحسكم ( ۲۱۶ هـ) وواية ابنه أبي حبد الله ۲۹۸٪ م : سيرة حمل بن عبد العزيز من ۹۰

والظاهر أن مثل هذه المواعظ كانت تؤثر فيه بعمق ، ففتةت ذهنه عرب الاهتمام بأنكار الزهاد ، وعرف نظرياتهم التي حاموا حولها ، فتكلم عن الموت والقبور ، واشتد خوفه وفزعه من الموت ، فكل يؤرقه تصور القبر الذي يراه ( بيتا تحوم فيه الحوام ، وتخترق فيه الديدان ، ويحرى فيه الصديد ، مع تغير الربح وبلى الاكفان ، بعد حسن الحيئة وطيب الربح ونقاء الثوب ) ( ) .

فهل كان خوفه صادرا فقط عن تصرر ما بعد الموت خسية العقاب؟ أمأنه تأثر بالحسن البصرى فى نظريته التى ملا بهما البصرة عن الحوف و نبع منها بكاؤه المتواصل كأنه كالعائد فى لحظته من تشييع جنازة؟

اواقع أن الاحمالين محيحان . والمرجح أن التكوين الشخصى للخليفة يحمله قابلا لنظرية الحوف منسذ نسأته الاولى القرآنية (فإنه جمع القرآن وهو صغير) (٢) . فقد كان عمر بن عبد العزيز يرهب الموت ويذكره منذ طفو لته ، إذ أثار دهشة أمه في إحدى المرات لهكائه فسألته عرب سبب بكائه فقال (ذكرت الموت ال) (٢) .

ويظهر ذكره الموت والحوف من الحساب بشكل واضح في خطبه المختلفة. من ذلك فوله ( فاتقوا الله قبل القضاء ، ورا فبوه قبل نزول الموت بكم ) (1) ، ولهذا كان يوضع صع الحسن البصري في مرتبة واحدة من حيث الخوف والخشية ، حتى قيل ( ما رأيت أخوف من الحسن وعمر بن عبد العزيز كأن

١ - ابن كثير / البداية والنهاية - ٩ ص ٢٠٤

٢ - ن ٠ م ص ١٩٢

٣ ــــ ن م والمقعة

<sup>1991.3-1</sup> 

النار لم يخلق الأخل) (١).

وكثيرا ما يبكى وهو يخطب وأعظا وناصحا ، فيكى السامعين حوّله وبلغ أحيانا من قوة أثر مواعظه المكتوبة إلى عماله أن بعضهم عزل نفسه (٧) ، كما يشتد خوفه إذا ما انفرد بنفسه ، فوصفته امرأته بأنها لم تز أحدا أشد فرقا من وبه منه (٣) . والخوف من الآخرة عنده هـو باب الامان والاطبئتان فإنه (لا يأمن غدا إلا من حذر اليوم الآخر وخافه) ٤) .

آما تعریفه للدنیا فند وضع لها مداولاتها ، فهی عنده مرادغة لمعانی الفناه والنعوف و الهلاك والقلة ، و یتعجب بمن یفضلها عن الحیاة الآخرة ، فإن من یفعل ذلك یصبح بمثابة (من یبیع فانیا بباق ، و نافدا بما لا نفاد له ، وقلیلا بكثیر ، وخوفا بأمان) (ه) . إنه یتفق فی هذا التعریف مع باقی الزهاد فی عجره ، فقد سبق للحسن البصری أن كتب له بناه علی طلبه ینصحه ، فوصف له الدنیا بأنها دار مخوفة (تهین من أكرمها و تكرم من أهانها و تفقر من جمع لها ، فی كاریویم قتیل) ، ثم. نصحه إمام أهل البصرة بقوله (فكل یا أمیر المؤهنین كالمداوی لجرحه ، واصبر علی شدة الدوله لما تخاف می طول البلاه) (د) .

وكأتُن بالحسن يعرف مسبقًا منحى الخليفة أفي ألحياة ، ونظرته للدنيــا

١ - أبن سعد / الطبقات الكبرى م م م ٢٩٨

٧ - أبن كنير / البداية والنهاية - ٩ ص ٢٠٨

٣ - ن م س ٢٠٤ والطبقات ۾ ٥ من ٣٦٧

<sup>4 -</sup> لورم س ١٩٩

<sup>• -</sup> ت ٠ م والمنعة

٦ - ابن العكم / سيرة عمر ص ١٢٣

ومعرفته بالناس. وإننا لنتأمل خصاله من سياق أول خطبة ألقاها حيث الشترط لمن يريد صحبته أن يرفع إليه حاجة من لا يستطيع رفعها ، "ويعينه على الخير بجهده ، ويدله من الجهر على ما يهتدى إليه ، ثم يستطرد فى خطبته (ولا يغتابن أحدا ولا يمترض فيا لا يمنيه) . وهنا يعلق ابن الاثير (فانقشع الشعراء والخطباء وثبت عنده الفقهاء والزهاد وقالوا ما يسمنا نفارق هذا الرجل حقى يخالف قوله فعله) (١) .

ولكن ظل قوله مطابقا لفعله حتى دفع امرأته للشكوى من جسراء الحلافة (يا ليت كان بيننا وبين الخلافة بعد المشرقين فوالله ما رأينا سرورا منذ دخلنا فيها) (٧) .

وايس أدل على ذلك من شهادة أحد الصحابة المعاصرين له ــ وهو أنس بن مالك إذ يقول (ما صليت خلف إمام بعد رسول الله عليه أشبه بصلاة من إمامكم هذا) (٢) .

وإننا لنجد صدى تأثر عمر بن عبيد العزير بسيرة أن بكر الصديق أيضا إذ تكاد تتطابق كلماته مع الخليفة الأول . لقد له عام مرة في مسجد دمشق (ثم نادي بأعلى صوته: لا طاعة لنبا في معصية الله) (١٤) . وفي مناسبة أخرى بنبه المسلمين إلى دوره الحقيق فيعلن لهم : (لست بقياض ولكني منفيذ، ولست بخير من أحد ولكني أثقلكم . ولست بمبتدع ولكني متبع) (ه).

ريك محرج أحاث

-- ( - - -

Same of the state of the

A . 3 A . 5

١ - تاريخ السكامل ۾ ه سي ٢٥ 🐃

٣ - أبن كثير / البداية والنهاية جأة ص ١٠٠٠ أ

٣ ڀيـ ا بن الحكم / سيرة عمر ص ٧٨

ع - أبي سعد / الطبقات السكيري - ٥ ص ٣٤٣

<sup>• -</sup> ن٠ م س١٢٦

ولا يوم أن أمير المؤمنين كان يتمسك بالسنة تمسكا شديدا ، ويعظم منهج الخلفاء الراشدين ، لأن الرسول مثلق ، وولاة الأمر من بعده سنوا سننا ، هي باختصار (اعتصام بكتاب الله وقوة على دين الله ، ليس لاحد تبديلها ولا تغييرها ، ولا النظر في أمر خالفها ، من استدى بها فهو مهند ، ومن استنصر بها قهو منصور ، ومن تركها واتبع غير سبيل المؤمنين ولاه الله ما تولى وأصلاه جهتم وساءت مصيرا) (١) .

هذا هو أمير المؤمنين ، وأسبير زهادهم أيضا ، الذي كان يتعشى كشرا وزيتا (٢) لأنه يفسر قوله تمالى ( فكلوا من طيبات ما رزقاكم بأنها تمنى طيب الكسب لا طيب الطعام ) (٢) .

ولنا بعد ذلك أن نتعجب كما فعل أستاذنا الدكتور النشيار عن من العارة الصراف المستشرة بن عن عمر بن عبد العزيز ، بينها نسجو قصة خيالية من العارة الراميم بن أدهم محاولين ـ في تعسف مضحك ـ أن يجعلوا منه بوذا الثاني (٤) .

الإنتهابوا ميسلم الحولاني و بها الهماء المراجعة

فَ وَمَعْرُ مَنَ بِينَ الذِينَ عَاشُوا بِالرَّضِ الشَّامِ عَلَى رَاهِدَ مَشْهُورَ ، وَهُو أَبُو مُسَلَمُ الخَولانَى ، فقد جَعْتُ الآخبار الكثيرة عنه بين الزهد وبين معارضة مَعَاوَية ، إذَ ينقُل لنا ابن حنبل كثيرا من مواعظه لحاكم بني أمية التي يشتد فيها عليه ، ويُوجِهُ إليه أعنف العبارات وأفساها .

1 - 2 -

١ ـــ ابن الحكم / سيرة عمر بن هبد العزيز من ٣٠٪ .

٧ - ا بن سعد / الطبقات الحكيري ٥٠ ص ٣٧٧

۳ - زه م س ۳۲۷

ع - د • النشاد / نشأه الفكر ج جرس ٢٩٦ ر ي در

من ذلك أنه صاح بمعاوية وهو جالس على منبر دهشق فقال له: (يامعاوية، إنما أنت قبر من القبور)!! (١)، فاستخدم القبر كناية عن الموت . ويشرح بعد ذلك معنى الخلافة بأنها ليست جمع المال وتفرقته ، ولكنها في رأيه إقامة الحق وا تباع العدل وأخذ الناس في ذات الله.

ويساك أبو مسلم طريق الزهاد فى نبذ الدنيا ، وينعتها بأنها (الخربة)، فنقرأ له وصفا يشبه ما وصل إلينا من نصوص عـــــلى لسان زاددين آخرين يصفون الدنيا بأوصاف مشابهة . فقد أتى خربة فوقف أملمها يتحدث عن أهلها الذين ذهبوا ولم تبق إلا أعمالهم (انقطعت الشهوة وبقيت الخطيئة) (٢) .

كذلك يحوم حول المعانى التى تدور حول التوبة ، والخطيئة . ويصيح فى المسلمين يخاطبهم بنداء ( ابن آ دم ) ، كما فعل الحسن فيا بعد بالبصرة ، فيقول ( ابن آ دم ا ترك الخطيئة أعون من طلب التوبة ) 1 1 (٣) .

ومن النظر فى النشابه فى استخدام هذا الاسلوب ، نستطيع تفسيره بتأثير الزهاد فى بعضهم البعض ، ودورانهم حول نفس المعانى . لما نلاحظه من الاتفاق فى الكلمات والعبارات . ومن المحتمل أن الخولانى كان له دوره فى الحياة الروحية بالبصرة أيضا قبل أن ينتقل إلى دوشق ، إذ يذكر ابن سعد أنه من أهل البصرة (١).

وقد أورد ان حنبل في كتاب الزهد حديثًا نبويًا يتصل في طرفه الأغلى من

١ - ابن حليل / الزهد ص ٣٩١

۲ -- ن ۰ م س ۳۹۳

٧ - ن٠ م والصلحة

ع - ابن سمد / الطبقات الكبرى - ٧ ص ٤٤٨

المستلف بالتي مسلم التحولاتي حدوه و ول الرسول بالله (ما أوص الله إلى أن أجمع المال وأكن من التاجرين ، ولكن أوصى إلى أن دسبح محمد ربك وكن من الساجدين ، واعبد ربك حى يأتيك اليقين ، ) (١) .

وتمتزج فى شخصية أبى مسلم ملامح شخصية الواهد بملامح الشخصية الفعالة فى حياة الجاعة الاسلامية . فهو يستنكر ما يراه من مظاعر لا يرضى عنها ، فيطوف يعمى الاسلام !! (٢) ولا يختى معاوية عندما يستدعيه ليوضح له جلية الامر \_ أى سبب نعيه للاسلام \_ وإنما يعنف فى رده عليه ، ويذكره بأنه إذا عمل خيرا جزى به ، تئم يصرخ فى وجهه : (يا معاوية ! لو عدلت على أهل الارض كلهم ، ثم جرت على رجل واحسد لمال جورك بعدلك ) !! (٣) .

ويضع صاحب (الطبقات الكرى) زاهدنا فى مرتبة الطبقة الثانية من التابعين . (٤) .

#### ٣ \_ عبد الله بن محيربز ( ٩٩ ع = ٧١٧ م )

وأما ابن عيريز ، فإن ابن سعد يعده أيضا من الطبقة الثانية للتابعين بالشام ( ؛ )، وهو من الشيوخ الذين تلقى الاوزاعى منهم، وط لب الامة بالافتداء به، وأوجز صفاته بقوله عنه (من كان مقتديا فليقتد بمثله ، فان الله لايضل أمة فيها مثله) ( • ) •

١ - أبن حنبل / الزهدس ٣٩١

۲ - ل. م س ۲۹۲

٣ - ن٠ م والصفحة

٤ - ١ بن سعد / الطبقات الكبرى - ٧ ص ٧٤٠

ه ــــر. م والصفحة

اشتهر عبد الله بالعيادة ، والاكثار من قراءة القرآن ، واعتزال الفتن وقد ذكر ابن كثير بعد وصف باعتزال الفتن مباشرة بأنه (كان لا يترك الامر بالمعروف والنهى عن المنكر) ، فقد يظهر التعارض بين الوصفين ، لأن الاعتزال يعنى السلبية ، بينا يطلب مبدأ الامر بالمعروف والنهى عن المنكر إيجابية وبجابة وتصرف إزاء المواقف التي تستلزم تطبيق هذا المبدأ . ولكن ما جاء بترجمةالشيخ بالطبقات الكبرى قد ينقى بعض الصوء على هذا التناقض ما بين العزلة والامر بالمعروف والنهى عن المنكر ، فقد أورد ابن سعد نصا على لسان عبد الله قال فيه مستنكراً لاحد أعوان بني أمية فيا يرجح لانه يتضمن نقدداً صريحاً لتصرفاتهم (يا أبا إسحاق ا عطلتم النمور ، وأغربتم الجيوش إلى الحرم وإلى مصحب من الزبير) (١) . ونصحه السامع بالحذر ، ويبدو أنه سرعان ما أخبر عبد الملك الذي استدعاه ، وأمره بازوم الصدت ، وظهرت في لهجته مسحة من التهديد .

ويختتم ابن سعد هذا الحبر بأن ابن عيريز رأى أنه قد فنم نفسه يومئذ (٠).

ويحتمل إذن أن عبد الله بن عيريز آثر العزلة بعد هذا الحادث. ولكنا نراه مع هذا \_ ينكر ابس الحرير حتى ولو كان بغرض النزين لقابلة أمير المؤمنين . ويعلق ابن عيريز بقوله (لا تعدل بخوفك من الله خوف أحد من المخوقين) (٣) فهل أكتنى بتطبيق مبدأ الآمر بالمعروف والنهى عن المذكر في نشاق أضيق حيث لا يتعدى الوعظ والنصائح بدلا من التعرض لحكام بنى أمية ؟

و لكن خوضه فى الحياة العسامة لم يمنعه من الاستغراق فى العبادة حتى (كان

١ - أبيع سعد / الطبقات الكبرى - ٧ ص ٤٤٧

٧ - ن٠ م والصفحة

٣ - ابن كمثير / البداية والنهاية جـ ٩ ص ١٨٥

يغرش له الفراش فلا ينام علية ) واشتهر بعبادته بين أمل الشام حتى وصفه أحدهم بأنه (إن يفخر علينا أمل المدينة بعابدهم ابن همــــــر، فإنا نفخر عليهم بعابدنا عبد أنه بن عيريز ).(١) ·

وتألف من شير خنا بحرعة مزدهرة، أصبحت عنوانا على الافتداء السليم بطريقة السابة بن الأولين، ولمحت بالشهرة بين المسلمين كالنجوم تزدان بها حياة الأمصار.

المشتري ثوباً ، فرفيع صاحب المشجر السمر . ولكن عندما أنبأه زميسل له بأن المشتري ثوباً ، فرفيع صاحب المشجر السمر . ولكن عندما أنبأه زميسل له بأن الراغب في الشراء مسو ابن عيريق ، انصرف مسرعا ورفعن الشراء ، وتعليسل إنصرافي أنه أن السوق ليشتري عالم لا يدينه 1 (لا) .

ويتضلع لنا هنا الحرَّص على تطبيق المبدأ ، ورفض ما يجنيه من وراء الشهرة من منافع مادية .

# ٤ - بلال بن سعد ( ١٧٤ ه = ١٧٤ م) :

ومن شيوخ الشام أيضاً بلال بن سعد، الذي كان من الزهاد الكبار والعباد الصوام القوام (٣). وكان بلال من رجال الحديث الثقات (١) ووصف بأنه شاى تابعى ثقة(٥)، وقد جاء ضمن الأقوال التي نقلها لنا ابن حنبل في (كتاب

١ - أبن كتير / البداية والنهاية جـ ٩ ص ١٨٠

۲ - ق. م ص ۲۸۱

٣ ٥٠٠ م ج ٩ ص ٨٤٦

ع ــ ا بن صعد / الطبقات حـ الأ ص ٧

ه - ابن كمنير / البداية ج ٩ من ٣٤٨

الزهد ) سلسلة الاسناد التالية : ابن المبارك عن الأوزاعي عن بلال بن سعه (١).

فتح عينيه على حال المسلمين في عصره ، وأحدزنه أن يرى الفارق بينهم وبين السابةين فيقول ( لقد أدركت أفواما يشتدون بين الاعمراض - كناية عن النشاط ـ ويضحك بعضهم إلى بعض ، فإذا غشبهم الليل كالموا رهبانا ) (٧).

وأثر بلال في الأورّاعي الذي كان يكتب ما يقوله ويصفه (ماراً يت واعظا قط مثله) (٣) . ولهذا نقل لنا عنه كثيرا من مواعظه التي تدّابه مع مواعظ الحسن البصرى في حدة النوات، وانتقاء الكلمات التي تؤدى إلى الهدف من أقصر طريق . إنه يصرخ فيهم بهدنه الاوصاف لكي يهز فيهم الوجدان ، ويحيي فيهم موات النفوس ، منبها إيامم بأن زاهدهم راغب ، وعالمهم جامل ، وعابدهم مقصر (١) ، ويحدر أصحاب الشهرة من الزهاد الذين يدعون الولاية فله بينماهم أعدائه في السر ، ويظهرون للناس خشية الله ، يينما فلوبهم فاجرة (١) .

لذلك حاول بلال بن سعد التمسك الشديد فى تصرفاته بالمغالاة فى العبادة لكى يصبح قدرة حقيقية . فكان يقوم الليل ، فإذا نعس فى الشتاء ألقى بنفسه فى الماء البارد 1 1 و لما عاتبه البعض أجاب ( إن ماء البركة أهون من عذاب جهنم (٦) .

ويقول في تحذيرهم أيضا ( رب مسرور مغبون ولا يشعر ، يأكل ويشرب ويضحك ، وقد حق له في كتاب الله أنه من وقود النار ) (٧) .

١ - ابن حنبل / الزهد ص ٣١٥

٧ سال . م ص ٢٨ وأبن كثير / البداية والنهاية ج ٩ ص ٣٤٩

٣ - ابن ڪئير / البداية والنها بة ج ٩ ص ٣١٨

ع ــ أمن عبل / الزهد من ٣٨٠

ہ ۔ ابن کشیر / البدایة ۔ ۹ س ۳۶۸ وابن حنبل / الزهد س ۳۸۰

٣ - أبن كثير / البداية والنهاية - ٩ ص ٣٤٨

۷ - ابت حنبل / الزهد س ۳۸۹

ويطول هذا التحذير قليلا من مصدر آخر ، إذ يكل العبارة بكلمات ونانة نرى فيها نشابها مع تحذيرات الحسن البصرى ، إذ ينتقل فيها إلى التحصيص ، وكأنما يحدث كل شخص على حدة (فيا ويل لك روحا 1 يا ويل لك جسدا 1 فليبك ، وليبك عليك البواكي لطول الابد 1 1) (١).

وقد مر بنيا تمريف أحمد الزهاد الآوائل للذكر . ويبدو أنهم فهموه على هذا النطاق الواسع ، فهو أوسع شمولا من الاقتصاد على الذكر باللسان ، وجعاوا منه مفهوما حيا متفاعلا مع المسلمين في حياتهم اليومية ، وفي علاقاتهم بعضهم ببعض ، وأيد بلال هذا المعنى في تعريفه للذكر ، فالذكر ذكران (ذكر الله بلسان حسن جميل ، وذكر الله عندما أحل وحرم أفضل) (٧) .

وهنا نرى الرهسد يقترن بالفقه ، بل ويفضل ابن سعد فى هذا النص الفقه صراحة . إنه ينظر إلى التراث الاسلامى كوحدة ، ويدمج أحكام الظاهر والباطن فليس النظر فى أحكام الحلال والحرام إلا بواسطة الفقهاء .

أما عن تفسيره الآيات القرآنية ، فقد نف فيها من اتجاهه الروحى بجلاء . وهو يختار كلماك الله الله تحدر عباده، في مثل قوله تعالى (أم حسبتم أنما خلقناكم عبثا وأنكم إلينا لا ترجمون )؟

يتلقى بلال هذه الكلمات الإلهية ويتجه بها إلى المسلمين منبهاً لهم ومعنفا إياهم (أترغبون في طاعة الله لدار معمورة بالآفات؟ ولا ترغبون وتنافسون في جنة أكلها دائم ، وعرضها عرض الارض والسموات؟ ١١) (٣) ثم يعمق من معنى

١ - ابن كتير / البداية والناية ج ٩ ص ٢٤٨

<sup>7 29</sup> w p . 3 - 4

٣ -- ن م والصفحة

التهديد، فيرى أنه وإن كان الله تعالى يغفر الذنوب للتاتب منها، فإنه ( لا يمحوها من الصحيفة حتى يوقف العبد عليها يوم القيامة ) (١)، ألا ينبغى بعد هذا للعبد أن يخجل ؟ عليه أن لا ينظر إلى صغر الذنب بل عليه أن ينظر إلى من عصى! (٢)

وبالرغم من صبحاته العنيفة الغاصبة ، فقد أحبه أهل دمشق و لجأوا إليه يستقون . فوقف فيهم يطلب منهم أولا الاقرار بالذنوب !! فلما أقروا بذنوبهم دعا ربه (اللهم إنك قلت : ما على المحسنين من سبيل . . وقد أقررنا بالاساءة فاحف عنا ، واغفر لنا ) ، فسقوا يومهم هذا ، ٢) .

وينبهنا بلال إلى فكرة خاود الانسان \_ باعتبار الحياة الآخرى \_ فيذكرنا بالانتقال من الأصلاب إلى الأرحام ، ثم إلى الدنيا ، فالقبور فإلى الموقف . . (ومن الموقف إلى الجنة أو النار) (١) .

ولمل في المقارنات التي يعقدها شيوخ الزهد بين أجيالهم التي عاصروها، وبين الأجيسال السابقة عليهم ، تجمل لهم دورا جديدا في محاولة التبسك بالاقتداء بالسلف ، ومعارضة الاتجاهات الطارئة التي تحمل في طياتها معسمالم الروح الاجنهية التي من شأنها تبديل المعالم التي شبوا عليها ورأوها ، وكان بلال بن سعد قد رأى الاتجاه نحو علم الكلام بدأ يزحف على المسلمين فأزعجه ترك المسلمين للاعمال الصالحة كالصلاة وفعل الخير والاثمر بالمعروف والنهى عن المنكر وهو شأن الناس الذين أدركهم وكانوا يتحاثون عليها ، ثم يقول (أما أنتم اليوم،

١ – أمن كثير | البداية والنهايه ج ٩ ص ٣٥٠

۲ - ن م س ۲۱۹

٢ - ن م والصفحة

<sup>4</sup> سان، م والصفحة وابن حنبل / الزهد س ٥ ٣٨

فتحاثون على الرأى ) (١)،

### الأرزاعي ( ۱۹۷ هـ = ۷۷۳ م ) :

هو عبد الرحن بن عمرو بن عمد شيخ الإسلام وعالم أهل الشبام ٢١) .

اشتهر بأنه فقيه أهل الشام، كما وضع فى بجال الزهد بالمقارنة بسفيان الشورى فقيل إنه مع تساويها فى المرتبة، إلا أن الاوزاعى (كان رجل هامة وأما الشورى فكان رجل خاصة نفسه ) (٢).

وسلك الأوزاعي سبيل الزمد في حيباته أيضا فسلم يمسك شيئا من نصيبه في بيت المال، بل كان ينفقه في سبي الله وفي الفقراء والمساكين، ولم يقتن شيئا من المقار . وقد رفض تولى القضاء حين عرض عليه (١) .

وأصر فقيهنا عهدى بنى أمية وبنى العباس، ودارت مناقشة بينه وبين عبدالله بن على عمر السفاح، جمنا أن نستشف من خلالها أسلوب شيوخ السلف فى الرد والمناقشة. ولعله نفس الاسلوب الذي تمسك به ابن حنبل بعده.

إن الخليفة طلب رأى الأوزاعي في أمور ثلاثة: إزالة حسكم بني أمية وهـل يدخل في دائرة الجهاد والرباط في سهيل الله؟ ومدى إحلال دمهم وأموالهم .

أجاب الأوزاعي عن السؤال الأول بالحديث الذي نصه (إنما الأعمال بالهيات . . ) . وقدم وأيه عن السؤال الثان من خلال الحديث الذي ينص على

١ - أبق عدل/ الزهد من ٣٨٤

٧ - الدميي / سير أعلام النبلاء عباد ٧ نسم ١ ورقة عري

٣ - ن م روقة ٣٧

ع - ابن ڪئير / البداية والنهائية ج ١٥ ص ٨٠ ١٥٠

أنه ( لا يحل دام امرى مسلم إلا بإحدى ثلاث: النفس بالنفس ، والثيب الزانى، والتارك لدينه المفارق للجماعة ) . أما عن أمو الهم ، فأجا به بصراحة قاطمة: إن كانت فى أيديهم حراما ، فهى حرام عليك أيضا ، وإن كانت حلالا فلا تحل لك إلا بطريق شرعى (١) .

ونرى من إجابات هذا الواهد الفقيه تمسكا شديداً بالعلم النبوى بالرغم من أنه كان يوجس خيفة من هبد الله أثناء الحديث بينها (وكان ينتظر رأسه أن تسقط) لان حراس الخليفة على جانبيه معهم السيوف مصلته (٢). ولكن خشيته لم تمنع بحاهرته بصريح رأيه، مستندا على النص الصحيح المنقول. ثم إن هذا لملوقف يكشف عن منهجه، فهو الذي ينصح بالوقوق حيث يقف السلف و متابعة آثارهم وإن رفض الناس. وحذر من أقوال الرجال وإن زخرفوه وحسنوه (٣). لهذا فإن من الخطأ في رأى الذهبي ما ذهب إليه إسحق بن راهدويه حين قال (إذا اجتمع الثوري والأوزاعي وما لك على أمر فهوسنة) (٤). لأن الاوزاعي قضمه يرفض ذلك و ينادي با تباع العلم الذي جاء عن أصحاب محد صلى الله عليه وسلم، وقد اعترض الذهبي على هذا الرأى لان السنة ما سنه الرسول والخلفاء الراشدين من بعده، و يستطرد قائلا (وإنما مراد إسحق أنهم إذا اجتمعوا على مسألة فهو حق غالماً) (٥).

وعاش الأوزاعي في تلك الفترة التي لا نجد اختلافاً كبيراً فيها بين الرهاد

١ - ابن كنير / البداية والنهاية - ١٠ ص ١١٨

٧ - ن. م والصنحة

۲ س ن، م س ۱۱۷

ع و ه - الذهبي / سبر أعلام النبلاء بجلد ٦ قسم ١ ووقة ٣٨

والوعاظ، فقد كان دأبه القيام بالوعظ. وبلغ من عمق وعظه حداً كان يبكى الناس معه، ويحرص على أن يصبح قدوة إذ يقول (كنا قبل اليوم نضحك ونلعب، أما إذا صرنا أثمة يقتدى بنا، فلا نرى أن يسعنا ذلك، وينبغى أن تتحفظ) (١). ولهذا كان كثير العبادة، قليل الصحك، لم ير مقبقها قط، طويل الصحت، شديد الاجتهاد في العبادة.

واقتدى بالسلف فى عباداته ، متبعا لما سمع منهم ، فإذا صلى الصبح أخذ يذكر الله حتى تبزع الشمس ، لأن السلف دأبوا على ذلك عم يتذاكرون الفقه والحديث بعدما . وقد فسر الآية (ومن الليل فاسجد له وسبحه ليلا طويلا ، إن مؤلاء عبون العاجلة ويذرون وداءهم يوما ثقيلا .

إن إطالة القيام فى صلاة الليل تهون عن صاحبها طول القيام يوم النباعة . كذلك عرف فقيهنا بكثرة البكاء فى صلاته حتى يبتل مكان سجوده .

وارتباط الا وزاعى بالسلف جعله يحض على السنة وسلوك طريقها والصبر عليها ، عرضا على أخذ العلم عن أصحاب محمد صلى الله عايه وسلم وطرح ما عداها ناهياً عن الجدل المفضى إلى إعاقة العلم والعمل .

ويبدر أن زاهدنا تضمخ بطابع الحزن أيضاً ، فمن النصوص التي أوردها ابن كثير ثراه بخوف سامعيه من المصير المنتظر ، ويحذرهم من لقاء الله والقيام بين يديه ، وهو المصير المحتوم لهم جميعاً . كا ينبه القوم إلى حقيقة الرحيل من هذا العالم ، كا فعل أصحاب القرون الحالية ، الذين مصوا من قبل تطويهم السنين طيا ، مستخدما الاثناليب القرآنية في التشبيه ، مستخيرا من الآيات ما يخدم هذا

١ - أبن كثير / البداية والنهاية ج ١٠ ص ١٠٩

المغرض . إنه يصف السابقين الذين نسوا الموت والعمل الآخرة ( . . فخردوا الجيال ، وجابوا الصخر بالواد ، وتنقلوا في البلاد، مؤيدين ببعاش شديد، وأجساد كالمماد ) (١) . ثم أصبحو بعد ذلك حيرة . وينهى السامعين عن خداع الأمل في الحياة. الدنيا ، و يحض على العمل للعالم الآخر .

أما من موقف الأوزاعي إزاء القدرية الذي أنحنا إليه في بداية حديثنا هه، فإن من السهل أن تتثبت من صحة رأى ابن تيمية الذي قال فيه إن إمام الشام كان مُعَانِداً قُم ، وفي هذا الصدد ، نعش على نص هام أورده أبو بكر بن عبد الله (٥٣) ه عد ١٠٦١ م) صاحب كتاب (رياض النفوس) نستدل منه على أن الشيخ عالمج موضوع ( الأمر والإرَّادة والاختلاف بين الأثنين ) (١) ، وذلكِ قيل السالمية بوقت طويل .

وَفَي خَلَالَ المُناقَشَةَ التي دارت بين القدري والأوزاعي ، سأله الأوزاهي ثلاثة أسئلة وهي لا هل علم أن الله هو وجا قضي بما تمي هنه ؟ وأنه حال دون ما الحالات الثلاثة، بل وقف مشدوها في كل مرة يـ أله فيها الأوزاعي .

أما الاجابة عن الاستلة الثلاثة ــ كما راها فقيهنا ــ فيي أن الله تعالى (تمي آدِم عن أكل الشجرة وقعني عليه بأكلها ، وأنه أمر إبليس بالسجود لآدم وحال بينه و بين ذلك، وأنه تعالى حرم الميتة وأعان المضطر على أكلما ﴾ (٣). ﴿

Secretary and the property

<sup>.</sup> إ حا إبن كمشير / البداية والنهاية ج ١٠ من ١١٩ .. وينقل ابن كثير مادته من المرأيي الديها صاحب كتب الرقائق والوهد م يا صاحب كتب الرقائق والوهد . ٧ - د - النشاد / نشأة الفكر ج ١ من ١٩٤ ط ١٩٩٩

٣ - ا بو عبد الله الما أكل / و الني النفوس

## ٦ \_ أبو سليمان الداراني ( ٢١٥ هـ = ٨٣٠):

إنه من المحدثين أيضاً ، ولكن ان الجوزى يذكر أنه اشتغل بالتعبد (١) . ويقول صاحب الحلية إنه أسند القبيل ، ومن مفاريده حديث القوم الذين تخلقوا ببعض أخلاق حيدة من الجاهلية . فأقرهم الرسول صلى الله عليه وسلم (٧) . كما سيأتى في السياق .

إنه من المطبقين لمبدأ قطع كل علاقة تصرف العباد عن الله فيقسبول (كل ما شغلك عن الله عو وجل من أهل ، ومال ، وولد فهو عليك شؤم (٩) . من أجلذلك ، فإن أفرب ما يتقرب به إلى الله أن ينزع العابد من قلبه ما يشغله من متاع الدنيا و نعيم الآخرة ، إلا هو عز وجل (٤) .

والداراني من عاني كثيراً من المجاهدات ، متهجدا بالليل قواما ، ويرى في طاعة الله لذة لا يجدها أهل اللهو بلهوه (٥) ، ولكنه متبع للسلف في مجاهداته ، فلا يقبل منها إلا ما شهد بصحته الكتاب والسنة ، ويعي إلى رزقه أولا فيحصل على لقمة الديش ، ثم يتعبد ، مستنكفا عن ينتظر الطعام من أسنان آخر . وهو يرجر عفو الله عن خطاياه فيكره الموت آملا أن يمتد به العمر لاحتمال توبته ، ولهذا فإنه يغلب عليه عبه الله عن الحوث منه لانه لا يمكن للحبيبان يهذب أحبابه (٦) ، ويبدو أن مثل هذه الآراء أخذت طريقها إلى الصوفية للحديث عن مقام الحبة .

إ سَد ابن الجوزي/ صفوة الصفوة م ٤ س ٢٠٦

٧٠ - امن تعيم / الحلية ج ٩ مر ٧٧٠

٣ -- افن الجوزي / صفة + ٤ ص ١٩٨

<sup>7 · 4 · 5 - 4</sup> 

ه - ن٠ م والصلحة

۲ - ن م ص ۲۰۰/ ۲۰۰

ومن الواضح من واقع أقواله التي أوردها الأصفياني أنه أسقط الأسباب، وعارض القدرية لآنه يعد العلل - عمل العابد - نعمة من الله، فلا ينبغي للعبد أن يعجب بعمله، ويقول ( فأما من زعم أنه مستعمل فبأي شيء بهجب ١٤) (١)

وهو بمن يرى إخفاء العبادة عن الغير وعدم الإفصاح ، عنها لانها سر بين العبد وربه ، فلا ينبغى أن يعلن عنها ويجاهر بالذى بينه وبين ربه ، الاهسسر الندى جعله يكره لبس الصوف ، لانه نوع من التظاهر وأجاز لبسه في حالتين فقط هما: الاصطرار بسبب الفقسسر وأثناء السفر (۲) ، وإننا لنعثر في رأيه هذا على نوع من النقد المصوفية ، كا يعطينا دليلا على أن الزهاد السلفيين سوهو إمام من أكانهم سكرهرا الاعلان عن الزهد واتخاذ السبات الباردة لاظهار الزهد الحقيق في القلب (ولا يجوز لاحد أن يظهر الناس الزهد والشهوات في قلبه) ٢) ، ويفضل الداراني لبس القدان ليستر به أبصارالناس عن الزهد ، لانه إذا أعلنه الناس بلبس العرف فكان، يبدى لهم صالح عمله ويبارز بالقبيح من هو أغرب إليه من حبل الوريد الماران) .

و اثن كان الداراني من أبرز شيوخ السام ، إلا أنه كان له دوره في التأثير في الجنيد شيخ بغداد ، فنرى الثاني ينقل عنه بعض أنواله مستحسنا لها ، ولا سيا آراءه في تفضيل الاستغال بائد عن الناس ، وحثه على طلب الدنيا حلالا دون أن يكون مفاخراً ومكاثراً ، بل بغرض الاستغناء عن المسألة والناس وتعريفه للغني بأنه في القناعة و ايس في طلب المال وجعه ، ورأيه في الراحسة حيث تكن في

١ - ابو نعيم / حلية الأولياء ج ٩ من ٢٦٣

٧ - ن. م ص ٧٧٠

٣ - ابن كثير / البداية والنهاية ج ١٠ ص ٢٥٨

ع سابن الجوزي / مينة م ع من ٢٠٩

البّلة ـــ وايس في الكثرة ، وإن مصدر الكرامة هو التقوى وايس الحلق ، وأخيراً في التنعم الحقيق آيس في الملابس الرقيقة أو الطمــــام الطيب أو المسكن المنيف (دإنمـا هو في الإسلام والإيمان والعمل الصالح والسرّر والعالمية وذكر الله) (١)

ونرى التطابق في عبارتي أبي سليمان والجنيد في إعلانها عن منهجها في التمسك بالكتاب والسنة ، فقد نقل الجنيد عنه قوَله ( ربما يقع في قلبي النكتة من نكت القوم ، فلا أقبلها إلا بشاهدين عدليين : الكتاب والسنة ) (٢) .

وتتلخص نظرية الداراني في الزهد في إرتباط الحشية من انه بمحبته .

حقا لقد أعلن تمسكه بنظرية الحب، والعفو، والكرم الآلهى التى تنجيه من عذاب الله عز وجل إذ يقول فى دعائه (وعزتك وجلالك ائن طالبتنى بذنوبى لاطالبنك بعفوك، ولئن أمرت بى إلى النار لاخير أهل النار أنى أحبك) (٣)!!

ولكنه مع هذا الاطمئنان لحب الله وعنموه وكرمه ، ويرى أن (أصل كل خير في الدنيا والآخرة الخوف من الله عز وجل) (،) . ويتخذ من الخوف وسيلة لتربية القلب وإصلاحه . ولهذا ينبغي أن يغلب العبد عامل الحرف على عامل الرجاء لآنه (إذا غلب الرجاء على الحوف فسد القلب) (٠) .

و يمضى فى شرح نظريته الأحلاقية . فيعبر عن ثقته الشديدة بقوة إيمانه التي

٤ - أبن كمنير / البداية والنهاية ج ١٠ ص ٧٥٧

٧ - ل. م ٥٥٧ وصفية من ٢٠٤

٣ - ابن كستير / البداية والنهاية ج ١٠ ص ٧٥٧

٤ - زه م مل ٢٥٢

<sup>• -</sup> ث م والصفحة وابن تتيبة / عيون الاخبار ج ٢ ص ٣٥٧

تساعده على قمع هوى النفس و ته، ق إخلاصه فإذا (أخلص العبد انقطعت عنه الوساوس) (١). واستطاع أن يتغلب على الشيطان، ويقول (ما خلق الله خلقاً أهون على من إبليس، فلولا أرب الله أمرنى أن أتموذ منه ما تموذت منه أبداً ولو تبدى لى ما لطمت إلا صفحة وجهه) (٢) ١١. ولكن ليس ممسنى هذا الغرور، إلاأنه يخبرنا عن نفسه بأنه لو اجتمع الناس كلهم على أن يضعوه كاتصاحه عن نفسه ما أحسنوا (٣).

أما عن رأيه فى الدنيا والآخرة فإننا نراه يميل إلى فكرة الزهدة الإيجمابي ، ونعنى به مطالبته بالتفاعل بين الدارين ، فلا يترك الدنيا ويهملها وإنما يعمل فيها من أجل الآخرة .وقد مر بنا رأيه فى تفضيله الكسب عن الحاجة اللناس وسؤالهم، ويؤيد هذا المعنى قوله ( ليس العبادة عندنا أن تصف قدميك وغيرك يفت لك ، ولكن ابدأ برغيفيك فاحذرهما عم تعبد ) (١) .

أما عن نظرته إلى طبيعة العمل في ذاته فهو يقول (ما أحسب عملا لا يوجد له في الدنيا لذة يكون له في الآخرة تسسواب) (\*)، فيتضح من ذلك رأيه في التفاعل والالتحام في الصلة بين الدارين، ويؤكده بقوله أيضاً ( ليس الزاهد من أبق غمها وتعب فيها لآخرته).

١ - أبن كثير / البداية والنهاية - ١٠ س ٧٥٧

٧ سدل٠ م والصفحة

٣ ــ ابن نميم / حلية الأولياء ج ٩ مر ٢٧٣ وابن الجوزى / صفة ج ٤ س ٢٠٣

٤ - ن ٠ م س ٢٠٤ والحلية ج ٩ س ٢٦٤

ه ــ الحلية م ٩ ص ٢٦٨

ويبدو أن الداراني المتم كمحدث \_ سمع من سفيان الثورى وغيره (١) بأحاديث الرقاق والعظات ، فقد الفرد بالحديث الذي يصف قوما اتصفوا وقت الجاهلية بخس خصال هي ( الشكر عند الرخاء ، والصبر عند البلاء ، والصدق في مواطن المقاء ، والرضا بمر القضاء ، والصبر عند شماتة الأعداء ) ، واستكمالا للحديث ، ينقل لنا فيها رأى الرسول متنالية فيهم حيث يقول ( علماء حكماء ، كادوا من صدقهم أن يكونوا أنبيساء ، ويذكو أبو نعيم أن هذا الحديث من مفاريده ، وتفرد به عنه تليذه أحد بن أن الحوارى (١٠ .

وهكذا نرى الداراني الدث بعد أن تبين لنا ملامح زهده حيث يحض على كسب الحلال ، ويواعي الاحتياط الشديد في طلب الحسلال . وهو يشبه هنا نظريات غيره من الزهاد كابن حنبل وغيره .

الأصل إذن هو الإسلام، وقد حرص هؤلا. الزهاد عن تطبيقه بعنساية، فأين المؤثرات المسيحية في كل هذا ؟

لقد كان الداراني يرقب الرهبان حبا في الاستطلاع ، إذ يبحث في أحوالهم ويقارن بين طريقتهم في الرهد وطريق ـ وهاد المسلين . وكان ند أحس بهذه الفرحة التي سقناها في حديثه عن القلب . فاذا ما قارنها مع أحوال الرهبان، رأى أنهم قاموا على ما هم فيه ـ من انقطاع و تعبد ـ لشيء يجدونه هم أيينا في قلوبهم لأنه قد يعجل لهم ثرابهم في الدنيا ( وليس لهم في الآخرة ثواب ) (٣ .

فإذا قارنا بين فرحة القلب وخشيته وخوفه ، نمثر من بين أفواله على عبارة

٧ - ابن معتبر / البداية والهاية م ١٠ من ٥٠٠

٧ - ١٠ م من ٢٧٩ وصفة م ٤ ص ٢٠٨

٣ - أبو نعيد / علية الأولياء به ٩ من ٧٧١

عامضة تتناول القلب أيضا، ولكنه فى بحال الخشية والخوف والروعة على ما يبدو. وننقل هنا العبارة بنصها حيث سئل: أيأتى على القلب ساعة لا يرتاح؟ فأجاب (لا أعرفه، إلا من حدة فكرة! قفزا لقط على السطح ـ يعنى قلب ابن آدم ـ يقول: لابد من روعة!!) (١) ٠

ونسأل بدورنا : هل هي روعة الحبة أو روعة الحشية ؟

ربما كار الداران لا يفصل بين الروعتين ، لانه أدمج دائرة الحجة بدائرة الحوف ، فهو يبكى إذا جن الليل وهدأت العيون وأنس كل خليل بخليله (٧) . ويمضى فيصور لنا كيف جرت دموعهم على خدودهم متخيلا إشراف الجليل عليهم ، يسألهم عن سبب بكائهم (هل أخبركم أحد أن حبيبا يعذب أحباءه؟) . ونفهم من هذا أن شيخنا يميل الى ترجيح نظرية الحبة الإلهية، فإن قلبه يخلو من عبة غير الله فيقول (وما في الارض أحد أجد له محبة , ولكن رحمة ) ! ! (٣) . من أجل هذا ، لما شكى له تليذه ابن أبي الحوارى شغله بامرأته ، أجابه (إن علم من أبل هذا ، لما شكى له تليذه ابن أبي الحوارى شغله بامرأته ، أجابه (إن علم بها ، فهذه حمانة) ! ! (١) .

ويم ل الدارانى مذهبه فى الآخلاق فى هذه العبارة الموجزة التى يصف فيها جلساء الرحمن يوم القيامة الذين استحقوها بخصال بافية فيهم وهى (الكرم، الحلم والعلم، الحكمة والرحمة، الرأغة والفصل والصفح والإحسان والعطف والبر واللطف) (٥).

١ - أبو تعيم / علية الأولياء ج ٩ ص ٣٦٥.

٧ - انَّن تنيبة / ميوث الأخبار حـ ٧ ض ٢٩٧ وأبن الجوزي / صفة جـ ٤ ص ٣٠٤

٣ و ٤ سـ ابن تنيبة / ميول الأخبار ج ٢ ص ٣٥٧ و ص ٣٦٣

ه - أبو نميم / حلية الأواياء - ٩ ص ٢٩٦

وقد وضع لنا بعد عرضنا لأفكار الزهد عند الداران وغيره ارتباط الزهاد في الأصول العامة ، لأن النصوص فحرت عندهم أذواقا ومواجيد متشابهة ، ومن العجب أننا نجد ابن تيمية \_ وبينه وبين الداراني ددة قرون \_ يردد العبارة التي تعبر عن الإحساس بالمتعة من العبادة نفسها ، فقد وجد ابن تيمية في عبادة الله لذة تقربه من الإحساس بلذات أهل الجنة ، ونجد عبارة تكاد تتشابه عند الداراني بقوله (أنه يستمد بالقلب أوقات يرقص فيها طربا فأنول : إن كان أمل الجنة في مثل هذا ، إنهم لني عيش طيب )!! (١) . ثم أنه يكرر أيضا ففس السبب الذي من أجله حرص الزهاد السابقون على البقاء في الدنيا (فولا قيام الليل ما أحبب البقاء في الدنيا ، وما أحب الدنيا الغرس الاشجار ولا لكرى الانهار ، وإنما أحبها لصيام الهواجر وقيام الليل ) (٣) .

ويرى أستاذنا الدكتور النشار أن أبا سليمان الدارانى أول من استخدم مصطلح (أمل الليل) لكى يضعه مقابلا لأهل اللهو (٣)، وهذا اتجاه يعبر به الدارانى عن رغبته فى دعوة أهل اللهو لتجربة طريق الزهاد فريما يجدون من الماذات ما يصرفهم عن لهوهم إلى حياة أخرى ، حياة العبادة التى عرف مذافها وأخذ يدعو لها . إن الدارانى هنا يطبق قاعدة الآمر بالمعروف والنهى عن المنكر بأسلوب جديد .

۷ — اما تلمیده احمد بن ابی الحواری ( ۲٤٠ ه أو ۲٤٦ ه = ۸٥٤ أو ۸٦٠ م) ، فقد تا بع شیخه فی کثیر من آرائه و نقل لنبا معظم أقواله ، وهذا

١ - أبن كتير / البداية والنهاية ج ١٠ ص ٢٥٧

۲ - ن ۰ م ص ۷ ه ۲

٣ - د · النشار / نشأة الفكر ج ٣ ص ٤٣١

يعنى أنه كان يلازمه فى معظم الاوقات ملازمة المريد للشيخ فتسأثر به وحفظ أفواله وآراءه .

وقد تظهر لنا مواضع الاختلاف فى الأمكار من خلال المناظرات التى كانت بينها . منها المناقشة فى تفسير الحديث (أول زمرة تحشر إلى الجنة الحادون لله على كل حال) وقد فهم ابن أبى الحوارى منه الاقتصار على الحمد باللسان ، فأبه شيخه (ويحك! ليس هو أن تحمده على المصيبة وقابك معتصر عليها ، فإذا كذت كذلك فأرج أن تكون من الصابرين ، ولكن أن تحمده وقلبك مسلم راض!!) () . وأنبه شيخه مرة أخرى عندما تنهد أمامه ، قال (إنك مسئول عنها يوم القيامة ، فإن كانت على ذنب سلف فعلو بى اك ، وإن كانت على فوت دنيا ، أو شهوة ، فويل لك) (٠) .

وفى رواية أخرى ، يظهر تفرد المريد عن شيخه فى المفاصلة بين الصبر والرضى إذ كان من رأى ابن أبى الحوارى أنه الرضى ، فصرخ الشيخ وأهمى عليه . فلما أفاق قال ( إذا كان الصابرون يوفون أجورهم بغير حساب ، فما ظلك بالاخرى ، وهم الذين رضى عنهم ) (٣) .

أما آراءه التي عبر بها عن نفسه فهـــو نظرته إلى القرآن . أنه يعده المنبع الآصلي للخوف ، وكما ينبغي أن يكون باعثا للفرح أيضا لأن حافظه يحمل في صدره كلام الله عز وجل . ثم يبدى عجبه من حفاظ القرآن الذين يشتغاون

١ -- أبو نميم / علية الأولياء ج ١٠ من ١٠٠

٢ - أبن كثير / البدأية والنهايه ج ١٠ من ٧٠٨

٣ - ن م، س ٢٠٦

بأمور الدنبا ، ويستطيعون النوم ، بينما يتون كلام الله 1 1 (١) .

ولعل وصف الجنيد له بأنه (ريحانة الشام) (٢) تدلنا على انفراده بعــد وفاة الداراني بالاولوية في مجال الحياة الروحية بالشام .

وقد ألتق ابن أبى الحوارى بالإمام أحمد بن حنبل ودار بينها الحمديث عن تفسير قول الدارائى (إذا اعتادت النفوس عملى ترك الآثام جالت فى الملكوت وعادت إلى ذلك العبد بطرائف الحكمة من غير أن يؤدى إليها عالم علما ١١) (٣) وتعجب الإمام أحد من هذا القول. ويبدو أنه طلب ما يدعمها ، وحاول أن يتذكر حديثاً بها الممنى وهو (من عمل بما يعمل ورثه الله علم ما لم يعلم) ، فسر ابن حنبل وأيد صدق المهنى (٤).

و نستطيع أيضاً الاستفتاج من هذه او افعة ، تبادل الآراء بين الزهاد و المحدثين والتقاء بعضهم ببعض فإن الداران سمع الحديث من سفيان الشـــووى وغيره (وروى عنه أحمد بن أنى الحوارى وجاعة ) (٠) . روصف الآخير أيضاً بأنه

١٠ - ابن الجوزي / صفة الصفوة - ٤ ص ٣١٢

٧ - ١٠: م. والصفحة

٣ ـــ أبو تعيم / حلية الأولياء جـــ ١ من ١٤

<sup>3 -</sup> ن ٠ م ٠ والصفحة ويقول أمو نميم بشأت الحديث أعلام ( ذكر أحمد بن حنبل هذا الكلام عن معنى الرواة أ ه ألكلام عن معنى التا بمين عن تبيسي بن سرم عليه السلام ، فوهم بعنى الرواة أ ه ذكره عن التبي صلى الله عليه وصلم فوضع هذا الاستاد - وهو عن يزيد بن هاروت عي حيد الطويل عن أنس بن ما لك - الهولته وقر به وهذا الحديث لا يحتمل مذا الاستاد عن احد ابن حنبل

ه - ابن كثير / البداية والنهاية ج ١٠ ص ٣٠٥

ثقة (١) ، وكان معظما للسنة فيقول ( من عمل عملا بلا اتباع سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم فباطر عمله) (٢) .

### ۸ – سهل السنبري ( ۲۸۳ هـ = ۸۹۸ م ) :

ارتبط سهل التسترى أيضاً بأصحاب الحديث ارتباطاً وثيقاً إذ كانوا موضع إعجابه ، لانه يرى أن من يريداله نيا والآخرة، عليه بكتابة الحديث . وينصحهم بألا يلقوا الله إلا ومعهم المحابر ١١ أى يظوا طلابا للحديث ، كتابا له حتى موتهم: ولما سئل عن العمر الذى ينبنى للرجل أن يتوقف فيه عن كتابة إجابته (حتى يموت ويصب باقى حبره فى قبره ) ١١ (٢).

إن هذا التمسك من أحد أصحاب الآحوال والكرامات ــ والذي يعد من أكبر مشايخ القوم كما يصفه ابن العاد ــ يفسر أنا حرص المدرسة السلفية على وضعه في نسق أصحاب المراجيد الذين تعتز بانتساجم إليها . وكان ابن تيمية يشيد به .

لقد أمام المذهب عن طريقة الاقتداء ، وأعلن أن أصول الزهد الحقيق تقوم على سبعة أسس فى ( التمسك بكتاب الله ، والاقتداء بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأكل الحلال ، وكف الآذى ، واجتناب الآنام والتوبة ، وأداء الحقوق ) (١) . والنص يوضح كيف ربط بين العقيدة وقواعد الأخلاق .

ويرى التسترى في منهج الاقتداء السلامة من أتباع الهوى ، لأن (كل فعل

١ - ابن مجر المستلاني / تهذيب التهذيب ج ١ ص ٤٩

٧ - الرسالة النشبرية ص ١٧

٣ - ابن الماد / شدرات الذهب ج ٢ س ١٨٧

٤ - ن. م ١٨٣ والشاطبي / الاعتصام ج ١ ص ١١٤

يفعله العبد بغير اقتداء طاعة كان أو معصية ، فهو عيش النفس ، يعنى بالبساع الهوى ) (١) . وهو يقصد بمنهج الاقتداء هنا السنة ، لأنه في تفسيره لقول الله تعالى (ومن يؤت الحكمة فقد أوتى خيراً كثيراً ـــ ٢٦٩ / البقرة ) قال سهسل (الحكمة إجماعاله وم وأصلها السنة ) ٢) .كذلك وقف في عناد ضد أمل الأهواء والبدع الخالفين للسنة (٢) .

ويتضح مذهبه الآخلاق بصفة خاصة عند حديثه عن النوكل ، حيث يفوض الأعمال كلها لله ، لانها تتم بتوفيقه عز وجل، مفتاح التوفيقالدعاء والتضرع ، ،)، ثم يردد (أمس تدمات ، واليوم في النزع ، وغداً لم يولد ) ( • ) .

كذلك يفسر قوله تعالى (ومن يتق الله يحمل له مخرجا \_ الطلاق / ۲) بأن العبد ينبغى ألا يدعى الحول والقوة ، بل يتبرأ منها و يجعلها لله تعالى وحده . أما الآية (ومن يتوكل على الله فهمو حسبه \_ الطلاق / ۳) فقال (لا يصح النوكل إلا لمتقى ولا يتم للتقوى إلا لمتوكل لقوله تعالى (وعلى الله فتوكا وا إن كنتم مؤمنين \_ المائدة / ۲۳) .

و لكن ، إلى أى مدى يؤيد شيخنا هذا التوكل؟

مل هو النوكل الذي يؤدي إلى السلبية ويحض على القعود عن التكسب؟ . إنه سرعان ما يُلُود إلى السنة يستجلى منها الآمر، ثم يربط في قاعدة محكة

١ - الاعتصام ص ١١٤

٣ - التسترى / تنسير الفرآن المظيم من ٣٣

٣ ـ ن٠ م ص ٥٠

ع ـ ابن العاد / شنوات الذهب - ٢ مي ١٨٣

ه أ- ابن الجوزي / المنتظم ج ه قسم ٧ ص ١٦٧ وصفة ج ٤ ص ٨٨

٦ - أبو نميم / حلية الأولياء ج ١٠٠ ص ١٩٢

بين الكتاب والسنة في هستندا المبدأ، فيقول (من طعن في الثوكل فقد طعن في الإيمان، ومن طعن في التركل فقد طعن في الإيمان، ومن طعن في التكسب عقد طعن في السنة)؟ (١١)

ولكن الكلاباذي يمسخ هذا النص ، وينقله لنا منايرا تمامـا ، حيث يعرف التوكل على لسان النسترى ـ بقوله (كل المقامات لها وجه وقفا غير التوكل فإنه وجه بدون قفا) 1 ! ( ٢) ويوضح لنا هـذا التأويل ، إلى أي مدى يتدخل مؤرخ التصرف في النصوص ليحملها ما لا تعتمل .

و يمنى سهل النسترى ناظراً إلى الآيات القرآنية ، باحثاً فيها ، مستخرجا منها تفسيراته التي يجعل منها أضولا للمذعب ، لأنه لا معين إلا أنه ولا دليل إلا رسول الله (٣) ، ووسيلته إلى ذلك الله وب عن طريق قبول الوحن المنزل ـ أى آيات الكتاب . فالإنسان يستمد الحيول والقوة والمشيئة والإرادة من الله عز وجل . أما أصحاب الله وب القاسية ، فويل طهم ، لائهم حرموا الانشراح الذي يتحقق يقول الوحى (فويل للقاسية قلومهم من ذكر الله ـ الزمر / ٢٢) ، وهم (المدعون الذي مدعون الحول والقوة والمشيئة والإرادة ، ويدعون الاستغناء عن الله ) (١).

ولعل ما يويد ما ندهب إليه من اختلاف المصادر من حيث إضافة طابع التصوف على شيوخ السلف ، أن أبا نعيم قد وضع النسترى ضمن أصحاب الحديث. و لقد رأينا كيف كان يعظم أهل الحديث ورفع من شأنهم ويوصى بصحبتهم .

1 June 2 11 2.

١ – أبو نسيم / حلية الأولياء ج ١٠ ص ١٩٥

۲ – الكلا اذي / التمرف ص ١٠١

٣ - أ بو نعيم// علية الأولياء ج على من ١٩٨٨. ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ إِنَّا اللَّهُ إِنَّا اللَّهُ إِن اللَّهُ

٤ - ن م مي ٢٠٦

فإذا ما تنطلعنا إلى صورة شخصية التسترى فى مصدر آخر وهو (التعرف لمذهب أهل التصوف) للكلاباذى ، نجد، ينقل لنا نصا يعبر به عن تفضيله للصوفية لانهم (لا يستكثرون ولا يستنكرون شيئا) (١).

والتسرى تعريف آخرينفرد به عن الحب الإلمى، إذ أن الحب عنده هو الحوف لأن الكفار أحبوا الله قصار حبهم أمنا ، وصار حب المؤمنين الحوف) (٢٠ . والنص يشير إلى الرغبة والرهبة ، أو الحب الذي يدفع إلى العمل اتقاء غضب الله وخوفا من عذابه، فإذا ماقارنا هذه العبارة بنص خرفى الحبة أورده الكلاباذي، نجسسد معنى فيا يسلب التعريف مهولته ورونقه و محيله إلى رموز ، يذكر صاحب (التعرف من) أن سهل القيترى قال (من أسحب الله فهو العيش، ومن أحب فلا عيش له) المناز من الما استعمل كلمة (العارف)، كما فستبعد أن سهلا استعمل كلمة (العارف)، لأن الصيغة الغالبة على أفكاره تدور حول الحبة والخشية والتقوى - أي جافب المجاهدات التي يقصد بها الجانب العبادي متبعا فيها سبل السابقين . أما درجة المهرفة ، فلم تكن في الغالب من نتاج مذهبه ، ولكن الكلاباذي افتعل الاصطلاح للمذفة ، فلم تكن في الغالب من نتاج مذهبه ، ولكن الكلاباذي افتعل الاصطلاح ليجاد الجذور لهم بانتسابهم إلى الأجيال السابقة .

إن النظرة الموضوعية المقارنة بين شخصية التسترى المستقاة من ( الحلية ) أو ( تفسير الفرآن العظيم النسوب له ) ، ونفس هـــذه الشخصية التي يحــارل الكلاباذى تقديمها ، تيرهن على ما نقول ، وتجعلنا تميل إلى استبعاد التعريف

١ - الكلاباذي / النمرف ص ٢٦

٣ - أ أو نميم / علية الأولياء ج ١٠ ص ٣٠٠

٣ - التصرف من ١٠٩

الذى أورده الآخير على لسان سهل فى تعريفه لأهل المعرفة ، والتي يذعب فيها إلى أنهم (كأصحاب الاعراف ، يعرفون كلا بسياهم ، أقامهم مقداما أشرف بهم على الدارين ، وحرفهم الملكين ) (١) .

و لعل أشد هذا النموذج وصوحا ، ما أتى به الكلاباذى على لسان سهل فى قوله ( أنا منذ ثلاثين سنة أكام الله ، والناس يتوهمون أنى أكامهم ) ! ! (٢) .

وقد يفهم من النص اتجاه إلى مذعب الحاول الذي لم يعرفه سهل ولم يتطرق إليه . وتتدخل الاسطورة في حياة سهل أيضا لكي يتم الإطار الصوق المحكم لها بواسطة القشيري ، فبجعله من أصحاب الكرامات المشهورين ، فيرى عن دخل قصر سهل ، فرأى فيه بيتا كان الناس يسمونه ( بيت السباع ) لانها كانت ( تجيء المهار و كان يدخلهم هذا البيت ويضيفهم و يطعمهم اللحم ) ! ! رم) .

والمدرسة السلفية لا تنكر الكرامات. ولكنتا نستطيع أن نتخذ من النص السالف مثلا لطرق دعاة التصوف في الدعوة إلى المذهب والتعصب له ، إذ القصة تجمل من سهل صاحب قصر أولا ، وهو يقسع بطبيعة الحال لبيوت كثيرة منها بيت السباع ، ولا شغل لواعدنا إلا إطعام السباع ، دون أن تفسر لنا الاسطورة الاسباب الدنيوية أو الاخروية التي تدعوه إلى ذلك !!

١ - التعرف ص ١٩٣

٢ - ن.م ص ١٤٤

٣ - الرسالة القشيرية من ١٦٢

## سادسا: مدرسة بغداد

ازدهرت بنداد فى خلافة الدولة العباسية ، بعد أن انتقلت إليها عاصمة الحلافة وأصبحت تجمع رجال الفقه والحديث والعلماء على اختلاف مراتبهم ( وسكنها من أفشى السنة بها ، وأظهر حقائق الإسلام مثل أجد بن حنبل وأبى عبيد وأمثالها من فقهاء ( الحديث ) ( ١٠ ) .

إن انتقال الخلافة إليها أمو أحد العوامل التي أدت إذن إلى افشاء السنة ، وليس الآمر ــ كما يرى كل من أدنولد وجيوم (٢) ــ كان داعيا للاحتكاك بالحضارات السابقة ومن ثم التأثير في المسلمين . وسيتضح ذلك عند فرضنا لمناحب الزهد في بغداد حينذاك ، إذ سيتبين لنا كيف وقف شيوخها في وجه المخالفين السنة ، لاسيا دور ابن حنبل في المحنة ، و نقده المحارث المحاسبي باعتباد المحديث في الحطرات والوساوس نوع من البدع ، وكذلك معارضة همرو بن المحديث في الحلاج و نبذه إياه .

ومن الظواهر التي تمد هامة بهذه المدرسة ، أن الشيوخ المعاصرين للإمام أحمد كان أغلبهم من الزهاد المنت بن لملنحي السلق في أو تغاضينا عن الحارس الخلسبي – الاسباب التي سنوضحها ، وأن نظرة فاحصة لكتاب (طبقات الحنابلة) للقاضي أني يعلى ، أو لكتاب (تاريخ بغداد) للخطيب البغدادي لتدلنا على أن المحارث سلكوا طريق الزهد والحياة الروحية ، وهم أشد اعتماما من غيرهم أباتباع طريقة الافتداء ، ومن ثم يمكن أن يطلق عليهم اسم (السلفيين القح) .

١ - ابن تيمية / مدمه أمل المدينة م ٢٣

The Legacy of Islam \_ v

وسيتضح لنا من دراستنا لأرز إشيوخ هذه المدرسة ، كيف انبثق عنهم مضمون روحي لا يقل أصالة عن غيرهم ، على عكس المعتقد ، مما جمل الدكتور هبد الرحمي بدوى يخلع عنهم نبيات قويهم وانوازعهم الروحية ، ويوسمهم بالمتحجر والجود ا ١٠١ ).

## ١ \_ أحد بن حنبل

اشتهرت مدرسة بغداد بالحارس المحاسي ، و بشر الحانى وغيرهما ، من أهل الزمد المعاصرين للإمام أحد بن حنبل ، فاختفت معالم الحياة الروحية عن الإمام وراء شهرته كفقيه ومحدث ، إلى جانب افتران اسمه بمشكلة خلق القرآن التي خاص فيها الباحثون قديما وحديثاً ، يضف لاوست إمامنا بأنه من أعظم الشخصيات حبوية في الإسلام ، ويقول (وقد أثر ابن حنبل في الثناور التاريخي للإسلام وفي نهضته الحديثة ، وأسس أحد المذاهب السفية الاربعة الكبرى وهو المذهب الحنبل ، وكان عن طريق تليده ابن تيمية ، الجد الاول أرهابية ، وقد وقد أوحى أيضا ـ إلى حد ما ـ يحركة الاصلاح المحافظة للسانية ) (٧) .

ولكن لاوست يعودفيستنتج من الوقائع التاريخية المتصلة عنع الإمام من تدوين آرائه \_ أنه لم يقصد تأسيس مذهب . ويستطرد قائلا (وإن كان من الحقق أنه حدر سائله من تدوين آرائه ، إذ يحتمل في هذه الحالة أن تحل عل قواعد السلوك التي مرجعها إلى القرآن والسنة ) ٣) .

ولقد سبق لإبن تيمية توضيح رأيه في هذه المسألة مؤكدا أن الإمام أحمد

١ ــ د. عبد الرحن بدوى /مقدمة حكتاب ( شخصيات علقة في الاسلام ) صفحة (د)

٧ - دائرة المعارف الاسلامية ، مادة أحمد ابن عثيل بقلم لاوست

٢ - ن - ٢

(كان ينهى في حال عبيسها ته عن كتابة كلامه ليجمع القلوب على المادة الاصلية العظمى ، ولما توفى استدرك أصحابه ذلك الامر الكبير ، فنة واعلمه وابينوا مقاصده وشهروا فوائده فانتصرت طريقته ) (١) ،

كادت تختنى إذن شخصية الإمام الراهد وراء الاهتمام بنتاجه الفكرى في الحديث والفقه وردوده على المتكلمين ، فيا عدا النصوص المنقولة عنه بواسطة ابن أبي الدنيا بمؤلفاته التي تعد في حكم الضائمة (\*) إلى جانب الإشارة إلى زمده في معظم المصادر التي أرخت لحياة الإمام ، إذ انققت أيضا على و مده مؤلف في الزعد .

والحق أن لابن حبّل من الآراء في الزهد ما يضعة في مصاف الزهاد الذين يعبرون عن النيار السلق أصدق تعبير ، إذ لا يغرب عن بالنا أن من بين مؤلفاته كا قلنا ، كتاب ( الزهد ) ، الذي يعد أحد المصادر الحامة لموضوعنا ، وقد وصفه ابن كثير بأنه ( لم يسبق إلى مثله ، ولم يلحقه أحد فيه ) (٣) . وقد عالج فيه موضوع الزهد عند الأنواء عليهم الدلام ثم الصحابة فالتابعين فن يليهم .

ر إنَّ العَبَارَةُ ّالتَّى أُورَدُهَا صَاحَبَ (البَّدَايَةِ وَالنَّهَايَة) في معرض حديثه عن الكَتَاب

١- ابن تيمية / مجموعة تضويل بالسم ( مجموعة ألمية ) من ١٥٧

ج. يقول الفاخي أبو يعلى في حديثه عن ابن أبي الدنيا ( ١٤٨٥ هـ) : بر سال الما تحديد و تحديد في كتابو ( الجائمين ) وفي كتاب ( البكاء ) من البرجلاني من أحد. وفي كتاب ( البكاء ) من البرجلاني من أحد. وفي كتاب (مداراة الناس)، وفي كتاب (المنام) عن الحسن بن السباح بن البراو من أحد. وفي كتاب ( الأضاحي ) عن أبي بكر الأثرام عند في كتاب ( الأضاحي ) عن أبي بكر الأثرام عند في كتاب ( الأضاحي ) عن أبي بكر الأثرام عند في خالفات المذاكة بدأ حراكة أبي بكر الأثرام عند في خالفات المذاكة بدأ حراكة أبي بكر المداولة المناس إلى المناسلة بدأ حراكة المناسلة بدأ حراكة المناسلة المناسلة بدأ حراكة المناسلة المناسلة بدأ حراكة المناسلة المناسلة

٣ ــ أبن كتبر/ البداية والنهاية حرج ١ من ٣٠٦

توجه الباحث إلى العمياة الروحيسة العبيقة التي عاشها الإمام يقول ابن كثير ( والمظنون بالله المقطوع به أنه إنما كان يأخذ بما أمكنه منه ، رحمه انه (١) ، أي بعبارة أخرى ، نستطيح أن نستنتج أن الإمام تمثل بحياة الزماد الذين أورده بكتابه ، وتأثر بنظرياتهم ، ومال إليها ، بان حرصه على تدوينها بحمل معنى تأييدها .

إن دائرة الاهتمامات المتعددة لإمامنا في الحديث والفقه والرد على المتكلمين والزهد تفتح الباب لدراسات متشعبة حول ابن حنبل .

وربما يصح الآن أن نتساءل: أى هذه العلوم كان الجدير بحفظ التراث الإسلامى؟ وهل وقع هب حفظه على عاتق الفقهاء والمحدثين أم بواسطة الزهاد والصوفية؟

و يحسن بنا إذن أن تناقش أن التصوف هو الثورة الروحية في الإسلام، فإن هذا القول يعد من العبارات التي تعطى مداولا أضخم بكثير من المعنى الحقيفي لها.

لقد أفاض المرحوم الدكتور أبوالعلا عفيني في كتابه (التصوف ـ الثورة الروحية في الإسلام) في القول بأن التصوف هو الثورة الروحية التي تشبع العاطفة وتغذى لقلب ، وأن التصوف كان انقلابا عارما عن الاوضاع والمفاسم الإسلامية التي حددها الفقهاء والمتكلون والفلاسفة .

ولا نجد بهذا الصدد إلا رد أتباع المدرسة السلفية ، فهم يدعون بعساطة إلى اتباع السلف الصالح ، بدلا من افتصال هذه الثورة ، واستخدام منهجهم في معرفة الإسلام كاعرفوه ، لأن الإسلام نفسه كان ثورة على المفاهيم الروحية ، والأوضاع الاجتماعية السائدة في الجزيرة العربية قبله .

١ - اس كثير / البداية والنهاية ج ١٠٠ ص ٣٢٩

وإذا باز استجدام الإصطلاحات السياسية في ميسدان الفكر القلسني أو الصوفى ، فإن معنى الثورية الذي يقصده أستاذنا ، فعد يشير إلى تخف المناجع الآخرى غير التصوف . وهنا نوى دأب البحض ــ وخاصة بعض المستشرة بن على تشويه فظريات شيوخ المدسه السلفية ، ومن ذلك أيضاً تشويه (فكرة المملين عن الحركة الوحابية ) (١٠ في العصر الحديث ، وأحبح من المسألوف أحياناً أن توسم الحركة السلفية بالرجعية ، وهو وصف لا يتغنى مع الحدثى التاريخية .

لقد قدم السلفيون نماذج ممتازة لشخصيات ثورية ، كانت تثور بدأفع إخلاصها لمنهجها ب على كافة مظاءر السلطة المنحرفة ، وتحارب الجود والتخاذل ومظاهر الكهنوت والبدع ، ولا تخضع لاسباب الحنوع والمذلة .

إنَّ الحَركة السلفية تعادى البدع الممثلة في ( بقايا الوثنية ، وما ابتدعته الآجيال المتأخرة ، وتسللات الحنارة الدخيلة ) (٢) .

لهذا يحسن بنا أن نقف قليلا عند الاتجاه الذي يعد نموريا لابن حنبل . إن ثوريته تد ثل في رفضه البات الحساسم الذي كلفه صنوفا من الآلام والمذاب لا تطاق في سبيل الدفاع عن عقيدته ومنهجه السلني، في مواجهة الفقهاء والمنكلدين المعارضين الذين ساندتهم الدرلة العباسية حينئذ بالقوانين المعنوية والمادية معاً ، (ولقد ابتليت السنة الإسلامية في شخصه ، فكان في صبره ـ لو صبر \_ فوزها ونهوضها ، وفي ضعفه \_ لو فتن \_ سقوطها وخذلانها ) (٣).

١ ــ د. محود قاسم / الاسلام بين أمسه وغد. ص ٣٠

٧ - دائرة الماوف الاسلامية - عادة أحد بن حبل - يقلم لاوست

٣ -- ولتر م. باتول / أحمد بن حنبل والمعنة ص ٣٠

و بوسعنا أن ننظر إلى النتائج المحتملة التي كانت ستترتب على انهياره وتسليمه ، بتأثير القوة والجبروت ، على مذهب أهل السنة والجاعة برمتيه . يقول باتون (وإنا نعتقد بأن الإبقاء على السنة وصيانتها ، قد أتى بخير النتائج وأعظمها فائدة . ويمكن أن نتجاوز ذلك إلى القول بأن الإسلام ، إذا كان يبنى المحافظة على جوهره وطابعه ، ليظل إسلاما ، فا من سبيل يبلغ به هذه الغاية أفسل من سبيل المحافظة على الهنة والاستماك بعراها ) (١) .

وسنعرض فيما يلى لجانب الزهد في شخصية الإمام أحمد بحيث نبدًا بُعَلاَقَتُهُ بالحادث الحاسي، ثم ببشر الحاني، وأخيراً نوضح جوانب الزهد عنده.

# ا \_ علاقته بالحارث المحاسي

رجح البيبق ( ٤٥٨ هـ = ١٠٦٥ م ) أنه كره ما اشتغل به المحاسبي من علم الكلام . أما ابن كثير فإنه يرجح أن ما فى كلامه \_ هو وأصحابه \_ من التقشف وشدة السلوك والمحاسبة الدقيقة ، التي لم يأت بها الشرع . ويبدو أن الاحتمالين صحيحان ، إذ أننا نعثر ضِين النصوص التي أوردتها المصادر المختلفة ما يؤيد ذلك .

فقد ورد على لسان الإمام ابن حنيــــل (أنه يكره الكلام في الوساوس والحطرات، لأنه لم تتكلم بها الصحابة والتابعون) (٢). وإمامنا هــو أحرص الناس على التقيد بالسنة وأفرال الصحابة، لأن منهجه يستند على هذا الأساس، ولكنه يختى هذا النعمق الذي يؤدى إلى الاختلاف، مادام لم يأت به النقل، وهو نفسه قد جرب هذه المحاولة وأفصح عن صعوبتها، إذ سش عما إذا كان قد تعلم

١ – ولتر م. با نوت:/ أحمد بن حنيل والمعنة ص ٢٥٠٠

٧ - النا بلسي / مختصر طبقات الحنا بلة من ٧٣٠

العلم نه ـ پریدون بذلك توافر النه فأجاب (هذا شرط شدید) ، أي أنه وجد صعوبة فى تحقیقه إذ یقول أما نه فعزیز، ولكن حبب إلى شیء فجمعته)(۱)

أما قصة سعى ابن حنبل لحضور جلسة المحاسبي مع أصحابه فى الحفاء وإعجابه بما هم نهيه عن صحبتهم ، فإنها دبما تعد من قبيل محاولة التوفيق بين مكانة الشيخين ، وإن كان ابن الجوزى يفسر موقف ابن حنب ل فيها بالتمسك بالسنة والنهى عن البدعة فيقول (وقد كان الإمام أبو عبد الله أحد ابن حنبل لشدة تمسكه بالسنة ، ونهيه عن البدعة ، يتكلم فى جماعة من الاخيار إذا صدر منهم ما يخالف السنة ، وكلامه ذلك محمول عى النصيحة للدين ) (٧) .

ولكن المحاسي ــ من جهة أخرى ــ كان يحمل التقدير لابن حنيل ، مؤمدًا موقفه من المحنة ولان (أحمد بن حنبل نزل به ما لم ينزل بسفيـــان الثورى والأوزاعي ) (٣) .

ب ــــ صلتِه بَدِيْر الحافي

يبدر أن النماطف بين ابن حنبل وبشر الحافى كان مبنيا على أسم حقيقية بسبب الانفاق فى الآراء والاتجاهات ، ولا ترجع إلى الصبغة الغالبة على تآليف القرن الثالث الهجرى ، التى بدأت تذبح خيوط الود بين بعض الفقهاء والزهاد . ودليلنا على التعاطف الحقيق بين الشيخين نلتمسه فى اتفاقها من حيث بعض الآراء فى الزهد ، فضلا عن كونها محدثين . فن الشابت أن بشر الحافى طلب

١ – ابن كمثير/ البداية والنهاية ج١٠ ص ٣٣٠

وأ مو يعلى / طبقات الحنا بلة ج ٢ من ٣٠٧

٧ - ابن الجوزي / منا تب الامام أحد بن حثيل من ٥ ١٨

۳ – د٠ م س ۱۲۱

الحديث في البداية ، ثم أأبل على العبادة واعترل الناس (١) . وقد عده ابن حبانًا من الثقات ، كما ومحمّه أيضا الدارقطني ( ٣٨٥ هـ من ٩٩٥ م) وقال عنه ( إنه لا يوى إلا حديثا صحيحا وربما تكون البلية بمن يروى عنه ) (٧) . وهكذا أعطاه ربعال الجرح والتعديل حقه ووثقوه .

ولكن المصادر لم تفصح عن سبب تركه رواية الحديث ، وسبب كراهيته للرواية (ودفن كتبه لاجل ذلك ) (٢) .

ويعطينا أبن عساكر تفاصيل أكثر عن زاهدنا ،فيصفه بأنه الزاهد المعروف بالحانى ، ويذكر أنه قدم الشام واجتاز جبل لبنان . أما عمن حدث عنهم ، فهم ماثلك من أنس ، وفعنيل من عياض ، وهبد الله بن المبارك وآخرين (٤) .

ولعل هذه السلسلة من المحدثين والزهاد هي التي دفعت بالبشر إلى تدوين كتاب (الزهد) الذي أشار إليه صاحب (الفهرست) والذي نقرأ منه شذرات في كتاب (الزهد) لابن حنبل، عا يؤكد لنا ميل الإمام له و تأييده لافكاره.

ولكن تما يلفت نظر الباحث ، أنه مع تعاطف بشر مع الإمام أحمد ، إلا أنه اختار مذهب الثورى (في الفقه والورع جيماً) (م) . أمما النص الوارد بنفس هذا المعنى بتاريخ ابن عساكر فهو (أن بشر تأدب بمذهب سفيان الثورى ففاهه ، غير أن سفيان له السبق في السن و العلم ) (٦) .

١ ــ ابن كستير / البداية والنهاية م ١٠ ص ٢٩٧

٧ - ابن حجر / ابذیب ج ۱ ص 880

٣ – ن٠ م والمقعة

٤ يـ تاريسخ ابن عساكر - ٣ ص ٢١٨]

ه - ابن حجر / تهذيبُ التهديبُ ح ١ ص ٥٤٥

٧ - تاريخ ابن صاكر ج ٢ مي ٢٣٢

ومثل هذه المقارنة تعطينا الشواهد عل وقوف هؤلاء المشايخ في صف واحد، تضميم حلقات الحديث والفقه والزهد ، فهم أئمة يقتدى بهم في هذه المجالات ، لقد أوجد المنهج السلق ارتباطا وثيقا بينهم ، وخلق الوحدة في نظرياتهم بالرغم من اختلاف البلدان التي أقاموا فيها . فإن بشرا الحافي من أبناء خراسان (۱) ، ولكنه اشتهر بانتهائه للبنداديين لإقامته ببغداد مسدة طويلة (۲) ، وظر انتهاؤه لمدرسة بغداد هو الغالب ، إذ يذعب إبراهيم الحربي .. أحد تلاميذ الإمام أحمد في وصف رجاحة عقله بقوله (لو قسم عقله على أهل بغداد لصاروا عقلاه ، وما نقص من عقله شيء ) (۲) . ولكن هذا لا يمنعه من الاسترشاد بآراء سفيان فقيه الكوفه و زاهدها :

من ذلك أننا نراه يستشهد بقول الثورى في مسألتين د

أحدهما من الوجل إذا مر بمن يلعب الشطريج ، هل يسلم على اللاعبين أم لا؟ . فأجاب مستندا إلى قول سفيان الثورى ( يسلم ويأمر ) أى يأمر إبالزك ، حملا بقاعدة الامن بالمعروف والنهى عن المنكر .

والمسألة الثانية التي يذهب فيها إلى قول الثورى أيضاً هي (كل من تخوفت من طعامه أن يفسد عليك فلا تجبه) !! (١) فأكد بذلك فكرة الطعام الحلال التي سنرى ابن حنبل يضمها أساساً (الاطمئنان القوب).

وهكذا كان التجاوب بين الزهاد الثلاثة : الرأي لسفيان الثورى يؤيده بشر

ere il gradita

١ - ابن حجر المسقلاني / تهذيب التهذيب ج ١ ص ١ ٤٤٠

٧ - أبن كثير / البداية والنها بة ح ١٠ س ٧٩٧

٣ - ن : م ص ٢٩٨

٤ - ابن حنبل / الزهد س ٧٧٠

الحافى، ويسجله لنا ابن حنبل فى كتابه ( الزمــــد ). تم يؤيده أيضا ويضع له الأساس النظرى من آيات الكتاب .

ولم يكن بشر يقبل من أحدد شيئًا سوى من السرى السقطى ، لأنه يرى فى السرى الزاهد الحقيقى ، فهو (يفرح بخروج الثىء من يده ، ويتبرم ببقائه عنده، فاكون أعينه على ما يحب ) 1 1 (١) .

ومن هذه العبارة نفهم رأى بشر في الزهد واتفاقه مع ابن حنبـل في تحرى الأكل من المصدر الحلال ، و النحرز الشديد من الشبهات .

ونظر الشيخان إلى الفقر كعامل يقوم عليه الزهد، لأن الغني يفتن ، بينها يستدعى الفقر الصبر على الحرمان . يقول ابن حنبل (ما أعدل بالفقر شيئا ، وما أعدل بالفقر شيئا ، أنا أفرح إذا لم يكن عندى شيء ) ٢) ، ويستمد إمامنا هذه النظرة من إحساسه بمدى المعاناة التي يتكبدها الفقير في صبره على الفقر ، فيتساءل (أتدرى الصبر على الفقر أى شيء هو؟) ويقارن بينه وبين الغنى الذي توافرت له أسباب الحياة المترفة ويقول (كم بين من يعطى من الدنيا ليفتتن ، إلى آخسس تزوى عنه ١) (٢) .

ولكن بشر الحافى لا يفصح عن سبب تفضيله الفقر على النفى ، فيسرد المقارنات سردا ، دون الاستناد إلى سبب مقنع كالمعاناة التى يراها ابن حنبل سببا لتفضيله المفقر - فيقول مثلا (العبادة لا تليق بالاغنياء) ! ! ويشبه الغنى المتعبد كالروضة المطلة على مكان إلقاء القامة ، بينها العبادة المعقير كالعقد الجوهر في جيد

١ ــ المحكى | قوت القلوب به ٢ صر ١٩٩٩

٧ ـــ أبويعلى / طبقات الحنابلة جـ ١ ص ١٠ وابن الجوزي / مناقب م ٢٧٣

٣ -- ابن الجوزي / مناتب الامام أحمد من ٣٧٣:

العسنام (١) . إلا أنه يعود فيتلس السبب فيراه في الورع ، فيذكر أن (التقوى لا تحسن إلا في الفقر (١) .

ومن أن الشيخين وقفا في وجه تيار الترف في عصرهما ، واتخذا من الزهاد أداة للعارضة والنقد .

وكان الإمام أحد يُصف بشراً بأنه ليس له نظير إلا عامر بن قيس ولكنه ظلى أخذ عليه عزوفه عن الزواج فيقول (ولو تزوج لتم أمره) (٣). وكان موضوع الزواج أخذ ورد سنعود إليه حالا.

كا المح التقادير المتبادل أيضا بين الديخين من العبادة التي وردت على السان بشر عدما طلب منه أصحابه أن يمان تمسكه بعقيدة الإمام أحد التي امتحن فيها ـ وهي مسألة خلق القرآن ـ فأجاب متسائلا في تعجب يحمل معني التقدير الكبير (أتريدون أن أفوم مقام الأنبياء؟)!! ثم دعا له ( حفظ الله أحد من بين يديه ومن خلفه ) (٤) .

ويلح هلينا هذا الود العميق الذي يكنه الإمام أحمد لبشر ، إذ جاءت النصوص التي تدل على مبادلة التعاظف بين الشيخين . فإلى جانب ما نقرأه على لسان بشر الحافي يصادفنا نص آخر يحمل توافق الآراء . فإن ابن حنبل في وصف لبشر يقول في موضوع النهرة وكراهيم لها (ليتنا نترك! الطريق ما كان عليه

١ - المكي / قوت القلوب ج ٢ س ١٩٢

٧ – ن. م والصفحة

٣ ــ ابن غَمَا كر / التاريخ جـ ٣ من ٣٣٣ وابين ڪتير / البداية والنهــاية جـ ١٠٠٠ س ٢٩٧

بشر بن الحرث ) (١) . وسنعود إلى هذا النص يعد قليل ، لأنه يكشف عن أحد جو أنب الزهد لدى الإمام أحمد .

ومن المرجح أن البغداديين كانوا يضعون النيخين فى مرتبة واحسدة ، ويجدون حرجا فى ترجيح كفة أحدهما عن الآخر ، وإن كان لابد من وصف كل منهما على حدة ، فإن ابن حنبل يوصف بأنه (تفخر النساء أن تلد مثله) أما بشر (فملوء عقلا من قرنه إلى قدمه) (٢) .

وقد أفاض المكى فى عقد المقارنات بين الإمامين على سبيل المقارنة، كا أورد نصا لبشر يجمل فيه ابن حنيل أفضل منه بسبب أمور ثلاثة فيقول (فعنل على بثلاث بطلب الحلال لنفسه و لغيره وأنا أطلب الحلال لنفسى، واتساعه النكاح وضيقى عنه، وقد جمل إماما للمامة وأنا أطلب الوحدة لنفسى ) رم).

وظمح فى عبارة زاهدنا ما يشبه إقراره بالخطأ لأنه لم يتزوج ، ولكننا سرعان ما نجده يدافع عن نفسه أيضا فى هذه النقطة ، إذ لما بلغه أن الناس يتحدثون عن عزوبته وينقدونه بسبب تركه للسنة، دافع عن نفسه عتجا بأنه مشغول بالفرض عن السنة ، ولما ازداد المتاب نحوه ، عثر فى الكتاب على آية يتخذ منها سند فى ترك الزواج وهى ( ولهن مشل الذى عليهن ، آية ٢٢٨ سورة البقرة ) ، أى أنه خشى ألا يتمكن من أداء حقوق الزوجية عليه فانصرف عن الزواج لهذأ السهب ، ثم يورد عبارة قالها الإمام ابن حنبل تختف تماما عما أسلفنا الإشارة إليها - الواردة فى تاريخ ابن عساكر - إذ يتعنح فيها أن ابن حنبل يرفع من شأن

١ - الذهبي / ترجة الامام أحمد من ٢٦

٢ - ابن عساكر / التاويخ الكبير - ٣ ص ٣٢٣

\* الخافى لهذا السبب، فبعد أن كان يتمنى أن يتم له الأمر بالزواج يقول هنا (وأين "تمثل،بشر؟ أنه قعد على مثل حد السنان 1) (١).

ومع هذا ، فالظاهر أن الروايات الصوفية لما أخنقت في الاقناع بترك بشر الحارث للزواج ، ومخالفته بذلك السنة ، عاد ، تتلس طريقها في إطار اختلاق الرؤيا الممتادة ، إذ يرى بشر في المنام ، ويسأل عن الدرجة التي بلغها عند ربه معز وجل فيجيب ( رفعت سبعين درجة في عليين ، وأشرف بي عسل مقامات الانهاء ، ولم أبلغ متازل المتأملين ) 1 ا (٢) .

والذي يعنينا من كل عددا هو القرل بأن ترك بشر الحماني الدواج لم يكني بسبب مسيحي، أي تقليد، للرمبان، فإنه لم يتخد منهم مثالا يقتدى به، ولكنه ظل يعتدر طوال حياته بسبب ترك السنة و يحاول أن يحد المبررات. فإما أن يتلمس العدر من عدم استطاعته اوفاء محقوق الزوجة عليه كما نصت الآية، أو أنه ظل آسفا لهذا التقصير، إذ وجد في عزوبته ما يستدعى الاعتدار، وفضل على نفسه صاحب العيال، فقد قصده رجل فقير يطلب منه الدعاء، فنصحه بأرب يتحين الفرصة عندما يخبره أولاده بنفاذ البقيق والخز، ثم يدعو الله ( في ذلك يتحين الفرصة عندما يخبره أولاده بنفاذ البقيق والخز، ثم يدعو الله ( في ذلك الوقت، فإن دعاءك أغضل من دعائي )!! (٣).

#### الزهد عند ابن حنبل:

والفقه وأعلن تمسكه بمنهج النقل . وظل الإمام أحمد معظها عند مفكرى المسلمين من أعل السنة، وكان موضع إجلال كهير مهصفة خاصة بواسطه شيوخ الأشاعرة،

١ و ٢ - المسكني / قوت القلوب ج ٢ مس ٢٤١

۲ - ن ، م ج ۲ می ۱۹۳

وهلى رأسهم إمام المذهب أبي الحسن الاشعرى ، الذى أورد عقيدة أمل الحديث كاملة فى ( مقالات الاسلاميين . . ) ، وأعلن فى ختامها تأييده لها فيقول ( فهذه جلة ما يأمرون به ويستعملونه ويرونه وبكل ما ذكرنا من قولهم نقول ، وإليه نذهب ، وما توفيقنا إلا بالله ، وهو حسبنا ونعم الوكيل وبه نستعين وعليه فتولى وإليه المصير ) (١) .

وقد تمددت المصادر التي وصلتنا تحمل أدق تفاصيل حياة الإمام ابن حنيل ومذهبه وآرائه (۲). ويبدر أن الإمام رأى أن يوضح وجهة نظره في المسائل التي طفت على ثقافة المصر واتجاعاته المختلفة . وأن يدعم المنهج النقى ، فأخسر على هذا الاساس \_ ضمن مؤلفاته \_ روائعه الثلاثة : وكلها تحفظ لنا نظريات السلف وآرائهم وسط التيارات المختلفة السائدة في العالم الإسلامي حينذاك ، فإن المسند ) عنى بحفظ الحديث ، وكتابه (الرد على الجهمية والزنادقة ) يتضح فيه حجاجه المقلى في أجلى وأدق صورة تكنف عن الاستمداد العقلى الممتاز . ثم مؤلفه في (الزمد ) الذي اتخذه وثيقة يدافع بها على طريقة الاقتداء وكأنه يعلن : من أرادالزهد حقا فعليه اتباع السلف أيضاً . و يمكننا أن نستنتج أن الدافع الاساسي من أرادالزهد على الحارث المحاسبي وأتباعه، الذي كره ما (في كلامهم من التقشف بشدة الساوك التي لم يرد بها الشرع ، والتدقيق والمحاسبة الدنيقة ، البلغية ، ما لم يأت بها أمر ) (۲) .

ثم أن هناك سببا جانبيا ، من المحتمل أنه كان له أثره كأحمد دوافع الإمام

٨ ــ أُهُو الحُسَنُ الاشعري | مقالات الاسلاميين ص٧٩٧

ب حسينظر ثبت المؤلفات التي عددها عبد العزيز عبد الحق في ترجمته المكتاب أ. مد فين حنبل والمحنة من ٣٦٥ وما بهدها .

٣-- ابن كثير / البداية والنهاية ج ١٠ من ٣٣٠

أحمد فى كنابة مؤلفه فى الزهد ، فإن من الشيوخ الذين اعتز بهم وهو أبو زرعة ( ٢٦٤ هـ ٢٠٠ م) – الذى ترك ابن حنبل فى أحد الآيام أداء نواغله لكى يتفرغ لمذاكرته – وكان يدعو له فى دبر كل صلاة (١) . كان أبو زرعة يصف كتاب (الرعاية لحقوق الله) بأنه بدعة ، ويحث عى اتباع ما كان عليه مالك والثورى والآوزاعى والليث (١) .

١ - ١ بن الجوزي | منا تب الاهام أحمد بن سنبل ص ٢٨٠ و ٢٨٩

٧ - ابن كمثير/ البداية والنهاية ج١٠ ص ٣٣٠

٣ -. أبن تبعية /كناب التصوف من ٢٣٢

ء - ن ، م ۲۷۰

وأصحابه رضوان الدعليهم والتابعين وتابعي التابعين ) (١) .

ولمعل هذا النص يوضح لنا أيضا أحد الاسباب الى دعت ابن خبل للخوض في عمار الحياة الروحية ، والكتابة في الزهد . فقد مر بنا أنه كتب (المسند)، ولما سئل عن سبب كتابته له بالرغم من كراهيته لوضع الكتب أجاب (عملت هذا الكتاب إماما، إذا اختلف الناس في سنة رسول الله مي المحتلف المحتلف الناس في سنة رسول الله مي المحتلف الناس في سنة رسول الله مي المحتلف المحتلف الناس في سنة رسول الله مي المحتلف الناس في سنة رسول الله مي المحتلف الناس في سنة رسول الله مي المحتلف المحتلف المحتلف المحتلف الناس في سنة رسول الله مي المحتلف المح

ومن اليسير أن نستنتج أنه لنفس السبب حرَّص عـلى الكتابة في الزهد الذي كتبه على مط رواية الحديث ، أي نقل بالأسانيد أفوال السابقين في الموضوع .

والظاهر أنه استرشد أيضاً بعبد الله بن المبارك الذي كتب في الزهد قبله (٣)، أي أنه عثر في مضمون كتاب ابن المبارك على التيار السلني الصحيح، مقابل الاتجاه الصوفي في عصره الذي يتزعه الحارث المحاسبي ، فكان يحض عن كتب ابن المبارك ، وينصح بقراءتها (حسبك بها ، ولا تبال بسماع غيرها) (٤) ، لأن مؤلفها تتبع طربقة النقل الصحيح الصادق . ونرى الإمام يغضب لمن يتهم ابن المبارك بالكذب فيقول (من كذب أهل الصدق فهو الكاذب) (٥) .

كار الإمام ابن حنبل اذن في زهده لا يخرج عن دارة السابقين ، يكا محرص على الاقتداء في سلوكه الشخصي بصفة خاصة بالحسن وابن حيرين

١ ــ أبو يعلى / طبقات الحنا بلة ج ١ ص ٣١

۲ - زه م ج ۱ ص ۱۸٤

٣ – أبن النديم / النهرست عن ٨٢٨

٤ ــ النا بلسي / مخنصر طبقات الحنا بلة يمي ١٦١

۰ - ن. م س۱۷۰

وابراهيم بن أدهم(١) ، كذبلك أراد — سواء في آرائه أن سلوكة — أن يعارض المظاهر التي اتخدها الصوفية . فلم يكن ( لثو بدرقة تتنكر ، ولا غلظت يذكر ) (٧. أي أنه توسط في ملهسه ، فيصفه من رآه بقوله ( فإذا ترأيته تعلم أنه . لا يظهر النسك ، ورأيت عليه نعلا لا يشبه نعل القراء ) (٧) .

و يعلق ابن الجوزى على ذلك ، فيذهب إلى أنه أراد مهـذا ترك النزين بدى الفقراء كى يزيل عن نفسه ما يشتهر به (٤) .

والظاهر أن الصوفية أثاروا موضوع السعى لكسب الرزق ، فكان من رأى ابن حنبل لزوم السوق ، أى الاشتغال بالمتجاوة ، حيث تعين على صلة الزحم فيقول ( التجارة أحب إلى من فلة بغداد ) ( م ) .

وكان يأمر أولاده أن يختلفوا إلى السوق للاشتغال بالتجلوة (٦) .. وكره للرجل الجوس في بيته منتظرا المنح ، مفصلا خروجه للاحتراف (٤٤ . وتعجب من أمر رجل صاحب عيال ممتنع عن التكسب عنجا بأن نيته لم تصح لهذا الغرض إذ يرى الإمام أنه مادام عليه نفقة عياله ( فن النية صيانتهم ) ! 1 (^).

من هذا نرى كراهية ابن جنبيل للتكلف في الخطرات ، وتشهدد البيض في

١ - ابن الجوزي / مناقب الامام أحمد ص ١ بع ٢

٢- ١٠ م س ١٥٢

٣ - ل . م ص ٢٨٢

٤ - ن٠م والصفحة

أ – ابن حنبل / الورع مر ١٣

٦ - ١. م والصّفحة

٧٠٠ ق م من ١٠٤٠

٨ - د. م والمفحق

تحقيق النية والقمود عن طلب الرزق ، إذ يفسر خروج الرجل للنكسب ـ أى هذا النصرف الظاهر الدلالة ـ يمس عن نية توفير القوت للأولاد . وهــــذا يكنى لصدق نيته ، لأنه لا شك يقصد بسعيه حفظهم من الحلاك جوعا .

إذن ، ما الداعى لتشدد إمامنا فى تحقيق نظرية الحملال فى المطعم وجعلها أساس تركية القوب ، مع أننا نراه لا يلزم تحقيق النية ؟

كذلك نما يثير دعشة الباحث في هذا الصدد أيضا أن لفظ ( الحنبل) مازالت تتردد حتى وقتنا هذا ، دليلا على التمسك الشديد بأحكام الحلال والحرام . ومن هذه النقطة ظهر الاساس النظرى لزد الإمام ، فإنه في تفسيره لتزكية القوب كما رأينا قال ( بأكل الحلال ) ، وأيده بشر بن الحرث .

وقد يبدر التفسير بعيدا عن المعنى ، بما يجعل المرء يتساءل أيضا ، هل وقع ان حنبل فى التفسير الرمزى الذى ابتدعه الصوفية ؟

ولكن سرعان ما تتضح لنا الحقيقة ، إذا ما تأملنا ظروف العصر من تزايد في انتناء الاموال ومظاهر الثراء والغنى بين المسلمين . وكأن ابن حنبل قد رأى أن وراء هذه المظاهر تخليا لاحكام الحلال . ولعل ترديد الإمام للقول بتفضيله الفقر على الغنى يكشف أيضا عن دوره في الميدان الاجتماعي . لقدد انضم إلى جماهير المسلمين الغفيرة لكي يشد أدزها ، أما محبته للفقر ، وتفضيله إياه ، ذلاله يساعده على نبذ (المادة) فتقوى لديه حياة (الروح) .

ثم إن تحرى الدقة المتناهية فى الحلال من الطعام هــو المغلمر الحقيقى للزهد، إذ يختنى وراءه عوامل الحزف العمل من اتد. وأنه لمن المعقول أن نفترض انزعاجه الشديد من اقبال القراء على موائد الامراء والحكام والاثرياء، فكان يرقبهم عن كثب ويعلن وأيه فيهم (عزيز على أن تذيب الدنيا أكباد رجال

وعت صدورهم القـرآن ! ! ) (١) . وينقل لنا ابن الجوزى ثلاثة وقائع تدل على محاولة الإمام تطبيق فكرة الحلال تطبيقا شديدا (٢) .

وربما أوصف (الحنبل) تفسير آخر يكشف عن المحاربة العنيفة التي لقيها الإمام أحمد من خصومه العتاة ، فاستطاعوا بما لهم من نفوذ سياسي أن يسيئوا إلى الشيخ الكبير بالتشهير به على نطاق واسع ، لكي يمحوا تأثير موقفه المعافد لهم من قرب جماعير المسلمين الذين اتخذوه إماماً . ونعثر في هذا الصدد على عبارة قالها أحد أو لك الذين حاولوا شد أزره في المحنة ، قال له (وإنك رأس الناس اليوم ، فإياك أن تجيبهم إلى ما يدعونك) (٣) .

خشى إذن أصحاب السلطة مكانة الإمام على أنفسهم فابتدعوا هذه الفرية، وأصبحث كلمة (الحنبلي) علامة على التشديد المتناهي ، لأنه رفض الاستجابة لهم بالقول بخلق القرآن . وظبت الكسة تتردد ، بينها الإمام المظاوم برىء بما وسموه به . فن الثابت أنه في اجتهاداته الفقهية أكثر يسرا من المذاهب الآخرى في المعاملات ثم أن إمامنا كان موضع تبجيل واحترام بواسطة الآغينة العظمى من معاصريه ، إذ يقول أبونهم (فيمن لا أحصيهم من أهسل العلم والفقه ، يعظمون أحمد بن حنبل ويوقرونه ويبجونه ويقصدونه للسلام عليه ) (٤) . فليست هذه الفرية إذن إلا من جانب خصومه المقربين لذوى السلطان .

أما علاقة ابن حنبل بالصوفية ــ ولا يفوتنا أن نذكر أنه استعمل لفظ

١ - ابن الجوزي/ مناتب الامام أحمد س ٢٠٠

٧ - ن٠ م. ٢٦١ وما بعدها

٣ - ابن كثير \ البداية . ٠ - ١٠ ص ٣٣٢

ع - ابو نعيم / الحلية ج ٩ س ١٧١.

الصوفى \_ فيبدو أنه ، فيا عــدا معارضته لبرض المظاهر ، فإنه كان يتدخل لتوضيح آراءه فيما يثيرونه من مسائل ، من ذلك مثلا ، أنه لمما سئل (كيف أكلك ؟ كيف نومك ؟ كيف جماعك ؟ ) أجاب إجابة مختصرة ، ولكنها نشمل كثيرا من المشكلات التي كان الصوفية سببا في ظهورها ، فقــد قال (ليس أنا محصور ولا روحاني ) ! ! (١)

ولكننا تلاحظ أنه آثر أن يضع الكتابه فى المضمون الروجى إسم (الرهد) لا (التصويف) ، فإذا ما أصفنا إلى ذلك عبد الله بن المبارك و بشر الحانى قبله ، اللذين وضما مؤلفين فى الموضوع بنفس الاسم ، فإن المخزى يهير إلى تفضيلهم إياه ، وربما يدل على أنهم وجدوا فى التصوف من دخيل التيارات وغريب الثقافات ما نأى بهم عنه ، فآثروا الخوص فى الحياة اراهدة الإسلامية الاصل والمنبع ، والتى عثروا عليها عند السلف فسجاوها وخاصوا فيهسا متا مين لها ومقتفير أثراها .

أما الرواية المشهورة عن سؤاله لأن حزة الصوفى (ما تقول فيها ياصوفى؟) الما الرواية المشهورة عن سؤاله الاستفسار عما يجها بقدر ما يود تصحيح الرأى الذى يذهب إليه هذا الصوفى . وهذا ما ذهب إليه القاضى أبو يعلى في تعليفه على الحبر فيقول (أواد – وانه أعلى – بسؤاله إن أصاب أاره عليه ، وأن أخظا بينه له ) (٢) .

وفي تعريف الإمام للزه، ، تقيد بطريقة أهل الحديث ، فنقل رأى أحد السابةين وهو الزهري ( ١٢٤ ه = ٧٤١ م ) ، قال (حدثنا سفيان عن الزهري

۱ - ابن الجواری / مناقب الاماء من ۲۲۳

٧ – أبويعلي / طبقات الحنا بلة ج ١ ص ٢٦٨

ولم يخوج ابن حنبال في اغاربيته في الزمد عن الإطان التقليدي للماني التي خاص. فيها السلف ، و يمكن ترتيب رموس المفاضوعات التي رصاغ جولها آراءه بحيث تتحصر في تناوله لملاغة الإنسان بالله تمالى التي تحكمها اغارية الإخلاص وتتوفرن النية واللقوي ، وجياة الإنسان في العاربين ـ الدنيا والآحرة ـ ثم حديثة عن حياة القوب أو الحجة و الرضي .

مِن أَنْ حَنْبَانَ أَنْ الطَّمَاقَ وَالاَخْلاصِ هُو سَبَّبِ الرَّافِعَـــة (٣)، ويعرف التوكل بأنه الاستشراف بالياس من الناش؛ ويحتج على ذلك بالخايل إلراهيم عليه السلام عندما وضع في النار (٤) ب

و یلخص مذہبه الاخلاق فی عبارة موجزة ، إذ ینصح بأنّ (كلّ شیء من الخیر نهتم به فباغر به قبل أن بحال بینك و بینه ) (٥) ه

وقد حرصنا على الإتيان بهذه العبارة عقب رأيه فى التوكل مباشرة لان المنارنة بينها تفسح لنا مجال الحديث عن تفضيله للوحدة أو العزلة . فليست ـ

۱ – أبو يعني / طبقات الحيابلة ج ۱ ص ۱۰۷٪

٧ - النا لمسى / محتصر طبقات الحد بلة ص ١٨

٣ - ا بن الجوزي / مثا تب الأمام أحد بن حنبل - ص ٩٩٩

<sup>3-6.7 4 11</sup> 

ه - ابن الجوزي / مناقب الأمام أحمد بن حنبل ص ١٩٩

هذه الوحدة من النوع الذي خاص فيها الصوفية ، لأن تحقيق الحدير لايتم فى مورته الكاملة إلا فى الجماعة ، فما السبب إذن فى حضه على الآياس بمسا فى أيدى الناس؟!

أن متابعة حياة ابن حنبل تفصح عن كراهيته التامة للشهرة ، إذ كان يتعجب من التفاف الناس حوله ، ومشيهم وراءه ، ويرى أنه بلي بالشهرة ، ويفصل عليها خول الذكر ، ويغضب لمن يقول له ( لا يوال الناس بخير ما من الله عليه—م ببقائك ) ويرجو من قائل ذلك إلا يردد قوله مرة أخرى ، ويتساءل متعجباً ( ومن أنا في الناس ؟!)(١). فليست وحدته نوع من الكبر والتعالى على الناس، ولكنه كان يخشى في الواقع الآثر النفسي لتعظيمهم لشأنه. وهو يعبر لنا عن خشيته بقوله ( أخاف أن يكون هذا استدراجا ، أسأل الله أن يجعلنا خيراً مما يظنون ، ويغفر لنا ما لا يعلون )!! (٢). ثم أنه في عبارات أخرى ، يفضح عن نفسه المقية التي تكره صحبة الناس لوحشة الفراق (٢) ، فالفراق بعد الآلفة عسير على النفس التي رقت بالعاطفة والود .

١ ــ ابن الجوزي / مناقب الأمام أحد بن حثيل من ٧٧٦

٧ يـ ل. م من ٧٧٧

٣ – أبو يعلى / طبقات الحنايلة ج١ عن ١٨٦

٤ - ابن الجوذي /مناقب س ٢٨٠

ه - ن٠م س ۲۸۱

والفروسية أوالصلاة التطوع؟ أجاب (إذا كان مهنا \_ يعنى ببغداد \_ فينال من هذا وهذا ، وإذا كان بالنفر ، فاشنغاله بذلك أعضل من التطوع) (١) ، مستندا في ذلك إلى قوله تمالى (وأعدوا لهـم ما استطعتم من قوة ومن وباط الخيل).

أما رأيه في مجال المقارنة بين الدنيا والآخرة فإنه يرى في الأولى أن قليلها بجزى ، وكثيرها لا مجزى (١) .

وكان يطبق هذا المبدأ على نفسه ، فقد رفض عطاء المتوكل .

وإن تقشفه وكراهيته لكثرة الامرال ناجم عن فكرته هذه ، فالقليل منها يعاون على أن يستمر فى أداء وسالته فى الحياة ، وهـذا هو المقصود بقوله (إنما هو طعام دون طعام ، ولباس دون لباس ، وأيام قلائل )!! (٣) وكان يتعجب من أمر القراء الذين استهلكت قلوبهم الدنيا كا أسلفنا .

وأصبحت مناعته فى مقاومة فتنة الأمرال موضع إعجاب بشر الحافى الشديد، إذ يرى هذا الراهد أن الإمام أحمد قام مقام الانبياء، لأنه امتحن بالضراء على يد المأمون والمعتصم والواثق، الذين تداولوه بالضرب والحبس والإخسافة والترميب، فلم يضعف بل حافظ على سلامة عقيدته.

كذلك امتحن بالسراء بواسطة المتوكل ، حيث أنهم عليه بالامـــوال فرفضها ! (٤) .

١ - أبو يعلى / طبقات الحنابلة بـ ١ ص ٢٤٧

٧ -- ن م. س ١٠ وابن الجوزي / مناقب عي ١٩٧

٣ - ن ٠ م والصفحة وابن الجواري / مناقب ص ٧٤٨

۳ - ن٠م ص ۲۹۵

وسئل الإمام أحمد عن الحب في الله ، فأجاب (إن لا يحبه لطمع الدنيا) (١) و لعل أبرز ما يوضح لنا آراء ابن حبل المتفاعلة مع حيساته ، والتي تشكل نظرته الجامعة لعلاقة الإنسان بالغير، ومع ربه والتي نختم بها حديثنا عن مضمون الحياة الروحية عنده ، وهي عبارة عن إجابته لمن سأله كيف حالك ؟

أجَّاب (كيف أصبح من ربه ويطالبه بأداء الفرض؟ ونبيـه يطالبه بأداء السنة؟ والممكان يطالبانه بتصحيح العمـل؟ ونفسه تطالبه بمواهـا؟ وإبليس يطالبه بالفحصاء؟ وعيــاله يُطالبونه بالتفقة؟ ٢٠) .

#### ٣ - معروف الكرخي ( ٢٠٠ ه = ٨١٥ م ) :

ان حلقات الشيوخ التي تربط مدرسة بغداد بعضها بوعض ، تجعل معالم الحياة الروحية شديدة التماسك ، لا تكاد تختلف في ملاعها إلا من حيث المنازع المخصية والانطباعات الغودية العشيلة ، أما الطابع العام لهارفهو التمسك بنصوص الكتاب والمننة ، ويشكرون وحدة مترابطة تدافع عن الطاوى من الآراء والمغلويات وسيظهو من خلال عرضنا لآرام م دور كل منهم في هذا الميدان .

ومن شيوخ بنداد، معروف الكرّخي، الذي اشتهر (بالزهد والغزوف هزيالدنيا، يغشاه الصالمحون، ويتبرك بلقائه العمارفون، وكان يوصف بأنه عاب الدعوة، ويحكي عنه كرامات) (٣)

وكان شيخا لشيوخ آخرين \_ منهم تليذه السرى السقطى ( و السرى خال

١ - ابن الجوزي / مناقب ص ١٩٠٠ وطبقات ج ١ من ١١٠

٧ -- ابن الجواري / مناقب من ٤٠٨٠ وطبقات الحنايلة: ٩ أمي ١٠٥٧-

٣ – البقدادي / تاويخ بفداد ج ١٣ ص ١٩٩ وأبو يعلى طبقات جـ ١ ص ٣٨١٠

الجنيد كما هو معروف . فن الخطأ إذن أن برابط العدوسة بغداد فى الزهد بالجلوث المحاسبي وحده و ننسى أثر الإمام أحمد بن احتيل ، وقد تبادلوا الصلات معه أو نقوا عنه بعض المسائل كمووف والجنيد .

وإذا نقبنا في قصة إسلام معروف الكرخي عد فهمل تستدل منها على قأتمنير مسيجي؟

الوَّاقَعُ أَنْ سَهِبُ إِسَّلَامَهُ ــ لَوَ صَحَ ــ يَوْيِدُ أَنْ الدَيْنُ الجَدِيدَ كَانُ الْمُسَيَّطُرُ على قلب هذا الزاهد، لانه منذ طنولته رفض عقيدة التثليث الذي حاول مؤدبه أن يلقنه إيامًا، وأجاب في حزم وقطع (بل هو الله أحد) (١) ..

مومضى فى العمل الذى يحض عليمه الكتاب والسنة فيقول ( طلب الجنة بلا عمل ذنب من الذنوب لا وانتظار الشفاعة بلاسبب توع من الغرور والإتجماء رحمة من لا يطاع جهل وحمق ) (٢).

والعبارة واضحة الدلالة على الحث على العمل والتعلق بالاسباب، وهو المبدأ الذي حرص على اتباعه زهاد السلف عملا بالاقتداء ونبذ لما طرأ من أفكار. وفي نص آخر نرى معروف الكرخي يذم الجدل وأصحابه بقوله (إذا أناد الله بعبد شرا الأغلق عنه باب العمل وفتح عليه باب الجدل) (٣).

أما عن رأيه في النوكل، فقد استمده من الحديث، إذ لما سئل عن المصدر الذي استق منه دعاءه، قال سمعت أن النبي عليه كان يدعر بهذا الدعاء \_ وذكر

١ - ابن العاد / شفوات الذهب م البرس ٣٦٠

٢ - ن م والصفحة

٣ - الذهبي / سير أعلام النبلاء / المجلد ٧ قسم ١ ووقة ٨٦ / ٩٠

أسانيده ـــ وكان دعاؤه ( اللهم إن قاوبنا و نواصينا بيديك لم تملكنا منها شيئا ، فإذا فعلت بها فكن أنت و ليها واعدما إلى سواء السهيل ) (١) .

و لكنه لا ينني جانب المسئولية الفردية ، إذ يرى أى السهب فى أداء سجدتى السهو ، هو لعقاب القلب لانه اشتغل وغفل عن الصلاة (٧).

وكان معروف موضع إعجاب الإمام أحمد بن حنبل لأنه يمثل عنده العلم الصحيح ، الذى ينبغى تحصيله بالعبارة التي وردت فى أكثر من مصدر وهي (أيراد من العلم إلا ما وصل إليه معروف ؟!) (٣).

وهنا ، يحتمل أحد أمرين : الأول ، وهو أن الاعجاب كان متبادلا حقيقة بين الشيخين ، فإن القاضى أبا يعلى يذكر أن معروفا وصف الإمام أحمد بعد أن رآه بأنه ( فتى عليه آثار الذيك ) (؛) . أما الاحتمال الثانى ، فإنه عا يلفت نظر الباحث كثرة الروايات التى تعبر عن المودة المتبادلة بينها ، والتى قد تعزى إلى رغبة كلا الجانبين ـ الصوفية من ناحية ، والفقهاء من ناحية أخرى إلى تضييق شقة النخلاف بينها .

ولكن الاتجماء السلق الآخير ينقسد بشدة سمن النصوص الواردة عن مصروف الكرخى ، إما لانها تتضمن أقرالا تخالف الأساديث ، أو تحتوى على أحسد مظاهر الشرك كوصف قسار معروف بأنه

۱ - البقدادي ارتاريخ بنداد - ۱۳ م ۱۹۹

۲ - ن ۰ م س ۲۰۰

۳ - ن٠٥ والصفحة وأبر يسلى / طبقات الحنابلة م ١ ص ٣٨٢
 والدهبي / سير اهلام النبلاء مجلد ١ قسم ١ ورقة ٨٦

٤ -- أبو بطبي / طبقات الحنا بلة ج ١ مس ٣٨١.

## ( الترياق المجرب ) (١، ٠

ومن طريف ما ينقل عن معروف فيما يتصل بدوامه الله لى ، ولو فى نطاق الذكر باللسان ــ ما نقرأه فى (سير أعلام النبلاء) حيث يقول الذمبى (وقص إنه لمن شارب معروف ، فلم يفتر من الذكر ، فقال : كيف أقص ؟ فقال : أنت تعمل وأنا أعمل ) (٢)!!

#### $\gamma = 1$ السرى السلطى ( ۲۰۱ $\alpha = 1$ $\lambda$ آو ۲۸۸ م )

كان السرى تلميذ معروف الكرخى ، وهو خال أبي القاسم الجنيد (٣) أى أنه ينتمى إلى الحلقة البغدادية فى الحيادة الروحية ، كما تضخمت صلته التأثيرية القوية بالإمام أحمد بن حنبل فى ترديده انظرية الحلال ، ومناداته بوجوب التحرى الدقيق للتأكد من تحقيق هذه الفكرة ، ولهذا اشتهر السرى بخصائص ثلاثة ، طيب الغذاء ، وتصفية القوت ، وشدة الورع (٤) ، وكان ابن حنبل يعرف بطيب الغذاء ) (٥) .

كذلك كان السرى من أوائل الذين تكلموا في محبة الله، وبلغ الغاية القصوى من نظريه العشق آلاِلهي ، إذ يخرنا عن نفسه ( لو قلت أن هذه الجلدة يبست على هذا العظم من عبته لصدةت (٦) ، كل ينشد الشعر مصورا حبه العميق لله عز

١ - تعايلة ١ من نفس الصدر من ٣٨٧

٧ - الذهبي / سير أعلام النبلاء مجلد ٧ قسم ١ ورقة ٩٠

٣ - أبن خلكان / وقيات الأعيان ج ١ س ٢٨٧

٤ - أبو نعيم / علية الأولياء ج ١٠ ص ١٧٦

ه ــ ن. م والصفحة وابن الجوزى / صفة عن ١٣٠٠

٦ - ابن خالكان / وقيات ج١ ص ٢٨٧

رجل فى أدق معنى وأقواه فى قوله :

و مِن لم يه يه ولملحب حشو فؤاده . لم يين كيف تفت الأكباد (١)

فهو إلى جانب التهامه بتنفيذ فكرة الحلال ، فإن مو منوعات تصفية القلوب وشدة الورع الشائرت باغتهامه ، ولعله من أوائل الوهات الذين تحدثوا أيعنا هن التفرقة الدقيقة بين الرضا والصبر ، فغراه فى تعريفه الصبر يقول (أن تكون مثل الأرض تحمل الجبال ، وبنى آدم ) ، ومع هذا ، فإنها ـــرأى الأرض ــ لا تشكو ولا تأن (ولا تسميه بلاء ، بل تسميه فعنة وموهبة من سيدها ١١) (٢)

قاتبدلم فظرية البهدعند في الومادة في الدنيا ، والعربة والوحدة ، لان الدنيا كلها فظرية البهد عند في البه في البه

من وتمسكه هنا بالسنة من إلى جانب التعاطف الشديد مع الإمام أحد بن حنبل سيريظهر الله السلق الذى برز بعدوسة بغداد لكي يعنوي الحياة الووجية بعدام إسلامية ابتة سبعيدة معاما حزا تأثير الثقافات الأجنبية و فالسري بهدرس على الجمة و الجاعة ، ويتحرى طيب الغذاء فيفول (أشتهي أن آكل أكلة ليس سه

١ - أبو تعيم / حلية الأولياء ج ١٠١٠ س ١٠١٩

٢ - ن. م ص ١٢٠

٣ - ن٠ م س ١١٩٩

٤ ـــ أ بن الجوزي / صفة ج ٢ من ٢٠٩٠.

ه - زم س ۲۱۲

فيها على تبعة ، ولا أحد على فيها منة ، فما أجد إلى ذلك سبيلا (١) . فهو فى هذه العبارة يتفق مع ابن حنبل تماما فى نظرية الحلال والتدل بهذا البدأ ، واعتباره أساس الزهب وتزكية القلوب ، تمثلا بأهل الورع السابقين ، إذ لما ( ضافت عليهم الامور فزعرا إلى التقلل ) (٢) .

كذاك يتضح تأثره بابن حنبل في تعظيمه الحديث ، إذ يحمل منه مرحلة ضرورية يبدأ منها الزاهد فإذا (ابتدأ الإنسان ثم كتب الحديث فتر ، وإذا ابتدأ يكتب الحديث ثم تفسك نفسد) (٣). ويكاد يتفق مع الإمام أحد في تعريفه النوكل الذي وصفه ابن حنبال بأنه الاستشراف من الناس ، فأن السرى يذعب إلى معنى قريب من هذا ، لأن التوكل عنده هو (الانخلاع من الحول والقوة) (٤) .

ولعل اتفاق السرى مع ان حنبل فى مثل هـنه النظريات ، جعلت الزهاد يضعونه فى مصاف الإمام أحمد و بشر الحافى (٠) .

وأن هذه المقارنة تشير إل تمسك الثلاثة بمنهج واحسم في الزهد ، وهو بلا شك الطريق السلق الذي مكنهم من الوقوف في وجه التيارات الغريبة من الإسلام . وها هو السرى يمترض على نظرية تقسيم العلم إلى ظاهر و باطن ،

۱ - ابن خلا کال / وفیات ج ۱ ص ۲۸۳ وابن کثیر / البدایة ج ۱۱ س ۱۳ والحلیة ج ۱۰ می ۱۳ والحلیة ج ۱۰ می ۱۳

٧ ــ ابو نميم / الحلية ج ١٠ س ١١٦

٣ - ل م ص ١٢٥

٤ - ن م مي ١١٩

ه سن . م ص ۱۳٦

ويصرح في جلاء بأن (من ادعى باطن علم ينقض ظاهر حكم فهو غالط) (١) ، ويستمد السرى مذهب الآخلاق من أسس إسلامية بحشة ، فإن الخصال الآربعة التي تقع مع العبد هي (العلم والآدب والعفة والآمانة) (٢)،

#### ٤ -- الجنيب ( ٢٩٧ ه )

يعبد الجنيد سيد طائفة الصوقية كما يذكر القشيرى (٣) . وكان التصوف في عصره قد اقترب من المرحلة الى أصبح فيها منهجا للعرفة ، وبدأت معالم الكشف تتخذ أحد الصور الجنطيرة بادعاء بعض الصوفية سقوط التكاليف. ووقف الجنيد في وجهها بعنف وأعان ( أن الذي يسرق ويزني أحسن حالا من الذي يقول هذا ، وعو عندي عظيمة ) (١٠) ،

لقد اتخذ الجنيد هذا الموقف لأنه بـدأ فقيها ، وكان يفتى وَهُو أَنْ عَشَرينَ سِنة (٥). ، كما أسنه الجديث و نقل عن الإمام أحمد بعض المسائل (٠).

ويمثل الجنيد أحد المراحل التي ظهر فيها بداية تأثر الزهاد بالتصوف . فقد لإحظنا أن الاتجاه الغالب للزهاد لايقترب صوب (علم المعرفة) ، ولم يتخذوا اسم (العارفين) أى كانوا يسلكون الطريق الروحي المعتاد الذي غلب عليه اسم الزهد من اتباع الورع والحض على التقوى ، والحديث عن النظريات الدينية إلى

١٠ – أبو يُعيم / حلية الأولياء ج ١٠ ص ١٠١.

۲ ـ ن م ص ۱۲۰

٧ - الرسالة القشدية ص ١٨

٤ - ن. م س ١٩

ابن الجوزي / المنتظم ج ٧ مس ١٠٥

٦ - أبويملي / طاقات الحنابلة ج ١ ص ١٢٧ والنابلسي / المختصر ص ١٩٨

تتناول الدنيا والآخرة ، وكانت الدائرة التي ينحصر فيها الزعد متداخلة بين المجاعدة النفس و ترك الشهوات ، والحث على تقوية الواذع الديني في إطار إسلامي بحت أي انحصرت في الانجاه العملي الاخلاقي. فهل اضطر الجنيد إلى استخدام أسلوب العصر في بجاببة تيار التصوف الفلسني الذي بدأت تنضج معالمه .

للإجابة على هذا السؤال، يقتضى البحث أن ننظر أولا في المصطلحات التي استحدمها في التعبير عن آرائه و إنه تكلم عن القديم والمحدث، أي استعمل اصطلاحات المتكلمين والفلاسفة وقد يبدو لأول وهله أنه تأثر بالمحاسي الذي كان يذعب إلى منزله ويدعوه للخروج معه، وبالرغم من أن الجنيد كان في بداية الأمر ينزعج من الخروج إلى الطرقات والتعرض بذلك للآفات والشهوات كا يخرنا عن نفسه الإ أنه سرعان ماكان يستجيب المصوفي المتكلم ويغرقه في أسئته المتعاقبة (١) .

ولكن هدذه القصة التي يذكرها صاحب (حلية الأولياء) تضع الحنيد في صورة الكاره لصحبة المحاسبي الذي يضطر تحت الإلحاح إلى إجابته إلى طلبه و بعبارة أخرى فإن المحاسبي هو الذي يسعى لها وليس الجنيد , ثم يقول أبو تعيم (ثم اشتغل بالعبادة ) (٧) . ونفهم من هذه العبارة أرب الجنيد انصرف عن مصاحبة الحارس المحاسبي . وكانت له آراؤه الحاصة جعلته سيد الطافة .

واتخذ الجنيد موقف الخصومة من علم الكلام فهو القائل (أقل ما في الكلام سقوط هيبة الرب من القلب، والقابإذا عرى من الميبة الله عرى من الإيمان) (٢).

١ - أبو تميم / علية الأولياء ج ١٠ ص ٥٥ ١/ ٢٥ ٢

٧ – أبو يعلى / طبقات الحنا بلة ج ١ ص ١٢٧

٣ - السيوطي / صون المنطق والكادم س٤٧ تحقيق د. النشار ط العقائجي ١٣٦٦هـ
 ١٩٤٧ م

كذلك خاص فى الموضوعات الطارئة التى لم يعرفها الزهاد من قبل ، منها دعوى سقوطالتكاليف التى عارضها الجنيد بعنف كا قلنا، ومنها ظهور ما يسمى بمقام المشاهدة الذى بدأ يتسرب إلى الفكر الصوفى ليتخذ منه نظرية معرفة ، إن هذه الفكرة كانت تلح على المحيطين بالجنيد ، فيساً ونه عنها (هل عاينت أو شاهدت ؟) !! و نعش فى إجابته على دحضه لنظرية الكشف الصوفى التى يروج لها الصوفية المتأخرون ، إذ يجيب (لو عايدت تزندةت ، ولو شاهدت تحيرت ) !! ، ثم يؤكد العجز التام في هذا الصدد بقوله فى نهاية العبارة الآنفة الذكر (ولكن حيرة فى تيه ، وتيه فى حيرة ) (١) .

أما حديثه عن الصفات ، وتفرقته بين القديم والحديث ، فيبدو أنه تكلم فيها للرد على نظرية الحاول التي روج لها الحلاج . ومعاصرته للحلاج تؤذن بالعشور على العلاقة بين آراء الحلاج في الحاول ، وبين تمسك الجنيد بالتفرقة بين القديم والحدث .

ولا شك أنه رأى أحد مقومات العقيدة السلفية يهتز من أساسه بتأثير فتنة الحلاج، فأراد أن يعيد الصوفية مرة أخرى إلى العقيدة الصحيحة، فأعلن أن (منهبنا إفراد القديم عن المحدث (٢). وفى تعريفه التصوف يؤكد فكسرة (الاثنينية) ليدحض نظرية (الحاول)، ويفصل بين الله تعالى وعلوقانه فيعرف التصوف بأنه (صفاء المعاملة مع الله) (٣)، ثم أوضح أن طريق الخيرات كلها مفتوح لمن اقتنى أثر الرسول بمائي وأنبع سنته (٤) فأعاد بذلك أهل القاوب

١ - أبو نميم /الحلية ح ١٠ ص ٢٧٤

٧ - ابن الماد / شدوات الذهب ح ٧ م ٢٧٨

٣ - أبو يعلى / طبقات الحنابلة ج ١ ص ١٢٨

ع پید الحلیة ج ۱۰ س ۲۹۷

وأصحاب الإرادات من جديد إلى سبيــــل السنة، ولهذا أصبح شيخهم المعبر عن أحوالهم ومواجيدهم . ولما لجـــاً إليه ابن كلاب ليسأله عن التوحيد ، أجابه باصطلاحات الصوفية . قال عندند ابن كلاب (هذا كلام لا يمكن فيه المناظرة ) (١) .

وقد تلقف التيار السلق هذه الآراء للجنيد ليضعه فى مصاف الشيوخ الذين دافعوا عن العقيدة فى أحد المراحل التي كانت معرضة فيها لمخاطر الآراء الاجنبية ويعجب به ابن تيمية ويستشهد بآرائه فى نظرية الفناء .

وأخيراً، تقابلنا الرواية المعتادة التي تكرر عن موت كل شخصية هامة في المذاهب المختلفة، وهي الرؤى التي يراها المريدور والاتباع لشيوخ المذهب، فإذا سئل الجنيد في هذه القصة التقليدية، فلا بد أن يجيب بلسان المذهب أيضاً!!

ونتلخص إجابته فيم اكتشفه بعدد الموت من أن مظاهر التصوف من الإشارات، والعبارات، والعاوم، والرسوم قد غابت كلها وفنيت (وما نفعنا إلا ركيمات كنا نركعها في الاسحار) (٢). أي بعبارة أخرى تعبر عن المذعب السلفي أصدق تعبير: لقد ذهبت الوساوس والخطرات هباء مفشورا لاقيمة لها ولا نفع ، وبقيت الفاعلية للعمل وحده الذي كارب الجنيد ممظماً لشأنه أثناء حياته ، إذ فسر قوله تمالي (ودرسوا ما فيهم الاعراف: ١٦٩) بأنهم تركوا العمل به (٣).

١ - أبو العماد / هذوات الذهب ج ٢ ص ٢٢٩

٧ – أبو يملى / طبقات الحنا بلة ج١ مَن ١٢٩

وأبو نميم/حلية الأولياء ج ١٠ ص ٧٠٧

٣ ــ أبو يعلى / طبقات الحنا بلة ج ١ ص ١٢٨

#### ه بـ عمرو بن عثمان أبو عبد الله المكي ( ۲۹۷ ه = ۹۰۹ م)

يذكر ابن الجوزى أنه ولى قضاء جدة فهجره الجنيد لانه رأى أن قبوله تولى القضاء يعبر عن الاتساع فى طلب الدنيا 1، ثم ينتهى فى ختام ترجمتـه له أنه نوفى ببغداد (١) .

ويبدو أنه نشأ بالحجاز إذ يقب بـ ( المكى ) نسبة إلى مكة ، ثم أن توليه القضاء بجدة يدلنا على أنه مكث بأرض الحجاز ، و لـكننا لانعرف اوقت الذى انتقل فيه إلى بغداد ، وربما ذهب إليهـــا رغبة فى التنقل و الترحال الذى اعتاده الصوفية ، إذ يورد أبو نعيم فى ترجمت له أنه ( ساح فى البلاد ) (٠) .

ولعل مالفت نظر ابن تيمية إليه لين مه في مصاف أهل الزهد السلفيين ، ما ينقله لنا من نصوص كتاب له يسمى (التعرف بأحوال العباد والمتعبدين)، الذي ضمنه عقيدة السلف في الصفات ، مع إضفاء الدابع الروحي الذي نلمسه في مثل تفسير قوله تعالى دوجاء ربك والملك صفا صفاء ، بأن الحيء بصفة لا تلحقه الكيفية ولا التشهيه فد شحسر العقل ، وتنقط الناس عند إرادة الدخول في تحصيل كيفية المعبود) (٢).

كما يورد النصوص المثبتة لصفات العلو، في تنسيره لقول الله تعالى (أأمنتم من في السماء أن يخسف بكم الارض فاذا هو تمور، أم أمنتم من في السماء أن يرسل عليكم حاصبا ؟ أ).

يوضح المسكى تفسير الآيتين بأن الله تعالى وتقدس أقرب في قربه من حبل

١ - ١ بن الجوزي / المنتظم ج ٦ ص ٩٣ ٠

٧ – أبو نميم / الحلية ج ١٠ س ٣٦١ .

٣ ــ ابن آيمية | الرسالة الحموية الكبرى ( يجموعة نقائس ) من ١٧٨ م

الوريد، وأنه عز وجمل البعيد في علوه من كل مكان بعيمة ، ثم يقول ( تعماليًا و تقدس أن يكون في الأرض كما هو في السماء ، جل عن ذلك و علا علواً كبيراً ) (١) .

ثم نرى هـذا الطابع ظاهراً بصفة خاصة عند تفسيره للآيتين اللتين يرى شيوح السلف أنها يتضمنان الحجة فى إثبات صفات الله دون تشبيه أو تمثيل أو تعطيل وهما (كيس كمثله شيء ـ الشورى / ١٦) وتوله عز وجل (ولم يكن له كفوا أحد ـ سورة الإخلاص).

ويحيط المكى تفسيره لها بما ينتمل به وجدانه من الإجلال والمحبة لله فيقول (واعلم ـ رحمك الله ـ أن كل ما توهمه قلبك ، أو رسخ في بجالي فكرتك ، أو خطر في ممارضات قلبك ، من حسن أو بهاء أو إشراف أو ضياء أو جمال أو شبح ماثل أو شخص متشل ، فائه بخلاف ذلك كله ) (٢) .

ويكاد يتطابق هذا اوصف مع عبارة مشابهة وردت على لسان ابن تهمية في عمال الصفات يقول فيها (ولكنامع أن ما اختص به الله وامتاز به عن خلقه، أعظم عا يخطر بالبال، أو يدور في الحيال ١١) (٣). ولا نستبعد أن الشيخ السلني كان ينكب على تراث ازهاد يقرأه ويتذود ويتأثر به.

و نعود إلى تفسير المسكى، الذى نلمح فته التأثير الوجداني غالباً. فهو ليمس تفسيراً رمزياً ـ مشل تفسير (إلطائف الإشارات) القشيري مثلاً عجيث ينسأى

٧ - ابن تيمية / الرسالة الحوبة الكبرى ( مجموعة نفائس) ص ١٧٨

٧ ـــ أبو نشيم / سلية الأولياء ج ١٠ ص ٧٩١

٣ ــــ ابن تيمية / الرسالة التدمرية ( بجوعة نفائس ) ص ١٩

بالمعنى الصريح إلى معنى آخر رمزى ، ولكنه هنا ، حيث حياة القاوب وانفعالات النفوس ، يجمل الآيات تنبض بالوجد والمحبة ، فتجعلنا نحس تذوق المكى للمانى بمنهج أصحاب الاحوال والمقامات .

وأول المقامات عنده هو مقام التوكل ، إذ يهرب العبد فزعا إلى انه ، متخلصاً من حيرة الهوى ( إذ لا قابض و لا باسط و لا فافع ولا ضار ولا معين، و لا ناصر و لا عاصد إلا الله وحده لا شريك له فى سمائه وأرضه ) (١) .

ويستمد معنى المراقبة من قوله تعال (إن الله كان عليكم رقبياً ـ الذاء / ١) التي تستلزم الإخلاص والورع، وتفقد القوب بالأعمال والذات في كل الأحوال والأعمال والحركات والسكنات . إن حياة القلوب والضائر عنده مى الاصل، ومى الحرك للجوارح، فإذا دامت حالة المرافبة لله في القوب، فذا الحياء فيها، فأعظمت حركات الله حياء من جلال الله . فإذا ما تمكنت المرافبة في القلوب ازداد الحياء من الله .

ولا يه يضى شيخا فى مذا التفسير الوجدائى إلى مداه ، إلا بعد أن يستهدف منه تحقيق أو امر الشريعة ، واجتناب نواهيها . فالغرض من المراقبة لايعنى الانحباس فى دائرة المحبة والوجد ، بل بيال تأثير ذلك على المراقبة ، فإذا ما عظمت مراقبة الله فى الة وب ، أصبحت أكثر حياء إذ (دوام الحياء يوجب عن القلوب إعظام حرمات الله) (٢) .

كَذَلَكُ يَفْعُلُ الْمُسْكِي فِي نَظْرَتُهُ إِلَى النَّفْسِ وَالتَّنقيبِ عِن أَحْوَالْهَا ، وأَخَذُصَا

١ - أبو نعيم / حلية الأولياء ج ١٠ ص ٢٩١

۷ - ن٠م مي ۷۹۰

بالمجاهدة ليفتقل بها من التوبة والاستففار، إلى التقشف والتعب والنصب، إلى المحاسبة والتوقيف على كل لحظة وخطرة وحمة وشهوة وإرادة، ويمضى فى فى هذه الأحوال، لينقل النفس إلى أحوال جديدة تتحقق عندها تذوق المحبة والسرور والراحة (فذلك كله من صفة الحياة التى دعا الله إليها، أونبه قلوبهم عليها بقوله سبحانه وتعالى: (استجيبوا لله وللرسول إذا دعاكم لما يحييكم — الانفال / ٣٤ (١)).

هذا هو الهدب الذي يسعى وراءه الشيخ من تفسيره لآبات: أي تعظيم أوامر الله، واجتناب نواهيه، وتع يق الحياة الروحية عند المسلم لتحقيق معنى الحياة التي تنص عايما الآية .

إلى جاذب عذا، نلاحظ أساوبه الأخاذ في النفيلا يخلو أحيانا من الإسراف في استخدام المحسنات اللغوية ، والاعتماد على إيقاع الكلمات المترادفة في تأكيد المعانى التي بريد با . فني تفسيره لقول الملائكة ( لا علم لنا إلا ما علمتنا للبقرة / ٣٧) يصفهم بأنهم (خسوع ، خضوع ، خنوع في حجرات سرادقات العرش عبوسون أن يتأموا ساطع النور الأوهج ، فهم يضجون حول عرشه بالتقديس ضجيجا ويعجون بالتسديح عجيجا ، باهتون ، راهبون ، خاتفون ، مشفقون وجلون لما بدا لهم من عظيم القدرة ، ولما أيقنوا به وسلموا له من شموخ الرفعة (٢)) .

والحق أن النفسير الذوقى يحتاج أيضا ، إلى جانب تأكيد أوام الثريعة ونواهيها ، توضيح هذه الصورة الأخاذة الدى تأخيذ بمجامع

١٠ - أبو نميم / حلية الأولياء ج ١٠ ص ٢٩٥
 ٢ - ٠٠ م ص ٢٩٢

القلوب فتكور أدنى لقبول العظة . وهذا فيما يبدو ماكان يهدف إليه زامدنا .

أما اهتمامه بآيات الصفات ، فرده إلى رغبته فى الدفاع عن العقيدة السلفية ، ليعاند أفكار الحول أو الاتحاد التي كان الباطنية وأتباع الحلاج قد شوها بين صفوف الصوفية ،

إننا نرى تأكيده على التشبث بالعقيدة السلفية من حيث إعلانه تأييده لأفكار العلو ، وصفات الله ، دون تعطيل أو تشهيه أو تمثيل ، في مشل قوله تعمالي (تعالى وتقدس ، أن يحل بجسم ، أو يمازج بجسم ، أو يلاصق به ، تعالى عن ذلك عاوا كبيرا) (١) .

ولهذا نجد المكى ينضم إلى أصحاب الحديث. وبينها المسائل المتشابكة ، وفي وسط حلقات المرجئة والمعتزلة والحوارج ، كان لاصحاب الحديث دورهم في التمسك بعقيدة السلف ، فتنقفوا النصوص ، وحرصوا على منهج النقل . ثم كان موقفهم الذي أعلنه زمادهم للرد على أصحاب أفكار الحرل الاتحاد ، لا سيا وأن المكى غرف الحلاج وصحبه في أحد أدوار حياته ، ولما اكتشف محاولته تقليد القرآن عنفه واشتد عليه ، ثم نبذه . يقول المكى (كنت أماشيه ـ يقصد الحلاج ـ في بعض أزقة مكة ، وكنت أقرأ القرآن ، فسمع قراءتى فقال : يمكنى أن أقول مثل هذا ، ففارقته ) (٢) .

والقد نقل لنا هذه الواقعة مصدران من مصادر الصوفية اللذان يتخذهما

١ - ابن تيمية / الرسالة الحموية العشيرى ص ١٢٨.

٧ - البندادي إر تاريخ بنداد ج ٧ ص ١٧١

الصوفية حججا لا سبيل للطعن فيهما ، ونعنى جمَّا (رسالة القشيرَى) و ( اللمع ) للطوسي .

فقت أورد القاميري أن المسكى لما رأى الحسن بن منصور آى الحلاج ـ يكتب شيئًا سأله عما يكتبه ، فأجاب (هو ذا أعارض القرآن) ويعلق القشيري على ذلك بقوله ( ندعا عليه وهجره ، قال الشيوخ إن ما حل به بعد طول المدة كان لدعاء ذلك الشيخ عليه ) (١) .

أما الطوسى فقد ذكر هذه الوائمة أيضاً بشكل مختلف، فأرجع غضب ألمكى على الحلاج إلى أخذه منه كتاب في شيء من العاوم الخاصة ، وهروبه به ، فلما علم بذلك قال (سوف يقطع يديه ورجليه ويضرب رقبته ) (٢).

## سابعا: مدرسة خراسان

من الدعاوى التى تستحق النظر فى أبحاث المهتمين بالدراسات الإسلامية من بعض المستشرة بن عاولة إيجاد الصلة المبكرة بين زماد المسلمين الأوائل بخراسان، وبين البوذية . والمثمال على ذلك قول نيكلسون (إن البوذية سادت خراسان قبل الفتح الإسلامى بألف عام ، كا سادت فى فارس الشرقية عموماً ، ومن مناكل لابد أن تؤثر فى نمو الصوفية فى هذه الأصقاع ) (٣) .

ولكنه يعود فينانش نفسه عندما يذهب إلى أن عامة المسلمين ينظرون بكرامية إلى اتباع بوذا لانهم وثنيون ، ومن ثم ( فليس مِن الغريب ، ولا من المحتمل أن

١ - الرسالة القشبرية ص ١٥١

٢ -- الطوسي/ المنع ص ٩٩ ١

٣ – نيكا-ون/ الصوفية في الاسلام من ٢٤ ـ ترجَّة شريبةٌ

## يعقدوا معهم أواصر صلة ) ( ) ! !

فإذا كان هذا الحكم يصدق على عامة المسلمين كما يرى ، فما باله بعلماء خراسان الكبار من الزهاد الأوائل مثل الفضيل بن عياض وعبد الله بن المبارك وغيرهما، الذين وقفوا بالمرصاد لكافة البـــدع ــ وهو اصطلاح يعنى به أى تسلل لتأيير أجنبى . كان الفضيل يقول (أدركت خيار الناس كلهم أصحاب سنة ينهون عن أصحاب البدع ، وصاحب سنة وإن قل عمله فإنى أرجو له وصاحب بدعة لا يرفع الته عملا وإن كثر ) (١) ، وكان ينهى من مخالطة أهل البدع كما سيأتى .

كان تأثير الإسلام إذن قويا فى نفوسهم . وهذا ما أقره المستشرق نولدكه الذى رأى (أن الحركة الحلينية لم تمس من الحياة الفارسية إلا السطح والقشور ، بينها استطاع الدين العربي ــ وهو يقصد الإسلام ــ والحياة العربية أن ينفذا إلى قرارة الحياة الايرانية ولبابها ) (٣) .

وأيده براون المستشرق الانجليزى ، ولكنه كان يهدف بتأكيده هذا المعنى إلى نفث روح العسداء بين المسلين سسمن العرب وغيرهم سسومى دعوى شعوبية (كان غايتها القصاء على الروح الإسلامية فى إيران وفصلها سياسيا عن المجموعة العربية) (٤) .

ثم تنقف جوله تسهير فكرة السياحة وحاول إرجاعها إلى الرهبانية ويذهب

١ - نيكلسون / ألصوقية في الاللام ص ٢٣ - ترجة شريبة

٢ - ابن بطة ٣٨٧ ه/ الشرح والابانة ص ٣٢

٣ - براول / فاويخ الأدب في ايران ص ١٣

٤ - د. النشار / نشأة الفكر الفلسني ج ٣ س ٣٠٠

إلى أن (الكلمتين مترادفتين تماما) (١). وهو يعنى الزهاد الذين ساحوا في البلاد ولم يتنبه إلى أن الممى الصحيح للسياحة هو طلب العلم. قال عكرمة (١٠٧ه = ٥٧٧م) — وهو مولى ابن عباس وأحــد التابعين والمفسرين المكثرين: السائحون هم طلبة العلم (٢). ثم أن أوائل السائحين في الإسلام ـ كا يرى استاذنا المدكتور النشاد (لم يكونوا زهادا . بل كانوا محدثين، تفتيشا وراه الحديث، وتحريا لمواطنه ولصحةرواته) (٣). وسنرى كيف أفنى عبدالله بن المبارك عمره في الاسفار حاجا و بجاهدا، و تاجرا، وطالبا للحديث (١٤).

وفى عرضنا للزهد فى مدرسة خراسان ، سنبحث فى آراء أربعة شيوخ بها وهم:

ابراهیم بن أدهم (۱۲۱/ أو ۱۲۲ه = ۷۷۷/ أو ۷۷۸م). النصيل بن عياص (۱۸۷ ه = ۲۰۸م) عبد الله بن المبارك (۱۸۱ ه = ۷۹۷م) أبو عثمان الحيرى النيسابورى (۲۹۸ ه = ۹۱۰م)

#### ١- أبراهيم بن أدهم:

إذا كانت قصه إتجاه ابراهيم بن أدهم إلى حياة الزهد والعزلة واختيار الانسلاخ، والإمارة بمحص إرادته قد سيقت على نمط قصة بوذا ، فإننا لانستطيع

١ - جولد تسهير / المقيدة والشريعة ص ١٤٨

٧ - أبن كثير / البداية والنهاية ج ٩ ص ٧٨٤

٣ - د. النشاو / نشأة الفكر ج ٣ ص ٣٧٠

٤ - الذهبي / تذكرة الحفاظ ج ١ من ٢٥٠

الإغضاء عن التأثير القوى المباشر الشيوخ الذين عاش معهم ، وحدث عنهم وحدثوا عنه . ولو افترضنا صحة التحول الذي طرأ على حياته ، فإن الافتراض الأكثر صحة وهو انطواؤه تحت لواء الجماعة الراهدة المسلمة التي أسست المذهب في إطرآيات الكتاب، وتقيدت بالمبادىء الإسلامية البحتة .

فابراهيم بن أدهم بمسن اشتهروا بطيب المطعم (١) ، ووضع فكرة الحلال أساساً للنبل ــ التي قد تكون مقدمة لفكرة الفتوة ــ فيقول (لم ينبل عندنا من نبل بالحج والجهاد وإنما نبل من كل يعقل ما يدخل جوفه ، يعنى الرغيفين ، من حله ) (٢) .

والدراسة التحليلية لافكاره في الزهد لاتخرج عن الإطار العام الذي أتسم به أصحابه ، مما أوجد نوعا من توارد الخواطر أو القبول المشترك بينهم . منذلك أن من آرائه تفضيل العزلة لانه يكنني بائه صاحبا (٣) . فإنه يردد أصداء نفس الاتجاه الذي يميل إليه الفضيل بن عياض أيضا ، فإذا ماسمع من يفضل العزلة عن الجماعة يتساءل (سمعتم كلاما أحسن منه ١٤) (٤) .

والذي يجعل من قصة تشبهه بهذا أثراً باهتا ليس له مفعول يذكر ، بجانب الأصول الإسلامية ، إنه كان يفضل الحصول على قوته بنفسه ، فيهمل في مواسم الحصاد (ه). ويرى أن الاغنياء أكثر حسايا عند الله في اليوم الآخر ، فهم عنده

١ - ابن قتيبة / ميول 'لأخبار جـ ٢ ـ مــ ٢٦٠

۲ ۔۔ ابن الجوزي / صفة ج ٤ ص ١٣٩

٣ – أبن تتيبة / ميون الأخبار ج ٢ من ٣٦٠

٤ - ن. م والصفحة

<sup>• -</sup> ابن الجولى / صفة به س ١٣٧

(المساكين) لانهم سيسأون عناازكاة والحج والجهاد رصلة الرحم ، بينها الفقراء لايسألون عن ذلك كله (١) .

أما الغنى فايس معناه الإكثار من المال ، والكنه ينصرف عنده إلى عدم التظام إلى المزيد منه ، فقد رغب أحدمم في إهداء جبة له ، فلم يمتنع ابن أدهم عن قبولها ولكنه اشترط أن يكون غنيا لكي يقبلها منه ، ثم تأكد قبل قبولها من غنى الرجل فسأله ؛ كم عندك ؟ فأجاب الرجل بأنه يمتاك ألفين ، فهداد يسأله : ( فيسرك أن تكون أربعة آلاف ؟ ؛ قال نعم ، قال ؛ أنت فقدير ، لا أقبلها ) ١١ (٢) .

وكان زاهدنا يكثر من زيارة القبور لكي يتخذ من الموت عظة وعبرة ، ثم ينصح أصحابه (إخرتي، عليكم بالمبادأة والجنه والاجتهاد وسارعوا وسابقوا) (٣) وهو دائم الذكر لله في جوف الله ، فكلما استيقظ صاحبه وجده في ذكره ! فينظر إلى نفسه فيغتم ، لانه لايستطيع مسابقة ابن أدهم في ذكره الدائم ، ولكه سرعان مايتذكر الآية التي تطبق على الزاهد (ذلك فضل الله يؤتيه من يشاه سرعان مايتذكر الآية التي تطبق على الزاهد (ذلك فضل الله يؤتيه من يشاه سراء المائدة / ٤٥) (٤) .

ولم يستحوذ الخوف وحده على قلب إبراهيم بن أدهم ، بل كانت تتملكه أيضًا عبدة الله والشوق إليه ، فإذا ما أحس بهذه الخواطر قال (يارب ، تهت

١ - ابن الجولى / صفة ج ٤ س ١٢٩

٧ - ابن تتيبة / هيون الأخباز ج ٢ مي ٣٦٧

٣ - ا بن الجوزي / صنة چ ٤ من ١٧٨

٤ - ٥٠ م س ١٣٠

فى حبك فـلم أدر ما أقول ) 11 (١)

من هذا يتضح أن حياته الروحية كانت فى الدائرة الإسلامية ، كما أنه \_ كما يذكر نيكلسون \_ لم ينتقل من حدود الزهد إلى حدود التصوف لأن مذهبه فى الزهد لا يخرج عن ( الإعراض عن الدنيا ، و تأديب النفس ) (٢) .

ثم تلتف الأسطورة حول زاءدنا ، فتعدد كراماته ، وهذا لا بأس به . أما أشد صور هذه الأساطير تطرفاً ، فهى التى تصور إبراميم بن أدهم وعليه فرو ، فلا يميز من يراه بين شعره و بين القمل لكثرته!! (٣) .

وأما أشد هذه الصورة بعداً عن حقيقة الزاهــــد المسلم ، الذى فرض عليه الوضوء، وتحقيق النظافة فى بدنه وملبسه ؟! فهو يعى جيدا القواعد الى دعى إليها الإسلام ، ولا يكتنى بترديد العظات والكلمات ، وإنما يحققها ويدعو إلى العمل بها ، قبل له إن الله لا يستجيب لدهائنا وهو القائل (ادعونى أستجب لكم غافر / ٠٠) ، فأجاب (ماتت قلوبهم فى عشرة أشياء : أولها عرفتم الله فلم تؤدوا حقه ، والثانى ، قرأتم كتاب الله ولم تعملوا به ، والثالث ، ادعيتم حب رسول الله متلك وتركتم سفته ، والرابع ، إدعيتم عداوة الشيطان ووافقتموه . والحامس ، قبتم نحب الجنة وما تعملون لها ، .) ، )

و يمنى النص بعد ذلك متضمنا مبادى. الإسلام، ويغلب عليه طابع السلوك كما قننا . من أجل هذا ، فإن القول بأن إبرا ميم بن أدهم سلك سبيل الصوفية قول

١ ــ ابن الجولي / صفة ج ٤ س ١٣٢

٧ ــ دائرة المعارف الاسلامية / مادة ا براهيم بن أدهم ــ بقلم نيكلسون

٣ - القشيري / الرسالة القشيرية س ٧٠

ع - الشاطبي / الاعتصام ح ١ س ١٠٨

يمتاج إلى دليل، إذ يذب الدكتور أبو العلاعفين إلى أنه مو صاحب الحركة الصوفية في خراسان (١).

أما الحق فإن ابن أدم سلك سهيل الزهاد ( وكانت حياته إسلامية بحتة . . رابط كما رابط غيره من الزماد . . واتبع السنة ) (٢٠ .

#### ٢ ـ الفضيل بن عياض : ( ١٨٧ ه == ١٨٩٨ )

لن محاول التعرض لمدى صحة الرواية التاريخية التي تتردد في أغلب المصادو عن سابق حياة الفضيل بن عياس ، حيث كان شاطرا يقطع الطريق ولكننا محيل إلى القول بأنها تحمل في طياتها حبكة فنية ، يحتمل معها تعمد الوضع بواسطة الصوفية ، لاسيا وهي تصوره وهو ينصت للآية (ألم يأن المذين آمنوا أن تخشع قوجهم لذكر الله وما نول من الحق) \* ، فهر تدع عن قطع الطريق على المسافرين، وبعد أن ينصت إليهم وهم يعبرون عن خوفهم منه، يستيقظ من غفاته على أصوائهم وهم يتشاورون فيم يفعلون لا تقاء شروره !! وهنا يعلن توبته (اللهم إنى قد تبت إليك ، وجعلت توبتي بجاورة البيت الحرام) (٣).

وربما وجدت هذه القصة آذاتا صاغية ، لأنها تتفق في السياق منع ما اشتهر به الفضيل من شدة خوف وبكائه كلما أقصت إلى آيات الله تتلي عليه .

والذي يعنيناً ــ مع افتراض صحة عذه الواقعة ــ هو دراسة مِذْمَهِهُ في الزهد ،

١ – د٠ أبو العلا عنيق / الملامتية والصوفية وأهل الفتوة ص ٣٠٠

٧ - د. النشاو / نشأة النحكر بو ٢ مي ٧٠١.

٣ - ١ بن حجر المسقلاني / تهذيب التهذيب يه ٨ ص ٢٩٤

<sup>\* --</sup> سورة الحديد - آية ١٦

لانه احتل مكانا بادرًا بين الشيوخ السلفيين أ، إذ يصفه ابن تيمية بأنه (سيد المسلمين في وقته ) (١).

ووصفه ابن حجر العسقلاني ( ٢٥٨ هـ = ١٤٤٨م ) بأنه الزاهد الحراساني. فنشأته إذن كانت بخراساني، ويقول ابن كثير بأنه قدم الكوفة وهو كبير (٢). فهل مال إلى الطابع الحراساني ؟؟ إم غلبت عليه سمة الكوفيين ؟. سينجلي الأمر أثناء بحثنا.

سمع الفضيل الحديث بالكوفة بعد أن انتقل إليها من مسقط رأسه خراسان، و تدل الأقوال الكثيرة التي أوردها ابن حجر العسقلاني أن رجال الحديث عدوه من الثقات، واتفقوا على أنه كان فا خلا عابدا ورعا. كما نقل لنا نصا على لسان عبد الله بن المبارك يصفه فيه بأنه أورع الناس، وأنه ما بقى على ظهر الأرض أفضل عنده من الفضيل بن عياض (٣).

وكون الزاهد الكبير من رجال الحديث يدلنا على تمسكه بالسنة ، ونهيه بشدة عن الآخذ من أصحاب البدع أو الاختلاط بهم · يقول الفضيل ( صاحب بدعة ولا تأمنه على دينك ، ولا تشاوره في أمرك ، ولا تجاس إليه ، فإنه من بجلس إلى الحب بدعة ورثه الله العمى ) (٤) ١١ .

وهو يقصد بأهل البدع الطوائف المخالفة للسنة، ومنها المرجنة الذين قاوا

١ ــ ابن تيمية ؛ التصوف ٢٠٠

٧ - أبن كتير: البداية والنهاية - ١٨٠ ص ١٨٩

٣ - تهذيب التهذيب ح ٨ س ٢٩٤

ع ــ ابن بطة : الابانة ٠٠ ص ٣٦

بأن الإيمان إقرار بلا همل، فيعتبر ذلك منهم مخالفة للاثر، حيث ينص الحديث على أن (الإيمان بضع وسبعون شعبة، أفضلها لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الآذي عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان) (١) فهو يستند فدناعه عن الآثر، ويتسك بنص الحديث.

وإذا كان الفضيل قد اتصف ( باروع الدائم والحوف اوافر والبكاء الحكثير) ، به فإلى ذلك لايعدو كونه ارتباطا بالأثمة السابقين . فإلى ظهرة الحموف واضحة عند الحدفاء الراشدين وعند أمثال أبى الدرداء وأوبس القرق والحسن البصرى ، بسبب الخشية مناته ، وتذكرهم الدائم للوى والمنتظر بعده فليس الفضيل إذن بدعا حين فراه اذا ما عرج في جنازة يعظ ويذكر ويبكى، حتى يصل إلى المقابر ( فيجلس مكانه من الموتى، من الحزن والبكاء حتى يقوم وكأنه رجع من الآخرة ) !! (٣) .

هذا هو التفسير الأقرب المصحة لشدة حزنه ، اذا أن الفترة الزمنية التي عاش فيها ، تسبق بكثير عصر الظهور الملامتية في خراسان . ثم أن الفضيل \_ كمحدث \_ كان يرتبط بالزهاد من أمل الحديث أو ثمق أرتباط كسفيان الثورى الذي روى عنه (١) ، وصحبته لكل من سفيان بن عيينة (٥) وعبد الله بن المبارك (٦) . ولا نفسى المصدر الإسلامي الأول ، وهو الكتاب ، الذي المكس أثره عليه بعدق

١ - عبد الله ابن حنبل ا كتاب السنة من ١٠٠٨

٧ - ابن حجر / تهذيب التهذيب ج ٨ ص ٢٩٦

٣ – الذهبي / سبر أعلام النبلاء مجلد ٦ قسم ٢ ورقة ٩٥٩

ع - عبد الله ابن حنبل / السنة ١٠١.

ه - ابن الجوزى / صفة ج ۲ م ۱۳۵

٦ - أبن حجر / تهذيب التهذيب ج ٨ ص ٧٩٧

ويد بهاية اتخاذه طريق التوبة ، فقد استجاب لوقع الآيات القرآنية في نفسه ، ومضى متأثراً بها في أطوار حياته ، فلم يتخل عن الحوف والرهبة كاما سم القرآن ، يتلى عليه ، فإذا ماأنست الى الآية (وسا خلقت الجن الإنس الا ليعبدون الذاريات /٥٠) أسابته الرعدة ، وأرقته الحشية من التقصير في أداء حق وبه عليه فيقول (فاويل لى إن سألني ، والويل لى إن ناقشني ، والويل لى إن لم ألهم حجي إلى (١) . واستقر الحوف من الله في قلبه فكان (إذا ذكر الله ،أو ذكر عنده ، أو سمع القرآن ، ظهر به من الحوف والحزن ، وفاضت عيساه . وبكي عنده ، أو سمع من عضره ) (٢) .

وَلَكُنَ الْحَرِنَ لَمْ يَسْتَغَرِقَهُ كُلِهِ ـ كَشَانَ المُلَامِتِيةَ فَى خَرَاسَانَ فَيَا بَعْد ـ لآنَهُ تَعْدَثُوهِ فَيْ الْتَهْرِبِ إِلَيْهِ بِالنَّوافَلَ، وقِيام اللَّهِ بَالنَّوافَل، وقيام اللَّهِ بَعْفَةَ خَاصَةً ، فَهُو يَعْمَرُ عَنْ ذَلِك عَمَا يُرويه ، أو يَتَصُورُ أَنْهُ كَذَلِك، حَدِيثًا عَنْ اللّه ، يَقُولُ اللّه تَعَالَى فَيْهُ (كُذَب مِنْ ادْعَى عَبَى، واذا أَجْنَهُ اللّهُلُ نَامُ عَنَى . اللّه مَا يُولُ عَبْدُ مَا أَنْذًا مَطَلّعُ عَلَى أَجَالًى ، اذا أَجْنَهُمُ اللّهُلُ بَعْمَاتُ أَبْضًا أَنْذًا مَطْلَعُ عَلَى أَجَالًى ، اذا أَجْنَهُمُ اللّهُ لَا يَعْمَلُوهُ فَيْ قُلُونِهُمْ وَمِثْلًا فَيْشَى بِينَ أَعْيِنُهُمْ ) (٣) .

ويلخس نظرية المحبة الإلهبة في عهارة أخرى موجزة فيقول (أوثق عرى الإسلام الحب في الله ، والبغض في الله ) (٤) فيصبح الحب خالصا لله لا لغرض آخر ، وعلى العكس ، يكون البغض بسبب المعاصى التي يبغضها الله ، لابسبب المعاصى على متاع الدنيا .

١ - أبن الجوزي / صفة ج برس ١٣٩

٧ - الذهبي/ سير أعلام النبلاء بجلد ٦ تسم ٧ ووقة ٩ ه ٧

٣ - أبن قتيبة / عيون الأخبار ص ٣٠٠.

ع - ابن بطه / ٠٠ الابانة ص ٣٦

ولما رسخ في قلبه هذا المبدأ ، أي الحب في الله والبغض في الله ، لتجاسر على الوقوف أمام الرشيد آمرا بالمعروف ، ناميا عن المذكر خير هياب ولا وجل .

فإن الفصيل موقفاً مع الرشيد ،حيث يعظه ويؤدى فيه دور الآمربالمعروف الناهى عن المنكر في صيغة ساخرة ، ولكنها ذات دلالة هميقة .

قال له الرشيد: (ماأزددك)!! فأجابه الفضيل بقوله (أنت أزهد من ، لان أنا زهدت في الدنيا الى هي أفل من جناح بعوضة ، وأنت زهــــدت في الآخرة!!)(١) .

ومكذا ينقد الخليفة بكياسة ، وبأساوب صريح ولكنه لين يحمل في طيانه. الكثير من المعاني .

وفى مرة كأخرى ، حينها استدعت المصارحة ألا يختنى وراء الاسلوب اللين فى المخاطبة ، كان شديداً فى حديثه الرشيد ، فقسال له (إن الله لم يحمل أحددا مسن هؤلاء فوقك فى الدنيا، فاجه نفسك أن لا يكون أحد منهم فوقك فى الآخرة) (٢) ثم ينصحه بالكدح لنفسه ، والعمل فى طاعة ربه ، ويشتد أيينا فى إحدى المرات عليه حتى يبكيه ١١ (٢)

وكان القرآن هو المصين الذي يغترف منه الفضيل بن عيساض. . يقرأه ، وينظر في آياته ، ويستخلص منها الآسس النظمرية لحياته الروحية. أنه يجسد ضرورة الإخلاص في العمل لقوله تعالى ( ليباوكم أيكم أحسن هملا ) فيفسرها

١ - أبن كتبر/ البداية والنهاية - ١ من ١٩٩

۲ -- ق.م من ۲۱۵

٣ - ن٠ م ص ٢١٧

يأن العمل ينبغي أن يتوافر فيه كل مِن الصواب والإنجلاص، فإن فقد إحمدي الصفتين لم يقبل، فالحالص هو أن يكون به، والصواب مو اتفاقه مع السنة (١٠.

وحرص الفصيل على متابعة الرسول صلوات الله عليه وصحابته والتدابعين عندما أرضح المبادى الاخلاقية الى يرى القسك بها . فهى . بعد الإيمان وأداء الفرائض (صدق الحديث ، وحفظ الامانة ، وترك الحيسانة ، ووفاه بالعهد ، وصلة الرحم، والنصيحة بجميع المسلمين ، والرحمة للنا سعامة ) ( ، ولما سترهما إذا كان عذامن وأيه ، أجاب بأنه سمعه من السابقين أهل الفضل والفقه . وقد ظل متأثراً اشد التأثر بالسابقين لانه أدرك \_ كما يخرفا \_ خير الناس ، كلم مأ سحاب سنة ، ولهذا فهو يرى \_ تمظيما شأم \_ أن البسسلاد تحيا به ، فهم حزب الله إذ يقول (إن لله عباداً تحيا به مالبلاد ، وهم أصحاب السنة . من كل منهم يبقى ما يدخل جوفه . ومن كان كناك كل في حزب الله عو وجل ) (٢) .

ولزاهدنا رأى طريف في الربط بين المعصية ، والمعاناة في الحيساة اليومية ، فيذَّب إلى أنه عندما يعصى العبد الله ، يستطيع أن يرى أثر ذلك في خلق امرأته، وخادمه ، وحاره ، بل فأر بيته أيضاً 1 1 (٤).

وكأنه قبل موته ، ألهم بالأحداث التي ستهب عن المسلمين بمستده ، وان المستطيع التصدي لها ـ كما فعل مع أمن الإرجاء ـ إذ ظهر بعد موته القرل بختي القرآن ، وكارف يتخوف أثناء حياته من موت الرشيد ، ويلهم بمما سيحدث

١ - أبن كثير / البدأية والنهاية ج ١٠ ص ٢١٧

٧ - ل.م ص ١٩٩ ومجموعة الرسائل الحكبرى ج ٧ ص ٤١١

٣ - ابن بطة / الايانة .. من ٢٧

ع ــ ابن ڪئير / البداية والنهاية ج ٢٠ ص ١٩٩

بعده (١)، فهو يقول (طوبى لمن مات على الإسلام والسنة)، ثم بكى (على زمان تظهر فيه البدعة، فإذا كان ذلك كذلك، فأكثروا من قول ما شاء الله (٧)

وظات شخصية الفضيل مؤثرة فى أصحابه الذين رأوا فيــه ارتباط النظر بالتطبيق، فكان عبد الله بن المبارك يقول عنه (إذا نظرت إلى الفضيل، جدد لى الحزن، ومقت نفسى (٣)!

فاذأ كان يفعل ابن المبارك بدوره؟ مذا ما سنتحدث عنه الآن . .

٣ - عبد الله بن المبارك ( ١٨١ هـ ٧٩٧ م)

لا يسع الباحث أمام المواهب المتعددة المنخصيه ما ، إلا التردد كثيرة حتى . يستأثر بأحد النواحي دون الاخرى .

وأمام عبد الله بن المبارك ، نقف طويلا لنتساءل : أى هذه الجواقب تدخّل في نطاق دراستنا ؟

لقد أجمع أصحابه على أنه علم من أعلام الفقه والآدب والنحو واللفة والرهد والشجاعة والسمة والفصاحة وقيام الليل والعبادة والحج والغزو والفروسية (\*) ويبدو أن الذهبي تريث طويلا قبل أن يختار أبرز صفاته وأطنق عليه (الإمام، شيخ الإسلام، عالم زمانه وأمير الاتقياء في وقته ) 11 ره).

١ - أبن كثير / البداية والنهاية ج ١٠ من ٢٢١

٧ - ابن بطة / الابانة ٠٠ س ٢٧.

٣ ــ ا بل مجر العسقلاني / تهذيب التهذيب ج ٨ من ٢٩٦ / ٢٩٧ \_

٤ - الذهبي / تذكرة الحفاظ ج ١ [س ٥٠١ وسير أعلام النبلاء مجلد ٦ قسم ٧
 ورقة ٢٠١

<sup>• -</sup> ن.م ورقة • ٢٤ وكتاب ( العلو للعلى الفقار ) للمؤلف من ١١٠

إن ابن المبارك يقدم لنا الدليل على أن أصحاب الحياة الروحية من شيوخ السلف كانوا يعبرون بحق عن الشخصية المثالية للإنسان المسلم . وسنحاول أن نكشف عن بعض الجوانب في شخصيته :

وله عبد انه بن المبارك عام ۱۱۸ ه، وعاصر الخلافة بن الأموية في أواخر أيامها ، والعباسية في مقتبلها ، أي أيام الرشيد ، وتمدنا النصوص بمعلومات نفهم منها أن اود كان مفتقدا بينسه وبين الخليفة العباسي ، وقد يرجع السهب إلى استشار إمامنا با تهام الجماهير ، وعما يساعدنا على استخلاص ذلك أن عندما جمعت الصدفة بينه وبين الرشيد في الرقة ، تزاحم عليه الناس مما أثمار دهشة أم ولمه المرشيد عن هذا الإمام الذي تتوافد عليه الناس واستفسرت عن يكون ، أجابوها بأنه أحد العلماء القادمين من خراسان، فعلقت بانتصاب (هذا هو الملك الا ملك عاوون الرشيد الذي يجمع الناس عليسه بالسوط والعما والرغبة والرهبة ) ١١!

أما السبب الثانى ـ وهو الأهم ـ فيعود إلى ما كان يفعله ا إمام من دعوى هدم التعاون مع الحلافة أيا كان نوع هذا العمل. أى حتى وأو كان القضا. . ومنا فرى الدور الذى يكاد يؤديه كافة زهاد السلف من اتباع مبدأ الأمر بالمعروف والنهى هن المذكر .

ومن المحتمل أن ابن المبارك لديه من الأسباب ما دعاه إلى مقاطعة صديقه ابن عليه (١٩٣ هـ ٨٠٨م) (١٢، فلم يصله بالصرة الى كان يصلها جا في كل

۱ - اس حثیر / البدایة والنهایة ج ۱۰ س ۱۷۵ والدهبی / سیر ۰۰ مجلد ٦ قسم
 ۲ عبر ۲۵۷ می ۲۵۷

۲ سامن علیه هو أحمد عباد البصرة وأصله كوی (ابو يعلی / طبقات الحنابلة به ۱
 مرم ۱۹۹)

هام. فكتب ابن عليه للإمام مستفسراً عن السبب حتى يقدم الاعتذار فيا بدر منه ، ولم يحد ابن المبارك بدا من الكتابة له شمراً. فإذا ما تأملنا أبيات الشعر التي وجها لصديقه الذي ولى القضاء ، نستطيع أن نعثر على ملامح نظـــرية ابن المبارك في الزهد .

#### قال:

يا جاءل الدين له بازيا يصطاد أمهوال المساكين احتلت الدنيها ولذاتها بحيهة تذبه بالهدين فضرت بجنونا بها بعدما كنت دواء للجهانين أين رواياتك في سردها؟ عن ابن عون وابن سيرين ؟ أين روايانك في سردها؟ لهرك أبواب السلاطين؟ أن قلت: أكرمت، فذا باطل زل حمان العهام في الطين()

ويلفت نظرنا جانب الإكراه الذي يشير إليه في البيت الآخير ، لأنه هو نفسه مر بهذه التجربة . فقد طبه الرشيد لمقابنته فاختنى ابن المبدارك لمدة ثلاثة أيام حتى لا يمتثل أمام الحليفة . ثم ظهر بعدها ، فقيل له تجتنب ثم تظهر ؟ أجاب (أردت نفسي على الموت فأبت ، فلما أجابتني ظهرت ) (٢) 1 ا

أراد إذن أن يهى، نفسه لابعد الاحتمالات قبل مقابنته للرشيد ـ فيها أو تمانات لأنه كان يتوقع أن يعبر بآرائه الصادقة ، مها كانت قاسية ، أى حتى لو أدت إلى حتفه ، فهو يقول ( لا تأتهم . فإن أتيتهم فاصدقهم ) (٣)

۱ - أو بهمي / طبقات الحنا بلة ۱۰ س ۱۰۰ ، ويقول المدهبي (وقيل ان اس المبارك كتب إليه هلمه الأبيات لما ولى صدقات البصرة ) ميزان الاعتدال برا من ۱۰۲

٢ - الذهبي / تذكرة الحدظ - ١ من ٣٥٣

٣ - أبو يعلى / طبقات الحنا بلة ج١ ش ٢٠٦

والظاهر أن عبد اته بن المبارك كان سيتخذ نفس الموقف فيا لو قدر له أن يعيش في ظل الخلافة الأموية . فإن من الشذرات التي أوردها ابن كثير في (البداية والنهاية) - نقلا عن كتاب الزهد لابن المبارك - ما نستخلص منه اتجاه الإمام نحو معاوية . فقد سجل فيه مقابلة تمت بين عمر بن الخطاب ومعاوية أثناء الحج . وكان الثاني أبض الناس وأجملهم . . فكان عمر ينظر إليه فيعجب منه ، ولم يقتنع بالمبررات التي قدمها للصاحب الثاني حينها قال (يا أمير المؤمنين . . سأحدثك أنا بأرض الحامات والشهوات) ، لأن عمر دأى أن معاوية لم يظهر مهذا المظهر - أى في بهائه وثيابه المعطرة - إلا بإلطافه نفسه بأطيب الطعام ، بينها خوى الحاجات وراء بايه (١) .

وألف ابن المبارك كتابه فى (الزهد). ويبدو أنه ضمنه أخبار السابةين. وكان حريصاً. كما فعل ابن حنبل بعده، على تقييد سلوكه بالمذهب. كما كانت شديد المعارضة لعلم المكلام إذ يرى أن (من تعاطى الكلام تزندق) (٧).

واقتضت طبيعة عمل زاعدنا فى التجارة الانتقال من بلد إلى آخر . كما أفنى عره فى الاسفار تاجرآ و بحاعداً وحاجا(٣) ؛ وكان ينفق كسبه من التجارة عى أهل الزهد والعبادة والعمل ، وربما دعت الحاجة إلى الإنفاق من رأس ماله أيضا . وكان دأبه إطعام أصحابه اللهم والدبياج والحلوى ، بينها عو الدعر صائم فى الحر الشديد ، فإذا أكل لا يأكل إلا البقل والحنيز (٤) 11

١ - ١ بن كمثير / البدأية والنهاية ٢٠ ص ١٢٥

٢ - اين بطة / الديانة ص ٣٢

٣ - الذهبي / تذكرة الحماظ ج ١ من ٢٥٠

١٧٨ ص ١٠٨ إلبداية والنهاية ج ١٠٠ ص ١٧٨

وقد فضل مرة أن ينفق ما أعده من مال للحج إلى جارية وأخيها اكتشف به حمن الصدفة أنها لم تجد ما تقتات به إلا الميئة من شدة العوز والفاقة ، فأعطاها ما كان مخصصا لرحمة الحج \_ أى ألم دينار \_ استبنى منها عشرين دينارا فقط للمودة ، وهو يرى أن عذا لتصرف أغضل من الحج في عامه ، ورجع هذا (١) .

ويعنينا أن نو سمح بأن كثرة سفره غزيا وحاجا نشير إلى أنه فهم السياحة على أنها الجهاد - كما ينص على ذلك الحديث ، فني السنن أن النبي صلى الله عليه وسلم قال (إن لكل أمة سياحة ، وسياحة أمتى الجهاد في سبيل الله) (٢) و فد أخطأ جولد تسهير عندما فسر السياحة بأنها الرهبانية بينما الرهبانية بعيدة تماما عن نظرة الجهاد الإسلامية التي احتلت مكانتها بين الزهاد الأوائل استناد إلى فهمهم لنصوص الكناب والسنة (فإرث نفع الجهاد عام لفاعله لغيره في الدين والدنيا ، ومشتمل على جميع أنواع العبادات الباطنة والظاهرة ، فإنه مشتمل على عبة الله تعالى ، والإحسلاص له ، والتوكل عليه ، وتسليم النفس والمال له ، والعبر والزعد ، وذكر الله وسائل أنواع الاعمال عي مالا يشتمل عليه عمل آخر) (٢) .

فهم عبدً الله بن المبارك نضل الجهاد ، ومات منصرفًا من الغزو (١) .

أما حياته العلمية فكانت أعجب ، فإنه كان كثير الانتقال في طاب الحديث إلى العراق والحجاز والشام ومصر واليمن (٠) . وقد أدرك جماعة من كبار

١ ــ ا من كثير / البدأية والنهاية ﴿ ١٠ ض ١٧٨

٧ ـــ ا بن ترمية / السياسة الشرعية ١٣١

۲ - ل . م ص ۱۳۲

٤ - ابن سعد/ الطبقات ج ٧ ص ٣٠٧٦ وابن الجولي/ صفة ج ٤ من ١٧٧

ه ب الطبقات م ٧ ص ٣٧٧

الأثمة كالثورى وشعبة والأوزاعى (١)، واتصل بالفضيل بن عياض ووصفه بأنه (مابق على ظهر الأرض أفضل من الفضيل ) (٢).

ومع هذا ، فإذا ما وجد وقتا ، مكث فى ميته قارئا لتراث السلف فإذا ما سئول : ألا تستوحش ؟ أجاب (كيف استو-ش وأنا مع النبي الله وأصحابه ؟ !) (٣) . ويورد ابن الجوزى إجابته بصيغة أخرى يقول فيها (أنظر في على فأدرك آثارهم وأعمالهم ، ما أصنع معكم ؟ ! أنتم تغتابون الناس ! !.)(٤) و كان يعد القراءة بمثابة الجوس مع الصحابة والتابعين مادام يقرأ عنهم (٥)

ويذكر ابن النديم أن لابن المبدارك من الكتب (السنن في الفقه والتفسير والتاريخ والزهد والير والصلة (١) ) .

واكتشف زامدنا أن للعلم غاية أسمى من طلب الدنيا إذ دله على تركما (٧) ، ويقول أيضا (عجبت لمرب يطب العلم كيف تدعوة نفسه إلى مكرمة) (٨) .

ألهذا السبب كان يؤرقه ضميره ، فإذا ما فرأ كتاب ( الزهد ) فكأنه ثور قد ذبح لا يقدر أن يتكلم ؟ ! ! (٩)

١ - صلة م ٤ س ١٢٢

٧ - الدهبي/ تذكرة المفاظم ١ ص ٢٢٣

٣ - الذهبي/ سير .. بجلد ٦ تسم ٧ ووقة ٢٤٦

٤ - صفة ج ٤ ض ١٧٢

ه سدن. م والصفعة

٣ – أبن النديم / الفهرست ص ٢٧٨ ط ليبزج ١٨٧٢

٧ - ابن الجولي / صنة ج ٤ س ١٢٠

٨ - الذهبي / سير أعلام النبلاء مجلد ٩ تسم ٧ ورقة ١٥٧.

٩ - الذهبير/ لذكرة الحفاظ ج١ مع ٩٧٥

لا نستبعد ذلك ، لأنه غاص في أعماق النفس الإنسبانية ، فعرف الكبر بأنه افدراء الناس ، ورأى في العجب أن (ترى أن عندك شيئاليس عند غيرك) () ، كا يمدد الفضائل التي يمكن التحلي بها حسب ترتيبها ، فإن نبير ما أعطى الإنسان هو العقل ، ثم تتدرج الفضائل بعد ذلك الى حسن الادب . . فصمت طويل و ولما سئل عن لم تتوافر لديه إحدى هذه الخصال، أجاب بكلمتين معربة نين (. . موت عاجل) ! ! (٧)

ولاشك أن منهجه هو الاقتداء والتمسك بالآثر . قال (ليكن عملتكم الآثر ، وخذوا من الرأى ما يفسر لكم الحديث ) (٣) . وعجب لامر رجل قرأ القرآن فى ركمة ، لانه هو نفسه ظل يكرر ( ألهاكم التكاثر ) فى إحدى الليالى حتى الصباح لم يستطع تجاوزها من فرط إمعانة فيها (٤).

وهكذا نرى أمامنا شخصية منطلقة ، تتفاعل مع الحياة والناس . فلم تلبه التجارة عن الجهاد وطلب الحديث والانكباب على القراءة والمشاركة بآرائه فى الحياة الروحية ، التي لم ينفرد فيها بآراء خاصة ، بل ارتبط بمنهب الاتمتالسا بقين والمماصرين له . فإنه حتى عند مزاولته التجارة ، قد تحرى طريقة الاقتداء إذ يقول (لولا خسة ما اتجرت : السفيانان وفضيل وابن السماك وابن عليه)(ه) وكان شمار الزهد حينذاك هو العبادة والعلم والجهاد ، إلى جانب الامتمام

بالنظر إلى مصير الإنسان بعد الموت والاستعداد ليوم الميعاد •

١ - الدمين / تفكرة الحفاظ م ١ ص ٢٢٥

٢: – الذهبي / سير أعلام النبلاء مجلد ٦ تسم ٧ ووقة ١٥٠

<sup>1.3-1</sup> 

٤ - ق. م

<sup>• -</sup> الذهبي/ ميزان الاعتدال ج ١ ص ١٠١

٤ ـ أبو عثمان الحرى النيسابوري : (٢٩٨ هـ = ٩١٠ م) ا

كانت مكانة أبي عثمان الحيرى النيسا بورى تضارع مكانة الجذيد ببغداد(١).

وقد احتل هذه المكانة عند شيوخ المدرسة السلفية ـ لاسيما ابن تيمية ـ لأنه كان من المعظمين للكناب والسنة . فهو ينصح بالصحبة مع الله تعالى ( بحسن الأدب ، ودوام الهيبة والمراقبة . والصحة مع الرسول متيانية بانباع سنته ، ولزوم ظامر العلم ) (١). ويتجلى اتجاعه للنمسك بالسنة بصفة خاصة من تفسير قوله تعالى (وإن تطيعوه تهتدوا) إلا أن اتباع السنة يؤدى إلى النطق إبالحكمة ، وبالعكس ، من حكم الهوى على نفسه فطق بالبدعة .

واواضع من هذه الآراء أنه لا يخرج عن الاطار العام للزهاد من حيث اتباع النصوص أما حديثه عن النفس ـ التي يتخدد منه المرحوم الدكتور أبو العلا عفيني دليلا على أنه اتجاه ملامتي لان (من المبادى الاساسية التي صدر فيما في مذهبه الملامتي أن العالم شرلا خير فيه ) (٣) ، فإننا نجد في هذا التفسيرا تتلافا عن مقصود أبي حفص كا سرى ، إذ أن كل ما يهدف اليه زاهدنا هو محاولته تطبيق قواعد الكتات والسنة محذافيرا عا .

أما البحث فى العلاقة بين الفتوة والملامة ، والقول بأنهما (وجهان لحقيقة واحدة ، وأن الملامتية هم على وجه التحقيق فتيان الصوفية ) (1) ، فإس ذلك يذكرنا بالاتجاه الموضوعي لابن تيمية في بحثه للتصرف وكل ما يتصل به . إنه

١ ــ أين الجوزي / صفة ج ٤ ص ١٧ وأبن العاد / شفرات المنصب ج ٢ ص ٢٣٠

٧ ـــ أبو تعيم / حلية الأولياء ج ١٠ ص ٣٤٠

٣ ــ د٠ عفيني / الملامتية والصوفية ٠٠ من ٤٢

٤ - ز٠م س ٦٨

لم يعن بالأسماء والصفات بقدر عنايته بالمضمون . وفى نظرته للفتوة وصلتها بالسريعة ، استشهد برأى الإمام أحمد بن حنبل ، فالفتوة عنده (ترك ما تهوى لما تخشو) (١) ، مطابقة لقول الله تعالى (وأما من خاف مقام ربه ونهى النفس عن الهوى /الناذعات : • ). ويقول ابن تيمية (فن دعا إلى ما دعا إليه القورسوله من مكارم الاخلاق كان محسنا ، سواء سمى ذلك فترة أو لم يسمه . ومن احدث في دين الله ما ليس منه فهو رد ) (٢) .

وهــــذا ما فعله أبو عثمان الحيرى . و نعنى بذلك دعو ته إلى ما دعا إليه الله ورسوله وإخلاصه لذلك قولا وفعلا . فقد ظل مخاصا للسنة حتى نهاية حياته ، إذ رأى ــ وهو على فراش الموت ـ ابنه يمزق قيصه حــــزنا . فتنبه ، وفتح عينيه لينصح ابنه (يابني .. خلاف السنة في الظاهر من رياء في باطن القاب الباطن) (٣).

وينبنى أن نتوقف قليلا عند ما جاء بذيل عبارته التى يقول فيها ناصحا (ولزوم ظاهر العلم) ، إذ يمكن اتخاذها كأحد الدلائل على اتجاه بدأ يظهر عند زهاد السلف للرد الحاسم على الصوفية الذين انحرفوا إلى الاتجاه الباطنى ، وتوغلوا في التقسيم الثنائى ـ الشريعة والحقيقة ـ إذا ظلت المدرسة السافية ـ في دائرة زهادها والذين اختاروا حياة القلوب والوجدان من شيوخها وروادها ـ تتابع فهم النصوص بهذه الروح .

و ليس معنى لزوم ظاهر العلم هو التعلق بالقشور دون اللباب، فإننا نرى أبا هثمان يغوص إلى أعماق النفس ليصف لنا سعادتها وشقائها وينصح باتباح العلاج

١ - ابن تيبية / التصوف من ٨٤

٧ - ١٠٥ والمفعة

٣ – ابن الجوزي / صفة م ٤ ص ٨٨ وأبو تعيم/ علية الأولياء ج ١٠ ص ٢٤٥

الجاسم لها ، فإن علامة السعادة هي طاعة الله تعالى ( وتخلف أن تكون مرديرداً ، وعلامة الشقاوة أن تعصى الله و ترجو أن تكون مقبولاً ) (١) .

أما عن آفات النفس من الكبر والعجب واحتقار الناس والحوف من غير الله والاستسلام للهوى والسرور بالدنيا ، فإنها كلها تؤدى إلى انقطاع العبد عن طريق الله والمتقاد السرور بائه فى القلب ، كما يصبح بمعزل عن الرجاء فى الله ، بعبارة أخرى ، يصبح العبد ذليسلا ، سجين شهواته ، بينما النفريض ته يؤدى إلى واحة نفسه ( والنفويض مقدمة للرضا ، والرضا باب الله الأعظم ) (٢)

وفى نظريته عن صلاح القلوب وفسادها ، يرى أن شرط صلاحها هو جمل الهيمنة لله تعالى وحده ، تواضعا له ، وفقرا إليه ، وخوفا كمنه ، ورجاء فيسه . فإذا ما انجرفت القاوب عن الله ، كان فى ذلك فسادها ، وانتقلت من حالة الرطا إلى حالة الاضطراب والصراع مع الناس بدافع الطمع فى المال ، والطمع فى اكرام الناس وقبولهم .

ولا نظن أنه جذا المبدأ كان يريد العزلة والانقطاع عن الحيساة الاجتماعية ، لأنه في بحال التطبيق ، يذكر الصفات التي ينبغي أن يتحلى جا العباد في صحبتهم تقه ولرسوله وأولياء الله والأهل واولد والإخوان ، عبددا أسس العلاقات التي ينبغي أن تقوم عليها هذه الصحبة ، وكلها مبادىء أخلاقية بحرص على تجديدها الحميع ، بما في ذلك صحبة الجهال ! ، فينصح عند صحبة الاخيرين ( بالدعاء لهم ، والرحمة عليهم ، ورؤية نعمة الله عليك أن عافاك بما ابتلاهم به ) (٢)

١ - أبو نعيم /الحلية - ١٠ ص ٤ ٣٠

<sup>7 - 6:4 . 17/237</sup> 

٣ - ابن الجوزي / صفة ج ٤ من ٧ في وابو تعيم / حلية الأولياء نج ١٠٠ من ٢٤٠٠

كان مقصود أبو عثمان إذن هو جمل الهيمنة الكاملة ته تعالى وحده فى كل الانعال والنصرفات ، ويتأتى ذلك بذكره الدائم قرلا وفعلا ، فيقول (أن تذكره في ذكرك له ، أنك لم تصل إلى ذكره إلا به ، و بفته له ( ) .

## ثامنا : مدرسة البمن

#### ۱ - طاروس بین کیسیان الیمانی ( ۱۰۸ هـ ۷۲۶ م )

لم تنفرد بلاد دون أخرى بالأفكار الروحية ، فإنطبيعة عده الأفكار تتلاقى من حيث صدورها من مصدر واحد ، ولكن اختلاف البادان قد يضنى عليها طابعا خاصا .

وقد رأينا في طوافنا بأغكار وملامح المسلمين الأوائل من الزماد أنهم يشكلون وحدة متماسكة تنفق من حيث تعمقها في غهم النصوص والعكاس آثار الآيات والاحاديث على وجدانهم .

لقد انتشر الصحابة والتابعون في الأمطار المختلفة . واختار طاووس بن كيسان العانى الإقامة باليمن ، وهو أول طبقة أعلما من التابعين (٣) .

وفى بحثنا لأغكار التى تدور حـــول موضوعنا ، سنحاول أن نتبين مدى احتوائها عى عناصر أخرى ، وبصفة خاصة الآنار الفارسية ، إذ يذكر ابن كثير أنه (من أبناء الفرس الذين أرسلهم كسرى إلى اليمن ) (٣) .

١ - ابن الجوزي / صفة ج ٤ س ٨٧ وا بو نسيم / حلية الأولياء ج ١٠ س ٢٤٠

٧ - أمن كتبر/ البداية والنهاية - ٩ من ٧٣٠

٣ - ن٠ م والصفحة

إن ما نعرفه عن النظام الفارسي حينذاك في الحكم هو الحضوع التام لموكهم، ووضعهم في مرتبة التقديس. ولكن ، عندما جاء الإسلام بنظرية الشورى في الحكم ، ولم يجعل للعربي فضلا على العجمي إلا بالتقوى ، كان لذلك التحول أثره العميق في النفوس ، محيث انحسرت العقائد السابقة . قد تبدو آثارها أحبانا ، وهذا أمر طبيعي بالنسبة للبعض الذي تحول من عقيدة إلى أخرى ، وقد تشتد هذه الآثار وتضعف لأسباب لا عل هنا لبحثها ، يبقى الضوء الساطع مؤثرا - في شمس الرسالة والنبوة كما يسميها ابن تم يه محيث تحجب ما عداها . وكانت هذه الظاهرة واضحة في الصحابة والتابعين .

وكان طاووس من التابعين كما قلنسا ، وازداد تأثره بالدين الجديد ، لأنه أدرك همر من الصحابة ، ويعد من أكبر أصحاب ابن عباس ترجمان القرآن(١)

فلا عجب إذن أن أن يتبدل من موقف الذي يقددس الموك إلى موقف المؤمن العزيز، الذي لا يخشى إلا الله . ويرفض طاووس السمى لمقدابلة أصير المؤمنين حيبا قدم مكة . وكان طاووس بها حينئذ، لانة ليس به إليه حاجة . ولما ألح أصحابه أن يذهب لامير المؤمنين خشية منه عليه ، فإنه لم يأبه أيضاً ، لانه يعمل بما يعتقده ، ويطابق النظر بالعمدل . وهو نفسه ينصح عطاء لا يا عطاء . . إياك أن ترفع حوائجك إلى من أغلق دونك بابه ، وجعل دوله حجابة . . وعليك بطلب من بابه لك مفتوح إلى يوم القيامة ، طلب منك أن تعموه ووهدك الاجابة ) (٢) .

ولكنه في إحدى المرات ـ كما نقرأ في (البداية والنهاية) ـ يبدو أنه أجبر

١ – ابن ڪئير / البداية والنهاية ج ٩ س ٣٠٠

۲ - زوم س ۲۳۶

على مقابلة سلمان بن عبد الماك ، لأنه هو نفسه قد ظلب من حاجبه أن ينظر إليه فتيها يسأله عن بعض مناسك الحج .

وأدخل طاووس على سليان عنوة بعد محادلته الرفض . ثم سرعان ما تنبه إلى أن موقفه ذاك سيساله الله عند ، فأفسح فى جرأة عما بحيش فى صدوه . قال (يا أمير المؤمنين .. إن صخرة كانت عى شفير جهنم هوت فيها سبعين خريفها حتى استقرت فى قرارها) . ثم سأل سليان بن عبىد الملك (أتدرى لمن أعدها الله ؟) ، فلما أجاب الحليفة بالنبى ، عاد يوضح له (إن الله أعدها لمن أشركه فى حكمه فجار) (١) .

و نظريته في الزمد تنبئق من نصيحته لعطاء التي أسلفنساها أى الإيمان القوى بالعلاقة المذينة بينه وبين ربه عز وجل. يقصدة في كل آن ، واجيسا إياه تعالى ، خاتفاً منه وحده ، زاهدا في أصحاب السلطان والجاه ، لانه سبحانه وحسده صاحب الحول والقوة ، يقول طاووس (لا أعلم صاحبا شرا من ذي مال وذي شرف) (٢).

وكان حرفيا فى تطبيق مذه القاعدة ، لأن أحد أبناء سليان بن عبد الملك جلس إلى جواره مرة ، فلم يلتفت إليه . ولما نبه أسحابه إليه ، قال (أردت أن يعلم مو وأبوه أن نته عبادا يرمدون فيهم وفيها فى أيديهم ) (٣) .

ثم إننا نجد فى شخصية طاووس أحد صور المعارضة لبنى أميـة ، التي يحتمل

١ - ١ بن كثير / البداية والنهاية ج ٩ من ٧٣٧

٧ - أبن مد / الطبقات الكبرى م ٥ ص ٥٤٠

٣ - أبن كمثير / البداية والنيابة ج ٩ ص ٢٣٨

أن الزماد أخذوها على عائقهم عملا بمبدأ الآم بالمعروف والنبي عن المنكر ، هذا المبدأ الفعال الذي حاراوا به أن يؤثروا بنظرياتهم في حياة المستمين حولهم ، وقد أرسى طاووس أحد قراعد الحياة الزائدة هند المسلمين ليفرق بينها وبين تظرية الزمد المسيحي ، فحاوب فكرة المووف عن الزواج فقال (لا يتم نسك للشاب حتى يتزوج) ، ثم اذداد في تقريعه لمن يرفعن الزواج ، إذ زجر أحده بقوله (ما يمنعك من النكاح إلا عجو أو فجور) !! (١) .

ولكنه مع هذا يحذر من النساء ويصفهن بقوله (فيهن كفر من معنى وكمفر من بقى إلاكنه مع هذا يحدر من النسان وكمفر من بقى إلى المراب الآية (خلق الإنسان صعيفاً) بأن الإنسان ولا يكون في شيء أضعف منه في النساء (٣).

المن المنه المنه على الزواج ويدعو له ويحارب الهاربين منه بغرض دعوته الأقام الفتنة؟ أم أنه خثى تأثير الرمبنة المسيحية؟ .

من حديثه من الزواج يتضح أنة وذن فى وجه التيار المقفيه بالرهبدان، ألدى يبدو أن البعض حاول السير فى اتجاهه ، وأبرزه مظاهر الامتناع من الزواج. ولكن هذا لا يمنع من بثه لتماليم الكتب السهارية مع اتفاقها فى الاصول. فقد جمع ـ فيما يرى ـ التوراة والإنجبل والقرآن فى عبارة واحدة هي (خف الله يخافة لا يكون عندك شيء أخوف منه ، وارجه رجاء هو أشد من خوفك أياه ، وأحب للناس ما تحب لنفسك ) ١٤)

ثم يقدم طاووس لنا أحد عناصر نظريته ، بما يجعله في دعائه الذي يفصل

١ - ابن كمثير / البداية والنهاية ج ٩ من ٢٤٦

۲ ــ ن.م ص ۲ ۲

<sup>777 00 0 0 - 8</sup> 

ع - ز. م ص ۲۳۸

فيه بين مظامر الحياة الزائلة وبين الآسس الى تظل باقية فيما وراءما ، فكان دعائم. ( اللهم احرمي المال والولد ، وارزة في الإيمان والعمل ) (١)

وكان يرفض أن يدعو لمن يطلب منه ذلك ، ويأم طالب الدعاء أن يدعو لنفسه (الآن الله يحيب المضطر إذا دعاه ) (٢) . وأحيانا يعندر السبب آخر ، ومو أنه لا يجد في قلبه خشية فيدعو ١١ (٣)

و دراه يؤثر في الإمام أحمد بن حنبل فيما بعد ، حيث ترك الآدين في مرضه عندما علم بقول طاووس ( ما من شيء يتكلم به ابن آدم إلا كتب عليـه ، حتى أتينه في مرضه ) (٤)

۲ - وهب بن منبه ( ۱۱۰ ه - ۷۲۸ م ) :

إنتا عندما تمرض لأشخاص الصحابة أو التابعين الذين أسلوا بعد اعتناقهم من قبل اليهودية أو المسيحية ، تحاول أن تستكشف امتداد العقائد السابقة بعد إسلامهم . وهل كانوا يعدون منافذ أطل منها المسلون على الرسالتين الساويتين الاخريين ؟

قلنا بصدد حديثنا عن طاووس بن كيسان أن الإسلام كان بمثــــابة النوو الساطع الذى حجب الرؤية عما عداه . ويرى ابن تيمية أن أصول الأديان واحد . كذلك التهى أستاذنا الدكتور النشار من أبحاثه الى تعقب فيها دراسات المستشرة بن

۱ - ابن كتير / البداية والنهاية ج ١ من ٢٤٦ وابن معسد / الطبقات الكبرى بو ٥ من ٤٠٠ و

٢ - ز.م س ٢٢٩

<sup>787 6.3 - 4</sup> 

٤ - ق.م والصفحة

إلى القول بأنهم (لم يقرأوا القرآن يحق، ولم يفحصوا الحديث بصدق, والإثنان يعلنان أن الدين واحد، وأن ما تعدد مو صور الاندياء، وأن لحقيقة واحدة، متكررة على لسان موسى وعيسى وعمد) (١)

ومن منا أيضا لم ير المسلمون بأسا في الإيصات إلى هؤلاء الذين عرفوا أكثر من وسالة سياوية . فان آرائهم كانت وليدة العلم الذي دعوه بالنظر والمقسادنة . ويعد وعب بن منبه ـ التابعي الجليل ـ نموذج من هؤلاء الذين عرفوا كتب الاوائل (وله صلاح وعبادة ، ويروى عنه أفوال حسنة ، وحكم ومواعظ ) .

و بحدثنا عن نفسه فيقـــول (قرأت اثنين وتـ هين كتما با كلما أنزلت من السماء ) (٢)

وارتباط وحب محلقة الزهاد الآدائل. رأوا فى أقواله وآرائه تدعيما لنظرياتهم التي تحوم حول أفكار الزهد . لحذا فإن ابن المبارك كان ينقل لنسسا فقرات من القصص التي قلما وهب ، وكذلك فعل سفيان بن عيينة الذى لم ير بأسسا من الإستاد إليه في الحديث في معتقده وسلوكه .

إن الجانب الآخلاقي عند و مب أكثر و صوحا من غيره من الجوانب . فكان يدهو دائمًا إلى الحض على التأبيه بسيرة الانقياء دون الخبشاء ، والدعوة إلى اكبار النفوس عن أخلاق السفهاء ، والانتداء بأخلاق الانهياء والعلماء العاملين ، ويميل فأحاديثه إلى جانب الوعظ الذي يربط بينه وبين المبادى الاخلاقية فيه من على النصح قد الذي لا يكل إلا بطاعته ، ثم يستطرد (ثم زين طاعتك بالحسلم

١ – د النشار/ نشأة انعكر ج ٣ من ١٨٥

٧ - أ بن سعد / الطبقات الكرى م ٥ ٣ ٥ ٥

والعقل والفقه والعمل ) (١)

وينقل وهب للمسلمين القصص عن أخبار بنى إسرائيل الذين حادوا عن الطريق القويم: تفقهوا لغير الدين ، وتعلموا لغير العمل ، وابتاعوا الدنيا بعمل الآخرة ، والبسوا جاود الصأن ، وحمرا نفوس الذئاب . . وذلك في حديث عن الله تعالى ، يخاطبهم فيه في نهايته بقوله ( تطيلون الصلاة ، وتبيضون الثيباب تنقصون بذلك مال اليتيم والأرملة ) (٢)

ور مما كان يقصد تحدير أعل الزهد بخاصة والمسلمين بعامة من تقليد أولئك الأحبار .

ويبدو أنه كان من أوائل الشيوخ الذين خاضوا في مسائل الغرض من العبادة، أهي رجاء الثواب أم خوفا من العقاب أم حبا ننه ؟ . يسند وهب الرأى ـ كما يذكر ـ إلى أحد الحكماء ، الذي يرى أنه يستحى أن يعبد الله رجاء دخول الجنة فقط فيصبح كالأجير ، كذلك يستحى أن يعبده خوفا من النار فحسب فيصبح كالعبد الذي يعمل بالرعبة ، ثم يفضل طريق الحبة ويعلن (وإني ليستخرج منى عيره) ٢٠)

إننا إزاء هذه العاطنة المتقدة بالحبة ، نرى اتجاها عالفا لمدرسة البصرة التي تميزت بالحقوف ، وكان إمامها الحسن البصرى المعاصر لوهب بن منبه .

ولكننا سرعان ما نلم رأى وهب المباشر في الموضوع ، لأن ما سقناه آنفيا

١ - ابن كثير / البداية والنهاية ج ٩ ص ٧٧٧٧٦

۲ - ز.م می ۲۷۸

۳ ــ ز.م ص ۲۹۱

قد أسنده إلى أحد الحكماء كما قلمنا ، إذ نقراً له رأيه الخاص الذي يتصل اتصالا وثيقا بدائرة الإسلام الكبرى ، حيث يرى أن للدين نواحى ثلائة أولها ، العمل لله شكر ا على النعم الكثيرة . والثانية ، الرغمة في الجنة ، لأن الرهد فيها نوع من السفه \_ أما النالثة ، فالعمل فراراً من النار الذي لا طاغة لأحد بتحملها .

ثم بدعم عذه النظرية التي نستنتج منها ارتباطه في مذعبه بالكتباب والسنة ارتباط وثيقا فيقسم رؤوس النعم إلى ثلاثة: العانية التي تطيب جا السياة، والغني الذي يتم الدي تتم الدي تتم النعمة الكرى: ندمة الإسلام. التي نتم النعم به. وفي نظر نه المسنة يقول (طربي لمن وسعته السنة يتعداها إلى البدعة) (١)

وله فظُرات فاقدة لما قد يحتال أنه الاحظاء للزاعدين في عصره فيحدّرهم ( اريل الكم إذا سماكم الناس صالحين وأكرموكم علىذلك ١١ ) ٢٠)

ويتنخص مذهبه الاحلاني في اتقاء العيوب الاربعة التي تكل (الكفر وهي المنصب والشهوة والطمع والخوف) (٣). والعكس فإن دعائم البر هي نقاوة النفس، والصبر عي الاذي وصعب الكلام. ثم يربط بين هذه الاس الاحلافية والعبادة الحقيقية ـ العبادة الكبرى ـ التي يراها في التوكل (١)

ثم مرت القرون . . واتخذت فرق الصوفية ـ لاسيا ، البطائحيـة ، أتبـاع الشيخ أحمد بن الرفاعي من رواية نسبوها لوهب بن منبه ـ عادة لبس الأطواق الحديدية في أعناقهم استناداً إلى ما رواه (إنه كان في بني إسرائيل عابد وأنه

١ - ا من كمثير / البداية والنهاية ج ٩ ص ٣٠٠

٢ - ل م والصفحة

٣ - ل.م ص ٣٠١

٤ - ل م ص ٢٠٢/٣٠١

جَوْمُلُ فَي عَنْهُمْ طُوقًا فِي حَكَايَةً مِن حَكَايَاتِ بَنِي إسرائيلُ لَا تَشْهِتٍ ﴾ (١) .

وكان هذا الدناع ضمن ما احتج به والرفاعية ، في مناة ستهم مع ابن تيمية ، ولكنه رفض قبوله محتجا بحديثين : أحدهما بمسند الإمام أحد حين مر النو ولكنه فرأى بيد عمر بن الخطاب ورقة منالئوراة فقال (أمتهوكون يا ابن الخطاب؟ لقد جئتكم بها بيضاء نقية أو كان موسى حياشم اتبعتموه و تركة وفي لعندلتم) . والثاني في مراسيل أبي داود (أن الذي بالله أن يتبعوا كتابا غير كتابهم أنول إلى كتب أمل الكتاب فقال وكني بقوم ضلالة أن يتبعوا كتابا غير كتابهم أنول إلى في غير نبيهم) (٢)

وإذا كان لا يجوز للمسلمين ـ كما يرى ابن تيميسة من واقع النصوص ـ اتباع موسى ولا هيسى ، فيا علموا أنه أنزل عليها من هذا أنه إذا خالف شرعهم ( فكيف يجوز لنا أن نتبع عباد بنى إسراليل فى حكمية لا تعلم صحتها ؟! )(٠)

وطالب ابن تدمية فى نهاية مناغشته المدافع عن الرفاعية بإتيان أحمد؛ الآدلة القوية. قال له (هات ما فى القرآن وما فى الاحاديث الصحاح كالبخارى (٤).

١ - ابن ليبية / كتاب النصوف من ٤٩٣

٢ - ل ٠ م والصفحة

٣ - ن م والصفحة

٤ - ٥.م والصلحة

## خاتم\_\_\_ة

من هذه النظرة السريعة التي القيناها على زهاد السلف من أصحاب القرون الأولى، استطعنا أن نتبين أن الزهد عندهم لا يعنى التجرد من كل شيء . ويصف الدكتور عيد الحليم محمود ثراء بعض الصحابة فيقول ( لقد ملكوا للمال، ولم يُملكهم المال. وكانوا متحققين بقول الله تمالى , لكى لا تأسوا على ما فاتسكم ولا تفرحوا عما آتاكم) (١)

وقد رأينا نظريات الزهد والتصوف المبكر ترتبط أساسا بالفكر الدينى أو ثق ارتباط ، وتتخذ منه أسسه ومقوماته . أما الصبغة الحاصة لكل مجوعة من الزهاد على حدة \_ وهو ما اصطلح عليه بالمدارس\_ فقد كان أمراً ثانويا ، إذ كانت تتلون بطابع الزهاد أنفسهم ، مع اتجاهاتهم وميولهم .

ونستطيع تقريب المعنى، إذا قارنا الزاهد مخصائصه الفردية التي يصفيها على النصوص القرآنية، بموقف الفيلسوف الذي يتسم بالفردية، ولكن الفرق بينها أن هذا يعتمد عي النظر العقلي والاستدلال المنطقي، بيها يستخدم الزاهد الوجدان والذوق. إن الزهد هنا بمثابة اجتهاد في تفسير النصوص تفسيراً وجدانيا، يشع بالماطفة، وينبض بصدق الإيمان.

كذلك من الواضح أن طابع الساوك العلمي يغلب على طابع المذعب النظرى ، ولكن البحث وراء هذا الساوك يكشف عن الاسس النظرية التي يلتحم بها ، وهي لا تخرج في إطارها العام عن الكتاب والسنة .

لقد انبثقت الحياة الروحية والمضمون الوجدانى من الإسلام نفسه لآنه يتضمن هذا الجانب بلا شك ، وانطلق أرباب القاوب على السجية : فمن النظر في آيات الكتاب ، ومن الاقتداء بالرسول بيل ، عرفوا الحبسة والخشية ، وتقربوا إلى اته بالعبادات ، وترتموا بالحديث عن الجنة ونعيمها ، وأفاضوا المكلام عن النار وعذاجا .

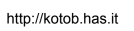
كما سيطرت عليهم فكرة الأوهية ، ووضعوا نصب أعينهم هذه الهيمنسة الآلهية التي تحكم ساوكهم : فالإكثار من العبادات للتقرب ، والتقشف خشيسسة الحساب ، والامر بالمعروف والنهى عن المنكر ، لإقامة المجتمع المسلم الصحيح . والجهاد لذئر كلمة الحق والعدل والدفاع عن ديار الإسلام ، و تأكيد سلطان الله تعالى في كانة الامور .

ثم إنه من الصعوبة أن نجد فروقا مين صفاتهم كزماد أو وعاظ ، أو صفاتهم كفقهاء ومحدثين ، لأن هذه الدرائر تتداخل بحيث يتعذر إقامة الفواصل بينها ، وتتصل بالدائرة الكبرى التي تحيط بها : دائرة الإسلام العظيم .

وهكذا ، فقد حاولوا جهدهم تحقيق النموذج الإنسانى الصحيح للفكرة الإسلامية ، حيث يجعاون انه تعالى محرر النظام الإسلامى فى كافة صوره وأشكاله : من النية ، والعبادة ، والصلاة ، وماله علاقة بالحياة الدنيوية . لانه ـ سبحانه \_ هو المالك الوحيد ، وما مجهود الإنسان ـ باعتباره خليفة الله فى الأرض ـ إلا إبتغاه مرضاة سيده ومولاه عز رجل(١) . و بتعبير ابن تيعية (أن تكون كلمة الله مى العليا).

إنهم باختصار، خلاصة الحضارة الإسلامية ذاتها . فإن تصورهم للحياة الدنيا إنما مى مزرعة لكخرة ، ومن هنا يمكن القول بأنهم تصرفوا فى الدنيا (غلى وجه متوسط بين الرمبانية والنفعية ) .

<sup>(</sup>١) أبو الأعلى المودودي : الحضارة الاسلامية ، أسسها ومبادؤها ص ٦٣ ، ٦٦ ، ٩٨.



#### فهرس

| الصفحة       |                      |
|--------------|----------------------|
| . <b>.</b> . | ه مقدمة              |
| \<br>\       | • افتتاحية           |
|              | والصحابة             |
| <b>*•</b>    | ١ ـ أبو بكر الصديق   |
| Ÿ£           | ۲ - عمر بن الخطاب    |
| <b>6 V</b>   | ٣ _ عثمان بن عفان    |
| £É           | ۽ ـ على بن أبي طالب  |
| és.          | و ـ أبو الدرداء      |
| • <b>Ý</b>   | ٦ ــ أيو دو الغفاري  |
| ٦̈́Y         | ٧ ـ سلمان الغارسي    |
| 77           | ء مدرسة المدينة      |
| ₹ <b>∀</b>   | ١ - عبد الله بن عمر  |
| ٧٢           | ۲ ـ سعيد بن المسيب   |
| ٧•           | . مدرسة مكا          |
| <b>V</b> •   | ١ ـ مجاهد بن جبهـ    |
| <b>~~</b>    | ۲ ـ عطاء بن رباح     |
| AY           | ه مدرسة الكوفة       |
| ΛÉ           | ١ ـ أويس القرنى      |
| ۸۹           | ٧ ـ سعيد بن جبير     |
| 44           | ÷ ـ مسروق بن الايحدع |
| 4 8          | ٤ - الربيع بن خيم    |
|              |                      |

|        |                                         | 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1 | . 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|--------|-----------------------------------------|------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 14     |                                         | ه ـ سغيان الثودى                         | Alter San<br>San                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1.4    |                                         | البصرة                                   | ه مدرسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1.8    | 7                                       | ۱ ـ أبو عثمان النهدى                     | Sec.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1      | ear<br>Trigge                           | ٧ ـ قتادة بن دعامة السدوسي               | <i>t</i> , <b>→</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 1.7    | S. C. Series                            | ٣ ـ الحسن البصرى                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 117    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | الشام                                    | ه مدرسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 114    |                                         | ١ ـ عمر بن عبد العزيز                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 177    |                                         | ٧ ـ أبو مسلم الخولاني                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 140    | - was a supply on                       |                                          | r des<br>Fr                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 14V 3  | 12.5<br>12.5                            | ع ـ بلال بن سعد                          | in the second se |
| 171    |                                         | ه ـ الأوزاعي                             | 15.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 140    |                                         | ٦ ـ أبو سليمان الداراني                  | · v                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 1647-3 | */                                      | ۷ ـ أحمد بن أبي الحوارى                  | **************************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|        | All |                                          | e) /                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 184    | $H_{i,j} \subset \mathcal{J}_{i,j}$     | بنداد                                    | ۾ مدرسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 100    | Agen. Mas.                              | ١ أحمد حنبل                              | 8 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 177    | April May                               | ۲ ــ معروف الكرخى                        | S. d.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 140    | L Balance of the                        | G 43 ,                                   | * #                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۱۷۸    | Maria Magazini                          | 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 -  | 4.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١٨٢    |                                         | ه ــ عمر بن عثمان (أبو عبد الله المكر    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| الصفحة      |                                  |            |
|-------------|----------------------------------|------------|
| 144         | مدرسة خراسان                     | <b>.</b> . |
| NAS :       | رود ۱ ــ إبراهيم بن أدهم 🕟       |            |
| 195         | ۲ ــ الفضيل بن عياض              |            |
| 144         | ٣ ـ عبد الله بن المبارك          |            |
| 7.4         | ٤ ــ أبو عثمال الحيرى النيسابورى |            |
| Y-4         | مدرسة اليمن                      | r 🏚        |
| K • 4       | ١ ــ طاووس بن كيسان اليمانى      |            |
| 414         | ۲ ــ وهب بن منبه                 |            |
| <b>%1</b> % | خاتمة                            | •          |

## للؤلف

| . القامر         | لاقصار ـ | בות ו         |       | <ul> <li>١٠ نظام الحلافة في الفكر الإسلامي</li> </ul> |
|------------------|----------|---------------|-------|-------------------------------------------------------|
| ,                | •        | ,             |       | ٢ ـُـ الحوارج ومسألة تكفير المسلم                     |
| •                | ,        | · <b>&gt;</b> | وخاما | ج ـ المشكلات الى نواجه الشباب المسلم وكيف نتو         |
| •                | ÷        | ,             | • •   | ع ــ المنوــــج السلني                                |
| •                | •        | •.··          |       | فظرية شيخ الإسلام ابنِ تيمية فى للسياسة .             |
| •                | •        | *             |       | ( دراسة وتحقيق )                                      |
| سكندر <u>ي</u> ا | ة ـ الا  | الدعو         | ) دار | ٣ ـ غيات الامم لإمام الحرمين ( دراسة وتحقيق )         |

رقم الايداع بدار الكتب والو1 ثق القومية ٤٧٦٦ سنة ١٩٧٩

مطبعة الرشاد ـ شارع طيلون ـ عرم بك

#### هــذا الكتـــاب ٠٠٠

- قيض الله للامة الاسسلامية في قرونها الاولى من ينفسون عن هذا الدين « تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأويل اجاهلين » يدعسون الى تزكية النفوس وتطهير الارواح ، ويجددون صلة القلوب بالله ، ويستنفرون في عامة الناس قوة مدافعة الشهوات وغتنة المسال والواد وزينة الحيساة الدنيا ، ويبعثون في خواصهم روح الشسجاعة على الجهر بكلمة حسق عند سلطان جائر ، والاستهانة بالمظاهر والزخارف ، والقناعة بالقابل اليسير . . فلولا هسؤلاء لابتلعت المادية الطساغية البقية الباقية من ايمسان الامة وتماسسكها .
- وانا نرى فى المسلمين اليوم أزمة روحية وخلقيسة ، فعامتهم اصبع فريسة المادية والامراض الاجتماعية والخلقية ، والمثقفون والعلماء تنافسوا فى أجاه والمال والمناصب وغلب عليهم الطمع .. وعمت المجتمسع امراض الحسد والثيح والرياء والكبر والانانية وحب الظهور والمداهنة .
- ولما كان جوهر رسالة الاسلام خلصق واحسان ، ووسيلتها قدوة وتربية ، واول ميادينها انفوس والارواح ، فلا علاج لامراضنا الا بتزكية انفوس والارواح ، والعودة الى ما كان عليه حال سلفنا الصالح والصغوة من الزهاد الاوائل في اتباعهم للرسول الكسريم ، حيث كان عليه المسلاة والسلام مربيا وهاديا بساوكه الشخصى قبل أن يكون بالكلام ، وبه من الله على الامة السامة « أقد من الله على المؤمنين ، أذ بعث غيهم رسولا من انفسهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة ، وأن كانوا من قبل أنى ضلال مبين » .
- وهذا هو غرض هذا الكتاب ، الذى يرجو به مؤلفه الكريم أن يوجد أيضاً تناعة لدى المتطلعين لاحياء الوجدان وانعاش القلوب والارواح، في أن حياة الزهاد الاوائل هى البديلة لما يبحثون عنه في التصوف بشطحاته وتجاوزاته في تحليل الاذواق والمواجيد واخلطه الفلسفية الوائدة من ثقافات الامم السابقة ، التى عكرت صهفاء العقيدة ، وفتحت الشغرات الواسعة لكل مبتدع أو زنديق أو ماحد أو فاسد الرأى والمقيدة ليدخل من هذا الباب باسم التصوف ، فأصبح كل ما يكتب أو يقال في هذه الناحية يجب أن يكون محل نظر دقيق من الناظرين في دين الله والحريصيين على صفائه ونقائه .

مغيال

دار الدعوة ــ الاسكندرية

# بسم الله الرحمن الرحيم



# مكتبة المهتدين الإسلامية لمقارنة الإديان

The Guided Islamic Library for Comparative Religion

http://kotob.has.it







مكتبة إسلامية مختصة بكتب الاستشراق والتنصير ومقارنة الاديان.

PDF books about Islam, Christianity, Judaism, Orientalism & Comparative Religion.

لاتنسونا من صالح الدعاء Make Du'a for us.