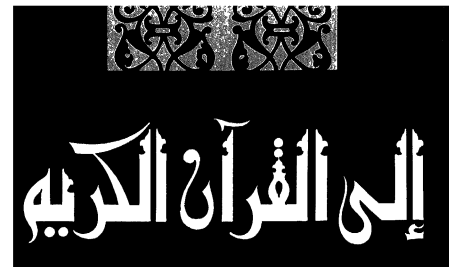
nverted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version

## https://www.facebook.com/maktabat.abouelees









دار الشروق





إلى القرآن الكريم

rted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered vers

٣-١٤٨٨ - ١٩٨٣م

جمينع جشقوق الطتبع محتفوظة

ە دارالشروقــــ

ب المرابع ( SHOROK 50175 LE . يشترون و من سياب و المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع ( SHROK UN . براية المرابع الم إلى القرآن الكريم

الإسكارالاكب بر

دارالشروقــــ



# مقاصئ دالقرآن

لقرآن الكريم: آخر كتاب أنزله الله هداية للناس اجمعين: «كتاب أنزلناه اليك لتخرج الناس من الظلمات الى النور باذن ربهم الى مراط العزيز الحميد » ، وهذا كتاب أنزلناه مبارك فاتبعوه واتقوا لعلكم ترحمون » ، « أن هذا القرآن يهدى للتى هى أقوم ، ويبشر المؤمنين الذين يعملون الصالحات أن أهم أجرا كبرا » .

ومن هنا كان العمل على ما يقرب للناس معناه ، ويفتح لهم بابه التفقه فيه ، من اهم ما يجب على القادة والمرشدين . .

وقد رأينا أن نقدم هدف الطريقة التي ترسم الخطوط الأولى للموضوعات التي يتضمنها الربع من القرآن حتى تصبح مقاصده بارزة ومسالك فهمه وأضحة ، نتأخذ مكانها من القلب ، وتتجه النفس الى التوسع في التفقه والمعرفة ، وسنبدا د أن شاء الله من أول القرآن ، بحديث نجمل هيه مقاصد القرآن جملة ونشير الى أساليبه التي اتخذها سبيلا للدعوة اليها .

#### \* \* \*

ونرجو أن يكون هذا بمثابة منار يهدى الى معرفة ما هو من مهمة القرآن فيطلب منه ، وما ليس من مهمته فلا ننتظره منه ، ولا نكره آياته عليه . .

وان نظرة في القرآن الكريم في مثل قوله نعالي : « ان هذا القهرآن يهدى التى هي اقوم ، ويبشر المؤمنين الذين يعملون الصالحات أن لهم أجرا كبيرا » لترينا أن مقاصد القرآن تدور حول فواح ثلاث : ناحية المعتيدة ، وناحية الأخلاق ، وناحية الأحكام .

فالعقائد : تطهر القلب من بذور الشرك والوثنية ، وتربطه بمبدأ الروحية الصافية ، وهي تشمل ما يجب الايمان به في جانب الهمن صفات الجلال والسمال ، وما يجب الايمان به في جانب الوحي

والرسالات من الملائكة والكتب والنبيين ، وما يجب الايمان به في حالات اليوم الآخر من البعث والجزاء . .

#### \* \* \*

والأخلاق: تهذب النفس وتزكيها ، وترفع من شبان الفرد والجماعة ، وتقوى عرى التآخى والتعساون بين بنى الانسان ، وتشمل : الصدق ، والصبر ، والوفاء بالعهد ، والحلم ، والجود ، والرحمة ، وغيرها مما يحقق في الانسان ثمرة ايمانه بالله وصفاته التي يجب أن يكون عليها عباده ،

#### \* \* \*

اما الأحكام: فهى ما بينه الله في كتابه ، أو بين أصوله من النظم التي يجب اتباعها ، في تنظيم علاقة الانسان بربه ، وعلاقتة بأخيه الانسان ، وتشمل : أحكام الصلاة ، والزكاة ، والصوم ، والحج ، واليمين ، والنذر ، وما الى ذلك مما يدخل في دائرة العبادات التي تغذى الايمان ، وتنمى ثمراته الطبية ، وتشمل : أحكام الزواج ، والطلاق ، وما يتبعهما من مهر ونفقة ، ورضاعة ونسب ، وعدة ، ووصية ، وارث ، وما الى ذلك مما يدخل في دائرة الاحوال الشخصية ، أو أحكام الأسرة ، وتشمل : أحكام البيع ، والاجارة ، والرهن ، والمداينة ، وما الى ذلك مما يدخل في دائرة المعاملات المالية ، وتشمل : أحكام الجنايات ، والجرائم ، كالقتل ، والسرقة ، والانساد في الأرض ، والزنا ، والقذف ، وما الى ذلك مما يدخل في دائرة المعقومات غنائم واسرى ، ومعاهدات ، وما الى ذلك مما يدخل في دائرة العامة .

#### مصادر التشريع الاسلامي

وقد عرض بعد هذا كله لمصادر التشريع ، وبين أنها الكتاب والسنة ، واجتهاد أولى الرأى ، أرباب العلم بالمصلحة في نواحي الحياة .

كما عرض الأساس الحكومة في الاسلام وهي الشورى ، وجعلها من أخص أوصاف المؤمنين .

#### أساليب الدعوة

هذه هي الخطوط الأصلية لمقاصد القرآن الكريم . . اما الاستأليب التي اتخذها سبيلا للدعوة الى تلك المقاصد فهي :

اولا : الارشاد الى النظر والتدبر فى ملكوت السموات والارض وما خلق الله من شيء ، لتعرف اسرار الله فى كونه ، وابداعه فى خلته ، وبذلك تمتلىء القلوب ايمانا بوجوده وعظمته عن نظر واقتناع لا عن تقليد وابتداع ، وبهذا السبيل كرم الله العقل ، ومتح له باب البحث عن خواص الاجسام واسرار الكائنات فى الارض ، والسماء ، والماء ، والهواء ، كى ينتفع بها فى حياته ، ويستخدمها فى التعمير والانشاء .

#### \* \* \*

ثانيا: قصص الأولين ، أفرادا وأمما ، الصالحين منهم والمفسدين ، وقد أورد القرآن فى ذلك كثيرا مما ينير العظة والاعتبار ، ويرشد الى سنن الله فى معاملة عباده ، وهذا هو مقصد القرآن من ذكر قصص الماضين ، . فلم يذكره على أنه تاريخ يحدد الزمان والمكان والاشخاص ، ويرتب الوقائع ويبين الاسباب والنتائج ، ولم يذكره على أنه أساطير تتحدث عن الغرائب والاعاجيب التى يسمر بها الناس فى النوادى والمجتمعات .

#### \* \* \*

ثالثا: ايقاظ الشعور الباطنى فى الانسان غيندفع الانسان بوحى هذا الشعور الى التساؤل عن مبدئه ، وعن مادته وعن حياته ، وعن مآله ومصيره ، حتى يصل الى الاعتراف بخالق القوى والقدر ، واضع الأسباب والمسببات ، رب الارض والسموات ، مدبر الأمر ومصرفه ، وتلك هى الفطرة التى ذكرها الله بقوله تعالى : « فطرة التى فطرة الناس عليها » .

#### \* \* \*

رابعا : اما الاسلوب الرابع الذى اتخذه القرآن فى الدعوة الى مقاصده ، نهو : اسلوب الانذار والتبشير ، او الوعد والوعيد ، وللقرآن فى ذلك طريقان :

احدهما: الوعد والوعيد عن طريق الحياة الدنيا: يعد المؤمنين المساحين بعموم السلطان والتمكين في الأرض ، وينذر الجاحدين المفسدين بتقلص العز وانتزاع الملك ، وتسليط الأعداء .

وثانيهما : الترغيب بنعيم الآخرة الدائم الذى لا ينقطع ؛ الصافى الذى لا يشوبه كدر ، والترهيب من الكفر والانساد في الأرض والطغيان على عباد الله بعذابها الدائم المهين .

#### \* \* \*

هذه مقاصد القرآن الكريم ، وتلك اساليبه في الدعوة ..

فعلينا أن نتجه الى القرآن غنرتل آياته ، او نسمعها ، ونستخلص أحكامه ، ونعرف أغراضه ، وعسى أن نجد فى هذا ما يقرب لنا الأمر ، ويسهل علينا التفقه بالقرآن ، فنعمل به فى خاصة انفسنا ، وأهلينا ، ومواطنينا ، وبذلك نحصل على رضاء الله واسعاده فى الدنيا والآخرة . .

« والذين يمسكون بالكتاب وأقاموا الصلاة أنا لا نضيع أجر المسلمين » .

محمود شلتوت

## سورة الفاتحة

سورة الفاتحة ، وتسمى أم الكتاب ، هى احدى سور خمس في القرآن الكريم بدئت بائبات الحمد لله(١) .

( المجرد والبعث ، وبيان الطريق المستقيم الذي يسلكه الانسان في التوحيد والبعث ، وبيان الطريق المستقيم الذي يسلكه الانسان في تنظيم حياته مع ربه ومع نفسه ، ومع الناس : فالجملتان : الحمدلله رب العالمين » ، « الرخمن الرحبم » تثبتان توحيد الله في الخلق والتربية عن طريق الرحمة الواصل اثرها الى عباده ، والجمله الثالثة : « مالك يوم الدين » تثبت النشاة الآخرة التي يقع غيها الجزاء على الاعمال ، والجملتان ، اياك نعبد ، واياك نستعين » تقرران مبدا عبادة الله وحده ومبدا عجز الانسان واحتياجه الى معونة ربه ، وتقطعان عليه سسيل التوجه لغير الله بالعبادة والاستعانة .

وجملة «اهدنا الصراط المستقيم» توجه الانسان الى طلب الأحكام التي ينظم بها شانه من الله سبحانه وتعالى فهسو المعلم ، وهو الموفق للعمل بما يعلم وبما يشرع ،

## الناس أمام شرع الله

وجملة « صراط الذين انعمت عليهم » ترشد الى ان الناس المام شرع الله وطريقه غرق ثلاثة : غريق عرفوا بالتزام الصراط المستقيم حتى اضيف اليهم ، وعرف بهم ، وكانوا غيه قدوة لغيرهم ، وهم « المنعم عليهم » وغريق جحدوا صراط الله واحكامه عنادا واستكبارا وهم « المغضوب عليهم » ، وغريق متردد بين الظهور بالإيمان وبين استبطان الكفر وهم « الضالون » ،

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) وهى : الغائمة ، الاتعام ، الكهف ــ سبا ــ خاطر (\*) فى تفسير الاجزاء العشرة الأولى للقرآن الكريم ــ راجع كنابغا : تفسير القرآن الكريم الجزء الأول ،

Converted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

وبذلك استوغت سورة الفاتحة العقيدة في المبدأ والمعاد ، وبو كمال الانسان من الجانب العلمي ، واستوغت طريق العمل الصالح وبه كمال الانسان من الجانب العملي ، واشارت الى تاريخ البشري الفاضلة في التزام الحق علما وعملا ، والى تاريخ البشرية الفاسة في التنكب عن العلم والعمل ، وهذا اجمال كل ما غصل في القرآ، الكريم ، ومن هنا كانت الفاتحة مقدمة الكتاب ، وام الكتاب .

## سيورة البقرة

## الربع الأول:

(﴿﴿﴾) سورة البقرة هي أطول سورة في القرآن ، وأول سورة مدنية فيه ، وقد أشتهلت على بيان طوائف الناس بالنسبة للانتفاع بالقرآن وعدم الانتفاع به ، وتوجيه الخطاب الى الناس عامة بعناصر الدين ، والتنبيه الى بعض أدلة التوحيد في النفس والآماق ، والتذكير بمكانة الانسان التي أعد لها في هده الحياة .

#### طوائف الناس أمام القرآن

بدأت السورة غنوهت بشأن القرآن الكريم ، وأنه حق لا ريب غيه ، وأن الذين ينتفعون به أنها هم « المتقون » الذين سلمت غطرهم من تسلط المادة المظلمة ، والسصيية الغاشمة ، غآمنوا بالله واليوم الآخر ، وعرفوا حق الله غاشاموا الصلاة ، وحق عباده غائنقوا في سبيله « ومما رزقناهم ينفنون » وعرفوا أن رسالته في جميع الأزمان واحدة ، غآمنوا بها أنزل على محمد صلى الله عليه وسلم ، وما أنزل من قبل : « أولئك على هدى من ربهم وأولئك هم المغلمون » .

ثم تقابل هؤلاء بطائفة ثانية تبجحت بالعناد ، وتحكمت فيهم النشأة الضالة ، حتى انسدت عليهم طرق الهداية وصاروا لا يرجى منهم خير ولا ايمان ، وهؤلاء هم الذين اياس الله من ايمانهم نبيه ، وقال فيهم : « سواء عليهم النذرتهم أم لم تنذرهم لا يؤمنون ، ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم وعلى أبصارهم غشاوة ولهم عذاب عظيم » .

ثم ذكرت السورة طائفة ثالثة ، هى شر ما ابتلى به الحق واهله في هذه الحياة وهم المنافقون ! . . انكرت قلوبهم كالكافرين ،

<sup>(</sup> الله المترآن على ثلاثين جزءا ، وكل جزء يحتوى على أرباع والربع عنا من أول سورة البترة الى نهاية الآية ٢٥ ،

وناغتوا ، وقابلوا المؤمنين بوجه والكاغرين بوجه ، وقد تحدث الله عنهم في الربع الأول بثلاث عشرة آبة ، اظهر دخيلتهم واغرضهم ، ومرض قلوبهم ، وذبذبتهم بين هؤلاء وهؤلاء : « اولئك الذين اشتروا الضلالة بالهدى غما ربحت تجارتهم وما كانوا مهتدين » ، ثم زادهم توضيحا غضرب لحيرتهم مثلين : مثل من اضاءت حوله النار ثم انطفأت عليه ، وتركته في ظلمة لا يهتدى غيها الى صواب ، ومثل من اخذته السماء ، بمطرها وظلمتها ورعدها وبرقها ، غاخذ يتحين الخلاص مضطربا في شانه ، خائفا من الهلاك ، ولمو شماء الله يتحين الخلاص مضطربا في شمانه ، خائفا من الهلاك ، ولمو شماء الله لذهب بسمعه وبصره ، ان الله على كل شيء قدير .

واخيرا يوجه الخطاب الى الناس عامة ، غيطلب منهم عبادة الله وتوحيده ، والايمان برسالة محمد ، ويقرر الجزاء ، وفي سبيل ذلك يلفت نظرهم الى نعمته عليهم بالتربية والخلق ، وبتسخير الأرض ومناغعها ، والسماء ومائها في الحصول على الرزق والثمرات ، ويتحداهم أن ياتوا بمثل القرآن وهم أهل الكلام ، ثم يحذرهم ويتحداهم أن ياتوا بمثل القرآن وهم أهل الكلام ، ثم يحذرهم ان لم يفعلوا ولن يفعلوا سالنار التي وتودها الناس والحجارة .

وهنا يأتى الأمر بتبشير المؤمنين بأن لهم جنات تجرى من تحتها الانهار ، جمعت لذائذ المادة والروح ، وهم قيها خالدون .

## الربع الثاني:

## ضرب الأمثال في القرآن

(%) من سنة الله في القرآن أن يستخدم في البيان ضرب الأمثال تقريباً لما يجب أن تنفعل به النفوس ، وتؤمن به القلوب . . غضرب مثلين للمنافقين وضرب الشجرة الطيبة مثلا للكلمة الطيبة . . وضرب الذبابة والعنكبوت مثلا للشفعاء والأولياء الذين اتخذهم المشركون معبودات ليتربوهم الى الله .

وقد جاء هذا الربع يترر أن الله لا يمتنع من ضرب الأمثال بما يوضح ويبين ، دون نظر الى تيمة المثل به في ذاته أو عند الناس : « أن الله لا يستحى أن يضرب مثلا ما بعوضة نما نوتها » .

<sup>(4)</sup> من الآية ٢٦ الى نهاية الآية ٣٦ من سورة البترة .

اما الناس غهم امام هذه الامثال غريقان: غريق يفهم القصد الذي ترمى اليه ، ويكون لها أثرها الحسن في نفوسهم ، وغريق يتعلق باسم الحيوان الذي ضرب به المثل ، ولا ينظر الى المعنى المقتصود ، غيتساعل متعجبا ، مستهزئا ، منكرا ، ماذا أراد الله بهذا مثلا أ! ، ويتخذ ذلك سبيلا لايقاع الثمك في قلوب الناس ، وهذا شمأن الفاسقين الذين خرجوا بانفسهم عن هداية الله في خلقه ، فروجهم عن هداية الله ، نقض عهد التوحيد والهداية ، وقطع ما أمر الله به أن يوصل من رسالته المنتابعة ، والافساد في الأرض ، ما أمر الله به أن يوصل من رسالته المنتابعة ، والافساد في الأرض ، يسجل الله عليهم الخسران غيقول : « أولئك هم الخاسرون » . دلائل التوحيد والإيمان في أنفسهم : « كيف تكفرون بالله وكنتم أمواتا في الأرض جميعا م من يميتكم ثم يحييكم ، ثم اليه ترجعون » ، وفي الآغاق : هو الذي خلق لكم ما في الأرض جميعا ثم استوى الى السماء فسواهن سبع سموات وهو بكل شيء عليم » .

## الحكمة في خلق الانسان

ثم يذكر الناس بما انتضته حكمته في خلق النوع الانساني ، مزودا بقوى العقل والادراك ، وقوى العمل في هذه الحياة : « واذا قال ربك للملائكة انى جاعل في الأرض خليفة » . . ثم بما كان من الملائكة في الاستفسار عن الحكمة في خلق هذا النوع ، وهو حلى ما يعلمون ح فو شموة وغضب ، بهما يفسد في الأرض ، ويسغك الدماء . وعندئذ صور لهم تدرة الانسان ح بما ركب فيه على معرفة خصائص الاشياء ، وطلب منهم الاخبار بها ، فظهر عجزهم عما يقدر عليه الانسان ، فعلموا انهم لا يستطيعون الخلافة في الأرض والتي اختير لها ذلك النوع القدير على معرفة هذه الخصائص والانتفاع بها ، فآمنوا بحكمة الله ، وانقادوا لأمره ستبحانه في تعظيم آدم وسجدوا كما أمروا : « واذ قلنا للملائكة اسبجدوا لآدم فسجدوا الا البليس أبي واستكبر » . نفس شريرة ، استجدوا لآدم فسجدوا الا الميس أبي واستكبر » . نفس شريرة ، التكريم ، وجعل له زوجا من نفسه يسكن اليها ، ومكنهما من متعة المددة ، بعد متعة المودة ، ثم اختبرهما حلكمته البالغة ح بالنهي

عن الأكل من شجرة معينة ، ولكن الشيطان الذى أبى أن يسجد وقفة لآدم بالمرصاد، وماز اليغريه وزوجه حتى لا ووقعا في المخالفة ، وعندئذ أنزلا حيث التكليف ، وحيث العمل ، وحيث المنازعات والمنافسات: «وقلفا اهبطوا بعضكم لبعض عدوولكم في الأرض مستقرومتاع الى حين » . وعندئذ أدرك آدم خطيئته ، فتلقى من ربه كلمات فتاب عليه أنه هو التواب الرحيم ، وقرر له ولذريته نظام حياتهم ، وطرق سنعادتهم وشقائهم : « فاما ياتينكم منى هدى فمن تبع هداى منافذ فروا وكذبوا بآياتنا أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون » .

## هاجة الانسسان الى الوحى

وعبرتنا من هذه القصة ، ان الله خلق الانسان وجعله مستعدا للعلم والانتفاع بما خلق الله في الكون ليكون خليفة في الأرض ، يعمرها وينميها ، ويكون بعمله مظهرا لرحمة الله بعباده . وليخلق فيه روح المكافحة ، خلقه مستعدا أيضا للتأثر بداعية الخير ، وداعية الشر ، وبين له ان عاقبة التأثر بداعية الخير السعادة المطلقة ، وعاقبة التأثر بداعية الشر الشقاء المطلق ، وبذلك كان الانسان في حاجة الى الوحى الالهى يقيه ويحفظه من دواعى الشر ، وعلى هذا المبدأ أرنسل اليه الرسل ، وأنزل الكتب تذكيرا بما يسعده ، هذا المبدأ أرنسل اليه الرسل ، وأنزل الكتب تذكيرا بما يسعده ، وتنفيرا مما يشقيه ، فيجب علينا أن نتعرف أنفسنا بغرائزها . وأن نحصنها بهداية الله من كيد الشيطان ، وأن نلتزم ارشاد الله وأحكامه حتى نفوز برضاه ، ونحصل على السعاده .

## دعسوة الرسسول

سنورة البقرة نزلت بعد ان هاجر المسلمون الى المدينة ، وصارت لهم بالهجرة وحدة خاصة ، وجوار ممن أوتوا الكتاب من قبل ٠٠ وقد كان من المرتقب أن يلبى هذا الجوار الجديد دعوة النبى الذى يجدونه مكتوبا عندهم فى التوراة والانجيل ، وكانوا يطلبون به قبل مجيئه النصرة على اعدائهم ، ولكن خاب الفال وضاع المرتقب ، وحملهم الحسد والبغى على الاعراض والتكذيب والانكار ، فتحدثت السورة عنهم فى أربع وثمانين آية ، بداها الله وختهها مختدثت السورة عنهم فى أربع وثمانين آية ، بداها الله وختهها مغتدد الله ومنابهم والمنابهم الى ابيهم ، يستحثهم على الايمان ، ويذكرهم

بنعمته عليهم : « يابنى اسرائيل اذكروا نعمتى التى أنعمت عليكم وأوغوا بعهدى أوف بعهدكم واياى فارهبون ، وآمنوا بما أنزلت مصدقا لما معكم ولا تكونوا أول كافر به ، ولا تشتروا بآياتى ثمنا قليلا واياى فاتقون ، ولا تلبسوا الحق بالباطل وتكتموا الحق وأنتم تعلمون ، وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة واركعوا مع الراكعين » .

## الربع الثالث:

## انحراف رؤساء بنى اسرائيل

(﴿﴿ ) ثم بدأ يبكت الرؤساء \_ الذين يتلون الكتاب ، ونصبوا انفسهم لتعليم الناس أحكامه \_ على أنهم يتركون أنفسهم للشهوات والأهواء دون تزكية ولا تطهير مع أنهم فى الوقت نفسه يأمرون الناس بالبر والخير ، ويحكمون لهم بالهدى والايمان ، أو يحكمون عليهم بالضلال والكفر ، ويرشدهم الى الطريق الذى يقودهم الى الخير فى أنفسهم وفى جماعتهم « واستعينوا بالصبر والصلاة وانها لكبيرة الا على الخاشعين ، الذين يظنون أنهم ملاقوا ربهم وأنهم اليه راجعون » .

ثم يعود فيذكرهم مرة اخرى بالنعم التى انعم بها عليهم فى شخص السلافهم ويحذرهم يوم العدل والقصاص : « واتقوا يوما لا تجزى نفس عن نفس شيئا ولا يقبل منها شفاعة ، ولا يؤخذ منها عدل ، ولا هم ينصرون » .

## تذكيرهم بنعم الله

ثم يأخذ بهم الى الماضى غيفكرهم بتنجية اسلاغهم من غرعون كوقد كان يذيقهم سوء العذاب كيذبح ابناءهم ويترك نساءهم كويذكرهم بأن انجاءهم كان بأسلوب الهى لا قدرة للانسان عليه كولا سبيل له في الاهتداء اليه : كأن يغلق البحر وتهيئة طريق لهم غيه حتى اذا ما جلوزوا البحر ونجا جميعهم كواتبعهم غرعون وجنوده كاطبق البحر على غرعون وقومه وغشيهم من اليم ماغشيهم واضلل غرعون وأنتم واضلل غرعون وأنتم واضلل عدوم وأنتم وأهلك عدوهم وأنتم وأهلك عدوهم وأنتم وأهلك عدوهم وأنتم والله مراوحة المناسبة المناسبة من المناسبة من المناسبة ا

<sup>(4)</sup> من الآية }} الى نهاية الآية ٥٩ من سورة البترة ط

ويذكرهم بعنوه عنهم حينها عبدوا العجل فى غيبة موسى ، ويذكرهم بنعمة انزال التوراة التى بها يعرفون الحلال والحرام ، ويفرقون بين الحق والباطل ، ويذكرهم بعلاجهم من اثر الصاعقة التى أخذتهم حينها تمردوا ، وقالوا لموسى : لن نؤمن لك حتى فرى الله جهرة : « ثم بعثناكم من بعد موتكم لعلكم تشكرون » .

ويذكرهم بنعمته عليهم حينما جبنوا عن دخول الأرض المقدسة ، وقالوا: « أن غيها قوما جبارين » ، فقضى عليهم بالبقاء في الصحراء ، تأثهين أربعين سنة ، تأديبا واعدادا لذرية صالحة منهم . يذكرهم وهم في ذلك التأديب بنعمة تظليلهم بالغمام ، يقيهم وهيج الشمسر، وشدة البرد ، ونعمة انزال المن والسلوى ، ابقاء لهم ، ورحمة بهم : «كلوا من طيبات ما رزقناكم » .

ويذكرهم بما كان منهم بعد ان خرجوا من التيه ، وبعد ان راوا نعمة الله عليهم فيه : ذكرهم بتمكينه اياهم من دخول الأرض المقدسة ، والتمتع بخيراتها ، ويأمرهم بالشكر على النعم ، وتقدير الفضل والرحمة ، والاعتراف بالذنب ، ولكنهم مع هذا كله يبدلون قولا غير الذي قيل لهم : يستمرئون العصيان ، وينغمسون في الطغيان ، فينزل عليهم العذاب : « رجزا من السماء بما كانوا يفستون » وهكذا سنة الله فيمن يكفر بنعمه فلا يستمع لواجب الشكر ، ولا يقوم بحق العبودية ، وينزل في أفعاله وسلوكه على حكم الشهوة والهوى .

## الربع الرابع:

## نزق وطغيسان

( إلى الحديث فيه لايزال مع بنى اسرائيل ، يذكرهم بالنعم على السلافهم فضلا ورحمة وبالنتم عظة وتأديبا : أقاموا في صحراء التيه وانقطع عنهم الماء ، فطلب لهم موسى السقيا من ربه ، فيأمره أن يضرب الحجر بعصاه ، فتتفجر منه عيون الماء ، فيأكلون ويشربون ، ويأخذ الله عليهم العهد بأن لا يفسدوا في الأرض ،

瓣) من الآية ، ٦ الى نهاية الآية ٧٤ من نسورة البترة و

verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version

يذكرهم الله بهذه النعمة ، ويذكرهم بتمردهم فى طلب الماديات ، كما تمردوا بطلب رؤية الله من قبل : « أن نصبر على طعام واحد » ، فزق وطغيان غهم يعلمون أنهم فى صحراء لا ماء ولا زرع ، ولا تغبت شيئا مما يطلبون ، ولكنه العناد والتمرد ، يذهب بصاحبه فى الضلال كل مذهب ، ويطلب به الادنى بدل الاعلى : « أتستبدلون الذى هو أدنى بالذى هو خر ؟ » ، ومع هذا غلكم ما سالتم : اخرجوا من التيه وادخلوا مصرا ، تنبت لكم أرضها ما طلبتم ، وقوموا بحق الله ، واستمعوا لانبيائه ، ولكنهم يصرون على طريقتهم ، ويقتلون النبيين بغير الحق ، ويعصون أوامر الله ، ويعتدون على الحقوق والحرمات ، ولا يزالون كذلك حتى يضرب الله عليهم الذلة والمسكنة ، ويبوءوا بغضبه ونكاله « ذلك بما عصوا وكانوا يعتدون » .

#### ايمان وعمل

وبعد ذلك ترشد الآيات الى ان اساس النجاح والخسران ليس في النسبة الى رسول ما ، دون الأخذ باحكامه وارشاداته ، وانما هو في صدق الايمان بالله واليوم الآخر ، والعمل الصالح ، فمن يؤمن بالله ورسله وكتبه واليوم الآخر ، ويعمل صالحا « غلهم اجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون » ، وفي هذا ارشاد الى أن القيم الرفيعة لا تحفظ عند الله بالاحساب ، ولا بالانساب ، وانما تحفظ بمعان غاضلة تملأ القلب وتظهر آثارها الطيبة في الحياة .

## عود الى التذكير بالنعم

ثم تعود الآيات الى تعداد النعم ، متذكرهم بأخذ الميئاق عليهم أن يعملوا بالتوراة وأن يأخذوا احكامها بقوة ، وأن يتجهوا الى اصلاح انفسهم بها لعلهم يتقون ٠٠

وتذكرهم بآية من آيات الله ، كان جديرا بهم ان يعتبروا بها ، وأن يعلموا أن القادر عليها قادر على أن يقلبها عليهم ، فيصبحوا بها جاثمين ، ولكنهم ظلوا بعدها على شانهم في العناد والمكابرة ، ومع هذا فقد المتدت اليهم رحمة الله ، وعالمهم مفضله واحسانه ، ولم يشا أن يأخذهم بآياته : « فلولا فضل الله عليكم ورحمته لكنتم

من الخاسرين » ، ثم تذكرهم بما كان من بعض اسلاغهم حينها أمرهم الله أن يتفرغوا في يوم السبت لعبادته فعصوا ، محتالين بطريقة عجيبة وهي أن يحجزوا السمك يوم السبت في حظائر ويتركوه فيها ليأخذوه في اليوم الذي بعده ، فضرب الله عليهم الخزى وسلبهم خصائص الانسانية الفاضلة ، ومالاً قلوبهم بالطمع والشره ، شأن القردة ، وكانت تلك عقوبة ظاهرة فيهم ، وفي اسلافهم من بعد : « ولقد علمتم الذين اعتدوا منكم في السبت فقلنا لهم كونوا قردة خاسئين ، فجعلناها نكالا لما بين يديها وما خلفها وموعظة للمتتين »

ثم تذكرهم الآيات بموقف من مواقف العناد التى وقفها آباؤهم من قبل ، وكانت سببا في التشديد عليهم : تقع غيما بينهم حادثة قتل لا يعرف غيها القاتل ، ويختلفون على انفسهم غيه ، غيلتجئون الى موسى ويطالبونه بمعرفته ، غيامرهم بناء على ارشاد ربه أن ينبحوا بقرة ، غيقابلوا الأمر بالاستهزاء ويسألون عنها : في سنها ، في شأنها كله ، حتى ضيقوا على انفسهم ، ولم يعثروا عليها الا بعد شدة ، غتذبح البقرة ويضرب القتيل بجزء منها ، غيميا ويخبر بقاتله ، ومع هذه الآية الواضحة القوية تظل قلوبهم قاسية ، في كالحجارة أو اشد قسوة : « وان من الحجارة لما يتفجر منه الانهار ، وان منها لما يشتق فيخرج منه الماء ، وان منها لما يهبط من خشية الله وما الله بغالمل عما تعملون » .

## الربع الخامس:

## عناد ونفاق

(﴿﴿ وَقَدَ كَانَ النَّبِي صَلَّى الله عليه وسلم وأصحابه يطمعون في انهم يسارعون الى الأيمان به وذلك نظرا الى انهم اهل دين سماوى أصوله هي أصول رسالته وكتابهم يبشر به ويذكر أوصافه ، ولكن الله يعلم منهم خلاف ذلك ، فهم سلالة هؤلاء الذين احتفظ لهم التاريخ بكثير من المساوىء الدينية ، ومواقف العناد والمكابرة لرسلهم ، ولم يعملوا على تطهير انفسهم مما كان عليه الاسلاف ،

<sup>(</sup>拳) من الآية ٧٥ الى نهاية الآية ٩١ من مسورة البترة .

وقد قصن الله على نبيه فيها سبق كثيرا من مساوئهم ، كما قص عليه كثيرا من النعم التى كان يعالجهم بها ، المرة بعد الآخرى ، وفى هذا وجه الخطاب الى النبى واصحابه باستبعاد ايمانهم ، وبانهم على عكس ما يطمعون ، واخذ يلفت الانظار الى انهم فى الانحراف عن الحق يشتون طريق أسلافهم ، ويسيرون على منهجهم ، غبنهم فريق يسسمع كلام الله ويفهمه على وجهه الصحيح ، ثم يحرفه ويصرفه الى غير وجهته ومنهم فريق ينافق المؤمنين فيظهر الهم الايمان ، ويذكر ما يجده فى التوراة من أوصاف محمد ، واذا خلا بعضهم الى بعض تعاتبوا وتلاوموا ، وقالوا لبعضهم : « اتحدثونهم بها فتح الله عليكم ليحاجوكم به عند ربكم أغلا تعقلون » .

ومنهم غريق لا يعلمون التوراة الا تلقفا من أغواه الاحبار والرؤساء على حسب ما أرادوا لها من التحريف والكذب والتدليس . هؤلاء الرؤساء الذين يكتبون الكتاب للناس بأيديهم على حسب أهوائهم كوينشرونه عليهم «ثم يتولون هذا من عند الله ليشتروا به ثمنا قليلا» .

هذه بعض خلالهم ، فكيف تطمعون في سرعة ايمانهم ؟

#### أكاذيب مردودة

ثم أخذ يتتبع كلماتهم المسمومة التي كانوا يلقونها على مسامع الناس ليشككوهم في صدق الدعوة ، ويصدوهم عن تلبيتها ، شأن المبطلين في محاربة الحق في كل عصر وفي كل مكان ، كانوا يقولون : « نحن أبناء الله وأحباؤه » . « ولن تمسنا النار الا أياما معدودة » وكانوا يقولون : « قلوبنا غلف » مقفلة ، لا تدرك شيئا مما يقول ، ولا تتجه اليه ، فيرد الله عليهم بان تأقيت العذاب أو خلوده لا يعرف الا من جهته سبحانه ، فهل أنزل عليكم فيه وحيا ، واخذتم به عليه عهدا : « أم تقولون على الله ما لا تعلمون » ؟ . .

#### الجزاء من جنس العمل

وليست المسألة عند الله مسألة محاباة بحب أو بنوة ، وانها هي ذات مبدأ عام ، وحكم عام ، ان تحقق المبدأ تحقق الحكم ، وان لم يتحقق المبدأ لم يتحقق الحكم ، وبنو اسرائيل وغيرهم في المبدأ والحكم

سواء: « بلى من كسب سيئة وأحاطت به خطيئته فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون ، والذين آمنوا وعملوا الصالحات أولئك أصحاب الجنة هم فيها خالدون » . .

هذا هو البدا ، ونحن اذا جئنا نطبته على حالتهم ، وجدناهم قد اخذ الله عليهم الميثاق أن يعتقدوا الحق ، وأن يفعلوا الخير ، وأذ أخذنا ميشاق بنى اسرائيل لا تعبدون الا الله وبالوالدين احسانا » . كما أخذ عليهم الميثاق الا يفعلوا الشر ولا يقترفوا المحرم : «واذ أخذنا ميثاتكم لا تسفكون دماءكم ولا تخرجون أنفسكم من دياركم » . ثم وجدناهم قد نقضوا العهدين ، فتولوا عن فعل الخير ، وتظاهروا بالاثم والعدوان ، وأذن فبحكم المدد ليس جزاء من يفعل ذلك منهم : « الا خزى في الحياة الدنيا ويوم القيامة يردون الى اشد العذاب وما الله بغافل عما تعملون » .

#### ايثار الدنيا سبب البلاء

ثم كشف لهم الفطاء عن سبب هذه المخالفة الكامن في نفوسهم وانه هو ايثارهم الحياة الدنيا وزخارهها على الآخرة ، واهمالهم بذلك تعاليم انبيائهم الذين أرسلوا اليهم واحدا بعد الآخر يدعونهم الى الهدى والحق فلم يحفلوا بهم ، واستكبروا عن اتباعهم : « ففريقا كذبتم وفريقا تقتلون » ، اما قولكم : « قلوبنا غلف » فواقع الأمر أن الله لم يخلق القلوب غلفا مقفلة ، وانما خلقها مستعدة لقبسول الحق ، وهم بكفرهم ، وضحوا عليها الفلاقة والقفل : « بل لعنهم الله بكفرهم فقليلا ما يؤمنون » ، وها هم أولاء يعلمون أن نبيا سيبعث ، مصدقا لما معهم ، وكانوا يطلبون به الفتح على أعدائهم قبل مجيئه : « غلما جاءهم ما عرفوا كفروا به » وضعوا الغلاف على قلوبهم ، وباعوا أنفسهم بالشهوات والإهواء ، وكفروا بالله ورسوله ، لا نزولا على حجة ، وانما بغيا وحسدا ، أن ينزل الله من فضله على من يشاء من عباده : « فباءوا بغضب على غضب وللكافرين عذاب مهين » . .

وكان من كلماتهم التى يبررون بها عدم ايمانهم ، اذا قيل لهم المنوا بما انزل الله قولهم: « نؤمن بما انزل علينا » نهو الذى نثق بأنه من عند الله ولا شمأن لنا بغيره ، غيرد الله عليهم : بأن القرآن

الذى يطلب منهم الايمان به ، هو « الحق » الذى تنشده الفطرة ، ويشهد بصحته الوجدان ، وهو مصدق لما انزل عليهم ، فاذا كفروا به فقد كفروا بما انزل عليهم ، ثم كيف يقبل منهم انهم يؤمنون بما انزل عليهم ، وقد قتلوا أنبياء الله الذين بلغوهم اياه ؟! وكيف يقبل منهم وقد حفظ لهم التاريخ أنهم عبدوا العجل في غيبة موسى بعد أن جاءهم بالبينات ، وأنهم قالوا حينما أخذ عليهم الميثاق بما نزل عليهم : « سمعنا وعصينا » ؟ أهذا ايمانهم بما انزل عليهم ؟! هذا ايمانهم بما انزل عليهم ؟! هذا المنسما يأمركم به ايمانكم ان كنتم مؤمنين » .

## الربع السادس:

#### مزاعم باطسلة

( المحديث لل الله الله الله الله المعاصرين النبى المعاصرين النبى صلى الله عليه وسلم ، ومناقشة كله النهم التى كانوا يسممون بها حو الدعوة ، ويلبسون بها على الناس ، وقد كان فيها قولهم : « نؤمن بها انزل علينا » ، ومعناه انهم لا يؤمنون بما سواه ، فرد الله عليهم بأن القرآن الذي يطلب منهم أن يؤمنوا به هو الحق ، وانه مصدق لما انزل عليهم ، فكيف يزعمون انهم يؤمنون بما انزل عليهم ، فكيف يزعمون انهم يؤمنون بما انزل لهم التريخ أنهم عبدوا العجل في هذا وقد قتلوا أنبياءهم من قبل ، وحفظ لهم التاريخ أنهم عبدوا العجل في غيبة موسى : « ولقد جاعكم موسى بالبينات ثم اتخذتم العجل من بعده وأنتم ظالمون » . ثم يختم المرد عليهم بقوله : « قل بئسما يأمركم به ايمانكم أن كنتم مؤمنين » .

ثم يرد عليهم مزاعم أخرى باطلة ، كانوا يتولون : أن الدار الآخرة خالصة لنا لا يغال نعيهها أحد سوانا ، نقيل لهم أذن : « نتهنوا ألموت أن كنتم صادتين » . ثم يتحداهم بما لا يعجزون عنه ، ويستخرج السبب الواقعى الذى تنطوى عليه تلوبهم من حب الدنيا وشدة الحرص عليها : « ولن يتمنوه أبدا بما قدمت أيديهم » . « ولتجدنهم أحسرص الناس على حيساة ومن الذين أشركوا » . ثم يكشف عن واقع أمرهم : « يود أحدهم لو يعمر الف

<sup>(4)</sup> من الآية : ٩٢ الى نهاية الآية ١٠٥ من سورة البقرة ٠

مىنة » خوفا من العذاب الذى يلاقونه ، ولكن ليعلموا ان التعمير في الدنيا مهما طال امده ، لا يبعدهم عن عذاب الله ، فهو لاحق بهم لا محالة ، ولكل بداية نهاية ، ولكل اجل كتاب : « والله بصير بها يعملون » .

ثم كان من كلماتهم فى عدم الايمان بمحمد قولهم: ان الذى ينزل عليه بالوحى هو جبريل ، وان جبريل بينه وبينهم عداوة ، وقد رد الله عليهم بأن جبريل ما هو الا رسول ، نزله باذنه على قلب محمد ، وبأن ما نزل به جبريل لم يكن مخالفا لما عندهم ، بل كان مصدقا له ، وكان هاديا ومنقذا من الضلال ، واذن فعداوة جبريل ، عداوة لمن نزله ، وتكذيب منهم لما عندهم ، وعسداوة للهداية . والعاتل لا يرفض الهداية ايا كان مصدرها . .

ثم يوضح الله الحق في هذا الشان ، وهو أن ما نزل به جبريل أو غيره من الملائكة على محمد ، أو على غيره من الانبياء هو في حقيقته من الله وبأمر الله ، نمن اتخذ أحدا منهم عدوا نقد عادى الله ، ومن عادى الله ، عاداه الله " «قل من كان عدوا لجبريل نانه نزله على قلبك باذن الله مصدقا لما بين يديه وهدى وبشرى للمؤمنين ، من كان عدوا لله وملائكته ورسله وجبريل وميكال نان الله عدو للكانرين » .

## الاسسلام دين الفطرة

ثم أخذ يطمئن النبى صلى الله عليه وسلم بأن ما أنزل عليه من آيات بينات وأضحة لا يكفر بها الا من غسد طبعه ، وزاغ عن غطرته ، فلا تكترث يا محمد بكفر هؤلاء الذين غسقوا عن أمرنا ، وكلما عاهدوا عهدا نبذه غريق منهم ، وهذا شأنهم في العهود ، وهو كشأنهم غيما ينزل مصدقا لما معهم ، وتكذيبهم لما يعدق ما معهم تكذيب لما معهم ، وبهذا يصيرون كأنه لم ينزل عليهم شيء، وكانهم لا يعلمون ،

#### ما كفر سليمان وما ضل الملكان

فبذوا هداية الله قديمها وحديثها ، واخذوا يصرفون الناس عن

النظر في الحقائق بالأوهام والاكاذبب ، التي كان يخترعها المردة المفسدون عن ملك سليمان ، وعما أعطاه الله للرجلين الصالحين ببابل هاروت وماروت . . .

كانوا يخترعون أن ملك سليمان أساسه السحر والشعوذة ، وأن الملكين عندهما أشد أنواع السحر التي تفرق بين المرء وزوجه ، ولمثل هذه الاحاديث شيوع ، نشاعت بين الناس حتى تأثروا بها ، واتخذوها ديدنهم في الحياة ، وشعاوا بها حتى صرفتهم عن كل خُير وفضيلة . وقد بين الله الحق فيما اختلقوا على سليمان وعلى الملكين ، وقرر أن سليمان ما كان ساحرا وما كفر بنعمة ربه ، انما كان هاديا ورسولا ، وأن الملكين : الرجلين الصالحين ما كانا بمنسدين في الأرض ، ولا بمدلسين على النساس ، وأنمسا كانا ناصحين امينين : « وما يعلمان من احد حتى يقولًا انما نحن غتنة غلا تكفر » ، ولكن المفسدين أنكروا على سليمان النبوة والملك الالهي ، كما انكروا غضل الله على الرجلين الصالحين في معرفة خصائص الأشياء وأسرار النفسوس ، وزعبوا أن ما عندهما وما عند سليمان سحر وشعوذة ، وبهما بلغا ما بلغا ، غاتبعوه على ما رسموا وتخيلوا ، واخذوا يننثون مه في الروابط البشرية لتحل ، والصلات الانسانية لتنقطع : « يفرقون به بين المرء وزوجه » ، بين الوالد وولده ، بين الأخ وأخيه ، بين الصديق وصديقه ، وبالتالي بين الرسول وتومه ، وبين الناس وهداية الله : « وما هم بضارين به من أحد الا باذن الله ، ويتعلمون ما يضرهم ولا ينفعهم ، ولقد علموا لمن اشتراه ماله في الآخرة من خلاق ولبئس ما شروا به أنفسهم لو كانوا يعلمون » .

وعبرتنا من تلك القصة أن نعنى بالحقائق النافعة ، ولا نشغل أنفسنا بالأوهام والخيالات .

ثم تحذر الآيات المؤمنين مخاطبة النبى ببعض الكلمات التى كان يستفلها المعاندون فى الاستهزاء بالرسسول ، وتأمرهم بالسمع والطاعة وتتوعد المستهزئين بالعذاب الاليم ، ثم ترشد الآيات الى أن عناد الكافرين منشئوه كراهتهم أن ينزل على المؤمنين خير من ربهم ، ولكن الله يختص برحمته من يشاء ، والله ذو الفضل العظيم ،

## الربع السابع:

## المعجزة شان من شئون الله

(﴿﴿﴿﴿﴾) والحديث نيه أيضا لا يزال فى بنى اسرائيل ﴾ وقد كان من كلماتهم فى التأثير على الناس وصرفهم عن الايمان بمحمد ، انه لم يأت بمعجزة تدل على أنه رسول من عند الله ، وكانوا يطلبون معجزات مثل معجزات موسى وعيسى .. وكان العرب مثلهم فى هذا الشأن ، فرد الله عليهم بأنه لا يترك معجزة من المعجزات السابقة التى يذكرونها ويطلبون مثلها ، أو التى انساهم أياها ملا يذكرونها ، الا أتى لرسوله محمد بمعجزة هى خير من المعجزات السابقة ، أو مثلها على الأقل فى الدلالة على صدقه : « ما ننسخ من آية أو ننسها نأت بخير منها أو مثلها » .

فالمعجزات شان من شاوننا ، نختار منها ما نعلم انه أو فق المصلحة ، واقدر على الاقناع وانسب المعصر . ثم أخذ يذكرهم بسؤال أسلافهم لموسى ، وحذرهم أن يسالوا محمدا كما سئل موسى من قبل ، وأشار إلى أن هذا عدول عن الايمان إلى الكفر : « ومن يتبدل الكفر بالايمان فقد خل سواء السبيل » . وفي هذا تحذير لضعاف الايمان من المؤمنين أن يسمعوا الكلامهم ، أو يسيروا في طريقهم وقد أرشدهم إلى أن هؤلاء المشككين يودون أن ترجعوا كفارا ، حسدا من عند أنفسهم من معد ما تبين لهم الحق ، فاحذروا التأثر بهم ، ولا يحملنكم بغضهم أياكم أن تعتدوا عليهم : « فاعفوا واصفحوا حتى يأتى الله بأمره » ، وعليكم تطهير انفسكم بالصلاة ، وتقوية روابطكم بالزكاة : « وما تقدموا لانفسكم من خير تجدوه عند الله » .

ثم يعود غيذكر بغرور هؤلاء المكذبين ، وزعمهم انه لن يدخل الجنة الا من كان منهم ، ويطالبهم ببرهان ذلك ان كانوا صادقين . ويقرر ان اساس الأجر عند الله هو اسلام الوجه لله والاحسان الى عباد الله : « بلى من اسلم وجهه لله وهو محسن غله أجره عند وبه ، ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون » .

<sup>(4)</sup> من الآية ١٠٦ الى نهاية الآية ١٢٣ من سورة البترة .

#### مسلك مذرب

ثم أخذ يطمئن المؤمنين بأن خطة هؤلاء في النشكيك والتكذيب والإنكار ، ليست شائنا خاصا بكم ، وانما هي شانهم حتى نيما بينهم : ينكر بعضهم على بعض ، ويجهل بعضهم بعضا ، والكتاب بين أيديهم ، يزعمون أنهم يؤمنون - ، وأنهم أرباب الدين الخالد . وبهذه الخطة الفاسدة التي فرقت كلمة الله اعتدى بعضهم على بعض ، وتحاربوا حتى خربوا الماكن العبادة ، ومنعوا مساجد الله أن يذكر فيها اسمه وتقام عبادته . وما كان لهم أن يختلفوا في مثل هذا الشأن ، ولا أن يعتدى بعضهم على بعض بسببه ، فلله المشرق والمغرب ، يعبد في كل مكان : « غاينما تولوا غثم وجه الله أن ألله واسع عليم » ولم تقف بهم هذه الخطة الفاسدة عند حد الاعتداء عليكم ، أو اعتداء بعضهم على بعض ، بتخريب أماكن العبادة والتقديس ، وانما امتدت اهواؤهم الى الجانب الاقدس ، فزعموا أن لله ولداً ، وطلبوا أن يكلمهم أو يخصهم بآية من عنده ، فيرد عليهم بأن له ما في السموات والأرض،وبأن كل من فيها قانت له وخاشع، وانه خالقهما ومدبرهما ، وانه اذا قضى امرا غانما يقول له كَنَّ فيكون , واذا كان هذا شانه في الملك والتصريف والايجاد ، فكيف يكون له ولد ينغصل منه \_ وينسب اليه بالجزئية التي ه يأساس البنوة والأبوة: « لم يلد ولم يولد » . يرد عليهم في طلب مكالمته اياهم بأنه طلب التعنت والاعراض عن الآيات : « كذلك قال الذين من قبلهم مثل قولهم ، تشمابهت قلوبهم قد بينا الآيات لقوم يوقنون » •

## توجيه ونصح

ثم وجه الخطاب الى النبى صلى الله عليه وسلم بتأكيد ارساله بالحق بشيرا ونذيرا ، وبائه غير مسئول عن كفر من كفر ، واعراض من اعرض ، وبان هؤلاء لا يرضون عنك حتى تترك ما أنت عليه من رسالة ربك وتتبع ملتهم ، ثم تحذر الآيات أتباعه في شخصه أن يتبعوا أهواءهم ، ويتأثروا بهم ، بعد ما ظهر لهم من العلم والهدى ، وتنذرهم أذا هم سلكوا طريقهم بحرمانهم من ولاية الله ونصرته : «مالك من الله من ولى ولا نصير » ،

verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

هذا شان الكثرة الساحقة من هؤلاء الذين كنت يا محمد تطمع في ايمانهم وسرعة تلبيتهم قد بيناه ، ومع هذا ففيهم من يرجى خيره ، وهم الذين يتلون الكتاب حق تلاوته ، ويتفهمون حكمه وأسراره ، فأولئك هم الذين يصح أن تعلق بهم رجاء الايمان ، وتطمع في تلبيتهم دعوتك : « الذين آتيناهم الكتاب يتلونه حق تلاوته ، أولئك يؤمنون به الاكثرون من الرؤساء المعاندين ، والمقلدين الجساهلين ، فأولئك هم الخاسرون ، الذين لا ينبغى أن تكترث بهم ، ولا أن تطمع في أيمانهم . .

ثم تعود الآیات وتستحثهم علی الایمان ، وتنادیهم کما نادتهم اولا بنسبتهم لاسرائیل ، نبی الله یمتوب ، وتذکرهم بنعمة الله علیهم ، وانه لا یلیق بمن کرمه ربه ، وغضله بالحکم والنبوة ، ان یکون حظه من هدایة الله الجحود والانکار ، وفی سبیل هذا تنذرهم کما انذرتهم من قبل باتقاء یوم الحساب والجزاء: « یا بنی اسرائیل اذکروا نعمتی التی انعمت علیکم وانی فضلتکم علی العسالین ، واتقوا یوما لا تجزی نفس عن نفس شیئا ، ولا یقبل منها عدل ولا تنفعها شناعة ولا هم ینصرون » ، ه

# سيوزة آل عمران

## الربع التاسع:

احسيب المسلمون في غزوة احد بما سبطته سورة « آل عمران » وسمعوا بعد الهزيمة من الكفار والمنسافقين كثيرا من كلمسات الشماتة والتخذيل : « لو كان لنا من الأمر شيء ما قتلنا ها هنا » > « لو نعلم قتلا لاتبعناكم » > « لو الطاعونا ما قتلوا » .

#### جزاء الشهداء

(﴿﴿ وَلَا أَرْسُدُ اللّهُ فَى هذا الربع الى حملة من العلاج الذي يحفظ على المسلمين قوتهم المعنوية من التأثر بكلمات الشماتة والتخذيل . وكان مما أرشدوا اليه غيما يختص بقتلى أحد ، الذين جادوا بأنفسهم في سبيل الله ، انهم ليسوا — كما يظن هؤلاء — أمواتا توارت أجسامهم ، وطويت صفحتهم ، وذهبوا الى حيث لا يذكرون، بل لقد أرتقى بهم أيمانهم واستشسهادهم الى العندية القدسية ، تشرق عليهم فيها أنوار التجليات ، ويتمتعون بما أعد لهم من المفضل الالهى : « فرحين بما آتاهم الله من غضله » ، وفرحين بما رأوا من المكانة التي أعدت الأخوانهم الذين تركوهم في الدنيا ، يشتون طريقهم بايمان مثل أيمانهم ، وجهاد مثل جهادهم ، تركوهم يستجيبون لله وللرسول ، غير مكترثين بأراجيف المرجفين ، ولا فتن الضالين المتن والأراجيف الا أيمانا على أيمان ، وقوة على قوة : « الذين قال لهم الناس أن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم فزادهم أيمانا قالوا حسبنا الله ونعم الوكيل » ،

وكان مما ارشدوا اليه غيما يختص بهولاء المرجفين ، ان ارجافهم دوهم الشياطين المفسدون د لا يؤثر الا على مثل اتباعهم ضعاف الايمان ، فاسدى العقيدة ، وليس له سلطان على المؤمنين الذين يملأ الايمان قلوبهم فيحفظها من التأثر بالاراجيف

<sup>(</sup>نهر) بن الآية (١٧ الى نهاية الآية ١٨٥ بن سورة آل عبران م

والفتن ، وسينزل بهؤلاء المفسدين الجزاء الذي يستحقون : « انما نملى لهم ليزدادوا اثما ولهم عذاب مهين » . .

#### عبر من الهزيمــة

وكان مما أرشدوا اليه حكمة الهزيمة التي أصيبوا بها وهي : أن الله يريد تطهير صنوف المؤمنين من أرباب القلوب الفاسدة ، وليس من شأنه في ذلك أن يوحى بما في الضمائر من خبث ونفاق ، وانما شأنه وسنته أن يصطفى رسلا يدعون الى الايمان وفي ظل السلم يختلط الكاذب بالصادق ، والخبيث بالطيب ، فيجرى الله احداثا ويسوق شدائد ، تميز الخبيث من الطيب وتطهر جماعة الايمان الحق ، فيوافيهم بالنصر والتاييد : « فامنوا بالله ورسله وأن تؤمنوا وتتقوا فلكم أجر عظيم » .

#### عاقبة البخلاء

وكان مما أرشدوا اليه أن هؤلاء الذين يتبضون عن الانفاق في سبيل الله ، ويبخلون بما آتاهم الله من غضله : « سيطوقون ما بخلوا به يوم القيامة » ويكون حملا ثقيلا في اعناقهم لا يستطيعون التخلص من تبعاته ، وسيرجع ما بأيديهم الى الله الذى له ميراث السموات والأرض ، والذى انعم عليهم به من غضسله ليبلوهم أيشكرون أم يكفرون .

وبهذه المناسبة عرضت الآيات للتحقير من شأن كلمات كان يلقيها الاعداء بقصد الحط من مكانة الرسالة وصاحبها عليه الصلاة والسلام: « ان الله عقير ونحن أغنياء » » « ان الله عهد الينا لا نؤمن لرسول حتى يأتينا بقربان تأكله النار » ، وتتوعدهم بالعداب الاليم » وتأمر الرسسول بأن يسرد عليهم بقوله : « قد جاءكم رسل من قبلى بالبينات وبالذى قلتم غلم قتلتموهم ان كنم صادقين » ؟

#### - تسلية

ثم تأخذ فى تسلية الرسول فى تكذيب القوم له ، بأن اخوانه السابقين قد كذبتهم الممهم من قبل معد أن جاءوهم بالبينات ، وكان

جزاء الرسل لما صبروا النصر والتأييد ، وجزاء القسوم المكذبين المخزى والدمار . وتلك سنتنا مع الأولياء والأعداء ، وستنقضى هذه الدنيا وتذهب كل النفوس الى بارئها وتوفى كل نفس ما عملت ، ويرى المؤمنون الصادقون ما أعد لهم من نعيم دائم ، ويرى الكافرون المكذبون ما أعد لهم من عذاب اليم : « فمن زحزح عن النار وأدخل الجنة فقد فاز وما الحياة الدنيا الا متاع الغرور » . .

## الربع الماشر:

#### اعداد واستعداد

(عد) بعد أن أرشد الله المؤمنين الى حكمة الهزيمة التى أصابتهم في الحد ، لفت انظارهم الى أن ماأصابهم في تلك الغزوة ليس آخر ابتلاء يصيبهم من أعدائهم ، وأكد لهم انهم سيختبرون في مستقبل حياتهم بالشدائد في الأموال والانفس ، بالفعل وبالقول من فريقي المعارضين لهم ، وسيرون أذى كثيرا ، فلا يظنوا أن الأمر يقف عند حد هذه الغزوات الأولى ، غمرحلة الجهاد طويلة ، وتضحيات النصر كثيرة ، غليوطنوا انفسهم عليها ، ويستعينوا على تحملها بالصبر والتقوى : « لتبلون في أموالكم وأنفسكم ولتسمعن من بالخين أوتوا الكتاب من قبلكم ومن الذين أشركوا أذى كثيرا ، وان قصبروا وتتقوا غان ذلك من عزم الأمور » .

ثم آخذ يذكرهم بسوء عاتبة أعدائهم بجرائههم التى اقترغوها وصدوا بها الناس عن الايهان بالحق ، فهم قوم نقضوا ميثاق الله ، ونبذوه وراء ظهورهم ، واشتروا به ثمنا قليلا ، وغرحوا بها ارتكبوا في جنب الله ، وعملوا جهدهم على أن يعتقد الناس فيهم أنهم أبناء الله واحباؤه ، وحملوهم بذلك على أن يعظموهم وأن يسمعوا لدعواتهم في التاليب ضد الحق الذي يدعو اليه الرسول وصحبه المخلصون : « لا تحسبن الذين يفرحون بما أتوا ويحبون أن يحمدوا هما لم يفعلوا غلا تحسبنهم بمغازة من العذاب ولهم عذاب اليم ،

<sup>﴿</sup> مِن الآية ١٨٦ الى آخر سورة آلَ عبران م.

#### الأمر والتدبير لله وحسده

وبعد أن تغرغ الآيات من أرشاد المؤمنين الى ما يجب عليهم من الصبر والتقوى في مواقف الجهاد والاخلاص في الدعوة ، والى ما سينزل بخصومهم من عاقبة كيدهم وطغيانهم ضد الحق وأهله ، تأخذ في تقرير ربوبية الله ، وأنه صاحب الأمر والملك والتدبير في السموات والأرض ، لا شأن لاحد غيهما سواه ، غهو القادر على الوغاء بما وعد المؤمنين ، وما توعد به الكافرين : « ولله ملك السموات والأرض والله على كل شيء قدير » . .

#### وجوب النظر في آيات الله

ثم تأخذ الآيات في فتح أبواب العظة والاعتبار ، ودلائل القدرة للذين خلصت قلوبهم من الأهواء والشمهوات ، وتحكم التقاليد الباطلة : « ان في خلق السموات والأرض واختلاف الليل والنهار لايات لأولى الألباب » .

ثم تصف أولى الألباب بصفتين : هما الحبل المتين الذي يصل الانسان بربه ويقيه شر الماثم والطغيان في هذه الحياة : « الذين يذكرون الله قياما وقعودا وعلى جنوبهم » أى يذكرونه بعظمته وجلاله وقدرته في جميع أوقاتهم ، وفي جميع شئونهم ، ثم يكون هذا الذكر نتيجة لتدبرهم في خلق السموات والأرض وما فيهما من اتقان وابداع ، وعجائب وأسرار ، غليس ذكرا ينطلق به اللسان ، ولا يدمع آليه الجنان ، انما هو ذكر ينبع من القلب الى سماء الرب ، شرمع همة صاحبه فينطلق لسانه بالدعاء وقلبه بين الخوف والرجاء : « ربنا ما خلقت هذا باطلا سبحانك » تنزيها لك عن الباطل في خلقك و فعلك و حكمك : « فقنا عذاب النار » بدوام توفيقك وعنايتك . ثم يذكرون مال غضبه سبحانه على الذين ظلموا الحق فانكروا ربوبيته وكفروا برسالته ، فيكون دعاؤهم : « ربغا انك من تدخلا النار متد أخزيته ، وما للظالمين من أنصار » . . ثم يؤكدون تلبيتهم لدعوة الحق التي ارتضاها لعباده على لسان نبيه ، ويلتمسون منه المغفرة والانعام عليهم بما وعد المؤمنين المخلصين فيكون قولهم : « ربنا انفا سمعنا مناديا ينادي للايمان أن آمنوا بربكم فآمنا ٤ ربنا غاغفر لنا ذنوبنا وكفر عنا سيئاتنا وتوغنا مع الأبرار ، ربنا

وآتنًا ما وعدتنا على رسلك ولا تخزنا يوم القيامة انك لا تخلف

\* \* \*

هذا موقف الذاكرين لربهم ، المفكرين فيما خلق ودبر ، عرف منهم الصدق في الايمان والذكر والنفكير والتنزيه: « فاستجاب لهم ربهم اني لا أضيع عمل عامل منكم من ذكر أو أنثى ، بعضكم من بعض » لا تفاضل بينكم الا بالعمل والتقوى ، وقيام كل بما طلب منه .

ثم يذكر بعض اسباب النعيم وتكفير السيئات ؛ والمثوبة الدائمة ، ويخص اهم ما يطلب من المؤمن وتت نورة الكفر على الايمان ، فيذكر الهجرة والاخراج من الديار ، والايذاء في سبيل الله ، والقتال والقتل ، ويجعل هذه ابرز دلائل الايمان ، وأقرب ما يوصل الانسان الى ثواب الله ورضوانه: «والله عنده حسن الثواب» .

#### تسلية وتوصيية

ثم اخذ يسليهم عما كلفوه من مشاق الجهاد ، ويحذرهم الاغترار بتقلب الذين كفروا في البلاد ، ويؤكد لهم انه متاع قليل ، ثم مأواهم جهنم وبئس المهاد . .

اما المؤمنون الذين انقوا ربهم فمأواهم جنات تجرى من تحتها الأنهار .

ثم يرشد \_\_ احقاقا للحق \_\_ الى ان من اهل الكتاب ، الذين يحاربونكم ويناصبونكم العداء ، طائفة تؤمن بالله ، وتؤمن بما انزل اليكم وما انزل اليهم ، خاشعين لله لا يؤثرون دنياهم الفانية على رضا الله الباقى ، ويبين أن هؤلاء لهم اجرهم عند ربهم ، وفي هذا اطماع لغيرهم من أهـل الكتاب في أن يعـدلوا عن موقفهم من المؤمنين ، وأن ينهجوا منهج اخوانهم الخاشعين لله ، المحافظين على حدوده ،

ثم تختم السورة بهذه الوصية الفذة ، التى بها يتحقق الخير كله، وبها يعظم النصر ويحق الجزاء ، ويتم الفلاح : « يا ايها الذين آمنوا اصبروا وصابروا ورابطوا واتقوا الله لعلكم تفلحون » .

# سورة النساء

## الربع الأول:

(\*) سورة النساء أطول سورة مدنية بعد سورة البقرة ، وهي سورة مليئة بالأحكام التى ينظم ها المؤمنون شنونهم الداخلية ، والأحكام التى يحفظون بمراعاتها وتنفيذها كيانهم واستقلالهم ، ويدفعون بها كيد الكائدين ، واغارة المحاربين ، وسميت بسورة النساء لكثرة ما ورد فيها من الأحكام التى تتعلق بهن ، بدرجة لم توجد فى غيرها من السور ، ولذلك أطلق عليها « سورة النساء الكبرى » فى مقابلة « سورة النساء الصغرى » الثى عرفت فى القرآن بسورة « الطلاق » .

## الناس من اصل واحد

وقد اغتتحها بنداء الناس كاغة ، وامرهم جميعا بتقوى الله ، وذكرهم فى سبيل ذلك الأمر بنعمة الخلق والايجاد من نفس واحدة «خلق منها زوجها » وكان منها الناس جميعا رجالا ونساء ، وبذلك جمعهم اصل واحد : أبوة واحدة ، أمومة واحدة ، وربطت بينهم رحم واحدة ، هى رحم الانسانية العامة ، ثم اعاد الأمر بتقوى الله الذى اليه تفزع القلوب ، وتتوثق العلائق ، كما أمرهم بتقوى الأرحام التى بينهم والتى ترجع الى اصل واحد ، كانت منه الشنعوب، والقبائل ، والأسر ، وقد مهدت بهذا كله للأحكام التى وضعها الله للناس ليحفظ قويهم ضعيفهم ،

## رعساية اليتيم

ومن هنا ذكرت أحكام اليتيم الذي نقد أباه ، والسفهاء الذين لا يحسنون التصرف ، والنساء اللاتي تنتظمهن ولاية الرجال ، نفى

<sup>(</sup>拳) من أول سورة النساء الى نهاية الآية 11 ، 1

اليتامى أمرت بحفظ أموالهم حتى يتسلموها عند رشدهم كاملة غير منقوصة ، وحنزت الاحتيال على اكلها عن طريق المبادلة « ولا تتبدلوا الخبيث بالطيب » . أو عن طريق الخلط : « ولا تأكلوا أموالهم الى أموالكم » . ووصفت ذلك بأنه أثم كبير . كما أرشدت الى ترك التزوج من اليتامى عند خوف استغلال الحياة الزوجية في أكل أموالهن ، وعدم العدل معهن . وأرشدت الى أن لهم فى غيرهن من النساء متسعا للتزوج منهن ، واحدة ، ومثنى ، وثلاث ، ورباع .

وذكرتهم في هذه الحالة أيضا بالعنل بين النساء حتى اذا لم يأنس الرجل من نفسه القدرة على العدل بين المتعدادت من الزوجات ، وجب عليه الاقتصار على واحدة ، تنزيها لنفسه ، واستبراء لدينه : « ذلك أدنى ألا تعولوا » . .

#### تشريع المهسور

وبهذه المناسبة أمرت باعطاء الزوجات مهورهن التى أطلق عليها « نحلة » اى مهى ليست أجرا ، ولا ثمنا ، وانما هى عطاء يوثق المحبة ، ويربط التلوب ويديم العشرة ،

#### حفظ أموال اليتامي والسفهاء

وفي جانب السنهاء وهم الصحفار الذين لا يعتلون والمجانين والمعاتية ، وكل من لا يحسن التصرف ، حذرت دفع الأموال اليهم المحتفظ بها لهم ، وابقاء عليها للأمة ، فهى في الواقع مال الجميع ، وأشارت الى تنميتها واستثمارها عن طرق التنمية والاسمئتمار المشروعة ، وجعلت رزقهم وكسوتهم من أرباحها لا من أصولها ، كما أمرت بمعالجة السفهاء من السفه بارشسادهم الى الحكمة وحسن التصرف وغائدة حفظ الأموال ، وأمرت بمثل ذلك في جانب اليتامى : « وابتلوا اليتامى » أى اختبروهم في المعاملات حتى يتعودوا البيع والشراء ، ثم حددت الوقت الذي تسلم فيه الأموال اليهم وهو وقت الرشد ، بعد أن يصلوا الى سن البلوغ ، نمن لم يبلغ لا تسلم اليه أمواله ، ومن بلغ ولم يرشد لا تسلم اليه أمواله ، وكانت تلك التعاليم مصدرا لقانون المجالس الحسبية فيما يختص وكانت تلك التعاليم مصدرا لقانون المجالس الحسبية فيما يختص

بالحجر على السفيه ، والقوامة عليه وعلى اليتيم ، ثم اباحت الآية للأوصياء ان يأخذوا من أموالهم بقدر كفايتهم اذا كانوا فقراء : « ومن كان غنيا فليستعفف ومن كان فقيرا فليأكل بالمعروف » ، ثم ختمت الآيات هذه الأحكام بتهديد الأوصسياء في أبنائهم الذين يتركونهم في كفالة غيرهم ، ليفعلوا مع أبناء غيرهم ما يحبون أن يغمل الغير مع أبنائهم ، كما هددتهم بالعذاب الأخروى الذي صورته الآيات بأقوى ما يقلع من النفس جشسعها : « وليخش الذين لو تركوا من خلفهم ذرية ضعاما خافوا عليهم » ، « أن الذين يأكلون أموال اليتامي ظلما أنما ياكلون في بطونهم نارا وسيصلون سميرا »

## الارث في الاسلام

وقد كان أهل الجاهلية لا يورثون النساء ولا الأطفال ، ويتولون لا يرث الا من طعن بالرماح وذاد عن الحوزة ، وحاز الغنيمة ، فابطل الله ذلك وجعل الميراث بسببين اثنين : النسب والزوجية ، وبهما عم الرجال والنساء ، والصغار والكبار ، وجاء في ذلك على وجه العموم .

أولا: قوله تعمالى: « للرجال نصميب مما ترك الوالدان والاقربون مما قل والاقربون مما قل منه أو كثر نصيبا مغروضا » . .

ثم جاءت آیات الربع الثانی وغیها التفصیل والتصریح بها یعم الرجال والنساء ، والصغار والکبار ، والازواج والزوجات ، ثم أرشدت الآیات الی مبدا له آثره العظیم فی تطبیب نفوس الذین یحضرون القسمة والتوزیع من الفقراء والمساکین والاقارب الذین لا یرثون ، « واذا حضر القسمة اولوا القربی والیتامی والمساکین فارزوهم منه وقولوا لهم قولا معروفا » .

وهذه الآية مستند قوى لمن أراد لضريبة التركات مستندا الهيا كريما من كتاب الله ووحيه ، أم المبادىء التى روعيت فى توزيع التركات وتقسيم الميراث منى قوله تعالى : « يوصسيكم الله فى أولادكم للذكر مثل حظ الانثيين . . »

### الربع الثاني:

### تفصيل الميراث

(\*) بين الله في هذا الربع ، وفي آخر آية من السورة ، الوارثين والوارثات ونصيب كل وارث بالوصف الذي قررة الله مسببا للاستحقاق ، غذكر الارث بالبنوة ، وبالأبوة ، وبالأمومة ، وبالزوجية ، وبالأخوة وأهمل استحقاق الارث بالتبني الذي كان معرومًا عند الجاهلية . وقد جاء ذلك كله في ثلاث آيات : « يوسيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ الانثيين . . . » ، « ولكم نصف ما ترك ازواجكم ... » ، « يستفتونك قل الله يغتيسكم في الكلالة ... » وفي هذه الآيات الثلاث بين ميراث الأبناء : « للذكر مثل حظ الانثيين فأن كن نساء فوق اثنتين فلهن ثلثًا ما ترك وأن كانت وأحدة فلها النصف » وميراث الوالدين : « ولابويه لكل واحد منهما السدس مما ترك أن كان له ولد ، غان لم يكن له ولد وورثه أبواه ، غلامة الثلث ، غان كان له الحوة غلامه السدس » . وميراث الزوج : « ولكم نصف ماترك ازواجكم أن لم يكن لهن ولد ، مان كان لهن ولد غلكم الربع مما تركن » . وميراث الزوجة : « ولهن الربع مما تركتم أن أم يكن لكم ولد ، نمان كان لكم ولد نملهن الثبن مما تركتم » . ولا يخفى ما في تقرير الارث بالزوجية من تركيز للأسرة على اساس قوى في تبادل التعاون والشعور بالمسئولية المشتركة ، حتى كأنّ الزوجية نوع من النسب و القرامة الأسم مة . .

### ميراث الاخسوة

أما ميراث الأخوة غيتبع جهة الأخوة ، غميراث أخوة الأمومة ذكر بتوله: « وان كان رجل يورث كلالة ( من لا ولد له ولا والد ) أو أمرأة ، وله أخ أو أخت غلكل واحد منهما السدس ، غان كانوا أكثر من ذلك غهم شركاء في الثلث »

وميراث الأخوة الاشتاء ، أو لاب ذكر في الآية الثالثة التي ختمت بها السورة : « أن أمرؤ هلك ليس له ولد وله أخت غلها نصف

<sup>(\*)</sup> من الآية ١٢ الى نهاية الآية ٢٣ من مسورة النساء ه

المراد ال

لها ترك وهو يرثها ان لم يكن لها ولد ، لمان كانتا اثنتين للهما الثلثان مما ترك ، وان كانوا الخوم رجالا ونساء للذكر مثل حظ الانثيين » .

وجدير بالمؤمنين اذا قرعوا هذه الآيات أن يتدبروا قوله تعالى أ « يوصيكم الله في أولادكم » ، وقوله : « وصية من الله » ، وقوله : « يبين الله لكم أن تضلوا » وقوله : « تلك حدود الله » ، وقوله : « ومن يعص الله ورسوله ويتعد حدوده يدخله نارا خالدا منها وله عذاب مهين » جدير بهم أن يتدبروا تشديد الله في المحافظة على احكام الميراث كما بينها بيانا شافيا ، ليس محل اجتهاد ، ولا تابلا للتغيير ، ملا يتحدث منهم متحدث بالاستظهار على تشريع الله ، ولا تغيير احكامه ، وكتاب الله بين واضعح ، يتلوه الصغير والكبير ، ويعرف حكمه الفقيه وغير الفقيه .

#### الارث بعد قضاء الدبون وتنفيذ الوصايا

وقد صرحت الآیات بأن تقسیم الترکة علی المستحقین انها یکون بعد قضاء الدیون ، وتنفیذ الوصایا التی لم یقصد بها حرمان مستحق، أو ایذاء وارث ، ومنه یعلم بطلان التصرفات التی تجیء علی اساس من حرمان بعض الورثة ، کعادة حرمان الاناث بالبیع الصوری ، أو بالوقف الذی أراح الله الناس منه : « من بعد وصیة یوصی بها أو دین غیر مضار ، وصیة من الله والله علیم حلیم » .

### حفظ الاعراض

ثم تنتقل الآيات الى نوع من التأديب لمن يرتكب الفاحشة من الرجال والنساء وهو من قبيل التنبيه على الواجب بعد التنبيه على الحق : ففى فاحشة النساء : « واللاتى يأتين الفاحشة من نسائكم فاستشهدوا عليهن أربعة منكم فان شهدوا فأمسكوهن في البيوت حتى يتوفاهن الموت ، أو يجعل الله لهن سبيلا » . وفي فاحشة الرجال : « واللذان يأتيانها منكم فاذوهما » . .

تعزير يؤدب به النساء او الرجال فى نعل الفاحشة الخاصة بالجنس حتى يتوبوا ، والتوبة مقبولة عند الله على وجه اليقين اذا فعل الذنب بدانع من الشهوة او الغضب ، وسارع المذنب الى

الاقلاع والرجوع الى الله أما من يفعلها ويرجىء التوبة الى أن يحضره الموت ويستشعر مقدمانه ، فنوبته مرفوضة قطعا ، وهى كتوبة الذين يموتون وهم كفار . . أما توبة الذين يفعلون السيئات عن ألف واطمئنان ، ثم لا يتوبون عن قرب منها ، فالآية لم تصرح بحكم الله فيها ، فهو اليه أن شاء قبلها وغفر ، وأن شاء رفضها وعاقب ، فليكن المؤمن منها على وجل : « أنما التوبة على الله للذين يعملون السوء بجهالة ثم يتوبون من قريب » ، « وليست التوبة للذين يعملون السيئات حتى أذا حضر أحدهم الموت قال أنى قبت الآن » ،

### تدنير من عادات جاهلية

ثم تعود الآيات نتحذر من بعض العادات الجاهلية الني كانت تعامل بها النساء: كان الرجل يرث نساء اقاربه ، ويتخذها كالمتاع ليأخذ مالها ، وكان يضايق زوجته حتى تبذل له المهر الذي دنعه لها ليتزوج به غيرها ، وفي هذا وذاك اجحاف ايما اجحاف بالضعيف الذي لا يملك أن يدفع عن نفسه ، وفيه تعريض للحياة الزوجية للاضطراب والتحلل ، وفيه اهمال لحق الزحم الانساني العام ، لكن يقول الله : « لا يحل لكم أن ترثوا النساء كرها » ويقول :

« وان اردتم استبدال زوج مكان زوج وآتيتم احداهن تنطارا غلا تأخذوا منه شئا ، اتأخذونه بهتانا واثما مبينا ، وكيف تأخذونه وقد الفضى بعضكم الى بعض وأخذن منكم ميثاقا غليظا » .

### الربع الثالث:

### المحرمات من النساء

(﴿﴿ وَالكَلَامِ هَيْهُ ، لا يَزَالَ فَى الأَسْرَةَ ، وَهَيْما يَخْتَصَ بِتَكُويَنُها ، وَتَرَشَّدُ الآياتُ هَنَا الى أَصِنَافُ لا يَحَلُ التَزْوِجِ بَهْنَ ، وَلا تَكُويِنَ الْأَسْرَةُ مَنْهَنَ ، وَذَلْكُ لَمَا بِينْهَا وَبِينَ الرَجِلَ مِنْ صَلَاتُ لا يَنْبَغَى تَعْرَيْضُهَا لَمُنْسَادُ ، وَذَلْكُ لمَا بِينْهَا وَبِينَ الرَجِلَ مِنْ صَلَاتُ لا يَنْبُغَى تَعْرَيْضُهَا لَمُنْسَادُ ، وَيَجْبُ أَنْ الْعَرْبُ يَعْطُونَ ذَلْكُ ، وقالُ هَيْهُ التَرْوِجِ بِحَلَائِلُ الآبَاء ، وقد كان العرب يَعْطُونَ ذَلْكَ ، وقالُ هَيْهُ التَرْوِجِ بِحَلَائِلُ الآبَاء ، وقد كان العرب يَعْطُونَ ذَلْكَ ، وقالُ هَيْهُ

<sup>(4)</sup> من الآية ١٤ الى نهاية الآية ٣٥ من سورة النساء •

القرآن: « انه كان غاحشة ومقتا وساء سبيلا » ، وحرم التزوج بالأم وان علت ، والبنت وان نزلت ، والاخوات ، والعمات ، والخالات ، وبنات الآخ ، وبنات الآخت ، وحرم بسبب طارىء وهو الدضاع المكون للبنية مثل ما يحرم بالقرابة . واقتصرت الآية على الامهات والاخوات ، وجاء في السنة الصحيحة : « يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب » وحرمت أم الزوجة وان لم يكن الرجل دخل ببنتها ، وحرمت بنت الزوجة اذا كان الرجل قد دخل بأمها . وحرمت حلائل الابناء الذين هم من الأصلاب ، وحرم تحريما مؤقتا الجمع بين الاختين ، ومن في معناهما ، كالمرأة وعمتها وخالتها ، وحرمت المتزوجات واستثنت الآية منهن المهاجرات المؤمنات اللاتي تركن أزواجهن الكفار ، وتبين صدق أيمانهن : « نهان علمتموهن مؤمنات غلا ترجعوهن الى الكفار لا هن حل لهم ولا هم يحلون لهن ولا جناح عليكم أن تنكحوهن اذا آتيتموهن أجورهن » .

ثم صرحت الآيات بحل ما وراء هذه المحرمات ، مشيرة الى غائدة الزواج من احصان الرجال والنساء ، والبعد عن المسافحة والمخادنة كما أوجبت بذل المهور ، واشارت الى لزوم تخير الزوجات من العناصر الطيبة وهى الحرائر المؤمنات ، ومنعت التزوج من غيرهن الا عند العجز مع خوف العنت والمشقة ، والوقوع فى الفاحشة ، ومع ذلك فقد قال الله تعالى : « وأن تصبروا خير لكم » ، وذلك محافظة على البيئة الصالحة التى يكون منها النسل ، ويتربى فيها ،

### النهى عن اكل أموال الناس بالباطل

ثم عرضت الآيات بعد أن أرشدت الى الهدف من هذا التشريع وهو الهداية الى سبل السعادة والبعد عن حماة الشهوات والمفاسد ، عرضت الى العنصر الثانى فى حياة الاسر والجماعات وهو « المال » منهت عن أكله بالباطل ، والباطل كل ما لم يكن سببا مشروعا فى حل الأموال كالسرقة ، والغصب ، والرشوة ، وأجرة البغاء ، والربا ، وما الى ذلك مما نهى الله عنه وله أثره السيىء فى سلالة المجتمع . وما كان الاعتداء على المال ، من وسائل الاعتداء على النفس جاء فى هذا المقام قوله تعالى : « ولا تقتلوا انفسكم » ، وتوعدت الآيات فى هذا المقاب من يعتدى على أخيه فى ماله أو نفسه ، كما وعدت بأشد العذاب من يعتدى على أخيه فى ماله أو نفسه ، كما وعدت بأشد العذاب من يعتدى على أخيه فى ماله أو نفسه ، كما وعدت بأشد العذاب من يعتدى على أخيه فى ماله أو نفسه ، كما وعدت بأشد العذاب من يعتدى على أخيه فى ماله أو نفسه ، كما وعدت بأشد العذاب من يعتدى على أخيه فى ماله أو نفسه ، كما وعدت بأشد العذاب من يعتدى على أخيه فى ماله أو نفسه ، كما وعدت بأشد العذاب من يعتدى على أخيه فى ماله أو نفسه ، كما وعدت بأشد العذاب من يعتدى على أخيه فى ماله أو نفسه ، كما وعدت بأشد العذاب من يعتدى على أخيه فى ماله أو نفسه ، كما وعدت بأشد العذاب من يعتدى على أخيه فى ماله أو نفسه ، كما وعدت بأشد المقائر الذنوب أذا ما اجتنبت هذه الكبائر : « أن تجتنبوا

كبائر ما تنهون عنه نكفر عنكم سيباتكم وندخلكم مدخلا كريما » و ولما كان معظم اسباب الاعتداء ، تطلع المتل الى ما بيد المكثر ، وتمنى ان يكون ما في يده غيره في يده نهى الله عن ذلك وبين ان لكل كاسب وعامل ثمرة عمله وكسبه غليستغل كل انسان مواهبه وقدرنه في الكسب والعمل : ولا يتطلع الى شيء غيره : « ولا تتمنوا ما غضل الله به بعضكم على بعض ، للرجال نصيب مما اكتسبوا ، والسألوا الله من غضله » .

اما المال الذى يورث ولا يكتسب بالعمل نقد بينت الآيات المسنحتين فيه وانصباءهم على حسب ما يعلم الله من مصلحة عباده ، وهم احسحاب القرابة والزوجية ، فحافظوا على قاعدة الكسب ، وحافظوا على قاعدة التوزيع ، ولا يعتد بعضكم على بعض لا في كسبه ، ولا في ميراثه : « ولكل جعلنا موالى مما ترك الوالدان والاتربون والذين عقدت ايمانكم فآتوهم نصيبهم » . . .

### قوامة الرجل

ولما تضمن تشريع الله للرجال والنساء تفاوتا في الأعمال والانسباء ، وكان ذلك مبعثا لفكرة التسوية عند من لا يحكمون الطبيعة ولا يفهمونها ، بينت الآيات أن الحكمة في ذلك ترجع الى طبيعة كل من الرجل والمرأة ، فكلف الرجل ، بما له من قوة ، بالجهاد والاعمال الشاقة ، ومنح بما عليه من تبعات مالية وغيرها نصيبا لكثر من نصيب المرأة ، وبهذا وذلك كانت له القوامة عليها . « الرجال قوامون على النساء بما غضل الله بعضهم على بعض وبما أنفقوا من أموالهم »

### معنى قوامة الرجال

ثم ارشدت الآیات الی أن تلك القوامة لیست توامة استعباد وتسخیر وانما هی قوامة رئاسة ونصح وتادیب ، كالتی بین الرجل وابنائه ، والراعی ورعیته ، ومن هنا لم یكن لتلك القوامة اثر بالنسبة لصنف الصالحات القائلات ، وانما كان اثرها بالنسبة لمن يظن غیها النشوز والانحراف ، وبها كان الوعظ والتأدیب الذی یجری نیها بین الرجل وابنائه : « نمان اطعنكم غلا تبغوا علیهن سبیلا » . وكان اذا ما اشتد النشوز ، ووصل الی الشقاق والخلاف الحاد ، انتقل العلاج من التادیب الذی بیاشره الزوج الی التحاکم عند الاهلوالاقارب

الذين يهمهم شهان الزوجين ، ويعز عليهم أن تتدهور الأسرة ، ويتشرد الأطفال . . وبقدر نية المحكمين ، واخلاصهم في ارادة بعث الحياة الطيبة بين الزوجين ، يسهد الله خطاهم ، ويمنحهم من الوسائل ما يعيدون به الى البيت هدوءه واستقراره .

« وان خفتم شمقاق بينهما فابعثوا حكما من أهله وحكما من أهلها ) ان يريدا اصلاحا يوفق الله بينهما ان الله كان عليما خبيرا »

### الربع الرابع:

### الاحسان في كل شيء

(﴿﴿ الكلام فيه يتجه الى حفز النفوس نحو العمل بالأحكام التي بينتها السورة فيما يختص باليتامي والأسر وتكوين البيوت ، وذلك عن طريق التوجيه الى الاحسان العام ، والى أن سعادة المؤمن ليست معقودة بالاحسان الى اسرته وأقاربه فقط ، وانها توتبط بالاحسان الى كل ما يحتاج الى الاحسان .

ومن هنا أمر بالاحسان في عبادة الله وهي أصل الخير كله ، والاحسان غيها أغراده بالعبادة والتقديس ، دون أن يكون لغيره شركة ما غيما هو من خصائص الالوهية ، ثم ذكر الاحسان الى الوالدين لانهما عماد الاسرة ، وغيها يشبب المرء على الاحسان ، ثم يمتد الاحسان منها الى الاقارب والجيران والاصحاب ، والى كل أرباب الحاجات ، وبهذا ترتبط وحدات الأمة على أساس من المرحمة ، وتصبح تلك الوحدات أسرة واحدة ، متعاونة في السراء والضراء غيتحقق الرحم الانساني العام الذي اغتتحت بتقريره بين الناس ، ولفت النظر اليه ، سورتنا الكريمة .

ثم تشير الآيات الى ان التقصير فى هذا الحق الاجتماعى شان صنفين من الناس: صنف يختال ويتكبر ولا يرى لغيره حقا عليه كفيبخل بنعمة الله على عباده كوبذلك يشيع خلق البخل بين الناس كفيبخلون كما يبخل كويتقطع ما بينهم من صلات كوتحدث بينهم الضغائن والاحقاد: « الذين يبخلون ويأمرون الناس بالبخل ويكتمون

<sup>(</sup>金) الآيات من ٣٦ الى نهاية الآية ٥٧ من سورة النساء ه

ما آتاهم الله من غضله » . وصنف يتعاظم على الناس غيدسن اليهم ، ولكن ابتغاء مدحهم اياه ، وتعظيمهم له ، دون ان يدغعه الى ذلك شعور بحق ، أو ايمان بالله : « والذين ينفقون أموالهم رئاء الناس ولا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر » . ثم يسجل القرآن على هذين الصنفين ، ان الذى اغراهم بالبخل والرياء على هذا الوجه ، الذى يدل على حرمان النفس من الفضيلة ، انما هو الشيطان ، منبع الشر والرذيلة : « ومن يكن الشيطان له ترينا غساء قرينا » ثم تثير الآيات عجب الناس من هؤلاء في اعراضهم عن الايمان بالله واليوم الآخر ايمانا يدفعهم الى القيام بالحقوق ، والاخلاص في أدائها على وجه يغرس الفضيلة في نفوسهم ، ويكفل لهم ثواب الله ورضاه ، مع انهم لو اخلصوا لما غاتهم شيء مما يحبون ، ولحصلوا في الآخرة على النعيم الدائم والجزاء الحسن : « أن الله لا يظلم مثقال ذرع وان تك حسنة يضاعفها » ، وكيف يكون حال هؤلاء يوم يجمع الله الناس ويشعد على كل أمة رسولها ؟ . . « يومئذ يود الذين كفروا وعصوا الرسول لو تسوى بهم الارض ولا يكتمون الله حديثا » .

### علاج لادواء النفوس

ثم تسوق الآيات للمؤمنين علاجا من شانه اذا قاموا على وجهه هذب نفوسهم ، وطهر قلوبهم ، غلا تعرف الى البخل ولا الى الرياء سبيلا ، ذلكم العلاج هو « الصلاة الخاشعة » عصمة الانسان من الفحشاء والمنكر « ان الانسان خلق هلوعا اذا مسته الشر جزوعا ، واذا مسه الخير منوعا الا المصلين » . وارشدهم في ذلك الى تدبرها واستحضار عظمة الله فيها : « لا تقربوا الصلاة وانتم سكارى حتى تعلموا ما تقولون » ، ثم تلفت الانظار الى تطهير الظاهر حتى تلتقى طهارته مع طهارة الباطن : « وان كنتم جنبا فاطهروا » . وتذكر بنعمة الله عليهم في الاكتفاء بالطهارة الرمزية ، فاطهرة التيم حين لا يقدرون على الطهارة الحقيقية ، وهي طهارة الماء . ثم تعرض الآيات بعد ذلك لحالة طائفة يعلم المؤمنون من أمرها ما يعلمون ، من الاعراض عما آتاها الله من أحكام وهداية ، وتحريف الكلم عن خواضعه ، واتخاذها لانفسها من عناوين التزكية وتحريف الله وشرعه ، وفي اثناء ذلك تهددهم الآيات بقوله تعالى . من كتاب الله وشرعه ، وفي اثناء ذلك تهددهم الآيات بقوله تعالى .

« يا أيها الذين أوتوا الكتاب آمنوا بما نزلنا مصدقا لما معكم من قبل أن نطمس وجوها فنردها على أدبارها ، أو نلعنهم كما لعنا أصحاب السبت » .

هذا ما يلفت الله نظر المؤمنين اليه في وجوب الأخذ بأحكامه ، وعبرتنا منه أن نرتفع بأنفسنا عن مواطن الذين يبخلون والذين يراءون ، ونعصم انفسنا عن مسايرة هؤلاء في تحريف الكلم عن مواضعه ، واشتراء الضلالة ، وتزكية النفس بمجرد النسبة الى الرسول أو الاسلام ، فعلى هؤلاء الذين ينتمون الى كتاب الله ، ويتولون نحن مسلمون له ، أن يتدبروا هذا التهديد الالهى ، وأن يعلموا أن هذا التهديد سنة الله ، مع كل من أعرض عن ذكره ، ونبذ شرعه وأحكامه ، وحرف كلمه عن مواضعه ، ثم عليهم أن يستمعوا الى وعيد الله لمن حاد عن طريقه : « أن الذين كفروا بآياتنا سوف نصليهم نارا ، كلما نضجت جلودهم بدلناهم جلودا غيرها ليذوقوا العذاب » . ثم الى وعده لمن التزم حدوده وأحكامه : « والذين آمنوا وعملوا الصالحات سندخلهم جنات تجمرى من تحتها الانهار خالدين فيها أبذا ، لهم فيها أزواج مطهرة وندخلهم ظلا ظليلا » . .

### الربع الخامس:

#### الامانة والعسدل

(پد) والكلام نيه لا يزال في التشريع الداخلي الذي يحفظ على الأمة استقرارها وهدوءها ، وقد أرشدت الآيات هنا الى أن أساس الانتفاع بهذه الاحكام أمران لا تسلم أمة ولا تسعد الا بمراعاتهما والحرص عليهما ، وهما أساس الحكم الصالح ، وسبيل الحياة الطبية : أداء الامانات إلى أهلها ، والعدل في الحكم بين الناس ، والامانة اسم للحق الذي أودع عند الانسان ، وكلف حفظه ليوصله الى صاحبه الذي يملكه ، أو الذي ينتفع به ، غيشمل المال ، واداؤه تسليمه كاملا غير منقوص ، والعلم ، واداؤه تعليمه على وجهه الصحيح ، والراى ، واداؤه ابداؤه لن يحتاج اليه ، أو لمن

<sup>(</sup>会) الآيات ٥٨ الى نهاية الآية ٧٢ من مسورة النساء ھ

بيده التنفيذ ؛ واداء الامانات يتناول تيسيرطرق الوصول اليها ، كنشر، الكتب المهدية التى ينتفع الناس بها فى دينهم ودنياهم ، وتنقيسة التعاليم الدينية من البدع والخرافات والاساطير التى تفسد على الناس دينهم وتصورهم ، كما يتناول تنظيم الطرق الزراعية ، وحفر الترع ، وانشاء المصانع ، كل ذلك مما يجب على الراعى تسهيله للرعية وهو امانة فى عنقه . .

اما العدل في الاحكام غيرجع الى تحرى الحق بوسائله ، والبعد عن الهوى والشهوة ، وقد ارشدت الآيات الى أن سبيل الامائة والعدل انما هو طاعة الله المشرع ، والرسول المبين ، وأولى الأمر ، القائمين على حدود الله ، الذين هم من الامة ، يحسون احساسها ، ويهتمون بخيرها وسعادتها « يا أيها الدين آمنوا اطبعوا الله واطبعوا الرسول وأولى الأمر منكم » .

نم تلفت الآيات انظار المؤمنين الى طائفة تنبت فيما بينهم ، تظهر ايمانها بشخصية الامة ، وتلوبها تنكرها ، يزعمون انهم يؤمنون بدين الامة وتانونها ، وهم في الواقع ينطوون على ارادة التحاكم الى غير دينها الحق تبعا لشياطينهم ، وسيرا مع اهوائهم : « واذا تيل لهم نعالوا الى ما انزل الله والى الرسول رايت المنافقين يصدون عنك صدودا » .

#### \* \* \*

وهذه نابتة السوء ، وجرثوبة الشر ، يختبر الله بها كل أمة ، فاحدروهم واحذروا طريقتهم التى تفسد عليكم أمركم : « أولئك الذين يعلم الله ما في تلويهم فأعرض عنهم وعظهم ومل لهم في أنفسهم قولا بليغا » .

الا وان هؤلاء لا يقام لهم وزن عند الله ، ولا تحفظ لهم كرامة الا اذا تابوا وطهروا انفسهم من رجس النفاق ، وتعاونوا معكم على البر والتقوى ، وخضعوا لاحكام الله ، واتخذوها حكما فيما ينشأ بينهم من خلاف أو يعرض لهم من حاجة : « فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في انفسهم حرجا مما قضيت ويسلموا تسليما » .

ثم تلتفت الى اولئك المنحرفين وترشدهم الى ما فيه خيرهم من

verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

الامتثال لما يلقى عليهم من احكام الايمان ، والانتفاع بثمراتها الطيبة : « ولو انهم فعلوا ما يوعظون به لكان خيرا لهم واشد نثبيتا ، واذا لايناهم من لدنا اجرا عظيما ولهديناهم حراطا مستقيما » ، ثم نخبتم الآيات هذا التشريع الداخلى الذى تحدثت فيه من اول السورة ، تختمه بوعد كريم لمن يطيع الله والرسول فيه ، وتعدهم برفع مكانتهم الى مستوى الذين أنعم الله عليهم من عباده الأخيار « النبيين ، والصديقين ، والشهداء ، والصالحين ، وحسن اولئك. رفيقا » ،

#### الاستعداد للامن الخارجي بعد الداخلي

ثم تأخذ الآيات في الارشاد الى ما يتوقف عليه استقرار الأمة من جهة خارجيتها ، فتأمر بأخذ العدة والاستعداد الدائم لمكافحة العدو الطارىء عليها ، المغتصب لها ، وتأمر بتطهير الأمة من عناصر الفساد والتخذيل التي تنبت منها وغيها ، وتربط حبالها بحبال اعدائها ، وتعمل في سرها على تمكين العدو من بلادها .

ثم تعرض الآيات في سبح طويل للتعامل في سبيل الله وفي سبيل المستضعفين من الرجال والنساء والولدان ، وترشد الى ما ينوقف عليه النصر ، معلية في ذلك كله شأن الذين يقاتلون فيسبيل الله ، الذين يبيعون الحياة الدنيا بالآخرة ، ويضحون بانفسهم وأموالهم في اعلاء كلمة الحق ، ورد كيد الفاصبين المبطلين : « يا أيها الذين المبوا خذوا حذركم فانفروا ثبات أو انفروا جميعا وأن منكم لمن ليبطئن فان أصابتكم مصيبة قال قد أنعم الله على أذ لم أكن معهم شمهيدا ، ولئن أصابكم فضل من الله ليقولن كأن لم تكن بينكم وبينه مودة ، يا ليتنى كنت معهم فأفوز فوزا عظيما » .

# سورة الأنعام

# الربع السادس:

### تعامى المعاندين عن الحجج

هذا هو الربع السادس من سورة الأنعام ، وسورة الأنعام ، هي سورة الحجاج العقلى بين الحق والباطل ، وقد سلكت في حجاجها طريق الحكاية والتلقين ، تحكى بكلمة « قالوا » أو نحوها شبهة المبطلين ، وتلقن بكلمة « قالوا » أو نحوها شبهة المبطلين في كل زمان ومكان ، أن يتعاموا عن حجة الحق الواضحة ، وينتمسوا — تبريرا لعنادهم واعراضهم — حجة ليؤمنوا بها ، ويقسموا أنهم أن جاءتهم حجة ظاهرة ليؤمنن بها . والواقع أن كفر المعاندين لم يكن ناشئا عن عدم الحجة ، وانها هم بذلك لاتنفعهم حجة ، ولا يؤمنون ببرهان ، وأنه مهها سيق اليهم من حجج ، وهيىء لهم من دلائل غانهم لا يؤمنون لا أذا سلكوا سنة الله في أيمان من يؤمن غطهروا قلوبهم من الحقد والحسد ، وأتبلوا على النظر البرىء غيما يدعون اليه « ولكن أكثرهم يجهلون » يتمكن الجهل والسفه من قلوبهم فيهنعهم أن يسلكوا طريق الهداية والايمان ،

وان واجب اهل الحق بالنسبة اليهم أن يعرفوا أن عداوتهم للحق ناشئة من نفوسهم وليست ناشئة من عدم الحجج المتنعة ، فلا يهتموا بشانهم ، ولا يكترثوا بما يقترحون من حجج وآيات ، «وما يشعركم انها أذا جاءت لا يؤمنون » .

<sup>(4)</sup> الآيات من 111 الى نهاية الآية 177 من سورة الأنعام ﴿

### واجب الدعاة

وليعلم أهل الحق أن سنة الله جرت مع كل نبى وكل داع ، أن يثبت لهم أعداء يتفون أمام دعرتهم ويعملون جهدهم في صرف الناس عنها وما على هؤلاء الدعاة الا أن يصبروا ويصلبروا ، ويعصموا انفسهم وأتباعهم من الاغترار بزخرف تولهم وفاسد وحيهم حتى يأتيهم نصر الله ، وتكون العاقبة للصابرين « وكذلك جعلنا لكل نبى عدوا شلسياطين الانس والجن » ، ولقد كان في قدرة شه أن يسلبهم قوم المعارضة ، ولكن لم يشا ذلك تحقيقا لحكمة الابتلاء ، وتصحيحا لقانون المحاسبة والجزاء « ولو شاء ربك ما معلوه » . .

وافن نيجب على دعساة الحق أن يتركوهم وأن يعتصموا بالحق الذى معهم وتشبهد بصحته نطرهم وضلمائرهم ، كما يشله بصحته التساريخ الحق لاخوانهم السابقين : « أنغير الله ابتغى حكما وهو الذى أنزل اليكم الكتاب منصللا ، والذين آتيناهم الكتاب يعلمون أنه منزل من ربك بالحق غلا تكونن من المترين » .

فليعتصموا بحتهم ، وليثقوا بسنة الله معهم في النصر والتأييد ، وبسنته مع اعدائهم في الهزيمة والخذلان « وتمت كلمة ربك صدقا وعدلا لا مبدل لكلمساته » وليحذروا الاستماع اليهم ، والتاثر بما ينفثون من سموم : « وان تطع اكثر من في الأرض يضلوك عن سبيل الله » ، « وأن الشياطين ليوحون الى اوليائهم ليجادلوكم ، وأن المعتبوهم سفى عقيدة أو عمل سانكم لمشركون » .

#### أعسداء الحق

وقد جرت سنة الله اينسا أن يجعل أعسداء الحق في كل أمة « أكابر مجرميها » أرباب الرئاسة والجساه والسلطان ، وأنهم هم الذين يضطربون لصوت الحق ، ويخافون سطوته ، وهم لذلك يعملون جهدهم في وضع العتبسات ، وفي الكيد لأرباب الحق ، ولكنهم في سسنة الله لا يمكرون الا بأنفسهم وسيرون حتمسا ذلتهم وعزة الضسعفاء حينما تدور عليهم المدائرة ، وينزل بهم التضاء على أيدى هؤلاء الضسعفاء : « وكذلك جعلنسا في كل قرية أكابر مجرميها ليمكروا فيهسا وما يمكرون الا بأنفسهم وما يشعرون » .

بهذا مضت سنة الله في الاولين ، وتمضى به في الآخرين ، وبه

يسجل الله الصفار والذل على المبطلين ؛ الذين يكيدون للحق ويصرفون النساس عن الحق « سيصيب الذين أجرموا حسفار عند الله وعذاب شديد بما كانوا يمكرون » ؛ أما من يطهر قلبه من دواعى الاجرام ونوازع النفس الخبيثة ؛ ويستقبل الحق مقلب نتى فانه يدخل في رحمة الله : وينعم نفضله وهدايته .

« وهذا صراط ربك مستقيما قد نصلنا الآيات لقوم يذكرون ، •

## الربع السسابع:

#### مهتد وضال

( ﴿ ﴾ يواصل هذا الربع الحديث عما يكون من شسأن المهتدين النبن طهرت تلوبهم من الموروثات الفاسسدة ، ونظروا في ادلة الحق ، فانشرحت به صدورهم وسلكوا طريق الله المستقيم ، ومن شسان النسالين ، الذين تحجرت قلوبهم غلم ينفذ اليها شعاع الحق ، وظلوا في كفرهم يعمهون ، فيذكر بالنسسبة للمهتدين ، لهم دار السلام عند ربهم وهو وليهم بما كانوا يعملون » .

ويحور بالنسبة للضالين بعض مواقف الحشر والحساب ، التى يتجلى نهيا أن سبب فسلالتهم هو نتنة بعضهم ببعض ، واستجابة الاتباع لاغراء المتبوعين ، ويتجلى نهها تحسر الاتباع على السير وراء المتبوعين ، والتى تقطع عليهم نهيا اعذارهم ، ويذكرون برسل الله وآياته ، نيشهدون على انفسهم بالكفر ، ويعترنون أن الحياة الدنيا هى التى غرتهم ، وحرنههم عن الايمان بالرسل ، وعن النظر في الآيات : « يا معشر الجن قد استكثرتم من الانس ، وقال أولياؤهم من الانس ربنا استمتع بعضائا ببعض » ، « يا معشر الجن والانس ، الم يأتكم رسلمنكم يقصون عليكم آياتي وينذرونكم لقناء يومكم هذا ، قالوا شهدنا على انفسانا » .

# شبيه الشيء منجنب اليسه

وعندئذ يصدر على الجميع ، ضالين ومضلين : « النسار

(﴿) الآيات من ١٢٧ الى نهاية الآية ١٤٠ من مسورة الأنعام ف

مثواكم خالدين فيها الاما شاء الله » . وفيما بين هذا التصوير الآخذ بالنفوس والذي يعبر تعبيرا قويا عن علاقة الاتاع بالمتبوعين في الدنيا والذي يوضح أن ضلل الفريقين انها جاءهم من قبل أنفسهم ، سيرا وراء الهوى والشهوة ، لا من قبل الله بحكم قاهر لا مفر منه .

غيما بين هذا التصوير ، تقرر الآيات سنتين من سنن الله في خلقه ، تختص احداهما بالضلل والاضلال ، وهى أن النفوس المتشابهة في عوامل الأعراض عن الحق يميل بعضها بحكم المشاكلة الى بعض ، تلتقى رغباتهم وأهواؤهم ، فتلتقى عقائدهم وخططهم، فيتعاونون ، ويتناصرون ، ويتبع بعضهم بعضا « وكذلك نولى بعض الظالمين بعضا بما كانوا يكسبون » .

### الجزاء بعد الانذار

وتختص السنة الأخرى بشأن الله فى الحساب والجزاء ، وهى أنه ليس من شأنه سبحانه أن يعذب الأمم بما يشيع فيها من مظالم ، وينتهك فيها من حق ، قبل أن ينذرهم ويرشدهم ، ويبعث فيهم من يدعوهم الى صراطه المستقيم ، لئلا تكون لهم حجة ، ويتولوا : « ما جاءنا من بشير ولا نذير » ، « ذلك أن لم يكن ربك مهلك القرى بظلم وأهلها غافلون » .

### سر التكليف والاختيسار

ثم تبين الآيات أن هذه السنن التي يعسامل الله بهسا عباده سفى الفسلال والهدى ، والانذار والتبشير ، والحساب والجزاء سلم تكن ليسد بهسا حاجة له سبحانه ، نهو الرب الفنى الذى يحتساج اليه كل من سسواه ، وانها هى من رحمته بعبساده ليظهر نيهم المحسن من المسيء ، ويمتساز بهسا الخبيث من الطيب، ويحظى كل عامل بنتيجة عمله ، ولو شساء سبحانه لاذهب العصاة المسارتين ، واتى بقوم يحبهم ويحبونه ، يطيعون ولا يعصسون ، ولكن تضت حكمته بتنظيم الكون على هذه السنن ، تحقيقسا لقاعدة التكليف والاختسار ، واظهارا لفضسل العقل الذى نضسل به التكليف والاختسار ، واظهارا المخلوقات . . .

#### اذا غسدت العقيدة سساء السلوك

ولما كانت العقدائد الفاسدة يتبعها دائها احكام فاسدة وتصرفات منحرفة ، اخذت الآيات تبكت الفسالين في عقائدهم ، على بعض تصرفساتهم التى كانت اثرا من آئسار كفرهم بالله ، واعراضهم عن شرائعه واحكامه ، فذكرت تصرفهم بالتحليل والتحريم في الحرث والانعمام ، تصرفا لم يأذن به الله ، ولم يكن في طبائع الأشمياء ما يسمح به أو يبرره : جعلوا منها نصيبا لشركائهم ، ونصيبا لله ، وبعد هذا يأخذون مما جعلوه لله ويضيفونه لما جعلوه للشركاء ، وخصصوا بعض الانعمام والحرث لمن يشماءون ، وحرموها على من يشماءون ، حرموا ظهور بعض الانعمام والشركاء ، وحزموا ما ذكر اسم الله عليه ، وهكذا حتى امتمد والشركاء ، وحزموا ما ذكر اسم الله عليه ، وهكذا حتى امتمد سوء تصرفهم الى اولادهم فتقربوا بقتلهم الى المعبودات .

وعبرتنا فى ذلك : أن التشريعات والتصرفات التى لا نؤسس على الايمان بالله وشرائعه لابد أن تكون عاقبة أهلها الخسران والدمار ، فليعتبر هؤلاء الذين يجعلون لغير الله نصيبا فيما خلق والذين يحلون ما حرم الله ويحرمون ما احل ابتغاء شهوة أو تقليد ، والذين يعملون جهدهم فى أفساد نطف النسل الذى به يعمر الكون ، وتظهر به أسرار الله فى خلقه ، وليقرعوا جميعا قوله تعالى:

« قد خسر الذين قتلوا اولادهم سفها بغير علم وحرموا ما رزقهم الله الله قد ضلوا وما كانوا مهتدين » .

### الربع الثامن

### نعم الله دلائل وحدانيته

( الله التوحيد المائلة في الله التوحيد المائلة في الله التي يتقلب فيها عباده ، والتي يسدون بها حاجانهم ، ويمتعون الله التي يتقلب فيها عباده ،

<sup>(\*)</sup> الآيات بن ١٤١ الى نهاية الآبة ١٥٠ بن سبورة الأسمام م

بلذائذها انفسهم . . يذكر من ذلك الزروع وبذك الانعام ٤ ميلفتهم

بلذائذها انفسهم . . يذكر من ذلك الزروع ويذكر الانعام ، ويلفتهم الى ما فى الزروع والاشبجار من ثروة نباتية ينتفعون بأخشابها فى مهامهم ، وبثمارها فى طعامهم ، والى ما فى الانعام من ثروةحيوانية ، لهم فيها دفء ومنافع ومنها ياكلون : « وهو الذى أنشأ جنات معروشات وغير معروشات » . « ومن الأنعام حمولة وفرشا ، كلوا مما رزقكم الله ولا تتبعوا خطوات الشيطان انه لكم عدو مبين » . كلوا من الانغام ، كما نأكلون من الزروع والثمار فالكل مما انعم الله به عليكم ، واحله لكم ، وان التفريق بين ما أحل الله بتحليل البعض وتحريم البعض ، خروج عن قضية التسوية بين بتحليل البعض وتحريم البعض ، خروج عن قضية التسوية بين المتماثلات فى الطبيعة والحكم ، وافتراء على الله بالتحليل والتحريم ولا يملك التحليل والتحريم المنابك التحليل والتحريم المنابك التحليل والتحريم الله بهذا » والمتماد الذ وصاكم الله بهذا »

### اربعة اطعمة محرمة

لم يحرم شيئًا من هذا ، وما كنتم شهداء اذ حرم . وانها هو افتراء وتضليل « فهن اظلم مهن افترى على الله كذبا ليضل الناس بغير علم » . أن ألله لم يحرم شيئًا من الزروع ، ولا من الأنعام ، وانما الذي حرم ان يطعم هو الميتة ، والدم المسفوح ، ولحم الخنزير ، والنسق الذي اهل به لغير الله . وقد حصر الله ما حرم من طعام في هذه الأصناف الأربعة ، وقد جاء ذلك الحصر في سورتنا بقوله : « قل لا أجد غيما أوحى الى محرما على طاعم يطعمه الا أن يكون ميتة أو دما مسفوحا أو لحم خنزير ، فانه رجس ، أو مسقا أهل لغير الله به » وجاء ذلك الحصر مرة اخرى في سورة النحل بصيغة : « أنما حرم عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير وما أهل لغير الله به » . وسبورة الأنعام ، وسورة النحل مكتان ، ثم جاء ذلك الحصر مرة ثالثة في سورة البقرة على نحو ما جاء في سورة النحل « انما حرم عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير وما أهل به لغير الله » ثم جاء مرة رابعة في سورة المائدة : « حرمت عليكم المينة والدم ولحم الخنزير وما أهل لفير الله به » وكان ذلك بعد قوله : « احلت لكم بهيمة الأنعام الا ما يتلى عليكم » . وسبورة البقرة ، وسبورة المائدة مدنيتان . والمائدة بعد ذلك من أواخر القرآن نزولا . ومن هنا يتبين أن حصر المحرمات من الطعام في هذه الأربعة ، هو ظاهر القرآن الكريم .

#### verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered versio

#### شبهنان مردودتان

وتعرض الآيات بعد هذا الى شبهتين ، كان يتذرع بهما القوم في اصل التحريم ، وفي عدد المحرمات ، مكانو! يقولون : لو كان أ دين الله حصر التحريم في هذا الأربعة فكيف حرم على بني اسرائيل كل حيوان ذي ظفر ؟ وحرم عليهم بعض شحوم البتر والغنم ؟ . . ويجيب الله عن هذه الشبهة بأن تحريم ذلك على بني اسرأئيل لم يكن شرعا وانما كانابتلاء وعقوبة «كل لطعامكان حلا لبني اسرائيل» « ذلك جزيناهم ببغيهم وانا لصادقون » . وكانوا يقولون في اصل التحريم والشرك ، وما ورثوا عن الآباء من عقائد وشرائع ماسدة : « لو شياء الله ما اشركنا ولا آباؤنا ولا حرمنا من شيء » يريدون أن الله رضيه وامر به ، أو انهم كانوا مجبورين عليه بقهره الذي لا يستطيعون التخلص منه ، وتلك شبهة لا تزال عالقة بالنفوس يعتدر بها المنسدون ، ويجادل بها المبطلون ، والله يجيب عنها بأن امثالهم السابقين كذبوا الرسل مأشركوا وحرموا ، واعتذروا بالمشيئة كما يعتذرون ، معاميهم الله على شركهم ، ولم يكترث باعتذارهم ، فلو كان حقا ما قالوا لما عاقبهم « كذلك كذب الذين من قبلهم حتى ذا قوا بأسنا » ثم طالبهم بها يثبت رضا الله بالشرك والتحريم أو بما يثبت تهرهم على ماهم عليه : « قل هل عندكم من علم فتحرجوه لنا ان تتبعون الا الظن ، وان أنتم الا تخرصون » . . وأذ لا علم عندكم فلا تتبعوا اهواءكم واتبعوا ما انزل الله اليكم: « قل ملله الحجة البالغة » . .

### الانسان مختار غير مقهور

كلفكم ووعد واوعد ، وترككم كما خلقكم ، مختارين غير مقهورين ولا مجبورين ، ليكون للمحسن احسانه ، وللمسيء اساءته ، ولو شاء لقهركم على الطاعة فلا تقدرون على العصيان ، أو قهركم على العصيان فلا تقدرون على الطاعة ، وعندئذ لا تكونون من النوع الذى أعده للخير والشر ، وهداه النجدين .

ثم يستنهض همتهم في استحضار من يشهد لهم بما يتولون ، ويحذر النبي صلى الله عليه وسلم واتباعه من السير في طريق شبههم الضالة:

« ولا تتبع أهواء الذين كذبوا بآياتنا والذين لا يؤمنون بالآخرة وهم يربهم يعدلون » .

### الربع التاسع:

( إلى عرضت سورة الانعام لكثير من ادلة التوحيد والرسالة والبعث ، ودفعت كثيرا من الشبه التى كان يثيرها خصوم الدعوة عليها وعلى الدعاة ، وبينت في سبيل تسلية الرسول وصحبه جملة من سنن الله في الاضلال والهداية ، وفي معارضة الباطل للحق حتى أونت في ذلك كله على الغاية ، وأخيرا ختمت بهذا الربع : « قل تعالوا الله ماحرم ربكم عليكم الا تشركوا به شيئا، وبالوالدين احسانا»... الآيات . فركزت الدعوة في أمهات الفضائل ، وأسس الخير للفرد والجماعة ، ففي جانب العقائد:

« الا تشركوا به شيئا » ، غله وحده العبادة ، وبه وحده الاستعانة ، ومنه وحده الخوف والرجاء ، وله وحده التحليل والتحريم . وفي جانب العمل :

« وبالوالدين احسانا » . فهنهما نشأ الانسان وفي أحضانهما تربى ، والاحسان اليهما اعتراف بالنعمة وتقرير للجميل : « ولا تقتلوا اولادكم من املاق » . فالولد ثمرة الحياة ، وحلقة في سلسلة النوع الانساني ، وفي حكم قتلهم العمل على منعهم حيث لا ضرورة تدعو اليه ، واهمال تربيتهم ، أو تنشئتهم على بغض بلادهم ودينهم . .

« ولا تقتلوا النفس التي حرم الله الا بالحق » . فالاعتداء عليها هدم لعمارة بناها الله ، واعتداء على خلافة ارادها الله . نعم . اهدرت عصمة النفس البشرية اذا اعتدت على أخت لها بريئة فقتلتها ، أو على جماعة المسلمين فناصبتها العداء .

« ولا تقربوا مال اليتيم الا بالتي هي أحسن حتى يبلغ أشده ، وأونوا الكيل والميزان بالقسط » . فالأموال صنو النفس ، وعنصر

<sup>(\*)</sup> الآيات من ١٥١ الى آخر سبورة الأنمام ٠

الحياة . والاعتداء عليها اعتداء على الحياة ، وقد خص بالذكر « الاكل » عن طريق استضعاف المالك كاليتيم ، وعن طريق الاختلاس في المعاملات التي لابد للناس منها ، وهو طريق البيع والشراء : « ويل للمطنفين ٠٠ » •

### وفي جانب القول:

« واذا قلتم غاعدلوا ولو كان ذا قربى ، وبعهد الله أوغوا » . المعدل ، والوفاء بالعهد قطبا النظام ، فلا عمران مع الظلم ، ولا نظام مع المحسوبية ، ولا ثقة مع نقض العهود . واهمال شرع الله نقض لعهد الابمان ، والاخلال بالالتزامات نقض لعهد الانسان . وتبديل حكم الله نقض لعهد الاسان .

« وان هذا صراطى مستقيما فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله » جمع الكلمة وارتباط القلوب حول تركيز شرع الله اعتصام بحبل الله ، وسبيل للخير والفلاح ، والتفرق غول الأمم ، ومورد التهلكة .

### وصايا الهيسة

تلك وصايا الله ، بعث بها كل رسول ، وانزل بها كل كتاب . . فهى شرعه الدائم ، وصراطه المستقيم ، جاء بها كتاب موسى ، وجاء بها القرآن الكريم ، ليؤكد اللاحق السابق : « ثم آتينا موسى الكتاب تهاما على الذى أحسن » ، « وهذا كتاب انزلناه مبارك فاتبعوه واتقوا لعلكم ترحمون » ، والاعراض عنه تكذيب بآيات الله وسبيل لغضب الله ، والتفرق فيه تضييع لأمانة الله : « أن الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعا لست منهم في شيء ، انها أمرهم الى الله ثم ينبئهم بها كانوا يفعلون » .

ثم تختم السورة بأمرين عظيمين ، يرجع احدهما الى تقرير الدعوة فى نفسه صلى الله عليه وسلم تقريرا يحس به وجدانه ، ويتجلى به ظاهره ، ويمتلىء قلبه ببرهانه المادى والتاريخى : « قل اننى هدانى ربى الى صراط مستقيم ، دينا قيما ملة ابراهيم » « قل ان صلاتى ونسكى ومحياى ومماتى لله رب العالمين » ، « قل أغير الله ربا وهو رب كل شىء » .

onverted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

وتترير الدعوة على هذا الوجه له من الأثر في توة الداعى ، وفي تبديد شبه المعارضين ما يركز للحق سلطانه ، ويرمى بجبهة المعارضة الى مكان سحيق . .

أما الخاتمة الثانية والأخيرة نهى ارشاد الانسان الى مكانته التى أعدها الله له في هذه الحياة ، تلك المكانة التى تمثلها خلافته في الأرض ، وان الله جعل عمارة الكون تحت يده وبعمله ، تتعاقب عليه أجياله ، ويتوم اللاحق في ذلك مقام السابق ، وان الله سبحانه قد ناوت في المواهب ليظهر من يحسن في الخلافة فيكون له من الله مغفرة ورحمة ، ومن يسيء فيكون له من الله شديد العقاب : « وهو الذي جعلكم خلائف الأرض، ورفع بعضكم فوق بعضدرجات ليبلوكم نيما آتاكم ، ان ربك سريع العقاب وانه لغفور رحيم » .

# سيورة الأعلف

### الربع الأول:

### مهمة التنزيل المسكى

( الله المراق الأعراف اول سورة طويلة نزلت من القرآن الكريم ، واول سورة عرضت للتفصيل في قصص الأنبياء ، وهي اطول سورة في المكي ومهمتها هي مهمة المكي : تقرير التوحيد . . ربوبية ، والوهية ، وتشريعا ، وتقسرير البعث والجزاء ، وتقرير الوحي والرسالة . وتلك هي اصول الدعوة الدينية التي كانت لاجلها جميع الرسالات الالهية . .

### واجب الداعى وحقه

نوهت بشأن الكتاب ، وأرشدت الى الغاية التى لأجلها أنزل ، والى ما يجب على الرسول بصفته الداعى أن يطرده عن قلبه حتى يقوى فى الدعوة ويقوم بالمهمة التى القيت على كاهله : « كتاب أنزل اليك فلا يكن فى صدرك حرج منه لتنذر به وذكرى للمؤمنين » ، فعلى دعاة الخير أن يتسلحوا بالهدوء والاطمئنان . وعلى الناس أن يوفروا عليهم راحة الضمير ، وألا يضعوا أمامهم العقبات التى تحرج الصدور ، وتقبض النفوس ، وقد أجملت السورة دعوتها الى هذه الاصول فى آية واحدة ، تحمل الأمر بناحية الايجاب ، وتحمل النهى من ناحية السلب ، فطلبت أنباع ما أنزل من عقائد وأخلاق وأعمال ، ونهت عن اتخاذ أولياء من دون الله ، يرجع اليهم فى التحليل والتحريم ، أو يقصدون بالعبادة والتقديس ، أو يعتصد عليهم فى الشمناعة والمفقرة : « اتبعوا ما أنزل اليكم من ربكم عليهم فى التبعوا من دونه أولياء » .

ثم سلكت سبيل الانذار: غانذرت بما اصاب الأمم السابقة حينما كذبت رسلها ، وعتت عن أمر ربها: « وكم من قرية أهلكناها

وي انظر أول الأعراف الى تهاية الآية ٣٠ ه.

هجاءها بأسنا بياتا أو هم قائلون » . وخوفت بما اعد للمكذبين يوم أن يسألوا عما أنزل اليهم ، ويوم أن يسأل عنهم المرسسلون ، يوم الوزن الحق ، يوم يثقل الميزان أو يخف : « غلنسألن الذين أرسل اليهم ولنسالن المرسلين »، « والوزن يومئذ الحق » ثم سلكت سبيل التذكير بالنعم ، غلفتت الانظار الى نعمة تمكين الناس في الأرض ، واتخاذهم أياها وطنا مزودا بضروب المنافع الشتى ، يستقلون غيه بالحكم ، والانتفاع بموارده الظاهرة الباطنة لا يشاركهم فيه أحد ، ولا يخرجهم منها أنسان « ولقد مكناكم في الأرض وجعلنا لكم غيها معايش » .

ولفتت الأنظار الى نعبة خلقهم من أب واحد ، يجمعهم به رحم واحد ، وبه كانوا خلفاء فى الأرض وعمارة الكون ، وغضلهم بذلك على كثير من خلقه ، وهنا ذكرت السورة خلق آدم وقصنه مع الملائكة ، من امرهم بالسجود له ، اظهارا لفضله ، وتنويها بما يكون له من شأن ، بعد أن قالوا : « أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك » .

#### تحذير من ابليس وجنده

ثم ذكرت موقف ابليس من آدم وكيف ابى واستكبر ، وتعالى وتعاظم وقال : ( انا خير منه خلتنى من نار وخلقته من طين » . ومن هنا ظهر للانسان عدوه المبين ، الذى ابتلاه الله به فى هذه الحياة ، والذى يجب عليه ـ ليسلم من شره ويسعد ، ويحصل على رخسا مولاه ، ويحقق حكمة الله فى خلقه ـ ان يتخذه عدوا ، ينحسس نواياه ، ويعترف وسوسته ويكافحه بكل ما اوتى من قوة ، يعرف انه قد نصب له الشباك وقعد له بالمرصاد ، ورسم خطنه فى اغوائه والكيد له : ( لاقعدن لهم صراطك المستقيم ثم لآتينهم من بين ايديهم ومن خلفهم وعن ايمانهم وعن شمائلهم ولا تجد اكثرهم شماكربن » . .

بصرنا الله بهذه العداوة ، وحذرنا منها « اخرج منها مذموما مدحورا لمن تبعك منهم لأملأن جهنم منكم اجمعين » . ثم يذكرنا بما كان من أثر عداوته لآدم أبى البشر : كان آدم وزوجه في رغد من العيشى غابتلاهما الله بتكليف خاص ، فوسوس لهما الشيطان ليظهر ضعفهما ، فينحرفا عن التكليف ، فيقعا في شر المخالفة ،

غيكون لهما من الله جزاء المخالفين « فوسوس لهما الشيطان » . « وقاسمهما انى لكما لمن الناصحين فدلاهما بغرور » ، ووقعا فى المخالفة ، ثم تنبها الى كيد الشيطان ، وقالا : « ربنا ظلمنا أنفسنا وان لم تغفر لنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين » .

وهكذا يجب ان يربط اولاد آدم نسبهم بآدم ، ميعرفوا \_ كها عرف \_ كيد الشيطان ، ويطهروا انفسهم \_ كها طهر \_ من وسوسته واغوائه ، مقدد خلقهم الله في الأرض ، وابتلاهم بالشهوات ، وتعارض الرغبات ، وقام الشيطان بينهم ، يضل ، ويكيد ، ويفرق ، ويغرى ، ونظم حياته على قدوى الالمساد ، فليحذروه ، وليتقوا شره ، وليعتصموا بدعوة الله الواقية ، لعلهم يرحمون « اهبطوا بعضكم لبعض عدو ولكم في الأرض مستقر ومتاع الى حين ، قال فيها تحيون وفيها تموتون ، ومنها تخرجون » . .

وتخلص الآيات بعد ذلك الى نداءات أربعة تتجه بها الى الناس بوصف البنوة لآدم تذكرهم بنعم الله عليهم ، وتحذرهم متنقة الشيطان ، وترسم لهم طريق الخير والفلاح في الدنيا والآخرة .

### الربع النساني:

### الانسان بين الخير والشر

(﴿﴿﴿) قص الله علينا نبأ آدم مع ابليس ، وكان مغزاه ان الانسان له جأنب خير يتلقى به أمر ربه ويمتثله وينفذه ، فيصل الى سعادته والمي رضاه ، وله جانب شر ، به يستجيب لوسوسة الشيطان وأغوائه ، فيبعد بذلك عن سعادته ، ويصيبه غضب الله ، وأولانا آدم من آدم ، تكوينهم من تكوينه واستعدادهم من استعداده غلهم كأبيهم جانب خير يتودهم الى اتباع أوامر الله ، وجانب شر يوتعهم في المخالفة والعصيان ، وابليس الذي نشأ على عداوتهم يغريهم ويوسوس له ، ويحاول أن يكشف ويوسوس له ، ويحاول أن يكشف طهم من عورات وسوءات ، كما كشف لأبيهم من عورات وسوءات ،

<sup>(4)</sup> الآيات من ١٢٧ ألى نهاية الآية ١٤٠ من سورة الانعام .

verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

لهذا وجه الله الى ابناء آدم ، بعد أن بين لهم عسداوة أبليه لأبيهم ، أربعة نداءات متنالية بوصف البنوة آدم « يابنى آدم يرشدهم نيها الى نعمته عليهم ويحذرهم بها من عدوهم ، ويوشد الى أن هدايته لهم والتمسك بها هى وحدها سبيل عصمتهم ، الوقوع فى كيده ، ويذكرهم بأن الحرمان من النميم ، الذى أصاوالديهم ، انما كان بنسيانهما نعمة الله ، وباستجابتهما للشييطان واغفالهما هداية الله .

امتن عليهم بان هيأ لهم سبيل الحصول على الملبس الذى يسترون عورتهم ويريشون به أنفسهم في مناسبات التجمل ، ولغ انظارهم الى أن تقوى الله في الانتفاع بنعمة اللباس على الذرسم الله هو اساس الرضا ، واساس الشكر « يا بنى آدم ألزلنا عليكم لباسا يوارى سوآتكم وريشا ، ولباس التقوى ذا خير » .

وق تحذيرهم من غتنة الشيطان التى غتن بها والديهم من خبل ووقعا بها فى المخالفة والعصيان: « يابنى آدم لا يغتننكم الشيطا كما أخرج أبويكم من الجنة » . وفى سبيل هذا يرشدهم الى أن عد الايمان بالله والاعراض عن هديه هو الطريق الوحيد الذى به يتسلم الشيطان عليهم ، وينفذ منه الى قلوبهم : « انا جعلنا الشياطيع أولياء للذين لا يؤمنون » ، غياخذون بهم الى طريق الشر ، ويخيلو ، أمهم ان ما يغملون من شر وغاحشة أنما هو باذن الله وأمره « وأق غملوا غاحشة قالوا وجدنا عليها آباءنا والله أمرنا بها » . ثم يجى المندء الثالث ، غيكشف عن المعنى الانسانى فى اللباس ، وأنه مر الزينه التى تحفظ على الانسان مكانته ، ويأمرهم باتخاذها فى المساجع وما يسائلها من المجتمعات ، ويرشدهم الى الاعتدال غيها ويضم اليه الاكل والشرب ، ويقول : « ولا تسرغوا أنه لا يحب المسرغين » . .

وكما يحذر الاسراف ، يحذر الحرمان ، وينكر على الاسحاء او المتنطعين حرمان انفسهم من الزينة والطيبات من الرزق ، ويرشده المي أن المجدير بالتحريم وبتطهير النفس هنه « الفواحش » التي تأباها الانسانية ، و « البغى » في الارض ، و « الشرك » الذي لا تقوم له حجة ، ولا يوحى بغضيلة ، والقول على الله بغير علم ، وهو اصل المضلال ، والتضاء على شرائع الله واحكامه ، وترشدهم

الى أن لكل أمة أجلا ، تحاسب بعده على ما اقترفت من المظالم والمآثم ، وينزل بها الجزاء الذى تستحق ، وانها لا تحظى بالنعيم بعد هذا الأجل الا أذا آمنت بالله وهداه ، واتقت حرماته ، واصلحت ما أفسدت أو أفسد الناس : « يا بنى آدم أما يأتينكم رسل منكم يقصون عليكم آياتى ، فمن أتقى وأصلح فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون » .

#### حرمان ابدى

ثم تصور لنا الآيات بعد مشهدا من المشاهد الواقعية يوم الجزاء المكذبين حتى يتضح الحق ، ويشهدون على انفسهم بالكفر والتكذيب ، وان اربابهم — الذين كانوا يدعون من دون الله ، وشمعاءهم الذين كانوا يعتمدون عليهم في النجاة من عذاب الله سقد ضلوا عنهم وتبرءوا منهم ، وفي هذا المشهد يتخاصم التابعون والمتبوعون ، ويلقى كل منهم بالتبعة على صاحبه ، ويسمل الله على الجميع تابعين ومتبوعين ضالين ومضلين الحرمان الأبدى ، ويوصد في وجوههم ابواب الرحمة ، ويصف تتلبهم في طبقات المجيم المستعرة : « كلما دخلت أمة لعنت اختها حتى اذا اداركوا غيها جميما قالت اخراهم لأولاهم ربنا هؤلاء اضلونا غاتهم عذابا ضعفا من النار ، قال لكل ضعف ولكن لا تعلمون » .

« لا تغتح لهم أبواب السماء ولا يدخلون الجنة حتى يلج الجمل في سم الخياط » .

« لهم من جهنم مهاد ومن فوقهم غوائس وكذلك نجزى الظالمين ».

### نعيم دائم

وبجانب مشهد الظالمين المكذبين ، ترسم الآيات مشهد المسدقين المؤمنين صفاء للنفوس من الغل والحقد ، وحمدا على هداية الله ، وشكرا على نعمته : « ونزعنا ما في صدورهم من غل تجرئ من تحتهم الانهار » ، « وقالوا الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنالم لنهتدى لولا أن هدانا الله » ، « لقد جاءت رسل ربنا بالحق ، ونودوا أن تلكم الجنة أورثتموها بما كنتم تعملون » . .

### الربع الثالث:

#### محادثة بين فرق ثلاث

(﴿ ) يتحدث هذا الربع عن مشهد آخر ، تبدو فيه الوان جديدة من صور التحية والتكريم للمؤمنين ، ومن صور التبكيت والحسرة للمكذبين ، وتجرى في هذا المشهد محادثة بين فرق ثلاث : فرقة المؤمنين أصحاب النار ، أهل الضلال والبهتان . وفرقة ثالثة لم يتحدث عنها القرآن الا في هذه السورة ، وفي هذا الربع وباسمها سميت السورة ، وهي الفرقة التي سميت بأصحاب الأعراف « ونادي أصحاب الجنة أصحاب النار » . « وعلى الأعراف رجال يعرفون كلا بسيماهم » . « ونادي أصحاب الأعراف رجال يعرفون كلا بسيماهم » . « ونادي أصحاب الأعراف رجالا يعرفونهم بسيماهم » . « ونادي أصحاب المنة أصحاب الأعراف رجالا يعرفونهم بسيماهم » . « ونادي أصحاب المنة » . « ونادي أصحاب النار أصحاب المنة » . « ونادي أصحاب المنار أصحاب المنار ألم المن

مشهد أخروى ، سيشهده العالم يوم البعث والجزاء دون تصوير ولا تخييل ، تبين تلك الآيات ما سيكون فيه من شماتة أهل الحق ، أصحاب الجنة ، بالمبطلين أصحاب النار « أن قد وجدنا ما وعدنا وبنا حقا ، فهل وجدتم ما وعد ربكم حقا ؟ » فلا يستطيعون الا أن يقولوا : «نعم » فينطلق صوت علوى ، يسجل عليهم اللعنة والطرد والحرمان ، ومشيرا الى أن ظلمهم للحق ولانفسهم هو الذى حملهم على الصد عن سبيل الله وعلى السلوك المنحرف ، وعلى الكنر مما يرون الآن ، وتبين أن بين الجنة والنار حجابا ، وأن على الأعراف رجالا ، يعرفون كلا من أهل الجنة والنار بسسيماهم ، الأعراف رجالا ، يعرفون كلا من أهل الجنة والنار بسسيماهم ، فينادون أهل الجنة بجميل التحية والتكريم : « أن سلام عليكم » فينادون أهل الجنة بجميل التحية والتكريم : « أن سلام عليكم » من غرور : « ما أغنى عنكم جمعكم وما كنتم تستكبرون ، أهؤلاء من غرور : « ما أغنى عنكم جمعكم وما كنتم تستكبرون الى أهل الذين أقسمتم لا ينالهم الله برحمة » ؟ . . ثم يلتنتون الى أهل الذين أقسمتم لا ينالهم الله برحمة » ؟ . . ثم يلتنتون الى أهل الذين أقسمتم لا ينالهم الله برحمة » ؟ . . ثم يلتنتون الى أهل الذين أقسمتم لا ينالهم الله برحمة » ؟ . . ثم يلتنتون الى أهل الذين أقسمتم لا ينالهم الله برحمة » ؟ . . ثم يلتنتون الى أهل الذين أقسمتم لا ينالهم الله برحمة » ؟ . . ثم يلتنتون الى أهل الذين أقسمتم لا ينالهم الله برحمة » ؟ . . ثم يلتنتون الى أهل الدينون » .

ويستقر أهل الكنر والضلال في الجحيم ، وتشوى النار وجوههم ، وتجنف اكبادهم ، فيفرِّ عون الى نداء أهل الجنة : « أن أفيضوا

<sup>(</sup>株) الآيات من ٤٧ الى نهاية الآية ٦٤ من سورة الأعراف م:

verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version

علينا من الماء أو مما رزتكم الله » فيتولون لهم : « أن الله حرمهما على الكافرين الذين اتخذوا دينهم لهوا ولعباو غرتهم الحياة الدنيا ». وهنا يقطع الله اعذارهم بأنهم كانوا في حل يوم أن جئناهم بكتاب فصلناه على علم ، فماذا يقولون اليوم وقد تركوه من قبل ؟ . . « قد جاءت رسل ربنا بالحق فهل لنا من شفعاء فيشفعوا لنا ، أو نرد فنعمل غير الذى كنا نعمل ، قد خسروا أنفسهم وضل عنهم ما كانوا يفترون » .

تلك شماتة المؤمنين بالكافرين ، وتحسر الكافرين على حرمانهم وسوء مصيرهم وبشرى أصحاب الأعسراف وتحيتهم للمؤمنين ، وتبكيتهم للمنكرين الضالين . .

### الحجساب والاعراف

وقد تكلم العلماء كثيرا في الحجاب الذي بين الجنة والنار ، كما تكلموا في معنى الأعراف وفي رجاله ، والذي يجب علينا أن نؤمن به أن هناك حجابا بين الجنة والنار ، وقد يكون ماديا ، وقد يكون ماديا ، وقد يكون ماديا ، وقد يكون ماديا ، وقد يكون ما معنويا ، والذي يعلم حقيقته هو الله وحده ، والقصد أن هناك ما يمنع وصول أهل الجنة الى النار ، أو وصول عرارة النار اليهم ، وين هذا الحجاب لا يمنع من وصول الأصوات عن طريق المناداة .. ولعل ما نشاهده ، وما نحن فيه الآن من سماع الأصوات دون رؤية ومشاهدة ، أو الرؤية دون اتصال أو قرب ، أوضح شاهد على أن ما تصوره الايات حقيقة تقع وتأخذ حظها من الوجود ، وليست تخييلا ولا تمثيلا .

اما الاعراف ، غاظهر ما نراه في معناها ، الاماكن العالية المهازة . يكون عليها رجال لهم من المنزلة الرفيعة عند الله ما جعلوا به مشرفين على هؤلاء وهؤلاء ، وهم عدول الامم ، والشهداء على الناس ، وقد جاء التصريح بهم في مثل توله تعالى : « فكيف اذا جئنا من كل أمة بشمهيد وجئنا بك على هؤلاء شهيدا » . « وأشرقت الارض بنور ربها ووضع الكتاب وجيء بالنبيين والشهداء ، وقضى بينهم بالحق وهم لا يظلمون » .

onverted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

#### عظــات

وبعد هذا تعود الآيات غتلفت الأنظار الى بعض الادلة الكونية وتوجه النغوس الى دعوة الله تضرعا وخيفة ، وتحذر الانساد في الأرض ، وتذكر مثلا للنفوس الطيبة التي تنفعل بهذه الأدلة متؤمن وتصدق وترد الأمر كله الى مصدره ، خالق السموات والأرض ، والذي له الخلق والأمر . ومثلا آخر ــ يقابله ــ للقلوب الملتوية التي تصرفها الشبهوة عن الحق ، ويتحكم فيها الكبر ، فيمنعها من قبوله . « والبلد الطيب يخرج نباته باذن ربه والذي خبث لا يخرج الا نكدا » . ثم تعود الآيات فتذكر تفصيلا لما أجبلته السورة في أولها من أحوال الأمم المكذبة ، متذكر جملة من الأمم التي كذبت رسلها وعنت عن أمر ربها ، وتبدأ بالرسول الأول الأب الثاني للبشر « نوح عليه السلام » ، نتبين أن دعوته كانت هي دعــوة محمد عليه الصلاة والسلام: « اعبدوا الله ما لكم من اله غيره » ، وان الذين ناصبوه العداء وأخذ يسالمهم ويناصحهم ، هم المستكبرون من قومه ، كما كان شمأن المكذبين لمحمد عليه السلام ، وأن نوحا لما صبر وصابر واستمر تومه على العناد والمكابرة كانت العاتبة للجميع : « مَأْنجِينَاه والذين معه في الملك ، وأغرقنا الذين كذبوا بِآياتناً انهم كانوا توما عمين » . وهكذا سنتنا مع الآخرين المكذبين .

# سورة يوشب

### الربع الثالث:

(١٨) عنيت سورة يونس بها عنيت به السور المكية ، من تقرير التوحيد ، والرسالة والبعث ، ودفعت جملة من الشبه التى كان القوم يثيرونها حول رسالة الرسول ، وحول القرآن ، ووصفت فى كل ذلك ماشاعت أن تصف ، وفى هذا السياق ضربت للقوم مثل الحياة الدنيا التى خدعتهم زخارفها ، وحالت بينهم وبين استجابة الدعوة ، وهى دعوة الله التى يدعو بها الى دار السلام ، والأمن من الشقاء والحيرة والارتباك ، ثم تصف حالة المحسنين الذين استمعوا للدعوة وما يحصلون عليه من الكرامة الخالدة ، والمكانة الرقيعة التى لا يلحقهم فيها نكد ولا ذلة : « أولئك أصحاب الجنة هم فيها خالدون » وتصف بازائها حالة المسيئين الذين كسبوا السيئات ، فالنار هم فيها خالدون » .

ثم تصف مشمهدا من المواقف التى يصنير اليها المكذبون يوم الحشر، الذى ينكرونه ويستهزءون بذكراه ، ذلكم المشمهد الذى يغرق نيه بينهم وبين شركائهم متذهب آمالهم هيهم ، وتتقطع ما بينهم من صلات ، ويتبرأ منهم الشركاء: «ما كنتم ايانا تعبدون » ، « ان كنا عن عبادتكم لغاملين » ، وفي هذا الموقف ينكشف الغطاء ، وتزول الاهواء ، وترى كل نفس ما قدمت من عمل ، ليس لها شفيع من دونه : « وردوا الى الله مولاهم الحق وضل عنهم ما كانوا يغترون » .

### تحكيم الفطرة

ثم تنتقل الآيات الى تحكيم الفطرة البشرية فيما تشهد به من توحيد الربوبية فى الخلق والتدبير والرزق ، والاحياء والامانة ، وتسجل عليهم الجواب المتين الذى لا تعرف الفطرة سواه ، توحيد الالوهية التاضى بعبادة الله وحده « فذلكم الله ربكم الحق فماذا بعد الحق الا الضلل » .

<sup>(\*)</sup> الآيات بن ٢٥ الى آخر الآية ٥٢ بن سورة يوئس م

ثم تنتقل بهم الى تحكيم الفطرة أيضا فيما وراء الخلق المادى من انواع الهداية المودعة فى نفوس البشرية وهى هدايسة المقل ، وهدايسة الوجدان : « هل من شركائكم من يهدى الى الحق ، قل الله يهدى للحق ، المن لايهدى الى الدق الدى الدى . ولا ان يهدى » .

### حول القرآن

ثم تنتقل الآیات بعد الحجاج العقلی والوجدانی الی موقف القوم بالنسبة للقرآن ، وقد كانوا ینكرون أنه من عند الله ، فبینت لهم أولا ان القرآن بطبیعة ما اشتهل علیه ، من تقریر الحقائق ، واقامة الادلة الكونیة وشرح النفسیات الانسانیة ، والسنن الاجتماعیة ، والمغیبات الماضیة والمستقبلة ، والاحكام التی ترشد الی السعادة ، یابی بكل ذلك آن یكون من عند محمد ، أو غیره ممن لا سبیل الی معرفتهم بما احتوی علیه القرآن ، فهو حق من عند الله لا ریب فیه ، وهو تصدیق لما بین بدیه من كتب الاولین : « وما كان هذا القرآن و بفتری من دون الله » .

ثم أخذت بهم الآيات ثانيا ، على انتراض انه انتراء من عند محمد ، الى التحدى ، ودعتهم الى الاتيان بمثله ، أو بسورة مثله ، فهم ومحمد في البيئة واللغة سواء : عربي وعرب ، وبليغ وبلغاء . ثم تكشف لهم عن حقيقة أمرهم ، وهي أنهم قوم مجترئون على ما لم يحيطوا بعلمه ، ولم ننفذ عقولهم آلى اسراره وحكمه ، وسيتضم لهم عاتبة ظلمهم في انفسهم ، كما اتضحت الخوانهم المكذبين من قبل: « فانظر كيف كان عاقبة الظالمين » . ثم ترشد الآيات الى أن جهلهم بحقيقة ما اشتمل عليه الكتاب ، أو عدم أيمانهم به ، لم يكن نائسنًا من خفاء الكتاب أو الضطرابه . وانما هو فاشيء عن صلفهم وتكبرهم عن النظر في الحق ، وأنه لا ذنب لاحد مسوى انفسهم في تكذيبهم لتلك الحقيقة الواضحة : « افأنت تسمع الصم ولو كانوا لا يعقلون » 6 « المانت تهدى العمى ولو كانوا لا يبصرون » . نما عليك أيها الرسول سوى أن تدعوهم بحجتك وأن تنذرهم يوم الحشر ، يوم ينكشف لهم الغطاء ، وينزل بهم العذاب ، وقد تخلف عنهم كل ما أغراهم من زينة الدنيا وشهواتها ولم ينتفعوا بشيء منها ، أو كأنهم لم يلبثوا فيها الا ساعة من النهار ، وهنا تسجل الآيات عليهم الخسران الابدى بما مرطوا في جنب الله ، « قد خسر الذين كذبوا بلقاء الله وما كانوا مهندين » ، « ثم قيل للذين ظلموا ذوقوا عذاب الخلد ، هل تجزون الا بما كنتم تكسبون » .

## الربع الرابع:

#### انذار وامهال

( الله الله مع المكذبين أن ينذرهم ، ثم لا يأخدهم من قريب ، بل يمهلهم فترة يستطيعون فيها مراجعة أنفسهم ، فأذا ما انقادوا وآمنوا ضمهم اليه ، وغفر لهم ما أسلفوا من عناد ، ومن الناس من يطغيهم الأمهال وينسيهم تلك السنة ، فيتخيلون أنهم في الانكار على حق ، ويندفعون الى السخرية والاستهزاء بما به ينذرون : « متى هذا الوعد ان كنتم صادقين » احق ما تقول ؟! . . وهكذا يأخذ بهم الصلف الى استعجال العذاب ، أو السخرية به ! . .

امام هذا الطغيان يأمر الله نبيه أن يقرر لهم أن العذاب حقيقة واقعة ، وأنه نازل بهم لا محالة ، وأنهم غير قادرين على التخلص منه : « وما أنتم بمعجزين » . وتأكيدا لذلك في نفوسهم تصور الآيات لهم ما تعتلج به صدورهم حينما يطوقهم العذاب من محاولة الاغتداء ، وشدة الندامة على مواقفهم السالفة التي اوقعتهم غيما أن صاحب هذا الوعيد ، وصاحب هذه الدعوة ، هو الله الذي له ملك السموات والأرض ، والذي له الإحياء والاماتة ، والذي اليه المرجع والمآب : « هو يحيى ويميت واليه ترجعون » . ثم تأخذ الرجع والمآب : « هو يحيى ويميت واليه ترجعون » . ثم تأخذ والآيات في بيان غضل الدعوة على الناس ، وانها موعظة زاجزة لهم عن القبائح ، وشفاء مطهر لقلوبهم من الأوهام والخرافات ، وارشاد موصل للحق والنافع ، ورحمة تقى الانسان العذاب والخسران ، وهو استدلال على صحة الرسالة بنفس تعاليمها ، ثم تؤكد لهم أن وهو استدلال على صحة الرسالة بنفس تعاليمها ، ثم تؤكد لهم أن وراءها الا الخسران المبين ،

<sup>(\*)</sup> تقدمة الآيات من ٥٣ الى آخر الآية ٧٠ من سورة يونس ه.

ثم تبكتهم في أثر من آثار كفرهم ، وهو اغتصاب حتى الله و التحليل والتحريم ، وتسجل عليهم الافتراء به على الله : « قل آلا اذن لكم أم على الله تفترون ، وما ظن الذين يفترون على الله الكذب يوم القيامة » أيظنون أن الله يجاملهم ولا يجازيهم ؟ . « أن الله لذو فضل على الناس ولكن أكثرهم لا يشكرون » .

ثم تقرر الآيات احاطة الله بكل ما يكون من شأن الانسان ، وبكل ما أودع في كونه الذي خلقه « وما يعزب عن ربك من مثقال ذرا في الأرض ولا في السماء ، ولا أصغر من ذلك ولا أكبر الا في كتاب مبين » . وأنه بهذا العلم المحيط يقرر الجزاء العادل ، فالمكذب له من جزاء التكذيب ما توعد به المكذبين ، والمؤمن لنه من جزأء الايمان ما وعد به المؤمنين : « ألا أن أولياء ألله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون ، الذين آمنوا وكانوا يتقون » ، لهم في الدنيا ما يضيء وجوههم ، ويركز سلطانهم من عزة وقوة وجاه ، ولهم في الحياة الالحرة ما يضيء وجوههم من علو الدرجات وزيادة الغضل والعطاء ،

### خرافة الشركاء

واذا كان هذا شأن الله مع المكذبين والمؤمنين ، وكان لا تبديل لكمانه ، غليطمئن دعاة الخير ولا بكن في صدورهم حرج مما يذيع المكذبون وليثقوا بنصر الله الغالب على أمره ، الذي له ملك السموات والارض ومن غيهن ، وليعلموا أن ما يعبد هؤلاء المكذبون من دون الله ، ويسمونهم شركاء ، ليسوا في واقع أمرهم شركاء ، وانما هم ضعفة عجزة ، لا يدغعون عن انفسهم شيئا ، « والذين تدعون من دونه لا يستطيعون نصركم ولا أنفسهم ينصرون » . وأنما خيل لهم الهوى والشيطان أنهم شركاء ، فضلوا « وأن هم الا يخرصون » لهم الهوى والشيطان أنهم شركاء ، فضلوا « وأن هم الا يخرصون » لهم الليل ليسكنوا أبه ، والنهار ليبتغوا من غضله ، وقد خرجوا لهم الليل ليسكنوا أبه ، والنهار ليبتغوا من غضله ، وقد خرجوا بغساد تصورهم عن مقتضى الفطر ، ومقتضى الآيات ، وراحوا مكنون بالله الذى له ما في السموات وما في الارض ، ويتولون في مكنون بالله الذى له ما في السموات وما في الارض ، ويتولون في شانه ، ما ليس لهم به علم : « قل أن الذين يفترون على الله الكذمه

لا يغلحون ، متاع في الدنيا ، ثم الينا مرجعهم ، ثم نذيتهم العذاب الشديد بما كانوا يكفرون » .

### الربع الخامس:

( على الصبنت سورة يونس كثيرا من انواع الحجم المعتلية المعتد كثيرا من الشبه التي كان يثيرها المعاندون حول التوحيد والبعث والرسالة وكانت تذكر في الأثناء بما اصاب الامم السابقة حينما وقفت من رسلها موقف المكذبين لمحمد عليه السلام: « ولقد الهلكنا القرون من قبلكم لما ظلموا » > « كذلك كذب الذين من قبلهم غانظر كيف كان عاقبة الظالمين » > « ولكل أمة رسول > غاذا جاء رسولهم قضى بينهم بالقسط وهم لا يظلمون » .

### تسلية وعبرة

ثم جاءت هذه الآيات : « واتل عليهم نبأ نوح » تفصل من هذه المنذر الاجمالية قصتين ، لهما كثير من الشبة بقصة محمد مع قومه : قصة نوح عليه السلام ، وقصة موسى وهارون ، وقصرت الحديث في ممة نوح على ما دعت اليه حالة الرسول مع مومه ومت نزول هذه السورة ، حينها نقد المدانع عنه نيها بينهم ، وهو عمه أبو طالب ، وفقد النصير في البيت ، بموت زوجه خديجة ، واشعد القوم في ايذائه والكيد له ، فأخذت الآيات في تسليته صلى الله عليه وسلم بموقف نوح من تومه ، وثباته على دعوته ، معتمدا في ذلك على الله وحده ، وأرشدته الى أن طول الأمد على نوح ، وشعة اعراض التوم عنه ، لم يضعف من توته ، بل تحداهم ، وطلب اليهم أن يجمعوا له كل ما يستطيعون جمعه من قوى الكيد والشر 6 وأن يتحروا في المرهم ، ويزيلوا عنه كل شبهة تعترضهم في سبيلًا الايقاع به والقضاء عليه ، ثم يتجهوا له بكل ما هيئوا ورتبوا ، دون آمهال او تردد ، وسوف يرون انه لا يرفع لهم راسا ، ولا يعباً لهم بجمع ، وكيف لا يهتز بجمعهم وهو لم يطلب بدعوته اياهم جاها ولا مالا ، وانما يطلب بدعوته تنفيذ أمر ربه ، الذي وكل أمره اليه ،

<sup>(﴿)</sup> الآيات من ٧١ الى نهاية الآية ٨٨ من سورة يونس ها

واعتمد في السراء والضراء عليه : « يا قوم أن كان كبر عليكم مقامي وتذكري بآيات الله معلى الله توكلت » .

نهذا يا محمد ، موقف اخيك نوح ، تمسك به وان طال عليك الأمد ، واشتدت شكيمة الأعداء ، وثق بأن عاقبتك عاقبته ، وعاقبة المكذبين لك هى عاقبة المكذبين لك ، وتلك سنتنا وان تجد لسنتنا تبديلا ، فليتحصن أرباب الدعوات الصالحة بايمانهم وتوكلهم على الله ، وسينظر الله اليهم ، وينزل باعدائهم ما جرت سنته على انزاله باعداء الحق فى كل زمان ومكان ، وهكذا فعل بقوم نوح ، انذاله بنوح ، « فكذبوه فنجيناه ومن معه فى الفلك وجعلناهم خلائفه وأغرقنا الذين كذبوا بآياتنا فانظر كيف كان عاقبة المنذرين » .

أما قصة موسى وأخيه ، فقد تحدثت الآيات فيها عن مراحل الدعوة من مبدئها الى منتهاها : تحدثت عن العوامل التى استكبر بها فرعون وملؤه عن قبول الدعوة ، وردتها الى أمرين : التمسك بالموروثات الفاسدة « أجئتنا لتلفتنا عما وجدنا عليه آباعنا » . واعتقاد أن دعوته تسلبهم كبرياء الملك والعظمة ، وتجعلها لموسى وأخيه « وتكون لكما الكبرياء في الأرص » وأخذوا بهذا ينفرون الناس من الدعوة ، ويتولون : « أن هذا لسحر مبين » .

#### الباطل هزيل

ثم تحدثت عما جرت به سنة المكذبين من اساليب المقاومة الهزيلة التى توقع فى روع العامة أن المعارضين على حق فى المعارضة والتكذيب ، ولكن الباطل لا صبر له على البقاء أمام الحق ، وسرعان ما تتزلزل قوائمه ، ويقع صريعا فى ميدان التحدى « ويحق الله الحق بكلماته ولو كره المجرمون » . .

وقد كان من المنتظر بعد هذا أن يقبل الناس على الايمان ، ولكن الجبروت يتخذه صاحبه سلاحا في يده ، يرد به الناس عن تلبية الحق ، وبهذا يحجم كثير عن الايمان ، ولا يقوم عليه الا أرباب النفوس القوية ، التي تبدد قوة أيهانهم غشاوة الخوف عن قلوبهم ، « على الله توكلنا ربنا لا تجعلنا فتنة للقوم الظالمين ، ونجنا برحمتك من القوم الكافرين » .

ثم يرشد الله موسى وأخاه الى وسيلة تشد من أزرهم ، وتوقع الرعب في قلوب أعدائهم ، وهى أن يتقاربوا ويجعلوا بيوتهم متقابلة ، مبيلا للتكتل ، وأن يتجهوا الى الله بالدعاء واقامة الصلاة ، فتسمو أرواحهم ويشرق عليها نور الحق .

ثم يتجه موسى الى ربه: « ربنا انك آتيت فرعون وملأه زينة وآموالا في الحياة الدنيا ، ربنا ليضلوا عن سبيلك ، ربنا اطمس على أموالهم ، واشدد على قلوبهم فلا يؤمنوا حتى يروا العذاب الآليم » .

ينطلق لسان موسى بدعوة الاخلاص والغيرة على الحق ، غتخترق حجب السماء ، ويسمع موسى من ربه : « قد أجيبت دعوتكما ، فاستقيما ولا تتبعان سبيل الذين لا يعلمون » وهكذا تصل القلوب المؤمنة الى نصر الله وتأييده .

### الربع السادس:

### النظر في العواقب

(بهر) لو تمثل للسارق وقت سرقته تطع يده أو للزائى وقتتزناه خرمانه من الراغة . أو تمثل للذين يحاربون الله ورسوله ويسعون في الارض غسادا تتلهم أو نفيهم من الأرض ، لما أقدم سارق على سرقة ، ولا مجرم على هتك عرض ، ولا منسد على الانساد ، وتلك طبيعة بشرية تتجلى في المجرمين حينما يأخذهم العذاب ، وينزل بهم النكال . وهكذا قص الله علينا المرحلة الاخيرة من شأن موسى وفرعون في تأييد الحق ونصرته ، وازهاق الباطل والقضاء على عناصره .

### ايمان بعد غوات الاوأن

يتتحم غرعون وجنوده البحر وراء موسى وتومه ، بتصهد النتائة بهم « بنيا وعدوانا » حتى اذا ما أخذ البحر يطبق عليه ، تنبه وعيه ، واخذ لسسانه يضطرب بكلمة التوحيد « آمنت انه لا اله الا

<sup>(</sup>会) الآيات بن وأر الى آغر مسورة يوثمن 🗷

الذى آمنت به بنو اسرائيل » . ولكن هيهات بعد ان كاد للحق ، وكان فى سعة من الأمر ، والرسول يدعوه ، وآيات الله تتلى عليه وهو لاه بسلطانه ، مغتر بقوته . هيهات وقد نزل القضاء أن يقبل مغه ايمان ، أو يلحقه عغو وغفران « آلان وقد عصيت قبل وكنت من المفسدين » . ولم يبول سوى أن يجعل منه آية ، يعتبر بها كل من يصل اليه نبؤه ، ويعرف سنة لله في المفسدين : « غاليوم ننجيك ببدنك لتكون لمن خلفك آية » . وتلك هي الخاتمة السيئة التي زلزلت عرش الطغيان ، وجدير بها أن تظل ذكر اها مائلة ، يتذكر بها كل جبار عاقبة الجبروت والطغيان « وان كثيرا من الناس عن آياتنا لغاغلون » .

بعد هذا تختم السورة بجملتين من الآيات ، غيهما غصل الخطاب من جهة القرآن وحقيته ، ومن جهة ثبات الرسول وقسوة ايماته بدعوته .

### تاسيس الايمان

أما الجملة الأولى من الآيات ، نقد اغترضت وقوع الشك فى القرآن وارشدت الى ما يقطع دابر هذا الشك ، ليكون الآيمان عن حجة وبرهان لا خضوعا لقهر ، ولا استسلاما لتقليد : « غان كنت فى شك مما انزلنا اليك غاسال الذين يقرأون الكتاب من قبلك » وبذلك يخلع الانسان نفسه من طائفة الشاكين المكذبين ، الذين التضحت لهم حجج الحق ، وران العناد على قلوبهم ، غلم ينتفعوا بالآيات ، وحقت عليهم كلمة الله وكانوا من الخاسرين .

وقد ضربت الآيات توم يونس مثلا ، غانهم لما آمنوا كشف الله عنهم عذاب الخزى ومتعهم بما قدر لهم من نعيم ، غهلا يسلك هؤلاء المكذبون سبيلهم ، غينجوا كما نجوا ، ويهتعوا كما متعوا ؟.. ان التكذيب لم يكن مغروضا عليهم ، وان الايمان لا يكون عن تهر والجاء ، ولو اراد الله ذلك لآمن من في الأرض كلهم جميعا ، ولكن اخلق الله الانسان وجعله مستعدا للايمان والكفر ، ، تصحيحا لقاعدة المتكليف والجزاء . ، وتلك سمنته التي ربط غيها بين الاسباب المتدورة والمسسببات المطلوبة : « وما كان لنفس ان تؤمسن الا باذن الله ويحعل الرجس على الذين لا يعتلون » .

واذن الله ، سنته ونظامه فى ايمان من يؤمن وكفر من يكفر ، عن اختيار وتقبل لا عن قهر والجاء ، واذا كان الشأن مبنيا على ما يختار المرء لنفسه ، فسبيله أن بنظر ويفكر ، فمن أقبل بقلبه على المعرفة ، آمن وعرف ، ومن أعرض عن النظر والتدبير فماذا تنفعه الآيات والنذر ، ليس له فى سنتنا سوى ما قصصنا من أخبار الذين خلوا من قبل « قل فانتظروا أنى معكم من المنتظرين ، ثم ننجى رسلنا والذين آمنوا كذلك حقا علينا ننج المؤمنين » .

### ثبات الرسول

ثم أخذت الجملة الثانية من الآيات ، تصور ثبات النبي على دعوته وتؤكد انفعال نفسه بها ، انفعالا يبطل ما يوجه اليه من مساومة أو محاولة ، وفي هذا السياق ، تقرر الآيات الاصول الأولى للدعوة فتذكر تطهير القلب من عبادة غير الله ، واخلاص العبادة له وحده وربط القلب به عن طريقه المستقيم الذي لا عوج فيه ولا انحراف ، ثم توصد باب التوجه الى غيره بالعبادة ، وتحذر دعاء غيره أيا كان ، وترشد الى أن غيره أيا كان ، لا ينفع ولا يضر ، والعاقل يجب أن يعرف الحقائق ، وأن يركن اليها ، فكما لا يعبد غير الله لا يدعو غير الله ، ولا يطلب من سواه ، فهو صاحب الأمر ، وصاحب التصريف ، ولم يجعل لاحد من عباده حق التصرف في خلقه : « وأن يمسسك الله بضر فلا كاشف له الا هو ، وأن يردك بخير فلا راد لفضله » .

هذا هو الدين الحق ، أوهاه رب الناس الى الناس ، واضح المعالم ، بين المسالك ، فمن اهتدى به نقد انقذ نفسه ، وحصل سعادته ، ومن ضل واتبع الأهواء نقد دس نفسه وعرضها للخزى والنكال .

اما انت يا محمد نسر في طريقك وثبت تلبك : « واتبع ما يوحى اليك واصبر حتى يحكم الله وهو خير الحاكمين » .

## سـورة هــود

### الربع الأول:

(عد) هود عليه السلام ، هو اول رسول الى قوم عاد . وعاد أول أمة من نسل سام بن نوح ، وقد تحدث القرآن كثيرا عن هود غيمن تحسدت عنهم من رسل الله الكرام ، وقد ذكر باسمه خمس مرات في هذه السورة التي سميت به ، وقالوا : انه اول من تكلم باللغة العربية .

وسبورة هود من السور المكية ، شانها كسائر المكى : تترير أصول الدين ، واقامة الأدلة عليها ، ورد الشبه التى كان يثيرها المعارضون حول الدعوة وصاحبها عليه السلام .

#### عناصر الدعسوة الالهية

والمتدبر ، للسورة يرى انها ، اولا : قررت عناصر الدعوة الالهية ـ وهى : التوحيد ، والرسالة ، والبعث ـ عن طريق الحجج العقلية ، مع الموازنة بين النفوس المستعدة للايمان ، والنفوس النافرة منه ، وقد عرضت ذلك في أربع وعشرين آية يختم بها الربع الأول منها : « مثل الفريقين كالأعمى والأصم ، . »

ثم أخذت تتحدث عن جملة من الرسل السابقين ، بيانا لوحدة الدعوة الالهية ، وتسلية للرسول عليه السلام ، وانذارا للمكذبين ، واستغرق ذلك الى نهاية الآية التاسعة والتسمين : « واتبعوا في هذه لعنة ويوم التيامة بئس الرغد المرغود » ثم ذكرت في اثنتي عشرة آية بالوعد والوعيد ، وبسنة الله في أخذ الظالمين ، وختمت بتوجيه الخطاب الى النبي ومن تاب معه في مثلها اثنتي عشرة آية مرشدة الى منهاج السعادة والفلاح ، وتبتدىء من قوله تعالى : « ماستةم كما أمرت ومن تاب معك ولا تطغوا » الى نهاية

<sup>(4)</sup> الآيات من أول السورة الى نهاية الآية ٢٣ من سورة هود م

السورة: ولله غيب السموات والأرض واليه يرجع الأمر كله فاعبده وتوكل عليه وما ربك بغافل عما تعملون ».

#### كتاب محكم

هذا هو موجز ما اشتملت عليه سورة هود ، وقد بدأت غوصفت الكتاب بالاحكام ، فلا يتطرق اليه خلل . وبالتفصيل فليس فيه خفاء وبأنه تنزيل الحكيم الذي لا يضل ، الخبير الذي لا تخفى عليه مصلحة . تأخذ في تقرير الوحدانية والبعث ، وان الله سبحانه هو وحده المرجع في طلب المغفرة وقبول التوبة ، وان مهمة الرسول ، هي الانذار والتبشير : « الا تعبدوا الا الله انني لكم منه نذير وبشير ، وان استغفروا ربكم ثم توبوا اليه يمتعكم متاعا حسنا الى اجل مسمى ويؤت كل ذي فضل فضله . وان تولوا فاني أخاف عليسكم عذاب يوم كبير . الى الله مرجعكم وهو على كل شيء قدير » .

وفى اثناء ذلك تشير الى ما يحصل عليه الانسان من سعادتى الدنيا والآخرة اذا هو لبى الدعوة وآمن بها ، وما يصيبه من خسران وشيقاء اذا هو استمر على كفره واعراضه ، ثم تصور لنا حالة المعرضين فى محاولتهم انكار الحق ، وانطوائهم فى ثيابهم على صدورهم مع وضوح الأدلة فى انفسهم وفى الآفاق : « وما من دابة فى الأرض الا على الله رزقها » . « وهو الذى خلق السموات والأرض فى ستة ايام » .

ثم ترشد الى ان اعراضهم عن الحق لم يكن لخفائه ، وانها هو الاضطراب نفوسهم وترددها بين يأس الضراء وبطر النعماء ، ولو انهم عصموا انفسهم من ذلك وعرفوا الحق واستقر في قلوبهم الكان لهم من صبر الايمان وصالح الاعمال ما يطمئنهم على حسن العاقبة ، « الا الذين صبروا وعملوا الصالحات ، أولئك لهم مغنرة واجرا كبير » . ولكن القوم مع هذا البيان الواضح ما كانوا يتركون احراج الرسول باقتراح ما لا يدخل تحت قدرته من الآيات ، فأخذت الآيات في تسليته ، وبيان ان في القرآن الغناء لمن أن يؤمن ، وليس على الرسول الا أن يقوم بمهمته ، وهي التبليغ والانذار ، وأن تكذيبهم أياه لم يكن لطلب حجة هم في حاجة اليها ، وأنها هي الدنيا ، ملكت عليهم تعويهم ، وصرغتهم عن النظر في حجة الله التي أنزلها بعلمه ، وسيرون قلوبهم ، وصرغتهم عن النظر في حجة الله التي أنزلها بعلمه ، وسيرون

ما ينزل بهم من جزاء: « أولئك الذين ليس لهم فى الآخرة الا النار كو وجبط ما صنعوا فيها وباطل ما كانوا يعملون » . ثم تزيده تثبيتا على حقية الدعوة بأنها دعوة يؤمن بها من طهر قلبه واتجه اليها كوالى نفسه فاتخذ منهما البرهان على صدقها ، ثم رجع الى تاريخ البشرية وعرف انها رسالة الله الى خلقه: « افهن كان على بينة من ربه ويتلوه شاهد منه ومن قبله كتاب موسى اماما ورحمة أولئك يؤمنون به » . وما يكفر به الا الذين حرموا من ادراك الوجدان وبرهان العقل ، وعميت عليهم أنباء الأولين : « فلا تك في مرية منه اله الحق من ربك » .

ثم تعود الآيات متصف المكذبين بجملة من الأوصاف وترشد الى سوء مصيرهم ، وتسجل مضاعفة عذابهم وحرمانهم من النصير المدامع . ثم ختم عليهم بقوله تعالى : « اولئك الذين خسروا انفسهم وضل عنهم ما كانوا يفترون » . ومن شدة التنكيل بهم تضع أمام أعينهم عاقبة المؤمنين : « اولئك اصحاب الجنة هم فيها خالدون » . ثم تضرب المثل للفريقين بما يعرفون به مقدار التفاوت بينهم : « مثل الفريقين كالأعمى والاصم والبصير والسميع هل يستويان مثلا ، الملا تذكرون » .

### الربع الثاني:

( الله الله الفصل الثانى من سورة هود ، ومن سنة القرآن يتبع تقرير الدعوة بما يدل على انها بأصولها وادلتها ونتائجها في الدنيا والآخرة ، هى دعوة الالوهية الوحيدة ، التى بعث الله بها جميع رسله من مبدأ الخليقة الى مرحلتها الأخيرة ، مرحلة الاكمال والاتمام ، وهى مرحلة محمد عليه السلام ، وان محمدا لم يكن بدعا في المقابلة بالتكذيب من لم يكن بدعا في المقابلة بالتكذيب من قومه ، وانما شانه في الدعوة وفي اعراض قومه عنه ، شأن اخوانه السابقين مع امههم ، وسيكون شانه ، وشأن تومه في المعاتبة شانهم وشأن اقوامهم : « نمهل ينظرون الا مثل ايام الذين المغوا من تبلهم ، قل نمانتظروا الني معكم من المنتظرين ، ثم ننجى وسلنا والذين آمنوا كذلك حقا علينا ننج المؤمنين » .

<sup>🗱</sup> الآيات بن ٢٤ الى نهاية الآية ٤٠ بن سورة هود م

وفى هذا السبيل ذكرت السورة نوحا وقومه وهودا وقومه ، وشعيبا وقومه ، وموسى وغرعونه ، وفى كل قصسة من هذه القصص عبرة أو عبر ، جدير بدعاة الحق فى كل زمان ومكان أن يملأوا بها قلوبهم ، غيطمئنوا الى نصر الله وتأييده ، وجدير بالمكذبين أن يتمثلوها حتى لا يصيبهم مثل ما أصاب اسلافهم من قبل .

### قصة الاب الثاني للبشرية

وبدأت السورة بالأب الثاني للبشر ، وهو نوح عليه السلام ، هذكرت انه دعا قومه الى توحيد الله ، وانه انذرهم الشقاء الأبدى اذا هم أعرضوا عن دعوته ، واستمروا على عبادة الاصنام من دون الله : « انى أخاف عليكم عذاب يوم اليم » وذكرت أن القوم طعنوا في رسالته ، فقالوا : انه بشر مثلهم ، والبشر لا يصلح في نظرهم أن يكون رسولا ، وقالوا : أنه لم يجب دعوته الا أراذل القوم يريدون الطبقة الدنيا « الفقراء » ولو كانت حقة لسارع اليها أرباب المصالح والثراء « الطبقة العليا » ، وانه لا ينبغي لهم أن يجعلوا انفسهم وهم اصحاب المال والسلطان في مستوى هؤلاء الفقراء ، يجمعهم واياهم دين واحد ، ويخضعون معهم لسلطان واحد ، وانهم لا يرون لهم ، ولا لرسولهم من المزايا ما يهون عليهم أن ينزلوا بأنفسهم الى مشاركتهم في أتباعه والايمان به ، ولعلُ هذا الموقف من قوم نوح ، هو أول بعث لفكرة الطبقات ، التي تقلب بها المجتمع البِشَرَى ــ ولا يزال ــ على كتل من الجمر ، محرقة للفضائل 4 مضيعة للكفارات ، فمتى يفيق العالم وهو في آخر مراحل الرقى ، ويخلّص نفسه من هذه العلة المزمنة التي اندمع اليها وهو في طور الطفولة الذي لا رشد فيه ؟ . .

ثم جاءت الآيات تفند هذه الطعون ، وتتتلع هذه الفكرة من الساسها وتقرر أولا أن صاحب الدعوة ، وقد توافرت لديه أدلة الايمان بها ،وليس من شأنه أن يكرههم عليها أذا خفيت عنهم ، وهو لا يطلب منهم مالا ولا عزة ولا ترتبط دعوته بالمال ولا بالسلطان، وأنما يدعوهم اليها طلبا لخيرهم ، وعملا على مصلحتهم ، فعلام هذا الموقف الذى أن دل على شيء فأنها يدل على التمرد والبعد عن فهم الحقائق ؟ . . والا فكيف ينقمون منه أن أجاب الفقراء دعوته لا وهى دعوة الله الذى لا يرن خلقه بميزان الغنى والفقر ،

ولا بميزان القوة والضعف وانما يزنهم بمقياس الصفاء والاخلاص كو الايمان بالحق الذي يدعو اليه . كيف ينقمون منه هذا ويطلبون منه أن يطردهم : « وما أنا بطارد الذين آمنوا انهم ملاقوا ربهم ولكنى أراكم قوما تجهلون ، ويا قوم من ينصرنى من الله أن طردتهم » ؟ .

ان النبوة ليست اكثر من اصطفاء الله لمن يقوم بتبليغ رسالته كوليس من لوازمها ، بل ولا يصح ان يكون من لوازمها أن يكون منيوا الرسول ملكا ، أو أن يكون عنده خزائن الله ، أو أن يكون محيطا بغيب الله فهو بشر ، يقف عند حدود البشرية ، لا يتجاوزها الابتقدار ما يوحى اليه ، وهو بذاته لا يعلم الا ما يعلمه المشر ، ولا يقدر الا على ما يقدر عليه البشر ، وأن الله قد كلفه بتبليغ رسالته ، ولم يجعل الناس أمامه في التبليغ الا كما جعلهم في الخلق ، مسواسية لا طبقات ، ولا أسياد ، ولا أراذل « ولا أقول الذين تزدرى أعينكم لن يؤتيهم الله خيرا ، الله أعلم بما في أنفسهم ، أنى أذا لمن الظالمين » .

## سفاهة قوم نوح

وتف نوح مع تومه الف سسنة الا خمسين عاما ، يقيم الحجة ، ويدفع الشبهة حتى أخرسهم الحق ولم يجدوا منفذا للتول . فراحوا يستعجلون العذاب الذي توعدهم به ، شان الموغل في العناد ، يلتى بنفسه في اليم ، أو في النار ، حتى لا يقال : غلب على أمره ، وخضع لغيره ، ولا يدرى أنه يسجل على نفسه نهاية الخزى في الاعراض عن الحق تبعا لشهوة باطلة ، أو خيال فاسد : « يا نوح قد جادلتنا فاكثرت جدالنا فاتنا بما تعدنا ان كنت من الصادتين » ، فيقرر لهم نوح الحق الذي يؤمن به « انها يأتيكم به الله أن شاء وما أنتم بمعجزين » .

وتأتى المرحلة الأخيرة غيعلم الله غيها نوحا انه لن يؤمن من قومه الا من قد آمن ، غاطو صفحة جهادك معهم ، واتخذ وسيلة النجاة لك ولتومك : « واصنع الغلك بأعيننا ووحينا ولا تخاطبنى في الذين ظلموا انهم مغرقون » غيمتثل نوح الأمر ، ويصنع الغلك وكلما مر عليه ملا من قومه سخروا منه » ، غيؤكد لهم ان عاقبتهم

فى موقف السخرية والعذاب ، هى عاتبتهم فى موقف السخرية مالرسالة ، سيصيبهم خزى العذاب ، كما أصابهم خزى الحجـة والبرهان ، وان من العذاب ما يرغع صاحبه الى الهامات ، وهو عذاب الرسل والمجاهدين فى سبيل الحق يصيبهم على أيدى الطفاة الظالمين ، وهو عذاب مستعذب ، مشرف لصاحبه ، يعتبه نعيم مقيم . . .

ومن العذاب ما ينزل بصاحبه الى احط الدرجات ، ويكون مثلا يشغى صدور المؤمنين ، ويزعزع كيان المبطلين ، وهو عذاب الاعراض عن الحق والكيد لأهله وهو عذاب الحرى الذى يعقبه عذاب دائم اليم « نسوف تعلمون من يأتيه عذاب يخزيه ويحل عليه عذاب مقيم » .

### الربع الثالث:

#### نبوة الايمان هي الحقة

( إلى الله عنه السفينة ، وأتم عدته ، ونفذ ارشاد الله ، وحمل فيها مع أتباعه من كل صنف زوجين اثنين ، وفار التنور ، وتفجر الماء حتى طغى ، وأخنت السفينة تجرى بهم فى موج كالجبال « ونادى نوح ابنه وكان فى معزل : يا بنى اركب معنا ، ولا تكن مع الكافرين » فأبى الولد ، وعزف عن دعوة أبيه ، واعتقد أنه يعتصم بغير الله ، ودفعت نوح شفقة الأبوة الطبيعية ، فطلب من الله أنجاز وعده فى أهله معتقدا أن أبنه من أهله ، الذين وعد الله بنجاتهم مع نوح : « أن أبنى من أهلى وأن وعدك الحق وأنت أحكم الماكمين » فيرد الله عليه بأن البنوة الطبيعية لا مكانة لها عند الله ما لم تشد أزرها بنوة الحق ، والاعتصام بأمر الله « يا أيها الذين ما الم تشد أزرها بنوة الحق ، والاعتصام بأمر الله « يا أيها الذين المنوا لا تتخذوا أباءكم وأخوانكم أولياء أن استحبوا الكفر على الايمان » ، « لا تجد قوما يؤمنون بالله واليوم الآخر يوادون من عشيرتهم » ، وهذا في رسالة محمد يؤكد ويفصل ما جاء في رد الله على نوح : « يا نوح أنه ليس من أهلك ، أنه عمل غير صالح » غلى نوح : « يا نوح أنه ليس من أهلك ، أنه عمل غير صالح »

<sup>(4)</sup> الآيات من ١١ الى نهاية الآية ٦٠ من سيورة هود ه

#### الطوفان

وقع الطوفان ، وذهب باعداء الله ، اعداء الحق ، وتلك عبرة القصص في القرآن ، وقد صرف الناس عنها يحوث وضعت في الكتب والتفاسير ، شبغل الناس بها عن العبر والعظات ، وكان من ذلك الكلم الكثير في عموم الطوفان وخصوصه ، وعموم رسالة نوح وخصوصها ، فمن قائل : بأن الطوفان لم يكن عاما ، وان التناسل البشرى لم يكن خاصا بذرية نوح ، ولم يكن نوح الاب الثاني للبشر ، وأن رسالته كانت خاصة بقومه بحكم السنة الالهية في ارسسال الرسل الى أقوامهم ، ومن قائل بأنه لم يكن بسطح الأرض سوى قوم قوم نوح الذين لم يؤمن منهم الا قليل ، وهم الذين كانوا معه قي السفينة ، وان رسالته كانت عامة بحكم انحصار الناس في قومه لا بحكم انه مرسل لهم ولغيرهم ، وان نوحا هو الأب الثاني للبشر ، لا بحكم انه مرسل لهم ولغيرهم ، وان نوحا هو الأب الثاني للبشر ، قامل المعمور من الأرض اذ ذاك .

هكذا اختلف الناس واكثروا من القول .

## رأى الامام الاكبر

والذى نراه أن المسألة من المعارف البشرية التى تركها الوحى لبحث الانسان ، لا تفسيرا للترآن ، وليس من مهمة القرآن أن يحدد الأوضاع ، ولا أن يعين الوقائع ، وأنما مهمته الارشاد الى ما تدل عليه القصة من جهات العظة وأنواع العبرة ، وعلى كل قسد « نوح » أرسل لقومه نقط ، أما أنه كان فى المعمورة غير تومه ولم يرسل اليهم ، أو أنه لم يكن نيها سواهم ، نهذا شىء ليس له تأثير فى هدف القصة ، ولا يمس اختصساص محمد عليه الصسلاة والسلام يعموم الرسالة لقومه ولغير تومه الموجودين على سسطح

الأرض ، ومن سيوجد عليها الى يوم الدين : « قل ياأيها الناس انى رسول الله اليكم جميعا » .

هذا . . وفى العظة المقصودة من هذا القصص ، وفى دلالته على أن القرآن من عند الله ، يختم الله قصة نوح بقوله لنبيه على مسمع من القوم : « تلك من أنباء الغيب نوحيها اليك ما كنت تعلمها أنت ولا قومك من قبل هذا فاصبر أن العاقبة للمتقين » .

#### قصسة هسود

ثم تتبع الآيات قصة نوح ، بقصة هود عليه البسلام ، نتذكر دعوته أيضا الى قومه ، وأنه أخذ بهم الى سبيل الخير والقوة عن طريق عبادة الله وحده ، واستغفارهم مما هم فيه من الطغيان : «استغفروا ربكم ثم توبوا اليه يرسل السماء عليكم مدرارا ويزدكم قوة الى قوتكم ولا تتولوا مجرمين » . وتذكر معارضة قومه له وانكارهم عليه ، وأن الهتهم انزلوا به الجنون والاضطراب ، فيتبرأ هود من الهتهم ويتحداهم ، ويستنهض همتهم في اقصى ما يستطيعون من قوى الكيد ، وأنه سوف لا يعبأ بهم ولا بجمعهم : « أنى توكلت على الله ربى وربكم ما من دابة الا هو آخذ بناصيتها » . .

وتذكر بعد ذلك خاتمة أمره مع قومه على حسب سنة الله في نصرة أوليائه ، وخزى أعدائه :

« ولما جاء امرنا نجينا هودا والذين آمنوا معه برحمة منا ونجيناهم من عذاب غليظ . وتلك عاد جحدوا بآيات ربهم وعصوا رسله واتبعوا أمر كل جبار عنيد . وأتبعوا في هذه الدنيا لمنة ويوم القيامة الا أن عادا كفروا ربهم ألا بعدا لماد قوم هود » .

## سيورة الكهفي

### تقــتيم:

(﴿﴿﴾) سورة الكهف هي السورة الثالثة من سور خمس في القرآن الكريم ، بدئت بـ « الحمد لله » قبلها سورتان هما الفاتحة ، والانعام ، وبعدها سورتان هما سبأ ، وفاطر ، وسورة الكهف تضع حدا عن طريق التربية الروحية لضلال قديم الفه الناس في تقويم الحياة ، ذلك هو تقدير القيم الانسانية بحظوظ المال والثراء والحاه ، وتبين أن ما على الأرض من زينة ونعم مادية انما كان طريقا لاختبار الناس أيشكرون أم يكفرون ؟ . ، وليس هو كل ما يقصد من الحياة ، بل هناك ما هو أسمى منه وأرفع : « انا جعلنا ما على الأرض زينة لها لنبلوهم أيهم أحسن عملا » .

## قصص وأمثلة للعظة والعبرة

وفى سبيل ذلك نقص ثلاث قصص لكل منها دلالتها الخاصة في تقدير الحق بذاته ، وارتباطه بطهر العقيدة ونقاء النفس لا بالمال ولا بالحياة : قصة اصحاب الكهف ، وهى قصة التضحية بالنفس في سبيل العتيدة : « انهم غتية آمنوا بربهم وزدناهم هدى » . قصة موسى مع العبد الصالح ، وهى قصة التواضع الذى لا يعرف \_ في مسبيل العلم . والتكمل بالمعرفة \_ التكبر ولا الغرور : « هل اتبعك على أن تعلمن مما علمت رشددا » ؟ . . وقصة العدل واغاثة الضعيف ، وهى قصة ذى القرنين الذى انصف بعدله وقضى بتوته على المسدين .

وكما استخدمت السورة في سبيل هدفها هذه القصص الثلاث الستخدمت نيه من جهة أخرى أمثلة ثلاثة ، بينت بها أن الحق لا يرتبط بكثرة المال ولا بعلو الانسان ، وهو مثل الغنى المكاثر بماله

<sup>﴿</sup> إِنْ الْمُهُ عَامِةِ السورة الْمُهُ .

verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version

والفتير المعتز بايمانه: « واضرب لهم مثلا رجلين جعلنا لاحدهما جنتين . . » ، ومثل الحياة الدنيا وما يلحقها من نناء: « واضرب لهم مثل الحياة الدنيا كمساء انزلناه من السسماء » ومثل ابليس وما اصابه من الطرد والحرمان جزاء تكبره واستعلائه: « واذ قلنا الملائكة اسجدوا لادم نسجدوا الا ابليس » . وهنا حسذرت الآيات ابناء آدم أن يتخذوه وأعوانه أوليساء من دون الله وبينت لهم انه وذريته أعداء لهم من أول النشساة ، يدنعونهم الى الشرويكيدون لهم عن طريق الاغواء ، ويصرفونهم عن أرباب النفوس الزكية ويطلبون اليهم أن يطردوهم عن مجالسهم ، لما هم عليه من فقر وضعف .

ثم تبين أن هؤلاء الذين يحاولون أضلال الناس عن الحق أيس لهم في شأن الله ونظام خلقه من أمر ، نهو لم يحضرهم وقت أن خلق ونظم ، وهو لم يعتمد عليهم في نعل أو يشركهم في رأى ، فكيف يجعلون لأنفسهم سلطان التوجيه ؟ . . وكيف تسروج عند الناس وسوستهم . . ؟ « ما أشهدتهم خلق السسموات والأرض ولا خلق أنفسهم وما كنت متخذ المضلين عضدا » . فتخلوا عنهم كما سيتخلى عنهم شركاؤهم ويسلمونهم الى النار « ولم يجدوا عنها مصرفا » . ثم تشير الآيات الى أن اعراضهم عن الحسق لم يكن ناشئا عن حاجة الحق الى دليل وأنها هو الطغيان الذى يمنع عاحبه من الايمان ، ويجعله يجادل بالباطل ليدحض به الحق ويحول بينه وبين التفكير في العاقبة فلا يتذكر الا أذا استمر به العذاب أو فاجأته سنة الأولين ، تلك سنة المنكرين من قبل ،

ثم تذكر الآيات انه لولا رحمة الله بعباده وانه يمهلهم رجاء التوبة لعجل لهم العذاب ، ولسكنه جعل لهم موعدا لن يجدوا من دونه مصرفا عن العذاب وتلك القرى أهلكناهم لما ظلموا وجعلنا لمهلكهم موعدا » .

### وجوب التواضع في طلب العلم

ثم تذكر الآيات قصة التواضع في طلب الملم الماثلة فيما جرى بين موسى والعبد الصالح: فأن موسى مع علو شأنه في المعارف

الالهية لم يهنعه علوه عن تحمل المشاق في سبيل العلم دون نظر الى مكانة من يريد التعلم منه ، وفي هذا ما يخفف حدة الكفار على الفقراء ، ويرشد الى أن العلم أسمى من المال ، وأنه لا ينبغى أن يتخذ فقر العلماء مانعا من السعى اليهم ، وتزكية النفس بعلمهم ، فهذا موسى نبى الله وكليمه ، لا يكاد يعلم بالعبد الصالح وبما عنده من علم حتى يجمع المره على الوصول اليه كيفما كان الطويق « لا ابرح حتى البغ مجمع البحرين أو أمضى حقبا » .

والتقى موسى بالعبد الصالح وقدم له نفسه مستأذنا فى أن يجعل نفسه تبعا له ليعلمه: « هل اتبعك على أن تعلمن مما علمت رشدا » . فيطلب منه العبد الصالح التسليم فيما يرى والبعد عن الجدل ، فيطمئنه موسى على غاية الخضوع: « ستجدنى أن شاء الله صابرا ولا أعصى لك أمرا » . . فيعده العبد الصالح بالبيان أذا هو التزم الشرط: « فان اتبعتنى فلا تسالني عن شيء حتى أحدث لك منه ذكرا » .

وعلى هذا التعاقد ركبا السفينة ، وكان أول ما فوجىء به موسى أن العبد خرقها ، وكان لخرقها هول فى نفس موسى أنساه الالتزام السابق ، فانكر عليه ، ثم عاد يعتذر بالنسيان ،

وكان الحادث الثانى ان قتل المبد الصالح غلاما ، فعاد موسى الى الانكار وعاد المبد الصالح الى اللوم ، وموسى الى الاعتذار، وهدده صاحبه يقطع العلاقة أن عاد الى الثالثة ، وعاد الى الثالثة فأنكر عليه اقامة الجدار الماثل ، وهو لقوم لم يحسنوا اليهم ، وهنا نفذ العبد الصالح تهديده لموسى وقال : « هـذا فراق بينى وبينك ماتبئك بتأويل ما لم تستطع عليه صبرا » .

## الربع الأخير

### سر الأحداث التي أنكرها موسى

وفى هذا الربع ينى العبد الصالح لموسى بما التزم ، فيكشف له عن سر الاحداث التى فعلها وانكرها عليه موسى ، وهى خسرق

<sup>(</sup> الله الكيات من ٧٩ الى آخر سورة الكهف ،

السفينة ، وقتل الغلام، والاحسان لقوم لا يعرفون قيمة الاحسان، وقد كان منشأ الانكار عند موسى أنه لم يعرف سببا يبيح اتلاف مال الفير ولا قتل النفس ، ولا تحمل المسقة لقوم لا يطعمون المحتاج. ويدور البيان على أن وراء الظاهر واقعا يعلمه العبد الصالح ولا يعلمه موسى ، وهو الذي حمل العبد الصالح على فعل ما فعل ، وذلك الواقع هو أن ملكا ظالما كان يتتبع السفن الصالحة في البحر يغتصبها من أهلها ، فراى العبد الصالح أن يعيبها فتسلم لاهلها الفقراء : « أما السفيئة فكانت لمساكين يعملون في البحسر » . وأما العبد علم العبد الصالح أن بقاءه مفسد لابويه ، فاحتفاظا بسعادتهما ، وابقاء على ايمانهما قتل جرثومة شرهما : «فاردنا أن يبدلهما ربهما خيرا منه زكاة واقرب رحما » .

وفى حادث الغلام يتجلى بوضوح معنى قوله تعالى : « فوجدا عبدا من عبادنا آتيناه رحمة من عندنا وعلمناه من لدنا علما ». ومعنى قوله تعالى : « وما فعلته عن أمرى » فالله واسع العطاء يهب ما يشاء من رحمته وعلمه لمن شاء من عباده .

ولا متمسك لمن يدعون علم الغيب بهذه القصة ، غان احدطرفيها كان نبيا ، يوحى الله الميه ولا يقره على ضلال ولا بهتان ، ومن اين لهم مثل موسى نبى يوحى اليه ، وتجرى حوادثهم على يديه .

واما الجدار فليس الشأن فيه لأهل القرية ، وانما هو لأيتام كان لهم تحته أموال ، فمحافظة عليها أقام العبد الصالح الجدار ، وتلتقى أحداث العبد الصالح الى حد ما ، مع قاعدة ارتكاب «أخف الضررين » التى تبيح للانسان أن يقدم على فعل فيه شر ما ، متى علم أن فيه خيرا أكثر من شره وقديما قيل : « شر قليل في مسبيل خير كثير خير كثير » .

ولقد عرف موسى من هذه الرحلة أن وراء الظاهر الذى يحيط به الانسان في عادته باطنا تشرق عليه فيه أنوار الحقائق ، وبذلك يأخذ نفسه بالصبر في تجريد النفس عن التأثر بالعلائق المادية ، والمنفصات البشرية ، ويصفو لله في الدعوة الى الله .

### نبا ذي القرنين

ثم تقص الآيات نبأ ذى القرنين وهو ملك مكن الله له بتقواه وعدله ان يبسط سلطانه على قرنى المعمورة شرقا وغربا ، وكان من عدله الذى تقوم عليه الحياة وتسعد به الجمساعة ذلكم المبدأ العظيم .

« لما من ظلم فسوف نعذبه ، ثم يرد الى ربه فيعذبه عذابا نكرا ، وأما من آمن وعمل صالحا غله جزاء الحسنى وسنقول له من أمرنا يسرا » .

ولا تصلح رعية لم يضرب فيها على أيدى الظالمين ، كما لا تصلح رعية لا يلقى المحسنون فيها جزاء احسانهم ، فبخس احسسان المحسن لا يقل عن ضرر الجماعة عن محاباة اللسىء ، كلاهما ينزل بالجماعة الى الحضيض . فاذا كانت محاباة الظالم تغرى بالظلم فان بخس الاحسان يحرج الصدر ويميت قوة النشاط . وتلك هي العبرة الخالدة في هذا الجانب من قصة ذي القرنين . .

لما المجانب الآخر من قصته : فهو ماثل من قوته واعتماده على الله في اغاثة المستضعفين ونصرتهم وانقاذهم من المساد المستعمرين المغيرين عليهم وعلى بلادهم بدون حق .

يمل ذو الترنين الى قوم لا تساعدهم لفتهم على حسن التفاهم همه ، ولكنّه يفهم شكواهم والتجاءهم اليه : « قالوا ياذا القرنين ان يأجوج وماجوج مفسدون فى الأرض فهل نجعل لك خرجا على أن تجعل بيننا وبينهم سهدا » ؟ . . فتدفعه عاطفة الخهر الى التلبية معتبدا على ربه قال : « ما مكنى فيه ربى خير » . ويطلب منهم ان يتحملوا نصيبهم من المعونة باخهلاص وقوة فلا يتواكلوا . ولا يلتوا بكل امرهم عليه ، ويقيم ذو القرفين السد بين الجبلين ، فلا يجد المفسدون اليهم سبيلا : « فما استطاعوا أن يظهروه وما استطاعوا له نقبا » .

### واجب الراعى والرعية

وهذ شأن الملوك المخلصين المحبين للشموب ، ولا تقبل دعوى خدمة الشموب الا اذا اقترنت بالصدق في عمل حازم يقى الشموب

nverted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

ضرر المفسدين ، وواجب الأمة مع هؤلاء المخلصيين أن يبذلوا في معونتهم ما استطاعوا بقوة واخلاص ، أما دعوى خدمة الشعوب مع الكيد لها وتأليب الاعداء عليها ، فهى دعوى يجب اخذ الحيطة منها وواجب الأمة حينئذ هو اعتمادها على نفسها وعلى قوتها النابعة من الايمان وحب الوطن ،

ثم تقرر الآيات ان الله بسننه يترك الناس في هسذه الحيساة يتدافعون ويتنافسون: « وتركنا بعضهم يومئذ يموج في بعض »، ويستمر شانهم كذلك الى يوم الدين فتنكشف لهم الحقائق بعد أن كانت اعينهم في غطاء ، وبذلك تحسذر الكافرين وتعلن أوصساف الآخرين ، وتردها الى الكفر بآيات الله والاستهزاء برسله ، ثم تذكر جزاء المؤمنين الصالحين ، وتقرر سعة علم الله وسلطانه ، وعجائب كونه وأسرار ملكه ، ثم تأمر الرسول بتقرير بشريته ، وان يجمل للقوم رسالته : « قل انها أنا بشر مثلكم يوحى الى انها الهكم اله واحد فهن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملا صالحا ولا يشرك بعبادة ربة احدا » ،

## سورة مسريم

### الربع الأول:

### كهيعص

(ﷺ) سورة مريم من السور المكية التي تقرر توحيد الله وقدرته وتنزيهه عما لا يليق به ، وتقرر عقيدة البعث والجزاء ، وهي احدى تسمع وعشرين سورة بدئت بحروف هجسائية ، وقد لوحظ ان هذه السور تتحدث عن غريب غير مألوف ، كالقرآن ، وأنباء الغيب ، والتنويه بشأن القلم والخلق ، والايجاد على طريقة غير مألوفة .

ولعلها لهذا بدئت كلها ببدء غير مألوف . . وهو تلك الحسروف الهجائية التى تنطق بأسمائها لا بمسمياتها . وذلك ليكون البدء المغريب ترعا للأسماع واعدادا لتلتى غرائب لا تعسرف السنن المالوفة .

### زكريا ويعيى

وقد ذكرت سورة مريم من تلك الغرائب قصتين : قصة نبى الله زكريا وولده يحيى ، وقصة السيدة مريم وولدها عيسى ، وارشدت في اولها ان ما ستتحدث به عن زكريا واجابة دعائه ، اثر لرحمة الله به ، ولا ريب أن الخلف الصالح ، الذي يحتفظ بمكانة أبيه ويقوم بمهمته من بعده ، امتداد لحياة الأب واستمرار لاثر يتحقق نفعه في الحياة .

### الدعاء المجاب

عرف زكريا بدراسة أحوال أقاربه أن ليس فيهم من يطمئن اليه في القيام بدعوته ، ورأى رحمة ربه لمريم وهي في كفالته \_ كما تحدثت عنها سورة آل عمران \_ فشجعه ذلك على دعاء ربه أن

<sup>(\*)</sup> الآيات من أول المسورة حتى نهاية الآية ٣٦ م

يمنحه على كبره وليا يرثه في مهمته ، غابتهل بعجزه وضعفه وخوفه من اقاربه : « رب انى و هن العظم منى واشتعل الراس شيبا » ، « وانى خفت الموالى من ورائى وكانت امراتى عاقرا فهب لى من لدنك وليا » ، فاخترق دعاؤه الحجب واستجاب له ربه : « يا زكريا انا نبشرك بغلام اسمه يحيى » ، واكمل البشرى بالخلال الطيبة التى صاغ بها عطيته ، فأخذ السرور من زكريا مأخذه ، وعاد الى المناجاة فرحا مستبشرا : « رب انى بكون لى غلام » . فيسمع من المناهذة : « هو على هين ، وقد خلقتك من قبل ولم تك

وعبرتنا من قصة زكريا أن أقرب الدعاء الى الاجابة ما كان نابعا من القلب وخفيا حتى عن النفس ، ومقترنا بدلائل الذلة والحاجة ، وأخيرا ما كان مقصودا به وجه الله والنفع العام .

لا يخاطب قومه الإبالوحي والإثمارة.

شيئا » . . فيعود زكريا ملتمسا علامة يعرف بها حصول الحمل ، ويتعجل بها السرور الواقعى : « رب اجعل لى آية ، قال آيتك ألا تكلم الناس ثلاث ليال سويا » . وقد جاءته هذه الحالة فكان

#### قصسة مريم

وتذكر السورة تصـة مريم وقد آخى القرآن بين القصتين في غير موضع ، وقصة مريم ادخل في الغـرابة من قصـة زكريا ، ولذلك ذكرت قبلها تمهيدا لها ، وقد تحدثت سورة آل عمران عن ولادة مريم وبشارتها بعيسى وبشائه في بنى اسرائيل ، وتحدثت سورتها هذه عن حملها بعيسى ، رعن موقفها حينما تمثل لها روح الله بشرا سويا ، وعن خواطرها النفسية حينما بشرها بالغلام : « أنى يكون لى غلام ولم يمسسنى بشر ولم ألك بغيا » . ومضت الخواطر تلعب بنفس مريم حتى جاء زمن الوضع فتضاعف همها ، واشتد حزنها ، لا لشك في نفسها ، وانها لتقدير ظنون الناس فيها واشتد حزنها ، لا لشك في نفسها ، وانها لتقدير ظنون الناس فيها وينزع منها عوامل الاضطراب والخوف : « فناداها من تحتها الا تحزنى قد جعل ربك تحتك سريا وهزى اليك بجذع النخلة تساقط عليك رطبا جنيا » ولكن مريم لا تزال حاجتها النفسية تلح في معرفة عليك رطبا جنيا » ولكن مريم لا تزال حاجتها النفسية تلح في معرفة الناس شيئا ، فتلبيها الرحمة الالهية : « فاما ترين من البشر ما النفس شيئا ، فتلبيها الرحمة الالهية : « فاما ترين من البشر

أحدا فقولى انى نذرت للرحمن صوما » . وقد كان من قومها ما قدرت : « يا أخت هرون ما كان أبوك أمرا سوء وما كانت أمك بغيا » . فالتزمت الصمت وأشارت الى كلمة الله ، فأجابهم بلسان بين واضح : « انى عبد الله آتانى الكتاب ، وجعلنى نبيا ، وجعلنى مباركا أينما كنت ، وأوصانى بالصلاة والزكاة ما دمت حيا ، وبرا بوالدتى ، ولم يجعلنى جبارا شعيا ، والسلام على يوم ولدت ، ويوم أموت ويوم أبعث حيا » .

بذلك تمت نعمة الله على مريم كما تمت على كافلها من قبل . وهكذا أجمل عيسى وهو فى المهد رسالة السماء الى الأرض . « ذلك عيسى ابن مريم قول الحق » ولكن الأهواء اخذت بالناس فى شائه الى جهات متباينة ، فمنهم من قال به على مريم بهتانا عظيما ، ومنهم من قال به على الله أن يتخذ من ولد سبحانه ، اذا قضى امرا فانما يقول له كن فيكون وان الله ربى وربكم فاعبدوه هذا صراط مستقيم » .

### الربع الثاني:

### قصسة ابراسيم

(﴿﴿ وَتَذَكُرُ الآيات ، بعد قصتى زكريا ومريم ، قصة ابراهيم ، ولابراهيم مكانة انعقدت عليها القلوب ، وقد عنى القرآنبالحديث عنه عناية خاصة ، متحدث عن امامته ، وعن بنائه البيت ، ودعوة الناس التيحجه ، وتحدث عن رحلته ، واسلوبه في الدعوة والحجاج، وتحدث عن كرمه ، وتضحيته بنفسه وولده ، وتحدث عن وصيته لذريته ، وتحدث عن علاقة محمد به ، وبين انه اثر دعوته ، وان رسالته من رسالته ، ومن ذلك كله اتخذه القرآن حجة لمحمد على مناوئيه من مشركين وكتابيين

وقد قال بعض العلماء في ابراهيم : «كان فتى الفتيان ، سلم قلبه للعرفان ولسانه للبرهان ، وبدنه للنيران ، وولده للقربان وماله للضيفان ، وأهله للوديان واقرا كل ذلك في القرآن » .

<sup>(4)</sup> الآيات من ١٦ الى نهاية الآية ٦٢ من سورة مريم م

erted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

بهذه ونحوه خلد الله ابراهيم: « واذكر في الكتاب ابراهيم انه كان صديقا نبيا » . وكان من مظاهر ذلك انه ما من مسلم ولا كتابى ولا مشرك الا وهو يقدس ابراهيم ، وما من مسلم يصلى ليلا أو نهارا فرضا أو نفلا ، الا ويدعو الله في صلاته أن يصلى ويسلم على محمد ، وعلى آله ، كما صلى وسلم على ابراهيم وعلى آل ابراهيم وهذا هو ابراهيم الذي يأمر الله نبيه أن يذكره لقومه ، فيخففوا من حدتهم ، وأن يذكره لنفسه فيتأسى به ، ويهتدى بهديه .

### أسلوب ابراهيم في الدعوة

وتخص سورة مريم جانبا من جوانب ابراهيم هو أسلوب الدعوة بالحلم الواسع ، والادب الجم ، الذي من شانه الاستيلاء على العقل المعاند والنفس العازفة ، مع وضوح الحجة وقوتها ، والتنبيه على مواضع الخلل والفساد : « يا أبت لم تعبد مالا يسمع ولا يبصر ولا يغنى عنك شيئا ، يا أبت انى قد جاءني من العلمَ ما لم يأتك فاتبعني أهدك صراطا سويا ، يا أبت لاتعبد الشيطان أ انَ الشيطان كان للرحمن عصيا ، يا أبت اني أخاف أن يمسك عذاب من الرحمن فتكون للشبيطان وليسا » . وهكذا يسلك ابراهيم في دعوة أبيه طريق الحكمة والموعظة الحسنة ، نيقابله أبوه بالشدة و الانكار والتهديد : « لئن لم تنته لأرجمنك واهجرني مليا » نميقابلًا ابراهيم تهديد أبيه بالسملام عليه والدعاء له : « سملم عليك سأستغفر لك ربى انه كان بي حفيا ، واعتزلكم وما تدعون من دون الله وادعو ربي عسى الا اكون بدعاء ربي شقيا. » ، وهكذا تقف البنوة البارة من الأبوة القاسية . ومن قبل وقفت هكذا الأبوة الرحيمة مع البنوة العاقة ، دعا نوح ربه لنجاة ولده ، فعاتبه ربه وبين له أنه ليس من أهله ، ولكن الأبوة مكانتها ، غلم ينكر الله على ابراهيم سلامه على أبيه ولا دعاءه له ؛ احتفاظا باحترام البنوة للأبوة وان كانت مشركة ضالة . « ووصينا الانسان بوالديه حسنا و ان جاهداك لتشرك بي ما ليس لك به علم فلا تطعهما » . يعتزل ابراهيم أباه وقومه ، ويلقى بنفسه في أحضان ربه ، نيهبه الذرية الصالحة التي تسير في طريقه وتواصل دعوته : « فلما اعتزلهم وما يعبدون من دون الله وهبنا له اسحق ويعتوب وكلا جعلنا نبيا».

### رســل كرام

ثم تقفى الآيات بذكر موسى وما كان عليه من صنفاء النفس واخلاس القلب لله ، وما خصه الله به من المناجاة والتكليمو التقريب: « وعربناه نجيا » ، ثم تذكر اسماعيل ، وما كان عليه من الصدق مع نفسه ، ومع ربه ومع أسرته التي هي درعه في دعوته ، والصدق حلية الايمان وسبيل النجاح ، وطريق الخير والفلاح . .

وتذكر ادريس وماكان ميه من مكانة الصديقية والرهعة عندالله .

وبعد أن تذكر الآيات هؤلاء الرسل كلا بخاصته ، وتشد بذكراهم أزر الرسول في دعوته ، تعود متجمعهم في اطار من الشرف الالهي ، وتنسبهم جميعا الى آدم ، متربط بينهم برباط الرحم الانساني العام ، كما ربطت الرسالة بينهم برباط الوحى الالهي .

ثم تشير الى الرباط النسبى الخاص بذرية نوح ومن كان معه فى السفينة ، والخاص بذرية ابراهيم واسرائيل ، ثم تذكر امتيازهم الدينى ومكانتهم الربانية : « اولئك الذين انعم الله عليهم من النبيين من ذرية آدم وممن خملنا مع نوح ومن ذرية ابراهيم واسرائيل وممن هدينا واجتبينا ، اذا تتلى عليهم آيات الرحمن خروا سجدا وبكيا » .

وبازاء هذه الشجرة الربانية النورانية تضع الآيات شجرة جاغة مظلمة ، انحرنت في وجهتها عن سلسلة آبائهم الأولين ، تغلبت عليهم الشبهوات ، وسخرتهم الأهواء وانستهم حق الله ، وسجلت عليهم سوء العاتبة ، ولا نجاة الا لمن عاد اليه رشده غادرك الحق ، وسلك طريق المرضيين عند الله واولئك جزاؤهم « جنات عدن التي وعد الرحمن عباده بالغيب انه كان وعده ماتيا ، لايسمعون غيها لغوا الاسلاما ، ولهم رزتهم غيها بكرة وعشيا » . .

### الربع الثالث:

### من وصف الجنة

ونظرا الى أن أهم أهداف البيان الترآنى تقوية الجانب الروحى ، ولفت النظر الى ما يؤازر التقى فى تحمل أعباء التكاليف ، كان من مسنته المفاجأة فى أثناء الموضوعات الخاصة بما يجدد للقلب نشاطه، ويجعله على اتصال دائم بربه يستمد منه العون والقوة ، ويطمئن به على حسن معونته ، وبلوغ غايته ، .

ترى ذلك في سورة البترة اذ يفاجيء وهو في أحكام الطلق والاسرة بتوله: « حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وتوموا ش قانتين » .

وفى مسورة طه اذ يفاجىء ـ وهدو فى حديث يتصل بالنساس جميعا ـ بقوله فى شأن خاص بتلهف الرسول على تلقى الوحى : « ولا تعجل بالقرآن من قبل أن يقضى اليك وحيه وقل رب زدنى

<sup>(</sup> الآيات بن ٦٢ الى آخر سورة مربم •

verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

علما » . ومن ذلك توله في سورتنا على السنة ملائكة الوحى في شمأن نزولهم على النبى صلى الله عليه وسلم وطمأنتهم اياه على السير فيه الى النهاية : « وما نتنزل الا بأمر ربك ، له ما بين أيدينا وما خلفنا وما بين ذلك وما كان ربك نسيا ، رب السموات والأرض وما بينهما غاعبده واصطبر لعبادته هل تعلم له سميا » . .

#### الىمث حق

ثم تنتقل الآيات وترد على حجــج المكذبين في انكار البعث : « ويقول الانسان ائذا ما مت لسوف أخــرج حيا ، أو لا يذكر الانسان انا خلقناه من قبل ولم يك شيئا » ، ثم تفرض الآيات وقوع البعث وانه غير محتاج الى برهان ، وتترك الحديث عن المكانه الى الحــديث عما يكون فيه لهؤلاء المنكرين من مشــاهد العذاب ، وما يلقون من آلام : « فوربك لنحشرنهم والشياطين ثم للحضرنهم حول جهنم جثيا » .

#### غسرور

ثم تذكر غرور الكفار بدنياهم ، واعتزازهم بأموالهم ، وزعمهم انهم متفوقون بها عن هؤلاء المؤمنين الفتسراء الذين لا جاه لهم ولا سلطان ، وترد عليهم بذكر أسلاغهم الذين كانوا أشد منهم قوة واكثر أموالا : « واذا تتلى عليهم آياتنا بينات قسال الذين كفروا للذين آمنوا أى الفريقين خير مقاما وأحسن نديا ، وكم أهلكنا تبلهم من قرن هم أحسن آثاثا ورئيا » ، وترشد الى تمكينهم من ظواهر هذه الحياة ليس الا اغراقا لهم في الفتنة والاختبار ، وسيرون عاقبة أمرهم وأمر الذين بهم يسستهزئون ، سسيحصى عليهم كل شيء وسيجمعون في ساحة العسدل ، يوم لا ينفسع مال ولا بنون ، « هسيعلمون من هو شر مكانا وأضعف جندا » ، « سنكتب مايقول ونهد له من العذاب مدا ونرثه ما يقول ويأتينا غردا » .

## زعماء الضلال

ومن عادة الضالين في كل زمان أن ينتحلوا لهم أثمة وزعماء ٤ ويصوروهم للناس أن بيدهم عزهم وغلاحهم ، وعن ذلك الطريق يضلون كثيرا من الناس عن سبيل الله ، والآيات تؤكد لهؤلاء وأمثالهم ان هؤلاء الأئمة المنتحلين سيتبرءون منهم ويكفرون بعبادتهم ، يوم تنكشف الحقائق ، فيحشر المتقون الى الرحمن وفدا ، ويسساق

ثم تعرج الآيات على زعم باطل ، صوره الوهم الفاسد ، والهوى المتبع لكثيرمن الطوائف ، فاتخذوه عقيدة يذيعونها وينتقصون الله بها ، ينافحون عنها ، ويفسدون بها فطرة الله التى شهد بها كونه في تنزيه الله عن الوالد والولد : « وقالوا اتخذ الرحمن ولدا ، لقد جئتم شيئا ادا ، تكاد السموات يتفطرن منه ، وتنشق الأرض وتخر الجبال هدا » .

المجرمون الى جهنم وردا ، ليس لهم من شانع ولا نصير .

### صــورتان

ثم تختم السورة بوضع صورتين متباينتين :

صورة للذين آمنوا وعملوا الصالحات يتجلى غيها ارتباط تلوبهم، وارتباط قلوب الناس بهم برباط المودة والمحبة: « أن الذين آمنوا وعملوا الصالحات سيجعل لهم الرحمن ودا »

وصورة للكافرين الجاحدين ، تمزق العداوة فيها ما بينهم من صلات ، وتملأ قلوبهم وقلوب الناس بالتباغض حتى يقضى عليهم بأيديهم ، ويفنى بعضهم بعضا ، فتتم عليهم كلمة الله : « وكم أهلكنا قبلهم من قرن هل تحس منهم من احد أو تسمع لهم ركزا »

# سورة طسه

## الربع الأول:

(﴿﴿ وَسَورة طه مِن السور المَكِية الأولى ، وقد نزلت لشد ازر الرسول ، وتقوية روحه ، وعدم التأثر بما يلقى من الكيد والعناذ ، ولارشاده الى ان مهمته هى فقط التبليغ والتذكير ، وسينتفع بهذا التذكير من طهرت نفسه واشرق عليها نور الفطرة الطاهرة من الأهواء وزخارف هذه الحياة ، وانه ليس من مهمته أن يؤمن الناس ، حتى تشتى نفسه ويضيق صدره بكفرهم واعراضهم : «ما انزلنا عليك القرآن لتشتى ، الا تذكرة لمن يخشى » .

وبعد أن ترمع عنه تبعة كمرهم ، تطبئنه على نجاح دعوته ، من جهة أنها دعوة القوى القادر الذي خلق الأرض والسموات وبسط سلطانه بالرحمة على خلقه ، ونفذ تدبيره الى بواطن ماخلق ، واكتنه علمه سر القلوب واحساسها .

ثم تجمل له أوصاف الجلال والجمال في كلمة التبليغ التي أمر بدعوة الناس اليها وتذكيرهم بها: « الله لا اله الا هو لمه الاسماء الحسني » .

ثم تقص عليه ، تطهينا وتسلية : نبأ أخيه موسى وقد أرسل به أرسل به وتوبل بأشد مما قوبل به ، غصبر وكانت له عاقبة الصابرين ، وكما تذكر له قصلة الصبر على مكايد القوم ، ونتيجته في موسى ، تذكر له قصلة التسرع والتأثر بالمغريات في آدم ، وما لحقه بعدم الثبات والعزم ، وبذلك عالجت السورة رسول الله من الناحية الايجابية التي يريد الله أن يتحلى بها في دعوته وهي الصبر ، وعالجته من الناحية السلبية التي يريد الله أن يعصم منها وهي الحزن وعدم الثبات .

<sup>(4)</sup> الآيات من ١ الى نهاية الآية ٧٤ من مسورة مله ١٠

ثم تختتم باجمال المبادىء التى تملأ قلبه بالصبر والوثوق بحسن المعاتبة ، متأمره بالصبر على ما يتولون ، وبتنزيه الله وتذكره الاعتماد عليه ، وتحذره ان يمد عينه الى متعة الكافرين من زهرة الحياة الدنيا ، وتأمره بتزكية اهله وتوجيههم لعبادة الله وحده ليكونوا عونا على اداء مهمته كما كان هرون عونا لموسى .

ثم تنزع من نفسه خيال الحاجة الى الرزق وتكله الى الله المنعم الذى تكفل بحاجته ورزقه : « ورزق ربك خير وأبقى » . « نحن نرزقك والعاقبة للتقوى » ثم بعد أن تزوده السورة بالأسلحة التى يبدد بها خواطر الضيق والحرج ، تغرس فى نفسه كلمة الواثق من نفسه ، ومن دعوته ، ومن عاقبته : « قل كل متربص فتربصوا فستعلمون من أصحاب الصراط السوى ومن اهتدى » .

### معنى الشيقاء هنا

تلك سورة طه ، ومن هذا العرض الوجيز يتضح ان الشقاء المذكور في قوله: «لتشقى »ليس هو الشقاء الجسماني الذي نشامن طول اقامته في التهجد على احدى قدميه حتى تورمت ، وان «طه »ليست نداء له بمعنى يارجل ، أو فعلا يأمره بأن يطأ الأرض بقدميه ، ليس شيء من ذلك كما تريد أن تفسره الروايات ، وليس من السهل سو والرسول يعرف دين الله ويسره سان يقبل شيء من هذا . كما انه لم يعهد في القرآن الكريم نداؤه صلى الله عليه وسلم باسمه العلم ، فكيف ينادى بأعم العناوين كيا رجل ؟ . . فم كيف يقبل هذا وذاك وليس في السورة شيء يتصل بقيامه في عبادته على قدميه أو على احداهما ، فالشقاء هو الشقاء النفسي عبادت على قدميه أو على احداهما ، فالشقاء هو الشقاء النفسي الذي توليت السورة من اولها الى آخرها علاجه .

و « طه » هى كاخواتها ، حرفان من حروف التهجى التى المنتح بها كثير من السور التى عرضت للتنزيل ومصدره ومائدته للناس ، وقد خوطب النبى بعدد غيرها من تلك الحروف ولم يكن الخطاب دليلا على أن الكلمة نداء له أو أمر بمعناها : « المس كتاب أنزل اليك » . « الركتاب أنزلناه اليك » هذا هو الحق ، وللروايات أن تجول وتصول في كتب التفسير ، ولكن الله منزل الكتاب حافظه وحارسه .

### قصــة موسى

وقد قصت السورة من قصة موسى اختياره لتحمل الرسالة ، واحملتها في التوحيد والعبادة والبعث « وأنا اخترتك ، فاستمع لما يوحى » وذكرت السلاح الذي منحه الله اياه في الدعوة ودرية عليه وهو العصا واليد البيضاء ، وذكرت أمره بالتوجه الى مرعون الذى طغى ، وذكرت أن موسى في سبيل تحمل الرسالة طلب الم ربه أن يتوى قلبه وأن يسهل له أمره وأن يمنحه لسانا بينا ، وأن يجعل له وزيرا صادمًا ، وتلك عدة الداعى في دعوته ، وإن الله أجاب موسى الى ما طلب ، وذكره بكفالته اياه من عهد المهد الى مراحل الاعداد والتنفيذ : « اذهب انت وأخوك بآياتي ولا تنيا في ذُكْرى ، اذهبا الى فرعون انه طغى ، فقولا له قولا لينا لعله يتذكر أو يُخْشى » وهذا ارشاد الى طريق النجاح في الدعوة ، قد سلكه ابراهيم من قبل ، وأمر به محمد من بعد : « ادع الى سبيل ريك بالحكمة » . وقد أثار علم موسى بطغيان فرعون وشدته الخوف في نفسه بعدم نجاحه ، مُتلقى عليه تلك الكلمة التي تقتلع جبال الخوف الراسخة عروقها في جوف البحار: « لاتخامًا انني معكما أسمع وأرى » فيمتلىء موسى ايمانا بمعية الله وحضانته ، ويتلقى من ربه مرة أخرى : « فأتياه فقولا أنا رسولا ربك فأرسل معناً بنى اسرائيل ولا تعذبهم قد جئناك بآية من ربك والسلام على من اتبع الهدى » .

### الربع الثاني:

(ﷺ) وفيه يوجه موسى وهرون الانذار الالهى لفرعون وقومه ؟ ولم تشا الحكمة الالهية أن يوجه الاخذ بالعذاب الى شخص فرعون اذا كذب وتولى وانما ربطه بالتكذيب والمتولى كيفها كان ؟ ومن أى انسان كان ؟ ومنيه تنبيه على ما يغضب الله وتلطف بالغ فى توجيه الانذار .

<sup>(\*)</sup> الآيات من ٨٨ الى نهاية الآية ٨٢ من سورة طه ه

#### استلة وأحوية

وقد سألهما غرعون عن ربهما صاحب الوحي ، ومصدر الانذار ، وسائهما عن القرون الأولى وما تم في شانها ، اختبارا لعلمهما ، وكأنه ظن أن الاحاطة بشئون الماضين من لوازم ادعاء الوحى والرسالة ، وقد أجابه موسى عن السؤال الأول بآثار الربوبية التي تنطق بها الفطر وتشهد بها الكائنات والنعم : « ربنا الذي أعطى كل شيء الوضع والشكل الذي به تحقق غائدته ، ثم أودع فيه القوة التي توجهه نحو تلك الفائدة . وكان جواب السؤال الثاني أن شئون القرون الأولى ليس علمها من خصائص النبوة والرسالة ، فنحن بشر لا نعلم الا ما علمنا الله ، وانما هو من خصائصه سبحانه وتعالى نان شاء أعلمنا بها وان شاء أمسكها عنا : « علمها عند ربى في كتاب لا يغيل ربى ولا ينسى » .

### وجوب النظر في الآيات

ثم يذكر موسى لفرعون بعض الآثار البارزة للقدرة الالهية ، التى يجدر بفرعون أن ينظر اليها وأن يتعرف حقيقتها ومنشأها وأنعام الله بها عليه وعلى الناس: « الذى جعل لكم الأرض مهدا وسلك لكم فيها سبلا وأفزل من السماء ماء فأخرجنا به أزواجا من فبات شتى ، كلوا وارعوا أنمامكم أن في ذلك لآيات لأولى النهى المبصرهم بالرب وترشدهم الى جلاله وعظمته ، وتدفعهم الى الايمان به ، هذا هو الجدير بالنظر فيه .

### أشياء لا يفيد السؤال عنها

أما السؤال عن القرون الأولى غما غائدته ، وقد عميت الأبصار عن النعم الحاضرة ، والآثار البارزة ، وغيه ان شمان أولى النهى والعقول الا يتركوا البحث والنظر غيما ينفع ويفيد الى البحث والسؤال عما استأثر الله بعلمه ودخل في سر غيبه ، كحقيقة الشيطان وعلى أى شكل هو ؟ . . وكيف يدخل في جسم الانسان ؟ . . وكيف يوسوس له ؟ . . وعن الجنة : ما مادتها ؟ ما سمعتها ؟ . . ما أرضها ؟ ما سماؤها ؟ . . وما الى ذلك مما يترك به الانسمان

الجاد النامع الى ما لا يضر ولا ينفع . ثم لا ينوت موسى أن يذكر فرعون بالبدا والموت والبعث ، رجاء أن تهزه تلك الأطوار التى تمر بالانسان متخفض من كبريائه : « منها خلقناكم ، ومنها نعيدكم ، ومنها نخرجكم تارة اخرى » .

### لجاج وحجاج

وامام روعة الادلة التي يرشد موسى اليها لا يملك فرعون الا أن ترتعد نفسه ، فلا يجد الا جواب المبهوت الذي يهرف بما لا يكون : « اجئتنا لتخرجنا من ارضنا بسحرك يا موسى » . ومتى ، واين ، وكيف عرف ان الساحر يقدر على أن يخرج بسحره مثل فرعون وهو يزعم أنه الرب الأعلى ؛ اللهم أن هي الا لجلجة الباطل ، وخذلان الافتراء .

### بين موسى والسحرة

وينتقل مرعون الى توعد موسى بسحرة مثله ، ويتفق معه على يوم العرض الذي يجتمع فيه موسى بالسحرة ، ويبذل فرعون أقصى جهده في جمع السحرة ، ويلتقى موسى بهم ، ميتول لهم في اننسهم تولا بليمًا ، تياما بواجب الارشاد والتبليغ : « ويلكم لانفتروا على الله كذبا غيسحتكم بعذاب وقد خاب من اغترى » ويتركهم موسى بعد نصحهم يتنازعون ويتشاورون ، واخيرا جمعوا كيدهم وتواصوا ميما بينهم ومالوا: « أن هذان لساحران يريدان أن يخرجاكم من أرضكم بسحرهما ويذهبا بطريقتكم المثلى » . ثم يتبلون على موسى ويخيرونه بين أن يتقدم أو يتقدموا ، ميشير عليهم بالتقدم : « ماذا حبالهم وعصيهم يخيل اليه من سحرهم انها تسعى » نيوجس موسى في نفسه خيفة والانسان مهما بلغ من الايمان فانه يرى أن العاقبة بيد علام الغيوب فيطمئنه الله على موقفه: « لا تخف أنك أنت الأعلى » ويلتى موسى عصاه نتلتف ما صنعوا ، وهنا تخترق الحقيقة قلوب أهل العلم وتضيء لهم الحق في دعوة موسى فلا یملکون سوی آن یخروا سجدا : « آمنا برب هارون وموسی » . مَتَأْخُذُ مَرعون دهشة الحق ، ويتوعد بجلجلة الباطل: « آمنتم له تبل أن آذن لكم أنه لكبيركم الذي علمكم السحر » فيعتصمون بسلطان الحق ويشرق عليهم نوره ، ولا يعبنون بتهديده ، شان

العلماء الواثقين بعلمهم « لن نؤثرك على ما جاءنا من البينات والذى غطرنا غاتض ما انت قاض انها تقضى هـذه الحياة الدنيا » . وستلقى جزاءك ، ولا يغوتهم أن يقرروا على مسمعه الحقيقة المتبلة التى أدركوها بعلمهم . . الغرق بين ما صنعوا وما ظهر على يد موسى : « انه من يأت ربه مجرما غان له جهنم لايموت غيها ولايحيا ، ومن يأته مؤمنا قد عمل الصالحات غاولنك لهم الدرجات العلى »

### علم نافع وعلم ضار

وهكذا تكون نتيجة العلم الحق ، أما العلم الذى لا يصل بصاحبه الى كبد الحقيقة ، ولا يرفعه عن مبستوى المجرمين الذين ينكرون الحق ، فجدير به أن يكون جهلا وعمى لا علما ونورا . وهكذا اتضح الحق لسحرة فرعون بعلمهم الحق ، واشتد غيظ فرعون وشدد عليهم وعلى المؤمنين الخناق فيوحى الله الى موسى ، انتاذا لقومه ، وابقاء على دينهم باجتياز البحر : « أن أسر بعبادى فاضرب لهم طريقا في البحر يبسا لا تخاف دركا ولا تخشى » . وهكذا يعد الله أولياءه بما يرد كبد الاعداء . ولمغرور الضالين طغيان يدفعهم الى الدمار والتهلكة ، ومن ذلك يلقى فرعون بنفسه وجنوده خلف موسى ومن معه « ففشيهم من اليم ما غشيهم وأضل فرعون قومه وما هدى » وكذلك تكون القيادة الطاغية والزعامة الضالة نودى بأمتها الى مكان سحيق .

#### \* \* \*

قتل الانسان ما اكفره . ينقذ الله بنى اسرائيل على يد موسى ، ويرفعهم من الذل الذى كانوا فيه ، ولكن يعاودهم سوء التربية والنشأة ، ولا تقبل نفوسهم العزة فتمردوا على موسى الذى جاهد في سبيلهم حتى أنجاهم واعزهم ، والآيات تذكرهم بتلك النعمة ، علهم يخففون من شدتهم ويثوبون الى رشدهم : « كلوا من طيبات ما رزقناكم ولا تطغوا فيه فيحل عليكم غضبى ومن يحلل علبه غضبى فقد هوى » ثم ترشد الى سنة الله في العفو والمفنرة مهما تضخمت الذنوب ، وعظمت الآثام والجرائم ، ترغيبا للعباد في الخير ، وتطهيرا لهم من الشر : « وانى لغفار لمن تاب وآمن وعمل حساحا ثم اهتدى » .

## سيورة التمل

## الربع الأخير:

( ) هذا هو الربع الأخير من سورة النهل ، وسورة النهل من السور المكية التى عالجت أصول الدين من التوجيد والرسالة والبعث ، وهى احدى سور ثلاث نزلت متتالية ، ووضعت في المصحف متتالية : وهى سورة الشعراء ، وسورة النهل ، وسورة القصص واشتركت ثلاثتها في المنهاج ، بدات كل منها فنوهت بشأن الكتاب وما تضمنه من ارشاد وهداية ، ثم سلكت مسلك العظة الكتاب وما تضمنه من ارشاد وهداية ، ثم سلكت مسلك العظة والعبرة عن طريق التصص الذي يوضح سنة الله في معاملة المكذبين الأولين ، وعن طريق لقت الانظار الى آثار القدرة الناهرة التي لا يعجزها شيء في الأرض ولا في السماء ، وعن طريق التحدث عن الأحوال والمشاهد الهولية التي يصيرون اليها أو تصير اليهم يوم البعث والجزاء .

وقد عرضت سورتنا فيها يختص بجانب البعث الى انكار القوم له وسخريتهم به حتى قالوا: « ائذا كنا ترابا وآباؤنا ائنا لمخرجون ، لقد وعدنا هذا نحن وآباؤنا من قبل ان هذا الا اساطير الأولين » وحتى قالوا « متى هذا الوعد ان كنتم صادقين » وفي سبيل الرد عليهم ذكرتهم بعاقبة اسلامهم الذين كذبوا بالبعث : « قل سيروا في الأرض مانظروا كيف كان عاقبة المجرمين » ، وارشدت الرسول عليه السلام أن ينذرهم بمشسارمة بعض أنواع العذاب الذي عليه السلام أن ينذرهم بمشسارمة بعض أنواع العذاب الذي يستعجلونه ، وانهم سيرونه قريبا في الدنيا بأيديهم وأيدى المؤمنين ، وأن ارجاءه انتظارا لايمانهم لمن فضل الله عليهم وهو عالم بما تكنه صدورهم ، ومحيط بكل غائبة ، وأنه سيقضى بينهم بحكمه فلايضين صدرك يا محمد باعراضهم : « وما أنت بهادى العمى عن ضلالتهم ، مدرك يا محمد باعراضهم : « وما أنت بهادى العمى عن ضلالتهم ، ثم تشير الآيات الى ما يصيبهم من العذاب الأكبر الذي أعد لهم في الآخرة .

<sup>﴿</sup> الله الآيات ٨٢ الى آخر سورة النبل م.

وفى هذا تذكر بعض العلامات الدالة على قرب وقوعه ، وان دابة لها من غرابة الشان ما لها مستخرج لهم من الارض تنطق بالحق الذى انكروه ، وان الناس أعرضوا وضلوا عن آيات ربهم ، وقد تكلم الناس كثيرا فى شأن هذه الدابة واسرغوا حتى قبل : انها ولد ناقة صالح غر الى حجر غتح له غاه حينما عقر القوم امه غدخله غهو غيه حتى يخرج علامة من علامات الساعة ، وماذا علينا لو وقننا فى حديثنا عن المغيبات عند القدر الذى اخبر به القرآن ، ثم تركنا ما وراءه من التفصيل الى اليوم الذى يأتى غيه تأويله وبيانه ، وليس الخبر متعلقا بعمل مطلوب من العباد ، وانما هو انذار ووعيد وتهديد .

#### \* \* \*

غلتتف عند حد العبرة ، ولا نخض غيما استأثر الله بعلمه « هو الذى انزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات ، غأما الذين في قلوبهم زيغ غيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله الا الله ، والراسخون في العلم يقولون آمنا به كل من عند ربنسا » .

ثم تسوق الآيات بعد هذه العلامة ، بعض الأهوال والمشاهد التي يراها الظالمون في هذا اليوم : حشر لآخرهم على أولهم ، وغزع واضطراب يزلزل كل ثابت . ويقطع ما بين أجزائه من صلات : « ويوم نحشر من كل أمة غوجا ممن يكذب بآياتنا غهم يوزعون ، حتى أذا جاءوا قال أكذبتم بآياتي ولم تحيطوا بها علما أماذا كنتم تعلمون » . « ويوم ينفخ في الصور ففزع من في السموات ومن في الأرض الا من شاء الله وكلاتوه داخرين » ومعناه : «صاغرين» . « وترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمر مر السحاب صنع الله الذي أتقن كل شيء » . وهنا أيضا تكلم الناس عن « الصور » فأخذوا يشرحونه ويصنونه ، وتكلموا عمن يحمله ، وعن عدد في الكون وعن الذين يسلمون من الفزع المقصودين بقوله : « الا من شماء الله » تكلموا في كل ذلك بما لا يتوقف عليه فهم العبرة ولا معرفة شاهده » .

overted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

وواضح أن غعلا من الله يصدر عن تدرته الناغذة يقضه هذه الحياة ، ويخرجها عن نظامها ، ويسلم أهلها الى حيا ، ذات نعيم دائم أو عذاب اليم ،

#### \* \* \*

ثم ارشدت الآیات الی ان المکلفین امام شرع الله ودیف محسن له خیر من حسنته ، واما مسیء معاقبته الخزی و ا من جاء بالحسنة له خیر منها وهم من لخزع یوملذ آمنو جاء بالسیلة لمکبت وجوههم فی النار » ثم تختم السور الوحیة البالغة التی ترسم للنبی طریقه الذی یلزمه ، غیر حسدره بکفرهم ، وان هدایتهم لا تنفع احدا سواهم ، ، الی تعرف نعم الله والمداومة علی شکرها بحمده ، وان یک فیرهم وعنادهم الیه سبحانه وسیظهر الله خزیهم یو ماعینهم ، ما کانوا به یستهزئون : « وقل الحمد لله سیریت مقتعرفونها وما ربك بغالل عما تعملون » ،

## مب ورة القصرص

### الربع الأول:

(ﷺ) سورة التصص ثالثة سور ثلاث نزلت متتالية ، كما وضعت في المصحف متتالية ، الثلاث سور تتفق في منهجها وهدفها كما اتفتت في جو نزولها ، وقد لوحظ أن اللاحقة منها تكمل أو تفصل ما اختزلت السابقة أو أجملت ، ولعل ما ذكرته سورة القصص في قصة موسى وفرعون يتضح في كثير منه أنه تتميم أو ببان لما أجمل في السورتين قبلها .

### تسمية السورة

وعلى كل نهذه السورة هى السورة الوحيدة التى انفردت بحديث موسى عن نفسه وعن سبب هجرته من مصر الى مدين الموه المذكور بعد تفصيله بقوله تعالى : « فلما جاءه وقص عليه القصص قال لا تخف نجوت من القوم الظالمين » المهو قصص موسى الموه في مصر مع المصريين الموسية وعصم مع فرعون وقومه ولعل هذا القصص الخاص هو الوجه في تسمية السورة « القصص » وقد كانت حياة موسى من يوم أن ولد سلسلة ذات حلقات متصلة من غرائب الأحداث ، تتجلى نيها — أولا وقبل كل حلقات متصلة من غرائب الأحداث ، تتجلى نيها ويروم الكهم الميء سرهبة الطفاة من كل ما يتخيلون أن نهيه زعزعة ملكهم الماقضاء على سلطانهم الذي يسخرون به الضعناء ويسومونهم به سوء العذاب .

### فرعون مرعوب

قها هو ذا فرعون يعلو في الأرض ، يظلم ويستبد ، ،ويتخذ من رعيته سبيوما يضرب بعضها بعضا ، وتلك عادة الطغيان في كل زمان ومكان ، لا يدع الرعية تتماسك وتتحاب ، خوما من تكتلها

<sup>(\*)</sup> الآيات من أول المدورة الى نهاية الآية ٢٨ من سورة القصص ه

على ازالة سلطانه والقضاء على غطرسته وقد كان من اثر تلك الرهبة أن اوحى الى غرعون من عض شياطينه أن وليدا يولد في بنى اسرائيل يكون زوال الملك على يديه ، غيطير لب غرعون ويصدر أوامره الظالمة الغاشمة بذبح ذكور المواليد ، ويبعث عسسه ، ويبث عيونه لتعرف المواليد وتنفيذ الأمر غيهم كى يطمئن على عرشه وسلطانه ، ويولد موسى ، وتتلقاه قابلة غرعونية ، غيتولى الله رعايته بما يرد على غرعون كيده فيه وطغيانه عليه : ولا يزال رب موسى يرعى موسى حتى يعده لما يريد من زعزعة الجبروت واذابة الطغيان ، والنهوض بالمستضعفين الى مصاف الزعماء والقواد المصلحين والانبياء المرسلين : « أن غرعون علا في الأرض وجعل أهلها شيعا يستضعف طائفة منهم يذبح ابناءهم ويستحيى نساءهم أنه كان من المفسدين ، وزيد أن نمن على الذين استضعفوا

## موسى الوليد

في الأرض ونجعلهم ائمة ونجعلهم الوارثين ونمكن لهم في الأرض ، ونرى غرعون وهامان وجنودهما منهم ما كانوا يحذرون » وهكذا سنة الله في الطغاة الظالمين مع الضعفاء العاملين المخلصين ، ورأيناها في غرعون وموسى ورأيناها في محمد واصحابه ، ورأيناها في كثير من الأزمنة وكثير من الأمكنة ، وحياتنا الحاضرة اكبر شاهد وأوضح مثال ، نهى سنة مطردة يعامل الله بها كل من حاد عن طريقه وطغى وبغى واخذ بالناس عن طرق الهدى والرشاد .

ولد موسى ونمى خبره الى غرعون واضطرب غؤاد أمه عليه ك غالهمها الله وسيلة الحفظ والرعاية كوطمانها وبشرها: « واوحينا الى أم موسى أن أرضعيه غاذا خفت عليه غالقيه فى اليم ولا تخافى ولا تحزنى أنا رادوه اليك وجاعلوه من المرسلين » تحمل أمواج البحر موسى حتى تقف به على باب غرعون واهله غينشرح لمنظره صدر زوجه وتوصى بالمحافظة عليه « قرة عين لى ولك لا تقتلوه ك عسى أن ينفعنا أو نتخذه ولدا » .

### من عجائب الأقدار

ومن عجائب الأقدار أن الله نجى موسى بالبحر من غرعون 6 وأغرق في البحر غرعون على يد موسى ومغزى هذا أن الله يعد

للظالم تذینة من صنع یده ، وانه یتخذ للظالم متبرته التی تواریه مما کان یعیر به نرعون موسی ، نکان موسی تذینة اطاحت بفرعون وعرشمه ، وتعاظم فرعون بالانهار تجری من تحته فابتلعته البحار ، وفی هذا اکبر عبرة لن اراد ان یذکر او اراد شکورا .

وصدق وعد الله مع ام موسى ، غرده اليها واحتضنته وهو ولدها ، ورعاه الله حتى نبت في بيت فرعون كريحانة زكية تنبت في تربة مليئة بالأشواك والاقذار ، غيعمل جهده على ازالتها والقضاء عليها ، ويتعرف بأبناء النبوة وسلالة الأخيار ويربط الايمان بينه وبينهم ويعرفون فيه الملجأ عند الشدائد ، ويستنصرونه في كربهم فينصرهم، حتى كان ما كان : « فوكزه موسى فقضى عليه قال هذا من عمل الشيطان انه عدو مضل مبين » .

ويتلقى موسى نبأ ائتمار القوم به فيخرج من الدينة خائفا يترقب ملتجنا الى الله أن يهديه سبيل مدين وأن ينقذه من القوم الظالمين .

### خبر موسى وابنتى مدين

يصل موسى الى مدين فيجد امراتين معهما انعام تريدان سقيها ولكن يمنعهما الحياء والضعف عن مزاحمة الساقين فيتقدم اليهما ويستى لهما . فيذهبان الى أبيهما ويخبرانه خبره ، فيرسل اليه احداهما : « أن أبى يدعوك ليجزيك أجر ما سقيت لنا ، فلما جاءه وقص عليه القصص قال لا تخف نجوت من القوم الظالمين » . يطمئن موسى الى مضيفه الشيخ الذي أكرم منزله واحسن منواه ، ويرى الشيخ على موسى دلائل النبل والامانة فيعرض عليه مصاهرته اياه في احدى ابنتيه ، على أن يرعى غنمه ثمانى سنوات أو عشرا ، فيتبل موسى ذلك العرض ويتم الاتفاق ويحصل القران : « ذلك بيثى وبينك أيما الأجلين قضيت فلا عدوان على والله على ما نقول وكيل » .

### الربع الثاني:

( الله النام وسي عليه السلام وفي للشيخ الكبير بما التزم

<sup>(\*)</sup> الآيات من ٢٩ الي نهاية الآية ٥٠ من سورة القميص ٠

nverted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

في رعى الغنم ، ثم ارتحل بزوجه التى عرفها بالاستحياء ، وعرفته بالقوة والامانة ، وكانت سكنه وشريكته فى تلكم الرحلة الميمومة التى تلقى فيها رسالة الهدى والصلاح ، رسالة انقاذ المستضعفين من ضغط الطغاة الجبارين .

### تكليف موسى بالرسالة

وهنا تذكر الآيات كيف وجه موسى الى مكان المناجاة الذى اختاره الله ليلقى عليه غيه نداء التكليف بالرسالة الى غرعون ، يرى موسى نارا غيتوجه اليها ملتمسا دفئا بدنيا او هاديا بشريا ، غيرى النور الذى لا يلحقه ظلام ، ويسمع الهداية التى لا يعتريها ضلال ، يسمع نداء ربه : « يا موسى انى أنا الله رب العالمين » ويدربه ربه وهو بين يديه على عدته التى يعتمد عليها في دعوته ، يدربه على العصا يقتيها فتهتز كأنها جان ، ويدربه على اليد يدخلها في جيبه فتخرج بيضاء من غير سوء : « فذلك برهانان من ربك الى غرعون وملئه انهم كانوا قوما فاستين » يتلقى موسى أمر ربه ويذكر انه تتل منهم نفسا ويخاف أن يتتلوه ، ويطلب من ربه أن يشسد ازره مأخيك ونجعل أما سلطانا غلا يصلون اليكما باياتنا أنتما ومن اتبعكما الغالبون »

### عناد فرعون وقومه

يصل موسى الى غرعون ويبلغه رسالة ربه غيسخر غرعون منه ويأخذه الكبر والجبروت ويهزأ بالدعوة : « ما هذا الا سحر منترى وما سمعنا بهذا فى آبائنا الاولين » ، ويلتى على قومه حجابه المتضليل : « يا أيها الملأ ما علمت لكم من اله غيرى » ويشتد طغيانه ، غيهزا حتى بالله رب المالمين : « غاوقد لى يا هامان على الطين غلجعل لى صرحا لعلى اطلع الى اله موسى » .

#### سنة الله مع أعدائه

استكبر غرعون وجنوده بغير الحق وكانت العاتبة كما صور الله : « عَاخْذَنَاه وجنوده عَنْبُذْنَاهم في اليم عانظر كيف كان عاتبة الظالمين » وهكذا كانت سنة الله مع اعداء الله ، يجعلهم في الدنيا

ائمة يدعون الى النار ثم لا يسلمون منها من كيد الله ومكره ، ويوم التيامة لا ينصرون ، وهكذا سنته مع اوليانه دعاة الحق ، يجعلهم كما وعد ائمة في الهدى ويجعلهم الوارثين : « ولقد آتينا موسى الكتاب من بعد ما اهلكنا الترون الأولى بصائر للناس وهدى ورحمة لعلهم يتذكرون » . تلك قصة موسى مع غرعون وملئه ، اوحاها بجميع اطوارها الى محمد عليه الصلاة والسلام وفي كل طور منها البلغ العظات والعبر لقوم يذكرون ، ثم قصها محمد على اهل مكة ، وموقفهم منه عليه السلام هو موقف مرعون من موسى ، وخلدها الله في كتابه لتكون العظة اتم والعبرة اشمل ، يطمئن وخلدها الله في كتابه لتكون العظة اتم والعبرة اشمل ، يطمئن المهاف كل زمان دعاة الحق على دعوتهم ، وياخذ منها الممالون المفسدون ما يردهم عن طغيانهم ويبصرهم بسنة الله مع السلامهم ،

#### انباء أوحى بها الله

يقص الله على محمد قصة موسى ، ثم يوجه اليه الخطاب بما يقطع شك النفوس فى انه يبلغ عن نفسه ، فيذكر له انك تقص عليهم هذا القصص وما كنت مقيما فى أهل مدين تتلقى عنهم نبأ موسى فى سقى الأنعام ولا نبأه فى الزواج ، ونبأه فى الأجلين . تقص عليهم هذا القصص وما كنت مع موسى اذ ناداه ربه وحمله الرسالة ، ولكنها احداث وقعت وتطاول عليها الزمن حتى نسى الناس رسالة ربهم وعادوا الى حلف فرعون واستكباره ، فأرسلناك اليهم تجدد لهم عهدنا وتذكرهم بآياتنا وتقص عليهم أنباء المكذبين من قبل ، لئلا تكون لهم علينا حجه لئلا يقولوا : « لولا ارسلت الينا رسولا فنتبع آياتك ونكون من المؤمنين » . فبك أبطلنا حجتهم وقطعنا أعذارهم فقابلوك بما قابل به فرعون موسى ، وكانت قضية المعتل الفضالين عليهم بالايمان والتسليم ، ولكن توارث الضلال شان الضالين . . .

والحق لا يسلم من باطل يحاول تزييفه ، واطفاء حرارته في النفوس ، فقابلوا محمدا بما قابل به فرعون موسى وانكروا عليه حجته وقالوا : « لولا اوتى مثل ما اوتى موسى » . فهل آمنوا بما اتى به موسى ؟ . . او لم يكفروا به من قبل الم يقولوا عن موسى واخبه : « سحران أو ساحران تظاهرا وقالوا انا بكل كافرون » فهؤلاء من أولئك .

ومسلك أهل الضلال واحد ، وحجتهم الزائفة واحدة تشابهت قلوبهم فتشابهت أقوالهم ، أنكر أسلافهم دعوة موسى وأخيه ،

ومسلك اهل الضلال واحد ، وحجتهم الزائفة واحدة تشابهت قلوبهم متشابهت اقوالهم ، انكر أسلامهم دعوة موسى واخيه ، وانكروا هم دعوة محمد وهما دعوة واحدة وهديهما واحد غهل لهم ان كانوا طلاب حق وهداية أن يأتوا بكتاب من عند الله هو اهدى منهما ؟ . . اما أن يكذبوا دون أن يقدموا حجة أو يأتوا بخير وهداية ، فهذا ليس منطق العقل ، ولا منطق الحكمة ، وانما هو خداع الهوى وسلطان الضلال : « ومن أضل ممن اتبع هواه بغير هدى من الله أن الله لا يهدى القوم الظالمين » .

## الربع الثالث:

## استمرار الجحود بعد تتابع الحجج

( المعتبار ) نبه عقولهم للنظر فى الساليب الدعوة ) والوان العظة والاعتبار ) نبه عقولهم للنظر فى المدرته ولفتهم لتدبر سنته ) وكشف لهم عما اعد من عذاب مقيم ) وخاتمة سيئة للمكذبين المفسدين ) واتبع القول فى ذلك كله ببعض ) ووافاهم بحججه وامثاله منجما ) ليطلعوا كل يوم على حجة فيتدبروها ويعقلوها وعظة بعد عظة ) وعبرة بعد عبرة ، ومع هذا لم يؤمنوا بل ظلوا على الاعراض والتكذيب ) ولو كانوا طلاب حق لكان لهم من توصيل القول ) وتصريف الآيات ما أنار لهم السبيل ) وأوضح المهم من الطريق ) فلا تبتئس يا محمد بكفرهم واستمرار كيدهم وحسبك فى حقية دعوتك ان الذين تلقوا دعوة الله من قبل ) وامنوا بكتبه السابقة ) فأشرقت قلوبهم بنور الحق ) يدركون احقيتها وانها تلتقى مع دعوة الحوانك السابقين ) ويؤمنون بها كما آمنوا بما أنزل مع دعوة الحوانك السابقين ) ويؤمنون بها كما آمنوا بما أنزل من قبلك : « الذين آتيناهم الكتاب من قبله هم به يؤمنون . واذا يتلى عليهم قالوا آمنا به انه الحق من ربنا انا كنا من قبله مسلمين »

## ثنساء وجسزاء

وهنا تعرض الآيات لجزاء هؤلاء الذين سلمت غطرهم ولم تفسدها العصبيات الضالة ، كما تعرض لأوصانهم التي استحتوا

<sup>(</sup> الآيات بن ١١ الى نهاية الآية ٧٥ من سورة التصص ٠

بها ذلك الجزاء العظيم ، متذكر صبرهم في مواقف الدعوة الى الحق ، وتذكر حلمهم واحسانهم لمصدر اساءتهم ، وتذكر سخاءهم وانفاقهم في سبيل الله ، وتذكر ترفعهم بأنفسهم عن مجاراة السفهاء واعراضهم عن خطتهم والسير في طريقهم ، والاختلاط بهم : « واذا سمعوا اللغو أعرضوا عنسه وقالوا : لنا أعمالنا ولكم اعمالكم سلام عليكم لا تبتعى الجاهلين » . غتلك سنة المؤمنين السابتين ، غاستقم انت ومن آمن معك عليها ، ولا يحزنك الذي يقولون مانهم لا يكذبونك ولكن الظالمين بآيات الله يجحدون ، أن ايمانهم ليس مطلوبا منك ، ولا نامعا لرغبتك ، وانما هو تابع لما يعلمه الله في انفسهم من طهر وصفاء ، وبه نقط تتحتق هدايتهم ، وبه يتوجهون الى الايمان : « انك ٧ تهدى من أحببت ولكن الله يهدى من يشاء وهو اعلم بالمهتدين » . كان القوم يعتذرون عن عدم ايمانهم بالخوف من القوامهم يغتكون بهم ويتضون عليهم أن هم آمنوا بمحمد ودعوته : « أن نتبع الهدى معك تتخطف من ارضنا » ومعناه انهم يصيرون اتعاماً بعد أن كانوا متبوعين ؟ ویجردون من سلطانهم بعد أن كانوا ذوى سلطان مرهوب ، غترد عليهم الآيات بأن هذه حجة مهلهلة وخيال كاذب ، ووهم باطل : غالله الذي مكن لهم من حرم يأمن فيه الخائف ، ويشبع فيه الجائع ، ويجبى اليه الثمرات لا يعجزه أن يحفظهم وأن يمكن لهم ضد من يناوئهم ، ولو انهم انصفوا لعرفوا ان استمرارهم على الكفر ورد الحق وانكار سبيل سنة الله لتسليط دعاة الحق عليهم وتمكينهم منهم : « وكم أهلكنا من قرية بطرت معيشتها فتلك مساكنهم لم تسكن من بعدهم الا قليلا ؛ وكنا نحن الوارثين » .

ثم ترشدهم الآيات الى ان ما هم نيه من جاه ومال وسلطان مآله الى الزوال ، وانه لا يدنع عنهم شيئا من قضاء الله الله الوما اوتيتم من شيء نمتاع الحياة الدنيا وزينتها وما عند الله خير وابتى انملا تعقلون » . ثم تضع الآيات أمامهم صورتين متقابلتين ، وتحكمهم في أى الصورتين خير الى عقولهم وضمائرهم ، صورة الذين يلبون دعوة الحق وبه يؤمنون ، وصورة الذين يرغضونه وبه يكفرون : « أنمن وعدناه وعدا حسنا نهو لاقيه كمن متعناه متاع الحياة الدنيا ثم هو يوم القيامة من المحضرين » .

ثم تذكرهم بما سيكون يوم التيامة بينهم وبين شركائهم من

محاولة تخلص بعضهم من بعض ، وتبرؤ متبوعيهم من تابعيهم ، وبما سيكون منهم حين يسالون عن موهنهم من الرسل . منتملكهم الحيرة وتلزمهم الحجة : « ربنا هؤلاء الذين اغوينا ، اغويناهم كما غوينا » اى لم يكن لنا سلطان فى غيهم وانها عرضنا عليهم أن يغووا باختيارهم كما غوينا . « تبرانا اليك ما كانوا ايانا يعبدون » . « ويوم يناديهم ميتول ماذا اجبتم المرسلين ، معميت عليهم الانباء يومئذ ، مهم لا يتساءلون » .

#### النبوة شان من شئون الله

وكان القوم يستنكرون أن ينزل الوحى على رجل فقير يتيم من بينهم وتالوا : « لولا نزل هذا القسرآن على رجل من القريتين عظيم » ، فترد عليهم الآيات بأن الاصلطفاء للنبوة كالمخلق ، شانان من الشئون الخاصة بالله ، فكما لا يخلق الا بمشيئته ، لا يصطفى الا بمشيئته ، نهو وحده العليم باستعداد خلقه وصلاحيتهم لما يريد: «وربك يخلق ما يشاء ويختار ما كان لهم الخيرة » .

ثم تعود الآيات وتذكرهم بنعم الله عليهم ، ورحمته بهم في تنظيم الليل والنهار على وجه يمكنهم من طيب الحياة ، وتحاكمهم الى الفطرة في الاعتراف بأن لا قدرة لأحد سواه في ذلك التنظيم ، اذ هو جعل الليل أو النهار سرمدا : « من اله غير الله يأتيكم بضياء ؟ . . من اله غير الله يأتيكم بليل تسكنون هيه ؟ » فان استجابوا للحجة فقد آمنوا والا فقد عرضوا انفسهم ليوم لا تنفعهم هيه شسفاعة الشافعين ، ويضل عنهم ما كانوا يفترون .

## الربع الرابع:

# علاج لنزعات الشر

( الله عند الناس في دنياهم بما لهم من جاه ومال وسلطان كوكثيرا ما تصرفهم نعم الله عليهم الى البطر . . تدفعهم الى الطغيان وتقطع ما بينهم وبين الله من صلات ، فينكرون الحق ، ويتزعمون المدن الله من صلات .

<sup>💨</sup> الآيات بن 🐧 الى آخر سورة القصص 🛪

عصابات الشر والفساد ، وكثيرا ما عالج القرآن هذه النزعة في الانسان : غنبه بقصمه الى عاقبة الطغيان والبطر ، والى أن الجاه مهما عظم ، والمال مهما كثر ، والسلطان مهما اتسع ، غانه لا يرد عن صاحبه شيئا من قضاء الله اذ هو استمر على طغيانه وبطره، وانه لا ينبغي لعاقل أن يغتر ببسمة الدنيا ، غانها كما يقال : خداعة غرارة ، وانه لا نجاة من خداعها الا بالايمان والتقسوى والعمل الصالح . .

#### قارون وامواله

بهذا مضت سنة الله ولن تجد لسنة الله تبديلا ، وفي سبيل تقرير هذه السنة يقص الله علينا أمر قارون : كان من قوم موسى، ولكنه لم يحفظ للقرابة حقها ، بل بغى وتكبر ، واتخذ نعم الله سبيلا لكيد عباد الله ، أنهم الله عليه بمال تعجز الجماعة القوية عن حمل خزائنه ، أو حمل مفاتحه ، ونسى حق الله في ذلك المسال ، واعتقد طغيانا وكفرا أنه من سعيه وكده ، وأنه سيق اليه باستحقاق ذاتى، وأعانه عليه حسن تدبيره ، ونفاذ أمره وسلطانه . .

وقد حاول عقلاء قومه ارشاده ونصحه وتذكيره بأن الدنيا لا يصحح الاطمئنان اليها ، وان أحوالها في تغير وتقلب ، وانه لا عاصم من شرها الا الايمان بالحق ، والعمل الصالح ، وان سمعادة الانسان أنها هي في أن يتخذ من يومه لغده ، ومن دنياه الخرته . قدم له عقلاء قومه ما استطاعوا من نصح وتذكير ، ولكن رأن على قلبه ما أمثلاً به من ضلال وطغيان غاهمل مواعظهم، وخرج بطرا في زينته ، غاغتر به ضعاف العقول ، وتمنوا أن ينالوا مكانته . ولكن العقلاء ، الذين يقدرون الدنيا قدرها ، ويدركون منها ما لايدرك غيرهم ، أخذوا يؤنبونهم على هذا التمنى ، منها ما ورو معرفة حق أله في نعمه وأن البغى من العواقب ما يجدر بالماتل أن يقدره ، وأن يدخله في حسابه ، وقد صدقتهم العواقب ما بنع عاروق ماله ولا جاهه ولا سلطانه ، وما هي الا دورة غلم ينفع قاروق ماله ولا جاهه ولا سلطانه ، وما هي الا دورة غلكية حتى كان قارون ومظاهر دنياه في طي صحائف الماضي ، فضعنا به وبداره الارض فما كان له من غنة ينصرونه من فضيفنا به وبداره الارض فما كان له من غنة ينصرونه من

دون الله وما كان من المنتصرين ، وأصبح الذين تمنوا مكانه بالأمس يتولون ويكأن الله ببسط الرزق لن يشاء من عباده ويتدر ، لولا أن من الله علينا لخسف بنا ، ويكانه لا يفلح الكافرون»

### حول زينة قارون

وقد ساق المنسرون كلاما كثيرا في وصف زينة تارون ، وفي كيفية خسف الأرض به ، وحسبنا فيها ما تدل عليه كلمة «زينة» بالنسبة لما عهد في مظاهر ارباب الجاه والمال ، وما تدل عليه كلمة « فخسفنا به وبداره الأرض » ، من زوال النعمة وانتزاع الملك والسلطان ، والذلة بعد العزة ، ويعجبني تول الامام الرازي في هذا المتام : « والذي عندي في أمثال هذه الحكايات انها تليلة المائدة ، وانها في أكثر الأمر متعارضة مضطربة ، فالأولى طرحها ، والاكتفاء بما دل عليه نص القرآن ، وتغويض سائر التفاصيل الى هالم الغيب » .

وأرجو أن ننهج فى تفسير كتاب الله هذا المنهج الدقيق الذى يحفظ علينا وعلى الناس ايماننا بجلال معانى القرآن وتصصه الحق الذى لا ريب فيسه . . .

قص الله علينا في السورة تصـة فرعون ، وكيف كانت عاتبة علوه وافساده ، وقص علينا قصة قارون ، وكيف كانت عاقبة بغيه ، وتكبره، وكلها سنن مطردة في معاملة الله للمتكبرين المفسدين، ثم ختمت السورة بالارشاد الى أساس الخير والسعادة في المدنيا والآخرة : « تلك الدار الآخرة نجعلها للذين لا يريدون علوا في الأرض ولا فسادا والعاتبة للمتقين » . .

### تربيسة

شمانان لابد من تربية النفوس عليهما حتى تحظى بالستعادة عند الله : تطهير النفس من ارادة الظلم والانساد في الأرض ، واتقاء ما يغضب الله من اهمال احكامه وشرائعه ، واهمال سننه ونظمه، وقد نبه الترآن كثيرا على اوصاف المتين ، الذين ضمن الله لهم عز

nverted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

الدنيا وسعادة الآخرة ، نعلينا أن نتدبرها لنعرف كيف تتكون التقوى في النفوس ، وكيف تبدو آثارها في نفع البلاد والعباد .

## منزلة الرسول عليه السلام

انتقلت الآیات بعد ذلك الی شان خاص بالرسول ، نطمانته علی المنزلة الخاصة والدرجة العالیة التی اعدها الله له ، بها نعرض علیه من تبلیغ القرآن وبیان احکامه ، والتی لا ینالها احد سواه : « ان الذی نعرض علیك القرآن لرادك الی معاد » ، وبقدر ما یتعلق اتباع محمد بالقرآن یکون لهم من ذلك المعاد وتلك المنزلة ، ثم یلنت نظره الی آن انزال هذا الکتاب الیه و تخصیصه به لم یکن لیتوقعه فی نفسه ، وانما هو من رحمة ربه به ، ومن رحمته بعباده ، فتهسك به یا محمد ، ولا تکونن ظهیرا للکافرین ، وادع الی ربك ، ولاتکونن فی النفوس ، وکیف تبدو آثارها فی نفع البلاد والعباد ، هالك الا وجهه له الحكم والیه ترجمون » ،

# مسورة العكوت

### الربع الأول:

### الناس امام الدعوات الجديدة

(عد) من شأن كل دعوة جديدة دينية كانت أم سياسية ، أن تجد لها في الجماعة البشرية من يتقبلها ويؤمن بها ، ويضحى بنفسه وماله في سبيل نشرها وتركيزها واقناع الناس بها ، وأن تجد بازاء من يؤمن بها من ينكرها ويكفر بها ، ويسمى جهذه في ظاهره وباطنه في مكافحتها والقضاء عليها ، فريقان مؤمن قوى الايمان واضحه ، مكافحتها والقضاء عليها ، فاذا ما امتدت الدعوة ، وظهر سلطانها، اتصل بأهلها طمعا أو رهبا دون أن يؤمن بها فريق ثالث تزيا بزيهم قيصلى مثلا كما يصلون ، ويصوم كما يصومون مادام في صفوفهم، وما دام في أمن من التكاليف الشساقة والتضحيات النفسية والمالية، واذا ترك هذا الصنف ، في تردده بين أيمانه الظاهر وكنره الباطن، كان معول هدم في جماعة المؤمنين ، وكان أشد فتكا بهم وبدعوتهم من أعدائهم البارزين ،

لهذا اقتضت حكمة الحكيم أن يكون له في كل دعوة اصلاحية من انواع التكاليف ما يمتحن به المرء فيعرف منه الصدق أن كان صادقا، ويعرف منه الكذب أن كان كاذبا ، وبذلك تطهر صفوف المؤمنين من عناصر التخذيل ، ويعرف خبيثهم من طيبهم ، وقد عنى القرآن كثيرا بلفت النظار إلى فائدة الابتلاء بالتكاليف الشاقة من صنوف الجهاد ، وأنواع البذل في سبيل الله : « أم حسبتم أن تدخلوا الجنة ولما يأتكم مثل الذين خلوا من قبلكم ، مستهم الباسساء والضراء وزلزلوا حتى يقول الرسول والذين آمنوا معه متى نصر الله » .

<sup>(\*)</sup> الآيات من ١ الى نهاية الآية ٢٥ من سورة العنكبوت ه

## الابتلاء سنة في الأولين والآخرين

وفي هذا الشمأن نزلت سورة المنكبوت ، وأرشدت الى أن الابتلاء سمنة في الأولين ، وماضية في الآخرين : « أحسب الناس أن يتركوا أن يتولوا آمنا وهم لا يفتنون ، ولقد فتنا الذين من قبلهم فليعلمن الله الذين صدقوا وليعلمن الكاذبين » .

#### عناية الله بالمؤمنين

وفى شد عزائم الصادقين المخلصين الذين يتقبلون فى جد البلايا والمحن ترشدهم الآيات الى أن الباطل ، مهما قويت أنصاره ، وعلا زبده ، مآله الاضمحلال والزوال ، ولابد أن يقع دعاته تحت سلطان الله القوى القاهر ، الذى لا مفر منه : « أم حسب الذين يعملون السيئات أن يسبقونا ساء ما يحكمون » .

وتشدد الآیات ازرهم مرة اخری مترشدهم الی آن الله لم یمتحنهم بالشدائد حبا فی تعذیبهم او لتحصیل کمال ینقصه وانها میمتحنهم بالشدائد تقویة لایمانهم ، وتثبیتا لسلطانهم ، وتعظیما لاجرهم عند الله : « ومن جاهد مانها یجاهد لنفسه آن الله لغنی عن العالمین، والذین آمنوا وعملوا الصالحات لنکفرن عنهم سیئاتهم ولنجزینهم احسن الذی کانوا یعملون » . .

#### حقان محفوظان

وكثيرا ما يصدم الانسان ، في عاطفة ايمانه ، عاطفة أبوة تدعوه الى الكفر ، أو تدعوه الى ترك الجهاد في سبيل الدعوة التى يؤمن بها ، ولربما اضعفت تلك الصدمة صبر المؤمن ، وسولت له ترك ايمانه أو الاخلال بواجبه ، وفي حل هذا الاشكال ترسم السورة طريق الخلاص فتحفظ للأبوة حقها الذي لا يطغى على حق الله ، وهو الاحسان اليها ، وتحفظ لله حقه ، فلا تطاع الأبوة في الاشراك به : « ووصيفا الانسان بوالديه حسنا وان جاهداك لتشرك بى ما ليس لك به علم فلا تطعهها » .

# من اوصاف المنافقين

شم تنتقل الآيات بعد ذلك الى بعض شئون المنافقين ، متذكر انهم

يضعفون عن تحمل ايذاء الكفار لهم ، ويجعلونه كعذاب الله مخشيا مرهوبا ، ولا يقدرون على دفعه ، وبذلك يتزلزل ايمانهم ، وتضعف مقاومتهم ، وتذكر ايضا انهم لا يظهرون في صفوف المؤمنين الاحين تمام النصر والغلب : « ولئن جاء نصر من ربك ليتولن انا كنا معكم».

وقد كان من صور تغرير الكافرين بضعاف الايمان انهم يتكفلون لهم بخطاياهم ، وتحمل تبعات كفرهم ان كان هناك يوم للجزاء والحساب ، وقد عهدنا أن عناصر الفساد تغرى ضعفاء القلوب بألامال الكاذمة أذا استقاموا معهم وعاونوهم فيما يريدون من شروفساد ، والسمورة ترشد الى همذا النوع من الخداع ، وتظهر الحقيقة جلية ناصعة : « وقال الذين كفروا للذين آمنسوا اتبعوا مبيلنا ولنحمل خطاياكم ، وما هم بحاملين من خطاياهم من شيء، انهم لكاذبون » .

### ابتلاء السابقين

ثم تعود الآيات مترشد بالأسلوب التاريخي الى أن الابتلاء ليس شانا خاصا بمحمد وامنه ، وانها هو شان عام ، تقلب هيه نوح وقومه ، وتقلب هيه ابراهيم وشبيعته حتى قيل : «اقتلوه أو حرقوه» مانجاه الله كما أنجى المؤمنين قبله . .

ولا يفوت الآيات انتقرع اسماع المكيين اثناءهذا القصص بالتبكيت والسخرية على ما اتخذوا من دون الله اوثانا لا يملكون لهم رزقا ، وتأمرهم بالنظر نيما خلق الله . . وبالسير في الأرض ليعلموا آثار قدرته . . وليؤمنوا بأنه رب النشأتين : الأولى والآخرة ، وائه على كل شيء قدير : « وما انتم بمغجزين في الأرض ولا في السماء وما لكم من دون الله من ولى ولا نصير » .

### الربع الثاني:

## عاقبة صبر ابراهيم

(﴿) وَفَيْهُ بِيَانَ عَاقِبَةُ الْصَبْرِ الذِّي اعْتَصِمُ بِهُ ابْرَاهِيمُ فِي الدَّعُوةُ

<sup>(</sup> الآيات من ٢٦ الى نهاية الآية ه ) من سورة العنكوت م.

الى الله وغيما وجهه اليه قومه من كيد وايذاء ، وقد كان منها انه اكتسب قوة من عشيرته كان لها أثرها الواضح المستمر في الدعوة الى الله ، وهو ابن أخيه لوط ، ومنها أن الله أعزه بالهجرة التي مكنت له في القيام بدعوته ، ومنها أن الله أكرمه بذرية صالحة تنسج على منواله ، وتسير في طريقه وتغتح للناس طريق الهدى والرشاد ، وبذلك خلد ذكره ، وامتلات جميع القلوب بمكانته : « فآمن له لوط وقال أنى مهاجر الى ربى ، أنه هو العزيز الحكيم،

### لوط وقومه

ووهبنا له اسحاق ويعقوب ، وجعلنا في ذريته النبوة والكتاب وآتيناه

احره في الدنيا وانه في الآخرة لن الصالحين » .

وتسير الآيات في تصوير ابتلاء الله لعباده المؤمنين ، والتنويه بشان جهادهم وصبرهم على الكيد والأذى ، وما كان لهم من حسن العاقبة متذكر لوطا وما قاسمه في دعوة قومه الى التطهير من ماحشتهم التى شذوا بها عن الفطرة ، وانسدوا بها خلق الله حتى ضاق صدره ولم يجد ملجأ سوى الاستنصار بربه : « رب انصرني على القوم المنسدين » فسمع الله نداءه ، وبعث اليه بجند الانقاذ ومدد النصر : « ولما أن جاءت رسلنا لوطا سىء بهم ، وضاق بهم ذرعا ، وقالوا لا تخف ولا تحزن ، انا منجوك واهلك الا امراتك ذرعا ، وقالوا لا تخف ولا تحزن ، انا منجوك واهلك الا امراتك كانت من الغابرين ، انا منزلون على أهل هذه القرية رجزا من السماء بما كانوا ينستون » .

#### عناصر الشر التاريخية

وتشسير الآيات في التذكير بأهل البغى والعناد ، فتذكر مدين وتكذيبهم لشعيب ، وتذكر عادا وثمود وما كان منهم لهود وصالح، ثم تذكر تارون وفرعون وهامان واستكبارهم في الارض وثلاثتهم من عناصر الشر التاريخية ، وقد شرحت سورة القصص السابقة علوهم في الأرض ، وبغيهم على عباد الله .

ثم تضع الآيات اصابع المكيين ، ومن يتخذ سبيلهم في محاربة المحق ، على حروف المعاقبة التي حلت بهم ، وطوقتهم بألوان من

هذاب الله : « فكلا اخذنا بذنبه ، فمنهم من أرسلنا عليه حاصبا ، ومنهم من اخذته الصيحة ، ومنهم من خسفنا به الأرض ، ومنهممن أغرقنا ، وما كان الله ليظلمهم ولكن كانوا انفسهم يظلمون » .

#### عظة الحاضر مه

واذا كانت سنة الله فى اخذ الظالمين واحدة ، هندن فى عدرنا هذا نرى ونسمع عن الرياح الحاصبة تقتلع الأشجار وتغزل بشاهقات العمائر ، وعن الصيحات تخلع القلوب ، وتستلب الأرواح من الأشباح ، وعن البراكين تنفجر وتلتهم نارها القرى والمدن ، وعن الأرض تتفكك اوصالها وتغور طبقاتها ، وتصبح مقبرة لمن عليها، الأرض تتفكك اوصالها وتغور طبقاتها ، واتت على كل شيء من المضارات . كل ذلك نراه ، ويقف الجبارون المامه حيارى ، ثم الحضارات . كل ذلك نراه ، ويقف الجبارون المامه حيارى ، ثم وذريات بغيا من الانسان على اخيه الانسان ، وكان جدير بهم اذا كانوا ارباب دين وايمان أن يبذلوا جهدهم فى وقاية خلق الله من عذاب الله القاهر بالسلم العام ، واقامة العسدل ، والسكف عن المظالم . .

#### أوهن المبيوت

وبعد أن تسبح السورة هذا السبح الطويل في سنة الابتلاء ، ومصير المكذبين الذين يفتنون الناس عن الحق ، تتجه الى المكيين، متصور لهم ضعف الملجأ الذي اعتصموا به ، وهو الأوثان ، عن أن يدفع عنهم كيد الله وانتقامه وتجعل مثلهم ، في اتخاذهم اياها ، كمثل العنكبوت في اتخاذها بيتا من تلكم الخيوط الواهية الضعيفة التي تنسجها ، فلا تدفع عنها حرا ولا بردا ، ولا تحفظها من يد تمتد اليها ، ولا ريح يهب عليها ، فكذلك ولاية الأوثان لهؤلاء ، ولاية لا تسوق اليهم خيرا ، ولا تدفع عنهم شرا : « مثسل الذين اتخذوا من دون الله أولياء كمثل العنكبوت اتخذت بيتا ، وأن أوهن البيوت لبيت العنكبوت لو كانوا يعلمون » .

مثل يأخذ بتلوب المؤمنين ، ويربهم شاسع الفرق بين من يتخذ الجاهل ــ الذي لا يقدر ــ وليا من دون الله ، يعتمد عليه ويستنصره

nverted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

وبين من يتخذ المحيط بكل شيء ـ القادر على كل شيء ـ وليسا يعبده ، ولا يعبد سواه: « أن الله يعلم ما يدعون من دونه من شيء وهو العزيز الحكيم » « خلق الله السموات والأرض بالحق ، أن في ذلك لآية للمؤمنين » .

ثم نتجه الآيات الى أهل الايمان الحق فى شخص رسولهم ، وترسم لهم طريق العصمة من التردى فى هاوية هؤلاء الفسالين المكذبين ، نتأمر بتلاوة الكتاب ، والانتفاع بهديه وارشاده، وقصصه واخلاقه ، واحكامه ودلائله . .

ثم نوصى على وجه خاص بالصلاة واقامتها ، فهى المعراج القوى الذى يصعد به المؤمن الى ربه ، وهى العدة التى يجاهد بها المؤمن نفسه وهواه ، وهى النور الذى يرى به عظمة مولاه ، وبه يراقبه في سره ونجواه : « اتل ما أوحى اليك من الكتاب ، وأتم الصلاة أن الصلاة تنهى عن المحشساء والمنكر ولذكر الله اكبر والله يعلم ما مصنعون » .

# سيورة غافير

## الربع الثالث:

( ﴿ الله بحملة عن المناف من سورة غامر ، وقد بداها الله بحملة من صفاته ، ذات الجلال والجمال ، وكان في مقدمة تلك الصفات صفة المغفرة التي يفتح بها للضالين المكذبين باب الرجوع اليه : « غافر الذنب وقابل التوب » ، ولهذا البدء سميت بسورة غافر ، وتسمى أيضا بسورة المؤمن ، لأنها انفردت ــ وهي تذكر بموقفه المبطلين من قوم موسى عليه السلام - بذكر نصيحة مؤمن من آل فرعون ، تيضه الله للحق الذي يدعو اليه موسى من بيئة السكفر والعناد ، واخذ يلتى عليهم مواعظه التي من شأنها أن تسبّل من قلوبهم محاربة الحق ، والاستكبار عن تبوله ، حذرهم تنفيذ ماعزموا عليه من قتل موسى ، وانذرهم عاقبة استمرارهم في الطغيان ، وضرب لهم في ذلك ألامثال بمصائر المكذبين قبلهم . كما خونهم عذاب الآخرة الذي سينالهم يوم الجزاء الذي لا عاصم فيه من أمر الله ، ودعاهم الى اتباع الحق ، وتلبية الهدى والرشاد ، وأنكر عليهم تعلقهم بالدنيا الزائلة ، وبين لهم أن العاقل يجب أن يربط نفســـه بالياتي الدائم ، لا بالمتاع الغاني : « يا قوم انها هذه الحياة الدنيا متاع ، وان الآخرة هي دار المترار » .

وكان آخر نداء وجهه اليهم انكاره عليهم ... بعد أن تبين له الحق ودعاهم الى النجاة ... أن يدعوه الى ترك ذلك الحق ، وأن يدخل في باطلهم : « ويا توم مالى أدعوكم الى النجاة ، وتدعوننى الى النار » . ويشرح لهم ذلك بتوله : « تدعوننى لاكفر بالله وأشرك به ما ليس لى به علم ، وإنا أدعوكم الى العزيز الغفار » .

واخيرا ، وبعد أن يبذل في نصحهم أتصى الجهد البشرى ، أعلنهم مكلمة الواثق من عتيدته ، الحريص على خير أمته ، المضحى بنفسه في سبيل الحق الذي يدعو اليه :

<sup>(\*)</sup> الآيات من ٦٦ الى نهلية الآية ٦٥ من سورة غافر ٠

« مستذكرون ما أقول لكم وأموض أمرى ألى الله أن الله بصير بالعباد » . وكانت عاقبته أن حفظه الله ورعاه ، وعاقبتهم أن نزل بهم الكيد والبلاء : « موقاه الله سيئات ما مكروا وحاق بال مرغون مسوء العذاب » .

### العبرة من القصة

وعبرتنا من هذه القصة أمران : أحدهما أن الحق ، مهما تكتل على اخفائه ورفضه أعوان الباطل ، لابد أن يتيض الله له من بيئة المبطلين أنفسهم من يؤمن به ، ويغار عليه ، ويضحى بنفسه وراحته في سبيله حتى يظهره الله . .

وهكذا كان حق محمد ، وباطل المشركين ، وهكذا شأن كل دعوة الى الحق أمام المبطلين في كل عصر ، وفي كل زمان .

ثانيهما: ان على من تبين له الحق وآمن به أن يبذل غاية وسعه في دعوة قومه اليه ، حتى أذا أيس منهم وأيتن أن لا فائدة من دعوته اياهم اعتزلهم وما يعبدون من باطل ، وعندئذ يتولى الله أمرهم ، ويوقع بهم شديد العقاب : « فوقاه الله سيئات ما مكروا وحاق بال فرعون سموء العذاب » . « فلما نسموا ما ذكروا به أنجينا الذين ينهون عن السوء ، وأخذنا الذين ظلموا بعذاب بئيس بما كانوا ينسستون » .

ثم تنتتل الآيات بعد ذلك ، وتصور للبطلين موقف اتباعهم من متبوعيهم وتبرؤ المتبوعين من التابعين ، كما تصور التجاء الجميع الى جنود العذاب : « خزنة جهنم » يلتمسون منهم دعوة الله الى تخفيفه ، ملا يكون الجواب سوى تسجيل الخزى والعذاب عليهم ، وتبكيتهم على انكار الحق بعد أن تامت عليهم حججه ودلائله : « أو لم تك تأتيكم رسلكم بالبينسات ؟ . . قالوا : بلى : فادعوا ، وما دعساء الكافرين الا في ضلال » .

ثم تضمهن الآيات لدعاة الحق النصر والتأييد وتأمرهم بالتزام المصبر والتمسك بحبل الله في سبيل الدعوة اليه ، وتؤكد لهم أن معارضة المبطلين لم تكن ناشئة عن برهان ، وانها هي اثر لكبسر ملا تلوبهم ، وستضمحل قوتهم ببركة الاعتصام بالله : « فاصحبر

ان وعد الله حق واستغفر لذنبك وسبح بحمد ربك بالعشى والابكار . ان الذين يجادلون في آيات الله بغير سلطان أتاهم أن في مسدورهم الاكبر ما هم ببالفيه فاستعذ بالله ، أنه هو السميع البصير » .

ثم تلفت الآيات الى آثار قدرة الله فى الكون ، فتذكر نعمته على العداد بالليل الذى فيه يسكنون ، وبالنهار الذى فيه ينتشرون ، وبالأرض التى عليها يعرون ، وبفها يرزقون ، وبالسماء التى بمائها ينتفعون ، وبنجومها يهتدون ، ثم تبرز لهم نتيجة كل ذلك التى هى دعوة الحق : « ذلكم الله ربكم فتبارك الله رب العالمين . هو الحى لا اله الا هو فادعوه مخلصين له الدين ، الحمد لله رب العالمين ».

### الربع الرابع

( إلى هذا هو الربع الرابع والأخير من سسورة غافر ، وقد ختم الربع السابق بجملة من صفات الجلال والعظمة ، تدعو الى اغراد الله سبحانه بالعبادة والتقديس ، والاتجاه اليه وحده بالحمد والثناء على ربوبيته العامة للعالم ، وتحول بين الانسان المدرك لآثار هذه الربوبية ، وبين الخضوع لغيره سبحانه ، وتحمله على تقرير الحق في المربوبية والعبادة في نفسه ، وفي عمله ، وفي دعوته : « قل اني نهيت أن اعبد الذين تدعون من دون الله لما جاءني البينات من ربي، وامرت أن اسلم لرب العالمين » .

### اللبه الخالق

ثم تعود الآیات الی ترکیز العتیدة عن طریق لغت الانظار الی جملة من الادلة النفسیة التی یدرکها الانسان فی کیفیة خلته وفی الاطوار التی مرت به : « هو الذی خلتکم من تراب ثم من نطفة ثم من عاقة ثم یخرجکم طفلا ثم لتبلغوا اشدکم ثم لتکرنوا شیوخا ومنکم من یتوفی من تبل ، ولتبلغوا اجلا مسمی ، ولعلکم تعقلون » ،

<sup>(\*)</sup> الآيات بن ٦٦ الي آخر بسورة مَامَز ه

هذه الأطرار ترشد بأوضح بيان الى أن الذى تولاها ، ودرج مالانسان فيها : « هو الذى يحيى ويميت » والى أنه صاحب الأمر النافذ الذى لا يعجزه شيء فى الأرض ولا فى السماء « فاذا قضى أمرا فاتما يتول له كن فيكون » وهذا شأنه لا يتغير : نراه فى كتلة المعالم، ثم نراه فى النبات ، وفى الحيوان ، وفى الانسان ، وهو شسانه فى الحال ، وشأنه فى المآل ، يوجد « بكن » ويميت « بكن » . «وكن ألحال ، وشأنه الذاتى لا يتخلف ولا يزول ، واذا كان شسانه « كن فيكون » فالى أى جانب يذهب هؤلاء الذين ينكرون حقه الذى يغار غليه ، والذى أرسل به رسله ، وأنزل به كتبه أ . . أن حجج الحق عليه ، والذى أرسل به رسله ، وأنزل به كتبه أ . . أن حجج الحق تد طرقتهم ، وأخذت عليهم جميع المسالك ، ولم تجعل لهم سوى مسلك واحد سيعلمونه حينها توضع الأغلال والسلاسل فى أعناقهم مسلك واحد سيعلمونه حينها توضع الأغلال والسلاسل فى أعناقهم ويسحبون فى الحميم ، ثم فى النار يسجرون ، ثم يقال لهم : أن ذلكم ويسحبون فى الحميم ، ثم فى النار يسجرون ، ثم يقال لهم : أن ذلكم الذى أنتم فيه « بما كنتم تفرحون فى الأرض بغير الحق ، وبما كنتم قبرحون ، أدخلوا أبواب جهنم خالدين فيها، فبئس مثوى المتكرين» .

وبعد أن تصور الآيات مصير المجادلين بالباطل ، هذا التصوير الذي ينزع من الصدور قلوبها ، تعود فتأمر أهل الحق بالصببر والثبات : « فاصبر أن وعد الله حق » وتؤكد لهم أن مرد المعاندين الى الله سواء عجل لهم العذاب أم أخره : « فاما نرينك بعض الذي نعدهم أو نتوفينك فالينا يرجعون » .

ثم تلقت الانظار الى أن شأن دعاة الحق مع المعارضين هو شأن المرسلين السابقين : أوذوا في سبيل الله وصبيروا : « وما كان لرسول أن يأتى بآية الا باذن الله غاذا جاء أمر الله تضى بالحق وخسر هنالك المبطلون » .

ثم تأخذ في التذكير بنعم الله غيما خلق لهم من أنعام ينتفعون بالبانها ونسلها . وغيما هيأ لهم من سغن تحملهم وتحمل أمتعتهم الى آغاق غير آغاتهم ، ثم توقظ غيهم ضعمير الحق : « ويريكم آياته غأى آيات الله تنكرون » .

ثم تذكر الآيات بسنة الله مع أسلانهم الذين انكروا الحق ، وكانوا الكثر منهم واشد توة و آثارا في الأرض ، نما أغنى عنهم ما كانوا عليه

nverted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

من قوة ، وما كانوا فيه من كثرة، بل حاق بهم ماكانوا به يستهزئون: « فلما راوا بأسنا قالوا آمنا بالله وحده وكفرنا بما كنا به مشركين، فلم يك ينفعهم ايمانهم لمسا راوا بأسنا سنة الله التي قد خلت في عباده وخسر هنالك الكافرون » ٠٠

واذا كانت عوامل الفساد ، وعناصر الشر ، ومظاهر المطغيان ، وسنة الله التى يأخذ بها الطغاة واحدة فى كل العصور ، فليحذر هؤلاء المطغاة ، الذين يسخرون ما أنعم الله به عليهم من علم ، وقوة ، ومخترعات فى استعباد خلق الله واستستعمار اوطانهم ، فليحذروا غضبة الله للحق ، وغيرته على عباده ، فتلك سنته ، ولن تجسد لسسنته تبديلا .

# سورة فصلت

# الربع الأول:

( إلى سورة غصلت ، وتعرف بسورة السجدة ، هى المتسورة الثانية من سور سبع بدئت بحرفى « حم » وعرفت لذلك فى القسرآن الكريم باسم الحواميم ، وقد نزلت مرتبة متتالية ، ووضعت فى المصحف كما نزلت ، وهى كلها تؤكد أن القرآن تنزيل من الله الجامع لصفات الجلال والجمال ، من العزة والحكمة والعلم والرحمة « تنزيل الكتاب من الله العسزيز العليم » . « تنزيل من الرحمن الرحيم » . « تنزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم » . « تنزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم » .

### المقرآن وحي الله اللي رسوله

ومعنى هذا ان القرآن ليس - كما يزعم المبطلون - من سحر الكهان ، ولا من اساطير الأولين ، ولا من مفتريات محمد ، ولا من تعليم بشر ، وانما هو وحى من الله انزله على رسوله ، يقسرر به اصول دينه من الايمان بوحدانيته ، والايمان بالرحى والرسالة ، والايمان بالبعث والجزاء ، وقد لفتت جميعها في سبيل ذلك الى آثار الله ونعمه في الانفس والآفاق الدالة على قدرته التافذة ، وعلمه المحيط ، وحكمته البالغة ، كما انذرت ورغبت ، انذرت بالعذاب الذي حل بالامم التي كذبت رسلها ، وبالعذاب الذي اعد لهم يوم البعث والجزاء ، ورغبت بالحياة الطيبة في الدنيا ، وبالنعيم الدائم في الآخرة ، وكثيرا ما تضمنت تكليل "نسية الكذبين ، وصورت اعراضهم ، وجنايتهم على عدم استعدادهم لسماع الحق والحكمة تسلية المنبي صلى الله عليه وسلم ، وتهدئة لنفسه ، ونفوس المسلية المنبي مملى الله عليه وسلم ، وتهدئة لنفسه ، ونفوس المسلية المنبي مملى الله عليه وسلم ، وتهدئة لنفسه ، ونفوس المسلية المنبي مملى الله عليه وسلم ، وتهدئة لنفسه ، ونفوس المسلية المنبي مملى الله عليه وسلم ، وتهدئة لنفسه ، ونفوس المسلية المنبي المباعدين ،

<sup>(﴿)</sup> الآيات من ١ الى نهاية الآية ٢٤ من سورة نصلت ه

وها هي ذي سورة نصلت ، قد وضحت كثيرًا مِن مواقفهم أمام الحق الذي يدعوهم اليه ، وكان من أبرز ما مصلته تصوير اعراضهم عنه ، وشدة نفورهم منه بقولهم : « قلوبنا في أكنة مها تدعونا اليه وفي آذاننا وقر ، ومن بيننا وبينك حجاب ماعمل اننسا عاملون ». يصفون أنفسهم بأن قلوبهم في أغطية محكمة غلا ينفذ اليها شسعاع من الدعوة ، وبأن آذانهم فيها وقر وثقل ، فهى لا تحمل الى قلوبهم صوتا من الحق ، وبأن بينهم وبين الداعى - محمد عليه السلام-حجابا مانعا من التفاهم وتبادل الراى . والمعنى في ذلك كله انهم طبسوا استعدادهم ، وطبسوا على انفسهم سبل الحق ، وتصوير اعراضهم بهذا النحو يطابق تماما تصويره بتوله تعالى : « ختم الله على تلوبهم وعلى سمعهم وعلى أبصارهم غشاوة » . وأن الحتلف التصد واللهدف ، مالتصد في آية الختم بأنهم بأهوائهم اعرضوا عن الحق ، وزين لهم الشنسيطان ذلك الاعراض حتى ران على تاوبهم ما كانوا يكسبون . والقصد في آية الاكنة ، أنهم يحقرون شأن الدعوة ، ويعلنون انها ليسب مما يسستحق أن تفتح له القلوب أو تسمع له الآذان ، أو ترفع بينهم وبين صاحبها الحوائل .

### أوامر الله لنبيه

أمام هذا التصوير ، الذى يصورون به اعراضهم عن الدعوة ، يأمر الله نبيه أن يترر لهم أولا مهمنه، وأنه ليس الا بشرا يوحى اليه فييشرهم أن آمنوا ، وينذرهم أن أعرضوا ، وليس عليه شيء من تبعة أعراضهم وتكذيبهم : « قل أنها أنا بشر مثلكم يوحى الى أنها الهكم اله واحد فاستقيموا اليه واستغفروه وويل للمشركين » .

وتأمره ثانيا: أن يقرر لهم أن أعراضهم عن دعوة الحق ليس الأ كفرا بما شهدت بوحدانيته وقدرته ظسواهر التسكوين وأطواره في الأرض وما أودع فيها من جبال وأقوات ، وفي السماء وما نظمت عليه من كواكب ومصابيح: « قل أثنكم لتكفرون بالذي خلق الأرض في يومين وتجعلون له أندادا ذلك رب العالمين » . فان هم استعملوا عقولهم ، وآمنوا بما تنطق به هذه الظواهر فقد أفلحوا وسعدوا ، وأن هم أعرضوا: « فقل أنذرتكم صاعقة مثل صاعقة عاد وثهود». وتأخذ الآيات في بيان ما كان لهؤلاء من قوة واستكبار في الارض، ومع ذلك لم تغن عنهم قوتهم ولا استكبارهم ، بل اخدهم الله بالعذاب الهون : « ونجينا الذين آمنوا وكانوا يتقون ».

وتأمره ثالثا : ... بعد هذه المثلاث الخالية ... ان ينذرهم به يصيرون اليه يوم القيامة ، يوم يشهد عليهم سسمعهم وأبصارهم وجلودهم بما كانوا يعملون ، يوم ينكرون على جوارحهم ... التى استخدموها في الشر والفساد ... ان تشهد عليهم بما انسدوا ، هنقر لهم الجوارح ان الله ، الذي انطق كل شيء بوحدانيته ، قد انطقها بجرائمهم ، وانهم كانوا بحالة من يظن ان الله تخفي عليه شئونه : « ولكن ظننتم ان الله لا يعلم كثيرا مما تعملون ، وذلكم ظنكم الذي ظننتم بربكم أراداكم فأصبحتم من الخاسرين » .

وهكذا تكون نهايتهم ، اجزعوا واستغاثرا ، ام صبروا في ظل من رجاء العفو والمغفرة ؟ ٠٠٠ « غان يصبروا غالنار مثوى لهم ، وان يستعتبوا غما هم من المعتبين » ٠

# الربع الثاني:

#### اخوان السيسوء

(﴿﴿ صور الربع السابق اعراض المشركين عن الدعوة . وبين مسيرهم يوم القيامة وما يلحقهم من الخزى والخسران . وفي هذا الربع ترشدهم الآيات الى ان هذا المصير السيء لم يكن اثرا لطبعهم على الضلال ، ولا اكراها لهم من الله عليه ، وانها هو افر لتأثرهم باخوان السوء ، الذين زينوا لهم ما بين أيديهم وما خلفهم من الأهراء والشهوات ، وعبرتنا في ذلك ان الشر كثيرا ما يصيب الانسان من وقوعه تحت تأثير البيئة الفاسدة الحيطة به مفعلى العقلاء ان ارادوا حياة طيبة أن يتخيروا الاصدقاء ، وأن يطهروا مجتمعهم من عناصر حياة طيبة أن يتخيروا الاصدقاء ، وأن يطهروا مجتمعهم من عناصر الشر ، وبذور الفتن ، حتى لا يكون لها سلطان على قلوبهم .

<sup>(\*</sup> الآيات بن ٢٥ الى نهاية الآية ٦) بن سورة نصلت ٠

وكما صور الربع الأول اعراض المشركين عن الدعوة في انفسهم بعولهم: « تلوينا في أكنة » ، صور هذا الربع طريقتهم في محاولة صرف الناس عنها: « لا تسمعوا لهذا القرآن والغوا فيه لعلكم تغلبون » ، يحذرونهم عن الاستماع اليه ، والانصات له ، مخافة أن تصل الى تلوبهم حكمه السامية ، ويرسمون لهم اسلوب ذلك بما يخفى عليهم غضله: « والغوا فيه » : أطلقوا عليه السنتكم ، أشيعوا السخط عليه ، انشروا عنه الأباطيل ، وهذا شأن عرفه المضالون طريقا لاخفاء الحق في كل زمان يغمرونه بالأراجيف والمفتريات ، ويتتبعون اهله بالمقاطعة والتهريج أينما حلوا ، وأينما ارتحلوا ، والله يتوعد المرجفين الذين يعملون على اخفاء الحق الرحلوا ، والنها بالعذاب الشديد ، وسيكشف للتابعين افساد المتبوعين لهم : « ربنا اللذين أضلانا من الجن والانس نجعلهما تحت اقدامنا ليكونا من الاسسفلين » .

## المؤمنون في رعاية ربهم

ثم تشدد الآيات أزر المؤمنين وتؤكد لهم أنهم -- بايمانهم واخلاصهم قى الدعوة ، واستقامتهم على حدودها -- فى حماية الله ورعايته ، يقوى قلوبهم ويطرد عنهم بواعث الخوف والحزن ، ويمنحهم كل ما يطمئنهم ، ويبشرهم بالفوز والفلاح : « أن الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا تتنزل عليهم المائكة ألا تخافوا ولا تحزنوا وأبشروا بالجنة التي كنتم توعدون » ثم ترشدهم الى أنهم بدعوتهم الى الله في منزلة لا يوجد في حكم الله وقضائه أستمى منها : « ومن أحسس قولا مهن دعا الى الله وعمل صالحا وقال أنني من المسلمين » . كما ترشدهم الى ما يحفظ عليهم تلك المنزلة من تحلية النفس بالصببر والاحتمال ، ومقابلة السبيئة بالحسنة ، وتطهيرها من نزغات الشيطان التي يزل بها المؤمن عن مقتضى الايمان وتمنعه منزلة السمو بالدعوة الى الله : « واما ينزغنك من الشيطان نزغ غاستعذ السمو بالدعوة الى الله : « واما ينزغنك من الشيطان نزغ غاستعذ السمو بالدعوة الى الله : « واما ينزغنك من الشيطان نزغ غاستعذ السمو بالدعوة الى الله : « واما ينزغنك من الشيطان نزغ غاستعذ الله الله هو المسميع العليم » .

### بعض دلائل الوحدانية

ثم تعود الآيات متلفت الانظار الى بعض دلائل الوحدانية في علوى

المالم وسئليه ، وان كل ما في الكون خاضع لقدرته وسلطانه » فلا يصبح السجود لغيره مهما عظم : « لا تستجدوا للشمس ولا ثلقمر ، واسجدوا لله الذي خلقهن » وترشد الى أن العدول عن مقتضى هذه الأدلة انحراف عن الحق ، والحاد في آيات الله ، وتتوعد هؤلاء الملحدين باطلاع الله على سرائرهم ، والموامل التي دغقتهم الى هذا الإلحاد : « أن الذين يلحدون في آياتنا لا يخفون علينا ، أمن يلقى في النار خير ، أم من يأتي آمنا يوم القيامة ، اعملوا ما شئتم انه بما تعملون بصير » .

#### تسلية

ثم تنتقل الآیات الی تهوین الأهر علی الرسول صلی الله علیه وسلم ، وفی سبیل ذلك ترشده الی آن موقف قومه منه هو موقف الأهم الماضیة من اخوانه السسابقین ، وما علیه الا أن یصبر كما صبروا : «ما یقال لك الا ما قد قبل للرسل من قبلك آن ربك لذو مغفرة وذو عقاب الیم » غلا تسمع لمقترحاتهم ، ولا تهتم بكیدهم ، فهم قوم لا یثبتون علی حال ، ولا یرضیهم الا الشهوات والأهواء ، فهم قوم لا یثبتون علی حال ، ولا یرضیهم الا الشهوات والأهواء ، ولقد انزلنا علیهم قرآنا عربیا بلسانهم ، غیه التفصیل والبیان ، والحجة والبرهان ، غاعرضوا عنه وقالوا فی آذانها وقر : «قل هو للذین آمنوا هدی وشنفاء ، والذین لا یؤمنون فی آذانهم وقر ، وهو علیهم عمی ، أولئك ینادون من مكان بعید » .

ثم تختم الآيات بتقرير مبدأ الحكمة والعدالة فى المؤاخذة بالأعمال صالحها وسيئها ٤ وان نفسا لا تتحمل وزر أخرى : « من عمل صالحا ملنفسه ومن أساء معليها ٤ وما ربك بظلام للعبيد » .

### الربع الثالث:

( ﴿ وَمِن السَّالِيبِ التَّرَآنِ فِي الدَّعُوةُ التَّهَدِيدُ وَالْاَنْدَارِ بِأَهُوالُمُ السَّاعَةُ وَشَدَةً ال السَّاعَةُ وَشَدَةُ العَذَابِ فِي الآخَرَةُ ، وقد جاء ذلك في عبارات مختلفة ؟ وعلى الوان وانحاء متعددة ، تصف الآيات مقدمات الساعة تارة ،

<sup>(</sup>د) الآيات من ٤٧ الي آخر السورة ه

وتصف الحشر تارة اخرى ، وتتحدث عن العذاب ثالثة ، وعن احوال المكذبين مع شركائهم او مع الحق رابعة ، وهكذا الى آخر ما نراه في المترآن الكريم ، ومما جاء في ذلك من سورتنا « ولعذاب الآخرة اخزى وهم لا ينصرون » . « ويوم يحشر اعداء الله الى النار فهم يوزعون » . « فان يصبروا فالنار مثرى لهم وان يستعتبوا فها هم من المعتبين » . « افهن يلقى في النار خير ام من يأتى. آمنا يسوم التامة ؟ » .

وكان القوم يقابلون الحديث عن الساعة ، وعن ذاب الآخرة، قارة بالانكار والتعجب من الأخبار به ويقولون : « ما هي الا حياتنا الدنيا نموت ونحيا وما يهلكنا الا الدهر » ، « من يحيى العظام وهي رميم » . وتسارة بما ينيد انهم شساكون متحسيرون : « ما ندرى ماالساعة ، أن نظن الاظنا وما نحن بمستيقنين » . وكثيرا ملكانوا يسألون عن وقتها ، ويستعجلون عذابها ، تهكما واستهزاء ، وكان المقرآن في كل هذه المواقف يجيبهم بالحجة الداحضة التي لا تدع مجالا للانكار ولا للشك ، وكان ــ في سؤالهم عن الوقت ــ يــرد عليهم بأن علمه مما استأثر الله به ، ولا يطلع عليه احد من خلقه، ومن ذلك ما جاء في هذا الربع : « اليه يرد علم الساعة »، والعبارة واضحة في أن علم الساعة لآيعلمه احد سواه . وقد ضسمت الآية اليه بعض الأحداث الكونية التي تأخذ حكمه ، وهم بأنفسهم يعترفون بانه لا يعلمها أحد سواه: « وما تخرج من ثمرات من اكمامها ( أوعيتها ) وما تحمل من انثى ولا تضع الآبعلمه » . وقد جاء ذلك المعنى في كثير من الآيات : « ويتولون متى هـــذا الوعـــد ان كنتم صادقين » . « قل انها العلم عند الله وانها انا نذير هبين » . « يسألونك عن الساعة ايان مرساها ، قل انها علمها عند ربى ».

### الحكمة في اخفاء الساعة

والحكنة في اخفاء الساعة هي الحكمة في اخفاء الآجال ، هي الحكمة في اخفاء الاحداث والنوازل ، غان الانسان لو علم بها لخارت قواه ، وانسد أمامه باب الأمل ، وحيل بينه وبين العمل ، وحسار في حالة تشبه القهر والالجاء ، وبعد أن أوضحت لهم الآيات شان الساعة ، اخذت بهم الى التذكير بما ينفعهم ، فذكرت لهم يوم

ينادون: ابن الشركاء الذين كانوا يتخذونهم أولياء من دون الله ، وما يجيبون به عن هذا السؤال ، يتبرءون منهم ، ويسجلون على انفسهم أن أحدا منهم لم يشهد لهؤلاء بالعبودية ، ولا بالولاية : « وضل عنهم ما كانوا يدعون من قبل وظنوا ما لهم من محيص »، وهذا نرع من الحيرة والتردد ، يلازمهم في الآخرة ، كما كان يلازمهم في الدنيا . . .

### الايمان مبعث الشكر والصبر

ومن هنا تذكر الآيات ان الانسان الذي لم يعتصم بالايمان مبعث الشكر على النعماء ، ومبعث الصبر على الضراء ، تتردد مواقفه في الخير والشر والمنعمة والنقمة بين الغرح والبطر ، والهلع والجزع ، بين الالتجاء الى ربه في وقت الشدة ، ونسسيانه وقت الرخاء ، بين الرضا عند الاكرام والانعام ، واليأس والتنوط عند التقتير والابتلاء ، بين دعاء ربه واستفائته ، والاعراض عنه صلفا وكبرا ، وفي تلك الأحوال النفسية ، التي تحللها البشرية الحيرانية، تقول سورتنا: « لا يسأم الانسان من دعاء الخير ، وأن مسلم الشر فيئوس قنوط ، ولئن اذقناه رحمة منا من بعد ضراء مسته ليقولن هذا لى ، وما اظن الساعة قائمة ، ولئن رجعت الى ربى أن لى عنده للحسنى » . « واذا انعمنا على الانسان أعرض وناى بجانبه ، واذا مسه الشر مذو دعاء عريض " ، وكثيراً ما اكد القرآن هذه النفسية التي يحملها القلب الذي لم يعتصم بالايمان بالله : « علما نجاهم أذا هم يبغون في الأرض بغير الحق » . « ولئن أذقناه نعماء بعد ضراء مسته ليتولن ذهب السيئات عنى ، انه لفرح هخسور » •

أما العلاج فهو ما جاء فى توله تعالى: « الا الذين صبروا وعملوا الصسالحات ، اولئك لهم مغفرة واجر كبير » ، وفى توله: « أن الانسان خلق هلوعا اذا مسه الشر جزوعا واذا مسه الخير منوعا الا المصلين » ،

ثم تختم السورة بأن انكارهم للحق تبل النظر والتفكير ــ وهو على الأتل يحتمل أن يكون من عند الله ــ ليس في نظر العقلاء الآ

Converted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

ضلالا وفسادا ليس بعدهما من ضلال ولا فساد : « أرأيتم أن كأن من عند الله ثم كفرتم به من أضل ممن هو في شقاق بعيد ؟ » .

وبأن الأدلة على حقية القرآن ، وأنه من عند الله ، لا تقف عند هذا الحد نيما تجلى لهم من أسرار الكون وخصائصه ، وعجائب الله وتصاريفه ، بل ستتضح ، وسيرونها فترة بعد فترة ، وطورا بعد طور ، كلما تقدمت مدارك الانسسان وخاض غمار السكون فعرف خواصه ، وسنن الله فيه ، في الآفاق والانفس : « سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق » ، صنع ربك الشهيد على كل شيء وهم في مرية من لقائه ، انه بكل شيء محيط ،

# سيورة الشورك

# الربع الأول:

(﴿ الله عنه عن السورة الثالثة من السور السبع ؛ التي عرفت في الترآن الكريم باسم الحواميم ؛ وهي تشارك زميلاتها في الهدف والمتهاج ؛ فهي تؤكد أن القسرآن ما هو الا تنزيل من الله الجامع لصفات الجلال والجمال ؛ والذي خضفت له الكائنات « الله العزيز الحكيم » ، « وهو العلي العظيم » وانه ليس الا وحيا أوحى به الله الي رسوله ؛ لينذر الاقوام الذين فسدت فطرهم ، واتخذوا من دون الله أولياء يعبدونهم من دونه ، وهو الولى الذي لا ولى سواه : « وهو بحيى الموتى وهو على كل شيء قدير » ، ،

وارشدت السورة مع هذا كله الى أن وحى الله الى عباده حقيقة ثابتة ، اخذت حظها من الوجود بالنسبة لمحمد ، وبالنسبة لاخوانه السابقين ، غليس الوحى شانا خاصا به ، ولا هو بدعا من الرسل: « كذلك يوحى اليك والى الذين من قبلك الله العزيز الحكيم » « وكذلك أوحينا اليك قرآنا عربيا لتنذر أم القرى ومن حولها » «

#### الوحى روح

ثم تصف الوحى بانه روح يحيى الملوب الميئة ، ويهدى الى صراط مستقيم ، وانه فضل من الله على محمد ، وأن حالة محمد قاطعة في ان القرآن ليس من عنده وانما هو من عند الله : « وكذلك أوحينا الميك روحا من أمرنا ما كنت تدرى ما الكتاب ولا الأيمان ، ولسكن جعلناه نورا نهدى به من نشاء من عبادنا ، وانك لتهدى الى صراط مسستقيم » .

ثم تقرر السورة أن الوحى من لوازم حكمة الله ، ومتناول تقرّرنه الله ظهرت آثارها في الخلق والرزق : « غاطر السموات والأرض » « له مقاليد السموات والأرض » •

<sup>(\*)</sup> الآيات من إلى المر الآية ٢٦ من سورة الشورى ٥٠

### وحدة دين الله

ثم تبرز السورة حقيقة ضل فيها الناس بغيا وعدوانا ، فذهب فريق الى انكارها ، وفريق الى الايسان بها لبعض الرسسل دون بعض ، تلك الحقيقة هى أن الدين الذى أوحى الله به الى محمد هو الدين الذى أوحى به الى نوح ، والى ابراهيم وموسى وعيسى، ووصاهم باقامته ودعوة الناس اليه ، وعدم التغرق فيه ، وقامت فيه حجة كل رسول على قومه ، ولكن الناس كبر عليهم ، حقسدا وحسدا ، أن يؤمنوا بتلك الحقيقة المتحدة ، فأنكروها ، أو فرقوها، وزعموا أن الأديان تتعدد بتعدد الرسسل ، أن لكل دين أصولا واتباعا ، وأخذوا باسم الدين يتحاربون ويتسافكون ، والدين منهم برىء ، والله من ورائهم محيط ، فدين الله واحد ، وانكاره من احد الإنبياء انكار له من جميعهم . .

وقد عرض القرآن كثيرا في مكيه ومدنيه لتقرير الوحدة الدينية ، وقرر الايمان بكل الرسال وبكل الكتب ، وجاءت في ساورتنا « الشورى » واضحة جلية : « شرع لكم من الدين سا وصى به نوحا والذي أوحينا اليك ، وما وصينا به ابراهيم وموسى وعيسى أن أقيموا الدين ولا تتفرقوا فيه ، كبر على المشركين ما تدعوهم اليا

## رسم منهاج الدعوة

ثم تتجه السورة بعد تقرير هذه الحقيقة الى الرسول عليه السلام ، واضع اللبنة الأخرة من هذا البناء الآلهى ، المكمل لشرائع الله ، على حسب استعداد خلق الله ، تتجه اليه عليه الصلاة والسلام ، فترسم له منهاجا للدعوة غاية في القوة ، منهاجا يزيد المؤمنين المغرقين رجسا على رجس ، منهاجا يتكون من عشر فقرات كانت عدته في الهجرة ، وعدته في الوصول الى الغاية : « فلذلك فادع، واستقم كما أمرت ، ولا تتبع أهواءهم ، وقل آمنت بما أنزل الله من كتاب ، وأمرت لأعدل بينكم ، الله ربنا وربكم ، لنا أعمالنا رلكم اعمالكم ، لا حجة بيننا وبينكم ، الله يجمع بيننا ، واليه المصير »،

#### انتصار الحق

ثم تطمئن السورة بعد ذلك دعاة الحق ، الذين يلتزمون هـذا المنهاج ، بأن معارضة الجاحدين لتلك الحقيقة ، المسوهين لها بعد أن اخذت الى القلوب الحية سبيلها ــ معارضة ضائعة فاشلة: « والذين يحاجون في الله من بعد ما استجيب له ، حجتهم داحضة عند ربهم ، وعليهم غضب ولهم عذاب شديد » .

فالحق متى اخذ مكانا ما ، سرت روحه ، وانتشر نوره ، وسار بقوته حتى يعمل عمله في النفوس دون حرب ولا نضال وهكذا انتشر الاسلام عن طريق السياحة ، وعن طريق التجارة ، وعن طريق الخبر ، دون حرب ولا نضال ، ولا يزال يفزو القلوب ، وتتفتح له الافئدة دون اكراه أو الجاء . .

ثم أخذت الآيات في تبكيتهم على انكار البعث ، واتخاذ غير الله أولياء مع ظهور الآيات والدلائل ، وتفتح لهم باب الرجاء في العفو والمغفرة اذا هم أقبلوا عليه ، وخلعوا أنفسهم مما هم فيه ، وآمنوا بما أنزل الله : « وهو الذي يتبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون ، ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله ، والكافرون لهم عذاب شديد » . .

# الربع الثاني:

# المؤمنون لا تفتنهم الدنيا

(﴿﴿ حَاءَ فَى الربع السَّابِق ، ان الله يجيب حاجـة الذين آمنوا ويزيدهم من فضله وان للكافرين عذابا شديدا ، ومع ذلك فقد كان الكافرون في بسطة من الرزق وسعة من العيش ، والمؤمنون على عكس ذلك ، وقد يكون هذا هو الشاهد في جل الأزمان ان لم يكن في كلها . .

وفى هذا الربع تكثمف الآيات عن شان فى الانسان ، يرجع هذا الشان الى انه اذا كثر ماله وجاهه شغل به عن مقومات نفسه

<sup>(\*)</sup> الآيات من ٢٧ الى آخر السورة ه

وروحه ، وكثيرا ما يندنع الى البطر والطغيان ، ويتعرض به عاقبة الطغاة من الحرم ن المطلق ، والعسذاب الآليم ، نه الحكمة الوتون بالمؤمن سه نيها يجر الى الطغيان سه عند حد والاعتدال ، وهو نيما يقوم بالحاجة ، ويحقق لكمل الذى الى الطغيان .

## حكمة في بسط الرزق وقبضه

ومن هنا نرى أن المؤمنين ، في الأعم الأغلب ، أقل من غ متعة الحياة الدنيا وزينتها ، رحمة بهم وحرصا عليهم و الذين جحدت تلوبهم ، واستولت الدنيا على نفوسهم : أن يكون الناس أمة واحدة لجعلنا لمن يكفر باارحمن لبيوته من فضة ، ومعارج عليها يظهرون ، ولبيوتهم أبوابا وسرر يتكئون ، وزخرها ، وأن كل ذلك لما متاع الحياة الدنيا عند ربك للمتقين » .

بهذا طمأن الله المؤمنين ، قرر انه لو بسط الرزق لهم ، : لغيرهم ، لمالوا الى الشبهوات وانحرفوا عن الطريق المسب وهو لذلك يمد اليهم يده بالقدر الذي يعلم انه يعوم بحاجتهم ولا يطغيهم ، وليس ذلك عجزا عن أن يمنحهم كما يمنح غ ولا بخلا عليهم بما لم يبخل به على غيرهم فهو القادر على لغير حد ، وهو الذي بيده اسبباب الرزق وهــو الرءوف بالمؤمنين ، نمهو الذي ينزل الغيث ، وهو الذي خلق السم والأرض وسخرها للانسان ، وبث نيهما من كل دابة ، وهم وخقهم الى صنع السفن واجرائها في البحار ، وكل ذلك لب متاع الحياة الدنيا ، لا يحب أن يقف عنده للمؤمنين . وانم يحبه لهم هو المتاع الباقي الذي لا ينفد ، والذي لا يحصا الا من جمع خلال الخير ، ولم يربط قلبه بالمناع الزائل ، با همه الايمان بربه ، والتوكل عليه ، وتطهير باطنه وظاهره مـ والنواحش ، وانتياده الننسى لمولاه ، واداء حقه بالصلاة الخ وحق الحوآنه الفقراء بالزكاة المطهرة . ثم عرف لنفسب المؤمنين ، ولم يخضع لبغى ولا عدوان ، وانما انتصر لنفسه اسراف ولا طفيان: « وجزاء سيئة سيئة مثلها » . « انها على الذين يظلمون الناس ويبغون في الأرض بغير الحق » .

اجملت الآيات بهذا صفات المرضيين عند الله ، وهي كلها صفاته تتصل بتقوية الجانب المادى عن طريق القوة في الجانب المروحي، والذي يجدر التنبيسه اليه ان الله ذكر بين تلك المسفات مبدأ « الشورى » . واشار الى انه شان المؤمنين : « والذين استجابوا لربهم واقاموا الصلاة ، وامرهم شورى بينهم ، ومما رزقنساهم ينفقون » .

### مكانة الشورى في الاسلام

وضعه بين القامة الصلاة والانفاق من الرزق في سبيل الله ، وسميت السورة بسورة « الشورى » . وكان في هذا وذاك اللغ دلالة على مكنة الشورى في شريعة القرآن ، وحسبها انها عنصر من عناصر الشخصية الايمانية لحقة ، نظمت في عقد حياته طهارة القلب بالايمان والتوكل ، وطهارة الجوارح من الاثم والغواحش ، ومراقبة الله بالقامة الصلاة والانفاق في سبيله ، والانتصار على البغى والعدوان . .

وبعنصر الشورى قضى الاسلام على عدو الانسانية الفاضلة ، وهو الاسستبداد بالراى واحتسكار التشريع والتصريف والادارة ، وسلب أهل الراى والكفايات حق ابداء رايهم ، وآثسار كفاياتهم ، والقرآن لا يريد من الشورى سدين يضعها هذا الوضع سدهذه الصورة الهزيلة التى يتواضسع عليها أرباب البغى والاحتسكار ، ويتخذونها سستارا للطغيان ، وسلب الحقوق ، وانما يريدها حقيقة نقية بريئة مما يكدر صفوها ، ويفقد خيرها . .

وبعد أن تعرض الآيات شيئا من خلال المجادلين في آيات الله على النحو الذي عهد كثيرا في القرآن عامة ، وفي هذه السور السبع خاصة ، توجه خطاب الدعوة والتحذير الى الناس جميعا : « استجيبوا لربكم من قبل أن يأتي يوم لا مرد له من الله ما لكم من ملجا يومئذ وما لكم من نكير "وتقرر للنبي صلى الله عليه وسلم ما به يهدا روعه ، ويطمئن قلبه ، تقرر له مهمته ، وأنه ليس عليه شيء من تبعة كنر الكانرين ، وأعراض المعرضين ، « فان عرضوا فما أرسلناك عليهم حفيظا أن عليك الا البلاغ » .

ثم تؤكد له اخيرا ان الله تد جعل له الترآن نورا يهدى به الي مراط مستقيم . « صراط الله الذي له ما في السموات وما في الأرض الا الى الله تصير الأمور » .

## سيورة الملك

مسورة الملك هي أول سورة من سور الجزء التاسع والعشرين من القرآن الكريم ، والجزء كله من القسم الكي الذي نزل في أول أطوار الدعوة تقريرا الصولها الثلاثة : عقيدة المتوحيد ، وعقيدة الرسالة المحمدية ، وعقيدة البعث والجزاء .

## والله ذو الفضل العظيم

في القرآن الكريم سورتان افتتحهما الله بتهجيده وتعظيمه ، وعبر عن ذلك بكلمة « تبارك » الدالة على الاختصاص بمعانى السهو المطلق في الذات والصفات وبمعانى الكثرة والزيادة في الفضل والاحسان ، ولفضل الله على عباده مظهران :

هذا الكون الذى خلقه وأبدعه وأودع نيه من الأسرار والمنافع ما تقف العقول دون اكتناهه والاحاطة به .

وهذا الكتاب المتلو الذى ختم الله به رسالاته وانزله على عبده محمد صلى الله عليه وسلم ، يوجه به العقل البشرى الى معرفة الحق فى الوجود ، والى خوض غمار الكون والتنقيب عن أسراره ومنافعه .

فهما كتابان:

كتاب صامت ينظر فيه الانسان فيعرف ويؤمن وينتفع . .

وكتاب متلو يقرؤه ويتدبره فينبهه الى ما فى كتاب السكون من آيات وعجائب ومستودعات هى للانسان مسخرات .

وبهذين الكتابين ، الصامت والمتلو ، تجلت آثار ربوبيته للعالم ، مادية حسية ، وروحية عقلية ، وقد جاءت أول كلمة في الكتاب المتلو « الحمد لله رب العالمين » تعبيرا صادقا عن هذه الحقيقة .

وبهذین الکتابین کمل انعام الله علی الانسان ، وعظم نصله واتسع احسانه ، وبهما هییء له آن یصل الی کماله المادی عن طریق الانتفاع بما سخر له فی کتاب الکون ، والی کماله الروحی من طریق ما ارشد الیه کتاب الوحی فی العقیدة والسلوك .

وقد انزل \_ في لنت الانظار الى الكتاب المتلو ، وتقسرير أنه الفاصل بين الحق والباطل - سورة الفرقان بكلمة التمجيد والتعظيم " سارك الذي نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نديرًا ٣ . وانزل ــ في لفت الانظار الى الكتاب الكوني مظهر الربوبية المادية \_ سورة الملك بتلك الكلمة نفسها « تبارك الذي بيده الملك وهو على كل شيء تدير » . ثم ساقت السورة جملة من مظاهر سلطانه وقدرته وتفرده بالملك والتدبير في الانسان ، وفيما يحيطً به من عالم علوى وسملى ، مذكرت ان المؤت والحياة يتواردان على الانسان ليظهر بهما اتجاهه ويعرف سلوكه ، وهل هو من الشماكرين لنعمة الحياة ، المقدرين لرهبــة الموت ، أو هــو من الكاغرين بنعمة الحياة ، اللاهين عن عامية الموت « ليبلوكم أيكم احسن عملا » وذكرت في العالم العلوى ، أنه خلق سبع سمواتهي مدارات النجوم السيارة التي كانت معروغة للعالم اذ ذاك ، يعلو بعضها بعضاً ، هي غاية في الاحكام والاتقان ، لا يرى نيها شيءً من الخلل ممها تكرر النظر اليها ، وتردد البحث فيها ، كيف وهي خانسعة لناموس الهي ثابت ؛ لا تشذ نرة فيها عن سلطانه الله اذا شياء واضعه وممسكه . .

### نظام محكم

تم ارشدت الى ما فى هذا النظام من وجوه المصالح التى نعود على العباد بالنفع العام ، فهى زينة بمصابيحها ، تنمتع النفس بجمالها ، وهى منار يهتدى به الانسان فى ظلمات البر والبحر ، وهى قذائف حق يرمى بها الشمياطين ، الذين يعملون جهدهم على اخراج الناس من نور الايمان الى ظلمة الكفر « الذى خلق سبع سموات طباقا ، ما ترى فى خلق الرحمن من تفاوت »، ولقد زينا السماء الدنيا بمصابيح وجعلناها رجوما للشياطين ، واعندنا لهم عذاب المعير » ،

ثم تصف السورة هذه النار التي اعدت للمنسسدين بجملة أوحاف : تدل على شدتها ، وتغيظها منهم وحقدها عليهم ، كما تدل على تأنيب خزنتها لهم ، وتهكمهم بهم ، وعلى اعترافهم انفسهم بذنوبهم ، واهمال عقولهم ، وزيادة في فجيعتهم ترشد السورة بازاء ذلك الى فضل الله على المؤمنين ، واكرامه اياههم،

واقرأ في ذلك: « اذا القوا غيها سمعوا لها شمهيقا وهي تفوو . . » الني آخر الآيات . غنذكر من مظاهر سلطانه ونعمته في المسلم المسلمين تهيئة الأرض للسير والزراعة ، والتقلب في جميع ارجائها، تنذرهم بالقدرة على تغيير تلك المعالم الأرضية بالخسمة والزلازل ، وبارسال الرياح التي تقذفهم بالأحجار ، فتسكدر عليهم صسفو الحيساة . .

#### \* \* \*

ثم تلفت نظرهم الى آية فذة فيها يرون من الطير ، وهو يحلق في الجو باسطا اجنحته ، ثم يقبضها وليس لها من حافظ سـوى قدرة الله المنبعثة عن رحمته ، «مايمسكهن الا الرحمن » . ثم ينكر عليهم ، أن نخطر في نفوسهم بعد تلك الدلائل الواضحة ، ان لهم من دون الله من ينقذهم أو يرزقهم : « أمن هذا الذي يرزقكم ان أمسك رزقه ؟ . . » ثم يحاكمهم الى العقل والضمير : « أمن يمشى مكبا على وجهه أهدى أمن يمشى سويا على صراط مستقيم ؟ . . »

#### نعم تستوجب الشكر

ثم بعد أن تمتن عليهم بنعمة الخلق ونعمة السمع والبصر والافئدة ، تلك النعم التي كفروا بها وطمسوها على انفسهم ، فلم يدركوا بها حقا ، ولم يستعملوها في أهدافها ، تختم السورة بذكر المبدأ والمعاد ، ذلكم المعاد الذي يستبعدونه ويسستهزئون به كلما ذكر لهم ، ويتولون : « متى هذا الوعد أن كنتم صادقين ؟ . . »، وتلتن النبي صلى الله عليه وسلم حجته عليهم : « قل أنما العلم عند الله ، وأنما أنا نذير مبين » فلا تسالوا عن وقته فأنه لا علم لى به ، وليس علمه من مهمتى ، وأنه واقع بكم لا محالة ستروئه بأعينكم : « فلما رأوه زلفة ( قريبا ) سيئت وجوه الذين كفسروا وقيل هذا الذي كنتم به تدعون » . .

وأخيرا تقرر ألا طريق للنجاة سوى الايمان بالله والتوكل عليه، مهو صاحب المنع والعطاء: «قل هو الرحمن آمنا به وعليه توكلنا، مستعلمون من هو في ضللال مبين ، قل أرايتم أن أصلبح ماؤكم (مادة حياسم) غورا (غائرا) ممن يأتيكم بماء معين ؟ . . »

# سسورة القسلر

( إلى الله الناس غرقى فى الشهوات والاهواء ، مسلمين النسهم للأوهام والأباطيل كانت دعوة الحق فى نظرهم هى دعوة الباطل ، ودعوة الجنسون ، ومن هنا كان أول ما قوبل به النبى صلى الله عليه وسلم حينما دعا قومه الى توحيد الخالق ، ونبذ ما هم عليه من الفسوق وعبادة الأصنام: « انك لمجنون » والجنون عند أرباب الشهوات هو المتزام جادة الحق والخضوع لواضح البرهان ، والعقل عندهم هو مسايرتهم نيما نشئوا عليه وورثوه من الاهواء والخرافات.

وقد نزلت سورة القلم في فجسر الوحى ، تكشف الغطساء عن أعينهم . وتبصرهم بحقيقة محمد وما يدعوهم اليه ، فلفتت الانظار الى أن الذي اجتباه ربه وكرمه وحباه بنعمة الحق والذكاء والفطنة، ثم بنعمة النبوة والرسالة ، ثم بعظم الأجر على القيام بمهمته ، ثم كمله بالخلق الذي به يشهدون وله يعرفون ، محال أن يكون على ما يصغون .

ثم لم تشأ أن ترسل تلك الحجة المتنعة بنفسها أرسالا ، بل أبرزتها في اطار من القسم بأساس دعوته وهو العلم القاضى على جهالة النفوس وطغيانها ، وذكرته بأهم أدواته من القلم والكتابة وبذلك رجعت به الى أول ما أوحى الله به اليه : « اقرأ وربك الأكرم الذي علم بالقلم ، علم الانسمان مالم يعلم » . ثم طمسأنت الرسول بأنه سيرى بعينه ، ويرون هم أيضا بأعينهم أي الفريقين قد زل عقله وحاد عن طريق الحكمة ، ووقع في ضلل الجنون قد زل عقله وحاد عن طريق الحكمة ، ووقع في ضلل الجنون والمنتنة ، وبذلك كله تبدأ السورة : « ن ، والقلم وما يسطرون ما أنت بنعمة ربك بمجنون » .

ثم تعود السورة وتؤكد للنبى فى آخرها أن اتهامهم أياه بالجنون لم يكن الا أثرا آثار حقدهم عليه حينما سمعوا منه تلك الدعوة

المله سورة القلم ه

التى ستزلزل سلطانهم وتقضى على عزتهم التى تخيلوها ، وقد سبق هذا المعنى فى أسلوب يصور شدة حنقهم عليه : « وان يكاد الذين كفروا ليزلقونك بأبصارهم لما سسمعوا الذكر ويقولون انه لمجنون » . . ثم تتبه الى حقيقة القرآن وما يدعو اليه بما يدل على أن حقيته غاية فى الوضوح والظهور ، وأنه راسسخ فى النفيس والغطر ، وما الدعوة الا تذكير وايقاظ: « وما هو الا ذكرللعالمين». وبذلك تكافل آخر السسورة مع أولها فى رد تلك الفرية واقتلاع جذورها بالواقع الصحيح .

#### تحـــذير

ونتجه السورة نيما بين ذلك الى تحذيره صلى الله عليه وسلم من الميل اليهم واطاعتهم فيما يريدونه عليه . كانوا يساومونه بالمال والسلطان ان هو ترك دعوته ، فحذرته اطاعتهم على وجه علم ، ثم نفرته من اطاعتهم بخلال سيئة عرف بها بعض زعمائهم ، وتأباها طبيعته النقية الطاهرة: « فلا تطع المكذبين ودوا لو تدهن فيدهنون، ولا تطع كل حلاف ، مهين ، هماز ، مشاء بنميم ، مناع للخير ، معتد ، اثيم ، عتل ، بعد ذلك زنيم » . ثم تنبه الآيات الى أن مسبب كفرهم هو طفيانهم بالمال والبنين ، واعتمادهم عليها ، واغترارهم بها في عزتهم ، ثم تؤكد سوء عاقبتهم ، وأن الله سيشهر بهم ، ويفضح أمرهم ، ويلصق بهم علامة الذل والصفار بعلو سلطان الحق ، وادالة سلطانهم : « سنسمه على الخرطوم » .

#### ابتلاء بالمال والبنين

وتبين لهم ان الأموال والبنين لم تكن الا اختبارا يتبين منه صلاح النفوس وفسسادها ، وفي سبيل ذلك تذكر لهم قصسة اصحاب البستان « الجنة » الذين ضنوا بحق الفقراء فيها ، قالوا نحسن به احق واولى ، واتفتوا على جنيها في وقت مبكر غير الوقت الذي كان يعرفه الفقراء : « ولا يستثنون » .

وبعد أن بيتوا النية على ذلك . وذهبوا الى جنتهم ، وجدوها قد احترتت وستقطت ثمارها ، فوقعوا في حيرة حتى ظنوا الهم ضلوا طريقها ثم نبين لهم الأمر ، وانها هي ولكن قد طاف عليها طائف من

ربك وهم نائدون ، نوقعوا فى اللوم وادركوا انهم بنيتهم كانوا طالمين : " مأقبل بعضهم على بعض يتلاومون ، قالوا يا ويلنا إنا كنا طاغين » ، فعادوا الى ربهم ورجوا أن يغفر لهم ، وأن يبدلهم خيرا منجنتهم : « أنا الى ربنا راغبون » ، ثم تذيل القصمة بأن منة أنه فى هؤلاء المستكبرين ، وفى كل أرباب النعم هى سنته فى أصحاب الجنة ان تداركوا خطاهم غفر الله لهم ، وأن استمرواعلى طغيانهم نهذا جزاؤهم فى الدنيا : « ولعذاب الآخرة اكبر لو كانوا يعلمون » ،

### زعم باطل

ومن عادة المنتونين باموالهم زعمهم أن لانفسهم مكانة عند الله المسورة في تبكيتهم على هذا الزعم ، وتبين لهم أنه زعم ليس لهم مستند : ملا الكتب نحست عليه ، ولا العقل يقضى به ولم يأخذوا به عند الله حكا ولا عهدا ، واذن مليس لهم من دونه أنصسان به عند الله حكا ولا عهدا ، واذن مليس لهم من دونه أنصسان بحفظونهم من امره ، يوم يشتد الكرب ، ويكشف عن ساق «ويدعون الى السجود غلا يستطيعون ، خاشعة أبصارهم ، ترهتهم ذلة ، وقد كنوا يدعون الى السجود وهم سالمون » . ثم تخفف السورة وطاة تكذيبهم على النبى ، تطلب منه أن يفوض أمرهم اليهسبحانه ونرشدد الى أن الانعام عليهم لم يكن لمكانتهم عنده ، وأنما كان ونرشدد الى أن الانعام عليهم لم يكن لمكانتهم عنده ، وأنما كان الملاء واستدراجا ، ثم تأمره بالصبر على كيدهم وتحذره الانفعسال النفدى مخافة أن يقع فيها وقع فيه أخوه يونس ، حينما غضب من قومه وتركهم غابتلاه الله بابتلاع الحوت اياه وفي ذلك تقول السبورة :

« انتجعال المسلمين كالمجرمين ما لكم كيف تحكمون » « فذرنى ومن يكذب بهذا الحديث ، سنستدرجهم من حيث لايعلمون» « فاصبر لحكم ربك ولا تكن كصاحب الحوت اذ نسادى وهاو مكتلوم » .

### عظ\_\_\_\_ة

اما بعد:

مجدير بارباب الشمهوات والاهواء ، الحامدين على الحقواهلهة

onverted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

أن يطهروا تلوبهم من بواعث الحقد ومكايدة الحق ، احتفاظاا بانسانيتهم وحررصا على مزاياهم التي كرمهم الله بها.

وجدير بارباب الأموال الذين يضنون بحق الفتراء فيها وقدانعم الله بها عليهم ـ أن يتأملوا قصة أصحاب الجنة فيخشوا غيره الله على عباده الفقراء . .

وجدير بارباب الدعوة الى الحق ، الذين يعملون على الخسير والصلاح ، الا يقتربوا من المبطلين ارباب الفساد والخلق السيء الذي يمنعون به الخير ويفسدون به ما بين النساس من روابط المحبة والأخاء ، عليهم أن ينشسئوا ابناءهم على خللا الخسير والفضيلة ، وجدير بهم أن يتذرعوا في كل ذلك بالصبر والالتجساء الى الله حتى يسعدوا انفسهم ومجتمعهم بدعوة الخير والفضيلة ، ويركزوا الحق الذي رضيه الله لعباده وبينه في كتبه ، وكلف رسله بتبليغه والدعوة اليه ، ونسال الله التوفيق والهداية . .

# سيورة الحاقية

( ﴿ وجهت سورة الملك انظار القوم الى بعض ما فى الكون من دلائل الوحدانية وآيات الحكمة والعلم والقدرة ، وكشنت سورة المئلم عن نعمة الله على محمد ، وعن بطلان القهمة التى وجهها اليه المقوم حقدا وغيظا ، وهى تهمة الجنون ، وحسذرته أن يلين لهم ، أو أن يسارع اليه الغضب فيكون كأخيه يونس بن متى ، وضربت لهم الأمثال فى عاقبة الاغترار بالأموال والبنين ، ولمينتها أن تعرض للتهديدات بالبعث ، ودار الجزاء .

ثم تجىء سورة الحاقة نتضع الحد الفاصل بين زعمهم وبين دعوة الرسول نيما يختص بالقيامة ، فتبدأ بتفخيمها وتعظيم شسانها ، وانها بلغت في عظم الشأن أن يقف الانسان أمام انبائها وأهوالها مبهوتا. متسائلا ، بل بلغت مبلغا يتسامى عن الادراك والاحاطسة « الحاقة » ما هى ؟ وما أدراك ما هى ؟ استفهام يملأ النفسروعة ورعبا ، ويقف بها على شاطىء بحر متلاطم الأمسواج ، لا يدرك البصر أطرافه ، فيقف حائرا مضطربا لا يملك سوى أن يقول ماهذا ؟

### معنى الحاقة

وكلمة « الحاقة » ككلمات القارعة والواقعة ، والطامة ، والصاخبة ، اعلام بالغلبة على القيامة ، ولكل منها دلالة على معنى معانيها ، وأثر من آثارها ، فهى حاقة فى ذاتها ، وهى حاقة لانبائها ، وهى بمقوماتها واحداثها تقرع القلوب وتصك الاسماع، وهى التى بعد هذا كله كان انكار الامم السابقة لها سببافى فسادهم وطعياتهم ، وفى التنكيل بهم على وجه لا تزال آثاره وأخباره تنبىء مما أصابهم من الهلاك والنمار ، فهذه ثمود ، وتلك عاد ، وهذا فرعون ومن قبله من الطغاة ، وهذه « المؤتفكات » القرى التى

<sup>(</sup>ي) سورة العاتة .

verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

اقتفكت وانتلبت على اهلها بفعلتهم الشنعاء: قرى قوم الوط ، هؤلاء جميعا انكروها ولم يعملوا على حسابها الماندفعوا في طغيانهم واثمهم ، فأتى على الكل ما طوى صفحتهم من الوجود ، وجعلهم اثرا من بعد عين « فأما ثمود فأهلكوا بالطاغية ، وأما عاد فأهلكوا بريح صرصر عاتية » .

وقد ذكرت السورة بالطوفان الذى أخذ قوم أنوح ، مصرحة بجانب النعمة فيه على العرب وهى حمل أصولهم في السخينة « انا لما طغى الماء حملناكم في الجارية » . ومعنى هذا انه كان جديرا بالعرب ـ وهم أبناء الذين سلموا من الطوفان ـ أن يذكروا تلك النعمة ، ويدعوا العناد والتكذيب : «انجعلها لكم تذكرة وتعيها اذن واعية » .

#### 

وبعد أن غضب السورة من شأن الساعة ما غضب ، وقدمت للقوم النذر التاريخية التي أصابت المكذبين بها الخذت تصور احداثها ، من مقدماتها الى نهايتها ، غصبورت بالنفخ في الصور انحسلال النواميس التي نمسك العالم علويه وسنفليه « وحملت الارض والحبال فدكتا دكة واحدة ، فيومئذ وقعت الواقعة ، وانشستت السماء فهي يومئذ واهية » . ثم تصور عظمة السلطان الالهي بمثل ما يعهده الناس في سلطان القسادرين الاقويساء : « والملك على أرجائها ويحمل عرش ربك فوقهم يومئذ ثمانية » وحسبنا أن نؤمن بما تدل عليه العبارة من عظم السلطان على حسب ما يعهده الناس في دنياهم . أما كيف تقف الملائكة على الارجاء ، أو كيف يحمل في دنياهم . أما كيف تقف الملائكة على الارجاء ، أو كيف يحمل العرش ، أو من هؤلاء الثمانية ؟ أو ما حكمة هذا العدد ؟ فهذا كله مما لا ينبغي أن نخوض في حقيقته ، أنما هو روعة القضاء الالهي ، والحكمة القاهرة . .

### جزاء المؤمن

ثم تشير الآيات الى المعرض على دار القضاء التى تحدد ميهسا المسئوليات : « يومئذ تعرضون لا تخفى منكم خامية » . ثم تشير الى الحكم ، ميصدر لفريق بالنجساة ، وعلى آخر بالادانة ، وان

الأولين يسلمون صك البراءة بأسلوب التكريم: « غاما من أوتى كتابه بيمينه فيقول: هاؤم اقراوا كتابيه ، أنى ظننت أنى ملاق حسابيه » . وأن الآخرين يسلمون صك الادانة \_ على العكس \_ بالاهانة ، معترفين بعملهم الكاذب وغرورهم الفاسد: « وأما من أوتى كتابه بشماله فيقول: يا ليتنى لم أوت كتابيه ، ولم أدر ما حسابيه ، ياليتها كانت القاضية ما أغنى عنى ماليه ، هلك عنى ملطانيه » . وبعد أن يصدر الحكم يجيء دور التنفيذ فيكون المؤمنون « في عيشة راضية ، في جنة عالية ، قطوفها دانية ، كلوا واشربوا هنيئا بما اسلفتم في الأيام الخالية »

### جزاء الكذب

اما المكذب المجرم فيقال للزبانية : « خذوه فغلسوه ثم الجحيم صلوه ثم في سلسلة ذرعها سبعون ذراعا فاسلكوه » . ثم تبرز الآيات حيثية الحكم على هذا المجرم : « انه كان لا يؤمن بالله العظيم ولا يحض على طعام المسكين » . وحسب المسكين أن يكون اهمال أمره وعدم الحض على اطعامه عديلا في كتاب الله وقضائه للكفر بالله .

وبعد أن يتم تحسوير مراحل القضاء الالهى فى الفصل بين المؤمنين والمكذبين تنتقل السورة الى ما يقرر الحق فى النفوس ، وتبرز قسم الله ــ الذى ليس في حاجة الى القسم ــ بالعالم غائبه وشاهده، على أن القرآن قول رسول كريم ، وما هو بقول شاعر ، ولا بقول كاهن . وانها هو تنزيل من رب العالمين .

ثم تعبر السورة عن موقف الالوهية بالنسبة لمحمد على غرض انه كما يزعمون قد المترى القرآن على ربه: « ولو تقول علينا بعض بالاعنى الاقاويل الأخذنا منه باليمين ثم لقطعنا منه الدوتين » . والمعنى لقضينا عليه من ساعته ، وقطعنا منه عرق الحياة ثم الا يوجد من يدفع عنه ، أو يمنعنا من تنفيذ ارادتنا فيه ، وموقننا منه — وقد افترى علينا — هو موقفنا منكم وقد كذرتموه في المسالته ،

onverted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

### اثر القرآن في النفوس

ثم تختم السورة ببيان اثر القرآن في النفوس ، وأنه تذكرة للقلوب الصاغية المستعدة للخير ، وحسرة على الأخرى التى المستعدات استعدادها بالشهوات والأهواء : « وانه لتذكرة للمتقين » . «وانه لحسرة على الكافرين » . ثم تؤكد أن القرآن هو الحق الثابت الذي لا شبهة فيه ، وتأمر الرسول بالتزامه واهمال المكذبين ، معتصما في ذلك بتنزيه الله الذي احاطه بعنايته ، والذي لا يرجى ولا يخاف سواه : « وانه لحق اليتين ، فسبح باسم ربك العظيم».

# سيورة المعابج

( الله المن الساليب الدعوة الى التوحيد والبعث الانذار المتكرر للمكذبين بعذاب يوم القيامة ، وكثيرا ما طوقهم القرآن ـ على نحو ما راينا في السورة السابقة « الحاقة ما الحاقة » ـ بانباء العذاب الأخروي والحاكمة أمام القضاء الالهي .

### عذاب ليس له دافع

وكان القوم يقابلون هذا الانذار بالانكار والاستهزاء والسخرية، ولقد وصل بهم الأمر في ذلك الى حد أن استعجلوا العذاب ، والى حد أن قال قائلهم « اللهم أن كان هذا هو الحق من عندك مامطر علينا حجارة من السماء أو أئتنا بعذاب اليم » .

وقد جاءت سورة المعارج ، بعد ان حقت سورة الحقة أنباء البعث والقيامة ، تكشف عن ضعف عقلية القوم ، اذ كانوا يطلبون وقوع العذاب الذى به يوعدون ، بدل أن يطلبوا التوفيق الى الايمان فيكون ايمانهم وقاية لهم من ذلك العذاب ، وتؤكد لهم أن العذاب واقع بهم ليس من شك ، وليس لهم من ينجيهم منه ، وليس له من دافع يدفعه عنهم ، فهشيئة الله نافذة فيهم ، وعذابه لاحق بهم ، وترشيدهم الى أن طول الأمد ، الذى لم يظهر فيه شيء منه ، انها هو طول نسبى في انظارهم فقط ، أما في واقعه ، وفي تدبير الله مهو يوم واحد ، هو يوم الدنيا ، ومرحلة واحدة ، هي مرحلة التدبير الشئون الدنيا ، ذلكم المتدبير الذي اقتضت حكمة الله أن يكون بواسطة جند يترددون بينه وبين خلقه على معارج ومصاعد يكون بواسطة جند يترددون بينه وبين خلقه على معارج ومصاعد تمضى مرحلة التدبير ؟ ومرحلة التكليف ، وتأتى مرحلة الحسساب وتحديد المسئوليات ، وآذن فلا تكترث يا محمد بموقفهم منك واصبر حبيلا . .

<sup>(🐐)</sup> سورة المعارج د

### العــــروج

وقد عبرت الآية عن مرحلة التدبير بعروج الملائكة والروح الى الله في يوم كان مقداره خمسين الف سنة ، وما علينا الا أن نؤمن بما تدل عليه الآية من قصر أمد الدنيا في نظام الله ، وليس علينا أن نكلف انفسنا عناء البحث عن حقيقة شيء استأثر الله بعلمه ،

ويلتقى هذا التصوير مع مثله فى آية أخرى « ويستعجلونك بالعذاب ولن يخلف الله وعده وأن يوما عند ربك كألف سنة مما تعدون » .

وفى آية ثالثة « يدبر الأمر من السماء الى الأرض ثم يعرج اليه في يوم كان متداره الف سنة مما تعدون » •

### فهم واجتهاد

والتصد من كل ذلك ان وقع العذاب الذي يسالونه يعتب ذلك اليوم الذي يتردد فيه الملائكة بين الخالق والخلائق ، وهو البقية من يوم النشاة الأولى ، وقد جاء على لسان الرسول « بعثت أنا والساعة كهاتين ، وأشار الى السبابة والوسطى » واختلاف العدد يدل على مجرد الكثرة والمبالغة في وصف الدنيا بالطول بالنسبة النظام الله وأيامه ، وقد أنصحت السورة عن هذا المعنى « انهم يرونه بعيدا ونراه قريبا » .

### من علامات القيامة

ثم أخذت السورة تذكر علامات القيامة في السماء وأنها ستكون كالمهن المنفوش كالمهل « مائع الزيت » ، وفي الجبال وأنها ستكون كالمهن المنفوش « الصوف المنفوش » : وفي الانسان وأنه سيتلهى فيه كل أمرىء بنفسه : « ولا يسأل حميم حميما » ، ثم تترقى في وصبف هسول ذلك اليهم بأن المجرم يتمنى فيه لو يفتدى من عذابه بأقرب الناس الله وأحبهم عنده ، ثم تقطع عليه أمل الفداء ، وتصور لحوق العذاب به بطهع النار فيه : « إنها لظى ، نزاعة للشوى ، تدعو من أدبر وجمع فأوعى » .

verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

ثم تثمير الآيات الى الانسسان فى انكار الحق ومحبت الجمع والادخار اذا لم يعتصم بهداية الله ، وأن منشأ ذلك نيه غلبة الهوى عليه « أن الانسان خلق هلوعا اذا مسه الشر جزوعا ، وأذا مسه الخير منوعا » .

ثم تذكر ان علاج ذلك الشان انما هو القيام بحق الله وحق الفقير السائل والمحروم ، وفي التصديق بيوم الدين ، وفي الخوف منعذاب الله ، وفي حفظ الأعراض والأمانات ، وفي الشهادات والمحافظة على الصلوات ، وانه بتلك الخلال الفاضلة تتحتق عناصرالشخصية الناجية التي يكون اهلها : «في جنات مكرمون» ولو أن هؤلاء سلكوا هذا السبيل لكان مصيرهم الى النعيم ، ولكنهم رفضوا أن يطهروا تلوبهم واخذوا يسمخرون بالحق ، ويفترون على الله ، يزعمسون لانفسهم استحقاق الجنة ، بل احقيتهم بها : «أيطمع كل أمرىء منهم أن يدخل جنة نعيم كلا » . .

ثم تختم السورة بتوعدهم ، وتوجيه النبى الى عدم الاكتراث بهم : « غذرهم يخوضوا ويلعبوا حتى يلاقوا يومهم الذى يوعدون ». وعندئذ يكشف لهم عن ساق ، وانهم كانوا على باطل ، ثم تصف خروجهم من القبور فى ذلك اليوم ، مسرعين ملين دعوة البعث ، متهورين غير مختارين ، وتذكرهم فى حالتهم هذه بحالتهم فى دنياهم حينها كانوا يخرجون من بيوتهم متسابقين الى اصنامهم التى كانوا يعبدونها من دون الله : « يوم يخرجون من الأجداث سراعا كأنهم الى نصب يوغضون ، خاشعة أبصارهم ترهقهم ذلة ، ذلك اليوم الذى كانوا يوعدون » .

# سيورة سنوح

( الله عليه وسلم منذ أن دعا الى توحيدة الله وعتيدة الله وعتيدة البعث بموجة شسديدة من الانكار المسبوغ بألوان الاستهزاء والسخرية ، وقد اقتضت الحكمة الالهية أن يكون من أساليب الدعوة التذكير بما أصاب الأمم الخالية جيزاء الانكار والتكذيب .

وفى هذه السورة يقص الله على نبيه موقف اول رسول بعثه للبشر فدعاهم الى مثل دعوته ، وقوبل منهم بمثل ما قوبل به ، تثبيتا له على دعوته ، وتسلية له فيما يصيبه ، وتهديدا لقسومه ان استمروا على العناد والاستهزاء \_ بعاتبة اسلافهم حينها استمروا على الكفر والعناد .

وللعرب رابطة خاصة بنوح عليه السلام ، وهى رابطة البنوة ، هنى التذكير بقصته تهديد لهم بجانب ما كان فيها من النقمة التى أخذت المكذبين ، وامتنان عليهم بما كان فيها من النعمة التى انقذ بها نوح ، ومن آمن معه ، ومنه كان آباؤهم الذين بواسطتهم ظهروا فى الوجود وتكونوا شعوبا وقبائل وانتشروا فى الأرض ، والى هذا تشير آية الحاقة : «لمساطغى الماء حملناكم فى الجارية » .

وقد تكررت في القرآن بأساليب مختلفة بين الطول والقصر تسلية الرسول وتذكير القوم بقصة نوح عليه السلام ، وعنيت هذه السورة المسماة باسمه بأمور:

### دعوة نوح واصولهسا

اولها: بيان دعوة نوح ، وانها ترتكز على اصول ثلاثة: عبادة الله وحده ونبذ عبادة الاصنام .

<sup>(</sup>拳) سورة نوح ه

تقوى الله باجتناب المعاصى التى تفسد الأخلاق وتفكك الروابط بين الجماعات .

اطاعة الداعى فيما يأمر به عن ربه .

وهذه الأسس الثلاثة هى دعوة كل رسول جاء بعده ، وهي مصاعد الحياة الطيبة تعلو الأمم اذا تمسكت بها ، وتسقط اذا انحرفت عنها : « انا ارسلنا نوحا الى تومه أن انذر تومك من قبل أن يأتيهم عذاب أليم ، قال يا توم انى لكم نذير مبين ان اعبدوا الله واتتوه واطيعون » .

### فوائد الدعسوة

ثانيا : بيان غؤائد هذه الدعوة التي تعود عليهم بخيرى الدنيسا والآخرة اذا تبلوها وآمنوا بها.والآيات ترشد الى انهم ينتفعون بها في نواح ثلاث :

ناحية الروح ، تمحو عنها ما اقترفته من الذنوب « يغفر لكم من ذنوبكم » .

ناحية الأجل ، نيها يستونون أجلهم الطبيعى دون أن يعاجلهم العذاب المقدر عليهم أذا أستهروا في الكفر والمعاصى « ويؤخركم الى أجل مسمى » .

ناحية الرزق ، بنتح أبوابه وتوجيههم نحو العمل في الحياة ، والانتفاع بما سخر لهم نيها : « يرسل السماء عليكم مدرارا ويمددكم بأموال وبنين ويجعل لكم جنات ويجعل لكم أنهارا » .

### سببل الدعسوة

ثالثها: أن نوحا سلك معهم فى الدعوة السبل الطبيعية لكل دعوة جديدة اسر واعلن ، وجع كل هذا: « جعلوا أصابعهم فى آذانهم واستغشوا ثيابهم وأصروا واستكبروا استكبارا » .

دعاهم ببيان ما في الدعوة من الخير الروحي والمادي ، ثم دعاهم بلفت الأنظار الى آيات الله ونعمه في انفسهم وفي الخلق كله : « ما لكم لا ترجون لله وقارا ، وقد خلقكم اطوارا . الم خلق الله سبع سموات طباقا وجعل القمر فيهن نورا وجعا سراجا . والله انبتكم من الأرض نباتا ، ثم يعيدكم فيها اخراجا . والله جعل لكم الأرض بسساطا لتسلكوا مذ فجساجا » .

لغت انظارهم بعد أن هز عواطفهم الى برهان العقل خلق انفسهم والاطوار التى مرت بهم ، ونبه الى خلق ما من عالم علوى وسفلى على وجه يكفل لهم خير الدنيات.

ومن دقائق الاشارات العلمية في نظام الكون أن الآيات لشمس في السموات وهذا يتفق تماما مع ما عرف أخب لشمس مركز النظام الشمسي ، وأن الكواكب تحف بلقمر له مركز فيها ومعدود منها: « وجعل القمر فيهن نو الشمس سراجا » .

### عنساد واعراض

رابعها : انه على الرغم من هذه الطرق المختلفة ، وتلك الواضحة ، نبذ قوم نوح دعوته ، واشتد انكارهم لها ، ، نوح اعراضهم ، مرة بوصف في انفسهم ، سدوا آذانهم بثيابهم ، ومرة بالشكوى الى الله الذى أرسله بهذه الا وأشار الى سبب اعراضهم : وهو اتباع الرؤساء المفتونين والأولاد : « قال نوح رب انهم عصونى واتبعوا من لم ، وولده الاخسارا » .

ثم كشف عن دعوة الباطل التي خدعهم بها هؤلاء المدر وتالوا لا تذرن الهتكم ولا تذرن ودا ولا سواعا ولا يفوء ونسرا » .

وهنا أبرز أسماء الآلهة التى عبدوها من دون الله ، ه لتسائيل كواكب اعتقدوا انها منبع الخير ، أو أسماء لقوم اطلقوها على تماثيلهم التى اتخذوها معبودات وآلهة من دو ولعل هذه الفترة كانت مبدأ زلة العقل البشرى في اتخاذ

وعبادتها ، ومنه انحدر تقديس البشر من الأنبياء والأولياء بمسا يقدس به خالق البشر ، ومن هنا حظر الاسلام صنع التماثيسل والقامتها بفكرة التقديس والعبادة ، وبذلك اجتث جذور الوثنية ، ونعى على المستغيثين والمستعينين بغير الله .

### عاقبسة المكذبين

خامسها: بيان العاتبة التى صار اليها القوم جزاء اعراضهم عن سماع الحق « مما خطيئاتهم أغرقوا فأدخلوا نارا فلم يجدوا لهم من دون الله أنصارا » . وقد عرضت سورة هود الى حادثة الطوفان التى أغرقت القوم : « واستوت على الجودى وتيل بعدا للقوم الظالمين » . ثم أشارت الآيات الى حكمة الله في أخذ الجبارين المستكرين وهى ترجع الى ارادة تطهير المالم من جراثب الشر والفساد : « انك ان تذرهم يضلوا عبادك ولا يلدوا الا فاجر كفارا » .

وازاء هذه العاقبة السيئة التى تقطع على الجبارين حياتهم سير الآيات الى العاقبة الطيبة لعباده المؤمنين « رب اغفر لى ولوالدى ولن دخل بيتى مؤمنا وللمؤمنين والمؤمنات ولا تزد الظالمين الاتسارا » .

### الما بعدد:

فتلك قصة نوح كما وردت فى ستورة نوح ، قصها الله على كفار مكة ، وعلى جميع الناس ، وهى مثال حى ناطق بسنة الصراع بين الحق والباطل فى كل زمان ومكان ، وناطق بأن فساد العقلية البشرية ليس من اصل الطبيعة وانها هو من خداع المستكبرين الماكرين ، وناطق بأن الحق مهما طال ركوده لابد أن يعلو صوته وينتشر فى العالم ضوؤه ، ويعم الكون خيره . .

وهكذا ستكون عاقبتك يا محمد وعاقبة كل من اهتدى بهدبك، وسمار على سنتك في الدعوة الى الحق والى العراط المستيم .

# مسورة الجن

(﴿ عَلَى الناس على ان فى العالم خلقا آخر غير الانسان ، يعرفونه بآثاره ولا يرون أشباحه ، ولا يعرفون حقيقته ، وقد صرحت بذلك جميع الكتب السماوية بعبارات واخسحة لا تحتمل التأويل ، كما صرحت بالعناوين الخاصة بهذا الخلق ، فذكرت الملائكة ، وذكرت اعمالهم ومهامهم ، ووصفتهم بالطاعة الدائمة ، وأنهم لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون . .

### الجسن والانس

وذكرى الجن وجعلتهم نوعا مقابلا للانسان يندرجان تحت عنوان « الثقلين » ، وخاطبتهم وتحدثت عنهم ، كما خاطبت الانسسان وتحدثت عنه : « يا معشر الجن والانس ان استطعتم ان تنفذوا من أقطار السموات والارض غانفذوا . لا تنفذون الا بسلطان غباى آلاء ربكما تكذبان ، يرسل عليكما شواظ من نار ونحساس غلا تنتصران » ، « ادخلوا في امم قد خلت من قبلكم من الجن والانس في الغار كلما دخلت ابة لعنت اختها » ، « ويوم يحشرهم جميعا يامعشر الجن قد استكثرتم من الانس وقال أولياؤهم من الانس ربنا استمتع بعضنا ببعض وبلغنا اجلنا الذي اجلت لنا ، قال النار مثواكم خالدين فيها الا ما شاء الله » ،

### تكليف ومسئولية

وهكذا نجد القرآن قد اشرك الانس مع الجن في المسمئولية والمؤاخذة والمصير ، ووضعهما في اطار واحد ، وتحدث عنهما بحديث واحد ، وسرع في وجوههم جميعا حجة واحدة : « يا معشر،

<sup>(44)</sup> سورة الجن م

الجن والانس الم يأتكم رسل منكم يتصون عليكم آياتي وينذرونكم لقاء يومكم هذا ؟ أ . . قالوا : شهدنا على انفسنا ، وغرتهم الحياة الدنيا ، وشهدوا على أنفسهم أنهم كانوا كافربن » .

### حقائق ثابتة

واذن غليس فى وجود الجن شك ، وليس فى تحميلهم شرائع الله ورسالاته شك ، وليس فى مسئولياتهم ومؤاخذتهم بالتقصير شك ، وليس فى استعدادهم لاستماع القرآن وتلقيه ونهمه وتدبره والتأثريه شك ، فكل هذا حق لا ريب غيه ، ومن لم يؤمن به غليس بمؤمن بالقرآن ولا برسالة السماء وان محاولة تأويل شىء منه تحريف للكلم عن مواضعه ، وسلخ للالفاظ عن معانيها ، وضيق عطن من المولعين بانكار ما لا يدركه الحس . .

### استجابة الجن الاسلام

هذا وقد قص الله علينا في موضعين من كتابه استماع نفر من الجن للقرآن ؛ وان هذا الاستماع كان له اثره البالغ في نفوسهم، صحح عقائدهم في الله ، وطهر نفوسهم من الأوهام والخرافسات المتعلقة بهم ، وكملهم بالمعارف الصحيحة ، واندفعوا به الى الذان قومهم فأرشدوهم الى الحق في المعتيدة ، والى الحق في الرسالة، والى الحق في علاقتهم بالانس ، والى الحق في معرفتهم الفيب ، اجبل كل ذلك في قوله تعالى من سورة الاحقاف : « واذ صرفنا اللك نفرا من الجن يستمعون القرآن ، فلما حضروه قالوا انصتوا المها تضى ولوا الى قومهم منذرين قالوا يا قومنا أنا سمعنا كتابا أنزل من بعد موسى مصدقا لما بين يديه يهدى الى الحق والى طسريق مستقيم ، يا قومنا أجيبوا داعى الله وآمنوا به يغفر لكم من ذنوبكم مستقيم ، من عذاب اليم ، ومن لا يجب داعى الله فليس بمعجز في ويجركم من عذاب اليم ، ومن لا يجب داعى الله فليس بمعجز في الأرض وليس له من دونه أولياء أولئاك في ضلال مبين » .

وهذه سورة الجن تفصل ما اجملته سورة الاحتاف من مبادىء الخير والفضيلة التى الركوها من الترآن ، وتصحح على لسانهم الأخطاء التى كانوا عليها وادركوا الحق غيها مما سمعوا من الترآن م

### الجن يتحدثون

ولنصغ اليهم وهم يلتنون عتيدة التوحيد وتنزيه الرب عن اتخاذ الصاحبة والولد: « ولن نشرك بربنا احدا وانه تعالى جد ربنا ما اتخذ صاحبة ولا ولدا » .

ولنصغ اليهم وهم يضيفون فساد عقائدهم الى سفهائهم الذين يكذبون على الله . .

ولنسغ اليهم وهم يتحسدتون الى تومهم عبن يعتقسدون من الانس ان للجن سلطانا عليهم فيعوذون برجال منهم وضعوا فى فنوسهم ان لهم سلطة استخدام الجن ، وسلطة منعهم من اذاهم، وقد درج النساس على هذا الوهم ، واستغل به كهنتهم ضعاف العقول منهم باسم العلاج و « التحويطة » وساعدهم على ذلك طائفة من المتسمين بسمة العلم والدين وايدوهم بحكايات وروايات موضوعة سوقد يشاركونهم فى الاستغلال والدجل سحتى افسدوا على الناس عقائدهم وصرفوهم عن العلم النافع والعمسل المفيد ، فجاء المترآن يقرر فساد ذلك كله على لسان الجن انفسهم : « وانه كان رجال من الانس يعوذون برجال من الجن غزادوهم رهقا ».

ولنصغ اليهم وهم يتحدثون الى قومهم فى العقيدة الفاسدة . عقيدة أن الجن يعلمون الغيب ، وأن أناسا يستخدمونهم فى ذلك فيعلمون منهم ما تسوقه المقادير الالهية من شر فيتقى أو خير فيرتقب . ثم يملئون أن الغيب لله وحده ، وأن القرآن قصر علم المغيب على الله فلا يعلمه أحد سواه : « وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها الا هو » . « قل لا أقول لكم عندى خزائن الله ولا أعلم الغيب » . « وأنا لا ندرى أشر أريد بمن فى الأرض أم أراد بهم ربهم رشدا » .

ولنصغ اليهم وهم يتحدثون عن قدرة الله ، وعن العاقبة الطيبة لمن يؤمن بالله ، وعما كان بينهم من الاختلاف في العقيدة ، وعن مسير المجاحدين الظالمين : « وانا منا المسلمون ومنا القاسطون ، نمن اسلم فأولئك تحروا رشدا ، واما القاسطون فكانوا لجهنم حطبا».

verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

### توجيهـــات

ثم تختم السورة \_ بعد حديث الجن الى قومهم بما سمعوا من الحق \_ بجملة توجيهات للنبى صلى الله عليه وسلم فتامره ان يتمسك بدعوته ، وأن يعلن عجزه وعدم قدرته على الخير أو الشر ، وأن السلطان عليه وعلى الناس لله وحده ، وأنه لن يجد من دونه ملجأ يلتجىء اليه ، وأنه مبلغ لرسالة ربه فقط ، وأنه لا يدرى متى ينزل العذاب الذي توعدهم الله به أن لم يؤمنوا وأنه من الغيب الذي لا يعلمه الا الله لا يطلع على غيبه أحدا من خلقه الا من ارتضى من رسول غانه يطلعه على ما أراد ثم يحفظه بجنده الالهى حتى يبلغ رسالته : « غانه يسلك من بين يديه ومن خلفه رصدا ليعلم أن قد أبلغوا رسالات ربهم وأحاط بما لديهم وأحدى كل شيء عددا » .

هذه قصة الجن في استماع القرآن والتأثر به وهداية قومهم اليه ، 
ههل تقف الشهوات والأهواء بالانس دون أن ينتفعوا بالقرآن — 
كما انتفع به الجن — وهم من جلدة الرسول ، تجمعه وآياهم بيئة 
واحدة ، ورحم واحدة ، ونشأ واحدة ، وفي الحق أن في قصة 
المجن وتأثرهم بالقرآن على هذا النحو هزة عنيفة لانسانية الجاحدين 
المستكبرين من الانس ، وفيها فوق ذلك من العبر ما يلتم الدجالين 
في كل عصر ومكان حجر الحق الذي يفتت أمعاءهم ويذهب بكيدهم 
ويفسد عليهم أمرهم في التسلط على عقول الضعفاء من الناس 
فاعتبروا يا أولى الابصار .

# سكوربتا المزمل والمدثر

( الله المحمدية ، وسورة الملك عقيدة التوحيد ، وسورة القلم عقيدة الرسالة المحمدية ، وسورتا الحاقة والمعارج عقيدة البعث ودار الجزاء ، ثم أقامت سورة نوح الحجة التاريخية الواقعية على صحة الدعوة ، كما أقامت سورة الجن الحجة البالغة على ما أحسد للقرآن من عظيم الأثر في نفوس لجن ، وانهم فهموه وانتفعوا به وأرشدوا قومهم اليه ، وبذلك كله تركزت الدعوة في ذاتها ، وفي اتارها ، ولكن كل ذلك لا يكفى في تقبل الناس لها وانتفاعهم بها ، بل لابد لها مع هذا من لسان بين ، يحمله قلب قوى ، يدعو اليها ويعمل على نشرها والاتفاع بها ، وان الحق لابد لهمن قوة تحمله وتحميه ، وهو لا يقوم في ظل الراحة والسكون ، ولا في ظل العزلة والانكماش ، وانها يقوم :

اولا : باعداد النفس بتمرينها على تحمل المشاق وتكميله المال التى ترسل عليها اشعة الأنوار الالهية فتضىء لهاالسبل، وتحدها بقوة تقتلع منها بواعث الحيرة والاضطراب ، وتزيح من أمامها العقبات . .

وثانيا : برسم المنهاج الواضح للدعوة الذى يأخذ بالنفوس من طريق الشر الى طريقها المهد ، وقد جاءت السورتان : « المزمل والمدثر » ترشدان الى ما يجب من هذين الأمرين لينجح الداعى في دعوته ويقوم بمهمته ، والكلمتان معناهما : « المتلفف بالثياب » وقد يكون ذلك اشارة الى حالة حقيقية لجأ اليها النبى في بعض ظروفه ، المتصلة بمفاجأة الوحى له ، أو بموقف القوم منه ، وقد يكون رمزا لحسالة الدعة والسكون والتفكير العميق في وسائل الدعوة التى كلفها وعلى كل فالنداء بهذا الوصف ينهض ، الهمة ، ويوقظ النفس ، ويحرك بواعث العمل ويضاعف التهيؤ لما يلقى من تعليم ، .

### يا ايهسا المزمل

وقد تضمن النداء الأول: « يا أيها المزمل » نهيه صلى الله عليه

وسلم عن الدعة والسكون ، كما يكون من شان المتهيب لعمل لم يعهده ، ولا يعرف قدرته عليه ، وتضمن ارشاده الى تقوية قلبه عن طريق قيام الليل ومناجاة ربه واستشعار عظمته ، فيستهد بها الحسول والقوة ، والى تلاوة القرآن وتدبر الوحى الذى يلقى عليه بدبرا يملأ روحه ايمانا وقوة ، والى مشقة المهمة وصعوبة الدعوة لكى يبذل لها ما تستحق من العناية ، ولتهون على نفسه الصعاب حينما تصادفه وتتصل بدعوته ، والى توزيع الاعمال على الأوقات ، فيقوم فى كل وقت بالعمل الذى يكمل فيه وينضج ، فالليل للعبادة والقراءة والذكر ، والنهار للدعوة والتقلب بين الناس للارشاد والتعليم ، واقرأ فى ذلك كله قوله تعالى : « يا أيها المزمل ، قم الليل الا قليلا » الى قوله : « واذكر اسم ربك وتبتل اليه تبتيلا » .

### يا أيها المدثر

ثم يجىء النداء الثانى: « يا أيها المدثر » فينزعه مرة أخسرى من هموم نفسه وحيرته فى هداية قومه : يطرد عنه اليأس ويوجهه الى العمل ومباشرة المهمة : « تم غانذر » ثم يجمع له أطراف المهمة فى كلمات قصيرة هى فى عظم معناها وضخامته أشبه بالقنابل الثقيلة تقذف معسكرات الشرك والطغيان » وتبيد جراثيم الفسوق والعصيان : « وربك فكبر » لا يكن فى قلبك مثقال ذرة من خوف غيره أو عظمة سواه » وهذا تقرير لعقيدة التوحيد ، وتحرير للعقل من سلطة الوهم : « وثيابك فطهر » وهذا تحرير للنفس من قيود الأخلاق الذميمة . . « والرجز فاهجر » وهو تحرير للجوارح من قيود المعاصى والذنوب ، واذا كان الانسان عقلا ونفسا وجسدا ، وكان كل فساد أو صلاح منشئوه العقل أو النفس أو الجسد ، فتلك ارشادات ثلاثة تطهر القوى الثلاث من كل شر ،

ولما كان ما تضمنه النداءان ، من وجوه الاعداد النفسى ، ونواحى العمل في مهمة الرسالة ، يحتاج في تحققه الى استعانة خاصة وجهاد قوى ، جاء عقب كل منهما في السورتين تخصيص الصبر من بين الأخلاق بالذكر والعناية ، فتقول الأولى بعد الارشاد الى وجوه الاعسداد « واصبر على ما يقولون واهجرهم هجسرا جميلا » . وتقول الشانية بعد الارشساد الى نواحى العمل : «ولربك غاصبر » .

### للمكذبين عاقبة سسيئة

ثم تأخذ السورتان ، كل بأسلوبها الخاص ، في شحص صلى الله عليه وسلم بتهديد المكذبين ، وبيان ما اعد لهم عد من العاقبة السيئة والعهداب الأليم نتقلول الأولى : « و والمكذبين اولى النعمة ومهلهم قليلا ، ان لدينا انكالا وجحيما و ذا غصة وعذابا اليما ، يوم ترجف الأرض والجبال وكانت أكثيبا مهيلا » . . الى أن تقول : « فكيف تتقون ان كفرتم يوما الولدان شيبا » وتقول الثانية : « فاذا نقر في الناقور ، فذلك يوم عسير ، على الكافرين غير يسير ، ذرنى ومن خلقت وحوجعلت له مالا ممدودا ، وبنين شهودا ومهدت له تمهيدا يطمع أن أزيد ، كلا ، انه كان لأياتنا عنيدا ، سأرهته صعود يطمع أن أزيد ، كلا ، انه كان لأياتنا عنيدا ، سأرهته صعود

# وصف الجحيم

ثم تأخذ في وصف الجحيم بما يذيب النفوس ويبدد نياط القلا وتختم الأولى « المزمل » بارشاد المؤمنين ، دعاة الحق ، و المن بالحق ، المي ما يحفظ لهم عز الحياة ، وسعادة الآخرة : « وما تا لانفسكم من خير تجدوه عند الله هو خير واعظم اجرا » . الثانية بتسجيل نكبة المعرضين عن الحق واعترافهم على أقائد والطغيان ، والقسوة على الفقراء والمساكين : « قالو المناكفر والطغيان ، والقسوة على الفقراء والمساكين : « قالو المن المصلين ، وكنا نخوض مع الخائض من المصلين ، ولم الدين ، حتى اتانا اليقين ، فما تنفعهم شسوكنا نكذب بيوم الدين ، حتى اتانا اليقين ، فما تنفعهم شسائم المنافعين . . » الى أن تقول : « كلا بل لا يخافون الآخرة انه تذكرة ، فمن شاء ذكره وما يذكرون الا أن يشساء الله هو التقوى وإهل المففرة » .

اما بعد ، غهاتان سورتا الاعداد والعمل ، غمن شهاء ان الى السعادة غليعد نفسه بما رسمت سورة المزمل ، وليعمل اساس مما رسمت سورة المدثر ، وليتذرع بالصبر والاخلاء وليسر بنفسه وامته في ضوء تلك التعاليم المنبعثة عن الرب ، بطيات النفوس ، الرحيم بخلته ، والله المعالمين المخلصين نعما ونعم النصير .

# سورة القيامة

( الله عليه عليه المعتم عن البعد ماجاء به النبى صلى الله عليه وسلم فى نظر القوم وقد قوبلت منهم بشدة الانكار المسبوغ بالوان الاستهزاء والسخرية ، وكثيرا ما كانوا يلقون بكلمات يزعمون انها براهين تحيل وجودها ، وتمنع التصديق بها : « ائذا كنا عظاما ورغاتا ائنا لمبعوثون خلقا جديدا ؟ » . « من يحيى العظام وهى رميم ؟ » . « ومتى هذا الوعد ان كنتم صادقين » وكان القرآن يلاحقهم فى ذلك بانذارائه المتكررة ، وتأكيداته المتعددة ، وبراهينه الحية الواضحة ، حتى لقد جاء غيه جملة سور سميت بأسمائها واسماء مقدماتها وأهوالها ، وكانت عقيدة البعث أبرز ما عنيت بأتكيده هذه السور ، غفيه الواقعة ، والغاشية ، والحاقة ، والقارعة ، وفيه التكوير ، والانفطار ، والانشقاق ، والزلزلة ، ولا نكاد نجد بعد ذلك سورة من القرآن الا قد عرضت لتلك العقيدة فى ناحية من نواحيها .

# ثمرة الايمان بالجزاء

والواقع ان الايمان بالجزاء اقوى ما يغرس فى النفس الايمان بالحق ، والايمان بالفضائل ، ويبعث فيها داعية الخير وطاردة الشر . وهذه سورة القيامة تجىء بعد سورة المدثر التى سجلت على المجرمين ما سيكون من اعترافهم يوم البعث على انفسهم بالكفر والجحود ، فتؤكد امر القيامة ، وأن تحققها ، في وقتها الذي يعلمه الله ، أمر بين لا يحتاج الى قسم : « لا أقسم بيوم القيامة ، ولا أقسم بالنفس اللوامة » .

واذا كان من سنة الله في القرآن انه لا يقسم في موضع الحاجة الى القسم الا بما عظم خطره في مخلوقاته ، ودلت العبارة على أن القيامة لا يحتاج في ثبوتها الى قسم بها عليها ، ولا بالنفس اللوامة عليها ... كان في ذلك ارشاد الى أن القيامة وكذا النفس

<sup>(※)</sup> سورة القيامة .

اللوامة من أعظم مخلوقاته خطرا ، وأقواها أثرا ، وأظهرها وجودا، وفي هذا تقرير لتحققها ووجودها .

### النفس اللوامة

وفى ضم القسم بالنفس اللوامة الى القسم بيوم القيامة ارشاد آخر الى مكانة هذه النفس التى لاتترك صاحبها عند درجة يلام عليها ، بل لا تتركه عند درجة فوقها درجات من الكمال ، فهى على الدوام تؤنبه على الدرجات الدنيا ، وتدفعه الى الدرجات العلا ، حتى يعتلى اشرف المنازل في هذا اليوم الخطير . .

### ابطال دواعي الانكار

وبعد هذا الاستدلال المهلوء بالوان من التاكيدات ليوم القيامة ، تأخذ السورة في ابراز ما احتوت عليه نفس الانسان الجاحد من الظنون والأوهام التي زينت له الانكار والجحود « أيحسب الانسان أن لن نجمع عظامه ؟ » . ثم تقذف هذا الحسبان الكاذب بما يقتلعه من جذوره : « بلى قادرين على أن نسوى بنانه » . قادرين على جمع عظامة ، واعادة تركيبه الى آخر ما يبلغ به حد الكمال الخلقي، وهو تسوية البنان والأطراف . .

ثم تبرز السورة شانا آخر \_ كان له أثره في انكار البعثوالقيامة \_ غير ظن العجز عن الاعادة : تغلبت على الانسان شهوته ، واندفع بها في لذته فنسى البعث بل وانكره ليفك نفسه من قيوده فيكون حرا طليقا فيما يشتهى : «بل يريد الانسان ليفجر آمامه » . فلم ينكره نزولا عن برهان ، وانما هو محاولة التفلت من سلطان التكاليف والمؤاخذة ، ولقد أبعد في ذلك حتى سأل سؤال المستهزئين: «يسأل أيان يوم القيامة » وهنا تصف له الآيات ما سينزل به من الأهوال التي تحيط به ، والتي لا يجد له منها ملجاً ينقذه ويخلصه : « فاذا برق البصر وخسف القمر وجمسع الشمس والقمر يقسول الانسان يومئذ : أين المفر ؟ . . كلا لا وزر ، الى ربك يومئذ المستقر » . .

وهنا تقدم له صحف أعماله ونياته نينبا بما قدم وأخر ، بل وتكون ننسه بصيرة وشاهدة عليه ، وعندئذ يحاول أن يخلص

من صحيفته أن فيعجل بقراءتها لتطوى ويفرغ من حسابه وموقف خزيه المفيعلن بأن الأمر فى ذلك ليس اليه وانما هو الى الله صاحب الشأن فى عرض الأعمال واظهار السيئات: « لا تحرك به لسانك لتعجل به ان علينا جمعه وقرآنه المفاذ قرأناه المتبع قرآنه » .

ثم تبرز السورة من نفس الانسان داعيا آخر لانكار البعث ، وهو محبة الدنيا التي تطمس عليه جانب الآخرة : « بل تحبون العاجلة وتذرون الآخرة » . .

وهنا تعرض السورة ان الناس في هذا الموقف أبرار وفجار : « وجوه يومئذ ناضرة التي ربها ناظرة ووجوه يومئذ باسرة تظن أن يقعل بها فاقرة » ثم تحذرهم الركون التي الدنيا وتصور لهم أهوال الاحتضار حينما تبلغ الروح الحلقوم ، ويعجز الطبيب والكاهن . ويرى مشهد الفراق : « والتفت الساق بالساق التي ربك يومئذ المساق » . وهنا يسمع اسباب أحزانه « فلا صدق ولا صلى ، المساق » . وقال ويتكبر .

### الجزاء مقتضي الحكمة والعدل

ثم تختم السورة بتقرير القدرة على الاعادة ، وانها من نوع القدرة على الخلق الأول ، وان الاعادة لتحديد المسئوليات ، والجزاء على الاعمال أثر من آثار العناية بالانسان وتكريمه ، وانه لا يمكن وقد أكرمه الله ونفحه بالعقل والشرائع — أن يتركه سدى وهما كالعجماوات دون حساب ولا جزاء : رسم له شرائعه ، ووهب مقوى العمل ، وقوى التسلط على ما خلق ، وانشأه عاملا قويا مفكر من مويهة قذرة ، ثم أحاطه بعناية بما ينعم به في حياته ويحفظ له ذكراه من بعد مماته ، غلا بد له اذن من يوم يسال غيه عن النعيم ، ويتجلى غيه بالنسبة للمحسن والمسىء غضل الله وعدله ، وهو ذلكم اليوم الموعود : « آيحسب الانسان أن يترك سدى ، الم يك نطفة من منى يمنى ، ثم كان علقة غخلق غدوى غجعل منه الزوجين الذكر والانثى ، اليس ذلك بقادر على أن يحيى الموتى » .

آمنت بالله العظيم ٠٠٠

والحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على نبيه الكريم سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين . .



# فهحرس

|      |   |   |   |   |   |   |   |   |   |           | •                  |        |
|------|---|---|---|---|---|---|---|---|---|-----------|--------------------|--------|
| سغحة | _ |   |   |   |   |   |   |   |   |           |                    |        |
| ٥    | • | • | ٠ | • | • |   | • |   |   |           | القرآن             | مقاصد  |
| ٩    | • | • |   | • | • | • | • | • |   |           | لفاتحة             | سورة ا |
| 31   | • |   |   | • | • | ٠ | • | • |   |           | البقرة             | سورة   |
| 44   | • |   | • |   |   | ٠ | • | • |   | ان .      | آل عمر<br>آل عمر   | سورة ٔ |
| 37   | • |   | • |   | ٠ |   |   |   | • |           | النساء             | سورة   |
| ٥٤   |   | • | • | ٠ | • | • | ٠ | ٠ | • |           | الانعام            | سورة ا |
| ٥٥   | • | • | ٠ | • |   | • |   | • |   |           | الاعرائ            | سورة   |
| 75   | • | ٠ |   |   | ٠ | • |   |   |   |           | يونس               |        |
| 77   | • | • | • | • |   | ٠ |   |   | • |           | هسود               |        |
| ۸.   | ٠ | ٠ | • |   |   |   |   |   |   | •         | السكهف             | سه، ة  |
| 7.1  | • | ٠ |   |   |   |   |   |   |   |           | مسريم              |        |
| 18   | ٠ | • |   |   |   | • | ٠ |   |   | •         | طسه                | سورة   |
| 1    | • |   | • |   | • | • |   |   |   | •         | النمسل             | سورة   |
| 1.4  | • | ٠ | ٠ | ٠ | • |   |   |   |   | • ,       | القصصر             | سورة   |
| 118  |   | ٠ |   | • | ٠ | • |   | • |   | ، ت       | العنك              | سور    |
| 17.  | • | • |   |   |   |   |   |   |   | . J.      | غــانر             | سم، ة  |
| 140  |   |   |   |   |   |   |   |   | ٠ | •         | نصلت               | سور    |
| 177  |   | ٠ |   |   | • |   |   |   | · | ,,,       | الشسو              | سور    |
| 144  |   | • |   |   |   | • |   | · |   | ری        | الملك              | سور ا  |
| 181  |   |   |   |   |   |   |   |   | Ĭ |           | القسلم             | سورا   |
| 180  | ٠ | • |   | • |   | • |   |   | • | .,        | الحاقة             | سوره   |
| 181  |   |   |   | • |   | · | · |   | Ţ |           | المعارج            | سوره   |
| 104. | • |   |   | • |   | • |   |   | • |           | نسوح               | سورد   |
| 107  |   |   |   |   |   |   | · |   | Š | •         | الجسن              | سور د  |
| 17.  |   |   | • | • | • | • | • | • | • | ،<br>الدث | المزمل             | سور    |
| 175  |   | • | • | • | • |   | · |   | • |           | القيامة<br>القيامة | سور-   |
|      |   |   |   |   |   |   | - | - | • | ~         | ,                  | - )    |

Converted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)



