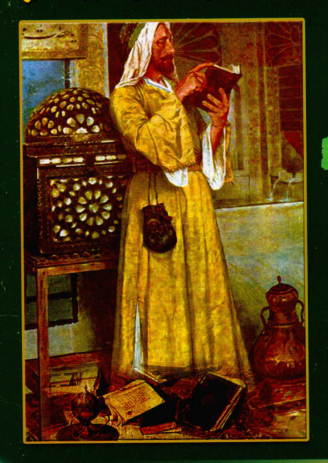




لادارة المركزية للمراكز العلمية مركز تاريخ مصر المعاصر

# قبل أن يأتس الغرب ... الحركة العلمية في مصر في القرن السابع عشر



ئاصر عبدالله عثمان

رربه وروي وما يناه عا السوي 1 بعد الله عليه ولم ورسول كامع يدر معترالد بالسفانة والكربية وتسرما مالالهاج والتعطيم أواعبه كانسالعد العطي فالتعلوللو الزباك معاولاتان ولفغ والالعلية لمووها رضوانه سطابت والمدانيها بنؤ الاعلاب الميتالعوى ومعابع الكلع الزرشاء والموالرب ومهروها لوديم موا مان لنتم جزوع بوها ووهبن الغرد اراسك مند عليهما وانساء التالتا بعيروا فعاء العامل ووبعت والمد فعر فدي المالم مستعبر والحلول وكا ب المسمينيان معم السد ارالتهلفا 12 كامن والشيغ (الكل والتي الاحباري عماكم ووصبوع عفاية المنروضة موالاما فاعو خالة الماهيرب علرادا حول والعاز ميه عبرانباء برومعال رفائه على عنم الشيخ الجليل الدائد المودة عليان معفرالمد فيندون هاوا سعاب رخواند وراهتاء وعها متدعونهم عرما فرمنده مهاهيلا بعقالة شؤارد اعجمووا بوإبرا تعواير جلى بدائسامه وديده تحسرعارة انفار والدلم تخزف خلا مواصيا الوضاءا صبيا وجوجزة طبع مواحد اولالك معلم علما فف ووداع بواندكين الماين الفعل عيم علم وليدابع بغيراطدة واعو بالساد افول ايزاك وجمعام ع اناعة فلذ عالعل بالغابة الني ابرك ملاول والم تبدلا الما معول والمحاول واذيع وضع لعلم اوربك العتاج العلم واه كالماس له يحواله اموان يتعدوا تكاعل علماعن عليم الشيخ ويرمح والأرف بعق المراوليم الماءموالموالالى بست العاصر عولاول وعوظامد العول فوهزا بعداك كلبناء والموط الكريمة الهو وعالهجه المبرة بتأب وعونده ومردة والم وامندعه حواس بون عالب الجليروع بعمارهانية وماعب البليواوالا منحت لدَّالِيهِ رِجَاء للرِمُولَ ، و و مدّ الحرف الشريه الماس المرا نفط علم (الوثلاث : حَدِيرًا وَالْحَادُ الْعَدِيرُ الْعَدِيرُ وَالْوَادُ الْعَدِيرُ وَالْحَادُ الْعَدِيرُ وَالْحَادُ الْعَدِيرُ الْعَلَا

قبــل أن يـأتــى الغــرب...

الحركة العلمية في مصر في القرن السابع عشر



# قبل أن يأتس الغرب... الحركة العلمية في مصر في القرن السابع عشر

تائيف ناصر عبدالله عثمان

الطبعة الثانية



## الهَيْنةالعانة لِلَالْإِلَاكِتُكِّ كِلَوْنَائِقُ الْمَهَوْمَيْنَ

رئيس مجلس الإدارة أ. د. عبدالناصر حسن

عثمان، ناصر عبدالله.

الحركة العلمية في مصر في القرن السابع عشر/ تأليف ناصر عبدالله عثمان. . ط ٢ . . القاهرة: دار الكتب والوثاثق القومية، الإدارة المركزية للمراكز العلمية، مركز تاريخ مصر المعاصر، ٢٠١٢.

٤٠٠ ص ؛ ٢٤ سم.

في رأس العنوان: قبل أن يأتي الغرب...

تدمك 6 - 9929 - 18 - 977 - 978

١ - العلوم . تاريخ .

٢ - مصر . الجمعيات والمؤسسات العلمية .

أ - العنوان

0.9

إخراج وطباعة:

مطبعة دار الكتب والوثائق القومية بالقاهرة.

لا يجـوز استنسـاخ أى جـزء من هذا الكتـاب بأى طريقة كانت إلا بعد الحصول على تصريح كتابى من الهـيشة العـامـة لدار الكتب والوثائق القـومـيـة

www.darelkotob.gov.cg

رقم الإيداع بدار الكتب ٢٠١٢/١٦٧٤٦

I.S.B.N. 978 -977 - 18 - 0929 - 6



كالالكيك فالقالق المقفضية

الإدارة المركزية للمراكز العلمية مركز تاريخ مصر المعاصر

# مصر النهضة



سلسلة دراسات علمية في تاريخ مصر الحديث والمعاصر

رئيس مجلس الإدارة أ.د. عبد الشاصر حسن

رئيس الإدارة المركزية للمراكز العلمية أ.د. محمد صيرى الدالي

> رئيس التحرير أ.د. أحمد زكريا الشُلق

سكرتيرالتحرير عبد المنعم محمد سعيد

الأراء الواردة بالنص لا تمبر عن رأى هيئة التحرير ولكن تعبر عن رأى المؤلف

> أسس هذه السلسلة أـد ـ يونان لبيب رزق عام/ ۱۹۸۳

للمراسلات / مركز تاريخ مصر المعاصر/ دار الكتب والوثائق القومية/ كورنيش النيل . رملة بولاق .

> مديرعام المطبعة أ/ عــلاء عيسوي

الإشراف الفنى محمد على الشريف

> تصميم الفلاف محمد عماد

# إهدراء

إلى الروح التي زرعت حبا ...

فحصدناه بين الناس حبا ...

إلى روح أبي

# تقديسم

حتى بداية السبعينيات من القرن الماضى كانت الصورة التى قدمها لنا الرعيل الأول من المؤرخين عن مصر تحت الحكم العثماني (١٥١٦ ـ ١٧٩٨) صورة قاتمة، تسمها بالفوضى والقلاقل والتدهور والتخلف خاصة فى أوضاعها الاقتصادية والاجتماعية، وظلت أجيال المؤرخين تتناقل هذه الصورة، بتنويعات مختلفة، لكنهم جميعاً يصورن هذا العصر على أنه كان عصر انحطاط وتدهور وظلم واستبداد...

ويكننا أن نعزى هذه الصورة إلى عوامل عديدة: منها أن العقود الأخيرة للحكم العثماني ـ المملوكي، قبل أن ياتي الغرب، شهدت أزمات وصراعات سياسية وعسكرية شديدة، كما عاني الناس من الجاعات والأوبثة وظلم الحكام. وقد استطاع الفرنسيون استخدام هذه الصورة لتبرير وجودهم وسياستهم في مصر، ومنها أن بعض الكتاب روجوا لهذه الصورة لتدعيم اعتقادهم بأن الأخذ بالنموذج الأوربي في السياسة والإقتصاد والثقافة هو الأمل الوحيد للتقدم والنهضة. ومنها كذلك فقر المصادر التاريخية لهذا العصر، والتي كادت أن تنحصر في كتاب الحوليات ، فلم تكن المصادر الأرشيفية من مخطوطات ووثائق الحاكم الشرعية، وحجج الأوقاف وغيرها.. قد كشفت عن مصادر خطيرة ومهمة تجلو لنا مختلف جوانب هذا العصر، ومن هذه العوامل أيضا أن الذين صوروا ذلك العصر بتلك الصورة السلبية كانوا ينظرون إليه بعيون ومفاهيم القرن التاسع عشر ومعاييره ومنجزاته، وليس في سياق ذلك العصر ومعطياته...

وهكذا، صار هذا العصر أشبه بفترة جاهلية سبقت النهضة التي جاءت مع الغرب، هكذا أطلق على عصر دام ثلاثة قرون حكماً عاماً دون تمحيص أو مراجعة. وبدا واضحا أن اصحاب هذا الاتجاه لم ينظروا إلى هذه الحقبة من خلال السياق التاريخي للأحداث، في تدفقها واستمراريتها وديناميتها، بل نظروا إليها بإعتبارها حقبة راكدة ومنفصلة عما أعقبها في القرن التاسع عشر، الذي أتى فيه الغرب بعضارته في شكل حملة فرنسية غازية، أو ذهبت مصر إليه في ظل مشروع محمد على للنهضة... رغم أن نهر التاريخ لايتوقف، حتى وإن بدا سطحه راكداً.

غير أن هذه النظرة لم تلبث أن اهتزت وبدأت تخضع للنقد والمراجعة منذ بداية السبعينيات من القرن العشرين على يد جيل جديد من المؤرخين والدارسين الأكاديمين، على رأسهم أندريه ريمون وعبد الرحيم عبد الرحمن وليلى عبد اللطيف وبيتر جران ونيللى حنا وغيرهم من أجيال الباحثين المهتمين بدراسة مصر تحت الحكم العثماني، بمن بدأت كتاباتهم تجلوا لنا صورة جديدة، جد مختلفة عن هذه الحقبة، ليس بالضرورة أن تكون صورة مشرقة ، لكنها أدت إلى اهتزاز الصورة الأولى ، وكشفت عن المصورة أن تكون صورة مشرقة ، لكنها أدت إلى اهتزاز الصورة الأولى ، وكشفت عن الدراسات الجديدة بعلومات وفيرة وآراء جديدة، أكثر دقة وموضوعية، نبهتنا إلى ضرورة إعادة اكتشاف وجه مصر خلال هذه القرون الثلاثة...

والأهم من ذلك أن هذه الدراسات أثارت قضية علاقتنا بالغرب في شأن النهضة والحداثة، وهل كانت مصر تسير سيراً طبيعيا ومضطرداً نحو التطور والتقدم قبل مجيء الغرب ؟ أم أنها لم تلج أبواب العصر الحديث إلا بسببه؟ وهل كانت بسبيلها لأن تنجز عملية التحديث بنفسها وبقدراتها الذاتية وأن الغرب قطع عليها تطورها الطبيعي أم أنها مدينة للغرب في تطورها ونهضتها؟

والحاصل أن كثيراً من الدراسات الأكاديبة الحديثة قدمت إسهامات جادة كشفت عن جوانب عديدة ومختلفة من الحياة الإقتصادية والإجتماعية لمصر خلال الحكم العثماني لها، كسرت حاجز المركزية الأوروبية، الذي روجت له النظرة الإستشراقية لتاريخ مصر خلال هذا العصر وكشفت عن جوانب خصبة من التطور والتقدم والحيوية الذاتية ... ومع ذلك فالقضية مازالت مطروحة للتقاش وتحتاج مزيداً من الدراسات الجادة والإجتهادات الموضوعية في التفسير والتأويل ... وما هذا الكتاب الذي بين أيدينا الإشهادة عن الحركة العلمية والفكرية في مصر خلال القرن السابع عشر، تصب في الاشهادة عن الحركة العلمية والفكرية في مصر خلال القرن السابع عشر، تصب في هذه القضية من زاوية: هل عرفت مصر نهضة علمية وفكرية حقيقية وجادة قبل مجيء الغرب؟

لن استبق الكاتب إلى عقول قرائه على كل حال، لكننى أود التأكيد على أن مؤلفه ناصر عبدالله عثمان الباحث بمركز تاريخ مصر المعاصر، قدم بهذا الكتاب مساهمة

علمية رصينة في هذه القضية، وأن دراسته هذه، المستمدة من أطروحة علمية نال بها درجة الماچستير تمثل عملاً علمياً جاداً وموثقاً ، يكشف عن جوانب مهمة من التاريخ العلمي والثقافي في مصر تحت الحكم العثماني ، بل والتاريخ الاجتماعي لمصر الحديثة.

لقد نجح ناصر عثمان في تسليط ضوء العلم على الحركة العلمية والفكرية، فدرس مجتمع العلماء ومكانتهم وعلاقتهم بالطبقة الحاكمة وبالحكومين كما درس دور المؤسسات التعليمية جميعاً، وعلى رأسها الأزهر بطبيعة الحال، كذلك عالج نظم الدراسة والمناهج، بالإضافة إلى تناوله مختلف الجهود العلمية والنتاج الفكرى سواء في مجال العلوم الدينية، وعلوم اللغة، والعلوم الإجتماعية، أو في مجال العلوم العقلية كعلم الكلام والفلسفة والمنطق، والفلك والرياضيات، وعلوم الطب والحيوان والكيمياء، بل والموسيقى وغيرها...

وقد استطاع المؤلف الشاب أن يستفيد على نحو كبير من المصادر الإرشيفية للعصر وعلى رأسها الوثائق غير المنشورة كالحجج الشرعية ودفاتر الرزق وسجلات المحاكم الشرعية المختلفة، كما اعتمد على دراسة كم هائل من المخطوطات التى أنتجها العلماء، فضلاً عن كتب التراجم، وأجاد توظيف ذلك كله لإجلاء طبيعة وأهمية الحركة العلمية خلال هذه الفترة، وقدم لنا عملاً علمياً على درجة كبيرة من الأهمية يشكل إضافة جادة وجديدة لتاريخ مصر وتاريخ نهضتها.

والله ولى التوفيق،،

رئيس التحرير أ.د. أحمد زكريا الشُّلق يوليو ٢٠٠٦

#### المقدمسة

إن المقياس الصائب لحضارات الأم إنما هو العلم . والأم الواعية تحافظ على تراثها كما تحافظ على الله تما تحافظ على المائم على نهضتها وحضارتها ، وقد عاشت مصر عصورا من الازدهار العلمى والحضارة الراسخة ما أذن الله تبارك وتعالى لها، وتمثل ذلك في العصور الإسلامية الزاهرة حتى نهاية العصر المملوكي وعندما دخل العثمانيون مصر سنة ٩٢٣هـ (١٥١٧م) تأثرت الحياة المصرية بما طرأ عليها من أوضاع سياسية واقتصادية واجتماعية منذ ذلك الحين .

ولقد صرفت الدراسات المعنية بتاريخ مصر العثمانية معظم اهتمام الباحثين إلى تفاعلات السياسة وظروفها ومؤثراتها وتأثيراتها ، وعناصر التركيبة الإدارية والاقتصادية وهياكلها ، وقطعت في هذا الاتجاه شوطا لا بأس به ، وكان ذلك على حساب الاهتمام بالمجتمع في مصر العثمانية وحظوظه من التحضر والتخلف . وإن كانت ثمة بعض الدراسات قد اهتمت بدراسة النواحى العلمية في مصر العثمانية إلا أن هذا الأمر لم يتناول فترة القرن ال ١٧ م . الذى لم يحظ بدراسات كثيرة مستقلة ليس في مجال العلم فحسب ، بل في شتى ألوان الكتابة في التاريخ بكافة صوره . ومن ثم يعد هذا القرن من أكثر الحقب في تاريخ مصر غموضا بسبب ندرة الدارسات عن هذه الحقبة . بالإضافة إلى التعميمات الواسعة التي غرق فيها الكثيرون عن اتخذوا في دراساتهم فترة الثلاثة قرون كإطار تاريخي . عا أدى إلى عدم وضع القرن الـ١٧ م في سياق واضح بالنسبة للقرن كإطار تاريخي . عا أدى إلى عدم وضع القرن الـ١٧ م في سياق واضح بالنسبة للقرن الـ١٦ م أو الـ١٨ م الأمر الذي أعتبر من أهم أسباب اختياري لهذا الموضوع في تلك الفترة . معترفا في الوقت نفسه أن إقدامي على مثل هذا الأمر يعد محاولة متواضعة لمعرفة هذه الحقبة التاريخية .

ومن الأسباب الهامة التى دفعتنى لاختيار هذا الموضوع في تلك الفترة - أيضا محاولة الرد على المزاعم التى تدعى بأن شعلة العلم قد انطفأت تماما في مصر والدول العربية تحت ظل الدولة العثمانية ، وما جذبنى إلى هذا الموضوع أيضا ما احتواه مضمونه وهو العلم ، فكم لهذا المضمون من هدف تهفو إليه القلوب . لما فيه من معان سامية يرقى بها الجنس البشرى عامة ، إلى الحد الذى أصبح من أهم العوامل والمقومات التى تقاس بها الأم والشعوب من حيث قوتها وعظمتها . وأفضليتها على الأم الأحرى .

ودراسة هذا الجانب الهام من النواحى العلمية والفكرية يتطلب بالضرورة الإطلاع على أعمال علماء تلك الفترة وأهم ما أنتجوه في مختلف العلوم، وهو ما يمثل في حد ذاته أهم العقبات التى واجهت الباحث في إعداد هذه الدراسة . وذلك لأن معظم تلك الأعمال ـ إن لم يكن جميعها ـ ما زالت مخطوطات ولم تر النور .

وضمن ما واجهنى من صعوبات في إعداد هذه الدراسة ما اتسمت به الوثائق من خط يصعب قراءته بسهولة ، الأمر الذي كان يحتاج إلى كثير من الجهد في قراءته ، علاوة على ما تحتاجه الوثائق من صبر ومثابرة حتى يعثر الباحث على ما يعنيه في موضوع بحثه.

وقد حاولت تغطية هذا الموضوع من خلال تمهيد وستة فصول وخاتمة.

فالتمهيد يقدم قراءة لأهم المتغيرات الفكرية والسياسية التى طرأت على العالم الإسلامي قبل العصر العثماني ومدى تأثير هذه المتغيرات على سير الحركة العلمية خلال ذلك العصر بصفة عامة ، والقرن الحادى عشر الهجرى ( ال١٧ م ) بصفة خاصة إضافة إلى قراءة سريعة للأوضاع السياسية والاقتصادية والاجتماعية التى عاصرت فترة الدراسة وتأثير ذلك ـ أيضا ـ على سير الحركة العلمية بها .

وأما الفصل الأول فيناقش عددا من الجوانب ذات الصلة الوثيقة بمجتمع العلماء . كالوضع الاقتصادى لهم وذلك من خلال الوظائف التى تولوها حينذاك ، أو عارسة بعض الأنشطة الاقتصادية الأخرى كالتجارة والزراعة ، وكيفية استثمارهم للممتلكات التى كانت لديهم . كذلك التعرض لحيطهم الاجتماعى من حيث علاقاتهم ومكانتهم الاجتماعية ، ومن ثم علاقاتهم بالشعب والحكام ـ وعلاقاتهم فيما بينهم ، وعلاقاتهم بالطلبة ، والتعرض لحياتهم الاجتماعية من حيث المصاهرات فيما بينهم ، أو مع مختلف بالطلبة ، والتعرض لحياتهم التعرض لأهم المشاركات السياسية التى شارك فيها العلماء ، والدور الذى لعبوه في الوقوف مع أفراد مجتمعهم حيال الطبقة الحاكمة . ومن خلال كل هذا سوف تكشف الدراسة إلى أى مدى ألتزم علماء ذلك القرن بما يتوافق مع العلم من مبادئ وقواعد .

ويتناول الفصل الثاني دراسة المؤسسات التعليمية بمصر ، بدءا من مؤسسات التعليم الأولى (من كتاتيب وزوايا) ، وحتى مؤسسات التعليم العالي (من مساجد

ومدارس وما لحق بها من مكتبات ) وتتميما للفائدة فقد قسم هذا الفصل إلى ثلاثة مباحث: الأول عن المؤسسات التعليمية داخل القاهرة ، الثاني المؤسسات التعليمية بالأقاليم ، وفي كل سوف تحاول الدراسة توضيح دور المجتمع وجهوده في المحافظة على المؤسسات التعليمية ، والنهوض بها وإنشاء المحديد منها ، والإشارة إلى تعليم المرأة وتعليم أهل الذمة . والثالث عن الأزهر باعتباره المؤسسة الجامعة آنذاك . وتوضيح بعض النقاط ذات الصلة الوثيقة به ، كالإشارة إلى من تولى منصب شيخ الأزهر إبان تلك الفترة . ونظم الدراسة والمناهج التعليمية التي كانت تدرس به ، ودوره في احتفاظ مصر بالريادة العلمية بين أقطار العالم الإسلامي آنذاك .

وبداية من الفصل الثالث وحتى السادس سوف تبرز الدراسة الجهود الفكرية لعلماء فترتها في العديد من العلوم ، فالفصل الثالث يتناول جهود العلماء في العلوم الدينية من تفسير ، وحديث ، وقراءات وتجويد ، وفقه على المذاهب الأربعة وما كانت تمثله هذه العلوم من اهتمامات هؤلاء العلماء وكيفية تناولهم لها . واهم القضايا التي تناولتها أقلام المعنيين بالدراسات الفقهية منهم ، والجديد الذي أتوا به في تلك الدراسات . وغير ذلك من الأمور الأحرى .

وأما الفصل الرابع فيوضح جهود علماء تلك الفترة في العلوم اللغوية ـ من نحو وصرف ، وفقه لغة ، وبلاغة ، وأدب وشعر ـ وبيان أنها كانت تحتل المرتبة الثانية ـ بعد العلوم الدينية ـ من اهتمامات هؤلاء العلماء ، وأهم الأشكال أو الصور التي جاءت عليها كتاباتهم ، وتوضيح أسلوب أو ١١ ذوق ١١ المدرسة المصرية في تفهم العلوم اللغوية بصفة عامة . وأثر ذلك على علماء فترة هذه الدراسة في التعامل مع هذه العلوم .

وأما الفصل الخامس فقد عنى بتوضيح جهود علماء تلك الفترة في العلوم العقلية من علم كلام ، وفلسفة ، ومنطق . وفلك ، ورياضيات ، وطب ، وأوفاق وزيراجا وحرف ، وحيوان ، وكيمياء ، وموسيقى \_ ومكانة هذه العلوم من اهتمامات هؤلاء العلماء ، وأى من هذه العلوم نال مساحة أكبر من هذه الاهتمامات ، وما إذا كانت تلك الفترة قد شهدت العديد من المتخصصين في هذه العلوم وقيمة ما وضعوه من أعمال فيها . بالإضافة إلى ما إذا كانت تلك الفترة قد شهدت بعض المشاركين في العلوم المذكورة أملا.

وأما الفصل السادس فقد خص الحديث عن جهود هؤلاء العلماء في العلوم الاجتماعية - التاريخ والجغرافيا - متناولا هذه الجهود في الكتابات التاريخية بأقسامها الثلاث : السير والمغازى ، والتراجم ، الكتابات التاريخية التقليدية ، وتوضيح ما إذا كانت تلك الكتابات قد شهدت - حينذاك - حالة من البحث والإحياء أم لا ، والأسلوب أو االفلسفة اللي سار عليها علماء تلك الفترة في كتاباتهم التقليدية وأهمية تلك الكتابات في تسجيل فترة هامة من تاريخ مصر ، هذا بالإضافة إلى جهود هؤلاء العلماء في الكتابات الجغرافية وما اتسمت به من قوة أو ضعف .

أما الخاتمة فقد تناولت أهم ما توصلت إليه الدراسة من نتائج .

وقد اعتمدت الدراسة على مصادر متعددة يأتى في مقدمتها سجلات الحاكم الشرعية التى تعد من أهم وأغنى "الأرشيفات "التاريخية رصدا لوقائع الحياة اليومية بمختلف مظاهرها الاجتماعية والاقتصادية والعمرانية والتجارية والثقافية والتى تنفى الاعتقاد الشائع بأننا لا نمتلك مصادر أصلية عن تاريخنا الاجتماعي والاقتصادي قبل القرن التاسع عشر.

فقد أفادتنى هذه السجلات كثيرا بما احتوته من وثائق متضمنة الكثير من تفاصيل المحيط الاجتماعى للعلماء ، وتفاعلهم مع مجتمعهم ، وما مارسوه من أنشطة اقتصادية ، وغير ذلك الكثير بما يتعلق بهذا الأمر هذا بالإضافة إلى ما أمدتنى به من معلومات في غاية الأهمية والدقة عن المؤسسات التعليمية ـ بكافة أنواعها ـ من حيث الموارد المالية التى كان ينفق منها عليها ، ودور أفراد مجتمع تلك الفترة في رصد أموالهم على تلك المؤسسات والمحافظة عليها . وما تم إنشاؤه من مؤسسات خلال تلك الفترة سواء كان ذلك بالقاهرة أو بالأقاليم . هذا بخلاف الإشارة إلى ما كانت تتمتع به هذه المؤسسات من مكتبات غنية بالكثير من الكتب . واهتمامات أفراد المجتمع الثقافية ، وذلك بحرصهم على شراء الكتب وتكوين المكتبات الخاصة . ومثل هذا وأكثر، وما كان لي أن أشير إليه دون الرجوع إلى تلك السجلات

أيضا اعتمدت الدراسة على المصادر الخطوطة والتى تعد من نتاج علماء فترة هذه الدراسة في مختلف العلوم ، سواء كانت دينية أو لغوية أو عقلية أو اجتماعية . وقد أفادتنى هذه النوعية من المصادر في معرفة أهم القضايا التى كانت تشغل فكر علماء تلك الفترة . ومنهجية هؤلاء العلماء عند شروعهم في كتابة هذه الأعمال هذا بخلاف الوقوف على صحة الأقوال التى ترددت حول أعمال هؤلاء العلماء من أنها اتسمت بالسطحية وإعادة النسخ أو التكرار لأعمال السابقين .

وعا أفادني كثيرا من هذه المصادر ، الإجازات ـ التى أعطاها علماء تلك الفترة لطلابهم ـ وذلك بما أمدتنى به من معلومات قيمة عن اهتمام العلماء بالإسناد . وحرصهم على التثبت من صحة ما يتلقونه من تعليم ، هذا بالإضافة إلى معرفة العلوم التي كانت تدرس أنذاك .

ومن المصادر الهامة أيضا التى أفادتنى كثيرا في هذه الدراسة . كتب التراجم ويأتى على رأسها كتاب المجبى ( خلاصة الأثر ) \_ مطبوع \_ و ( فوائد الارتحال ) للحموى \_ مخطوط \_ ، وكتابى الحفاجى ( خبايا الزوايا ) \_ مخطوط \_ و ( ريحانة الألبا ) \_ مطبوع \_، وذلك لما احتوته هذه الأعمال من تراجم وتفاصيل في غاية الأهمية لعلماء فترة الدراسة ، ومما يزيد من أهمية هذه الأعمال أنها كانت معاصرة لتلك الفترة .

ومن المصادر الهامة التى اعتمدت عليها الدراسة أيضا كتاب " كشف الظنون " لحاجى خليفة ـ وذلك لما يسره لي من معرفة الأعمال التى عنى علماء ـ فترة الدراسة ـ بإعادة إنتاجها ، وإلى أى العلوم تنتسب ، إضافة إلى ما تضمنه هذا الكتاب من تقديم ما احتوته تلك الأعمال من موضوعات . هذا بخلاف الكثير من المصادر والمراجع العربية والمعربة الأخرى .

وإذا كنت قد أصبت في هذه الدراسة فإنما يرجع الفضل في ذلك إلى الله سبحانه وتعالى، ثم إلى أستاذى الأستاذ الدكتور مالك أحمد رشوان ، حيث كان سيادته لي بمثابة المرشد والموجه طوال فترة البحث فما من لقاء معه إلا وكانت هناك إفادة علمية وإضافة لم أعرفها من قبل، ومن أدين لهم بالفصل ايضا كل من أستاذى الدكتور حسين هنيدى

والدكتور سعيد رزق حجاج بما كان لأرائهما الكثير من الاضافات لهذه الدراسة، كذلك أتوجه بخالص االشكر والعرفان إلى الدكتور محمد صابر عرب لأحتضانه ورعايته، وللدكتور أحمد زكريا الشَّلق لتشجيعه وتحمسه لنشر هذه الدراسةكما يقتضينى الواجب أن أتوجه بكل الشكر إلى كلاً من العالمين المفكرين الدكتور رؤوف عباس، والدكتور نيللى حنا بما كان لتوجيهاتهما الأثر الكبير في بناء هذه الدراسة.

كما أتوجه بخالص الشكر إلى السادة العاملين بأرشيف دار الوثائق القومية ، وبقاعة الخطوطات بدار الكتب المصرية، وفي النهاية لا أنسى أن أتقدم بجزيل الشكر والعرفان إلى أهلى ( والدى واخوتى ) الذين تحملوا الكثير من المتاعب في سبيل مساعدتى وتوفير المناخ المناسب لإتمام هذه الدراسة . وأنا على يقين تام من أننى مهما أسهبت في عبارات المدح والاعتراف بالجميل ما وفيتهم ولو جزء بسيط من حقهم ، ولذا لا أملك إلا أن أرجو ربى أن يحقق لهم ما يأملونه في .

# وعلى الله قصد السبيل

ناصر عبد الله عثمان

### تهيد

من المغيد لنا قبل الخوض في الحديث عن الحركة العلمية أن نلقى الضوء على أهم المتغيرات التى طرأت على العالم الإسلامى العربى قبل حلول القرن الحادى عشر المهجرى ( السابع عشر الميلادى ) . ومعرفة ما تركته تلك المتغيرات من تأثيرات على الحركة العلمية تتأثر بالأوضاع السياسية الحركة العلمية تتأثر بالأوضاع السياسية والاقتصادية والاجتماعية . لذا رأت الدراسة أنه من الأفضل إلقاء إطلالة سريعة على الأوضاع السياسية والاقتصادية والاجتماعية التى عاصرت تلك الفترة . ومدى تأثير تلك الأوضاع على الحركة العلمية .

## حودة للوراء .

فلو عدنا للوراء قليلا إلى القرن السابع الهجري ( الثالث عشر الميلادي ) لوجدنا أن هذا القرن قد صحبته الكثير من المتغيرات التي كانت لها أياد واضحة في تشكيل صورة الحركة التأليفية في كثير من العلوم . في القرون التالية . وبخاصة فترة العصر العثماني . ويأني على رأس تلك المتغيرات قيام علماء ذلك القرن باختصار ما دون في الكثير من كتب العلوم الختلفة كعلوم الفقه وأصوله والتفسير والنحو والبيان ، والمنطق ، وغير ذلك من العلوم . وكان من فرسان هذا الميدان كل من الإمام الفخر الرازي (١)، وابن الحاجب (٢). وابن مالك (٣). وما لاشك فيه أن إقدام هؤلاء العلماء على تلخيص أفكار المتقدمين ـ في تلك العلوم ـ واختصارها كان له نتائجه السلبية على طلبة العلم المنتفعين بتلك العلوم . ومن هنا رأينا ابن خلدون يشير إلى ذلك الأمر ، ونتائجه السيثة على طلبة العلم قائلا: ١١ ذهب كثير من المتأخرين إلى اختصار الطرق والأنحاء في العلوم يولعون بها ، ويدونون منها برنامجا مختصرا في كل علم يشتمل على حصر مسائله وأدلتها باختصار في الألفاظ ، وحشو القليل منها بالمعاني الكثيرة في ذلك الفن، وصار ذلك مخلا بالبلاغة وعسرا على الفهم ، وربما عمدوا إلى الكتب الأمهات المطولة في الفنون للتفسير والبيان ، فاختصروها تقريبا للحفظ . كما فعله ابن الحاجب من الفقه، وأصول الفقه ، وابن مالك في العربية ، والخونجي في المنطق، وأمثالهم . وهو فساد في التعليم ، وفيه إخلال بالتحصيل وذلك لأن فيه تخليطا على المبتدئ بإلقاء الغايات من العلم عليه ، وهو لم يستعد لقبولها بعد . وهو من سوء التعليم كما سيأتى ، ثم فيه مع ذلك شغل كبير على المتعلم بتتبع ألفاظ الاختصار العويصة للفهم وتزاحم المعاني عليها، وصعوبة استخراج المعاني من بينها الالاعلى وقد كان ضمن التبعات التى ترتبت على هذا الأمر . أن كل من جاء خلف هؤلاء العلماء وضعوا تلك الختصرات نصب أعينهم فقضوا معظم أوقاتهم واستنزفوا جل جهدهم في شرحها وتبسيطها للمنتفعين بالعلوم التى احتوتها . هذا بخلاف ما يحمله هذا الأمر من مؤشر قوى وهو بداية تقلص الينابيع الفكرية منذ ذلك الحين .

ومن المتغيرات الهامة التى طرأت على العالم الإسلامي خلال ذلك القرن ـ السابع الهجرى الـ ١٩٣٩ ـ وكان لها عظيم الأثر على الحركة التألفية فيما تلاه من فترات . ما حدث في عام ٢٥٦هـ ( ١٢٥٨م ) . من سقوط بغداد في أيدى النتار ، وما فعله أولئك الطغاة بتلك المدينة الإسلامية العظيمة من الويل والدمار . وعاثوا فيها فسادا وإتلافا . وانهالوا على علمائها قتلا وإزهاقا . ولم يقتصروا على إزهاق الأرواح بل راحوا ينتقمون من الكتب والمؤلفات . وهي تراث الأجيال السابقة والأزمنة المتقدمة . فالقوا بهذه الكتب كلها في نهر دجلة . فقضوا بهذا العمل على بغداد قضاء أدبيا وسياسيا . ثم أتى تيمورلنك في أواخر القرن السابع الهجرى . فذهب بالبقية الباقية من هذه المدينة البائسة، وتركها الناس تختصر بين يدى الطاغية ، وفروا بحياتهم إلى مصر وقد وقف البائسة، وتركها الناس تختصر بين يدى الطاغية ، وفروا بحياتهم إلى مصر وقد وقف البائسة، وتركها الناس تختصر بين يدى الطاغية ، وفروا بحياتهم ألى مصر وقد وقف البائسة، وتركها الناس تختصر بين يدى الطاغية ، وفروا بحياتهم ألى مصر وقد وقف البائسة، وتركها الناس تختصر بين يدى الطاغية ، وفروا بحياتهم ألى مصر وقد وقف البائسة أمر ميسور وأن إنقاذ الحضارة الإسلامية من هجماتهم أمر غير عسير (٥).

وفتحت مصر أبوابها للوافدين من العلماء والأدباء والفضلاء . فكثرت الرحلة من هؤلاء إلى البلد الذي جمع سكانه بين الكرم ، والشجاعة . واستطاع أمراؤه وحكامه أن يدرأوا عنه خطر هذه الغارة التي بلغت حدها من التوحش والقسوة والشناعة . وهناك في مصر أمن العلماء على نفوسهم . وراحوا يلتفتون إلى واجبهم الذي أوحت به ظروفهم . فاتجهت نيتهم إلى إنقاذ الثقافة الإسلامية من مخالب الجهل والوحشية . وذلك بجمع المواد التي تتألف منها هذه الثقافة في كتب كثيرة على شكل موسوعات عظيمة لا تدع صغيرة ولا كبيرة من مواد هذه الثقافة إلا أحصتها (٦).

ولما كانت الموسوعات قد أحصت كافة جوانب الثقافة الإسلامية ، وأضحى ذلك النظام التصنيفي سائدًا في العصر المملوكي ، لنا نتساءل إذا هل رسم هذا النظام لعلماء العصر العثماني فلسفة تأليفيه معينة ؟ أم لا

وللإجابة على مثل هذا السؤال يمكن القول أن الناظر في التراث العلمى الذى خلفه علماء العصر العثماني ، ليلمس بوضوح تلك النظرة التى نظرها علماء ذلك العصر للتراث الذى خلفه السابقون ، حتى انهم اعتبروا أن فهم ذلك التراث والاشتغال بتفهيمه للطلبة خير من الإقدام على التأليف . ومن ثم قاموا بتحديد بعض النقاط الهامة التى لا يتعداها التأليف . وكان من أكبر أنصار ذلك الرأى الشيخ العالم محمد بن علاء الدين أبو عبد الله شمس الدين البابلى الشافعى ( ت ١٩٧٧هـ ١٦٦٦م ) (٧). الذى نراه يقول في هذا الشأن : ١١ التأليف في هذه الأزمان من ضياعة الوقت ، فإن الإنسان إذا فهم كلام المتقدمين الآن وأشتغل بتفهيمه فذاك من أجل النعم ، وأبقى لذكر العلم ونشره . والتأليف في سائر الفنون مفروغ منه ، وكان إذا بلغه أحدا من علماء عصره ألف كتابا يقول : لا يؤلف أحد كتابا إلا في أحد أقسام سبعة لا يمكن التأليف في غيرها ، وهى كتابا يقول : لا يؤلف في شيء لم يسبق إليه يخترعه ، أو شيء ناقص يتمه ، أو شيء مستغلق يشرحه ، أو طويل يختصره دون أن يخل بشيء من معانيه ، أو شيء مختلط يرتبه . أو شيء أخطأ فيه مصنفه يبينه ، أو شيء مفرق يجمعه . . . ١١ (٨).

وهكذا لو دققنا النظر إلى تلك السبع التى حددها علماء العصر العثماني للتأليف حولها ، لوجدنا أن ستا منها يتجه الجهد فيها نحو التراث الذى خلفه علماء العصر المملوكى وما قبله ، وواحد منها فقط نحو وضع المؤلفات المبتكرة أو المستقلة . ولعل هذه الفلسغة التأليفية تجعلنا نستشف أن هناك حالة من التحرج الشديد كان يعيشها علماء ذلك العصر تجاه وضع المؤلفات المبتكرة ، الأمر الذى جعلهم ينساقوا وراء وضع الحواشى والشروح حول التراث الذى خلفه من تقدمهم من العلماء . وهو ما سوف نراه بوضوح خلال تعرضنا للنتاج الفكرى الذى خلفه علماء القرن الحادى عشر الهجرى (الـ١٧) م) .

فهذه إطلالة سريعة على أهم المتغيرات التي طرأت على العالم الإسلامي قبل العصر العثماني ، وكان لها عظيم الأثر على الحركة العلمية خلال ذلك العصر ، أما عن

الأوضاع السياسية والاقتصادية والاجتماعية التي عاصرت فترة الدراسة فنجدها كالتالى:

## الوضع السياسي والاضطرابات العسكرية

بعد أن تم للسلطان سليم الأول (٩) في محرم ٩٢٣هـ (يناير ١٥١٧م) القضاء على الدولة المملوكية بإلحاق الهزيمة بأخر سلاطينها السلطان طومان باى ، وما تبع ذلك من فقدان مصر استقلالها ، وتحويلها إلى ولاية عثمانية ، ودحولها في مرحلة تاريخية هامة عرفت بـ ١١ مصر العثمانية ١١ . وخلال مدة بقاء السلطان سليم الأول بمصر ، والتى لم تتجاوز ثمانية أشهر (يناير ـ سبتمبر ١٥١٧م) ـ .قضاها في دراسة أحوال مصر الداخلية بنفسه . ـ استطاع أن يجمع بعض المعلومات عن الأحوال الإدارية والمالية حتى يسترشد بها أل عثمان في حكم مصر ، وإدارتها ، وعا لاشك فيه أن السلطان سليم الأول قد استنار بهذه المعلومات في وضع القواعد ، ورسم المبادئ العامة التى أقام عليها العثمانيون على مبدأ تقسيم السلطان القانوني ١١ فأكمل نظم الحكم التى وضعها والده ، وكانت تقوم على مبدأ تقسيم السلطة في مصر بين هيئات متعددة ، لكى تتنافس فيما بينها ، ويوازن بعضها بعضا ، حتى لا تستطيع إحداها أن تستأثر بالسلطة . وبذلك يتحقق هدف السلطان النهائى ، وهو بقاء مصر خاضعة للدولة العثمانية ، وبذلك يتحقق هدف العثمانيين في حكم الشعوب الخاضعة لهم بالإبقاء على الموجود من نظم البلاد المفتوحة العثمانين في حكم الشعوب الخاضعة لهم بالإبقاء على الموجود من نظم البلاد المفتوحة وتقاليدها وتحويلها إلى أداة من أدوات الحكم العثماني (١١).

وقد تكونت السلطة الحاكمة بمصر أنذاك من هيئات ثلاث: الباشا ومعاونوه، والحامية العسكرية، والمماليك، وبعيدا عن الخوض في الحديث عن تلك الهيئات واختصاصات كل منها، سوف تعمد الدراسة للإشارة إلى بعض التحولات السياسية والإدارية الهامة التي حدثت في ذلك الحين، وما خلفته من آثار على المجتمع المصرى، والحركة العلمية في فالناظر في تاريخ مصر العثمانية يجد أن الحكم العثماني في فترته الأولى، وحتى الربع الأخير من القرن ١٦م كان قويا واستطاع الولاة العثمانيون خلال هذه الفترة توكيد نفوذ الدولة والإمساك بزمام الأمور، وتمكنوا من القضاء على

التمردات الحلية . ولكن أواخر ذلك القرن بدأت هذه التحولات تظهر على صورة أكبر . وهو ما حدث في بداية عهد الوزير على باشا الصوفي (١٢). حيث حدث أول زيف في العملة فاضطربت الأمور ، وبدأت قبضة الولاه على الجند تضعف فبدأوا يرفعون راية العصيان (١٢).

وأخذ العنصر المملوكى يسود وتعددت فتن جند السباهية (١٤) حتى وصل بها الأمر إلى حد التعدى على الولاة العثمانيين . فقتل محمود باشا (١٥) ٢٠ جمادى الثاني ٩٧٤هـ ( ٢ يناير ١٥٦٧م ) ، وهوجم أويس باشا(١٦) ، وهو في الديوان في ٢٠ شوال ٩٩٧هـ ( ١٤ أغسطس ١٥٨٩م ) (١٧) . عندما أراد أن ينظم أولاد العرب من المصريين في سلك الجيش (١٨).

ووصل الأمر إلى ذروته في الصراع بين الولاة والجند حينما تعدى الجند على الوزير إبراهيم باشا (١٩٠). وقتلوه في ١ جمادى الأولى ١٠١٣هـ (٢٥ سبتمبر ١٦٠٤م). واستمر الجند في عنادهم وظلمهم للرعايا ، حتى كان عهد الوزير محمد باشا، المعروف بـ " قول قران " (٢٠٠). الذى استطاع القضاء على أضخم فتن جند السباهية . وأبطل مظالمهم وقتل رءوسهم ، ونفى وشرد العدد الكبير منهم (٢١).

كما شهدت تلك الفترة بداية نفوذ العنصر المملوكي وسيطرته على أوجاق (٢٢) الحامية ـ وخاصة بعد انتشار أوجاق المتفرقة (٢٦) ( ٢٩٩هـ ـ ٩٩٦٢ ) . وأصبح كل أوجاق يدور في تلك البيوت المملوكية ، مثل الذوفقارية والقاسمية وغيرها . وقد كان أمراء هذه البيوت يشغلون مناصب الصنجقية التي كان أصحابها يشغلون المناصب الكبرى في الإدارة مثل القائمقامية ، وحكام الولايات الخمس الكبرى ، وإمارة الحج ـ كما أصبح أتباعهم يشغلون مناصب الكشوفية ـ أي حكم الأقسام الإدارية الصغيرة ، وبذلك أصبح العنصر المملوكي هو المسيطر وصارت تمردات الجند وصراعاتهم تتم تحت إشراف وباسم الأمراء المماليك الكبار ، وازدادت السيطرة المملوكية في مقاطعات الأراضي الزراعية (٢٤).

ومن هنا استغل الماليك ازدياد نفوذهم ، وسيطرتهم على أوجاقات الحامية وانفرادهم بالمناصب الإدارية الكبرى، وقد أدى ذلك النفوذ الذى حصل عليه الأمراء المماليك وسيطرتهم على أوجاقات الحامية العثمانية إلى الدخول في صراع مع رجال

الإدارة العثمانية من ناحية ، وإلى نشوب صراع بين البيوت المملوكية ذاتها من ناحية أخرى ، من أجل الاستحواذ على السلطة والمراكز الإدارية العليا (٢٥).

ومن الطبيعى أن تنعكس آثار تلك الصراعات جميعها على الشعب المصرى . فكثيرا ما كان يصاحب تلك الصراعات حدوث أزمات اقتصادية ، واضطراب الأمن ، وفرض مظالم على أبناء الشعب من جانب المتصارعين ، كما قادت أبناء الشعب إلى صراعات محلية لمناصرة أهل منطقة لأحد الجانبين المتصارعين . وهكذا كان لها تأثيراتها السيئة على الشعب المصرى . ولا يخفى عليك مدى تأثير ذلك كله على الحياة التعليمية والثقافية نظرا لإعتماد الحركة العلمية على ازدهار الاقتصاد ، وظروف أمنية مستقرة .

#### الحالة الاقتصادية .

باستقراء مصادر ووثائق العصر العثماني يتضح لنا أن الكثير من الاضطرابات الاقتصادية سادت البلاد حينذاك ـ وما أكثرها حدوثا خلال فترة هذه الدراسة ـ نتيجة لعدة عوامل يمكن معالجتها على النحو التالى:

# أُولاً : تأثير النيل .

باعتبار أن مصر تعد في المقام الأول إقليميا زراعيا في أغلب مراحلها التاريخية حتى الفترة موضوع الدراسة ، حيث كانت البنية الاقتصادية قائمة على الإنتاج الزراعى ، ولما كان اقتصاد المجتمعات الزراعية يرتبط قوة وضعفا بحجم ما يتوفر لديها من مصادر الرى المختلفة ، فإن النيل كان يمثل ـ وما يزال ـ المصدر الرئيسي للرى والزراعة ، ولذا فإن حدوث قصور في منسوب النيل أو حدوث زيادة كان له خطورته في تهديد الاستقرار الاقتصادى في وإنذار بحدوث أزمة في مصر .

كما أن ذلك كان يعد سببا في غلاء أسعار السلع الغذائية الأمر الذى قد يتطور إلى إحداث مجاعة تعم سائر الأقاليم المصرية ومن ذلك ما حدث في عهد على باشا السلحدار (٢٦) من الغلاء الشديد حيث بيعت وبية (٢٧) القمع بستة وثلاثين نصف فضة - في حين أن معدل سعر إردب القمع في وقت الرخاء كان يتراوح ما بين ٣٧,٥ أو ٤٠

باره - أو نصف فضة - فاشتدت الأزمة وضاقت الأحوال بالناس ''فاضطروا إلى خطف العجين من المواجير ، والخبز من الأسواق المراكم وتكررت الظاهرة لنفس السبب في عهد الوزير محمد باشا(٢٩) .

وأحيانا ما كانت تصل تلك الحالات إلى إحداث مجاعة تعم سائر الأقاليم كتلك التى حدثت في محرم ١١٠٧هـ (أغسطس ١٦٩٥م). عندما وصل ثمن إردب القمح بستمائة نصف فضة ، والفول بخمسمائة فضة ، والشعير بأربعمائة فضة ، والأرز بثماغائة فضة ، إلخ . وعم القحط الشديد سائر الأرجاء عا دفع الناس إلى ترك ديارهم بشتى الأقاليم والفرار إلى القاهرة ـ العاصمة ـ ووصل الأمر بهم إلى ما هو أكثر من ذلك ، وهو أكل الجيف . وبيع أولادهم ليقتاتوا بثمنهم (٣٠). وهكذا يتبين لنا تأثير عدم ثبات فيضان النيل في معدله المناسب للزراعة في إحداث اضطرابات عامة كانت تصيب الاقتصاد المصرى بالشلل التام ، بل وصل الأمر إلى حدوث الجاعات العامة كما رأينا بل ذكر البعض أن ذلك كان أهم الأسباب الرئيسية في حدوث الأوبئة أو الطواعين .

## ثانياً: الأوبئة ( الطواعين )

لقد منيت مصر في الفترة محل الدراسة بكثير من الأوبئة أو الطواعين التى لم يقف تأثيرها على الأوضاع الاقتصادية فحسب بل فقدت مصر بسببها الكثير من أرواح أبنائها . ونظرا لما تمثله هذه الظاهرة من أهمية بين الظواهر التاريخية بمصر في تلك الفترة ، أبنائها . ونظرا لما تمثله هذه الظاهرة من تأثيج ساهمت بقدر كبير في الأحداث التاريخية آنذاك . وجدنا اكتراثا غير عادى من مؤرخى تلك الفترة بتسجيل هذه الظاهرة ، جاهدين قدر الإمكان في الإشارة إلى حجم ما نتج عنها من خسائر بشرية . وكما سبق وأن أشير بأن هذه الظاهرة تكرر حدوثها في ذلك القرن كثيرا ، وذلك في سنوات مختلفة على النحو التالي: سنين ١٠٠٨هـ ( ١٩٥٩م ) (٢١) ، ١٠ ـ ١٠١١هـ ( ١ ـ ٢٠٢٢م ) (٢١٠) م١٠١٨ (١٦١٩م) (٢١) م١٠١هـ ( ١٠١٠مـ ( ١٠٠٠مـ ( ١٠٦٠مـ ( ١٠٠٠مـ ) ١٠٠٠ممـ ( ١٠٠٠مـ ( ١٠٠٠مـ ( ١٠٠٠مـ ( ١٠٠٠مـ ) ١٠٠٠مـ الأرواح

فى ذلك الزمن فلنشر الى الطاعون الذى وقع سنة ٢٥/٥٢ هـ ( ٤٦- ١٦٤٣م) على زمن مقصود باشا والذى به عرف ن حيث ظهر فى بولاق أولا ثم فى القاهرة ثم عم سائر الاقاليم واستمر سبعة شهور وعنه قال البكرى: ١١ وفي زمنه ـ أى مقصود باشا ـ الوباء الذى لم يقع مثله إلا في زمن على باشا وجعفر ـ المقدم ذكرهما ـ لأنه عم البلاد وفتت الأكباد ، وأخلى المنازل والبقاع من الشبان وذات القناع ووقع الخوف في قلوب الكبار والصغار ، وكل إنسان منتظر الموت أناء الليل وأطراف النهار ، وصارت الجنايز في الأسواق مثل قطارات الجمال كل ثلاثين دفعه . والصراخ في جميع الحارات ، وأما قسم الحدم والرقيق فلم يبق منهم شيء ، ومات فيه من بلغ الثمانين بالطعن ، وهذا أمر لم يوجد مثله في فصل من الفصول السابقة ، وبلغت مصلاة الجامع الأزهر إلى ستمائة واثنين وستين جنازة في يوم واحد ، وباب النصر خمسمائة وأربعين جنازة . ومصلاة المشيخونية خمسمائة جنازة أو مصلاة المارداني ثلاثمائة جنازة هذا كله في اليوم ، ومصلاة جامع الماس أربعمائة جنازة .. .. وقد ضبط من صلى عليه في تلك المصلاة ـ أو الأماكن ـ المذكورة فكانت تسعمائة واثنين وستين ألفا .. .. ١١ (١٤). هذا وإن كانت تقديرات البكرى مبائغ فيها في ذلك الشأن إلا أنه يشتم منها رائحة فداحة الحسائر التى تتنج عن تلك الأوبئة .

وهكذا فكم هو من الواضح لنا مدى بروز ظاهرة الأوبئة بمصر خلال فترة هذه الدراسة ، وما ألحقته بمصر من خسائر فادحة ليس على المستوى الاقتصادى فحسب بل في فقدان الكثير من الأرواح الأمر الذى كان يصيب كافة أشكال الحياة بالشلل التام . ومن الطبيعى أن تتأثر الحياة التعليمية بمثل هذه الأزمات وذلك أن طرفا العملية التعليمية ( المشايخ والطلاب ) لم يكونا أحسن حظا من غيرهم ـ من فئات المجتمع المختلفة ـ في عدم الإصابة بمثل تلك الأوبئة ، بل إن رقة الحال التي كان عليها طرفا العملية التعليمية تجعلهم أكثر عرضة للإصابة ثم الوفاة .ولعل من أهم أشهر ضحايا تلك الأوبئة من علماء فترة الدراسة ـ وذلك على سبيل المثال لا الحصر ـ الشيخ العالم أبو بكر الكتامى ( ت ١٠١هـ ١٦٤١م ) ـ أحد المتفردين في العلوم العقلية أنذاك ـ وذلك في طاعون ( ت ١٠١هـ ١٦٤١م ) والشيخ العالم أحمد السويدى ، والشيخ العالم على الأجهورى المالكي (٢٤) وذلك في طاعون ( ٢٠١هـ ١٦٥٠م ) (٤٤). وغيرهم الكثير

أما عن الطلبة فيفترض أنهم كانوا أكثر تعرضا للإصابة بالأزمات من أساتذتهم المشايخ. ومن ثم تكمن الخطورة في مدى قدرة المؤسسات التعليمية على الإسراع بعملية الإحلال بالعناصر من خريجى الأزهر، لضمان مواصلة النشاط التعليمى، ليس في الأزهر فحسب، بل في جميع المؤسسات الأخرى المدارس والمساجد، وكذا الكتاتيب في المدن والقرى. التي كانت تعتمد على هؤلاء الخريجين في القيام بأعباء التدريس بها (٥٤)، في المدن والقرى. التي كانت تعتمد على هؤلاء الخريجين في القيام بأعباء التدريس بها (٥٤)، ولعل هذا الأمر يجعلنا نتساءل هل أمتلك علماء تلك الفترة من القدرة التي تمكنهم من تعويض ما يفقدونه من كوادر علمية جراء تلك الأزمات ؟ وما أهم الخطوات التي ساروا عليها لتحقيق ذلك ؟ هذا من جانب، ومن جانب آخر إذ ليس ثمة أدنى شك من وجود الكثير من الأيتام الذين راح آباؤهم ضحايا لتلك الأزمات. فهل كان لأفراد الجتمع أي دور في إنشاء المؤسسات التعليمية لاستبعاب هؤلاء الأيتام؟ وغير ذلك من الأمور التي سوف تتعرض لها الدراسة.

## الوضع الاجتماعي :

في الواقع إن الجتمع المصرى في ظل الحكم العثماني ليكشف عن وجود تعددية في الهيكل الاجتماعي ، حيث كان الجتمع أنذاك مكونا من طبقتين رئيستين ، الأولى . الطبقة الحاكمة ( العثمانيين ـ المماليك ) . الثانية: طبقة الحكومين ، وهم الذين ينتمون إلى الأصول المصرية ، وسوف تقوم الدراسة بالإشارة إلى كل منها على حده .

#### أولا: الطبقة الحاكمة .

لو اقتربنا من الفئة الحاكمة في تلك الفترة . نجد أنها كانت فئة أقلية شكلت أرستقراطية حاكمة ، تتوزع المناصب الإدارية والإشرافية على أحوال القاهرة فيما بينها . سواء أكانت تركية أم علوكية ، وكان طابعها في غالب الأحيان الاستعلاء والصلف والكبرياء (٤٦).

وما لا شك فيه أن تطبع الفئة الحاكمة بطابع الصلف والكبرياء . أدى إلى وجود عزلة بين هذه الفئة وبين الشعب المصرى . والناظر في الحكم العثماني وما انطوى عليه من خصائص يتبين له أن لهذه الخصائص أو العيوب دخل كبير في وجود هذه التعددية وما نتج عنها من وجود عزلة بين الفئة الحاكمة وأفراد الشعب المصرى . وأقرب تلك الخصائص تأثيراً ما كان في طبيعة الحكم العثماني غير المباشر بمعنى أن العثمانين لم

يتصلوا بالجماهير اتصالا مباشرا . حيث كان الملتزم في الريف أداة للاتصال بين الحكومة والفلاحين العاملين بدائرة التزامه ، وكان شيخ الطائفة في المدينة بمثابة ضابط الاتصال بين السلطات العثمانية وأفراد الطائفة . وقد ارتاحت السلطات العثمانية لهذين النظامين ـ الالتزام والطوائف ـ لأنهما كانا يحملان عنها عبء تحصيل الضرائب من المولين ، ويوفران عليها مشقة الاتصال بالجماهير وقد نجم عن هذين النظامين أن السلطات العثمانية لم تكن تتصل بالمصريين إلا عن طريق الملتزم أو شيخ طائفته . وفي ذات الوقت كان الفرد لا يستطيع أن يارس نشاطه إلا إذا كان منتميا إلى طائفة يخضع لنظماها وتقاليدها ، وزعامتها ويحتمى بها (٤٧).

## النيا: طبقة المحكومين.

تكونت تلك الطبقة بمن كان ينتمى إلى الأصول المصرية . وفي واقع الأمر إن أفراد هذه الطبقة لم يكونوا نسيجا واحدا خلال ذلك العصر ، بل انقسموا إلى عدة فثات تفاوتت فيما بينها من حيث المكانة الاجتماعية ، والاقتصادية ، والثقافية .

#### فئة العلماء:

كان العلماء يمثلون فئة اجتماعية لها مكانة متميزة بالمجتمع في مصر العثمانية حيث كان لهم نفوذ بين أفراد المجتمع المصرى فهم موضع احترامهم وتقديرهم ، بسبب قيامهم برسالتهم العلمية وانشغالهم بأمور الدين (٤٨) هذا بالإضافة إلى قيامهم بدور الوساطة بين فئات المجتمع المصرى وسلطاته الحاكمة ، وذلك لسد الفجوة التي نجمت عن العيوب التي انطوى عليها نظام الحكم العثماني . هذا أيضا بخلاف حاجة البكوات المماليك للعلماء لتثبيت حكمهم المزعزع أمام السلطان العثماني ، كما أن دورهم كعلماء يحتم عليهم القيام بدورهم في الإصلاحات السياسية والاجتماعية .

### فئة التجار:

لقد استطاعت هذه الفئة وخاصة أعيان التجار وكبارهم أن تكون لنفسها مكانة اجتماعية هامة. وأن تكون لها علاقات اجتماعية واسعة ذات نفوذ واسع. كما ساهمت في أعمال الخير مما أكسبها مكانة اجتماعية متميزة في المجتمع، بالإضافة إلى كونها وحدة

متماسكة وأن جميع منازعاتها تحل في إطارها (٤٩). وفوق كل ذلك لقد أدركت الأطراف المتصارعة من العسكريين طيلة العصر العثماني مدى الثقل السياسى والاجتماعى للتجار، وكان يتضح ذلك عند تأييد التجار لأحد الأطراف المتصارعة عا يقلب توازن القوى لصالحه (٥٠).

#### الطوائف:

في الحقيقة لقد كان معظم المجتمع المصرى خلال العصر العثماني مكونا من عدد كبير من الطوائف المهنية والحرفية وكان لكل طائفة شيخ ونقيب ، وكان الشيخ يختار من قبل أبناء الطائفة ، ليكون عثلا لهم أمام الحكومة ، وبناء على هذا الاختيار كانت كل طائفة تقفل على نفسها مهنتها التى تخصصت فيها ولا تسمح بدخول أحد من غير أبناء طائفتها فيها ، وكانت العلاقات بين أبناء الطائفة تقوم على النعاون ، واحترام السلم الطائفي (٥١). وكما نوهنا سابقا من أنه كان للحكم العثماني أثر كبير في تكوين الطوائف وانتشارها على نطاق واسع شملت معظم الحرف حتى الشحاذين والقرادتية ، والمغنيين وغيرها .

## أهل الذمة:

كان أهل الذمة من النصارى واليهود يمثلون شريحة هامة من شرائح أو فئات الجتمع المصرى . وكانت هذه الفئة تقصر نشاطها على أعمال التجارة . وخاصة في الجوهرات والأعمال المالية ، وبخاصة الصيرفة (٥٢). وقد كان لليهود نشاط ملحوظ في الأعمال الجمركية حيث كان الكثير منهم يشغل منصب !! أمين الجمرك !! ، وفي غالب حالات غش العملة كان لليهود !! الصيارفة !! دخل كبير فيها ، وقد سبق وأن أشير إلى مثل تلك الحالات (٥٣).

وهكذا فقد رأينا كيف أن البناء الاجتماعى للمجتمع المصرى خلال العصر العثماني كان مكونا من طبقتين رئيسيتين . طبقة أقلية حاكمة استولت على المناصب الإدارية والإشرافية الكبرى وطبقة محكومة شملت جميع أفراد الشعب المصرى ورأينا أن أبناء الطبقة الأخيرة قد انقسموا إلى فئات مختلفة ومتفاوتة فيما بينهم من حيث

الوضع الاجتماعى والاقتصادى والثقافي، كما تبين لنا كذلك أن الحكم العثماني كان له دخل كبير في وجود هذه التعددية وعلى الرغم من أن كل فثة من هذه الفئات كان يرأسها شيخ أو رئيس يتكلم بلسانها أمام الهيئة الحاكمة ـ وقد كان ذلك في إطار ضيق من التعامل بما يخدم مصالح الطبقة الحاكمة أكثر منه خدمة لأفراد الطائفة نقسها ـ بحيث أنه عند اشتداد الكروب والحن بأبناء الشعب المصرى من قبل الطبقة الحاكمة ـ وما أكثر هذا حدوثا خلال ذلك العصر ـ لم يجد أبناء الشعب المصرى نصيرا لهم لإزالة تلك الحن عنهم إلا العلماء ، وبالفعل كان العلماء يلبون تلك النداءات.

تلك إذن نظرة عاجلة على الأوضاع السياسية والاقتصادية والاجتماعية التى كانت سائدة خلال تلك الفترة . وما من شك في أن تلك الأوضاع سوف يكون لها تأثير فعال في مسار الحركة العلمية ، هو ما سنعرفه خلال هذه الدراسة .

### الهوامش

- (۱) هو الإمام فخر الدين محمد بن عمر الرازى الشافعي (ت ٢٠٦هـ ١٢٠٩م) صاحب التفسير الكبير المسمى بدا! مفاتيح الغيب!!
- (٢) هو جمال الذين أبو عمرو عثمان بن عمر المعروف بابن الحاجب المالكى النحوى (ت ٦٤٦هـ- ١٢٤٦م). ولد بقرية إسنا التابعة لحافظة قنا الآن \_ وعرف بابن الحاجب لأن والله كان يعمل حاجبا للأمير عز الدين موسك \_ ابن خال صلاح الدين الأيوبى .
- (٣) هو جمال الدين محمد بن عبد الله بن مالك الطائى الحباني الأندلسى (ت ١٧٢هـ ١٢٧٢م ) نزيل دمشق. وإمام النحاة وحافظ اللغة . حيث حفظ كثيرامن مواد اللغة والأدب والنحو ، والقراءات . وله عدة مؤلفات قيمة ـ سوف يأتى التنويه عنها .
  - (٤) عبد الرحمن ابن خلدون : المقدمة . المطبعة البهية . القاهرة . ص ص ٣٩٣ـ ٣٩٤ .
- (٥) د . عبد اللطيف حمزة : الحركة الفكرية في مصر ( في العصرين الأيوبي والمملوكي الأول ) الهيئة المصرية العامة للكتاب ، الثانية ١٩٩٩م ـ ص ٣١٥ .
  - (٦) نفس المرجع ص ٣١٥.
- (٧) هو أحد علماء القرن الحادى عشر الهجرى (ال ١٧ م). وأحد المتفردين أنذاك في الحديث والفقه .
  . وهو أحفظ أهل عصره لمتون الأحاديث ، وأعرقهم يجرحها ورجالها وصحيحها وسقيمها ، وكان شيوخه وأقرائه يعترفون له بذلك اللمزيد عنه انظر محمد الأمين فضل محب الله الحبى : خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادى عشر المطبعة الوهبية بمصر الحمية، ١٨٦٧هـ ـ ١٨٦٧ . ج٤ .ص ص
  - (٨) المحبى : ج٤ . ص٤١ ـ مصطفى الحموى . فوائد الارتجال ونتائج السفر في احبار أهل القرن الحادى عشر ، مخطوط بدار الكتب ، م ٣٥٠٠٩ ، تاريخ ٣١٨٧، ج١ ص ٥٦٩ .
    - (٩) ولى السلطنة : ٩٨١ ـ ٩٨٧هـ / ١٥١٢ ـ ١٥٠٢م
    - (١٠) تولى السلطنة : ٩٢٧ \_ ٩٧٤ ـ ١٥٢٠ \_ ١٥٦٦م .
  - (١١) . السيد رجب الحراز : المدخل إلى تاريخ مصر الحديث . دار النهضة العربية ، القاهرة ١٩٧٠ . ص ص ٢ ـ ٧
  - (١٢) مدة ولايته : غرة رجب ٩٧١ ـ سلخ روضان ٩٧٣هـ / ١٤ فبراير ١٥٦٤ ـ ٢٠ إبريل ١٥٦٦م .
  - (١٣) عبد الرحيم عبد الرحمن: تقديم كتاب أوضح الإشارات فيمن تولى مصر القاهرة من الوزراء والباشات ، لأحمد شلبي بن عبد الغني ، مكتبة الخانجي ١٩٧٨م ص ص ٣ ٤
  - (18) كانت جند السباهية ، أو الأسباهية في ذلك العصر تتكون من ثلاثة أوجاقات ، من أوجاقات الحامية العثمانية هي : اوجاق جمليان ، أوجاق تفكجيان . أوجاق الجراكسة . وكانت مهمة جند السباهية الأساسية حفظ الأمن في الريف وحماية الطرق ، ولكنهم استغلوا نفوذهم في الريف

- وفرضوا أنفسهم كثيرا من الامتيازات والضرائب غير الشرعية التى أرهقت السكان عبد الرحيم عبد الرحيم عبد الرحيم عبد الرحمن : الريف المصرى في القرن الثامن عشر . ط م جامعة عين شمس ١٩٧٤م . ص ص ٣٠ ـ ٣٠ .
  - (١٥) مدة ولايته غزة شوال ٩٧٣ ـ ٢٠ جمادي أخر ٩٧٤هـ / ١٠ مايو ١٥٦٥ ـ ٢ يناير ١٥٦٧م .
  - (١٦) مدة ولايته: ١٢ جمادي أخر ٩٤٤ ـ رجب ٩٩٩هـ / ٣١مايو ١٥٨٦ \_ إبريل ١٥٩١م .
    - (١٧) عبد الرحيم عبد الرحمن \_ تقديم أوضح الإشارات \_ مصدر سبق ذكره \_ ص ٥
- (١٨) عمر الأسكندراني ، وسليم حسن : تاريخ مصر من الفتح العثماني إلى قبيل الوقت الحاضر مراجعة الكبتن أ . ج سفدج ، ط مكتبة مدبولي سبتمبر/ ١٩٩٠م ص٧٦
- (۱۹) مدة ولايته : ۱۶ الحجة ۱۰۱۲ ـ ۱۳ ربيع الأخر ۱۰۱۳هـ / ۱۶ مايو ۱۳۰۵ ـ ۸ سبتمبر ۱۹۰۶م.
  - (٢٠) مدة ولايته : ٧ صفر ١٠١٦ ـ غرة جماد أول ١٠٢٠هـ / ٤ يونيو ١٦٠٧ يوليو ١٦١١ م .
- (٢١) للمزيد عن ذلك يرجع إلى ابن أبى السرور البكرى: كشف الكربة عن رفع الطلبة ، تحقيق عبد الرحيم عبد الرحمن ، مجلة الجمعية التاريخية . المجلد الثالث والعشرون ، ١٩٧٦م . ومحمد البرلسي السعدى : بلوغ الأرب برفع الطلب ـ ت: عبد الرحيم عبد الرحمن . مجلة الجمعية التاريخية ـ المجلد الرابع والعشرون ، ١٩٧٧م .
- (٢٢) الوجاق : من التركية بمعنى الموقد والمدخنة . تم أطلق على كل ما تنفخ فيه نار. فأطلق على البيت من وبر أو مدر ، ثم على الجماعة تتلاقى في مكان واحد ، ثم أطلق على الطائفة من الطوائف أرباب الحرف وعلى الصنف من أصناف الجند . أحمد السعيد سليمان : تأصيل ما ورد في تاريخ الجبرتى من الدخيل ، دار المعارف ، القاهرة ١٩٧٩ م . ص ١٩٤ .
- (٢٣) وجاق المتفرقة: أنشئ هذا الوجاق في مصر سنة ١٥٥٤م، وكان أهله على تأخر زمانهم أعلى منزلة ورواتب من أصحاب الوجاقات الأخرى . وفي أواخر القرن السادس عشر ( ١٥٩٥م) كانوا أكثر الوجاقات عددا، ثم اضمحلوا في القرن السابع عشر تأصيل الدخيل، المرجع السابق، ص
- (٢٤) . ليلى عبد اللطيف أحمد : الإدارة في مصر العصر العثماني ، رسالة دكتورا . اجيزت من كلية الأداب ، جامعة عين شمس ١٩٧٥م ، ص ص 48\_00\_.
- (٢٥) ليلى عبد اللطيف: المرجع السابق، ص ص ٤٩ ـ ٥١. عبد الرحيم عبد الرحمن. تقديم تواجم الصواعق في واقعة الصناحق. لإيراهيم بن أبى بكر الصوالحي العوفي الحتبلي. ط: المعهد الفرنسي بالقاهرة ١٩٨٤م، ص٣٠
- (۲۶) مدة ولايته : ۱۰ صفر ۱۰۱۰ ـ: ٦ ربيع الثاني ۱۰۱۳هـ / ۱۰ أغسطس ۱۹۰۱ ــ سبتمبر ١٦٠٤ . سبتمبر
  - (٢٧) الويبة سدس إردب.

- (٢٨) الحاج مصطفى الحلبي : مختصر تاريخ مصر . مخطوط لدى مركز بحوث العالم التركي ، ص ٩ ـ ابن عبد الغني : أوضح الإشارات مصدر سبق ذكره ص ص ١٢٧ ـ ١٢٨ .
- (٢٩) مدة ولايته : ١٤ صفر ١٠٢٨ ـ أخر ربيع أخر ١٠٤٠هـ /١٣ أكتوبر ١٦٢٨ ـ ٥ ديسمبر ١٦٣٠م.
- (٣٠) الحاج مصطفى الحلبى : مصدر سبق ذكره . ص ص ٩٢٩١ . أبن عبد الغنى ك مصدر سبق ذكره ، ص ص ٩٢٩٠ . أبن عبد الغنى ك مصدر سبق
  - (٣١) نقلا من ناصر أحمد إبراهيم : الأزمات الاجتماعية . مرجع سبق ذكره ص ٣٠٣ .
- (٣٢) البكرى: الروضة المأنوسة ، مصدر سبق ذكره ، ورقة ٣٣ . المنح الرحمانية ، مصدر سبق ذكره ورقتى ٥١ ـ ٥٢ ـ ١ النزهة الزهية ، مصدر سبق ذكره ، ص ص ٢٧٤ ـ ١٧٥ ـ ، مرعى الحنبلى: نزهة الناظرين في تاريخ من ولى مصر من الخلفاء والسلاطين ، مخطوط بدار الكتب ، تحت رقم ميكروفيلم ٣٧٧٥ ، ح ١١٧٠٦ . ص ١٤٦ . مصطفى الحلبى: مصدر سبق ذكره، ص ص ٨٠ ـ ٩ ، ابن عبد الغنى : مصدر سبق ذكره ، ص ١٢٧ .
- (٣٣) مرعى الحنبلى: مصدر سبق ذكره، ص ١٥٣ الاسحاقى: لطائف الأول فيمن تصرف في مصر من أرباب الدول ، الهيئة العامة لقصور الثقافة ، القاهرة ١٩٩٨م ص ١٧٦ البكرى: المنح الرحمانية . ورقة ٧٩ . نفسه: النزهة الزهية ، ص ص ٢٠٣ ـ ٢٠٣ . مصطفى الحبلى: مصدر سبق ذكره، ص ١١ . مجهول: تاريخ ملوك آل عثمان وولائهم إلى ولاية على باشا المتولي عليها، مخطوط بدار الكتب المصرية، تحت رقم ميكروفيلم ٤٩٨٤٧ ـ تاريخ تيمور ٢٤٠٨ . القلعاوى: مصدر سبق ذكره، ورقة ١٤٢ .
- (٣٤) مرعى الحنبلى : مصدر سبق ذكره ،ص ١٥٣ . البكرى : الروضة المأنوسة . مصدر سبق ذكره ورقة ٣٤ ، لنفسه : النزهة الزهية ، ص ص ٢٠٤ ـ ٢٠٥ . احمد بن سعد الدين العثماني . ذخيرة الإعلام بتواريخ الخلفاء الأعلام وأمراء مصر والحكام ، وقضاة قضاتها في الأحكام ، من فتحها الإسلامي العمرى إلى زمن الناظم ، مخطوط بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ١١١١٥ ، تاريخ الإسلامي العمرى إلى زمن الناظم ، مخطوط بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ١١١٥ ، تاريخ ملوك ، مصدر سبق ذكره ، ورقة ١٦٤ . مجهول : تاريخ ملوك ، مصدر سبق ذكره ، ورقة ١٤٣ .
  - (٣٥) نقلا من ناصر إبراهيم : مرجع سبق ذكره . ص ٣٠٥ .
- (٣٦) البكرى ، الروضة المأنوسة . مصدر سبق ذكره ، ورقة ٣٦ . نفسه : النزهة الزهرية : مصدر سبق ذكره ورقة ٢١٣ ـ ٢١ ابن عبد الغنى : مصدر سبق ذكره ص ١٢ ابن عبد الغنى : مصدر سبق ذكره ص ١٤ ابن عبد الغنى : مصدر سبق ذكره ص ١٤١ .
- (۳۷) مصطفی الحلبی : مصدر سبق ذکره ، ص ۲۶ . مجهول : تاریخ ملوك آل عثمان ، مصدر سبق ذکره ، ورقة ۱۰۱ ذکره . ابن عبد الغنی : مصدر سبق ذکره ، ص ۱۰۹ . القلعاوی : مصدر سبق ذکره ، ورقة ۱۰۹ . ناصر إبراهيم : مرجع سبق ذکره ، ص ۳۰۷ .
- (٣٨) مصطفى الحلبى: مصدر سبق ذكره، ص ٤٥. مجهول: تاريخ ملوك آل عثمان، مصدر سبق ذكره، ص ١٦٥. القلعاوى: مصدر سبق ذكره، ص ١٦٥. القلعاوى: مصدر سبق

- ذكره ورقة ١٥٣ .
- (۳۹) مصطفی الحلبی : مصدر سبق ذکر ، ص ۵۰ مجهول : تاریخ ملوك آل عثمان مصدر سبق ذکره ، ابن عبد الغنی .أوضع الإرشارات : مصدر سبق ذکره ص ص ۱۷۰ ـ ۱۷۱. القلعاوی : مصدر سبق ذکره ، ورقة ۱۵۳ .
- (٤٠) مصطفى الحلبى: مصدر سبق ذكره ، ص ٥٣ . أبن عبد الغنى: أوضح الإرشادات، مصدر سبق ذكره ، ص ١٧٦
  - (٤١) البكرى: الروضة المأنوسة، مصدر سبق ذكره، ورقه ٤٢ .
  - (٤٢) المحبى : خلاصة الأثر . مصدر سبق ذكره . ج ١ ص ٥٨
- (٤٣) هو العالم على بن زين العابدين محمد بن أبى محمد زين الدين عبد الرحمن بن على أبو الأرشاد نور الدين الأجهورى ـ نسبة إلى أجهور الورد قرية بريف مصر ـ المالكى ، شيخ المالكية في عصره ، بالقاهرة وأمام الأئمة وعلم الإرشاد ، كان محدثا فقيها رحله كبير الشأن ، طار صيته في الخافقين وعم نفعه . وعظمت بركته ، وقد جد فبرع في الفنون فقها وعربية، وأصلين ، وبلاغة ومنطقا، ودرس وأفتى وصنف وألف وعمر كثيرا ، ورحل الناس إليه من الأفاق للأخذ عنه فالحق الأحفاد بالأجداد . أخذ عن مشايخ كثيرين . وألف التأليف الكثيرة الدالة على قوته ـ وهو ما ستعرفه في حينه ـ الحبى : مصدر سبق ذكره ، ج ٣ . ص ص ١٧٧ ـ ١٢٨ .
- (٤٤) ابن الغنى : أوضح الإشارات : مصدر سبق ذكره ص ١٥٥ ـ القلعاوى : مصدر سبق ذكره ، ورقة ١٥١ .
  - (٤٥) ناصر إبراهيم: الأزمات الاجتماعية . مرجع سبق ذكره ،ص ٢٧٣ .
- (٤٦) د . عبد الرحيم عبد الرحمن : دراسات في الحياة الاجتماعية في مصر إبان العصر العثماني ، من كتاب فصول من تاريخ مصر الاقتصادى والاجتماعى في العصر العثماني ، تاريخ المصريين عدد ( ٣٨ ) . الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٩٠م ، ص ٢٨٠ .
- . (٤٧) . عبد العزيز الشناوى : الأزهر جامعا وجامعة . مكتبة الأنجلو ١٩٨٣م . ج ١ ، ص ص ١٥٤ ـ . ١٥٦
  - (٤٨) . السيد رجب الحراز : المدخل إلى تاريخ ، مرجع سبق ذكره ص ٣٤.
- (٤٩) عبد الرحيم عبد الرحمن: الحياة الاجتماعية ، مرجع سبق ذكره ص ص
- (٥٠) د . نللى حنا : تجار القاهرة في العصر العثماني ، ترجمة د . رؤوف عباس ، الدار المصرية اللبنانية القاهرة ١٩٩٧م ، ص ٥٩ .
  - (٥١) د . عبد الرحيم عبد الرحمن : مرجع سبق ذكره . ص ص ٢٩٨ ـ ٢٩٨ .
    - (٥٢) نفس المرجع ، ص ٣٠١ .
      - (٥٣) يرجع إلى ص ١٣

# الفصل الأول مجتميع العلمساء

من الأمور التى اتفق الباحثون عليها عامة أن الديانات السماوية وضعت قواعد و ضوابط سامية على سلوك الناس وهي ما تسمى بالنظم الاجتماعية وغنى عن البيان أن هذه النظم سابقة في وجود الأفراد بوصفهم أفراد إذ ينشأ هؤلاء في الحياة الاجتماعية فيجدون أنفسهم أمام ما ينطوى عليه نظام المجتمع من أساليب الفكر و قوالب العمل و النظم العديدة و الأوضاع المتعارف عليها . و يرون أنفسهم ملزمين بأن يصبوا قوالب تفكيرهم و أنماط سلوكهم و مواقفهم الاجتماعية وفقاً لهذه المصطلحات و المعايير الاجتماعية (۱) لذا لنا أن نتساءل هل كانت تلك القواعد و الضوابط يتم تطبيقها على مستوى جميع الأفراد عبر مختلف الأزمنة ؟ في الحقيقة إن كان الباحثون قد اتفقوا على وضع تلك القواعد و الضوابط قبل وجود تلك الطوائف و الجماعات . إلا أنهم اختلفوا حول درجة و مدى صرامة تلك القواعد و النظم في مراحل زمنية بعينها (۲)

ولو نظرنا إلى العلماء كجماعة أو طائفة نجد أنه علاوة على الضوابط و النظم التى اتفقوا عليها في المجتمعات التى يعيشون فيها كان للعلم في حد ذاته معان و أسس سامية تحتم على كل من ينسب لهذه الطائفة السير عليها . و لذا نجد أن طائفة العلماء من أكثر طوائف المجتمع الختلفة تطبيقاً لما وضع من ضوابط و نظم تتمشى مع وضعهم كعلماء أو فئة يعتبرها المجتمع قدوة يهتدى بها .

وفي هذا الفصل سوف تقوم الدراسة بدراسة الجوانب الاقتصادية للعلماء ثم أحوالهم الاجتماعية و العلاقة بينهم و بين أفراد مجتمعهم . هذا إلي جانب مشاركات العلماء في الجوانب السياسية . و من خلال كل ذلك سوف تكشف الدراسة إلي أى مدى التزام علماء فترتها بالضوابط و النظم التي تتمشى مع مكانتهم؟.

#### الجانب الاقتصادي :

في الحقيقة كانت رقة الحال هي السمة الغالبة على الكثير من علماء القرن الحادي عشر الهجري ( السابع عشر الميلادي ) . و لم يكن هذا الأمر مقصوراً على علماء تلك الفترة بل كان أمراً غالباً على طالبي العلم عبر العصور المختلفة . حتى كاد أن يكون الفقر

و قلة الغنى من الصفات الواجب توافرها في طالب العلم . ومن هنا نرى أحد العلماء (٢) منشد قائلاً:

من يطلب العلم بذل و ضيق العيش و الخدمة و الانقطاع فهو الذي يفلح لا من غدا يطلب بالعيز و الاتساع (٤)

ولكن ليس معنى هذا أن جميع علماء تلك الفترة أو غيرها من الفترات الأخرى قد لازمهم ضيق العيش ، بل وجد هناك من كانت حالته الاقتصادية طيبة . و بادىء ذى بدء قبل الشروع في إعطاء النماذج لمن اتصف بكلتا الحالتين علينا الإشارة أولا إلي المجالات الاقتصادية التى مارسها العلماء في فترة دراستنا هذه و أى من تلك الجالات كان قريب الصلة بالنواحى العلمية أو بعيداً عنها و من أهم تلك الجالات :--

#### الوظائف:

في هذا الأمر سنناقش الوظائف التى تولاها العلماء و هل كانت على وجه واحد أم وجوة متعددة ؟ و نظرة العلماء أنفسهم إلي تلك الوظائف ، و هل كانوا يسعون للحصول عليها؟ و نظرتهم إلي من يقوم بالسعى إلي نيلها ، و هل كان يوجد بينهم صراع على تولي تلك الوظائف ؟ ، و إن وجد هذا الصراع هل كان يعتبر نذيراً بتسرب الفساد إلى سلوكيات العلماء والإدارة العثمانية التى كان بيدها تولية الوظائف ؟ ، ومقارنة الفساد الذي تسرب إلى العلماء في فترة الدراسة بالفترة التى بعدها ( القرن الثاني عشر الهجرى ال ١٨ م) . هذا بالإضافة إلى معرفة ما إذا كان لهذه الوظائف أثر على توجيه الحركة العلمية توجها معينا أم لا . وغير ذلك من الأمور الأخرى .

بدراسة وثائق المحاكم الشرعية يتضح لنا أن الوظائف التى تولاها العلماء فى تلك الفترة كثيرة ومتنوعة ، كما يتضح أيضاً أن معظم تلك الوظائف كانت الأوقاف هى المصدر الرئيسى للإنفاق عليها . ومن ثم فإن الأوقاف هى التى قامت بتحديد تلك الوظائف بما فيها الوظائف التعليمية ، وما فى ذلك من الإشارة إلى تأثير الأوقاف فى سير الحركة العلمية خلال العصر العثمانى وما قبله - ولما كان للأوقاف أكبر الأثر فى الحياة العلمية أنذاك رأت الدراسة أن تفرد لهذا الأمر حديثاً خاصاً به . سنعرفه فى حينه .

ومن خلال القراءة لوثائق المحاكم الشرعية يمكن أن نصنف الوظائف التي تولاها

العلماء إلى وظائف تعليمية ، دينية ، إدارية ، خدمية ، وبعض المناصب الكبرى الأخرى، ولعل هذا الجدول يوضح هذا الأمر بصورة أفضل .

|             |                   |                                |              | ولعل هذا الجدول يو |
|-------------|-------------------|--------------------------------|--------------|--------------------|
| يعض المناصب | الخدمية           | الإدارية                       | الدينية ا    | الوظائف            |
| الكبرى      | ·                 |                                |              | التعليمية          |
| - قاضى      | - خزن الكتب       | - النظر على                    | - الإمامة    | التدريس            |
| القضاء      | - وقادة           | وقف                            | - الخطابة    | وتشمل تدريس        |
| - قاضى      | – بواية           | – كتاب وقف                     | - الأذن      | كل من العلوم       |
| بمحكمة      | - فراشة           | <ul> <li>مباشرة وقف</li> </ul> | - تصوف       | التالية:_          |
| مفتی        | - خدامة           | - جباية وقف                    | - قراءة      | - الفقة على        |
| السلطنة     | - وزن خب <b>ز</b> | - النظر على                    | القرآن       | المذاهب            |
| بمضر ا      | سقاية             | مسجد                           | (سورة –      | الأربعة            |
|             | - ملى فسقية       | – النوقيع                      | جزوسبع)      | - التفسير          |
|             | مزملة             | - الشهادة                      | - مشیخة      | - الحديث           |
| ,           |                   | <sup>(۱)</sup> عيبه غاتد ~     | الأجزاء      | - القراءات         |
|             |                   | - شاهد بمحكمة                  | السيع        | - تأديب            |
|             |                   |                                | - مشيخة      | الأطفال            |
|             |                   | •                              | الصوفية      | - الإعادة          |
|             |                   |                                | - نقابة قراء | - العرافة          |
| ·           |                   |                                | - الترقية    | - التلقين          |
|             |                   |                                | القصادة      | - سماع حديث        |
|             |                   |                                | - الصلاة     | - مشیخة            |
|             |                   |                                | على          | الحديث             |
| ·           |                   |                                | الأموات      | ا طلب(٥) ققه       |
|             |                   |                                | - الإنشاد    | على                |
|             |                   | ·                              |              | المذاهب            |
|             |                   |                                |              | الأربعة            |
|             |                   |                                |              | - طلب تفسير        |
|             |                   | ,                              |              | ا - طلب حدیث       |
|             |                   |                                |              |                    |

تلك إذن أهم الوظائف التى كانت تعد كأول مجال أو نشاط اقتصادى يمارسه علماء القرن الحادى عشر الهجرى ال ١٧م، وبالنظر إلى الجدول السابق يكون من السهل علينا أن نخرج بأكثر من ملاحظة على تلك الوظائف التى احتواها.

وأولى تلك الملاحظات مدى غلبة الصبغة الدينية على الوظائف من كافة جوانبها . وخاصة فيما يتعلق بالوظائف التعليمية ، حيث نجد أن التدريس فيها ينصب فى أربعة علوم جميعها من العلوم الدينية ، وهى علم الفقه على المذاهب الأربعة ( الحنفى - المشافعى - الحنبلى ). وعلوم التفسير ، والحديث ، والقراءات . بل نجد ما هو أكثر من ذلك فكلا من علمى التفسير والحديث حددت بعض الكتب التى تدرس فيهما ، ففى علم التفسير نجد من الكتب التى حددت فيه تفسير البيضاوى (٧) وتفسير الطحاوى والكشاف للزمخشرى (٨) أما الحديث فنجد من الكتب التى حددت فيه صحيح البخارى (٩) وعا لاشك فيه أن اقتصار الأوقاف على هذه العلوم الدينية وتقنين الوظائف لها . إضافة إلى تحديد بعض الكتب المتعلقة بها . كان له أثر كبير في سير الحركة العلمية نحو العلوم الدينية ، عما أوجد باعثا على تشجيع دراسة هذه العلوم وإقبال الطلبة عليها .

على أنى أنبه إلى أن هذا الأمر لم يكن وليد العصر العثماني إذ تمتد جذوره إلى العصرين السابقين (الأيوبي والمملوكي) وذلك بحكم أن معظم الأوقاف التي حددت تلك الوظائف يرجع تاريخ رصدها إلى العصرين السابقين له (الأيوبي والمملوكي). ولا يخفى أن السبب في تركيز أصحاب تلك الوقفيات - والذين كان أكثرهم من السلاطين يخفى أن السبب في تركيز أصحاب الله الأربعة هو محاولة سلاطين الدولة الأيوبية القضاء والأمراء - على تدريس الفقه بمذاهبه الأربعة هو محاولة سلاطين الدولة الأيوبية القضاء على أي اثر للمذهب الشيعي فانتهج خلفاؤهم من سلاطين الدولة المملوكية هذا الأمر بعدهم.

ومن البديهي أن نلاحظ على تلك الوظائف أن معظمها كانت وظائف متوسطة أو ضعيفة ، ولا سيما في العائد الذي سوف يجنى من ورائها وخاصة إذا ما قورنت بالوظائف التي كان يستحوذ عليها أفراد الطبقة الحاكمة .

#### القضاء

أما فيما يتعلق بالمناصب القضائية وخاصة منصب قاضي القضاة فنجد ثمة من

تولى هذا المنصب من العلماء المصريين خلال القرن الحادى عشر الهجرى ال ١٧ م. وهو في حد ذاته يعتبر أمراً فريداً ، ذلك لأن العثمانيين عندما استولوا على مصر عقب انتصارهم على المماليك وإسقاط دولتهم عام ٩٢٣هـ (١٥١٧م) . تنبهوا إلى الدور الخطير الذي يلعبه القضاء سواء في الحياة الاجتماعية أو السياسية ولذا عمدوا للسيطرة على القضاء المصرى ، وذلك بإحلال قاض عثماني حنفي - وهو ما أطلق عليه قاضى عسكر (١٠) - لرئاسة القضاء المصرى وإلغاء ما كان معمولاً به من نظام قضاة القضاة الأربعة . ولكن كان من العسير على السلطان سليم الأول (١١) . أن يحدث تغييراً مفاجئاً في النظام القضائي المصرى ، فأقر أثناء وجوده في مصر النظام القديم . حيث ابقى القضاة الأربعة الذين كانوا على رأس القضاء المصرى في عهد السلطان الغورى .(١٢)

ولكن لم يدم هذا الأمر طويلاً حيث أن العثمانيين عمدوا إلى وضع خطة تمت بها السيطرة على نظام القضاء في مصر ، و تم تنفيذ هذه الخطة على عدة مراحل كالتالي :-

أولاً: تنفيذاً لأول خطوة نحو عثمنة القضاء في مصر قام السلطان العثماني سليم الأول بإقرار قاض مع قضاة القضاة الأربعة (١٣) أطلق عليه قاضى العرب وجعل مقره المدرسة الصالحية (١٤)، و منع نواب القضاة بمصر و الشهود قاطبة أن لا يعقدوا عقداً لأحد من الناس ، ولا يكتبوا إجازة ، ولا وكالة ، ولا شيء من الأشغال إلا بهذه المدرسة و بين يديه ،وأخبر ابن إياس أن الناس و القضاة قد لحقهم عظيم الضرر من جراء هذا الأمر . كما استشهد بقول الشيخ بدر الدين بن الزيتوني في معنى ذلك (١٥).

منعنا الحكم و الأشهاد أيضاً فيا سنة الكرى عينى فزورى منعنسا كلنا مسن غير ذنب كأنسا قد آتيناهم بزور (١٦)

النيا السلطنة العثمانية بمصر مضى قدماً في تنفيذ هذا الأمر ، إذ أنه في يوم السبت نائب السلطنة العثمانية بمصر مضى قدماً في تنفيذ هذا الأمر ، إذ أنه في يوم السبت مستهل ربيع الأول ٩٢٤ هـ – (١٥١٨م) أمر نواب القضاة أن يبطلوا الرسل و الوكلاء من المدرسة الصالحية ، و أن لا يحكموا إلا في بيوتهم من غير رسل ولا وكلاء ، ويشير ابن إلى أن هذا الأمر لم يتم و لم يعمل به النواب (١٨٠). ولعل هذا القول يشير إلى أن الرسل و الوكلاء كانوا غير راضين على ما قام به خاير بك ، و لذا فلم يلتزموا بما أقر به . ولا المنازموا بما أناز به . ولذا فلم يلتزموا بما أناز به . ولذا فلم يلتزموا بما أناز به . ولذا فلم يلتزموا بمنازه أن المنازه المنازه عداد خطوات أخذت طابعاً أكثر تدخلاً عما قبلها . منها أن

العثمانيين عمدوا إلى إجلاس أحد أمرائهم على تكية بباب المدرسة الصالحية يسمونه المخضرا وحوله من الإنكشارية (١٩) حيث كان لا يقضى أمراً من الأحكام الشرعية حتى يعرض عليه ، وكان يقف المتخاصمان بين يديه و يقرر في كل محاكمة مبلغاً مقداره ستة دراهم على كل دينار . كما كان لا يأخذ بتنفيذ ما يراه من أحكام على المتخاصمين من ضرب و سجن وفي كل لا يأخذ بمشورة القضاة . و هكذا سلب الكثير من سلطاتهم القضائية . ونرى ابن إياس يعلق على ذلك بقوله " وقد ضعفت شوكة الشرع في هذه الأيام جداً " كما استشهد بقول القائل (٢٠):-

يا رب زاد الظلم و استحوذوا و الفعل ليس يخفى عليك و ما لنا إلاك فانظر لنا وغنا منهم وخذهم إليك (٢١)

رابعاً: - ومن تلك التدخلات المباشرة ما قام به الأمير إسكندر بك في يوم الخميس عاشر رجب ٩٢٥ هـ (١٥١٩م). من معارضته الشديدة لقضاة القضاة فيما كانوا يصدرونه من أحكام شرعية ، (٢٢) وتأكيداً لهذا التدخل من قبل إسكندر بك في الأمور القضائية أصدر خاير بك أوامره بإبطال نقباء قضاة القضاة الأربعة . و منع بعض الوكلاء و الرسل الذين كانوا يجلسون على باب المدرسة الصالحية .

خامساً: و استمراراً لتضييق الخناق على نظام القضاء المصرى ما قام به خاير في رجب عام ٩٢٦هـ (١٥٢٠م) . من إصدار أوامره لقضاة القضاة بأن يقلصوا عدد نوابهم بعزل عدد كبير منهم ، ومقتهم و أغلظ عليهم في القول حيث قال لهم : "اعزلوا جماعة من نوابكم المناجيس "احيث استغل في ذلك شكوى امرأة ضد أحد نواب قاضى القضاة الحنفى بأنه ضربها ثمانين عصاة . (٣٣)

سادساً :- وسيراً على هذا الدرب قام خاير بك في ١٦ ذى الحجة ٩٢٧هـ ١٧ نوفمبر ١٩٢١م بإتخاذ عدة قرارات وضعت حداً لحرية القضاة المصريين ، و ذلك بناء على أمر عثماني عرف باليسق العثماني هي :

أ :- اقتصار كل قاض من القضاة الأربعة على سبعة نواب لا غير ، بعدد أيام الأسبوع . نائباً في كل يوم .

ب :- على كل قاض أن يجلس في بيت قاضى القضاة التابع له في اليوم الحدد له و ينظر الدعاوى التي تعرض عليه هناك بمفرده.

جـ: - أن يكتفى كل نائب بشاهدين فقط .

د:- أن يأخذ القاضى على عقد زواج البكر ستين نصفا ، و على الثيب ثلاثين نصفا لا غير .

هـ:- توزيع المبالغ التي تحصل من العقود بين العاقد و الشهود مع تحديد نصيب المبيت المال.

و:- أن عقد الزواج و اعتماد الطلاق لا يتمان إلا في بيت من بيوت القضاة الأربعة.

ز:- يحظر على القضاة و الشهود الحكم بالمدرسة الصالحية.

ج:- يمنع جميع النواب و الشهود من مباشرة الأحكام الشرعية عدا من يتم اعتمادهم (٢٤).

سابعاً: - وفي جمادى الآخرة سنة ٩٢٨هـ - مايو سنة ١٥٢٢م . أقدم العثمانيون على تنفيذ المرحلة قبل الأخيرة نحو عثمنة القضاء المصرى و ذلك عندما أرسل السلطان سليمان القانوني إلي مصر قاضياً عثمانياً عرف بـ: " قسام التركات " سواء كانت أهلية أو غيرها ، ولا يعارضه أحد من الناس في ذلك ، و أن يأخذ ما يتحصل من كل تركة العشر لبيت المال أن يأخذ على عقد البكر ستين نصفاً ، و الثيب ثلاثين نصفاً ، و لم يستطع أحد من قضاة القضاة معارضته (٢٥).

ثامناً: - ففى أواخر جمادى الأخرة سنة ٩٢٨هـ - مايو ١٥٢٢م. حدثت آخر جولة في عثمنة القضاء المصرى ، حيث تم للدولة العثمانية انتزاع السلطة القضائية من أيدى علماء الأزهر بمصر ، و صار قضاء مصر عثمانياً ( الرياسة و الإدارة و النظم ) و ذلك بوصول القاضى العثماني ألم سيدى جلبى ألم والذى سبقه وصول مرسوم السلطان سليمان إلى خاير بك والذى كان يحوى عدة فرمانات هى :-

أ- إقالة قضاة الأربعة بمصر من مناصبهم .

ب- إعطاء جميع الصلاحيات القضائية على المذاهب الأربعة لقاضى عسكر سيدى جلبى. جـ- إبطال جميع النواب والشهود بمصر.

د - اقتصار كل نائب على اثنين من الشهود فقط ،

و - أن تكون المدرسة الصالحية هي المقر الدائم للنواب الأربعة .

ز - عدم التصديق على أى أمر من الأمور الشرعية إلا بعد عرضها على قاضى عسكر

وبعد وقوف الأمير خاير بك على مرسوم السلطان سليمان أصدر أوامره للقضاة ونوابهم وشهودهم بأن يلزموا بيوتهم ولا يتحدثوا في الأمور الشرعية ، فامتثلوا لذلك (٢٦).

وهكذا فقد راينا أن عملية عثمنة القضاء المصرى قد استغرقت ما يقرب من خمس سنوات ، ولم يستطع العثمانيون القيام بهذه العملية جملة واحدة وهذا إن دل على شئ فإنما يدل على مدى عظم المكانة التى تتمتع بها مصر سواء أكانت سياسية أو علمية. ويتضع هذا الأمر جليا إذا ما قورن بما حدث فى الأقطار الإسلامية الأخرى . ففى الشام مثلا عند عودة السلطان سليم إلى بلاده بعد تدعيمه للحكم العثماني بمصر – وأثناء إقامته بالشام أمر قاضى القضاة الشافعي بها وهو "اشهاب الدين بن فرفور" بأن يتقلد بالمذهب الحنفى ويترك المذهب الشافعي . وأن لا يحكم بالشام غير قاضى القضاة المخلفي . وأبطل عمل قضاة الثلاثة الباقين كما أبطل الوكلاء والرسل ونواب القضاة (٢٧) .

ولنا أن نتساءل إذاً هل نجحت عملية عثمنة القضاء المصرى وباتت مناصب القضاء في مصر قاصرة على العثمانيين دون المصريين ؟ في واقع الأمر إن مجريات الأحداث خلال ذلك العصر اثبتت بما لا يدع مجالا للشك عجز العثمانيين عن القيام بهام القضاء في مصر جميعها ، إذ تكشف لنا وثائق الحاكم الشرعية مدى اعتماد القضاة العثمانيين على العلماء المصريين لكى يساندونهم في القيام بالمناصب القضائية . ولم يقتصر الأمر عند ذلك فحسب ، بل استعانوا بالعلماء المصريين كشهود ووكلاء أيضاً . وقبل الشروع في الإشارة إلى بعض أسماء من تولوا مناصب القضاء خلال فترة دراستنا لنا أن نتساءل هل كانت هناك أولوية لدى العثمانيين فيمن يتولي مناصب القضاء من المصريين . أم الكل سواء ؟ في الحقيقة واستكمالا لعملية عثمنة القضاء المصرى ، جعل العثمانيون الأولوية لمن يتولى مناصب القضاء من المصريين لمن نال قسطاً كبيراً من العثمانيون الأولوية لمن يتولى مناصب القضاء من المصريين لمن نال قسطاً كبيراً من التعليم بالمدارس العثمانية الموجودة بالعاصمة استانبول . لاسيما فيمن تولي منصب التعضاة أو قاضى عسكر .

وهاك بعض أسماء الذين تولوا مناصب القضاء كنواب وذلك على سبيل

الاستشهاد لا الحصر . فنجد عن تولي القضاء بأكبر المحاكم آنذاك وهي محكمة الباب العالي . الشيخ أبو المكارم عبد المنعم الشهير بالزيادي الشافعي(٢٨). والشيخ ابو عبد الله شمس الدين محمد ابن أحمد الوراثي الصديقي المالكي(٢٩) والشيخ عثمان الفتوحي الحنبلي (٣٠). وعن تولي القضاء بمحكمة الصالحية النجمية ، الشيخ زين الدين عبد القادر على البرلسي المالكي (٣١). وبمحكمة القسمة العربية الشيخ زين الدين عبد المنائع البكري (٣٢). وبمحكمة طولون الشيخ شمس الدين محمد أبو الحسن الدميري المالكي (٣٣). وبمحكمة بولاق الشيخ ابو عبد الله محمد بن زين الدين عبد الباسط الشهير نسبه بالساطي الشافعي (٤٤). ولم يقتصر هذا الأمر على محاكم القاهرة ، بل نجد أن العلماء المصرين قد تولوا المهام القضائية في محاكم الأقاليم أيضاً. من هؤلاء الشيخ محمد بن أحمد المعروف بالحتاتي الحنفي ، الذي باشر القضاء في كل من أسيوط والجيزة (٣٥) وعن باشر القضاء بمحاكم الأقاليم أيضاً الشيخ شهاب الدين الحنفي أسيوط والجيزة (٣٥) وعن باشر القضاء بمحاكم الأقاليم أيضاً الشيخ شهاب الدين الحنفي . وذلك بثغر الإسكندرية (٣٦) ، وغيرهم الكثير . وهكذا استطاع العلماء أن يجبروا الإدارة العثمانية على الاستعانة بهم ، بعد أن صعب عليها تحويل القضاء في مصر إلى عثماني صرف

وأما بالنسبة لمناصب الشهود وغيرهم فقد أشارت دراسة سابقة إلى أن تلك المناصب كانت ميدانا خالصا للعلماء المصريين لم يلها عالم عثماني إلا في حالات نادرة (٣٧). وتزخر وثائق المحاكم الشرعية بأسماء المصريين الذين تولوا هذه المناصب (٣٨) وكما أمدتنا الوثائق بأسماء من تولوا هذه المناصب أمدتنا بالمهام التي كانت منوطة بهم ، حيث ذكر ذلك عند تقرير الشيخ زين الدين صالح الطبلاوي شاهداً بالقسمة العسكرية ، بأن ينظر في مصالح المسلمين ، و يحمل الشهادات ، وقسمة المخلفات على الأوجه المرضية (٣٩).

هذا من ناحية مناصب القضاة كنواب ، أما من ناحية منصب قاضى القضاة أو قاضى عسكر ، ففى واقع الأمر أنه طيلة مدة العصر العثماني ندر من ولى مهام هذا المنصب من العلماء المصريين . و سبب ذلك ما سبق كما نوه إليه أن لا يتولى مهام هذا المنصب إلا من نال قسطاً كبيراً من التعليم في المدارس العثمانية !! الثمان !! الموجودة بالأستانة . سواء كان تركيا أم لا حيث أوضحت لنا الوثائق و المصادر أن هذا المنصب قد تولاه الأتراك . وغيرهم كالشوام مثلاً.

وفيما يبدو أن المصرى الوحيد الذى تولي مهام هذا المنصب خلال ذلك العصر الشيخ العالم شهاب الدين أحمد الخفاجى الحنفى (ت ١٠٧٩ هـ - ١٦٥٨م) . و لرب سائل يسأل إن كان الأمر كذلك فلم إنفرد الخفاجى بتولية هذا المنصب دون غيره من العلماء المصريين ؟ على الرخم من وجود الكثير من الذين ارتحلوا إلى الأستانة ، و نالوا قسطاً من التعليم بمدارسها ، و كان أقصى ما نالوه مناصب نواب القضاة في بعض المحاكم. و يرجع هذا الأمر في اعتقادى إلى عدة أمور توافرت في الخفاجى دون غيره من علماء مصر في تلك الفترة و من أهمها :

لُولاً: مدى تفوق الخفاجى و براعته في تحصيل العلوم ، الأمر الذى لم يتوفر لغيره عن ارتحل إلي الأستانة - و هذا ما سوف تعرفه في حينه خلال تلك الدراسة .

ثانياً: - طول المدة التي قضاها الرجل في الأستانة و تعلمه على يد الكثير من فضلائها في عدة علوم مختلفة كالطب و الرياضيات و غيرها.

ثالثاً: - احتفاظه بعلاقات طيبة مع كبار المسئولين في الأستانة ، الأمر الذي رشحه لتولي ذلك المنصب .

رابعاً: - أنه تدرج في تولي بعض المناصب القضائية في المدن الموجودة بالعاصمة (الأستانة) و كان أخرها مدينة سالانيك ، و ذلك قبل أن يسند إليه المنصب في القاهرة (٤٠).

#### منصب مفتى السلطنة:

لقد أوجد العثمانيون منصب مفتى السلطنة ليرأس الهيئة الإسلامية الموجودة ببلادهم، و كان يلقب بشيخ الإسلام. و اعتبره العثمانيون موازيا للصدر الأعظم في رتبته. و لذا أعطى هذا المفتى من قبلهم كثيراً من الحقوق فقد كان له الحق في تعيين وعزل كل المفتين في السلطنة. كما كان يقوم بتعيين القضاة من مذهب أبى حنيفة في كثير من مراكز الولايات، كما لم تكن تعلن أية حرب أو تعقد معاهدة إلا بعد أخذ رأيه في كل شئون الدولة الهامة، بالإضافة إلى ذلك فقد كان لصاحب هذا المنصب الحق في إصدار فتوى بعزل السلطان نفسه. (٤١)

وما يعتقد أن إنشاء هذا المنصب في مصر كان مرتبطاً بالتغيير الذى أصاب نظام القضاء المصرى ، و دليلنا على صحة هذا الاعتقاد أن هذا المنصب كان يعطى لمن هو أكثر

علماً بين الشافعية بمصر ، دون غيرهم من أصحاب المذاهب الأخرى ، و خاصة أتباع المذهب الحنفى مثلاً . و ذلك لتعويض الشافعية عن فقدانهم المركز الأدبى بعد عثمنة القضاء نظراً لما كان يتمتع به المذهب الشافعي من الانتشار و غلبة رجاله أنذاك .

والظاهر فيما يبدو أنه منذ بداية العقد الثاني من القرن الحادى عشر الهجرى الدام. قد حدث تحول فيما يجب توافره من شروط لتولي هذا المنصب إذ أننا نجد أنه قد تقلد هذا المنصب منذ تلك الفترة عدد بمن ليسوا في صدارة فقهاء الشافعية ، بما يدفعنا إلى الاعتقاد بأن هذا المنصب بات منصباً شرفياً أكثر منه عملياً . و حدث هذا الأمر تحديداً بعد وفاة الشيخ العالم محمد بن أحمد بن حمزة الملقب به شمس الدين ابن شهاب الدين الرملي المنوفي المصرى ( ٩١٩-١٠٠٤هـ / ١٥٩٢ – ١٥٩٥م ) (٢٤).

إذ انه بعد وفاة الشيخ الرملى و طبقاً لما سجلته وثائق المحاكم الشرعية اتضح أن هذا المنصب أصبح منصباً وراثياً توارثه أفراد السادة البكرية (٤٣) و تناقلوه فيما بينهم . و في الحقيقة فإن المصادر التاريخية أشارت إلى أن هؤلاء السادة سعوا إلى تولى هذا المنصب والاحتفاظ به ، و ذلك عا يزيد من مكانتهم الاجتماعية . و كانت أولى محاولاتهم عندما قام الشيخ أبو السرور بن محمد بن على بن عبد الرحمن الصديقى (١٠٠٧هـ - ١٥٩٨م) بإرسال رسالة إلى دار السلطنة تتضمن طلبه لمنصب مفتى السلطنة (٤٤).

ولعله بعرض بعض الأسماء التى تولت هذا المنصب من السادة البكرية يتضح لنا كيف تمكنوا من الاحتفاظ بهذا المنصب دون غيرهم . فمنهم الشيخ محمد شمس الدين البكرى الصديقى  $\binom{63}{2}$  والشيخ محمد زين العابدين البكرى الصديقى  $\binom{63}{2}$ . والشيخ أحمد أفندى زين العابدين الصديقى  $\binom{63}{2}$  والشيخ أحمد أفندى زين العابدين الصديقى  $\binom{63}{2}$  والشيخ عبد الرحمن البكرى الصديقى  $\binom{63}{2}$  ، محمد أفندى البكرى الصديقى  $\binom{69}{2}$  ، وغيرهم .

# فساد الإدارة وتأثيره على العلماء

من المؤكد أن الإدارة هي عصب أية دولة وأنه بحدوث أى خلل فيها سوف يترك أثاراً ظاهرة على قطاعات عديدة من الدولة ومن تلك القطاعات القطاع الوظيفي ، وذلك بحكم أن توزيع الوظائف أمر مخول إلى الإدارة . فهى التي توزع تلك الوظائف على من يستحقها ، وأنه طالما حاد القائمون على الإدارة عن الصواب في توزيعهم للوظائف فمن

الطبيعى أن يكون لهذا الأمر مردوده عند المستحقين لتلك الوظائف . من حدوث صراع بينهم على توليها . بخلاف تأثير ذلك على علاقتهم . وسوف تقوم الدراسة من خلال هذه الأطروحة ، رصد هذا الأمر ، وخاصة في الفترة محل الدراسة لبيان أثر ذلك على العلماء .

فبداية علينا تحديد من كان بيده تولية الوظائف وتوزيعها . فمن خلال الإطلاع على وثائق المحاكم الشرعية . والمصادر التاريخية المعاصرة لتلك الفترة ، اتضح أن كلا من مفتى السلطنة بالأستانة ، وقاضى القضاة بحصر ومن ينيبه في هذا الأمر هم الذين كان بيدهم تولية الوظائف . وقد أوضحت ما تم بشأن عثمنة القضاء المصرى وجهود العثمانيين على تغطية المناصب القضائية في كافة أنحاء البلاد وقيامهم بالاستعانة بالعلماء المصريين لسد هذا العجز الوظيفي في المناصب القضائية ولكن من الواضح أيضاً أن القضاة العثمانيين أثبتوا عجزهم عن التزام العدالة في كثير من الأمور المخولة إليهم . ومنها بالطبع توزيع الوظائف وقد يرجع سبب ذلك إلي أمرين أولهما . ما حدث تحديداً منذ الربع الأخير من القرن السادس عشر من ازدياد تدخل الجند في شئون الإدارة بمصر وقد كان القضاء أحد المرافق التي أصيبت بافة هذا التدخل (٢٥). والآخر أن القضاة العثمانين بدءاً من قاضي عسكر إلي قاضي الناحية أصبحوا يحصلون على مناصبهم عن طريق الشراء . ومن هنا فإنهم عملوا على استغلال مناصبهم في جمع الأموال لتعويض ما دفعوه ثمنا لهذه المناصب (٢٥).

وكان نتيجة ذلك أن تولى المناصب القضائية من ليس لها بأهل فمنهم من كان يجهل قواعد الشريعة (٤٥). ومنهم كان من يتعدى على الأوقاف والجهات المرصدة على المؤسسات الدينية والتعليمية والقائمين بها (٥٥). ومنهم من كان يثقل من كاهل أفراد المجتمع بأخذ الرشاوى والهدايا عند عرض القضايا . وقد كثرت الشكاوى حول تلك التجاوزات (٥٦).

ومن الأمور التى اعتد بها عند الاختيار و كانت ذات أثر سلبى يعكس معايير اختيار موظفى القضاء ، تحيز من بيدهم الأمر لمذهب بعينه كالتحيز للمذهب الحنفى ، الأمر الذى دفع الكثيرين إلى التمذهب بالحنفية بحثاً عن وظيفة ، و إعطاء أولوية لمن تربطهم بالمسئولين علاقة شخصية ، فأصبح المترددون على دهاليز الإدارة يظفرون بالوظائف دون حق .

و قد أثر ذلك سلباً على بعض العلماء طالبى الوظائف الذين أحذوا يبحثون عن الحصول على الوظائف، ولا شك أخصول على الوظائف، ولا شك أن تلك السلوكيات تؤدى إلي تفشى الأمراض الاجتماعية، و السلوكيات المشيئة بين طوائف العلماء.

وقد أدت المعايير السيئة إلى استئثار بعض العلماء بأكثر من وظيفة بينما ظل الكثيرون في دائرة البحث عن وظيفة صغيرة تعينهم على توفير متطلبات الحياة ، ومن الذين تبوءوا أكثر من وظيفة في وقت واحد الشيخ شمس الدين محمد الرفاعى الشافعى الذى شغل أكثر من ثلاثين وظيفة ما بين تدريس و شهادة ، وقراءة ، وخدامة ،وخزن كتب ، وغير ذلك في عدة أوقاف مختلفة (٥٧). ومنهم أيضاً الشيخ شهاب الدين أحمد ابن الشيخ منصور الطبلاوى الذى قرر فيما يقرب من ست و عشرين وظيفة (٥٨). ومن هؤلاء أيضا الشيخ مصطفى أفندى الرومى . الذى شغل ما يقرب من إحدى وعشرين وظيفة (٥٩).

وعا هو جدير بالملاحظة أن الوظائف الموزعة على مثل هذه النوعية من العلماء الكثير منها يمنح للعالم بصورة مجزئة حسب نسب مختلفة كالسدس و الربع و الثلث . وليت الأمر وقف عند هذا الحد بل وزعت بالقيراط والقيراطين !! الأمر الذى يحمل في طياته إحتمالاً سببه مؤكد وهو أن العالم الذى كان يؤول إليه جزء من الوظيفة بهذا القدر لم يكن يعنيه القيام بأدائها بقدر ما كان يعنيه اخذ الراتب فقط . هذا علاوة على أن تجزئة الوظائف وتوزيعها بهذا الشكل من انتشار - ما يمكننا أن نطلق عليه - تجارة الوظائف بين علماء العصر العثماني . إذ توزع الوظيفة بين أكثر من عالم يقومون ببيعها لشخص واحد و هذا ما سوف تشير إليه الدراسة في حينه .

وهنا نجد أنفسنا أمام سؤال يطرح نفسه و هو ما رد الفعل المنعكس على أفراد المجتمع المصرى من كون العالم كان يجمع في وقت واحد بين الوظائف الكبيرة كالتدريس في بعض المدارس الكبيرة و الوظائف الصغيرة الحدمية ؟ في الحقيقة لقد كان المجتمع يستنكر مثل هذه الأمور و يعجب منها غاية العجب . وعا يدل على ذلك ما أخبرنا به الشيخ محب الدين الحبى في رحلته التى قام بها إلى مصر - خلال القرن الـ١٧٨ م - من أن أحد الشيوخ والذى لقب بـ ١١ الذيب ١١ تشاجر مع رجل مسن في المدرسة الأشرفية (١٠) . فوكزه الشيخ فقضى عليه ، فسئل عن سبب حضور الشيخ الذيب بالأشرفية ، فقيل أن

الشيخ مع كونه مدرسا بالمدرسة الشيخونية (٦١). بخمسين عثمانياً ، يعمل بوابا بالمدرسة الأشرفية و يصف لنا صاحب الرحلة رد الناس غلى ذلك بقوله: ١١ و كان ذلك أمراً قضى الناس منه العجب ، و حصل على المذكورين غاية الإنكار لهذا السبب ١١ (٦٢)

ومن التساؤلات الهامة في هذا الشأن أيضاً هل أوجد سوء توزيع الوظائف بهذا الشكل جواً من المنافسات و الصراعات بين العلماء عا يؤدى إلي إفساد العلاقة فيما بينهم ؟ في واقع الأمر كثيراً ما كانت تحدث بين العلماء الصراعات و المنافسات على تولي الوظائف.

ونظراً لوجود ما أشرنا إليه من الاعتبارات التى استحدثها القضاة عند توزيع الوظائف كانت الغلبة للقادرين على تقديم الرشوة للقضاة ومن كان على صلة بهم ،على أن ينوه إلى أنه لا يمكن تعميم الحكم السابق على معظم علماء فترة هذه الدراسة .

ولعل أهم الصراعات و المنافسات التى حدثت بين علماء فترة دراستنا ما حدث بين كل من الشيخ العالم مرعى الحنبلى (٦٣) (ت ١٠٢٣هـ –١٦٢٣م). و الشيخ العالم إبراهيم الميموني (٦٤) (ت ١٠٧٩هـ – ١٦٦٨م) . حيث نجد أن الشيخ الميموني استغل علاقاته الوطيدة مع القضاة و أرباب الدولة في الاستيلاء على الكثير من الوظائف . وكثيراً ما استولي على الوظائف بعد أن تؤول إلى الشيخ مرعى مما أوجد تنافراً كبيراً بين العالمن.

وما هو جدير بالذكر في هذا الشأن أن الصراع الذى حدث بين كل من الحنبلى والميموني من أجل الوظائف، و ما لحق بالحنبلى من أذى الميموني جعله يعرض بالميموني، و يشتكى منه و من الإدارة القائمة على توزيع الوظائف في كثير من مؤلفاته العلمية ككتابه البديع الإنشاء و الصفات المراء و في تاريخه المسمى النزهة الناظرين في تاريخ من ولي مصر من الحلفاء و السلاطين المراء و فيرهما من الكتب و ليت الأمر وقف عند هذا الحد، بل قام الحنبلى بوضع عمل مستقل خص الحديث فيه عن الشكوى من الميموني سماه به النادرة الغريبة و الواقعة العجيبة المراء ولكن لسوء الحظ لم يتمكن الباحث من العثور عليه، في حين قد وجدنا له عملاً أخر سماه القلال العقبان في فضائل آل عثمان المراء . تحدث فيه عن تلك القضية ، حيث ذكر فيه الرجل العقبان في فضائل آل عثمان المراء المحدد فيه عن تلك القضية ، حيث ذكر فيه الرجل

ما لحق به أذى من معاصره الميموني ، كما أخذ يسرد لنا الكثير من الوظائف التى تولاها الميموني ، و التى تعدت الخمسين وظيفة . و ذلك استناداً لما ذكره الحنبلى في كتابه "ا المقلائد "ا المذكور. ومصادر أخرى (٦٩)

وهكذا فمن الواضح أن قوة صلة الميموني بالقضاة وأرباب الدولة هي التي مكنته من تولي الكثير من الوظائف ، ولذا فإن فقد هذه الصفة كان يؤدى إلي الحرمان من الحصول على هذه الوظائف ، ومن ذلك ما نراه في الشيخ يوسف الشامي الذي يخبرنا محب الدين المحبى عنه في رحلته إذ يقول : "أ أنه في العلوم العربية والفنون الدقيقة أفضل من في مصر على الحقيقة - وبعد هذا الثناء نراه يتعجب من قلة ما رتب له من وظائف إذا يقول : والعجب أنه مع اشتماله على هذه الفضائل والكمالات ليس له من الجهات في مصر إلا نحو أربعة عثامنة !! . ثم أشار إلى سبب ذلك قائلاً : ثم أن المذكور قليل التردد إلى القضاة (٧٠).

وقد أدى حصول غير المستحقين وإهمال أصحاب الاستحقاق في ضوء الضوابط التى أشرنا إليها إلى إصابة بعض العلماء بالإحباط فأخذوا ينعتون عصرهم بأنه لم يعد عصر العلم والعلماء ، بل عصر الجهل والجهلاء ، وأكثروا من ترديد ذلك في نثرهم ، ونظمه في أشعارهم ، فمن هؤلاء القاضى تقى الدين التميمى ( ت ١٠١٠هـ- ١٠٧١م) الذي أنشد قائلاً (٧١).

أصحابنا نوب الزمان كثيرة وأمر منها رفعة السفهاء فمتى يفيق الدهر من سكراته وأرى اليهود بذلة الفقهاء (٧٢). وأنشد السيد عبد الرحيم العباسى في ذلك أيضا (٧٣).

أرى الدهر يكرم جهالـــه وأعظــم قــدراً بــه الجاهل وأنظــر حظــي بــه ناقصا أيحسبني أننـــي فاضل (٧٤)

وهكذا فقد رأينا ما اعترى الوظائف من خلل بسبب تسرب الفساد إلى النظام الإدارى بمصر العثمانية ، والظاهر أن ذلك الخلل لم يكن هو الخلل الوحيد الذى أعترى الوظائف بسبب ذلك الفساد ، بل اعترتها عدة أمور أخرى أخرجتها عن مسارها الصحيح، ولعل من أهم تلك الأمور عملية بيع أو تجارة الوظائف .

### تجارة الوظائف:

وهى أن يقوم المتولي للوظائف والمرتبات بالنزول عنهما نظير ثمن محدد بينه وبين المشترى ، وهى من الأمور التى استشرت طيلة العصر العثماني ، حتى استدعى ذلك ظهور الرسائل الفقهية (٥٠) التى تعالج ذلك الأمر سواء لمناهضته ، أو بتكييف الأوضاع الاقتصادية والاجتماعية الجديدة مع الفقه والفقهاء .

وباستقراء ما تمكنت من الوصول إليه من وثائق الحاكم الشرعية يتضع أن كافة الفئات الاجتماعية المختلفة دخلت في تلك التجارة . وأن هذا الأمر لم يقتصر على طائفة العلماء فقط . وإن كان هذا الأمر أكثر انتشاراً بين جماعة الشيوخ والعلماء بحكم أنهم أكثر الناس استفادة من تلك الوظائف .

وفي الحقيقة فإن سجلات المحاكم الشرعية غنية بالوثائق الدالة على عارسة علماء فترة دراستنا لذلك ، ونظراً لصعوبة القيام بحصر تلك الوثائق لكثرتها فسوف تقوم الدراسة بالاكتفاء بذكر بعض النماذج ، مع التركيز على الوثائق التي تحمل أقرب التواريخ بين تولي الوظيفة والنزول عنها لأخر . حتى يتبين لنا عارسة تلك العملية بصورة مؤكدة . فمن ذلك ما نراه من تفرغ كل من الشيخ ناصر الدين بن على البنوفرى والشيخ أبو العز بن عبد المنعم من وظيفة مشيخة السبع بالجامع الأزهر للشيخ شرف الدين يحيى بن شهاب الدين أحمد البلخى الحنفى ، بعد ثمانية وثلاثين يوما من توليهما لتلك الوظيفة (٢٦) ومن ذلك أيضا ما قام به الشيخ محمد بن أحمد المغربى الذي تفرغ عن وظيفة تصوف مالكى بالمدرسة الشيخونية للشيخ يوسف ابن الشيخ يوسف ابن الشيخ يوسف الكثير (٨٤)

وفي استطاعة المرء أن يلاحظ خلال قراءته لتلك الوثائق إجراء عملية البيع والشراء لتلك الوظائف على أن الظاهرة الملحوظة في تلك الوثائق خلوها من الثمن الذى حدد لتلك الوظائف وتفسير ذلك فيما يعتقد أنه حتى نهاية النصف الأول من القرن الـ ١٧ مكانت توجد هناك بعض الأصوات التى تناهض دخول الوظائف سواء كانت دينية أو تعليمية في ظل الممارسات التجارية . ولذا عمد أصحاب المصلحة من تلك العمليات إلى

منع ذكر الثمن المحدد بينهما حتى لا تظهر بصورة البيع المباشر، لكى لا يصدموا مع المعارضين لذلك .

على أنه منذ بداية النصف الثاني من القرن الـ ١٧م رأينا أن عملية الفراغ تلك أخذت شكلاً سافراً. حيث بدأت الوثائق تظهر عملية البيع بشكل مباشر، وذلك بذكر اتفاق كل من المتفرغ والمشترى وتحديد السعر وتدوينه في العقد.

وتفسير ذلك على ما يبدو أن هذا الأمر أصبح ظاهرة اجتماعية ، اعترف بها الفقهاء على اختلاف المذاهب ، وخفتت الأصوات التي كانت تناهض ممارسته، ولذا لم ير القضاة أدني تحرج من إظهار عملية الفراغ بصورة البيع بشكله المباشر .

ومن النماذج التي توضح استغلال الجتمع المصرى بكافة فثاته للوظائف واعتبارها إحدى الاستثمارات الاقتصادية الهامة ، ما نراه من الاتفاق الذي تم بين كل من الشيخ زين الدين أبو السرور ابن الشيخ شمس الدين محمد الشهاوى الحنقى الأزهرى ، والأمير خليل بن محمد من طايفة كمليان (٧٩). والوكيل عن كل من حسن بن على القصاص ، والمصونة جركس ، والمصونة توحيد وغيرهم . على أنه متى أحضر الأمير خليل المذكور للشيخ أبي السرور الشهاوي في غاية شهر رجب ١٠٩٩ هـ (١٦٨٨م) مبلغاً وقدره ثلاثة عشر ألف نصف فضة ، فإن الشيخ أبو السرور سوف يفرغ للأمير خليل عن وظيفة النظر والتحدث على وقف قانصوه بن درويش - جد الشيخ أبو السرور لأمه -وعن وظيفة قراءة بالوقف المذكور - وأنه متى انتهى ذلك التاريخ المحدد ، ولم يقبض الأمير خليل الشيخ أبى السرور المبلغ المتفق عليه كان لاحق للأمير خليل بمطالبة الشيخ أبو السرور الفراغ عن أى من الوظيفتين كما أنه لا حق للموكلين المذكورين قبل الشيخ أبو السرور . ولا في جانب الوقف ما عدى استحقاقهم فيه . وقدره في كل سنة ثلاثمائة وثلاثين نصف فضة . وذلك بحضور كل من الشيخ العالم شمس الدين محمد شاهين الأرمناوى الحنفى . والشيخ العالم برهان الدين إبراهيم البرماوى الشافعي . والشيخ العالم زين الدين عبد الباقى الزرقاني المالكي ، والشيخ العالم زين الدين أبو العز الواطى المالكي ، والشيخ شهاب الدين أحمد بن إبراهيم النوسي الحنفي ، والشيخ زين

الدين مصطفى بن عيسى بن محمد الأرمناوى الحنفى ، وأخيه الشيخ شمس الدين محمد ، والشيخ شمس الدين محمد ، والشيخ شمس الدين محمد الشهاوى، والشيخ نورالدين على الرحماني ، والشيخ زين الدين موسى المالكى ، وغيرهم الكثير من الفضلاء والأعيان عصر أنذاك (٨٠).

ولعلك تلمح معى من خلال تلك النماذج مدى التطور الذى طرأ على عملية الفراغ في الوظائف ، وأن أصحاب المصلحة في تلك العلميات بدأوا يتخلصون من أى تحرج في عارستها ، وأظهرها بصورة البيع المباشر، على أن أهم ما يلاحظ في النموذج الأخير من تلك النماذج كثرة عدد الحضور من الشيوخ والعلماء ليشهدوا على إتمام هذا الأمر ، وهو ما يؤكد ما أشرنا إليه سابقا من أن الفقهاء رضخوا للأمر الواقع واعترفوا بأن هذا الأمر أصبح ضمن الظواهر الاجتماعية . وهو ما يمكن أن يطلق عليه تكييف الفقه لملائمته بالأوضاع المستجدة في المجتمع .

# الأنشطة الاقتصادية الأخرى لدى العلماء :

لقد عرضت لنا تلك الدراسة الوظائف التى كان يتولاها العلماء من قبل الإدارة العثمانية والتى كانت تعتبر وظائف معينة على مواصلة الحياة العلمية، كما أتضح لنا أيضا أن سوء توزيع تلك الوظائف كان يلازم الكثير من العلماء الأمر الذى كان يحيلهم بدوره إلى امتهان بعض المهن ذات العائد الاقتصادى الضعيف للتكسب منها ، فمنهم من كان يعمل نساحاً أو خطاطاً ، أو يقوم ببيع الكتب في حوانيت الكتب المجاورة للجامع الأزهر.

وما هو واضح من تلك الوظائف التي مر ذكرها أو المهن التي سبق الإشارة إليها أن أصحابها في الغالب كانوا يعيشون في ضيق من العيش أو في حالة من الكفاف . ولكن هل كان جميع العلماء يتجهون للعمل بتلك الوظائف والمهن ؟ أم تطلع البعض منهم إلي عارسة الأنشطة الاقتصادية الأخرى وهل كان معظم العلماء ينحدرون من أسر فقيرة ؟ في الحقيقية وعما لاشك فيه أن العلماء كفئة اجتماعية كان يوجد بينهم فروق سواء كان من ناحية الوضع الاقتصادى ، أو التطلع نحو تحسين المستوى المعيشى ، فمن ناحية الوضع الاقتصادى وجد الكثير من العلماء ينحدرون من أسر فقيرة ولكن البعض كان ينتمى إلي الأسر الثرية ، ولعل أقرب الأسر ثراءً إلى ذهننا الأسرة البكرية!! والتي

أشرنا إليها فيما سبق - كما وجد هناك من العلماء من ترك له والده ثروة كبيرة استغلها في حياته العامة ، ومن هؤلاء الشيخ العالم محمد بن إبراهيم المعروف بابن الصائغ المصرى الحنفى (ت ١٠٦٦هـ ١٠٥٠م) والذى قيل عنه ١١ أنه لم ير في مصر أحسن من شكله وملبوسه ، وعمامته ، ولا ألطف من مصاحبته ومنادمته . وكان والده من أكابر التجار المياسير ، خلف له أموالا كثيرة ١١ (٨١).

أما تطلعات هؤلاء نحو تحسين المستوى المعيشى فيتضح لنا من الأنشطة الاقتصادية التي مارسها العلماء .

### العلماء في ميدان التجارة والماليات:

لما تطلع بعض العلماء إلى تحسين مستواهم المعيشى اقتصاديا رأوا أن أقصر الطرق إلى ذلك عارسة النشاط التجارى ، ولذا نرى أن بعضا من طائفة العلماء - في فترة دراستنا تلك - قد مارسوا النشاط التجارى ليس على المستوى المحلى فقط . بل على المستوى الدولي أيضا كما أنهم تاجروا في كثير من المنتجات المختلفة ، سواء كانت زراعية أو صناعية (٨٢)

ومن كان له نشاط تجارى ملحوظ من علماء تلك الفترة شيخ القراء في زمانه الشيخ العالم عبد الرحمن بن شحاذة اليمنى (ت ١٠٥٠هـ- ١٦٤٠م) . ما أدر عليه الأموال الكثيرة ، فانعكس ذلك على علاقاته مع طلبه العلم والفقراء ، حيث كان كثير الإحسان إليهم والبربهم . ولا يمر عليه يوم إلا ويعطى من ماله الشيئ الكثير لمن يحتاج له (٨٣). كما كانت له معاملات تجارية مع غيره من التجار، ومن ذلك هذا الدين الذي كان له على التاجر محمد بن فخر الدين على بن القسطنيوني الإسكندرى ، وكان قدره من القروش الفضة الكبار الأبى مشط ٢٤٠٠ قرش (٨٤).

ولنا أن نتساءل لم كان النشاط التجارى أكثر الأنشطة الاقتصادية التى مارسها العلماء كبديل للوظائف ؟ ويمكننا الإجابة على ذلك بأن من المعلوم لدينا أن التجارة تعد من أقصر الطرق للحصول على الأرباح وتكوين الثروات ، وهذا ماأيقنه العلماء فأقبلوا على مزاولة النشاط التجارى مع شي من على مزاولة النشاط التجارى مع شي من

التنظيم لا يمثل أية عقبة أمام العالم في مواصلة حياته العلمية ، بعكس الأنشطة الاقتصادية الأخرى كالصناعة والزراعة والتي تتطلب من الشخص أن يفرغ الشئ الكثير من وقته وجهده لمزاولتها . وليس ثمة ما هو أدل على ذلك ما يلمس من العالم عبد الرحمن اليمنى (ت ١٠٥٠ هـ - ١٦٤٠م) . فعلى الرغم من مزاولته للنشاط التجارى كان يعد شيخا للقراء في عصره ، وكان يفد إليه الطلبة من شتى الأقطار لتلقى علم القراءات منه .

# أملاك العلماء وكيفية إدارتها:

لقد تعددت صنوف أملاك العلماء ما بين أرض زراعية وعقارات منزلية ، ومحلات تجارية ، ومراكب للصيد ، وغيرها . وبما أن طبيعة العمل لإدارة تلك الملكيات يتطلب تفرغ صاحبها للقيام بذلك ،وهو ما يتعارض مع متطلبات الحياة العلمية، التي تحتاج هي الأخرى أكبر قدر ممكن من وقت العالم للقراءة والتأليف والتدريس ، ومن ثم تعامل العلماء مع ملكياتهم بأسلوب استثمارى يضمن حسن استغلالها مع مواصلة حياتهم العلمية .وهذا ما سوف تقوم الدارسة بتوضيحه .

### الأراضي الزراعية :

سبق وأن أشير أن بعض العلماء كانوا عتلكون الأراضى الزراعية سواء عن طريق الشراء أو الإرث، أو كانت عبارة عن رزق إحباسية مرصدة على العالم من الأوقاف على طريق البر والصدقة. أو تلك التي آل التصرف فيها إلي العلماء عن طريق نظارة الأوقاف . وقد تطلب الأمر من العلماء أن يقوموا بتأجير تلك الأراضى حتى يتفرغوا تماما لمواصلة حياتهم العملية (٨٥).

في الحقيقة لم يقف تعامل العلماء مع الأراضى الزراعية عند القيام بتأجيرها فقط، بل نرى ثمة من قام باستئجارها أيضا . ومن هؤلاء الشيخ العالم إبراهيم الميموني (ت الله مد ١٠٧٩ هـ ١٦٦٨م) . الذى قام باستئجار قطعة أرض مساحتها ستة وأربعون فدانا كائنة بناحية المطرية ، بالإضافة إلى عشرة أفدنة كانت بأراضى أطرجيوس بالضواحى ،وجميعها تتبع وقف سودون بن زاده لمدة ثلاث سنوات عن أجرة قدرها خمسة آلاف وسبعمائة وخمسة وعشرون نصفا من الفلوس النحاس لكل سنة (٨٦).

ولرب سائل أن يسأل لم قام بعض العلماء باستئجار الأراضى الزراعية مع أنه قد أشير إلي أن العمل بالأراضى الزراعية يتعارض مع متطلبات الحياة العلمية ؟ وللإجابة على ذلك أقول: أنه ليس من الحتم على كل من استأجر أرضا زراعية أن يقوم بزراعتها بنفسه ، إذ يمكن أن يشارك فيها أخرين ، أو أن يقوم بتأجيرها لغيره مرة أخرى ، إذ أن نظام عقود إيجار الأرض الزراعية في ذلك الحين ، كان يسمح للمستأجر أن يقوم بتأجير الأراضى الزراعية التى استأجرها . ولذا فإن العلماء المشايخ قد وجدوا متسعا من الوقت للإشراف على زراعة أراضيهم القريبة من القاهرة أو الكائنة في زمامها . وقد لوحظ حرص بعض هؤلاء مثل الشيخ الميموني والشيخ كريم الدين على الجمع بين الاشتغال بالعلم والإشراف على زراعة بعض الأراضى ، وعليه فإنا نجد العلماء كثيراً – ما كانوا يؤجرون أراضيهم التى تقع بعيداً عن دوائر نشاطهم العلمى .

### الممتلكات الأخرى:

وثمة بعض الممتلكات الأخرى كانت توجد للعلماء كالعقارات المنزلية (٨٧) والحلات التجارية ، ومراكب الصيد (٨٨) ، وغيرها وقد تعامل العلماء مع هذه الممتلكات تعاملوا فيما امتلكوه من أراضى زراعية وذلك بتأجيرها ليتفرغوا لحياتهم العلمية .

وهكذا فقد مارس بعض العلماء النشاط التجارى ولم يقف نشاطهم عند التجارة الداخلية بل امتد إلي التجارة الدولية ، كما وجد منهم من امتلك الأراضى الزراعية والعقارات والحلات التجارية ،وغيرها ومع ذلك فقد ظلوا يؤدون دورهم العلمى . وعموما فليست سعة النشاط التي أشرنا إليها كانت سمة عامة لجميع العلماء ، وإنما تفاوتت أحوال ملكياتهم وأنشطتهم ولم تك على وتيرة واحدة .

ومع وجود ملكيات واسعة للمشايخ العلماء أو بعضهم فإنهم لم يرقوا إلى مستوى الصدارة الاقتصادية في المجتمع وظل البون شاسعا بينهم وبين طوائف صدارة المجتمع الأخرى كما يوضح ذلك الجدول التالي :-

وبعد فلعلك تلمع الفارق الكبير بين تركات صفوة المجتمع السياسى ، وتركات صفوة المجتمع الثقافي (العلماء) . فمجموع تركات الساسة كما هو واضح تبلغ

| Committee of the second | % 1,11                              |                                                            |                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|------------------------------------------------------------|-----------------|
| 1 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 11.344                              |                                                            | 541.978.88      |
| المحال التركاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (") 5719979                         | ١٩٣٩ المارة (") ريدان (اغلال السعادة ) ("".                | 000000 469()    |
| 14 to 15 to  | ۱۹۰۰ ایلزی                          | الأمير أبو الفقار (كالشف وملتزم)                           | 111043 46 (4)   |
| المالية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (") 643 (")                         | ١٤٧٩ بلوة (") أحمد أقدى ابن حسن أفندي (كاتب طابلة المنفرقة | 417000 Hg(1)    |
| على الدين الأديد الله الا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 11131 4(3()                         | دولار (جورجي مستحفظان ")                                   | ۲۲۰۰۲۰ پارة (۳) |
| Carrotte Carrotte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۱۳۹۰ بارة (۱)                       | ١٧٣٩٠ يارة (") حسن يك (أمير اللواء الشريف السلطاني)        | 1077Y.7 H(6(")  |
| المدد الثدين المثال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (^) 5,4 7 5 6 0                     | ٠٠٥ ٢٤ بلرة (١٠٠) كوطلس بك (لمير اللواء الشريف السلطاني    | ויירעאוולפ (י.) |
| نه السرط الما العالم الما العالم الما العالم الما العالم ا | اجملي التركه                        |                                                            | إجمالي التركة   |
| الا يعمل المعلود من المعلى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                     | ب- يعض الصفوة من الساسة                                    |                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مقارنه ببن تركات بعض الطناء والسلسة | و والمناسة                                                 |                 |
| A P P P                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                     |                                                            |                 |

[ ١٠٩٦٣.٣٣] أى متوسط الفرد ما يقرب من [ ١٨٢٦١٧٢] بينما مجموع أو إجمالي تركات العلماء. [ ٢٧٤٠١٦] أى أن متوسط الفرد منهم حوالي . [ ٤٥٦٦٩] أى بنسبة ٥,٧٪ إلي متوسط أحد أفراد الساسة وبذلك يكون قد اتضح لنا مدى ضعف الحالة الاقتصادية التي كان يعيشها العلماء في فترة هذه الدارسة ، ولك أن تتخيل إن كانت هذه هي حالة الصفوة المنتقاة من علماء تلك الفترة فما بالنا بحالة من كان دونهم .

وهذا يدل على أن علماء القرن الحادى عشر الهجرى ( السابع عشر الميلادى) . لم يغتروا بالدنيا ويفتتنوا بها، وإن كانت قد ظهرت بعض النماذج التى حادت عن الطريق السوى الذى رسمه العلماء لأنفسهم فاستولت على الكثير من الوظائف ، أو دخلت في عملية تجارة الوظائف فإن المشجع لها على ذلك مدى الفساد الذى أعترى الجهاز الإدارى في مصر آنذاك . وإن كان هذا مبرزا غير كاف لانخراطهم في هذا الطريق

#### الجانب الاجتماعي للعلماء

في هذا الجانب سوف تحاول الدارسة كشف بعض الجوانب المتعلقة بالحيط الاجتماعى للعلماء كنظرة المجتمع لهم ، وعاداتهم في الأفراح والمهور والزواج وعلاقتهم بالطلبة ، وعلاقتهم فيما بينهم ، وغير ذلك من الأمور الأخرى .

### نظرة الجتمع إلى العلماء وجهود العلماء في ترسيخ تلك النظرة :

لقد استحوذ العلماء خلال العصر العثماني على مكانة اجتماعية عظيمة داخل مجتمعهم فمن ناحية كانت السلطات الحاكمة تقدرهم وتخشى غضبهم ولا يردون لهم مطلبا، حيث أدركت الهيئة الحاكمة مدى تأثير العلماء على الشعب المصرى وأن في استطاعتهم تأليب العامة ، كما أدركوا المكانة التي كان يحظى بها العلماء عند الإدارة العثمانية العليا بالأستانة والسلطان العثماني ، ولذا كانت الهيئة الحاكمة بمصر حريصة على عدم إغضاب العلماء والعمل على تنفيذ متطلباتهم .

ومن ناحية أخرى عظمت مكانة العلماء عند أبناء مجتمعهم ، فعلاوة على أن فئات المجتمع نظرت إلي العلماء على أنهم الملاذ الأوحد تجاه ما يصادفها من متاعب وصعاب من قبل الهيئة الحاكمة ، فقد كانت تنظر إلي العلماء نظرة كلها إجلال واحترام ، وأنهم بالفعل المثل العليا والقدوة التي يقتدى بها . ولقد انعكست تلك النظرة على تعامل أفراد المجتمع وسلوكهم مع العلماء . ومن ذلك الإسراع بإخلاء الطريق حيثما يمرون به ،

وهذا كثير ومن أمثلته ما كان يحدث مع الشيخ العالم عبد الرحمن بن شحاذة اليمنى (ت١٠٥٠هـ ١٦٤٠م) حيث كان إذا مر في الطريق يعرفه الناس ،ويسرعون بإخلاء الطريق له ليمر به (١٠١).

ولكن كيف قام العلماء بتدعيم تلك المكانة وترسيخها في مجتمع مصر العثمانية؟ إن الناظر في أحوال العلماء في ذلك الحين يجد أنهم عمدوا إلي الإندماج داخل المجتمع المصرى مع الاحتفاظ بهيبتهم كاملة أمام الطبقة الحاكمة ولتحقيق ذلك سار العلماء في أكثر من اتجاه . حيث حرصوا على آلا ينغلقوا على أنفسهم اجتماعيا ، وعملوا على إيجاد جو من الترابط الاجتماعي القوى بينهم وبين أفراد مجتمعهم ،وذلك من خلال عملية التزاوج والمصاهرة. هذا من جانب ومن جانب أخر كان العلماء حريصين على فض المنازعات التي كانت دوما ما تحدث بين أفراد المجتمع المصرى،وتسجل لنا وثائق الحاكم الشرعية الكثير من مثل هذه الحالات،حتى أصبح هناك ما يمكن أن نطلق عليه تجاوزوا فرقا مكونة من العلماء لفض مثل هذه المنازعات (١٠٢).

هذا من جانب جهود العلماء في تحقيق الاندماج مع مجتمعهم بكافة فئاته. أما عن جهودهم للاحتفاظ بكامل هيبتهم أمام الطبقة الحاكمة ، فنراهم قد عملوا على تحقيق ذلك بأكثر من خطوة . أهمها حرص العلماء على التعفف عن طلب الوظائف بإلحاح لأن ذلك يسيئ إلي وضعهم ولذا نجد أن الكثير من علماء فترة هذه الدراسة كانوا محل احترام الطبقة الحاكمة. نرى منهم الشيخ العالم إبراهيم اللقاني المالكي (ت ١٠٤١هـ احترام الطبقة الحاكمة الحاكمة الخاكمة فيقول : ١٠ كان رضى الله عنه شيخاً كبيراً عظيم القدر مشهوراً ، مسموع القول في طائفة العلماء، مهابا عند السلاطين والوزراء يأتون إلي مكانة خاضعين له،مقبلين لأقدامه وهو غير مكترث بهم ولا ملتفت إليهم ، وكانت ورقته إليهم لا تزيد على الكف سواء كانت لكبيراً وصغير .. الاسلاما . وغير ذلك (١٠٤).

وهناك أمر هام اعتمد عليه العلماء للمحافظة على مكانتهم واعتبروه من أهم الأسلحة في وجه السلطات العثمانية ،وتمثل ذلك في سلاح الفتوى وذلك لإدراك العلماء مدى خطورة هذا السلاح عند السلطات العثمانية ليس على مستوى الوزراء والأمراء فحسب ، بل على السلاطين أنفسهم ،وهو ما اتضح من خلال حجم السلطات التى أعطاها العثمانيون لمفتى السلطنة بالأستانة ، حتى كان ضمن سلطاته إصدار فتوى بعزل

السلطان. إذ باستقراء وثائق الحاكم الشرعية الخاصة بذلك العصر يتضح أن العلماء قد عملوا على الاستفادة من سلاح الفتوى بما فيه صالح مجتمعهم وحماية أفراده من جور العسكريين وغيرهم. ولعل عجز القضاة العثمانيين في تغطية المناصب القضائية وعدم تمكنهم من الفصل في المشكلات التي تعرض عليهم ، أعطى الفرصة وأفسح الجال أمام فتاوى العلماء لحل أمثل لمعظم قضايا المجتمع.

وما تجدر الإشارة إليه هنا أن المجتمع نفسه أدرك مدى تأثير الفتوى على السلطات الحاكمة . فكان أفراده يحرصون على الحصول على فتاوى العلماء في القضايا التى سوف يعرضونها على القضاة قبل المثول أمامهم. وليس هذا فحسب بل نجد أن الفتوى قد أوجدت وعيا لدى أفراد المجتمع فحرصوا على الوقوف على رأى الشريعة في مختلف أمورهم الاجتماعية (١٠٥).

وما هو جدير بالذكر في هذا الشأن أن علماء القرن الحادى عشر الهجرى الد ١٧ م يستغلوا إصدارهم لتلك الفتاوى في كسب مادى ، سواء أكان بقبولهم الهدايا من أفراد الجمتمع. كما كانوا أرفع خلقا من أن يقبلوا رشاوى للفصل في تلك القضايا. وليس ثمة ما هو أدل على ذلك ما حدث مع الشيخ العالم على الأجهورى المالكى (ت ١٠٦هـ ١٦٥٥م) حينما أتاه رجل مغربي طالبا منه فتوى بجواز رجوعه إلى زوجته التي طلقها ثلاثا فرفض الأجهورى ذلك الأمر وبعد فشل المغربي في إغراء الأجهورى بالمال قام بضربه بالسيف على رأسه فقد على إثرها بصره (١٠٦)

# العلماء وعاداتهم في ( الأفراح - الزواج - الطلاق )

في الحقيقة تكاد تكون المصادر التاريخية قد التزمت الصمت عند الحديث عن مثل تلك الجوانب الاجتماعية ، ما يجعل الأمر يتسم بالصعوبة على الباحث عند تناولها بالحديث . وبالإطلاع على وثائق الحاكم الشرعية التي تناولت بعضا من هذه الجوانب دون البعض الآخر سوف نحاول توضيح ما أمكن استجلاؤه حول الموضوعات المراد دراستها .

# الأفراح:

لعل هذا الأمر يكون من أكثر الأمور التى التزمت فيه المصادر التاريخية الصمت، ولكن مبدئيا يكننا أن نقول أن الاستعداد لمثل هذا الأمر وهيئته يكون متوقفاً على عدة عوامل، ولعل من أهمها العامل الاقتصادى فبناءً على الحالة الاقتصادية للفرد يكون

استعداده وترتيبه للأفراح الخاصة به. وكما نوهنا سابقا إلى أن حالة الكثيرين من العلماء كانت تتسم بالفقر والضعف الأمر الذى يشير إلى أن استعداد مثل هؤلاء العلماء لإقامة أفراحهم كانت انعكاسا لحالتهم الضعيفة .

ولم يخل الأمر من وجود من تيسرت حالته الاقتصادية فكان يقوم ببعض الاستعدادات ومن ذلك فرح العالم محمد بن أبى السرور البكرى (ت ١٠٨٧هـ- ١٦٧٦م) الذى أعده له والده أيام الوزير محمد باشا(١٠٧) والذى بلغ درجة كبيرة من الحسن ، الأمر الذى جعل البكرى يذكره (يفخر به) في الكثير من كتبه كلما تعرض للتأريخ لفترة محمد باشا السابق(١٠٨).

## الزواج والمهور:

لقد أثبت العلماء من خلال علاقاتهم الأسرية وإقدامهم على الزواج أنهم لم يكونوا منغلقين على أنفسهم اجتماعيا ، بل تجاوبوا مع فئات مجتمعهم المختلفة كما أنهم لم يستغلوا مكانتهم الاجتماعية - التي أشرنا إليها - في عقد زيجات لجلب أى عائد مادى يذكر - كما حدث ذلك مع بعض علماء الفترات الأخرى وخاصة القرن الثاني عشر الهجرى ( الثامن عشر الميلادى) وما يليه- وليس أدل على ذلك من قيام علماء فترة هذه الدارسة بالزواج من جواريهم التي كانوا يمتلكونها ، وذلك بعد عتقهم لهن. وذلك كزواج الشيخ العالم أحمد الحموى من مستولدته صالحة خاتون بنت عبد الله بعد عتقه لها ، وأصدقها صداقا قدره ستمائة نصف فضة (١٠٩). وغير ذلك الكثير (١١٠).

وبعد فلنا أن نتساءل لماذا كان العلماء يقبلون على الزواج من جواريهم مثل ما رأينا،هل كان ذلك سببه ضعف الحالة الاقتصادية لدى العلماء ؟ أم أن هناك غير ذلك من الدوافع ؟ في تصورى أن العلماء لم يقبلوا على الزواج من الجوارى لضعف حالتهم الاقتصادية ، وعا يؤيد ذلك أمران توضحهما النماذج التى ذكرتها ، أولهما أن معظم الجوارى اللاتى ارتبط بهن العلماء كانوا ملكا لهم ثم قاموا بعتقهن ، والأحر يتضح من خلال المهور التى كان يدفعها العلماء لهؤلاء الجوارى وأنها لم تقل كثيراً عن بعض المهور التى كانت تدفع للفتيات الأحرار ، بل يوجد ما هو أكثر من ذلك حيث اتضح خلال الإطلاع على وثائق المحاكم الشرعية أن ثمة الكثير من المهور التى كانت تدفع للفتيات الأحرار أنذاك تقل عن المهور التى دفعها العلماء لزوجاتهم الجوارى . ولذا نستطيع القول الأحرار أنذاك تقل عن المهور التى دفعها العلماء لزوجاتهم الجوارى . ولذا نستطيع القول بأن العلماء ربا قصدوا بالزواج من جواريهم بعد عتقهم لهن توجيه أبناء مجتمعهم إلى

تحرير جواريهم حتى تكون ضمن الخطوات العملية إلى تقليص ظاهرة الرق التى كانت إحدى الظواهر الاجتماعية المنتشرة في تلك المجتمعات آنذاك.

وأما عن المهور وقيمتها فغنى عن البيان أن ارتفاع قيمة المهور وانخفاض يرجع الى حالة الزوج الاقتصادية والعرف السائد في الجتمع كذلك .

وهكذا يتضع لنا أن العلماء لم يكونوا منغلقين على أنفسهم اجتماعيا بل اندمجوا مع فئات مجتمعهم المتنوعة بعملية التزاوج فيما بينهم . كما أنهم عملوا على تشجيع أبناء مجتمعهم على تحرير الإماء والأرقاء الذكور وذلك بتطبيق ذلك عمليا على أنفسهم أولاً، وهو ما رأيناه من القيام بعتق جواريهم ثم التزوج منهن.

#### علاقة العلماء بالعللبة:

يعتبر الحديث عن هذا الجانب في علاقات العلماء ضمن الأمور التى غضت الطرف عنها المصادر التاريخية ، وعلى الرغم من ذلك إلا أننا نلمس في بعض الإشارات التى سجلتها المصادر المعاصرة لتلك الفترة ، أن العلاقة بين العلماء وطلبتهم – أنذاك – قائمة على زرع الثقة في نفوس الطلبة ، وأن العلماء كانوا يهدفون إلى إعداد الطلبة لتحمل المسئولية من بعدهم ، وتهيئتهم للقيام بالدور الذى سوف يؤدونه في مستقبلهم ، ومن أنهم سوف يكونون العون لأمتهم سواء للأخذ بأيديهم إلى طريق العلم ، أو مساندتهم والوقوف معهم في وجه السلطات العثمانية أى مواصلة الدور الذى كان يقوم به الشيوخ العلماء حتى تتصل وتستمر خدمة العلماء لمجتمعاتهم ، وقيامهم بالدور الذى يتطلبه الإسلام وواجباته .

وقد حرص العلماء الشيوخ - فيما تذكر المصادر - على تقوية صلتهم بطلابهم ورفع الكلفة السائدة بين الأساتذة - كآباء - والطلاب - كأبناء - إذ حاول البعض الاقتراب من طلابه ، وتوسيع دائرة العلاقة القائمة على طلب العلم إلى رحاب أوسع فتكون بينهم ما يمكن أن نسميه - تجاوزاً - بالأخوة - أو الصداقة - فها هو ذا الشيخ العالم محمد أبو عبد الله بن علاء الدين البابلى الشافعى (ت ١٩٧٧هـ - ١٩٦٦م) كان متودداً لطلبته متفقداً لهم بالإحسان ، وإذا غاب عنه أحدهم سأل عنه، فإن كان مريضا عاده ، وإن كان مشتغلاً أرسل إليه بالسلام . وكان أكثر حبه للطلبة الفقراء (١١١) وهاك أيضا الشيخ العالم شعبان الفيومى الأزهرى الشافعى (ت ١٩٧٥هـ ١٩٦٤م) الذى كان كثير

الدعاء لمن يقرأ على يديه من الطلبة (١١٢).

وهناك أمر آخر كان العلماء يحرصون عليه في معاملتهم مع الطلبة، أنهم كانوا يشجعون الطلبة على الجرأة ، وزرع ذلك في نفوسهم حتى لا يهابوا أحداً عند مخاطبة الحكام والمسؤولين . ومن ذلك ما حدث بين الشيخ العالم شهاب الدين أحمد السبكى الشافعي (ت ١٩٣١هـ ١٩٢١م) ، وتلميذه الشيخ العالم سلطان المزاحي الشافعي (ت ١٩٠١هـ ١٩٤٤م) . حيث أن الشيخ سلطان حضر إحدى صلوات الجمعة مع أستاذه السبكي في المدرسة الباسطية . وكان الشيخ السبكي يقدم ابنه للخطبة ، وبعد أن يفرغ منها يتقدم هو للإمامة كما تعود على ذلك ، وعندما أراد أن يتقدم لهذه الصلاة ـ إماما أمسك تلميذه الشيخ سلطان بيده ، وقال له : يا سيدي تفيدوا أن شرط إمام الجمعة أن يكون خطبا أو سمع الخطبة ـ حيث كان الشيخ السبكي ثقيل السمع ـ فقدم ولده حينئذ للصلاة بدلا منه ، وقال للشيخ سلطان : جزاك الله خيراً (١١٣٠) . ولعلك تلمح معي مدى الجرأة التي خاطب بها الشيخ سلطان أستاذه السبكي ، وسوف يتضح لك كيف مدى الجرأة التي خاطب بها الشيخ سلطان ، وهو يعامل الحكام وجرأته في الحق .

وتشير المصادر إلى كثير من حالات الاستجابة والاستنارة من الأساتذة بأراء تلاميذهم، والتلاميذ بأراء أساتذتهم، كما أن الأساتذة لم يتورعوا عن الإشادة بمكانة تلاميذهم العملية ومن ذلك ما نجده من الشيخ العالم إبراهيم اللقاني المالكي (ت الاميذهم العملية ومن ذلك ما نجده من الشيخ العالم إبراهيم اللقاني المالكي (ت الحوهة التوحيد المعملية ومن أشار أنه بعد فراغه من وضع منظومته الشهيرة به البوهة التوحيد المنافعي التوحيد المنافعي التورية، تركا لتزكية النفس (١١٤) بلغه عنه ، بل يعترف به ، ويظهر التصديق على طريق التورية ، تركا لتزكية النفس (١١٤) ومن ذلك ما حدث بين الشيخ العالم عبدالرحمن اليمني الشافعي (ت ٥٠٠هـ ١٦٧٦م) وتلميذه الشيخ العالم على الشبراملسي الشافعي (بت ١٠٨هـ ١٦٧٦م) حيث أن الشيخ اليمني كان يحب الشبراملسي كثيراً ويكثر من الثناء عليه . فترامي إلي أسماع اليمني أن الشبراملسي يحضر دروس أحد العلماء في علم البلاغة . فقال له المنافع أن المنبراملسي يعضر دروس أحد العلماء في علم البلاغة . فقال له بعني أنك تحضر فلانا، وأنك والله أفضل منه ، وحلف عليه أن لا يحضر دروسه - أي دوس العالم الأخر - فيما بعد ، فامتثل الشيخ الشبراملسي لأمره (١١٥) . وغير ذلك كثير دوس العالم الأخر العلماء في ذلك عن المنهج الإسلامي في تربية طلاب العلم وتشجيعهم دروس العلم وتشجيعهم

### علاقة العلماء فيما بينهم :

إذا انتقلنا إلى طبيعة العلاقة التى كانت قائمة بين العلماء فيما بينهم خلال فترة هذه الدراسة. نجدها لم تختلف كثيراً عن طبيعة العلاقة التى تكون بين الأجيال المتعاصرة من العلماء ، حيث كانت تسودها الأجواء الطيبة في أغلب الأحيان . لكن في الوقت نفسه لم تكن تخلو من وجود بعض المنافسات ، هذا بخلاف ما كان يحدث من بعض الخلافات والمواقف السلبية في بعض الأحيان. وغنى عن البيان أن المتحكم في كل هذا هو مدى تمسك جيل من العلماء أو بعض الأجيال المتعاقبة لتلك القيم أو النظم التى تتوافق مع طبيعة العلم والعلماء. وابتعادهم عن الدنيا وعدم الافتنان بها . وسوف تقوم هذه الدراسة بتوضيح أى الجوانب كانت غالبة على طبيعة العلاقة بين علماء فتراتها .

كان يسود العلاقة بين علماء فترة تلك الدراسة جو من التفاهم والحب والترابط . ولقد بنت الدراسة هذه الرؤية على كثرة النماذج الطيبة التى ذكرتها المصادر المعاصرة لتلك الفترة ، فمن ذلك ما كان سائداً بين كل من الشيخ العالم زين العابدين بن يحيى الدين بن ولي الدين بن جمال الدين يوسف بن زكريا بن محمد الأنصارى السبكى الشافعى (ت ١٨٥٨هـ ١٩٨٠م) . والشيخ العالم على الشبراملسى الشافعى (ت ١٩٥٨هـ ١٩٧٦م) . حيث نجد أن العلاقة الطيبة قد جمعت بين هذين العالمين وهما في مراحل تعليمهما الأولي ، ثم أخذت تترسخ هذه العلاقة فيما بينهما كلما تخطوا إحدى المراحل التعليمية والسنية . وشاركا في مشوارهما العلمى الكثير من الشيوخ . إحدى المراحل التعليمية والسنية . وشاركا في مشوارهما العلمى الكثير من الشيوخ . في تلازما ملازمة الجفن للعين ، وكان الشبراملسى يحب زين العابدين ، ويثنى عليه ، ويعظمه في جميع شئونه، وعندما توفي زين العابدين وكان ذلك في حياة الشبراملسى ، فينهما فأثر ذلك في الشبراملسى وجزع عليه وكاد أن يشق عليه ثوبه لقوة العلاقة التى كانت بينهما (١١٧).

وفوق هذا فقد وجد من قوة العلاقة والاحترام بين العلماء أنذاك أن كان العالم يترك درسه وطلبته إذا رأى من تربطه به علاقة حميمة ليحمل عنه نعله ويهيئ له مكان درسه ، وليس في هذا الصنيع عجباً ، فهو ما نراه بعينه بين كل من الشيخ العالم على الحلبى الشافعي (ت ١٩٤٤هـ ١٩٣٤م). والشيخ العالم سلطان المزاحي الشافعي (ت

١٠٧٥هـ ١٩٦٤م) . فعلى الرغم من المكانة العلمية التى كان يحظى بها الشيخ سلطان بين علماء الأزهر أنذاك . إلا أنه كان عندما يرى الشيخ على الحلبى ماراً في المسجد يقوم تاركا درسه وطلبته ليقبل يدى الشيخ على ، ويحمل عنه نعليه ويضعهما في خزانة الشيخ على ، ويفرش له سجادته التى يجلس عليها لإلقاء درسه ، وبعدها يعود الشيخ سلطان إلى درسه لإتمامه (١١٨).

وكان ضمن مظاهر قوة العلاقة التى بين الشيخين السابقين التعاون على الإنتاج الثقافي ، حيث نجد ذلك عندما عزم الشيخ على الحلبى على وضع مؤلفه الشهير في السيرة النبوية المسمى بـ " إنسان العيون في سيرة النبى المأمون". قام الشيخ سلطان بتحريرها معه تحريراً تاماً وكان من مردود تلك العلاقة أن قام الشيخ على بوقف كتبه على الشيخ سلطان (١١٩).

وكان ما يعد من أهم روابط العلاقة الحسنة بين علماء تلك الفترة أنهم طبقوا المبدأ الإسلامي - (اسألوا أهل الذكر) - ففي تواضع جم سلم بعضهم بالتخصص فراح - إكمالاً للفائدة العلمية - يبحث عن العارفين بالتفاصيل الدقيقة لصنف من العلوم ، ولم يتورعوا عن السؤال والاستقصاء في سبيل إخراج العمل العلمي بصورة جيدة . وهذا ما حدث بين كل من أديب مصر في عصره الشيخ العالم شهاب الدين الخفاجي الحنفي (ت ٢٩ ١ هـ- ١٦٨٧م). والشيخ العالم عبد القادر البغدادي (ت ٢٩ ١ هـ- ١٦٨٧م). الذي كانت له دراية باللغتين التركية والفارسية، وأخبار الفرس، وأنه انفرد بذلك . بمصر في عصره . ولذا كان الخفاجي مع جلالته وعلو مكانته بين أقرانه يراجع البغدادي في ألسائل الغريبة لمعرفته بها ، ويعتمد عليه في نقل الغريب من اللغة، وكان لا يفارقه في معظم أوقاته . وقد اجتمع صاحب الفوايد مع البغدادي ومدحه بقوله : الياسيدي ما أظن هذا العصر سمح برجل مثلك - فرد عليه البغدادي معترفا بفضل ومكانة الخفاجي بقوله : - جميع ما حفظته قطرة من غدير الشهاب ... ولو رأيت الشهاب لما عرفتني في الناس (٢٠٠).

وكان ضمن صور إجلال العلماء لبعضهم البعض وطيب العلاقة بينهم أنذاك ، الاعتراف بمنطقة النفوذ العلمية للغير ، بحيث أنه إذا وجه إلى أحدهم سؤال من قبل أفراد المجتمع . كان يؤثر للإجابة عن هذا السؤال صاحب التفرد في هذا الشأن عن نفسه . ومن ذلك ما نراه بين كل من الشيخ العالم إبراهيم اللقاني المالكي (ت ١٠٤١هـ-

المنافع المنافع العالم إبراهيم الميموني الشافعي (ت١٩٦٠هـ-١٩٦٨م) . الذي قام بوضع عدة مؤلفات هامة ، منها المؤلف الذي وضعه عن البيت الحرام عند ما سقطت جدرانه سنة (١٩٣٠هـ- ١٩٢٩م) – وسمى مؤلفه هذا به المتهنة أهل الإسلام بتجديد بيت الله الحرام) (١٢١) ومما أتفق لكلا الشيخين السابقين أنهما حجا معاً عام ١٠٤١هـ (١٩٣١م). فأقبل الناس يهرعون إلي الشيخ اللقاني للسلام عليه، وكان كلما وجه إليه سؤال عن البيت الحرام . كان يشير إلي الميموني ويقول : السلوا مولانا هذا ، فإن له في ذلك تأليفا عجيباً (١٢٢٠)! فعلاوة على ما كان يتمتع به اللقاني من المكانة العلمية في الأقطار الإسلامية وليس في مصر وحسب كان يشير إلي الميموني الذي يعتبر أحد تلامذته بقوله المولانا! فلك أن تتخيل إذا مدى الاحترام الذي كان يكنه علماء تلك الفترة لبعضهم البعض.

وعلى النقيض من تلك الإشارات التى تدل على مدى طيب العلاقة التى كان يحياها الكثير من العلماء فيما بينهم خلال تلك الفترة ، لم يخل الأمر من وجود بعض الحالات التى شهدت تشوها في العلاقة بين بعض العلماء ومن الطبيعى أن تكون هناك أسبابا أدت إلى سوء العلاقة بين هؤلاء العلماء ونجد على رأس هذه الأسباب . التنافس الوظيفى وهو ما حدث بعينه بين كل من الشيخ العالم مرعى بين يوسف الحنبلى (ت الوظيفى وهو ما حدث بعينه بين كل من الشيخ العالم مرعى بين يوسف الحنبلى (ت ١٩٦٨هـ- ١٦٢٨م) والشيخ العالم إبراهيم الميموني الشافعى (ت ١٩٧٩هـ- ١٦٦٨م)

وضمن الأمور التى كانت تعتبر سببا في تشويه العلاقة بين العلماء أنذاك وجود بعض التنافر والحسد الذى كان يتولد في نفوس البعض تجاه من بلغ درجة كبيرة من العلم وحظى بمكانة عالية بين معاصريه ، لاسيما وإن اقترن ذلك مع شغله لبعض الوظائف الهامة . وقد تمثل هذا الأمر بعينه مع الشيخ العالم عبد الرءوف المناوى الشافعى (ت ١٣١١هـ- ١٦٢١م). الذى قد بلغ قدراً كبيراً من المكانة العلمية ، وهو ما تدل عليه مؤلفاته الكثيرة التى وضعها في علوم شتى ، حتى قال فيه الحبى : " وهو أعظم علماء هذا التاريخ آثاراً"! . – وهذا ما ستعرفه بشكل أوضع في حينه – وأنه علاوة على ذلك تولي تدريس المدرسة الصالحية . الأمر الذى أوجد الحسد في نفوس معاصريه تجاهه ، لكون هذه المدرسة كانت معدة لأعلم علماء الشافعية . وكان معاصروه هؤلاء لا يعرفون

مكانته لانزوائه عنهم وإقباله على التأليف ولما حضر الدرس فيها ، ورد عليه من كل مذهب فضلاؤه منتقدين عليه. وشرع في إقراء مختصر المزني ، ونصب الجدل في المذاهب . وأتى في شرحه بما لم يسمع من غيره، فأذعنوا لفضله ، وصار أجلاء علماء وقته يبادرون لخضور درسه والأخذ عنه . ولكن مع كل ذلك لم يخل من طاعن وحاسد حتى دس عليه السم، عا تسبب منه نقص في أطرافه وبدنه من كثرة التداوى (١٢٢) !!. وقد أشارت إحدى الدراسات السابقة إلى أن اعتقاد المناوى للتصوف هو ما أوغر الحسد والبغضاء في نفوس معاصريه من العلماء تجاهه حتى وصل الأمر إلى دس السم له (١٢٤) . على أنه إذا كان المناوى بالفعل متصوفا، إلا أني لا أميل إلى أن هذا الأمر هو السبب الرئيسي أو الدافع لدس السم له . وذلك لانتفاء روح التعصب والبغض الشديد عند العلماء تجاه التصوف ورجاله كما تصورها تلك الدراسة . أضف إلى ذلك أن المناوى على الرغم من الصوفه إلا أنه أخذ موقفا معاديا ضد المغالين في تصوفهم . - وهو ما ستعرفه عند تناول الدارسة لعلم الكلام .

وثمة أمر أخر كان سببا في تشويه العلاقة بين هؤلاء العلماء .وهو أن التفاف الطلاب حول بعض العلماء كان يظهر غيظ وضيق الأخرين .حيث أن التفاف الطلاب حول شيخ بعينه كان المؤشر الرئيسى على البراعة والنجاح ، والمقياس الحقيقى للإبداع العلمى ، وإذا كان واجب العلماء أن يزيدهم التنافس علماً وإطلاقاً ليصب ذلك في صالح الحركة العلمية في المجتمع في ذلك العصر. فإن البعض قد أرداها غير ذلك فقد جرت محاولات من بعض الشيوخ لفض حلقات العلم من حول الأخرين . من أمثلة ذلك ما حدث بين كل من الشيخ العالم عبد الرحمن الحلى الشافعى (١٩٧ههـ ذلك ما حدث بين كل من الشيخ العالم عبد الرحمن الحلى الشافعى (١٩٧ههـ أن الشيخ عبد الرحمن الحلى قد صحب الشيخ العالم على الشبراملسى الشافعى (ت ١٩٦٨م) . وأصبح الشبراملسى لا يصدر إلا عن رأى الحلى لكن في نفس أن الشبراملسى يحضر دروس الشوبرى الذى تقدم ذكره لكونه أمن منه الوقت كان الشبراملسى يحضر دروس الشوبرى الذى تقدم ذكره لكونه أمن منه ومع ذلك كان الشوبرى يعتقد زيادة فضل الشبراملسى وإذا توقف الشوبرى في ومع ذلك كان الشوبرى يعتقد زيادة فضل الشبراملسى وإذا توقف الشوبرى في أثناء مطالعته في شمن ولم يظهر الجواب منه فإنه يعرضه على الشبراملسى فيجيب عنه ، فلما رأى الحلى ذلك منع الشبراملسى من حضوره درس الشوبرى ، وأقسم عليه بالله فلما رأى الحلى ذلك منع الشبراملسى من حضوره درس الشوبرى ، وأقسم عليه بالله فلما رأى الحلى ذلك منع الشبراملسى من حضوره درس الشوبرى ، وأقسم عليه بالله

سبحانه أن لا يفعل ذلك ، فحاول الشبراملسى أن يخلصه من اليمين فلم يقدر وفي الوقت نفسه لم تطب نفس الشبراملسى أن يتكدر خاطر الحلى فترك حضور الدرس ولما بلغ الشوبرى ذلك تألم غاية التألم وظهر منه التغير الشديد على المحلى ،ودعا عليه بدعوات منها أن الله سبحانه يقطعه من الجامع الأزهر ، كما قطع الشبراملسى عن حضور درسه، وبالفعل لم يطب المقام للمحلى في القاهرة ، فترك الجامع الأزهر ، وهاجر إلى دمياط وقطنها إلى أن توفي بها(١٢٥).

ولعلك تلمح فيما سبق ذكره مدى التعاون الشديد الذى كان بين المتعاصرين من أجل تفهم المسائل العلمية ،وهو ما رأيناه بين كل من الشيخ الحلى والشبراملسى من ناحية ، والشيخ الشوبرى والشبراملسى من ناحية أخرى . وعا لاشك فيه أن هذا أسلوب من أساليب التعليم يعين على فهم العلوم بصورة أفضل ، ناهيك عن خلق جو من الترابط والتوافق بين العلماء المتعاصرين ، لأن الجهد الفردى - مهما بلغ - أقل نتيجة من تضافر جهود مجموعة من العلماء .

وإجمالاً يمكن القول أن المواقف الإيجابية والمعاملة الحسنة كانتا السمة الغالبة في العلاقة بين العلماء خلال فترة هذه الدراسة . وأهم ما يلاحظ حلى ما سبق - أن العمل على تحصيل العلم بصورة أفضل كان الباعث الحقيقي لتلك العلاقة الطيبة .ولم يخل الأمر من وجود بعض الخلافات التي حدثت بين بعض العلماء ،وهو أمر طبيعي يحدث بين المتعاصرين عبر مختلف العصور.

#### الجانب السياسي للعلماء

رأينا فيما سبق التركيبة الاجتماعية التى كان عليها المجتمع المصرى في خلال العصر العثماني . فقد تبين لنا مدى البون الشاسع الذى كان بين الطبقة الحاكمة والطبقة المحكومة ، ومن ثم احتاج الأمر إلي وجود واسطة للتقريب بين الطبقتين وتقوية الصلات بينهما، وقد رأينا أن المصريين نظروا إلي شيوخ طوائفهم وملتزميهم فلم يروا منهم حراكا لدفع الظلم عنهم ،وإنما اقتصر دورهم على جمع الضرائب ودفعها للطبقة الحاكمة ، ما جعل المصريين يبحثون عمن كان أهلا للقيام بهذا الدور فانتبهوا إلى الأزهر وعلمائه ، حيث وجدوا أن السلطات العثمانية والمملوكية تعترف بمكانتهم وتعتبرهم زعامة شعبية يخشى جانبها ، فأدرك المصريون تلك المكانة والزعامة فكانوا يلجئون إلى الأزهر ورجاله كلما اشتد بهم الحال .

وقد جرت بحصر خلال العصر العثماني الكثير من الأحداث السياسية التى أثبت العلماء في الكثير منها أن لهم الوضع السياسي المستقل المؤثر . وأهم الجوانب السياسية التي شارك فيها العلماء في ذلك الحين هي:

# أولاً: مشاركتهم في تشكيل الديوان

لقد تمثلت أولي الجوانب السياسية التي شارك فيها علماء مصر خلال العصر العثماني في مشاركتهم في تشكيل الديوان الكبير ، الذي أنشأه السلطان سليمان القانوني . وذلك ليكون بمثابة أداة رقابية على أفعال الباشا وتصرفاته ، حيث كان هذا الديوان يضم خلاصة العناصر التي تشترك في إدارة مصر فيحضره طائفة من الموظفين مثل الدفتر دار (١٢٦) والمهردار (١٢٧) . كما كان يحضره قاضي عسكر أفندي (قاضي القضاة) ، والمفتون على المذاهب الأربعة ، وكبار رجال الدين ، وأمير الحج ، ورؤساء الحامية العثمانية وغيرهم . وكان الباشا يدعو هذا الديوان إلى الاجتماع أربع مرات في الأسبوع للبحث في شئون الباشوية من النواحي الإدارية والمالية والقضائية (١٢٨).

وكما أشير إلى أن السلطان العثماني سليمان القانوني ، أنشأ هذا الديوان ليكون رقيبا على تصرفات الباشا ، فلذا كان لهذا الديوان سلطة كبيرة في إدارة الحكومة ، حيث لا يستطيع الباشا أن يبرم أمراً إلا لموافقة أعضاء هذا الديوان وإذا وقع خلاف بين الباشا وأعضاء هذا الديوان يؤجل البت في هذا الخلاف إلى أن يرجع إلى الأستانة ، كما أعطيت لأعضائه الصلاحيات الكبرى والتى منها أن لهم طلب عزل الباشا(١٢٩).

# ثانيا : الدفاع عن الطبقة المحكومة

يعد قيام العلماء بالدور الدفاعى عن الطبقة المحكومة ضد الطبقة الحاكمة من العثمانيين والمماليك من أهم مشاركاتهم السياسية في ذلك الحين. وإن كانت المصادر التاريخية المعاصرة لتلك الفترة لم تتحدث كثيراً عن مواقف أولئك العلماء ضد الطبقة الحاكمة ، إلا أنها ذكرت لنا بعضا من تلك المواقف التي أثبت العلماء من خلالها وقوفهم بجانب مجتمعاتهم وعدم الاقتصار على القيام بدور الوساطة فقط .

ومن أمثلة تلك المواقف المشرفة للعلماء ما حدث في أولي سنين الحكم العثماني بمصر أثناء إتمام عملية عثمنة القضاء المصرى، وخاصة في شهر ذى الحجة ٩٢٧هـ- (نوفمبر ١٥٢١م) . عند إقدام الإدارة العثمانية على فرض رسوم على عقود الزواج . فما أن أدرك العلماء مدى الكرب الذى لحق بالناس جراء هذا الأمر ، حتى أسرعوا بالتحرك لمعارضة الإدارة العثمانية . وكان تحركهم في يوم السبت السابع من محرم ٩٢٨هـ (ديسمبر ١٥٢٢م)

هذا وان كانت مساعى وتهديدات العلماء "الخاير بك" لم تؤت ثمارها (١٣٠)، إلا أنها عملت على تنبيه الإدارة العثمانية على أن الجال أمامها ليس خاليا لإملاء ما يحلو لها من تصرفات في المجتمع المصرى، ولعل ذلك يتضح من مخاطبة خاير بك للعلماء في بداية الأمر، ثم عدوله عن الصلف والاستعلاء الذي خاطبهم به في البداية وهنا يمكن الإشارة إلى عدم نجاح العلماء في تحقيق ما أرادوا بصورة دقيقة .

ومن الأحداث الجسام التى أضرت بالناس ضرراً بالغاً عا دفعهم إلى الهرولة إلى العلماء لتخليصهم عا ألم بهم . ما حدث في عهد الوزير قرة محمد باشا . عندما انتشرت العملة الزائفة في الأسواق المصرية، الأمر الذى ترتب عليه أن ضاعت رؤوس أموال الكثير من الناس ، فاشتد الحال عليهم بسبب ذلك ، وتحكى لتا المصادر التاريخية المعاصرة لتلك الأحداث تصرف الناس بعد اشتداد الأمر عليهم إذا تقول أأ فاجتمع أهل الأسواق ودخلوا الجامع الأزهر وشكوا أمرهم للعلماء ، وألزموهم بالركوب والتوجه إلى الباشا في شأن ذلك فركب الشيخ محمد النشرتى ، وركب خلفه جميع العلماء ، فمضوا إلى الباشا فعرضوا عليه الأمر كله ، وما لحق الأهالي بالضرر منه ، فما كان من الباشا إلا أن عقد الديوان في الحال ، وجمع الأمراء والصناجق وأغاوات البلكات ، وتشاوروا في ذلك ، فأجمعوا رأيهم بأن يقطعوا فضة جديدة بدار الضرب ، وتوزع على الصيارف بالقاهرة ، وينادى بإبطال المعاملة بالعملة الزائفة ، وإنذار من يتعامل بها بالعقاب الصيارف بالقاهرة ، وينادى بإبطال المعاملة وعادت الأمور إلى نصابها مرة أخرى . وهنا الشديد ، حتى تم القضاء على تلك الحادثة وعادت الأمور إلى نصابها مرة أخرى . وهنا نسجل نجاح العلماء في تحقيق ما فيه مصلحة الناس واعتدال الأمور لصالح الجتمع المصرى (١٣١).

وهكذا تم القضاء على الأسباب التى أضرت بالجتمع \_ آنذاك \_ وما لا شك فيه أن الفضل في ذلك يعود إلى تدخل العلماء وشعورهم بالمسئولية الكاملة تجاه مجتمعهم - ويعد هذا من أقوى الدلائل على قرب الصلة التى ربطت بين العلماء وأفراد مجتمعهم وأن العلماء بالفعل كانوا هم بمثابة أولى الأمر لهذه الجتمعات .

### ثالثا: دور العلماء في حماية اللاجئين السياسيين لهم

لقد أثبت العلماء بالفعل من خلال هذا الدور أن لهم كيانهم السياسى المستقل الذى لم يدر في فلك حكومة أو حزب وأن لهم وضعيتهم السياسية النابعة من شرف ما حملوا من علوم الشريعة الإسلامية الغراء. كما دلت أفعالهم على أنهم جبهة سياسة تشكل حرما أمنا يحتمى فيه المطاردون السياسيون ، وأن الأزهر حرم مصر الأمن ، يلجأ إليه كل ذى مظلمة (١٣٢).

وضمن المواقف التى أثبت فيها العلماء ذلك الموقف الذى ترتب عن الصراع الذى احتدم بين كل من الحزبين المملوكين الفقار والقاسمى - في سنة ١٠٧١هـ (١٦٦٠م) وذلك عندما تعصب رجال الحزب الفقارى لعثمان زعيم مصر أنذاك لمنع كل من الحزب القاسمى والحكومة المصرية المتمثلة في الوزير مصطفى باشا(١٣٣). وباقى جهازه الحكومى من القصاص من عثمان - المذكور - عما اقترفه من جرائم قتل لبعض الأفراد من طايفة العزب (١٣٤) وما نتج عن ذلك من حدوث الواقعة التى أشارت إليها المصادر أنذاك به الوقعة الصناجق الرسمالية الصناجق الرسمالية المناجق الرسمالية المناجق الرسمالية المناجق الرسمالية المناجق الرسمالية المناجق الرسمالية المناجق المناجق الرسمالية المناجق المناجق المناجق المناجق المناجق الرسمالية المنابق الرسمالية المنابعة المن

ولقد انتهى هذا الصراع بانتصار حكومة مصطفى باشا، ورجال الحزب القاسمى، ولذا فقد اجتهد كل منهما في تتبع الفقاريين بالقتل والاعتقال والنفى ،والطرد من الوظائف والمناصب ومصادرة الأموال.

ومن ذلك ما حدث في يوم الخميس الرابع عشر من ربيع الأول عام ١٠١هـ (١٧ نوفمبر ١٦٦٠م) . عندما عقد وزير مصر مصطفى باشا اجتماعا طارئا بديوان مصر حضره القاسميون . حيث أصدر فرمانا بنفى ثمانية وعشرين أميراً ، وقائداً عسكريا من الفقارين خارج مصر ، بعد تجريدهم من مناصبهم وأموالهم . فلما علم هؤلاء المعينون بهذا الفرمان اتجه اثنان إلى دمياط تنفيذاً للفرمان ، وأما الباقون فقد اتجهوا إلى الجامع الأزهر للاحتماء بحرمه والاستنجاد بعلمائه . فما كان من علماء الجامع الأزهر إلا أن عقدوا اجتماعا برئاسة الشيخ سلطان المزاحى الشافعي شيخ الأزهر (ت ١٩٧٥هـ – ١٦٦٤م) في السابع عشر من ربيع الأول عام ١٠٧١هـ - ٢ نوفمبر ١٦٦١) . وذلك للتباحث حول مسألة هؤلاء الفقاريين اللاجئين ، والمطالبة برد حقوقهم . كما اتفقوا أيضاً على انتداب أربعة من الحماية لهؤلاء اللاجئين ، والمطالبة برد حقوقهم . كما اتفقوا أيضاً على انتداب أربعة من

كبار علمائهم ليتباحثوا مع الوزير مصطفى باشا ، حول حرية وأمن وحقوق هؤلاء اللاجئين . ووقع الاختيار على كل من الشيخ العالم سلطان المزاحى الشافعى والشيخ العالم على الشبراملسى الشافعى ، والشيخ العالم محمد المتولي والشيخ العالم موسى القلينى ، وصعد هؤلاء للشيوخ الأربعة إلى القلعة ، واجتمعوا بوزير مصر مصطفى باشا ، فعرفوه بمجيئ بعض الجند إلى الجامع الأزهر بعد سماعهم بنبأ خروجهم من مصر ، مع قطع مرتباتهم وضبط بلادهم ، وأكد العلماء أن هذا الأمر لا يجوز لأنه لو وقعت منهم ذنوب وكانت تغفر بالتوبة فقد تابوا . وقد أنهوا حديثهم معه قائلين : إن على العلماء إبلاغ أولي الأمر بما يترتب على الوقايع من الأحكام الشرعية والنصح لهم ، كما أمر بذلك الله سبحانه وتعالي ورسوله (صلى الله عليه وسلم)

وقد أظهر مصطفى باشا اقتناعه بما قاله العلماء ووعدهم بعقد الديوان ، وأنه سوف يصدر أوامره بالصفح عن هؤلاء العسكريين المعنيين بالنفى . وتأكيداً لضمان تنفيذ هذه الوعود نجد أن العلماء أصروا على إبقاء الحجة المتضمنة بالعفو عن هؤلاء الجند بأيديهم ضمانا لتنفيذ ما جاء فيها ،كما أن قاضى القضاة قام بدفع هذه الحجة إلى العلماء بعد تقييدها بالسجل المحفوظ بالديوان العالي. وأبقيت عند الشيخ العالم سلطان المزاحى (١٣٦).

وعلى الرغم من أن رجال الحزب الفقارى كانوا على خطأ في صراعهم ضد وزير مصر ورجال الحزب القاسمى ، إلا أن العلماء لم ينظروا إليهم على أنهم جماعة مارقة ويجب عدم مساندتهم ، بل نظروا إليهم على أنهم قوم احتموا بالأزهر وعلمائه ، ويتحتم عليهم توفير الأمان لهم. ولذا فقد رأينا أن العلماء قد ساروا في أكثر من اتجاه لتحقيق الأمان لهم . وتم لهم ذلك الأمر . وعا لاشك فيه أن صدور قرار العفو عن جميع أفراد الحزب الفقارى والعسكريين التابعين له يعد نجاحا عظيما لجبهة علماء الأزهر أنذاك .

وبعد فقد رأينا أن علماء تلك الفترة كانوا أكثر تمسكا بصفات الورع والتقوى والاشتغال بأمور الدبن الحنيف ، وبالنظم والقواعد التي تتفق مع العلم ومكانته ، حتى يضفى ذلك على مكانتهم الاحترام بين مجتمعهم وبالفعل فقد رأينا مدى انعكاس تلك الأمور التي تمسك بها العلماء على نظرة المجتمع لهم كما رأينا ما ترتب على نظم الحكم العثماني من وجود بون شاسع بين الطبقة الحاكمة – الأقلية – والطبقة المحكومة التي

شملت جميع أبناء الشعب المصرى ، وأن هذا الأمر خلق الحاجة الماسة إلى إيجاد وساطة تربط بين هاتين الطبقتين ، الأمر الذى قام به العلماء على خير وجه ، بعيدين عن توظيف ذلك الأمر لجلب منفعة شخصية لهم .

كما رأينا أن المحيط الاجتماعي للعلماء في تلك الفترة كان قريبا منهم وسارعوا إلي الإندماج فيه ، كما لمسنا مدى طيب علاقتهم بطلبتهم والهدف الذى كانوا ينشدونه من وراء تلك العلاقة وهو تأهيل هؤلاء الطلبة لحمل الرسالة من بعهدهم ، والقيام بها على أكمل وجه ، إضافة إلي مدى التوافق الذى كان يخيم على علاقاتهم . وكان العمل على الارتفاع بالمستوى العلمي هو القاسم المشترك في هذه العلاقة .

وفي النهاية رأينا مدى انعكاس هذه الأشياء جميعها على وضع العلماء لدى الطبقة الحاكمة ،ومدى الهيبة التى كان يحظى بها العلماء عند أفراد تلك الطبقة الأمر الذى ساعد العلماء كثيراً على أن يملوا على الحكام ما يرونه من متطلبات فيها صالح مجتمع مصر إبان العصر العثماني.

# هوامش الفصل الأول

- (١) محمد عبد السميع عثمان: أسس علم الاجتماع، المفاهيم و القضايا، ص١٦٥٠.
  - (٢) نيللي حنا : مرجع سبق ذكره ، ص ٥٩.
- (٣) هو الشيخ العالم مجم الدين الغزى (ت: ١٠٦١ هـ- ١٦٥٠م) صاحب التصانيف الكثيرة، ومن أشهرها تاريخه المسمى بالالكواكب السائرة في أعيان المائة العاشرة "
- (٤) بحر الرجز، وقد عقب الحبى على البيتين السابقين في كتابه المذكور ج ٤، ص ١٩٤ بإنشاده ما يلي:

من يطلب العلم بعز الغنى يبطر ولا يفلح ما صنع

لعلم طغيان كما للغنى و العلم بالطغيان لا يفلح. ( بحر الرجز )

- (٥) كثيرا ما كان صاحب الوقف أو المؤسسة التعليمية يعتمد إلى تعيين أحد الأشخاص لكتابة اسم من يغيب سواء كان موظفا ، أو طالب علم ، ليخطر بذلك ناظر الوقف لا تخاذ ما يراه في مثل هذه الحالة ، إما انذار ، أو العزل ، أو تعيين أخر
- (۲) وظيفة الطلب ، إما تعتبر ضمن الوظائف آلتى كان يحددها صاحب الوقف على سبيل الإعانة لطلبة العلم ، معنى أن يكون طالب لعلم ما ، كعلم الفقه على المذهب الحنفى ، دار الوثائق القومية : محكمة الباب العالي ، س ۸۷ ص ۱۲۰ ، م ۱۵ أو فقه مالكى نفس الأرشيف والحكمة : س ۷۷، ص ۸۳ ، أو س ۳۳. م ۷۳۰ أو فقه صافعى نفس الأرشيف والحكمة : س ۸۳ . أو س ۳۳. م ۱۹۳ أو فقه حنبلى ، نفس الأرشيف والحكمة : س ۸۵ ص ۱۹۰ م ۱۹۳ أو لعلمى التفسير والحديث نفس الأرشيف والحكمة : س ۸۲ م ۱۹۰ م ۱۹۳ ،
- (٧) دار الوثائق القومية : محكمة الباب العالي س ١٧٤ ، ص ٣٠٨ ،م ٨٩٨ تاريخ ( ربيع الأول ١١٠٠ هـ- ١٦٢٨ م ).
- (٨) نفس الأرشيف : محافظ الدشت ، محفظة رقم ١٤٦ ، ص ٢٧٦ ، تاريخ ( رمضان ١٠٣٨ هـ- ١٠٢٨ م)
  - (٩) نفس الأرشيف والمصدر: حفظة رقم ١٧٧ ، ص ٢٩٣ ، تاريخ ( رمضان ١٠٦٧ هـ-١٦٥٦م)
- (۱۰) ويعرف بقاضى عسكر أفندى ، وقد أنشئ هذا المنصب فى عهد السلطان مراد الأول (٧٦٢- ١٣٦٥) . وقد أخذ لقب قاضى عسكر من مرافقته للجيش العثماني . ليلى عبد اللطيف : الإدارة فى مصر ، مرجع سبق ذكره ص ١١
  - (١١) ولى السلطنة ٩١٨ ٩٢٧ / ١٥١٢ ١٥٢٠ / .
  - (١٢) ولى أمور البلاد ٩٠٦ ٩٢٢ / ١٥٠١ ١٥٢١ / .

- (١٣) وكانوا أنذاك القاضى كمال الدين الطويل الشافعى والقاضى محمود بن الشحنة الحنفى ، والقاضى يحيى الدين بن الدميرى المالكى ، والقاضى شهاب الدين لفتوحى الحنبلى . ابن إياس : بدائم الزهور فى وقائم الدهور ، تحقيق محمد مصطفى ، القاهرة ١٩٨٤ م، ج٠٥ ،ص ٥٣٥ .
- (١٤) هذه المدرسة بخط بين القصرين ، بناها الملك الصالح نجم أيوب بن الكامل ، عام ١٦٤٠هـ ١٢٤٢ م، وهو أول من عمل بديار مصر دروساً أربعة في مكان واحد . المقريزي : الخطط المقريزية - مكتبة الأداب القاهرة ١٩٩٦ م، ج٤ ، ص ٢٠٩ .
  - (١٥) أبن اياس: المصدر السابق، ج٥، ص ص ١٦٥ ١٦٦.
    - (١٦) بحر الوافر .
    - (١٧) مدة ولايته بمصر ٩٢٢-٩٢٨هـ/ ١٥١٧ ١٥٢٢ م.
      - (۱۸) ابن ایاس : المصدر السابق ، ج ٥ ، ص ٢٣٤.
- (١٩) الانكشارية هم الجنود المكونين لجيش المشاه الذى أنشى في عهد السلطان العثماني أورخان (١٩) الانكشارية هم الجنود المكونين لجيش المألفة في الأناضول ثم اعتمد على أبناء النصارى البلقان بعد تتركيهم و تنشئتهم على الإسلام . تأصيل الدخيل : مرجع سبق ذكره ، ص ٣١ .
  - (۲۰) ابن ایاس : ج٥، ص ص ۲٤٣-۲٤٤.
    - ٢١) بحر الرجز .
    - (۲۲) ابن إياس : ج٥ ، ص٣٠٥ .
    - (۲۳) نفس المصدر . جـ٥ ، ص٣٤٢.
- (٢٤) المصدر نفسه : جـ٥ ، ص ص ٢٥ -٤١٨ . عبد الرحيم عبد الرحمن : القضاة في مصر العثمانية ضمن فصول من تاريخ مصر ، مرجع سبق ذكره ، ص ص ٣٢٥ -٣٢٦ .
  - (٢٥) ابن اياس : جـ٥ ، ص ص ٤٥١ -٤٥٢ .
- (٢٦) ابن اياس : جده، صص ٤٥٢ ٤٥٤ . عبد الرحيم عد الرحمن مرجع سبق ذكره ص.ص
  - (۲۷) ابن ایاس : جـ ٥ ، ص ۲٤٣ .
- (۲۸) دار الوثائق القومية : محكمة الباب العالي س ۷۰ ، ص ۳۸٤ ، ۱۵۵۳ تاريخ ( ۱۰۱۰ –۱۹۰۱ م).
  - (٢٩) نفس الأرشيف: والحكمة ، س ١٣٩ ، ص ٢٦٩ تاريخ ( ربيع الثاني ١٠٧٥هـ ١٦٦٤م )
    - (٣٠) نفس الأرشيف : والحكمة س ١٢٣ مص ٢٧٣ .م ١٣٩٩ (شوال ١٠٥٦هـ ١٦٤٦ م ) .
- (٣١) نفس الأرشيف: محكمة القسمة العسكرية ، س ٣١ ، ص ص ٣٠٠ ٣٠١ ، م ٥١٥ ن تاريخ

- ( ربيع الاخر ١٠٦٥ هـ ١٦٥٤ م) .
- (٣٢) نفس الأرشيف : محافظ الددشت ، محفظة رقم ١٧٧ ، ص ٩٣٨ ٩٣٩ ، تاريخ ( ربيع الأول ١٠٦٩ م ١٠٦٩ م) . .
- (٣٣) نفس الأرشيف : محكمة القسمة العسكرية س ٥٩ ، ص ٢٥٢ ، م ٢٣٧ ، تاريخ ( صفر ١٠٦٢ ) هـ ١٦٥١ م )
- (٣٤) نفس الأرشيف : محكمة بولاق س ٣٤ ، ص ٣٤٨، م ١٩٣٧ ، تاريخ (صفر ١٠٣٢ هـ ١٦٢٢م
  - (٣٥) الحبي : خلاصة االأثر ، مصدر سبق ذكره ، جـ ٣ ، ص ٣٦٦ .
- (٣٦) دار الوثائق القومية : محكمة الإسكندرية ، س ٥٣ ، ص ٣١٨ ، م ٧٣٣ ، تاريخ ( جمادى الأولي ١٠٨٥ هـ ١٠٨٥ م) .
- (٣٧) عبد الجواد صابر إسماعيل: مصر تحت الحكم العثماني ، مطبعة الحسين القاهرة ١٩٨٩م ، ص ٦٣.
- (٣٨) دار الوثائق القومية : محكمة القسمة العسكرية ، س ٦٦، ص ٢٣٢، م ٢٤٢، تاريخ ( ربيع الأول ١٠٥٤هـ ١٦٤٤م ).
- (٣٩) نفس الأرشيف و المحكمة س٧٤، ص ص ١٥٨- ١٥٩ ، م ٢٤٢ ، تاريخ جمادى الأولي (٣٩) نفس الأرشيف و المحكمة س٢١، ص ٥٤٥، م ٩٠٢ ، تاريخ (شوال ١٠٦٥ هـ ١٦٥٤ م ) .
- (٤٠) شهاب الدين الخفاجى: ريحانة الالبا و زهرة الحياة الدنيا ، مطبعة بولاق القاهرة ١٢٧٣ هـ ١٨٥٦ م ، ص ٣٦٣ حاجى خليفة: سلم الوصول إلى طبقات الفحول مخطوط بدار الكتب المصرية ، ميكروفيلم ١٧٤٢١ ن تاريخ ٥٢ ، ص ١٤٦ الحموى: فؤائد الارتحال ، مصدر سبق ذكره جد ١ ، ص ١١٦٩ .
- (٤١) ليلى عبد اللطيف : الإدارة ، مرجع سبق ذكره ص ١٠ ~ محمود صالح منسى : معالم تاريخ الشرق الإسلامي في العصور الحديثة ، ص ٢٥ .
- (٤٢) الذى لقب بالشافعى الصغير ، كما ذهب جماعة من العلماء إلى أنه مجدد القرن العاشر الهجرى الـ١٦ م . و له تأليف عديدة هامة في مذهبه و غيرها في عدة علوم أخرى وعنه قال المحبى : ١١ أنه شيخ مصر على الإطلاق ١١ و يعتبر آخر من تولي ذلك المنصب و ذلك بوصفه اعلم علماء الشافعية في زمنه . الحبى : جـ ٢ ، ص ص ٣٤٢ ٣٤٣ جـ ١ ، ص ١١٧ .
- (٤٣) السادة البكرية: هم بيت من البيوت الكبيرة ، اكتسبوا شرفهم من انتسابهم إلي خليفة رسول الله صلى الله عليه و سلم أبى بكر الصديق رضى الله عنه و قد اكتسبوا مكانة اجتماعية و اقتصادية و ثقافية كبيرة في مجتمع مصر العثمانية ، و زادت هذه المكانة علوا خلال القرن ( السلام ) حيث أنهم كانوا قريبى الصلة بالطبقة الحاكمة ، حيث تصاهروا معهم و كان الوزراء

ينزلون بيوتهم يحضرون أفراحهم ومجالسهم الأدبية ، كما أنهم كانوا يسكنون بأرقى المناطق بالقاهرة ، كالأزبكية وبركة الرطل و الفيلة و غيرها . هذا إلى جانب امتلاكهم الكثير من العقارات و الاراضى الزراعية بالقاهرة ، و غيرها كالدقهلية و بهتيم و غير ذلك من الممتلكات الأخرى كالحلات التجارية و المراكب الملاحية . الغ . أما عن وضعهم الثقافي فهذا ما سوف يتضع لك من ثنايا هذه الدراسة . البكرى: المنح الرحمانية ، مصدر سبق ذكره ، ورقة ٥٣ أ . ب . دار الوثائق القومية : محكمة بولاق ، س ١٩ ، ص ٢٤ ، م ١٧٣ تاريخ ( ذى الحجة ٥٠ ، ١٨هـ - ١٩٥٩م ) . س ٢٥ ، ص ١٢٨ ، م ١٠٠٠ تاريخ ( صفر ١٠٢٤ م ) . س ٣٥ ، ص ١٠٨ ، م ١٠٢٠ م ) .

- (٤٤) المحبى: جدا، ص ١١٧.
- (٤٥) دار الوثائق القومية : محكمة الباب العالي ، س ٧٩ ، ص ١١٢ ، م ٥١٩ ، تاريخ ( رمضان ١٠١١ مـ ١٦٠٢م ) . . .
- (٤٦) نفس الأرشيف : محكمة القسمة العسكرية ، س ٢٨ ، ص ١٧٢ ، م ٣٣٤ ، تاريخ ( محرم ١٠١٨ هـ ١٦٠٩ م ) .
- (٤٧) نفس الأرشيف و الحكمة : س ٣٣ ، ص ١٣١ ، م ١٩٩ ، تاريخ ( رمضان ١٠٢٧ هـ ١٦٦٧)
- (٤٨) نفس الأرشيف : محكمة بولاق ، س٣٨ ، ٣٥ ، م ١١٧ ، تاريخ ( رمضان ١٠٤٥هـ ١٦٣٥م).
- (٤٩) نفس الأرشيف: محكمة القسمة العسكرية، س ٥٠، ص ٣٩٨، م ٥٧٦، تاريخ ( جمادى الأخر ١٠٥٣ هـ ١٦٤٣ م ).
- (٥٠) نفس الأرشيف و المحكمة ، س ٦٠ ص ٤٤٨ ، م ٦٥٩ ، تاريخ ( جمادى الأولي ١٠٦٤ هـ ١٦٥٣ م).
- (٥١) نفس الأرشيف : محافظ الدشت ، محفظة رقم ١٧٧ ، ص ٩٢٧ ، تاريخ ( ربيع الأول ١٠٦٩ هـ ١٠٦٥ م ) .
  - (٥٢) عبد الرحيم عبد الرحمن : مرجع سبق ذكرة ، ص ٣٣٢
    - (٥٣) المرجع السابق ، ص ٣٤٥ .
- (26) فمن ذلك ما حدث من أحد النواب بمحكمة الإسكندرية ، وهو القاضى على المالكى الذى حكم بإرجاع الزوجة حائشة بنت فسيفس إلى زوجها عامر الشهير بابن الريفية ، وهى مطلقة بالشلاث منه فقرر القاضى يوسف أفندى الحنفى الناظر فى الأحكام الشرعية بالإسكندرية بالإقالته من منصبة . دار الوثائق القومية : محكمة الإسكندرية س ٤٤ ، ص ٢٩٧ بدون أرقام بتاريخ (١ محرم ١٠٣٤ هـ ١٦٢٤ م) .
- (٥٥) ومن ذلك ما أشتكى به السمنحقون لبعض الأوقاف بالإسكندرية ، أن المؤسسات الدينية

والتعليمية المرصود عليها تلك الأوقاف قد خربت وذلك لإنقطاع ما كان يرد عليها من الأوقاف وه مبلغ ( ٩٠٠٠٠) نصفه فضة وأن الوارد توقف عند ( ٥٠٠٠٠) نصف فقط . ليس هذا فحسب بل أن قاضى الولاية يأخذ من الرقم الأخير ( ٢٠٠٠٠) نصف أى ما يبلغ نسبة ٤٠٪ من هذا المبلغ في حين أنه يتحق ( ١٠٠٠) نصف فقط . دار الوثائق القومية : محافظ الدشت ، محفظة رقم ١٤٧ م ، على ٢٠ ، تاريخ ( شوال ١٠٣٩هـ - ١٦٢٩م)

- (٥٦) من ذلك ما نراه من شكاوى الأهالى ضد أحد النواب بمحكمة دمياط ، يدعى أحمد الزاهد ، عا كان يرتكبه من الموالسة ، والتجاوز فى الأمور والحيل والأحوال الذميمة الغير لأئقة به كقاضى ، وما صدر منه فى حق الرعايا من الظلم والبلص ، وأخذ الرشوة بالسب والأذبة ، والقذف والإضرار لأمة سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم الأمر الذى دفع يقاضى القضاء لعزله . در الوثائق القومية : محكمة دمياط ، س ١٤٢، ص ٢٨١ ،م ٣١٩ ، تاريخ ( ذى الحجة ١٠٨٦ هـ ١٦٧٥ م)
- (٥٧) دار الوثائق القومية : محافظ الدشت . محفظة رقم ١٤٥ ، ص ٢٠٧ ، تاريخ ( ذى القعدة ١٨٣٨هـ ١٦٢٨هـ ) .
- (٥٨) نفس الأرشيف : و المصدر . محفظة رقم ١٤٥ ، ص ٣٠٥ ، تاريخ ( رجب ١٠٣٨ هـ ١٦٢٨م).
- (٥٩) نفس الأرشيف والمصدر ، محفظة رقم ١٧٧ ،ص ٢٩٣ تاريخ ( ربيع الأول ١٠٦٨ هـ ١٦٥٧م).
- (٦٠) ذكر على مبارك : هى بجوار مدرسة تربة أم الصالح بقرب المشهد النفيسى ، كما أشار إلى أن كلا من السخاوى و المقريزى لم يترجما لها ، و لذا فإنه يرجع أن تكون هى تربة الملك الأشرف خليل صلاح الدين بن الملك المنصور قلاوون . على مبارك : الخطط التوفيقية الجديدة ، الهيئة المصرية العامة ، الثانية ١٩٨٧م ، جـ ٦ ، ص ٤ .
- (٦١) ذكرها المقريزى باسم الخانقاه و هى تقع بخط الصليبة تجاه جامع شيخون أنشأها الأمير الكبير سيف الدين شيخوا العمرى في سنة ست و خمسين و سبعمائة (١٢٥٦م)... وقد رتب بهادروساً عدة منها أربعة دروس لطوائف الفقهاء الأربعة و درساً للحديث النبوى ، و درساً لاقراء القرآن بالروايات السبع ، وجعل لكل درس مدرساً و عنده جماعة من الطلبة ، و شرط عليهم حضور الدرس . و حضور وظيفة التصوف .. و رتب لكل من الطلبة في اليوم الطعام و اللحم و الخبز ، و في الشهر الحلوى ، و الزيت و الصابون ووقف عليها الأوقاف الجليلة .. المقريزى : الخطط ، جـ٤ مس ٢٨٣ .
- (٦٢) رحلة محب الدين المجبى إلى مصر مخطوط بدار الكتب في ١١٧ صفحة ميكروفيلم ٢٨٦٠٧ تاريخ تيمور ١٣٧٨ ص ٣٦ .
- (٦٣) هو الشيخ مرعى بن يوسف بن أحمد بن أبو بكر بن أبو يوسف الكرماني نسبة إلي طور كرم قرية بقرب نابلس المقدسي الحنبلي أحد أكابر العلماء الحنابلة بمصر كان إماماً فقيها ، ذا

إطلاع واسع على نقول الفقه و دقائقه ، و معرفة باقى العلوم المتداولة ولد يطور كرم في ربيع الأول سنة ١٩٨٨هـ (١٥٨٠م) . حفظ القرآن وجوده ببيت المقدس ، ثم ارتحل إلي مصر و ثم تصدر للإقراء و التدريس بالجامع الأزهر . و له التأليف العديدة و التى قال عنها صاحب القوا يد : "ا بأنها صارت بها الركبان في أطراف البلدان ، و مع كثرة الأعداد و الأضداد و الحساد ما أمكن أحد أن يطعن فيها أو ينظر بعين الازدراء فيها !! . - وهذا ما ستعرفه في ثنايا عرض هذه الدراسة الحموى : فوائد الارتحال ، مصدر سبق ذكره ، جد ٣ ، ص ص ٩٦٢ ، ٩٦٢ .

- (٦٤) هو الشيخ إبراهيم بن محمد بن عيسى المصرى الشافعى الملقب برهان الدين اليموني ولد سنة ٩٩١ هـ (١٥٨٣م) . و قد أخذ عن والده ، وغيرهم. و في حقه قال الحبى : " الإمام العلامة الفهامة الحقق المدقق خاتمة الأساتذة المتبحرين . كان يبة ظاهرة في علم التفسير و العربية ، أعجوبة باهرة في العلوم العقلية و النقلية .. و كان مترفها في عيشه ، كريم النفس رقيق الطبع ، حسن الخلق وجيها جللا عند عامة الناس و خاصتهم مسموع الكلمة .." الحبى : جـ١ ، ص ص ٥٤ ٢٦ .
- (٦٥) فمن شكواه في هذا الكتاب قوله: "ا و قد حصل لي بسبب بعض المباشرين في الأوقاف في استحقاق معلوم تدريس بمصر المحروسة غاية الظلم و الاجحاف بل العدم المحض مع أن أداء الحقوق فرض ط الحنبلى: بديع الإنشاء و الصفات ، مطبعة الجو الب بالأستانة ١٢٩٩ هـ ١٨٨٨
- (٦٦) ومن تعرضه لهذا الأمر في الكتاب ما نراه عند تعرضه لمدرسة السلطان حسن إذ يقول في ذلك الوقد وليت مشيخة هذه المدرسة ، و باشرت فيها التدريس فنازعنى فيها بالدنيا رجل يقال إبراهيم الميموني له من الوظائف كل يوم نحو ألف عثماني ١١ . الحنبلى : نزهة الناظرين ، مصدر سبق ذكره ، ص ٨٧ .
  - (٦٧) الحموى : فوا يد الارتحال ، مصدر سبق ذكره ، جـ ٣ ، ص ٩٦٦ .
- (٦٨) هذا ما ذكره الحنبلي لمرتبات تلك الوظائف قائلا العقيان في فضائل أل عثمان ، مخطوط بمكتبة رفاعة ٦٠ تاريخ صص ٨٤ ٩٦ ٩٧ .
- (٦٩) دار الوثائق القومية : محافظ الدشت ، محفظة رقم ١٧٧ ، ص ١٢٦ بتاريخ ( ربيع ثاني ١٠٦٨ هـ ١٩٥٧ م ) ولمعرفة المزيد يرجع إلى أصل الرسالة
  - (٧٠) محب الدين الحبي : رحلة ، مصدر سبق ذكره ، ص ٣٥
  - (٧١) الخفاجي: ريحانة الالبا ، مصدر سبق ذكره ، ص ٢٣٣
    - (۷۲) بحر الكامل
- (٧٣) الحفاجي: المصدر السابق، ص ٢٥٠ ما تجدر الإشارة إليه في هذا الصدد أن هذا الأمر لم يكن قاصراً على علماء فترة هذه الدراسة، بل عم كل من لحقه ظلم بسبب ذلك عبر العصور

الختلفة - وللمزيد في ذلك يرجع للخفاجي نفس المصدر . ص ٢٥٠ - ٢٥١.

- (٧٤) بحر المتقارب .
- (٧٥) فمن تلك الرسائل رسالة الشيخ بدر الدين القرافي الذى قال في أولها: " قد كثر السؤال عن مسألة كثيرة الوقوع بمصر المحروسة لازالت برباع العلم مأنوسه وهي أن الرجل يكون له في وقف قراءة ، وتدريس أو أمامة أو خطابة أو غير ذلك فيسقط حقه من ذلك لأخر ، ويفرغ له عنه بعد أن يأخذ منه مالا يتصرف المفروغ له في تلك الوظيفة ،وقد رفع إلي من ذلك سؤال نظما ،وذلك عندما جرى ذكر المسألة لدى قاضى القضاة ، ثم يقر بأن " هذا السؤال لم أقف عليه لأحد من علماء مذهبنا نصا مع كثرة وقوع هذه المسألة بمصر خصوصا في أواخر القرن التاسع ، وفي هذا القرن العاشرا " بدر الدين القرافي: الدره المنيفة في الفراغ عن الوظيفة ، مخطوط بدار الكتب المصرية تحت رقم ميكروفيلم ١٩٥٨ فقه مالك ٣٥٤ . ورقة ١ أ- ب .
- (٧٦) دار الوثائق القومية : محكمة الباب العالي س ٧٧ ، ص ١٢٦ ، م ٣٣٥ بتاريخ( ربيع الأول ١٠١١ هـ – ١٦٠٢م) .
  - (۷۷) نفس الأرشيف والمحكمة ، س ۸۲ ، ص ۲۲، م ۱۰۸۰ بتاريخ ( محرم ۱۰۱۳هـ ۱۹۰۶م) .
- (۷۸) نفس الأرشيف: محكمة الباب العالي س ۸٦، ص ٤٤، م ٢٨٨ بتاريخ ( رمضان ١٠١٥هـ- ١٦٠٦م) .س ١٢٣- ص ٢١٩، م ١٥٧٠ بتاريخ ( ذى القعدة ١٠٥٦ هـ ١٦٤٦م) ،محكمة دمياط، س ١٠٦١، ص .ص ٤٩ ١٥٠، م .م ١٥٨ ١٦٠ بتاريخ ( محرم ١٠٦١ هـ ١٦٥٠م).
- (٧٩) فرقة كمليان أو كوكليان كان أفراد هذه الفرقة من الفرسان الذين اشتركوا مع السلطان سليم
   في فتح مصر وكانت مهمتهم توطيد الأمن في الأقاليم ومنع البدو من عزو المناطق الزراعية ،
   أو تهديد طرق القوافل . قانون نامة مصر مصدر سبق ذكره. ص ٩ .
- ٨٠) دار الوثائق القومية: محافظ الدشت ، محفظة رقم ٢٠٦ ، ص ص ١٨٤ -١٨٥ بتاريخ ( جمادى الآخر ١٨٩-١٨٥ هـ ١٦٨٨ ) .
  - (۸۱) الحبی: جـ۳، ص ۲۱۷
- (٨٢) دار الوثائق القومية : محكمة الباب العالي ، س ٨٤ ، ص ٢١٩ ، م ١٠٢٧ ، تاريخ ( رجب ٨٤) دار الوثائق القومية : ١٠١٨ ) .
  - (۸۳) الحموى : فوايد الارتحال جـ ٣ . ص ٢١٣ .
- (٨٤) دار الوثائق القومية : محافظ الدشت ، رقم ١٤٢ ، ص ٤١ بتاريخ ( رمضان ١٠٣٨هـ ١٦٢٨م)
- (۸۰) نفس الأرشيف : محكمة جامع الحاكم س ٥٦٠ ص ٢٣٦ ، م ٨٠٤ ، بتاريخ ربيع الثانى المادة ١٠٤٤ م)ن س ٣٧٠ ،ص ١٠٤٤ هـ ١٠٣٤ م)ن س ٣٧٠ ،ص ٢٨٩ ( بتاريخ جمادى الأول ١٠٩٢ هـ ١٦٠٨م )

- (٨٦) نفس الأرشيف: محكمة الباب العالي س ١١٩ ، ص ٢٦، م ١٤٨، بتاريخ ( ربيع الأول ١٤٨ مـ ١٠٤٨مـ ١٠٢٨م).
- (٨٧) نفس الأرشيف : محكمة الحاكم س ٥٦٥ ، ص ٥٣٣ ، م ١٨٦٢ بتاريخ ( ذى الحجة ١٠٤٥هـ- ١٦٣٥) .
- (٨٨) نفس الأرشيف: محكمة الباب العالي ، س١٥١، ص ص ٢٣٧- ٢٣٨، م ٩٤٢ بتاريخ ( ربيع الأخر ١٠٨١هـ- ١٦٧٠م
- (٨٩) دار الوثائق القومية : محكمة القسمة العسكرية س ٤٤ ، ص ص ١٣-١٦ ،م ١٤ بتاريخ (٨٩) دار الوثائق القومية : ١٤ محكمة القسمة العسكرية س ٤٤ ، ص ص ١٣-١٦ م
- (٩٠) نفس الأرشيف والحكمة: س ٤٢، ص ص١٥٣ ١٦٣، م ٢٥٧، بتاريخ (محرم ١٠٤١ م ٢٥٧) معرم ١٠٤١ م
- (٩١) نفسه والحكمة : س ٦١ ، ص ص ٢٧٩ ٦٩٠ ، م ١١٣ بتاريخ ( جماد الأولى ١٠٦٦ هـ ١٠٥٥ م).
- (٩٢) نفسه والمحكمة : س ٦٣ ، ص ص ص ٢٠٥ ٢١٧ ، م ٣٤٢ بتاريخ ( رجب ١٠٦٨ هـ ١٦٥٧م)
  - (٩٣) نفسه والمحكمة : س ٦٤ ، ص ١٤٣ ،م ١٩٩ بتاريخ ( ذي القعدة ١٠٦٩ هـ ١٦٥٨ م
- (٩٤) نفسه والمحكمة العسكرية س ٦٦ ، ص ص ٦٧ ~ ٧٠م ٨٨ بتاريخ ( شوال ١٠٧٣هـ ~ ١٦٦٢م)
  - (٩٥) نفسه والمحكمة س ٦٢ ، ص ص ٢٢ ٢٥، م ٢٩ بتاريخ ( ١٠٦٦ هـ ١٦٥٥م)
  - (٩٦) نفسه والمحكمة: س ٧١، ص ص ٨٩ ٩١، م ٢٣٥ بتاريخ شوال ١٠٨٤ هـ ١٦٧٣)
    - (٩٧) نفسه والمحكمة : س ٧٦ ، ٦٩٩، م ٩٥٣ بتاريخ ( ربيع الثاني ١٠٣٩ هـ ١٦٨٢ م)
  - (٩٨) نفسه والمحكمة : س ٦٤ ، ص ٧٨٧ ٢٩٠ ، م ٤٢٦ بتاريخ ( رجب ١٠٧٠هـ ١٦٥٩ )
- (٩٩) نفسه والمحكمة: س ٨٠ م ص ص ٤٠ ٤٢ ،م ٥٨ بتاريخ ( ذي العقدة ١٠٩٧ هـ ١٦٨٦ م)
- (۱۰۰) دار الوثائق القومية : محكمة القسمة العسكرية س ٦٢ ، ص ص ٤٢٦٠٤٢م ٦٥٤ بتاريخ ( ربيع الثاني ١٠٦٧ هـ – ١٦٥٦ م)
- (۱۰۱) الحموى : فُوائد الارتحال ، مصدر سبق ذكره، جد ٣ تحت رقم ميكروفيلم ٣٥٨٩٩، تاريخ ( ٣٦٨٧، ص ٢١٣) .
- (۱۰۲) فمن ذلك تلازم كل من الشيخين العالمين محمد الخرشى المالكى (ت ١٠١هـ- ١٦٨٩م) ومحمد النشرتى المالكى (ت ١١٠٠هـ ١١٢٠م) في فض الكثير من مثل هذه النوعية من المنازعات . دار الوثائق القومية : محكمة القسمة العسكرية ، س ٧٦، ص ص ٧٦ ـ ٦٢٨ ، م ٨٩٩ ، تاريخ (ربيع الأول ١٠٩٣هـ ١٦٨٢م).

- ۱۰۳) الحموی : مصدر سبق ذکره ، جـ ۲ تحت رقم میکروفیلم ۳۵۳۲۹، تاریخ ۳۱۸۷، ص ص ۱۰-
- (۱۰٤) وعن كان مهاب الجانب في تلك الفترة أيضا ، الشيخ العالم أحمد القليوبى الشافعى (ت ١٠٦٥هـ ١٦٥٨م) . وقد وضح الحبى لنا هذا الجانب مبينا السبب فيه بقوله : "أ وكان مهابا لا يستطيع أحد أن يتكلم بين يديه ألا وهو مطرق رأسه وجلا منه وخوفا لا يتردد إلي أحد من الكبراء ، ويحب الفقراء...!! وهناك الشيخ العالم على المحلى الشافعي (ت ١٠٩٠ت-١٦٧٩م) الذي كان يقول الحق وينكر المنكر ويخاطب الحكام بالغلظة ولا يها بهم ، الأمر الذي لحق به الامتحان والابتلاء الكثير بسبب ذلك .الحبى : مصدر سبق ذكره جد ١ ، ص ١٧٥٠ الحموى : مصدر سبق ذكره جـ ٢ ، ص ١٧٥٠ الحموى : مصدر سبق ذكره جـ ٣
- (١٠٥) نفس الأرشيف : محكمة الإسكندرية، س ٤٤، ص ١٩١، م ٢١٤ بتاريخ ( رجب ١٠١٦هـ- ١٠١٧م) .
- (١٠٦) محمد ضيف الله بن محمد الجعلى الفضلى : الطبقات ، ط المطبعة المحمودية ، القاهرة ١٣٤٨هـ ١٩٣٠ م ١٠٠ .
  - (١٠٧) مدة ولاية ٣ شوال ١٠٠٤هـ ١٣ ذي الحجة ١٠٠٦هـ / ٢ يونيه ١٥٩٦م-١٨ يونيه ١٥٩٨م
    - (۱۰۸) البكرى : المنح الرحمانية مصدر سبق ذكره ورقة ١٥٣ .
- (۱۰۹) نفس الأرشيف : محكمة القسمة العسكرية ، س ٧٥، ص ص ٢٣-٢٣. ٢٦ بتاريخ ( ربيع الأول ١٠٩٠هـ ١٢٩م)
- (۱۱۰) منها زواج الشيخ عبد الله ابن الشيخ إبراهيم الأجهورى من مرقوقته صفية المرأة بنت عبد الله الروسية الجنس وذلك بعد عتقه لها ، وأصدقها صداقا قدره ألفى نصف فضة . نفس الأرشيف : الدشت، رقم ۲۰۱۶ ، بتاريخ ( جمادى الأخرة ۱۰۹۵ هـ- ۱۹۸۶م) .
  - . (۱۱۱) الحموي مصدر سبق ذكره ،جد ١ ، ص ص ٥٦٦ ٥٦٧.
    - (١١٢) نفس المصدر: جـ ٢.ص ٨٦٨.
- (۱۱۳) الحبی : مصدر سبق ذکره ، جد ۱ ، ص ص ۱۸۵ ـ ۱۸۲ ـ الحموی : مصدر سبق ذکره ، جد ۱ ص ص ۹۵۷ ـ ۹۵۸ .
  - (١١٤) الحموى : المصدر السابق ، جـ ٢ ص ٢٠.
  - (١١٥) الحبي: مصدر سبق ذكره جـ ٢ ص ٣٥٨.
  - (١١٦) الحموى : مصدر سبق ذكره جد ١ . ص ص ٥٥٧- ٥٥٨ .
    - (١١٧) الحبي : مصدر سبق ذكره .جد٢ ص ١٩٩٠ .
    - (۱۱۸) الحموى : مصدر سبق ذكره جـ ٣ . ص ١٩٤ .

- (١١٩) الحبي: مصدر سبق ذكره جـ ٣ ص ١٢٢ .
- (۱۲۰) الحموى : المصدر السابق جـ٣- ص.ص ٢٨٥- ٢٨٦ .
- (١٢١) هـذا المؤلف قيام الميسوني بوضعه عندما عمد السيل في شعبان ١٠٦٩هـ (١٦٢٩م). عقود البيت الحرام ففسخها ، ثم جددها السلطان مراد ابن السلطان أحمد (١٦٢٩م) . وترجع أهمية هذا المؤلف أنه عمل على تهدئة المجتمع وإرجاع الأمن له . لأنه بسقوط أركان البيت انزعج الناس بتلك المصيبة . وانضم إليها ما روى عن على \_ رضى الله عنه أنه قال : قال رسول الله (صلى الله عليه وسلم) قال الله سبحانه وتعالي إذا أردت أن أخرب الدنيا بدأت ببيتى فخربته ثم أخرب الدنيا على أثره " فزاد قلقهم واضطرابهم ، فالفة بيانا لما خفى عليهم ونصحا لهم ورتبه على ثلاثة مباحث ، الأول في الجواب عن أسئلة ، وهي هل حفظ محل البيت من دخول الطوفان . الثاني : في أن محل البيت هل خلق قبل السماء والأرض أو لا : الثالث : في فضل الحجر الأسود . حاجي خليفة كشف الظنون عن السامي الكتب والفنون دار الفكر ١٩٨٧م . الجلد الأول ص ١٥٥.
  - (۱۲۲) العیاشی: مصدر سبق ذکره ، جد ۱ ، ص ۱٤٤ .
    - (١٢٣) الحبي : مصدر سبق ذكره جـ ٢ . ص ٤١٣ .
- (١٢٤) . توفيق الطويل : التصوف في مصر إبان العصر العثماني ، سلسلة تاريخ المصريين العدد رقم (٢١) الهيئة العامة للكتاب ١٩٨٨م . ص ١٦٦.
  - (١٢٥) المحبى: مصدر سبق ذكره ، جـ ٢ ، ص ص ٢٠٥- ٤٠٦ .
- (۱۲٦) الدفترادار: الدفتر من الكلمة اليونانية دفتيرا فُمُووِئ بمعنى جلد الحيوان لأنه كان يستعمل للكتابة . دار فارسية ومعناها الصاحب ، فالدفتردار لفويا: هو صاحب الدفتر. وكان الدفتردار بمثابة وزير المالية . للمزيد يرجع إلي تأصيل الدخيل ، مرجع سبق ذكره ، ص ص ٩٨-٠ الدفتردار بمثابة وزير المالية . للمزيد يرجع إلي تأصيل الدخيل ، مرجع سبق ذكره ، ص ص ٩٨-٠
- (١٢٧) المهردار: هو أمين خاتم الباش . حسن أفندى الروزنانجى : ترتيب الديار المصرية في عهد الدولة العثمانية ، حققه ونشره د . محمد شفيق غربال ، محت عنوان مصر عند مفرق الطرق ١٧٩٨- ١٨٠١ ، حولية كلية الأداب .
  - (١٢٨) السيد رجب الحراز : المدخل إلي تاريخ مصر ، مرجع سبق ذكره ، ص ٩ .
- (۱۲۹) عبد الرحمن الرافعى : تاريخ القومية وتطور نظام الحكم ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٩٨ ، ص ١٨.
- (۱۳۰) للمزيد عن معرفة هذه المساعى ينظر ابن اياس : ج ٥ . صص ٤٢٧ ١ ٤٢٨ وإلى اصل الرسالة ص- ص

- (١٣١) أحمد شلبى بن عبد الغنى : مصدر سبق ذكره ، ص ص ٢٠٨ ٢٠٩ . أحمد الدمرادس . الدره المصانة في أخبار الكنانة ، تحقيق د. عبد الرحيم عبد الرحمن ، المعهد الفرنسى بالقاهرة ١٩٨٩ م ، ص ٦٥ . الملواني : تحقة الأحباب ، مصدر سبق ذكره ص ص ٢٢٨ – ٢٢٩ .
- (١٣٢) . عبد الجواد صابر إسماعيل : دور الأزهر السياسى في مصر إبان الحكم العثماني ، مكتبة وهبه، ص ٣٢.
  - (١٣٣) مدة ولايته : شوال ١٠٧٠ ـ شوال ١٠٧١هـ /يُونيو ١٦٦٠ ـ يونيو ١٦٦١م.
- (١٣٤) فرقة العزب: جماعة من الجنود حرم عليها الزواج ، وهي سابقة على نشأة الإنكشارية عند العثمانيين ، وقد عهد إلى هذه الفرقة حماية القلاع في القاهرة وخارجها وحماية الباشا ، وكانت تلى طائفة المستحفظان في الأهمية . قانون نامه ، مصدر سبق ذكره ، ص ص ١٤ ـ ١٥ .
- (١٣٥) وقد لخص صاحب تحفة الأحباب هذه الواقعة عند حديثه عن الوقائع التى حدثت أيام مصطفى باشا حيث قال عنها أأ أثارت فتنة الفقارية ، وهى الواقعة التى دمرتهم وخذلتهم وكان الداعى لذلك قتل خمسة انفار من العزب في بلد غثمان الوالي فترفعوا واثبتوا عليه فقتل عثمان الملكور ، وبيرم أوده باشا ، وخرج الصناجق الفقارية من مصر إلى جهة الصعيد ثم عادوا إلى الجهة البحرية، فتهيأ الباشا للسفر خلفهم ، وأمر العساكر بالتجهيز ، فحضر له أحمد بيك ، والتزم له بالسفر خلفهم وحده ، وأن يحضرهم له ، فالبسه قفطانا وتوجه خلفهم ، فأدركهم بالطرانة إحدى قرى مركز كوم حماده ، محافظة البحيرة فقتلهم هناك ، وعاد إلى مصر برؤوسهم وطلع إلى الديوان في موكب عظيم ، ثم سافر أحمد بك برؤوسهم إلى الروم . وذلك في صفر ١٠٧١ هـ (١٦٦٠م) . الملواني : تحفه الأحباب ، مصدر سبق ذكره. ص ١٨٩ وللمزيد من التفضيل عن هذه الواقعة يرجع إلى إبراهيم الصوالحي العوفي تراجم الصواعق ، مصدر سبق ذكره .
- (١٣٦) الصوالحي العوفي : مصدر سبق ذكره ، ص ص ٨٤ ٨٥ . عبد الجواد صابر: دور الأزهر ، مرجع سبق ذكره ، ص ٣٢

# الفصل الثاني المؤسسات التعليمية

سوف نتناول في هذا الفصل الحديث عن المؤسسات التعليمية ونشاطها عبر المراحل المختلفة ، بدءاً من مؤسسات التعليم الأولى \_ كالكتاب \_ وحتى مرحلة التعليم العالى \_ (الأزهر) \_ هذا بخلاف بعض المؤسسات الأخرى كالزوايا والأسبلة وغيرها . ولما كانت جميع تلك المؤسسات جل اعتمادها على الأوقاف ، رأت الدراسة أن تفرد حديثاً في بداية هذا الفصل عن الأوقاف وموقف سلاطين ذلك العصر منها ، واهتمام الأهالى بالحركة التعليمية ومؤسساتها ، وأشكال ذلك الاهتمام .

### الأوقساف:

قيل أن أول من أحدث الأوقاف وأرصدها على جهات الخير من المدارس والمارستانات ، والأشخاص والمستحقين لها هو "ا الملك العادل نور الدين ـ محمود ابن الملك عماد الدين زنكى ، وذلك لضمان وصولها إلى المستحقين بسهولة ، لما كان وصول الفقراء والضعفاء إلى الخلفاء والملوك أمراً عسيراً ومتعذراً ، وقد أكثر الملك "ا نور الدين المن رصد الأراضى والأموال على تلك الجهات حتى حاول رجاله أن يثنوه عن هذا الأمر ولو بالاستعانة بهذه الإيرادات في الجهاد قائلين له : "أ إن في بلادنا إيرادات عظيمة وخيرات كثيرة ، وصلات عظيمة للفقراء ، والفقهاء والصوفية فلو استعنت بها الأن في الجهاد وعطايا الجند لكان أمثل "ا. فغضب غضباً شديداً وقال : " والله إني لأرجو النصر به ولكن ، فإنما ترزقون بضعفائكم كيف أقطع صلات قوم يقاتلون عنى وأنا لأرجو النصر به ولكن ، فإنما ترزقون بضعفائكم كيف أقطع صلات قوم يقاتلون عنى وأنا تخطئ ، وأصرفها إلى من لا يقاتل عنى إلا إذا رأني بسهام قد تخطئ ، وقد تصيب ؟! ثم إن هؤلاء القوم لهم نصيب في بيت المال أصرفه عليهم . فكيف أقطعه عنهم ؟. (1)

ثم تبع الملك العادل نور الدين في هذا الأمر السلطان صلاح الدين الأيوبي ، الذي رأى أن يفرد جزءاً كافياً من أراضي بيت المال للعلماء وللصرف على المؤسسات التعليمية كالمدارس وغيرها ، ثم سار على نهجه في ذلك خلفاؤه من سلاطين بني أيوب، وسلاطين الدولة المملوكية الذين تباروا في إنشاء المؤسسات التعليمية ، ورصد الأوقاف للصرف عليها .

واستمر هذا الوضع قائماً ، وفي ازدياد إلى أن ظهرت الدولة العثمانية على مسرح الحياة المصرية ، حيث واجه السلطان سليم الأول . عظم حجم الأوقاف المصرية . ومع أنه لم يكن هناك تقديرات محددة عن حجم الأوقاف المصرية أنذاك ، إلا أن بعض المصادر ترى أن الأوقاف كانت تمثل عشرة قراريط من أراضي مصر . (٢) أي حوالي (٦٦، المصادر ترى أن الأوقاف كانت تمثل عشرة قراريط من أراضي مصر . (٢) أي حوالي الرعم وعشرين قيراطاً . (٣) وعلى الرغم من عظم هذه المساحة لم يتعرض السلطان سليم لتغيير شع منها ، بل أقرها على ماهي عليه . (٤)

وإن كان السلطان سليم الأول لم يتعرض للأوقاف المصرية إلا أن بعض خلفائه لم يسيروا على دربه في هذا الشأن ، إذ هموا بالسطو على تلك الأوقاف ، خاصة وأن أراضيها لم تكن خاضعة للخراج ، أو ما يكن أن نطلق عليه الانضريبة!! . وذلك كما يشير !! لانكرية . إلى أن الحالة الوحيدة التي تخضع فيها أراضي الوقف للميري عندما يوقف أحد الملتزمين جزءاً كبيراً من عتلكاته على مسجد ، أو أن يوقف عليه قرية بأكملها ، فإن المسجد في هذه الحالة يصبح ملتزماً ويكون مكلفاً بدفع الميري المفروض على هذه القرية . (٥) هذا في حين نرى أن إحدى الدراسات قد أشارت إلى أن بعض الأوقاف والرزق قد خضعت للميري ، حتى أوقاف المساجد . (١)

ونظراً لأن العلماء كانوا هم أكثر فئات الجتمع استفادة من الأوقاف فلنا أن نتساءل ماذا كان موقف العلماء من محاولات الدولة العثمانية الاستيلاء على الأوقاف ؟ لقد استطاع العلماء أن يقفوا في وجه سلاطين الدولة العثمانية عندما كانوا يفكرون في الاستيلاء على تلك الأوقاف ، أو فرض الضرائب عليها ، وليس ثمة ما هو أدل على ذلك من استئساد العلماء عندما وقفوا في وجه السلطان السليمان القانوني الفي عنفوان الدولة العثمانية لمنع حدوث مثل ذلك (٧)

هذا وإن كان قد حدث خلال القرن العاشر الهجرى الـ١٦م إلا أنه قد حدث مثيله خلال فترة هذه الدراسة ـ القرن الحادى عشر الهجرى الـ١٩م . وذلك عندما أصدر السلطان محمد الرابع . (^) فرمانا إلى وزير بمصر عمر باشا(١) ، بإعداد سجلات الرواتب والعلوفات مفصلة ، ثم إرسالها إلى الأستانه للنظر في شأنها ، وما نتج عن هذا الفرمان من تكدير خواطر العلماء وطلبة العلم ، والمستحقين لهذه الإيرادات ، وانقباض قلوبهم ، با جعل المستحقين لهذه الإيرادات عنهم الشفاعة عند

السلطان للعدول عن هذا الفرمان ، فانتخب العلماء الشيخ إبراهيم الميمونى (ت١٧٩هـ السلطان للعدول عن هذا الفرمان ، فانتخب العلماء الشيخ إبراهيم الميمونى (ت١٦٦٨ على ١٦٦٨م). الذى كتب رسالة موضحاً فيها مدى اعتماد العلماء وطلبة العلم والفقراء على مرتبات تلك الأوقاف ، وأن توقفها يعنى توقف الحركة العلمية إجمالاً ، وما يتبعه من خراب الديار المصرية ، وغير ذلك من الأمور الأخرى ، ثم أرسلها إلى السلطان في مقر سلطنته ، وما لبث الأخير أن استجاب لتلك النداءات ، وعدل عن فرمانه بخصوص هذا الشأن . (١٠)

وثمة محاولة أخرى حاولت فيها الدولة العثمانية إبطال المرتبات والاستيلاء على الأوقاف، وهو ما حدث خلال القرن الثانى غشر الهجرى الـ١٨م.عندما أمر السلطان المحمود خان البإبطال المرتبات من العلوفات، ولكن لم يكتب لتلك المحاولة النجاح. وذلك لتصدى العلماء لها، حيث قام شيخ الأزهر ـ آنذاك ـ الشيخ عبد الله الشبراوى (ت١٧١هـ ـ ١٧٥٧م). بنهج منهج من سبقه من العلماء في هذا الصدد، حيث قام بتحرير رسالة للسلطان موضحاً مدى أهمية تلك الرواتب على سير الحركة التعليمية بصر، إلا أن أهم ما يلاحظ تلك الرسالة، النبرة التهديدية التي لوح لها الشيخ الشبراوى في خطابه للسلطان محمود فأشار إلى أن إبطال تلك المرتبات والعلوفات ربما يتسبب في حدوث ثورة عارمة من قبل الشعب ضد الدولة، وقال: الوليما قامت الرعية، وهاجت واضطربت أحوالها وماجت. لأن قطع الأرزاق يفضي إلى قبيح الأفعال وسوء الأخلاق ال.(١١)

وهكذا رأينا مدى استئساد العلماء ودفاعهم عن مصالحهم ومصالح غيرهم فى الحفاظ على تلك الأوقاف وما تدره عليهم من مرتبات ، وإن هذا الدفاع لم يتأثر بهيمنة الدولة العثمانية التى كانت تعيش فترات عنفوانها .

ولم تقتصر محاولات السطو على الأوقاف المصرية إبان العصر العثماني على السلاطين وحدهم ، بل شهدت محاولات من قبل المباشرين على الأوقاف أيضاً. ولكن كما تصدى العلماء للمحاولات السابقة من قبل السلاطين، تصدوا أيضاً لحاولات غيرهم . ومن ذلك ما حدث عندما أراد الناظر على وقف السيفى يشبك بن مهدى الدوادار .. أن يغير في عوائد ذلك الوقف ، والتى منها أن يصرف من ربعه ما يشترى به ستمائة رغيف يومياً ، تفرق على مجاورى الجامع الأزهر ، فتحرك العلماء وذهبوا إلى وزير مصر أنذاك إبراهيم باشا وأوضحوا له مدى الحسائر التى سوف تلحق بالجاورين إذا لم

تصل لهم تلك الجراية فعند ثذ أحال الوزير إلى قاضى القضاة أمراً بأن تسير الأمور كما نص عليها واقفها . (١٢)

ولم يكن الاستيلاء على الأوقاف السمة العامة لسلاطين الدولة العثمانية وإغا وجد منهم من أولى تلك الأوقاف بعضاً من الاهتمام وقام بنفسه بالمشاركة فيها ، حيث وجد منهم من أوقف قرئ بأكمها على جهات خيريه وذلك مثل السلطان مراد ابن السلطان سليم (١٣) الذي أنشأ تكية بالمدينة المنورة ، ورباطاً بقباء ظاهر المدينة ، وقرر بالرباط أرباب وظايف ومجاورين ، كما رتب بالتكية طعاماً يطبخ صباحاً ومساء ، كما رتب قمحاً لأهل الحرمين الشريفين وأوقف على ذلك عدة قرى في مصر ، بعضها كان بناحية نكلاً والضاهرية بإقليم البحيرة ، وناحية سبك الأحد وسنهرا بالمنوفية ، ونواحي سندوب ، ومنية سمنود ، وأبو الحسن بالدقهلية ، وناحية كوم برا بالجيزة ، وكل من نواحي بلغيا ، ودنديل ، والعتامنة ، ودشنا ، والضوابط ، وإهناس الخضراء بالوجه القبلي. حيث يجهز كل سنة من متحصل تلك النواحي قدر ألفين ومائتي أردب من الحبوب لترسل إلى التكية - المذكورة - ومجاوري الحرمين الشريفين ، ومن النقد ما يقدر بسبعة عشر كيساً تصحب مع أمير الحاج الشريف المصرى لتوزع على أربابها من مجاوري الحرمين الشريفين. (١٤) وغير ذلك الكثير . (١٥) ولعلك تلاحظ عظم الأوقاف التي أوقفها هؤلاء السلاطين ، والتي وصلت في بعض الأحيان إلى عدد من القرى ، على أن أهم ما يلاحظ ـ فيما سبق عرضه ـ أن تلك الأوقاف أرصدت على جهات خيرية دينية بحتة ـ الحرمين الشريفين ـ بمعنى أنها جاءت على حساب النواحى التعليمية ومؤسساتها، ويمكن تفسير ذلك بأن سلاطين الدولة العثمانية أيقنوا من أن الأمر الذي يجعل الشعوب الإسلامية تلتف حولهم هو العمل في خدمة النواحي الدينية ، وليس ثمة ما يتعلق بتلك النواحي لدى تلك الشعوب أكثر أثراً من خدمة المقدسات الشريفة والمتمثلة في الحرمين الشريفين ، ولعل هذا الأمر يجعلنا نتساءل هل كان لقلة اهتمام سلاطين الدولة العثمانية بالنواحي التعليمية بمصر ، وقلة رصدهم للأوقاف عليها مردود لدى أفراد الجتمع المصرى أنذاك ؟ في الواقع وبعد دراستنا لسجلات المحاكم الشرعية الخاصة بذلك العصر يتضح لنا أن المجتمع المصرى قد شعر بمدى عظم المسئولية الملقاة · على عاتقه تجاه النهوض بالحركة التعليمية ومواصلة مسيرتها ، خاصة بعد التأكد من قلة اهتمام سلاطين الدولة العثمانية ، بمثل هذه النواحى الحضارية ، وقد جاءت أكثر اهتمامات المجتمع آنذاك منصبة على المؤسسة التعليمية نظراً لأهميتها في استمرار الحركة وأداء دورها . وذلك على أشكال متعددة منها تبارى أفراده في وقف متلكاتهم على المؤسسات المتنوعة ، إضافة إلى الإقدام على إنشاء المؤسسات الجديدة ـ آنذاك ـ هذا بجانب وقف مكتباتهم الخاصة على تلك المؤسسات ، وسوف نتعرض لتلك الأمور تفسيراً في موضوعاتنا القادمة .

وأما الحديث عن المؤسسات التعليمية فيمكن تقسيمه إلى ثلاثة مباحث الأول الإشارة إلى المؤسسات التعليمية داخل القاهرة ، والثانى المؤسسات التعليمية بالأقاليم ، الثالث خاص بالحديث عن الأزهر ، وذلك نظراً لمدى أهميته العلمية ، وباعتباره أعلى المراحل التعليمية آنذاك .

### أولاً: المؤسسات التعليمية داخل القاهرة:

فى هذا الحديث سوف نتناول دراسة المؤسسات التعليمية بكافة أنواعها داخل القاهرة والإشارة إلى المؤسسات التى مارست النشاط التعليمى أثناء فترة تلك الدراسة مع تكثيف الضوء على المؤسسات التى قام أفراد المجتمع بإنشائها أتذاك ، وتوضيح المؤسسات التى استحوذت على اهتمام طوائف المجتمع المصرى مع بيان أسباب ذلك .

#### أ \_ الكتاتيب:

يعتبر الكتّاب من أقدم دور التعليم التي عرفتها الدول الإسلامية ، وقد عرفته الشعوب السابقة للإسلام . (١٦) ومن هنا استدل البعض على أن الكتّاب قد وجد على نوعين ، نوع كان لتعليم القراءة والكتابة والحساب . وغير ذلك . وهو سابق للنوع الثانى الذي ظهر بعد انتشار الإسلام ، إذ شمل الثانى تعليم كل من القراءة والكتابة والحساب مع تحفيظ القرآن الكريم . (١٧) ١١ والكتّاب في العادة مكان متواضع ١١ عبارة عن غرفة فسيحة بعض الشي ، فرشت بالحصر يجتمع فيها الأطفال مع مؤدبهم . (١٨) وقد انتشر هذا النوع من التعليم في جميع أنحاء مصر ، حيث لم يكن قاصراً على العاصمة فقط، بل كان في كل مدينة كبيرة ، وقرية صغيرة .

وقد احتفظ الكتّاب طوال العصور بصفة إسلامية بحتة ، وكان في البلاد الإسلامية خاصة المكان الرئيسي لتعليم الصغار القرآن ، ولذا فقد استمتع بمكانة كبيرة الأهمية في الحياة الإسلامية ، لأن تعليم القرآن للأطفال بصفة خاصة كان أمراً عظيم الخطر في الإسلام ، حتى لقد اعتبره كثير من العلماء فرضاً من فروض الكفاية ـ ويقول رسول الله (: "ا خيركم من تعلم القرآن وعلمه "الله") ومن هنا نجد أن النبي (حض على ضرورة التعليم فكلف كل أسير من أسرى بدر بتعليم اثنى عشر طفلاً من أبناء المسلمين على سبيل الفدية . (٢٠)

ولقد انتشر الكتّاب مع انتشار الإسلام في الأمصار ، ويعد بناء الكتاتيب لتعليم أبناء المسلمين القرآن ، والقراءة ، والكتابة والدين عملاً من أجل الأعمال وأكرمها عند الله تعالى ليتنافس فيها المتنافسون من عباده المخلصين. (٢١) وقد شعر المجتمع في مصر العثمانية بهذا الأمر ، إذ أنه من خلال الإطلاع على وثائق الحاكم الشرعية الخاصة بذلك العصر يتبين لنا مدى تنافس الأفراد في إنشاء هذا النوع من المؤسسات التعليمية ، بخلاف الأوقاف الكثيرة التي كانت ترصد على الكتاتيب ، ولذا يقول الأستاذ الخدا بخش الذ أن التعليم الأولى أو تعليم الكتاتيب نما نموا طبيعياً دون تدخل من جانب الحكومة، وليست العصور المتأخرة فقط هي التي تمتاز بنشر التعليم الأولى ، بل إننا نجد مثل تلك العناية بالتعليم من جانب الأفراد من تلقاء أنفسهم في العصور الإسلامية المتقدمة ، فنجد مكتباً في كل قرية ملحقاً أو غير ملحق بمسجد .. ال. (٢٢)

وعن نظم الدراسة بالكتاب فقد كانت تبدأ في سن السادسة ، وكان على الصبيان أن يحضروا معهم المصحف ، أو أحد أجزائه ، وعادة ما تكون البداية بجزء "عم " حيث أن معلمي الكتاتيب كانوا يرون أن من الأيسر على التلميذ أن يبدأ بقراءة جزء " عم " لصغر سوره ، وكانت أدوات الكتابة التي يعتمد عليها الطلبة في تلك المؤسسة هي الألواح الخشبية مع أقلام البوص ، وكانت طريقة التحفيظ في تلك المؤسسات تعتمد على التكرار والقراءة بصوت مرتفع ، وما أن ينتهي الطالب من مرحلة التهجي حتى على التكرار والقراءة السريعة بدون تهج ، وكان الأطفال يقسمون إلى عدة فئات ، ينتقل إلى مرحلة القراءة السريعة عن الفقيه " المؤدب " والمتقدمون في القراءة والكتابة فلين من مربين منه . (٢٢)

وكانت طريقة التعليم بالكتّاب هي أن يكلف الفقيه كل طفل بعمل ما فهذا يحفظ الماضي الوذاك يكتب في لوحه ، وثالث يعمل غير ذلك ، وهكذا حتى إذا ما أتم كل عمله توجه للفقيه يسمعه ما حفظه ، ويعرض عليه ما كتب ثم يكلفه بعمل أخر ، وهكذا يعطى كل طفل قسطه بدوره فترى الفصل في نشاط دائم فهذا الطفل يقبل ثم يدبر وذاك يقرأ بصوت مرتفع ، وأخر يكتب في لوحه ، والفقهية أو مساعده الساعديف المستمع إلى الأطفال الذين يقرأون ، فيصلح لهم أخطاؤهم مع انهماكه في الوقت نفسه بإملاء الطفل الجالس بجانبه، أو بالاستماع إلى ماضيه . (٢٤)

أما مواعيد الدراسة بهذه المؤسسة فتبدأ من الصباح وحتى قبل العصر ، وذلك على مدار أيام السنة ، ما عدا يوم الخميس الذي يستمر فيه اليوم الدراسي إلى ما قبل الظهر . هذا بخلاف العطلات الرسمية كأيام الجمع والأعياد والمناسبات الدينية الهامة . (٢٥) وقد تولى التدريس بهذه المؤسسة المؤدب الأو الفقيه الذي لم يشترط فيه إلا أن يكون من أهل الخير والعفاف ، وأن يكون حافظاً لكتاب الله العزيز ، وأن يكون أهلاً لإقراء الأطفال وتعليمهم .(٢٦) وكان يساعده في تلك المهام التعليمية العريف العريف الأطفال على الكتاب على الألواح الخشبية ، علاوة على ذلك كان يقوم بضبط بتدريب الأطفال على الكتاب على الألواح الخشبية ، علاوة على ذلك كان يقوم بضبط اليوم الدراسي بتلك المؤسسة حين غياب الفقيه . (٢٧) ويشترط في العريف ما كان يشترط في الفيه من كونه رجلاً من أهل الخير والدين والصلاح ، حافظاً لكتاب الله العزيز . (٢٨)

ولعلك تلمح أن تلك الشروط ـ الواجب توافرها في كل من المؤدب والعريف ـ خالية من التفرد أو التخصص ، وذلك لعدم احتياج المناهج المقررة على الطفل في تلك المرحلة لشي من هذا القبيل ، إذ نراها مقتصرة على تعليم الطفل كيفية النطق بحروف الهجاء وحفظ القرآن الكريم ، وبعض مبادئ الاستخراج ـ الحساب - مع تعليمه الأدب وهي شروط رائعة على الرغم من بساطتها وعدم كثرتها .

وعند إتمام الطفل مرحلته التعليمية بالكتاب، وذلك بإتمامه حفظ القرآن الكريم كان يقام احتفال بهيج يشترك فيه جميع الصبيان من زملائه في المكتب، ويسمى هذا

الاحتفال بـ " الختمة " وبعد الانتهاء من الدراسة فى الكتاب كان الصبى إما أن يتجه إلى الأزهر أو أحد المساجد التعليمية الكبرى ، مثل مسجد السيد البدوى ( بطنطا ) وإما أن يعود إلى الاشتغال بالزراعة ، أو بغيرها من الحرف . (٢٩)

وكما نوهنا سابقاً إلى أن الكتاب كمؤسسة تعليمية قد حظى خلال العصر العثمانى باهتمام كبير من قبل أفراد المجتمع المصرى ، والإدارة ، ويرجع ذلك الاهتمام إلى عدة اعتبارات أهمها كثرة عدد الفقراء اليتامى من أبناء الشهداء وضحايا الأوبئة ، والحرص على ضمان مستقبل سوى لهم ، وأن النظرة السائدة إلى مثل تلك الأعمال فى تلك الأونة وحتى وقتنا هذا على أنها من أعمال البر للتقرب إلى الله ـ سبحانه وتعالى ـ ومن تلك الاعتبارات عامل اقتصادى حيث تعتبر الكتاتيب أقل تمويلاً وتكلفه من المؤسسات الأخرى، ولذا فإن سبيل انتشارها بين كبار الواقفين وصغارهم كان أمراً ميسوراً .

وليس هناك ما هو أدل على اهتمام المجتمع المصرى العثمانى بالكتاب كمؤسسة تعليمية من إشراف قاضى القضاة بنفسه على تلك المؤسسة فى بعض الأحيان ، ومن ذلك ما سجلته لنا الوثائق الأرشيفية حيث أشرف قاضى القضاة على عملية إلحاق طفل من أيتام المسلمين بأحد الكتاتيب بعد عزل غيره ، الذى بلغ الحلم ، كما أشارت إلى أن مثل هذه العمليات كانت فى العادة تجرى على أيدى الأطباء المتخصصين الذين يفحصون تلك الكتاتيب وتقديم تقرير عن الأطفال الذين بلغوا تلك المرحلة العمرية لعزلهم ، وإلحاق آخرين مكانهم . (٣٠)

وكما أشير سابقاً إلى أن الكتاتيب كانت واسعة الانتشار في مصر خلال العصر العثماني ، فقد تمكنت الدراسة من رصد أكثر من تسعة وثمانين كتاباً (٢١) ١١ تضم التلاميذ الدارسين داخل مدينة القاهرة ، وقد أنشئت داخل القاهرة خلال القرن الحادي عشر الهجرى الـ١٩٥ عدة كتاتيب عا يدل على مدى اهتمام المجتمع بالحركة التعليمية ، والعمل على استمرارها ، وإنعاشها . ومن الطبيعي أن تأتي تلك الكتاتيب متفاوتة من حيث سعتها وعدد الدارسين بها ، ومن حيث الرواتب ( الجارية ) والمنح التي تعطى للأطفال والفقيه والعريف ، وذلك حسب الوضع الاقتصادي والمالي للواقف ، ولإتمام

الفائدة أثرنا ترتيب جدول يتضمن الكتاتيب التي تم إنشاؤها في القرن الحادي عشر الهجرى السابع عشر الميلادي وقد حاولنا تقسيمها حسب استيعابها للتلاميذ ورتبناها حسب قدم افتتاحها .

#### أ \_ الكتاتيب التي أعدت لاستقبال أكثر من عشرة أطفال:

| اسم الكتب وهو غالباً اسم الواقف                | تاريخ الإنشاء أو الوقف |
|------------------------------------------------|------------------------|
| مكتب الأمير سليمان محمد الجباص (٢٦)            | ٠٠٠١هــ ١٩٩١م .        |
| مكتب العلاى مغلطاى الجمالي (٢٣)                | ١٠٠٣هـ ــ ١٩٩٤م .      |
| مكتب مصطفى بيك مير اللواء الشريف السلطاني (٢١) | ۸۱۰۶۸ ــ ۱۳۳۸م .       |
| مکتب مصطفی بن حسن جور بجی مستحفظان (۲۰)        | ۱۰۹۲هـــ ۱۸۲۱م .       |

### ب \_ الكتاتيب التي أعدت لاستقبال عشرة أطفال:

| ب ــ الكاليب التي احت واستبل حمره التال .                            |                        |  |
|----------------------------------------------------------------------|------------------------|--|
| اميم الكتاب وهو خالباً اميم الواقف                                   | تاريخ الإنشاء أو الوقف |  |
| ــ مكتب الجمالي محمد بن عبد الله <sup>(٣٦)</sup>                     | ۷۰۰۷هـ ۱۰۹۸م.          |  |
| _ مكتب شهاب الدين أحمد بن محمد بن شمس الدين محمد                     | ۱۰۱۷ (هـــ ۲۰۸ ازم،    |  |
| الشهير نسبه بالرويعي (۲۷)                                            |                        |  |
| _ مكتب ناصر ابن الحاج بحيى الشهير بابن ميسرة العلبي.                 | ۱۰۱۷هــ ۸۰۳۱م.         |  |
| _ مكتب الشيخ زين الدين عهد المعطى بن شمس الدين محمد بن               | ۱۹۰۱ <del>۵۰۰۰ م</del> |  |
| شهاب الدين محمد اليتوارى . (٢٩)                                      |                        |  |
| ــ مكتب إسماعيل أبو طاقية . (١٠)                                     | ٠ ١ هــــــ ٢ ١ م.     |  |
| مكتب الأمير يوسف بن عبد الله الجاويش بالديوان العالى(٤١)             | ٣٤ اهـــ ١٧٢٤م.        |  |
| _ مكتب الحساج صفى الدين بن الشمس محمد عبد القادر من                  | ١٠٣٤ هــ - ١٦٢٤م.      |  |
| طايقة عزب السويس . (٢٠)                                              | ,                      |  |
| _ مكتب الأمير يوسف من أحيان أمراء الجراكسة . (١٤٠)                   | ٣٧٠ اهـــ ٢٧٢ ام.      |  |
| مكتب الأمير يومث ابن عبد الله . (٤٤)                                 |                        |  |
| ـــ مكتب الأمير رضوان آغا بن عبد الله . (٤٥)                         | ۸۳۰۱هــ ۸۲۲۱م.         |  |
| _ مكتـب الأمــير سسليمان ايسن الأمــير ولى من أعيان أمراء            | ٣٤٠١هـــ ٣٣٣١م.        |  |
| الجراكسة (٤١)                                                        |                        |  |
| ـــ مكتب خليل أفندى مقاطعچى الشهير بمصر ـــ كان ـــ (٤٧)             | ۸٤٠١هـــ ۸۲۲۱م.        |  |
| ــ مكتب الأميرحسن بن عبد الله جوريجي طابقة مستخفظان ( <sup>44)</sup> | ۱۰۸۲هـــ ۱۷۲۱م.        |  |

#### جد الكتاتيب التي أعدت لاستقبال أقل من عشرة أطفال:

| امدم الكتاب وهو غالباً أسم الواقف                           | تاريخ الإنشاء أو الوقف |
|-------------------------------------------------------------|------------------------|
| ــ مكتـب الأمور سفيان بن عبد الله أمين الشون المصرية، ومن   | ٩٠٠١هـــ ٢٠٠٠م.        |
| أمراء المتفرقة. (11)                                        |                        |
| ــ مكتــب العُــــيخ زين الدين عبد اللطيف المعروف بأبي يونس | ١٠١٠هــ ــ ١٠٢١م.      |
| القرائي. (٠٠)                                               | •                      |
| - مكتب الأمير عابدين بيك أمير اللواء الشريف السلطاني (٥١)   | ١٠٤١هـــ ١٣٣١م.        |
| ـ مكتب الشريف بدر الدين حسن بن شمس الدين محمد               | ۱۰۹۹ هــ ۸۸۲ ۲م.       |
| الرديني. (٥٢)                                               |                        |

#### د ـ مكاتب الأسيله:

| اسم الكتاب وهو غالباً أسم الواقف                                 | تاريخ الإنشاء أو الوقف |
|------------------------------------------------------------------|------------------------|
| ــ مكتب أحمد أغا جاهرن . <sup>(٥٢)</sup>                         | ٥٠٠١هــ ــ ٢٩٥١م.      |
| ــ مكتب إبراهيم جور پچي مستحفظان . <sup>(۱۰)</sup>               | 11.16                  |
| ــ مكتب خليل أنما مستحفظان . <sup>(••)</sup>                     | ۱۰۱۸ هــ ۲۰۱۹م.        |
| ــ مكتب مصطفى أغا ابن عبد الرحمن أغا دار السعادة <sup>(١٥)</sup> | ۳۲ اهــ ۲۲۲ ام.        |
| ــ مکتب مصطفی بك طبطبای . <sup>(۷۰)</sup>                        | 73·1هـ ـ ۲۳۲م.         |
| ــ مكتب على أغا دار السعادة . <sup>(٥٨)</sup>                    | ۸۸۰۱هسس ۱۷۷۲م.         |
| ــ مكتب يوسف أغا قرّلار أغا دار السعادة . ( <sup>۱۰)</sup>       | ١٩٠١هـ - ١٢١٨م.        |

ويستطيع المرء بسهولة أن يخرج بعدة ملاحظات من هذه الجداول، لعل أولها وأهمها هو ذلك العدد الكبير من تلك الكتاتيب تم إنشاؤها خلال فترة هذه الدراسة ، وهو ما يعكس لنا اهتمام المجتمع بالحركة العلمية أنذاك . ومن تلك الملاحظات أيضاً أن معظم من انشأوا هذه الكتاتيب من الأمراء العسكريين ، وليس في هذا الأمر أدني غرابة ، وذلك لارتفاع مستوى الوضع الاقتصادى للعسكريين ، أو من لهم اتصال وثيق بالفئة الحاكمة ، والناظر في أمر هؤلاء العسكريين وغيرهم يجد أنهم قد قصدوا من إنشاء مثل هذه المؤسسات تخليد أسماءهم بمثل هذه الأعمال . ولم يخل الأمر كما هو ملاحظ من إقدام شخصيات من فئات اجتماعية أخرى لإنشاء مثل هذه المؤسسات ، وعلى رأسهم

التجار، وهذا يوضح لنا مدى مشاركة هؤلاء فى أوجه الخير، وتنوير المجتمع. كما أنهم فى حاجة إلى متمرسين فى علم الحساب العلم الذى كان يلازم تحفيظ القرآن الكريم للطفل فى هذه المرحلة التعليمية.

كما يلاحظ أيضاً أنه لم يوجد هناك تقنين ثابت لعدد الأطفال الذين يدرسون بالكتّاب كمرحلة تعليم أولى ، وبعد الإطلاع على الوثائق ـ التى تحدثت فى هذا الشأن ـ نجد الأمر بعينه وهو عدم وجود تقنين ثابت من حيث المبالغ والجرايات التى كانت تقدم للعاملين والدارسين بتلك المؤسسة ، وكما نوه سابقاً إلى أن هذا الأمر متوقف على الحالة الاقتصادية للواقف . (٦٠)

على أن أهم شئ يشار إليه في هذا الشأن أن أصحاب تلك الكتاتيب سواء أكانوا في العصر العثماني ، أم قبله ، قد حرصوا عند تشييدهم لمثل هذا النوع من المؤسسات التعليمية ، على توفير الأجواء الصحية لها . وضماناً لتحقيق هذا الغرض كانت أكثر الكتاتيب تبنى فوق الأسبله ، ولذا كان يطلق على الكتاب ال كتاب السبيل الوذلك ضماناً لتوفير الهواء النقى ودخول الشمس به ، عا يساعد الأطفال صحياً وذهنياً على استيعاب ما يدرس لهم . إضافة إلى ذلك كان كل صاحب كتاب يخرج من وقفه راتباً شهرياً لرجل يتعاطى تنظيف الكتاب وملحقاته . هذا علاوة على إخراجه مبلغاً في كل سنة ثمناً للحصر التى يفرش بها الكتاب سنوياً .

وربما صح لنا أن نتساءل بعد هل كانت جميع الكتاتيب في تلك الفترة كتاتيب عامة أو مجانية ، أم وجدت بعض الكتاتيب الخاصة ؟ في الواقع لم تفصح لنا المصادر التاريخية المعاصرة لتلك الفترة عن وجود كتاتيب خاصة في ذلك الحين ولكن وجدت بعض الإشارات في مصادر أخرى ، يفهم منها أنه كانت توجد كتاتيب من هذا النوع ، فمن تلك الإشارات أن ثمة من الآباء من كان يعمد قبل وفاته إلى تحديد أجرة معلم أطفاله في الوصية التي يوصى بها حتى يضمن لهم مستقبلاً تعليمياً سوياً . (٦١) وهو ما يعطينا انطباعاً عن إدراك المجتمع آنذاك الأهمية العلم ، وحرص أفراده على تعليم أبنائهم.

وهكذا يتضح لنا مما سبق أن الأهداف التعليمية المرتبطة بإنشاء الكتاتيب كانت تدور حول محورين : محور علمى ، يهدف إلى تعليم القرآن الكريم ، والخط العربى ، وبعض مبادئ الحساب . الثانى خلقى ، ويتمثل فى التأدب بأداب القرآن ، والسنة والحلق الإسلامى . كما اتضح لنا أيضاً مدى اهتمام المجتمع فى تلك الفترة بالتعليم ،

وإقبال الناس على الإكثار من إنشاء . الكتاتيب وذلك لاستيعاب الأعداد الكبيرة من أبناء المتوفين في ظروف مختلفة ضماناً لمستقبل سوى لهم .

### ب ـ الزوايسا:

الزوايا جمع مفرده زاوية ، وهى مأخوذة من الفعل انزوى . بمعنى اتخذ ركناً من أركان المسجد للاعتكاف والتعبد . وقد أنشئت الزوايا فى أول الأمر ملحقة بالمساجد ، ثم تطورت إلى أبنيه صغيره للتعليم والصلاة والعبادة يتخذها أحد المشايخ المشهورين بالتقوى والصلاح سكناً له ، ولمن يرد عليه من المارة ، ويقوم بالوعظ والإرشاد لمن يتردد عليه من الناس . ولذا يمكن القول بأن الزاوية قد تشابهت مع الكتاب من حيث ظروف التنشئة والتطور فى أن كلاً منهما بدأ فى أول الأمر ملحقاً بالمسجد ثم تحول إلى بناء مستقل (٦٢).

وفى حقيقة الأمر أكثر المجتمع المصرى فى العصر العثمانى من إنشاء هذا النوع من دور العبادة والتعليم ، كما أقبل أفراده سواء كانوا من الذكور أو الإناث على وقف أموالهم على تلك المنشأت ، وربما يرجع تفسير ذلك إلى أن تمويل الزاوية .. كمنشأة .. لا يحتاج إلى أموال باهظة بالقياس إلى المنشأت الأخرى ، إضافة إلى أن النهج الذى غلب على غط العبادة فى مثل هذه الدور هو النهج الصوفى ، ونظراً لانتشار التصوف فى المجتمع أنذاك ، فقد انعكس ذلك على أفراده فى الإكثار من مثل هذه المنشأت . وكان الغرض الرئيسى لإنشاء الزاوية الاعتكاف والتعبد وليس التعليم ، الأمر الذى يجعل الباحث يقع فى حيرة من أمره فى الجزم بأن جميع الزوايا فى تلك الفترة أكانت تقام بها الراحث يقع فى حيرة من أمره فى الجزم بأن جميع الزوايا فى تلك الفترة أكانت تقام بها الزوايا التى أكدت المصادر أنها فتحت أبوابها لطلاب العلم .

ويعتبر من أهم الزوايا شهرة خلال العصر العثمانى ، زاوية السادة الخلوتية ـ برأس خان الخليلى ـ ، وزاوية السادة الوفائية ـ بالقرافة الصغرى ـ وترجع شهرة كل من هاتين الزاويتين إلى أن سادات كل طريقة قد اتخذوا من زاويتهم المقر الرئيسى لهم ، ولذا قاموا برصد الكثير من الأموال عليها ، وتبعهم فى ذلك مريدوا كل طريقة ، فتباروا فى رصد الأموال على زاوية الطريقة التى يتبعونها . (٦٣) الأمر الذى أضفى على كل من الزاويتين المركز الأدبى والثقل الاقتصادى ، فكان لهذا أكبر الأثر فى ازدياد شهرة هاتين الزاويتين .

أضف إلى ذلك اهتمام سادات كل من هاتين الطريقتين بالعلم وتكوين المكتبات الخاصة عا دفع البعض إلى وقف مكتباتهم وما لديهم من كتب على الزاوية التي تتبع طريقته (٦٤). ومن تلك الزوايا ، زاوية الشيخ عمر البسطامي (٦٥) ، التي كان الشيخ جلال الدين الحلى يقوم بتدريس الفقه الشافعي بها وزاوية الشيخ خير الدين الكركي. (٦٦) ، وزاوية فارس المجاورة لحكمة طولون أنذاك (٦٧) وزاوية الزيني (٦٨) عمر، وزاوية محمد جلبي

الروزنامجي. (٦٩) وغيرها الكثير.

ولم يخل الأمر من وجود بعض الزوايا التى أنشئت خلال فترة هذه الدراسة ومنها الزاوية التى أنشأها الأمير درويش جلبى ابن الأمير لطف الله جلبى من أمراء المتفرقة يظاهر القاهرة خارج بابى زويلة والخرق بخط قناطر السباع ـ حيث رتب فيها عشرة أطفال ليتعلموا القراءة والكتابة ويحفظوا القرآن الكريم . وقد قرر فيها مؤدباً ليكون معلماً للأطفال العشرة . ومن الأمور المهمة التى تضمنتها وقفية تلك الزاوية الاهتمام بوضع منهج دراسى يلتزم المعلم بتعليمه للتلاميذ ، كما أوضحت بعض الطرق التربوية المتبعة فى ذلك الوقت حتى يسير عليها المؤدب فى تعليم الأطفال ، فجاء فيها أن يقوم المؤدب بتعليم التلاميذ حفظ القرآن الكريم بالتلقين ، والكتابة ، والمراجعة لهم فى ترجيع الآيات ، ويعلمهم الحفظ ، الاستخراج في الكتب ، وكيفية الوضوء فى الصلوات .. هذا بخلاف ما رتب من منح ورواتب تعطى للأطفال ولمؤدبهم ، وخبز يفرق عليهم ، وراتب شهرى ، وثمن كسوة تفرق عليهم فى شهر رمضان وثمن ألواح ، وأدوية ، وأقلام ، ومداد وغير وثمن كسوة تفرق عليهم فى شهر رمضان وثمن ألواح ، وأدوية ، وأقلام ، ومداد وغير الضرورى عند المسلمين دراسة وتطبيقاً بالإضافة إلى تأمين معاش ملائم لكل من التلاميذ والعاملين على حد سواء ، ووفرت الأدوات الضرورية اللازمة لنجاح العملية التعليمية المرجوة .

وثمة زاوية أخرى ثم إنشاؤها خلال تلك الفترة ، وهى زاوية المصونة مؤمنة بنت الشيخ أبو الأكرم بن وفاء حيث قررت أن تضم أربعة أطفال للتعلم فيها، كما رتبت لهم لمؤدبهم ، ولمساعده العريف الرواتب الشهرية ، والمنح السنوية . (٧١)

وهكذا فقد رأينا لمحة عن الدور الذى كانت تؤديه الزوايا خلال تلك الفترة وهى التعبد والاعتكاف ، وأنها كانت مساندة لمهام الكتّاب التعليمية ، بل وجدنا أنها تعدت

الكتّاب فى مناهجه التعليمية فى بعض الأحيان ، كتدريس الفقه الشافعى فى زاوية الشيخ عمر البسطامى ، والتفسير فى زاوية محمد جلبى الروزنامجى ، على أن أهم ما فى الأمر أن الزوايا على الرغم من أن أكثر منشيئها وراصدى الأوقاف عليها من المتصوفة. لم يقوموا بإدخال التعاليم الصوفية ضمن المناهج التعليمية التى يتلقاها التلاميذ فى تلك الزوايا.

#### جـ الخوانق:

قال المقريزى: الخانقاة كلمة فارسية ، معناها بيت ، وقد استحدثت فى الإسلام فى حدود الأربعمائة من سنى الهجرة ، وجعلت لتخلى الصوفية فيها للعبادة. (٧٢) وقد أشار على مبارك إلى أن اسم الخانقاة قد اندثر بجرور الزمن ، وأطلق عليها اسم التكية ، والتكايا أماكن لإقامة الدراويش من الأعاجم. (٣٢) والواضح من هذا التعريف أن الخانقاه وضعت فى الأصل كمكان يختلى فيه الصوفية للعبادة ، ولكن مع ذلك كانت هناك بعض تلك المنشآت قد خرجت عن مهمتها الأساسية ، ومارست نشاطاً تعليمياً .

ويكاد التعليم في هذا النوع من المؤسسات ينصب على الأحاديث وروايتها. (١٤) هذا فضلاً عن التعاليم الصوفية ، وتعد أشهر الخانقاوات وأولها حدوثاً في مصر خانقاة سعيد السعداء ، وهي التي كانت تعرف في زمن الدولة الفاطمية بـ ١١ دار سعيد السعداء اوهو الأستاذ قنبر أو (عنبر) . وعندما تم الأمر لصلاح الدين في حكم مصر حوّل تلك الدار لإقامة الفقراء الصوفية الواردين من البلاد الإسلامية الختلفة ووقفها عليهم في سنة ٦٩هـ (١١٧٣م) وإلى جانب الممارسات الصوفية لتلك الخانقاة كان يقام بها نشاط تعليمي ملحوظ ، حتى نرى أن الوثائق الأرشيفية كانت تصفها بـ ١١مدرسة الخانقاه سعيد السعداء ١١. ويبدو أن نشاطها العلمي قد استرعى انتباه بعض أفراد المجتمع عا دفعهم إلى أن يرصدوا أموالهم عليها . (٧١)

ومن الخانقاوات أو التكايا التي مارست النشاط العلمي في تلك الفترة تكية سليمان باشا ، الواقعة بخط جامع قوصون ، عن قرر بوظايف التعليم بها الشيخ شهاب الدين أحمد بن عبد الدايم ابن الشيخ الرفاعي الحسيني الحنفي الذي قرر في وظيفة طلب فقه حنفي الرفاعي أور في نفس الوظيفة الشيخ فضل الدين بن منلا على النقشبندي ، وكان راتب كل منهما ثلاثين نصفاً شهرياً . (٧٨)

ويبدو أن الجوانب الدينية والاجتماعية ـ من إيواء الفقراء والمنقطعين وإجراء الجرايات والرواتب عليهم ، قد غلبت على الجوانب التعليمية في هذا النوع من المؤسسات، وقد يرجع إقبال الخانقاوات على التعليم أو انصرافها إلى جوانب أخرى إلى الصفة التي أرادها الواقفون ومن يزودونها بالأموال .

#### د الساجد:

يعتبر المسجد أول مؤسسة تعليمية عامة في الإسلام ، يدخلها الناس للصلاة والدرس وكل من تهفو نفسه إلى ذكر الله تعالى ، ويتطلع عقله إلى نور العلم وطمأنينة الحقيقة ، لذا كان أصحاب الرسول (صلى الله عليه وسلم) أوائل المتعلمين في المساجد يتحلقون حول أفقههم علماً ، وأوعاهم لكتاب الله حفظاً وتدبراً ، ويأخذون عنه ما يزيدهم إياناً ، وما يبصرهم بأمور دينهم ودنياهم ، لتكون دنياً المسلمين وأخراهم على ما يرضى الخالق ويسعد الخلوق.

ولهذا يعد الحديث عن المسجد حديثاً عن المكان الرئيسي لنشر الثقافة الإسلامية ويرجع السبب في جعل المسجد مركزاً ثقافياً إلى أن الدراسات في سنى الإسلام الأولى كانت دراسات دينية تشرح تعاليم الدين الجديد وتوضح أسسه وأحكامه وأهدافه ، وهي ما تتصل بالمسجد أوثق اتصال .(٧٩) وأهم ما ميز التعليم بالمسجد أن الأشعة التي تنبثق منه أسطع نوراً وأقوى تأثيراً في النفس من تلك التي تنبعث من أي مكان آخر. (١٠٠) وهو ما يفسر لنا احتفاظ المسجد بمكانته العلمية والتعليمية في المجتمعات الإسلامية ، وأن ظهور المدارس وانتشارها في الأقطار الإسلامية لم يؤثر على تلك المكانة وسوف لا تتمكن أي مؤسسة من الاقتراب من موقع المسجد أو منافسته في إشعاع النور الذي يعلم المسلمين ما تصلح به دنياهم وأخراهم .

وثمة ما يميز الدراسة في المستجد أيضاً ، وهو الحرية المطلقة بالنسبة للمدرسين والطلبة في اختيار مناهج الدراسة ، وأسلوبها وأوقاتها . إلا في تلك الحالات التي يقوم فيها صاحب وقف ما على أحد المساجد بترتيب الدروس والأوقات الأمر الذي يجعل كلاً من المدرسين والطلبة ملزمين بهذا الأمر

ويعد المسجد من أهم المؤسسات التعليمية التي شهدت نشاطاً تعليمياً ملحوظاً عصر العثمانية . فقد تمتعت مصر بكثير من المساجد الكبيرة المشهورة والتي مارست النشاط التعليمي خلال تلك الفترة ، سواء أكان ذلك داخل العاصمة . ( القاهرة ) أو الأقاليم. فمن المساجد أو الجوامع الهامة التي ارتبطت بالتعليم في القاهرة ، جامع ابن طولون الذي أسس عام ٣٦٣هـ (٣٨٨م) حيث ارتبط منذ نشأته بالتعليم ، فبعد بنائه حمل إليه أحمد بن طولون صناديق المصاحف ، ونقل إليه القراء والفقهاء .. وقد مر الجامع بفترة خراب حتى نزل إليه المغاربة باباعرهم في موسم الحيج ، ثم أصلحه السلطان حسام الدين لاجين ٣٦٩هـ (١٢٩٦م). لنذر كان عليه ـ ثم رتب فيه دروساً لإلقاء الفقه على المذاهب الأربعة ، ودرساً للتفسير ، ودرساً للحديث ، ودرساً للطب وآخر للقراءات، وغيرها للميقات . وفي سنة سبع وستين وسبعمائة (١٣٦٥م). جدد الأمير يلبغا العمرى الجامكي درساً بهذا الجامع فيه سبعة مدرسين للحنفية. وقرر لكل فقيه من الطلبة في الشهر أربعين درهماً ، وأردب قمح ، فانتقل جماعة من الشافعية إلى مذهب الحنفية . (١٨) وعا الشهر أربعين درهماً ، وأردب قمح ، فانتقل جماعة من الشافعية إلى مذهب الحنفية . (١٨) وعام ومن ذلك تدريس الحديث الشريف (٢٨) ، وعلم القراءات (١٤٩) ، والفقه على مختلف المذاهب الشافعي ، الحنفي (١٩٥)، الحنبلي (٢٨) ، هذا بخلاف الوظائف التي وضعت لإعانة الطلاب على مواصلة رحلتهم العلمية ، كوظيفة طلب فقه شافعي (١٨)، أو حنفي (٨٥) ، أو طلب حديث (٨٥) ، وتفسير (٩٠) وغير ذلك من الوظائف .

ومن الجوامع التى مارست النشاط التعليمي أثناء فترة دراستنا ، جامع المارداني ، والذي أشار إليه المقريزي بأنه يقع بجوار خط التبانة خارج باب زويلة ، وقد كان مكانه أولاً مقابر أهل القاهرة ، ثم عمر أماكنها . وفي سنة ثمان وثلاثين وسبعمائة ( ١٣٧٧م) . أخذت الأماكن من أربابها ثم هدمت ، وبني مكانها هذا الجامع ، وبلغت نفقات إنشائه زيادة على ثلثمائة ألف درهم ، أي ( نحو خمسة عشر ألف دينار ) ، سوى ما حمل إليه من الأخشاب والرخام وغيره من جهة السلطنة ، وقد كان من أحسن الجوامع أنذاك . (١١) وفيما يبدو أن اتصال هذا الجامع بالنشاط العلمي كان سابقاً لفترة الحكم العثماني، وهو ما يتضح من الأوقاف التي كان ينفق منها على الأنشطة التعليمية والتي يرجع تاريخها إلى ما قبل العصر العثماني . وليس ثمة ما هو أدل على رواج النشاط العلمي بهذا الجامع من وجود وظيفة كاتب غيبة على المدرسين والطلبة به . (٩٢) هذا بخلاف وجود الوظائف من وجود وظيفة كاتب غيبة على المدرسين والطلبة به . الشير إليها بأنها وظائف وضعت لاعانه طلبة العلم في مواصلة مسيرتهم العلمية - وغيرها وفيما يبدو أيضاً أن النشاط العلمي بهذا الجامع قد دفع الكثير من أفراد المجتمع المصرى في فترة هذه الدراسة إلى العلمي بهذا الجامع قد دفع الكثير من أفراد المجتمع المصرى في فترة هذه الدراسة إلى العلمي بهذا الجامع قد دفع الكثير من أفراد المجتمع المصرى في فترة هذه الدراسة إلى

رصد أموالهم للإنفاق على نشاط هذا الجامع . (٩٤)

ومن الجوامع التى شهدت رواجاً تعليمياً إبان تلك الفترة ، الجامع الحسينى أو (المشهد الحسينى) الذى كانت تدرس فيه علوم شتى كالفقه، والتفسير، والحديث. وعن كان يدرس فيه فى ذلك الحين الشيخ أبو السرور الصديقى، الذى ألقى به درساً فى علم التفسير أمام وزير مصر محمد باشا!! (٩٥) ولم تحظ مؤسسة دينيه تعليمية باهتمام أفراد المجتمع آنذاك، من رصد الأموال عليها، كما حظيت بذلك مؤسسة المشهد الحسينى (٩٦) وبعد حضور الوزير إحدى جلسات التعليم وإن كان ذلك نادر الحدوث من الأمور التى تدعو إلى الاعتقاد بمدى اهتمام المسئولين بتلك المؤسسات ونشاطها التعليمي والديني .

وثمة العديد من المساجد الأخرى التى مارست النشاط التعليمى إبان تلك الفترة، منها الجامع العمرى ( $^{(4V)}$  (جامع عمرو بن العاص). ومسجد الشيخ بدر الكاين بروضة مصر القديمة بالقرب من النيل.  $^{(4N)}$  والمسجد الواسطى ببولاق  $^{(4N)}$ . والجامع الأبيض.  $^{(11)}$  ومسجد علقمة الطاهرة الكاين بين القصرين.  $^{(11)}$  ومسجد الشيخ أحمد الزاهد الواقع بخط المقدس خارج القاهرة.  $^{(11)}$  والمسجد الصغير داخل الصاغة  $^{(11)}$  وجامع الفاكهانى  $^{(11)}$  وجامع الجاى  $^{(11)}$  وجامع أمير كبير خارج القاهرة  $^{(11)}$ ، ومسجد المغاربة الكاين بباب الشعرية  $^{(11)}$  وغير ذلك من المساجد الأخرى .

وهكذا كانت القاهرة تزخر بعدد كبير من المساجد التى كانت تمارس نشاطاً تعليمياً رائجاً فى تلك الفترة ، ولم يؤد ظهور المدارس وانتشارها بأعداد كبيرة إلى تعطيل دور المسجد فى أداء رسالته التعليمية ، كما اتضح لنا أيضا من خلال المناهج التى كانت تدرس بالمساجد آنذاك أن المرحلة التعليمية بالمسجد كانت تعد من مراحل التعليم العالى ، مثلها فى ذلك مثل المرحلة التعليمية بالمدرسة . وهو ما سوف يتضح لنا من خلال الحديث عن المدرسة .

### هـ المدارس:

اهتم كثير من الباحثين قدماء ومعاصرين بالمدرسة الإسلامية مولداً ووظيفة، واختلفت وجهات نظرهم في ميلاد هذه المؤسسة الإسلامية، فمنهم من يرى أنها لم

تعرف إلا بعد الأربعمائة من سنى الهجرة، وأن أول من بنى مدرسة فى الإسلام أهل نيسابور الذين أسسوا المدرسة البيهقية وغيرها . ومن الباحثين من جعل مدارس نظام الملك السلحوقى هى بداية للمدارس الإسلامية، وكان ذلك عام ١٩٥٩هـ (٢٦٠ م)عندما فرغ من نظامية بغداد التى قررت فيها رواتب الفقهاء .

ومهما يكن من اختلاف حول النشأة ، فإن أهم ما في الأمر هو الاتفاق حول الوظيفة التربوية للمدرسة ، وارتباط ذلك بأسباب نشأتها حيث ترتب على الجهود التي بذلها الشيعة لنشر دعوتهم عن طريق المعاهد العلمية قيام كل من السلاجقة ، والأيوبيين في العراق ، وفارس ، والشام ، ومصر ببذل جهودهم التعليمية لحاربة الشيعة ، ونصرة المذهب السنى بنفس السلاح الذي استخدمه الشيعة من قبل وهو إنشاء المدارس. وقد كان هذا السبب محور الاهتمام في إنشاء المدارس ، فضلاً عن أسباب أخرى مثل النمو التعليمي في مجال العلوم العقلية ، والطبيعية ، والرياضية ، مما كان يستلزم مكاناً أخر غير المسجد الذي يجب أن يحاط بالجلال والخشوع بعيداً عن المناقشات الجادة والتجارب المعملية . أضف إلى ذلك أيضاً الظروف الاجتماعية التي كانت تتطلب توفير بعض الدخول الثابتة لفئة من العلماء وهناك أيضاً ما كان يرجى من التماس الأجر والثواب من الله تعالى وثمة سبب أخر وهو استرضاء الشعوب ، وعامة الناس وبخاصة أن منشيم المدارس في معظمهم لم يكونوا من العرب إذ كانوا في بعض الأحيان علوكين لغيرهم ثم تحرروا ( شأن سلاطين المماليك وأمرائهم ) وكانوا يشعرون بأنهم أقل شأناً من الخلفاء العرب . ومن ثم وجدوا في إنشاء الجوامع والمدارس والربط وغيرها ، مع تقريب العلماء، وترتيب الرواتب لهم وسيلة تكسبهم احترام الناس ، والظهور بمظهر المدافع عن الإسلام عن طريق الاهتمام بميادين التعليم.

وكما سبق وأن نوهنا فإن محاولة القضاء على محاولات الشيعة في نشر مذهبهم هو أحد الأسباب التي دفعت بالسلاجقة والأيوبيين ومن بعدهم ، سلاطين الدولة المملوكية وأمرائها في الإكثار من إنشاء المدارس ، ولذا جاءت وظيفة المدارس السنية وخاصة في الاتجاه العلمي بما يخدم ذلك الخطط الذي يرمى إلى القضاء على أي جذور وأفكار للمذهب الشيعي ـ حيث سارت على نظام التخصص الدقيق في مناهجها العلمية ، على أن تختص مجموعة منها بتدريس مذهب معين من المذاهب السنية الأربعة بينما تختص مجموعة أخرى بتدريس مذهب ثان .. وهكذا . وبذلك يكون الجو

المذهبي السائد بين السكان هو الجو السني ، حتى يتسنى للدولة القضاء على البقية المباقية عاكان عالقاً في أذهان سكان مصر ، وغيرها من الدول الأخرى من مبادئ المذهب الشيعي أو شعائره ، أو حتى ذكرياته . (١٠٨) على أن وظيفة المدرسة لم تقف في تخصصها عند دراسة تلك المذاهب الأربعة، بل حدث فيها تطور منهجي آخر، إذ رأينا أن هناك من المدارس التي اختصت بدراسة الحديث الشريف، كالمدرسة الكاملية (١٠١)التي تأسست عام ٢٦٢هـ ( ١٩٢٥م) ودار الحديث الشيخونية (١١١)، والمدرسة الخروبيه (١١١) التي تأسست في أول الدولة البرجية، وغيرها الكثير، ثم حدث تطور آخر في نظام الدراسة بهذه المدارس، حيث أدخلت عدة علوم مساعدة أو معاونة في برامجها ، فإلى جانب الفقه، والحديث، والتفسير والقراءات والمنطق، والحساب، أضيفت البلاغة، والنحو والهندسة، وعلم الفلك ، والموسيقي . على مستويات مختلفة حسب الحاجة إليها. (١١٢)

وفيما يتصل بوظيفة المدرسة أيضاً يلاحظ أن المدرسة على الرغم من أنها قد أسست أصلاً للتدريس، وكمقر الأساتذة والطلاب، والموظفين المرتبطين بالمدرسة، إلا أنها كانت تؤدى مهمة الجامع في الصلوات الحمس. أما صلاة الجمعة فكانت في المسجد الجامع، واستمر ذلك الوضع إلى عام ٧٣٠هـ (١٣٢٩م). عندما استجد منبر بالمدرسة الصالحية(١١٣)، والمدرسة الحجازية (١١٤)، وبعض المدارس الأخرى وإضافة إلى هذا الاتجاه الذي يقارب بين وظيفة المدرسة والجامع كان يوجد اتجاه آخر بصورة محدودة جمع بين المدرسة والخانقاه، وتمشل ذلك في مدرستين بصورة واضحة، المدرسة المهمندارية، (١١٥) والمدرسة الجمالية (١١٦). ومن هنا يتضح إلى أي مدى حدث تقارب بين المدرسة والجامع حتى أقيمت الخطبة في بعض المدارس، كما حدث تقارب بين المدرسة والخانقاة حتى ظهرت المدرسة الخانقاة، وذلك خلال العصر المملوكي.

واستكمالاً لتلك التطورات التى طرأت على وظيفة المدرسة خلال العصر المماوكى ، فثمة تطور آخر طرأ على وظيفة المدرسة إبان العصر العثمانى، وهو ما حدث فور إرساء مقاليد الحكم العثمانى بحصر من إقدام الإدارة العثمانية على اتخاذ أشهر المدارس التعليمية لتكون مقراً للمحاكم الشرعية بحصر ، فمن ذلك عندما اتخذت دار الحديث المدرسة الكاملية لتكون مقراً لحكمة القسمة العربية . (١١٧) ، والمدرسة الصالحية مقراً لحكمة الصالحية النجمية وغير ذلك من المدارس الأخرى . كما نجد نفس التطور قد

طرأ على وظيفة الجامع أيضاً. حيث بات بعض الجوامع مقاراً للمحاكم الشرعية وهو جزء من وظيفته الأساسية في الدولة الإسلامية الأولى فمن ذلك الجامع الطولوني الذي صار مقراً لحكمة طولون . (١١٨) وجامع قوصون مقراً لحكمة قوصون ، وجامع الشيخ أحمد بن الزاهد مقراً لحكمة الزاهد ، وهكذا.

ولربا صح لنا أن نتساءل لماذا آثر العثمانيون تلك المؤسسات التعليمية دون غيرها لتكون مقراً للمحاكم الشرعية ؟ ويعتقد أن الإجابة عن هذا السؤال تكمن في عدة أسباب لعل من أهمها ما كانت تتمتع به تلك المؤسسات من الانتشار والتوزيع الجغرافي داخل تجمعات القاهرة السكانية ، إضافة إلى ما كانت تكتسبه تلك المؤسسات من شهرة واسعة بين أفراد المجتمع المصرى ، الأمر الذي يوفر على الأهالي التردد على تلك المحاكم بسهولة . أضف إلى ذلك ما كانت تتمتع به تلك المؤسسات من أبنية فخمة ومتينة ، وهو ما يوفر على الإدارة العثمانية الكثير من الأموال لإنشاء مباني جديدة تكون مقراً للمحاكم الشرعية . وعا لا شك فيه أن حدوث مثل هذا التطور على وظيفة المدرسة في للمحاكم الشرعية . وعال العلماء أكثر احتكاكاً بأفراد مجتمعهم ، وتفاعلاً مع قضاياهم . والعمل على حل تلك القضايا وإبرام الصلح بين المتخاصمين . وهو ما لمسناه وأشرنا إليه في الفصل السابق من هذه الدراسة .

وعن المدارس التى كانت ثقام بها حركة تعليمية بالقاهرة خلال القرن الحادى عشر الهجرى (الـ١٧٩م) . فقد تمكنت الدراسة بقدر ما أتيح الإطلاع عليه من مصادر معاصرة لتلك الفترة من رصد ما يقرب من إحدى وستين مدرسة ، الأمر الذى يوحى برواج الحركة التعليمية أنذاك ، ولم تكن تلك المصادر التى يرجع إليها في هذا الشأن تمدنا بشئ ذى بال كالوصف الكامل لسير الحركة التعليمية في تلك المؤسسات ، والرواتب التى كان يأخذها المدرسون ، ومواعيد العمل بها ، وتصنيف المقررات العلمية التى كانت تدرس بها ، وعدد الطلبة الملحقين بتلك المؤسسات وغير ذلك من الأمور المختلفة . الأمر الذى يجعل الباحث يعجز عن توضيح مثل تلك الأمور . على أن أهم ما يمكن أخذه من تلك المصادر استمرارية هذه المدارس في مواصلة مسيرتها العلمية والثقافية ، ولعل إثبات مثل هذا لكفيل بالرد على بعض الأراء التى قالت بأن المدارس التى أنشئت في مصر خلال العصرين الأيوبي والمملوكي ، قد أتى عليها العصر العثماني ولم يبق سوى الازهر خلال الغصرين الأيوبي والمملوكي ، قد أتى عليها العصر العثماني ولم يبق سوى الازهر الذى كان يخرج منه شعاع العلم في تلك الفترة .

ونظراً لكثرة عدد المدارس الذى أشير إليه من قبل فقد ألحقت بالدراسة قائمة بها (١١٩) ومن الأمور التى يحملها هذا العدد فى طياته اهتمام المجتمع المصرى وأفراده فى مصر العثمانية بالمدارس ، خاصة وأن الكثير منها قد أنشئ فى الفترات التى سبقت عهدهم . فقد اتضح من خلال الدراسة إدراك المجتمع لأهمية تلك المدارس ، واعتبارها من أهم موروثات الفترات السابقة فعمل أفراده على المحافظة عليها ، وتفقد أحوالها .

وعن كيفية حفاظ المجتمع على تلك المؤسسات فإن الوثائق تعطينا صورة صادقة عن ذلك الأمر وصوره المختلفة ، وأولها تفقد المجتمع لأحوال تلك المدارس والتحرك السريع لإنقاذ ما لحق بها من خراب ، والعمل على إعادة الحياة إليها مرة أخرى ، سواء كان هذا التحرك بالقيام بإنقاذ المدارس والإنفاق عليها من المال الخاص . كما فعل الأمير بهرام بلوك باشى ابن الأمير يوسف من إنقاذ المدرسة الطيبرسية التى تقع بجوار منزله بمصر القديمة . (١٢٠) أو أن يقوم أفراد المجتمع بالإسراع إلى قاضى القضاة وإخباره ، عن المدارس التى لحقها الخراب ، والعمل على إنقاذها(١٢١) .

وتأكيداً على تضامن أفراد الجتمع فى المحافظة على المنشآت التعليمية وعلى رأسها المدارس ، كانوا يعلنون القطيعة على من كانت تمتد يده إلى تلك المدارس بالخراب ، ولا يرضونه جاراً لهم ، وفوق ذلك كانوا يتضامنون فى إصلاح بعض المدارس (١٢٢) وكأن واقع حالهم يذكرنا بقول الله تعالى : " ومن أظلم عن منع مساجد الله أن يذكر فيها اسمه وسعى فى خرابها أولئك ما كان لهم أن يدخلوها إلا خائفين لهم فى الدنيا خزى ولهم فى الأخرة عذاب عظيم ١١٠(١٢٢)

على أنه من الحق أن نقول في هذا الصدد: إذا كان الحكم العثماني قليل التدخل في مثل هذه الشئون، إلا أن الإدارة العثمانية بمصر وعلى رأسها الباشا، كانت تستجيب لتحركات أفراد المجتمع نحو الحفاظ على تلك المدارس، ومختلف المؤسسات التعليمية وتعمل على التحرك السريع لإنقاذ تلك المؤسسات، فعندما كانت تصل إلى مسامع الوزير بأن إحدى المدارس قد تعطلت كان يرسل إلى قاضى الجهة التي توجد بها المدرسة للكشف عنها، والعمل على إصلاحها، (١٢٤)

وهناك صورة أخرى تكشف حالة من حالات اهتمام أفراد الجتمع المصرى بالمدارس التعليمية في تلك الفترة ، وهي قيام القادرين من أفراد الجتمع أنذاك بوقف ما

لديهم على تلك المدارس، وذلك لعلمهم التام بمدى اعتماد المؤسسات التعليمية بصفة عامة على الأوقاف، ومن ذلك ما حدث فى المدرسة الجنبلاطية ١٠. (١٢٥) والمدرسة الجانبكية (١٢٠) ومدرسة ملغباى (١٢٠)، والمدرسة المزهرية (١٢٨)، والمدرسة الجوهرية (١٢٩)، والمدرسة البقرية (١٢٠)، ومدرسة أم السلطان الأشرف (١٣١) ـ التى كانت تعرف بمدرسة خوند بركة، والمدرسة الطيبية (١٣٠)، وغير ذلك من المدارس الأخرى. وعلى الرغم من ضالة الأوقاف التي أوقفت على تلك المدارس إلا أنها تعتبر ترجمة صادقة لمدى اهتمام أفراد المجتمع بهذه المؤسسة التعليمية بوحرصهم على النهوض بها واستمرار مسيرتها التعليمية.

وقد يدفعنا هذا الاهتمام الذى لمسناه من قبل أفراد الجتمع المصرى نحو الحفاظ على المدارس التعليمية إلى التساؤل ، هل قام هؤلاء بفتح مدارس جديدة ؟ أم أن نشاطهم ظل محصوراً فى الصور السابقة ؟ وبناء على ما أتيح للدراسة الإطلاع عليه من مادة تبين أن مشاركة المجتمع فى افتتاح مدارس جديدة كان محدوداً للغاية ، ومن المعتقد أن هذا الأمر يرجع إلى عدة أسباب منها ضعف الحالة الاقتصادية التى كان يعيشها الكثير من أفراد المجتمع ، ودليلنا على صحة هذا التعليل ما لوحظ على ضعف الموارد الاقتصادية التى أوقفت على المدارس التى أنشئت خلال تلك الفترة ، وما رتب فيها من الفتراء ، عا أوقف على مدارس تلك الفترة ، عا أوقف على مدارس الفترات السابقة كالعصرين الأيوبى والمملوكى . وقد يكون ضمن هذه الأسباب أيضاً ما لاحظه أفراد المجتمع آنذاك من كثرة عدد المدارس ،

أما أهم المدارس التي أنشئت في فترة الدراسة فهي :\_

# ١ ـ مدرسة التي برمق :

تنسب هذه المدرسة (۱۳۳) إلى الشيخ العالم محمد بن محمد المعروف بألتى برمق (ت۳۳ ۱هـ ۱۹۲۳م). وفيما يبدو أن ضعف الموارد التي أوقفت عليها، أدى إلى تحويلها في نهاية الأمر إلى زاوية . (۱۳۴)

## ٢ ـ مدرسة الأمير مصطفى:

وتنسب إلى الأمير أرنؤد بن حسين زعيم مصر وكاشف الدقهلية آنذاك ـ وذلك سنة ١٠٤٨هـ (١٦٣٨م) وكانت تقع بخط شارع البحر الأعظم المطلة على النيل ، ومما يبدو أن الأمير مصطفى قد قصد من هذه المدرسة أن تجمع بين مهام المدرسة ، ومهام

المسجد ، كما يبدو أيضا أن التدريس قد انحصر فيها على المذهب الشافعى دون غيره . وهو ما يتضح من خلال الشروط التى شرطها صاحب المدرسة عند إنشائها . إذ كان مما اشترطه منح المدرس فيها ، وهو الشيخ محمد البيروتى الشافعى فى كل شهر ستين نصف فضه . (١٣٥)

### ٣ \_ مدرسة محمد باشا أبو النور:

محمد باشا أبو النور ، هو أحد الوزراء ، قدم مصر سنة إحدى وستين وألف . (١٣٦) وكانت له اهتمامات خاصة بالحركة التعليمية ، وخاصة المنشآت الخاصة بها . وقد لقب بأبى النور لأنه أمر في أيام ولايته لنظار الجوامع بالقاهرة والفسطاط أن يبيضوا الجوامع والمساجد ، والرباطات والمشاهد ، فبيضوها جميعاً ، ولذا لقب بهذا اللقب ، وعندما قدم مصر وزار القرافة ، وقبر الصحابي عقبة بن عامر الجهني (١٣٧) أمر ببنائه فبني ، وجعل فيه مسجداً عظيماً . (١٣٨) ومدرسة للحديث الشريف وصهريجاً ، ومكتباً للأطفال يقرؤن فيه القرآن ، ومرتب عشرة أنفار يقرؤون القرآن الكريم كل ليلة اثنين ، وقرر عدا الرواتب والأجور للموظفين . راتباً من الخبز والشوربة ، وجوامك (١٣٩) تصرف بهم . ومن شروطه في وقفه أن يكون الناظر على وقفه أغاة مستحفظان بقلعة مصر . (١٤٠) وذلك حتى يضمن الاستمرارية لوقفه ، وعدم الاستيلاء أو التعدى عليه من أى أحد .

#### ٤ ـ مدرسة إسماعيل باشا:

وهى بجوار ديوان السلطان قايتباى ، أنشأها إسماعيل باشا الوزير سنة سبع ومائة وألف (١٢٩٥م) (١٤١) ورتب لها اثنى عشر طالبا من الأربعة مذاهب، واثنين من الطلبة يقرآن فى صحيح البخارى من أول شهر رجب إلى آخر شهر رمضان(١٤٢).

ولعل أهم ما يلفت النظر في هاتين المدرستين زيادة الاهتمام بعلم الحديث، وأن واحدة منها اقتصرت على هذا العلم دون غيره، وفيما يبدو أن هذا الأمر جاء كنتيجة طبيعية للتقدم الذي طرأ على دراسة هذا العلم منذ بداية القرن الحادي عشر الهجرى (الـ١٧ م) وهو ما سوف تشير إليه الدراسة في حينه ـ وما يعتقد أيضاً أن الباشاوات قد أولوا اهتماماً واضحاً بهذا العلم في تلك الفترة التي شهدت كثرة اضطرابات الجند والخروج المتكرر على الإدارة العثمانية، إضافة إلى ما كانت تواجهه الدولة العثمانية من تحديات خارجية من الدول الأوربية، الأمر الذي كان يحتم على الإدارة تشحيذ الهمم

وتعبئة الجتمع ضد الطوائف المارقة ، والتحديات الخارجية ، وليس ثمة ما هو أقدر على ذلك من الاستعانة بالأحاديث النبوية ، التي تدعو إلى الجهاد . وأن طاعة أولى الأمر واجبة ـ ونبذ كل من يحاول الخروج على هذا الأمر .

وهكذا فقد رأينا عظم عدد المدراس التي كانت تمارس بها الحركة التعليمية أثناء فترة دراستنا وقد استمر كثير منها في تأدية عمله بعد تلك الفترة. وأن الأمر لم يكن قاصراً على الأزهر وحده ، وأن العصر العثماني لم يعمد إلى تعطيل تلك المدارس ويساعد على اندثارها كما زعم البعض على أن أهم ما لاحظناه في هذا الشأن مدى تكاتف أفراد المجتمع في المحافظة على هذه المدارس ، والعمل على حمايتها ، والنهوض بها واعتبارها من أهم موروثات السلف ، وتبين لنا ذلك بوضوح من خلال الصور المختلفة التي عرضناها . ولعل هذا جميعه عكس لنا مدى اهتمام المجتمع آنذاك بالتعليم ،

واستكمالاً للحديث عن مقومات الحركة التعليمية في تلك الفترة كان من الأحرى بنا أن نشير إلى المكتبات ، ومدى اهتمام المجتمع بها والعمل على إغائها، وهل ظلت المدارس التي أشير إليها محتفظة بما كانت تحتويه من كتب داخل مكتباتها ؟ أم أنها تبددت في فترة العصر العثماني كما زعم البعض؟ وغير ذلك من الأمور المتعلقة بهذا الشأن .

#### و-الكتبات:

كان للمكتبات في الإسلام شأن جد عظيم .. فمنذ التنزيل الأول " اقرا " وللقراءة والكتابة: وللمقروء وللمكتوب اهتمام كبير، ولذا نرى أن مؤسسات الإسلام التعليمية ارتبطت ارتباطا وثيقاً بالمكتبات ، وذلك تحقيقاً للفائدة المرجوة من التعليم ، فالجامع وهو مؤسسة الإسلام العظمى كان مقراً للدراسة والمكتبة ، وإدراكاً لمدى أهمية المكتبة حرص الكثير من سلاطين كل من الدولتين الأيوبية ، والمملوكية ، عند إنشائهم المدارس على توفير الكتب من مالهم الخاص ، لتكون سهلة المنال لطلبة المدرسة ومدرسيها وأيضاً لأن طبيعة المدرسة وهي داخلية ، الأمر الذي يستلزم توفير الكتب في كل وقت ، استدامة للحياة العلمية فيها .

ومن البديهي أن نوعية الكتب التي تحويها هذه المكتبات كانت بدورها تخضع للهدف الذي أنشئت من أجله المدرسة وخدمته ، فكانت مكتبة المدرسة الشافعية ، تمتليم

بكتب المذهب الشافعى ، أو معظمها كذلك مثل مكتبة المدرسة الملكية . (١٤٣) وبهذا فهى تعد مكتبات متخصصة حسب المناهج التى التزمت المدارس بدراستها ، وهذا لا يعنى أنه لم توجد المكتبات الشاملة ويكثر هذا فى مكتبات المدارس التى يدرس بها أكثر من علم كالمدرسة الفاضلية (١٤٤) التى كان بها مكتبة ضخمة القيل أنها كانت تضم أكثر من مائة ألف مجلد ، ومصحف من الحجم الكبير ، وقد قيل أن القاضى الفاضل صاحب تلك المدرسة اشتراه بنيف وثلاثين ألف دينار .

وأيا كان الاهتمام بالكتب وإنشاء المكتبات التابعة للمدارس التعليمية في العصر المملوكي \_ وما قبله ، ففي الواقع لم تختلف درجة هذا الاهتمام عند أفراد الجتمع المصرى إبان الحكم العثماني ، وخاصة تلك الفترة التي نتناولها بالدراسة حيث ظهر مدى اهتمام أفراد الجتمع باقتناءالكتب وإنشاء المكتبات الخاصة ، مع العمل في نفس الوقت على المحافظة على المكتبات التي ورثوها عمن قبلهم .

فمن زاوية الاهتمام باقتناء الكتب وتكوين المكتبات الخاصة ، طبقاً لما سجلته وثائق المحاكم الشرعية يتضح أن ثمة اهتماماً ملحوظاً باقتناء الكتب على مستوى الأفراد، وأهم ما يلاحظ فى هذا الأمر أن هذا الاهتمام لم يكن قاصراً على فئة اجتماعية بعينها ، بل شارك فيه الكثير من فئات المجتمع المصرى ، فالعلماء ، والعسكريون ، والصوفية ، والتجار كل هؤلاء كان منهم من أهتم باقتناء الكتب وتكوين المكتبات الخاصة . ومن الطبيعى أن تختلف درجات الاهتمام باقتناء الكتب من شخص لآخر ، ونوعية الكتب التي يحرص كل شخص على اقتنائها وأهم ما يلاحظ فى هذا الشأن ارتفاع أسعار الكتب التي كانت تحتويها مكتبات الأفراد . وهو ما يؤكد بصدق الوعى الثقافي لدى أفراد المجتمع المصرى أنذاك ، إذ نجد أن من بعض الكتب ما قد بلغ سعره اثنا عشر ألف بارة . (١٤٥) أى ما يوازى ثمن مائتى أردب قمح فى أوقات الرخاء فى ذلك الحين ـ كما نجد أن قيمة المكتبة الخاصة أحياناً كانت تستحوذ على نسبة كبيرة من إجمالي سائر ممتلكات الفرد ، فهناك من كانت قيمة مكتبته حوالى ٣٣٪ من قيمة جميع ممتلكاته . (١٤٦١) وهناك ما وأكثر من ذلك من كانت قيمة مكتبته حوالى ٥٠٪ من قيمة جميع ممتلكاته ما وأكثر من ذلك من كانت قيمة مكتبته حوالى ٥٠٪ من قيمة جميع ممتلكاته من كانت قيمة مكتبته حوالى ٥٠٪ من قيمة جميع ممتلكاته من كانت قيمة مكتبته حوالى ٥٠٪ من قيمة جميع ممتلكاته من كانت قيمة مكتبته حوالى ٥٠٪ من أبد كان هناك من بلغت قيمة مكتبته حوالى ٥٠٪ من إجمالى تركته من إحمالى من ذلك من كانت قيمة مكتبته حوالى ٥٠٪ من قيمة جميع ممتلكاته من كانت قيمة مكتبته حوالى ٥٠٪ من قيمة جميع ممتلك من إحمالى تركته . (١٤٥١)

وهناك أمر هام يلاحظ في هذا الصدد ، هو أن الاهتمام بالكتب والعمل على

تكوين المكتبات الخاصة ، كان بصورة أوسع عند الجتمع القاهرى عن غيره من مجتمعات الأقاليم . (١٤٩) وقد يكمن سبب ذلك فى القاهرة وما تمتلكه من إمكانيات غير موجودة فى الأقاليم ، كالمؤسسات التعليمية العظيمة الشأن كالأزهر وغيره من المدارس التعليمية الأخرى ، وكثرة حوانيت الوراقين ، واستقرار النساخ بها ، أضف إلى ذلك ما كانت تتمتع به القاهرة من الأسواق الكثيرة التى كانت تباع بها تركات الموتى ، وعلى رأسها الكتب التى كانوا يمتلكونها .

أما فيما يتعلق بمدى محافظة أفراد المجتمع المصرى على مكتبات المدارس التى ورثوها عن أسلافهم ، فقد دلتنا الوثائق الأرشيفية ـ المتعلقة بتلك الفترة ـ على ذلك بما تحمله في طياتها من إشارات واضحة على استمرارية وظيفة المحازن الكتب الفذى يقوم بخدمتها وصوفها عن التعرض لأى تلف ـ وذلك في كثير من المدارس التعليمية ، ونرى على سبيل المثال لا الحصر مكتبة المدرسة المحمودية (١٥٠١) ، ومكتبة مدرسة أبو الطيب ـ المكائنة بخط الخرشنف آنذاك ـ (١٥١) ومكتبة مدرسة جوهر الالا(١٥٠) ، ومكتبة المدرسة المورغتمشية (١٥٠١) ، ومكتبة المدرسة المورغتمشية (١٥٠١) ، ومكتبة المدرسة المؤودية . (١٥٠١) ومكتبة مدرسة قايتباى (١٥٨) ، وغير ذلك . وبعد فلعل وجود مثل هذا العدد من المدرسة المدارس ، واستمرار بقائها حتى فترة دراستنا يشكل رداً كافياً على بعض مكتبات المدارس ، واستمرار بقائها حتى فترة دراستنا يشكل رداً كافياً على بعض المتحاملين على العصر العثماني الذين صرحوا بأن خزائن الكتب التي يرجع تاريخ المتحاملين على العصور السابقة للعصر العثماني ، قد تبددت ولم يبق منها إلا القليل الموجود بالجامع الأزهر . (١٥٩)

ولم يقف الوعى الثقافى والإدراك لقيمة الكتاب فى الثقافة والتعليم لدى أفراد المجتمع المصرى \_ أنذاك \_ عند حد الاهتمام باقتناء الكتب ، وتكوين المكتبات الخاصة، والمحافظة على ما احتوته مكتبات أسلافهم التى كانت بالمدارس وحسب بل نرى حرص الكثير من أصحاب المكتبات الخاصة على توفير ما كانوا يمتلكونه من كتب ، وإتاحة الإطلاع عليها لغير القادرين من طلبة العلم ، حتى أن الذين أوقفوا كتبهم على أولادهم خاصة كانوا يشترطون أن كتبهم تلك لا تمنع عمن يطلب منها شيئاً من طلبة العلم ، سواء بالإطلاع أو الاستعارة . (١٦٠) وضماناً لبقاء تلك الكتب وصونها من التبديد لجأ أصحاب

هذه المكتبات لتحقيق ذلك بعدة طرق ، أولها وأهمها أن يجعلوا كتبهم هذه وقفاً من بعدهم على طلبة العلم . الوقفاً شرعياً على طلبة العلم الشريف المقيمين بالديار المصرية من العلماء والفقهاء ينتفعون بذلك مطالعة ، واقرءا ، وحفظاً واستنساخاً وساير الإنتفاعات الشرعية الوقفية في مثل ذلك أبد الأبدين .. الله المناه وبهذا تتم الحماية لتلك الكتب حتى من الورثة أنفسهم الإضافة إلى ذلك وضعت بعض القيود على عملية الإطلاع والاستعارة الخارجية ، حيث كان لا يسمح بإخراج الكتاب كاملاً إلا للفقراء من طلبة العلم . وبعد التعهد بردّه مرة أخرى . هذا في حين وجد من اشترط أن لا يخرج من كتبه التي أوقفها كتاباً كاملاً إلا بمقدار كراس ، أو كراسين فقط . (١٦٢) ولعل ذلك يكشف عن شدة حرص أصحاب هذه المكتبات على الحفاظ على كتبهم . وما من شك في أن الكتب أو المكتبات التي أوقفت على طلبة العلم أنذاك ، قد

وما من شك في ال الكتب أو المكتبات التي اوقفت على طلبه العلم الذاك ، فد تفاوتت فيما بينها من حيث الكمية ، ونوعية العلوم التي تتضمنها ، وذلك حسب مدى اهتمامات الواقف ، وميوله العلمية ، وأهم ما يؤخذ من مثل هذه المكتبات أنها تعطينا إطلالة على ثقافة المجتمع في تلك الفترة . الأمر الذي يدفعنا بدوره إلى أن نتساءل ما العلوم التي اهتموا بها ؟ أم اهتموا بجميع أنواع المعرفة ؟ في الواقع وبعد مراجعة الوثائق يتضح لنا أن نسبة الاهتمام الأكبر كانت تتجه نحو العلوم الدينية ، واللغوية . الفقه ، التفسير ، الحديث ، النحو ، اللغة ، البلاغة ،الأدب .. إلخ .وذلك نظراً للنسبة الغالبة لكتب تلك العلوم على كتب العلوم الأخرى ، ويظهر هذا جلياً في المكتبات التي اقتصرت كتبها على العلوم الدينية واللغوية (١٦٣) ، أو تلك التي تضم كتب هذه العلوم مع كتب العلوم العقلية وغيرها . (١٦٤) وفي حالات ضيقة وجدت بعض المكتبات التي كادت كتبها تقتصر على كتب العلوم العقلية ، وهو ما نراه في مكتبة الطبيب شهاب أحمد ابن الشيخ خطاب ، عين أعيان السادة الأطباء باليمارستان المنصوري أنذاك ، أحمد ابن الشيخ خطاب ، عين أعيان السادة الأطباء باليمارستان المنصوري أنذاك ، والتي تعد من المكتبات المتخصصة ، حيث أن معظم ما جاء بها من كتب ينتمي لعلم والتي تعد من المكتبات المتخصصة ، حيث أن معظم ما جاء بها من كتب ينتمي لعلم الطب . (١٦٥)

وثمة اختلاف أخر كان يوجد بين اهتمامات الواقفين لهذه المكتبات حول الأماكن التى اختاروها لتكون مقراً لكتبهم، فمنهم من اختار الجامع الأزهر ليكون مقراً لكتبه وسوف نشير إلى ذلك في حينه وهناك من اختار زاوية من إحدى الزوايا كمقر لكتبه (١٦٦) على أنه قد وجد من اختار منزله ليكون مقراً للمكتبة ليتردد عليها طلبة العلم

للتزود منها ، وهذا ما نراه من الأمير محمد قانصوه بيك مير اللواء السلطاني بمصر حينذاك ـ الذي أوقف مكتبته العلمية على طلبة العلم ، واتخذ من منزله مقراً لها ، وتحت نظر أولاده وتعبر هذه المكتبة عن مدى ولع الأمير محمد بالثقافة ، واقتناء الكتب العلمية ، وذلك نظراً لما احتوته المكتبة من كتب كثيرة ومتنوعة (كالتفسير ، والحديث ، وعلم الكلام ، والفقه ، والفرائض واللغة ، والتاريخ ، والبلاغة ، والأدب ، والحكمة ، والتصوف ، والطب، وعلم الحرف ، والزايرجا ، والفنون ، والصنايع ، إضافة إلى الكتب الفارسية ، والتركية . . إلخ الله المناهم من ذلك كله ، فهرسته لتلك الكتب ، وذلك بجمع كتب والتركية . . إلخ الله الله بهذه الفهرسة كان يعد مكتبته لتكون مكاناً يرتاده طلبة العلم كل علم على حده ، وكأنه بهذه الفهرسة كان يعد مكتبته لتكون مكاناً يرتاده طلبة العلم على طلبة العلم بصورة عامة ـ كما رأينا ـ إلا أنه وجد البعض قد حددوا شخصاً بعينه فأوقفوا عليه مكتباتهم ومن خلفه ذريته . (١٦٧)

ويتضح عا سبق غنى القاهرة بالمؤسسات التعليمية المتنوعة فى تلك الفترة ، وهو ما يدحض جميع الأراء التى شوهت تلك الفترة وذكرت أنها كانت السبب فى إندثار معظم المدارس والمكتبات التى تم إنشاؤها فى الفترات السابقة . كما اتضح لنا أيضاً مدى حرص أفراد المجتمع على المحافظة على تلك المؤسسات والاهتمام بها وصونها من التلف والبوار ، وقد تجسد هذا الاهتمام كما رأينا فى أكثر من صورة ، فمن المحافظة على المؤسسات وصونها من البوار إلى رصد أموالهم عليها ، إلى جانب زيادة تلك المؤسسات بإنشاء أخرى جديدة لاستيعاب الأعداد المقبلة على التعليم . هذا بخلاف ما قاموا به من تزويد مكتبات تلك المؤسسات بكتبهم الخاصة ، وإتاحة الإطلاع عليها بسهولة ويسر.

#### الموسسات التعليمية بالأقاليم:

فى واقع الأمر تواجهنا صعوبات جمة فى إعطاء صورة كاملة للمؤسسات التعليمية بسائر الأقاليم المصرية ، نظراً لأن المعلومات التى تضمنتها المصادر التاريخية المعاصرة لتلك الفترة ـ بالغة الضالة فى هذا الصدد ، وبالرغم من ذلك لم تعدم مصادر أخرى تميط اللثام عن هذا الجانب فى بعض الأقاليم ، الأمر الذى يعطينا تصوراً عاماً عن سير ونشاط الحركة التعليمية بالأقاليم آنذاك ، وبداية يجب التنويه على أن طرق التعليم ومنشأته تختلف كثيراً بين القرى والمدن ، ولذا رأت الدراسة أن تشير فى عجالة سريعة إلى نظرة الجتمع القروى إلى التعليم ، وأثر ذلك على نشاطه ، وإنشاء المؤسسات التعليمية

بالقرى ، وذلك قبل الشروع في الحديث عن هذه الجوانب في المدن التي تعتبر عواصم الأقاليم المصرية .

كانت نظرة القروى إلى التعليم فيما مضى تتأثر بعاملين:

أولهما: مجموعة القيم السائدة في حياته والتي يسعى إلى تحقيقها.

وثانيهما: حاجاته الرئيسية على أساس أن الفلاحة هى مهنته الأولى والأخيرة ، هذا إلى جانب العزلة النسبية التى كانت تعيش فيها القرى وما ترتب عليها من سيادة غط واحد من التفكير وضيق الأفق ، وما صحب هذا كله من وجود العائلة كوحدة واحدة يعيش في إطارها الفرد ، وهى التى تشكل مظاهر نشاطه ، وتحدد علاقاته ، وبالتالى تتحكم في مستقبله ، وطريقة حياته وقد ترتب على ارتباط القروى بهذه القيم والتقاليد حالة اهتمامه بالتعليم أو إهماله له . (١٦٩)

وقد ترتب على ما سبق ذكره أن أتى اهتمام القرى بالتعليم ضيلاً الأمر الذى ترتب عليه أن اقتصر التعليم فى القرى أنذاك على الكتّاب ، الذى لم يكن يخضع لأى إشراف حكومى ـ كما هو الحال فى القاهرة ـ وإنما كان يدار عن طريق فقيه القرية ، الذى كان فى نفس الوقت صاحب الكتّاب ، وواضع برامج الدراسة فيه ، ولذا فإن الدراسة فى هذه الكتاتيب كانت تختلف من كتّاب لأخر، فقد اقتصرت الدراسة فى بعض هذه الكتاتيب على تحفيظ القرآن فقط دون سواه على اعتبار أن حفظه يغنى عن كل دراسة ـ وذلك فى حالة الكتاتيب التى يديرها بعض الفقهاء العمياء . أما فى حالة الكتاتيب التى يديرها بعض الفقهاء العمياء . أما فى حالة الكتاتيب والكتابة وقد تطور دور بعض الكتاتيب فى بعض القرى ، إلى تعليم بعض مبادئ الحساب العلمى إلى الكتاب العلمى إلى الفقهاء الفقهاء اللاتاب العلمى إلى الفقيه القائم عليه . (١٧٠)

ومرة أخرى تلبية لعادات الجتمع القروى ، كان قد اقتصر التعليم فى كتاتيب القرى على الأطفال الذكور دون الإناث ، وكان من يذهب إلى هذه الكتاتيب آنذاك ينتمى لإحدى فثتين ، الأولى بعض أبناء العائلات الموسرة من الفلاحين ، إذ كانوا يرون أنه لابد من تعليم بعض أبنائهم شيئاً من أمور الدين، وكان هذا الابن يحظى مقابل حصوله على التعليم فى الكتّاب بمركز اجتماعى خاص بين أفراد أسرته وقريته ويعفى من بعض الأعمال فى الحقل ، كامتياز له. كذلك كان يحظى باحترام عائلته، ويصبح موضع

ثقتهم، ويستشيرونه في معظم أمورهم ويحترمون رأيه . وثانيهما بعض أبناء الفقراء الذين يجدون في حفظهم القرآن مصدراً لكسب عيشهم ، عن طريق ترتيله في المنازل ، أو على القبور ، أو في المآتم ، كما جرت بذلك التقاليد (١٧١). على الرغم من أن القرآن الكريم قد أنزل لهداية الأحياء وليس للترحم على الموتى فقط .

وقد كان المستوى التعليمى فى كتاتيب القرى بدائياً إلى درجة كبيرة لا يخرج فى معظمة عن دائرة تحفيظ بعض الموضوعات الدينية ، التى ربما تكون مغلوطة فى معظمها ، وصحتها تتوقف على مستوى ثقافة الفقيه الذى يقوم بتدريسها ، وقدرته على تحصيلها تحصيلاً صحيحاً أو خاطئاً ، ومع ذلك يجب ألا يغيب عن الذهن أن كتاب القرية، رغم هذه الصورة التى كان يوجد عليها ، فإنه لعب دوراً مهماً فى ثقافة أهل القرية فى ذلك الوقت ، فشئ خير من لا شئ . (١٧٧)

أما عن دور الفقيه نفسه في ثقافة المجتمع الريفي خارج نطاق الكتاب. فقد كان كبيراً وإن لم يكن سليماً ، فقد امتد نشاط الفقيه إلى نواح كثيرة من حياة الفلاحين ، وأصبح يتصدر مجالس الفلاحين لإلقاء دروس الوعظ وتعريف الناس بعض الأمور حسب اعتقاده ، وكثيراً ما كانت أقوال هؤلاء الفقهاء تلقى التصديق ، واعتقد الناس أنه لا يرقى إليها الشك ، حيث أن الفقيه يدعى أنه حصل هذه الأراء من أصولها . (١٧٣)

تلك إذا صورة لما كان عليه المستوى التعليمي في القرية ، بعنصريه الكتاب والفقيه. ولو أردنا إيجاد تفسير لهذا المستوى ، فيعتقد أن هذا يرجع إلى أمرين :

أولهما: تلك النظرة التي كان ينظرها القروى إلى التعليم، وأنه كان يعتقد طالما أن القراءة والكتابة بعيداً عن مجاله الأساسي . الزراعة . فإن التعليم يعتبر مضيعة للوقت، والأولى استغلال ذلك الجهد في الزراعة.

ثانيهما: أن أولى الأمر من السلاطين والأمراء فى ذلك الحين كان جل اهتماماتهم التعليمية منصبة على العاصمة ( القاهرة ) والمدن الكبرى التى تعد عواصم الأقاليم . أما القرى فكانت لا تتعدى كونها مخازن الغلال ومصدر الإنفاق على المؤسسات التعليمية التى أنشئت بالعاصمة ، والمدن الكبرى ، وهو ما سوف نلاحظه عند التعرض للمؤسسات التعليمية بالمدن التابعة للأقاليم. وقد رأت الدراسة أن تبدأ بالمدن التابعة للوجه البحرى وذلك نظراً لوفرة المادة التى تتعلق بتلك الجهات .

## أ \_ أقاليم الوجــه البحرى :

لو نظرنا إلى النشاط التعليمي ، والحرص على إنشاء المؤسسات الخاصة به في أقاليم

الوجه البحرى نجدها أحسن حظاً من أقاليم الوجه القبلى ، وقد يرجع ذلك إلى اعتبارات عدة ، من أهمها ، قرب تلك الأقاليم من العاصمة (القاهرة) هذا إلى جانب أن ثمة بعض تلك الأقاليم قد تمتعت بموقع استراتيجى أضفى عليها أهمية كبرى كمدينتى دمياط والإسكندرية ، اللتين كانتا من أهم الحصون والموانى التجارية بمصر . وما من شك فى أن الحالة التعليمية كانت تتفاوت من إقليم لآخر ، وتبعاً لما أمكن الحصول عليه من مادة تفيد فى هذا الصدد ، سوف تشير الدراسة إلى أهم أقاليم الوجه البحرى ، وأكثرها نشاطاً علماً .

#### دميساط:

تعد دمياط (١٧٤) ـ فى فترة دراستنا ـ من أغنى وأنشط الأقاليم المصرية بصفة عامة فى الجال العلمى والثقافى ، ويرجع ذلك إلى ما كانت تتمتع به ، من كونها ميناء هاماً ، ومركزاً تجارياً كبيراً . ومن الحق أن نقول أن الشهرة العلمية التى اكتسبتها دمياط لم تكن وليدة تلك الفترة ، بل ترجع جذورها إلى العصور التى سبقت العصر العثمانى ، إذ أنه كان من أهم أسباب النشاط العلمى بهذه المدينة ، ما كانت تتعرض له مصر من هجمات صليبية من قبل الغرب الأوروبى عبر التاريخ ، حيث كانت دمياط تتحول خلالها إلى رباط هام تنشط من خلالها همم العلماء القاطنين بها ، لتوعية السكان وحثهم على الجهاد، ومقاومة تلك الهجمات . ولهذا حظيت دمياط بشئ كبير من اهتمام السلاطين حيث قاموا بإنشاء الكثير من المؤسسات التعليمية بها كالكتاتيب ، والمساجد والمدارس ، وغير ذلك ، ورصد الأوقاف الكثيرة عليها ضماناً لاستمرار مسيرتها العلمية ، وهو ما سوف نلاحظه في حديثنا عن المؤسسات التي استمرت إلى فترة دراستنا .

ودمياط كأى مدينة كبرى تنقسم المؤسسات التعليمية بها إلى مؤسسات التعليم الأولى ، ومؤسسات التعليم العالى ، ويأتى على رأس مؤسسات المرحلة الأولى - الكتّاب ويلاحظ أن الكتّاب في دمياط لا يوجد مستقلاً وإنما كان غالباً ما يلحق بشي آخر . وذلك أن كثيراً من المدارس والجوامع الكبرى كانت تضم بداخلها الكتاتيب التي كانت تعنى بتعليم الصبية في مرحلة الطفولة قبل انتقالهم إلى المرحلة الأعلى ، وهي الدراسة بالمدرسة أو الجامع التابع لهما الكتّاب،ومن الكتاتيب المستقلة بهذه المدينة ، مكتب مصطفى جوريجي بن حسين الينكجري - بمصر أنذاك - الذي كان ملاصقاً لمقام العارف بالله الشيخ عيسى المنشى المطل على النيل . (١٧٥) ويعد هذا المكتب من المنشأت التي أقيمت في القرن - محل الدراسة .

وما يعد من مؤسسات المرحلة التعليمية الأولية كل من الزوايا، والتكايا، والمقامات . إذ أنه ما يلاحظ في هذا الصدد، أن قاطني دمياط أحسنوا استغلال تلك المنشآت في أغراض تعليمية ، وعدم قصرها على الأغراض الدينية أو الصوفية . وهناك الكثير من ماذج تلك المنشآت التي استغلت في مهام تعليمية ، منها زاوية الراجحيه (١٧٦)، وزاوية ابن قفل (١٧٧) . أما التكايا فنجد منها تكية العجمي (١٧٨) ، وتكية الصاروخي (١٧٩) . ومن المقامات ، مقام الشيخ عبد الله الشريف ـ الكاين أنذاك بالجبانة الصغرى بالثغر (١٨٠)

هذا عن مؤسسات التعليم الأولى بدمياط ، أما مؤسسات مرحلة التعليم العالى فنجدها تنحصر ما بين المسجد الجامع ، والمدرسة ، فبالنسبة للجوامع نجد على رأسها الجامع الكبير أو "اجامع البحر ". الذى كان يعد من أهم المؤسسات التعليمية وأكثرها نشاطاً بدمياط خلال العصر العثماني ، إلى الحد الذى شبه نشاطه العلمى بالنشاط الذى كان يوجد بالجامع الأزهر آنذاك (١٨١) ، وعا يكشف عن دوره بصورة أدق ، ما نجده فى إشارات المصادر المعاصرة - لتلك الفترة - من كثرة عدد الطلبة الذين كانوا يقرءون بهذا المسجد. فمن ذلك مجلس الشيخ العالم محمد المعروف بابن النقيب البيروتي الشافعي (١٨٢) (ت١٦٥ هـ ١٦٥٣م). الذي كان يضم مائة وثلاثين طالبا هذا بخلاف العدد الكبير من الجاورين بهذا المسجد . (١٨٣)

أما عن المناهج العلمية التى كانت تدرس بتلك المؤسسة فنجد أنها كادت تنحصر فى العلوم الدينية كتدريس علم الفقه على المذهبين الشافعي والحنفي وعلمي الحديث (١٨٤)، والتفسير (١٨٥)، ولعل هذا النشاط العلمي قد جذب انتباه الكثيرين من أصحاب القدرات المالية على رصد أموالهم أو جزء منها على هذا المؤسسة. بما يعتبر من أهم العوامل التي ضمنت استمرار الحركة التعليمية بها ومن ذلك ، وقف وزير مصر سنان باشا ، وما قام به الحاج حجازي ابن الحاج شمس الدين الحويلية في عام ١٠٣٤ مينان باشا ، وما قام به الحاج حجازي ابن الحاج شمس الدين الموجودتين بهذا (١٦٢٤م) من رصد بعض أمواله على النشاط التعليمي بالبايكتين الموجودتين بهذا الجامع حيث قرر فيهما أربعة مدرسين لتدريس المذهب الشافعي ، وجعل لهم راتباً وقدره الف وثمانون نصف فضة سنوياً (١٨٨٠) ، كما قرر أيضاً مؤدب أطفال براتب مائة وثمانية ضمة سنوياً . (١٨٨)

وهناك جوامع أخرى كانت تقام بها حركة علمية نشطة آنذاك ، ونجد منها جامع لقمان (101) ، وجامع النعمان (191) ، وجامع البكرى ـ أو (101) ، وغير ذلك من الجوامع الأخرى .

وأما عن المدارس التعليمية فقد تمتعت دمياط بوجود كثير من المدارس التى شهدت رواجاً علمياً كبيراً ، والتى كانت لها اعتمادات مالية ضخمة ، الأمر الذى أعطاها شكلاً استقلالياً ـ حتى يمكننا القول أن كل مدرسة كانت تمثل كلية مستقلة لها مواردها المالية الخاصة بها ـ عا انعكس على أدائها التعليمي آنذاك ، وضماناً لاستمرار هذا الأداء كان القائمون على هذه المدارس يحرصون دوماً على إجراء محاسبات على عوائد أوقاف كل مدرسة على حدة وصرفها على المستحقين سنوياً . ويأتي على رأس تلك المدارس ، المدرسة المتبولية ـ التى أنشأها السلطان الأشرف قايتباى ، وتعتبر هذه المدرسة على عدة ملحقات ، منها مطبخ لطبخ الطعام للمدرسين والطلبة والموظفين بها . (١٩٣) إضافة إلى مكتب لتعليم الأطفال . (١٩٤) وقد كانت هذه المدرسة وقفاً على الفقهاء الشافعية ، ومن مدرسيها الشيخ نور الدين أبو الحسن على الدنييهي الشافعي الشافعي الشافعي الشافعي الشافعي محمد بن علم الدين سليمان (١٩٧) ، وغيرهم .

والمدرسة المعنية ومن مدرسيها الشيخ زين الدين عبد الصمد بن محمد الشافعى (١٩٨)، وكان ضمن ملحقاتها مكتب لتعليم الأطفال (١٩٩)، إضافة إلى مكتبة لخزن الكتب .(٢٠٠)

ومن مدارس دمياط والتى شهدت نشاطاً تعليمياً ملحوظاً - فى ذلك الحين - المدرسة المسلمية (٢٠١)، والمدرسة الحلمية (٢٠٢) ، والمدرسة العوتبانية (٢٠٣)، والمدرسة البرقوقية أو الفارقانية. (٢٠٤) والتى كانت تضم مكتباً لتعليم الأطفال (٢٠٥). والمدرسة الفاعية (٢٠٠) ، والمدرسة الناصرية (٢٠٠) . وغير ذلك من المدارس الأخرى ، كما تم إنشاء مدارس جديدة إبان فترة الدراسة منها ما أنشأه الأمير مصطفى أرنؤد زعيم مصر، وكاشف إقليم الدقهلية - آنذاك موالتى بناها بجوار وكالته المطلة على النيل (٢٠٨).

تلك الأمور توضع لنا مدى النشاط والرواج العلمى الذى كانت تعيشه مدينة دمياط خلال فترة الدراسة ، ولعل أهم العوامل التي أدت إلى هذا النشاط العلمى واستمراره ، اهتمام السلاطين بإنشاء المؤسسات التعليمية ، ورصد الأوقاف عليها ، هذا

إلى جانب المتابعة المستمرة للقائمين على تلك المؤسسات بإجراء المحاسبات لعوائد ما أرصد عليها من أوقاف ، وصرفها على مستحقيها بالوجه الأمثل ، الأمر الذى حمى تلك الأوقاف من التبديد وغيره ، هذا بخلاف ما رصده أفراد المجتمع من أموالهم على تلك المؤسسات . (٢٠٩)

### - الإسكندرية

تعتبر الإسكندرية ضمن أهم المدن المصرية التي عايشت نشاطاً علمياً مزدهراً إبان تلك الفترة ، ويعود ذلك إلى أمور عدة منها ، ما كانت تتمتع به من موقع استراتيجي هام ، وكونها ميناء تجارياً هاماً ، ومن أهم الثغور المصرية ، أضف إلى ذلك أنها كانت تعد أهم المواني لرسو سفن الحجاج المغاربة، وأنها كانت بمثابة محطة ثابتة لهم يتجمعون فيها(٢١٠). وما كان ينتج عن هذا التجمع من احتكاك علمي بين هؤلاء المغاربة ، وبين السكان المقيمين بتلك المدينة ، وليس ثمة ما هو أدل على ذلك من غلبة انتشار المذهب المالكي فيها على غيره من المذاهب الأخرى . هذا إلى جانب ما كان يحظى به العلم من مكانة في نفوس ساكني تلك المدينة، وحرصهم الشديد على المحافظة على المؤسسات التعليمية ، وتحركهم السريع لإنقاذ ما تخرب منها (٢١١) . وعند تيقنهم من أن المؤسسة التعليمية أو الدينية قد استحكم الخراب بها ، وأصبح لا طائل منها كانوا يطالبون بصرف ريع وقفها واستثماره على إحدى المؤسسات التعليمية الأخرى ، هذا بخلاف نداءاتهم المستمرة إلى القضاة بتغيير نظار الأوقاف التي تعطلت المؤسسات التي يشرفون عليها، سواء كان بسبب التغيب عن الثغر أو وجود أي عائق تسبب في عدم مباشرة مهامهم، وما من شك في أن هذا كله قد انعكس على المؤسسات التعليمية ونجاحها ، وأداء دورها في هذا البلد. ومن الحق أن نقول أن الإسكندرية كانت غنية بمؤسساتها التعليمية والدينية ، إذ نرى من إشارات المصادر ما يؤكد ذلك ، فقد ذكر أنها ضمت العدد الكبير من المؤسسات التي كان لها استحقاق في عوائد جمرك الإسكندرية ومنها اثنان وثلاثون مقاماً ، وتسعة عشر جامعاً وزاوية ، وإحدى عشر سبيلاً (٢١٢) . ولكن لسوء الحظ لم تشر المصادر إلى تحديد ما إذا كان يقام بجميع هذه المؤسسات حركة تعليمية أم لا ، ونظراً لعدم تسليمنا بإطلاق ذلك الحكم ، سوف نلتزم بالإشارة إلى المؤسسات التي أكدت المصادر قيام حركة تعليمية فيها والإسكندرية كأى مدينة كانت مؤسساتها تدور ما بين مؤسسات تعليم أوكى ، وتعليم عال ، ومن مؤسسات التعليم الأوكى ، مكتب حمزة بيك (٢١٢). والمكتب الملحق ـ كان ـ بمقام سيدى عبد الله اليمانى (٢١٤). هذا إلى جانب الكتاتيب الملحقة بعدد من المدارس .

أما عن المدارس فنجد منها المدرسة الفخرية (٢١٥)، والمدرسة العونية (٢١٦)، والمدرسة الدمامنية وهي من المدارس التي كان يلحق بها مكتب لتأديب الأطفال (٢١٧)، والمدرسة الحنفية ، التي كانت مقراً للمحكمة (٢١٨) ـ وهي بذلك كانت تؤدى نفس الوظيفة التي تؤديها مدارس القاهرة في العصر العثماني - والمدرسة الواسطية الواقعة غرب المدينة آنذاك (٢١٩)، ومدرسة الشيخ محمد البنوفري، والتي كانت بالجزيرة الخضراء (٢٢٠)، وهناك أيضاً المدرسة الخلاصية (٢٢١) الواقعة غرب الثغر آنذاك ، والمدرسة الشبراوية . (٢٢٢)

ولم تقف مدارس الإسكندرية عند هذا الحد بل كان هناك بعض المدارس الجديدة الى أنشئت إبان القرن - محل الدراسة - وهو ما يؤكد اهتمام أفراد المجتمع في تلك المدينة بالاهتمام بالتعليم والعمل على النهوض به ، وزيادة مؤسساته ، ومن ذلك ما نراه من الشيخ العالم شمس الدين أبو عبد الله محمد ابن الشيخ بدر الدين حسن الشهير نسبه بالشيرازى المالكي ، وبنائه مدرسة تعليمية بالجزيرة الخضراء خارج مدينة الإسكندرية (٢٢٣) - وحرصاً منه على ضمان استمرار المسيرة العلمية بمدرسته تلك ، عمل على زيادة مواردها ، ومن محاولاته في ذلك ما قام به من تقديم عرض على قاضى الإسكندرية يخبره بأن ضريح أبو بكر المحروقي معطل وصار خراباً ، وأنه يطلب نقل معلوم ما أرصد عليه ، والبالغ ثلاثمائة وستون نصف فضه ، ليصرف على المدرسة التي المراحد عليه ، والبالغ ثلاثمائة وستون نصف فضه ، ليصرف على المدرسة التي المراحد عليه ، والبالغ ثلاثمائة وستون نصف فضه ، ليصرف على المدرسة التي

وهناك مدرسة أخرى أنشئت خلال ذلك القرن ، وهى المدرسة التى أنشأها الخواجا ( التاجر ) عثمان ابن الخواجا زين الدين شحاذه القسطينى والتى كانت بالجزيرة الخضراء ـخارج الإسكندرية أيضاً ـونجد ضمن ملحقاتها مكتباً لتأديب الأطفال ، إضافة إلى ذلك كانت تؤدى مهام المسجد ، من إقام الصلاة ، والخطبة (٢٢٥) وغير ذلك ، وأهم ما يلاحظ على كلتا المدرستين أنهما أقيمتا بالجزيرة الخضراء خارج الإسكندرية ، عا جعل يعطينا انطباعاً على أن هذه البقعة كانت تمثل مدينة أو كتله سكنية جديدة ، عا جعل

أفراد المجتمع يشعرون بأهمية التعليم في مدينتهم ، ففتحوا المدارس لاستيعاب طلاب العلم بها .

## - الأقاليم الأخرى في الوجه البحرى:

ومن أقاليم الوجه البحرى التى شهدت حركة علمية نشطة إبان تلك الفترة . إقليم الغربية ، الذى تمتع بعدد من المؤسسات التعليمية سواء تلك التى تنتمى إلى مرحلة التعليم الأولى، أو التعلم العالى فمن مؤسسات التعليم الأولى، مكتب تأديب الأطفال الكاين بباب السلسلة (٢٢٣) - أنذاك - وزاوية الشيخ شهاب الدين الطبلاوى الشافعى التى كان يتم فيها قراءة القرآن الكريم ، وتحفيظه ، وتدريس الحديث الشريف . (٢٢٧)

أما عن مؤسسات التعليم العالى به ، فنجد منها تلك المدرسة التى كانت تقع بناحية ابن الكنانين ، وهى من منشآت العصر المملوكى \_ الجركسى (٢٢٨) \_ على أن من أكثر مؤسسات هذا الإقليم شهره فى هذا الجال \_ الجامع الأحمدى \_ نسبة إلى السيد أحمد البدوى ومن الحق القول بأن شهرة هذا الجامع فى الجال التعليمي لم تقف عند حدود إقليم الغربية بل تخطته إلى أقاليم الدلتا بوجه عام حيث كان يجذب إليه كثيراً من طلبة تلك الأقاليم لتلقى التعليم فيه ، لكونه أقرب مسافة وأقل كلفة من التعليم بالعاصمة (٢٢٩) بل تعدى نشاطه أقاليم الوجه البحرى إلى نزوح بعض طلاب العلم من الوجه الوجه البحرى إلى نزوح بعض طلاب العلم من الوجه الوجه الهدى القبلى لتلقى العلم على يد علمائه .

وقد خرج من هذا الإقليم العديد من العلماء الذين كان يشار إليهم بالتفرد في مختلف العلوم ومنهم من كان مقصداً لطلبة العلم من المشرق والمغرب ، كالشيخ العالم محمد بن قاسم بن إسماعيل البقرى المقرى (ت١١١هـ ١١٩٨م). نسبة إلى دار البقر ، قرية من قرى المحلة بالغربية حيث نجده بعد إتمام حفظ القرآن الكريم ببلده ، انتقل إلى القاهرة لإتمام تعلميه بالجامع الأزهر إلى أن تفرد في علم القراءات والتجويد ، فقصده الطلاب ، وتخرج على يديه خلق كثير من المشرق والمغرب . (٢٣٠)

وهناك أقاليم أخرى فى الوجه البحرى كانت ذات نشاط تعليمى ملحوظ فى ذلك الحين ، ومنها إقليم الدقهلية ، الذى كانت توجد به ، مؤسسات تعليمية تمثل المرحلتين الأولية ، والعليا ، فمن مؤسسات المرحلة الأولى نجد مكتباً لتأديب الأطفال ، وكان ملحقاً بالجامع الذى كان يقع بخط المقسم ، أنشأه مصطفى جاويش الشهير بأبى طبق . (٢٣١) ومن مؤسسات المرحلة الثانية ، جامع المحمودية بالمنصورة ، وكان من مدرسيه الشيخ إبراهيم بن محمد بن عبد الرحمن المالكى . (٢٣٢) كما نجد من تلك الأقاليم أيضاً إقليم

السويس إذ نرى من مؤسساته التعليمية - فى ذلك الحين - مدرسة الجعفرية - (٢٣٣) وغير ذلك من المؤسسات الأخرى .

هكذا وعلى الرغم من ضالة إشارات المصادر إلى المؤسسات التعليمية لبعض الأقاليم ، إلا أنها تعطينا دلالات شبه واضحة على مدى نشاط الحركة التعليمية ، واهتمام أولى الأمر بالتعليم في تلك الأقاليم .

### ب - أقاليم الوجسه القبلى:

أما عن نشاط المؤسسات التعليمية بأقاليم الوجه القبلى فبداية نذكر أن هناك تفاوتاً في نشاط المؤسسات التعليمية وعددها بين إقليم وآخر حسب أهمية الإقليم وتأثيره ، على أنه وإن كانت المصادر قد أوضحت لنا النشاط التعليميي لبعض أقاليم الوجه البحرى . وصمتت عن البعض الأخر، نراها كادت تلتزم الصمت فلم تفصح لنا عن حالة الكثير من أقاليم الوجه القبلى إلا في حدود ضيقة للغاية .

فلو نظرنا إلى أقاليم الوجه القبلى إبان فترة العصر العثمانى نجد أن أكثرها ثقلاً ، إقليم جرجا . ويرجع ذلك إلى أن التنظيم الإدارى لمصر العثمانية قد ارتكز فى تقسيمه لمصر على حمسة أقاليم إدارية كبرى ، أربعة للوجه البحرى ، وإقليم واحد للوجه القبلى ـ وهو المتمثل فى إقليم جرجا ـ (٢٣٤) وقد يعزى هذا إلى ما كانت تتمتع به جرجا من أهمية اقتصادية فى ذلك الحين، حيث كانت تعد مركز التموين الأول للبلاد ، وخاصة من القمح . (٢٣٥) ونظراً لأهميتها تلك كان منصب توليها من المناصب التى تتم بصدور فرمان سلطانى مصحوب بخلعة سلطانية لصاحب المنصب. (٢٣٦) وقد انعكست الأهمية السياسية على النشاط التعليمي لهذه المدينة ، أو هذا الإقليم خلال ذلك العصر . إذ كانت جرجا تعتبر من أنشط مدن الوجه القبلى فى الجوانب العلمية سواء فى غناها بالمؤسسات التعليمية ، أو وفرة العلماء الذين أثروا الحركة التعليمية والفكرية .

فعن المؤسسات التعليمية بتلك المدينة نجد الكثير من مؤسسات التعليم الأولى المتمثلة في الكتاتيب. إذ نرى منها مكتب الأمير على بك ، ومكتب الشيخ عبد الرحمن بن عبد المنعم الخياط ـ وكان يقع بسوق الجزارين ـ والمكتب الذي كان يقع بالقرب من الجامع الصيفى ، ومكتب الصنحق بلصق جامع الفقراء ومكتب الشيخ سعيد ، ومكتب السحد عيسى أغاه

- وقد يكون من إنشائه - ومكتب سيدى الشيخ على نور الله ، ومكتب الشيخ على المفقود العنانى ، ومكتب بجوار مسجد الداودية ومكتب بالقرب من ضريح العلامة الشيخ أحمد الشرقاوى . ومكتب بالجهة الغربية بالقرب من جامع الشيخ عبد الرحمن المعروف بجامع الأسيوطى ، ومكتب المستولى بالجهة القبلية من جامع الأمراء ، ومكتب بضريحى الأمير على بك الفقارى ، والشيخ أحمد بن مصطفى الناظر . (٢٣٧) وثمة مكتب تم إنشاؤه - في فترة هذه الدراسة ، وهو المكتب الذي أنشأه الوزير محمد باشا - وقد اشتمل هذا المكتب على مصلاة ، ومن تحته سبيل ، وحوض ، وساقية ، وقد رصد له محمد باشا - قطعة أرض مساحتها ثمانون فداناً . (٢٣٨) إلى غير ذلك من الكتاتيب التي كانت منتشرة بتلك المدينة، إبان تلك الفترة .

أما مؤسسات التعليم العالى بتلك المدينة فنجد أنها قد تمثلت فى الجوامع التى مارست حركة تعليمية نشطة أنذاك . ومن هذه الجوامع ، جامع المتولى أو الجامع المعلق، الذى أنشأه الأمير محمد أبو السنون حاكم جرجا ، وذلك فى حدود المائة الثامنة للهجرة تقريباً .. والذى كان يعد من أجل مساجد جرجا مبنى بالحجر النحيت . وكان من مدرسيه الشيخ العالم عبد الجواد الكبير الأنصارى (ت ٢٠٩ هـ ١٦٧٩م). والشيخ عبد الرحمن بن عبد المنعم ، والشيخ عبد البرعنانى مفتى السادة الحنفية بالصعيد أنذاك (٢٢٩) ومن بين هذه الجوامع أيضاً ، جامع الأمير على بك الفقارى ، ومن مدرسيه الشيخ محمد الملقب بأصيل الدين بن محمد بن محمد أصيل الدين (ت ١٠٩٥هـ المربع محمد المين الدين (ت ١٩٥٩م على علم المربع على علم المدين على علم المدين من علوم مختلفة منها الفقه، والحديث ، والتوحيد ، واللغة ، وقد قام بالتدريس بأكثر من علوم مختلفة منها الفقه، والحديث ، والتوحيد ، واللغة ، وقد قام بالتدريس بأكثر من مؤسسة تعليمية بجرجا ، منها الجامع المشار إليه حيث كان يدرس به علم الحديث ، وذلك فى كل من شهر رجب ، وشعبان ، ورمضان . (٢٤٠) .

وهناك جامع آخر كانت تقام به حركة علمية نشطة في حرجا أثناء تلك الفترة ، وهو جامع الفقراء ، الذي كان يعرف أيضاً بجامع الزبدة ، وكان يحتوى ، على مكتبة غنية بالكتب في عدة علوم مختلفة وعن درس به . الشيخ محمد أصيل الدين ـ المتقدم الذكر (٢٤١) ـ والشيخ منصور بن محمد بن منصور المالكي ، البرديسي الأصل . الجرجاوى الموطن والنشأة ، والذي قام بوقف مكتبة له غنية بكثير من كتب العلم وفنونه بهذا الجامع . (٢٤٢)

وما هو جدير بالذكر في هذا الشأن أن جرجا قد شهدت إنشاء مؤسسات تعليمية من هذا النوع إبان فترة هذه الدراسة ، ومن ذلك الجامع الذي أنشأه أحمد بن حمادة ابن محمد الفاضل المقدم للباب العالى بمحكمة جرجا أنذاك وذلك بالجهة الغربية من المدينة ، وقد أوقف عليه عدة أوقاف ، يرجع تاريخها إلى سنة ١٩٤٤هـ (١٦٨٣م). (٢٤٣) وبهذا يكون قد اتضح لنا مدى النشاط التعليمي والفكرى اللذين كانت تحياهما مدينة جرجا ، التي كانت تعد قصبة الصعيد آنذاك وهو ما لم يتوفر في آية مدينة من مدن الصعيد الأخرى .

وهناك عدة مدن أخرى من مدن الوجه القبلى كان يوجد بها عدد من المؤسسات التعليمية ، ولكن فى الحقيقة ليس بنفس القدر الذى لاحظناه بمدينة جرجا، ومن بين هذه المدن مدينة أسيوط ، التى نرى من مؤسساتها التعليمية مكتب السبيل الكاين بالتربة ـ آنذاك ـ ومن معلميه فى فترة دراستنا ، كل من الشيخ حسين بن عبد الباسط، والشيخ أحمد ابن الشيخ على الفقية. (٢٤٤١) ومن مدارسها مدرسة العلاى أبو دقن، التى أنشئت فى بداية القرن العاشر الهجرى ٤٠٩هـ (٨٩٤١م). (٢٤٥٠) والمدرسة الشريفية ، التى أنشأها القاضى السيد الشريف زين الدين ، فى بداية القرن العاشر الهجرى أيضاً وتحديداً فى عام ٨٠٩هـ ـ (٢٠١٠م). (٢٤٦٠) وعا هو واضح أن أسيوط من المدن التى كانت تعانى من تجاهل ولاة الأمر ، وقلة اهتمامهم بأنشطتها العلمية ، الأمر الذى أدى منها، كالتى رأيناها فى جرجا مثلاً.

ومن مدن الوجه القبلى ذات النشاط العلمى الملحوظ فى تلك الفترة أيضاً مدينة ملوى التى كانت تعد مركزاً لولاية الأشمونيين ـ وقتها ـ وقد أضفى هذا الوضع الإدارى على ملوى بعضاً من الأهمية ، الأمر الذى انعكس بدوره على إنشاء المؤسسات التعليمية بها ، فمن مؤسسات التعليم الأولى مكتب عابدين حاويش (٢٤٧) ومكتب السبيل الذى أنشأه المقدم أحمد بن المقدم على ، مقدم ولاية جرجا . (٢٤٨) وزاوية الشيخ أبو بكر بن على بن حماد التونى . (٢٤٩) أما عن المدارس فنجد منها مدرسة الشيخ شهاب الدين أحمد الدلجى (٢٥٠). والمدرسة المعزية ـ نسبة إلى منشئها القاضى عز الدين محمد بن عساكر.(٢٥١)

وثمة مدينة أخرى كانت تعد فقيرة فى مؤسساتها التعليمية آنذاك وهى مدينة البهنسا، ومن مؤسساتها التعليمية نجد مكتب السبيل الكاين ـ كان ـ بناحية أهطو، وهو من إنشاء أحمد بن عمر المقروش . (٢٥٢) وكل من زاوية ومكتب السبيل بخط الركنين، إنشاء أمير اللواء مصطفى حاكم ولاية البهنساوية ـ أنذاك ـ وذلك بجوار منزله . (٢٥٣) ومكتب السبيل إنشاء الشيخ أبو البركات ـ الذى كان مقاماً ـ بناحية العساكرة . (٢٥٤) وغير ذلك من المؤسسات الأخرى .

وهكذا فقد لاحظنا مدى ضآلة المؤسسات بمدن الوجه القبلى بعكس ما رأينه في كل من القاهرة ومدن الوجه البحرى ، وقد لمنا أيضاً في ثنايا العرض السابق أسباب هذا التفاوت الكبير، والتي يأتي على رأسها عدم اهتمام أولى الأمر بمدن الوجه القبلي، إذ تركز اهتبامهم على العاصمة ومدن الوجه البحرى . هذا إلى جانب ضعف الحالة الاقتصادية في مدن الصعيد بصفة عامة . مما أدى إلى اختفاء أهم الظواهر التي كانت تعتمد عليها الحركة العلمية في ذلك الوقت ، وهي ظاهرة الوقف ، والتي ينفق منها على المنشآت التعليمية وكثيراً ما تواصل فيها الحركة العلمية على أن من أهم ما يمكن ملاحظته في هذا الصدد أن الحركة التعليمية والفكرية لم تكن قاصرة على القاهرة وحدها، بل انتشرت كما رأينا في معظم أقاليم مصر - مدنها وقراها - بل نجد ما هو أهم من ذلك أن نسبة الإقبال على التعليم كانت عند أبناء الأقاليم أكثر ما هو عند أبناء القاهرة . وما يدل على صحة ذلك أن معظم مشاهير العلماء الذين أثروا الحركة العلمية والفكرية في مصر إبان فترة تلك الدراسة ، كانوا ينتمون في الأصل إلى الأقاليم ، إذ بدأوا مراحل التعليم الأولى بالأقاليم ـ ثم انتقلوا إلى القاهرة ليجاوروا بالجامع مع الأزهر مرحلة التعليم العالى ـ لاستكمال مسيرتهم التعليمية ، إلى أن أصبحوا فيما بعد حملة العلم ينقلونه إلى الأجيال المتعاقبة ، وهو ما سيتضح لنا عند تعرض الدراسة للإنتاج الفكرى لعلماء مصر في ذلك الحين.

وعلى أية حال فبعد الانتهاء من الإشارة إلى المؤسسات التعليمية ونشاطها في كل من العاصمة ، ومعظم المدن المصرية ، كان من المحتم علينا قبل الشروع في الحديث عن مرحلة التعليم العالى أنذاك ـ والمتمثلة في الجامع الأزهر ـ أن نشير ولو في عجالة سريعة إلى تعليم المرأة ـ والتعليم عند أهل الذمة في تلك الفترة .

### تعليم المسرأة:

في الحقيقة تواجهنا صعوبات شتى في تحديد مدى مشاركة المرأة في التعليم \_ إبان تلك الفترة ـ وذلك لأن المعلومات التي وصلتنا من المصادر التاريخية المعاصرة بالغة الضاّلة في هذا الصدد ، وبالرغم من ذلك فقد استطعنا الوصول إلى بعض المعلومات ، والتي في ضوئها يمكن القول بأن المرأة كانت لها اهتمامات علمية لا تقل عن الرجل ، وإنه يمكن لها أن تبلغ ما بلغه الكثير من الرجال من تحصيل العلوم ، وتولى المناصب العلمية الهامة متى توفرت لها البيئة العلمية المناسبة لذلك . ومن أمثلة ذلك السيدة نفيسة بنت الشيخ أبو الحسن البكري الصديقي ، التي وصلت بعلمها إلى أن تكون في مصاف الأساتذة المعلمين ، إذ نرى عن أخذ العلم منها الشيخ العالم أحمد بن شهاب الدين العجمى الشافعي (ت١٩٨٦هـ ١٩٧٥م). (٢٥٦) ومن تلك النماذج أيضاً . بنت العالم الطبيب أحمد بن سراج الدين الملقب بـ ١١ شهاب الدين ١١ المعروف بـ ابن الصائع الحنفى (ت١٠٣٦هـ ـ ١م). رئيس الأطباء في زمانه ـ إذ نرى أنها من فرط علمها بعلم الطب، قد صارت رئيساً لأكبر مستشفيات مصر \_ آنذاك \_ وهي البيمارستان المنصوري . (٢٥٧) ومن الحق إذا أن نشير إلى أن قلة ظهور المرأة في الجالات العلمية \_ في تلك الفترة ـ يرجع أساساً إلى الظروف البيئية التي تنشأ فيها الفتاة وأنه متى توفرت لها الأجواء المناسبة يمكن أن يظهر نشاطها بصورة واضحة ، وهو ما لمسناه في النماذج السابقة . ومن الحق القول أن العلماء في تلك الفترة لم يفرضوا قيوداً على تعليم المرأة بل العكس من ذلك . إذ علت نداءات العلماء تطالب بتعليم المرأة ليس في مجال العلوم الدينية فحسب بل في العلوم العقلية ، والتخصص في مجالات دقيقة . ومن بين هذه النداءات، ما قام به الشيخ العالم عمر الدفري الحنفي (ت١٠٧٩هـ ـ ١٦٦٨م). في كتابه الفقهي 11 الدرة المنيفة في فقه الإمام أبو حنيفة 11. (٢٥٨) أثناء تعرضه لمسألة إطلاع الطبيب على موضع المرض بالنسبة للمرأة فبعد إصدار فتواه بإجازة هذا الأمر ومشروعيته ، حث الطبيب الرجل على أن يقوم بتعليم المرأة هذا التخصص ـ وهو ما يطلق عليه ( طب النساء) مبيناً العلة في ذلك ، إذ يقول: " ولكن ينبغي للطبيب أن يعلم امرأة إن أمكن، لأن نظر الجنس، وهو نظر المرأة إلى المرأة ، أخف من نظر الرجل إلى المرأة .. ١١.(٢٥٩) وكما رأينا فيما سبق . من هذه الدراسة . مدى مشاركة الرجال في النهوض بالحركة التعليمية خلال تلك الفترة من رصد ما كانوا عتلكونه على المؤسسات التعليمية، والقيام بإنشاء الجديد منها نلمس هذا الأمر بعينه عند المرأة ، فها هى السيدة فاضلة ابنة الشيخ أبو عبد الله محمد شمس الدين البكرى الصديقى الأشعرى ، التى أنشأت جامعاً بالقرافة ، مجاوراً لمقام والدها ولمقام الإمام الشافعى " وأوقفت عليه جميع ما تملك، وعا رتبته بهذا المسجد خمسة أطفال يتعلمون القراءة والكتابة وحفظ القرآن الكريم ، وقد رتبت لكل يتيم منهم جراية وراتب (٢٦٠)

وهناك السيدة أمنة بنت الأمير بشير التى أوقفت كل ما تملكه على القراء المعينين بالمدرسة الجوهرية. (٢٦١) والسيدة أم الهدا ابنة الشيخ أبو الأكرم بن وفا - صاحب التكية والسجادة - قامت بإنشاء زاوية بها جناح لتأديب الأطفال ، وتعليمهم القراءة والكتابة ، هذا بخلاف ما رصدته من أموال على زاوية سادات بني الوفا . (٢٦٢)

وعلى آية حال فإن المرأة في فترة دراستنا تلك ـ قد مارست حقوقها الاجتماعية كاملة ، فكانت تدير الأوقاف كما كان يديرها الرجال . (٢٦٣) كما كانت تنتخب لترأس طوائف بعض الصناعات الحرفية ، كالتمشيط ، والنقش ، وأن تكون مرجعاً لتعليم هذه الحرفة لغيرها من النساء . (٢٦٤) كما كانت على دراية تامة بنظم العصر الذي تعيشه فكانت تختار أيا من قضاة المذاهب الأربعة الذي يكفل لها كافة حقوقها . وبهذا يتضح لنا أن الجالات العلمية لم تكن قاصرة على الرجال وحدهم ، بل شاركتهم في ذلك المرأة، وأنه متى توفرت لها العوامل المساعدة لذلك ظهرت ظهوراً واضحاً كما رأينا سابقاً. على أنه يكن أن يستوقف الباحث أن المرأة التي شاركت في مجالات العلم والدراسة والمؤسسات الاجتماعية لم تطالب بافتتاح دور مخصصة لتعليم النسوة أو البنات ، وكان من المتوقع أن نشهد إحداهن ـ مثلاً ـ تدعوا إلى هذا العمل أو يقوم بإنشاء كتاتيب أو دور علم لتعليم الفتيات بصورة مستقلة ، ولعل هذا كان من المكن أن يساهم بصورة فعالة في دفع الكثير من الأسر لبناتهن للحصول على قسط منظم من الدراسة .

كما أن إدراتهن للمؤسسات الخيرية أو الاجتماعية لم يصحبها دعوتهن لتخصيص بعض الأماكن للنسوة والبنات بصورة مستقلة ، بل أن اللاتى قطعن شوطاً بارزاً في بعض العلوم أشارت المصادر إلى أن تلاميذهن كانوا رجالاً ولم يكونوا من النسوة .

## - التعليم عند أهل الذمة:

تعد دراسة النواحى التعليمية والثقافية عند أهل الذمة (الأقباط ـ اليهود) من أصعب الدراسات التاريخية خلال العصر العثماني ، وذلك راجع إلى طبيعة مصادر

ذلك العصر فكما رأينا - كم ساعدتنا تلك المصادر ، وخاصة وثائق الوقف في معرفة الكثير عن المؤسسات التعليمية والثقافية الإسلامية نجد العكس تماماً عند بحثنا لرصد المستوى الثقافي التعليمي عند أهل الذمة ، حيث أن الوثائق السابقة لا تعطينا أية معلومات لها قيمة في هذا السياق، وقد أرجع هذا الأمر لأسباب شرعية تتعلق بصياغة هذه الوثائق !! شكلها !! حيث أن كافة المذاهب الفقهية منعت إظهار أي غرض للواقف يتعارض مع التشريع الإسلامي ، وبالتالي منعت تماماً الوقف على تعليم أي دين آخر غير الدين الإسلامي كما أنها قيدت الوقف على الكنيسة مباشرة ، وسمح الفقهاء للقبط ، وغيرهم من أهل الذمة ، بالوقف على الفقراء والمساكين وجهات الخير العامة ، وكان لابد من تسجيل الوقفيات في الحاكم الشرعية ، حتى تكون تحت مراقبة الشرع . وعلى ذلك لم يسمع بذكر أية نواح تعليمية أو ثقافية عند القبط ، بالرغم من وجود دلائل كثيرة على وجودها بجوار المؤسسات الإسلامية . (٢٦٥) على أنه إذا كان لهذا الرأى وجاهته إلا أنه يمكننا أن نضيف إلى ذلك حرص المؤسسات الدينية للنصارى واليهود على خصوصية حياتهم ، وبخاصة في الأمور ذات الصلة بالكنيسة والعبادة ، والأمور الاجتماعية . ولو توفر عنصر الانفتاح بصورة واضحة وصريحة لسجلت أقلام المؤرخين التفاصيل المتعلقة بالأمور التعليمية تماماً كما أوضحتها في المؤسسات الدينية الإسلامية أو العلمية الإسلامية ، ومن هنا فإنا نعتقد أن الحياة المغلقة .. وهي صفة سائدة عند اليهود على وجه الخصوص - قد صعبت لمهمة الباحث في هذا المضمار .

وأيا كان الأمر كذلك ، فإنه ما لا شك فيه أن أهل الذمة كانت لهم مؤسساتهم التعليمية الخاصة بهم ، ويأتى فى مقدمتها الكتاتيب ، والتى على ما يبدو أنها كانت ملحقة بأماكن عبادتهم ـ ( الأديرة ، والمعابد ) ـ وقد كانت أولى الخطوات التعليمية بالنسبة لأطفالهم تبدأ فى محيط الأمرة حيث يلقن الطفل المبادئ المسيحية ، أو اليهودية حسب ديانته وبعد ذلك يرسل الطفل إلى الكتاب ، وهو تقريباً نفس النمط الذي يسير عليه الطفل المسلم مع ملاحظة اختلاف الديانة .

والمنهج الدراسى المتبع في هذه الكتاتيب بسيط إلى حد ما ويتلخص في تعليم الأطفال القراءة والكتابة ، ومبادئ الحساب والتعاليم الدينية ـ وقد أولت هذه الكتاتيب اهتماماً خاصاً بتلقين الأطفال مبادئ الحساب لتفتح أمامهم مجالات الالتحاق بالإدارة المالية . ذلك الباب من الإدارة الذي عمل كل من الأقباط واليهود على احتكار ألوان

معينة منه . (٢٦٦) وهيئة التدريس في هذه الكتاتيب كانت بسيطة إلى حد كبير ، وتتشابة مع مثيلتها في الكتاتيب الإسلامية . (٢٦٧) إذ يقوم على تعليم الأطفال ١١ مؤدب الأطفال ١١ (٢٦٨) ويساعده في ذلك العريف . ولم يقف التشابه بين الكتاتيب الإسلامية ، وكتاتيب أهل الذمة عند هذا الحد فحسب ، إذ كما رأينا أن مؤسسات التعليم الإسلامية كانت تعتمد ميزانيتها على الأوقاف والهبات والعطايا من الحسنين نرى هذا الأمر بعينه في كتاتيب أهل الذمة فكما نوهنا إلى أن تلك الكتاتيب كانت ملحقة بالكنائس والأديرة فقد كان كل من الأقباط واليهود يتبارون في الإنفاق على تلك المؤسسات الدينية ولكن احتفاظ هؤلاء بخصوصياتهم جعل التقدير الدقيق بكمياتها وإمكاناتها صعب المنال .

### \_مرحلة التعليم العالى \_ الأزهر الشريف \_ :

لقد قدر للأزهر منذ أن بدأ الفاطميون إنشاء عام ٣٥٩هـ (٩١٩م). أن يكون حدثاً مهما ، فمنذ بداية الصلاة فيه عام ٣٦١هـ (٩٢١م). كان كعبة العلم والعلماء بمصر ، والحصن الحصين لعلوم الإسلام ، واللغة العربية ، للمحافظة عليها ، والعمل على إغائها وتطورها ، وكما هو معروف فإن الجامع الأزهر استغل من قبل الفاطميين لنشر مبادئ مذهبهم الشيعى ، وظل هذا طيلة حكمهم بمصر، إلى أن تم لصلاح الدين الأيوبى القضاء على دولتهم، وإقامة دولته الأيوبية السنية المذهب ، فعمد إلى إغلاق الجامع الأزهر وتعطيل نشاطه التعليمي والثقافي لكونه من أهم المراكز نشراً للمذهب الشيعى ، ثم قام بإنشاء المدارس التعليمية التى تهتم بالمذهب السنى ، ورصد الأوقاف عليها إلى أن استولى المماليك على الحكم في مصر ، فاتجة سلاطينهم إلى إعادة الأزهر لأداء دوره مرة أخرى ، وهنا تغيرت الاتجاهات العلمية للأزهر تماماً، فأتجه نحو الدفاع عن المذهب السنى، والزود عنه ضد أية اتجاهات مضادة، وفي عصر هؤلاء السلاطين تبلورت الصورة الكاملة والزود عنه ضد أية اتجاهات مضادة، وفي عصر هؤلاء السلاطين تبلورت الصورة الكاملة لهذا الجامع بأن أصبح الجامعة التعليمية ، ليس في مصر فقط ، بل في شتى الأقطار العربية والإسلامية الختلفة .

واستمر هذا الوضع قائماً إلى أن استولى العثمانيون على مقاليد الحكم بمصر ، وتبعاً لهذا الأمر فقد امتدت يد التغيير من قبل العثمانيين على كثير من وجوه الحياة في مصر أنذاك ، ما عدا الجامع الأزهر الذي لم تطله يد التغيير ، نظراً لمكانته العلمية التي كان

يعظى بها فى مصر وغيرها من الدول الإسلامية الأخرى وكما توفرت العوامل التى زادت من مكانة الجامع الأزهر فى العصر المملوكى فتحول إلى الجامعة الأم توفرت له أيضاً عدة عوامل فى العصر العثمانين جعلته يسير فى نفس الدرب ويأتى على رأس هذه العوامل، عدم تدخل العثمانين فى شئونه التعليمية ، إذ تركوا نظم الدراسة به تسير كما هى ، فلم يفرضوا مثلاً الدراسات التركية عليه ، أو جعل اللغة التركية لغة الدراسة به ، وثمة عامل أكثر أهمية وهو الاستقلال المالى للأزهر، وهو ما يجنبه أى من ألوان الخضوع بعنى أنه لم تكن توجد آية مؤسسة تعليمية تنافس الأزهر، كما أن النشاط التنصيرى الذى اتبعته الدول الغربية فى الدول العربية. لم تطل يدها مصر خلال ذلك العصر، بل كان ظهورها فى لبنان منذ بداية النصف الثاني من القرن الـ ١٩ ٩ م. (٢٦٩) ومن المعتقد أن تلك كانت إحدى نتائج وجود الأزهر كحصن الإسلام فى مصر وتأكيداً للمركز الإنفرادى الذى تمتع به الأزهر فى تلك الفترة لم يعترف الجتمع لعالم بالعالمية ، إلا إذا تخرج فى الأزهر ودرس به . (٢٧٠) وكان من أجل الخدمات التى قام بها الأزهر للمسلمين والعرب فى العصر العثماني ، وغيره من العصور السابقة عليه، واللاحقة له، حفاظه على والعرب فى العصر العثماني ، وغيره من العلوم الإسلامية الأخرى .

ولإعطاء صورة أكثر قربا عن الأزهر خلال العصر العثمانى ـ وخاصة أثناء فترة دراستنا سنركز على نقاط نعتقد أنها ستفيد فى هذا الصدد . مثل مصادر الإنفاق على الأزهر ، ومدى مشاركة مجتمع تلك الفترة فى تزويدها . وطرق ومناهج التدريس بهذه الجامعة . والقول فى مشيخة الأزهر ، ودور الأزهر فى احتفاظ مصر بالريادة العلمية على مستوى العالمين العربى والإسلامى ـ أنذاك ـ وتوطيد العلاقة بين مصر وغيرها من الدول الاسلامية الأخرى .

### أولاً : مصادر الإنفاق على الأزهر :

منذ اللحظة الأولى لعقد الحلقات الدراسية بالأزهر قام كل من الخليفة الفاطمى العزيز بالله ووزيره يعقوب بن كلس باتخاذ أهم الخطوات نحو ضمان استمرار المسيرة التعليمية بهذا الجامع ، وهي قيامهم باعتماد ما يشبه ميزانية عامة للإنفاق على الجوانب العلمية ، حيث رتبوا من أموالهم الخاصة ، أو أموال الدولة رواتب للذين يتولون أمور التدريس بهذه المؤسسة ، ومنذ ذلك الحين نرى الإنفاق على الجامع الأزهر يرجع إلى

مصدرين أساسيين: هما الأحباس ( الأوقاف ). والصدقات العامة ، والخاصة . فأما الأحباس الخاصة فكان يرتبها الأكابر والأغنياء ، على نحو ما فعل الوزير ابن كلس ، وأما الصدقات فهى نصيب الأزهر من الأعطية والصدقات السلطانية وغيرها بما كان يوهب وتعطى فى مختلف المواسم والمناسبات. (٢٧٢) ومنذ تلك اللحظة تبارى الخلفاء الفاطميون ، وسلاطين وأمراء العصر المملوكى وأغنيائه فى رصد أجزاء من أموالهم الخاصة للإنفاق على العملية التعليمية بالأزهر .

أما عن حجم المشاركة في الإنفاق على الأزهر خلال العصر العثماني، وخاصة الفترة محل الدراسة ، فعلاوة على استمرار الأوقاف التي رصدت على الأزهر من قبل سلاطين وأمراء الفترات السابقة، وعدم تعرض العثمانيين لهذه الأوقاف كانت هناك مشاركة من قبل الإدارة العثمانية للإنفاق على الجامع الأزهر والاهتمام به ، لكن هذه المشاركة كانت ضئيلة للغاية إذا ما قورنت بغيرها من مشاركات السابقين ويرجع هذا عما أشير سابقاً - إلى قلة التدخل الحكومي من قبل العثمانيين في الأقطار التابعة لهم من تلك المشاركات ما قام به الوزير الشريف محمد باشا . (٢٧٣) الذي قام بتجديد عمارة الجامع الأزهر ، والقبلة القديمة به ، وغير أستار الأروقة التي كانت من حصر وجعلها أخشاباً مدهونة بالدهان الأخضر كما رتب به ما يطبخ من العدس كل يوم للفقراء . (٢٧٤) وما قام به الوزير حسن باشا (٢٧٥) من إنشائه رواقاً لطلبة المذهب الحنفي سمى برواق الأحناف - تجاه رواق اليمنيين - وعمر فيه عدة خزاين ليحفظ بها الجاورون أمتعتهم وأسبابهم ، كما قام بتجديد صحن الجامع الأزهر . (٢٧١)

وأيا كان الأمر من قلة مشاركة القائمين على الإدارة العثمانية في الإنفاق على الجامع الأزهر في تلك الفترة ، نجد ثمة الكثير من أفراد المجتمع قد أدركوا مكانة الأزهر وأهميته العلمية والتعليمية فتباروا في رصد أموالهم الخاصة عليه ، وعا هو جدير بالذكر هنا أن أفراد المجتمع من المصريين عند رصدهم الأموال على الأزهر أوقفوها على نشاطه العلمي بصفة عامة ، دون اختصاص رواق بعينه ، وهو ما يعطنا انطباعاً بأن المصريين قد أدركوا أهمية استمرار الأزهر في أداء دوره ، وأنهم مسؤولون عنه ، بعد أن ظهر لهم أن الإدارة العثمانية لم تقدم له ما يستحق من رعاية . إذ نرى منهم من أوقف عدداً من القاعات التي تصلح سكناً لبعض المجاورين ، أو وضع كتبهم بها . (٢٧٧) وهناك من رصد ماله لتسبيل الماء لسقى الطلبة . (٢٧٨) أو من رصد أمواله على مطبخ الجامع

الأزهر لتجهيز ما يحتاجه الطلبة من طعام وغيره . (٢٧٩) كما نجد أن منهم من أوقف أمواله على الأزهر دون تحديد نشاط بعينه . (٢٨٠) وعند اختيار رواق وتحديده كان يقع الاختيار على رواق بنى معمر (٢٨١) وذلك لأن هذا الرواق لم يقتصر على جنسية ، أو مذهب فقهى دون غيره. (٢٨٢) بينما نجد أن الأفراد المنتمين إلى بعض الأقطار المختلفة عند رصدهم الأموال على الجامع الأزهر كانوا يختارون الرواق الممثل لبنى جلدتهم ، ومن أشهر الأروقة التى حظيت باهتمام الواقفين فى ذلك الحين ـ كل من رواق الأتراك أو (الأروام) ورواق المغاربة، فبالنسبة للأول يرجع الاهتمام به إلى استحواذ الأتراك على المناصب السياسية والعسكرية الهامة . فمن أمثلة الواقفين على ذلك الرواق الأمير نصوح أحد أمراء الجراكسة . (٢٨٢)

ومن الجدير بالذكر أن المهتمين بهذه المؤسسة في ذلك الوقت لم تقف اهتماماتهم عند حد رصد الأشياء العينية التي يصرف منها على العملية التعليمية، والقائمين عليها من طلبة ومدرسين ولكن تخطت ذلك إلى تزويد مكتبات الأروقة بالكتب التي كانت تحتويها مكثباتهم الخاصة، وبناء على ميول الواقف واختيارهم لرواق بعينه، كان يضع كتبه في مكتبة الرواق المذى اختباره. فهناك من أوقف كتبه على رواق الجبرت. (٢٨٥) ومنهم من أوقف كتبه على رواق الأروام . (٢٨٦) وآخر قد أوقف كتبه على رواق بني معمر . (٢٨٥) هذا في حين أن البعض قد اختصوا طلبة مذهب فقهى بعينه بتلك الكتب، نظراً لغلبة المذهب الذي يدرسونه عليها. كوقف الكتب على طلبة العلم من الشافعية . (٢٨٩) كما نجد أن ثمة من لم يحدد رواقاً بعينه ، ولا طلبة مذهب دون غيره ، بل أوقف كتبه على المجاوريين بالجامع الأزهر بصفة عامة ، كالشيخ خفاجي ابن محمود بن الشمس محمود الشمريقي . (٢٩٠) والشيخ محمد جمال الخولافي . (٢٩١) والأمير مصطفى ـ كان . (٢٩٢) حيث أوقف كل منهم كتبه على الطلبة المجاورين بالجامع الأزهر . وهكذا اختلفت أوجه المساهمة من أفراد المجتمع ، وتعدد صور مساهماتهم ليشاركوا جميعاً في دفع عجلة التقدم العملى والإسلامي .

وبهذا يكون قد أتضح لنا مدى إدراك أفراد المجتمع لأهمية الأزهر ومكانته العلمية فى تلك الأونة ، ولابد من الإشادة بدور أفراد المجتمع من المصريين الذين جاءت اهتماماتهم وأوقافهم على الجامع الأزهر بصفة عامة ، دون تحديد رواق أو جنسية كما فعل ذلك بعض المنتمين إلى الأقطار العربية والإسلامية الأخرى . وما من شك أن تلك

الأموال وغيرها التى رصدت من قبل فراد المجتمع أنذاك قد ساعدت الأزهر كثيراً على استمرار الحياة العلمية به ، ومواصلة أداء دوره .

## ثانياً : نظم الدراسة بالأزهر :

سوف تقوم الدراسة في هذا الصدد بالإشارة إلى كيفية الالتحاق بالأزهر، ونظم الدراسة، والطرق التربوية التي كان ينهجها العلماء . إضافة إلى العلوم التي كانت تدرس به في تلك الفترة .

أما كيفية الالتحاق بالأزهر فكان يتم ذلك بعد انتهاء الطالب من مرحلة الإعداد ، وهى الدراسة بالكتاب ، وقد أشار فرمنال \_ وهو أحد الرحالة الفرنسيين الذين زاروامصر في القرن الد ١٧ م إلى أن الطلبة قبل انتسابهم إلى الجامع الأزهر كان لابد من توقيع الكشف الطبي عليهم . (٢٩٣) وهو ما يدل على تمتع الأزهر في تلك الأونة بنظام إدارى حريص على الحفاظ على صحة الطلبة المنتسبين إليه.

وأهم ما كان يميز الدراسة بالأزهر الحرية التامة ، إذ كانت تكفل للطالب الحرية في الدراسة فيتتلمذ على من يريد من العلماء . كما كان لكل طالب الحرية في أن يبقى في الأزهر ما شاء من الزمن ، وكان الأساتذة يعقدون الحلقات العلمية حول أعمدة المسجد، حيث يجلس الأستاذ أمام العمود مستقبلاً القلبه ، والطلبة حوله على هيئة حلقات ، فإذا كثر عددهم جلس على كرسى من خشب أو جريد ، وهم أمامه بلا تحلق . (٢٩٤) وفي الشتاء كان الطلبة يقرأون بصحن الأزهر وذلك طلباً للشمس. (٢٩٥)

وأما مواعيد الدراسة ففى الواقع لم يكن هناك نظام ثابت لمواعيد إلقاء الدروس بهذه الجامعة ، وترتيب المواد ، وأى منها يدرس أولاً . إذ أن هذا الأمر كان متروكاً للعلماء والنظام الذى يرونه ويقرونه فكان هناك من العلماء من حدد أوقات دروسه اليومية ، ونوعية العلوم التى يدرسها كالشيخ العالم سلطان المزاحى الشافعى (ت١٠٧٥هـ ونوعية العلوم الذى كان يجلس بالأزهر يومياً من بعد صلاة الصبح إلى طلوع الشمس ، لإقراء القرآن بالقراءات المختلفة ، ثم بعدها يبدأ فى تدريس الفقه إلى قبيل الظهر (٢٩٦)

وهناك الشيخ العالم شعبان الفيومى الشافعى (ت١٠٧٥هـ ١٦٦٤م) الذى تشير المصادر إلى أنه كان ملازماً وقته بالليل والنهار فى الإقراء والتدريس، وكان يقرأ عليه كل يوم ما ينيف على مائة طالب. وله فى كل يوم ثلاثة دروس حافلة، واحد بعد الفجر إلى قريب طلوع الشمس. والثانى بعد الظهر، والثالث بعد العصر. (٢٩٧) بينما نجد أن بعض

العلماء قد قصر أوقات تدريسه في ثلاثة اشهر من كل عام ، كالشيخ العالم عبد السلام اللقاني المالكي (٢٩٨) (ت١٩٦٨هـ ـ ١٩٦٧م) الذي كان يدرس في كل من رجب وشعبان ورمضان من كل عام . هذا في حين وجد بعض من العلماء لم يحددوا أوقاتاً معينة لإلقاء دروسهم بل قضوا معظم أوقاتهم في ذلك ، كالشيخ العالم منصور ابن عبد الرازق الطوخي الشافعي (ت ١٩٠١هـ ـ ١٩٧٩م). الذي قضي جميع أوقاته في الجامع الأزهر للإقراء والتدريس حتى كان يأتيه غذاؤه وعشاؤه في مكان درسه، ولا يذهب إلى بيته إلا بعد العشاء بساعة . (٢٩٩١) ولعل هذا يعطينا انطباعاً عاماً على أن علماء تلك الفترة نظروا إلى التدريس كرسالة ينبغي عليهم القيام بها لايصال العلوم إلى الأجيال المتعاقبة وأمانة علمية يجب أداؤها ، وفرض على علماء المسلمين .

يمكن القول بأن اليوم الدراسى بهذه الجامعة كان يمتد من الفجر إلى ما بعد العشاء، وأن الدراسة الأسبوعية تنتهى يوم الخميس، ثم تبدأ بعد غروب شمس يوم الجمعة . (٣٠٠) ثم أن هناك بعض العطلات منها تلك التي تبدأ من أول شعبان حتى نهاية رمضان بأسبوعين . هذا إلى جانب عشرين يوماً بمناسبة عيد الأضحى ، إضافة إلى الإجازات التي كانت تعطى من أجل بعض المناسبات الدينية والاجتماعية كيوم عاشورا ، ومولد النبي (صلى الله عليه وسلم) ومولد الحسين ، وخروج الحمل ، ويوم قطع الخليج ومولد السيد أحمد البدوى . (٣٠١)

ومن الحق أن نشير إلى بعض الأساليب التربوية التى كان ينهجها العلماء فى تدريسهم العلوم المختلفة ـ فكما رأينا أنه لم تكن هناك نظم ثابتة لمواعيد إلقاء الدروس وتحديد المواد التى تدرس فى كل فترة كذلك لا يوجد ما يفيدنا عن الطرق التربوية التى كان يتعبها العلماء فى تدريسهم لختلف العلوم ـ حيث كان هذا الأمر يرجع إلى العالم وأسلوبه التربوى فى التدريس.وأن هذا الأمر يختلف من عالم لاخر ـ فهناك من التزم الشدة والهيبة فى مجلس درسه بحيث لا يستطيع أحد من الحاضرين أن يسأله أو يرد عليه كالشيخ العالم عبد السلام اللقاني المالكي. (٣٠٢) بينما نجد الشيخ العالم على الشبراملسي الشافعي (١٩٨٧هـ ـ ١٩٦٦م) على العكس من ذلك تماماً، إذ نراه على الشبراملسي الشافعي إشراك طلابه في مناقشة الدرس ويتكدر إذا ما لمس عدم مشاركة طلابه معه ، ويقول لهم: ١١ ما لنا اليوم هكذا ؟! ليس هذا فحسب بل نراه يعطى درساً تربوياً آخر لطلبته . حيث أنه كان يحترم الشيوخ المتقدمين ويجلهم حتى أنه لم يجرؤ

على إعلاء مخالفته للمخطئ منهم ، ويقول للطلبة تواضعاً منه شاركونا في فهم هذه العبارة ، ثم يبين ما فيها من خلل أو اعتراض بأسلوب لطيف خفى ، حتى لا يحقر الخطئ ، وكان يقول أيضاً : "قيراط من الأدب خير من أربعة وعشرين قيراطا من العلم!! (٣٠٣)

وعن كان ينهج هذا النهج في تدريسه أيضاً ، الشيخ العالم محمد أبو المواهب ابن محمد البكرى (٣٠٤) (ت٣٧٠ أهـ ١٦٢٧م) الذي كان حسن المحاضرة مع تلاميذه ، ولا يتكبر في أخذ الفائدة من أصغرهم .(٢٠٥) كما وجد أيضاً من كان يبالغ في تفهيم الطلبة بتكرار تصوير المسائل كالشيخ العالم أحمد القليوبي الشافعي (ت١٠٦٩هـ ١٠٦٥م) الذي وصفته المصادر بأنه كان حسن التقرير - والناس في درسه كأن على رؤسهم الطير<sup>(٣٠٦)</sup> ولعل من أسمى الطرق التربوية التي حرص عليها علماء تلك الفترة ، إقامة علاقة طيبة بينهم وبين الطلبة بالتودد إليهم والسؤال عنهم ، الأمر الذي كان يحبب الطالب في العلم ويجعله يقبل عليه ، ونجد من أمثلة هؤلاء الشبيخ العالم محمد أبو عبد الله بن علاء الدين البابلي الشافعي (ت١٠٧٧هـ ـ ١٦٦٦م) الذي كان متودداً للطلبة متفقد لهم بالإحسان ، وإذا غاب عنه أحد منهم سأل عنه فإن كان مريضاً عاده ، وإن كان مشتغلاً أرسل إليه بالسلام . (٣٠٧) \_ كما ذكرت ذلك من قبل \_ وقد يدخل ضمن الطرق التربوية أيضاً . ما كان ينهجه بعض علماء تلك الفترة من تنظيم حلقة درسه ، حيث يرتب الطلبة فيها الأفضل فالأفضل من أمامه ، مما يوجد تنافساً بين الطلبة ، والاجتهاد في تحصيل العلوم ، وهو ما نراه من الشيخ العالم على بن يحيى المقلب بـ نور الدين الزيادي الشافعي (٣٠٨) (ت١٠٢٤هـ ـ ١٦٦٥م) حيث كانت حلقته صفوفاً ، منهم الأفضل فالأفضل ، والأمثل فالأمثل وكان يقول : ''فلان من الطبقة الأولى ، وفلان من الثانية ، وفلان من الثالثة ١١. ومن كثرة الأخذين عنه كان له في درسه محتسب يجلس كل واحد منهم في مكانه . (٣٠٩)

تلك إذا أهم الطرق التربوية التى كان ينهجها علماء تلك الفترة أثناء قيامهم بتدريس العلوم، وإن كانت فى ظاهرها قد اختلفت من عالم لأخر \_ كما رأينا \_ إلا أنه وجد ثمة بعض الأساليب التربوية التي كان يلتزم بها غالب العلماء ، ومنها أن أفضل الطلبة كان يطالع لطلبة الشيخ درسه ، مطالعة بحث وتحقيق ، حتى يأتوا إلى الشيخ وهم متهيؤن لما يلقيه . (٣١٠) ومن تلك الطرق أيضاً إلقاء الدرس ارتجالاً من غير النظر فى

كتاب أو كراس . (٣١١)

أما العلوم التي حفلت بها حلقات الدراسة في الأزهر فكانت كثيرة ومتنوعة إذ يخبرنا المحبى في تاريخه أن الشيخ العالم محمد بن النقيب البيروتي (ت١٠١هـ يخبرنا المحبى في تاريخه أن الشيخ العالم محمد بن النقيب البيروتي (ت١٠٥هـ ١٦٥٣م). كان يدرس واحد وعشرين علماً (٢١٢) ومن البديهي أن تلك العلوم كانت تتفاوت فيما بينها من حيث الانتشار والإقبال عليها، حيث كانت العلوم الدينية (٢١٥) أكثرها جذباً تليها علوم اللغة. (٢١٤) وبعض العلوم العقلية كعلمي الكلام والمنطق (٢١٥) وكان يلى هذه العلوم من حيث الرواج والإقبال بعض العلوم الحيوية كالطب والفلك وكان يلى هذه العلوم من حيث الرواج والإقبال وقد يرجع السبب في ذلك إلى أن (٢١٦) والحساب والهندسة والجفر والمواليد (٢١٠٠) وقد يرجع السبب في ذلك إلى أن تلك العلوم كانت بحاجة إلى التطبيق العملي ، الأمر الذي لم يكن متاحاً لدى معظم الطلبة في تلك الأونة. ومن العلوم التي كانت تدرس أيضاً علم التاريخ وبخاصة كتب السيرة . (٣١٨)

وربما صح لنا أن نتساءل هل كان لهذا التفاوت البين فى دراسة تلك العلوم من تأثير على النتاج الفكرى لهؤلاء ؟ فى الواقع أنه كان لهذا التفاوت أثره الواضع فى نتاج العلماء الفكرى فى تلك الأونة ، بمعنى أن العلوم التى استحوذت على أكبر قدر مكن من إقبال الطلبة ، كان لها نفس القدر من النتاج الفكرى ، والعكس من ذلك بالنسبة للعلوم التى لم تلق نفس الإقبال من الدراسة ، وهذا ما سنعرفه بصورة أوضح فى الفصول القادمة .

### ثالشاً: مشيخة الأزهر:

لقد اهتم كثير من الباحثين المعاصرين ـ وخاصة الذين تصدوا للتأريخ عن الأزهر ـ لعرفة الظروف والملابسات التي نشأ فيها منصب شيخ الأزهر ، وتحديد أول من تولاه ، ولكن صمت المصادر التاريخية حال دون ذلك عا أوقع الباحثين في حيرة من أمرهم في توضيح ذلك ، الأمر الذي جعلهم يجتهدون في إيجاد المبررات التي دعت إلى ظهور هذا المنصب ، فمنهم من قال : أن هذا المنصب جاء وليد التغييرات التي أوجدها الترك العثمانيين في الوظائف الدينية الكبرى ، وخاصة وظائف القضاء ، وهو ما سمى بـ عثمنة القضاء المصرى المراك ومنهم من زعم أن السلطان العثماني سليمان القانون رأى ضرورة أن يكون للجامع الأزهر شيخاً العنمزغ للإشراف على شئونه الدينية والإدارية

معاً، ويكون حلقة الوصل بينه وبين العلماء . (٣٢٠) في حين ذكر البعض أن السبب في إنشاء المشيخة يرجع إلى زيادة أعباء الجامع لكثرة المترددين عليه من طلبة العلم ، وعدم قدرة الحاكم على إدارة أموره العامة كما كان يحدث من قبل ، ومن ثم دعت الحاجة إلى وضع رجل من أهل الأزهر ليقوم على شئونه كبديل للسلطان الحاكم . (٣٢١) وإذا كانت هذه الاجتهادات قد اختلفت حول إيجاد التفسير أو الأمر الداعى لظهور هذا المنصب إلا أن الكثير من هؤلاء انساق وراء رواية الجبرتى في أن الشيخ العالم محمد بن عبد الله الخرشي المالكي (ت١٠١هـ ١٦٨٩م). هو أول من تولى هذا المنصب ، وقد كان ذلك في العقد الأخير من القرن الـ ١٧م . (٣٢٢) هذا في حين يرى أحدهم (٣٢٣) أن هذا المنصب يعود ظهوره إلى النصف الأول من القرن الـ ٢٦م وأن أول من تولاه هو الشيخ عبد الحق السنباطي ، نظراً لحادثة حدثت بينه وبين وزير مصر داود باشا . (٣٢٤) انتصر فيها الشيخ عبد الحق ، إضافة إلى ما تلقب به الشيخ أنذاك: وهو لقب " شيخ فيها الشيخ عبد الحق ، إضافة إلى ما تلقب به الشيخ أنذاك: وهو لقب " شيخ الإسلام ١١ . (٣٢٥)

ومن ثم نجد أن جميع هؤلاء الباحثين قد اتفقوا على أن منصب شيخ الأزهر كان وليد العصر العثماني ، وأنه لم يظهر في الفترة التي قبله ، ولكنهم اختلفوا كما رأينا في تحديد السبب الحقيقي لظهور هذا المنصب ، وفي أول من تولاه ، والناظر في تلك المبررات يلاحظ ضعفها وتناقضها ، فبالنسبة للمبرر الأول ، وهو أن ما طرأ على القضاء المصرى من عملية العثمنة هو السبب في ظهور هذا المنصب ، فقد ثبت لنا في الفصل الأول ـ من هذه الدراسة أن هذه العملية لم يمتد تأثيرها طويلاً ، إذ سرعان ما اعتمد القضاة العثمانيون ـ (الأتراك ) على العلماء المصريين في تسيير الأمور القضائية ، والاستعانة بهم في شغل الكثير من المناصب القضائية في الحاكم المختلفة . أما من ناحية الحديث عما إذا كان هذا المنصب قد استحدث بناء على أمر أصدره السلطان العثماني المليمان القانوني ، حتى يتفرغ صاحب هذا المنصب للإشراف على شئون الجامع الدينية والإدارية معاً ، ويكون حلقة الوصل بين الحاكم والعلماء فثمة ما يضعف هذا المبرر أيضاً، والإدارية معاً ، ويكون حلقة الوصل بين الحاكم والعلماء فثمة ما يضعف هذا المبرر أيضاً، لأن وظيفة ناظر الجامع الأزهر . (٢٢٦) التي كان ينوب صاحبها عن الحاكم من حيث الإشراف على شئون الأزهر مالياً وإدارياً ، ظلت مستمرة حتى ما بعد النصف الثاني من المين القرن الـ ١٧ م (٢٢٧). ومن ثم لم تكن هناك حاجة ماسة لدى السلطان سليمان القانوني

في أن يصدر أوامره بتعيين أحد العلماء في منصب شيخ الأزهر لتولى تلك المهام .

أما فيما يخص المبرر الثالث ، وهو أن هذا المنصب حدث نتيجة لكثرة المترددين على الجامع الأزهر من طلبة العلم ، وعدم قدرة الحاكم على إدارة أموره العامة ، فمما يضعف هذا المبرر أن الجامع الأزهر كان مقسماً إلى عدة أروقة ، وكان لكل رواق شيخ ينتخب من علمائه ، مسئول عن الطلبة المقيمين فيه ويدير شئونه، ويكون ناظراً على أوقافة، وعن صرف عوائد تلك الأوقاف على المستحقين لها من طلبة هذا الرواق . (٣٢٨)

هذا المنصب والرد عليها . أما بالنسبة إلى تحديد أول من تولى هذا المنصب. فالقول بأن الحرشي هو أول من تولى المنصب بناء على رواية الجبرتي فهناك ما يضعفه من أكثر من ناحية ، منها أن الجبرتي مثله مثل غيره من المؤرخين يؤرخ للأحداث التي سبقته اعتماداً على كتابات المؤرخين السابقين . ومن هنا نرى أن تلك المقولة لم تكن مقولة الجبرتي ، مل استقاها من كتاب الأوضح الإشارات فيمن تولى مصر القاهرة من الوزراء والباشات! لأحمد شلبي بن عبد الغني حيث نراه يقول أثناء تأريخه للأحداث التي منة المناسبة في فترة الوزير أحمد بالسال (٢٢٩) وفي سابع عشريين الحجة ختام منة المالا الموركة الوجود، منها الأزهر ، شيخ الإسلام والمسلمين عمدة أهل اليقين قطب دايرة الوجود، الذي كان له في العلوم غاية البطش ، سيدي محمد الخرشي .. ثم تولى بعده مشيخة الجامع الأزهر ، شيخ الإسلام ، الشيخ محمد النشرتي .. الاسمال وقد أشار أحمد شلبي الخرشي عقدين من الدام كما ثبت لنا خلال الدراسة أن ـ المصادر أشارت إلى وجود من لقب بهذا اللقب الشيخ الجامع الأزهر قبل الخرشي بكثير ، وهو ما سوف تشير إليه الدراسة في حينه .

أما القول بأن الشيخ عبد الحق السنباطى ، أول من تولى هذا المنصب بناء على إطلاق لقب شيخ الإسلام عليه ، فمردود ، ويوضح لنا ذلك الشيخ العالم شهاب الدين أحمد الخفاجى (ت ١٩٥٩هـ ١٩٥٨م). إذ يقول: أأإن هذا اللقب - أى شيخ الإسلام ـ أول من تلقب به هو كل من الصديق أبو بكر، والفاروق عمر بن الخطاب - ( - ثم اشتهر به جماعة من علماء السلف - حتى ابتدأت على رأس المائة الثامنة يوصف بها من لا

يحصى ، وصار لقباً لمن ولى القضاء الأكبر ، ولو عرى من العلم والسنة ـ إن لله وإنا إليه راجعون ـ ثم صارت الآن ـ أى فترة زمان الخفاجى ـ لقباً لمن تولى منصب الفتوى ، ولو عرى من لباس العلم والتقوى المراجعة الدرك أن ليس من المحتم أن من نعت بهذا اللقب يكون شيخاً للأزهر .

ومن ثم فترجع هذه الدراسة أن يكون هذا المنصب قد ظهر في القرن الـ١٦م حيث ذكرت بعض المصادر المعاصرة ـ لتلك الفترة ـ وجود بعض العلماء الذين نعتوا بلقب شيخ الجامع الأزهر . (٢٣٣) ولكن لسوء الحظ لم تفصح لنا تلك المصادر بوضوح عن أول من تولى هذا المنصب ، وكيفية اختياره من بين العلماء ، وربما يعود هذا الأمر إلى أن العلماء في تلك الفترة ـ القرنين الـ١٦١٩ ملم تفتنهم الدنيا ومناصبها كغيرهم . الأمر الذي أدى إلى حدوث فتنة بين العلماء بسبب هذا المنصب ، ووقوع بعض الضحايا بسبب ذلك ، مثل ما حدث بين كل من الشيخ أحمد النفراوي ، والشيخ عبد الباقي القليني ، في القرن الثاني عشر الهجري الـ١٨م (٣٣٤) . كما نرجع أن يكون ظهور هذا المنصب ـ في تلك الفترة المتقدمة ـ جاء كنتيجة طبيعية للمتغيرات التي طرأت على النواحي السياسية والاجتماعية في المجتمع المصري عقب استيلاء العثمانيين على مصر العثمانية ـ وهو ما لمسناه في الفصل السابق ـ حيث كان الناس يسرعون إلى العلماء العثمانية ـ وهو ما لمسناه في الفصل السابق ـ حيث كان الناس يسرعون إلى العلماء للاستجابة المتثمانية ـ وهو ما لمسناه في الفصل السابق ـ حيث كان الناس يسرعون إلى العلماء للاستجابة المتثمانية المناء الخرص الخرص الأمر على الهيئة الحاكمة .

وأما عن العلماء الذين نعتتهم المصادر بلقب " شيخ الجامع الأزهر " في الفترة التي سبقت الشيخ محمد الخرشي المالكي ـ السابق الذكر ـ نجدهم كالآتي :

- الشيخ العلامة مفتى المسلمين أبو الحسن على البرلسي الشافعي . (٣٣٥)
  - الشيخ الإمام العالم شمس الدين أبو العباس أحمد . (٣٣٦)
- ـ الشيخ الإمام العالم زين الدين عبد الواحد ابن الشيخ نور الدين . (٣٣٧)
- شيخ الإسلام والمسلمين الشيخ شحاذة بن إبراهيم الحلبى الشافعي . (٣٣٨)
  - الشيخ الإمام العالم زين الدين عبد الجواد البرلسي الشافعي . (٣٣٩)
- الشيخ العالم شمس الدين أبو عبد الله محمد درويش الشهير بالحلى الشافعي. (٣٤٠)

- ـ الشيخ العالم محيى الدين الغزى الحنفي . (٣٤١)
- \_ الشيخ العالم أبو عبد الله محمد الشوبرى الشافعي . (٣٤٢)
  - الشيخ العالم عثمان الفتوحى الحنبلي . (٣٤٣)
- الشيخ العالم سلطان بن أحمد بن سلامة بن إسماعيل أبو العزائم المزاحي الشافعي . (٣٤٤)
  - الشيخ العالم شعبان الفيومي الشافعي . (<sup>٣٤٥)</sup>
    - الشيخ العالم محمد الخرشي المالكي . (٣٤٦)
  - الشيخ العالم إبراهيم البرماوى الشافعى . (٣٤٧)
    - د الشيخ العالم محمد النشرتي المالكي . ( $^{(74\Lambda)}$

وتوضح لنا الأسماء السابقة وتواريخ الوثائق التى وردت بها أن هذا المنصب ترجع جذوره إلى القرن العاشر الهجرى ـ(الـ١٦م) ـ ولو أعدنا النظر إلى تلك الأسماء لوجدنا أن معظم أصحابها لم يكونوا من مشاهير العلماء فى ذلك الحين ، ولربما يعود ذلك إلى كون هذا المنصب كان فى تلك الأونة بحاجة إلى شخصية قيادية ومؤثرة أكثر منها علمية ، وهو ما يؤيد ما ذهبت إليه ـ سابقاً ـ من كون هذا المنصب ظهر نتيجة للمتغيرات التى طرأت على المجتمع المصرى ، على إثر استيلاء العثمانيين على السلطة فى مصر . وحاجة أفراد المجتمع وقتها إلى من يسمع صوتهم للإدارة الجديدة .

### رابعاً: دور الأزهر في احتفاظ مصر بالريادة العلمية:

ما هو غنى عن البيان أن المنافسة القديمة التى كانت بين القاهرة وبغداد عاصمة العباسيين قد حسمت لصالح القاهرة منذ أوائل العصر المملوكي على إثر الهجمات المغولية على عاصمة العباسيين ، كما حسمت أيضاً المنافسة بين القاهرة ودمشق ، وذلك بعد الغزوات الصليبية على العالم الإسلامي ، والتي تركزت على بلاد الشام ، وحتى بعد طرد الصليبين من تلك البقاع على أيدى الأيوبيين والمماليك ، إلا أن الشام أصبحت إقليماً تابعاً لدولة مركزها القاهرة ، وبالتالي ظلت العاصمة مركز الصدارة ، ليس كمركز للسلطة فحسب ، بل كملتقى للعلماء من كل مكان .

وعندما سيطر العثمانيون على مصر لم يكن فى مقدورهم تغيير الوضعية الثقافية والتعليمية الريادية ، وإن كان قد نتج عن هذه السيطرة أن تحولت مصر من دولة مستقلة وعاصمة لدولة عريضة الأرجاء إلى مجرد ولاية تابعة للدولة العثمانية ، وفقدت بذلك

استقلالها وريادتها السياسية في المنطقة ، إلا أنها احتفظت بريادتها الثقافية والتعليمية ، وظلت ملتقى العلماء من شتى الأقطار الإسلامية . ومن أهم ما ساعد على بقاء هذه الاستمرارية الثقافية والتعليمية وجود الجامع الأزهر بها ، الذي كان يعد قبلة العلم والعلماء في العالم الإسلامي منذ إنشائه .

فمن حيث احتفاظ مصر بريادتها الثقافية بين أقطار العالم الإسلامي في العصر العثماني ، واستمراريتها في ذلك ، كان علماء تلك الأقطار يخاطبون علماء مصر واستفتائهم في كثير من القضايا ومن ذلك ما حدث في بدايات القرن الـ ١٧م من ظهور حادثة التدخين ، التي أثارت انتباه المسلمين ، وكثرة تساؤلاتهم حول هذا الحدث الجديد عليهم ، فتناولته أقلام العلماء في مختلف الأقطار الإسلامية للبت فيه ، وبيان حكم الإسلام فيه ، فمنهم من قال فيه بالحل ، ومنهم من قال بالحرمة . ونتيجة لذلك كثر إرسال التساؤلات من علماء تلك الأقطار إلى علماء مصر للاستعانة برأيهم ، فهاهم علماء السودان قد أرسلوا إلى علماء مصر للأخذ بفتواهم في حكم هذه العادة علماء السودان قد أرسلوا إلى علماء مصر للأخذ بفتواهم في حكم هذه العادة المستحدثة. (٣٤٩) ومنها ما حدث أيضاً في قضية حكم فيها القاضي السوداني عبد الرحمن بن مشيخ النويري ـ أحد خريجي الأزهر ـ على امرأة تبرعت بثلث مالها قاصدة بذلك ضرر زوجها حيث حكم برد المبلغ المذكور ، فنازعه فقهاء زمانه ـ وكاتبوا الشيخ العالم على الأجهوري المالكي (ت٢٤٠ هـ ـ ١٦٥٥م). في الأزهر ، فأجابهم بصحة الحكم مراعاة للعرف والمصلحة . (٢٥٠)

هذا بخلاف الأسئلة الفقهية التي كانت ترد من الشام إلى علماء مصر ، كتلك التي وردت إلى الشيخ العالم حسن الشرنبلالي الحنفي (ت١٦٥٨هـ ١٦٥٨م) وذلك عن بعض المستحقين في وقف ما فقام بوضع رسالة متضمنة الإجابة من ذلك السؤال ، وعنونها به " فتح بارى الألطاف بجدول مستحق الأوقاف الموافقة لنص هلال والحصاف الأرام، وعلى ما يبدو ، أن الأمر لم ينته عند هذا الحد ، بل تكررت الأسئلة من علماء الشام إلى العالم حسن الشرنبلالي ، على ما أجاب به على السؤال السالف الذكر . وقد أرفق أحد تلك الأسئلة إجابة لمفتى الشام \_ مغايرة لما أجاب به الشرنبلالي فما وسع الأخير إلا أن يقوم بوضع رسالة أخرى حتى يزيل ذلك الالتباس .(٢٥٢)

ومما سبق يتضح لنا مدى احتفاظ مصر بالريادة الثقافية بين الأقطار الإسلامية أما عن الناحية التعليمية فتخبرنا المصادر التاريخية أن مصر كانت مبتغى العلماء من

شتى أقطار العالم الإسلامى ، للتعلم فيها وأخذ الإجازات عن علمائها، مهما بلغ علماء تلك الأقطار الغاية فى العلم والإجادة فى وضع المصنفات . وعا لا شك فيه أنه قد تفاوتت تلك الأقطار فيما بينها من حيث خروج طلبة العلم والعلماء منها قاصدين مصر للتعليم بها وستنناول هنا أهم الأقاليم التى وفد طلابها بصورة منتظمة لتلقى العلم فى الأزهر الشريف .

# ١ \_ أهل الشام وتلقى العلم بالأزهر الشريف :

ويأتى فى مقدمه هذه الأقطار إقبالاً على التعليم بمصر أهل الشام ، ولعل هذا يرجع إلى عمق الجذور التاريخية التى كانت تربط بين كلا القطرين ـ المصرى والشامى ـ والتى لم تكن وليدة العصر العثمانى بل تعود إلى ما سبقه من عصور .حيث كانا جزءاً من دولة واحدة ـ كما نجد أن كتب التراجم مليثة بالشخصيات الشامية التى نالت تعليمها بمصر يخلال العصر العثمانى ـ وأخذت الإجازات العلمية منها ، فمنهم من أتى مصر قاصداً التعليم والإقامة، حتى أصبح من مشاهير علمائها كالشيخ العالم حسن بن زين الدين الشهير بالعاملى الشامى (ت ١٩٠١هـ ١٦٠٢م) : (٣٥٣)

ومنهم الشيخ العالم مرعى بن يوسف الحنبلي (ت١٠٣٣هـ ١٦٢٣م) والشيخ العالم على الحلبي الشافعي (ت١٠٤٤هـ ١٠٣٤م) وكثيرون

هذا في حين نجد الكثير منهم قد عاد إلى بلاده بعد أن أكمل مشواره العلمي عصر ونال الإجازات العلمية من علمائها ، وصار في مصاف العلماء . وأهل الإنتاء والتدريس، وقد كان هؤلاء العلماء على فئتين، فمنهم من قصد مصر للتفرد في علم بعينة ، كالفقه على أحد المذاهب، أو علم الحديث أو غيره (٣٥٤) ـ وهو ما يدلل على ريادة مصر وتفردها في العلوم على اختلاف أنواعها ـ ومنهم من قصدها للتعلم في كثير من العلوم (٣٥٥).

وليس هناك ما هو أدل على قوة ارتباط علماء الشام بمصر ، وحرصهم على الاستزادة من علمائها، من وجود بعض العلماء الذين تكررت زيارتهم إلى مصر أكثر من مرة للأخذ من علمائها ، الشيخ محمد بن بركات بن مفرج الشهير بالكوافى الحمصى الدمشقى الشافعى (ت١٩٦٦هـ ١٩٦٥م). الذى رحل إلى مصر خمس مرات لتلقى العلم بها . وغيرهم الكثير وبهذا يتبين لنا مدى الترابط الثقافى والتعليمى الذى كان يربط بين علماء الشام بعلماء مصر .

#### ٢ ـ المفسرب :

تعد العلاقات الثقافية العلمية بين مصر والمغرب من أقرى العلاقات ، وتمتد إلى بدايات الفتح الإسلامي لكلا البلدين ، فعند دخول الإسلام إلى الأراضى المغربية أخذت أفواج الدعاة المسلمين تنطلق من مصر -مركز الفاتحين لشمال أفريقيا - إلى البلاد المغربية لترسيخ مفاهيم الإسلام ونشر علومه بين ساكنى تلك الأراضى ، واستمرت هذه العلاقة في ترابط على مر العهود والعصور ، حتى مجئ العصر العثماني الذي قويت فيه العلاقات وزاد التواجد المغربي في مصر بصورة كبيرة على الرغم من وجوده من قبل . بحيث مثلت فيه مصر المحور الأساسى لنشاط المغاربة الاقتصادى في المشرق العربي ، بحيث مثلت قبلتهم الثقافية والعلمية التي إليها يحجون ليدرسوا ويدرسوا بأزهرها الشريف، ومدارسها المنتشرة في القاهرة ومدنها الأخرى ، ومن أهمها الإسكندرية . (٢٥٦)

وقد شهدت فترة هذه الدراسة مجئ الكثير من المغاربة إلى مصر لتلقى العلم بها ، ونيل الإجازات العلمية ، فضلاً عن الذين أقاموا بها ، وأثروا الحياة الثقافية بمؤلفاتهم المهامة التي وضعوها ، ويأتي على رأس هؤلاء الشيخ العالم أبو العباس أحمد المقرى المالكي ، الذي زار المشرق ، واستقر بمصر منذ أن وصل القاهرة عام ١٠٢٧هـ (١٦٦٧م). حتى توفى فيها في عام ١٠١٤هـ (١٦٣١م). وقد خرج في هذه الأعوام الأربعة عشر مرة واحدة إلى دمشق ، غير أنه لم يقض فيها أكثر من شهرين ( شعبان : شوال مرة واحدة إلى دمشق ، غير أنه لم يقض فيها أكثر من شهرين ( شعبان : شوال مرة واحدة إلى دمشق ، غير أنه لم يقض فيها أكثر من شهرين ( شعبان : شوال مرة واحدة الله دفع في هذه الأعوام الأربعة عشر أهم مؤلفاته وأكثرها قيمة ويأتي على رأسها كتابه النفح الطيب في غصن الاندلس الرطيب ، وذكر وزيرها لسان الدين ابن الخطيب!

ولم تقف العلاقات الثقافية العلمية بين المغرب ومصر على مستوى الأفراد فقط، بل امتدت على مستوى الحكومات أيضاً، إذ أن فترات استقرار السلطة المغربية صحبتها ظاهرة صحية تمثلت في بذل السلاطين كل عناية لتوطيد العلاقات الثقافية لبلادهم مع بلاد المشرق خاصة مصر، فمن ذلك ما شهدته حكومة مولاى أحمد المنصور براسل ۱۹۲۱هد /۱۹۷۸م، من توطيد تلك العلاقة، حيث كان مولاى المنصور يراسل علماء مصر يطلب مؤلفاتهم، ويأخذ منهم الإجازات. فمن العلماء الذين راسلهم الشيخ علماء مصر يطلب مؤلفاتهم، ويأخذ منهم الإجازات. فمن العلماء الذين راسلهم الشيخ البكرى الصديقى (ت٩٣٣هد ـ ١٥٨٥م). ومن بعده ابنه أبو عبد الله زين العابدين محمد ابن أبى الحسن البكرى الصديقى والشيخ الإمام أبو محمد ابن يحيى المصرى

الشهير ب بدر الدين القرافى المالكى ، الذى طلب منه المنصور إجازة فبادر الشيخ القرافى بتقديمها له ، وهى مؤرخة فى عام ١٠٠٠هـ (١٥٩١م) . ومن بين العلماء المصريين الذين راسلهم مولاى منصور أيضاً ، الشيخ العالم إسماعيل بن أحمد السنوانى الوجاز صاحب المؤلفات العديدة ، الأمر الذى دعا بالمنضور إلى مراسلته ، طالباً منه نسخة من مؤلفاته بعد أن أرسل له مكافأة كبيرة ، وهناك الشيخ العالم أبو بكر بن إسماعيل الشنوانى الذى أرسل إليه المنصور يطلب مؤلفة المشهور ، شرح على الأسئلة السبع للشيخ جلال الدين السيوطى . (٢٥٧)

وعا لا شك فيه أن هذه العلاقات أدت خدمة قيمة ، ووفرت المناخ الثقافى لخدمة البلدين ، وعا لوحظ أيضاً أن المنصور لم يقتصر فى علاقاته بعلماء مصر على مجرد التراسل ، بل أنه أرسل بعض أبناء المغرب النابغين للدراسة ، وهو أشبه بإرسال البعوث العلمية فى وقتنا الحاضر ، ومن هؤلاء الفقيه العالم أبو محمد عبد الله بن محمد على الجزولى الدرعى ، الذى أخذ عن علماء مصر مثل نجم الدين الغيطى ، ومحمد بن أبى بكر العلقمى .

#### ٣ ـ السـودان:

ذكرنا فيما سبق أن السودانيين اعتمدوا على العلماء المصريين في حسم بعض الخلافات والمستجدات ، وهذا يكشف لنا أن ثقافة هذا البلد سواء الدينية أو العلمية قد ارتبطت بالثقافة المصرية التي تنبع من أزهرها الشريف وكما ربط النيل بين البلدين استمر الرباط قوياً بفضل الأزهر واللقاءات العلمية . وقبل الشروع في ضرب النماذج على مجع بعض من أبناء السودان إلى مصر لتتلقى التعليم بأزهرها ، خليق بنا أن نشير إلى أن الحكومات السودانية في تلك الفترة ، عملت على إحياء حركة ثقافية وتعليمية نشطة بممالكها ، وذلك بإنشاء الكثير من المؤسسات التعليمية ، وإقامة علاقة طيبة مع علماء مصر ، وذلك بإرسال الهدايا إليهم ، والعمل على استقطاب نماذج منهم للقيام بنشر الثقافة الدينية والتعليمية في عالكهم . هذا فضلاً على إرسال الكثير من أبنائهم لتلقى تعليمهم بالأزهر ، ثم العودة مرة أخرى لنشر ما تعلموه في بلادهم .

فمن ذلك ما نراه من مؤسسى علكة سنار ، أو التى كانت تعرف أيضاً بـ السلطنة الفونج الا (٢٥٩) على توثيق الصلة بينهم وبين علماء مصر ، ومنهم الشيخ عجيب ابن الشيخ عبد الله جماع، أحد مؤسسى علكة سنار (١٩١٠هـ/١٩٣٣هـ/١٦١٩م)

الذى دعم الحياة الدينية فى السودان إذ بنى المساجد ودور العلم فى أنحاء البلاد ، وفى عهده ـ الذى استمر سنين عددا ـ أقبل كثير من العلماء المسلمين إلى البلاد حيث لقى هؤلاء ما يستحقون من التكريم والقبول ، وهو الذى بنى رواقاً فى المدينة المنورة لإيواء السودانيين، وآخر فى مصر لطلاب العلم السودانيين فى الأزهر الشريف. (٣٦٠) وثمة ملك آخر من ملوك سنار ، وهو الملك بادى الأول (١٠٢٠ ـ ١٠٢٥هـ / ١٦١٦ ـ ١٦١١م) . الذى عمل على دعم الصلة بعلماء مصر ، حيث كان يرسل إليهم الهدايا والصلات . (٢٦١ والملك البادى أبو دقن الله الذى امتد حكمه لملكة سنار الحتى عام اثنين وخمسين بعد الألف (١٦٤٢م) . الذى كان معظماً لأهل العلم والدين وكان يرسل الهدايا مع خبرائه إلى العلماء بصر وغيرها . (٢٦٠)

ولعل هذا الأمر من اهتمام ملوك سنار عند قيامهم بتأسيسها على خطى علمية وثقافية ثابتة ، واهتمام زائد بإنعاش تلك النهضة العلمية باستقطاب العلماء ، وإرسال الهدايا لهم ، ومدح العلماء لهؤلاء الملوك ، ليذكرنا بأمجاد خلفاء وسلاطين المسلمين في عصورهم الزاهرة ، من بعث وقيام نهضة علمية شهدت الدنيا بأسرها على قوتها ، ولعل أهم ما في هذا الأمر اعتماد ملوك السودان على علماء مصر عند محاولة النهوض ببلادهم علمياً وتلك شهادة بريادة مصر الثقافية والتعليمية أنذاك .

ولم يقف حد ارتباط علماء السودان بعلماء مصر بالتعليم على أيديهم والسير على نهجهم في طرق التدريس كما رأينا ، بل كانوا حريصين أيضاً على اقتناء وجمع الكتب التي يؤلفها علماء مصر أولاً بأول (٣٦٣) ـ ومن السهل علينا إذا أن نلمس إلى أي مدى اعتمدت ثقافة السودان وحركته التعليمية على علماء الأزهر بمصر وما ضمه من قدرات علمية ذات كفاءة استطاعت أن تجعل مصر تحتفظ بريادتها الثقافية والتعليمية في العالم الإسلامي .

#### ٤ ـ الحجاز:

تعد مدن الحجاز وأهمها مكة والمدينة من المدن الهامة التى كانت بينها وبين مصر علاقات ثقافية وعلمية وثيقة على مر العصور ، ومن أهم ما يلاحظ على شكل العلاقة الثقافية والعلمية بين الحجاز ومصر أنها كانت تأخذ شكلاً مغايراً عما لمسناه من علاقة ثقافية بين مصر وبعض الأقطار الأخرى كالشام والمغرب ، فبينما كانت العلاقات الثقافية والعلمية بين مصر وكل من الشام والمغرب تتركز معظمها في هجرة الكثير من طلاب تلك البقاع إلى مصر لتتلقى التعليم بها . نجد أن هجرة طلبة العلم من مكة والمدينة

والمناطق المحيطة بهما إلى مصر أقل من غيرها بكثير، ويرجع ذلك إلى ما تمتعت به المدينتين من وجود الحرمين الشريفين بهما ، حيث تهفو إليهما قلوب المسلمين جميعاً ،وعلى رأسهم العلماء ، حيث يفضل الكثير من العلماء المجاورة بهما ، الأمر الذي كان يوفر لطلبة تلك البقاع الأخذ عن هؤلاء العلماء ، وعدم تكلف المشاق في الرحلة طلباً للعلم عبر الأقطار .

ولا يعنى هذا عدم الصلة بين الطلبة من مكة والمدينة ومصر، وحضورهم إليها طلباً للعمل ، حيث وجد ذلك بأعداد قليلة \_ كما أشرت إلى ذلك سابقاً. (٣٦٤)

## ٥ ـ اليمن:

استفاد اليمنيون من قرب بلادهم من الحرمين الشريفين، وكان لهذا أثره على العلاقة الثقافية العلمية بينهم وبين مصر، حيث أن الكثير من طالبى العلم باليمن كانوا يؤثرون الأخذ عن العلماء الوافدين إلى الحرمين الشريفين . ومن علماء اليمن الذين أخذوا عن علماء مصر أثناء تواجدهم بالحرمين الشريفين ، الشيخ العالم عبد الجامع بن أبى بكر بأرجاء الحضرمي (ت١٩٠١هـ ١٩٧١م) الذي رحل إلى مكة ، وأقام بها مدة فأخذ بها عن الوافدين إليها من أهل مصر، منهم الشيخ العالم الشمس البابلى الشافعي (٣٦٥) وغيره الكثير .

هذا وفى الوقت نفسه وجد هناك بعض الطلبة اليمنيين الذين حرصوا على تعليمهم بحصر، والبقاء فيها فأثروا الحياة الثقافية بمؤلفاتهم وإسهاماتهم وعلى رأس هؤلاء الشيخ العالم عبد الرحمن بن شحاذة اليمنى (ت٠٥١هـ - ١٦٤٠م). شيخ القراء فى زمنه ، والذى قال صاحب القوايد عنه إذ أن أغلب القراء من كافة الأنحاء الحجازية ، والمصرية، والشامية : أخذوا عنه ، وانتفعوا به .. ١١.(٢٦٦)

#### 7 \_ الأستانة \_ تركيسا:

لقد بذل العثمانيون كل ما فى وسعهم لتكون عاصمة دولتهم أرفع شأناً من مثيلاتها من مدن العالم الإسلامى قاطبة ، وخاصة فى الجالات العلمية والثقافية ، ولقد وضح ذلك تماماً عندما قام السلطان سليم الأول عند استيلائه على مقاليد الحكم فى مصر بتسفير مشاهير العلماء وأرباب الصنائع، وأرباب بعض الفئات الاجتماعية الأخرى ، إضافة إلى نقل كثير من نفائس الكتب من مصر إلى الاستانة ، وقد كان لهذه الخطوة أثارها السلية التى تحدث عنها المؤرخون ـ وليس هنا مجال التطرق لذلك ـ ولكنا نشير

إلى حرص العثمانيين على رفع شأن عاصمة دولتهم ، ولو كان ذلك على حساب المدن الأخرى، واستكمالاً لهذه الخطوات نراهم قد استغلوا ما عمدوا إليه من فرص الهمينة على القضاء المصرى وعثمنته ، بأن اشترطوا فيمن يتولى رئاسة القضاء ، أن يدرس بالعاصمة وفي مدارسها الثمانية ، وهو ما أشارت إليه الدراسة في موضع سابق ، وإن كانت الأستانة بفضل ذلك استطاعت أن تجذب إليها أنظار الكثير من طلبة العلم من أقطار العالم الإسلامي للتعلم بها ، وخاصة للحصول على الوظائف في أوطانهم عند العودة ، إلا أنها لم تستطع أن تؤثر كثيراً على الوضعية العلمية والثقافية التي كانت تتمتع بها مصر أنذاك بفضل أزهرها الشريف .

حيث نرى أن هناك من علماء الروم \_ العثمانيين \_ من رحل إلى مصر لتلقى التعليم بها ، ونيل الإجازات العلمية من علمائها ، هذا فضلاً عن الذين فضلوا البقاء والإقامة عصر . ومما هو جدير بالذكر أن الكثير عن كانوا يرحلون إلى عاصمة الدولة الأستانة لتلقى التعليم بها ، كان يمر بالقاهرة لأخذ العلم عن علمائها أيضاً . (٣٦٦)

أما عن الذين رحلوا إلى مصر من عاصمة الدولة الأستانة ، وفضلوا البقاء بمصر، واسهموا في الحركة التعليمية بها . فمنهم الشيخ العالم محمد بن محمد المعروف بـ التي برمق الذي سبقت الإشارة إليه ، وإلى جهوده في إنشاء مدرسة باسمه في مصر . (٢٦٧) ومنهم الشيخ العالم مصطفى ابن أحمد بن مصطفى البولوي (ت٠٩٠هـ ١٩٧٩م) مفتى السلطنة، وعالم علمائها ، ورئيس نبلائها أنذاك . الذي تولى قضاء العسكرين، ثم الإفتاء بالعاصمة ، ثم عزل وأمر بالتوجه إلى مصر ، وأعطى قضاء الفيوم فأقام بمصر يقرئ ويدرس بببته ، وأقبل عليه الناس إقبالاً عظيماً لتواضعه ولطف معاملته . (٢٦٨) ولعل هذه النماذج وغيرها لتعطينا دلالات واضحة على أن مصر ظلت محتفظة بريادتها العلمية . ولم تؤثر على تلك الوضعية الجهود التي بذلها العثمانيون لرفع شأن عاصمة دولتهم ،

#### ٧ ـ العسراق:

من الأقاليم الإسلامية التى كانت بينها وبين مصر علاقات علمية وثقافية قوية فى تلك الفترة ، إقليم العراق ، ومن فرط هذه العلاقة كان يوجد بالجامع الأزهر \_ أنذاك \_ رواق خاص بالأكراد . (٣٦٩) وقد شهدت فترة هذه الدراسة الكثير عن انتموا إلى هذا الإقليم قد رحلوا إلى مصر لتلقى التعليم بها ، علاوة على الذين فضلوا البقاء بمصر ،

واسهموا في الحركة الثقافية بها، ولعل من أهم علماء ذلك الإقليم . والذي توطن بمصر بعد زيارته لها ، وأخذ عن مشاهير العلماء بها ، وأسهم كثيراً في الحياة العلمية بمصر بفضل مؤلفاته القيمة والغنية الشيخ العالم عبد القادر بن عمر البغدادي. الذي رحل إلى مصر وقدمها سنة ١٦٤٠م فأخذ فنون العربية عن جمع من علمائها منهم ، الشيخ العالم شهاب الدين أحمد الخفاجي والشيخ المحقق سرى الدين الدروزي ، والعالم إبراهيم الميموني ، والعالم ياسين ابن زيد الذين الحمصي ، وغيرهم الكثير . (٢٧٠) وهكذا كان العراق أحد الأقاليم ذات الصلة العلمية بالأزهر وبعلماء مصر ، ويلاحظ هنا أن علماء العراق هم الذين كانوا يأتون إلى مصر .

## ٨ ـ بلاد الشرق الإسلامى :- (فارس ـ ما وراء النهرين ـ الهند).

كانت لهذه البلاد علاقات ثقافية وعلمية وثيقة مع مصر في ذلك الحين، وليس ثمة ما هو أدل على ذلك من وجود رواق للمنتمين لبلاد فارس بالجامع الأزهر كان ـ يطلق عليه ١١ رواق العجم ١١ . (٣٧١) ومن كثرة عدد المجاورين من تلك البقاع كان يوجد شيخ ينظم أمورهم ، أطلق عليه شيخ طايفة الأعجام المجاورين بالجامع الأزهر . (٣٧٢) ولم يقتصر هذا الأمر على أهل فارس فقط ، بل وجدت ثمة بعض المؤسسات الدينية والاجتماعية التي تجمع الهنود المجاورين بمصر كالزاوية التي كانت تنسب إليهم ، والتي كانت تقع أسفل البيمارستان القديم . (٣٧٣)

وقد زار مصر \_ إبان تلك الفترة الكثير من أبناء تلك الأقطار وتلقوا العلم على يد علمائها - ويكفى أن تشير الدراسة إلى أحد هذه النماذج وهو الشيخ العالم محمد بك ابن أبار محمد بن خواجة محمد بن مير موهب البخارى الأصل ، البرهانبورى المولد والمنشأة الهندى ، كان مولده ، ببرهانبور فى آخر ليلة أربع عشرة فى شهر رمضان سنة إحدى وأربعين وألف للهجرة (١٦١٣م) ومن الحق قوله \_ فى هذا الصدد \_ أن هذا العالم عند قراءة سيرته يعطينا انطباعا صادقاً عن مدى الجدية التى كان يبذلها بعض علماء ذلك الحين ، إن لم يكن معظمهم فى البحث عن العلم وتلقيه على أيدى الكثير من العلماء ، حيث نرى أن هذا العالم جاب أكثر من تسع عشرة بلدة أو مدينة من مدن الهند ، يأخذ العلم من علمائها قبل ارتحاله إلى البلاد الإسلامية العربية ، إذ نراه قد انتقل من برهانبور إلى تمكتا ، ثم لاهور ، ثم المقزى ، ثم كشمير ، ثم عاد إلى لاهور مرة أخرى ، ومنها انتقل إلى دهلى جاد أباد ، ثم دهلى ، ثم فراء أباد ، ثم هونبور ، ثم رد يكنة ، ثم

درینکة ، ثم راجلکی ، ثم أحمیر ، ثم أجین ، ثم عاد إلی برهانبور مرة أخری ، ومنها إلی ماکتا بور، ثم بدرنورت ، ثم أحمد أباد ، ثم سورت ، ومنها بدأ رحلته إلی البلاد العربیة حیث انتقل منها إلی الخا ، ثم زبید ، ثم مکة المکرمة ، ثم المدینة المنورة ، ومنها إلی مصر حیث قرأ فی أزهرها الشریف ألفیة العراقی فی أصول الحدیث، والجامع الصغیر للسیوطی ، ثم سافر إلی دمیاط ، ومنها إلی غزة ، ثم زار بیت المقدس، ثم رجع إلی مکة المکرمة ، فأراد العودة مرة أخری عن طریق الیمن ، حیث أنطلق من الخا إلی سکت ( من بلاد عمان ) ثم إلی شیراز ، ثم البصرة ، ثم زار کلاً من النجف و کربلاء وبغداد ، ثم انتقل إلی حمدان ، ثم إلی قزوین ، ثم نیسابور ، ثم سمسار ثم طرس ، ثم بلخ ، ثم سمر قند ، ثم انتقل ألی بخاری ، ثم عاد إلی بلخ مرة أخری ، ومنها سافر إلی کابل ، ومنها إلی مدینة جلال أباد ، ثم بیشار ، ثم أنك ، ثم ذهب إلی کشمیر للمرة الثانیة ، ثم لاهور أیضاً ، ثم قلیه ، ثم بزند ، ثم فرمابتی ، ثم ذهب إلی کشمیر للمرة الثانیة ، ثم لاهور ألفی بها عصا الترحال (۲۷٪)

ويمكننا أن نخرج من هذه الرحلة بعدة أمور ، منها مدى الجدية التى كان يبذلها بعض علماء تلك الفترة فى البحث عن العلم وأخذه من رجاله ، ولعل من أهم تلك الأمور مدى حرية التنقل بين بلدان العالم الإسلامى ـ فى ذلك الحين ـ وكأنه بلد واحد، ولم يعرف الحدود الحاجزة بين بلاده كما هو فى عصرنا الحاضر وأنه على الرغم من الحروب التى كانت مستعرة بين كل من الدولة العثمانية ـ السنية المذهب ـ ودولة فارس ـ الشيعية المذهب ـ لم يتطرق التفكير إلى كلا الدولتين لفرض الحدود بينهما .

وبهذا يكون قد اتضع لنا مدى غنى مصر بالمؤسسات التعليمية فى القرن الحادى عشر الهجرى (الـ١٧م). فقد تضمنت الدراسة إلقاء الضوء على نماذج وأعداد من تلك المؤسسات وهو ما يمثل رداً كافياً على المقولات التى رددت بأن العصر العثمانى شهد تخلفاً فى الجوانب التعليمية والحضارية ، على أن أهم ما أبرزته الدراسة فى هذا الشأن مدى تكاتف أفراد المجتمع المصرى مع العلماء على المحافظة على التراث الحضارى ممثلاً فى المؤسسات التعليمية التى تعد من أهم مقومات الحركة التعليمية والثقافية لدى الأم. ليس هذا فحسب بل ظهرت جهودهم كذلك فى النهوض بهذه المؤسسات ، والعمل على زيادتها لاستيعاب أعداد التلاميذ والطلبة ، وظهر هذا جلياً من إقدام أفراد مجتمع على زيادتها الإكثار من إنشاء الكتاتيب ، حتى يمكنهم استيعاب الأعداد الكبيرة من طالبى العلم .

كما لاحظنا أيضاً أن الأمر لم يقف عند حد إنشاء المؤسسات التعليمية فحسب، بل رأينا أن أفراد المجتمع سارعوا إلى توفير الكتاب، المقوم الثانى والأهم للحركة التعليمية والثقافية، وتقديمه بسهولة ويسر للطلبة أنذاك، حيث تبارى أصحاب المكتبات الخاصة بوقف كتبهم على طلبة العلم بمصر.

ولعل من أهم ما أشارت إليه الدراسة في هذا الشأن أن الحركة التعليمية ووجود مؤسساتها لم تكن قاصرة على القاهرة وحدها ، بل انتشر هذا الأمر في الأقاليم ، حتى أنه وجدت بعض المدن المشابهة للقاهرة كثيراً في نشاط حركتها التعليمية كدمياط ، على أنه في نفس الوقت رأينا أن الحركة التعليمية اختلفت قوة وضعفاً من إقليم لأخر تبعاً لاهتمام القائمين على الحكومات المختلفة ، وتبعاً لأهمية الإقليم نفسه كما لاحظنا أن اهتمامات الفئات الاجتماعية بالحركة التعليمية ومقوماتها قد اختلفت وتفاوتت من إقليم لأخر ، وهو ما أثر بالطبع على نشاط المؤسسات التعليمية بتلك الأقاليم .

وإن كنا قد رأينا مدى اهتمام أفراد المجتمع بالمؤسسات التعليمية المتنوعة من رصد بعض ممتلكاتهم وكتبهم عليها ، فقد لمسنا ذلك بوضوح حيث اهتموا بالأزهر الذى كان عثل مرحلة التعليم العالى ، خاصة من المصريين الذين شعروا وتيقنوا من واجبهم الإبقاء على الأزهر كمشعل من مشاعل العلم والحضارة ووضح ذلك من رصد بعض المصريين الأوقاف التى ساعدت على نهوض المؤسسات التعليمية ، دون تخصيص الطلبة المصريين بهذا دون غيرهم ، كما اتضح لنا كذلك بعض الجوانب التربوية التى كان يحرص العلماء على التزامها والمناهج العلمية التى كانوا يدرسونها، وأنها لم تقتصر على العلوم الدينية على أن أهم ما فى الأمر هو استمرار الدور الريادى الثقافي والتعليمي الذى كانت تحتفظ به مصر فى ذلك الحين ، وأن التحديات الشديدة التى واجهتها من فقد الاستقلال السياسى ، والجهود التى بذلها العثمانيون من رفع شأن عاصمتهم (الأستانة) . لم تستطع أن تغير تلك الوضعية التى تمتعت بها مصر قبل ذلك العصر وذلك بفضل أزهرها الشريف .

## هوامش الفصل لثاني

- (١) نجم الدين الغيطى الشافعي (ت٩٨١هـ ـ ٩٧٠٣م). التأبيدات العلية للأوقاف المصرية، مخطوط بدار الكتب المصرية، م ٤٢٨٥٤، فقه شافعي ١١٦٢، ووقة ٣ أ، ب.
  - (٢) الاسحاقى: أخبار الأول ، مصدر سبق ذكره صـ ١٤٣ .
- (٣) محمد عفيفى : الأوقاف والحياة الاقتصادية فى مصر فى العصر العثمانى ، سلسلة تاريخ
   المصرين ، العدد رقم (٤٤) ، ط الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٩١م ، صـ ٢٧ .
- (٤) ابن زنبل أحمد الرمال : واقعة السلطان الغورى مع سليم العثمانى ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٩٧م صـ١٧٩ .
- (٥) لانكرية : من علماء الحملة الفرنسية ـ النظام المالى والإدارى في مصر في العصر العثماني ، الجزء الخامس من كتاب وصف مصر ، ترجمة زهير الشايب ودار الشايب القاهرة ١٩٩٧م ص ص ١٩٥٠ ـ ٢٠ .
  - (٦) محمد عفيفي : مرجع سبق ذكره ص ٦٠ .
  - (٧) الغيطى : مصدر سبق ذكره ، ورقة ٣ أ ـ ٧ ب . محمد عفيفى : مرجع سبق ذكره صـ ٢٣٦.
    - (٨) تولى السلطنة (٥٥ ١٠٩٨ هـ / ١٦٤٨ ـ ١٦٨٧م).
- (٩) مدة ولايته ( ٥ ذي الحجة ١٠٧٤ غاية رمضان ١٠٧٧هـ / ٢٩ يونيو ١٦٦٤ ٢٦مارس ١٦٦٧م.
- (۱۰) إبراهيم الميموني الشافعي : تيسير حالق الأراضي والسموات بما في أرض مصر من الجوامك والعلوفات ، مخطوط بدار الكتب المصرية ، ميكروفيلم ٢٨٧٤٧ ، تاريخ تيمور ١٤١٣ .
- (١١) محمد بن يوسف جوربجي : صور الفرمانات الصادرة من أمراد الفرنسية في مصر في فترة الثورة ، مخطوطة بمكتبة سوهاج ، ص ص ٢٨ . ٣٠ .
  - (١٢) دار الوثائق القومية : الدشت ، رقم ١٤٢ صد ٣٤ بتاريخ رمضان ١٠٣١هـ ١٦٢١م).
    - (١٣) تولى السلطنة (٩٨٢ ـ ١٠٠٤هـ / ١٥٧٤ ـ ١٥٩٦م) .
      - (١٤) الاسحاقي : مصدر سبق ذكره ، صد ١٥٢ .
- (١٥) وهو ما نراه أيضاً من السلطان محمد ابن السلطان مراد (١٠٠٤-١٠١٦هـ/ ١٥٩٥-١٩٠٣م) الذى أولى اهتماماً خاصاً بالحرمين الشريفين وقاطنيهما ، إذ رتب حبوباً لفقراء الحرمين الشريفين وأوقف على ذلك قرى كثيرة . منها ما كان بنواحى البتنون ومليج، وشفوان بالمنوفية، والهياتم، ومنية عجيل بهنوت بالغربية، ومنافين ومجول البيضة بالقلوبية وشلشمون بالشرقية ونقيطا ، وصهرجت المش بالدقهلية ونقليفة ، وبغتمين بالفيوم ، وصفت الحمارة وإهناس المدينة وكفر جيدره ، والقيس ، ونسوخ وريدة من الوجه القبلى حيث قدر ما يتحصل من تلك النواحى من الحبوب التي كانت ترسل إلى فقراء الحرمين الشريفين من تلك النواحى اثنا عشر ألف أردب ومن النقد ما جملته اثنا عشر كيساً ـ الاسحاقى : المصدر السابق، ص ص١٥٥٠
  - (١٦) ١٥٣ أسماء حسن فهمي : مبادئ التربية الإسلامية ، القاهرة ١٩٤٧، صـ٢٧ .
  - (١٧) أحمد شلبي : تاريخ التربية الإسلامية ، مكتبة النهضة العربية ، القاهرة ١٩٧٣م، صد ٤٤ .

- (۱۸) عبد الله عزباوى : المؤرخون ۱۱ العلماء فى مصر فى القرن الـ۱۸م ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٩٧م صد ١٦ .
  - (۱۹) رواه البخاري في صحيحه .
  - (۲۰) أسماء فهي : مرجع سبق ذكره صـ ۲۲ .
    - (٢١) نفس المرجع صد ٢٤ .
  - (٢٢) تقلا عن أسماء فهمي : مرجع سبق ذكره صد ٢٤ .
    - (۲۳) عزباوی : مرجع سبق ذکره صد ۱۸ .
- (٢٤) أحمد عزت عبد الكريم : تاريخ التعليم في مصر محمد على ، ط. مكتبة النهضة، القاهرة ١٩٣٨ م صـ١٤ .
- (٢٥) دار الوثائق القومية : حجج أمراء وسلاطين ، حجة رقم ٣٦٢ ، ورقة ٢٩ ، تاريخ (١٠٨٦هـ م١٠٧٥) .
- (٢٦) دار الوثائق القومية : حجج أمراء وسلاطين ، محفظة رقم ٥١ حجة رقم ٣٤٩ . بتاريخ (صفر١٩٣٨هـ ١٦٢٨م).
- (٢٧) نفس الأرشيف: محافظ الدشت ، رقم ٢٠٦ صـ ٢٨ تاريخ (جمادي الأول ١٠٩٩هـ ١٦٨٨م).
  - (٢٨) نقسه : حجج أمراء سلاطين حجة رقم ٣٥٣ ، تاريخ ا رجب ١٠٠٧هـ .
    - (۲۹) عزباوی : مرجع سبق ذکره صد ۱۸ .
- (٣٠) فمن ذلك ما نراه عندما قام قاضى القضاة بتعيين أحد الأيتام وهو الطفل رمضان على البحيرى بحكتب السلطان الإشراف برسباى عوضاً عن يوسف الدنوشرى الذى بلغ الحلم ، وذلك بناء عن التقرير الذى رفعه الأمير حسين بيك أمير اللواء السلطانى بحصر ، وناظر الوقف المذكور ، والمتضمن ذاك التقرير بشهادة الطبيب عليالزفتاوى الجرايحي بالبيمارستان ببلوغ يوسف المذكور ، دار الوثائق القومية : محافظ الدشت ، رقم ١٤٢٢ ص بتاريخ (١٠٣١هـ ١٦٢١م)
  - (٣١) انظر الملحق في اصل الرسالة والذي يتضمن الإشارة إلى تلك الكتاتيب التي تم رصدها .
    - (٣٢) دار الوثائق القومية : حجج أمراء وسلاطين ، حجة ٣٤٣ بتاريخ (١٠٠٠هـ ١٥٩١م )
      - (٣٣) نفس الأرشيف والمصدر : حجة ٣٦٦ بتاريخ (١٠٠٣هـ ١٥٩٤م) .
    - (٣٤) نفسه : محكمة الباب العالى ، س ١١٩ ، ص ٢٧م ١٥١ بتاريخ (١٠٤٨هــ١٦٣٨م ) .
  - (٣٥) نفسه والمحكمة : ص ١٧٠ ، ص ص ٣١٨ ، ٣٢١ ، م ١٠٧١ بتاريخ (١٩٩٢هـ ١١٨١م )
    - (٣٦) دار الوثائق القومية : حجج امراء وسلاطين ـ حجة رقم ٣٥٣ : (١٠٠٧هـ ١٥٩٨م) .
- (۳۷) نفس الأرشيف : محكمة الباب العالى س ٩٠ مكرر ، ص ١٣١ ـ ١٣٩ ، م ٦٢١ بتاريخ (١٠١٧هـ ١٦٠٨م).
  - (٣٨) نفسه : نفس المصدر س٩٠ مكور، صـ٩٣، م٤٥٤ بتاريخ (١٠١٧هـ١٦٠٨م).
    - (٣٩) نفسه: نفس المصدر س ٩٢ ص ٣٥، م ١٨٠ بتاريخ ( ١٠١٩هـ ١٦١٠م).

- (٤٠) نفسه: نفس المصدر س
- (٤١) نفسه:نفس المصدر س١٠٦، ، صـ ٢٤٧ ، م ٢٤٣ بتاريخ ١٠٣٤ هـ ١٦٢٤م).
- (٤٢) نفسه : محكمة الباب العالى س١٠٦، صـ١٧٣، م٥٥٥ بتاريخ (١٠٣٤هـ ١٦٢٤م)
  - (٤٣) نفسه : الدشت ، رقم ١٤٤ ، ص ٩٨ ، ١٠١ بتاريخ (١٠٣٦هـ ١٦٢٦م).
  - (٤٤) نفسه : حجج أمراء وسلاطين ، حجة رقم ٣٦٥ بتاريخ ( ١٩٣٦هـ ١٩٣٦م ) .
    - (٤٥) نفسه والمصدر: محفظة برقم ٥١ حجة ٣٤٩ بتاريخ (١٠٣٨هـ ١٦٢٢م).
      - (٤٦) نفسه : نفس المصدر حجة رقم ٣٥٧ بتاريخ (١٠٤٣هـ ١٦٣٣م).
- (٤٧) نفسه : محكمة الباب العالى س١١٩ صـ١٩٠.م١٩٣ بتاريخ (١٠٤٨هـ ١٦٣٨م).
  - (٤٨) نفسه : حجج أمراء وسلاطين حجة رقم ٣٦٢ بتاريخ (١٠٨٢هـ ١٦٧١م).
- (٤٩) دار الوثائق القومية : محكمة القسمة العسكرية ، س٢٤ ص ص١٨-٢٠ م ٢٧ بتاريخ (١٠٠٩هـ ـ ١٦٠٠م).
- (٥٠) نفس الأرشيف : محكمة الباب العالى س ٧٥، ص ص ٤١٣، ٢٢٢م ٩٧٥ بتاريخ (١٠١٠هـ ١٠١٠م).
- (٥١) نفسه: محكمة القسمة العسكرية س ٤٢ ص ص ٢٩٤ \_ ٢٩٩ \_ م ٤٨٩ بتاريخ ( ١٠٤١هـ ا
  - (٥٢) نفسه: الدشت ، رقم ٢٠٦، صد ٢٨٠ بتاريخ ( ١٩٩١هـ ١٦٨٨م).
    - (٥٣) على مبارك : مرجع سبق ذكره جـ صـ ١٦٨ .
      - (٥٤) نفس المرجع : جـ ٥ صـ ٦٨ .
        - (٥٥) نفسه: جـ٥ صـ ١٧١.
        - . ۱۸۳ نفسه : جده صد ۱۸۳ .
        - (۵۷) نفسه : جـ٥ صـ ۱۷٤ .
        - (٥٨) نفسه : جـ٥ صـ ١٧٨ .
        - (٥٩) نفسه: جده صد ١٨٣.
- (٦٠) فمن ذلك مثلاً ما نراه في كتاب الشيخ الإمام زين الدين عبد اللطيف المعروف بأبي يونس القرافي الذي قرر فيه حمسة أطفال، إذ نراه قد قرر للمؤدب راتب شهرى يقدر بعشرة أنصاف فضه ، كما قرر لكل من المؤدب والأطفال الخمسة في كل سنة ثمن كسوه تقدر مائه وثمانون نصفاً من الفضة ، إضافة إلى ثلاثين نصفاً توزع عليهم جميعاً حين استلامهم لهذه الكسوة .هذا في حين أننا نجد أن العلاى مغلطاى الجمالي عندما انشأ مكتبة كان قد قرر فيه عشرين طفلاً ، وقد قرر للمؤدب راتب شهرى قدره ثلاثون درهماً ، وفي كل يوم خمسة أرطال من الخبز (أربعة أرغفة ) ولكل طفل في كل يوم رطلان من الخبز ، وثمن درهم ، كما قرر للأطفال العشرين في كل سنة كسوتان ، واحدة في الصيف ، والأخرى في الشتاء هذا بخلاف ما قرره من ثمن ورق،

- ومداد ، ودوى ، وأقلام يستعملها الأطفال ومؤدبهم في العملية التعليمية .
- (٦٦) فمن تلك الحالات ما قام به الأمير جعفر بن فرهاد من أمراء الجراكسة الذي حدد اجرة مؤدب ولديه \_ الأمير محرم ، والأمير مصطفى \_ وقدرها (أربعماتة وثمانون باره وذلك تحت وصاية الأمير نصوح من أمراء الجراكسة أيضاً . دار الوثائق القومية محكمة القسمة العسكرية س ٤٥ صـ ٨٠٦ م ١٣٢ تاريخ (القعدة ١٠٧٤هـ \_ ١٦٣٣م).
- (٦٢) نقلا من صلاح هريدي: التعليم في مصر في القرن الثامن عشر، الإسكندرية ١٩٩٩م ص٤١.
- (٦٣) من أمثلة ما أوقف على زاوية الخلوتية يرجع إلى دار الوثائق القومية: محكمة القسمة العسكرية، سر٢٥) من أمثلة ما أوقف على زاوية الخلوتية يرجع إلى دار الوثائق القومية: محدد ٢٩٠٥) من ٢٥٠ من ١٠٠٥م عمل ٢٩٥، ص ٩٠، ١٠٠٥ من ٢٥٥، ص ١٨٥، ص ٤٨، ص ٤٨، ص ١٨٥، ص ١٨٠، ص ١٨٠، من ١٦٠٤م م ١٦٦٤ بتاريخ (١١٠١هـ ١٦٠٤م). س٧٨، ص ١٨٢، م ٧٧٩ بتاريخ (١١٠١هـ ١٦٠٧م)
- (٦٤) أما فيما يتعلق بزاوية سادات بنى الوفا ـ يرجع إلى نفس الأرشيف : محكمة القسمة العسكرية، س٧٤ من ٧٧٠ ص ٣٤ ـ ٦٨٣ ، م ٧٧٣ بتاريخ (١٩٨٣ هـ ١٦٧٢م) . محكمة القسمة العربية، س١٨٨ ص ص ص ١٨ ـ ١٨ ـ ٢٣ ـ ٢٥ ، مواد ٣٠ ـ ٣٩ ـ ٢٤ .
- (٦٥) دار الوثائق القومية : محكمة الباب العالى س٨٦ ص١٣٧ م٧٥٤ تاريخ القعدة (٢٢٠١هـ ـ ١٩٠٢م).
- (٦٦) نفس الأرشيف والمحكمة: س ٨٧، ص٣٩٦ . م ١٩٧٤ بتاريخ ربيع الأول (١٩١٣هـ-١٦٠٣م).
  - (٦٧) نفس الأرشيف والمحكمة: س ٨٤ / ص ٤٥١ م ٢٦٦٩ تاريخ ( القعدة ١٠١٣هـ-١٦٠٣م).
  - (٦٨) نفس الأرشيف والمحكمة: س٨٤، ص ٤٥٢ م ٢٢٨٠ تاريخ القعدة (١٠١٣هـ ١٠٠٣م).
- (٦٩) نفس الأرشيف والمحكمة: المصدر س ١٠٥، صد ٢٧٥ م ٩٩٦ تاريخ (صفر ١٠٣٤هـ مد ١٩٦٠م). نفسه: الدشت ، رقم ١٧٧٧ ، ص ٥٨٩ بتاريخ ربيع الأول (١٠٦٨هـ ١٦٩٥م).
- (۷۰) دار الوثائق القومية : محكمة القسمة العسكرية، س٢٦ ، ص ص ١٠٣ ـ ١٠٨، م ٢٠٩ بتاريخ (محرم ١٠٨ ـ ١٠٦م).
- (۷۱) وكانت هذه الزاوية تقع ظاهر القاهرة خارج بابى زويلة والخرق فيما بين قنطرة أق سنقر، ودرب الجماميز بظاهر درب البرناق، وقد اشتملت تلك الزاوية على محراب، وبير ماء معين ، وثلاثة مسراحسيض وغير ذلك نسفس الأرشسيف والمحكسمة س ٢٨ ، ص ص ١٠٩ ـ ١١١، م ١٨٠ بتاريخ (١٠٨٠هـ ـ ١٦٦٩م).
  - (٧٢) المقریزی : مصدر سبق ذکره جه ٤ صه ٢٧١ .
  - (۷۳) على مبارك :مرجع سبق ذكره جـ١ ص ص ٨٩ ـ ٩٠ .
    - (۷٤) صلاح هریدی: مرجع سبق ذکره ، ص ۲۰ .
  - (٧٥) المقريزي : مصدر سبق ذكره جه ٤ ص ص ٢٧٣ ـ ٢٧٥ .
- (٧٦) دار الوثائق القومية : محكمة القسمة العسكرية، س٤٦ ص ص ٢٠٩ ٢١١ ، م ٣٩١ بتاريخ

- ( القعدة ۱۰۶۷هـ ۱۳۳۷م). محكمة الباب العالى ، س ۱۰۱ ، ص ص ۲۷۳ ـ ۲۷۲ ، م ۱۰۷۸ بتاريخ جمادى الأول ۱۰۸۱هـ ۱۹۲۰م).
  - (٧٧) نفس الأرشيف والمصدر: س ٨٦ . ص ٣٢٨ ، م ١٧٥٨ بتاريخ ( صفر ١٠١٦هـ ١٦٠٧م).
    - (٧٨) نفس الأرشيف والمصدر: س ٨٦، ص٣٦١، م ١٧٧٣ بتاريخ (صفر ١٠١٦هـ ١٦٠٧م).
      - (٧٩) أحمد شلبي :التربية ، مرجع سبق ذكره ، ص ١٠٢ .
- (٨٠) سعيد عبد الفتاح عاشور: العلم بين المسجد والمدرسة ، بحث ضمن كتاب ـ تاريخ المدارس في مصر الإسلامية ، سلسلة تاريخ المصريين العدد (٥١) ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٩٢ م صر ٨٠٨
  - (٨١) المقريزي : الخطط ، مصدر سبق ذكره ، جـ٤، ص ص ٣٦ ـ ٤٢ .
    - (٨٢) الحنبلى: نزهة الناظرين ، مصدر سبق ذكره ، ص٥٧ .
- (۸۳) دار الوثائق القومية:محكمة الباب العالى س۸۲، ص۳۰۷م ۱٤٧٤ مكرر (صفر١٠١٣هـ ـ ... ۱۲۰٤م)
  - (٨٤) نفس الأرشيف والمحكمة س٨٦، صـ ٦١، م ١٤ كتاريخ (شوال ١٠١٥ هـ ١٦٠٦م)
  - (٨٥) نفس الأرشيف والحكمة س٨٧،صـ٤٦، م١٧٦ تاريخ(ربيع الأول ١٠١٦هـ ١٦٠٧م).
  - (٨٦) نفس الأرشيف والحكمة س١٢٣، ص٢٧٣، م١٣٩٨ تاريخ (شوال١٠٥٦هـ ١٦٤٦م).
  - (٨٧) نفس الأرشيف والحكمة س٨٢، صـ ٢٤٩، م ١٧١١ تاريخ (محرم ١٠١٣هـ ـ ١٦٠٤م).
  - (٨٨) نفس الأرشيف والحكمة س٤٨،ص٩٠٥،م ١٤٦٠ تاريخ ( شعبان ١٠١٣هـ ١٦٠٤م).
    - . (٨٩) نفس الأرشيف والحكمة س٨٦، صـ٨٦، م٤٩٥ تاريخ ( شوال ١٠١٥هـ ١٦٠٦م).
    - (٩٠) نفس الأرشيف والحكمة س٧٩، صـ١٣٥، م ٦٢٧ تاريخ (رمضان ١٠١١هـ ١٦٠٢م).
      - (٩١) المقريزي : مصدر سبق ذكره ، جـ٤ ، ص ١٠٥ .
- (۹۲) دار الوثائق القومية : محكمة الباب العالى، س ١١٩ ، صد ١٢٥ ، م ٢٥٧ بتاريخ (ربيع الثانى ٢٠٥ مـ ١٠٤٦م).
  - (٩٣) نفس الأرشيف والحكمة، س٨٦، ص٤٤،م٨٢٨. ( رمضان ١٠١٥هـ ١٦٠٦م).
- (٩٤) نفس الأرشيف: محكمة القسمة العسكرية، س٣٩، ص ص١٥٤ ـ ١٥٥، ١٩ ٢٣١ بتاريخ (ربيع الأول ١٣٦ هـ ١٩٤٢ م). س الأول ١٣٦ هـ - ١٦٢٦م)، س ٤٢ ص٥٥١، م ٩٨١ بتاريخ (رجب ١٠٤٢ هـ - ١٦٣٢م). س ٥٠ ص ١٨٣، م ٢٤٣ بتاريخ (محرم ١٠٥٣هـ ١٦٤٣م).
  - (٩٥) البكرى: الكواكب السائرة، مصدر سبق ذكره، ص١٩.
- (۹۹) دار الوثائق القومية: محكمة القسمة العسكرية، س ۲۶، ص۳۵-۳۳، م ۵۷ تاريخ (۹۲، هـ م ۱۰۰۸ م) دار الوثائق القومية: محکمة القسمة العسكرية، س ۲۶ تاريخ (۱۰۹۸هـ ـ ۱۹۲۹م). س ۶۲ تاريخ (۱۰۹۸هـ ـ ۱۹۲۹م). س ۷۷ ص ص ۹۳ ـ ۹۶ م ۱۳۵ تاريخ (۱۰۹۱هـ ـ ۱۹۲۸م) س ۷۷ ص ص ۸۲ ـ ۸۲ م ۵۷ تاريخ (۱۰۹۳هـ ـ ۱۲۸۲م). س ۷۷ ص ۲۳ م ۱۲۳ تاريخ (۱۰۹۳هـ ـ ۱۲۸۲م).

- ١٦٨٥م). س ٨١ صـ٣١٢. م٥٥٣ تاريخ (١٠٩٩هـ ١٦٨٨م). نفس الأرشيف ، الدشت ، رقم ٢٠٤٨م). نفس الأرشيف ، الدشت ، رقم ٢٠٤ ص ص ٤٠١ ـ ٤٠١ تاريخ (١٩٥٠هـ ١٦٨٤م). وغير ذلك الكثير .
- (٩٧) نفس الأرشيف : محكمة القسمة العربية س٤٢ ، صد ٢٠١ ، م ٣٠٥ تاريخ (ربيع الأول ١٩٧).
- (٩٨) نفس الأرشيف : محكمة الباب العالى س ٩٤ ، صـ١٥٧، م ٧٢٨ بتاريخ (ربيع الأول ١٠٢١هـ ـ ٩٨).
  - (٩٩) نفس الأرشيف: الدشت ـ رقم ١٩٨ ، ص ٨٠٢ بتاريخ (رجب ١٠٨٧هـ ١٩٧٠م).
- (۱۰۰) نفس الأرشيف: محكمة الباب العالى، س١٢٣،صـ٣٤٥، م١٦٦١ بتاريخ (الحجة ١٠٥٦هـ ١٦٤٦م).
  - (١٠١) نفس الأرشيف: والمحكمة س٨٢، ص١٩٢، م٩٢٨ بتاريخ (الحجة ١٩١١هـ ١٦٠٣م).
  - (١٠٢) نفس الأرشيف: والمصدر س٨٦ صـ ٢٥١.م ١٢٢١ بتاريخ (محرم ١٠١٣هـ ١٠١٠م)
- (١٠٣) دار الوثاق القومية: محكمة الباب العالي س١٢٣ـ صـ٤٨، م٢٧٤ بتاريخ (صفر ١٠٥٦هـ ١٦٤٦م).
  - (١٠٤) الحموى : فوايد الارتحال . مصدر سبق ذكره جـ٣ صـ٢٥٥ .
    - (١٠٥) نفس المصدر : جـ٣ ص ص ٦٤٠ ـ ٦٤١ .
      - (١٠٦) نفسه : جدم ص ص ٦٤٠ ـ ٦٤١ .
      - (۱۰۷) نفسه : جـ ۳ ص ص ۹٤٠ ـ ۹٤١ .
  - (١٠٨) عبد العزيز الشناوي: الأزهر جامعاً ـ مرجع سبق ذكره.جـ١ ص ص١٠٦-١٠
- (۱۰۹) وهى التى تعرف بدار الحديث الكاملية أنشأها السلطان الملك ناصر الدين محمد ابن الملك العادل أبى بكر بن أيوب بن شادى بن مروان فى سنة ٢٢٢هـ (١٢٢٥م) وكان موضع المدرسة سوقاً للرقيق ، وداراً تعرف بابن كستول ـ المقريزى : مصدر سبق ذكره، جـ٤ ، ص٢١١ .
- (١١٠) هي بشارع الصليبه تجاه جامع شيخو \_ أنشأها الأمير شيحو العمري سنة ٢٥٧هـ ( ١٣٥٥م) على مبارك :مرجع سبق ذكره ،جـ٦ صـ ٢٠
- (۱۱۱) هذه المدرسة كانت بظاهر مدينة مصر تجاه المقياس بخط كرسى الجسر . أنشأها كبير الخراريبة بدر الدين محمد ابن محمد بن على الخروبى ـ التاجر في مطابخ السكر وغيرها ـ كان ـ عام ٧٥٧هـ ( ١٣٥١م) المقريزي جـ٤ صـ ٢٠٢م
  - (١١٢) عبد العزيز الشناوى : مرجع سبق ذكره جدا صد١٠٦ .
- (١١٣) وهى التى أنشأها الملك الصالح لحجم الدين أيوب عام ٦٤١هـ (١٢٤٣م). ورتب فيها دروساً للمذاهب الأربعة ـ ويعد هو أول من عمل بديار مصر دروساً أربعة في مكان واحد ـ المقريزي : ج٤ ص ص ٢٠٩ . ٢١٠ .
- (۱۱٤) وهي التي إنشائها الست خوندتتر الحجازية ابنه السلطان الملك الناصر محمد بن قلاوون زوجة الأمير بكتمر الحجازي سنة ٧٦١هـ (١٣٥٩م). للمزيد يرجع للمقريزي جـ٤ ص ص٢٢٢

- . YYY.
- (١١٥) وهى التى بناها الأمير شهاب الدين أحمد بن أقوش العزيزى المهمندار ونقيب الجيوش فى سنة ٧٢٥هـ (١٣٢٤م). حيث جعلها مدرسة وخانقاه ، وجعل طلبة درسها من الفقهاء الحنفية ـ المقريزى جـ٤ صـ ٢٤٨ .
- (۱۱٦) هى التى بناها الأمير الوزير علاء الدين مغلطاى الجمائي سنة ٧٣٠هـ (١٣٢٩م). حيث جعلها مدرسة للحنفية ، وخانقاه الصوفيه . للمزيد يرجع إلى المقريزي جـ٤ ص ص ٢٣٧ ـ ٢٤٠ .
- (۱۱۷) دار الوثائق القومية: محكمة القسمة العسكرية س١٩، صـ١٦٨، م ٢٨٤ تاريخ (١٠٠٤هـ هـ م ١٠٠٤).
  - (١١٨) نفس الأرشيف والمحكمة ، س٥٩ صـ ٢٥٢ ، م٢٣٧ بتاريخ (صفر١٠٦٢هـ ١٦٦١م).
    - (١١٩) راجع الملحق رقم (٢) بأصل الرسالة.
- (۱۲۰) دار الوثائق القومية: محكمة مصر القديمة ، س١٠٢، صد ٢٥٦ ، م ٢٥٩ بتاريخ (ربيع الثاني ١٠٧٠هـ ١٠٧٩م).
- (۱۲۱) نفس الأرشيف: محكمة الباب العالى ، س٨٤،صد٤١٧ ، م ٢٠٧٥ بتاريخ (شوال١٠١٣هـ. ١٢٠١). م ١٠١٧ ، م ٢٠٠١ ، م ٢٨ بتاريخ (ربيع الثاني ١٠٣٥هـ ١٦٢٥م).
- (۱۲۲) دار الوثائق القومية : محكمة مصر القديمة س١٠٢ صـ٣٣٣ م٥٧٨ بتاريخ ( ربيع الأول ١٠٢٠ هــ١٩٦٠م).
  - (١٢٣) سورة البقرة ، أية ١١٤ .
- (۱۲٤) دار الوثائق القومية: محكمة مصر القديمة، س١٠٤ ص٤٧٢، م ١٨١٩ بتاريخ (جمادى الأولى ١٨١٨ مـ ١٨١٩م).
- (١٢٥) فس الأرشيف: محكمة القسمة العسكرية، س١٨ ص ص١٨٠١ م ٣٠ بتاريخ (ذو القعدة ١٨٠١ م ١٨٠٠م).
- (١٢٦) فس الأرشيف والحكمة س ٣١ص ٢٠١، م ٢٥٢ بتاريخ (جمادي الأخر ١٠٢٤هـ ١٦١٥م)
- (۱۲۷) نفس الأرشيف والمحكمة، س٢٠ص١٣٨، م٣١٧ بتاريخ(١٠٠٦هـ ـ ١٥٩٧م). س٣٨ ص ٥٠٠١ بتاريخ ( ١٠٦٥هـ ـ ١٩٣٥م).
- (١٢٨) نفس الأرشيف والمحكمة، س٥٦ ص ص ص ٢٩-٣٠ م ٤١ بتاريخ (ربيع الأول ١٠٥٦هـ ـ ١٦٤٦م).
- (۱۲۹) نفس الأرشيف والمحكمة ، س٦٦ ص ص٦١٠٤ ،م٧٣٧ بتاريخ (شعبان ١٠٦٥هـ ـ
- (١٣٠) نفس الأرشيف محكمة جامع الحاكم ، س٦٦٥ص ١٠٠، م٤٣٨ بتاريخ (١٠٥٠هـ-١٦٤٠م)
- (١٣١) نفس الأرشيف محكمة القسمة العسكرية ، س٦٢ ص ص٤٨٠٥٤٥ م ٥٨٨ (شوال ١٣١) نفس الأرشيف محكمة القسمة العسكرية ، س٦٢ ص ص١٠٦٧م).

- (۱۳۲) نفس الأرشيف والحكمة ، س٦٥ ص ص٣٠٥ م ٥٠٩ بتاريخ ( جمادى الأخر ١٠٧٢ هـ \_ ١٣٢١م).
- (۱۳۳) دار الوثائق القومية: محكمة الباب العالى س١٠٥ صـ٥١ م١٧٣ تاريخ(١٠٣٣هـ. ١٦٣٧م).الحموى: فوايد الارتحال ـ مصدر سبق ذكره جـ١ ص ص٨٦٨٧٠ .
- (۱۳۶) دار الوثائق القومية: محكمة الباب العالى س ١٦٢ صـ ٤٣ م ١٧٣ تاريخ (شوال ١٠٨٧هـ ـ . ١٢٧٧م).
- (١٣٥) دار الوثائق القومية: محكمة القسمة العسكرية س٥، ص ص٣٧٣-٣٧٤ م٥٣٠ تاريخ (رمضان ١٠٤٨هـ ١٠٤٨م).
- (١٣٦) مدة ولايته ٢٢ ربيع الأول ١٠٦١هـ ٥ صوال ١٠٦٢هـ/ ١٥مارس١٦٥١م ٩ سبتمبر ١٦٥٢م
- (۱۳۷) عقبة بن عامر الجهيني: حامل راية الرسول (سكن مصر وكان والياً عليها من قبل معاوية وكان قارئاً وفقيها وشاعراً (ت٥٨هـ ١٩٨٠م) ودفن بحصر في مقرتها خارج المقطم على مبارك :مرجع سبق ذكره جـ٥ صـ ٥٦ .
- (۱۳۸) جامع محمد باشا أبو النور ، يوجد هذا الجامع بخط الخليفة ، بالقرب من مسجد السيدة سكينة عن يمين الذاهب إلى القرافة الصغرى ، مبارك : المرجع السابق حده ، ص ٢٣٢ .
- (١٣٩) جوامك : فارسية اصلها " جامه " والجامكية في اصطلاح النظم العثمانية تعنى بالجراية الشهرية تعطى من غلة الوقف ، فهى من ناحية أجر، ومن ناحية منحة ـ تأصيل الدخيل ، مرجع سبق ذكره صده ٥ .
- (١٤٠) يوسف الملواني الشهير بأبن الوكيل : تحفة الأحباب عن ملك مصر من الملوك والنواب تحقيق د. عبد الرحيم عبد الرحمن ، القاهرة ١٩٨٧ م ، ص ص ص ١٨٥ - ١٨٦ .
  - (١٤١) مدة ولايته: ٢٧صفر١١٠٧هـ ١٢رجب١١٩هـ ٧أكتوبر١٦٩٥م ،٣فبراير ١٦٩٨.
- (۱٤۲) الملواني : المصدر السابق ص۲۱۸ ، مصطفى الحاج : مختصر تاريخ مصر ، مصدر سبق ذكره صد ۱۶۲ . صد ۹۶، على مبارك : مرجع سبق ذكره ،جـ٣ صد ٣٠٢ .
- (١٤٣) هذه المدرسة بخط المشهد الحسيني من القاهرة بناها الأمير الحاج سيف الدين آل ملك الجوكندار تجاه داره ، وعمل فيها درساً للفقهاء الشافعية ، وخزانة كتب معتبرة ، المقريزى : الحطط ، جـ٤ ، ص ٢٣٧ .
- (١٤٤) هذه المدرسة بدرب ملوخيا من القاهرة بناها القاضى الفاضل عبد الرحيم بن على البيسانى بجوار داره في سنة ١٩٨٠هـ (١١٨٤م). ووقفها على طائفتى الفقهاء الشافعية والمالكية، وجعل فيها قاعة للإقراء ـ للمزيد يرجع إلى المقريزى: المصدر السابق، جـ ٤٥ ص ص ١٩٧٠ ـ ١٩٩ .
- (١٤٥) دار الوثائق القومية : محكمة القسمة العسكرية ، س ٢٩ ، ص ص ٢٤٧-٢٤ م ٣٩٠ بتاريخ (شوال ١٠٨١هـ ـ ١٦٤٠م).
- (١٤٦) دار الوثائق القومية محكمة القسمة العسكرية : س٦٥ ص ص ٤٠٤. ٤٠٧ م ٦٤٠ تاريخ ( صفر ١٠٧٢هـ ١٦٦١م).

- (١٤٧) نفس الأرشيف والحكمة س٦٦، ص ص ٤٠٨٠، م ٤٠٣، بتاريخ ( جمادى الأخر 1٤٧) مد ١٦٦٣م).
- (١٤٨) نفس الأرشيف : محكمة القسمة العربية، س٧٦، ص ص ١٦٨ ـ ١٦٩ م ٢٣٦ تاريخ ( محرم ١٤٨) .
- (١٤٩) وذلك ما نراه في قائمة مخلفات الشيخ العالم محمد أحمد القادري ، مفتى السادة الشافعية بأسيوط إذ نجد أنها حالية تماماً من أي كتاب ـ نفس الأرشيف سجلات محكمة مديرية أسيوط ، أوقاف ومبايعات رقم ٨ ص ص ٣٣٤ ـ ٣٣٦ م ٨٩٧ .
- (۱۵۰) دار الوثائق القومية: محكمة الباب العالى، س٧٦، ص١٤٩ م ٢٣٥ تاريخ ( شغبان ١٠١٠هـ ـ ١٦٠١م
- (۱۰۱) دار الوثائق القومية محكمة الباب العالى، س ۸۲ صد ۵۱ ، م ۱۸۸ بتاريخ (رمضان ۱۰۱۲هـ مـ ۱۰۱۳م).
- (١٥٢) نفس الأرشيف والمحكمة، س ٨٧ صد ١٤٨ ، م ٦٢٥ بتاريخ ( ربيع الأول ١٠١٦هـ ١٦٠٧م). وتقع هذه المدرسة بشارع المحجر بآخر درب اللبانة ـ أنشأها جوهراللالا عام ١٨٣٨هـ (١٤٢٨م). على مبارك : جـ٦ ، ص ١٢ .
- (۱۰۳) دار الوثائق القومية: محكمة الباب العالى، س١٠٧ ، صد ٤٥ ، م ١٨٣ تاريخ (ربيع الأول ١٨٣٥ در ١٩٣٥م). وثقع هذه المدرسة داخل قصر الخلفاء الفاطمين من جملة القصر الكبير الشرقى الذى كان داخل دار الخلافة بناها الطواشى الأمير سابق الدين مثقالى الأنوكى ، مقدم المماليك السلطانية الاشرفيه ، وذلك فى العقد السابع من القرن الثامن الهجرى ـ وقد جعل بها درساً للشافعية ، والقراءات وخزانة كتب ـ المقريزى : الخطط ، جـ٤ ، ص ٢٤٠ .
- (۱۰٤) دار الوثائق القومية: الدشت ، رقم ۱٤٥ ، صد ١٥٥ ، تاريخ ( القعدة ١٠٣٧هـ ١٦٢٧م). وهي تنسب إلى الأمير سيف الدين صرغتمش الناصري سنة ٢٥٧هـ (١٣٥٥م) وتقع خارج القاهرة بجوار جامع الأمير أبي العباس أحمد بن طولون وقد جعل الأمير صرغتمش هذه المدرسة للحنفية كما رتب بها درسنا للحديث النبوي ـ المقريزي : جـ ٤ ص ص ٢٥٦ ـ ٢٥٨ ، وتلك المكتبة وقف من شيخ الإسلام أحمد افندي قاضي المدينة في زمنه ـ ١٤٥دشت ـ مصدر سبق ذكره .
  - (١٥٥) دار الوثائق القومية : الدشت رقم ١٤٥ صد ١٣٢ تاريخ (١٠٣٧هـ ١٦٢٧م).
- (۱۰٦) دار الوثائق القومية: الدشت، رقم ۱٤٦، ص ۲۷٦ تاريخ (رمضان ۱۰۳۸هـ ۱۰۲۸م). وتقع هذه المدرسة بخط بين القصرين في شارع النحاسين عند جامع المارستان المنصوري بين مدرستي الناصرية والكاملية، أنشأها السلطان الظاهر برقوق سنة ۸۰۸هـ (۱٤٠٥م) للمزيد يرجع لعلي مبارك :جـ ٦ ص ص ٧-٨.
- (١٥٧) دار الوثائق القومية: محكمة الباب العالى س١١٩، صـ٣١٨، م١٦١٩ تاريخ (صفر ١٠٤٩ هـ ـ

1779م). وهى التى تعرف بجامع السلطان حسن، وهو السلطان الملك الناصر أبو المعالى الحسن بن محمد بن قلاوون وقد أبتدأ العمل فيه سنة ٧٥٧هـ (١٣٥٦م). واستمر العمل طبلة ثلاث سنوات وأرصد لمصروفها في كل يوم عشرين ألف درهم قيمتها نحو ألف مثقال ذهباً، إلى الدرجة التى دفعت السلطان حسن يقول: لولا أن يقال ملك مصر عجز عن إقام بناء بناه لتركت بناء هذا الجامع من كثرة ما صرف عليه، ولذا جاء كما يقول المقريزى: "أفى أكبر قالب واحسن هندام،واضخم شكلاً، فلا يعرف في بلاد الإسلام معبد من معابد المسلمين يحكى هذا الجامع. وللمزيد في ذلك يرجم إلى المقريزى ج ٤ ص ص١١٧٠.

- (١٥٨) دار الوثائق القومية : محكمة الباب العالى، س١٨٩ ، ص ص ١٧٩ ـ ١٨١ ، م ٨١٨. وسوف تقوم الدراسة بالإشارة إلى كتب تلك المكتبة ضمن الملاحق المدرجة بها يرجع إلى أصل الرسالة. (١٥٩) من هؤلاء عبد الرحمن الرافعي: تاريخ الحركة القومية ، مرجع سبق ذكره ص٤٨.
- (١٦٠) دار الوثائق القومية : محكمة القسمة العسكرية س ٦٦ صد ٥٧ م ٨١ تاريخ (ربيع الأخر ١٦٠٧هــ ١٠٧٣م).
- (١٦١) نفس الأرشيف : حجة وقفية الكتب لجعفر الرومى ، رقم ٣٥٦ بتاريخ ( القعدة ١٠٠٨هـ ـ ١٥٩٩م).
- (١٦٢) دار الوثائق القومية: محكمة القسمة العسكرية، س ٢٧، ص ص ٢٢٤ ـ ٢٢٥ ، م ٣٠٠ بتاريخ (محرم ٢٧٨ هـ ـ ٢٢٠ م).
- (١٦٣) نفس الأرشيف والمحكمة ، س٣٤ ، ص ص ٣٩-٤ ، م ٥١ بتاريخ (رمضان ١٠٢٨هـ-١٦١٨م) س٣٥ ص ص ٢٤٥ - ٢٤٩ م ٣٦٨ ، تاريخ القعدة ١٠٣١هــ ١٦٢١م.
  - (١٦٤) نفس الأرشيف : حجة وقف كتب جعفر الرومي ، مصدر سبق الإشارة إليه .
- (١٦٥) نفس الأرشيف : محكمة القسمة العسكرية، س٢٥ ص ص٨٣. ٨٤، م ١٤٥ ، تاريخ (الحرم ١٢٥) . ١٠١٢ م. ١٠١٠هـ .
- (١٦٦) دار الوثائق القرمية: محكمة القسمة العسكرية س٣١ ص ص ٤٨ ٥٠، م ١٠٤ بتأريخ (رمضان ١٠٤هـ ـ ١٠٥٣م).
- (١٦٧) نفس الأرشيف: والحكمة ، س ٧٧ ص ص ٣٧٩- ٣٨٢ ، م ٤ تناريخ (صفر ١٠٩٤هـ ١٦٨٣ ). وسوف تقوم الدراسة إلى الإشارة إلى تلك المكتبة ضمن الملاحق.
- (١٦٨) نفس الأرشيف : والحكمة، س٢٣ ،ص ٤٥٠، م ٨٧٧ ، تاريخ ( حمادى الأخره ١٠١٠هـ ا
  - (١٦٩) محمد عاطف غيث: القرية المتغيرة، دار المعارف مصر الأولى ١٩٦٢م، ص- ٣٠ .
- (۱۷۰) عبد الرحيم عبد الرحمن عبد الرحيم : الريف المصرى في القرن الثامن عشر ط/ جامعة عين شمس ١٩٧٤م ، صد ٢٣١ .
  - (۱۷۱) محمد عاطف غیث : مرجع سبق ذکره ،صد ۳۱ ـ ۲۲ .

- (١٧٢) عبد الرحيم: الريف المصرى ، مرجع سبق ذكره ، صـ ٢٣٣ .
  - (۱۷۳) نفس المرجع ص ص ۲۳۳ ـ ۲۳۴ .
- (۱۷٤) قال أبو بكر العياشى ، الذى زار مصر سنة ١٠٣١هـ (١٦٢٢م) يصف مدينة دمياط: " هى مدينة كبيرة على ساحل النيل . ذات مساجد كثيرة ، وأسواق حافلة ، وخانات عامرة ، ومرسى عجيب ، غضت بها السفن الكبار ، والقوارب الصغار ـ فيها من أنواع الفواكه والثمار، وصفوف الأطعمة ما لا يكاد يوجد في غيرها .. " العياشى : مصدر سبق ذكره، جـ٢ صـ٥٥٣ . (١٧٥) دار الوثائق القومية : محكمة دمياط ، س١٣٠ ، ص ٤٥ ، م ٨٨ تاريخ (جمادى الأول
- (١٧٦) نفس الأرشيف والمحكمة ، س ١٠٠ ، ص ٦٢ ، م ٢٠١ تاريخ ( شعبان ١٠٥٩هـ ١٦٤٩م).
- (١٧٧) نفس الأرشيف والمحكمة : س٨٥، ص ١١٤، م١٩٧ تاريخ ( ربيع الأخر ١٠٤٩هـ ١٦٣٩م).
  - (١٧٨) نفس الأرشيف والمحكمة، س٨٨ ، ص ٢٠٠ ، م٢٠٥ ، تاريخ (١٠٥٢هـ. ١٦٤٢م).
- (۱۷۹) نفس الأرشيف والمحكمة، س١٠٠، صـ١٧، م ٥٣ تاريخ الحرم ١٠٦٠هـ ١٦٤٩م). وهى تكية العارف بالله جمال الدين الصاروخي الكائنة مكاناً بالجبانة الكبرى بالثغر س٩٨ صـ٦٣ م ١٣١ تاريخ .
  - (١٨٠) دار الوثائق القومية محكمة دمياط س،١٠١ ص١٨ م٥٩ تاريخ(صفر١٠٦٠هـ، ١٦٤٩م).
    - (۱۸۱) العياشي مصدر سبق ذكره جـ٢ صـ ٣٥٦.
- (۱۸۲) هو الشيخ محمد المعروف بابن النقيب البيروتى الشافعى، دخل دمشق أول مرة، وأخذ بها من علمائها، ثم رحل إلى مصر فأخذ بها عن أكابر علمائها، ثم درس بالأزهر، وأخذ عنه جمع كثير من العلماء المصريين والدمشقيين وكان يدرس فى أحد وعشرين علما ، ولا ينظر فى الكراس، وأقام يدرس فى الأزهر أربعين عاماً، ثم رحل إلى دمياط إلى أن توفى بها سنة ٢٠١هـ(١٦٥٣م). الحبى جـ٤ ص ص١٣٥٠.
- (۱۸۳) فمن بين هؤلاء ، خمسين مجاوراً كانوا مستحقين في أحد الأوقاف التي ارصدت على هذا الجامع ، وهو وقف الوزير سنان باشا ـ ومدة ولايته ٢٤شوال ٩٧٥هـ ـ ٩٧٦هـ / ٢٣ أبريل ١٥٦٧م. م١٠١٨) دار الوثائق القومية: محكمة دمياط، س٤٧ ـ ص ٣٨٣ ، م٤٨٧ بتاريخ (١٠١٨هـ ـ ١٠١٩م).
- (۱۸٤) نفس الأرشيف والمحكمة: س١٠١ صـ٥٠ م ١٠١٦اريخ(١٠١٦هـ ـ١٩٥٠م) ،س١٤٧ ص ص١٤٨ـ٤٢١٤ ، م٥٥٥ ، تاريخ( الحجة ١٠٩٤هـ ١٦٨٣م)، س١٤٥ ص ص١٩٩ ، ٢٠٠ م ٢٥٠ تاريخ( ١٠٩٧هـ ـ ١٦٨٦م).
  - (١٨٥) الحبي : مصدر سبق ذكره ،جـ ٤ ، ص ٣٠٦ .
- (۱۸۹) دار الوثائق القومية: محكمة دمياط، س٨٦، ص ٣١،م ٧٤ تاريخ (١٠٥٠هـ ١٦٤٠م). س٨٨ م ١٨٠١ تاريخ (١٠٥٠هـ ١٦٠١هـ -

```
١٦٥٠م).
```

- (۱۸۷) نفس الأرشيف والمحكمة: س١٠١ ، ص٢٢٣ ، م ٦٩ تاريخ ( ١٦١هــ١٩٦١م) ص ٢٤٧، م ٨١٩ بتاريخ ( ١٠٥٩هـ ١٦٤٩م).
- (۱۸۸) من ذلك وقف الحاج أحمد الذي كان يعرف بابن سعيد الشربيني ـ نفس الأرشيف والمصدر مركع \_ صد ٢٥٠ م ٧١٠ تاريخ (١٠١٧هـ ـ ١٦٠٨م).
  - (١٨٩) دار الوثائق القومية : صحكمة دمياط ، س٨٦ ص، ٥٣ م١٤٤ بتاريخ(١٠٥٠هـ ١٦٤٠م)
- (۱۹۰) نفس الأرشيف والحكمة س ۸۹، صـ۱۹ م غير مرقمة تاريخ (۱۰۵۳هـ ١٦٤٣م)، س١٤٥ ص ص ١٠٥٣، م ٢٥٠، م٢٥٧ م ١٠٥٧هـ ١٦٨٦م).
  - (١٩١) نفس الأرشيف والمحكمة س٤٦، ص١٣٢، م٢٥٩ تاريخ (١٠١٠هـ ١٦٠١م).
    - (١٩٢) نفس الأرشيف والحكمة س٧٩، ص٣٣، م٥٩ تاريخ (١٠٤٣هـ ١٦٣٣م).
    - (١٩٣) نفس الأرشيف والحكمة س٩٩، صد٨، م١٧٨ تاريخ(١٠٦٠هـ ١٦٤٩م).
- (١٩٤) نفس الأرشيف: محكمة الباب العالى س١١٩، ص١٥١، م ٨٣٤ تاريخ (١٩٤٨هـ ١٦٣٨م).
  - (١٩٥) نفس الأرشيف: محكمة دمياط: س٤١،صدا ٥، م١٠٤ بتاريخ (١٠٠٩هـ-١٦٠٠م)
- (۱۹۶) دار البوثـائـق الـقـومـيـة: محكـمـة الـبـاب البعالى، س١١٩، ص ١٠٣، م ٥٧٤، تاريخ (١٩٦) دار البوثـائـق (١٠٣٨).
- (١٩٧) نفس الأرشيف:محكمة جامع الحاكم، س٢٦٥، ص ٢٦٩، م ٢٦٩، تاريخ (١٠٥٠هـ ١٦٤٠م).
  - (١٩٨) نفس الأرشيف:محكمة دمياط، س٤٧، ص٨٢، م ١٤٥ تاريخ (١٠١٨هـ ١٦٠٩م).
    - (١٩٩) نفس الأرشيف والمحكمة: ١٦٧، ص ص٧٦-٧٧، م٢٢ تاريخ (١٠٤٠هـ ١٦٣٠م)
  - (٢٠٠) نفس الأرشيف والمحكمة: س٤٢،صـ١١٩،م٢٣٣ تاريخ( الحجة ١٠١٠هــ ١٦٠١م).
    - (٢٠١) نفس الأرشيف والمحكمة : س٨٠، ص م ١٩٣٣ تاريخ ( ١٩٤٦هـ ١٦٣٦م).
      - (٢٠٢) نفس الأرشيف والمحكمة: س١٠١٠ص٢٥،م٨٦ تاريخ (١٠٦٠هـ ١٦٤٩م).
      - (٢٠٣) نفس الأرشيف والمحكمة: س٤٧، ص٧٠،م١٢٠ تاريخ(١٩١٨هـ ١٦٠٩م).
        - (٢٠٤) نفس الأرشيف والحكمة س١٣٨، ص١٤١م ٢٠ تاريخ (١٩١هـ ١٦٨٠م).
    - (٢٠٥) نفس الأرشيف والحكمة س١٤٥، ص٢٥٣، م٣١٦ تاريخ (١٠٩٨هـ ١١٦٨٧م).
    - (٢٠٦) نفس الأرشيف والمحكمة: س٤٤، ص٢٨٦، ٥٧١ تاريخ (١٩١٧هـ ١٦٠٨م).
      - (٢٠٧) نفس الأرشيف والمحكمة: س٨٨،ص٢٠٩،م٥١٧ تاريخ(١٩٥٢هـ ١٦٤٢م).
- (۲۰۸) دار الوثائق القومية محكمة دمياط س١٠١،صد٢٠٠ ، م ٦٤١ (١٠٦هـ-١٦٥٠م). وكما هو واضح أن هذا الأمير قد سلك ما سلكه أسلافه من سلاطين وأمراء المماليك من الأنفاق على التعليم وإنشاء مؤسساته التعليمية فقد سبقت الإشارة إلى قيامه بإنشاء مدرسة أخرى بالقاهرة انظر ص ١٤١ من نفس الفصل .
- (٢٠٩) فمن ذلك ما وقفه شمس المله والدين أبو عبد الله محمد بن عبد الحسن على نور الدين الذي

- كان يعرف بابن الصباغ المغنى الشافعى ، من ماله على كل من مسجد الشهداء ، والمدرسة القاسميه ، وزاوية أبو العباسى الحرينى وسبيل الشيخ أحمد الملباوى ـ نفس الأرشيف والحكمة س٨٦، ص ص ٧٧. ٢٨ م ٦٤ تاريخ(١٠٥٠هـ ـ ١٦٤٠م). وما أوقفه محمد ابن الخولى رمضان من ماله على المدرسة المتبولية س١٤١ صـ ٣٦، م ٢٤ تاريخ (١٠٩٣هـ ١٦٨٢م).
- (٢١٠) فمن ذلك إنشاء المغاربة زااوية لهم يتجمعون فيها أثناء موسم الحج، وهى زاوية الشيخ محمد أبو صالح المغربي المصمودي الكاينة بالإسكندرية من الجهة الغربية دار الوثائق القومية محكمة الإسكندرية س٢٩١، مـ ٢٢٩، م ٥٠٠ تاريخ (١٦٤٣هـ ١٦٤٣).
  - (٢١١) نفس الأرشيف : الدشت رقم ١٤٧، صـ ٢٧ تاريخ (١٠٣٩هـ ١٩٢٩م).
- (۲۱۲) نفس الأرشيف : محكمة الإسكندرية س٥٥، صـ٣٨٤/م ٧٣٩ تاريخ ١٠٨٣ م ١٠٨٠م). صـ٥٤ مصر٥٤ تاريخ (١٠٩٥هـ ١٠٨٨م). صر٥٥ صـ٥٤ م ١٠٩٨ م
- (٢١٣) دار الوثائق القومية محكمة الإسكندرية: س٣٥، صـ١٤٥م ٣٨٤ تاريخ (١٠١٣هـ ١٦٠٤م).
  - (٢١٤) نفس الأرشيف والحكمة: س٣٧، ص٢٦، م ٩٠ تاريخ (١٠٢٠هـ ١٩٦١م).
- (۲۱۰) نفس الأرشيف والمحكمة: س٤٦، ص٢٩٦، م ٩١٦، تاريخ(١٠١٥هـ ــ ١٩١٦م) ـ س٤٦ صــ ٣٧٤ بدون ترقيم تاريخ (١٠١٨هـ ـ ١٦٠٩م).
  - (٢١٦) نفس الأرشيف والحكمة: س٤٤، ص٢٢، م٢٢ تاريخ (١٠١٨هـ ١٦٠٩م).
  - (٢١٧) نفس الأرشيف والمحكمة: س٤٤،ص٨٥، م٢٣٦ تاريخ (١٠١٨هـ ١٦٠٩م).
  - (٢١٨) نفس الأرشيف والمحكمة: س٤٤،ص١٩٩، ٣٩٢م تاريخ (١٠٤١هـ ١٩٣١م).
- (۲۱۹) نسفس الأرشسيسف والمحكسمة: س٤١ص٢٦٦،م٥٥٦ تساريسخ (١٠١٦هـ١٠١٠م). س٤٥،ص١٥٨،م٣٦٦ تاريخ (١٠٣٥ـ ١٠٢٥م).
- (٢٢٠) نفس الأرشيف والمحكمة: س٤٦،صـ٥٤،م١٧٦ تاريخ (١٠٥٣هـ ١٦٦٤م). نفس الأرشيف محكمة. الباب العالى س١٦٦٩،صـ٢٩٣،م١١٣٦ تاريخ(١٠٧٥هـ ١٦٦٤م).
  - (٢٢١) نفس الأرشيف محكمة الإسكندرية س٤٩،صـ٤١ م ٦٤١ تاريخ (١٠٦٠هـ ١٦٤٩م)
- (٢٢٢) دار الوثائق القومية: محكمة الاسكندرية س٤٩، صـ١٤٨، ٣٩٢ تاريخ (٢٠١٠ هــ١٦٤٩م).
- (٢٢٣) نفس الأرشيف : محكمة القسمة العسكرية س٢٢ صـ٣٨، م٨٥ تاريخ (١٠٠٧هـ ١٥٩٨م).
  - (٢٢٤) نفس الأرشيف: محكمة الإسكندرية س٤٤، ص٢١٨، م٥٧٥ تاريخ(١٠١٥هـ ١٦٠٦م).
    - (٢٢٥) نفس الأرشيف والحكمة: س٤٦صـ، ٢٩،م ٥٥٤ تاريخ (١٠١٩هـ، ١٦٦٠م).
- (٢٢٦) دار الوثائق القومية: دفاتر الرزق الاحباسية ـ دفتر الغربية، رقم ١٦نوعي /٥٠٣٧ خارجي ورقة٣٧ .
  - (٢٢٧) نفس الأرشيف والمصدر ورقة ٣٢ .
    - (۲۲۸) نفسه ورقة ٦١ .
  - (٢٢٩) المرجع السابق ص ١٣ ـ صـ ٢٣ .

- . (٢٣٠) الحموى: فوائد الارتحال ، مصدر سبق ذكره ، جـ ١ صـ ٥٣٠ ٥٣١ .
- (٢٣١) دار الوثائق القومية : دفاتر الرزق الاحباسية ـ دفتر رقم ٢٢ نوعي/ ٥٠٤٧ حارجي ص ص
- (۲۳۲) دار الوثائق القومية محكمة القسمة العسكرية س٧٠ ، صـ ٥١٧، م ٥٦٢ مكور تاريخ (٢٣٨هـ ١٩٧٢م).
- (۲۳۳) نفس الأرشيف محكمة الباب العالى، س٩٤، ص ص ٦٥ ـ ٦٦ م ٣١١ تاريخ (٢٠٢١هـ ـ ٢٠٢١م).
  - (٢٣٤) ليلي عبد اللطيف: الإدارة ، مرجع سبق ذكره .
  - (٢٣٥) صلاح هريدي : دراسات في تاريخ العرب الحديث القاهرة ١٩٩٧م، صـ٥٦.
  - (٢٣٦) عبد الرحيم عبد الرحمن: تقديم واقعة الساجق، مصدر سبق ذكره ، ص. ٨ .
- (۲۳۷) محمد بن محمد بن أحمد الحسينى الجرجاوى: تعطير النواحى والأرجاء بذكر من اشتهر من علماء وبعض أعيان مدينة جرجا، مخطوط بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ٣٥٠٩٦، تاريخ ٢٤٨٧ جدا، صد ٥٨.
- (۲۳۸) دار الوثائق القومية : محكمة الباب العالي س٩٢ ص ص٦٢٥ ـ ٥٧٠، م ٢٣١٦ تاريخ (١٠٢٠هـ ١٦١١م).
  - (٢٣٩) تعطير النواحي والأرجاء ، مصدر سبق ذكره ، جـ ١ ، ص ٧٨ .
- (۲٤٠) تعطير النواحى والأرجاء ، مصدر سبق ذكره ، جـ٣ ، تحت رقم م ٢٩٩١٧ بتاريخ ٢٤٨٧، صـ ١١ ـ ١١ .
  - (۲٤۱) نفس المصدر، جـ ٣، ص ١٠.
  - (٢٤٢) تعطير النواحي الأرجاء ، المصدر السابق جـ ٣ صـ ٥٩ .
  - (٢٤٣) نفسه جـ٢ ، تحت رقم م١٠٦٤٩ ، تاريخ ٢٤٨٧ ، صـ ٤٠ .
  - (٢٤٤) دار الوثائق القومية: دفاتر الرزق الاحباسية، دفتر الاشمونين رقم٥٠٥، ورقة١٧٤.
- (٢٤٥) نفس الأرشيف والمصدر ـ دفتر ولاية القوصية وقنا رقم ٣ نوعي ـ ١١٧٥ خارجي جـ ٢ صـ ١٤٠
- (٢٤٦) دار الوثائق القومية دفاتر الرزق الأحباسية دفتر رقم ١٩ نوعي .. ٥٠٤٨ خارجي ورقة ١١٢ .
- (۲٤۷) نفس الأرشيف والمصدر دفتر رقم ثانى أشمونيين احباسى رقم ١٨ نوعى/ ٥٠٨٩ خارجى ورقة ١٣٦ .
  - (٢٤٨) نفس الأرشيف والمصدر دفتر رقم ١٧ نوعي ـ ١٥٠٥ خارجي ورقة ١٦٤ .
  - (٢٤٩) نفس الأرشيف والمصدر رزقة ولاية الأشمونيين رقم ٥٠٥٣ خارجي ورقة ١٥٧.
  - (٢٥٠) نفس الأرشيف والمصدر:رزقه ولاية الأشمونيين رقم ٥٠٥٣ خارجي ورقة ١٥٧.
    - (٢٥١) نفس الأرشيف والمصدر دفتر رقم ١٨ نوعي/ ١٨٩ خارجي ورقة ١٧٦ .

- (٢٥٢) نفس الأرشيف والمصدر دفتر أول البهنساوية رقم ١/٥٠١ خارجي ورقة ٣٠.
  - (۲۵۳) دار الوثائق دفتر أول البهنساوية ، ورقة ۱۰۳ .
  - (٢٥٤) نفس الأرشيف والمصدر نفس الدفتر ورقة ١٦٧ .
- (٢٥٥) الحموى : فوايد الارتحال ، مصدر سبق ذكره جدا ص ص ١٠٩٧ ١٩٠٨.
  - (٢٥٦) الحبي : خلاصة الأثر ، مصدر سبق ذكره جا ص ص ٢٠٣ ٢٠٤ .
- (٢٥٧) مخطوط بدار الكتب المصرية في ٢٣٨ ورقة رقم ميكروفيلم ١٠ ٥٤٠ ب٢٢٦ ٢
  - (٢٥٨) عمر الدفرى: المصدر السابق ، ورقة ٢٣٣ .
- (٢٥٩) دار الوثائق القومية: الدشت رقم ١٤٤، صد ١٢٧ ، تاريخ ( ١٩٣٦هـ- ١٦٢٦م).
- (٢٦٠) دار الوثائق القومية محكمة القسمة العسكرية ،س ٢١، ص ص ٤٢١ ٤٢٢ م ٧٣٧ تاريخ (٢٦٠) دار الوثائق القومية محكمة القسمة كانت بلصق الجامع الأزهر تجاه زاوية العميان ـ أنشأها جوهر القنقباني سنة أربع وأربعين وثماغائة (١٤٤٠م) ولما مات دفن بها ـ على مبارك : جـ ٦ صـ١٠٠.
- (۲۲۱) دار الوثائق القومية: محكمة القسمة العسكرية س ٢٨، ص ص ص ١١١-١١١، م ١٨٠ تاريخ (٢٦١) دار الوثائق القومية: محكمة القسمة العسكرية س ٢٨، ص ص ص ١٠٩-١١١،
  - (٢٦٢) نفس الأرشيف : الدشت رقم ١٧٧، صد ٤٩٥ تاريخ (١٩٦٨هـ ١٩٥٧م).
- (٢٦٣) نفس الأرشيف : محكمة الإسكندرية س٤٦ صـ ٢٥٠ م ٨٠٨ تاريخ ( ١٠١٦هـ ١٦٠٧م) صـ ٧٥٧\_م ٨٠٨ تاريخ ( ١٠١٦هـ ١٦٠٧م).
  - (٢٦٤) مجدى جرجس: بحث إبراهيم الناسخ والثقافة القبطية في القرن الثامن عشر صدا.
- (٢٦٥) ومن ذلك مثلاً أن اليهود، عملوا على احتكار وظائف الصرافة في الإدارة المصرية بصورة لفتت انتباه بعض الباشاوات، الذين أزعجهم هذا الوضع فسعوا إلى تغييره ومنهم الوزير أحمد باشا الدفتر دار (٦ شوال ١٠٨٦هـ الحجة ١٠٨٦هـ /٢٤ سبتمبر ١٦٧٥م ٢٠ فبراير ١٦٧٦م) الذي كان من قراراته أن أمر بإبطال اليهود الصرافين من الديوان، وجعل عوضهم إبراهيم جاويش دلال البلاد \_ أنذاك \_ في مقام صراف باشي \_ (أي رئيس الصرافين) وشاركه في ذلك صالح أفندي، واتخذوا صيارف من تحت أيديهم من المسلمين. مصطفى الحاج: خلاصة تاريخ مصر، مصدر سبق ذكره ص ص ١٥-١٥٩من الوكيل : تحفة الأحباب مصدر سبق ذكره ص ٢٠١٠ أحمد بن عبد الغني: أوضح الإشارات، مصدر سبق ذكره ص ١٧٤٠.
- (٢٦٦) محمد عفيفي الأقباط في العصر العثماني، تاريخ المصريين عدد (٥٤)، الهيئة العامة للكتاب ١٩٩٢م، ص ٢٤١.
- (۲۲۷) دار الوثائق القومية: محكمة الباب لعالى، س٩٢ ص٩٤٦، م ١٩٥٠ تاريخ (١٠١٩هـ ١٠١٠م).

- (۲۷۰) مراد شاوش بن يوسف الحنفى الرومى الشاذلى الأزهرى: كنز المفيض الأنور فى ذكر نبذه يسيره من فضائل الجامع الأزهر، مخطوط بدار الكتب، م ٥٠٣٥٩م ورقة ٣.
- ( ۲۷۱) الأب الكسيس مالون اليسوعى: الجامع الأزهر نبلة في تاريخه وتعليمه، مجلة الشرق ـ عدد ٢ سنة ١٩٠١م، صد ٥٥ .
- (٢٧٢) محمد عبد الله عنان: تاريخ الجامع الأزهر ط. لجنة التأليف والترجمة القاهرة ١٣٦١هـ. ٢٧٢) محمد عبد الله عنان: تاريخ الجامع الأزهر ط. لجنة التأليف والترجمة القاهرة ١٣٦١هـ.
  - (۲۷۳) مدة ولايته : شوال ۱۰۰٤ الحجة ۱۰۰۹هـ /مايو۱۹۹۳ سيوليو۱۹۹۸م.
- (۲۷٤) البكرى : الروضة المأنوسة، مصدر سبق ذكره ،ورقة ۲۲ ب/القلعاوى : صفوة الزمان فيمن تولى مصر من أمير أو سلطان : مصدر سبق ذكره ،ورقة ۱۳۵ الأسحافى: أخبار الأول مصدر سبق ذكره صد ۱۲۵
- (٢٧٥) مدة ولايته : غرة ربيع الأول ١٠١٤ ـ أخر صفر ١٠١٦هـ /١٧ يوليو ١٦٠٥ ١٦٠٥مايو ١٦٠٧م..
- (۲۷٦) الحنبلى نزهة الناطرين ـ مصدر سبق ذكره صـ ۱٤٩ / القلعاوى ـ مصدر سبق ذكره ـ ورقة ۱۲۸ مجهولة ـ تاريخ ملول آل عثمان وولاتهم ـ مصدر سبق ذكره / على مبارك مرجع سبق ذكره عدة صـ ۳٤٠.
- (۲۷۷) دار الوثائق القومية: محكمة القسمة العسكرية س١٩، صـ٣٨٦، م ٦٦١ صـ٣٨٨ م ٢٦٧ تاريخ (٢٠٧هـ ١٩٢١م). تاريخ (١٠٣١هـ ١٩٢١م). (٢٧٨ دار الوثائق القومية محكمة القسمة العسكرية س٢٩ صـ١٤٣ ـ ١٤٤ م ٣٠١ تاريخ ( ١٠١٩هـ ـ ٢٧٨).
- (۲۷۹) نفس الأرشيف محكمة بولاق: س٤٠ ص ص١٩٨ م٢٠٠ م٢٠٦ تاريخ (١٠٤٩ هـ ١٦٣٩م). محكمة الباب العالى: س١٥١ ص ص٣٥-٤٠، م١٥٥ تاريخ (١٠٨١هـ ١٦٧٠م).
- (۲۸۰) نفس الأرشيف: محكمة القسمة العربية، س٤٠ ص ص ٢٧٢ ـ ٢٧٤ م ٣٧٨ تاريخ (١٠٦٠هـ ـ ١٠٦٠). ـ 17٤٩م). محكمة القسمة العسكرية ،س٦٥ ،ص ص ٢٦٩ ـ ٢١١ تاريخ (١٠٧٢هـ ـ ١٦٦١م).
- (۲۸۱) نفس الأرشيف والحكمة س٢٨ ص ص ٧٧.٧١ م١٤٤ تاريخ ( ١٠١٧هـ ١٦٠٨م). س٥٥ ص ص ١٠١٠م). ١٦٠٠م).
  - (٢٨٢) الشناوي \_ الأزهر \_ مرجع سبق سبق ذكره جـ ١ صـ ٢٨٢ .
- (۲۸۳) دار الوثائق القومية: محكمة القسمة العسكرية س٤١، ص ص١٩٤\_١٩٥، م ٢٨٠ تاريخ (٢٨٣هـ ١٩٢٩م).

- (٢٨٥) نفس الأرشيف والمصدر س١٩، ص٠٠٠م ٣٤١ تاريخ (١٠٩٣هـ ١٥٩٤م).
- (٢٨٦) نفس الأرشيف والحكمة: س٢٠ص٣١٥م، ٩١٠ تاريخ (١٠٩٧هـ ١٥٩٨م).
- (٢٨٧) نفس الأرشيف: محكمة الباب العالى س١٥٥، ص ١١، م ١٦ تاريخ ١٩٨٣هــ ١٦٧٢م).
- (۲۸۸) دار الوثائق القومية : محكمة الباب العالى س۸۲، صد ۱۲۱ م۱۸۸ تاريخ (۱۰۱۲هـ ۱۲۰۳م).
- (٢٨٩) نفس الأرشيف: محكمة القسمة العسكرية س٢٥ ص٩٥٠ ، ٩٥٠ تناريخ (١٠١٤هـ ١٦٠٥م).
  - (٢٩٠) نفس الأرشيف \_ والمصدر س٢٧ ، صد ٢٥١ ، م ٥٧٠ تاريخ ( ١٠١٧هـ ١٦٠٨م).
    - (٢٩١) نفس الأرشيف الدشعت رقم ١٧٨ صد ٣٥٦ تاريخ ( ١٦٠٩هـ ١٦٥٨م).
  - (٢٩٢) نفس الأرشيف محكمة الباب العالى س١٧٦ صدم ٣٠٧ تاريخ (١٩٨١هـ-١٦٨١م).
    - (٢٩٣) نقلاً من ده الهام ذهني : مصر في كتابات الرحالة ، مرجع سبق ذكره ،ص٧١٠ .
- (٢٩٤) على مبارك: مرجع سبق ذكره جـ٤ ،ص ٢٠ د/مصطفى رمضان: تاريخ الإصلاح في الأزهر في الأزهر في العصر الحديث، دار الوفاء للطباعة ، القاهرة ١٩٨٤م صد١٠ .
  - (۲۹۰) رحلة الخيارى: مصدر سبق ذكره صد ۲۲۹.
  - (٢٩٦) الحبي : مصدر سبق ذكره جـ٢ ص ص ٢١٠ . ٢١١ .
  - (٢٩٧) فوايد الارتحال ، مصدر سبق ذكره جـ٢ ص ص ٨٦٨ ـ ٨٧٠ .
    - (۲۹۸) الحموى : جـ۳ ، ص ۲۵۹ .
      - (٢٩٩) الحبي . جد ٤ صـ٢٩٩ .
    - (۲۰۰) على مبارك : مرجع سبق ذكره جـ ٤ صـ
- (۳۰۱) على عبد الواحد وافى : لمحة فى تاريخ الأزهر ، فى مطبعة الفتوح ، القاهرة ١٣٥٥/٢هـ ـ ١٩٣٦ م صد ٥٢ ـ ٣٠ بيارد دوج : الأزهر فى ألف عام ترجمة د / حسين فوزى النجار ، الهيئة العامة للكتاب ١٩٩٤ ، مصـ ٩٩ .
  - (۳۰۲) الحبي : جـ٢ ص ص ٤١٦ ـ ٤١٧ .
    - (۳۰۳) الحموى: جـ٣، ص ٦٣٦.
- (٣٠٤) محمد أبو المواهب البكرى ـ أحد علماء زمانة ، قال الحموى عنه : 11 كان منبع الكرم والجود وبحر الافضال والعطا المحدود ، أخلاقه ، ومحامده مرضية في الذروة العليا من الأدب والشعر ، والإنشاء والعلوم الدينية خصوصاً فن التفسير والأصول والعربية ، ولد بمصر سنة ٩٧٣هـ (١٥٦٥م). وقد خلف أخاه زين العابدين في مشيخة البكريه ـ وله عدة مؤلفات الحموى: جد م ص ٩٧٠٩م.
  - (٣٠٥). نفس المصدر: جدا ص ٩٧.
  - (٣٠٦) الحبي جدا ، صد ١٧٥ . الحموى جدا ، صد ١٩٥ .

- (۲۰۷) الحموى: جـ١ ص ص ٥٦٦ ـ ٥٦٧ .
- (٣٠٨) على الزيادى الشافعى: رئيس العلماء بمصر فى زمانه أخذ عن مشاهير علماء القرن العاشر الهجرى (الـ٢٠٦) كالشهاب أحمد الرملى، والشهاب عميرة البرلسيوالشهاب أحمد بن حجر الهيثمى والنور عليا لطندتائى وشهاب الدين البلقينى وغيرهم الكثير، وقد بلغت شهرته الأفاق، وتصدر للتدريس بالأزهر، وانتهت إليه فى عصره رياسة العلم بحيث أن جميع علماء بحسر الممامنهم إلا وله عليه مشيخة، وكان العلماء الأكابر تحضر درسه وهم فى غاية الأدب ـ الحبى: جـ٢ ما منهم إلا وله عليه مشيخة، وكان العلماء الأكابر تحضر درسه وهم فى غاية الأدب ـ الحبى: جـ٢ مــ ١٩٥ ـ ١٩٧ ـ .
  - (٣٠٩) نفس المصدر: جدا ، ص ١٩٦ .
- (٣١٠) فمن ذلك ما نراه من الشيخ العالم سالم بن حسن الشبيشيرى الشافعى (٣١٠هـ ١٦١٠م). أخذ الفقه عن النور الزيادى ـ المقدم الذكر ـ فكان يطالع لطلبة ـ الزيادى الدرس، وكان محله من محل الولد من الوالد، وكان بينهما محبه أكيدة، ومداعبات لطيفة . وقد توفى الشبشيرى فى حياة شيخه فجزع عليه جزعاً شديداً ، بحيث أنه لم يعقد بعده درساً إلا ويترنم بذكره ، ويشير إلى جلالة قدره ، وإذا توقف أهل الدرس فى مسئله تأوه تأوه الحزين ، وهو يقول : ١٠ أنمبنا موت سالم !! الحجى جد ٢، ص ١٩٦٠ جـ ٣ ص ص ٢٠٢ ـ ٢٠٣ .
- - ٠ (٣١٢) الحبي : جـ٤ ، ص ص ٢٠٦ ـ ٢٠٧ .
  - (٣١٣) وهي الفقه وأصوله الفرائض الحديث التفسير القراءات التجويد .
    - (٣١٤) وهي النحو ـ الصرف ـ البلاغة ـ اللغة ـ الأدب والشعر .
- (٣١٥) إجازة الشيخ أبو النصر أحمد المنزلى الشافعي لولده الشيخ محمد : مخطوط بالمكتبة الأزهرية تحت رقم ٤١٧٩٣ مصطلح حديث .
- (٢١٦) الحبى: جـ١ ،ص ٣٣١ أيضاً ما ذكره الرحالة الفرنسي فرمنال . عندما زار مصر . ودخل الجامع الأزهر في القرن الحادي عشر الهجري (الـ١٧م) د/ إلهام ذهني مرجع سبق ذكره صـ ٧٦ .
  - (٣١٧) المحبى :جـ٣ ، ص ١٩٣ .
- (٣١٨) ومن كتب السيرة التي كانت تدرس أنذاك مسيرة ابن هشام مسيرة ابن سيد الناس م إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون م للحلبي (ت١٩٤١هـ١٩٣٤م).
  - (٣١٩) محمد عبد الله عنان : تاريخ الجامع الأزهر ، مرجع سبق ذكره، ص ١٣٥ .
- (٣٢٠) عاصم الدسوقى : مجتمع علماء الأزهر فى مصر ١٨٩٥ ـ ١٩٦١م، ط. دار الثقافة الجديد، القاهرة ١٩٧٩م ، ص ص ١١ ـ ١٢ .
  - (٣٢١) نفس المرجع صد ١٢ .
- (٣٢٢) من هؤلاء محمد عبد المنعم خفاجي : الأزهر في ألف عام ط. المطبعة المنيرية بالأزهر ١٣٧٤هـ

- ١٩٥٥م جـ ١ صـ ٨٨ على عبد الواحد وافى : لحة فى تاريخ الأزهر ، مرجع سبق ذكره ، صـ ٨٧ د/ دانيال كريسيليوس : تحت عنوان ظهور شيخ الإسلام ـ باعتباره الزعيم الدينى البارز فى مصر، تابع كتاب أبحاث الندوة الدولية لتاريخ القاهرة ١٩٦٩م ، جـ صـ ٤٨٧
  - (٣٢٣) محمد عبد الله عنان : مرجع سبق ذكره، ص ص ١٣٦ ـ ١٣٨ .
  - (٣٢٤) مدة ولايته ١٧محرم ٩٤٥ \_ ربيع الأول ٩٥٦هـ/ ١٦ يونيه ١٥٣٨ ـ أبريل ١٥٤٩م.
- (٣٢٥) للمزيد عن هذه الحادثة يرجع إلى أحمد بن سعيد العثمانى : ذخيرة الإعلام، مصدر سبق ذكره .
- (٣٢٦) استحدث هذه الوظيفة السلطان برقوق أول سلاطين المماليك البرجية في عام ٧٨٤ هـ (٣٢٦). وكان يختار صاحب هذا المنصب من بين كبار رجال الدولة من الأمراء والأغوات، وأول من وليه الأمير بها در الطواشي كبير المماليك أنذاك \_ المقريزي: الخطط، مصدر سبق ذكره جـ٤ ص ص ٥٣ ـ ٥٤.
- (٣٢٧) دار الوثائق القومية : محكمة القسمة العسكرية، س٦٢ ، ص ص ٣٢٣ ـ ٣٢٤ م ١٧٨ تاريخ (٣٢٠ هـ ـ ١٦٥٥م).
- (۲۲۸) نسفس الأرشسيسف : محكسمة السباب السعبالي، س١١٩ صـ ٢٠٧م ١٠٦٥ تساريسخ (٢٢٨).
- (۳۲۹) مدة ولايته ٦ محرم ١١٠١ ـ ١٢ جمادى الثاني ١١٠٢هـ / ١٢ أكتوبر ١٦٨٩ ـ ١٣ مارس
  - (٣٢٠) أكتوبر ٢٦٠٠م.
  - (٣٣١) أحمد شلبي بن عبد الغني : أوضح الإشارات ، مصدر سبق ذكره ، ص ١٨٦ .
- (٣٣٢) شهاب الدين أحمد الخفاجي : عناية القاضي وكفاية الراضي على تفسير البيضاوي ط. دار الطباعة الخديوية ، جـ١ صـ ٣٤٠ .
- (٣٣٣) ومما يؤيد ذلك ، ما شرطه الشيخ العالم شمس الدين محمد بن زين الدين عبد السلام بن ناصر الدين العاطى عند وقف بعض ممتلكاته على الجامع الأزهر ، أن يحال النظر على وقفه هذا لشيخ الجامع الأزهر . دار الوثائق القومية محكمة القسمة العسكرية، س١٩ صـ٣٨٨ ، م١٦٧ تاريخ (١٩٠٣هـــ ١٩٥٤م).
  - (٣٣٤) لمعرفة المزيد عن تلك الحادثة \_ يرجع للجبرتي، مصدر سبق ذكره، جـ١، ص٢٠٨.
- (٢٢٥) دار الوثائق القومية : محكمة الباب العالى س٤٥،صـ١٩٢،م٨٦٣ تاريخ (٩٩٥هـــ١٥٨٦م).
  - (٣٣٦) نفس الأرشيف: والمصدر س٧٥،ص٩١٣م،٣٢٦٨ تاريخ(١٠١٠هـ ١٦٠١م).
    - (٣٣٧) نفسه ـ والمصدر س٧٦،ص٥٠م١٧٦ تاريخ(١٠١٠هـ ١٦٠١م).
- (۳۳۸) نفسه: محكمة القسمة العسكرية س٢٤، صـ ٢٣٧، م ٤١٠ تاريخ (١٠١١هـ ١٩٠١م) وهو من ضمن ما اتفقت كتب التراجم مع الوثائق على أنه تولى هذا المنصب ـ الحيى: جـ ٢، صـ ٢٢١

- الحموى :جـ٢ ، ص ص١٦٤ ٨٦٥ ٨٦٥
- (۳۳۹) دار الوثائق القومية:محكمة الباب العالى س٧٧،صـ٣٢٢، م١٥١١ بتاريخ (١٠١١هـ ٢٣٩) دار الوثائق القومية:محكمة الباب العالى س١٦٠٧م). محكمة بولاق س٣٣،ص١٧٥، محكمة القسمة العسكرية س٣٩ صـ١٣،٩٢١ تاريخ (م١٠٣٠هـ ١٦٢٢م). محكمة القسمة العسكرية س٣٩ صـ١٣،٩١١م). الدشت \_رقم ١٤٢٣ ص ص ١١٥ ـ ٥١٥ تاريخ (١٠٣٥هـ ١٦٢٢م).
- (۳٤٠) نفس الأرشيف:محكمة الباب العالى ص٧٧.ص م تاريخ(١٠١١هـ ١٦٠٢م) س٢٨ ص١٠٤٠ نفس الأرشيف:محكمة الباب العالى ص٧٧.ص م تاريخ(١٠١٥ تــاريــخ(١٠٣٥هـ م١٠٣٥م) محكمة القسمة العسكرية س٤٦ ص ١٦٢٥م). ص٢٩٢٠م) محكمة القسمة العسكرية س٤٦ ص ٢٨٥٠ م ٢٨٨ ، م ٨٩٥ تاريخ (١٠٥٠هـ ١٦٣٨م). س٨٤ ص ٩٥ ، م ١٣٣ تاريخ (١٠٥٠هـ ١٦٤٠م).
- (۳٤۱) نفس الأرشيف :محكمة الباب العالى س٧٧ص ١٩٤٤م ٤٧٩ تاريخ (١٠١ه ـ ١٦٠٢م). س٧٨ص ١٩٠٥ تاريخ (١٠١ه ـ ١٦٠٢م) س٧٩ ص ٩٤ م ٤٣٩ تاريخ (١٠١ه ـ ١٦٠٢م) المهم م ٩٤ تاريخ (١٠١ه ـ ١٦٠٢م). الدميرى ـ قضاة مصر ـ مصدر سبق ذكره ص ١٥٣٠ ـ وما يستدل به أيضاً على أن هذا الرجل تولى هذا المنصب،ما حدث في مصر في نهاية القرن العاشر الهجرى (الـ٢١م) من ظهور فتنة الجند السباهية، والتي عرفت في المصادر التاريخية بـاافتنة الطلبه الوالتي استمرت حتى نهاية العقد الثاني من القرن الحادي عشر الهجرى (الـ١٧م) حيث أن هذا العالم أصدر فتواه بأن هؤلاء الجند طائفة مارقه تستحق الجزاء الأمر الى جعلهم يرصدون منزله أكثر من مرة ليقتلوه البكرى : كشف الكرية ، مصدر سبق ذكره صـ ٣١٧ . البرلسي :بلوغ الأرب ، مصدر سبق ذكره صـ ٢٨٩ .
- (٣٤٢) دار الوثائق القومية : الدشت ـ رقم ١٤٧ ـ ١١٨ ـ تاريخ (١٠٣٩هـ ١٦٢٩م) محفظة رقم ١٤٤، ص ١٤٧، تاريخ (١٠٤٩هـ ١٦٣١م).
- (٣٤٣) نفس الأرشيف: محكمة الباب العالى، س ١٢٣، صـ ٢٦٦، م ١٣٧١، تاريخ (٦٠٥٦هـ \_ ١٦٤٦م). س١٦٤٦م). س١٦٤٦م
- ر (٣٤٤) من أقوى الدلالات على تولى هذا الرجل ذلك المنصب، ما حدث من تشفعه عند وزير مصر انذاك مصطفى باشا، ووقوفه فى وجهه لمصلحة الجنود الذين حكم عليهم بالنفى على الرغم من أنهم كانوا يعدون طائفة مارقة ـ للمزيد يرجع إلى الصوالحى: واقعة الصناحق، مصدر سبق ذكره ص ص ٨٧٨٨، كذلك الإشارات الصريحة من قبل المصادر التاريخية بأن هذا العالم تولى ذلك المنصب ـ الحاج مصطفى الحلبى: مختصر تاريخ مصر، مصدر سبق ذكره، ص ٤٠٤ مجهول: تاريخ ملوك آل عثمان، مصدر سبق ذكره . أحمد شلبى أوضع الإشارات، مصدر سبق ذكره ص ص ١٩١٨ مصفى القلعاوى: صفوة الأحباب، مصدر سبق ذكره ص ١٩١ مصفى القلعاوى: صفوة الأمان، مصدر سبق ذكره، ورقة ١٩١ أ .

- ( ٢٤٥) الحبي: جـ٢ صد ٢٣١ . الحموى جـ٢ صد ٨٦٨ .
- (٣٤٦) الجبرتي: جدا ،صـ٧٠٨. القلعاوي: صفوة الزمان، مصدر سبق ذكره ورقة ١٥٦ أ.
  - (٣٤٧) الحموى :جـ٢ صد ١٤١ .
  - (٣٤٨) الجبرتي: جدا صد ٢٠٨.
  - (٣٤٩) محمد ضيف الله : الطبقات ، مصدر سبق ذكره ، صـ ٩ ـ ١٠ .
    - (۳۵۰) الجبرتي : مصدر سبق ذكره صـ ۱۱۴ .
- (٣٥١) الشرنبلالى \_ فتع بارى الألطاف بجدول مستحق الأوقاف \_ الرسالة الثانية والثلاثون من كتاب \_ التحقيقات القدسية \_ مصدر سبق ذكره ورقة ٢٣٦ \_٢٣٦.
- (٣٥٢) قائلاً فى ذلك : " قد ورد علينا من الشام المأنوسه بمصرنا المحروسة سؤال عن الحادثة التى سطرنا جوابها بالرسالة التى هى فتع بارى الألطاف بجدول طبقات مستحق الأوقاف ، وعلى السؤال جواب مفتى الشام ـ لطف الله به الملك العلام ـ وقد جنع فيه إلى ما يجب على إخوانه له التنبيه ، وقد تكرر الإرسال عن ذلك الإفتاء ، وتحرير المقال، فما وسعنا إلا إزالة الالتباس وتحرير حكم الحادثة بنصب المذهب ، ولو كره بعض الناس " ووضع فى إجابته عن ذلك السؤال رسالة بعنوان الابتسام بأحكام الإقحام ونشق نسيم الشام .
  - (٣٥٣) الخفاجي : ريحانة الألب ، مصدر سبق ذكره، ص ص ٢٨٤ ـ ٢٨٥ .
- (٣٥٤) عبد الغنى النابلسي : الحقيقة والمجاز في الرحلة إلي بلاد الشام ومصر والحجاز ط :الهيئة العامة للكتاب ١٩٩٠م صـ٧.
  - (٣٥٥) الحبي: جـ٤ ص ص٣٨٧ ـ ٣٨٩ .
- (٣٥٦) يونان لبيب رزق ، ومحمد مزين : تاريخ العلاقات المصرية المغربية . منذ مطلع العصور المدينة حتى ١٩١٢م، ط. مطابع الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٧١م، صـ١٥١ .
  - (٣٥٧) نفس المرجع صد ١٥٤ .
- (٣٥٨) قبل أن لفظ الفونج يرتبط بلفظ قون مد وهو اسم أحد أميا كانم . وعن المعنى اللغوى لكلمة مد وجد أن معناها أأ اللثام أأ الذى كان يلبسه الطوارق فى السودان، وأما عن موطن الفونج الأصلى، فهناك أكثر من رأى للباحثين ، فمنهم من رأى أن أصلهم الشلك الزنوج الذين كانوا يسكنون على الضفاف الغربية للنيل الأبيض عند عرض ١٣ تقريباً، ومنهم من رأى أن الغونج جاءوا من الحبشة ، وأصلهم سلاله عربية أموية هربت من العباسين ، والثالث وهو الأقوى يرى أن أصلهم منطقة بحيرة تشاد جنوبى الصحراء الغربية ـ عبد الجيد عابدين : تاريخ الثقافة العربية في السودان منذ نشأتها إلى العصر الحديث ط. مطبعة السبكنى بالأزهر ، الأولى ١٩٥٣م صـ ٥٠ في السودان منذ نشأتها إلى العصر الحديث ط. مطبعة السبكنى بالأزهر ، الأولى ١٩٥٨م صـ ٥٠ (٣٥٩) محمد سليمان: دور الأزهر في السودان، ط. الهيئة المصرية العامة للكتاب مكتبة النهضة العربية
- ١٩٦٣/٢م،صـ٢٢٩. (٣٦١) أحمد بن الحاج أبو على كاتب الشونة : كاتب الشونة في تاريخ السلطنة السنارية والإدارة

المصرية ، تحقيق الشاطر بصيلى عبد الجليل ، ط دار الأحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركاء ١٩٦١م، ص ص ٩٠٠٠ .

(٣٦٢) محمد ضيف الله : الطبقات ، مصدر سبق ذكره ص ص ١١٦١٥ .

(٣٦٣) لمعرفة المزيد يرجع د. محمد ضيف : المصدر السابق ،صص ١١٥ - ١١٥ ومحمد سليمان :

دور الأزهر ، مرجع سبق ذكره ، ص ٢٦ - ٢٧ .

(٣٦٤) محمد ضيف الله : طبقات ،المرجع السابق ، ص ٧٠

(۲۲۵) الحبی :جـ۲ ، ص ص ۲۲۷ ـ ۳۲۹ ، ص ص ۲۸ ـ ۲۱ . ۱۸۶ ـ ۱۸۹ .

(٣٦٦) الحبي : جـ١ ، ص ص ٢٩٨ ـ ٢٩٩ .

(٣٦٧) الحموى :جـ٣، ص ص ٢١٣ ـ ٢١٥ .

(٣٦٨) المحبى: جـ٣ ،ص ص ٢ - ٨ .

(٣٦٩) نفس المصدر :جد ٤ ، صد ١٧٤ .

(۳۷۰) نفسه : جـ٤ ، ص ص ٢٧١ ـ ٣٧٢ .

(٣٧١) دار الوثائق القومية: الدشست رقم ٢٠٦ ص ٢٥١ بتاريخ ( ربيع الأخر ١١٠٠هـ ١٦٨٨م).

(٣٧٢) الحموى :جـ٢ ،ص ص ٥٤ - ٥٤ .

(٣٧٣) نقس المصدر: جـ٢ ،ص ص ٥٩ - ٦٠ -

(۳۷٤) الحموى: جـ٣ ،ص ص ٣٨٤ ـ ٣٨٧ .

# الفصل الثالث جهود العلماء في العلوم الدينية

نظراً لأهمية الدراسات الدينية عند المسلمين كعلوم ضرورية ، رأت الدراسة أن تضع إسهامات علماء فترتها في مقدمة فصول رصد الحركة الفكرية ، خاصة وأن الإقبال على دراسة العلوم الدينية يفوق الإقبال على غيرها من العلوم الأخرى ، وسوف يتناول هذا الفصل الحديث عن إسهامات علماء فتره هذه الدراسة في العلوم الدينية التفسير ، الحديث ، القراءات والتجويد ، الفقه على المذاهب الأربعة ، كما ستوضح الدراسة نصيب كل منها من الاهتمام ، وأسباب ذلك .

#### علم التفسير:

هو علم باحث عن معنى نظم القرآن بحسب الطاقة البشرية ، وبحسب ما تقتضيه القواعد العربية . ومباديه العلوم العربية ، وأصول الكلام ، وأصول الفقه والجدل ، وغير ذلك من العلوم . والغرض منه معرفة معانى النظم . وفائدته حصول القدرة على استنباط الأحكام الشرعية على وجه الصحة . وموضوعه كلام الله سبحانه وتعالى . وغايته التوصل إلى فهم معانى القرآن واستنباط حكمه ليفاز به إلى السعادة الدنيويه والأخرويه . (١)

والمتتبع لتطور علم التفسير وغوه يجد أنه قد مر بعدة أطوار ، ففي عهد الرسول (صلى الله عليه وسلم) كان هو المرجع الوحيد الذي إليه يرجع الصحابة في توضيح آيات القرآن، كما بين لهم الناسخ والمنسوخ . ثم بعد ذلك بقى الصحابة محتفظين بما علموه من الرسول (صلى الله عليه وسلم) وأتى بعدهم التابعون فرووا عن الصحابة هذا العلم طبقة عن طبقة ، ولم يزل ذلك متناقلاً بين الصدر الأول ، حتى دونت الكتب ـ فدون يومئذ ما علمه الصحابة والتابعون من التفسير ، ولم يكن الذي دونوه يؤمئذ غير طائفة من أحاديث الرسول .(٢)

تم أخذ الناس يتوسعون شيئاً فشيئاً في تدوين التفسير ، أى أنهم أخذوا يبيحون الأنفسهم الأخذ عن غير المصدر الأول . وهو الرسول (صلى الله عليه وسلم) وأصحابه ، فدخل تدوين التفسير في طور ثان من أطواره ، أصبح عرضة للزيادات الكثيرة تأتيه من مصادر أخرى ، وتدعوا إليها ظروف شتى (٣) ويقول ابن خلدون في ذلك : "إلا أن

كتبهم ومنقولاتهم تشتمل على الغث والسمين ، والمقبول والمردود ، والسبب في ذلك أن العرب لم يكونوا أهل كتاب ولا علم وإنما غلبت عليهم البداوة والأمية ، فإذا تشوقوا إلى معرفة شئ مما تتشوق إليه النفوس البشرية ، في أسباب المكونات ، وبدء الخليقة ، وأسرار الوجود كانوا يسألون عنه أهل الكتاب قبلهم ١١ (٤)

ثم انتقل التفسير إلى طور آخر أكثر أهمية ، وجاء ذلك نتيجة الظروف السياسية والدينية ، والاجتماعية ، والثقافية ، حيث توسع المهتمون بهذا العلم ، وبلغ هذا التوسع حدوداً خرج به التفسير من دائرة النقل إلى دائرة العقل ، فأصبح التفسير عقلياً أو اجتهادياً.

ولقد مر التفسير العقلى بأطوار كالتى مر بها التفسير النقلى ، إذ أنه كان في أولها يعتمد على النقل أكثر من العقل ويقول ابن خلدون في ذلك : "وهذا الصنف من التفسير قل أن ينفرد عن الأول ال (°)

ثم انتقل التفسير العقلى إلى مرحلة أخرى ، وهى غلبة الطباع التى كان عليها أصحاب هذه التصانيف ، ونرى حاجى خليفة يقول في ذلك : ١١ ثم صنف بعد ذلك قوم برعوا في شتى العلوم ، ومنهم من ملأ كتابه بما غلب على طبعه من الفن واقتصر فيه على ما تمهر فيه ، كأن القرآن أنزل لأجل هذا العلم ١١ مع أن فيه تبيان كل شي ، فالنحوى تراه ليس له هم إلا الإعراب ، وتكثير الأوجه المحتملة فيه ، وإن كانت بعيدة ، وينقل قواعد النحو ومسائله وفروعه وخلافياته كالزجاج (٢) ، والواحدى (٧) في البسيط ، وأبى حيان (٨) في البحر . والفقيه يكاد يسرد فيه الفقه جميعاً كالقرطبي (١) . وصاحب العلوم العقلية خصوصاً الإمام الفخر الرازى (١٠) قد ملأ تفسيره بأقوال الحكماء والفلاسفة ، وخرج من شي إلى شي حتى يقضى الناظر العجب . والمتكلم يملأ تفسيره بالكلام في مذهبه كالزمخشرى في تفسيره المشهور (الكشاف) . وغير ذلك من الأنماط التي غلب عليها طبع من صنف في هذا العلم ١١ (١١)

من أجل هذا تحرج المسلمون تحرجاً شديداً في التفسير واتفقوا على أمهات لا ينبغى عندهم أن تعدو هذه الأربع .

أولها: النقل عن النبي (صلى الله عليه وسلم) مع الاحتياط الشديد في ذلك على طريقة أهل الحديث.

الثانية : الأخذ بقول الصحابي .

الثالثة : الأخذ بمطلق اللغة.

الرابعة: التفسير بمقتصى معنى الكلام، والمقتضب من قوة الشرع. (١٢)

أما من ناحية الشروط التي وضعوها في المفسر فقال عنها الزمخشرى: "اعلم أن العلماء كما بينوا في التفسير شرائط بينوا في المفسر أيضاً شرائط لا يحل التعاطى لمن عرى عنها . أو هو فيها راجل ، وهي أن يعرف خمسة عشر علماً على وجه الإتقان والكمال : اللغة ، والنحو ، والتصريف ، والاشتقاق ، والمعانى ، والبيان ، والبديع ، والقراءات ، وأصول الفقه ، وأسباب النزول ، والقصص ، والناسخ والمنسوخ ، والفقه ، والأحاديث المبينة لتفسير المجمل والمبهم ، وعلم الموهبة ١١ . (١٣)

من أجل هذا كله لا يسع الباحث في هذا السبيل إلا أن يلاحظ أن المصريين كانوا أشد تحرجاً في كتابة التفسير والتصدى له أكثر من غيرهم من الأقطار الأخرى . ولعل ذلك هو السبب في قلة عدد المفسرين من المصريين ، ولعل ذلك أيضاً هو السبب في أن السيوطى لم يعقد لهم في كتابه !! حسن المحاضرة !! ، فصلاً عن المفسرين مثل فصوله عن النحاة والمفقهاء والمحدثين .

ومع ذلك فللسيوطى كتاب في (طبقات المفسرين) ، ترجم فيه لمائة وثلاثة وثلاثين من أولئك المفسرين ، قل عدد المصريين بينهم عنْ عشرة مفسرين . (١٤)

وعلى ما يبدو أن هذا التحرج قد انتقل بصورة شديدة إلى المهتمين بهذا العلم في العصر العثماني ، لدرجة تشعر الباحث بأن علماء ذلك العصر ورثوا هذا التحرج بمن قبلهم . وهو ما سوف يتأكد لنا عندما تتعرض الدراسة لجهود علماء ـ القرن ( محل الدراسة ) في علم التفسير .

فلو نظرنا إلى ما تزكه علماء ذلك القرن من المصنفات المتعلقة بعلم التفسير نجدها قليلة جداً. كما نلمس أنها استقرت حول عدة محاور ، منها محاولة القيام بتفسير القرآن الكريم كاملاً ، أو القيام بتعليق الحواشي على كتب من سبقهم ، أو القيام بتفسير سورة أو آية واحدة ، أو القيام بإزالة الغموض الذي قد يعترى بعض سور القرآن . أو القيام بالتصنيف فيما يتعلق بالبسملة والحمدلة .

فعن أولى تلك المحاور وهي محاولة علماء تلك الفترة بتفسير القرآن الكريم، جملة واحدة في عمل مستقل يحمل اسم واضعه ، فهي في الواقع قليلة أو نادرة ونجد في طليعة

من اهتموا بذلك الشيخ المفسر تاج العارفين بن محمد بن على أبو الوفا المصرى الشافعى (ت ١٠٠٨هـ ١٥٩٩م). والذى قام بتفسير القرآن في أربعة مجلدات . (١٥٠ وعن حاولوا تفسير القرآن الكريم كله خلال ذلك القرن الشيخ العالم مرعى الحنبلى. في تفسيره الذى سماه البرهان في تفسير القرآن الا أن هذا العمل لم يكتمل . (١٦) وهناك نرى البغدادى ينسب للشيخ العالم إبراهيم اللقانى المالكي. تفسير للقرآن الكريم .(١٧)

وهكذا فكم هو من الواضح ندرة المحاولات التى قام بها علماء تلك الفترة في تفسير القرآن الكريم كاملاً ، ومن المؤكد أن لهذا الأمر سببه ، وهو ما سوف تحاول الدراسة توضيحه ، على أن أهم ما يلاحظ في هذه المحاولات أن معظمها قد وضعت في النصف الأول من القرن الـ١٧م . بينما وضعت معظم الحواشى التى علقت على تفاسير السابقين في النصف الثانى من ذلك القرن ، وهو ما سيتضح فيما يلى ذلك من سطور . ولما كان تفسير البيضاوى من أكثر كتب التفاسير التى جذبت انتباه المهتمين بهذا العلم خلال العصر العثمانى ، وخاصة في القرن ـ محل الدراسة ـ رأت الدراسة تسليط بعض الضوء على هذا الكتاب وتوضيح ما اختص به من مميزات .

فالبيضاوى هو القاضى الإمام العلامة ناصر الدين أبو سعيد عبد الله بن عمر البيضاوى الشافعى المتوفي بتبريز سنة خمس وثمانين وستمائة (١٢٨٧م) وقيل سنة اثنين وتسعين وستمائة (١٢٩٤م) وتفسيره هو الأنوار التنزيل وأسرار التأويل الوهو كتاب عظيم الشأن ، حيث لخص فيه من الكشاف ما يتعلق بالإعراب والمعانى والبيان . ومن التفسير الكبير . (١٨) ما يتعلق بالحكمة والكلام، ومن تفسير الراغب (١٩) . ما يتعلق بالاشتقاق وغوامض الحقائق ولطائف الإشارات بالإضافة إلى أنه ضم ما ورى زناد فكره من الوجوة المعقولة والتصرفات المقبولة ، كما أظهر فيه مهارته في العلوم حسبما يليق بالمقام ، فحل ما أشكل على الأنام ، وذلل لهم صعب المرام ، وأورد فيه من المباحث يليق بالمقام ، فحل ما أشكل على الأنام ، وذلل لهم صعب المرام ، وأورد فيه من المباحث بالإثبات الأدلة على أصول مذهب أهل السنة . (٢١) ولعل هذا ما جعل علماء العصر العثمانى يتمسكون به أكثر من كتب التفسير الأخرى .

وفي الحقيقة لم يكن علماء القرن الحادى عشر الهجرى الـ١٧م أول من أهتم بتفسير البيضاوى ، وإنما حظى ذلك التفسير باهتمام الكثير من العلماء السابقين من كافة الأمصار ، حيث تناولوه بتصنيف الحواشى وكتابة التعليقات عليه .

وقد بلغ اعتناء العلماء بتفسير البيضاوى حداً تعدى تدوين الحواشى والتعليقات فجعلوه ضمن المناهج الثابتة لتعليم طلابهم ذلك العلم . (٢٢) هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى كان من النادر جداً أن تخلو مكتبة من المكتبات الخاصة لدى المهتمين بإثراء حياتهم الثقافية خلال ذلك القرن، من هذا الكتاب، وكأنهم بذلك يعوضون ندرة الكتابة أو التصنيف في هذا العلم من علماء ذلك القرن باقتناء هذا الكتاب .

ونجد ما هو أكثر من ذلك ، وهو أن ثمة من المهتمين باقتناء الكتب وتحصيل الثقافة في ذلك القرن من لم يرض باقتناء نسخة واحدة من هذا الكتاب ، بل كان حريصاً على أن تضم مكتبته أكثر من نسخة ، وإن كان السبب الرئيسي في اقتناء أكثر من نسخة في مكتبة واحدة قد يرجع إلى اختلاف النسخ فيما بينهما من جودة الورق ، واختلاف الخطوط ، وما تحتويه النسخ من معلومات تبعاً لطرق النسخ آنذاك ، إلا أن في هذا دلالة واضحة وقوية على حرص المهتمين بالنواحي العلمية والثقافية آنذاك على اقتناء هذا الكتاب بكامل معلوماته .

ومن هذا مثلاً ما نراه لدى القاضى أحمد أفندى ـ قاضى ثغر رشيد آنذاك ـ الذى ضمت مكتبته ثلاثة نسخ لهذا الكتاب ، اثنتان منهما الكتاب نفسه الأولى بسعر ١٩٥٠٠رة ـ أى مايوازى ثمن مائة وتسعين إردباً من القمع في فترات الرخاء أنذاك ـ والثانية بسعر ٢١١٠. والثالثة حاشية بسعر ٢٠٠٠رة. (٢٣) أيضاً ما نجده في مكتبة العالم الأديب عبد القادر البغدادى (ت١٩٣٠هـ ـ ١٩٨٢م). من وجود نسختين من هذا الكتاب الأول بسعر ١٥٠٠مرارة ، والأخرى بسعر ٢٥٠٠مرارة . (٢٤) وغير ذلك الكثير .

ولعلك لاحظت مدى ارتفاع أسعار نسخ هذا الكتاب في كلتا المكتبتين وهو مؤشر آخر على مدى اهتمام أرباب العلم والثقافة بهذا الكتاب ، وما يؤكد ذلك أن هذا الكتاب ظل محتفظاً بالمعدل السعرى له بصورة ثابتة في معظم المكتبات الخاصة التى يرجع تاريخها إلى فترة الدراسة . ومن الجميل أن نرى الوثائق قد سجلت لنا وثيقة لشراء ذلك الكتاب وحده . حيث قام قاضى القضاة بمصر \_ في وقته \_ مولانا درويش محمد أفندى ابن عبد الجبار ، بشراء جميع حاشية شيخ زادة على البيضاوى ثلاثة أجزاء بمبلغ أربعون ديناراً (٢٥)

ونجد في مقدمة المهتمين بإعادة إنتاج هذا الكتاب من علماء تلك الفترة، وذلك بوضع أفكارهم وتحريراتهم عليه ، الشيخ العالم محمد بن أحمد بن حسن الطنباوى الشهير بالحتاتى المصرى الحنفي (ت٢٥٠١هـ ١٦٤٢م). الذى قام بوضع حاشية على تفسير

البيضاوى . قال الحموى عنها " أتى فيها بالأبحاث الرائقة والتحقيقات الفائقة. (٢٦) ولم تذكر المصادر اسماً لحاشية الشيخ الطنباوى .

ومنهم الشيخ العالم محمد بن إبراهيم الملقب بـ سرى الدين الدروزى المصرى المعروف بابن الصائغ (ت١٠٦٥هـ - ١٦٥٥م). الذى قام بوضع حاشية على تفسير البيضاوى . (٢٧) ولم تذكر المصادر اسماً لتلك الحاشية أيضا .

ومن أحسن من قام بالتصنيف على ذلك الكتاب أديب العصر العثمانى وقاضى قضاة مصر في زمنه الشيخ العالم شهاب الدين أحمد الخفاجى. الذى قام بوضع حاشية على ذلك التفسير وسماها "عناية القاضى وكفاية الراضى على تفسير البيضاوى "أ. (٢٨) ولقد قال الشيخ العالم الكبير محمد الدمنهورى عن هذا الحاشية بعد بيان فضل علم التفسير: "أوإن من أجل ما جمع فيه فأوعى ، وأحاط بأطراف المعارف فكان أحسن صنعاً ، وأرق طبعاً عناية القاضى وكفاية الراضى على تفسير البيضاوى للشهاب الخفاجى ، وإنها لجدير بالعناية .

كتاب عليه بهجمة وجلالمة .. وفيه على التحقيق حسن ورونق ففي كل سطر منه عقد منظم .. ومن كل حرف نفحة المسك تعبق (٢٩)

ومن المتفردين في هذا العلم في العصر العثمانى . الشيخ العالم إبراهيم الميمونى الشافعى عنه قال الحبى ، كان أية ظاهرة في علوم التفسير والعربية حيث قام بوضع حاشية على تفسير البيضاوى (٢٠) كذلك قام الشيخ العالم عبد الرحمن الحلى الشافعى .. نزيل دمياط ـ (ت ١٠٩٨هـ ـ ١٦٨٧م) بوضع حاشية على ذلك التفسير ايضا . (٢١)

هذا فيما يتعلق بوضع الحواشى على تفسير البيضاوى . أما فيما يتعلق بالحور الثالث وهو تفسير سورة من سور القرآن ، أو آية من آياته الكريمة فهو كثير .

ويمكننا الاعتقاد بأن كثرة التصنيف حول هذا المحور يرجع إلى ما أشرنا إليه سابقاً من أن علماء ذلك العصر ورثوا التحرج عن قبلهم في القيام بتفسير كامل للقرآن . هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى أن تلك السور والآيات قد تم تفسير معظمها بناء على طلب من أفراد الجتمع ، وفئاته المختلفة (أى دعت الحاجة إليه) .

وفى مقدمة من قام بتفسير سور منفردة ، الشيخ العالم أبو الوفاء الصديقى الشافعى (ت١٠٠٨هـ ـ ١٥٩٩م) الذى قام بتفسير سورة الأنعام في مجلدين ، وتفسير سورة الكهف في مجلد كبير ، وتفسير سورة الفتح في مجلد مثله . (٣٢)

كما نرى الشيخ العالم عبد الرءوف المناوى الشافعى (ت١٣١هـ ١٩٢١م) يقوم بتفسير سورة الفاتحة ، وبعضا من سورة البقرة . (٣٣). كما نجد الشيخ العالم محمد حجازى الواعظ الشافعى (ت١٠٣٥هـ ي ١٦٢٤م) يقوم بوضع مصنف لتفسير سورة الإخلاص تحت عنوان ١١ معترك الخلاص في تكرير سورة الإخلاص ١١ . (٢٤)

وهناك الشيخ العالم محمد بن على الملاطى الملقب بدنيازى المصرى (ت١١٠٥هـ محمد) . الذى قام بوضع مصنفين . الأول تفسير سورة الفاتحة ، والآخر في تفسير سورة يوسف . (٣٥)

أما فيما يتعلق بتفسير آيات قرآنية كريمة ففي طليعة من قام بهذا العمل الجليل، الشيخ العالم بعد الله بن عبد الرحمن بن على بن محمد الدنوشرى (ت١٠٢٥هـ ما ١٦١٥م). حيث نراه قد اختص آية الكرسى بالتفسير ووضعها في مصنف تحت عنوان العدية الأحباب في تفسير أعظم آيات الكتاب المدية الأحباب في تفسير أعظم آيات الكتاب المدية الأحباب في تفسير أعظم آيات الكتاب المحتاب المحتاب

ومن البارزين في ذلك المجال الشيخ العالم مرعى الحنبلى. الذى قام بتفسير أكثر من آية كريمة ووضع كل آية في مصنف ومن مصنفاته !! إتحاف ذوى الألباب في قوله تعالى : السلام يشاء ويثبت وعنده أم الكتاب !!. وأخر بعنوان !! إحكام الأساس في قوله تعالى : !! إن أول بيت وضع للناس !!. وغيره بعنوان !! فتح المنان بتفسير آية المتنان !!. وغيره بعنوان !! الكلمات البينات في قوله تعالى : !!ويشر الذين آمنوا وعملوا الصالحات !!. وغيره بعنوان !! قلائد العقيان في قوله تعالى !! إن الله يأمر بالعدل والإحسان !!. وغيره بعنوان !! أزهار الفلاة في آية قصر الصلاة!!. (٣٧)

ومن هؤلاء الشيخ العالم محمد حجازى الواعظ . الذى اختص آيتين بالتفسير ، الأولى بعنوان الجواب المصون في تفسير آية إنكم وما تعبدون .. والأخرى بعنوان الكشف المنان من آية أحل لكم ليلة الصيام (٣٨).

وهناك الشيخ العالم شهاب الدين أحمد الخفاجى الحنفي ، الذى وضع مؤلفاً في قوله تعالى 11 أرأيتكم 11 وما فيها من الفوائد . (٣٩) والشيخ العالم عبد الباقى بن عبد القادر البعلى الأزهرى (ت١٠٧١هـ ـ ١٦٦٠م) . الذى وضع مؤلفاً في تفسير قوله تعالى: 11 يا أيها الذين آمنوا إن تتقوا الله يجعل لكم فرقانا 11 . (٤٠)

وعمن برز في هذا الجال الشيخ العالم إبراهيم الميمونى الشافعى (ت١٠٧٩هـ ما ١٠٢٦٨م). الذى اختص أكثر من آية بالتفسير ووضع كلاً منها في مصنف، ومن مؤلفاته الكشف الغشاء عن قوله تعالى الله ملك السموات والأرض يخلق ما يشاءال. (٤١) و اللقول المتين والدر المكنون في الكلام على قوله تعالى الوما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون الرحم المناة في تفسير قوله تعالى الإا العبدون الرحم الجبال الرحم؛

ومن هؤلاء أيضاً الشيخ أبو الفيض عبد الرحمن بن يوسف الأجهورى ـ كان موجوداً سنة ١٠٨٤هـ (١٦٧٣م) ـ الذى قام بوضع مصنفا بعنوان االعقد الثمين فيما يتعلق بآية الموازين . (٤٤) والشيخ العالم أحمد بن السيد محمد الحموى المصرى الذى وضع مصنفا بعنوان وتحفة الأكياس في تفسير إن أول بيت وضع للناس الروائ ولو نظرنا إلى تلك الأيات التى أهتم العلماء بتفسيرها . نجد أن معظمها تتعلق بالنواحى العقائدية وهى تلك الأمور التى كثيراً ما يحتاج الناس إلى تذكيرهم بها .

ومن جهود العلماء حول تفسير كتاب الله تعالى محاولة إلقاء الضوء على بعض الجوانب التى تجمع بين التفسير وعلوم القرآن الكريم لتفصيل الجمل وغير ذلك .

ومن ذلك كتاب للشيخ أحمد بن عبد الرحمن الوراثى الصديقى (ت١٠٤٥هـ - ١٠٣٠م) الذى وضعه بعنوان! تفصيل بعض المفصل من السور!! وكتابه الأخر الذى يدور عن !! الأجوبة عن الأسئلة لابن عبد السلام في التفسير !!. (٢٦) ومنها ما نجده للشيخ العالم أحمد بن أحمد بن عبد الرحمن بن محمد الفيومى الفرقاوى المالكى (ت١٠١هـ - ١٦٩٠م) بعنوان كشف النقاب والران عن وجوه مخدلات أسئلة تقع في بعض سور القرآن !!.(٤٧)

أما بالنسبة لأخر المحاور التى شغلت فكر المهتمين بهذا العلم آنذاك. فهو التصنيف أووضع التفاسير حول البسملة والحمدلة والذى حاز على اهتمام بعض العلماء وفي مقدمتهم الشيخ العالم على الحلبى الشافعى (تكامه الدي وضع مصنفاً بعنوان خير الكلام على شرح البسملة والحمدلة لشيخ الإسلام!! (٤٨) وهو شرح على شرح شيخ الإسلام القاضى زكريا الأنصارى . (٤٩)

ومن هؤلاء الشيخ العالم محمد البابلي القاهري الشافعي (ت١٠٧٧هـ ـ ١٦٦٦م)

الذى وضع كتاباً بعنوان العقد الدر النظيم في فضل بسم الله الرحمن الرحيم اله الدر وضع كتاباً بعنوان العقد الخرسى المالكي (ت١١٠١هـ ـ وعن ألفوا في هذا الجال الشيخ العالم محمد الخرشي المالكي (ت١١٠١هـ ـ ١٦٩٠م) الذي قام بوضع مصنف على البسملة في أربعين كراسة . (٥١)

وهناك أيضاً الشيخ العالم أحمد بن مكى الحموى المصرى (ت١٠١هـ ١٦٩٠م) الذي قال صاحب الفوائد عنه: العلم يهتدى به أهل البصائر في المشكلات ، ويرجع إليه في المعضلات الله شرح للبسملة . (٢٥)

وعاً سبق يتضح لنا أن علماء القرن الحادى عشر الهجرى ( السابع عشر الميلادى ) قد ورثوا بمن قبلهم التحرج الشديد حول قيامهم بتفسير القرآن الكريم، وأن مصنفاتهم كانت تزداد كلما ابتعدوا عن وضع تفسير كامل، والجدول الأتى يوضح لنا هذا الأمر.

| أشكال النمسانيف            | ئۆسىــــ | الحواشى | تفسير   | الأبسات | البسملة   | المجمو |
|----------------------------|----------|---------|---------|---------|-----------|--------|
|                            | یر       | !       | <u></u> |         | والحمد له | ع      |
|                            | القرآن   |         | بد      |         |           |        |
|                            | 415      |         |         |         |           |        |
| عند تصانیف کل محور         | ۲        | ٥       | ٨       | ١٥      | ٤         | 40     |
| النسبة العلوية من إجمالي   | 104      | 443     | 442     | ه۸،     | ٤١٤       | ١      |
| العد                       | %A       | %1£     | % ۲ ۲   | % £ Y.  | %11       | %      |
| النسبة الملوية بين التفسير |          | ۲۲،     | %177    | %ŧ      | 44,44     |        |
| الكامل والأعمال الأخرى     |          | %11     |         |         | %         |        |

ولعل هذا الجدول يوضع لنا أن إقبال العلماء الذين اشتغلوا بالتفسير كان متفاوتاً من محور لأخر، كما تضاعف إقبالهم بصورة واضحة على التفاسير المنصبة على تسجيل الحواشى على التفاسير السابقة ، والقيام بتفسير سورة واحدة أو عدة سور وتفسير آية أو عدد من الآيات ، وعدد من الدراسات ذات الصلة بالتفسير وعلوم القرآن. وبعد ذلك لنا أن نتساءل هل كان التحرج \_ فقط \_ هو السبب الرئيسى في تضاؤل نتاج علماء القرن \_ محل الدراسة \_ في التفسير الكامل للقرآن الكريم ؟ أم أن هناك أسباب أخرى يمكن أن تعد مسئولة عن ذلك ؟ وللإجابة على هذا يمكن القول بأنه

من خلال هذه الدراسة ، ومن خلال كيفية تناول هؤلاء العلماء لتفسير السور والأيات ، أو وضع الحواشى على تفسير البيضاوى ، يتبين أن هؤلاء العلماء لم يكونوا عاجزين عن تفسير القرآن الكريم كاملاً ، والإكثار من المؤلفات حول هذا الحور . ولكن ذلك التحرج الذى أشارت إليه الدراسة ـ سابقاً ـ يعد سبباً رئيسياً ـ من وجهة نظرى ـ في قلة نتاج هؤلاء العلماء . ذلك التحرج الذى لم يقتصر على التفسير فقط ، بل سوف توضح الدراسة انتقال عدوى التحرج إلى علوم أخرى .

#### علم الحديث:

هو علم يعرف به أقوال النبى (صلى الله عليه وسلم) وأفعاله وأحواله . وينقسم إلى قسمين، علم دراية، وعلم رواية ، فأما الأول فهو علم يعرف به أقوال النبى (صلى الله عليه وسلم) وأفعاله وأحواله (حمل البعد عصر الرسول (صلى الله عليه وسلم) ضم إلى الحديث ما ورد عن الصحابة فكان الإخبار من رسول الله (صلى الله عليه وسلم) وصحابته الحديث . (ئه) وغايته التحلى بالأداب النبوية ، والتخلى عما يكرهه وينهاه . ومباديه العلوم العربية كلها ، ومعرفة القصص والأخبار المتعلقة بالنبى (صلى الله عليه وسلم) ومعرفة الأصلين والفقه وغير ذلك . (هه)

ولقد بلغ الاهتمام بالحديث أوجه في القرون الثلاثة الأولى ، واطمأن الناس إلى أسانيد مشهورة نظروا إليها على أنها أمهات كتب الحديث ومصادر دراسته . وهى الكتب السته المعروفة ، صحيح البخارى (ت٧٥٦هـ ١٨٨٩). وصحيح مسلم (ت٢٦٦هـ ١٨٨٩)، وسنن الترمذى (ت٢٧٩هـ ١٨٩٨م)، وسنن الترمذى (ت٢٧٩هـ ٢٧٨هم) وسنن الترمذى (ت٢٧٩هـ ٢٨٩م) . ومن النسائى (ت٣٠هـ ١٩٩٦م)، وسنن ابن ماجة (٢٧٣هـ ١٨٨٩م) . (٥٦) ثم بعد ذلك كثرت التآليف في علم الحديث ، ولكن المهتمين بهذا العلم لم يفعلوا أكثر من أنهم قاموا بشرح هذه الكتب ، واشتغلوا بنقد الأحاديث وتجريدها وتصحيحها . (٧٥) ويقول ابن خلدون في ذلك : ١٦ انصرفت العناية بهذا الزمان إلى تصحيح الأمهات الكتوبة ، وضبطها بالرواية عن مصنيفها . والنظر في أسانيدها إلى مؤلفيها ، وعرض ذلك على ما تقرر في علم الحديث من الشروط والأحكام لتتصل الأسانيد محكمة إلى منتهاها ، ولم يزيدوا في ذلك على العناية بأكثر من هذه الأمهات الخمسة إلا في القليل ١١ (٥٠) ولقد تناول العلماء هذه الكتب التي اعتبرت أمهات كتب علم الحديث بطرق مختلفة ، فمنهم من جمع الأحاديث وذكر معها أراء الفقهاء ، ومنهم من قصد ذكر

الغريب دون متن الحديث واستخراج الكلمات الغريبة ، ومنهم من قصد جمع هذه الكتب واختصار ما فيها . (٥٩)

ولم تختلف تلك الرؤية كثيراً لدى علماء العصر العثمانى عند تناولهم للتصنيف في علم الحديث . حيث نراهم قد تناولوه بطرق مختلفة فمنهم من قام بجمع عدد كبير من الأحاديث المتنوعة في كتاب واحد ، ومنهم من قام بشرح الكتب التى تعد من أمهات كتب هذا العلم ، بالإضافة إلى أنهم قاموا بوضع إسهاماتهم على شروح وحواشى من قبلهم ، وهناك من قام بترتيب تلك الكتب وتلخيصها ، هذا بالإضافة إلى أنهم قاموا بجمع الأحاديث التى تتعلق بموضوع معين ، أو مناسبة إسلامية خاصة ، أو ناحية أخلاقية وتهذيبية في كتاب خاص بها .

وما هو غنى عن البيان أن علم الحديث مرتبط أشد الارتباط بالعلوم الدينية والعربية الأخرى كالتفسير ، والفقه ، واللغة ، والنحو ، والقراءات ، والتاريخ ، وخاصة في النواحى التاريخية المتعلقة بسيرة الرسول. (صلى الله عليه وسلم) فالعلماء الذين اهتموا بالسيرة النبوية ، كان الحديث صلب مادتهم التي رجعوا إليها . وسوف نعرض لدراسة تلك المصنفات في دراستنا لعلم التاريخ .

أما العلماء الذين اهتموا بالحديث في فترة هذه الدراسة فيأتى في مقدمتهم الشيخ العالم عبد الرءوف المناوى. الذى قام بوضع أكثر من كتاب في هذا العلم على صور مختلفة . ويعتبر هو خير من قام بجمع أكبر عدد ممكن من الأحاديث في كتاب بعينه خلال ذلك القرن ، ومن هذا النوع كتاب !! الجامع الأزهر في حديث النبى الأنوار !! وقد جمع فيه ثلاثين ألف حديث ، وبين فيه من الزيادة على الجامع الكبير ، (١٦) وعقب كل حديث ببيان رتبته . (١٦) وكتاب آخر في الأحاديث القصار ، جمع فيه عشرة الاف حديث في عشر كراريس . سماه !! كنز الحقائق في حديث خير الخلائق !! (١٢) وهناك كتاب له في الأحاديث القصار عقب كل حديث ببيان رتبته سماه !! المجموع الفائق من حديث خاتمة خير الخلائق !! (١٣) كما قام بوضع كتاب في الأحاديث القدسية سماه !! لا تحافات السنية بالأحاديث القدسية المسندة مرتباً على بابين ووضع شرحاً عليه . (١٢) وغير ذلك من الكتب الأحرى .

ومما يحسن إيراده هنا الإشارة إلى أن كتب المناوى عامة كما يقول المحبى "ومؤلفاته غالبها متداولة كثيرة النفع، وللناس عليها تهافت زائد ويتغالون في أثمانها .. ١١ (٦٠) ومن

كتبه التي لاقت القبول الشديد وطلبت بالاسم عبر الأقطار الأخرى . كتابه السابق الأحاديث القدسية .(٦٦)

وعن قام بالتصنيف في علم الحديث خلال ذلك القرن الشيخ العالم أحمد القليوبى الشافعى (ت٦٩ اهـ ١٦٥٨م) الذى قام بوضع مصنف بعنوان البذور المنورة في معرفة الأحاديث المشتهرة ١١.(٦٧)

والعرض السابق يوضح لنا قلة عدد المشاركين من علماء ذلك القرن ، في الإسهام في إيجاد كتب جامعه شاملة لعلم الحديث ، وربما يرجع ذلك إلى أن هذا الأمر سوف يعتمد على التكرار لما في الكتب السابقة وأن العلماء قد اعتقدوا أن السابقين قد أتوا على ذلك الأمر بكافة جوانبه ، ولهذا حاول بعضهم الاستعاضة عن ذلك بالاهتمام بالجوانب الأخرى ، حيث تظهر جهودهم الفكرية بصورة أوضح .

ويأتى في مقدمة ذلك ، جهودهم في شرح كتب السابقين ، فمن الكتب التى تناولوها بالشرح كتاب الشمائل الترمذى اللامام الترمذى ، حيث قام الشيخ العالم عبد الرءوف المناوى الشافعى بشرحه مرتين . (٦٨)كما قام باختصاره ، وزاد عليه أكثر من النصف وسماه الروض الباسم في شمائل المصطفى أبى القاسم الـ (٦٩)

ومن الكتب التى أهتم العلماء بدراستها والتعليق عليها ، كتاب االأربعين النووية اللإمام النووى (ت٢٧٦هـ-١٢٧٨م) ومن بين من قام بشرحه الشيخ العالم ابن حجر الهيثمى (ت٤٠١هـ - ١٦٣١م) في كتاب له بعنوان المختصر الفتح المبين في شرح الأربعين اللاربعين الأربعين المالكي الشهرخيتي المالكي (رت١٠١هـ - ١٦٩٤م) بوضع كتاب اسماه ، الفتوحات الوهبية بشرح الأربعين النووية (٧٠).١١

ومن الكتب التى جذبت انتباه علماء ذلك القرن، وقاموا بشرحها ووضع الحواشى عليها كتاب !! الشفا!! للقاضى عياضى (ت ٥٤٠ه - ١١٥٠م). ويأتى في طليعة من تناول هذا الكتاب بمزيد من الاهتمام الشيخ العالم أحمد السبكى الشافعى (ت٣٠٠ه- ١٦٢٢م) حيث قام بوضع حاشية على كتاب الشفا . (٧٧) ومن بين هؤلاء الشيخ العالم شهاب الدين أحمد الخفاجى الحنفي . الذى قام بشرح الكتاب السابق تحت عنوان !!تسليم الرضا في شرح الشفا للقاضى عياض!! وقد فرغ منه سنة ١٠٣٨هـ - ١٦٢٧م، ويقع في ثلاثة مجلدات . (٧٧)

وفى طليعة من تناول هذا الكتاب بالتصنيف إبان ذلك القرن الشيخ العالم عبد الرءوف المناوى الشافعى . الذى قام بوضع مؤلفين . الأول شرح فيه ذلك الكتاب وسماه فيض القدير في شرح الجامع الصغير " وقد طارت شهرة هذا الكتاب والمؤلف حتى أصبح المؤلف يعرف به . تم قام باختصاره تحت عبوان " التيسير مختصر شرح الجامع الصغير " (٧٦) ولا يخفي عليك أنه قصد باختصار ـ هذا أن ينتفع منه المبتدئون في دراسة هذا العلم . لكون هذا الأمر. من أسمى الغايات التى قصد العلماء تحقيقها .

ومن هؤلاء أيضاً الشيخ العالم محمد حجازى الواعظ (ت١٩٥٥هـ - ١٩٢٥م). الذي قام بشرح ذلك الكتاب تحت عنوان أأ فتح النضير بشرح الجامع الصغير أأ الذي وصل حجمه إلى اثنى عشر مجلداً . كل مجلد خمسين كراساً . (٧٧)

وعن قام بشرح ذلك الكتاب أيضاً الشيخ على بن أحمد بن محمد بن إبراهيم المعروف بالعزيز البولاقى (ت١٠٧٠هـ ـ ١٦٦٠م). وسمى شرحه السراج المنير بشرح الجامع الصغير الأرام) وهناك أيضاً الشيخ قايد بن مبارك الحنفي الأزهرى المعروف بالإبيارى . الذى وضع شرحاً على ذلك الكتاب بعنوان المواهب القدير على الجامع الصغير الوقد فرغ منه سنة ١٠٨٦هـ ـ ١٦٧٥م. (٧٩)

وبخصوص الجامع الصغير لم يقتصر جهد علماء ذلك القرن على ما ذكرنا بل نجد هناك من قام بترتيبه ، مثل إبراهيم بن محمد السوهائي. الذي قام بذلك تحت عنوان الفتح القدير بترتيب الجامع الصغير أوقد فرغ منه سنة ١٠٦٢هـ، ورتبه على المعجم في مائة وشبعين باباً . (٨٠)

وإن كان علماء تلك الفترة قد قاموا بشرح كتب من سبقهم في علم الحديث كما رأينا، نجدهم أيضاً يقومون بتعليق تحريراتهم على شروح من سبقهم في تلك الكتب . ومن الذين اهتموا بهذا الأمر \_ أنذاك \_ العلامة محمد الشوبرى الشافعى (ت١٠٦٧هـ \_ ١٠٦٥٦م). الذى قام بوضع مؤلف على شرح الأربعين النووية سماه 11 تعليقات على

شرح الأربعين لابن حجر المراهم وهناك الشيخ العالم على الشبراملسى الشافعى السرح الأربعين لابن حجر (٢١) ( الله ١٠٨٧ هـ ١٩٧٠ م) الذى قام بوضع حاشية على شرح الشمائل لابن حجر (٢٠) ولم يكتف علماء ذلك القرن بتوجيه جهدهم إلى الكتب التى سبقتهم شرحاً وتعليقاً، لكننا نراهم قد أولوا بعض المناسبات الإسلامية بشيء من الاهتمام ، وقسموها تقسيما موضوعيا ، وأفردوا لكل قسم المؤلفات الخاصة به ونجد أهم تلك الموضوعات ليلة القدر ، وليلة النصف من شعبان ، ويوم عاشوراً . وعا لا شك فيه أن الأمر الذى لفت أنظار علماء تلك الفترة إلى وضع المؤلفات عن تلك الليالي لم يكن العامل الديني لفقط، بل هناك عامل آخر لم يقل عن هذا العامل أهمية إلا وهو ما تمثله تلك الليالي وأيامها من مناسبات اجتماعيه هامة ينتظرها أفراد المجتمع كل عام وتختلف وأيامها من مناسبات اجتماعيه هامة ينتظرها أفراد المجتمع كل عام وتختلف استعداداتهم بها ، فكان لزاماً على العلماء إفرادها بالمصنفات المعتمدة في الأصل على أهم الأحاديث التي وردت في أفضلية كل منها .

وكان على رأس المهتمين بالتصنيف في بعض تلك المناسبات الشيخ العالم عبد الرءوف المناوى الشافعى . الذى وضع مؤلفين بخصوص ذلك ، الأول في فضل ليلة النصف من شعبان والثانى في فضل ليلة القدر سماه 11 أسفار البدر عن ليلة القدر (٨٣)

ومن الذين كتبوا حول الموضوعات السابقة الشيخ العالم سالم السنهورى  $(1^{(k)})$  وهاك  $(1^{(k)})$  وهاك  $(1^{(k)})$  وهاك الشيخ العالم على الأجهورى المالكى. قام بوضع مؤلفين عن هذا الموضوع ، أحدهما مقدمة في ليلة النصف من شعبان ، والآخر مقدمة في فضل يوم عاشورا .  $(1^{(k)})$  وعن سار على هذا الدرب أيضاً الشيخ العالم نوح بن مصطفي الرومى  $(1^{(k)})$  وعن الذي قام بوضع مؤلفين في هذا الشأن : الأول بعنوان العقد المرجان في فضل ليلة النصف من شعبان ال ، والآخر بعنوان المطلع البدر في فضل ليلة القدر المرحان المحله النصف من شعبان الله والآخر بعنوان المطلع المهدر في فضل ليلة القدر المرحان المحله المناه ا

ولم تقتصر الجوانب ذات الطابع المحدد على الموضوعات التى سبق ذكرها بل وجدت جوانب أخرى جذبت انتباه العلماء بما دعاهم إلى القيام بجمع الأحاديث المتعلقة بها في كتب قائمة بذاتها ، كتلك المتعلقة بالأدعية المأثورة ، أو التى تتعلق بتقوية العلاقات الطيبة بين الناس كالسلام ، والمتهنئة ، والتعزية والتى توضح واجبات المسلمين كالأمر بالمعروف ، والنهى عن المنكر ، وقضاء حوائج الناس . وغير ذلك من المواضيع . التى تدعوا إلى نشر السلوك الإسلامي وصلاح المجتمعات ونشر السعادة بين الناس ، وهذه

الأمور اهتمت الشريعة الإسلامية بترسيخها بين الناس وتنظيم أساليبها ، فكان حرياً بأولئك العلماء أن يهتموا بدراستها نشرا لمبادئ الدين وخدمة للمجتمع البشرى .

ونجد في طليعة من تنبه إلى مثل هذا الأمر ووضع المصنفات فيه من علماء فترة هذه الدراسة الشيخ العالم عبد الرءوف المناوى الشافعى . الذى قام بوضع كتاب جمع فيه الأدعية المأثورة عن رسول الله (سماه الطالب العلية في الأدعية الزاهية ال. رتبه على سبعة مطالب ، الأول فيما ورد عن النبى (في فضل الدعاء ، الثانى في أدعية كان عليه السلام يدعو بها ، الثالث في أذكار تحفظ قائلها من الأفات ، الرابع في أدعية مروية عن بعض أساطين العارفين ، الخامس فيما يقال عند رؤية الهلال ، السادس فيما ورد في فضل قضاء حوائج الناس ، السابع في الأحاديث القدسية وهي أربعون . (٨٧)

فمن الذين اهتموا بتسليط الضوء على الخلق الإسلامي الرامي إلى تهذيب أفراد المجتمع ، العالم أحمد السبكي (٣٠٠٠هـ - ١٦٢٢م). الذي صنف رسالة في مسائل السلام والاستئذان سماها ١١ هدية الإخوان في مسائل السلام والاستئذان الـ (٨٨)

وما هو الشيخ العالم مرعى الحنبلى الذى وضع مؤلفين فى ذلك الأول بعنوان "ا القول المعروف في أحاديث فعل المعروف " ، وهو عبارة عن رسالة جمع فيها بعض الأحاديث المتعلقة بالمعروف وإغاثة الملهوف . (<sup>٨٩)</sup> والثانى بعنوان " بشرى أولى الألباب ومن يقضى حوائج الأخوان " . (٩٠)

وقد وسع العلماء من دائرة نصحهم فقاموا بدورهم في تبصير الحكام بأمور الصلاح والإصلاح وأدوا الدور الواجب على العلماء أداؤه في كل عصر وآن وضمن الكتب العظيمة الأهمية ذات الصلة بتلك الأمور ، ما قام الشيخ العالم حسن الشرنبلالي الحنفي (ت١٠٦٩هـ ـ ١٦٥٨م). بوضعه في كتاب بعنوان ١١ أربعون حديثاً في فضل السلطنة والحكام المقسطين المقسطين المحالم على تحرى العدالة في سائر أحكامهم .

ومن العلماء الذين اهتموا ببعض الجوانب الإسلامية ذات الصلة بالعلاقات الاجتماعية الشيخ العالم عبد الباقى الزرقانى المالكى (ت١٩٨هـ ١٠٩٨م) الذى قام بوضع رسالتين: الأولى جمع فيها ما ورد من الأحاديث في التهنئة والتعزية ، وفي الإصلاح بين الناس. (٩٢) والثانية ضمنها بيان من يظلهم الله يوم القيامة. (٩٢)

وبعد ففي دراستى لجهود العلماء في هذا الجانب وجدت أن الاهتمام قد انصب في جزء كبير منه على وضع الشروح والتحريرات على الكتب السابقة لهم ، كما وضع أولئك العلماء عدداً غير قليل من المؤلفات ذات الأثر الاجتماعي والتي تؤصل السلوك

الإسلامى بين أفراد الجتمع ، كما أتى عدد من تلك المؤلفات منصباً على جمع الأحاديث النبوية وتبيوبها موضوعياً .

### علم مصطلح الحديث:

ذلك علم قوى الصلة بالحديث الشريف ، ويطلق عليه علم الرواية . وهو علم يعرف به حال الراوى والمروى من حيث القبول والرد ، وما يتبع ذلك من كيفية التحمل والأداء والضبط . (٩٤)

ولقد استحدث علماء الإسلام هذا العلم واعتنوا به أشد العناية وذلك لما استحل الكثير من الناس لأنفسهم وضع أحاديث في سنة رسول الله (صلى الله عليه وسلم) ولم يصح اتصالها به (صلى الله عليه وسلم) !! وأتى ذلك نتيجة عدم تدوين الحديث طيلة القرن الأول الهجرى، خشية التباس الحديث بالقرآن الكريم، إذ أنه لم يبدأ التدوين في الحديث إلا في بداية القرن الثانى الهجرى، بحيث قيل أن أول من جمع الحديث الربيع بن صبيح (ت١٦٥هـ ٢٧٧م). ثم بدأ الاهتمام بالتدوين في ذلك العلم حتى وصل إلى مرحلة النضج في القرن الثالث الهجرى على يد الأثمة الخمسة . (٩٥)

ومن هنا بدأ اهتمام العلماء المسلمين الشديد بهذه الناحية ، فعملوا على تنقية الأحاديث الثابتة عن رسول الله (صلى الله عليه وسلم) وإبعاد الأحاديث التى قام الوضاعون بوضعها واختلافتها ، فبذلوا الجهد العظيم لوضع قواعد الجرح والتعديل لنقد الرجال ، فكان اهتمامهم الشديد بالأسانيد أكثر من الاهتمام بالمتن فقاموا بتأليف الكتب الخاصة بهذا العلم ، والتى توضح مراتب الحديث من صحيح، وحسن ، وضعيف ، ومردود وما إلى ذلك ، إضافة إلى القواعد الخاصة بنقد الرجال . (٩٦)

ولقد انتقل هذا الاهتمام إلى علماء العصر العثماني ، ولا سيما علماء القرن الحادي عشر الهجرى الد١٧م. حيث أدرك هؤلاء العلماء مدى أهمية الاعتناء بالأسانيد والتأكد منها ، بالإضافة إلى أنهم قاموا بتسجيل الحواشي والتعليقات والشروح على الكتب التي سبقتهم في ذلك الجال ، ولم يكتفوا بذلك بل وضعوا الكتب التي توضح مراتب الحديث الختلفة . كما قاموا بتخريج الأحاديث التي وردت في كتب من قبلهم للتأكد من صحة انتسابها إلى رسول الله (صلى الله عليه وسلم) .

وقد يتساءل البعض لما كان الأولون قد وضعوا نهاية هذا العلم في كتبهم . فلم قام المتأخرون من علماء ذلك العصر بإرهاق أنفسهم ووضع المؤلفات في هذا العلم ؟ وللإجابة عن ذلك نقول إنه بتدقيق النظر والبحث عن سبب قيام علماء ذلك العصر بوضع المؤلفات في هذا العلم . يتضح أنهم قد قصدوا . تدريب طلبة العلم على الطرق المنهجية للتأليف في هذا العلم . هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى يرى أنهم قد تنبهوا تماماً إلى مدى انتشار التصوف وطرقه في ذلك الوقت وما كان يقوم به المتصوفة من بث الأحاديث التى لم يثبت صحتها ، والتى تؤيد ما يريدون نشره بين الناس . (٩٧)

وما يبين فرط اهتمام هؤلاء العلماء بالوقوف على صحة الأسانيد والتثبب منها، ما صرحوا به في كتاباتهم فها هو الشيخ العالم يوسف بن شاهين الأرمناوى (ت ١١٠هـ ١٦٨٩م) يقول في ذلك : أا ولولا الإسناد لقال من شاء ما يشاء ، وباء من أعظم الإثم ما باء خله أأ. ثم ينبه بقوله : أتنبه وأعلم فمثل الذى يطلب أمر دينه بلا سند كمثل الذى يرتقى العلوم بلا سلم أا. (٩٨)

ويبدو ذلك الاهتمام واضحاً في هذه الوصية التى يوصى بها الشيخ يوسف الجنيدى الحليلى طلاب العلم لحثهم على الاهتمام بالإسناد ، إذ يقول: "اوقد اختص الله هذه الأمة الشريفة بالإسناد حفظاً لشريعة نبيها محمداً (صلى الله عليه وسلم) إلى يوم التناد، فيتأكد على كل طالب أن يعرف مشايخهم (مشايخه) فإنهم أباؤه في الدين ، ووصلة بينه ، وبين رب العالمين المراها

وكان من طبيعة العلماء في ذلك العصر الاهتمام بتتبع سند شيوخهم الذين تتلمذوا على أيديهم حتى ينتهوا إلى واضع العلم أو الكتاب الذى يدرسونه كصحيح البخارى وغيره . والناظر في الإجازات التى تركها لنا هؤلاء العلماء يجدهم كانوا يتتبعون تواصل السند حتى يصلوا إلى أصل العلم . بل نجد منهم من كان يغالى في ذلك ، ويقوم بتتبع سند كل شيخ تلقى التعليم عليه ، ومن ذلك ما نراه في إجازة الشيخ أحمد المنزلى الشافعى (ت١٠٠٤هـ ١٦٧٣م) لولده الشيخ محمد بن أبى النصر . (١٠٠)

وأما بالنسبة لمعرفة مشاركة علماء ذلك القرن في وضع المؤلفات في هذا العلم ، والتى اهتمت بتبيين مراتب الحديث الختلفة ، نجد على رأس هؤلاء الشيخ العالم عبد الرءوف

المناوى . الذى قام بوضع أكثر من مؤلف في هذا الجال ، منها كتاب بعنوان !! بغية المحتاج إلى معرفة اصطلاح المحدثين!! وله كتاب أخر بعنوان !! نخبة الكنوز في سر الرموز في الحديث !!(١٠١)

وهناك الشيخ العالم أحمد القليوبى الشافعى (ت١٦٥٨هـ ١٦٥٨م) أحد المهتمين بهذا الأمر ، حيث قام بوضع مؤلف تحت عنوان " البدور المنورة في معرفة الأحاديث المشتهرة " وهو كتاب في مقبول الحديث ، وضعيفه ، وموضوعه ما سمع أو روى ، أو نقل من أثمة الحديث مرتب على حروف المعجم . (١٠٢)

ومن المهتمين بهذا الجال الشيخ العالم أبو عبد الله البابلي. الذي قام بوضع مؤلف بعنوان المنتخب الأسانيد أفي وصل المصنفات والأجزاء والمسانيد الرادا)

وسيراً على الدرب الذى انتهجه علماء تلك الفترة من تيسير العلوم على الطلبة المبتدئين ، قاموا بوضع مؤلفات تشتمل على منظومات شعريه . ومثل ذلك ما قام به الشيخ أحمد السندوبي الشافعي (ت١٩٧٦هـ ١٩٨٦م). إذ وضع منظومة في مصطلح الحديث . (١٠٤) لم أقف على عنوانها .

ولعل من أعظم درجات المشاركة من قبل هؤلاء العلماء في هذا الجال أنهم قاموا بتخريج الأحاديث التى ورد ذكرها في كتب السابقين ، وإعمال النقد في رواة الأحاديث التى جاء ذكرها في تلك الكتب . وقد كان الشيخ العالم عبد الرءوف المناوى الشافعى عن حازوا قصب السبق في المشاركة بالتصنيف في علم الحديث والمصطلح إذ نراه يقوم بوضع كتاب يخرج فيه الأحاديث التى أوردها البيضاوى في كتابه !! التفسير !! بعنوان الفتح السماوى بتخريج أحاديث البيضاوى!!(١٠٥) وعندما تعلم أن البيضاوى قد أورد تلك الأحاديث من غير إسناد يمكن أن ندرك مدى عظم الجهد الذى قام به أورد تلك الأحاديث من غير إسناد يمكن أن ندرك مدى عظم الجهد الذى قام به المناوى!! في تخريج هذه الأحاديث ، أضف إلى ذلك أن كتاب البيضاوى وهو كتاب تفسير اعتمد على الأحاديث في كثير من المواطن ، ومن ثم فقد ورد فيه الكثير من الأحاديث التى استعان بها البيضاوى في تفسيره .

ومن هؤلاء الشيخ العالم إبراهيم اللقانى المالكى. الذى وضع مؤلفاً بعنوان البهجة المحافل بالتعريف برواة الشمايل الضمنه الكلام في رواة الشمايل المحمدية، وأخبارهم، ومواليدهم، فضلاً عما يتعلق بهم من جرح وتعديل. (١٠٦)

وهناك الأديب العالم عبد القادر البغدادى. الذى وضع مؤلفا بعنوان "اتخريج أحاديث شرح الرضى على الكافية ال.(١٠٧)

وبعد فإنه يمكن القول أن هؤلاء العلماء عند تناولهم لهذا المحور بالدراسة والتأليف أرادوا الخروج من الحدود الضيقة التى وضع عليها علم المصطلح ومجالاته المحدودة القابلة للتصنيف . وعا يلفت النظر هنا أن الكتب الثلاث ـ السابقة الذكر ـ التى قام هؤلاء العلماء بتخريج ما جاء بها من أحاديث . كانت ضمن المناهج الدراسية المقررة أنذاك ، وهو ما يؤكد لنا ثانية اهتمام علماء تلك الفترة بالتأكد من قوة الإسناد ، والتثبت من صحة ما يدرسونه لتبنى حياتهم العلمية والثقافية على أصول ثابتة .

ومن المحاور الهامة التى برزت فيها جهود علماء تلك الفترة في مصطلح الحديث، تناول أهم كتب سابقيهم بالشرح أو تعليق الحواشى عليها ومن تلك الكتب كتاب النخبة الفكر في مصطلح أهل الأثرا اللحافظ ابن حجر العسقلانى (ت٢٥٨هـ ما ١٤٤٨م). ونجد على رأس من تناول هذا الكتاب بالدراسة والتعليق الشيخ العالم عبد الرءوف المناوى الشافعى الذى وضع مؤلفين عليه، أحدهما بعنوان النيجة الفكر في شرح نخبة الفكر في أصول الحديث لابن حجر العسقلانى الوالأخر بعنوان الليواقيت والدرر في شرح نخبة الفكر الهرادر في شرح نخبة الفكر الهرادر في شرح نخبة الفكر الهراد المحلولة الفكر في شرح نخبة الفكر الهرادر في شرح نخبة الفكر الهراد الهراد المحلولة الفكر الهراد المحلولة الفكر في شرح نخبة الفكر الهراد المحلولة المحلولة

ومن هؤلاء الشيخ العالم إبراهيم اللقاني المالكي. الذي قام بوضع مؤلف بعنوان "ا قضاء الوطر من نزهة النظر في توضيح نحبة الفكر في مصطلح أهل الأثر". (١٠٩)

وهناك الشيخ العالم محمد الخرشى المالكى. قام بوضع مؤلف بعنوان " منتهى الرغبة في حل ألفاظ النخبة " وقد فرغ منه سنة ١٠٨٧هـ ـ (١٦٧٦م). (١١٠)

أما تعليق الحواشى على كتاب ( نخبة الفكر ) فممن قام بذلك ، الشيخ العالم محمد ابن أحمد بن على البهوتى الحنبلى (ت١٩٨٨هـ ـ ١٩٧٧م). وقد وضع حاشية على الكتاب المذكور . (١١١) ومنهم الشيخ العالم على الأجهورى المالكى (ت١٩٦٦هـ ـ ١٩٦٥م). الذى قام بوضع حاشية على نفس الكتاب . (١١٢)

ومن الكتب الأخرى التى جذبت انتباه علماء تلك الفترة للقيام بشرحها "ألفية الوافي في مصطلح الحديث " فقد قام الشيخ العالم على الأجهورى المالكى بوضع شرح عليها في مجلدين تحت عنوان " فتح الباقى بشرح ألفية الوافي " (١١٣) ومن أعمال هذا

العالم في هذا الجال وضعه لرسالة ضمنها تعليقاً على قول شيخ الإسلام زكريا الانصاري في شرحه المسمى (فتح الباقي ، بشرح ألفية العراقي) . (١١٤)

ومن تلك الكتب <sup>11</sup> منظومة البيقونيه (١١٥) في مصطلح الحديث <sup>11</sup> ، والتى قام الشيخ الخطيب عبد القادر بن جلال الدين العلى البكرى. بشرحها (١١٦)

ومن بين الكتب التى تناولها علماء تلك الفترة بالشرح كتاب " ثلاثيات البخارى (١١٨) الذى قام الشيخ العالم أحمد العجمى. بشرحه (١١٨).

وهكذا فإنه يمكننا القول بأنه كان ثمة تطوراً كبيراً \_ أو ما يشبه الصحوة \_ في دراسة الحديث في القرن الد ١٧م ، وقد ظهر ذلك جلياً من خلال الموضوعات التي عالجتها المؤلفات التي عرضتها الدراسة . ولعل من أهم الأمور التي لمسناها في هذا الشأن ما ظهر لنا من اهتمام علماء ذلك القرن بالدراسات الخاصة بقواعد الحديث وأصوله ، والإسناد فيه ، والتعديل والتجريح ، وغير ذلك من الأمور التي تتعلق بمنهج دراسة الحديث ، وهو ما يعد بمثابة انتقاله كبرى في هذا الجال إذا ما قورن ذلك بالقرن الـ ١٦م . وما فيه كذلك من إشارة مؤكدة من أن علماء فترة هذه الدراسة كانوا اسبق من غيرهم \_ وخاصة علماء القرن الثامن عشر اهتماماً بهذه الجوانب (١١٩).

# علمي القراءات والتجويد:

اتفق العلماء على أن علم القراءات هو علم كيفية أداء كلمات القرآن واختلافها ، وموضوعه كلمات القرآن الكريم . واستمداده من السنة والإجماع . وفائدته صيانة كلام الله من التحريف والتقييد . (١٢٠)

أما بالنسبة لعلم التجويد فهو علم باحث عن تحسين تلاوة القرآن العظيم من جهة مخارج الحروف . وصفاتها وترتيل النظم المبين بإعطاء التلاوة حقها من الوصل ، والوقف، والمد ، والقصر ، والإدغام ، والإظهار ، والإخفاء ، والإمالة ، والتحقيق ، والتفخيم ، والترقيق ، والتخفيف ، والقلب ، والتسهيل ، إلى غير ذلك (١٢١)

ومن السهل علينا أن نخرج من هذين التعريفيين بأن كلا العلمين مضمونهما واحد وهو القرآن الكريم ، فالأول من ناحية القراءات الختلفة ، والثانى من حيث تحسين القراءة، وإن كان الثانى أعم من الأول .

وعا لا شك فيه أن علم القراءات سبق علم التجويد ظهوراً وتصنيفاً فأما بالنسبة لناحية الظهور فقد أخذ أصله من الصحابة ثم انتقل عنهم (١٢٢)، أما من ناحية التصنيف فكما قال ابن الجزرى أن أول إمام معتبر جمع القراءات في كتاب هو أبو عبيد القاسم بن سلام (ت٢٢٤هــ ٨٣٨م). وجعلهم فيما أحسب خمسة وعشرين قارئاً مع السبعة . (١٢٣)

هذا عن علم القراءات . أما علم التجويد ، فكما يقول صاحب كشف الظنون : " هذا العلم نتيجة فنون القراءة "أ. وأن أول من صنف فيه كما يقول ابن الجزرى ، موسى ابن عبيد الله بن يحيى بن خاقان الخاقاني البغدادي المقرى (٣٢٥هــ ٣٢٦م). (١٣٤)

ومن أهم سمات كلا العلمين ، أن العلم وحده لا يكفي فيهما ، بل هما عبارة عن ملكة حاصلة عن تمرن الطالب بنطقه وتدربه بالتلقف عن أفواه معلميه .ومن ثم نجد أن هذه السمة أضافت وضعاً خاصاً على العلم والمتخصص فيه : بحيث احتاجت إلى دقة خاصة ينبغى أن تتوفر فيمن يتصدى لتعلمه ، وكيفية إعطاء الطالب الإجازة فيه ، كما أنها أكسبت العالم المتخصص فيه مكانة خاصة بين باقى المتخصصين في العلوم النقلية، وبصورة أخرى أن هذه السمة أعطت العالم صفة التفرد ، فأصبح مشهوراً بين أقرانه ، ويقصده الطلبة من شتى الأقاليم والأقطار لأخذ هذا العلم عنه .

وإذا نظرنا إلى تراث العصر العثمانى ، وخاصة القرن الذى ندرسه ، نجد أن هذين العلمين قد لقيا اهتماماً كبيراً سواء من ناحية تعلمهما ، أو التصنيف فيهما ، أو بروز علماء عظام فيهما في مصر شدت إليهم الرحال .

ونظراً للارتباط الشديد بين القرآن الكريم وعلمى القراءات والتجويد ، عُدا في طليعة المناهج التعليمية التى يتمرن عليهما الطالب في مرحلته التعليمية المبكرة ، فإلى جانب قيام الطفل بحفظ القرآن الكريم كان يحفظ بعض المتون التى صنفت في كلا العلمين وخاصة علم القراءات ـ ومن الكتب التي كان يداوم الطلبة على حفظها ، كتاب !! الجامع للسبع قراءات ، فكثيراً ما كان الطالب في بلده يحفظ هذا الكتاب بجانب حفظه للقرآن الكريم ، قبل التحاقه بالجامع الأزهر ، وهذا واضح في ترجمات معظم كبار العلماء في تلك الفترة .

ومن اشتهر في علمى القراءات والتجويد وقصده الطلاب لأخذهما عنه في ذلك القرن ، الشيخ العالم سيف الدين أبو الفتوح بن عطا لله الوفائى الفضالى المقرى الشافعى (ت٢٠١هـ ١٦١١م). الذي يقول الحبى عنه: "ا شيخ القراء بمصر في عصره،

وأخذ عنه جمع من أكابر الشيوخ ، ويأتى على رأسهم الشيخ العالم سلطان المزاحى شيخ القراء في عصره .. .. ١١(١٢٥)

ومن أشهر من برز في كلا العلمين خلال ذلك القرن الشيخ العالم عبد الرحمن بن شحاذه اليمنى المصرى الذى يخبرنا صاحب الفوايد عن فرط من أخذ منه هذا العلم إذ يقول : "إن أغلب القراء من كافة الأنحاء الحجازية والمصرية والشامية أخذوا عنه .. .. الالالالم المتبع لتراجم أكابر علماء ذلك القرن بمصر يجد أنهم قد أخذوا عنه علم القراءات ، أمثال الشيخ العالم عبد السلام اللقافي المالكي. (١٢٧) والشسيخ العالم علي الشبراملسي الشافعي. (١٢٩) والشيخ العالم إبراهيم الرشيدي الشافعي . (١٢٩) وغيرهم الكثير .

ومن مشاهير هذين العلمين بمصر في ذلك الحين أيضاً ، الشيخ العالم محمد ابن قاسم بن إسماعيل البقرى ـ نسبة إلى دار البقر من قرى المحلة بالغربية ـ (ت ١١٠٠هـ قاسم بن إسماعيل البقرى ـ نسبة إلى دار البقر من قرى المحلة بالغربية ـ والتجويد ١٦٨٩م). ومن ترجمة صاحب الفوايد له قوله : "إنه برع في علم القراءات والتجويد خصوصاً . وأشتهر به بحيث أنه يتحضر جميع الوجوه من جميع الطرق من غير مراجعة وتكلف ـ واشتهرت بركته لمن قرأ عليه وعم النفع به ، وأخذ عنه خلق كثير وتخرجوا به ، وانتفعوا الانتفاع التام من المشرق والمغرب ، وسارت بفضله وعظيم نفعه الركبان ١١ (١٣٠) وثمة الكثير من هؤلاء .

أما عن جهود علماء القرن - محل الدراسة - التصنيفية في علم القراءات، فنجد أنها وضعت لتحقيق هدف رئيسى وهو تقديم القراءات في أسهل صورها لطالبى ذلك العلم. سواء كان بتوضيح بعض الأمور المتعلقة بالقراءات المختلفة ، أو الإجابة عن الأسئلة التى تدور حولها ، أو توضيح القراءات نفسها .

وفي طليعة من صنف في هذا العلم في ذلك القرن ، الشيخ المقرئ عبد الله ابن عبد الله الحسينى المغربى، ثم المصرى الشافعى المعروف بالطبلاوى (ت٢٠١هــ١٩١٨م). حيث قام بوضع مصنف بعنوان ، هداية الحيران في بعض أحكام تتعلق بالقرآن ١١.(١٣١) وهناك الشيخ العالم سلطان المزاحى الشافعى. الذى وضع رسالة في القراءات العشر ١١ وهى إجابة على عشرين مسألة ، رفعت إليه في ذلك .(١٣٢)

أما فيما يختص أو يتعلق بالمصنفات التى وضعت أصلاً لتوضيح وتبسيط القراءات التى ثبتت عن الأثمة ، فنجدها قد أتت على صورتين الأولى، اختصت بقراءة واحدة ، والأخرى اختصت بأكثر من قراءة .

فمن المصنفات التي اهتمت بقراءة واحدة ، ما قام به الشيخ فايد بن مبارك الإبياري المصرى الأزهري (ت١٠١هـ ١٦٠٧م). الذي وضع مقدمة في قراءة حفص . (١٣٣) ومنها ما قام به الشيخ العالم إبراهيم بن محمد بن عبد الرحمن السوهائي المقرىء (ت١٠٨٠هـ ١٦٦٩م). إذ وضع مؤلف بعنوان أأ الدرر المنثورة في قراءة أبي عمرو المشهورة 11.(١٣٤)

أما المصنفات التى اهتمت بمجموع القراءات سواء كانت السبعة المشهورة ، أو العشرة، أو الأربعة عشر ، فنجد في طليعتها جهود الشيخ العالم محمد بن أحمد العوفي (ت٠٥٠هـ ١٦٤٠م). الذى قام بوضع أكثر من مصنف في ذلك ، منها الجواهر المكللة لمن رام الطرق المكملة أأ وقد تناول فيه قراءة القرآن ومنها أا درر الأفكار في قراءة الأثمة العشرة أا كما نجد له مصنفاً ثالثاً بعنوان الدر المنثور ( النثير ) في النهج المشهور أا (١٣٥)

ومنهم سلطان المزاحى الشافعى. إذ نرى له مصنفاً بعنوان <sup>11</sup> مقدمة في معرقة جميع أوجه التكبير للقراء العشر عن طريق طيبة العشر في القرارات العشر للإمام الجزرى <sup>11</sup>. (١٣٦) كذلك الشيخ العالم محمد بن قاسم بن إسماعيل البقرى الشناوى الأزهرى. الذى قام بوضع مؤلف بعنوان <sup>11</sup>القواعد المقررة والفوائد المحررة في القراءة السبعة <sup>11</sup> وتعرف بالقواعد البقرية . (١٣٧)

ومن أهم المصنفات التي وضعت في هذا الشأن ما ينسب للشيخ العالم أحمد بن محمد بن أحمد بن عبد الغنى الدمياطي الشهير بالبناء (ت١١١هـ ١٠٠٥م). إذ له مؤلفين في ذلك الأول تحت عنوان المنتهى الأماني والمسرات في علوم القراءات الامام) والآخر بعنوان الإتحاف فضلاء البشر بالقراءات الأربعة عشر الله (١٣٩)

أما من ناحية المصنفات التى وضعت كتعليقات أو حواش على شروح السابقين في هذا الجال ، نجد أن المهتمين بهذا العلم قد أتت مصنفاتهم على هذا الدرب قليلة للغاية ولو بحثنا عن تفسير لهذا الأمر لوجدناه يرجع إلى طبيعة تلك القراءات وأن غاية ما تحتاجه هو القيام بشرحها ، ولذا يمكن الاعتقاد بأنه لا توجد ثمة أية ضرورة ملحة للقيام بوضع الحواشى على تلك الشروح بخلاف كتب العلوم الأخرى .

ومن الذين اهتموا بوضع التصانيف على الصورة المذكورة ، الشيخ العالم عبد الله ابن محمد بن عبد الله الحسين الطبلاوى (ت١٦١٧هـ ـ ١٦١٨م). الذي قال الحبي

عنه: "أنه ساد في علم القراءات سيادة عظيمة " ومن أعماله فيه كتابة الحواشى على شرح الشاطبية للجعبرى المرادا)

وهكذا يتبين لنا من هذه الدراسة أن القرن الـ١٧م. قد تمتع بوجود عدد من العلماء الذين تخصصوا في علم القراءات ، وقصدهم الطلاب من مختلف الأقاليم والأقطار لأخذ هذا العلم عنهم ، بالإضافة إلى أنهم قاموا بوضع المؤلفات فيه في أكثر من محور . وعا هو واضح أن تلك المؤلفات قد وضعت لغرض أساسى هو توضيح تلك القراءات وتقديمها في صورة سهلة ومبسطة لدارسيها . لما أيقنوا من صعوبة تلك القراءات واقتصار تعلمها على المتخصصين ، وقد رأى هؤلاء العلماء أن ضمن الطرق التربوية المهمة لكيفية تعلم هذا العلم تقديم ما يحتويه من قراءات مختلفة في صورة سهلة مبسطة .

هذا ما أشتهر من مصنفات متعلقة بالقراءات في ذلك الحين ، وكما شهد ذلك القرن اهتماماً من علمائه بالتصنيف في علم القراءات ، شهد كذلك اهتماماً منهم بالتصنيف في علم التجويد على محورين : الأول ما أتت مصنفاته في علم التجويد على محورين : الأول ما أتت مصنفاته لتوضيح وتمهيد هذا العلم . أما الحور الثاني فجاء على صورة وضع الشروح والتحريرات والحواشي على أهم كتاب تناول هذا العلم في ذلك الوقت وهو كتاب القدمة الجزرية وهو عبارة عن منظومة للشيخ محمد الجزري الشافعي (ت٨٣٣هـ - ١٤٣٠م). ولدقة احتواء هذا الكتاب لذلك العلم تنافس العلماء في شرحه وتصنيف الحواشي والتعليقات على شروحه . (١٤١)

ويأتى على رأس من أهتم بوضع المؤلفات على المحور الأول الشيخ المقرى على ابن عمر بن أحمد بن عمر بن ناجى الميهى البصير (ت١٦١هــ١٦١٥م). حيث قام بوضع منظومة في ذلك الجال بعنوان !! هداية الصبيان لفهم بعض مشكل القرآن !!.(١٤٢)

وعن أهتم بهذا الجال أيضاً الشيخ العالم عبد الرءوف المناوى. الذى قام بوضع مصنف فيه بعنوان !! تيسير الموقوف على غوامض أحكام الوقوف !!. (١٤٣)

وهناك الشيخ منصور بن عيسى بن غازى المصرى السمانودى الذى وضع مصنفاً في ذلك بعنوان <sup>11</sup> تحفة الطالبين في تجويد كتاب رب العالمين ا وقد فرغ منه سنة ١٠٨٤هـ (١٢٧٣م). (١٤٤)

ومن هؤلاء أيضاً الشيخ العالم عبد المعطى بن سالم بن عمر الشلبى السملاوى (ت المرد مؤلاء أيضاً الشيخ الغالم عبد المعطى بن سالم بن عمر الشلبى التجويد الا (١٤٥). وضع مؤلفاً بعنوان الأشيخ المقرئ محمد البقرى. الذى قام بوضع مؤلف تحت عنوان الغنية الطالبين ومنية الراغبين!. وهو مقدمة في علم التجويد مرتبة على خمسة عشر بابا وخاتمة . (١٤٦)

أما عن المصنفات التى وضعت لشرح وتعليق الحواشى على " المقدمة الجزرية " التى سبقت الإشارة إليها ، فنجد في طليعتها ما قام به الشيخ المقرىء سيف الدين الفضالى المصرى شيخ القراء عصر آنذاك (ت ١٠٢٠هـ ـ ١٦١١م). الذى وضع شرحاً بديعاً على الجزرية . (١٤٧)

وممن قام بشرحها أيضاً الشيخ العالم محمد حجازى الواعظ القلقشندى (ت١٣٥٥هـ ١٩٣٥م) الذى قام بوضع ثلاثة شروح على تلك المقدمة كما نرى له أيضاً شرحاً على الطيبة الجزرية ، ونظم طيبة على روى الشاطبية وشرحها . (١٤٨)

ومن الذين ساهموا بوضع تحريرات على الكتب التي قامت بشرح تلك المنظومة الشيخ العالم زين العابدين بن زكريا الأنصارى (ت١٠٦٨هـ ـ ١٠٦٥م). الذي قام بوضع حاشية على شرح جده القاضى زكريا للجزرية في نحو عشرين كراسة . (١٤٩) والشيخ العالم على الشبراملسى الشافعي. الذي وضع حاشية على شرح القاضى زكريا للقلدمة .(١٥٠)

وبهذا فإن أهم ما يمكن استخلاصه من تلك الدراسة أن أغراض التصنيف في علمى القراءات والتجويد واحدة ، حيث التقيا معاً في تقديم مفردات العلميين بصورة مبسطة وسهلة للطلاب والباحثين ، وهو ما حرص عليه العلماء المهتمون بهذين العلمين في تلك الفترة .

### علم الغقسه:

الفقه في اللغة الفهم ، أو معرفة باطن الشئ والوصول إلى أعماقه وفي الاصطلاح: هو العلم بالأحكام الشرعية العملية المكتسب من أدلتها التفصيلية . (١٥١)

وهذه الأحكام التى يطلق عليها التشريع ، ولقد مر التشريع عند بدايته بعدة أطوار ، بحيث كان التشريع في عهد النبى (صلى الله عليه وسلم) يقوم على الوحى وما انضم إليه من أقوال النبى (صلى الله عليه وسلم) وأفعاله وحركاته ، ومن ثم أصبح كل من الكتاب والسنة هما المصدران الأساسيان للتشريع .

وبعد عهد النبى (صلى الله عليه وسلم) أتى الخلفاء الراشدون ، فكانوا يتبعون الرسول ( بدقة فيما عرفوا من أقواله وأفعاله وحركاته ، ولكنهم تعرضوا إلى أمور لم يجدوا لها من المصدرين السابقين ما يطابقهما من الأحكام . ولذا اجتهدوا في إيجاد أحكام لمثل هذه الأمور قياساً على نظائرها وعند التوصل إليها كانوا يجتمعون على صحتها. ومن ثم ظهر ما يطلق عليه إجماع الصحابة أو الأمة .

وعندما انتشر الإسلام وفتحت مختلف الأقطار صاحبة الثقافة وجد المسلمون أنفسهم أمام أمور لم يألفوها ، ولم يعلموا لها أحكاماً من ظاهر الكتاب والسنة وإجماع الصحابة ، فتولدت الحاجة الماسة إلى وجود الفقهاء للقيام بدور استنباط الأحكام لمثل هذه الأمور وحينذاك ظهر ما سمى بـ(الرأى) وهو الأصل الرابع من أصول التشريع الإسلامى .

وقد اصطلح الباحثون في تاريخ الفقه على النظر إلى الفقه الإسلامي في الوقت الذي تحدثنا عنه على أنه في طور الطفولة . ثم في القرنيين الثاني والثالث للهجرة ، انتقل الفقه الإسلامي إلى طور الشباب وهو الطور الذي اقترن بظهور الأثمة الأربعة أصحاب المذاهب المعروفة ، وهم أبو حنيفة (١٥٢) ، ومالك(١٥٢)، والشافعي (١٥٤) ، وابن حنيل (١٥٥) ومع هؤلاء الأثمة المعروفين ، ظهر أثمة آخرون (١٥٦) لم تحفظ مذاهبهم. (١٥٥)

في هذا الدور الذى نشير إليه كان الفقه قائماً على الاجتهاد المطلق الذى نهض به علماء المسلمين بالأمصار . ثم لم تكد تستقر هذه المذاهب الأربعة ، وتتضع معالمها ، حتى دخل الفقه في دور الكهولة ، وهو الدور الذى وصفه الباحثون بأنه التقييد بمذهب معين . فبعد أن كنا نظفر في القرنيين الثاني والثالث بمثل مالك ، وأبي حنيفة . والشافعي يفتى كل منهم برأيه ، ويبح لنفسه حرية واسعة في إبداء الرأى أصبحنا في القرنيين الثالث والرابع أمام فقهاء يقيدون أنفسهم برأى مالك ، والشافعي ، أو غيرهما . وقد أطلق على هؤلاء الفقهاء الذين قيدوا أنفسهم بمذهب خاص اسم ( مجتهدى المذهب ) وهؤلاء حسبهم أن يجتهدوا في مسائل الفقه ، داخل حدود معينة ، هي حدود المذهب الذي اختاروه لأنفسهم . (١٥٨)

وبعد مجتهدى المذهب تأتى طبقة ثالثة من طبقات الفقهاء يطلق عليها (مجتهدى الفتيا). وهؤلاء لا يكتفون في العادة بأن ينقلوا كل ما استنبطه مجتهدو المذهب، ويرجحوا ما اختاروه من الخلاف بالحجج التى يصلون إليها . (١٥٩)

تلك لحة تاريخية مجملة لتاريخ التشريع الإسلامى . ذكرناها لنصل منها إلى معرفة الدرجة التى كان عليها التشريع الإسلامى في الفترة التى تتناولها هذه الدراسة ، وبعد الإطلاع على ما تركه لنا علماء تلك الفترة لا نجد صعوبة ما في القول بأن فقهاء مصر كانوا من رجال الطبقة الثانية ، وهم الذين أطلق عليهم ( مجتهدى المذهب ) ومنهم من كان من رجال الطبقة الأخيرة ، وهم الذين أطلق عليهم ( مجتهدى الفتيا ).

ومن تتبع الحركة الفقهية في مصر نرى أن المذاهب الأربعة قد ظهرت بها على النحو الآتى : فقد عرفت مصر مذهب مالك أولاً ، حتى جاءها الشافعى فنشر بها مذهبه الجديد . ثم جاءت الدولة الإخشيدية فمالت إلى مذهب أبى حنيفة ، وكانت تبغض المذهب الشافعى ، وتبغض من أجله قاضياً من قضاتها ، هو محمد بن أحمد بن الحداد المتوفى سنة ٣٤٤هـ (١٩٥٧م). (١٦٠)

أما مذهب الإمام أحمد بن حنبل ، فلم يظهر بمصر كما قال السيوطى إلا في القرن السابع وبعده وذلك ، 11 أن الإمام أحمد .. رضى الله عنه .. كان في القرن الثالث ، ولم يبرز مذهبه خارج العراق إلا في القرن الرابع . وفي هذا القرن ملكت العبيدون مصر، وافتوا من كان بها من أثمة المذاهب الثلاثة قتلاً ونفياً وتشريداً ، وأقاموا مذهب الرفض والشيعة ، ولم يزولوا عنها إلا في أواخر القرن السادس ، فتراجعت إليها الأثمة من سائر المذاهب .. 11 (١٦١)

وهكذا فبزوال الدولة الفاطمية زال كذلك المذهب الفقهى لها جملة ، وعادت مصر إلى مذهبها القديم ، وهو مذهب أهل السنة ، وازداد تعلقها يومئذ بالإمام الشافعى ومذهبه خاصة ، وذلك لإيثار الدولة الأيوبية له . لأنه المذهب الذى اعتنقه نور الدين محمود بالشام ، فاعتنقه السلطان صلاح الدين وأولاده بمصر ، ولا يعلم التاريخ من أبناء صلاح الدين - أو من أسرته كلها - من اعتنق مذهباً أخر غير الملك المعظم عيسى ابن أخى

السلطان صلاح الدين الـذى اختار مذهب أبى حنيفة ، وكان في اختياره هذا مخالفاً للبيت الأيوبي كله . (١٩٢)

وأتى الماليك فتبعوا بنى أيوب في احتيارهم مذهب الإمام الشافعى وبقى الحال على ذلك زماناً طويلاً.

ومن هنا نخلص إلى أن الغلبة والانتشار لهذه المذاهب في مصر كان أولاً للمذهب الشافعي . ومن بعده المالكي ، ومن بعده الحنفي ، ويأتي في الترتيب الأخير بين هذه المذاهب انتشاراً في مصر المذهب الحنبلي .

واستمر هذا الوضع إلى العصر العثماني ، ونظرة فاحصة في تراث ذلك العصر تكشف عن أن الدراسات الفقهية قد لاقت نشاطاً ملحوظاً لم تلقه أية دراسات أخرى . وقد يرجع هذا النشاط الملحوظ للدراسات الفقهية \_ أنذاك \_ كنتيجة للمتغيرات التي طرأت على القضاء المصرى إثر استيلاء العثمانيين على مصر \_ وهي ما أطلق عليها بـ !! عثمنة القضاء !! وما ثبت من عجز القضاة الأتراك من حل الكثير من القضايا التي كانت تعرض عليهم فأحالوها إلى العلماء لإبداء فتواهم فيها ، وهو ما أشارت إليه الدراسة في موضع سابق .

وثمة اعتبارات أخرى قد أدت إلى إنعاش حركة الدراسات الفقهية في ذلك العصر - وغيره - منها إدراك العلماء لمدى أهمية ذلك العلم في الحياة الدينية والدنيوية ، حتى اعتبروه من أشرف العلوم منزلة (١٦٣). أضف إلى ذلك أن معظم الوظائف السائدة في ذلك الوقت كانت وظائف دينية وتنحدر من ذلك العلم .

ولبيان معرفة مدى المشاركة لفقهاء ذلك العصر في الدراسات الفقهية ، نجد أن هؤلاء العلماء قد أتت مصنفاتهم على عدة صور مختلفة فالأولى وهى الأكثر ، قيام فقهاء كل مذهب بانتقاء أهم الكتب التى تناولت الفقه على مذهبهم لإعادة إنتاجها مرة أخرى سواء بشرحها أو وضع الحواشى عليها . الصورة الثانية ، تصنيف الرسائل . والتى هى في الأصل عباره عن إجابة الأسئلة التى كانت ترفع إلى الفقهاء ، وترجع أهمية تلك الرسائل إلى أنها أخذت شكلاً يتمتع بالمنهجية البحثية بشكل أكثر من غيرها ، وثمة

صورة أخرى جاءت عليها مصنفات هؤلاء الفقهاء ، وهي قيامهم ببعض المحاولات الجادة لوضع كتب فقهية كاملة ـ والتي يطلق عليها مؤلفات مستقلة . ووجدت صورة أخرى أفردت الحديث عن ركن واحد من أركان الإسلام كالحج مثلاً .

ومن الطبيعى أن تأتى مساهمات فقهاء ذلك القرن متفاوته فيما بينها وهو ما سيوضحه هذا الجدول:

| الحنبلى | الشافعي  | المالكي                                        | الحنفي     | المذهب مور التصنيف |
|---------|----------|------------------------------------------------|------------|--------------------|
| ٦       | ٣٣       | <b>,</b> • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ۳.         | الحواشي            |
| ŧ       | 14       | 14                                             | ٤          | الشروح             |
| _       | <u> </u> | ŧ                                              | ١٣٢        | الرسائل            |
| ۳ .     |          |                                                | ۲          | المستقلة           |
| ٤       | ٠٧       | <u> </u>                                       | . <b>Y</b> | ذات الموضوع الواحد |
| 17      | ۶۲       | 14                                             | 1 : 7      | المجموع            |
|         |          |                                                |            |                    |

فنظرة فاحصة في هذا الجدول ، نجد أن أول ما يلفت النظر فيه ، قلة مؤلفات فقهاء المذهب الحنفي وخاصة تلك التي أتت على صورة الحواشي والشروح ، ولو بحثنا عن تفسير لذلك ، سنجد أنه يرجع إلى أمرين ، أولهما قلة فقهاء المذهب الحنفي مقارنة بفقهاء كل من المذهبين الشافعي والمالكي ويرجع السبب في ذلك كما أشرنا سابقاً إلى الجذور التاريخية التي نشأت فيها المذاهب في مصر ـ وأن ما حظى به هذا المذهب من اهتمام إبان ذلك العصر من اتخاذه مذهباً رسمياً للدولة العثمانية ، وإيثار أصحابه في تولى الوظائف ، لم يزد من عدد أتباعه . الأمر الثاني ، قد تفسره ، لنا الوثائق الأرشيفية ، وذلك بما سجلته لنا من مكتبات خاصة للمجتمع المصرى في القرن الـ١٧ م بما تحمله تلك المكتبات من كتب فقهية يرجع معظمها إلى المذهب الحنفي ـ دون غيره من المذاهب الأخرى \_ فلربما يكون فقهاء هذا المذهب رأوا في انتشار كتب مذهبهم بهذا الشكل تعويضاً عن إعادة إنتاجها مرة أخرى ، كما فعل ذلك فقهاء المذهب الشافعي مثلاً .

ومن أهم الكتب التي جذبت انتباه فقهاء المذهب الحنفي فقاموا بشرحها ووضع الحواشي عليها . كتاب !! كنز الدقائق !! (١٦٤) للنسفي (ت ١٧٠هـ ـ ١٣١٠م) حيث نجد للشيخ الفقيه عبد القادر الطورى الحنفي - توفي بعد سنة ١٠٢٦هـ (١٦١٧م) - مصنفين عليه ، أحدهما شرح ، والأخر تكملة لأحد شروح ذلك الكتاب ، وهو شرح البحر الرائق على كنز الدقائق للعلامة زين العابدين بن نجيم المصرى (ت ١٩٧٥هـ ـ ١٥٦٧م). (١٦٥)

وهناك الشيخ العالم أحمد بن السيد الحموى شهاب الدين المصرى الحنفي (ت٩٨٠ هـ ١٩٨٧م) الذى قال عنه صاحب القوايد . العلم يهتدى به أهل البصائر والمشكلات ، ويرجع إليه في المعضلات ، مشهور بمدينة مصر بين العلماء بالتحقيق وسعة العلم والتدقيق ، واشتهر وطار صيته في الأفاق ، وأخذ عنه جمع ، وأفاد ، وأجاد ، ودرس بالأزهر الـ (١٦٧) يضع شرحاً على ذلك الكتاب . (١٦٧)

ومن تلك الكتب كتاب <sup>11</sup> الهداية <sup>11(١٦٨)</sup> الذى قام الشيخ العالم محمد المعروف بابن الصائغ المصرى (ت٢٦٠هـ ـ ١٦٥٥م). بوضع حاشية (١٦٩) على أحد شروحه للأكمل . (١٧٠) كما قام العالم أحمد الحموى (ت١٩٨هـ ـ ١٦٨٧م). بوضع حاشية على ذلك الكتاب بعنوان <sup>11</sup> إتحاف أرباب الدراية نفح الهداية <sup>11</sup> . (١٧١)

وهناك كتاب !! الدرر والغرر !! (۱۷۷) الذى جذب انتباه الكثيرين من فقهاء تلك الفترة لتزيينه بأفكارهم واجتهاداتهم ، ويأتى في طليعة هؤلاء الشيخ العالم حسن الشرنبلالى الحنفي الذى كانت له الإشارة في الفقه ، إضافة إلى غزارة إنتاجه في التصنيف الفقهى ، ومنها حاشيته على ذلك الكتاب بعنوان !! غنية ذوى الأحكام وبغية درر الحكام ، شرح غرر الأحكام لمنلا خسرو !! (۱۷۳) ومنهم الشيخ العالم نوح بن مصطفي الرومى . الذى وضع حاشية بعنوان !! نتائج النظر في حواشى الدرر لملا خسرو الله الكتاب أيضاً . (۱۷۵)

كما وجدت بعض الكتب الأخرى التى جذبت انتباه فقهاء الحنفية أنذاك فقاموا بشرحها وتعليق الحواشى عليها ، كمنظومة ابن وهبان (١٧٦) التى قام الشيخ العالم حسن الشربنلالى. بشرحها ، وعنون شرحه بـ ألا تيسير المقاصد من عقد الفرائد فى شرح منظومة ابن وهبان 11 (١٧٧)

ومن بين هذه الكتب ، كتاب <sup>11</sup> الأشباه والنظائر (۱۷۸) لابن نجيم المصرى . حيث قام الشيخ العالم أحمد الحموى . بوضع حاشية عليه تحت عنوان <sup>11</sup> غمز عيون البصائر على محاسن الأشباه والنظائر <sup>11</sup> . (۱۷۹)

فتلك إذن أهم الكتب التى قام فقهاء المذهب الحنفي بإعادة إنتاجها ، وذلك بما يتناسب مع طبيعة كل كتاب سواء بالشرح ، أو بتعليق الحواشى ، وبعد معرفتنا لتواريخ تلك الكتب ـ والتى تمتد إلى القرن السادس الهجرى ـ وما حوته من معلومات ومسائل فقهية قيمة ، يتبين لنا مدى جهد هؤلاء الفقهاء في انتخاب تلك الكتب ، حيث لم يكن انتخاباً بغرض التكرار أو إعادة النسخ فقط ، بل هو نتيجة ، فكر واع ، كما كان لديهم ما يضيفونه إلى تلك الكتب . وعا يشهد بذلك الرسائل الفقهية التى امتاز بها فقهاء هذا المذهب عن غيرهم من الفقهاء الأخرين . وما كانت تحمله تلك الرسائل من قمة الاجتهاد الفقهى في تلك الفترة .

ولعل من أبرز فقهاء هذا المذهب في هذا المجال الشيخ العالم حسن الشرنبلالى الحنفي. وأكثر ما يميز هذا العالم الفقيه أنه لم يكتف بالاعتماد والأخذ باراء فقهاء مذهبه فقط -بل كان دائم الحرص على ذكر آراء المذهب الأخرى والإشارة إلى المتون الأصلية التى دونت فيها تلك الأراء وهو ما يحمل من قمة المنهجية البحثية وما لم يعجبه من تلك الأراء ينقضه ولو كانت لأثمة مذهبه وليخرج في النهاية بما يتوافق مع متطلبات عصره ومن أهم أعماله في ذلك الجال كتابه المسمى بدا التحقيقات القدسية والنفحات الرحمانية الحسنية في مذهب السادة الحنفية الوهو عبارة عن ستين رسالة أجاب فيها عن ستين مسألة رفعت إليه ، وقام بتسجيلها على مدار مشوار حياته العلمية.

وممن كانوا يتسمون بغزارة الإنتاج في هذا الجال الشيخ العالم نوح بن مصطفي الرومى (ت١٠٧٠هـ ـ ١٦٥٩م) حيث أن بروكلمان ينسب له أكثر من خمس وستين رسالة . (١٨٠) منها أكثر من رسالة تتعلق بالصلاة .

وعن امتاز باجتهاداته الفقهية في مؤلفاته من الفقهاء الشيخ العالم عمر الدفرى الحنفي (ت١٩٦٨هـ ١٦٦٨م). الذي قال عنه الحبي : " كان إماماً جليلاً ، عارفاً نبيلاً، له المهارة الكلية في فقه أبى حنيفة .. وكتابه الذي تركه لنا يشهد بذلك ، وهو بعنوان "الدرة المنيفة في فقه الإمام أبو حنيفة " وقد أقرأه عدة مرات بالجامع الأزهر . فمن خير

الأمور دلالة على اجتهاد هذا العالم الفقيه ، موقفه من حكم أحقية إطلاع الأطباء الرجال على مواضع الأمراض عند النساء . (١٨١) حيث نراه يقول في ذلك : !! ويحل للطبيب أن ينظر من المرأة موضع مرضها بقدر الضرورة !! لأن ما ثبت بالضرورة يتقدر بقدرها !! (١٨٢) وهو بهذا الأمر يدحض تلك الأقوال التي قيلت على فقهاء ذلك العصر وغيره ، من أن موقف رجال الدين المعادى لممارسة الأطباء الكشف على مواضع الأمراض عند النساء كان من أهم العوامل في تأخر ظهور التعامل مع الطب الشرعى في القضاء حتى مجئ القرن التاسع عشر .

ولو بحثنا عن تفسير لإكثار فقهاء هذا المذهب في إنتاج الرسائل وتفوقهم على فقهاء المذاهب الأخرى ، لوجدنا أن هذا الأمر قد يرجع إلى أمرين ، أولهما : ما كان يتمتع به المذهب الحنفي من المرونة في أحكامه بصورة لم تتوفر في المذاهب الأخرى ـ وهو مما لا شك قد أعطى أصحابه مساحة في إبداء آرائهم واجتهاداتهم فيما يعرض عليهم من مسائل . الأمر الثانى : أن القضاة الأتراك عند عجزهم عن الفصل في بعض القضايا، كانوا في بعض الأحيان يرسلون بها إلى فقهاء المذهب الحنفي دون غيرهم من فقهاء المذاهب الأخرى . مما جعل فقهاء هذا المذهب أكثر قرباً لقضايا مجتمعهم .

ومن الصور التى جاءت عليها تصنيفات فقهاء الحنفية في تلك الفترة، المصنفات ذات الموضوع الواحد كركن الحج مثلا ، حيث نرى ما صنفه الشيخ العالم نوح بن مصطفي الحموى (ت١٠٧٠هـ ١٩٥٩م). مؤلفين الأول بعنوان الأشرف المسالك في المناسك ال، والثانى بعنوان المالقول الأظهر في بيان الحج الأكبر المراما)

أما فيما يتعلق بجهود فقهاء المذهب المالكى في التصنيف الفقهى إبان تلك الفترة ، فكما هو واضح من الجدول السابق أن أكثر إنتاج هؤلاء جاء على صورة شروج، ولو نظرنا إلى المتن الذى اهتم فقهاء هذا المذهب بالدراسات حوله فسنجده مختصر الشيخ خليل المشارك في الفروع . وكما واضح من الاسم المختصر أنه بحاجة إلى شرح وتيسيط.

وثمة تساؤل يطرح نفسه هنا ، وهو لم أتت معظم جهود فقهاء هذا المذهب مهمته بشرح مختصر الشيخ خليل ؟ ولم يقوموا بالاهتمام بسابقيه من الفقهاء ؟ ولعل الإجابة على هذا السؤال تكمن في أن هؤلاء العلماء \_ كما أشرنا أنفاً \_ لم يقصدوا من إعادة إنتاجهم لهذا الكتاب وغيره التكرار أو مجرد النسخ فقط ، بل إن كل منهم كانت له

رؤياه الخاصة، وإضافاته القيمة بما يتلاءم مع متطلبات الوقت والعصر، وبما يؤيد ذلك أن التباين كان واضحاً بين شروح هؤلاء العلماء فمنهم من وضع شرحه بما يتناسب مع فكر المبتدئ في هذا العلم، ومنهم من وضع شرحه بما يتفق مع فكر المنتهى، وهكذا.

ويأتى على رأس من تناول ذلك المتن بالشرح ـ الشيخ العالم إبراهيم اللقاني المالكي (ت١٠٤١هـ ١٠٤١م). (١٨٥)

ومن أبرز فقهاء هذا المذهب \_ في تلك الفترة \_ الشيخ العالم على الاجهورى المالكى (ت ١٠٦٦هـ \_ ١٠٦٥م). حيث تناول ذلك المتن بالشرح ، وجاء تناوله له على ثلاثة شروح ، الأول كبير يقع في اثنى عشر مجلداً ، والثانى متوسط الحجم حيث يقع في خمسة مجلدات ، والثالث صغير يقع في مجلدين . (١٨٦) وعا يلاحظ أن هذه الشروح أتت مختلفة في حجمها لكى تناسب المراحل التعليمية المختلفة ، فالصغير للمبتدئ ، والمتوسط لمن تخطى هذه المرحلة . والكبير للمنتهى . وقد كانت تلك الطريقة سائدة بين علماء ذلك العصر في تدوين مؤلفاتهم .

ومن هؤلاء الفقهاء المشهورين الشيخ العالم عبد الباقى بن يوسف بن أحمد شهاب الدين بن محمد بن علوان الزرقانى المالكى. الذى قال عنه الحبى بأنه كان فرجع المالكية فى زمانه حيث نجد من مؤلفاته شرحاً على مختصر خليل . وقد مدح الحبى هذا الشرح بقوله : "إنه تشد إليه الرحال "! (١٨٧) كما نجد له شرحاً آخر يتعلق بجزء من متن المختصر ، وهو شرحه على شرح الناصر اللقانى على خطبة مختصر خليل . (١٨٨)

ومن أشهر فقهاء هذا المذهب في تلك الفترة ـ الشيخ العالم محمد الخرشى المالكى (ت١٠١هـ ـ ١٦٩٠م). الذى كان يعد شيخ المالكية في وقته ، فقد تناول ذلك المتن بشرحين ، الأول في أربعة مجلدات كبار ، قال صاحب الفوايد عنه : " شرح على مختصر خليل في أربعة مجلدات كبار ، تلقاه أهل عصره بالقبول ، وكتبت منه نسخ لا تحصى الله الثانى فهو في أربع مجلدات أيضاً ، ولكنه أكبر حجماً وأكثر تدقيقاً من الأول ، حيث قال صاحبه في سبب وضعه : " وقد وضعت شرحاً على مختصر أبى الضياء خليل ، يحتوى على تقييدات وفوائد يصعب فهمها على المبتدئين ، ثم قال : طلب منى جماعة من الأخوان شرحاً أخر لا يكون قاصراً على إفادة القاصرين ، فأجبتهم لذلك ١١ . (١٩٠)

وهكذا فقد رأينا كيفية تناول هؤلاء الفقهاء لمختصر الشيخ خليل والاختلاف البين بين تناول كل منهم ، وهو ما يؤكد اختلاف تناول كل عالم لذلك المختصر الذى يعد إثراء لحركة الاجتهاد وتنوع الآراء الفقهية .

ولم يقتصر الأمر على اجتهادات المالكية حول المختصر السابق بل نجد أن ثمة كتب أخرى جذبت انتباههم ومنها كتاب الجمع الجوامع للسبكى المرافع المالكي حيث قام الشيخ العالم إبراهيم اللقاني المالكي (ت ١٩١١هـ - ١٦٣١م). بوضع حاشية عليه بعنوان الليامع من خدور جمع الجوامع المرافع (١٩٢١)

وضمن الأعمال التي قام فقهاء هذا المذهب بالاجتهاد حولها " رسالة ابن زيد القيرواني". التي قام الشيخ العالم على الأجهوري المالكي بشرحها. (١٩٣)وهناك المقدمة المعزية " التي قام الشيخ العالم عبد الباقي الزرقاني المالكي بشرحها، وعنون شرحه با الفوائد الزكية في حل ألفاظ المقدمة المعزية " (١٩٤) كما نجد من تلك الأعمال " متن العشماوية " الذي قام الشيخ العالم برهان الدين إبراهيم الشبرخيتي المالكي بشرحه تحت عنوان " الموارد الشهية في حل ألفاظ العشماوية " (١٩٥)

هذا فيما يتعلق بجهود فقهاء هذا المذهب حول كتب السابقين ، أما بالنسبة لجهودهم في تصنيف الرسائل الفقهية فكما هو واضح من الجدول السابق أنها أتت قليلة بشكل ملحوظ . ويأتى على رأس من أهتم بالتصنيف على تلك الصورة الشيخ إبراهيم اللقانى المالكى . إذ نرى له أكثر من رسالة منها عقد الجمان في مسائل الضمان "أومنار أصول الفتوى ، وقواعد الإفتاء بالأقوى ". (١٩٦٦) وأخرى تتعلق بقضيه "الدخان" وهي بعنوان النصيحة الإخوان بإجتناب شرب الدخان ال(١٩٧١)

وبمن اهتم بهذا الأمر أيضاً الشيخ العالم على الأجهورى المالكى (ت١٠٦٦هـ وبمن اهتم بهذا الأمر أيضاً الشيخ العالم على الأجهورى المالكى (ت١٠٦٥هـ ما ١٠٦٥٥م). الذى وضع أكثر من مصنف في هذا الصدد ، منها كتاب بعنوان الأجوبة المحررة لأسئلة البررة في مجلد المرام وكما هو واضح من عنوانه فهو كتاب يحمل إجابات على بعض الأسئلة التى رفعت إليه . كما نجد له رسالة تحمل الدليل القوى الدامغ على قوة الاجتهاد الفقهى في تلك الفترة ، وهى التى تتعلق بقضية الدخان الدامغ على قوة الاجتهاد الفقهى في تلك الفترة ، وهى التى تتعلق بقضية الدخان بعنوان العلم شرب ما لا يغيب العقل من الدخان المرام)

تلك أهم إسهامات فقهاء هذا المذهب في تصنيف الرسائل ، وإن كانت قليلة في عددها إلا أنها تعطينا مؤشراً قوياً لما كان يحياه هؤلاء الفقهاء من معايشة لمجتمعهم في قضاياه والعمل على حلها ، والاجتهاد حول إسماع صوت الشريعة الإسلامية على مساحة المعاملات في المجتمع في مصر العثمانية .

أما فيما يتعلق بجهود فقهاء المذهب الشافعي ، فكما هو واضح من الجدول السابق، أنهم كانوا من أكثر فقهاء المذاهب إنتاجاً ، وهذا أمر طبيعي نتيجة سعة انتشار هذا المذهب في مصر \_ آنذاك \_ ، وأنه على الرغم من اتخاذ الدولة العثمانية المذهب الحنفي مذهباً رسمياً لها ، فلم يؤثر ذلك على استمرارية انتشار المذهب الشافعي بمصر كما أن رجاله لم يتأثروا بذلك التوجه. على أن أهم ما يلاحظ على مصنفات فقهائه أن معظمها تدور حول انتخاب كتب السابقين وإجراء شروح لها ومن ثم نرى أن أكثر إنتاج علماء الشافعية في فترة دراستنا تلك جاء على شكل حواش أو شروح . ومن أهم الأعمال التي جذبت انتباه فقهاء المذهب الشافعي لإعادة إنتاجها بشكل يكاد يجتمع الفقهاء حوله كتاب المنهج أو منهاج الطالبين (٢٠٠١) للإمام النووي وشروحه . (٢٠١)

ويأتى في طليعة من تناول هذا العمل بالتصنيف من هؤلاء الفقهاء ، الشيخ العالم منصور الطبلاوى الشافعى (ت١٠١هـ-١٦٠٥) الذى قام بوضع حاشية على شرح شيخ الإسلام على المنهج . (٢٠٢)كما نرى الشيخ العالم نور الدين على الزيادى الشافعى (ت٢٠٤هـ-١٦١٥). يقوم بوضع حاشية على ذلك الشرح ، وقد امتدحها الحبى بقوله : ١١ اعتنى بها مشايخ مصر وغيرهم من علماء الشافعية ، بحيث لا يقرأ أحد شرح المنهج إلا ويطالعها، وقد اشتهرت بركتها لمن يطالعها ١١. (٢٠٣)

ومن أبرز فقهاء شافعية ذلك القرن الشيخ العالم عبد الرءوف المناوى الشافعى اسافعى المداوى الشافعى المداوي المداوي المداوي المداوي المنه المداوي المنه المراوي المنه المراوي المنه المراوي المراو

وهناك الشيخ العالم على الحلبى الشافعى (ت١٠٤٤هـ ـ ١٩٣٤م). الذى وضع حاشية على شرح منهج الطلاب لشيخ الإسلام في مجلدين . (٢٠٥)كما نرى له حاشية أخرى على شرح المنهاج للجلال المحلى . (٢٠٦)

وعن علق أفكاره على شرح ذلك المتن الشيخ العالم محمد الشويرى الشافعى (ت٢٠٦هـ ١٦٥٦م) الذى لقب بشافعى زمانه ومن فرط تمكنه في هذا العلم، وضع فيه أكثر من مصنف، منها حاشية على شرح منهج الطلاب لشيخ الإسلام (٢٠٧)

ومن بين هؤلاء الشيخ العالم أحمد القليوبى الشافعى (ت١٠٦٩هـ ومن بين هؤلاء الشيخ العالم أحمد القليوبى الشافعى (ت١٠٦٥ه وضمن ١٦٥٨م). وهو أحد الذين حظوا بشهرة واسعة ومكانة عالية في ذلك القرن ، وضمن أعماله حاشيته على شرح جلال الدين الحلى ، على منهاج الطالبين المسمى المنابع شرح منهاج الطالبين المرابع المنابع في شرح منهاج الطالبين المرابع المنابع ا

ومنهم الشيخ العالم عبد البر الأجهورى الشافعى (ت١٠٧٠هـ ـ ١٦٥٩م). الذى وضع حاشيتين على شرحين لذلك المتن . الأولى على شرح المنهاج للمحلى والثانية على شرح المنهج لشيخ الإسلام .(٢٠٩)

كما نجد الشيخ العالم سلطان المزاحى الشافعى. قد وضع حاشية على شرح منهج الطلاب لشيخ الإسلام (٢١٠) كما نرى أيضاً للشيخ العالم على الشبرامسلى الشافعى. الذى وضع حاشية على ذلك الشرح (٢١١). كما وضع حاشية أخرى على شرح الرملى المسمى ١٠ نهاية المحتاج على شرح المنهاج الا(٢١٢)كما قام الشيخ العالم أحمد بن عبد الرازق بن محمد بن أحمد ابن أحمد المغربى الرشيدى الشافعى (ت٢٩٠هـ - ١٦٨٥م). بوضع حاشية على شرح الرملى على منهاج الطالبين . (٢١٣)

ولعلنا ندرك كم كان إقبال علماء المذهب الشافعي \_ في ذلك القرن \_ على هذا المتن فأكثروا من وضع الحواشي على أهم الشروح التي تناولته . كما تبين لنا أن تلك الحواشي قد تفاوتت في حجمها بين عالم وآخر فمنها التي جاءت في مجلد واحد ومنها ما هو في مجلدين ، وغيرها في ثلاثة . ولذا يمكننا أن نحرج بفكرة عن هؤلاء العلماء تشير إلى أن جهودهم الفكرية انصبت على الشروح دون المتن ، وتفاوت حجم أعمالهم حول تلك الشروح يؤكد صحة ما نوهنا إليه سابقاً \_ من أن انتحاب هؤلاء العلماء لتلك الأعمال تم بناءً عن رؤى ثابتة وراسخة بهدف الإضافة لا التكرار .

وهناك العديد من الكتب الهامة التي شدت انتباه الكثير من علماء شافعية ذلك القرن فقاموا بإعادة إنتاجها بالتصنيف عليها بصور مختلفة . فمن تلك الكتب

كتاب !! العباب !! (٢١٤) ومن الذين اهتموا به . الشيخ العالم عبد الرءوف المناوى الشافعى . الذى قام بشرحه تحت عنوان !!إسعاف الطلاب بشرح العباب !!.(٢١٥) كما نرى الشيخ العالم محمد الشوبرى الشافعى . يضع حاشية على العباب . (٢١٦)

ومن تلك الكتب أيضاً كتاب االتحريرا ويأتى في طليعة من صنف عليه الشيخ العالم عبد الرءوف المناوى الشافعى . حيث قام بشرح التحرير لشيخ الإسلام زكريا الأنصارى ، سماه الإحسان التقرير بشرح التحريرا. كما قام بشرح نظمه للعمريطى ، سماه الفتح الرءوف الخبير بشرح كتاب التيسير نظم التحرير. الاسلام على الشبراملسى التحرير أيضاً ـ الشيخ العالم على الشبراملسى الشافعى . وعنون شرحه بـ االثمرات الجنية لمريد فتح فوائد التحرير!! (٢١٨)

ومن بين تلك الكتب ـ شرح شيخ الإسلام زكريا الأنصارى على مختصره التحرير المسمى: "ا تحقة الطلاب بشرح تنقيح اللباب ، (٢١٩) فممن صنف عليه الشيخ العالم محمد الشوبرى الشافعى . حيث قام بوضع حاشيتين على ذلك الشرح الأولى في مجلدين (٢٢٠)، والأخرى في مجلد واحد (٢٢١) كما قام الشيخ العالم أحمد القليوبى الشافعى . بوضع حاشية على ذلك الشرح أيضاً . (٢٢٢)كما نجد الشيخ العالم عبد البر الأجهورى الشافعى . قد وضع حاشية على الشرح المتقدم بعنوان "ا منحة الأحباب في الكلام على شرح تنظيم اللباب المرح المتقدم بعنوان المنحة الأحباب في الكلام على شرح تنظيم اللباب المرح المتقدم بعنوان المنحة

ومن الكتب التى نالت اهتمام علماء تلك الفترة فعمدوا إلى إعادة إنتاجها، كتاب اا شرح ابن قاسم الغزى على مختصر أبى شجاع الـ (٢٢٤) فممن صنف على هذا الشرح الشيخ العالم أحمد القليوبى الشافعى. حيث قام بوضع حاشية على هذا الشرح . (٢٢٥) كما نرى الشيخ العالم على الشبراملسى الشافعى قدم شرحاً بعنوان الكشف القناع عن متن وشرح أبى شجاع الـ (٢٢٦) وهناك للشيخ العالم محمد بن عبد الله المشهور بالدميرى الشافعى حاشية على شرح ابن قاسم الغزى على ذلك المختصر، وضعها سنة ١٠٥٥هـ (١٦٧٤م). (٢٢٧) كما نجد للشيخ العالم إبراهيم البرماوى الشافعى (ت٢٠١هـ ١٦٩٥م) حاشية على ذلك الشرح . (٢٢٨)

ومن هذه الكتب كتاب الورقات (٢٢٩) لإمام الحرمين الجوينى حيث قام الشيخ العالم عبد الرءوف المناوى الشافعى . بشرح ذلك المتن . (٢٣٠) في حين نرى

الشيخ العالم على الحلبى الشافعى . يقوم بوضع حاشيتين على شرحين لذلك المتن . الأولى حاشية على شرح الجلال المحلى . والثانية على شرح ابن إمام الكاملية للورقات . (٢٢١) كما نرى للشيخ العالم على الشبراملسى الشافعى. حاشية على شرح الورقات لابن قاسم . (٢٢٢)

وقد وجدت ثمة كتب أخرى نالت اهتماماً بصورة تقل عن الاهتمامات المذكورة قبلاً في ذلك القرن منها كتاب "أ ورقات شيخ الإسلام ابن أبى شريف"!. الذى قام الشيخ العالم عبد الرءوف المناوى الشافعي بشرحه.

وهناك أيضاً كتاب !! البهجة الوردية !! (٢٣٣) الذى قام الشيخ العالم عبد الرءوف المناوى الشافعى بشرحه تحت مسمى!! الفتح السماوى بشرح بهجة الطحاوى!!. ثم قام باختصاره في نحو ثلث حجمه . وكلاهما لم يكمل . (٢٣٤)

تلك إذا أهم الكتب التى تحدثت عن الفقه الشافعى بشكل عام وقام العلماء الشافعية في القرن الحادى عشر الهجرى بإعادة إنتاجها مرة أخرى . وكما لاحظنا أن أكثرها جاء على الشروح التى تناولت المتون الأصلية . وأن تلك الكتب تتفاوت في قدر اهتمام هؤلاء العلماء بالإقبال عليها وإعادة إنتاجها . وفي نفس الوقت لم تستحوذ تلك الصور على معظم إنتاج العلماء الشافعية في تلك الفترة ، بل ظهرت لهم أعمال أخرى تعلقت بمواضيع فقهيه معينة مصورة محدودة ١١.

ومن تلك الأعمال ما قام به الشيخ العالم عبد الرءوف المناوى الشافعى . الذى وضع كتاباً عن الأوقاف تحت عنوان "تيسير الوقوف على غوامض أحكام الوقوف "أ قال في مقدمته : " وبعد فهذا كتاب اخترعت جمعه وتبويبه، وابتدعت تأليفه وترتيبه المردي الحبى يؤيده في ذلك إذ يقول لم يسبق مثله ١١. (٢٣٦)

وهناك الشيخ العالم أحمد السبكى الشافعى. يضع أكثر من كتاب ، منها شرحه على منظومة ابن العماد ـ التى في النجاسات سماه !! فتح المبين بشرح منظومة ابن عماد الدين !! . وله كتابان في مناسك الحج ، أحدهما كبير ، والأخر صغير . (٢٣٧)

ومن هؤلاء الشيخ العالم على الحلبى الشافعى . الذى قام بوضع كتاب عن مناسك الحج بعنوان <sup>11</sup> إعلام الناسك بأحكام المناسك <sup>11</sup> . (۲۲۸) وغيرها الكثير.

وهكذا فقد رأينا أهم الصور التي أبرزت مصنفات علماء المذهب الشافعي في تلك الفترة . وأن أكثرها جاءت على صورة انتخاب أهم كتب السابقين والعمل على

وضع حواشى عليها بصورة أثرت على إنتاجهم وتأليفهم، فأتت مؤلفاتهم الأخرى على شكل رسائل . على أن أهم ما يمكن ملاحظته في هذا الأمر مدى غنى هذا المذهب برجاله . في ذلك القرن . وأهم من ذلك مدى تمكن هؤلاء العلماء من أحكام الفقه على مذهب الشافعى ، حيث صار الواحد منهم شيخ أهل زمانه في هذا العلم . وقد وضح لنا هذا الأمر من خلال المصنفات التى تركوها والتى تناولت جوانب فقهية مختلفة .

أما عن نتاج رجال المذهب الحنبلى ودورهم في إثراء الدراسات الفقهية بمصنفاتهم في تلك الفترة فقد أوضح لنا الجدول السابق أنها من أقل الأعمال الفقهية خلال ذلك القرن ويرجع هذا كما علمنا إلى أن المذهب الحنبلى كان أقبل المذاهب السنية انتشاراً بمصر . وفي ذلك يقبول أبن خلدون : "ومقلدوه قليل .. وأكثرهم بالشام والعراق "! (٢٣٩) وأن من أهم الأسباب في ذلك، أن هذا المذهب لم يكتب له الخروج من العراق إلا في القرن الرابع الهجرى . وفي تلك الأثناء ملك الفاطميون مصر فعطلوا العمل بالمذاهب السنية جميعها . واستمرت هذه الوضعية حتى وصف صاحب الفوايد أتباع هذا المذهب بقوله : " .. مذهب أحمد بن حنبل الذى صار أهله أعز من الكبريت الأحمر في هذا الزمان "! (٢٤٠٠) لكن كل هذا لم يمنع ظهور علماء لهذا المذهب خلال ذلك العصر ، وخاصة القرن الحادى عشر الهجرى . وقد ذاع صيتهم ، وطارت شهرتهم في الآفاق، ورحل الناس إليهم للأخذ عنهم ، ووضح هذا تماما من خلال مصنفاتهم التى ظهرت على عدة صور مختلفة .

ومن أهم مصنفات رجال هذا المذهب في تلك الفترة ـ الأعمال المستقلة والتى بعدت عن كونها شرحاً أو حاشية على كتب السابقين . وفي مقدمة تلك المصنفات ، مؤلفات الشيخ العالم مرعى بن يوسف الحنبلى (ت٣٣٦هـ ـ ١٩٣٣م). الذى قام بوضع أكثر من مصنف أهمها كتابه الغاية المنتهى في الفقه الفي أربعين كراساً وقد قال الحبى عنه : " هو متن جمع من المسائل أقصاها وأدناها مشى فيه مشى الجتهدين في التصحيح والترجيح !! (٢٤١) ومن كتبه في هذا الشأن ، كتاب الدليل الطالب في الفقه الرحم، وكتابه الفاية المنتهى في فروع الحنابلة !! (٢٤٣)

وعن له مشاركة تأليفية على هذا الشكل الشيخ العالم منصور البهوتى الحنبلى (ت١٠٥١هـ ـ ١٦٤١م). الذى قال الحموى في حقه: "ا شيخ الإسلام ، كان تترك صارفاً أوقاته في تحقيق المسائل الفقهية ، مشهور الذكر في الأفاق ووقع على فضله الاتفاق

. ورحل الناس إليه من الآفاق لأخذ مذهب أحمد ابن حنبل .. وكان شيخ الحنابلة بمصر ، وانفرد في عصره بالفقه .. !!. فمن مؤلفاته !! عمدة الطالب لنيل المآرب !! (٢٤٤) وهو مختصر في الفقه على مذهب الإمام أحمد .

وكعادة علماء العصر في التصنيف الفقهى ، قامت أكثر جهود فقهاء هذا المذهب على انتخاب أهم كتب علماء مذهبهم والعمل على إعادة إنتاجها ، سواء بالشرح أو التعليق ويأتى على رأس من صنف على تلك الصورة من هؤلاء العلماء الشيخ العالم منصور البهوتى الحنبلى (ت١٥١هـ١١هـ١١٥م) . وله أكثر من مصنف منها حاشيته على الإقناع لطالب الانتفاع للحجاوى . (٢٤٥) وشرح على الكتاب نفسه تحت عنوان الكشف الإقناع عن متن الإقناع الرادات كشف الإقناع عن متن الإقناع الرادات كما قام بوضع حاشية على كتاب منتهى الإرادات للشيخ محمد قضى الدين القوصى . (٢٤٠) وقام بشرحه أيضاً تحت عنوان : الوائد أولى النهى بشرح المنتهى الدين الحجاوى . تحت عنوان الروض المربع بشرح زاد المستقنع الرادات الشافية الشرف الدين الحجاوى . تحت عنوان الروض المربع بشرح زاد المستقنع الرادات الوافية على المنظومة الألفية في مفردات مذهب الإمام أحمد .

ومن هؤلاء الفقهاء الشيخ العالم محمد بن أحمد بن على البهوتى الحنبلى الشهير بالخلوتى (ت١٩٨٨هـ ١٩٧٧م). الذى وضع مصنفين على ذلك الجور . الأول حاشية على الإقناع (٢٥١) بلغت إثناعشر كراساً ، والثانى حاشية على منتهى الإرادات .(٢٥٢)

وهناك أيضاً الشيخ العالم إبراهيم بن أبى بكر بن إسماعيل الدنابى الدمشقى الأصل ، المصرى المولد والوفاة (ت١٩٤٠ ت ١٦٨٣م). ومن وصف الحبى له: الأنه كان لطيف المذاكرة ، حسن المحاضرة قوى الفكرة ، واسع العقل ، وكان فيه رياسة وحشمة موقورة ، ومرؤة ، وكان من محاسن مصر في كمال أدواته وعلومه !!. فمن مصنفاته على ذلك حاشية على منتهى الإرادات في مجلدات . (٢٥٣)

تلك أهم الأعمال التى قام بها علماء المذهب الحنبلى في تلك الأونة من إعادة إنتاج كتب سابقيهم . أما عن تلك التى عنيت بالحديث عن مواضيع فقهية محددة . نجد أن أبرز من تناول هذا الأمر من فقهاء حنابلة ذلك القرن الشيخ العالم مرعى بن يوسف الحنبلى . الذى نرى له أكثر من عمل في ذلك ، منها ما هو بعنوان !! تحقيق الرجحان

بصوم يوم الشك في رمضان المرافع وآخر بعنوان التهذيب الكلام في أرض مصر والشام وما ترتب عليها من الأحكام المرافع وغيره بعنوان الم إيقاف العارفين على حكم أوقاف السلاطين المومنها يتعلق بمناسك الحج مشل التشويق الأنام إلى الحج إلى بيت الله الحرام المرافع وأخر بعنوان المحرك سواكن الغرام إلى حج بيت الله الحرام المرافع المرام المرافع المحرام المرافع المرافع

ونجد للشيخ العالم إبراهيم بن أبى بكر بن إسماعيل الدنابى الحنبلى (ت١٩٤٤هـ ١٩٨٣م). مصنفاً عن ركن الحج بعنوان مناسك الحج !! في مجلدين. (٢٥٧)

وبهذا يتبين لنا مدى إسهامات الفقهاء الحنابلة في التصنيف الفقهى - خلال تلك الفترة ـ وكم هو ملاحظ أن فكرة إعادة إنتاج كتب السابقين قد استحوذت على النسبة الغالبة من تلك الإسهامات . على أن أهم ما في إسهامات هؤلاء الفقهاء تلك الأعمال التى أخذت طابعاً استقلالياً . وهو ما لم نجده في الإسهامات التى قام بها فقهاء المذاهب الثلاثة الأخرى .

ولعل من أهم ما يلفت النظر في مؤلفات هؤلاء الفقهاء على مختلف مذاهبهم الاهتمام الواضح بأحكام الحج كركن من أركان الإسلام الخمسة . فأفردوا بعض المصنفات لتوضيح مناسكه . ولو بحثنا عن إيجاد تفسير لذلك . لوجدناه يكمن في ركن الحج نفسه ، فعلاوة على أنه ركن ديني هام فقد ارتبطت به بعض السلوكيات التي أصبحت عادات اجتماعية جذبت اهتماماً كبيراً من المجتمع ، وما يقوم به أفراده من استعدادت كبيرة لاستقبال ذلك الحدث الهام . هذا من جانب ، ومن جانب آخر ما كان يشهده ذلك الركن من اجتماع المسلمين في وحدة واحدة يواصلون مسيرتهم لأداء تلك الفريضة ولما كانت مصر من أهم المحطات التي يتجمع بها حجاج الأقطار الأخرى ، وخاصة حجاج الأراضي المغربية والسودانية ، واحتياج الحجيج إلى من يرشدهم إلى الطريقة الصحيحة لأداء مناسك هذا الركن العظيم . فمن أجل تلك الأسباب وغيرها رأينا هؤلاء العلماء يقومون بإفراد بعض أعمالهم الفقهية للحديث عن مناسك هذا الركن

وعلى الرغم من اختلاف الكثير من أحكام الفقه عن كل من الأئمة الأربعة ، إلا أن وحدة الإسلام وتجمع المسلمين كان واضحاً في سلوكيات الفقهاء ، فاتحدت خطاهم للنهوض بالعلم وأقبل كل منهم على أمهات ومؤلفات مذهبة يحاول تبسيطها أو الاجتهاد حول موضوعاتها والجميع يحدوهم هدف واحد هو بسط أحكام الشريعة أمام المسلمين وتيسير العمل بها .

## الفقهاء ومستحدثات العصر (مشكلة الدخان):

كثيراً ما ترددت على أسماعنا المقولة الشائعة عن قفل باب الاجتهاد بعد أثمة المذاهب الأربعة ، ولم تقترن هذا المقولة بعصر من العصور مثل ما اقترنت بالعصر العثماني .

ومن أهم أشكال أو صور الاجتهاد الفقهى كيفية تعامل الفقهاء مع ما طرأ على مجتمعاتهم من أمور جديدة . إذ أن ظهور مثل هذه الأشياء عثل تحدياً للمجتمع ويقع العبء الأكبر لاستقبال الجديد على االصفوة المثقفة الوالتي كان العلماء المسلمون عثلونها تمثيلاً دقيقاً وأميناً ، واالصفوة الحاكمة ال.

والناظر في تاريخ ذلك العصر يجد أنه قد ظهرت فيه بعض المستحدثات والتى مثلت تحدياً للمجتمع بكامله . وبالطبع قام الذين أوتوا العلم والمتصدرون للفقه والفتوى بمعالجة السلبيات المترتبة على تلك المستحدثات ، والاضطلاع بدورهم الذى أوجبه عليهم الإسلام من توجيه المجتمع نحو الحلال النافع وإبعاده عن الحرام الضار ، وذلك جزء من واجبهم المتمثل دائماً في الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر .

وقد تمثل هذا الأمر بالفعل في حدثين واجههما المجتمع في ذلك العصر، فأحدثا دوياً كبيراً بين أفراد المجتمع وكان أول هذين الحدثين: ظهور شراب القهوة في بداية القرن الدام .. الأمر الذى شد انتباه المجتمع مع صفوته المثقفة التى أفردت لهذا الحدث المؤلفات الخاصة لبيان كونه حلالاً أم حراماً. واستمر هذا الاهتمام قائماً حتى القرن الـ المردم (٢٥٨)

أما الحدث الثانى فتمثل في ظهور "ا التدخين "ا في بدايات القرن الـ ١٧ م الأمر الذى مثل تحدياً خطيراً للمجتمع ، مما دفع بأفراده أن يسرعوا إلى أهل العلم لكى يوضحوا لهم الحكم

وقد لاقت تلك النداءات لدى العلماء كل اهتمام وجدية. ومن المفيد أن نبين أن هذا الاهتمام لم يكن قاصراً على المجتمع المصرى ورجال العلم ، بل عم هذا الأمر كافة

المجتمعات العربية والإسلامية أنذاك . حتى أنا لنرى أن رجال العلم في تلك المجتمعات كانت تخاطب علماء مصر لكى يوضحوا لهم الحكم في تلك القضية .(٢٥٩)

وتلبية لتلك النداءات تسابق العلماء في وضع المؤلفات التى تبين حكم هذا الأمر المستحدث . وقد حملت هذه المؤلفات في طياتها ما يمكن وصفه بمعركة من أقوى المعارك الاجتهادية التى حدثت بين أهل العلم في مصر . ومن الطبيعى أن تكون هذه المؤلفات قد توصل فيها أصحابها إلى أحد الحكمين إما الحل (٢٦٠) أو الحرمة (٢٦١) ، وقد استند كل في رأيه على ما يدعم ذلك الرأى .

وفي الحقيقة نرى أن كل فريق بذل قصارى جهده في توضيع حكم الدخان والإتيان بالأدلة التى تؤيد ما توصل إليه من رأى . وما هو جدير بالذكر ـ هنا ـ أن الأدلة والاستنباطات الفقهية لم تكن وحدها التى استند إليها كلا الفريقين لتأييد وجهة نظر، في ذلك الشأن ، بل نجدهم قد اعتمدوا كذلك على أقوال ونتائج أهم العلوم التجريبية في ذلك وهو علم الطب . حيث كان لقوانين هذا العلم عندهم أهميتها التى يمكن الاعتماد عليها ، والتدليل بها على صدق وجهة نظرهم وقوة فتواهم . (٢٦٢)

والناظر في أدلة كلا الفريقين يجد أنها قد اتصفت بالقوة في جانب والضعف في جانب آخر . على أن من ألحق قوله أن أنصار تعاطى الدخان لم يكثروا من المبررات كالتي طرحها أنصار التحريم ، لأن الأصل في الأشياء الحلال ، والاستثناء هو الحرام ، وإذا ظهر جديد فعلى المجتمع !! الاجتهاد !! حول هذا الجديد وإثبات الاستثناء إذا كان كذلك . وبعد هذه المعركة الاجتهادية من كلا الفريقين ، انتهى الرأى فيه كما يقول الخيارى في رحلته : !! والذي عليه المعول في حكمه أن يقال هو كساير المباحات ، فإن أضر بتعاطيه في بدن أو عقل حرم ، وإن لم يضر فهو حلال على أصل الأشياء ، فإن أصح الأقوال فيها الحل الـ (٢٦٣)

وبعيداً عن الخوض في الاستنباطات والردود التى ساقها كل فريق لتقوية ما ذهب إليه ، فإن أهم ما يمكن الخروج به من هذا الأمر ، أن فقهاء ذلك العصر كانوا على درجة كبيرة من الاجتهاد الفقهى ، وهو ما يجعلنا أن نغير من تلك الصورة القاتمة التى رسمت أو طبعت على ذلك العصر من أنه عاش حالة من الركود والجمود في الاجتهاد الفقهى لم يعشها عصر قبله .

ولعل من أهم الأشياء التى حملتها المؤلفات التى عرضتها الدراسة أمرين، أولهما: أن أقوى ما ألف من كلا الفريقين أنصار الدخان وعدمه على مذهب فقهى واحد وهو المذهب المالكى ، وهو ما يدل على مدى حرية وقوة الروح الاجتهادية التى كان يحياها علماء تلك الفترة . الثانى ، أن حجج الفقهاء في كلا الفريقين لم تقتصر على الحجج والاستنباطات الفقهية ، بل تعدت ذلك إلى الاستدلال برأى الطب في ذلك . وقد لوحظ أن أسانيد أنصار التحريم ـ والتى في أصلها من أراء الأطباء المسلمين ـ كانت أقوى من الأسانيد التى ساقها الشيخ الأجهورى . والتى نسبت إلى أحد أطباء أوربا امونادر الأسبانى المناهز الهاعينا انطباعاً عن استمرار احتفاظ الأطباء المسلمين بقوتهم حتى تلك اللحظة ، وفي الوقت نفسه أن استدلال الشيخ الأجهورى برأى أحد أطباء أوربا يعطينا مؤشراً قوياً على وجود إتصال ثقافي بين علماء العالم الإسلامى ، والدول الأوربية آنذاك .

وبعد فقد رأينا مدى إسهامات علماء القرن الـ ١٧ م في الدراسات الدينية ، والحركة التصنيفية لهذه الدراسات . وكيف أن هذا التناول قد اختلف في الكم والكيف من علم لأخر . كما لمسنا حالة التحرج التي كانت تنتاب هؤلاء العلماء عند إقدامهم على تصنيف أو وضع المؤلفات المبتكرة في مختلف العلوم ، وأن هذا التحرج كانت تختلف شدته من علم لأخر . مما انعكس على طبيعة المؤلفات التي وضعوها في تلك العلوم ، ولربما كان هذا التحرج من أهم الأسباب التي دفعت هؤلاء العلماء للانسياق وراء انتخاب أهم كتب السابقين ، ثم القيام بإعادة إنتاجها سواء بالشرح أو وضع الحواشي عليها . وقد لاحظنا أن هذا التحرج قد انتاب هؤلاء العلماء بصورة كبيرة عند إقدامهم على التصنيف في علم التفسير ، مما كان له تأثيره القوى في عدم ظهور تفاسير كاملة للقرآن الكريم في تلك الفترة . ولقد وضع لنا تماماً أن هذا الأمر لم يكن سببه عجز هؤلاء العلماء عن تفسير القرآن بصورة كاملة ، وهو ما نلمسه من كيفية تناولهم لتفسير السور والآيات المفردة ، وتعليق الحواشي والتحريرات على تفسير البيضاوي .

وقد رأينا كيف أن هؤلاء العلماء تعاملوا مع طبيعة بعض العلوم الدينية، والخروج من الحدود الضيقة التي اتسمت بها تلك العلوم للتصنيف فيها فبعدوا عن المجالات التي فيها تكرار لما قام به السابقون ، إلى الاهتمام بالأمور التي فيها إفادة لطلبة العلم ، وما فيه تهذيب السلوك الاجتماعي . ومن تلك العلوم الدينية ، علم الحديث إذ

رأينا الكيفية التى تعامل بها هؤلاء العلماء للتأليف في هذا العلم ، في كلا قسميه ، فغيما بتعلق بقسمه الأول أأ الدراية أأ ، فإلى جانب ظهور بعض المحاولات لجمع كم من الأحاديث في مؤلف خاص بها ، رأيناهم قد ركزوا على جمع الأحاديث التى تعالج بعضاً عاكان يعانيه المجتمع من أدواء في السلوكيات بين أفراده . بالإضافة إلى توجيه هؤلاء الأفراد إلى إحياء المناسبات الدينية الاجتماعية على وجهه صحيحة وقوية .

أما فيما يتعلق بالقسم الثانى من هذا العلم ـ وهو قسم الرواية أو المسمى بـ ألم مصطلح علم الحديث أن فقد أوضحت الدراسة أن هؤلاء العلماء عند التأليف في هذا القسم ركزوا على بعض المحاور تحقيقاً لأكثر من هدف فمنها أنهم عمدوا إلى تدريب الطلاب على الطرق المنهجية للتأليف في هذا العلم إضافة إلى وضع المؤلفات التى فيها توضيح وتسهيل لطالبيه . هذا إلى جانب أنهم عملوا على تنقية وغربلة الأحاديث التى كان يروجها متصوفة ذلك العصر . بما يخدم الأساليب التي يسيرون عليها . ناهيك عن قيامهم بتخريج الأحاديث التي وردت بلا سند في بعض كتب السابقين الهامة .

وتكاد نفس الأغراض تتكرر لدى هؤلاء العلماء عند إقدامهم على وضع المؤلفات في علمى القراءات والتجويد . من تقديمهما في صورة بسيطة وسهلة لطلبة العلم ، علاوة على تدريب الطلبة على الطريق المنهجية التربوية للتصنيف في كلا العلمين . وقد أشارت الدراسة إلى ما كانت تتمتع به مصر في تلك الفترة ـ من علماء تمكنوا من كلا العلمين .

أما من ناحية أهم ما توصلت إليه تلك الدراسة من نتائج عن مدى مشاركة علماء \_ ذلك القرن \_ في علم الفقه فحليق بى بداية قبل الشروع في مثل هذه الأمور أن اعترف بأن هذا العلم خلال ذلك العصر لا تسعه دراسة واحدة خاصة به . بل يحتاج إلى دراسات عديدة لتوضيح مدى الجهد الذى بذله علماء ذلك العصر .

لكننا تجد أنفسنا آمام سؤال يطرح نفسه في تلك الأثناء، وبالطبع قد طرح أمام كل من شغل نفسه بالبحث عن هذا العلم في تلك الفترة، وهو إلى أى مدى جدد هؤلاء العلماء في الفقه ؟ وهل أضافوا شيئاً جديداً إلى مادته أم لا ؟

حيث أنه من بين أهم القضايا التي يناقشها البحث ، ما تعلق بقضية التجديد في العلوم الفقهية عند علماء القرن الحادى عشر الهجرى الـ١٧م لأن ثمة أراء عديدة نجدها تتحامل على العلماء وإنتاجهم بدون تقديم الأدلة والقرائن التاريخية التي تؤكد

أراءهم وما توصلوا إليه .

بداية ماذا تعنى كلمة تجديد في التشريع الفقهى ؟ في الحقيقة إن الفقه يستند إلى التشريع في الكتاب والسنة ، وكذلك في الاجتهاد ، وهذا هو الأهم لأنه بؤرة التجديد لأن من بين أهم ما يميز الإسلام طابع المرونة وعدم الانغلاقية فالمستحدثات من شئون الناس في حياتهم اليومية ، وهى تقضى بطبيعتها البحث في الفقه عما يعبأ إطاراً شرعياً لما يجرى في المجتمع من مستحدثات . إذا علينا إمعان النظر إلى موقف العلماء في ذلك القرن من مثل هذه المستحدثات واتجاه حركتها الإنتاجية في الفقه بالنسبة لهذه المستحدثات، وهل كانت حركة دءوبة متابعة للتطور البطئ والسريع للشئون اليومية للناس؟ أم كان يقابلها وشتى التطورات في الشئون اليومية للناس ١١ السكون ١١ السكون ١١ والسلبية في الرد؟ أو في إنتاج ما يشفي غليل الطالب لإجابة ما على مسألته ؟ الأمر الذى لا يعنى به سوى الركود والعجز عن مسايرة الواقع ، أو وجود انفصال حاد بين الواقع وتطور التشريع الفقهى .

لعل من المأمول أن تكون تلك الدراسة قد ردت على مثل هذه التساؤلات ، وأن مثل هذه الأمور المستحدثة والتى شغلت حيزاً كبيراً من تفكير أفراد المجتمع لم تلق من علماء ذلك العصر وخاصة القرن الحادى عشر الهجرى الـ١٧٩م سوى الاهتمام الشديد ، ووضع المصنفات المتعلقة بتلك المستحدثات بتبيين حكمها . وأن موقفهم لم تشوبه آية شائبة سكون أو كسل . هذا بخلاف باقى الرسائل التى قام علماء تلك الفترة بوضعها . والتى وضعت لإجابة الأسئلة التى رفعت إليهم من قبل أفراد المجتمع ،ناهيك عن أن علماء ذلك القرن بمن يطلق عليهم "ا مجتهدى الفتيا " أى غير القاصرين على عن أن علماء ذلك القرن بمن يطلق عليهم المحتهدى الفتيا " أى غير القاصرين على أراء المذهب الذى يتبعه الفقيه منهم ، حقيقة أن هذا الأمر لم يتمثل في جميعهم ، ولكن وجد الكثير منهم مستحقين لهذا الوصف ، الأمر الذى ينتهى منه . أنه كانت هناك حركة فقهية دءوبة غير مشوبة بالسكون والركود .

## هوامش الفصل الثالث

- (١) كشنف الظنون ، مصدر سبق ذكره ، مج ١، صـ ٢٣ .
  - (٢) عبد اللطيف حمزه ، مرجع سبق ذكره صد ١٨٤ .
  - (٣) عبد اللطيف حمزة : المرجع السابق ، صد ١٨٥ .
- (٤) عبد الرحمن بن محمد بن خلدون : المقدمة ، تحقيق درويش الجويد ، ط المكتبة العصرية ، بيروت ، الثانية ١٩٩٦ م ، صد ٤٠٩ .
  - (٥) نفس المصدر، صد ٤١٠ . ٠
- (٦) هو الشيخ أبو إسحاق إبراهيم بن السرى النحوى (ت ٣١٠هـ ٣٩٢ م) وتفسيره يقال له . معانى القرآن .
- (٧) هو الإمام أبو الحسن على بن أحمد الوحداى النيسابورى (ت ٤٦٨هـ ـ ١٠٧٥م). ومن مؤلفاته كتاب البسيط في التفسير .
- (٨) هو الشيخ أثير الدين أبو حيان محمد بن يوسف الأندلسى (ت ٧٤٥هـ ـ ١٣٤٤م) قرأ القرآن بالروايات وسمع الحديث ببلاد الأندلس، وجزيرة أفريقية، وثغر الإسكندرية وبلاد مصر والحجاز ومصنفاته كثيرة من أهمها كتابه "البحر المحيط " في التفسير ـ محمد بن شاكر بن أحمد الكتبى: فوات الوفيات وهو ذيل على وفيات الأعيان لابن خلكان ـ تحقيق محمد يحى الدين عبد الحميد. ط مكتبة النهضة ـ القاهرة ١٩٩٥م . جـ٢ صـ ٥٥٥ .
- (٩) هو الشيخ الإمام أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبى بكر بن فرح الأنصارى الخزرجى القرطبى المالكى (ت ٦٦٨هـ ١٦٦٩م) . ومن مؤلفاته كتابه فى التفسير المسمى " جامع أحكام القرآن والمبين لما تضمن من السنة وأى القرآن "فى مجلدات . كشف الظنون، مصدر سبق ذكره، مج ١ صد ٥٣٤ .
- (۱۰) هو الإمام فخر الدين محمد بن عمر الرازى (ت ٦٠٦هـ ـ ١٢٠٩م) . من مصنفاته في علم التفسير كتابه في تفسير الفاتحة ، في مجلدين سماه مفاتيح العلوم ـ كشف الظنون، مج١٠ صـ ٤٥٤ .
  - (١١) المصدر السابق ، مج ١ صد ٤٣١ .
  - (١٢) وعبد اللطيف حمزة : مرجع سبق ذكره ، ص ص ١٨٩ ـ ١٩٠ .
    - (١٣) كشف الظنون ، مج ١ . صـ ٤٣٣ .
    - (١٤) عبد اللطيف حمزة : مرجع سبق ذكره صد ١٩٠ .
    - (١٥) البكرى: المنع الرحمانيه ، مصدر سبق ذكره ، ورقة ١٥٦ .
      - (۱۹) الحموى : مصدر سبق ذكره جـ ٣، صـ ٩٦٣.
  - (١٧) إسماعيل باشا البغدادى : هدية العارفين ، دار الفكر ١٩٨٧ ، مج ٥ ، صد ٣٠ .
- (۱۸) هو تفسير الإمام فخر الدين الرازى (ت٢٠٦هـ ١٢٠٩م). وهو التفسير المسمى. بـ المفاتيح

الغيب<sup>11</sup>. وهو تفسير عقلى، عنى فيه ببحث الكونيات، ويقسم الآيات التى يتولى تفسيرها إلى عدد من المسائل يقوم بتأويلها مدافعاً عن عقيدة أهل السنة والجماعة. د/سيد عبد العزيز سالم : التاريخ والمؤرخون العرب ، ط مؤسسة الجامع ١٩٨٧م ، صـ ١٧٦.

- (١٩) هو الفاضل أبو القاسم الحسين بن محمد بن المفضل المعروف بالراغب الأصفهاني ـ المتوفى في رأس المائة الخامسة ـ وتفسيره هذا تفسيراً معتبراً . كشف الطنون ، مج ١ . صـ ٤٤٧ .
  - (٢٠) كشف الظنون ، مج ١. ص ص ١٨٦ ـ ١٨٧ .
  - (٢١) سيد عبد العزيز سالم : مرجع سبق ذكره صـ ١٧٦ .
- (۲۲) دار الوثائق القومية : محكمة الباب العالى ، س١٧٤ ، ص ٣٠٨، م ٨٩٨ ، بتاريخ (١٤ ربيع الأول ١٠٠٠هـ ١٨٨٨ م ) .
  - (٢٣) نفس الأرشيف: محكمة القسمة العسكرية ، س٧٧ ، ص ص ٣٠٨\_٢٥٥.
    - م٥٥٩ بتاريخ (١٠/ربيم الأول ١٠٨٧هـ / ١٦٧٦م ).
- (٢٤) نفس الأرشيف والمصدر: س٧٦، صـ ٦٩٩، م ٩٥٣ بتاريخ (١٤ ربيع الثاني ١٠٩٣هـ / ١٨٢٨م ).
  - (٢٥) نفس الأرشيف : محكمة الباب العالى ، س٩٠ مكرر ، صـ٨٤، م١٠ بتاريخ
    - ( ۱۸ ذی الحجة ۲۲ ۱هـ/۱۲۱۷م ) .
      - (٢٦) الحموى : جدا ، صد ٢٤٥ .
        - (۲۷) الحبي: جـ٣. صـ ٢١٦.
  - (٢٨) شهاب الدين أحمد الخفاجي : عناية القاضي وكفاية الراضي ، مصدر سبق ذكره .
    - (٢٩) بحر الرجـز . الخفاجي : المصـدر السابق ، جـ١ ، صـ٥ .
      - (۳۰) الحبي جد ١، ص ص ٤٥ ـ ٤٦.
      - (۲۱) نفس المصدر جـ۲، ص ص ٤٠٥ ـ ٤٠٦ .
    - (٣٢) البكرى: المنح الرحمانية ، مصدر سبق ذكره ، ورقة ١٥٦ .
      - (٢٣) هدية العارفين ، مرجع سبق ذكره ، مج ٥ ، صد ٥١٠ .
        - (٣٤) نفس المرجع ، مج ٥ . صد ٢٧٤ .
          - (۳۵) نفسه ، مج ٥ . صد ٣٠٥ .
        - (٣٦) هدية العارفين ، مج ٥ صـ ٤٧٤ .
    - (۲۷) الحبی: ٤٥، صـ ۲٥٩ ـ الحموى : جـ ۲، ص ص ١٩٦٤ ـ ٩٦٥.
      - (٣٨) البغدادى : هدية العارفين ، مج٥ صـ ٧٧٥ .
      - (٣٩) مخطوط بدار الكتب ، تحت رقم هـ ٦٤٢٣ .
      - (٤٠) مخطوط بدار الكتب ، تحت رقم تفسير تيمور ٣٥٩ .
        - (٤١) مخطوط بدار الكتب ، تحت رقم تفسير ٣٤٣ .

- (٤٢) مخطوط بدار الكتب ، تحت رقم تفسير تيمور ٣٥ .
- (٤٣) مخطوط بدار الكتب ، تحت رقم ميكروفيلم ٤٨٢١٤ . تفسير ٤٨٢.
  - (٤٤) مخطوط بدار الكتب ، تحت رقم ب ٢٢٠٦٦ .
- (٤٥) إسماعيل البغدادى : إيضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون دار الفكر ١٩٨٧م، مج ٣ صـ ٢٤٢ .
  - (٤٦) البغدادي : هدية العارفين ، مرجع سبق ذكره ، مج ٥ ، صد ١٥٨ .
    - (٤٧) هدية العارفين ، مج٥ ، صد ١٦٢ .
    - (٤٨) نقس المرجع ، مج٦ . صـ ٧٧٥ .
- (٤٩) هو زكريا بن محمد بن أحمد بن زكريا الأنصارى السنيكى المصرى الشافعى ١٤٢-١٥٢٩م. قاض مفسر من حفاظ الحديث. ولد بقرية سنيكه إحدى قرى (الشرقية). وتعلم بالقاهرة، وكف بصره سنة ٩٠٦هـ (١٥٠٠م) نشأ فقيراً معدماً، إلى أن ترقى المناصب الكبيرة، من مؤلفاته العديدة. فتح الرحمن في التفسير ، تحفة البارى على صحيح البخارى . خير الدين الزركلي : الإعلام ط. دار العلم للملايين ـ بيروت ـ التاسعة ١٩٩٠م . جـ ٣ ، صـ ٢٤ .
  - (٥٠) إيضاح المكنون ، مج ٤ ، صد ١٠٨ .
  - (٥١) هدية العارفين ، مج٥ ، صـ٣٠٢ .
    - (۵۲) الحموى : جد ۱ صد ۸۰۰ .
  - (٥٣) كشف الظنون ، مج ١ ، صد ٦٣٥ .
  - (٤٤) أحمد أمين: فجر الإسلام، ط الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٩٧م، ص٢٠٨.
    - (٥٥) كشف الظنون ، مج ١ ، صد ٦٣٥.
- (٥٦) ابن كثير: جامع المسانيد والسنن ، الهادى لا قوم سنن ، تحقيق د . عبد الله بن عبد الله بن دي الله بن دهيني ، الجزء الأول ، صد ٦٠ .
  - (٥٧) عبد اللطيف حمزة : مرجع سبق ذكره صـ ١٨٢ .
  - (٨٨) المقدمة صد ١٤٤. وما يلاحظ هنا أن ابن خلدون أشار إلى خمسة كتب دون السادس.
    - (٥٩) كشف الظنون ، مج ١ ص ص ٦٣٥ ـ ٦٤١ .
- (٦٠) الجامع الكبير: يقصد به كتاب الجمع الجوامع اللسيوطي (ت٩١١هـ ١٥٠٧م) حيث جمع فيمه بين الكتب السنة ، والمسانيد العشرة وغيرها . كشف الظنون ، مج ١ ، ص ٦٣٩ .
  - (٦١) المحبى: جـ٢، صـ ١٤. .
  - (٦٢) كشف الظنون ، مج٢ ، صد ١٥٢٠ .
    - (٦٣) هدية العارفين ، مج٥ ، صـ ٥١١ .
      - (٦٤) الحبي: جـ٢، صـ ١٤. .
      - (٦٥) نفس المصدر جـ٢، صـ ٤١٦.

- (٦٦) عبد الغنى النابلسي : الحقيقة والجاز ، مصدر سبق ذكره ، صد ٢١٩ .
- (٦٧) عمر رضا كحالة : معجم المؤلفين، ط مؤسسة الرسالة ١٤١٤هـ ١٩٩٣م، جـ١، صد ٩٤ .
  - (٦٨) كشف الظنون ، مج ٢ ، صد ١٠٥٩ .
    - (۲۹) الحبي : جدا ، صد ٤١٤ .
    - (٧٠) هدية العارفين ، مج٥ ، صـ ٣٦٩ .
  - (٧١) مخطوط بمكتبة الأزهر ، في ٣٣٨ ورقة ، تحت رقم (٤) ٣٤ .
    - (۷۲) الحموى : جدا ص ص ۷۵۸،۹۵۷.
- (٧٣) مخطوط بمكتبة الأزهر في ثلاثة مجلدات في ٥٥٥، ٤٤٦، ٣٢٥ ورقة ، تحت رقم (٣٥٢) ٢٩٤٦.
- (٧٤) الجامع الصغير ـ للسيوطى ـ ذكر أنه اقتصر فيه على الأحاديث الوجيزة ، وبالغ في تحرير التخريج ، وصانه عما تغرد به وضاع أو كذاب ، ففاق بذلك الكتب المؤلفة في هذا النوع ـ كشف الظنون ، مجا، ٥٦٠ .
- (٧٥) المسانيد العشر يقصد بها ، مسند أحمد ، ومسند إسحاق بن راهويه ، ومسند عبد بن حميد ، ومسند الدرامى ، مصنف ابن أبى شيبه ، مصنف سعيد بن منصور ، مسند الحميدى ، المسند المعلل لأبى بكر البزار ، مسند على بن المدينى ، مسند عثمان بن أبى نسيبه ـ د. عبد الملك بن عبد الله . مقدمة تحقيقه لكتاب جامع المسانيد لابن كثير ـ مصدر سبق ذكره ، جـ ١ ، صـ ١٢ .
  - (٧٦) هدية العارفين ، مج٥ ، ص ص ٥١٠ ـ ٥١١ .
    - (٧٧) المحبى: جدة ، صد١٧٤ .
  - (٧٨) مخطوط بمكتبة الأزهر في أربعة مجلدات تحت رقم (١٥٦) ١١٧٦ .
    - (٧٩) مخطوط بمكتبة الأزهر ، تحت رقم ( ٥٣٣) ٤٥٦١ .
    - (٨٠) مخطوط بمكتبة الأزهر في ٢٥٣ ورقة تحت رقم (٥٠٩) ٤١٦٤.
  - (٨١) مخطوط بدار الكتب ، في ١٦ ورقة ، تحت رقم ميكروفيلم ٥١٦٠٥ ـ حديث م٣ .
    - (٨٢) إيضاح المكنون ، مج ٤ ، صد ٥٤ .
      - (۸۳) الحبي: جـ۲، صـ ٤١٢.
      - (۸٤) الحموى : جـ ۲ ، صـ ۸۶۲ .
    - (٨٥) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ٣٧٥٦ .
      - (٨٦) هدية العارفين ، مجه ، صـ ٤٩٨ .
    - (٨٧) مخطوط بمكتبة الأزهر تحت رقم (٢٢٧٦) رافعي ٢٦٦٥٠ .
      - (۸۸) الحبی: جدا، صد ۱۸۵.
    - (٨٩) مخطوط بمكتبة الأزهر تحت رقم (١٤٣ مجاميع ) ٣١٥٢ .
      - (٩٠) الحموى : جـ٣ ، صـ ٩٦٥ .

- . (٩١) مخطوط بدار الكتب تحت رقم حديث ١٥٧٥ .
- (٩٢) مخطوط بمكتبة الأزهر تحت رقم (٢٢٧٦٠) رافعي ٢٦٦٥٠ .
  - (٩٣) مخطوط بمكتبة الأزهر تحث رقم (٢٤١١) السقا ٢٨٥٠٨ .
- (٩٤) عشماوی عثمان عبود : المهلب فی مصطلح الحدیث ، ط مطابع دار الشعب ۱۹۸۹م. ۱۹۸۷م،ص۰ .
  - (٩٥) انظر فجر الإسلام ، مرجع سبق ذكره ، ص ص ٢٠٨ ـ ٢٢٥ .
  - (٩٦) انظر فجر الإسلام ، مرجع سبق ذكره ، ص ص ٢٠٨ ٢٢٥ .
- (٩٧) فمن نشرهم للأحاديث الغير منسوبه إلى رسول الله ( ما ذكره العالم على الاجهورى المالكى (٦٩٠) فمن تشرهم للأحاديث الغير منسوبه إلى رسول الله ( ما ذكره العالم على الإسراء والمعراج خاصة عند تعرضه لتفسير قوله تعالى ١١ سبحان ١١ تعرض لحديث تداولته السنة الصوفيه في زمنه وهو ١١ من قال لا إله إلا الله سبعين ألف مرة أشترى نفسه من الله ١١ حيث ذكر أن ابن حجر قال بأنه باطل. لمصدر نفسه ورقه ٥ مخطوط بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ١٣٧٩٩ ماريخ طلمت
- (٩٨) إجازة الشيخ شاهين الأرمناوي -للشيخ صالح الغزي تاريخ النسخ ١٠٨١ هـ- ١٦٧٠م ورقه ٢ - مخطوط بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ٤٩٣٠٤ ب ٢٣٨٣٩
- (٩٩) إجازة الشيخ يوسف الجنيدى إلى الشيخ صالح الغزى ، بتاريخ أواسط ربيع الأول سنة ١٠٨٤هـ \_ ١٦٧٣م \_ ورقة ١٠,٩ مخطوط بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ٤٩٣٠٤ ب ٢٣٨٣٩ .
- (۱۰۰) إجازة المنزلي . بتاريخ الخميس ١٥ ربيع الأول سنة ١٠٨٤هـ ـ ١٦٧٣م مخطوط بالمكتبة الأزهرية تحت رقم (٥٨٧) الجوهري ٤١٧٩٣ .
  - (۱۰۱) هدية العارفين ، مج٥ ، صـ٥١٠ .
  - (١٠٢) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ٢٨١٠٤. ب ٢٣٤٣٨ -
    - (١٠٣) معجم المؤلفين ، مرجع سبق ذكره جـ٢ ، صـ٢٥٨ .
      - (١٠٤) نفس المرجع ، جدا ، صد٢٠٢ .
    - (١٠٥) هدية العارفين ، مرجع سبق ذكره ، مج ٥ ، صد ٥١١ .
    - (١٠٦) مخطوط بمكتبة الأزهر تحت رقم (٣٩٦) حليم ٣٣٠٥٣.
      - (١٠٧) مخطوط بدار الكتب تحت رقم (١٥١٢ حديث) .
      - (١٠٨) هدية العارفين ، مرجع سبق ذكره ، مج ٥ ، صـ ٥١١ .
    - (١٠٩) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ( مصطلح حديث م١٥) .
    - (١١٠) مخطوط بمكتبة الأزهر تحت رقم ( ٢٠٥ ) عروسي ٤٢١٧٨ .
      - (١١١) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ٢٥٩١٣ ب.
        - (١١٢) الحبي: جـ٣، صـ١٥٧.

- (١١٣) معجم المؤلفين ، جـ ٢ ، صـ ٥١٠ .
- (١١٤) مخطوط بمكتبة الأزهر تحت رقم (١١١) ٧٨٣٢ .
- (١١٥) هذه المنظومة للشيخ طه بن محمد بن فتوح اليبقوتي . كان حياة قبل سنة ١٠٨٠هـ (١٦٦٩م). مخطوط بدار الكتب تحت رقم مصطلح حديث ١٨٠ .
  - (۱۱۲) الحموى: مصدر سبق ذكره، جـ٣، صـ ٣٩٩.
- (١١٧) ثلاثيات البخارى هو الكتاب الذى قصر ، البخارى على الأحاديث التى يتصل سندها برسول الله(صلى الله عليه وسلم) ( بثلاثة رواه كشف الظنون ، مج ١ ، صـ ٢٢ه .
  - (١١٨) الحبي: جدا، صـ ١٧٦.
- (١١٩) وهو ينفى ما أشار إليه أحد الباحثين من أن أول ظهور لمثل هذه الموضوعات أو الجوانب فى العصر العثماني كان في القرن الثامن عشر . محمد صبرى محمد يوسف : دور المتصوفة فى تاريخ مصر فى العصر العثمانى (١٧٩٨ـ١٥١٧م). رسالة ماجستير أجيزت بكلية الأداب سوهاج ـ فرع جامعة أسيوط ١٩٩٢م ، صـ ٢٥٩٠.
- (١٢٠) أحمد بن عبد الغنى الدمياطي : منتهى الاماني والمسرات في علوم القراءات ، مخطوط بدار الكتب المصرية ، تحت رقم ميكروفيلم ٤٠٣٥ ، قراءات ٧٣ ، ورقة ٢.أ
  - (١٢١) كشف الظنون ، مج ١ ، صـ ٣٥٣ .
    - (۱۲۲) مقدمة ابن خلدون ، صـ ۲۰۷ .
  - (١٢٣) نقلاً من كشف الظنون ، مج ٢ ، صـ ١٣١٧ .
    - (١٧٤) نفس المصدر،، مع ١، صد ٢٥٤.
    - (١٢٥) الحبي : جـ٢ ، ص ص ٢٢٠ ـ ٢٢١ . :
    - (۱۲۱) الحموى : جـ ٣ ، ص ص ٢١٣ ـ ٢١٥ .
      - (١٢٧) نفس المصدر: جـ٣، صـ ٢٥٤.
- (۱۲۸) إجازة الشيخ على الشبراملسي للشيخ صالح الغزى بتاريخ ( أواخر شوال سنة ١٠٨١هـ ـ ١٦٧٠ م) ورقة ١٣ . أ ، مخطوط بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ٤٩٣٠٤ ، ب ٢٣٨٣٩ .
  - (۱۲۹) الحموى : جـ ٣ ، صـ ١٤٩ .
  - (۱۳۰) الحموى : جـ ١ ، ص ص ٢٥ ـ ٥٣٢ .
  - (١٣١) مخطوط بدار الكتب تحت رقم قراءات ٦٥ .
  - (١٣٢) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ٢١٦٧٠ .. ب ٢٥٣١٧ .
    - (١٣٣) مخطوط بدار الكتب تحت رقم تفسير تيمور ٤٨٠.
      - (١٣٤) هدية العارفين ، مج ٥، صد ٢٩ .
- (١٣٥) كارل بروكلمان : تاريخ الأدب العربى ـ العصر العثمانى ـ ترجمة د/ عمر صابر عبد الجليل ، مراجعة ترجمة د/ محمود فهمى حجازى ، ط الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٩٥م ، القسم الثامن صد ٢٢٢ .

- (١٣٦) مخطوط بدار الكتب تحت رقم قراءات ٤٩٥ .
- (١٣٧) مخطوط بدار الكتب تحت رقم قراءات ٢٩٩٠.
  - (۱۳۸) الدمياطي : مصدر سبق ذكره ،
    - (۱۳۹) الحموى : جدا ، صد ۲۳۸ .
  - (١٤٠) الحبي: جـ٣، صـ ٦٦ ـ ٦٧.
- (١٤١) كشف الظنون ، مج٢، ص ص ١٧٩٩ ـ ١٨٠٠ .
- (١٤٢) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ٤٣٨٩٩ ـ قراءات ٨٤ .
  - (١٤٣) هدية العارفين ، مج٥. صد١٥٠ .
- (١٤٤) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ٤٨٧٦٦- ب ٢١٣٧٠ .
  - (١٤٥) بروكلمان . رجع سبق ذكره جـ٨ صد ٢٠٠ .
  - (١٤٦) خطوط بدار الكتب تحت رقم ب ٢٠٩٠٢ .
    - (١٤٧) الحبي : جـ٢ ، ص ص ٢٢٠ ـ ٢٢١ .
  - (١٤٨) نفس المصدر ، جـ٤ ، ص ص ١٧٦ ـ ١٧٧ .
    - (١٤٩) الحبي: جـ ٢، صـ ١٩٩.
    - (۱۵۰) نفس المصدر، جـ۳، صـ ۱۷۶.
- (١٥١) محمد مصطفى شلبى ـ أصول الفقه الإسلامى ط/ الدار الجامعية للطباعة والنشر ١٩٩٨م. صد ٢٩.
- (۱۰۲) هو الإمام العلم الحجة البارع الورع الذى أجمع السلف والخلف على كثرة علمه وورعه، الإمام أبو حنيفة النعمان بن ثابت بن زوطى بن ماه ، وكان زوطى من أهل كابل علوكاً لبنى تيم الله ، فأسلم فاعتق ، وولد ثابت على الإسلام . وقيل هو النعمان بن ثابت ابن النعمان بن المزريان من أبناء فارس الأحرار ، وذهب ثابت وهو صغير إلى على بن أبى طالب ـ كرم الله وجهه ـ فدعا له بالبركة . وولد أبو حنيفة بالكوفة سنة ثمانين للهجرة (٢٩٩م) في خلافة عبد الملك بن مروان ، فعاش سبعين سنة ، وتوفى ببغداد سنة ١٥٠هـ ٧٢٧م . مرعى الحنبلى : تنوير بصائر المقلدين في مناقب الأثمة المجتوبين ـ مخطوط بدار الكتب ـ ميكروفيلم ٣٣٣٣ـ ٢٣٣٣٠ . ووقة .
- (۱۵۳) هو الإمام العلم الحجة . مالك بن أنس بن مالك بن أبى عامر بن عمرو بن الحارث بن عثمان بن فنبل بن عمرو بن ذى أصبح الاصبعى الحميرى. ولد سنة ؟، ٤، ٥ ، ٦، ٩٧هـ بذى المروه موضع من مساحة تبوك ، وتوفى سنة ١٧٩هـ (٢٨٦م) بالمدينة ودفن بالبقيع ـ المصدر السابق ورقة ١٥٥ .
- (١٥٤) هو الإمام العلم الحجة أبو عبيد الله محمد بن أدريس بن العباس بن عثمان بن شافع بن اسريه بن عبيد بن المعلم الم

- (١٥٥) هو الإمام العلم الحجة .. أبو عبد الله أحمد بن حنبل بن هلال بن أسد بن أدريس ابن عبد الله بن حيان بن عبد الله بن ألس بن عوف .. ولد ببغداد سنة ١٦٤هـ
  - (٧٨١م) وتوفي بها سنة ٢٤١هـ ( ٥٥٥م) . ودفن بها أيضاً . المصدر نفسه ورقة ٩٤ .
- (۱۰٦) ومنهم سفیان الثوری ، وسفیان بن عیینه ، واللیث بن سعد ،واسحاق ، والازواعی وأبو ثور الذي كان یفتی الجنید بذهبه ، وداود الظاهری . المصدر نفسه
  - ورتة ١٥.
  - (١٥٧) عبد اللطيف حمزة : مرجع سبق ذكره ، صـ ١٩٥ .
    - (١٥٨) نفس المرجع : ص ص ١٩٥ ـ ١٩٦ .
      - (١٥٩) نفسه، صد١٩٦.
- (١٦٠) (الكندى) أبو عمر محمد بن يوسف المصرى : الولاه وكتاب القضاء ، ط . الفاروق الحديثة صد ٥٥٥ .
- (١٦١) (السيوطى) جلال الدين عبد الرحمن: حسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر العربي ١٩٩٨م المجلد الأول صـ ٤١٥.
  - (١٦٢) عبد اللطيف حمزة : مرجع سبق ذكره ، صـ ١٩٩ .
- (١٦٣) فمن ذلك ما أنشده الشيخ عمر الدفرى الحنفى ، أثناء إجازته للشيخ صالح التمرتاشي إذ يقول :

عليك بالعلم فاطلبنه وابحث على أهله وسايل لا سيما الفقه يا خليلى فما عبداه من الوسايل فلاك مفتاح كل خير عليه قد قامت الدلايل

من حصل الفقه نال خيراً فالفقه من أفضل الفضايل

- مخطوط بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ٤٩٣٠٤ ـ ب ٢٣٨٣٩ ـ ورقة ١٨ أ ـ ب .
- (۱۹۴) <sup>۱۱</sup> كنز الدقائق <sup>۱۱</sup> كتاب فى فروع الحنيفه للشيخ الإمام أبى البركات عبد الله بن أحمد المعروف بحافظ الدين النسفى ـ لخص فيه الوافى بذكر ما هم وقوعه ،حاويا لمسائل الفتاوى والواقعات وجعل الحاء علامة لأبى حنيفة،والسين لأبى يوسف،والميم محمد ، والزاى لزفر،والفاء للشافعى،والكاف لمالك،وهكذا ـ كشف الظنون،مج ٢ ، صـ ١٥١٥ .
  - (١٦٥) المحبى : جـ٤ ، صـ ١٩٥) .
  - (۱۹۹) الحموى: جدا، صد ۸۰۰.
  - (١٦٧) هدية العارفين ، مجه ، صد ١٦٤ .
- (١٦٨) الهداية الكتاب فيالفروع لشيخ الإسلام برهان الدين على بن أبى بكر المرغينانى الحنفى (ت٩٣٥هـ ١١٩٧م). وهو شرح على متن له سماه البداية المبتدى الوروى أن صاحبه بقى في تصنيف الكتاب ثلاث عشره سنة وكان صائماً تلك المدة ، لا يفطر أصلاً وكان يجتهد أن

لا يطلع على صومه أحد ، فكان ببركة زهده وورعه كتابه مقبولاً بين العلماء ، وهو الذي قيل فيه.

أن الهداية كالقرآن قد نسخت ما صنفوا قبلها في الشرع من كتب

فاحفظ قواعدها واسلك مسالكها يسلم مقالك من زيغ ومن كذب

كشف الظنون: مج ٢ ، صد ٢٠٣٢ .

- (١٦٩) الحبي: جـ٣، ص ص ٣١٦ ـ ٣١٨.
- (١٧٠) الأكمل هذا هو أكمل الدين محمد البابرتي ، وشرحه هذا حاوياً على ثلاثة آلاف مسأله ، سوى التصرفات المتعلقة برفع الإبهام ، ودفع الأوهام \_ كشف الظنون مج٢ صد ٢٠٣٥ .
  - (١٧١) هدية العارفين ، مجه ، صـ ١٦٤ .
- (۱۷۲) هو كتاب في فرع الحنفية متن منين لمنلا خشرو (ت٥٨٥هـ ـ ١٤٨٠م). وقام بشرحه ، وسمى شرحه اادرر الحكام الوقد تلقته أيدى العلماء بالشرح وتعليق الحواشي عليه ـ كشف الظنون : مج٢ ، صـ ١١٩٩ .
  - (١٧٣) كشف الظنون : مج٢ ، صد ١٢٠٠ .
    - (١٧٤) نفس المصدر: مج٢، صـ ١١٩٩.
    - (١٧٥) هدية العارفين : مج٥ ، صد ١٦٤ -
- (١٧٦) منظومة في فروع الحنفية للشيخ عبد الوهاب بن أحمد بن وهبان الدمشقى (ت٢٦٨هـ منظومة في فروع الحنفية للشيخ عبد الطويل ، ضمنها غرائب المسائل ، وهي نظم جيد متمكن في أربعمائة بيت ، وسماها أا قيد الشرائد ونظم الفرائد أا أخذها من ستة وثلاثين كتاباً ، ورتبها على ترتيب الهداية . كشف الظنون: مج٢ ، صـ١٨٦٥
  - (١٧٧) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٢٢٧ ورقة برقم (١٦٤٢) ٢٢٥٠٦ .
- (۱۷۸) كتاب فى الفروع . للفقيه الفاضل زين الدين بن إبراهيم المعروف بابن نجيم المصرى الحنفى (ت٩٧٠هـ ١٥٦٢م). وقد امتدحه العلماء ، حيث قالوا أنه لم ير للحنفية مثله . كشف الظنون : مع ١ ، صـ ٩٨ .
  - (١٧٩) هدية العارفين ، مجه ، صـ ١٦٤ .
    - (۱۸۰) بروکلمان : جـ ۸ ، صـ ۱۹۳ .
- (١٨١) وقد أشارت الدراسة فيما سبق عن موقف هذا العالم من تعليم المرأة ليس التعليم العادى فقط بل العلم ذو التخصص الدقيق
  - (١٨٢) عمر الدفري : الدرة المنيفة ، مصدر سبق ذكره ، ورقة ٢٣٣ .
    - (١٨٣) هدية العارفين ، مج٥ ، صـ ٤٩٨ .
  - (١٨٤) هو مختصر في فروع المالكية . للشيخ خليل بن اسحق الجندي المالكي .
    - (١٨٥) الجبي: جدا ، صد٧.
    - (۱۸۹) المصدر نفسه ، جـ ۳ ، صـ ۱۵۸ .

- (۱۸۷) نفسه ، جد۲ ، صد ۲۸۷ .
- (١٨٨) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٤١ ورقة تحت رقم ( ٣٣٠ ) ٢٥٥٤ .
  - (۱۸۹) الحموى: جدا، ص ص ٣٤٧ ـ ٣٤٧ .
- (١٩٠) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في أربعة مجلدات ٤٧٨ ـ ٤٢٦ ـ ٣٨٤ ـ ٣٤٢ ورقة برقم (١٥) ١٥.
- (۱۹۱) كتاب فى أصول الفقه للشيخ تاج الدين عبد الوهاب بن على بن السبكى الشافعى (ت١٩٧هـ ـ ١٣٥٩م). جمعه من زهاء مائة مصنف مشتملاً على زبدة ما فى شرحيه على مختصر ابن الحاجب والمنهاج مع زيادات وبلاغه فى الاختصار . ورتب على مقدمة وسبعة كتب ـ كشف الظنون ، مج١ ، صـ ٥٩٥ .
  - (١٩٢) الحبي: جدا، صد٨.
  - (١٩٣) نفس المصدر، جـ٣، صـ ١٥٨.
  - (١٩٤) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٢٢٨ ورقة تحت رقم (٢) ٢ .
  - (١٩٥) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٢٤٤ ورقة تحت رقم (٢١٥) ٥٢٥ .
    - . ٧٠٠١) الحبي : جدا ، صـ٧.
  - (١٩٧) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ١٤٩٢٣ ـ فقه مالك ١٧٢ . .
    - (۱۹۸) الحبي جـ۳ صـ ۱۵۸.
    - (١٩٩) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ٤٢٢٤٨ \_ فقه مالك ١١١ .
- (۲۰۰) <sup>11</sup> المنهج <sup>11</sup> في الأصل كتاب <sup>11</sup> منهاج الطالبين في فروع الشافعية للإمام يحيى الدين أبي زكريا يحيى بن شرف النووي الشافعي (ت7٧٦هـ ١٢٧٨م).
- (۲۰۱) ومن عظم فائدة هذا الكتاب تناوله العلماء بالتصنيف بصور مختلفة من شرح ، ونظم وتعليق حواشى ، ومن خير من قام بشرع ذلك الكتاب ، الشيخ زين الدين أبو يحيى زكريا بن محمد الأنصارى ـ الذى كان يلقب بشيخ الإسلام (ت٩٢٦هـ ١٥٢٠م). حيث شرحه شرحاً عزوجاً. ثم أختصره واسماه ١١ منهج الطلاب ١١ ثم شرح هذا الشرح وسماه ١١ فتح الوهاب بشرح منهاج الطلاب ١١ كشف الظنون ، مج٢ ص ص ١٨٧٣ ـ ١٨٧٥. وعن قام بشرح ذلك الكتاب وعليه أتت تصانيف علماء هذه الدراسة ـ الشيخ المفسر جلال الدين المحلى الذى قام بشرح كتاب ١١ منهاج الطالبين ١١ وقال الحبى في هذا الشرح ١١ إنه أتى فيه بالعجب العجاب ١١ الحبى : جـ٣ م مد٣٤٣
- (٢٠٢) هي في الأصل أربع مجلدات يوجد منها الثالث والرابع لخلوط بمكتبة الأزهر برقم (١٥٦٦) ١٦٥٦٧ .
  - (۲۰۳) الحبي ، جد ۲ ، صد ٤١٥ .
  - (٢٠٤) مخطوط بمكتبة الأزهر في مجلدين في ٣٢٩، ٣٢٩ ورقة تحت رقم (٤٢٧) ٣١٦٤.

- (۲۰۵) الحبی ، جه ۳ ، صد ۱۲۳ .
- (٢٠٦) المصدر السابق ، جـ ٣ ، ص ص ٢٨٥ ـ ٢٨٦ .
- (٢٠٧) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في مجلدين ٢٨٨-٣١٧ ورقة تحت رقم ( ٢٤٥٥) تركى ٤٠٨١٠ .
  - (٢٠٨) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ثلاث مجلدات ٣٩٧ ـ ٣٩٤ ـ ٣٢٦ ـ برقم (٧٧) ١٠٥٠ .
    - (۲۰۹) الحبي، جد ٢، صد ٢٩٨.
    - (٢١٠) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٣٣٧ ورقة تحت رقم (٤٨٢) ٣٢٧٦.
    - (٢١١) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٢٣٠ ورقة تحت رقم (٦٠٩) ٤١٢٨ .
- (٢١٢) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ثلاث مجلدات ٤٧٥ ، ٣٥٢ ، ٣١٨ ورقة برقسم (١٨٤) ١٤٤٤.
  - (٢١٣) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٣٣٨ورقة تحت رقم (٤٧) ٩١٨٠ .
- (٢١٤) العباب الهو كتاب في فقه الشافعي نظم القاضي شهاب الدين أبو العباس أحمد الباعوني (ت ١١٨٠هـ ١٤٠٧م). كشف الظنون ، مج٢ ، صد ١١٢٢ .
- (٢١٥) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في مجلدين ٥٥١- ٥٥٤ ورقة تحت رقم (٢٨٠٦) إمبابي ٤٨٢٨٥.
  - (۲۱۶) الحبی ،جه ۲ ، صد ۲۸۶ .
  - (٢١٧) المصدر السابق ، جـ٢ ، ص ص ٤١٤ ـ ٤١٥ -
- (٢١٨) مخطوط بالمكتبة الأزهرية ضمن مجموعة من ورقة ٤٦ إلى ٥٨ تحت رقم (١٩١٧) ٢٢٦٣٢.
- (۲۱۹) كتاب " تحفة الطلاب بشرح تنقيح اللباب ". هو شرح لشيخ الإسلام زكريا الأنصارى شرح فيه مختصر الشيخ ولى الدين فيه مختصر الشيخ ولى الدين أبو زرعه أحمد بن عبد الرحيم العراقي (ت٢٦٨هـ ١٤٢٣م). المسمى " تنقيح اللباب " الذي هو في الأصل مختصر لكتاب "الباب الفقه". لإمام الحرمين الجويني ولابي الحسين أحمد بن محمد المحاملي الشافعي (ت٤١٥هـ ١٥٤١م) كشف الظنون ، مج٢ ، ص ص ١٥٤١ ـ ١٥٤٢.
  - (٢٢٠) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في مجلدين ٤٦٠ ، ٢١٦ ورقة تحت رقم (٦٣) ٩٩٢ .
    - (٢٢١) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ١٧٥ ورقة تحت رقم (٢٢١) ٣١٥٨.
    - (٢٢٢) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ١٩٧ ورقة تحت رقم (٣٣٥) ٢٢٨٤ .
      - (٢٢٣) مخطوط بدار الكتب تحت رقم فقه شافعي طلت ١٦٠ .
    - (٢٢٤) ويسمى هذا الشرح بـ ١١ فتح القريب الجيب في شرح ألفاظ التقريب ١١.
      - (٢٢٥) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ١٤٢ ورقة تحت رقم (٣٣٦) ٢٢٨٥ .
        - (٢٢٦) مخطوط بدار الكتب تحت رقم فقه شافعي ١٦٨٨ .
      - (٢٢٧) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٣٤٦ ورقة تحت رقم (٥٤٠) ٣٥٣٠.
        - (٢٢٨) كتاب مطبوع بمطبعة شاهين بالقاهرة ١٧٧٩هـ ١٨٦٢م.
- (۲۲۹) هو كتاب في الأصول لإمام الحرمين عبد الملك بن عبد الله الجويني الشافعي (ت8٧٨هـ مرفع كتاب في الأنه قال في أوله: الهذه ورقات قليلة تشتمل على معرفة فصول من أصول

الفقه ينفع بها المبتدئ كشف الظنون ، مج ٢ ، ص ص ٢٠٠٥ \_ ٢٠٠٦ .

- (۲۲۰) ألحبي ، جد ٢ ، صد ٤١٤ .
- (٢٣١) المصدر السابق ، جـ ٣ ، صـ ١٢٢ .
- (٢٣٢) مخطوط بدار الكتب تحت رقم فقه شافعي طلعت ١٦٣ .
- (۲۳۳) هي في الأصل نظم لكتاب "ألحاوي الصغير "في الفروع للشيخ نجم الدين عبد الغفار بن عبد الغفار بن عبد الكريم القزويني الشافعي (ت١٢٦٥هـ ١٢٦٠م). وهو من الكتب المعتبرة بين الشافعية ولذا نراهم قد تسابقوا في التصنيف عليه ما بين شارح، ومعلق حواش على تلك الشروح، وناظم له ومن الذين قاموا بنظمه الشيخ زين الدين عمر بن مظفر الوردي الشافعي (ت١٣٤٨هـ ١٣٤٨م). وسمى نظمه االبهجة الوردية الوهي خمسة آلاف بيت. كشف الظنون ، مج١ ، ص
  - (۲۳٤) الحبي، جد ٢، صد ١٤٤.
  - (۲۳۵) فهرس مكتبة رفاعه جدا صد ۲۷۵.
    - (٢٣٦) الحبي: جدم، صد ١٤٤.
    - (٢٣٧) المصدر السابق ، جد ١ صد ١٨٥ .
      - (۲۲۸) نفسه جـ ۳ صـ ۱۲۳ .
  - (٢٣٩) مقدمة ابن خلدون ، مصدر سبق ذكره ، صـ ٤١٩ .
    - (۲٤٠) الحموى : جـ٣ ، صد ٩٩٢ .
      - (۲٤١) الحبي : جدة ، صد ٣٥٨ .
  - (٢٤٢) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٧٨ورقة تحت رقم (١٠) ٤٢٣ .
  - (٢٤٣) مخطوط بدار الكتب في ٣٩٥ ورقة تحت رقم ميكروفيلم ٤٩١٩٥ .
    - (٢٤٤) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ١٤١ ورقة تحت رقم (٨) ٢٣٣٤.
  - (٢٤٥) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٢٢٦ ورقة تحت رقم (٤٠٤) ٤٧٦٤٢ .
  - (٢٤٦) مطبوع في ثلاث مجلدات ط. المطبعة الشرقية بالْقاهرة سنة ١٣١٩هـ ـ ١٩٠١م.
    - (۲٤٧) الحموى: جـ٣، صـ ٩٩٣.
  - (٢٤٨) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ثـلاث مجلدات ٤١٣ ، ٤٥٨ ، ٤٣٨ تحت رقم (٤٠٨) ٢٦٤٦.
    - (٢٤٩) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٢٠٤ ورقة تحت رقم (١٨) ٣٠٩ه .
    - (٢٥١) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٢٠٦ ورقة تحت رقم (١٢) ٤٢٣٧.
      - (۲۵۱) الحبی، بد۳، صه ۳۹۰.
    - (٢٥٢) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٢٤٢ ورقة تحت رقم (٤٠٧) ٤٧٦٤٥ .
      - (٢٥٣) الحبي: جدا، صد١.

- (٢٥٤) مخطوط بدار الكتب تحت رقم فقه / تيمور ٢٦٤ .
  - (٢٥٥) مخطوط بدار الكتب تحت رقم فقه حنبل ١٢٩.
    - (٢٥٦) الحبي: جـ٤، صـ ٢٥٩.
    - (٢٥٧) المصدر السابق ، جـ١ ، صـ ٩ .
- (۲۰۸) فمن ذلك مثلاً نجد أن الشيخ العالم عبد الله الدنوشرى (ت۱۰۲۰هـ ۱۹۱۰م). يقوم بوضع رسالة لبيان حكم القهوه ، وهل هى حرام أو مكروهه أو مباحة ـ مخطوط بالمكتبة الأزهرية تحت رقم ( ۲۹۰۷) إمبابى ٤٨٣٨١ . كما نجد أيضاً أن الشيخ العالم إبراهيم اللقائى (ت١٠٤١هـ ـ معمد المعالم). يبدأ رسالته ـ الأتى ذكرها عن حكم تعاطى الدخان ـ بالحديث عن القهوة وحكمها ـ وغير ذلك من مؤلفات القرن الحادى عشر الهجرى الـ١٠٧م.
- (٢٥٩) فمن ذلك ما حدث في بلاد السودان من اختلاف علمائه في حكم تعاطى الدخان بين الحل والحرمة ، فاتفقوا على أن يحتكموا إلى رأى علماء مصر في ذلك . وقد أشارت الدراسة إلى ذلك في موضع سابق ، وللمزيد عن هذا ينظر محمد ضيف الله ـ الطبقات ـ مصدر سبق ذكره ـ صـ ٩
- (۲٦٠) واما انصار لكل مخطوط للأحهورى بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ٤٢٢٤٨ فقه مالك ١١١. مخطوط لمزعى الحنبلى بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ٢٣٨٩٥ فقه / تيمور ٤٦٢ مخطوط مخطوط لعبد العتى النابلس بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ٣٧٨١٦ فقه حنفى ٥٩٣ مخطوط لجهول بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ١٠٠٨٦ فقه مباحث اسلامية، طلعت ٤٠.
- (۲٦١) مخطوط اللقانى بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ١٤٩٣٣ . فقه مالك ١٧٢ مخطوط محمد الوالى بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ٢٣٩٤٩ ب ٣٨١٤٦ . مخطوط محمد قباقولى زاده بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ٤٢١٤٥ فقه حنفى ٢١٣٧٠ . مخطوط عبد الملك المغربى بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ٢١٥٣٠ فقه / تيمور ٢٥٩ .
- (۲۹۲) للمزید فی ذلک یرجع إلی اللقانی : نصیحة الأخوان ، مصدر سبق ذکره ، ورقتی ۸ب ـ ۹ أ قباقولی زاده ، مصدر سبق ذکره ، ورقه ۹ ـ العصامی المغربی ، مصر سبق ذکره ، صـ ۱۰ ـ ۱۱ الأجهوری : مصدر سبق ذکره ، ورقتی ۱۱ب ـ ۱۲
  - (٢٦٣) إبراهيم الخياري : رحلة ، مصدر سبق ذكره ، ورقة ٩١ .
    - (٢٦٤) الاجهوري: مصدر سبق ذكره، ورقة ٢٢.

# الفصل الرابع جهود العلماء في العلوم اللغوية والأدبية

إذا كانت العلوم الدينية قد لاقت اهتماما بالغا من قبل القائمين على الحركة العلمية والتعليمية في تلك الفترة، فقد لقيت العلوم العربية والأدبية نفس الاهتمام وتأتى تلك العلوم في المرتبة التالية بعد العلوم الدينية. ولعل من أهم عوامل الاهتمام باللغة العربية وأدابها أن الطبقة الحاكمة كانت لا تتحدث اللغة العربية ولا تجيد التعامل معها. الأمر الذي أدى بأولى العلم إلى زيادة الاهتمام بتلك اللغة لحمايتها وصونها من التحريف وغيره.

ومن ثم رأت الدراسة أن تضع هذا الفصل تاليا لفصل العلوم الدينية. وسوف تقوم الدراسة في هذا الفصل بالإشارة إلى مشاركة أو مساهمة علماء تلك الفترة في علوم اللغة العربية بكافة أنواعها من (نحو، صرف، فقه لغة ، بلاغة، أدب، شعر، عروض) . وأهم الصور التي جاءت عليها كتابات هؤلاء العلماء في تلك العلوم، ودراسة هذا الموضوع من جميع جوانبه.

#### علمى النحو والصرف

ولنبدأ بالنحو إذ هو لغة يطلق على خمسة معانى. القصد، والجهد والمقدار، والمبدر الميم، والنصيب. وقد جمعها بعضهم في قوله نحونا نحو دراك يا حبيبى. واصطلاحا. هو أصول تعرف منه أحوال أواخر الكلم إعرابا وبناءً. وموضوعه الألفاظ العربية. وفائدته. صون اللسان عن الخطأ في الكلام. وبالذات الإعانة على فهم كلام الله تعالى. وكلام رسوله عليه الصلاة والسلام (١).

ويعتبر علم النحو من العلوم التى لجأ المسلمون الأواثل إلى وضعها، نتيجة انتشار الإسلام. واختلاطهم بالثقافات الأخرى. مما نتج عنه فساد الملكة العربية. وانتشار اللحن في اللسان العربي. فاضطروا إلى وضع ذلك العلم بقواعده لحماية اللغة العربية لغة القرآن الكريم - حتى يكون من السهل على الأجيال المتعاقبة فهم عباراته وألفاظه (٢).

ولقد طال الكلام في هذا العلم وتكونت فيه العديد من المدارس، واحتدم الخلاف الكثير بينها، وتبارى أنصار كل مدرسة في إظهار الأدلة لتدعيم ما يذهبون إليه من آراء.

وأولى تلك المدارس "امدرسة البصرة". وأشهر روادها الخليل بن أحمد الفراهيدى. وتلميذه سيبويه. ثم ظهرت بعد ذلك مدرسة الكوفة، ويعتبر المؤسس الحقيقى لها "الكسائى"، وسانده في ذلك تلميذه "الفراء" فهما اللذان رسما حدود النحو الكوفي وفصوله، ووضعا أسسه وأصوله. واحتدم الصراع على أشده بين هاتين المدرستين. ثم ظهرت بعد ذلك المدرسة البغدادية. وجاءت هذه المدرسة لكى توازن ما بين المدرستين السابقتين (٣).

أما بالنسبة للمدرسة المصرية، فكانت في أول نشأتها شديدة النزوع إلى المدرسة البصرية، حتى إذا كان القرن الرابع الهجرى أخذت مسرعة ترسم نهج المدرسة البغدادية، ثم ما شرعته بعد ذلك من ترجيح أراء المدرسة البصرية تارة. وترجيح أراء المدرسة الكوفية تارة ثانية. مع تركها ثالثة والأخذ بآراء المدرسة البغدادية. مع الإنفراد بأرائهم الاجتهادية تارة رابعة (٤).

ولا يخفي علينا أن شدة التنافس بين تلك المدارس في الآراء وتصويبها انتقل بطبيعة الحال إلى التنافس في كتابة المصنفات المتعلقة بهذا العلم. إلى أن جاء المتأخرون بمذاهبهم في الاختصار، فاختصروا كثيرا من تلك الأعمال المطولة. مع استيعابهم لجميع ما نقل. كما فعله ابن مالك في كتاب التسهيل<sup>(٥)</sup>، وأمثاله. واقتصارهم على المبادئ للمتعلمين كما فعله الزمخشرى في المفصل<sup>(١)</sup>. وابن الحاجب في المقدمة له. كما أنهم نظموا ذلك نظما، مثل ابن مالك في الأرجوزتين الكبرى والصغرى. وابن معطى<sup>(٧)</sup> في الأرجوزة الألفية، وغير ذلك.

ولقد استمر هذا النشاط في الدراسات النحوية حتى مجيء العصر العثمانى. الذى كان التصنيف فيه على درجة كبيرة من النشاط. ونظرة أكثر تدقيقا إلى ذلك العصر، وخاصة القرن الذى بصدد الدراسة عنه، نجد أن المهتمين بهذا العلم قد أتت كتاباتهم فيه على صورتين. الأولى. وهي الأكثر قيام العلماء بانتخاب أهم كتب السابقين - في هذا العلم - وإعادة إنتاجها وذلك بالشرح وتعليق الحواشي عليها. الثانية، اختصاص بعض القواعد النحوية وإفرادها بالتصنيف.

ويلاحظ على شروح وحواشى علماء تلك الفترة أنها دارت حول أهم كتب المتأخرين. التى حوت تلخيص جهود السابقين في هذا العلم. وقد تفاوتت درجة اهتمام هؤلاء العلماء بتلك الكتب حسب أهمية الكتاب وفائدته.

ويأتى في مقدمة تلك الكتب. كتاب "الألفية" (١/١). لابن مالك (ت ٢٧٢هـ- ١٢٧٣م) وقد تناولها علماء ذلك القرن بالتصنيف عليها بأكثر من اتجاه. فمنهم من قام بشرحها كالشيخ العالم على الأجهورى (ت ١٠٦٦هـ- ١٠٦٥م) (٩). كما قام الشيخ العالم أحمد السندوبي المصرى (ت ١٠٩٧هـ- ١٦٨٦م). بوضع شرح لها تحت عنوان الملتح الوفيه بشرح الملاحة الألفية الأر١٠).

وهناك من قام بوضع حاشية على أحد شروحها. وهو الشيخ العالم ياسين الحمصى (ت ١٠٦١هـ- ١٦٥٠م). الذى قال صاحب الفوايد في حقه: شيخ العربية، كان ذكيا فهما جيدا، جيد المشاركة في الفهم والأصول وغير ذلك. عجيبا في المناظرة، وصحة الفهم الفهم

هذا في حين وجد هناك من قام بوضع حاشيه على أحد التعليقات التى وضعت على شرح من شروح الألفية. وذلك كالشيخ العالم عبد الله الدنوشرى (ت ١٠٢٥هـ- ١٦٦٦م). الذى قام بوضع حاشيه على شرح التوضيح (١٢) للشيخ خالد الأزهرى (١٣).

ومن الكتب الهامة في هذا الجال والتي شدت انتباه المهتمين في ذلك القرنكتاب القطر الندى وبل الصدى المائل البن هشام النحوى (ت ٧٦٧هـ - ١٣٦١م)و
نجد في طليعة المهتمين الذين تناولوا ذلك الكتاب العالم النحوى الشيخ أبو بكر
الشنواني (ت ١٩٠٩هـ - ١٦١٠م). الذي قال الحبي في حقه: العلامة عصره في جميع
الفنون، كان في عصره إمام النحاة تشد إليه الرحال للأخذ عنه. والتلقى منه ...(١٥٠)،
وقد كان غزير الإنتاج في هذا العلم وغيره. ومن ذلك وضعه مصنفين على القطر. الأول
شرح له تحت عنوان: المجيب الندا إلى شرح قطر الندى وبل الصدى الهادا. الثاني.

ومن هؤلاء شيخ العربية في وقته الشيخ ياسين الحمصى (ت١٠٦١هـ- ١٠٦٥). إذ له شرح على ذلك الكتاب (١٩). ومن قام بشرحه أيضا الشيخ العالم يوسف القيسى (ت ١٠٦١هـ- ١٦٥٠م) (٢٠).

وهناك الشيخ العالم على بن عبد القادر البتيتى (ت ١٠٦١هـ- ١٦٥٠م). الذي قام بالتعليق على أحد شروح ذلك الكتاب تحت عنوان "إجابة طلاب الهدى في شرح مجيب الندا في شرح قطر الندى الالالاث. وذلك في مجلد واحد.

ووجد من هؤلاء العلماء من قام بوضع أفكاره وجهوده في هذا العلم على شرح ابن هشام لكتابه القطر المذكور. كالشيخ العالم داود بن سليمان الرحمانى (ت ١٦٦٨هـ- ١٦٦٨م). الذى قام بوضع حاشية على شرح المؤلف (٢٢).

ومن الكتب التى اهتم بها العلماء بدراستها كتاب االكافية الابن الجنب العلم الميم الميمونى الحاجب النحوى (ت ٦٤٦هـ ١٢٤٦م). حيث نجد للشيخ العالم إبراهيم الميمونى حاشية على أحد الأعمال المتعلقة بهذا الكتاب (٢٤).

وبعد فإذا دققنا النظر في كتابات علماء القرن- موضوع هذه الدراسة . وكيفية تناولهم لتلك الكتب نجد أنها قد جاءت على ثلاثة مراحل: الأولى، شرح الكتاب نفسه، الثانية، تعليق الحواشى على شرح الكتاب، الثالثة، القيام بشرح

أو تعليق التحريرات على الشروح السابقة للكتاب. ولعل هذا الجدول يوضح ذلك.

| اجتهادات أخرى | حول          | اجتهادات | حول        | اجتهادات | أشكال التصنيف |           |
|---------------|--------------|----------|------------|----------|---------------|-----------|
| اجمهانات احرى | الكتاب الشرح |          | اسم الكتاب |          |               |           |
| ١             |              | 1        |            | ۲        |               | الألفية   |
| ١             |              | ۲        |            | ٣        |               | قطر الندى |
| ,             |              |          |            |          |               | الكافية   |

ومن أهم ما يلفت النظر في هذه الأعمال. تلك التى جاءت كمرحلة ثالثة بعد المتن. والتى تقدر بـ ٣٣,٣٪ من المجموع الكلى من تلك الأعمال، وقد يكون الذى دفع علماء فترة هذه الدراسة لتوجيه جهودهم نحو هذه الأعمال ما رأوه في تلك المتون من القوة وصعوبة الفهم. فأرادوا أن يقدموها في أبسط صورها ليتمكن طلبة العلم من فهمها. وعا يؤيد صحة ذلك الرأى. أن تلك الصورة من صور للتصنيف لا نراها في المتون التى توفرت فيها سمة المرونة وسهولة الفهم.

ومن أبرز الكتب التى تمتعت بتلك السمة، ونالت قسطا كبيرا من اهتمام المهتمين التصنيف حوله بشرحه تارة وتعليق الحواشى على شروحه تارة أخرى. كتاب الأجرومية الأ<sup>(٢٥)</sup> لأبى عبد الله بن داود الصنهاجى (ت ٧٢٣هـ-١٣٢٣م). ولقد

اقترن بهذا الكتاب شرح الشيخ خالد الأزهرى (٢٦) (ت ٩٠٥هـ- ١٥٠٠م). الذي أضفى عليه فائدة زادت من التصنيفات والمؤلفات حوله.

ويأتى في طبعة من تناول المتن بالتصنيف عليه. من نعت بـ ااسيبويه زمانه السيخ العالم أبو بكر الشنوانى. حيث قام بشرحه قال الحبى فيه ...: اوشرح على الأجرومية مطولا جمع فيه نفائس الفوائد ال(٢٧).

وبمن اهتم بالتصنيف عليه الشيخ العالم محمد شمس الدين بن محمد المهدوى الأزهري (ت ١٩٠١هـ-١٩٦١م). والذى يذكر عنه صاحب الفوايد أنه، كان من كبار النحويين بالديار المصرية، مع التضلع في العلوم المتداولة. فقد قام بوضع شرحين على هذه المقدمة. الأول صغير ذكر فيه إعراب كل شاهد ذكره، والثاني كبير في تسعة على عشر كراسا. سماه االتحفة الأنسية على المقدمة الأجرومية الأمرام).

ومن الشروح التى وضعت للأجرومية في تلك الفترة، شرح الشيخ العالم محمد الخرشى. وسماه االدرة السنية على حل ألفاظ الأجرومية الالالاث وشرح آخر للشيخ العالم المقرى محمد البقرى . ووصفه صاحب الفوايد بأنه: الشرح حسن سهل لطيف جمع فيه فوائد غريبة، ونكات عجيبة الالات وهناك للشيخ العالم أحمد النفراوى (٢٤ مد ١٦٥ هـ ١٦٢ م ١٧١٣م) . ـ الذى قال الجبرتى عنه: الانتهت إليه الرياسة في مذهبه. مع كمال المعرفة والاتقان للعلوم العقلية لا سيما النحوال. شرح على الأجرومية (٢٤).

هذا بالنسبة للأعمال التى تناولت كتاب المقدمة الأجرومية- في تلك الفترة- أما التى تناولت شرح الشيخ خالد الأزهرى على ذلك الكتاب، فنجدها كثيرة متنوعة.

وفي هذا الجانب نجد إمام النحاة- في وقته- الشيخ أبو بكر الشنواني في مقدمة المهتمين بالتصنيف على ذلك الشرح. حيث قام بتأليف مصنفين، الأول بعنوان "الدرة

الشنوانية على شرح الأجرومية في علم العربية للشيخ خالد! أ. والآخر بعنوان االمواهب الرحمانية اا(٢٠).

وهناك للشيخ العالم أحمد بن محمد بن أحمد بن يونس بن إسماعيل المعروف بالشلبي الحنفي (ت ١٠٢١هـ- ١٦١٢م). حاشية على ذلك الشرح (٣٦).

وبمن قام بالتصنيف على ذلك الشرح أيضا الشيخ العالم على النبتيتي

(ت ١٠٦١هـ - ١٦٥٠م). وذلك بوضعه حاشية بعنوان "افتح البرية في حل شرح الأجرومية (٢٧).

ونجد لمعاصره الشيخ يوسف القيسى (ت ١٠٦١هـ- ١٦٥٠م) حاشية على الشرح نفسه (٣٨). وهو ما نراه للشيخ العالم أحمد القليوبي الذي وضع حاشية على نفس الشرح(٢٩).

وهناك للشيخ العالم محمد الخرشى حاشية على نفس الشرح أيضا (٤٠)، كما قام بذلك الشيخ أبو حامد بن عبد المعطى الوفائى الأزهرى المالكى في عمل تحت عنوان الله الشيخ خالد والأجرومية الالكى المنية على حل ألفاظ الشيخ خالد والأجرومية الالكار.

ولعل ما سبق يوضح لنا مدى اهتمام علماء فترة دراستنا من النحاة بالأجرومية وشرحها في هذا العلم. كما عرفنا أن شرح الشيخ خالد على ذلك الكتاب، جذب اهتمام العلماء وربما نتسائل لما كان هذا الكتاب يتمتع بالمرونة. فلم قام العلماء بوضع أعمالهم على شرح الأزهرى ولم تتركز معظم جهودهم على المتن؟ وربما تكون الإجابة أن الشيخ خالد الأزهرى قد وضع شرحه بالنهج الذى يتناسب مع طلبة تلك الفترة المتأخرة التي كانت قريبة عهد بالعصر العثماني. ولكى تتم الفائدة من المتن (الأجرومية). وشرحه للأزهرى قام هؤلاء العلماء بوضع أعمالهم على الكتاب وشرحه.

ولم يقف إنتاج الشيخ خالد الأزهرى. وتأثيره على علماء تلك الفترة عند الشرح المذكور فقط بل قام بوضع عمل آخر في هذا العلم ثم قام بشرحه. وقد جذبا إليهما اهتمام العلماء. وكان اسم الكتاب اللقدمة الأزهرية في علم العربية الألاث . وقد جاء تناول هؤلاء العلماء لهذا العمل وشرحه على صورتين، فمنهم من قام بشرح الكتاب، ومنهم من علق حواشيه على الشرح.

ويأتى على رأس من قام بشرح هذا الكتاب. الشيخ العالم منصور الطبلاوى المبادي على رأس من قام بشرحه هذا في مجلد حافل (٤٣). كما نجد الشيخ العالم (٤٣).

زين العابدين بن عبد الرؤوف بن على بن زين العابدين بن يحيى الحدانى المناوى (ت ١٠٢١هـ- ١٦١٣م). يقوم بوضع شرح له (٤٤).

كذلك اهتم بشرح ذلك الكتاب الشيخ العالم على الحلبى. حيث قام بوضع شرح له تحت عنوان اللمعة السنية في حل ألفاظ الأزهرية (٤٥).

في حين نجد في طليعة من اهتم بتعليق أفكاره على شرح المؤلف لهذا الكتاب. إمام النحاة في وقته أبو بكر الشنواني (٤٦).

ومنهم الشيخ العالم على الحلبي. الذي قام بوضع حاشية على ذلك الشرح تحت عنوان الفرائد العقود العلوية لحل ألفاظ شرح الأزهرية الالان).

كذلك نجد لـ أحمد الغنيمى (ت ١٠٤٤هـ ١٦٣٤م). حاشية على ذلك الشرح  $^{(4\Lambda)}$ . وحاشية أخرى لـ على النبتينى . بعنوان االدرر الجوهرية في حل شرح الأزهرية!! فرغ منها سنة ١٦٢٧م  $^{(4\Lambda)}$ . وهناك حاشية على نفس الشرح لـ أحمد القليوبى  $^{(4\Lambda)}$ .

وهكذا لو أعدنا النظر إلى تناول علماء- فترة دراستنا تلك- إلى كل من كتابى الأجرومية والأزهرية، وشرحهما للشيخ خالد لنجده كالآتى:

|                | الكتاب وشرحه  | الأزهرية | شرخ الشيخ خالد له | الأجرومية | شرخ الشوخ خالد له |
|----------------|---------------|----------|-------------------|-----------|-------------------|
| الحجم والإجمال | •             |          |                   |           |                   |
| حجم أعمال علم  | باء القرن فيه | ٣        | ٥                 | ٨         | ٨                 |
| الإجمالي       |               |          | ٨                 |           | 11                |

فبداية وكما هو واضح من الجدول أن الكتابات التى تناولت شرح الأزهرية أغنى من تلك التى تناولت المتن نفسه، وهو ما يدلل على أن الشيخ خالد أضاف إلى شرحه بعض المحتويات الهامة. مما جذب إليه انتباه العلماء بصورة أكبر. وفي المقابل نجد أن الأعمال التى تناولت كتاب الأجرومية وشرحه للشيخ خالد ضعف التى تناولت كتاب الأزهرية وشرحه للمصنف. وهو ما يحمل مؤشرا قويا على قوة المقدمة الأجرومية وشرحها. عن الأزهرية وشرحها وما من شك في أن هذا التناول لعلماء تلك الفترة سواء

للأزهرية وشرحها أو غيرها وتكثيف هذا الجهد للأجرومية وشرحها، ليكشف لنا عن مدى وعى هؤلاء العلماء. وأنهم لم يعمدوا إلى إعادة إنتاج مثل هذه الأعمال تحقيقا للتكرار. أو إعادة النسخ. بل للوصول إلى أفضل الطرق وأقصرها لإتقان هذه العلوم، وتدريب الطلبة عليها.

على أننا نلاحظ أن هناك بعض الكتب التى اهتم هؤلاء العلماء بالتصنيف عليها بصورة أقل من الكتب السابقة، وقد يرجع ذلك أن هذه الكتب غير صالحة للمبتدئين ويتضح هذا من معرفة مضمون هذه الكتب، حيث يكشف مضمونها عن التبحر في مسائل النحو المشكلة وخلافات النحاة. الأمر الذى يستعصى على الطلاب المبتدئين استيعابه. وإدراك مضامينه.

ومن تلك الكتب. كتاب المغنى اللبيب عن كتب الأعاريب<sup>(٥١)</sup>. لابن هشام النحوى (ت ٢٧٦هـ- ١٣٦١م) وشروحه وعن قام بالتصنيف عليه من علماء تلك الفترة عبد الله الطبلاوى (ت ١٠٢٧هـ- ١٦١٨م). حيث قام بوضع حاشية (٢٠) على شرح العلامه البدر الدماميني (٣٠) لهذا الكتاب. وتكمن أهمية حاشية الطبلاوى في أنها تناولت الشرح الذى جاء علوءا باعتراضات لم يتم جوابها، ومشحونة بإشكالات النحاة التى تحتاج إلى تبسيط وشرح وتوضيح.

وهناك له عبد القادر البغدادى (ت ١٠٩٣هـ- ١٦٨٢م). قام بوضع مؤلف شرح فيه شواهد المغنى. وصفه صاحب الفوايد بقوله: الوهو شرح ممتع في نحو ثمانين كراسة بالقطع الكامل ١١(٤٥).

ومن بين تلك الكتب. كتاب الشذور الذهب!! لابن هشام المتقدم ذكره. حيث نرى للشيخ العالم يوسف القيسى. حواشى عليه(٥٥).

ومنها أيضا "ألفية السيوطى" (مهى ألفية في النحو، والتصريف، والخط. إذ نجد أن لـ محمد حـجازى الـواعظ (ت ١٠٣٥هـ - ١٦٢٥م). قام بشرح تلك الألفية (٥٧).

كما نجد من تلك الكتب أيضا. كتاب اللقدمة النحوية في علم العربية!! للشيخ عبد الوهاب الشعرانى (ت ٩٧٣هـ- ١٥٦٥م) ومن قام بالتصنيف عليها من علماء تلك الفترة شهاب الدين أحمد الغنيمى الذى قام بشرحها شرحا متقنا أتمة في محرم سنة ١٠٤٢هـ(١٦٣٣م)(٥٨).

وما سبق يتضح لنا قلة إنتاج علمام تلك الفترة على هذه الأعمال وقد نوه إلى السبب في ذلك وهو ما تحتويه تلك الكتب من مضامين يصعب على المبتدئين فهمها. ولكن أهم ما يشد الانتباه في تناول هؤلاء العلماء لتلك الكتب وخاصة كتاب المغنى اللبيب!! لابن هشام. وهو بلا ريب أقوى الأعمال التي ذكرت أن تناولهم جاء من خلال زاويتين دعت الحاجة إليهما. الأولى توضيح الاعتراضات والاشكالات التي ملئ بها شرح الدماميني للكتاب الثانية شرح الشواهد التي وردت في الكتاب نفسه. وهو ما يشير إلى مدى إدراك هؤلاء العلماء لطبيعة الكتب التي تناولوها.

وما نلاحظه في تراث علماء تلك الفترة أن تناولهم لأعمال السابقين لم يقف عند حد الشرح وتعليق الحواشى وحسب. بل نجدهم قد تناولوا تلك الكتب من عدة طرق، منها قيام بعض العلماء بتناول عدد من الكتب وصياغتها في أبيات شعرية. ونجد على رأس من استخدم هذه الطريقة - في تلك الفترة - الشيخ عمر الفار سكورى (ت ١٨٠ هـ - ١٩٠٦م). الذى نظم االقطرا وسماه : النبات ال(٥٩). كما نرى له أيضا كتاب الجوامع الإعراب وهوامع الأداب!!. نظم فيه كتاب الجمع الجوامع!! وشرحه. الهما الهوامع!! للسيوطى (٢٠).

ومن الواضح أن إيجاز القواعد ونظمها في أبيات شعرية يسهل حفظها ويمكن حافظها من استيعاب القاعدة التى قررها النحاة. فيتمكن الحافظ لتلك الأبيات الشعرية من استحضار القاعدة بعد استظهاره لتلك المنظومة.

ومن تلك الطرق محاولة الجمع بين مصنفين لمؤلف واحد، وهو ما نجده للعالم على الحلبى من مؤلف بعنوان 'امطالع البدور في الجمع بين القطر والشذور'ا وكلاهما لابن هشام النحوى(٦١).

ومنها قيام بعض العلماء بشرح الشواهد التى وردت في بعض كتب الشروح، ونجد من السباقين في هذا المضمار الأديب عبد القادر البغدادى. حيث نراه قد قام بشرح شواهد أكثر من عمل. منها شرحه لشواهد كتاب المغنى اللبيب!!. السالف الذكر. كما قام أيضا بشرح شواهد شرح التحفة الوردية لابن الوردى (٦٢).

على أن أهم أعماله في هذا المجال كتابه الخزانة الأدب الذي وضعه لشرح شواهد شرح الكافية (٦٣) للرضى نجم الدين. وقد ذاع صيت هذا الكتاب وعلت شهرته في الأفاق- آنذاك- وصارت الأقطار تطلبه، وهو في وقتنا الحاضر غنى عن التعريف

والبيان عند المهتمين باللغة العربية وأدابها

ولا يخفي علينا أن الغرض الأساسى من انتهاج مثل تلك الطرق في تناول كتب السابقين، هو تسهيل تلك الأعمال وتقديمها في أبسط صورها للمنتفعين، ولا سيما طريقة النظم. وإن كان القيام بجمع مصنفين في عمل واحد، وشرح شواهد بعض الأعمال من الأمور التى تيسر إلمام الطلاب بأكثر من مؤلف في أن واحد.

وتحقيقا للغرض نفسه بصورة أكثر قربا، قام هؤلاء العلماء بإفراد الحديث عن يعض القواعد النحوية أو كلها، ويأتى في مقدمة من صنف في مثل هذا الأمر من علماء تلك الفترة مرعى الحنبلى. الذى قام بوضع مصنفين في ذلك الأول بعنوان الدليل الطالب لكلام النحويين!!. والأخر بعنوان الإرشاد من كان قصده إعراب لا إله إلا الله وحده!!(١٤).

كما نرى للشيخ عبد الرحيم بن عبد الحسن بن عبد الرحمن بن على الشعراني المصرى (ت ١٠٩٨هـ-١٦٨٧م). مصنفا في ذلك بعنوان الإيقاظ الوسنان من سنته في بيان الموصول وصلته ال<sup>(٦٥)</sup> وغيرها الكثير (<sup>٦٦)</sup>.

ولم تقتصر أعمال العلماء في فترة الدراسة على النحو بالصورالتي ذكرتها وإنما اتجه البعض إلى دراسة علم الصرف وكانت تسهم اسهامات واضحة في ذلك الميدان.

#### علم الصرف

هو علم يعرف منه أنواع المفردات الموضوعة بالوضع النوعى ومدلالولاتها والمهنات الأصلية العامة للمفردات والهيئات التغييرية. وكيفية تغيراتها عن هيئاتها الأصلية على الوجه الكلى للمقاييس الكلية (٦٧).

وكما هو واضح من ذلك التعريف فإن موضوع هذا العلم المفردات والألفاظ والغرض منه الحفاظ عليهما. وهو نفس الموضوع والغرض لعلم النحو، ولذا فإن العلماء الذين وضعوا أصول وقواعد النحو، وضعوا معها أصول الصرف وقواعده في كتابات واحدة. وقليلا ما كانت تظهر هنالك كتابات مستقلة لعلم الصرف. وقد سار على هذا النهج المهتمون بهذين العلمين في العصر العثماني، وخاصة علماء القرن- موضوع الدراسة- فقد جاءت كتاباتهم المستقلة في علم الصرف قليلة للغاية. كما نجد أن أعمالهم قد جاءت على صورتين، الأولى دراسات حول جهود السابقين ، الثانية دراسات حول بعض القواعد الصرفية ومن أهم الكتب التي اهتم بدراستها علماء فترة هذه الدراسة بعض القواعد الصرفية ومن أهم الكتب التي اهتم بدراستها علماء فترة هذه الدراسة

، كتاب . الشافية (٦٨) لابن الحاجب النحوى . حيث نرى امام النحاه في وقته ابوبكر الشنواني . يضع شرحا عليه سماه !! المناهل الصافية على المناهج !! الكافية في شرح الشافية !! .(١٩)

ومن تلك الكتب كتاب االعربى المراك الإبراهيم الزناجى (ت ١٥٥هـ-١٢٥٧م). ولهذا الكتاب شرح قام به التفتازانى (٧١) أضفي عليه فائدة جعلت معظم الكتابات تهتم به، ومن قام بالتصنيف على الشرح المذكور، منصور الطبلاوى . الذى قام بوضع شرح عليه (٧٢).

كذلك نجد إبراهيم اللقانى يقوم بالتصنيف على الشرح المذكور. وذلك بوضعه شرحا عليه سماه الخلاصة التعريف بدقائق شرح التصريف (٧٢).

تلك أهم كتابات العلماء حول انتاج السابقين في هذا العلم، وهي قليلة للغاية. أما الشق الثاني وهو التصنيف في بعض موضوعات الصرف فنجد في مقدمة من اهتم به الشيخ العالم مرعى الحنبلي (ت ١٠٣٣هـ ١٠٢٣م) الذي قام بوضع مصنف قاصر على قاعدة المقصور والمدود تحت عنوان القرة عين الودود في معرفة المقصور والممدود المدود ا

وعن اهتم بالتصنيف على هذا الشكل أيضا أحمد الغنيمى. إذ نجد له مؤلفا بعنوان البتهاج الصدور ببيان كيفبة الإضافة والتثنية والجمع للمنقوص والمقصور ... فرغ منه سنة ١٠٣٨هـ - ١٦٢٨م) (٧٥).

وهكذا وبعد إيجازنا الحديث عن مدارس النحو ودور المدرسة المصرية واتجاهاتها في ذلك، والتأثير الواضح للتحول الذى طرأ على الكتابات النحوية في القرن السابع الهجرى (الثالث عشر الميلادى). من التزام رجاله باختصار ما كتب في هذا العلم. الأمر الذى ألزم من جاء بعدهم بعدم الخروج عن هذه المختصرات. وقد لمسنا هذا الأمر بصورة جلية وواضحة في إنتاج علماء فترة الدراسة، حيث وجدنا أن معظم الإسهامات العلمية لهؤلاء العلماء تركزت حول انتخاب أهم كتب السابقين وإعادة إنتاجها مرة أخرى. وقد لاحظنا على إنتاج هؤلاء العلماء أكثر من ملاحظة، أهمها أنهم انتخبوا أفضل الأعمال التي تناسب المنتفعين بهذا العلم- في ذلك الحين- وأخذوا يركزون جهودهم حولها. وعالم أيضا- أن هؤلاء العلماء قد لمسوا مواطن الصعوبة التي تتسم بها بعض الأعمال

السابقة فعملوا على تمهيدها وتقديمها في أبسط صورها لضمان الإفادة منها. وقد كشف لنا هذا أن العلماء كانت لديهم رؤى علمية جادة، وأن جهودهم فيها لم تكن على سبيل التكرار أو الإعادة.

كما رأينا كذلك أن إسهامات العلماء في علم الصرف لم تخرج عن نفس الطريقة التي تناولوا بها علم النحو وربما يرجع ذلك إلى وحدة موضوع كل من النحو والصرف. علم قله اللغة

هو علم يبحث عن مدلولات جواهر المفردات وهيئاتها الجزئية التى وضعت تلك الجواهر معها تلك المدلولات بالوضع الشخصى وعما حصل من تركيب كل جوهر. وموضوعه جواهر المفردات وهيئاتها من حيث الوضع والدلالة على المعانى الجزئية. وغايته الاحتراز عن الخطأ في فهم المعانى الوضعية والوقوف على ما يفهم من كلمات العرب. ومنفعته الإحاطة بهذه المعلومات وطلاقة العبارة وجزالتها ، والتمكن من التفنن في الكلام، وإيضاح المعانى بالبينات الفصحية والأقوال البليغة (٢٦).

ومن الحق قوله أن اللغة العربية أرقى اللغات السامية، كما يقرر دارسو اللغات. فلا تعادلها اللغة الأرامية، ولا العبرية، ولا غيرها من هذا الفرع السامي، وهى كذلك من أرقى لغات العالم. لما تمتاز به عن اللغات جميعا بجرونتها وسعة اشتقاقها. هذه المرونة التامة، وهذا الاشتقاق والجاز والقلب والإبدال والنحت، هو الذى جعل اللغة العربية جديرة بأن تكون لغة القرآن الكريم والحديث الشريف، وما فيهما من معان في منتهى السمو والرفعة، وما فيهما من تغييرات دينية واجتماعية وتشريعية لا عهد للعرب بها في جاهليتهم. كما استطاعت بعد أن تكون أداة لكل ما نقل من علوم الفرس، والهند واليونان وغيرهم. وفي نحو ثمانين سنة من بدء العهد العباسي كانت خلاصة كل هذه الثقافات مدونة باللغة العربية (٧٧).

ولكن اختلاط العرب المسلمين بأم الثقافات المختلفة بعد انتشار الإسلام كان بمثابة مكمن الخطر على هذه اللغة. وذلك نتيجة الاختلاط بالأعاجم. سواء من ناحية اقتناء الجوارى والغلمان، أو ممارسة كافة الشئون المعيشية المختلفة. مما نتج عنه انتشار اللحن وفساد الملكة العربية، مما ألجأ المسلمين إلى ابتكار علم النحو ووضع أصوله وقواعده وحينما ازداد الأمر فسادا في الملكة العربية أسرع المسلمون الأوائل إلى حفظ الموضوعات اللغوية بالكتابة والتدوين. ومن ثم ظهرت المعاجم اللغوية في سماء الثقافة العربية (٢٨).

ولقد اعتمد العلماء عند تدوينهم لتلك المعاجم على طائفة من المصادر أولها القرآن الكريم، ويليه الحديث النبوى – بعد الوثوق من صحة انتسابه إلى النبى (صلى الله عليه وسلم) – ثم الشعر على أن يقدم منه الشعر المنسوب إلى العصر الجاهلي، وعصر صدر الإسلام (٧٩). ثم يأتي مصدر رابع من مصادر جمع اللغة كانت له قوته وخطورته، وهذا المصدر هو الصحراء. لأنه لم يكن علماء اللغة والنحو يأخذون إلا من لغة سكان البادية لأنهم رأوا أن لغة الحضر قد فسدت بالاختلاط فكانوا لا يأخذون عن الأعرابي إذا فهم القول الملحون. لأن تلك اللغة إنما انقادت واستمرت واطردت وتكاملت بالخصال التي اجتمعت لها في شبه جزيرة العرب (٨٠٠).

وكان سابق الحلبة في ذلك الأمر الخليل بن أحمد الفراهيدى، وذلك بوضعه كتاب العين !!. ثم تتابعت بعد ذلك كتابة المعاجم اللغوية، وسارت في طريقها إلى التقدم ومن أهم تلك المعاجم حسب الظهور.

كتاب ااالجمهرة الأبى بكر محمد بن الحسن بن دريد اللغوى (ت ٣٢١هـ- ٩٩٣م). ثم كتاب االتهذيب الأبى منصور الأزهرى اللغوى (ت ٣٧٠هـ- ٩٨١). وكتاب االجمل اللقزويني (ت ٣٩٥هـ- ١٠٠٥م). ثم كتاب االصحاح اللجوهري، الفارابي (ت٣٩٣هـ-٣٠٠م). ثم كتاب االحكم والحيط الأعظم الأبى الحسن على بن إسماعيل المعروف بابن سيده اللغوى (ت ٤٥٨هـ- ١٠٦٦م). ثم كتاب االأساس اللزمخشري، (ت ٣٨٥هـ- ١١٤٣م).

ثم كتاب االعباب اللإمام حسن بن محمد الصغائى (ت ٥٦٥هـ- ١١٧٠م). شم ظهر كتاب السان العرب الابن منظور، (ت ١٧١هـ- ١٣١١م). ثم كتاب االله المفيروزابادى، الشيرازى (ت١٨٨هـ- ١٤١٤م)، وهو كتاب اختصره من كتابه المسمى االلامع المعلم العجاب، الجامع بين الحكم والعباب المحاب اللزهر اللسيوطى (ت ١٩١١هـ- ١٥٠٥م).

تلك إذن أهم المعاجم التى ظهرت بالترتيب منذ بداية التجاء المسلمون الأواثل إلى هذا العلم للحفاظ على اللغة العربية وألفاظها من الإندثار، على أننى ألفت النظر إلى أن هذه المعاجم ليست هى كل ما صنف في هذا العلم، ولكنى اقتصرت على أهمها، لكونها بمثابة الأساس والأصول التى إليها يرجع كل من يريد أن يكتب في هذا العلم. ومن ناحية أخرى أنها تعتبر أهم المعاجم التى دار حولها معظم نتاج العصر العثمانى، وخاصة فترة دراستى.

ومن أهم المصنفات التى وضعت في هذا العلم خلال تلك الفترة معجم دفع الإصر عن كلام أهل مصر<sup>11(٨١)</sup>. ليوسف بن زكريا المغربى<sup>(٨٢)</sup> (ت ١٠١٩هـ- ١٦٠٥م). وترجع أهمية هذا العمل إلى أنه يعتبر أول معجم من المعاجم المعروفة حتى الآن والتى تتضمن مفردات اللهجة المصرية الحية ومراحل تطورها.

ولقد كان الغرض الرئيسى لوضع ذلك المعجم كما أشار صاحبه، دفع النقد عن العامية المصرية. ولتقديم البراهين اللازمة على أن لغة أهل مصر لغة عربية الأصل. وأنها لغة عربية صحيحة. وقرر "أن يرتب هذا الكتاب على أبهج ترتيبه، ويهذب ما يقع من عوام أهل مصر بأن يرجعه للصواب (٢١١). كما ذكر أيضا أن من بين الأسباب المباشرة هو وضع الكتاب، أنه رأى "أن بعض المتشدقين قد سمع من بعض الأصحاب ألفاظا فصار يهزأ به. ويسخر منه مع أنها تحتمل الصواب (١١١). وأسس عمله هذا على القاموس للمفيروزابادى، ودرة الخواص للحريس. ومختصر الصحاح. وأساس البلاغة للزمخشرى (٨٥).

ويكتب المغربى في بداية مؤلفه، " ومثل هذا الكتاب لا تنتهى مقاصده ولا تغيص موارده الالالم). ويعلق شرباتوف على هذا الوصف. بقوله: "افلا نرى في ذلك الوصف أية مبالغة لأن الكتاب في الواقع يحتوى على كثير من المعلومات عن الحياة التاريخية والشقافية لذلك العهد، وعن بعض الشخصيات المعاصرة له. مثل علماء الأزهر، والكتاب والشعراء، وحكام ذلك العهد. وعن الأوساط والمناقشات الأدبية، وعن نظام الحياة وأنواع الملابس، وأصناف الأكل وآلات الطرب (٨٧). الخ.

وعا يزيد من الأهمية الأدبية واللغوية والعلمية لهذا القاموس أنه يعطينا العديد من العبارات والتعابير الشعبية المصرية. ومجموعة من الأمثال والأقوال السائرة. عما يجعله مصدرا هاما لدراسة الأدب المصرى الشعبي (٨٨).

وينبه شرباتوف إلى أن هذا القاموس يشمل الكثير من المعلومات اللغوية للدراسة المقارنة في مفردات. وقواعد اللهجات العربية الأخرى في المشرق والمغرب (٨٩).

وبالجملة فإن هذا القاموس كما يقول شرباتوف: إن الباحثين في تاريخ وأثنوغرافيا مصر سيعثرون فيه على ضالتهم. وخصوصا في تلك الفصول التي يتحدث المغربي فيها من عادات أهل القاهرة وأخلاقهم: وغيرهم من أهالى المدن المصرية الأخرى. وعن تجميل وتنظيف القاهرة. وبداية انتشار تدخين التبغ مصر (٩٠).

ويلى هذا الكتاب في الأهمية كتاب<sup>11</sup> شفاء الغليل فيما في كلام العرب من الدخيل (٩١) الديب ذلك القرن شهاب الدين أحمد الخفاجي .

وتأتى أهمية ذلك القاموس في أنه عمد إلى تنقية الألفاظ العربية الأصلية عن غيرها من الألفاظ الدخيلة المولّدة (٩٢). وهذا بلا ريب يعد أمرا فريدا من نوعه. ولم يتطرق إليه أحد من قبله. ونراه يقول في ذلك: "افهذا كتاب جليل فيه ما في كلام العرب من الدخيل، دعانى إليه أن المعرب ألف فيه قوم لم يحم حول ناديه، ومنهم من دقق في التخريجات الغريبة، وأتى في ذلك بوجوه عجيبة، ثم أثنى على كتاب أبى منصور اللجمهرة!!. ولكن أعقب ثناءه بقوله: "إلا أنه لم يميز فيه القشر من اللباب. فأحببت أن أهدى تحفة للإخوان، بل عروسا منتقبة بنقاب الحسن والإحسان، وأضفت إليه فوائد، ونظمت في لباته فرائد، وضممت إليه قسم المولد. وهو إلى الآن لم يدون في كتاب. ولم يرفع عن وجوه مخدراته النقاب. وقد أوردت فيه ما يسر الناظر ويشرح الخاطر، مع شئ من النقد والرد، ولطائف أدبية تذكر عهود تهامه ونجد (٩٢).

ولقد رتب كتابه على حروف المعجم، ولكى يوضح مدى الفائدة. والقيمة التى يحتويها كتابه. وهى إبراز الكلمات المُولَدة عن غيرها من الكلمات الأصلية نراه يعيب على سابقيه عدم توضيح ذلك بقوله: "وأعلم أنى أذكر في كتابى هذا تتميما للفائدة ما قد ذكره بعض أهل اللغة إما لتركهم التنبيه على أنه مولّد. وصاحب القاموس يفعله كثيرا، حتى نراه يعتمد على كتب الطب وهو من سقطاته الفاضحة، وإما لأنهم لم يحققوا معناه. وإما لكونه غريبا نادر الاستعمال المراه.

وتحقيقا لهذه الفائدة نجده يجاهد في توضيح هذا الأمر. بحيث أن الكلمات التى يتوهم بأنها مولدة وهى غير ذلك. يذكر بعد الانتهاء من شرحها بأنها غير مولّدة. ومن ذلك مثلا كلمة. اللهم. حيث قال إنها تستعمل على ثلاثة أنحاء، الأول: النداء الحض. وهو ظاهر. الثانى: الإيذان بندرة المستثنى كما يقول اللهم إلا أن يكون كذا. الثالث: الدلالة على تيقن الجيب للجواب المقترن به. وقد وقع في حديث البخارى اللهم نعم. وذكر ذلك شراحه وليس هذا الاستعمال بَولّد (٩٥).

أما عن الألفاظ المولدة فيكتب حرف االميم!! بعدها. مثل كلمة أندلس- م (٩٦) وقد احتوى هذا المعجم على ما يقرب من ثلاث عشرة وأربعمائة وألف من الكلمات ، ومع أن معظمها يخدم الغرض الذى وضع له وهو إظهار الكلمات المولدة من غيرها. إلا أنه وجد بعض العبارات والأمثال الشعبية التي مازال مجتمعنا يستعملها. ومنها:

حماتي تحبني- وهو من أمثال العامة يقوله من صادف نعمة لم تكن على خاطره (٩٧).

"اسكران طينة" - تقوله العامة لمن سكر سكرا شديدا كأنه قد وقع في الطين (٩٨). الكعبه مدور " - يقال لمن يتشاءم به - وهذا أيضا من استعمالات المولدين (٩٩). الكعبه مبارك !! - يقال لمن يتيمن به (١٠٠).

ويحق لنا قبل الانتقال إلى الأعمال الأخرى، أن نقف عند هذين العملين. حيث نجد أن أهم ما يمكن ملاحظته عليهما، أنهما اشتركا في أمرين: الابتكار، والمضمون. ويعد الاشتراك في المضمون أمرا مهما في تصحيح المفاهيم العامة، سواء بتصحيح الكلمات والألفاظ التي يتوهم بأنها غير عربية. والعكس هو الصحيح ، كما عنى بذلك يوسف المغربي في معجمه الدفع الإصراا أو تصحيح الكلمات. والألفاظ التي كان يتوهم بأنها عربية. وهي في الأصل مولدة ودخيلة على اللغة العربية. وهذا ما قصده الخفاجي من عجمه الشفاء الغليل! ولعل هذا كله يكشف لنا عن مدى تفاعل هؤلاء العلماء مع مجتمعهم ، ومعرفتهم لمواطن دائه ، ومحاولاتهم الدءوبة على علاج تلك المواطن. من خلال ما يضعونه من كتابات.

واستكمالا لتصحيح تلك المفاهيم. نرى الخفاجى يقدم على عمل أخر لم يقل أهمية عن عمله السابق. وهو شرحه لكتاب "درة الغواص في أوهام الخواص"! للحريري(١٠١).

والناظر إلى شرح الخفاجى لهذا الكتاب، يشعر بأن هذا الرجل كان يعد لهذا الأمر منذ زمن بعيد، لأنه سوف يلاحظ مدى عظم الإضافات المفيدة التى ازدان بها الكتاب نتيجة لهذا الشرح. وهى أمور لم يتعرض لها صاحب الكتاب. ويخبرنا الخفاجى عن ذلك بقوله: 'افإن كتاب الدرة لما احتوى على درر مستخرجة من لجة البراعة. وفرائد فوائد نطقتها فكرته الثاقبة لها بالبراعة، وقد كنت إبان الحداثة مشغوفا بها مشغولا

استنشق بدمهات نسيمها شمالا وقبولا، حتى أخذت مفتاح مقفلها، ففتحت أبواب مسكنها. فلما رأيت طعنه على السالف وعرضه في سوق الكساد، دعانى الانتصار للسلف إلى تمييز الدرر من الصدف، فضممت إليها دررا، تصيرها عقدا، ونشرت عليها من جلستان الأحداب نورا ودررا(١٠٢).

والحق فإن هذا الأديب لم يبالغ فيما قاله. ولقد ساعده ذلك ما كان لديه من موهبة فطرية ومكتسبة. وهي ملكة النقد الثقافي، وخلفيته العلمية الواسعة.

وحسبك هنا أن نعرف كيفية تعرضه لشرح هذا الكتاب، حيث نزاه قد اعتمد في ذلك على دعامتين أساسيتين. الأولى. رجوعه إلى كتب الأوائل - التي عدها العلماء أمهات الكتب لختلف العلوم - فيما يذهب إليه من آراء. الثانية وهي الأهم، قيامه بنقد الأراء التي ذهب إليها الحريري في كتابه، وتحليل ما أتي به من شواهد، وبذلك يكون الخفاجي بعمله هذا قد يعمل على تصحيح المفاهيم لدى العامة. وعمد إلى تصحيح ما فهمه الحريري وتحامله على معاصريه من العلماء، وقد كشف الخفاجي عن الغرض الذي أقدم من أجله على هذا العمل، فقال: 'افلما رأيت طعنه على السالف، دعاني الانتصار للسلف إلى تمييز الدرر من الصدف ال. وهذا بطبيعة الحال أمر يحتاج إلى وافر جهد وطويل صبر، وتصميم على تحقيق الهدف المرجو.

وفي الحقيقة لم يكن الخفاجى أول علماء ذلك القرن الذين تعرضوا لكتب السابقين في هذا الجال. بل وجد غيره من العلماء. وفي طليعتهم الشيخ العالم عبد الله بن محمد بن عبد الله الحسيني المعروف بالطبلاوى (ت٢٧٠هـ ١٦١٨م). الذى وصفه الحبى بقوله: وأنفرد بعلم اللغة في زمنه على جميع أقرانه!!. ومن جهوده في هذا الجال. قيامه بكتابة عدة نسخ من القاموس. كما أنه قام باختصار السان العرب المرب الابن منظور في كتاب سماه الرشف الضرب عن لسان العرب (١٠٤). لم يكمل.

ومن بين هؤلاء العلماء الشيخ العالم عبد الرؤوف المناوى الشافعى (ت المداهية المداوية المناوى الشافعي (ت ١٩٣١هـ ١٩٣١م). الذى قام بوضع مصنفين على القاموس الحيط للفيروزابادى. أحدهما شرح له لم يكمل حيث وصل فيه إلى حرف الحاء المهملة. وقد قال في مقدمته: 'أومن أعظم ما صنف في اللغة كتاب القاموس. الذى ظهر في الاشتهار. وكنت صرفت نبذة من العمر في تتبع نصوصه فالهمت أن أقيد تلك الفوائد المحررة. فشرعت وكتبت المتن بالشرح. والأخر حاشية شملته من أوله إلى آخره (١٠٥).

وهناك أيضا على الحلبي الشافعي . حيث نرى له مختصرا لمعجم المزهر للسيوطي سماه الزهر المزهر المزهر المزهر المزهر المزهر المزهر المزهر المزهر المزهر المناه الم

وثمة عالم أخر- من علماء تلك الفترة- كانت له مشاركة في هذا العلم وهو العالم المورخ محمد بن أبى السرور البكرى (ت ١٩٧١هـ-١٦٧٦م). حيث قام باختصار معجم الشيخ يوسف المغربى- المسمى- الدفع الاصر من كلام أهل مصراً. وذلك تحت عنوان اللقتضب فيما وافق لغة أهل مصر من لغة العرب المراكان.

وعلى الرغم من أن مشاركة البكرى واختصاره لقاموس. رفع الإصر يعد عملا علميا إلا أن البعض قد كان لهم مآخذ على ذلك العمل، فقد ذكر الملواني ناسخ مختصر البكرى "أن المرحوم الشيخ أبى السرور البكرى قصد في الانتخاب، ولم يثبت في كتابه إلا ما أصل في كتب اللغة خوفا من الانتهاب، ورأيت ذلك أخل بالمقصود خوفا من الإسهاب من وضع الأصل، وإن ما أتى به لا فايدة فيه لوجوده في كتب اللغة المشهورة (١٠٨).

وبعد فهذه إذن أهم الإسهامات التى قام بها علماء تلك الفترة في هذا العلم، ومنها يتضح لنا مدى استيعابهم لهذا العلم وطبيعته، وقد أدركوا جيدا ما تحتاجه أعمال السابقين من مجهوداتهم فعملوا على تحقيقها. والأهم من ذلك أنهم وضعوا أيديهم على الجوانب التى لم يتعرض لها السابقون فوضعوا المصنفات لتغطية تلك الجوانب. وهو ما اتضع عا عرضته سلفا.

### علم البلاغة:

البلاغة في اللغة العربية تنبئ عن الوصول والانتهاء ، تقول بلغت هدفي إذا وصلت إليه . وفي نظر البلاغيين لا تعدو أن تكون "ا تأدية المعنى الجليل واضحا بعبارة صحيحة، تأسر النفس وتثير الوجدان ، مع ملاً عمتها للموطن الذي يقال فيه ، وحال الأشخاص الذين يخاطبون ال(١٠٩) .

والذي لا نزاع فيه أن هذا العلم قد تم وضعه في نفس الظروف والملابسات التى وضع فيها علمي النحو واللغة ، وإن كان قد وضع بعدهما إذ أنه بدخول الثقافات الوافدة المترجمة من اللغات الختلفة انتشرت بدع العقائد بين عوام المسلمين .وجد الحديث عن مسائل لم يكن لها ذكر لدى السلف الأول . وخاض في بحثها والجدل حولها خليط من الخلصين وغيرهم .وتحتم على أولى الأمر من العلماء أن يدرأوا هذا الخطر الخبيث بكشف زيف هذه الدعاوي المضلة وبيان وجود الفساد فيها (١١٠)

ولقد مر هذا العلم منذ تكوينه بعدة أطوار مثله في ذلك باقى العلوم اللسانية الأخرى – وبعيداً عن الخوض في هذه الأطوار – نجد أن أكثرها تأثيراً على المهتمين بعلم البلاغة ، وخاصة في العصر العثمانى " طور التلخيص للكتب التي وصل العلم فيها إلى اكتماله ، وكان أول من دفعها في هذا الاتجاه الإمام الفجر الرزاي ( ت ٢٠٦ هـ – ١٠٢٠م) إذ صنف أول تلخيص لكتابي الإمام عبد القاهر الجرجانى ( ت ٤٧١هـ – ١٠٧٨م) ادلائل الإعجاز " والأسرار البلاغة " مفيد من كتابات الرمانى ، وكشاف الزمخشري ، ومضيفاً كثيراً من فنون البديع (١١١) .

وخلفه في ذلك السكاكي (١١٢) (ت ٦٢٦ هـ - ١٦٣٠م) في القسم الثالث من كتابه المفتاح العلوم المستهديا بصنيعه ، ومضي بتعمق في قراءة عبد القاهر والزمخشري ، نافذاً إلى وضع علمي المعاني والبيان في صيغتهما النهائية التي استقرت على العصور . ولقد اعتبر هذا الكتاب النهاية التي وصل إليها علم البلاغة ، ومن ثم نري أن كل من أتي بعد السكاكي لم يكن لهم أي مشاركة في هذا العلم إلا تلخيص كتاب المفتاح الله أو القيام بشرحة وتعليق الحواشي عليه (١١٢) .

ومن أشهر من قام بتلخيص ذلك الكتاب . وأعتبر المعول الأوحد لكل من أراد التصنيف في ذلك العلم . بحيث يصنف عليه وعلى شرحه الشيخ الإمام جلال الدين محمد بن عبد الرحمن القزويني الشافعي (ت ٧٣٩ هـ - ١٣٣٨م) . حيث قام بتلخيص المفتاح في المعاني والبيان ، وقد إنكب العلماء من بعده على هذا التلخيص بالشرح والاختصار . وكان أهم من قام بشرح ذلك التلخيص ، العلامة سعد الدين مسعود بن عمر التفتازاني (ت٧٩٧هـ ١٣٨٩م) الذي قام بوضع شرحين له ، الأول بعنوان ١١ المطول ١١ فرغ منه سنة ١٩٧٨هـ (١٣٤٧م) والثاني بعنوان ١١ المختصر ١١ فرغ منه سنة ٢٥٧هـ (١٣٤٧م) والثاني بعنوان ١١ المتصنيف وتعليق المواشي عليهما (١١٤) . وقد تناول من جاء بعده هذين الشرحين بالتصنيف وتعليق المواشي عليهما (١١٤) . وانتقل هذا الأمر إلى مصنفي العصر العثماني .

وخليق بنا قبل الشروع في معرفة مدي مشاركة علماء العصر العثمانى وخاصة القرن - محل الدراسة - في هذا العلم . أن نعرف مدى تفهم المدرسة المصرية لهذا العلم منذ نشأته، وهل اهتمت بقسم دون غيره ؟ وبأي كيفية تفهمت هذا العلم ؟ وهل كان لهذا الأمر تأثير على من جاء بعدهم ؟ وخاصة علماء ذلك القرن . ولتوضيح ذلك نقول: إن الباحثين القدامي قد لا حظوا أن العناصر التي نشأت في البيئة الشرقية لبلاد

المشرق العرب كان لها اهتمام خاص بعلمي البيان والمعانى من ثم كان تفهمهم لهذا العلم من الناحية العلمية الفلسفية . أما العناصر التى نشأت في البيئة الغربية لهذه البلاد – كمصر والمغرب وبلاد الأندلس – فكان لهم اهتمام خاص بعلم البديع السهل في طبعه المعتمد على الزينة اللفظية ولذا كان تفهمهم لهذا العلم من الناحية الأدبية السهلة البعيدة عن الطريقة الفلسفية المعقدة المعتمدة عن الطريقة الفلسفية المعقدة المعتمدة على المهتمين بهذا الأسلوب سوف يكون له أثره على المهتمين بهذا العلم في فترة هذه الدراسة ، وهو ما سنعرفه عند التعرض لأعمالهم .

ونظرة فاحصة إلى تراث العصر العثماني ، وخاصة القرن - محل الدراسة - نجد أن العلماء في تلك الفترة قد اختصوا علم البلاغة بمزيد من الاهتمام .

فمن ناحية أقبل العلماء على دراسته والتزود منه بداية بحفظ أهم المتون ثم تعلمه على أيدي المتخصصين ، ومن ذلك ما نلاحظه من سيرة الشيخ العالم على الشبراملسي (ت ١٠٨٧ هـ -١٦٧٦ م). إذ قام بعد حفظه القرآن الكريم ، بحفظ بعض المتون ومنها متن التلخيص - للقرويني - ثم أخذ علم البيان من الشيخ العالم أحمد الغنيمي (ت ١٠٣٤هـ - ١٦٣٤م). (١٦٦) وغير ذلك الكثير .

ومن ناحية أخري عملوا علي إفراد جزءًا من مكتباتهم لأمهات كتب البلاغة . حيث كانوا حريصين على اقتناء كتب هذا العلم ، وجعلها من أهم الكتب التي تحتويها مكتباتهم تلك. ومن ذلك . ومن ذلك ما نراه في مكتبة الشيخ الإمام محمد بن محمد سعد الدين بن علي ابن محمد المرحومي (ت ١٠٨٣هـ – ١٦٧٢م) . حيث كان بها أكثر من عشرة كتب أو نسخ تتحدث عن هذا العلم كاساس البلاغة ومتن المفتاح ، وشروحه، وحاشية عليه ، ونهج البلاغة، والمطول وحاشية عليه (١١٧) ولم يقتصر أمر ذلك على العلماء بل انصرف إلى كل الذين اهتموا بتكوين مكتبات خاصة .

ويلاحظ أن أكثر الطوائف الاجتماعية التي اهتمت بإقتناء كتب البلاغة وقراءتها. أفراد سادات بني الوفا الصوفية . ويظهر هذا جليا في مكتبة الأستاذ الأعظم الشيخ عبد الوهاب أبو النخصيص بني وفا (ت ١٠٨٩هـ – ١٦٧٨م) التي احتوت على أكثر من ستة كتب في علم البلاغة (١١٨) . ومكتبة الشيخ زين الدين عبد الرزاق أبو العطا بني الوفا (ت ١٩٨١هـ – ١٦٨٥م) التي ضمت أكثر من سبعة كتب حول هذا العلم . ومعظمها يدور بين المطول والمختصر وحواشيهما (١١٩).

ومن هنا يتضح أن المتصوفة قد اهتموا بعلم البلاغة وتعلمه . ولم يكن جل اهتمامهم بهذا العلم راجعاً لاحتياجات الإنشاد والذكر – فقط – كما أشار بذلك الدكتور بيترجران (١٢٠). ولكني أري أن اهتمام هؤلاء المتصوفة بهذا العلم قد يرجع إلى مدي الفائدة التي يحققونها من دراسته لما يحققه من فصاحة اللسان وبلاغة الأسلوب والقدرة على إفحام الخصوم عند الدخول في المناظرات ، وإظهار الحجج وما أحوج المتصوفة إلى مثل هذا السلاح في ذلك الوقت ، إذ اشتدت المنافسة بينهم وبين العلماء الأخرين ، فكانوا في حاجة للدفاع عن طرقهم وأساليبهم .

وتعميقاً لهذا الاهتمام من قبل علماء ذلك القرن . نجدهم يستخدمون البلاغة ، ويعتبرونها من أهم العلوم المساعدة عند دراسة العلوم الأخرى . ومن أهم تلك العلوم علمي التفسير واللغة فالناظر في نتاج هؤلاء القوم في علم التفسير ، يجد تفسيراتهم قائمة على العقل، وإظهار مواطن البلاغة والإعجاز في القرآن الكريم . وهذا الأمر لا يتأتي إلا بدراسة علم البلاغة دراسة مستفيضة كما أن الناظر في هذه التفاسير أيضا - يجد أن هؤلاء العلماء كان اعتمادهم الكلي في هذا الأمر على تفسير الكشاف المعتزلي (١٢١) .

أما بالنسبة لمعرفة قدر مشاركة علماء تلك الفترة في التصنيف في علم البلاغة فمن الواضح أن لهم مشاركة جادة في هذا الجال على الرغم من قلتها وقد تعددت أشكال التأليف عندهم في صور مختلفة ، كالتأليف في علم البلاغة بشكل عام ، والقيام بشرح وتعليق الحواشي علي كتب السابقين ، واختصاص قسم معين من أقسام البلاغة بالتصنيف . أو القيام بالكتابة في مواضيع أكثر تحديداً. وقد تفاوتت مساهماتهم في تلك النواحى .

ومن أولي الأعمال ما خصص لدراسة البلاغة بصفة عامة . وفي طليعة من صنف في هذا الأمر عبد الرءوف المناوي إذ له مصنف في ذلك تحت عنوان "اعماد البلاغة (١٢٢) . وهناك محمد بن أحمد بن محمد الشهير بالحتاتي المصري (ت ١٠٥٠هـ هـ - ١٦٤٠م) له مؤلف بعنوان "احسن الصياغة في بيان مقامات علمي البلاغة "اويقصد بهما علمي المعاني والبيان .

أما فيما يتعلق بالشروح والحواشي ، فنجدهم قد فتنوا كغيرهم بكتاب ''التلخيص - للقزويني ـ وشروح التفتازاتي له المطول ، والمختصر ولذا لم تخرج تلك الشروح والحواشي عن تلك الكتب إلا في القليل النادر ونجد في مقدمة العلماء الذين اهتموا

بذلك ، أحمد المقري ( ت ١٠٤١ هـ ١٦٣١ م). حيث وضع مؤلفا على شرح التفتازاني المختصر ١٩٣١).

وبمن كان له اهتمام خاص بهذا العلم ياسين الحمصي (ت ١٠٦١هـ ١٠٦٥م) . ذلك الذي وصفه صاحب الفوايد ، بالإمام البليغ شيخ العربية . وقدوة أرباب المعاني والبيان . حيث قام بوضع حاشيتين في هذا العلم . إحداهما على المطول ، والأخرى على المختصر (١٢٤)

ومن الذين أدلوا بدلوهم في هذا العلم أيضا محمد بن إبراهيم والمعروف بابن الصائغ السري المصري فمن كتاباته حاشية على شرح المفتاح الشريفي (١٢٥)

وممن أشير إليه بالتفرد في هذا العلم من العلماء الشيخ العالم إبراهيم الميموني (ت ١٩٦١هـ ١٩٦٨ م) الذي قال عنه المحبي " إنه كان أعجوبة في العلوم العقلية والنقلية .. وأبلغ ما كان مشهوراً فيه علم المعاني والبيان ، حتى قل من يناظره فيهما ، وسئل بعض أهل التحقيق من قضاة مصر عنه فقال " هو رجل لو سئل في المعاني والبيان لأملي عليها كراريس عديدة .. ". ومن أعماله في هذا العلم وضعه حاشية على المختصر (١٢٦).

ومن الكتابات الأخري التي جذبت اهتمام العلماء فصنفوا عليها كتاب " عقود الجمان في المعاني و البيان " . للسيوطي . إذ نجد للسيد عبد الله المعاني و البيان " . للسيوطي . إذ نجد للسيد عبد الله المعربي الأصل ، ثم القاهري الطبلاوي شرحاً على هذا العمل (١٣٧) .

وهكذا فمن الواضح لنا أن كتاب التخليص للقزويني . و شرحه للسعد التفتازاني استحوذت على اهتمامات هؤلاء العلماء . فجاءت معظم كتاباتهم عليها كما لم تقتصر اهتمامات هؤلاء العلماء . بتلك الكتب عند حد التصنيف عليها بل كانت أهم الكتب التي حرصوا على دراستها لمن يريد تعلم البلاغة (١٢٨). ولعل هذا يدفعنا إلى أن نتساءل لم انصب الاهتمام على تلك الكتب دون غيرها ؟

و من الأفضل أن نترك الأجابة إبراهيم الميموني (ت١٩٦٠هـ - ١٦٦٨م) . إثر التساؤل الذي وجهه إليه الرحالة المغربي أبو بكر العياشي عن أي كتاب ينصح به طلاب تحصيل علم البلاغة الاشتغال به ؟ فكانت إجابة الميموني : " لا شك أن درر هذا الفن كانت منتشرة في تأليف الأقدمين ، فقصرت عن تناولها أيدي المنتحلين . فلما جاء صاحب المفتاح جمع من تلك الدرر كل يتيمة علت قدراً و غلت قيمة ، و أضاف إليها ما ارتضاه شيئاً كثيراً ، و لم يغفل من المحتاج إليه إلا شيئاً يسيراً فتنافس من بعده في

شرح كتابه ، وحل مقفلات عباراته ، فاختلفت أفكارهم و تباينت مذاهبهم ثم اختصره القزويني وأوضح مختصرة بالإيضاح . فكثر شارحوه فلما جاء الملا سعد الدين – قدس الله سره و رفع في الملا الأعلي قدره – ضرب تلك التأليف كلها بعضها ببعض و استخرج من زبدها بعض التمحيص ، فألف المختصر ، وأودع ذلك في كتابه المطول ، فهو نتيجة لأراء المتقدمين ، و زبدة أفكار فحول المتأخرين . فالمبرر في هذا الفن اليوم من يحقق أبحاثه . و يدقق النظر في أفكاره . . ال (١٢٩).

ولا يفوتنا في هذا المقام أن نشير إلي أن الناظر في الحواشي و الشروح التي سبق ذكرها يجد أن مؤلفيها مصريون سواء من ناحية المولد و النشأة أو التكوين ، فبالنسبة للعلماء الثلاثة . ياسين الحمصي ، و محمد بن عتيق الحمصي ، و عبد الله الطبلاوي . حتى و إن كانت أصولهم غير مصرية . إلا أن نشأتهم و تكوينهم العلمي كان في مصر و علي يد علمائها . و في مؤسساتها التعليمية . و هذا هو المقياس الأساسي من ناحية التأثير و التأثر في النواحي العلمية و الثقافية . أما بالنسبة للعالم أحمد المقري و إن كان مغربي الأصل . و قبل أن يرتحل إلى مصر نضج علمياً . إلا انه قضي العقد الأخير من مشواره العلمي في القاهرة و صنف بها أهم كتبه . و أما بالنسبة لكل من العالمين محمد الدروزي العلمي في القاهرة و صنف بها أهم كتبه . و أما بالنسبة لكل من العالمين محمد الدروزي مصريون ، و في هذا رد علي ما قاله الدكتور بيترجران في كتابه !! الجذور الاسلامية للرأسمالية ..!! في هذا الصدد حيث قال : ! و كانت جميع الحواشي تقريباً قبل القرن مصر و هو حاشية المفتاح للقزويني. و الذي كتب علي متن مفتاح العلوم للسكاكي . و النامن عشر على مؤلف أصبح أساسياً في عصر ما بعد الكلاسيكية ، و كان يستخدم في مصر و هو حاشية المفتاح للقزويني. و الذي كتب علي متن مفتاح العلوم للسكاكي . و كان كتاب هذه الحواشي من غير المصريين !! (١٣٠١). ويؤكد كلامنا السابق مصرية أولئك العلماء بصورة أو بأخري .

وعوداً إلى باقي أشكال التأليف نري أن من هذه الأشكال اختصاص ركن من أركان البلاغة بالتصنيف ، مثل علم البديع ، فنجد في طليعة من أفرده بالتصنيف . مرعي الحنبلي . الذي قام بوضع مؤلف تحت عنوان !! القول البديع في علم البديع !! (١٣١) .

ومن الذين أفردوا هذا الفن بالتصنيف . الشاعر الأديب عبد البربن عبد القادر الفيومي (ت ١٠١٧هـ - ١٦٦٠م) الذي نري له كتابا بعنوان " حسن الصنيع في علم البديع " كما نجد للعالم عبد القادر محمد بن محمد بن أحمد زين الفيومي (ت

١٠٢٢هـ - ١٦١٣م). كتابا خاصا بعلم البيان تحت عنوان !! فرائد البلاغة !! وهو منظومة شعرية بلاغية (١٣٢).

ومن أهم الأشكال التي حظيت عزيد من عناية العلماء بعض موضوعات البلاغة كالاستعارة (أحد أركان علم البيان) فقد تعددت أشكال التصنيف حولها. حيث قام البعض بوضع منظومات ثم أتبع ذلك بشرح له. و هناك من وضع الرسائل في الاستعارة و في أقسامها، و هناك من قام بشرح مصنفات السابقين أو وضع الحواشي عليها.

ومن الذين كان لهم السبق في التأليف عن طريق النظم و الشرح ، الشيخ العالم منصور البطلاوي (ت ١٩٠٥هـ - ١٦٠٥م) وقد وصفه الحبي بأنه برع في كثير من العلوم منها المعاني و البيان . إذ نجد له نظم الاستعارات و شرحها (١٣٣).

و ضمن الذين أفردو الاستعارة رسائل خاصة الشيخ العالم محمد بن برهان الحلي المصري (ت ١٩٢١هـ - ١٩٢١م). و الذي قال فيه صاحب الفوايد: ال كان إماماً في فنون كثيرة خصوصاً المعاني و البيان الحيث قام بالتأليف في الاستعارة و أقسامها (١٣٤). ومن هؤلاء أيضاً عبد الجواد بن شعيب القنائي (ت ١٧٣هـ ١٦٦٢م). إذ نري له رسالة بديعة في فن الاستعارة سماها القهوة المدارة في تقسيم الاستعارة .. المراها).

ومن التصنيفات الرائعة في هذا الموضوع . ما قام بوضعه أحمد ابن السيد بن محمد مكي الحسيني الحموي شهاب الدين المصري (ت ١٠٩٨هـ عنوان ألا درر العبارات وغرر الإشارات في تحقيق معاني الاستعارات ألو ذيله في مجلد (١٣٦).

ومن الأعمال التي اهتم بها العلماء شرح المولي عصام علي السمرقندية (١٣٧). ونري في طليعة من قام بتعليق أفكاره عليه ، أحمد الغنيمي (ت ١٠٤٤هـ - ١٦٣٤م) (١٣٨).

وهناك إبراهيم الميموني حاشية على الشرح المذكور سلفاً (١٣٩). كما قام على الشبراملسي (ت ١٠٧٨ هـ - ١٦٧٦م). بوضع حاشية على الشرح المذكور أيضاً (١٤٠).

ومن أجل تلك الحواشي - ما و ضعه الشيخ علي الجدولي المالكي ( ت ١١٠٠ هـ - ١٦٨٨م ) . تحت مسمي اليضاح العبارات علي شرح الاستعارات ال قال عنها صاحب الفوايد : ال بأنها في مجلد حافل نحو ثلاثين كراسا ، وأنها من أكبر حواشيه وأنفسها ، وأتي فيها بكل غريبة و نادرة (١٤١).

وسيراً عملي هذا الدرب نجد العمالم أحممد السند وبي (ت ١٠٩٧هـ - ١٦٨٦م) يضع مصنفاً في الماجاز الأيجاز في حسن الجاز بضبط علاقات الجاز المادية (١٤٢٠).

وبعد فالناظر في تلك المصنفات على كافة أشكالها يجد أن علماء ذلك القرن شاركوا بالتصنيف في علم البلاغة بجميع أركانه الثلاث . المعاني ، البيان ، البديع . و لكننا نلمس أن الطريقة التي تفهمت بها المدرسة المصرية هذا العلم منذ نشأته ، وهي الطريقة الأدبية السهلة، وزيادة اعتنائهم بعلم البديع المبني علي الزينة اللفظية الخالي من القواعد الصعبة المعقدة . كان لها أثراً واضحاً في تعامل هؤلاء العلماء مع علم البلاغة . و يتضع ذلك من كونهم أفردوا لعلم البديع المصنفات الخاصة به ، هذا بخلاف اعتنائهم بالتصنيف في أحد أركان علم البيان و هو ال الاستعارة الدون غيره من موضوعات البلاغة الأخرى . و قد يرجع ذلك لسهولة التعامل مع هذا الركن ، و خلوه من الأراء الخلافية الكلامية .

## علم الأدب:

لقد لقي علم الأدب بعنصريه - الشعر و النثر - في العصر العثماني ما لم يلقه أي علم أخر من عظم التحامل عليه ووصفه بأحط الأوصاف قدراً!! حيث وصفت الأداب العربية بأنها أصبحت في ذلك العصر في أحط أدوارها و ندر نبوغ العلماء المفكرين و المستنبطين فيها . و انحط أسلوب الإنشاء حتى أوشك أن يكون عامياً . كما أن اللسان قد فسدت ملكته ، و جمدت القرائح ، و أن الشعر قد أصابه ما أصاب تلك الأداب من الضعف و الانحطاط (١٤٣). و لقد توارث هذا الرأي كل من توهم أن لديه المقدرة علي الحكم على علوم ذلك العصر . حتى انتقل إلى الكتب المدرسية (١٤٤).حيث نجد أن هذه الكتب قد وصفت العصر العثماني بأوصاف الضعف و التخلف .

و يبدو أن أصحاب هذه الأراء قد تناولوا العلوم في هذا العصر بصورة مستقلة ، ناسين او متناسين أن هذا العصر غير مقطوع الجذور ، و لم يظهر فجأة ، بل هو أحد العصور المعتمدة على غيرها ، و تلك طبيعة العمران بمعني أن الحالة المتدهورة التي وصلت إليها الأداب العربية بمختلف علومها ، كانت لها جذورها التي بدأت تظهر للوجود قبل مجيء العصر العثماني بعشرات السنين . و قد تصل إلي أكثر من قرنين و نصف . فالمتتبع للحركة الأدبية العربية يجد أنها بدأت تضعف تدريجياً منذ أواخر النصف الثاني من القرن السادس الهجري - الثاني عشر الميلادي - فكما نوهنا سابقاً إلى أن علماء تلك الفترات الجهوا إلى تلخيص ما وصلت إليه نتائج قرائح من سبقوهم . حتى اعتبرت تلك الأعمال سمة غلبت على نتاج العصر و أصبحت بميزة له . و كان ذلك بصورة عامة في شتي العلوم اللسانية . فنجد مثلاً ما قاله د. شوقي ضيف عند حديثه عن علم البلاغة إذ قال : " و سرعان ما تقلصت الينابيع العقلية و الذوقية التي أمدت الزمخشري و عبد القاهر بكتاباتهما البلاغية ، التي تملاً النفس إعجاباً ، و كان من أهم الأسباب في ذلك سريان روح الجمود و التعقيد في الأدب بنوعيه من الشعر و النثر ، و انعكاس ذلك علي البلاغيين ، فإذا هم يكتفون بتلخيص عبد القاهر و قد يلخصون معه الزمخشري تلخيصاً جافاً ، إذ تدرس القواعد البلاغية دون عناية بتحليل النصوص الزمخشري تلخيصاً جافاً ، إذ تدرس القواعد البلاغية و نحوية كثيرة ، و تسرع الأدبية ، و تمتزج بمباحث منطقية و فلسفية و كلامية و أصولية و نحوية كثيرة ، و تسرع بها إلى الجفاف و الجمود ، و كان أول من دفعها في هذا الاتجاه الفخر الرازي (ت ٢٠٦ هـ - ١٢٧٩ م ) . و خلفه السكاكي (ت ٢٦٦ هـ - ١٢٧٩ ) . في القسم الثالث من كتابه المفتاح العلوم الامادي . ومن هنا نتيقن بأن هذه الروح التي تتسم بالضعف لم تكن وليدة العصر العثماني .

كما وصفوا شعر ذلك العصر بأسوأ درجات الانحطاط وأن الجيدين من شعرائه كانت إجادتهم تقليدية ، بحيث كان هم الشاعر تقليد من سبقه فالمعاني والأساليب والألفاظ ، ولا يهمه سوى تنميق العبارة بالجناس والتورية والسجع ، وأن أوقاتهم قد ضاعت بلا فائدة . وكما ذكرت سلفاً أن الضعف كان قد تسرب إلي تلك العلوم قبل العصر العثماني ، و لم يكن ذلك الضعف وليد هذا العصر سواء في الشعر أو غيره ، ولقد أوضح هذا الأمر أديب العصر العثماني الشهاب الخفاجي (ت ١٠٦٩ هـ – ولقد أوضح هذا الأمر أديب العصر العثماني الشهاب الخفاجي (ت ١٠٦٩ هـ والتورية ، ويرجع ذلك الأمر إلي أصله التاريخي فيقول : "وأعلم أن هذا كله ليس بشعر ترتضيه ويرجع ذلك الأمر إلي أصله التاريخي فيقول : "وأعلم أن هذا كله ليس بشعر ترتضيه الأدباء .. و هو كل شعر أكثر فيه من البديع . قالوا : "و أول من أتلف الشعر العربي بهذا النمط مسلم بن وليد ، ثم تبعه أبو تمام !! (١٤٦).

ولا ننسي في هذا المقام أن من أهم الأسباب التي جعلت شعراء مصر في العصر العثماني و ما قبله ، يعتمدون على الزينة اللفظية في أساليبهم الشعرية والنثرية - ما نوهنا إليه سابقاً - من تفهم المدرسة المصرية لعلم البلاغة . وهو التفهم الأدبي السهل ،

وتوغلهم في علم البديع دون غيره من علوم البلاغة العربية ، ولا ريب أن لهذه الطريقة أثرها في أساليب أولئك القوم .

وليس معني هذا أن نبريء ساحة العصر العثماني من كافة الأسباب التي أدت إلى الضعف الذي وصل إليه الأدب العربي بنوعيه . فهناك بالطبع أسباب هامة أدت إلى ذلك الضعف . ومن أهم هذه الأسباب عدم اعتناء سلاطين ووزراء الدولة العثمانية بالحياة الأدبية بمختلف جوانبها ، و يأتي على رأسها عدم احتضان الأدباء و الشعراء والانفاق عليهم عا يشحذ هممهم للتنافس في إظهار مواهبهم ، و إنماء الحياة الأدبية بوجه عام . و قد يرجع السبب في عدم اهتمام هؤلاء السلاطين ووزرائهم بمثل تلك النواحي ، إلى روحهم العسكرية .

تلك الروح التي اتسمت بها الدولة العثمانية مما جعلها تخوض مضمار الحروب على أوقات طويلة و متواصلة . تاركة النواحي الحضارية و الاعتناء بها . أضف إلى ذلك أن العثمانيين ليسوا بعرب . و نظراً لذلك فإن اهتمامهم بالعربية و علومها كان ضئيلاً ، و عموماً فالعثمانيون كانوا يدركون أن العرب أعمق جذوراً منهم ، و أعرق حضارة لذلك تأثروا بالعرب في ثقافتهم و حضارتهم . و لم يؤثروا فيهم لأنهم لا يملكون رصيداً يمكنهم من ذلك .

و من بين تلك الأسباب كثرة الفتن و الاضطرابات التي كانت تحدث من وقت لآخر بين الطوائف العسكرية ، و ما كان ينتج عن ذلك من عدم الاستقرار و مما لاشك فيه أن الحياة الأدبية في أية أمة لا تعلو و تزدهر إلا في ظروف مستقرة .

ومن الأسباب الهامة أيضاً ضعف الحالة الاقتصادية التي كانت تعيشها مصر إبان ذلك العصر، و مما لاشك فيه أن لنظم الحكم العثماني يد في هذا الأمر، لما كانت تلزم به أفراد المجتمع المصري من تجهيز الحملات العسكرية الخارجة للحروب، و إرسال الصرة إلى خزينة السلطنة، فضلاً عن نظام الالتزام الذي استنزف موارد البلاد لصالح القائمين على الحكم و الملتزمين، ولا يخفي علينا مدي انعكاس مثل هذه الأمور على الحياة الأدبية.

وثمة سبب آخر وهو نظرة العلماء أنفسهم إلي الشعر من أنه يسبب بعض النقص لمكانة العالم . و من هنا قال الخفاجي أثناء ترجمته لنفسه في الريحانة (١٤٧). فلولا الشعر بالعلماء يزري لكنت الآن أشعر من لبيد

وأخيراً فإن كان يحق لنا أن نصف الحياة الأدبية في العصر العثماني بأنها كانت أقل من سابقيها بكثير ، فليس معني هذا أنها قد وصلت إلى تلك الصورة القاتمة التي وضعها المتحاملون علي ذلك العصر . إذ أن هذا العصر قد أنجب الكثير من الأدباء و الشعراء الذين تركوا لنا أعمالاً جديرة بالاحترام .

فبالنسبة للقرن - موضوع هذه الدراسة - نجد ظهور الكثير من الشخصيات التي أولت الأدب اهتماماً كبيراً ولم تقف اجتهاداتهم عند حد إجادة كافة الفنون الشعرية والأدبية ، بل اخضعوا أعمالهم الأدبية للنقد والتحليل .

وهو ما يرشدنا إلى أن علم النقد الأدبي في هذا العصر كان ملازما للأدب شعراً ونثراً. وثمة ما هو أعظم من ذلك ، حيث قاموا بنقد الأدب بصورة عامة وبهذا يكونون قد سبقوا غيرهم في هذا الجال ، واعترفوا بالوهن الذي أصاب الأدب في عصرهم . لكنهم لم يقرروا بأنه قد ساء حاله ووصل إلى الصورة والانطباع الذي سبق ذكرهما.

ونجد على رأس هؤلاء أديب العصر العثماني في ذلك القرن الشهاب الخفاجى (ت ١٩٥١هـ-١٩٥٨م). الذي نقد الوضع العام الذي وصل إليه الأدب في عصره ولكنه تحدث عن ظهور بعض الشخصيات التي اهتمت بالأدب، أشار إلى مسيرة التواصل ، إذا يقول في الخبايا: ١١ إلا أن الأدب في هذه الإعصار وبل أذهبت عليه ريح ذات إعصار ، وقد عفا رسم الكرام ، فعليه مني السلام ، تقلصت منه الظلال ، وخطب البلا علي منبر الأطلال ، والرؤساء شعراء لا ينثرون ولا ينتظمون ، وما فيهم من صفات الشعراء إلا انهم يقولون ما لا يفعلون .... ومع هذا فكم هبت له أنفاس معطرة بالنجاح مزرية رقتها بأنفاس الصبا في الصباح ، يهز لها السماح حيف معاطفه ، وينثر تحت أقدامها بساط عواطفه ، ويتمسك نسيم اللطف بأذيالها ...... الخ ١١ (١٤٨).

وستناول في الصفحات التالية إسهامات علماء فترة الدراسة في النثر والشعر. أولا: النثو:

فلو نظرنا إلى تراث هؤلاء العلماء لوجدناهم قد اهتموا بالتصنيف في هذا الميدان اهتماما غير منقوص وتعددت أشكال الكتابات لديهم ، منها التي عنيت بتراجم الأدباء والشعراء ، وتسليط الضوء على أعمالهم الأدبية ، مع تقييم تلك الأعمال ، ومنها ما جاء لتلبية أغراض اجتماعية كتسكين أحوال العشاق والحبين. أو إعطاء الطريقة المثلي للمكاتبات والمراسلات ، ومحاولة سد النقص الذي أصاب الأساليب الإنشائية في تلك

الفترة ، ومنها التي عمدت إلى جمع بعض الحكم والأمثال الشعبية. أو بعض الحكايات. وغير ذلك من تلك الصور.

ومن الكتابات التي اهتمت بتراجم الأدباء والشعراء ، وتسجيل أهم ما أنتجته قرائحهم في ذلك الجال ، مع تقييمها وتحليلها فهناك الكثير بمن عني بهذا الأمر ، ويأتي علي رأسهم الشيخ العالم مدين القوصوني (ت ١٠٤٤ هـ ١٠٣٤ م). وذلك بوضعه كتاب " ريحانة الألباب وريعان الشباب في مراتب الأداب الم المناه الذي كان أحد الركائز الأساسية التي اعتمد عليها الحبي في كتابه الم الخلاصة !!.

ومن أشهر من تضلع في هذا الأمر ووصل فيه إلى المرتبة التي لم يصل إليها غيره خلال ذلك القرن ـ بل وفي العصر العثماني كله ـ الأديب المصري شهاب اللدين الحقاجي. إذ أنه ترك لنا درتين خص الحديث فيهما لمن كانت له القدرة والمشاركة الحقيقية والفعالة في هذا العلم . الأولى بعنوان "ا ريحانة الألبا وزهرة الحياة الدنيا " والثانية بعنوان "ا خبايا الزوايا فيما في الرجال من البقايا " ولقد لقينا الإقبال الشديد من علماء ذلك العصر وعليهما كان جل اعتماد الحبي في تاريخه "ا الحلاصة " ولهد ان الحبى لم يكتف بالاعتماد عليهما في كتابة المذكور ، بل شرع في وضع كتاب له جعله ذيلا علي " الريحانة " ـ سماه " نفحة الريحانة ورشفة طلاء الحانة !! (١٥٠١). ونجد العالم الكبير صاحب " كشف الظنون " حاجي خليفة ( ت ١٠٦٧ هـ - ١٦٥٦ م ). عند ترجمته للخفاجي يقول : فمن أراد أن يعرف قدره فليطالع خباياه !! (١٥١).

ويرجع السبب في علو قدر هذين الكتابين ، إلى أن الخفاجي عند ترجمته لهؤلاء العلماء والأدباء لم يتبع السرد التقليدي ، بل أخضع تلك الشخصيات وما أنتجته للنقد حتى ميز لنا الخبيث من الطيب ، إضافة إلى انه استغل حصيلته الثقافية فكثيرا ما نجده عند ذكر بعض الأبيات الشعرية لمن يترجم لهم ويذكر ما يماثلها من نظم السابقين والشعراء الأوائل.

ومن شارك بجهوده في هذا الجال عبد البر بن عبد القار بن محمد الفيومي (ت ١٠٧١هـ ـ ١٦٦٠ م)، الذي وضع كتابا بعنوان " منتزه العيون والألباب، في بعض المتأخرين من أهل الأداب " جمعه علي طزيقة الريحانة الخفاجي، ورتبة علي حروف المعجم، وجمع فيه منشعراء الريحانة وشعراء المدائح الذي ألفه التقي الفارسكوري وزاد من عنده بعض المتقدمين والمعاصرين، وهو مجموع لطيف (١٥٢) هذا من حيث الكتابات التي تعرضت لتراجم العلماء و الأدباء ، مع ذكر أهم أعمالهم على أن أهم ما امتازت به تلك الكتابات أنها خرجت عن الإطار التقليدي في كتب التراجم الأخري ، و هو القائم على السرد فقط . فهؤلاء العلماء قصدوا من كتاباتهم الإشارة إلى أصحاب القدرات الفعالة في النواحي الأدبية . و كأنهم يردون على الطاعنين في العصر العثماني و الحياة الأدبية في ذلك العصر مؤكدين بأن هذا العصر لم يعدم من الشخصيات التي رمت بسهم مصيب في الفنون الأدبية . و هي جديرة بالاحترام .

ومن الجوانب الهامة التي جاءت عليها كتابات علماء تلك الفترة في هذا العلم تلك التي اهتمت بالعلاقات بين الأحباب و أحوالهم . و يعد مرعي الحنبلي . فارس هذا الميدان و أهم ما يميز الكتابات الأدبية لهذا الرجل أنه وضع كتبه الأدبية وفقاً لمتطلبات الجتماعية . فمنها كتابه !! منية المحبين و بغية العاشقين !! . وعا قاله في سبب وضع هذا الكتاب : !! وبعد فلما كانت المحبة غذاء للأرواح ، و صلاح الأشباح ، و كان العشق المباح نيل الفلاح ، و قد شغف به كل طبع سليم ، و عقل مستقيم ، و أصبع غالب الناس في بحار العشق خايضين ، ومن سفينة النجاة ضالين ، ولسفينة الغرق مهتدين ، و في بحار العشق خايضين ، و بأداب أهلها ليس أجناد ين ، و لطريقتهم الحميدة غير سالكين ، أحببت أن أضع في هذا المقام مؤلفا لطيفا ، و مختصراً شريفاً و ظريفاً . متكلماً فيه علي الحب و حقيقته و العشق و مرارته ، و شروط المحبة و الغرام ، و الوجد و الهيام ، و ماذا يجب علي العاشق و المعشوق من العفاف و الكتمان ، و من الحذر من إرسال النظر الموجب لتلك الأحزان و الأشجان . مبالغاً في اختصاره ، و جمع مفرقاته و طي انتشاره .. الخ الأحزان و الأشجان . مبالغاً في اختصاره ، و جمع مفرقاته و طي انتشاره .. الخ الأحزان و الأشجان . مبالغاً في اختصاره ، و جمع مفرقاته و المشاق . الغشاق .

ومن اهتم بالتصنيف في هذا المضمار أيضاً أحمد بن زين العابدين بن محمد بن علي البكري الصديقي المصري (ت١٠٤٨ هـ - ١٦٣٩م). الذي وضع كتابا جعله علي أسلوب لوعة الشاكي و دمعة الباكي المراعي مثل هذه الأعمال توجيه المحالية على الأحباب إلى ما فيه استقامتها ، إلا أن هؤلاء العلماء قد قصدوا من هذه الأعمال تحقيق

الا حباب إي ما قيه استفامتها ، إلا أن هؤلاء العلماء قد قصدوا من هذه الإعمال عقيق مغزي أكثر أهمية ، و هو التسرية عن نفوس أفراد مجتمعهم لما يعانونه من هموم و أكدار.

و تحقيقاً لهذا الغرض بصورة أكثر فعالية نري الحنبلي يضع كتابه " غذاء الأرواح في الحادثة و المزاح " ( ١٥٦ ) وقد قال عن سبب وضعه لهذا الكتاب : " فقد أحببت أن أضع بعض لطايف و جمل طرائف في ذكر المزاح ، و بيان المحمود منه و المذموم ، و بعض حكايات تزيل الهموم من قلب المغموم ، و تحسن بها المعاشرة ، و تلذ بها المسامرة (١٥٧).

ومن أبرز الأعمال التي و ضعت في هذا الشأن شرح الشيخ الأديب يوسف الشربيني المتوفي بعد سنة ١٩٨هـ (١٦٨٧م) . لقصيدة أبي شادوف ، وسمي شرحه به الشربيني المتوفي بشرح قصيدة أبي شادوف ال و أول ما يلفت النظر إلي هذا الشرح . أسلوب السلوب الشربيني الملليء بالسخرية و الخلاعة . و نراه يقول في ذلك : العلم أن كل شرح لابد له من اسم يناسبه ، وعلم عليه يقربه ، و قد سميت هذا الشرح هز القحوف بشرح قصيدة أبي شادوف و أطلب من القريحة الفاسدة و الفكرة الكاسدة الإعانة علي كلام أعرفه من بنات الأفكار ، و أسطره في الأوراق من فشار ، و أن يكون من بحر الخرافات ، و الأمور الهباليات ، و الخلاعة و الجون ...فقد يلتذ السامع بكلام فيه الضحك و الخلاعة ، ولا يبل إلى قول فيه البلاغة و البراعة ، لأن النفوس الآن متشوقة إلى شيء يسيلها من الهموم و يزيل عنها وارد الغموم

ففي مذهبي أن الخلاعة راحة تسلي هموم الشخص عند انقباضه (١٥٨).

ومن الجوانب الاجتماعية الأخرى التي عمد هؤلاء العلماء إلى معالجتها من خلال مصنفاتهم الأدبية ، الجوانب الخلقية ، و الحث علي تهذيبها بصورة أو بأخري ، سواء كان ذلك بشكل مباشر أو غيره كجمع الحكم و الأمثال الشعبية أو كم من الحكايات في مؤلفات بعينها .

ويأتي في مقدمة من عني بهذا الأمر العالم عبد الرءوف المناوي الذى نري له أكثر من مصنف في ذلك ، منها كتاب جمع فيه قدراً من الأمثال سماه : " الأمثال الفائقة والاستعارات الرائقة الله المنفود في في البخل و مدح الجود سماه " الدر المنضود في فم البخل و مدح الجود سماه المنفود في فم البخل و مدح الجود (١٦٠).

ومن هؤلاء أحمد المقري (ت ١٠٤١هـ -١٦٣١م) . الذى قام بوضع أكثر من مصنف ، منها رسالة بعنوان " حسن الثنا و العفو عمن جني " ضمنها الكثير مما ورد في طلب العفو و الصفح عن المسييء ، من الروايات و الأحاديث ، و آثار السلف الصالح،

و أخبار الخلفاء ، و أهل المروءة (١٦١). وله أيضاً مزدوجة ضمنها رقائق الحكم و روائع الأمثال (١٦٢).

ومن عني بهذا الأمر أيضاً أحمد القليوبي وذلك بوضعه كتاب "ا نوادر القليوبي" الذي جمع فيه مائتين و إحدي و ثلاثين حكاية، بما تتضمنه من مغزي ديني يحض علي العظة و الاعتبار، كما يتضح أنها وضعت في صورة تناسب طبيعة الجتمع – آنذاك – فهي قريبة من الأدب الشعبي، و فيما يبدو أن القليوبي، كان يعتمد في بعض حكايته تلك على الإسرائيليات (١٦٣).

ومن الكتابات الهامة في هذا الشأن ، كتاب أو رسالة في ١١ الآداب ١١ للعالم نور الدين بن نوح بن مصطفي الرومي - نزيل مصر (ت ١٠٧٠هـ - ١٦٥٩م) . و هي رسالة جميلة مكونة من ثمان و خمسين ورقة ، ضمنها أشياء كثيرة متعلقة بالصفات و الأخلاق الحميدة و غير ذلك و كان أغلب اعتماده ، فيما يستشهد به علي أقوال الحكماء و أشعار الأدباء (١٦٤).

ومن هنا يتضح إلى أي حد استغل هؤلاء العلماء اجتهاداتهم الأدبية في المفيد النافع بما يخدم مجتمعهم و يلبي متطلبات أفراده ، و من الواضح أيضاً أنه لم ينضب معين هؤلاء العلماء في هذا الشأن ، إذ نراهم قد أدركوا الخلل الذي اعتري أساليب الانشاء في زمنهم ، عا دفعهم إلى وضع الكتابات التي تعالج هذا الخلل ، و يعد فارس هذا الميدانالعالم مرعي الحنبلي وذلك بوضعه كتاب "! بديع الانشاء و الصفات في المكاتبات الميدانالعالم مرعي الخنبلي وذلك بوضعه كتاب "! و بعد فهذه إشارات يسيرة و عبارات و المراسلات !! و الذي قال عن سبب و ضعه : !! و بعد فهذه إشارات يسيرة و عبارات قصيرة، وضعتها في المكاتبات ، و هذبتها في المراسلات ، و يحتاج إليها أرباب الفضايل خصوصاً من ابتلي بكثرة الرسائل و خدم الملوك و الحكام ولا سيما أرباب الأقلام الأقلام المرادد).

وتحقيقاً للغرض نفسه نري إبراهيم العبيدي (ت ١٩١١هـ - ١٦٨٠م). يقوم بجمع مراسلات أحد علماء البكرية ، ( الشيخ محمد زين العابدين البكري ) في كتاب بعنوان العارفين في مراسلات الأستاذ محمد زين العابدين البكري المرادد في مراسلات المرادد في مراسلات المرادد في المرادد في المرادد في المرادد في مراسلات المرادد في مرادد في مرادد في مرادد في المرادد في المرادد في المرادد في المرادد في مرادد في المرادد في المراد

وهكذا فقد تعددت الأغراض الاجتماعية التي جاءت عليها كتابات العلماء في الأدب. الأمر الذي يؤكد مدي حرصهم على انتاج ما فيه صالح مجتمعهم ، و العمل على ما يحقق سمو الذوق و الحلق معاً

وبعد فهذه إطلالة على الحركة الأدبية - ( النثر) - خلال تلك الفترة تبين لنا من خلالها أن أصوات بعض العلماء قد ظهرت في تلك الفترة ووجهت اللوم والنقد لما آلت إليه الحركة الأدبية من ضعف ، ولكنها في نفس الوقت اعترفت بوجود بعض العناصر ذات الكفاءة الأدبية العالية ، عما أعطت الحركة الأدبية صفة الحياة والاستمرارية في مواصلة نشاطها . هذا عن النثر أما الشعر فنفرد له الصفحات التالية :

#### الشعر:

أما عن الشعر وإمكانات علماء ذلك القرن لإثراء الحركة الشعرية . فكما أشارت الدراسة إلى وجود بعض الأدباء الذين أثروا الحياة الأدبية – النثرية – بأعمالهم الجادة والمتنوعة – نلمس هذه الأمر بعينه في الشعر ، حيث وجد عدد من الشعراء الذين انتجوا أعمالاً شعرية دلت على كفاءتهم واقتدارهم على نظم الشعر الجيد ، فنراهم قد نظموا الشعر في أغراض مختلفة كالمدح ، والفخر، والغزل ، والهجاء، والرثاء، والفخر ، والإلهيات . كما نظموا القصائد التي عارضوا بها أعمال من سبقهم . هذا بخلاف تخميس القصائد المشهورة كالبردة وغيرها . كما وجد هناك من امتلك القدرة على الشعر الارتجالي . والأهم من ذلك أن الكثير من شعرهم اتسم بالقوة والأسلوب البياني . والبعد عن الأعتماد على الزينة اللفظية والحسنات البديعية . وسأسوق من النماذج ما يؤكد لك

فها هو الطبيب الأديب محمد الحتاتي المصري (ت ١٠٥١هـ - ١٦٤١م) الذي قال عنه الحفاجي: أأن له شعراً يحط قدر الخطيئة . ويبلد ليبداً، وذهنا يدع إياس من الذكاء في إياس ، وبديهة بديعة ، كأن لها علي كمين الغيب طليحة الله (١٦٧). ومن شعره القوي تلك القصيدة المكونة من ستة و أربعين بيتاً عارض بها قصيدة أرسلها له الحفاجي مطلعها .

كسا الروض من رياه ريح الصبا مرطا أري الدوح مفتون النسيم فراقص عد يعد له مسن حليه و ثيابه وكم من أياد للنسيم علي الربي يهذ بها بالغيث تهذيب مصحف إلخ (١٦٨).

فأثقله و اعتل فاعتمد الأبطا يصفق إن وافي و يطرق إن شطا و تيجانه من تحت اخمصيه بسطا فيرقدها شطا و يوقظها نشطا فيعز بها شكلا و يعجمها نقطا فالناظر إلى تلك القصيدة يجد أنها طائية القافية على بحر الطويل ، و تفعيلته "ا فعولن مفاعلين "ا أربع مرات في البيت الواحد ، و هو من البحور الطويلة كما يتضح من اسمه ، حيث يتيح مساحة واسعة للتعبير و عليه صيغت قصائد عدة في العصر الجاهلي لدرجة أنهم سموه . "ا حمار الشعر القديم "ا . أما من الناحية الجمالية وكما أري طغت الناحية البيانية على القصيدة ، و عجت بالتشبيهات و الاستعارات المكنية و التصريحية، في حين قلت الحسنات البديعية و الصنعة اللفظية بين طياتها .

أما من الناحية الفكرية فقد بدأ الشاعر قصيدته بالوصف ، و هذا أمر معتاد لدي شعراء العرب السابقين ، فقد وصف الربيع بما فيه من مظاهر جميلة من رياض و نسيم ، و زهور ، و أنهار ، و في وصفه هذا كان متأثراً إلى حد ما بوصف كل من البحتري و أبي تمام للربيع ، و إن كان شاعرنا قد أضاف إلى ذلك بعض الأفكار و الصور الجديدة . ثم انتقل من وصف الطبيعة إلى نوع من الغزل العفيف لم يطل فيه ، إذ ينتقل إلى غرض أخر و هو المدح . ثم يختتم قصيدته بشكوى الدهر و سوء الحظ الذي صادفه في حياته على الرغم من علمه و فطنته على حد قوله .

ولننتقل إلى شاعر أخر وهو المؤرخ الأديب عبد الباقي الاسحاقي (ت ١٠٦٦هـ - ١٠٦٥م) و قد قال عنه الحبي في كتابه النفحة: "ا شاعر تجاوز في الرقة الحد، فكأنما تكون من سحر الجفن ورقة الحد، فشعره فيه رونق بأمر من الحسن، وهو أفعل في القلوب من التفتير في الخصوبة الوسن باختراع المعاني ذو صبابة يرمي الغرض البعيد من قوس الإصابة الرا١٩٩).

ومن شعره قصيدته الخمرية المكونة من خمسة و عشرين بيتاً منها : أمل لي كأساً تمامـاً و اسقنــي جاما فجاما

و اجعل الدرة كأساً و خدد التبر مدامسا تم السكساس فإن السكساس ما كان تماسا و اتخذها سلما للهو يسمو أن يساما و تسوهم أنها الحل وإن كسانت حرامسا ثم أزهي موضع في الروض فاختره مقاما وإذا ما شئت أن تسكر فاستدع النداما وليكن خمرك عاديا وساقيك غلاما الغ(١٧٠) فكما هو واضح أن هذه القصيدة ميمية القافية خمرية الموضوع ، و قد صاغها الشاعر على بحر الرمل المجزوء ، حيث أتي بتفعيلته !! فاعلاتن فاعلاتن!! مرتين في كل شطر ، و ربما كان ذلك مناسبا لموضوع القصيدة الماجن الذي يحتاج إلى موسيقي قصيرة تبرز الخفة و المرح .

أما من الناحية الجمالية: فالواضع عليها هو الجانب البياني. كما ظهر فيها عدد من الحسنات البديعية كالطباق و الجناس، و علي ما يبدو أنه وازن بين الجانبين إلى حد ما ن إذا ما اعتبر ان الجانب البديعي يكون أقل ظهوراً عادة من الجانب البياني في القصيدة الجيدة.

أما من حيث الأفكار: فالواضح عليها أنها كانت صورة لنماذج سابقة من هذا اللون من الشعر، فالشاعر أبدي تأثراً واضحاً بقصائد أبو النواس في العصر العباسي، و لعل ذلك كان واضحاً في البيت الثاني في قصيدته (١٧١).

كما أن الاسحاقي تأثر بظاهرة الجون التي ظهرت في العصر العباسي الثاني ، خاصة بالغزل بالمذكر الذي شاع في ذاك الوقت ، حيث يبدأ من البيت الثامن غزله بساقي الخمر الصبي ، و غز له لا يخرج عن الاطار الذي كان عليه العباسيون . كما سار الاسحاقي في أفكاره متأثراً بهم ، فهو يبدأ بالتعبير عن شوقه للخمر وولعه بها ، ثم ينتقل إلي التغزل بالصبي و يصف نفسه في حال سكره ، و صدق الله العظيم إذ يقول ( و الشعراء يتبعهم الغاوون ألم تر أنهم في كل واد يهيمون )(١٧٢).

ومن نماذج الشعر في تلك الفترة ما نظمه أديب ذلك القرن ، الشيخ العالم شهاب الدين أحمد الخفاجي (ت ١٠٦٩هـ -١٦٥٨م) و يخبرنا الحبي عن قوة شعره فيقول : الويكفيك من شعره لو سمعه النابغة ما نبغ ، أو ابن صفوان ما صفا و لم يبلغ من صفا وقته ما بلغ ، ولو جاراه الجعدي لاعترف بالخرس ، أو الأسدي لا نصرف عن صفة الفرس (١٧٣). ومن شعره ما نراه في هذه الأبيات :

خد الربيسع من الحيسا توردا و بنفسج الكثبان أطرق رأسه أري الخريف اشتم أنفاس الشتا و راي جيوش سيوله قد أقبلت

خجلا لما أهدي الاله من الندي لما رأي صدغ الحسبيب تجعسد فاصفر منه خيفة لمسسا بدا وعليه حلة سندس فتجردا إلغ(١٧٤) فهذه القصيدة كما هو الظاهر دالية القافية من بحر الكامل ، و تعد قصيدة جميلة في وصف الربيع و ما فيه من مظاهر الحسن و الجمال و الزهور و الرياض و الماء و غيرها ، و الجانب البياني قد طغي علي القصيدة ، دون شك ، فقد عجت بالاستعارات المكنية غالباً والتصريحية أحيانا ، و لم يلاحظ الجانب البديعي في القصيدة إلا نادراً علي ان من الواضح أيضاً أن الخفاجي أورد بعض الصور القديمة في وصف الربيع التي ذكرها شعراء سابقون له

ويكفينا هذا القدر من غاذج شعرية ، و قد أظهرت لنا تلك النماذج ما اتسم به الشعر من قوة و غلبة الأسلوب البياني و ليس معني هذا أن جميع ما نظم من شعر خلال تلك الفترة اتسم بنفس القوة و الخلو التام من الحسنات البديعية إذ أن المنقب في تراث أدباء تلك الفترة يجد أن هناك من اتسم شعره بغلبة الأسلوب البديعي ، علاوة علي أنه وجد هناك من نظم شعره بصورة بسيطة قريبة من السطحية ، و علي الرغم من ذلك فلم يصل الأمر إلي القول بأن شعر تلك الفترة قد غلبت عليه الزينة اللفظية أسلوباً و السطحية في الأفكار ، و لعل ما ساقته الدراسة من غاذج توضح عدم صدق هذا الادعاء و تلك الأقاويل .

وهناك الكثير من علماء تلك الفترة كانوا غزيري الإنتاج الشعري ووضعوا الدواوين أمثال الشيخ أحمد بن عثمان أحمد بن عبد القدوس بن محمد الشناوي المصري (ت ١٠٢٨هـ – ١٦٦٩م) (١٧٥) والشيخ أبو المواهب بن محمد بن علي المصري الصديقي الشافعي (ت ١٠٣٧ه هـ – ١٦٢٧م) (١٧١). والشيخ الأديب أحمد زين العابدين الصديقي (ت ١٠٤٨هـ – ١٦٣٨م) (١٧٧). الأديب شهاب الدين أحمد الخفاجي و من إنتاجه في ذلك ديوان يشتمل علي قصائد في المدح و العتاب و الرثاء و غير ذلك (1٧٩). و هناك أيضاً الشيخ نيازي المصري (ت ١١٠٥هـ – ١٦٩٤م) . و له ديوان شعري في الالهيات (١٧٩).

ولما كان الشعر لا يستقيم إلا إذا توافرت فيه شروط عدة أهمها أن يكون قائلة على دراية تامة بالأوزان الشعرية و موضوعات علم العروض لذلك كان من الخليق بنا نتناول جهودهم في علم العروض لتوضيح اهتمام علماء ذلك القرن بهذا العلم !!

تلك إذن نظرة سريعة على الحياة الأدبية في مصر خلال ذلك القرن ، ولقد ثبت

لنا من خلالها بطلان الأقوال التي وصفت الحياة الأدبية بأنها عاشت أحط أدوارها خلال تلك الفترة . فكما رأينا أن الحياة الأدبية - في شقها النثري - قد شهدت وجود بعض العناصر التي شاركت بجهودها الفكرية في كتابات جادة هادفة تخدم المجتمع في مختلف جوانب حياته . أما الجانب الشعري - فقد رأينا من بعض النماذج القوة التي كان يتمتع بها الشعر في تلك الفترة و أنهم بعدوا بقدر الإمكان عن الاعتماد علي الزينة اللفظية ، و الحسنات البديعية ، و أنهم تأثروا بشعراء فترة من أزهي فترات الشعر العربي - بعد فترة الشعر الجاهلي - وهي فترة العصر العباسي ، و أنه و إن كانت تلك الحياة بشكل عام قد شهدت هبوطا في المستوي عما سبقها من فترات إلا أنها لم تكن بنفس الصورة التي وصفت بها من قبل الآخرين.

إذا فمما هو واجب علينا حيال النظر إلى أدب عصر من العصور أن ننظر إليه بنفس النظرة التي كان ينظرها له أهله . وأن نتذوقه بنفس الطريقة التي تذوقه بها أصحابه من قبل . وإلا فكيف لنا أن نقيس بمقاييسنا أدب المقفع و الجاحظ و من إليهم ؟ أم كيف نقرأ بأذواقنا الحديثة شعر أمرئ القيس و عنترة و غيرهم ؟ و لذا فإننا مضطرون . دائما إلى أن نتخلى عن هذه القاعدة في دراستنا كل أدب قديم .

وإجمالاً يتبين عاسبق مدي النشاط و الاهتمام الذي لقيته العلوم اللغوية من قبل علماء القرن (الـ١٧م). و أنه لم يقل عن الاهتمام الذي لقيته العلوم الدينية أنذاك ، و قد علمنا أن الاهتمام بالعلوم اللغوية راجع إلى أهمية تلك العلوم اللغوية فيفهم العلوم الدينية ، حتى عد التبحر في العلوم اللغوية من أهم الشروط الواجب توافرها فيمن يريد التخصص في أي علم من العلوم الدينية . كما وضح لنا أن علماء فترة تلك الدراسة تفهموا العلوم اللغوية ، و من ثم جاء تناولهم لتلك العلوم بما يتناسب مع طبيعة كل علم منها ، و هذا التناول يؤدي بنا إلى تتيجة هامة ، و هي أن إسهامات هؤلاء العلماء في تلك العلوم لم تكن علي سبيل التكرار أو إعادة نسخها بل هو بناء عن دراسة و تفهم واع لما احتوته الأعمال التي أعادوا إنتاجها ، إضافة إلى ما يحتويه هذا التناول من إشارة أكيدة إلى قدر ما تحمله إسهاماتهم من إضافات للأعمال التي أعادوا إنتاجها مرة أخري . كذلك وضح لنا أن فترة هذه الدراسة قد شهدت خروج علمائها عن النص الذي التزم

به من سبقهم تجاه بعض العلوم ، فقد لمسنا أن المدرسة المصرية تفهمت الدراسات البلاغية من خلال تعمقها في علم البديع دون التوغل في علمي المعاني و البيان ، فقد تبين لنا أن علماء تلك الفترة لم يلتزموا بهذا الاتجاه التزاما تاماً حيث رأيناهم قد تناولوا العلوم البلاغية الثلاثة في أعمالهم.

وأهم ما يمكن الخروج به من تلك الدراسة وهي الادعاءات التي ألصقت بتلك الفترة ، و القائلة بأن الحركة الأدبية بها كانت في أحط أدوارها من انتشار الزينة اللفظية في الأسلوب و السطحية في الأفكار . و ذلك من خلال ما أشارت إليه الدراسة من كتابات أدبية أنتجت في تلك الفترة سواء كانت نثرية أو شعرية و ما كانت تتسم به من الجدية في الأفكار و القوة في الأسلوب.

## هوامش الفصل الرابع

- (۱) محمد البديرى الدمياطى: المشكاة النفحية على الشمعة المضية فى علم العربية، مخطوط بدار
   الكتب تحت رقم ميكروفيلم ١٦٥٧١، نحو ١٩٧٤، ورقه ٣ أ. ب.
  - (٢) مقدمة ابن خلدون، مصدر سبق ذكره، ص ٢٠٤٠
- (٣) مزيد من التفاصيل يرجع إلى د. شوقى ضيف: المدارس النحوية، ط دار المعارف ١٩٧٢م، ص ص ٣٦٦-٣٧٠.
  - (٤) د . شوقي ضيف : المرجع السابق ، ص ٣٧١.
- (a) لتسهيل هو: "تسهيل الفوائد وتكميل المقاصد". كتاب في النحو لخصه ابن مالك من مجموعته المساه بـ "الفوائد" وهو كتاب جامع لمسائل النحو، بحيث لا يفوت ذكره مسألة من مسائله وقراعده، ولذا اعتنى به العلماء فوضعوا له الشروح- كشف الطنون، مع ١، ص ص ٥٠٥-
  - (٦) المفصل: الكتاب في النحو للإمام الزمخشري، قام فيه بتلخيص كتاب سيبويه.
- (٧) هو يحي بن معط بن عبد النور الزوواى المغربى الملقب بزين الدين (ت ٦٢٨هـ-١٢٣٠م) كان إماما في العربية، وشاعرا محسنا، له أكثر من كتاب بطريق النظم منها كتابه الألفية في النحو- وسميت بذلك لأنها ألف بيت.
- - (٩) هدية العارفين، مج٦، ص ٧٥٨.
  - (١٠) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٢١٩ ورقة تحت رقم (٨٣٧) ٦٠٤٣.
    - (۱۱) الحموى: ج٣، ص ص ١١٧٥- ١١٧٦.
- (۱۲) التوضيح. هو شرح الشيخ العلامة جمال الدين عبد الله بن يوسف المعروف بابن هشام النحوى (ت ١٣٦٨هـ ١٣٦١م). قام فيه بشرح الألفية لابن مالك. تحت عنوان "أوضح المسالك إلى ألفيه ابن مالك". ثم اشتهر بذلك الاسم. وعلى هذا الشرح وضعت بعض التعليقات من قبل العلماء. منها شرح الشيخ خالد ابن عبد الله الأزهرى النحوى (ت ٩٠٥هـ ١٥٠٠م). فرغ منه سنة تسعين وثمانمائة (١٤٨٥م) وهو شرح عظيم سماه "التصريح بحضور التوضيح". وعليه قام الشيخ الدنوشرى بوضع حاشيته -. كشف الظنون، مج ٥، ص ١٣٥٢.
  - (١٣) هدية العارفين، مج ٥، ص ٤٧٤.
- (١٤) قطر الندى وبل الصدى- هو مقدمة في النحو- للعلامة ابن هشام النحوى. وله شرح عليه أيضًا. كَشْفَ الظّنون، مِج ٢، ص ١٣٥٢.
  - (١٥) الحبي: ج١٠ ص.

- (١٦) مخطوط بدار الكتب. تحت رقم (٩٨٩) نحو.
- (١٧) هو الشهاب أحمد بن الجمال عبد الله بن أحمد بن على الفاكهي (ت ٩٧٢هـ- ١٥٦٥م). وشرحه لذلك الكتاب سماه المجيب النداال كشف الظنون، مع ٢، ص ١٣٥٢.
  - (۱۸) الحبی: ج۱، ص ۸۰.
  - (١٩) الحيى: خِلام ١٩١.
  - (۲۰) المصدر السابق، ج٤، ص ٥١٠.
  - (۲۱) هدية العارفين، مج ٦، ص ٧٥٧.
    - (۲۲) الحموى: ج۲، ص ۷۲۲.
- (٢٣) الكافية. هي مقدمة العلامة ابن الحاجب النحوى. وهي مقدمة مختصرة معبرة وقبل هي دستور هذا الفن (النحو). إذ بها يعرف أكثر مسائله. ومشهوره إذ كل أحد يستضيع بنور معالمها. شعر
  - صاغ الإمام الفاضل ابن الحاجب دررا فاخفاها كفمز الحاجب
  - لما تواتر حسنها بين الــورى قالت أنا السحر الحلال فحاج بي
    - كشف الظنون، مج ٢، ص ١٣٧٠.
- (٢٤) حيث قام الشيخ عبد الغفور، أحد الذين اهتموا بوضع الحواشى على الكافية. كشف الظنون مج٢، ص٢٣٤.
- (٢٥) الأجرومية، مقدمة في النحو للشيخ أبي عبد الله محمد بن محمد بن داود الصنهاجي المعروف
   بابن أجروم- ومعناه بلغة البربر الفقير الصوفي. كشف الظنون، مج ٢، ص ١٧٩٢.
- (٢٦) هو الشيخ خالد بن أبو بكر الأزهرى لغة لخالد. كان شافعى المذهب، صعيدى الإقليم، ، جرجى البلد، نسب إلى الجامع الأزهر لاستقراره فيه \_ أحمد القليوبى : حاشية القليوبى علي شرح الأجرومية للشيخ خالد ، مخطوط بدار الكتب ، تحت رقم ميكروفيلم ٢٦٧٢١، هـ ٢٨٨٥ .
  - (۲۷) المحبى: ج١، ص ٨١.
  - (۲۸) الحموی، ج۱. ص ص ۷۷-۸۷.
  - (٢٩) إيضاح المكنون، مج٣. ص ٣٣٨.
  - (٣٠) هدية العارفين ، مج٦ ، ص ٥٥٥.
  - (٣١) مخطوط بالمكتبة الأزهرية تحت رقم.(٣٠٦ مجاميع) ٩٩٣٧.
    - (٣٢) هدية العارفين، منج ٥، ص ٣٠٢.
      - (٣٣) الحموى: ج١، ص ٩٤.
      - (٣٤) الجبرتي: ج١، ص ٩٤.
    - (٣٥) هدية العارفين، مج ٥، ص ٣٠٢.
    - (٣٦) المرجع السابق، مج٥، ص ٢٣٩.
  - (٣٧) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٢٥٣ ورقة. تحت رقم (٦٥٩) ٤٨٦٠.

- (٢٨) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٢٣ ورقة. تحت رقم (٢٦٣٩) حليم ٢٣٦٦٠.
  - (٣٩) مصدر سبق ذکره،
  - (٤٠) الحموى: ١٥، ص ٣٤٧.
  - (٤١) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ١٨٦ ورقة تحت رقم (٧٥) ٥٥٤.
- (٤٢) المقدمة الأزهرية- مقدمة في علم النحو الشيخ خالد الأزهرى، أولها الكلام في اصطلاح النحويين. وقد قام بشرحها أيضا- كشف الظنون، مج ٢، ص ١٧٩٨. الهبي: ج٤،
  - ص ٤٢٨.
  - (٤٣) الحبي: ج٤، ص ٤٢٨.
  - (٤٤) هدية العارفين،مج٥، ص ٣٧٩.
  - (٤٥) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٥٥ ورقة تحت رقم (٣١٦٥) زكى ٤١٠٧٧.
    - (٤٦) مخطوط بمكتبة رفاعة الطهطاوي في ١٢١ ورقة تحت رقم ١١ نحو،
      - (٤٧) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٢٤٧ ورقة تحت رقم (٤٣) ٢٩٩.
    - (٤٨) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٨٠ ورقة تحت رقم (١٩٩) ١٣٧٩.
    - (٤٩) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٤٣٩ ورقة تحت رقم (٢٥٤) ١٦٦٢.
      - (٥٠) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٩٤ ورقة تحت رقم (٥٢٨) ٣٤٥٣.
- (١٥) قيل في تصنيفه أنه كان أنشأ في سنة ١٤٧هـ (١٣٤٨م). بمكة المكرمة كتابا في الإعراب. فأصيب به في منصرفه إلى مصر. ثم لما عاد إلى الحرم سنة ٢٥٧هـ (١٣٥٥م). صنف هذا التصنيف (مغنى اللبيب). على أحسن إحكام وترصيف. وعاحثه على وضعه أيضا. أنه لما أنشأ فيه الإعراب عن قواعد الإعراب حسن وقعه عند أولى الألباب فجعله منحصرا في ثمانية أبواب الأول في تفسير المفردات. الثاني في الجمل، الثالث فيما يتردد بينهما، الرابع في أحكام يكثر دورها. الخامس في الأوجه التي يدخل على المعرب الخلل في جهتها، السادس في التحذير من أمور اشتهرت بينهم والصواب بخلافها، السابع في كيفية الإعراب، والثامن في أمور كلية. كشف الظنون، مع٢. ص ١٧٥٧. ونرى ابن خلدون يقول في الكتاب وصاحبه ووصل إلينا بالمغرب لهذه العصور ديوان من مصر منسوب إلى جمال الدين ابن هشام من علمائها استوفى فيه أحكام الإعراب مجمله ومفصله، وتكلم عن الحروف والمفردات، والجمل. وحذف ما في الصناعة من المتكرر في أكثر أبوابها. وسماه بالمغنى في الإعراب. وأشار إلى نكت إعراب القرآن كلها وضبطها بأبواب وفصول وقواعد انتظمت سائرها، فوقفنا منه على علم حجم يشهد بعلو قدره في هذه الصناعة، ووفول وقواعد انتظمت سائرها، فوقفنا منه على علم حجم يشهد بعلو قدره في هذه الصناعة، ووفور بضاعته منها ...!! المقدمة، مصدر سبق ذكره، ص ٤٠٤.
  - (٥٢) الحبي: ج٣، ص ص ٦٦-٦٧.
- (٥٣) هو الشيخ محمد بن أبي بكر الدماميني (ت ٨٢٨هـ- ١٤٢٥). وشرحه هذا سماه التحفة

- الغريب بشرح مغنى اللبيب ! أ. كشف الظنون، مج ٢، ص ١٧٥٢.
  - (٥٤) الحموى: ج٣، ص ٢٨٧.
  - (٥٥) هدية العارفين، مج٥، ص ٥٦٦.
- (٥٦) قد قام السيوطى فى ألفيته تلك بالجمع بين ألفية بن مالك وألفية ابن معطى وسماها الفريد!!. ثم شرحها فى كتاب سماه !!المطالع السعيدة !! . كشف الظنون ، مج ١، ص ١٥٧
  - (٥٧) هدية العارفين، مج ٥، ص ٢٧٥.
  - (٥٨) كشف الظنون، مج ٢، ص ١٨٠٤.
  - (٥٩) يقصد به كتاب "أقطر الندى وبل الصدى" لابن هشام النحوى.
    - (۲۰) الحبي :مج٣، ص ص ٢٢١-٢٢٣.
    - (٦١) هدية العارفين ، مج٦. ص ٧٧٦.
    - (٦٢) مخطوط بمكتبة رفاعة الطهطاوي. تحت رقم ٨٤ نحو.
  - (٦٣) هو العمل الذي ينسب لابن الحاجب النحوي. وقد سبقت الإشارة إليه.
    - (٦٤) الحموى: ج٣، ص ٩٦٣.
    - (٦٥) كِحالة: معجم المؤلفين ، مرجع سبق ذكره، ج٢، ص ١٣٢.
      - (٦٦) للمزيد يرجعإلى اصل الرسالة .
      - (٦٧) كشف الظنون، مج٢، ص ١٠٧٨.
- (٦٨) الشافية ، كتاب فى التصرف ابن الحاجب اللخوى المالكى ( ت٦٤٦- ١٧٤٨م) . وهى مقدمه مشهور فى هذا الفن ، كمقدمته المعروفة فى النحو ، وله عليها شروح .كما احتنى بشرحها جماعة من الشراح- كشف الظنون، مع٢، ص ١٠٢٠.
  - (٦٩) هديه العارفين ، مج ٥، ص ٢٣٩.
- (٧٠) العربى فى التصرف للشيخ عز الدين ابى الفصائل إبراهيم بن عبد الوهاب بن عماد الدين ابن إبراهيم الزبخاني .كشف الظنون مع ٢٢، ص ص ١١٣٨-١١٣٩.
  - (٧١) هو العلامة سعد الدين مسعود بن عمر القاضي التفتازاني (ت ٧٩١هـ- ١٣٨٩م).
    - (۷۲) الحبي: ج، ع، ص ۳۲۸.
      - (۷۳) نفسه، ج۱، ص ۷.
    - (٧٤) الحموى: ج٣، ص ٩٦٣.
    - (٧٥) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٣٧ ورقة تحت رقم (٣٨٠) السقا ٢٨٧٠٩.
      - (٧٦) كشف الظنون، مج٢، ص ١٥٥٦.
- (٧٧) أحمد أمين: ضحى الإسلام، ط. الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٩٧م. ص ص ٣٠٧-٣٠٩.
- (٧٨) وعن ذلك يقول ابن خلدون: هذا العلم هو بيان الموضوعات اللغوية، وذلك أنه لما فسدت علكة اللسان العربي في الحركات المسماء عند أهل النحو بالإعراب، واستنبطت القوانين لحفظها كما

قلناه. ثم استمر ذلك الفساد لملابسة العجم ومخالطتهم حتى تمادى الفساد فى موضوعات الألفاظ، فاستعمل كثير من كلام العرب فى غير موضوعه عندهم ميلا مع هجنة المتعربين فى اصطلاحاتهم الخالفة لصريح العربية، فاحتيج إلى حفظ الموضوعات اللغوية بالكتاب والتدوين خشية الدروس (الاندثار). وما ينشأ عنه من الجهل بالقرآن والحديث، فشمر كثير من أثمة اللسان لذلك وأملوا فيه الدواوين!!. المقدمة، ص ٤٠٤.

- (٧٩) عبد اللطيف حمزه: مرجع سبق ذكره، ص ٢٣٦.
- (٨٠) أحمد أمين: ضحى الإسلام، مرجع سبق ذكره، ص ٣١٤.
- (۸۱) لقد اعتمدت فى الجديث عن هذا العمل على بحث قدمه الأستاذ "اجريجور شر باتوف، فى ندوة الأبحاث الدولية لتاريخ القاهرة مارس ١٩٦٩م. وتعد النسخة الوحيدة لهذا العمل. التى توجد بين مخطوطات جامعة لينينجراد، وهى بخط المؤلف. وقد قام الدكتور عبد السلام أحمد عواد بتحقيقها فى موسكو ١٩٦٨م. ولسوء الحظ لم أتمكن من العثور على هذا الكتاب أيضا. وكان المفترض أن هذا الخطوط يحتوى على (٢٤٤) ورقة، ومن ثم يحتوى على (٢٤٠٠) كلمة، ولكن هو الأن يحتوى على (١٣٤٠) كلمة. أ. شرباتوف ص ١.
- (٨٢) وقال الخفاجى فى حقه: 'احزيز مصر'' بنانا وبيانا، ويوسف عصره حسنا وإحسانا، نشأ بمصر يتعاطى صناعة الأدب، ويربط بأوتاد شعره. كل سبب، ويشارك فى تجارة الفضل بنصيب، ويرعى لأغراضها كل سهم مصيب''. شهاب الدين الخفاجى: خبايا الزوايا فيما فى الرجال من البقايا، مخطوط بالمكتبة الأزهرية تحت رقم (٢٨٢) ، ١٨٨٨، ورقة.
  - (٨٣) دفع الإصر- ورقة ١.
  - (٨٤) المصدر نفسه. ورقة ٣-أ.
  - (۸۰) نقلا عن شرباتوف. ص ۳۱۰.
    - (٨٦) دفع الإصر. ورقة ١-أ.
    - (۸۷) شرباتوف. ص ۳۱۵.
  - (٨٨) للمزيد يرجع لأصل الرسالة.
    - (۸۹) شرباتوف ـ ص ۳۱۵.
      - (۹۰) ـ ص ۲۱۲.
  - (٩١) مطبوع- ط المطبعة الوهبية ١٢٨٧هـ- ١٨٦٥م.
- (٩٢) قال السيوطى فى كتابه المزهر: "والمُولد هو ما أحدثه المُولدون الذين لا يحتج بألفاظهم، والفرق بينه وبين المصنوع يورده صاحبه على أنه عربى قصيح، وهذا بخلاقه- وفى مختصر العين المُولد من الكلام المحدث!!. نقلا من كتاب "قصد السبيل فيما فى اللغة العربية من الدخيل!! للمحبى- مخطوط بدار الكتب- تحت رقم ميكروفيلم- لغة تيمور(٢٩٥). ص ١٧.
  - (٩٣) الخفاجي: شفاء الغليل، مصدر سبق ذكره، ص ص ٢-٣.

- (٩٤) الخفاجي: شفاء الغليل ص ١١.
  - (٩٥) نفس المصدر، ص ٢٣.
    - (٩٦) نفسه، ص ٩٩.
    - (۹۷) نفسه، ص ۸۲.
    - (۹۸) نفسه، ص ۱۲۲۳.
      - (۹۹) نفسه، ص ۱۹۵.
- (۱۰۰) الخفاجي : شفاء الغليل ، ص ١٩٧.
- (۱۰۱) هو أبو محمد قاسم بن على الحريرى (ت ١٥هـ- ١٤١٠م). وقد قال في سبب وضعه لهذا الكتاب. أفإنى رأيت كثيرا عن تسنموا سنمة الرتب، وتوسموا بسمة الأدب قد ضاهوا العامة في بعض ما يفرط من كلامهم، وترعف به مراعف أقلامهم فماذا عز عليه وازعن المعزو إليه خفض قدر العليه ووصم ذا الحلية، فدعاني الأنف لنباهة أخطارهم والكلف بإطاحة اخبارهم إلى أن أدرأ عنهم الشبه، وابن ما التبس عليهم واشتبه. فالفت هذا الكتاب تبصرة لمن تبصر وتذكرة لمن أراد أن يتذكر أن الحفاجي: درة الغواص في أوهام الخواص، ط مطبعة الجوانب- قسطنطينية- ١٢٩٩هـ ١٨٨١م، ص ٢.
  - (١٠٢) الخفاجي: درة الغواص، المصدر السابق، ص ص ٣٠٢.
- (۱۰۳) لمعرفة مدى الجهد الذى قام له الطبلاوى فى اختصار لسان العرب فإن ذلك يظهر من معرفة طبيعة الكتاب نفسه حيث نجد أن ابن منظور جمع فيه التهذيب للزهرى ، والحكم لابن سيدة ، والصحاح للجوهرى ، وحواشى والجوهرة لابن دريد ، والنهاية لابن الأثير ، ورتبة ترتيب الصحاح ، وليت الأمر وقف عند هذا الحد. بل نجد أن صيغة العصر المملوكى وميل علمائه إلى تصنيف الموسوعات، قد ظهر أثرها بشكل واضح على ابن منظور فى كتابه هذا. إذ نراه قد توسع فى شرح المادة اللغوية. واستطرد على إعادة أصحاب الموسوعات إلى ذكر أشياء ربما كانت بعيد عن المادة اللغوية. ومن ثم جاء كتابه كتاب لغة ونحو، وصرف، وفقه، وأدب، وأخبار، وشرح، للحديث الشريف، وتفسير للقرآن الكريم. الغ.
- ولا شك أن لهذه الطريقة مزاياها، ولها كذلك مساوئها، فمن ذلك أن الباحث عن لفظ من الألفاظ العربية لا يصل إلى المعنى الذى يريده بسرعة. ويضطر في كثير من الأحيان أن يقضى وقتا طويلا جدا في قراءة مادة كاملة ليصل منها إلى المعنى المراد. د. عبد اللطيف حمزه. الحركة الفكرية. مرجع سبق ذكره ص ٢٤٤.

وبهذا يكون الطبلاوي من أول من تنبه إلى ذاك الأمر، فأراد أن يختصره، ويوفر هذا الوقت والجهد.

- (١٠٤) المحبى ج٣، ص ص ٦٦-٧٧.
- (١٠٥) كشف الظنون، مج ٢، ص ١٣٠٩.
- (١٠٦) إيضاح المكنون، مج ٣، ص ٦١٩.

- (١٠٧) البكرى: القول المقتضب فيما وافق لغة أهل مصر من لغة العرب، مخطوط بدار الكتب، تحت رقم ميكروفيلم ١٨٣٧، لغة ٦٤٠.
  - (١٠٨) المصدر السابق، ورقة ٢ أ- ب.
- (١٠٩) الحكيم حسن نعناع : المنار في علوم البلاغة ، ط المطابع الأميرية ١٩٩٢ / ، ص ص ١٦ -١٧٠.
- (١١٠) محمود حسن مخلوف : تحت عنوان قضايا تاريخية في البلاغة العربية ١٩٩٥ م ؛ ص ١٣٠ .
  - (١١١) شوقي ضيف : البلاغة تطور وتاريخ ، دار المعارف ١٩٧٢ م ، ص ٣٧٤ .
  - (١١٢) هو العلامة سراج الدين أبو يعقوب بن أبي بكر بن محمد بن على السكاكي .
    - (١١٣) شوقي ضيف : المرجع السابق ، ص ٣٧٤ .
    - (١١٤) كشف الظنون ، مج ١ ، ص ص ٤٧٣ ٤٧٩ .
- (١١٥) مقدمة ابن خلدون ، مصدر سبق ذكره ، ص ٥٥٢ ، د. عبد اللطيف حمزه : مرجع سبق ذكه ، ص ٢٤٧ .
  - (١١٦) الحموي : ج٢ ، ص ١٣٨ ١٣٩ .
- (۱۱۷) دار الوثائق القومية : محكمة القسمة العسكرية : س ۷۰ ص ص ۲۲۳ ۷۳۱ ،م ۷۷۹ تاريخ (۱۰۸۳هـ - ۱۹۷۲م).
- (١١٨) نفس الأرشيف والمحكمة : س س ٧٤ ، ص ٣٣٢ ، م ٣٩٠ بتاريخ ( ١٠٨٩هـ ١٦٧٨م).
- (١١٩) نفس الأرشيف والمحكمة : س ٧٨ ، ص ص ٥٩ ٦٤ ، م ٦٧ تاريخ ( ١٩٦هـ ١٩٨٥م ).
- (١٢٠) بيتر جران : الجذور الإسلامية للرأسمالية مصر ، ١٧٦٠ ١٨٤٠ م ، ترجمة محروس سليمان مراجعة أ.د. رموف عباس ، ط ، دار الفكر ، القاهرة ١٩٩٢ م ص ١٢٨ .
- (١٢١) للدلالة على ذلك يرجي النظر في حاشية الحفاجي على البيضاوي وتفسير الميموني لآية · ا إنا عرضنا الأمانة !! الآية - مدر سبق ذكرهما .
  - (١٢٢) هدية العارفين ، مج ٥ ، ص ٥١١ .
  - . (١٢٣) هدية العارفين . مج ٥ . ص ٢٨٠ .
  - (١٧٤) الحموي : جـ٣.ص ص ١١٧٥ ١١٧٦ .
    - (١٢٥) الجي: جـ٣٠ . ٣١٦ .
  - (١٢٦) نفس المصدر ، جـ١ ص ص . ٥٥- ٤٦ .
  - (١٢٧) عقود الجمان في المعاني و البيان ، هو أصلاً شرح للعالم جلال الدين السيوطي (ت ٩١١هـ ١٥٠٥م) علي منظوم له . نظم به كتاب التلخيص للقزوني و سمي منظومه هذا بمفتاح التلخيص [ عقود الجمان في المعانى و البيان ] كشف الظنون مج١ ص ص . ٤٧٨-٤٧٩ .
  - (١٢٨) للمزيد في ذلك ينظر إلي اجازة المنزلي -مصدر سبق ذكره ورقة ٣ ب الحموي جـ ٣ ،ص ص ١٩٤ -٩٩٥.
    - (١٢٩) أبو بكر العياشي : مصدر سبق ذكره ، جـ١ ، ص ١٤٠ .

- (۱۳۰) بیتر جران : مرجع سبق ذکره ، ص ۱۲۸ .
  - (١٣١) الحموى: جـ٣، ص ٩٦٣.
  - (١٣٢) ايضاح المكنون ن مج ٤ ، ص ٤٠٥ .
    - (١٣٣) الحبي: جدي ص ٤٢٨.
      - (١٣٤) الحوى: جدا، ٢٠٩.
      - (١٣٥) المحبى: جدا ، ٢٠١.
    - (١٣٦) هدية العارفين ، مبح ٥ ، ص ١٦٤ .
- (۱۳۷) السمرقندية رسالة في الاستعمارة للمسرقندى ( أبى الليث أحمد عمر الحنفي ) ( ت ١٩٧٧) السمرقندية ١١٥٧م) والمولى عصام هذا ،هو الملا عبد الملك بن جمال الدين بن صدر الدين العصامي الاسفرايني (ت١٩٢٧م مـ ١٩٢٨م)
  - (١٣٨) مخطوط بالمكتبة الأزهرية . ضمن مجموعة من ورقة ٩ إلى ٦٣ . تحت رقم (٩٣٨)
    - (١٣٩) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٢٨ ورقة تحت رقم (١٧٦٣ ) عروسي ٤٧٤٩ .
    - (١٤٠) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٢٥ ورقة تحت رقم ( ١٧٨٦٠) عروسي ٢٠١٨
      - (١٤١) الحموى / جـ٢ ، ص ٦١٤ .
      - (١٤٢) معجم المؤلفين، جـ١، ص ٢٠٢-٢٠٣.
- (١٤٣) ويأتى على رأس أصحاب تلك الأراء جرجي زيدان : تاريخ الأداب العربية طزم الهلال ١٩٤١ . جـ٣، ص ص ٢٧٢-٢٧٤ .
- (١٤٤) فمن تلك الكتب . مانجده في كتاب التاريخ الأدب في العصرين العثماني والجديث للدكتور على محمد حسن وهو مقرر مادة الأدب في الشهادة الثانوية الأزهرية زحيث نجد من وصفه لاتحطاط الأدب في ذلك العصر قوله :- زخفي النثر ونضبت القرائح وكان من مظاهر هذا التخلف أنه لم يكتب ، ولم يخطب في موضوعات ذات بال ، فلم يكن شغل الكتاب من الموضوعات الجادة ما يقف عنده الناقد معجباً وفي الشعر استعجمت الألسنة والأفكار والمشاعر وغير ذلك ص ص ١٤ ١٢ ط- الهيئة العامة لشئون الأميرية ١٤٢٠ هـ ١٩٩٩ م .
  - (١٤٥) البلاغة تطور وتاريخ ، مرجع سبق ذكره ، ص ٣٧٤
  - (١٤٦) الخفاجي: ريحانة الالبا، مصدر سبق ذكره، ص ص ٢٣٦ -٢٣٧.
    - . (١٤٧) الحفاجي: ريحانة الالبا ، مصدر سبق ذكره ، ص٣٦٢ .
    - (١٤٨) الحقاجي : خبايا الزوايا ، مصدر سبق ذكره ، ورقة ٣ ب .
      - (١٤٩) الحبي: جدة ، ص ٣٣٣ ،
  - (١٥٠) كتاب " نفحة الريحانة ورشفة طلاء الحانة للمحبي ونراه يقول في سبب وضعه وكان كتاب الريحانة للشهاب الخفاجي الذي أغني من الشمس والقمر طرأ علي أن اقدح في تذييله زندي واتي في محاكاته بما اجتمع من تلك الاشعار عندي وقصدي بذلك اشتغال الفكر للانضمام إلي

من فاز بأولي الذكر ، او إذا عثر تقال سيما اذا قرنت بمن جاريته في ميدان كلام او ضممت الي من باريته وانا لست له باري ١٠٠ المخطوط بالمكتبة الازهرية ، تحت رقم (٢٤٤) أباظة ٦٨٤٩ ، المجلد الأول ، ورقة ٥٠

(١٥١) حاجي خليفة : سلم الوصول الي طبقات الفحول ، مخطوط بدار الكتب ، تحت رقم ميكروفيلم ١٧٤٢١ ، ٢٥ تاريخ م ، ص ١٤٧ ·

(١٥٢) الحبي : جـ ٢ ، ص ٢٩٢ ،

(١٥٣) مخطوط بدار الكتب، تحت رقم ميكروفيلم ١٨٧٠٠ ، ١٤٦٤٨ ادب طلعت ، ورقة أب .

(١٥٤) الحموي . جـ ٣ ، ٩٦٥ م

(١٥٥) كتاب لوعة الشاكي و دمعة الباكي - لصلاح الصفدي - العلامة أبو الصفا صلاح الدين حليل بن ايبك بن عبد الله الصفدي الشافعي (ت ٧٦٤ هـ - ١٣٦١م ) .

(١٥٦) الحبي: جدا ،ص ٢٠٢.

(١٥٧) مرعي الحنبلي : غذاء الأرواح في المحادثة و المزاح ، مخطوط بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ٦٦٦٠ أدب تيمور ، ورقة ١٠١.

(١٥٨) الشربيني : هز القحوف في شرح قصيدة أبي شادوف ، إعداد . محمد قنديل البقلي ، تحت عنوان . قريتنا المصرية قبل الثورة ، ط . ذار النهضة العربية ، القاهرة ١٩٦٣، ص ١٥ .

(١٥٩) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ٧٥٣ الزكية .

(١٦٠) هدية العارفين ، مج ٥ ، ص ٥١٠.

(١٦١) مطبوع ط . مطبعة الحجر في ٤٧ صفحة ، بالمكتبة الأزهرية برقم (٣٦٥) أباظة ٢٩٦١.

(١٦٢) مخطوط بالمكتبة الأزهرية ضمن مجموعة من ورقة ٣٣ إلي ٤٨ برقم (٦٢١) أباظة ٧٢١٦.

(١٦٣) فمن ذلك ما نراه في الحكاية الثالثة عشرة و التي تضمنت فضل ليلة النصف من شعبان ، و هي الحكي أن عيسي عليه السلام - كان في سياحته فنظر إلي جبل عال فقصده فإذا بصخرة في ذروته أشد بياضاً من اللبن فصار يمشي حولها ، و يتعجب من حسنها ، فأوحي الله إليه يا عيسي أنحب أن ابينلك العجب بما تري فقال نعم يا رب فانفلقت الصخرة عن شيخ عليه مدرعة من الشعر ، و بيده عكاز أخضر ، و بين عينيه عنب ، و هو قائم يصلي ، فتعجب عيسي - عليه السلام - من ذلك افقال يا شيخ ما هذا الذي أري ؟! فقال : هذا رزقي في كل يوم . فقال له : كم تعبد الله في هذا الحجر ؟ فقال : أربعمائة سنة . فقال عيسي - عليه السلام : - الهي و سيدي ما أقول أنك خلقت خلقاً أفضل من هذا ، فأوحي الله إليه . إن رجلا من أمة محمد - صلي الله عليه وسلم - نوادر القليوبي ، ط مطبعة محمد أفتدي مصطفي ، ص١٣٥.

(١٦٤) مخطوط بدار الكتب في ٥٩ ورقة ، تحت رقم ميكروفيلم ٣٢٢٨، ٣٢٢١ب.

(١٦٥) مرعي الحنبلي : بديع الانشاء و الصفات في المكاتبات و المراسلات ، ط - مطبعة الحجر ، القاهرة: ١٢٧٥هـ ، ١٨٥٨م ، ص١

(١٦٦) كحالة : معجم المؤلفين ، مرجع سبق ذكره ، جـ١، ص٣٣.

(١٦٧) الخفاجي : ريحانة الألبا ، مصدر سبق ذكره ص ٢٥٤.

- (١٦٨) للمزيد يرجع للمحبي الخلاصة ،جـ٣ ،ص ص ٣٦٨,٣٦٩.
- (١٦٩) الحبي: نفحة الريحانة ، مصدر سبق ذكره ، جـ ١ ،ص ٤٩ .
- (١٧٠) للمزيد يرجع إلي المحبي: الخلاصة ، الخلاصة ، جـ ٢ ، ص ص ٢٩١,٢٩٠.
  - (١٧١) و انظر إلي قول أبي نواس في إحدي قصائده .
    - (١٧٢) سورة الشعراء ،أية ٢٢٤- ٢٢٥.
  - (١٧٣) الحبي : نفحة الريحانة مصدر سبق ذكره ، جـ١ ، ص ٢٧٥.
    - (١٧٤) للمزيد يرجع لنفس المصدر ، جـ ١ ،ص ٢٩٠.
      - (١٧٥) هدية العارفين ، مج ٥ ،ص ١٥٤.
  - (١٧٦) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٢٦٦ ورقة نحت رقم (٥٠٥) أباظة ٧١٠١.
    - (١٧٧) للمزيد يرجع لأصل الرسالة
    - (۱۷۸) هدية العارفين ، مج٥، ص٣٠٥.
    - (١٧٩) هدية العارفين ، مجه ، ص ٢٦٤.

# الفصل الخامس جهود العلماء في العلوم العقلية

سوف نقوم فى هذا الفصل بالحديث عن عدة علوم ، صنفها العلماء إلى أنواع متعددة ، عددية ، وطبيعة ، وتجريبية ، وسحرية ، وغير ذلك من التصنيفات المختلفة ، وهى التى تشمل علم الكلام ، الفلسفة ، المنطق ، الفلك ، الحساب ، الطب ، الأوفاق ، الزايرجا ، علم الحرف ، الكيمياء ، الحيوان ، الموسيقى ، ولما كان معظم هذه العلوم جل اعتمادها على الجوانب العقلية ، رأت الدراسة أن تدرجها جميعاً تحت مسمى العلوم العقلية ، وإن كان بعض العلماء قد صنف !! علم الكلام !! ضمن العلوم الدينية ، فقد رأت الدراسة أيضاً أن تدرجه ضمن العلوم العقلية ، وذلك لإن هذا العلم مبنى على الحجج والبراهين التى يأتى بها كل فريق ليؤكد صحة ما يذهب إليه ، وأن هذه الحجج معتمدة على الأدلة العقلية والنقلية ، هذا بالإضافة إلى وجود صله بين علم الكلام وعلم المنطق ، وهو ما سوف تشير إليه الدراسة فى ثنايا الحديث عن علم المنطق .

#### علم الكلام:

من أشهر التعريفات لهذا العلم تعريف الفارابي (ت٣٣٩هـ ـ ٩٥٠م). والذي يذهب فيه ، إلى أن علم الكلام هو صناعة أو ملكة يقتدر بها الإنسان على نصرة الأراء والأفعال المحددة التي صرح بها واضع الملة ، وتزييف كل ما خالفها بالأقاويل . (١)

ومن الواضح أن هذا العلم قد لقى نشاطاً ملحوظاً خلال العصر العثمانى بصورة لم تتوفر لأى علم آخر من العلوم العقلية ومن الطبيعى أن توجد عدة عوامل أدت إلى ذلك ، منها وجود عدد من العلماء الذين تبحروا فى هذا العلم. وأنتجوا أعمالاً صارت علامة بارزة ، ومراجع ثابتة ، واتخذ البعض منها كمناهج دراسية ثابتة لدراسة هذا العلم، وما زالت تدرس بشكل أساسى لتعليمه .

ومنها .. ما سبق وأن نوهنا إليه .. من أن هؤلاء العلماء اعتبروا أنفسهم حماة للمذهب السنى ، ومن واجبهم الدفاع عنه ضد أية أفكار أخرى كالاعتزال والتشيع . وذلك على الرغم من أن تلك الأفكار كانت شبه منقرضة بمصر خلال ذلك العصر ، ولكن اعتراضهم وردودهم على مثل تلك الأفكار كانت تظهر عند اعتمادهم على كتب

السابقين خاصة تلك التي كان لأصحابها ميول بعيدة عن توجه أهل السنة . وكثيراً ما جاءت هذه الردود على الزمخشري في مواقفه التي وافقت الفكر الإعتزالي .

ومن أهم العوامل التى أدت إلى إنعاش روح التنافس فى هذا العلم والإكثار من التصنيف حوله !! ما كان يحياه التصوف فى ذلك العصر من انتشار لم يسبق له مثيل فى أى عصر آخر !! وما نتج عنه من انسياق كثير من أفراد الجتمع وراء أتباعه والتمثل بهم، واعتقادهم فى الأولياء بدرجة كبيرة . وما كان يتبع ذلك بطبيعة الحال من طرح الكثير من الأسئلة التى تبحث عن صحة الاعتقاد فى الأولياء ، وكراماتهم ، والقول باستمرارها بعد وفاتهم . ومن معتقدات الصوفية التى شغلت جانب من التصنيف للاعتقاد فى حياة الخضر، وعدم وفاته .

وبطبيعة الحال لم تأت كتابات علماء ذلك العصر ـ خلال القرن محل الدراسة ـ على وتيرة واحدة ، بل تعددت أشكالها ، فمنها الأعمال الفردية المبتكرة والشروح والتعليقات عليها . ومنها التى تخص إحد جوانب علم الكلام . ومنها كتابات جاءت على هيئة شروح وحواش على أهم ما صنف فى ذلك العلم . ومنها تلك التى تضمنت الإجابة عن الأسئلة التى رفعت إلى العلماء حول موضوعات علم الكلام .

ويأتى على رأس هذه الأشكال ، قيام من تبحر فى هذا العلم بتأليف كتب منفردة عن العقيدة على هيئة النظم ، ولا يخفى علينا أن مثل تلك الأعمال لم تكن على وتيرة واحدة من الإجادة والقيمة ، ومن ثم تفاوتت فى ذيوع شهرتها، واهتمام العلماء بها .

وفى مقدمة من نظم العقيدة \_ آنذاك \_ الشيخ أحمد الوراثى المصرى الصديقى (ت١٠٣٢هـ عند وصف المجبى المديقة المجبى المديقة المجبى المبين لنا السبب فى ذلك ، إذ يقول: اللها حسن أسلوب لكن عباراتها مغلقة المارا)

ومن أهم وأشهر المنظومات التي ألفت في هذا العلم خلال ذلك القرن ، منظومة إبراهيم اللقاني (ت٤٠١هـ .. ١٦٣١م) .وهي منظومة في العقائد سماها الجوهرة التوحيد الله الله الحبي أن اللقاني قد وضع منظومته تلك في ليلة ، بإشارة شيخه في التربية والتصوف الشيخ أحمد الشرنوبي ، ولمؤلفها ثلاثة شروح لها . الأول مطول سماه العمدة المريد لجوهرة التوحيد الوالثاني تلخيص له سماه التلخيص التجريد لعمدة المريد لجوهرة التوحيد الله والثالث وسط لم يحرره فلم يظهر.(٥)

ومن عظم أهمية تلك المنظومة تنافس العلماء على شرحها وحفظها ، وأعدوها ضمن المناهج الثابتة التى تدرس للطلبة فى هذا العلم . وما تزال إلى اليوم تعتبر منهجاً دراسياً ثابتاً لعلم التوحيد على طلبة المرحلة الثانوية الأزهرية . (٦)

ويأتى على رأس من اهتم بشرح تلك المنظومة ، عبد البر بن عبد الله بن محمد ابن على بن يوسف الأجهورى(ت١٠٧٠هـ ـ ١٦٥٩م). الذى قام بوضع شرح عليها سماه ١١ فتح القريب الجيد بشرح جوهرة التوحيد ١١.(٧)

ومن أبرز من قام بالتأليف على تلك المنظومة عبد السلام اللقانى (ت١٠٧٨هـ ومن أبرز من قام بالتأليف على تلك المنظومة عبد السلام اللقائد . وعا يدل على ذلك تصانيفه فيه . منها أنه قام بشرح منظومة والده !! جوهرة التوحيد !! السالفة الذكر ـ ستة شروح . (^) ومن تلك الشروح شرح بعنوان !! إتحاف المريد بجوهرة التوحيد . فرخ منه سنة ١٤٧هـ (١٦٣٧م) . ولعظم قيمة هذا الشرح يوجد له في المكتبة الأزهرية ما يقرب من اثنتى عشرة ومائة نسخه . (٩) وأخر بعنوان !!إرشاد المريد بجوهرة التوحيد .

وعن قام بشرح تلك المنظومة أيضاً، عبد المعطى بن سالم بن عمر الشلبى السملاوى (ت١١١هـ ١٦٩٨م). (١١)

ومن أصحاب المنظومات في ذلك القرن على الأجهوري (ت١٠٦٦هـ ١٠٦٥م). الذي نجد له منظومة في العقيدة سماها !! فصول البدائع !! ثم قام بشرحها وسمى شرحه بـ !! خلاصة فصول البدائع !! (١٢)

وهناك أبو زكريا يحيى بن محمد النافلتى المليانى ـ المكنى بأبى البركات المغربى الجزائسرى شم المصرى المالكسى الأشمعسرى ـ المشهور بـ الشماوى (ت١٩٦هـ معمد ١٩٦٥م).الذى وضع منظومة في ( لا إله إلا الله ) ثم قام بشرحها . (١٣)

تلك إذن أهم ما وضع من منظومات في العقيدة ـ أنذاك ـ وكما هو واضح فإن تلك المنظومات قد تفاوتت من حيث الإجادة والقيمة . وهو ما يؤكده إقبال العلماء على إعادة إنتاج منظومة دون أخرى . ولا يخفى علينا أن من أهم الأسباب التي جعلت هؤلاء العلماء يقومون بنظم العقيدة كما رأينا ، هو تقديم هذا العلم بصورة سهلة ومبسطه لطلبة العلم. وهذا ما لمسناه من منظومة اللقاني "جوهرة التوحيد "ا، التي ما زالت إلى اليوم تدرس بالمعاهد الأزهرية . على أن أهم ما يلفت الانتباه فيما سبق عرضه . أن العالم عقب

وضعه للمنظومة يقوم بشرحها ، وقد يرجع السبب فى ذلك إلى طبيعة المنظوم ، إذ يضطر العالم حين صياغة المادة بطريق النظم أن يعرضها بصورة مجمله ومغلقه، الأمر الذى يحتاج إلى شرح ما أستغلق ، وليس ثمة خير من يقوم بذلك من واضع المنظومة .

وإذا كان بعض العلماء قد تناولوا هذا العلم بصورة إجمالية عن طريق النظم كما لاحظنا فإنهم قد وضعوا الكتابات الأخرى بالأسلوب النثرى المعتاد، ونجد في طليعة من قام بذلك، أحمد بن على بن محمد الشناوى (ت١٦٢٨هـ ١٦١٩م). الذي قام بوضع مؤلف في ذلك بعنوان ١١ أقليد الفريد في تجريد التوحيد ١١.(١٤)

ومنها ما نجده لـ أحمد المقرى (ت ١٠٤١هـ ١٠٤١م). الذى صنف عملاً بعنوان الإضاءة الدجنة بأنوار عقائد السنة المراماً عام أحمد الغنيمي (ت ١٠٤٤هـ ١٠٤٣م). بوضع مؤلف بعنوان السديد في بيان التوحيد المراماً)

وهناك محمد بن على الملاطى الملقب بدنيازى المصرى (ت١١٥هـ ١٦٩٤م). الذى وضع رسالة في نفس الموضوع . (١٧٠ كما نجدك محمد بن قاسم إسماعيل البقرى (ت١١١هـ ١٧٠٠م). مؤلفاً بعنوان "أغنية الطالبين ومنية الراغبين في علم التوحيد (١١١١هـ ١١٠٠٠م).

إذا ففيما يبدو أن هذه الأعمال وضعت لتوضيح علم التوحيد وتقديمه في أسهل صوره، وهو ما يتوافق مع نفس الهدف الذي أقدم العلماء من أجله على تصنيف هذا العلم عن طريق النظم. وكما هو واضح أن جهود هؤلاء العلماء في تناول علم التوحيد في أعمال مستقلة ومبتكره، سواء كان على طريق النظم، أو غيره، قد جاءت قليلة، وقد يكون تفسير ذلك ما كان يشعر به علماء تلك الفترة من التحرج عند الإقدام على وضع الأعمال المبتكرة في كافة العلوم. وعا يؤيد هذا ما سنراه من كثرة مشاركة هؤلاء العلماء في إعادة إنتاج أهم الكتب التي تناولت هذا العلم.

ومن أهم المشاركات التى استحوذت على قدر كبير من نتاج علماء ذلك القرن فى هذا العلم ، تلك التى أتت على هيئة شروح وحواش لأهم ما تم تصنيفه من قبل . ولم نر كتاب تناول ذلك العلم ونال اهتمام علماء ذلك القرن مثل ما ناله كتاب " أم البراهين " للسنوسى (١٩) (ت٥٨هـ - ١٤٩٠م) ومن فرط اهتمامهم واجتماعهم على هذا الكتاب يخيل إلينا أنهم تسابقوا في شرحه وتعليق الحواشى عليه .

ونجد في طليعة من قام بالتأليف على هذا الكتاب، العالم أحمد الغنيمي الذي

قام بوضع حاشية على مقدمة أم البراهين . سماها <sup>11</sup> بهجة الناظرين فى محاسن أم البراهين <sup>(٢٠)</sup> وقد قال عنها: إنها من أجل مؤلفاته ، وبلغت ما يقرب عن نحو تسعين كراسة صغيره لم تكمل . (<sup>٢١)</sup>

وبمن قام بوضع تحريراته على شرح السنوسيه ، العالم ياسين العليمى (ت١٠١٦ هـ - ١٦٥٠م) الذي قام بوضع حاشية على شرح السنوسي على أم البراهين . (٢٢)

ومنهم العالم على المجدولي المالكي (ت١٠٦٥هـ ـ ١٦٥٤م). الذي قام بوضع حاشية على شرح السنوسيه بعنوان ١١ الفيوضات الربانية على شرح السنوسيه ١١.(٢٣) كما نجد العالم محمد بن محمد بن المصرى ـ كان موجوداً سنة ١٦٦هـ ـ (١٦٥٥م). حاشية على ذلك الشرح بعنوان ، غاية الطالبين لما تضمنته أم البراهين ١١.(٢٤)

ومن المهتمين بوضع تحريراته على ذلك الكتاب وشرحه، العالم داود الرحمانى (ت١٩٨٨ - ١٦٦٧م). حيث نجد له مؤلفين في ذلك الأمر، الأول حاشية على الشرح (٢٥٠) والثانى كتابه المسمى المالتحفة السندسية لمن يشتغل بشرح السنوسية ال(٢٦) ومن هذا العنوان يبدو لنا أنه تناول الكتاب بزاوية مختلفة عن الحواشى السابقة الذكر. ويشير في مقدمة كتابه هذا، الأنه لما طالع عقيدة السنوسى تلك ـ ويقصد بها كتاب أم البراهين ـ طلب منه جماعة من الفضلاء ضبط بعض الألفاظ والإعراب الوغير ذلك الكثير.

ولم يكتف هؤلاء العلماء بشرح ذلك الكتاب وتعليق الحواشي على شرحه ، بل قاموا بنظمه أيضاً ، فقد قام محمد بن السيد موسى بن محمد الحجازى (ت١٠٦٥هـ محمد ١٦٥٤م) بذلك وسمى كتابه ١١ الحجة في نظم أم البراهين ١١. (٢٧) ومنهم الشيخ محمد بن أحمد بن على البهوتى الحنبلى (ت١٠٨٨هـ ـ ١٦٧٧م) الذى قام بنظم ذلك الكتاب تحت عنوان ١١ الحجة في نظم أم البراهين ١١. (٢٨)

ومن كتب العقيدة التى نالت اهتمام علماء ذلك القرن . وظهرت لهم تصنيفات عليها ، كتاب العقائد النسفى السيخ نجم الدين أبى حفص عمر بن محمد (ت٧٣٥هـ ـ ١١٤٢م). وهو متن متين اعتنى به جم غفير من العلماء للتصنيف عليه (٢٩) ونرى العلماء المهتمين بهذا العلم فى ذلك القرن قد تناولوا هذا الكتاب بالتصنيف عليه بعدة صور، فمنهم من نظمه ، ومنهم من وضع التحريرات على أهم شروحه (٣٠)

وأقبل علماء فترة هذه الدراسة بالتصيف على ذلك الكتاب وشرحه المذكور، فمنهم من قام بنظمه (٣١) وغيره الذي وضع الحواشي على شرحه (٣٢)

ومن الكتب التى تناولت الحديث عن العقائد ، ونالت اهتمام علماء تلك الفترة ولكن بصورة أقل من الكتب السالفة الذكر . كتاب عقيدة ابن أبى زيد القيروانى. (٣٢) إذ نرى على الأجهورى يقوم بوضع شرح لتلك العقيدة .(٣٤)

ومنها "ا تذكره القرطبي المراهم التي اهتم عبد السلام اللقاني بتعليق تحريراته عليها على شكل حاشية .(٣٦)

هذه أهم الكتب التى تناولت العقيدة بين طيات أوراقها وما صنف عليها من أعمال علماء ـ فترة دراستنا ـ وكما هو واضح أن هذه الأعمال قد تفاوتت فيما بينها من درجة جذب انتباه العلماء إليها . وذلك حسب إجادتها وقيمتها العلمية ، على أن أهم ما يشار إليه فى هذا الصدد . أن معظم أعمال هؤلاء العلماء جاءت على الشروح لا على المتون نفسها . وهو ما يؤكد ما نوه إليه سابقاً من أن علماء تلك الفترة لم يكن يعنيهم إعادة إنتاج كتب السابقين بقدر ما كان يعنيهم مدى الإضافة والإفادة التى سوف تعود من وراء كتاباتهم على تلك الكتب .

على أن الناظر فى هذه الأعمال التى جاءت على كتب السابقين ، والأعمال المستقلة ـ التى أشير إليها من قبل ـ يجد أن علماء تلك الفترة قد جاءت كتاباتهم فى هذا العلم بصورته الإجمالية من ثلاث زوايا ، وهو الأمر الذى لم يتوفر لأى علم من العلوم الأخرى . وهذا ما لا شك فيه يعد مؤشراً قوياً إلى إدراك هؤلاء العلماء الحاجة الملحة إلى توضيح هذا العلم . وإبرازه فى أكثر من صورة ليتمكن الجميع من الاستفادة به سواء كانوا من طلبة العلم أو غيرهم ، ولما كان هذا العلم من أكثر العلوم احتكاكاً بأفراد المجتمع ، وخاصة فى نواحى العقيدة ، لنا أن نتساءل إذا ما هو دور العلماء فى تقويم المسار العقائدى لأبناء مجتمعهم ، وتصحيح المفاهيم لديهم ؟ هذا ما سنعرفه فى الصفحات القادمة .

إن من أهم أشكال مصنفات علم الكلام ، خلال ذلك القرن ، تلك الأعمال التى تعالج جوانب معينة من هذا العلم ، والتى تدل دلالة واضحة على أن هؤلاء العلماء قد وضعوا أيديهم على مواطن سوء الفهم التى تعترى عقيدة الناس ـ أنذاك ـ والتى جاءت تلبية لحاجة أفراد المجتمع إلى توضيحها لهم. وقد جاءت معظم المصنفات التى تناولت هذه الجوانب على هيئة رسائل .

وكما عودنا دائماً مرعى الحنبلى (ت١٠٣٣هـ ـ١٠٢٣م). أن يكون في طليعة المهتمين بعلاج أدواء الجتمع ، فإنا نرى له أكثر من مصنف في هذا العلم ، وكلها تدل على أنها أتت لتوضيح أكبر قدر ممكن من الأمور التي تطلبت حالة الجتمع توضيحها ، وذلك لبعض القصور في معرفتها . ومن تلك المصنفات . كتاب بعنوان " توضيح البرهان في الفرق بين الإسلام والإيمان " ، وأخر بعنوان " إرشاد ذوى العرفان بما في العمر من الزيادة والنقصان ". وغيرهما بعنوان " تحقيق المقالة هل الأفضل في حق النبي الولاية أو النبوة أو الرسالة ؟ اا .(٣٧)

ومن أعماله أيضاً في هذا الجال ، تلك المتعلقة بأمور أخروية ، أو غيبية . منها كتاب بعنوان " تحقيق البرهان في إثبات صفة الميزان ". ومنها أيضاً " تحقيق الخلاف في أصحاب الأعراف ". وغيره بعنوان " توقيت الفريقين على تخليد أهل الدارين ، ومن تلك النوعية كتاب بعنوان " أرواح الأشباح في الكلام على الأرواح " (٢٨)

وهناك مؤلف أخر له في هذا الشأن بعنوان <sup>11</sup> بهجة الناظرين وأيات المستدلين <sup>11. (٢٩)</sup>قال عنه صاحب الفوايد: إنه أتى في عشرين كراسه ، اشتمل على العجايب والغرايب ، وفرائد الفوائد <sup>11. (٤٠)</sup>

ومن العلماء الذين صنفوا على شاكلة هذا الأمر، محمد حجازى الواعظ (ت٥٣٥هـ ١٦٢٩م). الذى وضع رسالة بعنوان "القول المشروح في النفس والروح ١١.(٤١)

ومن أبرز علماء العصر العثمانى فى هذا العلم خلال فترة دراستنا أحمد الغنيمى (ت٤٤ هـ ١٦٣٤م). الذى نرى له فيما يخص هذا الجانب أكثر من مصنف ، من ذلك رسالة فى ال أن الله سبحانه وتعالى قديم بالـذات والزمان ال. وقد قال عن سبب وضعها وذلك : الرداً على من أعترض علينا فى خطبة حاشيتنا أم البراهين ، حيث قلنا فيها ذلك ، وهى مفيدة عزيزة الله الذاتية أخرى ، الفى صفات الله الذاتية ال، ويليها جواب سؤال يتعلق بالمستحيل . (٤٢)

ومن المهتمين بهذا العلم والتصنيف على الشكل السابق الذكر على الحلبى (ت ١٠٤٤هـ ١ على الحلبى (ت ١٠٤٤هـ ١ على المقال (ت ١٠٤٤هـ ١٠٤٩م). إذ نجد له أكثر من مصنف ، منها ما كان بعنوان أن أنواع الحال الفلاء وعيره بعنوان عقيدة المرجان فيما يتعلق بالجان الله وحده من أي أنواع القول المطاع في الرد على قول الابتداع الملاء الملاء الملاء على الرد على قول الابتداع الملاء ال

وعن صنف على هذا الشكل أيضاً على الأجهورى(ت١٠٦٦هـ ـ ١٦٥٥م) . وذلك بوضعه مصنف بعنوان !! الالتجاء إلى المنان في أسباب حفظ الإيمان !!.(٤٦)

ومن المهتمين بالنصنيف على الصورة السابقة أيضاً شهاب الدين الخفاجى. الذى قام بوضع رسالتين الإظهار بعض الأمور الخاصة بالإيمان . الأولى في أأ الإيمان وكونه مخلوقاً أو غير مخلوق أأ. والأخرى في أا الإيمان وهل يكون بمشيئة الله أم لا أا. (٤٧)

ومن الأعمال الهامة التي أتت على هذا الشكل . تلك الرسالة التي قام حسن الشرنبلالي. بوضعها بعنوان " إكرام أولى الألباب بلذيذ الخطاب " . (٤٨) وكما تعلم أن هذا الرجل قد غلب على اهتمامه الجانب الفقهى ، وأن معظم رسائله التي وضعها عبارة عن إجابات لأسئلة رفعت إليه . ولكن الناظر إلى منهجه في هذه الرسالة يرى أنها أولا بعيدة عن النواحي الفقهية . وهي ثانياً لم تكن إجابة على سؤال وجه إليه، ولكنها أتت بعد تفكر في قوله تعالى : " وإذ قال ربك للملائكة إني جاعل في الأرض خليفة .. الآية بعد تفكر في الطريقة التي يكلم الله \_ ( \_ بها الملائكة، هل هي كطريقة كلامه وخطابه للأنبياء ؟ ثم تطرق لأمور أخرى ، منها كيفية خطابه جل علاه لنبيه محمد \_ ( \_ في معراجه إليه ، ورؤيته \_ ( \_ لربه عز وجل في الملأ الأعلى . ولقد عالج الشرنبلالي الأمور التي تضمنتها رسالته بصورة تكشف عن تبحر وتعمق في علم التوحيد ، فقد جمع معظم الأراء التي قالها السابقون من العلماء ، ثم حاول التوفيق بينها والرد على بعضها.

ومنها الرسالة التى تنسب للعالم على الشبراملسى (ت١٩٧٧هـ ١٩٦٦م). فى المعنى اللاهوت والناسوت المراء أيننما ما وجد لـ أحمد بن عبد الغنى الدمياطى (ت١٦١٦هـ ١٧٠٤م) من مصنف بعنوان الذخائر المهمات فيما يجب الإيمان به من مسموعات المراء)

فهذا إذن أهم ما تناوله علماء تلك الفترة من موضوعات في هذا الجانب، وكما هو واضح أن الكثير من تلك الموضوعات متعلق بالأمور الغيبية ، وقد يرجع ذلك إلى أنها من أكثر الأمور التي تتطرق إلى أذهان الكثير من الناس ـ العامة منهم ـ الأمر الذي حدا بأولى العلم أن يوضحوا تلك الأمور ، وينهضوا إلى تصحيح ما يترامى إلى إسماع أبناء مجتمعهم من مفاهيم خاطئة حولها ، ولما كان الإيمان بتلك الأمور يعد من أركان الإيمان الهامة فلم ينس هؤلاء العلماء أن يفردوا المؤلفات الخاصة لتوضيح الإيمان وإبراز أهم أسباب حفظه .

وباعتبار أن التصوف كان من أكثر الظواهر الاجتماعية التى استشرت بين مجتمعات ذلك العصر ، وما كان يصحب ذلك من تسرب بعض المعتقدات الخاطئة لذا لنا أن نتساءل ما هو دور علماء ذلك القرن فى تصحيح تلك المعتقدات ، والتصدى لما كان يروجه بعض المتصوفة من تلك المفاهيم ؟.

فى الحقيقة يعتبر الحديث عن التصوف من أهم الجالات التى تناولتها أقلام المهتمين بعلم الكلام فى تلك الفترة وذلك نظراً لاستشراء ظاهرة التصوف بين أفراد المجتمع ، وما تبع ذلك من انتشار بعض المعتقدات الخاطئة لدى الكثيرين ، كالاعتقاد فى كرامات الأولياء فى حياتهم واستمرارها بعد وفاتهم ، وما كان يصاحب هذا الاعتقاد من التوسل لهم وتقبيل أعتابهم وغير ذلك من الأفعال ، ومن المعتقدات ما قاله الصوفيه عن بقاء الخضر حياً ، وعدم وفاته .

ويأتى فى طليعة معتقدى التصوف فى ذلك القرن ، العالم عبد الرءوف المناوى (ت٢٦٠ هـ ـ ١٦٢١م). الذى كان له اهتمام بالغ بالدفاع عن التصوف ومعتقديه ، ووضع فى ذلك العديد من المؤلفات منها كتاب !! إرخام أولياء الشيطان بذكر مناقب أولياء الرحمن !! (٢٥) ويقصد بأولياء الشيطان هنا ، المنكرون لكرمات الأولياء ومع ذلك لم يكن المناوى من المغالين فى تصوفهم ، حيث كان يقف موقفاً معادياً ضد المغالين فى تصوفهم الذين يبالغون فى وصف الأولياء . حتى أنه وصف هؤلاء المغالين بأهل الإلحاد . ومن ذلك ما أورده فى كتابه !! الكواكب الدرية فى تراجم الصوفية !! إذ أنه يرى أن الولى ، لا يبلغ درجة النبى ، ولا تسقط عنه التكاليف بكمال الولاية كما إدعى بعض أهل الإلحاد والاتحاد . حيث أشار إلى مزاعم هؤلاء قولهم : !! إن الولى إذا بلغ الغاية فى الحبة وصفاء القلب وكمال الإخلاص ، سقط عنه الأمر والنهى ، ولم يضره ذنب ، ولا يدخل النار بارتكاب الكبائر !! ثم يعقب بقوله : !! وذلك باطل بإجماع المسلمين ، ثم يدخل النار بارتكاب الكبائر !! ثم يعقب بقوله : !! وذلك باطل بإجماع المسلمين ، ثم النبى - فقيل هى أفضل لما فيها من معنى التقرب وكمال الإخلاص ، وقيل بل نبوته لما النبى - فقيل هى أفضل لما فيها من معنى التقرب وكمال الإخلاص ، وقيل بل نبوته لما فيها من الوساطة بين الحق والخلق ، ثم إن ظهور الكرامة لا يدل على أفضلية ، وإنما هى فيها من الوساطة بين الحق والخلق ، ثم إن ظهور الكرامة لا يدل على أفضلية ، وإنما هى فيها من الوساطة بين الحق والخلق ، ثم إن ظهور الكرامة لا يدل على أفضلية ، وإنما هي قوة الإيقان وكمال العرفان !! (٢٥)

ومن تلك المؤلفات التى جاءت لتؤيد ما يعتقده المتصوفة رسالة العالم محمد الشويرى (ت١٠٦٩هـ ١٠٦٥م) في كرامات الأولياء ، وقد وضعت كإجابة على بعض

الأسئلة لهذا العالم المتصوف ، وكانت معظم الأسئلة تدور حول معتقدات المتصوفة عن الأولياء وكراماتهم ، وجاءت الإجابة بما يؤيد صحة هذه المعتقدات ، وجواز كل ما يفعله المتصوفة . (٥٤)

وقد أتت بعض هذه المصنفات بلهجة شديدة مليئة بالتعصب لمعتقدات الصوفية ، والوعيد لمن ينكر ذلك ، وهو ما نراه العالم عبد الباقى الخزرجى (ت١٦٦٨هـ ١٩٦٧م) من وضعه رسالة بعنوان ١١ السيوف الصقال فى رقبة من ينكر كرامات الأولياء بعد الانتقال الـ (٥٠)

وهناك بعض الكتابات التى وضعت لتأييد تلك المعتقدات مع ذكر الكثير من الأدلة على إثبات صحتها وهو ما نجده لـ أحمد بن السيد الحموى (ت١٠٩٨هـ ١ ١٠٩٨م) من مصنف بعنوان !! نفحات القرب والاتصال بإثبات التصرف لأولياء الله تعالى، والكرامة بعد الانتقال !!.(٢٥) وأيضاً ما نراه لـ إبراهيم البرماوى (ت١١٠٨هـ ١٦٩٤م). الذى وضع رسالة بعنوان !! الدلائل الواضحات فى إثبات الكرامات والتوسل بالأولياء فى الحياة وبعد الممات !!.(٥٧)

ولم يعدم هذا الجال من وجود بعض الكتابات التى جاءت رداً على ما يفعله بعض المتصوفة المغالين فى معتقداتهم ، ومن ذلك ما نراه من الشيخ صفى الدين محمد بن أبى أحمد \_ وهو من علماء ذلك القرن \_ الذى قام بوضع مصنف تحت عنوان الصاعقة الحرقة على المتصوفة الرقصة الرقصة الرقصة المرقصة المرقصة المرقصة الرقصة المرقصة المرقصة

وضمن معتقدات المتصوفة والتي دافعوا عنها في كتاباتهم الاعتقاد في بقاء حياة الخضر وعدم وفاته ، ويأتي في مقدمة من أفرد لهذا الأمر الأعمال الخاصة به، أحمد الغنيمي. وذلك بوضعه مصنفاً بعنوان !! القول المقبول في الخضر هل هو بني أم ملك أم رسول ؟ !!.(٥٩) كما نجد الشيخ العالم نوح الرومي (ت١٧٠هـ ١٦٥٩م). يضع رسالة تؤيد هذا المعتقد تحت عنوان !القول الدال على حياة الخضر ووجود الإبدال!!.(٢٠)

وعلى الجانب الآخر نرى مرعى الحنبلى. يقول بوفاة الخضر معتمداً فى ذلك على أراء أستاذه ابن تيمية ويضع فى ذلك مؤلفاً بعنوان " الروض المنطق فى الكلام على الخضر "! (١١) وفى الواقع لم تقف ردود هذا الرجل على الصوفية عند هذا العمل فحسب، بل له معهم جولات سابقه، منها كتابه "ا رفع الشبهة والغرر على من يحتج

على فعل المعاصى بالقدر 11، عرض فيها بالاتحادية والحلوليه الذين وقعوا فى الإباحية ، وغرقوا فى المعاصى وتركوا الفرائض مجتمعين على هذا بأنه مقدر عليهم ، لا يستطيعون تركه ، وقد اعتمد الشيخ مرعى فى هذا الموضوع على أراء ابن تيمية أيضاً . (٦٢)

وهكذا يبدو لنا وفرة مؤلفات أهل التصوف ، تلك التى تؤيد ما ذهبوا إليه من معتقدات ، وهذا يحمل الكثير من المؤشرات ، لعل من أهمها أنها كانت تؤكد على وجود الكثير من المشككين فى صحة هذه المعتقدات ، عا دعى إلى إنتاج وفرة من الكتابات للإجابة عن الأسئلة التى تطرح فى هذا الشأن الأمر الذى يشير فى حد ذاته إلى أنه قد ظهرت روح فكرية نادت بنبذ تلك الأفكار والمعتقدات الصوفيه ، وأن هذه الروح قد سبقت الدعوات ـ كالدعوة السلفية (الوهابية ) فى نجد ـ وغيرها . التى ظهرت فى البلاد الإسلامية الأخرى . هذا وإن كان ثلة من علماء ذلك القرن قد اعتقدوا التصوف ، إلا أنهم اتخذوا موقفاً معادياً للمتصوفة المغالين فى بعض القضايا .

تلك إذن إطلاله سريعة على الدراسات الخاصة بعلم الكلام خلال ذلك القرن ، ويتضح لنا منها مدى النشاط الذى لقيته تلك الدراسات ، وقد كشف لنا هذا النشاط عما كان يتمتع به ذلك القرن من وجود شخصيات علمية ذات كفاءة عالية فى هذا العلم، وإدراك تلك الشخصيات لأهمية علم الكلام فيما يخص العقيدة الإسلامية ، ومن ثم جاءت كتاباتهم بما يتناسب وفئات المجتمع المختلفة ، كما لمسنا أنهم وضعوا أيديهم على مواطن الخلل التي تؤثر على بعض جوانب العقيدة لدى الكثير من أفراد المجتمع ، فجعلوا أقلامهم بمثابة الطبيب الذى يضع الدواء والوقاية ، وأخيراً رأينا ما لمسه هؤلاء العلماء من انتشار التصوف وما تبعه من انتشار البدع والمغالاة فى بعض المعتقدات ، وتصديهم لتصحيح المفاهيم وهو ما يكشف لنا أولاً وأخيراً عما كانت تنبض به الحياة الفكرية أنذاك من روح نشطة ومستمرة فى أداء رسالتها .

#### علمى الفلسفة والمنطق: (٦٣)

من المفيد لنا قبل الخوص في معرفة مدى اهتمام ومشاركة علماء العصر العثماني وخاصة القرن محل الدراسة بهذين العلمين ، أن نلقى نظرة موجزة سريعة على موقف علماء العالم الإسلامي - في العهود السابقة - تجاههما ، لمعرفة مدى تأثير هذا الموقف على تناول علماء القرن الحادى عشر الهجرى - الـ١٧م - لكلا العلمين .

من الواضح أنه قد تتابعت بعض العوامل والأحداث الهامة التى جعلت مصر وغيرها من أقطار العالم الإسلامى الأخرى تبتعد عن هذين العلمين وتكون حذره فى التعامل معهما ، فكما نعلم أن مصر منذ دخولها الإسلام هى وغيرها من الأقطار الأخرى كانت تسير على مذهب أهل السنة ، هذا المذهب الذى كان بسيطاً فى عقيدته ، وتمسك أصحابه بالنصوص الشرعية . وتقديها على العقل مع عدم أهمالهم له . وبذا كانوا بعيدين فى تعاملهم مع الفلسفة والمنطق . هذا بخلاف المذاهب الأخرى ، وخاصة المعتزلة الذين قدموا العقل على التمسك بالنصوص الشرعية ، ومن ثم كان من أهم الأسلحة التي اعتمدوا عليه فى ذلك سلاح الفلسفة والمنطق .

ولقد ناصب المعتزلة مذهب السنة العداء ، كما فعلوا مع الزنادقة وغيرهم ، ولقد اشتد هذا العداء عندما اقتنع خلفاء الدولة العباسية بمذهب الاعتزال ، فأوغرت قلوب هؤلاء الخلفاء ضد أصحاب المذهب السنى، فحدث لهم ما يشبه الاضطهاد من قبل هؤلاء الخلفاء . وكان ذلك في النصف الأول من القرن الثالث الهجرى ، وشيع غير يسير من النصف الثاني منه ، حتى ظهر الخليفة المتوكل الذي انتصر لمذهب السنة على المعتزلة . (15) وقد ترتب على ذلك أن ورث أصحاب مذهب السنة الكره لتلك العلوم ، مع كرههم لمن تسلحوا بها وهم المعتزله .

واستمر العمل في مصر بهذا المذهب إلى أن ظهر العبيديون الذين استقلوا بمصر عن الخلافة العباسية ، وأقاموا خلافتهم الفاطمية ، وكما نعلم أن تلك الدولة أبطلت العمل بالمذهب السنى وعملت على نشر مذهبها الشيعى بشتى الوسائل ، ولما كان مذهبهم شديد الغموض لاعتماده على العقل أكثر منه على النقل ، لذا ظهر ميل هذه الدولة إلى الفلسفة لحاجتها إلى نشر تلك العقيدة التي شعرت يومتذ بغرابتها كل الغرابة عن الأوساط السنية في مصر . (١٥)

واستمر الحال على ذلك بتعطيل العمل بالمذهب السنى ، والعمل بالمذهب الشيعى ، حتى تم الأمر لصلاح الدين الأيوبى بالقضاء على الخلافة الفاطمية ، ومن ثم عطل العمل بالمذهب الشيعى ، وأعاد العمل مرة أخرى بالمذهب السنى في مصر ، وسيراً على قواعد المذهب السنى نجد أن كلاً من الدولتين الأيوبية والمملوكية قد التحذنا موقفاً متشدداً ضد علمى الفلسفة والمنطق والمشاركين فيهما .

فمن ذلك ما أمر به صلاح الدين ولده الملك الظاهر بإبعاد االسهروردى العن حلب لإنه كان من المشتغلين بعلوم الأوائل وله عدة تصانيف فيها . (٦٦) أيضاً ما قاله ابن

الصلاح الشهرزورى (ت٦٤٣هـ ـ ١٦٤٥م). من أن الفلسفة أس السفة والانحلال ، والمنطق مدخل الفلسفة ، ومدخل الشرشر !! (٦٧) وها هو العالم الإسلامى المفسر الشيخ أثير الدين أبو حيان محمد بن يوسف الأندلسى (ت٤٧هـ ـ ١٣٤٥م). يصف في تفسيره المسمى بد !! البحر الحيط !! الفلاسفة بأنهم سفهاء وجهالاً ، وأنهم أعداء الأنبياء ، والمحرفون للشريعة الإسلامية . (١٨) وغير ذلك من أمثلة الكراهية الأخرى ـ وما من شك في أن أراء هؤلاء العلماء ما كانت إلا تعبيراً عن الرأى السائد في البيئات السنية في مناطق واسعة من العالم الإسلامي في تلك الفترات .

وهكذا اتضح لنا كيف ترسبت فى أذهان المسلمين فى تلك العهود كراهية الفلسفة والفلاسفة : وما يتبعها من علوم ، ولنا أن نتساءل إذا ما مدى تأثير هذا الموقف الذى اتخذه علماء تلك الأزمنة تجاه هذين العلمين ، على علماء العصر العثمانى ، ومدى مشاركتهم فيهما ؟.

فى الحقيقة لو نظرنا نظرة فاحصة فى تراث ذلك العصر ، لوجدنا أن هذا الموقف الذى أتخذ من قبل علماء العالم الإسلامى فى تلك العهود ، كان له تأثيره البالغ فى جانب واحد ، دون غيره .

قأما الجانب الذى كان فيه هذا التأثير بالغاً ، فهو عدم تعمق علماء ذلك العصر فى دراسة الفلسفة وإعطائها نفس الاهتمام الذى أعطى لباقى العلوم الأخرى ، ولذلك نرى أنه من العسير جداً أن يكون ذلك العصر قد أنجب من يستحق أن يشار إليه بالبنان على أنه فيلسوف ، سواء من قريب أو بعيد ، أو تكون له مشاركة فى الفلسفة بنفس حجم ما شارك به فى العلوم الأخرى ، أو حتى أى مساحة من المناهج التعليمية داخل الأزهر أو غيره .

أما الجوانب التى لم يكن للموقف المشار إليه أدنى تأثير عليها ، منها النظرة العامة وموقف علماء ذلك العصر تجاه تلك الفنون والمشاركين فيها. إذ نجدها مغايرة تماماً لنظرة علماء العهود التى سبقتهم ، فلم نرهم انقصوا من قدرها ، أو أشاروا إلى المشاركين فيها بالسفة والجهل ، ولم يرموهم بالكفر ، ولم يقوموا بإصدار الفتاوى لتحريم التعامل مع هذه الفنون ، كما فعل سابقوهم .

بل بالعكس نراهم عندما يقومون بالترجمة لعلماء عصرهم كانوا يتلمسون لهم أدنى مشاركة في هذه الفنون حتى يضيفوا لهم بعض المزايا التي ترفع من

قدرهم. (٦٩) وليت الأمر وقف عند بحث هؤلاء العلماء عن مشاركة أقرانهم في الفلسفة والمنطق وحسب ، بل وصل الأمر إلى البحث عن مشاركة لهؤلاء العلماء في الفنون الأخرى كالأوفاق ، والزايرجا التي تنسب لعلوم السحر ، وهو ما سنعرفه بوضوح في حينه .

ومن هنا نرى كيف أن هؤلاء العلماء كانوا يحترمون من كانت له أدنى مشاركة فى تلك الفنون ، ويرون فيمن له مشاركة فيها ميزة عن غيره . ولعل سائل أن يسأل لم جعلت تراجم هؤلاء العلماء المقياس على ما أقول ؟ وتكون الإجابة على مثل هذا السؤال، أن هؤلاء العلماء الذين قاموا بترجمة أبناء عصرهم كانوا خير ناقل لما يحدث فى الأوساط العلمية آنذاك ، من شتى المواقف التى يتخذها علماء عصرهم تجاه العلوم المختلفة ، لأن أغلب المادة التى يستقون منها تلك التراجم ما يتفوه به العلماء أنفسهم .

أما مشاركة علماء ذلك القرن في كلاً العلمين فنجدها كالآتي :-

ففيما يتعلق بالفلسفة ـ فكما نوهنا ـ كان احتكاكهم بهذا العلم قليلاً نادراً ، ولذا فقد أتت مشاركتهم محدودة للغاية ، ومنها ما نجده لـ عبد الرءوف المناوى من شرح على قصيدة النفس (٧٠) لابن سينا . (٧١) أيضاً شرح لـ مدين القوصونى (ت١٠٤٤هـ ـ ١٠٤٤م). على القصيدة نفسها تحت عنوان اللقول الأنيس والدر النفيس على منظومة الشيخ الرئيس ال (٧٢)

أما فيما يتعلق بالمشاركة في علم المنطق ، فنجد الأمر على عكس ما رأيناه في الفلسفة ، حيث نرى أن علماء ذلك القرن قد أولوا المنطق اهتماماً كبيراً سواء في الحرص على تعلمه ، أو المشاركة في التصنيف فيه .

أما فيما يتعلق بحرص هؤلاء العلماء على تعلم وتعليم المنطق ، فنجد ذلك بصورة واضحة من خلال الإجازات التي كانت تمنح لطلبة العلم أنذاك . (٧٣)

وأما التصنيف في هذا العلم فهو قليل إذا ما قورن بالعلوم الأخرى، أما الكيف فإنه أتى كعادة علماء ذلك العصر في التصنيف ، ما بين انتخاب أهم كتب العلم والعمل على إعادة إنتاجها إما بالشرح أو تعليق الحواشى عليها ، أو اختصاص إحدى مسائل هذا الفن بالكتابة ،أو وضع الكتابات الموضحة له .

أما الصورة التى جاءت عليها معظم إسهامات علماء تلك الفترة فى هذا العلم، إعادة إنتاج أهم كتب السابقين، وما يلاحظ فى هذا الشأن أن تحريرات هؤلاء لم تخرج عن كتابين، أولهما كتاب أل إيساغوجى ال(٧٤) وهو مختصر للعالم أثير الدين مفضل

بن عمر الأبهيرى (ت٧٠٠هـ - ١٣٠١م) وكتاب <sup>11</sup> تهذيب المنطق والكلام . (٥٥) للعلامة سعد الدين مسعود بن عمر التفتازاني (ت٧٩٢هـ - ١٣٩٠م).

ويأتى على رأس المهتمين بالتصنيف على كتاب " إيساغوجى " من العلماء محمد بن على بن محمد بن على الشبراملسى المالكى (ت١٦١١هـ-١٦١٢م). الذى قام بشرحه . (٧٦)

أما عن التحريرات التى وضعت على ذلك العمل ، فنجدها قد تركزت على شرح شيخ الإسلام زكريا الأنصارى له . ونجد بمن اهتم بوضع تحريراته على ذلك الشرح ، أحمد القليوبي . وذلك بوضعه حاشية تحت عنوان !! الدرة البهية على شرح المقدمة الإيساغوجية !!.(٧٧)

ومن هؤلاء أحمد بن أحمد الفيومى المالكى ـ المعروف بالفرقاوى (ت١٠١هـ ـ ١٦٨٩م). الذى قام بوضع حاشية على الشرح المذكور (٧٨). وهناك الشيخ العالم محمد الخرشى (ت١١٠١هـ ـ ١٦٨٩م) له حاشية على نفس الشرح . (٧٩)

أما عن التصنيف على كتاب التهذيب للتفتازانى ، فقد أتت مشابهة للتعامل مع كتاب ١١ ايساغوجى ١١ فهناك من قام بشرح الكتاب ، وغيره قد وضع الحواشى على أهم شروحه . وعن قام بشرحه، أحمد الوراثى الصديقى (ت١٠٤٥هـ ـ ١٦٤٥م). (٨٠) ومنهم على الأجهورى (ت٢٦٦٥هـ ـ ١٦٥٥م). (٨١)

بينما قام الشيخ ياسين الحمصى (ت١٠٦١هـ-١٦٥٠م). بوضع حاشية (<sup>٨٢)</sup>على شرح الخبيصى (<sup>٨٣)</sup> للكتاب المذكور .

أما عن الصور الأخرى التي عليها جاءت تصانيف العلماء في هذا العلم. فمنها التي عنيت بتوضيح أصول العلم المذكور ، ومن صور ذلك ما قام به العالم عبد الرءوف المناوى (ت١٠٣١هـ ١٦٢١م). الذي قام بوضع مؤلف بعنوان !! إعلام الأعلام بأصول فني المنطق والكلام !!.(٨٤)

أما التأليف حول بعض الموضوعات أو الجزئيات المنطقية فممن اهتم بذلك أحمد الغنيمي. الذي قام بوضع رسالة متعلقة بتحرير النسب الأربع مع نقائضها المذكورة في أوائل المنطق. (٨٥) العالم أحمد القليوبي. حيث قام بوضع رسالة بعنوان القسام القياس في علم المنطق الـ (٨٦)

وهكذا نجد أن الفلسفة والمنطق لم تسر اهتمامات علماء القرن فيهما على وتيرة واحدة ، فبينما تضاءل دور المشاركة في الفلسفة كان الدور واضحاً في المشاركات المنطقية .

ولعل من أهم أسباب تضاؤل النتاج الفلسفى ذلك الموقف المتشدد الذى اتخذه العلماء السابقون تجاه الفلسفة والمشتغلين بها. ما ترتب عليه أن قلت الدراسات الفلسفية كجزء من المناهج التعليمية التى كان يدرسها علماء فترة دراستنا ، الأمر الذى كان له تأثيره بلا ريب فى عدم تعمق العلماء فى الدراسات الفلسفية . وفى الوقت نفسه فإن ذلك الموقف لم يكن له أدنى تأثير فى احترام الفلسفة ورجالها وتقدير العلماء لهم ولجهودهم .

وفى الجانب الآخر رأينا اهتماما واضحاً من قبل العلماء بالدراسات المنطقية ، وذلك على الرغم من أن موقف سابقيهم تجاه هذه الدراسات لم يختلف عن موقفهم تجاه علم الفلسفة ورجالها ، وقد يكون السبب الأساسى فى الاهتمام بعلم المنطق ، فإنهم أدركوا أهميته وفائدته ، فعلاوة على إنه يساعد على ترتيب المعلومات والقضايا فى مقدمات ونتائج فإنه يصقل المرء بالقوانين التى بها يتمكن ويعرف الحجج المفيدة من الفاسدة ، ولعل هذا يفسر لنا الحكمة التى دفعت بهؤلاء العلماء ومن سبقهم أن يدمجوا علم المنطق وعلم الكلام فى أعمال واحدة . (١٨٠) ولا ننسى أن نضيف إلى أسباب اهتمام علماء تلك الفترة بعلم المنطق أنه كان مدرجاً ضمن المناهج التعليمية التى يدرسونها فى مراحلهم التعليمية المأمر الذى لم يتوفر للدراسات الفلسفية آنذاك.

#### علمي الفلك والرياضيات:

كثيراً ما وصفت هذه العلوم بأنها وصلت إلى أحط درجات التخلف في العصر العثماني ، فقد وصفها جورجي زيدان بقوله: "ا وبلغت هذه العلوم في هذا العصر غاية الاضطراب ، وتحولت الطبيعيات والرياضيات منها إلى خرافات وأوهام ، وقل المشتغلون بها ، والانقطاع لها المراهم)

وعند حديثة عن علم الفلك نراه يقول: "! فظهرت طائفة من علماء الفلك، وأكثر اشتغالهم منه لتعيين أوقات الصلاة أو الأذان، أو معرفة الطوالع، والسعود، والنحوس!! (٨٩)

وهذا الرأى يحمل الكثير من الإجحاف الشديد لجهود علماء الرياضيات في ذلك العصر، أما في علم الفلك، فنراه يحصر اهتماماتهم به في موضوعات محدودة، كتعيين الأوقات لأداء الصلاة وغيرها، وموضوعات تتعلق بالتنجيم أكثر منها بعلم الفلك نفسه

، ومع إقرارانا بأهمية تحديد أوقات الصلاة كأحد أهم أركان الإسلام وتسليمنا بأن جهود العلماء في هذا الأمر تـذكر لهم وتشكر ، إلا أننا لا نستطيع التسليم جملة بما قاله جورجي زيدان وغيره .

وحقيقة الأمر أن الاهتمام بهذه العلوم في عصر دراستنا أتى في المرتبة الثانية بعد الاهتمام بالعلوم الدينية ، واللسانية ، إلا أن الأمر لم يتدن إلى الحد الذي ذكر سلفاً ، فسنجد أنهم استخدموا الآلات والأدوات ، واخضعوا دراساتهم للتجربة الأمر الذي جعل نتائجهم تتسم بالدقة والموضوعية .

## \_ وسنتناول أولاً الدراسات الفلكية والعلوم المتصلة بها :

فبالنسبة لعلم الفلك نلاحظ أنه كان يوجد هناك اهتماماً زائداً بهذا العلم - ولا ننسى ونحن نتحدث عن هذا العلم أن الإسلام دعانا عن طريق آيات الله البينات إلى النظر في السموات والتفكر والتدبر ، وتحدث عن كثير من الظواهر الطبيعية ، الأمر الذي يبدو أنه لفت انتباه العلماء المسلمين إلى الاهتمام بتلك الأمور- وقد شهدت تلك الفترة وجود طائفة من العلماء الذين اختصوا به وأشير إليهم بالبنان ، وطارت مصنفاتهم عبر الأفاق واتخذها الطلاب مناهج دراسية ، ذلك بالإضافة إلى مشاركة غير المتخصصين الذين وضعوا مصنفاتهم على صورة جديرة بالاحترام .

ولقد تعرض هؤلاء العلماء لموضوعات أكثر حيوية ، حيث تجدهم قد اعتنوا برصد جميع ما يمكنهم من معلومات تتعلق بالكون الحيط بهم من كواكب ، ونجوم ، وما يظهر من أذناب ، وأحوال الشمس والقمر من حركات كسوف وخسوف ، وغير ذلك من الظواهر الطبيعية .

على أن أهم ما يلفت النظر فى جهود علماء ذلك القرن فى هذا العلم ، أن معظمها قد انصب على وضع المصنفات في الموضوعات التى دوماً ما يحدث لأفراد المجتمع العاديين الحيرة من أمرها ، كالمسائل الخاصة بالتقويم ، وكيفية تحديد التاريخ القبطى والتاريخ العربى ، وتحديد اتجاه القبلة من غير استخدام آلة ليلا أو نهاراً ، هذا من ناحية ومن ناحية أخرى تضمين تلك المصنفات النصائح المهمة لصحة الإنسان ، وأهم الإرشادات المتعلقة بالزراعة ، مثل المواعيد المناسبة لزراعة المحاصيل المختلفة ، ومواعيد حصادها ، والمواعيد المناسبة لتخفيف الملابس ، ومواعيد زيادة النيل ، ومواعيد هبوب

الرياح ، وغير ذلك من الأمور التي تخدم الجتمع والتي تعد من صميم الدراسات الفلكية والطبيعية .

ومن الأمور التى اهتم بها علماء تلك الفترة التصنيف فى الأزياج. (٩٠) وهو من أهم فروع الفلك ، الأمر الذى يدل على قدرة من يتصدى لدراسته والكتابة فيه

ولم يفت العلماء في تلك الفترة أن يضعوا المصنفات التي تحمل التوضيح والتبسيط لعلم الفلك للباحثين عنه من الطلبة ، حتى يتسنى لهم تعلمه والتمكن منه .

ولقد راقب العلماء معظم ما كان يطرأ على بلدانهم من ظواهر طبيعية فكانوا يقومون برصد تلك الظواهر وتفسيرها ومن ذلك ما حدث فى الربع الأخير من ذلك القرن \_ ( محل دراستنا ) \_ الذى شهد خسوف للشمس وكسوف القمر ، فقام علماء الفلك أنذاك برصد هاتين الحادثتين \_ وسوف تشير إليهما الدراسة فى حينه .

أيضاً لا ننسى أن هناك بعض الوظائف قد اقترن الحصول عليها بكون صاحبها على دراية بعلم الفلك ، حتى يؤديها على أكمل وجه ، وفي مقدمتها وظيفة الميقاتي . ( الذي عليه تحديد الأوقات لرفع الآذان في مواقيت الصلاة الخمس ) . سواء كان ذلك في المساجد أو المدارس ، وكلما عظم المكان احتيج إلى من هو أكثر دراية بهذا العلم ، ولأهمية تلك الوظيفة كان يشترك فيها أكثر من شخص في المكان الواحد . (١١)

وقد نوهنا سابقاً إلى وجود مشاركة فى هذا العلم لعلماء تخصصوا فى علوم أخرى وقد دلت مشاركتهم على زيادة تمكنهم ، وفى طليعة هؤلاء الشيخ الأديب سراج الدين عمر الفارسكورى (ت١٠١٨هـ ـ ١٦٠٩م) الذى وضع فى هذا العلم مؤلفاً بعنوان الناشئة الليل ونظم الارتشاف السرام (٩٢)

ومنهم عبد الله بن عبد الرحمن الدنوشرى (ت١٠٢٥هـ ١٦٦٦م). الذي نجد له مصنفاً في هذا العلم تحت عنوان !! جوهرة النفس في معرفة التاريخ وحل درجة الشمس !! (٩٣) كما نجد للعالم مرعى الحنبلي مشاركة في هذا العلم وذلك بوضعه مصنفاً تحت عنوان ، نزهة نفوس الأخيار ، ومطلع شوارق الأنوار !!. (٩٤) وكما عرفنا في الدراسات السابقة ، فإن الرجل كان ضليعاً في علوم الفقه ، والتفسير، والأدب وغيرها .

ومن المشاركين أيضاً محمد أحمد العوفى (ت١٠٥٠هـ ـ ١٦٤٠م) وذلك بوضعه مؤلفاً أوضح فيه كيفية استخراج التقويم . (٩٥)

كما نرى من العلماء من قام بالتأليف فى هذا العلم عن طريق النظم كالشيخ عبد الله بن أحمد المناوى الشافعى الذى قام بوضع منظومة فى الميقات ، تحت عنوان الدرة اليتيمة ١١ فرغ منها سنة ١٠٦٠هـ (١٦٤٩م). (٩٦)

وهناك من عمد إلى شرح كتب سابقيه فى هذا الجال ك على النبتيتى ـ مؤقت الجامع الأزهر أنذاك (ت١٠٦١هـ ـ ١٠٦٠م) وهو أحد المتبحرين فى الميقات والحساب فى تلك الفترة إذ نجد له شرحاً فى هذا العلم سماه ١١ الفتوحات الوهبيه ١١.(٩٧)

ومن المشاركات الفعالة ما نجده لـ أحمد القليوبى . الذى قام بوضع مصنفين فى ذلك الأول ، مقدمة فى حساب الدرج والدقائق من علم الميقات . (٩٨) والآخر رسالة فى كيفية تحديد القبلة من غير آلة . وذلك تحت عنوان االهداية من الضلالة فى معرفة الوقت والقبلة من غير آلة ال (٩٩) إذ وضح فيها الطريقة المثلى إلى التوقيت الأتى ، وتحديد القبلة ليلاً أو نهاراً ، لإنه يعتمد فى ذلك الأمر على النجوم بالليل ، والشمس بالنهار، وقد كان الرجل عالماً فى الفقه على المذهب الشافعى وأكثر تخصصاً فيه .

وممن قام بالمشاركة التصنيفيه أيضاً عبد المنعم النبتيتى الحنفى (ت١٠٨٤هـ - ١٦٧٣م) الذى قال صاحب الفوايد عنه ، وفي علم الميقات والنجوم إمام لا يشق غباره، وبحر لا يخاض تياره .. ١١ (١٠٠) ومن أعماله التي وضعها في هذا المجال التقويم الفلكي (١٠١) الذي اعتمد فيه نقلاً من الزيج لابن الشاطر .(١٠٢)

وهناك أحمد الشرقى السفاقسى ـ أحد أساتذة الأزهر آنذاك ـ حيث نجده يشارك بجهوده الفكرية فى هذا العلم ، ويضع مؤلفاً بعنوان " الدرر القاصرات فى العمل بالربع المقنطرات فى جميع الأقطار والجهات ". فرغ منه سنة ١٠٩٣هـ (١٦٨٢م). (١٠٣٥

وهكذا فالناظر فى أعمال المشاركين فى هذا العلم يجد أنها جاءت لتخدم الجتمع فى مجالاته العملية ، بصورة أكبر من كونها متعلقة بالنواحى المنهجية أو الأكاديمية لعلم الفلك ، ولعل هذا يشير إلى أن هؤلاء العلماء المشاركين أدركوا متطلبات مجتمعهم وحاجته بينما غفل بعض العلماء المتخصصين عن الاهتمام بهذا الأمر ، وهذا ما سنلاحظه من أعمالهم التى تركوها لنا .

وبعد أن انتهينا من الحديث عن أهم الذين شاركوا فى ذلك العلم كتابة أو تصنيفاً على الرغم من تبحرهم وتخصصهم فى غيره من العلوم سنتحدث عن جهود المتخصصين فيه ، ونجد على رأسهم العالم الفلكى يحيى الدين بن عبد القادر بن محمد

بن أحمد الفيومى العوفى (ت٢٠٢هـ ـ ١٦١٤م) الذى نرى له أكثر من مصنف فى ذلك العلم ، أحدها بعنوان الجداول حلول المطالع الوغيره فى تحديد الوقت تحت عنوان الجواهر واليواقيت الوآخر قد اختص بتوضيح الأشكال التى يكون عليها القمر التحت عنوان المجداول اختلاف منظر القمر الله (١٠٤) وقد استند فى جدولته لتلك المناظر على القوانين التى وضعها العالم الفلكى الله المغى بيك الله (١٠٥)

وعن كان له اختصاص بهذا العلم الشيخ العالم عبد الله بن أحمد المقدسى الحنبلى الأزهرى (ت١٩٠١هـ - ١٩٦٩م). الذى قام بوضع أكثر من مؤلف منها كتاب أختص بالحديث فيه عن الأذناب تحت عنوان !! تحفة الألباب في حكم الأذناب !! (١٠٠١) وأخر بعنوان !! تحفة اللبيب وبغية الأريب في المربع والجيب !! (١٠٧٠)

ومن أثبت براعته في هذا العلم حينذاك العالم الفلكي محمود بن قطب الحلي القباني (ت١٠٨٠هـ ـ ١٦٦٩م) وما يبرهن على ذلك وضعه لأكثر من مصنف تتناول عدة موضوعات متنوعة ، منها رسالته التي وضعها لتبيين الوقت الذي تطلع فيه الكواكب الثابتة ، وهذه التي وضعها في حساب الدرج والدقائق ، وتلك التي وضعها على فضل الدائر . هذا بخلاف كتابين عبارة عن جدولين اشتمل الأول على كيفية استخراج التاريخ القبطي من التاريخ العربي بالحساب ، والأخر اشتمل على كيفية استخراج درج الشمس من التاريخ القبطي . (١٠٨)

وبمن حاز قالب الإجادة في ذلك العلم وأتت مصنفاته بما يشبت عمق تمكنه، الشيخ العالم حسن بن على بن محمد بن عبد الرحمن الجبرتي (ت١٩٦هـ الشيخ العالم حسن بن على بن محمد بن عبد الرحمن الجبرتي (ت١٩هـ م٥٩٥م) فمن أعماله في هذا الجال رسالة في آلة المعدل. (١٠٩) ومؤلف بعنوان الموقع عقرب الساعة مرتباً على الشهور القبطية المراد المائل ولقد وضع ذلك الأمر في جدول على مدار أيام الشهور القبطية ، ولم يكتف بذلك الغرض ولكنه قدم نصائع جمة للإنسان كتحديد المواعيد التي يخفف فيها الملابس أو الإكثار من أكل نوع معين من الطعام ، كما حدد للزرع المواعيد المناسبة لزراعة المحاصيل المتنوعة سواء كانت بقولية، أو غيرها كالفاكهة : ومواعيد حصادها وجنيها ، والمواعيد التي يتنبأ فيها بظهور الطواعيين. وغير ذلك من الأمور الأخرى .

وبمن فاق أقرانه في هذا العلم خلال العصر العثماني !! العالم الفلكي رضوان

أفندى الفلكى (ت١٢٢٥هـ - ١٧٠٠م) صاحب التصانيف الكثيرة فيه ، ونرى الجبرتى يقول في ذلك : ١١ إن له تأليف وحسابيات وتحقيقات لا يمكن ضبطها لكثرتها وكتب بخطه ما ينوف عن حمل بعير مسودات ، وجداول حسابيات ، وغير ذلك .. ١١ . (١١١)

وما يدل على زيادة علمه وقوة تمكنه في هذا العلم أنه كان يتخطى الطرق المنهجية النظرية إلى غيرها من الطرق العملية ، ومن ذلك تجسيمه لجموعة الكواكب الشمسية ببكرات نحاسية وضع عليها معالم تلك الكواكب كاتباً أسماءها باللغة العربية ، وقد زحف إليه راغبوا هذا العلم لتعلمه منه ، ونجد الجبرتي يشير إلى ذلك بقوله : " وكان في أيامه حسن أفندي الروزنامجي ، وله رغبة ومحبة في الفن ـ أي الفلك ـ فالتمس منه بعض الات وكرات ، فأحضر الصناع وسبك عدة كرات من النحاس الأصفر ، ونقش عليها الكواكب المرصودة وصورها ، ودوائر العرض والميول ، وكتب عليها أسماءها بالعربي ، ثم طلاها بالذهب وصرف عليها أموالاً كثيرة ..!!. (١١٢)

كما أشار الجبرتى إلى أن الذين اشتغلوا على يديه تمهروا في هذا العلم وفاقوا أقرانهم ، وصنفوا المصنفات التى انتفع بها غيرهم فقال فى ذلك : "اواشتغل عليه الجمالي يوسف علوك حسن أفندى ـ المقدم ذكره ـ كلارجيه (١١٣) وتفرغ لذلك حتى أنجب وتمهر وصار من الحققين فى الفن ، واشتهر فضله فى حياة شيخه وبعده وألف كتاباً عظيماً فى المنحرفات ، جمع فيه ما تفرق من تحقيقات المتقدمين وأظهر ما فى مكنون دقائق الأوضاع والرسومات والأشكال من القوة إلى الفعل ، وهو كتاب حافل نافع نادر الوجود ـ وغير ذلك الكثير ١١ (١١٤)

وكما أشير إلى أن هذا العالم واسع التصنيف ، وأن مصنفاته قد أتت متنوعة فى موضوعاتها . وإن دل ذلك فإنما يدل على مدى تمكنه فى هذا العلم، ومن مؤلفاته تلك التى كانت متعلقة بالميقات أو التوقيت وهى أكثر من مصنف أحدها بعنوان الرضوانيه فى علم الميقات المرافعات المرافعات المرافعات المرافعات المرافعات المرافعات المرافعات المواعد المرافعات المواعد المرافعات المواعد المرافعات المرافعات المواعد المرافعات ال

تأليف رضوان أفندى النتيجة الكبرى والصغرى ، وهما مشهورتان متداولتان بأيدى الطلبة بأفاق الأرض 11.(١٢٠)

وله من المؤلفات التى تتعلق بالكواكب ، مثل <sup>11</sup> سلم المنارة فى تقويم السبع الكواكب السيارة <sup>11.(١٢٢)</sup> وكتاب المجواكب الثابتة <sup>11.(١٢٢)</sup> وكتاب بعنوان <sup>11</sup> طراز الدرر فى رؤية الأهلة والعمل بالقمر <sup>11.(١٢٣)</sup> ويحمل هذا المؤلف فى طياته بعض التوضيح لإحدى المسائل الفقهية ، وهو العمل بالأهلة فى بعض الشعائر الدينية .

كما نجد له من المؤلفات التى نسجها على طراز كتب من سبقوه ، منها ذلك المصنف الذى نسب إليه بعنوان الزيج (١٢٤) الرضوانى الارمان وقد قال الجبرتى عن نهجه فى هذا الكتاب : أأ الذى حرره على طريق الدر اليتيم لابن المجدى، على أصول الرصد الجديد السمر قندى ألفت المالي أول كتاب أخر تحت عنوان : الجدول المطالع أول وقت العصر على الرصد الجديد الماليد المرابعة وثالث بعنوان أا الدر الفريد على الرصد الجديد المحديد المرابعة وثالث المنابعة المحديد المحديد

ولم ينس هذا العالم أن يخصص بعضاً من قدراته التصنيفيه فى وضع عدد من المصنفات التى تعرض هذا العلم لطالبيه بصورة سهلة مبسطة ككتاب له بعنوان <sup>11</sup> بغية الطلاب فى استخراج الأعمال الفلكية بالحساب <sup>11</sup>.(١٢٩) وآخر بعنوان : <sup>11</sup> بغية السائل فى وضع المزاول <sup>11</sup>.(١٣٠)

كما لم يقف إنتاج ذلك الرجل عند تلك الموضوعات بل ثمة إنتاج له عن الشمس عنوانه 11 الداير لارتفاع الشمس 11. (١٣١) وآخر في معرفة الاجتماع والاستقبال والكسوف والخسوف. (١٣٢)

وقد ذكرت سلفاً أن الشئ الذى يسترعى انتباه الباحث فى تراث أولئك العلماء، أنهم لم يكونوا بعيدين عما يدور حولهم من ظواهر فلكيه ، حيث قرنوا العلم بالتجربة ، واعتقد أن الدراسة الفلكية لا يتم تحقيقها إلا عن طريق التجربة ، لذلك رصدوا الظواهر وتحدثوا عنها مستخدمين الآلات التى تساعد على ذلك .

ومن الظواهر الطبيعية التي حدثت في تلك الفترة ، وقام العلماء برصدها، ما حدث في عام ١٠٨٤هـ (١٦٧٣م) من خسوف للشمس . وقيام العالم الفلكي عبد

الوهاب المقرى السراجى برصد تلك الحادثة ، ووضع مؤلفاً فى ذلك تحت عنوان التحبير انكشاف الشمس ال. (١٣٣)

وقد قام العالم الفلكى رضوان أفندى برصد حادثة " كسوف القمر " التى حدثت فى الثلاثين من ربيع الأول لعام سبعة وثمانين بعد الألف. (١٦٧٦م). ووضع فى ذلك مؤلفة - السابق الذكر - الذى عنى فيه بالإشارة إلى معرفة الاجتماع والاستقبال والكسوف والخسوف إذ أنه بعد الانتهاء من تعريف تلك الأوضاع وكيفية حدوثها ، قام بعمل جدول سأر فيه على قوانين الفلكى " الغى بيك " بتتبع عملية الكسوف ، وانهى هذا العمل برسم منظر الكسوف فى غاية الدقة .

تلك إذن إطلاله على المتخصصين في علم الفلك وجهودهم التصنيفية فيه والتى يمكننا الخروج منها بأمر هام ، وهو تعمق العلماء وفهمهم الواعى لهذا العلم . وما كان يدور حولهم من الأسرار الكونية الظاهرة ، وعا يؤيد ذلك ، الصبغة العملية والتطبيقية التى غلبت على ما أنتجوه من أعمال هذا علاوة على رصدهم بعض الظواهر الطبيعية ، ودراسة أسبابها .

وقد رأينا فيما سبق جهود المشاركين في هذا العلم ، وأنها جاءت فيما يخدم المجتمع في أموره المعيشة بصورة أكبر من كونها أعمال أكاديمية بحته. ومن ثم لو نظرنا إلى أعمال هؤلاء جميعاً من مشاركين ومتخصصين للوجدناها مكملة لبعضها البعض . وأهم من ذلك أنها جاءت على أصول علمية ثابتة عا يجعلها جديرة بالاحترام . وهي بهذا تحمل كافة الردود على من أشار بإصبع الاتهام إلى علماء المجال في تلك الفترة والذي قال بأن أعمالهم كانت أقرب إلى التنجيم منها إلى علم الفلك .

#### الرياضىيات :

وبعد أن القينا الضوء على المهتمين بعلم الفلك وجهودهم التصنيفية فى تلك الفترة، أن لنا أن نلقى نظرة على المهتمين بعلوم الرياضيات وجهودهم التصنيفية فيها فالناظر فى تراث العصر العثمانى يجد أن علمائه قد أدركوا مدى أهمية هذا العلم، فأوصوا بتعليمه للصبية فى سن متقدمة، إذ اعتبر ضمن المناهج الأساسية المقررة على الطفل فى مرحلته التعليمية الأولى ( الكتاب ) ومن هنا كان أصحاب الأوقاف ـ التى كانت المصدر الرئيسى للإنقاق على التعليم أنذاك ـ يشترطون على المؤدب الذى يقوم بتأديب الأطفال وتعلميهم أن يعلمهم الحساب بجانب القراءة والكتابة، وتحفيظ القرآن الكريم.

وقد احتفظت لنا الوثائق بنصوص تلك الوقفيات وما كان على المؤدب أن ينهجه في تعليم الصبية من مقررات. (١٣٤) وبما يجعلنا نرجع أهمية اشتراط أصحاب تلك الوقفيات على تعليم الصبية علم الحساب، إلى احتياج تلك الأوقاف إلى من يقوم بضبطها وجمع خراجها، وصرف ذلك على مصارفه الشرعية، كما لا يخفى علينا الطفرة الكبيرة التى حدثت في ذلك العصر من إقبال المجتمع على وقف الأموال على الأوقاف الخيرية ما أوجد حافزاً لتعليم ذلك العلم للحصول على وظيفة من يقوم بضبط خراج تلك الأوقاف

وثمة أمر هام جعل علماء ذلك العهد يعتنون بهذا العلم ، وذلك باعتباره من أهم الأمور المساعدة لتفهم بعض العلم الشرعية ، ويأتى على رأسها علم االفرائض الفكما أشرنا في موضع سابق عند الحديث عن هذا العلم أنه لا يتسنى للفقيه أن يكون فرضياً إلا إذا كان دارساً لعلم الحساب فاهماً لمسائله وفروعه .

وفى الحقيقة لم تقف حدود تعامل فقهاء ذلك العصر مع علم الحساب عند ذلك، بل نجدهم قد اعتمدوا عليه فى فهم بعض المسائل الفقهية والعمل على حلها . ومن ذلك ما نراه من العالم الفقيه حسن الشرنبلالى الحنفى (ت٢٩١ههـ ١٦٥٨م). فى رسالته التى سماها أأ الزهر النضير على الحوض المستدير ألا (١٣٥) التى وضعها لتوضيح ما يصح به الوضوء من حوض مستدير إذ اعتمد على كتب الحساب لكى يصل إلى الحد الصحيح الذى يجب أن يكون عليه ذلك الحوض ، وقد قال فى ذلك : أأ وراجعت جملة من كتب الحساب العوال ألا (١٣٦) كما أنه قام بعمل عدة رسومات توضيحية عبارة عن دوائر تمثل تلك الأحواض ، وفوق ذلك نراه يقوم بالاستشهاد بنظرية أأرشميدس أفى ذلك المنوال ، ويذكرها بنصها .

وكما لاحظنا وجود من تخصص فى علم الفلك، ومن ساهم بالمشاركة فيه من علماء العلوم الأخرى ، نجد هذا الأمر بعينه فى علم الحساب ، وقد جاءت مصنفات هؤلاء وغيرهم فى فروع ذلك العلم المختلفة ، كالأعداد والجبر والمقابلة ، وغير ذلك هذا إلى جانب المصنفات التى عنت بإعادة إنتاج كتب السابقين وذلك بشرحها والإضافة إليها .

ونجد في طليعة من تضلع في هذا العلم أنذاك محمد بن على الشبراملسي المالكي (ت١٠١هـ ـ ١٦١٤م) الذي قام بوضع أكثر من مصنف فيه ، منها ١١ النبذة الوفية

فى وضع الأوفاق العددية "ا.(١٣٧) وآخر بعنوان: "ا إيضاح المكتتم فى حساب الرقم". (١٣٨) وغيرهما بعنوان: "ا الدرة البهية فى وضع بسائط فضل الدائر بالطرق الهندسية "ا. (١٣٩) كما له "الارتشاف بالعلم بخواص العدد فى الحساب "ا. (١٤٠) وكتاب بعنوان "ا مباهج التيسير بمناهج التكسير "ا. (١٤١)

أما عن المشاركين بجهودهم الفكرية في هذا العلم ـ فنجد على رأسهم عبد القادر بن محمد بن أحمد بن زين الفيومي (ت١٠٢١هـ ـ ١٦١٣م). الذي قال الحبي عنه: البنة تلقى الرياضيات عن السيد الشريف الطحان ، وفاق في الفنون فجمع بين المعقول والمنقول وكان فقيها محدثاً ويعرف الحساب والهيئة ، والميقات ، والموسيقي ". وقد جاءت معظم مصنفاته في هذا العلم على شكل إعادة إنتاج كتب السابقين ، إذ نراه كتب على شرحي متن اللمع ، ومتن المقنع في الجبر والمقابلة ". (١٤٢)

ومنهم " عبد الرحمن بن عبد الله السكرى (ت١٠٣٤هـ ـ ١٠٣٤م). وذلك بوضعه مصنفاً تحت عنوان " تحصيل الانتفاع وغاية الارتفاع في وضع المقاييس ، وضع الأرباع " (١٤٣٠) كذلك الشيخ العالم على بن أبي بكر بن الجمال الأنصاري الخزرجي، الذي قام بشرح كتاب " نزهة الأحباب " . وسمى شرحه بد " فتح الوهاب " . فرغ منه سنة ١٠٣٩هـ (١٢٩٩م). (١٤٤)

وهناك الشيخ العالم على الشبراملسي. يقوم بشرح إرجوزة الشيخ محمد البحيرى الحنفي في حل الأعداد . فرغ منه سنة ١٠٠٩هـ (١٦٠٠م) . (١٤٥) كما نجد من هؤلاء زين العابدين بن سرى الدين بن أحمد بن محب الدين الدرى المالكي ، وذلك بوضعه شرحاً على اللمع لابن الهايم ، فرغ منه سنة ١٠٦٧هـ (١٦٥٦م).

تلك إذن نظرة عجلى على علوم الرياضيات وأهم ما وضع فيها من كتابات فى تلك الفترة ، وقد تبين من خلالها أن هؤلاء العلماء أدركوا أهمية تلك العلوم وفائدتها فى فهم العلوم الأخرى ، فاستغلوا ذلك جيداً هذا فى حين قد وجدنا أن عدد المتخصصين والمشاركين فى تلك العلوم أقل من غيرها بكثير ، ولربما يرجع ذلك إلى صعوبة العلم نفسه ، إضافة إلى عدم إدراجه بشكل مكثف بين المناهج التعليمية آنذاك ، ولعل هذا يعطينا تفسيراً عن سبب انهماك المشاركين فيه . كما رأينا . فى إعادة إنتاج كتب السابقين واختفاء الأعمال المستقلة ، كما لاحظنا فى الأعمال التى وضعت فى علم الفلك .

على أن أهم ما يلاحظ فى إسهامات هؤلاء العلماء فى علوم الرياضيات اختفاء الأعمال التى تناولت علم الهندسة بشكل مستقل ..والحق يقال أن هذا الأمر لم يقتصر على فترة تلك الدراسة فحسب ، بل يمكن تعميمه على فترة العصر العثمانى كله .. هذا وإن كان هذا العلم قد قلت آثاره فى مؤلفات العلماء فى تلك الفترة إلا أن الساحة وقتها لم تخلوا من المهندسين الذين اثروا حياة العمران بكثير من المنشاءات التى دلت على روح ذلك العصر الأمر الذى اعتبره أن علم الهندسة وقتها كان علما عمليا يتعلمه طالبوه بالمارسة أكثر منه بالدراسة والتأليف .

#### علم العلب:

لقد وصف الطب فى ذلك العهد بما وصفت به معظم العلوم العقلية والطبيعية مما ينقصه حقه، ويترجه عن جوهره، بأته أصبح عبارة عن مجموعة من الخرافات والتعازيم. (١٤٧) وكما أتضح لنا من خلال هذه الدراسة أن هذه الادعاءات التى أطلقت على العلوم العقلية والطبيعية تجانب الصواب، ويعتريها عدم الدقة، وكذلك الحال بالنسبة لعلم الطب فى ذلك العصر.

ومن الخليق بنا قبل أن نتكلم عن الطب فى القرن الـ ١٧م فى ميدانه التقليدى وتواجد الختصين به ، ومشاركتهم والنتاج الذى تركوه لنا . علينا توضيح ما يكننا من معرفة تعامل مجتمع تلك الفترة مع الطب فى ميدانه العملى ، ولتوضيح مثل هذا الأمر عن قرب ، علينا تسليط الضوء على أعظم مستشفى فى ذلك الوقت وهى البيمارستان المنصورى ، إذ نرى أن الإدارة آنذاك حرصت أشد الحرص على استمرار مسيرة هذه الدار ، سواء كان ذلك الأمر فى مسيرتها التعليمية أو العملية .

فمن الناحية العملية نرى أن الإدارة كانت حريصة على استمرارها واكتمال صفوفها، بداية من الكتبة بهذه المؤسسة. (١٤٨) ثم تواجد الأطباء بمختلف تخصصاتهم، فهناك الطبيب العادى . (١٤٩) وهناك صاحب التخصص ، كأخصائى العيون الذى كان يسمى أنذاك المحال المراده وهناك تخصص الجراحة . (١٥١) وقد كان لكل تخصص شيخ أو نقيب .وعا هو جدير بالذكر فى هذا الصدد أن شيخ التخصص الطبى لابد من توافر عدة شروط فيه بحيث يكون من أهل الدين والعفة والأمانة والدين وكمال الاستقامة ، وأن يكون له مزيد المعرفة وأن يكون مرجعاً فى تخصصه ، وأن يترفق بالمرضى ، وأن يداوم بالسؤال عنهم، والحفاظ على الأدوات الطبية تخصصه ، وأن يترفق بالمرضى ، وأن يداوم بالسؤال عنهم، والحفاظ على الأدوات الطبية

والأدوية المتعلقة بتخصصه ومن فقد هذه الشروط أو بعضاً منها اجتمع الأطباء على عزله وتعيين من يصلح مكانه. (١٥٢) فهناك شيخ الكتبة (١٥٣)، وشيخ الكحالين (١٥٤) وشيخ الجراحين (١٥٥)، وأخيراً كان هناك شيخ لأطباء البيمارستان جميعا (١٥٦). ومن الطبيعى أن يتولى هذا المنصب أكفأ الأطباء .

وكان لا يعين أحد من أطباء تلك التخصصات إلا بعد موافقة شيخ التخصص على ذلك . (١٥٧) كما أنه لا يسمح لأحد من الأطباء بمغادرة هذه الدار حتى ولو كان ذاهباً لأداء فريضة الحج إلا بإذن القاضى . (١٥٨) وعلى الطبيب إحضار أحد أطباء تخصصه ليباشر وظيفته ويتول مهامها حتى لا يترك مكانه شاغراً . (١٥٩) وبطبيعة الحال كانت رواتب أطباء تلك التخصصات منفاوتة . (١٦٠) حسب أهمية التخصص .

وباعتبار أن هذا البيمارستان كان مقره بالقاهرة ، فلم تقف عنده حدود الاهتمام بالنواحى الطبية بالعاصمة ، بل توفر الأطباء بشكل يضمن تغطية كافة المناطق التى يطلق عليها الآن بـ ( القاهرة الكبرى ) ـ والتى كانت تطلق عليها الوثائق مصر القاهرة ـ وضماناً لسير العملية الطبية بالقاهرة بشكل طبيعى كان يوجد لكل تخصص شيخ يرأس أطباء تخصصه على مستوى القاهرة الكبرى . (١٦١)

ولم يكن اعتناء الإدارة بالميدان العملى للطب قاصراً على القاهرة وحدها ، بل امتد هذا الأمر إلى الأقاليم، حيث أنهم كانوا حريصين على الاطمئنان على المباشرين للأعمال الطبية والتأكد من سلامة أدواتهم التي يستعملونها وذلك بتعيين شيخ عليهم، وإعطائه جميع الصلاحيات من التفتيش على المباشرين وضمان حضورهم وسلامة أدوانهم ، وفي التعيين والرفض ، وليس لأى أحد الاعتراض على قراراته ، ويعد أي اعتراض عليه اعتراضا على صاحب الدولة . (١٦٢)

هذا فى حين لم تحرم بعض الأقاليم الكبرى من وجود البيمارستانات الطبية التى اكتمل عدد العاملين بها من الأطباء . وكان يرأسها أكبر الأطباء ، الذى يشرف على سير العملية الطبية ، وتصنيع الأدوية للمرضى ، وهو ما نجده فى مدينة الإسكندرية مثلاً . (١٦٣)

ولم يقف تعامل الإدارة - آنذاك - مع الطب في ميدانه العملى عند هذا الحد ، بل كانوا يعتمدون على تقارير الأطباء في بعض المسائل القضائية . أو بعبارة عصرية يمكننا القول أنهم أوجدوا ما يسمى الآن بدا الطب الشرعى ! . وذلك في بعض الحالات الجنائية فكانوا عند العثور على أحد القتلى ، يأتون بالأطباء ليشخصوا سبب القتل . أو

عند الاختلاف بين البائع والمشترى في حالة وجود مرض بأحد الأرقاء ، وهل هذا المرض أو العيب مفسد للبيع أم لا؟ ففي هذه الحالة يركنون إلى تقرير الطبيب (١٦٤)

ولقد شهد ذلك القرن ظهور طائفة من الأطباء الذين تمكنوا من علم الطب ، وحرصوا على تعليم غيرهم أصوله وقواعده ، كما نجدهم كانوا حريصين على اقتناء الكتب الطيبة في شتى الموضوعات المختلفة . حتى يثقلوا قدراتهم بما تحتويه تلك الكتب من ثقافة طبيه . (١٦٥)

كما شهد ذلك القرن أيضاً وجود طائفة بمن تخصصوا في علوم أخرى غير الطب ومع ذلك فقد كانت لهم بعض الاهتمامات الطبية ، ولقد ظهرت هذه الاهتمامات على شكل مشاركة بالتصنيف وقد اتسمت كتب هؤلاء بأنها اعتمدت كثيراً على الأقوال المأثورة عن النبي (صلي الله عليه وسلم) وعلى التداوى بالأعشاب الطبيعية ، كما نرى أن من تلك الكتب من أفرد لبعض الموضوعات المهمة . والتي من أهمها الأوبئه أو الطواعين فافردوا الحديث عنها باحثين عن أسبابها واهم طرق علاجها . ولم يقتصر اهتمام هؤلاء المشاركين بتلك النواحي فقط بل كان لهم اهتمام بعلم التشريح أيضاً .

ويأتى فى طليعة المشاركين فى تلك الفترة ، الشيخ العالم عبد الرءوف المناوى (ت٢٩١هـ ١٩٢١م) الذى قام بوضع أكثر من مصنف فى هذا العلم ، منها الكتاب المتعلق بأحكام الحمام الشرعية والطبية وسماه االلنزهة الزهية فى أحكام الحمام الشرعية والطبية الارا١٦٠) ومنها كتاب بعنوان البغية المحتاج إلى معرفة أصول الطب والعلاج الارا١٦٠) كما وضح أن له اهتماماً خاصاً بعلم التشريح ، إذ تناوله بالحديث فى مصنفين ، الأول بعنوان السلاميح والروح وما به صلاح الانسان وفساده الله وعنونه جمع فيه عشرة علوم منها علما التشريح والطب ، ومنها ما كان يختص بالأوبئة وعنونه باسم المنحة الطالبين لمعرفة أسرار الطواعين المراد)

ومن الذين اهتموا بالتصنيف في شؤون الأوبئة أنذاك الشيخ العالم مرعى الحنبلي (ت٣٣٠ هـ ـ ١٦٢٣م) حيث نرى له في ذلك مصنفين الأول بعنوان !! تحقيق الظنون بأخبار الطاعون!!. والأخر بعنوان !!ما يفعله الأطباء والداعون لدفع أشرار الطاعون!!.(١٦٩)

ومنهم كذلل نوح الرومى (ت١٠٧٠هـ ١٦٥٩م). الذى وضع مؤلفاً تحت عنوان الرفع الظنون عن حقيقة الطاعون ال. (١٧٠)

وعن كانت له أبلغ المشاركة الفعلية في هذا العلم . في تلك الأونة . الشيخ العالم شهاب الدين أحمد القليوبي (ت ١٦٥٨هـ ١٦٥٨م). وقد قال صاحب الفوايد عنه : الله كان في الطب ماهراً خبيراً ، وبغنونه عارفاً بصيراً ١١ .

وقد قام بالمشاركة في هذا العلم بأكثر من كتاب ، وقد راجت في عصره ، والفترة التي بعده حتى أوائل القرن التاسع عشر، ومن أهم كتبه تلك، كتابه المسمى !! تذكره القليوبي !! الذي قسمه إلى عشرة أبواب، تناول فيها الأمراض التي تعترى أعضاء الإنسان ، وطرق علاجها ، وقد اعتمد كثيراً في طرق علاجه على الأعشاب الطبيعية ، وتناول الفاكهة ، ونراه في مقدمة كتابه هذا يشير إلى السبب الرئيسي لجميع الأمراض حيث قال :!! إعلم أن جميع الأمراض إنما تحدث عن فساد المزاج بفساد بعض الأخلاط المركب: منها الناشئ ذلك من التخليط في المتناولات ، والهواء ، والأماكن ، والصناعات، والفصول ، والنوم ، واليقظة ، والحركة ، والسكون البدنين والنفسيين ، والاحتباس ، والاستفراغ . وإذا حكم الطبيب هذه فلا فساد إلا بمشيئة الحكيم الأقدس. ومعرفة ذلك محصورة في العلامات والنبض ، والقاروره ـ والله أعلم !! (١٧١)

كما نرى له كتباً أخرى فى ذلك الجال ، منها كتاب بعنوان <sup>11</sup> الجامع فى الطب <sup>11(۱۷۲)</sup> وأخر بعنوان<sup>11</sup>مصابيح السنة فى طب خير البرية<sup>11(۱۷۳)</sup> وغيرهما بعنوان <sup>11</sup> الفوائد الطبية الموافقة لطب البرية <sup>11(۱۷٤)</sup>

هذا عن المشاركين وإسهاماتهم في علم الطب في تلك الفترة ، أما فيما يتعلق بمن تخصصوا في هذا العلم ، وما رسوه علمياً وعملياً ، حتى تقلدوا أعلى المناصب الطبية ، كرياسة الطب مثلاً ، نجد منهم الشيخ الطبيب أحمد بن سراج الدين ، الملقب بشهاب الدين ، والمعروف بابن الصائغ المصرى (ت٣٦٦هـ ـ ١٦٢٥م). الذي قال عنه الخفاجي في ريحانته : "أبرز في الطب نفيس جواهر لم يدركها ابن النفيس ، وجرى في الشفاء على قانون الصناعة حتى لقب بالرئيس ، فأصبح به وشي صناعته مطرزاً في الشب بالرئيس ، فأصبح به وشي صناعته مطرزاً ومن فرط علمه بالطب صار رئيساً لأطباء مصر في عصره !! (١٧٦)

وقد قيام بوضع عدة مصنفات طبيه هامة ، أهمها الرسالة التي وضعها رداً على أحد المغاربة عند زيارته لمصر فقام بوصف مناخها بما ليس فيه. (١٧٧) وعنوانها " رسالة في حكم طب أهل مصر وفي حكم الفصول الأربعة " وقد رتب رسالته تلك على خمسة عشر فصلاً ، ضمنها الكلام عن صفة أرض مصر ومزاجها واختلاف هوائها والأسباب السنة المحيطة بالصحة والمرض بأرضها وتعرضه للأسباب التي ذكرها ابن

الجزار والرد عليها ، والوقوف على أسباب الوباء ، والحيلة للمحافظة على الصحة ، وفيما يصلح رداءه ، والهواء والماء والغذاء بأرض مصر . وما يدفع به ضرر الأمراض الوافدة بحصر ، وفي نسخ الأدوية التي تستعمل في دفع المضار ، وفيما ينبغي أن يختار من السكني بحصر . (١٧٨) وغير ذلك من الأمور الهامة ، وهذا يدل على مدى تمكنه من هذا العلم ، وأنه استخدم خبرته وتجاربه في مصر للحكم على مناخها ، ولم يعتمد على السمع كما فعل معاصره ابن الجزار .

ومن أشهر أطباء ذلك القرن العالم الطبيب مدين بن عبد الرحمن القوصونى (ت٤٤ هـ ١٦٣٤م) الذى تولى رئاسة الطب فى مصر (١٧٩) بعد سرى الدين ـ الذى تقدم ذكره ـ والذى قال عنه الخفاجى: "أهو فى الطب رئيس لم يخرج عن القانون ، وفارس فى حلبته لا تدركه سوابق الظنون ، فلو راجعه الهلال لأجرأه من المحاق والدنف ، بلا تكلف من وصمة البرص والكلف ١١ (١٨٠)

ولقد برهن لنا هذا الطبيب مدى تمكنه في هذا العلم بما أنتجه من كتب . ومن أهم كتبه كتابه الذى سماه بدا قاموس الأطباء ، وناموس الألبا في المفردات ال ولتوضيح ماهية هذا الكتاب ومدى أهميته دنترك صاحبه يعرفها لنا ، حيث نراه يقول : ال .. ولما دكر على شرف صناعة الطب وجلالتها ، وعلو مرتبتها وفخامتها ، شرعت في هذا الكتاب الذى لم أسبق إلى مثاله ، ولم ينتج على منواله ، لما اشتمل عليه من ذكر أنواع المفردات من المعدن ، والحيوان والنبات ، وما يحتاج إليه كل فرد منها من معرفة ضبط لفظه بما ذكره أثمة اللغة بأصح ضبط وأوضح تبيان ، ومن معرفة ماهيته ونوعه ، وطبعه ، وقوته ، ومنافعه ، ومضرته ، وإصلاحه ، وبدله ، وكمية ما يستعمل منه بحسب الإمكان . ومن ذكر أسماء المركبات وضبط كل فرد منها مع بيانه ، وقد أذكر صفة تركيب بعضها وضبط كل فرد منها مع على الأذهان . ومن ذكر أعضاء بدن الإنسان وضبط كل فرد منها، مع ذكر تعريفه وسببه وعلامته ، وضبط كل فرد منها مع ذكر تعريفه وسببه وعلامته ، وعلاجه بحسب الوقت والزمان ، ومن ذكر الأمور الطبيعية ، والست الضرورية وضبط كل فرد منها مع ذكر تعريفه وسببه وعلامته ، وعلاجه بحسب الوقت والزمان ، ومن ذكر الأمور الطبيعية ، والست الضرورية وضبط كل فرد منها مع ذكر تعريفه ذكراً محرراً بزيد إنقان . ومن ذكر أمور مهمة وفوائد كثيرة وعبة 11 (۱۸۱)

وعن ترتيبه ومنهجه قال: " وقد رتبته على ترتيب القاموس ـ أى القاموس الحيط للفيروزابادى ـ أبواباً وفصولاً ، وحذوت حذوه فروعاً وأصولاً " (١٨٢)

ولعلك تلمح معى القيمة العلمية والعملية لهذا الكتاب كما نرى صاحب ملكة النقد الثقافي ـ أنذاك ـ الشهاب الخفاجى (ت ١٩٥٩هـ ١٩٥١م) يمدح هذا الكتاب فى خباياه قائلاً: الهذا وإن أخى شقيق الروح .. لما اتحفنى بكتابه قاموس الأطباء ، وجدته الدرة الفاخرة ، وعقد كله جوهر ، وكتاب جميعه مفردات ولغة لو راها الجوهرى قال هيهات العقيق هيهات ، والخليل بعينه فداه بعينه ، أو جار الله لقال هذا هو الفايق ، أو ابن البيطار ود لو طابقه مطابقة الفعل بالفعل ، لما فيه من الدقائق ، أو صاحب القاموس لقال هذا هو الجد الذى ارتضع حدا العربية ما بين تهامة ونجد ، فلله در مصنفه فقد أرانا في الرجال بقايا وفي الزوايا جنايا الـ (١٨٣)

ومن مصنفات القوصونى فى هذا الجال ، كتاب له بعنوان <sup>11</sup> تكملة شرح الأسباب والعلامات <sup>11</sup> . (<sup>1۸٤)</sup> الذى اقتصر الحديث فيه على السموم وأنواعها سواء أكانت عن طريق الشرب أو اللدغ . وكيفية علاجها ، وأضرار الحشرات وكيفية التخلص منها .

وهكذا يتبين لنا إلى أى مدى كانت الدراسات الطبية تلاقى الكثير من اهتمام علماء تلك الفترة ، فقد رأينا أن الإدارة حرصت على توفير الرعاية الطبية قدر ما أمكنها لأفراد المجتمع ، وذلك بضمان سير المجال العملى للطلب بصورة كاملة سواء كان ذلك بالقاهرة أو الأقاليم . كما رأينا إسهامات العلماء المشاركين في علم الطب ، وكم وضح لنا مدى الفهم الواعى لهؤلاء العلماء بالطب ومسائلة ، وأن تلك الإسهامات كانت حصيلة تعلم وإدراك ، وليست من باب المشاركة فقط .

# علوم عقلية أخرى :

إن الناظر في تراث العصر العثماني يجد أن علماءه لم يقتصر اهتمامهم بالعلوم العقلية على العلوم التي تناولناها بالدراسة فقط إذ نجد أن هؤلاء العلماء كانت لهم اهتمامات ببعض العلوم العقلية الأخرى ، وكانت لهم بعض الإسهامات فيها سنتحدث عنها تفصيلاً.

# علوم الأوفاق والزايرجا<sup>(١٨٥)</sup> والحرف (١٨٦):

لما كانت تلك العلوم من قبيل العلوم السحرية لذا رأيت أنه من المفيد ذكرها جملة

واحدة ، وكما سبق وأن أشرنا إلى أن علماء ذلك العصر لم يجدوا تحرجاً من الاشتغال عثل هذه العلوم والتصنيف فيها ولقد شهد ذلك القرن من أنفرد واشتهر في هذه العلوم.

ونجد على رأس من اشتهر بهذه العلوم من علماء ذلك القرن الشيخ العالم محمد بن على بن محمد بن على الشبراملسى المالكى (ت٢٢٠هــ١٠٢٢م). والذى يصفه الحبى بتفرده فى هذه العلوم بقوله: " وانفرد فى عصره بالعلوم الحرفية والأوفاق والزايرجه، وبقية العلوم العقلية المرامه ونراه قد وضع أكثر من مصنف فى هذه العلوم، منها كتاب بعنوان " بهجة المحادث الأحاديث الحواديث " وأخر بعنوان " طوالع الإشراق فى وضع الأوفاق المرامه وغيرهما بعنوان " النبذة الوفية فى وضع الأوفاق العديدة والحرفية المحديدة والحرفية المحدونة المحديدة والحرفية المحدونة لحروف الأبجدية (١٩٠٠)

وعن اشتهر بهذه العلوم في تلك الفترة أيضاً الشيخ العالم أبو بكر بن صالح الكتامي (ت ١٠٥١هـ - ١٦٤١م) وقد وصفه صاحب الفوايد بتمكنه في هذه العلوم فقال: " وكان في علم الأوفاق والزايرجا آية من آيات الله الباهرة ". ومن مؤلفاته في علم الحرف كتاب بعنوان " المنهج الحنيف في معنى اسمه تعالى لطيف " حيث ذكر فيه ما يتعلق بالاسم الشريف من الشروط والدعوات وتقسيم الأعداد إلى خمسة عشر قسماً، وما يتعلق به من الخواص . (١٩١١)

ومن الذين اشتهروا بهذه العلوم آنذاك أيضاً .الشيخ العالم على النبتيتى (ت٦٦٠ هـ ـ ١٦٥٥م) وقد قال عنه الحبى أنه: "أ من العلماء العاملين الفائقين في فن الزايرجه والأوفاق ، والمنفردين بعلم الدعوه والأسماء بإجماع أهل الخلاف والوفاق ". وقد قام بوضع كتاب حافل في الأوفاق سماه " مطالع السعادة الأبدية في وضع الأوفاق والخواص الحرفية والعددية الـ (١٩٢) وغير ذلك الكثير

وهناك بعض العلوم العقلية الأخرى ، قد شارك فيها علماء ذلك القرن ، ولكنها لم تكن بقدر مشاركتهم السابقة ، حيث أنها جاءت في صورة ضئيلة للغاية ، وتكاد تكون قاصرة على أفراد بعينهم ، ومن أهم تلك العلوم .

#### علم الحيسوان:

وهو ما يقصد به العلم الباحث عن أحوال أو خواص أنواع الحيوانات وعجائبها ، ومنافعها ومضارها . لقد حاولت بقدر ما أتيح لى من إطلاع على المادة التى توضح إنتاج علماء العصر العثمانى فى علم الحيوان وخاصة إنتاج القرن - محل الدراسة - اتضح لى أنه لم تكن لهم مشاركات كثيرة فى هذا العلم ، بل تقتصر على مجهود عالم واحد ، وهو عبد الرءوف المناوى (ت١٣١١هـ - ١٦٢١م). الذى قام بوضع ثلاثة مصنفات فى هذا الجال ، الأول بعنوان ال غاية الإرشاد فى معرفة الحيوان والنبات والجماد الوالثانى بعنوان القرة عين الإنسان بدكر أسماء الحيوانا، والشالث بعنوان اللإحسان ببيان أحكام الحيوانا. (١٩٢١)

وما يحق لنا قوله فى هذا الجال ، أن هذا القصور لم يكن سمة العصر العثمانى وحده ، إذ أن المتنبع لنتاج علماء المسلمين فى هذا العلم يجده قليلاً جداً إذا ما قورن بالعلوم الأخرى ، حيث تكاد تقتصر أهم مصنفاتهم فيه على كتاب الحيوان . (١٩٤١)لأبى عمرو بن عثمان الجاحظ (ت٥٠٥هـ ـ ٥٨٦٥م) . وكتاب الحيوان الماراه الشيخ كمال الدين محمد بن عيسى الدميرى الشافعى (ت٨٠٨هـ ـ ١٤٠٥م).

وإذا أردنا إيجاد تفسير لهذه الظاهرة ، فيمكننا إرجاع ذلك إلى عدم وجود متخصصين في هذا العلم ، وذلك ناتج أصلاً من عدم تفكير العلماء في وضع بعض الكتب المتصلة بهذا العلم كمناهج دراسية في أثناء المراحل التعليمية المختلفة ، وربحا تضمنت كتبهم المختلفة والمتنوعة في العلوم الأخرى بعض المعلومات ذات الصلة بالحيوان ، فاكتفوا بذلك عن التأليف المستقل في هذا الفرع من أفرع العلوم .

#### علم الكيميساء:

يعتبر هذا العلم من أبرز العلوم التى لاقت إجحافاً شديداً من قبل علماء العصر العثمانى ، وخاصة علماء القرن \_ موضوع الدراسة \_ وكثيراً ما كان يلقى كل من يحاول الاشتغال بهذا العلم الكثير من التهكم من قبل علماء ذلك العصر ، وأنه ضيع أمواله هباء في سبيل تجاربه على هذا العلم .

فمن ذلك ما نراه فى ترجمة الحبى للأديب أحمد بن شاهين القبرصى الأصل الدمشقى المولد (ت١٦٤٣هـ ١٦٤٣م) الذى كان ضمن اهتماماته الاعتناء بهذا العلم، ونرى من مقال الحبى عنه فيما يتعلق بهذا الشأن: "ومن عجيب خبر الشاهينى أنه امتحن \_ أى ابتلى \_ باصطناع الكيمياء، وصرف عليها أموالاً جمة ، ولم ينل منها طائلاً ، ولما تحقق استحالتها فى ذلك قال :(١٩٦)

لعمرى لقد جربت كل مجرب من الناس اضحى يدعى العلم بالحجر فإن قال إنى واصل قلت كاذب غدا واصلاً فى الكذب للشمس والقمر (١٩٧) وهاك رأى أحد علماء (١٩٨) ذلك العصر فى محترفى الكيمياء:

وقطروا أدمعاً من بعد ماسهرا صاروا ملوكاً وإن هم جربوا افتقروا وكم فتى منهم قد غره العمر(١٩٩)

كم نكس الرأس أهل الكيمياء خجلاً إن طالعوا كتباً للدرس بينهم تعلقوا بحبال الشمس من طمع

وإحقاقاً للحق لم يصل هذا الإنكار من قبل علماء تلك الفترة لكل من اشتغل بهذا العلم إلى حد التحريم ، على أن أبيات الشعر السابقة ، وموقف العلماء من الباحثين في الكيمياء والعناصر والمعادن يؤكد بما لا يدع مجالاً للشك أن هناك من أهتم بتلك الدراسة، وبذلك يمكن القول بأن الاتجاه العام كان إنكار التفرغ للعمل بالكيمياء والتجربة ولكن هناك من أصروا على أن يسبحوا ضد التيار العام وعكفوا على التجربة ، وإن لم تحدثنا مصادر محايدة عن أعمالهم وجهودهم .

ومن الذين اشتغلوا بهذا العلم ووضعوا المصنفات فيه ـ آنذاك ـ الشيخ العالم محمد المقدسي القرقشندي ،الذي نسب إليه بروكلمان كتاباً في الكيمياء كتبه في سنة ١٠٤٩هـ (١٦٣٩م). ويوجد هذا الكتاب كمخطوط في المتحف البريطاني . (٢٠٠) الموسيقي :

يعتبر هذا العلم ضمن العلوم التى لم تلق اهتماماً كبيراً من قبل العلماء طيلة فتره العصر العثماني، ويرجع ذلك الأمر إلى سبب جوهرى ، وهو أن مسألة السماع كانت مثار جدل وخلاف بين علماء العصر العثماني ، ووضعت المصنفات فيها ما بين محلل لها ومحرم .

فهاك شهاب الدين أحمد بن حجر المكى الهيثمى الشافعى (ت٩٧٣ ـ ١٥٦٥م) يضع مؤلفاً بعنوان !! كف الرعاع عن محرمات اللهو والسماع !! رد به على أحد المصريين المالكيين الذى وضع مؤلفاً أحل فيه السماع وبالغ فى حله له ، وسماه !! قرع الأسماع !! (٢٠١) كما نرى مرعى الحنبلى. يقوم بوضع مؤلف فى توضيح حكم تلك المسألة بعنوان !! رياض الأزهار فى حكم السماع والأوتار والغناء والأشعار !! (٢٠٢)

وظلت تلك المسألة تشغل بال الكثيرين حتى ما بعد نهاية القرن الحادى عشر الهجرى، وهو ما يتبين من خلال الرحلة التى قام بها العالم الكبير عبد الغنى النابلسى (ت ١١٤٣هـ ـ ١٧٣٠م). إذ نراه يحدثنا فيقول أنه فى يوم الجمعة الموافق اليوم المائة والثمانية وعشرين من أيام الرحلة: " توجهنا إلى الجامع الأزهر، فاجتمع بى أهله، وسألونى عن مسألة السماع ودار بينى وبينهم ما للعلماء فى ذلك ثم قال إن ذلك يختلف باختلاف الأشخاص فى المواطن الارتال ثم قام بعد ذلك بوضع رسالة عن حكم سماع الآلات بعنوان الإيضاح الدلالات فى سماع الآلات المرتال الم

وعلى الرغم من ذلك لم تخل تلك الفترة من وجود من أهتم بهذا العلم والتصنيف فيه ، ومن هؤلاء الشيخ عبد القادر محمد بن محمد القادرى توفى نحو سنة (١٠٥٠هـ ١٦٤٠م). حيث قام بوضع رسالتين في هذا العلم الأولى في التوقيعات ، والأخرى في الأنغام وصوتها .(٢٠٥)

تلك إطلالة سريعة على العلوم العقلية ، وجهود علماء القرن الحادى عشر الهجرى ( الـ١٧٩م). فيها ، ويمكننا أن نخلص منها بعدة أمور أولها أن هذه العلوم قد لاقت نشاطاً من أولئك القوم بعكس ما ردد من أراء غير ذلك ، وقد رأينا أن نشاط هؤلاء العلماء حيال تلك العلوم قد تفاوت من علم لاخر ، وقد أتى في مقدمتها اهتماماً علم الكلام و فقد لاحظنا مدى النشاط الفكرى الذي لقيه هذا العلم ، وهو ما يشير إلى أن العلماء في ذلك الحين قد لمسوا حجم المفاهيم الخاطئة التي سرت بين أفراد مجتمعهم ، مما ألزمهم العمل على تصحيح تلك المفاهيم وتقويم الفكر العقائدي .

ولعل من أهم ما أشارت إليه الدراسة فى هذا الفصل ، ما رأيناه من تغير مفهوم علماء تلك الفترة نحو العلوم الفلسفية ( الفلسفة والمنطق ) وإن كان موقف السابقين من الفلسفة قد أثر بدوره على تناول العلماء فى فترة الدراسة ، إلا إننا رأينا أن الدراسات المنطقية قد لقيت نشاطاً علمياً ملحوظاً ، وعدها علماء تلك الفترة ضمن المناهج الثابتة التى يدرسونها للطلبة ، وهو ما يعطينا انطباعاً على أن هؤلاء القوم نظروا إلى العلم - بكافة أنواعه - على أنه غاية يجب الوصول إليها ، بغض النظر عما إذا كانت بعض العلوم تتعارض مع مفاهيم السابقين أم لا ، وليس ثمة ما يدل على ذلك أكثر عا رأيناه من احترام هؤلاء العلماء للعلوم التى تنتمى للسحر ، والإشادة بمن تمكن منها .

ومن أهم الأمور التى أشارت إليها الدراسة فى تناولتها للعلوم العقلية ، وجود مشاركة فعاله جديرة بالاحترام من قبل المتخصصين فى العلوم الأخرى ـ الدينية واللغوية ـ وقد لمسنا مدى جدية هذه المشاركة وأنها عبرت على أن هؤلاء المشاركين أدركوا أهمية هذه العلوم ، وما تقدمه من خدمة كبيرة لأفراد المجتمع ، ومن ثم جاءت معظم المشاركات بما يخدم المجتمع ،وهو ما لاحظناه فيما شارك به هؤلاء العلماء بفكرهم فى كل من علمى الفلكوالطب ،أو محاولة تبسيط بعض العلوم لتقدم فى صورة سهلة ويسيرة تمكن الطلاب من سرعة استيعابها وفهم دقائقها .

# هوامش الفصل الخامس

- (١) نقلاً من كتاب ـ مدخل إلى علم الكلام ..محمد صالح محمد السيد : ط. دار قباء ـ سنة ٢٠٠٠م صـ ٢٢ .
  - (٢) المحبى ـ خلاصة الأثر ـ جد ١ صد ٢٣٥ .
  - (٣) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في خمس ورقات تحت رقم (١٠١) ٢١٠٩ .
    - (٤) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٥٣٦ ورقة تحت رقم (١٨٩) ٢٩٩٥ .
      - (٥) الحبي: خلاصة الأثر، جدا، صدا.
  - (٦) فمن ذلك شرح البيجوري على تلك المنظومة ـ ط. المطابع الأميرية .
    - (٧) معجم المؤلفين ، جد ١ ، صد ٥٥ .
      - (٨) الحموى: جـ٣، صد ٢٥٥.
  - (٩) مخطوط بالمكتبة الأزهرية. ضمن مجموعة من ورقة ٢٨ إلى ١٢٩ برقم(٤)١٠١.
    - (١٠) هدية العارفين . مج ٥ ، صــ ٧١ .
    - (١١) بروكلمان : تاريخ الأدب العربي ، مرجع سبق ذكره ، جـ ٨ ، صـ ٢٠٠ .
      - (۱۲) فهرس مكتبة رفاعة ، جـ١ ، صـ ٣٧٦ .
      - (١٣) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٣٠ ورقة تحت رقم (٣٦) ٨٤٨.
        - (١٤) هدية العارفين ، مج ٥ ، صـ ١٥٤ .
        - (١٥) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ج ٢١٧١٣ ب .
          - (١٦) هدية العارفين ، مج ٥ ، صـ١٧٨ .
          - (١٧) المرجع السابق ، مج ٥ ، صـ٣٠٥ .
            - (۱۸) نفسیه، مج ۵، صـ۳۱۷.
- (١٩) هو الشيخ الإمام محمد بن يوسف بن الحسن السنوسى (ت ١٩٩ه ١٤٩٠م). والسنوسى نسبة لقبيلة بالمغرب يقال لها بواحسن ـ وسنوس بلاد أو قبيلة ، فنسب أولاً لبلده ، وثانياً لقبيلته ، وكتابه هذا ، أم البراهين في العقائد !!. مختصر مفيد محتو على جميع عقائد التوحيد ، ثم شرحه شرحاً مفيداً مختصراً ، وعلى هذا الشرح أتت معظم تلك الحواشي ـ راجع في ذلك . داود الرحماني ـ التخفة السندسية لمن يشتغل بشرح السنوسية . مخطوط بدار الكتب . تحت رقم ميكروفيلم ٢٢٠٥٨ ـ ٢٢٠٥٨ ب ورقة ٣ . ب ـ كشف الظنون ، مج ١ ص ١٧٠ .
  - (٢٠) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ١٧٨ ورقة تحت رقم (٢٨٠) ١٧٣ .
    - (۲۱) المحبى: جدا، صد٣١٣.
  - (٢٢) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ١١٩ ورقة نحت رقم (٣٨٤) ٥٣٢٦ .
    - (۲۳) الحموى : جـ ٣ ، صـ ٦١٤ .
    - (٢٤) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ١٥٢٦ علم الكلام .
      - (٢٥) هدية العارفين ، مج ٥ ، صـ ٣٦٢ .

- (۲٦) مصدر سبق ذکره .
- (۲۷) هدية العارفين ، مج ٥ ، صـ ٢٨٦ .
- (٢٨) إيضاح المكنون مج ٢ . صـ ٣٩٣ .
  - (٢٩) كشف الظنون م٢ صـ ١١٤٥ .
- (٣٠) ومن أهم من قام بشرح ذلك الكتاب الشيخ العلامة سعد الدين مسعود ابن عمر التفتازانى (٣٠) ومن أهم من قام بشرحه جاءت معظم الحواشى التى تعلقت بذلك الكتاب ـ كشف الظنون ، مج٢ ، صـ ١١٤٥ .
  - (٣١) الحبي: جـ٤، صـ ٤٢٨.
  - (۳۲) كشف الظنون ، مج٢ ، صد ١١٤٧ ١١٤٨
  - (٣٣) هو الشيخ الإمام أبو محمد عبد الله بن ابى زيد المالكي القبرواني (ت٣٨٩هـ ـ ٩٩٩م).
    - (٣٤) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٢٧٧ ورقة تحت رقم (٣٤٨٩) بحيث ٤٥٩٣٨.
- (٣٥) هو الشيخ المحقق شمس الدين محمد بن أحمد بن فرح الأنصارى الأندلسى (ت ١٧١هـ . ٢٧٥ م) وكتابة !! تذكرة القرطبى !! من كتب الأخبار والأثار ، ما يتعلق بذكر الموت والموتى ، والحشر ، والجنة والنار / والفتن والاشتراط . كشف الظنون ، مع ١ ، صد ٣٩ .
  - (٣٦) الحموى : جـ ٣ ، صـ ٢٥٥ .
  - (٣٧) الحموى: جـ٣، صـ ٩٦٤ ـ ٩٦٥.
    - (۲۸) الحبي: جدة، صد ۲۵۹.
  - (٣٩) خطوط المكتبة الأزهرية في ١٨٧ ورقة تحت رقم (٢٨٠)١٧٣ .
    - (٤٠) الحموى: جـ٣، صـ ٩٦٣.
    - (٤١) هدية العارفين ، مج ٥ ، صـ ٧٧٥ .
      - (٤٢) الحبي: جـ٣، صـ٢١٣.
    - (٤٣) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ١٠١٠ علم الكلام .
      - (٤٤) الحبي: جـ٣، صد ١٢٣.
      - (٤٥) هدية العارفين ، مج ٦ ، صـ ٧٧٦ .
        - (٤٦) نفس المرجع ، مج ٦ ، صـ ٧٥٨ .
- (٤٧) نقلاً من محمد سيد كيلانى: الأدب المصرى فى ظل الحكم العثمانى، ط. دار القومية العربية ، الأولى ١٩٦٥م. صـ
- (٤٨) هذه الرسالة ضمن الرسائل الموجودة بكتاب الشرنبلالي \_ التحقيقات القدسية \_ مصدر سبق ذكره \_ من ورقة ١٠ إلى ورقة ٣١ \_ وفرغ منها سنة ١٠٤٤هـ (١٦٣٤م).
  - (٤٩) سسورة البقرة .. أية رقمج ٣٠.
- (٥٠) مخطوط بالمكتبة الأزهرية ضمن مجموعة من ورقة ٤ ـ ٥ رقم (٨٤٦ مجاميع ) زكى ٤١٧٣٦ .
  - (٥١) هدية العارفين ، مج ٥ ، صـ ١٦٧ .
  - (٥٢) مخطوط بدار الكتب ، تحت رقم ميكروفيلم ٤٠٤٠٣ ، تاريخ ٣٩٧ .

- · (٥٣) لكواكب الدرية مخطوط بدار الكتب تحت رقم م ١٤٢٢ تاريخ ٢٦٠ ورقتي ٢٠٤٠.
- (٤٥) ونص السؤال ـ ومن معرفته يتبين لنا الكثير من أفعال الصوفية ومعتقداتهم ـ وهو ١١ ما قولكم رضى الله عنكم في الأولياء ، هل لهم وجود ؟ وهل كراماتهم ثابتة ؟ وهل تصرفهم ينقطع بالموت ؟ وهل يمتنع أن يقال سيدى أحمد البدوى وإضرابه أنهم أولياء ؟ أو يجوز ذلك ؟ وهل يجوز التوسل بهم إلى الله ؟ وهل للأوتاد والنقباء ونحوهم وجود ؟ وهل ثبت صحابة غير العشرة ؟ وماذا يترتب على من منع جميع ما ذكر ؟ وهل يجوز أن يحكم للولى إذا مات ببقاء ولايته أم لاحتمال موته على غير الإسلام ؟ وهل يجوز تقبيل توابيت الأولياء وأعتابهم؟ وهل ثبت أن ما كان معجزة للنبى كان كرامة لولى ؟ وإذ حلف شخص أن سيدى أحمد البدوى وأضرابه يحنث ؟ وهل ثبت فيما ذكر دليل أم لا ؟ افيدوا الجواب .وقد أجاب الشوبرى بجواز ذلك كله ، ولكن قياساته وأدلته في حد ذاتها ضعيفة. رسالة الشوبرى في كرامات الأولياء ـ ضمن مجموعة من صحمه إلى صـ٢٤٧ ـ ط المطبعة الأميرية ببولاق الطبعة الأولى سنة ١٣١٨هـ ـ ١٩٠٠م.
  - (٥٥) الحبي : جـ٢ ، صـ ٢٨٥ .
  - (٥٦) هدية العارفين ، مج ٥ ، صد ١٦٤ .
- (۵۷) مخطوط بالمكتبة الأزهرية ـ ضمن مجموعة من ورقة ١٠ ورقة ١٥ ـ برقم (٢٩٨٣) حليم هـ ٣٣٨٥.
  - (٥٨) إيضاح المكنون ، مج ٤ ، صد ٦٤ .
- (٥٩) وقد قام الغنيمى بتقسيم مؤلفه هذا على ثلاثة مقامات . الأول فى حياة الخضر حتى زمن المؤلف ـ الثانى فى صفته من حيث الولاية والنبوه والملكية والرسالة ـ الثالث فى اسمه ونسبه المتميز به من بين المسميات ـ كما نراه فى كتابه يشير إلى أنه ألفه ولم يطلع على رسالة السيوطى إلى صنفها فى الخضر وسماها أأ الروض النضير أأ وعدم شى من كتب التفاسير، وإنما اعتمد على كتب الأصول ، وما ظهر إليه بحسب فهمه ـ مخطوط بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ٢٣١٠٤ ـ ٢١٩٧٠ ج.
  - (٦٠) هدية العارفين ، مج ٥ ، صـ ٤٩٨ .
    - (٦١) الحموى : جـ٣، صـ ٩٦٤ .
  - (٦٢) محمد سيد كيلاني : الأدب المصرى ، مرجع سبق ذكره صد ٥٠ .
- (٦٣) يعتبر علم الفلسفة في نظر الكتاب الإسلاميين واحداً من مجموعة علوم أطلقوا عليها اسم ( علوم الأوائل ) أو ( علوم القدماء ) أو ( العلوم القديمة ) وهو اسم أطلقه هؤلاء الكتاب على تلك العلوم التي نفذت إلى البيئة العلمية الإسلامية بتأثير المؤلفات المأخوذة عن الكتب اليونانية تأثيراً مباشراً ، أو غير مباشر ، وهي التي يسمونها ( كتب الأوائل ) في مقابلة ( علوم العرب ) أو ( العلوم الحدثة ) ، وفي مقابلة ( العلوم الشرعية ) على وجه التخصيص .
- وفى مقدمة علوم الأوائل: الرياضيات ، والطبيعيات ، والألهيات ، عا اشتملت عليه دائرة معارف اليونان: أى الفروع المختلفة ، من رياضة ، وفلسفة ، وطبيعة ، وطب ، وفلك ، وموسيقى ، وما إليها، ونظراً إلى أن الاشتغال بهذه العلوم قد ارتبط بالتقاليد الأفلاطونية المحدثة ، فقد أدخل فى علوم

- الأوائل ، وعلوم الفلسفة ، وبمارسة علوم السحر ، والطلمسات ، والنيرنجيات ، إلى جانب علم التنجيم. جولد تسهير : مقاله من كتاب التراث اليونانى فى الحضارة الإسلامية ، ترجمة عبد الرحمن بدوى ، ط مطبعة الاعتماد ، القاهرة ، ١٩٤٠م ص ص ١٦٣ \_ ١٢٤ .
  - (٦٤) عبد اللطيف حمزة : الحركة الفكرية ، مرجع سبق ذكره ، ص ص ٨٧ ـ ٨٨.
    - (٦٥) المرجع السابق صـ ٣٣٣ .
- (٦٦) للمزيد من ذلك يرجع إلى جمال الدين أبى المحاسن يوسف بن تغرى بردى الاتابكى: النجوم الزاهرة فى ملوك مصر والقاهرة ، ط. المؤسسة المصرية العامة بمطابع كوستانسوماس ، جـ٦ ، صــ الزاهرة فى ملوك مصر والقاهرة ، ط. المؤسسة المصرية العامة بمطابع كوستانسوماس ، جـ٦ ، صــ المادة
  - (٦٧) لمزيد عن هذا الرأى ينظر جولد تسهير:مرجع سبق ذكره ص ص 10٩ ـ ١٦٢.
  - (٦٨) نقلاً من كشف الظنون: مصدر سبق ذكره ، وللمزيد يرجع إليه مج٢ صـ١٢٨٩.
- (۲۹) عن ذلك يرجى النظر فى الحموى: مصدر سبق ذكره ، جـ آ ، ص ص ۲۰۹ صـ ۲۱۰ صـ ۲۱۰ مـ ۲۲۵ مـ ۲۰۵ مـ ۲۲۵ مـ ۲۲ مـ ۲۲۵ مـ ۲۲ م
- (٧٠) وتسمى هذه القصيدة بـ " القصيدة العينية " في بيان أحوال النفس الناطقة وتعلقها إلى البدن وفراقها عنه . للشيخ الرئيس أبي على حسين بن عبد الله بن سينا (ت٤٢٨هـ ١٠٣٧م). وعدتها ثلاثون بيناً أولها .
  - هبطت إليك من الحل الأرفع .٠٠ ورقاء ذات تعزز وتمنع
  - وهي مسوقة لبيان ما يتعلق بالأرواح \_ كشف الظنون ، مج٢ ، صد ١٣٤١ .
    - (٧١) مطــبوع .
    - (٧٢) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ٢٩٣٧ ل .
- (٧٣) لمزيد من التوضيح فى ذلك يرجى الرجوع إلى إجازة الشيخ عبد الحى الشربلالى ، مصدر سبق ذكره عنوان !! مجموعة اجازات ، مخطوط برقم ٢٣٨٣٩ ب وقة ٦ أ وإجازة الشيخ احمد المنزلى ورقة ٣ -أ- ب ، مصدر سبق ذكره .
- (٧٤) أيساعوجي لفظ يوناني معناه الكليات الخمس أي الجنس، والنوع بوالفصل والخاصة والعرض العام، وهو باب من الأبواب التسعة للمنطق كشف الظنون ، مج١ ، ص٢٠٦.
- (٧٥) وقد جعله النفتازاني على قسمين الأول في المنطق بوالثاني في الكلام ، واختصر المقاصد في كلامه ، ولا كان منطقة أحسن ما صنف في فنه ، اشتهر واكب عليه الحقيقون بالدرس والإقراء . وصنفوا له شروحاً كثيرة ، كشف الظنون بمج ١ ص ص ١٥٥ ، ١٦ه
  - (٧٦) المحبى: جدة، صد ٤٤.
  - (٧٧) مخطوط بالمكتبة الأزهرية ضمن مجموعة من ورقة ١٢٨ إلى ١٤٥ تحت رقم
    - .44.4 (41)
    - (٧٨) معجم المؤلفين، جدا، صـ ٩٦.
- (٧٩) مخطوط بالمكتبة الأزهرية ضمن مجموعة من ورقة ٦٨ إلى ٨٧ تحت رقم ( ٥٠٠ مجاميع ) ٢٣١٤٣
  - (۸۰) المحبی ، جـ۱ ، صـ ۲۳۶ .

- (٨١) الحبي: جـ٣، صـ ١٥٧.
- (٨٢) مخطوط بالمكتبة الأزهرية ـ ضمن مجموعة من ورقة ١٥٩ إلى ٢٥٩ تحت رقم (٧٦٧) السقا ٢٨٦٥٧ .
  - (٨٣) هو شرح ينسب للشيخ عبيد الله بن فضل الله الخبيصى .
    - (٨٤) هدية العارفين ، مج٥ ، صـ ٥١٠ .
      - (۸۵) انحبي: جدا، صـ ۲۱۲.
  - (٨٦) فهرس مكتبة رفاعه ـ مرجع سبق ذكره ـ جـ ١ صـ ١٣٨ .
- (۸۷) ومن ذلك ما قام به كل من العالمين التفتازاني ، والمناوى ـ يرجى النظر إلى ص ص ٤١٢ ، ٤١٤ .
  - $\{\Lambda\Lambda\}$
  - جورجي زيدان : ناريخ الأداب العربية ، مرجع سبق ذكره ،جـ ٣ ،صـ ٣٣٨.
    - $(\Lambda 9)$
- (٩٠) قال ابن خلدون: علم الازياج هو صناعة حسابية على قوانين عدديه فيما يخص كل كوكب من طريق حركته، واستقامة، ورجوع، من طريق حركته، واستقامة، ورجوع، وغير ذلك، يعرف به مواضع الكواكب في أملاكها لأى وقت فرض من قبل حساب حركاتها على تلك القوانين المستخرجة من كتب الهيئة.
- ولهذه الصناعة قوانين كالمقدمات والأصول لها فى معرفة الشهور والأيام والتواريخ = الماضية ، وأصول متقرره من معرفة الأوج والحضيض والميول وأصناف الحركات واستخراج بعضها من بعض ، ويضعونها فى جداول مرتبه تسهيلاً على المتعلمين وتسمى الأزياج . المقدمة ، صـ ٤٧٣.
- (۹۱) دار الوثائق القومية : محكمة الباب العالى ، س۸۲ ، صد ۱۷۳ ، م۸۲۸ تاريخ (۱۰۱۲هـ ـ ۹۱) دار الوثائق القومية : محكمة الباب العالى ، س۲۸ ، مد ۱۰۱۷ ، مد ۱۰۱۷ ، تاريخ (۱۰۱۵هـ ـ ۱۰۱۳م).
  - (٩٢) الخفاجي \_ ريحانة الألبا \_ مصدر سبق ذكره. ، ص ص ١ ٢٥٠ \_ ٢٥٢ .
    - (٩٣) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ٦٢٧ فلك وميقات .
  - (٩٤) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٢٦ ورقة تحت رقم (٢٤١٩) ٤٣١٣٩ .
  - (٩٥) بروكلمان : تاريخ الأدب العربي ، مرجع سبق ذكره ، جـ ٨ ، صـ ٢٢٢ .
  - (٩٦) مخطوط بالمكتبة الأزهرية ضمن مجموعة من ورقة ١ إلى ٧٧ تحت رقم (١٣) ٤٥٤٠.
- (٩٧) وهو شرح على كتاب <sup>11</sup> الفتحيه في الأعمال الجيبيه <sup>11</sup> لسبط المارديني وبدر الدين محمد بن محمد بن الفارض وقد رتبه على مقدمة وعشرين باباً \_ إيضاح المكنون ، مج ٤ ، صـ ١٧٦ .
  - (٩٨) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ١٣٢ ميقات طلعت .
  - (٩٩) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ٤٣٩٨٤ ـ ٢٠٣ فلك وميقات .
    - (۱۰۱) الحموى: جدا، صد ۱۰۹.
    - (۱۰۱) بروکلمان: جـ۸، صـ ۳۳۳.
- (١٠٢) هو ابن الشاطر الأنصاري الدمشقى الفلكي (ت ٧٧٧هـ ١٣٧٥م) صاحب الزويع المنسوب

- إليه \_ كشف الظنون ، مج ٢ ، صد ٩٦٥ .
  - (۱۰۳) بروکلمان: جـ۸، صـ ۳۳٤.
  - (١٠٤) بروكلمان: جـ٨، صـ ٣٣١.
- (۱۰۰) هو العالم الفلكى محمد بن شاهر السمرقندى (ت ١٨٣هـ ـ ١٤١٨م) صاحب الزيج الذى عرف به ، زيج الوغ بيك ١١ والرصد الذى نسب إليه ١١ رصد الوغ بيك ١١ كشف الظنون ، مج١ ، صـ ٩٦٦ . مج٢ ، صـ ٩٦٦ .
  - (١٠٦) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ٢٤ فلك وميقات .
    - (۱۰۷) بروکلمان: جم۸، صـ ۳۳۲.
    - (١٠٨) نفس المرجع ، جـ٨، صـ ٣٣٣ .
  - (١٠٩) مخطوط بدار الكتب ـ تحت رقم ٢٥٦ رياضيات تيمور .
  - (۱۱۰) مخطوط بدار الكتب ـ تحت رقم ميكروفيلم ٥١٨٣٢ ـ ٣٤٦ رياضيات تبمور .
    - (١١١) تاريخ الجبرتي ، مصدر سبق ذكره ، جـ١ ، صـ ٩٥ .
      - (۱۱۲) الجبرتي، جدا، ص ص ٩٠ ـ ٩٦.
- (١١٣) الكيلار \_ هي غرفة تخزن فيها حواثج البيت من المواد الغذائية \_ إذا فالكلارجي هو العامل في الكلار \_ أحمد السعيد سليمان \_ تأصيل الدخيل \_ مرجع سبق ذكره صـ ١٨٠ .
  - (١١٤) تاريخ الجبرتي جدا صد٩٦.
  - (١١٥) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ٢٧٦ رياضيات تيمور .
    - (١١٦) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ١٢١١رياضيات .
      - (۱۱۷) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ۸۰۲ رياضيات
- (۱۱۸) مخطوط بالمكتبة الأزهرية ـ بخط المؤلف سنة ١١٠٥هـ ـ ١٦٩٣م في ٨٨ ورقة برقم (٦٣)
  - (١١٩) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ٧٠٠ ميقات .
    - (۱۲۰) الجبرتي: جدا، صد٩٠.
  - (١٢١) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ٢٣١ رياضيات تيمور .
    - (١٢٢) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ٧٣ ميقات م .
    - (١٢٣) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ١٤٤٥ فقه شافعي .
- (۱۲٤) قال الخفاجى: زيج خيط البناء ونقل من كتاب مفاتيح العلوم: الزيج كتاب يحسب فيه سر الكواكب، ويستخرج التقويم، أعنى حساب الكواكب سنة بسنه ـ الخفاجى: شفاء الغليل، مصدر سبق ذكره، صد ١١٤.
  - (١٢٥) مخطوط بدار الكتب . تحت رقم ١٨٨ رياضيات تيمور .
    - (١٢٦) الجبرتي: جدا، صد ٩٥.
    - (١٢٧) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ٤٥ ميقات .
    - (١٢٨) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ٨٣ ميقات م .

- (١٢٩) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ٢٤٠٤ ك .
- (١٣٠) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ٢٥٩ رياضيات تيمور .
  - (١٣١) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ٧٧٦ ميقات .
- (١٣٢) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ٤٠١٩ ك ـ ميكروفيلم ١٨٤٩١ .
  - (١٣٣) يروكلمان: جد ٨، صد ٢٣٤.
- (١٣٤) دار الوثائق القومية: حجع أمراء سلاطين محفظة رقم ٥٠ حجة ٣٤٣ ـ طول ١٨٧٤ سم عرض عرض ٢٩ سم . نفس الأرشيف والمصدر، محفظة رقم ٥١ حجة ٣٤٩ طول ٣٠٧ سم ـ عرض ٢٩ سم .
- (١٣٥) الشرنبلالى: رسالة الزهر النضير على الحوض المستدير، من كتاب التحقيقات القدسية، مصدر سبق ذكره، من ورقه ٣١ إلى ورقه ٢٧ وقد فرغ من تلك الرسالة في أواخر شوال ١٠٥٧هـ \_ ١٦٤٦م.
  - (١٣٦) نفسه: ورقة ٣٢ ب.
  - (١٣٧) مخطوط بدار الكتب نحت رقم ٢٠٩ حساب ورياضيات .
  - (١٣٨) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ٣٥ حساب وجبر ومقابلة وهندسة .
    - (١٣٩) هدية العارفين معج٥، صد ٢٦٩.
      - (١٤٠) بروكلمان: جـ٨، صـ ٣٦١.
    - (١٤١) مخطوط بدار الكتب ـ تحت رقم ٢٩٩ حساب ورياضة .
      - (١٤٢) اغبي: جـ٢، ص ص ٤٥٦ ـ ٤٥٧.
        - (١٤٣) بروكلمان: جـ ٨، صـ ٣٦٠.
- (١٤٤) مخطوط بالمكتبة الأزهرية ضمن مجموعة من ورقة ١ إلى ٥٢ برقم (٥٥٩ مجاميع) رافعى . ٢٧٥٩٦
  - (١٤٥) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ١٢ ورقة . برقم (٣٦٧) الأمبابي ٤٨٨٦ .
  - (١٤٦) مخطوط بالمكتبة الأزهرية ضمن مجموعة من ورق ٢٨٤ إلى ٣٢٣ برقسم (٣٨) ٤٣٨٠ .
    - (١٤٧) جورجي زيدان . تاريخ الأداب العربية مرجع سبق ذكره جـ٣ صـ ٣٣٨ .
- (١٤٨) دار الوثائق القومية : محكمة القسمة العسكرية ، س٦٩ ، صـ ٦٨٧ ، م ٩٦٦ بتاريخ ( صفر ١٤٨) دار الوثائق القومية .
- (١٤٩) دار الوثائق القومية : محكمة القسمة العسكرية ، س٢٧ ، صد ١٠ ، م ٢٢ بتاريخ ( ذى القعدة مدر ١٠ المدرون القعدة . ( د مدر ١٠ مدرون القعدة القسمة العسكرية ، سر٢٠ مدرون القعدة القسمة القسمة العسكرية ، سر٢٠ مدرون العسكرية ، سر٢٠ مدرون العسكرية ، سر٢٠ مدرون القعدة القسمة العسكرية ، سر٢٠ مدرون العسكرية ، سركرية ، سركري
- (١٥٠) نفس الأرشيف محكمة الباب العالى ، س٨٦ صـ٧٦ ، م ٤٥٩ تاريخ ( شوال ١٠١٥هـ ١٠١٦م) .
  - (١٥١) دار الوثالق القومية. محكمة القسمة العسكرية ، س ٣٦ ، صد ٥٢٢ ، م ٧٣٣
    - بتاريخ ( ربيع الأول ١٠٣٣ هـ ١٦٢٢ ).
    - (١٥٢) نفس الأرشيف ، محكمة الباب العالى ، س١٢٨ ، صـ ١٤٥ ، م ٦١٩ ،
      - تاريخ ( رجب ١٠٦١هـ ١٦٤٩م ) .

- (١٥٣) نفسه والمحكمة ، س ٦٥ ، ص٣٢ ، م٢٢ ، بتاريخ ( ذي الحجمة ١٩٧١هـ ١٦٦٢٠م).
- (۱۵٤) نفسه والحكمة ، س٥٥ ، صـ ٣٦١ ، م ٤٤٧ ، بتاريخ (شعبان ١٠٥٨ هـ ـ ١٦٤٨م). محكمة العربية س٢٧ صـ ٢٤-٤٢ م ٥٧ (شوال ١١٠٠ هـ ـ ١٦٨٨م).
  - (۱۵۵)نفسه و ، ص۷۵ ، صد ۵۲۸ ، م ۲۰۰۹ ، بتاریخ
    - (صفر ۱۹۱۰هـ ۱۹۱۱م).
- (١٥٦) نفسه: محكمة القسمة العسكرية ، س ٤٤ ، ص ص ، ٢٠٢,٢٠١ ، م ٣٢٩ ، بتاريخ ( ربيع الأخر ١٠٤٥ م ٢٠٠ م ٢٠١٩م).
- (۱۵۷) نفسه محكمة الباب العالى ، س۸۷ ، صـ۲٤۲ ، م۱۰۳۸ ، بتاريخ (جمادى الأول ١٠١٦هـ ... ١٠١٠م).
  - (۱۵۸) نفسه و، س۸۲، صد ۳۵۹، م ۱۷۵۵، بتاریخ
    - ( ربيع الأول ١٠١٣هـ ـ ١٦٠٤م).
  - (١٥٩) نفس الأرشيف والمحكمة ،س٨٦ ، صـ٨٩ ، م٢١٧ بتاريخ (شوال ١٠١٢هـ ١٦٠٣م).
- (١٦٠) نفسه والحكمة ، س٧٧ ، صـ ٣٩٥ ، م ١٨٧٣ بتاريخ (جمادى الأخر ١٠١٨ هـ ١٦٠٢م). نفس الحكمة ، س٨٦ ، صـ ٢٩ ، م ١٨٤ بتاريخ ( رمضان ١٠١٥هـ ١٦٠٦م).
  - (١٦١) نفسه والمحكمة ، س١٥١ ، صـ ١٨١ ، م ٤٠٤ ، بتاريخ (١٠٨١ هـ ـ ١٦٧٠م).
  - (۱۲۲) نفسه و محكمة دمياط ،س١٠١ ،صـ١٩٩ م٢٢٠ بتاريخ(١٠٦١هـ ١٦٦٠م)
    - (١٦٣) نفسه و محكمة الإسكندرية ، س٣٦ ، صد ٥١ ، م١٤٢ ، تاريخ
      - (۱۱۷۱هـ ۱۲۰۸م).
- (١٦٤) نفس الأرشيف: الدشت محفظة رقم ١٤٣ ، صـ ٣٩٨ ، تاريخ ( ذى الحجة ١٠٣٤هـ ـ ١٠٢٤م).
- (١٦٥) نفسه محكمة القسمة العسكرية، س٢٥ ، ص ص ٨٣ ـ ٨٤ ، م ١٤٥ تاريخ ( محرم ١٠١٢ هـ: - ١٦٠٣م ) .
  - (١٦٦) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ١٨٠ طب.
    - (١٦٧) هدية العارفين ، مج٢ ، صـ ٥١٠ .
    - (۱۶۸) الحبي، جـ۲، ص ص ۲۱۵ـ۲۱۶.
      - (۱۲۹) الحموى: جـ۳، صـ ۹٦٤.
      - (۱۷۰) الحموى: جدا، صد ٩١٥.
  - (١٧١) تذكره القليوبي ، ط المطبعة الشرقية بالقاهرة لسنة ١٣٠٤هـ ، ١٨٨٦م صـ ٢ .
    - (١٧٢) هدية العارفين ، مج٥ ، صد ١٦١ .
    - (١٧٣) مخطوط بالمكتبة الأزهرية تحت رقم (١٢٢) ١٢٠٣٣ .
      - (١٧٤) هدية العارفين ، مجه ، صد ١٦١ .
    - (١٧٥) الحفاجي ـ ريحانة الالبا ـ مصدر سبق ذكره صد ١٨١ .
  - (١٧٦) دار الوثائق القومية: محكمة الباب العالى ، ص٧٥ ، صد ٦٣٣ م ٢٤٥٤ ، تاريخ

- ( ربيع الثاني ١٠١٠هـ ـ ١٦٠١م).
- (۱۷۷) وقال فى سبب وضعه لتلك الرسالة: "أ وقد كان أحمد بن إبراهيم الجزار، وضع فى ذلك مقالة مفردة لم يستنقص فيها ما يحتاج إليه من تلخيص القول واستيفا الوصف فى ذكر الأسباب البلدية، وما يحدث عنها، وما يدفع به ضررها، وحليق وأن يكون عرض لها النقصان من قبل أنه رجل من أهل المغرب، لم يعاين مصر معاينة اختبار وامتحان ولكن سمع بها سماعاً فذكر ما سمع به فقط فحسب ما تضمنه كلامه، وكتابنا هذا يزيد على كتابه بمقدار فضل قوتنا على قوته في أنواع الفلسفة، وبمقدار اختبارنا أرض مصر بالمشاهدة دون الخبر سنين كثيرة متوالية.
- ابن الصائغ: رسالة في حكم طب أهل مصر، وفي حكم الفصول الأربعة مخطوط بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ٢٧٦٣ ـ ٢١ طب م، ص ص٢٣٠.
  - (١٧٨) المصدر السابق ، صد ٤ .
- (۱۷۹) دار الوثائق القومية: محكمة القسمة العسكرية ، س٤٤ ، صـ ٢٠٣ ، م٣٣٣ تاريخ (ربيع الأخر ما ١٩٤٥ ).
  - (١٨٠) الخفاجي ، ريحانة الألبا ، مصدر سبق ذكره ، صـ ٢٧٢ .
- (۱۸۱) مدين القوصوني : قاموس الأطباء . وناموس الألبا ، مخطوط بدار الكتب ، تحت رقم ميكروفيلم ٥٨٦٨٤ ، طب ١٣٣٢ ، جـ ١ ، ص ص ٦ ـ ٧ .
  - (١٨٢) قاموس الأطباء ، مصدر سبق ذكره ، جدا ، صد٧ .
  - (١٨٣) نقلاً من نفحة الريحانة للمحبى : مصدر سبق ذكره ، جـ ٣ ، ورقتي ٢٧٦ ب ـ ٢٧٧أ .
- (١٨٤) القوصونى: تكملة شرح الأسباب والعلامات، مخطوط بدار الكتب، تحت رقم ميكروفيلم ٥٠٧٥) القوصونى: تكملة شرح الأسباب أصلاً تكملة لشرح الشيخ العلامة الطبيب نفيس ابن عوض بن حكيم الذى فرغ من تأليفه سنة ٨١٥هـ ( ١٤١٢م). والكتاب الأخير شرح لكتاب العلامات والأسباب للشيخ العلامة نجيب الدين محمد بن على بن عمر السمر قندى (ت٢١٨هـ ١٢٢١م) المصدر نفسه ورقة ٢ أ . ب .
- (١٨٥) قال صاحب كشف الظنون عنه أنه: من القوانين الصناعية لاستخراج الغيوب المنسوبة إلى المعالم المعروف بأبى العباس أحمد السبتى ، وهو من إعلام المتصرفة ( المتصوفة ) بالمغرب كان فى أخر المائة السادسة بمراكش ، وبعهد يعقوب ابن منصور من ملوك الموحدين ، وهى كثيرة الخواص يذيعون ( يولعون ) باستفادة الغيب منها بعلمها ـ للمزيد يرجع لكشف الظنون ،مج٢ ، مص ص ٨٤٩ ـ ٩٤٩ .
  - (١٨٦) وقد قال عنه ابن خلدون : هو المسمى لهذا العهد بالسيميا نقل وضعه من
- الطلمسات إليه فى اصطلاح أهل التصرف من المتصوفة فاستعمل استعمال العام فى الخاص ، وحدث هذا العلم فى الملة بعد صدر منها ، وعند ظهور الغلاة من المتصوفة وجنوحهم إلى كشف حجاب الحس وظهور الخوارق على أيديهم ، والتصرفات فى عالم العناصر وتدوين الكتب والاصطلاحات ، ومزاعمهم فى تنزل الوجود عن الواحد وترتيبه وزعموا أن الكمال الاسمائى

مظاهره أرواح الأفلاك والكواكب وأن طبائع الحروف وأسرارها سارية في الأسماء فهي سارية في الأكوان، للمزيد ينظر في مقدمة ابن خلدون، ص ص ٣٥٣ ـ ٣٥٥ .

- (١٨٧) الحبي: جدة، صدة.
- (۱۸۸) بروکلمان: ج.۸، صـ ۳۵۹.
- (١٨٩) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ١٨٦ حروف واوفاق .
  - (۱۹۰) بروکلمان: ج۸، صد ۳۶۰.
    - (١٩١) الحموى : جد٢ ، صد ٢٥٥ .
      - (۱۹۲) الحبي: جـ٣، صـ ١٦١.
      - (١٩٣) الحبي: جد٢، صـ ١٩٣.
  - (١٩٤) مطبوع وقام بتحقيقه عبد السلام هارون .
- (١٩٥) وما قاله صاحب كشف الظنون عنه: "إنه لما كان مؤلفه فقيه ومن غير المتخصصين في هذا العلم، وأنه كما صرح صاحبه أنه قصد منه تصحيح الأسماء، وتفسير المبهم منها، وإنه رتبه على حروف المعجم، كما ذكر أيضاً أنه جمعه من خمسمائة وستين كتاباً، ومائة وتسعة وتسعين ديواناً من دواوين العرب الشعرية، وجعله نسختين كبيرة وصغيره، وتناوله العلماء من بعده بالتصنيف وخاصة لاختصاره ـ كشف الظنون، مج ١ ، ص٣٦٩ ـ ٣٩٧ .
  - (١٩٦) الحبي: جدا، صد٢١٣.
    - (١٩٧) بحر الطويل.
- (۱۹۸) وهو العالم أبو الفتوح محمد بن عبد السلام نزيل الشام (ت ۹۹۰ هـ ۱۹۸٦م) من كتاب السنا الباهر بتكميل النور الساقر المجمال الدين أبي علوى أبي بكر، مخطوط بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ۳۵۸۲ تاريخ ۱۵۸٦ صـ ۸۲۳۸۱.
  - (١٩٩) بحر البسيط .
  - (۲۰۰) بروکلمان : مرجع سبق ذکره ، جـ۸ ، صـ ٣٦٠ .
    - (۲۰۱) كشف الظنون ، مج٢ ، صد ٩٦٥ .
      - (۲۰۲) الحموى: جـ٣، صد ٩٦٥.
  - (٢٠٣) النابلسي : الحقيقة والمجاز ، رحلة ، مصدر سبق ذكره ، صـ ٢٢٧ .
    - (۲۰٤) المرادى: سلك الدرر، مصدر سبق ذكره، جـ٣، صـ ٣٥.
      - (٢٠٥) معجم المؤلفين ، جـ٢ ، صــ ٩٦١.

# الفصل السادس جهود العلماء في العلوم الإجتماعية

سوف نتناول في هذا الفصل بالدراسة الحديث عن الكتابات التاريخية والجغرافية التي تم وضعها خلال تلك الفترة ، ولما كان من الصعب تصنيف علم التاريخ ضمن العلوم العقلية أو النقلية رأت الدراسة إفراد الحديث عنه هو والجغرافيا في فصل مستقل، وتحقيقا للفائدة المرجوة من معرفة جهود العلماء في التاريخ فسوف تقوم الدراسة بتقسيم الكتابة التاريخية إلى ثلاثة أنواع : السير والمغازي ، التراجم ، الكتابة التاريخية التقليدية، وفي كل سوف تحاول الدراسة إلقاء الضوء على الصور أو الأشكال التي جاءت عليها إسهامات علماء ذلك القرن في هذا الجال ، ومدى دقة هؤلاء العلماء في تتبع الأحداث التاريخية التي سبقتهم ، ونوعية المصادر التي اعتمدوا عليها ، وهل حرص هؤلاء العلماء على ذكر المصادر التي اعتمدوا عليها ؟ أم أنهم غفلوا عن هذه النقطة المنهجية الهامة ؟ والأغراض التي دفعت بهؤلاء العلماء إلى بذل جهودهم لإنتاج تلك الأعمال ، وهل كان والأغراض التي دفعت بهؤلاء العلماء إلى بذل جهودهم لإنتاج تلك الأعمال ، وهل كان عبارة عن نقل ما احتوته كتب السابقين عن تلك الأحداث وحسب ؟ وهل من جديد قدمه هؤلاء؟ أم أن كتاباتهم لم تختلف عما سبقها ؟ مع توضيح بعض الجوانب التي انفردت بها الكتابة التاريخية التقليدية ، والفائدة التي مثلتها تلك الكتابات في تاريخ مصر ، هذا بها الكتابة التاريخية التقليدية ، والفائدة التي مثلتها تلك الكتابات في تاريخ مصر ، هذا بالإضافة إلى ما يمكن أن يعطينا صورة واضحة عن جهود المؤرخين إبان فترة الدراسة.

هذا إلى جانب إلقاء الضوء على إنتاج علماء تلك الفترة في علم الجغرافيا ، وهو ما يمكن القارئ من الوقوف على حالة الكتابة الجغرافية في فترة الدراسة •

أولا: التاريخ

وفيه سوف نتحدث - كما أشير- عن ثلاثة أنواع من الكتابات التاريخية أولها: كتابة السير والمغازي:

تعتبر الكتابة التاريخية في السير والمغازي من أقدم الكتابات التاريخية الإسلامية وذلك نظرا لارتباطها الشديد بالحديث النبوي وما شاكله من مواضع قرآنية ، وعا زاد من اعتناء المسلمين الأوائل بدراسة هذا الجانب الهام ما نص عليه القرآن الكريم من أن سيرة الرسول (صلى الله عليه وسلم) مثل المسلمين يقتدون به . قال تعالى : " لقد كان لكم

في رسول الله أسوة حسنة لمن كان يرجوا الله واليوم الآخر وذكر الله كثيرا !! (١) وكان لهذا التأكيد أثره في عناية كتاب العربية بدراسة السيرة النبوية ، ودراسة حياة الرسول (صلى الله عليه وسلم) وقد كان من أهم الأسباب التي دعت المسلمين الأوائل بالاعتناء بكتابة السير وتدوينها . ما كان من كثرة الأقاويل الكاذبة على أحاديث رسول الله (صلى الله عليه وسلم) فتنبه الأوائل إلى هذا الأمر الهام ، فمن ذلك قول سفيان - رضى الله عنه - : !! لما أستعمل الرواة الحديث استعملنا لهم التاريخ!! . وهذا قول عمار بن زيد : !! لم يستعن على الكذاب بمثل التاريخ!! .

ولقد توارثت الأجيال المتعاقبة العناية بالكتابة التاريخية في هذا الجال حتى مجيء العصر العثماني حيث نجد أن الكتابة التاريخية في هذا الجال قد لقيت نشاطا كبيرا وملحوظا ، خاصة في القرن الـ١٧م فقد كثر التصنيف في هذا الجال. وجاءت تلك المصنفات في أشكال متعددة ومتنوعة ، فمنها التي تناولت سيرة الرسول (صلى الله عليه وسلم) بصورة كاملة ومستقلة ومنها التي تناولت سيرة الرسول (صلى الله عليه وسلم) جميعها . ولكنها وضعت على هيئة شروح وحواش على كتب السابقين ، ومنها التي تناولت جانبا معينا من جوانب السيرة .

فمن الأعمال التي تناولت أو شملت معظم من جوانب السيرة ، تلك السيرة التي قام العالم علي الحلبي (ت ١٩٤٤هـ ١٩٣٤م) . بوضعها والتي سماها " إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون " (٣) . في ثلاثة مجلدات ـ ولقد سبق وأن أشير إلى أنها كانت ضمن المقررات السابقة في تدريس مادة السيرة بالأزهر في ذلك الحين (٤) ـ ويحدثنا الحبي عنها بقوله: "أن الحلبي اختصرها من سيرة الشيخ محمد الشامي ، وزاد أشياء لطيفة الموقع ، وقد اشتهرت اشتهارا كثيرا ، وتلقاها أفاضل العصر بالقبول .... اا(٥)

وعلى ما يبدو أن ما احتواه ذلك العمل من قيمة جذب انتباه البعض فقام بإعادة إنتاجه مرة أخرى مع شيء من التعديل ، فها هو الشيخ العالم إبراهيم بن محمد السوهائي الأزهري (ت ١٠٨٠هـ ـ ١٦٦٩م). يقوم بتلخيص سيرة الحلبي في مجلد واحد تحت عنوان !! هداية المشغول لسيرة الرسول (صلى الله عليه وسلم) !! . وقد أفصح لنا عن سبب اقدامه على هذا العمل قائلا : !! إن سيرة الشيخ الإمام والحبر الهمام أبي الحسن على بن برهان الدين الشهير بالحلبي كتاب عظيم راق للأحداث

وحلا للأذواق ، وليس بالطويل الممل ، ولا بالقصير الخل ، لم ينسج ناسج على منواله ، ولم تسمح قريحة بمثاله ، إذ هو جامع لسيرة ابن سيد الناس ، وسيرة الشمس الشامي ، مع ما ضمه إليها من الفوايد النفيسة ، على غاية الانسجام ونهاية الانتظام . لكنه أطال كثيرا بالنسبة لذي الهمة القاصرة والعزيمة الفاترة ، والشواغل المتكاثرة فأجببت أن ألخص منها شذرة لطيفة مهذبة التراكيب والترتيب ظريفة ، وأسوق القصة فيها مساقا واحدا مع حذف الغرو ، والاقتصار من الطرق الكثيرة على طريق منها أو طريقين . وربا خالفته سياق الأصل فقدمت أو أخرت لانسجام القصة أو لمناسبة التاريخ . وربا زدت من كلام الأصل فلابد من تسمية الكتاب المأخوذ منه بقولي قال في كتاب كذا ، أو في كتاب كذا ، أو في كتاب كذا ، أو في فذلك من تاريخ الحوادث . وبهذا يكون قد أوضح لنا سبب شروعه في هذا العمل، فذلك من تاريخ الفقير المناري إلى المصدر الذي نقل عنه .

أما ترتيبه لهذا العمل ، فقد رتبه على ثمانية وعشرين بابا تناول فيها سيرة الرسول (صلى الله عليه وسلم) من مولده إلى وفاته ، وخاتمة فيها أحد عشر مقصدا ، كل مقصد ضمن فيه الحديث عن أهم الأحداث التي وقعت في كل قرن من القرون الهجرية . بداية من القرن الأول وحتى القرن الحادي عشر . وبذلك يكون نصيب مصر العثمانية من تلك الحاتمة في المقصدين العاشر والحادي عشر ، وقد كان غالب اعتماده في التاريخ عن تلك الفترة على تاريخ مرعي الحنبلي (ت ١٩٣٣هـ ـ ١٩٢٣م) . المسمى به الناظرين في تاريخ من ولى مصر من الخلفاء والسلاطين !! .

وهكذا نجد أنفسنا أمام أساليب ثلاث تناولت السيرة من كافة جوانبها ، كل أسلوب يناسب مستوى معينا من مستويات طالبي ذلك المجال ، فأسلوب الحلبي المطول

يناسب المتخصص أو المتعمق في ذلك الجال ، وأسلوب السوهائي المختصر بعض الشيء، يناسب الذي يريد لحمة سريعة ويضيق وقته على قراءة الجلدات، وأسلوب البهوتي يناسب حالة الطلبة في اجتياز الاختبارات العلمية ، وهذا يكشف لنا عن رؤية هؤلاء العلماء لكافة المستويات ووضع المصنفات بما يتناسب مع كل مستوى .

ثم نأتي إلى شكل آخر من أشكال التصنيف في السيرة من كافة جوانبها وهو قيام علماء فترة دراستنا تلك بإعادة إنتاج كتب السابقين . في هذا الجال . إما بشرحها أو تعليق الحواشي عليها . ومن تلك الأعمال كتاب "الدرر السنية في نظم السيرة النبوية اللحفاظ زين الدين عبد الرحيم بن حسين العراقي (ت ٥٠٨هـ - ١٤٠٢م) . وهو ألفية في الرجز (٨). ولذا يطلق عليه ألفية العراقي . حيث قام علماء تلك الفترة بشرح هذه الألفية . ونجد على رأسهم عبد الرءوف المناوي (ت ١٣١١هـ - ١٦٢١م) الذي قام بشرحها شرحا مبسوطا ، ثم قام بتلخيص شرحه هذا وسماه !! الفتوحات السبحانية في شرح نظم الدرر السنية في السيرة الزكية !! (٩).

ومن الذين قاموا بشرح تلك الألفية أيضا . علي الأجهوري المالكي (ت ١٠٦٦هـ من الذين قاموا بشرح تلك الألفية أيضا . علي الأجهوري المالكي (ت ١٠٦٥م) (١٠٠ . كما نجد الشيخ العالم برهان الدين إبراهيم بن مرعي الشبرخيتي (ت ١١٥هـ ـ ١٦٩٥م) . أحد الذين قاموا بشرح تلك الألفية (١١).

ومن الأعمال الجامعة لجوانب السيرة وتنافس علماء القرن في إعادة انتاجها كتاب المواهب اللدنية بالمنح الرحمانية اللقسطلاني (١٢) (ت ٩٢٣هـ ١٥١٧م). فنجد من الذين قاموا بوضع تحريراتهم عليه محمد بن أحمد الشوبري الشافعي (ت). وذلك بوضعه حاشية (١٤). وهناك حاشية على نفس الكتاب إبراهيم الميمون (ي الشافعي (١٤).

ومن تضلع في تعليق تحريراته على ذلك الكتاب، العالم علي الشبراملسي الشافعي (ت ١٩٨٧هـ ـ ١٩٧٦م) . الله وضع حاشية عليه في خمسة مجلدات ضخمة (١٥٠).

وعن قام بشرح ذلك الكتاب . العالم أبو عبد الله محمد بن علوان الزرقاني (ت المدرس قام بشرح ذلك الكتاب . العالم أبو عبد الله محمد بن علوان الزرقاني . وكان المدرس الشبراملسي . وكان يعتني بشأنه كثيرا ، وكان إذا غاب يسأل عنه ، ولا يفتح درسه إلا إذا حضر ، مع أنه أصغر طلبته . فكان محسودا لذلك في جماعته ، وكان الشيخ يعتذر عن ذلك ويقول : 11 إن النبي (صلى الله عليه وسلم) أوصاني به 11 (١٦).

والناظر فيما قام علماء ذلك القرن بوضعه من تعليقات وحواشي على أعمال السابقين ـ المذكورة ـ يجد أنها احتوت على الكثير من الإضافات (١٧)، والتي تشير إلى أن انتخاب مثل تلك الأعمال وإعادة إنتاجها من قبل هؤلاء العلماء لم يكن من قبيل إعادة النسخ أو التكرار .

ومن الأشكال التي جاءت عليها جهود هؤلاء العلماء في هذا النوع من الكتابة التاريخية ، إفراد المصنفات في مواضيع محددة . ونجد من أهم تلك المواضيع . قصة الإسراء والمعراج ، ونظرا لأهمية ذلك الموضوع نرى أن علماء ذلك القرن المشاركين في كتابة تاريخ السيرة تنافسوا في وضع مصنفاتهم حوله .

وربماً يرجع سبب هذا الاهتمام إلى أمرين هامين . أولهما : أن هذا الحدث أصبح عثل للمسلمين إحدى أهم المناسبات الدينية والاجتماعية . ثانيهما : وهو الأهم أن هذا الحدث يعد من أهم المعجزات التي حدثت لرسول الله (صلى الله عليه وسلم) ومنكره كافر بالإجماع . ولذا لم يجتمع المشككون في الإسلام على أمر كما اجتمعوا على هذا الحدث وخاصة في العصر العثماني .

ويعد من أفضل من تناول هذا الموضوع بالتصنيف خلال ذلك العصر العالم نجم الدين محمد بن أحمد بن علي السكندري الغيطي (ت ٩٨٤هـ - ١٥٧٦م) حيث تناوله في كتابين ـ كبير وصغير ـ ومن ثم وجدنا الكثير عن اهتم بالتصنيف في هذا الموضوع خلال القرن ـ محل الدراسة ـ قد ساورا على ما سار عليه الغيطي في عمليه السابقين ـ وخاصة الكبير منها ـ هذا بالإضافة إلى من قام بإعادة إنتاجه ويأتي في طليعة هؤلاء علي الحلبي. الذي قام بوضع مصنف في ذلك بعنوان !! حسن التبيين لما وقع في معراج الشيخ نجم الدين!! (١٨). كما نجد الشيخ العالم على البتيتي يقوم بوضع شرح على معراج النجم الغيطي (١٩).

ومن أجاد في تصنيفه لهذا الموضوع على الأجهوري المالك وذلك بوضعه مؤلفا فيه بعنوان !! النور الوهاج في الكلام على الإسراء والمعراج !!(٢٠). كذلك نجد أحمد القليوبي. يضع مؤلفا في ذلك تحت عنوان الإسراء والمعراج !! (٢١).

وعن بلغ قالب الإجادة في تناوله لهذا الموضوع أيضا . عبد السلام اللقاني. ومؤلفه بعنوان " السراج الوهاج لشرح قصتي الإسراء والمعراج " (٢٢). وعن تناول هذا الموضوع بالتصنيف أيضا جاد الله الغنيمي الفيومي ـ كان حيا سنة ١٠١١هـ (١٦٩٠م) ـ الذي قام بوضع مصنف تحت عنوان " كشف النقاب عن معراج الشهاب الشهاب الشهاب.

وهناك من أهتم بالتصنيف في هذا الموضوع ، ولكنه اقتصر على جزئية واحدة من القصة . مثل أحمد الحموي (ت ١٩٨٨هـ ١٩٨٠م) . في وضعه مصنفا في رؤية الرسول (صلى الله عليه وسلم) لربه وذلك تحت عنوان " حسن الابتهاج برؤية النبي (صلى الله عليه وسلم) ربه ليلة المعراج " (٢٤).

وكما نوهنا إلى أهمية هذا الموضوع نرى محمد بن محمد المعروف بالتي برمق الرومي (ت ١٩٣٣هـ - ١٩٣٣م). يقوم بترجمته إلى اللغة التركية، وقد أشتهر بها . حيث نرى كلا من الحبي والحموي يسميانه أو يصفانه بأنه صاحب السيرة النبوية التركية (٢٥).

ومن الأعمال التي وضعت حول الإسراء والمعراج كتاب "ا التحفة السنية بأجوبة الأسئلة المرضية العالم أحمد بن عبد اللطيف بن أحمد أبن شمس الدين بن علي المعروف بالبشبيشي (ت ١٠٩٦ - ١٠٨٥م) الذي رد فيه على الأسئلة التي رفعها إليه وزير مصر عبد الرحمن باشا ، وعددها خمسة وعشرون سؤالا . وقد بدأ تلك الأسئلة بسؤال عن أول ما خلق الله تعالى من المخلوقات العرش أم الكرسي أم اللوح أم القلم أم الرسول محمد (ومعظم الأسئلة عما جرى لرسول الله (صلى الله عليه وسلم) في ليلتي الإسراء والمعراج (٢٦).

وبعد فالناظر إلى تلك الأعمال يجد أن أسلوب العلماء قد اختلف في تناول موضوع الإسراء والمعراج . وتبعا لذلك اختلفت مرجعية كل منهم حسب الأسلوب الذي انتهجه . فمنهم من قام بشرح كتاب النجم الغيطي ـ كما أشير إلى ذلك ـ ومنهم من تناول هذا الموضوع من خلال تفسير الأيات القرآنية التي وردت فيها القصة كبدايات سورتي الإسراء والنجم . ومن ثم كانت المرجعية التي غلبت على هذا الأسلوب كتب التفسير وهو ما نلاحظه في تناول الأجهوري لهذا الموضوع في كتابه الأسلوب كتب التفسير وهو ما نلاحظه في تناول ذلك الموضوع من خلال الأحاديث النور الوهاج .. .. المذكور الوهاج .. .. المذكور الوهاد .. .. المذكور المكاني في كتابه اللسرام اللقاني في كتابه اللسرام اللقاني في كتابه اللسلام اللقاني في كتابه اللسرام اللقاني في كتابه المهام اللقاني في كتابه اللسرام اللقاني في كتابه الله اللها الله اللها اللها اللها الله اللها الله اللها الها اللها الها اللها اللها اللها الها الله

ولكن الأهم من ذلك هل شهدت تلك الأعمال فكرا واعيا من هؤلاء العلماء في الرد على المنكرين لتلك المعجزة بأدلة علمية عقلية ؟ أم كانت أدلتهم في ذلك نقلية فحسب؟ لقد كشفت لنا تلك الأعمال عما كان يمتلكه هؤلاء العلماء من فكر علمي

سديد ، وقدرة للرد على المنكرين لتلك المعجزة بأدلة علمية تدحر كل معاند ، وهو ما نلمسه بوضوح من الأدلة العلمية التي ساقها الأجهوري في كتابة . !! النور الوهاج .... !! على المنكرين في كون النبي (صلى الله عليه وسلم) قد عرج بروحه وجسده من الأرض إلى السماوات في جزء من الليل حيث نراه يقول في ذلك : !! .... والأكثر على أنه أسرى بجسده إلى بيت المقدس ، ثم عرج به إلى السماوات حتى انتهى إلى سدرة المنتهى . ولذلك تعجبت قريش واستحالت ، والاستحالة مدفوعة بما يثبت في الهندسة أن ما بين طرفي قرص الشمس ضعف ما بين كرة الأرض ماية ونيفا وستين مرة ، ثم إن طرفها الأسفل يصل موضعها الأعلى في أقل من ثانية ، أي وهي جزء من ستين جزءا من الدقيقة ، والدقيقة جزء من ستين جزءا من الدرجة ، وقد برهن في الأحكام أن الأجسام متساوية في قبول الأعراض والله قادر على كل المكنات ، فيقدر أن يخلق مثل الأجسام متساوية في قبول الأعراض والله قادر على كل المكنات ، فيقدر أن يخلق مثل المعجزات... الحركة السريعة في بسدن النبي ، أو فيما يحمله ، والتعجب من لوازم المعجزات... الاحتال من الأدلة العلمية التي ساقها .

ومن الموضوعات المتعلقة بالسيرة النبوية ، والتي لقيت اهتماما من قبل علماء تلك الفترة فأفردوا لها المصنفات، مولد الرسول (صلى الله عليه وسلم) ولمجد في مقدمة من تناوله بالتصنيف من هؤلاء العلماء ، الشيخ العالم علي الحلبي (ت ١٠٤٤هـ ١٠٢٣م). وذلك بوضعه مؤلفا تحت عنوان السلم المنير بمولد البشير النذير المراحم).

وأيضا ما نراه من على النبتبتي. الذي وضع مصنفا تحت عنوان "إرشاد الحائرين بسرح بهجة السامعين الفرين بولد بشرح بهجة السامعين الناظرين بولد سيد الأولين والأخرين النجم الدين الغيطي (٢٩). كما نجد للشيخ العالم عبد السلام اللقاني مصنفا في ذلك بعنوان "ا ابتسام الأزهار من رياض الأخبار في ربيع الأبرار في مولد الحبيب الختار الله (٣٠).

وهناك بعض الجوانب الأخرى والمتعلقة بسيرة الرسول (صلى الله عليه وسلم) أفرد لها علماء ذلك القرن المؤلفات ، وهي أشد صلة بشخص الرسول (صلى الله عليه وسلم) كأسمائه، وأوصافه، وغير ذلك .

وممن صنفوا في ذلك مرعي الحنبلي. الذي وضع مصنفا في أوصاف النبي (صلى الله عليه وسلم) أردفه بذكر الخلفاء تحت عنوان "ا تلخيص أوصاف المصطفى وذكر من بعده من الخلفاء الله المسلم).

وعن فاق غيره في هذا المجال أحمد المقري. وذلك بوضعه مصنفين فيه ، الأول ، في أسماء النبي. والثاني تحت عنوان اللدر الثمين في أسماء الهادي الأمين المراهبي والثاني ، في وصف نعل النبي تحت مسمى المنتعال في وصف النعال المراهبي المتعال في وصف النعال المراهبي عنه مسمى المتعال في وصف النعال المراهبي المتعال في وصف النعال المراهبي المراهبي وصف النعال المراهبي وصف المر

وعن له مشاركة في هذا الأمر أيضا عبد البربن عبد القادر الفيومي (ت ١٩٦٠هـ - ١٦٦٠م) الذي وضع مؤلفا عن نسب الرسول (صلى الله عليه وسلم) سماه !! بلوغ الأرب والسول بالتشرف بذكر نسب الرسول (٢٤). كذلك نجد أحمد العجمي (ت ١٩٨٨هـ ـ ١٩٧٥م) مصنفين في نفس الجال ، الأول بعنوان !! الأثار النبوية ١١(٥٥). والأخر قام فيه بنفي الأخبار التي اختلقت في حق الرسول وذلك بعنوان !! تنزيه المصطفى المختار عالم يثبت من الأخبار ال(٢٦). ويتضح في ذلك اللون من ألوان الكتابة التاريخية الغيرة الإسلامية التي تؤدي في النهاية إلى تنقية التاريخ وتقديمه للقارئ بصورة صادقة . وهكذا فقد تناولت تلك الأعمال جوانب هامة في السيرة النبوية ، وإن كان معظمها قد بعدت عن الأحداث التاريخية التي حدثت لرسول الله (صلى الله عليه وسلم) أثناء تأديته الرسالة. إلا أنها تعلقت بشخصه الشريف، بكونه رمز الدعوة الإسلامية فقامت تلك الكتابات بتسليط الضوء على خصوصيات الرسول ودرأ الافتراءات التي كان يختلقها البعض حول شخصه.

وبعد فقد وضح لنا ما لقيه هذا النوع من الكتابة التاريخية من نشاط واهتمام ملحوظين من قبل علماء تلك الفترة . وأن جهودهم فيه جاءت على صور متعددة غطت كافة جوانب السيرة النبوية. وقد كشفت لنا تلك الصور عن دقة هؤلاء العلماء في الرجوع إلى المصادر التي تخدم كل غرض أو صورة من تلك الصور . فهناك كتب الحديث والتفسير ، والتاريخ واللغة. وغير ذلك من العلوم التي تخدم هذا الأمر ، وقد رأينا أيضا أن هؤلاء العلماء لم تقف مرجعيتهم في هذا الجال عند العلوم النقلية فحسب ، بل تخطوا ذلك واستعانوا بالعلوم العقلية العملية التي تكسب الحجج والبراهين قوة للرد على بعض المعاندين تجاه بعض المعجزات التي ظهرت على يد الرسول (صلى الله عليه وسلم) وهذا جميعه كشف لنا عن المقدرة العلمية لهؤلاء العلماء ، ولعل جميع ما لمسناه من أوجه النشاط في هذا النوع من الكتابة التاريخية ، عا يجعلنا نقول أن هذا النوع قد عاش حركة إحياء وبعث في تلك الفترة ، كالتي عاشتها كتابة التراجم. وهو ما سنعرفه فيما يلى ذلك من صفحات .

## ب ـ التراجم:

تعتبر التراجم من أعرق وأغنى الكتابات التاريخية الإسلامية ، والمعتقد أنه ليست هناك أمه عنيت بتدوين سيرة مشاهير رجالها كما فعلت الأمة الإسلامية . فمنذ بدأ ابن إسحاق بوضع سيرة النبي (صلى الله عليه وسلم) والواقدي وابن سعد في تأليف الطبقات إلى يومنا هذا، وكتابة التراجم هي الغالبة على كتابة التاريخ الإسلامي ، وقد بلغ من ولع المسلمين بهذا النوع من التاريخ ، تنوع التأليف به وتعدده ، حيث رتبوا السير على طبقات ، فطبقه للصحابة، وأخرى للتابعين، وطبقة للقراء، وأخرى للمحدثين، وطبقة للشعراء ، وطبقة للأدباء، وطبقة للنحاة ، وطبقة للأطباء ، بحيث قل أن تجد أهل فن أو علم، أو فرقة من الفرق، أو اتباع مذهب من المذاهب لم توضع ترجمه لطبقاتها (۲۷).

ومن أبرز هذه التأليف ، تراجم الأعيان دون الاقتصار على طبقة خاصة كوفيات الأعيان لابن خلكان (ت ٢٨٦هـ ١٢٨٣م) . وفوات الوفيات للكتبي (ت ٢٨٦هـ ١٣٦٣م) . وتهذيب الأسماء للنووي (ت ٢٧٦هـ ١٨٢٧م) . وهلم جرا بل ذهب بعض المؤرخين من المسلمين في تراجمهم للأعيان بتصنيف مؤلفاتهم وفق القرون ، فهذا الكتاب في أعيان القرن التاسع ، وهذا النوع الأخير أي الكتاب في أعيان القرن التاسع ، وهذا النوع الأخير أي الذي يتناول الأعيان بصفة عامة في قرن واحد أحدث عهدا من كتب الطبقات الأخرى ويدور أقدم المشهور منها على سير أعيان القرن الثامن الهجري ، وهو كتاب الالرر الكامنة في أعيان المثن المهجري ، وهو كتاب الالرر الكامنة في أعيان المثن النامن الهجري ، وهو كتاب الملار الكامنة في أعيان المثن النامن الهجري ، وهو كتاب الملار الكامنة في أعيان المثن التاسع للسخاوي (ت ٢٥٨هـ ١٤٩٦م) ، ويليه الضوء اللامع لأهل القرن التاسع للسخاوي (ت ٢٠٩هـ ١٤٩٦م)

وقد عايش هذا النوع من الكتابة التاريخية حالة من البعث والإحياء في العصر العثماني عامة. ونلمس هذا الأمر بوضوح من اهتمام علماء القرن الـ١٧م ، وحرصهم على جمع التراجم لمعاصريهم .. وتدوين تلك التراجم في كتب خاصة بها . ولعل هذا الحرص يرجع سببه كما نوهنا سابقا ـ أثناء تناولنا لعلم الحديث ـ إلى اهتمام هؤلاء العلماء بالأسانيد والتثبت من رجال الروايات والتأكد من صلاحيتهم لذلك العمل المهم.

ولقد جاء اهتمام العلماء بهذا النوع من الكتابة التاريخية في أشكال متعددة ومختلفة ، منها التي تناولت تراجم المعاصرين مع من سبقهم بعدة قرون وتقسيم المترجم

لهم إلى طبقات ، ومنها التي تناولت المعاصرين والجيل السابق لهم فحسب ، ومنها التي ركزت اقتصرت على من عاصر المؤلف من العلماء ومن أخذ منهم العلم ، ومنها التي ركزت على إحدى الشخصيات المعينة والبارزة في مجاله ، ولا يخفي عليك أن هذا النمط الأخير كان يحكمه تعصب أو انتماء المؤلف لمن يترجم له ، إذ أنه في الغالب كان يترجم لتك الشخصية لإظهار مناقبها والدفاع عنها ضد القادحين .

ومن أهم الأشكال التي جاءت عليها جهود العلماء في هذا الشأن صورة الطبقات، وأشهر من أجاد في هذا الأمر خلال ذلك القرن العالم عبد الرءوف المناوي الذي قام بوضع مصنفين في ذلك، الأول بعنوان!! الكواكب الدرية في تراجم السادة الصوفية !! ويعرف بالطبقات الكبرى ، ونراه في كتابه هذا يفتتحه بمقدمة تناول فيها الحديث عن كرامة الأولياء ، وإمكانية وقوعها ، ورأى علماء الإسلام في ذلك . ثم بعد ذلك يتناول سيرة الرسول (صلى الله عليه وسلم) قبل تطرقه إلى الحديث عن تراجمه وفيها تناول الصوفية في طبقات عشر ، كل ماثة سنة طبقة ، ورتبهم على حروف المعجم. وندعه يحدثنا عن منهجه في هذا الكتاب فيقول: " فأنزلت الصوفية في طبقات وضربت لهم في هذا الموضوع سرادقات ، ورتبتهم على حروف المعجم عشر طبقات ، كل ماية سنة طبقة ، وجمعت منهم كواكب كلها معالم الهدى .. .. اقتصرت على جمع من النساك المشتهرين بالزهد المتحققين بالإرشاد والرشد. فمن له كلام عال في الحقايق وباشر الأحوال والطريق، وظهرت عليه الكرامات والخوارق ، وقاطع القواطع والعلايق . فإن القصد بهذا التعليق النفع بما لهم من الكلام في الحقايق والحكم والأحكام ، وما سواه بالنسبة إليه تتمات ، وإن كانت في نفسها من أنفس المهمات. اشتمل على حكم عالية المقدار ، وإشارات بديعة رفيعة المنار ، وحكايات ليس فيها شكايات ونوادر، وفي ضمنها زواجر ومواعظ لصمت اللاقط ١١(٢٩).

أما عمله الثاني في ذلك الجال فهو كتاب " إرغام أولياء الشيطان بذكر مناقب أولياء الرحمن " والذي يعرف بالطبقات الصغرى ، وقد قام بتقسيمه على أربعة أبواب، الباب الأول في البينة على جلالة كلام الأولياء والترغيب في أحوالهم ، الباب الثاني : الباب الرد على من أنكر حكاية الكرامات بالأدلة العقلية المؤيدة بالبراهين النقلية ، الباب الثالث : في الإشارة إلى المقصود من ظهور الكرامات على الأولياء ، والترغيب في مجالستهم والأخذ عنهم . وبيان ما أتوا به من أنواع الكرامات . والمنازل والمقامات على

وجه الإجمال . الباب الرابع : في بيان طبقات الأولياء ومقاماتهم وأحوالهم (٤٠).

ومن الأعمال الهامة التي وضعت في هذا الجال . ذلك العمل الذي ينسب إلى الشيخ العالم أحمد بن أحمد بن محمد بن عبد الكريم بن أحمد الدميرى ـ توفى حوالي سنة ٢٩ اهـ ( ١٦١٩ م ) . تحت عنوان أا قضاة مصر في القرن العاشر وأوائل الحادي عشر الهجري أا ورتبه على حروف المعجم (٤١).

ومن هذه الأعمال أيضا ما قام به العالم الطبيب مدين القوصوني (ت ١٠٤٤هـ مدين القوصوني (ت ١٠٤٤هـ هـ ١٠٢٣م) من اختصاره لكتاب العبون الأنباء في طبقات الأطباء الأطباء الأطباء المختصره به الطبات الأنباء في طبقات الأطباء الله ثم قام بوضع ذيل لهذا المختصر تناول فيه الطبقات التي أتت بعد عصر مؤلف الكتاب الذي اختصره (٤٣).

أما من حيث المصنفات التي وضعها علماء ذلك القرن ، وأفردوا فيها الحديث لمن الخذوا منهم العلم . ومن عاصرهم من أبناء زمانهم من العلماء . فنجدها كثيرة . وكأنهم تنافسوا في وضع مثل هذه المصنفات . وعا لا يخفي علينا أن الباعث على وضع تلك المصنفات شدة حرصهم على توثيق المادة العلمية التي يتلقونها . وذلك بالتثبت من قوة الإسناد ، ومن أصحاب التصانيف على هذا الشكل العالم إبراهيم اللقاني ( ت الإسناد ، ومن أصحاب التصانيف على هذا الشكل العالم إبراهيم اللقاني ( ت الهجري تحت عنوان أن الله المأثر فيمن أدركتهم من علماء القرن العاشر العاشر العاشر العاشر العاشر العاشر العاشر الهجري تحت عنوان الناشر فيمن أدركتهم من علماء القرن العاشر العاشر الماثر فيمن أدركتهم من علماء القرن العاشر الماثر الماثر فيمن أدركتهم من علماء القرن العاشر الماثر الماثر فيمن أدركتهم من علماء القرن العاشر الماثر فيمن أدركتهم من علماء القرن العاشر الماثر الماثر الماثر الماثر الماثر الماثر فيمن أدركتهم من علماء القرن العاشر الماثر الماثر

ومن المهتمين بهذا الأمر كذلك العالم أحمد المقري (ت ١٩٢١هـ - ١٩٣١م). حيث وضع مصنفين في ذلك . أحدهما بعنوان <sup>11</sup> الغث والسمين ، والرث والثمين من روض الأس العاطر الأنفاس في ذكر من لقيته من أعلام مراكش وفاس <sup>11(62)</sup>. والأخر بعنوان <sup>11</sup> أنوار النسب في أبناء تلمسان <sup>11(21)</sup>.

وعن كان له اهتمام زائد بترجمة أبناء عصره من العلماء الشيخ العالم على الحلبي حيث وضع مصنفا في ذلك بعنوان الغاية الإحسان بوصف من لقيته من أبناء الزمان ال(٤٧). ومن هؤلاء أيضا العالم مدين القوصوني. الذي وضع تاريخا في ذلك قال عنه الحبي: " تاريخ إنشاء مدين القوصوني ، ذكر فيه تراجم كبراء العلماء من أهل القاهرة ، وزين طروس سطوره بماثرهم الباهرة ال(٤٨).

ومن أشهر أعمال ذلك القرن في هذا الجال ما قام به العالم شهاب الدين أحمد

الحفاجي (ت ١٠٦٩هـ - ١٦٥٨م). من وضعه لمصنفين ترجم فيهما لأبناء جيله من العلماء ، وبعضا من أبناء الجيل السابق له . وهما " ريحانة الألبا وزهرة الحياة الدنيا "، والعلماء ، وبعضا من أبناء الجيل السابق له . وهما " ريحانة الألبا وزهرة الحياة الدنيا الموايا الزوايا فيما في الرجال من البقايا الالالالالالالية الإشارة إليهما . كعدم موضع سابق - وعلى الرغم من أن الترجمة قد اعتراها نقص كبير في كليهما . كعدم الإشارة إلى أساتذة من ترجم لهم ، أو تلاميذهم وتاريخي الميلاد والوفاة ، وغير ذلك من الأمور الأخرى ، إلا أن أهميتهما تكمن في أن الخفاجي لم يقتصر فيها على الترجمة لعلماء مصر فقط . بل ترجم لعلماء الأقطار الإسلامية الأخرى كالشام والحجاز والمغرب.

ومن تلك الأعمال الهامة في ذلك القرن ، ما نجده له عبد البر الفيومي (ت ١٩٠١هـ ـ ١٦٦٠م). الذي وضع كتابا . بعنوان المنتزه العيون والألباب في بعض المتأخرين من أهل الأداب ال . وقد سبقت الإشارة إليه وعنه يحدثنا الحبي فيقول : اله جعله على طريقة الريحانة إلا أنه رتبه على حروف المعجم، وجمع فيه من شعراء الريحانة ، وشعراء المدائح الذي ألفه التقي الفارسكوري ، وزاد من عنده بعض متقدمين الريحانة ، وهو مجموع لطيف وذكر في آخره أنه ابتدأ إنشاء في يوم الخميس وبعض عصريين ، وهو مجموع لطيف وذكر في آخره أنه ابتدأ إنشاء في يوم الخميس ١٩٥٥هـ ( ١٩٤٥م ) . وانتهى من تبييضه يوم الأحد ١١محرم ١٩٦٠هـ ( ١٩٤٥م) .

وهناك من العلماء من كان له اهتمام زائد بجمع أسماء شيوخه والتأريخ لهم . كالعالم أحمد العجمي (ت ١٠٨٦هـ ١٧٥هـ ١ الذي جمع لنفسه ١١ مشيخة ١١ قام فيها بترجمة من أخذ عنهم واستوفى أخبارهم فيها (٥١).

ومن تلك المصنفات ما نجده ل عبد الرحمن الأشموني ـ كان حيا سنة ١٠٨٩هـ ( ١٦٧٨م ) . ومن ١٦٧٨م ) . ومن أحماله في هذا الجال أيضا ، مصنف له عبارة عن ذيل اللباب لابن الأثير في الأنساب (٥٢).

وعمن كان له اعتناء بالأسانيد آنذاك أيضا . شرف الدين بن زيد العابدين . حفيد القاضي زكريا الأنصاري السنيكي المصري. (ت ١٩٨٦هـ ـ ١٩٨١م). إذ نرى من مؤلفاته كتاب "الطبقات "أذكر فيه شيوخه وعلماء عصره . وعنه قال الحبي: "أ إنه كان له اعتناء تام بالأسانيد ومعرفة الشيوخ ومواليدهم ووفياتهم "(٥٢).

كذلك نجد خليل بن السيد إبراهيم بن علي غرس الدين أبو مفلح الشهير بالعناني

(ت ١١٠٤هـ ١٦٩٣م). يقوم بوضع مصنف في أسماء شيوخه سماه المحاف ذوى الإرشاد بتحرير ذوى الإسناد الموافقة المحافية الإرشاد بتحرير ذوى الإسناد المحافقة ا

وهناك بعض الأعمال تناولت الترجمة لأكثر من شخصية ، ولكنها خرجت عن الشكل السابق بحيث أنها لم تتطرق إلى المعاصرين لمن كتبها ، كالعمل الذي وضعه أحمد القليوبي الذي قام فيه بالترجمة لبعض من أعيان السادات الأشراف الذين دفنوا بحصر بدأهم بالإمام الحسين - رضى الله عنه - وختمه بسيرة إبراهيم الدسوقي - تحت مسمى التحقة الراغب في سيرة جماعة من أعيان أهل البيت الأطايب الاص).

وهناك عبد الباقي الزرقاني (ت ١٩٩١هـ ـ ١٦٨٨م). بوضع مصنف ضمنه تراجم متنوعة من صحابة ومحدثين وفقهاء وغيرهم (٢٥١). ومما يدخل تحت هذا النوع من الترجمة ما نجده له إبراهيم البرماوي (ت ١١٠٦ ـ ١١٩٥م). من مصنف تناول فيه من تكلم في المهد وسماه ١١ الميثاق والعهد في شرح من تكلم في المهد اللهد الميثاق والعهد في شرح من تكلم في المهد اللهد اللهد اللهد والعهد في شرح من تكلم في المهد اللهد اللهد اللهد اللهد والعهد في شرح من تكلم في المهد اللهد اللهد

هذا عن المصنفات التي تضمنت الترجمة لأكثر من شخصية ، أما عن التي اقتصرت على شخصية واحدة فنجد أنها تفاوتت فيما بينها كما تبعا للشخصية المترجم لها. ونجد من أهم الشخصيات التي كثر التصنيف حولها آنذاك ، الإمام الكبير أبو حنيفة النعمان ، حيث نرى أن علماء ذلك القرن التابعين لمذهب هذا الإمام أكثروا من وضع المصنفات عنه لإظهار مناقبه ودرء ما يتحامل به الآخرون عليه ، ـ وكما نوه سابقا ـ أن لهذا الأمر وازعاً سياسياً جاء من اتحاذ الدولة العثمانية المذهب الحنفي مذهبا رسميا لها.

ونرى في طليعة من قام بوضع مؤلف حول مناقب الإمام أبو حنيفة من علماء ذلك القرن أحمد الغنيمي (ت ١٠٤٤هـ ١٦٣٤م) . حيث قام بوضع مصنف في ذلك سماه الشذرة اللطيفة في شرح جملة من مناقب الإمام أبي حنيفة الأ(٥٨).

ومنهم نوح الرومي (ت ١٠٧٠هـ - ١٦٥٩م) الذّي وضع مصنفا في ذلك بعنوان الدر المنظم في مناقب الإمام الأعظم الم<sup>(٩٥)</sup>. وهاهو أحمد الحموي (ت ١٩٨٠هـ - ١٩٨١م) يقوم بوضع مصنفين في ذلك ، أولهما بعنوان التذهيب الصحيفة بنصرة الإمام أبو حنيفة الم<sup>(٣٠)</sup>. والأخر بعنوان المالكلمات الشريفة في تنزيه الإمام أبي حنيفة عن الترهات السخيفة الم<sup>(٣١)</sup>. هذا في حين نجد لهذا العالم مصنفا أخر ترجم فيه للإمام الشافعي تحت عنوان المالدر النفيس في بيان نسب الإمام محمد بن إدريس الم<sup>(٣١)</sup>. ولربحا دفعه إلى وضع هذا الكتاب ما رآه من غلبة المذهب الشافعي بمصر وكثرة أتباعه.

وسيرا على هذا الدرب ، نجد مرعي الحنبلي يفرد مصنفا يترجم فيه لابن تيميه ، أظهر فيه مناقبه . ودرء ما تحامل به غيره عليه (٦٣).

ومن كان له اعتناء بإفراد إحدى الشخصيات العلمية بالترجمة ، أحمد المقري. الذي قام بوضع مصنف أفرد فيه الحديث عن القاضي عياض (٦٤) تحت مسمى اا أزهار الرياض في أخبار القاضي عياض تناول فيه نشأته ، وشيوخه ، وتصانيفه ، وغير ذلك وقسمه إلى ثماني روضات (٦٥). كذلك نجد رضى الدين بن عبد الرحمن بن شهاب الدين أحمد بن حجر الهيثمي المصري (ت ١٩٠١هـ - ١٦٦٠م) . يضع مؤلفا بعنوان الشيخ الأكبر المرادة من ذهب من ترجمة سيد طي العرب أعنى الشيخ الأكبر المرادا).

ونظرا لعلو مكانة البكرية في المجتمع أنذاك ـ كما علمنا ذلك ـ قام المنتمون لهم بوضع المصنفات التي ترجمت لأبي بكر الصديق ، وإظهار مناقبه ، ومكانته الرفيعة عند الله ـ سبحانه وتعالى ـ ورسوله (صلى الله عليه وسلم) . ومن ذلك ما نجده للشيخ بدر الدين بن سالم ابن محمد ـ تابع بني الصديق ـ المصري المالكي ( ت ١٠٦٢هـ ـ الدين بن سالم ابن محمد ـ تابع بني الصديق ـ المصري المالكي أنساب أل الصديق المائي وضع مصنفا بعنوان !! إرشاد أل الصديق إلى أنساب أل الصديق المائد ترجم فيه للصديق ـ رضى الله عنه ـ وبين ما له من أفضال . كذلك ما نجده لـ إبراهيم العبيدي ( ت ١٩٦١هـ ـ ١٠٦٠م ) من وضعه مصنفا بعنوان !! عمدة التحقيق في بشائر أل الصديق المحديق المحدية المحديق المحديق المحديق المحديق المحديق المحديق المحديق المحدية المحديق المحدية المحديق المحديق المحديدة المحديق المحديق المحديق المحديق المحديق المحديق المحديق المحديق المحديق المحديدة المحديق المحد

ومن تلك الأعمال التي قصر الحديث فيها على إحدى الشخصيات ، ما قام به عبد الرحمن بن يوسف الأجهوري ـ كان حيا سنة ١٠٨٤هـ ( ١٦٧٣م ) ، من وضعه لمصنف قصر الحديث فيه عن غرق فرعون ، وما كان عليه من الطغيان ، سماه أأ القول المصان من البهتان في غرق فرعون وما كان عليه من الطغيان المراجعة المصان من البهتان في غرق فرعون وما كان عليه من الطغيان المراجعة المصان من البهتان في غرق فرعون وما كان عليه من الطغيان المراجعة المحالة المراجعة المحالة المراجعة المحالة المراجعة المحالة المحالة المراجعة المحالة المحا

وهناك الشيخ محي الدين أبو الأنس محمد بن عبد الرحمن بن أبو الحسن المليجي الشافعي (ت ١٦٩٥هـ ١٦٩٥م) . الذي وضع مؤلفا عن الشعراني ، تحت عنوان السحر الرباني في معرفة طريقة الشعراني الله (٧٠).

وبعد فلعلنا بذلك نكون قد لمستا مدى النشاط الذي لقيه هذا النوع من الكتابة التاريخية ، وهو كتابة التراجم ، وقد علمنا أن من أهم أسباب هذا النشاط اهتمام علماء تلك الفترة وشدة حرصهم على التأكد من صحة الأسانيد ، وتتبع سلسلة شيوخهم ، على أنه من السهل علينا أن نخرج بعدة ملاحظات على الأعمال التي تم عرضها ، أولها. أن هؤلاء العلماء أكثروا من ترجمة المعاصرين لهم من العلماء دون الالتفات إلى علماء الفترات السابقة عليهم ، وقد يرجع ذلك إلى أن هؤلاء العلماء نظروا إلى ما سبقهم من

فترات فأيقنوا أن علماءها قد غطوا بجهودهم من كان بها من شخصيات علمية ولذا رأوا أن من الأولى توجيه هذا الجهد لمعاصريهم دون التطرق إلى من سبقهم .

ثانيها: أن تلك التراجم خلت تماما من الساسة والعسكريين ، وانصب معظمها على العلماء والشيوخ ، ولعل هذا يكشف لنا عن أبعاد عدة ، منها أن هؤلاء العلماء نظروا إلى الساسة والعسكريين على أنهم غير أصحاب حق فيما يمتلكونه من سلطة ، هذا بالإضافة إلى أن هؤلاء العلماء نظروا إلى معاصريهم وأساتذتهم من العلماء على أنهم المثل الواجب الاقتداء بها ، والسير على نهجهم .

وثالث تلك الملاحظات: أن معظم الأعمال السابقة قد اقتصرت على الترجمة للعلماء داخل مصر وقد يرجع ذلك إلى أمرين ، أولهما: أن معظم العلماء نظروا إلى أعمالهم على أنها تسجيل لأسماء شيوخهم عا يؤكد صحة ما أخذوه منهم من علم . ثانيهما أن معظم أصحاب تلك الأعمال لم يتنقلوا عبر الأقطار المختلفة كما فعل الأخرون، الأمر الذي كان سيزيد من توسيع نطاق علاقاتهم بالأخرين .

ومن هنا نجد أنفسنا أمام سؤال يفرض نفسه وهو . لم لم يقم أحد علماء مصر في تلك الفترة بتدوين تاريخ شامل من أعيان العلماء وغيرهم كما فعل الشوام ؟ وللرد على ذلك نقول بداية أن هذه الظاهرة . لم ينفرد بها القرن الحادي عشر وحده ، بل كانت سمة غالبة على العصر العثماني كله . بحيث أن التفوق كان في هذا الأمر للشوام طيلة العصر العثماني في قرونه الثلاث .

فلو نظرنا في القرن العاشر نجد أنه قد أحاط بتراجم أعيانه كل من الغزى ، وابن طولون ، فالغزي هو نجم الدين محمد بن رضى الدين الغزي العامري القرشي الشافعي (ت ١٠٦٠هـ ١٦٤٩م) صاحب كتاب الاالكواكب السائرة بأعيان المائة العاشرة الا<sup>(۷۱)</sup>. وابن طولون هو ابن طولون الصالي الدمشقي صاحب كتاب الذخائر القصر في تراجم نبلاء العصر السايعني القرن العاشر (<sup>۷۲)</sup>.

فإذا انتقلنا إلى القرن الحادي عشر وجدنا غزارة في التأليف في هذا النوع من الكتابة التاريخية ـ لكن أهمها ثلاثة تراجم الصفوري ، والحبي والحموي ، فالصفوري هو بدر الدين أبو الضياء حسن بن محمد الصفوري (ت ١٠١٤هـ ـ ١٠١٥م) صاحب كتاب التراجم الأعيان من أنباء الزمان الا<sup>(٧٢)</sup>. وأما الحبي (ت ١١١١هـ - ١٧٠٠م) . فهو صاحب كتاب النحلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر النا . وأما الحموي فهو

مصطفى فتح الله الحموي ( ت ١١٢٣هـ ـ ١٧١١م ) ، صاحب كتاب !! فوائد الارتحال ونتائج السفر في أخبار أهل القرن الحادي عشر !! .

حتى إذا وصلنا إلى القرن الثاني عشر نجد ابرز أعماله في هذا الجال كتاب السلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشر السلام أبي الفضل محمد خليل ابن علي ابن محمد المرادي (ت ١٢٠٦هـ ـ ١٧١٩م).

وهكذا لعلك تلمح معي أن أصحاب تلك التواريخ الهامة جميعهم من الشام ولم يظهر لمصري عمل عائل تلك الأعمال . وقد يرجع ذلك إلى أن الشوام كانوا أكثر نشاطا من المصريين في الرحلة والتنقل عبر مختلف الأقطار وقد ساعدهم على ذلك موقع بلادهم ، وتوسطها بين عاصمة الدولة ـ الأستانة ـ ومصر ، وبلاد الحجاز . الأمر الذي أكسبهم حصيلة زائدة ، وتكوين علاقات واسعة . مما أعانهم على وضع مثل هذا النوع من الكتابات التاريخية .

هذا وإن لم يظهر هناك عمل مصري يماثل أعمال الشاميين . إلا أن الأعمال التي قام علماء مصر بتدوينها ، كانت من أهم العوامل المساعدة لعلماء الشوام في وضع مؤلفاتهم ، فالذي يقلب صفحات كتاب الحبي مثلا ، يجد أن عماد مادته استقاها من الأعمال التي قام علماء مصر بوضعها .

## الكتابة التاريخية التقليدية :

لقد تمتع القرن الحادي عشر الهجري الد ١٧ م بوجود عدد من المؤرخين التقليدين، الذين أثروا الحركة التاريخية بأعمالهم، التي غطت ـ لا نقول كل جوانب المجتمع في ذلك الحين ـ بل نقول الشيء الكثير منها . ويأتي على رأس مؤرخي ذلك القرن كل من الاسحاقي . وابن أبى السرور البكري . هذا بالإضافة إلى أن ذلك القرن غنى بالكثير من العلماء الذين كانت لهم مشاركة فعالة في هذا الجال مثل العالم الفقيه مرعي الحنبلي، وأحمد بن سعيد العثماني ، والبرلسي ، والحاج مصطفى الحلبي، وغيرهم الكثير ، وسوف تتعرض الدراسة لأعمال كل منهم على حده .

وتأتي أهمية أعمال هؤلاء المؤرخين من أنها أتت في القرن الذي أصبح فيه الجتمع المصري عثمانيا ، فأتت لكي تصور الموقف داخل المجتمع في مصر العثمانية في ذلك القرن الذي شهد في أوله انهيار النظام العثماني ، وتدهور الباشاوية المصرية لحساب الأوجاقات

العثمانية . ثم ما شهده في منتصفه من تدهور الأوجاقات وبداية ظهور سيطرة البكوات المماليك . وما يزيد من أهمية أعمال هؤلاء المؤرخين ، أن القرن الذي سبقهم ، وهو القرن الـ ١٦ م كان فقيرا في الأعمال التي توضح تلك الجوانب . ولذا نرى أن علماء القرن الـ ١٧ م حرصوا على تغطية أحداث القرن الذي سبقهم ، قبل الشروع في كتابة أحداث قرنهم .

أما الحديث عن أولئك العلماء وأعمالهم في هذا الجال فمن الواضح أن في مقدمتهم عبد الباقي الأسحاقي (ت ٢٦٠١هـ - ١٦٥٥م) وقد سبقت الإشارة إلى أنه كان قاضيا فاضلا عالما مؤرخا كثير النظم للشعر ، وعمله التاريخي الذي قام بوضعه هو الطائف أخبار الأول فيمن تصرف في مصر من أرباب الدول الألالي)، ويعرف باسم التاريخ الاسحاقي الوقد بدأه بمقدمة ذكر فيها فضائل مصر وما ورد بشأنها في الكتاب والسنة وبعد تلك المقدمة قام بتقسيم كتابه إلى عشرة أبواب ، تناول من خلالها الدول التي مرت بمصر وولاتها . حيث بدأ بذكر تاريخ الخلفاء الراشدين والدول التي أتت بعدهم ، ويسير مع حقب التاريخ المختلفة حتى يصل إلى مصر تحت الحكم العثماني ، وقد تناول ذلك في الفصلين التاسع والعاشر . إذ أنه أفرد الباب التاسع للكلام عن سلاطين الدولة العثمانية من عهد السلطان سليم الأول إلى زمن تولية السلطان مصطفى الولاية الثانية عام ١٠٣١هـ ( ١٦٦١م ) ، أما الباب العاشر فقد أفرده للحديث عن الولاة العثمانيين على مصر بدءا من خاير بك حتى إبراهيم باشا السلحدار سنة ١٦٠٢٨هـ ( ١٦٢٢م ) . مسجلا أهم الأحداث التاريخية التي دارت بمصر في عهد أولئك الولاة .

ومن ثم فإن الاسحاقي ينتمي إلى نفس المدرسة التاريخية التي ينتمي إليها ابن السرور البكري ، وطريقتها في الكتابة واحدة ، إذ تجمع صفة المذكرات إلى جانب التاريخ، وعا امتاز به الاسحاقي في تاريخه هذا ، اهتمامه بالحالة الاقتصادية في المجتمع والحديث عنها بين وقت وآخر ، ولهذا أهميته في دراسة الأحوال الاقتصادية في ذلك الحين ، واهتمامه بذكر بعض الظواهر الطبيعية كانخفاض منسوب النيل وأثر ذلك على الحياة الاقتصادية هذا إلى جانب أنه كان يعطي صورة واضحة عن تدهور الباشوية المصرية ، وما يحرص عليه عند تأريخه للوزراء إذ يركز على أهم الأحداث بشيء من التفصيل .

أما عن أبرز مؤرخي القرن الـ١٧ م . فهو المؤرخ محمد بن أبي السرور البكري ( ت ١٠٨٧هــ ١٩٧٦م ) . وقد نشأ مؤرخنا هذا في أسرة لها مكانتها المرموقة في المجتمع المصري . ذات جاه وسلطان ، فهو ينتسب إلى البيت البكري الصديقي المشهور بمصر بـ (بيت السادة البكرية) ـ وقد أشارت الدراسة إلى مكانة تلك الأسرة في ذلك العصر ـ وأخذ العلم عن والده والعلماء من أقاربه وعن شيوخ عصره (٧٥). وعاش حياة علمية حافلة، فقد اشتغل بعلوم الحديث والتفسير، وعلوم القول، وأصول التصوف، والتاريخ. وله مؤلفات عديدة تعالج تاريخ مصر منذ بداية الحكم العثماني وحتى الفترة التي عاصرها (٧٦). والتي ما يزال الكثير منها لم ير النور لطريقه إلى النشر.

أما من حيث وضعه المالي ، فقد كان المؤرخ ثريا واسع الثراء ، وكانت له بعض القرى كإقطاع خاص به ، وقد ذكر ذلك في معظم مؤلفاته أثناء حديثه عن مساوئ جند الاسباهيه ، "وقد كان لي بلدة بالمنوفية ومالها في السنة ماية ألف نصف ، فغرمت أنا وأهلها في الطلبة في السنة مائتين ألف نصف الالالالالالالالية على السنة مائتين ألف نصف الالالالالالالالية على صلة بجريات نشأ في بيئة علمية ذات ثراء ، وهو ما كان له الفضل في أن المؤرخ كان على صلة بجريات الأمور وبرجال الحكم والإدارة ، ولذلك جاءت كتاباته التاريخية أكثر تحليلا للأحداث السياسية من كتابات الاسحاقي (٨٨). أما عن مؤلفاته الكبرى فهي .

## عيون الأخبار ونزهة الأبصار

لقد ساد الاعتقاد عند معظم الباحثين أن كتاب "ا عيون الأخبار "ا قد أقتصر البكري الحديث فيه على التاريخ الإسلامي العام . مع تركيزه على تاريخ مصر حتى نهاية عصر المماليك الجراكسة . ونجد على رأس هؤلاء الباحثين محمد أنيس في كتابه "ا مدرسة التاريخ المصري في العصر العثماني "ا ، وتبعه في ذلك كل من محمد عبد الله عنان في كتابه "ا مؤرخو مصر الإسلامية "ا ومصادر التاريخ الإسلامي "ا ، و ليلى عبداللطيف في بحثها المتناول لمؤلفات ابن أبى السرور البكري (٧٩).

لكن الناظر في عمل البكري هذا . يجد أنه قد تطرق إلى فترة مصر العثمانية حتى عهد السلطان عثمان ١٠٣٢هـ ( ١٦٢٢م ) . وبذلك يكون الكتاب قد تضمن إضافة ما راّه د . أنيس ، د . ليلى ، والشيخ عنان ، من وقت دخول العثمانيين مصر عام ٩٢٣هـ ( ١٥١٧م ) . وحتى عام ١٠٣٢هـ ( ١٦٦٢م ) . أي مائة وستة عشر عاما ، وما فيها من أحداث مهمة وقيمة .

ويعد هذا العمل من وجهة نظري من أهم الأعمال التي قام البكري بوضعها ، ليس لضخامة حجمه فحسب ـ حيث أنه أتى في ثلاثه أجزاء تضمنت أكثر من ثلاثمائة وخمسين ورقة ـ (٨٠)، بل في طريقة تناوله للأحداث التي أرخ لها . إذ نراه قد تناول تلك

الأحداث بشيء من التفصيل والإيضاح وهو الأمر الذي لم يعهد في أعماله الأخرى . وعن تقسيم البكري لهذا العمل ، نجده قد قسمه إلى ستة عشر مقصدا بدأها بذكر نبذة عن ابتداء الخلق من آدم - عليه السلام - إلى حنظله بن صفوان ، ثم تطرق إلى ذكر ملوك الفرس واليونان والروم ، وبعدها ذكر نبذة من سيرة الرسول ( ثم سار في حقب التاريخ الإسلامي العام إلى أن يصل إلى المقصد السادس عشر الذي خص الحديث فيه عن فترة مصر العثمانية ، وقد أفرد لذلك معظم الجزء الثالث . وبدأ التأريخ لتلك الفترة بالسلطان سليم الأول ، وفصل الحديث عن معاركه مع المماليك وتفاصيل بقائه في مصر، وبعد ذلك انتقل للحديث عن ابنه السلطان سليمان ( القانوني ) بشيء من التفصيل أيضا .

وأهم ما يميز عمل البكري \_ هذا \_ أنه بعد فراغه من تفصيل الحديث عن السلطان العثماني ، وأهم حروبه الخارجية التي خاضها يعقبه بفصلين ، الأول عن وزرائه الذين تولوا حكم مصر ، وأهم أحداث عهدهم . والآخر : من قضاة العسكر الذين تولوا قضاة مصر . كما أن عمله لم يخل من الحديث عن أفراد أسرته .

## المنح الرحمانية في الدولة العثمانية (^^)

من المؤكد أن البكري قد ألف كتابه هذا بعد تأليفه كتاب العيون الأخبار ونزهة الأبصار ال. وهو يذكر في مقدمة كتابه المنح الرحمانية سبب إقدامه على تأليف هذا الكتاب بقوله: الفإني حين ألفت التاريخ المسمى بعيون الأخبار ونزهة الأبصار فرآه بعض الفضلاء الأثمة النبلاء. فأعجب به غاية الإعجاب وسألني أن أفرد منه ذكر الدولة العثمانية في مؤلف لطيف فأجبته لسؤاله ال. والكتاب يؤرخ لسلاطين الدولة العثمانية منذ بدايتها في عهد السلطان عثمان غازي وقد نظمه في خمسة عشر بابا . يختص كل باب بسلطان من سلاطين أل عثمان وأهم أعماله . وعندما وصل إلى ذكر السلطان سليم الأول ـ مؤسس الحكم العثماني بمصر - في الباب التاسع ، اهتم بالحديث عن ولاة مصر من البكلربكية . أي الوزراء . في عهد كل سلطان ابتداء من خاير بك عن ولاة مصر من البكلربكية . أي الوزراء . في عهد كل سلطان ابتداء من خاير بك الإشارة . إلى أهم أعمالهم ، والأحداث التي وقعت في عهد كل منهم .

وخلال عرض البكري لتلك الأحداث ، كان يدخل في ثنايا هذا العرض الإشارة إلى أهم الكوارث الطبيعية التي حدثت في مصر من زيادة منسوب النيل وانخفاضه ، وحدوث الوباء ، وتأثير ذلك كله على النواحي الاقتصادية في مصر ، هذا بالإضافة إلى

تسجيل أسماء العلماء الذين تولوا منصب قاضي قضاة مصر في عهد كل وزير ، كما أكثر من الاستشهاد بالأبيات الشعرية التي تناسب الحدث الذي يؤرخ له .

وقد أوضح البكري في عمله هذا مدى تجرأ الفرق العسكرية على السلاطين ووزرائهم ، حتى وصل الأمر بتلك الفرق إلى أن يرفضوا تثبيت وزير أقره أحد السلاطين، وإصرارهم على تمكين وزير سبق وأن خلعه السلطان .

## فيض المنان بذكر دولة آل عثمان (٨٢)

في هذا الكتاب نرى أن ابن أبي السرور قد قصد من وضعه أن يكون ذيلااو مكملا لكتاب المنح الرحمانية ونراه في هذا الكتاب يقوم بالتأريخ لمصر في عهد من وليها من وزراء السلطان عثمان ، وأهم ما يمتاز به هذا المؤلف تضمن الإشارة إلى أهم من توفى أثناء الوباء الذي حدث أثناء توليه أو وزارة جعفر باشا ( ٩ ربيع الأول ١٩٢٨ ـ الأحد ١٣ شعبان ١٩٢٨هـ / ١٦٦٩م ) .

#### نزهة الأبصار وجهينة الأخبار (٨٣)

هذا الكتاب قام البكرى بتقسيمه إلى اثنتى عشرة مقالة يمتاز به هذا الكتاب . وخاصة في الفترة العثمانية . أنه سلط الضوء على سلاطين تلك الدولة عن قرب . فبدأ بالحديث عن أول سلاطينها إلى أن يصل إلى عهد السلطان مراد ابن السلطان أحمد المتوفى سنة ١٩٤٩هـ ( ١٦٣٨م ) . وذكر تولية أخيه السلطان إبراهيم من بعده ، بحيث إنه لم يتعرض لذكر الولاة الذين تولوا مصر في عهودهم كما فعل في معظم أعماله الأخرى .

وما يميز هذا الكتاب أيضا . أنه يوضع لنا أنه كانت هناك مراكز قوى في الدولة العثمانية تسير الأمور ، والتي لها القدرة على تولية السلطان وخلعه ، ومدى الضعف الذي لحق بالسلاطين مما أدى إلى قيام العساكر عليهم وجرأتهم التي وصلت إلى الحلع والقتل .

## النزهة الزهية في ذكر ولاة مصر والقاهرة المعزية (١٨٤)

هذا الكتاب كما هو واضح من عنوانه أن ابن أبي السرور قصد منه التأريخ لمن ولى مصر من الحكام والسلاطين والنواب منذ. أقدم العصور حتى عام ١٠٤٢هـ ١٦٣٢م) (٨٥). وقد رتبه في مقدمة ونتيجة وخاتمة.

فالمقدمة في ذكر مصر وفضائلها . والنتيجة تناول فيها الحديث عن حكام مصر منذ أقدم العصور ، وذلك بإيجاز شديد يكاد في أغلب الأحيان أن يقتصر على ذكر أسماء هؤلاء الحكام فقط .

ويتناول بعد ذلك الولاة العثمانيين في مصر بشيء من التفصيل وذلك بداية من السلطان سليم الأول وحتى عهد السلطان مراد ، وولاية خليل باشا ( ١٠٤١ ـ السلطان سليم الأول وحتى عهد السلطان مراد ، وولاية خليل باشا ( ١٠٤١ ـ ١٦٣٠هـ / ١٦٣١ ـ ١٦٣١م ) . وقد اهتم البكري في عمله هذا بذكر أسماء قضاة مصر وتاريخ تعيينهم وعزلهم . ويمكن أن نستدل من أحداث هذا العمل على الدور الذي قام به قضاة مصر خلال ثورات جند الإسباهية من حيث اعتماد الجند عليهم في التحكيم بينهم وبين الباشوات ، كما اعتمد الباشوات عليهم في إخماد تلك الثورات وتهدئة المتمردين .

أما الخاتمة فقد خص الحديث فيها عن خصوصيات مصر، وعجائبها ومنتزهاتها. الروضة الزهية في ذكر ولاة مصر والقاهرة المعزية (٨٦)

في البداية علينا أن ننوه إلى أن هذا العمل مستقل بذاته ، وليس كما اعتقده البعض ، من أنه نسخة مكرره أو اسم مكرر للعمل السابق !! النزهة !! (<sup>(AV)</sup> ومن أهم وأوضح الفروق بينهما ، أن !! النزهة !! كما أشير ينتهي في (١٠ ربيع الأول ١٠٤٢هـ- ٢٥ سبتمبر ١٦٣٢م) . أما هذا العمل فيمتد إلى ولاية كورجي مصطفى باشا في (شوال ١٠٧٠ ـ رمضان ١٠٧١هـ / يونيه ـ يوليو ١٦٦٠ ـ إبريل ـ مايو ١٦٦١م) ((AA).

ويذكر ابن أبو السرور أنه قد شرع في كتابة هذا العمل بعد فراغه من كتابه تاريخه الكبير ـ المسمى نزهة الأبصار وجهينة الأخبار ـ وعمله الصغير ، المنح الرحمانية في ذكر الدولة العثمانية ـ فاراد من كتابه !! الروضة !! أن يلخص تاريخا يذكر فيه ملوك الديار المصرية من قبل الطوفان مع ذكر دولة آل عثمان حتى سنة ( ١٩٥١هـ ـ ١٦٥٨م ) .

وقد رتبه على مقدمة ونتيجة وخاتمة سوما يميز عمله هذا عن غيره من الأعمال الأخرى ، اهتمامه الشديد بذكر وفيات العلماء والترجمة لهم . بالإضافة إلى بعض النواحى الأخرى .

الروضة الماتوسة في تاريخ مصر الحروسة (٨٩)

هو تاريخ مختصر لمؤلفات ابن السرور التي ألفها من قبل ويصرح بذلك فيقول :

<sup>11</sup> فهذا الكتاب .. .. اقتطفت فيه أزاهير تواريخي التي ألفتها ، وجعلته خاصا بالديار المصرية في الدولة الشريفة العثمانية ، مع ما يضاف إلى ذلك من فضايلها البهية <sup>11</sup> وقد رتبه في ثلاثة أبواب : الباب الأول : في ذكر فضائل مصر من الكتاب ، والسنة ، ووصف العلماء ودعائهم لها ، واختيارها سكنا للصحابة والملوك . الباب الثاني : في ذكر من ولى مصر من البكلربكية ، منذ أن دخلها السلطان سليم الأول إلى سنة ١٩٤٤هـ ( ١٦٤٤م الباب الثالث : أفرده للتأريخ عن قضاة العسكر بمصر منذ استيلاء العثمانيين عليها إلى سنة ١٩٤٥هـ ( ١٦٤٥م )

ومن الواضح أن الباب الأول . وهو المتعلق بفضائل مصر \_ إنما هو تكرار أو خلاصة لما كتب في ذلك في سائر أعماله السابقة ، وكتب المتقدمين وليس فيه من جديد . والذي يهمنا في هذا الكتاب ما يتعلق بذكر الحكام والقضاة العثمانيين . وهو ما يحتويه البابان الثاني والثالث ، وقد سرد فيهما أخبار البكلربكية المتعاقبين دون التعرض لأخبار السلاطين ، مع إعطائنا ثبتا بأسماء من تولى قضاة العسكر بمصر .

#### الكواكب السائرة في أخبار مصر والقاهرة

يشتمل هذا الكتاب على مقدمة وعشرين بابا . يتضمن الباب الثالث تاريخ مصر منذ أقدم العصور إلى سنة ١٠٦٠هـ ( ١٦٤٩م ) . وهذا العمل يطابق تماما في منهجه المنهج الذي سبق أن اتبعه ابن أبي السرور في كتابه النزهة الزهية . من حيث اهتمامه بذكر باشوات مصر في العصر العثماني ، وأهم الأحداث التي وقعت في عهد كل منهم ، مع الاهتمام بذكر قضاة العسكر الذين تولوا قضاء مصر في ذلك الحين . ويؤكد هذا العمل الصورة التي سبق أن أبرزها البكري في مؤلفاته السابقة عن الموقف داخل المجتمع المصري خلال الربع الأخير من القرن العاشر وأوائل القرن الحادي عشر الهجريين (ال١٦٠ ، ١٧م) . متمثلا في ازدياد نفوذ رجال الحامية العثمانية، خاصة جند السباهية وصراعهم حول السلطة في أخطر ثوراتهم وأخرها عام١٠١هـ ( ١٦٠٨م ) . وتحالف البكوات المماليك ١٠ الصناجق ١١ مع الباشوات العثمانيين للقضاء على ثورات الجند ، الماليك ١٠ الصناجق ١٠ مع مسرح الأحداث وتوليهم زمام الأمور فيما بعد .

إلا أن ما يلفت النظر في هذا العمل ، أن البكري أفرد الأبواب الباقية وهي تسعة عشر بابا للحديث عن مصر وفضائلها ، وعجائبها وغير ذلك ، وهذا عهدنا به في معظم أعماله الكن الملفت للنظر أن يخصص جميع تلك الأبواب للحديث عن هذا الجال ،

ولعل ذلك يعطينا مؤشرا قويا على أن اعتزاز المؤرخ بمصر وفخره الشديد بها ، هو ما دفعه إلى إنتهاج هذا النهج ، وجعلها تستحوذ على نصيب وافر من هذا الكتاب ، وربما اعتقد البكري أنه وفي الجوانب الأخرى في مؤلفاته السابقة .

## كشف الكربة في رفع العللبة

وهو كتاب مكون من أربع وثمانين ورقة ، وضعه ابن السرور لكي يسجل لنا فيه أحداث الفتنة التي أشعلها الجند بسبب مغالاتهم في فرض ضريبة الطلب<sup>(٩٠)</sup>.

ويتناول ابن السرور في هذا الكتاب تاريخ مصر في العصر العثماني منذ عهد أويس باشا ( ٩٩٥ ـ ٩٩٨هـ / ١٥٨٦ ـ ١٥٨٩م ) ، حتى عهد محمد باشا مبطل الطلبة . وبالرغم من أنه نهج في كتابته طريقة التراجم كما اتبع في سائر مؤلفاته ، حيث يذكر تاريخ تعيين وعزل كل باشا وأهم ما وقع في عهده من أحداث . إلا أنه لم يهتم بذكر جميع باشوات مصر الذين تولوا خلال تلك الفترة ،بل كان حديثه قاصرا على الباشوات الذين تصدروا لضريبة الطلبة كمحمد باشا الشريف ( ١٠٠٥ ـ ١٠٠٧هـ / ١٩٩٦ ما ١٩٥٩م ) . وإبراهيم باشا المقتول ( ١٠١هـ ـ ١٠٠٤م ) ، والخطوات الإيجابية التي قامت بها الدولة العثمانية من أجل إلغاء هذه الضريبة والانتقام من قتلة إبراهيم باشا في عهد كل من محمد باشا الكرجي ( ١٠١٣ ـ ١٠١٤هـ / ١٦٠١م ) ، ومحمد باشا معمر مصر ، أو مبطل الطلبة ، كما ينفرد هذا الكتاب بوصف تفصيلات المعركة العسكرية الحاسمة التي انتهت بهزيمة جند الإسباهية عام ١٠١٧هـ ( ١٠٦٠م )

تلك إذن أهم الأعمال التي وضعها ابن أبي السرور ، والتي أمكننا الإطلاع عليها. وليس معنى هذا أن تلك الأعمال هي كل ما صنفه ذلك المؤرخ . إذ يوجد للرجل عدة تصنيفات أخرى ، وهي في نفس الوقت لم تخرج عن النظم التي وضع عليها المؤلفات التي تم عرضها ، فمن الأعمال الأخرى التي تنسب إليه هي :

- م تصرة أهل الإيمان بدولة آل عثمان (٩٢٠)
- بدر الجمان في دولة مولانا السلطان عثمان (٩٣).
- التحفة البهية في علك آل عثمان الديار المصرية (٩٤).
- ـ تحفة الظرفاء في ذكر دولة الملوك والخلفاء ، ويليه الفتوحات العثمانية للديار المصرية (٩٥).

ولنعود ثانية إلى الكتابات التاريخية ـ التقليدية التي تم وضعها خلال القرن \_ محل الدراسة \_ وهنا يبدو لي أن شروع ابن أبي السرور في وضع عمل في موضوع متخصص مو كشف الكربة ـ دفع آخرين إلى وضع أعمال على هذا النمط ومنهم الشيخ القاضي محمد البرلسي السعدي الشافعي . الذي تولى منصب القضاء في كل من الإسكندرية ودمياط ورشيد . حيث قام بوضع عمل في الموضوع الذي تناوله ابن أبي السرور في مصنفه الكربة الكربة الله وذلك تحت عنوان العلوم الأرب في رفع الطلب المام.

وما تجدر الإشارة إليه أن هذا الرجل هو الذي قام بنسخ مؤلف ابن أبي السرور "ا

كشف الكربة برفع الطلبة !! . الأمر الذي يجعل الباحث في حيرة من أمره عند مطابقته لهذين المؤلفين ، في أيهما أثر على الآخر ، وذلك لوجود التشابه الكبير بينهما في الأسلوب وترتيب الأحداث .

وعن ترتيب البرلسي لمؤلفه هذا نراه يورد في بداية كتابه بعض الأحاديث والأقوال المأثورة التي تبين فضل مصر على غيرها ، ثم أخذ بعد ذلك يتعرض للطلبة وماهيتها . وكيف أصبحت سببا في خراب البلاد ، وفساد أحوالها ، ثم تناول الأحداث التي وقعت في عهد الولاة الذين تولوا حكم مصر من عهد أويس باشا ( 17 جمادى الثاني 199 - 100 محمد على الثاني 199 - 100 مغر 100 - 100 البريل 100 م وحتى نهاية عهد محمد علي باشا ( 100 صفر 100 - 100 جمادى الثاني 100 مي ونيو 100 - 100 الذي استطاع أن يقضي على هذه الفتنة نهائيا . وهي الفترة نفسها التي تناولها البكري في كتابه .

كما نرى أن البرلسي قد استخدم ملكته الشعرية في هذا المؤلف فكان ينظم بعض الأبيات في ثنايا عرضه للأحداث بما يناسبها في ذلك ، وذلك مع تعديلها لأنه أوردها في مؤلف البكري .

وفيما يبدو أيضا أن الاضطرابات العسكرية التي حدثت خلال ذلك القرن كانت كثيرة ، فهناك ما نراه من بعض الاضطرابات التي حدثت خلال النصف الثاني من ذلك القرن . كالصراعات التي نشبت بين البيوت المملوكية في ذلك الحين (٩٧).

وقد نجم من هذه الصراعات تأثيرات سيئة على الشعب المصري وقد استرعت هذه التأثيرات بعض أفراد الطبقة المثقفة وكبار رجال الإدارة . فطلبوا بمن يثقون في قدراتهم تسجيل أحداث هذه الصراعات حفظا لأحداث التاريخ المصري . وبالفعل وجدت هذه النداءات قبولا من بعض هؤلاء المثقفين . فسجلوا لنا بعض أحداث هذه الوقائع (٩٨).

ومن بين هؤلاء الشيخ إبراهيم بن أبي بكر الصوالحي العوفي . الذي حفظ لنا أحداث واقعتين حدثتا بين كبار الأمراء المماليك والأوجاقات التي تدور في فلكهم ، حدثت -أولاهما - وهي " واقعة محمد بيك حاكم جرجه - في الفترة من ٥ جمادى الأولى ١٠٦٩ ـ ١٨ رجب ١٠٦٩ / ٢ يناير ١١٠ إبريل ١٦٥٩م ) . وحدثت ثانيتها ـ وهي " واقعة الصناجق " في الفترة من ٢٧ محرم ـ ١٧ ربيع الثاني ١٠٧١هـ / ٢ أكتوبر ـ ٢٠ ديسمبر ١٦٦٠م (٩٩). وقد قام بوضعهما في مصنف واحد تحت عنوان " تراجم

#### الصواعق في واقعة الصناجق ١١.

وعن ترتيب هذا المؤلف نجده قد رتب على مقدمة وثلاثة أبواب وخاتمة .

وقد جاء منهجه في تدوين أحداث الواقعتين على صورة شبيهة بالمذكرات اليومية ، متبعا في تدوينه المنهج العلمي ، فهو يسند كل حدث إلى مصدره سواء كان عن طريق المشاهدة أو السماع . وقد قال في ذلك : أأ وتمت واقعة الصناجق على المشاهدة ، وما سمع على الأذان الرابقه الرارانية الرارانية الرارانية الرابعة الرارانية الرابعة الرارانية المسلم على الأذان الرابعة الرارانية الرابعة المسلم على الأذان الرابعة الرارانية الرابعة المسلم على الأذان الرابعة الرارانية الرابعة المسلم على الأذان الرابعة المسلم على الأذان الرابعة المسلم على الأذان الرابعة المسلم على الأدان الرابعة المسلم على الأدان الرابعة المسلم على الأدان الرابعة المسلم على الأدان الرابعة المسلم على المسلم على المسلم المسلم

وعن أسلوب المؤلف في تاريخه هذا ، فإنه يمتاز بالدقة والتحقيق ، فهو لا يبالغ كأبناء عصره في تضخيم الأحداث ، وإنما يحاول أن يرصد الواقع كما شاهده ، أو سمع عنه ، وللدقته أيضا كان يبتعد في كثير من الأحيان عن التكرار والاستطراد (١٠١).

ومما نخرج به من هاتين الحادثتين . أنه لم يعد الأمراء المماليك يعبأون بتنفيذ الأوامر السلطانية التي تصدر بشأن توليتهم المناصب الإدارية العليا ما داموا غير راضين عنها . كما يخرج من هذا العمل أيضا أن الأسلوب الذي كان متبعا في تعيين حكام ولايات مصر الكبرى مثل . إمارة الحاج ، والدفتر دارية كان يتم عن طريق صدور فرمان سلطاني مصحوبا بخلعه سلطانية لصاحب المنصب ، وخلع أخرى لكشاف الولاية الذين يتبعون إداريا للحاكم والمعين . وكان يتم توزيع هذه الخلع بمقر الديوان على يدي باشا مصر (١٠٠١).

ونخرج أيضا بأن هذه الأحداث وغيرها كانت تلعب دورا بارزا في حدوث أزمات داخلية في البلاد وتهدد الناس في قوتهم ، وتتسبب في ارتفاع أسعار السلع ، فإذا ما انتهت الأزمة عادت الأمور إلى مجراها الطبيعي (١٠٣).

 ولقد أراد المؤلف من هذا العمل التأريخ لمن ولى مصر من الملوك والخلفاء والسلاطين ونوابهم ، وقام بافتتاحه بذكر لمحة عن المسافات الزمنية بين آدم وأولي العزم من الرسل حتى ظهور سيدنا محمد (صلى الله عليه وسلم) ثم تطرق بعد ذلك إلى ذكر من ولى مصر من خلفاء كل من الدولتين الأموية والعباسية وولاتهم ، واهتم ببيان الفترة الزمنية دون ذكر أسماء الحكام . ثم خلفاء الدولة الفاطمية ، ومن بعدها الدولتين الأيوبية والمملوكية ، حتى دخول العثمانيين مصر وقهرهم للمماليك ، وضم مصر لدولتهم وتناول ذلك في حديث لم يتعد الصفحتين .

ثم بدأ بعد ذلك بتناول تاريخ مصر في فترة الحكم العثماني ، وذلك بذكر السلطان وولاة مصر في عهده ـ وهو بذلك لم يخرج عن نفس إطار المدرسة التاريخية التي كان عليها كل من الأسحافي و البكري ـ ونراه قد ذكر سلاطين الدولة وولاتهم خلال القرن الـ ١٦ م. بصورة مختصرة للغاية ، بحيث تحدث عن ذلك فيما لا يزيد عن أربع صفحات من كتابه ومعظم الكتاب عن تاريخ مصر خلال القرن الـ ١٧ م وبهذا يكون الرجل قد أراد الابتعاد عما فيه استطرد وتكرار لما في بطون الكتب وتسليط الضوء بصورة أكبر على الأحداث التي لم يتناولها أحد قبله.

والناظر إلى هذا العمل يستطيع أن يخرج منه بعدة أمور هامة . أولها : أن صاحب العمل لم يحصر كتابه على الأحداث الداخلية لمصر بل حرص على الإشارة إلى الأعمال الخارجية التي كان لمصر فيها دور بارز وهام . كالتي كانت تحدث في بلاد الحجاز نتيجة الكوارث الطبيعية كالسيول وما يترتب عليها ، أو ما كان يحدث من فتن واضطرابات عسكرية ، ودور مصر وما اتخذته من الإجراءات تجاه تلك الأحداث لإعادة الأمور إلى نصابها وهو بهذا الأمر كان يقرر أن لمصر دوراً ريادياً حيال الأقطار الجاورة . واستمرار علاقة متميزة بين مصر والحجاز . على الرغم من أن مصر والحجاز كانتا جزءاً امن الدولة العثمانية وهو بذلك يذكرنا بالعلاقة الحميمة بين مصر والحجاز ومن المعروف تاريخيا أن العلاقات قد اكتسبت وضعا خاصا إذ كانت الحجاز وسلطتها دائما تدين بالولاء والتبعية للدولة التي تتبعها مصر .

وضمن الأمور التي إمتاز بها هذا العمل ، تركيز صاحبه على رصد أسعار السلع المهمة . والحاجيات في عهد كل وزير ، وتأثير الكوارث الطبيعية كالأوبئة وتقلبات النيل

من زيادة نقصان على تلك الأسعار ونرى من ذلك وصفه للمجاعة التي حدثت في عهد على باشا . إذ يقول : ١١ وفي شهر الحرم سنة ١١٠٧هـ. أغسطس ١٦٩٥م ـ طلعت جميع الشحاتين من رجال وصبيان ونساء وغيره إلى الديوان ، ووقفوا بحوش الديوان وقالوا ( وصاحوا يا ) مولانا الوزير نحن جياعا من شدة الغلا فلم أحدا رد لهم الجواب . ( فلم يرد عليهم أحد جوابا ) \_ فأخذوا الحجارة ورجموا بها أهل الديوان ، فجاء حجر في الرزنامجي وغيره ، وكان أحمد أغا أبو جرج في حضرة الباشة جالس ، فعرفه بحال المذكورين . فأمر بضربهم . فنزلوا من الديوان إلى الرميلة ، ونهبوا جميع الحواصل الذي ـ ( التي ) بالرميلة ونهبوا وكالة القمح وحاصل إلى ـ ( لـ ) كتخداء الباشة ملان شعير وفول ، فبلغ ذلك إلى الوزير ، فأشهر النداء بأن يردوا جميعا ما أخذ فما أفادت المنادية شيء ، وكان ـ (كانت ) ـ هذه الواقعة ابتداء الغلاء في جميع الحبوب وغيرها ، فأبيع القمح في يوم تاريخه الأردب بستة قروش والشعير بأربعة قروش الأردب. والفول بخمسة قروش الأردب ، والتبن كل حمل بأربعة قروش ، ثم أخذت الأسعار في الزيادة من أول المحرم سنة ١٠٧هـ ثم استمر في الزيادة إلى أول شهر رجب سنة تاريخه . حتى وصل الأردب القمح ستماية نصف فضة وبعض قرا أكثر من ذلك ، والشعير باثني عشر قرش كل أردب ، والفول بخمسة عشر قرش كل أردب ، وصار العدس لا يوجد ، والأرز أبيع بثماناتة نصف فضة الأردب، وحصل غلا شديدا، وشدة زايده في ساير الأرض والأقاليم ، حتى أن غالب أهل القرا والبلاد خلوا من منازلهم وأتوا إلى مصر الحروسة ، لكن إقليم البهنسا والفيوم إمتلت \_ ( إمتلأت ) \_ منهم مصر المحروسة أكثر من ساير الأقاليم ، حتى جميع أزقة مصر الحروسة وحاراتها وأسواقها صارت ملاّنة من الشحاتين . وأشتد الكرب وزاد سعر كل شيء حتى أكلوا الجنية . ؟! والأدميين . وفشا أكل بني آدم واشتهر . ورأينا العجب العجيب حتى تعدوا على الموتى وطلعوهم من حفرهم وأكلوهم ، وأفتقر أهل مصر من أكابر وأصاغر وكثر الموت من الجوع بحيث كان الناس يموتون في الأزقة ، وهلك غالب أهل القرى بحيث أن المسافرين يمر في القرية فلا يجد بها إلا الأناسا قليلا - ( إلا قليلا من ناسها ) - ويجد فيها . دورا مفتوحة أبوابها وأهلها أموات من داخلها ، حتى أنني أخبرت عن أثق به من الرجال أنه رأى بمدينة الفيوم ناس أكلوا أولادهم . وناس فاتوا أولادهم ، وناس باعوا أولادهم بالقوت حتى أن الرجل والأمراء . يقولون - ( المرأة يقولان ) - من يأخذ هذا الولد أو البنت برغيف فلم يجدوا ما . ( من ) \_ يأخذونهم من شدة البلاء العظيم ، وصارت الناس يخطفون الخبر من الأسواق ومن على رؤوس الخبازين .... ١١ (١٠٥).

ومن أهم الأمور التي امتاز بها هذا العمل أن صاحبه خرج عن النمط الذي سار عليه أبناء عصره في كتاباتهم التاريخية ، من القيام بمدح سلاطين الدولة العثمانية والإشادة بهم دون استحقاق ، حيث نجد أن صاحب هذا العمل قد تحرر من هذا الأمر إلى حد ما .

ومن أمثلة ذلك ما نراه في رأيه عن السلطان محمد ابن السلطان إبراهيم ٢٦ رجب المحمد إلى أواخر سنة ١٠٩٨ / يونيو ١٦٨٧ - ١٦٨٧م) والذي قال عنه: وكان السلطان محمد في حين جلوسه إلى أن خلع لا يلتفت لأمور السلطنة ، بل غالب اشتغاله في الصيد والقنص ليلا ونهارا في الجبال يتصيد بالكلاب والصقور حتى كلت منه ساير الخدم والرعاية وهو على هذه الحال والعساكر في الغزات ، والمنصرفين في أمور السلطنة متصرفين يعزلوا ويولوا بخاطرهم ، ويأخذوا ويعطوا كيف شاوا ، إلى أن حصل ما حصل ، وكلت العسكر وقامت قومة واحدة وخلعوه في أواخر سنة ١٩٨٨هـ - (١٦٨٧م) - فكانت مدته أربعين سنة لم يلي فيها حكم ، ولا أمر من الأمور ، بل الاسم له والتصرف لغيره ١١ (١٦٨٠).

ولعلك تلاحظ مدى الجرأة التي وصل إليها الرجل ، والتي جعلته يبدي هذا الرأي بخصوص أحد سلاطين آل عثمان . بينما كان معاصروه يسهبون في مدح أولئك السلاطن .

وينتهي بنا المطاف في هذا الجال بالإشارة إلى المشاركين بجهودهم في هذا النوع من الكتابات التاريخية خلال ذلك القرن ، ويأتي على رأس هؤلاء الشيخ العالم مرعي الحنبلي (ت ١٠٣٣هـ ١٦٢٣م). وأهم ما وضعه في ذلك كتابه ١١ تزهة الناظرين في تاريخ من ولى مصر من الخلفاء والسلاطين ١١.

ونراه قد بدأ بذكر دولة الخلفاء الراشدين . ثم الدولة الأموية ، ثم العباسية وفي كل أقتصر على ذكر اسم الخليفة وعام توليته ووفاته . ثم تتطرق إلى الحديث عن الولاة المستقلين ابن طولون . والأخشيدي . ثم الدولة الفاطمية فعن خلفائها الأوائل اكتفى بذكر اسم الخليفة ، وعامي توليته ووفاته . وبدأ عند حديثه عن المعز بذكر اسم الخليفة مع شيء يسير لأهم أعماله ، ثم سار على هذا النهج في ذكر سلاطين كل من الدولتين

الأيوبية والمملوكية بشقيها ( الكردية والجركسية ) .

أما بالنسبة لتاريخ مصر العثمانية ، فلم يخرج عن نفس الإطار المنهجي الذي كان عليه معاصروه في كتاباتهم التاريخية من ذكر سلاطين آل عثمان وبعض الأوصاف الحميدة لهم . وأهم حروبهم الخارجية ، وذكر ولاتهم بمصر وأهم الأحداث التاريخية التي حدثت في عهدهم . إلا أنه امتاز عن غيره بما كان يحمله أسلوبه من توجيه اللوم والنقد للقائمين على الإدارة العثمانية إزاء ما كانوا يقومون به من أعمال فيها إضرار بأفراد المجتمع . ومن ذلك إبداء تعجبه من بعض الأمور المسببة لذلك . كالزينة التي تقام كانت بالبلاد الإسلامية عقب انتصار الدولة العثمانية في حروبها الخارجية على البلاد الأوربية . كالذي حدث في عهد السلطان عثمان ابن السلطان أحمد (١٠٧) من انتصاره على بعض ملوك أوربا إذ يقول : " ثم في ربيع الأول سنة ١٩٦١هـ ( ١٩٦١م ) - ورد الخبر بأن السلطان انتصر واستولى على كثير من بلاد النصارى ، بعد أن قتل من الفريقين ألوف كثيرة . وزينت الأمصار بورود هذه البشرى العظيمة والمسرة الجسيمة ، وزينت مصر . وكان بها حينتذ الطاعون ، فأجتمع بها ضدان غريبان ، وهما : الحزن بسبب الطاعون ، والسرور بزينة السلطان المأمون . وهذه الزينة لا أعلم أول من أحدثها في الإسلام ، والسرور بزينة السلطان المأمون . وهذه الزينة لا أعلم أول من أحدثها في الإسلام ، وأظهرها بين الأنام ، وهي في الحقيقة مضرة على المسببين لما فيها من الغرم والكساد ، ومسرة لأهل الخلاعة والتمريق والفساد . . . . المراد).

ولعلك تلمح ما يحمله هذا الأسلوب من توجيه اللوم للقائمين على الإدارة العثمانية لإصرارهم على إجراء مثل تلك الأمور التي اعتقد أن فيها إضرار بالجتمع ويبدو أن ما امتاز به الحنبلي في هذا الشأن . لفت أنظار المؤرخين (١٠٩). فاعتمدوا على كتابه المذكور عند تأريخهم لتلك الفترة بل ونقلوا آراءه في مثل تلك المواقف التي وجه اللوم فيها للقائمين على الإدارة العثمانية .

ومن هؤلاء المشاركين أحمد بن سعيد الدين العثماني (ت ١٠٥٠هـ ـ ١٦٤٠م)، ومؤلفه في ذلك هو . ذخيرة الإعلام بتواريخ الخلفاء الأعلام . وأمراء مصر الحكام وقضاة قضاتها في الأحكام من فتحها الإسلامي العمري إلى زمن ناظمها ال (١١٠). وفي هذا العمل نرى صاحبه قد سلك أسلوبا مغايرا لأسلوب أقرانه في الكتابة التاريخية . حيث نراه قد ابتعد عن الكتابة النثرية ووضع كتابة على طريقة النظم الشعرية

أما من ناحية الجوانب التاريخية التي تناولها في هذا العمل فنراه قد بدأه بذكر شيء من سير الرسول (صلى الله عليه وسلم) ثم تاريخ الخلفاء الراشدين ومن أعقبهم

من الدول الإسلامية وولاة تلك الدولة على مصر وفترة الحكم العثماني لها حتى سنة الدول الإسلامية وولاة تلك الدولة على مصر وفترة الحكم العثماني والسلاطين وولاتهم على مصر ختم هذا العمل بذكر من تولى منصب قضاة القضاة بمصر عبر تلك العهود . وحتى الفترة التي انتهى إليها العمل .

وتزداد قيمة هذا الكتاب حينما ندرك أن صاحبه أورد أسماء الكتب والمصادر التاريخية التي اعتمد عليها . وأنها قد تعدت السبعين كتابا ، وهو ما يعد بمثابة نزوع نحو منهج علمى أكثر دقة وأكثر توثيقا ، وأقرب إلى الأعمال العلمية الجيدة .

وهناك بعض الأعمال التاريخية الأخرى تم وضعها خلال ذلك القرن ، ولكنها بعدت عن المسار الذي عهدناه في الأعمال السابقة ، حيث أنها اهتمت بذكر فضائل سلاطين الدولة العثمانية عن التأريخ للأحداث التي وقعت في ذلك الحين . ويأتي على رأس من اهتم بهذا الجانب مرعي الحنبلي وذلك بوضعه كتاباً في ذلك تحت عنوان القلائد العقيان في فضائل آل عثمان الوعلى ما يبدو أن تلك الكتابة التاريخية كانت أمرا جديدا . وهو ما صرح لنا به صاحب هذا العمل ، وأنه الفاتح له حتى نتلمس له الأعذار إذا وجد أي خطأ فيه ، الوعذ ري في هذا التصنيف واضح ، والعارف بالحال مفتقر مسامح . لأني لم أسبق إلى ذلك بؤلف ، ولا كتب عندي ولا مواد ، ولا خل مسعف ولا مواد ، وأنا الفاتح فيما أظن لهذا الباب والرافع لذلك النقاب ال (١١١).

أما عن ترتيب الحنبلي لمؤلفه فنراه يفتتحه بمقدمة سرد فيها بعض الأحاديث النبوية التي تحدث عن الحكام العادلين ومنزلتهم عند الله جل علاه ـ وما سوف ينالونه من ثواب ـ ولا يخفي عليك أن سرد مثل هذه الأحاديث تحمل دعوة إلى الحكام لإتباع العدل في أحكامهم ، ثم أخذ بعد ذلك يسرد الفضائل التي نسبها إلى سلاطين الدولة العثمانية . والتي زادت عن العشرين فضيلة ، ولكي يدلل على اختصاص هؤلاء السلاطين بتلك الفضائل كان يشير إلى ما وقع عكس ذلك من الملوك السابقين لتلك الدولة ، وعلى الرغم من أن الغرض الظاهر من هذا العمل وأمثاله هو التزلف إلى الحكام والتقرب منهم إلا أنه كان يوجه النقد واللوم إلى فساد الإدارة وسوء توزيع الوظائف . وهو ما أشارت إليه الدراسة في موضع سابق (١١٢).

وعن أهتم أيضا بجمع مفاخر وفضائل آل عثمان ، ووضعها في مؤلف خاص بها الشيخ إبراهيم العبيدي (ت ١٠٩١هـ - ١٧٨٠م) . الذي قام بوضع مؤلف عن ذلك

بعنوان " قائزتك العقيان في مفاخر أل عثمان ال (١١٣).

كذلك نجد الشيخ العالم أحمد الحموي الحنفي(ت ١٩٥٨هـ ـ ١٩٧٨م) أحد المهتمين بجمع فضائل سلاطين آل عثمان في مؤلف بعينه . وذلك بوضعه كتابا بعنوان الفضائل سلاطين بنى عثمان المالاً (١١٤).

وبعد فلو نظرنا إلى الطريقة التي كان يسير عليها مؤرخو القرن الحادي عشر الهجري الديم الديم المارة و كتاباتهم التاريخية التقليدية . لوجدناها قد بعدت تماما عما كان يسير عليه السابةون ، حيث أنهم بعدوا عن طريقة الكتابات الحولية وساروا على طريقة تكاد تكون خاصة بهم ، وهي كما رأينا تدوين الأحداث التاريخية من خلال النرجمة لسلاطين الدولة العثمانية ومن تولي مصر في عهودهم من الولاة ، وهذه الطريقة تعد شديدة الاتصال بالكتابة في تاريخ الخلفاء والملوك والسلاطين ، وأهم ما يميز هذا النظام من الكتابة التاريخية الاهتمام الخاص بالمسائل الأخلاقية والإدارية ، وقد كانت مظهرا من الكتابة التاريخية القومي الفارسي في مؤرخي المسلمين الأوائل ، فلقد كان التاريخ الفارسي يطبق تقسيم المادة التاريخية حسب عهود الحكام ، حيث كان مؤرخو الفرس يرون أن أخلاق الحاكم والإدارة السياسية في عهده أهم العناصر التاريخية (١١٥). ولذا يمكننا إرجاع منهج الكتابة التاريخية على هذه الطريقة إلى أصول فارسية .

وهنا نرى أنفسنا أمام سؤال يطرح نفسه في هذا الشأن وهو هل كان للعثمانيين دخل في إتباع مؤرخي ذلك القرن لتلك الطريقة ؟ . في تصوري أنه كان للعثمانيين دخل في انتشار هذه الطريقة ، وعا يؤيد هذا التصور ما نلمسه في تلك الكتابات من التركيز الشديد على إظهار محاسن هؤلاء السلاطين وولاتهم ـ عند بعض المؤرخين ـ والابتعاد قدر الإمكان عما يسيء إليهم . ناهيك عن الأعمال التي أفردت حديثها لإظهار فضائل ومفاخر هؤلاء السلاطين .

إضافة إلى الأعمال التاريخية التي سبق وأن أشير إليها . توجد هناك بعض الأعمال التاريخية الهامة التي أزدان بها نتاج ذلك القرن ، وهي خارجه عن نطاق الموضوعات التي تناولتها المؤلفات التي سبق ذكرها ، ومن أهم تلك المؤلفات ، ما ينسب أحمد المقري (ت ١٠٤١هـ - ١٦٣١م) بعنوان النفح الطيب بغصن الأندلس الرطيب اوذكر وزيرها لسان الدين بن الخطيب المناهدي تضمن الحديث عن تاريخ

الأندلس بصفة عامة من قبل الفتح الإسلامي وما بعده . والحديث عن الوزير الأديب لسان الدين بن الخطيب والترجمة له ترجمة وافية .

وضمن أعمال المقري التاريخية في هذا الصدد أيضا رسالة بعنوان <sup>11</sup> تاريخ فتح الأندلس <sup>11</sup> ضمنها تاريخ فتح الأندلس وتراجم بعض الأعيان (١١٧).

وبعد فلعلنا بذلك نكون قد لمسنا النشاط الذي لقيه هذا النوع من الكتابات التاريخية ، وأهمية تلك الأعمال في إعطاء صورة شبه كاملة للأوضاع السائدة لمصر في تلك الأونة وبعيدا عما إذا كانت تلك الأعمال قد شهدت هبوطا عن كتابات السابقين من حيث افتقاد النظرة الفاحصة . والمثابرة على جمع الحوادث ، إلا أن أكبر الفوائد التي حققتها تلك الأعمال أنها تعد حلقة وصل هامة ربطت ما بين الفترة السابقة واللاحقة ، فالناظر في تراث القرن الـ ١٨ م يجد أن الكثير من الكتابات التاريخية التي وضعت فيه اعتمادا كليا في التأريخ للقرنين ال ١٦ ـ ١٧م على ما وضع من أعمال في فترة ، دراستنا تلك .

#### ثانيا: الجغرافيا

يعتبر علم الجغرافيا ضمن العلوم التي لم تلق اهتماما يذكر من قبل الطبقة المثقفة طيلة العصر العثماني . فقد اختفت مواده من المناهج المقررة في المؤسسة التعليمية في ذلك الحين ، وخلت كتب التراجم من الشخصيات التي يشار إليها بالتفرد في هذا العلم ، وليت الأمر اقتصر على ذلك ، بل إن المكتبات التي كان يمتلكها الأفراد \_ خاصة في فترة هذه الدراسة \_ كادت تخلو تماما من أي كتاب في علم الجغرافيا ، اللهم إلا في حالات نادرة (١١٨).

وبالطبع قد انعكس هذا الأمر بدوره على التأليف في هذا العلم بمصر وباقي الدول الإسلامية العربية الأخرى . هذا في حين أن هذا العلم كان يشهد في أوربا أزهى عصوره، حيث كانت حركة الكشوف في أوج نشاطها ما أدى إلى اكتشاف العالم الجديد "الأمريكتين "اعلى يد كولمس ١٤٩٢م . كما تمكنت من الالتفاف حول القارة الأفريقية لتصل إلى شبه القارة الهندية ، بعيدا عن الطرق القديمة التي تقع تحت نفوذ الدول الإسلامية .

ويرى البعض أن سبب ضعف التأليف في هذا العلم بمصر وأنحاء العالم الإسلامي خلال ذلك العصر ، يرجع إلى خضوعها تحت السيطرة العثمانية . مما أدى إلى عدم وجود

أسطول بحري لها ، لأن الارتباط وثيق بين تقدم الجغرافيا ووجود قوة بحرية وأسطول بحرى (١١٩).

ويمكن أن نضيف إلى ذلك ما شهدته تلك الفترة من انحسار نشاط السفن الإسلامية عبر البحار ـ وخاصة البحر المتوسط ـ وغلبة نفوذ السفن الأوربية . ناهيك عن الهجمات الشرسة التي كان يشنها قراصنة السفن الأوربية على السفن الإسلامية . والتصدي لها وإغراقها حتى وصل الأمر بهم أن كرروا شن الهجمات على سواحل وموانئ البلاد الإسلامية . وخاصة بلاد المغرب ، وما لا شك فيه أن هذا الأمر حال دون إبحار السفن الإسلامية بحرية كما كان الحال من قبل .

وليت الأمر وقف عند هذا الحد ، بل نرى ما هو أكثر من ذلك . إذ أصبح للسفن الأوربية . وخاصة الفرنسيه والإنجليزية السيطرة على نقل ركاب المسلمين بين الأقطار المختلفة . وخاصة ركاب بلاد المغرب والجزائر لأداء فريضة الحج . ذهابا وإيابا (١٢٠).

ومن أهم ما تم إنتاجه من كتابات في هذا العلم خلال تلك الفترة . ما ألفه عبدالرؤوف المناوي (ت ١٩٦١هـ ١٩٢١م) حيث وضع كتابا عن أسماء البلدان (١٢١). ومؤلف لمحمد بن زيد العابدين بن محمد بن علي أبو الحسن البكري الصديقي (ت ١٩٨١هـ ١٩٧٦م ) . الذي وضعه عن النيل ، وعنه يقول الحبي على لسان الخياري في رحلته : "ا وقد شرفني لمناسبة ذكر النيل بتأليف له فيه جديد عهد . وفريد عقد . ذكر فيه النيل وما ورد فيه من الآيات والأحاديث ، وما يتعلق به من ذكر مبدئه ، ومن أين هو أجاد فيه كل الإجادة . وحاز الحسني وزيادة الم (١٢٢).

وهناك للعالم المؤرخ محمد بن أبي السرور البكري (ت ١٠٨٧هـ- ١٦٧٦م) عمل في هذا الجال بعنوان: " قطف الأزهار من الخطط والآثار " قام فيه باختصار كتاب " المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار " . لتقي الدين المقريزي (ت ١٤٤٠مهـ ١٤٤٠م). وعلى ما يبدو أن التخصص التاريخي قد فرض نفسه على ابن أبي السرور في هذا العمل حيث نراه قام بوضع المعلومات التاريخية الخاصة بمصر . كذكره لملوك مصر إلى حين دخول سليم الأول لها ثم أتبع ذلك بذكر حلقة تشتمل على قضاة مصر منذ تم فتحها على يد عمرو ابن العاص إلى زين العابدين أفندي المتوفى سنة ٢٥٦هـ (١٦٤٦م) وغير ذلك من الأمور التي أمكنه إضافتها إلى النص الأصلى بعد اختصاره (١٣٣٠).

ومن تلك المؤلفات ما قام بوضعه العبيدي (ت ١٠٩١هـ ـ ١٦٨٠م) عن إقليم البحيرة تحت عنوان . القاليم التسليم في فصل البحيرة عن سائر الأقاليم المرابعة الم

ولعلك تلمح مدى ضعف الأعمال وابتعادها عن التناول الكامل للأقاليم وغيرها فهي إما قائمة على ذكر بعض الأسماء . أو جمع الآيات القرآنية . والأحاديث النبوية المتعلقة بإحدى الظواهر الطبيعية ، أو تلخيص أحد الأعمال السابقة . هذا علاوة على أن هذه الأعمال تناولت أماكن وبقاع داخلية لم تخرج عن نطاق الأراضي المصرية ، وهو ما يؤكد تأثير العوامل التي أشير إليها سابقا على الإنتاج العلمي في هذا العلم .

ويمكننا في هذا الجال أن نشير إلى كتب الرحلات التي قام العلماء بوضعها في تلك الفترة . ونظرا لأن المصريين كانوا أقل نشاطا من غيرهم في التنقل والترحال - كما أشير إلى ذلك سابقا - فقد كان إنتاجهم في هذا الجال ضعيفا للغاية . وخلت مؤلفاتهم من الكثير من المعلومات . التي لم تخرج عن الترجمة للشيوخ الذين أخذ منهم العالم علمه أثناء رحلته العلمية ، أو وصف مواطن طرق الحج أثناء تأدية تلك الفريضة .

ومن أصحاب تلك الأعمال أحمد بن زيد العبدين بن محمد البكري (ت ١٠٤٨هـ ١٠٣٨م). الذي قام بوضع مؤلف سجل فيه رحلة قام بها إلى بلاد الحجاز على طريق النظم، تحت عنوان الالكوكب الوهاج في هداية الحاج الا(١٢٥) كما نرى أحمد القليوبي يقوم بوضع مصنف في هذا الصدد تحت عنوان الالنبذة اللطيفة في بيان مقاصد الحجاز ومعالمه الشريفة ال (١٢٦).

وهناك من قام بتسجيل أهم ما شاهده من معالم في البلدان التي زارها لتلقى العلم مع الترجمة لأهم من صادفهم من العلماء، محمد الحتاتي المصري (ت ١٩٤٠- ١٩٤١ م) . الذي وضع مصنفا سجل فيه ما شاهده من معالم أثناء رحلته العلمية إلى بلاد الروم ، تحت عنوان !! الأسفار عن الأسفار !! (١٢٧) . وعن تبعه في هذا الأمر شهاب الدين أحمد الخفاجي. الذي رحل إلى الأستانة وغيرها لتلقي تعليمه بها ، فقام بوضع رحلة في ذلك بعنوان !! ريحانة الندماء وشمامة الأدباء الظرفاء وفاكهة الأعيان الفضلاء!! ونراه يصرح لنا عن سبب تسميتها بهذا الاسم فيقول : !! لأني ذكرت فيها الأحباب عن هو موجود فكأني بذكره أستنشق بالأذان طيب عطره ، وعن هو مفقود فبالثناء عليه والدعاء كأني أهدي ريحانا . وأضع في القلوب من طيب أحواله طيبا ، لأن قلوب الأحرار قبور الأسرار ، بل قبور الأخيار !! (١٢٨).

وهناك عمل وضع في هذا الجال بناء على تكليف وزير مصر بيرم باشا الذي كلف على أفندي الدفتر دار بتسجيل أهم الحطات التي تمر عليها الخزينة المصرية المرسلة إلى

دار الخلافة ، وقياس المسافة الزمنية بين كل محطة ، ثم قياس المسافة الزمنية للرحلة بصورة عامة ، وسجل ذلك في عمل بعنوان !! الرسالة البيانية في منازل القسطنطينية !! وذلك في سنة ١٠٣٦هـ ( ١٦٢٦م ) (١٢٩) .

وبعد فكما هو واضح مدى قلة إنتاج علماء مصر في تلك الفترة في كتب الرحلات من حبث الكم ، وضعف المعلومات التي احتوتها الأعمال التي وضعوها في هذا الشأن . وعلى ما يبدو أن الأسباب التي أدت إلى قلة إنتاج هؤلاء العلماء في علم الجغرافيا كان لها تأثيرها الواضح في ندرة كتب الرحلات بالصورة التي رأيناها .

وهكذا فيتضح عا سبق ما لقيته الكتابات التاريخية بأنواعها الثلاث \_ السير والمغازي والتراجم ، الكتابة التقليدية \_ ، من نشاط واهتمام من قبل العلماء تلك الفترة ، حتى يخيل لنا أنها شهدت حركة إحياء وبعث في ذلك الحين ، خاصة بعد فترة انقطاع ما بعد ابن إياس . وابن زنبل في القرن العاشر الهجري ( ال١٦ م) . وقد لمسنا عدة أمور هامة في كتابات العلماء أهمها ،الدقة المنهجية البحثية لبعض هؤلاء العلماء عند تناولهم للأحداث التي يؤرخونها ،وذلك بحرصهم على ذكر المصادر التي استقوا منها مادتهم العلمية أضف إلى ذلك ما كان عِتلكه هؤلاء العلماء من رؤى تحليليه جديدة حيال بعض الأحداث التاريخية التي سبقتهم ، وما لوحظ على كتاب التراجم ـ في ذلك الحين ـ من تركيز جهودهم على الترجمة للعلماء والشيوخ دون الالتفات إلى السلاطين والأمراء على اعتبار أن العلماء والشيوخ هم القدوة والرمز وهم بذلك يكونوا قد سبقوا المرادي والجبرتي في هذا الصدد . كما لا ننسى مدى القيمة والأهمية التي احتوتها الكتابات التقليدية - لهؤلاء العلماء - بما احتوته من تأريخ الأحداث التاريخية لتلك الفترة ، حتى اعتبرت تلك الكتابات حلقة وصل هامة لعلماء القرن الثاني عشر الهجري ( ال ١٨ م ) للتأريخ عن القرنيين العاشر والحادي عشر الهجريين ( ١٦٥١ ـ ١٧م ) وفي نفس الوقت لاحظنا مدى إقلال هؤلاء العلماء في وضع الأعمال المتعلقة بالجغرافيا والرحلات. وكم أن أعمالهم التي وضعت في هذا الشأن جاءت ضعيفة في معلوماتها . ولمسنا الأسباب التي أدت إلى هذا الأمر.

### هوامش الفصل السادس

- (١) سورة الأحزاب . آية ٢١ .
- (٢) مرعى الحنبلى: نزهة الناظرين ، ومصدر سبق ذكره ، ورقتى ١ب ٢٠٠٠ .
  - (٣) مطبوع .
  - (٤) أنظر الفصل الثاني . ص
  - (٥) الحيى: ج٢، صد١٢٣.
- (٦) إبراهيم بن محمد السوهائي: هداية المشغول لسيرة الرسول ـ صلى الله عليه وسلم) مخطوط بدار الكتب المصرية. ثمت رقم ميكروفيلم ١٠٩٣٧، تاريخ ٥١٢٨ ، ورقة ١.أ
- (٧) حمد البهوتي الحنبلي: التحقة الطريفة في السيرة النبوية ، مخطوط بدار الكتب المصرية تحت رقم م٣٤٨٧٣ ، تاريخ ٤٠٥ .
  - (٨) كشف الظنون : مج ١ ، ص٧٤٧ .
    - (٩) المحبى: ج٢، ص ٤١٤.
  - (١٠) معجم المؤلفين، ج٢، ص٥١٠.
    - (١١) الجبرتي: ج١، ص٨٧.
- (١٣) هو الشيخ الإمام شهاب الدين أبو العباس أحمد بن محمد القسطلاني المصري ، ويخبرنا صاحب كشف المظنون عن كتابه هذا فيقول : " هو كتاب جليل القدر كثير النفع ليس له نظير في بابه ، رتبه على عشرة مقاصد ، الأول : في تشريف الله تعالى نبيه بسبق نبوته وطهارة نسبة وولادته ورضاعه ومغازيه ومراياه ، مرتب على السنين إلى وفاته عليه الصلاة والسلام . الثاني : في أسمائه وأولاده وأزواجه وأعمامه ، وخدمه . الثالث : فيما منحه الله تعالى به من كمال خلقته، وفيه ثلاثة فصول ، الرابع : في معجزاته وخصائصه . الخامس : في خصائص المعراج . السادس فيما ورد من أي التنزيل في رفعة ذكره . السابع : في وجوب محبته واتباع سنته . الثامن : في طبه وتعبيره الرؤيا . التاسع : في لطفه من حقايق عباراته . العاشر : في إتمامه سبحانه وتعالى تعمته عليه بوفاته ، ونقله إليه وفيه ثلاثة فصول ـ وحرره في سنة ٩٨هـ ـ ١٩٩٤م . كشف الظنون ، مج٢ ، وفاته ، ونقله إليه وفيه ثلاثة فصول ـ وحرره في سنة ٩٨هـ ـ ١٩٩٤م . كشف الظنون ، مج٢ ،
  - (١٣) هدية العارفين ، مج٥ ، ص ٢٨٧ .
    - (١٤) الحبي: ج١، ص٤٦.
    - (١٥) مخطوط بدار الكتب المصرية .
      - (١٦) الجبرتي : ج١ ، ص٤٦ .
- (١٧) ومن تلك الشواهد ما نراه من الشبراملسي في حاشيته على المواهب اللدنية عندما تعرض لنقطة سجود الفيل لعبد المطلب وقال له الفيل: "ا السلام على النور الذي في ظهرك " . فتعجب ابرهه من سجود الفيل . وسنأل الكهنة عن ذلك فقالوا: "ا سجد للنور الذي بين عينيد" =

 وهنا نرى الشبراملسي يحاول الإجابة عن بعض الأسئلة في هذا الشأن حيث قال: ١١ فإن قلت : فلم قالت الكهان كما تقدم عن الدر المنظم إنما سجد للنور الذي بين عينيه ، ولم يقولوا للنور الذي في ظهره ؟ قلت الكهان أجابوا بالنظر لما رأوه ظاهر في جبهته من النور . والفيل ألهمه الله إن أصل النور في ظهره فذكره . فإن قلت قد مر أن النور انتقل من أدم إلى شبث وأستمر كذلك إلى أن وصل إلى عبد الله ثم منه إلى آمنة وقصة الفيل إنما كانت عام ولادته وهو بعد انتقال النور من عبد المطلب إلى عبد الله ثم منه إلى أمنة . قلت يمكن أن النور إلى عبد الله لم ينقل بتمامه ، إنما نقل منه ما يكون مادة له صلى الله عليه وسلم مع بقاء أصل النور إكراما لنبينا (ببقاء أثاره في صلب أصوله ، فيجوز أن النور الذي استدار في جبهة عبد المطلب من أثر ما بقى من نوره ( غايته أنه زاد إشراقه علامة على ظفرهم ، وذلك من إعزاز قومه ( بإزالة آله الرعب عنهم وذلك من معجزاته ( ثم ذكر رأي ابن حجر في ذلك وإشارته إلى أن رأيه أقوى مما ذهب إليه ابن حجر حيث قال : " ثم رأيت في شرح ابن حجر على الهمزية بعد مثل ما ذكر ابن الأشكال ما نصه ويمكن الجواب عن ذلك = بأن النور وإن انتقل كما ذكر لكن الله ـ سبحانه وتعالى ـ أكرم عبدالمطلب فأحدث فيه كما يدل عليه سياق القصة حين احتاج إلى كرامة تخلصه وماله من ملك وجنده الذين بلغوا في العنو والجرأة على الله وبيته الذي أجمع الأم من لدن إبراهيم على صيانته وتعظيمه ، وأنه لا يحاكي ولا يغالب نورا يحاكي ذلك النور= = الذي استقر في آمنة . بل مع زيادة متى صار في جبهته كالشمس . ثم أكرمه ثانيا بنور أخر أوجده في صلبه وأطلع الفيل عليه فسجد . انتهى . وما ذكرناه اظهر بما ذكره ابن حجر !! حاشية الشبراملسي على المواهب اللدنية ، مخطوط بدار الكتب، الجزء الأول تحت رقم م٢٥٥٥٢ حديث ٢٩٤ ورقتي ٥٩ب - ٦٠

- (۱۸) هدية العارفين ، مج٦ ، ص ٥٥٥ .
  - (۱۹) الحموي : مج٣، ص ٢١٠ .
- (٢٠) مخطوط بدار الكتب المصرية تحت رقم ميكروفيلم ١٣٧٩٩ ـ تاريخ طلعت ١٩٩٢.
  - (٢١) مخطوط بالمكتبة الأزهرية تحت رقم ٢٧١ مجاميع . ٧٨٥٧
- (٢٢) مخطوط بدار الكتب المصرية \_ الجزء الأول تحت رقم ميكروفيلم ٣٤٠٧٠ ـ حديث ٥٤٥ .
  - (٢٣) مخطوط بدار الكتب المصرية تحت رقم تاريخ ٤٣٦٨ .
    - (٢٤) هدية العارفين ، مج٥ ، ص ١٦٤ .
  - (٢٥) الحبي: ج٤، ص ١٧٤. الحموي: ج١، ص ص ٨٦.٨٠.
- (٢٦) البشبيشي : التحفة السنية بأجوبة الأسئلة المرضية ، ط ، مطبعة حجر بالقاهرة ١٢٧٨هـ .
   ١٨٦١م .
  - (٢٧) الأجهوري : النور الوهاج ، مصدر سبق ذكره . ورقة ٩ .
    - (۲۸) المحبي : ج۳، ص۱۲۳ .
  - (٢٩) مخطوط بالكتبة الأزهرية في ٥١ ورقة تحت رقم . ٧٦١ ه

- (۳۰) الحموي: ج۳، ص۲۵۶.
- (٣١) نفسه : ج٣ ، ص ٩٦٤ .
- (٣٢) المحبى: ج١، ص ٣٠٢.
- (٣٣) الخفاجي ـ ريحانة الألبا ، مصدر سبق ذكره ، ص ٢٩٤ .
  - (٣٤) المحبى : ج٢ ، ص ٢٩٣ .
  - (٣٥) إيضاح المكنون ـ مرجع سبق ذكره ، مج ٣ ، ص١ .
    - (٣٦) هدية العارفين ، مج٥ ، ص١٦٢ .
- ولعل ملازمة العجمي للشيخ على الحلبي ، وما درسه على يديه من كتب السيرة كان له أبلغ الأثر في حصيلته التاريخية تلك ، وذلك كما أخبرنا صاحب الفوايد: "أنه لازم الشيخ على الحلبي نحوا من عشرين سنة ، وعا قرأه عليه جملة من سيرته التي سماها إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون، وجملة من معراج النبوة للنجم الغيطى ، وغير ذلك ... الحموي : ج١ ، ص١٠٣٠ .
  - (٣٧) محمد أنيس : مدرسة التاريخ المصري ، ط دار الجيل ـ القاهرة . ١٩٦٨م ، ص ٤٦٠٤٥ .
    - (۳۸) نفسه . ص ۲۹ .
    - (٣٩) المناوي : الكواكب الدرية ، مصدر سبق ذكره . ورقة ١ .
- (٤٠) نفسه : إرغام أولياء الشيطان بذكر مناقب أولياء الرحمن بخطوط بدار الكتب تحت رقم م 8٠٤٠٣ . تاريخ ٣٩٧ .
  - (٤١) الدميرى : مصدر سبق ذكره .
- (٤٢) عيون الأنباء في طبقات الأطباء ، هو كتاب في ثلاثة مجلدات للشيخ موفق الدين أحمد ابن قاسم الخزرجي الطبيب المعروف بابن أبي اصبيعه (ت ٦٦٨هـ، ١٢٧٠م) . قال فيه : "ا رأيت أن أذكر في هذا الكتاب نكتا وعيونا في مراتب المتميزين من الأطباء القدماء والحدثين ومعرفة طبقاتهم على توالي ازمنتهم ، ونبذا من أقوالهم وحكاياتهم ، وذكر شيء من أسماء كتبهم ، وقد أودعت فيها أيضا جماعة من الحكماء والفلاسفة بمن له نظر وعناية بصناعة الطب وجملا من أحوالهم " . كشف الظنون ، مج ٢ ، ص ١١٨٥ .
  - (٤٣) القوصوني : قاموس الأطباء ، مصدر سبق ذكره ، ص ١٢ .
    - (٤٤) الحموي: ج٢، ص١٩.
    - (٤٥) الحبي: ج٢، ص ٢٠٣.
    - (٤٦) هدية العارفين ، مجه ، ص١٥٧ .
      - (٤٧) الحبي: ج٣، ص١٢٢ .
      - (٤٨) نفس المصدر: ج١، ص٣.
        - (٤٩) سبقت الإشارة إليها .
        - (٥٠) المحبي: ج٢، ص ٢٩٨.

- (٥١) المصدر السابق: ج١، ص ١٧٦.
  - (٥٢) معجم المؤلفين . ج٢ ، ص ٨١ .
- (٥٣) الحبي: ج١، ص ص ٢٢٢ ـ ٢٢٣
  - (١٥٤) هدية العارفين ، مج٥ ، ص ٢٥٤ .
- (٥٥) مطبوع ـ ط مطبعة محمد أفندي مصطفى سنة ١٣٠٧هـ ـ ١٨٨٩م .
  - (٥٦) مخطوط بدار الكتب المصرية . تحت رقم تاريخ تيمور ١٠٩٧ .
    - (٥٧) مخطوط بدار الكتب المصرية ـ تحت رقم تاريخ ٤٣٧ .
      - (۵۸) كشف الظنون ، مج٢ ، ص ص ١٠٢٨ ـ ١٠٩٢ .
        - (٥٩) إيضاح المكنون، مج٣، ص ٤٥١.
      - (٦٠) مخطوط بدار الكتب تحت رقم تاريخ خليل أغا ٦.
        - (٦١) هدية العارفين ، مج٥ ، ص ٤٩٨ .
          - (٦٢) نفسه، مجه، ص ١٦٥.
      - (٦٣) مخطوط بدار الكتب تحت رقم تاريخ تيمور ٨٧٦ .
- (٦٤) هو القاضى عياض بن موسى بن عياض اللحصبي السبني ( ت ١٩٤٤هـ ١٩٤٩م )
  - (٦٥) مخطوط بالمكتبة الأزهرية .
  - (٦٦) هدية العارفين ، مج٥ ، ص ٣٦٩ .
  - (٦٧) مخطوط بدار الكتب ، تحت رقم ميكروفيلم ٣٤٧٣٧ ، تاريخ ٤٠٤ .
    - (٦٨) معجم المؤلفين ، مرجع سبق ذكره ، ج١ ، ص ٣٣ .
      - (٦٩) مخطوط بدار الكتب ، تحت رقم تاريخ م٨ .
- (٧٠) وقد صرح لنا عن سبب تصنيفه لهذا الكتاب فقال: "أ وبعد فقد سألني حضرة الوزير المعظم حسين باشا محافظ مصر المحمية، عن حضرة القطب الشعراني، وعن طريقته وعن كرماته، بحضرة جمع من أكابر الدولة ". فهرس مكتبة رفاعة، مرجع سبق ذكره، ج٢ ص ٤٩٩.
  - (۷۱) مطبوع .
  - (٧٢) محمد أنيس ـ مرجع سبق ذكره ـ ص ٤٧ .
  - (٧٣) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ٤٠٤٥١ ـ ح ٩٥٣٤ .
    - (٧٤) مصدر سبق ذکره.
- (٧٥) ليلى عبد اللطيف : دراسات في تاريخ ومؤرخي مصر والشام إبان العصر العثماني ، ط مطبعة الجبلاوي ١٩٧٩م ، ص ١٣٥ .
- ٣٠٤ عبد الرحيم عبد الرحمن : تقديم كشف الكربه للبكري، مصدر سبق ذكره، ص ص ٣٠٤ -
  - (٧٧) البكري: النزهة الزهية ، مصدر سبق ذكره ، ص ١٨٥ .

- (٧٨) محمد أنيس: مدرسة التاريخ، مرجع سبق ذكره، ص ٢٢.
- (٧٩) المرجع السابق ، ص ٢٣ \_ محمد عبد الله عنان : مؤرخو مصر الإسلامية ومصادر التاريخ
   الإسلامي . ط الهيئة العامة للكتاب ، ص ١٧٠ . ليلى عبد اللطيف : دراسات في تاريخ مرجع
   سبق ذكره ، ص ١٣٦ .
- (٨٠) مخطوط بدار الكتب في ثلاثة أجزاء . الأول تحت رقم م ٥٠٤٠١ ـ ح ٢٧٢٨٩ . الثاني تحت رقم م ٥٠٤٠٠ . ٢٧٢٩١ .
  - (٨١) مخطوط بدار الكتب المصرية تحت رقم ١١٠٥ .
- (٨٢) مصدر سبق ذكره . وبالمناسبة فإن العنوان المثبت على غلاف الخطوط غير هذا العنوان ، حيث عنون بـ ١١ اللطائف الربانية على المنح الرحمانية ١١ .
  - (٨٣) مخطوط بدار الكتب في ٢٠٧ ورقة ، تحت رقم ميكروفيلم ٥٠٢٠٩ ـ ح ٢٧٢٩٣ .
    - (٨٤) مصدر سبقت الإشارة إليه .
- (٨٥) ليس عام ١٠٦٢هـ ( ١٦٥١م ) ، كما أشارت لذلك الدكتور \_ عفاف مسعد السيد العبد : في كتابها \_ دور الحامية العثمانية في تاريخ مصر ( ١٥٦٤ ـ ١٦٠٩م ) . سلسلة تاريخ المصريين العدد رقم ١٧٩ .
  - (٨٦) مخطوط بدار الكتب المصرية في ٢٣٨ صفحة تحت رقم ميكروفيلم ١٦٤٠ ـ تاريخ ٥٥١٧ .
    - (٨٧) من هؤلاء . د . عفاف مسعد ـ مرجع سبق ذكره . ص ص ٢٢ ـ ٢٣ .
- (٨٨) وليس كما ذكر عبد الرزاق عيسى أثناء تحقيقه لكتاب النزهة . أنه ينتهي إلى عام ١٠١٤هـ ـ ا
  - (٨٩) مخطوط بدار الكتب المصرية في ٥٣ ورقة \_ ميكروفيلم ١٨٥١١ \_ تاريخ ٢٢٦١.
- (٩٠) الطلبة هي ضريبة اصبح جند السباهية يفرضونها على الفلاحين كأجر لهم على طلبهم للفلاحين لمقار رجال الإدارة . عرفت فيما بعد باسم ألم حق الطريق ألى وقد غالى جند الاسباهية في عدد مرات فرضها ، كما غالوا في قيمتها حيث كانوا يقدرونها حسب أهوائهم ، وأصبحوا يأخذون من الكشاف أوراقا تجيز لهم فرض هذه الفريضة الظالمة ـ البكري : كشف الكربة ، مصدر سبق ذكره ، ص ٣١١
  - (٩١) البكري : كشف الكربة ، مصدر سبق ذكره ،ص ٣١٠ .
- (٩٢) يتضمن هذا الكتاب تاريخ الدولة العثمانية منذ عصر السلطان عثمان غازي حتى عصر السلطان إبراهيم ( ١٩٥٠ ١٩٤٨ م / ١٦٤٨ م ) وقد نظم ابن أبي السرور عمله هذا في السيعة عشر بابا ، تناول في كل سلطان من سلاطين آل عثمان ، تاريخ توليته العرش وأعماله وحياته مع التركيز في الباب التاسع على حوادث دخول العثمانيين مصر مستعينا في ذلك بتاريخ ابن إياس كما أشار ضمن أحداث هذا الكتاب إلى بعض الإضطرابات التي قامت داخل الولايات العربية ضد الحكم العثماني . كأحداث ثورة جان بردي الغزالي نائب الشام ، وثورة جانم السيفي

وانيال ، وكذلك ثورة أحمد باشا الخائن في مصر ، وخروج الزيديين من السلطة العثمانية في اليمن، والجهودات التي قامت بها الدولة العثمانية من أجل إخماد هذه الثورات وتدعيم سيادتها في المنطقة . نقلا من د . عفاف مسعد \_مرجع سبق ذكره، ص ص ٢٥ \_ ٢٦ .

- (٩٣) وبما قاله في مقدمته: ١١ وبعد فأني حين ألفت تاريخي الكبير المسمى بعيون الأخبار ونزهة الأبصار، وتاريخي الأوسط المسمى بتحفة الظرفاء في ذكر الملوك والخلفاء، وتاريخي الصغير المسمى بغيض المنان في ذكر دولة أل عثمان .. .. وقد وقف فيه عند ولاية حسين باشا على مصر سنة ٢٩٠هـ ( ١٦١٨ م ) نقلا من فهرس مكتبة رفاعه ج١ .ص ص ١٧٠ ـ ١٧١ .
  - (٩٤) د . ليلي عبد اللطيف . مرجع سبق ذكره . ص ١٤٣ .
    - (٩٥) نفسه .ص ١٤٣ .
    - (٩٦) مصدر سبق ذکره .
  - (٩٧) سبق وأن أشارت الدراسة إلى هذا . أنظر التمهيد . ص ص ١٠ ـ ١٠
  - (٩٨) عبد الرحيم عبد الرحمن تقديم تراجم الصواعق مصدر سبق ذكره ص٦
    - (٩٩) انظر: تراجم الصواعق، مصدر سبق ذكره، ص ٧.
    - (١٠٠) د . عبد الرحيم عبد الرحمن ـ تحقيق تراجم الصواعق ـ ص ١٤ .
      - (۱۰۱) نفسه . ص ص ۱۶ ـ ۱۵ .
    - (١٠٢) د . عبد الرحيم عبد الرحمن تمهيد تراجم الصواعق ص ص ٧ ٨ .
      - (۱۰۳) نفسه ص ۸.
      - (۱۰٤) مصدر سبق ذکره .
  - (١٠٥) الحاج مصطفى : مختصر تاريخ مصر ، مصدر سبق ذكره ، ص ص ٩٠ ـ ٩١ .
    - (١٠٦) المصدر السابق ص ٢٢ .
    - (۱۰۷) مدة سلطنته : ۱۰۲۹ ـ ۱۰۳۲هـ / ۱۲۱۸ ـ ۱۲۲۲م
    - (١٠٨) مرعي الحنبلي : نزهة الناطرين ، مصدر سبق ذكره ، ص ص ١٥٢ ـ ١٥٣ .
- (۱۰۹) من هؤلاء إبراهيم السوهائي : هداية المشغول . مصدر سبق ذكره . ورقة ٣٨٠ مصطفى التلعاوي : صفوة الزمان . مصدر سبق ذكره ، ورقة ١٤٢ .
  - (۱۱۱) مصدر سبق ذکره .
  - (١١١) مرعي الحنبلي ـ قلائد العقيان ـ مصدر سبق ذكره ص ٢ .
    - (١١٢) أنظر الفصل الأول ـ ص ٥٧ .
    - (١١٣) ) معجم المؤلفين ـ مرجع سبق ذكره ج١ ص٣٣ .
- (١١٤) أحمد الحموي ـ فضائل سلاطين بني عثمان ـ تحقيق لحسن محمد حسن سليم ـ ط دار الكتاب الجامعي ـ ١٤١٣هـ ١٩٩٣م .
  - (١١٥) السيد عبد العزيز سالم . التاريخ والمؤرخون ، مرجع سبق ذكره ص ٩٢ .

- (١١٦) مطبوع
- (١١٧) مخطوط بالمكتبة الأزهرية في ٢٣ورقة برقم ( ٤٢١٨ ) أباظه ٧٢٢٢ .
- (١١٨) ومن ذلك ما نراه مثلا في مكتبة شهبندر التجار الخواجا إسماعيل أبو طاقية الذي نرى أن مكتبته قد حوت ثلاث كتب تتصل بهذا العلم ، وهي : جزء من الخطط ـ قطر السيل في معرفة الميل ـ منازل الحاج ـ دار الوثائق القومية :محافظ الدشت ، محفظة رقم ١٤٣ ، ( تاريخ ١٠٣٤هـ ـ ١٠٣٤م ) .
- (١١٩) عبد الله محمد عزباوي: الحركة الفكرية في مصر في القرن الثامن عشر، رسالة دكتوراه غير كاملة النشر، كلية الأداب، عين شمس ١٩٧٦، ص ٧٣٧.
- (۱۲۰) دار الوثائق القومية : محكمة الإسكندرية . س ٣٦ ص ٣٥١ ، م ٩٤٧ ، تاريخ (جمادى الأولى ١٠٥٩ ، م ١٩٥٠ ) .
  - (۱۲۱) هدية العارفين . مج ٥ ص ٥١٠ .
    - (۱۲۲) الحبي: ج٣ ،ص ٢٦٦ .
  - (١٢٣) مخطوط بدار الكتب \_ تحت رقم ميكروفيلم ٤٥٨٥٢ \_ جغرافيا ٤٥٧ .
    - (١٢٤) معجم المؤلفين . ج١ ص ٣٣ .
    - (١٢٥) الزركلي: الأعلام، مصدر سبق ذكره، ج٩ ص ١٢٩.
      - (١٢٦) معجم المؤلفين ، مرجع سبق ذكره ، ج١ ص ٩٤ .
  - (١٢٧) أحمد عيسى : معجم الأطباء . ط دار الرائد العربي بيروت ، ص ٣٦٦ .
    - (١٢٨) الخفاجي: ريحانة الألبا ، مصدر سبق ذكره . ص ٣٥٤ .
    - (١٢٩) مخطوط بدار الكتب تحت رقم ميكروفيلم ٤٥٨٠٣ \_جغرافيا ٣٣١ .

#### الخاتمية

وبعد فقد رأينا ما ساد فترة الدراسة من أوضاع مختلفة ـ سياسية ، واقتصادية ، واجتماعية ـ وكم وضح لنا جليا هذا الاضطراب الذي كان يسود تلك الأوضاع في ذلك الحين ، حتى يخيل للمرء منا أنه من الصعب القيام حركة علمية تنبض بالحياة في ظل تلك الأوضاع ، ناهيك عما كانت عليه فلسفلة الدولة العثمانية في الحكم ، حيث كانت مقتصرة على مهام دفاعية ـ أمنية ، بعيدة تماما عن شؤون التعليم والصحة وقطاع الخدمات بصفة عامة . ولكن ما لمسناه من خلال هذه الدراسة من نشاط في الحركة العلمية والفكرية ، وإقبال من المجتمع على النهوض بحياته العلمية ليكشف لنا في الحقيقة عن جوهر الشخصية المصرية ، تلك الشخصية التي تحمل لنا في مضمونها أن الشعب هو الذي كان ينهض بالعلم والحضارة تاركا لحكامه المسلمين أمر الزعامة والقيادة ـ والزعامة التي نعنيها هنا هي الزعامة الحربية ـ وهي التي وجدنا الشعب المصري يتنحى عنها ، مكنفيا بما هو أثمن وأعز مكانا منها ، وهو المساهمة الجادة في بناء الحضارة الإسلامية والعلوم الشرقية ، والاشتراك بأوفى نصيب في الحياتين المدنية والفنية .

ومن هنا لاحظنا مدى التزام العلماء بما يتوافق معهم من قواعد ومبادئ ارتضوها لأنفسهم . وارتضاها لهم المجتمع ، ومع أنه قد وجد ثمة من النماذج التي شذت عن هذا الأمر ، التي راحت تبحث عما يعود عليها ببعض المكاسب المادية وإن كان ذلك على حساب حرمان الأخرين بما يستحقونه ، إلا أننا رأينا أن السمة الغالبة على علماء تلك الفترة هي الالتزام بما يتناسب مع العلم ومبادئه ، وقد أدركنا ما كان يمثله العلماء من أهمية لدى مجتمعهم ، ومكانة عالية لدى سلطاته الحاكمة ، ورأينا كيف أن العلماء استغلوا تلك المكانة في كشف ما كان يعاني منه مجتمعهم من الأم تلحق به من قبل سلطاته الحاكمة ، وفي الوقت ذاته لم يفكر هؤلاء العلماء في الاستفادة من مكانتهم تلك سلطاته الحاكمة ، وفي الوقت ذاته لم يفكر هؤلاء العلماء في الاستفادة من مكانتهم تلك في كسب أي عائد مادي يذكر . وذلك على الرغم من رقة الحال التي كان عليها الكثيرون منهم وهذا لإيمانهم العميق بالعلم ، ومهمة توصيله للأجيال المتعاقبة ويقينهم من أن هذا الأمر لا يتفق مع مطالب الدنيا ، وراحوا يغرسون تلك المبادئ في نفوس طلبتهم الذين حملوا مشاعل العلم من بعدهم .

وما ظهر لنا جليا من هذه الدراسة ، أن مصر في القرن الحادي عشر الهجري (السابع عشر الميلادي ) كانت غنية بمؤسساتها التعليمية ، وأن التعليم لم يكن قاصرا على الأزهر وحده : كما لم تندثر المدارس التي أنشئت فيما سبق العصر العثماني من فترات ـ كما أدعى بذلك البعض ـ وقد لمسنا أهم الأشياء التي جعلت مصر تحفظ بتلك المنشأت الحضارية . وهي شعور المجتمع أنذاك بالمسؤولية الكبرى تجاه تلك المنشأت واعتبارها من أهم المورثات من قبل أسلافهم ، فعملوا على المحافظة عليها وتفقد أحوالها ومحاولة إصلاح ما خرب منها ، ليس هذا فحسب ، بل ارصدوا عليها من أموالهم ما يعمل على استمرار مسيرتها التعليمية ، وفوق ذلك وجد هناك من قام بإنشاء المؤسسات الجديدة ، وقوق ذلك وجد هناك من قام بإنشاء المؤسسات الجديدة ، وقد رأينا كيف أن الأزمات الاجتماعية ـ خاصة الطواعين ـ كان لها الأثر الواضع في أن يكثر المقتدرون من أفراد ذلك المجتمع من إنشاء الكتاتيب ، ورصد أجزاء كبيرة من أموالهم للانفاق عليها وعلى الأطفال الملحقين بها ، وذلك لاستيعاب الأيتام الذين راح أموالهم ضحية لتلك الأزمات وغيرها ، لضمان مستقبل تعليمي سوى لهم ،

كذلك رأينا أن ذلك المجتمع لم ينضب عطاؤه في هذا الجال عند حد تهيئة المقوم الأول للحركة التعليمية وهو الحفاظ على المؤسسات التعليمية وإنشاء الجديد منها عبل وجدنا عطاؤه قد أمتد ليوفر المقوم الثاني والأكثر أهمية في تلك الحركة . وهو توفير الكتاب بصورة سهلة ميسرة لطالبي العلم فعلاوة على احتفاظ المدارس بمكتباتها ، رأينا أفراد المجتمع قد قام الكثير منهم بوقف مكتباتهم الخاصة على المدارس والجامع الأزهر، هذا بخلاف من جعل منزله مقرا لمكتبته يرتاده طلبة العلم للإطلاع والاستفادة .

ولعل من أهم ما أوضحته الدراسة في هذا الشأن أن النشاط التعليمي ومؤسساته لم يقتصر وجوده على القاهرة فحسب بل انتشر في معظم أقاليم مصر ، هذا بخلاف ما لاحظناه من نشاط غير عادي للعلماء المنحدرين من الأقاليم ، الأمر الذي يجعلنا أن تقول \_ تجاوزا \_ أن الحركة العلمية خلال القرن الحادي عشر الهجري ( السابع عشر الميلادي ) كانت قائمة على جهود الكوادر العلمية الآتية من الأقاليم .

ومن الأمور الهامة التي أوضحتها الدراسة أيضا أن مصر في القرن الحادي عشر الهجري ( السابع عشر الميلادي ) ظلت محتفظة بريادتها الثقافية والتعليمية في العالم الإسلامي ، وذلك على الرغم من معظم التحديات التي واجهت مصر خلال ذلك العصر ، حيث باتت ولاية تابعة لدولة بعد أن كانت مركزا لسلطنة يتبعها الكثير من

الأقطار ، هذا بخلاف ما بذله العثمانيون من جهود مضنية لإعلاء شأن عاصمتهم (الأستانة ) وإن كان ذلك على حساب المدن الأخرى .

ومن أهم الاستنتاجات التي نخرج بها من هذه الدراسة أن الجوانب الفكرية في كثير من العلوم قد شهدت تطورا كبيرا في القرن الحادي عشر الهجري ( السابع عشر الميلادي ) ـ مع مراعاة أن ذلك التطور لا يمكن إلا أن نقيسه بمعيار ذلك العصر لا بمقياس عصرنا الحالى \_وخاصة إذا ما قورن ذلك بالنشاط الفكري في القرن السادس عشر . وإذا كان علماء ذلك القرن أو العصر بصفة عامة قد أكثروا من وضع الحواشي والشروح على كتب السابقين دون الإكثار من وضع الأعمال المبتكرة أو المستقلة فقد علمنا أن لهذا الأمر أسبابه التي أملتها عليهم الظروف والمتغيرات التي طرأت على العالم الإسلامي بعد الغزو التتاري على مدنه وأقطاره . أضف إلى ذلك أن تقلص الينابيع الفكرية لم يكن وليد العصر العثماني أو شيء انفرد به دون غيره ، فقد أشارت الدراسة إلى أن هذا الأمر ظهر منذ بدايات القرن السابع الهجري ( الثالث عشر الميلادي ) . ولنا أن نتطرق في هذا الجال إلى نقطة أكثر أهمية وهي أن انتخاب علماء القرن الحادي عشر الهجري ( السابع عشر الميلادي ) ، لكتب معينة من الإنتاج العلمي السابق في كافة العلوم الختلفة يؤدي ذلك إلى إظهار أهمية بعض المؤلفات التي راجت على مدار عدة أجيال ومن ثم نلحظ اكتراثا غير عادي بإعادة إنتاجها ليس كما تلقوها ، وإغا بإضافة الشروح والتعليقات عليها ، وهذه الأخيرة تمثل إضافة هامة وبدراسة الشروح والتعليقات يمكننا فهم طبيعة التناول العلمي عند علماء ذلك القرن ومدى الاتفاق والاختلاف ، والاندماج والتباين بين ما انتهى إليه علماء القرن . موضوع الدراسة . عن العلماء وأرباب المؤلفات السابقة .

فمن أولى العلوم التي شهدت تطورا في دراستها ، وكيفية التصنيف فيها علم الحديث ، فقد رأينا كيف أن علماء القرن الحادي عشر الهجري ( السابع عشر الميلادي) لم يقف تناولهم الفكري لعلم الحديث عند أحاديث بعينها تخدم قضايا محددة لكن الاهتمام صار أوسع من ذلك بحيث أصبحت دراستهم للحديث شاملة ، فمن ناحية وجد من أهتم بجمع الأعداد الكبيرة من الأحاديث في مؤلفات بعينها ، ومن ناحية أخرى أستخدم الحديث بشكل يخدم جميع الأمور المتعلقة بالمجتمع وتنظيم العلاقة القراده ، هذا إلى جانب ما شهدته دراسة علم الحديث في ذلك القرن من إعادة تقييم للأحاديث

الصحيحة والضعيفة والمغلقة وهذا ما يعد من الأمور التي شهدت تطورا في منهج دراسة الحديث أنذاك .

كذلك يتضح لنا من هذه الدراسة أن علم الفقه كان أكثر العلوم التي شهدت تطورا كبيرا في تناولها خلال القرن الحادي عشر الهجري (السابع عشر الميلادي)، فمن ناحية لاحظنا ما كان ما عليه فقهاء مصر إبان ذلك القرن من غزارة في الإنتاج الفقهي وما شمله هذا الإنتاج من تنوع في مادته التصنيفية ما بين أعمال مبتكرة ـ مستقلة ـ أو تلك التي جاءت على شكل الرسائل تلك التي جاءت على شكل الرسائل الصغيرة . ومن ناحية ما امتاز به هؤلاء الفقهاء من روح اجتهادية تخلت عن الكثير عا التزم به الأخرون من تقليد ما اتفقت عليه المذاهب الفقهية الأمر الذي مكنهم من التعامل مع أستجد على مجتمعهم من أوضاع اجتماعية واقتصادية بفكر اجتهادي متطور عمل على تكييف تلك الأوضاع بما يتوافق مع قواعد الشرع ، وما فيه صالح المجتمع وظروف العصر وأوانه . وما من شك في أن التعامل مع تلك الأوضاع بهذه الصورة وليس هناك ما هو أدل على ما كان عليه علماء مصر ـ في ذلك الحين ـ من علو قدم في وليس هناك ما هو أدل على ما كان عليه علماء الأقطار الإسلامية لهم واستفتائهم عما كان ولجههم من قضايا .

هذا وإن كانت العلوم الدينية قد نالت نصيبا كبيرا من اهتمام علماء ذلك القرن فقد أوضحت الدراسة أن العلوم اللغوية لم تكن أقل حظا منها وقد أتى اهتمام علماء ذلك القرن بالعلوم اللغوية من فرط إيمانهم من أن التخصص في العلوم الدينية لا يأتي إلا بعد التمكن من العلوم اللغوية ، ومن ثم رأينا ما لقيته الدراسات اللغوية من نشاط ملحوظ في ذلك الحين ، وعلى ما يبدو أن الصحوة التي لمسناها في علم الحديث قد صحبتها صحوة كبرى في كافة الدراسات اللغوية ، ففي علم النحو رأينا كيف أن أعمال ابن مالك وابن هشام وابن الحاجب . التي تعد غاية ما وصل إليه علم النحو من أفكار المتقدمين . كانت تدرس بكثافة في ذلك القرن بخلاف أعمال خالد الأزهري أيضا . ورأينا كيف أن علماء ذلك القرن تعاملوا مع كل عمل من تلك الأعمال بالصورة التي ورأينا كيف أن علماء ذلك القرن تعاملوا مع كل عمل من تلك الأعمال بالصورة التي تناسبه . الأمر الذي يكشف لنا من أن هؤلاء العلماء كان تعاملهم مع مثل هذه الأعمال بناء عن فهم واع ، وليس من سبيل التكرار أو إعادة النسخ .

أما عن العلوم التي تتعلق بالأسلوب اللغوي وخصوصا البلاغة فقد لاحظنا ما لقيه هذا العلم من نشاط واهتمام ، وهو ما يعد بمثابة صحوة كبرى في التعامل معه خلال ذلك القرن . إذ رأينا كيف أقبل علماء تلك الفترة على دراسة هذا العلم وتدريسه للطلبة . وأن تناولهم له لم يقف عند هذا الحد أو وضع المصنفات فيه وحسب ، بل اعتبروه من أهم العلوم المساعدة لكثير من العلوم الدينية وعلى رأسها التفسير .

ومن أهم الاستنتاجات التي نخرج بها من هذه الدراسة في هذا الشأن أن الأسلوب الأدبي في القرن الحادي عشر الهجري ( السابع عشر الميلادي ) لم يكن منحطا أو ركيكا بالصورة التي وصفها به المتحاملون على العصر العثماني ، بل رأينا أن ثمة العديد من الشخصيات الأدبية الجادة الجديرة بالاحترام قد تركت لنا الكثير من الأعمال الأدبية النثرية على درجة من الإتقان وأنها وجهت من قبلهم التوجيه الذي يهذب المجتمع أو يصلح العلاقات بين أفراده ، وهذا بخلاف الأعمال الشعرية التي عبر فيها الشاعر عن عواطفه الشخصية بصدق واضح . أضف إلى ذلك أن الكثير من شعراء تلك الفترة كانوا يقلدون شعراء العرب السابقين في قمة مجدهم الأدبي كأبي نواس وغيره الأمر الذي أكسب أعمالهم الشعرية الجدية والقوة .

وما نخرج به من هذه الدراسة أن العلوم العقلية لم تكن مهملة أو اختفت من المناهج الدراسية ، أو حكم بتحريم دراستها كما زعم بذلك البعض بل وجدنا ما هو العكس من ذلك تماما ، حيث وجدنا أن العلوم العقلية كانت ضمن العلوم التي حرص علماء ذلك القرن على الاعتناء بها وتدريسها للطلبة كعلوم المنطق والحساب والطب كما رأينا أن ذلك القرن قد حظي بعدد غير قليل بمن تخصصوا في تلك العلوم ، وكانت لهم فيها الإسهامات الفكرية البناءة وأن جهودهم تلك لم تكن من قبيل الخرافات أو مشاركتهم جاءت جادة ودقيقة دلت على عمق تمكنهم في تلك العلوم ، وأنها جاءت تلبية لما يحتاجه المجتمع في حياته العملية . والأهم من ذلك ما لمسناه من تغير نظرة علماء ذلك القرن تجاه بعض العلوم العقلية كالعلوم الفلسفية ـ الفلسفة والمنطق ـ عن النظرة التي كان ينظرها سابقوهم إلى تلك العلوم بل رأينا ما هو أكثر من ذلك وهو اشتغال علماء ذلك القرن بالعلوم التي تنتمي إلى السحر ـ كالأوفاق والزايرجا والحرف وغيرها ـ علماء ذلك العلماء كانوا يفخرون بالتمكن من هذه العلوم ، وما هو يعد مؤشرا قويا

على أن هؤلاء العلماء نظروا إلى العلم على أنه غاية سامية يجب الوصول إليها مهما تعارض ذلك مع وجهات نظر الآخرين .

وما وضح لنا من هذه الدراسة ما لقيته الكتابات التاريخية بأنواعها الثلاثة ـ السير، والتراجم، والكتابة التقليدية ـ من النشاط، حتى خيل إلينا أن هناك حركة من البعث والإحياء عاشتها تلك الكتابات وخاصة السير والتراجم وما أمتاز بع علماء ذلك القرن من التزام الدقة المنهجية في أعمالهم التاريخية التي سجلوها وذلك بحرصهم على ذكر المصادر التي نقلوا منها ما سبقهم من أحداث، إضافة إلى ما امتلكوه من رؤى جديدة لتحليل الأحداث التي كانوا يؤرخون لها ، هذا إلى جانب ما حرص عليه كتاب التراجم في تلك الفترة من تركيز جهودهم حول الترجمة للعلماء والشيوخ دون الالتفات إلى الأمراء والسلاطين ، وذلك باعتبار أن العلماء والشيوخ هم القدوة والرمز ، هذا بخلاف ما امتاز به ذلك القرن من وجود عدد من الشخصيات التاريخية والتي جاءت أعمالها التاريخية في الكتابة التقليدية في غاية من الأهمية واعتبرت حلقة وصل هامة للتأريخ عن مصر العثمانية في قرونها الثلاث .

على أن من أهم الأمور التي يمكننا الخروج بها من الجهود الفكرية لعلماء القرن الحادي عشر الهجري ( ال ١٧ م ) في كافة العلوم الختلفة ، أن ذلك القرن امتاز بوجود الكثير من العلماء الموسوعيين الذين كتبوا في كل العلوم أو معظمها ، دون تخصص ضيق كالذي نعيشه الآن .

### المصادر والمراجع

### أولاً: الوثائق غير المنشوره - أرشيف دار الوثائق القومية

#### أ- الحجج الشرعية

حجة ٢٤٣ ، ٢٦٧ ، ٣٥٦ ، ٢٥٦ ، ٢٥٦ ، ٢٤٩ ، ٢٥٧ .

#### ب - دفاتر الرزق الاحباسيه

۱- دفتر ۱۰۵/۱ خارجی، ۵۰۵۳ خارجی، رقم ۱۸ نوعی- ۵۰۸۹ خارجی ، رقم ۳ نوعی- ۱۲۵ خارجی، رقم ۳ نوعی- ۱۲۵ خارجی، رقم ۱۹ نوعی/ ۱۹۰۸ خارجی، رقم ۱۹ نوعی/ ۱۹۰۸ خارجی، رقم ۲۷ نوعی/ ۱۹۰۸ خارجی.

### ج - سجلات الحاكم الشرعية

### سجلات محكمة الاسكندرية

٧- تشمل سجلات ٣٢، ٣٥، ٣٦، ٣٥، ٤٤، ٤٤، ٤٥، ٤٦، ٥٩، ٥٩، ٥٣، ١٩، ٥٧. تشتل من سنة ١٠جماد الأول سنة ١٠٠٨ الى سنة غاية ربيع الثاني ١١٠١

#### سجلات محكمة الباب العالى

#### سجلات محكمة بولاق

تشمل سجلات ۱۹، ۲۰، ۲۶، ۲۷، ۲۹، ۳۳، ۳۳، ۳۸، ۴۰، ۳۵، ۵۳، تشمل من سنة ۲۲شعبان ۱۰۰۲هـ الی ۱۸ رجب ۱۰۸۳ هـ

### سجل محكمة جامع الحاكم

سجل ۲۰ ،۲۲۰ ، ۷۷۰ ، ۷۷۰ .

#### محاقظ الدثبت

#### سجل محكمة دمياط

#### سجلات محكمة القسمة العربية

تشمل سجلات ۱۷، ۱۸، ٤٠، ۲۷، ۲۲، ۲۷.

#### سجلات محكمة القسمة العسكرية

تشتمل من سنة شوال ۱۰۰۰ الى ١٥ ربيع الاول ١١٠٠هـ .

#### سجلات محكمة أسيوط

۱۶۱ ـ سجل اوقات ومبايتات رقم الفترة من\ربيع الاول ۱۱۰۸هـ الى ۲۰جمادى الاخر ۱۹۳۷ هـ.

#### سجلات محكمة مصر القدية

١٦٢ ـ سجل ١٠٢ ، ١٠٤ .

#### ثانيا: الوثائق المنشورة:

١- قانون نامة مصر ، الذي وضعه السلطان سليمان القانوني لحكم مصر ، ترجمة أحمد فؤاد متولى ، الأنجلو المصرية ١٩٨٦م .

### ثالثا: الخطوطات.

إبراهيم اللقاني ت ١٠٤١ هـ

- نصيحة الأخوان باجتناب الدخان ، مخطوط بدار الكتب ، فقه مالك ١٧٢، مكيروفيلم . ١٤٩٧.

إبراهيم الميموني ت ١٠٧٩ هـ.

- تيسير خالق الأراضي والسماوات بما في أرض مصر من الجوامك والعلوفات مخطوط بدار الكتب، تاريخ تيمور ١٤١٣ ، ميكروفيلم ٢٨٧٤٧ .

- رسالة في تفسير قوله تعالى !! إنا عرضنا الأمانة ..... الآية !! ، مخطوط بدار الكتب . تفسير 8٨٢١٤ ، ميكروفيلم ٤٨٢١٤ .

إبراهيم السوهائي ت ١٠٨٠ هـ

- هداية المشغول لسيرة الرسول (صلى الله عليه وسلم) ، مخطوط بدار الكتب ، تاريخ ١٢٨ ٥ ، ميكروفيلم ١٠٩٣٧ .

إبراهيم الخياري ت ١٠٨٣ هـ

- تحفة الأدباء وسلوة الغرباء - رحلة - ، مخطوط بدار الكتب ، جغرافيا ٢٥٤٥ م ٤٥٨٤٨ .

أبو النصر أحمد المنزلي الشافعي :

- إجازة منه لولده محمد المنزلي ، مخطوط بالمكتبة الأزهرية ، (٥٨٧) الجوهري ٤١٧٩٣ .

أحمد الدميري ت ١٠٢٩ هـ.

- قضاة مصر في القرن العاشر وأواثل الحادي عشر ، مخطوط بدار الكتب ، تاريخ تيمور ٢٤٦٣ ، م ١٢٢٨٣ .

أحمد الغنيمي ت ١٠٤٤ هـ

- القول المقبول في الخضر هل هو نبي أم ملك أم رسول ، مخطوط بدار الكتب ، ح ١٢٩٧٠ ، ميكروفيلم ٢٣٠٠٤ .

أحمد بن سعيد العثماني ت ١٠٥٠ هـ

- ذخيرة الأعلام بتواريخ الخلفاء الأعلام ، وأمراء مصر الحكام وقضاة قضاتها في الأحكام من فتحها الإسلامي العمري إلى زمن ناظمها مخطوط بدار الكتب ، تاريخ ١٠٤ ، ميكروفيلم ١١١٥

شهاب الدين أحمد القليوبي ت ١٠٩٦ هـ.

- حاشية القليوبي على شرح الأجرومية للشيخ خالد ، مخطوط بدار الكتب ، هـ ٥٨٣١ ، ميكروفيلم ٢٦٧٢١ .

- البدور المنورة في معرفة الأحاديث المشتهرة ، مخطوط بدار الكتب ، ب ٣٣٤٣٨ ، ميكروفيلم ٢٨١٠٤ . . .

- الهداية من الضلالة في معرفة الوقت والقلبة من غير ألة ، مخطوط بدار الكتب ، فلك ومقيات ٢٠٣ ، ميكروفيلم ٤٣٩٨٤ . شهاب الدين أحمد الخفاجي ت ١٠٦٩ هـ

- خبايا الزوايا فيما في الرجال من البقايا ، مخطوط بالمكتبة الأزهرية ، (٢٨٣) ٦٨٨٨.

أحمد بن عبد الغنى الدمياطي ت ١١١٧ هـ

- منتهي الأماني والمسرات في علوم القراءات ، مخطوط بدار الكتب ، قراءات ٧٣ ، ميكروفيلم ٤٠٣٥١ .

بدر الدين القرافي .

- الدرة المنيفة في الفراغ عن الوظيفة ، مخطوط بدار الكتب ، فقه مالك ٣٥٤ ، ميكروفيلم ٥٣٦٣ .

بدر الدين المصري ت ١٠٦٢ هـ

- إرشاد أل الصديق إلى أنساب أل الصديق ، مخطوط بدار الكتب تاريخ ٤٠٤ ، ميكروفيلم ٣٤٧٣٧ .

جمال الدين أبو علوي أبو بكر - ١٠٩٣ هـ

- السنا الباهر بتكميل النور السافر ، مخطوط بدار الكتب ، تاريخ ١٥٨٦ ، ميكروفيلم ٣٥٨٢. حاجي خليفة ت ١٠٦٧ هـ .

- سلم الوصول إلى طبقات الفحول ، مخطوط بدار الكتب ، تاريخ ٥٢ ، ميكروفيلم ١٧٤٢١ .

حسن الشرنبلالي ت ١٠٦٩ هـ

- التحقيقات القدسية والنفحات الرحمانية الحسنية في مذهب السادة الحنفية ، مخطوط بالمكتبة الأزهرية ، ١٦٤٠ .

حسن بن على بن محمد بن عبد الرحمن الجبرتي ت ١٠٩٦ هـ

- موقع عقرب الساعة مرتبا على الشهور القبطية ، مخطوط بدار الكتب ، رياضيات تيمور ٣٤٦ ، ميكروفيلم ٥٠٨٣٢ .

داود الرحماني ت ١٠٧٨ هـ

- التحفة السندسية لمن يشتغل بشرح السنوسية ، مخطوط بدار الكتب ، ب ٢٢٠٥٨ ، ميكروفيلم ٤٨٨٦٢ .

رضوان الفلكي ت ١١٢٢ هـ

- معرفة الاجتماع والاستقبال والكسوف والخسوف ، مخطوط بدار الكتب ، ك ٤٠١٩ ، ميكروفيلم ١٨٤١٩ .

سلطان المزاحي ت ١٠٧٥ هـ

- رسالة في القراءات العشر ، مخطوط بدار الكتب، ب ٢٥٣١٧ ، ميكروفيلم ٢١٦٧٠.

شاهين الأرمناوي ت ١١٠١ هـ

- إجازة منه إلى صالح بن محمد الغربي ، مخطوط بدار الكتب ، ب ٢٣٨٣٩ ، ميكروفيلم ٤٩٣٠٤ .

عبد الحي بن عبد الحق الشر نبلالي:

- إجازة إلى صالح بن محمد المغربي مخطوط بدار الكتب، ب ٢٣٨٣٩، ميكروفيلم ٤٩٣٠٤ .

عبد الرؤوف المناوي ت ١٠٣١ هـ

- الكواكب الدرية في تراجم السادة الصوفية ، مخطوط بدار الكتب ، تاريخ ٢٦٠ ، ميكروفيلم ٨٤٢٢.

- إرغام أولياء الشيطان بذكر مناقب أولياء الرحمن ، مخطوط بدار الكتب، تاريخ ٣٩٧ ، ميكروفيلم ٤٠٤٠٣.

عبد السلام اللقاني ت ١٠٧٨ هـ

- السراج الوهاج لشرح قصتي الإسراء والمعراج ، مخطوط بدار الكتب حديث ٥٤٧ ، ميكروفيلم ٣٤٠٧٠ .

- الصلح بين الأخوان في حكم إباحة الدخان : مخطوط بدار الكتب، فقه حنفي ٥٩٣، ميكروفيلم ٣٧٨١٦.

عبد الله الدنوشري ت ١٠٢٥ هـ

- رسالة في بيان حكم القهوة ، مخطوط بالمكتبة الأزهريت (٢٩٠٢) مباني ٤٨٣٨١.

عبد الملك العصامي المغربي ت ١٠٣٧هـ

- رسالة في تحريم الدخان ، مخطوط بدار الكتب، فقه تيمور ٢٥٩ ، ميكروفيلم ٢١٥٢٣.

على بن عمر الميهى ت ١٠٢٤ هـ

- هداية الصبيان لفهم بعض مشكل القرآن ، مخطوط بدار الكتب ، قراءات ٦٤ ، ميكروفيلم

PPATE.

### على أفندي الدفتردار

- الرسالة البيانية في منازل القسطنطينية ، مخطوط بدار الكتب ، جغرافيا ٣٣١ ، ميكروفيلم ٤٥٨٠٣.

#### على النبتيتي ت ١٠٦١ هـ

- إرشاد الحائرين لشرح بهجة السامعين ، مخطوط بدار الكتب ، حديث ٥٦٧ ، ميكروفيلم ٤٥٨٠٣.

#### على الأجهوري ت ١٠٦٦ هـ

- غاية الكشف والبيان لحل شرب مالا بيغيب العقل من الدخان ، مخطوط بدار الكتب ، فقه مالك ١١١ ، ميكروفيلم ٣٢٢٤٨ .
- النور الوهاج في الكلام على الإسراء والمعراج ، مخطوط بدار الكتب ، تاريخ طلعت ١٩١٢ ، ميكروفيلم ١٣٧٩٩ .

### على الشبراملسي ت ١٠٨٧ هـ

- حاشية على المواهب اللدنية ، مخطوط بدار الكتب، الجزء الأول ، حديث ٢٩٤ ، ميكروفيلم ٣٣٥٥٢
- إجازة منه إلى صلاح بن محمد الغزي ، مخطوط بدار الكتب، ب ٢٣٨٣٩ ميكروفيلم ٤٩٣٠٤.

#### عمر الدفرى ت ١٠٧٩ هـ

- الدرة المنفية في فقه الإمام أبو حنيفة ، مخطوط بدار الكتب ، ب ٢٢٦٢٠ ميكروفيلم ٥٤٠١٠.
- إجازة منه إلى صالح بن محمد الغزي ، مخطوط بدار الكتب ب ٢٣٨٣٩ ميكروفيلم ٤٩٣٠٤.
- مجهول : غاية البيان فيما يتعلق بالقهوة والدخان من الأحكام ، مخطوط بدار الكتب ، مباحث إسلامية طلعت ٤٠٩ ، ميكروفيلم ١٠٠٨٦.
- مجهول : تاريخ ملوك آل عثمان وولاتهم إلى ولاية علي باشا المتولي عليها ، مخطوط بدار الكتب ، تاريخ تيمور ١٣٧٨ ، ميكروفيلم ٢٨٦٠٧.

### محب الدين الحبي ١٠٣٠ هـ

- رحلته التي قام بها إلى مصر ثم رجوعه إلى الشام ، مخطوط بدار الكتب ، تاريخ تيمور ١٣٧٨

، میکروفیلم ۲۸۳۰۷.

محمد بن أحمد الغيطى المصري ت ٩٨١ هـ

- التأييدات العلية للأوقاف المصرية ، مخطوط بدار الكتب، فقه شافعي ١١٦٢ ، ميكروفيلم ٤٢٨٥.

محمد بن إبراهيم المعروف بابن الصائغ المصري ت ١٠٣٦هـ

- رسالة في حكم طب أهل مصر وفي حكم الفصول الأربعة ، مخطوط بدار الكتب، طب م ٢١، ميكروفيلم ٢٧٦٣.

محمد الشوبري ت ١٠٦٧ هـ

- تعليقات الشوبري على شرح ابن حجر الهيثمي على الأربعين النووية ، مخطوط بدار الكتب، حديث م ٣٠، ميكروفيلم ٥١٦٠٥.

محمد بن محمد بن أبي السرور البكري ت ١٠٨٧ هـ

- المنح الرحمانية في الدولة العثمانية ، مخطوط بدار الكتب، تاريخ ١١٠٥ .

- الروضة المأنوسة في أخبار مصر المحروسة ، مخطوط بدار الكتب ، تاريخ ٢٢١٦ ، ميكروفيلم ١٨٥١١.

- فيض المنان بذكر دولة أل عثمان ، مخطوط بدار الكتب، تاريخ ٥٤٢٥ ، ميكروفيلم ٢٩٣٠٠.

- نزهة الأبصار وجهينة الأخبار ، مخطوط بدار الكتب ، ح ٢٧٢٩٣ ، ميكروفيلم ٥٠٢٠٩.

- الروضة الزهية في ذكر ولاة مصر والقاهرة المعزية ، مخطوط بدار الكتب ، تاريخ ٥٥١٧ ، ميكروفيلم ١٦٤٠.

- الكواكب السائرة في أخبار القاهرة ، مخطوط بدار الكتب ، ح ١٠٤٠٩ ، ميكروفيلم ١٧٤٤.

- عيون الأخبار ونزهة الأبصار ، مخطوط بدار الكتب في ثلاثة أجزاء ، ح ٢٧٢٨٩ ، ميكروفيلم ١٠٤٠٥ - م ٢٧٢٩١ ميكروفيلم ٢٥٢٩١ .

- قطف الأزهار من الخطط والأثار ، مخطوط بدار الكتب ، جغرافيا ٤٥٧ ميكروفيلم ٤٥٨٥٢.

- القول المقتضب فيما وافق لغة أهل مصر في لغة العرب ، مخطوط بدار الكتب ، لغة ٦٤٠، ميكروفيلم ١٨٣٧.

محمد البهوتي ت ١٠٨٨ هـ.

- التحفة الظريفة في السيرة النبوية ، مخطوط بدار الكتب ، تاريخ ٤٠٥، ميكروفيلم ٣٤٨٧٣. محمد بن عبد الله الخرشي ت ١١٠١ هـ
- الأنوار القدسية في حل ألفاظ عقيد السنوسية ، مخطوط بدار الكتب ب ٢٣٣٣٣ ، ميكروفيلم ٢٤٨٣٧.
  - محمد الأمين فضل الله المحبى ت ١١١١ هـ
- قصد السبيل فيما في اللغة العربية من الدخيل ، مخطوط بدار الكتب ، لغة تيمور (٢٩٥) ، ميكروفيلم .
- نفحة الريحانة ورشحة طلاء الحانة ، مخطوط بالمكتبة الأزهرية في أربعة أجزاء ، (٧٤٤) أباظة ٦٨٤٩.
  - محمد النشرتي ت ١١٢٠ هـ.
- الأنوار الواضحة في السلام والمصافحة ، مخطوط بدار الكتب ، حديث ١٤٠٨ ، ميكروفيلم ٢٥٧٢١.

### محمد البديري الدمياطي :

- المشكاة الفتحية على الشمعة المضية في علم العربية ، مخطوط بدار الكتب، نحو ٢٩٧٤ ، ميكروفيلم ١٦٥٧١ .

#### محمد قباقولي زاده

- رسالة في تحريم الدخان ، مخطوط بدار الكتب ، فقه حفني ٢١٣٧٠ ميكروفيلم ٤٢١٤٥.
  - محمد الوالي بن سليمان بن إبراهيم
- غاية الكشف والبيان في تحريم شرب الدخان ، مخطوط بدار الكتب ، ب ٣٨١٤٦ ، ميكروفيلم ٢٣٩٤٩ .

#### محمد بن يوسف جورجي

- صور الفرمانات الصادرة من أمراء الفرنسية في مصري في فترة الثورة ، مخطوط بمكتبة رفاعة بسوهاج .
  - محمد بن حجازي الحسيني الجرحاوي ت ١٢٨٢ هـ
- تعطير النواحي بذكر من اشتهر من علماء وبعض أعيان مدينة جرجا ، مخطوط بدار الكتب،

في ثلاثة أجزاء ، تاريخ ۲٤۸۷ ميكروفيلم ٣٥٠٩٦ - تاريخ ٢٤٨٧ ميكروفيلم ١٠٦٤٩ - تاريخ ٢٤٨٧ ميكروفيلم ٢٤٨٧.

#### مدين القوصوني ت ١٠٤٤ هـ.

- قاموس الأطباء وناموس الألبا في المفردات مخطوط بدار الكتب، في ثلاثة أجزاء ، الجزء الأول طب ١٣٣٢ ، ميكروفيلم ٥٨٣٨٤.
  - تكملة شرح الأسباب والعلامات ، مخطوط بدار الكتب، ل ٥٠٧٧ ميكروفيلم ٢٣٣٤٥.
    - مرعى الحنبلي ت ١٠٣٣ هـ
- نزهة الناظرين في تاريخ من ولي مصر من الخلفاء والسلاطين ، مخطوط بدار الكتب ، ح ١٧٠٦ ميكروفيلم ٣٧٧٥.
  - قلائد العقيان في فضائل آل عثمان ، مخطوط بمكتبة رفاعة تاريخ ٣٠ .
- تنوير بصائر المقلدين في مناقب الأثمة المجتهدين ، مخطوط بدار الكتب ح ٧٧٢٩ ميكروفيلم ٢٣٣٣٣.
- تحقيق البرهان في شأن الدخان ، مخطوط بدار الكتب فقه تيمور ٤٦٢ ، ميكروفيلم ٢٣٨٩٠.
- منية الحبين وبغية العاشقين ، مخطوط بدار الكتب ، أدب طلعت ٤٦٤٨ ، ميكروفيلم ١٨٧٠٠.
- غذاء الأرواح في المحادثة والمزاح ، مخطوط بدار الكتب، أدب تيمور ٦٦٦ ميكروفيلم ٢٣٦٥.
  - مراد شاوش الرومي الأزهري ت ١٠٤٦ هـ.
- كنز المفيض الأنور في ذكر نبذة يسيرة من فضائل الجامع الأزهر ، مخطوط بدار الكتب ٨٠٩٠ ميكروفيلم ٥٠٣٥٩ .
  - مصطفي فتح الله الحموي ت ١١٢٣ هـ.
- فوائد الإرتجال ونتائج السفر في أخبار أهل القرن الحادي عشر مخطوط بدار الكتب، في ثلاثة أجزاء تاريخ ٣١٨٧ ميكروفيلم ٣٥٩٠٠ - ٣٥٣٢٩ - ٣٥٨٩٩ .

#### مصطفى الصفوى القلعاوي:

- صفوة الزمان فيمن تولي على مصر من أمير أو سلطان ، مخطوط بدار الكتب ، ح ٢٠٤٥٠ ، ميكروفيلم ٢٣٨٣٤.

#### منصور السمانودي

- تحفة الطالبيين في تجويد كتاب رب العالمين ، مخطوط بدار الكتب، ب ٢١٣٧٠ ميكروفيلم . ٤٨٧٦٦

نور الدين نوح بن مصطفي الرومي ت ١٠٧٠ هـ

- رسالة في الأداب مخطوط بدار الكتب، ب ١٠٢٢ ميكروفيلم ٣٢٢٨ .

يوسف الجنيدي الخليلي

إجازة منه إلى صلاح بن محمد الغزي ، مخطوط بدار الكتب ، ب ٢٣٨٣٩ ، ميكروفيلم ٤٩٣٠٤.

#### رابعا :المسادر المنشورة :

- القرآن الكريم .
- إبراهيم بن أبو بكر الصوالحي العوفي: الصواعق في واقعة الصناجق، وتحقيق، د. عبد الرحيم عبد الرحمن، المعهد الفرنسي بالقاهرة ١٩٨٦م.
- ابن زنبل أحمد الرمال : واقعة السلطان الغوري مع سليم العثماني الهيئة العامة المصرية للكتاب ١٩٩١م .
- أبو عمر محمد بن يوسف المصري ، المعروف بـ الكندي : الولاة وكتاب القضاة ، ط الفاروق الحديثة .
  - أبو بكر العياشي : رحلة طبع الجزائر ١٢١٦ هـ ١٨٠١م .
- أبو الفضل محمد خليل بن علي المرادي : سلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشر ،٤ أجزاء في مجلدين ، دار الكتب العلمية ببيروت ١٤١٨ - ١٩٩٧م .
- ( شهاب الدين ) أحمد الخفاجي : ريحانة الألبا وزهرة الحياة الدنيا ، ط مطبعة بولاق القاهرة ١٢٧٣م .
- -... عناية القاضي وكفاية الراضي على تفسير البيضاوي : ٨ أجزاء ، ط دار الطباعة الحديوية
- -... درر الغواص في أوهام الخواص : ط مطبعة الجوانب القسطنطينية ١٢٩٠ هـ ١٨٨١م .
- -... شفاء العليل فيما في كلام العرب من الدخيل: المطبعة الوهبية القاهرة ١٢٨٢ هـ ١٨٦٥م.

- -... طراز الجالس: المطبعة الوهبية ، القاهرة ١٢٨٢هـ ١٨٦٥م...
- ( شهاب الدين ) أحمد القليوبي : نوادر القليوبي ، ط محمد أفندي مصطفي ، القاهرة .
  - تذكرة القليوبي ، ط المطبعة الشرقية ، القاهرة ١٣٠٤ هـ .
- تحفة الراغب في سيرة جماعة من أعيان أهل البيت الأطايب ، مطبعة محمد أفندي مصطفي ، القاهرة ١٣٠٧هـ .
- أحمد بن عبد اللطيف المعروف بـ (البشبيشي ) : التحفة السنية بأجوبة الأسئلة المرضية ، ط مطبعة الحجر ، القاهرة ١٢٧٨ هـ - ١٨٦١ م .
- أحمد شلبي بن عبد الغني: أوضح الإشارات فيمن تولى مصر القاهرة من الوزراء والباشات ، تحقيق د. عبد الرحيم عبد الرحمن ، مكتبة الخانجي ١٩٧٨م.
- أحمد كتخدا عزبان الدمرداش: الدرة المصانة في أخبار الكنانة ، تحقيق د. عبد الرحيم عبد الرحمن ، المهد الفرنسي ، القاهرة ١٩٨٩م .
- أحمد بن الحاج أبو على كاتب الشونة : كاتب الشونة في تاريخ السلطنة السنارية والإدارة المصرية ، تحقيق الشاطر بصيلي عبد الجليل ، ط دار أحياء الكتب العربية ، عيسى البابي الحلبي ١٩٦١م .
- جمال الدين أبو المحاسن يوسف المعروف بـ (ابن تغري بردي ) : النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة ، الجزء السادس ، ط المؤسسة المصرية العامة ، بمطابع كوستاتسوماس .
- جلال الدين عبد الرحمن الخضيري ، المعروف بـ ( السيوطي ) : حسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة ، تحقيق محمد أ و الفضل إبراهيم ، دار الفكر العربي ١٩٩٨م .
- حسين أفندي الروزنامجي: ترتيب الديار المصرية في عهد الدولة العثمانية ، نشر وتحقيق محمد شفيق غربال ، بعنوان مصر علي مفرق الطرق ، مجلة كلية الأداب ، القاهرة ، عدد مايو ١٩٣٦م .
  - خير الدين الزركلي : الأعلام ، الجزء الثالث ، ط دار العلم للملايين بيروت ٩/١٩٩٠م .
- عبد الغني بن إسماعيل النابلسي: الحقيقة والجاز في الرحلة إلى بلاد الشام ومصر والحجاز ، ط الهيئة المصرية للكتاب ١٩٩٠م .
- عبد الرحمن بن حسن الجبرتي : عجائب الآثار في التراجم والأخبار، ط دار الكتب العلمية بيروت ١٩٩٧م .
- عماد الدين أبو الفداء إسماعيل المعروف بـ ( ابن كثير الدمشقي) : جامع المسانيد والسنن

- ، الهادي لأقوم سفن ، تحقيق د. عبد الملك بن عبد الله ابن دهيني .
- محمد بن شاكر بن أحمد الكتبي : فوات الوفيات ـ وهو ذيل على وفيات الأعيان لأبن خلكان ـ تحقيق محمد يحيى الدين عبد الحميد ، مكتبة النهضة ، القاهرة ١٩٥١م.
- محمد بن أحمد الحنفي المصري المعروف بـ (ابن أياس): بدائع الزهور في وقائع الدهور،
   تحقيق.محمد مصطفى ، القاهرة ١٩٨٤م.
- محمد بن عبد المعطي الإسحاق: لطائف أخبار الأول فيمن تصرف في مصر أرباب الدول، الهيئة العامة لقصور الثقافة ،القاهرة ١٩٩٨م.
- محمد بن أبو السرور البكري: كشف الكربة عن رفع الطلبة ، نشر وتحقيق عبد الرحيم عبد الرحمن، مجلة الجمعية التاريخية ، المجلد الثالث والعشرون ،١٩٧٦م.
- النزهة الزاهية في ذكر ولاة مصر والقاهرة المعزية ، تحقيق عبد الرازق عبد الرازق عيسي، دار العربي للتراث.
- محمد البرلسي السعدي: بلوغ الأرب برفع الطلب ، نشر وتحقيق دعبد الرحيم عبد الرحمن، مجلة الجمعية التاريخية ، الجلد الرابع والعشرون ١٩٩٧م.
- محمد الشوبري : رسالة في كرامات الأولياء ، المطبعة الأميرية ببولاق ،القاهرة ١٣١٨هـ .. . ١٩٠٠.
- محمد الأمين فضل محب الله الحبي : خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر، أربعة أجزاء ، المطبعة الوهبية بمصر الحمية ، ١٢٨٤هـ.
- محمد ضيف الله بن محمد الجعلي الفضلي: الطبقات ، المطبعة المحمودية ، القاهرة ١٣٤٨هـ . ١٩٣٠م.
- مرعي الحنبلي : بديع الإنشاء والصفات في المكتبات والمرسلات مطبعة الحجر، القاهرة ١٢٧٥هـ - ١٨٥٨هـ .
- المولي مصطفي بن عبد الله القسطنطيني الرومي المعروف بـ (حاجي خليفة) : كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون ، اربعة أجزاء في مجلدين دار الفكر ، بيروت ١٩٨٧م.
- منصور البهوتي الحنبلي: كشف الإقناع عن متن الإقناع ، ثلاثة مجلدات ، المطبعة الشرقية بالقاهرة ١٣١٩هـ ت ١٩٠١م.
- ولي الدين عبد الرحمن المعروف بـ(ابن خلدون):المقدمة ، المطبعة البهية ، القاهرة ، وأخري
   تحقيق درويش الجويد، المكتبة العصرية ، بيروت ١٩٩٦/٢م.

- بوسف الشربيني : هز القحوف في شرح قصيدة أبي شادوف ، نشر محمد قنديل البقلي ،
   بعنوان قريتنا المصرية قبل الثورة ، دار النهضة العربية ، القاهرة ١٩٦٣م.
- يوسف الملواني الشهير بـ (أبن الوكيل) : تحفة الأحباب بمن ملك مصر من الملوك والنواب وتحقيق عبدالرحيم عبد الرحمن ، القاهرة ١٩٨٧م ·

### خامساً : المراجع العربية .

- أحمد أمين : فجر الإسلام ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٩٧م.
  - -..ضحى الإسلام: الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٩٧م.
- أحمد شلبي: تاريخ التربية الإسلامية ، مكتبة النهضة العربية للقاهرة ١٩٧٣م.
- أحمد عزت عبد الكريم: تاريخ التعليم في عصر محمد علي ، مكتبة النهضة القاهرة ١٩٣٨م.
- أحمد السعيد سليمان: تأصيل ما ورد في تاريخ الجبرتي من الدخيل، دار المعارف ، القاهرة 1949م.
  - أحمد عيسي: معجم الأطباء ، دار الرائد العربي ، بيروت.
- إسماعيل باشا البغدادي : إيضاح المكنون في الذيل علي كشف الظنون مجلدان في دار الفكر بيروت ١٩٨٧م.
- هدية العارفين الأسماء المؤلفين وآثار المصنفين من كشف الظنون ، مجلدان دار الفكر ، بيروت ١٩٨٧م.
  - أسماء فهمى: مبادئ التربية الإسلامية ، القاهرة ١٩٤٧م.
- إلهام ذهني : مصر في كتابات الرحالة الفرنسيين في القرنين السادس عشر والسابع عشر، الهيئة العامة للكتاب ١٩٩١م.
- الأب الكسيس مالون اليسوعي: الجامع الأزهر نبذة في تاريخه وتعليمه ، مجلة الشرق ، عدد، سنة ١٩٠١م.
- توفيق الطويل: التصوف في مصر إبان العصر العثماني ، سلسلة تاريخ المصريين ، العدد رقم (٢١)، الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٨٨م.
  - جورجي زيدان: تاريخ الأداب العربية ، دار الهلال، القاهرة ١٩٣١م.
- حسن إبراهيم حسن: انتشار الإسلام في القارة الأفريفية، مكتبة النهضة العربية، القاهرة ١٩٦٣/٢م.

- سعيد عبد الفتاح عاشور: العلم بين المسجد والمدرسة ،بحث ضمن كتاب. تاريخ المدارس في مصر الإسلامية ـ سلسلة تاريخ المصريين العدد (٥١) الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٩٣م.
- السيد رجب الحراز: المدخل إلى تاريخ مصر الحديث ، دار النهضة العربية القاهرة ١٩٧٠م.
- السيد عبد العزيز سالم: التاريخ والمؤرخون العرب، مؤسسة شباب الجامعة، الإسكندرية 19٨٧م.
  - شوقي ضيف : المدارس النحوية ، دار المعارف القاهرة ١٩٧٢م.
    - البلاغة وتطور التاريخ : دار المعارف القاهرة ١٩٧٧م.
    - صلاح هريدي : دراسات العرب الحديث . القاهرة ١٩٩٧م.
  - التعليم في مصر في القرن الخامس عشر ، الإسكندرية ١٩٩٩م.
- عاصم الدسوقي : مجتمع علماء الأزهر في مصر ١٨٩٥-١٩٦١م دار الثقافة الجديدة ، القاهرة ١٩٧٧م .
  - عبد الجواد صابر إسماعيل : مصر تحت الحكم العثماني ، مطبعة الحسين القاهرة ١٩٨٩م.
    - دور الأزهر السياسي في مصر إبان الحكم العثماني ، مكتبة وهبة.
    - عبد الحكيم نعناع: المنار في علوم البلاغة ، ط المطابع الأميرية ١٩٩٢م.
- عبد الرحمن الرافعى : تاريخ الحركة القومية وتطور نظام الحكم ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٩٨م.
- عبد الرحيم عبد الرحمن عبد الرحيم: الريف المصري في القرن الثامن عشر، ط جامعة عين شمس ١٩٧٤م.
- فصول من تاريخ مصر الاقتصادي والاجتماعي في العصر العثماني، سلسلة تاريخ المصريين ، عدد (٣٨) ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٩٠م.
  - حعبد العزيز الشناوي : الأزهر جامعا وجامعة ، جزءان ، مكتبة الأنجلو القاهرة ١٩٨٣م.
- عبد اللطيف حمزة : الحركة الفكرية في مصر (في العصريين الأيوبي والمملوكي الأول) ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٩٩/٢م.
- عبد الله محمد عزباوي: المؤرخون والعلماء في مصر في القرن الثامن عشر ،سلسلة مصر النهضة، عدد (٥٣) ، مطبعة دار الكتب والوثائق القومية.

- عبد الجيد عابدين: تاريخ الثقافة العربية في السودان منذ نشأتها إلى العصر الحديث ، مطبعة السبكتي بالأزهر ١٩٥٣/١م.
  - عشماوي عثمان عبود : المهذب في مصطلح الحديث ، ط مطابع دار الشعب ١٩٨٧م.
- عفاف مسعد السيد العبد : دور الحامية العثمانية في تاريخ مصر (١٥٦٤ ـ ١٦٠٩م) سلسلة تاريخ المصريين ، عدد (١٧٩) ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ٢٠٠٠هـ .
  - على مبارك : الخطط التوفيقية الجديدة ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٨٧/٢م.
    - على عبد الواحد وافي : لمحة في تاريخ الأزهر، مطبعة الفتوح القاهرة ١٩٣٦م.
- على محمد حسن : تاريخ الأدب في العصريين العثماني والحديث، الهيئة العامة للشئون الأميرية ١٩٩٩م.
  - عمر رضا كحالة: معجم المؤلفين ، ط مؤسسة الرسالة ١٩٩٣م.
- عمر الإسكندري، وسليم حسن : تاريخ مصر من الفتح العثماني إلى قبيل الوقت الحاضر، مراجعة : الكبتن أبح سفدج . مكتبة مدبولي ١٩٩٠.
- ليلي عبد اللطيف : دراسات في تاريخ ومؤرخي مصر والشام إبان العصر العثماني ، مطبعة الجبلاوي ، القاهرة ١٩٧٩م.
  - محمد عبد الله عنان: تاريخ الجامع الأزهر ، ط لجنة التأليف والترجمة ، القاهرة ١٩٤٢م.
  - ...مؤرخو مصر الإسلامية ومصادر التاريخ الإسلامي ، ط الهيئة المصرية العامة للكتاب.
    - محمد أنيس: مدرسة التاريخ الإسلامي ، ط دار الجبل القاهرة ١٩٦٨م.
    - عبد المنعم خفاجي: الأزهر في ألف عام ، المطبعة المنيرية بالأزهر ١٩٥٥م.
    - محمد محمد عاطف غيث : القرية المتغيرة ، دار المعارف ، القاهرة ١٩٦٢م.
- محمد عفيفي: الأوقاف والحياة الاقتصادية في مصر العصر العثماني ، سلسلة تاريخ المصريين ، العدد (٤٤) ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٩١م.
- ...الأقباط في العصر العثماني ، سلسلة تاريخ المصريين ، العدد (٥٤) الهيئة العامة لكتاب ١٩٩٢م.
  - محمد عبد السميع عثمان : أسس علم الاجتماع المفاهيم ، والقضايا.
- محمد مصطفى شلبي: أصول الفقه الإسلامي ، ط الدار الجامعية للطباعة والنشر ١٩٩٨م.

- محمد صالح محمد السيد: مدخل إلى علم الكلام ، دار قباء ٢٠٠٠م.
- محمد سليمان: دور الأزهر في السودان ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٨٠م.
- محمد عبد الجواد : حياة مجاور في الجامع الأحمدي، دار الفكر العربي ، القاهرة ١٩٤٧م.
- محمد سيد كيلاني: الأدب المصري في ظل الحكم العثماني ، دار القومية العربية ١٩٦٥م.
- مجدي جرجس : بحث عن إبراهيم الناسخ والثقافة القبطية في القرن ال ١٨م، ضمن مطبوعات المعهد الفرنسي.
- مصطفي محمد رمضان: تاريخ الإصلاح في الأزهر في العصر الحديث، دار الوفاء، القاهرة ١٩٨٤م.
  - محمود صالح منسي: معالم تاريخ الشرق الإسلامي في العصور الحديثة.
  - محمود حسن مخلوف ، بحث بعنوان قضايا تاريخبة في البلاغة العربية ١٩١٥م.
- ناصر أحمد إبراهيم : الأزمات الاجتماعية في مصر . في القرن السابع عشر . دار الأفاق العربية ، القاهرة ١٩٩٨م.
- يونان لبيب رزق ، محمد زين : تاريخ العلاقات المصرية المغربية منذ مطلع العصور الحديثة حتى عام ١٩١٢م ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٧١م .

## سادسًا: المراجع المعربة :

- أندريه ريمون : القاهرة تاريخ حاضرة ، ترجمة لطيف فرج ، دار الفكر ، القاهرة ١٩٩٤م.
- بيادر دوج : الأزهر في الف عام ، ترجمة د. حسين فوزي النجار الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٩٤م.
- بيتر جران : الجذور الإسلامية للرأسمالية مصر ١٧٦٠ ـ ١٨٤٠م، ترجمة محروس سليمان مراجعة رءوف عباس ، دار الفكر ، القاهرة ١٩٩٢م.
- دانييل كريسيليوس: بحث بعنوان: ظهور شيخ الإسلام باعتباره الزعيم الديني البارز في مصر، ضمن كتاب أبحاث الندوة الدولية لتاريخ القاهرة ١٩٦٩م.
- جولد تسهير: مقالة من كتاب التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية ترجمة عبد الرحمن بدوي ، مطبعة الاعتماد . القاهرة ١٩٤٠م.
- جريجور شرباتوف : بحث قدمه عن معجم يوسف المغربي . دفع الإصر عن كلام أهل مصر خريجور شرباتوف : الأبحاث الدولية لتاريخ القاهرة مارس ١٩٦٩م.

- كارل بروكلمان : تاريخ الأدب العربي ، العصر العثماني ، ترجمة د. عمر صابر عبد الجليل ، مراجعة د. محمود فهمي حجازي ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٩٥م.
- لانكريه: النظام المالي والإداري في مصر في العصر العثماني، وصف مصر الجزء الخامس، ترجمة زهير الشايب، دار الشايب، القاهرة ١٩٩٢م.
- نيللي حنا: تجار القاهرة في العصر العثماني ، ترجمة د. رءوف عباس ، الدار المصرية اللبنانية ، القاهرة ١٩٩٧م.

#### سابعًا: الرسائل العلمية :

- عبد الله غزباوي: الحركة الفكرية في مصر في القرن الثامن عشر، رسالة دكتوراة غير كاملة
   النشر، كلية الأداب عين شمس ١٩٧٦م.
- ليلي عبد اللطيف أحمد: الإدارة في مصر في العصر العثماني ، رسالة دكتوراة أجيزت من كلية الأداب ، جامعة عين شمس ١٩٧٥م.
- محمد صبري محمد يوسف : دور المتصوف في تاريخ العصر العثماني ، رسالة ماجستير أجيزت بكلية الأداب بسوهاج ، فرع أسيوط ١٩٩٢م.

### ثامناً: القهارس:

- فهرس الخطوطات بدار الكتب.
  - فهرس المكتبة بالأزهر .
- فهرس مكتبة رفاعة بسوهاج .

# المحتويات

| رقم الصف |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سرع                                    | المرضا |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|--------|
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                        |        |
| ٩        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | تقــــ |
| ١٣       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مــــة: ـــ                            | مقد    |
| 19       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | : 4                                    | تهيـ   |
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                        |        |
| 40       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ـــل الأول:                            | الفص   |
|          | مجتمع العلماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                        |        |
| ٨٥       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ل الثانسي:-                            | الفص   |
|          | المؤسسات التعليمية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                        |        |
| 174      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ل الثالث: -                            | الفص   |
|          | جهود العلماء في العلوم الدينية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                        |        |
| 777      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سل الرابسع: -                          | الفص   |
|          | جهود العلماء في العلوم اللغوية والأدبية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                        |        |
| 177      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مل الخامس: _                           | الفص   |
|          | جهود العلماء في العلوم العقلية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                        |        |
| 440      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مل السادس: ـ                           | الفص   |
|          | جهود العلماء في العلوم الإجتماعية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                        |        |
| 4        | 460 y many parties 1860 f Same 3 Same | ادر والمراجع: ـ                        | الص    |

## صدر في هذه السلسلة

- ١- الأصول التاريخية لمسألة طابا ، دراسة وثائقية .
  - د. يونان لبيب رزق ،
  - ٢- مجمع اللغة العربية ، دراسة تاريخية .
    - د. عبد المنعم الدسوقي الجميعي .
- ٣- التيارات السياسية والاجتماعية بين الجددين والمحافظين دراسة في فكر الشيخ محمد عبده
   د. زكريا سليمان بيومي
  - ٤- الجذور التاريخية لتحرير المرأة المصرية في العصر الحديث .
    - د. محمد كمال يحيى .
- والله المحديث الفكر المصرى ، الشيخ حسين المرصفى وكتابة رسالة الكلم الثمان مع النص الكامل للكتاب.
  - د. احمد زكريا الشلق.
- ٦- صياغة التعليم المصرى الحديث ، دور القوى السياسية والاجتماعية والفكرية ١٩٢٣- ١٩٢٣.
  - د. سليمان نسيم .
  - ٧- دور مصر في افريقيا في العصر الحديث ،
    - د. شوقي عطا الله الجمل .
  - ٨- التطورات الاجتماعية في الريف المصرى قبل ثورة ١٩١٩ .
    - د. فاطمة علم الدين عبد الواحد .
    - ٩- المرأة المصرية والتغيرات الاجتماعية ١٩١٩ ١٩٤٥ .
      - د. لطيفة محمد سالم
- ١٠ الأسس التاريخية للتكامل الاقتصادى بين مصر والسودان، دراسة في العلاقات
   الاقتصادية المصرية السودانية ١٨٢١ ١٨٤٨ .
  - د. نسيم مقار .
  - ١١- حول الفكرة العربية في مصر ،دراسة في تاريخ الفكر السياسي المصرى المعاصر .
    - د. فؤاد المرسى خاطر .
    - ١٢- صحافة الحزب الوطني ١٩٠٧ ١٩١٢، دراسة تاريخية.
      - د. يواقيم رزق مرقص .
      - ١٣- الجامعة الأهلية بين النشأة والتطور .
        - د. سامية حسن ابراهيم .
      - ١٤- العلاقات المصرية السودانية ١٩١٩ ١٩٢٤.
        - د. أحمد دياب .
      - ١٥- حركة الترجمة في مصر في القرن العشرين.
        - د. أحمد عصام الدين .
      - ١٦- مصر وحركات التحرر الوطني في شمال أفريقيا .

د. عبد الله عبد الرازق ابراهيم.

١٧- رؤية في تحديث الفكر المصرى، دراسة في فكر أحمد فتحي زغلول.

د. أحمد زكريا الشلق .

١٨- صناعة تاريخ مصر الحديث ، دراسة في فكر عبد الرحمن الرافعي.

د. حمادة محمود إسماعيل.

١٩- الصحافة والحركة الوطنية المصرية ١٩٤٥- ١٩٥٢، من ملفات الخارجية البريطانية .

د. لطيفة محمد سالم .

٢٠- الدبلوماسية المصرية وقضية فلسطين ١٩٤٧ - ١٩٤٨ .

د. عادل حسن غنيم .

٢١- الجمعية الوطنية المصرية سنة ١٨٨٣، جمعية الانتقام.

د. زين العابدين شمس الدين نجم .

٢٢- قضية الفلاح في البرلمان المصرى ١٩٢٤ - ١٩٣٦

د. زکریا سلیمان بیومی .

٢٣- فصول في تاريخ تحديث المدن في مصر ١٨٢٠ - ١٩١٤ .

د. حلمي أحمد شلبي .

٢٤- الأزهر ودوره السياسي والحضاري في أفريقيا .

د. شوقي الجمل .

٢٥- تطور النقل والمواصلات الداخلية في مصر في عهد الاحتلال البريطاني ١٨٨٢ - ١٩١٤

د. فاطمة علم الدين عبد الواحد .

٢٦- جمعية مصر الفتاه ١٨٧٩، دراسة وثائقية .

د. *على* شلش .

۲۷- السودان في البرلمان المصرى ، ١٩٢٤ - ١٩٢٦ .

د. يواقيم رزق مرقص .

۲۸- عصر حککیان

د. أحمد عبد الرحيم مصطفى .

٢٩- صغار ملاك الأراضي الزراعية في مديرية المنوفية ١٨٩١ - ١٩١٣ .

د. حلمي أحمد شلبي .

٣٠- المجالس النيابية في مصر في عهد الاحتلال البريطاني .

د. سعيدة محمد حسني .

٣١- دور الطلبة في ثورة ١٩١٩ .

د. عاصم محروس عبد المطلب.

٣٢- الطليعة الوفدية والحركة الوطنية ١٩٤٥ - ١٩٥٢ .

د. إسماعيل محمد زين الدين .

٣٣- دور الاقاليم في تاريخ مصر السياسي .

د. حمادة محمود إسماعيل.

٣٤- المعتدلون في السياسة المصرية .

د. أحمد الشربيني السيد .

٣٥- اليهود في مصر.

د. نبيل عبد الحميد سيد أحمد

٣٦- مصر في كتابات الرحالة الفرنسيين في القرنين السادس عشر والسابع عشر .

د. الهام محمد على ذهني .

٣٧- المعتدلون في السياسة المصرية.

ماجدة محمد حمود .

٣٨- مصر والحركة العربية .

د. محمد عبد الرحمن برج .

٣٩- مصر وبناء السودان الحديث .

د. نسيم مقار .

٤٠- تطور الحركة النقابية للمعلمين المصريين ١٩٥١ - ١٩٨١ .

د. محمد أبو الاسعاد .

٤١- الماسونية في مصر .

د. على شلش .

٤٢- القطن في العلاقات المصرية البريطانية ١٨٣٨ - ١٩٤٢ .

د. عاصم محروس عبد المطلب.

٤٣- المفكرون والسياسة في مصر المعاصرة .

د. محمد صابر عرب .

٤٤- السودان في البرلمان المصرى .

د. يواقيم رزق مرقص

٥٤- طوائف الحرف في مصر ١٨٠٥ - ١٩١٤ .

د. عبد السلام عبد الحليم عامر .

٤٦ - مصر ومنظمة المؤتمر الاسلامي ١٩٧٩ - ١٩٨٧ .

د. عبد الله الأشعل.

4۷- السياحة في مصر خلال القرن التاسع عشر ١٨٩٨ - ١٨٨٨، دراسة في تاريخ مصر الاقتصادي والاجتماعي .

د. السيد سيد أحمد توفيق دياب.

٤٨- حوادث مايو ١٩٢١، صفحة مجهولة من ثورة ١٩١٩.

د. حمادة محمود اسماعيل .

٤٩ حدود مصر الغربية، دراسة وثائقية .

د. فاطمة علم الدين عبد الواحد .

٥٠- الدور الأفريقي لثورة ٢٣ يوليو ١٩٥٢ .

د. شوقى الجمل.

٥١ - مصر في كتابات الرحالة الفرنسيين في القرن التاسع عشر ١٨٠٥ - ١٨٧٩ .

د. الهام محمد على ذهني .

٥٧- الصَّحَافة المصرية والحركة الوطنية من الاحتلال إلى الاستقلال ١٨٨٧ - ١٩٣٢ .

د. رمزی میخالیل'.

٥٣- المؤرخون والعلماء في مصر في القرن الثامن عشر.

د. عبد الله محمد عزباوي .

05- الحزب الديمقراطي المصرى ١٩١٨ - ١٩٢٣.

د. أحمد زكريا الشلق

٥٥- الخطاب السياسي الصوفي في مصر

د. محمد صبرى الدالي

٥٦- الطيران المدنى في مصر

د. عبد اللطيف الصباغ

٥٧- تاريخ سيناء الحديث

د. صبرى العدل

٥٨- الجسد والحداثة: الطب والقانون في مصر الحديثة

د. خالد فهمي

٥٩- مصطفى النّحاس رئيساً للوفد

د. مختار أحمد نور

٦٠ - الفرنسيون في صعيد مصر

. د. ناصر أحمد إبراهيم

٦١- حزب الكتلة الوفدية

د. منصور عبد السميع منصور

٦٢- الجريمة في مصر في النصف الأول من القرن العشرين

د.عبد الوهاب بكر

٦٣- عبد الناصر و السياسة الخارجية الأمريكية

د. محمد عبدالوهاب سيد احمد

٦٤- المازني سياسيًا

د.حمادة محمود إسماعيل

وبين يديك العدد (٦٥)

٦٥- قبل أن يأتي الغرب...

الحركة العلمية في مصر في القرن السابع عشر

ناصر عبدالله عثمان