# ريتشارد إليوت فريدمان

مَنْ كَتَبَ التوراة؟

ُ لَرِحْمة عمرو زكسريـا

مراجعة وتقديم أيسن حسامد اسم الكتاب : من كتب التوراة ؟

المؤلف : ريتشارد إليوت فريدمان

ترجمة : عمرو زكريا

مراجعة وتقديم : أيمن حامد

تصميم الغلاف : أيمن حامد

الناشر : دار البيان للنشر والتوزيع

daralbayan2003@yahoo.com

جميع الحقوق محفوظة للناشر

الطبعة الأولى

الطبعة الإنجليزية : ١٩٨٧م

الطبعة العبرية : ١٩٩٥م

الطبعة العربية : ٢٠٠٣م

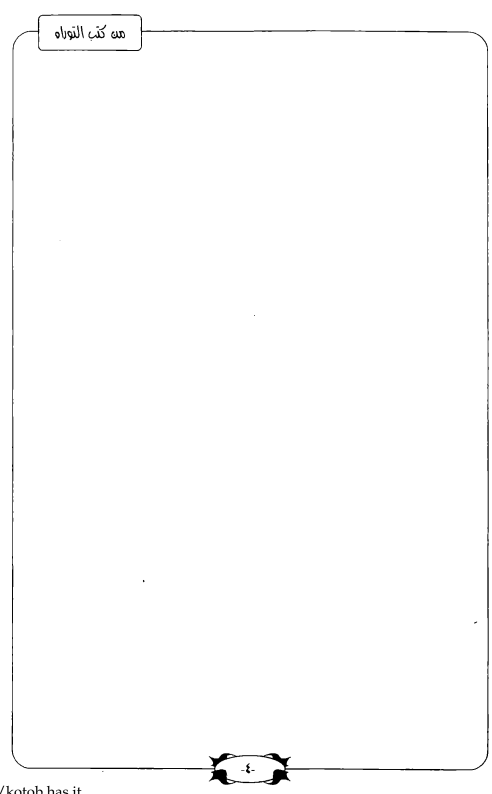
رقم الإيداع/ ٢٠٠٣/١٣٨٤٤



## إهداء

أهدى هذا العمل إلى روح والدى العزيز الذى شهد بداية ترجمة هذا العمل لدن العمرلم يمهله كي يراه يخرج إلى النور أسأل الله أن يتغمده برحمته وأن يسكنه فسيح جناته.

عمرو زكسريا



## فهرس الموضوعات م<u>قد</u>م<u>ة</u>

#### مــدخل

الفصل الأول : العالم الذي أوجد التوراة ١٢٠٠ قبل الميلاد ٧٢٢ قبل الميلاد.

الفصل الثاني : المصدر اليهوى والمصدر الإلوهيمي.

الفصل الثالث : مملكتان ومؤلفان.

الفصل الرابع : العالم الذي أوجد التوراة ٧٢٢ قبل الميلاد ٥٨٧ قبل الميلاد.

الفصل الخامس : في بلاط الملك يوشيا.

الفصل السادس : المصدر التثنوي.

الفصل السابع : كاهن في المنفي.

الفصل الثَّامن : العالم الذي أوجد التوراة ٥٨٧ قبل الميلاد ٤٠٠ قبل الميلاد

الفصل التاسع : الخطأ الفادح

الفصل العاشر : الخيمة القدسة

الفصل الحادي عشر: الصدر الكهنوتي

الفصل الثاني عشر: في بلاط الملك حزقيا

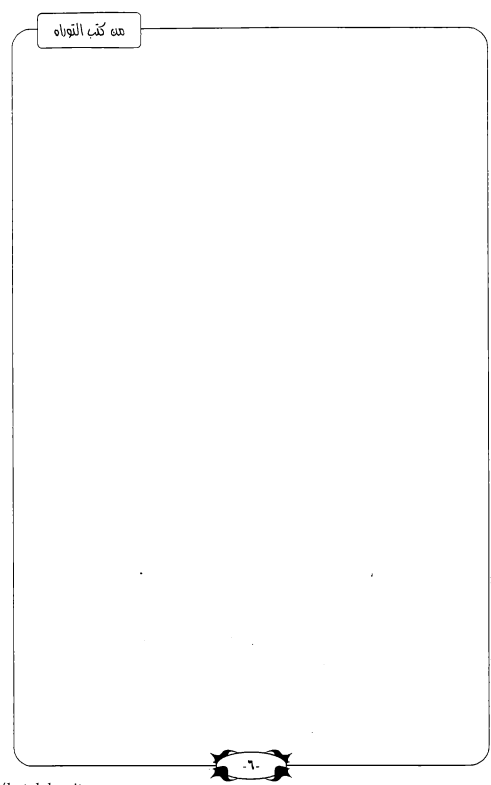
الفصل الثالث عشر: السخرية الكبرى

الفصل الرابع عشر: العالم الذي ابتدعته التوراة

ملاحظات حول هوية المؤلفين:

تحديد مؤلفي أسفار التوراة الخمسة:

قائمة مراجع:



http://kotob.has.it

## هذا الكتاب

من كتب التوراة ؟ من كتب كتاب اليهود المقدس؟ من كتب هذا العجم الإنسانى الفريد الذى يصور حياة الإنسان القديم على أرض فلسطين ومنطقة الشرق الأدنى القديم؟ من كتب هذا الكتاب الذى أشر عبر التاريخ في ملايين البشر وشكل علاقتهم بهذا الكون وخالقه وصاغ عبر تأثيره الواسع مشاعر وتحركات أشرت بدورها في مجرى التاريخ الإنساني؟

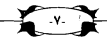
التوراة كلمة عبرية تعنى التعاليم ولها أسماء عديدة منها "الكتب" و"الكتب المقدسة" "والعهد القديم" وتطلق التوراة على الأسفار الخمسة الأولى من الكتاب المقدس كما تطلق على عموم الأسفار ويقسم اليهود التوراة إلى توراة مكتوبة وتوراة شفهية. تحوى التوراة المكتوبة ثلاثة أجزاء تسمى بالعبرية Tenakh وهي اختصار للحروف الأول من كل جزء:

١ - أسفار التوراة الخمسة Torah وتسمى أيضا أسفار موسى الخمسة وتسمى
 باليونانية Pentatuch وتشمل أسفار "التكوين، الخروج، اللاويين، العدد، التثنية".

7 - الأنبياء Nevim ويشمل أسفار يوشع والقضاه وصموئيل الأول والثانى واللوك الأول والثانى واللوك الأول والثانى وشعيا وأرميا وحرقيال وأسفار الأنبياء الأثنى عشر الصغار فى حجم أسفارهم وهم: هوشع، يوئيل، عاموس، عوبيديا، يونا، ميخا، ناحوم، حبقوق، صفنيا، حجى، زكريا، ملاخى. ويغلب أسلوب النثر على هذه الأسفار.

٣ - المكتوبات Ketuvim وتشمل أسفار الزامير وأيوب والأمثال والجامعة ونشيد الإنشاد ويغلب عليها الطابع الشعرى.

ويعتبر اليهود التوراة الشفهية بمثابة تفسير وشرح للتوراة المكتوبة حيث قالوا إن أحيال بنى إسرائيل تناقلت هذه التوراة شفاهة عبر مئات السينين الى ان قام يهود الناسى Yehuda Hanasi في القرن الثاني الميلادي بجمعها وتصنيفها ومعه بعض الحاخامات والمفسرين حيث وضعوا ما يعرف بالمشنا Mishnah إذ هي عبارة عن مجموعة الفتاوي والشرائع الدينية الفقهية اليهودية المتناقلة شفاهة أبًا عن جد، وتحوى ستة أقسام هي : "البذور، العيد، النساء، الأضرار، المقدسات، الطهارات"، وبعد ذلك بوقت طويل بدأ علماء اليهود في دراسة المشنا وكتبوا عليها شروحات وتعليقات وتفاسير عرفت باسم "الجمارا" Gemara ثم جمعوا المشنا والجمارا في كتاب واحد هو التلمود، وهناك التلمود الأورشليمي وهو الذي وضعه حاخامو اسرائيل وخصوصا حاخامو طبريا وكيسارين في عام ٢٧٥ م بينما التلمود البابلي وضعه حاخامو بابل في بداية القرن السادس الميلادي وهو التلمود الأشهر والأعم. ويمثل التلمود مع



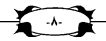
التوراة الأساس الديني والثقافي والتاريخي للفكر اليهودي.

ان الأسفار الأول من العهد القديم والتى يطلق عليها أسفار موسى الخمسة هى موضوع هذا الكتاب، تلك الأسفار التى تحكى بدء خليقة الإنسان وإعماره للأرض وتنتهى بخروج بنى إسرائيل من مصر وتلقيهم الأمر الإلهى بدخول الأرض القدسة.

يعد سفر التكوين "Genesis" أول أسفار التوراة ويبدأ بقصة خلق العالم وقصة آدم وحواء وقابيل وهابيل وقصة الطوفان شم ما يسميه اليهود بعصر الآباء وفيه سيرة إبراهيم وإسحاق يعقوب حيث ينتهى السفر بقصة يوسف في مصر ودخول يعقوب مع أبنائه مصر ووفاته ثم وفاة يوسف، ويبدأ سفر الخروج " Exodus " بوصف معاناة بني إسرائيل في ظل العبودية في مصر ثم الخروج من مصر مع موسى وتلقيه الوصايا العشر على جبل سيناء وحادثة العجل الذهبي وصنع الخيمة المقدسة، ويهتم سفر اللاويين "Leviticus" بمسائل القرابين وتقديسها وما يرتبط بها، ويصف سفر العدد "Numeri" تيه بني إسرائيل في صحراء سيناء بينما يبدو سفر التثنية السفر أحداث الأسفار السابقة ووصايا موسى وتعيين خليفته ثم موته.

وعندما تتعلق الإشكالية بمسألة تدوين الأسفار وكيف تم ذلك، فمن الضرورى أن نشير إلى و جهتى النظر التعارضين، فمن ناحية هناك الرؤية التقليدية " Traditional " التى ترى أن موسى هو كاتب الأسفار الخمسة وذلك فى المدة من ١٢٨٠ ق.م إلى "view " التى ترى أن موسى هو كاتب الأسفار الوئائقية أو العلمية أن صح التعبير "Scholarly view ق.م، ومن ناحية أخرى هناك وجهة النظر الوئائقية أو العلمية أن صح التعبير " "Scholarly view " إن اعتبار موسى هو كاتب الأسفار الخمسة قد اصطدم بمشاكل نقدية عديدة أثارت اهتمام الباحثين منذ وقت بعيد، إذ كيف يمكن أن يكتب موسى عن وفاته ! وكيف يصف نفسه بأنه أكثر الناس تواضعًا على وجه الأرض! وكيف يكتب أنه لم يقم بعده نبى آخر في بنى إسرائيل؟ إذ من الضرورى أن كاتب هذه الكلمات قد شاهد أنبياء آخرين حتى يستطيع القارنة !! إضافة إلى ذلك لاحظ الباحثون مشكلة التكرار في نص الأسفار الخمسة إذ تتكرر بعض القصص مرتين أو للطوفان وقصتين لخلق العالم وقصتين عن العهد بين الرب وإبراهيم وقصتين للطوفان وقصتين تصوران كيف ذكر إبراهيم أمام الملك الأجنبي أن زوجته سارة هي اخته.

لقد أكتشف النقاد أن لهذا التكرار أسباب وأن هناك نص يغلب عليه استخدام لفظ الألوهية "الوهيم - Elohim" وترد في الإنجليزية "God" بينما هناك نص آخر يلقب الإله ب "يهوه - Y-H-W-A" وترد في الإنجليزية Lord وهكذا أصبح هناك إمكانية فصل هذا التكرار إلى مجموعتين قصصيتين منفصلتين إحداها يسمى المصدر الألوهيمي (E) والآخر المصدر اليهوى (J).



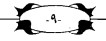
بعد دخول بنى إسبرانيل أرض كنعان فى الفترة من ٢٥٠ ق.م إى ١٠٠ ق م تركز الواقع السياسى حول السبط وكان هناك ثلاثة عشر سبط وكانت قصص الآباء إبراهيم وإسحاق ويعقوب ويوسف وموسى تروى شفاهة من حيل إلى حيل فينه يعرف بالماسورا، ومع اشتداد الصراع فى المنطقة أراد بنو إسرائيل زعيما ملكا لواجهة أعدائهم وكان "شاول" أول ملك لبنى إسرائيل وخلفه داود الذى يعتبره التراث الديني اليهودى ملكا فقط خلافًا لما بينه الله تبارك وتعالى فى القرآن الكريم من أن داود كان ملكا نبيا وكذلك ابنه سليمان عليهما السلام.

استطاع داود توحيد الأسباط تحت رايته وفي هذا الوقت كتب مؤلف الصدر اليهوى قصصا يصف فيها خلق العالم وبداية تاريخ الآباء وعلاقتهم بخالقهم، وتولى سليمان بعد أبيه حوالى ٩٢٠ ق.م، وبعد وفاته حدثت خلافات وتداعيات أدت إلى انقسام مملكة داود إلى مملكتين: مملكة يهوذا في الجنوب وعاصمتها القدس ومملكة إسرائيل / إفراييم في الشمال وأهم مدنها نابلس وبيت أيل، وكان النص اليهوى في الأساس لتمجيد ملك داود وتعظيم المكانة الدينية للقدس وكهانة هارون ومركزية العبادة في هيكل القدس.

احتاج ملك مملكة إسرائيل إلى تدعيم سلطته الدينية والسياسية فكان لا بد من وجود نص دينى يخدم هذا الهدف فكان المصدر الألوهيمى الذى يمجد يوسف ويشوع بن نون ويدعو لكهانة أحفاد موسى ويؤكد إمكانية الذبح والقرابين والعبادة فى أى مكان، وبعد السبى الأشورى لملكة إسرائيل ٧٢٢ ق.م تبعثرت أسباط الملكة وسبى أغلبهم إلى آشور وهرب البعض إلى مملكة يهوذا المجاورة ومعهم النص الإلوهيمى وتم دمج النصين معًا هناك.

فى الفترة من ٧٧٠ ق.م إلى ٦٠٠ ق.م ظهر الصدر الثالث التى يتركز حول الهيكل وشعائر الذبح وجماعة الكهنوت وقوائم الأنساب وعرف هنذا بالمصدر الكهنوتى" Priestly document وقصص هذا المصدر قديمة وتناقلت شفاهة من جيل إلى جيل وتم تدوينه لتأييد هارون وجماعة الكهنة فى مقابل العداء لهارون الذى أبداه مؤلف النص الإلوهيمى ففى حين يذكر النص اليهوى الإلوهيمى ان الرب تكلم مع موسى فوق جبل سيناء، نرى النص الكهنوتى يذكر أن الرب تكلم مع موسى وهارون ويعد هذا المصدر أكبر مصادر التوراة، وفى الفترة من ٦٤٠ ق.م إلى ٦٠٩ ق.م ظهر النص الرابع الذى يعرف باسم المصدر التثنوى " Deuteronomy ويبدو نص متأخر ويعرض التاريخ من وجهة نظر دينية حيث يركز على فكرة العهد فربط مصير اللوك والشعب بولائهم وحفاظهم على العهد مع الرب.

وبعد أن صار هناك ثلاثة نصوص هي: اليهوى الألوهيمي والكهنوتي والتثنوي حدث السبي البابلي لملكة يهوذا في عام ٥٨٧ ق.م خرج اليهود إلى النفي لخمسين عاما



#### من كتب التوراه

ثم عادوا إلى القدس لإعادة بناء الهيكل ولإصلاح الواقع الدينى هناك حيث لم يعد هناك ملك من نسل داود وامتزج الكثير منهم في الشعوب الأخرى وفضل البعض البقاء في بابل واحتاج من رجع إلى القدس للتفاعل مع الدين من جديد.

وفى عام ٤٥٠ ق.م تقريبا قام أحد الكهنة بقيادة عمليـة الإحيـاء والتجديـد الدينى فكان إن جمع النصوص الثلاثـة فى مؤلف واحد يحوى أسفار موسى الخمسة، وقام بعملية فصل للقصص ودمجها من حديد دون إغفال أى نص منهم.

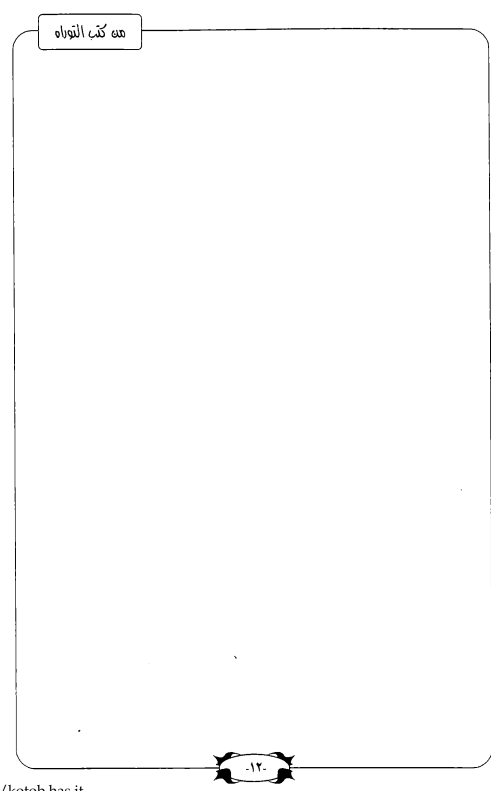
إن فريدمان يناقش في هذا الكتاب البحث هذه المصادر أدبا وتاريخا وأسلوبا رابطا بينها وبين الواقع السياسي آنذاك، محاولا تقديم أسباب مقنعة حول هوية المؤلفين الأربعة، متى عاشوا ، وعلاقة بعضهم ببعض، والخلفية السياسية والتاريخية لكتاباتهم وعلاقاتهم بالأحداث التي صوروها ، ومتى تم تدوين النص الحالى؟ ومن كتبه؟ وما هي الكيفية التي تم بها التوفيق بين النصوص المختلفة في نص واحد؟

يعد هذا الكتاب مرجعا هاما للمهتمين بالدراسات النقدية التوراتية في القيام الأول لكونه ساهم في الإجابة عن بعض التساؤلات التي آثارها النقد التوراتي حول مؤلفي الصادر الأربعة، وسيمثل إضافة ملموسة للمهتمين بالأديان عموما وباليهودية على نحو خاص، كما يعرض بإسهاب لظروف تشكيل الوعي الديني لبني إسرائيل والتأثير غير المحدود للعهد القديم في صياغة هذا الوعي في خضم هذه العلاقة الجدلية الشديدة التعقيد بين هذه النصوص المتباينة ذات الأبعاد الإستراتيجية ومؤلفيها وبين الواقع الإنساني الذي أحاط بأرض فلسطين خاصة في زمن انقسام أسباط بني إسرائيل إلى مملكتين " يهوذا وإسرائيل" والصراع العنيف فيما بينهما حول شرعية موقف كل منهما، ثم الصراع بين الكهنبة على اختلاف أصولهم وأهدافهم . الأمر الذي أدى في النهاية إلى تحريف وتبديل نصوص مقدسة لخدمة أهداف سياسية ودينية واقتصادية لكل طرف وكانت عملية التزييف هذه هي الأكبر والأخطر في التاريخ الإنساني والتي مازال شعب فلسطين يعاني من آثارها إلى اليوم، إذ ظل هذا النص المزيف أداة استغلها الصهاينة لتحقيق أملهم المشبوه والمشئوم لاحتلال أرض فلسطين وإرهاب شعبها الأعزل وارتكبوا في حقه جرائم وفظائع لا مثيل لها في العصر الحديث، وربما تبرز هنا أيضا أهمية هذا الكتاب في تأكيده على بشرية هذا النص وتعرضه لعملية تزوير كبرى يثبتها المؤلف اليهودي فريدمان، ولعل هذا يعد تفنيدا لدعاوي الصهيونية في اعتمادهم على لغة عنصرية "بهوية" بغيضة بجري فيها الحديث عن الحق اليهودي والسامية والشعب المختار والأرض الموعودة والتي نيس لها أي مرجعية الهية كما يزعمون، وذلك لتبرير عمليات القتل المنظم والستمر للعرب على أرض فلسطين، فلم يكن وعدا إلهيا وإنما وعدا بريطانيا إمبرياليا من بلفور بتواطؤ غربي مفضوح لاغتصاب أرض عربية وطرد أهلها منها.

#### من كتب التوراه

تقد استطاع الاستاذ "عمرو زكريا" نقل هذا الكتاب الهام من العبرية إلى العربية بمهارة شديدة وجهد مشكور، وأود أن أشكر لكل من ساهم في إخراج هذا الكتاب إلى لنور وأول من يستحق الشكر والتقدير المستحق هم أساتذتي في قسم اللغات الشرقية، كليبة الآداب، جامعة القاهرة...... اعترافا بالجميل وذكريات اللحظات الأولى لدروس اللغة العبرية ونصوص العهد القديم، كما أود أن أعبر عن خالص إمتناني للأستاذ الدكتور/ عبد الوهاب علوب لأجل بداياته الرائعة في مراجعة النص العربي . كما أشكر أيضا الأستاذ/ خالد جوده لمساهماته المتعددة.

#### أيمن حامد

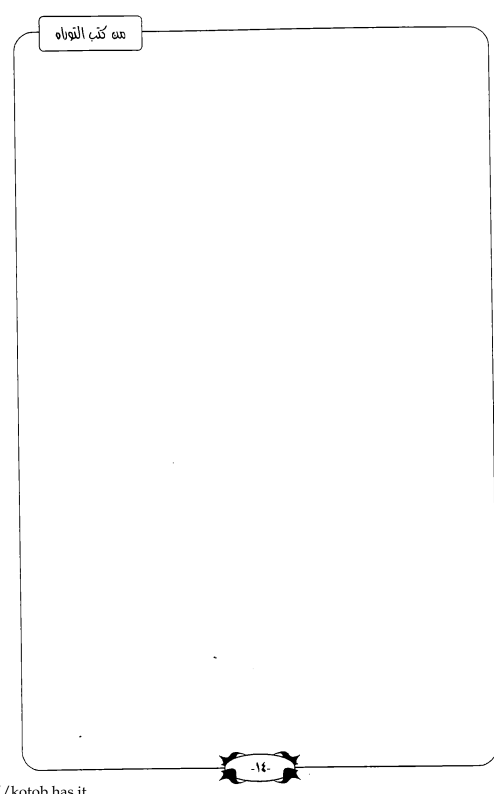


## مقدمة المؤلف

هذا الكتاب بمنابة ملخص لبحث قمت به فى العشر سنوات الأخيرة. ونشرت خراء منه فيما مضى، فى دوريات أكاديمية وفى سلسلة من النشرات الهتمة بدراسة العهد القديم، لكنني اخترت نشر بعض النتائج الجديدة، وكذلك تلخيص هذه الأجزاء على نحو ميسر للقارئ غير المتخصص فى العهد القديم، وحرصت فى هذا البحث على الابتعاد عن استخدام المصطلحات المتخصصة وعن الملاحظات الكثيرة. كما أضفت بعض المعلومات كخلفية للقراء الذين يعد هذا الموضوع جديدا بالنسبة لهم.

لقد تخيرت الكتابة بهذا الشكل لأني أؤمن أن هذا الموضوع يهم قطاعاً عريضاً من القراء ولا يقتصر على التخصصين في العهد القديم. ومما يشار إليه أن الخوض في مسألة تدوين العهد القديم تظهر تقريبا في كل مقدمة للعهد القديم أو الجديد، وفي مئات التفاسير وفي معظم الدوريات والندوات الأكاديمية التي تهتم بالعهد القديم. لكن هذه الأقوال غير معروفة وغير مفهومة للجمهور العادي.

ولأن تحليل هذه المسألة يبدو مهما مثل مشكلات نظرية النشوء والارتقاء أو البراهين الجيولوجية حول اكتشاف الكرة الأرضية والتي سمع عنها كل طالب. فإن الاكتشافات حول مسالة تدوين العهد القديم لا تقل أهمية، إلا أنها لا يتم نشرها خارج الدوائر التي تشتغل بدراسة العهد القديم. ويحتمل أن يكون السبب في ذلك هو عدم وجود اكتشافات جديدة من نوعها مثل لفائف البحر الميت أو اكتشافات داروين في جزر "جالاباجوس" حيث إن الاكتشافات هنا هي جزء من بحث دقيق وطويل استمر مئات السنين لأجزاء صغيرة من لغز كبير. كانت بعض هذه الاكتشافات تعد بمثابة تجديدات في عصرها. لكنني أعتقد أننا قد فسرنا جزءا كبيرا من هذا اللغز ونستطيع أن نقدم صورة واضحة لمدوني العهد القديم، وهي الصورة التي تهم القارئ. والتي أعتقد وجوب مشاركتنا إياهم هذا التصور.



http://kotob.has.it

### مدخيل

#### من كتب العهد القديم؟

يقرأ أهل الديانتين اليهودية والمسيحية العهد القديم منذ ما يقرب من ألفي عام. وهم يخوضون فيه أحيانا من ناحية الشكل الخارجي، وأحيانا بشكل رمـزي، وهو في نظر الكثيرين تنزيل لوحي إلهي، ويدرسه البعض باعتباره إبداعا بشرياً. توزع نسخ كتاب العهد القديم بأعداد تفوق أي كتاب آخر. ويقتبس البعض أحيانا منه بعض الفقرات (بشكل دقيق أو غير دقيق). وتمـت ترجمته إلى لغات أجنبية ،أكثر من أي كتاب أخر. يعتبر العهد القديم عملا أدبيا كبيرا ذلك إلى جانب كونه أول كتاب تاريخي. وهو لب اليهودية والمسيحية، ويدرسه رجال الدين والقساوسة. ويكرس تلاميذ الأحبار حياتهم لدراسته، كما يدرس في الجامعات والكليات ويقرأه الناس ويتدارسونه ويقدسونه. وهناك من يخبون عنه ومن ماتوا في ويتجادلون حوله و هناك من يحبونه. وهناك من يعيشون على هديه ومن ماتوا في سبيله. لكننا لا نعرف من الذي كتبه ؟.

إنه لغريب حقا أننا لا نعرف من دون هذا الكتاب الذى لعب دورا كبيرا فى ثقافة اليهود والمسيحيين، وتشير بعض الروايات إلى التساؤل عن هوية الذين قاموا بتدوين أسفار العهد القديم المختلفة فنسبت أسفار التوراة الخمسة إلى موسى والمراثي إلى النبي إرميا، ونصف سفر المزامير إلى الملك داود لكن كيف نستطيع أن نعرف إذا كانت هذه الروايات المختلفة حقيقية أم لا؟!

حاول الباحثون على مدى ألف عام حل هذا اللغز الخفي وتوصلوا في القرنين الماضيين إلى اكتشافات مذهلة، إلا أن المعتقدات التقليدية حالت دون بعض من هذه الاكتشافات، كما أن تطور هذه الأبحاث لم ينبع من الصراع بين الدين والعلم أو بين الدين والعلمانية والعكس صحيح فالغالبية العظمي من الباحثين درسوا الروايات الدينية وكانوا خبراء في العهد القديم بشكل لا يقل عن نظرائهم ممن حصلوا على الدينية وكانوا خبراء في العهد القديم بشكل لا يقل عن نظرائهم ممن حصلوا على اجابات تقليدية حاسمة. وكان هناك الكثير من رجال الدين منذ بداية البحث في العهد القديم إلى يومنا هذا من قيام بنقده. واستمرت هذه الجهود لاكتشاف العهد القديم طوال هذه الفترة. ذلك لأن الإجابة عن هذا السؤال لها تأثيرات حقيقية على الموروث الديني وعلى نقد العهد القديم على حد سواء، وفي نهاية الأمر فإن تأثير العهد القديم على الثقافة الغربية أولا ثم على الثقافة الشرقية ثانياً كان عميقاً جدا إلى درجة أنه يصعب الوقوف على حجم هذا التأثير، كما يصعب إدراك كيف أصبح العهد القديم مصدرا يعتمد عليه دون أن نعرف مصدره؟

فلو نظرنا إلى هذا الكتاب على أنه عمل أدبي رفيع، فمن هم الذين كتبوه؟ ولـو

#### من كتب التوراه

نظرنا إليه على أنه مصدر تاريخي فمن هم مؤرخوه ؟ ومن صاغ تشريعاته؟ ومن حمع الكتاب في صورة مجموعات شعرية وتشريعات وضمهما في عمل واحد؟

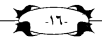
إن عملية قراءة أي كتاب سواء كان أدباً رفيعاً أو كتاباً للإطلاع، هي عملية لقاء مع المؤلف، فبمن نلتقي في قراءتنا العهد القديم؟ الذلك السؤال مهم لمعظم القراء سواء كان اهتمامهم بالكتاب دينيا أو أخلاقيا أو أدبيا أو تاريخيا. فعندما يدرس أي كتاب في المدرسة أو في الجامعة فإن الطالب يدرس شيئا ما عن حياة المؤلف ويسهم ذلك بعض الشيء في فهم الكتاب. ونلاحظ أن معظم القراء يجدون علاقة وطيدة بين حياة المؤلف وبين العالم الذي يصوره في كتابه. ففي مجال الأدب الرفيع على سبيل الثال يلاحظ الكثيرون شيئا ما في كون "دستوييفسكي" روسيا عاش في القرن التاسع عشر و أنه كان مسيحيا أرثوذكسيا له آراء ثورية تجديدية وأصيب بمرض نفسي، وأن الشخصيات المتصارعة في أعماله (الأبله والأخوة كرمازوف) تنعكس في كتاباته، أو أن مؤلف الروايات البوليسية "دمشيال هامت" كان من رجال الشرطة وأن "جورج إليوت" لم تكن سوي امرأة . وكذلك في الكتب الثقافية نرى أمرا مثيرا في وأن "جورج إليوت" لم تكن سوي امرأة . وكذلك في الكتب الثقافية نرى أمرا مثيرا في فيها، أو مدى العلاقة بين حماقة "فريدريك نتشه" وعلاقاته بـ"لوسلوما" وبين عمله فيها، أو مدى العلاقة بين حماقة "فريدريك نتشه" وعلاقاته بـ"لوسلوما" وبين عمله من ناحية أخرى.

وكلما أمعنا النظر، نجد أن حقيقة عدم وجود معلومات كافية عن مؤلف العهد القديم تثير الدهشة، فبدون هذه المعلومات لا يفهم المضمون أحياناً. فعلينا أن نعرف هل عاش مؤلف قصص العهد القديم في القرن الثامن قبل الميلاد أو في القرن الخامس قبل الميلاد، ووفقا لذلك فإنه عندما بستخدم تعبيرا ما فهل يجب فهمه وفقا لعناه في القرن الثامن قبل الميلاد أو في القرن الخامس قبل الميلاد؟. هل كان المؤلف شاهدا على الحدث الذي ورد وصفه في القصة ، وإن لم يكن كذلك فكيف وصلت القصة إلى مسامعه؟ هل عن طريق مصادر مكتوبة أو روايات شفهية تناقلت من الآباء الى الأبناء أو عن طريق الوحي الإلهي أو التأليف من وحي الخيال؟ وكذلك إلى أي مدى أثرت تجارب المؤلف على سرده للأحداث؟ وهل قصد أن تتحول هذه الكتابات إلى نص معتمد ومقدس؟.

إن طرح هذه الأسئلة ضروري لفهم ما هـو مكتـوب في عالم العهد القديم، كما تمكنا من فهم جديد وغني له لدى القارئ المتدين والعلماني على حـد سـواء وذلك مـن خلال معرفتنا المزيد عن المؤلفين وعن الأحداث التي أثرت فيهم.

#### أسفار التوراة الخمسة

تشكل هذه الأسفار واحدا من أقدم الألغاز في العالم. حاول الباحثون تفسير هذا اللغز منذ أن تم تدوين العهد القديم. وطبقا لترتيب الأحداث لم تبدأ عملية بحث



العهد القديم بكشف هوية كاتبه، ولكن بدأ البحث من خلال مسائل طرحها باحثون مختلفون حول مشاكل لاحظوها في نص العهد القديم نفسه. واستمرت عملية البحث على مر الأجيال حيث يكشف الباحثون ويفسرون، الواحد تلو الأخر، إشارات حول مصادر العهد القديم. وبدأت هذه العملية بتساؤلات حول أسفار التوراة الخمساة (التكوين، الخروج، اللاويين، العدد، التثنية) والتي تعرف بالتوراة (بمعنى التعاليم) وباليونانية Pentateuch وتعنى (الوثائق الخمس)، كما تسمى أسفار التوراة أيضا (أسفار موسى الخمسة)، حيث إن موسى هو الشخصية الرئيسية فيها، ونسبت إحدى الروايات القديمة في اليهودية والمسيحية كتابة التوراة إلى موسى، على الرغم من حقيقة أنه لم يذكر في أي موضع أنه هو المؤلف (١). فالرواية التي تقول إن شخصا واحدا بعينه (موسى) هو الذي دون التوراة تثير بعض الشكلات. وقد لاحظ القراء في الماضي وجود تناقضات في النص، فقصص التوراة تحكى عن أحداث حدثت في ترتيب معين ثم تتكرر نفس الأحداث في ترتيب مختلف، كما تحكي إحدى القصص "أن نوحا قد أخذ زوجا من كل نوع من الكائنات" وتختلف القصة في ذكر العدد في موضع آخر من نفس السفر، وتحكى إحدى القصص أن المؤابيين فعلوا كذا وكذا ثم تذكر بعد ذلك أن المديانيين هم الذين فعلوا ذلك. ويذكر في جزء آخر أن موسى ذهب إلى خيمة الاجتماع، قبل أن توجد خيمة الاجتماع أصلاً. ولاحظ القراء أن أسفار التوراة الخمسة تحتوى على أحداث لم يكن موسى ليستطيع أن يعرف عنها شيئا، أو قال أشياء لا يعقل أن يكون قد قالها. فعلى سبيل الثال: هناك فقرات تحكى وفاة موسى وأن موسى أكثر الناس تواضعا على الأرض. وبطبيعة الحال فإن الشخص الأكثر تواضعا في العالم لا يذكر ذلك علانية.

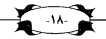
فى البداية تم رفض الشكوك حول تأليف موسى لأسفار التوراة. ورفض أحد آباء الكنيسة وهو ( أورينجس، الذي عاش فى القرن الثالث للميلاد ) الشكوك حول وحدة نص التوراة التي كتبها موسى. إلا أن الأحبار الذين اشتغلوا فى القرون التالية له بإكمال النص العبري للماسورا ( مجموعة التعاليم والأحكام التقليدية لصيغة الكتاب المقدس التي سجلها الخلف عن السلف وسجلت لأول مرة فى القرن السادس الميلادي على أيدي أحبار طبريا حيث أطلق عليهم أصحاب التعاليم ) أوضح وا المشكلات والتناقضات فى النص دون الخروج عن حدود الراوية. فقالوا إن هذه التناقضات هي من أجل الإيضاح. وفسروا هذه المشكلات بشكل معقد أو أضافوا لها توضيحات وتفاصيل لم ترد فى نص العهد القديم. أما فيما يتعلق بالأحداث الرتبطة بموسى والتي لم يكن من المعقول أن يعرفها فقد قالوا إن موسى كان نبيا، وترسخت هذه والتي لم يكن من المعقول أن يعرفها فقد قالوا إن موسى كان نبيا، وترسخت هذه الإحبات المختلفة فى الموروث الديني وأصبحت مقبولة فى العصور الوسطى. وفي العصور الوسطى كان المفسرون أمثال "راشي" (الحاخام شلومو يتسحاقي) و"رامبان" (الحاخام موسى بن عزرا فى الأندلس) ذوى مهارة عالية حيث استطاعوا تسوية هذه (الحاخام موسى بن عزرا فى تقديم تفسيرات جديدة للعهد القديم.

## ٦٠٠ عام من البحث

#### المرحلة الأولى

تقبل الباحثون الرواية حول كتابة موسى للتوراة، لكنهم يرون أن بعض الفقرات قد أضيفت إلى النص على يد آخرين. ففي القرن الحادي عشر ذكر "إسحاق بن يشوش" (الطبيب الخاص لحاكم الأندلس السلم) أن قائمة ملوك أدوم في سفر التكوين تشير أيضا إلى ملوك عاشوا بعد وفاة موسى بسنوات طويلة. ويعتقد ابن يشوش أن هذه القائمة قد كتبها شخص ما عاش بعد موسى. وردا على ذلك لقبوا بن يشوش (بإسحاق الأخرق). وكان من لقبه بذلك هو أبرا هام بن عزرا (وهو من كبار أحبار الأندلس في القرن الثاني عشر) وأضاف ابن عزرا قائلا: " إن الكتاب يستحق الحرق". لكن المثير للسخرية أنه تم العثور في كتابات بن عزرا نفسه على ملاحظات حول بعض الشكوك التي كانت لديه هو نفسه. فتطرق في ثناياها إلى بعض الأجزاء التي بداله أن موسى لم يكتبها، ومن بينها أجزاء تحكي عن موسى بضمير الغائب (أماكن لم يكن موسى ليستطيع أن يعرفها أو يكون قد رآهــا) وكذلك استخدام لغة تتميز بها عصور وأماكن مختلفة عن تلك التي كانت سائدة في عصر موسى وعلى الرغم من ذلك فإن بن عزرالم يكن مستعدا، على ما يبدو، أن يعلنها صراحة 'أن موسى لم يكتب أسفار التوراة الخمسة واكتفى بالقول: "ولو فهمت ستدرك الحقيقة"، وعندما تطرق في موضع آخر للأجزاء المتناقضة قال "والفاهم يلزم الصمت".

وفى دمشق، فى القرن الرابع عشر أخذ الحاخام "يوسف بن اليعازر بونفيلس" والذى لقب بطوف عيلم، أي الولد الطيب) اكتشافات بن عزرا ولكنه لم يصغ لنصيحته بالصمت، حيث علق "بونفيلس" في تطرقه للأجزاء الصعبة وبشكل واضح قائلا : "هذا برهان على أن هذه الفقرة دونت فى التوراة فى عصر متأخر ولم يكتبها موسى، وإن كان الكاتب الحقيقي لها هو أحد الأنبياء المتأخرين" ولم يتنكر بونفيلس لقداسة النص، إلا أنه اعتقد أن الفقرات المشكوك فيها قد كتبها نبي متأخر وليس موسى. ولا تزال كتاباته تنشر حتى الآن، بعد حذف هذه الملاحظات منها. وفى القرن الخامس عشر أعلن "ألونسو توستارو" (أسقف أفيلا بأسبانيا) أن موسى لم يكن في استطاعته أن يكتب الفقرات التي تحكى عن وفاته. وطبقا للرواية القديمة فان "يشوع" (الذي خلف موسى) هو الذي كتب ذلك الوصف. لكن "كارل شـتدت" يشوع" (الذي عاش في القرن السادس عشر أشار إلى أن قصة وفاة موسى قد كتبت بأسلوب مماثل للفقرات التي سبقتها. لكن يصعب قبول تفسير أن يشوع أو شخص آخر قد أضافوا بعض الفقرات لنص موسى.



#### المرحلة الثانية

يرى بعض الباحثين أن موسى كتب آسفار التوراة الخمسة، وأن محررا أدبيا ضاف في وقت متأخر بعض الكلمات والفقرات من عنده. وفي القرن السادس عشر حدد "أندرياس قان ماس" (الكاثوليكي) و"بنديكت بريارة" و"جاك بونفرد" النص الأصلي الذى كتبه موسى، في رأيهم، و أنه أضيف إليه بعد ذلك بواسطة آخرين. وذكر "فان ماس" أن محررا متأخرا قد أدخل فقرات وغير أسماء وأماكن كي يوافق النص عصره وحتى يفهمه القراء. وسرعان ما تم إدراج كتاب فان ماس ضمن قائمة الكتب المنوعة في الكنيسة الكاثوليكية.

### المرحلة الثالثة

توصل الباحثون، بعد البحث، إلى استنتاج أن الجزء الأكبر من أسفار التوراة الخمسة لم يكتبه موسى. وكان أول من قال ذلك الفيلسوف البريطاني "توماس هوبز" في القرن السابع عشر. جمع هوبز عددا كبيرا من الحقائق والمقولات من مـتن أسـفار التوراة التي كانت تعارض نسبها إلى موسى، فعلى سبيل المثال المواضع التي يذكر فيها النص حدثا معينا مضيفا كلمة "حتى هذا اليوم"!! فمن يكتب "حتى هذا اليوم" لا يصف وضعا راهنا بالضبط. ويناسب هذا التعبير كاتبا متأخرا يحكى عن شيء ما حدث في الماضي وأن الشهادة على ذلك بقيت حتى أيام الكاتب. وبعد أربع سنوات حدد الكلفي الفرنسي "إيـراك دى لوبـيرير" أن موسى ليس هو مؤلف أسفار العهد القديم الأولى، كما ذكر المشكلات التي تظهر أثناء قراءة النص، مثل كلمات "عبر الأردن" في الفقرة الأولى من سفر التثنية، تقول الفقرة "هذا هو الكلام البذي كلم به موسى جميع اسرائيل في عبر الأردن " فعندما يكتب شخص ما "عبر الأردن" فهو يشير ينفسه أنه موجود على الجانب الآخر من النهر أي في أرض فلسطين غرب نهر الأردن وهو يتحدث عن شيء ما حدث في شرق نهر الأردن. ونحن نعرف أن أفدام موسى لم تطأ أبدا أرض فلسطين. وتم حظر كتاب دى لوبيرير وحرق الكتاب وسجن الكاتب وأعلنوا أنه كي يطلق سراحه فعليه أن يتحول إلى الكاثوليكية ويغير آرائِه أمام البايا، وقد فعل دى بيرير ذلك. وفي نفس الفترة تقريبا، في هولندا، نشر الفيلسوف الشهير "باروخ سبينوزا" تحليلًا نقديا ذكر فيه أن الأجزاء التي تمثل إشكاليات في العهد القديم ليست حالات فردية يمكن تبريرها على نحو منفرد، فهي موجودة في كل اسفار

<sup>\*</sup> الكلفية "مذهب مسيحي بروتستانتي يقوم علي تعاليم جون كلفين الذي عاش في القرن ١٦ يناهض الكاثوليكية - CALVINISM " أ.ح

التوراة فهناك العبارات الكتوبة عن موسى بضمير الغائب وهناك تصريحات لا يبهو أن موسى هو قائلها مثل "وأما الرجل موسى فكان حليما جدا أكثر من جميع الناس الذيب على وجه الأرض" (العدد ٣:١٢) وهناك مشكلة تكتنف قصة وفاة موسى وكذلك عبارة "إلى هذا اليوم" (تثنية٢٤:٥٥)، و نضيف إلى ذلك ذكر للأماكن والأسماء التي تحددت بعد وفاة موسى وكذلك مسألة الاهتمام بالأحداث التي وقعت في عصور متأخرة مثل مسألة قائمة ملوك الأدوميين والتناقضات التي تظهر في النص وهي التي أشار إليها باحثون سابقون. ذكر سبينوزا أنه في سفر التثنية ١٤ ورد "ولم يقم بعد نبي في إسرائيل مثل موسى" ومن المؤكد أن شخصا ما عاش بعد موسى بفترة طويلة وعرف أنبياء آخرين وكان يستطيع المقارنة بينهم (كما أن ذلك لا يعد استشهادا مناسبا لشخص يعد أكثر البشر تواضعا على الأرض). ذكر سبينوزا "إن الأمر واضح وضوح الشمس وقت الظهيرة وهو أن أسفار التوراة الخمسة لم يكتبها موسى بل كتبها شخص ما عاش بعده بسنوات طويلة. "وقد تم إبعاد سبينوزا من الطائفة اليهودية نتيحة لذلك، كما رفض الكاثوليك والبروتستانت معا ما ذهب اليه، وأنضم كتابه إلى قائمة الأعمال المحرمة عند الكانوليك، وعلى مدى ست سنوات تم إصدار ٣٧ أمر إدانة ضده، بل وقعت عدة محاولات لاغتياله. بعد فترة وجيزة من ذلك كتب "ديشير سيمون" في فرنسا (وهو بروتستانتي تحول إلى قس كانوليكي) كتابا أراد فيه أن ينتقد سبينوزا، و إدعى أنه يمكن إرجاع أصل كتب الشريعة إلى موسى ولكن هناك بعض الإضافات وضعها الكتاب الذين جمعوا ورتبوا المخطوطات القديمة. وهؤلاء الكتاب في رأى سيمون، هم أنبياء مؤيدون بروح القدس. واستنادا إلى هذا الرأى طالب سيمون الدفاع عن قداسة أسفار العهد القديم، لكن يبدو أن أبناء حيله لم يكونوا على استعداد لقبول أي اتجاه يسعى لإنكار نسبة أسفار التوراة الخمسة لموسى، فهاجمه القساوسة الكاثوليك بشدة وطردوه من الكنيسة كما ضمت كتبه بدورها إلى قائمة الكتب المحظورة وكتب رجال الدين البروتستانت أربعين نقدا لكتابه ونجت ست نسخ فقط من كتابه من الحرق من بين ١٦٠٠ نسخة. وقبض على جون هامفدن الذي ترجم الكتاب إلى الإنجليزية والذي أعرب فيما بعد عن ندمه على فعلته. وعلق افتاحت "إدوارد جراى" على ما حدث" لقد أنكر هامفدن موافقته السابقة لسيمون في آرائه (عام ١٦٨٨) وبذلك نجح بعد فترة قصيرة في الخروج من سجن القلعة في لندن".

#### المصادر

كانت آراء سيمون حول جمع مؤلفى العهد القديم لقصصهم من المصادر القديمة التى كانت فى حوزتهم، خطوة هامة فى طريق الكشف عن هوية كاتب العهد القديم. إن كل مؤرخ محنك يعرف كيف يقدر أهمية المصادر فى تدوين كتاب كثير الأحداث، ولقد كان الاعتقاد بأن أسفار التوراة الخمسة قد ظهرت نتيجة للجمع بين بعض المصادر القديمة، وهى عملية قام بها أكثر من شخص، اعتقادا مهما لأنه مهد الطريق لمناقشة الرؤية الجديدة التى طورها ثلاثة باحثين فى القرن الثامن عشر؛ وهى مشكلة التكرار. والتكرار هو الحالة التى تتكرر فيها نفس القصة فى العهد القديم مرتين. فتوجد قصتين مختلفتين لخلق العالم وقصتين عن العهد بين الرب وإبراهيم. وقصتين لتفسير تسمية إسحاق وقصتين تصوران كيف ذكر إبراهيم أمام الملك الأجنبي أن زوجته سارة هي أخته. وقصتين عن رحلة يعقوب إلى أرام النهرين وقصتين عن ظهور ملاك الرب ليعقوب فى بيت أيل. وقصتين عن كيفية تغيير الرب لاسم يعقوب إلى إسرائيل وقصتين عن موسى الذى أخرج الماء من الصخر فى المكان الذى يسمى مريبة (الخروج٧١٠٧) وغيرها.

زعم القائلون أن موسى هو الذى كتب التوراة و أن التكرار ليس تكرارا بل هو دائما قصص تكمل بعضها البعض ولا يوجد في هذا التكرار تناقض حقيقي بل ظاهري فقط. ظهر هذا الرأي بعد أن اكتشف الباحثون أن هناك مفتاحا لهذه التكرارات ووجدوا أنه في معظم الأحوال يلقب الإله (يهوا) وفي موضع آخر (الوهيم). وهكذا أصبح من المكن تقسيم هذا التكرار إلى مجموعتين قصصيتين متقابلتين. وكل مجموعة تحافظ على استخدام نفس لفظ الألوهية. وأكثر من ذلك وجد الباحثون أن التقسيم إلى مجموعتين قد تناسق ليس في لفظ الألوهية فقط. ولاحظ الباحثون مصطلحات ومميزات أخرى تناسب التقسيم لنفس المجموعات. وأيدت هذه الظاهرة الادعاءات القائلة بأن شخص ما قد أخذ مصدرين قديمين ومنعزلين فصلهما ودمجهما نانية في مجموعة قصصية واحدة تشكل أسفار التوراة الخمسة.

أما المرحلة التالية من البحث فقد كانت عملية الفصل في الوثائق القديمة بين الخطوط العريضة للمصدرين المختلفين. وفي القرن الثامن عشر توصل ثلاثة باحثين إلى استنتاج مماثل يقوم على هذا الأسلوب وهم: قس ألماني" هـ.ب. فيتر"، وطبيب فرنسي "جان أستروك" وبروفيسور ألماني "ي.ج.أيخهورن". في البداية ظهرت فكرة أن إحدى روايتي قصص سفر التكوين هي صيغة قديمة استخدمها موسى مصدرا له والرواية الثانية هي لموسى نفسه والتي يصف فيها الأحداث على لسانه. وفي مرحلة متأخرة ساد رأى يقول بأن الروايتين كانتا نصين قديمين قد وضعهما موسى. ثم توصل الباحثون إلى استنتاج أن المصدرين دونهما كتاب عاشوا بعد عصر موسى. إن

كل تقدم في عملية البحث في أسفار العهد القديم لا يبترك لموسى نفسه شيئا دونه إلا جزءا صغيرا.

فى بداية القرن التاسع عشر كثرت الآراء حول نظرية المصادر المختلفة. ولقد وجد الدارسون دلائل تشير إلى أنه بدلا من وجود مصدرين لأسفار التوراة الخمسة فإنه توجد أربعة مصادر. واكتشف دارسان انه فى الأسفار الأربعة الأولى من العهد القديم لا يوجد تكرار ازدواجي فقط بل أيضا تكرار ثلاثي. واعتمدت هذه الاكتشافات على حقائق مرتبطة بالتناقضات الوجودة فى النص وعلى عناصر لغوية أخرى. وأدى ذلك إلى توصل الباحثين إلى استنتاج أن هناك مصدرا آخر لقصص التوراة. وقد لاحظ بعدهم دارس ألمانى شاب وهو "ف.م.دى فيته" فى أثناء بحثه لرسالة الدكت وراه حقيقة أن السفر الخامس من أسفار التوراة، وهو سفر التثنية يختلف فى لغته بشكل ملحوظ عن الأسفار الأربعة الأولى، ولا يلاحظ وجود أى من المسادر الثلاثة الأولى فى هذا السفر. واستنتج دى فيتة من ذلك أن سفر التثنية يرجع إلى مصدر رابع منفصل عن الآخرين.

لقد كانت هذه المرحلة حاسمة في بحث العهد القديم وأصبح بإمكان الدارسين فتح سفر التكوين وملاحظة أجزاء كتبها مؤلفان أو ثلاثة في نفس الصفحة. علاوة على ذلك أصبح من المكن تحديد عملية التحرير، من حذف ومن أضاف نصوص مصدريه وحولها إلى قصة واحدة، ونرى أحيانا أن أربعة مؤلفين مختلفين قد ساهموا في كتابة صفحة وإحدة من العهد القديم. على الرغم من وجود المقاييس لدى الباحثين لحل لغز التركيب وقحديد عناصره، إلا أننا لا نعرف حتى الآن من هم مؤلفو المصادر الأربعة القديمة؟ ولم يعرف أحد حتى الآن من هو المحرر الغامض الذى وحد هذه المصادر، ومن أرشده في عملية التحرير العقدة؟

#### التخمين

من أجل تبسيط الأمور، سوف نصيغ اللغز بهذه الطريقة؛ هناك دليل على أن الأسفار الخمسة تكونت من خلال دمج أربعة نصوص أساسية في قصة واحدة متواصلة، ولغرض البحث تم تحديد كل مصدر بواسطة حرف، فالنص الرتبط بلفظ الألوهية "يهوا" تم تمييزه بحرف (ى) والنص المرتبط بلفظ الألوهية الأخر "الوهيم" تم تمييزه بحرف (أ) والنص الثالث وهو الأطول ويحتوى على معظم المنص الذى يهتم بشريعة العهد القديم والمرتبطة "بشئون الكهنة"، فقد ميز بحرف (ك). والنص الموجود في سفر "التثنية" ميز بحرف (د). والسؤال هو: كيف يمكن الوقوف على تاريخ النصوص الأربعة، وليس فقط من كتبها؟ بل أيضا لماذا تم تدويس أربعة نصوص مختلفة؟ وما علاقة كل واحد منهم بالآخر؟ وهل علم أى كاتب بعمل الآخرين؟ ومتى تم تدويس هذه الاسفار؟ وكيف تم حفظها و جمعها؟ والعديد من التساؤلات الأخرى.

كانت الخطوة الأولى هي محاولة تحديد ترتيب كتابة النصوص. وكانت الفكرة هي دراسة انعكاس فترة تاريخية معينة في التطور الديني في كل نص. وتبرز هذه النظرية تأثير الأفكار التاريخية الهيجيلية للحضارة الألمانية في القرن التاسع عشر. ولقد تبني شخصان بارزان هذه النظرية وحاولا حل هذه المسألة بطرق مختلفة تماما، لكنهما توصلا إلى نتائج كاملة. الأول هو "كارل هاينريخ جراف" والذي حاول استنتاج النصوص السابقة لنصوص العهد القديم بشكل منطقي، أما الباحث الثاني فهو "فيلهلم فاتكا" والذي حاول تحديد، بمساعدة نص العهد القديم، تاريخ التطور الديني في إسرائيل من خلال بحثه عن إشارات إلى عصور سابقة أو متأخرة.

وقد توصل جراف إلى استنتاج أن النصين "اليهوى" و" الإلوهيمى" هما الصيغة الأولى لقصص العهد القديم لأنها مثل (الكتابات القديمة الأخرى) تجاهلت موضوعات معينة اهتمت بها النصوص الأخرى. أما التثنوى فهو متأخر جدا عن اليهوى والإلوهيمى نظرا لأنه يتطرق إلى سلسلة من الموضوعات لم تكن معروفة في العصر المبكر من العهد القديم. وكما لدى مؤلفي أسفار الأنبياء فقد استنتج فاتكا أن المصدر اليهوى والإلوهيمى يعكسان مرحلة مبكرة جدا من التطور الديني في إسرائيل في الوقت الذي كانت فيه، في هذه الأيام، ديانة طبيعية في جوهرها. واستنتج أن في المصدر التثنوى تنعكس فترة مرحلية للتطور الديني، عندما كانت العقيدة في إسرائيل ذات طابع روحاني/أخلاقي، باختصار في فترة الأنبياء الكبار، كما حدد أيضا أن نصوص المصدر الكهنوتي تعكس المرحلة المتأخرة لديانة إسرائيل وهذه هي المرحلة التي ترتكز على إدارة الكهنوتي تعكس المرحلة المتأخرة لديانة إسرائيل وهذه هي المرحلة التي ترتكز على إدارة الكهنة، القرابين، العبادة والشريعة.

إن محاولة فاتكا لاسترجاع تطور ديانة إسرائيل ومحاولات جراف لاسترجاع تطور مصادر التوراة الخمسة وضعتهما على نفس الطريق. أى أن الغالبية العظمى لشرائع التوراة، ومعظمها من القصص، لم تكن إلا جزءا من طبيعة الحياة اليومية في عصر موسى -ولا يعتقد أن موسى قد كتبها - ولا في أيام ملوك وأنبياء إسرائيل.ومن المؤكد أنه قد كتبها شخص ما عاش في نهاية عصر العهد القديم. اختلفت الردود حول هذه الآراء، وكان السلبي منها من جانب الدارسين الكلاسيكيين والنقاد على حد السواء، حتى دى فيته الذى اكتشف المصدر السمى بالكهنوتي. قيد رفيض قبول الافتراض القائل بأن معظم شريعة العهد القديم قد كتبت في قترة متأخرة وزعم أن الافتراض القائل بأن معظم شريعة العهد القديم قد كتبت في قترة متأخرة وزعم أن باطل. أشار الباحثون الكلاسيكيون إلى أنه وفقا لهذا الافتراض قد عاش بنو إسرائيل بدون تشريع على مدى مدى الكافية وهي السنوات الأولى لقيام هذا التشريع، فهل يكون بدون تشريع على مدى مائة عام، ذلك بسبب بحث لشخص يدعي قلهاوزن.

برز يوليوس فلهاوزن (١٩١٤-١٩١٨) كشخصية كبيرة في مجال بحث العهد

القديم وتاريخه. وبنظرة إلى الوراء يصعب تحديد - على نحو واضح - المؤسس أو الأب الروحى لعملية بحث العهد القديم، فقد ساهم العديد في إعلاء البحث وارتقاءه ونسبت العديد من الكتب والمقالات التي اهتمت بهذه الدراسة إلى هوبز وسبينوزا وأستروك وأينهورن جراف أو فلهاوزن. وفلهاوزن نفسه أرجعه الى دى فيته، لكن بلا شك يحتل فلهاوزن مكانة خاصة في تاريخ هذا المجال.

استخدم فلهاوزن أعمال سابقيه وأضاف إليها أبحاثـا ودراسـات مـن عنـده. وكـان إسهامه في ذلك أنه أكمل هذه الأجـزاء معـا في وضوح ونظام. ولقـد وافـق فلهاوزن على استنتاج فاتكا حول تطور ديانة إسرائيل في ثلاث مراحل. كما وافق جراف الذي قال إن النصوص المختلفة كتبت في الأساس في ثلاثة عصور منفصلة. وهكذا وببساطة دمج الاستنتاجين معا،كما درس قصص العهد القديم والشرائع التي ظهرت في المصدر اليهوي والإلوهيمي وذكر أن هذين المصدرين يعكسان حياة ديانية بني إسرائيل في المرحلة الطبيعية، وقال إن القصص والشرائع في سفر التثنية تعكس حياة المرحلة الروحانيـة والأخلاقيـة في ديانـة إسـرائيل، كما حـدد أيضا أن المـدر الكهنوتي يدفعه تطور المرحلة الكهنوتيــة / التشريعية، وأظهر مميزات كل مرحلة وعصر بحرص شديد على امتداد النص في كل مصدر من الصادر، وأضاف لذلك دراسة الوسيلة التي عكس فيها كل مصدر رؤية مختلفة للديانة: (كيف كانت مكانة رجال الدين فيه، أنواع القرابين، أماكن العبادة، أي أعياد دينية تم الاحتفال بها)، كما درس الأجزاء التشريعية والأجزاء القصصية في أسفار موسى الخمسة وفي كل أسفار النبوة والتاريخ في العهد القديم.وقد كان عمله منطقيا وواضحا وحظي بانتشار واسع. كان أساس عمله ثابتا دائما نظرا لأنه لم يكن فيه مجرد تقسيم للمصادر وفقا للمعايير العادية (الازدواج، التناقض، وغيرهما فقد ربط نصوص مصدر العهد القديم في إطار تاريخي. وكانت النتائج قاعدة قوية لتطور البحث. بهذا أعطى نموذج فلهاوزن الإحابة الأولى عن السؤال: لماذا يوجد في العهد القديم مصادر مختلفة؟

تحول بحث العهد القديم إلى مجال عملى مقبول، عندما نجح الخلط فيه بين الدراسة التاريخية للنص وبين الدراسة الأدبية له. وأصبح هذا النموذج الذى يدرس التوفيق بين مصادر النصوص المختلفة (تخمين المصادر)، الأسلوب السائد في حقل البحث منذ ذلك الحين وحتى الآن، واليوم أيضاً فإنك لو أردت المعارضة فإنك تعارض نظرية فلهاوزن، ولو أردت أن تعرض نموذجا جديدا فعليك أن تقارن خصائصه بفلهاوزن.

#### الوضع الحالي

سادت في القرن ١٩ معارضة لهذه الأبحاث على أساس ديني، وقد عرفت نظرية "تخمين المصادر" في الدول المتحدثة بالإنجليزية وذلك بفضل عمل وليام روبرتسون

سميث، أستاذ دراسات العهد القديم في كلية الكنيسة الحرة باسكتلنده في أبردين، والمحرر لدائرة المعارف البريطانية، كتب العديد من المقالات في دائرة المعارف ونشر فيها أيضا مقالات لفلهاوزن، وتم تقديم روبرتسون للمحاكمة أمام الكنيسة، لكن على الرغم من ظهور براءته من تهمة الكفر المنسوبة إليه، إلا أنه قد أقيل من منصبه. كما كتب أيضا الأسقف الإنجليكاني جون كولنسو في جنوب إفريقيا، مؤلفات مشابهة في نفس الفترة، لذلك أطلقوا عليه لقب (الأسقف الشرير)، وقدم واضده على مدى عشرين عاما ٣٠٠ إنهام و إدانة.

أدت التغيرات في القرن التاسع عشر إلى تحول كبير في القرن العشرين، وكانت نقطة التحول مع نشر ما كتبه "بيوس الثاني عشر" Divino Afflante Spiritu عام ١٩٤٣. وقد بشرت هذه الرسالة بحقوق بحث ودراسة العهد القديم، وبذلك ألغيت المعارضة الشديدة لبحث العهد القديم والتي سيطرت على الكنيسة الكاثوليكية على مدى مئات السنين. وقد شجع البابا الباحثين للبحث عن معلومات عن واضعى العهد القديم من منطلق أن هؤلاء المؤلفين كانوا (وسائل التعبير الإنساني عن روح القدس) فوافق وقال :"فسروه، مع توخى الحذر المطلوب، وبدون إهمال النور النابع من البحث الجديد لتحديد الشكل الخاص والظروف التي عمل فيها المؤلف المقدس، والفرة التي عاشها، والمصادر المكتوبة أو التي بلغ بها شفهيا، وصوروا التعبيرات التي استخدموها". عنها المتشجيع البابوي نشرت مجلة "جروم بيبليكال كومنترى" الكاثوليكية والتي صدرت عام ١٩٦٨، التصريح التالي:

"ليس سرا أن الخمس عشرة أو العشرين سنة الأخيرة كانت تتميز بالتحول والتغير في كل ما يتعلق بالبحث الكاثوليكي للعهد القديم - التغير الذي أيدته السلطة في الخطاب البابوي Divino Afflante Spiritu للبابا "بيوس الثاني عشر". فإن نقد الأسس الأدبية والتاريخية التي كانت محل شك لفترة طويلة أصبحت اليوم مقبولة، بل ويقوم بها متخصصو العهد القديم من الكاثوليك، الأمر الذي أدى إلى اهتمام جديد بالعهد القديم في أرجاء الكنيسة والمساهمة الكبيرة في بحث العهد القديم وعلم اللاهوت الحديث والجهد الشيرك للتفاهم بين الدارسين الكاثوليك وبين غيرهم غير الكاثوليك".

كما ضعفت أيضا معارضة الدراسة النقدية للعهد القديم لدى البروتستانت. كما بدأ الدارسون النقديون دراسة العهد القديم في مؤسسات البحث الرئيسية في أوربا وبريطانيا العظمي، أما في الولايات المتحدة فقد بدأ الباحثون النقديون التدريس في المؤسسات البروتستانتية الهامة مثل: Yale،Harvard Divinity School Union، Princeton Theological Seminary،Divinity School

وقد قبلت أيضا الدراسة النقدية لنصوص العهد القديم ومؤلفيها في مؤسسات

Theological Seminary وغيرها.

#### من كتب التوراه

التعليم اليهودية. خاصة في Hebrew Union College والتي تعد مؤسسة حاخامية إصلاحية. وفي Jewish Theological Seminary وهي مؤسسة حاخامية محافظة مشهورة في نيويورك. كما درست هذه الموضوعات تدريجيا في جامعات كثيرة في أنحاء العالم.

اختلف الدارسون الحافظون، يهود ومسيحيون، حتى الجيل الأخير حول استخدام مصطلح "تخمين المصادر" في الدوائر العلمية والبحثية. وفي مقابل ذلك، يصعب اليوم العثور في العالم على باحث للعهد القديم يشتغل في هذه الموضوعات، يقول إن أسفار التوراة قد كتبها موسى أو مؤلف واحد أيا كان(٢)، بل يناقش الدارسون إشكاليات عديدة حول عدد المؤلفين الذين كتبوا هذا السفر أو ذاك، و يبحثون الزمن الذي تم فيه تنوين المصادر المختلفة ويهتمون بمسألة إلى أي مصادر تنتمي هذه الفقرة، أو فيه تنوين المصادر المختلفة من الارتياح أو الشك حول القدرة على استخدام غيرها؟ ويعربون عن درجات مختلفة من الارتياح أو الشك حول القدرة على استخدام تخمين المصادر كحل للمشاكل الأدبية أو التاريخية. لكن التخمين نفسه يستمر في كونه نقطة الانطلاق في كل بحث. ولا يوجد طالب جاد في دراسة العهد القديم لا يدرس هذه النقطة، ولا يوجد تفسير آخر يمكن أن نسميه تحديا لوثائق العهد القديم.

امتد التحليل النقدي للعهد القديم إلى ما وراء أسفار التوراة الخمسة واهتم بكل أسفار العهد القديم. فسفر إشعياء على سبيل المثال نسب إلى النبي إشعياء، الذي عاش في القرن الثامن قبل الميلاد وبالطبع فإن معظم الجزء الأول من السفر يناسب حقا هذا التقسيم. لكن الإصحاحات ٤٠ - ٦٦ من سفر إشعياء قد كتبها شخص آخر عاش بعد هذه الفترة بمائتي عام. وكذلك سفر عوباديا والذي يحتوي على إصحاح واحد فقط، قد دمج بين مؤلفين مختلفين. أما عين الأدوات الحديثة وأساليب البحث الجديدة فقد أدت في عصرنا هذا إلى ظهور اكتشافات كثيرة، فأساليب التحليل التاريخي لنصوص العهد القديم، وقياس ووصف صفات عبرية العهد القديم في عصورها المختلفة. وبتعريف بسيط، من المكن أن نحدد أن موسى عاش قبل فترة طويلة من تعدد روافد اللغة العبرية التي وردت في أسفار التوراة الخمسة، ويعتبر ذلك الاختلاف أكبر من الفرق بين لغة شكسبير في عصره والإنجليزية الحديثة اليوم. هذا وقد حدث منذ عصر فلهاوزن، تطور كبير في علم الآثار، الأمر الذي أدى إلى اكتشافات مهمة لها دور كبير في مجال البحث المرتبط بمؤلفي العهد القديـم. ً وسوف أناقش هذه الاكتشافات الأثرية المهمة في مضمون هذا الكتاب. وما زال لغز تأليف العهد القديم قائما بلا حل. وهذا ما يحبط الباحثين الهتمين بمختلف مشكلات العهد القديم. وتجربتي هي نموذج على ذلك. ففي سنوات دراستي بالجامعة، عندما تطرقت لأول مرة لمجال بحث العهد القديم، لم أعر هذا اللغز اهتماما، واهتممت فقط بموضوع النص ومضمونه وبدراسة التفسير الحالي- وليس بمشكلة من كتبه. لكن

كلما تعمقت أكثر وأكثر في العمل الأكاديمي للنص، اكتشفت أنه كان مهما للموضوع الذي أبحثه فكنت أعود إلى نفس المشكلة. فمثلا في الأيام التي كنت أعمل فيها على مشكلة أدبية، أردت معرفة لماذا يذكر النص الأقبوال بصورة معينة وليس بصورة أخرى؟ فلو تطرقنا مثلا إلى قصة العجل الذهبي وتفاصيلها في سفر الخروج، فالرب يقرأ الوصايا العشر لبني إسرائيل بصوت عال من السماء ومن وراء جبل الرب ويصعد موسى بعد ذلك بمفرده إلى الجبل كي يتلقى ألواح العهد المنقوشة على الحجر. وعندما يتأخر في العبودة يصنع الشعب العجل الذهبي وتقرب له العرابين وذلك الزعيم الذي يصنع العجل الذهبي هو (هارون) ألمتحدث عن موسى. وعندما يعود موسى ويرى العجل فيكسر الألواح بغضب ويحطم العجل الذهبي. ويسأل هارون!" ماذا صنع بك هذا الشعب حتى جلبت عليه خطية عظيمة " (الخروج ٢٢:٢٢) ويجيبه هارون أن الشعب طلب منه أن يصنع له إلها فيألقي بذهبهم في النار " فخرج هذا العجل" (الخروج ٣٢:٢٢).

والتساؤل الآن هو: ما الدافع وراء كتابة أي شخص لهذه القصــة؟ مــاذا حــدث فـي عالم الكاتب كي يدفعه إلى قص هذه القصة التي يكفر فيها بني إسرائيل بعد أربعين يوما فقط من سماع الرب يتحدث إليهم من السماء ؟ ولماذا يصف العجل الذهبي وليس ظبيا من البرونز أو ثعبانا من الفضة أو أي شيء آخر؟ لماذا يصف هارون، الذي كان وفقا للموروث الديني الكاهن الأكبر لبني إسرائيل بأنه زعيم للكفر؟ هل حدثت الأمور ببساطة بأن يحكى الكاتب الأحداث التي يعرفها؟ أو هل وقعت أحداث في عصــر الكاتب جعلته يتجه إلى هذا التصوير أثناء كتابته للقصة؟. وبينما كنت أعمل على مسألة أخلاقية تسائلت لماذا يأمر النص بالتصرف بطريقة وليست بأخرى. ففي سفر التثنية، على سبيل الثال، هناك قوانين حرب لها تفاسير أخلاقية هامة. وقانون يعفي الجبان من الخدمة العسكرية، وقانون آخر يمنع اغتصاب النساء الأسيرات، وهناك قوانين تمنح نساء الشعب المهزوم في الحرب فترة زمنية للحزن على موتاهم يمكن بعد ذلك اتخاذهن أزواجا، وان لم يحدث فيجب إطلاق سراحهن. في هذه الحالة، نجد انه من الضروري أن نفهم كيف نشأ هذا القانون؟ وكيف توصل من وضعه إلى هذه الصيغة العامة من إباحات و محظورات؟ و ماذا حدث في عالم العهد القديم كي يؤدي إلى وضع هذه القوانين وطاعة بقية الطائفة لها؟ لو كان الحديث عن مسألة لاهوتيـة لرغبت في معرفة لماذا يصف النص الألوهية كما يصورها؟ فأحيانا يصور العهد القديم الإلوهية كما لو أنها تتمزق بين العدل الإلهي وبين رحمة السماء. وهناك

<sup>\*</sup>خلافا لما بينه الله سبحانه وتعالي من أن السامري هو صانع العجل وإنما هارون نبيا معصوما مـن العيب والنقص فكيف بالشرك والكفر . ( أ.ح)



#### من كتب التوراه

صراع في العهد القديم بين القوة التي تدعو إلى "العقاب" وبين القوة التي تدعو إلى اللغفرة". هذه الأحداث والآراء المختلفة حول طبائع الإله في أزمنة وأماكن مختلفة في عالم العهد القديم، كان لها نصيب في صياغة الفكرة القوية والمدهشة حول العلاقة بين الإله والبشر؟ يحتمل أن الأسئلة التاريخية هي أكثر جدية. فإذا كان شخص ما مهتم بتصويرات العهد القديم، فهو ملزم بالاهتمام بزمن المؤلف وهل كان المؤلف شاهدا على الأحداث التي يصورها أم لا؟؟ وإن كان غير ذلك فما هي مصادره وماذا كان يهدف من وراء ذلك؟ وهل كان كان المائة أم امرأة أم ومن أيد ومن عارض؟ ومن أين على اتصال ببلاط الملك أم كان من بسطاء الشعب؟ ومن أيد ومن عارض؟ ومن أين

كان البروفيسور فرانك موركروس أستاذى في جامعة هارفارد. وفي السنة الثانية من دراستي أجرى قسم لغات وحضارة الشرق الأدنى القديم حلقة دراسية (سيمنار) وقد قرر المشاركون فيه مراجعة نص أسفار التوراة الخمسة من بدايته، دون الالتفات إلى نظرية تخمين المسادر أو أى تخمينات أخرى، ودراستها بطريقة موضوعية، عن طريق الدراسة الدقيقة للنص نفسه، وإلى أى اتجاه تؤدى الحقائق. وفي نفس اليوم التقيت بالبروفيسور كروس وطلبت منه أن يكون مشرفا على بحث لى، فاقترح على أن نقوم بما قاموا به في تلك الحلقة الدراسية، وبذلك وجدت نفسي أهتم بالمسالة الخاصة بشكل نص العهد القديم. وفعلا عملنا من البداية وراجعنا النص الكامل لأسفار التوراة الخمسة، دون الأخذ في الاعتبار نظرية المصادر وكلما تقدمنا درسنا النتائج، ومن تلك اللحظة وهي لا تتركني وتستمر في إثارة فضولي طوال الوقت.

أتمنى أن أنجح في هذا الكتاب في المساهمة في حل هذا اللغز. وإنى أدافع فيه بشكل كبير عن النموذج الذي طوره الباحثون في القرون الأخيرة. كما سأحاول أن اعرض دلائل جديدة أؤمن بقدرتها في تقوية هذا النموذج. وفي المواضع التي أخالف فيها الدارسين الذين سبقوني وأحيانا بعض أساتذتي، سأوضح هذا جيدا وسأقدم الدلائل عليها. والتجديدات التي أريد أن أقدمها هي:-

أن أكون دقيقا جدا في كل ما يتعلق بتوضيح من هم مؤلفو العهد القديم، ومحاولة تحديد الفترة التي عاشوا فيها ومكان عملهم وإلى أي جماعات ينتمون، وما مدى قربهم من الشخصيات والأحداث التاريخية، ومن عارضوا ومن أيدوا، وماذا كانت دوافعهم السياسية والدينية في كتاباتهم. أود كذلك أن ألقى الضوء على العلاقات التي سادت بين المؤلفين المختلفين، وهل عرف أحدهم الآخر؟ على ما يبدو أن إجابة ذلك هي: الإيجاب، ولقد كان لذلك أكبر الأثر على الطريقة التي أختتم بها العقد القديم. كما أود إيضاح سلسلة الأحداث التي أدت إلى وجود كل النصوص في بناء واحد. وسوف تكشف هذه الحقائق شيئا ما عن الطريقة التي تم بها قبول هذا

#### من كتب التوباه

البناء كعهد قديم، وفى حالة واحدة على الأقل أريد أن أضع تحديا أمام معظم الباحثين، وذلك من خلال التساؤل حول هوية واحد من مؤلفى العهد القديم، متى عاش، ولماذا كتب؟ وفى مناقشتى لقصص العهد القديم، أريد توضيح لماذا كتبت كل قصة بشكل معين، وما علاقتها بالتاريخ وبالفرّة التى كتبت فيها؟

من الجلي أنه من الصعب أن نستعرض كل العهد القديم في كتاب واحد، لكنني سأعمل على الأسفار التي تشكل لب قصة العهد القديم (أحد عشر سفرا)، كما سأتطرق إلى الكثير من الأسفار الأخرى، وسأحاول مناقشة آثار هذه الاستنتاجات على كل العهد القديم. وأرى أن أفضل طريقة يجب أن أبدأ بها هي استرجاع صورة عالم العهد القديم، كلما أمكن معتمدا على الاكتشافات الأثرية و على القراءة الدقيقة لفصول التاريخ في العهد القديم، بهدف تحديد أى جزء من العهد القديم له قيمة تاريخية في كل فترة من هذه الفترات. وستكون الخطوة الأولى هي محاولة تحديد المؤلفين الذين كتبوا في كل فترة، ودراسة إلى أى مدى أثرت الشخصيات والأحداث في هذه اللحظة التاريخية على الطريقة التي تم بها وضع العهد القديم. وفي النهاية من المكن أن نعود إلى ما يثير فضولي وهو، ما هو أثر هذه النتائج على الطريقة التي نفهم بها، ونقدر بها، ونستخدم بها العهد القديم في هذه الأيام؟.

#### هوامش المقدمة:

- (۱) يحكى سفر التثنية أن موسى كتب "كتاب التوراة" قبل وفاته وأن كتاب التوراة وضع في تابوت العهد الذي حفظت فيه أيضا ألواح العهد. لا يذكر سفر التثنية إن كان كتاب التوراة قد ضم نص الأسفار الخمسة (التثنية ٩٠٣١ ، ٢٤- ٢٦). فكلمة التوراة من المكن أن تستخدم هنا بالفهوم العام لكتاب التعليمات.
- (۲) يطلق الكثيرون على أنفسهم لقب باحثي عهد قديم. أنا أقصد هؤلاء المؤهلون لغويا وأثريا لدراسة العهد القديم كما يكون على دراية بالأدب والتاريخ لبحث مشكلاتهم. وكذلك الرجال الذين يلتقون ويتناقشون ويتجادلون حول أفكارهم وأبحاثهم مع دارسين آخرين في الدوريات.
  - (٣) المؤلف كان ذكرا. كما سنرى بعد ذلك.

## الفصل الأول العالم الذي أوجد التوراة ٧٧٢-١٢٠ قبل اليلاد

#### مدخل

إن الأرض التى ظهر فيها العهد القديم صغيرة، تمتد بطول الساحل الشرقى للبحر المتوسط، وهى تعتبر نقطة الالتقاء الطبيعية بين القارات الثلاث، إفريقيا، أسيا، أوروبا. فى هذه الأرض تنوع مدهش فى الحيوان والمناخ والنبات وبعض الميزات الطبوغرافية. وفى شمال شرق البلاد توجد بجيرة مياه عذبة ، رائعة الجمال، وهى بحيرة طبرية. يصب نهر الأردن فى هذه البحيرة ثم يخرج من جنوبها إلى البحر الميت الذى يختلف تمام الاختلاف عن البحيرة. فمياهه ثقيلة وعالية الملوحة وتحيطه صحراء كبيرة.

وفي الروايات القديمة كانت هذه النطقة ذات يوم منطقة خصبة وجميلة صالحة للسكن، لكن سكانها الذين عاشوا فيها كانوا فاسدين حتى أمطر الله عليهم النار والكبريت وحول المكان إلى قفر غير صالح للعيش. أما القسم الشمالي من البلاد فهو خصب به الكثير من السهول والهضاب والأودية أما وسط البلاد ففيه منخفضات وسواحل بطول البحر المتوسط في الغرب. والجبال والهضاب في الشرق. أما القسم الجنوبي من البلاد فمعظمه صحراء ويسوده طقس حار رطب خاصة في فصل الصيف وأكثر حفافا في الجبال والمناطق الصحراويية. أما في فصل الشتاء فيكون الطقس بارد في الجبال وتتساقط الثلوج أحيانا. بلاد رائعة يستطيع سكانها مشاهدة حمال الطبيعة الخلابة فكل هذا على مر مي البصر .وكما أن الطقس مختلف ومتنبوع وكذلك كان سكانها. فيذكر العهد القديم شعوبا من أصول مختلفة، سكنت هذه البلاد منها: الكنعانيون، الحيثيون، الأموريون، الفريسييون، والفلسطينيون وغيرهم، كما كانت هناك أيضا شعوب سكنت حول المنطقة وراء حدود البلاد. ففي الشمال كان الفينيقيون، الذين يرجع اليهم الفضل في اكتشاف الأبجدية. وبطول الحدود الشرقية للبلاد عندما نهبط إلى الجنوب نجد السوريين والعمونيين والمؤابيين والأدوميين، وبالطبع كان هناك العبرانيون الذين شكلوا، ابتداء من القرن ١٢قيل الميلاد أكبر تحمع بين الشعوب التي تسكن داخل البيلاد، وتحكي معظم قصص العهد القديم عنهم. ولقد كانت تمر البلاد بطريق التجارة بين إفريقيا وأسيا، ويتضح تأثير مصالح مصر وبلاد النهرين على البلاد. أما السكان فقد كانوا من القرويين والمدنيين

#### منه كتب التوراه

على حد السواء: يصعب تقديرهم بأى نسبة لكن يتضح أن سكان المدن كانوا أبرز من باقى السكان.ولقد مرت بالبلاد عصور من الازدهار وعصور من التدهور والأزمات. ومرت عصور كان لسكان البلاد فيها القوة والتأثير السياسى الكبير كما كانت هناك عصور عاشوا فيها تحت وطأة الاحتلال الأجنبى، كما كانت هناك عصور سلام وعصور حرب.وكانت الديانة السائدة في الشرق القديم هي الوثنية. لكن ليس بالضبط ديانة عبادة الأوثان كما اعتقد البعض ذات مرة. فقد كشف التطور الكبير في علم الآثار في مئات السنين الأخيرة هذا العلم أمامنا ومنحتنا الاكتشافات الأخيرة القدرة على الفهم وإعادة النظر من جديد في فكرة الديانة الوثنية.

ففى حفريات نينوى فقط - من أعظم الاكتشافات الأثرية على مر العصور \_ تم العثور على 0 ألف لوح ، وهى مكتبة ملك أشور. وفى المدينة الكنعانية الأوجاريتية تم اكتشاف ٣ آلاف لوح آخر ، ومن خلال هذه الألواح نستطيع أن نقرأ تسابيح الوثنيين وصلواتهم وأساطيرهم كما نستطيع أن نعرف أماكن عباداتهم وأن نرى كيف صوروا آلهتهم في أعمال فنية.

كانت الديانة الوئنية قريبة من الطبيعة عبد فيها الناس القوى الكونية العليا مثل السماء ، العواصف ، الشمس والبحر ، الخصوبة والموت. أما التماثيل والصور التى كانوا يضعوها فقد كانت بمثابة أيقونة فى الكنيسة ، حيث كانوا يصورون الإله أو الآلهة فى التماثيل حيث كانت تعطى المصلى الشعور بحضرة الآلهة كما تبعث المجد والاحترام للآلهة وربما تعطى الإنسان الإحساس بقرب الإله. لكن كما يوضح النص البابلى فإن هذه التماثيل لم تكن الآلهة. وأول إله وثنى فى المنطقة (والذى كان من الملووض أن يكون للعبرانيين) هو إيل. كان إيل ذكرا أبويا حاكما وليس مثل الإله الآخر الذى كان فى المنطقة (الإله هادو الرياح العاصفة) (الأنه لم يكن منحازا لأحد قوى الطبيعة . فهو يجلس على رأس مجلس الآلهة وينفذ قراراتهم.

كان إله إسرائيل يهوا <sup>(1)</sup> وكان هو أيضا ذكرا وأبويا وحاكما لا ينحاز لأحد قوى الطبيعة، وبدلا من تصويره ووصفه بمصطلحات طبيعية أو أسطورية فإن بنى إسرائيل تعاملوا معه بمصطلحات تأثيره في التاريخ كما سنرى بعد ذلك.

تحدث بنو إسرائيل العبرية أما اللغات الأخرى التى كانت منتشرة فى المنطقة: الفينيقية، الكنعانية (الأوجاريتية)،الآرامية، المؤابية، وكلها من أسبرة اللغات السامية.ولقد كانت للغة العبرية ولكل واحدة من هذه اللغات أبجدية. كتبوا الوثائق على ورق البردى ووقعوها بأختام غائرة من القطران كما كتبوا أيضا النصوص على جلود الحيوانات وألواح الحمر ونقشوها أحيانا على الصخر أو الطين. كما كتبوا اللاحظات القصيرة على بقايا الخزف.



سكن الناس في منازل مكونة من طابق واحد أو اثنيين خاصة في المنازل الحجرية، كان البناء في المدن مزدحما، وامتازت بعض المدن بأنظمة المياه المتطورة التي اشتملت على المجارى المائية الطويلة تحت الأرض والآبار الكبيرة لجمع المياه. كما وجد في بعض المنازل نظام المواسير. وأحاطت الأسوار الحصينة المدينة . أما الطعام فقد أكل الناس لحم البقر والضأن والطيور. كما أكلوا الخبز والخضراوات والفاكهة ومنتجات الألبان وشربوا الخمر والبيرة كما صنعوا الفخار والقدور والأواني بأحجامها الختلفة. أما المعادن التي استخدموها فقد كانت الحديد والبرونز والفضة والذهب. كما عزفوا الموسيقي (ولم يضعوا عمامة على رؤوسهم كشأن العرب أو كما نرى في الأفلام المستوحاة من العهد القديم).

هناك الكثير من الروايات عن العصر العبرى ، قبل التاريخ، عصر الآباء وتجربتهم كعبيد في مصر وتنقلاتهم في صحراء سيناء لكن لسوء الحظ لدينا قليل من المعلومات الأثرية عن هذه الفرّة وليس هناك أي مصادر قديمة أخرى أول فرّة نجد فيها الشواهد الكافية لرسم صورة واضحة عن الحياة في طائفة العهد القديم، هي القرن الثاني عشر قبل الميلاد، وهي الفرّة التي ارتكز فيها بنو إسرائيل في المنطقة.

تركزت الحياة السياسية لبنى إسرائيل فى هذه الفترة حول السبط وطبقا لرواية العبهد القديم فقد كان هناك ثلاثة عشر سبطا وكان الفرق بينهم من ناحية الحجم واضحا. وكان لاثني عشر سبطا منهم حدود جغرافية محددة والسبط الثالث عشر هو سبط لاوى - هو سبط الكهنة -الذي سكن أبناؤه فى مدن الأسباط الأخرى وكان لكل سبط زعماؤه المنتخبون.

هناك بعض الأشخاص مكنتهم مواهبهم وصفاتهم الخاصة من التأثير الكبير في داخل السبط وخارجه في بعض الأسباط الأخرى، وكان هؤلاء من القضاة والكهنة، ولم تكن وظيفة القاضي هي الجلوس في المحكمة فقط بل كان أيضا قائدا للجيش في أوقات الحروب، وكان للقاضي الكثير من الصلاحيات، والقاضي من المكن أن يكون رجلا أو امراة، في حين أن الكهنة من الرجال فقط، وكما ذكرنا فقد كان الكهنة من سبط لاوى وكانت وظيفتهم تورث، وكانوا يخدمون في الأماكن القدسة ويقيمون الطقوس الدينية والتي تظهر في تقديم القرابين، وفي مقابل خدماتهم كان يحصل الكهنة على نصيبهم من العشور والقرابين، ومن الشخصيات الهمة الأخرى في الطائفة: النبي، والنبي ليس وظيفة رسمية وليس منصبا مثل القاضي أو الكاهن، فأى شخص من أى طبقة من المكن أن يكون نبيا. فالنبي حزقيال كان الكاهن، فأى شخص من أى طبقة من المكن أن يكون نبيا. فالنبي حزقيال كان الجذر (ن ب ا) أى تنبأ ومعناه قراءة وتلاوة الوحي. وكان أنبياء بني إسرائيل من الرجال والنساء واعتبروا أنفسهم مكلفين من الإله بالقيام بمهام خاصة من أجل صالح

#### من كنب التوباه

تمكن من الفرار. حكم شاول حتى مقتله في معركة ضد الفلسطينيين. وبعد وفاته اقتسما اشبعل وداود الملك، فحكم أشبعل شمال البلاد وحكم داود سبطه يهوذا . واغتيل أشبعل وأصبح داود ملكا على كل البلاد من الشمال إلى الجنوب. وفي هذه المرحلة المبكرة من تاريخ بني إسرائيل نستطيع أن نرى الصراع بين الملك والكاهن وبين الملك والملك وسيصبح لهذا التفاعل السياسي فيما بعد دور رئيسي في تدوين العهد القديم.

يعد داود شخصية رئيسية في قصص العهد القديم وهو الوحيد الذي يقرب تأثيره من تأثير موسى وذلك لأسباب عديدة منها الحجم الكبير من المصادر في العهد القديم الذي يهتم بداود مقارنة ببقية الشخصيات الأخرى، فلدينا نص مطول معروف بـ(تاريخ ملك داود)في سفر صمونيل الثاني. وهو عمل مكتوب بموهبة أدبية كبيرة ونموذج ممتاز لكتابة التاريخ لأنه ينتقد بوضوح البطل وهذه ظاهرة غير مألوفة لدى ملوك الشرق الأدنى القديم. وثانيا: يظهر داود كشخصية غير عادية فلو كان نصف ما ذكر عنه في العهد القديم صحيحا فإن حياته تعتبر حياة غير عاديسة سواء على المستوى الشخصي أو المستوى السياسي (وكلاهما غير منفصلين)،وثالثا: كون داود مؤسس أسرة ملكية استمرت لفرة زمنية طويلة. وأسرة منفصلين)،وثالثا: كون داود مؤسس أسرة ملكية استمرت لفرة زمنية طويلة. وأسرة داود الملكية كانت أطول أسرة في تاريخ دول العالم. ومن هنا جاء مصدر الرواية المسيحانية في اليهودية والنصرانية بأنه سيكون هناك دائما نسل لبيت داود في أوقات المسيحانية مي العالم.

#### ملك داود

من الأمور التى جعلت شاول المرشح المناسب لأن يكون أول ملك على إسرائيل هو كونه من سبط بنيامين. وهو سبط صغير من الناحية الجغرافية لا يشكل تهديدا على الأسباط الأخرى. لكن داود في المقابل كان يشكل تهديدا من هذا القبيل حيث جاء من أكبر سبط وهو سبط يهوذا. و بكونه سياسيا محنكا اتخذ داود إجراءات مختلفة من أجل تقوية الوحدة القومية.

ففى البداية نقل العاصمة من الخليل، المدينة الأولى فى يهوذا إلى القدس من خلال استخدام إستراتيجية هامة. ولقد تسلق محاربوه الحفر العمودية للأنفاق لتزويد المدينة بالمياه، ويحتمل ان تكون هذه الحفر هى المعروفة اليوم باسم حفر وارن (على اسم عالم الآثار الإنجليزى الذى اكتشفها حيث تم تنظيفها وفتحها أمام الجمهور عام 1940). وحتى احتلال داود لها، كانت القدس فى أيدى اليبوسيين ولم تنتم إلى أي من أسباط إسرائيل. لذلك اختارها داود عاصمة له ومنع بذلك تفضيل أحد الأسباط على الأخرين. كما خفف من الانطباع بأنه ينوى تفضيل سبط يهوذا على بقية الأسباط إلى جانب أن القدس تقع فى وسط البلاد بين الشمال والجنوب.

أما الخطوة التالية فقد كانت تقوية تمثيل أسباط الشمال والجنوب في مملكته الجديدة. وعين كاهنين كبيرين في القدس واحدا من الشمال والثاني من الجنوب على غرار تعيين الحاخامين الرئيسيين في إسرائيل اليوم واحد سفارادى والآخر إشكنازى. وكان أيضا تعيين الاثنين من كبار الكهنة من أجل تهدئة قطاعات البلاد المنفصلة وتوحيدها، كان الكاهن الأكبر من الشمال هو إبياثار وهو الكاهن الذي نجح في الفرار من مذبحة الكهنة التي قام بها شاول في شيلو، أما الكاهن الأكبر من الجنوب فهو صادوق، الذي حاء من الخليل العاصمة السابقة لداود، كان صادوق الكاهن وأصحابه كهنة الخليل يعتبرون من نسل هارون الكاهن الأكبر والأول في إسرائيل.

إن تعدد الكهنة الذى قام به داود لم يكن الحل للتفاهم بين الشمال والجنوب فقط بل للتفاهم بين الساسية الكبيرة فقط بل للتفاهم بين العائلتين القديمتين من الكهنة ذات الأهمية السياسية الكبيرة نسل موسى ونسل هارون. ومن الأعمال الأخرى لتوحيد مملكته تزوجه الكثير من النساء من مناطق مختلفة من الملكة ومالذلك من أهمية سياسية، حيث قويت الروابط الاجتماعية بين كل هذه المناطق وبين الأسرة الملكية.

ومن الأعمال المهمة لداود تأسيسه لجيش متمرس. وكان من بين هذا الجيش جنود من الأجانب(الكرتيم، الفلتيم، الحيثيين.) كما استخدم هذه القوة في الحراسة الخاصة والحفاظ على أمنه وعلى قائد جيشه. بذلك ألغى داود اعتماده على الأسباط من أجل جمع قوة بشرية للخدمة العسكرية في أوقات الأزمات وهكذا حل مشكلة كيم ة للأسرة الملكية.

لقد تتابعت نجاحات داود العسكرية فسيطر على أدوم و مؤاب وعامون وسوريا ومن المحتمل على فينيقيا أيضا. فقد بنى مملكة امتدت من وادى مصر (وادى العريش) وحتى نهر الفرات في أرام النهرين. كما أحضر تابوت العهد والكهنة الكبار إلى العاصمة القدس وحولها إلى مركز ديني وسياسي للملكة وأصبح لملكته كيان سياسي له أهمية كبيرة في العالم القديم.

#### الأسرة الملكية

لكى نناقش كيف خلقت الأحداث والشخصيات العهد القديم فعلينا أن نتعمق في الأسرة الملكية والعلاقات بين أبنائها والصراعات والمعاهدات السياسية. لقد أثر ذلك كله على سير التاريخ، ومن ثم على شكل العهد القديم. أدى كثرة زواج داود إلى كثرة الإنجاب مما أدى إلى وجود الكثير من الأخوة والأخوات غير الأشقاء. كان الابن الأكبر لداود ووريثه هو إمنون. وكما هو مذكور في تاريخ ملك داود وفي أحد التصويرات الكلاسيكية في كل العصور نجد أن إمنون يغتصب أخته غير الشقيقة

تمار ثم يرفضها بعد ذلك. وكانت تمار ابنة داود من أميرة من بلاد جاشور (في المجولان) فينتقم أخوها أبشالوم لها ويقتل إمنون. إن قتل إمنون على يد أبشالوم ليس انتقاما فقط لشرف أخته بل ويتحول إلى مطالبة بالعرش. وهكذا تسير الأمور في السياسة الملكية: فإنه لا يمكن الفصل بين العلاقات الأسرية والسياسة.

وسرعان ما يتمرد أبشالوم على أبيه ويسانده قادة الجيش لكن جيش المرتزقة كان يتبع داود فانتصر المرتزقة وقتل أبشالوم. في أواخر أيام داود طالب اثنان من أبنانه بالعرش وهما: أدونيا أحد كبار أولاده وسليمان ابن "بيئشفع" زوجبة داود المحبوبة. وكان لكل منهما مؤيدوه في القصر. فقد أييد أدونيا الامراء وقادة الجيش والقادة الذين هم قادة الأسباط، أما سليمان فقد أيدته أمه بيئشفع والنبي ناتان. وكلاهما له التأثير الكبير على الملك، كما أيد سليمان قائد جيش المرتزقة. ولكن كان هناك شخصيتان لهما النصيب الأكبر في معاهدات ودسائس القصر، وبعد فترة كان لهما دور كبير في التاريخ التوراتي وفي قصص العهد القديم، وهما الكاهنان إبياثار كاهن الشمال الأكبر الذي جاء من شيلو وكان على ما يبدو من نسل موسى وكان يساند أدونيا، أما الثاني فهو صادوق كاهن الجنوب الأكبر وهو من الخليل عاصمة سبط يهوذا وهو على ما يبدو من نسل هارون وقد ساند سليمان.

أما داود وبتأييد من حيش المرتزقة فقد اختار سليمان وبذلك فاز سليمان بدون قتال، وبعد موت داود أمر سليمان بقتل أخيه أدونيا ويؤاب قائد الجيش الذى أيده، لكن سليمان لم يكن يمكنه التخلص بسهولة من إبيائار الكاهن فلم يكن باستطاعة الملك قتل كاهن بارز، ورغم ذلك فإنه لم يكن يعاني من وجود معارضين لحكمه، لذلك طرد سليمان إبيائار من الكهانة في القدس بل من القدس نفسها ونفاه إلى ضيعة في قرية صغيرة تدعي عناتوت قريبا من القدس).

#### ملك سليمان

عرف الملك سليمان بحكمته، فقد برزت شخصيته في العهد القديم كحاكم لملكة قوية ومزدهرة، و نبعت إنجازاته من موهبته السياسة والاقتصادية وليس فقط من استخدام القوة العسكرية كداود أبيه. وقد شابه سليمان أباه في سياسة الزواج، كما تاجر مع إفريقيا واسيا وذلك من خلال استغلاله لموقع مملكته. وجمع كميات ضخمة من الذهب والفضة. وبني الهيكل في القدس ووضع في داخله تابوت العهد وبذلك ازدادت أهمية مكانة العاصمة القدس كمركز ديني لإسرائيل.

لم يكن الهيكل كبيرا في مقاييسه فقد كان طوله ٦٠ ذراعا وعرضه ٢٠ ذراعا ولا توجد أهمية لحجم الهيكل لأنه لم يسمح لأى شخص غير الكهنة بدخوله، فقد كانت تجرى الطقوس وتقدم القرابين في الفناء عند مدخل الهيكل. وكان أهم ما

يميز الهيكل هو شكل البناء والمحتويات وجدرانه من أخشاب الأرز وينقسم من الداخل إلى قسمين : حجرة خارجية تسمى الهيكل وحجرة داخلية تسمى قدس الأقداس وقـ د كان قدس القداس مكعبا كاملا طوله وعرضه وارتفاعه ٢٠ ذراعا، وكان فيه الكروبيم المصنوعة من خشب الزيتون المطلى بالذهب (وهي عبارة عن جسد يشبه أبا الهول برأس ادمي يستند على أربعة قوائم ولها أجنحة مثل الطيور)ولم تكن هذه الكروبيم ألهة ولكن استخدمت كعرش ليهوا الذي حل عليهم ملكوته الخفي، ويوجد تحت أجنحة الكروبيـم فـي وسط الغرفـة تـابوت العهد، وقـد بنـي سـليمان إلى جــوار الهيكل عددا من الباني منها قصر كبير لنفسه (أكبر من الهيكل) كما بني العديد من الحصون العسكرية في أنحاء الدولة. ويصف العهد القديم سليمان كحاكم كبير في الشرق القديم،ولفهم هذا العالم ومشاكله السياسية يجب أن نعرف جغرافية البلاد كذلك بجب أن نحاول الوصول إلى تصور للقوى السياسية والاقتصادية التي كانت أنذاك، لذلك فمن الضروري الإطلاع بحذر شديد فيما يعتبره الكثيرون أجزاء مملة جدا في العهد القديم؛ قوائم من مساحات الأراضي، خطط البناء، ملاحظات على التطور السياسي في البلاد المجاورة.كان أفضل تحليل لهذه المادة لباحث العبهد القديم الأمريكي"باروخ هالفرن" .والتي ساهمت في بعض استنتاجاتي حول مسألة من كتب العهد القديم من خلال استخدام ملاحظاته في التاريخ السياسي المصور في العهد القديم.

ان تحليل هـالفرن للعالم السياسي لملك سليمان يبدو رائعا، حيث أنه قـد كتبه عندما كان طالبا فـى العشرين مـن عمـره فـى جامعة هارفارد عـام ١٩٧٢، وأثبت أن السياسة الداخلية والخارجية لسليمان هـى التي قـد هـدت وحدة الملكة.

### من دولة واحدة إلى دولتين

تجدر الإشارة الى أن البلاد كانت منقسمة فيما مضى إلى دولتين: الأولى فى الشمال والثانية فى الجنوب وأن الملكة الشمالية كانت تتكون من أسباط منعزلة والتقسيم القديم للأسباط لم يلغ تحت حكم داود وسليمان، وكذلك ذكرى استقلال الشمال. لقد أدت الخطوات السياسية لسليمان إلى الإحساس بالغربة لدى أسباط الشمال بدلا من تشجيعهم وتأييدهم، وأول مثال على ذلك : إبعاد زعيم الطائفة الشمالية الكاهن الأكبر إبياثار عن القدس.

والمثال الثانى: فرض الضرائب على جميع السكان فى الشمال والجنوب حيث يرى هالفرن أن دراسة قائمة برامج البناء لدى سليمان تشير إلى أن كل نفقات الحماية العسكرية فى الجنوب كانت تزيد عن الشمال، فقد زود سليمان أبناء سبطه يهوذا بكل وسائل الدفاع ضد تهديد مصر، بينما استطاعت سوريا وفي عهده الخروج عن مملكته ولم يقم سليمان بالدفاع عن أسباط الشمال من التهديد الحقيقي لسوريا،

وبذلك نجد أن أبناء الشمال هم الذين دفعوا ثمن الدفاع عن الجنوب. من النماذج الأخرى لسياسة سليمان تجاه شمال البلاد، إنه من أجل ضرورة بناء الهيكل والقصر في القدس حصل سليمان على مساعدة من آباء زوجاته، (حيرام ملك صور والفينيقيين) فقد أمده حيرام بأشجار الأرز من لبنان و١٢٠ سبيكة ذهبية وزن الواحدة والفينيقيين) فقد أمده حيرام بأشجار الأرز من لبنان و١٢٠ سبيكة ذهبية وزن الواحدة البلاد بها ٢٠ مدينة. من هنا نرى أن عملية بناء العاصمة كانت على حساب أهل الشمال وكانت هناك خطوة واحدة في سياسة سليمان أضرت بشدة ببناء الأسباط حيث تم تقسيم البلاد إلى ١٢ منطقة إدارية) والزمت كل منطقة بتقديم الطعام للقصر في القدس لمدة شهر في العام. وعين سليمان بنفسه ١٢ ممثلا لهذه المناطق، وقد كان هذا التقسيم الجديد غير عادل فخلق عدم توافق أمام الإدارة السبطية. وكانت هذه الاثنا عشرة منطقة في الشمال فقط بينما تم استبعاد يهوذا الجنوب من هذا الأعباء.

وإن كان كل هذا لم يقنع السكان أن ملكهم ينوى إقامة حكم مركزي فى القدس، فقد جاء سليمان وانتهج سياسة اقتصادية جديدة لم تترك أى شك حول نواياه، فقد فرض ضريبة عمل -وهى فرض على كل مواطن أن يقوم بالعمل لمدة شهر لصالح الحكومة- وكان من الصعب على بنى إسرائيل استيعاب هذا القانون حيث أن لبني إسرائيل ذكريات عن التحرر من العبودية فى مصر إلى الحرية فى الأرض المقدسة.

ولدينا تصويران يشهدان على المرارة التى أثارها هذا القانون، الأول لأحـد كاتبي سفر الخروج، فهو لا يستخدم الاسم العادى "مسخرين" لذكر المراقبين المصريين لبنى اسرائيل العبيد فى مصر لكن باسم "رؤساء تسخير" (خروج ٢٠١). وسوف احدد كاتب هذه الكلمات فى الفصل القادم فهو لم يكن من أصدقاء الأسرة الملكية.

والتصوير الثانى هو لحادث وقع فور موت سليمان، فإنه على الرغم من عدم رضى الشماليين عن سياسة سليمان فقد كان سليمان من القوة الكافية للحفاظ على وحدة مملكته. ففي أيام ملكه لم ينسحب من المملكة أسباط الشمال، لكن بعد وفاة سليمان خلفه على العرش ابنه رحبعام الذي لم يستطع الاستمرار في الحفاظ على وحدة المملكة ، وخرج رحبعام إلى نابلس ،فسأله زعماء الشمال إن كان سيتبع سياسة أبيه فأجاب رحبعام بالإيجاب حينئذ انفصل عنه أسباط الشمال حيث أزعجهم ذلك حدا حتى أن عملية التمرد الأولى كانت رجما حتى الموت لأحد موظفي رحبعام وهو وزير ضرائبه، وبذلك أصبح رحبعام ملكا ليهوذا فقط.

أما باقى إسرائيل فقد اختارت يربعام ملكا وبذلك تم تقسيم مملكة داود إلى مملكتين اسرائيل في الشمال ويهوذا في الجنوب. وعلينا أن ندرس بتعمق الحياة هناك خاصة الحياة الدينية للمملكتين حينئذ سنستطيع ان نحدد اثنين من مؤلفي العهد القديم.

### إسرائيل \*ويهوذا

إن الشبه بين اسمى الملكين رحبعام ويربعام ليس مصادفة ، فالاسمان فى اللغة العبرية يعربان عن تطلع إلى زيادة واتساع الشعب ، فعلى ما يبدو ان كل ملك قد اختار اسما للعرش أعرب فيه عن رغبته فى زيادة نصيبه بما قد شكل يوما المملكة الموحدة. حكم رحبعام من القدس ، مدينة داود، أما يربعام فقد اختار نابلس كعاصمة للمملكة الشمالية.

لقد كان للتقسيم السياسي للبلاد إلى قسمين أثار بعيدة المدى على الديانة التي لم تكن منفصلة عن الدولة. فقد كانت القدس العاصمة السياسية والمركز الديني في البلاد، أما يربعام ملك إسرائيل فقيد كان في موقيف صعب بسبب ذلك. واستطاعت كل من إسرائيل ويهوذا تشكيل مملكتين منفصلتين لكن دينهما ظل دينا واحدا، فعبد كلاهما يهوا، وتمسكا بنفس العقيدة وبنفس رواية الآباء عن العبودية في مصر والخروج منها والوقوف في جبل سيناء. وكان الهيكل وتابوت العهد والكاهن الأكبر في القدس أي أنه على الأقل في الأعياد والمناسبات الأخرى تدفق الكثير من رعايا يربعام عبر الحدود إلى يهوذا حاملين معهم بعض منتجاتهم من حيوانات وثمار وقرابين، وكانوا يذهبون إلى مدينة الملك داود ويصلون ويقدمون القرابين في هيكل سليمان ويرون الملك رحبعام في وسط هذا النشاط. ولم يعط بالطبع هذا النظر للملك يربعام الإحساس بالاستقرار.

لم يقم يربعام بخلق دين جديد كى يمنع شعبه عن الحج إلى القدس ولكنه كان يمكنه محاولة إعطاء مملكته صيغة قوية لنفس الدين وقد فعل ذلك .استمرت مملكة إسرائيل مثل مملكة يهوذا في عبادة يهوا لكن يربعام أقام مراكز دينية

<sup>&</sup>quot;إسرائيل لم تكن سوي اسم ليعقوب عليه السلام ثم صارت تسمية لأبنائه الأسباط "بني إسرائيل"، ففي حين كانت الملكة الجنوبية لسبط يهوذا فقط، كانت الملكة الشمالية لبقية بني إسرائيل، ومن هنا كانت التسمية، ولم يكن هناك أي مدلول سياسي أو جغرافي لإسرائيل إلا في مايو ١٩٤٨، ذلك التاريخ الأسود الذي احتل فيه الصهاينة أرض فلسطين وأقاموا دولة الإرهاب على جثث العرب (أ.ح).



جديدة وأعيادا جديدة وكهنة جددا ورموزا دينية جديدة. وكانت المراكز الدينية الجديدة التى خصصت كى تحل محل القدس هى مدن دان وبيت ايل، وتقع بيت دان في أقصى شمال مملكة إسرائيل بينما بيت ايل في جنوبها. وفى واقع الأمر لم تكن بيت ايل بعيدة عن القدس، أى على الحدود بين إسرائيل ويهوذا . وبذلك فإن سكان إسرائيل الذين أرادوا الحج إلى القدس مالوا إلى الوقوف في بيت ايل ليوفروا على انفسهم مشقة الطريق.

والعيد الجديد الذي أوجده يربعام كان يحتفل به في فصل الخريف، بعد شهر تقريبا من أهم أعياد يهوذا. أما الرموز الدينية الجديدة فهي العجول بدلا من الكروبيم (الذهبة) في القدس، حيث وضع عجلين من الذهب، والعجل رمز للقوة وكان يشبه أحيانا بإيل الإله الكنعاني الهام والذي يسمى (إلاله العجل)، لذلك نجد أن هناك سببا كي نعتقد أن الصيغة الدينية ليربعام قد أظهرت التشابه بين يهوا وإيل، وفكرة أن يهوا وإيل هما كيان واحد قد أضافت بعدا قويا للوحدة بين سكان إسرائيل وبين الكنعانيين الذين كانوا لا يزالون يسكنون في أنحاء مملكة يربعام.

وضع يربعام أحد العجلين الذهبيين في بيت إيل والأخر في دان. وكانت هذه العملية مؤثرة نظرا لأن العجول، مثل الكروبيم، لم تكن تماثيل ذهبية خالصة بل استخدمت لتجسيد الإله غير المرنى (يهوا)، وبذلك قبل الشعب في إسرائيل صورة الإله المتوج على الملكة من حدودها الشمالية وحتى حدودها الجنوبية بدلا من الإله الذي ملك على يهوذا في الهيكل في القدس.

### كهنة الملك يربعام

إن ميل الكهنة لملكة يربعام كان احتيارا مصيريا، فاللاويون الذين سكنوا في الشمال عانوا بشدة تحت حكم سليمان، وسكن كثير منهم في العشرين مدينة المنوحة لحيرام ملك صور. أما الذين جاءوا من شيلو فقد عانوا أكثر من الجميع ففي أيام القضاة كانت شيلو مكانا للهيكل وتابوت العهد. ومسح صمونيل الكاهن والنبي والقاضي ( من شيلو) واختار أول ملكين شاول وداود. وكان إبياثار كاهن شيلو أحد الكاهنين الكبيرين اللذين خدما الملك داود ثم نفاه سليمان بعد ذلك لأنه أيد أخاه المنهزم في تنافسهما على العرش وبذلك فقد كهنة شيلو قوتهم في القدس ولقد كان لرجال المؤسسة الكهنوتية القديمة في إسرائيل سبب وجيه للإحساس بالخداع بعد أن تم إبعادهم عن بيت الملك في القدس ومن هنا نجد أنه من الضروري وغير بعد أن تم إبعادهم عن بيت الملك في القدس ومن هنا نجد أنه من الضروري وغير الفاجئ، أن نكتشف أن النبي الذي نادي بتمزيق الملكة كان أحيا الشيلوني (من شيلو).

مرت فترة قصيرة وشعر كهنة شيلو مرة ثانية بانفسهم مبعدين ومنعزلين. في بيت إيل. ففي دان كانت الكهائة فيربعام لم يمنحهم مناصب لا في دان ولا في بيت إيل. ففي دان كانت الكهائة عريقة فقد تأسست على حد ذكر سفر القضاة على يد حفيد موسى ويبدو أنها استمرت في الوجود هناك، وفي بيت إيل عين يربعام وجوه جديدة للعمل في مذبح العجل الذهبي، بما فيهم أناس لم يكونوا من سبط لاوى، وكما ورد في أحد نصوص العهد القديم أن حقيقة تعيين يربعام للكهنة لم تكن ترتكز على أصل أن الرجل من سبط لاوى أم لا بل "من شاء ملأ يده فصار من كهنة المرتفعات" (اللوك الأول ٣٣٠١٣)

وعندما لم يبق لكهنة شيلو أى مكان فى المؤسسات الدينية الجديدة عند يربعام، استنكروا العجول الذهبية كرمز للكفر بالدين وتنبأ أحيا الشيلونى بسقوط أسرة يربعام بسبب أعمال الكفر. ونظرا لأنه لم يكن لأبناء سبط لاوى مقاطعة مثل باقى الأسباط. وبقى أمام اللاويين من شيلو ومن أماكن أخرى احتمالان: إما الهجرة إلى يهوذا والبحث فيها عن مكانة بين الكهنة المحليين، أو البقاء فى أرض إسرائيل ومحاولة الاشتغال بعبادة الإله خارج هذين المركزين الكبيرين.

وسواء هنا أو هناك فقد كانوا مرتبطين بالرغبة الطيبة للآخرين وإن كان حقا كهنة شيلو من نسل موسى فقد صارت أحوالهم مررية .فقد صارت مكانتهم في الملكتين سيئة للغاية فتحولوا من مكانة عالية رفيعة من قبادة الأمة إلى الفقر والاعتماد على الغير.

### سقوط إسرائيل

انقسم الأسباط الآن إلى قسمين منفصلين لهما لغة مشتركة وروايات وعادات مشتركة وتعبيرات متشابهة وإن كانت غير متماثلة في الدين. والمساحة الكلية للملكتين كانت ما زالت صغيرة. وقد خبا جدا تأثير الماضى على الملكتين وتحررت كل من سوريا وفينيقيا من إسرائيل في أيام سليمان، وبعد تقسيم الملكة سيطرت يهوذا على أدوم بطول حدودها الشرقية لمائة عام أخرى ، لكن بعد ذلك تمردت أدوم وتحررت. وقد حكمت إسرائيل مؤاب فترة زمنية طويلة وتمردت مؤاب أيضا، وبقيتا إسرائيل ويهوذا مملكتين صغيرتين معرضتين للخطير من الدول العظمى مثل مصر وأشور.

لم يكن ملك إسرائيل مستقرا ولم تحتفظ أسرة ملكية بالعرش أكثر من عدة أحيال صغيرة. وقد قامت الملكة لمدة ٢٠٠ عام وحينئذ احتلتها أشور عام ٧٢٢ قبل الميلاد وبذلك وضعت النهاية لوجودها كأمة وتشتت السكان وقام الأشوريون بنفى سكان إسرائيل إلى مملكة أشور. وعرف النفيون باسم الأسباط العشرة المفقودين، ويمكن أن نفترض أن عددا كبيرا من الفارين قد فروا إلى مملكة يهوذا .

وفى القابل كانت يهوذا مملكة مستقرة تحت قيادة أحد الاسر الملكية المستقرة فى التاريخ، وقد بقيت يهوذا أكثر من مائة عام بعد سقوط إسرائيل، وفى أثناء القرنين اللذين عاشت فيهما المملكتان بجوار بعضهما البعض، عاش المؤلفان اللذان نبحث عنهما، فقد وضع كل منهما صيغته لقصص تاريخ الشعب. وأصبحت الصيغتان جزءا لا يتجزأ من العهد القديم.

والآن وبعد أن أصبحت صورة التاريخ القديم لعالم العهد القديم أمام أعيننا يمكننا الآن تحديد هوية مؤلفي العهد القديم .

# هوامش الفصل الأول

- ۱- Uaddu وآلهة أخرى تذكر في العهد القديم أحيانا كثيرة باسم بعل (والجمع، بعاليم).
- ٢- ملاحظة حول استخدام أسماء الآلهة في هذا السفر: بعد أن تم تدوين العهد القديم تطورت عادة عدم نطق لفظ الألوهية صراحة (يهوا) لكن استخدمت أسماء أخرى مثل (هاشيم، شخينا، إلوهيم، ) ولغرض ما في هذا السفر أفضل استخدام الأسماء الأصلية كما تظهر في العهد القديم.
- ٣- القراء الذين يهتمون بتفاصيل أكثر دقة، إن صمونيل توفى في ذلك العصر وسقطت شيلو في مدينة نوب في ذلك
   الوقت.

# الفصل الثاني المصدر اليهوى والمصدر الإلوهيمي

### رمزان يتحدان

بعد ٢٥٠٠ عام من الأحداث التي تم وصفها في الفصيل السابق، أعطى ثلاثة من باحثى مسألة العهد القديم، كل على حدا، إجابات متشابهة، الأول كان كاهناً دينياً والثاني طبيباً والثالث أستاذا بالجامعة. وترتكز اكتشافاتهم على أمرين: الازدواج والفاظ الإلوهية. وقد لاحظوا بذلك أنه يوجد نصان مختلفان لعدد كبير من قصص العهد القديم: قصتان مختلفتان لعملية الخلق، قصتان مختلفان لتاريخ الأباء (إبراهيم، إسحاق، يعقوب..الخ). ولاحظوا بعد ذلك أنه أحيانا تتطرق إحدى هذه النصوص للرب باسم والنص الثاني باسم آخر. فعلى سبيل المثال في قصة الخلق يصف الإصحاح الأول في العهد القديم كيفية خلق العالم، ويذكر الإصحاح الثاني في بدايته قصة مختلفة ()، وفي كثير من التفاصيل تتكرر القصص وفي مواضع أخرى بدايته قصة مختلفة ()، وفي كثير من التفاصيل تتكرر القصص وفي مواضع أخرى الخلق، على سبيل المثال، خلق الرب النبات أولا ثم الحيوانات بعدها وفي النهاية خلق الرجل والمرأة. أما في النص الثاني فقد خلق الحرب الإنسان أولا ثم النبات بعد ذلك ولكي لا يشعر الإنسان بالوحدة خلق الحيوانات وفي النهاية عندما لا يجد الإنسان زوجاً لكي لا يشعر الإنسان بالوحدة خلق الحيوانات وفي النهاية عندما لا يجد الإنسان زوجاً مناسباً له من بين الحيوانات يخلق الرب له المرأة !!!

# من هنا نجد أن لدينا:

| التكوين - ا | الت <b>كوي</b> ن -2 |
|-------------|---------------------|
| نبات        | إنسان               |
| حيوان       | نبات                |
| رجل وامرأة  | حيوان امرأة         |

فى القصتين لدينا صورتان مختلفتان عما حدث، فقد لاحظ الباحثون الثلاثة أن النص الأول من قصة الخلق يذكر الخالق دائماً بأنه إله الآلهة (٣٥ مرة). وفى النص الثانى يذكر الرب بالاسم يهوا (١١ مرة). وفى النص الأول لا يذكره مرة واحدة باسم يهوا وفى النص الثانى لا يذكره باسم إلوهيم، تأتى بعد ذلك قصة الطوفان وسفينة نوح. وهى أيضا تنقسم إلى نصين كاملين يتوافقان أحيانا ويختلفان أحيانا "، وللمرة الثانيسة يوجسد نسص يسستخدم اللفسيط إلوهيسم والثسياني يسستخدم

اللفظ يهوا ، وهناك أيضا نصان آخران حول قصة العهد الذى قطعه الرب مع إبراهيم بين أشلاء القرابين التى قدمها إبراهيم إليه (٢) ويظهر فيها مرة أخرى التقسيم بين يهوا وإلوهيم..الخ، وقد وجد الباحثون أن الغرض من القصص ليس التكرار ولم يأت هذا التكرار مصادفة لقصص متشابهة، بل اكتشفوا أن أمامهم عملين منفصلين قد جمعهما شخص ما في عمل واحد.

### كشف المصادر

إن أول من اكتشف ذلك من الثلاثة كان الكاهن الألماني "هنح برنا رد فيتر عام ١٧١١" ولم يكن لكتابه حول هذه المسألة أي أخر علي قرائه حتى غاب في طي النسيان ليعاد اكتشافه من جديد بعد ٢٠٠ عام في سنة ١٩٢٤، والثاني الذي لاحظ الظاهرة كان "جان أسترك"، وكان طبيباً فرنسياً في بلاط لويس الخامس عشر، ونشر هذه الاكتشافات دون ذكر اسمه في باريس عام ١٧٥٣ عندما بلغ من العمر ٧٠ عاما، وقد ترك كتابه هذا أيضا إنطباعاً ضعيفاً لدى القراء لكن عندما توصل الشخص الثالث والذي درس الاستنتاجات المطلوبة ونشرها في عام ١٧٨٠ وكان من الصعب تجاهلها، وهو"يوهان جوتفرد أيفهورن" وهو دارس مشهور ووالده قس ألماني. وقد أطلق على القصص التي تذكر لفظ الإلوهية بكلمة إيل "بالإلوهيمية" والقصص التي تستخدم الفظ يهوا "باليهوية".

إن فكرة كون التاريخ المبكر للعهد القديم كان مزجا بين عملين منفصلين لمؤلفين مختلفين فقط لم تصمد لأكثر من ١٨ عاما، إذ قبل أن تتاح الفرصة لأي شخص لدراسة آثار هذه الفكرة على الدين والعهد القديم اكتشف الباحثون أن أسفار التوراة الخمسة لم يكتبها مؤلفان اثنان فقط بل أربعة حيث اكتشفوا أن الإلوهيمي اليس مصدرا واحدا بل اثنين، والاثنان متشابهان واستخدما لفظ الوهيم وليس يهوا. كما لاحظ الباحثون أن في مجموعة قصص الإلوهيمي التي استخدمت لفظ الوهيم لا يزال التناقض يظهر فيها، كما كان هناك أيضا اختلافات في الأسلوب واللغة والمغزى. باختصار، أن نفس الشواهد التي أدت إلى اكتشاف اليهوى و الإلوهيمي أدت إلى اكتشاف اليهوى و الإلوهيمي أن نوايا مختلفة تدعمها الحيلة، ففي مجموعة القصص الثالثة لوحظ اهتمام خاص بالكهنة وكثرة القصص عنهم وكذلك عن أحكام الكهنة وحساب الأعياد والعايير والأعداد ولقد سمي هذا المصدر باسم المصدر "الكهنوتي" واختصاره (ك).

ولوحظ تداخل المصدر اليهوى والإلوهيمى والكهنوتى بالتناوب وباستمرار فى الأسفار الأربعة الأولى من أسفار التوراة الخمسة ؛ التكوين، الخروج، اللاويين، العدد. وفى المقابل كان من الصعب العثور علي تتابع وامتداد لهم فى سفر التثنية (باستثناء بعض الفقرات فى نهاية السفر) فقد كتب سفر التثنية كله بأسلوب مختلف تماما

عن الأسفار الأربعة الأولى، كما يختلف العجم اللغوى الخاص به وكذلك التعبيرات والجمل. ويوجد بالسفر تكرار لأجزاء كاملة من الأسفار الأربعة الأولى، لكن هناك تناقض شديد في التفاصيل بين هذا وذاك، حتى القسم الخاص بالوصايا العشر فهو مختلف. ويبدو أن سفر التثنية مستقل بذاته، وهبو يعد وحده مصدرا رابعا ويسمى بالصدر التثنوى ويرمز له لحرف (د).

إن اكتشاف كون التوراة فى الحقيقة أربعة مؤلفات مختلفة كانت منفصلة عن بعضها فى الماضى، لم تكن فى حد ذاتها عملية مقلقة ، حتى أن العهد الجديد يبدأ بقصص الرسل الأربعة : متى، مرقس، لوقا، يوحنا وكل منهم وصف الأحداث بطريقته، إذا فلماذا كان هذا العداء المستحكم على مر الأجيال بين اليهود والمسيحيين حول الفكرة القائلة أن بداية العهد القديم كانت أيضا لأربعة رسل؟!!

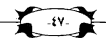
الفرق هو أن مصادر العهد القديم الأربعة تم دمجها دون أى فـاصل وعرفت كتاب واحد لموسى لفـترة طويلة من الزمن (حوالى ٢٠٠٠ عـام) وكـان الاكتشاف الجديد بمثابة تحدى للروايات المقدسة، وبدا بـاحثو العهد القديم تمزيق نسيج تم في اللضى نسجه بعناية فائقة، ولم يعرف أحد إلى أين ستؤدى هذه الأبحاث.

### قصة نوح مرتان

للأسفار الأولى من العهد القديم أسلوب للكتابة يحمل طابع غير عادى. تصوروا أن أربعة رجال مختلفين يكتبون كتابا عن نفس الموضوع، ثم تؤخذ هذه النصوص الأربعة المختلفة ثم تنسج مرة أخرى في قصة واحدة ثم يزعمون أن هذه القصة كتبها شخص واحد، وتصوروا أن الكتاب أخذه باحثون كي يحددوا:

- ١- أن الكتاب لم يكتبه شخص واحد.
  - ٢- أنه كان هناك أربعة مؤلفين.
    - ٣- من هؤلاء الأربعة؟
- ٤- من دمج هذه الكتب في كتاب واحد؟

من أجل أن يتصور القارئ هذا الأمر سنعرض له قصة نوح كما يصورها العهد القديم في سفر التكوين. عندما يظهر كل مصدر من المصادر بأحرف مختلفة. فقصة الطوفان هي مزيج بين المصدر اليهوى وبين المصدر الكهنوتي. يظهر اليهوى بحروف عادية والكهنوتي بحروف ثقيلة، فلو قرأتم المصدر من البداية إلى النهاية ثم قرأتم المصدر الثاني بعد ذلك سيمكنكم ملاحظة قصتين كاملتين لكل واحدة معجمها اللغوى الخاص بها ولكل منهما أهدافها الخاصة.

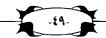


# الطوفان (سفر التكوین ۵:۸، ۲۲:۸)

- ٥- ورأى الرب أن الشرقد كثر في الأرض، وأن كل تصور أفكار قلبه إنما هو شرير
   كل يوم
  - ٦- فحزن الرب أنه عمل الإنسان في الأرض. وتأسف في قلبه.
- ٧- فقال الرب أمحو عن وجه الأرض الإنسان الذى خلقته. الإنسان مع بهائم ودبابات وطيور السماء. لأنى حزنت أنى عملتهم.
  - ٨- وأما نوح فوجد نعمة في عيني الرب.
  - ٩- هذه مواليد نوح. كان نوح رجلاً باراً كاملاً في أجياله وسار نوح مع الله.
    - ١٠-وولد نوح ثلاثة بنين ساما وحاما ويافث.
    - ١١- وفسدت الأرض أمام الله وامتلأت الأرض ظلما.
  - ١٢- ورأى الله فإذا هي قد فسدت. إذا كان كل بشر قد أفسد طريقه على الأرض.
- ١٣ ـ فقال الله لنوح نهاية كل بشر قد أتت أمامى. لأن الأرض امتلأت ظلما منهم. فها أنا مهلكهم مع الأرض.
- اصنع لنفسك فلكا من خشب جفر. تجعل الفلك مساكن. وتطليبه من داخل ومن خارج بالقار.
- ٥٠- وهكذا تصنعه. ثلاث مائة ذراع يكون طول الفلك وخمسين ذراعا عرضه وثلاثين ذراعا ارتفاعه.
- ١٦- وتصنع كوا للفلك وتكمله إلى حد ذراع من فوق. وتضع باب الفليك في جانبه.
   مساكن سفلية ومتوسطة وعلوية تجعله.



- نها أنا آت بطوفان الماء على الأرض لأهلك كل جسد فيه روح حياة من تحت السماء.
   كل ما في الأرض يموت.
  - المراتك ونساء بنيك معك. فقدخل الفلك أنت وبنوك وامرأتك ونساء بنيك معك.
- ۱۹- ومن كل حى من كل ذى جسد اثنين من كل تدخل إلى الفلك لاستبقائها معك. تكون ذكرا وأنثى.
- ٢٠- من الطيور كأجناسها ومن البهائم كأجناسها ومن كل دبابات الأرص كأجناسها اثنين
   من كل تدخل لاستبقائها
  - ٢١- وأنت فخذ لنفسك من كل طعام يؤكل واجمعه عندك. فيكون لك ولها طعاما.
    - ٢٢- ففعل نوح حسب كل ما أمره به الله. هكذا فعل.
      - (الإصحاح السابع).
- ١- وقال الرب لنوح ادخل أنت وجميع بيتك إلى الفلك، لأنى إياك رأيت بارا لـدى هـذه الجبل.
- ٢- من جميع البهائم الطاهرة تأخذ معك سبعة سبعة ذكرا وأننى. ومن البهائم التى
   ليست بطاهرة اثنين ذكرا وأنثى.
- ٢- ومن طيور السماء أيضا سبعة سبعة ذكرا وأنثى. الاستبقاء نسل على وجه كل
   الأرض.
- لأنى بعد سبعة أيام أيضا أمطر على الأرض أربعين يوما وأربعين ليلة، وأمحو عن
   وجه الأرض كل قائم عملته.
  - ٥- ففعل نوح حسب كل ما أمره به الرب.
  - ٦- ولما كان نوح ابن ست مائة سنة صار طوفان الماء على الأرض.



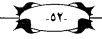
- ٧- فدخل نوح وبنوه وامرأته ونساء بنيه معه إلى الفلك من وجه مياه الطوفان.
- ٥من البهائم الطاهرة والبهائم التى ليست بطاهرة ومن الطيور وكل ما يدب على
   الأرض.
  - ٩- دخل اثنان اثنان إلى نوح إلى الفلك ذكرا وأنثى. كما أمر الله نوحل
    - ١٠- وحدث بعد السبعة أيام أن مياه الطوفان صارت على الأرض.
- ۱۱- في سنة ست مائة من حياة نوح في الشهر الثاني في اليوم السابع عشر من الشهر في
   ذلك اليوم انفجرت كل ينابيع الغمر العظيم وانفتحت طاقات السماء.
  - ١٢ وجكان الطرعلي الأرض أربعين يوما وأربعين ليلة.
- ٣- في ذلك اليوم عينه دخل نوح وسام وحام ويافث بنو نوح وامرأة نوح وثـــلاث نساء
   بنيه معهم إلى الفلك.
- ١٤- هم وكل الوحوش كأجناسها وكل البهائم كأجناسها وكل الدبابات التي تدب على
   الأرض كأجناسها وكل الطيور كأجناسها كل عصفور كل ذى جناح
  - ٥٠- ودخلت إلى نوح إلى الفلك اثنين اثنين من كل جسد فيه روح حياة.
  - 17- والداخلات دخلت ذكرا وأنثى من كل ذى جسد كما أمره الله. وأغلق الرب عليه.
- ١٧- وكان الطوفان أربعين يوما على الأرض. وتكاثرت المياه ورفعت الفلك. فارتفع عن الأرض.
  - ١٨- وتعاظمت المياه وتكاثرت جدا على الأرض. فكان الفلك يسير على وجه المياه.
- ١٩- وتعاظمت المياه كثيرا جدا على الأرض. فتغطت جميع الجبال الشامخة التي تحت
   كل السماء.
  - ٢٠- خمس عشرة ذراعا في الارتفاع تعاظمت المياه. فتغطت الجبال.



- ٢١- فمات كل ذي جسد كان يــدب على الأرض. من الطيور والبهائم والوحوش وكل
   الزحافات التي كانت تزحف على الأرض وجميع الناس.
  - ٢٢- كل ما في أنفه نسمة روح حياة من كل ما في اليابسة مات.
- ٢٢- فمحا الله كل قائم على وجه الأرض. الناس والبهائم والدبابات وطيور السماء.
   فانمحت من الأرض. وتبقى نوح والذين معه فى الفلك فقط.
  - ٢٤- وتعاظمت المياه على الأرض مائة وخمسين يوما.
    - (الإصحاح الثامن).
- أم ذكر الله نوحا وكل الوحوش وكل البهائم التي معه في الفلسك. وأجاز الله ريحا
   على الأرض فهدأت المياه.
  - ٢- وانسدت ينابيع الغمر وطاقات السماء. فامتنع المطر من السماء.
  - ٣- ورجعت المياه عن الأرض رجوعا متواليا. وبعد مائة وخمسين يوما نقصت المياه.
- ٤- واستقر الفلك في الشهر السابع في اليوم السابع عشر من الشهر على جبال أراراط.
- ٥- وكانت الميام تنقص نقصا متواليا إلى الشهر العاشر. وفي العاشر في أول الشهر ظهرت رؤوس الجبال.
  - ٦- وحدث من بعد أربعين يوما أن نوحا فتح طاقة الفلك التي كان قد عملها
    - ٧\_ وأرسل الغراب. فخرج مترددا حتى انشقت الياه عن الأرض.
    - ٨- ثم أرسل الحمامة من عنده ليرى هل قلت المياه عن وجه الأرض.
- ٩- فلم تجد الحمامة مقرا لرجليها. فرجعت إليه إلى الفلك. لأن مياها كانت على
   وجه كل الأرض. فمد يده وأخذها وأدخلها عنده إلى الفلك.



- ١٠- فلبث أيضا سبعة أيام أخر وعاد فأرسل الحمامة من الفلك.
- ۱۱- فأتت إليه الحمامة عند المساء وإذا ورقة زيتون خضراء في فمها. فعلم نوح أن المياه
   قد قلت عن الأرض.
  - ١٢- فلبث أيضا سبعة أيام أخر وأرسل الحمامة فلم تعد ترجع إليه أيضا.
- سِرْ وكان في السنة الواحدة والست مانة في الشهر الأول في أول الشهر أن المياه نشفت عن الأرض في الأرض قد نشف.
  - ١٤- وفي الشهر الثاني في اليوم السابع والعشرين من الشهر جفت الأرض
    - ٥٠- وكلم الله نوحا قائلا.
    - ١٦- أخرج من الفلك أنت وامرأتك وبنوك ونساء بنيك معك.
- ٧٠- وكل الحيوانات التي معك من كل ذي جسد الطيور والبهائم وكل الدبابات التي تدب على الأرض أخرجها معك. ولتتوالد في الأرض وتثمر وتكثر على الأرض.
  - ٨٠- فخرج نوح وبنوه وامرأته ونساء بنيه معه.
- ١٩ـ وكل الحيوانات كل الدبابات وكل الطيور وكل ما يدب على الأرض كأنواعـها خرجـت
   من الفلك
- ٢٠ وبنى نوح مذبحا للرب. وأخذ من كل البهائم الطاهرة ومن كل الطيور
   الطاهرة واصعد محرقات على المذبح.
- ٢١- فتنسم الرب رائحة الرضا. وقال الرب في قلبه لا أعود ألعن الارض أيضا من أجل
   الإنسان لأن تصور قلب الإنسان شرير منذ حداثته. ولا أعود أيضا أميت كل حي
   كما فعلت.
- ٢٢- مدة كل أيام الأرض زرع وحصاد وبرد وحر وصيف وشتاء ونهار وليل لا تزال".



### الرمز بكلماته

إن حقيقة إمكانية تقسيم النص إلى قصتين كاملتين متسلسلتين لجديرة بالذكر ومدعمة للافتراض ويمكن تطبيق ذلك على القصص الأحرى حتى نتوصل إلى مدى هذه الظاهرة المثيرة، وليس هذا فقط إمكانية تكوين قصتين منفصلتين في النص - بل إن الظاهرة توضح أن لكل قصة لغتها الخاصة بها، فقصة (المصدر الكهنوتي - بالأحرف السوداء الثقيلة) تستخدم اللفظ إلوهيم، وقصة (المصدر اليهوى) تستخدم اللفظ يهوا، ويذكر وأنثى (التكوين ١٩٠٦، ١٩٠١، ١٩٠٠). أما المصدر اليهوى فيستخدم لفظ ذكر وأنثى (هذا في الترجمة العربية بينما الترجمة الحرفية للأصل العبرى بمعنى زوج وزوجته) ويذكر المصدر الكهنوتي أن الجميع "مات" يموت" (التكوين ١٢٠٠).

إن النصين مختلفان ليس فقط فى المصطلحات بل أيضا فى تفاصيل القصة. فالكهنوتى يصور زوجاً من كل نوع من أنواع الحيوانات. فى حين يصف اليهوى سبعة أزواج من البهائم الطاهرة وزوجاً من غير الطاهرة. ويحكى الكهنوتى أن الطوفان استمر عام (٣٧٥ يوما) ويري اليهوى أنه استمر ٤٠ يوما و٤٠ ليلة.

ويذكر الكهنوتى أن نوحا أرسل غرابا، بينما في اليهوى أرسل حمامة. ونجد أن المصدر الكهنوتى يحرص على تحديد الأعمار والتواريخ والمقاييس بالدراع، في حين لا يذكر اليهوى كل ذلك.إن الفرق الحقيقي بين الاثنين هو في الطريقة التي يذكرون بها الإله. فهم يستخدمون، كما ذكرنا من قبل مسمى مختلف للإله، لكن ليس هذا كل شيء. فالمصدر اليهوى يصور الإله بالقادر على إظهار الندم على أفعاله (التكوين ٢٠٦،٧) وتلك مسالة تطرح الكثير من التساؤلات اللاهوتية الهامة مثل: "هل الإله يستطيع أن يصنع كل شيء؟ هل من المكن أن يندم على أفعال قد عملها في الماضي؟!!."

كما يصور هذا المصدر يهوا كمن يمكن أن يحزن ويتأسف في قلبه (التكوين 17.7) ويصوره بالصور الإنسانية عندما يقوم بإغلاق السفينة (التكوين ١٦٠٧) ويشم قرابين نوح (التكوين ٢٠٠٨). كما أن هذا التجسيد الموجود في اليهوى لا يوجد في الصدر الكهنوتي فهو يصور الإله كحاكم أعلى للكون، إن قصتي الطوفان منفصلتان تماما وممتلئتان ولكل قصة لغتها وتفاصيلها الخاصة بها، بل ومفهومها الخاص للإله، وليس هذا هو كل شئ فلغة اليهوى في قصة الطوفان بكل صفاتها وتناولها للإله مشابهة لنص العهد القديم في كل قصة من القصص النسوبة للمصدر اليهوى وكذلك الحال المادر الكهنوتي. ولاحظ الباحثون أن كل المصادر

مرتبة سواء كان ذلك في القصة أو الشعر أو القوانين.

### البداية

إن عملية اكتشاف أربعة مصادر منفصلة عرفت باسم "تخمين المصادر" كما تسمى أيضا "النقد العالي" (2) وهي الفكرة التي بدأت مع ثلاثة رجال من القرن ١٨ وسيطرت على بحث العهد القديم حتى نهاية القرن ١٩. وبعد منات السنين من جمع الإشارات والرموز توصل الباحثون إلى هذه المرحلة من الاكتشاف. واعتبرها البعض مرحلة متقدمة أما الآخرون فقد اعتبروها أدنى مرحلة، وعبر مئات السنين، كان دربا من المستحيل تحدى رواية أن موسى هو واضع أسفار التوراة الخمسة، أما الآن فأصحاب الوعي الديني يستطيعون هم أيضا القول علنا إن موسى ليس هو واضع هذه الأسفار وحددوا على الأقل أربعة أسفار من الأسفار الخمسة .ويجب ألا ننسى المحرر الذي استطاع مزج وتنظيم هذه المصادر النفصلة في عمل كامل وموحد يمكن قراءته كقصة واحدة كاملة، ومن ناحية أخرى، فإن البحث عن مصادر العهد القديم قد وصل فقط إلى العتبات الأولى ومن وصل إليها رأى كم يبدو هذا اللغز محيرا.

الواقع أن الباحثين كشفوا أربعة مصادر ، لكن من هم كتاب هذه المصادر؟ ومتى عاشوا؟ وهل عرف كل منهم الآخر؟ وهل علم وا أنهم يكتبون كتابا مقدسا (العهد القديم)؟ ، أما المحرر الغامض فهل كان شخصا واحدا أو أكثر؟ ومن هو؟ ولماذا دمج المصادر في هذه الصورة المعقدة؟تظل الإجابة عن هذه التساؤلات خفية بين صفحات العهد القديم وأرض فلسطين، وكلما تعمقنا فيهما وجدنا كيف أن قصص العهد القديم مرتبطة بالواقع.

### مملكتان ومؤلفان

كتب المصدرين (اليهوي والإنوهيمي) رجلان عاشا في الفرّة التي وصفتها في الفصل السابق. وكانا مرتبطين بحياة هـنه الفرّة وأحداثها السياسية والدينية وكذلك بأزماتها. وفي هذا الفصل أريد أن أوضح ذلك وأن أكشف هوية هذين الؤلفين.

أولا: من المكن أن نحدد أن مؤلف اليهوى جاء من مملكة يهوذا أما المؤلف الإلوهيمي فقد جاء من مملكة إسرائيل. لقد افترض ذلك باحثو الجهد القديم من قبلي أما أنا فسأعرض شواهد اكثر إقناعا عن التي تم عرضها من قبل، كما أود أن أحدد بالتفصيل من هما هذان المؤلفان، وأن أقدم بوضوح أكثر كيف تطرق العهد القديم لهذين المؤلفين وللأحداث التي وقعت في عصرهما.

ان حقيقة اختلاف لفظ الإلوهية في العهد القديم لا تبرهن على شيء. فأى شخص، على سبيل المثال، يستطيع أن يكتب عن ملكة إنجلرا فيلقبها مرة بالملكة ومرة أخرى باليزابيث، لكن كما ذكرت سابقا فإن الصورة التي وردت فيها الأسماء المختلفة للإلوهية في أسفار العهد القديم الأولى قد أثارت شكوكا أخرى، فاللفظان المختلفان (يهوا-إلوهيم) قد اتفقا في رواياتهما بالترابط في كل الروايات المزدوجة. فلو فصلنا قصص المصدر الإلوهيمي عن قصص المصدر اليهوى سنخرج بسلسلة الرموز الترابطة التي تشير إلى أن قصص الإلوهيمي كتبها شخص ما كان قريبا من مملكة إسرائيل، وفي المقابل قصص اليهوى كتبها شخص ما كان قريبا من مملكة إسرائيل،

# المصدر اليهوى من يهوذا والإلوهيمي من إسرائيل

يجدر بنا التساؤل أولا عن ترتيب القصص، ففي سفر التكوين - في القصص التي يطلقون على الإله فيها لفظ يهوا - يظهر إبراهيم الذي عاش في الخليل ، وكانت الخليل هي المدينة الرئيسية في يهوذا كما كانت عاصمة يهوذا في عصر اللك داود، وهي المدينة التي خرج منها الكاهن الأكبر "صادوق" في عصر داود.وفي عهد يهوا مع إبراهيم، يعد الرب بأن نسل إبراهيم سوف يرث البلاد "من نهر مصر حتى. نهر الفرات" ، كانت هذه هي حدود البلاد تحت حكم الملك داود موسس الأسرة الملكية والذي كان من سبط يهوذا لكن في القصة التي تستخدم لفظ الوهيم فإن يعقوب حفيد إبراهيم يقاتل وجها لوجه شخص ما يتضح فيما بعد ذلك أنه (الرب) (أو ربما ملاك الرب). ويطلق يعقوب على ذلك المكان الذي وقع فيه ذلك العراك "فينيئيل"

يحكى المصدران اليهوى والإلوهيمى عن مدينة بيت إيل التي تقع على الحدود المشتركة لإسرائيل ويهوذا ولكل منهما رغبات سياسية فيها ألكما يحكي لنا المصدران اليهوى والإلوهيمى أيضا عن مدينة نابلس التي بناها يربعام وجعلها عاصمة للسامرة. لكن القصتين مختلفتان تماما عن بعضهما البعض ، ففي قصة المصدر اليهوى "نابلس" هي اسم لشخص كان أمير المدينة وكان يحب دينا ابنة يعقوب ويضاجعها ثم أراد بعد ذلك أن يتزوجها، لكن أخواتها أبناء يعقوب لا يريدون علاقات مصاهرة مع أبناء نابلس لأنهم ليسوا مختونين كأبناء يعقوب، يقنع نابلس ووالده حاور أبناء كل نابلس بالختان، وعندما يسكن الرجال من فرط الألم يدخل اثنان من أبناء يعقوب، نابلس بالختان، وعندما يعقوب، والدهما على هذه الفعلة ويجيبون "أنظير زانية يفعل بأختنا" وينتقدهما يعقوب، والدهما، على هذه الفعلة ويجيبون "أنظير زانية يفعل بأختنا"

تصف هذه الرواية للمصدر اليهوى كيف حددت إسرائيل عاصمتها؟ وهذه قصة غير لائقة بالمرة وفى المقابل فإن قصة الإلوهيمى تصف الأمور بطريقة أخرى: " أشترى يعقوب قطعة الأرض من بنى حامور والد نابلس بمائة" كسيطا" ووضع فيها خيمته. (۱۱)

أما عن كيف استولت إسرائيل على مدينة نابلس فى قصص العهد القديم؟ يذكر مؤلف المصدر الإلوهيمى أنهم اشتروها ودفعوا فى مقابلها،ويذكر مؤلف المصدر اليهوي أنهم قد ارتكبوا مذبحة فيها.

### أصل الأسباط

فى قصة مولد أبناء يعقوب وأحفاده - كل واحد منهم هو أبو سبط- يوجد بشكل عام تطرق إلى السلسلة التى تظهر باسم المولود. ومجموعة القصص التى تنسب إلى الالوهيمي هي قصص :دان-نفتالى- جاد - أشر -يساخر- زبولون - إفرايم -منسى بنيامين (۱۳) باختصار تشمل مجموعة الإلوهيمي أسماء كل أسباط إسرائيل (۱۳) وفي المقابل فإن مجموعة القصص التى تنسب إلى اليهوى هي قصص : رؤبين ، شمعون ، لاوى ، يهوذا، والأسماء الثلاثة الأولى في القائمة هي أسماء الأسباط الذين فقدوا ممتلكاتهم واختلطوا بباقي الأسباط، والسبط الوحيد الذي ظل على أرضه في الرواية اليهوية هو سبط يهوذا (۱۷).

للقصة اليهوية مغزى بعيد قى تفضيلها ليهوذا، فوفقا للقصة فإن رؤبين هو الابن الأكبر وشمعون هو الثانى ولاوى الثالث ويهوذا الرابع. ولقد كان ترتيب الميلاد هاما جدا فى الشرق القديم، وكان للولد الأكبر حق البكورة فى المراث ويحصل على الجزء الأكبر من ميراث الأب (وهو ضعف ميراث أخوته) ولذلك كان من المتوقع ان الجزء الأكبر من ميراث الأب (وهو ضعف ميراث أخوته) ولذلك كان من المتوقع ان يكون رؤبين هو الجدير بالبكورة، لكن تظهر هنا قصة تصف كيف ضاحع رؤبين إحدى إماء أبيه ، وينكشف الأمر. والاثنان الآخران اللذين كانا يستحقان البكورية هما أبوهما شمعون ولاوى، لكن فى قصة نابلس، وفقا للرواية اليهوية فإن اثنين يتهمهما أبوهما بذبح أبناء نابلس. وبذلك ،وفقا للرواية اليهوية، تسقط عنهما البكورة وتصل إلى الابن الرابع: يهوذا !!، وفى بركة يعقوب الشعرية لابنه وهو فى فراش الموت يقول لرؤبين: "رؤبين أنت بكرى قوتى وأول قدرتي فضل الرفعة وفضل العز؛ فائر كالماء لا تتفضل لأنك صعدت على مضجع أبيك حينئ ذنسته على فراشى صعد" (التكوين ٢٤٠٩٠٤) وهاهو يقول عن شمعون ولاوى: " شمعون ولاوى أخوان، آلات ظلم سيوفهما، فى مجلسهما لا تتحد كرامتى. لأنهما فى غضبهما قتلا إنسانا وفى رضاهما عرقبا ثورا. ملعون غضبهما فإنه شديد وسخطهما فإنه قاس، أقسمهما فى يعقوب وأفرقهما فى إسرائيل" دالتكوين ٥٠٤٠٠).

لكن عن يهوذا يقول: "يهوذا إياك يحمد إخوتك، يدك على قفا أعدائك، يسجد لك بنو أبيك." (التكوين ٨٠٤٩).

نري هنا أن يهوذا هو الذى يحصل على البركة في الرواية. ونتسائل من يحصل على هذا الحق في الصدر الإلوهيمي؟

فى الرواية الإلوهيمية حول بركة يعقوب وهو فى فراش الموت. نجد أن يعقوب يعطى المراث مضاعفا ليوسف من خلال أبناء يوسف الاثنين، إفرايم ومنسى. كما تكمن الإجابة فى جزء آخر فى قصة المصدر الإلوهيمى، فعندما يعطى يعقوب بركته ليوسف وأبنائه يقرب يوسف أبنائه أمام يعقوب بشكل يجعل يعقوب يضع يده على رأس منسى الأكبر، واليد اليمنى هى رمز الحكم، لكن يعقوب يعكس يده ويضع يده اليمنى على رأس إفرايم، ويحتج يوسف لكن يعقوب يرفض ويقول إن إفرايم سيكون شعبا أكبر (١٨).

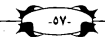
لاذا إفرايم؟ ولماذا لا يرفع المؤلف واحدا من أبناء يعقوب؟ وإنما واحدا من أحفاده!! بل وليس الكبير فيهم !! فهل لذلك أى مغزى تاريخي لسبط إفرايم فى عصر المؤلف؟ الإجابة هي أن إفرايم كان السبط الذى خرج منه الملك يربعام، وعاصمة يربعام "نابلس" التى توجد على جبال إفرايم "وفى الحقيقة أن إفرايم تستخدم كتسمية أخرى لملكة إسرائيل

### شواهد من داخل القصص

إن قصص المصدر اليهوى توافق مدن وحدود يهوذا. وقصص الصدر الإلوهيمى توافق مدن وحدود إسرائيل.وهناك تفاصيل أخرى في القصص المختلفة توافق بشكل منطقى الصورة القادمة.

هناك روايتان ، يهوية والوهيمية لقصة بيع يوسف، وفى كلتاهما يحقد إخوة يوسف ويخططون لقتله وينقذه أخ واحد من الموت. في رواية الإلوهيمي هو رؤبين أكبر الأبناء (٢٠١).

وفى قصة بركة يعقوب، وفقا للمصدر الإلوهيمى يظهر تلاعب فى الألفاظ فى جزئية تقسيم المراث بين إفرايم ومنسى. ويقول يعقوب ليوسف "وأنا قد وهبت لك سهما واحدا فوق اخوتك " " (التكوين ٢٢،٤٨)، وفى العصر القديم هناك من ترجموا كلمة سهم (شيخم) بمعنى "هبة "أخرى منحها يعقوب ليوسف كونه أكبر أبنائه بينما يوجد من يعتبر ذلك ببساطة اسم لمدينة (نابلس) ، وفى قصص المصدر اليهوى يوجد تلاعب فى الألفاظ حول اسم رحبعام ملك يهوذا بعد الانقسام. إن جذر الاسم رحبعام (رحبام (رحبام (رحبام فى كل ما



يتعلق بتوسيع الملكة (٢٠) ولا يظهر هذا الجذر بتاتا في الرواية الإلوهيمية.

ووفقا لقصة المصدر الإلوهيمي فإن يوسف يطلب بني إسرائيل في أن يحملوا عظامه بعد وفاته إلى أرض أبائه (٢٠) وبالفعل في نهاية قصة الخروج من مصر ، وفقا لرواية المصدر الإلوهيمي، يأخذ بنو إسرائيل معهم عظام يوسف (٢٠) ، والتطرق إلى دفن عظام يوسف موجود فقط في المصدر الإلوهيمي. أين قبر يوسف (٢٠) بالطبع في نابلس عاصمة مملكة إسرائيل (٢٠).

يوجد في الصدرين اليهوى والإلوهيمي قصص عن العبودية في مصر. فالمصدر اليهوى يتطرق إلى المراقبين المصريين "كظالمين". لكن في الفقرة التي ترد في المصدر الإلوهيمي يطلق عليهم "رؤساء تسخير" (الخروج ۱۱۱۱). وقد سبق القول أن رؤساء التسخير كان المصطلح الذي استخدمه الملك سليمان في سياسة العمل الإجباري التي اتبعها، السياسة التي أدت إلى انسحاب أسباط الشمال، واستخدام المصدر الإلوهيمي لهذا المصطلح يريد به المساس بيهوذا وبالأسرة الحاكمة. ولقد كان هذا المساس مضاعفا نظرا لأن أشهر ملكة في بلاط الملك سليمان في ذلك الوقت كانت ابنة فرعون نظرا لأن أشهر ملكة في بلاط الملك سليمان في ذلك الوقت كانت ابنة فرعون المصري، والتي يدرجها سفر الملوك الأول في قائمة النساء الأجنبيات ". ولقد عرفت بالتأكيد هذه الزيجات لأن ملوك مصر امتنعوا عن تزويج بناتهم للأجانب ولا يوجد أي مصدر آخر في الشرق القديم يحكي عن زواج أميرة مصرية بحاكم أجنبي.

ووققا للمصدر الإلوهيمى فإن يشوع بن نون كان المساعد المخلص لموسى. وقد قاد يشوع الشعب في معركة ضد العماليق، كما أن له دورا كبيرا في خيمة الاجتماع عدا الوقت الذي كان يلتقي فيه موسى الرب، كما أن يشوع هو الوحيد من بني إسرائيل الذي لم يشارك في خطيئة العجل الذهبي وأراد منع استغلال النبوة (٢٠) وفي مقابل ذلك، في المصدر اليهوى، فإنه ليس ليشوع أي دور!! فلماذا يحظى يشوع بكل هذا الاهتمام في المصدر الألوهيمي، ولا يأبه له في المصدر اليهوى؟ الإجابة هي أن يشوع كان بطلا شماليا. فمعروف أنه من إفرايم، سبط يربعام، كما أن قبر يشوع موجود في سبط إفرايم ووفقا للإصحاح الأخير من سفر يشوع فإن قمة أعماله هي في مراسم العهد في نابلس (٢٠).

وفى المصدر اليهوى نجد أن موسى يرسل الجواسيس لاستكشاف الأرض الوعودة. ويقول كل الجواسيس، باستثناء واحد ،إن الأرض سيئة ولا يمكن احتلالها وإن سكانها شجعان بينما يقول واحد فقط منهم، وهو كالب ، إنه يجب الصعود إلى تلك الأرض وأنه يمكن ميراثها. وقد عبر الجواسيس ، وفقا للقصة، طريق النقب وصعدوا الجبل حتى الخليل وجاءوا حتى مقاطعة أشكول. إن كل الأماكن المذكورة في حدود سبط يهوذا. وفي المصدر اليهوى نجد أن الجواسيس يرون يهوذا فقط (٢٠٠) وبطل القصة هو كالب وهو أبو الأسرة التي حصلت على مقاطعة في حبال يهوذا واشتملت

على مدينة الخليل عاصمة يهوذا("").

الاستنتاج المنطقى الذى يتضح من كل هذه الشواهد هو أن الباحثين السابقين صدقوا فى افتراضهم وجود المصدرين (اليهوى والإلوهيمي)، وأن المؤلف اليهوى لـه شأن فى مملكة يهوذا والمؤلف الثانى الذى كتب الرواية الإلوهيمية كان له شأن خاص فى مملكة إسرائيل.

لكن كما ذكرت فى المقدمة، نحن لا نهتم فقط بالفصل الإقليمى للمؤلفين وإنما أيضا باسباب كتابة هذه القصص وماذا حدث فى عصرهم كى يدفعهم لكتابة ما كتبوا.

### التوأم

سناخذ على سبيل المثال قصة العهد القديم عن التوأم يعقوب وعيسو. في هذه القصص يتزوج إسحاق بن إبراهيم من رفكا وتلد له توأما ، الأول الذي يخرج من رحم أمه هو عيسو وبعقبه يعقوب. ويقول يهوا لرفكا وهما مازالا في بطنها:

" في بطنك أمتان، ومن أحشانك يفترق شعبان شعب يقوى على شعب، والكبير يستعبد الصغير" (التكوين٢٣:٢٥) ويكبر الولدان ، ويعود عيسو ذات مرة جائعا من الحقل ، وكان أخوه يعقوب يعد طبيخ عدس فقال يعقوب لعيسو إنه سوف يجعله يأكل لو وعده عيسو وحلف له بأن يبيع له البكورة، و فعل عيسو ذلك (٢٥٠).

ويمر الوقت وينوى إسحاق إعطاء عيسو البكرى البركة ، وتشجع رفكا يعقوب بأن يحل محل أخيه وأن (يخدع) إسحاق والده الذى كلت عيناه عن البصر وأن يحصل على البركة، ويفعل يعقوب ذلك ويلبس ملابس أخيه ويضع على ذراعيه جلود الماعز، حيث كان أخوه غزير الشعر. وبالفعل يعطيه إسحاق بركته الشاملة على السيادة على أخيه. في ذلك الوقت يصل عيسو ويحكى له إسحاق أن يعقوب أخذ بركته، ويطلب عيسو البركة هو أيضا ويباركه أبوه قائلا:" وبسيفك تعيش ولأخيك بستعبد ولكن يكون حينما تجمع أنك تكسر نيره من عنقك" (التكوين ٢٠٠٢٠).

لاذا كتب المؤلف القصص بهذا التفصيل السهب؟ والإجابة مرتبطة بحياة العالم الذى عاش فيه. لماذا العدس؟ نظرا لأن القصة تقول إن عيسو عرف بعد ذلك باسم أدوم (أحمر) على لون العدس الذى قدم له. وتقول هذه القصة إن عيسو هو أبو الأدوميين. لماذا توأم ؟ نظرا لأن مملكتى إسرائيل ويهوذا اعتبرتا الادوميين سبطا قريبا منهم في اللغة وفي الأصل العرقي (على عكس المصريين). لماذا كان الكشف لرفكا أن نسل ابنها الصغير سوف يحكم نسل الأكبر؟ لأن مملكة إسرائيل ويهوذا الصغيرة تحت حكم داود هز مت مملكة أدوم القديمة الكبيرة وحكمتها ٢٠٠ عام.

لماذا يأخذ يعقوب البكورة مضاعفة والبركة (إزدهار وحكم)؟ لأن إسرائيل ويهوذا قد قويا وازدهرا أكثر من أدوم. لماذا كانت بركة عيسو(أدوم) " إنك تكسر نيره من عنقك" ؟ لأنه في النهاية تحررت أدوم واستقلت في أيام يهورام ملك يهوذا (٨٤٨- ٨٤٢ قبل الميلاد).

كل هذه القصيص تتطرق إلى الإلوهية باسم يهوا وتقدم علامات تنتمى إلى المصدر اليهوى. والقصص المرتبطة بالعلاقات مع عيسو (أدوم) تظهر فقط في المصدر اليهوى وليس في المصدر الإلوهيمي. لأن يهوا هو رجل يهوذا، وكانت مملكة يهوذا تحدها أدوم وإسرائيل.

فى كل نقطة من تفاصيل القصص نجدها توافق العملية التاريخية، فإن مؤلف الصدر اليهوى كتب قصص آبائه القدماء من زاوية محددة، يتطلع فيها إلى توضيح وتبرير الأوضاع التي يعيش فيها.

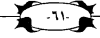
فى كثير من الأحوال يحاولون فى المدارس الدينية تبرير شخصية يعقوب مع تغييرات قليلة وبواسطة تفسيرات مختلفة ويجعل المدرسون من يعقوب الابن البار ومن عيسو الابن السيئ. لكن مؤلف المصدر اليهوى كان أكثر حكمة من المفسرين الذين جاءوا بعده ، فهو يحكى لنا أن يعقوب كان شجاعاً وحكيما لكن مع ذلك لم يكن (منصفا). ولا يصف أبطاله بأنهم في غاية الكمال (ليس أكثر مما صوره كاتب الملك داود عن كمال شخص داود). وكانت وظيفته هى أن يؤلف قصة تعكس الواقع السياسي والاجتماعي لعالمه ويفسرها. وكل من يقرأ قصص يعقوب وعيسو يرى إلى أي مدى نجح في ذلك.

# هوامش الفصل الثاني:

- الرواية الأولى لقصة الخلق هي التكويين ٢٠١٠- ٣: ١ ، الروايـة الثانيـة: التكويــن ٢٠٤٤:٢ .
  - تظهر قصة الطوفان في هذا الفصل في روايتين منفصلتين.
    - ٣- التكوين ١٥ والتكوين ١٧.
- 3- استخدموا مصطلح "نقد عال" للتمييز بين هذا النوع من البحث النصي نفسه الذي يسمى "نقد منخفض". ففي بحث النص يقارن باحثو العهد القديم بين المخطوطات اليونانية واللاتينية والرامية ولفائف البحر الميت وغيرها. وعندما تختلف الروايات يحاول الدارسون تحديد أي منها الأصل وأي نتيجة للتعديل أو الخطأ الذي قام به المحررون. وكان هذا البحث في أوقات كثيرة أهم وأكثر متعة. على الرغم من أنه يسمى بالنقد المنخفض (ليس بالمفهوم السلبي) عن البحث التاريخي للمصادر.
- ٥- كانت أسماء الإلوهية هي الماتيح الأولى لكن ليست الوحيدة. مثلا يتحدث المصدر اليهوى عن جبل الوهيم في حوريب، والذي يطلق عليه المصدر اليهوى جبل سيناء. يطلق المصدر الإلوهيمي على حمى موسى يشرو في الوقت الذي يسميه المصدر اليهوى ورعوئيل.
  - ٦- التكوين: ١٠١٨ ، ١٠١٨ .
    - ٧- التكوين: ١٨:١٥ .
  - ٨- التكوين: ٢١:٣٢-١١ ، الملوك الأول: ٢٥:١٢
- 9- (ی) = التکویـــن ۱۱:۲۸ أ ، ۱۲-۲۱ ، ۱۹ ، (أ) = التکویـــن ۱۲:۱۸۰ب، ۱۲ ، ۱۷-۱۸ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲۰ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ، ۲۰-۲ ،
  - ١٠- التكوين: ٣٤.
  - ۱۱- التكوين: ۱۹:۳۳.
- ١٢- توصف ولادة بنيامين في التكوين ١٦:٢٥ والتي تنسب إلى المصدر
   الإلوهيمي. وللدراسة في هذا الموضوع انظر مقالات:

"THe Recession Of Biblical Source Of Criticism" The Future Of Biblical Studies.

- ١٢- التكوين ١-٢٤أ.
- ١٤- التكوين ٣٢:٢٩-٣٥.
  - ١٥- التكوين ٣:٤٩ -٤.



- ٠١٦٠ التكوين ٥:٤٩ ٧٠٠.
  - ١٧- التكوين ٨٠٤٩.
- ۱۸- التكوين ۲۰-۸:٤۸
- ١٩- الملوك الأول ٢٥:١٢.
- ۲۰ اشعیاء ۱۷:۷ ، ارمیاء :۱۵:۷.
  - ۳- التكوين ۲۱:۳۷-۲۲.
  - ۲۲- التكوين ۲۲-۲۲-۲۷.
    - ٣٢- التكوين ٢٢:٤٨.
- ۲۲- التكوین ۱۷:۱۳ ، ۲:۲۱ ، ۲:۲۲ ، ۲:۲۲ ، ۲۱:۳۲ ، ۲۱:۳۲ ، الخروج ۸:۳ ، ۲۲:۳۲.
  - ٢٥- التكوين ٢٥-٢٦-٢٦.
    - ٢٦- الخروج ١٩:١٣.
    - ۲۷- یشوع ۳۲:۲۴.
      - ۲۸- الخروج ۱۱.
    - ٢٩- الملوك الأول ١:١١.
  - ٣٠- الخروج ٧١٠٨-١٣ ، ١٣٠٢٤ ، ١٥٠٣٢ ، ١١٠٣٣ ، العدد ٢٤٠١١ ٢٩.
    - ٣- العدد ١٤٠٣ ، يشوع ٢٤٠١، ٣٠٠.
    - ٣٢- العدد ١٣:١٧-٢٠ ، ٢٢-٢٤ ، ٢٧-١٣.
      - ٣٣- يشوع ١٣:١٤.
      - ٣٢- التكوين ٢٣:٢٥.
      - **U.**J -
      - - ٣٦- التكوين ٤٠:٢٧.
      - ٣٧- الملوك الثاني ١٦:٨ ،٢٠- ٢٣.

# الفصل الثالث مملكتان ومؤلفان

تشير قصص العهد القديم إلى بعض التلميحات لتوضيح كاتب هذه القصص وفى نفس الوقت تفتح لنا نافذة على العالم القديم. تعكس قصص المصدر اليهوى الظروف التى عاش فيها هذا المصدر كما تشير إلى وحدة اتجاهاته، أما قصص المصدر الإلوهيمي فهى تكشف بصورة أوضح صورة المؤلف مقارنة بالمعلومات التى توفرها قصص المصدر اليهوى.

### العجل الذهبى

توضح قصة العجل الذهبى للمصدر الإلوهيمى هذه الفروق أكثر من أى قصة أخرى، وهى القصة التى ذكرتها فى مقدمة الكتاب، حيث إنه فى الوقت الذى تلقى فيه موسى الوصايا العشر على جبل سيناء، بنى (هارون) عجلا ذهبيا للشعب. وقال أبناء الشعب:" هذه آلهتك يا إسرائيل التى أصعدتك" (الخروج ٤٠٣٤) وقال هارون "غدا عيد للرب" (الخروج ٥٠٣٠) وقال هارون "غدا عيد الرب موسى بما يحدث أسفل الجبل وقال له إنه سوف يهلك هذا الشعب ويخلق شعبا جديدا بأن يجعل من موسى أمة كبيرة، وتوسل موسى إلى الرب كى يترحم واستجاب له الرب، ويهبط موسى من الجبل يرافقه يشوع ويرى العجل وحال الشعب فيحطم الألواح وهو غاضب، بعد ذلك يلتف بنو لاوى حول موسى ويتنقلون من باب إلى آخر ويقتلون حوالى ٣ آلاف شخص، ويطلب موسى من الرب أن يغفر ذنوبهم (١).

تثير هذه القصة الكثير من التساؤلات. لماذا يصور الكاتب الشعب كمتمرد في العظة التي حصل فيها على استقلاله وكان على وشك الحصول على عقيدته؟ لماذا يصور (هارون) كزعيم للكفر؟ كيف يحدث أن لا يعاقب هارون على فعلته؟ ما الذى أذاب العجل الذهبي؟ لماذا يقولون في الشعب "هذه الهتك يا إسرائيل" (في صيغة الجمع) مع أن العجل واحد؟ لماذا يقولون "التي أصعدتك من مصر" مع أنه من الواضح أن العجل صنع فقط بعد الخروج من مصر؟ كيف يقول هارون " غدا عيد للرب"؟ في حين أنه يقدم عجلا بديلا ليهوا؟ لماذا يقدم العجل في القصة كإله على الرغم من أننا نعلم أن العجل لم يكن إلها في الشرق القديم؟ لماذا يصف الكاتب موسى وهو يكسر ألواح الوصايا العشر؟ ما تفسير قصة اللاويين المتشددين الذين يقومون بمذبحة شنيعة؟ لماذا يوصف العشر؟ ما تفسير قصة اللاويين المتشددين الذين يقومون بمذبحة شنيعة؟ لماذا يوصف يشوع بأنه ليس له يد في عملية العجل الذهبي؟



لدينا وفرة من العلومات عن العالم الذي نشأ فيه العهد القديم بحيث تمكننا من الإجابة عن هذه التساؤلات. لقد رأينا من قبل الكثير من الشواهد عن أصل مؤلف المصدر الإههوى، من يهوذا ومؤلف المصدر الإلوهيمى من أسباط إسرائيل. كما رأينا الشواهد التي تشير إلى أنه كان للمصدر الإلوهيمى مقصد مرتبط بالملك يربعام وسياسته، فالمصدر الإلوهيمى يصور المدن التي بناها يربعام؛ نابلس، بنونيل، بيت إيل، كما يؤكد المصدر الإلوهيمى على قوة مكانة إفرايم، السبط الذي ينتمى إليه. ويعطى اهتماما خاصا بموضوع دفن يوسف ومكان دفنه في نابلس عاصمة يربعام، علاوة على تأكيده علي مكانة موسى في هذه القصة كبطل، بصورة أكثر مما يصورها اليهوى. أن مشاركة موسى في هذه القصة تنقذ الشعب من الهلاك، كما يؤكد المصدر الإلوهيمي أكثر من المصدر الإلوهيمي يوجد فيه القليل من المعلومات مقارنة بالمصدر اليهوى عن الآباء التي يحكى لنا عنهم كثيرا المصدر اليهوى باستفاضة.

هلم ندرس احتمال أن يكون الشخص الذى كتب نص المصدر الإلوهيمى كاهنا من سبط لاوى، من شيلو وبذلك يعتبر من نسل موسى. فسيكون لشخص كهذا الرغبة في الإسهاب والتأكيد على الوضوعات التالية: سياسة القمع الاقتصادي ليهوذا، تأسيس مملكة إسرائيل المستقلة وتمليك يربعام والروايات عن سمو موسى ومكانته. ولو كان هذا التخمين، بأن مؤلف المصدر الإلوهيمي كان لاويا من شيلو من نسل موسى، فإنه ستصبح لدينا الإجابات عن كل التساؤلات حول قصة العجل الذهبي.

نذكر أن كهنة شيلو قد فقدوا مكانتهم في سلك الكهانة أيام حكم اللك سليمان وطرد أبياثار الأكبر من القدس، وظل الكاهن الأكبر الآخر صادوق والذي هو من نسل هارون في مكانته وأعطيت الأراضي التي تخص اللاويين في شمال البلاد إلى الفينيقيين (حيرام ملك صور)، كما نذكر أيضا النبي" أحيا" من شيلو الذي دعا إلى تقسيم الملكة وجعل من يربعام ملكا على الشمال، ونرى أنه بعد ذلك خابت آمال كهنة شيلو في الملكة الجديدة. فقد أقام يربعام المراكز الدينية للعجل الذهبي في دان وبيت إيل ولم يعينهم يربعام كهنة في هذه الأماكن وتحولت آمال وتطلعات أسرة الكهنة من شيلو في أن يؤدى تقسيم الملكة إلى تحريرهم إلى خيانة دينية، وكانت العجول الذهبية هي الرمز على خروجهم إلى خارج حدود مملكة إسرائيل والذي رمز على خروجهم إلى خارج حدود مملكة إسرائيل والذي رمز على خروجهم إلى خارج الأسوار في مملكة يهوذا هو هارون. والمؤلف الإلوهيمي، الذي هو فرد من هذه العائلة، هو الذي كتب قصة العجل الذهبي التي فيها إعلان عن تحرر بني مملكة إسرائيل من العبودية فأصبحوا كافرين. وكانت عملية الكفر هي عبادة العجل الذهبي ومن الذي صنع العجل الذهبي؟ هارون!!

إن تفاصيل هذه القصة توافق الخلفية التاريخية. لماذا لم يعاقب هارون؟ وكثيرا ما شعر المؤلف بالاشمئزاز تجاه نسل هارون، إلا أنه لا يستطيع أن يغير ذاكرة شعبه التاريخية فتحدد الروايات أن هارون كان الكاهن الأكبر الأول ولا يمكن أن يصور الكاهن الأكبر بأن الإله يعاقبه، إنه في ذلك الوقت لا يستطيع الاستمرار في منصبه وأي نقص من هذا النوع في شخصيته كان سيبعده حتما عن الخدمة في الهيكل. ولم يكن الكاتب ليستطيع كتابة قصة تصور كيف تم رفض الكاهن الاكبر وإبعاده عن منصبه الكبير. لماذا يقول هارون "غدا عيد الرب" عندما يعرض العجل الذهبي كمنافس ليهوا؟ لأن العجل ليس منافسا للإله. فالعجل ما هو إلا رمز للألوهية وليس الالوهية نفسها، لماذا يتطرقون في القصة إلى العجل الذهبي كما لو كان إلها؟ يمكن أن نفترض أن هذا النص يتطرقون في القصة إلى العجل الذهبي كما لو كان إلها؟ يمكن أن نفترض أن هذا النص بشكل سلبي، فهناك بعض الحالات الأخرى التي يدخل فيها كاتب العهد القديم العجول الذهبية وكذلك الكروبيم ويصفونها بالآلهة وفي هذه الحالات ابضا يبدو أن النص يخدم الجدل.

عودة إلى التساؤلات السابقة. لماذا يقول الشعب: "هذه آلهتك يا إسرائيل" بلغة الجمع حيث إن العجل واحد؟ ويضيفون "التى أصعدتك من مصر" رغم أن العجل تم صنعه بعد الخروج من مصر!! الإجابة تكمن فيما يبدو في وقانع الملك يربعام التي وردت في سفر الملوك الأول حيث نري أنه بمجرد صنع يربعام لعجلين من الذهب أعلن أمام شعبه " هوذا آلهتك يا إسرائيل الذين أصعدوك من أرض مصر" (أ) إن أقوال الشعب في سيناء في سفر الخروج تشابه أقوال يربعام في سفر الملوك الأول ومن الصعب اكتشاف مصدر النص التاريخي للفقرتين، لكن من المكن القول إن مؤلف قصة العجل الذهبي في سفر الخروج استخدم نفس الكلمات المنسوبة إلى يربعام ووضعها على لسان الشعب. وبذلك تتضح لنا العلاقة الوطيدة بين قصة العجل الذهبيين.

لماذا يصور الكاتب الإلوهيمى اللاويين بأنهم متعصبون ومتعطشون للدماء، رغم كونه لاويا؟ وينسب لهارون إظهار التمرد فى حين أن اللاويين يتصرفون بإخلاص حتى أن موسي يقول إنهم يستحقون البركة على أعمالهم. من هنا نجد أن القصة تقلل من شأن آباء الكهنة فى القدس وفى نفس الوقت تمجد من اللاويين الآخريين.

ما هو دور يشوع في القصة ولماذا هو منعزل عن أعمال الكفر الخاصة بالعجل؟ والإجابة هي: كون يشوع بطلا من الشمال وأصله من سبط إفرايم وهو نفس السبط الذي جاء منه الملك يربعام ومكان دفنه مثل يوسف هو أيضا في مقاطعة إفرايم، إن النص ينسب ليشوع إجراء طقوس قومية للختان في نابلس التي تصبح بعد ذلك عاصمة ليربعام، كما يضيف مؤلف المصدر الإلوهيمي لقصة العجل الذهبي أساس لترنيمة تمجيد لبطل الشمال. يشوع هو الذي ارتبط اسمه بنابلس عاصمة إسرائيل

وسبطها الكبير،وإن إبعاده عن عمل الكفر الخاص بالعجل الذهبى توضح كيف أصبح يشوع وريثا لموسى.

وربما كان لكسر ألواح العهد أيضاً تفسير تاريخي. من المحتمل أن المقصود هو التشكيك في مركزية خيمة الاجتماع في يهوذا فقد كان من الفروض أن يكون في خيمة الاجتماع بالهيكل في يهوذا اثنان من ألواح العهد. وإن كان قد ورد في قصة العجل الذهبي، طبقا للرواية الإلوهيمية أن موسى قد حطم الألواح وفقا لهذا النص فإن خيمة الاجتماع في الجنوب في الهيكل القدس بها ألواح مزيفة أو إنها غير موجودة تماما<sup>(٤)</sup>، إن في الطريقة التي يبنى بها المؤلف الإلوهيمي قصة العجل الذهبي إنما يشن من خلالها هجوما في آن وأوان واحد ضد المؤسسة الدينية في إسرائيل وفي يهوذا، فكلاهما في نظره مسئول عن التمييز السيئ ضد الجماعة التي ينتمي إليها المؤلف. وربما يتساءل القارئ، لماذا يعرض المؤلف هذه العلاقة الإيجابية تجاه مملكة يربعام في بقية القصص؟ ولاذا يميل إلى مدن نابلس وبنوئيل وخاصة بيت إيل؟ ولماذا يفضل سبط إفرايم؟

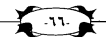
أولا: إن شيلو هي في مقاطعة إفرايم والكاهن الأكبر صمونيل كان من إفرايم (٥).

تأنيا: يمكن أن نفترض أن مملكة إسرائيل ظلت أمله السياسي الوحيد. وهو يتطلع إلى اليوم الذي يتم فيه إبعاد الكهنة غير الشرعيين الذين لا ينتمون إلى لاوى ويحل هو وأخوه محلهما. وهو، في هذه المرحلة، لا يعلق أى أمل على يهوذا والقدس وقد استقر الكهنة من نسل هارون هناك منذ أيام الملك سليمان وكانوا هم أيضا من اللاويين، لذلك لم يكونوا أقل من كهنة شيلو (١) وكان الأمل الواقعي الوحيد لكهنة شيلو في حدود المملكة الشمالية. لذلك فإن مؤلف المصدر يميل إلى البناء السياسي للمملكة لكنه يهاجم مؤسستها الدينية.

# رموز العقيدة

إن قصة العجل الذهبي ليست هي القصة الوحيدة التي ترفع من شأن سبط على حساب المؤسستين الدينيتين الشمالية والجنوبية. ففي الرواية اليهوية عن الوصايا العشر التي تلقاها موسى على جبل سيناء يظهر حظر صنع التمانيل والوصية تقول طبقا للمصدر اليهوي: " لا تصنع لنفسك آلهة مسبوكة " (").

تحرم هذه الوصية، طبقا للمصدر اليهوى، التمثال المصبوب، فالعجول الذهبية للملك يربعام في الشمال كانت من العدن الصلب والكروبيم الذهبية للملك سليمان في الجنوب لم تكن مصبوبة فقد تم نحتها من خشب شجر الزيتون وتم طلائها بالذهب، وبذلك يوافق النص اليهوى يهوذا. ومن المحتمل أن يكون الأمر بشير إلى أن العجول



الذهبية في الشمال تفتقر للأهلية علاوة على أنها ليست تماثيل للإله في الحقيقة، لكنه لا يترك المجال لأي ادعاء مضاد حول الكروبيم الذهبية في يهوذا.

وها هو نص المصدر الإلوهيمي لهذا الحظر:" لا تصنعوا معي آلهة فضة ولا تصنعوا لكم آلهة ذهب" (^)

يحتمل أن هذه الوصية تتعلق فقط بالتماثيل. فإذا كان يشير الشكوك حول التماثيل التى على الكرسي فهناك حينئذ شك حول التماثيل المصبوبة سواء للعجول الذهبية أو للكروبيم الطلية بالذهب.

إن جوهر العلاقات بين المصدرين البهوى والإلوهيمي والرموز الدينية ليهوذا وإسرائيل يظهر في مكان آخر، ففي النص إليهوى- في بداية سفر الخروج- يخـرج الشعب في رحلته من سيناء إلى الأرض الموعودة (٢٠) ، وطبقا لوصف الخروج فيان هارون هو الذي قاد الرحلة. يذكر نص يهوى آخر تابوت العهد وأهميته في إنجاح رحلات بني إسرائيل في الصحراء فيذكر أنه لا يمكن النجاح في معركة ضد الأعداء بدون تـابوت العهد ُ وكما هو معروف لنا فإن التابوت هو قلب هيكيل سليمان في القدس لذلك فليس من الأمر المفاجئ أن يعطى المصدر اليهوى أهمية كبيرة لهذا التابوت. وفي القابل فإن التابوت لا يذكر في الصدر الإلوهيمي تماما إن الصدر الإلوهيمي يفضل إعطاء الأهمية لخيمة الاجتماع كرمز للوجود الإلهي بالقرب من الشعب ""، وطبقا لسفر صموئيل والملوك وأخبار الأيام فإن خيمة الاجتماع كانت هي أول مكان عبد فيه بنو إسرائيل الرب حتى استبدله سليمان بالهيكل، علاوة على ذلك فإن خيمة الاجتماع كانت مرتبطة في البداية بمدينة شيلو. ولو وضعنا ذلك في الاعتبار إلى جانب باقي الشواهد التي تربط بين مؤلف الصدر الإلوهيمي وكهنة شيلو، فليس من الدهش تجاهل خيمة الاجتماع تماما في نص الصدر اليهوى.إن عدم ذكر تابوت العهد في الصدر الإلوهيمي وعدم ذكر خيمة الاجتماع في اليهوى، ليس محض صدفة، فالقصص في كلا الصدرين تتطرق إلى الرموز الدينية لطائفتها ووفقا لهدفها.

الآن يمكننا العودة إلى بداية سفر التكوين للتوضيح على هذه الخلفية حقيقة أن فى نهاية قصة أدم وحواء فى جنة عدن فى المصدر اليهوى يضع يهوا الكروبيم لحراسة طريق شجرة الحياة (١٠٠)، والكروبيم كانت موجودة فى الهيكل فى القدس لذلك فإنه من الطبيعى أن من يؤيد التقليد الدينى ليهوذا سوف يصف الكروبيم بأنها تحرس مكان غاليا ومقدسا.

إن قصة العجل الذهبى تسوق تفاصيل عن مؤلفها أكثر من أى قصة أخرى للمصدر اليهوى أو الإلوهيمى، فهى تحكى لنا عن خلفية المؤلف وعن قدرته فى بناء قصة كما تنقل لنا القصة الإحساس بالغضب على هؤلاء الذين اجتثوا طائفتهم سواء فى يهوذا أو فى إسرائيل وتصور القصة شخصية هارون أبى الكهنة فى القدس (ككافر

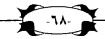
ومتواطئ)، وتؤكد أن القوم الذين أخذوا على عاتقهم هذه الأمور يجب معاقبتهم بشدة وأن ما فعله موسى بالعجل الذهبى يجب تنفيذه في باقى العجول التي في دان وبيت إيل وأن تحرق بالنار وأن تحول إلى رمال.

# مريم الثلجية

هناك قصة أخرى في الصدر الإلوهيمي تعكس مدى التناقض الشديد بين الكهنة التي انحازت إلى موسى (كمؤسس أو كأب لهذه السلالة) وبين هولاء الذين انحازوا إلى هارون. ففي هذه القصة يتحدث هارون وأخته مريم ضد موسى بسبب زوجته. والرب نفسه يصرخ فيهما. من الضروري قراءة هذه القصة القصيرة لأنها مذكورة في شفر العدد وتحذف غالبا من المناهج الدراسية.

### سفر العدد ١٢ النص الألوهيمي :

- ١ـ وتكلمت مريم وهارون على موسى بسبب المرأة الكوشية التى اتخذها. لأنه كان قد
   اتخذ امرأة كوشية.
  - ٢\_ فقالا هل كلم الرب موسى وحده. ألم يكلمنا نحن أيضا. فسمع الرب.
  - ٣. وأما الرجل موسى فكان حليما جدا أكثر من جميع الناس الذين على وجه الأرض.
- ٤. فقال الرب (١٦) حالا لموسى وهارون ومريم اخرجوا أنتم الثلاثــة إلى خيمـة الاجتماع.
   فخرجوا هم الثلاثة.
  - ٥ فنزل الرب في عامود سحاب وقف في بابا الخيمة ودعا هارون ومريم فخرجا كلاهما.
    - ٦. فقال اسمعا كلامي. إن كان منكم نبي للرب فبالرؤيا استعلن له في الحلم أكلمه.
      - ٧ واما عبدى موسى فليس هكذا بل هو أمين في كل بيتي.
- ٨\_ فما إلى فم وعيانا أتكلم معه لا بالألفاز. وشبه الرب يعاين. فلماذا لا تخشيان أن
   تتكلما على عبدى موسى



- ٩- فحمى غضب الرب عليهما ومضى.
- ١٠ فلما ارتفعت السحابة عن الخيمة إذا مريم برصاء كالثلج. فالتفت هارون إلى مريم
   وإذا هي برصاء.
  - ١١ـ فقال هارون لموسى أسألك يا سيدى لا تجعل علينا الخطية التي حمقنا وأخطأنا بها.
    - ١٢ـ فلا تكن كالميت الذي يكون عند خروجه من رحم أمه قد أكل نصف لحمه.
      - ١٢ـ فصرخ موسى إلى الرب قائلا اللهم اشفها.
- ١٤. فقال الرب لموسى ولو بصق أبوها بصقا فى وجهها أما كانت تخجل سبعة أيام. تحجـز
   سبعة أيام خارج المحلة وبعد ذلك ترجع.
  - ١٥ـ فحجزت مريم خارج المحلة سبعة أيام ولم يرتحل الشعب حتى أرجعت مريم.

هارون ومريم يتحدثان عن زوجة موسى والنص لا يوضح ما الذى يزعجهما من زوجة موسى ويذكر النص فقط أنها امرأة كوشية وكوش في العهد القديم هي إثيوبيا كما في التفاسير اليهودية، لذلك فمن المكن أن تكون المشكلة هي لون جلدها الأسود. لكن هناك مشكلة في هذا الموضوع نظرا لأن هناك مكان في العهد القديم باسم كوشن وهي منطقة في مديان؛ ويحكى عن صفورة زوجة موسى أنها كانت مديانية وليس واضح إذا كان النص يتطرق إلى صفورة أم لامرأة أخرى. على أية حال يبدو أن اعتراض هارون ومريم على زوجة موسى على أساس أنها تختلف عنهما من الناحية العرقية، كما أن الأمر مثير من الناحية السيكولوجية كذلك، فإن ملاحظتهما غير موجهة للمرأة فهما لا يشتكيان بصوت عال من الذي يزعجهما، وبدلا من ذلك يصبان جام غضبهما على موسى نفسه ويضعون تساؤلا حول مكانة موسى ومكانتهما فيما يتعلق بالظهور الإلهي (" هل كلم الرب موسى وحده، ألم يكلمنا نحن أيضا. فسمع الرب").

ويتضح بعد ذلك ان هذا كان خطأ منهما ويخبرهما الرب بان موسى بالتأكيد (يعلو فوق كل أنبياء بني إسرائيل) من ناحية قربهم من الرب ويوصف الرب بأنه غاضب على هارون ومريم وتصاب مريم بالبرص فلو كانت المشكلة هنا بسبب أن زوجة موسى سوداء فإذا بالجزاء من جنس العمل.

وكما حدث فى قصة العجل الذهبى فإن هارون لم يعاقب هنا أيضا فقد عرف فى الموروث ككاهن، ولو كان قد أصيب بالبرص ما كان ليستطيع بعد ذلك أن يستمر فى عمله فى الهيكل، لذلك فإن المؤلف لا يستطيع القول بأن هارون قد شارك مريم الجزاء الذى حل بها لكن القصة واضحة: أخطأ هارون والرب غاضب عليه (الفقرة ١٩٩٠) ويعلن الرب صراحة أن قرب موسى من الرب أكبر من قرب هارون منه. وكل هذا يناسب نوايا المؤلف الإلوهيمى فى التقليل من شأن هارون أبي الكهانة فى يهوذا. هنا وفى قصة العجل الذهبى يتجه هارون إلى موسى فى ذل وخضوع، ويدعوه "سيدي" ويعترف بمنزلته الرفيعة.

هذه قصة مميزة للتمرد والدروس الستفادة منها. فالوّلف يصور الإنسان أو الجماعة التى تهاجم السلطة العادلة أو الذين يظهرون عدم انضباط فاضح في يصف بعد ذلك كيف يتم التخلص من هذا الشخص أو الجماعة، فقد أكدت قصتا المصدر الإلوهيمي عن العجل الذهبي وعن برص مريم ذلك.

### توقير موسى

لقد غطينا مساحة كبيرة في بحثنا عن اثنين من مؤلفي العهد القديم. وبعد القصة تلو الأخرى استطعنا أن نعثر على إشارات تربط بين القصة و مؤلفها والعالم الذي عاش فيه. لقد استشهدت بكثير من النصوص وأشرت إلى المفاتيح المختلفة من أجل تقريب قارئ الصدر اليهوى والإلوهيمي من تسلسل القصص، بالإضافة إلى أهمية تمثيل قوة التبريرات التي حصلنا عليها من الإشارات المختلفة فكل من هذه النماذج له أهمية خاصة للبحث وإن كانت لا تعد برهانا دائما على التبرير نفسه. من الإطلالات المختلفة في القصص المختلفة ظهر أتجاه مشترك وبذلك يتم التأبيد لافتراض أن العهد القديم كتبه عدد من الؤلفين، وتتضح على نحو خاص هوية مؤلفي الصدرين اليهوى والإلوهيمي، وكلما أمعنا البحث في هذه القصص يقوى لدينا الإحساس والوعى بالمؤلفين وعالمهم وتتضح الأمور أكثر فأكثر.

عندما نميز مؤلف المصدر الإلوهيمى بأنه كاهن من شيلو، اعتقد أنه من نسل موسى، لكن لدينا ما نقوله عن نسبه فنحن نتتبع الأسباب التى أدت به إلى كتابة ما كتبه، ويساعدنا هذا الأمر فى فهم السبب فى أن قصص المصدر الإلوهيمى تتعمق في شخصية موسى أكثر من المصدر اليهوى وليس القصود التعمق فقط بل أيضا التشجيع، فلا يمكن المساواة بين أقوال موسى وربه التى يصورها المصدر اليهوى لتلك التي يصورها المصدر الإلوهيمى فى سفر العدد الإصحاح الحادى عشر حيث يشكو الشعب فى هذه القصة من عدم توافر اللحم فى الصحراء من أجل الطعام ويتحدثون بشوق وحنين عن الطعام الذين كانوا يأكلونه فى مصر متجاهلين حقيقة كونهم عبيدا فى مصر الطعام الذين كانوا يأكلونه فى مصر متجاهلين حقيقة كونهم عبيدا فى مصر



وعملهم بالسخرة من أجل الحصول على هذا الغذاء، وفي هذا الوضع لا يزال موسى عـاجز عن تحمل العبء الذي ألقاه الرب على عاتقه ومواجهة هذا الشعب المتذمر. ويقول موسى:

١١ -لماذا أسأت إلى عبدك ولماذا لم أجد نعمة في عينيك حتى أنك وضعت ثقل جميع هـذا الشعب على.

١٢ـ ألعلى حبلت بجميع هذا الشعب أو لعلى ولدته حتى تقول لى احمله فى حضنــك كمـا يحمل المربى الرضيع إلى الأرض التي حلفت لآبائه.

١٣ـ من أين لى لحم حتى أعطى جميع هذا الشعب الأنهم يبكون على قائلين اعطنا لحما لنأكل

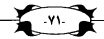
١٤. لا أقدر أنا وحدى أن أحمل جميع هذا الشعب لأنه ثقيل على

١٥ فإن كنت تفعل بي هكذا فاقتلني قتلا إن وجدت نعمة في عينيك. فلا أرى بليتي "(١٤)

المصدر الإلوهيمي هنا هو أكثر من كونه مجرد مصدر فهناك تشجيع وحب لوسي حيث يؤكد المصدر الإلوهيمي طوال الوقت على عهد موسى في سيناء ولا يذكر عهد الرب مع إبراهيم نهائيا فقصة الخروج من مصر وفقا للمصدر الإلوهيمي تؤكد على دور موسى، في حين أن الرواية اليهوية أكثر تقدما في الجزء الخاص بالإله في تحرير الشعب من ظلم المصريين. ففي المصدر اليهوى يقول الرب: " فنزلت لأنقذهم من ألدى المصريين وأصعدهم " (١٥)

أما في المصدر الإلوهيمي فيقول: " فالأن هلم فأرسلك إلى فرعون وتخرج شعبي بني إسرائيل من مصر" (١٦).

إن المصدرين يؤكدان على كل شئ، فمؤلف المصدر الإلوهيمى يركز على الدور الهام الذى لعبه موسى الذي يعد ظهوره لدى هذا المؤلف لحظة كبري في التاريخ حيث العهد وولادة الشعب وكذلك الزمن الذى يخدم فيه اللاويون الرب بإخلاص،كما أنه في هذا الوقت يعرف الشعب الرب لأول مرة باسمه.



#### اسم الرب

ذكرت مكانين يظهر فيهما اسم الرب "يهوا" في كتابات المصدر الالوهيمي وذكرت أن اسم الرب كان هو المفتاح للتمييز بين المصدر اليهوى والمصدر الالوهيمي. أما الآن فأريد أن أصبح أكثر دقة ففي المصدر اليهوى يعرف الرب بيهوا من بداية الرواية وحتى نهايتها ولم يرد اللفظ "إلوهيم" ولو لمرة واحدة في قصصه (" في حين أن المصدر الإلوهيمي يسمى الرب" إلوهيم "حتى مجيء موسى فقط، فمنذ اللحظة التي قابل موسى الإلب حدث تغيير. ففي أول قصة قابل فيها موسى الرب - قصة الغصن المشتعل - لا يعرف موسى الرب لذلك يسأله : " فقال موسى لله أنا أتى إلى بني إسرائيل وأقول لهم إلى أبائكم أرسلني إليكم. فإذا قالوا لي ما اسمه فماذا أقول لهم ("" ، ويرد الرب : "أهيه الذي أهيه"، ثم يضيف قائلاً : " وقال الله أيضا لموسى هكذا تقول لبني إسرائيل يهوا إله آبائكم أهيه"، ثم يضيف قائلاً : " وقال الله أيضا لموسى هذا اسمى إلى الأبد وهذا ذكرى الى دور فدور "(") ، وهكذا نجد في المصدر الالوهيمي أن الرب يكشف عن اسمه للأول مرة لموسى حيث كان يسمى قبل ذلك بايل أو إلوهيم.

نتسائل لماذا يسلك مؤلف الصدر الالوهيمي هذا الطريق؟ لازالت السألة محل جدل . فالبعض يعتقد أن هذه القصة تعكس أحداث المجتمع الديني لملكة إسرائيل، فاختـاروا العجول الذهبية حملة للعرش الالهي وربما شابه الملك يربعام بين يهوا و إيل الإله الرئيسي عند الكنعانيين، وإيل مرتبط بالتقاليد الكنعانية القديمة بالبقرة أو بالعجل وقال يربعام أن يهوا وإيل هي أسماء مترادفة لإله واحد. إن قصة المصدر الإلوهيمي تخدم مـزج أو خلط الإلوهية وبذلك يتضح لماذا كانت الإلوهية في المصدر الإلوهيمي لها مسميان: في البداية إيل ثم يهوا بعد ذلك، وتفسير هذا التغيير في النص الإلوهيمي يشير الى العلاقة بين هذا المصدر وبين مملكة إسرائيل وذلك يتماشي مع باقي الدلائل التي تشير إلى أن المصدر الإلوهيمي جاء من مملكة إسرائيل، هناك مشكلة أخبري وهي أن الملك سليمان استخدم الكروبيم الذهبية حملة للعرش والإلوهية الرتبطة بإيل لم ترتبط بالأبقار فقط لكن بالكروبيم أيضا، فالملكتين استخدمتا - لو كان ذلك صحيحا - التماثيل ويصعب من خلالها توضيح اسم الإلوهية وفقا لما هو مذكور في النص الإلوهيمي، من الواضح ان مؤلف المصدر الالوهيمي عارض الؤسسة الدينية التي أقامها يربعام في مملكة إسرائيل ويتضح ذلك أيضاً في موسى الذي حطم العجل الذهبي، لكن عجز الصدر الإلوهيمي في موضوع "هوية الإلوهية" أن يقدم قصصا تؤبد النظام اللاهوتي للمملكة، توصل بعض الباحثين الذين درسوا تاريخ بني إسرائيل القديم إلى استنتاج أن القليل فقط من بني إسرائيل كانوا عبيدا في مصر ومن المحتمل أن يكون هؤلاء هم اللاويون حيث نجد -على سبيل المثال - استخدام أبناء سبط لاوي لاسماء المصريين مثل موسى، بنحاس، حفني، وهي أسماء ليست من أصل عبري بل من اصل مصري، كما انـه لم بكـن هنــاك ممتلكـات



لللاوبين مثل باقى الأسباط الأخرى. ويعتقد هؤلاء الباحثون أن هذه الجماعة التى كانت فى مصر ثم ارتحلت بعد ذلك الى سيناء عبدت يهوا وعندما وصلت الى أرض فلسطين قابلوا أسباط إسرائيل التى عبدت إيل وبدلا من أن يختلفا حول مسألة الالوهية أخذت الجماعتين على عاتقهما مزج يهوا وإيل فى إله واحد وبهذه الطريقة أو بأخرى أصبح اللاويون الكهنة الرسميين للديانة الوحدة، ويحتمل أن يكون فى ذلك نوع من التعويض عن كونهم لا يمتلكون شيئا من الأرض ففازوا من الكهانة بعشر القرابين

إن هذا الاعتقاد يوافق فكرة أن مؤلف المصدر الإلوهيمى كان لاويا من مملكة إسرائيل، فقصة الكشف عن اسم يهوا لموسى تعكس الرواية التالية إن الأسباط في أرض فلسطين عبدوا إيل وكانت لديهم العادات المرتبطة به وبأبائهم إبراهيم وإسحاق ويعقوب، في ذلك الحين وصل اللاويون مع طقوسهم الدينية مع موسى في خروجهم من مصر والوهية يهوا، والطريقة التي يعالج بها مؤلف المصدر الالوهيمي أسماء الالوهية توضح لماذا لم يكن الاسم يهوا جزءا من التقاليد القديمة للشعب.

علينا أن نكون حذرين في قبولنا لهذا الاستنتاج، وأهم شيء لدينا هنا أن نص المصدر الالوهيمي يعطى أهمية كبيرة لموسى أكثر من المصدر اليهوى، فموسى في المصدر الإلوهيمي هو نقطة التحول في التاريخ. ويوجد ذكر قليل لتاريخ ما قبل موسى في نص المصدر الإلوهيمي مقارنة بالمصدر اليهوى، فلا توجد في رواية المصدر الإلوهيمي قصة للخلق أو الطوفان كما تذكر الرواية القليل جدا عن عصر الآباء في حين أنه يعرض قصصا كثيرة عن موسى. يبدو كل هذا واضحا جدا من وجهة نظر كاهن من اللاويين. والحقيقة أن المصدر الإلوهيمي يحتوى على ثلاثة إصحاحات تشريعية (۱۱) تناسب كون أصل المصدر الإلوهيمي من الكهنة فعندما لا نجد هذه الفصول في المصدر اليهوى سنجد أنه في كل موضع يوجد نص قانوني وضعه الكهنة كما يبدو.

إن الشكل العام لقصص المصدر الالوهيمى يبدو منطقيا وله رؤي وإتجاهات محددة وأن هذه القصص مرتبطة بشكل كبير بعالم مؤلفها، وكذلك فيما يتعلق بالمصدر اليهوى سنجد أنه كلما قرأنا في قصصه نستطيع أن نميز بين وحدتها والعلاقة بالعالم الذي يعيشون فيه، كما يمكن أن ندرك لماذا لا يؤكد على إختلاف أسماء الإلوهية قبل موسى وبعده. في رأيي أن الأحداث ذات الأهمية الكبرى وقعت قبل ظهور موسى، وهذا المؤلف له إهتمام كبير بالأسرة الملكية في يهوذا وأسرة داود لذلك يؤكد على العهد الإلهى مع الآباء، وهو العهد المرتبط بمدينة الخليل، عاصمة داود الأولى- وهو العهد الذي يعد بتوريث الأرض من النهر الى النهر- وبمعنى أخر العهد الذي حققه داود الملك لهذا الغرض فإن التجلى الإلهى لإبراهيم كان نقطة تحول في التاريخ ولا يمكن اعتباره أقل أهمية من تجليه لموسى أو لبني إسرائيل في سيناء، ووصف التجلى الإلهى في سيناء أنه أول عهد مع الرب يقلل من أهمية العهد الآخر بين الرب والآباء، لذلك حرص المصدر اليهوى على استخدام لفظ بهوا طوال الوقت.

## التشابه بين يهوا وإلوهيم

هناك تساؤل يطرح نفسه وهو: لماذا كل هذا الشبه الكبير بين المصدر اليهوى والمصدر الإلوهيمى؟ فهما يقدمان فى كثير من الأحيان قصصا متشابهة ويهتمان بنفس الشخصيات ويستخدمان مصطلحات متشابهة والأسلوب نفسه متشابه إلى درجة أنه يصعب التمييز بينهما من خلال الاعتماد على الأسلوب فقط. وتفسير ذلك أن أحدهما يعتمد على الأخر، ومن المحتمل أن المصدر اليهوى كان مرتبطا بتقاليد قومية مقدسة مصدرها البلاط الملكي لمملكة يهوذا لذلك شعر اللاويون، من مملكة الشمال، بالرغبة في عرض تاريخهم القومي لأن المملكة الشرعية يجب أن تكون لها تقاليدها الخاصة. وعلى العكس يحتمل أن يكون نص المصدر الإلوهيمي أقدم بكثير وأن البلاط الملكي في يهوذا العكس يحتمل أن يكون نص المصدر الإلوهيمي من التغيير، مثال على ذلك علاقة المصدر الإلوهيمي بهارون. فقصص المصدر الإلوهيمي لم تكن مقبولة في يهوذا لعدة أسباب، ونفس الشيء في قصص اليهوى التي تفضل يهوذا فلم تكن مقبولة لدى أبناء مملكة إسرائيل. والعثور على إحدى هذه الروايات في إحدى المملكتين إنما يدل وبدون شك على وجود رواية أخرى في الملكة الثانية.

وعلى الرغم من ذلك فإن الروايتين هما مجرد روايتين وليست إنتاجين منفردين وهما مستمدتان من مصدر واحد في التاريخ والموروث الديني حيث إن إسرائيل ويهوذا كانتا شحبا واحدا وموحدا وبقيتا هكذا بمفاهيم كثيرة ولهما موروث مشترك في الوعد الإلهي لآبائهم إبراهيم وإسحاق ويعقوب، كما يشتركان في كونهما عبيـدا في مصر والخروج منها تحت قيادة موسى وكذلك التجلي الإلهي على الجبل في الصحراء وكذلك في فترة التيه الطويلة قبل دخولهم إلى الأرض الوعودة فلم يكن لأحد المؤلفين الحرية في وضع تقاليد ومواريث دينية جديـدة ووصف أحـداث مختلفة. وذلك صحيـح فيما يتعلق بالأسلوب فبعد أن اعتمدت رواية واحدة على صيغة قومية مقدسة قرر مؤلف الرواية الثانية سواء عن قصد أو عن غير قصد- تقليد الأسلوب الأصلي، فلو كان الأسلوب الأول قد تقبله الشعب وكان مناسبا له وعرفوه فمن الضروري أن يحافظ صاحب الرواية الثانية على شكل هذا التعبير. ومن التفسيرات الأخبرى للتشابه في الأسلوب بين المصدرين، وهو غير مرتبط بمعرفة من منهما يعتمـ على الآخـر، إن كلاهما استقيا المادة من مصدر واحد مشترك ويحتمل أن يكون قد سبقهما، أي أنه كان يحوزتهما مجموعة قديمة من القصص عن الآباء وعن الخروج من مصر . ، واستخدمها مؤلفا المصدر اليهوى والمصدر الالوهيمي كمصدر لكتاباتهما. ومن المحتمل أن تكون هذه الجموعة الأصلية مكتوبة أو انتقلت شفاهة من حيل إلى آخر، و على أية حال عند تأسيس مملكتي إسرائيل ويهوذا قام مؤلفا المصدرين اليهوى والإلوهيمي بتبني هذه المجموعات وأخضعوها لأهدافهما وأغراضهما.

## عدد المؤلفين

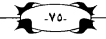
من المكن أن نصبح أكثر دقة في عملية تحديد هوية هؤلاء المؤلفين ومتى عاشوا؟. لكن هل هم اثنان فقط؟. يعتقد بعض الدارسين أن المصدر اليهوى والمسدر الإلوهيمي قد كتبهما جماعات من الكتاب وليس أفرادا ويرمز إليهم بـ (ك١) (ك٢) (ك٣) أو يتحدثون عن "مدرسة المصدر اليهوى" و"مدرسة المصدر الإلوهيمي" لكني أعتقد أنه ليست هناك شواهد تلزمنا بهذا الاستنتاج، وعلى العكس فإني أرى أن المصدر اليهوى والمصدر الإلوهيمي مصدران مستقلان ومنطقيان في نصوصهما كما رأينا حتى الآن. من المحتمل أن يكون المحرر قد أضاف كلمة أو عدل جملة أو فقرة ومن المحتمل أن يكون المؤلفان قد أدخلا من حين الى آخر بعض الأجزاء الخارجية وأن مؤلف المصدر اليهوى يكتب بنفسه شعر بركة يعقوب لابناءه في فراش موته (التكوين: ٤٩) وقرر أن ذلك مناسب لأهدافه ولهذا أضافه الى مؤلفه. على أية حال لا يبدو أن قصص المصدر اليهوى والإلوهيمي في حاجة الى بعض الإضافات الصغيرة من هذا النوع.

## جنس المؤلفين

لا شك أن محرر المصدر الإلوهيمى كان ذكرا. فنحن نرى مدى قوة العلاقة بينه وبين اللاويين من شيلو وكان الكهنة في إسرائيل من الرجال فقط. ومن المحتمل أن تكون زوجة لاوى أو ابنته قد شاركتاه في الفكرة وفي الكتابة لكن الرؤية السيطرة على ما هو مكتوب ومركزية الشخصيات الذكورية تشير الى أن المؤلف كان ذكرا. ومعروف أن هذا المجتمع كان الكهنبة فيه من الرجال لذلك فمن المشكوك فيه قبول أى وثيقة، ستكون لها مكانة مقدسة، قد حررتها امرأة.

أما بالنسبة للمصدر اليهوى فقد جاء من مملكة يهوذا، التى كان للنساء فيها مكانة قوية و كان لهن حق التعليم وكانوا في مكانة النبلاء (٢٠٠) ومن المكن قبول هذا الرأى القائل بأن مؤلف المصدر اليهوى امرأة، ذلك علاوة على أن قصص المصدر اليهوى تتطرق بشكل عام إلى النساء أكثر من قصص المصدر الإلوهيمي ولا نجد في قصص المصدر الإلوهيمي قصة مقابلة لقصة تامار في سفر (التكوين ٢٨) كما يحكى المصدر اليهوى، ولا يعود ذلك لكون تامار شخصية بارزة في قصة مهمة في العهد القديم، بل تكشف القصة عن التعاطف للمرأة التي ظلمت ويركز مضمون القصة على محاربة الظلم وتنتهي بأن الرجل "في قصة يهوذا" يعترف بذنبه وبحقوقها.

كل ما ذكرناه ليس من الضرورى أن يؤكد على أن المؤلف كان امرأة لكن يوضح أنه لا يجب أن نتسرع فى استنتاج أن الكاتب كان رجلا فالشواهد تدل على أن مهنة الكتابة كانت للرجال وفى نفس الوقت لا تنكر احتمال كتابة المرأة لعمل من المكن أن يصبح مقدسا.



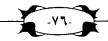
## متی عاشا؟

متى عاش هذان الرجلان، ومتى كتبا؟ يتطرق الصدر اليهوى إلى سبطى شمعون ولاوى ولا يتطرق إلى باقى الأسباط الأخـرى ومـن ذلك يبـدو لنـا أن الؤلف عـاش دون شك قبل عام ٧٢٢ قبل الميلاد، وهي السنة التي دمرت فيها إسرائيل وسبى شعبها. ومن المعقول أن تكون القصة قد كتبت قبـل ذلك في عصـر حكـم داود أو سليمان لكن التأكيد على أهمية تابوت العهد والوصايا بعدم صنع الآلهـ المنحوتـ تختلف مع مملكـة إسرائيل. أي أنها كتبت بعد انقسام الملكة. وكذلك قصص الصدر اليهوي حول يعقوب وعيسو التي تعكس استقلال أدوم عن طلم يهوذا" ولكن حينما تجمح أنك تكسر نبره عن عنقك." (التكوين ٤٠:٢٧). تحررت أدوم من ظلم يهوذا أيام حكم يـهورام ٨٤٨-٨٤٢ قبـل الميلاد ("") وطبقا لهذا الحساب من المكن تحديد مؤلف المصدر اليهوى بين ٨٤٨-٧٢٢ قبل الميلاد. أما مؤلف المصدر الإلوهيمي فقيد عاش في مملكة إسرائيل ٩٢٢-٧٢٢ قبل الميلاد. ويصعب تقليص المدة أكثر من ذلك، (٢٠٠) أهم نقطة هي أن كلا المصدرين قد كتبا قبل أن يقوم الآشوريون بتخريب مملكة إسرائيل. فعندما خرج أبناء مملكة إسرائيل الى السبي كان قد فر منهم الكثيرون الى الجنوب حيث مملكة يهوذا. وتؤكد الحفريات في مدينة الملك داود في القدس أن سكان المدينة قد زاد عددهم بشكل كبير في هذه الفترة. ومن السهل وصف الأحداث التاريخية التي يصل فيها نص المصدر الإلوهيمي الى يهوذا مع تيار اللاجئين ومن المؤكد أن اللاويين الذين فروا من أمام الأشوريين لم بـــر كوا خلفهم وثائق ذات قيمة.

لم يخلق اختلاط اللاجئين من مملكة الشمال مع سكان يهوذا بعد عام ٧٢٢ قبل الميلاد أى صعوبات خاصة فقد كان أبناء الملكتين قريبين الواحد من الآخر فقد تحديثا نفس اللغة وهى العبرية وعبدا نفس الإله وهو يهوا ولهما موروث ديني مشترك وتراث تاريخي يحكى عن الخروج من مصر والتيه في الصحراء لكن ماذا فعلا مع نصين مختلفين فقد تنافسا في قص التراث القومي المقدس وفي كل منهما اختلاف عن الثاني من ناحية الشخصيات والأحداث، بل تناقضت أحياناً. وكان الحل على ما يبدو الدمج بين النصين.

## الدمج بين المصدر اليهوى والمصدر الالوهيمي

نتساءل لماذا لم يتم رفض أحد الصدرين؟ ولماذا لم يتم اختيار الصدر اليهوى أو الصدر الالوهيمى وينحي الصدر الآخر؟؟ الإجابة بسيطة وتتلخص فى أنه فى تلك الفترة كان هناك احترام للكلمة الكتوبة فكانوا لا يستطيعون تجاهل نص مختوم بختم الوثيقة القديمة (أى أنه وثيقة قديمة). وكانت المشكلة فى أن رؤية المصدر اليهوى والمصدر الإلوهيمى لم تكن كاملة داخليا ولم يتراجع المحرران فى رواية النص من جديد لذلك



كان من الصعب أن نزعم أنهما تركا أجزاء لأنهما لم يرغبا في الساس بها مخافة واحتراما للنصوص التي وصلت الى أيليهما. والإجابة عن السؤال: لماذا تم الحفاظ على المصدر اليهوى والمصدر الإلوهيمي؟ هي أن كليهما معروف للشعب وكان لا يمكن طمس أي واحد منهما فكان من المستحيل ذكر جبل سيناء دون التطرق إلى حادث العجل الذهبي حيث كان من المكن أن يظهر أحد أبناء الشمال يعرف القصة ويسجل اعتراضه، وكان من المستحيل ذكر قصة إبراهيم دون ذكر ما حدث في الخليل. ونظرا لأن النصين اليهوى والإلوهيمي كانا معروفين فقد كان من الضروري الحفاظ عليهما سوياً. ونتسائل لماذا تم دمجهما؟ ولم يحفظ كل على حدا ؟ لماذا كان من الضروري وضع نصوص أخرى معهما كما رأينا في قصة الطوفان؟ نعتقد أنه لو كانوا حفظوا النصين في نصوص أخرى معهما كما رأينا في قصة الطوفان؟ نعتقد أنه لو كانوا حفظوا النصين في نص واحد كان مرتبطا بالواقع السياسي والاجتماعي لهذه الفترة لأن كتاباتهما عرضت نفس الفترة. كما عكس دمج النصين الوحدة بين الطائفتين بعد انفصال دام

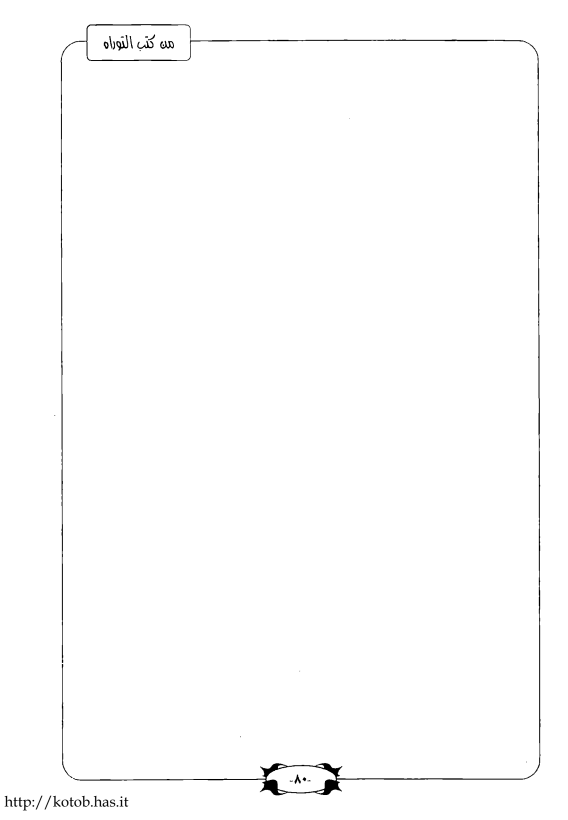
لا زالت هناك الكثير من الأمور الخفية حول مسألة من كتب المصدر اليهوى ومن كتب المصدر اليهوى ومن كتب المصدر الإلوهيمى. فنحن لا نعرف أسمانهم ولا زمن عملهما. لكنى أعتقد أن ما نعرفه أهم بكثير فنحن نعرف عالمهما وكيف أوجد هذا العالم هذه القصص لكننا لن نتوقف حتى نعرف بالضبط هوية المؤلفين.والأن سوف نتجه إلى نص المصدر التثنوى لنعرف أكثر مما عرفناه عن مؤلفى المصدر اليهوى والمصدر الإلوهيمى وربما نعرف اسمه أيضاً.

# هوامش الفصل الثالث:

- ١- لاحظ أن الاسم يهوا يظهر هنا في قصة الإلوهيمي وسوف أفسر ذلك لاحقا.
  - ٢- الخروج ٣٢
  - ٣- الملوك الأول ٢٨:١٢
- 3- وفقا لقصة اليهوى: "ثم قال الرب لموسى أنحت لك لوحين من حجر مثل الأولين. فأكتب أنا على اللوحين الكلمات التي كانت على اللوحين الأولين اللذيان كسرتهما"، كون أن الصدر اليهوى لا يحكى عن صنع العجل الذهبي، فإن الشاهد في هذه الفقرة على تكسير الألواح الأولى، وعلى ما يبدو أن المحرر الذي مزج اليهوى بالالوهيمي هو الذي كتبها.
  - ٥- صموئيل الأول ١:١
- تظهر علاقات الزواج في تراث الكهنة الذي يحكى عن زواج هارون من نحشون بن
   عميناداب أمير سبط يهوذا ، الخروج ٢٣:٦ ، العدد ٣:٢
  - ٧- الخروج ١٧:٣٤
  - ٨- الخروج ٢٠:٢٠
- ٩- يمكن تحديد وصف الخروج بالمصدر اليهوى ولأنه يسمى حمى موسى رعونيل
   وليس يثرو والذى يستخدمه المصدر الالوهيمى.
  - ٠١- العدد ١٤:١٤
  - ١١- الخروج ١١-٧:٣٣



- ١٢- التكوين ٢٤:٣
- ١٢- لاحظ أن يهوا يظهر هنا في قصة الإلوهيمي، وسوف يأتي تفسير ذلك لاحقاً.
  - ١٥-١١:١١ العدد ١١:١١-١٥
  - ١٥- الخروج ٨:٢
  - ١٦- الخروج ١٠:٣
  - ١٧- يستخدم أبطال قصة اليهوى لفظ الوهيم لكن ليس الأعداد.
    - ۱۸- الخروج ۱۳:۳
    - ١٩- الخروج ١٥:٣
    - ٢٠- الخروج ٢١-٢٣ ، يسمى هذا الجزء بمجموعة العهد.
      - ٣- وتعالج "جو آن" هذه الظاهرة في :
- And h.G. Williamson, eds, The Future of Biblical Studies.
  - ۲۲- ۱ اللوك الثاني ۲۲-۲۰،۱٦:۸
- ٢٣- يشير البحث الذي أقوم به الآن الى أن المصدر الالوهيمى كتب عن الخمس عشرة
   سنة الأخيرة قبل سقوط إسرائيل في ٧٢٢ ق.م



# الفصل الرابع العالم الذي أوجد التوراة ٧٢٢\_٥٨٩ ق.م

#### التغييسر

بتخريب أشور لملكة إسرائيل عام ٧٢٢ قبل اليلاد انتهى العالم الذى شكل المصدر الإلوهيمى والمصدر اليهوى بلا رجعة. أما مملكة يهوذا التى بقيت دون جارتها ورفيقتها ومنافستها قد تغيرت فقد كان لهذا التحول السياسى مغزى اقتصادى واجتماعى صاحبه ،كذلك تغير ديني، كما ظهر تغير في أسلوب تدوين العهد القديم.

بعد عام ٧٢٢ قبل الميلاد تغيرت البلاد كما اختلف شعبها فأصبحت البلاد أصغر حجماً وسيطر ملوك يهوذا على بلاد حجمها نصف مساحة الملكة الوحدة أيام حكم داود وسليمان. كما تغيرت السياسة العالمية وأصبحت يهوذا في وضع ضعف وكان ذلك العصر هو عصر الدولة العظمى في بلاد الرافدين آشور أولاً ثم بابل. وقد أظهرت هاتان الإمبراطوريتان اهتماما كبيرا ومقدرة على احتلال الغرب، فكان إخضاع يهوذا بالنسبة لهما بمثابة مصدر جديد للدخل (عن طريق السلب ودفع الضرائب) وسهل لهما ذلك أيضاً السيطرة على طرق التجارة بين إفريقيا وأسيا ووضعتهما إستراتيجياً على بوابة مصر.

كما أثرت السياسة الدولية الجديدة على الحياة الدينية فعندما تستعبد دولة عظمى دولة صغيرة فإنها تضع أصنام الهتها في أماكن الشعب المستعبد المقدسة، ويدل ذلك على استسلام الشعب للمحتل، وفي العصر الحديث يكون ذلك من خلال رفع الدولة المستعمرة رايتها فوق أراضي الدولة المحتلة. لكن الأصنام لا تماثل الراية في العصر الحديث ففي العصر الذي سيطرت فيه أشور على يهوذا كان في القدس نزاعات الحديث ففي العصر الذي سيطرت فيه أسور على يهوذا في ذلك الوقت للأصنام في وخلافات كثيرة على أسس دينية فقد سجد ملك يهوذا في ذلك الوقت للأصنام في الهيكل القدس، وهاجمه الأنبياء على تأييده وعبادته للأصنام. يقول أحد المؤرخين المحدثين أن ملك يهوذا أخذ على عاتقه ظلم أشور. لكن مؤرخ العهد القديم الذي يعرض النا تاريخ هذا العصر من وجهة نظر دينية حيث يقول أن الملك "وعمل الشر أمام الرب". التغيير الأخر الذي حل بيهوذا نبع من الانطباع الذي تركه سقوط مملكة إسرائيل، فقد استطاع بنوا يهوذا واللاجئون من مملكة إسرائيل تفسير سقوط الملكة بأساليب مختلفة الكنهم لم يستطيعوا تجاهل الآثار السياسية أو الدينية له. واعتقد البعض أنه يجب اعتبار لكنهم لم مملكة إسرائيل وبقاء يهوذا لأن يهوذا هي الأفضل ورأي البعض أنه يجب اعتبار سقوط مملكة إسرائيل وبقاء يهوذا لأن يهوذا هي الأفضل ورأي البعض أنه يجب اعتبار



ذلك تحذيرا وأنه من المكن أن يحدث ذلك أيضا ليهوذا. وفى ظل هذا الواقع كان من الصعب السخرية من نبي يتنبأ بسقوط يهوذا خاصة بعد كارثة سقوط إسرائيل عام ٧٢٢ قبل الميلاد.

ضعفت مكانية ملك يهوذا وقوته وكان نسل داود الذيين حكموا في القيدس مستعبدين في معظم الأحيان لللوك أشور وبابل وكان مصيرهم مرتبطا بالأحداث والعلاقات بين الدول الكبرى ( آشور وبابل ومصر)، ولم يكن لهؤلاء الملوك قوة سياسية ذات تثير في البلاد والمنطقة وحتى في عصر المالك المنفصلة كان لكل واحدة منهما مدى معين من التأثير على البيئة المجاورة لها، والآن بعد أن وصل ظل مملكة آشور الثقيل الي شواطئ البحر المتوسط لم يبق من ذلك أى شئ كما كانت هناك تغيرات أخرى، فبعد عام ٢٢٢ قبل الميلاد لم يبق مكان لزعماء الأسباط بل لم يعد هناك أسباط وكان من الصعب معرفة هل ساد الصراع بين جماعات الكهنة المختلفة في يهوذا (كما كان في السرائيل) قبل عام ٢٢٢ قبل الميلاد ؟ لكن وبعد هذا التاريخ أوجد اللاويون الذين جاءوا من الشمال إلى يهوذا، نوعا من عدم التوازن والتنافس بين جماعات الكهنة وتم طرح موضوعات جديدة للمناقشة. ومن العوامل الأخرى بعد عام ٢٢٢ قبل الميلاد ظهور النص الجديد اليهوى إلوهيمي الذي مزج الذاكرة القومية المقدسة وأثر هذا المزج على الأعمال الأخرى.

## الملك حزقيا

حكم الملك حزقيا يهوذا من عام ٧١٥ قبل الميلاد تقريبا وحتى عام ٢٨٧ قبل الميلاد تقريبا وذلك كما هو مذكور في سفر اشعياء والملوك الثاني وأخبار الأيام الثاني وقد قام بإصلاح ديني وسياسي. ولدينا بعض الاكتشافات الأثرية المؤكدة التي تضيف لهذه الصورة. وكان الإصلاح الديني هو القضاء على بعض العبادات الدينية خارج وداخل الهيكل في القدس. أما الإصلاح السياسي فكان التمرد على آشور ومحاولة توسيع حدود المملكة وضم أجزاء من مملكة إسرائيل (السابقة) والسيطرة على بعض المدن الفلشتية. وكان لهذين الإصلاحيين أكبر الأثر على مصير المملكة وعلى العهد القديم. ومن الإصلاح الديني الذي قام به الملك حزقيا تدمير أماكن عبادة يهوا خارج الهيكل في القدس ومنع تقديم القرابين خارج الهيكل كما عمل حزقيا على تشجيع مركزية الهيكل في العاصمة القدس.

لاستيعاب هذه التغييرات الهمة يجب فهم جوهر عملية تقديم القرابين في العهد القديم، فتقديم القرابين في العهد القديم، فتقديم القرابين من الموضوعات الركبة في العهد القديم ويعتبرها قراء العصر الحديث ذبح غير ضروري لحيوان أو إن الذي يقدم القرابين يتنازل عن شئ من ماله كفارة لذنب اقترفه أو من أجل الحصول على مساندة الرب له. على أية حال كان تقديم القرابين في عالم العهد القديم من أجل الطعام والفكرة في تقديم القرابين هي



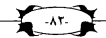
الاعتراف بحقيقة أنه من أجل أكل اللحم يجب أن تقدم الروح. وكان من الصعب اعتبار ذلك أمرا هيناً فقد كان هذا عملاً مقدساً ينفذ بطريقة معينة بواسطة شخص تم تأهيله للقيام بذلك، وهو الكاهن، وفي مكان مخصص له وهو الذبح، ويتم تقديم جزء من القربان (العشر) للكاهن وذلك في جميع أنواع اللحوم ما عدا الأسماك والطيور.

وقد أدت مركزية العبادة الدينية إلى عدم قدرة كل من يربد أن يأكل اللحم في أن يذبح بجوار بيته أو على منصة محلية بل يجب أن يتوجه الى الكاهن والمذبح في القدس، مما أدى الى تركز اللاويين في القدس التي أصبحت المكان القدس الوحيد الذي تقدم فيه القرابين ويحصل فيها على العشر. كما ارتفعت مكانة الكاهن الأكبر في القدس وكذلك أسرة الكهنة التي جاء منها.

كانت فكرة تركيز الحياة الدينية في الهيكل ووجود مذبح واحد فقط خطوة مهمة في تاريخ التطور الديني في يهوذا واليوم وبعد أكثر من ألفي عام نجد لهذا التطور أهمية كبيرة في حل لغز تدوين العهد القديم. هناك جزء آخر من الإصلاح الديني الذي قام به حزقيا يجب أن نشير إليه، فوفقا لما ورد في سفر الملوك الثاني كانت في يهوذا حية من نحاس صنعها موسى بنفسه - وذلك يوافق ما هو مكتوب في المصدر الالوهيمي (أ) - ففي هذه القصة يشتكي الشعب من موسى ويهوا في الصحراء: "فأرسل الحرب على الشعب الحيات المحرقة فلدغت الشعب فمات قوم كثيرون من إسرائيل" (سفر العدد ١٦:٢) فندم الشعب على سلوكه السيئ ويطلب من موسى أن يصنع حية من نحاس، وبذلك كل من تلاغه حية ينظر إلى الحية النحاسية فيشفي. إن العلاقة بين الحية وموسى في المصدر الإلوهيمي مثيرة أيضاً، لأنه ظهرت حديثا في الحفريات الأثرية حية نحاسية صغيرة في مدينة مديان. وكانت امرأة موسى من مديان وارتبط موسى بالكهانة المديانية عن الملك طريق حماه يثرون كاهن مديان. ونرى ما هو مكتوب في سفر الملوك الثاني عن الملك حرقيا :" وسحق حية النحاس التي عملها موسى لأن بني إسرائيل كانوا الى تلك الأيام يوقدون لها ودعوها نحشتان" (أ)

كيف يجرؤ حزقيا على تحطيم أثر من خمسمائة عام يعد موسى صانعه؟ وإن كان الشعب قد قدم البخور على غير المتاد فلماذا لم يمنع حزقيا ذلك فقط أو أن ينقل الحية من مكانها أو يضعها في الهيكل أو في القصر؟ الإجابة عن كل ذلك مرتبطة بالبحث عن اثنين من مدوني العهد القديم.

أدى التمرد السياسى لحزقيا على أشور الى رد فعل عسكرى سريع فقد جاء سنحاريب ملك أشور على رأس جيش كبير من أجل إجبار يهوذا على الاستسلام وكان نجاحه جزئيا فقد احتل الآشوريون مدينة لاخيش الحصينة من خلال هجوم كبير عليها لم يختلف كثيرا عن هجوم الرومان على قلعة (متصادا) بعد ٨٠٠ عام من ذلك التاريخ. وتقع لاخيش على هضبة مرتفعة على مساحة كبيرة وبنى الآشوريون



متاريس من الحجارة حتى وصلوا الى مدخل المدينة. وتكشف حفريات لاخيش عن أجزاء من هذه القصة وتم كشف أجزاء أخرى من هذه القصة في حفريات نينوي عاصمة مملكة آشور فقد قيام ملك آشور بتزيين جدران قصره برسومات من معارك لاخيش وهذه الرسومات الرائعة بجمالها الفني هي من الرسومات القليلة التي نعرفها والتي تصور كيف كان يبدو اليهود في أيام تدوين العهد القديم؟ ومن المكن مشاهدة هذه الرسومات في المتحف البريطاني وفي متحف إسرائيل بالقدس. ويصور كلا المصدريين القويين في نينوي وفي لاخيش مدى القوة الكبيرة للآشوريين وشراسة قتالهم وعلى الرغم من ذلك لم ينجح الآشوريون في إسقاط مملكة يهوذا كما فعلوا مع مملكة إسرائيل. إن الصراع بين اليهود والآشوريين في القدس له شأن كبير نظرا لأنه حدث نادر حدا ولنا فيه شهادة من العهد القديم وكذلك شهادة أثرية. وتظهر هذه الأحداث في العهد القديم في ثلاثة أماكن (٣). أما القصة الآشورية فتظهر في اكتشافات حفائر نينوي وكتابات سنحاريب الآشورية (وتسمى كذلك لأنها نصب من الخـزف لـه ثمانيـة وحوه وقد نقش سنحاريب على الوجوه الثمانية وصفا لحملاته العسكرية والكتابة عليه باللغة الأكدية وهي اللغة السائدة في بلاد الرافدين أنذاك وهي مكتوبة بالخط المسماري وهي معروضة الآن في المتحف البريطاني.) وبذلك نستطيع دراسة الحدث وفقاً لمنظورين ؛ منظور يهوذا والذي يظهر على جدران القدس الماصرة والمنظور الأشوري من الجانب الخارجي للأسوار. يذكر العهد القديم: " وكان في تلك الليلة أن ملاك الرب خرج وضرب من جيش آشور مائة الف وخمسة وثمانين الفاً. ولما بكروا صباحاً إذا هم جميعاً حِثْث ميتة. فانصرف **سنحاريب ملك أشور وذهب راجعا وأقام في نينوي**". <sup>(1)</sup> هكـذا يحكـي العـهد القديــم كـيـف نجـت القدس تحت حكم حزقيا الملك من الاحتلال وربما من الهلاك على أيدى الآشوريين.

أما نقش سنحاريب فيقول:

"وحزقيا رجل يهوذا الذى لم يخضع لي: حاصرت واحتللت ست وأربعين من مدنه الحصينة والمدن غير الحصينة التي حولها والتي كانت كثيرة بواسطة رفع المتاريس وآلات الحصار وهجوم سلاح المشاة و آلات التحطيم والاختراق وسلالم الهجوم، ١٥٠-٢٠٠ رجل وخيول وحمير وثيران وجمال وضأن وماعز ليس له عدد كل هذا أخضعته لي وأحصيت الغنائم. هو نفسه أغلقت عليه مثل الطائر في القفص في وسط القدس مدينة حكمه. فرضت عليه الحصار حتى لا يستطيع أحد الخروج من المدينة. عزلت المدن التي نهبتها من قلب أرضه وأعطيتها لملك أشدود وبادى ملك عفرون وسيلي بل ملك غزة هكذا قلصت من مساحة بلاده. رفعت الضرائب السابقة وحددت الضرائب السنوية كي يدفعوها كهدايا من أجل جلالتي. حل خوف الهيبة الملكية على حزقيا والوحدات التي أحضرها من أجل الدفاع عن القدس مدينة ملكه وأرسل الضريبة وكذلك أرسل بناته وحريم القصر والغنيين مع ثلاثين سبيكة ذهب وثمانمائة سبيكة فضة وأحجار



كريمة وكراسى من العاج وجلود الفيل والعاج وصناديق خشبية الى مركز نينوى مدينة إقامتي وسيرسل الرسل للإشراف على نقل الهدايا وتقديم فروض الطاعة."

يبدو أن النصين مختلفان، ففي العهد القديم نجد أن الأشوريين انسحبوا بعيد تخريب معظم جيوشهم. أما نقش سنحاريب فيقول إن الآشوريين قد انتصر وا وأخذوا معهم الكثير من الأسلاب والغنائم التي استولوا عليها. لكننا نستطيع أن نحدد ما هو مشترك بينهما. فيقول سنحاريب في أول عبارتين إنه احتل الكثير من المدن الحصينة في يهوذا . وقصة العهد القديم تصدق ذلك ففي سفر اللوك الثاني ١٢:١٨ يقول:" وفي السنة الرابعة عشرة للملك حرقيا صعد سنحاريب ملك أشور على جميع مدن يهودا الحصينية وأخذها "، فلا يوجد هنا تناقض بين المصادر حول النجاح العسكري للآشوريين في بدايـة المعركـة. والسؤال هنا ماذا حدث أثناء حصار مدينة القدس؟ والفتاح في نقش سنحاريب، وهو الفقرة التي تذكر أن سنحاريب أبقى على الملك حزفيا محاصرا " مثل الطائر في القفص في القدس في وسط مدينة حكمه" وتثير هذه الكلمات الشكوك، فأعمال الحصار في مدينة مثل لاخيش لم تكن من أجل "حبس" العدو. فالهدف من الحصار اقتحام المدينة، وبالفعل لا يقول سنحاريب إنه احتل القدس فهو يبدو كمن يحاول أن ينقذ كرامته عن طريق تشبيه حزقيا بالطائر في القفص. ويحتمل أن يكون الحصار قد دفع رجال يهوذا ، بعد فشل الآشوريين في اقتحام المدينية الى تحريرها لكنهم لم يتمكنوا من ذلك واضطرت يهوذا إلى دفع مبلغ معين حدده الآشوريون في مقابل رفع الحصار. يذكر سفر اللوك الثاني أن سنحاريب طلب في البداية مبلغ ٣٠ سبيكة من الذهب و٢٠٠ سبيكة من الفضة. لكن لا يوضح العهد القديم إذا ما كان حزقيا قد استطاع دفع ذلك المبلغ أم لا(٦). ويقارب ذلك قول سنحاريب بأنه حصل بالفعل على ٣٠ سبيكة من الذهب و٣٠٠ سبيكة من الفضة. ومن هنا من المكن أن نصدق بأن جزء من هذه الصفقة قد تم بالفعل.

يرجع صمود القدس أمام الحصار إلى موقعها الإستراتيجي المتميز فوق الجبل المطل على الوادى. والذى حاول الآشوريون الهجوم منه إلى أعلى. ومن العوامل الأخرى التي ساعدت على صمودها قدرتها على التزود بالمياه، فقد شق حزقيا نفقا أسفل المدينة تدفقت فيه المياه من منبع بالقرب من مسقط الجبل (ونفق السلوان من أهم المنجزات المعمارية لهذه الفترة).

أهم شئ في هذا العصر هو أن حكم حزفيا كان نقطة تحول تاريخية، فبعد سقوط مملكة إسرائيل نجحت يهوذا في الصمود أمام القوة الآشورية العظمى على الرغم من ستعبادها لها، فقد عرفت أرض يهوذا معاناة كبيرة لكن القدس صمدت أمام الحصار أشوري وزاد عدد السكان في هذه الفترة وأصبحت المدينة المركز الديني المقدس الوحيد شي سلاد وجاء الناس من جميع أنحاء يهوذا الى القدس لتقديم القرابين.

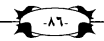
## نهاية عصر الإصلاح

لم يسر ابن حزقيا وحفيده اللذين حكما من بعده في القدس على نهجه، وعلى ما يبدو أنه لم يكن ذلك في مقدورهما، فقد عاد الجيش الآشورى إلى يهوذا أيام حكم منسى ابن حزقيا. ووفقا لرواية العهد القديم فقد أسر الآشوريون منسى ونفوه الى بابل (كان ملك بابل في هذه الفرة أخو ملك آشور). ولسبب ما وربما بناء على طلب الآشوريين أو بضغوط من الداخل أو عن اقتناع ديني أعاد منسى وابنه أمون عبادة الأوثان إلى يهوذا بما في ذلك وضع الأوثان داخل الهيكل، وقاما ببناء النصات من جديد وأماكن العبادة خارج القدس. بهذا انتهت فترة تمركز العبادة والحياة الدينية في المدينة وهو ما قام به الملك حزقيا. انتهى حكم أمون بقتله وكان قد تولى الحكم في سن الثانية عشرة وقتل في الرابعة والعشرين من عمره وتولى من بعده ابنه يوشيا وكان يبلغ من العمر ثماني سنوات.

## الملك يوشيا

لا نعرف بالضبط من سيطر على البلاد ومن أشر على الملك حتى بلغ سن الرشد. يحتمل أن يكون ذلك الشخص من الأسرة الملكية وربما كان كاهنا وتم تعيينه وصيا على الملك، وفقا لما هو مذكور في سفر الملوك حيث كانت هناك حالة أخرى ورث فيها طفل صغير الحكم (الملك يهوناش، الذي حكم في سن السابعة) وكان الكاهن الأكبر وصيا عليه. ومن الوارد أن يكون لكهنة يوشيا تأثير ملحوظ عليه. حيث إنه عندما بلغ سن الحكم تراجع عن سياسة والده وجده الدينية وعاد الى أعمال حزقيا والد جده وقام بإصلاحات دينية مثل حزقيا وحطم الأوثان وطرد وطهر الهيكل ووصل تأثيره الى داخل المناطق التي كانت في داخل مملكة إسرائيل عام ٢٢٢ قبل الميلاد. ومثل حزقيا جدد وأعاد مكانة القدس كمركز ديني وحيد وحطم المنصات مرة أخرى وعاد السكان إلى يهوذا لتقديم القرابين على المذبح الرئيسي في الهيكل وأحضر الكهنة الذين عملوا في المنصات المحلية الى القدس للعمل كمساعدين لكهنة الهيكل، إلى جانب تأثيرات رجال البلاط والكهنة على شخصية يوشيا وإلى جانب الضغوط الداخلية والخارجية حدث شئ البلاط والكهنة على شخصية يوشيا وإلى جانب الضغوط الداخلية والخارجية حدث شئ المنطر كان له تأثير كبير على الإصلاح الذي اتبعه يوشيا، وذلك التأثير سببه كتاب.

يحكى مؤرخو العهد القديم أنه في السنة الثامنة عشرة لحكمه عام ٦٣٣ قبل الميلاد سمع يوشيا من شافان الكاتب أن حلقيا الكاهن الأكبر عثر على كتاب التوراة في بيت يهوا (^) قرأ شافان ما في الكتاب الذي عثر عليه حلقيا على الملك يوشيا حينئذ مزق الملك ملابسه -علامة على الحزن الشديد - وذلك ما كان متبعا في الشرق القديم، وتشاور مع "خلده" النبية حول معنى هذا الاكتشاف، ثم أقام حفلا قوميا كبيرا شارك فيه الكثيرون وطالب في هذا الحفل بتجديد العهد بين الرب وشعبه، تذكر إحدى مصادر

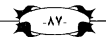


نعيد القديم أن يوشيا دمر وحطم المنصات بعد قراءة هذا الكتاب كما حطم المذبح في بيت إيل وهو المكان الذي وضع فيه في الماضي عجل يربعام الذهبي، وكان لهذا العمل الديني أيضا مغزى سياسي، فقد أعرب يوشيا بذلك عن رغبة مملكة يهوذا في ضم الراضي مملكة إسرانيل. ماذا كان هذا الكتاب؟ لماذا دعا إلى الإصلاح الديني؟ من الكاهن الأكبر حلقيا؟ أبن كان هذا الكتاب حتى تم العثور عليه؟ إن هوية هذا الكتاب ومؤلفه هما موضوع الفصل القادم وإلى ذلك الحين يجب أن نعرف أكثر عن عصر الملك يوشيا. لقد حدث تغير مهم جدا في السياسة الدولية فقد ضعفت آشيور وهددت بابل بشغل مكانها كقوة عظمي في الشرق الأوسط ومن المحتمل أن يكون ضعف آشور قد مكن يوشيا من إظهار القوة. كما أصبحت مصر في ذلك الوقت حليفة لأشور -بعد أن كانت عدوها المدود- ضد بابل والمالك الأخرى. وعندما اجتاز الجيش المصرى يهوذا في طريقه الى مساندة الآشوريين خرج يوشيا وواجه المصريين في مجدو وقتل يوشيا بسهم مصرى وكان عمره ٣٩ سنة.

# الأيام الأخيرة لملكة يهوذا

عجلت وفاة يوشيا غير المتوقعة بنهاية القوة السياسية ليهوذا وأنهت الإصلاح الديني وأعيد بناء النصات من جديد. وقد حكم من بعده ثلاثة من أبناءه وواحد من أحفاده لمدة الاثنين والعشرين عاما التالية وقد حكموا جميعا في سن صغيرة ولم تطل أيام حكمهم وكان أولهم يهوئحاز ، وحكم ثلاثة شهور ثم نفاه ملك مصر الى مصر ووضع أخاه يهوياكيم بدلا منه على العرش وحكم يهوياكيم إحدى عشر سنة وذلك تحت إشراف المصريين وانتهى حكمه بعد هزيمة الأشوريين على أيدى البابليين وسيطرة البابليين على مملكة يهوذا، ومات يهوياكيم في الحرب ضد البابليين وخلفه من بعده ابنه يهوياكين وحكم ثلاثة شهور حتى قبض عليه البابليون وخلعوه عن العرش ونفاه نبو خذ نصر ملك بابل الى بابل مع عشرات الآلاف من سكان يهوذا وعلى رأسهم الأمراء وقادة الجيش الذين يشكلون خطرا عليه في يهوذا لكي يستفيد منهم في بابل.أما القدس فقد عين نبوخذ نصر عليها صدقيا وهو من أبناء يوشيا.حكم صدقيا تحت إشراف بـابل أحد عشر عاما وفي السنة التاسعة تقريباً من حكمه تمرد على نبوخذ نصر فعاد الجيش البابلي وخرب القدس وتم نفي آلاف أخرى الى بابل وقتل نبوخذ نصر أبناء صدقيا أمام ناظريه ثم فقأ عينيه بعد ذلك. بهذا الحدث انتهى حكم عائلة بيت داود في القدس ولم يعين نبوخذ نصر أحدا من العائلة الملكية وعين حاكما يهوديا وهو حداليا بن أحيقام بن شافان. أي حفيد شافان، الرجل الذي أخبر الملك يوشيا قبل سنوات بالعثور على كتاب التوراة.

تحكى لقصص عن يوشيا بأنه عارض آشور ومصر ، ونستنتج من ذلك أنه أيد السين. كم عرفت عائلة شافان على مدى الأجيال الثلاثة بأنها تؤيد بابل،وكان من



المؤيدين لبابل النبى إرمياء. فسفر إرمياء يمدح اللك يوشيا ولا يمدح وريثيه، واعتبر إرمياء وجداليا وشافان أنفسهم من الخلصين ليهوذا لكنهم في الواقع رفضوا أعمال القاومة ضد بابل وبذلك اعتبرهم نبوخذ نصر من المؤيدين له ولهذا السبب عين نبوخذ نصر جداليا بن أحيقام حاكما وكان ذلك بدون شك ضربة قوية لبيت داود، وبعد شهرين فقط قتل جداليا على يد أحد أفراد العائلة الملكية واختار نبوخذ نصر حاكما آخر من أفراد العائلة الملكية وقتل هو الآخر وساد الفزع الشديد في يهوذا خوفا من رد فعل ملك أفراد العائلة الملكية وقتل هو الآخر وساد الفزع الشديد في يهوذا خوفا من رد فعل الميلاد بابل، وكان هناك مخرج واحد من تهديد البابليين وهو مصر. في عام ٥٨٧ قبل الميلاد احتل نبوخذ نصر يهوذا وأحرق القدس، و يعد هذا العام حجر الزاوية في مصير إسرائيل ويهوذا فقد تم إحراق المدينة بالكامل وتم نفي السكان الى بابل أو لجأ بعضهم الى مصر وتم تدمير الهيكل واختفي تابوت العهد في ظروف غامضة حتى يومنا هذا ونزلت الأسرة الملكية التي ظلت ٤٠٠ عام على العرش عن عرشها وواجه دين أبناء الملكة أكتحدى له في تاريخه.

من العلامات البارزة في عالم العهد القديم الكوارث الشديدة والأحداث التاريخية التي تبدأ وتنهى هذا الفصل هي سقوط مملكة إسرائيل في عام ٧٢٢ قبل الميلاد وسقوط مملكة يسوذا في عام ٥٨٧ قبل الميلاد. ويحتمل أن يناسب هذا الوصف وجهة نظر المؤرخين المحدثين أكثر من عالم العهد القديم. ومن المحتمل أن يعطى هذا الوصف الأزمات التاريخية الكبيرة دورا رئيسيا في تشكيل العهد القديم.

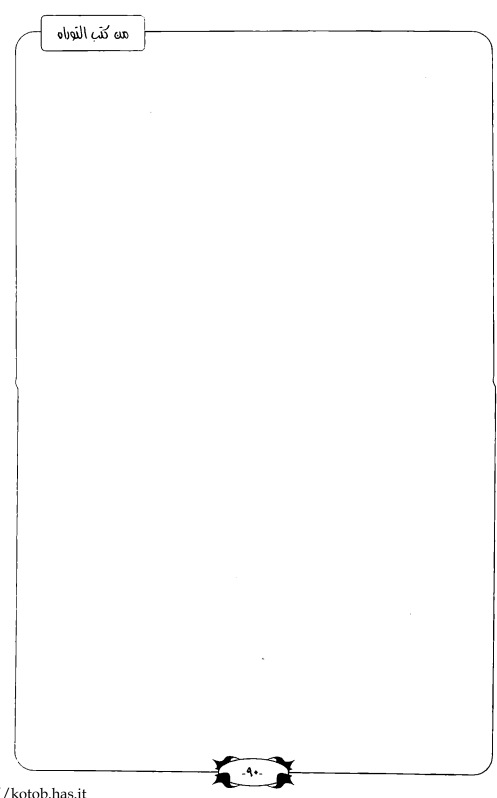
على أية حال تجدر الإشارة الى أن الفترة ما بيين ٧٢٢ و٥٨٧ قبل الميلاد لم تكن بالضرورة فترة كثيبة فقد ظهر فيها رجال أقوياء وحدثت فيها أحداث جليلة من سقوط ممالك وظهور أخرى. كما كانت هناك أيام من الأمل والنبوة خاصة في أيام حكم حزقيا ويوشيا فقد منحنا هذا العصر إشعياء وإرمياء وحزقيال وذلك أيام الصراع بين المالك أثناء التمرد والعنف والقسوة، وهناك من قال:" فيطبعون سيوفهم سككا ورماحهم مناجل لا ترفع أمة على أمة سيفاً ولا يتعلمون الحرب فيما بعد"(أ)

على أساس خلفية شخصيات وأحداث هذه الفترة كان من المكن أن نتوقع أن مؤلف العهد القديم سوف يحكى عن بطولاته وعن إيمانه بربه بشكل مختلف تماما عن الطريقة التي رأى فيها المؤلفون الأحداث أيام داود وسليمان ويربعام، سنرى أن مؤلف واحدا عاش في هذه الفترة وكتب تاريخ شعبه منذ موسى وحتى أيامه هو، مثل مؤلف المصدر اليهوى والإلوهيمي. ولقد كان للفترة التي عاش فيها تأثير على جوهر الرواية وعلى الطريقة التي رواها بها.



# هوامش الفصل الرابع:

- ۱- العدد ۲۱:۵-۹.
- ٢- الملوك الثاني ٤:١٨.
- ٣- الملوك الثاني ١٣:١٨، ٣٧:١٩ ، إشعياء ٣٦-٣٧ ، أخبار الأيام الثاني ١٣٢-٢٢.
  - ٤- الملوك الثاني ٣٥:١٩.
- ٥- ترجمت هنا الجزء المرتبط بالموضوع. ويمكن الحصول على النص الكامل في: Ancient Near Eastern Texts, james Pritchard.
  - ٦- الملوك الثاني ١٤٠١٨-١٥.
  - ٧- أخبار الأيام الثاني ٣:٣٢ -٤.
  - ٨- الملوك الثاني ٨:٢٢ ، أخبار الأيام الثاني ١٤:٣٤ -١٥.
    - ٩- إشعياء ٢:٢ ، ميخا ١٠٤٤ .



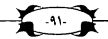
http://kotob.has.it

# الفصل الخامس في بلاط الملك يوشيا

#### الكتاب من الهيكل

إن الكتاب الذي قيل عنه أن حلقيا الكاهن الاكبر قد عثر عليه في الهيكل عام ١٦٢ قبل الميلاد، لم يكن سوى سفر التثنية. وليس هذا بالاكتشاف الجديد فقد قال آباء الكنيسة الأوائل إن الكتاب الذي تمت قراءته على الملك يوشيا كان سفر التثنية، كما وافق توماس هوبز، الباحث الحديث وأول من قال إن معظم أسفار التوراة الخمسة لم يكتبها موسى، ووافق على أن مجموعة القوانين التي سمعها يوشيا كانت سفر التثنية. ويعتقد هوبز أن سفر التثنية قد كتبه موسى بنفسه وضاع لفترة طويلة ثم عثر عليه حلقيا من جديد. يشير دى فيته الى أن سفر التثنية قد كتب من فترة ليست ببعيدة عن العثور عليه في الهيكل وأن هذا الاكتشاف كان مجرد تظاهر فقد كتب هذا السفر من أجل إعطاء شرعية ليوشيا للقيام بإصلاحاته الدينية، وعلى سبيل المثال فإن أول أمر من أجل إعطاء شرعية ليوشيا لقيام بإصلاحاته الدينية، وعلى سبيل المثال فإن أول أمر في مجموعة قوانين سفر التثنية يتحدث عن تقديم القرابين للرب في مكان واحد فقط وهذا بالضبط ما قام به يوشيا فقد حطم جميع المنصات الوجودة خارج الهيكل وبهذا وكانت السيطرة والأموال الآتية من تقديم القرابين تأتي إلى كهنة الهيكل في القدس، هؤلاء الكهنة الذين عثروا على السفر في القدس.

هل كانت مركزية العبادة عادة قديمة توقفت مع بعض الأجيال قبل يوشيا؟ أو ربما كانت هذه فكرة جديدة دعا إليها زعماء الكهنة في عصر يوشيا من أجل تبرير الإصلاحات الدينية التي أتت عليهم بالخير كله أشار دى فيته إلى أن الشخصيات التي تظهر في بداية التاريخ الإسرائيلي في أسفار الملوك وصموئيل لم تعرف المركزية الدينية، فصموئيل النبي والكاهن والقاضي والذى مسح شاول وداود وسليمان، قدم الذبائح في أماكن مختلفة. ولا ينتقد أى نص تاريخي في أسفار صموئيل والملوك صموئيل أو شاول أو داود بسبب ذلك، ويلخص دى فيته قائلا: إنه منذ فجر تاريخ بني إسرائيل في البلاد ولا توجد شواهد على تطبيق قانون يلزم بعبادة الإله في مكان واحد فقط. على ضوء ذلك استنتج دى فيته أن سفر التثنية لم يكن وثيقة قديمة فقدت بل فقط. على ضوء ذلك استنتج دى فيته أن سفر التثنية لم يكن وثيقة قديمة فقدت بل مشروعة لكنها نسبت، عن طريق الخطأ، إلى موسى. ويصف دى فيته ذلك قائلا: " إنه مشروعة لكنها نسبت، عن طريق الخطأ، إلى موسى. ويصف دى فيته ذلك قائلا: " إنه ترييف تحت ستار الفضيلة "، هل ألف حلقيا أو أحد من أصدقائه كتابا ثم ادعى بعد ذلك أنه عثر عليه كي يقنع الملك بصدق ما بداخله؟ أو من المحتمل أن يكون الملك ذلك أنه عثر عليه كي يقنع الملك بصدق ما بداخله؟ أو من المحتمل أن يكون الملك وحلقيا قد خططا معا لعملية تأليف الكتاب وطريقة اكتشافه وذلك من أجل في وحلقيا قد خططا معا لعملية تأليف الكتاب وطريقة اكتشافه وذلك من أحل



أغراض مشتركة أو يكون الكتاب قد كتب بالفعل قبل عصر يوشيا وحلقيا لكنهما فقط أول من استفاد منه. ويجدر بنا - للإجابة علي هذه التساؤلات - سبر غور هذا المحتوي المنسوخ والذي قرأه يوشيا، كما ينبغي دراسة الشواهد الأخرى التي تثبت أنه ليس سوى سفر التثنية كما علينا أن نضيف تفاصيل أخرى حول مضمون السفر.

# وليس فقط سفر التثنية

يعد سفر التثنية بمثابة الأقوال الأخيرة لموسي قبل وفاته في صحراء مؤاب أمام الأرض الموعودة. الكان الذى وصل إليه بنو إسرائيل بعد أربعين سنة من التيه في الصحراء. ويلخص موسى أحداث الأربعين سنة التي رافقوه فيها وهو يعطيهم مجموعة القوانين التي يجب اتباعها في الأرض الجديدة، كما يعين يشوع وريثا له ثم يصعد على حبل نابو ثم ينظر إلى الأرض ويموت هناك.

كانت الإشارة الأولى التي ساهمت في الكشف عن هويـة مولـف هـذه الروايـة هي ملاحظة العلاقة القائمة بين سفر التثنيبة والأسفار الستة التي تليبه في العهد القديم: يشوع، القضاة، صموئيل الأول وصموئيل الثاني، الملوك الأول والملوك الثاني. تعرف هذه الأسفار باسم الأنبياء الأوائل. وفي عام ١٩٤٣ أشار باحث العهد القديم الألباني مارتين نوت إلى العناصر المشتركة في سفر التثنية وأسفار الأنبياء الأوائل الستة، فهناك تشابه كبير وواضح في اللغة التي كتب بها سفر التثنية ولغة بعض الأجزاء من الأسفار الستة الأخرى. أوضح نوت أن هـذا التشابه ليس مجرد مجموعة من الكلمات لكن في أسلوب منظم يحكي قصة واحدة ومستمرة ووصف تاريخي لبني إسرائيل في أرضهم. وعلى الرغم من أن مؤلف واحد لم يكتب كل شئ وهناك بعض الأجزاء كتبها أشخاص مختلفون (مثل تاريخ الملك داود وحكايات صمونيل) مع هذا فإن العمل النهائي قد قام به شخص واحد، وهو كاتب ومحرر في آن واحد وهو رجل اختار القصص والنصوص النصوص وحذف وأضاف ووضع بعض الملاحظات، أحيانا من عنــدد، كمـا كتب أجزاء خارجية. أي أنه قام ، بشكل عام، بتكوين قصة تاريخية بدأت بموسى وانتهت بسقوط يهوذا في أيدي البابليين. وكان سفر التثنية لهذا الرجل بمثابة "السفر" حيث وضعه المؤلف كي يقيم عليه التاريخ الإسرائيلي ويكون مصير ملوك إسرائيل ويهوذا "الذين فعلوا الخير أمام يهوا" أو"الذين فعلوا الشر أمام يهوا" وفقا لمدى طاعتهم لقانون سفر التثنية وكان مصير الأمة كله لدى المؤلف مرتبطا بالحفاظ على وصايا سفر التثنية.

تبدو العلاقة بين سفر التثنية والأسفار الستة التى تليه قوية جدا إلى درجة أن اعتبرها نوت من مدرسة سفر التثنية، وافق الباحثون نوت فى تحليل مصطلح "تاريخ مدرسة سفر التثنية" فكانت مزاعمه مقنعة، فالسفر الأول من الأنبياء الأوائل "يشوع" يبدأ بالمكان الذى ينتهى عنده سفر التثنية ويطرح موضوعات طرحها سفر التثنية من

قبل. كما يطرح التساؤلات التى ذكرت فى أول مرة فى سفر التثنية. لذا فإن الإجابة عن مدونى ستة عن التساؤل المتعلق بهوية مؤلف سفر التثنية سوف تقدم لنا إجابة عن مدونى ستة أسفار أخرى فى العهد القديم.

#### العهسسد

إن تاريخ مدرسة سفر التثنية يغطى الفترة من موسى وحتى نهاية الملكة فيصور لنا أيام موسى الأخيرة كما يصف احتلال البلاد وقصص القضاة واللوك وتقسيم البلاد الى مملكتين إسرائيل ويهوذا وسقوطهما. إنها مجموعة رائعة من القصص: الحروب والحب والإعجاز والسياسة. إنه تاريخ يروى من وجهة نظر دينية أى أن مؤرخ هذه المدرسة يعرض التاريخ من مفهوم العهد فيصف مصير الملوك والشعب بأنه مرتبط بولائهم فى الحفاظ على العهد.

إننا لا نبالغ في أهمية العهد في العهد القديم، فليس مصادفة أن تحتفظ المسيحية بألفاظ (العهد القديم والعهد الجديد). ومن هنا تنعكس أهميته وهو في اللاتينية TESTAMENTUM وفي الإنجليزية TESTAMENT بمعنى عهد، ذلك علاوة على الفاهيم اللاهوتية والأدبية والتاريخية للعهود في العهد القديم فهي تمدنا بشواهد تساعدنا في عملية البحث عن مدون العهد القديم.

إن العهد القديم هو بمنابة عقد مكتوب بين الإله والإنسان وهو مصاغ وفقا للمفاهيم والصطلحات المقبولة في كتابة الوثائق القانونية في الشرق القديم. يصور المصدر اليهوى العهد بين الرب وبين إبراهيم كما يصور كلا من المصدرين اليهوى والإلوهيمي العهد بين الرب وبني إسرائيل في جبل سيناء. وفي سفر التثنية يعد العهد الذي أبرم مع موسى، ليس تلك القوانين التي تلقاها على جبل سيناء، بل أيضا القوانين التي أعطاها الرب له في صحراء مؤاب في نهاية الأربعين عاما من التيه في الصحراء، أي انه يحتوى أيضا على تشريع سفر التثنية. وفي فترة متأخرة من تاريخ مدرسة سفر التثنية يظهر عهد آخر: العهد بين الرب والملك داود. ويعطينا هذا العهد إشارة لتحديد هوية مؤرخ سفر التثنية، ففي سفر صموئيل ٧٠٢ يعد الرب داود مكافأة على إخلاصه بأنه سوف يحكم هو ونسله من بعده الملكة الى الأبد، ومات شاول الذي سبق داود وقتـل ابنه اشبعل وبذلك انتهت هذه الأسرة. لكن داود يحصل على عهد إلهي بأن نسله سوف يجلس على العرش إلى الأبد. ويظهر العهد في تعبير فاطع:"ويأمن بيتك ومملكتك الى الأبد أمامك " '` . هذه رسالة واضحة بأن أسرة داود سوف تسيطر على الملكة إلى الأبد وسوف يجلس على كرسي العرش دائما ملك من نسل داود حتى لو لم يتصـرف أحـد مـن نسله كما ينبغي وربما يلقي عقابه لكن لن تفقد أسرته التاج. وهذا هو العهد غير المشروط من الرب يفسر مؤرخو مدرسة سفر التثنية تقسيم مملكة داود في ايام رحبعام ويربعام على ضوء هذا العهد. فبسبب أخطاء سليمان دفعت أسرته الثمن المتمشل في فقدان الأسباط الشمالية، لكن الأسرة الملكية لا تفقد التاج وأبنائها ملزمون بالحفاظ على ملكهم في سبط يهوذا، لماذا؟. بسبب عهد الرب مع داود. وعندما يحكى النبي أحيا الشيلوني ليربعام أن الرب يقول بأخذ مملكة إسرائيل من رحبعام بن سليمان وإعطائها ليربعام يقول أحيا: " وأخذ المملكة من يد ابنه وأعطيك إياها أي الأسباط العشرة. وأعطى ابنه سبطا واحدا ليكون سراج لداود عبدي كل الأيام أمامي في أورشيم المدينة التي اخترتها لنفسي لأضع اسمى فيها " (1)

هكذا و طيقا لرواية العهد في سفر التثنية فإنه حتى لو أخطا ملك من بيت داود فإن التاج والمملكة والعاصمة القدس سوف تظل في يديه إلى الأبد. يذكر مؤرخ مدرسة التثنية هذه الحقيقة عدة مرات ففي رواية حفيد داود، رحبعام، وابن حفيده، أفيام، ينتقد المؤرخ هذين الملكين ويقول إن كليهما ينقصه الإيمان الذي كان لداود. لكن على الرغم من ذلك ظلا على العرش بسبب عهد داود: "وسار في جميع خطايا أبيه التي عملها قبله ولم يكن قبله كاملا مع الرب إلهه كقلب داود أبيه. ولكن لأجل داود أعطاه الرب إلهه سراجا في أورشليم إذ أقام ابنه بعده وثبت في أورشليم "أن وفي روايته عن الملك يهورام، الجيل في أورشليم إذ أقام ابنه بعده وثبت في أورشليم "أن وفي روايته عن الملك يهورام، الجيل الخامس من نسل داود، يقول المؤرخ: " وسار في طريق ملوك إسرائيل كما فعل بيت أخاب لأن بنت أخاب كانت له امرأة. وعمل الشر في عيني الرب. ولم يشأ الرب أن يبيد يهوذا من أجهل داود عبده كما قال أنه يعطيه سراجا ولبنيه كل الأيام " أن

إن قصة العهد الأبدى مع داود مهمة فى ذاتها، لكن فيما يتعلق بموضوعنا حول الكشف عن هوية المؤلف فإن هذه القصة تضيف غموضا أكثر. ووفقا لأبحاث مارتن نوت، فإن مؤرخ مدرسة التثنية قد وضع تاريخ شعب إسرائيل منذ أيام موسى وحتى احتلال البابليين ليهوذا، وفى هذا الاحتلال قتل ملك بابل أولاد صدقيا ثم فقاً عينيه وكبله بالحديد حتى بابل وسقط ملك بيت داود.

نتساءل ألان لماذا يكتب مؤرخ مدرسة التثنية، الذى راى بعينيه سقوط الملكة ونهاية البيت الحاكم، قصة يذكر فيها أن يهوا لن يسقط أبدا بيت داود عن الملك في يهوذا؟ بل ويؤيد ذلك بقوله بأن الملك نفسه قد أذنب وعمل الشر في عيني الرب ولم يكن قلبه خالصا للرب، مع ذلك ستظل المملكة أبدية. لم يكن هذا تصريحا مجازيا أو أخرويا من ذلك النوع الذى ظهر مؤخرا في اليهودية والمسيحية، ففي هذه العبارات عن عهد داود يبدو ملوك بيت داود واثقين في أن العرش الملكي سيدوم لهم، فلماذا يكتب شخص شيئا يعد عام ٥٨٧ قبل الميلاد.؟

## التحرير الأول

هذه التساؤلات طرحها باحث العهد القديم الأمريكي فرانك مور كروس، من جامعة هارفارد عام ١٩٧٣م (٥) حيث رأي كروس صعوبة تصديق أن شخصا رأى خراب بلاد ه يكتب عن الوجود الأزلي لها، أشار كروس إلى بعض الشواهد الاخرى التى ترفض أن يكون محرر مدرسة التثنية قد عمل في سنوات ما بعد الخراب، كما تطرق كروس إلى مشكلة اعتبرها الباحثون مفتاحا للحل، حيث إن كاتب مدرسة سفر التثنية يستخدم تعبير"حتى هذا اليوم" من حين الى أخر في إشارته الى الأحداث. فلماذا يتطرق شخص يكتب التاريخ في عام ٥٦٠ قبل الميلاد تقريبا، الى شي ما زال قائما حتى هذا اليوم رغم أن هذا الليوم.

يذكر سفر اللوك الأول ٨٠٨ أشياء استخدمت لحمل تابوت العهد ويذكر أن الملابس وضعت داخل الهيكل" وهي هناك إلى هذا اليوم" فلماذا يستخدم الكاتب هذا التعبير بعد أن تم حرق الهيكل وتدميره؟ نفترض أن هذه لم تكن كلماته بل عثر عليها في أحد المصادر، فلماذا استخدمها؟ ولماذا لم يحذفها في عملية التحرير؟ التفسير الذي قدمه كروس حول وجود هذه التناقضات الواضحة هو وجود طبعتين لتاريخ مدرسة سفر التثنية حيث تم تعديل الطبعة الأصلية بواسطة شخص ما عاش في عصر الملك يوشيا، عمل على وصف (بني إسرائيل) وصفا إيجابيا يبعث على التفاؤل مؤكدا على الوعد الذي أعطى لداود والإيمان بأن مملكة يوشيا سوف تزدهر وتستقر إلى الأبد، لكن بعد موت يوشيا وسقوط الملكة تحولت الرواية الأصلية الى رواية غير مكتملة ويطغى عليها نوع من الهزلية المسرحية ، لذلك كتب شخص ما نص حديد يوافق الأحداث التاريخية التي وقعت حتى نهاية الخراب عام ٥٨٧ قبل الميلاد، والنص الثاني يماثل تقريبا النص الأول والفرق بينهما إضافة الفصلين الأخيرين في سفر اللوك الثاني حيث وصف فيهما المحرر، باختصار، سنوات الحكم القصيرة لآخر أربعة ملوك في يهوذا. وبهذا ينتهي التاريخ المعدل بسقوط مملكة يهوذا، كما أضاف الكاتب الذي أعد النص الثاني لسفر التثنية بعض الفقرات القصيرة إلى أجزاء سابقة حتى يصبح النص أكثر قربا من الواقع الحديث لعصر ه.

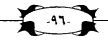
تطرق النص الأول إلى الأشياء الموجودة "الى هذا اليوم" لأنها كانت قائمة فى عصر يوشيا ولم يحاول محرر النص الثانى حذفها لأن ذلك لم يكن هدف حيث لم يعمل على إعادة تدوين كل التاريخ ولم يخطر بباله حذف التناقضات بل أضاف فقط الى نهاية القصة كما أضاف بعض الفقرات فى البداية.

لو صدق كروس فى ذلك فإن الباحثين قد أخطأوا فى تحديد محرر سفر التثنية وتحديد العصر والزمان الذى عاش فيه.

# في بلاط الملك يوشيا

على أي أساس نبحث عن مؤلف ومحرر الرواية الأصلية في عصر يوشيا؟ ولما ليس في عصر حزقياً أو أي ملك آخر؟ سنذكر أولا بعض الشواهد التي ربطت بين سفر التثنية وبين يوشيا، كما أكد كلا من هوبس ودي فيته قبل سنوات، فقد ذكرا أن كتاب التوراة الذي عثر عليه الكاهن حلقيا في الهيكل كان سفر التثنية أو على الأقل مجموعة القوانين فيه (الإصحاحـات ١٢-٢٦). وأشار كـروس إلى القـص المسهب الـذي بخصصه نص العهد القديم ليوشيا وهو إصحاحين كاملين في سفر التثنية. ويهتم كذلك بالملك يوشيا على الرغم من حقيقة وجود ملوك آخرين كانت فترة حكمهم أطول وأعمالهم أكثر من أعماله. لم يستمر إصلاح يوشيا فترة طويلة وتشير أسفار إرمياء وحزقيال والملوك الأول والثاني وأخبار الأيام الأول والثاني إلى اختفاء الكثير من تجديداته بعد وفاته مباشرة، حيث أعيد بناء المنصات من جديد. إذا، فلماذا يؤكد ما هو مكتوب في السفر على الملك يوشيا وتجربته في الإصلاح؟ يجيب كروس: لانه حكم في الفترة التي تمت كتابة السفر فيها وهي تنتهي على ما يبدو به وبحكمه. هناك دليل آخر يقول إن محرر سفر التثنية كان له اهتمام خاص باللك يوشيا فيذكر النص اسمه مبكرًا في التاريخ. فيحكي لنا سفر اللوك ١٣٠١ عن اللك يربعام الذي وضع العجول الذهبية. في دان وبيت إيل وبعد وضعها جاء يربعام ليحتفل في بيت إيل بذبح الذبائح وحرق البخور حينتذ يحدث أمر غريب: " وإذا برجل الله قد أتى من يهوذا بكلام الرب إلى بيت إيــل وبربعام واقف لدى المذبح كي يوقد، فنادي نحو المذبح وقال يا مذبح يا مذبح هكذا قال الرب هـو ذا سيولد لبيت داود ابن اسمه يوشيا ويذبح عليك كهنة المرتفعات الذبن بوقدون عليك وتحرق عليك عظام الناس" "

إن ذكر يوشيا في أحداث قصة قبل ثلاثمائة عام من مولده لامر نادر في كتاب يحتوى على نبوءات ومعجزات وعجائب ولن نعثر في العهد القديم كله على حالة واحدة مشابهة يذكر فيها إنسان باسمه صراحة قبل مولده، لكن في وصف الأحداث الإصلاحية ليوشيا يذكر محرر سفر التثنية أن يوشيا سوف يأتي إلى بيت إيل ويحطم المنصة والمذبح القائمين منذ أيام يربعام فيكتب: " وكذلك المذبح الذي في بيت إيل في المرتفعة التي عملها يربعام بن نباط الذي جعل إسرائيل يغطي فذائك المذبح والمرتفعة هدمهما وأحرق المرتفعة وسحقها حتى صارت غبارا وأحرق السارية. والتفت يوشيا فرأى القبور التي هناك في الجبل فأرسل وأخذ العظام من القبور وأحرقها على المذبح ونجسه حسب كلام الرب الذي نادى به رجل الله الذي نادى بهذا الكلام. وقال ما هذه الصورة التي أرى. فقال له رجال المدينة هي قبر رجل الله الذي جاء من يهوذا ونادى بهذه الأمور التي عملت على مذبح بيت إيل. فقال دعوه لا يحركن أحد عظامه فتركوا عظامه وعظام النبي الذي جاء من إسرائيل" (١٨)



ويبدو.أن تنبؤات محرر سفر التثنية بيوشيا في بداية القصة استلزمت تحقق نبوءاته في نهاية القصة. ويقدم المؤلف تقديرا أقل لكل ملوك إسرائيل ويهوذا مقارنة بيوشيا، فهو يصف كل ملك ويحدد إذا ما كان طيبا أو شريرا ومعظمهم ليسوا طيبين حتى الآن بل حتى الأسوياء منهم ليسوا كاملين، حتى داود نفسه لم يسلم من الانتقاد بسبب ما فعله مع بت شيفع وتسببه في مقتل زوجها كما ينتقد النبي إشعياء حزقيا<sup>(۱)</sup> أما يوشيا فيصفه محرر سفر التثنية بأنه طيب لا توجد فيه عيوب ويذكر ذلك بوضوح: "ولم يكن قبله ملك مثله قد رجع الى الرب بكل قلبه وكل نفسه وكل قوته حسب كل شريعة موسى وبعده لم يقسم مثله" (۱۱) ، لذلك يزعم كروس أن النسخة الأصلية لهذا التاريخ كانت من عمل شخص ما عاش في عصر يوشيا أما النسخة الأولى (التثنيوي) من عمل شخص ما عاش بعد سقوط الملكة واطلق على النسخة الأولى (التثنيوي))

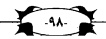
# موسى ويوشيا

كان تحليل كروس غير مقبول في البداية لدى الكثير من الباحثين وعارضه زميله من جامعة هارفارد ج. أرنست رايت ووضع بعض علامات الاستفهام حول وجود "دا،د۲" ولم يقبل إدعاء كروس الأساسي حول أن عهد داود الأبدى والغير مشروط كان يجب أن يكتب قبل سقوط الملكة. كما ألقى رايت بالشك حول حقيقة أن العهد من المكن أن يكون غير مشروط، فهل عهد الرب، مثلا، بمساندة الملك الذى يبتعد عن يهوا الى درجة تركه إياه وعبادة الآلهة الأخرى، سيظل قائما؟.

طلب رأيت من أحد طلابه أن يعمل على حل هذا السؤال وتوصل التلميذ إلى أنه من غير المعقول حقا أن يكون العهد غير مشروط، وطلب رايت من التلميذ أن يقدم عمله في حلقة نقاشية يشارك فيه كل طلبة قسم لغات وثقافات الشرق القديم في الجامعة حيث يقوم أحد الطلاب كل أسبوع بتقديم عمله أمام الطلاب والأساتذة فوجد التلميذ نفسه أمام اثنين من كبار الاساتذة، وكنت أنا ذلك التلميذ. كانت لهذه القصة نهاية ساخرة ففي نفس اليوم دافعت حقا عن السيد رايت، لكنني في بحثي بعد بضع سنوات اكتشفت شواهد أقنعتني بصدق رأى البروفيسور كروس واقتنعت أن المؤلف الذي حرر سبعة أسفار من العهد القديم كان شخصا عاش في مملكة يوشيا ولاحظت أنه وضع بشكل مقصود تاريخ بني إسرائيل بهدف الإعلاء من شأن يوشيا، فيوشيا في كتاباته لم بكن فقط ملكا مهما وطيب القلب بل وصفه المحرر بعدة صفات تقارنه بموسي:

ا-وصفه بكلمات "ولم يكن قبله ملك مثله " وهذه العبارة ذكرت في العهد القديم لشخصين فقط هما موسى ويوشيا. واستنتاج سفر التثنية هو " ولم يقم بعد نبي في إسرائيل مثل موسى " (١١) في حين أن الملاحظة التي يختتم بها عن يوشيا هي " ولم يكن قبله ملك مثله " (١٢) أي لم يكن هناك نبي مثل موسى ولا ملك مثل يوشيا.

- 7- يقول موسى فى سفر التثنية لبنى إسرائيل " فتحب الرب إلهك من كل قلبك ومن كل نفسك ومن كل نفسك ومن كل فسك ومن كل فسك ومن كل قوتك " ("") هناك شخص واحد فقط فى العهد القديم هـو الذى يوصف بأنه يقيم هذه الوصية وهو الملك يوشيا حيث يقول المحرر إن يوشيا كان " لم يكن قبله ملك مثله قد رجع الى الرب بكل قلبه وكل نفسه وكل قوته "("") لا يتكرر هذا التعبير الثلاثي في أي موضع آخر في العهد القديم باستثناء هذين الموضعين.
- "- يقول موسى فى سفر التثنية إنه فى حالات معقدة من القانون على الإنسان أن "يطلب" مشورة الكاهن أو القاضى الذى يختاره يهوا وعليه تنفيذ ما يقوله له (١٠٠) يصف سفر الملوك الثانى ملكا واحدا فقط فى هذه الظروف الخاصة الذى ينفذ هذه الوصية وهو الملك يوشيا، فعندما يقرءون عليه كتاب التوراة يطلب يوشيا خلدة النبية بواسطة الكاهن حلقيا فى القدس -المكان الذى اختاره يهوا -ويسأل أى مسلك يسلك فيقول لحلقيا " اذهبوا اسألوا الرب لأجلى "(١٠٠)
- 3-يقول موسى فى سفر التثنية إنه عندما يطلبون مشورة الكهنة فإنه يجب عليهم تنفيذ وصيتهم بالضبط، فيقول " لا تحد عن الأمر الذى يخبرونك به يمينا أو شمالا " ( ) . كما يضيف موسى أنه على الملك أن يقرأ نسخة التوراة كل أيام حياته: " لللا يرتفع قلبه على الحولة ولئلا يحيد عن الوصية يمينا أو شمالا " ( ) . يتكرر التحذير بعدم الإبتعاد يمينا أو شمالا فى موضعين آخرين فى سفر التثنية ومرتين فى سفر يشوع. لا يظهر هذا التعبير فى أى موضع آخر فى العهد القديم باستثناء فى حالة شخص واحد وهو يوشيا. فالعبارة الأولى التى يذكرها المؤرخ عن يوشيا تقول: " وعمل المستقيم فى عينى الرب وسار فى جميع طريق داود أبيه، ولم يحد يمينا أو شمالا " ( ) " ( )
- ٥- تمت الإشارة إلى سفر التوراة فقط فى سفر التثنية وكذلك سفر يشوع ولم يظهر في بقية أسفار العهد القديم باستثناء قصة يوشيا. موسى كتبه ويعطيه للكهنة ويقول . " خذوا كتاب التوراة هذا وضعوه بجانب تابوت عهد الرب الهكم ليكون هناك شاهدا عليكم " ( '') ، وظل الكتاب بجوار التابوت ولم يذكر ثانية على مدى ٦٠٠ عام حتى قال الكاهن حلقيا: " قد وجدت سفر الشريعة في بيت الرب " (الملوك الثاني ٨٠٢٨).
- 7- فى سفر التثنية، عندما يبلغ موسى سفر التوراة للكهنة يوصيهم بالقراءة العلنية كل سبع سنوات ويقول: " تقرأ هذه التوراة أمام كل إسرائيل فى مسامعهم " ("")، ولا يتكرر تعبير القراءة العلنية على مدى تاريخ سفر التثنية حتى قصة يوشيا يحكى المؤرخ أن الملك يوشيا جمع الشعب فى القدس " وقرأ فى آذانهم كل كلام سفر الشريعة الذي محد في بيت الى ب " ("").
- ٧- يصف موسى فى سفر التثنية ما صنعه بالعجل الذهبى الذى صنعه هارون، حرقه وحطمه " ورضضته وطعنته جيدا حتى نعم كالغبار ثم طرحت غباره فى النهر المنحدر من



الجبل " ("")، وفى سفر اللوك الثانى يذهب يوشيا الى المنصة والذبح فى بيت إيل، مكان العجل الذهبى الذى صنعه هارون فى الصحراء، وعجل بربعام الذهبى (على المنصات) فى بيت إيل كان مصيرهما واحد. كما يستخدم المحرر نفس اللغة التى توصف بها أعمال موسى وذلك من أجل وصف أعمال يوشيا. يضع منسى، جد يوشيا تمثال الإنهة أشرا فى الهيكل ويحرق التمثال " ودقها إلى أن صارت غبارا " (""). منسى وملوك آخرون يصنعون المذبح ويوشيا يحطمه ويلقى رماده فى النهر ("") وتعبير " ودقها الى أن صارت غبارا " لا يتكرر فى أى موضع آخر فى العهد القديم باستثناء الواضع التى ذكرت هنا. يعود المؤرخ ويؤكد على أعمال يوشيا بنفس اللغة التى يصور بها موسى وأعماله فى سفر التثنية. يقول موسى: " وتهدمون مذابعهم وتكسرون أنصابهم وتحرقون سواريهم بالنار وتقطعن تماثيل ألهتهم وتمحون اسمهم من ذلك المكان" ("")

٨-يعود موسى فى نهاية سفر التثنية ويؤكد على الوصية ضد صنع الأصنام وذلك من الوصايا المقتبسة (٢٠) ويقتبسها عدة مرات أخرى فى أجزاء أخرى من السفر (٢٠) "وتماثيل آلهتهم تحرقون بالنار" (٢٠) يتكرر اللفظ " تماثيل" فى العهد القديم عدة مرات بعد ذلك ومرة واحدة فقط فى الأسفار الأربعة لصموئيل والملوك، حتى يضع الملك منسى تمثال سارية (الأشرا) فى الهيكل (٢٠) ويزيله يوشيا ويحرقه.

حاولت دراسة احتمال أن يكون التشابه في استخدام الكلمات بين سفر التثنية وسفر اللوك الثانى يعود إلى أن هذه الكلمات كانت الكلمات العادية المستخدمة وأن استخدامها واجب وفقا لوصف الأعمال، لكنى وجدت أن هذا ليس تفسيرا كافيا فيظهر في بعض الإصحاحات من سفر اللوك الثانى، قبل يوشيا، قصة إصلاح حزقيا (٣١). ويقوم حزقيا بأعمال مشابهة ليوشيا، مع هذا فإن حزقيا وأعماله توصف بلغة أخرى لا تركز على التعبيرات التى تصور أفعال موسى والعكس صحيح فمحرر مدرسة التثنية يصبغ يوشيا بصبغة خاصة - (صبغة موسى). فهذه هي قمة المشاعر التي بدأت مع موسى، ولعماله مشابهة تماما لأعمال موسى، ولديه أمل في أن العهد الذي بدأ مع موسى سيتحقق بالكامل.

# الاختتام بيوشيا

يجد البعض أن كل هذا برهان على أن يوشيا كان مهما خاصة بالنسبة لمؤلف مدرسة سفر التثنية ولهذا فإن النص فى أصله ينتهى بيوشيا. فى رأيى أن الشواهد التى عرضت لها حتى الآن تشير إلى أن يوشيا كان أكثر من مجرد شخصية مهمة فى القصة، فالتأكيد على العهد الأبدى وتعبير "حتى يومنا هذا" وطول قصة يوشيا والتنبؤ بظهور يوشيا قبل ٣٠٠ عام من مولده والمكانة الرفيعة التى حظي بها يوشيا وحده بين سائر

الملوك والمقارنات الكثيرة بين موسى ويوشيا تشير كل هذه الحقائق إلى ان نية المؤلف اختتام قصته في أوج مجد الملك يوشيا.

لاحظت بعض الإشارات الأخرى في النص تدل على أن المؤلف قد توقف بشكل نهائي عند يوشيا وتبدأ بعد وفاته القصة من جديد من وجهة نظر مختلفة. الإشارة الأولى على ذلك هي التدرج النقدى للمؤلف حول الملوك فنرى أن أهم عنصر من وجهة نظره هو مركزية العبادة، فالقانون الأول من بين مجموعة قوانين سفر التثنية هو الأمر ببناء مكان واحد فقط لتقديم القرابين، المكان " الذي يغتاره الرب إلهكم ليحل اسمه فيه تحملون إليه كل ما أنا موصيكم به "(٢٠٠)، لذلك فإن المؤلف يتطرق إلى عمل يربعام الذي يضع العجول الذهبية في بيت إيل ودان كمن اقترف خطيئة كبيرة، ويتهم كل ملوك يضع العجول الذهبية في بيت إيل ودان كمن اقترف خطيئة كبيرة، ويتهم كل ملوك إسرائيل " الذين فعلوا الشر في عيني الرب " لعلم إزالة أي واحد منهم للعجول، أما ملوك يهوذا فمنهم من " فعلوا الشر في عيني الرب" بسبب أخطائهم المختلفة بما فيها بناء أو الحفاظ على المنصات للعبادة خارج القدس، لكن عندما يوصف أحد ملوك يهوذا بأنه فعل " الصالح في عيني الرب" فلا يزال يقول " أما المرتفعات فلم تنزع "(٢٠٠). هناك ملكان فقط لا يمسهما هذا النقد وهما حرقيا ويوشيا. وهما الملكان اللذين قيل عنهما أنهما حطما النصات.

إن المقياس الوحيد الذى سندرس من خلاله كل ملك هو مسالة مركزية العبادة ولكنها تختفي بعد يوشيا. وفي آخر إصحاحين فى سفر اللوك الثانى لم يرد أى ذكر للمنصات ويبدو الأمر غريبا حيث قد ذكر فى أسفار الأنبياء إرمياء وحزقيال إن النصات قد بنيت من جديد (٢٠). مع هذا فإن كاتب سفر التثنية لا يذكرها نهانيا كما لا يمتدح أيا من آخر أربعة ملوك فى يهوذا لإلغائهم للمنصات كما لا يهتم أحد ببنائها من جديد.

لو كان سفر التثنية من تأليف كاتب واحد فلماذا يستخدم مقياسا واحدا لكل الملوك باستثناء الملوك الأربعة الأخيرين وهم الأربعة التى تسقط الملكة أيام حكمهم ؟ ليس هذا هو الاختلاف الوحيد الذى يظهر فى النص بعد قصة يوشيا. فالملك داود يلعب دورا رئيسيا فى كل كتاب سفر التثنية. ونصف أسفار صموئيل الأول وكل سفر صموئيل الثانى والإصحاحات الأخيرة من سفر الملوك الأول كلها تحكى عن تاريخه. ويقارن كل الملوك من بعده به. ويذكر المؤرخ عدة مرات، صراحة، أنه بسبب صفات داود الجديرة بالذكر فإن ملك يهوذا أيضا، الذى صنع الشر فى عينى الرب لا يستطيع أن يفقد العرش فى أسرته وذلك خاصة فى تصوير الملوك التى سبقت يوشيا. فنجد المؤرخ يذكر داود ويقارن يوشيا بداود ويقول:" وصار فى جميع طريق داود أبيه" أنه يقارن داود بأحاز والد جد يوشيا وحزقيا والد جده منسى أن ذكر اسم داود حوالى ٥٠٠ مرة فى تاريخ مدرسة التثنية. وتنتهى هذه القارنة عند ذكر هؤلاء الملوك الأربعة ومنذ تلك اللحظة لا يقارن ملوك يهوذا بداود علاوة على أنه لم يتطرق بعد ذلك لعهد داود تلك اللحظة لا يقارن ملوك يهوذا بداود علاوة على أنه لم يتطرق بعد ذلك لعهد داود

نهائيا، أى أن النص لا يحاول أن يشرح لنا سبب عدم بقاء تاج الملك كما كان أيام سليمان، رحبعام، يهورام، وأفيام، بينما اختفى ذكر داود تماما !!.

هكذا نرى كيف أن موضوعين مشتركين في تاريخ سفر التثنية" المركزية الدينية والملك داود" يختفيان تماما بعد قصة الملك يوشيا، ولكن علينا أن نكون حذرين في تفسير ذلك فعندما يكون التطرق إلى كل ملك حتى يوشيا وفقا للمركزية الدينية وبعد يوشيا لا يرد لهم ذكرا وعندما يذكر داود بشكل دائم ومستمر في المكتوبات حتى عصر يوشيا وليس بعده، فإن ذلك شاهد على وجود شرخ حقيقي وتحول في الرؤية المرتبطة بهذا الملك كما يوافق ذلك الشواهد الأخرى التي تشير إلى قمة مجد وتدهور ملك يوشيا، تشير الشواهد إلى أن محرر الطبعة الأصلية لهذا الكتاب عاش أيام حكم يوشيا وكان من الواضح أنه شخص شجع يوشيا وأيده.

سلكت أنا والباحثون من قبلى طريق إشارات العهد القديم ودرسنا متى وأين يمكن تحديد من قدم لنا سفر التثنية وستة أسفار أخرى من العهد القديم. الآن نعرف متى حوالي عام ٦٢٢ قبل الميلاد. وأين؟ .. في يهوذا في القدس تقريباً، ويظل التساؤل عن هوية ذاك الرجل باقيا دون إجابة!!؟.

# هوامش الفصل الخامس:

- ۱- صموئيل الثاني ١٦:٧
- ٢- الملوك الأول ٣٦-٣٥:١١
  - ٣- اللوك الأول ٣:١٥-٤
- ٤- الملوك الثاني ١٨٠٨-١٩
- ٥-كتاب كروس Canaanite Myth And Hebew Epic ومؤلفات كتاب آخرين المذكورة في هذا الفصل موجودة في قائمة المراجع.
- ٢- نماذج أخرى لأجراء تشتمل على كلمات "حتى هذا اليوم" موجودة في اللوك
   وليول ٢١:٩، ١٢:١٠، ١٢:١٠، اللوك الثاني ٢٢:٨، ٢٧:١٠، ٢٧:١٠ ، ٢٠:١٦ ، ٢٣:٧
  - ٧- الملوك الأول ١:١٠٦
  - ٨- اللوك الثاني ١٨-١٥:٢٣
  - ٩- الملوك الثاني ١٦:٢٠-١٩
    - ١٠- اللوك الثاني ٢٥:٢٣
      - ١١- التثنية ١٠.٤٢
    - ١٢- الملوك الثاني ٢٥:٢٣
      - ١٣- التثنية ٦:٥
    - ١٤- اللوك الثاني ٢٥:٢٣



۵۱- التثنية ۸:۱۷-۱۳

١٦٠ اللوك الثاني ١٣:٢٢

١١٠١٧ التثنية ١١٠١٧

۱۸- التثنية ۲۰:۱۷

١٩- اللوك الثاني ٢:٢٢

۲۰- التثنية ۲۱:۳۱ ، يشوع ۸:۱۱ ، ۳۲،۳۲ ، ۲۲،۳۲ ، الملوك الثاني ۸:۲۲

٦- التثنية ١١:٣١

۲۲- اللوك الثاني ۲:۲۳

٢٠- التثنية ٢١:٩

۲۶- الملوك الثاني ٦:٢٣

٢٥- اللوك الثاني ١٢:٢٣

٢٦- التثنية ٣:١٢

۲۷- التثنية ۸:۵

٨٨- التثنية ١٦:٤ ، ٢٨،٢٣ ، ٢٥:١٥

٢٩- التثنية ٢٥:٧

٣٠- الملوك الثاني ٣١٪

٣- الملوك الثاني ٤:١٨

٣٢- التثنية ١١:١٢

٣٣- أمثلة الملك آسيا، الملوك الأول ١١٠١٥-١٤، الملك يهوشافاط ، الملوك الأول ٤٣-٤٣.٢٢

٣٤- إرمياء ٣:١٧ ٣:١٧ ، حزقيال ٦،٣٠٦

٣٥- الملوك الثاني ٢:٢٢

٣٦- الملوك ٢:١٦ ، ١٨٠٧ ١٠٢٧

# الفصل السادس الصدر التثنوي (د)

علمنا أن سفر التثنية والأسفار الستة التى تليه كانوا فى صورة إنتاج واحد كامل وعرفنا أن الشخص الذى قام بهذا العمل عاش فى عصر الملك يوشيا وعرفنا من هذه النسخة الأصلية قصة الأعمال من موسى وحتى يوشيا. ومن أجل تحديد محرر سفر التثنية والأسفار الستة الأخرى علينا دراسة ما يحتويه هذا المؤلف. وهذا المؤلف يحتوى على مجموعة قوانين موجودة فى منتصف سفر التثنية.

# مضمون مجموعة القوانين

تشتمل مجموعة القوانين على حوالي نصف سفر التثنية، من الإصحاحات ١٢ - ٢٦، ويأمر القانون الأول بمركزية العبادة ويمنع بنى إسرائيل من ذبح أبقارهم فى أى مكان وإن كانوا يريدون أكل اللحم فإن عليهم أخذ البهيمة إلى مكان العبادة " الكان الذبح. ويستثنى يختاره الرب" هناك حيث يذبح كاهن له سلطة دينية البهيمة على الذبح. ويستثنى من هذا القانون، وفقا لسفر التثنية، كل من يسكن بعيدا عن مكان العبادة فمسموح له أن يذبح بهيمته في بيته لكن عليه أن يسكب الدم على الأرض (١).

كما تحتوى مجموعة القوانين على "حكم اللك". طبقا لهذا القانون يجب أن يتم تعيين الملك من قبل الرب (بواسطة نبى) ولا يجب أن يكون الملك أجنبيا ولا يتخذ لم خيولا كثيرة أو نساء كثيرة أو إماء كثيرة وكذلك الفضة والذهب وأن يضع نصب عينيه "شريعة التوراة" أمام اللاويين وأن يقرأها طوال حياته. (ألا كما تحتوى مجموعة قوانين سفر التثنية على حظر لعبادة الأوثان وتعاليم حول كيفية التصرف في شئون الأنبياء وخاصة أنبياء الكذب (الذين يدعون النبوة). وتهتم مجموعة القوانين كذلك بأمور العدل والتبرعات وقوانين الأسرة والطائفة، ويوجد ضمن هذه الجموعة قوانين الحرب وقوانين أخرى حول موضوعات مثل معاملة العبيد والشئون الزراعية وتحريم الاشتغال بالسحر وكذلك رفاهية اللاويين وكيفية اهتمام الشعب بهم.

## من كتب مجموعة القوانين؟

هذا هو المجال لعرض عمل باروخ هلفرن كما عرضه فى حلقة قسم دراسات الشرق الأدنى فى جامعة هارفارد عام ١٩٧٤، فقد قدم هلفرن بحثا حاول فيه توضيح مصدر مجموعة القوانين وقد كان تساؤله الأول: هل خرجت هذه المجموعة من بلاط اللك يوشيا أم ملك آخر من أجل تحقيق أهدافه السياسية؟. لم يبد هذا



التخمين معقولا، فالمجموعة تشتمل على مجموعة قوانين حكم الملك والتى تضع عليه القيود:"وفضة لا يكثر له كثيرا" فلماذا يتبنى الملك مجموعة قوانين بها "تزييف"؟ فالقانون موجه لصالح الملك فلماذا يضع قانون يحد من ثراءه؟ كما يمنعه القانون من الإكثار من الخيول والنساء ويطلب منه قراءة القانون بصفة مستمرة أمام اللاويين فلماذا يريد الملك أن يقيد نفسه وأن يثقل على حكمه؟.

إن مجموعة قوانين سفر التثنية ليست كتابا تم وضعه في بلاط الملك علاوة على ذلك تظهر في مجموعة القوانين أجراء ترتبط بالظروف التي سادت البلاد حتى قبل إقامة الملكة في إسرائيل ويهوذا، مثال على ذلك قوانين الحرب التي تظهر في سفر التثنية ٢١،٢٠ وهذه القوانين تهتم بتعاليم التعبئة وقت الخروج للحرب فقبل الخروج إلى الحرب يجب على القضاة الإعلان على الملأ: "كل من بني بيت ولم يسكنه وكل من اختار امرأة ولم يتزوجها يعود إلى بيته وزوجته فلا يجب المخاطرة بالموت وترك امرأة وبيت جديد لشخص آخر". كما يتم إعفاء الجبان من التجنيد ويقول إنه من الأفضل أن يبقى الجبان في البيت كي لا يحبط من روح الآخرين. ووفقا لقوانين الحرب ممنوع اغتصاب امرأة أسيرة بعد النصر العسكري ويجب إعطانها الفرصة للحزن على فقدانها لعائلتها وبعدها يمكن اتخاذها زوجة أو إطلاق سراحها.

تعتبر مجموعة قوانين الحرب هذه برنامج للتعبئة العامة فهي موجهة إلى المواطنين الذين يطلبون للخدمة العسكرية، وكانت هذه هي الوسيلة المتبعة لحشد قوات أسباط إسرائيل في السنوات الأولى لهم وفي أوقات الطوارئ كانت تعتبر تعبئة لأبناء أسباط إسرائيل للخدمة العسكرية لكن مع إقامة الملكة تحول نظام التعبئة العامة إلى جيش نظامي، فقد فضل الملوك الجيش النظامي الذي يكون خاضعا للملك بدلا من أن يكون مرتبطا بنوايا زعماء الأسباط.

لا تعكس مجموعة قوانين الحرب في سفر التثنية، كما ذكرنا، نوايا الموك في قوانين تناسب رؤية مبكرة عن الملكية، ففي مجموعة القوانين تظهر بعض التعاليم حول بعض المطالب القضائية التي لا تناسب البلاط الملكي فهي تعطى السلطة القانونية للاويين وليس للملك أو العينين من قبله، لذلك نرى أنه يجب البحث عن مؤلف سفر التثنية بين الملك أو العينين من قبله، لذلك نرى أنه يجب البحث عن مؤلف سفر التثنية بين المالك أو العينين، سبط الكهنة، وليس بين رجال البلاط الملكي. هناك بعض الإشارات التي تمكننا من استنتاج أن الكتاب قد تم تأليفه من وجهة نظر وضعت في الاعتبار مصلحة اللاويين والكهنة فهو يبدأ بمجموعة قوانين مركزية العبادة والتي تمنع تقديم القرابين بواسطة أشخاص عاديين كما يطالب السفر بضرورة الاهتمام برفاهية وراحة اللاويين و تشتمل هذه المجموعة من القوانين على العشور والقرابين وتطلب من الملوك أن يكتب سفر القوانين أمام اللاويين، وتهتم هذه المجموعة كذلك بالشئون المرتبطة بهذا السبط. لذنك يعتقد كثير من الباحثين أنه يجب إرجاع مجموعة قوانين سفر التثنية، بصورة أو يغتقد كثير من الباحثين أنه يجب إرجاع مجموعة قوانين سفر التثنية، بصورة أو يأخرى إلى بني لاوى.



## أي كهنة ؟

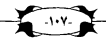
لكن أى من أبناء لاوى؟ فقد كانت لهم جماعات مختلفة فى إسرائيل ويهوذا، وفى القدس كان هناك كهنـة عرفوا بنسل هارون، وفى بيـت إيـل كانت هنـاك جماعنة عينها الملك يربعام، وفى المملكة الشمالية كان اللاويـون الذيـن يخدمـون فى شـيلو كما يوجد لاويون عاشوا فى القرى وكان هنـاك كهنـة محليـون خدمـوا فى المنصات فى معظم أيام تاريخ إسرائيل ويهوذا. لذلك تسائل هلفرن عن انتماء مؤلفى مجموعة قوانـين سفر التثنية ولأى عصر ينتمون؟

لا يبدو أن المؤلف كان من كهنة الهيكل في القدس حيث كانوا يعتبرون الصواب هو مركزية العبادة في الهيكل لكن هذه الجماعة كانت من نسل هارون حيث كان هناك تمييز وفصل بين أبناء هارون وباقي اللاويين في حين أن مجموعة قوانين سفر التثنية لا تفرق بين عائلات اللاويين المختلفة ولا تذكر هارون نهائيا، كما لا يوجد فيها أي ذكر لتابوت العهد أو الكروبيم أو أي شئ من الأغراض المقدسة الأخرى الموجودة في القدس ولا يتم التطرق فيها إلى وظيفة الكاهن الأكبر، وقد كان الكاهن الأكبر في القدس من نسل هارون وذلك منذ طرد سليمان لإبياثار وتعيين صادوق الكاهن الأكبر الوحيد. لذلك فإن مجموعة قوانين سفر التثنية لا تشمل الكهنة الذين هم من نسل هارون كما لا تعكس القوانين آراء الكهنة الذين خدموا في بيت إيل في المائتي عام بين حكم يربعام وبين سقوط مملكة إسرائيل ٧٢٢ قبل الميلاد ولم يكن هؤلاء الكهنة لاويين. في حين تشجع قوانين سفر التثنية اللاويين وتعتبرهم كهنة شرعيين، كما لا يعتبر مؤلف قوانين سفر التثنية من اللاويان الذين يسكنون القرى، فالقانون الأول، والظاهر حدا، يدعو الى مركزية العبادة، أي إحضار كل القرابين إلى المذبح الرئيسي. هذا القانون يترك كهنه لاوى بلا عمل كما أن تحطيم النصات في القرى يضر أيضا باللاويين الموجودين خارج القدس. حقا أن مجموعة القوانين تتطرق الى هؤلاء اللاويين وتطلب من الشعب الاهتمام بهم ولا تسلبهم حقوقهم لكنها تمنعهم من أن يكونوا الكهنة الرسميين المسئولين عن القرابين في مكان العبادة الرئيسي ومن المؤكد إذا أن الشخص الذي ألف مجموعة القوانين هذه الخاصة بسفر التثنية لا يمثل مصالح هذه الجماعة.

# كهنة شيلو

يجب البحث عن مؤلف سفر التثنية بين الجماعة التي :

- ١- تؤيد مركزية العبادة، لكنها غير مرتبطة بكهنة القدس .
- ٢- تهتم بر فاهية اللاويين لكن تحاول الحفاظ على حقوق بلقى جماعة اللاويين المركزية.
  - ٣- وقعت تحت نير اللكية لكنها أرادت كبح جماح نفوذها.



٤- كان لها موقف في عصر ما قبل اللكية يتصل بشئون الحرب.

كل هذا يناسب كهنة شيلو وهى نفس الجماعة التى خرج الصدر الإلوهيمى من مدرستها فقد آمن كهنة شيلو بمركزية العباده حيث كانت شيلو فى الماضى، أيام صموئيل، مركزا قومى دينيا . وهم لم ينسبوا مركزية العبادة لتابوت العهد أوكهنة القدس بسبب طرد زعيمهم أبياثار الذي طرده الملك سليمان من القدس ومنذ ذلك الحين والكهانة فى القدس محصورة فى نسل هارون ، وأكدوا على أن اللاويين فقط هم الكهنة الشرعيون وهم أنفسهم كانوا لاويين فى الوقت الذى عين فى بيت إيل كهنة لم يكونوا من أبناء سبط لاوى وكان لديهم الدافع للضغط من أجل تأييد اللاويين بينما لم يكن لديهم أراض أو عمل، وتعايشوا مع الملكة حيث إن زعيمهم صموئيل قد بارك أول ملكين لإسرائيل وعملوا من أجل تقييد حكم الملك وذلك تكملة لطريق صموئيل الذى تعايش فى غير رضا مع إقامة الملكة وكذلك لأن سليمان ويربعام أساءا إليهم، وساندوا الأمور الحربية وذلك فى عصر ما قبل الملكة عندما فضلوا حشد الحاربين من أبناء الأسباط عن جيش نظامى الذى أعطى حرية العمل للملوك وقلل من ارتباطهم بالجمهور العريض. من هنا نرى أن مجموعة قوانين سفر التثنية قد كتبها شخص مرتبط بكهنة شيلو، وتعكس هذه المجموعة مصالح كهنة شيلو فى كل عصر بعد الفصل بين مملكتي إسرائيل ويهوذا.

راي بعض الباحثين الذين سبقوا هلفرن أن التثنية قد كتب في مملكة إسرائيل قبل تخريبها علي أيدي آشور ثم أنتقل بعدها إلى الجنوب إلى يهوذا في عام ٢٢ قبل الميلاد، لكن هلفرن اندهش من فرضية نقله إلى يهوذا ، وإذا تم كتابة مجموعة القوانين بواسطة جماعة من الكهنة عديمة التأثير في مملكة خربة فكيف وجدت وثيقة كهذه طريقها إلى داخل الهيكل في يهوذا ؟ وكيف صارت قانونا للبلاد؟

كان من الضروري تعقب هذة الوثيقة ومحاولة اكتشاف ما حدث لها ، إن البحث عن كيفية وصول هذه المجموعة من القوانين إلي قلب سفر التثنية أكد نظريه علاقة شيلو وأدى إلي كشف هوية مؤلف مدرسة سفر التثنية.

## علاقة شيلو

أخذ مؤرخ هذه المدرسة مجموعة القواتين هذه واضاف اليها مقدمة تبدأ في التثنية : ١-١١ . بالأقوال الأخيرة لموسى الذي يعرض للأحداث الهامة التي مر بها مع شعية خلال أربعين عاما في الصحراء ، ثم يصف المؤلف بعد ذلك موسى كمن أعطاهم مجموعة القوانين (التثنية :١٢- ٢٦) مضيفا قائمة البركات لمن يؤمنون بالقوانين واللعنات لمن يكفرون بها (التثنية ٢٧- ٢٦) أما أقوال موسى وأعماله الأخيرة فالمؤلف يضيفها كخاتمة ،



يشجع موسى شعبة ثم يكتب هذه التشريعات علي ألواح ثم يعطيها اللاويين ويأمرهم بوضعها إلى جانب تابوت العهد ثم يموت .

يضع مؤلف سفر التثنية السفر في بداية التاريخ المؤدي إلى سفر يشوع والقضاة وصمونيل والملوك وينتهي بقصه الكاهن حلقيا الذي يعثر على الوثيقة وأن الملك يوشيا ينفذ ما بها من وصايا ولكن كيف يقوي هذا علاقة شيلو والتي يبدو أن المؤلف كان على قلى علاقة بكهنتها ؟

أولا: يجب القول إن مؤلف مدرسة التثنية لم يقدر الكهنة من نسل هارون مثل كهنة شيلو حيث يذكر هارون في مقدمتة وخاتمتة مرتين فقط ،مرة عن موته (٢) ،وأخري يحكي فيها غضب الرب عليه ورغبته في ابادته (١) كما يضيف الينا المؤلف تعريضا بسلوك هارون في قضية مريم المريضة البرصاء مذكرا بغضب الالة علية .(١)

قانيا: يبدو أن المؤلف وبطلة اللك يوشيا شريكان في الإمتعاض الذي يشعر به كهنة شيلو تجاه سليمان ويربعام وهما بالتحديد من اطاح برجال شيلو من مناصبهم، فيقول المؤلف عن سليمان أنه أخطأ في شيخوختة وانه اتجه الي عبادة الاوثان وعبد الالهة الصيدانية عشتروت والالة كاموش الة المؤابيين والالة ملكوم اله العمونيين وبني المنصات لهذه الالهه علي هضبة امام القدس (ث ثم يقول المؤلف في ختام القصة ان دور يوشيا كان تدمير هذه المنصات وتشير لغة المؤلف الي أنه أراد وصف أعمال سليمان بشكل سلبي جدا فكتب :" والمرتفعات التي قبالة أورشليم التي عن يمين جبل الهلاك التي بناها سليمان ملك إسرائيل لعشتروت رجاسه الصيدونيين و لكموش رجاسة المؤابين والمكوم كراهه بني عمون نجسها الملك (أ ين المؤلف مدرسة سفر التثنية يظهر أيضا إنتقادا ليربعام فهو يستذكر إقامة المنصات للعجول الذهبية في دان وفي بيت إيل (أ وقرت اعين كهنة شيلو بيوشيا هو بأنه لهم الاعتبار بعد ٢٠٠ عاما من الجورلذلك يصف مؤلف سفر التثنية ملك يوشيا هو بأنه ذروة ٢٠٠ عاما من التاريخ .

#### ارمياء ا

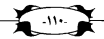
كان هناك شخص آخر مرتبط باللك يوشيا وبتاريخ مدرسة التثنية ، إن معرفة الملك بالنبي تشكل تأكيدا جديدا علي علاقة شيلو وتقربنا خطوة أخري من تحديد هوية المؤلف وكان هذا الشخص هو النبي إرمياء وفقا لما هو وارد في سفر إرمياء بدا النبي عملة في عصر يوشيا وأظهر احتراما كبيرا له (أ) ، وذكر في سفر أخبار الأيام أنه بعد موتي يوشيا رثاه إرمياء (أ) كان إرمياء علي اتصال بمستشاري يوشيا الذيب شاركوا في مسألة سفر الشريعة . فكما ذكر من قبل أن الكاهن الأكبر حلقيا هو الذي عثر علي سفر الشريعة ثم حمله وشافان الكاتب ألي الملك يوشيا وقرأه أمامه ومن المكن أن نقف علي هذه العلاقة حيث أرسل إرمياء رسالة (في مسألة اخري) إلي المنفيين في بابل حملاها حمريا بن حلقيا وايلعشا بن شافان (أ) أو عندما كتب إرمياء وثيقة ضد يهوياكيم بن

يوشيا قرأت امام جمريا هو بن شافان <sup>(۱۱)</sup>، كما ساند جمريا بن شافان إرمياء في أوقات صعبة من حياته كما فعل أخيقام بن شافان الذي أنقذ من الرجم <sup>(۱۱)</sup>، كما رعي جدلياهو بن أخيقام بن شافان أرميا عندما تم تعينه حاكما علي يهوذا من قبل نبوخذ نصر <sup>(۱۲)</sup>

إن إرمياء مرتبط بيوشاهو وبسفر التوراة علي نحو ما الكن ماذا عن هذا والعلاقة بشيلو ؟ أولا وقبل كل شيي ،كان إرمياء النبي الوحيد الذي يتطرق في نبوءته إلي شيلو أربع مرات ، ثانيا إنه يدعو شيلو... ( موضعي الذي في شيلو الذي أسكنت فيه (١٠٠٠) ويظهر هذا التعبير في سفر التثنية لذكر مكان عبادة مركزى، ثالثاً: آخر شيء نسمعة عن كهنة شيلو هو أمر طرد إبياثار قائدهم وهو واحد من أكبر كاهنين خدما داود في القدس حيث طرد هالملك سليمان إلى عناثوث. ونفرض إن إبياثار كان مراقبا في عناثوث (مدينة كهنة هارون) من أجل الوقوف على خطواتة (١٧)، ما هي العلاقة بين القائد الشليوني الآخر المطرود إلى عناثوث من ناحية وإرمياء والكتاب الذي عثر علية من الكهنة الذين عثروا على كتاب الشريعة الذي يتطرق إلى شيلو كمركز قديم ومهم الرجال الذين عثروا على كتاب الشريعة الذي يتطرق إلى شيلو كمركز قديم ومهم كان كان كان كان عناثوث ، كما أن اسم والده الكاهن كان حلقياهو ( لا نعرف إن كان والد إرمياء هو نفس الكاهن الذي عثر علي السفر) ، وهنا نجد أن سكان عناثوث -مدينة والد إرمياء هارون - كانوا يناصبون إرمياء العداء (١٠٠).

لقد كان إرمياء كاهنا أيضا لكنة لم يساهم في تقديم القرابين - وهو الأمر الذي يناسب ويوافق كهنة شيلو ، كما أنه النبي الوحيد في العهد القديم الذى يذكر قصة تعبان موسى النحاسي (١٩) إن المصدر الإلوهيمي هو الذي قدم لنا قصة الثعبان وهو من أصل شيلوني ودمر الملك حزقيا هذا الثعبان النحاسي الذي كان من بقايا ثعبان موسى القديم ولقد مس هذا الفعل بالتاكيد كهنة شيلو حيث كانوا هم الذين حافظوا وتلوا قصة الثعبان ورفعوا من شان موسي ونسلة ،من ناحية أخري نجد علاقة محتملة بين الملك يوشيا وبين الثعبان النحاسي الذي يسمي "نخشتان" ويحكي أن يوشيا زوج ابنه من امراة اسمها "نحوشتا" ومن اسمها تبرز احتمالية وجود علاقة لها بداوئر كهنة شيلو.

أود أن أضيف إلي ملاحظات هلفرن حول إرمياء وأقول إنه لم يكن النبي الوحيد الذي ذكر شيلو وأشار إلي الثعبان النحاسي فقط بل كان الوحيد أيضا الذي تطرق في أقواله إلي صموئيل الكاهن والنبي والقاضي وهو أبرز شخصية في تاريخ شيلو ، يذكر إرمياء صموئيل إلي جانب موسي ويصف الاثنين بأنهما الشخصيتان الأبرز في تاريخ بني اسرائيل (") ، هناك عنصر آخر يربط بين النبي إرمياء وبين سفر التثنية والأحداث الحيطة به فقد لاحظ الكثير من القراء أن سفر إرمياء يستخدم في بعض الأجزاء لغة سفر



التثنية ويعبر عن رؤيا مشابهة للتي في سفر التثنية و تتشابة بعض الأجزاء في سفر إرمياء وفي سفر التثنية إلى درجة أنه يصعب التصديق أنه قد كتبهما مؤلفان مختلفان وإليكم بعض النماذج:

إرمياء

التثنية

ويكون إذا سمعتم لي سمعاً يقول الرب

وإن سمعت سمعاً لصوت الرب

72:17

1: ۲۸

فاختنوا عزلة قلوبهم

اختنوا للرب انزعوا عزل قلوبهم

٤:٤

17:10

ولكل جنود السموات

كل جند السماء

X.73 PI.7

3:41, 71:7

يوم أخرجتهم من أرض مصر من كور الحديد

وأخرجكم من كور الحديد من مصر

۲:۱

7 - : 2

بكل قلبى وبكل نفسى

3:97 , 17:11 , 17:10 , 79:3

ىكل قلبك وكل نفسك

\$1:13

واعتمادا علي هذه الشواهد وصل هلفرن إلي إستنتاج أن مجموعة الشرائع في سفر التثنية خرجت من أيدي كهنة من سبط لاوي في شيلو كما تشير الشواهد إلي أن هذة المجموعة كانت مرتبطة بكل تاريخ مدرسة التثنية والتي تضم سبعة من أسفار العهد القديم وسفر إرمياء أو جزء منه على الأقل.

# إلوهيمي أم تثنوي

إن بحث هلفرن عن مدرسة التثنية وبحثي عن المصدر الإلوهيمي قد أكمل بعضهما البعض حيث حدد كل منهما مصدر من مصادر التوراة من نفس الجموعة "كهنة شيلو" والحقيقة أن كلا المصدرين مشتركان في كثير من العناصر بينهما فكلاهما يسمي الجبل الذي سار إليه موسي وبنو اسرئيل في الصحراء بإسم حوريب (٢٠٠)

(علي عكس المصدرين اليهوي و الكهنوتي اللذين يسميانة سيناء) : كما أن كلاهما يستخدم العبارة الإفتتاحية: " في كل الأماكن التي أضع لإسمي ذكرا " أو " بل المكان الذي يختاره الرب إلهكم من جميع أسباطكم ليضع اسمه فيه " (وهذه العبارة لا توجد في اليهوي أو الكهنوتي)، يبرز كلا المصدرين شخصية موسي الإيجابية فموسي لعب بمفرده دورا حاسماً في نقطة تحول هامة في التاريخ وأن شخصيته تتطور دائما وبحذر (لا يوجد مقابل لذلك في المصدر اليهوي أو الكهنوتي)، كما يركز المصدران علي دور الأنبياء - وهي حقيقة منطقية عندما نعرف أن قائمة أبطالهما تحتوي على شخصيات مثل صموئيل واحيا وإرمياء (في حين تظهر كلمة نبي مرة واحدة في المصدر الكهنوتي ولا تظهر في مستتون عقابا لهم على المنبحة في نابلس وفي المصدر الكهنوتي اللاويون منفصلون عن مشتتون عقابا لهم على المنبحة في نابلس وفي المصدر الكهنوتي اللاويون منفصلون عن الكهنة ومكانتهم أقل بالقارنة باسرة كهنة أبناء هارون ، يتطرق المصدران إلي هارون على نحو سلبية ويذكران دوره في صنع العجل الذهبي وعمل مريم في حين لا يذكر كل هذا في المصدر اليهوي أو الكهنوتي.

## كهنة شيلو

ترتبط تشريعات و قصص المصدر التثنوي بواقع عالم العهد القديم قبل قصص الصدر اليهوى والإلوهيمي فهذة التشريعات تعبر عن معتقدات وآمال أسرة الكهنة القديمة والمحترمة من خلال عصور طويلة من الإحباط. وفي أجزاء أخرى ( التثنية ١ ) في عصر يوشيا تمر بهم عصور سعادة وهو الوقت الذي يرجع فيه بعضهم إلى تولى مناصب رفيعة ومؤثرة ، نتسائل: هل من المكن أن يكون كهنـة شيلو استطاعوا الحفاظ على هويتهم على مدي ٣٠٠ عام على الرغم من كونهم خارج مراكــز القـوي ودون أي مراكز دينية ؟ الإجابة: نعم ؛ فقد حدث ذلك في بلاد كثيرة وفي مراحل مختلفة من التاريخ خاصة بين العائلات التي شاركت في النشاط السياسي، كانت عائلات كهنة إسرائيل ويهوذا على علم كبير بتراث العائلة الكهنوتي الذي ينتقل وراشة علاوة على أن كهنة شيلو كانوا على ما يبدو من نسل موسى. وعائلة لهـا هـذة الشهرة كـان لابـد ان تكون على وعي بتراثها، كذلك يمكن تفسير بعض الظواهـ ر الختلفـة والغريبـة في الصـادر ومن خلال المصير الخاص الذي حرص عليه كهنة شيلو عبر مئات السنين مثل تابوت العهد الذي لايذكر في المصدر الالوهيمي ولا في مجموعــة التشــريعات في ســفر التثنيــة فعندما كتبا هذين المصدرين لم يكن لكهنة شيلو طريق الى تابوت العهد، بينما ذكر في نفس اجزاء سفر التثنية التي كتبت ايام يوشيا (التثنية١) في الوقت الـذي كان لجماعـة شيلو طريق اليه، فكان لكهنة شيلو على ما يبدو تراث ادبى مستمر ، فقد كتبوا وحفظوا النصوص لمئات السنين: قوانين، تشريعات، قصص ، تقارير تاريخية وشعر ، كما كانوا على صلة بالكتاب ويبدو انهم كانوا على صلة بمخازن اللفائف القديمة ويحتمل

أنه كان لديهم مخازن كما فعلت جماعة اخري من الكهنة في القمران. تحتوي مخازن القمران المعروفة باسم لفائف صحراء يهوذا علي مجموعة كبيرة من التشريعات والقصص والشعر وكذلك مجموعة تشريعات مجهزة لحين سيطرة جماعة القمران علي مراكر مسيطرة في القدس. وربما كانت اللفيفة التي اكتشفها عالم الاثار يجئال يادين ونشرها عام ١٩٧٧ م خير دليل على ذلك.

# نشأة تاريخ مدرسة التثنية

حمع مؤرخ مدرسة التثنية في عصر الملك يوشيا التاريخ الذي كتبة من النصوص التي كانت لديه، ويبدأ التاريخ عنده بسفرالتثنية وينتهي بقصة يوشيا ( ٢٤) وتوضح الطريقة التي عالج بها النصوص التي وضعها في مؤلفة تأثير أحداث العالم القديم على قصة العهد القديم فقد أخذ النصوص التي أوضحت كيف وصل بنواسرائيل إلى كنعان -قصص يشوع وأريحا والاحتلال - وأضاف إليها بعض الفقـرات في البدايـة وفي النهايـة كمـا يوضح رؤيا معينة وأصبح ذلك سفر يشوع واتبع نفس الاسلوب في مجموعة النصوص التي تليه والتي تحكي عن تاريخ بني إسرئيل في سنوات الاستيطان الأولى : قصص دبوراً وجدعون و شمشون ، هكذا خرج سفر القضاة ، يأتي بعد ذلك أخبار صموئيل في شيلو وقصص شاول و داود أول ملكين وكانت النتيجة سفر صموئيل الأول بعد ذلك نظم تاريخ ملك داود وكان ذلك سفر صمونيل الثاني. وفي الرحلة التالية أخذ بعض النصوص التي تحكي عن الملوك التي ورثت داود وجمعها في سياق تــاريخي حـتي أيــام يوشـيـا وخرجت من تحت يديه أسفار الملوك الأول والملوك الثاني، لقد نجحت في توضيح صورة عمل المحرر من خلال تحديد وفصل الفقرات التي أضافها إلى نصوص السجلات ويمكن تحديدها في النصوص من خلال دراسة متعمقة للنص والقواعد وتركيب الجملة والبناء الأدبي. وأنا أتطرق هنا فقط للفقرات التي وصلت فيها إلى درجة عالية من اليقين. وبشكل عام لا نتعجل تحديد فقرة في النص إلا إذا كانت هناك إشارتان أو ذكر لهما ، ومن المدهش أن نقرأ هذه الفقرات ونرى كيف نجح المحرر بمساعدة بعض الإضافات التي تم إختيارها بجذر شديد في أن يقدم شكلا واتجاها خاصا لـ ٦٠٠ عام من التاريخ.

الإضافات في سفر يشوع هي كلمات الرب الأولي إلى يشوع عندما حل يشوع محل موسى والمقصود الجرء الذي يتزعم فيه يشوع مراسم العهد القومي في جبل عيبال وفي خطاب يشوع إلى بني إسرائيل في شيلو (٢٥) قبل وفاته وباقي الفقرات الأخري تتطرق إلي شريعة موسى وتذكر أن يشوع قرأها كاملة أمام شعبة ونقشها علي الحجر وتحذر أن مصير الشعب في الأرض الجديدة مرتبط بمدى أتباعهم له . تحكي لنا الإضافات في بداية سفر القضاه عن حالات فشل بني إسرائيل في إتباع طريق يهوا واتجهوا إلى الآلهة الأخري حينئذ سمح يهوا للشعوب الأخري أن تتغلب عليهم. وفي المرحلة التالية ندم بنو اسرائيل على عدم اخلاصهم وفي النهاية يسامحهم يهوا ويرسل إليهم قاضيا كي ينقذهم، إن



هذا البناء " عدم اخلاص - هزيمة - ندم ، سماح " أصبح دائما ومكررا ومئل الخيط الثانى في بناء كل قصص القضاة ، أضاف محرر هذه المدرسة بعض الفقرات القصيرة في سفر القضاة توضح أن لهذا البناء تأثيره في التاريخ. وبهذا يشير المؤلف إلى عدم ولاء بني اسرائيل باعتباره سببا في المعاناة و الكوارث ". يوضح لنا المحرر من خلال بعض الكتابات القليله أسفار التثينه ويشوع والقضاه النقاط التاليه:-

- ١- أن الرب وجه شعبه.
- ٢- تم تحذير الشعب بان مصيره مرتبط بالولاء لهذا التوجيه.
- ٣- أن تاريخ الشعب مرتبط بمدى نجاحه في الوفاء بالمطالب المقدسه.

إن الاجزاء التى أضيفت إلى سفر صموانيل الأول قليلة لكنها مهمة وعلى غرار سفر يشوع دمجها المحرر في اللحظات التاريخية الهمة: خطاب صموئيل بعد وضع تابوت العهد عندما يشير الرب على صموئيل بتنصيب ملك وفي خطاب صموئيل للشعب في مراسم إعلان المملكة، ففي كل الإجراءات التي أضيفت إلى النص تذكر ضرورة الإخلاص التام للرب

وفى سفر صموئيل الثانى توجد إضافة واحدة وتأكيد على عهد داود الذى يقول بأن رؤود ونسله من بعده سوف يكون لهم العرش إلى الأبد وبدون شرط (٢٨) أما فى أسفار الملؤل فقد كانت مهمة المحرر أكثر تعقيدا فقد كان عليه ، ليس فقط إضافة بعض الفقرات لسياق القصة لكن تشكيل فصل تاريخى إعتمادا على النصوص السابقة المختلفة، الفقرات لسياق القصة لكن تشكيل ويهوذا ، على ما يبدو ، تاريخ موحد لذلك كان لديه مجموعتان منفصلتان ، إن محرر مدرسة التثنية قد أخذ مجموعة تاريخ ملوك إسرائيل وملوك يهوذا فقطعهما إلى أجزاء ونسجهما من جديد الأول في داخل الثاني ،ناخذ علي سبيل المثال وصف حياة اسا ملك يهوذا ففي النهاية يتوجة المحرر إلى إسرائيل ويعلن : " واخاب بن عمري ملك علي إسرائيل في السنة الثامنة والثلاثين لأسا ملك يهوذا " (٢٠) ثم وصف بعد ذلك حياة اخاب ملك إسرائيل وفي نهاية القصة يعود الي يهوذا ويقول :" وملك يهوشافاط بن أسا علي يهوذا من السنة الرابعة لأخاب ملك اسرائيل " (٤٠) وهكذا فقد وحد المحرر المجموعتين باستخدام صيغة " صنع الشر في عين الرب " وهكذا فقد وحد المحرد ويصاحب نقل المعلومات إحرام تاريخي لكل لموك ويوجة المحرر القراء الذين يبحثون عن معلومات إضافية إلى مصادره، وعلي سبيل المثال :" وبقية أمور أخاب وكل ما فعل وبيت العاج معلومات إضافية إلى مصادره، وعلي سبيل المثال :" وبقية أمور أخاب وكل ما فعل وبيت العاج معلومات إضافية إلى مصادره، وعلي سبيل المثال :" وبقية أمور أخاب وكل ما فعل وبيت العاج معلومات إضافية إلى مصادره، وعلي سبيل المثال :" وبقية أمور أخاب وكل ما فعل وبيت العاج معلومات إضافية إلى مصادره، وعلي سبيل المثال :" وبقية أمور أخاب وكل ما فعل وبيت العاج الغياء للنه وكل المدن التي بناها أما هي مكتوبة في أسفار أخار الأيام لملوك إسرائيل "(٢٠)"

إن المحرر لم يكتب عرضا تاريخيا فقط للأحداث بل كتب أيضا التاريخ القومي وصاغه في صورة لها رسالة قيمة تهدف إلي أمر معين ، فالمحرر ينقل الرسالة بشكل واضح بمساعدة إضافات أخرى داخل النص فيضيف بعض الإشارات إلى عهد داود وذكرت

بعضها في مقدمة هذا الفصل والتي تشدد علي التاكيد الأبدي وغير مشروط لوعد العهد والذي - طبقا له - سيظل الحكم في نسل بيت داود حتي لو حادوا عن الطريق القويم ، تعتبر هذة نقطة مهمة تمكن المحرر من انتقاد ملوك يهوذا وأعمالهم السيئة والاستمرار رغم ذلك والكتابة عن الحقيقة التاريخية التي تقول : إن الاسرة الملكية ستبقي على عرشها لمئات السنين.

#### العهد

أدت الإضافات حول عهد داود إلى ارتباك كبير بين الباحثين الماصرين ويتكرر الوعد لنسل بيت داود بالحكم الأبدى سواء أخطأ أم لا، لكن يبدو أحيانا أن النص موجه لقول عكس ذلك لأن اللوك يستطيعون الحكم فقط لولم يخطئوا. فهناك على سبيل المثال نص وعد العهد في سفر صمونيل الثاني ١٤٠٧ -١٦ يذكر بشكل صريح أنه حتى لو فعل ذلك الشر فإنه يحتفظ بعرشه " إن تعوج أوا**دبه بقضيب الناس وبضربات بـني آدم ولكـن** رحمتي لا تنزع مني ويأمن بيتك ومملكتك إلى الأبد أمامك . كرسيك يكون ثابتًا إلى الأبد" لكن الوعد في سفر اللوك الأول ٢٥:٨ يقول إن إحتفاظ اللوك بعرشهم مرتبط بسلوكهم: " لا بعدم لك أمامي رجل يجلس على كرسي إسرائيل أن كان بنوك إنما يحفظون طرقهم حتى بسلروا أمامي كما سرت أنت أمامي ". كيف يستطيع محرر مدرسة سفر التثنية أن يدمج في مؤلفه فقرات تتناقض بحده ؟ هل كان العهد مشروطا أم غير مشروط ؟ لو فحصنا الأجزاء التي تذكر عهد داود نجد من بينها من تؤكد أن العهد مشروط وتبهتم كلها بملوك اسرائيل. وتهتم كل الأجزاء حول العهد غير الشروط بالملوك الجالسين على عروشها والفرق الصغير بينهما لـه أهميـه كبيره عنـد المحرر ، فقـد كان عليـه أن يتطـرق إلى الحقيقة التاريخية بأن أسرة بيت داود بدأت بالحكم على الملكة الموحدة لكنها فقدت معظمها وحكم سبطها سبط يهوذا فقط لذالك صور وعد العهد لداود في جزء مشروط وفي الجزء الثاني غير المشروط. وكان العرش في القدس محفوظ بدون شرط فقد كان ينتمي إلى نسل بيت داود إلى الأبد . لكن عرش إسرائيل بقي لديهم بالشكل الـذي كـانوا يستحقون فيه العرش فقط ويبدو أنهم لم يكونوا يستحقونه لذلك فقدوه.

أضاف مؤلف مدرسه التثنية اختلافاً صغيرا يطرح تساؤلا حـول هـنه النقطة فعندما يحكى عن أحيا الشيلوني الذي يخلع تاج إسرائيل عن أسرة داود ويعطيه ليربعام. " وأعطيك إسرائيل . وأزل نسل داود من اجل هذا ولكن لا كل الأيام." (٢٢)

يبدو أن أحيا يقول أن فقدان مملكة إسرائيل لنسل داود لن يستمر للأبد، وحقاً فقد حاول يوشيا ملك يهوذا إحتلال المناطق التي فقدها في الشمال مره ثانيه. كما نرى كيف كان لأحداث العهد القديم التأثير على الطريقة التي يحكى بها المؤلف قصته. وفي هذه الحالة فان التطور السياسي في البلاد أثر على الصيغه التي تحدد العهد بين الأله وبين الملك

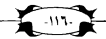
المخلص ( المسيح ) الذي تحول مع الأيام إلى أحد الأسس المهمه اليهوديه والمسيحيه، إن من كتب وحرر تاريخ مدرسه التثنيه كان مثل من كتب المصدرين اليهودي والألوهيمي، جزء لا يتجزء من العالم الذي أحاط بهم وكانوا مشاركين لأفراحه وأزماته وكان للموضوعات التي أهتم بها تاثيراً على شخصيه الأله والتاريخ في نظر المؤلف وطبقاً لهذا فإن هناك من سيتهم المؤلف بالتزييف كاختراع العهد بين الرب وداود وتوفييق ظروفه مع أحداث متأخرة جدا، أما أنا فلا أنظر للأمور بهذه الطريقه فمحور هذه المدرسه لم يبتدع عهد داود لكنه كتب عنه فقط وظهر هذا العهد القديم في بعض مزامير العهد القديم التي كتبت قبل كتابه محرر سفر التثنيه عنها بكثير "" كما يصعب تصور أن المحرر كان يستطيع أن يحظي بالمصداقية بإيجاده عهد كهذا عام ٢٢٢قبل الميلاد ويزعم أن كتابة هناك عهد منذ ١٠٠ سنة دون أن يسمع أحد عنه . فمن كان يصدق هذا؟. إن كتابة التاريخ عمليه معقدة جدا حيث سيطرة الأحداث علي محرر مدرسه التثنيه وكانت مهمته هي توثيق التاريخ وتفسيره وفقا للموروث الديني.

## صياغة التاريخ

طور مؤرخ مدرسة التثنيه سلسلة من الوضوعات في أسفار الملوك بالإضافة إلى عهد داود ، فقد ذكرنا سابقا أن المؤرخ يصف في بعض المواضع القد س وهيكلها "بل المكان المذي يختاره الرب الهكم من جميع أسباطكم ليضع اسمه فيه " أو " في كل الأماكن المتي أضع لاسمه ذكرا".. " فقد استخدم نفس لغة مجموعة تشريعات سفر التثنية ، ففي مجموعة الشرائع نجد تعبير " المكان الذي يختاره الرب يضع اسمه في " يتطرق إلى مكان مركزي واحد تقدم في كل القوانين ويوضح المؤرخ أن الهيكل في القدس هو ذلك المكان ويضيف ذكر تخر للشريعة .بهذة الصورة ينسج تاريخ أبناء شعبة حول الموضوعات الاتية :-

- ١-الإخلاص ليهوا.
  - ۲- عهد **د**اود.
- ٣- مركزية العبادة الدينية في القدس.
  - ٤- التوراة (الشريعة) .

كما يفسر بعد ذلك الأحداث الكبرى في التاريخ على ضوء هذه العناصر ، مثال على ذلك إنقسام الملكة، يـرى أنه بسبب تـرك يهوا وشريعته ، و لماذا بقي داود وأبنائه على عرش يهوا ؟ لأن الـرب قطع عهدا مع داود، لماذا سقطت الملكة في الشـمال؟ لأن أبنائها وملكها لم يسيروا في طريق الشريعة، لماذا يوجد أمـل في مستقبل أفضل ؟ لأن كتـاب الشريعة عثر عليه من جديد في عصر يوشيا وسيتبع الشعب وصاياه الآن، وصلت كل موضوعات مؤلف مدرسة التثنية - مثل الإخلاص، الشريعة ، مركزية العبادة ، عهد داود ، إلى ذروتها في عصر الملك يوشيا ثم لقي يوشيا مصرعه بسهم مصري في معركة مجدو.



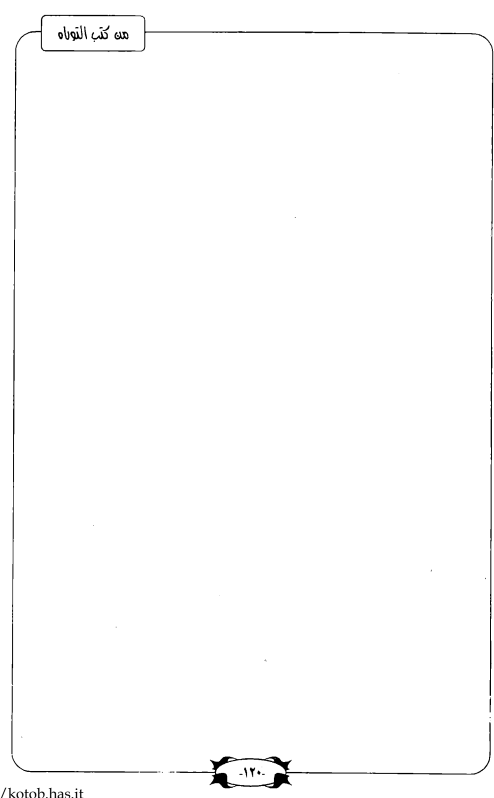
## هوامش الفصل السادس:

- ١- التثنية ٢٤:١٢
- ٢- التثنية ١٤:١٧ ٢
  - ٣- التثنية ٦:١٠
  - ٤- التثنية ٢٠:٩
  - ٥- التثنية ٢٤،٩
- ٦- الملوك الأول ١١٠٥-٧
- ٧- اللوك الثاني ١٣:٢٣
- ٨- الملوك الأول ١٢-١٣ ، الملوك الثاني ١٥٠٢٣
  - ۹- إرمياء ٢:١
  - ١٠- أخبار الأيام الثاني ٢٥:٣٥
    - ۱۱- إرمياء ۲۹:۱-۳
    - ۱۲- إرمياء ١٠:٣٦
    - ۱۳- إرمياء ۲٤:۲٦
    - ١٤- إرمياء ٦:٤٠، ١٤:٢٩
  - ۱۵- ارمیاء ۱۲:۷ ، ۱۲ ، ۱۲:۲ ، ۹ ، قارن ۵:٤۱
    - ۱۲،۱ إرمياء ۱۲،۷

- ۱۷- يشوع ۲۱:۱۸-۹۹
- ۱۸- إرمياء ۲۳-۲۱:۱۱
- ۱۹- إرمياء ۱۸:۸-۲۲
- ٢٠- الملوك الثاني ٨:٢٤
  - ۳- إرمياء ۱:۱۵
- ۲۲- (أ) = الخروج ۱:۲ ، ۱۰:۲ ، ۱۳۳۰ (د) = التثنية ۱:۲ ، ۱۹ ، ۶:۰۱ ، ۱۰، ۱۰، ۱۰، ۱۰، ۱۰، ۱۰، ۱۲ ، ۱۲، ۱۲ ، ۱۲، ۲۸
  - ۲۳- (i) = الخروج ۲۱:۲۰ (د) = التثنية ۲۱:۵ ، ۲۱:۲۱ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۱:۲۰ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲:۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲
  - ١٣٠ ١١، ٢٦ ، ٢٤ ، ٢٢ ٢٤ ، ٢٥ ، ٥-٧ ، ٨٠١ ٨١ ، ١لإصحاحان ٩-١١، ٢٦ ، ١٦ ١١ ، ١لإصحاح
     ٢٧ ، ٨٦٠ ٣٥ ، ٨٣ ٦٢ ، ٩٦ ، ٩٦ ، ١٦٠ ، اللوك الثانى ١٢٠١ الإصحاح ٢٥، ٢٣ .
    - 70- يشوع ٧٠١- ٩ ، ٨٠٠٣- ٢٥ ، ٢١٠١ ، ٣٥-٣٠ ، ٢١-١٦- ١٦ .
      - ٢٦- القضاة ١١٠ ، ٢٣- ١١ ، ١٠ : ٢٠ ، ١٠ ١٦
      - ٢٧- صموئيل الأول ٣:٧-٤ ، ٨:٨، ٢٠:١٢ ، ٢٥-٢٤
        - ۲۸- صموئیل الثانی ۱۱۰ب ، ۱۲-۱۲
          - ٢٩- اللوك الأول ٢٩:١٦
          - ٣٠- اللوك الأول ٤١٠٢
  - ۱۱ اللوك الأول ۲۹:۲۲ ، إن سفر أخبار أيام ملوك إسرائيل ليس هو سفر أخبار الايام الوجود في العهد القديم.

٣٦- الملوك الأول ٢١١.١١ ٣٩-٣٩

۲۲- المزامير ۲۱:۸۹ ، ۲۳-۱۱:۱۳۱ ، أقوال العهد صموئيل الثاني الإصحاح السابع ، يبدو
 أنه يرتكزون على كلمات المزامير ۸۹.



http://kotob.has.it

# المصل السابع

# كاهن في النفي

مات يوشيا بطل أبطال تاريخ مدرسة سفر التثنية ، وبعد ٢٢ عاما من وفاته بدا هذا التاريخ ساخرا و غبيا إذ دمر البابليون يهوذا وسبوا أهلها وإنتهت الملكة " الأبدية " وتركت الأسرة الحاكمة - التي لن تترك العرش أبدا - عرشها وحرق المكان " الذى يختاره الرب ليضع اسمه فيه " تماما، ولم تبق الأشياء التي ذكر أنها موجوده " حتي هذا اليوم" ، الشئ الوحيد الذي بقي هو ذاك القرار الذي اتخذه شخص ما بكتابة طبعة ثانية للتاريخ .

يقابل ذلك في العصر الحديث الإفتراض أن شخصا ما أعجب بالرئيس جون كيندي جمع تاريخ الولايات المتحدة منذ أيام جورج واشنطن حتي كيندي وكانت ذورة القصة هي رئاسة كيندي كقمة التسلسل التاريخي وبداية لعصر جديد ملئ بالأمل وفجأة يُقتل الرئيس ويصبح إستعراضه التاريخي مثيرا للسخرية وحزن القارئ فلا يجد المؤرخ بدا من إضافة فصل أو اثنين مع وصف قصير للرؤساء الذين أعقبوه، كما يجب أن تتم بعض التغيرات حتي لاتصبح لكيندي هذه المكانة المهمة وعلي هذه التغيرات أن تعد القاري لنهاية مختلفة وأن تفسر له الأحداث الجديدة، هذه المهمة قد أخذها علي عاتقه من وضع الطبعة الثانية لتاريخ العهد القديم فلم يكن في إمكانه أن يكتفي بإضافة ملخص لعصور الملوك الأربعة الآخرين فقد كان عليه تفسير سبب تحطم الحلم .

## تناول جديد للتاريخ

تكشف لنا بعض الإشارات في النص كيف حدث هذا وكما فعلت أنا وزملائي من الباحثين في استخدامنا لإشارات من هذا النوع من أجل تحديد هوية كاتب الطبعة الأولى لتاريخ العهد القديم (التثنية ١) وهو ما فعلناه هنا أيضا ،فقد فحصنا أجزاء في القواعد (مثل نص يتحدث بلغة الفرد وفجأة يتحول إلى لغة الجمع )ثم انتقلنا إلى المصطلحات الخاصة (المصطلحات والتعبيرات التي تظهر في الأجزاء التي يشك في أنها مضافة ) كما فحصنا موضوعات مثل (خراب الهيكل -السبي) وتركيب الجملة والبناء الأدبي .

كانت عملية تحديد المؤلف الذي كتب بعد الخراب أصعب من عملة تحديد مؤلف يوشيا .لأن المؤلف الثاني يحاكي بشكل تام لغة وأسلوب الطبعة الأولى .. (سوف أناقش مسألة كيف نجح في ذلك لاحقا) وكذلك إضافاته لطبعة يوشيا كانت قليلة فلم تتعد بعض الفقرات هنا وهناك، وهو لم يكتب صيغة حديدة لذلك لم تظهر تناقضات أو ازدواجات بارزة كما وجدنا بين المصدرين اليهوي والإلوهيمي . ومن أجل



تمييز سطر تم دمجه ومزجه في ( التثنوي ٢)كان علي إيجاد شواهد من القواعد والمضمون تسير كلها إلى اتجاه معين . إذا أوردنا علي سبيل المثال موضوع المنفي كان لايمكن أن نستنتج من ذلك أن المؤلف أضافه من أجل توضيح موقفه ،بل العكس هو الصحيح فقد كان المنفي واقعا معروفا ومخيفا في الشرق القديم وكان يستشعر خطره دائما ، و لو احتوي الجزء الذي حدث فيه التنبؤ بالنفي علي إشارات في مضمونه لحدث فيه اختلاف في القواعد وأضيفت إليه تعبيرات ظهرت في أجزاء أخرى مشكوك فيها عندئذ تصبح الصورة المتشابكة قوية () وبعد أن حددت الإضافات في ( التثنوى ٢ ) بحذر شديد كشفت الصورة التالية عن عمل المؤلف المنفى الذي أراد أن يصوغ التاريخ من حديد.

#### المنفي

فى البداية طور المؤلف فكرة النفى نفسها فلم يكتف بإضافة ملاحظة فى النهاية تقول إن البابليين احتلوا يهوذا ونفوا أبنانها فهذه النهاية غير المتوقعة لم يكن من المكن أن يضمها إلى المضمون السابق، لذلك أضاف فى أماكن مختلفة إشارات إلى امكانية النفى وبذلك تحول الاحتلال والنفى إلى جزء أساسى فى القصة وإلى سيف يهدد رؤساءإسرائيل ويهوذا على مدى مئات السنين. " إنكم تبيدون سريعا عن الأرض التى أنتم عابرون التئنية ٢٦:٢، يشوع ٢٦:٢٠ " ويبددكم الرب فى الشعوب " التثنية ٢٤٠٤٠ ، " وكما فرح الرب لكم ليحسن إليكم ويكثركم كذلك يفرح الرب ليفنيكم ويهلككم فتستاصلون من الأرض التى أنت داخل اليها لتمتلكها" التثنية ٢٦:٢٠ " ويبيدك الرب فى جميع الشعوب من أقصا الأرض إلى أقصاها." التثنية ٢٤:٢٨ ،" فإنى اقطع اسرائيل عن أقصاها." التثنية ١١٤٠٠ ،" لا تطيل الأيام على الأرض" التثنية ١٨:٢٠ ،" فإنى اقطع اسرائيل عن أقصاها." التثنية كند كتب هذا المؤلف قائمة بالحقائق التاريخية لكنه كتب تاريخا تفسيريا والنفى فيه ليس حدث عارض لمرة واحدة وإنما هو قضية حوهرية .

## الآلهة الأخرى

طور المؤلف بعد ذلك فكرة سبب النفى. فلماذا حدثت هذه الكارثة؟ الإجابة تعود لعبادة الشعب للآلهة الأخرى ففى هذه النقطة كان عليه أن يؤكد على ما كتبه المصدر التثنوى الأول في الحصدر التثنوى الأول في الحصدر التثنوى الأول () فعبادة يهوا وحده هي الوصية الأولى في الحصدر التثنوى الأول (كما ظهر في الوصايا العشر للمصدر الإلوهيمي والوصايا العشر للمصدر اليهوى) وتتكرر هذه الوصية في كل الأسفار من التثنية حتى الملوك الثاني. كما أضاف المؤلف النفي عشر إشارات أخرى إلى الوصية التي تمنع عبادة الوثان وربطها ببعضها البعض (). يركز الكاتب في هذه الإشارات على نقطة مهمة في القصة مثل: الخطابات الأخيرة للرب مع موسى. وفي أقوال الرب إلى سليمان بعد بناء الهيكل وفي الإصحاح الذي يصور

سقوط الملكة الشمالية. ويظهر أقوى جزء في حديث الـرب مع موسى قبل وفاته وهي النبوءة الأخيرة التي سمعها موسى. " ها أنت ترقد مع آبائك فيقوم هذا الشعب ويفجر وراء الهة اللاجئين في الأرض التي هو داخل اليها في ما بينهم ويتركني وينكث عهدى الذي قطعته معه. فيشتعل غضبي عليه في ذلك اليوم وأتركه وأحجب وجهى عنه فيكون مأكلة وتصيبه شرور كثيرة وشدائد حتى يقول في ذلك اليوم لأن الهي ليس في وسطى أصابتني هذه الشرور" (أ). لقد اتضحت الصورة الآن فقد أمر الرب ابناء شعبه بعدم عبادة الآلهة الأخرى وسوف يكون الخراب والنفي والهجر هو العقاب على عدم الامتثال لهذه الوصية.

#### منسي

يفحص المؤلف المنفي بعد ذلك تاريخ الشعب في بحثه وراء تفسيرات للخراب الموجود بالفعل في القصة، لكن حدث شيء ما قبل يوشيا، شئ خطير وقاس حتى أن محاولات صلاح يوشيا لم تكن كافية كي تحقق له التوازن الكافي. هذا الشئ وجده المؤلف في أفعال الملك منسى، جد يوشيا، والذي وفقا للقصة في المصدر التثنوي الأول ألغى كل الأعمال الكبري لأبيه حزقيا فبني المنصات من جديد كما يبني الذابح للآلهة الأخرى حول الهيكل، ويعد هذا الوصف في المصدر التثنوي الأول إعداد جيد لقصة يوشيا وهي الإصحاحين التاليين يعدل يوشيا ما حدث فيقوم بحل المنصات وحرق تمثال عشتاروت ويحطم مذابح الآلهة الأحرى. لكن المسؤل عن الطبعة الجديدة، التثنوي ٢، الذي يفصل جرائم منسى ونتائجها يضيف الكلمات التالية:-

" بل أضلهم منسي ليعملوا ما هو أقبت من الأمم الذين طردهم البرب من أمام بنى اسرائيل. و تكلم الرب عن يد عبيده الأنبياء قائلا. من أجل أن منسى ملك يهوذا قلد عمل هذه الأرجاس وأساء أكثر من جميع الهذى عمله الأموريون الذين قبله وجعل أيضا يهوذا يخطئ بأصنامه. لذلك هكذا قال الرب إله إسرائيل. هأناذا جالب شرا على أورشليم ويهوذا حتى أن كل من يسمع به تطن أذناه. وأمد على أورشليم خيط إسرائيل ومطمار بيت أخاب وأمسح أورشليم كما يمسح واحد الصحن يمسحه فيكونون غنيمة ونهبا لجميع أعدائهم. لأنهم عملوا الشر في عيني وصاروا يغيظونني من اليوم الذي فيه خرج أباؤهم من مصر إلى هذا اليوم" (٥)

كان منسى سيئا الى هذه الدرجة وتسبب فى أن يكون شعبه كذلك حتى أتى على نفسه بنبوءة الخراب. اتجه من أضاف هذه الملاحظات عن منسى إلى إنهاء الوثيقة هكذا: " ولم يكن قبله ملك مثله ريوشيا) قد رجع الى الرب بكل قلبه وكل نفسه وكل قوته حسب كل شريعة موسى وبعده لم يقم مثله. ولكن الرب لم يرجع عن حمو غضبه العظيم لأن غضبه حمى على يهوذا من أجل جميع الإغاظات التى أغاظه إياها منسى" (أ). ودون أن يبخس يوشيا حقه، يوضح مؤرخ التثنوى ٢ لماذا كان الخراب متوقعا ليهوذا: بسبب جرائم الماضى التى تغفي فى الواقع الشئ الإيجابي فى أعمال الإصلاح القصيرة، حينت يضيف الكاتب



إصحاحين قصيرين يصوران تاريخ أخر الملوك الأربعة ويذكر بلسانه التثنوى ١ أن كل واحد منهم صنع الشر في عيني الرب وانتهى الاصلاح وسارت البلاد ثانية في طريق الخراب.

#### العهدان

بقى أمام المؤلف حتى الآن موضوع عهد داود وطبقا لتاريخ التثنوى ١ كان هذا العهد أبديا وغير مشروط رغم ما صنعه منسى أو أى ملك آخر من أبناء داود، حيث إن التاج ومدينة الملك كانا وعدا لهم إلى الأبد، ومن قام بتنقيح الطبعة التاريخية الجديدة لم يكن مستعدا أو مهيئا لإلغاء الوعد تماما أو أن يقول أنه لم يكن موجودا، لكنه قام بذلك عن طريق جذب الانتباه إلى عهد آخر وهو عهد موسى الذى قطعه الرب مع بنى إسرائيل في الصحراء والذى كان عهدا مشروطا حيث يطلب العهد من الشعب أن يصغى إلى وصايا الرب وأن لم يفعل ذلك فسوف يلقى عواقب وخيمة ويضيف مؤلف التثنوى ٢ بعض الفقرات لسفر التثنية يؤكد فيها أن الخراب والنفي يندرجان تحت هذه العواقب الوخيمة.

إن التحرير الجديد أعاد مجددا عهد داود وظل مصير الأمة في نهاية الأمر مرتبطا بالشعب وليس بالملك ، صحيح أن ملك أبناء داود موعود لكن بشرط ألا يجلب الشعب الخراب على نفسه ،فمن إذا ستحكم الأسرة المالكة؟ لقد جاء عهد داود بشكل منطقي بعد عهد موسى وكان السؤال الأول:هل ستبقى الأمة ؟ومن سيكون حكامها؟

ظهرت مشكلة مشابهة أمام المؤلف في قصة الملك سليمان، ففي المصدر التثنوي المعلم الرب لسليمان بعد أن ينتهي من بناء الهيكل وكرر عليه عهد داود وقال إن الهيكل سيبقى إلى الأبد وقال:

"قدست هذا البيت الذي لأجل وضع اسمي فيه إلى الأبد وتكون عيناى وقلبي هناك كل الأيام "(\*) لم يكن المؤلف المنفي مستعدا مرة ثانية أن يواجه هذا الوعد الأبدي على الرغم من حقيقة خراب الهيكل وبدلا من هذا قام بدسه بين ثنايا عهد موسى وأضاف أربع حمل لا يتحدث فيها الرب مع سليمان فقط بل إلى الشعب كله ويحذر الرب بنى اسرائيل ويقول إنهم إذا لم يحافظوا على الوصايا التي أمرهم بها فانة سوف ينفيهم من أرضهم ويمحو الهيكل فيقول:

" فاني أقطع اسرئيل عن وجه الأرض التي أعطيتهم اياها والبيت المذي قدستة لاسمى أنفية من أمامي "(^)، لاحظ الفرق بين الفقرتين تلاحظ أن كليهما يتطرق إلي الهيكل كمكان مقدس من أجل الرب ولكن الثاني يذكر النفي ويسقط كلمة (كل الأيام)،هكذا أثرت أحداث عالم العهد القديم بشكل حاسم علي تطوره والصورة التي لبسها العهد القديم بدوره قد أثرت جدا على شكل اليهودية والمسيحية، وفي هذه الحالة نجد أن

سقوط بيت داود بعد مئات السنين من الحكم قد أدى إلى تأكيد قوى فى العهد القديم على عهد موسى الذى توسط بين الرب وشعبه، كما أدى الواقع التاريخي الذى ينعكس الآن فى التعبيرات التاريخية للمدرسة التثنوبة إلى عدم إمكانية إسناد الأمل القومي علي عهد داود فقط حيث لا ترتبط الرفاهية والبقاء القومي بوعد للك أن يكون له حكم أبدي علي القدس والهيكل، وإنما بإخلاص الشعب لعهدهم مع الرب ويتحول غهد داود إلى وعد فقط أن العرش سيصبح لأبنائه الي الابد حتى لو لم يكن الامر كذلك الآن، إلا أن هناك دائما أمل أن واحدا من نسل داود (المسيح) سيظهر يوما ما ويحكم بالعدل، وبالطبع كان لهذه الرواية كبير الأثر على اليهودية والمسبحية.

### من مصر الى مصر

بقي فقط أمام المؤلف المنفي لمدرسة التثنية كتابة الخاتمة وإظهار مصير الشعب، فذكر أن البابليين طردوا آخر اللوك وأن الآف المنفيين خرجوا إلي بابل كما ذكر أيضا أن حاكم يهوذا جداليا والذي عينه حاكم بابل قد أغتيل بينما قر بقية السكان إلي مصر.

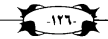
لم يضف المؤلف أي تفسير لهذه الاحداث أو تعليق قصير كان أو مسهبا، كأن يقول مثلاً " ونفيت يهوذا بسبب عبادة الاوثان "، فخاتمة كهذه كانت متوقعة لأن الؤلف مهد الطريق من خلال إضافته لبعض الأجزاء في الأماكن الصحيحة حيث حكى لقرائه أن عبادة الآلهة الأخرى كانت ذنبا كبيرا جدا أدى للسقوط والنفي، وأن اللوك خاصة منسى هم الذين تسببوا في ترك أبناء الشعب للطريق القويم، ومهدت إحدى إضافاته لنهاية فاطعة حيث أضاف لعنة إلى نص سفر التثنية، فضم قائمة من اللعنات القاسية في رواية التثنية ١ وضمت قائمة الضربات التي أعدت لهؤلاء الذين لا يحافظون على العهد ما يلى: الأمراض، الجنون، العمى، التدهور العسكري، جماف المحاصيل الزراعية، نفوق الحيوانات، الجوع الذي يضطر الناس معه لأكل أولادهم، كما يشير إلى النفي، وفي نهايــة القائمة يضيف لعنة خاصة " ويردك الرب الي مصر في سفن في الطريق التي قلت لسك لا تعمد تراها فتباعون هناك لأعدائك عبيدا وإماء وليس من يشتري "(")، فالعودة إلى مصــر هــي اللَّغَنَّـة النهائية التي ستحل بالشعب الذي بدأ طريقه بالعبودية هناك ويصف المؤلف النفي ببساطة مصير شعبه في نهاية سفر اللوك الثاني حيث عين ملك بابل جداليا حاكما على يهوذا فيقتل ويفر الشعب والخوف الشديد يغمره من بطش البابليين وأخر فقره في القصة هي" فقام جميع الشعب من الصفير ورؤساء الجيوش وجاؤا إلى مصر لأنهم خافوا من الكلدانيين لقد أعد المؤلف المنفي الطبعة الجديدة للتاريخ المناسب لقصة بني اسرائيل في عصره من مصر إلى مصر، وقام بذلك دون حذف شيء من الطبعة الأصلية وصاغ القصة بأن أعطاها اتجاها جديدا.

## رحمة يهوا

هل كانت هذه هى نهاية القصة؟ هل اعتبر المؤلف المجهول حتى الآن- ما شاهده من نفي لأبناء شعبه إلى بابل ومصرنهاية للعهد وشتاتا الشعب؟ بالطبع لا فقد ترك بصيصا من الأمل فاشتملت الاضافات على اشارات تصف رحمة وعفو وحلم الرب وهذة ليست فكرة جديدة في العهد القديم فقد سلك المصدران اليهودى والإلوهيمي نفس الدرب من قبل وكذلك المصدر التثنوى ١ في عصر يوشيا. ويؤكد الآن مؤلف التثنوى٢ على أنه لو عادوا إلى طريق يهوا وأعلنوا ندمهم وتركوا الأوثان الأخرى فسوف يغفر لهم "" فهو حدد معيارا تاريخيا ليس فقط لاستعراض الماضي وانما أيضا مصحوب بالتفاؤل والأمل في المستقبل.

## نفس الشخص

من هو؟ وكيف وصلت إليه نسخة الرواية الأصلية للتاريخ؟ كيف نجح في تقليد أسلوب المصدر بهذه الصورة البارعة؟ لماذا اختار وضع رواية جديدة للتاريخ القديم بدلا من كتابة رواية جديدة من البداية؟ الإجابة التي تلقى قبولا لكل هذه الأسئلة هي أن الروايتين التاريخيتين لمدرسة سفر التثنية قد كتبهما شخص واحد فكانت لديه نسخة من التثنوي الأنه هو الذي كتبه واختار أن يعتمد على الطبعة الأولى بدلا من كتابة طبعة جديدة لأنه هو الذي كتب الأولى علاوة على أنه ليس هنـاك كاتب يرغب في التخلص من عمل يحتوي على سبعة أسفار وإعادة كتابتها من جديد)، اللغة والأسلوب في الطبعتين متماثلان وذلك لأن نفس الشخص هـ و الـذي كتبهما. اختلف بـاحثو العهد القديم فيما بينهم حول إذا كان شخص واحد حقا هو الذى كتب مدرسة سفر التثنيـة أو أنه توجد مدرسة من المؤلفين. واعتقدوا أنه من المحتمل أنه كانت هنـاك حماعـة مـن المؤلفين لديهم حميما رؤية متشابهة ونوايا مشتركة وأن بعض الأجزاء المختلفة في الأسفار كتبها بعض المؤلفين من الجماعة وهؤلاء هم أصحاب "مدرسة أدب سفر التثنية" وكتبوا بأسلوب مشابه وبلغة واحدة وذلك من أجل وجودهم الشترك في نفس الجماعة. يحتمل فعلا أن يكون أعضاء في نفس المدرسة قادرين على الكتابة بأسلوب مشابه، لكن في علم التاريخ ، فالذي أمامنا من شبه بين التثنوي ١ والتثنوي ٢ لا يعتبر عاديا. أكثر من ذلك ليس هناك سبب معقول يضطرنـا إلى إفـتراض وجود مدرسـة غـير معروفة في حين أنه من القبول منطقيا أن يكون شخص واحد هو الذي قام بذلك. كان يجب أن تكتب الطبعة الأولى للتثنية قبل وفاة يوشيا عام ٦٠٩ ق .م . وكان يجب أن



تكتب الطبعة الثانية بعد الخراب والنفى عام ٥٨٧ ق . م اى الفرق ٢٣ سنة فقط ويستطيع شخص واحد أن يرى في حياته ملك يوشيا والمنفى

## تحديد مؤلف أسفار التثنية

لقد حان الوقت كى نحدد ذلك الشخص باسمه. نحن نعرف من عمل وكتب فى هذه السنوات: إنه النبى إرميا فقد كانت لديه القدرة المناسبة لكتابة هذا المؤلف حيث عاش فى نفس الأماكن وفى نفس الأوقات وكان كاهنا من كهنة شيلو فى عناثوث وعاش فى القدس فى عصر الملك يوشيا أثناء كتابة وتحرير التثنوى ١ وبقى فى منفى مصر بعد الخراب عندما صدر التثنوى ٢، وكتابه مكتوب بلغة تاريخ سفر التثنية فهو يستخدم نفس التعبيرات ونفس البلاغة ونفس التشبيهات ونفس وجهات النظر حول الموضوعات الرئيسية التى أزعجت أبناء العصر، ويحتمل أن يكون ابنا (لحلقياهو) الذى اكتشف مجموعة شرائع سفر التثنية، وهو الذى أيد يوشيا لكنه لم يؤيد ورثة التاج وعرف بأنه نبى وكاتب سجلت كلماته على وثائق ولدينا شواهد واضحة على أنه أملى نبوءات على كاتبه باروخ بن نيريا الذى كتبها فى وثيقة (١٠) بالإضافة الى أن سفر إرميا ملئ بلغة التثنوى ١، ٢، وكيف استطاعت هذه التعبيرات الميزة فى التثنوى ١ أن تظهر فى سفر إرميا وأن تدمج فى التثنية "كتبها عدد من الأشخاص استقوا كلهم نفس نسمى ذلك نتيجة لمدرسة "التثنية "كتبها عدد من الأشخاص استقوا كلهم نفس نالصطلحات وأن نتجاهل الشواهد التى تربط إرميا بتاريخ هذا العصر؟ ومرة ثانية، أين الشواهد على قيام مثل هذه المدرسة الأدبية؟.

يحكى التلمود البابلى عن الروايات اليهودية القديمة التى اهتمت بمسألة من كتب العهد القديم (١٥٠) وفقا لهذا المصدر الذى عمره ١٥٠٠ سنة فإن مؤلف أسفار التوراة الخمسة هو موسى وأن مؤلف سفر يشوع هو يشوع وليست تلك رؤية غريبة بل هى مميزة للأسفار في هذه الفترة المقدسة. والشئ الهام هو انه في إطار المناقشة التلمودية يذكر إرميا بأنه هو مؤلف اسفار الملوك، من هنا نجد أن الحاخامات الذين كتبوا التلمود كانت لديهم رواية ربطت إرميا بأجزاء من هذا التاريخ أو أنهم أقاموا هذه العلاقة بسبب الشبه اللغوى في رؤية السفرين، إذا ففكرة وجود علاقة بين إرميا وبين جزء واضح من ادب التثنية ليست وليدة اليوم.

يمكن التساؤل إذا ما كان إرميا نفسه هو الذى كتب سفره، هناك بعض الإعتقادات حول تاليف سفر إرميا فيبدو وبشكل عام أن السفر واحد وتثير بعض الأجزاء منه الشكوك لدي حول كون النبى نفسه هو الذى ألف السفر (١١) فقد ذكر باروخ عدة مرات في سفر إرميا، ويعرض صراحة أنه كتب وثائق لأجل إرميا ونفي معه الي مصر (١٠) إذا كان صحيحا أن باروخ هو الذى كتب معظم سفر إرميا (خاصة الأجزاء القصصية من السفر) حيننذ يمكن الإعتقاد أنه كان هو أيضا مؤلف تاريخ مدرسة



التثنيية. والأمر علي هذا لا يختلف كثيرا حيث إن الفكرة الأساسية تظل قائمة ، وهي أن شخصا واحدا سواء إرميا أو كاتبه هو الذي كتب سفر إرميا والتاريخ التثنوى وأن كل ما عرفناه عن شواهد تأثير الأحداث في ذلك العصر علي صياغة هذه النصوص يظل صحيحا . ان من احسن الافتراضات هو أن كتابات التثنية هي نتاج تعاون مثمر بين إرميا الشاعر والنبي وبين باروخ الكاتب الذي كتب وفسر التاريخ وفقا لرؤى إرميا. وإن كان باروخ بن نيريا هو الذي سجل أو ألف أو تعاون في عملية التأليف، فيجدر أن نشير إلى الكشف الأثرى للعالم نحمان أفيجاد عام ١٩٨٠ وهو ختم مصنوع من الفخار ويؤرخ هذا الخشم من خلال الكتابة الوجودة عليه حيث مكتوب عليه بعبرية نهاية القرن السابع ق. م وبداية القرن السابع ق. م وبداية القرن السادس ق . م وتقول: لبرخياهو بن نيرياهو الكاتب. كان هذا هو أول كشف أثرى من نوعه يمكن إرجاعه إلى شخص ذكر في العهد القديم وهذا الختم معروض اليوم في متحف إسرائيل بالقدس. وتفسير ذلك أنه من المحتمل أن يكون بين أيدينا ختم المحرر - المؤلف لثمانية من أسفار العهد القديم.

لو كنا صادقين في تحديد إرميا الشخصية الرئيسة فى تشكيل هـذه الأسـفار، حينئذ فقد استطعنا كشف ليس فقط العلاقة بين عالم العهد القديم وكتابة الأسـفار كما فعلنا فى اليهوى والإلوهيمى بل نستطيع أن نعرف المؤلّف وشـخصيته وقصـة حياته.

والانطباع الذى نشعر به عن إرميا من السفر الذى يحمل اسمه -من النص ومن قرأة ما بين السطور-أنه كان شخصا معذبا وذا روحانية عميقة ومخلصا لرسالته ومنبوذ ومضطهد ، ويبدو أنه كان يفضل القيام بأى عمل غير العمل الكلف به وكان يفضل عدم التنبؤ بالمستقبل والهروب من الواقع ولو إلى الموت ، ولكنه ظل ملتزما بالحق دون الاهتمام بالنتائج، يخشاه الناس وهو منعزل جدا

ولا يمكن أن نجد في أعماله أو طباعة أى خداع أو زيف يبنى تاريخه حول شرائع سفر التثنية والذى كان وثيقة قديمة وصادفة ويحتمل أنه آمن بكل قلبه أن موسى هو الذى كتبه كما استخدم وثائق قديمة أخرى وشكل منهم قصة تاريخية. وأعطت إضافاته للقصة بناء وتسلسلا ومعنى. وتحكى الإصحاحات الأخيرة عن الأحداث التي رآها بعينيه وليس هناك سبب في أن تكون مخالفة للواقع لكن العكس صحيح فيبدو أن هناك محاولة جادة لفنان حساس يحكى تاريخ شعبه ويعمل علي فهمه ومؤرخ يضيف لونا لتراثي شعبه ونبى يرى مصير هذا الشعب.



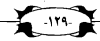
## هوامش الفصل السابع:

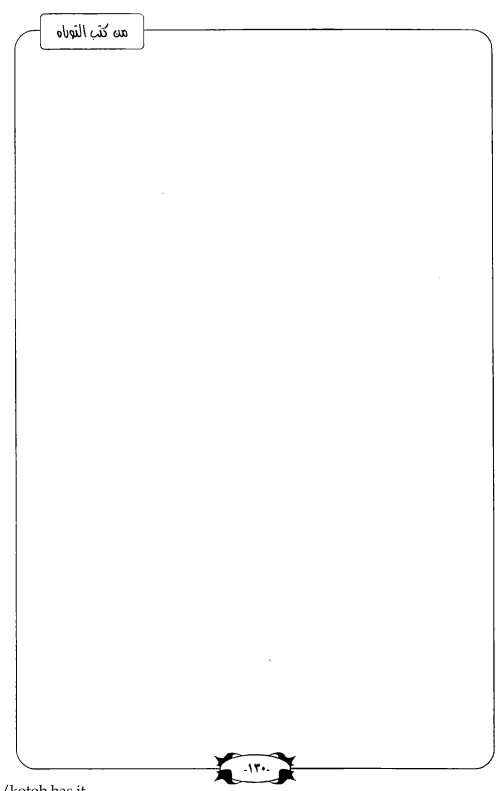
ا- الأجزاء التي ضمها المؤلف المنفى مفصلة في جدول المصادر. ومن يهمهم الوصف الدقيق للقواعد وتركيب الجملة والبناء وباقي الاكتشافات يراجعون مقالي:

: dtr1 And dtr 2" In levenson And

B. Halpern eds, Traditions in transformation: turning-Point In Biblical faith.

- ٢- (أ) = الخروج ٢:٢٠ ، (ي) = الخروج ١٤:٣٤
- ٣- التثنية ٢٥٠٤ ، ١٦٠٣٠ ، ٢٥٠٢٩ ، ٢٠٠٢٠ ، ١٦٠٣١ ، ١٨ ، يشوع ١٦٠٢٢ ، اللـوك الأول ١٠٠٩ ،
   ٩- اللوك الثاني ٧٥٠١٧-٣٩
  - ٤- التثنية ١٦:٣١ ١٨
  - ٥- الملوك الثاني ٩:٢١ -١٥
  - ٦- الملوك الثاني ٢٦-٢٥:٢٣
    - ٧- الملوك الأول ٣:٩
    - ٨- اللوك الأول ٧:٩
      - ٩- التثنية ١٨:٢٨
    - ١٠- الملوك الثاني ٢٦:٢٥
      - ١١- التثنية ١٤،٥٤-٣١
        - ۱۲- إرمياء ٣٦
  - ۱۰۱۰ التلمود البابلي بابا باثرا ۱٬۱۵
- ١٤-يعرف دارسوا التلمود أن الشعر الموجود في سفر إرمياء هو لإرمياء نفسه وأن النثر لباروخ الكاتب أو آخرين.
  - ١٥- إرمياء ٢٣: ٢١، ١٦، ١٦، ٤٣٠ ، ٥، ٨، ١٠، ١٣- ١٩، ٢٦، ٢٧، ٢٣، ٤٣،٦٣





# القصل الثامن العالم الذي أوجد التوراة ٥٨٧ ق. م ٤٠٠ ق. م

## الفترة المجهولة

إن الفترة التى أعقبت كارثة ٥٨٧ ق. م تمثل لغزا محيرا وذلك على الرغم من كونها أقرب إلينا بكثير من الفترات الأخرى التى وصفتها سابقا. فنجد أنه من الصعب جدا الكتابة عنها ويرجع ذلك إلى سببين: أولهما قلة المصادر، فالعهد القديم لا يقدم الكثير عن تلك الفترة علاوة على قلة الاكتشافات الأثرية. يحكى العهد القديم قليلا عن جيل النفى وعن اللاجئين من يهوذا. فينتهى التاريخ في اسفار الملوك وأخبار الأيام بخراب الملكة أما الأسفار التاريخية (عزرا ونحميا) فإنها تحكى القصة بعد خمسين عاما. كما يهتم سفر دانيال بهذه السنوات لكنه يتطرق إلى بعض الأحداث في حياة دانيال وأصدقائه ولا يهتم بمصير الأمة. أفضل وسيلة للحصول على العلومات عن تلك الفترة هي على ما يبدو في أجزاء من أسفار الأنبياء إرميا وحزقيال.

كذلك يكشف لنا علم الأثار القليل عن مصير المنفى فى مصر وبابل ولا نعرف بالتأكيد ما حدث فى سنوات النفى فى يهوذا نفسها. تشير الشواهد إلى أن أدوم جارة يهوذا القديمة لم تكن بالجار الطيب بل ساعدت بابل على إحتلال يهوذا واقتطعت جزءا من أرضها. كما نعرف أيضا أن السامريين استمروا فى الاحتفاظ بالمناطق الشمالية والتى كانت ذات يوم مملكة إسرائيل. وليس لدينا أى معلومات كافية عن عدد اليهود الذين طلوا فى يهوذا وكيف كانت حياتهم.

السبب الثانى الذى يصعب من مناقشة هذه الفترة وتناولها هو صعوبة تصور الوضع القائم آنذاك ونحن نحاول تصور ألأسوار التى دافعت عن القدس الدينة وهى تنهار و أبناء الشعب وهم يحرقون ورجال الدين يعدمون وأبناء الملك يذبحون أمام عينيه وتفقأ عينى الملك وهو مكبل بالقيود. ماذا كان على اليهود المنفيين أن يفعلوا؟ كيف استطاعوا الحفاظ على هويتهم كجماعة قومية وعدم الاندماج مع البابليين؟ ماذا كانوا يحتاجون من أجل الصمود؟



#### البدين

إن أهم عنصر \_ والعنصر الوحيد على ما يبدو \_ كان الدين. فقد كان للشعوب الأخرى التى احتلها البابليون - كذلك - أديانهم الخاصة. والذى ميز هذه الأديان الوثنية في العالم القديم هو قدرتها على التكيف والاندماج مع بعضها حيث كان إله الرياح في بابل يسمى مردوخ وفي اليونان زيبوس وفي كنعان بعل وجميعهم في جوهرهم إله واحد. وكانت عشر في بلاد النهرين هي بذاتها عشروت في كنعان وأفروديت في اليونان إلخ. وكانت إمكانية التبادل بين الآلهة الوثنية يخفف عن الشعوب المستعبدة عملية قبول ديانة المحتلين لهم. لكن ديانة أبناء يهوذا كانت مختلفة فلم يكن هناك إله في الوثنية يضاهي يهوا. ومازال الباحثون مختلفين حول مميزات ديانة يهوذا في تلك الفرة وهل كان بهوا إلها قادرا ؟ وهل كان أبناء يهوذا مستعدين لقبول آلهة أخرى أقل أهمية؟ لقد كان الدمج بين ديانة أبناء يهوذا وبين الديانات الوثنية الأخرى مستحيل، فهو ليس أحد قوى الطبيعة بل هو الذى يسيطر على قوى الطبيعة وهو خارج الوجود الطبيعي. وكذلك في المنفي كان ثمسكهم المناء يهوذا بالديانة القومية شواء عن قصد أو عن غير قصد بمثابة تمسكهم بهويتهم العرقية.

## الحياة في المنفي

هل شعر بنو يهوذا بالراحة في المنفي؟ حتى لو كانت حياتهم في بابل هادئة أو حتى لو تعايشوا مع مصيرهم فقد أعربت جماعة المنفيين عن حنينها إلى الوطن واعتادوا صيام خمسة أيام من أجل تذكر مرارة مصيرهم ('' وأعطوا لأحاسيسهم تعبيرات أدبية حفظت في أماكن مختلفة في العهد القديم. فأدب المنفي يحتوى، على سبيل المثال على المزمور ١٣٧ من سفر الزاميرومرائي إرميا وأجزاء مختلفة أسفار الأنبياء. ويعكس الجزء الأخير من سفر إرميا حياة اللاجئين في مصر. ويعكس سفر حرقيال والجزء الثاني من سفر إشعياء حياة المنفيين في بابل. وهذا ليس أدبا يعبر عن فرحة فبعضه ملئ بالمرارة و يحمل معظمه تعبيرات مثل "لماذا حدث لنا هذا؟ بالطبع أخطأنا " وأصدق مثال على ذلك يحمل معظمه تعبيرات مثل "لماذا حدث لنا هذا؟ بالطبع أخطأنا " وأصدق مثال على ذلك المزمور ١٣٧والذي كتبه شاعر من يهوذا ويعرب فيه عن مشاعر المنفي: " على أنهار بابل هناك سألنا الذين سبونا كلام ترنيمة ومعذبونا سألونا فرحا قائلين رنموا لنا من ترنيمات هناك سألنا الذين سبونا كلام ترنيمة ومعذبونا سألونا فرحا قائلين رنموا لنا من ترنيمات لساني بحنكي إن لم أذكرينا إن لم أفضل أورشيم على أعظم فرحى. أذكر يا رب لبني ادوم يوم أورشيم القائلين هدوا هنوا حتى إلى أساسها. يا بنت بابل المخربة طوبي لمن يجازيك جزائك المذي حاربتنا طوبي لمن يمسي أمنالك ويضرب بهم الصخرة ".

لا يظهر هذا المزمور حبا لبابل كما أن به ملاحظة مريرة حول أبناء أدوم جيران يهوذا الذين ساعدوا العدو. كذلك مصير أبناء يهوذا الذين هبطوا مصر أيضا، فنحن نعلم عن جماعة من المرتزقة من ابناء يهوذا سكنوا في مدينة "يف" بجوار نهر النيل وذلك يناسب رواية سفر الملوك وإرميا بأن جيش يهودى نقل جماعة المنفيين في طريقها الى مصر.

## الرب، الهيكل، وملك وكاهن

كيف كان يجب أن تكون العلاقة بين اللاجئين المنفيين وبين الرب؟ لم تكن التساؤلات اللاهوتية، في هذا الوقت، موضوعا للمناقشة النظرية الخالصة فاللاهوت والتاريخ يصطدمان ببعضهما البعض. فالطريقة التي فهموا بها الرب تناقضت مع الوضع الذي وجدوا فيه أنفسهم، فهل كان يهوا إلها قوميا مكث في يهوذا بينما الشعب في المنفي بدون إله؟ طرح هذا السؤال مؤلف المزمور ١٣٧ فيقول:"كيف نـرنم ترنيمـة الـرب في أرض غريبة؟". أو أن يهوا اله عالميا، وإن كان كذلك فلماذا سمح لكارثة كهذه بالحدوث؟ هذه هي نقطة البداية، فلو أن يهوا الله حقيقي للعالم كليه فلمباذأ تبرك البابليين يدمرون هيكله و يُخرجو اللك والكهنة وشعبه الى النفي؟ لم تكن الجماعة المنفية قادرة على تصديق أن البابليين أقوى من يهوا. لذلك فإن الاجابة التي يقبلونها هي أن الكارثة حدثت بسببهم لكونهم لم يحافظوا على العهد مع الرب وعبـدوا الآلهـة الأخـرى أما البابليون فما هم الا أداة في يد يهوا استخدمهم من أجل تنفيذ لعنة العهد. ومن النتائج النطقية للإيمان بالإله الواحد هو الشعور بالذنب. لكن كانت هناك مشكلة حقيقية، فالآن وبعد خراب الهيكل كيف يمكن أن يعبد الرب؟ لقد بنت حماعة "يف" في مصر معبدا وبذلك فقد خالفوا الوصايا بمركزية العبادة كما ورد في سفر التثنية. ومن الظواهر الشاذة التي حدثت في معبد" يف" هي أنه في ذلك المعبد كان بعبد الرب وإلهان آخران الأول ذكر والآخر أنثي. لم يتحمس اليهود في أماكن أخرى من العالم لهذه الفكرة وعندما تهدم المعبد في "يف" في القرن الخامس قبل الميلاد لم يسارعوا في الساهمة ببنانه من جديد. أما عن جماعة بابل فقد رأى النبي حزقيال، أحد المنفيين، البناء الجديد للهيكل في القدس وقد وصيف الهيكل الجديد بأدق تفاصيله بما في ذلك المقاييس الدقيقة. لكن الهيكل الذي وصفه لم يتم بنــاءه أبـدا <sup>(١)</sup> والمشكلة الفعليـة الثانية كانت من سيتحمل مسؤلية هذا الشعب بعد غياب الملكة؟ كان الملك يهوأحاز منفي في مصر ومات هناك بينما يهوياكين وصدقياهو كانا منفيين في بابل ولا نعرف ماذا كان مصير صدقياهو لكن كما ذكر في سفر اللوك الثاني فقد أطلق سراح يهوياكين من سجنه بعد ٣٧ سنة من أسره لكن هذا لا يعنى أنه عاد ملكاً، فقد الكهنة كذلك مركز نشاطهم وهو الهيكل ومعنى ذلك أنه لم يكن هناك مكان لتقديم القرابين. كما فقدوا سلطتهم ودخلهم ومعظم أشغالهم ولم يكن لديهم ما يختلفون

#### هد كتب التوراه

عليه مع منافسيهم القدماء الكهنة من أبناء موسى والكهنة من أبناء هارون. باختصار إن خراب يهوذا خلق مخاوف وأزمات، لكنه خلق أيضاً تحديات كبيرة، فقد اضطر المنفيون أن يرسموا من جديد صورتهم الذاتية وأن يصيغوا من جديد علاقتهم مع الاله وكان عليهم أن يعثروا على طريقة لعبادة يهوا بدون الهيكل وأن يكونوا تحت زعامة غير ملكية وأن يتعلموا الحياة كأقلية عرفية بين الدول العظمى، كما كان عليهم ايضا حسم علاقتهم بالوطن وأن يتعايشوا مع ذكرى سقوطهم. وبعد خمسين عاما فقط من النفى حدث ما لا يصدق فقد إنتهى النفى وصار مسموحا لهم العودة لوطنهم.

## ملك فارس: عصر الغموض

احتل الفرس بابل عام ٥٣٨ ق. م كما احتلوا مصر ويهوذا التى أصبحت منذ ذلك الحين جزءا من أقوى إمبراطورية وهى فارس. كان حاكم فارس هـ و كورش الأكبر، وفى نفس العام الذى انتصر فيه كورش على بابل سمح لليهود بالعودة إلى يهوذا، كما سمح للمنفيين، بأمر ملكى ببناء بلدهم وهيكلهم من جديد وأعاد كل الأدوات التى سرقت من الهيكل باستثناء تابوت العهد، لأسباب عديدة اذ لا يفسر العهد القديم ماذا حدث لتابوت العهد الذى فى داخله الواح العهد حيث الوصايا العشر، و لم ينجح علم الأثار في إلقاء الضوء على هذه الإشكالية. ويعتبر اختفاء تابوت العهد أول لفر فى ذلك العصر وهو من الألغاز الكبرى فى العهد القديم ولا توجد أى شواهد بأن تابوت العهد تم نقله أو تدميره أو إخفائه بل لا توجد إشارة مثل اختفاء تابوت العهد وعدم معرفة مصيره أو عدم معرفة مصيره أو عدم معرفة مصيرة أو عدم معرفة محيرة أو عدم معرفة محيرة أو عدم معرفة مكانه حتى هذا التاريخ!!.

قد اختفى أهم شئ فى عالم العهد القديم بكل بساطة من القصة ولم يعد له وجود!! ونتساءل إن كان له وجود فى الأساس؟ من أجل أهداف البحث علينا أن نعرف أن الأسفار التاريخية السابقة تصفه فى الهيكل كما تذكر أسفار اللوك وأخبار الأيام بشكل واضح جدا أن تابوت العهد وجده سليمان يوم افتتاح الهيكل فى غرفة داخلية قدس الأقداس، ومنذ ذلك الحين ولا يظهر تابوت العهد بشكل دائم فى أسفار الأعمال ولا يوجد أى دليل على العثور عليه بعد تخريب الهيكل. كما أنه لم يذكر أيضا فى قصة عودة النفيين إلى يهوذا فى حين ذكرت أشياء أخرى أقل قيمة.

قامت الجماعة العائدة إلى القدس ببناء الهيكل من جديد لكن هذا الهيكل الجديد لم يحتو على تابوت العهد. كما لم توجد الكروبيم فى داخله وهى نفس التماثيل الكبيرة المجنحة بأجنحة ذهبية والتى من المفروض أن تظل مع التابوت. كان قدس الأقداس فى الهيكل الثانى عبارة عن غرفة خالية (ويتعلق كل ذلك بعملية البحث عن كاتب العهد القديم). واللغز الثانى المهم فى ذلك العصر هو اختفاء نسل داود فوفقا لسفرى عزريا ونحميا، أن العائدين من بابل تزعمهم اثنان شيشباثار وزروبابل (")

وكلاهما من نسل داود الملك وكذلـك الملك يهوياكين. وقـد ذكـر زروبـابل فـى سـفر حجى وزكريا اللذين تنبئا فى نفس الفتره <sup>(١)</sup> .

لايذكر ششباتار وزروبابل بعد الاصحاح الخامس من سفر عزرا وليست لدينا أى معلومات عن اختفائهما كما لا يوجد شرح آخر لتاريخ الأسرة الملكية. ومثلما في حالة تابوت العهد فلا توجد أى إشارة في مصادر العهد القديم أو المصادر الأنرية عن مصير نسل داود. كما أن النبوءة نفسها بدأت تفقد قوتها ويحتمل أنها اختفت تماما في نفس الفترة فقد ولى عهد الانبياء الكبار فحجى وزكريا يتنبئان أيام زروبابل لكن الانبياء تختفي هي أيضا مئل الملوك.

لا نجد أى تفاصل للأحداث خلال الخمسين عاما من الشتات في مصر وبابل واختفى أقدس شئ للأمة والأسرة الملكية واختفت النبوة واختفت اشياء أخرى كثيرة ويبدو ذلك العصر غامضا جدا.

ما هو عدد المنفيين في بابل الذين عادوا إلى يهوذا؟ وهل بقيت الغالبية هناك أم عادت؟ إن الأعداد في العهد القديم مرتبكة ففي سفر إرمياخرج ٢٠٠٠ شخص عام ٥٨٧ قبل الميلاد إلى النفي في بابل وفي سفر الملوك يذكر أنهم ١٨٠٠٠ شخص الكن يشير السفر إلى عودة ٢٣٦٠ شخص (١). يعتبر هذا الرقم مبالغا فيه فهل ضم أيضا العائدين من مصر؟ أم ضم المنفيين من أسباط إسرائيل الذين نفوا إلى آشور عام ٧٢٢ قبل الميلاد واتحدوا مع أبناء يهوذا؟

الإجابة هي أننا لا نعرف، كما لا نعرف من عاش في أرض يهوذا عندما عاد المنفيون اليها. فهل خرج جميع الشعب إلى المنفي في مصر وبابل ؟ على ما يبدو، لا . لكن من وكم ظلوا هناك؟.

## العودة الى الأرض الموعودة

نحن نعرف القليل جدا عن تطور الحياة في يهوذا بعد عودة النفيين إليها وكيف بدأوا بنائها. وقد انتهوا من بناء الهيكل الثاني وافتتحوه في عيد الفصح عام ٥٦٦ ق . م. ويبدو أن البعض إعتبر ذلك تحقيقا لنبوءة إرميا (٧) . نحن لا نعرف مقاييس الهيكل وهل كان حجمه مثل حجم الهيكل الأول أم لا. لكننا نعرف أنه لم يكن فيه تابوت العهد أو الكروبيم أو الأوريم أو التوميم (وهي أدوات عبادة كان الكاهن الأعظم يستوحي من خلالها في هيكل سليمان الإلهام الإلهي عن كل سؤال المترجم) كما نعرف أن الكاهن الأكبر عمل في الهيكل وكان من أبناء هارون وليس من أبناء موسي.

من المهم جدا ما ذكرته المصادر حول أصل الكهنة في الهيكل حيث كانوا في ذلك الوقت من أبناء هارونن ولم يعد باقي اللاويين الاخرين كهنة شرعيين ومنذ ذلك الحين

فصاعدا صاروا رجال دين من درجة أقل يساعدون أبناء هارون في العمل المقدس. انتهى الصراع، بهذه الطريقة بين ابناء موسى وابناء هارون وكان النصر من نصيب الكهنة من أبناء هارون وكان النصر الأثر الكبير على صياغة العهد القديم.

كيف حصل أبناء هارون على السيطرة الكهنوتية؟ يحتمل أن يكونوا قد سيطروا عليها أثناء سقوط الملكة وذلك لأن البابليين نفوا السيطرين على الكهانة ومن بينهم كهنة أبناء هارون إلى النفى. ويبدو أن الكهنة من أبناء موسى كانوا من اللاجئين الذيب هبطوا إلى مصر ، كما كان من بينهم النبي إرميا والذى كان من المؤكد كاهنا من أبناء موسى وكان من المؤكد كاهنا من أبناء موسى وكان من اللاجئين في مصر. وعندما رجع النفيون في بابل إلى يهوذا واستوطنوا فيها فلا شك في أن كهنة أبناء هارون أصبحت لهم مكانة رفيعة تمكنهم من تحديد الكاهن.وهناك سبب أخر لعدم ظهور الكهنة من أبناء موسى في المعركة ضد أبناء هارون هو أن أبناء موسى وإرميا، كمتحدث عنهم، عرفوا بتأييدهم لبابل. الآن وبعد احتلال الفرس لبابل هضل الفرس تعيين أبناء هارون في الكهانة وهم المعارضون للبابليين. وهناك سبب آخر لنجاح ابناء هارون وهو بنائهم ليهوذا من جديد وكل هذا للبابليين. وهناك سبب آخر لنجاح ابناء هارون وهو بنائهم ليهوذا من جديد وكل هذا بتاثير شخص واحد يدعى عررا.

### عنزرا

هناك شخصان فقط فى العهد القديم عرفا عنهماوضعهما للشرائع وهما موسى وعزرا. وصل عزرا من بابل إلى يهوذا عام ٤٨٥ قبل الميلاد بعد ٨٠ عام من وصول أول مجموعة من المنفيين وكان عزرا كاهنا وكاتبا يحكى لنا العهد القديم أنه كان من أبناء هارون ويضيف العهد القديم أن عزرا لم يكن كاتبا عاديا حيث ارتبطت مواهبه بوثيقة واحدة خاصة وهي توراة موسى.

وصل عزرا إلى القدس ومعه وثيقتان مهمتان الأولى "توراة موسى" والثانية "رسالة من ملك فارس ارتحشست" الذي عين عزرا ممثلا له في يهوذا وأعطاه سلطة" طلب شريعة الرب وأن يعلم بنى إسرائيل القانون والقضاء". كما أعطاه سلطة فرض الغرامات والحكم بالسجن بل بالموت. وهناك إشارات لذلك في سفرى عزرا ونحميا تحتوى على مادة من المصدر اليهوى والالوهيمي والتثنوي والكهنوتي (ألذلك يبدو أن عزرا أحضر معه من بابل التوراة كاملة- أسفار التوراة الخمسة- بالصورة التي نعرفها. أعطى عزرا جزءا من صلاحياته السياسية إلى الحاكم نحميا الذي عينه أيضا ملك فارس أقوى حاكم في العالم آنذاك. وبتمتعهم بحماية الحاكم الفارسي ركز كلا من عزرا ونحميا صلاحيات كثيرة في أيديهما وقاما ببناء أسوار مدينة القدس من جديد وفرضوا الحفاظ على يوم السبت وأحبروا أزواج الأجنبيات على تطليق زوجاتهم. وفي غياب اللك كانا هما زعماء الشعب ولم تكن يهوذا دولة حرة بل ولاية في مملكة فارس وعزرا ونحميا كانا بمثابة السلطة الحاكمة تحت إشراف ملك فارس.

## هيكل وتوراة

إن التطلع الى تركيز العبادة فى القدس نجح فى بداية الهيكل الثانى، فالهيكل الثانى لم ينافسه أى مركز دينى آخر وتحقق حلم حرقيا ويوشيا إله واحد وهيكل واحد وكان هيكل" يف" فى مصر بعيد جدا بل إنه تحطم فى الوقت الذى عاش فيه عزرا الكاتب فى القدس. وفى الأعياد كان عزرا يقوم بجمع الشعب عند بوابة الماء فى القدس فى الوقت الذى حج فيه الكثيرون من كل أطراف البلاد بهذه المناسبة أخرج كتاب التوراة وقرأه أمام الجميع وبعد ذلك تمت مراسم العهد الذى حدد فيه الشعب النزامه نحو ربه كما ذكر فى التوراة.

توصف فترة التجديد في بداية الهيكل الثاني في مصادر العهد القديم ومصادر أخرى متأخرة بأنها فترة كان الشعب فيها مخلصا للتوراة كما لم يكن من قبل. لماذا؟ نعتقد أنه كان للكهنة سلطة سياسية واسعة وأنهم أظهروا اهتماما كبيرا بالتوراة أكثر من الملوك في أيام الهيكل الأول كما يحتمل أن التوراة اصبحت أقرب إلى قلب بني إسرائيل الذين اعتبروها عاملا يربطهم بماضيهم ودافعا للعائدين من السبي بإعادة البناء. وكعمل تاريخي أعطت التوراة للشعب الإحساس بملكية تراث ماض عريق وكنتاج قضائي أوضحت للشعب كيف يعود ويساهم في العهد التاريخي للحاضر المتجدد.

كيف وصلت نسخة كتاب التوراة إلى يد عزرا؟ كيف توحدت كل المصادر فى عمل واحد وكيف استطاع نشرها كتوراة موسى التي تلقاها قبل ٢٥٠٠ سنة؟ عندما نعرف من ألف المصدر الكهنوتي ومن ضم كل المصادر فى سفر واحد؟ سنعرف حيننذ الإجابة عن هذه الأسئلة وربما أكثر من ذلك.

# هوامش الفصل الثامن:

- ۱- ز**ڪريا ٧-۸**.
- ٢- حزقيال ٤٠-٢٢
- عزرا ۱:۸ ۱۱، ۲:۲ ، ۳،۲ ، ۶:۲،۳ ، ۲:۵ ، ۶:۲،۱ نحمیا ۷:۷ ، ۱:۱۲ ، ۷٤.
  - ٤- حجاى ١٠١ ، ١٢ ، ١٤ ، ٢٠٦ ، ٤ ، ٢١ ، ٢٦ ، زكريا ١٤ ، ٧ ، ٩ ، ١٠ .
    - ٥- إرمياء ٣٠:٥٢ ، الملوك الثاني ١٤:٢٤.
      - ٦- عزرا ٦٤:٢.
    - ٧- إرمياء ١١:٥١، أخبار الأيام الثاني ٢٢:٣٦ ، عزرا ١:١.
- أنظر نحميا (٩) فهناك بعد قراءة التوراة تختلط كل المصادر انظر الفقرات ٧، ٨ الماخوذة من التكوين ١٥، المصدر اليهوى ١٧ المصدر الكهنوتي، الفقرة ١٣ تأخذ من الخروج ٢٠:١٩ المصدر اليهوى والخروج ٢٢:٢٠ المصدر الإلوهيمي. الفقرة ٢٥ تأخذ من التثنية ٢١.١١ المصدر التثنوي.

# الفصل التاسع الخطأ الفادح

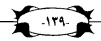
كان عملي حتى الآن مرتبطاً بالحقائق - أي الشواهد التي جمعت من النصوص ومن الاكتشافات الأثرية - وليس استعراض كيف تم كشف كل ما هو معروف في هذا الموضوع . لقد اخترت هذا الاتجاه لأني فضلت أن أقدم شواهد واستنتاجات أكثر من استعراض تاريخ البحث لكن على أن أسجل الآن انعطافا خاطئا حدث أثناء عملية البحث عن الإجابة عن سؤال من مؤلف العهد القديم. وقد سيطر هذا الخطأ على عملية البحث لمدة مائة عام. فقد اعتقد معظم باحثي العهد القديم -وأنا من بينهم- ولا يـزل معظمهم يؤمنون به أو على الأقل بجزء منه.

إن الخلاف في هذا الموضوع كبير جدا وهذه النقطة ليست محل خلاف مع المتدينين فقط بل مع الباحثين الناقدين أيضا. من الضروري أن أسرد تسلسل الأحداث في قضية التحول المضلل لأنها تلعب دورا في طريق أعتبره أنا الحل. من الغريب أحيانا أن نسير في طريق الخطأ من أجل الوصول في النهاية إلى الحقيقة، أو أن نستخدم المصطلحات التي تمجد باحثي العهد القديم في الماضي رغم مخالفتنا إياهم كثيرا في وجهات النظر، إلا أننا يجب أن نذكر أنهم لهم الفضل في ذلك.

إن السؤال الرئيسي الذى أثار الخلاف الشديد كان حول هوية كاتب المصدر الكهنوتي (ك). كان مقبولا لدى الأغلبية أن المصدر اليهوى والإلوهيمى كتبا في العصر السابق (أيام الملكتين يهوذا وإسرائيل) وكان هناك اتفاق كبير حول أن المصدر التثنوى كتب في عصر يوشيا لكن المهمة الصعبة جدا كانت تحديد كاتب أو كتاب مجموعة التشريعات والقصص في المصدر الكهنوتي. إن المصدر الكهنوتي هو أكبر مصدر حيث إن طوله تقريبا مثل طول المصادر الثلاثة الأخرى. فهو يضم قصة الخلق في الإصحاح الأول من العهد القديم ورواية قصة الطوفان وقصص إبراهيم ويعقوب والخروج من مصر ورحلات بني إسرائيل في الصحراء وهي معظمها قصص مكررة لقصص المصدر اليهوى والمصدر الألوهيمي كما يضم هذا المصدر أكبر جزء للتشريعات حيث تصل الى ثلاثين وصحاحا في أسفار الخروج والعدد وكل سفر اللاويين. والمشكلة هي أن عملية البحث عن هوية مؤلف معظم أجزاء العهد القديم بدأت بخطأ.

#### الخطسأ

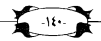
كانت البداية في المحاضرة التى ألقاها الاستاذ إدوارد رويس فى شتراوسبرج عام ١٨٣٣ حيث أوضح أمام تلاميذه أن الأنبياء لا يتطرقون إلى تشريعات الكهنـة والتـى تظهر فـى



المصدر الكهنوتى ويرى أن الأنبياء تقتبس من المصدر الكهنوتي ولا تترك انطباعا بانهم على علم بوجوده، لذلك استنتج أن مجموعة التشريعات متأخرة عن عصر الأنبياء فالمصدر الكهنوتي في رأيه، ظهر عندما توقف الأنبياء عن التنبؤ اى في عصر الهيكل الثاني.

كان التحديد بأن مجموعة التشريعات متأخرة عن النبوءة هو المرحلة الأولى في هذا الخطأ. لقد خشي رويس أن يعرض هذه الآراء النقدية كتابة وانتظر ٤٦ عاما حتى نشر عام ١٨٧٩ بحثا مطولا حول الموضوع لكن أحد تلاميذ سبقه ونشر الفكرة بمفرده. هذا التلميذ هو كارل جراف والذي اقتنع بأفكار استاذه وأضاف البها أبحاثه هـو. وفي نفس الفترة توصيل الباحثون إلى استنتاج أن الصدر التثنوي قيد تم تدوينيه في عصر يوشيا وأخذ جراف هذا التجديد واستخدمه كركيزة له واختار أجزاء من المصدر اليهوى والإلوهيمي والكهنوتي كي يـرى أي منـها أقـدم مـن المصـدر التثنـوي وأي منــها أحدث. واستنتج أن المصدر اليهوي والإلوهيمي قد تم تدوينهما قبل الصدر التثنوي وهذا هو الرأى السائد حتى اليوم. زعم جراف بعد أستاذه رويس أن الجزء الأكبر من مجموعـة التشريعات كتب بعد المصدر التثنوي في فترة متأخرة، أيام الهيكل الثاني. لكن جراف إقترح صورة جديدة لتاريخ إسرائيل في العهد القديم. وفقا لهذه الصورة فإن نظام القانون والعبادة ومركزية الكهانة والهيكل كان تطورا لنهاية عصر العهد القديم وليس بدايته. إن فكرة نسبة مؤلف الصدر الكهنوتي إلى جماعة ما بعد النفي أثارت مشكلة حقيقية. كانت هذه هي الفترة التي سيطر فيها الكهنة وتركزت فيها الديانة في الهيكل. لكن السؤال هو: لو أن المصدر الكهنوتي قد كتب في العصر الذي تركزت فيه الحياة الدينية حول الهيكل بشكل تام فلماذا لا يذكر الهيكل في كل الصدر الكهنوتي ولو لمرة واحدة؟ كما لا يظهر فيه يهوا كآمر لموسى بتوجيه شعبه لبناء الهيكل له عنـ د وصولهم إلى الأرض الموعودة. كما لا يوجد في كل المصدر الكهنوتي قانون واحد يذكر إقامة الهيكل. والكهنة موجودون فيه وكذلك تابوت العهد والمذبح والكروبيم والأوريم والتوميم والأغرض المقدسة الأخرى لكن لا يوحد ذكر ولو لرة واحدة للهيكل. كان حل جراف لمشكلة عدم وجود الهيكل حلا حاسما في تحليله وزعم أن الهيكل قد ذكر في المصدر الكهنوتي مرات عديدة لكن بشكل مستتر. فهو لا يسمى بالهيكل لكن المسكن.

والمسكن هو الخيمة التى أقامها موسى فى الصحراء كى يسكن فيها تابوت العهد وقد ذكر السكن فى المصدر الإلوهيمى ثلاث مرات ولم يذكر فى المصدر اليهوى أو المصدر التثنوى فى حين أنه ذكر فى المصدر الكهنوتى اكثر من مائتى مرة فالمصدر الكهنوتى يصور المواد المصنوع منها وبنائه والتشريعات المرتبطة به وهو يظهر بشكل مستمر فى قصص المصدر الكهنوتى وتجرى فيه كل اجتماعات الشعب وذلك يعتبر عنصرا مهما ومركزيا فى رواية المصدر الكهنوتى. أما جراف ومن جاء بعده فيرون أن



المسكن لم يكن له وجود حيث زعم أن المسكن كان ابتداعا عبارة عن قصة أو جدها شخص عاش ايام الهيكل الثاني، وأراد هذا الشخص إعطاء اساس قانوني لجموعة التشريعات التي كانت في صالح الكهنة في ذلك الوقت، ولكي يعطي هذه التشريعات طابع الماضي العريق ويمنحها السلطة المقدسة، وجه المؤلف انتباه قرائه إلى أن هذه هي التوراة التي تلقاها موسى من الرب على جبل سيناء. باختصار كانت هذه هي حالة أخرى من التزييف. على أي حال هناك مشكلة أخرى وهي كيف يحكي المؤلف قصة يملي فيها الرب على موسى تشريعات عن الهيكل رغم عدم بناء الهيكل والذي تم بنائله بعد موت موسى بأكثر من مائتي عام؟ ذلك من أجل أن يؤمن الناس بأن تشريعات الكهنة قد كتبها موسى. فكان يجب على مؤلف الهيكل الثاني أن يختلق شيئا يربط عصر موسى بعصر الهيكل وكان المسكن هو ذلك الشئ.

طبقا لرواية هذا المؤلف بنى موسى المسكن ووضع نظام التشريعات حوله وبعد موسى استمر المسكن فى كونه مكان العبادة الرئيسى حتى بنى الهيكل وحل محله. حينئذ تم نقل تابوت العهد من المسكن الى الهيكل واستخدمت تشريعات المسكن فى الهيكل الآن. وفقا لهذه الرواية نرى أن قصة مسكن الكهنة قصة مختلقة أوجدها مؤلف (مؤلفو) المصدر الكهنوتي الذي عاش فى عصر ما بعد السبى ذلك من أجل تأييد بناء الهيكل وتركيز الكهانة فى القدس فى عصرهم.

أحد التبريرات التى أيدت هذه الفكرة هو أن المسكن كما يصفه سفر الخروج (٢٦) كان كبيرا جدا فى حجمه حتى أنه كان يصعب حمله فى الصحراء لمدة أربعين سنة من التيه. هناك برهان آخر من المقارنة بين مقاييس المسكن والهيكل. حدد الدارسون أنه وفقا لسفر الخروج ٢٦ كان مقياس المسكن ٢٠ ذراعا الطول وعشرة أذرع العرض. أما سفر الملوك الأول (١) يذكر أن مقاييس المسكن كانت ٦٠ ذراعا الطول وعشرة أذرع العرض. وكان للبنائين نسب متماثلة فبذلك كان المسكن نصف طول ونصف عرض الهيكلي:

والمرحلة الثانية من الخطأ كانت اعتبار السكن الوهمي رمزا للهيكل الثاني. و ظهر على مسرح البحث يوليوس فلها وزن وكانت مكانته في عالم بحث العهد القديم كمكانة فرويد في علم النفس وماكس وبر في علم الاجتماع. تركزت معظم براهين فلهاوزن على السابقين له واستخدم استنتاجات جراف ودى فيته والآخريين وكان لمؤلفاته التأثير الكبير في جميع أنحاء أوروبا وفي الأماكن التي لم يقبل فيها أي نقد للعهد القديم، وبدأ العامة في الاقتناع وذاع صيت فلهاوزن بدرجة كبيرة. وكان أحد اسباب استقالته من وظيفته في جريفسفيلد تأثيره الكبير على الطلاب وكتب في استقالته.

"لقد اخترت أن أكون عالما لللاهوت لأننى اهتممت بالرؤية العلمية للعهد القديم، واتضح لى تدريجيا أنه على استاذ علم اللاهوت أن يعد تلاميذه لخدمة الكنيسة التبشيرية وعلى ما يبدو أننى لا أقوم بهذا العمل كما ينبغى لكن على العكس. وعلى الرغم من تحفظاتي إلا أننى أضعف من قدرة تلاميذي كي يستحقوا وظيفتهم" (١)

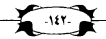
لماذا كان مؤثرا فى عمله؟ لقد حدد المصادر اليهوى والإلوهيمى والتثنوى والكهنوتى وأعد برنامجا جيدا لتاريخ العهد القديم ووصل هذا البرنامج إلى ذروته فى قصص وتشريعات المصدر الكهنوتى، وفى اللحظة التى قبل فيها فلهاوزن افتراض رويس بأن الشرائع تأتى بعد الأنبياء ووافق على زعم جراف بأن المسكن لم يكن إلا رمزا للهيكل اكتملت الصورة. فقد كان المسكن لديه هو المفتاح للغز. وتاريخ تركيز العبادة حول المسكن (عندما يكون المسكن هو الهيكل) هو مفتاح تاريخ المؤلفين.

لاذا لم توجد فكرة مركزية العبادة في قصص ومجموعة تشريعات الصدر اليهوى والإلوهيمي؟ لأنها كتبت في الأيام السابقة للسامرة حيث كان يستطيع أي شخص ان يقدم القرابين أينما شاء وقد طالب المصدر التثنوي بمركزية العبادة بشدة لماذا.؟ لأن المصدر التثنوي كتب في عصر يوشيا عندما تم طرح فكرة مركزية العبادة وضرورة تنفيذها. قال فلهاوزن إن المصدر الكهنوتي لم يدع لمركزية العبادة لانها كانت مستقرة ومألوفة ويظهر ذلك من مجموعة التشريعات وقصص المصدر الكهنوتي حيث إنه في مكان واحد فقط عل وجه الأرض (في المسكن- الهيكل) يمكن تقديم القرابين، لماذا؟ لأن هذا المصدر كتب في أيام الهيكل الثاني في الفترة التي كان من الواضح أن القرابين تقدم في الهيكل فقط.

المرحلة الثالثة من الخطأ هـى تطـرق تشـريعات وقصـص الصـدر الكـهنوتى إلى مركزية العبادة كما لو كان أمرا مفهوما من تلقاء ذاته.

كان لؤيدى هذه الرواية تبريرات أخرى ففى قائمة القرابين فى المصدر الكهنوتى قرابين الخطأ والإثم حيث لا يوجد لها ذكر فى المصدر اليهوى أو الإلوهيمى أو التثنوى. ويفسر فلهاوزن ذلك بأنه من المنطقى أن تقدم قرابين الخطأ والإثم بعد تجربة السبى فبعد الخراب والسبى فقط شعر الشعب بالذنب وذلك لإيمانهم بأن الكوارث التى حلت بهم سببها أخطاؤهم وتحول هذا السبب إلى برهان آخر بأن المصدر الكهنوتى كتبه مؤلف من عصر الهيكل الثانى.

كذلك في قائمة الأعياد، فوفقا للمصدر الكهنوتي يوجد عيد باسم رأس السنة الخريفي وهو قبل يوم الغفران بعشرة أيام، وهذان العيدان لا يذكران في المصدر اليهوى أو الإلوهيمي أو التثنوي وهما مرتبطان بصوم تكفير الذنوب. قال فلهاوزن إن هذه الحقيقة تعكس الفترة التي شعر فيها أبناء سبط يهوذا بالذنب في ظل الخراب والسبي. هناك إشارة أخرى أيدت التخمين القائل بوجوب البحث عن مؤلف المصدر الكهنوتي أيام



الهيكل الثانى وذلك في سفر حزقيال، كان حزقيال كاهنا مثل إرميا، غير أنه على عكس إرميا كان من أبناء هارون وذهب حزقيال إلى المنفى في بابل وهناك كتب سفره. وهذا السفر مكتوب بأسلوب ولغة تشبه إلى درجة كبيرة لغة المصدر الكهنوتي. ويذكرنا الشبه الكبير بين سفره وبين المصدر الكهنوتي بالشبه بين سفر إرمياء والمصدر التثنوى فهناك أجزاء كاملة من سفر حزقيال مأخوذة من أجزاء في المصدر الكهنوتي.

كان هناك جزء فى سفر حزقيال مهم جدا لفلهاوزن، فحزقيال يعلن أنه فى المستقبل سيصبح بعض اللاويين فقط كهنة وسيتم رفض البقية لأخطائهم. واللاويون الذين سوف يخدمون فى الهيكل هم من أبناء صادوق (١) وصادوق كما هو معروف كان من أبناء هارون وكان الكاهن الأكبر فى أيام داود وكما هو فى سفر حزقيال فإن الكهنة من أبناء هارون هم الذين سيتم قبولهم والباقى سيكون الرفض من نصيبهم.

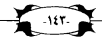
يقول فلهاوزن هذه هي رؤية المصدر الكهنوتي فمن الواضح جدا في المصدر الكهنوتي أن ابناء هارون فقط هم الذين يخدمون في الهيكل. وهناك بعض القصص في المصدر الكهنوتي (سأذكرها تباعاً) وكثير من التشريعات توضح هذه النقطة جيدا، فالمصدر الكهنوتي ببساطة لا يعترف بأبناء موسى أو بكهنة آخرين ليخدموا في الهيكل. ولخص فلهاوزن ذلك بقوله إن المصدر الكهنوتي تم تدوينه في أيام الهيكل الثاني عندما ارتقت مكانة كهنة أبناء هارون. واستخدموا نبوءة حزقيال كوحي وأنهوا التنافس بين أسر الكهنة وفاز أبناء هارون وكتب واحد منهم توراة موسى التي تعكس انتصارهم.

إن الصورة التى عرضها فلهاوزن قوية جدا فقد وضعت الصدر الكهنوتى فى عصر الكهنة كما وحدت وصاير قرابين الذنب وأعياد الصوم فى عصر الشعور بالذنب ويوم الغفران كما ركزت أفكار حزقيال فى الفترة التى جاءت من بعده، وفسرت الانشغال الكبير بالمسكن فى المصدر الكهنوتى بمصطلحات العصر الذى كان فيه انشغال كبير بمركزية الهيكل وكل هذا منطقى ومقنع- وخطأ.

# أين الخطأ في هذه الصورة؟

لقد اخطأ رويس فالأنبياء يقتبسون من المصدر الكهنوتي ويشير إرميا الى ذلك بشكل واضح. فالافتتاحية الشهيرة لقصة الخلق للمصدر الكهنوتي في الإصحاح الأول من العهد القديم هي:

"فى البدء خلق الله السماوات والأرض. وكانت الأرض خربة وخالية وعلى وجه الغمر ظلمة وروح الله يرف على وجه المياه. وقال الله ليكن نور فكان نور." (ألا يتطرق إرمياهي إحدى نبوءاته الى الخراب المنتظر وقوعه ويصف بصورة شعرية دينية الفترة التي سيحدث فيها في ترتيب سفر التكوين فيقول : " نظرت إلى الأرض وإذا هي خربة وخالية وإلى السماوات فلا نور لها. " (شا التشابه ليس وليد الصدفة فلا يعقل ان تكون قصة



المصدر الكهنوتى عن خلق العالم ارتكزت على فقرات من نبوءات الخراب لإرميا. لكن المعقول إن إرميا هو الذى قلب بشكل درامى صورة الخلق الموجودة فى المصدر الكهنوتى، ويبدو أن إرميا أعجبه التغيير الذى قام به فى المصدر الكهنوتى و ليست هذه هى الحالة الموحيدة. فالمصدر الكهنوتى يذكر كثيرا (أثمرى وأكثرى) (٥٥) ويؤكد على وجود تابوت العهد فى المسكن (١٠). ويذكر إرميا :" ويكون إذ تكثرون وتثمرون فى الأرض فى تلك الأيام يقول الرب إنهم لا يقولون بعد تابوت عهد الرب ولا يخطر على بال و لا يشكرونه ولا يتعهدونه ولا يصنع بعده (١٠).

تجدر الاشارة إلى أن إرميا كان من كهنة شيلو الذين قدموا لنا المصدر الإلوهيمى وهو المصدر الذى لم يذكر أبدا تابوت العهد. وقد ذكره المصدر التننوى قليلا (الإصحاحان ٢١،١٠) وليس غريبا أن نرى إرميا يمتنع عن ذكر تابوت العهد في تغييره للغة المصدر الكهنوتي ذاته. وفي سفر اللاويين يبدأ المصدر بسبعة إصحاحات كاملة تقدم تشريعات القربان. ويعرض قائمة لأنواع القرابين ويوضح أى حيوانات يجب تقديمها كقربان وكذلك الوقت وطريقة تقديمها ويختتم: "تلك شريعة المعرفة والتقدمة وذبيحة المعرفة المرابيها المرابيها المرابيها المرابيها الرب بها موسى في جبل سيناء يوم أمره بني إسرائيل بتقريب قرابينهم للرب في برية سيناء." (^)

اما إرميا فيقول: " لأنيلم أكلم أبائكم ولا أوصيتهم يوم أخرجتهم من أرض مصر مــن جهة محرقة وذبيحة " (٩٠) وحول سبب معاداة إرميا للمصدر الكهنوتي فسوف أذكره لاحقا. أما الأن فالنقطة الهمة هي أنه كان على علم بالصدر الكهنوتي وليس إرميا هو النبي الوحيد الذي عرف المصدر الكهنوتي فحزفيال أيضا عرفه واقتبس منيه وركز نبوءته عليه، فمثلًا في الإصحاحين الخامس والسادس من سفر حز قيال يتهم النبي أبناء شعبه أنهم تركوا عهدهم مع الرب. ويطلق باحثو العهد القديم على النبوءة التي من هذا النوع اسم (طلب العهد)، كما يلعب النبي دور الإدعاء في محكمة الرب ويتهم الشعب بأنه خرق العهد وجزائه عن الرب. وفي حالة حزقيال (الإصحاج الخامس والسادس) فإن العهد الذي يتم إختياره هو إصحاح الصدر الكهنوتي (اللاويين ٢٦). فبروتوكول الصدر الكهنوتي يرتكز على جوهر العهد بين الرب وإسرائيل ويقده قائمة من البركات واللعنات. أما البركات هي: " إ**ذا سلكتم في فرائض وحفظته وصالياي وعملته لها** "<sup>(١٠)</sup>. واللعنات هي : " لكن إن لم تسمعوا لي ولم تعملوا كل هذه الوصاف ". هذه هي صبغة العهد. أما صيغة حزفيال التي تطلب العهد هي: " لأن أحكامي رفضوها وفرائضي لم يسلكوا فيها " (""). وتقول لعنة العهد في المصدر الكهنوتي : " فتأكلون لحم بنيكم ولحم **ناتكم تاكلون**" (""). يشتمل طلب العهد عند حرقيال على الحكم: " لأجل ذلك تاكل الأباء الأبناء في وسطك " (على ويقول العهد في الكهنوتي: " أطلق عليكم وحوش البرية فتعدمكم الأولاد وتقرض بهائمكم وتقللكم فتوحش طريقكم " (١٥٠) وحكم حرقيال يقول: " واذا أرسلت عليكم الجوع والوحوش الرديئة فتتكلك ويعسبر فيك الوبئ والسدم واجلب عليك سيفاست . سيفاست .

ترتكز اتهامات وأحكام حزقيال، تقريباً، على كلمات نص المصدر الكهنوتي. لكن الباحثين الذين ساروا في طريق رويس وجراف وفلهاوزن توصلوا إلى استنتاج أن المصدر الكهنوتي كتب بعد حزقيال فكيف فسروا ذلك؟ قال معظمهم إن المصدر الكهنوتي (اللاويين ٢٦) كتب بمفرده قبل باقي أجزاء المصدر الكهنوتي. لكن جزقيال اقتبس أجزاء أخرى من المصدر الكهنوتي مثل رواية المصدر الكهنوتي حول قصة الخروج من مصر فيقول الرب لوسي: " وأدخلهم الى الأرض التي رفعت يدى أن أعطيها الإبراهيم واسحاق ويعقوب واعطيكم إياها ميراثا. أنا البرب" (ش). وفي سفر حزقيال يقول الرب للنبي: " لما أتيت بهم إلى الأرض التي رفعت لهم يدى لأعطيهم إياها فرأوا كل تل عالى وكل شجرة غبياء فذبحوا هناك ذبائحهم " (ش). هناك الكثير من القابلات بين صيغة المصدر الكهنوتي في وصف الخروج من مصر وبين حزقيال الذي يستعرض الحدث من جديد

يبدو أن المصدر الذي اعتمد عليه حرقيال في قصة الخروج من مصر هو الصدر الكهنوتي. لكن حدد الباحثون منذ رويس وجراف وفلهاوزن أن الصدر الكهنوتي قد كتب بعد حزقيال واضطرهم ذلك التحديد إلى البحث عن تفسير لضرورة ارتكاز قصة الكهنوتي على قصة حزقيال الجديدة وأنني لا أعتقد أنه يمكن تفسير ذلك. ومن المنطقي أكثر أن النبي اقتبس من التوراة وليس العكس. ومن الطبيعي أن يقتبس حز قيال من التوراة (٢٠٠)، وأن ترتكز القصة الجديدة على القصة الأصلية وليس العكس. وقد أرجع باحثو القرن التاسع عشر تأثيرا كبير للنبى حزقيال ومع هذا فإن الصدر الكهنوتي يتحاهله، أو ملئ بالتناقضات في كثير من موضوعات سفر حزفيال المهمة، وتحدر الإشارة إلى التخطيط المفصل حقا لبناء الهيكل الجديد المعروف عند حزقيال. لكن المسكن -الهيكل في المصدر الكهنوتي لا يطابق نموذج حزقيال نهائيا. <sup>(أ)</sup> إنبي أؤمن بأن الأساليب الجديدة في التحليل اللغوى تضع اليوم نهاية للجدال في هذا الموضوع. ففي عام ١٩٨٢ أوضح البروفسور أفي هوربيتس من الجامعة العبرية بالقدس أن الصدر الكهنوتي قد تمت كتابته في مرحلة سابقة جدا لحزفيال (٢٠٠). بالطبع من المحتمل أن يأتي شخص ما ويزعم أن إرمياء لم يكتب سفر إرميا وإن حزقيال لم يكتب سفره. ولكن لم يكن هذا خط الدفاع الذي استخدمه كل من فلهاورن ومؤيديه. هناك بحث كبير يشتغل بالتحديد الدقيق للوقت الذي كتب فيه كل جزء من أسفار الأنبياء، ويبدو لي أن النصوص التي ذكرتها من إرمياء وحزقيال وقفت ضد البتر والنقل لموضع آخـر، وعلى أية حال فإن الشواهد اللغوية ليست هي التي تحدد وضع المصدر الكهنوتي قبل الأنبياء بل وتضعهم قبل الفترة التي حددها فلهاوزن. إضافة إلى راوية هوربيتس اكتشف خمسة من الباحثين في السنوات الأخيرة، اثنان من كندا وثلاثة من الولايات المتحدة.

شواهدا لغوية تثبت أن معظم المصدر الكهنوتي قلد كتب بعبرية العهد القديم الخاصة بالأيام التي سبقت سبى بابل (٢٣) إن إدعاء رويس بأن شريعة المصدر الكهنوتي قد جاءت بعد الأنبياء هو ببساطة إدعاء خاطئ، فالشواهد من سفر الأنبياء تشير إلى أنه يجب تحديد مؤلف مجموعة الشرائع وقصص المصدر الكهنوتي في الفترة التبي قبل إرميا وحز قيال، أي قبل سبى بابل. كما أن ادعاء فلهاوزن بأن الصدر الكهنوتي هو الذي يقترح مركزية العبادة خاطئ، فالمصدر الكهنوتي يأمر بتقديم القرابين وباقي الطقوس الدينية في المسكن الذي يسمى أيضا خيمة الاجتماع، لأن المصدر التثنوي يحث بني إسرائيل على الحضور إلى المكان الذي اختاره الرب ليذكر اسمه هناك. والأمر متساو فهما يستخدمان لغة مختلفة من أجل التعبير عن نفس الفكرة.. وجود مركز ديني واحد، فالمصدر الكهنوتي يوصي بذلك مرارا وتكرارا في الإصحاحات الأولى من سفر اللاويين والعدد والصيغة في الكهنوتي واضحة خاصة في سفر اللاويين ١٧: " كل إنسان من بيت إسرائيل بذيح بقرا أو غنما أو معزا في المحلبة أو يذبح خارج المحلبة. والي بياب خيمية الاجتماع لا يأتي به ليقرب قربانا للرب أمام مسكن الرب يحسب على ذلك الانسان دم. قد سفك دما فيقطع ذلك الانسان من شعبه " (٢٤) أي أن من لا يأتي إلى مكان العبادة المركزي سوف يجتث من الشعب وحكمه كحكم القاتل (سفك الدماء) ليس هذا اقبرّاح اللاويين لا ينتمي إلى المصدر الكهنوتي، حقاً: إنه يشبهه في اللغة والأسلوب لكنيه مصدر منفرد وقديم حدا وهو بمثابة صيغة مقدسة أضيفت إلى محموعة تشريعات الصدر الكهنوتي في وقت متأخر. لكن هذه الإجابة لا تحل المشكلة. فما زال فلهاوزن يزعم أن الصيغة المقدسة قد كتبها شخص ما بعد حزقيال، وان كان كذلك فهو ما زال ينتمي إلى عالم المنفي وعصر الهيكل الثاني. أما من ناحية المصدر الكهنوتي فإن مبدأ مركزية العبادة الدينية ليس مفهوم من تلقاء ذاته وتفسير ذلك ان الصدر الكهنوتي لم يواءم أيام الهيكل الثاني عندما نجحت مركزية العبادة كما وصف ذلك فلهاوزن. يصعب كذلك الاقتناع بتفسير أخر لفلهاوزن حول الشواهد فهو ينسب قرابين الأخطاء والآثام في المصدر الكهنوتي الى أيام ما بعد السبي عندما شعر أبناء يهوذا بالذنب. هذا إدعاء خطير فمن الصعب أن نركز تاريخ كتابة جزء أدبى وفقا لتخمين مشاعر الشعب في عصر المؤلف وخاصة عندما تكون المشاعر مشاعر الاحساس بالذنب فالانسان سواء قرد أو جماعـة من المكن أن يشعر بالذنب في كل لحظة في التاريخ. كما يسهل أن نتصور أن كاهنا من يهوذا يضيف قربان الخطيئة إلى قائمة الطقوس في القدس. فمثلًا في عام ٧٢٢ ق. م بعد سقوط مملكة إسرائيل في أيدي الشوريين، بقي في نفس الوقت الكثير من اللاجئين من إسرائيل الذين شعروا بالذنب كما شعر أبناء يهوذا بعد عام ٥٨٧ قبل الميلاد .

هناك أمر مشابه يمكن ذكره عن أيام الصوم في المصدر الكهنوتي فالفترة التي أعقبت سقوط يهوذا كانت هي الفترة غير المناسبة لإقامة هذا العيد نظرا للشتات. فلو أن

الغفران قد أقيم بعد الشتات بسبب شعور الشعب بالذنب فكيف توقع مؤلف المصدر الكهنوتى أن يقنع شخص ما بأن هذه شريعة قديمة؟ فمن يصدق أنها كتبت أيام موسى وبقيت خفية حتى عام ٥٨٧ قبل الميلاد حتى يظهر الإحساس بالذنب القومى فجأة؟ كان من السهل جدا تصور الاعلان عن قانون جديد أيام الهيكل الأول عندما قدم ملوك مثل حزفيا ويوشيا تشريعات جديدة مع وثائق اكتشفت حديثا.

إن الأنبياء تقتبس من المصدر الكهنوتي وتشريعات الكهنة وقصصهم لا تتطرق إلى مركزية العبادة كأمر مفهوم علي نحو تلقائي. كل هذا يضعف الصورة التي رسمها رويس وجراف وفلهاوزن. ونحن لا نستطيع أن نحدد بالتاكيد مؤلف المصدر الكهنوتي الذي كتب الجزء الأكبر من أسفار التوراة الخمسة - أيام الهيكل الثاني.

بعد كل ما ذكرناه سلفا لا يذكر لنا أين يجب علينا تحديدهذا المؤلف؟ والجزء الثالث في بناء الخطأ يحمل في طياته إجابة هذا السؤال. ولقد صدق فلهاوزن في شئ واحد وهو أن مفتاح اللغز موجود حقا في المسكن.

# هوامش الفصل التاسع:

· انظر :

R.J. Thompson, moses and the law in a century of criticism since graf, pp 42f.

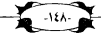
```
٢- حزقيال ١٦-١٥:٤٤
```

، اللاويين ٩٠٢٦

Friedman, the exile and biblical narrative, p.63

Jacob Milgrom, Ropert Polzin, Gary Rendsburg, ziony zevit, and A.R. Guenther.

۲۶- اللاويين ۳:۱۷-٤



# الفصل العاشر الخيمة المقدسة

افترض فلهاوزن وجراف أن الصدر المسمى بالمصدر الكهنوتى هو أكبر مصدر بين مصادر التوراة وأنه آخر مصدر تم تسجيله، وزعما أن مؤلف المصدر الكهنوتى عاش أيام الهيكل الثانى فى الوقت الذى تركزت فيه حياة الطائفة حول الهيكل مع هذا فإن مجموعة شرائع المصدر الكهنوتى والقصص الواردة فيه لا تذكر الهيكل نهائياً، بذلك اصبح الافتراض أن المسكن فى المصدر الكهنوتى هو الهيكل - بمثابة حجر الزاوية فى نظرية كل من جراف وفلهاوزن. والمسكن وفقاً لهذه الراوية لم يكن له وجود أبدا فقد تم اختلاقه وأوجده المؤلف الكاهن من أجل تحاشى الاستخدام غير التوافق تاريخيا لكلمة "هيكل" فى النص الذى ادعى أنه منذ عصر موسى.

لقد صدقا في معرفتهما بإشكاليات قضية المسكن، فأسفار التوراة الخمسة تهتم بالمسكن اكثر من أى موضوع آخر، ولقد ارتبطت به كل الوصايا المتعلقة بالقرابين وباقى الطقوس الدينية التى تجرى فيه. وهناك إصحاحات كاملة تصف المواد المبنى منها المسكن. وتجرى فيه أحداث مهمة أو عند مداخله خلف جبل موسى الذى حدث فيه الرب موسى. فالمسكن مكان مقدس جدا فهو يستخدم كالهيكل توضع فيه ألواح العهد وتابوت العهد والكروبيم، ولقد تم بناؤه من الخشب الفاخر والذهب والنحاس والصوف والكتان المنسوج بالذهب والغطى بجلود الظباء الحمراء، والكهنة فقط هم الذين يستخدمونه والغريب أن الذى يدخل من أبوابه موتا يموت. هل كان هذا ابتداعا كى يرمز إلى الهيكل الثانى؟ ابتداع أوجده خيال الكاهن المؤلف؟ يؤكد المصدر الكهنوتي على وجود تابوت العهد وألواح العهد والكروبيم والأوريم والتوميم والكل مرتبط بالمسكن. في الهيكل الثاني لم يوجد فيه شئ واحد من هذه الأشياء القدسة. فلماذا يفصل كاهن من الهيكل الثاني وثيقة ذات طابع مزيف تصف كل المقساء المقدسة الموجودة في المسكن والتي لم يكن لها أثر في الهيكل الثاني؟.

# إحصاء الأذرعة

هناك بعض الظواهر الغريبة التى تصاحب وصف المسكن وفقا للمصدر الكهنوتى (الخروج ٢٦) فقد قال الذين اتبعوا جراف وفلهاوزن أن نسب المقاسات وافقت مقاسات الهيكل الثانى لكن ذلك ليس صحيحاً فالمقانييس الموجودة:

٦٠ ذراعا طول

۲۰ ذراعا عرض

۱۰ أذراع عرض

المسكن

الهبكل

۲۰ ذراعا طول

على هذا الأساس يمكن القـول إن المسكن كـان بنسبة ٢:١ مقارنة بالهيكل. في هذا القول ثلاثة أخطاء: الأول بأن للمبانى بشكل عام ثلاثة أبعـاد وليـس اثنـين، والبعـد الثالث هو:

الارتفاع ٣٠ ذراعا.

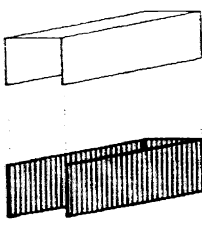
الهيكل

الارتفاع ١٠ أذراع.

السكن

أى أن النسبة هى ٢:١ فإن كان المسكن هو نسخة من الهيكل فلماذا اختلف فى الارتفاع؟ هذا هو أصغر خطأ فى مقارنة الهيكل بالمسكن. أما الشكلة الثانية فهى أن مقاييس الهيكل المذكورة سابقاً (٦٠،٢٠) ليست هى مقاييس الهيكل الثانى، فمقاييس الهيكل الثانى، فمقاييس الهيكل الثانى لا توجد فى أى موضوع فى العهد القديم، لكن القاييس (٢٠، ٢٠) هى مقاييس الهيكل الأول والمذكورة فى سفر الملوك الأول والدليل على أن المسكن كان مبنيا بالمقاييس الهيكل الأول.

والشكلة الثالثة هي أن مقاييس المسكن التي استخدمها الباحثون (١٠، ٣٠) ليست هي مقاييس المسكن. فمقاييس المسكن لا توجد في العهد القديم حيث إن المسكن في العهد القديم يعد أكبر لغز على مر العصور، فسفر الخروج (٢٦) يحدد المواد المسنوع منها، ألواح الخشب والصوف والأقمشة لكن لا يوضح كيفية تركيبها أي أنه يذكر مواد البناء دون خطة البناء وهذا هو اللغز. وقد اشتغل الطلاب والهواة بتلك القاييس لئات السنين، وعندما كنت طالباً فكرت في أنه لو نجحت في قراءة قائمة المواد والقاييس وأن أعمل في ذلك الاتجاه فقد أكون باحثا. وهكذا فعلت على مر السنين لأنه في هذه المقاييس يكمن مفتاح البحث عن مؤلفي العهد القديم. إن المسكن هو عبارة عن خيمة مصنوعة من بعض الزوايا الخشبية على هيئة مستطيل يكسوها القماش.



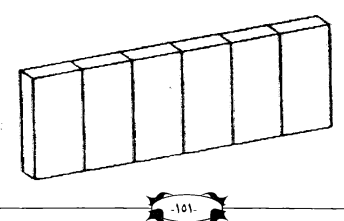
وفقا لسفر الخروج (٢٧) فإن عرض كل إطار خشبى هو ذراع ونصف لكل لوح وهناك عشرون لوحاً يتكون منها كل جانب من المسكن. وذكر أن الجزء الخلفى مصنوع من ستة ألواح: إثنين في الزاوية (بفرض أن اللوحين الآخريين في الزاوية وضعا من أجل تثبيت البناء). من السهل الآن ملاحظة سبب تفكير الباحثين في أن طول المسكن كان ٣٠ ذراعا، ٢٠ لوحا، عرض كل واحد منهم ذراع ونصف. لكن كيف توصلوا إلى عرض ١٠ أذرع؟ فلو حسبوا ستة ألواح في الجانب الخلفي فسوف نحصل على تسعة أذرع ولو حسبوا ثمانية ألواح فسنحصل على ١٢ ذراع. فكيف وصلوا الى الرقم ١٠؟ يحتمل أن يكون هذا مجرد تخمين اصله من المعرفة المسبقة بنسبة المقاييس. إن هذه المقاييس ليست مطابقة، فمقياس الهيكل الذي اعتمدوا عليه في تخمينهم لم يكن مقياس الهيكل الثاني وهذا خطأ في المسكن. تشير الشواهد المعمارية إلى أن المسكن كان رمزا للهيكل الثاني وهذا خطأ في أساسه. علاوة على ذلك، لم يكن له أساسه. علاوة على ذلك، لم يكن له أساسه. علاوة على ذلك، لم يكن له وجود؟.

## إعادة بناء المسكن

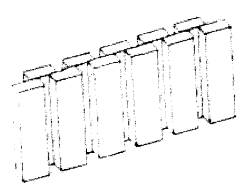
لا نستطيع الاكتفاء برفض نظرية جراف وفلهاوزن حول السكن بل علينا أن نوضح موضع وأهمية المسكن كما هي في العهد القديم. وإن كان المسكن لم يكن رمزا للهيكل الثاني فماذا كان إذا ؟. لنقم معا ببعض الحسابات

اولا: إن العرض المحدد لألواح المسكن ذراع ونصف ذراع، وهذا غريب فلو افترضنا أنه كان لديهم جهاز للقياس بطول ذراع، فلماذا يخططون البناء بوحدة الذراع والنصف بدلاً من ذراع أو اثنين.

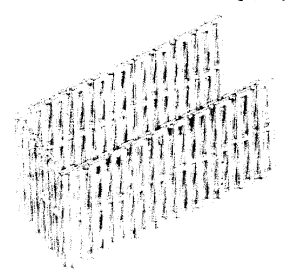
**تَانِيا**: لماذا نفترض أن الألواح وضعت جنبا الى جنب ومتلاحقة بهذه الصورة.

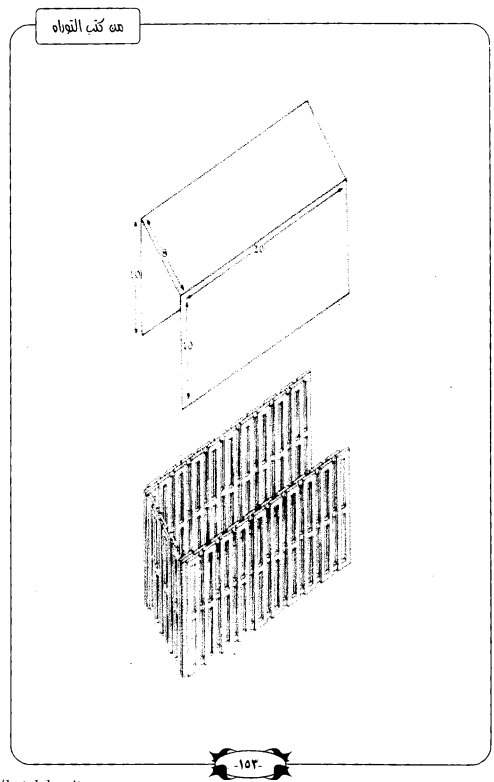


وليست بهذه الصورة:



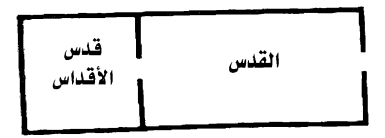
يعتقد المعماريون الذين استشرتهم أن للشكل الثانى مميزات أهمها ثبات البنى وتهويته. كما يفسر ذلك أيضا الحاجة إلى قياس العرض (ذراع ونصف) غير العادى. فنصف النراع البارز هو من أجل التطابق لو كان هذا الافتراض صحيحاً حينئذ سيكون العشرين لوح في جانب المسكن بطول عشرين ذراعاً وست ألواح وإثنين آخرين في الجانب الخلفي للمسكن بطول من ٦-٨ أذرع. وهذا مرتبط بالصورة الموضوعة بها ألواح الزوايا. ويذكر النص أن ارتفاع الألواح كان ١٠ أذرع وبالرسم وطبقاً لهذه المقاييس فإنها ستبدو كذلك.



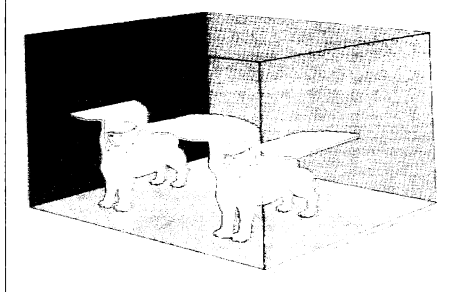


هناك وسيلة لتحقيق حجم البناء وترتيبه وذلك بواسطة مقاييس كسوة البناء. الكسوة مصنوعة من طبقة مزدوجة من الكتان على أشكال الكروبيم باللون الأزرق الفاتح وهذه الطبقات بمقياس واحد وفي الغطاء خمسون حلقة ذهبية تغطى المدخل. إن مقاييس الكسوة عشرون ذراعا على ثمانية وعشرين ذراع وهذه القاييس تناسب مقياس العشرين ذراعا الخاص بالواح المسكن. الثمانية والعشرون ذراعا تغطى كل واحدة عشر أذرع إرتفاع الجدران وثماني أذرع السقف (انظر الرسم).

هناك سبب مهم لكل هذه العملية الحسابية. فقبل عدة سنوات عندما اشتغلت لأول مرة بمقاييس المسكن واجهتنى عقبة: فقد كانت مقاييس المسكن ٢٠ ذراعا على ٨ على ١٠ أذرع وتسائلت عن معنى ذلك. عن هذه المقاييس لا تناسب أيا من الهياكل ولا أى بناء آخر في العهد القديم. وبعد بضعة أيام اكتشفت أنه يوجد في العهد القديم وصف لفراغ يناسب بالضبط هذه المقاييس وهذا الفرغ تحت أجنحة الكروبيم، قدس الأقداس بالهيكل الأول كان مبنيا من غرفتين. الغرفة الخارجية تسمى القدس والداخلية قدس الأقداس عشرين خراعا مربعا.



كان فى قدس الأقداس اثنان من تماثيل الكروبيم الذهبية ارتفاع كل واحد منها ١٠ أذراع. وللكروب بشكل عام رأس إنسان وجسم حيوان له أربعة أقدام وأجنحة طائر. وفى كثير من النماذج كانت هذه الأجنحة مطوية للخلف عكس جسم الكروب. لكن على العكس فى الهيكل كانت أجنحة الكروب غير مطوية. وكان عرضها ١٠ أذراع لكل واحد. حتى أنه يلتصق الجناحان فى المنتصف.



والفراغ الذى أسفل أجنحة الكروبيم عشرون ذراعا طول (طول قدس القداس) وارتفاعه ١٠ أذراع وعرضه أقل من عشر أذرع لأن جسم الكروبيم يحتل جزءا من مركز الفراغ. إن مقاييس المسكن تناسب الفراغ الذى أسفل الكروبيم داخل قدس القداس في الهيكل. وهذا هو المفتاح الأول لإكتشاف أن المسكن قائم في داخل الهيكل الأول. وقد نشرت هذه الاكتشافات حول مقاييس المسكن لاول مرة في مقال بصحيفة Biblical Archeologist عام ١٩٨٠ ورحب الكثيرون بهذا الاكتشاف وزعم البعض أن هذه المقاييس "تعسفية". وبعد فترة اطلع باروخ هلفرن على تقارير يوحنان المعون عالم آثار من جامعة تل أبيب أجرى حفريات في تل عاراد ، وهي مدينة في صحراء يهوذا ، واكتشف هيكلا كان موجودا في عصر العهد القديم ، واتصل بي هلفرن كي يخبرني أن مقاييس ذلك الهيكل هي تاذرع عرض وعشرون ذراعا طول ، أي توافق مقاييس المسكن وذكر أهروني أن التوافق بين الهيكل الذي كشف في عاراد وبين المسكن مدهش حدا .

هذا يعنى أن حساباتى لم تأت من فراغ فهيكل عاراد والمسكن والغرفة الداخلية لقدس الأقداس والهيكل الأول كلهم تم بنائهم بمقاييس واحدة . شاهد آخر على أن المسكن كان في داخل الهيكل الأول موجود في العهد القديم نفسه، فلو فحصنا تقرير أحداث اليوم الذى افتتح فيه الملك سليمان الهيكل كما هو مذكور في سفر الملوك الأول وفي أخبار الأيام الثاني : ـ " واصعدوا تابوت الرب وفية الإجتماع مع آنية القدس التي في الخيمة " (٢)



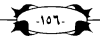
فقد ذكر لنا بشكل واضح جدا أن المسكن قد أحضر الى الهيكل مع تابوت العهد وباقى الأشياء المقدسة ، ويحتمل أن يكون المسكن قد وضع أسفل أجنحة الكروبيم أو أنه وضع فى مكان آخر فى الهيكل . لكن المقاييس المطابقة وجدت أسفل الأجنحة وسواء كان هذا صحيح أو ذلك فإن المسكن كان مرتبطا بالهيكل الأول . ويقول يوسف بن متنياهو المؤرخ اليهودى فى القرن الأول الميلادى إن المسكن وضع داخل الهيكل ، كما يذكر أن الإنطباع الناتج عن شكل أجنحة الكروبيم هو الخيمة ألى كما يذكر أن التلمود البابلي الذى اختتم فى القرن الخامس الميلادى أن خيمة الإجتماع حفظت أسفل الهيكل (٤)

ماذا فعل الباحثون مع هذه الشواهد الواضحة التي تربط بين المسكن وبين الهيكل؟

اعتبروا شواهد التلمود البابلى ويوسف بن متتياهو مشكوكا فيها لأن مسألة المصادر كانت كانت متأخرة نسبيا ورأى معظم الباحثين فى ذلك تفسيرا وضعه محرر متأخر أراد أن يربط المسكن بالهبكل .

توجد شواهد أخرى في العهد القديم حول وجود المسكن في داخل الهيكل ، يظهر بعضها في شعر العهد القديم الذي يتطرق إلى الأمر كما لوكان مفهوما من تلقاء ذاته . فيذكر في سفر المزامير ٢٦ : ٨ ." يارب أحببت محل بيتك وموضع مسكن مجدك ". ومعنى بيت يهوذا هو الهيكل والهيكل هنا مرتبط بالمسكن . وفي المزامير ٢٧ : ١٥ يربط أيضا المسكن والخيمة المقدسة :" واحدة سألت من الرب وإياها ألتمس . أن أسكن في بيت الرب كل أيام حياتي لكن أنظر الى جمال الرب وأتفرس في هيكله . لأنه يختبئ في مظلته في يوم الشر يسترني بستر خيمته". ومثال آخر : المزامير ٢١ : ٥ . " لأسكنن في مسكنك إلى المدهور . أحتمى بستر جناحيك" لايوجد هنا تقابل بين خيمة الرب والهيكل ولكن المكان الموجود تحت الأجنحة وهذا يناسب المسكن الموجود أسفل أجنحة الكروبيم . وهكذا في المزامير التي ترثي خراب الهيكل . المزامير ٢٤ ٧ . " أطلقوا المنار في مقدسك . دنسوا الأرض مسكن اسمك " ، وفي سفر مراثي إرميا ٢ : ٦ -٧ يتطرق الى خراب المسكن في ذلك الوقت . " ونزع كما من جنة مظلته . أهلك مجتمعه . أنسى الرب في جهون الموسم والسبت ورذل بسخط غضبه الملك والكاهن . كره السيد مذبحه رذل مقدسه حصر في يد العدو أسوار قصورها أطلقوا الصوت في بيت الرب كما في يدوم المهسم ".

يصعب الادعاء هنا أن ذكر الموسم جاء على نحو مجازى وكل جزئية فى وردت فى النص حقيقية على حد قوله. الموسم، السبت، الملك، الذبح، الأسوار، وجود المسكن فى الهيكل مذكور فى العهد القديم فى بعض أجزاء من قصص شكلية،



يتطرق سفر أخبار الأيام الى الهيكل مثل : " على أبواب بيت الرب بيت الخيمة الحراسة " (٥)

وهى مواضيع أخرى فى أخبار الأيام الأول <sup>(1)</sup> وأخبار الأيام الثانى<sup>(۷)</sup>، وأخيرا في المصدر الكهنوتي ذاته وذلك في قائمة بركات العهد علي الأرض، وإحدي هذه البركات ."**وأجعل مسكني في وسطكم** "<sup>(۸)</sup>.

إن فى أسفار اللاويين وأخبار الأيام ومرائى إرميا والمزامير والملوك والتلمود ويوسف بن متتياهو شواهد على وجود المسكن داخل الهيكل. يشير البناء المعمارى للمسكن والهيكل إلى أن المسكن لم يكن رمزا للهيكل الثانى بل لم يكن رمزا بالمرة فقد كان حقيقيا وموجودا داخل الهيكل الأول. إن وجود خيمة فى داخل بناء ليست ظاهرة غريبة كما يمكن تصورها فالمسكن كان بمثابة الهيكل لسنوات طويلة وكان مرتبط بتعاليم موسى .كان المسكن بناءا فريدا مرتبطا بموسى وفى الوقت الذى تم فيه بناء الهيكل كان لايمكن هجره، وهذا هو بالتاكيد سبب تسميته بلكان الذى حفظ فيه تابوت العهد فى شيلو أيام صمونيل بالهيكل والمسكن أهيكل الأول وضع المسكن على مايبدو فى داخل المبنى فى شيلو وبعد ذلك فى داخل الهيكل الأول وظل هناك حتى تخريبه.

# ما علاقة كل ذلك بتحديد مؤلف المصدر الكهنوتي ؟

أعتقد أن ذلك يثبت أن المصدر الكهنوتى تم تدوينة قبل خراب الهيكل الأول . وكل تشريعات المصدر الكهنوتى توحى بتقديم القرابين على مدخل المسكن وليس في أى مكان آخر وأن هذه تشريعات أبدية .فكيف يستطيع شخص ما أن يكتب هذا بعد تخريب المسكن ؟ ولماذا يضع قانون بضرورة تقديم القرابين في مكان لم يعد له وجود ؟

إن ذلك يعد تدميرا لمصدر رزق الكاهن فالمسكن شئ واحد ومقدس له تعاليمه وتاريخه .تشير الشواهد على وجود المسكن إلى نفس الإستنتاجات التى توضحها الشواهد اللغوية . أى أن الباحثين منذ رويس يبحثون عن مؤلف المسدر الكهنوتي في الكان الصحيح وليس في الوقت الصحيح .

فالمكان هو يهوذا ،القدس على ما يبدو، لكن الوقت الذى بحثوا فيه كان متأخرا مائة وخمسين عاماً على الأقبل ، فالذى كتب الصدر الكهنوتى وضع السكن فى مركز الحياة الدينية منذ أيام موسى وإلى الأبد. فقد عاش وعمل قبل أن تكتب فقرة ." أطلقوا النار في مقدسك . دنسوا الأرض مسكن اسمك " الزامير ٧٤ . ٧



# هوامش الفصل العاشر:

- ١- الملوك الأول ٢:٦
- ٢- الملوك الأول ٤:٨ ، أخبار الأيام الثاني ٥:٥
  - ٣- آثار اليهود ١٠٢،١٠١، ١٠٣
  - ٤- التلمود البابلي سوطا ١،٩
    - ٥- أخبار الأيام الأول ٢٣:٩
    - ٦- اخبار الأيام الأول ٣٣:٦
    - ٧- أخبار الأيام الثاني ٦:٢٩
- ٨- اللاويين ١١:٢٦ ، لتفاصيل أخرى عن الهندسة العمارية وابعاد المسكن راجع مقالي
  - ٩- صموئيل الأول ٩:١ ، ٣:٣ ، القضاة ٣١:١٨ ، المزامير ٦٠:٧٨

# الفصل الحادي عشر المصدر الكهنوتي (ك)

من كتب المصدر الكهنوتى ؟ ماذا لدينا حتى الآن عن مؤلف أكبر مصدر فى أسفار التوراة الخمسة ؟ نعرف أن ذلك الشخص كان كاهنا من أبناء هارون أو على الأقل شخصا يمثل مصالحهم وكان رجلا من وسط يهوذا من القدس وعرف الكهنة وكان على علاقة بالوثائق حيث إنه يصف بدقة عملية تقديم القرابين والبخور وملابس الكهنة والمسكن، لقد كان شخصا عاش وكتب قبل سقوط القدس فى أيدى البابليين عام ٥٨٧ قبل الميلاد اضافة إلى أن ذلك الشخص عرف المصدر اليهوى. والإلوهيمى بصورتهما الإندماجية عن قرب.

في عام ١٩٦٤ أشار باحث نرويجي إلى أن الصدر الكهنوتي لايشبه الصدر اليهوى الإلوهيمي فقط بل إن الكثير من القصص المزدوجة في الصدر اليهوى الإلوهيمي موجودة فيه وأن المصدر الكهنوتي اتبع المصدرين اليهوى الإلوهيمي حيث إنه يحكي نفس القصص أو قصصا مشابهه لليهوى الالوهيمي وبنفس الترتيب ، بل إن المصدر الكهنوتي يبدأ بقصة الخلق وقصة الطوفان مثل اليهوى الإلوهيمي ثم ينتقل بعد ذلك الى أحداث مهمة مثل عهد إبراهيم والخروج من مصر وعهد جبل سيناء ، كما يذكر أيضا موضوعات مختلفة ومهمة وهامشية تظهر في نص اليهوى الإلوهيمي يذكر أيضا موضوعات مختلفة ومهمة وهامشية تظهر في نص اليهوى الإلوهيمي عن لوط بن أخ إبراهيم وكذلك يحكي عنه المصدر الكهنوتي . يحكى المصدر اليهوى الإلوهيمي عن كيفية إخراج موسى اللهوى الإلوهيمي عن الصدر اليهوى المعدر اليهوى الإلوهيمي عن المعدر اليهوى الإلوهيمي عن المعدر اليهوى الإلوهيمي عن المعدر الدى اندلع في الشعب عندما عاد الجواسيس وقدموا تقريرهم الالهموسي ويحكي المصدر الكهنوتي أيضا عن ذلك ، هناك أكثر من ٢٥ قصة في المصدرين والشبه بينهما واضح كما أن الفروق تثير الإنتباه .

صدق الباحث النرويجي زيجموند موفينكل في قوله إن للمصدر الكهنوتي علاقة باليهوى الإلوهيمي (سنعرض الدلائل لاحقا). كان موفينكل حذرا جدا في استنتاجاته وأكد فقط أن المصدر الكهنوتي إعتمد على اليهوى الإلوهيمي بشكل مباشر وغير مباشر. إن هذا حقا استنتاج مسئول لكنه محبط، فمعنى ذلك أن مؤلف المصدر الكهنوتي كتبة بعد سقوط مملكة إسرانيل في الشمال عام ٧٢٢ قبل الميلاد بعد أن إنتقل المصدر الإلوهيمي إلى الجنوب وإندمج مع اليهوى. ما ينقص هذا الإستنتاج هو ماذا حدث؟ ولماذا أخذ شخص ما نسخه من قصة اليهوى الالوهيمي وأتبعها في نقاط محددة بينما خالفها في أخرى ؟ لو كان راضيا عن اليهوى الإلوهيمي فلماذا حاول كتابة رواية جديدة ؟ ولو لم يكن راضيا فلماذا كتب كل

قصص التاريخ من جديد ؟ اللغـز اذا هـو مـا هـي العلاقـة بـين اليـهوى الإلوهيمـى وبـين المصدر الكهنوتى ؟

# توراة خاصة بهم

حاولوا تصور شخصية كاهن في القدس بعد سقوط مملكة إسرائيل له مكانة وأهمية كبيرة ، وهو زعيم ديني له حقوق كثيرة فيما بتعلق بالهيكل ويعتبر من نسل هارون الكاهن الأكبر والأول في إسرائيل، في الوقت الذي وصلت فيه موجة اللاجئين من الملكة الشمالية التي سقطت إلى الجنوب تحسنت حالتهم وامتزجت ديانة القادمين من الشمال بالجنوب فقد أمنوا بنفس الآلهه وإحترم كلاهما تعاليم الأباء والموروث الديني وتمسكا بقصة الخروج من مصر وتجلى الإله على حبل سيناء، وفي المقابل ، فإن طبقة الكهنة الخاصة بهم كانت من طائفة عادية تنسب إلى موسى وعند محيئهم ليهوذا حملوا معهم الوثائق العامة الثّ تشتمل على نص الصدر الإلوهيمي وفيه القصة القدسة التي تصف أصل الشعب وظهر في هذا النص تناقضات تعارض الصدر اليهوي وهي الرواية القدسة السائدة في يهوذا، لكن الصدرين امترجا وربما يمكن وصف هذا المزج بأنه حل أدبى ويحتمل أن يكون مصالحة سياسية، ليكن إذا سبب المزج مايكون .فالمزج بينهما أصبح اليوم نصا معروفا .لكن ماذا يحكى هذا النص المعروف؟ يحكى أن هارون - الأب القديم - بني العجل الذهبي وأن هارون ومريم اخته انتقدا موسى بسبب زوجته وأن الـرب قـد عذبهما على فعلتهما. ويذكر في هاتین القصتین أن هارون پتعامل مع موسی بخضوع ویدعوه "سیدی" لا برز دور هارون في هذا النص وفي نفس الوقت يعظم موسى أبا الكهنية العاديين.لم يبرزالنص أهمية القرابين -التي هي مصدر رزق الكهنة-ولم يذكر أنها لهم وحدهم، والشخصية الرئيسية لدى اليهوى الالوهيمي هي النبي وليست الكاهن. لايشيد هذا الوصف في معظمه بهارون فكانت عملية بناء العجل الذهبي عمل لايطيقونه .فماذا كان على الكهنة من نسله أن يفعلوا ؟وكان الرد كتابة توراه خاصة بهم .

# رواية بديلة

تم تدوين المصدر الكهنوتي كبديل لليهوى الإلوهيمي. فقصص المصدر اليهوى الالوهيمي تستخدم ، بشكل عام لغة "فقال الرب لموسي "أنه امؤلف المصدر الكهنوتي فيغير الصيغة أحيانا ويقول: "فكلم السرب موسي وهارون " يذكر المصدر اليهوى الإلوهيمي المعجزات التي حدثت في مصر مثل عصا موسي (") لكن مؤلف المصدر الكهنوتي يذكر بدلا منها عصا هارون! (أ) يقدم هارون في المصدر اليهوى الإلوهيمي على أنه " الأخ اللاوى " لموسي (ه) . والمقصود أن أصل الإثنين من سبط لاوى وليس فقط أنهما أخوان، ولكن مؤلف المصدر الكهنوتي يذكر بلغة لاتحتمل أكثر



من معنى أن هارون وموسى أخوان من نفس الأب ونفس الأم وأن هارون هو الأخ الأكبر  $\binom{(1)}{2}$  .

لا يُذكر شئ في قصص المصدر الكهنوتي حول تقديم القرابين وذلك حتي الإصحاح الأخير من سفر الخروج. فأول قربان يتم تقديمه، وفقا للمصدر الكهنوتي، في اليوم الذي أصبح فيه هارون الكاهن الأكبر. (أ) و نجد فيه أن كل القرابين يقدمها هارون أو أبناؤه، ويبدو أن مؤلف المصدر الكهنوتي لم يقبل فكرة تقديم شخص آخر من غير أبناء هارون للقرابين. بينما في المصدر اليهوى الإلوهيمي هناك قصص عن قابيل و هابيل ونوح وإبراهيم وإسحاق ويعقوب وآخرين غيرهم وهم يقدمون القرابين لكن مؤلف الكهنوتي لا يذكر القرابين في هذة القصص بل نجد أحيانا أنه يحذف القصة كلها. تجدر الإشارة إلى القصص المقابلة للطوفان التي فصلتها في الفصل الثاني من الكتاب، فرواية المصدر اليهوى تحكي أن نوحا أخذ معه في السفينة سبعة أزواج من كل البهائم الطاهرة ( المناسبة للقرابين ) وزوجا واحدا فقط من غير الطاهرة . لكن المصدر الكهنوتي يقول إنه أخذ زوجا واحدا من كل أنواع البهائم . لاذا؟

لأن في المصدر اليهوى يقدم نوح في نهاية القصة القرابين. لذلك كان في حاجة إلى أكثر من زوج من البهائم الطاهرة والا انمحت هذه الأجناس الطاهرة من على وجه الأرض بسبب القربان. ومن وجهة نظر المصدر الكهنوتي فإن زوجا واحدا من البهائم الطاهرة يبدو كافيا لأنه لم تكن تقدم القرابين حتى تقديس هارون.



تبدأ قصة المصدر اليهوى الإلوهيمى بخلق الأرض وتبدأ قصة المصدر الكهنوتى بخلق السماء . وسواء كان ذلك الإختلاف مقصود من البداية أولا إنه يبرز جيدا الفرق فى رؤى الإثنين . وهكذا الحال فى قصص الطوفان التى تطهر منفصلة فى الفصل الثانى من هذا الكتاب .

إن القصة في المصدر الكهنوتي هي أزمة كونية فقد تفتحت أبواب السماء والآبار وارتفعت المياه . أما في المصدر اليهوى الإاوهيمي تسقط الأمطار فقط، وهكا نجد الإله في المصدر الكهنوتي إله عالمي يسيطر على الكون والعلاقة مع الرب تت من خلال القناة الرسمية وهي المؤسسة الدينية وليس بواسطة الثعابين الناطقة أر الملائكة أو الرؤى أو الأنبياء لكن عن تقديم القرابين في أوقات محددة بواسطة الكهنة وبأسلوب معين وكل شئ يتم وفقا لمعايير محددة، فنه بد المصدر الكهنوتي يحكى ذصة أبني هارون ، " ناداف وافيهو" حيث يقدمان قربانهما بطريقة مختلفة عن التي أمر بها الرب فتكون النتيجة : " فغرجت نار من عند الرب وأكلتهما فماتا أمام الرب" ( أ ) .

# تمرد في الصحراء

إن الطريقة التي يغيربها المصدر الكهنوتي قصة اليهوى الالوهيمي عن التمرد في الصحراء سوف تساعدنا كثيرا، فالقصتان متشابكتان مثل قصة الطوفان و سوف أفصل بينهما . وسوف يكون المصدر اليهوى الالوهيمي بحروف عادية ونص الكه وتي بحروف سوداء ثقيلة . ويجب أن نقرأ قصة اليهوى ـ الالوهيمي ونرى بعد ذلك كيف تحكي قصة التمرد في رواية المصدر الكهنوتي.

# التمرد ( العدد ١٦ )

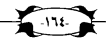
- ١ ـ وأخذ قورح بن يصهار بن قهات بن لاوى ودائان وابيرام ابنا الياب وأون بن هالت بنو رأبين .
- ٢- يقاومون موسى. مع أناس من بنى اسرائيل مائتين وخمسين رؤساء الجماعة مدعوية.
   للإجتماع ذوى اسم.
- ٣ فاجتمعوا على موسى وهارون وقالوا لهما كفاكما أن كــل الجماعـة بأسـرها مقدســة فـى
   وسطها الرب فما بالكما ترتفعان على جماعة الرب
  - ٤ ـ فلما سمع موسى سقط على وجهه.
- ه ـ ثم كلم قورح وجميع قومه قائلا غدا يعلن الرب من هو لـ ه ومـن المقـدس حتى يقربـ ه اليه فالذي اختاره يقربه إليه



- ٦ ـ افعلوا هذا خذوا لكم مجامر . قورح وكل جماعته .
- ٧ ـ واجعلوا فيها نارا وضعوا عليها بخورا أمام الرب غدا . فالرجل الذي يختاره الرب
   هو المقدس . كفاكم يابني لاوي .
  - ٨ ـ وقال موسى لقورح اسمعوا يابني لاوي .
- ٩- أقليل عليكم أن إله إسرائيل أفرزكم من جماعة إسرائيل ليقربكم إليه لكن
   تعلموا خدمة مسكن الرب وتقفوا قدام الجماعة الخدمتها.
  - ١٠ ـ فقربك وجميع اخوتك بني لاوى معك تطلبون أيضا كهنوتا .
- ۱۱ ـ إذا أنت وكل جماعتك متفقون على الرب . وأما هـارون فمـا هـو حتى تتذمـروا عليه.
  - ١٢ ـ فأرسل موسى ليدعوا دانان وأبيرام ابنى الياب ، فقالا لاتصعد .
- ۱۳ ـ أقليل أنك أصعدتنا من أرض تفيض لبنا وعسلا لتمتنا في البرية حتى تترأس علينا ترؤسا .
- ١٤ كذلك لم تأت بنا إلى أرض تفيض لبنا وعسلا ولا أعطيتنا نصيب حقول
   وكروم ، هل تقلع أعين هؤلاء القوم ، لا تصعد .
- ٥١ ـ فاغتاظ موسى جدا وقال للرب لا تلتفت الى تقدمتهما . حمارا واحدا لم آخذ منهم ولا أسأت إلى أحد منهم .
  - ١٦ ـ وقال موسى لقورح كن أنت وكل جماعتك أهام الرب أنت وهم وهارون غدا .
- ۱۷ ـ وخذوا كل واحد مجمرته واجعلوا فيها بخورا وقدموا أمام الـرب كـل واحـد مجمرتـه مانتين وخمسين مجمرة وانت وهارون كل واحد مجمرته
- ١٨ ـ فأخذوا كل واحد مجمرته وجعلوا فيها نارا ووضعوا عليها بخورا ووقفوا لدى باب خيمـة
   الإجتماع مع موسى وهارون
- ١٩ ـ وجمع عليها قورح كـل الجماعـة إلى بـاب خيم ة الإجتمـاع فـتراءى مجـد الـرب لكــل الحماعة .
  - ٢٠ ـ وكلم الرب موسى وهارون قائلا .



- ٢١ ـ افترازا من بين هذه الجماعة فإنى افنيهم في لحظة .
- ٢٢ فخرا على وجهيهما وقالا اللهم إله أرواح جميع البشر هل يخطئ رجل واحد
   فتسخط على كل الجماعة
  - ٢٣ \_ فكلم الرب موسى قائلا .
  - ٢٤ كلم الجماعة قائلا اطلعوا من حوالي مسكن قورح وداثان وابيرام(١٣).
    - ٢٥ ـ فقام موسى وذهب الى دانان وأبيرام وذهب وراءه شيوخ اسرائيل .
- ٢٦ فكلم الجماعة قائلا اعتزلوا عن خيام هؤلاء القوم البغاه ولا تمسوا شيئا ما لهم ٢٦ فكلم الجميع خطاياهم.
- ٢٧ \_ فطلعوا من حوالى مسكن قورح[ وداثان وأبيرام] وخرج دائان وأبيرام ووقفا في باب
   خيمتهما مع نسائهما وبنيهما وأطفالهما.
- ٢٨ ـ فقال موسى بهذا تعلمون أن الرب قد أرسلنى لأعمل كل هذة الأعمال وأنها
   ليست من نفسى .
- 79 ـ إن مات هؤلاء كموت كل إنسان وأصابتهم مصيبة كل إنسان فليس الرب قدار سلني
- ٣٠ ولكن إن ابتدع الرب بدعة وفتحت الأرض فاها وابتلعتهم وكل مالهم فهبطوا
   أحياء الى الهاوية تعلمون أن هؤلاء القوم قد ازدروا الرب.
  - ٣١ ـ فلما فرغ من التكلم بكل هذا الكلام انشقت الأرض التي تحتهم.
  - ٣٢ وفتحت الأرض فاها وابتلعتهم وبيونهم .وكل من كان لقورح مع كل الأموال .
- ٣٣ ـ فنزلوا هم وكل ما كان لهم أحياء إلى الهاوية وانطبقت عليهم الأرض فبادوا
   من بين الجماعة .
- ٣٤ ـ وكل اسرائيل الذين حولهم هربوا من صوتهم لأنهم قالوا لعل الأرض ابتلعتنا.
  - ٣٥ ـ وخرجت نار من عند الرب وأكلت المائتين وخمسين رجلا الذين قربوا البخور .



على مدى ألفى عام كانت هذه القصة تقرأ كقصة واحدة وكانت القراءة تشير إلى القصة وكانت القراءة تشير إلى القصة وكأنها حدثت في مكانين مختلفين في وقت واحد . وفي بعض الأجزاء حدث ذلك التمرد في مخيمات المتمردين وفي أجزاء أخرى في خيمة الإجتماع . وفي بعض الأجزاء نجد أن المتمردين هم دائان وأبيرام فقط وفي أجزاء أخرى قورح وطائفته ، والفصل بين القصتين يحل هذه المشكلة ويكشف عن تمزق واضح .

القصة الأولى وفقا لليهوى الإلوهيمى ، هى قصة تمرد دائان وأبيرام وأون من سبط رؤبين الذين يتحدون زعامة موسى، ففى أحد المشاهد نجد المتمردين يشتكون من أنهم أخرجوا من أرض مصر الأرض التى تفيض لبنا وعسلا، ويجيب موسى أنه لم يسئ الى أحد وما فعله كان بأمر من الرب وليس وفقا لهواه حينئذ تبتلع الأرض الشاكين.

وفى القصة الثانية وفقا للمصدر الكهنوتى نجد أن مجموعة من اللاويين تساندها مجموعة من الطائفة هى التي تدعو إلى التحدى تحت زعامة قورح، وقورح وفقا للأنساب في المصدر الكهنوتى - هو ابن عم موسى وهارون (10) و و و و و و و و و و و و اللانساب في المصدر الكهنوتى - هو ابن عم موسى وهارون على الكهانة. فلماذا لا يستطيع الآخرون أن يعملوا فى القدس إذا كان الشعب كله مقدسا ؟ ويدافع موسى عن هارون ويقترح إجراء اختبار لإثبات من مقدس وذلك الإختبار يكون بإحراق البخور والمصدر الكهنوتى يمنع إحراق البخور بغير أيدى الكهنة وعندما يحاول المتحدون ذلك فإنهم يتجاوزون حدودهم ويكون مصيرهم مثل مصير الذى حل بابناء هارون الذان تجاوزا حدودهما فى القصة الأولى " فخرجت نار من عند الرب وأكلتهما فماتا أمام الرب".

إن قصة التمرد ـ وفقا للمصدر اليهوى الإلوهيمى ـ قصة تؤيـ له موسـي لكـن الصيغة الكهنوتية تؤيـ له مارون وتحمل رسالة تقول إن طلب اللاويين الآخريـن لحقوق الكهنة غير شرعى حتى ولو كان يساندهم فى ذلك رجال لهم سلطات رفيعة فكهانـة الأمة هى كهانة هارون

# مفاهيم الألوهية

إن المصدر الكهنوتى يطور فكرة أن الطريق الصحيح لحادثة الرب هى من خلال الكهنة أبناء هارون النين يخدمون جول النبح، فلو أخطات وأردت المغفرة فعليك أن تقدم قربانا الى الكاهن فى المسكن ولا يوجد فى نص المصدر الكهنوتى أى أشارة إلى الإله بأنه إله حنون ولا تظهر فى المصدر كلمات مثل: عفو، مغفرة، رحمة، إخلاص، ندم ،بل التأكيد على فكرة أن ليس كل من يعرب عن ندمه يستحق العفو، فالإنسان يستطيع أن يعرب عن النده دون أن يتوجه إلى الكاهن ودون أن

يعرض القربان على الكاهن، وفقا للمصدر الكهنوتي فإن الإله هو الحق فهو الذي حدد مجموعة التشريعات، وذلك مجموعة التشريعات التي يعطى العفو طبقا لها ويجب اتباع هذة التشريعات، وذلك يعارض تماما صورة الإله في المصدر اليهوى الإلوهيمي: " إله رحيم ورؤوف بطئ الغضب وكثير الإحسان والوفاء . حافظ الإحسان الى الوف . غافر الإثم والمعية والخطية "(")

إن المصدر الكهنوتي لم يكتف فقط بالتغيير في تفاصيل القصص بل طور مفهوم الألوهية إن المؤلف مؤلف أدبى لكن الدافع لكتابته لم يكن عقائديا بحتا بل لاهوتيا وسياسيا واقتصاديا، وكان مواجهة تحديات الكهنة الآخرين والمراكز الدينية الأخرى وكان عليه أيضا الدفاع عن تشريعات الجماعة التي ينتمى إليها وأن يحافظ على صلاحيتها كما كان علية أن يحارب الخزى الذي ألقى على أبيه القديم هارون. لذلك فليس من الغريب الايشتمل المصدر الكهنوتي على قصة العجل الذهبي أو قصة مريم أخت هارون، فقد عرف المؤلف على ما يبدو أن أفضل طريقة للدفاع هي الهجوم وبما أن خصمه قد دعا إلى تحدى أبيه القديم هارون فقد دعا هو أيضا إلى تحدى أبيهم القديم موسى.

# موسى يخبو ويذهب

ومن المثير للدهشة تلك الطريقة التى يهتم فيها الصدر الكهنوتى بموسى، فمؤلف الصدر الكهنوتى بموسى، فمؤلف الصدر الكهنوتى موقفه حساس جدا فالكهنة المعاديين الذي تنسب سلالتها على مايبدو لأبناء لموسى عرضوا توراة يصورون فيها هارون في صورة سلبية. والكهنوتى لايستطيع أن يكتب مؤلفا مضادا يعرض فيه موسى كافرا أو مذنبا وكذلك لايستطيع أن يمس مكانة موسى كبطل قومى ومؤسس للأمة ومخرج لشعبه من العبودية الى الحرية وأنه تم قطع العهد معه في سيناء، لكن المصدر الكهنوتى يسمح لنفسه أن يكتب أن هارون كان الأخ الأكبر لموسى وهذا ليس في حد ذاته هجوما على موسى فيعقوب ويوسف لم يكونا البكريين، وهذا لايعنى أن المؤلف اختلق قصة تمس موسى وتقلل من شأنه.

علاوة علىذلك فإن المؤلف لم يهتم بخلق قصص جديدة فى حياله حيث اهتم بتشكيل روايته وفقا لتسلسل الأحداث المعروفة. فقد كان عليه أن يكون حريصا لأنه يتوجه إلى الشعب كى يقبل هذا المؤلف كوصف صادق للماضى، لذلك فقد احترم موسى ومكانته فى التراث القديم وظلت شخصية موسى شخصية مهمة فى رواية المصدر الكهنوتى لكن هذه الشخصية تتميز بتطور أقل مقارنة برواية المصدر اليهوى الإلوهيمى، وفى الحالتين تجرأ المصدر الكهنوتى على إعادة صياغة لقصص تعريضا بموسى على نحو ما . (\*\*)



#### ه كتب التوراه

وافضل نموذج على ذلك هو قصة إخراج المياه من الصخر فتخهر هذه القصة في موضعين مختلفين ، يضرب فيها موسى بعصاه الصخر ويخرج الماس القصة الأولى في سفر الخروج والثانية في سفر العدد ،وكلا القصتين التشابهتين حدثت في توقيت مختلف وبعيد كل البعد عن الاخرى ،ورغم ذلك تجري الاحامات في مكان واحديدعي (مريبة)!! وكل قصة تحوي عدة فقرات، لذلك يجب تأملهما والقصة المتي قرأها المؤلف الكهنوتي في النص اليهوي الالوهيمي كانت كالتالي:

## مياه من الصخر ، الخروج ١٧ : ٢ ـ ٧

- ۱ ـ فخاصم الشعب موسى وقالوا أعطونا ماء لنشرب . فقال لهـم موسـى لـــاذا تخاصموننى ، لماذا تحربون الرب؟
- ٣- وعطش هناك الشعب الى الماء . وتذمر الشعب على موسى وقالوا لماذا أصعدتنا
   من مصر لتميتنا وأولادنا ومواشينا بالعطش .
  - ٤ ـ فصرخ موسى الى الرب قانلا ماذا أفعل بهذا الشعب . بعد قليل سيرجمونني
- ٥ فقال الرب لوسى مر قدام الشعب وخذ معن من شيوخ اسرائيل وعصاك الني ضربت بها النهر خذها في يدك واذهب.
- ٦- ها أنا أقف أمامك هناك على الصخرة في حوريب فتضرب الصخرة فيخرج
   منها ماء ليشرب الشعب . ففعل موسى هكالا أمام عيون شيوخ إسرائيل .
- ٧ ودعا اسم الموضع مسه ومريبة من أجل مناصمة بنى اسرائيل ومن أجل
   تجربتهم للرب قائلين أفى وسطنا الرب أم لا .

الشعب في الصحراء يعاني من العطش ، وهـم كثيرون مع موسي ، يهوا يقف على الصخرة ، يضرب موسي بعصاه الصخرة فيخرج الماء منها. هذه هى القصـة التى قرأها مؤلف المصدر الكهنوتي أماالرواية التي أخرجها فهى كالتالى :

#### مياه من الصخر ، العدد 20 : 1 - 13

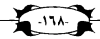
- السورائيل الجماعة كلها الى برية صين في الشهر الأول وأقام الشعب
   في قادش وماتت هناك مريم ودفنت هناك.
  - ٢ ـ ولم يكن ماء للجماعة فاجتمعوا على موسى وهارون.



- ٣ ـ وخاصم الشعب موسى وكلموه قائلين . ليتنا فنينا فناء إخوتنا أمام الرب
  - ٤. لماذا أتيتما بجماعة الرب الى هذه البرية لكى نموت فيها نحن ومواشينا .
- ٥ ـ ولماذا أصعدتمانا من مصر لتأتيا بنا الى هـ ذا المكان الردئ . ليـس هـ و مكـان زرع
   وتين وكرم ورمان ولا فيه ماء للشرب
- ٦ ـ فأتى موسى وهارون من أمام الجماعة إلى باب خيمة الإجتماع وسقطا على
   وجهيهما . فتراءى لهما مجد الرب .
  - ٧ ـ وكلم الرب موسى قائلا .
- ٨. خذ العصا واجمع الجماعة أنت وهارون أخوك وكلم الصخرة أمام أعينهم أن
   تعطى ماءها . فتخرج لهم ماء من الصخرة وتسقى الجماعة ومواشيهم .
  - ٩ ـ فأخذ موسى العصا من أمام الرب كما أمره .
- ١٠ ـ وجمع موسى وهارون الجمهور أمام الصخرة فقال لهم أسمع وا أيها المردة أمن هذه الصخرة نخرج لكم ماء .
- ۱۱ ـ ورفع موسى يده وضرب الصخرة بعصاه مرتين فخرج ماء غـزير فشربت الجماعة ومواشيهم .
- ١٢ ـ فقال الرب لموسى وهارون من أجل أنكما لم تؤمنا بى حتى تقدسانى أمام
   أعين بنى اسرائيل لذلك لا تدخلان الجماعة ألى الأرض التى أعطيتهم إياها .
  - ١٣ ـ هذا ماء مريبة حيث خاصم بنو اسرائيل الرب فتقدس فيهم .

تشبه لغة هذه القصة لغة المصدر الكهنوتي في قصة قورح والشبه واضح جدا أمام القارئ حتى ولو لم يكن قد إطلع من قبل على مصادر العهد القديم، ففي هذه القصة يتطرق إلى الطائفة والجماعة ويتوجه إلى موسى وهارون ويستخدم تعبير مجد الرب كدليل على الأزمة يقول " سقطا على وجهيهما " . وجرت الأحداث أمام خيمة الإجتماع وكذلك يستخدم كلمة " فنينا " التي تظهر في قصة الطوفان في الرواية الكهنوتية .

ولا شك في أن هذه هي هذه اللغة الميزة للمصدر الكهنوتي . والمهم هو أنه من المكن تعقب عمل المؤلف الكاهن وماذا حفظ من القصة الأصلية وكيف حولها إلى



لغته وماذا غير فيها . الأمر الرئيسي هو أن ضربة الصخرة في سفر الخروج كان عملا إيجابيا إلى أنه في سفر العدد بدا عملا سلبيا، فقد كان هذا العمل في سفر الخروج طاعة للرب ، أما في سفر العدد فإنه عمل غير منظم ومتطرف، وهذا هو أكبر تجاوز لوسي والعقاب الذي يحل عليه أكبر من أي شئ فهو لا يستطيع أن يدخل شعبه الأرض المختارة، أما هارون الذي لم يصنع الشر فيحل به نفسه العقاب بسبب خطأ موسي وبالفعل يقع العقاب في باقي قصة الأعمال كما يرويها المصدر الكهنوتي فيموت كل من هارون وموسى قبل فترة قصيرة من دخول الأرض المختارة . لقد تحير كثير من المفسرين اللاهوتيين على مدى منات السنين حول تجاوز موسى بالضبط . هل كان بسبب ضربة الصخرة بدلا من أن يتحدث اليها . أو بسبب قوله للشعب " أيها المردة " ؟ أو من أجل أن قال " أمن هذه الصخرة نفرح لكم هاء " بدلا من قوله أن الرب سيخرج لكم ؟ ليكن إذا ما يكون فالنقطة المهمة هي أن كل ذلك لم يظهر في رواية اليهوى الالوهيمي . أي أن مؤلف الصدر قد قام بجهد خاص كي يدخل مضمون جديد للقصة كما يصور هارون بأنه برئ بل ويعاني من خطأ يدسي موسي .

# قناع موسى

لؤلف المصدر الكهنوتي رواية خاصة به حول مكانة جبل سيناء تشبه في كثير من التفاصيل رواية المصدر اليهوى ـ الالوهيمي فموسى يصعد عليه بمفرده لكنه في نهاية القصة يضيف المصدر الكهنوتي شيئا مرتبطا بموسى . فيحكي أنه عندما هبط من الجبل أضاء جلد وجهه ويخاف بنو إسرائيل الذين يرونه من الإقتراب منه ، أي علينا أن نتصور أنه خلال الأربعين سنة الأخيرة من حياته كان هناك غشاء يحجب وجهه، ماذا حدث لوجه موسى ، وفقا للمصدر الكهنوتي ؟

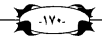
على مدى سنوات طويلة فهم الفسرون كلمة "قرن"كما لو كان ظهر لوسى قرنين وأدى ذلك إلى وصف موسى في كثير من الأعمال الفنية بأن له قرنين فوق رأسه وأشهر هذه الأعمال تمثال النحات مايكل أنجلو لموسى، ومؤخرا جمع باحث العهد القديم وليام بروب شواهد تدل على أن وجه (موسى قد تشوه)، وهذا التفسير يعد مقبولا لدى المصدر الكهنوتي فموسى يظل في مجد الرب عندما يغطيه السحاب، ولقد وصف المصدر الكهنوتي من قبل ظاهرة ،، مجد الرب " بأنها " نار آكلة (٢٠٠)، وبذلك فأن موسى قد سار في منطقة محظورة على الإنسان و كانت النتيجة تشويه مخيف لوجه لدرجة عدم استطاعة أي شخص تحمل رؤيته. ويذكر الصدر الكهنوتي أن وجه موسى كان (قبيحا) حتي أنه لا يمكن النظر إليه أو وصفة وهذا لا يمس احترامه لكنه لايضيف إلى شخصيته شيئا.

## إغواء وعبادة

أود أن أضيف نموذجا آخر: يوضح انتقال المصدر الكهنوتي من قصص المصدر اليهوى - الإلوهيمي إلى قصصه هـ و. وأمامنا قصة تمزج بين الجنس والعنف في روايتيي اليهوى الالوهيمي والكهنوني، فنجد بنات شعب أجنبي يغوين أبناء اسرائيل ويكون هذا الإغواء في البداية جنسيا ثم يتحول بعد ذلك إلى عبادة أوثان أجنبية وفي كلا المصدرين تتخذ إجراءات حازمة حيال أعمال الكفر، والمصدر الكهنوتي بالأحرف الثقيلة.

#### العدد ٢٥

- ١ ـ وأقام إسرائيل في شطيم وابتدأ الشعب يزنون مع بنات مؤاب .
- ٢ ـ فدعون الشعب إلى ذبائح آلهتهم فأكل الشعب وسجدوا لآلهتهم .
  - ٣. وتعلق إسرائيل ببعل فغور . فحمى غضب الرب على إسرائيل .
- ٤- فقال الرب لوسى خذ جميع رؤوس الشعب وعلقهم للرب مقابل الشمس فيرتد
   حمو غضب الرب عن إسرائيل .
  - ٥ فقال موسى لقضاة إسرائيل اقتلوا كل واحد قومه المتعلقون ببعل فغور .
- ٦ ـ وإذا رجل من بنى إسرائيل جاء وقدم إلى إخوته المديانية أمام عين موسى وأعين كل جماعة بنى اسرائيل وهم باكون لدى باب خيمة الإحتماع
- ٧ ـ فلما رأى ذلك فينحاس بن العاذار بن هارون الكاهن قام من وسلط الجماعـة وأخــذ رمحـا
   بيده .
- ٨ ودخل وراء الرجل الإسرائيلي إلى القبة وطعن كلاهما الرجل الإسرائيلي والمسرأة في
   بطنها فامتنع الوباء عن بني إسرائيل
  - ٩ ـ وكان الذين ماتوا بالوباء أربعة وعشرين ألفا
    - ١٠ ـ فكلم الرب موسى قائلا .



۱۱ ـ فينحاس بن العاذار بن هارون الكاهن قد رد سخطى عن بنى إسرائيل بكونه غـار غـيرتى في وسطهم حتى لم أفن بني إسرائيل بغيرتي .

١٠ ـ لذلك قل هأنذا أعطيه ميثاقي ميثاق السلام .

١٦ فيكون له ولنسله من بعده ميثاق كهنوت أبدى لأجل أنه غار لله وكفر عن بنيى
 اسرائيل .

١٤ وكان اسم الرجل الإسرائيلي المقتول الذي قتل مع المديانية زمرى بن سالو رئيس بيت أب من الشمعونيين

١٥ ـ واسم المرأة المديانية المقتولة كزبي بنت صور . هو رئيس قبائل بيت أب فـي مديان .

١٦ ـ ثم كلم الرب موسى قائلا .

١٧ ـ ضايقوا المديانيين واضربوهم .

۱۸ ـ لأنهم ضايقوكم بمكائدهم التى كادوكم بها فى أمر فغور وأمركزبى
 أختهم بنت رئيس لمديان التى قتلت يوم الوباء بسبب فغور .

يبدو النص غريبا لأن قسميه غبر مكتملين، فالقسم الأول الذى ينتمي لليهوى الإلوهيمى يصف كيف انجذب بنو إسرائيل إلى بنات مؤاب وإلى آلهتهم وموسى يوصى بقطع رأس المخطئين. ثم تنقطع القصة ولا نسمع شيئا عن التنفيذ. ثم تظهر لغة المصدر الكهنوتي العروفة "هذرون، خيمة الإجتماع" وتتحول النساء المؤابيات إلى مديانيات وينتهي الجزء الثاني من القصة بتوقف الوباء حتى هذه المرحلة.

ووفقا للمصدر الكهنوتي فإن هارون يموت قبل ذلك بقلبل ( وهذا هو سبب بكاء بنى اسرائيل في خيمة الإجتماع) ((()) ويتحول حفيده فينحاس إلى بطل حيث يدخل اسرائيلي وامرأة مديانية إلى خيمة الأجتماع "أمام موسى" لكن موسى لا يرد!! لكن فينحاس يدخل ورائهما داخل الخيمة ويجدهما ملتصقين ببعضهما حتى أنه يمكن قتلهما برمح واحد ، ويدخل الرمح في بأطن السيدة ، والسبب في قتلهما بدون محاكمة لأن الاعدام هو جزاء كل من يدخل المكن وهو ليس من الكهنة وتكون



مكافأة بنحاس الأبدية ميثاق الكهانة الأبدية فهذه القصة تعطى الكهانية إلى بني هارون إلى الأبد.

من الصعب تحديد إلى أى درجة تقلل القصة من قدر موسى الذى لايفعل شيئا وكل ما يمكن قوله إن المؤلف الكاهن يذكر أن تدنيس المكان المقدس يحدث أمام عينى موسى وفينحاس هو الرجل الذى يرد على ذلك، ومن الضرورى أيضا أن نشير ألى أن المؤلف حاول تغيير هوية المرأة المؤابية إلى مديانية . فقد ذكرنا أن زوجة موسى كانت مديانية .

# إضافة وحذف

نحن نعرف المصدر الكهنوتي ليس فقط من الطريقة التي يحكى بها القصص القديمة من جديد لكن أيضا مما يضيف فيها أو يحذف منها فعلى سبيل المثال نجده يحذف من قصص التكويس؛ إلى أقصى درجة، فالقصص التي تحتيل صفحات أو إصحاحات كاملة في النص اليهوى - الإلوهيمي نجدها بعض فقرات معدودة لدى الكهنوتي فقصة يوسف على سبيل المثال في الصدر اليهوى - الإلوهيمي تشغل عشرة إصحاحات كاملة لكنها وردت في الصدر الكهنوتي في فقرات معدودة ("")، وتفسير ذلك يرجع إلي أن مؤلف ومحرر المصدر الكهنوتي يحذف من النص الملائكة والأحلام والحيوانات الناطقة التي تظهر في النص اليهوى - الالوهيمي وكذلك لايوجد في المصدر الكهنوتي آدم وحواء والجنة الناطقة في جنة عدن وكذلك قصة الملائكة التي تزور سدوم وعمورا قبل أن يدمرهما الرب كما لايذكر الصراع بين ( يعقوب والرب وجها لوجه) في "فنبئيل" كما أن الرب لا يكون فوق الصخرة في مريبة عندما يضربها موسي ليخرج منها الماءكما يحرص المصدر الكهنوتي على وصف تقديم القرابين قبل تقديس هارون للكهانة لذلك يحذف نهائيا قصة ذبح ( إسحاق) المشهورة التي تحدث قبل هارون بنحو ٤٠٠ عام .

بعد فصل قصص المصدر الكهنوتي في سفر التكوين لنقرأها من جديد، نشعر أن المؤلف الذي أمامنا كانت له نوايا محددة جدا وترجع هذه النوايا إلى عصر هارون، فلا يبدى المؤلف أي اهتمام بالشخصيات الثانوية في سفر التكوين ولا بالبناء الأدبى للنص الذي يرتكز على التلاعب بالكلمات وعلى التشبيهات الساخرة الموضوعة بإحكام، ونجد أن المصدر الكهنوتي في سفر التكوين كان يختصر في القصص من أجل الوصول سريعا إلى صحراء سيناء.

وباستثناء أعمال التغيير والحذف التى قام بها المصدر الكهنوتي في القصيص نجد أن هناك بعض الإضافات التي تخبرنا شيئا عنه وأبرز هذه الإضافات التأكيد الشديد على القانون وهذا الأمر يغطى ويؤثر على باقى أسفار الخروج العدد اللاويين. ونجد



أحيانا المصدر الكهنوتى يضيف شخصية وأحيانا يضيف قصة كاملة لا يوجد لها مقابل في اليهوي - الإلوهيمي، ومن هذه الإضافات قصة وفاة أبناء هارون ناداف وافيهو فهذه القصة كهنوتية والهدف منها هو أن تقديم القرابين يجب أن يتم طبقا للوصايا الآلهيه فقط وليس مسموحا لأى شخص أن يجرى طقوسا غير موجودة في شريعة الكهنة .

ومثال على الشخصيات التى يضيفها المصدر الكهنوتى فى قصة الجواسيس والتى ذكرت فى اليهوى - الإلوهيمى، وفي هذه الروايية يرسيل موسى مجموعة من الجواسيس من أجل تفقد الأرض الوعودة ثم يعودون ويتحدث الجميع عن الأرض بشر باستثناء واحد فقط هو كالب بن يفونا الذى يشجع الشعب (٢٠٠ لكن الشعب يسمعون للجواسيس الآخريين ويبدأ التمرد حينئذ يرد الرب ويعاقب كل الشعب ويحكم عليه بالتيه فى الصحراء لمدة أربعين سنة حتى يأتى جيل جديد يرث هذه الأرض والوحيد الذى ينجو من العقاب هو كالب الجاسوس المخلص (٢٠٠ ويطول عمره ويصل إلى الأرض .في رواية المصدر الكهنوتي نجد أن هناك جاسوسين مخلصين يشجعان الشعب وهما كالب ويشوع (٢٠٠ . لماذا اضاف يشوع ؟ إن هذا هو حل مؤلف المصدر الكهنوتي لمثلة حساسة . فهو يعرف أن يشوع من المنتظر أن يرث موسى في زعامة الشعب وهذا الأمر ثابت في التراث ولا يستطيع تغييره.

لاذا فاز يشوع ؟ وما هو الشئ الذى جعله الوحيد مع كالب الذى يصل إلى الأرض الموعودة؟ يرى المصدر اليهوى -الإلوهيمي أن يشوع هو الوحيد الذى لم يساهم في عمل العجل الذهبي فقد كان على الجبل ينتظر موسى ، لكن المصدر الكهنوتي لا يستطيع أن يقدم قصة العجل الذهبي الذي صنعه هارون، كما أن يشوع في المصدر الكهنوتي اليهوى - الوهيمي مخلص وقف على حراسة المسكن "، ويصعب على المصدر الكهنوتي أن يحكى ذلك لأنه في المصدر الكهنوتي هناك كاهن واحد فقط يستطيع ان يدخل المسكن، لذلك كان يجب أن يموت يشوع وذلك لدخوله المسكن لذا كان عليه إ يجاد وسيلة أخرى كي يحكى عن مكانة يشوع الكبيرة فبإضافة اسمه إلى قصة الجواسيس تم حل هذه المشكلة!! .

أشرت من قبل إلى قصة أخرى للمصدر الكهنوتى لا يوجد لها مقابل في الصدر اليهوى وهي قصة الحرم الإبراهيمي  $(^{\vee})$ . وفي هذه القصة تفصيل للحوار الطويل بين إبراهيم وعفرون الحيثى حول شراء قبر للعائلة، فلماذا يسعى المصدر الكهنوتى وهو المصدر الذى حذف الكثير من القصص المهمة الموجودة في المصدر اليهوى الإلوهيمي إلى إعطاء تقرير مطول عن شراء هذه المغارة ؟ السبب هو أن المغارة الأرض التي يشتريهما ابراهيم موجودتان في الخليل التي كانت مدينة كهنة أبناء هارون  $(^{\vee})$ ! إن أهم نقطة في كل ما ذكر سابقا هي العلاقة بين المصدر الكهنوتي وبين أحداث عصره، فكل قصة في العهد القديم تعكس إهتمام مؤلفها . وعندما ننجح في



تحديد الموضوع الذى اهتم به المؤلف فإن ذلك يضعنا على طريق معرفة مؤلف هذا الجزء من العهد القديم وعندما نجمع هذه الأجزاء ونرى إرتباطها ببعضها وندرسها فإننا نقترب من الحل الكامل حول تحديد هوية المؤلف والآن فإننا لدينا الشواهد الكافية من الصدر الكهنوتي من أجل تحديد مؤلفه.

# هوامش الفصل الحادي عشر

- ۱- الخروج ۲:۱، ۷:٤۱، ۱۲:۸، ۱۲۰۱، العدد ۱۱:۲۱، ۲۳، ۱۱:۱۶
- ٢- الخروج ٦:٦١، ٧:٨، ٩:٨، ١:١٠ اللاويين ١١:١، ١١:١، ٢١:١، ١٥٠١
  - ١- الخروج ١٦:١٧ ، ٩،٢٣، ١٣:١٠،
  - ٤- الخروج ١٠٠٧- ١٢، ١٩٠٧ ١٨٠١ ١٣-١٣
    - ٥- الخروج ١٤:٤
    - ٦- الخروج ٧:٧
    - ٧- الخروج ٢٠:٦-٢٥
    - ٨- الخروج ١٣:٤٠، ٢٩-٣٢
      - ٩- الخروج ١:٧
      - ١٠- التكوين ٤:٢ب
        - ۱۰- ا**لتكوي**ن ۱:۱
      - ۱۲- اللاوييين ۲:۱۰
- ۱۳- أسماء دانان وابيرام كان يجب أن تذكر والمحرر مـزج فـى القصتـين. وتطرق الفقرة الى مسكن واحـد فقـط وليس لثلاثـة ويُذكـر داثـان وابيرام مرة ثانية بدون قورح فـى الفقرة ۲۷.
- ١٤ تفسير كلمة شؤلا في العهد القديم ليس تدفق أو اندفاع. ينسبه البعض إلى واقع الميتن ويعتقد البعض أن معناه القبر.
  - 10- الخروج ١٦-١٨
  - ٧-٦:٣٤ ١٦
- 1۷- درس كروس هذه النماذج حول ما يتعلق بالخلافات بين عائلات الكهنة وذلك في مقال

" in canaanite myth and

hebrew epic."

- ٨١- العدد ٢٤-٢٣٠-٢٤
- ١٩- الخروج ٢٥-٢٩-٣٥
- ٢٠- الخروج ١٦:٢٤-١٨أ
  - 79: ٢٠ العدد ٢٩:٢٠
- ٢٢- انظر ملحق تحديد مؤلف العهد القديم في النهاية.



من كتب التوراه ۲۲- العدد ۲۲:۰۳ ۲۲- العدد ۲۲:۲۰ ۲۲- الخروج ۱۲:۲۳ ۲۲- التكوين ۲۲ ۸۲- يشوع ۲۲:۲۱

# الفصل الثاني عشر في بلاط اللك حزقيا

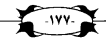
## اقتباسات من المصدر اليهوى ـ الالوهيمي

نحن نعرف الآن أن مجموعة تشريعات الكهنة وقصصهم قد وضعت وكتبت كبديل للمصدر اليهوى - الإلوهيمى وقد حطت قصص المصدرين اليهوى - الإلوهيمى من قدر هارون الأب الروحى للمؤلف الكهنوتى ولم تتناول الحاجة إلى قانون وتشريعات على نحو كاف ،كما لم تعط أهمية كافية للكهانه واحتوت على عناصر رفضها المؤلف الكهنوتى مثل الملائكة والأحلام والحيوانات الناطقة. باختصار لم يكن المؤلف الكهنوتى راضيا عن اليهوى - الإلوهيمى

هل كان من المنتظر أن يشعر كل كاهن بمشاعر مشابهه حول هذه القصص؟ أحب مؤلف مدرسة المصدر التثنوى ، والذى كان كاهنا ، القصص القديمة للمصدرين اليهوى ـ الإلوهيمى حيث اقتبس منها دون تردد ، فالإصحاحات التى يبدأ بها سفر التثنية مليئة بالإشارات إلى قصص المصدرين اليهوى ـ والالوهيمى ـ إن سفر التثنية هو سفر وداع موسى ، كما أن المؤلف يتطرق إلى كثير من أحداث حياته على مدى الأربعين عاما من قيادته لبنى إسرائيل فى الصحراء وكل الذكريات التى يعرضها ، باستثناء واحدة ، تتطرق إلى أحداث قصص المصدرين اليهوى ـ الالوهيمى ويذكر نهان وابيرام ، فى تطرقه للتمرد فى الصحراء فى اليهوى ـ الإلوهيمى لكنه لا يذكر قورح من المصدر الكهنوتى (١) وعندما يتعرض لقصة الجواسيس يذكر كالب بأنه جاسوس مرتبط بأرض فلسطين يتعرض لقصة الجواسيس يذكر كالب بأنه جاسوس مرتبط بأرض فلسطين اليجل الذهبى وعمل مريم أخت هارون وهما قصتان فى المصدر اليهوى ـ الالوهيمى (١)

بذكر سفر التثية هذه الأحداث كما لو كانت قصصا معروفة جيدا فمثلا حول تعاليم كيفية التصرف في حالة الجذام يتوقف ويقول" اذكر ما صنع البرب الهك بمريم في الطريق عند خروجها من مصر" (١٠).

لقد وضع المؤلف في حسبانه معرفة القارئ قصة مريم، ووجود إشارة من هذا النوع في سفر التثنية يعنى أن قصص المصدر اليهوى ـ الالوهيمي كانت معروفة حيدا في تلك الأيام، وبالتأكيد كانت هناك مصطلحات أمام محرر المصدر التثنوى في وثيقة، أي أن مؤلف مدرسة التثنية عندما شرع في الكتابة كانت لديمه نسخ من قصص المصدر اليهوى ـ الالوهيمي .



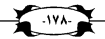
من المكن معرفة الكثير عن الشخص عندما نعرف من يختار كى يقتبس منه ومؤلف مدرسة التثنية ، الذى أري أنه إرميا، أعتبر الصدر اليهوى ـ الالوهيمى مصدرا موثوقا فيه كى يقتبس منه لكنه رفض الإقتباس من المصدر الكهنوتي . لماذا ؟

هل لأنه لم يعرف الصدر الكهنوتى ؟ أو ربما لأن قصص الصدر الكهنوتى لم تكتب فى عصره ؟ أو يحتمل أن الصدر التثنوى لم ينظر اليها لأسباب مختلفة .؟ إن إجابتى عن كل هذه التساؤلات ، لا . بل إنه عرف المصدر الكهنوتى جيدا .

# اقتباسات من المصدر الكهنوتي

من المؤكد انه تم تدوين المصدر الكهنوتي في عصر مؤلف مدرسة التثنية الذي كان علي دراية به. قد ذكرت سلفا أن جميع قصص سفر التثنية المرتبطة بموسى تعتمد على المصدر اليهوى - الإلوهيمي والقصة الوحيدة الشاذة وهي التي جاءت من المصدر الكهنوتي هي قصة الجواسيس . وكان يجب على مؤلف هذا الجزء من سفر التثنية ، التثنية ، أن يعرف المصدر الكهنوتي لأنه يقتبس قصة الجواسيس من المصدر الكهنوتي كلمة بكلمة، في رواية المصدر الكهنوتي يعود الجواسيس ويصفون الأرض الكهنوتي الشعب ويقول إنه من الأفضل له العودة إلى مصر ويذكرون في شكواهم من الأرض الموعودة "وأطفالنا غنيمة "(٥)، ويكون رد يهوا على المتذمرين، كعادته ، العقاب من جنس العمل وهو أن يموت كل جيل الخارجين من مصر في الصحراء لكن " وأما أطفالكم الذين قلتم يكونون غنيمة فإني سأدخلهم فيعرفون الأرض التي احتقرتموها"(١)

فى قصة الجواسيس - كما فى ذكريات موسى فى سفر التثنية - يقتبس موسى هذه الكلمات بالضبط ويقول إن جيل الصحراء لن يرى الأرض الوعودة لكن" وأما أطفالكم الذين قلتم يكونون غنيمة وبنوكم الذين لم يعرفوا اليوم الخير والشر فهم يدخلون إلى هناك ولهم أعطيها وهم يملكونها" (٢) إن النص متشابه جدا إلى درجة أننا لانستطيع أن نقول أن هناك مصادفة وذلك يعنى أن مؤلف التثنية عرف المصدر الكهنوتى. وإن كان إرميا حقا (أو باروخ الكاتب) هو مؤلف مدرسة التثنية فلا يجب أن يفاحئنا ذلك. فلقد قابلتنا بعض الإقتباسات من داخل المصدر الكهنوتى من سفر أرميا نفسه (١) فارميا يستخدم تعبيرات المصدر الكهنوتى ويغير لغة المصدر الكهنوتى فى قصص الخلق ويتنكر لفكرة أن الرب أكد على موضوع القرابين فى اليوم الذى خرج فيه العبرانيون من مصر. كما عرف إرميا تشريعات الكهنة وقصصهم وهو لم يوافقهم لكنه عرفهم. ويمكن ملاحظة إلى أى مدى كان معاديا لهم فيقول إرميا لبنى اسرائيل" كيف تقولون نحن حكماء وشريعة الرب معنا حقا إنه المكتبة الكاذب" (١٩)



قلم الكتبة الكاذب!! يستخدم إرميا لغة أصعب من اللغة التي استخدمها نقاد العهد القديم لنفس الفترة فيقول إرميا إن الشريعة التي بنمسك بها الشعب جاءت من قلم كاذب، أي شريعة هذه ؟ ذكر معظم الباحثين أن المقصود سفر التثنية، واعتقدوا ذلك لأنهم وافقوا على افتراض فلهاوزن بأن المحدر الكهنوتي لم يكن موجودا و معنى ذلك أن إرميا هاجم سفر كتبه بأسلوبه هو ربمعني آخر فإن إرميا هاجم على ما يبدو الكتاب الذي كتبه هو أو كاتبه. وهذ من المحتمل إذا كان المصدر الكهنوتي غير موجود حتى ذلك الحين لكنه كان موجودا . ليس من الغريب أن نرى المهنوتي غير موجود حتى ذلك الحين لكنه كان موجودا . ليس من الغريب أن نرى الموقت موسى بطل المصدر التثنوي، كما أن تشريعات الكهنوتي تهاجم طوال وأبنائه من أسرة الكهنة. وفي سفر التثنية نرى ما نتوة عه : إشارة إلى أن مؤلف السفر كان يعرف التثنوي الكنه لم يشر إلى أنه يقبل المصدر الكهنوتي كمصدر موثوق فيه للتشريع أو للتاريخ .

استنتاج: إن قصص المصدر الكهنوتي ومجموعة الشرائع التي في داخله كانت معروفة في يهوذا في عصر إرميا والتثنوي ١ أي قبل الماد .

# في بلاط الملك حرقيا

ظهر الصدر الكهنوتي بعد عام ٧٢٢ قبل الميلاد وقبل ١٠٩ قبل الميلاد. هل من المكن تحديد تاريخ أكثر دقة ؟ وهل نستطيع تحديد في عصر أي ملك كان ؟ نعم ، تشير الشواهد إلى والد جد يوشيا ، الملك حزقيا ، فالصدر الكهنوتي يؤكد على مركزية العبادة : مركز واحد ومذبح واحد ومسائن واحد ومكان واحد لتقديم القرابين. فمن الملك الذي بدأ بالمركزية ؟ إنه الملك حرقيا، فسفرى الملوك وأخبار الأيام يشهدان على أنه لم تكن هناك مركزية حقيقية قبله.

إن المصدر الكهنوتي هو من إنتاج كهنة هارون وهم الكهنة أصحاب السلطة على المذبح المركزي، وليس موسى بطلهم ولا قورح ولا أي لاويين آخرين، لكن نسل هارون فقط هم الذين يستطيعون العمل في القدس وبقية اللاويين في نظرهم كهنة ثانويون. كما يحرص المصدر الكهنوتيءن مصادر العهد القديم الأخرى على اعتبار الكهنة مجموعة منفصلة عن اللاويين. والمصدر التثنوي يتحدث بشكل عام عن الكهنة ويقصد " الكهنة اللاويين" (۱۰۰)، لكن المصدر الكهنوتي يتحدث دائما وأبدا عن مجموعتين منفصلتين، الكهنة اللاويين فمن كان الملك الذي وضع تقسيما بين الكهنة واللاويين ؟ إنه الملك حزقيا ويخبرنا سفر أخبار الأيام بذلك بشكل واضح فيقول: " واقام حزقيا فرق الكهنة واللاويين حسب أقسامهم كل واحد حسب خدمته" (۱۰۰)

كان هناك معارضون لكهنة هارون الذين كتبوا المصدر الكهنوتى : اللاويون الذين اعتبروا موسى أباهم الروحى وليس هارون وذكرنا سابقا الرمز البارز جدا على قوة موسى والذى ظهر فى يهوذا وهو الثعبان النحاسي، ففى رواية المصدر الإلوهيمي موسى هو الذى قام بصنعه (۱) وكان فى قدرة هذا الثعبان أن ينقذ الناس الذين للغتهم الثعابين من الموت. فمن الملك المذى حطم ذلك الثعبان النحاس ؟ الملك حزقيا (۱). كان الملك حزقيا هو أفضل شئ حدث لكهنة بيت هارون فحتى عصر حزقيا كان الملك سليمان هو أهم ملك عندهم بين الملوك فسليمان طرد إبياثار كاهن شيلو من القدس وأعطى السلطة على الهيكل إلى صادوق الكاهن الأكبر وهو من بيت هارون وقد سار حزقيا على نهج سليمان .

هناك حقيقة هامة وهى أن سليمان قد بنى إلى جانب الذبح فى الهيكل عدة مذابح أخرى فى القدس وأنه على الرغم من اهتمام حزقيا الكبير بتركيز العبادة فقد ترك المذابح التي بناها سليمان ولم يمسها بسوء، فماذا حدث لهذه المذابح ؟ بقيت حتى دمرها يوشيا (\*) كان يوشيا هو أحب ملك لكهنة شيلو فقد حطم مذابح سليمان. وحزقيا المحبوب لدى كهنة بيت هارون حطم الثعبان النحاسي. إن العلاقة بين الملكين الكبيرين وبين وثائق الكهنة؛ المصدر التثنوى والمصدر الكهنوتي مثيرة، فقد أسس هذان الملكان مركزية العبادة وظهر في عصرهما العملان الذين عبرا عن هذه المركزية. إن تشريعات قوانين المصدر الكهنوتي تعكس مصالح وطرق عمل وسياسة وروح عصر حزقيا لأن المصدر التثنوي يعكس روح يوشيا.

# علاقة أخبار الأيام

هناك سفران في العهد القديم يعرضان القصة التاريخية لبني إسرائيل في الأرض المقدسة ، السفر الأول هو تاريخ مدرسة سفر التثنية والسفر الثاني هو تاريخ أسفار أخبار الأيام الأول والثاني وينحصر سفر التثنية في دوائر كهنة شيلو وتاريخ أخبار الأيام ينحصر أيضا في دوائر الكهنة لكن كهنة بيت هارون فهذا السفر يميز أيضا مثل المصدر الكهنوتي بين الكهنة واللاويين (۵). ومثل المصدر الكهنوتي يعترف أخبار الأيام بنسل هارون بوصفهم الكهنة الشرعيين كما يهتم السفر بوظائف الكهنة والأماكن والأغراض المقدسة والقرابين والعبادة .

لا نعرف بالضبط ما هى العلاقة بين أسفار أخبار الأيام وبين المصدر الكهنوتى لكننا نفرض بالتأكيد، وجود علاقة وطيدة لا يمكن فصلها، يعتبر سفر أخبار الأيام حرقيا بطلا لهم ، بالطبع هناك وصف للإصلاحات الدينية للملك في سفر أخبار الأيام كما هو موجود في مدرسة التثنية، لكن أخبار الأيام الثاني يضيف ثمانين فقرة تصف الأعمال الكبرى التي لا تظهر في رواية سفر الملوك (٢١) وهذه الإضافات بها مذبح مثل " هكذا حرقيا في كل بهوذا وعمل ما هو صالح ومستقيم وحق أمام الحرب



# وكل عمل ابتداً به فى خدمة بيت الله وفى الشريعة والوصية ليطلب الهـه انمـا عمـل بكل قلبه وافلح"(``` .

لا يتفق التاريخ الموجود في أخبار الأيام مع تاريخ سفر التثنية حول مسألة أعظم ملك، وبالطبع يفوز يوشيا لكن هناك إثنين بارزين في أهميتهما وهما سليمان وحزقيا وهما اللكان اللذين عملا أكثر من الجميع من أجل أبناء هارون. هناك اصحاح كامل في سفر التثنية حول أخطاء سليمان ويلقى عليه باللوم في تقسيم الملكة (١) ويحذف أخبار الأيام هذه القصة ويحكى التاريخ التثنوي كيڤ يمسح النبي الأكبر أشعيا الملك حزقيا ويقول أشعيا لحزقيا أنه من أجل أعماله سوف يتحول أبناؤه إلى خصمين في هيكل الملك في بابل (١) ويحذف أخبار الأيام هذه القصة ويبقى على فقرة واحدة تشير إلى ذلك دونما أي نقد وذكر فيها أن الحرب اختبر حزقيا (١٠) وباختصار فإن أخبار الأيام يحذف الأجزاء التاريخية التي تذكر سليمان وحزقيا بشكل سلبي

تعكس أسفار أخبار الأيام اللغة التى استخدمها المصدر الكهنوتى ورغبات نفس الدوائر التى يمثلها المصدر الكهنوتى وفى مركزها مدح لحزقيا واعتباره أعظم ملك على مر هذه السنوات التى كتب فيها المصدر الكهنوتى. لقد كان لكهنة أبناء هارون علاقة خاصة بحزقيا وأخبار الأيام.

إن فكرة تمتع كهنة أبناء هارون بالأفضلية في بلاط اللك تناسب النص الكهنوتي حيث يذكر النص الكهنوتي أن زوجة هارون كانت أخت نحشون بن عميناداف (أأ) وكان نحشون أمير سبط يهوذا ومن آباء الملك داود (أأ) وهكذا يبشر مؤلف المصدر الكهنوتي قرائمه بأن هناك علاقة نسب بين الأسرة المالكة وبين أسرة الكهنة.

# أيام حزقيا

يجب أن أعترف أن الشواهد التى عرضتها حتى الآن لا تشكل برهانا قاطعا بـأن الصدر الكهنوتي قد تم تدوينه في عصر اللك حزقيا ، مع هذا فمن المكن أن نشير إلى



أن هذه هي الفترة والبيئة المناسبة للبحث فيها ، فقد حكم حزقبا قريبا من سقوط مملكة إسرائيل وكان هذا في الوقت الذي تدفق فيه السكان الجدد إلى القدس وأوجد اللاويون من الشمال حضورا جديدا لهم في المدينة ووصل الصدر الالوهيمي واختلط بالمصدر اليهوى وصارا نصا واحدا، لذلك كان أمام الكهنة أبناء هارون في القدس أكبر تحد منذ عصر سليمان. وكما ذكرنا فقد ناصر اللك حزقيا أبناء هارون وأعطاهم مكانة كبيرة في مملكته ودمر رمز النحاس وأماكن العبادة خارج الهيكل في القدس .

إن فترة حكم حزقيا مناسبة لسلسلة الشواهد اللغوية والتاريخية الموجودة لدينا فقد كتب المصدر الكهنوتي بعد سقوط مملكة إسرائيل لكن فبل أرميا وحزقيال وخراب يهوذا . من المعروف أن في فترة حكم حزقيا ازدهر الأدب في يهوذا كما كتب في هذا العصر أجزاء كبيرة من أسفار أشعيا وميخا وهوشع والأمثال ، والمؤلف التاريخي من سليمان حتى حزقيا والذي أصبح مع الأيام جزء من أسفار الملوك وأخبار الأيام، من المحتمل أن أهم شئ هو حقيقة أنه في هذا العصر تم العمل من أجل مركزية العبادة .

تختلف أسفار الملوك وأخبار الأيام في رؤيتهم وتقدير هم للملوك لكنهم يتفقون حول الحقيقة التالية: إن حزقيا تزعم عمليه مركزية العبادة والغي أماكن العبادة ؟ لم خارج القدس. على أى شئ استند حزقيا في تبريره لتحطيم اماكن العبادة ؟ لم يستطع سفر التثنية أن يقدم تبريرا لذلك لأنه لم يفعل ذلك علنا حتى عصر يوشيا، ولم يكن اليهوي-الإلوهيمي ليستخدم لهذا الهدف إذ لا توجد فيه هذه الصيغة التي تشير بجلاء لمركزية العبادة، وكان المصدر الكهنوتي هو الأنسب حيث ورد فيه مرارا وتكرارا أن المسكن هو المكان الوحيد لتقديم القرابين، ومن الصعب تصور دعم مثالي أكثر من هذا لإصلاحات حزقيا وتبريرها.

## المؤلث

إن تحديد هوية مؤلف المصدر الكهنوتى مثل تحديد هوية مؤلف المصدر اليهوى الإلوهيمى بلا اسم لكننا لدينا معلومات هامة، فبمساعدة بعض الإشارات من اللغة والهندسة المعمارية والاكتشافات الأثرية والأدب الخارجي والعهد القديم نفسه استطعنا أن ننسب مؤلف المصدر الكهنوتى إلى مجموعة محددة وتركيزها في مكان وزمان محددين، تعكس قصصه ومعظم شرائعه اهتمام جماعة معينة بالوضوعات السياسية والدينية والاجتماعية في نفس الفترة، كان مؤلف المصدر الكهنوتي كاهنا من بني هارون أو متحدث عنه، حارب من أجل رؤيتهم الدينية ودعم مكانتهم من خلال القصص المناسبة والشرائع المصاحبة. هل كان شخصا أو عدة أشخاص ؟ يبدو أن قصص المصدر الكهنوتي قد كتبها شخص واحد، فهي موحدة ومترابطة حول أن قصص المصدر الكهنوتي قد كتبها شخص واحد، فهي موحدة ومترابطة حول



مجموعة أفكار ومصالح ولغاتها مترابطة في المؤلف كله ولها علاقة خاصة بقصص المصدر اليهوى ـ الالوهيمي وعندما نفصل المصدر الكهنوتي عن باقي المصادر الأخرى نجد تسلسل قصص مستمر بدون توقف تقريبا . مع هذا يحتمل أن مصادر شرائع المصدر الكهنوتي تنقسم بين عدد من مجموعات الشرائع ، فمثلا السفر المقدس الذي ذكر سابقا كان ربما في الأصل وثيقة منفردة لأبناء هارون وأضاف هذا المؤلف تشريعات من عصره وجمع المادة القانونية لجموعة التشريعات الكاملة ودمج التشريعات في القصص التي عرضها وبذلك أعطى معنى وصلاحية تاريخية لعمله ولم يسأل أحد من أين أتت هذه التشريعات . لقد كان النص واضحا : جاءت من الرب بواسطة موسى وهارون.

يبدو الدمج بين القصص والتشريعات تحت عنوان مشترك ظاهرة غريبة واعتقد أن سبب ذلك هو الميل إلى تصنيف الأشياء وعلينا أن نذكر أن الميل إلى التصنيف النتظم ورثناه من اليونانيين لكن المصدر الكهنوتي ( وباقي المصادر الأخرى) قد دونت قبل مئات السنين من مولد الفلاسفة اليونانيين العظماء، فمن المكن أن يوجد الأدب والشعر والتشريع والنبوءة والفلسفة في العهد القديم دون أن يزعج ذلك أحد. ونحن نتجادل في عصرنا حول كون العهد القديم عملا أدبيا أو تاريخيا أعتقد أن بني إسرائيل ومؤلف المصدر الكهنوتي اعتبروا ذلك سؤالا ليس له مبرر . فلا توجد كلمات مثل تاريخ أو أدب في عبرية العهد القديم فقد كانوا يرونه كتابا.

هل كان الصدر الكهنوتي نظاما قديما لقصص انتقلت شفهية من جيل إلى حيل حتى جاء المؤلف وجمعها سويا ؟ يعتقد بعض الباحثين أن معظم العهد القديم كان في أصله مؤلفا شفهيا. وفي حالة المصدر الكهنوتي لا أجد أي دليل على ذلك. في الحقيقة إن كان المصدر الكهنوتي قد كتب كبديل لليهوي - الإلوهيمي حينئذ فلا مجال لأي مؤلف شفهي، فالمصدر الكهنوتي ظهر بعد قليل من اليهوي - الإلوهيمي ولا توجد بينهما فجوة لأحيال عديدة كي تتطور فيها رواية شفهية والعكس صحيح فالمصدر الكهنوتي تم صياغته بحرص وبنيته مرسومة مرحلة بعد أخرى ،فالكاتب كتبه بعد أن كان اليهوى الالوهيمي أمامه علي المنضدة أو أنه عرفه شفهيا، فالتشابه في القصص كبير جدا والاختلاف مخطط جدا.

نقول عادة من الناحية الأدبية أن المصدر الكهنوتي أقل مقارضة بالمصدر اليهوى - الالوهيمي. صحيح أن مؤلف المصدر الكهنوتي يقلل من التلاعب بالألفاظ والسخرية الأدبية ويحتمل أنه كانت هناك صعوبات واجهها قارئ العالم القديم مع هذا لكن لا يجب علينا التقليل من قدرة المؤلف الفنية.

إن ظهور موسى في المصدر الكهنوتي كشخصية غير كاملة في مقابل المصدر اليهوى ـ الإلوهيمي الذي منحه صورة ثرية جدا من الناحية النفسية فلا يمكن تجاهل



المكانة الخاصة لموسى كأبرز زعيم ديني في إسرائيل لكن المصدر الكهنوتي يحاول التقليل من حجمه، وربما كان الكهنوتي يهدف لذلك لكن النتيجة كانت شخصية أكثر تعقيدا وأكثر أهمية وإنسانية، فوصف موسى الذي يضرب الصخرة لإخراج الماء يعرضه للفشل وموسى الذي يظهر في قناع يجعل منه شخصية غامضة

إلى جانب ذلك كله من يمكنه تحديد أن قصة الخلق فى الصدر الكهنوتى فى الإصحاح الأول فى العهد القديم ليست جيدة من الناحية الفنية مثل أى قصة أخرى فى الصدر اليهوى ـ الإلوهيمى.

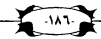
فى استعرضنا للمصدر الكهنوتي نجد أن مؤلفه قد وضعه بديلا لليهوى ـ الإلوهيمي ثم جاء شخص آخر ومرجهم .

# هوامش الفصل الثاني عشر:

- ١- التثنية ١٠١٦
- ٢- التثنية ٢٦:١ ، لاحظ فقرتين بعد ذلك يتطرقان الى يشوع، أنظر اللحوظة ٧.
  - ٦- التثنية ١٦:٩ ١٢٤، ١٦:٩
    - التثنية ٩:٢٤
      - ٥- العدد ٢:١٤
      - ٦- العدد ١٤:١٤
- ٧- التثنية ١٩٠١، اعتقد الباحثون الأولون أمثال (درايفر، كاربنتر، وهرفورد باترسبي) أن فقرات سفر العدد التي تحتوى على تعبير "واما اطفالكم الذين قلتم يكونوا غنيمة" هي للمصدر اليهوى الآلوهيمي. لكن نسب هذه الفقرات الى اليهوى الآلوهيمي يؤدى الى كسر مفهوم اليهوى الالوهيمي وكذلك المصدر الكهنوتي في سفر العدد. وقد حدد باحثون متأخر ون (مارتن نوت، حرقيال قويفمان وأنا) هذه الفقرات بالمصدر التثنوى. والمهتمون بتفاصيل أكثر حول هذه المسالة يرجعون الى و6-68. THE EXILE AND BIBLICAL NARRATIVE PP. 68-69 للتثنية ١٠٦١ يحدد بشكل واضح انه ليس هناك عقاب يقع على كالب. وفي فقرتين متأخرتين (٣٨:٣) ذكر أن يشوع سيكون وريث موسى. وهذه الفقرة مرتبطة بـ(وأما أطفالكم الذين قلتم يكونون غنيمة) المرتبطة بالتثنوى ١٠٦٠ لذلك كان على الحرر أن يسوى التناقض بين المصادر. على أية حال فإن هذا برهان آخر على علم المحرر برواية المصدر الكهنوتي.
  - ٨- أنظر الفصل التاسع
    - ٩- إرمياء ٨:٨
  - ٠١- التثنية ١٤٠٧، ١٨، ١٨،١ ، ٨/٤٢ ، ٢٢،٩



- ١١- أخيار الأيام الثاني ٢:٣١
  - ١٢- العدد ٢١:٤ب-٩
  - ١٣- الملوك الثاني ٤:١٨
  - ١٤- اللوك الثاني ٤:١٨
- ۱۵- أخبار الأيام الأول ۲:۱۳ ، ۱٤:۱۵ ، ۲:۲۳ ، ۱۳:۲۸ ، اخبار الأيام الثاني ۱۰:۱۸ ،۱۱:۱۱ ،۱۱ ماد الأيام الثاني ۱۰:۹:۱۳ ،۱۱ ماد الأيام الثاني ۱۰:۹:۱۳ ،۱۳ ماد الأيام الثاني ۱۰:۹:۱۳ ماد الثاني ۱۰:۹:۱۳ ماد الثاني ۱۰:۹:۱۳ ماد الثاني ۱۰:۹:۱۳ ماد الثاني ۱۳:۱۸ ماد الثاني ۱۰ ماد الثاني ۱۳:۱۸ ماد الثاني ۱۲ ماد الثاني ۱ ماد الثاني ۱۲ ما
  - ١٦- أخبار اليام الثاني ٣٦-٣٠، ٢٧-١٠٣١، ٢٧-١٠٦١
    - ١٧- أخبار اليام الثاني ٢٠:٣١-٢١
      - ١٨- الملوك الأول ١١
      - ١٩- ١٢:٢٠ للوك الثاني ١٢:٢٠-١٩
      - ٢٠- أخبار الأيام الثاني ٣١:٣٢
- ٣- لا ينتقد سفر أخبار الأيام حزقيال على عجرفته لكنه يضيف على الفور أنه
   خضع ولم يأتى غضب الله عليه وعلى أبناء أورشليم. (اخبار الأيام الثاني ٢٥:٣٢٢٦).
  - B.Halpern, "Sacred History And Ideology: Chronicles" Thematic TT
  - Structure-Indications Of An Earlier Source" In Richard Elliot Friedman, ed. The Creation Of Sacred Literature.
    - ٢٣- أخبار الأيام الثاني ٢٦:٣٠
      - ٢٤- الخروج ٢٣:٦
    - ٢٥- العدد ٣٠٢ ، راعوث ٢٠٠٤



# الفصل الثالث عشر انسخرية انكبري

إن الدمج بين المصدر الكهنوتي واليهوى - الإلوهيمي والتثنوى عملية خاصة من نوعها بل وتفوق عملية الدمج بين المصدر اليهوى - الإلوهيمي قبل ذلك بمئات السنين. كان المصدر الكهنوتي يحوي طابعا جدليا وكان ذلك بمثابة إعادة التوراة إلى المصدر اليهوى والمصدر والإلوهيمي، قلل النص المختلط اليهوى - الإلوهيمي من أهمية هارون وقلل المصدر الكهنوتي نفسه من أهمية موسى وظن المصدر اليهوى - الإلوهيمي أن كل لاوى من المكن أن يصبح كاهنا ورأي المصدر الكهنوتي أن نسل هارون هم فقط من يصلح للكهانة . وفي المصدر اليهوى - الالوهيمي توجد ملائكة وحيوانات ناطقة ويقف الإله فيه على صخرة أو يتجول في طرق جنة عدن أما في المصدر الكهنوتي ، فلا نجد أي شيء من هذا القبيل.

أما المصدر التثنوى فقد جاء من دوائر معادية للمصدر الكهنوتي تماما كما عارض الكهنوتي اليهوى - الإلوهيمي حيث تصارعت الطائفتان من الكهنة (نسل موسى ونسل هارون) على الحقوق الخاصة لكل منهما وصلاحيتهما ووضعهما القانوني ثم جاء شخص ما ودمج كل هذه الأعمال في عمل واحد، ومزج شخص ما المصدر اليهوى - الإلوهيمي مع المؤلف الذي تمت كتابته بغرض استبداله ومن قام بذلك العمل لم يضعه كقصص متقابلة لكن قطع وبدل فيه بصورة معقدة وفي النهاية بعد أن دمج كل مجموعة الشرائع وقصص المصدر اليهوى - الالوهيمي والكهنوتي وضع سفر التثنية وخطاب الوداع لوسي ختاما لعمله . لقد مزج المحرر بين المصادر الأربعة المختلفة والمتعارضة أحيانا بمهارة فائقة حتى تم اكتشاف ذلك بعد ألفي عام فقط . لقد كان ذلك هو الشخص الذي كتب التوراة (الأسفار الخمسة التي نقرأها منذ ألفي عام ). فمن كان ذلك الشخص ولماذا فعل ذلك ؟

كان السؤال الأول في هذا الكتاب؛ إذا لم يكن موسى هو الذي كتب أسفار التوراة الخمسة فمن كتبها ؟ أظنه عزرا.

# كاهن من أبناء هارون

إن الشخص الذى مزج المصادر الأربعة وأوجد أسفار التوراة الخمسة يعرف باسم المحرر. ويصعب جدا تحديد شخصية هذا المحرر أكثر من عملية تحديد مؤلف المصادر الأخرى. لقد كان أساس عمل هذا المحرر هو ترتيب النصوص الموجودة وليس كتابتها من تلقاء ذاته. هناك قليل من الشواهد التي تساعد في تحديد هذا المحرر فليست لدينا نصوص كاملة أو مجموعة من التشريعات يمكن أن ندرسها



ونستنتج منها من أين جاء ومن كانوا معاونيه ومن كانوا معارضيه؟ . مع هذا فإننا نعرف شيئا ما عن هذا الشخص .

قبل كل شئ من الواضح أن المحرر ينتمى إلى دوائر كهنة أبناء هـارون وكـان هو نفسه كاهنا أو حليفا لكهنة أبناء هارون وهناك أسباب كثيرة لهذا الاستنتاج :

أولا: إنه بدأ الأجراء المهمة في عمله بقصص وتشريعات الصدر الكهنوتي وليس المصدر اليهوى ـ الالوهيمي والأسفار العروفة لدينا بأسفار التكوين والخروج واللاويين والعدد تبدأ كلها بالنصوص الكهنوتية (١)

تأنيا: استخدم المحرر وثانق كهنوتية كإطار لؤلف هالوثيقة الأولى كانت كتاب الأنساب والمعروفة في العهد القديم بقائمة" الأنساب" وهي تعتبر من الظواهر الغريبة في العهد القديم وتبدأ هكذا: "هذا كتاب مواليد آدم" حيننذ يحصى قائمة نسب الإنسان من آدم وحتى يعقوب وهي القائمة التي تحكى عن من أنجب من، إلى جانب ذكر أعمار الموجودين في القائمة. أوضح فرانك موركروس أن أنساب الإنسان كانت في الأصل وثيقة منفصلة ومن حرر أسفار التوراة قسمها إلى أجزاء ووزعها يطول سفر التكوين (٢٠). وأعطى هذا الترتيب القصص التي كانت في أصلها لؤلفين مختلفين ترتيبا واستمرارا وأخذ المحرر نفس الجزء في الوثيقة التي اشتملت على الأجيال العشرة من آدم وحتى نوح ووضعها بين قصة آدم وقصة نوح ثم أخذ الجزء الذي احتوى على الأجيال العشرة بين نوح وإبراهيم ووضعها بن قصة نوح وتسلسلا تاريخيا (١٠).

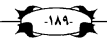
لقد كان كتاب الأنساب وثيقة كهنوتية ويسمى الرب الوهيم وليس يهوا ويذكر أيضا أن الإنسان خلق على صورة الرب (أ). كما يركر سفر الأنساب على تفاصيل مثل الأسماء والتواريخ مثلما يفعل المصدر الكهنوتي في قصصه وشرائعه وكذلك استخدم وثيقة كهنوتية كأساس للخمسة عشر سفرا التالية من العهد القديم - قصص عبودية بني إسرائيل وخروجهم من مصر ووصف ضربات يهوه للمصريين في صيغة كهنوتية. ويمكن أن نقول إن المحرر استخدم لغة رواية المصدر الكهنوتي كي يبلور الوحدة اللغوية للمصادر المختلفة. وتظهر في رواية المصدر الكهنوتي كلمات تتعقب كل واحدة من ضربات المصريين وهي" فاشتد قلب فرعون فلم يسمع لهما كما تكلم الرب" (أ) أدخل المحرر كلمات مشابهه لتلك فرعون فلم يسمع لهما كما تكلم الرب" (أ) أدخل المحرر كلمات مشابهه لتلك التي تتعقب وصف الضربات في قصص اليهوى الالوهيمي (أ) وهكذا يمزج قصص الضربات الخاصة بالمصدر الكهنوتي بقصص المصدر اليهوى الإلوهيمي الخاصة بالمصدر الكهنوتي بقصص الملوب . وفي النهاية استخدم المحرر الوثائق الكهنوتية كبناء مسيطر على مؤلفه .

تَالَتُ : أضاف المحرر النصوص الخاصة به وهذه النصوص الجديدة كانت بلغة مميزة وتحتوى على النقاط التى تدل على أنه أراد الحفاظ على مصالح المصدر الكهنوتى وسوف أتطرق إلى هذه النصوص لاحقا أما الآن فسأكتفى بذكر أن إضافاته كانت مشابهة لنصوص المصدر الكهنوتى حتى اعتقد بعض الباحثين لفترة طويلة أنها جزء لا يتجزأ من المصدر الكهنوتى نفسه .

ابتعد البروفسور كروس في استنتاجه أن الصدر الكهنوتى والمحرر كانا فى الحقيقة نفس المصدر وزعم أنه فى السياق القصصي للمصدر الكهنوتى ظهرت فجوات كبيرة جدا . ونظرا لأن المصدر الكهنوتى ليس له بناء يمثل وحدة كاملة وأنه يعتمد على وثائق كهنوتية فيبدو أنه لم يكن منفصلا أبدا واستنتج كروس أن شخصا واحدا قد كتب أجزاء المصدر الكهنوتى فى أسفار التوراة حول المصدريين اليهوى ـ والالوهيمى ووضع ذلك الشخص الإطار الذى جمع كل هذه القصص معا وكانت عملية التاليف والتحرير فى رأى كروس عملية واحدة .

لقد اختلفت مع أستاذي في هذه النقطة فكما أشرنا في الفصول السابقة ، إلي أن قصة أعمال المصدر الكهنوتي تبدو لي قصة متتابعة ولو فصلنا عنه المصدر اليهوى والمصدر الالوهيمي فيمكن قراءته دون أى فجوات ، والفجوات التي تظهر في مواضع يمكن تفسيرها بمصطلحات نفعية للمصدر الكهنوتي، فكما ذكرت في الفصل الأخير إننا لو أمعنا النظر في روايتي الطوفان في العهد القديم سنرى أن كل رواية قصة كاملة في ذاتها وكذلك في قصة التمرد في الصحراء (قورح ، دائنان ، أبيرام) وذكر نفس الكلام في القصتين اللتين تصوران عبور البحر الاحمر وفي القصتين حول جبل سيناء . على أية حال إن القصة الكهنوتية لم تكتب حول قصة المسدر اليهوى ،وفي رأيي أنها قصة متناسقة ومستمرة مزجها شخص ما مع رواية سابقة لها . ويبقى سؤال حول قصص المصدر الكهنوتي في الرواية البديلة لروايات قصص المصدر اليهوى الإلوهيمي فماذا كانت نية مؤلف المصدر الكهنوتي عندما صاغ مؤلف اليهوى الإلوهيمي فماذا كانت نية مؤلف المصدر الكهنوتي عندما صاغ مؤلفه كبديل لهذه القصص ، هل وضعهم مع النصوص التي أراد استبدالها ؟

على الرغم من اقتناعي بالبراهين أن مؤلف المصدر الكهنوتي والمحرر كانا شخصين مختلفين. فقد أقنعني البروفيسور كروس أن المحرر نفسه جاء من أسرة كهنوتية من بنى هارون وأنه استخدم وثائق كهنوتية ومصطلحات كهنوتية. هناك وسيلة للفصل بين النصوص الأصلية للمصدر الكهنوتي وبين إضافات المحرر الكاهن، لكن النقطة التي يجب التركيز عليها هي أن المحرر جاء من نفس دائرة مؤلف المصدر الكهنوتي وأن عمله يوضح مصالح الكهنة وأهدافهم وقد استخدم لغته وابتدأ كل جزء مهم في عمله بنص المصدر الكهنوتي وكان الإطار لعمله من وثائق كهنوتية.



وليس مفاجأة لنا أن نكتشف أن المحرر كان كاهنا فكما اتضح لنا أن معظم القصص والتشريعات التي درسناها حتى الآن كانت من مصدر كهنوتي ( الوهيمي كهنوتي - تثنوى ) وكان الكهنة هم القريبون من الوثائق ولهم الصلاحية الدينية في نشرها وكان جزءا من وظيفتهم الرسمية تعليم الشريعة والوصايا (^^ وكان من الطبيعي أن يكون الكهنة عم الذين كتبوا المصدر الكه وتي والتاريخ التشريعي ( الذي احتوى على ما يبدو على اليهوى - الإلوهيمي) ونقلوا مؤلفهم الى الكهنة الآخرين وأن هذه الوثائق حفظت في دوائر الكهنة ثم جاءت اللحظة الهمة في التاريخ والتي رأى فيها كاهن معين أهمية دمج هذه الوثائق معا

# أيام الهيكل الثاني

كان ذلك أيام الهيكل الثانى حيث لم تكن المصادر الأربعة اليهوى والإلوهيمى والكهنوتى والتثنوى قد اكتملت حتى ذلك الوقت، هذا ولو تفحصنا إضافات الكاهن المحرر للمصادر المختلفة يمكن أن نكتشف المفاتيح التى توجهنا بدقة أكثر إلى توقيت إنتاج المؤلف الأخير. وخير مثال على ذلك الإصحاح ١٥ من سفر العدد وهو إصحاح يحتوى على تشريعات مختلفة عن باقى تشريعات الكهنة. ولسبب غير مفهوم تم وضع هذا الإصحاح كإضافة بين إصحاحات أخرى تحتوى على قصص وليس بين إصحاحات المتشريعات المهنة الجواسيس وبين قصة التمرد وتمت المحاحات التشريعات فهو موجود بين قصة الجواسيس وبين قصة التمرد وتمت كتابته بلغة المصدر الكهنوتى الميزة وموضوعه عمو موضوع كهنوتى بحت: القرابين، فهو يهتم بالقرابين العادية وقرابين الأعياد وقرابين النذور والقرابين الشخصية للتكفير عن الذنوب وكان قد تم معالجة هذه الموضوعات في الصدر الكهنوتى . (٩) . ويركز هذا الإصحاح على الأقوال التى ذكر ناها سابقا ويضيف إلى هذه القائمة بعض أنواع من القرابين ، ولكن هناك فرق واضح فسفر العدد ١٥ لا يذكر السكن نهائيا ، وعدم ذكر المسكن في النص الذي يؤكد على القرابين لم يأت مصادفة فالصدر الكهنوتى يؤكد مرارا وتكرارا على أن المسكن هو المكان الرئيسي لمتقديم القرابين

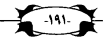
فمحظور تقديم القرابين إلا في مدخل المسكن ويبدو أن النص في سفر العدد ١٥ قد تم تدوينه في الوقت الذي لم يستطع الكهنة الدعوة فيه إلى مركزية العبادة في المسكن وذلك الأمر يناسب فترة الهيكل الثاني والذي لم يعند هناك مكان فيه للمسكن. ففي الهيكل الثاني لم يكن هناك وجود للمسكن أو الكروبيم أو تابوت العهد. ونص العدد ١٥ هو الذي تم وضعه كي يربط بين الفترة القديمة والجديدة ، بين الهيكل الأول والثاني، وتم كتابته في القدس في إطار التشريعات التي تم تخصيصها للهيكل الثاني أو في منفي بابل ، كبرنامج للمستقبل .

هناك، إضافة أخرى فالمصدر الكهنوتي يفصل التشريعات المرتبطة بالأعياد في سفر اللاويين ٢٣ ويتطرق النص إلى شلاث مناسبات، الفصح والأسابيع والمظال. وكذلك رأس السنة ويوم الغفران وهذه القائمة مذكورة دون أى إضافات فهي تبدأ بالفقرة الرابعة وتنتهي بالفقرة ٣٧ ثن يظهر في نهاية القائمة (الفقرة ٣٩) قانون آخر حول عيد المظال وهذا القانون - الذي يرتبط بقوانين الأعياد الأخرى - يأمر بني إسرائيل ببناء المظال في العيد والجلوس تحتها سبعة أيام حيث يقول النص إن هذد العادة من شأنها أن تذكر الشعب أن آبائهم جلسوا في المظال في الصحراء بعد الخروج من مصر كما يفصل النص أيضا قائمة بأنواع الأشجار الستخدمة في هذه العبادة ماذا حدث؟ لماذا يظهر فجأة قانون منفد على عن القوانين الأخرى حول عادة معينة ؟.الإجابة موجودة في عصر الهيكل الثاني، فسفر نحميا يذكر أن عـزرا جمع الشعب بجوار بوابة المياه وقرأ أمامهم التوراة وحينئذ ظهر لهم التجديد : قانون يأمر بالجلوس أسفل المظلة في أيام العيد ، ويذكر النص أنه لم يحدث في تاريخ البلاد أن نفذ بنو إسرائيل هذا القانون ويقول" وعمل كل الجماعة الراجعين من السبي مظال وسكنوا في المظال لأنه لم يعمل بنو إسرائيل هكذا من أيام يشوع بن نون إلى ذلك اليوم وكان فسرح عظمه جدا" ("). ينطرق هذا الحدث إلى جزء من سفر اللاويين يهتم بعيد المظال كما يذكر أيضا نفس أنواع الأشجار المذكورة في سفر اللاويين إذا يبدو لنا أنه لدينا قانونا من سفر اللاويين في غير موضعه ولدينا رواية بأن القانون الذي يظهر في غير مكانه لم يكن جزءا من الموروث الديني حتى عصر الهيكل الثاني وهذا يوافق الشواهد الأخرى التي تذكر أن المرحلة الأخيرة التي تم فيها تشكيل أسفار التوراة الخمسة كانت في أيام الهيكل الثاني.

كل هذا يندهج جيدا في وثيقة واحدة وكان كهنة بيت هارون هم أصحاب السلطة في عصر الهيكل الثاني ولم يكن هناك ملوك وكذلك لم يعمل الكهنة الخصوم لذلك فليس من الغريب أن يكون هناك كاهن من بني هارون في عصر الهيكل الثاني هو محرر المؤلف الأخير . فقد كان هذا توقيتا مناسبا لم يأت مثله من قبل حيث كان للكهنة فيه صلاحية نشر مؤلفهم جهارا وإعطائه قوة وفاعلية ملزمة .

### عسزرا

كان عزرا واحدا من كهنة أبناء هارون تمتع بقوة كبيرة وحماية من الملك ذلك على الرغم من أنه لم يكن كاهنا كبيرا ونبعت سلطته من الوثيقة التي أحضرها معه ليهوذا وهي الوثيقة التي وصفها بشريعة موسى التي أعطاها الرب إله إسرائيل (١١) وكما ذكرت في الفصل الثامن من هذا الكتاب أن العهد القديم عرف شخصيتين واضعتين للشريعة وهما موسى وعنزرا .كان عنزرا كاهنا وضع



التشريعات والقوانين وكان كاتبا وعلى دراية تامة بالونانق ويوضح العهد القديم أى نوع من الونائق اهتم بها عزرا " لأن عزرا هيأ قلبه لطلب شريعة الرب والعمل بها وليعلم إسرائيل فريضة وقضاء ""، وكذلك" عزرا هذا صعد من بابل وهو كاتب ماهر في شريعة موسى التي أعطاها الرب إله إسرائيل" ألى ويذكر أيضا أن الملك عينه كي يعلم ويفرض "من أنك مرسل من قبل الملك ومشيريه السبعة لأجل السوال عن يهوذا وأورشليم حسب شريعة الهك التي بيدك "ف".

هذه هى المرة الأولى التى نسمع فيها عن شريعة موسى الكاملة الموجودة فى يهوذا وهى عند عزرا الكاتب الذى بحث فيها وأعدها وحملها من بابل إلى القدس وقرأها أمام الشعب ويتضح أثناء عملية القراءة أن هناك بعض التفاصيل التى لم يسمع عنها أحد من قبل وهذا يثبت بشكل قاطع أن عزرا كان هو الشخص الذى حرر وشكل أسفار التوراة الخمسة لكن يجب أن نشير إلى أنه كان من عائلة كهنوتية وله وظيفة مناسبة وموجود في الكان المناسب والوقت المناسب وله السلطة ولديه أول نسخة معروفة لكتاب في يديه. وإذا لم يكن عزرا نفسه هو الذى حرر الشكل الأخير للكتاب إذا فقد كان شخصا ما قريبا منه، من عائلته ، كاهن أو كاتب، أما الكتاب الذى بين يديه فلم يكن من المكن تحريره قبل وصول عزرا بفترة طويلة، فالهيكل الثاني تم يناؤه قبل جيل واحد فقط من مجيء عزرا إلى القدس .

على ضوء كل ذلك نتساءل كيف حفظت الرواية القديمة لتوراة موسى التى وصلت إلى يد عزرا ؟ وفقا لما هو وارد في الموروث الديني فإن الوثيقة الأصلية للتوراة قد حرقت هي وأسفار أخرى من العهد القديم في النار التي أكلت الهيكل في عام ٥٨٧ قبل الميلاد . ويعتقد أن هناك رواية تقول إن عزرا أعادها بمساعدة تجلى الرب له وحفظت هذه الرواية بإسم" حازون عزرا" أي رؤيا عزرا والذي ينتمي إلى الأدب الخارجي ، وهو كتاب كتبه اليهود والمسيحيون بين عام ٢٠٠ قبل الميلاد و٢٠٠ ميلاديا ، حوالي عام ١٠٠ ميلاديا ، ويظهر فيه الإله في غصن شجرة ويتحدث الى عزرا ويقول عزرا :"ويغطي الظلام الكون والساكنون فيه بلا نور لأن شريعتك حرقت لذلك لايعرف أحد ماذا وضعت وماذا سوف تضع . ولو أنني أعجبتك فامنحني روح قدسك واكتب كل ما حدث في العالم من البدية وهو ما كان مكتوبا في توراتك" (١٠) حازون عزرا : ٢٠ - ٢٠ ، ترجمه إلى العبرية إبراهام كهانا من الأسفار الخارجية. الجزء الأول - ونقل هذه الفقرة إلى العبرية المترجم) .

فى النهاية يقرأ عزرا النصوص الفقودة لمدة أربعين يوما دون إعطاء أهمية كبيرة لهذا النص الذى هو متأخر نسبيا. يمكن القول إن عزرا كان فى تلك الأيام هو الرجل المرتبط بإنتاج النصوص المقدسة حتى أن هيرونيموس قال فى القرن الرابع



الميلادى" لو أردت القراءة لموسى مؤلف الأسفار الخمسة أو لعزرا مجددها فلست معارضاً لذلك "(١٠)

كما أعتقد الباحثون المحدثون أن عزرا هو الذى شكل أسفار التوراة الخمسة، ومع تطور البحث حتى الآن يبدو لي أيضا أن الشواهد تشير عبر تخمينات دقيقة إلي أن عزرا الكاهن والكاتب للشرائع والذى عاد إلى البلاد ومعه توراة موسى هو ذاك الرجل.

#### الدميج

صدق باحثو القرن التاسع عشر الذين أكدوا أن المؤلف الكاهن عاش في عصر الهيكل الثاني فالتعديلات الكهنوتية النهائية لهذه النصوص تمت في هذه الفترة غير أن المصدر الكهنوتي كان قبل هذه الأيام من عصر حزقيا. لماذا تصرف محرر الهيكل الثاني بهذه الصورة؟ لماذا قام بهذا العمل السخيف بدمج نصوص متناقضة ؟ لقد قام بهذا العمل لنفس السبب الذي تم من أجله دمج المصدر اليهوى والمصدر الإلوهيمي قبل المصدر اليهوى والمصدر الإلوهيمي عبر مئات السنين واقتبس منها المصدر التثنوي، أما وثائق المصدر الكهنوتي فقد عرفت منذ عصر حزقيا كجزء من الإصلاح القومي وتمتعت بتأييد الكهنوة المسيطرين في تلك الأيام، وفي عصر يوشيا كان يقرأ المصدر التثنوي علانية ووجد فيه القانون الذي يلزم بقراءته أمام الشعب مرة كل سبع سنوات (١٩) كيف استطاع المحرر أن يحذف أجزراء كاملة ؟ إن المسألة مرة أخرى كانت النشر الناجح للوثيقة ، فمن كان يصدق أن هذا النص هو توراة موسى لو لم يتم وضع قصص آدم وحواء ( المصدر اليهوى) والعجل الذهبي ( المصدر الالوهيمي) وفينحاس ( المصدر الكهنوتي) ووداع موسى ( المصدر التثنوي) ؟

هذا وقد استعان بالنصوص المختلفة من مجموعات منفصلة. وعلى الرغم من أن كهنة شيلو (اصحاب المصدر الالوهيمي، التثنوي) لم يكونوا في وضع قوة إبان الهيكل الثاني فإن هذا لا يعني أن كلمتهم لم تكن مسموعة، فلازالوا قادرين على رفع أصواتهم والتشكيك في التوراة لو لم تضم نصوصهم. إن عملية الدمج بين المصادر في ذلك العصر تمت بدون شك بين أقسام المجتمع المختلفة والذي ضم أبناء مملكتي اسرائيل ويهوذا السابقتين والسؤال الذي تبقى هو لماذا قرر المحرر أن يدمج فيما بينهم؟ ولماذا لم يحافظ عليهم كما هم مثل الأناجيل الأربعة في العهد الجديد بالإجابة هي : لأنه في أيام عزرا نسبت كل المصادر إلى موسى إذ كان لا يستطيع أن يرك ثلاثة نصوص مختلفة بل متناقضة في بعض الأحيان وتنسب كلها إلى موسى، يرك ثلاثة نصوص مختلفة بل متناقضة في بعض الأحيان وتنسب كلها إلى موسى، الذلك أخذ المحرر على عاتقه هذه المهمة الكبرى المعقدة والساخرة ودمج كل الروايات البديلة لنفس القصص وحولها إلى مؤلف واحد .



### الأسلوب

كيف يبدأ هذه المهمـة؟ نظرا لأن هذه العملية تتـم لمرة واحدة وفريدة من نوعها والتي تلبي ضرورة خاصة في لحظة تاريخية معينة ، فكان لا يمكن أن يتم ذلك بشكل تقليدي ولم يكن أمام من قام بهذا العمل طريق ممهد يستطيع أن يسلكه. فكانت نصوص المصادر متنوعة وكان فيها الأدب والشعر والقصص والقانون والقوائم، ومن جمعها كان في حاجة إلى مشاعر أدبية ومواهب خارقة وكان عليه أن يتمتع بإحساس خاص كي يحول التناقض غير المقبول إلى أمر مقبول وأن يكون قصة كاملة مسلسلة من أجزاء القصص. ويبدو أن الخط الوحيد السيطر على عمله هو الحفاظ - قدر المستطاع - على النصوص الأصلية ودون الوقوع في التناقضات. والدليل على ذلك هو أنه عندما نفصل سفر التكوين والخروج واللاويين والعدد بين المصدر اليهوي والإلوهيمي والكهنوتي ونضع كل واحد بمفرده ، نحصل على نص منطقي سلس دون أي فجوات، وتظهر فقط بعض الإشارات إلى أن المحرر حذف بعض الأجزاء. وكان على المحرر أن يحل مشكلة التناقض بكل أنواعها وأن يعالج ذلك التناقض والتكرار في كل جزء جديد في القصة وكان عليه أن يوفق بين المصادر المختلفة ويحولها إلى عمل واحد متكامل وكان أول قرار له، ماذا يصنع بقصتي الخلق ، واختار أن يبقى عليها الواحدة بجوار الأخرى . ففي القصة الأولى ( الكهنوتية ) كانت هناك رؤية واسعة أكثر والثانية ( اليهوية ) كانت رؤية أرضية والإنسان هو محورها وعندما يتم عرض القصتين الواحدة بجوار الأخرى وتظهر القصة كعرض شامل لعملية الخلق من عدة زوايا ،ويبدو أن حقيقة تغيير تسلسل الموضوعات وتغيير أسم الرب لم تزعجه وذلك لا يمس منطقه أو موهبته، فقد اعتقد ببساطة أنه يمكنه التعايش مع هذه التطورات كما فعل قراء العهد القديم في الألفي عام التاليين له. ثم حاءت بعد ذلك قصص آدم وحواء وقابيل وهابيل (الصدر اليهوي) وتقرب هذه القصص حدا بين الإنسان والإله ويشارك فيها الكروبيم ( الحقيقية وليست التماثيل ) " أ والأشجار المهمة ( شجرة الحياة ، شجرة العرفة ) وحيه الصحراء وليس لـدى المصـدر الكهنوتي أي قصص مقابلة لذلك . شعر المحرر بحرية كبيرة في ضم نص الصدر اليهوى على الفور بعد قصتي الخلق ثم وضع قائمة الأنساب التي تنتهي بنوح، أما في قصة الطوفان فقد واجه المحرر تحديا أكبر إذ لديه قصتان للطوفان وكلتاهما كاملتان ويوجد فيهما أجزاء متشابهة وأجزاء أخرى مختلفة. استمر الطوفان ، وفقا للمصدر اليهوى أربعين يوما ، أما الطوفان في المصدر الكهنوتي استمر سنة تقريبا وكان بمثابة كارثة كونية .

وفى قصة المصدر اليهوى صعد إلى السفينة ١٤ بهيمة طاهرة واثنتان غير طاهر تين، أما في قصة الكهنوتي فقد ذكر اثنين فقط من كل نوع، وفي نهاية

قصة المصدر اليهوى يرسل نوح ثلاث حمامات ( أو حمامة واحدة ثلاث مرات )، أما في قصة المصدر الكهنوتي فإنه يرسل غرابا واحدا . لم يكن أمام المحرر طريقة يستطيع بها وضع القصص الواحدة بجوار الأخرى كما فعل في قصص الخلق وعلى ما يبدو أنه لم يكن مستعدا لترك أي منهما فحاول دمجها في قصم منطقية واحدة . وكان الناتج النهائي هو النص الأول الذي استخدمه في هذا الكتاب ( قصة الطوفان التكوين الناتج النهائي هو النص الأول الذي استخدمه في هذا الكتاب ( قصة الطوفان التكوين تصبح قصة كاملة فالمطر الذي يظهر في المصدر اليهوى جاء بعد الإشارة إلى الماء الذي يخرج من السماء في المصدر الكهنوتي ويمكن أن نفهم أن زوجا من الحيوانات في يخرج من السماء في المصدر اليهوى ، دخلوا اثنين اثنين إلى السفينة . كما فهم أن الغراب في المصدر الكهنوتي والذي طار من السفينة لم يعد لذلك أرسل نوح الحمامة كي يرى هل انحسرت المياه ؟ كان هذا الدمج حذرا بين القصتين دون أن ينقص كلمة واحدة من النصين ولقد صمدت هذه القصة ٢٥٠٠ عام .

استخدم المحرر بنجاح أسلوب فصل القصص ودمج الأجزاء المتقابلة من جديد وقام بذلك أيضا في مزج قصة قورح في المصدر الكهنوتي مع داثان وأبيرام في المصدر اليهوى الإلوهيمي وكذلك في قصة الجواسيس وقصة ضربات مصر وقصة شق البحر. لكنه لم يظل مقيدا بأسلوب واحد ففي بعض الحالات اختار أن يفصل قصة المحهنوتي إلى أجزاء صغيرة ووضعها بين القصص المختلفة للمصدر اليهوى والالوهيمي فقد قام بفصل عناصر قصة الصدر الكهنوتي حول يعقوب وعيسو ووضعها داخل قصة اليهوى والالوهيمي وكذلك في قصة النزول إلى مصر وضعها في أربعة عشر الصحاحا في قصة يوسف في المصدر اليهوى . كما رأينا في قصة التمرد نزع المحرر الجزء الأول من رواية المصدر الكهنوتي ونهاية القصة من رواية المصدر اليهوى الالوهيمي من أجل خلق الاستمرار المطلوب. هل أزعجه حقا أن تكون امرأة الإغواء مؤابية في بداية القصة ومدينية في آخرها ؟ كلا على ما يبدو .

وقد اختار المحرر في بعض الحالات أن يفصل بين روايات القصص المكررة وأن يصفها على أنها قصص منفصلة، فمثلا قرر المحرر أن يضع قصة العهد مع إبراهيم ، الخاصة بالمصدر اليهوى - الإلوهيمي في سفر التكوين الإصحاح الخامس عشر وقصة المصدر الكهنوتي في الإصحاح السابع عشر من نفس السفر تفصل بينهما قصة أخرى، فتبدو الروايتان بأنهما لقاءان مختلفان بين الرب وإبراهيم وكذلك في قصة موسى وإخراجه للمياه من الصخرة ، فرواية المصدر اليهوى - الإلوهيمي مذكورة في سفر الخروج (\*) أما رواية المصدر الكهنوتي فتظهر في سفر العدد ٢٠ والغرض من ذلك هو أن يقدم لنا قصتين منفصلتين وحادثتين مختلفتين تبتعدان زمنيا لكنهما تحدثان في مكان متشابه إسما، وهكذا في الوصايا العشر فلو قارنا التثنية ٥ والخروج ٢٠ في الوصية الرابعة نجد أن الصيغة تختلف .

### الخروج ۲۰ :

" ستة أيام تعمل وتضع جميع عملك وأما اليوم السابع ففيه سبت الرب إلهك . لا تضع عملاً ما أنت وابنك وابنتك وعبدك وأمتك وبهيمتك ونزيلك الذي داخل أبوابك . لأنه في ستة أيام صنع الرب السماء والأرض والبحر وكل ما فيها واستراح في اليوم السابع . لذلك بارك الرب يوم السبت وقدسه" ( ```)

# التثنية ٥ :

"احفظ يوم السبت لتقدسه كما أوصاك الرب الهك ستة أيام تشتغل وتعمل جميع أعمالك وأما اليوم السابع فسبت للرب الهك لا تعمل فيه عملا ما أنت وابنك وابنتك وابنتك وعبدك وأمتك وثورك وحمارك وكل بهانمك ونزيلك الذى في أبوابك لكي يستريح وأمتك مثلك واذكر أنك كنت عبدا في أرض مصر فأخرجك الرب الهك من هناك بيد شديدة وذراع ممدودة للأجل ذلك أوصاك الرب الهك أن تحفظ يوم السبت " (٢٠٠).

الرواية الأولى للمصدر الكهنوتى والنانية للمصدر التثنوى وكلاهما يفسران سبب الحفاظ على يوم السبت. تم العثور على هذه الوصية في وثائق البحر الميت ومذكور فيها السببان معا!!(<sup>٢١٠</sup>). وفي النهاية نجد أنه لا يوجد أسلوب واحد يسيطر على عملية التحرير ولقد عمل المحرر بذكاء ومهارة من أجل دمج النصوص المختلفة

### الاستمرار

كان على المحرر أن يجمع كل هذه الأجزاء بصورة لا تؤثر على معناها . كما كان عليه أن يوفر عنصر الاستمرارية في عمله وكان هذا العنصر متوفر بطبيعته حيث الاستمرارية اعتمدت على التسلسل التاريخي. إن الأمر يبدو يسيرا وذلك لأننا نعيش في عالم ما بعد العهد القديم ( واليونان ) فقد كان العهد القديم أول تجربة لتسجيل التاريخ، و نتساءل إذا كانت هذه كتابة جيدة أم لا، في رأيي أنها كتابة جيدة جدا . لكن تظل هناك حقيقة أنها كانت أول كتابة تاريخية وأول كتابة قريبة منه هي كتابة الملك سنخاريب والتي سجلت العارك العسكرية وبها أيضا أسماء للأماكن التي احتلها والأسلاب والغنائم لكن هذه الكتابة تعتبر تقريرا أكثر من كونها كتابة تاريخية وأن أول إنتاج معروف للتاريخ القومي كان المصادر التي جمعها محرر العهد القديم فقد نظم المحرر هذه الصادر في إطار تاريخي مستعينا بثلاث وثائق .



الأولى: قائمة أنساب الإنسان، وقام بالاقتطاع منها ودمجها من جديد فى الأماكن المناسبة بين القصص من آدم حتى يعقوب وبذلك أعطى الشعور بالاستمرارية التاريخية بطول سفر التكوين.

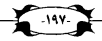
الثانية: قائمة ضربات مصر للمصدر الكهنوتي. فالحرر يعرض تعبير" فاشتد قلب فرعون" في إطار موحد للقصص المختلفة للخروج من مصر الخاصة بالصدر اليهوى - الإلوهيمي والصدر الكهنوتي . ويشكل هذا الإطار أول أثني عشر إصحاحا من سفر الخروج، حيث خروج بني إسرائيل من مصر ("").

الثالثة: قائمة الأماكن التى توقف فيها بنو إسرائيل فى تنقلهم فى الصحراء وذلك موجود فى سفر العدد ٣٣ ويبدأ بتصريح واضح :"هذه رحلات بنى إسرائيل الذين خرجوا من أرض مصر".

ثم ينتقل الوصف إلى قائمة الأماكن التى مروا بها ابتداء من رعمسيس فى مصر حتى نهر الأردن على مدخل الأرض الموعودة . اعتقد معظم باحثى العهد القديم أن هذه القائمة هى ملخص لأسماء الأماكن المذكورة لكن فرانك كروس أوضح أن القائمة كانت وثيقة مستقلة مثل سفر أنساب الإنسان، ويبدو أن المحرر استخدم هذه القائمة فى قصص الصحراء كما استخدم كتاب أنساب الإنسان فى قصص سفر التكوين وقصص ضربات مصر فى الصدر الكهنوتي فى وصف قصص مصر فقام المحرر بتوزيع قائمة رحلات أبناء إسرائيل بطول النص ووضعها فى المكان الناسب وهكذا تم تحديد صورة استمرارية أسفار الخروج (ابتداء من الإصحاح ١٢) واللاويين والعدد كما حدث في سفر التكوين

أما سفر التثنية فقد كان منذ البداية وحدة واحدة لها استمرارية خاصة تصف آخر أقوال وأعمال موسى وكل ما كان على المحرر أن يفعله هو أن يعمل من أجل أن يوفقها منع الوثيقة العامة وأن يضع قصص المصدر اليهوى الالوهيمي والكهنوتي الخاصة بموت موسى في نهاية سفر التثنية وأصبح الإصحاح الأخير من سفر التثنية ( الإصحاح ٣٤ ) هو حلقة الوصل بين الروايات الثلاثة حول موت موسى ( اليهوى - الإلهومي - الكهنوتي - التثنوي )

اشتمل عمل المحرر أحيانا على وضع بعض الفقرات التى تؤيد التغييرات والإضافات الخاصة بالمصادر والتأكيد على بعض النقاط التى بدت له مهمة . كما أضاف بعض الأجزاء التى بدت له ذات مغزى فى عصره ومن بينها تشريعات القرابين فى سفر العدد ١٥ ووصايا المظال والجزء الذى يؤكد على يوم السبت (٢٦) والجزء الذى يحكى عن العودة من السبى (٢٠٠) .



لقد كان المحرر من بنى هارون مثل الذى حرر المصدر الكهنوتى لكن مهمته كانت عكس سابقه . فمؤلف المصدر الكهنوتى كما رأينا كان يرغب فى وضع مؤلف يحل محل المصدر السابق ( اليهوى ـ الإلوهيمي ) لكن المحرر اراد أن يشكل كتابا يؤلف بين المصادر المتناقضة فقد كان المصدر الكهنوتى فى صراع مع المصادر الأخرى لكن المحرر كان يقربها منه.

## العهد القديم الأول

حقق المحرر هدفا ربما لم يقصده وذلك بضمه لسفر التثنية إلى مصادره فقد كان سفر التثنية وأول سفر في أسفار كان سفر التثنية هو آخر سفر في الأسفار الخمسة للتوراة وأول سفر في أسفار مدرسة التثنية التاريخية فنتج عن ذلك تسلسل طبيعي من سفر التكوين حتى سفر اللوك. أطلق دافيد فريدمان باحث العهد القديم الأمريكي التسلسل القصصي في الأحد عشر سفرا الأوائل التاريخ الأول ( التكوين - الخروج - اللاويين - العدد - التثنية - يشوع - القضاة - صموئيل الأول - صموئيل الثاني - الملوك الأول - الملوك الثاني ) وتطرق لهذه الأسفار كما لو كانت العهد القديم الأول .

هذه الطريقة مفيدة لدراسة العمل . فلقد أوجد التاريخ الأول مركزا بنى حوله العهد القديم كله. وقد مهدت وثيقة الأحداث الطريق أمام كل الأحداث بعد ذلك فهي تحكى عن الخلق وبداية الأمة وبداية الاستيطان في الأرض كما اشتملت على العهود الأربعة المهمة ( نوح ـ إبراهيم ـ سيناء ـ داود )، وبعد ذلك يمكن فهم الأنبياء وعلى أساس خلفيتهم التاريخية، فأشعياء يفهم جيدا على أساس خلفية عصر الملك حزفيا التي عاش فيها .

# إنجاز أدبي لواحد على حساب الآخر

حظى عزرا ، دون الآخرين الذين أسهموا فى كتابة أسفار التوراة الخمسة ، بمجد أكثر من منهم . إن التقدير يحصل عليه المؤلفون للقصص والتشريعات بشكل عام وليس محرروها . لكن هذا لا ينطبق علي حالتنا فقد كان المحرر هنا فنان فى عمله مثل مؤلف المصادر وكان إسهامه لا يقل عن إسهامهم وكان دوره إنتاجي أيضا فكان الأمر يتطلب منه الحكمة فى كل خطوة يخطوها وإحساسا أدبيا وموهبة فنية لاتقل عن موهبة كتابة القصص وفى النهاية ذلك هو المحرر الذى أخرج المؤلف الذى نقرأه منذ آلاف السنين فقد وضع الصورة النهائية للقصص والتشريعات التى أثرت بشكل كبير على الملايين فى أنحاء العالم .

لقد كان المحرر من بنى هارون مثل الذى حرر المصدر الكهنوتى لكن مهمته كانت عكس سابقه ـ فمؤلف المصدر الكهنوتى كما رأينا كان يرغب فى وضع مؤلف يحل محل المصدر السابق ( اليهوى ـ الإلوهيمي ) لكن المحرر أراد أن يشكل كتابا يؤلف بين المصادر المتناقضة فقد كان المصدر الكهنوتى فى صراع مع المصادر الأخرى لكن المحرر كان يقربها منه.

# العهد القديم الأول

حقق المحرر هدفا ربما لم يقصده وذلك بضمه لسفر التثنية إلى مصادره فقد كان سفر التثنية هو آخر سفر في الأسفار الخمسة للتوراة وأول سفر في أسفار مدرسة التثنية التاريخية فنتج عن ذلك تسلسل طبيعي من سفر التكوين حتى سفر اللوك. أطلق دافيد فريدمان باحث العهد القديم الأمريكي التسلسل القصصي في الأحد عشر سفرا الأوائل التاريخ الأول ( التكوين - الخروج - اللاويين - العدد - التثنية - يشوع - القضاة - صموئيل الأول - صموئيل الثاني - الملوك الأول الثاني ) وتطرق لهذه الأسفار كما لو كانت العهد القديم الأول .

هذه الطريقة مفيدة لدراسة العمل. فلقد أوجد التاريخ الأول مركزا بنى حوله العهد القديم كله. وقد مهدت وثيقة الأحداث الطريق أمام كل الأحداث بعد ذلك فهي تحكى عن الخلق وبداية الأمة وبداية الاستيطان في الأرض كما اشتملت على العهود الأربعة المهمة ( نوح - إبراهيم - سيناء - داود )، وبعد ذلك يمكن فهم الأنبياء وعلى أساس خلفيتهم التاريخية، فأشعياء يفهم جيدا على أساس خلفية عصر الملك حزفيا التي عاش فيها .

# إنجاز أدبي لواحد على حساب الآخر

حظى عزرا ، دون الآخرين الذين أسهموا في كتابة أسفار التوراة الخمسة ، بمجد أكثر من منهم . إن التقدير يحصل عليه المؤلفون للقصص والتشريعات بشكل عام وليس محرروها . لكن هذا لا ينطبق علي حالتنا فقد كان المحرر هنا فنان في عمله مثل مؤلف المصادر وكان إسهامه لا يقل عن إسهامهم وكان دوره إنتاجي أيضا فكان الأمر يتطلب منه الحكمة في كل خطوة يخطوها وإحساسا أدبيا وموهبة فنية لاتقل عن موهبة كتابة القصص وفي النهاية ذلك هو المحرر الذي أخرج المؤلف الذي نقرأه منذ آلاف السنين فقد وضع الصورة النهائية للقصص والتشريعات التي أشرت بشكل كبير على الملايين في أنحاء العالم .



هل كان ذلك تأثيره أم تأثير مؤلفى المصادر ؟ ربما يصح أن نقول أنه تعاون مسترك بين كل الذين ساهموا فيه والذين لم يتصوروا أبدا إمكانية وجوده، وكم يبدو مثيرا للسخرية أن هذه المساركة ظلت خفية لأجيال بعيدة وكم من تطور حديد وأفكار كبري أفرزتها هذه الساهمات الختلفة لهذا العمل الإبداعي ؟.

السؤال الذى بقى للفصل الأخير هو : هل العهد القديم هو أكثر من عملية دمج لأحزائه الختلفة ؟ .

# هوامش الفصل الثالث عشر

- ١- التكوين ١٠١١ : ١٤ ، الخروج ١٠١٠ ٧ ، اللاويين (كل السفر) العدد ١٠٠١ : ٢٩٠ .
  - ٢- التكوين ١:٥
  - ۳- التكوين ۱۵-۱۱، ۲۲-۲۸، ۲۰۲ ،۳۲-۳۰۲ ،۱۱ ،۱۱ ،۲۹-۲۸ ،۳۲ ،۳۲
- Cross "The Priestly Work" In Canaanite Myth And Hebrw Epic 8
  - ٥- التكوين ١:٥
  - ٦- الخروج ١٢:٩،١٥:٨،٢٢،١٣:٧
  - ٧- الخروج ١١:٨ب ، ٣٥:٩ ، ٢٧،٢٠:١٠
    - ۸- اللاويين ۱۰:۱۰
      - ٩- اللاويين١-٧
    - ١٠- اللاويين ٤٠:٢٣
      - ١٧- نحميا ١٧:٨
        - ۱۲- عزرا ۱۲
      - ۱۳- عزرا ۱۰:۷
      - 1:۷ عزرا ۱:۲
      - ١٥- عزرا ١٤:٧
  - ١٦- رؤية عزرا ١٢ ، ٢٠-٢٢ ترجمة ابراهام كاهنا من الأسفار الخارجية الجزء الأول
    - ۱۷- ماخوذ عن E.M. Gray, old testament criticism
      - ١٨- التثنية ١١-١٠٠٣١
        - ١٩- لتكوين ٢٤:٣
      - ۲۰- الخروج ۲۰:۱۱،۸:۲۰
      - ٣- التثنية ١٢:٥، ١٥
      - ۲۲- نسخة موجودة في كلية All Souls بأكسفورد
        - ٢٣- للمهتمين بتفاصيل البناء أنظر مؤلفات



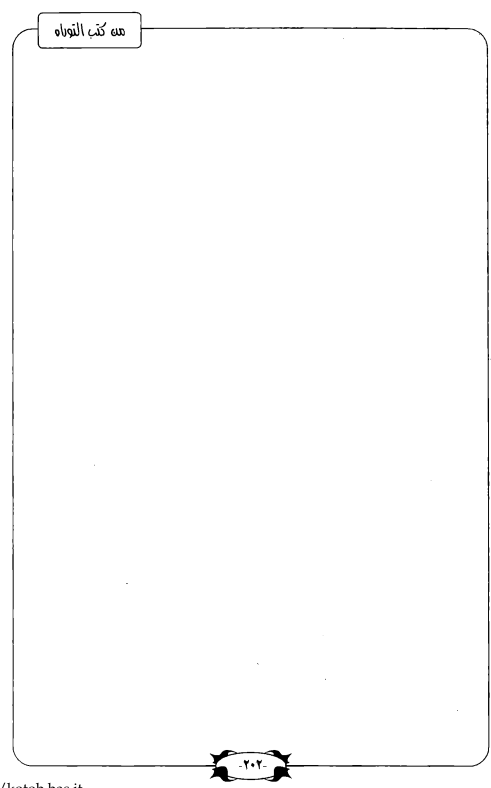
"Sacred literature and theology: the redaction of torah" in Ed., The creation of sacred literature. Friedmann, "R.E.

Cross "the Priestly work" in canaanite myth andhebrew epic. - 70

٢٦- التثنية ١٢-١٠ هو إلوهيمي ٧-٩ كهنوتي ، ١٠-١٢ تثنوي ١

٢٧- الخروج ١٢:٣٠-١٧

۲۸- اللاويين ۲۹:۲٦ وق



# الفصل الرابع عشر العالم الذي ابتدعته التوراة

# الشكل النهائي

# هل العهد القديم هو أكثر من عملية دمج بين أقسامه ؟

بالتأكيد فقد أدى الدمج بين القصص المختلفة والتشريعات والمزامير إلى وجود عمل لم يفكر فيه أحد المؤلفين، فالمدر الإلوهيمى كتب عن إبراهيم الذى يستعد إلى تقديم ولده (إسحاق) قربانا ، وهي من القصص المشهورة في العهد القديم ، وتثير التفكير والشغف وتدل على الإخلاص التام لإبراهيم تجاه ربه شم يأتي التدخل الإلهي في اللحظة الأخيرة لإنقاذ حياة إسحاق. ويأتي مؤلف المصدر الكهنوتي بعد مائة عام ، ويصف كيف اشترى إبراهيم المغارة كي يجعلها قبرا للعائلة وذلك بعد وفاة زوجته سارة ، تمر مائة عام أخرى ويضع المحرر وفاة سارة وشراء المغارة إلى جانب قصة الذبيح .

(قصة الذبيح سفر التكوين ٢٢ ، وفاة سارة التكوين ٣٣ )، وقد كتب الكثير من الفسرين التوراتيين أن سبب وفاة سارة كان حزنها على ولدها الذي ينساق إلى الذبح، إلا أن مؤلف المصدر الالوهيمي ومؤلف المصدر الكهنوتي لم يفصلا ذلك وربما لم يقصد المحرر ذلك أيضا (۱) . لكن وجود القصتين معا أدى إلى التفكير في ذلك . و أضاف تجاور القصتين جانبا إنسانيا في القصة ومنحها بعدا نفسيا وقد مهد ذلك الطريق أمام تغييرات جديدة ، فقد نتجت أفكار جديدة وتفسيرات جديدة بسبب دمج المصادر والتغيير الجديد في القصص ، حيث ظهرت رؤى سيكولوجية جديدة أدت إلى ظهور تفسيرات لم تكن موجودة من قبل .

إننا لم نحاول حتى الآن أن نقيم تأثير تاريخ تأليف العهد القديم على الطريقة التى ظهر بها الكتاب على الطريقة التى ظهر بها الكتاب على الطريقة التى يصف بها العهد القديم العلاقة بين الإنسان والإله .

### على هيئة الرب

فى قصة الخلق فى سفر التكوين يخلق الرب الإنسان على هيئته ، ذكرا وأنثى ، وهذا المصطلح "على صورة الرب" يبدو غامضا، هل معنى ذلك أنه على هيئة إنسانية؟ أي أن للرب وجها وجسدا مثلنا ؟أم إلهية روحانية ؟ أم عقلانية ؟ الذي يمكن قوله هو إن العهد القديم يعتبر الإنسان شريكا فى الألوهية على عكس الكائنات الأخبري

فهناك شئ ما إلهى في الإنسان وهذه الحقيقة حاسمة فيما يتعلق بالأحداث التي تحدث في جنة عدن بعد الخلق .

لقد حظر الرب على الإنسان الأكل من شجرة العرفة ويأتى الثعبان ويغويه بالأكل منها . فكيف يصنع ذلك ؟ يقول للمرأة بأنهما لو أكلا من الشجرة " تكونان كالله" ( ` ` ) . فالإنسان فقط هو الذى خلق على هيئة الرب لذلك فالإنسان تبعا لهذا المفهوم التوراتي هو الذى يستطيع أن يتطلع إلى الألوهية . إن خلق الإنسان على هيئة الرب في سفر التكوين (١) ضروري لفهم ماذا يصنع كل من أدم وحواء في جنة عدن ( ' ) ، لكن الإصحاح الأول والإصحاح الثالث كتبهما مؤلفان مختلفان فقصة جنة عدن تنسب إلى المصدر اليهوى الذى لم يعبر أبدا عن فكرة أن الإنسان خلق على هيئة الرب أما قصة الخلق فهي للمصدر الكهنوتي الذى لم يكتب أبدا عن النباتات أو الحيوانات الناطقة ويدمج المحرر بين القصتين بصورة رائعة ولا نعرف إذا كان المحرر عل علم بهذا الدمج الرائع .

أدت عملية الدمج بين المصدر اليهوى والمصدر الكهنوتى إلى إيجاد شيء أكثر من عملية الدمج نفسها بين الأجزاء حيث تحولت القصة إلى قصة تحتمل تفسيرات أكثر وهو يقدم سلوك الإنسان فى جنة عدن بصورة جيدة فالرب يخلقه على هيئته لكن يمنعه من الأكل من الثمرة التى من المحتمل أن (تمنحهما القوى الإلهية). كما أنه يشارك الإنسان فى بعض الصفات لكنه يتعامل مع الإنسان على أنه أقل منه ويأمر الإنسان بحكم المخلوقات الأخرى لكن ذلك يأتى فى صورة الأمر. إن بناء القصة يأتى بشكل يؤدى إلى عدم إصغاء الإنسان إلى التحذير ويأكل من الشجرة وبذلك يفاجئ القارئ عندما يجد الإغواء" أنه يوم تأكلان منه تنفتح أعينكما وتكونان كالله عارفين الشر والمغير". كتب مارك تيفن متسائلا : " لو لم يرد الرب إنسانا متمردا فلماذا الشر والمغير". كتب مارك تيفن متسائلا : " لو لم يرد الرب إنسانا متمردا فلماذا الشر والمنها للقبول ومنها غير القبول . وهذه هي النقطة فعملية دمج المصادر في نص واحد قد أثرت على عملية تفسير النصوص .

## عالمي وإنساني

أدى دمج المصادر إلى أكثر من التأثير على بعض القصص فقد كان لذلك الدمج التأثير على النظرة الإلهية في العهد القديم. رسم المصدر اليهوى والإلوهيمي والتثنوى صورة الرب بطريقة إنسانية من حيث السير على الأرض والمشاركة في الحديث ومجادلة الإنسان لكن نظرة المصدر الكهنوتي كانت عالمية فقصة الخلق في المصدر الكهنوتي تبدأ بخلق الكون نور وظلام ، نهار وليل ، بحر ويابسة وسماء أما قصة الخلق في المصدر اليهوى مجسدة أكثر فتبدأ بقول إن الأرض تنبت الأعشاب ثم يأتي خلق

الإنسان بعد ذلك ثم النباتات والحيوانات دون أى ذكر للنور والظلام ولا السماء والبحر.

يظهر ذلك أيضا في قصة الطوفان حيث نجد في الصدر الكهنوتي أن أبواب السماء تفتح وتنفجر الينابيع بالمياه ويبدو العالم كأنه فقاعة هواء يحيطها الماء أما قصة الطوفان في المصدر اليهوى هي مجرد سقوط المطر لأربعين يوم وليلة. كذلك في قصة حبل سيناء ففي المصدر اليهوى نرى أن الرب يهبط بنفسه في عامود النار ('' ولا يظهر في المصدر الكهنوتي '' وفي المصدرين اليهوى الإلوهيمي (يبرى موسى الرب) ( في المصدر الكهنوتي لا يراهن وفي المصدر اليهوى يتوسل إبراهيم إلى الرب بسبب المصير الذي حل بسدوم وعامورا ( ' ويطلب موسى هذا المصير لبني إسرائيل في قصة الجواسيس ( ' ) وكذلك في المصدر الالوهيمي في قصة العجل الذهبي ويطلب موسى من الرب إنزال العقاب ببني إسرائيل لكن سرعان ما يأتي موسى ويطلب العفو ويتحدث إلى الرب كما لو كان يعرفه ( ' ) ويقول :" لماذا يارب يعمى غضبك على ويتحدث إلى الرب كما لو كان يعرفه ( ' ) ويقول :" لماذا يارب يعمى غضبك على شعبك " أو بقوله " أو بقوله " أو بقوله " في قمة في عينيك " ( ' )

وفى المصدر التثنوى يطلب موسى من الرب أن يسمح له بدخول الأرض المختارة لكن الرب يرفض (١٠٠) بينما فى المصدر الكهنوتى لا يوجد إنسان يتحدث إلى الرب بهذا الود. فنجد فى المصدر الكهنوتى الرب ساميا وبعيدا جدا ويأمر وتنفذ أوامره (١١) لكن فى المصدر التثنوى يقول موسى لبنى إسرائيل :" إن هذه الوصية التى أوصيك بها اليوم ليست عسرة عليك ولا بعيدة منك ليست هى فى السماء حتى تقول من يصعد لأجلنا إلى السماء ويأخذها لنا ويسمعنا إياها لنعمل بها . ولا هى فى عبر البحر حتى تقول من يعبر لأجلنا البحر ويأخذها لنا ويسمعنا إياها لنعمل بها . بل الكلمة قريبة منك جدا فى فمك وفى قلبك لتعمل بها" (١١)

هناك بالتأكيد بعض الحالات الشاذة يصف فيها أحيانا المصدر الكهنوتى الإله بصورة بشرية والعكس كذلك أيضا فى المصدر اليهوى والإلوهيمى والتثنوى لكن الفرق يبدو واضحا بشكل عام فعندما دمج المحرر بين كل المصادر اختلط الوصف للرب وبذلك نتج ازدواج وتواز بين الصفات الشخصية للرب والصفات الإلهية وخلق هذا الدمج دراما فنية وعمقا لاهوتيا وأصبح هذا الازدواج فيما بعد قلب اليهودية والمسيحية على حد سواء . ولقد أثار ذلك الجدل بين اللاهوتيين وبين المؤمنين البسطاء . ومن المؤكد أن المحرر لم يكن يقصد ذلك ولم يكن لديه حل آخر غير الدمج من خلال الحفاظ على المصادر .

### عدل ورحمة

أدت عملية توحيد المصادر إلى نتيجة أخرى أكثر تناقضا حيث ظهرت ديناميكية جديدة بين عدل الرب ونعمته فالمصدر الكهنوتي لم يستخدم أبدا كلمة " رحمة ، فضل، ندم " ولم يذكر ولائه إلى يهوا واختار المؤلف الكاهن أن يؤكد على جانب العدل الإلهي حيث يكون جزاء الإنسان لن يستحقه فالطاعة واجبة والانحراف يؤدى إلى العقاب ولا يوجد أحد يطلب العفو من حاكم العالم. لكن المضدر اليهوى والالوهيمي يختلفان في هذه الفكرة ، فيؤكدان على رحمة الإله وأن الانحراف يقابله مغفرة لو كانت هناك توبة، فالإله هو ذو الفضل وأوفى بعهده ويتضح ذلك عند لقاء موسى ربه ويقول الرب :" ونادى السرب السرب إلى رحيم ورؤوف بطئ الغضب وكثير موسى ربه ويقول الرب :" ونادى السرب السرب إلى رحيم ورؤوف بطئ الغضب وكثير

إن الكلمات التي لا يذكرها المصدر الكهنوتي مرة واحدة تتكرر حوالي ٧٠ مرة في المصدر اليهوي الإلوهيمي والتثنوي، فالثلاثة يطورون فكرة أن الإله ذو فضل كبير وذلك من خلال قصصهم، ففي قصص المصدر الإلوهيمي حول العجل الذهبي يعلن يهوا في البداية أنه سيدمر الشعب وسيضع بدلا منه أمة كبيرة لكن موسى يعلن يهوا في البداية أنه سيدمر الشعب وسيضع بدلا منه أمة كبيرة لكن موسى يستدر عطف يهوا الذى يستجيب له  $\binom{(8)}{2}$ مع ذلك فمن الخطأ وضع خط فاصل بين المصادر . فأحيانا يصف المصدر اليهوى والالوهيمي والتثنوي الرب بأنه منتقم ويصفه الصدر الكهنوتي بأنه رحيم ، لكن بشكل عام التمييز بينهم واضح . فالمصدر الكهنوتي يركيز على العدالـة الإلهيـة قبـل كل شئ بينما المصادر الأخرى تركز على الفضل الإلهي. إن دمج الحرر لهذه المصادر خلق نصا جديدا تكون فيه العدالة والرحمة متوازنتين بصورة لم تكن موجودة من قبل، فالإله هو إله العدل والرحمة منتقم لكنه رحيم وغفور. وهذا النص الجديد مركب ومعقد ومع الوقت أصبح ذلك النص هو حجر الزاوية في اليهودية والمسيحية على مدى ألفين وخمسمائة عام. ان التوازن بين العدل والرحمة أمر مشكوك فيه (من الناحية النفسية واللاهوتية) عن التوازن بين العالمي والإنساني). ففي الصدر اليهوي هناك توتر شديد بين العدل والرحمة ومن الصعب التوفيق بينهما بينما يتغلب أحدهما على الآخر. وهذه المشكلة يدركها الأباء والأبناء حيدا، فالأب يقول لولده إذا فعلت كذا وكذا سأعاقبك، ولكن الولد يفعل ما هو محظور عليه وعلى الأب أن يقرر كيف سيتصرف. العدل يقول بضرورة عقابه لكن هناك الرحمة أيضاً. إن صورة الإله ( العادل والغاضب ) التي تتكرر وتتغير في العهد القديم هي نصف الصورة فقط. ومن يعتبرها كذلك فقد قرأ نص المصدر الكهنوتي فقط وليس بقية النصوص. فهذه الصورة تعتمد بشكل عام على مبدأ" وعينا بعين وسنا بسن" ("") إلا أن هـذا المبدأ



يتطرق إلى العدالة الإنسانية لكن في باقي قصص العهد القديم نجد أن الإله يبدو دائما رحيماً أكثر .

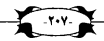
هكذا تطورت الديانتان اليهودية والمسيحية في إطار العهد القديم الذي يصور الإله بأنه كالأب المحب والمخلص من ناحية والغاضب من ناحية أخرى وقد أعطى النجاح في هذا الدمج العهد القديم المصداقية في نظر قرائه وذلك في صالح المحرر الذي كانت إنجازاته أكبر مما تصور هو، و في الختام نقول إن تدوين العهد القديم أصبح أكبر بكثير من مؤلفيه.

### التركيب

والآن ، بعد اكتمال الدائرة نصل إلى مناقشة العهد القديم كعمل واحد فعندما يكون البحث عن المؤلفين نغيب عن هذه المناقشة. إن الاشتغال بفصل العهد القديم إلى عناصر دون تركيبها من جديد كان من الأسباب التى أدت إلى المساس بالمؤلفين من اليهود والمسيحيين على حد سواء . فلسنوات طويلة كان الهدف من بحث العهد القديم وتقسيمه إلى أجزاء لاينتمى أى جزء منها إلى العهد القديم، ويحتمل أنه لم يكن في الاستطاعة في أول الأمر الوصول إلى هذه النتائج أما اليوم فنحن نقف في نقطة يساعدنا فيها اكتشاف المصادر على معرفة وفهم أعمق لجوهر العمل النهائي .

لقد قمنا بإنجاز كبير منذ الإشارات القديمة لباحثي العصور الوسطى ، الذين استنتجوا أن هناك بعض الفقرات في النص لم يكتبها موسى بنفسه . ثم توصلوا إلى تخمين بأن هناك أجزاء أكبر قد كتبها شخص ما وليس موسى . ومر وقت طويل منذ ذلك الحين حتى استطاع الباحثون فصل بعض الأجزاء وتمييزها من خلال اللغة والمضمون والشكل والأسلوب . حيننذ كنا في حاجة إلى تحديد هوية كل واحد من هؤلاء المؤلفين ودوره في عملية تشكيل العهد القديم وكلما تقدمت عملية البحث في هذا الاتجاه ظهرت اكتشافات أثرية جديدة وتطور مفهومنا للتاريخ الاجتماعي والسياسي للعهد القديم. وقد توصلنا إلى أن العهد القديم وتكوينه يعد جزأ لا يتجزأ من تاريخ مؤلفيه من خلال الدمج الأدبي والتاريخي. أما فيما يتعلق بوجود مملكتي اسرائيل ويهوذا فقد حددنا المؤلفين الذين دونا المصدر اليهوى والمصدر الإلوهيمي وهما روايتان لقصص شعبي الملكتين، وكل رواية مرتبطة بحياة طانفتها .

قرواية إسرائيل دونها مؤلف يشجع كهنة شيلو الذين هم من نسل موسى والرواية الثانية ليهوذا والتى دونها مؤلف يشجع بيت ملك داود. ومع سقوط مملكة إسرائيل والوحدة الجديدة بين الشعبين نجد دمجا للروايتين وذلك كمن يزيف نصا من أجل أهداف الطائفة الموحدة. أننا نعتقد أن العلاقة التاريخية موجودة في عصر اللك حزفيا ففي هذا العصر حدث تمييز في مكانة الكهنة حين يحظى الكهنة من



أبناء هارون فى القدس بمكانة البكورة فيحتل الصدر الكهنوتى مكانة الصدر اليهوى الإلوهيمى الذى عرض وجهة نظر مختلفة بل ومعادية أحيانا للألوهية وللتاريخ وخاصة هارون .

أما الكهنة من أبناء شيلو فكانت لحظتهم التاريخية المناسبة هي في عصر الملك يوشيا . ففي هذا العصر استخدموا مجموعة القوانين التشريعية التي كانت محفوظة لديهم في بلاط الملك ، على أنها كتاب الشريعة ( سفر التثنية) وكان المشجع لهؤلاء الكهنة هو النبي إرميا أو باروخ الكاتب فهما الملذين وصفا التاريخ منذ موسى ومجموعة التشريعات حتى عصر التثنية (١) وكان لموت يوشيا وخراب المملكة الدافع لكتابة نسخة جديدة ضمن فيها ظروف كارثة الخراب وذلك في نسخة التثنية ٢ . إن وضع كل هذه الأجزاء في قصة واحدة ومستمرة ( العهد القديم ) حدث لسبب تاريخي بعكس حياة الطائفة العائدة من السبي فتتطلع إلى بناء جديد للبلاد وتجد أماكن عبادتهم.

وكانت جميع المصادر معروفة فى هذا العصر وكان لا يمكن تجاهلها. وكان الكاتب المسئول عن التحرير هو عزرا ـ من مساندى الكهنة من أبناء هارون الذين عادوا إلى مناصبهم القيادية وكان يقظا لاحتياجات الأمة والوضع العام فى ذلك الحين، وقد حافظ على المصادر بصورة جعلتها مقبولة على مر الأجيال، لذلك يمكننا وصف العهد القديم بأنه مؤالفة بين التاريخ والأدب تارة يسود بينهما التناسق وتارة يشوبهما التوتر مع عدم إمكانية فصلهما عن بعضها البعض . أعتقد أنه بعد منات من السنين فى البحث وبعد كشف العناصر لتاريخ العهد القديم وهذه المؤالفة ، قان ذلك يعد آخر ما في وسعنا .

# من أين وإلى أين ؟

وماذا علينا أن نفعل بعد المعلومات التي جمعناها ؟ كان البحث عن مدوني العهد القديم يقع في إطار تخصص المؤرخين، فالباحثون كانوا مهتمين بشكل عام بتاريخ الدين وتاريخ اليهود أو بتاريخ تدوين العهد القديم. استخدم الذين كتبوا عن العهد القديم من الناحية الأدبية ومن الناحية الدينية هذه المعلومات أحيانا والسبب في ذلك الرأي القائل بأن هذا التحليل يمس الدين وزعموا أن التحليل لم يكتمل وأن هناك فجوات كبيرة في معلوماتنا عن المؤلفين وزمنهم وسبب عملهم والعلاقة بين كتاباتهم وأحداث عصرهم.

لا يعرض البحث الذى أمامنا جوهر العقيدة فى العهد القديم لكن الموروثات الختلفة حول هوية هؤلاء الذين سجلوه والتحليل الناقص ليشكل اليوم مشكلة كبيرة كما كان من قبل فمن الواضح أنه لازالت هناك فجوات مثل أسماء مؤلفى المسدر



يبوى و نصدر الالوهيمى لكن مع هذا استمر تدوين العهد القديم ألف سنة ومئات خرى من السنين حتى أضاف إليه المسيحيون العهد الجديد . إذا كانت هذه السنوات نضويلة قد مرت على تدوينه فليس من الغريب أن تمر ألف سنة أخرى على حل هذه لا نغاز . لقد توصلنا إلى مرحلة أصبحت فيها العلومات في متناول الأيدي وذلك من خلال الاكتشافات الأدبية واللغوية والأثرية الأخيرة . وأصبحنا نستطيع دراسة هذه الصادر من مختلف النواحي .

لم تبق القراءة في العهد القديم كما هي ، ففي ظل العلومات التاريخية غير العادية عن العهد القديم نقرأ هذا الكتاب أكثر ونتعمق في بحثه، بل إننا نستطيع أن نقرأ صفحة واحدة من العهد القديم ونعرف أن ثلاثة أو أربعة مؤلفين قد كتبوها كل من منطلق تجربته الشخصية وفي أوقات تاريخية مختلفة وفي نفس الوقت يمكن قراءتها والاستمتاع بالقصة والتعلم منها وبحث تفاسيرها على مدى أكثر من الف عام ولهؤلاء الذين يقرأون العهد القديم -كعمل أدبي - فإن هذه المعلومات تحملنا إلى معرفة جديدة بالمؤلفين المختلفين الذين كتبوه وتقدير إبداعية وتشكيل هذا العمل .

وللذين يقرأونه بغية البحث التاريخي يمكن القول إن الطريق لازال مفتوحا لاكتشاف الأحداث في أوقات تاريخية مختلفة وإثارة مشاعر جديدة تجاه شخصيات العهد القديم في الأحداث المختلفة، أما من يعتبرون العهد القديم كتابا مقدسا فالباب مفتوح أمامهم للتفسيرات الجديدة وبحث الأحداث والشخصيات التي ساهمت على مدى مئات السنين في إنتاج هذا الكتاب، ونحن جميعا الذين نري في التوراة الدور المركزي الكبير نستطيع الاقتراب على نحوما من الشخصيات والقوي التي أثرت على على المائا، والتساؤل الأخير ليس فقط من كتب التوراة وإنما أيضا من يقرأه ؟.

# هوامش الفصل الرابع عشر:

- ١- حاولت اكتشاف دوافع المحرر حينما قرر فعل ذلك في مقالي:
- "Sacred Literature and Theology: The Redaction of Torah" -7
  Sacred Literature R.E.Friedmann, ed., The Creation of in
  - ٣- التكوين ٥:٣
  - ٤- الخروج ١٨:١٩
  - ٥- الخروج ١٧:٢٢-١٨
  - ٦- الخروج ٢٣-٣٣
  - ٧- التكوين ٢٣:١٨
    - ٨- العدد ١٣:١٤ -٢٠
  - 9- الخروج ۱۱:۳۳،۱٤-۷:۳۲
    - ۱۰ العدد ۱۱:۱۱
      - ۱۱- التثنية ۳:۲۳-۲۲
  - ۱۲- التكوين ۲۲:٦، ۹،۳:۱ الخروج ۲۲: ۳۲:۳۹، ۳۲:۳۹
    - 0.5

الخروج ٧-٦:٣٤

- ١٤-١١:٣٠ التثنية ٢٠-١١-١٤
- -

-12

- ١٥-٠ الخروجُ ٧٠٣٢-١٤
- ١٦- العدد ١٤:١٢-٢٠
- ١٧- الخروج ٢٤:٢١ ، اللاويين ٢٠:٢٤ ،التثنية ٢١:١٩.

# ر بسم الله الرحمن الرحيم)

- 🕰 ﴿ قُلُ صَدَقَ اللَّهُ فَا تَبْعُوا مَلَةً إِبْرَاهِيمَ حَنْيُفًا ﴾ .
  - الله ﴿ وَمِنْ أَصَدَقُ مِنْ اللهُ حَدَيثًا ﴾.
  - 🛍 ﴿ وَمَنْ أَصَدَقَ مَنِ اللَّهُ قَيْلًا ﴾.
- الله ثم يحرفونه من بعد ما عقلوه وهم يعلمون ﴾ (البقرة: ٧٥)
- الله ليشتروا به ثمنا قليلافويل لهم مما كتبت أيديهم وويل لهم مما يكسبون الله ليقرق : ٧٩)
- الذين آتيناهم الكتاب يعرفونه كما يعرفون أبناءهم وإن فريقا منهم ليكتمون الحق وهم يعلمون (البقرة: ١٤٦)
- وإن منهم لفريقا يلون ألسنتهم بالكتاب لتحسبوه من الكتاب وما هومن عند الله هومن عند الله وما هومن عند الله ويقولون على الله الكذب وهم يعلمون ﴾ (آل عمراة : ٧٨)
- وإذ أخذ الله ميثاق الذين أوتوا الكتاب لتبينه للناس ولا تكتمونه فنبذوه وراء ظهورهم واشتروا به ثمنا قليلافبئس ما يشترون ﴾
- من الذين هادوا يحرفون الكلم عن مواضعه ويقولون سمعنا وعصينا واسمع غير مسمع وراعنا ليًا بالسنقم وطعنا في الدين (النساء: ٤٦)
- کو فیما نقضهم میثاقهم لعناهم وجعلنا قلوبهم قاسیة یحرفون الکلم عن مواضعه ونسوا حظامما ذکروا به ﴿(الهائهه : ١٣)

## ملاحظات حول تحديد هوية المؤلفين

### التكوين ٥: ١ ـ ٢٨ ، ٣٠ ـ ٣٢ ، ٧ : ٦ ، ٩ : ٢٨ ـ ٢٩ ، ١١ : ١٠ ، ٢٦ ب ٣٣

هذه الأجزاء أخذت من كتاب الأنساب، والذى كان وثيقة منفصلة استخدمت مصطلحات مشابهة للمصدر الكهنوتى. وقام الحرر بفصلها إلى أجزاء وتوزيعها في سفر التكوين. ولقد ساهم ذلك في وحدة القصص حيث إنها وضعت في التسلسل الزمني للموضوعات.

### التكوين ١٥ : ١ ـ ٢١

يعتبر الكثير من الباحثين هذا الجزء نظرا للصعوبات التى داخله مؤلف من مصدرين: (على سبيل المثال، الربيرى الكواكب لإبراهيم فى الفقرة الخامسة، لكن فى الفقرة الثانية نجد أن الشمس قد بدأت تغرب). يحدد هذا الجزء بأنه من المصدر اليهوى لكن يجب أن نشير إلى أن المشكلة. تكمن في أن الإشارة إلى العبودية فى مصر فى الفقرة ١٣ ـ ١٦ غريبة. ويحتمل أن هذا الجزء قد كتبه المحرر نفسه وبذلك خدم هدفين: ـ

أ ـ الربط بين قصص الآباء في سفر التكوين وقصـص العبوديـة والخروج من مصر في سفر الخروج .

ب الربط بين المصادر نفسها في سفر التكوين.

### التكوين ٢٢ : ١١ ـ ١٦

إن قصة ذبح إسحاق تنسب إلى المصدر الالوهيمى. ويطلق على الرب (الله) فى الفقرات ١، ١، ٨، ٣، ١. لكن عندما ترتفع يد إبراهيم بالسكين فوق عنق إسحاق . يذكر النص أن ملاك الرب يناديه (الفقرة ١١) والفقرات التى تصف نجاة إسحاق تطلق الـرب (يهوا) (الفقرات ١١ ـ ١٤) وبعد هذه الفقرات ينادى ملاك الرب مرة ثانية ويقول: "ولم تمسك إبنك وحيدك عنى ". إذا فهناك تناقض واختلاف فى الفقرات الأربعة التى تحكى عن ذبح إسحاق ، وذلك فى إسم الإله .

اعتقد البعض أنه في الرواية الأصلية أنه تم تقديم إسحاق بالفعل كقربان وإن التدخل تم من خلال إضافة هذه الفقرات الأربعة عندما تم رفض تقديم الإنسان كقربان (يحتمل أن يكون ذلك بأيدى المؤلف الذي وحد بين المصدر اليهوى والالوهيمي)



وتفسر كلمات "لم تمسك إبنك " بأن إبراهيم كان مستعدا لتقديم إبنه ، يجب أن نشير إلى أن النص ينتهى ( بالفقرة ١٩ ) " ثم رجع إبراهيم إلى غلامه " ولا يتم ذكر إسحاق ، علاوة على أن إسحاق لم يظهر ثانية في المصدر الالوهيمي . ومن الضرورى الإشارة إلى أن تفسير متأخر قد طور رواية تم فيها بالفعل تقديم إسحاق قربانا . وكتب عن هذه المسألة ش .شبيجل في كتابه " المحاكمة الأخيرة " ورسكن ١٩٥٠) .

### التكوين ٣٢ : ٢٤ ـ ١٣ ـ

يصعب تحديد مؤلف هذا الجـزء ، فهو يقـترب مـن الصـدر اليـهوى وكـدلـك مـن الصدر الالوهيمي من ناحية المادة . وأنا أرجح المصدر اليهوى .

### التكوين ٣٣ : ١٨

إن كلمات "حيث جاء من فدان آرام " مضمونها الوهيمي لكن الإسم فدان آرام موجود في المصدر الكهنوتي فقط، وعلى ما يبدو أن هذه الكلمات قد أضافها المحرر. ربما من أجل تعويض تسبب عملية دمج المصادر في أن أخذ يعقوب وقت طويل من أجل العودة إلى إسم أبيه إسحاق ( التكوين ٣٥ : ٢٧ ).

### التكوين ٣٦ : ٢ ـ ٣٠

تتناقض قائمة اقارب عائلة عيسو مع نـص المصـدر الكهنوتي ( التكويـن ٢٦ : ٣٤ ـ ٣٥ ، ٢٩ ) . ويحتمل أنهما كانا وثيقتين منفصلتين ضمهما الحرر .

### التكوين ٤٨ : ٧

لا يتناسب هذا الحكم مع نص الصدر الكهنوتى وليس مع النص الذى تلاه للمصدر الإلوهيمى ، ويربط بين الإشارات السابقة لنصوص من المصدر الكهنوتى (التكوين ٣٥ : ٩) والإلوهيمى ( التكوين ٣٥ : ١٦ ـ ٢٠ ) .

لذلك يبدو أن الإضافة هي التي قام بها المحرر . وربما كان الغرض من ذلك التقليل من الرّوائد في نصوص المصدر الكهنوتي والإلوهيمي في سفر التكوين ٤٨

وفى الفقرة الخامسة ( المصدر الكهنوتى ) يمنح يعقوب إفرايم ومنسى أبناء يوسف مكانة مساوية لأبنائه ، لكن فى الفقرة الثامنة ( الإلوهيمى ) ينظر يعقوب إلى إفرايم ومنسى ويتسائل : . " من هؤلاء ؟ ".



### التكوين ٤٩: ١ ـ ٢٧

لم تكتب بركة يعقوب كما يبدو بواسطة مؤلف المصدر اليهوى لكن أخذت من مصدر آخر ودمجت في مؤلفه .

# الخروج ٣: ١٦ ﴿ وَإِشَارَاتَ أَخْرَى فَي المصدر اليهوى ﴾

ابتداء من هذه الفقرة يصعب تحديد الأجزاء غير الكهنوتية حول تاريخ موسى في مصر ، وإذا كانت تنسب إلى المصدر اليهوى أو إلى المصدر الإلوهيمى ، وقد ذكرتها بأنها يهوية ، لكن يجب البحث أكثر في هذه المسألة .

### الخروج ۱۲: ۲۲ ـ ۲۲ ، ۱۳: ۱ ـ ۱٦ ـ

تتشابه هذه النصوص مع نصوص أخبار الأيام . لذلك قال بعض الدارسين أن محرر أخبار الأيام أضاف هذه الفقرات إلى نص سفر الخروج . والأمر محتمل . لكن : ـ

أ ـ الشبه ضعيف .

ب ـ ليس واضحا لماذا أضيفت هذه الأقوال بالذات .

ج ـ هناك في المصدر التثنوي والألوهيمي أمور كثيرة مشتركة .

لذلك فإنى أعتقد أن هذه الأجزاء تخص الصدر الإلوهيمي.

### الخروج ١٤ : ٥ ـ ٧

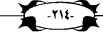
هذه الفقرات ربما ترجع إلى المصدر الإلوهيمي.

الخروج ١٥: ١ ـ ١٨.

قصيدة البحر مثل بركة يعقوب مصدر في ذاتها دمجه مؤلف المصدر اليهوى في داخل القصة .

### الخروج ۲۰: ۱ ـ ۱۷

إن الفرق بين الوصايا العشر كما تظهر هنا وفي التثنية ٥ يشير إلى أنه كان هناك نص أصلى للوصايا العشر ـ والذي كان على ما يبدو في مصدره جزءا من



الصدر الإلوهيمى - طوعه مؤلف المصدر الكهنوتى والذى استخدم مصطلحات المصدر الكهنوتى والذى استخدم مصطلحات المصدر الكهنوتى والشخص الذى ألف المصدر التثنوى ١ قارن وصية يوم السبت فى الخروج ٢٠ : ١٠ دا والتثنية ٥ : ١٥ ونص الوصايا العشر فى المصدر اليهوى يظهر فى الخروج ٣٤ : ١٤ - ٢٨ .

### الخروج ۲۱: ۱ ـ ۲۷، ۲۲: ۱ ـ ۳۰، ۲۳: ۱ ـ ۳۳

صيغة العهد هي نص قانوني لم يكتبه مؤلف المصدر الإلوهيمي بل كان مصدرا دمجه المؤلف في القصة .

#### العدد ١٦: ٢٤ ، ٢٧

لا تناسب الأسماء دائان وأبيرام هذا الموضع . لكن فقط بسبب ذكر قورح . فدائان وأبيرام يذكران بمفرديهما في الفقرة ٢٧ ب . ويبدو أن المحرر أضاف أسماء دائان وأبيرام في عملية دمج القصتين الأصليتين المنفصلتين .

#### العدد ۲۱ : ٤ أ

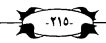
هذه هي إحدى ملاحظات المحرر حول أماكن الإرتحال في الصحراء والتي استخدمت كوسيلة ربط بين النصوص المختلفة التي تهتم بسنوات التيه في الصحراء

#### العدد ۲۱: ۱۲ - ۲۰

يصعب تحديد هذه الفقرات والتى تذكر نصوص قديمة جدا تحتوى على " كتاب حروب الرب" .

#### العدد ٣٢ : ١ ـ ٢٤

يبدو أن هذا القسم يحتوى على أسس المصدر اليهوى والمصدر الكهنوتي . فيصعب التحديد الدقيق للفقرات .



#### العدد ٣٣ : ١ ـ ٤٩

يبدو أن قائمة الإرتحالات فى الإصحاح ٣٣ ، كانت وثيقة واحدة مثل كتاب الأنساب فى سفر التكوين ، استخدمها المحرر كوسيلة لتوحيد النصوص المختلفة واعطاء الإستمرار الزمنى .

### التثنية ٣٢ : ١ ـ ٤٣

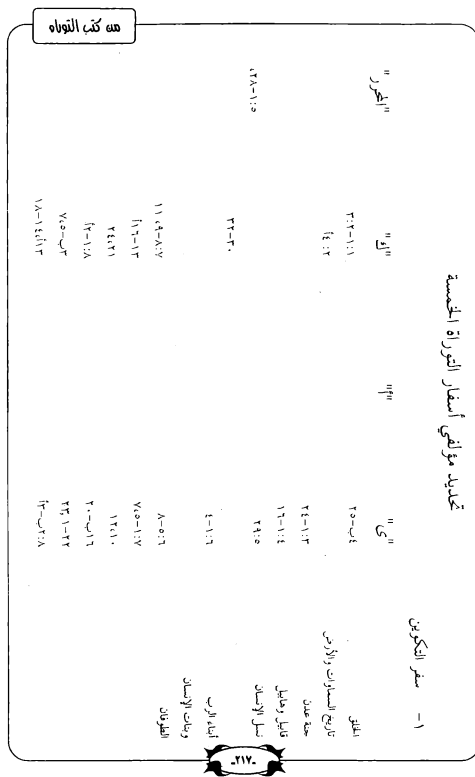
تم ضم قصيدة موسى إلى النص في هذا الموضع بأيدى مؤلف التثنوى ٢ وكما أشير فهناك موضوعات ومصطلحات معينية طورها التثنوى ٢ مثل ،، إخفاء الوجه ،، وقد أخذت على ما يبدو من هذه القصيدة (٢٠٠).

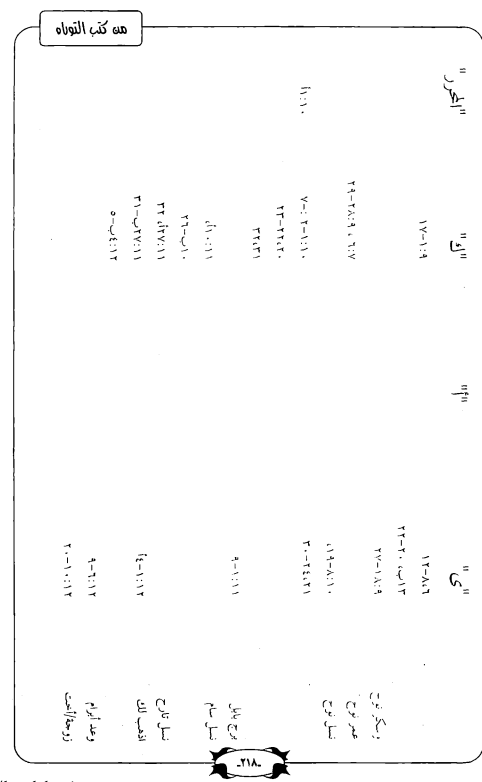
### التثنية ٣٣ : ٢ ـ ٢٧

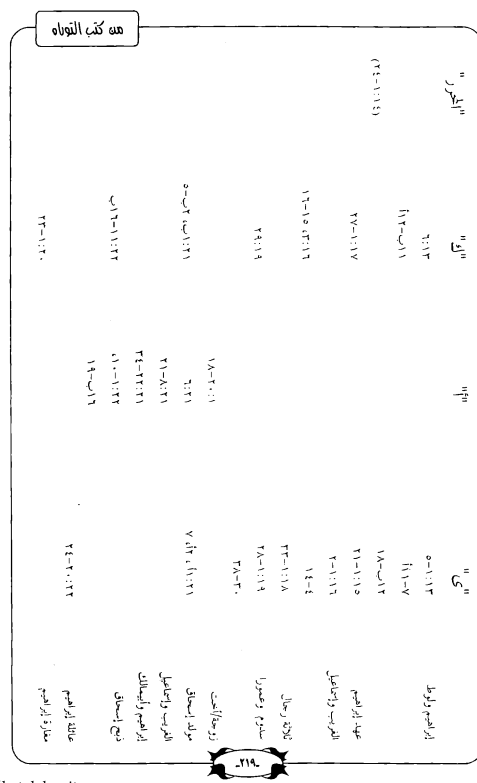
على ما يبدو أن بركة موسى كانت في أصلها مؤلف منفصل تم دمجه في النص .

## التثنية ٣٢ : ٤٨ ـ ٥٢ .

تؤكد هذه الفقرات على النص الذى يحكيه المصدر الكهنوني في سفر العدد ٢٧ . ١٤ . وتم وضعها هنا بواسطة المحرر كاستمرار لقصة وفاة موسى وقد تغير مكانها بسبب إضافة نص المصدر التثنوى .

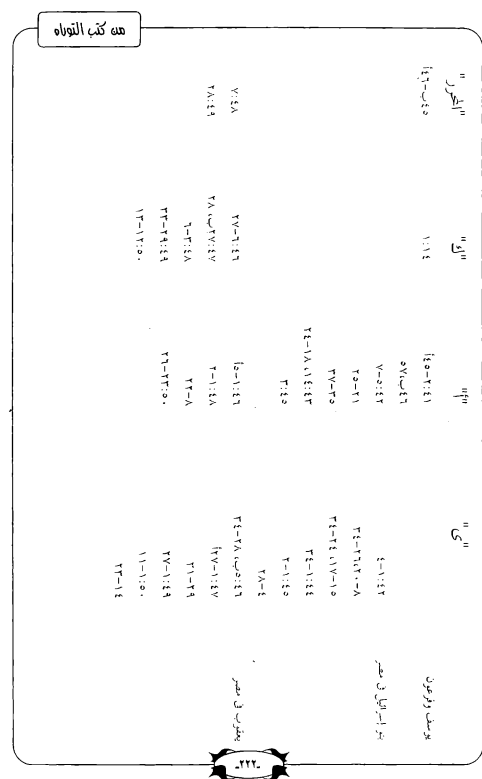




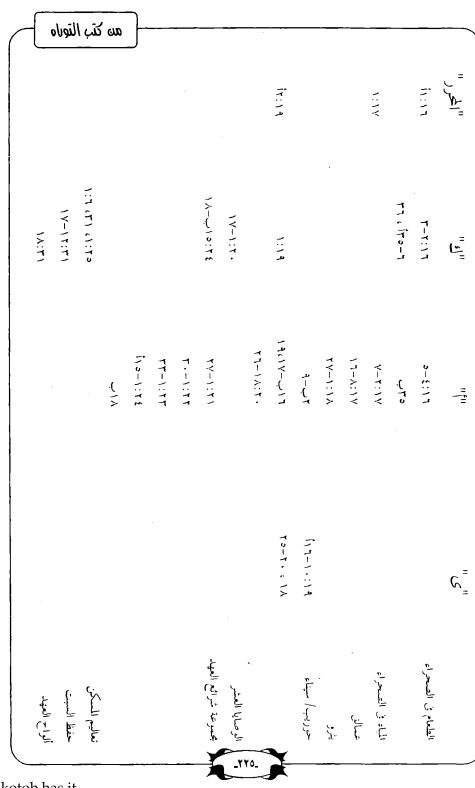


|                    |                 |             | Y-1: YY (02-0. |        |
|--------------------|-----------------|-------------|----------------|--------|
|                    | 24:41           |             | 3-11161-43     |        |
| يعقوب ولابان       | £7-70:T.        |             | Y-1:Y1         |        |
|                    | ٠٣:٤٠٣٠         |             |                |        |
| أبناء يعقوب        | 40-41:44        | TY 8-1:4.   | CJ: J1-L1      |        |
| يعقوب، ليئة، راحيل | 71:74           |             |                |        |
|                    | 1917-17         | YY-Y.,\\-\Y |                |        |
| يعقوب في بيت إيل   | 111-1:47        | ١٢-١١:٢٨    |                |        |
| رجم اسعاق وأبيمالك | TT-1 T: T7      |             |                |        |
| زوجة/أخت           | 17:1-11         |             |                |        |
|                    | NA:1-63         |             | 4-1:73 £7:7Y   |        |
| يعقوب وعيسو        | 71-11 (-) 11-17 |             | 17:37-073      |        |
|                    |                 |             |                | 14:70  |
| نسل إسماعيل        |                 |             | 11-14:40       | (17:70 |
| موت إيراهيم        |                 |             | 「ハーヤ:てっ        |        |
| أبناء قطورة        | ٥٧:٥-٢          | 67:1-3      |                |        |
| نغم                | 37:1-41         |             | て・: て 0        |        |
|                    | C               | _           | ( •            | اعمر   |

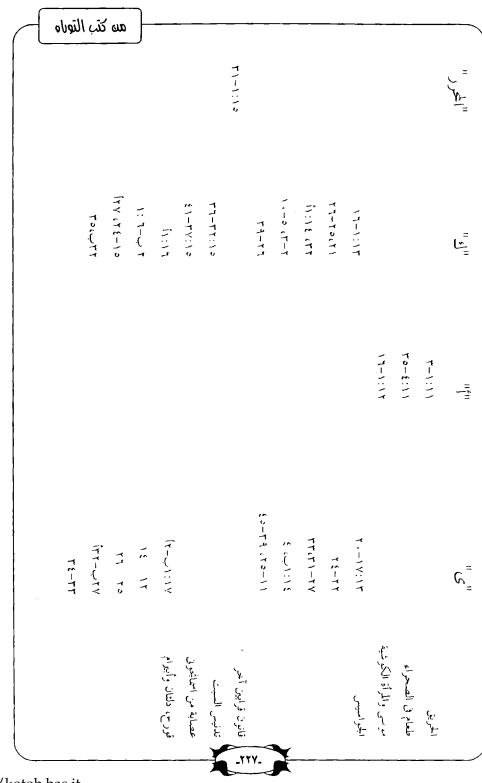
| يوسف وأخوه ۲۰-۱۹،۱۱-۵<br>۱۹۰۱،۲۲۲<br>۲۷-۱۱،۱۱-۵<br>بهوذا وتامار ۲۵-۲۱<br>بوسف وزوجهٔ فوطيفار ۲۲-۱۰۳۹<br>آمير السقاة و آميز الخبازين |              |             |                 |          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|-------------|-----------------|----------|
| برا بوسف وأخوه (۱۱۰۵)<br>۱۹،۱۱-۵<br>بهوذا وتامار به ۲۱،۱۳۸<br>بوسف وزوجة فوطيفار ۲۹:۲۱-۰                                            |              | 77-1:2.     |                 | لتوراد   |
|                                                                                                                                     | -            |             |                 | <u> </u> |
|                                                                                                                                     | -1           |             |                 |          |
|                                                                                                                                     | 701          | ትግንድት       |                 | J        |
|                                                                                                                                     | -44          | 「なんごなっても    |                 |          |
|                                                                                                                                     | 71.          | 77-71,12-17 |                 |          |
|                                                                                                                                     | ا. (         | £ 111.7V    | 1:44            | 17:44    |
| 84-41:41                                                                                                                            | 13           | 77:77       | 1:47            |          |
|                                                                                                                                     |              |             | てもーイン・てっ        |          |
| يعقوب ۲۲-۲۱                                                                                                                         | 77           |             |                 |          |
| مون راحيل                                                                                                                           |              | ٧٠-١٦:٢٥    |                 |          |
| العودة الى بيت إيل                                                                                                                  |              | ٥٦:١-٨      |                 |          |
| 71-1:78                                                                                                                             | 4            | Y 1 A: Y T  |                 | 1 1:47   |
| تسمية بعقوب إسرائيل                                                                                                                 |              | TT-70:TT    | (0-4:40         |          |
| 14-8:44                                                                                                                             | _            | 14-1:44     | •               |          |
| مودة يعقوب ١٨٥١٧ (٣:٣١                                                                                                              | 1, ,,,       | 78-18:47    | ۲۷:۲۰ (ب) ۱۸:۲۱ |          |
|                                                                                                                                     | <i>د</i> " = |             | "5"             | "الجحرر  |

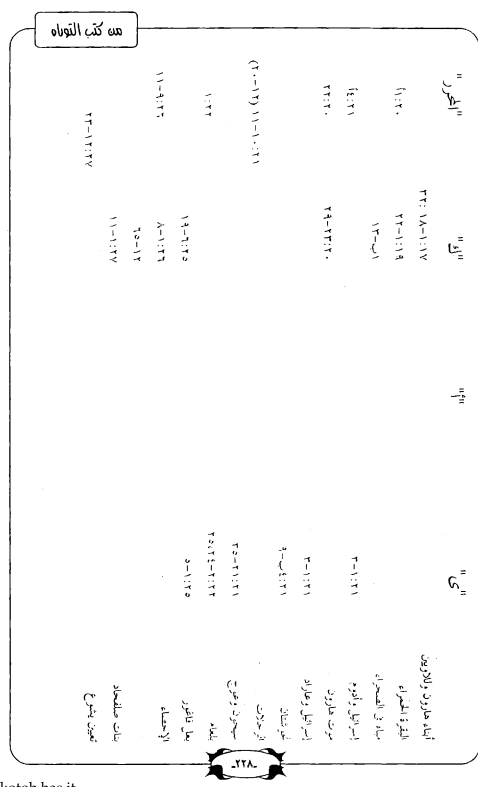


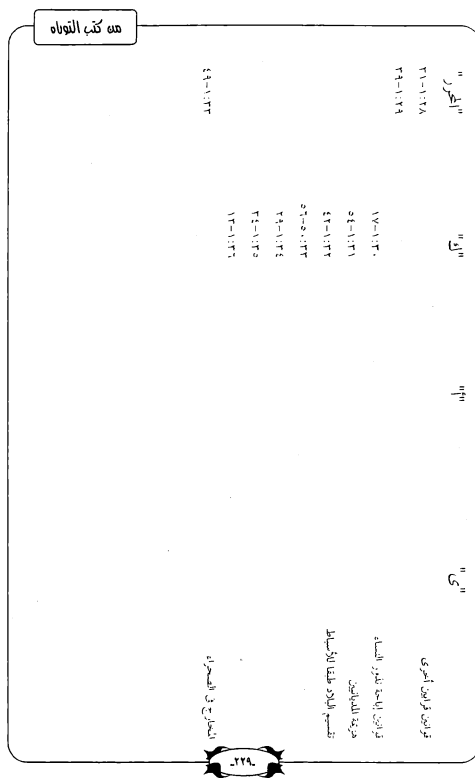
| كلمات             |                    | ۲٦- ب٥:١٥  |               |         |
|-------------------|--------------------|------------|---------------|---------|
| المياه في الصحراء | أ۲٥-ب۲۲۲٥          |            |               | 21:115  |
|                   | \ \-\:\ o          |            |               |         |
|                   | ۳۱-۳۰، ۲۱۰۸        |            |               |         |
|                   | ۲۱ ن ۲۱، ۱۲۰       | Y1-Y:10    | 79-7A         |         |
|                   | ۰۲۰، ۲۰۹           | زلان       | 12-21         |         |
|                   | ٠١٠ ، ١٢-١٢        | ١٢٠ . ١١ ٤ | ٥١-٧١، ١٨١    |         |
| _                 | 31:c-1, bj         | 17-11:16   | さい、いい、いき      |         |
| البحر الأحمر      | 77-71:17           | 14-14:14   | 31:1-31 V     |         |
| Y£_               |                    | 17-1:17    |               |         |
| •                 |                    | T1TV       |               |         |
|                   |                    | 1-1-1      | ۲۲، ۰۶:۰۶-۴۶  | 01-0.   |
| الخروج من مصو     | 77-71:17           | TV-TE:17   | 71:17         | íTV:17  |
|                   | N-1:11 (13-4)      |            |               |         |
|                   | Y 7-Y 1 (1 4-1:1 · |            |               |         |
|                   | 4:1-14,4-1:4       |            |               |         |
|                   | 7/-17              |            |               |         |
|                   | <i>ر</i> "         |            | "<br> -<br> - | "اغمرر" |

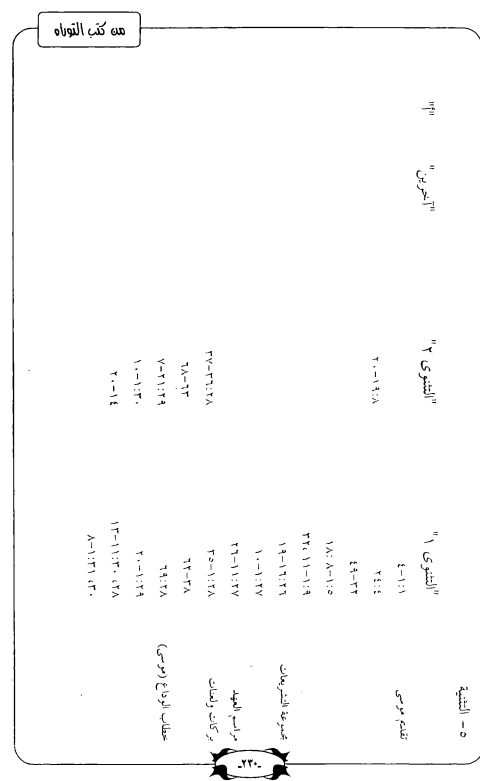


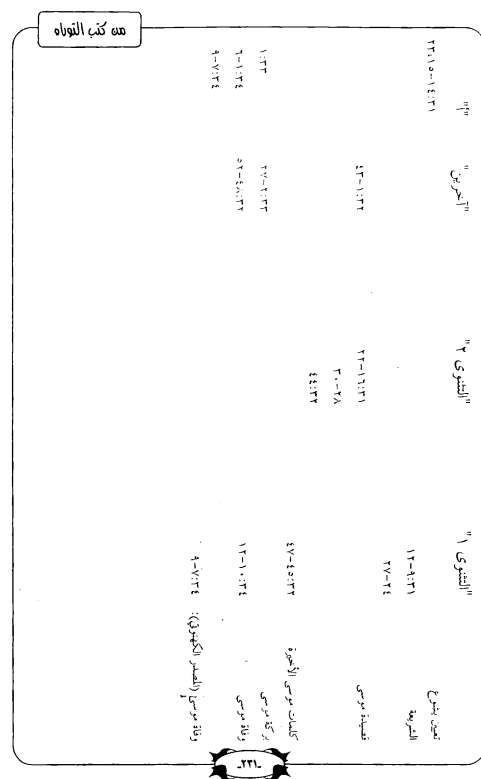
| do | التور | كتب        | œ     | }—       |                           |         |          |                  |                           |                 | _                   |               | _             |              |               |                       |
|----|-------|------------|-------|----------|---------------------------|---------|----------|------------------|---------------------------|-----------------|---------------------|---------------|---------------|--------------|---------------|-----------------------|
|    |       | TACIT: 1.  |       | 17-10:9  | 1:1                       |         | たのしてもこでし | 27-72:77         |                           |                 |                     |               |               | ↓1:T¢        |               | <br>المحار            |
|    | 31-41 | 14-11:1.   | 11:1. | 15,4-7:7 | 75: 7-1:1                 |         |          |                  | イバード                      |                 | ٥٦-٠٤               | ro-ra:re      |               |              |               | 11 /2 11              |
|    |       |            |       |          |                           |         |          |                  |                           |                 |                     |               |               |              | 11: 77 (1: 77 |                       |
|    |       | Y7-Y4:1.   |       |          |                           |         |          |                  |                           |                 |                     |               | Y             | T.17 (11: TE |               | $\mathcal{C}_{z}^{z}$ |
|    |       | وداع الجبل |       |          | الأيام الأخيرة لجبل سيناء | 3-1/100 |          | الغودة من الشتات | كال السفر باستنداء المظال | ٢- سفر اللاويين | تنفيذ تعاليم المسكن | جلد و جه موسى | الوصايا العشر | التجلي لموسى | العجل الذهبي  |                       |

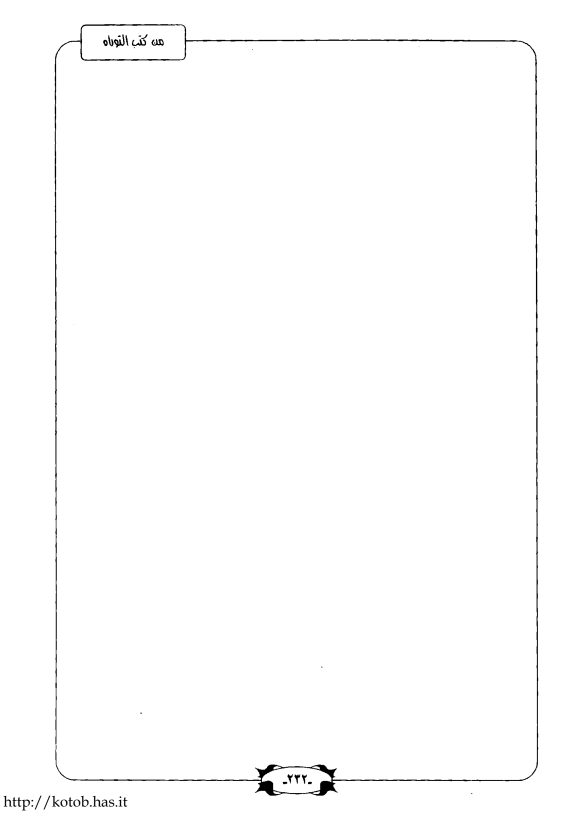












## قائمة المراجع

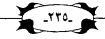
- Addis, W.E. Documents of the Hexateuch. London, 1892.
- Aharoni, Yohanan . The Solomonic Temple, the Tabernacle, and the Arad Sanctuary. In H.A. Hoffman, Jr., ed., *Orient and Occident*, Cyrus Gordon Festschrift. Neukirchen: Neukirchener, 1973.
- Albright, William Foxwell. *The Biblical Period from Abraham to Ezra*. New York: Harper, 1963.
  - ----From the Stone Age to Christianity. Garden City, N.Y.: Doubleday, 1946,1957.
- Alt, Albrecht. Essays on Old Testament History and Religion. Garden City, N.Y.: Doubleday, 1966. German edition, Kleine Schriften: ur Geschichte des Volkes Israel, II, III,1953.
- Astruc, Jean. Conjectures sur les memoires originaux il parait que Moyse servi, pour composer le livre de la Genese 1753.
- Bacon, Benjamin W. The Genesis of Genesis. Hartford, 1892.
- Baltzer, Klaus. *The Covenant Formulary*. Philadelphia: Fortress, 1971. German edition, 1964.
- Bright, John. *A History of Israel*, 3 rd ed. Philadelphia: Westminster, 1981.
- Brown, Raymond E.; Fitzmeyer, J.A.; and Murphy, R.E., eds *The Jerome Biblical Commentary*. Englewood Cliffs, N.J.: Prentice Hall, 1968.



- Busink, Th. A. Der Tempel von Jerusalem. Leiden: Brill, 1970.
- Carpenter, J.E, and Harford Battersby, G. The Hexateuch. London: Longmans, Green, 1902.
- Cheyne, T.K. Founders of Old Testament Criticism. London: Methuen, 1893.
- Clements, R.E. Abraham and David London: SCM, 1967.
- Cross, Frank Moore. *Canaanite Myth and Hebrew Epic*. Cambridge: Harvard, 1973.
  - ---- The Priestly Tabernacle. *Biblical Archeologist* 10 (1947): 45-68.
- Driver, S.R. Introduction to the Literature of the Old Testament. Gloucester: Peter Smith 1972. Original edition 1891.
- Duff, Archibald. *History of Old Testament Criticism*. London Watts, 1910.
- Eissfeldt, Otto. *The Testament, an Introduction* P.R. Acknyd, trams. Oxford: Basil Blackwell, 1965.
- Emerton, J.A. The Origin of the Promises to the Patriarchs In the Older Sources of the Book of Genesis. *Vetus Testamentum* 32:14-32.
- Engnell, Ivan. A Rigid Scrutiny. Nashville Vanderbilt: University Press, 1969.



- Fohrer, Georg. *Introduction to the Testament*. Nashville abingdon 1968.
- Frankfort, Henri; Frankfort, H.A.: Wilson, John Jacobean, Thorkild and Irwin, W.A. *The Intellectual Adventure of Ancient Man*. Chicago University of Chicago Press, 1946.
- Freedman, DavidNoel. Divine Commitment and Human Obligation Interpretation 18 (1964): 419-431.
  - ----.Pentateuch.
  - ----. Pottery, Poetry, and Prophecy. Winona Lake, Ind.: Eissnbrauns, 1980.
- Friedman, Richard Elliott, ed. *The Creation of Sacred Literature* Berkeley: University of California Press, 1981.
  - -----The Exile and Biblical Narrative. Harvard Semitic Monographs. Decatur, Ga.: Scholars Press, 1981.
  - -----,ed *The Poet and the Historian*. Harvard Semitic Studies. Decatur, Ga: Scholars Press, 1984.
  - ----. The Tabernacle in the Temple. *Biblical Archerlogist* 43 (1980).
  - ----, and Williamson, H.G.M., eds. *The Future of Biblical Studies: The Hebrew Scriptures*. Semeia Studies: Decatur, Ga.: Scholars Press, 1986.
- Grant, Robert M. A Short History of the Interpretation of the Bible. New York: Macmillan, 1948.



- Gray, Edward M. Old Testament Criticism. New York: Harper, 1923.
- Habel, Norman. Literary Criticism of the Old Testament. Philadelphia: Fortress, 1971.
- Hahn, E. The Old Testament in Modern Research. Philadelphia: Fortress, 1966.
- Halpern, Baruch. *The Constitution of the Monarchy in* Israel. Harvard Semitic Monographs. Decatur, Ga.: Scholars Press, 1981.
  - ----The Emergence of Israel in Canaan. Society of Biblical Literature 93(1974): 519 32.
- Hanson, Paul. Song of Heshbon Harvard *Theological Review* 61 (1968): 297-320.
- Haran, Menahem. The Priestly Image of the Tabernacle. *Hebrew Union College Annual* 36 (1965): 191-226.
  - ----. Shiloh and Jerusalem: The Origin of the Priestly Tradition in the Pentateuch. Journal of Biblical Literature 81 (1962): 14-24.
  - ----. Temples and Temple Service in Ancient Israel. New York Oxford, 1978.
- Herrmann, S.A *History of Israel in Old Testament* Times. Philadelphia: Fortress, 1975.
- Hillers, Delbert. Covenant: The History of a Biblical Idea. Baltimore: Johns Hopkins, 1969.
- Hobbes, Thomas Leviathan, Part 3, Chapter 33.1651.



- Hurvitz, Avi. The Evidence of Language in Dating the Priestly Code. *Revue Biblique* 81 (1974): 24-56.
  - -----A Linguistic Study of the Relationship Between the Priestly Source and the Book of Ezekiel. Cahiers de la Revue Biblique. Paris: Gabalda, 1982.
- Hyatt, J.P. Torah in the Book of Jeremiah. *Journal of Biblical Literature* 60(1941):381-96.
- Ishida, Tomoo,ed. Studies in the Period of David and Solomon and Other Essays. Tokyo: Yamakawa Shuppansha, 1982.
- Jenks, Alan W. The Elohist and North Israclite Traditions. Decatur, Ga:Scholars Press, 1977.
- Kapelrud, A.S. The Date of the Priestly Code. Annual of the Swedish Theological Institute III(1964):58-64.
- Kaufmann, Yehezkel. *The Religion of Israel*. Trans. and ed. Moshe Greenberg. Chicago: University of Chicago Press, 1960. Hebrew edition, 1937.
- Kennedy, A.R.S. Tabernacle. *Hastings Dictionary of the Bible IV:* 653-68.
- Knight, Douglas A. Rediscovering the Traditions of Israel. Society of Biblical Literature Dissertation Series Decatur, Ga.: Scholars Press, 1973.
- Levenson, Jon. Who Inserted the Book of the Torah? Harvard Theological Review 68 (1975):203-33.



- -----, and Halpern, Baruch, eds *Traditions in Transformation Turning Points in Billical Faith*. Essays Presented to Frank Moore Cross Winona
- Lake. Ind.: Eisenbrauns, 1981.
- Liver, Jacob. Korah, Dathan, and Abiram. *Scripta* Hierosolymitana 8. Jerusalem: Hebrew University, 1961.
- Lohfink. Norbert. Auslegung deuteronomischer Texte, IV. *Bibel und Leben* 5 (1964).
- Lundbom, Jack R. The Lawbook of the Josianic Reform. *Catholic Biblical Quarterly* 38 (1976):293-302.
- Malamat, Abraham. The Twilight of Judah: In the Egyptian Babylonian Maelstrom. *Vetus Testamentum* Supplements 28 (1975):123-145.
  - ------ Origins and the Formative Period. In H.H. Ben Sasson, A *History of the Jewish People*, pp.3-87. Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1976.
- May, Herbert, ed. Oxford Bible Atlas, 3 rd ed. New York: Oxford. 1981.
- McBride, Samule Dean. The Deuteronomic Name Theology. Dissertation, Harvard University, 1969.
- McCarthy, D.J. Testament Covenant Richmond: John Knox, 1977.
  - -----. *Treaty and Covenant*. Rome: Pontifical Biblical Institute, 1963.



- McEvenue, Sean. *The Narrative Style of the Priestly* Writer. Rome: Pontifical Biblical Institute, 1971.
- McKenzie, Steven L. The Ch
   Deuteronomistic History. Harvard Semitic Monographs. Decatur, Ga.: Scholars Press, 1984.
- Mendenhall, G.E. Law and Covenant in Israel and the Ancient Near East. Pittsburgh: Biblical Colloquium, 1955.
- Milgrom, Jacob. *Cult and* Conscience. Leiden: Brill, 1976.
  - ----. Studies in Levitical Terminology, I. Berkeley: University of California press, 1970.
- Moran, W.L. The Literary Connection Between Lev 11:13-19 and Deut 14:12-28. *Catholic Biblical Quarterly* 28(1966): 271-277.
- Mowinckel, S. Erwagungen zur Pentateuch Quellenfrage Trondheim: Universitetsforlaget, 1964.
- Myers, Jacob M. Ezra/Nehemiah, The Anchor Bible. Garden City, N.Y.: Doubleday, 1965.
- Nelson, Richard. The *Double Redaction of the* Deuteronomistic *History* JSOT Supplement Series. Sheffeld, 1981.
- Nicholson, E.W. Deuteronomy and Tradition. Philadelphia: Fortress, 1967.
  - -----. Preaching to the Exiles. Oxford: Blackwell, 1970.



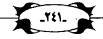
- Noth, Martin. *Exodus*. Philadelphia: Westminster, 1962.
  - ----- A History of Pentateuchal Traditions Englewood Cliffs, N.J. Prentice Hall, 1972. German edition, 1948.
  - ----. The History of Israel New York: Harper and Row, 1960. German edition, 1958.
  - ----. The Laws in the Pentateuch. Edinburgh: Oliver and Boyd, 1966.
  - -----. Leviticus Philadelphia: Westminster, 1965.
  - -----. Numbers. Philadelphia: Westminster, 1965.
  - ----. The Old Testament World Philadelphia: Fortress, 1966. German edition, 1964.
  - ----. Uberlieferungsgeschichtliche Studien .

Tubingen: Max Niemeyer Verlag, 1957. Original edition, 1943. Pp.1-110 in English translation as *The Deuteronomistic History*. JSOT Supplement Series. Sheffield, 1981.

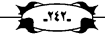
- Perdue, L.G., and Kovacs, B.W., eds A Prophet to the Nations: Essays in Jeremiah Studies. Winona Lake, Ind: Eisenbrauns, 1984.
- Polzin, Robert, Late Biblical Hebrew: Toward on Historical Typology of Biblical Hebrew Prose. Decatur, Ga.: Scholars Press, 1976.
- Pritchard, James B., ed. Ancient Near Eastern Texts Relating to the Old Testament, 3 rd ed. Princeton, 1969.



- Propp, William H. The Transfigured or Disfigured? Catholic Biblical Quarterly,1987.
- Von Rad, Gerhard. *Deuteronomy: A Commentary*. London: SCM, 1966.
  - ----. Genesis Philadelphia: Westminster, 1961.
  - ----. Der Priesterschrift im Hexateuch (Berlin: W. Kohlhammer, 1934.
  - ----. The Problem of the Hexateuch. New York: MeGraw-Hill, 1966.
- Rendsburg, G. Late Biblical Hebrew and the Date of P. Journal of the Ancient Near East Society 12 (1980):65-80.
- Rendtorff, Rolf Das uberlieferungsgeschichtliche Problem des Pentateuch (Beihefte zur Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschafe 147. Berlin / New York: Walter de Gruyter, 1977.
- Rogerson, John. *Old Testament Criticism in the* Nineteenth *Century: England and Germany* London: SPCK.1984.
- Rowley, H.H. The Old Testament and Modern Study. New York: Oxford, 1951.
- Sarna, Nahum. Hebrew and Bible Studies in Medieval Spain. The Sephardic Heritage. vol. I. London: Vallentine, Mitchell, 1971.
- Van Seters, J. Abraham in History and Tradition. New Haven: Yale University press, 1975.



- Shiloh, Yigal. Excavations at the City of David, vol. 1. Jerusalem: Institute of Archeology, Hebrew University, 1984.
- Speiser, E.A. *Genesis, The Anchor Bible*. Garden City, N.Y.: Doubleday, 1964.
- Spinoza, Benedict. *Tractatus the ologico-politicus*. 1670.
- Tadmor, Hayim. The Period of the First Temple, the Babylonian Exile and the Restoration. In H.H. Ben-Sasson, *A History of the Jewish People*, pp. 91-182. Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1976.
- Thompson, R.J. Moses and the Law in a Century of Criticism Since Graf. Vetus Testamentum Supplements 19. Leiden: Brill,1970.
- Tsevat Matitahu. Studies in the Book of Samuel, III. Hebrew Union Collage Annual 34(1963):71-82.
- De Vaux, Roland. Ancient Israel . New York: McGraw-Hill,1961.
- Weinfeld, Moshe. The Covenant of Grant in the Old Testament and in the Ancient Near East. *Journal of the American Oriental Society* 90 (1970):184-203.
  - ----. Deuteronomy and the Deuteronomic School. New York: Oxford University Press, 1972.
  - ----. Getting at the Roots of Understanding of the Law of Israel on the 100 th Anniversary of the Prolegomena. Report No. 14/79. Jerusalem Institute for Advanced Studies, Hebrew University, 1979.



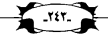
Israel. Zeitschrift für die alliestamente Wissenschaft 88(1976):17-56.

- Wellhausen, Julius. Prolegomera zur Geschichte Israels. Edinburgh, 1885.
- Reprinted, Gloucester, Mass., Peter Smith. 1973. German edition, 1883.
- De Wette, W.M.L. Dissertatio critica qua a prioribus Deuteronomium Pentateuchi libris diversam, alius cuiusdam recentioris auctoris opus esse monstatur.1805. Repnnted in Opuscula Theologica. Berlin, 1830.
- Williamson, H.G.M. Israel in the Books of Chronicles. Cambridge University Press, 1977.
- Wolff, Hans Walter. Das Kerygma des deuteronomistischen Geschichtswerks. Zeitschrift fur die alttestamentliche Wissenschaft 73(1961):171-86.
- Wright, George Ernest, ed. The Bible and the Ancient Near East. Garden City: N.Y.: Doubleday, 1961.
  - -----.Biblical Archeology. Philadelphia: Westminster Press, 1962.

Bible, 11:311-537. New York: Abingdon, 1953.

---- And Fuller, R.H. The Book of the Acts of God. Garden City, N.Y.: Doubleday, 1957.

----. The Lawsuit of God: A Form Critical Study of Deuferonomy 32. In B. Anderson and W. Harrelson,



eds., Israel s Prophetic Heritage New York: Harper, 1962.

----. The Old Testament Against Its Environment. London: SCM, 1950.

- Zevit, Ziony. Converging Lines of Evidence Bearing on the Date of P.
- Zeitschrift fur die alttestamentliche Wissenschraft 94 (1982): 502-09.
  - ----. The Priestly Redaction and Interpretation of the plague Narrative in Exodus. Jewish Quarterly Review 66(1976): 193-211.

الضياء للطباعة





## بسم الله الرحمن الرحيم



## مكتبة المهتدين الإسلامية لمقارنة الإديان

The Guided Islamic Library for Comparative Religion

http://kotob.has.it







مكتبة إسلامية مختصة بكتب الاستشراق والتنصير ومقارنة الاديان.

PDF books about Islam, Christianity, Judaism, Orientalism & Comparative Religion.

لاتنسونا من صالح الدعاء Make Du'a for us.