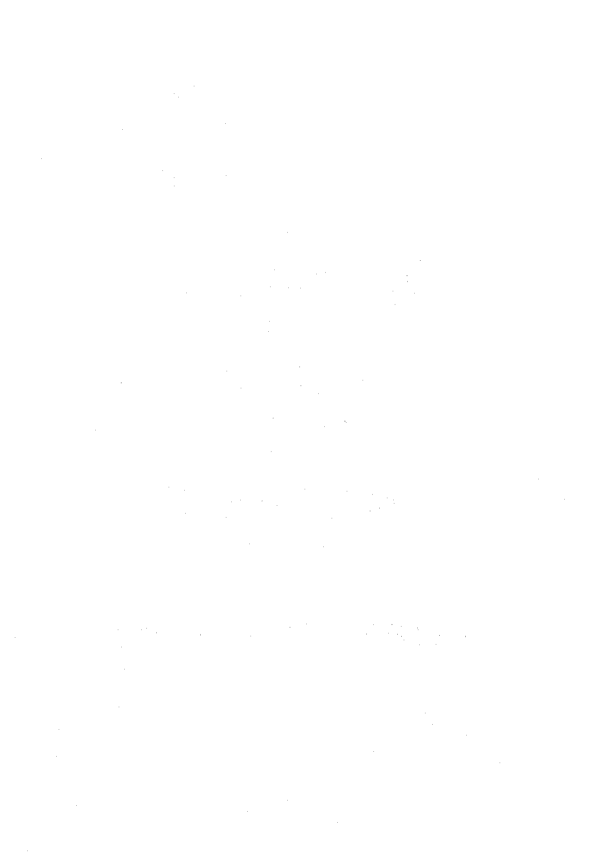
المار، تالنسار المجاهدية فحُ تَاسُيْسُ برجهمُ الكَلَامِيَّة أو نَقضُ تأسِّيشِ الجهميَّة العبّاس شيخ الاركام أحرَبن تيمتَّة قَدَّسَ اللَّه رُوحَه بتصحيح وتكميل وتعليق و المال المعرف من فاقع حقوق الطبعمجفوظة له طبعبأمر جلالنالملك والمعظ فبصنال برعب والغيزرآل سُعود الطبعة الأولى مطبعة الحكومة المتحقة

19712



### مقدمة

## بني لِيه الجُرِالِيَّةُ الجَمِرِ التَّ

الحمد لله الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله وكفى بالله شهيداً .

والحمدلله الذي جعل لرسوله منه سلطانا نصيراً . والحمدلله الذي ينصر رسله والذين آمنوا في الحياة الدنيا ويوم يقوم الاشهاد : ينصرهم بلسان الحجة وسلطان القدرة . وهو الذي يؤتى رسله والمؤمنين به حجمة على من خالفهم وجادلهم فيه بالباطل ، كما قال : (وهم يجادلون في الله وهو شديد المحال) . (١)

وأشهد ان لااله الا الله وحده لاشريك له ، وأقدسه عن النقائص والأمثال. واثبت له الحكال الذي لاتدركه الخلائق وفوق كل كال ؛ اذ كل كال فمن كاله يستفاد ، وله الثناء الحسن الذي لا يحصيه العباد .

وأشهد ان محمداً عبده ورسوله: أعلم الناس بالحق ، وأنصحهم للخلق ، وأكل الناس بيانا وعبارة ودلالة على الحق ، بلغ الرسالة وأدى الامانة فشهدت له الأمة ورفع اصبعه الى الله فى السماء قائلا: « اللهم اشهد »: أخبر باستوائه على عرشه العظيم ، وهو أخص مماذ كروه من قهره واستيلائه . و بنزوله لفصل القضاء فى ذلك اليوم الرهيب ، وهو غير بره وعطائه . وسأل ربه لذة النظر الى وجهه الكريم ، وهو غير جوده وحبائه . وعظم قدر ربه ومجده فاخبر أنه يقبض الأرض و يطوي السموات بيمينه ، وها غير إنعامه و إكرامه واصطفائه . و يضحك إلى أوليائه ،

<sup>(</sup>١) المؤلف ص ٧٧٥ من هذا المجلد ٠

وضحكه دليل على إحسانه وتكريمه وآلائه . ولما قرأ ( وكان الله سميما بصيراً) وضع أصبعه الدعاء على عينيه و إبهامه على أذنيه تحقيقا لاثبات السمع والبصر ، كما فرق بين الارادة الشرعية والمشيئة في القدر .

صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه والتابعين ، ومن سلك سبيلهم الى يوم الدين. الله ين اثبتوا مادل عليه الكتاب والسنة من الصفات ، ونزهوه عن بمائلة المخلوقات. حاشاهم من التعطيل ، ومن التكييف والتمثيل ، ومن « التحريف ، المسمى عند المتكلمين بالتأويل ، ومن « التفويض »الذى هو التجهيل ؛ إذ هذه الأمور مشاركة للملحدين في الالحاد ، وتنقيص من عظمة الله وجلاله وأوامره في نفوس العباد . شهد لهم الرسول بانهم خير الناس: فهم خيرهم في العلم والتبليغ والاعتقاد ، وأخبر بنجاة من اقتنى أثرهم يوم المعاد . هم أوعى الناس للنقل الصحيح ، وأولاهم وأحقهم بالمعقول الصريح ، آمنوا بالشرع والقدر ، وكانوا من الألفاظ الملبسة على وأحقهم بالمعقول الصريح ، آمنوا بالشرع والقدر ، وكانوا من الألفاظ الملبسة على حذر ؛ فهم الجمهور الأكبر ، والسواد الأعظم ، والفرقة الناجية ، المنصورة الى قيام الساعة ، أهل السنة والجاعة .

أما بعد فإن معرفة أصول الأشياء ومبادئها ، ومعرفة الدين وأصله وما تولد فيه من أعظم العلوم نفعا ؛ إذ المرء مالم يحط علما بحقائق الأشياء التي يحتاج اليها يبقى في قلبه حسكة . وقد بعث الله سبحانه و تعالى محمداً بالهدى و دين الحق ليخرج النساس من الظلمات الى النور ؛ ففرق بين الحق والباطل ، والهدى والضلال ، والرشاد والغي ، والصدق والكذب ، والعلم والجهل ، والمعروف والمنكر ، وطريق أولياء الله السعداء وأعداء الله الأشقياء ، و بين ماعليه الناس من الاختلاف وكذلك النبيون قبله ، قال تعالى : ( تالله لقد ارسلنا الى أمم من قبلك فزين لهم الشيطان أعمالهم فهو وليهم اليوم ولهم عذاب اليم) (وما انزلنا عليك الكتاب الالتبين لهم الذي اختلفوا فيه وهدى ورحمة لقوم يؤمنون ) .

### حال المسلمين قبل الافتراق

وكان السلمون في خلافة ابي بكر وعمر وصدراً من خلافة عمان متفقيف ولاتنازع بينهم ، وكان اعتصامهم بالقرآن والإيمان ، وكان الأصل الذي اسسوه هو ماأمرهم الله به في قوله (ياأيها الذين آمنوا لاتقدموا بين يدي الله ورسوله ، واتقوا الله ان الله سميع عليم ) (لايسبقونه بالقول ، وهم بأمره يعملون ) فلا يخبرون عن شي ، من صفاته ولاغير صفاته إلا بعد أن يخبر سبحانه بما بخبر به ؛ فيكون خبرهم وقولهم تبعا لخبره وقوله ، وأعمالهم تابعة لأمره . فهكذا كان الصحابة ومن سلك سبيلهم من التابعين لهم باحسان وأثمة المسلمين ؛ فالهذا لم يكن أحد منهم يعارض النصوص بمعقوله ، ولا يؤسس دينا غير ماجاء بهالرسول ، و إذا أرادمعر فة شيء من الدين والكلام فيه نظر فيما قاله الله والرسول : فمنه يتعلم ، و به يتكلم ، وفيه ينظر ، و به يستدل . فهذا اصل أهل السنة .

## مبدأ الافتراق . والفرق

ثم حدث فى أواخر خلافة عثمان أمور أوجبت نوعا من التفرق ، وقام قوم من أهل الفتنة والظلم فقتلوا عثمان ، فتفرق المسلمون بعد مقتل عثمان .

ولما اقتتل المسامون بصفين واتفقوا على تحكيم حكمين خرجت ه الخوارج» « الغدوارج » على أمير المؤمنين علي رضي الله عنه ، وفارقوا جماعة المسامين الى مكان يقال له «حر و راء » فك عنهم الى ان استحلوادماء المسامين وأموالهم ، فعلم علي أنهم الطائفة التي ذكرها رسول الله ويسيح فقاتلهم ، وكانت بدعتهم إنما هي من سوء فهمهم للقرآن؛ لم يقصدوا معارضته ؛ لكن فهموا منه ما لم يدل عليه ، فظنوا أنه يوجب تكفير أرباب الذنوب؛ اذ المؤمن هو البرالتقي، قالوا فهن لم يكن براً تقياً فهو كافر، وهو محلد في النار ؛ ثم قالوا : وعمان وعلي ومن والاها ليسوا بمؤمنين ،

لانهم حكموا بغير مأأنزل الله ، فكانت بدعتهم لها مقدمتان : « الواحدة » أن من خالف القرآن بعمل أو برأي أخطأ فيه فهو كافر . « والثانية » أن عمان وعليا ومن والاها كانوا كذلك .

« الشـــيعة »

وحدث في أيامه « الشيعة » لكن كانوا مختفين بقولهم لايظهرونه لعلي وشيعته ؛ بل كانوا ثلاث طوائف : ( طائفة ) تقول إنه إله . وهولا ملا ظهر عليهم أحرقهم بالنار . و « الثانية السابة » وكان قد بلغه عن ابن السوداء أنه كان يسب أبا بكر وعمر فطلبه . قيل انه طلبه ليقتله . و ( الثالثة المفضلة ) الذين يفضلونه على ابي بكر وعمر فامر بجلدهم .

ثم الشيعة لما حدثوا لم يكن الذى ابتدع التشيع قصده الدين ؛ بل كان غرصه فاسداً ، فقد ذكر أهل العلم أن مبدأ الرفض كان من الزنديق « عبدالله بن سبأ » فانه أظهر الاسلام وأبطن اليهودية ، وطلب أن يفسد الاسلام كما فعل بولص النصرانى الذى كان يهوديا فى افساد دين النصارى . وأصل بدعتهم مبنية على الكذب على الرسول ، وتكذيب الأحاديث الصحيحة ، ولكن الشيعة لم يكن لهم فى ذلك الزمان جماعة ولا إمام ولادار ولاسيف يقاتلون به المسلمين ، وهم يكفرون ولاة المسلمين، و يلعنون أبا بكر وعمر وعمان ومن تولاها . وأما لفظ ه الرافضة » فهو أول ماظهر فى الاسلام لما خرج زيد بن على بن الحسين فى أوائل الماة الثانية فى خلافة هشام بن عبدالملك واتبعه الشيعة فسئل عن ابى بكر وعمر فتولاها وترحم عليهما فرفضه قوم فقال رفضتمونى رفضتموني فسموا « الرافضة » : فالرافضة تتولى عليهما فرفضه قوم فقال رفضتمونى رفضتموني فسموا « الرافضة » : فالرافضة تتولى أخاه أبا جعفر محمد بن علي ، « والزيدية » يتولون زيداً و ينسبون اليه . ومن حينئذ انقسمت الشيعة الى: زيدية ، ورافضة إمامية .

• القدرية » أثم في آخر عصر الصحابة حدثت بدعة « القدرية » وأصل بدعتهم كانت من عجز عقولهم عن الايمان بقدر الله والايمان بأمره ونهيه ووعده ووعيده ، وظنوا

أن ذلك ممتنع ؛ وكانوا قد آمنوا بدين الله وامره وجهيه ووعده ووعيده ، وظنوا أنه اذا كان كذلك لم يكن قد علم قبل الأمر من يطيع ومر يعصى ؛ لأنهم ظنوا أن من علم ماسيكون لم يحسن منه أن يأمر وهو يعلم أن المأموريعصيه ، وظنوا أيضاً أنه اذا علم أنهم يفسدون لم يحسن ان يخلق من يفسد . فلما بلغ قولهم بانكار القدر الصحابة انكر وه انكاراً عظيما وتبرؤا منهم . ثم كثر الخوض في القدر وكان أكثر الخوض فيه بالبصرة والشام و بعضه في المدينة ، فصار مقتصدوهم وجمهورهم يقرون بالقدر السابق وبالكتاب المتقدم ، وصار نزاع الناس في الارادة وخلق أفعال العباد ، فصار وا في ذلك حزبين : النفاة يقولون لا إرادة الا بمعنى المشيئة ، وهو لم يرد الاما أمر به ، ولم يخلق شيئا من أفعال العباد . وقابلهم الخائضون في القدر من « الحجرة » مثل الجهم بن صفوان وأمثاله فقالوا ليست الارادة إلا بمعنى المشيئة ، والأمر والنهي لا يستلزم إرادة ، وقالوا : العبد لافعل له البتة ولاقدرة بل المته هو الفاعل القادر فقط . (١)

وكانت الخوارج قد تكلموا في تكفير أهل الذنوب من أهل القبلة وقالوا « المعتزلة انهم كفار مخلدون في النار، فحاض الناس في ذلك ، وخاض في ذلك القدرية بعد موت الحسن البصرى فقال عمرو بن عبيد وأصحابه: لاهم مسلمون ولا كفار ؛ بل لهم منزلة بين المنزلتين، وهم مخلدون في النار ، فوافقوا الخوارج على أنهم مخلدون وعلى انهم ليسوا معهم من الاسلام والا يمان شيء ؛ ولكن لم يسموهم كفاراً ، واعتزلوا حلقة أصحاب الحسن البصري — مثل قتادة وأيوب السختياني — فسموا « معتزلة » من ذلك الوقت بعد موت الحسن . وقيل ان قتادة كان يقول أولئك

المسلمة الم

<sup>(</sup>١) ويدخل في هذا القسم الرازي ، كما قال في مقدمة كتابه : « ولا يجري في الدارين من أفعاله الا ما يريده ويشاؤه » •

« المرجئـــة »

وحدثت « المرجئة » وكان أكثرهم من أهل الكوفة ولم يكن أصحـــاب عبدالله من المرجئة ولاابراهيم النخعي وأمثاله ، فصاروا نقيض الخوارج والمعــــتزلة فقالوا إن الاعمال ليست من الايمان ، وكانت هذه البدعة أخف البدع فان كشيراً من النزاع فيها نزاع في الاسم واللفظ دون الحكم ؛ إذ كان الفقهاء الذين يضاف اليهم هذا القول مثل حماد بن أبي سلمان وابي حنيفة وغيرها هم مع سائر أهل السنة متفقين على أن الله يعذب من يعذبه من أهل الكبائر بالنار ثم يخرجهم بالشفاعة وعلى أنه لابد في الايمان ان يتكلم بلسانه ، وعلى أن الأعمال المفروضة واجبة وتاركها مستحق للذم والعقاب. فكان في الأعمال هل هي من الايمان وفي الاستثناء ونحو ذلك عامته نزاع لفظي . وأما جهم فكان يقول : ان الايمـــان مجرد تصديق القلب وان لم يتكلم به . وهذا القول لايعرف عن أحد من علماء الأمة وأئمتها؛ بلأحمد ووكيع وغيرهما كفروا من قال مهذا القول؛ ولكن هذا هو الذي نصره الأشعري واكثر اصحابه ؟! ولكن قالوا مع ذلك إن كل من حسكم الشرع بكفره حكمنا بكفره ، واستدللنا على تكفير الشارع له على خلو قلبه من المعرفة (١) وكان ظهور البدع بحسب البعد عن الدار النبوية .

الجهويـة »

وأما « الجهمية » فأنما حدثوا في أواخر عصر التابعين بعد موت عمر بن عبد العزيز (٢) وكان أول من ابتدع هذا في الاسلام هو الجعد بن درهم في أوائل المأة الثانية فضحى به خالد بن عبد الله القسري أمير العراق والمشرق بواسط خطب الناس يوم الأضحى فقال: أيها الناس ضحوا تقبل الله ضحايا كم فاني مضح بالجعد بن درهم؛ إنه زعم أن الله لم يتخذ ابراهيم خليلا ولم يكلم موسى تكليما

<sup>(</sup>١) من « الفرقان بين الحق والباطل » باختصار في بيان مبدأ الافتراق ، ومذاهب الفرق انظر ج ١٣ ص ٣٠ ـ ٧٤ ·

 <sup>(</sup>۲) « التحفة العراقية في الأعمال القلبية » انظر جد ١٠ ص ٦٦ ، ٦٧ « الفرقان
 بين الحق والباطل » انظر ج ١٣ ص ١٨٢ ٠

ثم نزل فذبحــه (١) وكان ذلك فى زمن التابعين فشكروه. وكان انقراض دولة بنى أمية بسبب هذا الجعد المعطل وغيره من الأسباب التي أوجبت إدبارها. (١)

وفى آخر دولتهم ظهر الجهم بن صفوان بخراسان، فاظهر هذا المذهب وناظر عليه و إليه أضيف قول الجهمية ، فقتله سلم بن أحوز أمير خراسان بها . (١) وقول جهم هو النفي المحض لصفات الله تعالى ؛ بل والأسماء الحسنى حتى ذكروا عنه أنه لا يسمى الله شيئاً ولا غير ذلك من الأسماء التي يسمى بها المخلوق ؛ لأن ذلك بزعه من التشبيه الممتنع ، وهو حقيقة قول القرامطة الباطنية ومنحرفي المتفاسفة كالفارابي وابن سينا . وأما مقتصدة الفلاسفة كائبي البركات صاحب المعتبر وابن رشد الحفيد فان المشهور عنهم اثبات الأسماء الحسنى واثبات احسكام الصفات . وقد تكلم عامة أئمة المسسله ين فيهم ، ولكن لم يكونوا ظاهرين الابالمشرق . (٢)

وأصل مقالة الجهمية مأخوذ من المشركين والصابئين من البراهمة والمتفلسفة ومبتدعة أهل الكتابالذين يزعمون ان الرب ليس له صفة ثبوتية أصلا ، وهؤلاء اعداء ابراهيم الخليكل ، وهم يعبدون الكواكب .

« المعتزلة أيضاً »

ثم انتقل ذلك الى « المعتزلة » اتباع عمرو بن عبيد فأثبتوا أسماء الله تعالى ولم يثبتوا صفاته . (٣) ؛ لكن قوي أمرهم لما مات الرشيب د وتولى ابنه الملقب بالمأمون وتلقى عن هؤلاء ماتلقاه ؛ ثم لما ولي الحسلافة اجتمع بسكثير من هؤلاء ودعا الى قولهم فى آخر عمره ، وكتب وهو بالثغر

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٠

<sup>(</sup>٢) المسألة المصرية في القرآن ص ٢٠٢ ، ٢٠٥ ج ١٢٠

 <sup>(</sup>٣) ج ١٢ ص ٣١١ ٠ و « متاخرو الشيعة » يوافقون المعتزلة في هذا ٠

بطرسوس الى نائبه ببغداد كتابا يدعو الناس فيه الى أن يقولوا القرآن مخلوق(١) لكن لم يجبه أحد ، ثم كتب كتابا ثانيا يأمر فيه بتقييد من لم يجبه وارساله اليه فاجاب أكثرهم ، ثم قيدوا سبعة لم يجيبوا فأجاب منهم خمسة بعد القيد، و بقى اثنان لم يجيبا أحمد بن حنبل وابن نوح فارسلوها اليه فمات قبل أن يصلا اليه ، ثم أوصى الى أخيه ، وكان هــذا سنة ثماني عشرة ومائتين ، و بقي أحمـــد في الحبس الى سنة عشرين . وفيها كانت محنته مـــع المعتصم ومناظرته لهم في الكلام، فلما رد عليهم ما احتجوا به عليه، و بين ان لاحجة لهم في شيء مر ذلك، وأن طلبهم من الناس أن يوافقوهم وامتحانهم إياهم جهل وظلم وأراد المعتصم إطلاقه فاشار عليه من أشار بأن المصلحة ضربه حتى لا تنكسر حرمة الخلافة مرة بعد مرة ، فلما ضر بوه قامت الشناعة علمهم في العامة وخافوا الفتنة فاطلقوه. وكان أحمد بن أبي دؤاد قد جمع له نفاة الصفات القائلين بخلق القرآن من جميع الطوائف. (٢) وامتحنوا الناس فصار من أجابهم أعطوه و إلا منعوه العطاء وعزلوه ولم يقبلوا شهادته ، وإذا افتكوا الأسرى يمتحنون الأسير فإن أجابهم افتــــدوه والالم يفتدوه ، وكتب قاضهم على ســـتارة الـكعبة ( ليس كمثله شيء ، وهو العزيز الحكيم) لم يكتب ( وهو السميع البصير ). ثم لما ولي الواثق اشتد الأمر الى أن ولي المتوكل فرفع الحينة وظهرت حينئذ السنة . (٣)

ثم أقرب هؤلا. الجهمية « الأشعرية » يقولون : إن له صفات سبعا : الحياة ، والعلم ، والقدرة ، والارادة ، والـكلام ، والسمع ، والبصر . وينفون ما عداها .

الأشعريــة »

<sup>(</sup>١) والتمول بخلق القرآن حلقة من سلسلة التعطيل ٠

 <sup>(</sup>۲) وانظر كتاب « الرد على الزنادقة والجهمية فيما شكت فيه من متشابه القرآن : و تأولته على غير تأويله » للامام أحمد مطبوع •

<sup>(</sup>۳) ج ۱۳ ص ۱۸۳ ، ج ۱۰ ص ۲۲۹

ومنهم من يضم الى ذلك « اليـــد » فقط . ومنهم من يتوقف فى نفي ما سواها ، وغلاتهم يقطعون بنفى ما سواها . (١)

فعلم أن هؤلاء حقيقة باطنهم باطن المعترلة الجهمية وان كان ظاهرهم ظاهر أهل الاثبات ، كما أن المعترلة الجهمية عند التحقيق حقيقة أمرهم أمر الملاحدة نفاة الأسماء والصفاة بالسكلية وان تظاهر وا بالرد عليهم ، والملاحدة حقيقة أمرهم حقيقة من يجحد الصانع بالسكلية . (٢) هذا لعمري عند التحقيق . وأما عوام الطوائف وان كان فيهم فضيلة وتميز فهم يجمعون بين المتناقضات تقليداً أو ظناً ؛ ولهذا لا يكونون كافرين وجاحدين مطلقاً ؛ لأنهم يثبتون من وجه وينفون من وجه فيجمعون بين النفي والاثبات ، والكفر الصريح على بعضهم أغلب وهو حال الملاحدة النفاة للنقيضين جميعا ؛ فان جحود هؤلاء وجعلهم له ممتنعاً أضعاف اقرارهم بوجوب وجوده ، وقد يكون الايمان أغلب وهو حال مرف أقر بعامة اسماء الله وصفاته وأنما جحد منها شيئاً يسيراً كما يوجد في بعض الصفاتية كثيراً ، وهؤلاء يؤمنون ببعض المكتاب وهؤلاء يؤمنون ببعض الكتاب

<sup>(</sup>١) ج ٦ ص ٣٨٧، وقال الشيخ ولا ريب أن أئمة الأشعرية وهم الذين كانوا أهل العراق : كأبي الحسن الكبير ، وأبي الحسن الباهلي ، وأبي عبد الله ابن مجاهد ، وصاحبه القاضي أبي بكر ، وأبي علي ابن شاذان ونحوهم لم يكونوا في النفي كأشعرية خراسان : مثل أبي بكر ابن فورك ونحوه ، بل زاد أولئك في النفي أشياء على مذهب أبي الحسن ونقصوا من اثباته أشياء ٠ أ هـ « نقض التأسيس المخطوط » · وقال : لكن أبو المعالي واتباعه لا يثبتون الصفات الخبرية ، بل منهم من ينفيها ، ومنهم من يقف فيها كالرازي والآمدي · ج ١٣ ص ١٣٩ ، وقال : والأشعرية فيها يثبتونه من السنة فرع علي الحنبلية ، كما ان متكلمة الحنبلية فيها يحتجون به من القياس العقلي فرع عليهم · ج ٦ ص ٥٣ ، قلت : و « الأشعرية » هم كثير معن ينتسب الى السنة في مقابلة الشيعة ، ومقالتهم مبثوثة في كتب كثيرة : من التفاسير ، وشروح السنة ، وأصول الدين ، والفقه ، ومطولات التاريخ ،وكتب المقالات التي بأيدي الناس اليوم و « لكل قوم وارث » وان لم يأتوا باعتراضات جديدة و « الماتريدية » يقاربون الأشعرية ،

<sup>(</sup>٢) وحجد الصانع هو أصل كل باطل وكفر وكذب وتناقض وشر في الوجود ، كما أن الايمان به أصل كل حق وهدى وصدق واستقامة وخير في الوجود · « المؤلف » ·

ويكفرون ببعض؛ ولهذا تنازع الناس فى ايمانهم وكفرهم بما ليس هذا موضعه ولا ريب أن فيهم الجاهل والمتأول الذى لا يجوز أن يحكم عليه بحكم الكفر وأن قوله من قول السكفار، كما ان فيهم المنافق الزنديق الذى لا ريب فى نفاقه وكفره . (١)

### الأشعرى، والانتساب اليه

و « ابن كلاب » إمام الأشعرية أكثر مخالفة لجهم وأقرب الى السلف من الأشعري نفسه . وأما « الأشعري » نفسه وأئمة أصحابه فلم يختلف قولهم فى إثبات الصفات الخبرية وفى الرد على من يتأولها ؛ بل انتصر للمسائل المشهورة عند أهل السنة التى خالفهم فيها المعتزلة : كمسألة الرؤية والـكلام واثبات الصفات ونحو

وقد ذكر الشيخ خلاصة عن التجهم والجهمية فقال في « التسعينية » : وكذلك التجهم على ثلاثدرجات : فشرها «الغالية» الذين ينفون أسماء الله وصفاته ، وإن سموه يشيء من أسمائه الحسنى قالوا هو مجاز ، فهم في الحقيقة عندهم ليس بحي ولا عالم ولا قادر ولا سميع ولا بصير ولا متكلم ولا يتكلم ٠٠٠ « والدرجة الثانية » من التجهم هو تجهم المعتزلة ونحوهم الذين يتمرون بأسماء الله في الجملة لكن ينفون صفاته ، وهم أيضاً لا يقرون بأسماء الله الحسنى كلها على الحقيقة ، بل يجعلون كثيراً منها على المجاز وهؤلاء هم الجهمية المشهورون • و « الدرجة الثالثة » هم الصفاتية المثبتون المخالفون للجهمية لكن فيهم نوع من التجهم ، كالذين يقرون بأسماء الله وصفاته في الجملة ، لكن يردون طائفة من أسمائه وصفاته الخبرية وغير الخبرية ، ويتأولونها ، كما تأول الأولون صفاته كلها ٠ ومن هؤلاء من يقر بصفاتــه الواردة في القرآن دون الحديث ، كما عليه كثير من أهل الكلام والفقه وطائفة من أهل الحديث · ( ومنهم ) من يقر بالصفات الواردة في الأخبار في الجملة لكن مع نفي وتعطيل لبعض ما ثبت بالنصوص وبالمعقول ، وذلك كأبي محمد بن كلاب ومن اتبعه ، وفي هذا القسم يدخل أبو الحسن الأشعري وطوائف من أهل الفقه والكلام والحديث والتصوف • وهؤلاء الى أهل السنة المحضة أقرب منهم الى الجهمية والرافضة والخوارج والقدرية ، لكن انتسب اليهم طائفـة هم الى الجهمية أقرب منهم الى أهل السنة المحضة فان هؤلاء ينازعون المعتزلة نزاعاً عظيماً فيما يثبتونه من الصفات ٠ ( أو ينفونه من الصفات ) واما المتأخرون فانهم والوا المعتزلة وقاربوهم أكثر وقدموهم على أهل السنة والاثبات وخالفوا أوليهم • ( ومنهم ) من يتقارب نفيه ـواثباتًا ، وأكثر الناس يقولون : ان هؤلاء يتناقضون فيما يجمعونه بين النفي والاثبات •

قلت : وانظر ما قاله أبو اسماعيل الأنصاري الهروي ويحيى بن عمار في أخذ الجهمية المعتزلة عن الجهمية والفلاسفة ، وأخذ الأشاعرة عن المعتزلة ، وما وصفا به الطائفتين : في « الرسالة المدنية » و جد ٨ ص ٢٢٧ جـ٦ ص ٣٥٩ ٠

<sup>(</sup>١) ج ٢ نقض التأسيس المخطوط ٠

ذلك ؛ لكن كانت خبرته بالكلام خبرة مفصلة وخبرته بالسنة خبرة مجلة فلذلك وافق المعتزلة في بعض أصولهم التي التزموا لأجلها خلاف السنة ، واعتقد أنه يمكنه الجمع بين تلك الأصول و بين الانتصار للسنة كما فعل في مسألة الرؤية والكلام والصفات الخبرية وغير ذلك ، والمخالفون له من أهل السنة والحديث ومن المعتزلة والفلاسفة يقولون انه متناقض، وأن ما وافق فيه المعتزلة يناقض ماوافق فيه أهل السنة . فلما كان في كلامه شوب من هذا وشوب من هذا صار يقول من يقول ان فيه نوعا من التجهم . وأما من قال ان قوله قول جهم فقد قال الباطل . يقول ان فيه شيء من قول جهم فقد قال الباطل . والله يحب المحلام بعلم وعدل (١) ، فان الأشعري شرب كلام الجبائي شيخ المعتزلة ، ونسبته في الكلام اليه متفق عليها عند أصحابه وغيرهم . ومجرد الانتساب الى الأشعري بدعة ؛ لا سيا و (أنه) بذلك يوهم حسنا بكل من انتسب هذه النسبة ويفتح بذلك ابواب شر . (٢)

وابن الباقلاني أكثر اثباتا من الأشعري في الابانة ، و بعد ابن الباقلاني ابن فورك فانه اثبت بعض مافي القرآن. وأما الجويني ومن سلك طريقته فالوا الى المعتزلة فان أبا المعالى كان كثير المطالعة لكتب ابي هاشم قليل المعرفة بالآثار فاثر فيه مجموع الأمرين . والقشيري تلميذ ابن فورك فاهذا تغلظ مذهب الأشعري من حينئذ ، ووقع بينه و بين الحنابلة تنافر بعد أن كانوا متوالفين أو متسالمين . (٣)

<sup>(</sup>۱) حد ۱۲ ص ۲۰۱ - ۲۰۰

<sup>(</sup>٢) • الرسالة المدنية ، ٠

<sup>(</sup>٣) ج ٦ ص ٥٢ ،

### المثلة (المشهة)

وحدث مع الجهمية قوم شهوا الله تعالى بخلقه فجعلوا صفاته من جنس صفات المخلوقين فانكر السلف والأئمة على الجهمية المعطلة ، وعلى الممثلة المشبهة . (١) المجسمة ، و نفاة التجسم

الذين قالوا ان الله جسم ( نوعان ) أحدهما هم الغالية الذين يحكي عنهم أنهم قالوا هو لحم وعظم ونحو ذلك: فهولاء وإن كان قولهم فاسداً ظاهر الفساد اذلوكان لحما وعظما كما يعقل لجاز عليه ما يجوز على اللحوم والعظام، وهذا من تحصيل التمثيل الذي نفاه الله عن نفسه (٢) فمن قال بالنشبيه المتضمن هذا التجسيم فانه يجعله من حنس غيره من الأجسام لكنه أكبر مقداراً. وهذا باطل ظاهر البطلان شرعا وعقلا ، وهؤلاءهم المشبهة الذين ذمهم السلف . واما « النوع الثاني » ــ وهو قول علمائهم - أنه جسم لا كالأجسام ، كما يقال ذات لا كالذوات وموصوف لا كالموصوفات -- فهؤلاء يقولون هو في حقيقته ليس مماثلا لغيره بوجه من الوجوه لكن هذا اثبات ان له قدرا يتميز به ؟ ولهذا يقولون : نعني بأنه جسم أنه قائم بنفسه وبحو ذلك . (٣)

وأول من أظهر في الاسلام نفي الجسم هو الجهم بن صفوان ، وأول من قال في الاسلام إن القديم جسم هو هشام بن الحكم الرافضي. (٤) وكان امام المعتزلة « ابو الهذيل العلاف » ونحوه من نفاة الصفات قالوا : يقتضي ان يكون جسما

<sup>(</sup>١) جـ ٦ ص ٣٥ ، وقد ذكر الشيخ رحمه الله مؤلفات السلف وأقوالهم في أكثر من كتاب ٠ انظر « الحمويــة » •

<sup>(</sup>٢) هكذا الأصل بدون جواب لـ ( ان ) والظاهر أنه سقط من الناسخ ، وربما كان الجواب :

<sup>(</sup>٣) ص ٥٠ ، ١٥ ، وقال الشيخ : وقد ينقل عن بعضهم مقالات ينكرها بعضهم كما نقل عن مقاتل بن سليمان وهشام بن الحكم مقالات ردية ، ومن الناس من رد هذا النقل عن مقاتل فرده كثير من الناس ، واما النقل عن هشام فرده كثير من اتباعه • انظر جـ ٥ ص ٣٥ •

<sup>(</sup>٤) ج ١٣ ص ١٥٤ ٠

والله تعالى منزه عن ذلك فقال أولئك: بل هو جسم ، والجسم هو القائم بنفسه او الموجود او غير ذلك من المقالات، وطعنوا في أدلة نفاة الجسم . وجاء « ابو محمد ابن كلاب» فقال هو واتباعه: هو الموصوف بالصفات؛ ولكن ليست الصفات اعراضا اذ هي قديمة باقية لا تعرض ولا تزول ؛ ولكن لا يوصف بالا فعسال القائمة به كالحركات لأنها تعرض و تزول . فقال « ابن كرام واتباعه » لكنه موصوف بالصفات وان قيل انها اعراض، وموصوف بالأفعال القائمة بنفسه وان كانت حادثة . ولما قيل لهم، هذا يقتضي ان يكون جسما. قالوا نعم هو جسم لا كالأجسام، وليس هذا ممتنعا ؛ وإنما المتنع ان يشابه المخلوقات فيما يجب و يجوز و يمتنع . ومنهم من قال أطلق لفظ الجسم لامعناه . (١)

لكن يحكى عن الطائفتين نزاع في المراد بالجسم: هل المراد به انه موجود قائم بنفسه، او المراد به أنه مركب. فإن المشهور عن ابن الهيم وغيره من نظار الكرامية أنه يفسر مراده: بأنه موجود قائم بنفسه مشار اليه ولا يمعنى أنه مركب مؤلف يقبل التفريق والانقسام والتجزئة او مركب من الجواهر المفردة أو من المادة والصورة، وهؤلاء لم يثبتوا معنى فاسداً في حق الله تعالى؛ لكن قال نفاته: إنهم اخطؤا في تسمية كل ماهو قائم بنفسه او ماهو موجود جسما من جهة اللغة، فإن أهل اللغة لا يطلقون لفظ الجسم الاعلى المركب. والتحقيق أن كلا الطائفتين فان أهل اللغة : أولئك الذين يسمون كل ماهو قائم بنفسه جسما، وهؤلاء الذين سموا كل يشار اليه وترفع الأيدي اليه جسما، وادعوا أن كل ما كان كذلك فهو مركب، وان أهل اللغة يطلقون لفظ الجسم على كل ما كان مركبا، فالخطأ في اللغة والابتداع في الشرع مشترك بين الطائفتين. وأما المعاني فهن اثبت من

<sup>(</sup>۱) ج ٦ ص ٣٥ ، ٣٦

الطائفتين مانفاه الله ورسوله او نفى مااثبته الله ورسوله فهو مخطى، عقلا كما هــو محطى، شرعا . (١)

### السلف والأئمة والحنابلة

وأما « السلف والأثمة » فلم يدخلوا مع طائفة من الطوائف فيما ابتدعوه من نفي واثبات؛ بل اعتصموا بالكتاب والسنة، ورأوا ذلك هو الموافق لصريح العقل، فجعلوا كل لفظ جاء به الكتاب والسنة من اسمائه وصفاته حقا يجب الايمان به و إن لم تعرف حقيقة معناه (٧) وكل لفظ احدثه الناس فاثبته قوم ونفاه آخرون فليس علينا ان نطلق اثباته ولانفيه حتى نفهم مراد المتكلم؛ فان كان مراده حقا موافقا لما جاءت به الرسل والكتاب والسنة من نفي او اثبات قلنا به ، وان كان باطلا مخالفا لما جاء به الكتاب والسنة من نفي او اثبات منعنا القول به . (٣)

وليس «للحنبلية»قول انفردوا به عن غيرهم من أهل السنة والجماعة ، بل كل ما يقولونه قد قاله غيرهم من طوائف أهل السنة ، بل يوجد في غييرهم من زيادة الاثبات مالايوجد فيهم . ومذهب أهل السنة والجماعة مذهب قديم معروف قبل ان يخلق الله ابا حنيفة ومالكا والشافعي وأحمد ، فانه مذهب الصحابة الذي تلقوه عن نبيهم ، ومن خالف ذلك كان مبتدعا عند اهل السنة والجماعة ؛ فانهم متفقون على ان اجماع الصحابة حجة ، ومتنازعون في إجماع من بعدهم (٤) و «الحنابلة» لكثرة الاعتناء بالسنة والحديث، والا ئتمام بمن كان بالسنة اعلم: أبعد عن الأقوال المتطرفة في النفي والاثبات ، وان كان في اقوال بمضهم غلط في النفي والاثبات فهو أقرب من

<sup>(</sup>۱) ج ٥ ص ٤٢١ ، ٤٢٩ وانظر من هذا لمجلد ص ٥١٠ ٠

<sup>(</sup>٢) أي كيفيته ٠

<sup>(</sup>٣) ج ٦ ص ٣٦ ، ٣٧ ٠

<sup>(</sup>٤) المنهاج جَزء (١) ص ٢٥٦٠

# الغلط الموجود في الطرفين في سائر الطوائف الذين هم دونهم في العلم بالسنة والاتباع (١) علم المكلام

اصل الجهل والضلال والزندقة والنفاق هو ما اشتركت فيه الدهرية والجهمية منالتكذيب والنفي والجحود لصفات الله تعالى بلا برهان أصلا، وذلك أن مبدأ حدوث هذا في الاسلام هو مناظرة الجهمية للدهرية ، كما ذكره الامام أحمد في مناظرة جهم للسمنية وهم من الدهرية (٢) حيث انكروا الصانع وان كان غيرهم من فلاسفة الهند كالبراهمة لاينكره . وكذلك مناظرة الممتزلة وغيرهم لغير هؤلاء من فلاسفة الروم والفرس وغيرهم من انواع الدهرية ، وكذلك مناظرة بعضهم بعضا في تقرير الاسلام علمهم، واحداثهم من الحجج التي سموها «أصول الدين» ما ظنوا أن دين الاسلام ينبني عليها (٣) وذلك هو أصل « علم الـكلام » الذي اتفق السلف والأثمة على ذمه وذم أصحابه وتجهيلهم ، وأصــل ذلك انهم طلبوا أن يقرروا مالا ريب فيه عند المسلمين من أن الله تعالى خلق السموات والارض وأن العالم له صانع خالق خلقه ، و يردوا على من يزعم أن ذلك قديم إما واجب بنفسه او معلول علة واجبــة بنفسها (٤) وحججهم تقتضي نفيه وتعطيله ، فهم نافونله لا مثبتون ، وحججهم باطلة في العقل لا صحيحة في العقـــل ، والمعرفة بالله لنست موقوفة على أصولهم ؛ بل تمام المعرفة موقوف على العلم بفساد أصولهم (٥)؛ ولهذا تسلط هؤلاء الدهرية على الجهمية ؛ فينبغي أن يعلم أن الذى سلط هؤلاء الدهرية على الجمهية شيئاً ن (أحدها) ابتداعهم لدلائل ومسائل في أصول الدين تخالف الكتاب والسنة و يخالفون بها المعقولات الصحيحة . و ( الثاني ) مشاركتهم

 <sup>(</sup>١) ص ، ٣٤ • قلت هذا مذهب الطائفتين اللتين ذكر الرازي أنهم خصومه في هذا الباب
 ( الكرامية والحنابلة ) ونسب اليهم ما نسب •

<sup>(</sup>٢) انظر مناظرة جهم للسمنية ص ٣٢٤ ، ٣٢٥ -

 <sup>(</sup>٣) انظر ص ٢٨٠ ذكر فيها المؤلف نموذجاً من حججهم كمسألة « الجوهر » ٠

<sup>· 189 (8)</sup> 

<sup>(</sup>٥) ج ١٦ ص ٤٥١ ٠

لهم فى العقليات الفاسدة من المذاهب والأقيسة ، ومشاركتهم لهم فى تحريف الحكم عن مواضعه ؛ فأنهم لما شاركوهم فيه بعد تأويل نصوص الصفات بالتأويلات المخالفة لما اتفق عليه سلف الأمة وأئمتها كان هذا حجة لهم فى تأويل نصوص المعاد وغيرها ، وضموا الى ذلك ما قد يطلقونه من أن الأدلة اللفظية لا تفيد اليقين . (١)

## ماذا في مؤلفات الرازي وأمثاله من المتكامين في « أصول الدين » ؟!

ليس في كتب الرازي وامشاله في مسائل أصول الدين الكبار القول الصحيح الذي يوافق المنقول والمعقول ، الذي بعث الله به الرسول ، وكان عليه سلف الأمة وأنمتها ؛ بل يذكر بحوث المتفلسفة الملاحدة ، وبحوث المتكلمين المبتدعة الذين بنوا على أصول الجهمية والقدرية في مسائل الخلق والبعث والمبدأ والمعاد ، وكلا الطريقين فاسد ؛ اذ بنوه على مقدمات فاسدة ؛ بل عامة حججهم التي يذكرونها حجج ضعيفة ؛ لأنهم يقصدون اثبات حق و باطل ، فلا يقوم على ذلك حجة مطردة سليمة عن الفساد ؛ مخلاف من اقتصد في قوله وتحرى القول السديد فان الله يصلح عمله . (٢)

ليس قولهم مأثوراً عن الله ولا عن رسوله ولا عن أحد من سلف الأمة وأثمتها ؛ فانه ليس في هؤلاء من ينفي ما ينفيه هؤلاء بلفظ الجسم وملازمته، ولا نفي ما يسمونه تركيباً وانقساما وتأليفاً . وإذا كانت هذه المسابي لا يوجد نفيها عن الله لا بالفاظم ولا بالالفاظ الأخرى في كلام الله ولا رسوله ولا كلام سلف

<sup>(</sup>١) ص ٢٢٣ باختصار • وانظر أجوبة أهل السنة والاثبات للدهرية ص ١٤٥ - ١٤٥ ، ١٦٥ ـ ١٦٩ ، وكذلك في المنهاج ، والعقل والنقل ، وغيرهما من مؤلفاته ، وخاصة اذا ذكر أدلة المتكلمين وبين بطلان حججهم أو تقصيرهم وعجزهم عن افحام الدهرية •

<sup>(</sup>٢) ج ١٧ ص ٢٤٣ ج ٤ ص ١٤٤٠

الأمــة وأئمتها ؛ و إنما غاية احدهم ان يستنبط ذلك كما ذكره الرازي من الأدلة السمعية ، ومعلوم لمن تدبر تلك الأدلة أنها لا يفيد ظناً ضعيفا فضلا عن ظن قوي فضلا عن العلم . (١)

ومن كان له خبرة بحقيقة هذا الباب تبين له أن جميع المقــدمات العقلية التي ترجع اليها براهين المعارضين للنصوص النبوية أنما ترجع الى تقليد منهم لأسلافهم ؟ لا الى مايعلم بضرورة العقل ولا الى نظره؛ فهم يعارضون ما قامت الأدلة العقلية على وجوب تصديقه وسلامته من الخطأ بما قامت الادلة العقليــة على أنه لا يجب تصديقه ؛ بل قد علم جواز الخطأ عليه وعلم وقوع الخطأ منه فيما هو دون الالهيات فضلا عن الألهيات التي يتقين خطأ من خالف الرسل فمها بالأدلة المجملة المفصلة (٧). وقد ببنا في الرد على أصول الجَهمية النفـــاة للصفات في الـــكلام على « تأسيس التقديس » وغيره أن عامة مايحتج به النفاة للرؤية والنفاة لكونه فوق العرش ونحوهم من الأدلة الشرعية الـكتاب والسنة هي انفسها تدل على نقيص قولهم ، ولا تدل على قولهم ؛ فضلا عما يعترفون هم بدلالته على نقيض قولهم . وهكذا أيضًا عامة مايحتجون به من الأدلة العقلية اذا وصلت معهم فيها الى آخر كلامهم وما يجيبون به معارضهم وجدت كالامهم في ذلك يدل على نقيض قولهم ، وأن مايذكرو نه من المناظرات العقلية هو على قـــــول اهل الاثبات أدل منه على قولهم . (٣)

تجد في كتب أهل الكلام مايدل على غاية الجهل بما قاله الرسول والصحابة

<sup>(</sup>١) نقض التأسيس المخطوط ٠

 <sup>(</sup>٢) جـ ٤ ص ٢٥٢ ، ويأتي في نقض التأسيس ان الرازي لا يتبع الحق في أسانيد الاحاديث
 ولا في دلالتها ، بل ولا يفعل ذلك في دلالة القرآن !!

<sup>(</sup>٣) الجزء الرابع من العقل والنقل ص ١٨٧٠

والتابعون وأئمة الاسلام مما يوجب أن يقال: كأن هؤلاء نشؤوا فى غير ديار الاسلام ولاريب أنهم نشؤوا بين من لا يعرف العلوم الاسلامية حتى صار المعروف عندهم منكرا والمنكر معروفا ، ولبستهم فتن ربى فيها الصغير وهرم فيها الكبير، و بدلت السنة بالبدعة ، والحق بالباطل . (١)

فان فرض أن أحداً نقل مذهب السلف فاما أن يكون قليل المعرفة بآثار السلف كابى المعالي والغزالي وابن الخطيب وأمث الهم ممن لم يكن لهم من المعرفة بالحديث ما يعدون به من عوام أهل الصناعة فضلا عن خواصها ؛ ولم يكن الواحد من هؤلاء يعرف البخاري ومسلما واحاديثها الا بالسماع كما يذكر ذلك العامة ولا يميزون بين الحديث الصحيح المتواتر عند اهل العلم بالحديث و بين الحديث المفترى المكذوب ، وكتبهم أصدق شاهد بذلك ففيها عجائب . (٢)

ابو عبدالله الرازى غالب مادته في كلام المعترلة مابحده في كتب ابى الحسين البصرى وصاحبه محمود الخوارزمي . وشيخه عبدالجبار الهمدانى ونحوهم ، وفي كلام الفلاسفة مايحده في كتب ابن سينا وابى البركات ونحوها ، وفي مذهب الأشعرى على كتب أبي المعالى كالشامل ونحوه و بعض كتب القاضى أبي بكر وأمث اله ، وهو أيضا ينقل من كلام الشهرستاني وأمثاله . وأما كتب القدماء كابي الحسن الأشعري وابي محمد ابن كلاب وأمثالهما وكتب قدماء المعترلة والنجارية والضرارية ونحوهم فكتبه تدل على أنه لم يكن يعرف مافيها ، وكذلك مذهب طوائف الفلاسفة المتقدمين ، واما قول أئمة الفقه والحديث والتصوف والتفسير وغيرهم من علماء المسلمين في كلام الرازي يدل على أنه لم يكن مطلعا على ذلك ، وكذلك

<sup>(</sup>١) ج ٢ نقض التأسيس المخطوط ٠

<sup>(</sup>۲) ج ٤ ص ٧١ ·

كلام الصحابة والتابعين لهم باحسان (۱) و يعتمد فى كثير مما يذكره من أخبار الصفات وتأويلها على كتاب « تأويل الأخبار » لأبى بكر ابن فورك، وابو بكر ابن فورك جمع فى كتـــابه من تأويلات بشر المريسى ومن بعده مايناسب كـتابه . (۲)

مبتدعة المتكامين يوهمون غيرهم أنهم هم العارفون بالحجة والدليل دورف الأولين والآخرين من كل صنف وجيل وأنهم أهل الحق، وهذا كا تزعم القرامطة الباطنية أنهم خلاصة أهل المعرفة والتحقيق دون من لم يسلك هذه الطريق، ويزعم الاتحادية أنهم خلاصة الخاصة من اهل الله دون سائر عبادالله، ويزعم الرافضة أنهم هم أولياء الله المتقون. فدعاوى هؤلاء المتكلمين والجممية ودعاوي الرافضة والاتحادية والقرامطة والباطنية: هي من دعاوى شر البرية، فالحمدلله الذى هدانا بالاسلام ومن علينا بالقرآن وارسل الينا رسولا من انفسنا يتلو علينا آياته ويزكينا و يعلمنا الكتاب والحكمة وان كنا من قبل لفي ضلال مبين . (٣)

هؤلاء الجهمية فيهم من استعال الألفاظ المجلة وافهام الناس خلاف مافى نفوسهم مالا يوجد فى غيرهم من أهل الأرض ، والرافضة يشركونهم فى ذلك ؛ لكن هؤلاء أعظم كفراً ونفاقا ؛ فلهذا قال عبدالرحمن بن مهدي: ها ملتان الجهمية، والرافضة . (٤)

والجهمية والرافضة فتحوا للباطنية والصوفية باب التحريف . (٤)

وهؤلاء المتكلمون في اصول الدين بغير كتاب الله وسنة رسوله يوقعون بين الأمة العداوة والبغضاء حتى يكفروا من خالفهم ويبيحوا قتام وقتالهم كا

<sup>(</sup>١) العقل والنقل الجزء الرابع ص ٨١٠

<sup>(</sup>٢) نقض التأسيس ج ٢ المخطوط ٠

<sup>(</sup>٣) نقض التأسيس

<sup>(</sup>٤) نقض التأسيس ، جا ه ص ٥٥ .

يفعل أهل الأهواء من الخوارج والرافضة والجهمية والمعتزلة كما فعله هـذا المؤسس في كتابه هذا وأمثاله حيث كفر الذين خالفوه وهم أحق بالايمان بالله و رسوله منه بدرجات لا يحصى، ولاحول ولاقوة الا بالله . ولهذا كان التكفير لمن خالفهم من اهل السنة والجماعة من شعار المارقين (١) . ومن هذا تلقيبهم للمثبتين بالمشبهة والجسمة والحشوية ، وأول من عرف أنه تكلم في الاسلام بالحشوية عمر بن عبيد. انظر ص ٢٤٢ ورسالة للشيخ في « فضل علم السلف » ج ٤ ص ١ - ٨١ .

تأسيس التقديس اقسامه وفصوله (كفهرس)

الفه الرازى للهلك العادل سيف الدين ( ابى بـــكر ابن ايوب ) وارسله الله هـــدىة .

رتبه الرازى على اربعة اقسام:

(القسم الأول) في الدلائل على أنه تعالى منزه عن الجسيمة والحيز، وفيه فصول «الفصل الأول» في تقرير المقدمات قبل الدخول في الدلائل وهي ثلاث: (المقدمة الأولى) انا ندعى وجود موجود لا يمكن ان يشار اليه بالحس أنه هاهنا أو هنالك، أو غير محتص بشيء من الاحياز والجهات، او غير حال في العالم ولامباين عنه في شيء من الجهات الستة، ويشكك في مقدمة اهل الاثبات بأن ماليس داخل العالم ولاخارجه ممتنع وجوده بضرورة العقل بعشرة اوجه. (المقدمة الثانية) أنه ليس كل موجود يجب أن يكون له نظير وشبيه، وأنه ليس يلزم من نفي النظير والشبيه نفي ذلك الشيء، واستدل عليه بوجوه. (المقدمة الثالثة) على مذهب المشبمة الخ. أن دين عبادة الأصنام كالفرع على مذهب المشبمة الخ.

<sup>(</sup>١) نقض التأسيس

«الفصل الثانى » فى تقرير الدلائل السمعية على أن الله منزه عن الجسمية والحيز والجهة بتسعة عشر حجة سمعية. «الفصل الثالث » فى اقامة الدلائل السمعية على أنه تعالى ليس بتحيز البتة بستة براهين ، ثم ذكر شبه خصوم (١) . «الفصل الرابع » فى اقامة البراهين على أنه تعالى ليس مختصا بحيز وجهة بمعنى أنه يصح أن يشار اليه بالحس بأنه هاهنا أو هناك بثمانية براهين «الفصل الخامس» في حكاية الشبه العقلية فى كونه تعالى مختصاً بالحيز والجهة ، وذكر اربع شبه . في الفصل السادس » أن المشهور عن قدماء الكرامية اطلاق لفظ الجسم على الله الا أنهم لا يريدون به كونه مؤلفا من الأجزاء أو مركباً من الأبعاض .

<sup>(</sup>١) والمجلد الأول في الرد على هذه الفصول الثلاثة ٠

الآحاد ـ٣٢ـ في أن البراهين العقلية اذا صارت معارضة بالظواهر النقلية فكيف يكون الحال فمها .

(القسم الثالث:) في تقرير مذهب السلف وفيه فصول: (١) أنه هل يجوز أن يحصل في كتاب الله تعالى ما لا سبيل لنا الى العلم به ؟ (٢) في وصف القرآن بأنه محكم ومتشابه. (٣) في الطريق الذي يعرف به كون الآية محكمة أو متشابهة. (٤) في تقرير مذهب السلف. (٥) في تفاريع مذهب السلف.

(القسم الرابع): من هذا الكتاب في بقية الكلام في هذا الباب وفيه فصول: (١) في حكم ذكر المتشابهات. (٢) في الجسم هل يوصف بأنهمشبه أملا. (٣) في أن من يثبت كونه تعالى جسماً متحيزاً مختصاً بجهة معينة هل يحمد بكفره أم لا. أه

## وصف ابن تيمية لهذا الكتاب

هذا يتضمين تأسيس أصول الجهمية التي جمعها ابو عبد الله الرازي في مصنفه الذي سماه « تأسيس التقديس » فانه جمع فيه عامة حججهم ولم ارلهم مثله . (١) وقد خلصنا ما التبسمين الحق بالباطل في تأسيسه. (٢) والجهمية تدعي أنها تقدسه بنني الصفات ، ومنهم من يقول بمخالطته للنجاسات، والباقون يلتزمون ذلك؛ فهم منحسون لامقدسون ، وهوسبحانه ( القدوس ، السلام ) و « القدوس » مأخوذ من التقديس وهو التطهير ، ومنه سمي القدوس قدوساً . الى أن قال : وحصل من التذيب وهو التطهير ، ومنه سمي القدوس قدوساً . الى أن قال : وحصل التذيب و يسمون أنه هؤلاء الجهمية أصل قولهم الذي يموهون به على الناس انما هو التنزيه، و يسمون أنفسهم المنزهون، وهم أبعد الناس عن تنزيه الله ، وأقرب الناس الما التنزيه، و يسمون أنفسهم المنزهون، وهم أبعد الناس عن تنزيه الله ، وأقرب الناس

<sup>(</sup>۱) جـ ٦ ص ۲۸۹

<sup>(</sup>٢) نقض ج٢، ولهذا سمي هذا الكتاب: أيضاً «تلخيص التلبيس من كتاب التأسيس » •

الى تنجيس تقديسه ، وهذا يظهر بوجوه كثيرة لكن المذكور هنا أنهم يقولون أنه فى كل مكان من الأمكنة النجسة القذرة، فأي تنزيه وتقديس يكون مع جعلهم له فى النجاسات والقاذورات والكلاب والخنازير!!(١)

فبين الشيخ في هاتين العبــــارتين : أنه تأسيس الجهمية ، وتنجيس الله . ويستفاد من كلامه في غير موضع : أنه تنقيص للتقديس ، لا تأسيس له ، وكثيراً ما يضيفه اليه فيقول : قال الرازي في تأسيسه ، كا قد يقول : في نهايته .

## نقض تأسيس الجمية

كل رسالة أو فتوى لشيخ الاسلام رحمه الله قد تعادل مجلداً يؤلفه بعض العلماء في موضوع معين ، وقد لا تجد فيه ما تجده في تلك الرسالة او الفتوى من قوة الدليل وظهور الحجة ووضوح المأخذ والاحاطية بالمذاهب والأقوال ، ناهيك بمؤلفاته الكبار .

وان أجل وأعظم ماتكلم فيه في الأصول هو «مسألة الصفات والقدر» إذ الحاجة اليها أعم، ومعرفة الحق فيها أنفع من غيرهما ؛ وأن أعظم كتاب ألفه ابن تيمية — قدس الله روحه — في موضوع الصفات والرد على الأشاعرة هو كتاب «نقض التأسيس». فهو عمدة ومرجع كبير في دحض شبههم العقلية وابطال تأويلاتهم للأدلة السمعية، وإنه ليعادل \_ في نظري \_ كتاب «بيان موافقة صريح المعقول، لصحيح المنقول» في موضوعه، وكتاب «منهاج السنة النبوية في الرد على الرافضة» وكتاب «الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح». هذه المؤلفات في الأصول هي أشم \_ ل وأعظم اقناعا في بدل دين المسيح». هذه المؤلفات في الأصول هي أشم \_ ل وأعظم اقناعا في

<sup>(</sup>۱) نقض ج۰ ۲

موضوعاتها ، حيث لم يبق لملبس شبهة خيال ، ولا لمتعنت قول يقال ، وقدأشاد بها (١) و ، ولفاته عموما ابن القيم رحمه الله حيث قال :

وافرا أردت ترى مصارع من خلا من أمة التعطيل والككفران فاقرأ تصـــانيف الامام حقيقــة شيـــخ الوجود المــالم الرباني بحر الحيط بسائر الحلحات واقرأ ۵ كتاب العقل والنقل » الذى مافی الوجـــود له نظــير ثان قول الروافض شيعة الشيطان ارداهم في حفرة الجبان « و كــذلك التـأسيس أصبح نقضه أعجو بة للعالم الرياني » (٢) و كـ ذلك جواب للنصــارى فيه ما يشفى الصـــدور و إنه سفران (٢) ومن العجائب أنه بسلاحهم أرداهم تحت الحضي في الداني

وقال فيه ابن عبد الهادي: « هو كتاب جايل المقدار ، معدوم النظير ، كشف فيه الشيخ أسرار الجهمية وهتك أستارهم ، ولو رحل طالب العلم لأجل تحصيله الى الصين ما ضاعت رحلته »

## طريقته في هذا الكتاب

تتبع أدلة الرازي والبراهين التي يوردها — سواء كانت سمعية أو عقلية او حكاية اجماع او اتفاق او الزاما للخصم — ثم تفنيدها ، وقد يذكر غير ذلك (١) فبالنسبة الى « الأدلة القرآنية » بين الشيخ أنها لاتدل على قول الرازي في نفي ماوصف الله به نفسه ، وعلاوة على هذا أوضح أن نفس الدليل الذي احتج به هو بعينه يدل على فساد قوله في نفس مااحتج به فيه ، وهذا غاية النقض والابطال

<sup>(</sup>١) ما عدى « الرد على المنطقيين » لم يذكره في هذه الأبيات •

<sup>(</sup>٢) الى ان قال في « الكافية الشافية ، في الانتصار للفرقة الناجية » طبع بمطبعة التقدم عام ١٣٤٤ هـ ص ١٦٣ مـ م ٠ ١٦٥ ٠

وذلك مثل احتجاج الرازى بـ (قل هو الله احد، الله الصمد) بين أنها لاتدل على مطلوبهم، وتدل على الاثبات انظر ص ٤٦٠.

وبالنسبة الى « الأحاديث النبوية » يناقشه أولا فى اسنادها ، ثم فى دلالتها، ويبين ماقد يتركه الرازي من الحديث الذى احتج به ، أو تفريقه ثم تأويله ، كما يبين تكذيبهم بالأحايث التى يعلمون أنها صدق . وتأتي اكثرية هذا فى جواب القسم الثانى من كتاب الرازي كحديث « ان من العلم كهيئة المكنون » .

(٢):وفي« الأدلة العقلية » التي يعتمدون عليها فىالأمور الالهية ، يركز اهتمامه أولا على بيان مافي المقدمات من الاجمال ومايقصد بها من المعانى؛ حتى اذا أوضح ماتريد بها كل طائفة ، أو مايقصد بها في لغة العرب ولغة القرآن : صوب من أراد بها معنى حقا ، وخطأ من قصد بها معنى باطلا ، و بين حكم اطلاق هذا اللفظ في جنب الله ، و بين حنكة أهل السنة والأثمة في الامساك عن هذه المقدمات ، ثم يذ كر دلالتها على فساد قول النفاة، وهنا أذ كر مثالًا وهو قولالرازي: «الفصل الرابع في اقامة البراهين على أنه تعالى ليس مختصا بحيز وجهة بمعنى أنه يصـح أن يشار اليه بالحس بأنه هاهنا او هناك، وذلك أنه لم يخل اما أن يكون منقسما اوغير منقسم ، فان كان منقسما كان مركبا وقد تقدم ابطاله ، وان لم يكن منقسما كان فى الصغر والحقـــــارة كالجزء الذي لايتجزأ » فيقول الشيــخ فى أثناء جوابه: المقصود الذي يرده على منـــازعه بهذا الـكلام أنه ليس على العرش ولا فوق العالم كما يذكره في سائر كلامـه و يحرف النصوص الدالة على ذلك ، ولكن لم يترجم للمسألة بنفي هذا المعنى الخاص الذى اثبتته النصوص بل عمد الى معنى عام مجمل يتضمن نفي ذلك ، وقد يتضمن ايضا نفي معنى باطل، فنفاها جميما نَقَى الحَقِّ والباطل ؛ فإن القائل : ليس هو في جهة ولا حيز يتضمر نفيه أنه ليس داخل العالم ولا في أجواف الحيوان ولا الحشوش القذرة وهذا كلــه حق

ويتضمن أنه ليس على العرش ولا فوق العالم وهذا بإعال ؟ ولهذا كان أهل الاثبات على فريقين : منهم من يقول هو فى جهة لأنه فوق العرش ومقصوده جهة معينة وحيزاً معينا وهو ما فوق العرش . ومنهم من لا يطلق انه فى جهة ولا فى حيز إما لأن هذا اللفظ لم ترد به النصوص و إما لأنه مطلق لا يبين المقصود الحق وهو أنه فوق العرش وفوق العالم ، و إما لأن لفظه يفهم أو يوهم معنى فاسداً مثل كونه قد أحاط به بعض المخلوقات الخ . وقال بعد ذلك : ولفظ المنقسم لفظ مجمل بحسب الاصطلاحات . أنظر أول المجلد الثانى وص ٣١ من هذا المجلد في بيان ما يراد بلفظ المنقسم . الح

(٣) يذكر الرازي احيانا اتفاق العقلاء أو اتفاق الفلاسفة أو الأشعرية أو الكرامية أو الحنابلة أو اتفاقه مع خصومه على القول في مسألة ولا يكون الأمن كذلك فينازعه الشيخ ويذكر قول متقدمي الأشعرية أو حتى الخلاف بين متأخريهم ، كما يذكر الحلاف بين الفلاسفة ، أو العقلاء ، أو خلاف خصومه ، أو خلاف هؤلاء كلهم له ، وينقل نصوص كلامهم عازيها الى مؤلفاتهم المشهورة . أنظر في اطلاق التحسيم ص ٣٩٦ وحكايته عن ارسطو ص ٣٦٩ حسلاكمة في المشهورة . أنظر في اطلاق التحسيم ص ٣٩٦ وحكايته عن ارسطو ص ٣٦٩ وقد لايكتفي

(٤) من طريقة الشيخ انه يد كر النقول عن اهل المقالات \_ وقد لايكمتنى بالشاهد لبين صحة النقل ومكانة الرجل \_ للاستشهاد بها والاحتجاج على من يعتمدها، ولا يعترض لها بنقد اذا حصل خطأ أو التباس إلا في الموضع الذي يريد الاستشهاد منه فانه يمحصه .

(٥) مناقشته للرازي في الألقاب التي يطلقها له ولأصحابه الأشعرية كلفظ «التوحيد» و «النبزيه» و « الموحدين » . والألقاب التي يطلقها على خصومه كلفظ «المشبهة» و « المجسمة » و «أهل التشبيه » وذلك بالسؤال عما يراد بهذه الألفاظ أولا ، ثم يأتي بعد ذلك بالحكم . انظر ص ١٠٤ ـ ١٣٢ ، ١٠٩ - ٥٢ ، ٥٠ .

(٦) واذا بينضعف حجح أهل الكلام وتسلط الفلاسفة عليهم فانه ينتصف الهتكامين، ويبين ان الفلاسفة أحق بالتخطئة منهم، واذا نسب أهل الاثبات الى التقصير او الخطأ: بين الشيخ حجج أهل السنة والاثبات و إفحامهم للدهرية بقسميهم انظر ص ١١٠ - ١٢١، ١٣١، ١٤١ - ٢٨٦ ، ١٧٠ - ٢٨٦ .

(٧) قديكتني في بيان تناقض الرا زيوذويه بنقض كلامه بكلامه ، قال الشيخ « فانا قد اعتمدنا هذا مرات ؛ فان هذا موجود في عامة هـؤلاء تحقيقا لقوله تعالى : ( ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيرا ) بخلاف الحق الذي يصدق بعضه بعضا » . وقال : « ومن لم يكن لسانه وراء قلبه كان كلامه كثير التقلب والتناقض » ص ٥٧٣ .

(٨)قديستعين بما ترد به كل طائفة على الأخرى ، قال رحمه الله : « قان الله اذا أراد اقام لكل طائفة تعارض الرسول من جنسها من يبين فساد قولها المعارض له ، و يكشف جهلها وتناقضها ». انظر المناظرات التي ذكرها بين ابن رشد والجويني ص ١٦٠ .

(٩) اعترافه للرازي بقول الحق اذا قاله في التنزيه مع بيان عجزه عن اقامة الدليل عليه ، و بيان ان طريقة أهل الاثبات وادلتهم أقوى وأسلم . انظر ص ٥٧ – ٦١ .

(١٠) قد يذكر في نهاية الفصل خلاصة عما تم حول تلك الادلة كما قال بعد ذكره الأوجه العشرة التي استدل بها الرازي والرد عليها ماياً في : « فقد تبين بادني نظر أنه ليس فيها وجه واحد يبين إمكان وجود موجود لا داخل العالم ولا خارجه لا الامكان الذهني ولا الامكان الخارجي » انظر ص ٤١٣ .

وقد يقدم هذه الخلاصة ، كما قال في اول الجواب عن ادلته السمعية : « قلت لم يذكر في هذا الفصل حجة تدل على مطلو به دلالة ظاهرة فضلا عن أن تكون نصا ؛ بل اما ان يكون ماذكره عديم الدلالة على مطلوبه ، او يكون على نقيض مطلوبه أدل منه على مطلوبه » انظر ص ٤٥٩ .

(١١) قصد الشيخ الأكبر في هذا الكتاب انما هو النظر العادل فيما ذكره الرازي من دلائل الطرفين ليحكم بينها بالعدل. وأماما للمثبتة من الحجج التي لم يذكرها الرازي وذكر القائلين بالاثبات فلم يكن ذلك هو مقصوده، وان كان السكلام يحوج احيانا الى ذكر بعضه بينه ؛ مع ان الرازي لم يدخر وسعاحتي استدل بأقوال المنجمين والصابئة المبدلين، وقد قال الشيسخ في حكمه العادل: الاستقراء يدل على ان المنازعين له أكمل عقولا، وأحد أذهانا، وأصح ادراكا واقل تناقضا ؛ وأقل ما يمكن أن تقابل دعواه بمثلها.

(۱۲) وقد يتسع المجال من أجل ما ينقله الرازي أو غيره من الأقوال والحجج، او يحكيه من المذاهب، أو يذكر الشيخ الفرق او الطوائف أو أتمتها واستمداد الرازي منهم فيتطرق الشيخ الى نقد مؤلفات، او مؤلفين، او اشخاص، او الرد على فرقة أو طائفة فيما انحرفت فيه ، او يفسر آية ، او يشرح حديثا، او حتى عبارة سلفية \_ فيكون في الاطلاع على ذلك فوائد جمة ، خصوصا اذا وضع لها فهارس تسهل على الباحث الاطلاع علىها بدون كبير عناء، و بالأخص اذا وجدت في مكان واحد ورتبت على حروف الهجاء وحسب الفنون، وهذا مااريد عمله ق مكان واحد ورتبت على حروف الهجاء وحسب الفنون، وهذا مااريد عمله ق جملد ان شاءالله تعالى ؛ فان المؤلف يبتدى بالرازي والأشعرية والجواب عن شبههم و ينتهى بالشيطان والدهرية في آخر وساوسه ومسائله والحادهم انظر ص ١٦٦ — و ينتهى بالشيطان والدهرية في آخر وساوسه ومسائله والحادهم انظر ص ١٦٦ —

<sup>(</sup>١) ومكذا الكناب خير كتاب يستفاد منه شرح « الرسالة العموية » وعوض عن رد الاعتراضات عليها ، كما يتضمن مع ما في المجلد الرابع من العقل والنقل المخطوط ردا وافياً على الجزء الأكبر من فلسفة بن رشد الحفيد ، وفيه رد على ابن سينا في كتاب الاشارات ، وفيه ابحاث نفيسة وتحقيقات قيمة غير ما اشرت اليه هنا .

ابو عبدالله محمد بن عمر بن الحسين بن الحسن بن علي ، التميمى ، البكرى الطبرستاني ، الرازي المولد ، الملقب فخر الدين ، المعروف بابن الخطيب ، الشافعي له تصانيف في فنون عديدة : منها تفسير القرآن وهو كبير جداً لكنه لم يكمله ، ومنها في علم الكلام : « المطالب العالية » و «نهاية العقول» و «كتاب الأربعين» و « المحصل » وفي اصول الفقه « المحصول» وله «شرح الاشارات » لابن سينا ، وشرح « الكليات » في الطب ، ومناقب الشافعي (١) فيه تجهم قوي ، وله ذا يوجد ميله الى الدهرية اكثر من ميله الى السلفية الذين يقولون انه فوق العرش ، وربماكان يوالي اولئك اكثر من هؤلاء، و يعادي هؤلاء اكثر من اولئك ، مع اتفاق المسلمين على ان الدهرية كفار ، وأن مثبتة العلو فيهم من خيار الناس من الايحصيه الا الله تعالى، وقد صنف على مذهب المشركين الدهرية كتبا حتى صنف في السحر وعبادة الأصنام ؛ وان كان قد أسلم من هذا الشرك وتاب من هذه الأمور . (٢)

ومن الناس من يسى، به الظرف وهو أنه يتعمد السكلام الباطل ؛ وليس كذلك ؛ بل تسكلم بحسب مبلغه من العلم والنظر والبحث فى كل مقام بما يظهر له ، وهو متناقض فى عامة مايقوله ، يقرر هنا شيئا ثم ينقضه فى موضع آخر ؛ لأن المواد التى ينظر فيها من كلام أهل السكلام المبتدع المذهوم عند السلف ومن كلام الفلاسفة الخارجين عن الملة يشتمل على كلام باطل – كلام هؤلاء و كلام هؤلاء فيقرر كلام طائفة بمايقرر به ، ثم ينقضه فى موضع آخر بما ينتقض به ، وله له المقور كلام طائفة بمايقرر به ، ثم ينقضه فى موضع آخر بما ينتقض به ، وله ذا

<sup>(</sup>۱) من « وفيات الأعيان » باختصار ·

<sup>(</sup>٢) انظر ص ١٢٢ من هذا المجلد • وتقدم بيان استمداده في مؤلفاته وقوله بالجبر •

اعترف في آخر عمره فقال: لقد تأملت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية فما رأيتها تشغى عليلا ولاتروي غليلا ، ورأيت أقرب الطرق طريقة القرآن الخ.

ولو جمع ما تبرهن في العقل الصريح من كلام هـؤلاء وهؤلاء لوجد جميعه موافقا لما جاء به الرسول ، ووجد صريح المعقول مطابقا لصحيح المنقول ؛ لكن لم يعرف هؤلاء حقيقة ماجاء به الرسول ، وحصل اضطراب في المعقول به ، فحصل نقص في معرفة السمع والعقل ، و إن كان هـذا النقص هو منتهى قدرة صـاحبه لا يقدر على ازالته فالعجز يكون عذراً للانسان في ان الله لا يعذبه اذا اجتهد الاجتهاد التام (١) تغمده الله برحمته وعفا عنه وسائر المؤمنين ( ربنا اغفر لنا ولاخواننا الذين سبقونا بالايمان ولا تجعل في قلو بنا غلا للذين آمنوا ربنا إنك رؤوف رحيم ) وتو بته مشهورة معروفة . (٢)

وفيا يلي مقتطفات من تو بته حسما جاءت في طبقات الشافعية جه ه ص ٣٧ ط الحسينية قال في وصيته: يقول العبد الراجي رحمة ربه الواثق بكرم مولاه محمد بن عرب الحسين وهو أول عهده بالآخرة و آخر عهده بالدنيا وهو الوقت الذي يلين فيه كل قاس، ويتوجه الى مولاه كل آبق. الى أن قال: فاعلموا أبي كنت رجلا محباً للعلم فكنت أكتب في كل شيء لأقف على كميته وكيفيته، سواء كان حقاً أو باطلا. الى أن قال: \_ ولقد اختبرت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية في رأيت منها فائدة تساوي الفائدة التي وجدتها في القرآن لأنه يسعى في تسليم العظمة والجلال لله ، و يمنع من التعمق في ايراد المعارضات والمناقضات، وما ذاك الالملم بأن العقول البشرية تتلاشي في تلك المضايق العميقة والمناهج الخفية وفلهذا أقول: كل ما ثبت بالدلائل الظاهرة من وجوب وجوده و وحدته و برائته عن الشركاء كما في القدم والأزلية والتدبير والفعالية فذاك هو الذي أقول به وألقي الله.

<sup>(</sup>۱) جه ه ص ٥٦١ (٢) جا ٢ « نقض التأسيس » المخطوط ٠

وأما ما ينتهي الأمر فيه الى الدقة والغموض وكلما ورد في القرآ في والصحاح المتمين للمعنى الواحد فهو كاقال ، والذي لم يكن كذلك أقول: يا إله العالمين إبي أرى الخلق مطبقين على أنك أكرم الأكرمين وأرحم الراحمين فكم ما مدته قلمي أو خطر ببالي فاستشهد وأقول: ان علمت منى أبي اردت به تحقيق باطل أو ابطال حق فافعل بي ما أنا أهله ، وان علمت مني أبي ما سعيت إلا في تقديس اعتقدت أنه الحق أو تصورت أنه الصدق فلتكن رحمتك مع قصدي لامع حاصلي فذاك جهد المقل، أنت أكرم من أن تضايق الضعيف الواقع في زلة فأغثني وارحمني واسترزلتي الى أن قال: وأما الكتب التي صنفتها واستكثرت فيها من ايراد السؤالات فليذكر في من نظر فيها بصالح دعائه على سبيل التفضل والانعام ، والا فليحذف القول السيء فاني ما أردت الا تكثر البحث وشحذ الخاطر والاعتماد في الحكل على الله . اه (١)

#### ابن تيميــة

ليس من السهل أن يتحدث المرء عن الامام المجـــاهد: الذي انتهت اليه الامامة في العلم والعمل، والزهد والورع، والشجاعة والكرم، والحملم والأناءة، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: ابن تيمية: الذي أحيى ما كان عليه الصحابة والتابعون الذين تلقوا الاسلام عن نبيهم صافيا لم يشب؛ ثم تقدم من منبر العملم والارشاد الى ميدان القتال والجلاد. ابن تيمية: أعجو بة الدهر، وآية الله في الخلق جامع الفضائل والفوائد، ابن تيمية ذلك العلم الشامخ والبحر الزخار؛ الذي بلغت سيرته العطرة ومؤلفاته النيرة ما بلغ الليل والنهار، وكتب لها الحظ الأوفر من

<sup>(</sup>١) أقول: وينبغي أن يقال في مؤلفاته ما قال ابن الصلاح في كتب الغزالي مع أنها خير من تلك: أبو حامد كثر القول منه وفيه ، فأما هذه الكتب فلا يلتفت اليها ، وأما الرجل فيسكت عنه ويفوض أمره الى الله ، ورد عليه ابن الصلاح وغيره .

التفهم والتقدير ، والقسط الأكبر من العمل والتمكين : حين وجدت أولى البصائر في دين الله ، وأهل القوة في أمر الله : « في نجد » و (ذلك من فضل الله علينا وعلى الناس ، ولكن أكثر الناس لايشكرون ) ، إذ كان الحق باق لاوطن له .

أقول: ليس من اليسير الاحاطة بصفات ذلك العلامة الكبير في كلة عاجلة، وحسبنا في ذلك ماألف في ترجمته من الأسفار، وما كتبه عنه المنصفون (١) ومادونه تلامذته الأبرار؛ لكن سأقتطف للقارىء منها نزراً يسيراً ، ثم أترك الكلمة الأخيرة لابن تيمية ليحدثنا هنا عن بعض جوانب حياته الطيبة، ثم لمولفاته التي برزت فيها شخصيته الفذة الزكية: حيث بين فيها أخطاء الأمم والفرق والطوائف بل و بعض الأعيان والمؤلفات، ثم جلا فيها العقيدة الاسلامية بيضاء نقية معقولة كا بدأت لمن سلمت فطرته من المرض، وأوضح فيها الشريعة الاسلامية كاملة حكيمة محبوبة كا انزلت لمن سلمت نفسه من الغرض.

يقول تلميذه ابن عبدالهادى: هو الشيخ الامام الرباني، إمام الأئمة ومفتى الأمة، بحر العلوم وسيد الحفاظ، وفارس المعانى والألفاظ، فريد العصر، وقريع الدهر، شيخ الاسلام، بركة الأنام، وعلامة الزمان، وترجمان القرآن، علم الزهاد وأوحد العباد، قامع المبتدعين، وآخر المجتهدين: تقي الدين ابو العباس أحمد بن شهاب الدين عبدالحليم بن شيخ الاسلام مجد الدين عبدالسلام بن الى محمد عبدالله بن عبدالله بن تيمية (٢) ابن ابى القاسم الحضر بن محمد بن الخضر بن علي بن عبدالله بن تيمية (٢)

<sup>(</sup>۱) ويتوفر الانصاف اذا تجرد الكاتب: من الهوى ، والعصبية ، وسلم من المخالفة في العقيدة أو المذهب ، وكان عالماً بما يقوله الخصمان ، وعالماً بالكتاب والميزان الذين أنزلهما الله • (۲) نسبته الى « تيمية » قيل فيها : ان أم جده الأعلى محمد تسمى تيمية وكانت واعظة فنسب اليها • وقيل لأنه – أي جده – رأى جارية حسناء اسمها تيمية فلما ولد له ابنة سماها بتيمية فنسب اليها •

[ النميرى ] (١) الحرانى (٢) ، ولد بحران ربيع الأول عام (٦٦١) وسافر والده به وباخوته الى الشام عند جور التتار ، قرأ وتعلم الخط والحساب فى المكتب وحفظ القرآن ، وأقبل على الفقه ، وقرأ العربية على ابن عبدالقوى ، وأخذ يتفهم كتاب سيبويه حتى فهم فى النحو ، سمع المسند مرات والكتب الستة الكبار والأجزاء ومعجم الطبرانى وعنى بالحديث ، سمع من خلق كثير منهم الشيخ شمس الدين والشيخ زين الدين بن المنجا والمجد ابن عساكر ، وشيوخه الذين سمع منهم والشيخ زين الدين عن مؤتب التفسير إقبالا كليا حتى حاز فيه قصب السبق وأحكم أصول الفقه وغير ذلك . هذا كله وهو بعد ابن بضع عشرة سنة ، فانبهر وأحكم أصول الفقه وغير ذلك . هذا كله وهو بعد ابن بضع عشرة سنة ، فانبهر أهل دمشق من فرط ذكائه وسيلان ذهنه وقوة حافظته وسرعة ادراكه . (٣)

وقال الحافظ الذهبي: نشأ رحمه الله في تصون وعفاف وتعبد واقتصاد في المأكل والملبس، وكان يحضر المدارس والمحافل في صغره و يناظر و يفحم الكبار، ويأتي بما يتحير منه أعيان البلد في العسلم ؛ فأفتى وله تسع عشرة سنة بل أقل وشرع في الجمع والتأليف ذلك الوقت، ومات والده فدرس بعده وله احدى وعشر ون سنة، واشتهر أمره و بعد صيته في العالم، وأخذ في تفسير الكتاب العزيز في الجمع على الكرسي من حفظه فكان يورد المجلس ولا يتعلثم، وكذا كان الدرس بتؤدة وصوت جهوري فصيح.

قال ابن عبد الهادي قلت : ثم لم يبرح شيخنا في ازدياد من العلوم و بث العلم ونشره والاجتهاد في سبيل الخير حتى انتهت اليه الامامة . وكان رحمه الله سيفاً

<sup>(</sup>١) وقد وجدت نسبته الى « نمير » في ديباجة رسالتين مضافتين له ... وهما مطبوعتان الآن ( احداهما ) في مجموع رقم ( ١٣٩ ) بالظاهرية في تفسير ( اذا قمتم الى لصلاة ) والثانية في مجموع ( ٩٩ ) في اعراب ( ان هذان لساحران ) وكلتاهما بالمكتبة الظاهرية في قسم المخطوطات (٢) بلدة بأرض الجزيرة بين دجلة والفرات وهي من بلاد الأناضول ٠

 <sup>(</sup>٣) من « العقود الدرية » « وجلاء العينين » باختصار وتصرف غير مخل وذكروا قصة من قصص حفظه وذكائه المفرط •

مساولًا على المخالفين ، وشجاً في حلوق أهل الأهواء والمفسدين ، و إماماً قائمًــاً ببيَّان الحق ونصرة الدين، وكات بحراً لا تكدره الدلاء، وحبراً يقتدي به الأحبار الألباء ، طنت بذكره الأمصار ، وضنت بمثله الأعصار . وقال الحافظ الْمُرِي : مَا رَأَيتُ مُثلةً وَلا هُو رَأَى مثل نفسه ، وَمَا رأيت أَحْدًا أَعَلَمُ بِكَتَابِ اللَّه وسنة رسوله ولا أتبع لها منه . وقال العلامة ابن الزملكاني : كان إذا سئل عن قَنْ مَنْ العَلْمُ ظُنْ الرَّائِي وَالسَّامَعُ أَنَّهُ لَا يُعْرَفُ غَيْرُ ذَلَكَ الْفَنَّ، وحَكُمُ أَنْ أَحَداً لَا يُعْرَفُهُ مثله ، وكان الفقهاء من سائر الطوائف إذا جلسوا معه استفادوا في مذاهبهم منه مالم يكونوا عَرفوه قبل ذلك ، ولا يعرفُ أنه ناظر أحداً فانقطع معه ، ولا تكلم فى فن من العلوم سواء كان من علوم الشرع أو غيرها إلا فاق فيه أهله والمنسو بين اليه ، وكانت له اليد الطولى في حسن التصليف وجودة العبارة والترتيب والتقسيم والتبيين ، وقال الحافظ ابن سيد الناس اليعمري : كان يستوعب السنن والآثار حفظياً : إن تكلم في التفسير فهو حامل رايته ، أو حاضر بالملل والنحل لم ير أوسع من تحلته في ذلك ولا أرف ع من درايته ، وقال الذهبي : وأما نقله للفقيـــــه ومذاهب الصحابة والتابعين فضلًا عن المذاهب الأربعة فليس له فنها نظير . الى أَنْ قال : وَأَمَا مَعْرَفَتِهِ بِالتَّارِيخِ وَالسَّيْرُ فَعَجِّبَ عَجِيبٍ ، وأَمَا شَجَّاعِتُهُ وجْهاده واقدامه فأمر يتجاوز الوصف ويفوق النعت ، وله يد طولى في معرفة العربية، والصَّاحرَفَ واللغة ، وهو أعظم مرت أن يصفه قلمي ، أو ينبه على شأوه مثلي . وله خبرة تامة بالرجال وجرحهم وتعديلهم وطبقاتهم ومعرفة بالحديث وبالعسمالي والنازل و بالصحيح والسقيم ، مع حفظه لمتونه الذي ينفرد به فلا يبلغ أحد فيالعصر رتبته ولايقاربه ، وهو عجيب في استحضاره واستحرج الحجج منه ، وله المنتهي في عزوه الى الكتب الستة والمسند. إلى أن قال: \_ وإما التفسير فسلم اليه، وله في استحضار الآيات من القرآن وقت إقامة الدليل بها على المسألة قوة عجيبة.

ووصفه الذهبي في جسمة فقال : كان أبيض ، أسود الرأس واللحية ، شعره الى شحمة أذنيه ، كأن عينيه لسانان ناطقان ، ربعة من الرجال ، بعيد مابين المنكبين ، جهوري الصوت ، فصيح ، سريع القراءة ... ولم أر مثله في ابتهالاته واستعانته بالله و كثرة توجهه .

ويقول ابن تيمية نفسه رحمه الله : وقــد كنت في أوائل معرفتي بأقــوال الفلاسفة بعد بلوغي بقريب وعندي من الرغبة في طلب العلم وتحقيق هذه الأمور مأوجب أبي كنت أرى في منامي ابن سينا وأنا أناظره في هذا المقام ، واقول له : أنتم تزعمون أنكم عقلاء العالم وأذ كياء الخلق وتقولون مثل هذا الكلام الذي لا يقوله أصعف الناسعقلا ؟! واورد عليه مثل هذا الكلام فاقول: «العقل الأول» ونفِس وفلك ؛ و إن كان فيه كثرة فقيد صدر عن الواحد أكثر من واحد . ولو قيل تلك الكثرة هي أمور عدمية فالأمور العدمية لايصدر عنها وجبود . ثم إذا جوزوا الكثرة عن العقل الواحد باعتبار ما فليجوزوا صدورها عن المبدع الأول، و بمثل ذلك الامتياز بدون هذه الواسطة . أه ( نقض التأسيس المخطوط ). ويقول ابن تيمية ايضا: لكن من المعلوم في الجلة أن الفلاسفة والمتكلمين من أعظم بني آدم حشواً وقولا للباطل وتكذيبا للحق في مسائلهم ودلائلهم ؛ لايكاد \_ والله أعلم \_ تخلو لهم مسألة واحدة عن ذلك ؛ وأنا أذكر أبي قلت مرة لبعض من كان ينتصر لهم من المشغوفين بهم وأنا إذ ذاك قريب العهد بالاحتلام: كل مايقوله هؤلاء ففيه باطل: إما في الدلائل وإما في المسائل: إما أن يقولوا مسألة تكون حقا لكن يقيمون عليها أدلة ضعيفة ، و إما أن تكون اللسألة باطلا . فأخذ ذلك المشغوف بهم يعظم هذا ، وذكر « مسألةالتوحيد » فقلت : التوحيد حق ؛ لكن اذ كر ماشئت منأدلتهم التي تعرفها حتى اذكر لك مافيه، فذكر بعضها بحروفه حتى فهم الغلط وذهب الى ابنه — وكان ايضاً من المتعصبين لهم - فذكر ذلك له قال فاخذ يعظم ذلك علي . فقلت : أنا لااشك فى التوحيد ، ولكن أشك فى هذا الدليل المعين !! (ج ٤ ص ٢٧ مجموع فتاويه).

وقال فى رسالة له وهو فى السجن : ماذ كرتم من لين الـكلام والمخاطبة بالتي هي أحسن فانتم تعلمون أني من اكثر الناس استعمالا لهذا ؛ لكن كل شيء في موضعه حسن ، وحيث أمر الله ورسوله بالاغلاظ على المتكلم لبغيه وعدوانه على الكتاب والسنة فنحن مأمورون بمقابلته ، لم نكن مأمورين أن نخــاطبه بالتي هي أحسن ، ومن المعلوم أن الله يقول : ﴿ وَلَا تَهْنُوا وَلَا يَحْزُنُوا وَأُنْتُمُ الْأُعْلُونَ إِنْ كنتم مؤمنين ) فمن كان مؤمنا فانه الأعلى بنص القرآن ، ولايســوغ طلب رضى المخلوقين لوجهين . . . ، وقال ايضا : فان الناس يعلمون أني من أطولاالناس روحا وصبراً على من الكلام ، وأعظم الناس عدلا في المخاطبة لأقل الناس ، دع لولاة الأمور . ( ١ هـ جـ ٣ ص ٢٣٢ ، ٢٥١ ، ٢٣٢ من مجموع فتاويه ) وفال في رده على الرافضي: وهل في مجرد كون الرجل تولى التدريس في مثل دوله الترك الكفار او الحديثي العهد بالاسلام مايدل على فضيلة المدرس وديانته حتى يجعل له قول مع أهل العلم؟! فإن كثيراً ممن يتولى التدريس بجاه الظامة الجهال يكون من أجهل الناس وأظلمهم ؛ ولكن الذي يدل على فضيلة العلماء مااشتهر مر علمهم عند الناس ، وماظهر من آثار كلامهم ، وكتبهم . اه ( منهاج السنة جزء ٢ص١٤٢ ) .

قال عبدالمؤمن بن عبدالحق الخطيب: والمعترض له بالتشنيع إما جاهل لا يعلم ما يقول ، أو متجاهل يحمله حسده وحمية الجاهلية على رد ماهو معروف عندالعلماء ومقبول ، أعاذنا الله من غوائل الحسد ، وعصمنا من مخائل النكسد . وقال ابن كثير: واكثر مانالوا منه (أعداؤه) الحبس مع أنه لم ينقطع في بحث لا في مصر

حسدوه فعبسوه

ولابالشام ، ولم يتوجه لهم عليه مايشين و إنما أخذوه وحبسوه بالجاه . وقال الشيخ قد كنت منتظراً للحبس وأنا مسر ور فيه . وكان دخوله قاعة دمشق(٦) شعبان (٧٢٦) ومازال مقيا في قاعتها الى أن كانت وفاته ليلة الاثنين لعشرين من ذي القعدة (٧٢٨ه) . وكان يوم وفاته يوما مشهوداً لم يعهد مثله الا في جنازة الامام أحمد رحمها الله تعالى، وهو مدفون بداخل سور « الجامعة السورية» . (١)

مصنفاتـه ، وفتاویـه للشيخ رحمه الله من المصنفات والفتاوى والقواعد والأجو بة والرسائل وغير ذلك من الفوائد مالاينضبط ، ولاأعلم أن أحداً من متقدمى الأمة ولامت أخريها جمع مثل ماجمع ولاصنف نحو ماصنف ولاقريبا من ذلك ، مع أن اكثر تصانيفه إنما أملاها من حفظه ، وكثير منها صنفه فى الحبس وليس عنده مايحتاج اليه من المكتب ( اه العقود الدرية ) قلت : وتقدم ذكر أربعة كتب من مؤلفاته الكبار فى أبيات ابن القيم ، وله رسالة ذكر فيها مؤلفات شيخه ( وهي مطبوعة بمطبعة النسر بدمشق ) وذكر مؤلفاته أيضا ابن عبدالهادي فى « العقود الدرية » وأكثر ماألفه فى التفسير وفى القواعد والفتاوى والرسائل قد تضمنه مجوع فتاوى ابن تيمية في ( ٣٥ مجلداً طبع الرياض ومكة ) وهي موجودة فيه بأسمائهاالتى اشتهرت بها . أما المصنفات الكبار فاكثرها موجود مطبوع مشهور ، ولا تتسبع هذه المقدمة لذكرها .

## مل الكتاب

ا « نقض تأسيس الجهمية » نسختان مخطوطتان : ( إحداهما ) ضمر « الكواكب الدراري » بالمكتبة الظاهرية بدمشق في قسم التفسير ــ للشيخ

 <sup>(</sup>١) وقد ذكر المترجمون له المسائل التي جعلها أولئك وسيلة لحبسه وظلمه ومناظرته ،
 ورثاء جماعة من العلماء •

علاء الدين علي بن الحسين بن عروة الدمشقى الحنبلي المتوفى (١٩٨ه) (١) مقاس الصحيفة منه ٢٧ / ١٨ سم، نحو ٣٠ سطراً ، ٣ سم حاشية بخسط رقعى نصف معجم علقه الراهيم بن محمد بن محمود بن بدر الحنبلي عام ١٨٨٨. و « نقض التأسيس » مبثوث في اربعة مجلدات منها هي : المجلد التاسع والثلاثون رقم ( ١٩٥٥) والمجلد الثاني والأربعون رقم ( ١٩٥٥) والمجلد السادس والأربعون رقم ( ١٩٥٥) والمجلد السابع والأربعون رقم ( ١٩٥٥) والمجلد السابع والأربعون رقم ( ١٩٥٥) . و بعض مافي هذه الأربعة منه مكرر وغير السابع والأربعون رقم ( ١٩٥٥) . و بعض مافي هذه الأربعة منه مكرر وغير مرتب كا ستراه عند ذكر أصول كل مجلد ؛ وقد تضمن بعض هذه الحسلدات مرتب كا ستراه عند ذكر أصول كل مجلد ؛ وقد تضمن بعض هذه الحسلامية ، في رسائل أخرى . وقد جاء فيها اسم هذا الكتاب بلفظ « بيان تلبيس الجهمية ، في تأسيس بدعهم الكلامية » كما في رسالة ابن القيم و «العقود الدرية» . وهذا الاسم أغمق في المعنى المقصود من الاسم الأول .

و (الثانية ) بمكتبة ليدت «بهولندا » رقم (٢٠٢١) وقد صورت «للمكتبة السعودية بالرياض » ورقمها (١٧٦) عام ( ٨٦) خاص . وهي في مجلدين «الثالث » و «الرابع » . وتلتق هذه النسخة مع نسخة الكواكب بعد هذا المجلد المطبوع ، وما تنفرد به إحداهما عن الأخرى في موضع أو اكثر أو بزيادة او نقص فسيذكر عند ذكر أصول كل مجلد وفي التعليق إن شاءالله ، وقد جاء في ديباجة هذه المصورة مايلي : « الجزء الشالث من نقض تأسيس الجمهية » لشيخ الاسلام أحمد ابن تيمية ، وجاء فيها : ملك محمد العدل النحساس راس

<sup>(</sup>۱) وكتاب « الكواكب الدراري » رتب فيه ابن عروة أحاديث مسند الامام أحمد على الأبواب التى وضعها البخاري في الجامع الصحيح ، ثم أضاف المرتب بين الأبواب نقولا من الكتب ليشيرها أو لاتمام نقص أو مؤلفات كاملة ، وأذكر منها : « اقتضاء الصراط المستقيم » لا التوسل والوسيلة » « السياسة الشرعية » لا بن تيمية ، « كتاب الفروسية » لا بن القيم ، وأظنه قد ذكر المغني فيها لا بن قدامة ب وقيل ان الكواكب الدراري مأة وعشرون مجلداً ، وقد ذكر بعض هذا في فهارس المكتبة نفسها ،

الحرائحية عنى الله عنه ، وفيه تملك البيطار . وفيه أيضا : هذا الجزء مع الجزئين السابقين من هذا الكتاب صار بالابتياع شرعامن متملكات يوسف بن الحسين ابن اسحاق الحسني الحسيني ، وفيه أيضا : ســـاقته النوبة الى ملك حسام بن عبدالرحمن . وليس في « المجلد الرابع » من ذكر التملك الاعلاك النحاس المتقدم . وأول « المجلد الثالث » . . ( فصل ) قال الرازي : القسم الثاني مِن هذا الكتاب. وآخره: واحتج السلف على صمة مذهبهم الى قوله بخلافه والله اعلم. وعدد ورقات هذا الجلد (٢٦٨) و بعض الصفحات المصورة مكرر للايضاح. واول « المجلد الرابع» : (فصل) قال الرازي في تأسيسه : الفصل الرابع في اقامة البراهين على أنه ليس مختص بحين وجهة ، وآخره: كانت المرجئة لسان أهل السنة حتى غلوا نسأل الله العافية والحمد لله رب العالمين. والخط في المجلدين رقعي في معظم الكتاب ونسخ في بعض الحروف من غير التزام في كل كامة ، وخط الثَّلَثُ يوجِّد بقلة في بعض الحروف. أما العناوين فالتزم فيها خط النسخ بشكل عام ، عدد الأسطر ( ٢٥ ) غالبا وعدد الكلمات (١٥). وجاء التصريح باسم الناسح في المجلد الثالث كما بين تاريخ النسخ فقال: فرغ من تعليقه ابو بكر بن الحجد بن ماجد المقدسي بتاريخ (٢٠/٥/٢٠) بالقاهرة المصرية . ويظهر أنه هو ناسخ « المجلد الرابع » · وليس على هذه النسخة هوامش ولاتعليقات عدى السقط فانه يكتبه على الحاشية ويشير اليه بخط كالمعتاد، وقد يكتب في الحاشية «مطلب » على رأس موضوع أو يكتب: « بيان » اذا أعاد الكلمات التي لم تتضح من خطه في الأصل على الحاشية، او « لعله كذا » ، وقد يذكر «نسخة» او «تنظر» او «فائدة» في كذا وكل هذه الأشياء نادرة جداً وسأشير إلى ماله أهمية في التعليق. وعليمه بلاغات «الكواكب» . من يعاني ما يعاني الكواكب المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة

النقسص السدي في الكتاب

ويدل كتاب الرازي « تأسيس التقديس » المطبوع على أن « نقض تأسيس الجهمية » أكثر مما وجدته لوجود صفحات كثيرة متصلة في اثنائه لاجواب عليها في الخطيتين ، وفي آخره صفحات كما في أوله ، و كذلك تدل رسالة ابن القيم و كتاب العقود على أنه ستة مجلدات . وقد بذلت جهدي في البحث عن بقيته في المجلدات من « الكواكب الدراري » في الظاهرية وهي (٤٢) وفي الدشوت والمجاميع وغيرها ، و كذلك بحثت في المجلدات التي منه بدار الكتب المصرية وهي اربعة ، وفي بغداد في محطوطات محمود شكري الألوسي وقد جمع بمض مافي الظاهرية منه ، واتصلت بتلاميذه وغيرهم ، وكذلك سألت على المجلد بغير أجد البقية . وقد اخبرني سماحة المفتى شيخنا الشيخ محمد بن ابر اهيم – رحمه الله بأنه قد كان لديه كراريس يغلب على ظنه أنها من نقض التأسيس فيها الوجه بأنه قد كان لديه كراريس يغلب على ظنه أنها من نقض التأسيس فيها الوجه ولكنها تلفت .

تكميل النقص

ولما كان النقص في اول الكتاب قليلا، وفهم أول الكتاب يتوقف على أول الجواب، ويعسر حل تلك الشبه على كثير بمن قد يطالع كتابه، وصارت بقية النقض في حكم المفقود، وأجو بة المؤلف عن هذه الشبه متوفرة في مؤلفاته في وفي النقض نفسه في مواضع: فقد اكلته منها، وأشرت الى أما كنها من مؤلفاته في التعليق وفي فهرس هذا المجلد بكلمة: تكميل. بين قوسين هكذا (تكميل) وكذلك عملت بالنقص في جواب الفصل الثاني والجواب على الفصل الثالث من هذا المجلد، وقد وضعت بينها فاصلا في اول الكتاب ثم لم التزمه فيا بعد لكثرة النقص. ويلاحظ من ذكر بعض الوجوه سقوط بعض الأوجه من بعض الأجو بة وماوجد منها كاف في الاقناع لمن اراد الله هدايته. ورتبته على «تأسيس التقديس». أما «المجلد الثاني» المعد للطبع فهو متصل لانقطاع فيه. وأما بقية الموجود من النقض فغير متصل في النسختين حيث توجد مفازة في «تأسيس التقديس» ( ٧٠ صحيفة )

لاجواب عليها — من مجموع صفحاته البالغ عددها ( ١٩٧ ) ١٨ × ١١ سم فى كل صحيفة ١٩ سطر ١٣ كامة.

أصول هذا المجلد المطبوع كلها من « الكواكب » فمن صحيفة (١٦ – ٣١) من المجلدرقم ( ٧١ ورقة ٧٥—٧٩ ) . ومن فصل قال الرازي وأما الحنابلة. الى يفهم مايقوله ص ٣٣—٥٧ من(٥٦٧ ص ٥٦ –٣٣ ) و ( ٥٧١ ص ٨١ ــ ٨١ ) . ومن قال شيخ الاسلام في كتاب بيان تلبيس الجهمية الى تستلزم ص ۷۵ – ۹۰ من (۲۷ ص ۶۱ – ۵۲ و ( ۷۱ ص ۸۱ – ۸۱ ) . ومن قول المؤسس وأمثـــاله الى عما يصفون ص ٩٠ — ٤٥٩ من ( ٥٧١ ص ١٢٢ - ٢٤٢). ومن قال الرازي الفصل الثاني في تقرير الدلائل السمعية ص ٤٥٩ - ٥٠٦ ، ، ١٦٥ - ٥١٦ من ( ٥٧١ ص ٦٢ - ٧٤) ومن فصل للناس في حميلة العرش ص ٥٦٥ – ٥٨٠ من ( ٥٧١ ص ١١٨ – ١٢١ ) . والبقية تكميل.

ماحصل فيه الغلط من الآيات صححته على المصحف وهوكثير ، وفي الأحاديث قليل وقد نهت عليه ، وا كثر الغلط في النقول من الكتب فاستدركت ذلك . بمراجعة الموجود منها ونهت عليه في التعليق، وماعداه نبهت على السقط، وبينت مابدل على الساقط إذا كان قليلا معلوما لدى أو جعلته في صلب الكتاب بين معقوفتين هكذ [ . . . ] . والأحرف المعجمة اجتهدت في وضعالنقط عليهاحسب المعنى ، كاقد يغلط الناسخ في وضعها أحيانا. وماله اصلان قابلت أحدها على الآخر وذ كرت الزيادة او النقص كما تقدم .

ووضعت للكتاب عناوين في الحاشية اجتهدت أن تكون مؤدية للمعنى والتعليق وواضحة ومختصرة وفي صلب الموضوع ؛ ليبقى البحث متصلا فيذهن القارئ.

العنسساويسسن

وفد ترجمت لبعض الاعلام وذكرت بعض مذاهب الفرق والأشخاص لأن اذلك تأثيراً في قبول أورد المذهب او القول ، ونبهت على بعض الكتب. واذا قال الشيخ : وقد بسط في موضع آخرذكرت الموضع الذي ذكره فيه على سبيل المثال لاالحصر، واحيل أحيانا على بعض ماذكر في هذا المسكتاب او غيره ، او على الفهارس العامة لمجموع فتاويه ، أو على الفتاوي نفسها واذكر المجلد والصحيفة ، واذا كان البحث في صيفتين جعلت بين الرقمين فاصلة هكذا (،) واذا كان المحث في صيفتين جعلت بين الرقمين فاصلة هكذا (،) واذا كان المحد بينها خطا هكذا (س) كما عملت في مجلدي الفهارس العامة . ومن طريقة ابن تيمية أنه يبدأ النقل عن الرازي برقال ابو عبدالله الرازي » غالبا ، واقتديت به في التكيل . واذا انتهى النقل وضعت له علامة في التعليق هكذا : (×) ثم ذكرت الصحيفة من « التأسيس » .

and the control of the <del>desire and the second the call</del>

· 我们就是有一个人,我们就是这个人,不是一个一个人。

ليدار مراهيم والبرالامام ولارا والعامل وسم وماهدوي والمسعى أن و المراكم إلى المان والدوات والدوي الموحود محور عله الدلول والماسدورع ارتبى بوم بعوم العدم فا قال حارم كوهذا و بعاء المسر ول مسلم الدر بعولول الما هاد الدر مطاللاب الالعم للفكولة راد الدلام فليسم الموجود بصع للعدوم وسيدال و اما عداد عمد ولعد معمد واداره في يعدونه والعصد والفصد والمناوجات العدم الحصالهدا فسراه المعلن عوق كلكان أومحملوه والوحو للوالك معدالها ادب لاي اعرع العلوس العدسياموحوداوسو ادم ندا شرك السعدد دامات المدمر للحلوة نفاذا فكرلهم المسبعلالة

بموذج من نسخة مكتبة ليدن بهولندا

احسام وعهم علا وكلم النه ومُ الفِير وَ دُاوم مُصنافهولا وَسِلالابُاتِهُ اللهِ المُعالِدُ اللهُ اللهُ اللهُ الله العامرانات مباينه لامعتلها لوجوميًا ينمرُ عال لاد لعلا الفا والنفا بم عال مده كنيت كثي مراكباسات المعروفي التي أونك مبابنه الدور المنوا والعض يقينه فارة الرستيني أنكون احدها والامرا وكيون أن كلها في مراوا عدواذ كارهولا النفاه لمنتنوا لرمنايد تصرو تعرف بنراؤمو وين علمار ويوجب فولم معيويكا استف الدر وابما على ذلك بيم فول ولا المعير الدر مع لون المبير انهماه ومعدوما ووضعوه مصرالمعدوميد العرد الرازع عليهانته المترم حنس منا يتدلليز ولاعث لزيكون مصوفا مؤجو والكفام فعلم المائتوا مناسته للعالم مزعنش مبابنه للوجود للعدوم اومزج بنتر أبترا لمعدوم للعدم والعالم مؤجود لارب فيدمكوبون فدجعاره متزار المعددم وهد اعقفه متزاموال كالزان لانفلون وآلمات حداحال الفالن فعسب الذين لتزمؤ اللاجرا والاحاص فيهاك أن اردت مهذ العلام أبنروم منوم للعنط الإجرا والاسامن و الملغواذ للعليم غرن المتخال الملكون المرتبرا ومتعض وشفص ليعصد عن معرفهذا المانع المدمن المنابة معول وفل ح مسرُ حور عانارُدِت الملآق لعَطَ العُمِن كم إصفارُ في المرمَّ وَالنَّيْ الْمُعُولُ الْمُنْ الْمُنْ عمرونها والحابل الثراب عالالفاط القراف والمقدب مناكراني ومرا لانتفيه مأننات لفطا لمنوم الحنابان فذاما لأرعز آلعما رواله عبن والحبياره عبرهم متنانعمن في طلاما كلف لم كا حدثكه ادب الدوليير للمنبلث في عدا انتها علميت لمونوك في النفود الاثبات الاوهو وماهو البع مند وعوذ في عالم المليف وعيرهم المهلاثه الدَّت بالدنوالمديث والإينام من كان السند أعلا سد عنالامذا لالنطرة واليقطالبات والكان فأخوا ليعمم غلط فالتفوالاعات فهوا قرسمزا لظفا الموقود مزا للمغن عزا للوابغا لذمره ودم وألفا بالشه والأبتاع والماردت المروم فوه بالسفات المنيرة مثل البعر والدو ولايقتعنى الغربة والمتعفر ومعزه كاختفى ليكب بمنا والمنهم تعفره بعزي ولزأبيوله اعرجم فبالله لااعتشام كل ألم مذلك بكن عذا عذه مرا عامر اعلان عد بلوت برنفالليل وشلف الآخر أينا وفي الجربانيا ننفيذ العنات هزمنه المفائد مزجيع طوله الام مثل تطايد الجالا فعد وعد دهدالاليم وم للعلم الدين اتبار الاعية وعوم لم دس البات يغفر الكان ويوم الزما

> . موذج من نسخة الـكواكب الدراري

## كلمة شكر وعرفان

واخيرا لايسعني وأنا اختتم هذه المقدمة سوى ابداء الشكر والثناء لجلالة الملك المعظم فيصل بن عبدالعزيز آل سعود على ماتبناه من مشروع طبع المؤلفات العلمية النافعة التي منها وفي ذروتها مؤلفات أهل التحقيق والعرفان : أمثال ابن تيمية ، وابن كثير ، وأئمة الدعوة الاسلامية الخالصة : فقد أصدر أمره الكريم بطبع « نقض تأسيس الجهمية » وأصدر قبله أمراً آخر كريماً سخيا بطبع مؤلفات جليلة ومراجع للعلماء قدرت تكاليفها بأكثر من أربعة ملايين ريال ، وشرع في طبع أولها فعلا ، وهي : (١) « جامع السنن والمسانيد » لابن كـــثير مخطوط (٢) « السنن الكبرى للبيهق ، (٣) « المصنف » لابن أبي شيبة (٤) «كشاف القناع عن متن الاقناع ، (٥) « الشرح الكسبير ، (٦) « تهذيب التهذيب » (٧) اقتضاء الصراط المستقيم ٥ طبع و و زع (٨) «غاية الاماني ٥ (٩) « غذاء الالباب » (١٠) « مجموعة الحديث النجدية ، طبعت (١١) « مجموعة التوحـــيد النجدية » طبعت (١٢) « شرح السنة » للبغوى / طبع (١٣) «العذب الفائض» تحت الطبع (١٤) « فتاوى الشيخ محمد بن ابراهيم » أصدر أمره الكريم بجمعها وطبعها . أسأل الله تعالى أن يثيبه على هذا المشروع العظيم ، ويوفقه دائمًا لطبع الكتب النافعة التي تزيد العقيدة رسوخا ، والشريعة وضوحا .

ولا يفوتني أيض الله الله المناسبة أن اذكر مالسمو الأمير مساعد بن عبدالرحمن آل سعود من فضل في انجاز هذا الكتاب فقدأصدر أمره بالاسراع في طبعه في أقرب وقت ممكن . هذا ولسماحة الشيخ محمد بن ابراهيم

جهد مشكور وجاه مقبول ساعد على الأمر بطبع هذا الكتاب: فقد قدمه لجلالة الملك، ورجا من جلالته أن أكون مشرفا على طبعه اليكون سليما من الأخطاء المطبعية أيضا غفر الله لنا وله وللمؤلف، وأدخلنا برحمته في عباده الصالحين إنه سميع قريب مجيب. وأخيراً أشكر مساعدة مديري « جامعة، ومكتبة ليدن » على إعطائي صورة (على مسكر وفل) من النسخة التي لديهم، ولمدير بنك هولندا وسفارتها الذين عقبا على طلبي. والحمد لله أولا وآخراً. وصلى الله على نبينا محمد المصطفى .

participated the temporal Delicated December Rose Rose States at the

المرحي بن قاسم

على الشرعية والدراسة الدراسة العلوم الشرعية والعربية العلوم الشرعية والعربية المنظم الشرعية والعربية المنظم الشرعية والعربية المنظم الشرعية والعربية المنظم الشرعية والمنظم الشرعية والمنظم المنظم ال

en de la company de la company