

## المشتهر باسم بتغسير المنار

هذا هو التفسير الوحيد الجامع بين صحيح المأثور وصريح المعقول الذي يبين حكم التشريع وسنن الله في الاجتماع البشرى ، وكون القرآن هداية عامة للبشرفي كل ومكان ، وحجة الله وآيته الممجزة للانس والجان ، ويوازن بين هدايته وماعليه المسلمون في هذا العصر وقداً عرض أكثرهم عنها، وما كان عليه سلفهم إذ كانوامعتصمين بحبلها ، عما يثبت أنها هي السبيل لسعادة الدارين، مراعى فيها السهولة في التعبير ، محتنباً من جال كلام باصطلاحات العلوم والفنون ، محيث يفهمه العامة ولا يستغني عنه الخاصة وهو على الطريقة التي جرى عليها في دروسه في الأزهر حكيم الاسلام ، الأستاذ الامام وهو على الطريقة التي جرى عليها في دروسه في الأزهر حكيم الاسلام ، الأستاذ الامام



## الجزء السابع

أوله « لنجدن أشد الناس عداوة »

( تألیف) الرست بر محمد رایش بر رَضا منت المنت ار ( رضی الله عنه )

﴿ و حقوق الطبع والترجمة محفوظة لورثته ﴾

## بخال لك المالي المالية

(٥٥) لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الْيهُودَ وَالَّذِينَ أَشُرَكُوا ، وَلَتَجِدَنَّ أَقْرَ بَهُمْ مَوَدَّةَ لِلَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ قَالُوا : إِنَّا نَصْرِي. أَشْرَكُوا ، وَلَتَجِدَنَّ أَقْرَ بَهُمْ مَوَدَّةَ لِلَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ قَالُوا : إِنَّا اَصْرِي. ذَلِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قَسِيسَى وَرُهْبَانًا وَأَنَّهُمْ لَاَيسَتَكُمْ بِرُونَ (٨٦) وَإِذَا لَلْكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قَلِيضَ مِنْ الدَّمْعَ مَمَّا عَرَ فُوا اللَّهُ مِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَي أَعْيَنَهُمْ تَقْيضُ مِنْ الدَّمْعَ مَمَّا عَرَ فُوا اللَّهُ مِنَ اللَّهُ وَمَا جَاءَنَا آمَنَّا فَا كُتَبُنا مَعَ الشَّاهِدِينَ (٨٧) وَمَا لَنَا لَمَعَ الشَّاهِدِينَ (٨٧) وَمَا لَنَا لَمَعَ الشَّوْمِنُ بِاللهِ وَمَاجَاءِنَا مِنَ اللهُ مِنَ اللهِ وَمَاجَاءِنَا مِنَ اللهُ مِنَ اللهِ وَمَاجَاءِنَا مِنَ اللهُ مِنَ اللهُ مِنَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهِ وَمَاجَاءِنَا مِنَ اللهُ مِنَ اللهُ عَلَيْ اللهِ وَمَاجَاءِنَا مِنَ اللهُ مِنَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ وَمَاجَاءِنَا مِنَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ مَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُ مِنْ وَذَلِكَ جَزَاءِ المُخْسِنِينَ فَيْهَا وَذَلِكَ جَزَاءِ المُخْسِنِينَ

﴿ لتجدن أشد الناس عداوة للذين آمنوا اليهود والذين أشركوا . ولتجدن أقربهم مودة للذين آمنواالذين قالوا إنا نصارى ﴾ العداوة بغضاء يظهر أثرها في القول والعمل ، خلافا للجمهور الذين فسروها العمل ، خلافا للجمهور الذين فسروها المحبة مطلقا . وفي كلة « لتجدن » تأكيدان -- لام القسم في أول الكامة ونون

ملحوظة: — قد اعتمدنا بعد الآيات فيه على المصحف المطبوع في الاستانة . كالطبعة الأولى . وهو يوافق عد البصريين لها ، فيزيد على عد الكوفيين الذي . عليه مصحف وزارة المهارف ٣ آيات .

التوكيد في آخرها . وفي الخطاب بها وجهان - أحدها : أنه للنبي وتأليهما : أنه لكل من يوجه اليه الكلام . وفي « الناس » الذين نزل فيهم هذا التفصيل قولان أحدها : أنهم يهود الحجاز ومشركو العرب ونصارى الحبشة في عصر التنزيل والثاني : أنه عام لكل شعب وجيل ولكن يرد على عوم الإزمنة ماسياتي وأما صدقه على أهل العصر الأول فظاهر أنم الظهور ولا سما إذا جعلنا الخطاب الذي والتلاء والله ما لاق - بأبي هو وأمى - من العداوة والإيذاء قد كان من يهود الحجاز في المدينة وما حولها ، ومشركي العرب ، ولا سما مكة وما قرب منها ، ولم ير من النصارى مثل تلك العداوة والإيذاء ، بل وأى من نصارى قرب منها ، ولم ير من النصارى مثل تلك العداوة والإيذاء ، بل وأى من نصارى الحبشة أحسن المودة بحماية المهاجرين الذين أرسلهم والمنظ في أول الاسلام من مكة إلى الحبشة خوفا عليهم من مشركيها الذين كانوا يؤذونهم أشد الإيذاء ليفتنوهم عن دينهم . حتى قال أكثر أهل التفسير المأثور : إن الآية نزلت فيهم أولا وبالذات . ولا ينفي هذا القول كون العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب وسيأتي ماروى في ذلك في آخر تفسير الآيات .

لما أرسل النبي ويُتَلِينِ كتب الدعوة الاسلامية إلى الملوك ورؤساء الشعوب كان النصارى منهم أحسنهم ردا — فهرقل ملك الروم في الشامحاول اقناع رعيته بقبول الاسلام، فلما لم يقبلوا لجوده على التقليد، وعدم فقههم حقيقة الدين الجديد، اكتنى بالرد الحسن. والمقوقس عظيم القبط في مصر كان أحسن منه ردا، وإن لم يكن أكثر إلى الاسلام مبلا، وأرسل النبي عَلَيْكِيْ هدية حسنة. ثم لما فتحت مصر والشام وعرف أهلهما مزية الاسلام، دخلوا في دين الله أفواجا، وكان القبط أسرع له قبولا.

وقد كان حاطب بن أبى بلتعة رسول النبى مَلِيَّكُ إلى المقوقس ، وكان مما قاله بعد أن أعطاه الكتاب : إنه كان قبلك رجل يزعم أنه الرب الأعلى ( فأخذه الله نكال الآخرة والأولى ) فانتقم به ثم انتقم منه ، فاعنبر بغيرك ولا يعتبر بك غيرك . فقال (المقوقس) إز انا دينا لن ندعه إلا لما هو خير منه . فقال حاطب : غيرك . فقال (الكافى به الله فقد سواه ، إن هذا النبى دعا الناس غدعوك إلى دين الاسلام الكافى به الله فقد سواه ، إن هذا النبى دعا الناس

فدكان أشدهم عليه قريش، وأعداهم له البهود، وأقربهم منه النصارى، ولعمرى ما بشارة موسى بعيسى إلا كبشارة عيسى يمحمد، وما دعاؤنا إياك إلى القرآن، إلا كد عائك أهل القوراة إلى الانجيل. وكل نبى أدرك قومافهم أمنه، فالحق عليهم أن بطاعوه، ولسنا نبهاك عن دين المسيح وله كنا نأمرك به (أى هو الاسلام عينه) فقال المقوقس: إلى قد نظرت في أمر هذا النبي فوجدته لا يأمر بمزهود فيه، ولا ينهى عن من غوب فيه، ولم أجده بالساحر الضال، ولاالكاهن الكاذب، ووجدت معه آية النبوة باخراج الخب، والاخبار بالنجوى. وسأنظر — الخ

ومما يشهد لماذكرناه أيضا حديث عروبن العاص رسول النبي عليناتي إلى ملك عمان جيفر بن الجلندي وأخيه عبد بن الجلندي ، فان عمراً عبد أولا إلى عبدلأنه أحلم الرجلين وأسهلهما خلقاء فبلغه دعوة الاسلام، فقالله عبد: يا عمرو إنك ابن سيد قومك فـكيف صنع أبوك ؟ ( قال عمرو) قلت : مات ولم يؤمن بمحمد والماتين وودت أنه كان أسلم وصدق به، وقد كنت أنا على مثل رأيه حتى حداني الله للاسلام . قال : فمني تبعته ? قلمت قريبا ، فسألني أين كان إسلامك ?. قلت: عندالنجاشي. وأخبرته أنالنجاشي قد أسلم. قال: فكيفصنع قومه بملكه ققلت: أقروه واتبعوه . قالوالاساقفة والرهبان تبعوه?قلت مم . قال: الظر ياعمرو ماتقول ، إنه ليس من خصلة في رجل أفضح من الـكذب. قلت: ماكـذبتوما نستحله في ديننا . ثم قال: ماأرى هرقل علم باسلام النجاشي . قلت بلي . قال بأي شيء علمت ذلك ? قلت : كان النجاشي يخرج له خرجاً فلما أسلم وصدق بمحمد وَ الله قَالَ : لا والله لو سألني درهما واحــداً ما أعطيته . فبلغ هرقل قوله ، فقال له اليفاق أخوه : أتدع عبدك لا يخرج لك خرجا ، ويدين بدين غيرك دينا محدثًا ? قال هرقل: رجل رغب في دين فاختاره لنفسه ما أصنع به ? والله لو لا الضن بملسكي لصنعت كما صنع .قال : أنظر ما تقول يا عمرو . قلت والله صدقتك قال عبد : فأخبرني ما الذي يأمر به و ينهي عنه ﴿ قلمت: يأمر بطاعة الله عز وجل وينهى عن معصيته، وبأمر بالبر وصلة الرحم، وينهى عن الظلم والعدوان وعن. الزنا وعن الحمر وعن عبادة الحجر والوثن والصليب. قال: ما أحسن هذا الذي

يدعو إليه : لو كان أخي يتابعني عليه لركبنا حتى نؤمن بمحمد ونصدق به ،واكن أخى يضن بملكه من أن يدعه و يصير ذنبا .اه المراد منه (وقد أسلم الرجلان بعد) فعلم من هذه الشواهد أن النصاري الذين كانوا مجاورين الحجاز كانوا فرمن البعثة أقرب مودة للمؤمنين ، وأقرب قبولا للاسلام . وأن من توقف من ملوكهم عن الاسلام فما كان توقفه إلا ضنا علكه وأن النجاشي ( أصحمة ) ملك الحبشة قد أسامت ممه بطانته من رجال الدين والدنيا . ولكن يظهر أن الاسلام لم ينتشر في الحبشة بعد موته رضى الله عنه .ولم يُعنَ المسلمون بإقامة أحكامهم في تلك البلاد كافعلوا في مصر والشام \_ مثلا \_ وهذا بحث تاريخي ليس من موضوعنا هنا . ولكن ورد أن النبي عِينِينَ قال « دءوا الحبشة ماودعوكم واتركوا القرك ماتركوكم » عزاه السيوطي في الجامع الصغير إلى أبي داود عن رجل من الصحابة وعلم عليه بالصحة وقد رواه أبو داود بهذا اللفظ ، والنسائي بلفظه في آخر حديث طو يل ملخصــه أن النبي مُسَلِّمَةٍ قال مامعناه : إن الله تمالى أراه — وهو يحفر في الخندق في وقعة الاحزاب -- بلاد كسرى فسئل أن يدعو الله تمالى أن يفتحها لامته فدعا. ثم ذكر أنالله أراه ملك قيصر وديار الشام فسئل أن يدعو الله تعالى أن يفتحها لهم فدعاً ثم ذكر أن الله أراه بلاد الحبشة وقال هذا الحديث قبل أن يسألوه الدعاء بفتحها . وجملة القول: أن النبي ﷺ والمؤمنين به رأوا في عصره من مودة النصاري وقربهم من الاسلام بقدر مارأوا من عداوة اليهود والمشركين. وقد يظن بعض الناسأن سبب ذلك بعد النصاري عنهم، وقرب اليهود منهم في المدينة والمشركين في مكة والمدينة معا.ومن بلغته الدعوة إلى ترك دينه إلى دين آخر من بميدلايعني بعداوة أهلها و بمقاومتها كايمني القريب الذي توجه اليه المدعوة مواجهة ومشافهة . ولذلك كان اليهود في الشام والآنداس يعطفون على المسلمين عند الفتح ويرغبون في نصرهم على نصاري الروم والقوط . تم صار بين المسلمين والنصاري من العداوة على الملك والحروب لأجله ماهو أشد مما كان من عداوة اليهود والمشركين لسلفهم **ق**ي أول الاسلام .

والقاعدة لهذا الرأى أنالعداوة والمودة كانت ولم تزل أثر التنازع على المنافع. والسيادة باسم الدين أو الدنيا ولا دخل لطبيعة الدين فيها ، وقد يؤيد هذا بمــا يثيره دعاة النَّصرانية في نفوس المسلمين في هذا الزمان ، و بما بين الدول الاسلامية والنصرانية من البغي والعدوان، على أنهليس بين اليهود والمسلمين من ذلك شيء، لكن قد يوجد مثله بين مسلمي الهند ومشركيها ، لتعارض مصالحهم ومنافعهم فيهافعلة العداوة والمودة خارجية لادينية ولاجنسية

هذا كلام صحيح في جملته لا تفصيله، و ينطبق على المختلفين في الدين والمتفقين فيه فقد حارب نصارى البلقان بعضهم بعضاكما حاربوا العثمانيين، بل أهل المذهب الواحد من النصاري يحارب الآن بمضهم بمضا ، كالانكليز والألمان ، وليس هو المراد بالآية، و إنما الفرآن يبين هنا معنى أعلى منه وأعم لا خاصًا بالتنازع

وهو أن العلة الصحيحة لعداوة المفادين ومودة اللوادين هي الحالةالروحيةالتي هي أثر تقاليدهم الدينية والعادية، وتربيتهم الادبية والاجتماعية، وقدنبه القرآن إلى ذلك في بيان سبب مودة النصاري من هذه الآية ، وترك سبب شدة عداوة البهود والمشركين لأنحالهم الروحية مبينة في القرآن أتم البيان فاعدة سورة ومن أوسعها بيانا لأحوال اليهود هذهالسورة وماقبلهامن السور الطوال المدنية ءوأوسعها بيانا لأحوال المشركين سورة الانعام التي تليما ، وهي من السور المكية

كان اليهود والمشركون مشتركين في بعض الصفات والأخلاق التي اقتضت شدة العداوة للمؤمنين، فنها الكير والعنو ، والبغى وحب العلو، ومنها العصبية الجنسية، والحية القومية، ومهاغلبة الحياة المادية، ومنها الاثرة والقسوة، وضعف عاطفة الحنان والرحمة، وكان مشركو العرب على جاهليتهم أرق من اليهود قلوبا، وأكثر سخاه و إيثاراً ، وأشد حرية في الفكر والاستقلال، وماقدم الله ذكر اليهود في الآية إلا لافادة أصالتهم وتمكنهم فياوصفوا بهءوتبر يزهم علىمشركى العرب فيهءو باهيك عاسبق لهمن قتل بعض الانبياء وأيذاء بعض واستحلال أكل أموال غيرهم بالباطل وأماما كان من ضلعهم مع المسلمين في البلاد المقدسة والشام والانداس فانما كأن لأجل تفيؤ ظل عدلهم ، والاستراحةمن اضطهاد نصارى تلك البلادلم ، فهم لم يعدوا فى ذلك عادتهم ، ولم يتركوا ماعرف من شنشنهم، وهي أنهم لا يعملون شيئا إلا لمصلحتهم

و يمكن أن يستنبط ما تركه الله هنا من بيان سبب شدة عداوة هؤلاء وأولئك مما بينه من سبب قرب مودة النصارى بقوله عز وجل ﴿ ذلك بأن مهم قسيسين ورهبانا وأنهم لا يستكبرون ﴾ أى ذلك — الذى ذكر من كونالنصارى أقرب مودة للذين آمنوا — بسبب أن مهم قسيسين يتولون تعليمهم وتربيتهم الدينية ورهبانا يمناون فهم الزهد وترك نهم الدنيا والخوف من الله عز وجل والانقطاع لعبادته. وأنهم لا يستكبرون عن الاذعان للحق إذا ظهر لهم أنه الحق ، لأن أشهر آداب دينهم النواضع والتذلل، وقبول كل سلطة ، والخضوع لكل حاكم ، بل من الشهور فيها : الأم بمحبة الأعداء ، و إدارة الخدالا يسر لمن ضرب الخد الأيمن فتداول هذه الوصايا ، ووجود أولئك القسيسين والرهبان ، لابد أن يؤثر في نفوض فتداول هذه الوصايا ، ووجود أولئك القسيسين والرهبان ، لابد أن يؤثر في نفوض من النصارى قبول سلطة المخالف لم طوعا واختيارا، والرضاء بها سراوجهارا ، وأما اليهود فإذا أظهروا الرضا الذلك اضعارارا ، أسروا الكيد إسرارا ، ومكروا مكرا كبارا

فنلك كانت صفات الفريقين الغالبة ، لا أخلاق أفراد الأمنين كافة ، فني كل قوم خبيئون وطيبون ( ومن قوم موسى أمة يهدون بالحق و به يعدلون ) ولكن شريعة اليهود نفسها تربى فى نفوسهم الآثرة الجنسية ، لأنهاخاصة بشعب إسرائيل ، وكل أحكامها ونصوصها مبنية على ذلك

وحكة ذلك: أن المرادمنها تربية أمة موحدة بين أم الوثنية الكثيرة بعد إنقاذها من استعباداً شداً ولئك الوثنيين بطشاوا ضراه بالاستبداد - وهي أمة الفراعنة - ولو أذن الله لبنى إسرائيل بعد إنجابهم من مصر إلى الأرض المقدسة أن يخالطوا الأم التى كانت فيها ، وجعل شريعتهم عامة مبنية على قواعد المساواة بين الإسرائيليين وغيره - كالشريعة الإسلامية - لغلبت تعاليم أولئك الوثنيين وشروره على الإسرائيليين لقرب عهدهم بالتوحيد ، مع استعدادهم الوراثي لقبول تقاليد غيرهم والخضوع لهم، وكان أمروا بأن لا يبقوا في الأرض المقدسة نسمة ما بمن كان فيها قبلهم ، وكان

موسى عليه السلام يحذرهم أشد التحذير من مفاسد الوثنيين بعده .

فان قلت : إن هذا الاصلاح بتربية أمة واحدة على هذه الطريقة ، بمثل هذه الشريعة يترتب عليه مفاسداً خرى في أخلاق هذه الأمة ، ولولم يكن من مفاسده إلا ماهو معروف من أخلاق اليهود إلى الآن التي كانت سبب اضطهاد الأمم لهم \_ في كل مكان ، من حرصهم على الانتفاع من غيرهم وعدم نفع أحد بشيء منهم ،.. إلا إذا كان وسيلة لمنفعة لهم أكبر منه ،أو دفع ضرر ، وتجرد السواد الأعظم منهم. عن إبثار أحد غريب عمم بشيء \_ لكني ، وكان شبهة عظيمة على كون دينهم ليس من عند الله تعالى (والله لا يحب الفساد)

والجواب عن هذه الشبهة سهل على المسلمين، و بيانه أن تلكالشر يعة كانت. مؤقتة لا دائمة ، فكانت في العصر الأول هي الوسيلة إلى تكوين أمة موحدة بين أمم الوثنية . وكان المصلحون من الأنبياء صلوات الله عليهم يتماهدون أهلما زمنا بعدرمن الاصلاح المبنوى ، كالميات زبور داودوأ دبيات حكم سلمان عليهما السلام حتى لاتغلب على القوم المادية وتفسدهم الأثرة . ثم جاء مصلح اسرائبل الأعظم عيسى المسيح صلوات الله وسلامه عليه بنقض ماكانوا عليه من ذلك بدعوتهم إلى نقيضه أو ضده ، فقابل مبالغتهم في المادية بالمبالغة في الروحانية ، ومبالغتهم. في الأثرة بالمبالغة في الإيثار (الذي تعبر عنه النصاري بانكار الذات) ومبالغتهم في الجود على ظواهر الشريمة بالمبالغة في النظر إلى مقاصدها. فكره إليهم السيادة والغني، وذم التمتع بنعيم الدنيا، وأمر بمحبة الاعداء وعدم الجزاء على الإيذاء\_ وكان ذلك كله تمهيداً لا كال الله تمالى دينه بارسال خاتم النبيين والمرسلين. عد المبعوث رحمة للعالمين ،البارقليط روح الحق الذي يعلمهم و يعلم غيرهم كل شيء فيجمع للبشر بين مصالح ااروح والجسد، و يأمر بالمدل والاحسان لا بالاحسان فقط

فمن لم يؤثر فيهم إصلاح المسيــح من اليهود ظلوا على جمودهم وأثرتهم.. وعصبيتهم ، وكانوا أشد عداوة لهذا النبي ومن آمن به ممن أثر فيهم ذلك الاصلاح وكان فيهم بقية من القسيسين والرهبان ، سواء كان أصلهم من اليهود أو غيرهم

من الأقوام، فكانوا أقرب مودة لهم، وكانوا أسرع إلى الإيمــان من غيرهم، فصدق عليهم قوله تمالى ( الذين يتبعون الرسول النبي الأمى الذي يجدونه مكتو با عندهم في التوراة والإنجيل، يأمرهم بالمعروف وينهـــاهم عن المنكر، ويحل لهم الطيبات و بحرم عليهم الخبائث ، و يضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم) وما كان ذلك الإصر والأغلال إلا شدة أحكام النوراة فى الطعام والشراب والأحكام المدنية والجنائية بوشدةأحكامالإنجيل في الزهدو إذلال النفس وحرمانها ومما يدل على كون النصاري أقرب من اليهود إلى الاسلام بطبيعة دين كل مُهما ـ وفاقا لتعليل الآية الـكرية \_كثرة من يسلم ن النصاري في كل زمان وقلة من يسلم من اليهود، ولولا ضعف المسلمين في هذا الزمان . و إعراضهم عن هداية القرآن، ولولا إهمالهم الدعوة إلى الإسلام، وأبرازه بصورته الصحيحة الانام \_ ولولا فساد حكوماتهم وعجز رجالها في السياسة . وتخلفهم عن مجاراة الأمم في العلم والحضارة ـــ ولولا بلوغ دول الافرنج النصرانية فيهأوج العزة والقوة ،وسبق أممهم في حلبة المدنية والثروة . واستمالتهم لنصارى الشرق وجذبهم إليهم . واعتزاز هؤلاء بهم،وتلقبهم أساليب التربية الدينية والمدنية عنهم، وجمل الدين فيها من المقومات الجنسية للاَّ قوام والشموب تر بي على أن تحافظ عليها كما تحافظ على لغتها ، فلا تستبدل بها غيرها و إن كانت خيرامها \_ إلى غيرذلك من قوانين هذه التربية وأساليبها \_ ولولا ما أشرنا إليه من التنازع السياسي الدنيوي بين دولناو دولهم \_ لولاذلك كله لكانت المودة بين الفريقين أتموا نتشار الإسلام فيهم أعم لأن الاسلام إصلاح في النصرانية كما أن النصرانية إصلاح في اليهودية، فاليهود الذين عادوا النصرانية ،كانوا أجدر ممن صلحوا بها بعداوة الإسلامية . ودين الله على أاسنة موسى وعيسى وعمله عليات واحد، ولـكنه جرى مع البشر على سنة الارتقاء، إلى أن بلغ سن الكال.

قان قيل: إذا كنت تزعم أن سبب ماذكره الله تعالى من كون النصارى أقرب الناس مودة الدونين هو تعالىم دينهم وتقاليده، وأنه لذلك يجب أن يكون عاما فيهم، وان نزل في طائفة معينة منهم، إذا انتفت الموانع - فعاذا تجيب عن الحرب الصليبية التي أوقد النصارى نارها باسم الدين ، ولم يلق المسلمون مثلها من اليهود ولامن

المشركين ، و يقرب من ذلك سائر الحروب بين المسلمين والنصارى ? فان عندى الجوابين عن هذا السؤال أو جوابا من وجهين

(أحدها) أن ماكان عليه المسلمون من الدين القريب من النصر انية بل الذي المو إصلاح فيها و إكال لها كا قررنا ، لم يكن معروفا عند أولئك الصليبيين بل كان المسلمين صورة في محيلاتهم غير صورتهم الصحيحة التي طبعها في نفوسهم أعداء الاسلام صورة وثنية وحشية مشوهة أقبح التشويه ، منعكسة عن الكتب والرسائل والخطب التي كان ينشئها بطرس الراهب وأمثاله ، ولو وصف المسلمين بومثذ قوم بماوصفهم به مثيره الحرب الصليبية ودعوهم إلى قتالهم لنفروا خفافا وثقالا

(ثانیها) أن مافى الإنجیل من روح السلام والحجة والتواضع والإیتاری والخضوع لکل سلطان ، لم ینتصر فی آور به علی روح الحرب والآثرة والکبریا، وحب السیادة فی الارض ـ تلك الصفات التی كانت قد بلغت فی عهد السلطة الرومانیة أشدها ، وكانت سبب إبادة الوتیین من أور به كلها ، ثم سبب الحرب الصلیبیة ، ومحاولة إبادة المسلمین من البلاد المقدسة أو الشرق كله ، بل كانت ولا تزال سبب الحروب القاسیة بین النصاری أنفسهم بسبب اختلاف المذاهب ، أو التنازع علی المالك ، وكل هذا من تمالیم روح الشیطان ، لا من تأثیر تمالیم روح الشیطان ، لا من تأثیر تمالیم روح الشیطان ، لا من تأثیر تمالیم و جئت لالقی سلاما علی الارض إنما جئت لالقی سیفاً

فعلم من هذا أن ماكان بين المسلمين والنصارى من عداء فاتما سببه بعدأ حد الفريقين أو كل منها عن هداية دينه ، أو جهالة وسوء فهم وقع بينهما ، وأمر المتأخر من دولها ظاهر ، لا ينسبه إلى طبيعة دينهما إلا جاهل أو مكابر ، فالدولة العثمانية كانت قد فتحت كثيراً من بلادهم بالقوة القاهرة ، فلما دالت لهمالقوة تأروالا نفسهم فان كان الساسة البلقائيون قد هاجوا شعو بهم على قتالها باسم الصليب والمسيح ، فازال فلم يلبثوا أن كذب الله تمالى دعواهم المسيحية بايقادهم نار القتال بينهم ، فازال أثمة السياسة المضاون من الفريقين يتخذون الدين أخدوعة يخدعون بها العامة التأييدسياستهم ، حتى في الجناية على الدين وأهله

فان قيل: إن اليهود أقرب إلى الاسلام من النصرانية لأنها ديانة توحيد، والنصرانية ديانة تثليث، والتوحيد هو أساس دين الله على أاسنة جميع رسله، وهو منتهى الكال في العقائد ولذلك يجوز أن يغفر الله كل ذنب إلا الشرك

قالجواب عن هـذا: أن عقيدة النثليث الدخيلة في المسيحية لما كانت لا تفهم ولا تعقل لم يكن لها تأثير في أنفس أهلها يبعدهم عن الاسلام، بل رعا كانت من أسباب قبول دعوة الاسلام، وإنما التأثير الاعظم في تقريب الناس بعضهم من بعض أو ضده: الاخلاق والآداب، وإننا نوى في كل عصر من المودة بين المسلمين والنصاري ما لا بوى مثله بين غيرها من المختلفين في الدين ، وما ضعفت هذه المودة في بلد إلا بغنن السياسة ، وعصبيات أهل الرياسة ، فلعناة الله على مثيري العداوة والبغضاء بين عباد الله اتباعاً الرياسة ، أو إرضاء لرؤسائهم

ومن مباحث الالفاظ في الآية أن الرهبان جمع راهب (كركبان جمع راكب) وهو المتبتل المنقطع في دير أو صومعة العبادة وحرمان النفس من التنعم بالزوج والولد وإذات الطعام والزينة ، فهو من الرهبة بمعنى الخوف ، أو من رهب الابل وهو هزالها وكلالها من طول السير ، وأن القسيسين جمع قسيس — ومثله قس وجمعه قسوس — وهو رئيس ديني في عرف الكنيسة فوق الشاس ودون الاسقف . مأخوذ من قولهم قس الابل يقسها ... من باب نصر ... قسا .. بتثليث القاف ... إذا أحسن رعبها وسقيها . والاصل في القسيسين أن يكونوا من أهل العلم بدينهم وكتبهم لأنهم رعاة ومفتون ، فيكون ذكر الرهبان والقسيسين العباد والعلماء ، وكون الرهبانية بدعة في النصرانية لا ينافي تأثيرها في تقر يب النصاري من مودة المسلمين

وروی أهل التفسير المأثور قولا بأن المراد بالفسيسين والرهبان من آمن .
بعيسى فى عهده كالحواريين -- وقولا آخر بأن المراد بهم جماعة النجاشى ،
.وسيأتي بعض ماورد فى ذلك . ومن الناس من يجعل هذه الآية آخر الجزء
.السادس ، كأن التجزئة لاتراعى فيها المعانى ويبدأ الجزء السابع بقوله عز وجل

( تفسیر ج ۷ ).

﴿ وإذا سمعوا ما أنزل إلى الرسول ترى أعينهم تفيض من الدمع مما عرفوا من الحق ﴾ أى وإذا سمع أولئك الذين قالوا إنا نصارى ما أنزل إلى الرسول السكامل - على وإذا سمع أولئك الذين قالوا إنا نصارى ما أنزل إلى الرسول أبها الناظر إليهم أعينهم تفيض من الدمع ، أى تمتلىء دمعا حتى يتدفق الدمع من جوانبها لكثرته ، أو حتى كأن الأعين ذابت وصارت دمعا جاريا ، ذلك من أجل ما عرفوه من الحق الذى بينه لهم القرآن ، ولم يمنعهم من الاذعان والخشوع له ما منع غيرهم من العتو والاستكبار ، فقوله «من الحق » بيان لقوله « مما عرفوا » وقيل : إن «من» فيه للتبعيض ، أى إن أعينهم فاضت عبرة ودموعا ، عبرة منهم وخشوعا ، لمعرفتهم بعض الحق ، إذ سمعوا بعض الآيات دون بعض . فكيف لوعرفوا الحق كله بسماع جميع القرآن ، ومعرفة ما جاءت به السنة من الاسوة الحسنة والبيان . وهذا القول إنما يصح بتطبيقه على واقعة معينة كالذى تسمع في النجاشي وجماعته . وأما ظاهر الجلة الشرطية فهو بيان ما يكون من شأنهم عند سماع القرآن ، وهو العبرة والاستعبار ، والدموع الغزار

ثم بين تعالى ما يكون من مقالهم، بعد بيان مايكون من حالهم، فقال ﴿ يقولون : ربنا

آمنا فاكتبنا مع الشاهدين ﴾ أى يقولون هذا القول يريدون به إنشاء الايمان والتضرع إلى الله تعالى بأن يقبله منهم و يكتبهم مع أمة عد والتي م الذين جعلهم الله تعالى كالرسل شهداء على الناس ، و إنما يقولون ذلك لا بهم كانوا يعلمون من كتبهم ، أو بما يتناقلونه عن سلفهم ، أن النبي الاخير الذي يكل الله به الدين يكون متبعوه شهداء على الناس ، أو المهنى أنهم بدخولهم في هذه الامة يكتبون من الشاهدين ، فذكر الله الامة بأشرف أوصافها . قال أبن عباس ( رض ) ان الشاهدين هناهم الشهداء في قوله تعالى ( وكذلك جعلناكم أمة وسطا لتكونوا شهداء على الناس و يكون الرسول عليه شهيدا ) و روى عنه أنه قال : هم على والمناف وأمته ، أنهم شهدوا أنه قد بلغت » كأنه يقول : إن وأمته ، أنهم شهدوا أنه قد بلغ ، وأن الرسول قال : « قد بلغت » كأنه يقول : إن الشهادة على المناس تستلزم الشهادة على من خالفهم ، و إلاكان هذا التفسير غير ظاهر ، لان الشهادة على المء ضدالشهادة الهم والحق أن الشهادة هنا يراد بها أن هذه الامة تشهد على الشهادة على المء ضدالشهادة اله والحق أن الشهادة هنا يراد بها أن هذه الامة تشهد على الشهادة على المه الشهادة على المهادة على المؤلود بها أن هذه المه تشهد على الشهادة على المه الشهادة على المؤلود بها أن هذه المه تشهد على الشهادة على المه المهادة على المه المه المهادة على الناس ويكون المهادة على الم

الأمهومالقيامة ، وتكون حجة على المشركين والمبطلين الكونها مظهراً لدين الله الحق الذي جحدوه أو ضلوا عنه . وقد حققنا القول في بيان معنى الشهداء في تفسير (١٤٣٠٢ لنكونوا شهداء على الناس) \_ في ص ٤ \_ ٧ ج ٢ وتفسير (١٤٠٤ كرمن يطع الله والرسول) في (ص٢٤٠ ج ٥ تفسير )

وما لنا لا تومن بالله وما جاء تا من الحق ونطمع أن يدخلنا ربنا مع القوم الصالحين). هذا تتمة قولهم والمعنى أى مانع عنعنا من الإيمان بالله وحده و يما جاء تا من الحق على لسان هذا الرسول، بعد أن ظهر لنا أنه البارقليط روح الحق الذي بشر به المسيح والحال أننا نظمع أن يدخلنا ربنامع القوم الصالحين، الذين صلحت أنفسهم بالعقائد الصحيحة والفضائل الكاملة و العبادات الخالصة ، والمعاملات المستقيمة وهم أتباع هذا النبي الكريم الذين رأينا أثر صلاحهم بأعيننا بعد ما كان من فساده في جاهليتهم ما كان أي لامانع عنعنامن هذا الإيمان بعد تحقيق موجبه ، وقيام سببه. فسروا القوم الصالحين بأصحاب الرسول ، وهو متمين بالنسبة إلى من آمن من فصارى الحبشة . وكل من سار على طريقهم يعد منهم و يعشر معهم .

﴿ فَأَتَّا هِمَ اللَّهُ مِمَا قَالُوا جِنَاتَ تَجْرَى مِنْ تَحْمُهَا الْأَنْهَارِ خَالَدَيْنَ فَيْهَا وَذَلْكُ جَرَّاء

المحسنين المحارث الله تعالى وأعطاهم من النواب بقولهم الذى عبروا به عن إيمانهم و إخلاصهم بساتين وحدائق في دار النعيم تجرى من تحت أشجارها الانهار بخلدون فيها ، فلا هي تسلب منهم ولا هم يرغبون عنها و يتركونها. وذلك النوعمن الثواب جزاء جميع المحسنين في سيرتهم وأعسالهم من أهل الايمان. وقد علم من الآيات الأخرى أن في تلك الجنات من الدور والقصور والنعيم الروحاني والرضوان الإلمي ما لا يمكن أن يمبر عنه الكلام و بحيط به الوسط في هذا العالم المخالف لذلك العالم في حقيقته وخواصه ( فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرة أعين جزاء بما كانوا يعملون) وهاك ماورد في أسباب نزول هذه الآيات عن أهل الأثر:

أُخْرِج عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم وأبو الشيخ عن مجاهد فى قوله (ولنجدن أفر بهم مودة الذين آمنوا الذين قالوا إنا نصارى) قال هم الوفد الذين جاءوا مع جعفر وأمحابه من أرض الحبشة .

وأخرج ابن أبى حاتم عن عطاء قال : ماذكر الله به النصارى قال : هم ناس. من الحبشة آمنوا إذ جاءتهم مهاجرة المؤمنين فذلك لهم .

وأخرج النسائى وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والطبرانى وأبو الشيخ وابن مردويه عن عبد الله بن الزبير قال: نزلت هذه الآية فى النجاشى وأصحابه (و إذا معموا ما أنزل إلى الرسول ترى أعينهم تفيض من الدمم)

وأخرج ابن أبي شيبة وابن أبي حاتم وأبو نعيم في الحلية والواحدى من طريق ابن شهاب قال: أخبر في سعيد بن المسيب وأبو بكر بن عبد الرحمن بن الحارث ابن هشام وعروة بن الزبير قالوا « بعث رسول الله وسيلة عرو بن أمية الضمرى وكتب معه كتابا إلى النجاشي ، فقدم على النجاشي فقرأ كتاب رسول الله وسيلة ثم دعا جعفر بن أبي طالب والمهاجر بن معه ، وأرسل النجاشي إلى الرحبان والقسيسين في عمهم ، ثم أمر جعفر بن أبي طالب أن يقرأ عليهم القرآن فقرأ عليهم سورة مربم فآمنوا بالقرآن وقاضت أعينهم من الدمع ، وهم الذين أنزل فيهم (ولتجدن أقر بهم مودة \_ إلى قوله \_ من الشاهدين )

وأخرج عبد بن حيد وابن المنذر وابن أبي حاتم وأبو الشيخ وابن مردويه عن سعيد بن جبير في قوله (ذلك بأن منهم قسيسين ورهبانا) قال هم رسل النجاشي الذبن أرسل باسلامه واسلام قومه ، كانوا سبمين رجلا اختارهم من قومه الخير فالخير في الفقه والسن . وفي افظ : بعث من خيار أصحابه إلى رسول الله عليه تلاثين رجلا، فلما أتوا رسول الله عليه وخلوا عليه فقراً عليهم سورة يس، فبكوا حين سمعوا القرآن وعرفوا أنه الحق ، فأنزل الله فيهم (ذلك بأنهم منهم قسيسين ورهبانا) الآية . ونزلت هذه الآية فيهم أيضا (الذين آتيناهم الكتاب من قبله هم به يؤمنون - إلى قوله - أولئك يؤتون أجرهم مرتين بما صبروا) .

وأخرج ابن أبى شيبة وأبو الشيخ عن عروة قال :كانوا برون أن هذه الآية بزلت فى المنحاشى (و إذا سمعوا ماأنزل إلى الرسول ) قال : إنهم كانوا برايين يعنى ملاحين قدموا مع جعفر بن أبى طالب من الحبشة فلما قرأ عليهم رسول الله ملحين القرآن آمنوا وقاضت أعينهم . فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم « إذا

رجمتم إلى أرضكم انتقلتم عن دينكم » فقالوا: ان نتقلب عن ديننا . فأنزل اللهذلك من قولهم ( و إذا صمعوا ما أنزل إلى الرسول )

وأخرج أبو الشيخ عن قنادة قال: ذكر لنا أن هذه الآية نزلت في الذين أقبلوا مع جعفر من أرض الحبشة وكانجمفر لحق بالحبشة هو وأر بعون معمن قريش وخسون من الاشعر يين ، مهم أر بعة من عك أكبرهم أبو عامر الاشعرى وأصغرهم عامر . فذكر لنا أن قريشا بعثوا في طلبهم عرو بن العاص وعمارة بن الوليد، فأتوا النجاشي فقالوا: إن هؤلاء قد أفسدوا دين قومهم . فأرسل إليهم فجاء وا فسألهم ، فقالوا: بعث الله فينا نبيا كما بعث في الام قبلنا يدعونا إلى الله وحده ويأمر اا بالمعروف وينها المعروف النكث و إن قومنا بغواعلينا وأخرجونا حين صدقناه وآمنا به ، فلم نجد أحداً نلحاً البه غيرك . فقال معروظ . فقال عرو وصاحبه : إنهم يقولون في عيسي غير الذي تقول . الله غيرك . فقال معروط الله عبد الله ورصه ولد ته عذراء على الما أخطأتم . ثم قال لعمر ووصاحبه : لولا أنكا أقبلنا في جوارى لفعات بكا (١) وذكر لنا أن جعفر وأصحابه إذ أقبلوا جاء أولئك معهم فآمنوا بمحمد عليات قال قائل وقد رجعوا إلى أرضهم لحقوا بدينهم ، فحدثنا أنه قدم مع جعفر سبعون منهم فلما قرأ عليهم نبى الله معلية القرآن فاضت أعينهم

وأخرج ابن جريروابن أبى حاتم وابن مردويه عن ابن عباس قال «كان رسول الله عَيْمَالِيْنَةِ وهو بمكة بخاف على أصحابه من المشركين فبعث حفر بن أبى طالب وابن مسعود وعمان بن مظمون فى رهط من أصحابه إلى النجاشى ملك الحبشة. فلما بلغ المشركين بعثوا عمرو بن العاص فى رهط منهم ذكروا أنهم

<sup>(</sup>١) أي لعاقبتكما

سبقوا أصحاب رسول الله عَيْسَالِتُهُو إلى النجاشي فقالوا : إنه قدخرج فينا رجل سفه عقول قريش وأحسلامها زعم أنه نبي . و إنه بعث اليك رهطا ليفسدوا علميك قومك عَا حَبِينًا أَن نَأْمَيْكُ وَنَحْبَرُكُ حَبِرَهُم . قال إن جاءوني نظرت فما يقولون . فلما قدم أصحاب رسول الله عَيْجَالِيَّةٍ فأ توا إلى باب النجاشيقالوا : استأذن لأوليا. الله ، فقال ائذن لهم، فمرحبا بأولياء الله . فلما دخلوا عليه سلموا ، فقال الرهط من المشركين : أَلَمْ تَرَ أَبِهِا الملك أَنا صدقناك وأنهم لم يحيوك بتحيتك التي تحيا بها . فقــال لهم : مايمنعكم أن تعيونى بتحيثي ? قالوا إنا حييناك بتحية أهل الجنة وتحية الملائكة . فقال لهم: مايقول صاحبكم في عيسى وأمه ? قالوا يقول عبد الله ورسوله وكملة من الله وروح منه ألقاها إلى مرجم، ويقول في مريم إنها العذراء الطيبة البتول قال فأخذ عوداً من الأرض فقال: مازاد عيسني وأمه على ماقال صاحبكم هذا العود (١) فكره المشركون قوله وتغيرت له وجوههم فقال: هل:قرءونشيئاً مما أنزلعليكم ? قالوا فعم عَالَ : فَاقْرُوْا ، فَقَرُوًّا \_ وحوله القسيسون والرهبان وسائر النصارى \_ فجملت طائفة من القسيسين والرهبان كلما قرؤا آية انحدرت دموعهم مما عرفوا من الحق. قال . الله تعالى (ذلك بأن منهم قسيسين ورهبانا وأنهم لايستكبرون\*و إذا سمعوا ماأنزل إلى الرسول ترى أعينهم تفيض من الدمع بما عرفوا من الحق ﴾

هذا و إن المحدثين مجمعون بين أمثال هذه الروايات بتعدد الوقائع فان لم يمكن الجم اعتمدوا على ماكان أقوى سنداً

ذكر هذه الروايات الحافظ السيوطى فى الدر المنثور . وذكر رواية أخرى أخرجها الطبراني مختصرة والبيهق فى الدلائل مطولة عن سلمان الغارسي (رض) فى سبب إسلامه . ملخصها أنه كان مجوسيا وظفر بيعض عباد النصارى المنقطمين فى بعض الجبال وسافر معهم من بلاده إلى الموصل، وهناك اتصلوا بعباد مثلهم ولقوا رجلا كان منقطماً للعبادة فى كهف عظموه كثيراً ، ووعظهم هو وعظاً بليغا ، ذكرفيه أن عيسى كان رسولا فله وعبداً أنم عليه فشكر ذلك له . وكان الرجل لايخرج من الكهف إلا يوم الاحد . تمسافر العابد وسافر معه سلمان إلى بيت المقدس . وهناك

<sup>(</sup>١) أي مثل هذا العود في الصغر

شغى الله على يده مقعداً ، وقد وعظ سلمان قبل فراقه فذكر الجنة والنار و بعثة نبى من تهامة صفاته كيت وكيت وأوصاه بالايمان. ثم فارقه فلم يستطع إدراكه فلمق من الحجاز حملوه إلى المدينة فباعوه فيها ، ولما لتى النبى وليالية ورأى الملامات فيه آمن وكاتبوساعده والله بالمال على شراء نفسه وأن الآيات نزلت في أصحابه المذين صحبهم ، والرواية ضعيفة وحمل الآيات عليها بعيد .

## (٨٩) وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَنذَ بُوا بِآيَاتِنا أُولَٰتِكَ أَصْحَابُ الجحيم

بعد أن بين الله تعالى فى آخر الآية السابقة أن ما أثاب به أولئك النصارى الذين آمنوا بالرسول الأعظم والتقلق و جزاء جميع المحسنين عنده الذين آمنوا كايمانهم وخشعوا للحق كخشوعهم، عقب عليه بجزاء المسيئين إلى أنفسهم بالكفر والتكذيب على سنة القرآن فى الجم بين الوعد والوعيد فقال :

﴿ وَالذَّبِنَ كَفُرُوا وَكَذَبُوا بَا يَاتِنا﴾ الدالة على وحدانيتنا وصدق رسولنا فيها يبلغه عنا ﴿ أُولئك أَصحاب الجحيم ﴾ أى أولئك دون غيرهم هم أصحاب تلك النار العظيمة الملازمون لها الذَّين ليس لهم مثوى سواها أعاذنا الله منها.

َ (٩٠) يَاأَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لا تُحَرِّمُوا طَيِّلْتِ ماأَحَلَّ لَكُمْ وَلاَ تَمْتَدُوا إِنَّ الله لاَ يَحِبُّ المُعْتَدِينَ (٩١) وَكُلُوا مَا رَزَقَكُمُ الله حَلَلاطَيِّبا واتَّقُوا الله الذي أَنْتُمْ به مُؤْمِنُونَ .

بدأ الله تعالى هـنده السورة بآيات من أحكام الحلال والحرام والنسك \_\_ ومنها حل طعام أهل الكتاب والتزوج منهم ، وأحكام الطهارة والعدل ، ولو في الاعداء والمبغضين ،ثم جاء بهذا السياق الطويل في بيان أحوال أهل الكتاب (تفدير القرآن الحكيم) (۲) (الجزء السابع)

ومحاجتهم ، فكان أوفى وأتم ما ورد فى القرآن من ذلك ، ولم يتخلله إلا قليل من آيات الاحكام والوعود والعظات بينا مناسبتها له فى مواضعها وهذه الآيات عود إلى أحكام الحلال والحرام والنسك التى بدئت بهاالسورة ، و يتلوها العود إلى محاجة أهل الكتاب كاعلمت ، فهجموع آيات السورة فى هذين الموضوعين . و إنما لم تجعل آيات الاحكام كلها فى أول السورة وتجعل الآيات فى أهل الكتاب متصلا بعضها بعض فى باقيها لما بيناه غير مرة من حكمة مزج المسائل والموضوعات فى القرآن من حيث هو مثاني تتلى دائما للاهتداء بها ، لا كتابا فنياً ولا قانونا يتخذ لأجل مراجعة كل مسألة من كل طائفة من المعانى فى باب معين

على أن قى نظمه وترتيب آيه من المناسبة بين المسائل المختلفة مايده شأصحاب الافهام الدقيقة بحسنه وتناسقه ، كا ترى فى مناسبة هذه الآيات لما قبلها مباشرة به واثداً على ماعلمت آنفاً من مناسبتها لمجموع ما تقدمها من أول السورة إلى هنا ذلك أنه تعالى ذكر أن النصارى أقرب الناس مودة للذين آمنوا ، وذكر من سبب ذلك أن مهم قسيسين ورهبانا ، فكان من مقتضى هذا أن يرغب المؤمنون سبب ذلك أن مهم قسيسين ورهبانا ، فكان من مقتضى هذا أن يرغب المؤمنون فى الرهبانية و يظن الميالون للتقشف والزهد أنها مرتبة كال تقربهم إلى الله تعالى وهي إنما تتحقق بتحريم التمتم بالطيبات طبعاً من اللحوم والادهان والنساء، إمادا ثما كامتناع الرهبان من الزواج المبتة و إما فى أوقات معينة كأ نواع الصيام التى ابتدعوها ، كامتناع الرهبان من الزواج المبتة و إما فى أوقات معينة كأ نواع الصيام التى ابتدعوها ، وقطع طريق تلك الرغبة بقوله عز من قائل :

والم الذين آمنوا لا تجرموا طيبات ما أحل الله ليكم ولا تعتدوا في أي لا تحرموا على أنفسكم ما أحل الله ليكم من الطيبات المستلاة بأن تقدمه وا ترك النمتم بها تنسكا وتقر باإليه تعالى . ولا تعتدوا فيها بتجاوز حد الاعتدال إلى الاسراف الضار بالجسد كالزيادة على الشبع والرى فهو تفريط ، أو تجاوز الأخلاق والآداب النفسية . كجعل التمتع بالذاتها أكبر همكم ، أو شاغلا ليكم عن معالى الأمور من العلوم والاعمال النافعة ليكم ولامتكم . وهذا معنى قوله (كاوا واشر بوا ولا تسرفوا) أو و ولا تعتدوها . هي -أى الطيبات المحللة ، بتجاوزها إلى الخبائث المحرمة ، قالاعتداء يشمل الأمرين . الاعتداء في الشيء نفسه واعتداء هو بتجاوزه إلى غيره مما ليس من جنسه . وقد

حدف المفعول في الآية فلم يقل فلا تعتدوا فيها — أو فلا تعتدوها — كما قال (تلك حدودالله فلا تعتدوها) ليشمل الأمرين اعتداء الطيبات نفسها إلى الخبائث والاعتداء فيها بالاسراف ، لأن حذف المعمول يفيد العموم. ثم علل النهى بما ينفرعنه فقال فيها بالاسراف ، لأن حذف المعتدين المعاورة ون حدود شريعته ، وسنن فطرته ولو بقصد عبادته. وتحريم الطيبات المحللة قد يكون بالفعل ، من غير التزام بيمين ولا نفر ، وقد يكون بالفعل ، من غير التزام بيمين والمند وتهذيبها بالحرمان من الطيبات ، وقد يكون لارضاء بادرة غضب ، باغاظة زوجة أو والد أو ولد كن يحلف بالله بالطلاق أنه لا يأكل من هذا الطعام (ومثله ما في معناه من المباحات) أو يلتزم ذلك بغير الحلف والنذر من المؤكدات . ومن هذا الصنف من يقول: إن فعل كذا فهو برى ممن الاسلام ، أو من الله ورسوله . وكل ذلك مذموم من يقول: إن فعل كذا فهو برى ممن الاسلام ، أو من الله ورسوله . وكل ذلك مذموم خلاف بين العلماء سياني بيانه

وأما ترك الطيبات البتة كا تقرك المحرمات - ولو بغير المرولا عين - تنسكا وتعبداً لله تعالى بتعابيب النفس وحرمانها ، فهو محل شبهة قان بها كثير من العباد والمنصوفة ، فكان من بدعهم الغركية ، التى تضاهى بدعهم العملية ، وقدا تبعوا فيها ستن من قبلهم شبراً بشبراً وفراعا بدراع ، كعباد بني اسرائيل ورهبان النصارى وهؤلاء أخذوها عن بعض الوثنيين كالبراهمة الذين يحرمون جميع اللحوم، ويزعون أن النفس لا تزكو ولا تكل إلا بحرمان الجسد من اللذات ، وقهر الارادة بمشاق الرياضات ، وكانوا يحرمون الزينة كا يحرمون النعمة ، فيعيشون عراة الأجسام ولا السعملون الأوانى لأطعمتهم، بل يستغنون عنها بورق الشجر ، وقداً رجعهم انتشال السلام فى المند عن بعض ذلك . ولا يزال الجم الغفير منهم يمشون فى الأسواق والشوارع عراة انيس على أبدانهم إلا مايستر السوء تين فقط ، و يعبرون عن ذلك بكلمة لا السبيلين، العربية التى يستعملها الفقها الأنهم أخذوها حكايظهر -عن المسلمين الذين كانوا بجبروتهم على ستر عوراتهم . ومنهم من يشد فى وسطه إزاراً

بكيفية برى بها باطن فحده ، والرجال والنساء فى قلة الستر سواء ، فترى النساء فى أسواق المدن مكشوفات البطون والظهور والسوق والأفخاذ ، ومنهن من تضع على عاتقها ملحفة تسترشطر بدنها الأعلى و يبتى الجانب الآخر مكشوفا

وجالة القول أن تحريم الطيبات والزينة وتعذيب النفس من العبادات المأثورة عن قدماء الهنود فاليونان ، وقلد هم فيها أهل الكتاب والاسيم النصارى فانهم على تفصيهم من شريعة التوراة الشديدة الوطأة ، وعلى اباحة مقدسهم وامامهم بولس لهم جميع مايؤكل ويشرب ، إلا الدم المسفوح وماذبح للاصنام ، قدشد دوا على أنفسهم وحرموا على مافيها من الشدة والمبالغة في الزهد

ثم أرسل الله تعالى خاتم النبيين والمرسلين بالاصلاح الاعظم، فأباح للبشر على لسانه الزينة والطيبات، ووضع عنهم اصرهم والأعلال التي كانت عليهم، وأرشدهم إلى اعطاء البدن حقه والروح حقها، لان الانسان مركب من روح وجسد، فيجب عليه المدل بينهما وهذا هو الكمال البشرى. فكانت الأمة الاسلامية بذلك أمة وسطاصالحة للشهادة على جميع الأمم وأن تكون حجة لله عليها، كانقدم بيان ذلك في أول الجزء الثانى من هذا التفسير، وبذلك كانت جديرة بالبحث عن أسرار الخلق ومنافعه، وتسخير قوى الأرض والجو للتمتع بنهم الله فيها مع الشكر عليها، ولكنها قصرت في ذلك ثم انقطامت عن السير في طريقه بعد أن قطع سلفها شوطا واسعافيه

ولما كان حب المبالغة والغلو من دأب البشر وشنشنتهم فى كل شؤونهم ما من شىء الا و يوجد من يميل الى التغريط شىء الا و يوجد من يميل الى التغريط استشار بعض الصحابة رضى الله عنهم نبى الرحمة صلى الله عليه وآله وسلم فى تحريم الطيبات والنساء على أنفسهم ، وبركها بعضهم من غير استشارة ، اشتغالا عنها بعميام النهار وقيام الليل، فنهاهم عن ذلك وأنزل الله تمالى هذه الآيةوما فى ممناها من الآيات ، فى تحريم الخبائث ، والمنة بحل الطيبات ، وبين ذلك الرسول عليات من الآيات ، في تحريم الخبائث ، والمنة بحل الطيبات ، وبين ذلك الرسول عليات من الآيات الرسول عليات المسان

واننا نذكر هنا بعض الآخيار والآثار المروية في ذلك لتكون حجة على أهل الغاو في هــذا الدن ، الذين تركبوا هدايته السمحة إلى تشــديد الغاوين ،

وصاروا يمدون زينة الله الني أخرج لعباده والطبيات من الرزق خاصة بالكافرين، حق كأن المشارك لهم فيها خارج عن هدى المؤمنين ، وهاك ما ورد في هذه الآية من النفسير المأثور ، وسيأتي في تفسير سورة الاعراف (١) وغيرها مابزيدك نوراً على نور. أخرج الترمذي وحسنه وابن جرير وابن أبي حائم وابن عدى في الكامل التابية الديارة والمدينة وابن عدى المابية المابية المابية المابية وابن عدى المابية المابية المابية المابية المابية المابية وابن عدى المابية الماب

والطبرائي وابن مردويه عن ابن عباس أن رجلا أثي النبي وكالله فقال « يارسول الله الى إذا أكانت اللحم انتشرت للنساء . وأخذتني شهوتي ، وأنى حزمت على اللحم فنزلت ( ياأيها الذين آمنوا لا تحرموا ظيبات ما أحل الله المكر )

وأخرج ابن جرير وابن أبي حانم وابن مردو يه عن ابن عباس في قوله (ياأيها الذين آمنوا لا تحرموا طيبات ما أحل الله لكم ) قال « نزلت هذه الآية في رهط من الصحابة قالوا : نقطع مذاكيرنا ونقرك شهوات الدنيا ونسيح في الأرض كما تغمل الرهبان . فبلغ ذلك النبي عَلَيْكَ فأرسل إليهم فذكر لهم ذلك فقالوا نعم ، فقال النبي عَلَيْكَ : لـكني أصوم وأفطر ، وأصلى وأنام ، وانكح النساء ، فمن أخذ بسنتي فهو مني ، ومن لم يأخذ بسنتي فليس مني »

وأخرج عبد بن حميد وأبو داود في مراسيله وابن جو برعن أبي مالك في قوله ( باأيها الذين آمنوا لاتحرموا طيبات ما أحل الله لكم ) قال نزلت في عمان بن مظمون وأصحابه. كانوا حرموا على أنفسهم كثيراً من الشهوات والنساء وهم بمضهم أن يقطع ذكره فنزلت هذه الآية

وأخرج البخاري ومسلم عن عائشة « أن ناسا من أصحاب الذي عَيَّلِيَّةِ سألوا أزواج النبي عَيِّلِيَّةِ عن عمله في السر (٢) فقال بعضهم : لا آكل اللحم، وقال بعضهم

(١) أى عند تفسير قوله ( قل من حرم زينة الله التي أخرج العباده والطيبات من الرزق ? قل هي للذين آمنوا في الحياة الدنيا ، خالصة يوم القيامة )

(٢) أى عن عبادته إذ لم يكتفوا عاكان يعمله على أعينهم من أدا والفرا أنس والسان

الرواتب، واعتقدواً أن الكال أن يزيدوا على ذلك ، وأنه لا بد أن يسكون للزسول زيادات يخفيها عنهم، رحمة بهم وتخفيفا علمهم. ومن ذلك نوم ابن عباس عند خالته ميمونة زوج النبي والله للرى صلاته في الليل

لا أنزوج النساء ، وقال بعضهم لا أنام على فراش . فبلغ ذلك النبي وَ اللَّهِ عَمَالُ مَا بِال أَقُوام يَقُولُ أَحدم كذا وكذا ﴿ لكنى أَصوم وأَفَطر وأَنَام وأقوم وآكل اللحم وأتزوج النساء ، فمن رغب عن سنتى فليس منى »

وأخرج البخارى ومسلم وابن أبي شيبة والنسائي وابن أبي حاتم وابن حبان والبيهي في سننه وأبو الشيخ وابن مردويه عن ابن مسعود قال لا كنا نغزو مع رسول الله والمسلمية وليس معنا نساء فقلنا: ألا نستخصى ? فنهانا رسول الله والمسلمة عن ذلك ورخص لنا أن ننكح المرأة بالثوب إلى أجل (١) ثم قرأ عبد الله (يا أبها الذين آمنو الانحرموا طيبات ما أحل الله له كولا تعتدوا، إن الله المعتدين)

وأخرج عبد الرزاق وابن جرير وابن المنذر عن أبى قلابة قال: أرادأناس من أصحاب رسول الله عليه قال: أرادأناس من أصحاب رسول الله عليه المقالة أن يرفضوا الدنيا ويتركوا النساء ويترهبوا فقام رسول الله عليه فقلط فيهم المقالة ثم قال « إنما هلك من كان قبله بالتشديد، شددوا على أنفسهم فشدد الله عليهم ، فأولئك بقاياهم فى الديار والصوامع، فاعبدوا الله ولا تشركوا به ، وحجوا واعتمروا واستقيموا يستقم بكم » قال : ونزلت فيهم (يا أيها الذين آمنوا لا تحرموا طيبات ما أحل الله لكم ) الآية

وأخرج عبد الوازق وابن جرير عن قتادة في قوله (الانحرموا طبيات ماأحل

<sup>(</sup>۱) هذا نكاح المتعة أجازه النبي والسائر في السفر ثم حرمه ، ثم أجازه ثم حرمه على التأبيد. وكانت حكمة إجازته أثم كانوا يزنون في الجاهلية فشق عليهم البعد عن النساء في الغزو ، حتى عزم أقوياء الإيمان على الجب والخصاء ، وخيف على الضعفاء الزناء وناهيك بما يتبعه من المفاسد. فكانت المتعة تربية للفريقين وسيراً تدريجيا إلى الحياة الزوجية السكاملة التي يتحقق بها احصان كل من الزوجين للآخر و يتعاونان بها على مقصدها الفطرى وهو النسل : والمتعة ليس فيها هذا المعنى ، و إنما أبيخت للضرورة ومنع مفاسد الزنا الكثيرة ومصار اختلاف عدة رجال إلى امرأة واحدة

الله لكم ) قال نزلت في أناس من أصحاب النبي عَلَيْكِيْتُهُ أَرادُوا أَن يَتَخَلُوا مِن الدُنيا وَيَتَرَكُوا النساء و يَتَرَهَدُوا مُهُم على بن أَبِي طَالَب وعَمَانَ بن مَظْمُونَ

وأخرج ابن أبي شيبة وابن جرير عن أبي عبد الرحمن قال: قال النبي عليه الرحمن قال: قال النبي عليه الله وأخرج ابن أن تكونوا قسيسين ورهبانا »

وأخرج ابن جرير عن السدى قال « إن رسول الله ولي الله والمنظر على السدى قال الله والله والل

<sup>(</sup>۱) هذه الرواية ليس لها سند، وهي مروية عن مجهول، فان كان لها أصل فللراد أن هذا حديث قدسي حسبه الراوي آية قرآنية (۲) الودك الدهن والدسم من اللحم والشحم

مابالك ياحولاء متغيرة اللون لا تمشطين ولا تنظيبين ؟ فقالت: و كيف أ تطيب وأمتشط وما وقع على زوجي ولا رفع عني ثوبا منذ كذا وكذا : فجملن يضحكن من كلامها فدخل رسول الله ويطالح ومن يضحكن فقال : ما يضحكن ؟ قالت يارسول الله الحولاء سألمها عن أمرها فقالت : ما رفع عني زوجي ثوبا منذ كذا وكذا ، فأرسل الحولاء سألمها عن أمرها فقالت : ما رفع عني زوجي ثوبا منذ كذا وكذا ، فأرسل الله فدعاه فقال : ما بالك ياعثمان ؟ - قال إني تركته فله لكي أتخلي للمبادة - وقص عليه أمره ، وكان عثمان قد أراد أن يجب نفسه - فقال رسول الله ويطالح وأقسمت عليك إلا رجعت فواقعت أهلك ؟ فقال : يارسول الله إني صائم ! قال : أفطر عليك إلا رجعت فواقعت أهلك ؟ فقال : يارسول الله إني صائم ! قال : أفطر فضحكت عائشة فقالت : ما بالك ياحولاء ؟ فقالك : إنه أتاها أمس . فقال رسول فضحكت عائشة فقالت : ما بالك ياحولاء ؟ فقالك : إنه أتاها أمس . فقال رسول فضحكت عائشة فقالت : ما بالك ياحولاء ؟ فقالك : إنه أتاها أمس . فقال رسول وأصوم وأنكح النساء فن رغب عن سنتي فليس مني . فقرلت (ياأيها الذين آمنوا وأصوم وأنكح النساء فن رغب عن سنتي فليس مني . فقرلت (ياأيها الذين آمنوا لا يحرموا طيبات ما أحل الله لكم ولا تمتدوا ) يقول المنان « لا يجب نفسك فان هذا هو الاعتداء » وأمر م أن يكفروا أ عائم م فقال ( لا يؤاخذ كم الله بالله وا في عائم ) الآية

وأخرج ابن جرير وأبو الشيخ عن مجاهد قال: أراد رجال منهم عثمان بن معظون. وعبد الله بن عمرو أن يتبتلوا و يخصوا أنفسهم و يلبسوا المسوح فتزلت ( ياأ يهدا الذبن آمنوا لاتحرموا طيبات ماأحل الله لكم ) والآية التي بعدها

وأخرج ابن جرير وابن المنذر وأبو الشيخ عن عكرمة أن عثمان بن مظمون. وعلى بن أبى طالب وابن مسمود والمقداد بن الأسود وسالما مولى أبى حذيفة وقدامة تبناوا ، فجلسوا في البيوت واعتزلوا النساء ولبسوا المسوح وحرموا طيبات الطعام واللباس إلاماياً كل ويلبس أهل السياحة من بنى إسرائيل . وهموا بالاختصاء واجموا لقيام الليل وصيام النهار فنزلت (ياأيها الذين آمنوا لاتحرموا طيبات ماأحل الله لكي الآية ، فلما نزلت بعث اليهم رسول الله وسيامي فقال « إن لانفسكم حقاً ، فصلوا وناموا ، وصوموا وأفطروا ، فليس وإن لاعينكم حقاً ، فصلوا وناموا ، وصوموا وأفطروا ، فليس منا من نرك سنتنا فقالوا اللهم صدقنا واتبعنا ماأنزلت مع الرسول »

وأخرج ابن جرير وابن أبي حاتم عن زيد بن أسلم هأن عبدالله بن رواحة ضافه ضيف من أهله وهو عند النبي والمنظرة ثم رجع إلى أهله فوجدهم لم يطعموا ضيفهم انتظارا له فقال لامرأته: حبست ضيفي من أجلي هو حرام على. فقالت اممأته: هو على حرام ، فلما رأى ذلك وضع يده وقال : كلوا بسم الله ، ثم ذهب إلى النبي والمنتق فأخبره ، فقال النبي والمنتق : قد أصبت » فأنزل الله ( يا أبها الذين آمنوا لا تحرموا طيبات ما أحل الله لك )

وأخرج البخارى والترمذى والدارقطنى عن أبى جحيفة قال « آخى النبى والدارقطنى عن أبى جحيفة قال « آخى النبى والدارقطنى عن أبى جحيفة قال « آخى النبى والدارة بين سلمان وأبى الدرداء متبذلة فقال لهاماشاً نك؟ قالت أخوك أبوالدرداء ليس له حاجة فى الدنيا . فجاء أبوالدرداء فصنع له طعاما فقال: كل قائل صائم ، قال : ما أنا بآكل حتى تأكل . فأكل . فلما كان الليل ذهب أبو الدرداء يقوم ، قال نم ، فلما كان من آخر الليل قال سلمان قم الآن ، فصليا ، فقال له سلمان : إن لر بك عليك حقا ولنفسك عليك عليك حقا ، والأهلك عليك حقا ، فأقى النبى والله عليك حقا ، فأقى النبى والله فذكر ذلك له فقال : صدق سلمان ،

وأخرج البخارى ومسلم وأبو داود والنسائى عن عبد الله بن عمرو بن العاص، قال : قال لى رسول الله وتقوله في ألم أخبر أنك تصوم النهار وتقوم الليل؟ قلت: بلى يارسول الله ، قال : فلا تفعل صم وافطر ، وقم ونم ، قان لحد دك عليك حقا ، وإن لعينك عليك حقا ، وإن لعينك عليك حقا ، وإن لو ورك (١) عليك حقا ، وإن لم عليك عليك حقا ، وإن لم أورك (١) عليك حقا ، وإن لم عليك أن تصوم من كل شهر ثلاثة أيام ، قان لك بكل حسنة عشر أمثالها ، فان ذلك صيام الدهر كله \_ قلت إلى أجد قوة قال : فصم صيام نبى الله داود ولا نرد عليه \_ قلت : وما كان صيام نبى الله داود ? قال نصف الدهر » (٢)

نقلنا هذه الأخبار والآثار من الدر المنثور وتركنا بعض الروايات في معناها .

<sup>(</sup>١) الزور بالفتح الزائرون (٢) أي يصوم يوما ويفطر يوما كافي رواية أخرى

وفيما ذكرناه الموقوف والمرفوع والصحيح والضعيف، ومجموعها حجة لانزاع فيها ظان قبل: إنالمأثورعن الخلفاء الراشدين أبى بكر وعمر وعلى (رض)وعن غيرهم من كبار الصحابة والتابعين أنهم كانوا في غاية التقشف وتعمد ترك الطيبات من الطعام والشراب وكذا اللباس الحسن ءفكيف تركوا مازعت أنه الأفضل من اعطاء البدن حقه \_ كاعطاء الروح حقها \_ بالتمنع بالطيبات من غير اسراف ? فالجواب أن المأثورعن أهل اليسار من الصحابة أنهم كانوا كما ذكرنا . وأهل الافتاز حالم معلوم والله تعالى يقول (لينفق ذو سعة من سعته ومن قدر عليه رزقه فلينفق مما آتاهالله) الآية ً. وأما الخلفاء الثلاثة فكانوا يتعمدون التقشف ليكونوا قدوة لعالهم ولسائر. الفقراء والضعفاء . وقد كان المفروض لأبي بكر وعمر (رض) في بيت المــال قدر المفروض لأوساط المهاجرين ، لا لأعلاهم ، كال بيت الرسول (ع.م) ولا لأدناهم كالموالى. ولا حجة فيمن بعدهم. فالصوفية والزهاد يتتبعون مانقل عن بعض الصحابة والتابعين من التقشف و بزعون أن مقتضى الدين الاسلامى أن يكون الناس كلهم كذلك، كما أن أهل السعة والترف يجمعون ما نقل عن موسري السلف من التوسع في المباحات، و يجملونه حجة لإسرافهم . وخَير الأمور الوسط، فراجع تفسير قولة تعالى ( وكذلك جعلنا كم أمة وسطا ) والقاعدة العامة قوله تعالى في وصف خيـار هذه الآمة الوسط (والذين إذا أنفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا ، وكان بين ذلك قواما )

﴿وكلوا بما رزقكم الله حلالا طيبا﴾ هذا تصريح بالأمر بضد مقتضى النهى اللهى قبله ، أى كلوا بما رزقكم الله تعالى إياه حال كونه حلالا فى نفسه غير داخل فيما حرمه عليكم \_من الميتة بأنواعها والدم المسفوح ولحم الخنزير وما أهل به نغير الله \_ وحلالا فى طريقة كسبه وتناوله ، بأن لا يكون ربا أو سحتا أو غصبا أو سرقة ومن الناس من يقول إن الرزق فى عرف الشرع ماملك ملكا محيحا ، لا كل ما انتفع به الانسان ، فلا يحتاج إلى هذا القيد \_ وحال كونه مستلذاً غير مستقدر فى نفسه أو لفساد طرأ عليه كالطعام المنتن

والمراد بالأكل التمتع فيدخل فيه الشرب بما كان حلالا غير مسكر ولا ضار طيباً غير مسكر ولا ضار طيباً غير مستقذر في نفسه أو بفساده أو نجاسة طرأت عليه . و إنما عبر بالأكل لأنه

هوالغالب، كما عبر به فى مثل قوله (لا تأكاوا أموالكم بينكم بالباطل) وهو يعم كل ماينتفع به من طعام وشراب ولباس ومتاع ومأوى ، وكثيراً ما تطلق العرب الخاص فتريد به العام وما تطلق العام فتر يد به الخاص ، و يعرف ذلك بالسياق والقرائن

الامن همنا للوجوب لا للاباحة ، فهو ليس من الامر بالشيء بعد النهى عنه المفيد للاباحة فقط ، كقوله (فاذاحللم فاصطادوا) و إنما هو تصريح بأن امتئال النهى عن تحريم الطيبات لايتحقق إلا بالانتفاع بهافعلا ، إذ ليس المراد بتحريمها المنهى عنه تحريمها بمجردالقول أو بالاعتقاد ، بل المراد به أولا وبالذات الامتناع منهاعما تقر با إلى الله تعالى بتعذب النفس وحرمانها ، أو اضعافا للجسد توها أن اضعافه يقوى الروح ، أو لغير ذلك من الأسباب والعلل ، كن يحرم على نفسه شيئاً بنذر لجاج أو يمين ، وكل هذا مما لا يزال يبتلى به كثير من المسلمين ، دع ماكانت تحرمه الجاهلية على أنفسها من الانعام أو نسلها تكريما لها لكثرة نتاجها ، أو تعظيا لصنم الحاهلية على أنفسها من الانعام أو نسلها تكريما لها المكثرة نتاجها ، أو تعظيا لصنم السيبها له ، كا تراه مبينا في سورة الانعام التي بعد هذه السورة

وحكمة النهى عن ذلك أن الله تعالى يحب من عباده أن يقبلوا فهمه ويستعملوها فيها أنهم بها لاجله و يشكروا له ذلك ، و يكره لهم أن يجنوا على الفطرة التى فطرهم عليها ، فيمنعوها حقوقها ، وأن يجنوا على الشريعة التى شرعها لهم فيغلوا فيها بتحريم عليها ، فيمنعوها حقوقها ، وأن يجنوا على الشريعة التى شرعها لهم فيغلوا فيها بتحريم ما لم يحرمه ، كا يكره لهم أن يفرطوا فيها باستباحة ماحرمه أو نرك ما فرضه ، ولاجل هذه الحكمة لم يكتف بالنهى عن تحريم الطيبات حتى صرح بالامر باستعالها والتمتع بها ، وقد بين تعالى غاية ذلك وحكمته التى أشرنا إليها بقوله (٣٠٢٠٢ ياأيها الذين آمنوا كلوا من طيبات ما رزقناكم واشكروا لله إن كنتم إياه تعبدون ) والشكر يمكون بالقول والعمل ولذلك قارن النبي عليه في ين هذه الآية في خطاب المرسلين ، فقال وإن الله طيب لا يقبل إلا طيبا ، وان يما أمر به المرسلين ، فقال (يأنيها الرسل كلوا من العليبات واعملوا من الم المومنين عما أمر به المرسلين ، فقال (يأنيها الرسل كلوا من العليبات واعملوا هذكر الرجل بعلميات مارزقناكم) وتم خرام ومشر به حرام وملهمه حرام وغذى بالحرام فأنى يستجاب له » رواه أحمد حرام ومشر به حرام وملهمه حرام وغذى بالحرام فأنى يستجاب له » رواه أحمد حرام ومشر به حرام وملهمه حرام وغذى بالحرام فأنى يستجاب له » رواه أحمد حرام ومشر به حرام وملهمه حرام وغذى بالحرام فأنى يستجاب له » رواه أحمد

ومسلم والترمذي وغيره ، وفي الحديث تمريض بالعباد وأهل السياحة من الام السالفة الذين كانوا يرون ان روح العبادة النقشف والشعودة ، حتى أثهم على تقشفهما كانوا يتحرون الحلال ، كأنهم يرون التقشف وتعذيب النفس ببيحان لهم ما عداها فيكونون أهلا لا ستجابة دعائهم ، واستدل يعضهم بالحديث على كون المراد بالطيبات الحلال ميلا إلى ذلك المذهب البرهمي بل زعم بعضهم مثل ذلك في الآيات التي قرنت الحلال بالطيب فعلوا الطيب تأكيداً للحلال

تامتثال هذا الامر وذلك النهى معا لا يتحقق إلا بالتمتع على يقيسر من الطيبات فعلا بلاتاتم ولاحرج ، بل ينبغى للمؤمن أن يكون طيب النفس بذلك ملاحظا أنه من نعمة الله وفضله ، ومن أسباب مرضاته ومثو بته ، وأن مرضاته ومثو بته عليه تكون على حسب شهود المنتفع للنعم وشكره المنعم ، وأعنى بالشهود أن يحضر قلبه انه عامل بشرع الله ومقيم لسنة فطرته التى فطر الناس عليها وأنه يجب أن يشكر له ذلك بالاعتراف والحمد والشناء كاشكره بالاعتقاد والاستعال ، و بذلك يكون عاملا بالكتاب والحكة

فعلم ماشر حناه الله المنتاع المرى من الطيبات التى رزقه الله اياه المع الداعية الفطرية الله ستمتاع بها الله مجنيه على نفسه فى الدنيا ويستحق به عقاب الله فى الآخرة ، بزياد ته فى دين الله قر بأت لم يأذن بها الله و عا يترتب على ذلك من اضاعة بعض حقوق الله وحقوق عباد الله كاضاعة حقوق المرأته أو عياله ، وناهيك به إذا انتصب قدوة لغيره ، فكان سببا لغلو بعض الناس فى الدين ونحر عهم على أنفسهم وعلى من يقتدى بهم ما أحله الله تعالى : والتحريم والتحليل نشريع وهو حق من حقوق الربو بية أو كالمدعى لها . ومن اتبع فى حقوق الربو بية أو كالمدعى لها . ومن اتبع فى داك فقد المخذ ربا ، كا يؤخذ من تفسير النبي ويسائل قوله تعالى ( المخذوا أحبارهم ورهبانهم أربابا من دون الله ) وسيائل فى موضعه من التفسير

﴿ وَاتَقُوا اللهُ الذِي أَنْمَ بِهِ مؤمنونَ ﴾ في الاكل وغيره ، فلا تفتاتوا عليه في تحريم ولا تحليل ، ولا تعتدوا حدوده فيا أحل ولا فيا حرم ، فإن اتقاء سخطه في ذلك من لوازم إيمانكم به ، ومن اعتداء حدوده في الاكل والشراب الاسراف.

فيهما ، قانه قال(كاوا واشر بوا ولا تسرفوا ، إنه لا يحب المسرفين ) فمن جعلشهوة بطنه أكبر همه فهو من المسرفين، ومن بالغ في الشبم وعرض معدته وأمعاءه للتخم فهو من المسر فين ومن أنفق في ذلك أ كثر من طأفته، وعرض نفسه لذل الدين أو أكل أموال الناس بالباطل، فهو من المسر فين، وما كان المسرف من المتقين الأمر بالتقوىفي هذا المقام أوسع معنى وأعمظائدة منالنهي عن الاسراف في آية الاعراف التي أوردناها آنفا . فهو من باب الجع بين حقوق الروح وحقوق الجسد . وبه يدفع إشكال منءساه يقول : إن الدين شرع لتزكية النفس ، والتمتع بانشهوات واللذات، ينافي هذه التركية وإن اقتصر فيه على المباحات، وكم أفضى التوسع في المباحات إلى المحرمات ؟ وقد ذكر تعالى أنهيقال في الآخرة لأهل النار (أذهبتم طيباتكم في حياتكم الدنيا واستمتعثم بها) فكيف يكون الاستمتاع بالطيبات مطلوبا شرعا؟ وكيف يحتاج فيه إلى أمر الشرع ، وهومستغنى عنه باقتضاء الطبع ? وبيان الدفع: أن تزكية الأنفس إنما تكون بإيقافها عند حد الاعتدال، واجتناب النفر يط والإفراط، وقدخلق الله الإنساز مركبًا من روح ملكية وجسد حيواني ، فلم يجعله ملكا محضا ، ولاحيوانا محضا ، وسخر له بهذه المزية جميع ما في عالمه الذي يميش فيهمن المواد والقوى والأحياء ، وجعل من سنته في خلقهأن تكون سلامة البدنوصحتهمن أسبابسلامة العقل وسائرقوي النعس، والذلكحرم علميه مايضر بجسده ، كما حرم علميهما يضر بروحه وعقله. ومن ضعف جسده عجز عن القيام بالصلاة والصياموالحج والجهاد والكسب الواجب عليه للنفقة على نفسه وعلى من تعبب عليه نفقتهم ءوعلى مصالح أمته العامة . فان لم يمجز عن القيام بها كلها ، عجز عن بعضها ،أو عن الكمال فيها غالباً· كاأنه يقل نسله و يجبى.قبيئاً ضميفاً أو ينقطع البتة ، ويكون بذلكمسبثا إلىنفسه و إلىالامة .والتمتع بالطيبات من غير إسراف ولا اعتداء لحدود الله وسين فطرته هو الذي يؤدي به حق الجسد وحق الروح، ويستمان به على أداء حقوق الله وحقوق خلقه. فإن صحبته التقوى فيه وفي غيره تبر التزكية المطلوبة .

لا ننكر مع هذا أن منع النفس من الشهوات المباحة أحيانا مما يستعان به على

تزكية النفس وتر بية الإرادة، وحسبنا منه ماشرعه الله لنا من الصيام، وهو ممايد خل في عوم التقوى في هذا المقام، فانه سبحانه وتعالى بين انا أن حكة الصيام وسبب شرعه كونه مرجوًا لتحصيل ملكة التقوى إذ قال (كتب عليكم الصيام كاكتب على الذين من قبلكم لعلكم تنقون) وقد بينا هذا بالتفصيل في تفسير هذه الآية من الجزء الثاني وفي مواضع أخرى . فالصيام رياضة بدنية نفسيه، وجمع بين حرمان النفس من لذاتها بقصد التربية، وبين تمتيعها بها توسلا إلى شكر النعمة والقيام بالخدمة. أما ماقيل من استفتاه الناس بداعية الطبع عن أمر الشرع بهذا التمتع فهو مدفوع بما أحدثه حب الفلوفي كثير من الناس من الجناية على أبدانهم وعقولهم والمهم بترك طيباتكم ولدنيا ) فعناه أنهم جعلوا كل همهم من حياتهم الدنيا الممتع الجسدي في حياتكم الدنيا الممتع الجسدي ولو بالحرام، فلم يعطوا إنسانيهم حقها بالجمع بينه وبين تقوى الله التي هي سبب النعيم الروحاني . وقد بين تعالى ذلك بقوله (والذين كفروا يتمتعون ويا كاون كا تأكل الأنعام والنار مثوى لهم)

فتبين مما شرحناه في تفسير الآيتين أن هدى القرآن في الطيبات أى المستلذات هو ما تقتضيه الفطرة السليمة المعتدلة من التمتع بها مع الاعتدال والنزام الحلال ، كهديه في سائر الاشياء التي يسرف فيها بعض الناس يقصر بعض والاعتدال هو الصراط المستقم الذي يقل سالكه : فأكثر الناس ينكبون عنه في التمتع إلى جانب الإفراط والإسراف ، فيكونون كالانعام بل أضل لما يجنون به على أنفسهم ، حتى قال بعض الحكاء : إن أكثر الناس يحفرون قبورهم بأسنانهم . يعني انهم لاسرافهم في العامام يصابون بأصاف تكون سببا لقصر آجالهم ، وإسراع الهرم فيهم ، والقليل من الناس ينحرفون عنه إلى جانب التفريط والتقصير ، إما اضطراراً كالمقترين من الناس ينحرفون عنه إلى جانب التفريط والتقصير ، إما اضطراراً كالمقترين وأشق على النفس ، وأدل على الفضيلة والمقل ، وكل حزب بما لديهم فرحون وأشق على النفس ، وأدل على الفضيلة والمقل ، وكل حزب بما لديهم فرحون لا يخطر على بال المسرف أن يدعى أنه متبع هدى الدين في إسرافه، وقصارى .

لا يخطر على بالالمسرف أن يدعى أنه متبع هدى الدين في إسرافه، وفصارى. مايمتذر به عن نفسه ـ إذا عذل وغيب عليه إسرافه شرعاًـ أن يدعى أنه لم يتجاوز. حد ما أباحه الله له . واذا قصد المعندل اثباع الشرع باقامة سنة الفطرة وإعطاء تل ذي حق حقه من جسده ونفسه وأهله ، وشكر الله على لممه باستمالها كا ينبغي، فقلما يفطن الناس لذلك منه ، ولا يكاد أحد يعده به كامل الدين معتصها بالفضيلة، فهي فضيلة لارياء فيها ولا سععة ، وإنما المفرطون بتعمد النقشف هم الذين كثيرا مايغترون بأنفسهم ويغتر الناس بهم ، فهم على انحرافهم عن صراط الدين، يدعون أو يدعى فيهم أنهم أكل الناس في اتباع المدين

أعوز هؤلاء النص على دعوى كون الغلو فى التقشف من الدين فتعلقوا ببعض. وقائع الأحوال من سيرة فقراء السلف الصالح على تصريحهم بأن وقائع الأحوال فى السنة لا يستدل بها لإجالها وتطرق الاحتمال اليها ، فلكيف إذا كانت وقائع من. لا يحتج بقول أحد منهم ولا بفعله ؟

عقد أبو حامد الغزالى فى إحيائه كتابا سماه (كتاب كسر الشهوتين) - شهوة البطن وشهوة الغرج - وطريقته أن يبدأ فى كل موضوع بما ورد فيه من الآيات فالآخبار النبوية فالآثار السلفية، وتراه لم يجد آية يبدأ بها موضوع (بيان فضيلة الجوع ودم الشبع) فبدأه بأحاديث أكثرها لايعرف المحدثون له أصلاقط، وبعضها ضعيف أو موضوع فن هذه الآحاديث مانذ كره غير مسند إلى النبي فيتياتووهى: (١) جاهدوا أنفسكم بالجوع والعطش قان الاجر فى ذلك كأجر المجاهد فى سبيل الله ،وأنه ليس من عمل أحب إلى الله من جوع وعطش (٢) لا يدخل ملكوت السماء من ملا بطنه (٣) قيل يارسول الله أى الناس أفضل ? قال من قل مطعمه وضحكه ورضى بما يستر به عورته (٤) سيد الأعمال الجوع، وذل النفس لبس الصوف السماء من ملا الطعام هى العبادة (٧) أفضلكم عندالله منزلة يوم القيامة أطولكم جوعا وتفكرا ، وأبغضكم عند الله كل نؤوم وشروب (٨) لا يمينوا القلب بكثرة الطعام والشراب فان القلب كانزع يموت إذا كثر عليه الماء

قال الحافظ المراق في نخر بج أحاديث الإحياء عند كل حديث من هــــذه. الاحاديث إنه لم يجد له أصلا. وأقره المرتضى الزبيدي شارح الإحياء على ذلك. ومما أورده من المرويات في كتب المحدثين حديث أسامة بن زيد الطويل في وصف الزهاد الذي أوله عنده د إن أقرب الناس من الله عزوجل من طال جوعه وعطشه وحزنه في الدنياء الاحفياء الانقياء (ومنه) أكلوا العُلق، ولبسوا الخرق، شعثاغبرا، براهم الناس فيظنون أن بهم داء، وما بهم داء، ويقال إبهم قد خولطوا فذهبت عقولهم وما ذهبت عقولهم (وفي آخره) وإن استطعت أن يأتيك الموت وبطنك جائع وكبدك ظمآن فانك بذلك تدرك أشرف المنازل وتحل معالنبين المها مفهذا رواه أحمد في الزهد وإن الجوزي في الموضوعات في إسناده حبان بن عبدالله ابن جبلة أحد الدكذابين وهو منقطع والكثر رجاله مجهولون، وأسلو به بعيد من أسلوب الرسول عيدالله وهو في الدكتب أطول منه في الاحياء، وفي الأوصاف تقديم وتأخير

وجملة القول: أنه لم يورد في جملة تلك الاحاديث كلها من الصحاح إلا حديث المؤمن يأكل في معى واحد والكافر يأكل في سبعة أمعاء » هو في البخاري بلفظ « يأكل المسلم في معى واحد والكافر في سبعة أمعاء » وفي مسلم والتومذي والنسائي بلفظ « المؤمن يشرب في معى واحد » الحج وله قصة حملت الطحاوي وابن عبد البرعلي القول بأنه خاص بكافر واحد لا عام . ولغيرهما فيه بضمة أقوال ، منها أنه مثل للمبالغة في هم الكافر بالممتع . وحديث عائشة «ماشبع رسول المدوية ثلاثة أيام تباعا من خبز الحنطة حتى فارق الدنيا » وهو في الصحيحين

وأما المعروف من سيرة الرسول علي فهو أنه كان يأكل ماوجد ، فتارة يأكل أطيب الطعام كلحوم الأنعام والطير والدجاج، وتارة يأكل أخشنه كخبر الشمير بالملح أو الزيت أو الخل ، وتارة يجوع وقارة يشبع ليكون قدوة المعسر والموسر ، ولكنه ما كان بهمه أمر الطعام . وإنما كان يعني بأمر الشراب . ففي حديث عائشة في الشمائل المترمذي «كان أحب الشراب إلى رسول الله علي المحالة الحلو البارد » وفي سنن أو قرية أبي داود «أنه كان يستعذب له الماء من بيوت السقيا (بضم السين عين أو قرية بيمها و بين المدينة يومان ) قال العلماء : يدخل في ذلك الماء القراح والماء المحلى بيمها و بين المدينة يومان ) قال العلماء : يدخل في ذلك الماء القراح والماء المحلى بالعسل أو نقيع النمر والزبيب ونحوذ لك. والتفصيل في كتب السنة .

(٩٢) لا يُوَّاخِذُكُمْ اللهُ بِاللَّهُ فِي أَيْمَنِكُمْ وَلَكِنْ بِوَّاخِذَكُمْ وَلَكِنْ بِوَّاخِذَكُمْ وَلَكِنْ بِوَّاخِذَكُمْ وَمَا عَقَدْتُمْ اللَّهُ عِلْاً عَقَدْتُمْ اللَّهُ عِلْاً عَقَدْتُمْ اللَّهُ عَلَى مِنْ أَوْسَطِ مَا عَقَدْتُمْ اللَّهُ عَلَى مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطَعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْكِنُو بَهُمْ أَوْتَحْرِيرُ رَقَبَة ، فَمَنْ لَمْ بَجِدْ فَصِيامُ مَا تُطَعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْكُونَ مَنْ لَمْ عَلَيْكُمْ وَاحْفَظُوا أَيْمَنَكُمْ وَاحْفَظُوا أَيْمَنَكُمْ لَكُمْ تَشْكُرُ وَنَ كَذَلِكَ يُبَيِّنَ اللهُ لَكُمْ آيَتِهِ لَعَلَّكُمْ قَشْكُرُ وَنَ

أخرج ابن جرير عن ابن عباس قال لما نزلت ( يا أيها الذين آمنوا لاتحرموا طيبات ما أحل الله لكم ) في القوم الذين كانوا حرموا النساء واللحم على أنفسهم عَالِوا : يَارْسُولُ الله كَيْفُ نَصْنُمْ بِأَيَّانِنَا التَّي حَلَمْنَاعِلَمِهَا ﴿ فَأَنْزَلُ اللَّهُ تَمَالَى(لا يُؤَاخَذُكُمْ الله باللغو في أيمانكم ) وأخـرج أبو الشبيخ عن يعلى بن مسلم قال سألت سعيد بن جبير عن هذه الآية ... قال آقرأ ماقبلها فقرأت ( ياأيها الذين آمنوا لاتحرموا طيبات ماأحل الله لسكم \_ إلى قوله \_ لا يؤاخذكم الله بالله و في أعانكم ) قال : اللغو أن تحرم هذا الذي أحل الله لك وأشباهه ، تكفر عن يمينك ولا تحرمه ، فهذا اللغو الذي لايؤاخذكم يه ، ولكن بؤاخذكم بما عقدتم الايمان ، فانمت عليه أُوخَذَتْ بِهِ . وأُخْرَجِ عَبِدُ بِن حَمِيدُ عَنْ سَعِيدُ بِنْ جِبِيرِ ( لَا يَوْاخَذَكُمُ اللهُ بِاللَّغُو في أيمانكم) قال هو الرجل يحلف على الحلال أن يحرمه فقال الله ( لايؤاخذكم الله باللغو في أيمانكم) أن تتركه وتكفر عن يمينك ( ولكن يؤاخذكم بمــا عقدتم ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ . وَأَخْرَجَ عَبْدُ بَنْ حَمَيْدُ عَنْ مِحَاهُدُ ﴿ لَا يَوْاَخُذُكُمْ الله باللغو في أيمانكم) قال هما الرجلان يقبايمان يقول أحدهما : والله لا أبيعك بِكَذَا . ويقول الأخر :والله لاأشتريه بكذا . وأخرج عبد بن حميد وأبوالشيخ عرن ابراهم قال : اللغو أن يصل الرجل كلامه بالحلف : والله لنجيئن والله التأكلن، والله لتشربن ــ ونحو هذا ، لايريد به يمينا ولا يتعمد به حلقا ، فهو « تفسير القرآن الحكم » دالجزء السابع» **((\*)** 

لغو اليمين ليس له كفارة

أورد ذلك السيوطى فى الدر المنثور. وأصح منه وأظهر فى تفسيره ماأورده فى . تفسير هذه الجملة فى سورة البقرة عن مالك فى الموطأ والشافعى فى الآم والبخارى ومسلم فى صحيحيهما والبيه فى فى سننه وأشهر مصنفى التفسير المأثور من حديث عائشة قالت « أنزلت هذه الآية (لايؤاخذكم الله باللغو فى أعانكم) فى قول الرجل: لا قالت « أنزلت هذه الآية (لايؤاخذكم الله باللغو فى أعانكم) فى قول الرجل: لا والله ، و وكلا والله ـ زاد ابن جرير : يصل بها كلامه . وفى رواية له والعبره عنها هو القوم يتدارءون فى الآمر يقول هذا المولى عدة روايات عن والله ـ يتدارءون فى الآمر لاتعقد عليه قلوبهم . وفى هذا المعنى عدة روايات عن غيرها من علماء الصحابة كابن عباس وابن عر

الصحيح الذي تشهد له اللغة في تفسير ﴿ لايؤاخدُ لَمُ الله باللغو في أيمانكم ﴾ هو قول عائشة وعليه جرينا في تفسير آية البقرة . وقد لخص الأقوال المأثورة في اللغو الحافظ ابن كثير، وبدأ بالقول الراجح، وهو قول الرجل في الكلام من غير قصد لا والله ، و بلي والله ( قال ) وهذا مذهب الشافعي ؛ وقيل هو في الهزل وقيل في المعصية ، وقيل على غلبة الظن ، وهو قول أبي حنيفة وأحمد . وقيل البمين في الغضب المعصية ، وقيل المجرموا طيبات ما أحل الله لكم )

قال: والصحيح أنه اليمين من غير قصد بدليل قوله ﴿ ولـكن يؤاخذكم عا عقدتم الايمان ﴾ أى بما صممتم عليه منها وقصدتموه. اه فهو قد صحح ماصححه بكونه هو الذى تدل عليه ألفاظ الآية إذا تركت الروايات المختلفة ونظر إلى المتبادر من العبارة ، وهو مما يجب النمويل عليه في كل ما اختلفوا فيه

قالغو في الأفوال كالعبث في الافعال وهو مالا يكون بقصد من القائل أوالفاعل ألى غرض له منه . قال الراغب: اللغو من السكلام مالا يعتد به ، وهو الذي يورذ لاعن روية وفكر ، فيجرى مجرى اللغا ، وهو صوت العصافير ونحوها من الطيور.

إلى أن قال ــ ومنه اللغو في الايمان أي مالا عقــد عليه ، وذلك ما يجرى وصلا للـُـكلام بضرب من العادة · ثم ذكر عبارة الآية وبيت الفرزدق الآني

وقال في مادة (عقد). العقد الجمع بين أطراف الشيء، ويستعمل في الأجسام الصلبة ، كمقد الحبل وعقد البناء، ثم يستعار ذلك المماني نحو عقد البنع والعهد وغيرها ، فيقال عاقدته وعقدته ، وتعاقدنا وعقدت بمينه . قال (عاقدت أيمانكم) وقرىء (عقدت أيمانكم) وقال (بماعقدتم الأيمان) وقرى، (يما عقدتم الأيمان) اهو وأقول : التشديد قواءة الجمهور والتخفيف قواءة حجزة والسكسائي وابن عياش عن عاصم . وقرأ ابن عامر في رواية ابن ذكوان (عاقدتم) من المماقدة ، وكتابة السكل في المصحف واحد \_ هكذا «عقدتم » بدون ألف :

وماً فى قوله « بما عقدتم » مصدرية ، قال الزمخشرى : بتعفيدكم الإيمان وهو توثيقها بالقصد والنية . وروى أن الحسن رضى الله عنه سئل عن لغو اليمين وكان عنده الفرزدق فقال : يا أبا سعيد دعنى أجب عنك فقال :

ولست بمأخوذ بقول تقوله إذا لم تعمدً عاقدات العزائم

ثم أقول: إن مافسر به الراغب المقد لم يوضحه ، فليس كل جمع بين طرفين عقدا، وقد يكون المقد في غير الأطراف. فهو كا قال في لسان العرب نقيض الحل فعقد الايمان توكيدها بالقصد والغرض الصحيح ، وتعقيدها المبالغة في توكيدها، فهو كمقد الشيء لشده أو ما يعقد على الشيء من خيط أوحبل ليحفظه ، وقد قال تعالى فهو كمقد الشيء لشده أو ما يعهد الله إذا عاهدتم ولا تنقضوا الايمان بعد توكيدها في سورة النحل (١٠٤٦ وأوفوا بعهد الله إذا عاهدتم ولا تنقضوا الايمان بعد توكيدها إلى أن قال - ٩٦ ولا تكونوا كالتي نقضت غزلها من بعد قوة أنكافا تتخذون أيمانكم دخلا بينكم) فا ستممل في الايمان النقض الذي هو ضد الإبرام ، وهما في الأصل المخيوط والحبال ، وكدالك النكث الذي هو ضد الفتل فيها ، وكلاهما قريب من الحيوط والحبال ، وكدالك النكث الذي هو ضد الفتل فيها ، وكلاهما قريب من الحل الذي هو ضد المقد . فيجموع الآيات في المائدة والبقرة والنحل يدل على أن المؤاخذة في الإيمان إنما تفصيح والنية المؤاخذة في الإيمان إنما تفصيح والنية

كاقال في سورة البقرة في مقابلة تنى المؤاخذة باللغو (ولكن يؤاخذكم عا كسبت قلوبكم) وذلك بأن يحل اليمين وينقضها بتعمد الحنث بعد توكيدها عا يشبه العقد والابرام وكثيراً ما سمعت العوام في بلدنا يقونون في الحلف «والله بكسر الهاء وعقد اليمين» للاعلام بأنها يمين متعمدة مقصودة وليست لغواً يجرى على اللسان عقتضى العادة، وهم لايحركون به الهاء بل ينطقون بها ساكنة . فهذه هي اليمين التي يأنم من يحتث بها و بحتاج إلى الكفارة . وقد بين الله ذلك بقوله

﴿ فَـكَفَارَتُهُ عَشْرَةً مَسَاكِينَ مِنْ أُوسِطُ مَا تَطْعَبُونَ أَهْلِمِـكُمْ أُو كَسُونَهُمْ ﴿ أو تحرير رقبة ﴾ الكفارة صفة مبالغة من الكفر وهو الستر والتغطية · ثم صارت في أصطلاح الشرع اسما لاعمال تكفر بعض الذنوب والمؤاخذات ،أى تغطيها وتحقيها حق لا يكون لها أثر يؤاخذ به في الدنيا ولا في الآخرة، قالذي بكفر عقد العمين إذا نقض أو أريد نقضه بالحنث به أحد هذه المبرات الثلاثة على التخيير . وأدناها إطمام عشرةمساكين وجبة واحدةلكل منهممن غالب الطعامالذي تطعمون بهأهل بيوتكم لامن أدناها الذي تتقشفون به أحبانا ، ولا من أعلاه الذي تتوسعون به أحيانا كطعام العيدوما تكرمون به من تدعون أوتضيفون من كرام الناس ككفرة الالوان وما يتبعها من العقبة ( الحلوى والفاكمة ) فمن كان أكثر طعام أهله خبر البر وأ كثر أدامه اللحم بالخَصَر أودونه فلا يجزئه ما دونه مما يأكلونه قلميلا في بعض الأيام اذا طسيت أنفسهم ( أي قرفت من كثرة أكل الدسم) ليعود اليها نشاطها ولكن الأعلى يجزىء على كل حال لانه من الوسط وزيادة ، وربما كان هو المراد بالأوسط، أي من نوع يكون من أمثل طعام أهليكم. وقد روى ما يدل على هذا عنعطاه فانه فسر الاوسط بالأمثل وفسره ابن عباس وسعيه بنجبير وعكرمه بالاعدل ، وهو مابيناه أولا ، وهن ابن عباس في رواية أخرى أنه قال : من عسرهم و يسرهموعن أبن عمر أنه قال في تفسيره: الخبز واللحم، والخبر واللبن، والخبزوالزيت والخبز والخل. وفي رواية أخرى عنه. نحو ماتقدم إلا أنه ذكر بدل الخل التمر ثم

قال: ومن أفضل ماتطعمون أهليكم الخبر واللحم عومن الناس من جعل الاوسط بالنسبة إلى طعام البلد لا طعام الافرادالذين تجب عليهم السكفارة . فني رواية عن ابن عباس قال : كان الرجل يقوت أهله قوت دون و بعضهم قوتا فيه سعة فقال الله تعالى (من أوسطما تطعمون أهليكم) أى الخبر والزيت وجعل بعضهم الاوسطف القلم والسكثرة والأول أظهر . وعلى هذا يكون الثريد بالمرق وقليل من اللحم ، أوالخبر مع الملوخية أو الرز أو العدس من أوسط الطعام في مصر والشام لهذا العهد عوكان النم أوسط طعام أهل المدينة في العصر الاول . وقدروى أن النبي عَلَيْنَ كفر بصاعمن تمر وأمر الناس به . رواه ابن ماجه ولكنه ضعيف، وجمهور السلف على أن العدد واجب وأجاز أبو حنيفة اطعام مسكين واحد عشرة أيام.

وأما الـكسوة فهي اللباس وهي فوق الاطمام ودون العتق ، ولم يقل قيها ممـــا تكسون أهليكم أو من أوسطه ، فيجزى، إذاً كل مايسمي كسوة وأدناه مايلبسة المساكين عادة وهو المتبادر من الآية. والظاهر المختار عندى أنه يختلف باختلاف البلاد والأزمنة كالطعام فيجرى، في مصر القميص السابغ الذي يسمونه (الجلابية) مع السراويل أو بدونه، فهو كالازار والرداء أو المباءة في المصر الاول. وفي العباءة حديث مرفوع رواء الطبراني عن عائشة وابن مردو يه علمها .وعن حذيفةولم يصح سندهما و إنما معناه صحيح ، ولا يجزىء مايوضع على الرأس من قلنسـوة أو كمة أو طر بوش أو عمامة ، ولا مايلبس في الرجلين من الاحذية والجوارب ، ولا نحو منديل أو منشفة ، وذهب بعض الفقهاء إلى إجزاء كل ماتقول العرب فيه كساه كَدًا أَو مايطلق عليه لفظ السكسوة وهو مذهب الشافعي. وروى ابن أبي حاتم عن مجد بن الزبير عن أبيه قال: سألت عمران بن حصين (رض) عن قوله (أو كسوتهم) قال : لو أن وفداً قدموا على أميركم وكساهم قلنسوة قلنسوة قلتم : قد كسوا ، ولـكن هذا أثر واه جداً لأن عجد بن الزبير مغروك ليس بشيء . وفيه بحث لفظى وهو أن إضافة الـكسوة إلى المساكين كاضافة الاطمام اليّهم . فان كان يكني في الاطمام تمرة أو تفاحة لأنه يقاللغة : أطممه تمرة أو تفاحة ـ يكني ماذكر من الكسوةوالأول باطل بالاجماع والثاني مثله وإن اختلف فيه وقد اختلف في الفظ الكسوة هل هو مصدر كالاطعام أو اسم لما يلبس،والمراد لايختلف. ثم إن هذه الثلاثة التي خير الله الناس فيها مرتبة على ظريقة القرق ، فإلاطمام أدناها والـكسوة أوسطها والاعتاق أعلاها \_كما قلنا \_ وهو معـلوم بالبداهة . فلو أريد من الكسوة مايشتمل القلنسوة والعامة لم يكن ذلك من الترقى ولم يظهر لجعل الكسوة بعد الاطمام وقبل الاعتاق نكتة .

وروى عن الحسن وابن سيربن أن الواجب ثوبان ثوبان . وروى الثانى عن أبي موسى أنه فعله. وعن سعيد بن المسيب عمامة يلف بها رأسه وعباءة يلتحف بها. وعن الامام أبى جعفر الباقر وعطاء وطاوس وابراهيم النخعىوحماد بنأبي سلمان وأبى مالك والحسن فىرواية عنه ثوب ثوب.والمراد به كاصرخ به ابراهيم النخمى ثوب جامع كالملحفة والرداء ، وكان لايرى الدرع والقميص : الخار ونحوه اجامعا ، وعن مجاهد أعلاه ثوب وأدناه ماشئت . وروى العوفي عن ابن عباس : عباءة لـكل مسكين أو شملة . وعن مالك وأحمد : يدفع لكل مسكين مايصح أن يصلي فيه إن كان رجلا أو امرأة كل بحسبه ، وهذا بوافق ما اخترناه لأن الناس يصلون عادة بثيابهم التي يلقون بها الناس، وكذا ماقبله إلا قول مجاهد.

وأما تمحرير الرقبة ـ وهو أعلىالثلاثة \_فمعناه إعتاق الرقيق، فالتحرير جعل القن حراً . والرقبة في الأصل المضو الذي بين الرأس والبدن، ويمبر بهاعن جملة الانسان كا يمبر بلفظ الرأس عن الجلة \_وغلب هذا في الانعام ... و بلفظ الظهر عن المركوب. وغلب استمال الرقبة فىالمملوك والأسير، و يستعمل في الشرع في مقام التبحر ير (العنق)وفك الاسرى، كقوله تعالى (فكرقبة)والذي يسبق إلى فهمي أن سبب التعبير عن المملوك والاسير بكامة الرقبه هو مافيها من الدلالة على معنى الخصوع، فإن المملوك يِجُونَ بِينَ يَدَى السَّيِدَ مَنْكُسِ الرَّأْسِ عَادَةً ، وَ إِنَّمَا تَنْكَيْسَهُ بِحُوكَةَ أَلُوقِيةً ،وكَذَلَكِ الاسيرمع من يأسره وكانوا يضعون الاغلال فى اعناق الاسرى، وإذا أمر السيد عبده بأمر بمنى رقبته إذعانا لأمره، ويقال فى مقابل ذلك فلان لا يرفع بهذا الآمر رأساً، أو لا برفع زيد رأسه أمام عمرو، ولوأطلق لفظ الرقبة على الحر المطلق لقلت ان وجهه كون قطع الرقبة يزيل الحياة فعبر بها عن الانسان لانه يزول بقطعها وعلل الاستعال فى لسان العرب بشرف الرقبة وهو غير ظاهر

وقد أختلف الفقهاء في الرقبة الحجزئة في كفارة اليمين هل يشترط أن تكون مؤمنة كما يشترط ذلك في كفارة القتل أم لا ? فقال أبوحنيغة وأبوثور وابن المنذر لايشترط فيجزى، عتق الكافرة عملاً باطلاق الآية. وقال الجمهور ومهم الاوزاعي ومالك والشافعي: وأحمدواسحاق يشترط ذلكحلا للمطلق هناعلي المقيد في كفارة القتل والظهار إذ قال( فتحر ير رقبة مؤمنة )كما يحمل المطلق في قوله تمالي ( وأشهدوا إذا تبايمتم) على المقيد في قوله ( وأشهدوا ذوى عدل منكم ) واحتجوا أيضاً يما ورد فَ فَضَلَ عَنَقَ الرقبة المؤمنة من الأحاديث الصحيحة ، و بأنها عبادة يتقرب إلى الله بها فوجب أن تكون خاصة بأهل عبادته من المؤمنين كمال الزكاة وذبائح النسلت ولهذا المعنى اشترط من اشترط أن يكون العشرة المساكين من المسلمين ومنهم مالك والشافعي. نعم أن الاسلام دين الرحمة العامة والصدقة فيــه حتى على الكفار غير المحاربين مستحبة ، ولكن فرقا بين الصدقة المطلقة و بين العبادات المحدودة المقيدة · فتكفير الذنب إنما يرجى بما في العتق من أعانة العتيق على طاعته تعالى ومن قال واجزاء عنق الكافرة لاينكر الاحتياط بتقديم المجمع عليه المتيقن إجزاؤه على المظنون المختلف فيه أن وجدا ، ولكنه يرى أنلايصوم إذا استطاع عتق رقبه كافرة

<sup>﴿</sup> فَن لَم يَسْتَطَعُ فَصِيامُ ثَلَائَةً أَيَامَ ﴾ أى فَن لم يُستَطَعُ إطامامُ عَشَرة مِساكِينَ أو كسوتهم أو تحرير رقبة فعليه صيام ثلاثة أيام، وهي ادني ما يكفر به عن عينه فأن عجز عنها لمرض نوى الصيام عند القدرة فان لم يقدر رجى له عقو الله بحسن فينه وصحة عزيمته والظاهر إن المستطيع من يجد ذلك فاضِلا عن نفقته ونفقة من

يعول ، وغن قنادة أنه من عنده خمسون درهما ، وعن ابراهيم النخمى من عنده عشرون درهما ، وعن الحنفية والحنابلة صوم عشرون درهما ، وعن الحسن من عنده درهمان واشترط الحنفية والحنابلة صوم الشلاتة الأيام منتابعة لقراءة شاذة في الآية ، وأجاز غيرهم النفرق لان القراءة الشاذة ليست قرآنا ولم تصبح هنا حديثا ، فيقال إنها كتفسير من النبي ولللها للآية الكراية

﴿ ذلك كفارة أيمانكم إذا حلفتم ﴾ بالله أو باحد أسائه أوصفاته فحنتتم أو أردتم الحنث وقيل « إذا » هنا لمجرد الظرفية ليس فيها معنى الشرط فلا يقدر لها. جواب وتقديم الكفارة على الحنث جائز وسيأتى دليله من السنة

﴿ واحفظوا أيمانكم ﴾ فلا تبذلوها في كل أمر ، ولا تكثروا من الايمان الصادقة فضلا عن الايمان الكاذبة ، وهو وجه في قوله تعالى (ولا تجعلوا الله عرضة لايمانكم ) وتقدم تفسيره في سورة البقرة \_ و إذا حلفتم فلا تنسوا ما حلفتم عليه ولا تحنثوا فيه

إلالضرورة عارضة أومصلحة راجعة ﴿ كذلك يبين الله لكم آياته لعلكم تشكرون ﴾ أى مثل هذا البيان البديع وعلى بحوه يبين الله لكم آياته وأعلام دينه ليمدكم ويؤهلكم بدلك إلى شكر لعمه المادية والمعنوية على الوجه الذي يحبه ويرضاه ويكون سبراً للمزيد عنده

## ( مباحث في الايمان )

🔌 ۱ -- لا يجوز في الاسلام الحلف بغير الله تعالى وأسمائه وصفاته ﴾

قال وَلَيْكِيْ وَمِن كَانَ حَالِفاً فَلا يَحَلَّفُ إِلاَبَالله » رواه الشيخان في صحيحيهما من حديث ابن عمر ، ورويا عنه أيضا أن النبي وَلَيْكِيْ سمع عمر وهو يحلف بأبيه فقال « إن الله ينهاكم أن تحلفوا با بائكم فن كان حالفا فليحلف بالله أو ليصمت » وروى أحمد والنسائي وصححه وابن ماجه عن قتيلة بنت صيني « أن يهوديا أني النبي وَلَيْكِيْ فقال إنكم تند دون (أي تتخذون لله أنداداً) و إنكم تشركون - وتقولون: ما شاء الله وشئت وتقولون: والكمبة فأمرهم النبي وَلَيْكِيْ إِذَا أَرادوا أَن

يحلفوا أن يقولوا ورب الكمبة ، ويقول أحدهم ماشاء الله ثم شئت . أى لبيان أن مشيئة العبد تابعة لمشيئة الرب ، وكان ذلك من عادة بعض النساس في الخطاب وليس المراد أنه كان مشروعا ثم نهى عنه لقول اليهودى

وروى أبو داود والترمذي وحسنه والحاكم وصححه من حديث ابن عمرمرفوعه « من حلف بغير الله فقد كفر » ورواه أحمد بلفظ « نقد أشرك » وروى بهما .. وروى أحمد والبخاري وأصحاب السنن عن ابن عمر قال « كان أ كثر مايحلف به النبي وَلِيْكَانَةُ يَحْلَف : لا ومقلب القلوب » وثبت في الصحيحين الحلف بعزة الله تمالى . فاذاً لافرق بين صفات الذات وصفات الأفعال .

وحكى الحافظ بن عبد البر الإجماع على عدم جواز الحلف بغير الله تعالى . قالوا ومراده به مايشمل القول بالكراهة ، إذ اختلف الفقهاء فى حكه فقيل حرام وقيل مكروه تحرياً وقيل تنزيهاً . وفصل بهضهم ففرق بين من يحلف بالشيء معظا له كتعظيم الله تعالى أو دون تعظيمه ، وبين من يأتى بصيغة القسم لتأكيد الكلام على أسلوب العرب ، فالأول المحرم ، بل هو الذي يصح أن يحمل عليه حديث «فقد كفر » كالذين يحلفون بمن يعتقدون عظمتهم من الصالحين و يلتزمون البر بقسمهم كفر » كالذين يحلفون بمن يعتقدون عظمتهم من الصالحين و يلتزمون البر بقسمهم ويخافون عاقبة الحنث . ومن هؤلاء من يحلف بالله كاذبا ولا يحلف بالبدوى ولا بالمتبولى وأمثالها كاذبا . والثانى حرام ، والثالث منه المكروه وهو مافيه شبهة تعظيم دينى ، ومنه المباح وهو ماليس فيه ذلك . وقدستلنا عن حكم الحلف بغير الله تعظيم دينى ، ومنه المباح وهو ماليس فيه ذلك . وقدستلنا عن حكم الحلف بغير الله قافتينا بما نصه ( ص ٨٥٨ من مجلد المنار السادس عشر )

صح فى الاحاديث المتفق عليها أن النبى (ص) نهى عن الحلف بغير الله ونقل الحافظ ابن عبد البر الإجماع على عدم جوازه قال بعضهم: أراد بعدم الجواز مايشمل انتحر بم والكراهة، فإن بعض العلماء قال إن النهى للتحر بم و بعضهم قال إنه للكراهة. و بعضهم فصل فقالوا: إذا تضمن الحلف تعظيم المحلوف به كما يعظم الله

تمالى كان حراما وإلا كان مكروها. أقول: وكان الأظهر أن يقال إن المحرم أن يحلف بغير الله تعالى حلفاً يلمترم به ماحلف عليه والبر به فعلا أوتركا ، لأن الشرع جعل هذا الالتزام خاصاً بالحلف به أى بأسائه وصفاته ، فمن خالفه كان شارعالشيء بم يأذن به الله . و بهذا يفرق بين اليمين الحقيقي و بين مايجيء بصيغة القسم من تأكيد الكلام وهو من أساليب اللغة . وقد قالوا بمثل هذه التفرقة في الجواب عن قول الذي على الأعرابي « أفلح وأبيه إن صدق » فقد ذكروا له عدة أجو بة منها نحو ماذكر ناه ، قال البهتمي : إن ذلك كان يقع من العرب و يجرى على ألسنتهم من دون قصد القسم ، والنهي إنما ورد في حق من قصد حقيقة الحلف . وقال النووى في هذا الجواب : إنه هوالجواب المرضى ، وأجاب بعضهم بقوله : إن القسم كان يجرى في كلامهم على وجهين للتعظيم والمتأكيد ، والنهي إنما وقع عن الأول . كان يجرى في كلامهم على وجهين للتعظيم والمتأكيد ، والنهي أنما كان يقصد به وأقول إن هذا عندى بمعنى قول البيهتمي ، وقيل إنه نسبخ ، وقيل إنه خصوصية النهي عليه عليه ، والظاهر أن ماكان من حلف قريش بآبائها كان يقصد به التعظيم والتزام ماحلف عليه ، ولا الله كان من أسباب النهي ، وإلا فلا نهم مشه كون غالماً

روى أحمد والشيخان في صحيحبهما عن ابن عمر أن الذي عَلَيْكُنَّةُ سمع عمر وهوا محلف بأبيه فقال « إن الله ينها كم أن تحلفوا بآبائكم ، فمن كان حالفا فليحلف بالله أو ليصمت » وفي لفظ « من كان حالفا فلا يحلف إلا بالله » فكانت قريش تحلف بآبائها فقال « لا تحلفوا با بائكم » رواه مسلم والنسائي . وروى الشيخان عنه أيضاً « من كان حالفا فلا يحلف إلا بالله » رفعه إلى النبي عَلَيْكِنَّةُ وهو حصر ، وفي معناه حديث أبي هر برة عند أبي داود والنسائي وابن حبان والبيهفي مرفوعا « لا تحلفوا إلا بالله ، ولا تحلفوا إلا وأنتم صادقون »

فهـذه الاحاديث الصحيحة ولاسيما ماورد بصيفة الحصر منها صريحة في حظر الحلف بغير الله تمالى و يدخل النبي صلى الله عليه وسلم في عموم « غير الله عليه وسلم في عموم « غير الله عليه » والكمية وسائر ماهو معظم شرعا تعظيما يليق به ، ولا يجوز أن يعظم شيء

كما يعظم الله عز وجل ، ولا سيما التعظيم الذى يترتب عليه أحكام شرعية ، ولقد كان غلو الناس فى أنبيا تهم والصالحين منهم سبباً لهدم الدين من أساسه واستبدال الوثنية به . ونسأل الله الاعتدال فى جميع الاقوال والاقمال

## 🦸 ۲ — جواز الحنث للمصلحة الراجحة والتكفير قبله 🗲

روى أحمد والشيخان في صحيحيهما عن عبد الرحمن بن سمرة قال: قال رسول الله (ص) « إذا حلفت على يمين فرأيت غيرها خيراً منها قائت الذي هوخير» خير وكفر عن عينك وائت الذي هوخير» وفي لفظ صد في الحظ ابن حجر في بلوغ المرام وفي لفظ عند أبي داود والنسائي وصححه الحافظ ابن حجر في بلوغ المرام «فكفر عن يمينك ثم ائت الذي هوخير» ورواه أحمد ومسلم والنسائي وابن ماجه عن عدى بن حاتم، وأحمد ومسلم والترمذي عن أبي هر برة ما هو يمهني حديث عن عدى بن حاتم، وأحمد ومسلم والنائهم تقديم الأمر بالكفارة وفي بمضها عبد الرحمن بن سمرة، وفي بمض رواياتهم تقديم الأمر بالكفارة وفي بمضها تأخيره، قبل ذلك على جواز الأمرين، ورواية أبي داود والنسائي « فكفر عن يمينك ثم ائت الذي هو خير » نص في جواز التأخير بل ظاهرها وجو به ، على بعضهم : لولا الاجماع المنقول على جواز تأخير الكفارة لتمين القول بوجو به علا بظاهر هذا الحديث

ومن أراد الحنث اختياراً لما هو خير مما حلف عليه أو مطلقا وقدم الكفارة كان بشروعه في الحنث غير شارع في إثم لانه بتقديم الكفارة عنه صار مباحا له ، ومن قدم الحنثكان شارعا في معصية وقد يموت قبل أن يتمكن من الكفارة ، ولعل هذه هي حكمة إرشاد الحديث إلى تقديم الكفارة ، وبهذه الحكمة تبطل الفلسفة المتكلفة التي تعلل بها مانعو التقديم

و ينقسم الحلف باعتبار المحلوف عليه إلى أقسام(١)أن بحلف على فعل واجب أوترك حرام، فهذا تأكيد لمبا كافه الله إياه فيحرم الحنث و يكون إنمه مضاعفا، (٣) أن يحلف على ترك واجب أوفعل محرم، فهذا يجب عليه الحنث، لان يمينه معصية ، ومنه الحلف على ايذاء الوالدين وعقوقهما أو منع ذى حق حقه الواجب له (٣) أن يحلف على فعل مندوب أو ترك مكروه ، فهذا طاعة فيندب له الوفاء و يكره الحنث ، كذا قال بعضهم والظاهر وجوب الوفاء كما قالوا في الندر

(٤) أن يحلف على ترك مندوب أو فعل مكروه ، فيستحب له الحنث و يكره التمادى ، كذا قالوا ، وظاهر الحديث وجوب الكفارة والحنث مطلقا أو بالتفصيل ً الآنى فها معده

(٥) أن يحلف على ترك مباح وقد اختلفوا فيه. قال الشوكاني فان كان يتجاذبه رجحان الفعل أو الترككا لو حلف لا يأكل طيبا ولا يلبس ناعا ففيه عنه الشافعية خلاف، وقال ابن الصباغ ـ ورجحه المتأخرون: ان ذلك يختلف باختلاف الاحوال، و إن كان مستوى الطرفين فالاصح أن التمادي أولى (أي من الحنث) لانه قال أي في الحديث السابق « فليأت الذي هو خير » النزاه

أقول: وقد غفلوا عن جي القرآن عن تحريم الطيبات مطلقا ، وان آية كفارة الإيمان وردت في هذا السياق ، والظاهر أن الحنث واجب إذا حلف على ترك جنس من المباح كالطيب من الطعام ، دون ما إذا حلف على ترك طعام معين كالطعام الذي في هذه الصحفة مثلا ، فان الأول من قبيل التشريع بتحريم ما أحل الله كا فعلت الجاهلية في تحريم بعض الطيبات ، وكفر بنعم الله ، والثاني أمر عارض لايشبه التشريع ، فان كان في الحنث فائدة كمجاملة الضيف أو إدخال السرورعلي الأهل فالظاهر استحباب الحنث كا فعل عبد الله بن رواحة في تحريمه الله تعالى أكله منه لأجل الضيف ، كا تقدم في تفسير الآية السابقة ، وقد عاتب الله تعالى نبيه على تحريم ما أحل له في واقعة معلومة وامتن عليه وعلى المؤمنين بأنه فرض لهم تعلة أعانهم كا هو مبين في أول سورة النحريم ، وكل مايدل على تحريم الحلال . يسمى يمينا ومثله النذر الذي يلتزم به فعل شيء . أو تركه .

﴿ ٣\_ أقسام الآيمان محسب صيغتها وأحكامها ﴾ راجعت بمدكتابة مانقدم فتاوى شيخ الاسلام ابن تيمية فرأيت فيهامباحث وقواعد في الإيمان مفصلة أحسن تفصيل في عدة مواضع ومن أخصرها قوله-وهي المسألة الخامسة عشرة من الجزء الثاني (ص٨٥):

«قال شِيخ الاسلام: إذا حلف الرجل يمينا من الأيمان فالأيمان ثلاثة أقسام:

(أحدها) ما ليس من أيمان المسلمين وهو الحلف بالمخلوقات كالسكعبة والملائكة والمشايخ والملوك والآباء وتربتهم ونحو ذلك .فهذه يمين غير منعقدة ولا كفارة فيها باتفاق العلماء بل هي منهي عنها باتفاق أهل العلم والنهي نهي تحريم في أصح قوليهم فني الصحيح عن النبي عَيِّظِيِّة أنه قال «من كانحالفا فليحلف بالله أو ليصمت وقال \_ إن الله ينهاكم أن تحلفوا بآبائكم » وفي السنن عنه أنه قال « من حلف بغير الله فقد أشرك »

(والثانى) البمين بالله تمالى كفوله: والله لأفعلن فهذه يمين منعقدة فيها الكفارة إذا حنث فيها باتفاق المسلمين.

(والثالث) أيمان المسانين التي هي قي معنى الحلف بالله مقصود الحالف بها تعظيم الحالق لاالحلف بالحقوات كالحلف بالندر والحرام والطلاق والمتاق ، كقوله : إن فعلت كذا فعلى صيام شهر أو الحج إلى بيت الله . أو الحل على حرام لاأفعل كذا أو لا أفعله أو إن قعلته فنسائي طوالتي وعبيدي أحرار وكل ما أملكه صدقة وتحو ذلك فهذه الإيمان للعلماء فيها ثلاثة أقوال - قيل إذا حنث لزمه ماعلقه وحلف به وقيل : لا يلزمه شيء - وقيل بلزمه كفارة يمين عومنهم من قال الحلف بالنذر يجزئه فيه الكفارة والحلف بالطلاق والعتاق يلزمه ماحلف به .

وأظهر الأقوال \_ وهو القول الموافق للاقوال الثابتة عن الصحابة وعليه يدل الكتاب والسنة والاعتبار \_ أنه يجزئه كفارة يمين في جميع أيمان المسلمين كاقال الله تعالى (ذلك كفارة أيمانكم إذا حلفتم) وقال تعالى (قدفرض الله لسكم تعلة أيمانكم) وقبت في الصحيح عن الذي عَلَيْتُهِ أنه قال « من حلف على يمين فرأى غيرها خيراً منها فليأت الذي هو خير وليكفر عن يمينه واذا قال : الحل على حرام الأأفعل

كذا أو الطّلاق يلزمني لاأفمل كذا ،أو إن فملت كذا فعلى الحيج أو مالى صدقة أجزأه في ذلك كفارة بمين ، فأن كفر كفارة الظهار فهو أحسن .

وكفارة اليمين يخير فيها بين العتق أو اطعام عشرة مساكين أو كسوتهم و إذا أطعمهم أطعم كل واحد جراية من الجرايات المعروفة في بلده مثل أن يطعم عمان أواق أو تسع أواق بالشامي ويطعم مع ذلك إدامها كا جرت عادة أهل الشام في إعطاء الجرايات خبزا، و إذا كفر يمينه لم يقع به الطلاق، وأما إذا يصد إيقاع الطلاق على الوجه الشرعي مثل أن ينجز الطلاق فيطلقها واحدة في ظهر لم يصبها فيه، فهذا يقع به الطلاق بصفة بقصد إيقاع فيه، فهذا يقع به الطلاق من العلماء وكذلك إذا على الطلاق بصفة بقصد إيقاع الطلاق عندها مثل أن يكون مريداً للطلاق إذا فعلت أمرا من الأمور فيقول لها: إن فعلته فأنت طالق قصده أن يطلقها إذا فعلت أمرا مطاق بقع به الطلاق عند السلف فعلمة ما يجز (لعله لم يرد) أن يطلقها بل هو مريد لها و إن فعلته لكنه قصد اليمين يكرهه لم يجز (لعله لم يرد) أن يطلقها بل هو مريد لها و إن فعلته لا مريداً أن يقع الطلاق إن فعلته فهذا حلف لا يقع به الطلاق في العلماء من السلف واخلف بل يجزئه كفارة يمين كا تقدم اه

﴿ ٤ - مدارك الفقواء في مقدار الكفارة من الطعام،

هذه المسآلة مبسوطة في المسألة الثالثه عشرة من الجزء الثاني من فتاوى ابن تيمية . وملخصها أن بعض العلماء جعل مقدار مايطهم كل مسكين مقدرا بالشرع و بعضهم جعله مقدراً بالعرف . واختلف الذين رأوا أنه يقدر بالشرع فقال بعضهم ومهم أبو حنيفة : يعلم كل مسكين صاعامن تمرأو أو صاعا من شعير أو نصف صاع من بر ، وقال بعضهم ومنهم أحمد يطم كل واحد نصف صاع من تمر أو شعير أو ربع صاع من بر ، وقال بعضهم ومنهم الشافعي يكني لكل مسكين مد واحد من أي نوع من هذه الأنواع . أقول : والصاع أر بعة المداد (والمد حفنة من كني رجل أي نوع من هذه الأنواع . أقول : والصاع أوجبه أحمد وهذا يوجب نصف ما أوجبه معتدل ) فالشافعي يوجب نصف ما أوجبه أحمد وهذا يوجب نصف ما أوجبه أبو حنيفة وسبب ذلك أنه لم يرد نص شرعي في تحديد ذلك كا علمت ، و إنماه

استنبط من الآثار والعمل المروى عن بعض الصحابة والتابعين

قال. ﴿ وَالْقُولُ النَّالَى أَنْ ذَلْكَ مَقَدَرُ بِالْعَرْفُ لَا بِالشَّرَعُ فَيَطْعُمُ أَهُلُ كُلَّ بلد مِن أُوسِطُ مَا يُطْعُمُونَ أَهَا يَهِمْ قَدَراً وَنُوعاً . وَهَذَا مَعْنُ قُولُ الْمَاعِيلِ بِنَاسِحَاقَ كان مالك برى في كفارة الجمين أن المد يجزى • في المدينة . قال مالك : وأما البلدان قان لهم عيشا غير عيشنا فأرى أن يكفروا بالوسط من عيشهم لقوله تعالى ( من أوسط ما تطعمون أهليكم ) وهو مذهب داود وأصحابه مطلقاً .

« والمنقول عن أكثر الصحابة والتابعين هذا القول ، ولهذا كانوا يقولون الاوسط : خبر وابن ، خبر وسمن ، خبر وتمر ، والاعلى : خبر ولم . وقد بسطنا الآثار عنهم في غير هذا الموضع، و بينا أن هذا القول هو الذي يدل عليه الكناب والسنة والاعتبار ، وهو قياس مذهب أحمد وأصوله ، فان أصله أن ما لم يقدره الشارع قانه يرجع فيه إلى العرف ، وهذا لم يقدره الشارع فيرجع فيه إلى العرف لاسيا مع قوله تعالى ( من أوسط ما تطعمون أهلكم ) فان أحمد لم يقدر طعام المرأة ولا الولد ولا المماوك ، ولا يقدر أجزة الاجير المستخدم بطعامه وكسوته في ظاهر مذهبه ، ولا يقدر الضيافة الواجبة عنده قولا واحد ، ولا يقدر الجزية في أظهر القولين ولا الخراج الج

نم ذكر الخلاف في الادام و بين أن الصحيح وجو به على من يطعمه أهله وأن المهرة بالعرف في كل حال من أحوال الرخص والغلاء والاعسار والايسار والصيف والشتاء وغير ذلك ، وذكر أن من جع عشرة مساكين وعشاه خبزاً أو أدما من أوسط مايطهم أهله أجزأ هذلك عند أكثر السلف ، وهومذهب أبي حنيفة ومالك وأحد في إحدى الروايتين ، وهو أظهر القولين في الدليل ، فان الله أمر بالاطعام ولم يوجب التمليك ، ورد ما احتج به على وجوب التمليك بأن الشرع أوجب الاطعام لا التمليك والما التصرف، ولم يقدر المسكين مقداراً معينا فيقال إنه ربا لم الملك إلا ماكان عشائه ، وأنما أوجب الله التمليك في صدقة الزكاة لانه ذكرها بلام الملك إلا ماكان في الرقاب وفي سبيل الله . وأذا ملك المسكين مباً من البر أو غيره فر بنا باعد واشترى بثمنه شيئا لا يؤكل فلا يكون المكفر مطع اله كا أمره الله تعالى . اه بالمهنى

## ﴿ ٥ ـــ أمر الأبمان يبني على العرف والنية ﴾

أمر الايمان مبنى على العرف ألعام بين الناس بالاجماع لا على مدلولات اللغة واصطلاحات الشرع. فمن حلف لا يأكل لحما فأكل محكالا يحنث وان سهاه الله لحما طريا إلا إن نواه أو كان يدخل في عوم اللحم في عرف قومه، ومن حلف على شيء ونوى معنى مجازيا غير الظاهر فالعبرة بنيته لا بلفظه. وأما من يحلفه غيره يمينا على شيء فالعبرة بنية المحلف لا الحالف، و إلا لم يكن للأيمان في التقاضى فائدة

روى أحمد ومسلم والترمذي وابن ماجه عن أبي هر برة قال: قال رسول الله والمنات على ما يصدقك به صاحبك » وفي لفظ لمسلم وابن ماجه « اليمين على نية المستحلف» وقد خصه بعضهم بكون المحلف هو الحاكم ، ولفظ «صاحبك» في الحديث ير دهذا التخصيص ، وقال بعضهم : الحاكم أو الغريم . وقد حكى القاضى عياض الاجماع على أن الحالف من غير استحلاف ومن غير تعلق حق بيمينه له نيته ويقبل قوله . وأما إذا كان لغيره حق عليه فلاخلاف أنه يحكم عليه بظاهر يمينه ، سواء حلف متبرعا أو ياستحلاف غيره له ، وظاهر هذا : أنه لا فرق بين الحقوق الشخصية الخاصة والحقوق العامة المتعلقة بمصلحة الامة والملة ، وأن المستحلف الظالم الشخصية الخاصة والحقوق العامة المتعلقة بمصلحة الامة والملة ، وأن المستحلف الظالم الذي لاحق له إذا أكره أمراً على الحلف بأن ينصره و يعينه على ظلمه ووركى الحالف ونوى غير الظاهر فله العمل بنيته ، فاصم الله لا يجعل وسيلة للظلم والاجرام ولا مانها من البر والتقوى والاصلاح

والبين الغموس والصابرة الق يهضيها الحق أو يقصد بها الخيانة والغش لا يكفرها عتق ولاصدقة ولاصيام، بل لا بدمن التو بة وأداء الحقوق والاستقامة ، قال تعالى (ولا تتخذوا أيمانكم دخلابينكم فتزل قدم بعد ثبوتها و تذوقوا السوء بما صددتم عن سبيل الله ولكم عذاب عظيم) وقال النبي والتي لا من حاف على يمين صبر وفي رواية زيادة وهو لكم عذاب عظيم) وقال النبي وألي الله وهو عليه غضبان » رواه الشيخان وغيرها منها فاجر ، يقتطع بها مال أمرى ومعوه ، وهذا مجمع عليه بين المسلمين ، وفي الاطلاق مديث أبي هريرة مرفوعا عند أحد وأبي الشيخ وخس ليس لمن كفارة : الشرك حديث أبي هريرة مرفوعا عند أحد وأبي الشيخ حض ليس لمن كفارة : الشرك ما بالله ، وقتل النفس بغير حق ، وبهت مؤمن ، و يمين صابرة يقطع بها مالا بغير حق » وبهت مؤمن ، و يمين صابرة يقطع بها مالا بغير حق »

(٩٣) يَا أَيُّمَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخُمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْازْلَمُ رَجْسُ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَنِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فَى الْخُمْرِ وَالْمَيْسَرِ الشَّيْطَنُ أَنْ يُوقِعَ يَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فَى الْخُمْرِ وَالْمَيْسَرِ الشَّيْطُنُ أَنْ يُوقِعَ يَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فَى الْخُمْرِ وَالْمَيْسَرِ وَالْمَيْسَرِ وَالْمَيْسَ كُمْ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فَى الْخُمْرِ وَالْمَيْسَرِ وَالْمَيْسَدِ وَكُو اللّهِ وَعَنِ الصَّلُوةِ ، فَهَلْ أَنْتُمْ مُمُنْتَهُونَ الْمَيْسِ وَلَيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَى وَالْمِيْنُ (٩٩) لَيْسَ عَلَى اللّذِينَ آمَنُوا وَعَمُوا الْصَّلُوتِ رَسُو النَّا الْبَلَاعُ الْمُيْسِ (٩٩) لَيْسَ عَلَى اللّذِينَ آمَنُوا وَعَمُوا الْصَلْحَاتِ ثُمُّ الْقَوْا وَأَمْنُوا وَعَمِلُوا الْصَلْحَاتِ ثُمُّ الْقَوْا وَأَمْنُوا وَعَمِلُوا الْصَلْحَاتِ ثُمُّ الْقَوْا وَأَمْنُوا وَعَمِلُوا الْصَلْحَاتِ ثُمُ اللّهَ وَا وَآمَنُوا وَعَلِمُوا الْصَلْحَاتِ مُمُوا إِذَ مَا اللّهُ مُنِ اللّهِ مُوا إِذَ مَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُعَلِّوا الْصَلْحَاتِ ثُمُ اللّهُ وَا وَآمَنُوا وَعَمِلُوا الْصَلْحَاتِ ثُمُ اللّهُ وَا وَآمَنُوا وَعَمِلُوا الْصَلْحَاتِ مُعَمُوا إِذَ مَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الل

تقدم في تفسير آية البقرة (٢: ٢١٩ يسألونك عن الحمر والميسر) أن الله تعالى عرم الحمر بالتدريج، وصدرنا الكلام هنالك بحديث أبي هر يرة عند الامام أحمد في ذلك، كا رواه السيوطي في أسباب الفرول مختصراً. وروى في سبب نزول آيات المثدة أن سعد بن أبي وقاص (رض) قال: « في نزل تحريم الحمر – صنع رجل من الانصار طماما فدعانا فأقاه ناس فأكلوا وشر بوا حتى انتشوا من الحمر وذلك قبل محريم الحمر، فتفاخروا فقالت الانصار: الانصارخير، وقالت قريش: قريش خير محرور (١) فضرب على أنفي ففزره – فكان سعد مفزور الانف – قال فأتيت النبي (ص) فذكرت له ذلك فنزلت هذه الآية ( يا أيما الذين آمنوا إنما الحمر والميسر) الآية» رواه ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم الذين آمنوا إنما الحمر والميسر) الآية» رواه ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم

<sup>(</sup>۱) اللحى. بفتح فسكون منبت الاسنان، والجزور مايجزر من النعم أى يذبح و بجزأ، أىضر به بفك رأس الجزور، وفي رواية طويلة عند ابن جربر أنه لحي بعير.

<sup>«</sup> تفسير القرآن الحسكيم » (٤) « الجزء السابع »

وابن مردویه وابن النحاس فی ناسخه ، وروی الطبرانی عنه «انه نادم رجلا فعارضه فعر بد علیه فشجه فنزلت الآیات فی ذلك »

وعن ابن عباس قال : إنها برل محريم الخر في قبيلتين من قبائل الانصار شربوا فلما أن ممل القوم عبث بعضهم ببعض ، فلما أن صحوا جعل يرى الرجل منهم الاثر بوجهه و برأسه ولحيته ، فيقول : صنع بى هذا أخى فلان و كانوا إخوة ليس في قلو بهم ضغائن - والله لو كان رموفا رحما ما صنع بى هذا ، حتى وقعت الضغائن في قلو بهم : فأنزل الله هذه الآية ( ياأيها الذين آمنو إنها الحر والميسر - إلى قوله - فيل أنتم منتهون ) فقال قاس من المتكلفين : هي رجس وهي في إيطن فلان قتل يوم بدر ، وفي بطن فلان قتل يوم بدر ، وفي بطن فلان قتل يوم أحد ? فأنزل الله ( ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فيما طعموا - الآية ) رواه عبد بن حميد وابن جر بروابن المنذر وأبو الشيخ وأطاكم وصححه وابن مردويه والبيهق

وفى مسند أحمد وسنن أبي داود والنسائى والترمدى ان عمر كان يدعو الله تمالى « اللهم بين لنا فى الحرّ بيانا شافياً ، فلما نزلت آية البقرة قرأها عليه النبى ويَظْلِيرُ فظل على دعائه ، وكذلك لما نزلت آية النساء . فلما نزلت آيةالمائدة دعى فقرئت عليه ، فلما بلخ قول الله تعالى ( فهل أنتم منتهون ؟ ) قال انتهينا انتهينا »

والحكمة في تعريم الخر بالتدريج: أن الناس كانوا مفنونين بها حق انها لو حرمت في أول الاسلام لكان تحريمها صارفا لكثير من المدمنين لها عن الاسلام بل عن النظرالصحبيح المؤدى إلى الاهتداء به لا نهم حينئذ ينظرون إليه بعين السخط فيرونه بغير صورته الجميلة ، فكان من لطف ألله تعالى و بالغ حكمه أن ذكرها في سورة البقرة بما يدل على تحريمها دلالة ظنية فيها مجال اللاجتهاد ليتركها من لم تتمكن فتنتها من نفسه (راجع ٣٣١ ج٢) وذكرها في سورة النساء بما يقتضي تحريمها في الاوقات القريبة من وقت الصلاة ، إذ نهى عن قرب الصلاة في حال السكر ، في الاوقات القريبة من وقت الصلاة ، إذ نهى عن قرب الصلاة في حال السكر ، فل بعد صلاة الفجر لمن لاعمل له ولا يخشى أن بمند سكره إلى وقت الظهر ، وقلبل من بعد صلاة الفجر لمن لاعمل له ولا يخشى أن بمند سكره إلى وقت الظهر ، وقلبل من بعد صلاة الفجر لمن لاعمل له ولا يخشى أن بمند سكره إلى وقت الظهر ، وقلبل ماهم ، وكان شيخ ابرى ان آية النساء نوات قبل آية البقرة ، نم تركم الله تمالى هلى ماهم ، وكان شيخ ابرى ان آية النساء نوات قبل آية البقرة ، نم تركم الله تمالى هلى ماهم ، وكان شيخ ابرى ان آية النساء نوات قبل آية البقرة ، نم تركم الله تمالى هلى ماهم ، وكان شيخ ابرى ان آية النساء نوات قبل آية البقرة ، نم تركم الله تمالى هلى ماهم ، وكان شيخ الهنداء النساء نوات قبل آية البقرة ، نم تركم الله تمالى هلى ماهم ، وكان شيخ النساء نوات قبل آية النساء نوات قبل آية البقرة ، نم تركم الله تمالى هلى ماهم ، وكان شيخ الهندية الله المناء نوات قبل النساء نوات قبل النساء نوات قبل الماه نوات قبل النساء نوات الس

هذه الحال زمنا قوى فيه الدين، ورسخ اليقين، وكثرت الوقائع التى ظهر لهم بها إثم الحمر وضررها، ومنه كل ماذكر في سبب نزول هذه الآيات

أخرج أبن المنذرعن سعيد بن جبيرةال: لما نزلت في البقرة ( يسألونك عن الحنر والميسر قل فيهما إثم كبير ومنافع للناس) شربها قوم لقوله ( منافع للناس ) وتركها قوم لقوله ( إثم كسبير ) مهم عنمان بن مظمون ، حتى نزلت الآية التي في النساء (٤ : ٤٤ لاتقربوا الصلاة وأنتم سكاري ) فتركها قوم وشربها قوم يتركونها بالنهارحين الصلاة ويشر بونهابالليل، حتى نزلت الآية التي في المائدة ( إنما الحر والميسر) الآية قال عمر «أقرنت بالميسر والأنصاب والأزلام ? بعداً لك وسحقا فتركها الناس ، ورقع في صدور أناس من الناس منها ، فجعل قوم بمر (م) بالراوية من الخرفتخرق فيمر بهاأصحابها فيقولون: قدكنا نكومكءن هذا المصرع وقالواماحرم علينائي. أشد من الخر، حق جمل الرجل بلقي صاحبه فيقول: إنَّ في نفسي شيئًا فيقول صاحبه لعلك تذكر الحر ! فيقول نعم، فيقول إن في نفسي مثل مافي نفسك حقى ذكر ذلك قوم واجتمعوا فيه، فقالوا :كيف نشكلم ورسول الله عَيْمَالِيُّنْ شاهد (أى حاضر)وخافوا أن يمزل فيهم (أى قرآن) فأتوا رسول الله ﷺ وقدأعدوا له حجة ، فقالوا: أرأيت حمزة بن عبد المطلب ومصعب بن عمير وعبد الله بن جحش أليسوا في الجنه ? قال : بلي قالوا أليسوا قد مضوا وم يشر بون الحر ? فحرم علينا شيء دخلوا الجنة وهم يشر،ونه ﴿ فقال : قد جمع الله ماقلتم فان شاء أجابكم فأنزل الله ( إنما ير يداالشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الحمر والميسر و يصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة فهل أنتم منتهون ?) فقالوا انتهينا . ونزل في الذين ذكرواً : حمزة وأصحابه ( اليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فيما طعموا ) الآية »ولأصحاب التفسير المأثور روايات أخرى في سبب النزول وما كان من اجتهاد بعض الصحابة في آيتي البقرة والنساءوقد بينا وجهه في تفسير آية البقرة ومنه حديث لابي هر يرة وآثار سيأني بعضها في سياق تفسير الآيات

<sup>﴿</sup> يَاأَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا إِنَّهَا الْحَرْ وَالْمَيْسِرُوالْأَنْصَابِ وَالْأَوْلَامُ رَجْسُمِنَ عَمَلُ الشَّيْطَانُ ﴾ الحَرْ كل شراب مسكر، وهذه القسمية الغوية وشرعية، وقيل شرعية

فقط وهو قول ضعيف ، وقيل إن الحمر ما اعتصر من ماء العنب إذا اشته وهذا أضعف مما قبله ولا دليل على هذا الحصر من اللغة ولا من الشرع ، وقد بينا ذلك في تفسير آية البقرة (ص٣٢٧ج٢)

ومن أحسن مارد به على أصحاب هذا الفول وأخصره: قول القرطبي: الأحاديث الواردة عن أنس وغيره على صحتها وكثرتها تبطل مذهب الكوفيين القائلين بأن الخر لا يكون إلا من العنب، وما كان من غيره لا يسمى خمراً ولا يتناوله اسم الحمر . وهو قول مخالف للغة العرب والسنة الصحيحة والصحابة ،الأنهم لمانزل تحريم الخمر فهموا من الأمر، بالاجتناب تحريم كل ما يسكر ولم يفرقوا بين ما يتخذ من العنب وبين مايشخذ مِن غيره ، بل سووا بينهما وحرموا كل ما يسكر نوعه ولم يتوقفوا ولم يستِفصلو ا ولم يشكل عليهم شيء من ذلك ، بل بادروا إلى اتلاف ما كان من غير عصير المنب، وهم أهل اللسان ، وبلغتهم نزل القرآن ، فلو كان عندهم تردد لتوقفوا عن الإراقة حتى يستفصلوا ويتحققوا التحريم، وقد أخرج أحمد في مسلمه عن إبن عمر عن النبي وَلَيْكِيْتُهِ قال همن الحنطة خمر ومن الشمير خمر ، ومن النَّمر خمر ومن الزبيب خمرومن العسل خمر ∢ وروى أيضاً ﴿ أَنَّهُ خَطَّبٌ عَمِرٌ عَلَى المُنْهُرُ وَقَالَ: أَلَا إِنَّ الخر قدحرمت وهيمن خمسة، من العنب والتمر والعسل والحنطة والشعير، والخر ماخامر العقل » وهوفي الصحيحين وغيرهما ــ وهو ( أي عمر ) من أهل اللغة أه وقد تعقب هذا بعضهم بأنه يحتمل أن يكون بيانا للاسم الشرعي لا أللغوى وهذاالتعقيب ضعيف ولايغني عن الحنفية شيئاً ، لأنهم لا يقولون إن المسكرمن غير عمير العنب خمر داخل في عموم الآية شرعاً. وجه ضعفه أن لفظ الخمر ايساسها لعمل شرعى لمريكن معروفا قبل الشرع فلما جاءبة الشرع أطلق عليه كلمة مناللغة تتناوله بطريق الحجاز اللغوى ، بلهو اسم لنوع من الشراب يمتاز عن سائر الاشربة بالاسكار. وهذه التسمية معروفة علهم قبل نزول مانزل من الآيات في الخمر وقد نزلت آية البقرة جوابا عن سؤال سألوه عن الخمر، ولم يقل أحد من مفسرى السلف ولا الخلف ولإخطر على بال أحدأتهم سألوه عَيْثَالِيُّ عن خمرعصير العنب خاصة وأنها . هي المقصودة بالجواب بأن فيها إثما كبيراً ومنافع للناس، وأن غيرها ألحق بهافي التحريم

بطريق القياس أربتفسير النبي والصحابة للخمر الشرغية

وقد بينا فيا أوردناه آنفا من أسباب النزول أنه لم يشق عليهم تحريم شيء كا شق عليهم تحريم الحر وأن بعضهم كان يود لو يجد مخرجا من تحريمها كاوجد المخرج من آية البقرة الدالة على تحريم الحر بتسمينها إنما مع تصريح القرآن قبل ذلك بنحريم الانم ولاجله تركها بعضهم وتفصى منه آخرون بتخصيص الانم بما كان ضرراً بحضا لامنفعة فيه ، والنص قد أثبت أن في الحر منافع ، وقد أهر قوا ما كان عندهم من الحر عند الجزم بالنهى عنها كا رأيت وكا ترى بعد . وقلما كان يوجد عندهم من خر العنب شيء فلو كان مسمى الحر في المتهم ما كان مسمى الحر في المتهم كراً من عصير العنب

روىالبخارى في صحيحه عن ابن عمر أنه قال ﴿ نَوْلَ تَعْمِرُ بِمِ الْحُرُ وَ إِنْ بِالْمُدْيِنَةُ يُومِثُذُ السنة أشر بة ، مافيهامن شراب العنبشيء» وروى أحد والبخارى ومسلم في صحيحهما ونفراً عن أنس قال«كنت أسقى أبا عبيدة بن الجراح وأبي بن كعب وسهبل بن بيضاء ونفراً من أصحابه عنداً بي طلحة (هوزوج أم أنس) حتى كادالشر اب يأخذمنهم فأتي آت من المسلمين فقال: أما شعرتم أن الجر قد حرمت ﴿ فقالواحق ننظر ونسأل. فقالوا ياأنس أسكب مابقي في إنائك ، فوالله ماعادوا فيها، وماهي إلا التمر والبسر، وهي خرهم يومئذ » هذا لفظ أحمد . وزاداً لس في رواية أخرى «أبا دجانة ومعاذ بن جبل في رهط من الأنصار، وفي روايةالصحيحين«أنه كان يسقيهم الفضيخ، وهو شراب البسر والتمر يفضحان أي يشدخان (١) و يتبذان في الماء ، فاذا اشتد واختمر كان خراً وكان هذا أكثر خر المدينة ، كاصرح بهأنس، وفي رواية لمسلم عنه و كنت ساقي القوم يوم حرمت الحَمْر في بيت أبي طلحة ، وماشرابهم إلا الفضيخ\_ البسر والتمو \_ فاذا مناد ينادى ، فقال اخرج فانظر ، فخرجت فاذا منادينادى : ألا إن الحر قدحرمت فال فجرت في سكك المدينة ، فقال أبوطلحة : اخرجِها هرقها ، فهرقتها » الحديث أمم قد روى النسائى بسند رجاله ثقات عن ابن عباس مرفوعا «حرمت·الجر قليلها وكثيرها والمسكرمن كل شراب»وقداختلف فيوصله وانقطاعه وفي رفعه ووقفه

<sup>(</sup>١) الفضخ كمر الثي الاجوف و الشدخ كسر الثي الرطب الاجوف و بابهمامنع

و بين النسائي علله ومن خالف فيه ومعناه على تقدير صحته والاحتجاج به أن الأشر بة التي شأنها أن يسكر قليلها وكثيرها محرمة لذاتها بالنص سواء كانت من العنب أو الزبيب أو التمر أو البسر أو غير ذلك ؛ وأما سائر الأشربة التي ليس من شأنها الإسكار كالنبيذ (١) الذي لم يشتد ولم يختمر وهو ماينبذ من تمر أو زبيب أو غيرهما في الماء حتى ينضح و يحلو ماؤه فشر به حلال مالم يصل إلى حد الإسكار ومن المعلوم أن الأنبذة يسرع اليها الاختمار في بعض البلاد كالحارة و بعض الأواني كالقرع والمزفت ، وأن من الناس من يسكر بها عند أدنى تغير يعرض لها أو إذا أكثر منها و إن لم تختمر ، ولآجل هذا اختلف العلماء في النبيذ فذهب الجمهور إلى أنه إذا صار يسكر الكثير منه فشرب القليسل منه يكون حراما السد ذريعة السكر ، وهو إنما يسكر كثيره إذا تغير ولو بمحموضة قليلة . وذهب بمضهم إلى أنه لايحرم منه حينتُذُ إلا المقدار المسكر ، لأنه لايسمى خمراً فيتناوله النص ، فاذا كان مايشرب منسة لم يسكو فلا وجه لقياسه على الحزر ، فان صار بحيث يسكر فهو خمر لغة وشرعاً عَرَكُما هُو المتبادر من فهم الصحابة للآية ومن تعليل عمر في خطبته لتسمية الحر بأنهاماخاص العقل، أو شرعا فقط، ودلالة الحقيقة الشرعية أقوى من دلالة الحقيقة اللغوية فىالأحكام

وقد قال النبي وينات وكل مسكر خروكل مسكر حرام» رواه مسلم وأبود اودوا اثر مذى من حديث ابن عمر . وفي رواية لمسلم والدار قطني «كل مسكر خر وكل خر حوام» وقد غلط ابن سيده في اقتصاره على قول صاحب العين : الخر عصير العنب إذا أسكر ، ولمل سبب ذلك أن خرة المنب كانت كثيرة في زمن تدوين اللغة فظن بعضهم أن الإطلاق ينصرف اليها لكثرتها وجودتها . ونقل الصحيحين والمسانيد والسنن بيان معنى الخر عن الصحابة أصح من نقل جميع اللغويين للغة ولما لم يجدمن اطلع من الحنفية على الأحاديث السابقة ونحوها تفصيا منها اللانفاق على صحة الكثير منها حلوا إطلاق لفظ الخر فيها على المسكر من غير العنب على صحة الكثير منها حلوا إطلاق الفظ الخر فيها على المسكر من غير العنب على محة الكثير منها حلوا إطلاق الفظ الخر فيها على المسكر من غير العنب على محة الكثير منها حلوا إطلاق الفظ الخر فيها على المسكر من غير العنب على محة التحديد كافي فتح القدير ، واستدلوا على ذلك بما رواه البخارى عن ابن

<sup>(</sup>١) هو مايسمى فى مصر بالخشاف وفى سوريا بالنقوع ــ والصدواب النقيع ــ وأما مايسمى بالنيبذ الات نهو الحر المجمع على تحريمها ، لانه قد مضى عليه مدة وهو مختمر

عرقال «لقد حرمت الحروما بالمدينة منها شيء وهذه العبارة مبهمة لا يعرف لمن قالها و بأى مناسبة قالها ، فيحنمل أن يكون به في الناس قد ذكر خرة العنب فقال ابن عمر مامعناه : إن الحر لما حرمت لم يكن يوجد في المدينة شيء من خرة العنب و إنها كانت خور أهاما من النمر والبسر في الغالب. و يحتمل أن يكون معنى كلامه أن الله حرم الحر ولآجل هذا لا يوجد في المدينة منها شيء ، و يهذا يجمع بين سائر الاحاديث والآثار التي تقدم بعضها حتى عنه وعن أبيه و إلا كانت متعارضة ، ولما كانت العبارة محتملة لعدة وجوه سقط الاستدلال بها على ماقالوه ولا يمكن الجع بينها و بين ماعارضها بحمل ما خالفها على المجاز ، لأن تلك العبارات تأبى أن تكون تشبيها كقول عمر في خطبته «و نزل تحريم الحروهي من خسة والشعير والخروالعسل والحنطة والشعير والحرماض العقل ، فهل يمكن أن يقال نزل تحريم مايشه الحر في الاسكار وهو من خسة أشياء : العنب والتم ق ألا إن هذا لا يقوله أحد يفهم العربية ، و إن كان يجيز الجعرين الحقيقة والمجاز وهو ما لا يجيزه الحنفية .

أظارًا هذه الاطالة في بيان حقيقة الحر لانه قد ظهر في الناس من عهد بعيد مصداق ماورد في الحديث من استحلال أناس لشرب الحر بقسمينها بغير اسمهاء وقد اخترع الناس بعد زمن النخريل أنواعا كثيرة من الحقود أشد من خرة العنب ضرراً في الجسم والعقل باتفاق الاطباء ، وأشد إيقاعا في العداوة والبغضاء ، وصداً عن ذكر الله وعن الصلاة ، والقول بأنه لا يحرم منها قطما إلا ما كان من عصير العنب وأنه يحرم من غيرها القدر المسكر فقط ، يجرى الناس على شرب القليل من تلك السموم المهلكة ، والقليل يدعو إلى الكثير ، فالادمان قالاهلاك ، فني هذا القول مفسدة عظيمة ، والقليل يدعو إلى الكثير ، فالادمان قالاهلاك ، فني هذا القول مفسدة عظيمة ، والتم شرور كثيرة ،

وأما الميسر فهو في أصل اللغة الفار بالقداح في كل شيء كما نقله لسان العرب عن عطاء ثم غلب في كل مقامرة وقد بينا الأقوال في اشتقاقه في تفسير آية البقرة (من ٣٣٢ ج ٢) و بينا هنالك معنى القداح التي كانوا يتقامنون بها وهي

الأزلام والاقلام والسهام ولذلك عدمًا إلى بيانها والفرق بين القداح العشر التي يتقامرون بها و بين ماكانوا يستقسدون به النفاؤل والتشاؤم في تفسير الآية النائنة من سورة المائدة (ص٤٧هـم)

من سوره المالعة الصاحبة على الما أباحة الشرع من المراهنة في السباق والرماية وقدورد عن أمير المؤمنين على بن أبي ط لب (رض) أنه قال: الشعاريج من الميسر وأه ابن أبي حاتم . وروى أيضا عن عطاء ومجاهد وطاوس أو اثنون منهم - قالوا كلشىء من القار فهو من الميسر حتى لحب الصبيان بالجوز . وروى عن رشدين (۱) بنسعة وضمرة بن حبيب قالا لاحتى الكماب والجوز والبيض التى تلعب بها الصبيان» بنسعة وضمرة بن حبيب قالا لاحتى الكماب والجوز والبيض التى تلعب بها الصبيان وعن ابن عباس الميسر هو القار كانوا يتقام ون في الجاهلية إلى مجىء الاسلام فنهاهم الله عن هذه الأخلاق القبيحة . رعن معيد بن الجاهلية إلى مجىء الاسلام فنهاهم الله عن هذه الأخلاق القبيحة . رعن معيد بن المسيب : كان ميسر أهل الجاهلية بيع اللحم بالشاة والشاتين (أى من ميسرهم) ذكر ذلك الحافظ ابن كثير في تفسيره .

ثم ذكر حديث أبى موسى الأشعرى عند ابن أبى حاتم «اجتنبوا هذه الكعاب الموسومة التي بزجر بها زجراً فانها من الميسر »وقال حديث غريب ولسر البكعاب بالنرد . وأقول : الحديث ضعيف وهو من طريق عمان بن أبى العاتكة عن على بن ذيد وعلى هذا ضعيف وضعفوا عمان في روايته عنه .

نم ذكر حديث بريدة بن الخصيب الأسلمى « من لعب بالنود شير فكا نما صبغ يده فى خشيه اللعب به عما صبغ يده فى خشيه اللعب به عما ذكر أن المقامرة به كالمقامرة على لحم الخنزير لا على لحم الأنعام الذى كانت العرب تقامى عليه فى الجاهلية . وأيد هذا مجديث أبى موسى عند مالك وأحدوا لم داود وابن ماجة «من اعب بالنود فقد عصى الله روسوله» وقد ردى مرفوعا وموقوقاعلى أبى موسى من قوله :

تم ذكر أن ابن عمر قال في الشطريج إنه من العرد وأن عليا قال: إنه من الميسر (١) رشدين مكسر الراء وسكون الشين المعجمة كان احلاصالحاً فأدركته غفاة

(١) رشدين بكسر الراء وسكون الشين الممجمة كان رجلاصالمًا فأدركته غنلة الصالمين فحلط في الجديث فحكوا بضعفه لذلك .

قال : ونص على تحريمه مالك وأبو حنيفة وأحد وكرهه الشافعي رحمهم الله تعالى أقول : ان ماروى عن على رضي الله عنه هو الذي ببنانا وجهماورد في النرد (وهو المسمى الآن بالطاولة) من الحديث ، وهو انه كان من لعب القار ، و يؤيده النشبيه الذي بينا حكمته في حديث مسلم . والظاهر أن من حرم الشطرنج حرمه من حيث كونه فاراً ، ومن كرمه كرهه لكونه مدعاة الغفلة عن ذكر الله لأن أكثر لاعبيه يفرطون في الاكتار منه ، وسنزيد المسألة بيانا في تفسير الآية التالية

وأما الانصاب فقال ابن عباس ومجاهدوسعيدبن جبير والحسن وغير واحد: هي حجارة كانوا يذبحون قرابينهم عندها، ذكره ابن كثير أيضاً. وروى أنهم كانوا يعبدونها ويتقريون إليها وتحقيق ذلك تقدم في تفسير (وما ذبج على النصب) في أول السورة (ص ١٤٦ ج ٦)

وأما الازلام فهى قداح أى قطع رقيقة من الخشب بهيئة السهام كانوا يستقسمون بها فى الجاهلية لآجل النفاؤل أو التشاؤم، وقد شرحنا معناها وطويقة الاستقسام بها فى أوائل السورة (ص ١٤٧ ــ ١٥٣ ج ٦) و بينا الفرق بين خرافة الاستقسام وسنة الاستخارة فيراجع هنالك

وأما الرجس فهو المستقدر حساً أو معنى . وقال الزجاج : الرجس فى اللغة اسم السكل ما استقدر من عمل ، فبالغ الله فى ذم الاشياء المذكورة فى الآية فسماها رجسا . أقول وقد ذكر فى تسخ آيات من القرآن ليس فيها موضع يظهر فيه معنى القذارة الحسية إلا قوله تعالى (٢: ١٤٥ قل لا أجد فيما أوحى إلى محرهما على طاعم يطعمه إلا أن يكون ميتة أو دما مسفوحا أو لحم خارير فانه رجس) بناءعلى أن قوله « فانه رجس » عائد إلى جميع ماذكر ، أى فان ذلك أو ماذكر رجس ، رمثله ( وجعلنا فيها جنات من نحر في المناقب وفجرنا فيهامن العيون ليأكموا من محره أى من نمر ذلك أو ما ذكره ، واستشهد الزمخشرى لهذا الاخير بقول رؤ بة :

فيها خطوط من سواد و بَلَق كأنه في الجلد توليع البهق وذكر أن رؤبة سئل عن ذلك فقال : أردت كأن ذلك، و يحتمل أن يراد بالرجس انها قدر معنوى من حيث كونها ضارة ومحتقرة تعافها الانفس. وقدفسر بعضهم الرجس

فى الآية التى نفسرها بالمأثم وعمر ما كان ضاراً ، وقد بينا ضرر الحمر والميسر فى تفسير آية البقرة من عدة وجوم

وقال الراغب: الرجس الشيء القدر، بقال رجل رجس ، ورجال ارجاس ، على تمال تعالى ( رجس من عمل الشيطان ) والرجس يكون على أربعة أوجه : إما من حيث الطبع، وإما من جهة العقل، وإما من جهة الشرع، وإما من كل ذلك كالميتة فان الميتة تماف طبعا وعقلا وشرعا . والرجس من جهة الشرع الحر والميسر، وقيل ان ذلك رجس من جهة المقل، وعلى ذلك نبه بقونه ( وإنمهما أكبر من نفعهما ) لأن كل ما يوفى إنمه على نفه فالمقل يقتضى تجنبه . وجعل الكافرين رجساً من حيث ان الشرك بالعقل أقبح الأشياء، قال تعالى ( وأما الذين في قلوبهم من فرادتهم رجساً إلى رجسهم ) الح

وقوله تعالى ( رجس من عمل الشيطان ) نص فى كون الرجس معنويا ، وهو محمول على جميع ما ذكر من الحر والميسر والانصاب والازلام ، كما قال فى آية أخرى ( فاجتنبوا الرجس من الأونان ) وكانت الانصاب والازلام من لواذم اولأنان ، وأما رجس الحر والميسر فبيانه فى الآية الثالية .

وقد استدل بعض الفقهاء بالآية على كون الحر نجسة العين فتكافوا كل التكاف إذ زعوا أن (رجس) خبر عن الجر وخبر ماهطف عليها محدوف ، ولو سلم لهم هذا لما كان مفيداً لنجاسة الحر نجاسة حسية ، فان تجس العين ما كان شديد القذارة كالبول والغائط ، والحر ليست قذرة العين ، والصواب أن (رجس) خبر عن الخمر والميسر والانصاب والازلام كا قلنا تبعاً للجموور . لان هذا هو المتبادر إلى الفهم من العبارة ، ولانه الأصل في الإخبار عن المبتد إ وما عطف عليه ، ولا نه في الانصاب والازلام بوافق قوله تمالي (فاج تنبوا الرجس من الاولمان) وأما إقراده مع كونه خبراً عن متعدد فلا نه مصدر يستوى فيه القليل والكثير ، وكافوله بمالي (اعما المشركون نجس ) أو لان في السكلام مضاط تقديره أن تعاطى ما ذكر رجس من عمل الشيطان ، فقوله تعالى (من عمل الشيطان) تفسير وايضاح لكون ماذكر رجسا ، ومعنى كونها من الشيطان انها من الاعمال التي زين لاعدائه

بنى آدم ابتداعها وامجادها ، ثم هو يوسوس لهم ، بأن يمكفوا عليها ، ويزينها لهم ، لما فيها من شدة الضرر بهم

﴿ فَاجْتَنْبُوهُ لَمْلَكُمْ تَفْلُحُونَ ﴾ أَى فَاذَا كَانَ الْأَمْرَ كَذَلْكُ فَاجْتَنْبُوا هَـٰذَا الرَّجِسَ كُلُهُ . أَوْ فَاجْتَنْبُوامَاذُكُرُ كُلُهُ أَى ابْعُمُوا عَنْهُ وَكُونُوا فَيْجَانِبُ غَيْرِ الْجَانْبِ اللَّذِي هُوفَيْهُ ، رَجَاء أَنْ تَفْلُحُوا وَتَفُوزُوا بِمَافُوضُ عَلَيْكُمْ مِنْ تَرْكِيةً أَنْفُسِكُمْ ، وتَعْلَيْتُهَا اللَّذِي هُوفَيْهُ ، وَمُعْلَيْتُهَا بِنَاكُمْ ، وَلَمَاطَى مَا ذُكُرُ رَبِّكُمْ ، وَمُواعَاةً سَلَابُهُ أَبْدَانُكُمْ وَالتّوادُ وَالتّآخِي فَهَا بِينَكُمْ ، وَلَمَاطَى مَا ذُكُر يُصِدُ عَنْ ذَلِكُ وَيُحُولُ دُونَهُ كَا بِينَهُ تَعَالَى بِقُولُهُ :

والمبدر والميسر والمسلم المعدادة والبغضاء في الحرو الميسر والمسر والمعدد عن ذكر الله وعن الصلاة على بين حظ الشيطان من الناس في الحر والميسر دون ما قرن بهما في الآية الأولى من الأفصاب والارلام لأن بيان تحريم ما ذبح على بالذات عامة تقدم في أول السورة (أي في الآية الثالثة منها) تحريم ما ذبح على النصب والاستقسام بالازلام وكون ذلك فسقا وكان المؤمنين الذين طهرهم التوحيد من أعمال الجاهلية وخرافات الوثنية . والخطاب هنا المؤمنين الذين طهرهم التوحيد من خرافات الشرك كلها ، ولذلك قال عمر عند نزول الآية «أقرنت باليسر والانصاب والازلام - وها من والازلام عام بعدا الك وسحقا فعلم من ذلك أن ذكر الانصاب والازلام سوها من المؤائل المالية والاجتماعية .. قد أريد به أن كل ذلك من رجس الجاهلية ، وأنه لا يليق شيء منه باهل الحنيفية .

والمداوة ضرب من التجاوز الذي هو أصل معنى مادة (عدا يهدو )وهو تجاوز الحق إلى الايذاء قال في السان العرب: والعادي الظالم يقال: لاأشمت الله بك عاديك ... أي عدوك الظالم الك . قال أبو بكر: قول العرب فلان عدو فلان: معناه فلان يعدو على فلان بالمكروه و يظلمه اه وقالوا أيضا العدوضد الصديق وضد الولى أي المولى فعلم من ذاك أن العدارة سيئة عملية ، والبغضاء انفعال في القلمب وأثر في النفس فهم ضد المحبة قالمداوة والبغضاء بجتمعان و يوجد أحدها دون الآخر أما كون الخر معبها لوقوع العداوة والبغضاء بين الناس حتى الاصدقاء منهم

فمروف،وشواهم كثيرة، وعلته أن شارب الخمر يسكر فيفقد العقل الذي يعقل الإنسان ـ أى يمنعه من الاقوال والاعمال القبيحةالتي تسوءالناس ـ و يستوتى عليه حب الفخر الكاذب، ويسرع أليه الغضب بالباطل، وقد جرتعادة محبي الخمر على الاجتماع للشرب، فقلما تكون رفائلهم قاصرة عليهم ، غير متعدية إلى غيرهم، وكشيرا ماتتمدى إلىغير من يشرب ممهم ، كالأهلوالجيران ، والخلطاء والعشراء وقدتقدمفيأسباب نزول الآيات بعضالشواهدعلىذلك ، ومنأغرب أخبارشذوذ السكر الذي يغضي مثله عادة إلى المدارة والبغضاء والهرج والقنال ، حديث على مع عمه حمزة ( رضي الله عنهما ) وملخصه « أنه كان له شارفان ( ناقتان مسنتان ) أراد أن يجمع عليها الاذخر ( نبات طبيب الرائحة) مع صائغ يهودى و يبيعه للصواغين ليستعين بثمنه على وليمه فاطمةعليها السلام عندإرداة البناء بهاركانعمه حزة يشرب الخمرمع بعض الأنصار ومعه قينة تغنيه فانشدت شعراحتته بدعلي نحر الغاقتين وأخذ أطايبهما ليأكل منها الشَّرب فثار حمزة وجبَّ أسنمتهما ويقر خواصرهما وأخذ من أكبادها . فلما رأى على ذلك تألم ولم تلك عينيه وشَكَّا حمرة إلى النبي عَيَيْكُيْ فدخل النبي علي حزة ــومعه على وزيدين حارثة\_فتغيط عليه وطفق يلومهِ ، وكانحمزة تحلا قداحمرتعيناه فنظر إلى رسول الله ﷺ وقال له ولمن معه وهل أنتُم الاعبيد لأبي ? فلما علم النبي ﷺ أنه نمل نـكُصُّعلى عقبيه القهقري وخرج هو ومن معه »والجديث في الصحيحين ، ولولا حلم الرسول وعصمته وعقله، وأُدُّب على وفضله، وبلاء حمرة في إقامة الاسلام وقربه ، لما وقفت هذه الحادثةعند الحد الذي وقفت عنده

وان حوادث العداوة والبغضاء التي يتيرها السكروما ينشأ عنها من القنل والضرب والعدوان والسلب، والفسق والغحش، ومن إفشاء الاستار، وهتك الاستار، وخيانة الحكومات والأوطان، قد سارت باخبارها الركبان، وما زالت حديث الناس في كل زمان ومكان

وأماالميسر فهومثار للمداوة والبغضاء أيضاًولكن بين المتقامر بن عابل تمداهم على الشامتين والعائبين عومن تضيع عليهم حقوقهم من الدائنين وغيرالدائنين عوان المقامر ليفرط في حقوق الوالدين والزوج والولد، حتى يوشك أن يمقته كل أحد. قال الفخر الوازى: وأما الميسر ففيه بازاء التوسعة على المحتاجين الاجحاف بأرباب الأموال، لأن من صار مغلوبا في القار مرة دعاه ذلك إلى اللجاج فيه عن رجاء أنه ربما صار غالبا فيه، وقد يتفق أن لا يحصل له ذلك إلى أن لا يبقى له شيء من المال، وإلى أن يقامر على لحيته وأهله وولده !! ولا شك أنه بعد ذلك يصير فقيراً مسكيناً، ويصير من أعدى الاعداء لاولئك الذين كانوا غالبين له. اه

وأما كون كل من الحر والميسر يصد عن ذكر الله وعن الصلاة \_ وهو مفسدتهما الدينية فهواظهر من كونهما مثاراً المعداوة والبغضاء \_ وهو مفسدتهما الاجتماعية \_ لأن كل سكرة من سكرات الحر ، وكل مرة من لعب القار ، قصد السكران واللاعب وتصرفه عن ذكر الله الذي هو روح الدين ، وعن الصلاة الذي هي عاد الدين ، إذ السكران لاعقل الهيذكر به آلاء الله وآياته ، ويثني عليه بأسها الموصفاته ، أو يقيم به السكران لاعقل الهيذكر به آلاء الله وآياته ، ويثني عليه بأسها الموصفاته ، أو يقيم به السكران ربه ، وحاول الصلاة لم تصح له ، والمقامر تتوجه جميع قواه المقلية إلى السكران ربه ، وحاول الصلاة لم تصح له ، والمقامر تتوجه جميع قواه المقلية إلى اللهب الذي يرجومنه الربح ويخشي الحسارة فلا يبقي له من نفسه بقية يذكر الله تمالى من الأعمال يشغل القلب ويصرفه عن كل ماسواه و يحصر همه فيه منل هذا الفار، من الأعمال يشغل القلب ويصرفه عن كل ماسواه و يحصر همه فيه منل هذا الفار، حتى إن المقامر ليقم الحريق في دار، وتنول المصاقب بأهله وولده ، ويستصر خويستغاث فلا يصرخ والأينيث ، الميعضي في العبه ، ويكل أمر الحريق إلى جنه الاطفاء ، وأمر المصابين من الأهل إلى المواسين أو الأطباء ، ومازال الناس يقناقلون النوادر في ذلك عن المقامرين ، من الأولين والمعاصرين

على أن المقامر إذا تذكر الصلاة أو ذكره غيره بها ، وترك اللمب لأجل أدائها ، فانه لا يكاد يؤدى منها إلا الحركات البدنية بدون أدنى تدبر أو خشوع، ولاسها إذا كان يويد أن يعود إلى اللعب . فم إنه قد يأتى بأفعال الصلاة تامة فيفضل السكران بهذا إذ لا يكاديا تى منه ضبط أفعالها ، ولكن السكران قد يفضله بأعمال القلب والخشوع ولو بغير عقل . فكم من سكران يذكر الله تعالى و يذكر ذنو به حتى سكره و يبكى و يدعو

الله تعالى أن يتوب عليه. لقيت مرة سكرا نا في أحد شوارع القاهرة فأقبل على يقبل يدى ويبكي ويقول ادع الله لى أن يتوب على من السكر ويغنر لى ، انت ابن الرسول ، ودعاؤك مقبول. وأمثال هذا الكلام ؛ و إذا كان الله تعالى لايقبل صلاة السكران لأنه لايعقل ما يقول وما يفعل ، فهو بالأولى لا يقبل صلاة المقامر الذي يقف بين يديه ، وقلبه مشغول عنه بما حرمه عليه ، فلايتدبر القرآن، ولا يخشع للرحن، وهو عاقل مكلف قادر على مجاهدة نفسه ، وتوجيها إلى مراقبة ربه. ولاأيفيد مثل هذا المصلي الساهي عن صلاته أفتاء الفقهاء بصحتها ، إذا كملت شروطها وفروضها ، فماكل صحييح عند علماء الرسوم يمقبول ( فويل للمصلين الذين هم عن صلاتهم ساهون ) قد يقال أن الله تعالى قد بين بهذه الآية علمتين لنحريم الخر والميسر.. إحداها اجتماعية والأخرى دينية ، والدينية تصدق على الألعاب التي اشتد ولوع كثير من الناس بها كالشطرنج، فالظاهر أن تعا. بذلك محرمة كالميسر لانها تصد عن ذكر الله وعن الصلاة ، و إن كان اللهب بها على غير مال ? قال السيد الآلوسي في هذا المقام من تفسيره (روح المعانى) : وقد شاهدنا كشيراً بمن يلعب بالشطرنج بحرى تينهم من اللجاج والحلف الكاذب والغفلة عن الله تعالى ماينفر منه الغيل، وتكبوله الغرس، ويصوح من همومه الرخ بل يتساقط ريشه، ويحار لشناعته بيسفق الغهم، و يضطرب فرزين العقل ، و يموت شاه القلب ، وتسود رقعة الأعمال . ا ه

وأقول: ان اللعب بالشطرنج إذا كان على مال دخل في عوم الميسر وكان محرما بالنص كا تقدم، وإذا لم يكن كذلك فلا وجه القول بنحر يمه قياساً على الخمر والميسر إلا إذا تحقق فيه كونه رجسا من عمل الشيطان، موقعا في العداوة والبغضاء، صاداً عن ذكر الله وعن الصلاة، بأن كان هذا شأن من يلعب به دائما أو في الغالب. والسبيل إلى إثبات هذا، واننا نعرف من الاعبى الشطرنج من يحافظون على صاواتهم و ينزهون أنفسهم عن اللجاج والحلف الماطل، وأما الغفلة عن الله تعالى فليست من اوازم الشطرنج وحده، بل كل لعب وكل عمل فهو يشغل صاحبه في أثنائه عن الذكر والفكر فيا عداء إلا قليلا، ومن ذلك ماهومها حوماه و مستحب أو واجب . كامب

الخيل والسلاح والأعمال الصناعية التي تعد من فروض الكفايات ، ومما ورد النص فيه من اللمب لعب الحبشة في مسجد النبي ويُسْلِينَة بحضرته ، و إنما عيب الشطرنج من أنه أشد الألماب إغراء باضاعة الوقت الطويل ، ولعل الشافعي كرهه لأجل هذا ، وتحمد الله الذي عافانا من اللمب به و بغيره ، كما تحمده حداً كثيرا أن عافانا من الجرأة على النحريم والتحليل ، بغير حجة ولا دليل .

ولما بين جل جلاله علة تحريم الخر والميسر وحكمته أكده بقوله ﴿ فَهِلَ أَنْهُمُ مَنْهُونَ ﴾ فَهذا استغهام يتضمن الامربالانتهاء. قال السكشاف: من أبلغماينهي به كأنه قبل قدتلي علمينكم مافيهما من أنواع الصوارف والموانع. فهل أنتم مع هذه الصوارف منتهون ? أم أنتم على ماكنتم عليه كأن لم توعظوا ولم تزجروا ؟

قال هذا بعد بيان ما أكد الله تعربم الخر والميسر في هاتين الآيتين من سبعة وجوه وتبعه في ذلك الرازى وغيره ، ونحن نبين المؤكدات بأوضح مما بينوها به وأوسع فنقول (أحدها) أن الله تعالى جعل الخمر والميسر رجساً وكلة الرجس تدل على منتهى القبح والخبث ولذلك أطلقت على الأوثاث كا تقدم فهى أسوأ مفهوما من كلة الله يث ، وقد علم من عدة آيات أن الله أحل الطبيات وحرم الخبائث ، وقد قال النبي وقط علم من عدة آيات أن الله أحل الطبيات وحرم الخبائث ، وقد قال النبي وقلا ها الخبائث ، رواه الطبر أنى في الأوسط من حديث عبد الله أبن عرو وقال «الخمر أم الخبائث» رواه الطبر أنى في الكوسط من حديث عبد الله ووقع على أمه وظالته وعمته » رواه الطبر الى في الكبير من حديث عبد الله بن عرو وقع على أمه وظالته وعمته » رواه الطبر الى في الكبير من حديث عبد الله بن عروفع على أمه وظالته وعمته » رواه الطبر الى في الكبير من حديث ابن عباس بلفظ «من شربها وقع على أمه» الح وليس فبه ترك وكدا من حديث ابن عباس بلفظ «من شربها وقع على أمه» الح وليس فبه ترك الصلاة ، وقد علم السيوطي على هذه الأحاديث في جامعه بالصحة .

(ثانيها) أنه صدر الجلة بانما الدالة على الحصر المبالغة في ذمهما ، كأنه قال: ليست الخمر وليس الميسر إلا رجساً فلا خير فيهما البتة.

(ثالثها) أنه قرنهما بالانصاب والأزلام التي هي من أعمال الوثنية وخرافات الشرك، وقد أورد المفسرون هنا حديث «مدمن الخمر كمابد وثن» رواه ابن ماجه عن أبي هر بردّ، وفي سنده عدبن سليان الأصبها بي صدوق بخطيء ضعفه النسائي (رابعها) أنه جملها من عمل الشيطان، لما ينشأ عنهما من الشرور والطغيان،

وهل يكون عمل الشيطان، إلا موجبًا لسخط الرحمن ?

(خامسها) أنه جمل الأمر بتركهما من مادة الاجتنباب وهو أبلغ من الترك لأنه يفيد الأمر بالترك مع البعد عن المتروك بأن يكون التارك في جانب بعيد عن جانب المتروك كا تقدم .ولذلك نرى القرآن لم يعبر بالاجتناب إلا عن ترك الشرك والطاغوت الذي يشمل الشرك والأوثان وسائر مصادر الطغيان، وترك الكبائر عامة وقول الزور الذي هو من أكبرها ،قال تعدلي (فاجتنبوا الرجس من الأوثان واجتنبوا قول الزور) وقال ( واجتنبوا الطاغوت أن يعبدوها ) وقال ( الذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش إلا اللهم)

(سادسها) أنه جمل اجتنابهما معداً للفسلاح ومرجاة له ، فدل ذلك على أن ارتكابهما أس الخسران والخيبة في الدنياوالآخرة.

(سابعها و دامنها) أنه جعلهما مناراً للعداوة والبغضاء وها شر المفاسد الدنيوية المتعدية إلى أنواع من المعاصى في الأموال والاعراض والأنفس ولذلك سميت الخمرة بأم الخبائث وأم الفواحش عوقد قيل إن امرأة فاسقة راودت وجلاصا لحاعن نفسه فاستعصم فسقنه الخمر فزنى بها وأغرته بالقتل فقتل عكوا هذا عن بعض الام الغابرة ومثله كثير في هذا الزمان ، وقد قال بعض الفساق في مصر : إنه لولا السكر لقل أن يوجد في الناس من يقرب من هؤلاء البغايا العموميات ، وقد علم مما تقدم أن هاتين مفسدتان منفصلتان ، لأن العداوة غير البغضاء فيجتمعان ويفترقان .

(تاسمها وعاشرها) أنه جعلهما صادين عن ذكر الله وعن الصلاة وهما روح الدين وعماده ، وزاد المؤمن وعتاده ، وقد علم مما تقدم أيضا أن الصد عن ذكر الله غير الصد عن الصلاة .

(حادى عشرها) الأمر بالانتهاء عنهما بصيغة الاستفهام المقرون بفاءالسببية وهل يصح الفصل بين السبب والمسبب ? وفي الآية التالية ثلاثة مؤكدات أخرى نوردها معدودة مع ماقبلها :

(ثانى عشرها) قوله عز وجل ﴿وأطيعوا الله وأطبعوا الرسول﴾ أى أطيعوا الله تمالى فيما أمركم به من اجتناب الخمر والميسر وغيرها ، كا تجتنبون الأنصاب

( ثالث عشرها ) قوله عز وجل ﴿ واحدروا ﴾ أى احدروا عصياتهما أو ما يصيبكم إذا خالفتم أمرهما من فتنة الدنيا وعداب الآخرة ، فانه ماحرم عليكم إلا ما يضركم في دنيا كم وآخرتكم قال تعالى (٢٤: ٣٣ فليحذر الذين بخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم )

(رابع عشرها) الاندار والتهديد في قوله وفان توليتم فاعلموا أنماعلى رسولنا البلاغ المبين له أى فان توليتم وأعرضتم عن الطاعة ، فاعلى رسولنا أن يبين لكم دينناوشر عناوقد بلغه وأبانه وقرن حكمه بأحكامه وعلينا لمحن الحساب والمقاب وسترونه في إبانه ، كما قال ( فانما عليك البلاغ وعلينا الحساب) وانما الحساب الأجل الجزاء لم يؤكد تحريم شيء في القرآن مثل هذا التأكيد ولا قر ببامنه ، وحكمته شدة افتتان الناس بشرب الخمر ، وكذا الميسر ، وتأولهم كل ما عكن تطرق الاحتمال اليهمن أحكام الأديان التي تخالف أهواء هم ، كما أولت البهود أحكام التوراة في تحريم أكل أموال الناس بالباطل كالربا وغيره ، وكالستحل بعض فساق المسلمين شرب بعض ألما الخمور بتسميمها بغير اسمها ، إذ قالوا هذا نبيذ أو شراب لا يسكر إلا الكثير منه وقد أحل مادون القدر المسكر منه فلان وفلان \_ يقولون ذلك فها هو خمر لاحظ في من شربه إلا السكر

بل مجرأ بعض علاة الفساق على القول بأن هذه الآيات لاتدل على تحريم الخمر ، لآن الله قال «فهل أنم منتهون» ولم يقل : حرمته فاتركوه ، وقال «فهل أنم منتهون» ولم يقل فانتهوا عنه ، وقال بعضهم : سألناهل أنم منتهون افقلنا : لا . ثم سكت وسكتنا، و يصدق على هؤلاء قوله تعالى (اتخذوا ديمهم هزوا ولعبا) و يمكن أن يقال : إن هذا المغلو قلما يصدر عمن كان صحيح الايمان \_ فما قاله تعالى أباغ في تحريم بما قالوا أما المؤمنون فقد قالوا : انتهينا ربناو تال بعضهم انتهينا ، انتهينا أكدوا الاستجابة

« تفسير القرآن الحكيم » «ه» «الجزء السابع»

والطاعة كا أكد عليهم التحريم وكان فيهم المدمنون المخمر من عهدالجاهلية، حتى شق عليهم بحريمها، فكان أشدمن جيم التكاليف الشرعية ، وكانوا قد اجهدوافي آية البقرة لآن الدلالة على التحريم فيها ظنية غير قطعية ، كا بيناه غير مرة، فلماجاء الحق اليقين والتحريم الحازم انهوا وأهرقوا جيع ماكان عندهم من الحمور في الشوارع والازقة حتى ظل أثرها وريحها زمنا طويلا، وقد قدح بعض أذكياتهم زناد الفكر عسى أن يهتدوا إلى شيء يجدون فيه بعض الرخصة من النبي والمالية فلم يجدوا إلا أن من قدمات من أهل بدر وأحد، كسيد الشهداء حزة عم الرسول والمالية وغيره مانوا وهم دائبون على شربها، فلم تغن عنهم هذه الشبهة شيئا، لأن الله لا يكلف الناس العمل بأحكام الشريعة قبل نزولها . وهاك بعض مأورد في ذلك زائداً على ما أوردنا من قبل

روى البيهق فى شعب الإيمان عن أبى هريرة قال «قام رسول الله فقال: ياأهل المدينة ، إن الله يعرض عن الخمر تعريضا لا أدرى الله سينزل فيها أمره » - أى قاطع \_ ثم قام فقال « ياأهل المدينة أن الله قد أنزل إلى تحريم الخمر ، فن كتب منكم هذه الآية وعنده منها شيء فلا يشربها »

وأخرج مسلم وأبو يعلى وابن مردويه عن أبى سعيد الخدرى قال خطبنا رسول الله على على الناس الله قد عرم الخمر فن شيء فليبعه ولينتفع به ، فلم نلبث إلا يسيراً حتى قال : ان الله قد حرم الخمر فن أدركته هذه الآية وعنده منها شيء فلا بشرب ولا يبع . قال فاستقبل الناس بما كان عندهم منها فسفكوها في طرق المدينة »

وأخرج عبد بن حميد وابن جرير عن الربيع قال لما نزلت آية البقرة قال النبي وألي النبي وألي والنبي وألي والنبي والنبي

وأنم سكارى) الآية. فقال بعض الناس: فشر بهارنجلس في بيوتنا ، وقال آخرون لاخير في شيء يحول بيننا و بين الصلاة مع المسلمين فنزلت ( ياأيها الذبن آمنوا إنما الخمر والميسر) الآية ، فنها هم فانتهوا ، وأخرج أيضاً عن قنادة في تفسير آية النساء أنه قال : ذكر لنا أن نبي الله في الله قلاحين نزلت هذه الآية « إن الله قد تقرب في تحريم الخمر ، ثم حرمها بعد ذلك في سورة المائدة بعد غزوة الاحزاب (۱) وعلم أنها تسفه الاحلام وتجهد الاموال وتشغل عن ذكر الله وعن الصلاة »

وروى أحمد عن أبى هر يرة قال « حرمت الخمر ثلاثة مرات ، ثم ذكر نزول الآيات الثلاث ، وما كان من شأن الناس غند كل واحدة منهن ، وقال في آية النساء : ثم أنزل الله آية أغلظ منها ، أى من آية البقرة ، وقال مثل ذلك في آية المائدة . و بيان أن الاولى تحريم ظنى ، والثانية تحريم قطعى في معظم الاوقات والثالثة قطعى مستغرق لكل زمن »

فهذه الاخبار والآثار وغيرها مما تقدم في التصريح بالقطع بتحريم الخمر تدل دلالة قاطعة على أن النبي عَلَيْكُمْ والصحابة كافة فهموا من آية المائدة أن الله تمالى حرم الخمر نحر يما بانا لاهوادة فيه ، وأن الخمر عندهم كل شراب من شأنه أن يسكرشار به ، وقد صرحوا فيها بلفظ التحريم ، وأنه كان تعريضا ، فجملته آية المائدة تصريحا ، أو أن آيق البقرة والنساء كانتا مقدمة لتحريمها أو مفيدتين له إفادة ظنية ، كاقلنا من قبل ، وأن جميع المؤمنين أهرقوا ما كان عندهم من الخمور عند نزول الآية ، وكان كلمها أو أكثرها من خر التمر والبسر الذي يكثر في المدينة ، وأنهم لم يجدوا لهم مخرجا من ذلك بتأويل ولا رخصة

نعم أنهم كانوا يسمون بعض الانبذة بأسماء خاصة ، وقد سألوا عنها النبي عَلَيْنَاتُهُ ماحكمها إذا صاريسكر كثيرها أومطلقا ، قال أبو موسى الاشمرى « قلت يارسول

<sup>(</sup>۱) كانت غزوة الاحزاب سنة أر بم كا قال موسى بن عقبة ومال إليه البخارى وقال ابن البخارى وقال ابن أسحاق فى شوال من سنة خمس ، وعليه أهل المفازى أى بعد غزوة أحد بسنة كاملة . وذكر ابن اسحاق أن تحريم الخمر كان فى غزوة بنى النضير وكانت سنة أزبع على الراجح . وقال الدمياطى فى سيرته كان تحريمها عام الحديبية أى سنة ست

الله، أفتنافى شرابين كنانصنعهما باليمن - البتع، وهو من العسل ينبذ حتى يشته - والمزر - وهومن الذرة والشعير ينبذ حتى يشتد، قال: وكان رسول الله عليه قد أوتى جوامع الكلم بخواتمه فقال: كل مسكر حرام » رواه أحمد والشيخان ، وفى حديث على كرم الله وجهه « أن رسول الله يتياني نهاهم عن الجعة» رواه أبو داود والنسائى وغيرهما. والجعة بكسر ففتح - نبيذالشعير وتسمى بالافرنجية « بيرا » والاصل فى النبيذ أن ينقع الشيء فى الماء حتى ينضج ، فيشرب بعد يوم أو يومين أو ثلاثة ، ولم يقصد به أن يترك ليختمر و يصير مسكراً كما تقدم ، ونزيد عليه أن النبي وتياني من عن النبذ فى الاوانى التي يسرع إليها الاختمار لعدم تأثير المواء فيها ، كالحنم أى جرار الفخار المطلبة ، والنقير أى جدوع النخل المنقورة ، المؤواء فيها ، كالحاتم أى جرار الفخار المطلبة ، والنقير أى جدوع النخل المنقورة ، والمزفت وهو القرع الكبير ، والمزفت وهو القرع الكبير ، ثن الظروف لاتحل ولا تحرم ، وأذن بالنبذ فى كل وعامع تحريم كل مسكر رواه مسلم وأصحاب السنن

وعن ابن عباس «أن النبي عَيَّنَاتِهُ كان ينبذله الزبيب فيشر به اليوم والفد، و بعد الفد إلى مساء الثالثة ، ثم يؤمر به فيسقى الخادم أو يهراق » رواه أحمد ومسلم ، أى يصير بعد ثلاثة أيام مظنة الاسكار ، فهذه بهاية المدة التي يحل فيها النبيذ غالباً وفي آخرها كان محتاط النبي عَيِّنَاتُهُ فلا يشر به ، بل يسقيه الخادم أو بريقه لئلا مختمر و يشتد فيصير خراً . والمهرة بالاسكار وعدمه

وائدة تتبعها قاعدة علم من الروايات التي أوردناها آنفا أن بعض الصحابة فهم من آيتي البقرة والنساء تحريم الخمر فقركها، ولكن عشاقها وجدوا منهما مخرجا بالاجتهاد. وكان من سنة النبي عَلَيْكُو أن يعذر المجتهدين في اجتهاده، وإن كان بعضهم مخطئا فيه، وقد يجبره له إذا كان قاصراً عليه «أجنب رجل فأخر الصلاة إذ لم يجد الماء فذكر ذلك النبي عَلَيْكُو فقال: أصبت و «أجنب آخر فتيمم وصلى إذ لم يجد الماء فذكر له كالاول، فقال له ما قال للأول أصبت » رواه النسائي وأجاز عمل عرو بن العاص إذ تيمم الجنابة مع وجود الماء خوفا من البود وصلى إماماً ، فسأله عن ذلك فاحتج بقوله تعالى ( المنقضاوا أنفسكم ) رواه إماماً ، فسأله عن ذلك فاحتج بقوله تعالى ( المنقضاوا أنفسكم ) رواه

أحمد والبخارى تعليقاً وأبو داود والدارقطني ، ولكنه قال لمن ترك الصلاة مع الجاعة وسأله عن ذلك فاعتدر بالجنابة وفقد الماه «عليك بالصعيد قانه يكفيك» وواه المخارى

ويؤخذ من هذه الأحاديث ومن تلك أن التحريم الذي يكافه جميع الناس هو ما كان نصاً صريحاً ، فان الذي (ص) لم يكاف الناس إزاقة ما كان عنده من الخر إلاعندما زلت آية المائدة الصريحة بذلك، مع كونه فهم من آيق البقرة والنساء تحريم الخر بالتعريض ، والمراد من التعريض عين المراد من التصريح ، إلا أن التعريض حجة على من فهمه خاصة ، والتصريح حجة على المكافين كافة ومن هذا تعرف سبب ما كان من تساهل السلف في المسائل الخلافية ، وعدم تضليل أحد مهم لمخالفه ، وتعلم أيضاً أن ماقال العلماء بتحريمه اجتهاداً مهم لا يعد شرعا يعامل الناس به ، وإنما يلتزمه من ظهر له صحة دليلهم من قياس أو استنباط من آية وحديث دلالتهما عليه غير صريحة ، وأن في تعريض كلام الله ورسوله حكا ، أو حديث دلالتهما عليه غير صريحة ، وأن في تعريض كلام الله ورسوله حكا ، وسيأتي لهذا المبحث تتمة في تفسير (لانسألوا عن أشياء إن تبد لـ كم تسؤكم)

﴿ ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فياطهموا إذا مااتقوا وآمنوا

وعملوا الصالحات ثم اتقوا وآمنوا ثم اتقوا وأحسنوا، والله يحب المحسنين ﴾ ورد في عدة روايات تقدم بعضها أن بعض الصحابة استشكلوا عند رول هذا التشديد في الجر والميسر حال من مات من المؤمنين الذبن كانوا يشر بون الجر ويأكلون الميسر، ولا سيا من حضر منهم غزوني بدر وأحد، وكان أمن الجر عندهم أهم، الميسر، ولا سيا من حضر منهم غزوني بدر وأحد، وكان أمن الجر عندهم أهم، ومنهم من كلم النبي (ص) في ذلك. وفي رواية: أنهم سألوا عمن ماتوا وعن الفائبين الذين لم تبلغهم آية القطع بالتحريم. وأن هذه الآية نزلت جوابا لهم، وقيل: إن الآية نزلت فيمن كانوا يشددون على أنفسهم في الطيبات من الطعام والشراب، الآية نزلت فيمن كانوا يشددون على أنفسهم في الطيبات من الطعام والشراب، خا للسياق عا يتعلق محال من بدىء بهم، والروايات المأثورة على الأول

الطعام ما يؤكل ، والطعم ( بالفتح ) ما يدرك بدوق الفم من حسلاوة ومرارة وغيرها . يقال : طمم ( كملم وغنم ) فلان بمعنى أكل الطعام ، وطعم الشيء يطعمه ذاق طعمه أو ذاقه فوجد طعمه منه، استعمل في ذوق ظعم الشيء من طعام وشراب

بأخذ قليل منه بمقدم الغم. ومن الأول قوله تعالى ( فاذا طعمتم فانتشروا ) أى أخذ قليل ، ومن الثانى ( فمن شرب منه فليس منى ومن لم يطعمه فانه منى) أى لم ينق طعم مائه . قال الجوهرى : الطعم بالفتح ما يؤديه الذوق ، يقال طعمه مر أو حلو وقال : طعم يطعم طعا ( بالضم ) فهو طاعم إذا أكل أو ذاق - مثل غنم يغنم غنما فهو غانم - فالطعم بالضم مصدر . وأنشد ابن الأعرابي :

نهو غائم \_ فالطعم بالصم مصدر والسد الله الرابية القونا فكانوا نعاما فأما بندو عامر بالنسار غداة لقونا فكانوا نعاما نداما بخطمة صعر الخدو د لانطعم الماء إلا صياما شبههم بالنعام التي لا تردالماء ولا تذوقه . وصرح في لسان المرب بأن طعم بعنى أكل الطعام ، وأنه إذا جعل بمعنى الذوق جاز فيا يؤكل و يشرب . واستشهد المفسرون بقول الشاعر :

فان شئت حرمت النساء سواكم وإن شئت لم أطعم نقاخا ولا بردا النقاخ بالضم الماء البارد، والبرد النوم. قال الزمخشرى: ألا نرى كيف عطف عليه البرد وهو النوم. ويقال: ماذقت غماضا. اه

عليه البرد وهو النوم . ويفال : مادوب عاص ، الله وقال الآلوسي في تفسيره : وأما استعاله (أي طعم الماء) بمعنى شربه والنخذه طعاما فقبيح إلا أن يقتضيه المقام ، كا في حديث « زمزم طعام ظعم وشفاء سقم فانه تنبيه على أنها تفذى بخلاف سائر المياه . ولا يخدش هذا ماحكي أن خالدا القسري قال على منبر الكوفة \_ وقدخرج عليه المغيرة بن سعيد \_ : أطعموني ماء ، فعارت عليه العرب ذلك وهجوه به ، وحملوه على شدة جزعه ، وقيل فيه : بل المنابر من خوف ومن وهل واستطعم الماء لما جد في الهرب بل المنابر من خوف ومن وهل واستطعم الماء لما جد في الهرب

وألجن الناس كل الناس قاطبة وكان يولع بالتشديق في الخطب الآن ذلك إنما عيب عليه لأنه صدر عن جزع، فكان مظنة الوهم وعدم قصد المعنى الصحيح، و إلا فوقوع مثله في كلامهم مما لاينبغي أن يشك فيه الها أقول: أما الحديث فرواه ابن أبي شيبة والبزار بسند صحيح، وهو على تشبيه

مائها بالغذاء فليس مما نحن فيه . وأما كلام خالد فهو لحن إلا أن يريد به أديقوني طمم الماء .. مبالغة في طلب القليل منه أو إرادة ترطيب اللسان . لأن الكلام يجفف

الربق ، ولا يقع مثله فى كلام الفصحاء إلا بهذا المهنى . فاذن لا يمكن أن يكون «ملعم» فى القرآن بمعنى الشرب مطلقا ، ولا يجوز أن يفيد هذا المعنى إلا بالتبع لمعنى الأكل تغليبا له ، فيجمل «طعموا» هنا بمعنى أكلوا الميسر وشربوا الخمر . كتغليب الأكل فى كل استعال فى مثل النهى عن أكل أموال اليتابى وأكل أموال الناس بالباطل . ولم أر أحداً هدى إلى هذا الإيضاح بهذا التدقيق . والجناح مافيه مشقة أو مؤاخذة . أنشد ابن الاعوابى :

لاقیت من تجمّل وأسباب حبها جناح الذی لاقیت من تربها قبل وقال ابن حِلْزَة :

أعلينــا جناح كندة أن يغ هم غازيهم ومنا الجزاء ويفسرونه غالباً بالإثم وهو مافيه الضرر ، والضرر يكون دينيا ودنيويا ، ولم يستعمل في القرآن إلا في حيز النفي بمعنى رفع الحرج والمؤاخذة .

ومعنى الآية على رأى الجهور «ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات »من الأحياء والميتين ، والشاهدين والغالبين «جناح» إثم ولا مؤاخذة «فيا طعموا» أكلوا من الميسر أو شربوا من الخمر فيا مضى قبل تحريبهما — ولا في غير ذلك بما لم يكن محرما تمحرم «إذا ما اتقوا» أى إذا هم اتقوا في ذلك العهد ما كان محرماً عليهم ومنه الاسراف في الاكل والشرب من المباح « وآمنوا » بما كان قد نزله الله تعالى «وعلوا الصالحات» التي كانت قد شرعت ، كالصلاة والعبيام والجهاد «ثم اتقوا» ما حرمه الله تعالى بعد ذلك عند العلم به «وآمنوا» بما نزل فيه وفي غيره — كاقال (وإذا ما أنزلت سورة فنهم من يقول أيكم زادته هدفه إيمانا ? فأما الذين آمنوا في فلويهم مرض فزادتهم رجسا إلى فزادتهم إيمانا وهم يستبشرون ، وأما الذين في قلويهم مرض فزادتهم رجسا إلى ورجسهم ) وكما قال (ويزداد الذين آمنوا إيمانا) « وعملوا الصالحات » التي هي من موازم الإيمان ، «ثم اتقوا» أى ارتقوا عن ذلك فاتقوا الشبهات تورعا وابتعاداً عن ألوازم الإيمان ، «وأحسنوا» أعماهم الصالحات بأن أتوا بها على وجه الكال وتموا نقص أفرا شمها بنوا فل الطاعات «والله يحب المحسنين» فلا يبقى في قلويهم أثراً من الآثار السيئة التي وصف بها الخمر والميسر من الإيقاع في العداوة والبهضاء والصد السيئة التي وصف بها الخمر والميسر من الإيقاع في العداوة والبهضاء والصد

عن ذكر الله وعن الصلاة ، وهما صقال القلوب وزيتها الذي يمد نور الإيمان ."

وطالما استشكل المفسرون اشتراط مااشترطته الآية لنغي الجناح من النقوى المثلثة والإيمانالمثني والاحسان الموحد ءوطالما ضربوا في بيداء التأويل واستنباطا الآراء ، وطالمًا رد بعضهم ماقاله الآخرون في ذلك ، وسبب ذلك اتفاقهم على أن الله تعالى لايؤاخذ يوم القيامة أحداً بعمل عمله قبل تحريمه، كما قال تعالى بعداً ذكر محرمات النكاح ( إلا ماقد سلف ) فقيل: إن ماذكر ليس بشرط لرفع الجناح، بل لبيان حال من نزلت فيهم الآية . وأما تكرار التقوى فقيل إنه لمجرد. النأكيد أو للازمنة الثلاثة ؛ أو لاختلاف مايتتي من الكفر والكبائر والصغائر، أو من مطلق ومقيد ، أو بعضها للثبات والدوام .

وغفل هؤلاء عن معنى الشبهة التي وقعت لبعض الصحابة ونزلت الآية جوابا عنها . و بيانها من وجهين

(أحدهما) أن الله تعالى حوم الخمر والميسر فيالآية الأولى من هذه الآيات ، وبين في الثانية علة التحريم من وجهين ، وهذه العلة لازمة لهما ، غاذا لم تكن مطردة في العداوة والبغضاء ، فهي مطردة في الصد عن ذكر الله وعن الصلاة ، وناهيك يما ينقص من دين من صـــد عنهما . وإنما كال الدين ومناط الجزاء في الآخرة. ما يكون من تأثير الإيمان والعمل الصالح في تزكية النفس ءو إنارة القلب .

(ثانيهما) أن الله تعالى قد عرض بتحريم الخمر قبل نزول آيات المائدة بما بينه في سورة البقرة والنساء \_ واللبيب تكفيه الاشارة \_ فكان من لم يفطن لذلك مقصراً في اجتهاده ، وربما كان ذلك لإيثار الهوى أو الشهوة .

هذا وجه الشبهة، وتلخيص الجواب عنها: أنمن صح إيمانه وصلح عمله وعمل في كل وقت بالنصوص القطمية المنزلة ، و بحسب ما أداء إليه اجتهاده في الظنية، واستقام على ذلك حتى ارتق إلى مقام الاحسان فلا يحول دون تركية ذلك لنفسه وصقله لقلبه ، ماكان قد أكل أو شرب مما لم يكن محرما عليه بحسب اعتقاده 🗠 و إن كان فى ذلك من الإثم ماحرم بعد لأجله .

ذلك بأن الله تعالى ماحرم شيئًا إلا لضرره في الجسم أو العقل أو الدين أو

المال أو العرض ، والضرر يختلف باختلاف الأشخاص والاوقات والاحوال وقد: يتخلف أحيانًا ؛ إذ يكني في النحريم أن يكون ضاراً في الغالب، من عل علامن شأنه الضرر في الجسم فريما ينجو من ضرره بقوة مزاجه إذا هو لم يسرف فيه ، ومن عل علا من شأنه نقص الدين - وهو غير محرم عليه أوغير عالم بتحريه فريما ينجو من سوء تأثيره الذاتي بقوة إيمانه ويقينه وكثرة أعماله الصالحة بحيث يكون ذلك الضرر كنقطة من القذر وقعت في البحر أو النهر . ولكن قوة الايمان ورسوخ الدين بالعمل الصالح ينافي الإقدام على ارتكاب المحرم، إلا ما يكون من اللمم والهفوات التي لايصر المؤمن عليها ، فالجناح العظيم والخطر الكبير من ارتكاب المعصية بعد العلم بتحريمها ليس فماعساه يصيب منتكبها منضررها الذاني التي حرمت لأجله فقط، لأن هذا قديتخلف أو يكونضعيفاً أو مغلوباً، بل الجناح والخطرالديني في الاقدام على مخالفة أمر الله تعالى وترجيح هوى النفس على مقتضى الإيمان والإعتقاد. وهذا شيء قد حفظ الله منه من كانوا يشر بون الخمر من أهل بدر وأحد ، بل حفظهم الله تعالى من ضرر الخمر الاجتماعي الدنيوي أيضاً لاتهم لم يسرفوا فيها ولا سبا بعد نزول آية سورة النساء التي لم تبق لهم إلا وقتا ضيقا لشربها ، والآية تدل على ذلك ، و يؤيده أن الله تعالى قد ألف بين قلوبهم فكانوا بنعمته اخوانا، بل كان ذلك شأن الصحابة عامة : كان يكاد الشقاق يقع بينهم كامر في أسباب نزول الآيات ، ولكن لا يلبث أن يغلبه الايمان ، فيكونوا مصداقا لقوله تعالى ( إن الذين اتقوا إذا مسهم طائف من الشيطان تذكروا فاذا هم مبصرون ) فالمعصية لاتفسد الروح إلا إذا كان فاعلها غير مبال بحرمة الشرع ، ولايكون تأثيرها الذاتي قويا إلا بالاسراف فيها والاصرار عليها

وقد سألنى بعض الباحثين فى علم الاخلاق وفلسفة الاجماع من المصر بين عن السبب فى سوء تأثير الزاا فى إفساد أخلاق فساق المصريين و إذلال أنفسهم واضعاف بأسهم وعدم تأثيره فى اليابانيين مثل هذا التأثير ؟ فأجبته على الفور: إن اليابانيين لا يدينون الله بحرمة الزنا كالمصريين، فعظم ضرره فيهم بدنى وأقله اجماعى ، ولكن

ليس له ضرر روحى فيهم . وأما المصريون فمعظم ضرره فيهم روحى لأنهم يقدمون على على شيء يعتقدون دينا وعرفا بقبحه وفحشه ، فهم بذلك يوطئون أنفسهم على دنيتة الفحش والاتصاف بالقبح ، فلذلك كان من أسباب المهانة والفساد فيهم . فأعجب بالجواب وأذعن له

### ﴿ شبهة لمشاق الخر ودحضها ﴾

قال الامام الرازى: زعم بعض الجهال انه تعالى لما بين في الخمر أنها محرمة عند ما تكون موقعة في العداوة والبغضاء وصادة عن ذكر الله وعن الصلاة بين في هذا الآية أنه لاجناح على من طعمها إذا لم يحصل معه شيء من تلك المفاسد بل حصل معه أنواع المصالح من الطاعة والتقوى والاحسان إلى الخلق قالوا ولا يمكن حله على أحوال من شرب الخمر قبل نزول آية النحريم ، لأنه لو كان المراد ذلك لقال «ما كان جناح على الذين طعموا » كا ذكر مثل ذلك في آية تحويل القبلة (وما كان الله ليضيع إيمانكم) ول كنه لم يقل ذلك بل قال (ايس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح إلى قوله إذا ما اتقوا وآمنوا) ولاشك أن «إذا» المستقبل لا للماضى . واعلم أن هذا القول مردود باجماع كل الأمة .

وقولهم إن كلة إذا للمستقبل لا للماضى . فجوابه ماروى أبو بكر الاصم أنه لما نيل أمحر بم الخمر قال أبو بكر الاسلام الله كيف باخواننا الذين ماتوا وقد شربوا الخمر وفعلوا القهار ? وكيف بالغائبين عنا فى البلدان لا يشمرون أن الله حرم الخمر وهم يطعمونها ؟ فأنزل الله هذه الآيات ( الصواب الآية ) وعلى هذا التقديرة الحل قد ثبت فى الزمان المستقبل عن وقت نزيل هذه الآية ، لكن فى حق الغائبين الذين لم يبلغهم هذا النص . اه كلام الوازى بحروفه

وأقول: ان جوابه ضميف فيا أقره وفيا رده الا نقل الاجماع، وقد كان رحمه الله على سمة اطلاعه في العلوم المقلية والنقلية غير دقيق في البلاغة وأساليب اللغة حتى ان عبارته نفسها ضعيفة والصواب أن يقال في الردعلي احتجاج أصحاب هذا التحريف (أولا) ان قوله تعالى « ايس على الذين آمنوا » الح ليس خبراً عن نزلت

الآية بسبب السؤال عنهم و إنما مى قاعدة عامة انشائية المعنى يعلم منها حكم من مات قبل القطع بتحريم الخمروحكم من نزلت الآية في عهدهم وتليت عليهم وحكم غيرهم من عصرهم إلى آخر الزمان . وهذا أبلغ وأعم فائدة من بيان حكم المستول عنهم خاصة و (ثانيا) ان قول المشتهين : لو كان المراد من الآية بيان حكم الذين ما توالقال هما كان جناح على الذين طعموا » . باطل ، وقوله تعالى (وما كان الله ليضيع إعانكم) الذي احتجوا به لايدل على مازعوا ، فان مثل هذا التركيب يدل على نفي الشأن لاعلى نفي حديث مضى ، فهناه : ما كان من شأنه تعالى ولامن مقتضى سنته وحكمته أن يضيع إيمانكم . وقد بينا هذا من قبل غير مرة ونقلناه عن الكشاف ، فهو يعم الماضى والمستقبل ، ومثله (ما كان لنا أن نشرك بالله) و يشبه العبارة التي قالوها قوله تعالى (ما كان على النبي من حرج فها فرض الله له ) ولم يقل أحد إنها لذي الحرب في الزمن الماضى ، بل تعم نفيه في الحل والاستقبال ، وهو موضع الفائدة له (ص) منها و (ثالثا) لو كان معني الآية ماذ كروه لاخذ به من شق عليهم تحر بم الخمر من السحابة ومن كان يميل إليها بعدهم

نعم إنه لولا ماورد من سبب بزول الآية لكان المتبادر من معناها انه ليس على المؤمنين الصالحين تضييق وإعنات فيا أكاوا (وإن شئت قلت أو شربوا) من اللذائد — كا توهم الذين كانوا حرموا على أنفسهم طيبات ماأحل الله لهم مبالغة في النسك — إذا كانوا معتصمين بعرى التقوى في جميع الاوقات والاحوال، راسخين في الايمان متحلين بصالح الاعمال محسنين فيها ، لأن الله تعالى لم يحرم عليهم شيئاً من الطيبات ، وإنما حرم عليهم الخبائث ، كالميتة والدم ولم الخنزير وما أهل به لغير الله والخمر والميسر ، وأكل أموال الناس بالباطل ، وإنما الجناح والحرج في الطعام والشراب على الكافرين والفاسقين الذين يسرفون فيهما ، والحرج في الطعام والشراب على الكافرين والفاسقين الذين يسرفون فيهما ، ويجعلونهما أكبرهمهم من حياتهم الدنيا ، ولا يجتنبون الخبيث منهما . فالعبرة في ويجعلونهما أكبرهمهم من حياتهم الدنيا ، ولا يجتنبون الخبيث منهما . فالعبرة في والشراب وتعذيب النفوس وارهاقها . ولعل شيخنا لو فسر الآية لجزم بأن هذا والشراب وتعذيب النفوس وارهاقها . ولعل شيخنا لو فسر الآية لجزم بأن هذا هو المدنى المراد ، وأن ما ورد في سبب نزولها \_ إذا صح \_ يؤخذا لجواب عنه من طلعهم المراد ، وأن ما ورد في سبب نزولها \_ إذا صح \_ يؤخذا لجواب عنه من

فحوى الآية . وهو أنه لاجناح على من كانوا يشربون الخمر قبل محريمها لأن العمدة في الدين هو التقوى لا أمر الطعام والشراب الذي لا يحرم منه شيء إلا لضرره و إذا لم يراع سبب النزول في تفسير الآية فلا يمكن أن يقال إن معناها «ايس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات إثم فيما يشر بون من الحرب بعد القطع بتحريمها وتأكيده بما في سياق آيات التحريم من المؤكدات ، لأن كلة (طعموا) لا مدلول لما في اللغة إلا أكل العلمام في الماضي أو تذوق كل ماله طعم من طعام وشراب بمقدم الغم في الزمن الماضي أيضاً ، ولو صح أن يكون معني الآية ماذكروه له كان نسخا لتحريم شرب الحر متصلا بالتحريم المؤكد ، أو مخصيصاً له بغير أهل نسخا لتحريم شرب الحر متصلا بالتحريم المؤكد ، أو مخصيصاً له بغير أهل

غيره من الشرائع والأديان ، ولا يتفق مع بلاغة القرآن.
فان قيل: أن الافعال الماضية إذا وردت في سياق الأحكام النشر يعية والقواعد العلمية تفيد التكرار الذي يعم المستقبل ، يمعني أن هذا الفعل كلا وقع كان حكمه كذا \_ فلم لا يجوز على هذا \_أن يكون معنى الآية رفع الجرح والمؤاخذة عن المؤمن إذا شرب قليلا من الحر بالشر وط الشديدة المبينة فيها ، ويدخل في عموم التقوى مها أن لا يسكر ولا يكون بحيث توقع الحر بينه و بين أحد من الناس بفضاً ولا عداوة ولا بحيث تصده عن ذكر الله وعن الصلاة ?

التقوى الكاملة من المؤمنين الصالحين . وليس لهذا نظير في الاسلام ، ولا في

قلت: إن الطعم في اللغة لايدل على الشرب القليل ولا الكثير بل على ذوق المشروب عقدم الغم، أو إدراك طعمه من ذوقه بهذه الصفة، كاحرره الجوهري وتبعه ابن الآثير في النهاية، وقد مربيان ذلك، وأنت ترى الفرق الجلى بين الشرب الكثير والشرب القليل، وبين طعم الماء بتذوقه في قصة طالوت (٢٤٩٠٢ قال إن الله مبتليكم بنهر . فمن شرب منه فليس منى ، ومن لم يطعمه قانه منى ، إلا من اغترف غرفة بيده ، فشر بوا منه إلا قليلامنهم ) فقد جعل هذا الابتلاء على ثلاث مراتب : الأولى البراءة ممن شرب حتى روى ، والثانية الاتحاد التام بمن لم يدق طعمه البتة ، والثالثة بين بين، وهي لمن أخذ غرفة بيده فكسر بهاسورة الظام ولم يكرى فيروه . هذا ماجرينا عليه في تفسير الآية (ص ٢٧٨ ج٢) وهو ما تعطيه فيروه . هذا ماجرينا عليه في تفسير الآية (ص ٢٧٨ ج٢) وهو ما تعطيه

اللغة وجرى عليه جهابذتها فى تفسير اللفظ كالزمخشرى وتبعه البيضاوى وأبوالسعود والرازى والآلوسى وغيرهم ، وقالوا : إن قوله «إلامن اغترف غرفة» استثناء من قوله «فن شرب منه » إلا أن بعضهم خلط ، وأدخل فى تفسير الآية مالا يدل عليه لفظها ، تبعاً للروايات أو لاصطلاحات الفقهاء فيا يحنث به من حلف أنه لإيشرب من هذا النهر مثلا ، وإذا كان هذا هو معنى طعموا فلا فاتدة من إباحة تُذوق طعم الخر بمقدم النم لاحد ، فيكون لغواً ينزه كتاب الله عنه

ولو كان المراد من الآية ماذكروه لكان نصها: ليس على الذين آمنوا وعلوا الصالحات جناح في شرب القليل من الخر — أو مالايسكر ولا يضر من الخر — إذا مااتقوا الح ولكان أجدر الناس بفهم ذلك منها من أنزلت عليه (ص) ومن خوطبوا بها أولا من فصحاء العرب ، ولم يؤثر عن أحد منهم ذلك بل صح عنهم ضده روى أحمد وأبو داود والترمذي — وقال حديث حسن — عن عائشة قالت: قال رسول الله عليه و داود والترمذي — وقال حديث حسن — عن عائشة قالت على رسول الله عليه و كل مسكر حوام ، وما أسكر الفرق منه فل الكف منه حرام ، الفرق بفتح الراء وسكونها مكيال يسع سنة عشر وطلا . وقيل إن ساكن الراء مكيال آخر يسع ١٢٠ وطلا ، ورواة هذا الحديث كلهم محتج بهم في الصحيحين الراء مكيال آخر يسع ١٢٠ وطلا ، ورواة هذا الحديث كلهم محتج بهم في الصحيحين الراء مكيال آخر يسع ١٢٠ وظلا ، ورواة هذا الحديث كلهم عتب بهم في الصحيحين في تقريب التهذيب ، ونقل في أصله توثيقه عن أبي داود وابن حبان

وروی أحمد وابن ماجه والدار قطنی وصححه عن ابن عمر عن النبی علیه وابن علیه می النبی علیه وابن علیه ما اسکر کثیره فقلیله حرام » وروی مثله أبو داود والترمذی وحسنه وابن ماجه من حدیث جابر ، قال الحافظ ابن حجر: رواته ثقات ، وفی إسناده داود بن بكر بن أبی الفرات قال فی التقر یب صدوق ، ولكن قال أبو حانم الرازی: لابا س به لیس بالمتین ، وسئل هنه ابن معین فقال ثقة

وروى النسائى والدار قطنى عن سعد بن أبى وقاص عن النبي مسلطة قال « أنها كم عن قلب مسلطة وال « أنها كم عن قلبل ماأسكر كثيره » وفى رواية أخرى «أن النبي مسلطة نعى عن قلبل ماأسكر كثيره » وأكثر رجال هذا الحديث قد احتج بهم البخارى ومسلم فى الصحيحين ، وفيهم الضحاك بن عثمان احتج به مسلم فى صحيحه ، فلم يبق إلاشيخ الصحيحين ، وفيهم الضحاك بن عثمان احتج به مسلم فى صحيحه ، فلم يبق إلاشيخ

النسائي عد بن عبدالله بن عبار نزيل الموصل ، قال الحافظ في تقريب التهذيب : ثقة حافظ ، فهذا حديث محيح لامطمن فيه ، ولا عبرة بما يوهمه كلام مثل العيني في هذا المقام فتحريم قليل كل مسكر وكثيره صح في عدة أحاديث وثبت بالإجماع قال الحافظ النسائي بعد رواية حديث سعد وما في معناه : وفي هذا دليل على

تحريم المسكر قليله وكثيره وليس كما يقول المخادعون لأنفسهم بتحريرهم آخر الشربة وتحليلهم ماتقدمها الذي يشرب في الفرق قبلها ، ولاخلاف بين أهل العلم أن السكر بكليته لا يحدث عن الشربة الآخرة دون الأولى والثانية بعدها و بالله التوفيق الها أي أن السكر يكون من مجموع ما يشرب لا من الشربة التي تعقبها النشوة

﴿ شبهة أخرى على تحريم قليل المسكر وعلة تحريمه ﴾

و يعلم من هذه الأحاديث فساد قول من عساه يقول: إن القليل من الحرلا تتحقق فيه علة التحريم، والقياس أن الحكم يدور مع علته وجوداً وعدما، ومتى فقدت العلة كان إثبات الحكم منافيا للحكمة. ووجه فساده: أنه لاقياس مع النص وأن قاعدة سد ذرائع الفساد الثابتة في الشريعة تقتضى منع قليل الحرو والميسر لأنه ذريعة لكثيره، ولعله لا يوجد في الدنياما يشابهها في ذلك

بينا في تفسيراً ية البقرة النعليل العلمي الطبعي لكون قليل الحريد عولى كثيرها وكذلك الميسر وكون متعاطيهما قلما يقدر على تركيما (ص٣٤٩ ٣٣) ولهذا يقل أن يتوب مدمن الحر ، لأن ما يبعثه على التوبة من وازع الدين أو خوف الضرر يعارضه تأثير سم الحر الذي يسمى لغة الغول (بالفتح) واصطلاحا الكحول - في العصب ، الداعي بطبعه إلى معاودة الشرب ، وهوألم يسكن بالشرب مؤقتا ثم يعود كاكان أو أشد ، ومتى تعارضت الاعتقادات والوجدالات المؤلمة أو المستلذة في النفس رجحت عند عامة الناس الثانية على الأولى ، وإنما يرجح الاعتقاد عند الخواص - وهم أصحاب الدين القوى والإيمان الراسخ ، وأصحاب الحكمة والعزيمة القوية ، وهذا الألم الذي أشرنا اليه قد ذكره أهل النجر بة في أشعارهم كقول أبي تواس :

وقول الشاءر :

وكأس شربت على لذة وأخرى تداويت منها بهإ و إننا نرى جميع المتعلمين على الطريقة المدنية في هذا العصر وأكثر الناس في البلاد التي تنشر فيها الجرائد والمجلات العلمية يعتقدون أن الخمر شديدة الضرر في الجسم والعقل والمال وآداب الاجتماع، ولم نر هذا الاعتقاد باعنا على التو بة منها إلا للافراد منهم، حتى إن الاطباء منهم ـوهم أعلم الناس بمضارها \_ كثيرا مايعاة رونها و يدمنونها ، و إذا عدلوا في ذلك أجابوا بلسان الحال أو لسان المقال بما أجاب به طبيب عذله خطيب على أكله طعاما غليظا كان نهى عن أكاه إذ قال: إز العلم غير العمل فكما أنك أيها الخطيب تسرد على المنبر خطبة طويلة في محريم الغيبة والخوض في الاعراض ثم يكون جل ممرك في سهرك اغتياب الناس، كذلك يغمل الطبيب في نهيه عن الشيء لاينتهي عنه إذا كان يستلذه. وأنكرت ذلك على طبيب فقال لأن أعيش ١٠ سنين منما آثر عندي من ٢٠ قلت وهذا مردود على قواعدكم وتعاربكم لأن السكر يحدث الأمراض والأدواء وقديعيش صاحبها طويلا. وصحقولي هذافيه وقد مضت سنة الله تعالى بأن تكون قوة تأثير الدين على أشدها وأكملها في نشأته الأولى ، كما يفيده قوله تعالى ( ولا يكونوا كالذين أونوا الـــكتاب من قبل فطال عليهم الأمد فقست قلوبهم وكثير مهم فاسقون) ولهذا ترك جهور المؤمنين الخمر في عصر التنزيل، ولـكن بتي من المدمنين من لم يقو على احتمال آلام الخار وما يعترى الشارب بعد تنبه المصب بنشوة السكر ءمن الفتور والخمودالداعي إلى طلب ذلك التنبيه ، فكان أفراد منهم يشر بون فيجلدون و يضر بون بالجريدوكذا بالنعال، ثم يعودون واضين بأن يكون هذا الحد الذي محدونه، أو النمز ير الذي يعزرونه ، مطهراً لهم من الذنب الدينيء: د الله تعالى ، ولايبالون بعد ذلك ما يحملوا فى سبيل الحر من إيذاء و إهانة .

وقد كان من هؤلاء المدمنين أبو محجن الثقني (رض) ولما أبلي في وقعة القادسية ما أبلي، وكان نصر المسلمين على يده ،وترك سعد بن أبي وقاص (رض) إقامة الحد علميه،وكان قد اعتقله لسكر، ،تاب إلى الله تعالى،وعلل تو بته في بعض الروايات بأنه كان يشرب عالما أن العقاب الشرعي يطهره ، وإذ حابوه به كا ظن

تاب إلى الله تعالى خوفا من عقاب الآخرة . ولم يتزك سعد عقابه محاباة كاظن بل لأن الحدود لا نقام في حال الغزو ، ولا في دار الحرب ، والنعز بر برجع إلى الاجتهاد والتحقيق أن عقاب السكر تعزير ، وأن سعداً أداه اجتهاده إلى ترك تعزير أبى محجن بعد أن بذل نفسه في سبيل الله وأبلى يومئذ ما أبلى ، ولا مطهر من الذنب أقوى من هذا . وهل يوجد في هذا العصر كثير من الناس يشامون أبا محجن في قوة إعانه وقوة عزيمته في دينه ؟

### ﴿ بِعض العبر في الحر ﴾

من آيات العبرة أن الإفرنج الذين يستبيحون شرب الخردينا، ويستحسنونه أدبا ومدنية و يصنعون منه أنواعا كثيرة بربحون منها ألوف الألوف من الدنانير في كل عام ـ قد ألغوا جميات المهى عن الجور والسعى لابطالها . وأقوى هذه الجعيات نفوذاً وتأثيرا في الولايات المتحدة الأمريكية (1) ومن عجائب وقائع تقليد متفرنجي المسلمين للافرنج ميل بعضهم إلى الدخول في هذه الجعيات وتأليف الفروع منافي البلاد الاسلامية ، وما أغنى المسلمين عن تقليد غيرهم في هذا اوما أجدره بأن يكونوا هم الأعة المتبوعين

ومن آیات العبرة فیها: أن العرب كانوا یعدون من منافع الحر الحاسة في الحرب وقوة الاقدام فیها ـ وقد ثبت عند الإفريج أن السكر يضعف الجنود عن القيام بأعباء الحرب واحمال أثقالها، فقررت بعض الدول إبطال الحمور الوطنية الشديدة الرواج في بلادها \_ وأكثر انتفاعها المالي منها \_ مدة الحرب، ولعل الدول كاما تجمع على هذا بعد، ومع هذا كله لا يزال بعض المسلمين الجغرافيين يتملمون من محريم الاسلام للخمر (سنريهم آياتنا في الآناق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق)

<sup>(</sup>١)قد بلغ من هذا التأثير بعد الطبعة الأولى وقبل الثانية لهذا الجزء أن حكومة الله البلاد أصدرت قانونا بتحريم شرب الخور بتشريع نواب الآمة وشيوخها وما يتعلق بهذا النحريم — ونفذت ذلك فعلا.

## م استدراكان م

﴿ الاستدراك الاول ﴾ الخمر توعان نوع يخمر تخميراً ، ونوع يقطر تقطيراً ، وأقوى الخمور سها وأشدها ضرراً ماكانت مقطرة ، ويعبرون عنها بالاشر بة الروحية وهذا أخدم بجحات اختيارنا لقول سيدنا عمر بن الخطاب في تعليل تسمية الخمر، وأنه مخاص بها العقل ،وقد بيناجيع ماقيل ف ذلك في تفسير آية البقرة (ص٣٣٦ج٢) والمرجح الثاني كون هذا القول لامام من أفصح العرب الخلص، وأماغير، فهو مما استنبطه المولدون من كلام العرب. والثالث أن نقله أصح، فهو مروى فى الصحيحين

وكستب السنن كما تقدم . وقد استدل بعضهم على كون الخمر ممايعصر،أى لامما ينبذأ ويقطر، بقوله تعالى حَكَايَةَ عَن أَحَدُ صَاحَبَي يُوسَفَ عَيَالِلَهُ فِي السَّجِن ( إنِّي أَرَانِي أَعْصِر خَراً ) وهو استدلال ضعيف وسخيف ، فان إتخاذ الخدر من المصير لايننافي اتخاذهامن غيره، وليس فى العبارة مايدل على الحصر ، دع ما يمكن أن يقال من أن هذا القول حكاية عن أعجمي في بيان مارآه في نومه مما هو معهود في بلاده ، فليس بحجة في لغــة العرب ولا في صناعتهم وصناعة غيرهم للخمر ؛ وبالاولى لايكون حجة في الشرع وقداشتبه على بعض الناس ما طبخ من المصير قبل وصوله إلى حد الاسكار أربعده، هل يسمى خراً أملاً كا اشتبه على الكثيرين أمن النبيذ. ومن المطبوخ الطلاء وهو الديس، و يسمى المثاث إذ اشترطوا أن يغلي العصير حتى يبقي ثلثه، ومنه الباذق ـ وهو ماطبخ من عصير العنب أدني طبخ حتى صار شديداً ، وهو إسم أعجمي ، وقيل أول من صنعه ومحماه بذلك بنو أمية وانه مسكر ، وأظن أنه يكوزقبل الطبخ مسكراً قلا يزيل الطبخ القليل إسكاره ،أويترك فيه الماء بعد طبخه

فيختمر كما يختمر العسل. وكذلك كانوا ينعلون بالدبس، ولوجاء الاسكار من طريقة الطبخ لكان نوعا ثالثا من الخمر وفي صحيح البخاري أنابن عباسستل عن البائق فقال « سبق مجد عَلَيْنَاتُهُ الباذق فما أسكر فهو حرام» أي إن العبرة بما يسكر من الشراب ولاعبرة بالأسماء، فالمسلحلال واكنه يمزج بالماء ويقرك حق يختمر ويسكر «تفسير القرآن الحكيم»

(7)

«الجزءالسابع»

فيصير خرآ وكل من عصير العنب ونبيذ الزبيب وغيره حلال قبل اختماره ، فاذا اختمر وصار يسكر حرم قطما وسمى خمراً ، لا عصيراً ولا نبيداً ، ومنى علم أنه

صار مسكراً حرم شرب قليله وكثيره لا قبل ذلك ه على أن من قال من أهل اللغة «إن ألخمر هو المسكر من عصير العنب » إطلاقا

لما هو الغالب أو الأهم في عصر تدوين اللغة ــ لم يمنعهم ذلك ولا تسميتهم لبعض الخمر من غيرها بأساء أخرى أن يطلقوا اسم الخمر على جميع الأشربة المسكرة . فهذا ابن سيده نقل ذلك الإطلاق في المخصص عن صاحب كتاب العين، كاأشرنا اليه في موضَّمه ، وأطال في بيان أسماء الخمر بحسب صفاتها ، ثم عقد بابا للانبذة التي تتخذ من التمر والحب والعسل قال فيه مالصه :

« أبوحنيفة ( أي الدينوري اللغوي ) . فأماخمور الحبوب فما اتخذ من الحنطة فهو المزر، وما أتخذ من الشعير فهو الجمة ، ومن الذرة السكركة والسقرقة ـ عجمى، \* أبو عبيد: الغبيراء السكركة \_ إلى أن قال \_ ابن دريد البتع ضرب من شراب العِسل. وقد تقدم أنها الخمر بعينها » أشار إلى قوله في باب الخمر : « أبو على عن المسكرى البتع الجمر يمانية . وقد بتعنا بتعال خمرنا خمراً ، البتاع الخمار يه اه ( فائدة لغوية) ذكرنا فيما سبق من التفرقة بين الخمر والنبيذ أن أهل بلاد

الشَّام يسمون النبيذ « نقوعاً » وأن الصواب أن يقال نقيع، ثم رأيت في المخصص نقلًا عن صاحب العين : النَّمُوع والنَّقيع ( بِفَتْتِح النَّون فَيُّهُمَا ) شيء ينقع فيه الزبيب وغير. ثم يصني ماؤه و يشرب ﴿ الاستدراك الثاني ﴾ يحتيج القائلون بكون الخمر المحرمة بنص القرآن مي ماكان من عصيرالعنب بأنه هو القطعى المجمع عليه ، وغيره ظنى مختلف فيه ، وهذه

العبارة قد تذكر في كثير من كتب الفقه وشروح الحديث مسلمة من غير بحث، وفيها أن أول من قال بهذا الفول ( من الـكوفيين ) لاحجة له فيه، فإن أهل الاجماع الذين لاخلاف في إجماعهم هم الصحابة رضوان الله عليهم ومم لم يحتلفوافي تحريم ماكان عندهم من خمر البسر والتمر والحنطة والشمير وغيرها. وقد خطب عمر على منبر رسول الله عَيْمَاتِيْ بحضرة كبار علماء الصحابة وجمهورهم فقال ﴿ أَيِّهَا النَّاسِ إِنَّهُ

تزل تحريم الخمروهي من خمسة من العنب والتمر والعسل والحنطة والشعير . والخمر ما خامر العقل ، فصرح بأن الخمر كانت من هذه الخمسة عندهم ، وان مراد الشرع تعر بمماكان من غيرها أيضاءوان حقيقة الخمر ماخاص العقل، أىخالطه فأفسد عليه إدراكه وحكمه ، ومنه الداء الخاص ، ومن قال خاصره غطاه فقد راعي أصل معني خمر الشيء والمراد واحد . والحديث متفق عليه ، ولم ينقل أن أحداً من الصحابة أنكر على عمر قوله هذا ، ولذلك قال من قال من أهل الحديث والأصول: إن هذا القول له حكم الحديث المرفوع إلى النبي عليته من حيث هو تفسير لحكم شرعي لا يقوله الصحابي برأيه ، قان قال قائل : انه يمكن أن يقوله باعتبار فهمه للقرآن والسنة، قلنا: إذا كان هذا مافهمه هذا الامام في اللغة والدين ووافقه عليه جمهور الصحابة ولم ينقل عن أحد انه خالفه فيه \_ فهل يمكن أن نعبد لنص شرعي تفسيراً أصح وأقوي من تفسير يصرح بهأميرالمؤمنين على منبر الرسول ويوافقه عليه علماء الصحابة وعامتهم؟ وهل نقل عن الصحابة إجماع مستند إلى دايله أقوى من هذا الاجماع؟فظهر بهذا أن كون كل شراب من شأنه الاسكار خراً ثابت بالكتاب والسنة واجماع الصحابة المقرون بدليله و بالقياس. فانقيل : إن هذا من الاجماع السكوتي المختلف قيه -قلمنا أنه ليس منه أذ السكوتي عبارة عن قول لجمهد ينتشر في مجمهدي عصره فلا ينقل عنهم موافقة له ولا انكار\_ وإن اقرار جمهور الصحابة لقول عمر في حكم الموافقة القولية . وقوله على المنبر جدبر بأن ينقل ويشيع ، وأنبراجمه فيهالبعيدإذا بلغه كالقريب ، ولو راجعه أحد ف ذلك لماد إلى ذكر المَسألة على المنبر كا فعل عند ما أنكرت عليه المرأة ما كان أراده من الأمر بتحديد المهر، ثم اناجماعهم العملي على ترك جميم المسكرات منذ لزلت الآية يؤيد ذلك. وإذا لم يكن مثل هذا اجماعا فلا سبيل إلى اثبات اجماع قولي قط

فالحاصل: أن أول من قال بهذا القول فى الخمر لاحجة له فيه ، بل هومن جمل الدليل عين المدلول، فانه هو المخالف وحده فكيف تكون دعواه الخلاف حجة لخلافه لل هذه مصادرة بديهية ، نعم يصح أن يقال ان هذه شهة عرضت لمن لم يبلغه النقل عن الصحابة فهو معذور فيها إلى أن يبلغه النقل فتى بلغه ذالت الشبهة بالحجة

وأما من جاء بعد المخالف الأول و بلغه خلافه فشبهته أقوى عند أهل التقليد، وهؤلاء ليسوا من أهل الحجة والبصيرة في الدين، فالسكلام معهم لغو ما لم يحكموا الدليل و يرضوا بحكم قوله تعالى ( فان تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول ) الآية ـ فان رضوا به بينا لهم ماصح من فهم الصحابة لقوله تعالى وعماهم به بغير خلاف وما صح من قول رسوله « كل مسكر خمر » ولفظ المسكر اسم جنس

﴿ تشديد السنة في شرب الخر ﴾

روى البخارى ومسلم وأصحاب السنن \_ إلا الترمدى \_ من حديث ابن عمر أن النبي ميالية قال «من شرب الخمر في الدنيا ثم لم يتب مها حرمها في الآخرة» زاد مسلم في رواية « فلم يسقها »

قيل معناه إنه لا يدخل الجنة فيشر بها فيها ، وقبل لا يشر بها فيها وان مات مؤمنا ودخلها ، لا نه استعجل شيئا فجوزى بحرمانه ، قبل إلا أن يعفو الله عنه ، والقول الأول لا يصح إلا بالحل على المستحل لشربها لأنه واد للشريعة غير مذعن لها. ورواية مسلم «فلم يسقها» ظاهرة في رده

وروى هذا الحديث بلفظ «كل مسكر خمر، وكل مسكر حرام، ومن شرب الخمر في الدنيا فحات وهو يدمنها لم يتب لم يشربها في الآخرة » وقدعزاه الحافظ المنذرى إلى الشيخين وأبى داود والترمذى والنسائي والبيه قي - قال - ولفظه في الحدى رواياته قال رسول الله ويتاله « من شرب الخمر في الدنيا ولم يتب لم بشربها في الآخرة و إن دخل الجنة » وهذا يرد ذلك التأويل أيضا ولكنه لم يمنع المندرى من حكايته كغيره

وروى أحمد والبخارى ومسلم وأبو داود والترمذى والنسائي عن أبى جريرة أن رسول الله عليه والبخارى ومسلم وأبو داود والترمذى والنسائي عن أبى جريرة أن رسول الله عليه قال ولايرنى الزانى حين بزنى وهو مؤمن ، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن » وفي رواية البخارى تقديم الخمر على السرقة ، قيل : هذا في المستحل، وقيل : النفي لكال الايمان وقيل هو خبر عمني النهى ، وقيل ان الايمان يفارق مرتكب أمثال هذه الكمبائر مدة

ملابسته لها وقد يمود إليه بعدها ، وحقق الغزالي في كتاب التوبة من الاحياء ان مرتبك ذلك لا يكون حال ارتبكابه منصفا بالإيمان الاذعائي بجرمة ذلك وكونه من أسباب سخط الله وعقو بته لأن هذا الإيمان يستلزم اجتناب العصيان وروى أحمد باسناد صحيح وابن حبان في صحيحه والحاكم — وقال صحيح الاسناد عنابن عباس قال سممت رسول الله يميلي يقول « أتاني جبريل فقال ياجد إن الله لعن الخمر وعاصرها ومعتصرها وشار بهاوحاملهاوالمحمولة إليه وبائعها ومبتاعها وساقيها ومسقاها » وروى أبو داود وابن ماجه عن ابن عمر حديثا بمعناه وليس فيه ذكر جبريل ، والترمذي وابن ماجه من حديث أنس « لعن رسول الله وبائعها والمعمولة إليه وساقيها والمعمولة إليه وساقيها والمعمولة إليه وساقيها وبائعها والمحمولة إليه وساقيها وبائعها والمحمولة إليه وساقيها وبائعها والمحمولة إليه وساقيها وبائعها وآكل نمها والمشتري له » قال الترمذي حديث غريب

# حكمة تشديد الاسلام في الخمر دون الاديان السابقة كيمه ﴿ ورد شبهة على تحريمها ﴾

إذا قيل: إن دين الله في حقيقته وجوهره والحكة منه واحد لاخلاف فيه بين الرسل المبلغين له ، و إنما يختلف بعض الشرائع في أمرين أصليين (أحدها) ما يختلف باختلاف الزمان والمسكان ، وأحوال الشعوب والاجيال (وانيهما) ما اقتضته حكمة الله تعالى من سير أمور البشر كاما على سنة الغرق التدريجي الذي من مقتضاه أن يبكون الآخر أكل مما قبله ، وبهذه السنة أكل الله تعالى دينه العام ، بانزال القرآن وعوم بعثة على الله المسلام ، وقد قلت إن في الخمر من الضرر الذا في ما كان سبباً للقطع بتحريمها وماذكرت من التشديد فيها ، وهذا يقتضي أن تمكون ما كان سبباً للقطع بتحريمها وماذكرت من التشديد فيها ، وهذا يقتضي أن تمكون عرمة على ألسنة جميع الأنبياء عليهم السلام ، والمنقول عن أهل المكتاب أنها لم تمكن محرمة على ألسنة جميع الأنبياء أنفسهم كانوا يشر بونها – فهذه شهة على أحريم الخمر تحدث بها المحبون لها ، واستدل بها بعضهم على حل مادون القدر المسكر مما سوى خرة العنب التي زعموا أن نص القرآن قاصر عليها تعبداً ، كانقل ذلك ما سوى خرة العنب التي زعموا أن نص القرآن قاصر عليها تعبداً ، كانقل ذلك صاحب العقد الذي يدوأ مثاله من الأدباء الذين يعنون بقدوين أخبار الفساق والمجان

وغيرهم . وأنت ترى أن هذه الشبهة أقوى من شبهة بعض الصحابة التي تقدمت ولا يدفعها جوابك عنها، بل زعموا أن النبي عَيَالِتُهُ شرب من نبيد مسكر ولكنه مزجه فلم يسكر به ، فما قولك في ذلك ؟

فالجواب عن هذا من وجهين ( أحدهما ) أن نقل أهل الكتاب ايس حجة هندنا ولم يثبت عندنا في كتاب ولا سنة ما ذكروه . و إذا كان قد وجد في المسلمين من زعم أن شرب ما دون القدر المسكر من الحمور كاما حلال – إلا مَا أَيْخُذُ مِنْ عَصِيرِ العَنْبِ وَهُو أَقَلْهَا ضَرِراً وَشُراً — مَعَ نَقُلُ الْفَرَآنُ بِالْتُواتُرِ، وحفظ السنة وسيرة أهل الصدر الاول بضبطواتقان لم يتفق مثله لامة من الأمم في انقل دينهاأو الربخها - وهاصر يحان في تحريم كل مسكر وفي تسميته خراً فهل يبعدأن يدعى أهل الكتاب مثل هذه الدعوى وينسبونها إلى أنبيائهم وهم لايقولون بمصمتهم فم (الوجه الثاني ) أننا إذا سلمنا ما ينقلونه في العهدين القديم والجديد من الآخبار الدالة على حل الخمر وعدم التشديد إلافي السكر ، نقول (أولا ) ان هذا التحريم من إكمال الدين بالاسلام، وقد مهد الأنبياء له من قبل بتقبيح السكر وذمه، ولم يشددوا في سد ذريعته بالنهي عن القليل من الخمر لما كان من افتتان البشر بها ومنافعهم منها، كما فعل الاسلام في أول عهده — ( وثانيا ) إن الله تعالى ما حرم الخمر البنة فيما أكل به الاسلام إلاوهو يعلم أن البشر سيدخلون في طورجديد تتضاعف فيه مفاسد السكر ، وأن مصاحتهم وخيرهم أن يتسلح المؤمنون بأقوى السلاح الادبى لاتقاء شرور مايستحدثمن أنواع الخمور الشديدة الفتك بالاجساد والارواح التي لم يكن يوجد منها شيء في عصور أولئك الأنبياء عليهم السلام، وما ذلك إلا سد ذريمة هذه المفسدة بتحريم قليل الخمر وكثيرها .

وهاك بعض ما يؤثر عن كتبهم في ذمها :

جاء في نبوة أشعيا عليه السلام (٥: ١١ ويل للمبكرين صباحا يتبعون المسكر للمتأخرين في القمة تلهبهم الخمر ١٢ وصار العود والرباب والدف والناي والخمر ولائمهم. و إلى فعلالوب لاينظرون ، وعمل يديه لايرون ١٣ لذلك سبى شعبى لمدم الممرفة ، وتصير شرفاؤه رجال جوع وعامته يابسين من المطش ١٤ لذلك

وسعت الهاوية نفسها وفغرت فاها بلاحد) يشير إلى ما استحقوه بذنوبهم تلك من عذاب الدنيا والآخرة .

ثم قال ( ۱:۲۸ و یل لاکایل فخر سکاری أفرایم وللزهر الذابل جمــال بهائه الذي على رأس وادى معمائن المضرو بين بالحر \_ إلى أن قال \_واكن هؤلا. ضلوا بالخر وتاهوا بالمسكر، الكاهن والنبي ترنحا بالمسكر، ابتلمتهما الخر، تاها من المسكر، ضلا في الرؤيا) ـ واعلم أن النبي عندهم لايشترط فيه أن يكون موحى إليه ومن شواهد العهد الجديد في ذلك قول بولس في رسالته إلى أهل أفسس(٥:١٨ ولا تسكروا بالحمر الذي فيه الخلاعة ) وتهيه عن مخالطة السكير (١ كو ٥ : ١١ ) وجزمه بأن السكير بن لاير تون ملكوت السموات (غلاه ٢١: و ١ كو ٢:٩و١٠)

## نبينا عظي لم يشرب الحو

وأما نبينا ﷺ فلم يكن يشرب الحمر في الجاهلية ولا الاسلام كا صرحوا به في سيرته .ولكنه كان يشرب النبيذ (أى النقيم) قبل محريها و بعده ، فاذا اشتبه في وصوله إلى حدالاسكار لم يشرب منه كانقدم . وقدروي الحيدي عن أبي هريرة أن رجلا كان يهدى إلى النبي عَلِيْتُكُونُ راو بة خمر فأهداها إليه عاما وقد حرمت فقال النبي وإنها قد حرمت . فقال الرجل : أفلا أبيعها ? فقال : إن الذي حرم شربها حرم بيمها . قال : أفلا أكارم بها اليهود ؟ قال : إن الذيحرم شربهاجوم أن يَكَارَم بها اليهود . قال : فكيف أصنع ? شنها على البطحاء » وهذا الحديث لايدل علي شربه لها ، على أنه لم يصح مكذا ، ولكن له أصلا في صحيح مسلم وسنن النسائي من حديث ابن عباس قال « إن رجلا أهدى لرسول الله مُسَلِّلَةُ راوية خمر فقال له رسول الله مَلِيَالِيِّهِ: هل عامت أن الله تعالى حرمها ؟ قال لا . فسارً (أى الرجل) إنسانا ، فقال له رسول الله عَلَيْكِيَّةُ : بم ساررته ? . قال : أمرته ببيعها فقال: إن الذي حرم شربها حرم بيعها. قال ففتح المزادة حتى ذهب ما فيها ، ومن العجيب أن صاحب المنتقى أورد حديث أبي هريرة وترك حديث ابن عباس الصحيح، وأن الشوكاني لم يتكلم على سنده (١)

<sup>(</sup>١) راجع التوضيح والاستدراك على هذا في ص ٩٤

وما روى في المسند (١) من شربه عيك في من نبيذ السقاية عكة وهو ماكان يشرب منه الناس في الحرم ومن كونه شمه أولا (وقيل ذاقه) فقطب وأمر بأن يزاد فيه الماء .. فهو إن صبح لايدل على كونه كان،مسكرا ولا على كون شر به منه كان نسخا لنحر بم كل مسكر، كما زعم بعض المفتونين بالنبيذ، إذ لو كان الأمر كذلك لكانت الرواية دالة على أنهم كانوا مصرين على شرب المسكر وعلى إسقائه للحجاج جهرا في الحرم وهذا زهم لم يقل به أحد بلهو منقوض بالروايات المتفق عليها و بما توافرنهن أنهم تركوا بعد نزول آیات المائدة كل مسكر ـ و إنمایفسر ذلك ماقاله (ص) لوفد عبد الفیس إذ أذن لهم بالانتباذ في الاسقية (أي قرب الجلد) قال « فان اشتد فاكسروه بالماء قان أعياكم فأهر يقوه» وفي رواية ابن عباس أنهم سألوه ماذا يفعلون إذا اشتد في الاسقية فقال «صبواعليه الماء \_ فسألوه فقال لهم في الثالثة أو الرابعة \_ أهر يقوه الحديث » رواه أبو داود : وهو يفسر لنا أمره بكسر ما في سقاية الحجاج بالماء إذ شمه فعلم أنه بدا فيه النغير وقرب أن يصير خمرا . وكما أنه لم يصح شرَّ به (ص) من النبيد المسكر لم يصح أيضاً مارواه الدارقطني وابن أبي شيبة من أن رجلا شرب من إداوة عمر فسكر ، فجلده وقال : جلدناك للسكر ، أي لا لمجرد الشرب.

ويقول بعض النصارى: إن النبي والتي شرب الحر مع محيرا الراهب و بعض الصحابة ، وأن بعض من سكر من الصحابة قتل الراهب بسيف النبي والتي المحمد في المحمد المنه قتل الراهب بسيف النبي والتي المحمد في المحمد المنه قتل الراهب المعبي المحمد فلم يرو من طريق صحيح ولا ضعيف ولا موضوع ، و بحيرا الراهب لم يجبى المجاز و إنها روى أنه رأى النبي والتي الله مع عمه أبي طالب وغيره من مجاز مكة في بصرى بالشام ولما اختبر حاله علم أنه سيكون هوالنبي الذي بشر به عيسى والأنبياء (عليهم بالشام والوصى به عمه وحذره من اليهود أن بكيدوا له . وكانت سن النبي والتي الله المدينة وخلاها . بل كان ذلك بوحى تدريجي كا تقدم حرم الحر كاحرم صيد المدينة وخلاها . بل كان ذلك بوحى تدريجي كا تقدم حرم الحر كاحرم صيد المدينة وخلاها . بل كان ذلك بوحى تدريجي كا تقدم

<sup>(</sup>۱) راجع ص ۹۰

#### ( التداوي بالخمر )

اختلف العلماء فى النداوى بالخمر والنجاسات والسموم لحديث طارق بن سويد الجمنى فى الخمر وسيأتى وحديث أبى هريرة « نهى رسول الله وحديث أبى الدرداء الخبيث ، يعنى السم » رواه أحمد ومسلم والترمذى وا بن ماجه ، وحديث أبى الدرداء مرفوعا « أن الله أنزل الداء والدواء وجعل لكل داء دواء فتداووا ولا تداووا بحرام» رواه أبو داود من طريق اسماعيل بن عياش - وهو ثقة فى الشاميين كا هناء ضعيف فى الحجازيين وثبت فى الصحيحين إذن النبي ويستنظم نين بالنداوى بأبوال الابل ، قال بعضهم : بعدم الجواز مطلقا ، وقال آخرون : بجوز بشرط عدم وجود دواء من الحلال يقوم مقام الحرام . وقال شيخنا عهد عبده يشترط فى التداوى وجود دواء فى فتاوى المجلد السابع عشر من المنار السؤال والجواب الآتيين :

(السؤال)هل بحل التداوى بالخمر إذا ظن نفعها بخبر طبيب أخذا من آية المحظورات به وماجهل عليكم في الدين من حرج) ومن الفاعدة المتفق عليها الضرورات تبيح المحظورات و إذا جوزتم فهاذا ترون في حديث «انها داء وليست بدواء» أو كاورد (الجواب) النداوى بالخمر لمن ظن نفعها شيء والاضطرار إلى شربها شيء آخر، فأما الاضطرار فاعا يعرض لبعض الأفراد في بعض الاحوال، وهو يبيح المحرم من طعام وشراب بنص قوله تعالى (وقد بين لكم ماحرم عليكم إلا ما اضطررتم إليه) و بنفي الحرج والعسر وغير ذلك من الادلة (أي كالنهي عن الالقاء بالنفس إلى التهلكة) وقد مثل الفقهاء له في شرب الخمر بمن غص بلقمة فكاد يختنق ولم يجد ما يسيغها به سوى الخمر، ومثله من دنق من البرد وكاد بهلك ولم يوجد ما يدفع به الهلاك برداً سوى جرعة أو كوب من خمر ومثله أو أولى منه من اصابته نو بة ألم في قلبه كادت تقضى عليه وقد علم أو أخبره الطبيب بأنه لا يجد ما يدفع عنه الخطر سوى شرب مقدار معين من الخمرالقو ية كالنوع الأفر نجى الذي يسمونه (كونيك) فائنا نسمع من الأطباء أنه يتعين في بعض الاحيان لعلاج ما يعرض من مرض فائننا نسمع من الأطباء أنه يتعين في بعض الاحيان لعلاج ما يعرض من مرض

القلب ودفع الخطر وقد ثبت ذلك بالنجر بة ، وهذا النوع من العلاج لا يكاديكون شربا للخمر و إنما يؤخذ منه فقط قليلة لا تسكر ، وأما التداوى المعتاد بالخمر لمن يظن نفعها ولو باخبار الطبيب كنقو بة المعدة أو الدم ونحو ذلك مما نسمه من كثير من الناس فهذا هو الذي كان الناس يفعلونه قبل الاسلام ونهى عنه النبي والمنافئة ونص الحديث الذي أشار اليه السائل «إنه ليس بدواء ولكنه داء» رواه أحمد ومسلم وأبو داود والترمذي، وسببه أن طارق بن سويد الجمني سأل النبي عن الخمر وكان يصنعها فنهاه عنها ، فقال: إنما أصنعها للدواء فقاله ، وقوله «ولكنه داء» هو الحق وعليه إجماع الأطباء ، فان المادة المسكرة من الخمر سم تتولد منه أمن ال كثيرة ، والسموم قد تدخل في تركيب الأدوية ، ولكن يموت بها في كل عام ألوف كثيرة ، والسموم قد تدخل في تركيب الأدوية ، ولكن يقوت بها في كل عام ألوف كثيرة ، والسموم قد تدخل في تركيب الأدوية ، ولكن فقصير مطلوبة عندهم لذاتها ، أي لا لمجرد التداوى بها الميليثون أن يؤثر في أعصابهم مجمها فتحري مطلوبة عندهم لذاتها ، أي لا لمجرد التداوى بها ، فيتضررون بسمها ، فلا يغترن مسلم بأمر أحد من الأطباء بالتداوى بها لمثل ما يصفونها له عادة والله الموفق اه هذا ما أحبنا به عن ذلك السؤال ونزيد في إيضاحه بالقواعد الشرعية واعتبار هذا ما أحبنا به عن ذلك السؤال ونزيد في إيضاحه بالقواعد الشرعية واعتبار

القياس فنقول: أن المقدار المسكر من الخمر محرم لذاته أى لما فيه من الضرر والمفاسد التي بينا أنواعها في تفسير آية البقرة ـ وما دون ذلك محرم اسد الذريعة كا بيناه في تفسير هذه الآيات ، والقاعدة أن ماحرم لذاته يباح للضرورة أن كان مما يضطر الميه، كأ كل المبتة ولحم الخبزير ، ومنه شرب الخمر كانقدم في الفتوى آففا (وليس منه مثل الزنا كالا يخفى) و يعبرون عن هذه القاعدة بقولهم «الضرورات تبيح المحظورات» وإذا وصل النداوى بالخمر إلى حد الاضطراراليه بشهادة النقة من الأطباء يجب أن يراعى فيه قاعدة «الضرورات تقدر بقدرها» فلا يجوز الزيادة على ما يقوله الطبيب حتى إذا حدده بالنقط امتنع زيادة نقطة واحدة ، وأما المحرم لسد الذريعة فقد يباح للحاجة كرؤية الطبيب لغورات الرجال والنساء لاجل النداوى فالنداوى بالخمر على هذا جائز مطلقا أو إذا لم يوجد غيره يقوم مقامه وعده بعضهم فالنداوى العرنيين بأبوال الابل بناء على أن علة المنع أنكلا منهما نجس عندالقائلين كنداوى العرنيين بأبوال الابل بناء على أن علة المنع أنكلا منهما نجس عندالقائلين بذلك من الفقهاء كالشافعية ، وظاهر حديث طارق بنسو بد أن الخمر لا يجوز أن تدكون بذلك من الفقهاء كالشافعية ، وظاهر حديث طارق بنسو بد أن الخمر لا يجوز أن تدكون

دواء (١) فتكون مستثناة من القاعدة ولا قياس مع النص . هذا إذا كان التداوى بالخر مباشرة لغير اضطرار، أما دخول نقط من الخر في علاج من كب تكون أجزاءا لخرفيه مغلو بة غير ظاهرة ولامن شأمها أن تسكر فلا يدخل في ذلك فهو كالقليل من الحرير في الثوب

﴿ أسباب ترجيح شرب الخر الضار على حفظ الصحة والعقل والدبن ﴾ ثبت بالاختبار و بالاحصاء الذي عني به الإفرنج أن أكثر من يبتلون بشرب الحير لايقدمون على شربها إلا بإغراء القرناء والمعاشرين من الاهل والاصحاب وأنهم لايحتسونها في أول العهد إلا كرها ، لبشاعة طعمهاولاعتقاد الكثيرين منهم أبهم بقدمون على عمل منكر أو ضار ، ولكن غريزة النقليد في الانسان وضعف إرادة أ كثر الناسعن مخالفة المشراء والخلان، ها اللذان يمهدان السبيل لطاعة الشيطان أماالشبهة القيرجح بها العالمون بضرر الخر داعيتي التقليدومواتاة العشراء أولا وطاعة داء الخار أو غول الخر آخراً \_ على داعية المحافظة على صحة الجسم والعقل فهي ظنهم أن الضرر المتيقن إنما يكون بالإسراف في الشرب، والانهماك في السكو، وأن شرب الفليل من الخر إما أن ينفع و إماأن يضر عظرينبغي أن بترك مافيه من لذة النشوة والذهول عن المكدرات ومن مجاملة الاخوان ، لتوهم ضرر نجا منه فلان وفلان، ولو سأل هؤلاء المخدوعون منسبقهم إلىهذه المحنة وأسرفوا فيالسكر حتىأفسدعليهم صحتهم وعفهم و بيوتهم وثروتهم : هل كنتم يوم بدأتم بشرب الاتم تنوون الإسراف فيه وإدمانه ? لأجابهم جميع من سألوهم أو أكثرهم : لالا ، إيماكمنا ننوى أن نشرب القلميل ، وما كنا لنعملم أن القلميل يقسرنا على الكثير ، و يرمينا بعد ذلك بالداء الوبيل حق لانجد إلى ألخروج من سبيل . ومن هناالعلم أن ماذكرناه من قبل في تعليل شرب بمض المتعلمين والأطباء للخمر منأن نعلم لايستلزم العمل مبني على التسامح والأخذبالظاهر ، والحق أنالعلم يستلزم العمل مالم يعارضه من هو أرجح منه وأما المؤمنون بتحريم الخر فلهم شبهات متعددة لاشبهة واحدة \_ فمنهم من تملق بقول من ذهب إلى أن الحرة المتخذة من عصير العنب هي المحرمة لذاتها وأن

<sup>(</sup>١) قرأنا في بعضالصحف في أثناء العلبمة الثانية لهذا الجزء أن بعض أطباء أوربة المحققين أثبت أن التِداري بالحور يضر مطلقا ولا ينفع خلافا لما كان مسلما

ماعداها من المسكرات لا يحرم منه إلا القدرالمسكر بالفعل، أو الحسوة الآخيرة التي تعقبها نشوة السكر ؛ وأولوا ماورد في الأحاديث الصحيحة منالنص على نحر بم كل مسكر بأن لفظ المسكر وصف لموصوف محذوف ، وأن المراد أن المقدار المسكر من الشراب بالفعل هوالحرام. وقد بينا رد هذا فياسبقوأن لفظ مسكر في تلك الأحاديث اسمجنس يم كل شراب من شأنه الإسكار. ولذلك ورد في الصحيح مقرونا بكل كَمُولُهُ ﷺ ﴿ كُلُّ مُسْكَرَخُرُ وَكُلِّمُسْكُرُحُرامٌ » كما تقدم ولا يمكن أن بكون الممنى على مقدار مسكر بالفعل يسمى خمراً ، كا هو بدينهي عند كل من له شمة من هذه اللغة ، وكايمرف بالعقل ، لما يترتب عليه من التناقض أيضاً ، فإن المقدار المسكر لزيد ريما لايكون مسكراً لعمرو . ولا بزال بمضالناس يبحث عن بعضالاًخبار والآثار حتى الضعيفة والموضوعة ايستدل بهاعلى أن شرب القليل من المسكوغير محرم وإن كانت وقائع أحوال لا محتجبها على فرض صحبها ، و يجعل ذلك مرجحاً على نص القرآن والأحاديث المنفق عليها وعملأهل الدين من السلف والخلف ، وقد تقدم تفنيدالمزاعم ودحض الشبهات التي يتوكأ عليها هؤلاء الناسوأمثالهم كالذين زعموا أن تحريم كل مسكر قد نسخ. نعم روى الطحاوى من طريق حجاجبن أوطاة أن إبن مسعود قال في حديث « كل مسكر حرام » هي الشربة التي تسكر . وحجاج هذا ضميف ومدلس، وما زعمه مهدود لغة فلا يقوله مثل ابن مسمود

و إنما نريد أن نشير إلى تعلات من يقدمون على شرب أى نوع من أنواع الحر لاجل السكر وهم يستقدون أن ذلك من كبائر المعاصى ، فقد فات زمن الذين كانوا يفشون أنفسهم والناس بترك النبيذ الذى هو نقيع الزبيب والنمر وتحوها زمنا يسكر فيه كذيره ثم قليله و يشر بونه على توهم أنه حلال ، فان سكروا أحالوا على غفلتهم عن الكثرة أو على جور السقاة عليهم ، وكابروا أنفسهم بأنهم لم يكونوا يقصدون السكر ، كما كان يقع من بعض المترفين في القرون الأولى ، حتى عزى إلى بعض خلفاء العباسيين ، و بعض رجال العلم والدين (١)

<sup>(</sup>۱) بالغ بمض المؤرخين والأدباء حتىءزوا مثل ذلك إلى مثل هارون الرشيد والمأمون والقاضى يحيى بن أكثم وفند كلامهم المحقق ابن خلدون واحتج بتوثيق رجال الجرح والتعديل ليحيي، وبسيرة هارون في الدين والتقوى

من اختبر حال المبندئين بشرب الخمرعلي اعتقاد ضررها في الدنيا والمبندئين بشر بها على اعتقاد ضررها في الآخرة يرى بينها شبها في أن كلامنهما ينوي في أول الامر أن يقتصر على القليل الذي لا يترتب عليه فساد يذكر . فأما الذين يقلدون من قالوا إن القليل من غير خمر العنب ليس كالكثير فيكون اطمئنانهم أشد، وأماالذين يتبعون النصوصو يوافقون الجهور في تحريم قليل ماأسكر كشيره فنهم المتفقهة وغير المتفقهة \_ فالمتفقهة يعللون أنفسهم أولا بمسألة علة التحر بموحكته ، وقد فندناشبه تهم هده فهاسبق، وغير المنفقهة يعتمدون على عفوالله تعالى قبل النعود والادمان كأ يعتمدون عليه هم والمتفقهة بعده عندما يعلمون بالاختبار والعمل أن قليل الخمر يفضي إلى كثيرها ، ويرونأ نفسهم قد انغمست في شرورها ومفاسدها فالنكأة الاخيرة لمن يشرب الخمر من أهل الدين هي تكأة أكثر المرتكبين لسائر المعاصى – وهي الغرور بكرم الله وعفوه ، إما بضميمة الاعتماد على بعض الاعمالالصالحة ولاسيما ما يسمىمنها بالمكفرات، أو على الشفاعات، و إما بدون ضميمة ، ومن مكفرات الذنوب ماله أصل في السنة ومنها مالا إُصل له ، وما له أصل قيدوه بالصفائر أو بمقارنة التوبه له ، وقد فندنا جهل هؤلاء وغرورهم في مباحث التو بة والكفارة من تفسير سورة النساء(راجع تفسير (٦:٤ إنما التو بةعلى الله للذين يعملون السوء بمجهالة ثم يتو بون من قريب) في ص ٤٤٠ ج ٤ وتفسير ( ٤٠ : ٣٠ إن تعجننبوا كبائر ما تنهون عنه نكفر عنكم سيئاتكم ) في ص ٤٦ ج ٥ ) وهذا الجهل والغرور يرسخ في قلوب هؤلاء ، بما نظمهو ينظمه لهم فساق الشمراء ، كفول أبى نواس الشهير بالسكر والفجور :

تكثر ما استطعت من المعاصى فانك واجد ربا غفورا تعض ندامة كفيك مما تركت مخافة النار السرورا وقوله من قصيده يذكر بها استعانته بالخمر على الفجور بغلام نصراني هرب منه إلى دير وترهب فيه :

ورجوت عفو الله معتمداً على خبير الانام محمد المبعوث ولوصح مايهذى به هؤلاء الفجار، لكان الدين كله المواً وعبث الاحاجة إليه وحاش لله

( توضيح واستدراك وتصحيح )

في محث عدم شرب نبينا وَ اللَّهِ الْحَمْرِ (١)

حدیث إهداء الخر إلى النبي و المنتخب المدرو إلى الحمیدی فی (ص ۸۷) من حدیث أبی هربرة \_ و إلى مسلم والنسائی من حدیث ابن عباس \_ رواه أحمد و كذا البغوى \_ من طريق عبد الله بن لهيمة وسلمان بن عبد الرحن عن نافع

ابن كيسان الثقني عن أبيه « أنه كان يتجر في الخروانه أقبل من الشام فقال يا رسول الله اني جنتك ( في الاصابة جئت ) بشراب جيد فقال عَنْ الله عنه على الكليسان

ي رسون الله الى جملك (على الحاصية بالمسكم) بالمراج ... عن ويساط عن الوثيق المها حرمت وحرم أنمها » وفي الوثيق ا ابن لهيمة وسلمان وتضعيفهما مقال معروف

ذكر الحافظ ابن حجر الحديثين في الفتح وقال أولا: ان في حديث أحمد الأول أن المهدى كان من ثقيف أودوس وان ذلك كان عام الفتح . ثم قال: و يستفاد من حديث كيسان تسمية المبهم في حديث ابن عباس (أى الذي رواه مسلم الذي أن الذي رواه مسلم الذي أن أن الذي عنام صاحب المنتق إلى الحمدي)

والنسائى \_ أقول وكذا فى حديث أى هريرة الذى عزاه صاحب المنتقى إلى الحميدى) ومن حديث تميم تأييد الوقت المذكور فان إسلام تميم كان بعد الفتح . اه وأقول : قد الضح من مجموع الروايات أن تمما هو الذى قالوا أنه كان يهدى

(۱) سبب ماجاء في مباحث تجريم الخرفي تفسيرنا للآيات من الاستدرا كات وتشنيت المسائل أننا كتبنا ما كتبناه أولا، فطبع ثم تذكرنا بعض شبهات الذين فرقوا بين المسكرات في الحكم، فبينا بطلانها بما طبع عقب كتابته، ثم سألنا بعض أهل العلم عن بعض الاحاديث الواردة في النبيذ فكان سؤاله منبها لنا إلى زيادة البحث بيانا وايضاحا . هذا واننا نكتب التفسير دائما في وقت ضيق ونعطى مانكتبه للمطبعة من غير قراءة ولا مراجعة ثم لا براه إلا عند تصحيح ما يجمع في المطبعة ، وكلا جمع شيء يطبع وان لم تتم كتابة ما يتعلق به

للنبي عَلَيْكِيْ رأوية خرفى كل عام دون كبسان . ونميم هذا قد أسلم سنة تسع من الهجرة كا نقله الحافظ فى الاصابة وأشار إليه فى الفتح ، فهو لم يدرك من حياة النبي عَلَيْكِيْدُ إلاسنة واحدة كانت الحر محرمة فيها باتفاق الروايات ، فاهداؤه الراوية إليه فى كل عام كا قيل متعذر -- فهذا حديث ينقض نفسه بنفسه فلا يحتج به ، على فرض قوة سنده ، على أنه لوصح متناً وسنداً لا يدل على أن النبي عَلَيْكِيْرُ كان يشرب من تلك الخمر ولم ينقل ذلك أحد . وانه ليوجد كثير من الناس يقتنون الخمر ولا يدينون الله محرمتها وهم مع ذلك لا يشهر بوبها ، وقد يشهر بها بعض أهل البيت منهم دون بعض و يقدمونها للضيوف ، فالاقتناء لا يدل على الشرب

وفى معنى حديث السقاية حديث ابن عمر « رأيت رجلا جاء إلى رسول الله على مقلط الله بقدح فيه نبيذ وهو عند الركن ودفع إليه القدح فرفعه إلى فيه فوجده شديدا فرده على صاحبه فقال له رجل من القوم يارسول الله : أحرام هو ? فقال : على الرجل . فأتى به فأخذ منه القدح ثم دعا بماء فصبه فيه ثم رفعه إلى فيه فقطب ثم دعا بماء أيضاً فصبه فيه ثم قال : إذا اغتلمت عليكم هذه الاوعية فاكسروا متونها بالماء > رواه النسائي من طريق عبد الملك بن نافع وقال فيه ليس بالمشهور ولا يحتج بالماء > رواه النسائي من طريق عبد الملك بن نافع وقال فيه ليس بالمشهور ولا يحتج

بحديثه ، والمشهور عن ابن عمر خلاف حكايته ، ثم أورد الروايات عنه بأنه قال : «اجتنب كلشىء ينش » وقال« المسكر قليله حرام وكثيره حرام» وغير ذلك . وقال الذهبي عبد الملك بن نافع عن ابن عمر مجهول مرة وخبره منكر .

أقول: طالما دس المتلاعبون بالروايات أساء المجهولين فى الاسانيد الصحيحة البروجوا بها ما يفترونه فأبطل رجال الجرح والتعديل دسيستهم. ولو ثبت هذا الحديث لجاز القول بأن ذلك الشراب كان قد بدأ فيه التغير ولم يصل إلى حد الاسكار فكسر بالماء لثلا يصير مسكراً ولا يمكن موافقته للروايات الصحيحة إلا بهذا.

وقد روى النسائى والبيهةى نحواً من هذا عن عرب وافظ النسائى : عن يحيى ابن سعيد معم سعيد بن المسيب يقول « تلقت نقيف عرب بشراب فدعا به فلما قربه إلى فيه كرهه فدعا به فكسره بالماء فقال : هكذا فافعلوا » ثم روى عن عتبة بن فرقد قال : كان النبيذ الذى شربه عمر قد تخلل (أى صار خلا) وذكر الحافظ الاثر فى الفتح عن البيهةى ـ وفيه «انه قطب وجهه» وقال : قال نافع والله ماقطب عبر وجهه لاجل الاسكار حين ذاقه، ولكنه كان تخلل : وعن عتبة بن فرقد قال كان النبيذ الذى شربه عمر قد تخلل ، وروى الاثرم عن الاوزاعى وعن المعمرى ان عمراً إنما كسره بالماء لشدة حلاوته ، ثم جمع الحافظ بين القولين بأن ذلك كان في حالتين وانه لما قطب كان لحوضته ، ولما لم يقطب كان لحلاوته

وجملة القول: ان ماورد من كسر النبيذ بالماء يدل مجموعه على انه يكسر إذا أخذ فى الاشتداد والتغير خشية أن يصير مسكراً ، فأما إذا صار مسكراً فلا علاج له إلا إراقته كما ورد فى الحديث المرفوع إذ لا يباح حينئذ قليله ولا كثيره ولو أزيل تأثيره بالماء ، والمراد بالاشتداد الذى ورد فى الاخبار والآثار اشتداد الحوضة أو الحلاوة كما قاله البيهةى ، ومثله الاغتلام .

وروى النسائى عن عمر أنه قال « إذا خشيتم من نبيذ شدته فاكسروه بالماء، قال عبدالله : من قبل أن يشتد »أه و يمكن أن يحمل على هذا التفسير كل ماورد فى الاشتداد على طريقة المرب فى التعبير بالفعل عن قرب وقوعه وأرادته

ومن الاستدراك على ماتقدم حديث أبي بردة بن نيار «اشر بوا فى الظروف ولا

تسكروا » قال النسأي هذا حديث منكر غلط فيه أبو الاحوص سلام بن سليم ، ولا نعلم أن أحداً من أصحاب سماك تابعه عليه وسماك ليس بالقوى وكان يقبل النهائين وخطأه فيه أحمد أيضاً . ومثله حديث عائشة « اشربوا ولا تسكروا »قال النسائي وهذا غير ثابت أيضاً . وقال في قرصافة روايته عن عائشة - لا يدرى من عى . والمشهور عن عائشة خلاف ما روته عنها قرصافة . ثم ذكر الروايات عنها في ذلك كفولها «لاأ حل مسكرا وإن كان خبزا و إن كان ماه » وقوله اللنساء « وإن أسكركن ماه جبكن فلا تشربنه » أقول : كذبوا على عائشة كا كذبوا على ابن عمر بخلاف ماصح عنها.

وجملة القول: أنه لم يصح في هذا المعنى شيء ،على أنه بمكن حمل معناه على ما يوافق سائر النصوص وهو الاذن بشرب النبيذ (النقيع) إذا علم أنه لم يختمر فيصير مسكرا لئلا يسكر به . وأما حمل الأحاديث الـكثيرة في تعريم كل مسكر وفي تسميته خرا على المسكر بالفعل فهو تحريف للغة و إفساد لها كما تقدم ، وإي لا عجب كيف يقول عاقل إن النبي ويتاليق يأم الصحابة بأن يشربوا من المسكروأن لا يسكروا على المسكر ولا يسكروا من المسكر ولا يسكروا على المسكر ولا يسكره

### ﴿ عقو بة شاربي ألخمر﴾

ثبت في أحاديث الصحيحين مجتمعين ومنفردين « أنه كان يؤتى بالشارب في عهد الذي علي الشارب بالأيدى والجريد وبالثياب والنمال » وفي حديث أنس عند أحمد ومسلم وأبي داود والترمذي «أن الذي علي الله أبي برجل قد شرب الخمر فجلد بجريدتين نحو أربعين ، قال وفعله أبو بكر ، فلما كان عر استشار الناس فقال عبد الرحمن: أخف الحدود نمانين . فأمر به عمر » وفي الصحيحين عن على كرم الله وجهه «ما كنت لاقيم على أحد حدا فيموت وأجد في نفسي شيئاً إلا صاحب الخمر فانه لو مات وديته (أي دفعت ديته) وذلك أن رسول الله وي السابع » « تفسير القرآن الحكيم » « « الجزء السابع »

 وفى صحيح مسلم قاأن عثمان أتى بالوليد وقد صلى الصبح ركمتين وقال أزيدكم ﴿ فِشَهِهُ عَلَيْهِ حَرَانَ أَنَّهُ شَرَبِ الخَمْرِ ،وشهِدَ آخَرُ أَنَّهُ رَآهُ يَتَقَيَّؤُهَا . فقال عثمان : إنه لم يتقيتها حتى شربها ، وأمن مجلده فجلده عبد الله بن جعفر وعلى يعــد حتى بلغ . أربعين فقال : أمسك . ثم قال جــلد النبي وأبو بكر أربعين وعمر تمــانين ، وكل «سنَّة، وهذا أحب إلى » أقول يعنى الأربعين الذي أمر به ، وقوله « وكل سنة » ﴿ لم يسن حِدالحُمر ﴾ لان ضربه أربمين مرة واحدةلايمد سنة محدودة له مع مخالفته غيره مرة ، وأنما صارسنة عملية لجرى أبي بكر عليه ويستفاد من مجموع الروايات رأن المشروع فىالعقاب على شرب الخمر هو الضرب المرادمنه إهانة الشاربوتنفير . الناس من الشرت . وأن ضرب الشارب أربعين وثمانين كان اجتهاذاً من الخلفاء ﴿ وَاخْتَارُ الْأُولُ أَبُو بَكُو لَأُنَّهُ أَ كُثُّرُ مَا وَقَعَ بِينَ يَدَى النَّبِي وَ الْخِيْلِيِّ وَاخْتَارُ عَمْرُ الْمَانِينَ بموافقته لاجتهاد عبد الرحمن بن عوف بتشبيهه بمحد قذف المحصنات . وروى الدارقطني هذا الاجتهاد عن على أيضاً قال « إذا شرب سكر وإذا سكر هذي وإذا هذی افتری وعلی المفتری نمانون جلدة » ورواه عنه غیره بروایات فیها مقالات تراجم في كتب الحديث لأهله، فمنها يعرف الصحيح وغير الصحيح لامن كتب الفقهاء التي يورد أهل كل مذهب منها مأيقوى مذهبهم ويضعف مذهب غيرهم

### ﴿ فَاتَّلَمْةً فِي الْمُشْرُوعِ مِنَ الْمُسَابِقَةُ وَالْرَمَايَةُ ﴾

ذكرنا في الكلام على الميسر أن أخذ الممال في المسابقة والرماية جَائز شرعا وقد يتوهم بعض العامة منه أن مسابقة الخيل المعروفة في مصر وغيرهامن ذلك الجأئز وما هي إلا من القمار المحرم وأما الجائز شرعا فحكمته أنه من الاستعداد للقتال في سبيل الله . وقد اشترط فيه أن يكون السبق( بفتحالسين والباء) وهوالجعل الذي و يكون لصاحب الفرس السابق إمامن الامام( أي الخليفة والسلطان )وهذا لاخلاف فيه ، و إما من أحد المتسابقين وعليه الجهور ، ولا يجوز أن يكون مال السبق من

كل منهما، واذا دخل بينهما الشاش اشترط أيضاً أن لا يخرج من عنده شيئاً. وبهذا الشرط تخرج المسابقة من معنى الميسر والقار، وما اشترطه الفقها، من كون المسابقة معروفة الابتداء والانتهاء، وكون الجعل والمسافة التي يستحق بهامعلومين وكون الفرسين أوالا فراس معينة، وكون كل منهما أومنها بحتمل أن يسبق - كل ذلك مما يشترطه المقاص ون أيضاً ويزيدون عليه.

روى أحمد بسند رجالة ثقات عن ابن عمر «أن النبي عَيَّالِيَّةُ سبق بالخيل وراهن» وفي لفظ «سابق ببن الخيل وأعطى السابق» وروى بسند رجالة ثقات أيضاً من حديث أنس ـ وقيل له : أكنتم تراهنون على عهد رسول الله عَيْلِيَّةُ أكان رسول الله عَيْلِيَّةً وأكان رسول الله عَيْلِيَّةً وأكان رسول الله عَيْلِيَّةً وأكان رسول الله عَيْلِيَّةً وراهن على فرس يقال له سبحة فسبق الناس فبهش (۱) لذلك وأعجبه » وروى الشافعي وأحمد وأصحاب السنن الأربعة والحاكم من طرق عن أبي هريرة قال : قال رسول الله عَيْلِيَّةً « لاسبق إلافي خف أونصل أو حافر » ولم يذكر ابن ماجه « أو نصل » صححه ابن القطان وابن حبان وحسنه الترمذي . والمراد بالنصل السهام ،عبر عن السهم بحديدته الجارحة . ويقاس على الرمي بالسهام الرمي ببندق الرصاص وقذائف المدافع وأجاز الشافعية المسابقة على الاقدام بعوض وهذا من الرياضة المقوية اللابدان على القتال وغيره من الأعمال الاقدام بعوض وهذا من الرياضة المقوية اللابدان على القتال وغيره من الأعمال

(٩٧) يَاءَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَيَبْلُو تَكُمُ اللهُ بِشِيءِ مِن الصَّيدِ تَنَالُهُ أَيْدِيكُمْ وَرِمَاحُكُمْ لِيَعْلَمَ اللهُ مَنْ يَخَافُهُ بِالْغَيْبِ. فَمَنْ اعْتَدَى أَيْدِيكُمْ وَرِمَاحُكُمْ لِيعْلَمَ اللهُ مَنْ يَخَافُهُ بِالْغَيْبِ. فَمَنْ اعْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابْ أَلِيمُ (٩٨) يَاءَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَنْهُمْ حُرُم ، ومَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ مُتَعَمِّدًا فَجَزَاهِ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعْمِ وَقَالَ مِنْ النَّعْمِ فَيَكُمْ هَذَيَا لِلْعَ الكَمْبَةِ ، أَوْ كَفَارَةٌ طَعَامُ يَخْتَكُمُ بِهِ ذَوا عَدْلِ مِنْكُمْ هَذَيَا لِلْعَ الكَمْبَةِ ، أَوْ كَفَارَةٌ طَعَامُ

<sup>(</sup>۱) قالوا معناه هش وفرح ( وهو بوزن فتح ) وأشهر معناه الاقبال على مايشتهي والاسراعللتمتع به، ويتعدى بالى فيقال: بهش العافل إلى الثمرةأواللعبة

مَسَلَكِينَ ، أَوْ عُدْلُ ذَالِكَ صِيَامًا لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ . عَفَا اللهُ عَمَّا سَلَفَ ، وَمَنْ عَادَ فَيَنْتَقَمَ اللهُ مِنْهُ وَاللهُ عَزِيْنَ ذُوانْتَقَامِ (٩٩) أُحِلَّ سَلَفَ ، وَمَنْ عَادَ فَيَنْتَقَمَ اللهُ مِنْهُ وَاللهُ عَزِيْنَ ذُوانْتَقَامِ (٩٩) أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ الْبَحْرِ وَطَعَامُهُ مَتَعَا لَكُمْ وَللسَّيَّارَةِ ، وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبَرِّ مَادُمْتُمُ فُرُماً . وَاللّهُ وَاللّهُ الّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ .

بينا في تفسير الآية (٩٠) أن هذه السورة افتتحت بآيات من أحكام الحلال والحرام في الطعام وأحكام النسك (ومنها الصيدفي أرض الحرام أوفي حال الاحرام) وتلاها سياقي طويل في بيان أحوال أهل السكتاب ومحاجبهم، نمعاد السكلام إلى شيء من تفصيل الك الآحكام الخ ونقول الآن: إن الله جلت آلاؤه نهى عباده المؤمنين عن تحريم الطيبات وعن الاعتداء فيها وفي غيرها، وأمرهم بأكل الحلال الطيب ، ولما كان بعض المبالغين في النسك قد حلفوا على ترك بعض الطيبات، وبن لهم مهذه المناسمة كفارة الايمان، ثم بين لهم تحريم الخمر والميسر لانهما من أخبث الخبائث، في كان هذا وذاك متما لما في أول السورة من أحكام الطمام والشراب، وناسب أن يتمم أحكام الصيد في الحرم والاحرام أيضاً، فجاءت هذه الآيات في ذلك

وقال الرازى فى مناسبة هذا لم قبله مانصه: ووجه النظم أنه تعالى كاقل (لا تحرموا طيبات ما أحل الله لحكم) ثم استثنى الخمر والميسر عن ذلك \_ فكذلك استثنى هذا النوع من الصيد عن المحللات وبين دخوله فى المحرمات. اه وما قلناه خيرمنه وأصح ، وليست المخمر والميسر من الطيبات فيستثنيان منها بل همارجس خبيث

﴿ يَا أَيُّهَا الذِّنَ آمَنُوا لَيْبِلُونَكُمُ اللهُ بشيء من الصيد تناله أيديكم ورماحكم ﴾ الابتلاء :الاختبار، والصيد مصدر أطلق على مايصطاد من حيوان البحر مطلقا ومن حيوانات البر الوحشية لنؤكل ، وقيل مطلقا فيدخل فيه غير المأكول لحمه إلا ما أبيح قتله كما يأتى . وتقدم تفصيل الكلام في الصيد في تفسير أول السورة. وسيأتي في تفسير الآية التالية الخلاف فيما يكفر به المحرم من صيده ووصف الصيد

بكونه تناله الايدى والرماح يراد به كثرته وسهولة أخذه ، و إمكان الاستخداه بالتمتع به . وروى عن ابن عباس ومجاهداً نه ما يؤخذ بالايدى صفاره وفراخه و بالرماح كباره وقال مقاتل بن حيان : أنزلت هذه الآية في عرة الحديبية فكانت الوحش والطير تفشاهم في رحالهم لم يروا مثله قط فيا خلا ، فتهاهم الله عن قتله وهم محرمون .

ووجه الابتلاء بذلك أن الصيد ألذ الطمام وأطيبه وناهيك باستطابته و بشدة الحاجة إليه في السفر الطويل كالسفر بين الحرمين ، وسهولة تناول اللذيذ تغرى به، فترك ما لاينال إلا بمشقة لايدل على التقوى والخوف من الله تمالى كا يدل عليه ترك ماينال بسهولة ، وقد قيل : إن من العصمة أن لا يجد ، وهل يعد ترك الزنا ممن لا يصل اليه إلا بسمى و بذل مال وتوقع فضيحة كترك يوسف الصديق له إذ غلقت امرأة العزيز الأبواب دونه وقالت : هيت لك ؟

والمهنى: يا أيها الذين آمنوا إن الله تعالى بقسم أنه سيختبركم بارسال شيء كشير من الصيد أو ببعض من أنواعه \_ يسهل عليكم أخذ بعضه بأيديكم و بعضه برماحكم في ليعلم الله من يخافه بالغيب ﴾ أى يبتليكم به وأنتم محرمون ليعلم من يخافه غائب عن نظر الناس غير مواه ولا خائف من إنكاره ، فيترك أخذشي ممن الصيد و يخذار شظف العيش على لذة اللحم ، خوفا من الله تعالى وطاعة له في سره \_ أو يخذار شظف العيش على لذة اللحم ، خوفا من الله تعالى وطاعة له في سره \_ أو يخافه حال كونه متلبسا بالإيمان بالغيب الذي يقتضي الطاعة في السر والجهر . فاذا وقع ذلك منكم علمه الله تعالى لأن علمه يتعلى بالواقع الثابت ، و يترتب على علمه به رضاه عنكم و إثابتكم عليه ، كما يعلم حال من يتعدى فيه ، وقد بين جزاه في الجلة الآتية ، فدل ذلك على ماحذف من جزاء من يخافه ، والمشهور أن المراد عمل هذا التعبير أنه تعالى يعامل كم معاه لة الختبر الذي يريد أن يعلم الشيء و إن كان علام الغيوب ، لأن هذا من ضروب تربيته لكم وعنايته بتزكيتكم ، وقد تقدم تفسير مثل الغيوب ، لأن هذا من ضروب تربيته لكم وعنايته بتزكيتكم ، وقد تقدم تفسير مثل الغيوب ، لأن هذا من ضروب تربيته لكم وعنايته بتزكيتكم ، وقد تقدم تفسير مثل الغيوب ، لأن هذا التعليل بعلم الله تعالى (راجع ص ٨ ج ٢ و ص ١٤٨ ج ٤)

﴿ فَنَ اعتدى بِمِدَ ذَلِكَ فَلِهُ عَدَابِ أَلِيمٍ ﴾ أَى فَنِ اعتدى بأخد شيء من ذلك الصيد بعد ذلك البيان والاعلام الذي أخبركم الله تعالى به قبل وقوعه ، فله

عذاب شديد الألم في الآخرة \_ قيل وفي الدنيا بالتعزير والضرب \_ لأنه لم يبال باحتمار الله له ، بل سجل على نفسه أنه لايخاف الله تعالى بالغيب ، ولكنه قد يخاف لوم المؤمنين وتعزيرهم، إذا هو أخذشيتا من الصيد يمرأى منهم، وهذا شأن المنافقين الذين هم في الدرك الأسفل من النار ، لاشأن المؤمنين الصادقين الأبرار .

فرياأيها الذين آمنوا لاتقتلوا الصيد وأنتم حرم وهذا النداء توطئة ابيان مايجب على المحرم المعتدى في الصيد من الجزاء والكفارة في الدنيا ، سبق في أول السورة تحريم الصيد على من كان محرما بحج أو عرة ومن كان في أرض الحرم ، وقد أعاده هنا اليرتب عليه جزاءه ، وتقدم هنالك أن الحرم بضمتين جمع حرام وهو المحرم بحج أو عمرة و إن كان في الحل .

﴿ وَمِن قَتَلِهُ مِنْكُمُ مِتْمُمِدًا فَجِزاء مِثْلُ مَاقِتَلَ مِن النَّعِمِ ﴾ أي ومن قبل شيئًا من الصيد وهو محرم قاصدا لقتله فجزاؤه ـ أو فعليه جزاء ـ من الانعام مماثل لما قتله في هيئته وصورته إن وجد ، و إلا فني قيمته ، وقيل في قيمته مطلقًا . وسيأتي تحقيق الخلاف في ذلك ،قرأ عاصم وحمزة والـكسائي«فجزاء» بالرفعوالتنوين و «مثل» بالرفع والاضافة لما بعده، وهو ظاهر وقرأ الباقون باضافة جزاء إلى مثل وهو مخرج على أن مثل الشيء عينه، على حد «ليس كمثله شيء» أو هو من قببل خاتم فضة أي من فضة وأن المعنى فعليه جزاءالذي قتله أي جزاء عنه . وقال الزمخشري : أصله «فجزاء مثل ماقتل» بنصب مثل يمعني فعليه أن يجزي مثل ماقتل من النعم ثم أَضْيَفَ، كَمَا تَقُولُ : عجبت من ضرب زيدًا ، ثم من ضرب زيد الح

قتل المحرم محج أو عرة الصيد حرام بالاجماع لنص الآية ، ولكن أكل المحرم مما صاده من ليس بمحرم مختلف فيه،فقيل يحرم مطلقــا عملا بظاهر الآية الآتية وجديث الصمب بن جثامة عند أحمد ومسلم وغيرهما . وقيل يجوز مطلقا ، لما ورد من أن النبي عَلَيْكُ والصحابة أكلوا مما أهدى إليهم من لحم الحار الوحشى والجمهور على جواز الأكل نما يصيده غير المحرم لنفسه ويهدى منه المحرم وهو التحقيق الذي يجمع به بين الروايات كما يدل عليه حديث أبي قتادة في الصحيحين

وغبرهما وهو الذي صاد الحمار الوحشي وأكل منه النبي وللطيني وأصحابه فيالحد ببية وقد اختلفوا في الصيد الذي نهت الآية عن قتله فقال الشافعي : هو كل حيوان وحشى يؤكل لحمه ، فلاجزاء في قتل الأهلى ومالا يؤكل لحمه من السباع والحشرات ، وهي كثيرة في مذهبه ، ومنها الفواسق الحس الني ورد الاذن في حديث عائشة في الصحيحين وغيرها بقتلها في الحلوالحرم \_ وهي الغراب والحدأة والعقرب والغارة والكلب المقور. وأخرجاه أيضا من طريق مالك وأيوب عن نافع عن ابن عمر. قال أيوب : قلت لنافع : فالحية ? قال الحية لا شك فيها ولا يختلف في قتلها وألحق مالك وإحمد وغيرهما بالكلب العقور الذئب والسبع والنمر والفهد لابها أشدضررآ منهوقال زيد بن أسلموسفيان بن عيينة : الـكلب العقور يشمل هذه السباع العادية. كلها، وذهب أبوحنيفة إلى وجوب الجزاء في قتل كل حيوان إلا الفواسق الحمس وجمل الذئب منها لانه كلب برى والمراد بالغراب الأبقع الضار لاالاسحمالذي يؤكل فانه صيد. والحاصل أن الحيوانات الضارة لا تقتل انقاء ضررها ، لاجزاء على المحرم إذا قتلها ، أطلق ذلك بعضهم، قال الحافظ ابن كثير : وقال مالك رحمه الله لا يقتل الغراب إلا إذا صال عليه وآذاه ، وقال مجاهد بن جبر وطائفة : لا يقتله بل برمیه ، وروی مثله عن علی کرم الله وجهه . وقد روی هشیم : حدثنا بزید بن أبي زياد عن عبد الرحمن بن أبي نعم عن أبي سعيد عن النبي عَلَيْتُهُ أَنه سُتُل عَمَا يقتل المحرم ? فقال ﴿ الحية والعقرب والفويسقة ( أي الغاَّر ) ــ ويرمى الغرابولا يقتله ـ والـكلب العقور والحدأة » رواه أبو داود عن احمد بن حنبل والترمذي عن احمد بن منيع كلاهما عن هشيم ، ثم ذكر أن الترمذي حسنه .

واختلفوا فى اشتراط التممد لوجوب الجزاء فذهب أكثرهم إلى أنه لايشترط التممد و وقالوا إن السكتاب دل على جزاء المتممد وسكت عن جزاء المخطىء ولسكن السنة مضت بأن عليه الجزاء أيضا . قاله الزهرى .

والجهور على أن المنعمد هو القاصد لقتله مع ذكره لاحرامه وعلمه بحرمة قتل ما يقتله . ومتهم من يشترط نسيان الاحرام. ولم نو للجمهور حديثا ممافوعا يعل على تغريم المخطىء ولا رواية صحيحة صريحة في كون ذلك كان من عمل النبي ما النبي المتيانة

يؤذن باختياره له .

وخلفائه الراشدين ، إلا ما رواه الحسكم عن عمر أنه كتب بذلك . وروى الشافى وابن المنذر عن عرو بن دينار قال : رأيت الناس أجمعين بغرمون في الخطأ ، وما قاله الزهرى أصرح منه . والسكن لا يعد مثل هذا دليلا شرعيا . ولذلك احتج الشافعي بالقياس على قتل الخطأ لا بالروايات . و يشبه أن يكون قول عمرو بن دينار حكاية للاجماع ولسكن لا يصح ، فالخلاف في المسألة مروى عن ابن عباس وطاوس وسعيد بن جبير سكام على من أصابه عمداً ، والله ما قال الله إلا على من أصاب عمداً ، والله ما قال الله إلا ومن قتله منكم متعمداً » وروى عن ابن عباس ومجاهد وابن سير بن اشتراط التعمد للقتل مع نسيان الاحرام . والروايات في الخلاف مفصلة في الدر المنثور وغيره واشتراط العمد مذهب داود الظاهرى ، وقد شرح الرازى استدلاله بالآية شرحا

وروى عن سعيد بن جبير مايسح أن يكون بيانا لسبب الخلاف لولا اجمال فيه ، وذلك قوله : إما كانت السكفارة فيمن قتل الصيد متممداً ، واسكن غلظ عليم في الخطأ كي يتقوا . اه ولم يبين من أين جاء التغليظ ، فان صحت الرواية على عمر انه : كتب أن يحكم عليه في الخطأ والعمد \_ جاز أن يكون هذا اجتهاداً منه في أحوال خاصة لسد ذريعة صيد العمد في حال الاحرام ، كا فعل في إعضاء الطلاق الثلاث باللفظ الواحد لمنع الناس منه ، ثم تبعه الجهور في هذا وذاك لأن الإيمام الأعظم مجب طاعته في المسائل الاجتهادية ومراعاة المصلحة التي أرادها وعدم تعديها . ومن لم يتبعه في ذلك ولا سها بعد انقضاء خلافته يقول إن اجتهاده ليس شرعا ولا دليلا من أدلة الشرع ، فكيف يؤخذ على علاته فيما كان كمسألتنا من المسائل المنصوصة في القرآن أوالق مضت فيها السنة قبله وفي صدر خلافته كمسألة الطلاق الثلاث ? هذا مع علمنا بأنه كان يخطى ، فيراجع فيه ترف بخطته و يرجع عنه . الطلاق الثلاث ألما الحجم المنا والقروه علما والله لم يثبت أنه عرض مسألة تغر بمه من معارضتهم له كمادتهم فها يرونه خطأ \_ قلما و إنما قال الحكمانه كتب ، ولم يقل ان الصيد خطأ على الصحابة وأقروه علمها . و إنما قال الحكمانه كتب ، ولم يقل ان

كتب ، والظاهر -إن صح - أنه لبعض عماله ، و يحتمل أن يكون فى واقعة حال اقتضت ذلك ، ونص كتابته لم يذكر فى الرواية ، والحكم الذى روى هذا الآثر هو ابن عتيبة الكندى الكوفى كا يظهر من اطلاق اسمه وهو على توثيق الجاعة لهمن المدلسين كما قال ابن حبان فى الثقات ، وقال فيه ابن مهدى : الحكم بن عتيبة ثقة ثبت ولكن يختلف معنى حديثه ، ولم نقف على رجال السند اليه عند الذين رووا الآثر عنه - وهم ابن أبى شيبة وابن جرير وابن أبي حاتم كما فى الدر المنثور - لنعرف درجة روايتهم ، وجملة القول أن هذا الآثر ليس مجعجة ، وسيأتى ماصح من حكم عمر .

بعد كتابة ماتقدم راجعت تفسير شيخ المفسرين ابن جر بر الطبرى ، فاذا به قد أورد فى رواياته قول من قالوا ان المراد من التعمد فى الآية هو العمد لقتل الصيد مع نسيان قاتله لاحرامه حال قتله إياه ، وقول من قالوا انه العمد لقتله مع ذكر قاتله لاحرامه \_ ولكنه ذكر فى هذه الروايات قول من قالوا بالجزاء فى العمد ذكر قاتله لاحرامه \_ ولكنه ذكر فى هذه الروايات قول من قالوا بالجزاء فى العمد بالكتاب وفى الخطأ بالسنة أو لسد الذريعة وحفظ حرمات الله أى بالقياس \_ بالكتاب وفى الخطأ بالسنة أو لسد الذريعة

دوالصواب من القول في ذلك عندنا أن يقال: إن الله تعالى حرم قتل صيدالبر على كل محرم في حال إحرامه مادام حراما بقوله (ياأيها الذين آمنوا لاتقتلوا الصيد وأنتم حرم) ثم بين حكم من قتل ماقتل من ذلك في حال إحرامه متعمداً لقتله ولم يخصص المتعمد قتله في حال نسيانه إحرامه ولا المخطىء في قتله في حال ذكره إحرامه ، بل عمم في إيجاب الجزاء على كل قاتل صيد في حال إحرامه متعمداً ، وغير جائز إحالة ظاهرالتنز يل إلى باطن من التأويل ، لا دلالة عليه من نص كتاب ولا خبر لرسول الله عليه عن قاتل الصيد من المحرمين عامداً قتله ذا كراً لاحرامه في أن على أو عامداً قتله ذا كراً لاحرامه وأو عامداً قتله ناسياً لاحرامه ، أو قاصداً غيره فقتله ذا كراً لاحرامه وفي أن على جميمهم من الجزاء ماقال ربنا تعالى وهو (مثل ما قتل من النعم) الخ »

أقول: هذا هو الاستدلال الصحيح البين ولكن لايظهر دخول القسم الآخير من النفصيل فيه ، وهو قوله « أو قاصداً غيره فقتله ذا كراً لاحرامه » لأن هذا من قتل الخطأ لا العمد، إلا أن يريد صورة معينة وهي أن يقصد قتل صيد فيصيب صيداً غيره وهو ذا كر لاحرامه ، إذ يصدق عليه حينئذ أنه قصد قتل الصيد باطلاق وأنه منتهك لحرمة الاحرام ، ولعل هذا هو المراد ، و يقرب منه ما إذا قصد رميه لجرحه لا لفتله . وأما إذا رمي غرضا لا حيوانا أو حيوانا يباح قتله كالمكلب المقود فأصاب سهمه أو رصاصه صيداً لم يكن يراه مثلاً فلا جزاء عليه في هذا بمقتضى الدليل الذي قرره ، وسيأتي أن عمر قال في مثله إنه أشرك فيه الممد بالخطأ

ثم قال ابن جرير: وأما مايلزم بالخطأ قاتله فقد بينا القول فيه في كتابنا (كتاب لطيف القول في أحكام الشرائع) بما أغنى عن ذكره في هذا الموضع، وليس هذا الموضع موضع ذكره، لأن قصدتا في هذا الكتاب الإبانة عن تأويل التنزيل، وليس في التنزيل للخطأ ذكر فنذكر أحكامه. اه

واختلفوافي المثل المراد من الآية فذهب الجهور إلى اعتبار مثل المفتول في خلفه كصورته وفعله ، وذهب ابراهم النخمي إلى اعتبار القيمة وتبعه أبو حديفة وأبو يوسف. والأول مؤيد بحركم الرسول عين النخمي إلى اعتبار القيمة وتبعه أبو حديمة وأصحاب والأول مؤيد بحركم الرسول الله عين السنن الأربعة وابن حبان والحاكم عن جابر قال «جعل رسول الله عين فيرهذا الضبع يصيبه المحرم كبشاً وجعله من الصيد» أي لآنه يوكل لحمه كاثبت في غيرهذا الحديث أيضاً ، وقد روى من فوعا وموقوقا ، وذكر الترمذي أنه سأل البخارى عن الحديث فصححه ، ورواه الدار قطني عن الاجلح بن عبد الله عن أبى الزبيرعن جابر عن النبي عين في المنابع إذا أصابه المحرم كبش ، وفي الظبي شاة ، وفي الأرنب عناق أوفي البربوع جفرة » قال والجفرة التي قد ارتعت . والاجلح هذا الأرنب عناق أوفي البربوع جفرة » قال والجفرة التي قد ارتعت . والاجلح هذا قال أبو حانم لا يحتج بحديثه ووثقه يحيي بن ممين وقال ابن عدى :صدوق ، وقال الشركاني في نيل الأوطار : وحديث جابر أخرجه البرجيق وأبو يعلى وقالا : عن الشركاني في نيل الأوطار : وحديث جابر أخرجه البرجيق وأبو يعلى وقالا : عن عمل وقال الدارقطني فرواه من طريق ابراهيم الصائغ عن عطاء عن

جابر يرفعه ، وكذلك الحاكم ، ورواه الشافعي عن مالك عن أبى الزبير موقوة على جابر وصحح وقفه الدارقطني من هـذا الوجه . وقال السيوطي في الدر المنثور : وأخرج ابن أبي شيبة والحاكم وصححه عن جابرقال : قال رسول الله على المنتقى الضبع صيد فاذا أصابه المحرم ففيه جزاء كبش مسن وتؤكل »

أقول: والحديث يدل على اعتبار السن فى الماثلة فالعنز (بالتحريك أنثى المهز) كالنمجة من الضأن، والعناق ( بالفتح ) الأنثى من ولد المعز قبل استكمالها السنة والجفرة بفتح الجيم الآنثى من ولد الضأن التى بلغت أربعة أشهر.

﴿ يُحَمّ به ذوا عدل منكم ﴾ أى يحكم بالجزاء من النعم وكونه مثل المقتول من الصيد رئيلان من أهل العدالة والمعرفة منكم أيها المؤمنون . ووجه الحاجة إلى حكم العدلين أن الماثلة بين النعم – وهى الإبل والبقر والغنم بأنواعها – وبين الصيد الوحشى – وأنواعه كثيرة ، بمايخني على أكثر الناس . قال ابن جر بر : ووجه حكم العدلين إذا أرادا أن يحكما بمثل المقتول من الصيد من النعم على القاتل أن ينظرا إلى المقتول أو يستوصفاه ، قان ذكر أنه أصاب طبياصغيراً حكاعليه من ولدالضأن بنظير ذلك الذي قتله في السن والجسم ، فان كان الذي أصاب من ذلك كبيراً حكا عليه من الضأن بكبير – و إن كان الذي أصاب حمار وحش حكما عليه ببقرة ، إن كان الذي أصاب حمار وحش حكما عليه ببقرة ، إن كان فمثله من الضأن بكبير – و إن كان أنثى فمثله من البقر أنثى . ثم أورد من الشواهد على فمثله من ذكور البقر ، و إن كان أنثى فمثله من البقر أنثى . ثم أورد من الشواهد على فمثله من ذكور البقر ، و إن كان أنش فمثله من البقر أنثى . ثم أورد من الشواهد على خلك ماحكم به عمر وعبد الرحن بن عوف على اللذين قتلا الظبى ، وقد رواها من خلك ماحكم به عمر وعبد الرحن بن عوف على اللذين قتلا الظبى ، وقد رواها من خلة طرق ولا يبعد أن تكون القصة متعددة ، وقد حكما بشاة ، وسيأتى

وأما مالا مثل له من النعم بوجه من وجوه الشبه فيحكم العدلان فيه بالقيمة قال الحافظ ابن كثير: وأما قوله « فجزاء مثل ماقتل من النعم » حكى ابن جر بر أن ابن مسعود قرأ « فجزاؤه مثل ماقتل من النعم» (۱) وفي قوله (فجزاء مثل ماقتل من النعم) على كل من القراء تين دليل لما ذهب اليه مالك والشافعي وأحمد والجهور من وجوب الجزاء في مثل ماقتله المحرم إذا كان له مثل من الحيوان الانسى خلافا

<sup>(</sup>١) لم تثبت هذه القراءة بالتواتر فلعله قال الجلة على طريقة التفسير فظنها السامع قراءة

لا بي حنيفة رحمه الله حيث أوجب القيمة سواء كان الصيد المفتول مثلياً وغير مثلي. قال وهو مخير ، إزشاء تصدق بقيمته و إن شاء اشترىبه هديا. والذي حكم به الصحابة فى المثلى أولى بالانباع ، فانهم حكموا في النمامة بهدنة وفي بقرة الوحش ببقرة وفي الغزال بعنز. وذكر قضايا الصحابة وأسانيدها مقرر في كتابالاحكام. وأما إذا لم يكن الصايد مثليا فقد حكم ابن عباس فيه بثمنه يحمل إلى مكة رواه البيهق ثم قال : وقوله تعالى ( بحكم به ذوا عدل منكم ) يدنى أنه يحكم بالجزاء بالمثل أو بالتيمة في غير المثل عدلان من المسلمين . واختلف العلماء في القاتل: هل مجوز أن يكون أحد الحكين ? على قواين (أحده) لا ، لانه قد ينهم في حكم على نفسه وهذا مذهب مالك، (والثانى) نعم، لعموم الآية وهو مذهب الشيافعي وأحمد واحتج الأولون بأن الحاكم لايكون محكوما عليه في صورة واحدة . قال ابن أبي حاتم حدثنا أبي حدثنا أبو نعيم الفضل بن دكين حدثنا جعفر هو ابن برقان عن ميمون بن مهران« أن أعرابيا أني أبا بكر فقال : قتلت صيداً وأنا محرم فما ترى على من الجزاء ؟ فقال أبو بكر رَضي الله عنه لأبي بن كعب وهو جالس عنده . مانري فيها قال الاعرابي ? فقال الاعرابي : أُنينك وأنت خليفة رسول الله عَيْمَا اللهِ أَسَالُكُ وأنت تَسَالُ غَيْرِكُ ? فَقَالَ أَبُو بِكُر: وَمَا تَنْكُرُ ? يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى (فجزاء مثل ماقتل من النعم ، يحكم به ذوا عدل منكم ) فشاورت صاحبي إذا اتفقنا على أمن أمراناك به وهذا إستأد جيدلكنه منقطع بين ميمونوالصديق . ومثله يحتمل همنا فبينله الصديق الحكم برفق وتؤدة لما رآه أعرابياجاهلا، و إنما دواء الجهل التعليم عامًا إذا كان المعترض منسوبًا إلى العلم فقد قال ابن جرير حدثنا هناد وأبو هشام الرفاعي قالا حدثنا وكيع بن الجواح عن المسعودي عن عبد الملك بن عير عن قبيصة ابن جابر قال « خرجنا حجاجاً فكنا إذا صلينا الغداة أقدنا رواحلنــا فنهاشي تتحدث، قال: فبيها نحن ذاتغداة إذ سنحلنا ظبي أو برح ،فرماه رجلكان معنا بحجرها أخطأ حشاه . فركب وودعه ميتا ، قال فعظمنا عليه ،فلمأقدمنامكة خرجت معه حق أنينا عمر بن الخطاب رضي الله عنه فقص عليه القصة ، قال: و إلى جنبه رجل كأن وجهه قلب فضة ، يعني عبد الرحمن بن عوف ، فالتفت عمر إلى صاحبه فكامه

قال: ثم أقبل على الرجل فقال: أعمداً قتلته أم خطأ افقال: الرجل لقد تعمدت رميه وما أردُّت قتله ، فقال عمر ما أراك إلا أشركت بين العمد والخطأ ، اعمد إلى شاة فاذبحها وتصدق بلحمهاوا نتفع باهاس قال فقمنامن عنده فقلت لصاحبي أيهاالرجل عظم شعائر الله فما درى أمير المؤننين مايفتيك حق سأل صاحبه ، اعمد إلى ناقتك فانحرها فلمل ذلك ، يعنى أن يجزى عنك (١) قال قبيصة ولا أذكر الآية من سورة المائدة ( بحكم به ذوا عدل منكم ) فبالغ عرمقالتي فلم يفجأنا منه إلا ومعه الدرة قال: فعلا صاحبي ضر با بالدرة (٢) أقتلت في الحرم وسفهت في الحكم (٣) قال ثم أقبل على ، فقلت ياأمير المؤمنين : لاأحل اليوم شيئا يحرم علميكمني ، فقال: ياقبيصة بن جابر إنى أراك شاب السن فسيح الصدر، بين اللسان، وان الشاب يكون فيه تسعة أخلاق حسنة وخلق سيء فيفسد الخلق السيء الاخلاق الحسنة، فإياك وعثرات الشباب» ثم ذكر ابن كثيرطرقا أخرى لأثر قبيصة ثم نقل عن ابن جرير الطبرى أن ابن جرير البجلى قال: أصدت ظبيا وأنا محرم فذكرت ذلك الممر فقال ائت رجلين من اخوانك فليحكم عليك، فأتيت عبد الرحن وسعداً في كاعلى بتيس أعفر . ثم نقل عنه أيضاأن رجلارمى ظبيافقنله وهو محرم فأتى عمر ليحكم عليه فقال له عمر: احكم معي فحكافيه بجدى قدجم الماء والشجر ثم قال عر ( يجكم به ذواعدل منكم ) قال ابن كثير: وفي هذا دلالة على حُواز أن يُكُون القاتل أحد الحكمين كا قاله الشافعي وأحمد رحمها الله تمالي ( ثم قال ) واختلفوا هل تستأنف الحكومة في كل ما يصيبه المحرم فيجب إن يحكم فيه ذوا عدل و إن كان قد حكم من قبله الصحابة ? يرجع فيه إلى عدلين (١)

(۱) هذا التفسير من الراوى يفيدأن الرواية «فلمل ذلك» يحذف خبر لعل وهي كذلك في الدرالمنثور. وفي نسخة ابنجر بر المطبوعة بالمطبعة الميمنية «ففعل ذلك» بدل «فلمل ذلك» وهذه الطبعة كثيرة الغلط (۲) سقط من هناقوله « وجمل يقول » كا في الدر المنثور (۳) وفي ابن جرير كا في تفسير ابن جرير أو « وهو يقول » كا في الدر المنثور (۳) وفي ابن جرير « وسفهت الفتيا على المدراة عريف وسقط ويقرب أن يكون الاصل: فقال الجهور ما حكم (٤) في العبارة محريف وسقط ويقرب أن يكون الاصل: فقال الجهور ما حكم فيه الصحابة لا يرجع فيه إلى عدلين – أى بل يعمل محكمهم.

وقال مالك و أبوحنيفة : بل يجب الحكم في كل فرد سواء وجد الصحابة في مثله حكم أم لا .

وقد استدل الحنفية بتحكيم المدلين على كون المراد بالمثل القيمة قالوا لان النقويم هو الذي يحتاج إلى النظر والاجتهاد دون المماثلة والظاهر خلاف ذلك لان قيم هذه الأشياء بما يعرفه كل الناس في الغالب ، وإما يحتاج إلى الإجتهاد والنظر في دقائق المشابهة بين الحيوا نات الوحشية على كثرتها واختلاف صورها وطباعها وبين الأنعام على قلتها وتقارب صفاتها ومال الآلوسي إلى جعل كل من القولين عمتاجا إلى هذا الاجتهاد من الحكين ، جمعا بين مذهبه الآول ومذهبه الثاني ،

وأما قوله تعالى على هديا بالغ السكمية به فهمناه أن ذلك الجراء الواجب على قاتل الصيد يجبأن يكون هديا يصل إلى الكمبة ويذبح هنالك أى فى جوارها حيث تؤدى المناسك و يفرق لحمه على مساكين الحرم وقد تقدم فى أول تفسير الآية الثانية من السورة أن الهدى لايكون إلا من الأنعام فهو يؤيد ماذهب اليه الجهور من كون الماثلة فى الجزاء إنما تعتبر فى الصفات والهيئات. وكامة (هديا) حال من (جزاه) بناء على أنه خبر ، أو من الضمير فى قوله ( يحكم به ) أو منصوب على المصدر أى يهدى هديا.

﴿ أو كفارة طعام مساكين أو عدل ذلك صياما ﴾ قرأ نافع وابن عامر باضافة (كفارة) إلى (طعام) أى كفارة طعام لا كفارة هدى ولا صيام . والباقون بتنوين كفارة ، أى فعلى من قتل الصيد وهو محرم متعمداً جزاء من النعم مماثل له أو كفارة طعام مساكين ، أوما يعادل ذلك الطعام من الصيام ، والعدل بالفتح المعادل للشيء المساوى له مما يدرك بالبصيرة والعقل كالعدل في الاحكام ، وبالكسر المعادل والمساوى مما يدرك بالحس كالغرارتين من الاحال على جانبي البعير يسمى كل منها عدلا ، هذا معنى ما قاله الراغب . وقال الزيخشرى بعد ذكر القراءة الشاذة بالكسر : والفرق بينها أن عدل الشيء ماعادله من غير جنسمه كالصوم

والاطعام وعدله ماعدل به فى المقدار، ومنه عدلا الحمل لأن كلامنهاعدل بالآخر حتى اعتدلا، كأن المفتوح تسمية بالمصدر، والمسكسور بمعنى المفعول به كالذبح ونحوه، ونحوها الحمل والحمل، وهذا القول هو المروى عن أثّة اللغة.

وهذه الأنواع الثلاثة هي التي ذكرت في فدية الحلق بقوله تعالى (١٩٩٠ فن كان منكم مريضا أو به أذى من رأسه ففدية من صيام أوصدقة أو نسك) فالنسك هناك عمني الهدى هنا ، وقد ثبت في الصحيح «أن النبي وَلَيَكُوّهُ أمر كسببن عجرة بحلق رأسه لما آذته القمل ، وأن يطعم ستة مساكين أو بهدى شاة أو يصوم ثلاثة أيام » فعلم بذلك أن صيام اليوم الواحد يعدل اطعام مسكينين ، وأن إطعام ستة مساكين وصيام ثلاثة أيام تعدل ذبح شاة في النبسك، قان قيل : إن هذا مخالف لجعل صيام ثلاثة أيام معاذلة لإطعام عشرة مساكين في كفارة اليمين — قلنا : إن الصيام في كفارة اليمين بالإطعام و إلا علي خفيفا على من لم يستطع الإطعام و إلا معام المنام من إطعام ساويا للاطعام بل تخفيفا على من لم يستطع الإطعام و إلا التخيير ، وفي خور بينهما، وقد علم من كفارة الظهار أن صيام شهر بن أعظم من إطعام ستين مسكينا إذ فرض الاطعام على من لم يستطع الصيام ، وهي على الترتيب لا التخيير ، وفي حديث أبي هر يرة المتنق دلميه جعل كفارة المجامع في بهاد رمضان ككفارة الظهار والمروى عن ابن عباس في تفسير الآية موافق لما أمر به النبي وَلَيْكُونُ كمب بن عباس في تفسير الآية موافق لما أمر به النبي وَلَيْكُونُ كمب بن عباس في تفسير الآية موافق لما أمر به النبي وَلَيْكُونُ كمب بن عباس في تفسير الآية مها على الترتيب لا التخيير ، وفي عرة في المادلة والنقدير ، ولحديث أبي هرا النلاثة هنا على الترتيب لا التخير برة في المادلة والنقدير ، ولحديث أبي المادلة والنقدير ، ولحديث أبي هم النبور عن ابن عباس في تفسير الآية مها على الترتيب لا التخير .

وكذلك قال مجاهد والسدى بالترتيب فى الثلاثة ، وعن مجاهد رواية أخرى بأنها على التخيير وهو يرويها عن ابن عباس ،وعلى هذا القول جهور الفقها،ومنهم أبو حنيفة وصاحباه ومالك والشافعي وأحمد فى إحدى الروايتين عنهما

روى أبن جرير وابن أبى حاتم عن ابن عباس أنه قال: إذا قتل المحرم شيئا من الصيد فعليه فيه الجزاء ، فان قتل ظبياأ و نحوه فعليه ذبح شاة تذبح بمكة ، فان محد فاطعام ستة مساكين ، فان لم يجد فصيام ثلاثة أيام فان قتل أيلا أو نحوه فعليه بقرة ، فان لم يجدها صام عشرين يوما ، وان قتل نعامة أو حمار وحش أو نحوه فعليه بدنة من الإبل ، فان لم يجد أطعم ثلاثين مسكينا (١) هكذا وجدنا الرواية في تفسير ابن جرير وابن كثير والقياس أن تكون العبارة ستين مسكينا و إلا فهي على غير القياس.

بوما ، والطعام مد مد يشبعهم .

وروى ابن جر برعن ابن عباس أيضا أنه قال: إذا أصاب المحرم الصيد حكم عليه جزاؤه من النعم، قان وجد جزاء و فيعه فتصدق به ، وان لم يجد جزاء قوم الجزاء دراه ، ثم قومت الدراهم حنطة ثم صام مكان كل صاع يوما .

ثم ذكر فى رواية أخرى عنه أنه قال : فان لم يجد جزاء قوم عليه الجزاء طعاما ثم صام لكل صاع يومين ، والظاهر أن رواية صيام يوم عن كل صاع مبنية على القول بأن يطعم كل مسكين نصف صاع أى مدين ، وهو المروى عن تلميذه مجاهد وأن رواية صيام يومين عن كل صاع مبنية على القول بأن يطعم كل مسكين مد واحد كا سبق فى الرواية الأولى عنه .

واختار ابن جريراً أن كل مسكين يطعم مدا . وعليه علماء الحجاز كالك والشافعي ، وأبو حنيفة وأصحابه يوجبون مدين لـكل مسكين ، وقال أحمد مدن حنطة ومدان من غيره ، وقد أطال الشافعي في بيان التفرقة بين كفارة الصيد وفدية الأذى ، وتنكلم في سائر الكفارات وأثبت بدقائق القياس التي لا يغوص عليها إلامثله أن صيام يوم يعدل ظعام مد ، وقد عقد الربيع بابا خاصا لهذه المسألة في الأم كما أطال في جميع فروع هذه المسائل مقرونة بالشواهد والدلائل.

وذهب الجهور إلى أن التقويم يكون فى المسكان الذى قتل فيه الصيد. وقيل بل يقوم يمكة حيث تكون السكفارة وهو مروى عن الشعبى ، وذهب الجهور القائلون بالتخيير بين الثلاثة إلى أن الحكير بينها هو قاتل الصيد ؛ وقيل بل التخيير للحكمين ، وحكى هذا عن عهد بن الحسن

واختلفوا في مكان الاطعام فقال بعضهم: مكانه مكان الهدى أى مكة لأنه بدله. وقال آخرون: بل هو مخير فيه .

﴿ ليدوق وبال أمره ﴾ هذا تعليل لإيجاب الجزاء ، وفسر الوبال بسوء العاقبة وهو من الوبل والوابل الذي هو المطر الثقيل : قال الراغب ولمزاعاة الثقل ، قيل الأمر الذي يخاف ضرره وبال ، ويقال طعام وبيل. والذوق مستعمل في الإدراك العام ، غير خاص بادراك اللسان ، وقد استعمله القرآن في إدراك ألم العذاب

والوبال، ولم يستعمل فى إدراك الطموم إلا فى قوله تعالى(فلما ذاقا الشجرة) وفى قوله ( لايذوقون فيها بردا ولا شرابا إلا حما وغساقا) وكل استماله فها يكره و يذم . ولا شك في أن الجزاء والعقو بة من أثقل الأشياء وأشقها على الناس سواء كانت مالية أو مدنمة .

﴿ عَفَا الله عَمَا سَلْفَ ﴾ أى لا يؤاخذ كم الله تعالى بما سَلْفَ قبل التحريم أو قبل الجزاء ، وقبل عما سَلْف في الجاهلية لآن الاسلام يجب ما قبله و يظهر نفس صاحبه من الادران السابقة ، فلا يبقى لها أثرا في النفس تقرتب عليه مؤاخذة .

ومن عاد فينتقم الله منه والله عزير ذو انتقام أى ومن عاد إلى قتل الصيد بعد عدر عه و إيجاب الجزاء والكفارة عليه. أو من عاد إلى قتله مرة ثانية بعد أن كفر عنه في المرة الأولى ... فإن الله ينتقم منه في الآخرة ، لأن الجزاء في الدنيالم يزعه ولم يزجره عن الاصرار على المخالفة والله عزيز: أى غالب على أمره فلا يغلبه العاصى «ذو انتقام» ممن أصر على الذنب والانتقام المبالغة في العقو بة . وظاهر الآية أن الجزاء في الدنيا إيما عنم المعقاب في الآخرة إذا لم يتكرر الذنب ، فإن تكرر استحق صاحبه الجزاء في الدنيا والعقاب في الآخرة ، و بهذا قال الجمهور . وروى عن سعيد ابن جبير وعطاء أن الانتقام هنا هو السكنارة . وهو خلاف الظاهر . وروى عن ابن عباس أن من قتل شيئا من الصيد خطأ وهو محرم بحكم عليه فيه كما قتله عن ابن عباس أن من قتل شيئا من الصيد خطأ وهو محرم بحكم عليه فيه كما قتله عن ابن عباس أن من قتل شيئا من الصيد خطأ وهو حرم بحكم عليه فيه كما قال شريح عن وجله . والمراد أنه لا تجتمع عليه عقو بتا الدنيا والآخرة ، و بهذا قال شريح عز وجل . والمراد أنه لا تجتمع عليه عقو بتا الدنيا والآخرة ، و بهذا قال شريح وجاهد وسعيد بن جبير والحسن البصرى وابراه مم النخعى كا رواه ابن جرير .

وأحل كم صيدالبحر وطعامه متاعا لكم وللسيارة المراد بالبحر الماء الكثير المستبحر الذي يوجد فيه السمك وغيره من الحيوانات المائية التي تصادفيد خل فيه الأنهار والآبار والبرك ونحوها. وصيد البحر ما يصاد منه مما يعيش فيه عادة و إن أمكن أن يعيش خارجه قليلا أو كثيرا كالسرطان والسلحفاة. وقيل هو ما لا يعيش الافيه ، وطير الماء ليس منه فيا يظهر على القولين ، لأنه ليس من الحيوانات (أفيس الله الدي الماء اليس منه فيا يظهر على القولين ، لأنه ليس من الحيوانات

المائية ، و إنما يلازم الماء لصيد طعامه منه قال الشافعي في الأمهد بيان معني البحر على مانقدم : ومن خوطب باحلال صيد البحر وطعامه عقل أنه إنما أحل له مايعيش في البحر من ذلك وأنه أحل كل مايعيش في مائه لأنه صيده وطعامه عندنا ما ألقى وطفا عليه والله أعلم ، ولا أعلم الآية تحتمل إلا هذا المهنى أو يكون طعامه في دواب تعيش فيه فتؤخذ بالأيدى من غير تكلف كتكلف صيده ، فكان هذا داخلا في ظاهر جملة الآية والله أعلم اه.

وعن أبي هر يرة أن النبي وَ اللَّهِ قُولًا اللَّهِ وَقَالَ « مَالفَظُهُ مَيْمًا فَهُو طَعَامُهُ ﴾ رواه ابن جر پر عنه . وروی مثله عن أ بی بکر وعمر وابن عباس ،وذکر أن أبا بکر قاله على المنبر. وفي لفظ لابن عباس: ماقذف به ميناً. وقال جابر بن عبد الله: ما حسر عنه وعن أبي أيوب : مالفظ البحر فهو طعامه و إن كان ميتاً . فهؤلا ، يرون أن المراد بطعامه في الآية ما لاعمل للانسان ولا كَامَة في اصطياده كالذي يطُّفُو على وجهه والذي يقذف به إلى الساحل والذي ينحسر عنه الماء في وقت الجزر أو لأسباب أخرى ، لافرق بين حيه وميته , وعن ابن عباس في رواية أخرى قال: صيده الطرى وطعامه المالح المسافر والمقيم . وأحذيهذا به ض العلماء . ولولاهذه الروايات لكان المنبادر من الآية عندى: أحل الحكم أن تصطادوا من البحر وأن تأكاو أالطمام المنخدمن حيوانه سواء صدَّءوه أنتم أوصاده لكم غيركم أو ألقاه البحر إليكم. وسواء كنتم حلالا أو محرّمين : وأما قوله «متاعا» فمعناه لأجل تمتيمكم به أو متمكم الله به متاعا حسنا . والسيارة جماعة المسافرين يتزودون منه ، فهو مناع العقيم والمسافر ﴿ وحرم عليكم صيدالبرمادتم حرما ﴾ هذا أعم من تحريم قتل الصيد فانه يشمل أخـــذه من عير قتل. وقيل يشمل أكله و إن صاده غير المحرم مطلقا، والتحقيق التفصيل ؛ فما صاده غير المحرم لأجل المحرم أو باعانتِه أو اذنه لايحل للمحرم الأكل منه، وما صاده غير المحرم لنفسه أو لمثله ثم أهدى منه اللمحرم فهو حل له . وقد قلنــا في تفسير الآية السابقة إن هذا ما يجمع به بين الروايات . وفيه أنه تخصيص للكتاب بأخبار الآحاد . وقد أجازه الجهور ومنمه بعض الحنابلة

مطلقًا . ولبعض العلماء تفصيل فيه لامحل لذكره هنا

روى أحمد والشيخان عن أبي قتادة قال ﴿ كنت يوما جالساً مع رجال من أصحاب النبي وليسالية في منزل في طريق مكة ورســول الله وليسالية أمامنا والقوم محرمون وأنا غير محرم عام الحديبية عقابصروا حماراً وحشياً وأنا مشغول أخصف نعلى ، قلم يؤذنوني وأحبوا لو أني أبصرته ، فالنفت فأبصرته فقمت إلى الفرس فأسرجته ثم ركبت ونسيت السوطوالرمح ، فقالوا: والله لانعينك عليه ، فغضبت فنزلت فأخذتهما ثم ركبت فشددت على الحمار فعقرته ، ثم جثت به وقد مات ، فوقعوا فيه يأكلونه ، ثم إنهم شكوا في أكلهم إياه وهم حرم ، فرحنا وخبأت العضد معى، فأدركنا رسول الله عَيْنِيْنِ فسألناه عن ذلك فقال: هل معكم منه شيء ? فقلت نعم . فناولته العضــد فأكلها وهو محرم » وفي رواية لهم « هو حلال فيكلوه » وفي رواية لمسلم « هل أشار إليه إنسان أو أمر. بشيء ? ، قالوا : لا . قال : فكلوه » وافظ البخاري «هل أشار إليه أحدأن يحمل علمها أو أشار إليها ؟ قالوا : لا، قال فكلوا مابقى من لحمها » ورواية النأنيث مبنية على أن ما صاده أبو قتـــادة كان أَنَانَا لا حمارًا ، فني رواية البخاري «فرأيناحمر وحش فحمل عليها أبو قتادة فعقر منَّها أَمَّانَا الحِيُّ . وهذا هوالصواب إلاأن تكون الواقعة متعددة خلط الرواة بعضها ببعض. وفى رواية لأحمد وابن ماجه والدارقطني والبيهقي وابن خزيمة «أن أبا قتادة غال للنبي ﷺ : و إنى إنما صدته لك . فأمر أصحابه فأكاوا ولم يأكل » وسنده جيد، وقداستغر بوا هذه الزيادة وشكوا في كونها محفوظة، لمخالفتها رواية الصحيحين، وحاول بعضهم الجمع بكونه أكل قبل أن يخبره بأنهاصطاده لهوامتنع بمدالملم بذلك، وهو تكلف ظاهر ، ولا يظهر الجمع إلا إذا ثبت أو احتمل تمدد الواقعة،وفي هذه انرواية شذوذ آخر وهو أن أبا قنادة قال «خرجت مع رسول الله عَيْكَالِيُّهُ زمن الحديبية فأحرم أصحابي ولم أحرم فرأيت حارا فحملت عليه فاصطدته، فذكرت شأنه رسول الله مَنْ اللَّهُ وَذَكُرَتُ أَنَّى لَمْ أَكُنَ أُحْرِمَتَ وأَنَّى إِمَا اصطدته لكَ الح ماتقدم» واستشكلوه بأنه كيف جاز أن يترك الإحرام وهو معهم، والصواب كاقال ابن عبدالبر \_أن النبي ويُلِيِّنُهُ كَانَ وَجِهِ عَلَى طَرِ يَقَ البَحْرِ مُحَافَةَ العَدُو ، فَلَذَلْكُ لَمْ يَكُنَ مُحْرِمًا . فعلى هذا لايكون لتعبيره عن خروجه وعدم إحرامه هنا وجه ظاهر .

117

رأى مافى وجهه قال: إنا لم نرده عليك إلا أنا تحريم و وروى الشافعي وأحد وأبو داود والترمذي والنسائي وغيرهم من حديث جابر أن النبي عليه قال: «صيد البر لهم حلال مالم نصيدوه أو يصد لهم وله والمرق لا يخلو واحدمنها من علمة ، قال الشافعي: هذا أحسن حديث روى في هذا الباب وأقيس في القوا الله الذي إليه تعشرون في فلا تحلوا ما حرمه عليكم من الصيد وغيره عنافة أن يعاقبكم يوم تحشرون إليه ، أى تجمعون وتساقون إليه يوم الحساب.

وَا لَشَهُ اللَّهُ اللَّهُ الْكَعْبَةَ الْبَيْتَ الْخُرَامَ قِيلِمَا للنَّاسِ وَاللَّهُ اللَّهُ الْكَعْبَةَ الْبَيْتَ الْخُرَامَ وَالْهَدْيَ وَالْقَلَائِدَ. ذَلِكَ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِ السَّمُواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ، وَأَنَّ اللهَ بَكُلَّ شَيْءٍ عَلَيمٌ السَّمُواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ، وَأَنَّ اللهَ بَكُلَّ شَيْءٍ عَلَيمٌ

هذه الآية تتمة للسياق السابق ، وقد ذكر الله تعالى فيه أن جزاء الصيد يكون هديا بالغ الكعبة . وأريد بالكعبة هنائك حرمها وجوارها الذي تؤدى فيه المناسك كاتقدم ، ثم ذكر الكعبة وأراد به عياما ولذلك بينها بالبيت الحرام ، وذكر الهدى أيضا .

وقال الرازى: اعلم أن اتصال هذه الآية بما قبلها هو أن الله تعالى حرم فى الآية المتقدمة الاصطياد على المحرم ، فبين (أى هنا) أن الحرم كما أنه سبب لأمن الوحش والطير فكذلك هو سبب لأمن الناس من الآفات والمخافات ، وسبب لحصول الخيرات والسمادات في الدنيا والآخرة . اه

<sup>﴿</sup> جعل الله السكمية البيت الحرام قياما للناس والشهر الحرام والهدى والقلائد ﴾ الجمل هنا إما خلقى تكويني وهو التصيير ، و إما أمرى تكليني وهو التشريع ، وسيأتى توجيه كل منهما ، و (الكمية) في اللغة البيت المكمب أى المربع ، وقيل

المرتفع من كعب الرمح وهو طرف الانبوب الناشر، أو كعب الرجل وهو الناتيء عند مفصل الساق، ومنه كمبت الجارية (البنت) وكعب ثديها يكمب إذا نتأ وارتفع فهي كاعب وكعاب، وثدى كاعب ، والأول أصح . وقد غلب اسم الكعبة على بيت الله الحرام الذي بناه ابراهيم واسماعيل عليهما الصلاة والسلام بمكة أمالقرى في جزيرة العرب، وقد سبق بيان ذلك في تفسير سورة البقرة (ج١) وتفسير آل عران (ج٤) قال مجاهد: انها سميت الكعبة لأنها مر بعة ، وقال عكرمة: إنما سميت الكعبة لتر بيمها . و (القيام) أصله القوام بالواو فقلبت الواو ياء لانكسار ماقبلها كالميزاز، والمراد به مايقوم به أمن الناس و يتحقق أو يستقيم و يصلح،وقرأ ابن عامر وقما». بكسر القاف وفتح الياء ، وهو بمعني « قياما » وقد تقدم مثله في أولسورة النساء و (الشهر الحرام) ذر الحجة الذي تؤدي فيه مناسك الحيج في تلك المعاهد المقدسة وقيل المراد به جنس الأشهرالحرم القكانوا يتركون فيهاالقتال.و (الهدى)مايهدى إلى الحرم من الانعام للتوسمة على فقرائه . و (القلائد) هنا ذوات القلائد من الهدى وهىالانمامالتي كانوا يقلدونها إذا ساقوها هدياء خصها بالذكر لعظم شأنهاء وفيل هي على معناها الأصلي وهو مايقلد به الهدى من النبات، وكذا ما كان يمغلد به مريدو الحج والراجمون منه إلى بلادهم ليأمنوا على أنفسهم في عهد الجاهلية . وتقدم تفصيل القول في ذلك أول السورة .

والمعنى على الوجه الأولى في الجمل: أن الله تمالى جمل الكعبة التي هي البيت الحرام قياما للناس الذين يقيمون بجوارها والذين بحجونها، أى سببا لقيام مصالحهم ومنافعهم بايداع تعظيمها في القلوب، وجذب الأفئدة إليها، وصرف الناس عن الاعتداء فيها وعلى مجاوريها وحجابها، وتسخيرهم لجلب الأرزاق إليها. فهذا هو الجمل الخلق الشكويني. ويؤيده دعاء ابراهيم صلى الله عليه وعلى آله وسلم الذي حكاه الله تمالى عنه بقوله ( ١٤ : ٣٧ ربنا إلى أسكنت من ذريقي بواد غير ذي زرع عند بيتك المحرم، ربنا ليقيموا الصلاة فاجمل أفئدة من الناس تهوى إليهم وارزقهم من النمرات لعلهم يشكرون) وفي معناه قوله تمالى (٣٠:٣٥ وقالوا إن نتبع الهدى معك من النمرات لعلهم يشكرون) وفي معناه قوله تمالى (٣٨:٣٥ وقالوا إن نتبع الهدى معك من النمرات لعلهم يشكرون) وفي معناه قوله تمالى (٣٨:٣٥ وقالوا إن نتبع الهدى معك من النمرات كل شيء رزقا

من لدنا ? ولكن أكثرهم لايملمون ) وقوله تعالى ( ٣٩ : ٦٧ أو لم يروا أنا جعلنا حوما آمنا و يتخطف الناس من حولهم ... )

والمعنى على الوجه الثانى: أنه جعلماً قياما للناس في أمر ديمهم المهذب لأخلاقهم المزكى لأنفسهم ، بما فرض عليهم من الحج الذى هو من أعظم أركان الدين لأنه عبادة روحية بدنية مالية اجتماعية \_ وتقدم بيان بعض حكمه وسيأتى لها مزيد إن شاء الله تعالى \_ وما شرع في مناسك الحج من الصدقات والذبائح التي تطهر فاعلها من رذيلة البخل و يحببه إلى الفقراء وتحبب إليه الفقراء والمساكين ، ويتسع بها رزق أهل الحرم . وهذا هو الجعل الأمرى التشريعي . دع ما تستلزمه كثرة الناس هنالك من جلب الأرزاق وعروض التجارة التي تقوم بها أمور المعيشة .

روى ابن جرير وابن أبى حاتم عن ابن عباس (رض) انه فسر القيام هنا بقوله: قياما لديمهم ومعالم لحجهم ، وفى رواية أخرى عنه قال: قيامها أن يأمن من توجه إليها ، وروى عن سعيد بن جبير فيه ثلاثة أقوال (١) صلاحاً لديمهم (٢) شدة لديمهم (٣) عصمة فى أمر ديمهم ، فهذه أقوال من جعل القيام دينيا فقط ، وانما هو دينى دنيوى ، لأن أهل الحرم وحجاجه ما كانوا ليجدوا فيه ما يعيشون به من الغذاء ، وما يأمنون به على أنفسهم الهلاك ، لولا أن جعل الله الكعبة والشهر الحرام والهدى والقلائد قياما لامر المعيشة ، كا جعلها قياما لامر الدين ، ولكن خص بمضهم القيام الدنيوى بزمن الجاهلية .

روى ابن جرير وابن أبى حاتم عن ابن زيد قال : كان الناس فيهم ملوك يدفع بعضهم عن بعض فيهم ملوك يدفع بعضهم عن بعض في المرب ملوك يدفع بعضهم عن بعض الحرام كدلك يدفع لمم البيت الحرام قياما يدفع بعضهم عن بعض به والشهر الحرام كدلك يدفع الله بعضهم عن بعض بالأشهر الحرم والقلائد ، ويلقى الرجل قاتل أبيه وابن عمه فلا يعرض له وهذا كله قد نسخ .

وروى ابن أبى حاتم عن ابن شهاب قال : جعل الله البيت الحرام والشهر الحرام قياما للناس بأمنون به في الجاهلية الأولى لا يخاف بعضهم بعضا حين يلقونهم عند البيت أو في الحرم أو في الشهر الحرام .

وروى عبد بن جميد وأبن جرير وأبن المذذر وأبو الشيخ عن قنادة (جمل الله الكعبة البيت الحرام قياما للناس والشهر الحرام والهدى والقلائد) قال حواجز أبقاها الله في الجاهلية بين الناس ، فكان الرجل لو جر كل جريرة نم لجأ إلى الحرم لم يُتناول ولم يُقرب ، وكان الرجل لو لتي قاتل أبيه في الشهر الحرام لم يعرض له ولم يقر به ، وكان الرجل لو لتي الهدى مقلداً وهو يأكل العصب (١) من الجوع لم يعرض له ولم يقر به ، وكان الرجل إذا أراد البيت تقلد قلادة من شمر فأحمته ومنعته من الناس . وكان إذا نفر (أى عاد من الحج) تقلد قلادة من الاذخر أو من السحر (٢) فهنعته من الناس أخلى العالم عن الخاهلية ا ه

والمختار أن جعل الله تمالى هذه الأشياء قياما للناس هوجمل تكوينى تشريعى مما وهو عام شامل لماتقوم به وتتحقق مصالح دينهم ودنياهم ، وشامل لزمن الجاهلية وعهد الاسلام ، لكن له فى كل من العهدين صورة خاصة به - فقى عهد الجاهلية كان التكويني أظهر والتشريعي أخفى ، لأنهم على إضاعتهم لشريعة أبراهيم وإسماعيل (ص) إلا قليلا من مناسك الحج مزجوها بالوثنية والخرافات الوضعية وكانت آيات الله تمالى الكونية ظاهرة فيهم كما تقدم بيمانه آنفا ، وسبق ما فى ممناه فى سورة آل عمران . وأما فى عهد الاسلام فالتشريعي أظهر

<sup>(</sup>۱)العصب بالنحر يك أطناب المفاصل التي تلائم بينها وتشدها وهي لأعضغ ولا تهضم فلا تغذى(٢)الاذخر نبات عطر بكثر في الحرمين ، والسمر بالنحر يك شجر معروف (٣) منعته حمته وحفظته فلا بمثدى عليه أحد لاجلها .

والمدنية في القديم والحديث - بله أمم البداوة - عن تأمين الناس في قطر من الاقطار وزمن معين من كل سنة بحيث لا يمكن أن يقم فيها قبال ولا قتل ولا عدوان ، وكذلك جعل في أحكام الحيج ومناسكه أعظم الفوائد والمنافع الروحية والجسدية والدينية والمدنيوية كاعلم عما من آنفا بالاجال ، وعما بيناه في غير هذا المكان من حكم الحيج بالتفصيل ، وقد ثبنت هذه المنافع والفوائد التي عليها مدار قيام أمن الناس ثبوتا قطعيا بالمشاهدة والتجربة ، فدل ما ذكر على أن جعل البيت الحرام والشهر الحرام والهدى والقلائد قياما للناس - لم يكن إلا لحكة بالفة صادرة عن علم بخفايا الامور وغاياتها ، فكان دليلا على أنه سبحانه يعلم ما في السموات وما في الأرض من أسباب الرزق ونظام الخلق وغير ذلك ، وأنه عليم بكل شيء فلا تخفى عليه خافية . على ان آياته الدالة على علمه بما في السموات والأرض و بغير ذلك أعم وأظهر في نظر العقل من جعله بعض الامكنة والأزمنة سببا لدفع الشقاوة عن كثير من الناس وجلب السعادة والهناء لهم ، فان سننه تعالى في الفلك وسير عن كثير من الناس وجلب السعادة والهناء لهم ، فان سننه تعالى في الفلك وسير الشمهات ما يعترى السنن المتعلقة بنوع الانسان ، ولكن الناس يغفلون عنها.

(١٠١) إِعْلَمُوا أَنَّ ٱللهَ شَدِيدُ الْمِقَابِ وَأَنَّ اللهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ اللهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ (١٠٢) مَاعَلَى الرَّسُولِ إِلا الْبَلَاغُ ، وَاللهُ يَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ (١٠٣) مَاعَلَى الرَّسُولِ إِلا الْبَلَاغُ ، وَاللهِ يَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ (١٠٣) قُلُ لاَ يَسْتَوي الْخَبِيثُ وَالطَّيَّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الْخَبِيثِ فَاللهُ يَا وَلَى الْأَلْبِلِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ .

أرشدنا جل شأنه في الآية التي قبل هذه إلى بعض آيات علمه في خلقه وأمره وأرشدنا في هذه إلى العلم بأن العلم بكل شيء ، الذي ظهرت آيات علمه وحكمته في خلق السموات والأرض ، كما ظهرت في جعل البيت الحرام قياماللناس ـ لا يمكن أن يترك الناس سدى ، كما انه لم يخلقهم عبثا ، فلا يليق بحكته وعدله أن يجعل الذين اجترحوا السيئات ، كالذين آمنوا وعملوا الصالحات ، ولا أن يسوى بين الطيب

والخبيث كالمؤمن والمكافر ، والبر والفاجر ، والمصلح والمفسد ، والمظلوم والظالم ، فلا بد إذا من الجزاء بالحق ، ولا بملك الجزاء إلا من يقدر على المقاب الشديد ، وعلى المغفرة والرحمة ، لذلك قال ﴿ اعلموا أن الله شديد المقاب ﴾ لمن دسّى نفسه بالشرك

والفسوق والعصيان ﴿ وان الله غفور رحيم ﴾ لمن ذكّى نفسه بالأعمال الصالحة مع التوحيد والإيمان، فلا يؤاخذه بما سلف قبل الإيمان، ولا بما يعمله من السوء مجهالة إذا بادر إلى التو بةوالاصلاح، ولا باللمم، إذا اجتنب كبائرالإنم والفواحش، بل يستر ذنبه و يمحوه، فيضمحل في إيمانه وعمله الصالح، كايستر القذر القليل، ويضمحل بما يغمره من الماء الكثير، ويخصه فوق ذلك برحة منه ورضوان.

و يضمحل بما يغمره من الماء الكثير، و يخصه فوق دلك برحمة منه ورضوان .

قالاً به متضمنة للترغيب والترهيب ، والوعد والوعيد ، فهى وعيد لمن كفر
ونولى عن العمل بكتاب الله ، ووعدلن آمن به وعمل الصالحات ، وقد تقدم تفسير
المغفرة والرحمة في كثير من الآيات ، ولعل في تقديم ذكر العقاب وتأخير ذكر
المغفرة والرحمة إشارة إلى أن العقاب قدينتهى بالمغفرة والرحمة فلا يدوم لان رحمته
المنفرة والرحمة إشارة إلى أن العقاب قدينتهى بالمغفرة والرحمة فلا يدوم لان رحمته
تعالى سبقت غضبه كما ثبت في الحديث الصحيح ، ولذلك يغفر كثيراً من ظلم
الناس لانفسهم ( و يعفو عن كثير ) وأعاد اسم الجلالة في مقام الإضار الدلالة

وما على الرسول إلا البلاغ الله يعلما تبدون وما تكتمون وهذا بيان لوظيفة الرسول في إثر بيان كون الجزاء بيد الله العليم بكل شيء وهي ان الرسول من حيث هو رسول الله ليس عليه إلا تبليغ رسالة من أرسله، فهو لا يعلم جميع ما يبديه المسكلفون من الأعمال والاقوال وما يكتمونه منها، فيكون أهلالحسابهم وجزائهم على أعمالهم ، وإنما يعلم ذلك الله وحده ، وفيه إبطال لما عليه أهل الشرك والضلال من الخوف من معبوداتهم الباطلة والرجاء فيها ، والتماس الخلاص والنجاة من عذاب من الخوف من معبوداتهم الباطلة والرجاء فيها ، والتماس الخلاص والنجاة من عذاب الآخرة بشفاعتها ، فهو يقول بصيغة الحصر « ما على الرسول إلا البلاغ والبيان الدين الله وشرعه ، فبذلك تبرأ ذمته ، و يكون من بلغهم هم المسؤولين عندالله تعالى والله وحده هو الذي يعلم ما تبدون وما تكتمون من عقائدكم وأقوالكم وأفعالكم والله وحده هو الذي يعلم ما تبدون وما تكتمون من عقائدكم وأقوالكم وأفعالكم

فيجازيكم عليها ، بحسب علمه المحيط بكل ذرة منها ، فيكون جزاؤه حقا وعدلا ، ويزيد المحسنين كرما منه وفضلا ( من عمل صالحا فلنفسه ومن أساء فعليها ) فلا تطلبوا سعادتكم إلا من أنفسكم ، ولا تخافوا عليها إلا منها .

ويؤيد تفسيرنا هذا قوله في سورة الرعد (١٣٠: ٤٠ نانمــا عليك البلاغ وعلينا الحساب) وقوله في سورة الأنعام ( ٢ :٨٤ وما نرسل المرسلين إلامبشرين ومنذرين، فن آمن وأصلح فلاخوف عليهم ولاهم يحزنون (٤٩) والذين كذبوا بآياتنا يمسهم العذاب بما كانوا يفسقون (٥٠) قل لا أقول لـ كم عندى خزائن الله ولا أعلم الغيب ولا أقول لكم إنى ملك، إن أتبع إلا مايوحي إلى . قل هل يستوى الاعمى والبصير، أفلا تفكرون ? ( ٥١ ) وأنذر به الذين يخافون أن يحشروا إلى ربهم ، ليس لهم من دونه ولى ولا شفيع ، لدلمهم يتقون )

وأما الشفاعة الواردة في الأحاديث فلا تناقض الشفاعة هنا وفي آيات أخرى ـ لامها عبارة عن دعاء مستجاب في الآخرة يظهر الله عقبه ماسبق بهعلمه واقتضته حكمته بحسب مافي كتابه، تنكريما للداعي الشفيع منغير أن يكون مؤثراً فِي عَلَمُ اللَّهِ وَلَا فِي إِرَادَتِهِ ، لأَنَ الحَادِثُ لَا يَؤْثُرُ فِي القَدْيَمَ ، ( هُوَ الْأُولُ وَالآخر والظاهر والباطن وهو بكل شيء عليم)

ثم انه تمالى لما بين الجزاء وكونه منوطا بالأعمال، أراد أن يبين مايتعلق به الجزاء من وصف الاعمال والعاملين لها ، فأعنت وجود حقيقتين متضادتين يترتب

على كل منهما مايليق مها، وهاحقيقة الطيب وحقيقة الخبيث، فقال﴿ قللا يستوى الخبيث والطيب ﴾ أي قل أيها الرسول مخاطباً كل فرد من أفراد أمة الدعوة : لا يستوى الجبيث والطيب (١) من الأشياء والأعمال والأموال \_ كالضار والنافع، والفاسد والصالح، والحرام والحلال ـ ولا من الناس كالظالم والعادل، والجاهل والعالم، والمفسد والمصلح، والبر والفاجر، والمؤمن والكافر. فلكل من الخبيث والطيب فالقسم الاول حكم يليق به عندالله تعالى ، ولكل منهما في القسم الآخر جزاء

<sup>(</sup>١) راجع تفسير الكلمتين في ص ١٦٩ و ١٧٠ ج ٧ من التفسير

ومكان يستحقه بحسب علمه ، ولعل نكنة تقديم الخبيث في الذكر كون السياق للاهنام بإزالة في موضعه بحسب علمه ، ولعل نكنة تقديم الخبيث في الذكر كون السياق للاهنام بإزالة شبهة المفترين بكترته ولذلك قال خوولو أعجبك كثرة الخبيث به الخطاب من الرسول لكل مكلف بلغته دعوته كاتقدم أى ولو أعجبك أيها السامع كثرة الخبيث من الناس وجاههم ، أو من الأموال المحرمة السهولة تناولها والنوسع في التمتع بها ، كأكل الربا والرشوة والغلول والخيانة ، أو لدعوى أصحابها أنها دليل على حب الله ورضاه عنهم إذ فضلهم بها على غيرهم (وقالوا نحن أكثر أموالا وأولاداً وما نحن بمعذبين)

أى لأيستويان في أنفسهما ولاعند الله ولو فرض أن كثرة الخبيث أعجبتك وغرتك فصرت بعيداً عن إدراك حقيقة الأمر، وهي أن القليل من الحلال كراتب الحاكم المعادل وربح التاجر الصادق عنير من كثير الحرام كالرشوة والخيانة ، باعتبار حسن الماقبة في الدنيا والآخرة ، كا أن القليل الجيد من الغذاء أو المثاع خير من الكثير الردى و الذي لايفني غناء ولايفيد فائدته بل ربما يضر آكاه و يفسد عليه معدته .

كذلك القليل الطيب من الناس خير من الكثير الخبيث قالفتة القليلة من أهل الشجاعة والثبات والايمان تغلب الفئة الكثيرة من ذوى الجبن والتخاذل والشرك . وأن أفراداً من أولى البصيرة والرأى ، ليأتون بما تمجز عنه الجاعات من أهل الغباوة والخرق ، والعالم الحكيم يسخر لخدمته ألوقا من الجاهلين (قل هل يستوى الذين يعلمون والذبن لا يعلمون ؟)

كان المشركون يفخرون على المؤمنين في صدر الاسلام بكثرتهم و يعتزون بها ( وقالوا نحن أكثر أموالا وأولادا ) فضرب الله تعالى لهم مثل الكافر الذي فاخر المؤمن بقوله ( أما أكثر منك مالا وأعز نفرا ) وكيف كانت عاقبة أمره خسرا وقال لهم (١٩٠٨ ولن تغنى عنكم فئنكم شيئاً ولو كثرت ، وأن الله مع المؤمنين ) ثم قال المؤمنين تثبيتاً لهم حتى لا تروعهم كثرة المشركين في عدد هم وعُدد هم (٢٦:٨ واذ كروا إذ أنتم قليل مستضعفون في الأرض تخافون أن يتخطفكم الناس . فآواكم وأيدكم بنصره ) وجاءت هذه الآية والقاعدة العامة وهي أن العبرة بصفة الشيء لا بعدده و إنما تكون العزة بالكثرة بعد التساوى في الصفات .

ولما كان من دأب أهل الغفلة والجهل الغرور بالكثرة مطلقا قال تعالى تعقيباً على ما أثبته من تفضيل الطيب على الخبيث و إن كثر الخبيث ﴿ فاتقوا الله ياأولى الآلباب لعلمكم تفلحون ﴾ أى فاتقوا الله ياأصحاب العقول الراجحة ولا تغتروا بكثرة المال الخبيث ولا بكثرة أعل الباطل والفساد من الخبيثين ، فان تقوى الله تعالى هى التى تنظمكم فى سلك الطيبين ، فيرجى لكم أن تكونوا من المفلحين . أى الفائزين بخير الدنيا والآخرة .

و إنما خص أولى الألباب بالذكر في عجز الآية بمد مخاطبة كل مكلف في صدرها لأن أهل البصيرة والروية من العقلاء هم الذين يعتبرون بعواقب الأمور التي تدل عليها أوائلها ومقدماتها ، بعد التأمل في حقيقتها وصفائها ، فلا يصرون على الغرور بكثرة الخبيث بعد التنبيه والنذكير ،وأما الأغرار الغافلون الذين لم يمرلوا عقولهم على الاستقلال في النظر ، والاعتبار بالتجارب والحكم ، فلا يفيدهم وعظ وأعظ ولا تذكير مذكر ، بل لايعتبرون عما يرون بأعينهم ويسمعون بآذانهم من حوادث الاغنياء الذين ذهبت أموالهم الكثيرة المجموعة من الحرام، ولامن عواقب الأمم والدول القي اضمحلت كثرتها العاطلة من فضيلتي العلم والنظام ، وكيف ودث هؤلاء وأولئك من كانوا أقل مالا ورجالاءإذ كانوا أفضل أخلافا وأعمالا (والعاقبة المتقين) وروى عن السدى أن المراد بالخبيث هنا المشركون و بالطيب المؤمنون وروى عن أبي هر يرة قال « لدرهم حلال أتصدق به أحب إلى من عائة ألف ومائة ألف حرام فان شئتم فاقر ءوا كتاب الله (قللايستوى الخبيث والطيب ) »وروى ابن أبي حائم عن عبد الرحم الاسكندراني قال: كتب إلى عمر بن عبد العزيز بعض عماله يذكر أن الخراج قد أنكسر، فكتب إليه عمره إن الله يقول ( لا يستوى الخبيث والطيب ولو أعجبك كثرة الخبيث ) فإن استطعت أن تكون في العدل والإصلاح والاحسان بمنزلة من كان قبلك في الظلم والفحور والمدوان فافعل. ولا قوة إلا بالله ٠٠ فهذه الآية قاعدة في التشريع و برهان القياس الصحيح، وأصل للأدب والمهذيب

(١٠٤) يَاءَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ نَسْئَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ ثُبُدَ لَكُمْ

تَسُوَّكُمْ وَإِنْ تَسْتَلُوا عَنْهَا حِينَ يُنَزَّلُ الْقرآنَ تَبْدَ لَكُمْ ، عَفَا الله عَنْهَا وَأَلَّهُ غَفُورٌ حَلِيمٍ (١٠٥) قَدْ سَأَلَهَا قَوْمٌ مِنْ قَبْلِكُمْ ثُم أَصْبَحوا بهاكفِرينَ

قال الرازى: في اتصال هذه الآية بما قبلها وجوه ( الاول ) أنه تعالى لما قال « ما على ألرسول إلا البلاغ » صار التقدير كا نه قال : ما باغه الرسول اليكم لخذوه وكونوا منقادين له ، وما لم ببلغه الرسول اليكم فلا تسألوا عنه ولا تنحوضوا فيه ، فانكم إن خفتم فيما لاتكايف فيه عليكم فريما جاءكم بسبب ذلك الخوض الفاسد من التكاليف ما يثقل ويشق عليكم ( الثاني ) أنه تعالى لما قال « ما على الرسول إلاالبلاغ » وهذا ادعاء منهالرسالة (٩)ثم أن الكفار كانوأ يطالبونه بمدظهور المعجزات بمعجزات أخرى على سبيل التعنت كا قال حاكيا عنهم ( وقالوا لن نؤمن لك حتى تفجر لنا من الأرض ينبوعا \_ إلى قوله \_ قل سبحان ربي! هل كنت إلا بشرا رسولا: ) والمعنى أنى رسول أمرات بقبليغ الرسالة والشرائعوالأحكام اليكم، والله تمالي قدأ قام الدلالة على صحة دعواي في الرسالة بإظهار أنواع كشيرة من المعجزات، فبمدذلك يكون طلب الزيادة من باب التحكم ، وذلك ليس في وسمى، ولمل اظهارها يوجب مايسوؤكم، مثل أنهالوظهرت فسكل من خالف بعد ذلك استوجب العقاب في الدنيا. ثم إن المسلمين لما سمعوا الكفار يطالبون الرسول ﷺ بهذه المعجرات وقع في قلو بهم ميل إلى ظهورها فعر فوافي هذه الآية أنهم لاينبغي لهم أن يطلبوا ذلك، فر بما كان ظهورها يوجب ما يسوؤهم ( الوجه الثالث ) أن هذا متصل بقوله ( والله يعلم ما تبدون وما تكتمون ) فاتركوا الأمور على ظواهرها ولا تسألوا عن أحوال مخفية إن تبد لـكم تسؤكم . ام كلام الرازى بنصه وضعف عبارته .

وأقول : إن مناسبة هانين الآيتين لآية تبليغ الرسول الرسالة مناسبة خاصة قر يبة، ولهاموقع من مجموع السورة ينبغي تذكره والتأمل فيه ﴿ ذَلِكُ أَنَ هَذَهُ السورة آخر ما نزل من السور كما قالت عا تُشة ، وسورة النصر، كما قال ابن عباس ، وجمع بينهما ابن عر ، وقد صرح الله تعالى في أوائلها با كال الدين ، و إتمام النعمـــة به على العالمين ، فناسب أن يصرح فيها بأن الرسول قد أدى ماعليه من وظيفة البلاغ ، الذي كل به الاسلام وأنه لا ينبغي المؤمنين أن يكتروا عليه من السؤال ، لثلا يكون ذلك سبباً لـكثرة التكاليف التي يشق على الأمة احمالها ، فتكون العاقبة أن يسرع اليها الفسوق عن أمر ربها . وهو معصوم من كمان شيء مما أمره الله بتبليغه .

وبين الخبر باكال الأمر كذلك فلمطال الفصل بين هذا النهى وبين الخبر باكال الدين ، ولم يتصل به فى النظم الكريم ? قلت : تلك سنة القرآن فى تفريق مسائل الموضوع الواحد من أخبار وأحكام وغيرها لما بيناه مراراً من حكمة ذلك . وهاك أقوى ماورد فى أسباب نزول الآيتين :

روى أحمد والبخارى ومسلم والترمدى والنسائى وابن جرير وغيرهم عن أنس الن مالك قال خطب رسول الله والمكيم كثيرا .قال فعطى أصحاب رسول الله والمحتل وجوههم لهم خنين (۱) فقال رجل : من أبي ؟ قال فلان من فزلت هذه الآية (الانسالوا عن أشياء ) قال الحافظ ابن كثير : وقال ابن جرير : حدثنا بشر حدثنا يزيد حدثنا سعيد عن قتادة في قوله ( يا أبها الذين آمنوا الانسالوا عن أشياء إن تبدلكم حدثنا سعيد عن قتادة في قوله ( يا أبها الذين آمنوا الانسالوا عن أشياء إن تبدلكم حق أحفوه فالمسألة نخرج عليهم ذات يوم فصعد المنبر فقال « الانسالوني اليوم عن شيء إلا بينته لكم . فأشفق أصحاب رسول الله وسيالي أن يكون بين يدى أمر قد حضر، فجملت الا ألتفت الا عينا والا شمالا إلا وجدت كل رجل الافا رأسه في قوبه يبدكي ، فأنشأ رجل كان يلاحي فيدعي إلى غيراً بيه فقال : يانبي الله من أبي الله ربا الله من أبي قال : أبوك حذافة . قال ثم قام عمر – أو قال فأنشأ عمر – فقال رضينا بالله ربا و بالاسلام دينا و بمحمد رسولا عائذا بالله – أو قال أعوذ بالله من شر الفن .قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : لم ار في الخير والشر كاليوم قط قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : لم ار في الخير والشر كاليوم قط قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : لم ار في الخير والشر كاليوم قط قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : لم ار في الخير والشر كاليوم قط قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : لم ار في الخير والشر كاليوم قط

<sup>(</sup>١)روى بالمعجمة و بالمهملة وهما اسمان لصوتين مخصوصين والمراد هناالبكاء بهما ، فا لأول البكاء الذي يخرج به الصوت من الخياشيم مع غنة والثاني البكاء المرتفع من الصدر وهو دون النحيب .

صورت لى الجنة والنارخي رأيتهما دون الحائط» أخرجاه ( أى الشيخان ) من طريق سميد ، ورواه معمر عن الزهري عن أنس بنحو ذلك أو قريبا منه . قال الزهرى فقالت أم عبدالله بن حذافة « مارأيت ولداً أعق منك .قالت: أكنت تأمن أن أمك قد قارفت ماقارف أهل الجاهلية فتفضحها على رؤوس الناس؛ فقال والله لو ألحقني بعيد أسود للحقته » .

وقال ابن جرير أيضاً : حدثنا الحارث حدثنا عبد الدزيز حدثنا قيسءن أبي حصين عن أبى صالح عن أبى هر برة قال « خرج رسول الله عَلَيْكَ وهو غضبان محمار وجهه حتى جلس على المنبر، فقام إليه رجل فقَــال : أين أبي ? قال : في النار \_ فقام آخر فقال : من أبي ع قال أبوك حدافة فقام عمر بن الجطاب فقال رضيبًا بالله ربا و بالاسلام دينًا و بمحمد عَلِي نبيا و بالقرآن إماماً ، إنا يارسول الله حديثو عهد بجاهلية وشرك، والله أعلم من آباؤنا . قال فسكن غضبه ونزلت هذه الآية ( ياأيها الذين آمنوا لاتسألوا عن أشياء إن تبد الحكم تسوءكم ) الآية » .

وقد ذكر هذه القصة مرسلة غير واحد من السلف منهم أسباط عن السدى فذكر ابن كثير عنه مثل حديث أبي هر برة في جملته وزاد في آخر كلام عمر ــ ﴿ فَاعْفُ عَنَا عَفَا اللهُ عَنْكُ ، فَلَمْ يَزَلُ بِهِ حَتَى رَضَى : فَيُومَنَّذُ قَالَ ، الولد للهُراش وللعاهر الحجر » (ثم قال) قال البخارى : حدثنا الفضل بنسهل حدثنا أبو النضر حدثنا أبو خيثمة حدثنا أبو الجويرية عن ابن عباس رضي الله عنهما قال ﴿ كَانْ قُومَ يسألون رسول الله (ص) استهزاء فيقول الرجل : من أبي ? و يقول الرجل نضل ناقته : أين ناقتي ? فأنزل الله فيهم هذه الآية (ياأيها الذبن آمنوا لاتسألوا عن أشياء

إن تبد لـكم تسوءكم) حتى فرغ من الآية كلها » تفرد به البخارى . وقال الامام أحمد حدثنا منصور بن وردان الأسدى حدثنا على بن عبدالاعلى عن أبيه عن أبي البختري وهو سعيد بن فيروز عن على قال « لما نزات هذه الآية (ولله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلا) قالوا يارسول الله اأفى كل عام فسكت. فقالوا : أفي كل عام ? فسكت ، قال ثم قالوا : أفي كل عام ? فقال : لا ولو

قلت نعم لوجبت ـ ولو وجبت لمـا استطعتم ، فأنزل الله ( ياأيها الذين آمنوا ا لاتسالوا عن أشياء إن تبد لـ كم تسؤكم ) الآية » وكذا رواهالغرمذي وابن ماجه من طريق منصور بن وردان به . وقال الترمذي غريب من هذا الوجه ، وسممت البخارى يقول: أبو البخترى لم يدرك عليا .اه

أقول: منصور بنوردان ثقة كاقال ابن حبان وغيره ، وأبو البخترى هو سعيد ابن فيروز التابعي ثقة فيه تشيع، روى عنه الجاعة كلهم ، ولكن مراسيله ضعيفة وقد عزا السيوطي في الدر المنثور حديث على هذا إلى أحمد والترمذي وحسنه وابن ماجه وابن أبي حاتم والحاكم وذكر نحوه عن ابن عباس عازيا إياه إلى عبد ابن حميد وابن المنذر والحاكم ـ قال : وصححه ـ والبيهتي في سـننه . وفيه أن السائل هوالأفرع بن حابس ، وذكر مثله أيضاً عن الحسن من تخريج عبد بن حميد وفيه « فروني ماوفرتكم » الخ وهذه الزيادة من أحاديث الصحيحين وغيرهما عن أبي هر يرة ولفظ البخاري «دعوني ماتركنكم» ولفظ مسلم «دعوني ماتركتكم فإنما أهلك من كان قبلكم كثرة سؤالهمواختلافهم على أنبيائهم، فاذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه ، و إذا أمرتكم بشيء فائتوا منه مااستطمتم »

قال القسطلاني في شرحه له تبعاً للحافظ ابن حجر : وسبب هذا الحديث على ماذكره مسلم (أقول وكذا النسائي) من رواية عجد بن زياد عن أبي هر يرة (رض) " قال « خطبناً رسول الله عَلَيْكَيَّةٍ فقال ياأبها الناس قد فرض الله عليكم الحج فحوا مقال رجل أكل عام يارسول الله ? فسكت حتى قالها ثلاثاً . فقال رسول الله (س) لو قلت نمم لوجبت ولما استطعتم ـ ثم قال ـ ذروني ماتركتم» الحديث وأخرجه الدارقطني مختصراً وزاد فيه: فنزات (باأيها الذين آمنوا لاتسألوا عن أشياء إن تبد الحكم تسؤكم) اله وأقول مجد بن زياد هذا ثقة روى عنه الجاعة كلهم .

ونص سنن النسائي عن أ بي هر يرة قال «خطب رسول الله (ص)الناس فقال : إن الله عز وجل قد فرض عليكم الحج. فقال رجل: في كل عام ً فسكت عنه حنى أعاده ثلاثا فقال: لوقلت نعم لوجبت ، ولو وجبت ماقمتم بها . ذروني ماتركتم، فانما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم ،فاذا

144

أمرتكم بالشيء \_ وفي نسخة بشيء فيذوا به مااستطمتم ، و إذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه » وروى عن ابن عباس مسألة وجوب الحيج وأن الأقرع بن حابس قال «كل عام يارسول الله ؟ فسكت فقال : لو قلت نعم لوجبت ثم إذاً لا تسمعون ولا تطيعون ولكنه حجة واحدة » وفي فتح البارى أن ابن عبد البر نقل عن رواية مسلم أن السؤال عن الحج كان يوم خطب علي الله وقال «لا يسألني أحد عن شيء إلا أخبرته» وقال ابن جرير : حد ثني إسحق بن ابراهيم بن حبيب بن الشهيد ، قال حد ثنا عناب بن بشير عن خصيف عن مجاهد عن ابن عباس (لا تسألوا عن أشياء) قال «هي البحيرة والسائبة والوصيلة والحامى ، ألا ترى أنه يقول بعد ذلك : ماجعل الله من كذا ولا كذا » قال وأما عكرمة فانه قال: إنهم كانوا يسألونه عن الآيات فنهوا عن ذلك ثم قال (قد سألها قوم من قبلكم ثم أصبحوا بها كافرين) قال فقلت: قد حدثني مجاهد بخلاف هذا عن ابن عباس فمالك تقول هذا ؟ فقال : هيه

ثم روى ابنجر بر مثل قول بحاهد عن سعيد بنجبير ، ثم قال : وأولى الأقوال بالصواب في ذلك قول من قال : نزلت هذه الآية من أجل إكثار السائلين رسول الله عليه المسائل ، كمسألة ابن حذافة إياه من أبوه ، ومسألة سائله إذ قال « إن الله عليه الحج » أفى كل عام ع وما أشبه ذلك من المسائل ، لتظاهر الآخبار بذلك عن الصحابة والتابعين وعامة أهل النأويل . وأما القول الذي رواه مجاهد عن ابن عباس ففير بعيد عن الصواب ، ولكن الأخبار المنظاهرة عن الصحابة والتابعين بخلافه . ذكر هنا القول من أجل ذلك ، على أنه غير مستنكر أن تكون المسائل التي كره الله لهم السؤال عنها والوصيلة والحامي كانت فيا سألوا الذي عيد عن من المسائل التي كره الله لهم السؤال عنها الح ماقاله ، وفيه أن تلك الآخبار صحاح فوجب ترجيحها ، يشير إلى ضعف سند رواية مجاهد لأن خصيف بن عبدالرحمن واويها عنه قد ضعفه الإمام أحمد وقال مرة : ليس بقوى . وقال أبو حاتم : تكلم وفي سوء حفظه ، ولكن قال ابن معين فيه مرة صالح ومرة ثقة

والطريقة المتبعة في الجمع بين أمثال هذه الأحاديث : أن يقال: إن الشي في الآية

« تفسير القرآن الحكيم » • • • « الجزء السابع »

يشمل كل ماورد في سبب نزولها وكل ماهو في معناه ، وليس كل ماروى في أسباب النزول كان سبباً حقيقيا ، بل كانوا يقولون في كل مايدخل في معنى الآية و يشمله عمومها : إنها نزلت فيه ، وكثيرا ماينقلون كلام الرواة بمعناه فيجيء منطوقه متعارضا وقد بينا هذه المسألة مررا . وأبعد ماقليل في أسباب نزول هذه الآية : أن بعضهم كان يسأل النبي عن الشيء امتحانا أو استهزاء ، وهذا لا يصدر إلا من كافرصر يح أو منافق ، والخطاب في الآية المؤمنين فلا يمكن أن يكون نهيا لهم عن سؤال الامتحان أو الاستهزاء ، و إنها يجوز أن يكون في الكافر بن والمنافقين وفي بعض روايات حديث أنس بن مالك « أن الناس سألوا نبي الله ويساله عن السول الصحيحين بمعناه «فلما أكثروا عليه المسألة غضب وقال : سلوني » فبعض العلماء يرى أن النهي عن السؤال في الآية لهذا الإحفاء والاغضاب الذي آذوا به الرسول يرى أن النهي عن السؤال في الآية لهذا الإحفاء والاغضاب الذي آذوا به الرسول مي الكافر واكن ما شرط في النهي وما علل به ينافي ذلك

والقول الجامع المروايات والمتبادر من اللغة في معني الآية ماياً في :

﴿ يَاأَيِّهَا الذِّينَ آمَنُوا لانسألوا عن أشياء إن تبد لكم تسؤكم ﴾ ( أشياء ) اسم جمع أو جمع لكلمة (شيء ) وهي أعم الألفاظ مطلقا أو الألفاظ الدالة على الموجود فتشمل السؤال عن الأحكام الشرعية ، والمقائد والاسر اوالخفية ، والآيات الكونية إذا تحقق فيا ذكر معني الجلنين الشرطينين ، والمقصود أولا و بالذات النهي عن سؤال الرسول علياتية عن أشياء من أمور الدين ودقائق التكاليف ويليه السؤال عن الأمور الغيبية أو الأسرار الخفية المتعلقة بالأعراض ، وغير ذلك من الأشياء التي يعتمل أن يكون إظهاره اسبباً للمساءة ، إما بشدة التكاليف و كثرتها ، وإما بظهور حقائق تفصح أهلها . ولكن حذف مفعول «تسألوا» يدل على العموم ، أى ولا تسألوا غير الرسول عن أشياء مجتمل أن يكون إبداؤها سبباً لمساءتكم ، فهى تنضمن الذهي عن الغضول وما لا يعني المؤمن .

ومن المقرر في قوانين المربية أن شرط «إن» مما لايقطع بوقوعه والجزاء تابع الشرط في الوقوع وعدمه ، فكان التعبير بقوله « إن تبد لكم تسؤكم » دون « إذا أبديت لكم تسوءكم » دالا على أن احتمال إبدائها وكونه يسوء كاف فى وجوب الانتهاء عن السؤال عنها

و بهذا يسقط قول من يقول: ان أمثلة المسائل النهى عنها الواردة في أسباب النزول مما يمكن العلم بكون إبدائها يسو السائلين عنها ، بل يحتمل عندهم أن يكون مما يسر ، وقد كان جواب من سأل عن أبيه ساراً له وكذلك من سأل عن الحج إذ كان جوابه التخفيف عنه وعن الأمة ببيان كون الحج يجب على كل مستطيع من واحدة لافى كل عام . و يمكن أن يقال مثل هذا في كل سائل عن أمثال هذه المسائل فلا يظهر تعليل النهى بهذا الشرط ، كل هذا يسقط بماذكر نا من دلالة الجلة الشرطية المصدرة بان على احتمال وقوع شرطها لاعلى القطع بوقوعه

و يدل على هذا الذى قررناه قول النبى عَيَّكِينَّةُ للاعرابي الذى سأله عن الحج « و يحك ماذا يؤمنك أن أفول نهم ? ولو قلت نعم لوجبت » الخ ماتقدم ، وفي رواية لابن جرير « ولو وجبت المكفرتم ، ألا انه انما أهلك الذبن قبلكم أثمة الحرج » فهو صريح في كون احتمال قوله « نهم » كان كافيا في وجوب ترك ذلك السؤال ، ويدل عليه أيضا في سؤال عبدالله بن حذافة عن أبيه قول أمه له « ما رأيت ولما أعق منك ، أتأمن أن تكون أمك قارفت ماقارف أهل الجاهلية فتفضحها على رموس الناس ؟ وسيأتي رأينا في جوابه عَلَيْ لابن حذافة

وان تسألوا عنها حين ينزل القرآن تبد لكم ﴾ أى وان تسألوا عنجنس ثلك الأشياء التي من شأنها أن يكون ابداؤها بما يسوءكم حين ينزل القرآن في شأنها أو حكم الاجل فهم مانزل إليكم فان الله يبديه لكم على لسان رسوله ، و بنحوهذا القول قال شميخ المفسرين ابن جرير الطبرى ، فانه بعد أيراد الوجوه السابقة في السؤال عند تفسير صدر الآية قال في تفسير هذه الجلة ما فصه :

« يقول تعالى ذكره الذين بهاهم من أصحاب رسول الله مَيْكِالِيْرُو عن مسألة رسول الله مَيْكِالِيْرُو عن مسألة رسول الله عَيْكِالِيْرُو عن مسألهم اياه عن فرائض لم يفرضها عليهم ، وتحليل أمور لم يحللها لهم ، وتحريم أشياء لم يحرمها عليهم – قبل نزول القرآن بذلك – يا أيها المؤمنون السائلون عما سألوا عنه رسولى مما لمأنزل به كتابا ولا وحيا لا تسألوا عنه

فانكم إن أظهر ذلك الم تبيان بوحى وتنز بلساءكم الآن النهز يل بذلك إذا جاء كم فاعا يجيئكم بما فيه امتحانكم واختباركم ، إما بل بابعل عليكم ، ولزوم فرض لكم ، وف ذلك عليكم مشقة ، ولزوم مؤنة وكلفة ، وإما بتحر بهمالو لم يأت بتحر يمه وحى كنتم من النقد بم عليه في فسحة وسعة ، وإما بتحليل ما تمتقدون تحر يمه وفي ذلك لكم مساءة لنقلكم عما كنتم ترونه حقا إلى ماكنتم ترونه باطلا ، ولكنكم إن سألتم عنها بعد نزول القرآن بها و بعد ابتدائكم شأن أمرها في كتابي إلى رسولى اليكم بين عليكم ما أنزلته إليه من إتيان كتابي وتأويل تنزيلي ووحيى .

«وذلك نظير الخير الذي روى عن بعض أصحاب رسول الله (ص) الذي حدثنا به هناد بن السرى قال :حدثنا أبو معاوية عن داود بن أبي هند عن مكحول عن أبي تعلية الخشني قال «إن الله تعالى فرض فرائض فلا تضيعوها، ونهى عن أشياء فلا تنابكوها ،وحد حدودا فلا تعتدوها ،وعنا عن أشياء من غير نسيان فلا تبحثوا عنها به ثم روى ابن جرير مثل هذا المعنى عن عبيد بن عبير تفسيراً للآية وروى عن ابن عباس أنه قال الانسالوا عن أشياء ان نزل القرآن منها بتغليظساء كم وناهر كلامه أن الخديث موقوف على أبى تعلية وستعلم أنه مرفوع .

وقال الحافظ ابن كثير في بيان هذا الوجه «أي لاتسالوا عن أشياء تستأنفون السؤال عنهافله له قد يتزل بسؤاك كم تشديد أو تضييق وقد ورد في الحديث اعظم المسلمين جرما من سأل عن شيء لم مجرم فحرم من أجل مسألته »ولكن إذا نزل القرآن بها مجلة فسألتم عن بيانها بينت لكم حينئذ لاحتياجكم إليها (عفا الله عنها) أي مالم يذكره في كتابه فهو مما عما عنها عنه فاسكتوا أنتم عنها كا سكت عنها عرف الصحيح عن رسول الله (ص) أنه قال «فروني ماتركنكم فانما أهلك من كان قبلكم كثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم » وفي الحديث الصحيح أيضا «إن الله تمالى فرص فرائض فلا تضيعوها ، وحد حدودا فلا تعتدوها ، وحرم أشياء فلا تنتم كوها ، وسكت عن أشياء رحمة بكم غير نسيان فلا تسألوا عنها»

أُقول: أما حديث « ذرونى ماتركتكم » وفي رواية بالفظ « دعوني » فهو في

الصحيحين وسببه السؤال عن الحج كا تقدم ، وأما حديث أبي تعلبة فقد عزاه الحافظ ابن كثير إلى الصحيح أيضا ولم يسنده ولا أشار إلى من خرجه ، وهو في سنن الدارقطني ، وأورده صاحب مشكاة المصابيح عنه فى الفصل الثانى من كتباب الاعتصام بالكتاب والسنة قال : وعن أبي تعلبة الخشفيقال : قال رسول الله وقي النائل فرض فرائض فلا تضيعوها ، وحرم حرمات فلا تنته كوها ، وحد حدوداً فلا تعتدوها ، وسكت عن أشياء من غير نسيان فلا تبحثوا عنها »

ورويناه فى الآر بعين النووية (1) عنه بلفظ « إن الله فرض فرائض فلا تضيه وها وحد حدوداً فلا تعتدوها ، وحرم أشياه فلا تغني كوها ، وسكت عن أشياه رحمة بكم من غير نسيان فلا تبحثوا عنها» قال النووى : حديث حسن رواه الدارقطنى وغيره وثم وجه نان في مدنى الجلة وهو أنه يقول: إن تسألوا عن تلك الاشياء فى زمن نزول القرآن وعهد التشريع يظهرها الله لكم \_ إن كانت اعتقادية ببيان ما يجب أن يعلم فيها ، وإن كانت عملية ببيان حكمها ، لأن له كل شىء حكما يليق به فى

نرول القرآن وعهد التشريع يظهرها الله لكم - إن كانت اعتقادية ببيان ما يجب أن يعلم فيها ، و إن كانت عملية ببيان حكمها ، لأن لكل شيء حكا يليق به في علم الله وحكمته ، والله تعالى يبين لعباده بنص الخطاب ما لابد لهم منه الصلاح أمرى معادهم ومعاشهم - وبفحوى الخطاب أو الاشارة ما يفتح لهم باب الاجتهاد في كل ماله علاقة بأمور مصالحهم ، فيعمل كل فرد أو هيئة حاكمة مهم بحا ظهر أنه الحق والمصلحة ، و ينتهى عما يظهر له أنه الباطل والمفسدة ، فيكون الوازع للفرد في المسائل الشخصية من نفسه بحسب درجته في العلم والفضيلة ، وللمجموع في الأحكام والسياسة من أنفسهم أيضا ، لانه يتقرر بتشاور أولى الأمر منهم ، وفذلك منتهى السعة واليسر . و إذا كان الأمر كذلك فالواجب أن يترك أمر التشريع اليه تعالى ، لانه أعلم بمصالح العباد من أنفسهم ، فلا تسألوا عن أشياء إن تبد لكم أحكامها تسؤكم وتحرجكم ، ومتى سألتم عنها في عهد التشريع لابد أن تجابوا وتبين لكم ، ولكن هذا النيان قد يسد في وجوهكم باب الاجتهاد الذي فوضه وتبين لكم ، ولكن هذا النيان قد يسد في وجوهكم باب الاجتهاد الذي فوضه

<sup>(</sup>١) كتاب الاربعين النووية أولكتاب تلقيته عن الشيوخ . قرأته في بلدنا ( القلمون ) على أستاذنا وشيخ شيوخنا علامة الديار السورية بل العربية الشيخ محمود نشابه رحمه الله تعالى وأجازني به . وذلك قبل أنّ أبدأ بطلب العلوم

الله إليكم، ويقيدُكم بقيود أنتم في غنى عنها \_ وسيأتى تفسير هذا المبحث قريبا عقب تفسير الآيات .

فحاصل هذا الوجه: أن السؤال عن تلك الأشياء في زمن نزول القرآن يقتضى ابداءها لكم، وابداؤها يقتضي مساءتكم، فيجب ترك السؤال عنها البتة

وحاصل الوجه الأول محريم السؤال عن الأشياء التي من شأن ابدائهاأن يسوء السائلين إلافي حالة واحدة ، وهي أن يكون قد نزل في شأنها شيء من القرآن فيه إجال وأردتم السؤال عن بيانه ليظهر لكم ظهوراً لامراء فيه ، كاوقع في مسألة تحريم الخربعد نزول آية البقرة - تقدم بيانه بالتفصيل - فعلى هذا تكون الجلة الشرطية الثانية من قبيل الاستثناء من عموم النهي وانما يدل هذا على جواز السؤال عن تلك الأشياء بشرطه لا على وجو به ، فالسؤال عما ذكر غير مطاوب باطلاق

وكل من هذين الوجهين ظاهر في السؤال عن الأشياء التي تقتضي اجو بنها تشريعاً جديداً ، وأحكاما نزيد في مشقة التكاليف. ولا يظهر البتة في سؤال الآيات الكونية لما يعارض ذلك من النصوص الدالة على عدم إجابة مقترحي الآيات لعنادهم ومشاغبتهم ، وكون الاجابة تقتضي هلاكهم إذا لم يؤمنوا بها ، كما هي سنة الله فيمن قبلهم ( فان قبل ) انما هذا الوعد للمؤمنين ، وانما كانت تلك الاقتراحات من الكافرين ( قلمنا ) لو أن المؤمنين فهموا من الآية أنهم يجابون إلى ما يقترحون من الآيات لوجد كشير منهم يقترح ذلك لمـــا للنفوس من الشوق إلى رؤية الآيات. وأما السؤال عن الأمور الواقعة التي تقتضي أجو بتها اخباراً عن أسرار خفية وأمور غيبية ، فلا يظهر فيه كل من الجوابين مثل ظهوره في طلب الأحكام، ولاسما الأشياء الشخصية كسؤال بعضهم عن أبيه، فاذا صح أنه مراد من الآية فوجهه \_ والله أعلم \_ أن زمن نزول القرآن هو زمن بيان المغيبات واظهارها للرسول عند الحاجة إلى معرفتها ، ومنه وقت السؤال عنها ، فانه إن ستل عنها يخبره الله بها مزيداً في إثبات نبوته ورسالته ، كما أخبره بالجواب عن الروح وعن أصحاب الكوف وذي القرنين حين سأله اليهود عنها . وعندي أن جوابه ﷺ لمن سأله غن أبيه جواب شرعي لاغيبي ، بدليل قوله بتلك

المناسبة « الولد للفراش » فكأ نه قال له :أبوك الشرعى من ولدت على فراشه وهو حذافة ابن قيس ، وهذا من أسلوب الحكيم المتضمن لتعليمهم ماينفعهم من السؤال فهو من قبيل ماورد فى تفسير ( يسألونك عن الأهلة قل هي مواقيت للناس والحج) وقد تقدم فى تفسير سورة البقرة ( ج ٢ )

وهذه الآية تدل على عدم جواز تأخير البيان عن وقت الحاجة أو على أنه لا يقم \_ وقد غفل جهور الأصوليين عن الاستدلال بها \_ وبيان ذلك: أن ما يسأل عنه إما أن يكون مما يطلب العمل به وهو الأحكام . وتأخير البيان \_ دع تركه وعدمه \_ يقتضى الإقرار على الاعتقاد به وهو الأحكام . وتأخير البيان \_ دع تركه وعدمه \_ يقتضى الإقرار على الاعتقاد الباطل، أو العمل بغير الوجه المراد الشارع ، إلا أن يكون شرعه تركه لاجتهاد الناس توسعة عليهم . ولا يدخل في هذا ولاذاك السؤال عن الأمور الشخصية كسؤال من سأل عن ناقته . ولذلك جملنا هذا النوع من السؤال غاية في خفاء دخوله في عموم (وإن تسأنوا عنها حين ينزل القرآن تبد لكر) فان كان داخلا فيه فحكمته \_ والله أعلم \_أن عدم إبداء الجواب السائل المؤمن رعا كان مشككا له في رسالة الرسول عن المناه الم

وذهب أبو السعود مذهباً غريبا في الآية وتعليل إبداء الآشياء المسئول عنها عا يوجب المساءة في كلمن نوعيها، فقال: والمراديها مايشق عليهم و يغمهم من التكاليف الصعبة التي لا يطيقونها، والأسرار الخفية التي يفتضحون بظهورها، ونحو ذلك مما لاخير فيه ، فكما أن السؤال عن الأمور الواقعة مستتبع لإبدائها ، كذلك السؤال عن التكاليف مستتبع لإبجابها عليهم بطريق التشديد لإسامتهم الأدب واجترائهم على المسألة والمراجعة ، وتجاوزهم عما بليق بشأنهم من الاستسلام لأمم الله عز وجل ، من غير بحث فيه ولا تعرض لكيفينه وكيته . اه

نم أورد على ما قرره \_ بعد أن استشهد عليه بما ورد في سبب نزول الآية \_\_ ثلائة إيرادات وأجاب عنها فقال :

( إن قلت ) تلك الأشياء غير موجبة للمساءة البئة ، بل هي محتملة لإمجاب المسرد أيضا ،لأن إيجابها للأولى إن كان منحيث وجودها فهي منحيث عدمها موجبة الأخرى قطعا ، وليست إحدى الحيثيتين محققة عند السائل، وإنما غرضه

من السؤال ظهورها كيف كانت ، بل ظهورها محيثية إيجابها للمساءة ?

(قلت) لتحقيق المنهى عنه كاستعرفه مع مافيه من تأكيد النهي وتشديده. لآن تلك الحيثية محالموجبة للانتهاء والانزجار لاحيثية إمجابها المسرة،ولاحيثية ترددها بين الامجابيين .

(أن قيل) الشرطية الثانية ناطقة بأن السؤال عن تلك الأشياء الموجبة المساءة مستلزم لابدائها البتة كامر، فلم تخلف الابداء عن السؤال في مسألة الحج حيث لم يعرض في كل عام ?

(قلمنا) لوقوع السؤال قبل ورودالنهي ، وما ذكر في الشرطية إنما هو السؤال الواقع بعد وروده ، إذ هو الموجب للتغليظ والتشديد ، ولا تخلف فيه

( إن قيل ) ما ذكرته إما يتمشى فما إذا كان السؤال عن الامور المترددة بين الوقوع وعدمه كاذكرمن التكاليفالشاقة . وأما إذا كان عن الامور الواقعةقبله فلا يكاد يتمشى لأن مايتعلق به الابداء هو الذي وقع في نفس الامر ولامرد له سواء كانالسؤال قبل النهي أو بعده ، وقد يكون الواقع ما يوجب المسرة كافي مسألة عبدالله بن حذافة ، فيكون هو الذي يتعلق به الابداء لاغيره ، فيتعين التخلف حمّا

(قلنا) لا احمال التخلف فضلا عن النمين ، فإن المنهى عنه في الحقيقة إنماهو السؤال عن الأشياء الموجبة للمساءة الواقعة في نفس الأمر قبل السؤال ، كسؤال من قال : أين أبي ? لاعما يعمما وغيرها مما ليس بواقع للكنه محتمل الوقوع عند المكلفين حتى يلزم التخلف في صورة عدم الوقوع . ا ه

وحاصل ماذهب اليه أنّ المراد من الآية نهى المؤمنين عن السؤال عما يعلمون أن الجواب عنه يسوؤهم من الأخبار والأحكام دون ما يعلمون أنه يسرهم أو يكون محتملا المسرة والمساءة \_ وهذا النوع من السؤال قلما يقع من أحد \_ وأن من سأل عن شيء مما يتعلق بالأحكام في زمن نزول القرآن فان الجواب عنه لا يكون إلا بالتشديد، عقو بة لهولجيم الآمة على إساءة أدبه . و إن هذا المذهب بعيدعن العقل والنقل ، غير منطبق على عموم الرحمة و يسر الشرع ، وقد غفل قائله عفا الله عنه عند كتابته عن ذلك فلم يفكر إلا في ظواهر مدلول اللفظ ولانتوسع في بسط الاعتراض

## علميه اكتفاء بتقرير الصواب الذي هدانا الله تعالى إليه

أما قوله تمالي ﴿ عِمَا اللهُ عَنْمِهَا وَاللَّهُ غَنُورَ حَلَيْمٍ ﴾ فقدروي في تفسير ، قولان ( أحدهما ) ما رواه ابن جرير عن عبيد بن عمير وأشرنا إليه فها بقلناه عنه، ونقلنامثله عن ابن كثير وهو أن هذه الأشياء التي نهيتم عن السؤال عِنها هي مماعنا الله عنه بسكوته عنه في كتابه وعدم تكليفكم إياه فاسكتوا عنه أيضاً ، وأيدواهذا القول بحديث أبى تعلمة الخشني إذ قال عَرَّيْكِيَّةٍ « وسكت عن أشياء رحمة بكم من غير نسيان فلا تسألوا عمها » والجلة على هذا صفة لأشياء كاقال بعضهم أوهى استثناف بيأني يتضمن تعليل النهي ،وهو يناسب كونالنهي عنالمسائل المتعلقةبالتشريع ( ثانيهما ) أن معناه عفا الله عما كان من مسألتكم قبل النهى فلايعاقبكم عليها لسعة مغفرته وحلمه ، فهو كقوله فما يشابه هذا السياق ( عفا الله عما ساف) وقوله ( إلاما قد سلف ) ولامانم عندنا يمنمنا من إرادة الممنيين معا. قانكل ماتدل عليه عبارات القرآن من المعاني الحقيقية والجاز يةوالكنائية بجوز عندنا أن يكون مراداً منها مجتمعة تلك المعانى أو منفردة مالم يمنع مانع من ذلك كأن تكون تلك المعانى ممالا يمكن اجتماعها شرعا أوعقلاء فحينشذ لا يصح أن تنكون كالهامرادة بل برجح بعضها على بعض بطرق القرجيح المعروفة من لفظية ومعنوية .

ثم قال تمالى ﴿ قد سألهاقوم من قبلكم ثم أصبحوا بهاكافرين ﴾ أى قد سأل هذه المسألة \_ أى هذا النوع منها \_ أوهذه المسائل \_ أى أمنالها \_ قوم من قبلكم ثم أصبحوا بمد إبدائها لهم كافرين بها، فان الذين أكثروا السؤال عن الاحكام التشريعية من الام قبلكم لم يعملوا بما بين لهم منها بل فسقوا عن أمر ربهم، وتركوا شرعة لاستثقالهم العمل به، وأدى ذلك إلى استنكاره واستقباحه أو إلى جحود كونه من عند الله تعالى، وكل ذلك من الكفر به، والذين سألوا الآيات كقوم صالح لم يؤمنوا بعد إعطائهم إياها بل كفروا واستحقوا الهلاك في الدنيا قبل الآخرة . والاخبار الفيبية كالآيات أو منها . وقد اقتصر ابن جرير في هذه الآية على تفسير المسائل التي سألوها وكفروا بها بالآيات التي يؤيد الله بها

الرسل عليهم السلام، وذكر ابن كثير المعنيين اللذين قررناها آنها واستشهد للاول عسألة السؤال عن الحج ولا بد من الجمع بينهما لتكون هذه الآية تتمة لما قبلها، و بيانا لسبب ذلك النهى الجامع للمعنيين كانقدم، ويؤيد الأول ماوردنى حديث السؤال عن الحج من كون فرضه كل عام يفضى إلى الكفر، وإنما يظهر ذلك بالوجه الذي قررناه وبيناه ولم ترأحدا سبقنا إليه، وقد يكون مما لم نره وهو الأكثر

والعبرة في هذه الآية أن كثيراً من الفقهاء وسموا بأقيستهم دائرة التكاليف والتهوا بها إلى المدر والحرج المرفوع بالنص القاطع، فأفضى ذلك إلى ترك كثير من أفراد المسلمين وحكوماتهم للشريعة مجملتها ، وفتح لهم أبواب انتقادها والاعتراض عليها ، فاتبعوا بذلك سنن من قبلهم، ولا بد لنا من عقد فصل خاص في تفصيل هذا البحث

## علاوة في بيان

كون كثرة الزيادة على نصوص الشارع والننطع فى الدين باستعال الرأى فى العبادات وأحكام الحلال والحرام ــ مخلا بيسر الإسلام ومنافيا لمقصد

نفتتح هذا الفصل بمقدمات من المسائل أكثرهن مقاصد لا وسائل، يتجلى بهن المراد ويتميز الحق من الباطل

(١) ان الله سبحانه وتعالى قد أكل دينه وأتم به نعمته على المؤمنين بما أنزله من القرآن على خاتم رسله و بما قام به الرسول وَ اللهِ أَكُلُ القيام من بيان مراد الله تعالى من تنزيله ، فهذه مسألة قطعية ثابتة بالنقل والعقل ، وقد تقدم تفصيل الفول فيها في تفسير ( اليوم أكلت لكم دينكم ) من هذه السورة (١)

(۲) ان هذا الدين يسر قد رفع الله تمالى منه الحرج كا فطق به النص في آية الوضوء من هذه السورة (۲) وفي سياق آيات الصيام من سورة البقرة – وتقدم تفسير النصين – وسيأتى نص آخر في معنى نص آية الوضوء في آخر سورة الحج وقال تعالى في سورة الآعلى ( ونيسرك لليسرى ) أي الشريعة التي تفضل

<sup>(</sup>۱) راجع ص ۱۹۵ - ۱۹۷ ج ۲ (۲) ص ۲۹۹ ج ۲

غيرهاباليسر، ولذلك ساها الرسول والخيفية السمحة ، ورصفهابقوله «ليلها كنهارها» وجعل الدبن عين اليسر مبالغة في يسره فقال « إن هذا الدبن يسر ولن يشاد الدبن أحد إلا غلبه » الخرواه البخارى وابن حبان من حديث أبي سعيد المقبرى. وقال والمخارى في أحب الدبن - وفي لفظ: الأدبان - إلى الله الحنيفية السمحة » رواه أحمد والبخارى في الأدب المفرد - وذكره البخارى في ترجمة أحد أبواب الصحيح تعليقاً - والطبراني من حديث ابن عباس. وقال وقال والمراني من حديث ابن عباس. وقال وقال والم وقال والمحدولة والمحدولة والمعروا » رواه الشيخان من حديث أنس وقال المحديث المروا ، و بشروا ولا تنفروا » رواه الشيخان من حديث أنس وقال المحديث المرداه والمدرداه والمدرداه

(٣) إن القرآن الحكيم هو أصل الدين وأساسه ، وقد قال الله تعالى (مافرطنا في الكنتاب من شيء ) وقال ( تبيانا لكل شيء ) وأما الرسول وَ الله في المباغ له والمبين لمراد الله تعالى مما جاء فيه مجملا ، قال تعالى مخاطباً له ( إن عليك إلا البلاغ ) وقال ( وأنزلنا اليك الذكر لنبين للناس مانزل اليهم ) ( وقال إنا أنزلنا اليك الذكر لنبين للناس مانزل اليهم ) ( وقال إنا أنزلنا اليك الكتاب بالحق لنحكم بين الناس بما أراك الله )

واختلف العلماء في جاء في السنة من الأحكام التي لاذكر لها في القرآن هل هي من رأى النبي عَيَّنَالِيَّةِ واجتهاده فيه ? أم بوحي آخر غير القرآن ? أم أذن الله له باستثناف التشريم ? والخلاف مشهور ورجح الامام الشافعي القول الثاني . وفي صحيح البخاري ( باب ما كان النبي عَيَّنَالِيَّةِ يسأل بما لم يعزل عليه الوحي ، فيقول « لاأدرى » أو لم يجب حتى يعزل عليه الوحي ، ولم يقل برأى ولا قياس ، لقوله تمالي ( عا أراك الله ) و يليه فيه ( باب تعليم النبي عَيِّنَالِيَّةِ أَمنه من الرجال والنساء علمه الله ليس برأى ولا تمثيل )

ونقول: لايتجه الخلاف إلا فى الأحكام الدينية المحضة ، وأما المصالح المدنية والسياسية والحربية فقد أمن بالمشاورة فيها ، وكان يرى الرأى فيرجع عنه لرأى أصحابه ، وعاتبه الله تعلى على بعض الاعمال التى عملها برأيه وتعليلية ، كما ثبت ذلك

في غزوات بدر وأحــد وتبوك، ولا يثأني شيء من ذلك فيما كان بوحي (١)

(٤) الرسول عَلَيْتُ معصوم من الخطأ فيها يبلغه عن الله عز وجل ، وفيها بينه الناس من أمر دينه ، ولذلك قال في مسألة تلقيح النخل حين ظن أنه لاينغم فتركه بعضهم لظنه فحسر موسمه «إنما ظننت ظنا فلا تؤاخذوني بالظن ، ولكن إذا حدثنكم عن الله شيئاً فخذوا به فاني لن أكذب على الله » وقال أيضا «إنما أنا بشر مثلكم إذا أمر تكم بشيء من أمر دينكم فخذوا به وإذا أمر تكم بشيء من رأيي فانها أنا

بشر » وقال أيضا « أنتم أعلم بأمر دنياكم » رواهن مسلم

(٥) إن الله تعالى قد فوض إلى المسلمين أمور دنياهم الفردية والمشتركة الخاصة والعامة ، بشرط أن لا تحيى دنياهم على دينهم وهدى شريعتهم - فجمل الأصل فى الأشياء الإباحة بمثل قوله (هو الذي خلق لكم مافى الأرض جميعاً) وقوله (وسخر لكمافى السموات ومافى الأرض جميعا منه) - وجعل أمور سياسة الأمة وحكومتها شورى ، إذ قال فى وصف المؤمنين (وأمرهم شورى بينهم) وأمر بطاعة أولى الأمر وهم أهل الحل والعقد ورجال الشورى - بالتبع لطاعة الله ورسوله ، وأرشد إلى رد أمور الأمن والخوف المتعلمة بالسياسة والحرب والادارة إلى الرسول والى الولى والى الأمر ، كانقدم بيان ذلك فى سورة النساء (راجع تفسير «أطيموا الله وأطيموا المرسول وأولى الأمر منكم » (٢) وتفسير « ولو ردوه إلى الرسول وإلى أولى الأمر منهم الدين يستنبطونه منهم (٣) ) وآفى هذه الأمة الميزان مع القرآن ، منهم لهله الذين يستخرجها أهل العلم والبصيرة باجتهادهم في تطبيق الأقضية على النص والعدل والمصلحة

وأما أدلة ذلك من السنة فأعظمها وأظهر هاسيرته وَ اللَّهِ فِي تدبير أمر الأمة في الحرب والسلم والسياسة العامة بمشاورة أولى الرأى والفهم والمكانة المحترمة من المؤمنين وهم كبراء المهاجر بن والأنصار (رض) ومنها إذنه لمعاذعنه إرساله إلى البمن

<sup>(</sup>۱) راجع ص ۲۷۹ و ۳۹۵ ج ٥ تفسير (۲) ص ۱۸۰ ــ ۲۲۲ ج ٥ تفسير

<sup>(</sup>٣) ص ۲۹۸ ج ٥ تفسير

بالاجتهاد فی القضاء (۱) وحدیث و إذا حکم الحاکم فاجتهد ثم أصاب فله أجران و إذا حکم فاجتهد ثم أصاب فله أجران و إذا حکم فاجتهد فأخطأ فله أجر » رواه البخاری من حدیث عمرو بن العاص وذکر أن أبا هر برة وأبا سلمة تابعاه علیه

(٣) إن الله تعالى جعل الاسلام صراطه المستة بم لتكبيل البشر في أمورهم الروحية والجسدية ، ليكون وسيلة للسعادة الدنيوية والآخروية ، ولما كانت الأمور الروحية التي تنال بها سعادة الآخرة من العقائد والعبادات لا تختلف اختلاف الزمان والمسكان \_ أعهاالله تعالى وأ كملها أصولا وفروعا . وقداً حاطت بها النصوص فليس لبشر بعد الرسول أن يزيد فيها ولا أن ينقص منها شيئا

وأما الأمور الدنيوية من قصائية وسياسية فلما كانت تختلف باختلاف الازمنة والامكنة \_ بين الاسلام أهم أصولها ، وما مست إليه الحاجة في عصر النفريل من فروعها ، وكان من إعجاز هذا الدين وكاله أن ما جاءت به النصوص من ذلك يتفق مع مصالح البشر في كل زمان ومكان ، ويهدى أولى الامر إلى أقوم العارق لاقامة الميزان ، عا تقدم ذكره من الشورى والاجتهاد (٢)

(۱) الحديث في ذلك رواه أحمد وأبو داودوالترمدي من ظريق أبي عوز عدس عبد الله الثقفي عن الحارث بن عمرو عن جماعة من أصحاب مماذ الحمصيين . وهو مرسل ضميف صرح الترمذي بعدم اتصاله . والحارث هذا قال البخاري لا يصح حديثه . وبالغ الجوزقاني فجعل الحديث موضوعا ، وبالغ ابن القيم في إثبات الاحتجاج به لتلقيه بالقبول (۲) راجع الفرق بين الدين والشريعة في تفسير (لكل جملنا منكم شرعة ومنهاجا ) ص ٤١٣ ج ٢ تفسير وتفسير (أطبعوا الله وأطبعوا الرسول ) الخص ١٨٠ ج ٥ تفسير

و يوصون بالاعتصام والاتباع ، و ينهون عن الرأى والقياس في الدين ، و يتدافعون الفتوى و يتحامونها ولا سما إذا سئاوا عما لم يقع . ولكن بعض الذين انقطعوا لعلم الشريمة فتحوا باب القياس والرأى فيها، وأكثَّروا من استنباظ الفروع الكثيرة في المبادات والمعاملات جميمًا ، فجاء بعض الفروع مخالفًا للسنة القولية أو العملية مخالفة بينة ، و بعضهاغير موافق ولا مخالف ، إلا أنه يدخل فها عمَّا الله عنه فسكت عن بيانه رحمة لا نسيانا كاورد، وقدوضعوا للاستنباط أصولا وقواعدمنها الصحيح الذي تقوم عليه الحجة ، ومنها مالاتقوم عليه حجة البتة ، ومنهم من لم يلتزم تلك الاصول والقواعدف استنباطه للأحكام، وقوله هذا حلال وهذا حرام، وذهبوا في ذلك مذاهب بدداً ، وسلموا إليه طرائق قدداً ، فكثرت النكاليف حتى تعسر تعلمها ، فما القول في عسر العمل بها ، فتسلل منها الافرادوا لجاعات ، وتفصت من عقلها الحكومات، وكثرت على المسلمين بها الشبهات، وكانت في طريق الدعوة إلى الاسلام أصعب العقبات . ولو سلك المتأخرون طريق السلف حتى أتمة أهل الرأى مهم في منع النقليد والرجوع إلى صحيح المأثور، ورد المتنازع فيه إلى الله والرسول ـ لما وصلمنا إلى هذا الحد الذي وصفناه

(٩) إن الإسلام دين توحيد واجهاع ، وقد نهى أشد النهى عن النفرق والاختلاف ، قال تمالى ( واعتصموا بحبل الله جميعا ولا تفرقوا ) وقال ( ولا تكونوا كالذين تفرقوا واختلفوا من بعد ماجاء هم البينات) وقال ( إن الذين فرقوا ديمهم وكانوا شيعا لست مهم فى شيء ) وقال ( ولا تكونوا من المشركين . من الذين فرقوا ديمهم وكانوا شيعا كل حزب بما لديهم فرحون ) ولم تكن هذه النصوص من الكتاب وأمتالها منه ومن السنة برادعة المسلمين عن النفرق ؛ وما كان النفرق إلا من الرأى الذي اتبعوا فيه سنن من قبلهم ، شبراً بشبر وذرعا بذراع ، حق دخلوا من الرأى الذي اتبعوا فيه سنن من قبلهم ، شبراً بشبر وذرعا بذراع ، حق دخلوا جحر الضب الذي دخلوه قبلهم ، مصداقاللحديث المتفق عليه وروى ابن ماجه والطبراني من حديث ابن عمر عن الذي عليه النبي عليه الله كانت بنو إسرائيل تسبيها والطبراني من حديث ابن عمر عن الذي عليه السيوطي بالحسن . ونقل هذا المهنى غير فقالوا بالرأى فضلوا وأضاوا » وقد علم عليه السيوطي بالحسن . ونقل هذا المهنى غير فقالوا بالرأى فضلوا وأضاوا » وقد علم عليه السيوطي بالحسن . ونقل هذا المهنى غير فقالوا بالرأى فضلوا وأضاوا » وقد علم عليه السيوطي بالحسن . ونقل هذا المهنى غير فقالوا بالرأى فضلوا وأضاوا » وقد علم عليه السيوطي بالحسن . ونقل هذا المهنى غير فقالوا بالرأى فضلوا وأضاوا » وقد علم عليه السيوطى بالحسن . ونقل هذا المهنى غير

مرفوع عن غير واحد من علماء القايمين في أهل الكتاب عامة ، كارواه الحافظ ابن عبد البر في كتاب العلم .

ولما كثر القول بالرأى قام أهل الأثر بردون على أهل الرأى و ينفرون الناس مهم ، فكان علماء الآحكام قسمين أهل الآنر والخديث ، وأهل الرأى ، وكان ألمة الفريقين من المؤمنين المخلصين ،الناهين عن تقليد غير المعصوم فى الدين ،ثم حدث المذاهب، و بدعة تعصب الجماعة الكثيرة للواحد ، وفشا بذلك التقليد بين الناس ، فضاع العلم من الجمهور بترك الاستقلال فى الاستدلال، فكان هذا أصل كل شقاء و بلاء لهذه الآمة فى دينها ودنياها .

البدع التي ظهرت في عصرهم إلا القليل منهم، وكان السواد الاعظم على الحق، ولما ضعف الحق وارتفع العلم بكثرة الموت في العلماء المستقلين وفشو الجهل بتقليد الجاهير ضعف الحق من المقلدين ، كان يوجد في كل عصر طائفة ظاهرة على الحق مقيمة للسنة ، خاذلة للبدعة \* ولفر بة الاسلام ، صار هؤلاء غرباء في الناس ، وكانوا في اعتصامهم بالحق وفي غربتهم في الاسلام مصداقا للأحاديث الصحيحة ، ولو خلت اعتصامهم بالحق وفي غربتهم في الاسلام مصداقا للأحاديث الصحيحة ، ولو خلت الأرض منهم وانفرد بتعلم الدين والتصنيف فيه المقلدون المتعصبون للمذاهب الذين جملوا كلام مقلديهم أصلا في الدين ، بردون اليه أو لاجله نصوص الكتاب والسنة جملوا كلام مقلديهم أصلا في الدين ، بردون اليه أو لاجله نصوص الكتاب والسنة حق بالتحريف والتأويل ، و يضعفون الصحيح و يصححون السقيم ، لعميت السبيل الموصلة إلى دين الله القويم .

إنما أعنى بأهل الحق وأنصار السنة من عرفوا الحق ودعوا اليه وأنكروا على مخالفيه ، وقرروه بالندريس والتأليف ، فهؤلاء هم الذين يصدق عليهم حديث الصحيحين وغيرها «لانزال طائفة من أمق ظاهر بن على الحق حي يأتى أمن الله» وفي لفظ «حتى يأتيهم أمن الله وهم ظاهرون» وحديث مسلم وغيره «بدأ الاسلام غريبا وسيعود غريبا كابدأ فطو بى للغرباء » وفى رواية للترمذي زيادة في تفسير الغرباء وهي «الذين يصلحون ما أفسد الناس عدى من سنتي » وقد وجد كثير من العلماء وهي ها عصر عرفوا الحق في أفسهم والكنهم ما دعوا اليه ، ولا أنكروا على مخالفيه

لضمف في عزا تمهم، أو خوف على جاههم وكرامتهم عند الناس. ومنهم من عرف بعض الحق ولم يوفق لتمحيصه ، وكتبوا في ذلك كتبا ، خلطوا فيها عملا صالحا وآخر سيئا وجملة القولأن أنصار السنة ثلة من الأولين وقليل من الآخرين ، منهم القوى والضميف،ولين القول وخشنه،والمبالغ والمقتصد، وقد فضلت الأندلس الشرق بعد خير القرون بإمام جليل منهم قوى العارضة شديد المعارضة ، بليغ العبارة ، بالغ الحجة ألا وهو الإمام المحدث الفقيه الأصولي مجدد القرن الخامس أبو عجد على بن أحمد بن سعيد بن حزم ألف كتبا في أصول الفقه وفروعه هدم بها القياس ، و بين إحاطة النصوص بالأحكام أبلغ بيان، وأنحى بها على أهل الرأى أشد الانحاء .ولكنه جاء في القرن الخامس الذي تمكنت فيه المذاهب القياسية في جميع الأقطار، بتقليد الجامير وتأييد الحكومات لها وماحبس على أهلها من الأوقاف ، حتى صار المنتسبون إلى كل مذهب منها يقدمون قول كل وؤلف منتسب اليها، على نصوص الشارع التي اتفق نقلة الدين على صحتها ، فما استفاد من كتب ابن حزم إلا الأقلون . وعنديأن الصارف الأكبر للناس عن كتبه هو شدة عبارته في تجهيل فقهاء القياس حتى الأثمة المتبوعين منهم.وقد كان أكابر العلماء في كل عصر يستفيدون منكتبه وينسخونها بأقلامهم ويتنافسون فيهاء ولكن قلما كانوا ينقلون عنهاء إلامايجدونه من هغوة يردون عليها. ولذلك يعد من مناقب الشيخ عزالدين ابن عبدالسلام. الذي اعترفوا له بالاجتهاد المطلق ولقب بسلطان العلماء ، قوله لمن سأل عن خير كتب الفقه في الاسلام (المحلى) لابن حزم ، و ( المغني ) للشيخ الموفق . وفي دار الكتب الكبرى بمصر نسخة من كتاب ( الاحكام فيأصول الاحكام ) لابن حزم من خط علامة الشافعية في عصره ابن أبي شامة — فهذا الأثر وذلك القول يدلان على عناية كبار العلماء بكتب أبن حزم وحرصهم على الاستفادة منها .

لم يجبى بعد الامام ابن حزم من يساميه أو يساويه فى سعة علمه وقوة حجته وطول باعه وحفظه السنة وقدرته على الاستنباط إلا شيئخ الاسلام مجدد القرن السابع أحمد تقى الدين بن تيمية ، وهو قداستفادمن كتب ابن حزم واستدرك عليها.

وحرر ما كان من ضعف فيها ، وكان على شدته فى الحق مثله أنزه منه قلما وأكثر أدبا مع أمَّة الفقهاء من أهل الرأى والقياس، على أنه لم ينف القياس البتة ولكنه فرق بين القياس الصحيح الموافق للنصوص ، والقياس الباطل المخالف لها بما لم يسبقه الليه أحد من علماء الآمة فيما نعلم .

وكان الامام أبو عبد الله عد بن القيم وارث علم أستاذه ابن تيمية وموضحه ، وكان أقرب من أستاذه إلى اللين ، والرفق بالمبطلين والمخطئين ، فلذلك كانت تعمانيفه أقرب إلى القبول، ولم يلق من المقاوَّمة والاضطهاد مالتي أستاذه بتعصب مقلدة المتفقهين ، وجهل الحـكام الظالمين .

و إن أنفع ماكتب بمدهم لأنصار السنة كتاب ( فتح البارى ) شرح صحيح البحارى لقاموس السنة المحيط الحافظ أحمد بنحجر المسقلاني شيخ الحفاظ والفقهاء بمصرف القرن التاسع، فانه هو الكتاب الذي لايكاد يستغنى عنه أحد يخدم السنة في هذا العصر ، لأنه جامع لخلاصة كتب السنة وزبدة أقوال العلماء في العقائد والفقه والآداب ، ومن أنفهها في كتب فقه الحديث كتاب (نيل الأوطار) شرح منتقى الآخبار، ومن كتب أصول الفقه كناب (ارشاد الفحول ، في تحقيق الحقّ من علم الأصول ) كلاهما للامام الجلميل المجدد مجتهد اليمين فىالقرن الثانى عشر :عمد ابن على الشوكاني رحمهم الله ونفع بعلمهم أجمعين .

فهؤلاء أشهر أعلام المصلحين في الاسلام من علماء الحديث والفقه الذين تمد كتبهم أعظم مادة للاصلاح فيما تحن بصدده ، ومن دونهم كثير من العلماء والحفاظ فى كل عصر وكل قطر ،وقد اكتفينا بذكر من اعتمدنا على كتبهم في هذا البحث وهي أمَّتم المكتب فيه ، و إن حسن اختيار المكتب نصف العلم

إذا تمهد هذا فاننا ننقل للقراء بعده ملخص ماأورده الامام البخارى في صحيحه في مسألة النهي عن السؤال ، ثم ما أورده الحافظ ابن حجر في شرحه له من الأحاديث وأقوال أشهر العلماء فيها .ثم ماقاله الامام ابن حزم في القياس ، (تفسير القرآن الحكم) (الجزء السابع)

127

مُخلاصة ماحرره العلامة أبن القيم من كلام شيخه ابن تيمية وما فتح به الله عليه في: مسألة القياس والرأى ثم ما اعتمدهالعلامة الشوكاني فيها ثم نأتي بخلاصة الخلاصة التي عقدنا لها هذا النصل .

#### ﴿أحاديث البخاري في كراهة السؤال﴾

عقد البخاري في صحيحه بابا في كتاب الاعتصام عنوانه : باب مايكره من كَثْرَةَ السؤال،ومن تكلف ما لايمنيه ، وقوله تعالى ( لاتسألوا عن أشياء إن تبه. لـكم تسؤكم) أورد فيه تسعة أحاديث.

(أولها)حديث سعدين أبي وقاص مرفوعا «إن أعظم الناس جرمامن سأل عن شي علم. محرم فحرم من أجل مسألته » ورواه مسلم بلفظ «إن أعظم المسلمين في المسلمين جرما » الخر (الثانى) حديث زيد بن ثابت : «أنالنبي (ص) اتحد حجرة في المسجد من حصير فصلي رسول الله (ص) فيها ليالي حتى اجتمع إليه ناس ففقدوا صوته ليلة. فظنوا أنهقد نام، فجمل بعضهم يتنحنح ليخرج إليهم فقال: مازال بكم الذي رأيت. من صنيعكم حتى خشيت أن يكتب عليكم ولو كتب عليكم ما قتم به. فصلوا أيها: الناس في بيوتكم فإن أفضل صلاة المرء في بيته إلا المسكنتو بة»

(الثالث) حديث أبي موسى الأشمري الذي تقدم ذكره في سبب نزول النهي عن السؤال وهو في معنى حديث أنس في ذلك (ص١٣٠) -

(الرابع) حديث المغيرة بن شعبة الذي كتب به إلى معاوية لما سأله أن يكتب إليهما محمه من النبي (ص) ومنه . وكتب اليه : «أنه (ص) كان ينهي عن قيل وقال! وكثرةالسؤال وإضاعة المال.

(الخامس) قول عمر: « نهينا عن التكلف » فهو في حكم المرفوع ، وسببه كا أَخْرَجِهُ رَوَاةُ النَّفْسِيرُ المَاثُورُ : أَنَّهُ سَئُلُ عَنِ الْآبِ فِي قُولُهُ تَعَالَى (وَفَاكُمَةُ وَأَبًّا) فقاله: وفی روایةلابنجر پر أنه قال بعده : هما ُبین لـکم فعلیکم بهومالا فدعوه» . وروی . أيضاً أزابن عباس فسنر الآب عند عمر بما تأكل الآنمام أى من النبات فلم ينكر عليه ، قيل إن كلة الآب غير عر بية فلذلك لم يعرفها عمر ولا أبو بكر كما روى. بسندين منقطمين ،والأولى أن يقال إنها غير قرشية أو غير حجارية. ولذلك عرفها

أين عباس \_ لسعة اطلاعه على لغة العرب \_ وكثير من الصحابة

( السادس والسابع ) حديث أنس المتقدم في سبب نزول « لاتسألوا عن أشياء ، الآية . (ص١٢٦)

( الثامن ) حديث ألس مرفوعا « لن يبرح الناس يتساءلون حتى يقولوا : هذا الله خالقكل شيء ، فمن خلقالله ؟ » ورواه هو ومسلم فى باب وسوسة الشيطان وغيره عن غير واحد من الصحابة

وقد قنى البخارى على هذا الباب بباب الاقتداء بأفعال النبى عَلَيْكَاتُهُمْ ، فباب مايكره من النعمق والتنازع، فبأب اثم من آوى محدثاء أى مبتدعا، فبأب مايذكر من ذم الرأى وتكلف القياس

#### خلاصة الأحاديث وأقوال العلماء في المسألة

أورد الحافظ ابن حجر في أول شرح الباب الذي سردنا أحاديثه ما ورد في معناها فقال ما نصه :

« و يدخل في معنى حديث سعد (١) ما أخرجه البزار وقال سنده صالح وصححه الحاكم من حديث أبى الدرداء رفعه « ما أحل الله في كتابه فهو حلال وما حرم فهو حرام وماسكت عنه فهو عفو ، فاقبلوا من الله عافيته ، فان الله لم يكن ينسى شيئا» ثم تلا هذه الآية ( وما كان ربك نسيا)

« وأخرج الدارقطني من حديث أبي تعلبة رفعه « ان الله فرض فرائض فلا تضيعوها، وحد حدوداً فلا تعتدوها ، وسكت عن أشياء رحمة لكر غير نسبان فلا تبحثوا عنها » وله شاهد من حديث سلمان أخرجه الترمذي (٢) وأخر من حديث ابن عباس أخرجه أبو داود .

« وقد أخرج مسلم وأصله في البخاري كما تقدم في كناب العلم من طريق لابت

(۱) هو الأول من حديث الباب (۲) حديث سلمان ـ اخرجه ابن ماجه ايضا ـ فال : سئل رسول الله عليه السمن و الجبن و الفراء فقال ه الحلال ما حلمه الله في كتابه و الخرام ما حرمه الله في كتابه و ما سكت عنه فهو مما عفا عنه » و الفراء (بالفتح) هنا حمار الوحش ، يمد و يقصر

عن أنس قال «كنا نهينا أن نسأل رسول الله وَلَيْكِنَّهُ عَن شيء ، وكان يعجبنا أن يجيء الرجل الفافل من أهل البادية فيسأله ونحن نسمع » فذكر الحديث ومضى في قصة الامان من حديث ابن عمر - : فكره رسول الله وَلِيَّالِيَّهُ المسائل وعابها

« ولمسلم عن النواس بن سممان قال «أقمت مع رسول الله عَيَّالِيَّةِ سنة بالمدينة ما يمنعنى من الهجرة إلا المسئلة ، كان أحداً إذا هاجر لم يسأل النبى عَيَّلِيَّةِ ، ومراده أنه قدم وافعاً فاستمر بتلك الصورة ليحصل المسائل خشية أن يخرج من صفة الوقد إلى استمرار الاقامة فيصير مهاجراً فيمتنع عليه السؤال. وفيه إشارة إلى أن المخاطب بالنهى عن السؤال غير الاعراب وفوداً كانوا أو غيرهم.

«وأخرج أحمد عن أبى أمامة قال « لما نزلت ( ياأيها الذين آمنوا لانسألوا عن أشياء ) الآية كنا قد اتقينا أن نسأله مَيْنَا لِللهِ فَأَتينا اعرابيا فرشوناه برداء وقلنا صل النبي عَيْنَا في اللهِ عَلَيْنَا أَنْ نَسأله مَيْنَا لِللهِ فَأَتينا اعرابيا فرشوناه برداء وقلنا صل النبي عَيْنَا في

« ولا بى يعلى عن البراء « ان كان لتأتي على السنة أريد أن أسأل رسول الله ويا الله عن الشيء عالم أميب، وان كنا لنتمنى الاعراب \_ أى قدومهم \_ ليالوا فيسمعوا هم أجو بة سؤالات الاعراب فيستفيدوها

«وأما ماثبت في الأحاديث من أسئلة الصحابة فيحتمل أن يكون قبل ترول الآية، و يحتمل أن النهى في الآية لايتناول ما بحتاج إليه بما تقرر حكه أو مالهم بمعرفته حاجة راهنة ، كالسؤال عن الذبح بالقصب، والسؤال عن وجوب طاعة الأمراء إذا أمروا بغير الطاعة ، والسؤال عن أحوال يوم القيامة وما قبلها من الملاحم والفتن. والاستلة التي في القرآن ، كسؤالهم عن المكلالة والخر والميسر والقتال في الشهر الحرام واليتامي والمحيض والنساء والصيد وغير ذلك ، لكن الذين تعلقوا بالآية في كراهية كثرة المسائل عما لم يقع أخذوه بطريق الالحاق من جهة أن كثرة السؤال لما كانت سبباً للتكليف عما يشق فحقها أن تجتنب

« وقد عتد الامام الدارمي في أوائل مسنده لذلك بابا وأورد فيه عن جماعة من

الصحابة والتابعين آثاراً كتبرة في ذلك منهاعن ابن عمر « لاتسألوا عما لميكن فأني معت عريلين السائل عالم يكن ، وعن عرد أحرَّج عليكم أن تسألوا عالم يكن فان لنا فيها كان شغلا» وعن ريد بن ثابت أنه كان إذا سئل عن الشيء يقول : كان هذا ? فان قيل : لا ، قال دعوه حتى يكون » وعن أبي بن كمب وعن عمار محوذلك

«وأخرج أبو داود في المراسيل من رواية بحيى بن أبي كثير عن أبي سلمة مرفوعا ومن طريق طاوس عن معاذ رفعه «لاتعجاوا بالبلية قبل نزولها فانكم إن تفعلوا لم يزل في المسلمين من إذا قال سدد أو وفق ،و إن عجلتم تشتت بكم السبل » وهما مرسلان يقوى بعضهما بعضا .ومن وجه ثالث عن أشياخ الزبير بن سعيدمرفوعا «لايزال في أمني من إذا سئل سدد وأرشد حتى يتساءلوا عما لم ينزل» الحديث نحوه دقال بمض الأثمة : والتحقيق في ذلك أن البحث عما لايوجد فيه نص على قسمين (أحدهما) أن يبحث عن دخوله في دلالة النص على اختلاف وجوهها، فهذا مطاوب لامكروه ، ولربما كان فرضاً على من تعين عليه من المجتهدينُ (ثانيهما) أن يدقق النظر في وجوه الفروق فيفرق بين مثماثلين بفرق ليس له أثر في الشرع ، مع وجودوصف الجمع ، أو بالعكس ، بأن يجمع بين متفرقين بوصف طردى مثلا ،فهذا الذي ذمه السلف ، وعليه ينطبق حديث ابن مسعود رفعه « هلك المتنطعون » أخرجه مسلم .فرأوا أن فيه تضييع الزمان بما لاطائل تحته . ومثله الإكشــار من التفريع على مسألة لاأصل لها في الكتاب ولا السنة ولا الإجماع، وهي نادرة الوقوع جِداً . فيصرف فيها زماناً كان صرفه في غيرها أولى ، ولا سما إن لزم من ذلك إغفال التوسع في بيان ما يكثر وقوعه .

« وأشد من ذلك في كثرة السؤال البحث عن أمور مفيبة ورد الشرع بالإيمان بها مع ترك كيفيتها . ومنها ما لايكون له شاهد في عالم الحس كالسؤال عن وقت الساعة ،وعن الروح ،وعن مدة هذه الأمة \_ إلى أمثال ذاك مما لايعرف إلا بالنقل الصرف، والكثيرمنه لم يثبت فيه شيء، فيجب الايمان به من غير بحث. وأشد من ذلك ماتوقع كثرة البحث عنه فناشك والحيرة ،وسيأتى مثال ذاك فحديث أبي هر يرة رفعه « لايزال الناس يتساءلون حتى يقال : هذا الله خلق الخلق فمن

خلق الله ? » وهو ثامن أحاديث هذا الباب

« وقال بعض الشراح : مثال الننطع في السؤال حتى يفضى بالمسئول إلى الجواب بالمنع بعد أن يفتى بالإذن \_ أن يسأل عن السلع التي توجد في الأسواق، هل يكره شراؤها ممن هي في يده من قبل البحث عن مصيرها اليه أولا? فيجيبه بالجواز فان عاد فقال: أخشى أن يكون من بهب أو غصب ، و يكون ذلك الوقت قد وقع شي من ذلك في الجولة ، فيحتاج أن يجيبه بالمنع ، و يقيد ذلك ، إن ثبت شيء من ذلك من ذلك في الجولة ، فيحتاج أن يجيبه بالمنع ، و يقيد ذلك ، إن ثبت شيء من ذلك حرم ، وإن تردد كره أو كان خلاف الأولى . ولو سكت السائل عن هذا التنظم لم يزد المفتى على جوابه بالجواز

« و إذا تقرر ذلك فن يسد باب المسائل حتى يفوته معرفة كثير من الأحكام التى يكثر وقوعها فانه يقل فهمه وعلمه ، ومن توسع فى تفريع المسائل وتوليدها ولا سيما فيما يقل وقوعه أو يندر ، ولا سيما إن كان الحامل على ذلك المباهاة والمغالبة \_ فانه يذم فعله ، وهو عين ألذى كرهه السلف

« ومن أمعن في البحث عن معانى كتاب الله محافظا على ماجاء في تفسيره عن رسول الله عَلَيْكُ وعن أصحابه الذين شاهدوا النازيل، وحصل من الاحكام مايستفاد من منطوقه ومفهومه، وعن معانى السنة وما دلت عليه كذلك، مقتصراً على مايسلح للحجة منها، فانه الذي يحمد و ينتفع به.

« وعلى ذلك يحمل عمل فقهاء الأمصار من النابعين فن بعده حتى حدثت الطائفة الثانية فعارضتها الطائفة الأولى، فكثر بينهم المراء والجدال وتولدت البغضاء وتسموا خصوما \_ وهم من أهل دين واحد \_ والوسط هو المعندل من كل شيء، وإلى ذلك يشير قوله علي المحديث الماضي « فاتما هلك من كان قبلكم بكثرة مسائلهم واختلافهم على أنبيائهم » فان الاختلاف يجر إلى عدم الانقياد. وهذا كله من حيث تقسيم المشتغلين بالعلم

وأما العمدل بما ورد فى الكتاب والسنة والتشاغل به فقد وقع الكلام فى أيهما أولى . والانصاف أن يقال كل مازاد على ماهو فى حق المكلف فرض عين فالناس فيه على قسمين : من وجد فى نفسه قوة على الفهم والتحر يرفتشاغله بذلك

أولى من اعراضه عنه وتشاغله بالعباد، لما فيه من النفع المتمدى ومن وجد فى نفسه قصورا فاقباله على العبادة أولي، لعسر اجهاع الامرين، قان الاول لو ترك العلم، لأوشك أن يضيع بعض الاحكام باعراضه. والثانى لو أقبل على العلم وترك العبادة فاته الامران لعدم حصول الأول له و إعراضه به عن الثانى والله الموفق » اه كلام الحافظ

أقول الله در الحافظ فانه أنى بخلاصة الآثار وصفوة مافسرها به أهل التحقيق من العلماء ، ولولا عموم افتتان الجاهبير بالسكتب الفقهية — الملأى بما ذكر من الفروع التي نهى الشرع عن الخوض في مثلها ، وأجمع السلف على ذم الاشتغال بها ـ لا كتفينا بما رواه البخارى وما حرره الحافظ في الشرح ، وقلنا فيه كا قال الامام الشوكاني : لا هجرة بعد الفتح ، ولسكن ما أشرنا إليه من جود الجماهير على التقليد ، لا بزلزله هذا القول الوجيز المختصر المفيد ، فلا بد إذا من تفصيل القول في مسألة الرأى والقياس ، التي هي منشأ كل هذا البلام في الناس ، وهاك ماقاله الإمام على بن حزم في مسائل الاصول من مقدمة المحلى.

#### إبطال ابن حزم القياس والرأى

﴿ مسألة ﴾ ولا يحل القول بالقياس في الدين ولا بالرأى ؛ لأن أمر الله تمالى بالردعند التنازع إلى كتابه و إلى رسوله (ص) قد صح، فن رد إلى قياس أو إلى تعليل يدعيه أو إلى رأى فقد خالف أمر الله تغالى المتعلق بالإعان، ورد إلى غير ما أمره الله تعالى بالرد إليه ، وفي هذا ما فيه

(قال على) وقول الله تمالى (مافرطنا فى الكتاب من شيء ) وقوله تمالى (تبيانا لكل شيء) وقوله تعالى (لتبين الناس ما نزل إليهم ) وقوله تعالى (اليوم أكلت لكم دينكم) إبطال القياس والرأى : لأنه الايختلف أهل القياس والرأى فى أنه الايجوز استعالهما مادام يوجد نص. وقد شهد الله تمالى بأن النص لم يفرط فيه شيئا ، وأن وسول الله وتقييلي قد بين الناس كل ما زل إليهم ، وأن الدبن قد كمل حوص أن النص قد استوفى جميع

الدين . فاذا كان ذلك كذلك فلاحاجة بأحد إلى قياس ولا إلى رأى () ولا إلى رأى عيره .

وسأل من قال بالقياس: هل كل قياس قاسه قائس حق أم منه حق ومنه باطل إفان قال: كل قياس حق أحال ، (٢) لأن المقاييس تتعارض و يبطل بعضها بعضا، ومن المحال أن يكون الشيء وضعه من التحريم والتحليل حقامها، وليس هذا مكان نسخ ولا تخصيص كالاخبار المتعارضة التي ينسخ بعضها بعضا و يخصص بعضها بعضا. و إن قال: بل منها حق ومنها باطل. قيل له: فعرفنا عاذا يعرف القياس الصحيح من الفاسد ? ولا سبيل لهم إلى وجود ذلك وإذا لم يوجد دليل على تصحيح الصحيح من القياس من الساطل منه وقد بطل كله، وصار دعوى بلا برهان.

فان ادعوا أن القياس قد امر الله تعالى به ، سئلوا : أين وجدوا ذلك ؟ فات قالوا قال الله عز وجل ( فاعتبروا ياأولى الابصار ) قيل لهم : إن الاعتبار ليس هو في كلام العرب الذي نزل به القرآن إلا التعجب (٣) قال الله تعالى ( و إن لكم في الأنعام لعبرة ) أي تعجبا ، وقال تعالى ( لقد كان في قصصهم عبرة لأولى الالباب ) أي عجب . ومن الباطل أن يكون معنى الاعتبار القياس ، ويقول الله تعالى لنا: قيسوا ، ثم لايبين لنا ماذا نقيس ?

<sup>(</sup>۱) المرالأصل: ولا إلى رأى نفسه . و إلا لاستغنى عن قوله . ولا إلى رأى غيره (۲) أحال . أي بالمحال الذى لا يقع (۳) هذا الحصر بمنوع فالتعجب أبعدما ذكره أهل اللغة (كصاحب القاموس) من معنى الاعتبار . والصواب أن معنام في الآية الاتعاظ . وأصل المعنى لمادته التجاوز والانتقال ، ولكن لا يدل شيء من صيفها على هذا القياس الأصولي بحال من الاحوال ، كا حققه الامام الوازى في المحصول ، وتبعه الشوكاني في إرشاد الفحول .

ولا كيف نقيس، ولا على ماذا نقيس ? هذا مالا سبيل إليه . لأنه ليس فى وسع أحد أن يعلم شيئا من الدين إلا بتعليم الله تعالى اياه على لسان رسوله والمسلح الله تعالى اياه على لسان رسوله والمسلح وقد قال تعالى ( لا يكلف الله نفسا إلا وسعها )

قان ذكروا أحاديث وآيات فيها تشبيه شيء بشيء ، وأن الله قضى وحمد مأمر كذا من أجل أمر كذا ، قلنا لهم : كل ماقاله الله عز وجل ورسوله ويطالح من ذلك فهو حق ، لا يحل لأحد خلافه ، وهو نص به نقول وكيفا تريدون أنتم أن تشبهوه في الدين ، وأن تعلقوه مما لم ينص عليه الله تعالى ولا رسوله عليه السلام فهو باطل وإفك ، وشرع ما لم يأذن الله تعالى به . وهذا يبطل عليهم تمويههم بذكر آية جزاء الصيد، و «أرأيت تعالى به . وهذا يبطل عليهم تمويههم بذكر آية جزاء الصيد، و «أرأيت لومضمضت » و ( من أجل ذلك كتبنا على بني إسرائيل) وكل آية وحديث موهوا بايراده ، وهو مع ذلك حجة عليهم ، على ما بيناه في ( كتاب الاحكام موهوا بايراده ، وهو مع ذلك حجة عليهم ، على ما بيناه في ( كتاب الاحكام النيذ ) و ( كتاب الدكام النيذ ) .

(قال على) وقد عارضناهم فى كل قياس قاسوه بقياس مثله أو أوضح منه على أصولهم المريهم فساد القياس جملة ، هوه مهم مموهون . قان قالوا انتم داباً (١) تبطاون القياس بالقياس، وهذا منكم رجوع إلى القياس واحتجاج به وانتم فى ذلك بمنزلة المحتج بحجة المقل ليبطل حجة المقل ، وبدليل من النظر ليبطل به النظر

(قال على ) فقلنا : هذا شغب يسهل إفساده وقله الحمد ، ونحن لم محتج

<sup>(</sup>١) رسمت هذه الكلمة في الاصل هكذا ولعلها ﴿ اذاً ؟

عِالقياسَ في إبطال القياس ، ومعاذ الله من حذا ، لكن أريناكم أن أصلكم الذي أتديّموه من تصحيح القياس يشهد بفساد قياساتكم ، ولا قول أظهر باطلا من قول أكذب نفسه ، وقد نص الله تبارك وتعالى على هذا فقال ( وقالت المهود والنصارى تعن أبناء الله وأحباؤه ، قل فلم يعذبكم بذنو بكم ؟ ) فليس هذا تصحيحا لقولهم : انهم أبناءاللهوأحباؤه ، ولكن إلزاما لهم ما يفسد به قولهم . ولسنا في ذلك كن ذكرتم ممن بحتج في ابطال حجة العقل بحجة العقل ، لأن فاعل ذلك مصحح القضية العقلية التي يحتج بها ، فظهر تناقضه من قرب ، ولا حجة له غيرها ، فقد ظهر بطلان قوله . وأما تحن فلم تحتج قط في أبطال القياس بقياس نصححه ، ولكنا نبطل القياس بالنصوص وبراهين العقل. ثم نزيد بيانا في فساده منه نفسه بأن نرى تناقضه جملة فقط . والقياس الذي نعارض به قياسكم تحن نَقَر بَفُسَادَهُ وَفُسَادَ قَيَاسُكُمُ الذِّي هُو مِثْلُهُ أَوْ أَضَعِفَ مِنْهُ ، كَمَا نَحْتَجَ عَلَى أَهُلَ كُلَّ مَقَالَةً من معائزلة وزافضة ومرجئة وخوراج ويهود ونصارى ودهرية من أقوالهم التي يشهدون بصحتها، فتربهم فسادها وتناقضها ، وانتم تحتجون علمهم معنا بذلك ولسنا نعن ولا أنتم ممن يقر بتلك الاقوال التي نحتج عليهم بها، بل هي عندنا في غاية البطلان والفساد كاحتجاجنا على اليهود والنصاري من كتبهم التي بأيديهم ونيحن لا نصححها، بل نقول: الها محرفة مبدلة لكن الربهم تناقض أصولهم وفروعهم ، لاسما وجميع اصحاب القياس مختلفون في قياساتهم ، لا تمكاد توجد مسألة إلا وكل طائفة منهم تأتى بقياس تدعى صحته تمارض به قياس الآخرى وهم كابهم مقرون مجمعوت على أنه ليس كل قياس صحيحا ولا كل رأي حقاء فقلنا لهم: فهاتوا حد القياس الصحيح والرأى الصحيح الذين (١)

<sup>(</sup>١)كذا في الأصل والظاهر أن يقال « الذي » لانه صفة للحد ، او «اللذين فيكون صفة للحدين أي حد القياس وحد الرأى

يتميزان به من القياس الفاسد ، وها تواحد العلة الصحيحة التي لا تقيسون إلا عليها من العلة الفاسدة ، فلجلجوا

( قال على ) وهذا مكان ان زم عليهم فيه (١) ظهر فساد قولهم جملة ولم يكن لهم إلى جواب يفهم سبيل أبدا ، وبالله تعالى التوفيق

ان أنوا في شيء من ذلك بنص قلنـا: النص حق ، والذي تريدون أنتم إضافته إلى النص بآرائـكم باطل ، وفي هذا خولفتم ، وهكذا ابدا

فان ادعوا أن الصحابة رضى الله عنهم أجمعوا على القول بالقياس قيل لهم: كذبتم ، بل الحق أنهم كامم أجمعوا على بطلانه . برهان كذبهم : أنه لا سبيل لهم إلى وجود حديث عن أحد من الصحابة رضى الله عنهم أنه أطلق الامر بالقياس أبدا ، إلا فى الرسالة المكذوبة الموضوعة على عمر رضى الله عنه فان فيها « واعرف الأشباه والامشال وقس الامور » وهذه رسالة لم يروها إلا عبد الملك بن الوليد بن معدان عن أبيه ، وهوساقط بلاخلاف ، وأبوه أسقط منه أو يمن هو مثله فى السقوط ، فكيف وفى هذه الرسالة نفسها أشياء خالفوا فيها عررضى الله عنه ؟ منها قوله فيها «والمسلمون عدول بعضهم على بعض الا مجلودا فى حد رضى الله عنه ؟ منها قوله فيها «والمسلمون عدول بعضهم على بعض الا مجلودا فى حد أو ظنينا فى ولاء أو نسب » وهم لا يقولون بهذا ، يعنى جميع الحاضرين من أصحاب أقياس حنفيهم ومالكيهم وشافعيهم ، فان كان قول عمر لوصح فى تلك الرسالة فى القياس حجة ، فقوله فى أن المسلمين عدول كلهم إلا مجلودا فى حد حجة ، فليس قوله فى القياس حجة لو صح ، فكيف ولم يصح ؟

وأما برهان صحة قولنا فى إجماع الصحابة رضى الله عنهم على إبطلال القياس، قانه لا يختلف اثنان فى أن جميع الصحابة رضى الله عنهم مصدقون بالقرآن وفيه ( البيوم أكملت لكم دينكم ) ( قان تنازعم فى شىء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم

<sup>(</sup>١) الزم الشد، وظاهر كلام بعضهم أن الزمام مأخوذ منه، ويجوز المكس

تؤمنون بالله واليوم الآخر ) فمن الباطل المحال أن يكون الصحابة رضي الله عمهم يعلمون هذا ويؤمنون به ثم يردون عند التنازع إما إلى قياس أو رأى. هذا مالا بظنه بهم ذو عقل

فكيف وقد ثبت عن الصديق رضي الله عنه أنه قال « أي أرض تقلني أو أى ساء تظلني ، إن قلت في آية من كتاب الله برأيي ، أو عالا أعلم » وصحعن الفاروق رضي الله عنه أنة قال « اتهموا الرأى على الدين و إن الرأى منا هو الظن · والتكلف » وعن عنمان رضي الله عنه في فتيا أفتاها ﴿ إنَّمَا كَانَ رَأَيَا رَأَيْتُهُ فَنَ شَاءً أَخَذَهُ وَمِن شَاءَ تَرَكُهُ » وعن على رضى الله عِنه « لو كان الدين بالرأى لكان أسفل الخف أولى بالمسح من أعلاه » وعن سهل بن حنيف رضي الله عنه «أيها الناس. المهموا رأيكم على دينكم »وعن ابن عباس رضى الله عنه « من قال فى القرآن برأيه فليتبوأ مقمده من جهنم» وعن ابن مسمود رضي الله عنه : سأقول فيها بجهد رأيي، عَانِ كَانَ صَوَا بَاهُنِ اللهُ وَحَدَه ، و إِن كَانَ خَطَأَ فَنِي وَمِنَ الشَّيْطَانَ وَاللَّهُ ورسوله برى ع. وعن معاذ بنجبل في حديث « تبتدع كلاما ليس من كتاب الله عز وجل ولا" من سنة رسول الله عَيْدُ عالياكم وإياه ، فانه بدعة وضلالة ، فعلى هذا النحو هوكل رأى.

وروى عن بعض الصحابة رضي الله عنهم لا على أنه إلزام ولا أنه حق ولـكنه أشارة بعفو أو صلح أو تورع فقط لا على سبيل الإيجاب . . وحديث معاذ الذي ـ فيه ﴿ اجْتُهُدُ رَأَ بِي وَلَا آ لُو ﴾ لا يصح لأنه لم يروه أحد إلا الحارث بن عمرو وهو. مجهول لايدري من هو ، عن رجال من أهل حمص لم يسمهم عن معاذ . وقد تقصينًا إسناد هذه الاحاديث كلها في كتبنا المذكورة ولله تعالى الحد .

حدثنا أحمد بن قاسم أنا ابن قاسم بن عمد بن قاسم ، نا جــدى قاسم ابن أصبم، نا عد بن اسماعيل الترمذي ، كا نسيم بن حماد ، نا عبد الله بن المبارك ، نا عيسى بن يونس ، عن أبي اسحق السبيعي ، عن جرير بن عُمَان - عن عبد الرحمن بن جبير بن نصير عن أبيه عن عوف بن مالك الأشجى قال : قال رسول الله (ص) «تفترق أمتى على بضع وسسبمين فرقة أعظمها فننة على أمتى قوم يقيسون الأمور برأيهم ، فيحملون الحرام و بحرمون الحلال ،

قال على : والشريمة كلمهـ إمّا فرض يعصى من تركه ، وإما حرام يعصى من فعله ، وإما مباح لايعصى من فعله ولا من تركه. وهذا المباح ينقسم ثلاثة أقســــام : اما مندوب إليه يؤجر من فعــله ولا يعصى من تركه ، واما مكروه يؤجر من تركه ولا يعصى من فعله ، وإما مطلق لايؤجر من فعله ولا من تركه ، ولا يعصى من تركه ولا من فعـله . وقال الله عز وجل ( خلق لـ كم مافي الأرض جميماً ) وقال تعالى (وقد فصل لكم ماحرم عليكم ) فصح أن كل شيء حلال إلا مافصل تحريمه في القرآن والسمنة . حدثنا عبد الله بن يوسف ، نا أحمد بن فتح ، نا عبد الوهاب بن عيسى، نا أحمد بن عمد، نا أحمد بن على، نا مسلم بن الحجاج، نا زهير بن حرب، نا يزيد بن هارون ، نا الربيع بن مسلم القرشي ، عن عجد بن زياد ؛ عن أبى هريرة أن رسول الله (ص) خطب فقال « أبهـــا الناس ! إن الله قد فرض عليكم الحج فحجوا . فقال رجل: أكل عام يارسول الله ? فسكت حتى أعادها ثلاثاً ، فقال رسول الله (ص) : لو قات نعم لوجبت ولما استطعتم ، ذروني ماتركتكم فأنما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم ، فاذا أمرتكم بشيء فاتتوا منه ما استطمتم، وإذا نهينكم عن شيء فدعوه»

(قال على ) فجمع هذا الحديث جميع أحكام الدين أولهـا عن آخرها . ففيه أن ما سكت عنه النبي (ص) فلم يأمر به ولا نهى عنه فهو مباح وليس حراماً ولا فرضا ، وأن ما أمر به فهو فرض ، وما نهى عنه فهو حرام ، وأن ما أمرنا (به) فاعما يلزمنا منه ما نستطيع فقط ، وأت نفعل مرة واحدة نؤدي ما ألزمنا ، ولا يلزمنـا تـكراره (١) فأي حاجة بأحد إلى قياس. أو رأى مع هذا البيان الواضح ، وتحمد الله على عظم نعمه .

- فان قال قائل منهم : لايجوز إبطال القول بالقياس إلا حتى توجدونا تحريم القول به نصا في القرآن . قلنا : قد أوجدناكم البرهان نصا بذلك-بأن لاتردوا التنازع إلا إلى القرآن والسنة فقط، قال الله تعالى ( اتبعوا ما أنزل إليكم من ربكم ولا تتبعوا من دونه أوليـاء) وقال تعالى ( فلا تضربوا لله الأمثال إن الله يعلم وأنتم لانعلمون) والقياس ضرب أمثال في الدين لله تمالى .

ثم يقال لهم : إن عارضتم الروافض بمثل هذا فقالوا لـكم : لايجوز الفول بابطال الإلهسام ، ولا بابطال اتباع الإمام ، إلا حتى توجدونا تحريم ذلك. نصا. أو قال لـكم ذلك أهل كل مقالة في تقليد انسـان بمينه ، - يماذا تتقصون ? بل الحق أن يقال — إنه لايحل أن يقال على الله تعمالي إنه حرم. أو حلل أو أوجب إلا بنص فقط ، و بالله تعالى النوفيق اه

## ﴿ مَلْخُصُ مَاحَقَقُهُ أَبِّنَ القَيْمُ فَيَ الرَّأَى وَالقَيَّاسُ ﴾

عقد في أول كتابه (إعلام الموقمين عن رب المالمين ) فصلا في تحريم الإفتاء · في دين الله بالرأى المخالف للنصوص صدره بآيات أوله ا قوله تعالى ( فان لم .. يستجيبوا لك فاعلم أنما يتبعون أهواءهم، ومن أضل ممن انبع هواه بغير هدى. من الله ؟ إن الله لا يهدى القوم الظالمين ) قال : فقسم الأمر إلى أمرين لا ثالث لها إما الاستجابة لله والرسول وما جاء به ، و إما اتباع الهوى ، فكل مالم يأت به الرسول فهو من الهوى ، وقفي على الآيات بطائفة من الأحاديث أولها حديث.

<sup>(</sup>١) أي إلا بدليل غير صيغة الامر كاقتران الصلوات والصيام بأوقائهما

عبد الله بن عمرو مرفوعا واللفظ للبخارى. أن الله لا ينزع العلم بعد إذاً عطا كموه. انتراعاولكن ينزعه مع قبض العلماء بعلمهم، فيبقى ناس جهال يستغنون فيغنون. برأيهم فيضلون و يضلون » وحديث عوف بن مالك الأشجمي « تفترق أمتي على. بضعوسيمين فرقة ، أعظمهافتنة قوم يقيسون الدبن برأيهم يحرمون به ما أحل الله. و يحلون ما حرم الله » رواه الحافظ ابن عبد البر وغيره

ثم أورد فصلا بل فصلين فما روى عن علمـــاء الصحابة كالخلفاء الأربعة والعبادلة وغيرهم في ذم الرأى ومنهـا قول عمر «إيا كم وأصحاب الرأى النهم أعداء السنن ، أعيتهم الأحاديث أن يعوها، وتفلنت منهم أن يحفظوها . فقالوا بالرأى فضلوا وأضلوا،وللاثر أِلفاظأخرى ، قال المصنف : وأسانيد هذه الآثار عن عمر في غاية الصحة

ثم عقد فصلا آخر ذكرفيه ما أحتج به أهل الرأى من إفتاء بعض هؤلاء الصحابة ومن بعدهم من التابعين وقضائهم بالرأى ، كقول عمر لكاتبه « قل : هذا ما رأى عمر بن الخطاب، وقول عثمان في الأمر بإفرادالسمرة عن الحجرد أنما هو. رأى(أيته، وقول على في أمهات الأولاد؛ اتفق رأبي ورأى عمر على أن لا يبعن ، وما نقل عن أبى بكر وعمر من القول والعمل على القضاء بكتاب الله إن وجد فيه الحميكم و إلا فبسنة رسول الله عَلَيْكُ ، قان لم يوجد فيهما ما يقضي به جمعوا له الناس أو رؤساءالناس ، وفيرواية : علماء الناس ــ وكلاهماصوأبفقدكان الرؤساء علماء ــ ـ ـ واستشاروهم ، وكان يكون القضاء بما يجنمع رأيهم عليه . وكان القراء أصحاب مشورة عمر، وكان وقافا عند كتاب الله تعالى

ومنه مافی کتاب عمر إلى شريح إذا «وجدت شيثًا فی کتاب اللہ فاقض به ولا تلتفت إلى غيره ، و إن أناك شيء ليس فى كتاب الله فإقض بما سن رسول الله -عَيْمِيِّكِيِّهِ فَانَ أَمَاكُ مَالِيسِ فِي كَمَابِ اللَّهُ وَلَمْ يُسْنِ رَسُولَ اللَّهُ عَيْمِيِّكِيِّو فاقض بما أجمع عليه " الناس ، و إن أماك ما ليس في كتاب الله ولم يسنه رسول الله ﷺ ولم يتكلم فيه أحد قبلك فان شئت أن يجهد رأيك فتقدم ، و إن شئت أن تتأخر فتأخر ، وما أرى التأخر إلا خيراً لك، وفي رواية لابن جرير الاقتصار على أمر. بأن يجتمه رأيه عند عدم النص . وعن ابن مسعود كلام يمعني هذا ، إلا أنه قال في الحالة الثالثة لمن عرض عليه القضاء « فإن جاءه أمن ليس في كتاب الله ولاقضى بهنبيه مَنْ اللَّهُ وَلَيْهُ فِي مِهِ الصالحون » وقال في الحالة الرابعة « فليجهد رأيه ولا يقل الى أرىواني أخاف ،فان الحلال بين والحرام بين،و بين ذلك مشتبهات قدع ما يريبك إلى مالا يريبك » ا ه

ومراد ابن مسعود بالصالحين هو جين مراد عمر يما أجمع عليه الناس في كتابه إلى شريح ، كالذين كان يستشيرهم ( رض )

أقول : هذاز بدة ماورد في هذا الفصل وغيره بمعناه .وكله يتعلق بأصالقضاء إلا رأى عثمان في إفراد العمرة عن الحج، فانه في مسألة دينية ، وهوشاذ ولا حجة في مثل هذا بقول صحابى ، وهو لم يأمر أحداً بالعمل به ، بل تركه إلى الناس وهم مخيرون فيه شرعاً . وأما القضاء بمـا ذكر من المراتب الآربعة فهو ليس برأى صحابي واحد، و إنماتلك سنتهم التي جروا عليها، واهتدى بهم فيها سائرالمسلمين فكانت اجماعا صحيحاً . ولـكن المتأخرين تركوا جم العلمـاء لاستشارتهم فما لانص فيه، اكتفاء بتقليد مذاهبهم . ولا حجة في هذه الطريقة ولا في أقوالهم فيها على جواز استخراج أحكام لم يرد بها قرآن ولا سـنة في العبادات والحلال والحرام، كما فعل المؤلفون في الفقه، وإنما الاجتماد والرأى في الاقضية التي تحدث ظناس في معاملاتهم وما في معناها من أمور السياسة ، وهي التي فوض الله أمرها إلى أولى الأمر بشرطه .

## الجمع بين إثبات الرأى و إنــكاره

ثم عقد ابن القيم فصلا للفصل بين الرأى الذى يعمل به والذى لا يعمل به فقال «ولا تعارض بحمد الله بين هذه الآثار، عن السادة الأخيار، بل كلها حق وكل منها له وجه .وهذا إنما يتبين بالفرق بين الرأى الباطل الذى ليس من الدين والرأى الحق الذى لامندوحة (1) عنه لاحد من المجتهدين ، فنقول و بالله المستعان

الرأى فى الأصل مصدر رأى الشيء يراه رأيا ، ثم غلب استماله على المرقي نفسه ، من باب استعال المصدر في المفعول ، كالهوى فى الأصل مصدر هو يه (٢) يهواه هوى ، ثم استعمل فى الشيء الذى يهوى فيقال : هذا هوى فلان . والعرب تفرق بين مصادر فعل الرؤية بحسب محالها ، فتقول : رأى كذا فى النوم رؤيا ورآه فى اليقظة رؤية ، ورأى كذا رأيا \_ لما يعلم بالقلب ولا يرى بالعين \_ وأكنهم خصوه عايراه القلب بعد فكر وتأمل وطلب لمعرفة وجه الصواب مما تتعارض فيه الامارات فلا يقال لمن رأى بقلبه أمراً غائباً عنه مما يحبس به إنه رأيه ؟ ولا يقال أيضاً للأمر المعقول الذى لا تختلف فيه العقول ولا تتعارض فيه الامارات إنه رأى ، و إن احتاج المعقول الذى لا تختلف فيه العقول ولا تتعارض فيه الامارات إنه رأى ، و إن احتاج المعقول الذى كذه تأق الحساب و نحوها .

« و إذا عرف هذا غالرأى ثلاثة أقسام: رأى باطل بلا ريب ، ورأى صحيح ورأى صحيح ورأى هويج ورأى هويج ورأى هو موضع الاشتباه.والأقسام الثلاثة قد أشار إليها السلف، فاستعملوا الرأى الصحيح وعملوا به وأفتوا به وسوغوا القول به ، وذموا الباطل ومنموا من العمل والفتيا والقضاء به ، وأطلقوا ألسنتهم بذمه وذم أهله .

<sup>(</sup>١) المندوحة السمة كما فى القاموس، وقال فى الصحاح: لى عن هذا الأمر مندوحة ومنتدح أى سمة (٢) هو يه كرضيه أحبه. قاموس

<sup>«</sup> تفسير القرآن الحكيم » « ١١ » « الجزء السابع »

« والقسم الثالث: سوغوا العمل والفتيا والقضاء به عند الاضطرار اليه حيث لا يوجد منه بد، ولم يلزموا أحداً العمل به ولم يحرموا مخالفته ، ولاجعلوا مخالفه خالفا للدين عبل خيروا بين قبوله ورده ، فهو بمنزلة ما أبيح المضطر من الطعام والشراب الذي يحرم عند عدم الضرورة ، إليه كا قال الامام أحمد : سألت الشافي عن القباس فقال لى : عند الضرورة ، وكان استمالهم لهذا النوع بقدر الضرورة ، لم يفرطوا فيه ويفرعوه و يولدوه و بوسهوه . كا صنع المتأخرون بحيث اعتاضوا به عن النصوص والآثار ، وكان أسهل عليهم من حفظه ، كا يوجد كثير من الناس يضبط قواعد الافتاء لصعو بة النقل عليه وتعسر حفظه ، فلم يتعدوا في استماله قدر الضرورة ولم يبغوا بالعدول إليه مع تمكنهم من النصوص والآثار ، كا قال تعالى في المضطر إلى يبغوا بالعدول إليه مع تمكنهم من النصوص والآثار ، كا قال تعالى في المضطر إلى الطعام المحرم (فمن اضطر غير باغ ولاعاد فلا إثم عليه إن الله غفور رحم ) قالباغي الذي يبتعني الميتة مع قدرته على التوصل إلى المذكي ، والعادي الذي بتعد قدرا لحاجة بأكاما يبتغي الميتة مع قدرته على أن الرأى الباطل أنواع قال :

( أحدها ) الرأى المخالف للنصوص . وهذا بمما يعلم بالاضطرار من دين الاسلام فساده و بطلاله ، ولا تحل الفتيا به ولا القضاء ، وإن وقع فيه من وقع بنوع تأويل وتقلميد .

(النوع الثانى) هو الـكلام فى الدين بالخرص والظن مع النفر بط والتقصير فى معرفة النصوص وفهمها واستنباط الاحكام منها. فان من جهلها وقاس برأيه فيما سئل بغير علم بل لحجرد قدر جامع بين الشيئين ألحق أحدهما بالآخر ، أو لمجرد قدر فارق براه بينهما يفرق بينهما فى الحكم من غير نظر فى النصوص والآثار — فقد وقع فى الرأى المذموم الباطل

( النوع الثالث) الرأى المتضمن تعطيل أسماء الرب وصفاته وأفعاله بالمقاييس الباطلة التي وضعها أهل البدع والضلال الخ

. (النوع الرابع) الرأى الذى أحدثت به البدع وغيرت به السنن ، وعم به البلاء ، وتر بى عليه الصغير ، وهرم فيه الكبير .

(قال) فهذه الانواع الأربعة من الرأى (١) الذي اتفق سلف الأمة وأعُنها على ذمه واخراجه من الدين

(النوع الخامس)ما ذكره أبو عمر بن عبد البر عن جمهور أهل العلم أن الرأى المدموم في هذه الآثار عن النبي عَلِيَالِيُّهُ وعن أصحابه والنابعين(رض)أنه القول في شرائع الدين بالاستحسان والظنون ، والاشتغال بحفظ الممضلات والاغلوطات ، ورد الغروع بمضهاعلى بعض قياساً دونردها إلى أصولها والنظر في عللها واعتبارها الخ (أقول) ثم ذكر أن في هذا تعطيل السنن ، واستشهد على بطلان هذا الرأى وما فسره به بالاحاديث الواردة في نهى الرسول وَيُطُّلِّجُ عن الاغلوطات وعن عضل المسائل وعن كثرة المسائل ، وقد أورد ابن عبدالبر في هذا الفصل أكثر ماأوردنا. آنها عن فتح البارى ، ومنه ماورد فى سبب نزول الآية التى نحن بصدد تفسيرها

## ﴿ آثار علماء السلف في الرأى والقياس ﴾

ثم عقد ابن القيم فصلا لآثار النابعين ومن بمدهم من علماء الامصار في ذم القياس والنهى عنه ، و بيان كونالقائلين به لم ير يدوا أن يجمله الناس ديناً يدان به وشرعا متبعًا للأمة ، وكون المتعصبين لهم من بعدهم انحرفوا عن طريقهم وخالفوا مذهبهم غلوا فيه ، ومنه قول القمنبي : دخلت على مالك بن أنس في مرضه الذي ماتفيه فسلمت علميه تمجلست فرأيته يبكى ، فقلتله : أباعبدالله ما الذى يبكيك? فقال لى : يا ابن قعنب ومالى لا أبكى ? ومن أحق بالبكاء منى ? والله لوددت أنى ضر بت بكل مسألة أفتيت فيها بالرأى سوطاً ، وقد كانت لى السعة فيها قد سبقت إليه ، وليتنى لمأفت بالرأى . ومنه قول/لشافسي : مثل الذي ينظر فى الرأى ثم بتوب منه مثل المجنون الذي عولج حتى يرى، فأعقل ما يكون قد هاج . ومنه تقديم أبي حنيفة وأحمد الحديث الضعيف على الرأى والقياس، ومن شواهد هذا في مذهب

<sup>(</sup>١) قوله : من الرأى \_ هو خبر لقوله : فهذهالانواع . لا بيان له ، وآنما قال من الرأى لأن هذالك نوعا آخر وهو الخامس . و يمكن أن يقال : ان هذه الانواع متداخلة يمكن أرجاع بمضها إلى بعض كارجاع الثالث إلى الزابع

أبى حنيفة الآخذ بحديث القبقية فى الصلاة وحديث الوضوء بنبيد النمر فى السفر وحديث قطع السارق فى أقل من عشرة دراه وحديث جعل أكثر الحيض عشرة أيام والحديث فى اشتراط المصر لإقامة الجمة. وكل هذه الاحاديث ضعيفة وقد قدمها على القياس وقد نهى جميع العلماء عن تقليدهم وتقليد غيرهم فى دين الله

﴿ أَنُواْعِ الرَّأَى الْمُحْمُودِ ﴾

ثم بين ابن القيم أنواع الرأى المحمود وهي أربعة (أحدها) رأى علماء الصحابة رضي الله عنهم

( نابیها ) الرأی الذی یفسر النصوص . و ببین وجه الدلالة منها ، و یقررها و یوضح محاسنها ، و یسهل طریق الاستنباط منها . وقد بین له الشواهد مما ورد عن الصحابة من الرأی فی التفسیر ، ثم أورد علی هذا ما ورد فی الصحیح من قول أبی بكر : «وأی سما تظلنی وأی أرض تقلنی إن قلت فی كتاب الله برأیی ؟> وحدیث « من قال فی القرآن برأ به فلیتبوأ مقعده من النار (۱) »

وأجاب ابن القيم على ذلك الايراد بأن الرأى نوعان: رأى مجرد لا دليل عليه بل هو خرص وتخمين. فهذا الذي أعاذ الله الصحابة منه ، ورأى مستند إلى استدلال واستنباط من النص أو من لص آخر معه ، فهذا من ألطف فهم النصوص وأدقه. ومثل له بتفسير الصديق(رض)الكلالة بأنهاما عداالوالد والولد

أقول: وقد بينت ذلك أتم البيان في تفسير آية الكلالة في آخر سورة النساء ولا تنس في هذا المقام، قول على المرتضى عليه السلام: أنه ليس عندهم شيء من الوحي غير مافي كتاب الله قال « إلا فهماً يعطيه الله رجلا في القرآن »

(الماشها) رأى جماعة الشورى ، وقد فصلت القول فيه يما لم أسبق إليه ـ فيما أعلم في الكلام على أولى الأمر من تفسير سورة النساء (٢)

<sup>(</sup>۱) رواه أبوداود والترمذي وحسنه والنسائي . وفي لفظ «بغير علم » مكان « برأيه »واللفظان بمعنى واحد إذ المراد بالرأىما كان بهوي لا بعلم كا ترا. في جوابه (۲) راجع ص ۱۸۰ — ۲۱۶و ۲۹۹ ج ٥ تفسير

(رابعها) الاجتهاد الذي أجازه الصحابة فيم لانص فيه من كتاب الله ولا ماقضى به الخلفاء الراشدون، وكان الأولى أن يقول وما أجمعك الصحابة منه، وفي حكه ماقضى به الخلفاء الراشدون، وشرط هذا الاجتهاد أن يكون في مسائل الصحابة منه، وفي حكه ماقضى به الراشدون، وشرط هذا الاجتهاد أن يكون في مسائل القضاء والمماملات، لا في المقائد والعبادات، وتقدم بيان هذا من قبل وسيعاد القول فيه إن شاء الله تمالى وقد استشهد لهذا النوع بكتاب عر (رص) في القضاء إلى أبي موسى الأشعرى، وقد أثبته وشرحه شرحاطويلا، وابن حزم ينكر هذا الكتاب كاتقدم ثم أطال ابن القيم فيما عد من قبيل القياس في القرآن المجيد والآحاديث النبوية، وذكر طائفة من أقيسة الصحابة بناه على التوسع في معنى القياس، ولكن لا تنطبق تلك الأمثلة كلها على القياس المصطاح عليه في علم أصول الفقه، وليست كلها في الأحكام العملية، واعا أراد أن يستوفى كل ما يمكن أن يلوذ به و يلجأ اليه القائلون بالقياس، فكان منه ماله له لم يخطر لأحد منهم على بال، ولذلك قنى على ذلك بقوله:

﴿ فصل ﴾ قد أتينا على ذكر فصول فى القياس نافعة وأصول جامعة فى تقرير القياس والاحتجاج به لعلك لاتظفر بها فى غير هذا الكتاب ولا تقرب منها ، فلنذكر مع ذلك ماقابلها من النصوص والأدلة الدالة على ذم القياس وأنه ليسمن الدين وخصول الاستغناء عنه والاكتفاء بالوحيين .

## ﴿ مثال القياس الباطل ﴾

ثم إنه أطال في بيان ذلك بالكتاب والسنة وسرد الأمثلة الكثيرة للاقيسة الباطلة من كتب الفقه، وقد تقدم بعض الك الآيات ، وأما الأحاديث في الأولام منها أكثر مما ذكره في هذا السياق وزاد هو انكار النبي والله على عمر وأسامة محض القياس في الحلنين الحر بريتين اللنين أحداهما إلبهما إذ لبسها أسامة فياسا للبس على الممثلك والانتفاع والبيع ، وردها عمر قياسا لتملكها على لبسها المحرم بالنص (قال) فاسامة أباح وعمر حرم قياسا ، فأبطل رسول الله والمالية كل واحد من القياسين

وقال لعمر « أنما بعثت بها إليك لتستمتع بها» وقال لاسامة « إنى لم أبعثها إليك لتلبسها ولكن بعثنها إليك لتشققها مُحْرَاً لنسائك » والنبي عَلَيْكُ انما تقدم إليهم في الحرير بالنص على تحريم لبسه فقط فقاسا قياسا أخطئا فيه، فأحدهما قاس اللبس على الملك وعمر قاس التملك على اللبس والنبي ﷺ بين أن ما حرمه من اللبس لايتعدى إلى غيره ، وما أباحه من النملك لايتعدى إلى اللبس ، وهذا عين إبطال القداس ، اه

أقول: وَلَكُن هَذَا لَم يَمْنِع بِعَضَ الفَقْهَاء بِعَد ذَلِكُ مِن قَيَاسَ كُلُّ اسْتَعَالُ للَّحْرِير على اللبس ، ومن قياس كل استعال للذهب والفضة على ما ورد من نهيه ﷺ عن الأكل في صحافهما والشرب من آنينهما. وهكذا شأنهم في أمثلة ذلك

ثم عقد فصلين في ذم الصحابة والتابعين القياس وإبطالم الوفصلافي تعارض الافيسة وتناقضهاوفصلا آخرفي فسادالقياس وبطلانه وتناقض أهلهفيه واضطرابهم تأصيلا وتفصيلا ، وذكر أنواع القياس الأر بمةعندغلاتهم كفقها، ماوراء النهر\_ وهى قياس العلة والدلالة والشبه والطرد وذكر أمثلة كثيرة من أقيستهم الماسدة واضطرابهم في التأصيل والتفصيل، وهذا الفصل من أجل الفصول وأطولها ، وفيه كثير من الاقيسة التي جمعوا فيها بين مافرقت النصوص أو الميزان المستقيم وفوقوا فيها بين ماجمعت وبيان ذلك بالدلائل العقلية والنقلية وتبعه عدة فصول تفرعت منه

# ﴿ الحَــكُم بين مثبتي القياسِ ومنكريه ﴾

بعد أن أطال ابن القيم في بسط أدلة الفريقين تصدى لبيان الحسم بيهما بإثبات القياس الموافق للنصوصو إبطال القياس الاصطلاحى ومهد لذلك عميدآ مفيداً بين فيه أن هذه المسألة فرع لمسألة الحكمة والنعليل والأسباب،وقد انقسم الناس في كل منهما إلى غلاة في النفي وغلاة في الاثبات ومعتدلين فيه قال :

وسبب ذلك خفاء الطريقة المثلى والمذهب الوسط الذي هو في المذاهب

والأسباب والغايات المحمودة فى خلقه سبحانه وأمره (أى وشرعه) و إثبات لام التعليل و باء السببية فى القضاء والشرع كا دات عليه النصوص مع صر يح العقل والفطرة ، واتفق عليه الكتاب والميزان » ثم قال

« والمقصود أنهم كما انقسموا إلى ثلاث فرق في هذا الأصل انقسموا في فرعه وهو القياس إلى ثلاث فرق: فرقة أنكرته بالكلية ، وفرقة قالت به وأنكرت الحكم والنمليل والمناسبات . والفرقتان أخلتا النصوص عن تناولها لجيع أحكام المكلفين و إنما أحالتا على القياس . ثم قال : غلاتهم أحالت عليه أكثر الأحكام ، وقال متوسطوهم بل أحالت عليه كثيراً من الأحكام لاسبيل إلى إثباتها إلا به .

#### خطأ نفاة القياس ومثبتيه باطلاق

« والصواب وراء ماعليه الفرق الثلاث . وهو أن النصوص محيطة بأحكام الحوادث ، ولم يحلناالله ولا رسوله على رأى ولا قياس ، بل قد بين الأحكام كلها والنصوص كافية وافية بها ، والقياس الصحيح حق مطابق (١) للنصوص ، فهما دليلان للكتاب والميزان ، وقد تخنى دلالة النص ولا يبلغ العالم (٢) فيعدل إلى القياس ثمقد يظهر موافقاً للنصفيكون قياسا صحيحاً . وقد يظهر محالفاً له فيكون السما . وفي نفس الأمر لابد من موافقته أومخالفته . ولكن عند المجتهد قد تخني موافقته أو مخالفته وكل فرقة من هذه الفرق الثلاث سدوا على أنفسهم طريقا من طرق الحق فاضطروا إلى توسعة طريق أخرى أكثر مما تحتمله : فنفاة القياس لما سدوا على نفوسهم باب النمثيل والتعليل واعتبار الحمكم والمصالح ـ وهو من الميزان والقسط الذي أنزله الله ـ احتاجوا إلى توسمة الظاهر والاستصحاب فحماوهما فوق الحاجة ووسع ِ هما أكثر بما يسمانه ، فحيث فهموا من النص حكما أثبتوه ولم يبالوا بما وراه. وحيث لم يفهموه منه نفوه وحملوا الاستصحاب، وأحسنوا في اعتنائهم بالنصوص ونصرها والمحافظة عليها وعدم تقديم غيرها عليها من رأى أو قياس أو تقليد، وأحسنوا في رد الاقيسة الباطلة وبيالهم تناقض أهلها في نفس القياس وتركهم له وأخذهم بقياس وتركهم ماهو أولى منه ولكن أخطأوا من أربعة أوجه

<sup>(</sup>١) في نسخة موافق (٢) لعل أصله : أو لا يبلغ العالم

بيان ما أخطأ فيه نفاة القياس

(أحدها) رد القياس الصحيح ولا سيا المنصوص على علته التي يجرى النص عليها مجرى التنصيص على التعميم باللفظ ، ولا يتوقف عاقل في أن قول النبي عليه الله ورسوله » لمن لمن عبد الله حاراً (۱) على كثرة شر به للخمر «لانلمنه فانه بحب الله ورسوله » بمنزلة قوله ؛ لانلمنوا كل من يحب الله ورسوله ، وفي أن قوله « إن الله ورسوله ، وفي أن قوله الحر (۲) فانها رجس » بمنزلة قوله ؛ ينهيا أحم عن كل رجس ، وفي أن قوله في المرة « ليست بنجس إنها من الطوافين عليكم والطوافات» بمنزلة قوله : كل ماهو من الطوافين عليكم والطوافات فانه اليس بنجس ولا يستريب أحد في أن من قال لغيره : لا تأكل من هذا الطعام فانه مسموم نهى ولا يستريب أحد في أن من قال لغيره : لا تأكل من هذا الطعام فانه مسموم نهى له عن كل مسكر - ولا تتزوج هذه المرأة فانها فاجرة وأمثال ذلك

(الخطأ الثانى) تقصيرهم فى فهم النصوص فكم من حكم دل عليه النص ولم يفهموا دلالته عليه وسبب هذا الخطأ حصرهم الدلالة في مجرد ظاهر اللفظ دون إعائه وتنبيهه و إشارته وعرفه عند المخاطبين ، فلم يفهموا من قوله ( ولا تقل لها أف) ضربا ولا سبا ولا إهانة غيرلفظة (أف) فقصروا في فهم الكناب كا قصروا في اعتبار الميزان (الخطأ الثالث) تحميل الاستصحاب فوق ما يستحقه وجزمهم عوجبه لعدم علمهم بالناقل ، وليس عدم العلم علم ابالعدم ، وقد تنازع الناس فى الاستصحاب ونحن نذكر أقسامه ومراتبها ، فالاستصحاب المتفعال من الصحبة وهي استدامة اثبات ما كان ثابتا أو نفي ما كان منفيا وهو ثلاثة أقسام: استصحاب البراءة الأصلية واستصحاب الوصف أو نفي ما كان منفيا وهو يثبت خلافه ، واستصحاب حكم الاجماع في محل النزاع المثلث للحكم الشرعي حتى يثبت خلافه ، واستصحاب حكم الاجماع في محل النزاع

أقول: وهمنا أطال ابن القيم في بيان هذه الاقسام وأمثلتها ثم قال (الخطأ الرابع) لهم اعتقادهم أن عقود المسلمين وشروطهم ومعاملاتهم كلها على البطلان حتى يقوم دليل على الصحة ، فاذا لم يقم عندهم دليل على صحة شرط أوعقد (١) حار لقبه (٢) جمحارككتاب وكتب والمواد الحير الانسية التي تركب

أومعاملة استصحبوا بطلانه فأفسدوا بذلك كشيراً من معاملات الناس وعقودهم وشروطهم بلا برهان من الله بناء على هذا الأصل ، وجمهور الفقهاء على خلافه ، وأن الأصل في المتقود والشروط الصحة ، إلا ما أبطله الشارع أو نهى عنه ، وهذا القول هو الصحيح ، فإن الحرام بلا الصحيح ، فإن الحرام بالاحرام بالا ما أبعد وسوله به فاعله ، كا أنه لاحرام بالا ما محرمة الله ورسوله ، ولا تأثيم إلا ما أثم الله ورسوله به فاعله ، كا أنه لاواجب إلا ما أوجبه الله ، ولا حرام إلا ماحرمه الله ، ولا حرام إلا ماحرمه الله ، ولا حرام إلا ماحرمه الله ، ولا دين إلا ماشرعه .

فالأصل في العبادات البطلان حتى يقوم دليل على الأمر ، والأصل في العقود والمعاملات الصحة حتى يقوم دليل على البطلان والتحريم، والفرق بينهما: أن الله سبحانه لايمبد إلا يما شرعه على ألسنة رسله، فإن المبادة حقه على عباده، وحقه الذي أحقه هو ورضي به وشرعه ، وأما العقود والشروط والمصاملات فهي عفو حتى يحرمها ، ولهذا نعي الله سبحانه علىالمشركين مخالفة هذين الأصلين ، وهو تحريم مالم يحرمه ،والتقرب إليه بما لم يشرعه ،وهو سبخانه لو سكت عن إباحة ذلك وتحريمه لكان ذلك عفواً لايجوز الحكم بتحريمه وإبطاله منتان الحلال ماأحله الله والحرام ماحرمه ، وما سكت عنه فهو عفو ، فكل شرط وعقدومعاملة سكت عنها فانه لا بجوز القول بتحريمها ، فانه سكت عنها رحمة منه من غير نسيان و إهمال، فكيف وقد صرحت النصوص بأنهاعلي الإباحة فها عدا ماحرمه، وقدأمر الله تعالى بالوفاء بالعقود والعهود كلها .فقال تمالى (وأوفوا بالعهد) وقال ( ياأيها الذين آمنوا أوفوا بالمقود) وقال ( والذين هم لأماناتهم وعهدهم راعون) وقال تعالى (والموفون بعهدهم إذا عاهدوا ) وقال تعــالى ( يا أيها الذين آمنوا لم تقولون ما لاتفعلون ؟ \* كبر مقتا عند الله أن تقولوا ما لاتفعلون ) وقال ( بلي من أوفى بعهده واتعي فان الله يحب المنقين ) وقال ( إن الله لايحب الخائنين ) وهذا كثير في القرآن اه

(أقول) ثم إنه أورد بعد هذا كثيرا من الأحاديث النبوية في هذا الموضوع وفيها ماهوعام وما هو خاص، منها حديث أبى رافع الذي أرسله المشركون إلى النبى عَيْمَا فَيْكُمُ وَأَبِي أَنْ يَرْجِعُ إِلَيْهِمُ فَقَالَ النبي عَيْمَا فَيْكُمْ وَأَبِي أَنْ يَرْجِعُ إِلَيْهِمُ فَقَالَ النبي عَيْمَا فَيْكُمْ وَأَبِي أَنْ يَرْجِعُ إِلَيْهِمُ فَقَالَ النبي عَيْمَا فَيْكُمْ وَأَبِي أَنْ يُرْجِعُ إِلَيْهِمُ فَقَالَ النبي عَيْمَا فَيْكُمْ وَأَبِي أَنْ يُرْجِعُ إِلَيْهِمُ فَقَالَ النبي عَيْمَا فَيْكُمْ وَاللَّهُ وَلَيْكُمْ وَاللَّهُ وَلَيْكُمْ وَاللَّهُ وَلَيْكُمْ وَلَيْكُمْ وَاللَّهُ وَلِيْكُولُهُ وَاللَّهُ وَلَيْكُمْ وَاللَّهُ وَلَيْكُمْ وَاللَّهُ وَلَيْكُمْ وَاللَّهُ وَلَيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلَيْكُمْ وَلَاللَّهُ وَلَيْكُمْ وَلَا أَنْ يُرْجِعُ إِلَيْهُمْ وَقَالَ النَّهِى وَلِيْكُمْ وَلِيْكُولُكُمْ وَلِيْكُمْ وَلَيْمُ وَلِيْكُمُ وَلِيْكُمْ وَلَالِمُونُ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلَا مُعْلِينَا لِيْعُ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمُ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُولُولُكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُولُكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُولُونُهُ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُولُونُ وَلِيْكُمْ وَلْمُولُولُولِكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمُ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمُ وَلِيْكُمُ وَلِيْكُمْ وَلِيْكُمُولِمُ وَلِيْكُمُ وَلِيْلُولُونُ وَلِيْكُمُ

بالمهد ولا أحبس البرد ، ولـ كن ارجع إليهم ، فإن كان في نفسك الذي في نفسك الآن فارجع ، فذهب ثم عاد فأسلم » رواه أبو داود . وحديث حديفة وأبى حسل اللذين أخذها المشركون فلم يطلقوها إلا بعد أن أخذوا عليهما عهد الله وميثاقه لينصرفان إلى المدينة ولا يقاتلان مع النبي عَلَيْكِيْكُ وذلك قبيل غزوة بدر فلما أخبرا النبي عَلَيْكِيْنَ وذلك قبيل غزوة بدر فلما أخبرا النبي عَلَيْكِيْ وذلك قبيل غزوة بدر فلما أخبرا النبي عَلَيْكِيْ وذلك قبيل دانصرفا ، نفي لهم بعهدهم ونستمين الله عليهم » فلم يأذن لها بالقتال معه . وقد استوفينا الكلام على مسألة الشروط في تفسير (أوفوا بالمقود) من أول السورة .

#### ﴿ بيان ما أخطأ فيه مثبتو القياس ﴾

ثم إن ابن القيم بين أنواع الخطأ الذي وقعفيه مثبتو القياس والرأى في الأحكام الشرعية ، وقنى على ذلك بما هو فصل الخطاب عنده في المسألة فقال :

« (فصل) وأما أصحاب الرأى والقياس فانهم لما لم يعتنوا بالنصوص ولم يمتقدوها وافية بالأحكام ولا شاملة لها ، وغلاتهم على أنها لم تف بعشر معشارها (۱) فوسعوا (۲) طرق الرأى والقياس وقالوا بقياس الشبه ، وعلقوا الأحكام بأوصاف لا يعلم أن الشارع علقها بها، واستنبطوا عللا لا يعلم أن الشارع شرع الأحكام لأجلها ثم اضطرهم ذلك إلى أن عارضوا بين كثير من النصوص والقياس ، ثم اضطر بوا فتارة يقدمون القياس وتارة يفرقون بين النص المشهور وغير المشهور ، واضطره ذلك أيضا إلى أن اعتقدوا في كثير من الاحكام أنها شرعت على خلاف القياس فكان خطؤهم من خسة أوجه .

«أحدها: ظنهم قصور النصوص عن بيان جميع الحوادث

« الثاني : ممارضة كثير من النصوص بالرأى والقياس

والثالث : اعتقادهم في كثيرمن أحكام الشريمة أنها على خلاف الميزان والقياس والميزان هو العدل فظنوا أن العدل خلاف ماجاءت به هذه الأحكام .

«الرابع: اعتبارهم علملا وأوصافا لم بعلم اعتبار الشارع لها و إلغاؤهم علملا وأوصافا احتبرها الشارع كما تقدم بيانه .

(١) نقل هذا عن إمام الحرمين وعدمن أكبر زلاته (٢) لمل أصله : وسعو الأنه اجواب لما

« الخامس : تناقضهم في نفس القياس كاتقدم أيضا. ونحن نعقد هنائلائة فصول « الفصل الأول في بيان شمول النصوص للاحكام والاكتفاء بها عن الرأي والقياس « الفصل الثاني في سقوط الوأي والاجتهاد والقياس و بطلانها مع وجوداانص ه الفصل الثالث في بيان (أن) أحُكامالشرع كلها على وفقالقياس الصحيح وليس فما جاء به الرسول صلى الله عليه وعلى آلهوسلم حكم يخ.لف الميزانوالقياس الصحيح. وهذه الفصول الثلاثة من أهم فصول الكتاب، وبها يتبين للعالم المنصف مقدار الشريعة وجلالتهاوهنيهتها (١) وسعتها وقضلهاوشرفهاعلى جميم الشرائع، وان رسول الله صلى الله علميه وآله وسلم كما هو عام الرسالة إلى كل مكلف فرسالته عِلمة في كل شيء من الدين أصوله وفروعه ودقيقه وجليله ، فكما لايخرج أحد عن رسالته فكذلك لا يخرج حكم تحتاج إليه الأمة عنهاوعن بيانه له ، وتحن نعلم أنالانوف هذه الفصول حقهاولانقارب وانها أجل من علومنا ، وفوق ادرا كنا ، ولكن ننبه أدني تنبيه ونشير أدنى إشارة إلى مانفتح أبوابها (٢) وننهج طرقها والله المستعان وعليه التكلان ، اه أقول: اننا لم نجد في الـكتاب إلا فصلين من هذه الثلاثة التي وعد بها، الأول في شمول النصوص واغنائها عن القياس، والثاني في بيان أحكام الشرع كلهآعلى وفق القياس الصحيح والميزان المستقيم والموافقة لمقول البشر ومصالحهم ولا ندرى أسقط الفصل الذي بين فيه سقوط الرأى والاجتهاد والقياس معروجود النص؟ أم أغفل كتابته بعد الوعد به نسيانا الوعدوا كتفاء باتفاق العلماء على المسألة، وكون من يعتد بدينه وعلمه من أهل الرأى والقياس كر بيعة وأبي حنيفةوالشافعي لم يثبتوا حكما في مسألة فبها نص بالفياس إلا إذا كانوا غير عالمين بالنصأو غير تَابِت عندهم ، أولم يفهموا الحسكم منه .

<sup>(</sup>۱) لعل الأصل هيمناتها: فالهنيهة والهنية الشيء اليسير ولا معنى له هنا . والهيمنة حفظ الشيء والرقابة علمية والقيام به ( راجع تفسير « مهيمنا » في (ص ١٤ ج ٣ تفسير ) « ٢ » لعل الأصل : يفتح بالياء ــ أو نفتح به أبوابها .

﴿ شمول النصوص للاحكام وتفاوت الافهام فيها ﴾

وقد صدر الفصل الأول يمقدمة نفيسة في نوعي الدلالة وتفاوت الافهام في النصوص فقال:

(الفصل الأول) في شمول النصوص و إغنامًا عن القياس، وهذا يتوقف على بيان مقدمة، وهي : أن دلالة النصوص نوعان حقيقية واضافية . فالحقيقية تابعة لقصد المنكلم وارادته، وهذه الدلالة لا تختلف، والاضافية تابعة لفهم السامع وادراكه وجودة فكره وقر يحته وصفاء ذهنه ومعرفته الألفاظ ومراتبها، وهذه الدلالة تختلف اختلافا متباينا بحسب تباين السامعين في ذلك، وقد كان أبوهر يرة وعبد الله بن عرو أحفظ الصحابة للحديث وأكثرهم رواية له . وكان الصديق وعمر وعلى وابن مسعود وزيد بن ثابت أفقه منها ، بل عبد الله بن عرامن أيضا أفقه منهما ومن عبد الله بن عرب

« وقد أنكر النبي عَلَيْكِيْرُ على عرفهمه إتيان البيت الحرام عام الحديبية من إطلاق قوله « إنك ستأتيه وتطوف به » فانه لا دلالة في هذا اللفظ على تعيين العام الذي يأتونه فيه

وأنكرعلى عدى بن حاتم في فهمة من الخيط الأبيض والخيط الأسود نفس العقالين «وأنكر على من فهم من قوله «لايدخل الجنة من كان في قلبه مثقال حبة خردلة (١)

من كبر» شمول لفظه لحسن النوب وحسن النعل، وأخبرهم أنه (٢) بطرالحق وغمط الناس « وأنكر على من فهم من قوله « من أحب لقاء الله أحب الله لقاءه ومن كره لقاء الله كره الله لقاءه » انه كراهة الموت ، وأخبرهم أن هذا للسكافر إذا احتضرو بشر بالمذاب، فانه حينتذ يكره لقاء الله والله يكره لقاءه ، وأن المؤمن

إذا احتضر و بشر بكرامة الله أحب لقاء الله وأحب الله لقاءه « وأنكر على عائشة إذ فهمت منقوله تعالى (فسوف بحاسب-سابايسيرا)

<sup>(</sup>۱) كذا وفى نسخة من الكتاب درة ورواية مسلم فى صحيحه «مثقال حبة» وفى رواية غيره « حبة خردل » ولا أذكر أن أحداً رواه بلفظ مثقال خردلة أو ذرة (۲) أى الكبر

معارضته لقوله عَمِيْكِيْنَةِ « من توقش الحساب عذب » وبين لها أن الحساب اليسير هو الدرض ، أى حساب العرض لاحساب المناقشة .

« وأنكر على من فهم من قوله تعالى (من بعمل سوءاً يجز به) أن هذا الجزاء إنما هو في الآخرة وأنه لايسنم أحد من عمل السوء ، و بين أن هذا الجزاء قد يسكون في الدنيا بالهم والحزن والمرض والنصب وغير ذلك من مصائبها ، وليس في اللفظ تقييد الجزاء بيوم القيامة .

«وأنكر على من فهم من قوله تعالى (الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم أولئك لهم الأمن وهم مهتدون) أنه ظلم النفس بالمعاصى و بين أنه الشرك ، وذكر قول لقان لابنه (إن الشرك لظلم عظم أن سياق اللفظ عند إعطائه حقه من التأمل يبين ذلك ، فان الله سبحانه لم يقل ولم يظلموا أنفسهم بل قال (ولم يلبسوا إيمانهم بظلم) ولبس الشيء بالشيء تغطيته به وإحاطته به من جميع جهاته ، ولا يغلن و يحيط به و يلبسه إلا الكفر ، ومن هذا قوله تعالى ( بلى من كسب سيئة وأحاطت به خطيقته فأولئك أصحاب النارهم فيها خلاون) فان الخطيئة لا تحيط بالمؤمن أبدا فان إيمانه فأولئك أصحاب النارهم فيها خلاون) فان الخطيئة لا تحيط بالمؤمن أبدا فان إيمانه عنه من إحاطة الخطيئة به ، ومع أن سياق قوله (وكيف أخاف ما أشركتم ولا تخافون أنكم أشركتم بالله ما لم ينزل به عليكم سلطانا فأى الغريقين أحق بالأمن إن كنتم تعلمون ) ثم حكم الله أعدل حكم وأصدقه أن من آمن ولم يلبس إيمانه بظلم فهو أحق بالأمن والهدى \_ فدل () على أن الظلم الشرك

« وسأله عربن الخطاب عن الكلالة وراجعه فيها مراراً فقال « يكفيكآية الصيف » واعترف عمر بأنه خني عليه فهمها ، وفهمها الصديق .

« وقد نهى النبى وَ الله عن لحوم الحر الاهلية ففهم بعض الصحابة من نهيه أنه لكونها لم تخمس ، وفهم بعضهم أن النهى لكونها كانت حولة القوم وظهرهم ، وفهم بعضهم أنه لكونها كانت حول القرية .

﴿ وَفَهُم عَلَى بِنَ أَبِي طَالَبِ رَضَى الله عنه في الجنة وكبار الصحابة ما قصده
(١) لعل أصله «يدل» لأن الجملة خبر أن في قوله : ومع أن سياق قوله الح وقوله بعده « ثم حكم الله » عطف على « سياق قوله »

رسول الله ويتالية بالنهى وصرح بعلته من كونها رجساً .

وفهمت المرأة من قوله تعالى (وآتيتم إحداهن قنطارا )جواز المفالاة فى الصداق فذكرته لممر فاعترف به (١)

(تفسيرج.٧)

وفهم ابن عباس من قوله تمالى ( وحمله وفصاله ثلاثون شهرا ) مع قوله تمالى ( والوالدات يرضمن أولادهن حولين كاملين ) أن المرأة قد تلد لستة أشهر ، ولم يفهمه عثمان فهم برجم امرأة (٢) حتى ذكره ابن عباس فأقر به .

ولم يفهم عمر من قوله « أمرات أن أفاتل الناس حق يقولوالا إله إلا الله فإذا قالوها عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها » قتال مانعي الزكاة حتى بين له الصديق (ذلك) فأقر به وفهم قدامة بن مظعون من قوله تعالى ( ليس على الذبن آمنوا وعملوا حناح فيما طعموا إذا ما اتقوا وآمنوا) رفع الجناح عن الحر حتى بين له عمر أنه لا يتناول الحر ، ولو تأمل سياق الآية لفهم المراد منها ، فإنه إنما رفع الجناح عنهم فيما طعموه متقين له فيه ، وذلك إنما يكون باجتناب ماحرمه من المطاعم ، فالآية فيما طعموه متقين له فيه ، وذلك إنما يكون باجتناب ماحرمه من المطاعم ، فالآية لها طعموه متقين له فيه ، وذلك إنما يكون باجتناب ماحرمه من المطاعم ، فالآية لها طعموه متقين له فيه ، وذلك إنما يكون باجتناب ماحرمه من المطاعم ، فالآية لها طعموه متقين له فيه ، وذلك إنما يكون باجتناب ماحرمه من المطاعم ، فالآية المناول المحرم بوجه ما .

وقد فهم من فهم من قوله تعالى (ولا تلقوا بأبديكم إلى المهلكة ) انفاس الرجل في العدو حتى بين له أبو أيوب الأنصاري أن هذا ليس من الإلقاء بيده إلى المهلكة، بل هو من بيع الرجل نفسه ابتفاء مرضاة الله ،وأن الالقاء بيده إلى المهلكة هو ترك الجهاد والاقبال على الدنيا وعمارتها

وقال الصديق (رض) « أيها الناس إنكم تقرءون هذه الآية وتضعونها على غير مواضعها (ياأيها الذين آمنوا عليكم أنفسكم لايضركم من ضل إذا اهتديتم) و إلى سممت رسول الله عليلية يقول: إن الناس إذا رأوا المنكر فلم يغيروه أوشك أن يعمهم الله بمقاب من عنده » فأخبرهم أنهم يضعونها على غير مواضعها في فهمهم منها خلاف ما أريد بها.

وأشكل على ابن عباس أمر الفرقة الساكنة التي لم ترتكب ما بهيت (١) أي اعترف به ورجع عما كان هم به من إلزام الناس أن لا يزيدوا على مهور بنات النبي الله غفلة عن الآية (٢) أي ولدت بعد سنة أشهر من زواجها

عنه من اليهود هل عذبوا أو نجواحق بين له مولاه عكرمة دخولهم فى الناجين دون المعذبين ، وهذا هو الحق لا نه سبحانه قال عن الساكتين (و إذ قالت أمة منهم لم تعظون قوما الله مهلكهم أو معذبهم عذا با شديداً ) فأخبر أنهم أنكروا فعلهم وغضبوا عليهم ، وإن لم بواجهوهم بالنهى فقد واجههم به من أدى الواجب عنهم، فأن الأمر بالمدوف والنهى عن المنكر فرض كفاية فلما قام به أوائك سقط عن فان الأمر بالمدوف والنهى عن المنكر فرض كفاية فلما قام به أوائك سقط عن الباقين فلم يكونوا ظالمين بسكوتهم. وأيضا فانه سبحانه انما عذب الذين نسوا ما ذكروا به وعنوا عما نهوا عنه ، وهذا لا يتناول الساكتين قطعاً، فلما بين عكرمة لابن عباس أنهم لم يدخلوا فى الظالمين المعذبين كساه بُر دة وفرح به

وقد قال عمر بن الخطاب للصحابة ﴿ مَا تَقُولُونَ فِي (إِذَا جَاء نَصَرَاللَّهُ وَالْفَتَحِ ﴾ السورة قالوا أمر الله نبيه إذا فنح علميه أن يستغفره فقال لابن عباس ماتقول أنت؟ قال هو أجل رسول الله عَيْمَالِيِّينِي اعلمه إياه ، فقال ما أعلم منها غير ما تعلم ، وهذا من أدق الفهم وألطفه ولا يدركه كل أحد فانه سبحانه لم يعلق الاستغفار بعلمه (1) بل علقه بما يحدثه هو سبحانه من نعمة فتحه على رسوله ودخول الناس في دينه ، وهذا ليس بسبب للاستغفار، فعلم أن سبب الاستغفار غيره وهو حضور الأجل الذي من عمام نعمة الله على عبده توفيقه للنو به النصوح والاستغفار بين يديه (٢٠) ليلقى ربه طاهراً مطهراً من كل ذنب فيقدم عليه مسروراً واضيا مرضيا عنه . و يدل عليه ( أيضا ) فسبح محمد ربك واستعفره وهو ﷺ كان يسبح محمده دائمًا فعلم أن المأمور به من ذلك التسبيح بعد الفتح ودخول الناس في الدين أمر أكثر من ذلك المتقدم وذلك مقدمة بين يدى انتقاله إلى الرفيق الاعلى ، وأنه قد بقيت عليه من عبودية التسبيح والاستغفار التي ترقيه إلى ذلك المقام بقية فأمره بتوفيتها . و يدل عليه أيضاً أنه سبحانه شرع التو بة والاستغفار في خواتيم الأعمال فشرعها في خاتمة الحج وقيام الليل ، وكان النبي عَيْلِيَّةٍ إذا سلم من الصلاة استغفر ثلاثاً ، وشرع للمتوضىء بمد كال وضوئه أن يقول ﴿ اللَّهُمُ اجْعُلَىٰ

<sup>(</sup>١)كذا فى الاصل، والظاهر أنه بعمله أى عمل الرسول وَاللَّهُ (٢) الضمير في يديه عائد الى الاجل وهو الذي يربط الصلة بالموصول

من التوابين واجعلنى من المنطهرين عمل أن التو بة مشروعة عقيب الأعمال الصالحة ، فأمر رسوله بالاستغفار عقيب توفيته ماعليه من تبليغ الرسالة والجهاد في سبيله حين دخل الناس في دينه أفواجا ، فكأن البليغ عبادة قد أكلها وأداها فشرع له الاستغفاد عقيما:

والمقصود تفاوت الناس في مراتب الفهم في النصوص وأن مهم من يفهممن الآية حكما أو حكمين، ومنهم من يفهم منها عشرة أحكام أو أكثر من ذلك،ومنهم من بقتصرف الفهم على مجرد اللفظ دون سياقه ودون إيمائه و إشارته وتنديمه واعتباره وأخص من هذا وألطف ضمه إلى نص آخر متعلق به فيفهم من اقترانه به قدراً زائداً على ذلك اللفظ بمفرده . وهذا باب عجيب من فهم القرآن لايتنبه له إلاالنادر من أهل العلم ، فإن الذهن قد لا يشعر بارتباط هذا بهذا وتعلقه به ، وهذا كما فهم ابن عباس من قوله (وحمله وفصاله ثلاثون شهراً) مع قوله (والوالدات يرضعن أولادهن حولين كاملين)أن المرأة قد تلد لستة أشهر، وكمَّا فهم الصديق من آية الفرائض في أول السورة وآخرها أن الـكلالة من لا ولدله ولا والد، وأسقط الاخوة بالجد، وقد أرشد النبي ﷺ عمر إلى هذا الفهم حيث سأله عن الكلالة وراجمه السؤال فيها مراراً فقال: « يكفيك آية الصيف » وأنما أشكل على عمر قوله: ( قل الله يفتيكم في الكلالة : إن امرؤ هلك ليس له ولد ) الآية فدله النبي عَيْثِيِّةِ على ما بين له المراد منها ، وهي الآية الأولى التي نزلت في الصيف عانه وربث فيها ولد الأم في الكلالة السدس. ولا ريب أن الكلالة فيها من لا ولد له ولا والد وان علا » انتهت المقدمة

أتول: ثم إنه أورد بعد هذه المقدمة عدة مسائل مما اختلف فيه السلف ومن بعده بينتها النصوص، وهي ستمسائل في أحكام المواريث، وقد أوضح فيها اغناء النص عن القياس أثم الايضاح

مثال النصوص الكلية المغنية عن القياس

ثم زاد على تلك المسائل عدة نصوص كلية يغنى كل منها عن كثير من الاقيسة، وذلك قوله أدام الله النفع بعلمه .

ومن ذلك الاكتفاء بقوله « كل مسكر خمر » عن إثبات التحريم بالقياس في الاسم أو في الحبكم كما فعله من لم يحسن الاستدلال بالنص

ومن ذلك الاكتفاء بقوله ( والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما ) عن إثبات قطع النباش بالقياس اسما أو حكما ، إذ السارق يعم في لغة العرب وعرف الشارع سارق ثياب الأموات والأحياء

ومن ذلك الاكتفاء بقوله (قد فرض الله لكم تحلة أيمانكم) في تناوله لكل بمين منعقدة يحلف بها المسلمون من غير تخصيص إلا بنص و إجماع ، وقد بين ذلك سبحانه في قوله (لا يؤاخذكم الله باللغو في أيمانكم ، ولكن يؤاخذكم بما عقدتم الأيمان فكفارته إطعام عشرة مساكين ) فهذا صريح في أن كل يمين منعقدة فهذا كفارتها ، وقد أدخلت الصحابة في هذا النص الحلف بالتزام الواجبات والحلف بأحب القر بات المالية إلى الله وهو العنق ، كا ثبت ذلك عن ستة منهم ولا مخالف لهم من أنفسهم ، وأدخلت فيه الحلف بالبغيض إلى الله وهو الطلاق كا ثبت ذلك عن على بن أبي طالب كرم الله وجهه في الجنة ولا مخالف له منهم . فالواجب يحكيم هذا النص العام والعمل بعمومه حتى يثبت إجماع الأمة إجماعا متيمة على خلافه فالأمة لا تجمع على خطأ البتة

ومن ذلك الاكتفاء بقوله عِلَيْنَالِيَّةِ و من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد » في إبطال كل عقد نهى الله ورسوله عنه وحرمه وأنه لغو لايعتد به نكاحا كان أو طلاقا أو غيرها، إلا أن تجمع الأمة إجماعا معلوما على أن بعض مانهى الله ورسوله عنه وحرمه من العقود صحيح لازم معتد به غير مردود، فهى لاتجمع على خطأ و بالله التوفيق

ومن ذلك الاكتفاء بقوله تعالى (وقد فصل لكم ماحرم عليكم) مع قوله صلى الله عليه وآله وسلم « وما سكت عنه فهو مما عفا عنه » فكل مالم يبين الله ولا رسوله صلى الله عليه وآله وسلم تحر بمه من المطاعم والمشارب والملابس والعقود والشروط فلا يجوز تحر يمها ، فأن الله سبحانه قد فصل لنا ماحرم علينا ، فما كان من « تفسير القرآن الحكيم » « ١٢ » « الجزء السابع »

هذه الأشياء حراما فلا بدأن يكون تحريمه مفصلا ، وكما أنه لايجوز إباحة ماحرمه الله ، فكذلك لايجوز تحريم ماعفا عنه ولم يحرمه و بالله التوفيق »

لاثىء في الشرع يخالف القياس الصحيج

ثم شرع ابنالقيم في بيان كون جميع أحكام الشريعة موافقة للقياس الصحيح الموافق للعدل والعقلِ فقال:

﴿ الفصل الثاني ﴾ في بيان أنه ليس في الشريعة شيء على خلاف القياس وأن ما يظن مخالفته للقياس فأحدالامرين لازم فيه ولا بد\_ إما أن يكون القياس فاسداً أو يكون ذلك الحكم لم يثبت بالنص كونه من الشرع . وسألت شيخنا قدس الله روحه عما يقع في كلام كثير من الفقهاء من قولهم: هذا خلاف القياس لما ثبت بالنص أو قول الصحابة أو بعضهم ، وربما كان مجمماً عليه كقولهم طهارة الماء إذا وقمت فيه نجاسة خلاف القياس، وتطهير النجاسة على خلاف القياس، والوضوء من لحوم أذبل والفطر بالحجامة والسَّــكم والاجارة والحوالة والكتابة والمضاربة والمزارعة والمساقاة والقرض وصحة صوم ألَّاكل الناسي والمضى في الحج الغاسد ــ كل ذلك على خلاف القياس، فهل ذلك صواب أم لا ? فقال: ليس في الشريعة مايخالف القياس . وأنا أذكر ماحصلته منجوابه بمخطه ولفظه وما فنح الله سبحانه لى بيمن إرشاده وبركة تعليمه وحسن بيانه وتفهيمه

«إن أصل عذا أن تعلم أن لفظ القياس لفظ مجل يدخل فيه القياس الصحيح والفاسد .والصحيح هو الذي وردت به الشهريمة وهو الجم بين المتماثلين والفرق بين المختلفين ، فالأول قبياس الطرد والثاني قياس المكس ، وهو من العدل الذي بعث الله به نبيه صلى الله عليه وآله وسلم . فالقياس الصحيح مثل أن تكون العلة التي علق بها الحكم في الأصل موجودة في الفرع من غير معارض في الفرع يمنع حكمها ، ومثل هذا القياس لاتأتى الشريمة بخلافه قط ، وكذلك القياس بالغاء الفارق وهو أن لايكون بين الصورتين فرق ،وثر في الشرع فمثل هـذا القياس أيضاً لاتأنى الشريعة بخلافه ، وحيث جاءت الشريعة باختصاص بعض الأحكام بحكم يفارق به نظائره فلا بدأن يختص ذلك النوع بوصف يوجب اختصاصه

بالحسكم ويمنع مساواته بغيره ، ولسكن الوصف الذي اختص به ذلك النوع قد يظهر لبعض الناس وقد لايظهر ، وايسمنشرط القياس الصحيح أن يعلم صحته كل أحد . فمن رأى شيئا من الشريعة مخالفا للقياس فانما هو مخالف للقياس الذي انعقد في نفسه . ليس مخالفا للقياس الصحيح الثابت في نفس الأمر، ءوحيث علمناأن النص بخلاف قياس علمنا قطما أنه قياس فاسد ، يمنى أن صورة النص امتازت عن تلك الصور التي يظن أنها مثلها بوصف أوجب تخصيص الشارع لهــا بذلك الحسكم ، فليس في الشر يعةما يخالف قياسا صحيحا ، ولكن يخالف القياس الفاسد و إن كان بعض الناس لا يعلم فساده، ونحن نبين ذلك فهاذ كرفى السؤال» اهالمرادمنه ( أقول ) ثم انه بعد هذا بين خطأ من قال إن تلك المسائل جاءت علىخلاف القياس بيانا كافياً شافيا في عدة فصول ظهر به بطلان كثيرمن كلام فقهاء القياس وأصولهم وقواعدهم ،وتضمن ذلك فوائد نفيسة\_ منها انعقاد العقود بأى لفظ عرف به المتعاقدان مقصودهما ، وان الشارع لم يحد لألفاظ العقود حداً ، لا النكاح ولا غيره \_ وان الـكناية مع القرينة كالصريح ؛ ومنها بيان أنواع المعاملات الماليـة و بطلان كثير من الشروط التي اشترطها فقهـاء القياس فيها، ومنه يعلم يسر الشريمة وسعتها وموافقتها للعدل والعقل

تم أورد بعد هذا ما استشكله نفاة الحكمة والتعليل والقياس من تفريق الشريعة بين المنهاثلين وجمعها بين المختلفين في عدة مسائل كثيراً مايذ كرونها، كفرض الغسل من المبي الطاهر دون البول النجس وما في حكمه ، وكذا إبطال الصيام بالاستمناء، ونضح الثوب من بول الغلام وغسله من بول الجارية، وقصر الصلاة الرباعية دون غيرها ، واليجاب إعادة الصيام على الحائض دون الصلاة ، وتحريم النظر إلى الجرة ولو عجوزاً شوهاءدون الآمة ولو شابة حسناء ، وقطع يدسارق ربع دينار دون مغتصب ألف دينار مع جعل دية اليد خسمائة دينار \_ إلى غير ذلك من المشائل المكثيرة في العباداتوالمعاملات الماليةوالزوجية وفي العقو بات،ولعله استوفى كل مابلغه من المسائل التي زعم بعض الناس أنها على خلاف القياس والعقل ثم أجاب عن ذلك كله بالاسهاب، الذي لا يكاد يوجد مثله في غير هذا

السكتاب. وفى جوابه أو أجوبته هذه منحكم الشريعةوأسرارها وبيان موافقتها للمقل ومصالح البشر — ومن خطأ غلاة القياسيين — مالا يستغنى عنه أحد من طلاب علم الشرع والتفقه فى الدين

نذكر من تلك المسائل الكثيرة مسألة واحدة على سبيل النموذج وهى الجواب عن قول منكرى القياس: إن الشارع حرم بيع مد حنطة بمد وحفنة وجوز بيعه بقفير من شعير (1) فهذا تفريق بين المهائلين مخالف القياس والمقل عندهم. وقد أطال في رد هذا بما بين به حكمة تحريم الربا في النقدين والبر والشعير والتمر والملح التي ورد بها الحديث. فنلخص ذلك مجمل وجيزة

#### ﴿ الرَّبَا ، مُوضُوعُهُ وَعَلَمُهُ وَحَكُمُمُهُ ﴾

(١) قال « الربا نوعان جلى وخنى . فالجلى حرم لما فيه من الضرر العظيم والخنى حرم لأنه ذريعة إلى الجلى ، فتحريم الأول قصداً وتحريم الثانى وسيلة « فأما الجلى فربا النسيئة ، وهو الذى كانوا يفعلونه فى الجاهلية ، مثل أن يؤخر دينه ويزيده فى المال ، وكلما أخره زاد فى المال حتى تصير المائة عنده آلافا مؤلفة ، وفى الغالب لا يغمل ذلك إلا معدم محتاج ، فاذا رأى المستحق يؤخر مطالبته ويصبر عليه بزيادة ببذلها له تكلف بذلها ليفتدى من أسر المطالبة والحبس ، وبدافع من وقت إلى وقت ، فيشتد ضرره وتعظم مصيبته ، ويعلوه الدين حتى يستغرق جميع ، وجوده » الح

(أقول) وهذا الربا الجاهلي هو الذي نزل فيه التشديد والوعيد. وقال الامام أحمد: أنه هو الربا الذي لاشك فيه كما نقله المصنف عنه في هذا السياق وغيره عنه وعن غيره من السلف. وهو الذي روى فيه أبن عباس وأسامة بن زيد عن النبي على الله عنه أنه عباس وأسامة بن زيد عن النبي على الله عنه أن الله عنه الربا في النسيته » كما رواه الشيخان في الصحيحين . وقد روى أن ابن عباس وابر عمر لم يكونا يحرمان رباالفضل ، وقيل رجما عن ذلك ، وجزم الحافظ في الفتح برجوع الثاني والاختلاف في رجوع الأول . و يحتمل أن يكون مرادهما بالربا ما نزل فيه وعيد

<sup>(</sup>١) القفيز مكيال يساوى ٤ ويبات والويبة مكيال يسم ٢٧أو ٢٤ مدانبويا

القرآن كما تقدم فى تأسير آياته فى سورتى البقرة وآل عمران. وذهب ابن القيم فى هذا السياق إلى مااعتمده الجهورمن أن المرادبه حصر الكال أى ان الربا التام الكامل لا يكون إلا فى النسيئة (قال) فان ربا الفضل إنما سمى ربا تجوزاً من باب اطلاق اسم المقصد على الوسيلة، وهو نحو من اطلاق اسم المسبب على السبب ويدل على ذلك حديث أبى سعيد الخدرى الآتى

وأقول : هو من قبيل اطلاق اسم الزنا على النظر إلى المرأة الاجنبية بشهوة . و إنماحرم هذا النظر والخلوة بالاجنبية لسد الذريمة كربا الفضل

(قال) وأما ربا الفضل فتحريمه من باب سد الذرائع كما صرح به فى حديث أبى سـعيد الخدرى ( رض ) عن النبى ويتنظيه « لاتبيموا الدرهم بالدرهمين فانى أخاف عليكم الرماء «و الربا ، فمنعهم من ربا الفضل لما يخاف عليهم من ربا النسيئة ، إلى آخر ما قاله فى إيضاح ذلك وهو واضح

(۲) بين أن الحديث نص على تحريم الرياف ستة أعيان وهي الدهب والفضة والبر والشمير والتر والملح - ثم قال فاتفق الناس على تحريم التفاضل فيها مع اتحاد الجنس - أى كبيع الدهب بالدهب والقمح بالقمح ، بخلاف بيع الدهب بالفضة والقمح بالشمير مثلا ، فأنهم جوزوه - وتنازعوا فهاعداها ، فطائمة قصرت النحريم عليها ، وأقدم من يروى هذا عنه قنادة ، وهو مذهب أهل الظاهر ، واختيار ابن عقيل (هو من أثمة الحنابلة) في آخر مصنفاته مع قوله بالقياس ، قال : لأن علل القياسيين في مسألة الرياض ضميفة ، وإذا لم تظهر فيه علة المتنع القياس

(٣) بين أن أهل القياس اختلفوا في علة تحريم الربا في تلك الاعيان السنة التي ورديها الحديث. فأما البر والشمير والتمر والملح فذهب بعضهم كأبى حنيفة وظاهر الرواية عن أحمد أن علمته كونه مكيلاوموزونا فيجرى الربا في كل مكيل وموزون وذهب بعض آخر إلى أن علمته كونه طماما ، وهومذهب سعيد بن المسيب والشافعي ورواية عن أحمد فيجرى في كل ما يطعم ، وذهب غيرهم إلى أن علة ذلك كونها قوت الناس ، وعبارة ابن القيم : وطائفة خصته بالقوت وما يصلحه ، وهذا قول مالك وهو أرجح هذه الاقوال كاستراه ، أقول : واعتبر بعض المالكية في القوت

مايدخر. وأما الذهب والفضة فالعلة فيهما عنداً بي حنيفة وأحمد في احدى الروايتين عنه الوزن، فيجرى الرباعلى هذا في كل موزون وكل مكيل من المعادن كمفيرها وهذا أوسع الأقوال وأشدها في الربا، والجمهور على أن العلة فيهما الثمنية \_ أى كونهما معيار الانمان في المعاملات كلها. قال ابن القيم: وهذا قول الشافعي ومالك وأحمد في الرواية الأخرى، وهذا هو الصحيح بل الصواب، ثم أورد الادلة على ذلك وأولها الاجماع على اسلامهما في الموزونات من النحاس والحديد وغيرها، فلو كان النحاس والحديد وغيرها، فلو كان النحاس والحديد ربويين لم يجز بيمهما إلى أجل بدراهم نقداً، فان ما يجرى فيه الربا إذا اختلف جنسه جاز التفاضل فيه دون النساء، والعلة إذا انتقضت من دون فرق مؤثر دل على بطلانها الخ ما قاله

- (٤) بنى ابن القيم بيان حكمة تحريم الرباعلى الراجح المختار من تعليل حصره فى الاجناس السنة ، ولا تظهر حكمة ذلك على قول من قال : إن الربا مجرى فى كل ما يكال و يوزن ، بل هذا النضييق على العباد لا يعقل له حكمة ، ولا هو عبادة بالنص ، وقد بينا حكمة تحريم الربا فى تفسير آياته من سورى البقرة وآل عران فيراجع هناك (١) وفى إعلام الموقعين
- (٥) بين أيضاً أن ماحرم لذاته لايباح شرعا إلا للضرورة إن كان بما يضطر الله ، وماحرم لسدالذريعة بباح للحاجة والمصلحة ، و بنى على ذلك جواز بيع الحلية من الذهب والفضة بنقود منهما تزيد على وزنها فى مقابلة مافيها من الصنعة ، واستدل على هذا الجواز بأدلة منقولة ومعقولة أيضاً ، واستشهد على جواز ربا الفضل للمصلحة الراجحة باباحة النبى ويسالي بيع العرايا (٢) وذكر من نظائره إباحة نظر الخاطب والشاهد إلى المرأة الأجنبية حتى إن الطبيب ينظر كل عضو تتوقف

<sup>(</sup>١) « ص١٠٦ من الجزء الثالث وص ١٢٥ من الجزء الوابع من التفسير»

<sup>(</sup>٢) المرايا: جمع عرية كقضايا جمع قضية . وهى النخلة تعطى لمن يأكل عمرها ولا يملك رقبتها . والمراد ببيمها بيع ما عليها من الرطب بما يخرص ويقدر به من التمر لحاجة من يملكه إلى أكل الرطب فيشتريه به ، وكان يكون للرجل عرية فى حائط نخل فيكره أصحاب الحائط دخوله عليهم لأخذرطب عريته فيشترونه منه بالتمر

معالجته على النظر إليه ، وكذا لمسه و إباحة لبس الحرير لمنع الحـكة أو القمل . والأمثلة والشواهد كثيرة .

والغرض مما لخصناه هنا بيان فضيلة المذهب الوسط بين مذهبي نغي القياس البتة والنوسع فيه باستنباط العلل البعيدة . فقتضى مذهب ابن حزم أنه إذاوجد أهل قطر لآقوت لهم إلا الرز ولا نقد لهم إلا من النحاس فانه يباح لهم الربا في نقدهم وقوتهم . وهذا ينافى حكمة الشارع في تحريم ذلك وهو غلو في الإباحة . ويقابله الغلو في الحظر وهو مذهب القائلين مجريان الربا في كل مكيل وموزون. والمذهب الوسط: أن الأجناس الستة المذكورة في الحديث كانت ولا تزال معيار الأثمان وأصول الاقوات لاكثر البشر، فكانر با النسيئة فيها ـوهو الذي يتضاعف أضمانا كثيرة \_ مضراً بهم ضرراً بليغاً ، فكان من الرحمة والمصلحة نحر يمه أشد التحريم وجعله من السكبائر، وتحريم ماكان ذريعة له تحريم الصغائر. فاذا وجدت هذ. العلة في نقد آخر غير الذهب والفضة ، وقوت آخر غيرالبر والشمير والثمر والملح صح قياسهما على الاجناس الستة لحلولم المحلها ، وانطباق حكمة التشريع على ذلك. (فان قيل) إن المعتدلين في القياس من أهل الآثر لا يعتدون إلا بالعلة الثابتة عن الشارع بالنص، كقوله تعسالي في تحريم المينة والدم ولحم الخنزير (٦: ١٤٥ فانه رجس) أى خبيث مستقدر فهو داخل في عموم (و يحرم عليهم الخبائت) والأنص على علة الربا (قلنا) إنهم يريدون بالنص هنا ماثبت بالمنطوق أو المفهوم أو القرينة الواضحة ، كفحوى الخط\_اب ولحنه وما يقوم مقامه ، فمنه مايكون معلوما من مقاصد الشرع بالضرورة أو البداهة ، أو بضرب من ضروب الدلائل اللفظية كترتيب الحكم على المشتق كالزاني والسارق. والأجناس السنة التي ورد الحديث مجريان الربا فيها من هذا القبيل، فإن تخصيصها بالذكر لابد أن بكون لمعنى فيها اقتضاه و إلا كان لغواً أو عبناً يتنزه عنه العقلاء ، فكيف يصدر عن الانبياء? وليس فيها معنى تمتاز به على غيرها من الممادن والاطعمة إلا كونها نقود الناس التي هي معيار معاملاتهم ومبادلاتهم ، وأغذيتهم الرئيسية وأصول أقواتهم ، وأما كونها توزن أو تكال فهو من صفاتها العامة ، ككونها تنقل وتحمل وتنظر وتلس

وتباع وتشترى ، ولو كانت هذه الصفات مقصودة النبي والمينة لما عبر عن الكثير الذى لا يحصر ببعض أفراده من غير بيان لملته ، بل كان البيان الصحيح يتوقف على مايفهم به المراد من التعبير ، كأن يقول : كل ما يكال أو يوزن فحكه كذا وما قررناه واضح جدا و إن خنى على بعض أعة الفقها ، فقد رأيت أن أكابر علماء الصحابة الذين كانوا أوسع علماً وفهما للنصوص من أولئك الفقها ، بشهادة علماء الامة كلهم \_ قد خفى على بعضهم ماهو مثل هذه المسألة في الوضوح أو أشد . والبشر عرضة للففلة والذهول ، وان من أنهض الحجج على بطلان النزام تقليد فرد معين من العلماء ماظهر كالشمس من خطأ أكابر المجتهدين في بعض الاحكام ، إما بمخالفة النص ماظهر كالشمس من خطأ أكابر المجتهدين في بعض الاحكام ، إما بمخالفة النص الصحيح ، وإما بتنكب القياس الصحيح .

ولم أر مثلا لجمل الكيل والوزن علة للربا أظهر من جعل «الدخول في جوف» علة لنحر بم الاكل والشرب على الصائم - في كون كل من الملتين لايدل عليهما الشرع ولا اللغة ولا العقل المدرك للحكم والمصالح، ولذلك قاسوا على الأكل والشرب إدخال المسبار في جرح البطن أو الرأس . حتى قال بعضهم: إذا خرجت مقعدته عند الغائط فأدخلها بيده - أي بعدالاستنجاء - قانه يفطر!

و بأمثال هذه الأقيسة زادت أحكام العبادات وأنواع المحرمات على ما كان معروفًا فى زمن إكال الدين أضعافاً كثيرة ، ولم يبق لنا شىء ينطبق عليه ما امتن به علينا الشارع من سكوته عن أشياء عفا عنها رحمة بنا من غير نسيان مجقيقا لقوله تعالى إنه يريد بنا السر ولا يريد بنا العسر ، و إنه ماجعل علينا فى الدين من حرج وإنه لا يريد أن يعنتنا .

# ﴿ مَاحَقَقُهُ الشَّوِكَانِي فِي مَسَأَلَةُ القياسِ ﴾

بين الإمام عد بن على الشوكاني في كتابه (إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الاصول) الخلاف في القياس الفقهي : هل يجوز التعبد به عقلا أم لا ؟ واختلاف القائلين بالجواز، هل وقع بالفعل أم لا ? واختلاف القائلين بالوقوع في شروطه ودلائله، هل هي معمية أو عقلية ? وانقسام القائلين بعدم الوقوع الى فريقين: فريق بقول: لم بوجد فى الشرع مايدل عليه فوجب الامتناع من العمل به وفريق يستدل علي نفيه بالكتاب والسنة و إجماع الصحابة و إجماع العترة و بالعقل ثم قال « وقد استدل المانعون من القياس بأدلة عقلية ونقلية ولا حاجة بهم إلى الاستدلال فالقيام فى مقام المنع يكفيهم، و إيراد الدليل على القائلين به ، وقد جاء وا يأدلة عقلية لا تقوم بها الحجة فلا نطول بذكرها ، وجاء وا بأدلة نقلية فقالوا : دل على ثبوت التعبد بالقياس الشرعى الكتاب والسنة والاجماع »

ثم أورد ماقالوه و بحث فيه بحث الإمام النحرير ملتزماً قواعد الأصول وآداب المناظرة فنلخص ذلك بما يأتى مبتدئين بأدلتهم من القرآن:

### استدلالهم بالقرآن على القياس

الدليل الأول به قوله تعالى ( فاعتبروا يا أولى الأبصار) وقد نقل عن المحصول للامام الرازى رد الاستدلال بهذه الآية على القياس الفقهى من وجوه و بحث فيا اختاره من كون الاعتبار حقيقة فى المجاوزة ، ووافقه على كون الآية غير حجة للقياسيين فقال « والحاصل: أن هذه الآية لا تدل على القياس الشرعى لا يمطابقة ولا تضمن ولا التزام ، ومن أطال الكلام فى الاستدلال بها فقد شغل الميز بما لاطائل تحته »

﴿ الدليل الثانى والثالث ﴾ قوله تعالى ( فجزالا مثل ماقتل من النعم يحكم به ذوا عدل منكم ) وقوله تعالى (وحيثها كنتم فولوا رجوهكم شطره) وهذان ممااسندل به الإمام الشافعي في رسالنه.

قال الشوكانى: ولا يخفاك أن غاية مافى آية الجزاء هو المجمىء بمثل ذلك الصيد وكونه مثلا له مو كول إلى العدلين ومفوض إلى اجتهادهما بموليس فى هذا دليل على القياس الذى هو إلحاق فرع بأصل لعلة جامعة . وكذلك الآمر بالنوجه إلى القبلة فليس فيه إلا إيجاب تحرى الصواب فى أمرها ، وليس ذلك من القياس فى شىء فليس فيه إلا إيجاب تحرى الصواب فى أمرها ، وليس ذلك من القياس فى شىء فليس فيه إلى الدايل الرابع مه ما استدل به ابن سريج وهو قوله تعالى ( ولو ردوه إلى الرسول و إلى أولى الأمرمنهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم ) قال الشوكانى . قالوا :

أولو الآمر هم العلماء والاستنباط هو القياس . و يجاب عنه بأن الاستنباط هو استخراج الدليل من المدلول بالنظر فيا يفيده من العموم أو الخصوص أو الاطلاق أو التقييد أو الاجال أو النبيين في نفس النصوص، أو يحو ذلك بمايكون طريقا إلى استخراج الدليل منه ولو سلمنا اندراج القياس تحت مسمى الاستنباط لكان ذلك يخصوصاً بالقياس المنصوص على علته وقياس الفحوى ونحوه، لا بما كان ملحقاً بمسلك من مسالك العلة التي هي محض رأى لم يدل عليها دليل من الشرع ، فإن ذلك ليس من الاستنباط من الشرع ، فإن ذلك ليس من الاستنباط من الشرع عا أذن الله به ، بل من الاستنباط عالم يأذن الله به . اه أولوا الحل والعقد من الآمة . فراجعه في محله العروف وأصوله ، بل هم أولوا الحل والعقد من الآمة . فراجعه في محله

﴿ الدليل الخامس ﴾ ما استدل به ابن سريج ، وهو قوله تعالى ( إن الله لا يستحيى أن يضرب مثلا ما يعوضة فما فوقها ) قال : لأن القياس هو تشبيه الشيء بالشيء ، فما جاز من فعل من لا تخفى عليه خافية فهو ممن لا يخلو من الجهالة والنقص أجوز . واعتمد الشوكاني في رد هذا الاستدلال قلبه على صاحبه ببيان أن من لا تخفى عليه خافية فكل مايضر به من مثل وما يثبته من تشبيه شيء بشيء من يكون صحيحاً ، وأما من لا يخلو من النقص والجهل فلا نقطع بصحة ذلك منه ولا نظنه لما في فاعله من الجهالة والنقص .

وأقول: إن تقرير هذا الاستدلال هفوة من أكبر الهفوات ،بلسقطة من أقبح السقطات ، فانه على كونه ليس من الموضوع في ورد ولا صدر عبارة عن قياس العبد على الرب ، وجعله أحق بالتشريع وأجدر . وقد أطال ابن القيم رحمه الله تمالى في مسألة أمثال القرآن من سياقه الذي اختصرناه فيراجع في كتابه

﴿ الدليل السادس ﴾ قوله تعالى فى الرد على من أنكر إحياء العظام وهى رميم (قل يحييها الذى أنشأها أول مرة) قال الشوكانى: و يجاب عنه بمنع كون هذه الآية لاندل() على المطلوب لا بمطابقة ولا تضمن ولا التزام، وغاية مافيها الاستدلال

<sup>(</sup>١) كذا ولعل لازائدة ، والمراد منع كونها تدل على المطلوب بوجه ما. وأما منع كونها لا تدل فهو من قبيل نفي النفي وهو إثبات وليس بمراد بل المراد نفي دلالتها

بالآثر السيابق على الأثر اللاحق وكون المؤثر فيهما واحداً ، وذلك غير القياس الشرعي الذي هو إدراج فرع تحت أصل لغلة جامعة بينهماً .

﴿ الدليل السابع ﴾ قوله تمالى (إن الله يأ من بالمدل والإحسان) وقد نسبه إلى ابن تيمية (قال) وتقريره: أن المدل هو التسوية ، والقياس هو التسوية بين مثلين في الحكم فيتناوله عموم الآية . و يجاب عنه يمنع كون الآية دليلا على المطلوب بوجه من الوجوه ، ولو سلمنا لكان ذلك في الأقيسة التي قام الدليل على نفي الفارق فيها لافي الأقيسة التي قام الدليل على نفي الفارق فيها لافي الأقيسة التي هي شعبة من شعب الرأى ، ولوع من أنواع الغانون الزائفة ، وخصلة من خصال الخيالات المختلة ا

أقول: أخطأ الشوكاني همنا وأصاب - أصاب فيما رمى إليه من كون الأمر بالمدل ليس دليلا على القياس الفقهى المعروف الذي بجه لكل مابوزن في حكم النقدين من الذهب والفضة وكل مايكال في حكم البر والشهير والتمر والملح، و بجعل مسبر الجراح مفطرا للصائم كالطعام والشراب، وأخطأ مراد ابن تيمية من القياس والعدل إذ يظهر أنه لم يطلع على ما كنبه هو ثم تلميذه ابن القيم في ذلك وهو عبن ماسلم دلالة الآية عليه، وسنعود إلى ذكر مذهبهما فيه.

# الاستدلال على القياس بالحديث والاجماع

ثم أورد الشوكاني مااستدلوا به على حجة القياس من الحديث والإجماع و بدأ الكلام بحديث معاذ، إذ أقره النبي وكالله على قوله « أجهدراً بي ولا آلو » في الفضاء بما لا يجده في كتاب الله ولا سنة رسوله ، وقد تقدم تضعيف ابن حزم لهذا الحديث، وقال الشوكاني: إن الكلام في إسناد هذا الحديث يطول ، وقد قيل: إنه عا تلقى بالقبول ، ثم أجاب عنه وعن سائر أدلتهم بعد تلخيصها بما نصه:

«وأحيب عنه بأن اجتهاد الرأى هوعبارة عن استفراغ الجهد فالطلب الحكم من النصوص الخفية ، ورد بأنه إما قال « أجتهد رأيى » بمد عدم وجوده لذلك الحكم في الكتاب والسنة ، وما دلت عليه النصوص الخفية لا يجوز أن يقال إنه غير موجود في الكتاب والسنة ، وأجيب عن هذا الرد بأن القياس عند القائلين به مفهوم من الكتاب والسنة فلا بد من حل الاجتهاد في الرأى على ماعدا

القياس فلا يكون الحديث حجة لا ثباته ، واجتهاد الرأى كا يكون باستخراج الدليل من الكتاب والسنة يكون بالنمسك بالبراءة الأصلية ، أو با صالة الإباحة في الاشياء أو الحظر على اختلاف الأقوال في ذلك ، أو التمسك بالمصالح ، أو النمسك بالاحتياط وعلى نسليم دخول القياس في اجتهاد الرأى فليس المراد كل قياس بل المراد القياسات التي يسوغ العمل بها والرجوع إليها ، كالقياس الذي علته منصوصة والقياس الذي قطع فيه بنفي الفارق في الدليل الذي يدل على الأخذ بتلك القياسات للا القياسات المبنية على تلك المسالك التي ليس فيها إلا مجرد الخيالات المختلة والشبه الباطلة . وأيضافه لى التسليم لادلالة للحديث إلا على العمل بالقياس في أيام النبوة لان الشريعة إذ ذاك لم تكل فيمكن عدم وجدان الدليل في الكتاب والسنة وأما بعد الشريعة إذ ذاك لم تكل فيمكن عدم وجدان الدليل في الكتاب والسنة وأما بعد أيام النبوة فقد كل الشرع لقوله (اليوم أ كلت لكم دينكم) ولا معنى للاكال إلاوفاء النصوص عا يحتاج إليه أهل الشرع إما بالنص على كل فرد أو باندراج ما عتاج اليه تحت العمومات الشاملة ، وممايؤ يدذلك قوله تعالى (مافرطنا في الكتاب من شيء) ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين)

واستدلوا أيضا عا ثبت عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم من القياسات كقوله «أرأيت لوكان على أبيك دين فقضيته أكان مجزىء عنه قيلة ويؤجر عليها؟ فقال أحق أن يقضي» وقوله لرجل سأله فقال «أيقضي أحدنا شهوته و يؤجر عليها؟ فقال «أرأيت لو وضعها في حرام أكان عليه وزر؟ \_ قال أمم قال \_ فكذلك إذا وضعها في حلال كان له أجر » وقال لمن أنكر ولده الذي جاءت به امرأته اسود «هل لك من إبل قال نم قال \_ فها ألوانها قي قال حرقال \_ فهل فيها من أورق ققال نم قال فن أن قول الله تزعه عرق» وقال لعمر وقد قبل امرأته أبن في قال لعله نزعه عرق وقال لعمر وقد قبل امرأته وهو صائم « أرأيت لو تحضمضت بهاء (١) »وقال «يحرم من الرضاع ما يحرم من الناع عاليمرم من النسب » وهذه الأحاديث ثابتة في دواوين الاسلام ، وقد وقع منه صلى الله عليه وآله وسلم قياسات كثيرة حتى صنف الناصح الحنبلي جزءا في أقيسته عملية واله وسلم قياسات كثيرة حتى صنف الناصح الحنبلي جزءا في أقيسته عملية واله وسلم قياسات كثيرة حتى صنف الناصح الحنبلي جزءا في أقيسته عملية واله وسلم قياسات كثيرة حتى صنف الناصح الحنبلي جزءا في أقيسته عملية واله وسلم قياسات كثيرة حتى صنف الناصح الحنبلي جزءا في أقيسته عملية واله وسلم قياسات كثيرة حتى صنف الناصح الحنبلي جزءا في أقيسته عملية والمناسات كثيرة حتى صنف الناصح الحنبلي جزءا في أقيسته عملية والمناسات كثيرة حتى صنف الناصح الحنبلي جزءا في أقيسته عملية والمناسات كثيرة حتى صنف الناصح الحنبلي جزءا في أقيسته عملية والمناسات كثيرة حتى صنف الناصح الحنبلي جزءا في أقيسة والمناسات كثيرة حتى صنف الناصح الحنبلي جزءا في أقيسة والمناسات كثيرة حتى صنف الناصح الحنبلي جزءا في أقيسة والمناسات كشورة حتى صنف الناصح الحنباني حرب الرابقة في المناسات كشورة حتى صنف الناصح المناسات المناسات كشورة حتى صنف الناسات المناسات كشورة حتى صنف الناصح المناسات كشورة والمناسات كشورة حتى صنف الناسات السلام والمناسات كناسات كشورة حتى صنف الناسات المناسات كناسات كناسات كالمناسات كالمناسات والمناسات كالمناسات كالمناسات

(١) لفظه «أرأيت لو مضمضت من الماءوأنت صائم ? قال عرقلت لابأس قال
 فه » رواه أبو داود والنسائى وقال منكر وصححه ابن خزيمة وابن حبان والحاكم

و بجاب عن ذلك بأن هذه الأقيسة صادرة عن الشارع المعصوم الذي يقول الله سبحانه فها جاء نا به عنه (إن هو إلا وحي يوحي) و يقول في وجوب اتباعه (وما آتاكم الرسول فخذوه، وما نهاكم عنه فانتهوا) وذلك خارج عن محل النزاع، فإن القياس الذي كلامنا فيه إنما هو قياس من لم تثبت له العصمة ولا وجب اتباعه ولا كان كلامه وحيا بل من جهة نفسه الأمارة بالسوء و بعقله المغلوب بالخطأ ، وقد قد منا أنه قدوقع الانفاق على قيام الحجة بالقياسات الصادرة عنه من المناق المناق على قيام الحجة بالقياسات الصادرة عنه من المناق الم

## ﴿ استدلالهم على القياس بالإجماع،

« واستدلوا ضاً أير باجماع الصحابة على القياس ، قال ابن عقيل الحنبلى: وقد بلغ التواتر المعنوى عن الصحابة باستماله وهو قطعى وقال الصغى الهندى: دليل الاجماع هو الممول عليه لجماهير المحققين من الأصوليين . وقال الرازى في المحصول: مسلك الاجماع هو الذي عول عليه جمهور الأصوليين . وقال ابن دقيق الميد ؛ عندى أن المعتمد اشتمار العمل بالقياس في أقطار الأرض شرقا وغر باقرنا بعد قرن عند جمهور الائمة إلا عند شذوذ منا خرين . قال : وهذا أقوى الادلة .

و يجاب عنه بمنع ثبوت هذا الاجماع فان المحتجين بذلك إنما جاءونا بروايات عن أفراد من الصحابة محصورين في غاية القلة ، فكيف يكون ذلك إجماعا لجميمهم مع تفرقهم في الأقطار واختلافهم في كثير من المسائل 9 ورد بعضهم على بعض و إنكار بعضهم لما قاله البعض كا ذلك معروف.

وبيانه أنهم اختلفوا في الجد مع الاخوة على أقوال مروفة وأنكر بعضهم على بعض، وكذلك اختلفوا في مسئلة زوج وأم و إخوة لائم و إخوة لائب وأم وأنكر بعضهم على بعض، وكذلك اختلفوا في مسئلة الخلع، وهكذا وقع الإنكار من بعضهم على بعض ، وكذلك اختلفوا في مسئلة الخلع، وهكذا وقع الإنكار من جماعة من الصحابة على من عمل بالرأى منهم ، والقياس إن كازمنه فظاهر و إزلم يكن منه فقد أنكره منهم من أنكره كافي هذه المسائل التي ذكرناها . ولو سلمنا لكن منه فقد أنكره منهم هن أنكره كافي هذه المسائل التي ذكرناها . ولو سلمنا للكن فقل الإجاع إنما هو على أنهم قالوا بجميع أنواع القياس الذي اعتبره كثير فيها بنفي الفارق فما الدليل على أنهم قالوا بجميع أنواع القياس الذي اعتبره كثير

من الأصوليين وأثبتوه بمسالك تنقطع فيها أعناق الإبل ، وتسافر فيها الأذهان حتى تبلغ إلى ماليس بشيء ، وتتغلغل فيها العقول حتى تألى بما ليس من الشرع في ورد ولا صدر ، ولا من الشريعة السمحة السهلة في قبيل ولا دبير ، وقد صح عنه والتي وانه قال لا تركتكم على الواضحة ليلها كنهارها » وجاءت نصوص السكتاب العزيز بما قدمنا من إكال الدين ، و بما يفيد هذا المهنى و يصحح دلالته و يؤيد براهينه بما قدمنا من إكال الدين ، و بما يفيد هذا المهنى و يصحح دلالته و يؤيد براهينه

#### ﴿ القياس الصحيح ﴾

وإذا عرفت ماحررنا، وتقرر لديك جميع ماقررنا، فاعلم أن القياس المأخوذ به هو ماوقع النص على علمته وما قطع فيه بنني الفارق ، وما كان من باب فحوى الخطاب أو لمن الخطاب على اصطلاح من يسمى ذلك قياساً ، وقد قدمنا أنه من مفهوم الموافقة ثم اعلم أن نفاة القياس لم يقولوا باهداركل ما يسمى قياساً وإن كان منصوصاً على علمته أو مقطوعا فيه بنني الفارق بل جعلوا هذا النوع من القياس مدلولا عليه بدليل الأصل مشمولا به مندرجا تحته ، و بهذا يهون عليك الخطب و يصغر عندك ما استعظموه ، و يقرب لديك ما بعدوه ، لأن الخلاف في هذا النوع الخاص صار لفظيا ، وهو من حيث المدنى متفق على الاخذ به والممل عليه ، واختلاف طريقة العمل لايستازم الاختلاف المعنوى لا عقلا ولاشرعا ولاعرفا ، وقدقدمنا لك أن ما جاءوا به من الأدلة العقلية لانقوم الحجة بشيء منها ، ولا تستحق تطويل ذيول البحث به من الأدلة العقلية لانقوم الحجة بشيء منها ، ولا تستحق تطويل ذيول البحث بذكرها . و بيان ذلك : أن أنهض ماقالوه في ذلك أن النصوص لا تني بالاحكام فإنها متناهية والحوادث غير متناهية .

ثم لایخنی علی ذی لب صحیح وفهم صالح أن فی عمومات الـکتاب والسنة ومطلقاتهما وخصوص نصوصهما ماینی بکل حادثة تحدث ، و یقوم ببیان کل نازلة تنزل ، عرف ذلك من عرفه وجهله من جهله اه

ثم قال الشوكائي عند السكلام على النص من مسالك العلة في القياس ما نصه:

4.

«واعلم أنه لاخلاف فى الآخذ بالعلة اذا كانت منصوصة ، وانما اختلفوا هل الاخذ بها من باب القياس أم من العمل بالنص ? فذهب إلى الاول الجمهور، وذهب إلى النافون للقياس أم من العمل بالنص على هذا الفظيا . وعند ذلك يهون الخطب ويصغر مااستعظم من الخلاف فى هذه المسألة . قال ابن فورك: إن الآخذ بالعلة المنصوصة ليس قياسا وانماهو إستمساك بلفظ اص الشارع، فان لفظ التعليل إذا لم يقبل التأويل عن كل ما عجرى العلة فيه كان المتعلق به مستدلا بلفظ قاض بالعموم » اه

أقول: إن بعض الناس لا يعد كل تعليل في النصوص من قبيل العام فيجرى كل ما عققت فيه العلة مجرى أفراد العام في حكمه ، فأخلاف بين هؤلاء وبين الذين ينوطون الأحكام بالعلل المنصوصة حقيقي لا لفظى ، سواء كانوا يسمون ذلك عملا بالنص أو قياسا ، وإنما الخلاف اللفظى بين هذين الغريقين المتفقين على تعكيم العلل المنصوصة . وابن تيمية وابن الغيم من علماء الأثر أنما يوافقان الجمور على اثبات القياس بهذا المعنى ، ويريان أنه بهذا المعنى داخل في مفهوم كلتى العدل والميزان وهذا حق ، ومن مقتضاه أنه خاص بأحسكام المعاملات دون العبادات المحضة ، فان العبادات قد استوفتها النصوص و بينتها السنة العملية ، فلا وجه المزيادة فيها أو النقص منها ، ولا لا يقاعشى و منها على غير ما كان عليه الذي ويتنظيق وأصحابه قال حديفة (رض) «كل عبادة لم يتعبدها أصحاب رسول الله ويتنظيق فلا تعبدوها» والآثار عن الصحابة والتابعين وغيرهم من علماء السلف الصالحين في هذا كثيرة ومن تقبع ما زاده بعض الفقهاء في أحكم العبادات بالقياس عما كان عليه أهل

﴿ بِعِثْ فِي النَّرَامِ النَّصُوصِ فِي العبادات ، واعتبار المصالح في المعاملات ﴾ تهييد في مذهب مالك في ذلك

الصدر الإول لم يراشيء منه حجة قيمة ولا قياسا صحيحا

كان الإمام مالك بن أنس من أشدعاماء السلف تشديدا في اتباع السنة ، وتدقيقا في إنكار البدع والمحدثات في الدين ، حتى إنه أنكر على عبد الرحمن بن

من الحر الانتو من قال له إنما هي إنما هي لذ قصر

مهدى — وناهيك بعلمه وهديه — وضع ردائه فى مسجد النبى وَ الله من الحر والصلاة عليه — وأنكر على من استشاره فى الإحرام من مسجد الرسول وَ الله عن من المتشاره فى الإحرام من الميقات ، فلما ألح الرجل قال له عند قبره ونهاه عن ذلك وأمره بالاحرام من الميقات ، فلما ألح الرجل قال له ولا تفعل فافى أخشى عليك الفتنة » فقال الرجل : وأى فتنة فى هذا ? إنما مى أميال أزيدها . قال: وأى فتنة أعظم من أن ترى أنك قد سبقت إلى فضيلة قصر عنها رسول الله والله وال

م يمل برعد عيد المالامة الشاطبي في عدة مواضع من كتاب الاعتصام ( ص١٦٠ج المراح و المراح ٢٠) وقال في ص ٢٠٠ من الجزء الثالث منه في مثل هذا المقام: واذلك التزم مالك في العبادات عدم الالتفات إلى المهاني وان ظهرت بادى الرأى، وقو فامع افهم من مقصود الشارع فيها من التسليم على ماهي عليه . فلم يلتفت في إذالة الاخباث ورفع الاحداث إلى مطلق النظافة التي اعتبرها غيره حتى اشترط في رفع الاحداث النية، ولم يقم غير الماء مقامه عنده وإن حصلت النظافة حتى يكون بالماء المطلق، وامتنع من إقامة التكبير والتسليم والقراءة بالعربية مقامها في التحريم والتحليل والاجزاء (١) ومنع من اخراج القيم في الزكاة، واقتصر في الكفارات على مراعات المدد وما أشبه ذلك مو ودورانه في ذلك كله على ماحده الشارع دون ما يقتضيه معني مناسب ان تصور — لقلة ذلك في التعبدات وندوره، بخلاف قسم العادات الذي هو جار على المعنى المناسب الظاهر للعقول . فإنه استرسال فيه استرسال المدل العريق في أصلا من أصوله ته أهم المعاني المصلحية ، نعم مع مراعاة ، قصود الشارع أن لا يخرج عنه ، ولايناقض أصلا من أصوله ته أه

<sup>(</sup>١) في عبارته لف ونشر أى لايصح الاحرام بالصلاة بغير التكبير بالعربية ولا التحليل منها بغير التسليم بالعربية ولا تصح قراءة القرآن بالترجمة

(أقول) إن العلامة الشاطبي قد حرر بحث البدع وأطال في التنفير عنها والحث على النزام السنة في كتابه (الاعتصام) عالم يسبق إلى مثله بحسب علمه وعلمنا سابق ، ولم يلحقه فيه على ما وصل إليه علمنا لاحق ، ومن ذلك أنه فرق بين البدع وبين المصالح المرسلة تفرقة واضحة بينة ، وأثبت أن مالكا كان يقول بها على تشدده في قصر السنة ، ومبالغته في مقاومة البدع ، حتى قال احمد بن حنبل فيه : إذا رأيت الرجل يبغض مالكا فاعلم أنه مبتدع . وقال عبد الرحمن بن مهدى : إذا رأيت الحجازى بحب مالك بن أنس فاعلم أنه صاحب سنة .

المشهور أن القول بالمصالح المرسلة مذهب مالك وان الجهور على خلافه ، واليس هذا القول صحيحا على اطلاقه ، فان بعض علماء الأصول جعل القول بها من مسالك العلة للقياس ، فأدخلوها فها يسمونه المناسبة أو المعنى المناسب. وعدها بعضهم من أنواع الاستدلال لا من أصول الأحكام ، فالا كثرون يقولون بها ولكن يختلفون في أسمها . قال ابن دقيق العيد : الذي لا شك فيه أن لمالك ترجيحا على غيره من الفقهاء في هذا النوع ، ويليه أحمد بن حنبل . ولا يكاد يخلو وقال القرافي : هي عند المتحقيق في جميع المداهب ، لأنهم يقومون ويقعدون وقال القرافي : هي عند المتحقيق في جميع المداهب ، لأنهم يقومون ويقعدون وقال القرافي : هي عند المتحقيق في جميع المداهب ، لأنهم يقومون ويقعدون وقال إلمام الحرمين : ذهب الشافعي ومعظم أصحاب أبي حنيفة إلى تعلق الأحكام وقال إمام الحرمين : ذهب الشافعي ومعظم أصحاب أبي حنيفة إلى تعلق الأحكام بالمصالح المرسلة بشرط الملاءمة المصالح المعتبرة المشهود لها بالأصول

وقد قدم علماء الأصول المناسب إلى ماعلم أاعتبارا الشرعله، وماعلم إلغاؤهله ، وما لا يعلم اعتباره ولا إلغاؤه له ، وهو الذي لا يشهد له أصل معين بالاعتبار ، بل يؤخذ من مقاصد الشرع العامة ، فيعد من وسائلها \_وهذا القسم الذي يسمونه بالمصالح المرسلة . ذكر ذلك كله الشوكاني في إرشاد الفحول ، وقال : وقد اشتهر انفراد المالكية بالقول به \_ قال الزركشي : وليس كدلك، فإن العلماء في جميع المذاهب يكتفون بمطلق المناسبة . ولا معنى المصلحة المرسلة إلا ذلك . ا ه

« تفسير القرآن الحـكم » « ١٣ » « الجزء السابع »

## ما حرره الطوفي في مسألة المصالح

(أقول) لم أرفى كلام علماء الشارقة من أطنب في بحث المصالح مثل الامام بجم الدين الطوفي الحنبلي المتوقى سنة ٧١٦ --- ولا في كلام علماء المغاربة مثل العلامة أبي اسحاق ابراهيمالشاطبي الأندلسي المتوفي سنة ٢٩٠٠

أما الطوفي فانه وفي الموضوع حقه في شرحه لحديث أبي سعيد الخدري من الأر بمين النووية « لاضرر ولا ضرار » ( رواء ابن ماجه والدارقطني ۗ وغيرهما مسنداً ومالك مرسملا وحسنوه ) وقد قال هو وغيره انه يقتضي رعاية المصالح اثبانا ونفيا ، والمفاسد نفيا . ثم استبدل على المسألة بعدة أدلة من الكتاب والسنة تفصيليةواجمالية، و باجماع ماعدا الجامدين من الظاهر ية، وجعل مدارة مليل الأحكام الشرعية على هذه المسألة ، ودعم ذلك بالاستدلال عليها بالنظر العقلي، ولم يكتف بهذا حتى جعل رعاية المصلحة مقدمة على النصوالاجماع عندالتعارض ، فقال: وان خالفاها وجب تقديم رعاية المصلحة عليهما بطريق التخصيص والبيان لهاء لا يطريق الافتثات عليهما والتعطيل لهما

وهذا الذي قرره الطوفي في رعاية المضلحة هو أدق وأوسع من القول بالمصالح المرسلة وأدلته أقوى ، وقد صرح هو بذلك فقال :

« واعلم أن هذه الطريقة التي قررناها مستفيدين لها من الجديث المذكور ليست هي القول بالمصالح المرسلة على مادهب إليه مالك ، بل هي أبلغمن ذلك وهي التعويل على النصوص والاجماع في العبادات والمقدرات <sup>(1)</sup> وعَلَى اعتبار المصالح في المعاملات و باقى الأحكام » أه ثم قال بعد بيان ذلك :

« وانما اعتبرنا المصلحة في المعاملات وتحوها عذون العبادات وشبهما علّان العبادات حق الشارع خاص به ، ولا يمكن معرفة حقه كما وكيفا وزمانا ومكانا إلا من جهته ، فيأتى به العبد على مارسم له ، ولأن غلام أحدنا لا يعد مطيعاخادماله إلا إذا امتثل مارسم سيده وفعل مايعلم أنه يرضيه ، فكذلك همنا . ولهذالما تعبدت الفلاسفة بعقولهم ورفضوا الشرائع أسخطوا الله عز وجل وضلوا وأضلوا . وهذا بخلاف حقوق المكلفين فان أحكامهاسياسية شرعية وضمت لمصالحهم، وكانت مي المعتبرة وعلى تحصيلها المعول

« ولا يقال: أن الشرع أعلم بمصالحهم فلتؤخذ من أدلته \_ لأنا نقول: قد قررنا ان المصلحة من أدلة الشرع وهي أقواها وأخصها فلنقدمها في تحصيل المصالح من أن هذا إنما يقال في العبادات التي تخفي مصالحها عن مجارى العقول والدادات. أما مصلحة سياسة المسكلفين في حقوقهم فهي معلومة لهم بحكم العادة والعقل. فإذا رأينا الشرع متقاعداً عن إفادتها علمنا أنا أحلنا في تحصيها على رعايتها اه المراد منه هنا. ومن أراد الاطلاع على سياقه برمته فليرجم إلى المجلد التاسع من المنار (ص ٧٤٥ - ٧٧٠)

وأما الشاطبي غانه جعل الباب الثامن من كتابه الاعتصام في التفرقة بين البدع والمصالح المرسلة والاستحسان - فأما الاستحسان فأذا لم يرجع إلى قياس صحيح أو إلى رعاية المصالح ودفع المفاسد فليس بشيء ، وأما المصالح المرسلة فقد وافق الشاطبي الاصوليين على عدها مما يسمونه المعنى المناسب، ووضعها بعشرة أمثلة منها:

- (١) اتفاق الصحابة على كتابة القرآز في الصحفالتي سمى مجموعها المصحف (٢) اتفاقهم على حد شارب الخر تمانين جلدة ، كذا قال
- (٣) قضاء الخلفاء الراشدين بتضمين الصناع، وقول على ( رض ) في ذلك: لايصلح الناس إلا ذاك
- (عَ) ما ذهب اليه بعض العلماء من الضرب في التهم ، وما ذهب اليه مالك من السجن في النهم ، مع أن السجن نوع من العذاب
- (a) ماقرره ونقل مثله عن الغزالى وأبن العربي من جواز وضع الامام العادل ضرائب و إعانات مؤقنة عند الضرورة، لشكثير الجنود لسدالنغور وحماية الملك إذا لم يوجد فى بيت المال ما يغى بذلك
  - (٦) اختلاف العلماء في العقاب على بعض الجنايات بأخذ المال

(٧) الزيادة على سد الرمق اذا توالت ضرورة الأكل من المحرم كالميتة في المجاعات ، أو عم الحرام بلداً أو قطراً في جميع الأموال ، فحيتذ لا ينظر إلى أصل المال ، بل يؤخذ من الوجه الشرعى، كالوكان أصله حلالا . هذا ملخص معنى ماذكره وعزى القول به إلى ابن العربي، وأحال في بسطه على الغزالي في الاحياء ، أي في كان الحلال والحرام من الجزء الثاني منه

(٨) قتل الجماعة بالواحد، قال: والمستند فيه المصلحة المرسلة، إذ لا نص على عين المسألة، ولـكنه منقول عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه، وهو مذهب مالك والشافعي

(٩) إقامة إمام للمسلمين (خليفة) غير مجتهد في الشرع إذا فقد المجتهد.قال: 
« إن العلماء نقلوا الاتفاق على أن الإمامة الكبرى لاتنعقد إلا لمن نال رتبة الاجتهاد والفتوى في علوم الشرع ، كما أنهم اتفقوا أيضاً أو كادوا يتفقون على أن القضاء بين الناس لا يحصل إلا لمن رق في (١) رتبة الاجتهاد. وهذا صحيح على الجلة ولكن إذا فرض خلو الزمان عن مجتهد يظهر بين الناس وافتقروا إلى إمام يقدمونه (١) لجريان الاحكام وتسكين ثورة الثائرين والحياطة على دماء المسلمين وأموالهم فلا بدمن إقامة الامثل ممن ليس بمجتهد

ثم بين وجه ذلك وصرح بأنه لايتجه إلا على فرض خلو الزمان عن مجتهد، وهذه مسألة فيها بحث، وقد صرح المحققون بأنه لا مجوز خلو الزمان عن مجتهد، وليس هذا محل بيان هذه المسألة، بل هو لا يتسع لتحقيق مسأله المثال المفروض أيضاً (١٠) بيعة من لم تتوفر فيه شروط الامامة ابتداء أو استدامتها بعد وجود الكف الحاكالقرشي المجتهد الخخوفا من الفتنة وتفرق الكامة . وقد ذكر من الشواهد على هذا المثال مبايعة ابن عمر ليزيد ولعبد الملك بن مروان على كونهما من أثمة الجور، وأخذهما الملك بالسيف لا باختيار الآمة ، ونهى مالك عن الخروج على أبى جعفر المنصور . وفي هذه المسألة أبحاث من وجوه كثيرة ، فلا تؤخذ على إطلاقها، وقد سبق في تفسير آية المحاربين (البغاة) قول وجيز فيها ،

<sup>(</sup>١) لعل « في » زائدة (٢) لعل أصله يقيمونه

و إشارة إلى بعض مسائلها . منه أن تحر يرها لايمكن إلا بمصنف خاص ، ومنهأن الرأى الغالب على الأمم في هذا العصر أن المصلحة في الخروج على الملوك المستبدين الجائرين، كما فعلت الأمة العمانية إذكونت قوة خرجت بها على سلطانها عبد الحميد فسلبت السلطة منه ، وخلمته بفتوى من شبيخ الاسلام فيها .

ومن دقق النظر في الأمثلة التي أوردها الشاطبي لمسألة المصالح المرسلة تبين له أن بعضها تدل عليه النصوص أو السنة العملية ، ومنها مايدل عليه القياس. فمن الأول كتابة القرآن في مصحف يجمعه كله ، فإن تسمية الله تعالى إياه كتاباً يدل على وجوب كنابته، واتخاذ النبي مَنْتُلِيَّةِ الكنابِلهِ بكنبون بأمره كل مانزل في وقته يدل على ذلك ؛ وسبب عدم جمع النبي عَلَيْكِيْدُ له في المصحف ظاهر لا يحتاج إلى إطالة الفكرة ، وهو احتمال المزيد في كل سورة مادام حيا ، ولا يمكن أن يتصور أحــــــ ولا أن يجِد شبهة على كون كنابته في صحف منفرقة هو مطلوب الشارع ، و إنما تلبث أبو بكر (رض) في الأمر أولا على عادة أهل الروية في الأمور العظيمة، وناهيك بأواثل الأعمال التي تمرض على أصحاب المناصب العليا في مناصبهم، ومن الثاني حد السكر، قيل إنه قياس على القذف، وقيل إنه تمزير لا يجب التزام المدد فيه والحق الجلي الظاهر أن مسائل المعاملات التي يرجع فيها إلى الحكم من قضائية وسياسية وحربية ترجع كامها إلى الأصل الذي بينه حديث « لاضرر ولا ضرار » — بالتبع لآيات رفع المضارة في الإرث والزوجية — أي رفع الضرر الفردي والمشترك، ومنه أخذت قاعدة دفع المفاسد وحفظ المصالح مع مراعاة ماعلم من نصوص الشارع ومقاصده ،وأمثلة هذا في أعمال الخلفاء الراشدين المالية والإدارية والحربية كثيرة جدا، على أن جماهير الفقهاء يصرحون دائمًا بإرجاع جميع الأحكام إلى القاعدة المذكورة آنفاً، فقواعد العزبن عبد السلام الشافعي المشهود له بالاجتهاد المطلق أكثرها يدورعلي هذه القاعدة .

و إنما فر أكثر علماء الأمة من تقرير هذا الأصل تقريراً صربحا مع اعتبارهم كلهم له \_ كاقال القرافي \_ خوفا من اتمخاذ أثمة الجور إياء حجة لاتباع أهوائمهم و إرضاء استبدادهم في أموال الناس ودمائهم، فرأوا أن ينقوا ذلك بإرجاع جميع الأحكام

إلى النصوص ولو بضرب من الأقيسة ألخفية ، فجعلوا مسألة المصالح المرسلة من أدق مسالك العلة في القياس ولم ينوطوها باجتهاد الأمراء والحكام. وهذا الخوف في محله، وَلَكُن لَم يَقَالاً مُهَمَن أَهُواء الحَكَام كَا يَلْبغي، إذ كَانَ يُوجِدُ فِي عَهِد كُلُّ ظَالم من علماء السوء من يمهدله الطريق ولو لبعض مايريد من أتباع الهوى .

والطريقة المثلى لحفظ الحق و إقامة ميزان العدل : هي رفع قواعد الحكم على الأساس الذي شرعه الله تعــالي للمسلمين بقوله ( وأمرهم شوري بينهم ) وقوله ( أطيعوا اللهوأطيعوا الرسول وأولى الأمن منكم ) كما فصلناه في تفسير هذه الآية في الجزء الخامس من التفسير ـ لا بإنكار أصل المصالح ولا بالتضييق في تفريع الأحكام عليها . فاذا نيط ذلك بأولى الأمر \_ أى أهل الحل والعقد \_ الذين ينصبون الامام ( الخليفة ) و يكونون أهل الشوري له و يكون هو مقيداً بما يقررونه \_ فحينتذ لايخشي من جعل مراعاة المصالح ذريعة لسد المغاسدما يخشى منه في حال إقرار كل متغلب على الحكم مع التضييق في مسالك استنباط الأحكام ، الذي جرى عليه جماهير الفقهاء. و إنما مثار المفاسد كلها أن يوسد الأمر إلى غير أهله .وأن يقر على الملك كل متغلب و يرضى بتقليده كل جائر جاهل . فهذا هو الذي أضاع على المسلمين دينهم ودنياهم

# نتيجة ما تقدم

علم مماتقدمأن المسائل الدينية المحضة وهي العقائد والمبادات والحظر والإباحة الدينيان تؤخذ من نصوص القرآن وبيان السنة لها بالقولأو العمل على الوجه الذي كان عليه الصدرالأول من الصحابة، فما أجموا عليه فلا عذر لأحد في مخالفته -وما اختلفوا فيه ينظر في دلائله و يرجح بعضه على بعض، كما يأتى تفصيله في القسم الثالث من أقسام أحكام المعاملات، ولا يلتفت فيه إلى الشدوذ ولا يجوز بحال من الأحول إحداث عبادة جديدة أو الانيان بعبادة مأثورة على غير الوجه الذي كان عليه النبي الله وجهور أصحابه (رض) لابقياس ولابدعوي إجماع لمن بعدهم ولا لمصلحة ، ولا لغير ذلك من العلل والنظريات ، لأن الله تعالى قد أكل الدين أصوله وفروعه بكتابه وبيان رسوله للطلخة ونهانا عرن السؤال المقتضي لزيادة

199

التكاليف، وأخبرنا أنماسكت عنه فهوعفو منهسبحانه، فن زاد على ذلك شيئا كان مراغما لنص القرآن أوطاعنا في بيان الرسول عَلَيْنَةً أو زاعما أنه أكل منه علم اوعملا بالدين كما قال الاماممالك لمن أرادالاحرام بالحج منالمسجدالنبوي وقد تقدم(\*

الرواية عن مالك ولقول البخاى في ترجمة ما روا. في تحديد المواقيت من صحيحه ( قلنا ) أولا هذا مثال لا ببحث فيه ، و — نانيا — إن دليل الجمهور على هذا ضعيف ومعارض لقوله تعالى ( تلك حدود الله فلا تعتدوها ) وبالتزام الني و الصحابة الاحرام من الميقات ؛ وهذه شعائر لا يخني تركها أن وقع ، فمن خَالُف فيها يصدق عليه آية ( فليحذر الذين يخالفون عن أمره ) الخ ( راجع ص ١٩٢) وحديث عائشة في مسند أحمد وصحيح مسلم مرفوعاً · «من عمل عملاً ليس عليمة أمريناً فهو رد » وقد أنكر عَمَانَ على من أحرم من خراسان ، فأما حديث أم سلمة في الأهلال من المسجد الاقصى وقد استدل به لقول الجمهور فهو لا يصح . وماروى في تفسير اتمام الحج والعمرة ( أن تحرم من دويرة أهلك ) فمناه أن تنوى الحج منها ، كما يفسره ما روى عن ابن عباس وغيره من قوله «أَن تحرم من دويرة أهلك لاتريد إلاالحج والعمرة ، وتهل من الميقات ، ليس أن تخرج لتجارة ولا لحاجة حتى إذا كنت قريبًا من مكمة قلت: لو حججت أو اعتمرت ا وذلك يجزىء ، ولكن التمام أن تخرج له لا لغيره» ذكر والحافظ ابن كثير في تفسيره . وبهذا تنفق هذه الرواية مع تفسير الجهور وظوأهر النصوص والسنة العملية . وإلالكان نسك النبي وكالله ونحرة و نسك أصحابه كلهم يَاقَصًا . لانه لم ينقل أن احداً منهم لبس ثياب الاحرام من دويرة أهله بالمدينة أو غيرها ، ولوكان هذا هو المراديا تمام الحَجُو العمر مَا خالفوه إلا قليلا لبيان الجواز كما هو شأنهم في سائر الاعمال ، وبهذا تعرف ضعف قول الشوكاني : وقول صاحب المنار ( انه لو كان أفضل لما تركه جميع الصحابة ) فكلام على غير قانون الاستدلالية اه

ويقولصاحب المنار الحنفي السلمي المتأخر في تأبيدصا حب المنار الحنفي المتقدم: بل هو على أصح قو انين الاستدلال وهي الجزم بأن النبي عَلَيْكُ وأصحابه كانوا أكل المؤمنين إيمانا وأتمهم عبادة فلوصح ماذكر وكان معناه ماذكر لمآثركوه إلاقليلا كاذكر ناء ولو عملوا به لتوفرت الدواعيعلى نقله عنهم لانه من الشعائر التي يشاهدها الجم الغفير

وأما الامور الدنيوية ، من حلال وحرام وسياسة وقضاء وآداب فهي تنقسم محسب الادلة إلى ستة أقسام

الاول \_ ما فيه نص محكم قطعى الرواية والدلالة لغة، وارد مورد التكليف الشرعى العام فالواجب أن يعمل به ولا مجال اللاجتهاد فيه مالم بعارضه ماهو أرجح منه من النصوص الخاصة بموضوعه أو العامة كنفى الحرج ونفى الضرر والضرار، وكون الضرورات تبيح المحظورات بنص قرله تعالى ( إلا ما اضطررتم إليه ) وكونها تقدر بقدرها وتزول بزوال مقتضها

الثانى ــ ما يدل عليه نص صحيح بعمومه أو تعليله أو مفهومه دلالة واضحة أجمع عليها أهل الصدر الأول أوعمل بها جمهورهم، وعرف شذوذ من خالف مهم فالواجب في هذا عين الواجب فيا قبله بشرطه عند من عرفه

الثالث ما ورد فيه نص تكليفي غير قطعي الدلالة ، أو حديث غير واه ولاصحيح ، فاختلف فيه الصحابة أو غيرهمن علماء السلفوأ تمة الفقه للاختلاف في صحة روايته أو صراحة دلالته . فمثل هذا يعمل فيه كل مكلف باجتهاد نفسه و يعذر كل من خالفه فيما ظهر له انه الحق فلا يعيبه ولاينتقده ، كا اختلف السلف في بعض أحكام العلهارة والنجاسة، ولم يعب أحده مخالفه فيه، ولم يمتنع من الصلاة معه لا إماما ولا مقتديا، وكما فهم بعض الصحابة من آية البقرة في الخر تحريمها و بعضهم عدم تحريمها، فعدل كل بما ظهر له ولم يعترض على غيره

ومثله ما يستنبطة بعض العلماء من المكتاب والسنة في كل زمان ، فمن ظهر له أن ذلك من الدين وان كلام الله تعالى أو سنة رسوله على الله عليه عمل به ، ومن لم يظهر له ذلك فلا يكلفه تقليداً لمن استنبطه . وقد نقل عن أشهر المجتهدين من الفقهاء أنه لا يجوز لاحد أن يقلدهم ولاأن يأخذ بشيء من أقوالهم المجتهدين من الفقهاء أنه لا يجوز لاحد أن يقلدهم ولاأن يأخذ بشيء من أقوالهم المجتهدين مأخذه وظهر له صحة دليله ، وعند ذلك يكون متبعا لما أنزل الله لا لآراء الناس ، فلا يكون مخالفا لقوله تعالى (اتبعوا ما أنزل إليكم من ربكم ولا تتبعوا من دونه أولياء)

وأما مايتعلق الامورالعامة من هذا القسم كالاحكام القضائية والسياسية فينبغى

أن ينظر أولو الآم، ويتشاوروا فيه من حيث تصحيح النقل، ومن حيث طريق الدلالة على الحكم، فاذا ظهر لهم ما يقتضى إلحاقه بأحد الأقسام السابقة ألحقوه به فكان له حكمه، و إلا كان كالمسكوت عنه

الرابع - ماوردفيه نصغيروارد مورد التكليف كالأحاديث المعلقة بالعادات من الآكل والشرب والطب و نحوذلك العام وهو ما يسميه العام إرشاداً لاتشريعا وكذا ما كان من قبيل الفتاوى الشخصية فلم يعمل به الجمهور لعدم الآمر بتبليغه ، قالاً ولى والا فضل المسلم أن يعمل بها مالم يمنع من ذلك مانع من الشرع أوالمصلحة والمنفعة العامة أو الخاصة ، لآن المبالغة في الاتباع حتى في العادات عما يقوى الآمة ، ويعكن الرابطة والوحدة بين المسلمين ، ولا ينبغي لحكام المسلمين في مثل هذا أن يجبروا أحداً على فعله ولا على تركه ، و إنما يحسن أن يكونوا قدوة صالحة في مثله

الخامس -- ماسكت عنه الشارع فإبرد عنه فيه مايقتضى فعلاولا تركافهو الذى عما الله تعالى عنه رحمة منه وتخفيفا على عباده ، فليس لأحد من عباد الله تعالى أن يكلف عبداً من عبيده تعالى فعل شيء أو ترك شيء بغير إذن منه سبحانه ، و إن ما أمرنا الله تعالى به من طاعة أولى الأمر منا خاص بأمر الدنيا ومصالحها ومشروط فيه أن لا يكون في معصية الله تعالى ، كا قال الرسول والله في الشيخان في الصحيحين وأبو داود والنسائى من حديث على كرم الله وجه الاطاعة لاحد في معصية الله إنها الطاعة في المعروف » وأما أمر الدين فقد تم وكمل ، وهو تعالى شارع الدين كا قال (شرع لسكم من الدين ماوصى به نوحا والذي أوحينا إليك بالخ وكا قال (ثم جعلناك على شريعة من الامن ماوصى به نوحا والذي أوحينا إليك مبلغ الدين كا قال (ثم جعلناك على شريعة من الامر من المسلمين سلطان على أحد مبلغ الدين كا قال (وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم) فليس لأولى الأمر من المسلمين سلطان على أحد في أمر الدين المحض بزيادة على مدلول النصوص ولا نقصان منها ، ومن ادعى في أمر الدين المحض بزيادة على مدلول النصوص ولا نقصان منها ، ومن ادعى ذلك أو ادعى له فقد جمل نفسه أو جعل شريكا فله تعالى أو اتخذ ربا من دونه ذلك أو ادعى له فقد جمل نفسه أو جعل شريكا فله تعالى أو اتخذ ربا من دونه (أم لهم شركاء شرعوا لهم من الدين مالم يأذن به الله)

وقد مر تفصيل القول في كل مسألة من هذه المسائل حتى أن فيها أثبتناه هذا

تكراراً و إعادة لبعض ما تقدم ﴿ وَفَى الْاعادة إِفَادَةٌ ﴾ كمَّا قيل ولا سمَّا إذا اختلف الاسلوب وتنوع التعبير. ثم قال عز وجل :

(١٠٦) مَاجَعَلَ ٱللهُ مِنْ بَحِيرَةً وَلاَ سَائِبَةٍ وَلاَ وَصِيلَةٍ وَلاَ حَامٍ ، وَلَكُنَّ اللهُ مِنْ بَحِيرَةً وَلاَ سَائِبَةٍ وَلاَ وَصِيلَةٍ وَلاَ حَامٍ ، وَلَكُنَّ اللّهِ الْكَذِبَ وَأَكْثُرُهُمْ لاَ يَعْقَلُونَ (١٠٧) وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَىٰ مَا أَنْزَلَ اللهُ وَإِلَىٰ لاَ يَعْقَلُونَ (١٠٧) وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَىٰ مَا أَنْزَلَ اللهُ وَإِلَىٰ الرَّسُولِ قَالُوا حَسْدُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آ بَاءَنَا . أَوَلَوْ كَانَ آ بَاوُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ شَيْئًا وَلاَ مَهَ تَدُونَ ؟

وجه اتصال هاتين الآبتين بما قبلهما أنه سبحانه وتعالى نهى فى السياق الذى قبلهما عن تحريم ما أحله الله وعن الاعتداء فيه و إن كان التحريم تركالباح بلتزم بالنفر أو بالحلف باسم الله تنسكا وتعبداً معاعتقاد إباحته فى نفسه ، لاشرعا يدعى إليه و يعتقد وجو به و بين فيه كفارة الأيمان ، وحرم الخر والميسر والانصاب والازلام ، وصيد البرعلى المحرم بحبح أو عمرة ، و بعد أن بهى عن تحريم ما أحله ، نهى أن يكون المؤمن سبباً لتحريم الله تعالى شيئاً لم يكن حرمه ، أو شرع حكم لم يكن شرعه ، بأن يسأل الرسول والله الله تعالى شيئاً لم يكن حرمه ، أو شرع حكم لم يكن شرعه ، بأن يسأل الرسول والله الله عنه عما سكت الله عنه عفواً وفضلا، فيكون الجواب عنه ان ورد تنكليفا جديداً ، فناسب بعد هذا أن يبين ضلال أهل الجاهلية فها حرموه على أنفسهم وما شرعوه لها بغير إذن من ربهم ، وما قلد به بعضهم بعضاً على جهلهم ، مع بيان بطلان التقليد وكونه ينافى العلم والدين فقال :

بر ما جمل الله من بحيرة ولا سائبة ولا وصيلة ولا حام ﴾ هذه أربعة نعوت لاربعة أنواع من محرمات الانعام التي حرمتها الجاهلية على أنفسها

( فالبحيرة ) فعلية بمعنى مفعولة بهى الناقة التى يبحرون أذنها أى يشقونها شقا واسعا ، وكانوا يفعلون بهاذلك إذا نتجت خسة أبطن وكان الخامس أننى كما روى عن ابن عباس ، وقيل إذا ولدت عشرة أبطن، يفعلونه ليكون علامة على تحريماً كلها أو

ركوبها أو الحمل عليها ، وهو مأخوذ من مادة ( يحر ) وهو فى الأصل كا قال الراغب هكل مكان واسع جامع للماء الكثير » ثم اشتقوا منه عدة كلات فيها معنى السمة . (والسائبة) الناقة التى تسيب بنذرها الآله تهم فترعى حيث شاءت ، ولا يحمل عليها شيء ، ولا يجز صوفها ولا يحلب لبنها إلا لضيف ، فهي اسم فاعل من قولم ، ساب الفرس ونحوه ، أى ذهب على وجهه حيث شاء ، وساب الماء جرى ، فهو سائب ، وقال بحد بن إسحاق : هى الناقة إذا ولدت عشر الماث ليس بينهن ذكر ، وقال مجاهد . هى من الغنم مثل البحيرة من الابل ، وعن أبى ره ق والسدى : كان الرجل منهم إذا قضيت حاجته سيب من ماله ناقة أو غيرها المواغية م وأوثانهم ، والوصيلة) الشاة التى تصل أنثى بانثى فى النتاج ، وقيل : هى أنقى وصلت أخاها ، قال الراغب : وهو أن أحدهم كان إذا ولدت له شاته ذكراً أو ابثى قولوا وصلت أخاها ، فلا يذبحون أخاها من أجلها . وعن ابن عباس : هى الشاة إذا نتجت سبعة أبطن قان كان السابع انثى استحيوها ، و إن كان ذكراً أو انثى فى بطن واحد استحيوهما، وقالوا : وصلته أخته فحرمته علينا

(والحامى) اسم فاعل من الحاية ، وهو فحل الضراب أى التلقيح ، قيل إذا أتم ضراب عشرة أبطن قالوا : حى ظهره ، وتركوه لا يحملون عليه شيئا ، وروى أنهم كانوا يجملون عليه ريش الطواويس تمييزاً . وقد اختلفت الروايات في تفسير هذه الألفاظ كا ترى ، وأقواها مارواه البخارى ومسلم وغير واحد من رواة التفسير المأثور عن سعيد بن المديب قال :

البحيرة التي يمنع درها للطواغيت ولا يحلبها أحد من الناس والسائبة كانوا يسيبونها لآله تهم لا يحمل عليها شيء ، قال أبو هريرة قال رسول الله عليها شيء «رأيت عمرو بن عام الخزاعي يجر قصبه في النار – كان أول من سيب السوائب » قال ابن المسيب: والوصيلة الناقة البكر تبكر في أول نتاج الابل ثم تشي بعد بأنثي ، وكانوا يسيبونها لطواغيتهم إن رسلت إحداها بالأخرى ليس بينهما ذكر ، والحامي فحل الابل يضرب الضراب المعدود فاذا قضى ضرا به ودعوه ألى تركوه ) للطواغيت وأعفوه من الحل فلم يحمل عليه شيء وهموه الحامي .

وسيأتى فى سورة الانعام بقية ما يتعلق بهذا البحث ومن ابتدعه الدربوغير شريعة ابراهيم عليه السلام ، وما ابتدعه المسلمون مما يضاهى ذلك

أما معنى الجلة: فهو أن الله تعالى لم يشرع لهم محريم البحائر والسوائب

واخواتهما ، أي لم يجمله من أحكام الدين ﴿ وَلَكُنَّ الَّذِينَ كَفُرُوا يَفْتُرُونَ عَلَى اللَّهُ الكذب ﴾ بزعمهم ان هذه الاشياء محرمة سواءأسندوا تحريمها إلى الله تعالى ابتداء أو ادعاء على سبيل الاستدلال ـ كما حكى عنهم بقوله (لوشاء الله ما أشركنا ولا آباؤنا ولا حرمنا من شيء ) أي ولكنه شاء ذلك منا ففعلناه فهو راض به ــ أم لم يسندوه اليه . أما كون إسناد تحريمه اليه بالتصريح افتراءاً عليه فظاهر بين، وأما اسناده اليه ادعاء واستدلالا بالمشيئة فهو افتراء أيضا لأن دليله باطل، فان الله تمالى لم يمنع الكفار من الكفر والفساق من الفسق ولا أكرههم عليهما بمحض المشيئة والقدرة ، بلجمل لهم اختيار الترجيح في أعمالم ولم بجملهم مجبورين عليها، فعدم إجبارهم على الترك أو الفعل لايدل على رضائه تعالى بما اختاروه لانفسهم من كفروفسق، وأما كونه افتراءعليه في حال السكوت عن اسناده إليه، فوجهه أن التحريم والتحليل من شأن رب الناس و إلهم سبحانه، فليس لاحدمن خلقه أن يحرم عليهم شيئاً إلاباذ نه والتبليغ عنه ، فمن تجرأ على ذلك كان مدعياً بفعله هذا إما: الربوبية و إما الاذن من الرب تمالى ، وكلاهما افتراء ، والفعل فيه أبلغ من القول ﴿ وَأَكْثُرُهُمُ لَا يَعْقُلُونَ ﴾ أنهم يفترون على الله الكذب بتحريم ماحرموا على أنفسهم ، وان ذلك من أعمال الكفر به ، بل يظنون أنهم يتقر بون به اليهولو بالوساطة ، لأن آلمتهم التي يسيبون باسمها السوائب ويتركون لها ماحرموه على أنفسهم ، ليست بزعمهم إلاوسطاء بينهم و بين الله تعالى ، تشفع لهم عنده ، وتقريبهم إليه زلغي . وهكذا شأن كل مبتدع في الدين بتحريم ظعام أو غيره ، وتسييب عجل السيد البدوى أو سواه ، وسنِّ ورد أو حزب يضاهي به المشروع من شمائر دينه، أو غير ذلك من العبادات التي لم تؤثر عن الشارع ، يزعم أنه جاء بما يتقرب به الله تعالى و ينال به رضاه عز وجل، والحق ان الله تمالى لايمبد إلا بما شرعه على لسان رسوله ﷺ فلا عبادة ولا تحريم إلابنص عام أوخاص، وليس لأحد أن يزيد أو ينقص برأى ولا قياس ، ولذلك قال عز وجل

﴿ وَإِذَا قَبِلَ لَمْمُ تَعَالُوا إِلَى مَا أَنزَلَ اللَّهُ وَ إِلَى الرَّسُولَ \_ قَالُوا : حسبنا ماوجدنا عليه آباء الجامي إذاقيل لهم تمالوا إلى ما أنزل الله تمالى فى الفرآز من الأحكام المؤيدة بالحجج والبينات المبنية علىقواعددرء المفاسد وجلبالمصالح دونالعبثوالخرافات وإلى الرسول المبلغ لها والمبين لمجملها فاتبعوه فهاءقالوا يكفينا ماوجدنا عليه آياء نامن عقائد وأحكام وحلال وحرام .قال تعالى رداً عليهم ﴿ أُو لُو كَانَ آبَاؤُمُ لَا يَعْلُمُونَ شيئًا ولا يهندون﴾ أي أيكفيهم ذلك ولو كان آباؤهم لايملمون شيئًا من الشرائم الإلهية ، ولا يهتدون سبيلا إلى مصالحهم الدينية والدنيوية ? و إنما يعرف مايكني الأفراد والآمم وما لايكنى بالعلم الصحيح الذي يميز به بين الحقوالباطلءوالاهتداء إلى الآعمال الصالحة والفضائل ، وأين من هذا وذاك ، أولئك الأميونالجهلاء ؟ الذين كانوا يتخبطون في وثنية وخرافات ، ووأد بنات ، وعدوان مستمر ، وقتال مستحر ،وعداوة و بغضاء ،وظلم لليتامى والنساء، على ماأوتوامن فطنة وذكاء،وعزيمة ودهاء وحزم ومضاء ، وعزة واباء ، واسمئقلال أفكار وآراء ، وغير ذلك من المزايا التي تؤهلهم لأن يكونوا هم الأثمة الوارثين ، والخلفاء العادلين ، لولا تقليد الآباء لولاتقليدالآباء? وكذلك كان بعد اتماعهم بتركه مقتضى العلم وهدا يةالقرآن. هذه الآية والآية المشابهة لها في سورة البقرة ( ٢ : ١٦٨ واذا قيل لهم اتبعوا ما أنزل الله قالوا بل نتبع ما أافينا عليه آباءنا أو لو كان أباؤهم لايمقلون شيئا ولا يهمندون ) هما أظهر وأوضح ماورد في السكتاب العزيز من الآيات في بطلان التقليد، فقد قررتا أن التقليــد خلاف مقتضى حكم العقل ودلائل العلم وهداية الذين ، ولكن خلفنا الطالح ، رجموا إليه خلافا لسلفهم الصالح ، حتى عادوا وهم في حجر الاسلام ، شرآ مما كانت عليه الجاهلية في حجر الأصنام .

﴿ فصل في بيان بطلان التقليد وشبوات أهله ﴾

الآيات القرآنية الدالة على بطلان النقليد في الدبن كثيرة جدا ، وكذلك الأحاديث النبوية وأقوال علماء السلف الصالحين، وإنما تقررتبدعة التقليدفي القرن الرابع ، أى بعد القرون الثلاثة التي وصفها النبي ﷺ بأنها خير القرون وشر التقليد مافرق الامة شيماً أوجمل الاختلاف في الدين عند هاديناً بانتساب كل شيمة وطائفة إلى رجل يلتزمون أقواله أو أقوال من يدعون انباعه في كل مسألة و إن خالفت نصوص الكتاب والسنة وما كان عليه جهور الصحابة والتابعين . هذا مع العلم بأن الله تمالى ذم المتفرقين المختلفين في الدين ، وبرأ رسوله منهم وتوعدهم بالمذاب العظيم ، وأمر بأن يرد ما تنازع فيه المؤمنون إلى الله ورسوله لا الى أقوال الناس غير المعصومين ، وجعل وظيفة الكتاب الحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه ، وبين أنه المعصومين ، وجعل وظيفة الكتاب الحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه ، وبين أنه لا يحمل على الاختلاف فيه إلا البغى والضلال .

ثم إن كتاب الله تعمائى قد أوجب العلم بالدين وطالب بالدليل ولا سما فى القرل على الله عز وجل ، كقوله تعالى ( هل عندكمن سلطان بهذا ؟ أتقولون على الله ما لاتعلمون؟) السلطان بالبرهان ، والتقليد ليس بعلم - كاتقدم آنفا

وقد بينا بطلان التقليد وتناقض أهله في مواضع من التفسير والمنار، و إننا نذكر هنا ماحرره الأمام الشوكاني في مسألة التقليد في مبحث الأحكام من كتابه (ارشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول) قال رحمه الله تعالى

الم الم المالة النالئة الم اختلفوا في المسائل الشرعية الفرعية : هل بجوز النقليد فيها أم لا ? فذهب جماعة من أهل العلم إلى أنه لا يجوز مطلقاً . قال القرافى: ومذهب مالك وجمهور العلماء وجوب الاجتهاد و إبطال النقليد ، وادعى ابن حزم الإجماع على النهى عن التقليد . قال: ونقل عن مالك أنه قال: أنا بشر أخطىء وأصيب فانظروا في رأيى ، فما وافق الحكماب والسنة فخذوا به وما لم يوافق فاتركوه . وقال عند موقه : وددت أنى ضربت بكل مسئلة تكلمت فيها برأيي سوطا على أنه لاصبر لى على السياظ ، قال ابن حزم : فههنا مالك ينهى عن التقليد . وكذلك الشافعى (وأحد) وأبو حنيفة ، وقد روى المزنى عن الشافعى في أول مختصره أنه لم يزل ينهى عن تقليده وتقليد فيره.

وقد ذكرت نصوص الأثمة الأربعة المصرحة بالنهى عن التقليد فى الرسالة التى عيمية (القول المفيد فى حكم التقليد) فلا نطول المقام بذكر ذلك ، و بهذا تعلم أن المنع من التقليد إن لم يكن إجاعا فهو مذهب الجهور و يؤ يدهذا ماسياً تى فى المسألة.

التى بعد هذه من حكاية الاجماع على عدم جواز تقليد الأموات ، وكذلك ماسيانى من أن عمل المجتهد برأيه إنما هو رخصة له عند عدم الدليل ولا يجوز لغيره أن يعمل به بالاجماع . فهذان الإجماعان يجتثان التقليد من أصله ، فالعجب من كثير من أهل الأصول حيث لم يحكوا هذا القول إلا عن بعض المعتزلة . وقابل مذهب القائلين بعدم الجواز بعض الحشوية، وقال يجب مطلقا و يحرم النظر، وهؤلاء لم يقنعوا بماهم فيه من الجهل حتى أو جبوه على أنفسهم وعلى غيرهم فان التقليد جهل وليس بعلم من الجهل حتى أو جبوه على أنفسهم وعلى غيرهم فان التقليد جهل وليس بعلم

(والمذهب الثالث) التفصيل وهو أنه يجب على العامى و يحرم على الجنهد، وبهذا قال كثير من أتباع الائمة الاربعة ، ولا يخفاك أنه إنما يعتبر في الخلاف أقوال المجتهدين وهؤلاء هم مقلدون ، فليسوا ممن يعتبر خلافه ، ولاسيا وأثمتهم الأربعة منعونهم من تقليدهم وتقليد غيرهم ، وقد تعسفوا فحملوا كلام أثمتهم هؤلاء على أنهم أرادوا المجتهدين من الناس لا المقلدين ، فيالله المعجب

وأعجب من هذا أن بعض المتأخرين عن صنف فى الأصول نسب هذا القول إلى الا كتر ، وجمل الحجة لهم الاجماع على عدم الانكار على المقلدين افان أراد إجماع خير القرون ثم الذين يلومهم ثم الذين يلومهم فتلك دعوى باطلة ، قانه لا تقليد فيهم البتة ولا عرفوا انتقليد ولا سمعوا به ، بل كان المقصر منهم يسأل العالم عن المسألة التي تعرض له فيفتيه بالنصوص التي يعرفها من الكتاب والسنة ، وهذا ليس من النقليد في شيء ، بل هو من باب طلب حكم الله في المسألة والسؤال عن الحجة الشرعية ، وقد عرفت في أول هذا الفصل أن التقليد انما هو الممل بالرأى لا بالرواية وليس المراد بما احتج به الموجبون التقليد والمجوزون له من قوله سبحانه (فاسألوا أهل الذكر) إلا السؤال عن حكم الله في المسألة لا عن آراء الرجال ، هذا على تسليم أمل واردة في عوم السؤال كا زعوا ، وليس الأمن كذلك ، بل هي واردة في أمن خاص ، وهو السؤال عن كون أنبياء الله رجالا ، كا يغيده أول الآية وآخرها أمن خاص ، وهو السؤال عن كون أنبياء الله رجالا ، كا يغيده أول الآية وآخرها لا تقليد ، ولم الربانا قبلك إلا رجالا نوحي إليهم فاسألوا أهل الذكر إن كنم المناون بالبينات والزبر) وان آراد إجماع الأثمة الأر بعة فقد عرفت أنهم قالوا بالمنع من التقليد ، ولم يزل في عصره من ينكر ذلك ، وان أراد إجماع من بعدهم بالمنع من التقليد ، ولم يزل في عصره من ينكر ذلك ، وان أراد إجماع من بعدهم بالمنع من التقليد ، ولم يزل في عصره من ينكر ذلك ، وان أراد إجماع من بعدهم بالمنع من التقليد ، ولم يزل في عصره من ينكر ذلك ، وان أراد إجماع من بعدهم بالمنع من التقليد ، ولم يزل في عصره من ينكر ذلك ، وان أراد إجماع من بعدهم بالمنع من التقليد عول عن ينكر ذلك ، وان أراد إجماع من بعدهم بالمنع من التقليد علي يقال في ينهد عرفت أمن بعدهم بالمنع من التقليد علي يول في يول في يول في يول في ينه من ينكر ذلك ، وان أراد إجماع من بعدهم بالمنع من التقليد عرفت أمن بعدهم بالمنع من التقليد عرف المناسول بالمناسول المناس المناسول بالمناسول المناسول ا

فوجود المنكرين لذلك منذ ذلك الوقت إلى هذه الفاية معلوم الكلمن يعرف أقوال أهل العلم، وقد عرفت مما نقلناه سابقا أن المنع قول الجمهور إذا لم يكن اجماعا. وإن أراد اجماع المقلدين للأئمة الآربعة خاصة فقد عرفت عما قدمنا في مقصد الاجماع أنه لا اعتبار بأقوال المقلدين في شيء فضلا عن أن ينعقد بهم إجماع

«والحاصل أنه لم يأت من جوز التقليد فضلاعن أوجبه بحجة ينبغى الاشتغال بجوابها قط عولم نؤمر برد شرائع الله سبحانه إلى آراء الرجال بل أمر ما بماقاله سبحانه (فان تنازعتم فى شيء فردوه إلى الله والرسول) أى كتاب الله وسنة رسوله . وقد كان على عامر من برسله من أصحابه بالحكم بكتاب الله ، فان لم يجد فبسنة رسول الله، فان لم يجد فبالنقوسول الله، فان لم يجد فها يظهر له من الرأي كا فى حديث معاذ (1)

« وأما ماذكروه من استبعاد أن يفهم المقصرون نصوص الشرع وجعلوا ذلك مسوغا للنقليد فليس الأمركا ذكروه ، فههناواسطة بين الاجتهاد والتقليد وهي سؤال الجاهل للعالم عن الشرع فيما يعرض له ، لا عن رأيه البحت، واجتهاده المحض، وعلى هذا كان عمل المقصرين من الصحابة والتابعين وتابعهم . ومن لم يسعه ماوسع أهل هذه القرون الثلاثة الذين هم خير قرون هذه الأمة على الاطلاق فلا وسعالله عليه .

وقد ذم الله تعالى المقادين في كتابه المزيز في كثير من الآيات (إناوجدنا آباءنا على أمة ) (التخذوا أحبارهم ورهبالهم أر بابا من دون الله) (إنا أطعنا سادتنا وكبراءنا فأضلونا السبيلا) وأمثال هذه الآيات . ومن أراد استيفاء البحث على التمام فليرجع إلى الرسالة التي قدمت الاشارة إليهاو إلى المؤلف الذي سميته «أدب الطلب ومنتهى الارب» « وما أحسن ماحكاه الزركشي في البحر عن المزنى أنه قال : يقال لمن حكم بالنقليد : هل لك من حجة ؟ قان قال : نعم . أبطل التقليد لأن الحجة أوجبت

<sup>(</sup>١) يمنى أن الواجب فى القضاء الذى يعرض هو النصو إلا فالاجتهاد لا التقليد. ولا يدل الحديث على الاذن فى اجتهاد الراى فى العبادات لأنها لا تثبت إلا بالنص، ولكن قد يحتاج فى بعضها إلى الاجتهاد فى طريقة إيقاعها على الوجه المشروع كالاجتهاد فى القبلة وهو ما سهاه علماء الاصول تحقيق المناط ، وللا تفاق علميه أنكر الغزالى عدم من القياس الملاتفاق علميه والاختلاف فى القياس، حتى ما يسمى منه تنقيح المناط

ذلك عند الالتقليد وان قال: بغير علم قيل له فلم أرقت الدماء وأبحت الفروج والأموال وقد حرم الله ذلك إلا بحجة ? فان قال: أنا أعلم الى أصيب وإن لم أعرف الحجة لان معلى من كبار العلماء . قيل له تقليد معلمك أولى من تقليد معلمك لأنه لا يقول إلا بحجة خفيت عن معلمك ، كا لم يقل معلمك إلا محجة خفيت عنك. فان قال : نعم . ترك تقليد معلمه إلى تقليد معلم معلمه ثم كذلك حتى ينتهى إلى العالم من الصحابة ، فان أبى ذلك نقض قوله ، وقيل له : كيف يجوز تقليد من هو أصغر وأقل علما ، وقد روى عن رسول الله وأقل علما ، ولا يجوز تقليد من هو أكبر وأغزر علما ? وقد روى عن رسول الله ويتنا أنه حذر من زلة العالم ، وعن ابن مسعود أنه قال « لا يقلدن أحدكم دينه رجلا إن آمن آمن وإن كفر كفر ، فانه لا أسوة في الشر » انتهى

(قلت) تنميا لهذا الكلام وعند أن ينتهى إلى العالم من الصحابة يقال له: هذا الصحابي أخذ علمه من أعلم البشر المرسل من الله تعالى إلى عباده المعصوم من الخطأ في أقواله وأفعاله ، فتقليده (١) أولى من تقليد الصحابي الذي لم يصل اليه إلا شعبة من شعب علومه ، وليس له من العصمة شيء ، ولم يجعل الله سبحانه قوله ولا فعله ولا اجتهاده حجة على أحد من الناس

(واعلم) أنه لاخلاف في أن رأى المجتهد عند عدم الدليل انما هو رخصة له يجوز له العمل بها عند فقد الدليل، ولا يجوز لفيره العمل بها بحال من الاحوال، ولهذا نهى كبار الائمة عن تقليده وتقليد غيرهم. وقد عرفت حال المقلد أنه إنما يأخذ بالرأى لا بالرواية، ويتمسك بمحض الاجتماد عن مطالب (٢٠) بجعجة، فمن قال إن رأى المجتهد يجوز لفيره التمسك به ويسوغ له أن يعمل به فيا كلفه الله، فقد جمل هذا المجتهد صاحب شرع، ولم يجعل الله ذلك لاحد من هذه الأمة بعد نبينا هذا المجتهد صاحب شرع، ولم يجعل الله ذلك لاحد من هذه الأمة بعد نبينا والمجازفات في شرع الله تعالى فليست بشيء، ولو جازت الامور الشرعية بمجرد والمحاوى لادعى من شاء ماشاء، وقال من شاء بما شاء ا ه

<sup>(</sup>۱) أى اتباعه ﷺ وسماه تقليداً للمشاكلة (۲) كذا ولعل صوابه غير مطالب « تفسير القرآن الحكيم » « ۱٤» «الجزء السابع»

هذا ماقاله الشوكاني — واننا سنمود إن شاء الله تمالي إلى هذا البحث في مواضع أخرى، فنزيده بيانا و تفصيلا.

(١٠٨) يَاءَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُمْ مَنْ صَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيْمُ إِلَىٰ اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَبِّكُمُ عِاكُنْتُمْ تَعْمَلُونًا

بعد أن بين الله تعالى بطلان التقليد \_ وهوأن يتبع المرء غيره من الناس في فهمه للدين ورأيه فيه بغير علم ولاحجة أمرا لمؤمنين بصيغة الاغواء بأن يهتموا باصلاح أنفسهم بالعلم الصحيح والعمل الصالح الذي يعدرشدا وهدى، وبين لهم أنهم إذا أصلحوا أنفسهم وقاموا بما أوجب الله عليهم من علم وتعليم وعمل و إرشاد ، فلا يضرهم من ضل من الناس عن محجة العلمالجهل والتقليد، وعن صراط العمل الصالح بالفسق والإفسادق الأرض فقال ﴿ يِاأَيِّهِ الذين آمنوا عليكم أنفسكم لايضركم من ضل إذا احتديثم ﴾ أي الزموا اصلاح أنفسكم ، وتزكيتها بما شرع الله لكم ، لا يضركم ضلال غيركم إذا أهنديتم ، إذلاتزر وازرةوزرأخرى . ومن أصول الهداية : الدعوة إلى الخير والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، فاذنالاتكونون مهتدين الا إذا بلغيم دعوة الحق والخير، وعلمتم الجاهلين ماأعطاكم اللهمن العلموالدين ، وأمرتم بالمعروف ونهيتم عن المنكر، فلا تكنموا الحق والعلم كما كتمه من كان قبلكم، فلعنهم الله على لسان أنبيائهم ولسان نبيكم ﴿ إلى الله مرجعكم جميعاً فينبئكم بماكنتم تعملون ﴾ أي اليه وحده رجوعكم ورجوع من ضلعما اهتديتم اليه فينبتكم عند الحساب بما كنتم تعملون فى الدنيا وبجزيكم به

وقد اختلفت الروايات عن الصحابة والتابعين في هذه الآية

قال الحافظ ابن كثير في تفسيره : قال الإمام أحمد رحمه الله حدثنا هاشمين القاسم حدثناً زهير يعني ابن معاوية ، حدثنا اسماعيـــل بن أبي خالدحدثنا قييس قال «قام أبو بكر الصديق رضى الله عنه فحمد الله وأثنى عليه ثم قال : أيها الناس، أنكم تقرءون هذه الآية (ياأيها الذين آمنوا عليكم أنفسكم لايضركم من ضل إذا اهتديتم إلى آخر الآية) و إنكم تضعونها على غير موضعها ، و إنى معمت رسول الله ويتالية يقول: إن الناس إذا رأوا المذكر ولم يغيروه بوشك أن الله عز وجل أن يعمهم بعقابه (١) قال : وسمعت أبا بكر يقول : ياأيها الناس إباكم والكذب فان الكذب مجانب الإيمان » وقد روى هذا الحديث أصحاب السنن الآر بعة وابن حبان في صحيحه ووغيره من طرق كثيرة عن جماعة كثيرة عن المحاعيل بن خالد به متصالا من فوعا ومهم من رواه عنه به موقوفا على الصديق ، وقد رجح رفعه الدارقطني وغيره ، وذكرنا طرقه والسكلام عليه مطولا في مسند الصديق رضى الله عنه.

وقال أبو عيسى القرمذى: حدثنا سعيد بن يه قوب الطالقاني حدثنا عبدالله بن المبارك حدثنا عتبة بن أبى حكيم حدثنا عرو بن حارثة اللخمى عن أبى أمية الشعبانى قال أتيت أبا ثملية الخشني فقلت « ما تصنع في هذه الآية ? قال أيه آية ? قلت: قول الله تعالى (يا أيها الذين آمنوا عليكم أنفسكم لايضركم من ضل إذا اهتديتم) قال : أما والله لقدسالت عنها خبيرا ، سألت عنها رسول الله ويتناهوا عن المنكر ، حق إذا رأيت شحا مطاعا وهوى متبعا ودنيا مؤثرة بالمعروف وتناهوا عن المنكر ، حق إذا رأيت شحا مطاعا وهوى متبعا ودنيا مؤثرة وإعجاب كل ذى رأى برأيه فعليك بخاصة نفسك ودع عنك الموام ، فان من ورأتكم أياما الصابر فيهن مثل القابض على الجو ، للعامل فيهن أجر خسين رجلا يعملون كعملكم » قال عبدالله بن المبارك وزاد غير عتبة . قيل « يارسول الله أجر خسين رجلا يعملون رجلامنا أومنهم ، قال : لا . بل أجر خسين منكم » ثم قال الترمذى : هذا حديث حسين غريب صحيح . وكذا رواه أبو داود من طريق ابن المبارك ، ورواه ابن ماجه وابن غريب قابي حاتم عن عتبة بن أبى حكيم .

وقال عبدالرزاق : أنبأنا معمر عن الحسن سأله رجل عن قول الله (عليكم أنفسكم

<sup>(</sup>١)كذا فىالاصل والروايةالمشهورة فى كتبالمسانيد والسنن«إذا راىالناس المنكر فلم يغيروه أوشك أن يعمهم الله بعقاب » وتفسير ابن كثير المطبوع فىالمطبعة الاميرية كثير الغلط وقد شرعنا فى طبعه طبعة أصح إن شاء الله تعالى

لايضركم من ضل إذا اهتديتم) فقال: إن هذا ليس بزمانها إنها اليوم مقبولة ولـكنه قد يوشك أن يأتي زمانها تأمرون فيصنع بكم كذا وكذا \_ أو قال \_ فلا يقبل منكم ، فحينئذ عليكم أنفسكم لايضركم من ضل » .

ورواه أبو جعفر الرازى عن الربيع عن أبى العالية عن ابن مسعود فى قوله (باأيها الذين آمنوا عليكم أنفسكم لايضركم من ضل) الآية .قال «كانوا عندعبدالله بن مسعود فكان بين رجلين بعض ما يكون بين الناس حى قام كل واحد منهما إلى صاحبه فقال رجل من جلساء عبد الله : ألا أقوم فآم هما بالمعروف وأنهاها عن المنكر فقال رجل من جلساء عبد الله : ألا أقوم فآم هما بالمعروف وأنهاها عن المنكر فقال آخر إلى جنبه : عليك بنفسك فإن الله يقول (عليكم أنفسكم) الآية . قال : فسمعها ابن مسعود فقال : مه لم يجيء تأويل هذه بعد ، إن القرآن أنزل حيث أنزل ومنه آى قد مضى تأويلهن قبل أن ينزلن، ومنه آى قد وقع تأويلهن عهد الذي وتعليه بيسير ، ومنه آى وقع تأويلهن بعد الذي وتعليه بيسير ، ومنه آى يقم تأويلهن يوم الحساب ماذكر من الحساب والجنة والنار ، فما دامت قلو بكم واحدة والم تلبسوا شيعاً ولم يذق بعضكم بأس بعض فأم واحدة وأنهوا ، وإذا اختلفت القاوب والأهواء وألبستم شيعا وذاق بعضكم بأس بعض فأم وأمروا فأم رنفسك وعند ذلك جاء تأويل هذه الآية » رواه ابن جرير .

وقال ابن جرير :حدثنا الحسن بن عرفة حدثنا شبابة بن سوار حدثنا الربيع بن صبيح عن سفيان بن عقال قال « قيل لا بن عمر : لو جلست في هذه الآيام فلم تأمر ولم تنه فإن الله قال (عليكم أنفسكم لايضركم من ضل إذا اهتديتم) فقال ابن عر إنها ليست لى ولا صحابى لأن رسول الله ويحيية قال : ألاليبلغ الشاهد الفائب . فكنا محن الشهود وأنيم الغيب ولكن هذه الآية لا قوام يجيئون من بعدنا إن قالوا لم يقبل منهم وقال أيضاً :حدثنا محمد بن جعفر وأبو عاصم قالا :حدثنا عوف عن سوار بن منبه قال « كنت عند ابن عمر إذ أناه رجل جليد في المين عوف عن سوار بن منبه قال « كنت عند ابن عمر إذ أناه رجل جليد في المين شديد الله ان قال الم قال الم عنه عنه المحمد الله المال المال القال المال الله المال ال

<sup>(</sup>١) راجع هذا الممنى في تفسير آية الانعام (٢:٥٠٥ص٤٠٠)

وكلهم مجتهد لا يألو ، وكلهم بغيض إليه أن يأتى دناءة إلا الخير ، وهم فى ذلك يشهد بعضهم على بعض بالشرك . فقال رجل من القوم : وأى دناءة تريد أكتر من أن يشهد بعضهم على بعض بالشرك \* فقال الرجل : انى لست إياك أسأل إنما أسأل الشيخ ، فأعاد على عبد الله الحديث ، فقال عبد الله : لعلك ترى لا أبا لك انى سآمرك أن تذهب فتقتلهم ، عظهم وانههم قان عصوك فعليك بنفسك فان الله عز وجل يقول (يا أبها الذين آمنوا عليكم أنفسك) الآية »

وقال أيضا حدثني أحمد بن المقدام حدثنا المعتمر بن سليمان سمعت أبي حدثنا قتادة عن أبي مازن قال «انطلقت على عهد عثمان إلى المدينة فاذا قوم جلوس فقرأ أحدهم هذه الآية (عليكم أنفسكم لايضركم من ضل) فقال أكثرهم لم يجيء تأويل هذه اليوم».

وقال حدثنا القاسم حدثنا الحسن حدثنا ابن فضالة عن معاوية بن صالح عنجبير بن نفير قال كنت في حلقة فيها أصحاب رسول الله عنظية والى لاصغر القوم، فتذاكروا الامربالمعروف والنهى عن المنكر، فقلت أنا: أليس الله يقول في كتابه (يا أيها الذين آمنوا عليكم أنفسكم لايضركم من ضل إذا اهتديتهم) افتها واعلى بلسان واحد، وقالوا: تنزع آية من القرآن لا تعرفها ولا تدرى ما تأويلها فتمنيت الى لم أكن تكلمت. وأقبلوا يتحدثون، فلما حضر قيامهم قالوا: انك فتمنيت الى لم أكن تكلمت. وأقبلوا يتحدثون، فلما حضر قيامهم قالوا: انك غلام حديث السن، وانك نزعت آية ولا تدرى ما هى، وعسى أن تدرك ذلك الزمان: إذا رأيت شحا مطاعا، وهوى متبعا، واعجاب كل ذى رأى رأيه فعليك بنفسك، لايضرك من ضل إذا اهتديت »

وقال ابن جوير حدثنا على بن سهل حدثنا ضمرة بن ربيعة قال: تلا الحسن هذه الآية (يا أيها الذين آمنوا عليكم أنفسكم لا يضركم من ضل إذا اهتديتم) فقال الحسن : الحمد لله بها . والحمد لله عليها . ما كان مؤمن فيا مضى ولا مؤمن فيا بقى إلا وإلى جنبه منافق يكره عمله . وقال سعيد بن المسيب : إذا أص بالمعروف ونهيت عن المنكر فلا يضرك من ضل إذا اهتديت . رواه ابن جرير وكذا روى من طريق سفيان الثورى عن أبى العميس عن أبى البخترى عن حذيفة مثله ، وكذا قال غير واحد من السلف

وقال ابن أبى حاتم حدثنا أبى حدثنا هشام بن خالد الدمشقى حدثنا الوليد حدثنا البيد حدثنا البيد عن كمب فى قوله (عليكم أنفسكم لايضركم من ضل إذا اهتديثم) قال: إذا هدمت كنيسة مسجد دمشق فجملت مسجدا (٢٠ وظهر لبس العصب فحينثذ تأويل هذه الآية اه

أقول: علم من هذه الروايات أن السلف انفقوا على أن المؤمن لايكون مهنديا بمجرد إصلاحه لنفسه إذا لم يهتم باصلاح غيره و يأمر بالمعروف و ينهى عن المنكر، و يفهم منه أن هذا فوض لازم دائم، ولكن بمضهم يقول: إن فريضة الأمر والنهى تسقط إذا فسد الناس فساداً لا يرجى معه تأثير الوعظ والارشاد، أو فساداً يخشى أن يفضى إلى إيذاء الواعظ المرشد، وقد رجيح ابن جرير وغيره من المحققين القول ألا ول لقوة روايته، وسائراً دلته، والنحقيق أن من علم أو ظن ظنا قويا أنه ينال أذى إذا أمر بالمعروف أو نهى عن المنكر يسقط عنه الفرض، و يكون الامر والنهى

(١)كنيسة مسجد دمشق هي الكنيسة التي كانت ملاصقة للمسجد، وسببذلك أن شطرا من مدينة دمشق فتح صلحا والشطر الآخر فتح عنوة والتقيالفريقان من الصحابة في كنيسة مريم ، ثم اتفقوا على أن لكل شطر حكمه و بذلك كان اشطر الكنيسة للمسلمين فاتخذوه مسجدا وبقي الشطر الآخر كنيسةفكان عنوانا على عِدل الاسلام، وقد كان السلمون يبذلون للنصاري الكِكرائم والنفائس في كنيستهم فلا يقبلون حتى أكرههم بعض الآمويين على ذلك ثم ردها لهم عمر أبن عبد العزيز ،وألمراد من الرواية أن المسلميناذا فسد أمر هم حتى ظلموا أهل الذمة بمثل أخذ كنيستهم اللاصقة للمسجد وبتأ نقهم فى الزينة بلبس العصب فعند ذلك لاينفع فيهم وعظ واعظ . والعصب بالفتح ضرب من برود البمين لا يجمع و إنما يقال العصب، و برد عصب و برود عصب، بالاضافة قال في لسان العرب: و في الحجديث « الممتدة لاتلبس المصبغة إلا ثوب عصب » العصب برود يمنية يعصب غِزلها — أَى يجمع ويشد — ثم يصبخ وينسج، فيأتى موشيا لبقاء ماعصب منه أبيض لم يأخذه صبغ . وقيل هي برود مخططة ، والعصبالفنل.والعصاب الغز ال، فيكون النهى للمعتدة هما صبغ بعد النسج. وفي حديث عمر رضي الله عنه إنهأر اد أن ينهيءنءصب اليمن. وقال : نبئت أنه يصبغ بالبول، ثم قال: نهيناعن التعمق اه وكلام كعب لايخلو من الدسائس والرواية ضعيفة

حينتُذفضيلة لافريضة ،وهذا اذا رجع أن المنكر يزول بانكاره ، فاذارجع أنه يؤذى ولا يترتب على نصه فائدة ، فحينتُذ يكره له أو يحرم عليه إذا كان من الالقاء باليه إلى التهلكة ، وقد فصل القول في ذلك أبو حامد الغزالي في كتاب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر من الاحياء فليراجعه من شاء

ومن فوائد هذه الروايات تصريح بعض علماء الصحابة (رض) بأن فى القرآن أحكام الايظهر تأويلها إلا بعد عصر التنزيل، أى أن آيات الأحكام فى ذلك كآيات الاخبار بالغيب، وكثيراً مانبين فى تفسيرنا مايظهر تأويله فى عصرنا، كا ين من قبلنا ماظهر لهم من المعانى المتعلقة بعصوره، ولا غرو فقد وصف القرآن فى الآثار بأنه لا تنتهى عجائبه

(١٠٩) يَاءِيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا شَهِلَةُ يَيْنِكُم إِذَ حَضَرَ أَحَدَكُمُ المَوْتُ حِينَ الْوَصِيَّةِ اثْنَانِ ذَوَا عَدْلِ مِنْكُمْ أَوْ آخَرَات مِنْ غَيْرِكُمْ - إِنْ أَنْتُمْ ضَرَابْتُم فِي أَالْأَرْضَ فَأَطِبَتْكُمْ مُصيبَة ٱلْمَوْتِ - تَحْبُسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ ٱلصَّلُوٰةِ فَيُقْسَمَنَ بِاللهِ \_ إِنْ اُرْتَبَتُمْ - : لَا نَشْتَرِي بِهِ أَمْنَا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبِي وَلَا نَكْتُمُ شَهِدَةَ ٱللهِ إِنَّا إِذًا لَمِنَ ٱلاَّ تَمِينَ (١١٠) فَانْ عُثِرَ عَلَى أَنَّهُمَا ٱسْتَحَقَّا إِنْمَا فَآخَرَانِ يَقُومُن مَقَامَهُمَا مِنَ الَّذِينَ أَسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْأَوْلَيٰن ، قَيُقْسِمَانِ بِاللهِ ؛ لَشَهَادَتِنَا أَحَقُّ مِنْ شَهَادَتِهِمَا وَمَا أَعْتَدَيْنَا ، إِنَّا إِذًا كَمِنَ ٱلْظُلِّمِينَ (١١١) ذَلِكَ أَدْنَىٰ أَنْ يَأْتُوا بِالشَّهَادَة عَلَى وَجْهُهَا أَوْ كَخَافُوا أَنْ تُرَدًّا أَ يُمَانُ بَعْدَ أَيْمُـنَهُم ، وَالقُّـوا ٱللَّهُ وَاسْمَعُوا وَالله لاَ يَهْدِى الْقَوْمَ ٱلْفُلْسِقِينَ

. جاء في أسباب نزول هذه الآيات ومعناها في الدر المنثور مانصه : أخرج الترمذي وضعفه وابن جر بر وابن أبي حاتم والنحاس في ناسخه وأبو الشيخ وابن مردويه وأبو نعيم في المعرفة من طريق أبي النضر وهو الـكلبي عن باذان مولى أم هاني، عن ابن عباس عن تميم الداري في هذه الآية (ياأيها الذين آمنوا شهادة بينكم إذا حضر أحدكم الموت ) قال (برى. الناس منها غيري وغيرعدي بن بداء وكانا أصرانيين يختلفان إلى الشام قبل الإسلام فأتيا الشام لتجارته ماوقدم علمهما مولى لبني سهم يقال له بديل بن أبي مريم بتجارة وممه جام من فضة يريد به الملك وهو أعظم تجارته، فمرض فاوصى إليهما وأمرهما أن يبلغا ما ركأهله، قال تميم: فلما مات أُخذُنا ذلك الجام فبعناه بألف درهم ثم اقتسمناه أنا وعدى بن بداء، فلما قدمنا إلى أهله دفعنا إليهم ماكان معناوفقدوا الجام فسألونا عنهفقلناماترك غير هذا وما دفع إلينا غيره . قال تميم: فلما أسلمت بعد قدوم رسول الله صلى الله عليه وسلم تأثمت من ذلك ، فأتيت أهله فأخبرتهم الخبر وأديت إليهم خسمائة درهم وأخبرتهم أن عند صاحبي مثلها . فأتوا به رسول الله عَلَيْنَ فَسَأَلُمُم البينة فلم بجدوا، فأمرهم أن يستحلفوه بما يعظم به على أهل دينه فحلف، فانزل الله ( ياأيرا الذين آمنوا شهادة بينكم... إلى قوله ، أن ترد أيمان بعد أيماتهم ) فقام عمرو بن العاص ورجل آخر فحلفا فنزعت الحسمائة من عدى بن بداء ،

وأخرج البخارى فى تاريخه والترمذى وحسنه وابن جرير وابن المنذر والنحاس والطبرانى وأبو الشيخ وابن مردويه والببهق فى سننه عن ابن عباس قال خرج رجل من بنى سهم مع تميم الدارى وعدى بن بداء فمات السهمى بأرض ليس فبها مسلم فأوصى إليهما فلما قدما بتركته فقدوا جاما من فضة مخوصا بالذهب فأحلفهما رسول الله عليه الله ما كتمتهاها ولا اطلعها ثم وجدوا الجام بمكة فقيل اشتر يناه من تميم وعدى وقام رجلان من أولياء السهمى فحلفا بالله : لشهاد تناأحق من شهادتهما وأن الجام نصاحبهم، وأخذ الجام وفيه نزلت (ياأيها الذين آمنواشهادة بينكم) وأخرج ابن جرير وابن المندر عن عكرمة قال «كان تميم الدارى وعدى بن وأخرج لبن جرير وابن المندر عن عكرمة قال «كان تميم الدارى وعدى بن بدا ورجلين نصرانيين يتجران إلى مكة فى الجاهلية و يطيلان الإقامة بها فلماها جر

النبي ﷺ حولامتجرهما إلى المدينة فخرج بديل بن أبي مارية مولى عرو بن العاص تاجراً حتى قدم المدينة فخرجوا جميعاً تجاراً إلى الشامحتي إذا كانوا ببعض الطريق اشتكي بديل فكتب وصيته بيده ثم دسها في متاعه وأوصى إليهما فلما مات فتمحا متاعه فأخذا منه شيئاً ثم حجراء كما كان وقدما المدينة على أهله فدفعا متــاعه، ففتح أهمله متاعه فوجدوا كتابه وعهده وما خرج به وفقدوا شيئًا فسألوهماعنه فقالوا هذا الذي قبضنا له ودفع إلينا. فقالوا لها هذا كتابه بيده قالوا ما كتمنا له شيئا ، فترافعوا إلى النبي ﷺ فنزات هذه الآية ( ياأبها الذين آمنوا شهادة بينكم إذا حضر أحدكم الموت \_ إلى قوله إنا إذاً لمن الآثمين ) عامم رسول الله ﷺ أن يستحلفوهما في دبر صلاة العصر بالله الذي لاإله إلا هو ماقبضنا له غير هــذا ولا كنمنا . فمكثا ماشاء الله أن يمكثا ، ثم ظهر معهما على إناء من فضة منقوش مموه بذهب. فقال أهله هذا من متاعه قالا فم ولكنا اشتريناه منه ونسينا أن نذكره حين حلفنا فكرهنا أن نكذب نفوسنا، فترافعوا إلى النبي ﷺ فنزلت الآية الآخرى (فان عَبْرعلى أنهما استحقا إنما ) فأمر النبي ﷺ رجلين من أهل البيت أن يحلفا على ماكمًا وغيبًا و يستحقانه . ثم إن تميا الدارى أسلم وبايع النبي والله وكان يقول: صدق الله ورسوله أنا أخذت الإناء ثم قال يارسول الله إن الله يظهرك على أهل الأرض كلها فهب لى قريتين <sup>(١)</sup> من بيت لحم <sup>(٢)</sup>وهى القرية التي ولد فيها عيسى. فكتب له بها كتابا ، فلما قدم عمر الشام أناه تميم بكتاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال عمر أنا حاضر ذلك فدفعها اليه » وأخرج عبد بن حميد عن عاصم أنه قرأ (شهادة بينكم) مضاف برفع «شهادة» بغير نون و بخفض «بينكم» وأخرج ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والنحاس مر\_ طريق على بن أبى طلحة عنابن عباس (ياأبها الذين آمنوا شهادة بينكم إذا حضر أحدكم الموت

<sup>(</sup>١) كذا فى الدار المنثور المطبوع وغلطه كثبر ولفل أصله: قرية عينون فنى الإصابة أنه (ص) أقطعه إياها وأنه روى من عدة طرق (٢) لعــل المراد أن عينون تابعة لبيت لحم

وين الوصية اثنان ذوا عدل منكم) عاله لمن وعنده المسلمون أمره الله أن يشهد على وصيته عدلين من المسلمين ثم قال (أو آخوان من غيركم إن أنم ضربم في الأرض) فوذا لمن مات وليس عنده أحد مو المسلمين أمره الله بشهادة رجلين من غير المسلمين ، فان ارتيب بشهادتهما است الفيالله بعد الصلاة مااشتر ينا بشهادتنا عن من غير المسلمين ، فان ارتيب بشهادتهما است الكافرين كذبا في شهادتهما قام رجلان من الأولياء فحلمنا بالله الأولياء على أن الكافرين كذبا في شهادتهما قام رجلان من استحقا إنما ) يقول : إن اطلم على أن الكافرين كذبا قام الأولياء فحلمنا أنهما كذبا (ذلك أدنى) أن يأتي الكافرين و يحكم بشهادة الأولياء عليس على شهود بعد أيمانهما إنما الإقدام إذا كانا كافرين

وأخرج ابن جرير وابن أبي حاتم من طريق العوقي عن ابن عباس في قوله ( اثنان دُوا عدل شَكِم) عَالَ مِن أَعلَ الاسلام ( أَو آخران من غيركم) قال من غيرأهل الإسلام وفي قوله ( فيقسمان بالله) يقول يحلفان بالله بعد الصلاة وفي قوله ( فآخران يقومان مقامهما ) قال من أولياء الميت (فيحلفان بالله لشهادتنا أحق،نشهادتهما يقول فيجلفان يالله ما ذان صاحبنا ليوصي بهذا إنهما الكاذبان وفي قوله (ذلك أدبي أن يأتوا بالشهادة على وجههاأه يخافوا أن تردأ عان بصا علمهم) يمني أيليا الميت فيستحقون ماله بأيمانهم أم يوضع ميراته كا أمر الله وتبطل شهادة الكافرين وهي منسوخة وِأَخْرِجِ أَبِنَ أَبِي حَالَمَ رَأْبُو الشَّبِيخِ عَنِ أَبِنِ مُسْعُودٌ أَنَّهُ سَتُلَ عَنْ هَذَهُ الْآية (اثنان دُواْ عِدَلَ مِنْكُمُ) قال «مامن الكتاب إلا قد جاء على شيء جاء على إدلاله غير هذه الآية ، ولأن أنالم أخير كربها لأنا أجهل من الفني يترك الفسل يوم الجعة هذا رجل خرج مسافراً رسه مال فأدركه قدره فان وجه رجلين من المسامين دفع إليهما تركته وأشهد عليهما عدلين من المسلمين ، فان لم يجد عدلين من المسلمين فرجلين من أهل الكتاب فان أدى فسبيل ماأدي، و إن هوجحد استحلف بالله الذي لا إله إلا أمو دير صلاة إن هذا الذي وقع إلى رماغييت شيشاء فاذا حلف برىء فاذا أنى إمد ذلك صاحبا الكتاب فشهدا عليه ثم ادعى القوم عليه من تسميتهم

مالهم جملت أيمان الورثة مع شهدادتهم ثم اقتطعوا حقه، فذلك الذي يقول الله ( ذوا عدل منكم أو آخران من غيركم ) اه من الدر المنثور وفيد غلط وتحريف من الطبع لا سما أثر ابن مسعود

هذا ماورد في سبب نزول هذه الآيات وتفسير بعضها من قوى وضعيف وأماوجه الصالها بما فبلها مباشرة فقدقال الرازى فيه : إنه تعالى لما أمر بحفظ النفس في قوله ( عليكم أنفسكم ) آمر بحفظ المال في قوله ( يا أيها الذين آمنوا شهادة بينكم) أه وهذا قول غير ظاهر بل لايصح على المعنى المعروف عند العلماء لحفظ. النفسُ والمال إلا أن يحمل الـكلام علي لازم معناه . وأظهر منه أن يقال : إنه تعالى لما ذكرنا في آخر الآية السابقة بأنءرجعنا إليه بعدالموت وأنه يحاسبناو يمجاز يناناسب. أن برشدمًا في أثر ذلك إلى الوصية قبل الموت و إلى العناية بالاشهاد عليها اثلا تضيع وأما مفرداتها التي يحسن التذكير بممناها قبل تفسير النظم السكريم فمنهسا ( الشهادة ) وهي كالشهود حضور الشيء مع مشاهدته بالبصر أو البصيرة أو مطلقا كَمَا قال الراغب -- قال الحكن الشهود بالحضور المجرد أولى ، والشهادة مع المشاهدة أولى . . . والشهادة قول صادر عن علم حصل بمشاهدة بصيرة أو بصر. و ﴿ شَهِدَتَ ﴾ يقال على ضربين ، أحدهماجار مجرى العلم و بلفظه تقام الشهادة و يقال < أشهد بكذا » ولايرضى من الشاهد أن يقول ﴿ أَعَلَمُ » بل يحتاج أن يقول < أشهد » والثانى يجرى مجرى القسم فيقول «أشهد بالله أن زيداً منطلق» فيكون قسما ، ومنهم من يقول : إن قال « أشهد » ولم يقل « بالله » يكون قسما و يجرى «علمت» مجراه في القسم، فيجاب بجواب القسم. محوقول الشاعر \* والله علمت لتأتين منيتي \* أه ملخصا . وقد ترد يمنى الاقرار بالشيء

(والبين) أمر اعتبارى يفيد صلة أحدالشيئين بالآخراو الأشياء من زمان أو مكان أو حال أو عمل ، وقالوا أنه يطلق على الوصل والفرقة ، ومن الثانى قولهم هذات البين » للمداوة والبغضاء ، قال تمالى ( وأصلحوا ذات بينكم ) أى ما بينكم من عداوة أو فساد ، وهو أمر معنوى متصل بين الأفراد

ومنها (ضربتم في الأرض) أي سافرتم وتقدم في سورة النساء، ومنها (تحبسونهما)

وهو من الحبس بمهنى امساك الشيء ومنعه من الانبعاث والحبس مصنع الماء الذي يمنع فيه من الجريان . ومنها (عثر )وهو من العثور على الشيء بمهنى الاطلاع عليه بالاتفاق من غير سبق طلبله أو من غير حسبان ، وأعثره عليه -- أوقفه عليه واعلمه به من حيث لم يكن يتوقع ذلك ، وأصله من عثر (كقعد) عثاراً وعثوراً إذا سقط وأما معنى الآيات وتفسير نظمها فنبينه بما يلى :

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا شَهَادَةً بِينَكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحِدُكُمُ الْمُوتَ حَيْنَ الْوَصِيةَ اثْنَانَ

ذوا عدل منكم ﴾ أى حكم ما يقع بينكم من الشهادة أو كيفية إذا نزلت بأحدكم أسباب الموت ومقدماته وأواد حيننذ أن يوصى هو أن يشهد اثنان الح أو الشهادة المشروعة بينكم فى ذلك هى شهادة اثنين من رجاله ذوى العدل والاستقامة ، وذلك بأن يشهدهما الموصى على وصيته سواء التمنهما على ما يوصى به ، كا فى واقعة سبب النزول أم لا ، و يترتب على اشهاده إياهما أن يشهدا بذلك ، ومن إيجاز الآية أن عبارتها تدل على الاشهاد والشهادة جميما ، والمراد بقوله « منكم » المؤمنين وهو قول الجهور ، وقيل من أقار بكم ، وروى عن الحسن والزهرى وأخذ من المؤمنين وهو قول الجهور ، وقيل من أقار بكم ، وروى عن الحسن والزهرى وأخذ

به كنير من الفقهاء ﴿ أو آخران من غيركم إن أنتم ضربتم فى الأرض فأصابتكم مصيبة الموت ﴾ أى أو شهادة شهيدين آخرين من غير المسلمين أو من الأجانب إن كنتم مسافرين ونزلت بكم مقدمات الموت وأردتم الايصاء . وفى السكلام تأكيد شديد للوصية وللاشهاد عليها ﴿ عبسونهما من بعد الصلاة ﴾ استثناف بيانى كأن السامع لماتقدم يقول وكيف يشهدان ؟ فأجيب بهذا الجواب أى تمسكون الشهيدين اللذين أشهدا على الوصية من بعد الصلاة . قال الأكثرون المراد صلاة العصر لأن النبي عبي المتاد المعروف ولانه الوقت الذي يقعد فيه الحكم المقطم والفصل في المظالم والدعارى المعدد الموقت وقت فكان التحليف فيه هو المعتدالة واجتماع الناس فيه إذ يكونون قد فرغوا من معظم أعمال النهار ، أو لأن هذا الوقت وقت دكر الله الذي يرجى هذا الوقت وقت صلاة عند غير المسلمين أيضاً ، فهو وقت ذكر الله الذي يرجى فيه اتقاء السكن والخيانة منهم أيضاً ، أو لأن صلاة العصر هي الصلاة الوسطى فيه اتقاء السكنب والخيانة منهم أيضاً ، أو لأن صلاة العصر هي الصلاة الوسطى،

أُولاً نها تحضرهاملائكة الليل، والنهار فيتحرى المؤمن أن يكون بعدها متصفا بالكال.وقيل ان المراد جنس الصلاة المفروضة الإنهاتنهي عن الفحشاء والمنكر فيكون جديراً بالصدق من يكون قريب عهد بها ، وقال الحسن البصرى . المراد الظهر أو المصر لأنأهل الحجاز كانوا يقمدون للحكومة بعدهما ، وروى عن ابن عباسان الشهيدين إذا كاما غيرمسلمين فالمراد بالصلاة صلاة أهل ديمهما ، أي لماذكر ما من علة ذلك آنفا ﴿ فيقسمان بالله إن ارتبتم ﴾ أى فيقسم الشاهدان على الوصية إن شككتم في صدقهما فيما يقرآن به ، أي وتستقسمونهما فيقسمان ، والأمين يصدق باليمين ، وقال بعضهم : الفاءالجزاء أي تحبسونها فيقدمان لأجلذلك على القسم . قيل هذا خاص بالشهودمن الكفار إذا الهموا ، أي لأنه لم يشترط فيهم أن يكونوا عدولا . وقيل عام وقد نسخ ، والصواب انه لا نسخ في الآيات · قال الرازي : وعن على عليه السلام انه كان يحلف الشاهد والراوي عند التهمة . و يجب أن يصرحا في قسمهما بقولها ﴿ لانشترى به عُنا ولو كان ذا قر في الله أى لانشترى بيمين الله عنا ، أى لا تجول يمين الله كالسلمة التي تبذل لاجل ثمن ينتفع به في الدنيا ولو كان المقسم له من أقاربنا ، وصح ارجاع الضمير إلى المفسم لأجله للعلم به من فحوى الكلام ، كقوله تمالی ( و إذا قلتم فاعدلوا ولو کان ذا قر می ) وهذا موافق نقوله تعالی ( ٤: ١٣٤ يأبها الذين آمنوا كونوا قوامين بالقسط شهداء لله ولوعلي أنفسكم أو الوالدين والاقر بين) والمراد أن يقول المقسم: إنه يشهد لله بالقسط ولا يصده عن ذلك تمن يبتغيه لنفسه ، ولا صراعاة قريب له إن فرض أن له نفعا في إقراره وقسمه ، أي ولو اجتمعت المنفعتان كانناهما ﴿ ولا نكتم شهادة الله ﴾ ويقولان في قسمهما أيضاً : ولا نكتم الشهادة التي أوجبها الله تمالى وأمربأن تقامله أو المؤكدة بالحلف به ( وأقيموا الشهادة لله ) ﴿ إِنَا إِذَا لَمْنَ الآثمين ﴾ أي إنا إذا اشترينا بالقسم ثمنا أو راعينا به قريبا بأن كذبنا فيه لمنفعة أنفسنا أو منفعة قرابة لناء أوكتمنا شهادة الله كلها أو بعضها، بأن ذكرنا بعض الحق وكنمنا بعضا ـ لمن المتحملين للائم المتمكنين فيه المستحقين لجزائه . والائم في الأصل ما يقعد بصاحبه عن عمل الخير والبر من معصية وغيرها ﴿ وهذا النَّهُ بِيرُ أَبِلْغُ مِن ﴿ إِنَا إِذَا ۖ لَا يُمُونُ ﴾ وان عتر على انهما استحقا إناً فآخران يقومان مقامهمامن الذين استحق عليهم الأوليان في قرأ الجهور «استحق» بضم الناء على البناء للمفعول ، وحفص عن عاصم بفتح الناء بالبناء للفاعل وهي مروية عن على وابن عباس وأبي ، وقرأ يعقوب وخلف وحزة وعاصم في رواية أبي بكر عنه (الأولين) جمع الأول الذي يقابله الآخر ، مع قرأ منهم استحق بالبناء للمفعول ، وقرأه الباقون (الأوليان) مثني الأولى سواء منهم من قرأ استحق بالبناء للمفعول ومن قرأه بالبناء للفاعل ، ورسم الأوليان والأوليان في المصحف الامام واحد وهو هكذا (الاولين)

والمعنى فأن انفق الاطلاع على ان الشهيدين المقسمين استحقا إنما بالكذب أو الكتمان في الشهادةأو بالخيانة وكتمان شيء منالقركة في حالةا تمانهما عليها ـ كما ظهرفي الواقمة التي كانت سبب النزول ــ فالواجب أو فالذي يعمل لاحقاق الحق هو أن ترد البمين إلى الورثة بأن يقوم رجلان آخران مقامهما من أولياء الميت الوارثين له الذين استحق ذلك الاثم بالاجرام عليهم والخيانة لهم ، وهذان الرجلان الوارثان ينبغي أن يكونا هما الاوليين بالميت ، أي الاقر بين إليه الاحتمين بارثه إن لم يمنع من ذلك ما لع كما تغيده قراءة الجمهور. أو غيرهما منهم، كاتفيد قراءة من قرأ ( الاولين )وهو صفة للذين استجى عليهم أو منصوب على الاختصاص . وتحمل القراءة الأولى على طلب الأكمل وهو أن يشهد أقرب الورثة إلى الميت. والقراءة الثانية على ما إذا منع مانع من إقسام أقرب الورثة أو كانت المصلحة في حلف غيره منهم لامتيازه بالسن أو الفضيلة، هذا إذا أريد بالاوليين الاوليان بأس المبيت الموصى ، و بجوز أن براد بهما الاوليان بالقسم في هذه الحالة ، أي أجدر الورثة باليمين لقر بهما من الميت أو لعلمهما أو لفضلهما ، وأما قراءة حفص عن عاصم - و بها يقرأ أهل بلادنا \_ فقال أكثر المفسرين في توجيهها ان « الاوليان » فيها فاعل استحق والمفعول مجذوف، والنقدير: من الورثة الذين استحق عليهم ألاوليان بأم الميت منهم ما أوصى به أو ماتركه \_ أو ندبهما الشهادة -

وذهب الامام الرازي إلى أن الاوليين في هذه القراءة هما الوصيان قال: ورجهه

أن الوصيين اللذين ظهرت خيانهما هما أولى من غيرهما .. بسبب أن الميت عينهما الوصاية ولما خان في مال الورثة صح أن يقال إن الورثة قد استحق عليهم الأوليان أى خان في مالهم الأوليان ؛ وقرأ الحسن الأولان ووجهه ظاهر مما تقدم الع

أقول: الوجه عندى في ذلك أسما الأوليان باليمين في الأصل لأنهما منكوان واليمين على من أنكر، وكان المقام المام الإضار ـ بأن يقال: «ن الله بن استحقا عليهم الاثم ـ فوضع المظهر وهو الأامليان موضع الضمير لافادة أن الأصل في الشرع أن تكون اليمين عليهما ولكن استحقاقهما الاثم عاظهر من حنثهما اقتضى ودعا أي اليمين إلى الورثة

﴿ فيقسمان بالله: الشهادتنا أحق من شهادتهما وما أحتدينا ﴾ أى بحلفان على أن ما يشهدان به من خبانة الشهيدين اللذين شهدا على وصية ميتهما أحق وأصدق من شهادتهما بما إذا شهدا به ع وأخيما ما استديا عليهما بشهمة باطلة أو ما اعتديا الحق فها أنهموها به ﴿ إِنَا إِذَا لَنَ الطّالمين ﴾ أى و يقولان في قسمها انا إذا اعتدينا الحق وقلنا الباطل لد الحلون في عداد انظالمين لا نفسهم بتعريضها لسخط الله تدالى وانتقامه أو الظالمين لمن ائتمنهما عينهم و وغالمهما محرم علمهم.

ثم بين تعالى حَكَمَة شرعه هذه الشهادة رهذه الأيمان ، في عذا الأمر المبغى على المتعاربة المعلى المعلى المعلى التعاربة المعلى التعاربة المعلى التعاربة التعار

﴿ ذلك أَدَى أَن يَأْتُوا بِالشّهَادَةُ عَلَى وَجَهُمَا أُو يُخَافُوا أَن رَدَّ أَعَانَ بِمِنْ أَعَامُهُم ﴾ أى ذلك الذي ذكر من تكليف المؤتمن على الوصية القبام عنى دشهد من الناس بعد الصلاة و إقسامه تلك الآينان المغلطة أثرب الوسائل إلى أن يؤدى الشهداء الشهادة على وجهها ولا تغيير ولا تدنيل ۽ تعظم لله ورهية من عقابة ، ورهية في ثوابه ، أو خوفاً من الفضيحة الفرتمتي استحقاقهما الاثم أو الشهادة برد أعان إلى الورثة بعد أعانهم تكون ببطلة لها ، هن لم يمنمه خوف الله وتعظيمه أن يكذب أو يخون لضعف دينه يمنمه خوف الله عين الناس .

﴿ وَاتَقُوا اللّٰهِ وَاسْمِعُوا . وَاللّٰهِ لا يَهِدَى اللّٰهِمِ الفَاحَدَيْنِ ﴾ أي وَانتُوا اللّٰهِ أَبِهَا المؤمنون في الشهادة والأمانة وفي تلل شيء واسموا سمع إجابة رقبول عذه الاحكام

وسائر ما شرعه الله تعالى لكم ، فإن لم تنقوا وتسمعوا كنتم فاسقين عن أمر الله تعالى محرومين من هدايته مستحقين لعقابه .

## ﴿ إيضاح لتفسير الآيات و بلاغتها والاستنباط منها ﴾

قال الرازي بعد تفسير الآية الثانية : انفق المفسرون على أنها في غاية الصمو بة إعراباً ونظا وحكماً ، وروى الواحدىرحمه الله فيالبسيط عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه قال « هذه الآية أعضل مافي هذه السورة من الأحكام » اه

وأورد الآلوسي في روح المعانى عبارة الرازى عن المفسرين دون رواية الواحدي عن عمره ثم نقل مثلها عن السعد التفتازاني وعن الطبرسي في الآيتين ـ لا الثانية فقط ــ وقال : إن الطبرسي افتخر بما أتى فيه ولم يأت بشيء .

أَقُول: نحن لايروعنا مايراه المفسّرون منالصعوبة في إعراب بعض الآيات أو فى حكمها لأن لهم مذاهب فى النحو والفقه يزنون يها القرآن فلا يفهمونه إلا منها . والفرآن فوق النحو والفقه والمذاهب كلها ، فهو أصل الأصول ، ماوافقه فهو مقبول وما خالفه فهو مردود مرذول، و إنما يهمنا ما يقوله علماء الصحابة والتابعين فيه فهو العون الأكبر لنا على فهمه ،ولم يرو عن أحد منهم ما يدل على وجدان شيء من الصعو بة في عبارة الآيتين. ومانقله الواحدي عن عمر (رض) في آية (فان عثر على أنهما استحقا إثما) فليس ممايؤ يدمانقل عن المفسرين من استصعابها . بل معناه أن أحكامها أشد من سائر أحكام السورة، ولعله يعني بذلك ما فيها من التضييق في رد أيمان بعد أيمان. و إظهار فضائع من كذب وخان. قال في حقيقة الأساس: عضلت على فلان ... ضيقت عليه أمره وحلت بينهو بين مايريد .ومنه النهي عن عضل النساء أي منعهن من الزواج ولكن أصحاب المذاهب الفقهية اضطربوا في عدة أحكام من أحكامها لجيئها مخالفة لاقيستهم ولما عليه العمل بثبوته في سائر الأحكام\_منها حلف الشاهد اليمين ومنها شهادة غير المسلم فيما هو خاص بالمسلمين، ومنها العمل بيمين المدعى ، وقد اجتهدوا في تمخر يج كل مسألة من تلك المسائل على الثابت عندهم كما تراه قريباً • حتى أدَّعُوا في بعضها النسخ . ورووه عن بعض الصحابة بسند لم يصح ، فلهذا

رأينا بمد تنسير الآيتين بما يفهم من ظاهر اللفظ بالاختصار أن نفصل مااشتملنا علميه من الفوائد والأحكام، ليظهر حتى للضعيف فى علم العربية مافيهما من إعجاز الإيجاز، وماجنته المذاهب النحوية والفقهية على كثير من العلماء، حتى قال ماقال فى الآيتين أشهرهم بسعة الاطلاع أو بالدقة والذكاء.

أما دعوى النسخ فقد علممما سلف ومماسيأتي قو يبأ ماعليه المحققون من أنه ليس في سورة المائدة منسوخ، وقد حرر المسألة الحافظ ابن كثير في تفسيره فقال: هومن الشواهد لصحة هذه القصة أيضاً مارواه أبو جعفر بن جرير حدثني يعقوب حدثنا هشيم قال: أخبرنا زكريا عن الشعبيأن رجلا من المسلمين حضرته الصلاة بدقوقاء قال فحضر تهالوفاة ولم إنبدأ حداً من المسلمين يشهده على وصيته فأشهد رجلين من أهل الـكتاب قال: فقدما الكوفة فأتيا الأشعرى يعني أبا موسى الاشمري رضي الله عنه .. فأخبراه وتمدما الكوفة بنركته ووصيته ، فقال الاشمري: هذا أمر لم بكن بعد الذي كان على عهد رسول الله ﷺ . قال : فأحلفهما بعد العصر بالله ماخانا ولا كذبا ولا بدلا ولاكنا ولا غيرا وانها لوصيسة الرجل وتركته قال ـ فأمضى شهادتهما . ثم رواه عن عمرو بن على الغلاس عن أبمي داود الطيالسي عن شعبة عن مغيرة الأبرق عن الشعبي أن أبا موسى قضي به .وهذان إسنادان هجيجان إلى الشعبي عن أبي موسى الأشعري ، فقوله هعذا أم لمريكن بعد الذي كان على عهدو ول الله بَيْظِيِّة > الظاهر حالة أعلى - أنه إنما أرادبذاك قصة تميم وعدى بن بداء، وقد ذكروا أن إسلام نميم بن أوس الشاري، (يض) كان سنة تسع من الهجوة ، فعلى هذا يكون هذا الحكم مثالُخواً يحتاج بدعي لسخه إلى دليل فاصل في هذا المقام والله أعلم»

شم قال الحافظ ابن كشير بماء أن أورد قول المديى في الآية الأولى:

«قال عبدالله بن عباس رغى الله عند: كأنى أنظر إلى العلجين حين انتهى بهما إلى أبى موسى الإشعرى في داره فنتح الصحيفة ، فأنكر أهل الميت وحوفوهما فاراد أبو موسى أن يستحلفهما بعد المصر ، نقلت: إنهما لايباليان صلاة المصر ، ولكن استحلفهما بعد صلاتهما في دينهما ، فيوقف الرجلان بعد صلاتهما في دينهما ، فيوقف الرجلان بعد صلاتهما في دينهما ، فيوقف الرجلان بعد صلاتهما في دينهما ، في المجرم الغرال الحسكم » (١٥)

دينهما فيحلفان بالله ( لانشترى به نمنا ولو كان ذا قربى ولا نكتم شهادة الله إنا إذاً لمن الآنمين) أن صاحبهم لبهذا أوصى وان هذه لقركته . فيقول لهما الامام (أى الحاكم) قبل أن يحلفا: إنكما إن كتمما أو خنتما فضحتكما في قومكما ولم تجز لحكا شهادة وعاقبتكما . فاذا قال لهما ذلك فان ( ذلك أدنى أن يأتوا بالشهادة على وجهها ) رواه ابن جرير اه المواد من كلام ابن كثير .

وتأمل قوله « ولم تجز لكما شهادة » فالظاهر أنه من كلام ابن عباس (رض) وسيأتى لبحث دعوى النسخ واستشكال الفقهاء مزيد بيان قريبا .

وأما الفوائد والاحكام التي اشتملت عليها الآيتان بإمجازهما ، فهاكمايتبادر إلى الذهن منها :

- (١) الحث على الوصية وتأكيد أمرها وعدم التهاون فيها بشواغل السفر وإن قصرت فيه الصلاة وأبيح فيه الافطار في رمضان .
- (۲) الاشهاد على الوصية فى الحضر والسفر ، ليكون أمرها أثبت ، والرجاء فى تنفيذها أقوى ، و إن كثيراً من الناس ليكتبون وصيتهم ولا يشهدون أحداً عليها ، فيكون ذلك فى بعض الاحيان سبباً لضياعها.
- (٣) إن الأصل في الاشهاد على الوصية أن يختار الشاهدان من المؤمنين الموثوق بمدالتهم كما ثبت في آيات أخرى أيضاً ، وحكمته ظاهرة من وجوء لاحاجة إلى شرحها.
- (٤) إن إشهاد غير المسلمين على الوصية جائز مشروع ، فإن وجبت الوصية وجب بشرطه و إلا فهو مندوب ، لأن مقصد الشارع من إثبات الوصية لايترك ألبتة إذا لم يقيسر إقامته على وجه الكال ، إذ الميسور لايسقط بالمعسور ، والمقام هنا مقام إثبات الحقوق ، لامقام التعبد الذي يشترط فيه الإيمان ، ولا مقام التشريف والتكريم للأديان وأهل الاديان .
- (٥) إن الشهادة تشمل مايقوله كل من الخصمين من إقرار في القضية أو إنكار ونفي للمدعى به أو إثمات .
- (٦) شرَّعية اختيار الأوقات التي تؤثر في قلوب الشهود ومقسمي الأيمان

و يرجى أن يصدقوا و يبروا فيها كا بيناه فى تعليل القسم بعدالصلاة ، ومثله في ذلك مارواه مالك وأحمد وأبو داود والنسائى وصححه وابن ماجه بسند رجاله ثقات وابن خزيمة وابن حبان والحاكم وصححوه عن جابر مرفوعا « لا يحلف أحد عند منبرى كاذبا إلا تبوأ مقعده من النار » وعن أبى هر برة حديث بمعناه عند أحمد وابن ماجه ، وروى النسائى باسناد رجاله ثقات عن أبى أمامة بن ثعلبة رفعه «من حلف عند منبرى هذا بيمين كاذبة يستحل بها مال امرى عمسلم فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمين ، لا يقبل كاذبة يستحل بها مال امرى عمسلم فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمين ، لا يقبل حواز التغليظ على الحالف بمكان معين ثبنت حرمته شرعا كالمسجد الحرام، وخاصة ما يبن الركن ومقام ابراهيم عليه الصلاة والسلام ، والمسجد النبوى وخاصة ما كان منه عند منبره ويتالية ، و بازمان كيوم الجمة و بعد صلاة العصر ، وقال بعضهم منه عند منبره ويتالية ، و بازمان كيوم الجمة و بعد صلاة العصر ، وقال بعضهم حومنهم الحنفية — إن ماذكر من النصوص لا يدل على ذلك ، ولعله لا ينكر أحد النغليظ عا ورد فيها ، و إ بما الخلاف فى القياس عليها أو الآخذ بفحواها

وقال الزازى فى تفسير الآية: قال الشافعى رحمه الله: الآيمان تغلظ فى الدماء والطلاق والمتناق والمال إذا بلغ مائتى درهم فى الزمان والمكان، فيحلف بمكة بين الركن والمقام، وبالمدينة عند المنبر، وفى بيت المقدس عند الصخرة، وفى سائر البلدان فى أشرف المساجد، وقال أبو حنيفة رحمه الله: يحلف من غير أن بختص الحلف بزمان ومكان، وهذا على خلاف الآية، ولآن المقصود منه النهو يل والتعظيم ولا شك أن الذى قاله الشافعى رضى الله عنه أقوى اه

هذه الغبارة تشهد على نفسها ، بالتعصب فلا يقال إن أبا حنيفة خالف الآية إلا إذا أجاز ترك العمل بمنطوقها في هذا الموضوع نفسه

(٧) التغليظ على الحالف بصيغة اليمين بأن يقول فيه مابرجي أن يكون رادعا للحالف عن الدكذب كالألفاظ التي وردت في الآية ، وأشد منها ماورد في شهادة اللمان ، وقد جرى على هذا أصحاب الجميات السياسية في الاسلام وغيره فاخترعوا أيماناً وأقساما قد يتحامى أفسق الناس وأجرأهم على الاجرام أن يحنث بها ، وقد

بينا مايجب البريه وما يجب الحنث به من الايمان وسائر مهمات أحكامهافي تفسير آية كفارتها من هذه السورة

- (A) إن الأصل في أخبار الناس وشهاداتهم التي هي أخبار مؤكدة صادرة عن علم صحيح أن تنكون مقبولة مصدقة ولهذا شرطف حكم تحليف الشاهدين الارتياب في خبرها ، وصدرهذا الشرط بإن التي لاندل على تحقيق الوقوع ، إشارة إلى أن الأصل في وقوعها أن يكون شاذاً
- (٩) أن الأصل في الناس أن يكونوا أمناه ، وفي المؤتمن أن يكون أمينا ، وأن يكون أمينا ، وأن يكون ما يقوله في أمر الأمانة مقبولا ، ولذلك قال «فان عتر على أنهما استجقاإتها» فأفادت أداة الشرط أن الأصل في هذا أن لايقع ، وأنه إن وقع كان شاذاً . وأفاد فعل «عتر ، المبنى للمنعول أن هذا الشذوذ إن وقع فشأنه أن يطلع عليه بالمصادفة والاتفاف ، لا بالبحث وتتبع العنرات
- (١٠) شرعية تحليف الشهود إذا ارتاب الحكام أو الخصوم في شهادتهم، وهو الذي عليه العمل الآن في أكبر الأمم ، بل تحتمه قوانينها الوضعية باطراد الكشرة ما يقع من شهادة الزور ، وسيأتى بحث الفقها، في ذلك
- ( ١٢٥١١ ) شرعية النهارف المسلم لغير المسلم على المال ، وشرعية تحليف المؤتمن والعمل بيمينه
- (۱۳) شرعية رد اليمين إلى من قام الدليل على ضياع حق له بيمين صار حالفها منها له . ومن عما الفيل شهادة المتلاعدين وأفسامهما ، فافا شهاد الرجل على المرأته و لزنا تلك الشهادة المشروعة في سورة النود المتضادة للقدم المغلظ ترد الشهادة مع اليمين إلى زوجه التي رماها بذلك ، فافا شهدت بالله مثل شهادته سقط عنها الحد وبرئت من النهمة في شرع الله ، و بالنسبة إلى غيره من عبادالله . ومنه أعان القسامة في الدماء ، وقد اختلف الفقهاء فيمن يبدأ باليمين المدعون ذوو القتيل الما المدعى عليهم ذوو المتهم بالقتل ? وأياما كان البادئون فان الايمان ترد إلى الآخرين عليهم ذوو المتهم بالقتل ؟ وأياما كان البادئون فان الايمان ترد إلى الآخرين عليهم ذوه المتهم بالقتل ؟ وأياما كان البادئون فان الايمان ترد إلى الآخرين بالقسم نقديمه منهم للقيام به من كان أولاهم به . ومن بلاغة الايجاز ابهام الأولين بالقسم تقديمه منهم للقيام به من كان أولاهم به . ومن بلاغة الايجاز ابهام الأولين بالقسم تقديمه منهم للقيام به من كان أولاهم به . ومن بلاغة الايجاز ابهام الأولين بالقسم تقديمه منهم للقيام به من كان أولاهم به . ومن بلاغة الايجاز ابهام الأولين بالقسم تقديمه منهم للقيام به من كان أولاهم به . ومن بلاغة الايجاز ابهام الأولين بالقسم تقديمه منهم للقيام به من كان أولاهم به . ومن بلاغة الايجاز ابهام الأولين بالقسم تقديمه منهم للقيام به من كان أولاهم به . ومن بلاغة الايجاز ابهام الأولين بالقسم

في الآية لاختلاف الأولوية باختلاف الأحوال والوقائع كما أشرنا إليه . فاذا تمين أصحابً الآولوبية بلا تزاع فذاك ، و إلا فالحاكم هو الذي يقدم من يراء الأولى .

(١٥) صحة شهادة غير المسلم، المسلم والعمل بها في الجلة ،وأخرنا. ليتصل عَا نُوضِعِهِ فِي الفَصَلِ الآتِي .

كل هذه الأحكام مفهومة من الآيتين. فتأمل جمعها لهذه المعانى الكشيرة على إيجازهما وإيضاحهما للمعنى المفصود بهما بالذات

﴿ فَصِلُ فِي حَكُمْ شَهَادَةً عَيْرِ المُسْلِمِينَ عَلَى المُسْلَمِينَ ﴾

هذا بحث شرعي يجب أن تعطيه حقه من الاستقلال في الاستدلال فنقول: أعلمِ أن آيات القرآن في الاشهاد والآستشهاد منها المطلق ومنها المقيد . قال تعالمي في اللاَّفي يأتين الفاحشة من المسلمات(٤:٤ فاستشهدواعليهنأر بعةمنكم)الآية وقال تعالى في شأن المطلقات المعتدات ( ٦٥ : ٢ فإذا بلغن أجلمن فأمسكوهن بمعروف أو فارقوهن يمعروف ، وأشهدوا ذوى عدل منكم وأقيموا الشهادة لله ذلسكم يوعظ به من كان يؤمن يالله واليموم الآخر ) وقال تعالى في آية التداين ( ٣٨٢: ٢ واستشهدوا شهيدين من رجالسكم، فان لم يكونا رجلين فرجل وامرأتان ممن ترضون من الشهداء — تم قال فيها — وأشهدوا إذا تبايعتم ) ولم يقل هنا «ذوى عدل منكم ﴾ ومثله في الإطلاق قوله تعالى في اليتامي (٤ : ٥ فإذا دفعتم إليهـــم أموالهم فأشهدوا عليهم)

فإذا تأملنا في هذه الآيات معاآيق المائدةاللنين نحن فيصدد تفسيرهما وبحثنا عن جَكَة الإطلاق والتقييد فيهن كا بن نرى أنه جل وعز اشترط في الاستشهاد أو الاشهاد في الوقائع المتعلقة بأمور المؤمنات الشخصية أن يكون الاشهادمن المؤمنين ولم ولدكر هذا القيد في الاشهاد على دفع أموال اليتامي إليهم ، ولا في الاشهادعلي البيع ، والفرق بين الاحكامالماليةالمحضة وأحكامالنساء المؤمناتجلي واضحءوأما قوله في آية الدين وهي في الأحكامالمائية (واستشهّدوا شهيدبن.منرجالـكم)فظاهر

اللفظ أن المراد به الرجال المؤمنون لأنهم المخاطبون، وهو الذي عليـــه الجماهير، و يحتمل أن يكون هذا الوصف لأجل بيان تقديم صنف الرجال في الشهادة على ما يقابله من شهادة الصنفين ، وأن الإضافة فيه روعى فيها الواقع أوالغالب بقر ينة وصف المقابل بقوله ( ممن ترضون من الشهداء ) إذ لم يقل « من شهدا تُدكم » أو « من رجالكم ونسائكم » ثم بقر ينة إطلاق الأمر بالإشهاد على الدين في الآية نفسها فلقائل أن يقول: لو أرادالله تعالى أن يبين لنا أنه لا يجوز لنا أن نشهدفي الأعمال المالية خير المؤمنين لجاء في كل نص من تلك النصوص عا يدل على ذلك وان تقار بت على حد قوله فى الأمور العامة (٨٣:٤ ولو ردوه إلى الرسول و إلى أولى الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم) و إنما يدل مجموع الآيات على أن الأصل أو الحكال في الاشهاد أن يكونالشهودمن عدول المؤمنين للثقة بشهادتهم والاحتراز مناالكذب والزور والخيانة التي يكثر وقوعها ممن لا ثقة بأيمانهم وعدالتهم ، وأن يلتزم هذا الأصل في الإشهاد على الأمور الخاصة بنساء المسلمين وبيوتهم إذ لا يحتاج فيها إلى غيرهم ، وليس من شأن سواهم أن يعرفها ، ولوجوب الاحتياط فيها، ولذلك قال في آية الطلاق ( ذلكم يوعظ به من كان يؤمن بالله واليوم الآخر ) وورود نص القرآن فيمن يقذف امرأة بأن يجلد عانين جلدة وأنلا تقبل له شهادة أبدا

و بناء على هذا يقال في آية المائدة: إن الله تمالى قدم اشهاد عدول المؤمنين على الوصية لأنه الأصل الذي يحصل به المقصود على الوجه الكامل، وأجاز اشهاد غيرهم في الحال التي لا يتيسر فيها ذلك، وأن الشرط في قوله (إن أنتم ضر بتم في الأرض) جاء لبيان هذا الحال ففهومه غير مراد، كقوله تعالى (ولا تكرهوا فتياتكم على البغاء أن أردن تحصنا) ومن برى وأى الحنفية في عدم الاحتجاج بمفهوم الشرط ومفهوم اللقب يمكنه أن يرجح هذا القول أى ترجيح، والكلام فها تدل عليه آيات القرآن، دون ما يدعى فيه غير ذلك من قياس أو إجماع فقهاء

ودونك ماورد في ذلك عن علماء السلف وأنمة الفقه كما لحصه الحافظ ابن حجر في شرح البخاري \_ ونقله الشوكاني عنه في ( نيل الأوطار ) في شرح حديث

ابن عباس فى قصة السهمى المنقدمة الذى رواه البخارى وأبو داود (۱) قال :

« واستدل بهذا الحديث على جواز شهادة الكفار بناء على أن المراد بالغير فى الآية الكريمة الكفار ، والمهنى ( منكم ) أى من أهل دينكم ( أو آخران من غير كم ) أى من غير أهل دينكم ، و بذلك قال أبو حنيفة ومن تبعه . وتعقب بأنه لايقول بظاهرها ، فلايجيز شهادة الكفار على المسلمين و إنما بجيز شهادة بغض الكفار على بعض . وأجيب بأن الآية دلت بمنطوقها على قبول شهادة الكافر على المسلم ، و بايمائه على قبول شهادة الكافر على المسلم ، و بايمائها على قبول شهادة الكافر على الكفار على أن شهادة الكافر على الكفار على أن شهادة الكافر على النعقب فى غير محله لان التعقب هو باعتبار ما يقوله أبو حنيفة لا باعتبار استدلاله

« وخص جماعة القبول بأهل الكتاب و بالوصية و بفقد المسلم حينتذ ، ومنهم ابن عباس وأبو موسى الاشمرى وسميد بن المسيب وشريح وابن سيرين والاوراعى والثورى وأبو عبيدة وأحمد ، وأخذوا بظاهرالآية وحديث الباب ، فان سياقه مطابق لظاهر الآية

« وقيل المراد بالغير غير المشيرة والمعنى منكم أي من عشير تكم أو آخران من

<sup>(</sup>١) رواه البخارى في آخر كتاب الوصايا من طريق مجل بن أبي القاسم عن عبد الملك بن سعيد بن جبير عن ابن عباس معبراً عن ساعه بقوله : وقال لى على ابن عبدالله : حدثنا يحي بن آدم الح قال الحافظ في الفتح : انه يعبر بقوله « وقال لى » في الاحاديث التي سممها لكن حيث يكون في اسنادها عنده نظر أو حيث تسكون موقوفة وقال في محمد بن أبي القاسم : وثقه يحي بن معبن وأبوحاتم وتوقف فيه البخارى مع كو نهروى حديثه هذا هناء فروى النسفي عن البخارى قال الأعرف محمد بن أبي الفاسم هذا كما يتبغي تم قال الحافظ عند ذكر تميم الدارى أحداً صحاب الواقعة : وذلك قبل أن يسلم وعلى هذا فهومن مرسل الصحابي لان ابن عباس لم يحضر هذه القصة اه . وقد علم بهذا بحل النظر عنده فيه ، وهو لاينافي صحته . ورواه أبو داود من هذه الطريق أيضا ، وصرح البخارى بأنه لم يرو من غيرها ورواه أبو داود من هذه الطريق أيضا ، وصرح البخارى بأنه لم يرو من غيرها

غيركم أي من غير عشيرتكم وهو قول الحسن البصري ، واستدل له النحاس بأن لفظ «آخر» لابدًا أن يشارك الذي قبله في الصفة حتى لايسوغأن يقول: مررت يبيجل كريم ولشيم آخر ، فعلى هذا فقد وصف الاثنان بالعدالة فتعين أن يكون الآخران كذلك ، وتعقب بأن هذا وإن سباغ في الآية لكن الحديث دل على خلاف ذلك والصحابي إذا حكي سبب النزول تَأْنَ ذلك في حكم الحديث. المرفوع ــ انفاقا ــ وأيضا ففها قال رد المختلف فيه بالمحتلف فيــه ، لأن اتصاف الكافر بالعدالة مختلف فيه وهو فرع قبعل شهادته ، فمن قبلها وصغه بها ومن لافلا

« وأعترض أبو حيان على المشال الذي ذكره النحاس بأنه غير مطابق، فلو قلت جاءً في رجل مسلم وآخر كافر صح ، يخلاف مالو قلت جاءً في رجل مسلم وكافر آخر والآية من قبيل الأول لاالثاني ، لأن قوله آخران من جنس قوله اثنان لان كلا مهما صفة رجلان فكأنه قال فرجلان اثنان ورجلان آخران

« وَدَهْبِ جِمَاعَةُ مِنَ أَكُّمُّهُ إِلَى أَن هَذَهُ أَلاَّ يَهُ مُنسوخَةً بِقُولُهُ تَعَالَى ( مَمن تُرضون من الشهداء ) واحتجول بالإجماع على رد شهادة الغاسق ، والكافر شهر من الفاسق . وأجاب الأولون أن النسخ لا يُثبت بالاحمال ، وأن الجمع بين الدليلين أولى من إلغاء أحدهما ، و بأن سورة المائدة من آخر ما نزل من القرآن ، حتى صح عن ابن عباس وعائشة وعمرو بن شرحبيل وجمع من السلف أن سورة المائدة محكمة

وعن أبن عباس أن الآية نزلت فيمن مات مسافراً وليس عند، أحد من المسلمين قان ائهما استحلفا أخرجه الطبرى باسناد رجاله ثقات ، وأنكر أحمد على من قال أن همانه الآية منسوخة ، وقد صبح عن أبي موسى الاشمري أنه عمل بذلك بعد النبي ﷺ .. وساق الحافظ الحديث وقال ان حكمه لم ينكره أحد من الصحابة فكمان حجة . وذكر رد العلبري والرازي لقول من قال إنهما في الأقارب والأجانب وقد نقدم ذلك كله ثم قال . .

« وفعب الكرابيسي والطاري وآخرون إلى أن المراد بالشهادة في الآية العرين قالوا وقد صمى الله العمين شهادة في آئية باللمان ، وأبيدوا فلك بالإجماع على أن الشاهيد لا يلزمه أن يقول أشهد بالله ، وأن الشاهد لا يمين عليه أنه شهد بالحق ، قالوا ظلواد بالشهادة اليمين لقوله ( فيقسمان بالله ) أى يحلف أن عرف أنهيا حلفا على الاثم رجعت اليمين على الأولياء ، وتعقب بأن اليمين لايشترط فيه عدد ولا عدالة بخلاف الشهادة ... وقد اشترطا في عند القصة .. فقوى حملها على أنها شهادة .

و وأما اعتلال من اعتل في ردها بأن الآية تخالف القياس والأصول لما فيها من قبول شهادة الكافر وحبس الشاهد وتحليفه ، وشهادة المدعى لنفسه ، واستحقاقه بمجرد اليمين ، فقد أجاب من قال به بأنه حكم لنفسه مستغن عن نظيره ، وقد قبلت شهادة السكافر في بعض المواضع كافي الطب ، وليس المراد بالجيس السجن و إنحا المراد الامساك لليمين ليحلف بعد الصلاة . وأما تحليف الشاهد فهو مخصوص بهذه الصورة عند قيام الريبة رأما شهادة المدعى لنفسه واستحقاقه بمجرد اليمين فان الآية تضمنت نقل الآيمان إليهم عند ظهور اللوث بخيانة الوصيين، فيشرع لها أن يحافا ويستحقا ، كايشرع المان إليهم القسامة أن يحلف و يستحق . فليس هو من شهادة المدعى لنفسه بل من باب الحكم له بيمينه القاعة مقام الشهادة لقوة جانبه . وأى فرق بين ظهور اللوث في صحة الدعوى بالمال ? وحكى الطبرى ظهور اللوث في صحة الدعوى بالمال ? وحكى الطبرى أن بعضهم قال المراد بقوله ( اثنان ذوا عدل منه كم زيف قاك » اه

قال الشوكاني بعد نقل ماتقدم عن الفتج .وهذا الحكم يختص بالمكافر الذمي وأما الكافر الذي ليسبذمي فقدحكي في البحر الاجماع على عدم قبول شهادته على المسلم مطلقاً . اه وأقول : ما أورده الشوكاني من دعوى صاحب البحر من أثمة الزيدية الاجماع على عدم قبول شهادة النكافر غير الذمي مطلقاً مردود بما نقله ابن جر ير واختار أن و غيركم » يدخل فيه المجوس وعبدة الأوثان وأهل كل دين سعة أحكام الكتاب والسنة وتضييق الفقهاء

و بقى هيئا بُعث مهم وهو أن أحكام القرآن في هذه المسألة وفي غيرها أوسع مماجرى عليه الفقهاء، وكذلك أحكام السنة، وكل مافى الفقه من التشديد والتقييد فهو من أجهاد الفقهاء، ولا سيما المصنفين منهم الذين جاءوا بعد الصحابة والتابعين

وأولى الاحكام الاجتهادية بالنظر والاعتبار مااتفق عليه كبار الجتهدين ، وجرى عليه عمل حكام العصور الأولى من المسلمين ، ومنه عدم قبول شهادة الكافر على المسلم في القضايا الشخصية والمدنية والجنائية على سواء ، فحا سبب ذلك ? ولماذا لم يأخذوا بظاهر آية المائدة ـ وهي من آخر ما نزل من القرآن ـ فيمدوها شارعة لقبول شهادة غير المسلم عند الحاجة مطلقا ،أو في غير ماورد النص بإشهاد المسلمين العدول عليه لحكة تقتضى ذلك ، كانقدم آنفاً في بيان المقابلة بين آيات الشهادة ؟ أو ليس الغرض من الشهادة أن تكون بينة يعرف بها الحق ، وقد يتوقف بيانه على شهادة شهداء من غير المسلمين يثق الحاكم بصدقهم وصحة شهادتهم ؟

الجواب عن هذا السؤال يعلم بالنظر فيما استداوا به على منع شهدادة الكافر و بمعرفة حال المسلمين مع الكفار في عصر التنزيل وعصر وضع الفقه والتصنيف فيه وعمل الحكام باجتهادهم ثم بأقوال علمائه

فأما الاستدلال فقد علم مما تقدم أن له من القرآن مأخذين (الأول) جمل قوله تعالى (وأشهدوا فوله تعالى (وأشهدوا إذا تبايعتم)وفي هذا الاستدلال أبحاث (أحدها) أنه من مسائل الأصول التي اختلف فيها المتفقهون على منع شهادة غير المسلم على المسلم ،وقد اتفقوا على أن المطلق والمقيد إذا اختلفا في السبب والحكم لا يحمل أحدها على الآخر ، وإذا اتفقا فالخلاف في عدم الحل ضميف والجمهور على الحل ، وأما إذا اختلفا في السبب دون الحكم كمسائل الخل ضميف والجمهور على الحل وعدمه قوى والأقوال فيه متمددة . فلم اتفق والظهار واليمين ، فالخلاف في الحل وعدمه قوى والأقوال فيه متمددة . فلم اتفق المختلفون فيها على منع شهادة غير المسلم مطلقاً أو فما عدا الوصية أو الطب ?

(ثانيها) أن الاشهاد الاختياري غير الشهادة ، فالأمر باختيار أفضل الناس إيمانا وعدالة للاشهاد لايستلزم عدم الاعتداد بشهادة من دونهم في الفضيلة . فان الشهادة بينة ، والبينة كل مايتبين به الحق ، كا يدل عليه استمال الكناب والسنة وقد أطال العلامة ابن القيم في إثبات هذا وإيضاحه في كتات (إعلام الموقمين) (ثالثها) أن قوله تعدالي (عمن ترضون من الشهداء) فيه توسعة عظيمة في

الاشهاد، ونحن إلى التوسعة فى الشهادة نفسها أحوج ، فان كثيراً من الجنايات والعقود والاقرار قد تقع من بعض المسلمين على مرأى ومسمع من غيرهم ، وقد يكون هؤلاء الذين محموا ورأوا من أهل االصدق والأمانة، لأن دينهم يحرم الكذبوالخيانة، فلماذا نضع أمثال هذه الحقوق التى يمكن اثباتها بشهادتهم إذا تجرأ الذين أنكروها على الجين كما تجرؤا على الكذب بالانكار ?

(المأخذ الداني) أن الله تعالى قد أمرنا أن نشهد ذوى عدل منا معشر المؤمنين وعلة ذلك بديهية وهي أن المؤمن العدل، يتحرى الصدق الذي يثبت به الحق، ونحن نشترط في قبول الشهادة الامرين ونرى أن غير المؤمن المسلم لا يكون صادقا عدلا، وإذا كان فقد العدالة بوجب رد الشهادة عندنا فقد الايمان أولى بذلك وفي هذا الاستدلال نظر من وجهين (أحدهما) أن الايمان بالله و بشرعه يحرم الكذب كاف لتحقيق المقصد الذي تتوخونه من الشهادة. وهذا مما يوجد في غير الاسلام من الملل. وقولكم إن غير المسلم لا يكون صادقا ولاعدلا لادليل عليه من النقل، ولا من سيرة البشر المعلومة بالاختبار والعقل

أما النقل فقد جاء على خلافه فان الله تعالى بقول (ومن قوم موسى أمة بهدون بالحق و به يدلون) فان حمل هذا على من كان قبل بعثة نبينا أو على من آمن به فلا يمكن أن بحمل عليهم قوله تعالى (ومن أهل الكتاب من ان تأمنه بقنطار يؤده إليك ) فهذه شهادة لهم بالأمانة ، وقدا ستشهد الرسول ويليك بعض اليهود على آية الرجم فى النوراة فاعترف بها بعضهم لما أقسم عليه بالله الذي أنزل النوراة على موسى (داجع ص ٣٨٦ جهمن التفسير) وقد بينا فى التفسير مراواً عدل القرآن ودقته فى الحكم بالفساد على الامم إذ يمكم على الاكثر أو يستثنى بعدا ظلاق الحمكم العام . وماردى من قبول الذي ويمكم على الاكثر أو يستثنى بعدا ظلاق الحمكم العام . وماردى من قبول الذي ويمكم أبى موسى الاشعرى (رض) لشهادتهم فى الوصية عملا بالقرآن مبنى على أن الاصل فى خبر الالسان الصدق وان كان كافراً ، وانه لا يعدل عن هذا الاصل إلا عند وجود التهمة ، وعليه جهور السلف ، وهو يستلزم إثبات عدا أنهم كا تقدم عن الحافظ ابن حجر (ص٣٧) و بها يسقط قياس الكافر على الفاسق وقد قبل المحدثون رواية المبتدع الذي يحرم الكذب طلقاً أوفها عدا تأديد بدعته الفاسق وقد قبل المحدثون رواية المبتدع الذي يحرم الكذب طلقاً أوفها عدا تأديد بدعته

وأما سيرة البشرالمعلومة بنقل المؤرخين وبسنن الله في أخلاق البشر وطباعهم التي هي القانون العقلي لمن يريد الحريج الصحيح عليهم .. فهي مؤيدة لحكم القرآن العادل على المشركين والكفار من العرب والعجم عمثل قوله (وما وجدنا لاكترهم من عهد و إن وجدنا أكثرهم لفاسقين ) وقوله في عدة آيات ( ولكن أكثرهم لا يعلمين \* ولكن أكثرهم لا يشكرون \* ولكن أكثرهم بجهلون \* ولكن أكثرهم للحق كازهون \* وأكثرهم فاسقُون \* أم تحسب ان أكثرهم يسمعون أو يعقلون ) ومثل هذا كثير. وهو خاَّص بأحوال الايم في طور الفساد وضعفالدينوالاخلاق، الذي كان عليه جميع أهلالملل عند ظهورالاسلام ، فننتقل إذاً إلى بيان المسألة الثانية التي براها هي السبب الاجتماعي الحقيقي لمدم قبول شهادة غير المسلم فنقول

## 🛊 حال المسلمين مع غيرهم في المصر الأول 🌬

إن حالة الآم الاجماعية والسياسية والادبية لها شأن كبير في تطبيق الاحكام على الوقائع وهو مايسميه علماء الاصول ( تحقيق المناط ) ومن عرف التاريخ وفقه قواعد علم الاجتماع منه فانه هو الذي يققه سبب إعراض الفقها والحكام عن قبول شهادة غير السلمين عليهم ، وأحق ما يجب فقهه من ثلك القواعدار بع يذبغي التأمل فيها بعين العقل والإنصاف

( أحدها ) ما كان عليه المسلمون في القرون الأولى للاسلام من الاستمساك بعروة الحق. و إقامة ميزانة العدل،وعدم الححاياة والتفرقة في ذلك بين مؤمن وكافر وقريب و بعيد وصديق وعدو ، عملا بنصوص القرآن

( ثانيها ) ماكانت غليه جميع الامم التي فتحوا بلادها ، وأقامواشر يعتهم فيها من ضمف وازع الدين وفساد الأخلاق والآداب، وقد قرر ذلك مؤرخو الأفونج وغيرهم وجعلوه أول الاسباب الاجتماعية السرعة الفتح الاسلامي في الخافقين

( \$الشها ) ماجري عليه الفاتحونمن المسلمين من المبالغة في التوسعة على أهل ذخيم في الاستقلال الديني والمدنى . اذ كانوا يسمحون لهم بأن يتحاكموا إلى رؤسائهم في الأمور الشخصية وغيرها ـ فيكان من المقول مع هذا أن لايشهدوهم على قضايا

أنفسهم الخاصة ؛ وأن يمنعهم نظرهم إلى مابينهما من التفاوت في الأحوال الدينية والأدبية التي أشرنا اليها آنفا من قبول شهادتهم على أنفسهم ، مع عدم تقتهم بتدينهم وعدالتهم .

(رأبهها) تأثير عزة السلطان وعهد الفتح الذي كانت الأحكام فيه أشبه بما يسمونه الآن بالأحكام العسكرية . واعتبر ذلك بأحكام دول الافريج في أيام الحرب ، بل في المستعمرات التي طال عليها عهد الفتح أو مايشبه الفتح ، يتبين لك أن أشد أحكام فقهاء المسلمين وحكامهم على غيرهم هي أقرب إلى العدل والرحمة من أحكام أرقى أم المدنية من دونهم .

وقد علم من حالُ البشر أن الغالب قلما يُرى شيئًا من فضائل المغلوب وإن كَثَرَتُ ، فَكَيْفُ يُرْجَى أَنْ يُرَى قَلْيُلُهَا الصَّئِّيلِ الْخُفِّي ﴿ وَالْجَمَاعَاتِ الْكَبِيرَةُ وَالصَّفِيرَةُ كَالْأَفْرَادُ فِي نَظْرُ كُلِّ إِلَى نَفْسُهُ وَ إِلَى أَبِنَاءً جَنْسُهُ بِمِينَ الرَّضَا وَ إِلَى مخالفه بِمين السخط، مثال ذلك: أن امرأة من فضليات نساء سو يسرة ديناً وأدباً وعلماً واقبت أحوال الاستاذ الاماموسيرتهمدة طويلة إذ كان يختلف إلىمدرسة(جنيف)لتلقى آداب اللغة الغرنسية ، وكلمنه مراراً في مسائل علم الأخلاق والتربية — وكانت بارعة ومصنفة فيهما --فأعجم رأيه ، كما أعجبها فضله وهديه ، ثم قالت له إما، ذلك : إنني لم أكن أظن قبل أن عرفتك أن القداسة توجد في غير المسيحيين فمن تأمل ماذكر تجلت له الأسباب المعنوية والاجتماعية التي صدت الحكمام والفقهام عن فبول شهادة غير المملم على المسلم ، وتعجب من بعة أحكام القرآن التي يتوهم الجاهلون أنها ضد ماهى عليه مرن الاطلاق وموافقة كل زمان ومكان فتراهم ينسبون إلى القرآن كلءاينكرونه علىالمسلمين من آرائهم وأعمالهم وأحكامهم بالحق أو بالباطل، ولو كان المسلمون عاملين بالقرآن كما يجب ال أنكر عليهم أحد، بل لاتبعهم الناس في هديهم ، كما اتبعوا سلفهم من قبلهم ،بل لكانوا أشد اتباعا لهم، بما يظهر لهم من موافقة هدايته لهذا الزمان كغيره، وكونها أرقى من كل ماوصل إليه البشر من نظام وأحكمام، وهذا من أجل معجزاته التي تنجدد بتجددالازمان.

## ﴿ إعراب الآية الثانية التي اضطرب فيه النحاة ﴾

قد تبين مما فصلناه أن الذين عدوا الآيتين في غاية الصعوبة لمخالفة مذاهبهم لما مخطئون ، وأن الواجب رد المذاهب إليهما لا تأويلهما لتوافقا المذاهب وأما الذين استشكلوا إعراب جملة من الآية الثانية ، وعدوا لأجلها الآية أو الآيات في غاية الصعوبة \_ فانما قد أوقعهم في ذلك احتمال التركيب لعدة وجوه من الاعراب ما فيه من تعدد القراءات ، مع اعتياده تقديم الاعراب على المعنى وجعله هو المبين له ، وقد استحسنا بعد إيضاح تفسير الآيات ما تقدم أن نذكر ملخص ماقيل في إعراب تلك الجلة نقلا عن ( روح البيان) الذي يلتزم تحقيق المباحث النحوية في الآيات ، عسى أن يستغنى الفارى، به عن من اجعة تفسير آخر ، ونبدأ إليجواب في الأيات ، عسى أن يستغنى الفارى، به عن من اجعة تفسير آخر ، ونبدأ إليجواب الشرط لأنه مبدأ ما استشكلوه من الاعراب . قال المؤلف رحمة الله تعالى :

(فآخران) أى فرجلان آخران وهو مبتداً خبره قوله تمالى (يقومان مقامهما) والفاء جزائية وهي إحدى مسوغات الابتداء بالنسكرة ولا محذور في الفصل بالخبر بين المبتدا وصفته وهوقوله سبحانه (من الذين استحق عليهم الأوليان) وقيل هو خبر مبتدا مجذوف أى فالشاهدان آخران، وجملة يقومان صفته والجار والمجرور صفة أخرى مبتدا محذوف أى فالشاهدان آخران، وما بعده صفة له، وقيل مبتدأ خبره الجار والمجرور والجملة الفعلية صفته فليشهد آخران، وما بعده صفة له، وقيل مبتدأ خبره الجار والمجرور والجملة الفعلية صفته وضمير (مقامهما) في جميع هذه الأوجه مستحق للذين استحقا، وليس المراد بمقامهما مقام أداء الشهادة التي تولياها ولم يؤدياها كما هي بل هو مقام الحبس والتحليف. و «استحق» بالبناء للفاعل على قراءة عاصم في دواية حفص عنه و بها قرأ على كرما الله وجهه وابن عباس وأبي رضي الله تمالى عبهم ، وفاعله (الأوليان) والمراد من الموصول وجهه وابن عباس وأبي رضي الله تمال اليه الوازمان له الأحقان بالشهادة لقر بهما واطلاعهما، وها في الحقيقة الآخران القائمان مقام اللذين استحقا إنما ، إلا أنه أقيم المظهر مقام ضميرها للتنبيه على وصفهما بهذا الوصف ، ومفعول «استحق» محدوف المظهر مقام ضميرها للتنبيه على وصفهما بهذا الوصف ، ومفعول «استحق» محدوف

واختلفوا فى تقديره فقدره الزمخشرى أن يجردوهما للقيام بالشهادة ليظهروا بهما كذب الكاذبين ، وقدره أبو البقاء وصيتهما ، وقدره ابن عطية مالم وتركتهم وقال الامام : إن المراد بالأوليان الوصيان اللذان ظهرت خيانتهما وسبب أولو يتهم أن الميت عينهم الوصية فم مني « استحق عليهم الأوليان » خار في ما لم وجني عليهم الوصيان اللذان عثر على خيانتهما، وعلى هذا لاضرورة إلى القول بحذف المفعول ءوقرأ الجمهور «استحقعليهمالاوليان»ببناءاستحقالمفعولواختلفواف.رجعضميرموالاكثرون أنه الاثم والمراد من الموصول الورثة لأن استحقاق الاثم عليهم كناية عن الجناية عليهم، ولاشك أنالذين جنى عليهم وارتبكب الذنب بالقياس إليهم همالورثة، وقيل إنه الايصاء، ، وقيل الوصية لتأو يلما بماذكر ، وقيل المال، وقيل إن الغمل مسند إلى الجار والمجرور، وكذا اختلفوا في توجيه رفع الأوليان فقيل إنهمبتدأخيره (آخران)أي الأوليان بأمر الميت آخران، وقيل بالعكس، واعترض بأن فيه الاخبار عن النكرة بالمعرفة وهو مما اتفق على منعه في مثله ، وقيل خبر مبتدإ مقدر أي ها الآخر ان على الاستتَّناف البياني ، وقيل بدل من آخران ، وقيل عطف بيان عليه ، و يازمه عدم اتفاق البيان والمبين في التعريف والتنكير مع أنهم شرطوه فيه حتى من جوز تنكيره، نعم نقل عن نزر عدم الاشتراط ، وقيل هو بدل من فاعل يقومان وكون المبدل منه في حكم الطرح ليس من كل الوجوه حتى يلزم خلو تلك الجملة الواقمة خبراً أوصفة عن الضَّمير على أنه لو طرح وقام هذا مقامه كان منوضعالظاهر موضع الضمير فيكون رابطًا ، وقيل هو صفة آخران وفيه وصفالنكرة بالمرفة والاخفش أجازه هنالأن النكرة بالوصف قر بت من المعرفة ، قيل وهذا على عكس \* ولقد أمرّ على اللثيم . يسبني \* قانه يؤول فيه المعرفة بالنكرة، وهذا أول فيهالنكرة بالمعرفة، أو جعلت في حَكُمُهَا للوصف ، و يمكن \_كما قال بعض المحققين\_ أن يكون منه بأن يجعل الأوليان لعدم تعييهما كالنكرة ،وعن أبي على الفارسي أنه نائب فاعل واستحق ،والمرادعلي هذا استحق علمهم انتداب الأوليين منهم للشهادة كما قال الزمخشري، أو انم الأوليين كاقيل،وهو تثنية الأولى قلبت ألفه ياء عندهما ،وفي على في «عليهم» أوجه الأول انها على بابها، والثاني أنها بمعني في ،والثالث أنها بمعني من، وفسر استحق بطلب الحق

ومحق وغلب، وقرأ يعقوبوخلف وحزةوعاصمفي روايةأبي بكرعنه واسحق عليهم الكولين » ببناء استحقالمفعول والاولينجع أول المقابل اللخروهو مجرورعلى أنه صفة الذين أو بدل منه أو من ضمير عليهم أو منصوب على المدح. ومعني الاولية الْتَقَدَمُ عَلَى الأَجَانَبِ فَي الشَّهَادَةُ وَقَيْلُ النَّقَدَمُ فَي الذَّكُرُ لَدْخُولُهُمْ فِي ( يَاأَبِهَا الَّذِينَ آمنوا )وقرأ الحسن «الاولان» بالرفعوهو كافدمنا في الأوليان ، وقرى - «الأولين» بالتثنيةوالنصب ، وقوأ ابن سيرين « الأوليين » بياءين تثنية أولى منصو با وقرأ « الأولين » بسكون الواو وفتح اللام جمع أولى كأعلين واعراب ذلك ظاهر اه

(١١٢) يَوْمَ يَجْمَعُ اللهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أُجِبْتُمْ ؟ قَالُوا لاَعِلْمَ لَنَا ، إِنَّكَ أَنْتَ عَلَّمُ الْغُيُوبِ (١١٣) إِذْ قَالَ اللَّهُ يَعْيِسَى أَبْنَ مَرْتَم أَذْ كُنْ نِعْمَتَى عَلَيْكَ وَعَلَىٰ وَالدَتكَ إِذْ أَيَّدْتُكَ برُوحِ الْقدْس ، تُكَلَّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْ لِهِ وَكَهْلًا ، وَإِذْ عَلَّمْتُكَ ٱلْكَتْبَ وَٱلْحَكْمَةَ وَالنَّوْرَلَةَ وَالْإَنجِيلَ ، وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطِّينَ كَيَيْئَةِ الطَّيْرِ بِإِذْنِي فَتَنْفُخُ فَهَا فَتَكُونُ طَيْرًا بإِذْنِي، وَتُدْبْرِئُ ٱلْأَكْنَهَ وَٱلْابْرَصَ بَا ِذْنِي ، وَإِذْ تُخْرِجُ الْمَوْتَىٰ بَا ذْنِي ، وإذْ كَفَفْتُ بَنِي إِسْرَاءِيلَ عَنْكَ إِذْ جِئْتَهُمْ بِٱلْبَيَّنْتِ فَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ إِنْ هَٰذَا إِلاَّ سِعْرُ مُبِينٌ (١١٤) وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحُوَارِيِّنَ أَنَ ۚ آمِنُوا بِي وَ برَسُولِي قَالُوا آمَنَّا وَأُشْهَدْ بَأَنَّنَا مُسْلِمُونَ (١١٥) إِذْ قَالَ الْحُو َرِيُّونَ يعيسى أَبْنَ مَرْيَمَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَنْ يُبَرِّلُ عَلَيْنَا مَائِدَةً مِنَ السَّمَاءِ ؟ قَالَ اتَّقُوا الله إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ (١١٦) قَالُوا نُرُيكُ أَنْ

نَأَكُلَ مِنْهَا وَلَطْمَئَنَّ أَقُلُو بُنَا ، وَلَمْلَمَ أَنْ قَدْ صَدَقْتَنَا وَنَكُونَ عَلَمْهَا مِنَ الشُّهِدِينَ (١١٧) قَالَ عِيسَى أَبْنُ مَرْيَمِ ٱللَّهُمَّ رَبُّنَا أَنْزِلْ عَلَيْنَا مَائِدَةً مِنَ الْسَّمَاءِ تَكُونُ لِنَا عِيداً لأَوَّلِنَا وَآخِرَنَا وَآيَةً مِنْكَ وَأُرْزُوْنَا وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ (١١٨) قَالَ اللهُ إِنِّي مُنَزِّ كُمَا عَلَيْكُمْ فَنَ يَكْفُرُ بَعْدُ مِنْكُمُ فَإِنِي أُعَدِّبُهُ عَذَابًا لاَ أُعَدِّبُهُ أَحداً مِنَ الْعَلَامَينَ

بينانى أول تفسير الآيتين ٩٠ر٩٠ من هذه السورة وجه الانصال والقرتيب بين مجموع آياتها وطوائفهامن أولها إلى هذا السياق الأخير منها(١) وهو يتعلق بمحاجة أهل الكناب عامة ، والنصاري شهم خاصة ، وفيه ذكر المعادوا لحساب والجزاء الذي ينتهى اليه أمر المختلفين في الدين وأمر المؤمنين المخاطبين بالاحكام التي سبق بيالها ، وهذا هو وجه المناسبة والاتصال بين هذه الآيات وما قبلها مباشرة من آیات الاحکام. ویری بعض المفسرین أن كامة « یوم » فىأولها من متعلقات الآیة أو الحملة التي قبـاماكما نرى فيها يلي

﴿ يُوم يَجِمُعُ اللهُ الرسل فيقول ماذا أُجِبتُم ﴾ قيل إن هذامتعلق بالفعل من آخر جملة مما قبله ، والتقدير : والله لابهدى القوم الفاسقين إلى طريق النجاة يوم بجمع الرسل في الآخرة وبسألهم عن تبليغ الرسالة وماأجابتهم به أفوامهم ــ أولا يهديهم يومثذ طريقا إلا طريق جهنم ، وقيل : إنه متعلق بقوله ( واتقوا الله ) أو بقوله ( واسمعوا ) أي واتقوا عقاب الله يوم جمعه الرسل ــ أو واسمعوا يوم يجمع الله الرسل أي خبره وما يكون فيه

وذهب آخرون إلى أن الآية منقطعة عما قبلها \_ والمعني : يوم يجمع الله الرسل ويسألهم يكون من الاهوال مالا يغي ببيانه مقال — أو المعني واذكر أيها الرسول يوم يجمع اللهالرسل فيقول: ماذا أجبتم ﴿وهذا التقديرأظهر ، وله في التنزيل

<sup>(</sup>۱) راجع ص ۱۷و۱۸

نظائر والمرادمن السؤال توبيخ أعمهم ، واقامة الحجة على الكافرين منهم ، والمهنى إجابة أجبتم ، أإجابة إيمان وإقرار ، أم إجابة كفر واستكبار ، فهوسؤال عن نوع الاجابة لاعن الجواب ماذا كان ، والالقرن بالباء . وقيل الباء محذوفة ، والتقدير عاذا أجبتم . وهذا السؤال للرسل من قبيل سؤال الموءودة في قوله تعالى ( وإذا الموءودة سئلت \* بأى ذنب قتلت ؟ ) في أن كلا منهما وجه إلى الشاهددون المتهم لماذكر آنفا من الحكمة ، وهو يكون في بعض مواقف القيامة ويشهدون على الأمم بعد التفويض الآتى ، أو عقب سؤال غيرهذا ، ويسأل الله تعالى الأمم في موقف آخر أوفي وقت آخر كا هوشأن قضاة التحقيق في سؤال الخصم والشهود ، لتحقق شرائط ألح وقت آخر كا هوشأن قضاة التحقيق في سؤال الخصم والشهود ، لتحقق شرائط ألح الصحيح كاهو الممهود ، قال تعالى ( ٧: ٥ فلنسألن الذين أرسل إليهم ولنسألن المرسلين \* ٢ فلنقصن عليهم بعلم وما كنا غائبين )

ولما كان تعالى يسأل كلامن الفريقين عماهو أعلم به منه ، وكان الرسل علمهم الصلاة والسلام على علم يقيني بدلك — يكون جوابهم في أول العهد بالسؤال التبرؤ من العلم وتفويضه إلى الله تعالى — إما لنقصان علمهم بالنسبة إلى علمه تعالى كا نقل عن ابن عباس ، وإما لما يفاجئهم من فزع ذلك اليوم أو هوله أو ذهوله كانقل عن الحسن ومجاهد والسدى . وذلك قوله تعالى.

﴿قالوالاعلم لنا إفك أنت علام الفيوب ﴾ جاء الجواب منفصلا كسائر ما يأتى من أقوال المراجعة على طريقة الاستثناف البياني، وعبر بالماضى عن المستقبل لتحقيق وقوعه حتى كأنه وقع ، قال ابن عباس ؛ يقولون الرب : لاعلم لناالا علم أنت أعلم به منا . يعنى أنه ليس بنفى لعلمهم باطلاق واعاهو نفى لعلم الإعاطة الذى هو خاص بالخلاق العليم ، إذ الرسل كانوا يعلمون ظاهر ما أجيبوا به من مخاطبيهم ولا يعلمون بواطانهم ، ولاحال من لم يروه من أمهم ، الا ما يوحية تمالى اليهم من ذلك، وهو قليل من كثير، ولذلك قرنوا نفى العلم عنهم باثبات المبالغة فى علم الغيب له تعالى فان صيغة علام «معناها كثير العلم أى بكترة الملومات ، والافعلم واحد» عبيط بكل شيء إحاطة كاملة ، ولا بوصف تعالى بالملامة ، وله له لما فيه من تاء

التأنيث. قال تعالى لنوح عليه السلام لما سأل ربه أن ينجى ولده من الطوقان (فلا تسألن ماليس لك به علم ) وقال لخاتم رسله عليه الصلاة والسلام (وممن حولكم من الأعراب منافقون ومن أهل المدينة مردوا على النفاق لا تعلمهم نحن نعلمهم ) وقال الفخر الرازى مامعناه: إن الرسل أرادوا أنه لم يكن لهم من حقيقة حال أعهم إلا الظن الذى هو ظاهر حالهم لا العلم القطمى الذى يتوقف على معرفة الظاهر والباطن، بدليل ماورد في الحديث من الحكم بالظاهر (قال) «فالانبياء قالوا: لاعلم لنا ألبتة بأحوالهم إنما الحاصل عندنا من أحوالهم هو الظن ، والطن كان معتبراً في الدنيا لأن الأحكام في الدنيا كانت مبنية على حقائق الأشياء و بواطن الأمور. فلهذا إلى الظن لأن الأحكام في الآخرة مبنية على حقائق الأشياء و بواطن الأمور. فلهذا السبب قالوا ( لاعلم لنا إلا ماعلمتنا ) ولم يذكروا البئة مامعهم من الظن لأن الظن العبرة به في القيامة اه

ونقول: إن هذا رأى ضعيف وإن بنى على اصطلاح أهل الكلام والاصول في تفسير الظن والعلم والصواب مابيناه قبله . وذلك أن الرسل يعلمون كثيراً من الحقائق علما يقينيا ، كاستكبار المجرمين عن إجابة دعوتهم و إصرارهم على كفرهم ومن علمهم بذلك ماشهد به التنزيل إذ أخبرهم الله أن أولئك المعاندين لا يؤمنون ولو جاههم كل آية ، وأنه قد ختم على قلوبهم وحق القول عليهم ، ومنهم من يكاشف النبي بحالهم و يمثلون له في النار ، كا كان يعلم أن بعض المؤمنين صادقون في إيمانهم و بشرهم بالجنة وأن بعضهم ضعفاء الايمان والكن إيمانهم صحيح مقبول عندالله تعالى ، والعلم بالظواهر يقبل في شهادتهم على الجاحدين إذ لا عبرة بالايمان في الباطن مع الجحود في الظاهر بل هو أشد الكفر . وقد أخبرنا الله تعالى أنهم يشهدون على أمهم على أعهم غلا كان لشهادتهم فائدة ( فكيف إذا جئنا من كل أمة بشهيد وجئنا بك على هؤلاء شهيداً ؟ )

ذكر الله سؤال الرسل وجوابهم بالإجمال ثم بين بالنفصيل سؤال واحد منهم عن التبليغ وجوابه عن السؤال لإقامة الحجة على من يدعون اتباعه وهم الذين حاجتهم

هذه السورة فيها يقولون فى رسولهم أوسع الاحتجاج ، وأقامت عليهم البرهان فى إثر البرهان ، وقدم عز وجل على هذا السؤال والجواب ماخاطب به هذا الرسول من بيان نعمته عليه وآياته له التى كانت منشأ افتتان الناس به فقال :

﴿ إِذْ قَالَ اللَّهُ يَاعِيسِي ابن مر بم اذكر نممتي عليك وعلى والدتك إذ أيدتك

بروح القدس تكام الناس في المهد وكهلا ﴾ قال البيضاوى في قوله تعالى ﴿ إِذْ قال ﴾ بدل من ﴿ يوم مجمع ﴾ وهو على طريقة ﴿ وَنَادَى أَصِحَابِ الْجِنَةَ ﴾ \_أَى في التعبير عن المستقبل بالمرضى \_ والمعنى أنه تعالى يو بخ الكفرة يومنذ بسؤال الرسل عن إجابتهم وتعديد ماظهر عليهم من الآيات ، فكذبتهم طائنة وسيموهم سحرة ، وغلا آخرون والمخذوهم آلحة . أو نصب باضار «اذكر» اه

والنعمة تستعمل مصدراً واسها لما حصل بالمصدر، والمفرد المضاف يفيد التعدد والمعنى : اذكر إنعامي عليك وعلى والدتك وقت تأييدى إياك بروح القدس الخ أو اذكر نعمى حال كونها واقعة عليك وعلى والدتك إذ أيدتك أى قوينك شيئا واذكر نعمى حال كونها واقعة عليك وعلى والدتك إذ أيدتك أى قوينك شيئا وشيئا بروح القدس الذى تقوم به حجنك ، وتبرأ من تهمة الفاحشة والدتك، حل كونك تكلم الناس فى المهد بما يبرئها من قول الآنمين الذين أنكروا عليها أن يكون لها غلام من غير روج يكون أباله ، وكهلا حين بعثت فيهم رسولا تقيم عليهم الحجة ، غلام من غير روج يكون أباله ، وكهلا حين بعثت فيهم رسولا تقيم عليهم الحجة ، عا ضلوا به عن المحجة . فكلامه فى المهد هو قوله ( ١٩ : ٢٩ إلى عبد الله آنانى الكتاب وجعلنى نبيا ) الخ ماذكر فى سورة مريم

وروح القدس هو اللك الوحى الذى يؤيد الله به الرسل بالتمليم الآلمى والتثبيت فى المواطن التي من شأن البشر أن يضعفوا فيها ، قال تعالى فى شأن القرآن (١٠٢:١٦ قل نزله روح القدس من ربك بالحق ليثبت الذين آمنوا وهدى و بشرى المسلمين ) . وقد تقدم فى موضعين من سورة البقرة ، وقال تعالى ( إذ يوحى ربك إلى الملائكة أنى معكم فثبتوا الذين آمنوا )

﴿ وَإِذْ عَلَمْتُ الْكُمْنَابِ وَالْحَمَةُ وَالْتُورَاةُ وَالْاَعْمِيلِ ﴾ أى ونعمتى عليك إذعامتك قراءة الكتاب أى مايكتب أو الكتابة بالقلم ، أى وفقتك لتعلمها ، والحكة وهي

العلم الصحيح الذي يبعث الارادة إلى العمل النافع بمافية من الاقناع والمبرة والبصيرة وفقه الاحكام، والتوراة - وهى الشريمة الموسوية، والإنجيل - وهو ماأوحاه تمالى إليه من الحبكم والاحكام، والبشارة بخاتم الرسل عليهم الصلاة والسلام، وقد سبق لنا تفصيل القول في حقيقة النوراة والإنجيل في تفسير أول سورة آل عران (ص٥٥٠ إلى ١٥٩ ج٣ تفسير)

﴿ و إِذَ تَخَلَق من الطين كهيئة الطير باذني ، فتنفخ فيها فتكون طيراً باذني ﴾ قرأ نافع هنا وفي آية آل عمران ﴿ فنكون طائراً ﴾ والطائر واحد الطير \_ كراكب وركب \_ والجهور ﴿ فتكون طيراً ﴾ قيل هو جمع وقيل اسم جمع ، وأجاز أبو عبيدة وقطرب إطلاق طير على الواحد ، ولعله مبنى على أن أصله المصدر كما وجهه ابن سيده ولفظ الطير مؤنث يمنى جماعة . والخلق في أصل اللغة التقدير أي جمل الشيء عقدار معين . يقال خلق الاسكافي النعل ثم فراه ، أي عين شكله ومقداره ثم قطعه ، قال الشاعر :

 يدل على أن المسيح لم يعط هذه القوة دائما بحيث جمل السبب الروحى فيها كالاسباب الجسمانية المطردة ، بل كانت هذه الآية كغيرها لاتقع إلا باذن من الله وتأييد من لدنه ، ونكنة التعبير بالمضارع عن فعل مضى هي تصوير ذلك الماضي وتمثيله حاضراً في الذهن كأنه حاضر في الخارج ، لا لافادة الاستمرار، فانه فعل مضى والكلام تذكير به كما وقع إذ وقع

﴿ وتبرى والاكمه والابرص باذني و إذ تخرج الموتى باذني ﴾ عُطف التذكير بابراء الاكهوالابرص على ماقبله مباشرة فلم يُبدأ بآذ، و بدى مبها الندكير باخراج الموتى، فيكان عطفا على قوله ( إذا أيدتك بروح القدس)ولمل نكتة ذلك أن ابراء الاكه والابرص من جنسشفاء المرض الذي قد يقع بعض أفراد. على أيدي غير الانبياء المرسلين ، ولاسيما من يظن المرضى فيهم الصلاح والولاية ، فلما كان كذلك ذكر بالتبع لاحياء الصورة من الطير، ولما كان إحياء الموتى أعظم منه جمل نعمة مستقلهفقرن باذ، والمراد بالاكمه والابرصوالموثى الجنس ــ والاكمه من ولد أعيى، ويطلق على من عمى بعد الولادة أيضاً . وفي كتب العهد الجديد أنه أبرأ كثيراً من العمى والبرص وأحيا ثلاثة أمواتِ(الاول) ابن أرملة وحيد في (نابين) كانوا يحملونه على النعش فلمس النعش وأمرا لميت أن يقوم منة فقام فقال الشهب ه قد قام فينا نبي عظيم وافتقد الله شعبه »أي شعب اسراثيل اه( من إنجيل لوقا٧:١١ ــ ١٧)( الثاني )ابنة رئيس ماثت ودعاء لإحيائها فجاء بيته وقال للجمع «تنحوا فان الصبية لمتمت لكنهانائمة فضحكواعليه فلما أخرج الجعدخل وأمسك بيدها فقامت الصبية » والقصة في ( أنجيل متى ١٨:٩٨\_٢٦)ونفيه لمونها ثم إثباته لنومها ينافى أن يكون أراد بالنوم الموت مجازاً على مانقل عنه في غير هذا الموضع، وعليه قد يقال يحتمل أن يكون قد أغيء لميها فظنوا أنهاماتت فعلم بالكشف أو الوحى انهالم تمت، والمسلمون لايثقون بنقول القوم ولابدقنهم في الترجمة ومراعاة مايدل عليه الاثبات بعد النغي (الثالث)لمازر الذي كان يحبه جداً و يحب أختيه مريم ومرثا كما بحبونه، في الفصل الحادي عشر من إنجيل يوحنا أنه كان مات في بيتعنيا ووضع في مغارة فجاء المسيح وكان له أربعة أيام فرفع عينيه إلى فوق وقال « أيها الآب أشكرك

لانك معمت لى ، وأنا علمت أنك في كل حين تسمع لى ، ولكن لأجل هذا الجمع الواقف قلت ليؤمنوا إنك أرسلانى ، ولما قال هذا : صرخ بصوت عظيم ﴿ لعازر تماوت عظيم ﴿ لعازر تماوت باذ فَ السيح والتواطىء معه ... وقد كذبوا أخزاهم الله تعالى ، ولم ينقل النصارى عنه أنه أحيا أمواتا كانوا تحت التراب بعد البلى كا نقل عن دانيال عليهما السلام وتكرار كلة الاذن بتقييد كل فعل من تلك الأفعال بها يفيد أنه ماوقع شىء منها إلا بمشيئة الله الخاصة وقدرته . والاذن يطلق على الإعلام باجازة الشيء والرخصة فيه وعلى الأمر به وكذا على المشيئة والنيسير . كقوله تعالى (وما هم بضارين به من أحد إلا باذن الله) ومحال أن يكون معناه باجازته أو أمره ، ومثله بل أظهر منه قوله ( وما أصابكم يوم التق الجمان فبإذن الله ) أى بارادته وتيسيره

﴿ وَإِذْ كَمْفَتُ بَنِي إِسْرَائِيلِ عَنْكَ إِذْ جَنَّتُهُمْ بِالْبِينَاتُ فَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا مُهُمّ إِنْ هَذَا إِلَّا سَحَرَ مَبِينَ ﴾ أي واذكر نعمتي عليك حين كففت بني إسرائيل عنك فلم أمكنهم من قنلك وصلبك وقد أرادوا ذلك وقت تكذيب كفارهم إياك وزعمهم أنْ ماجئت به من البينات لم يكن إلا سحراً ظاهراً ، لامن جنس الآيات التي جاء بهاموسي، على أنهامتلهاأو أظهر منها، قرأ الجهور (سحر) وقرأ هزة والكسائي (ساحر) بالْأَلَفَ ، ورمَّعُها في المصحف الآمام بغير ألف ككلمة ( ملك ) في الفاتحة وتقرأ (مالك)وكلة (الكتب) في عدة سور تقرأ فيها (الكتاب) بالافرادكا تقرأفي بعضها بصيغة الجم ، ولو كتبت هذه الكامات بالألف لما احتملت إلا قراءة المد وحدها وظاهر أن قراءة الجمهور (سحر) يراد بها أن تلكالبينات التيجاء بها من السحر وهو التمويه والتخييل الذي برى الانسان الشيء على غير حقيقته ، أو ماله سبب خغى عن غير فاعله \_ و إن قراءة (ساحر) يرادبها أن من أنى بتلك البينات ساحر، إذ جاء بأمرصناعيأو بتخييل باطل ، والمراد من القراءتين كلنيهما أن الذين كفروا بعيسى عليه السلام طعنوا في تلك الآيات بأنها سحر، وفيمن جاء بها بأنه من جنس السحرة ، أي فلا يعتد بشيء مما يظهر على يديه من خوارق العادات ، فأعاد أنهم لایؤمنون و إن جاءهم بآیات أخرى ، إذ لم یکنالطمن فیما کان قد جاء به لشبهات تتعلق بها ، و إنما كان عن عناد ومكابرة ادعوا بهما أن السحر صنعة له يجب أن يوصف به كل شيء غريب يجيء به

﴿ و إِذ أُوحِيت إلى الحواريين أن آمنوا بي و برسولي ، قالوا آمنا واشهد بأننا مسلمون ﴾ أى واذكر نممتى عليك حين ألهمت الحواريين أن يؤمنوا بك \_ وقد كذبك جمهور بني إسرائيل \_ فجملتهم أنصاراً لك يؤيدون حجتك و ينشرون دعوتك . والوحى في أصل اللغة الاشارة السريعة الخفية ، أو الإعلام بالشيء بسرعة وخفاء كا بيناه من قبل ، ولو وجدهذا التلفراف في عهد العرب الخلص السموا خبره وحيا ، والمصريون يسمونه حتى في الرسميات إشارة ، وأطلق الوحي في القرآن على مايلقيه الله تعالى في نفوس الأحياء من الالهام كقوله تعالى (وأوحى ربك إلى النحل مايلقيه الله تعالى في نفوس الأحياء من الالهام كقوله تعالى (وأوحى ربك إلى النحل عليه فأذا خفت عليه فألقيه في اليم) وهكذا ألق الله تعالى في قلوب الحواريين الإيمان به و برسوله عليه فالسلام ، وقيل : الوحى اليهم هو ما أنزل على أنبيائهم

والحواريون جمع حوارى وهو من خلص لك ، وأخلص سراً وجهرا في مودتك ومعناه في أصل اللغة الأبيض النقي اللون ، والحواريات من النساء النقيات الألوان والجلود لبياضهن . قال في اللسان : والأعراب تسمى نساء الأمصار حواريات لبياضهن وتباعدهن من قشف الأعراب بنظافتهن قال :

فقلت إن الحواريات معطبة إذا تفتلن من تحت الجللاليب وأما الحور المعين فهما جع حوراء وعيناء من الحور ( بالنحر بك ) وهو شدة بياض المين مع شدة سوادها ، فالحوراء مؤنث الاحور ، والحوارية ، ونث الحوارى ، ثم استعمل الحوارى عمنى النقى الخالص فى غير اللون ، قال فى اللسان: وقال بعضهم: الحواريون صفوة الآنبياء الذين خلصوا لهم . قال الزجاج : الحواريون خلصان الآنبياء عليهم السلام وصفوتهم ، قال : والدليل على ذلك قول النبى مستعمل « الزبير ابن عمق ، وحواربى من أمقى » أى خاصتى من أصحابي وناصرى \_ قال: وأصحاب النبى عشيلة حواريون . وتأويل الحواريين في اللغة الذين أخلصوا ونقوا

من كل عيب. اه (١) واللغة لا تدل على النقاء من كل عيب بهذا التحديد، واعاتدل على النقاء والخلوص مطلقا، فيكفى في صحة الاطلاق أن يكونوا قد خلصوالنصره، أو خلصوا ونقوا من السكفر والنفاق وقد حكى الله عنهم هذا أنهم قالوا : آمنا أى بالله ورسوله عيسى عليه السلام . وأشهدوا الله على أنفسهم أنهم مسلمون ، أى بالله ورسوله عيسى عليه السلام . وأشهدوا الله على أنفسهم أنهم مسلمون ، وحكى عنهم أى مخلصون في إعامهم مذعنون لما يترتب عليه من الأمروالنهى ، وحكى عنهم في سورتى (آل عران) و (الصف) أنهم حين قال المسيح (من أنصاري إلى الله في الوا ( الحن أنصار الله )

﴿ إِذْ قَالَ الحُوارِ يُونَ يَاعِيسِي ابن مربِم ، هل يستطيع ربك أن ينزل علينا ما تُدة من الساء ? ﴾ قال أبو السعود العادى في تفسير ﴿ إِذْ قَالَ الحُوارِ يُونَ » ما أَصِه : كلام مستأنف مسوق لبيان بعض ماجرى بينه عليه السلام و بين قومه منقطع عما قبله ، كاينبيء عنه الاظهار في موقع الاضهار ، و ﴿ إِذْ » منصوب بمضمر خوطب به النبي عليه السلام ، بطريق تلوين الخطاب والالتفات ، لكن لا لان الخطاب السابق لعيسي عليه السلام فانه ليس بمخطاب وانما هو حكاية خطاب ، بل لان الخطاب لمن خوطب بقوله تعالى ( واتقوا الله ) \_ الآية \_ فتأمل كأنه قبل للنبي مَن المقالة المعدودة من كأنه قبل للنبي مَن المقالة المعدودة من المورين من المقالة المعدودة من أمم الله تعالى الفائضة على عيسي عليه السلام : اذكر للناس وقت قولهم الزوقيل فعم الله تعالى النبيه على أن ادعاءهم الإيان والاخلاص ، لم يحكن هو ظرف لقالوا أريد به التنبيه على أن ادعاءهم الإيان والاخلاص ، لم يحكن

(۱) زعم بعض كتاب النصارى المعاصرين أن كامة « الحوارى » محرفة عن كلمة الخورى اليونانية ، وهو زعم شبهته ضعيفة والبراهين على بطلانه قوية ، فالكلمة لم تستعمل فى القرآن الابصيفة جمع المذكر السالم وهو منقول بالتوانر اللفظى والخطى وممروف معناه فى اللغة ، وجمع الخورى خوارنة لاخواريون ولو أخذ اللفظ المفرد (حوارى) فرد أو أفراد من كتاب العرب عن كتابة لنصارى الروم أو غيرهم لامكن حيثذ أن يقال إنهم حرفوه إن ثبت أن الروم أو غيرهم كانوا يطلقون لقب الخورى على تلاميذ المسيح ، كيف وسعنى الخورى الكاهن المدبر للقرية و لم يطلقه أحد من العرب بهذا المعنى ؟

عن تحقيق وإيقان، ولا يساعده النظم الكريم. اه

أقول في متعلق الظرف قولان للمفسرين رجح أبو السعود المشهور مهما وهو الأول ورد الثاني الذي جرى عليه الزنحشري في الكشاف وهو أنه متعلق بقوله تعالى (قالوا آمنا) أي ادعوا الإيمان وأشهدوا الله على أنفسهم أنهم مسلمون مخلصون في إيمانهم في الوقت الذي قالوا فيه ماينافي ذلك وهو قولهم « ياعيسي ابن مريم هل يستطيع ربك أن ينزل علينا مائدة من السهاء » ويقول الانخشري : إذالله تعالى مارصفهم بالايمان والاسلام وإنما حكى قولهم حكاية ووصله بما يدل على كذبهم فيه وهو سؤالهم هذا وجوابه عليه السلامهم اذ أمرهم بتقوى الله أن كانوا مؤمنين حقا و إصرراهم على السؤال بعد ذلك ، ووجه رد هذا القول أنه لو كان هو المراد لقيل « إذ قالوا ياعيسي ابن مريم » و لم يقل « إذ قال الحواربون » ولما صح أن تكون دعوى الاعان من الحواريين نعمة من الله على عيسى — وهى كاذبة ـ ولا أن تكون عنوحي من الله تعالى ولـكن هذا الآخير لايرد على الزمخشري لأنه فسر الوحي إلى الحواريين بالايمان بأنه أمر الله إياهم بذلك على ألسنة الرسل ، أي أمره إياهم مع غيرهم أذ كلف الناس كافة أن يؤمنوا بما تجيئهم به الرسل ولكن يرد قوله أيضاً تسميتهم بالحواربين وما في سورتي آل عمران والصف من اجابتهم عيسي إلى نصره، ولعلديرى أن هذا شأنهم في أول الدعوة ثم آمِنوا بعد ذلك وصاروا أنصار الله ورسوله عيسى عليه السلام

وقد حكى أبو السعود بعد ما ذكرناه عنه: الخلاف في إيمانهم. ومنشأ هذا الخلاف كلمة « يستطيع » وقد قرأ الكسائى «هل تستطيع ربك» قالوا أى سؤال ربك، وهذه القراءة مروية عن على وعائشة وابن عباس ومعاذ من علماء الصحابة ( رض ) وقد صحيح الحاكم عن معاذ أن النبي ويتالي أقرأه « تستطيع ربك » ومثله في ذلك غيره لان تلقين القرآن لايتوقف على تصريح الصحابى برفعه ، وقرأ الجمهور ( يستطيع ربك ) وهذا الذي استشكل بأنه لايصدر عن مؤمن صحيح الايمان. وأجاب عنه القائلون بصحة إيمانهم من وجوه ( ١ ) أن هذا السؤال لاجل اطمئنان القلب باعان العيان لا للشك في قدرة الله تعالى على ذلك ، فهو على حد

سؤال إبراهيم صلى الله عليه وعلى آله وسلم رؤية كيفية إحياء الموتى ليطمعن قلبه بإيمان الشهادة والمعاينة مع إقراره بإيمانه بذلك بالغيب(٢) إنه سؤال عن الفعل دون القدرة عليه فعبر عنه بلازمه (٣) إن السؤال عن الاستطاعة بحسب الحكمة الإلهية لا يحسب القدرة، أى هل ينافى حكمة ربك أن ينزل علينا مائدة من السماء أملا المان ما ينافى الحكمة لا يقع و إن كان مما تتعلق به القدرة ، كمّاب الحسن على إحسانه فان ما ينافى الحكمة لا يقع و إن كان مما تتعلق به القدرة ، كمّاب الحسن على إحسانه

فان ماينافى الحكمة لايقع و إن كان مما تتعلق به القدرة ، كفاب المحسن على إحسانه و إثابة الظالم المسىء على ظلمه (٤) إن فى الكلام حذفا تقديره : هل تستطيع سؤال ربك. ويدل عليه قراءة . هل تستطيع ربك ? والمعنى هل تستطيع أن تسأله من غير صارف يصرفك عن ذلك ? (٥) إن الاستطاعه هنا يمعنى الاطاعة ، والمعنى هل يطيعك و يجيب دعاءك ربك إذا سألنه ذلك ? .

وأقول: ربما يظن الأكثرون أن هذا الوجه الأخير تكلف بعيد، وليس كذلك فالاستطاعة استفعال من الطوعوهو ضد الكره. قال تعالى (فقال لها وللأرض اثتيا طوعا أوكرها) وفي لسان المرب: الطوع نقيض الكره. طاعه يطوعه وطاوعه ، والاسم الطواعة والطواعية (ثمقال)و يقال:طمت له وأنا أطيم طاعة ،ولتفملنه طوعا أوكرهاً ، وطائماً أو كارهاً ، وجاء فلان طائماً غير مكره .قال ابن سيده : وطاع يطاع وأطاع ـــ لان وانقاد ، وأطاعه إطاعة وانطاع له كذلك. وفي الآم ذيب: وقد طاع له يطوع إذا انقاد له بغير ألف عفاذا مضي لأمره فقد أطاعه فاذا وافقه فقد طاوعه اه فيفهم من هذا أن إطاعة الأمر فعله عن اختيار ورضى ولذلك عبر به عن امتثال أوامر الدين لأنها لاتكون ديناً إلا إذا كانت عن إذعان ووارع نفسي ، والذي أفهمه أن الاستفعال في هذه المادة كالاستفعال في مادة الإجابة ، فاذا كان « استجاب له » بمنني أجاب دعاءه أو سؤاله \_ فمني استطاعه أطاعه أي انقاد له وصار في طوعه أو طوعاً له . والسين والتاء في المادتين على أشهر معانيها وهو الطلب ، ولكنه طلب دخل على فعل محذوف دل عليه المذكور المترتب على المحذوف ، فأصل استطاع الشيء ـ ظلب وحاول أن يكون ذلك الشيء طوعاله فأطاعه وانقادله ، ومعنى استجاب :سئل شيئاً وطلب منه أن يجيب إليه فأجاب فبهذا الشرح الدقبق تفهم صحة قول من قال من المفسرين إن يستطيع هنا بمعنى يطيع، و إن معنى يطيع يفعل مخدّاراً راضياً غير كاره

فصار حاصل معنى الجلة «هل برضى ربك و بختاراً نبنزل علينا مائدة من السهاء إذا نحن سألناه أو سألته لنا ذلك ؟ والمائدة في اللغة الخوان الذي عليه الطعام، فاذا لم يكن عليه طعام لا يسمى مائدة موقد يطلق لفظ المائدة على الطعام نفسه حقيقة أو مجازاً من اطلاق إسم المحل على الحال وهو اسم فاعل من ماد بمعنى مال وتحرك أو من ماد أهله بمنى نعشهم وقوله \*وكنت المنتجعين مائداً \* كافى الأساس أى أعاشهم وسد فقرهم كأنها هي تميد من يجلس إليها و يأكل منها. وقيل إنها بمعني اسم المفعول على حد : عيشة راضية عميد من يجلس إليها و يأكل منها. وقيل إنها بمعني اسم المفعول على حد : عيشة راضية عليه أمثال هذه الافنراحات التي كان سلف كم يقترحها على موسى لئلا تكون فتنة الكم فإن من شأن المؤمن الصادق أن لا يجرب ربه باقتراح الآيات ، أو أن يعمل ويكسب ولا يطلب من ربه أن يعيش بخوارق العادات ، وعلى غير السنن التي جرت عليها معايش الناس ، أو المعنى اتقوا الله وقوموا بما يوجبه الإيمان من العمل وبرزقه من حيث لا يحتسب )

و تالوا تريد أن ناكل مها وتطمئن قلو بنا ونعلم أن قد صدقتنا ونكون عليها من الشاهدين في أى نظلها لئلاث فوائد (إحداها) أننا تريد أن نأكل مها لاننا في حاجة إلى الطعام ، ولا تجد ما يسد حاجتنا ، وقيل: المراد أكل النبرك (الثانية) تويد أن تطمئن قلو بنا بما نؤمن به من قدرة الله بمشاهدة خرقه العادة على بضم علم المشاهدة واللمس والذوق والشم إلى علم السمع منك وعلم النظر والاستدلال (الثالثة) أن نعلم من هذا النوع من العلم أى علم المشاهدة ... أن الحال والشأن ممك هو أنك قد صدقتنا ماوعد تنا من محم الايمان ، كاستجابة الدعاء ولو بخوارق العادات (الرابعة) أن نكون من الشاهدين على هذه الآية عند بنى إسرائيل فيؤمن المستعد للايمان و يزداد الذين آمنوا إيمانا في فرا ما أنواه في توجيه أقوالهم ، على المختار من صحة إيمانهم و يزداد الذين آمنوا إيمانا في فرا ما نواه في توجيه أقوالهم ، على المختار من صحة إيمانهم و يزداد الذين آمنوا إيمانا في فرا ما نواه في توجيه أقوالهم ، على المحمة تكون لنا عيداً و قال عيسى بن مربم: اللهم ربنا أنزل علينا مائدة من السماء تكون لنا عيداً

لأولنا وآخرنا وآية منك وارزقنا وأنت خير الرازةين ﴾ أى لما علم عيسى عليه السلام عيمة قصدهم ، وأنهم لا يريدون تعجيزاً ، ولا تجر بة دعا الله تعالى بهذا الدعاء .

فناداه باسم الذات الجامع لمهنى الألوهية والقدرة والحكة والرحة وغير ذلك فقال (اللهم) ومعنساه ياألله ، ثم باسم الرب الدال على معنى الملك والتدبير والتربية والاحسان خاصة فقال (ربنا) أى ياربنا ومالكنا كلنا ومتولى أمورنا ومربينا أنزل علينا مائدة ساوية ، جمانية أو ملكوتية ، يراها هؤلاء المقترحون بأبصاره ، علينا مائدة ساوية ابدائهم أو أرواحهم ، ولو لم يقل من السماء لشمل الطلب إعطاءهم مائدة من الأرض ولو بطريقة عادية ، فان كل ما يعطى من الله تعالى يسمى إنزالالتحقق معنى العالملة غيرا لمقيد بجهة من الجهات الله سبحانه فانه هوالعلى القاهر فوق جميع عباده

ثم وصف عيسى عليه السلام هذه المائدة بما أحب أن يستفاد من إنزالها فقال فى وصفها ( تكون لنا عيداً ) أى عيدا خاصا بنا معشر المؤمنين دون غيرنا أوتكون لنا كرامة ومتاعا لنافى عيدنا ثمقال (لأولنا وآخرنا ) وهو بدل من قوله (لنا) الذى ذكر أولا لإفادة الحصر والاختصاص . أى عيدا لأول من آمن منا وآخرهن آمن ، والمتبادر أنه أراد بأولهم من كان آمن عند ذلك الدعاء و بآخرهم من يؤمن بعد نزول المائدة ممن يشهدها وغيرهم ، و يحتمل على بعد أن براد أول جماعته الحاضر بن معه إيمانا وآخرهم ، وروى أن المعنى يأكل منها آخر القوم كا يأكل أولهم . أو كافية للفريقين

و كلة العيد تستعمل بمهنى الفرح والسرور، و بمهنى الموسم الدينى أو المدنى الذي يجتمع له الناس فى يوم ممين أو أيام معينة من السنة للعبادة أو نشىء آخر من أمور الدنيا ولذلك قال السدى فى تفسير العبارة: أى نتخذ ذلك اليوم الذى نزلت فيه عيدا نعظمه نحن ومن بعدنا. وقال سفيان الثورى: يعنى يومانصلى فيه وقال قتادة: أرادوا أن يكون لعقبهم من بعدهم وقال سلمان الفارسي (رض) عظة لنا ولمن بعدنا و يصح أن يسمى طعام العيد عيداً على سبيل المجازكا أشرنا اليه آنفا وقوله ( وآية منك) معناه وتكون آية وعلامة منك على صحة نبوتى ودعوتى،

ولعل المراد بنص قوله (منك) مع العلم بأن كل شيء منه تعالى ولا سيما الآيات ... ولعل المراد بنص قوله (منك) مع العلم بأن كل شيء منه تعالى ولا سيما الآيات ... النص على أن الآيات إنما تكون من الله وحده . أو أن تكون المائدة من لدنه تعالى بغير وساطة منه علية السلام تشبه السبب كالآيات السابقة، وممانقل عنه وعن نبينا عليهما الصلاة والسلام إطمام العدد الكثير من الطمام القليل بخلق الله الزيادة فيه، وروى عن نبينا أيضا إسقاء العدد الكثير من الماء القليل إذ وضع بده فيه فصار بزيد و بفور من بين أصابعه . فأمثال هذه الآيات \_ و إن كانت من الله ككل شيء \_ قصل بما يشبه الأسباب ، وفيها مجال لاشتباه المرتاب ، لأن كل من يأخذ من فحصل بما يشبه الأسباب ، وفيها مجال لاشتباه المرتاب ، لأن كل من يأخذ من في ذلك الطمام أو الماء فأنما يأخذ من شيء كان موجوداً وهو لم يشاهد حدوث الزيادة فيه . و ينقل الناس مثل هذا عن غير الأنبياء من الضالحين ، كالسحرة والمشعوذيين وقد كان معروفا في بني إسرائيل ، ولذلك وصف الحواريون المائدة بما وصفوهانه ، وقال هو «وآية منك » لنوافق مطلوبهم فلا يقترحوا شيئا آخر ، و إنني أذكر مكايتين عن بعض المعاصرين توضحان ماأريد :

حدثنى الثقة أن بعض رجال العلم والدين عاد مريضا من الرجال المعتقدين المشهور بن الكرامات فأ قام عنده في حجرة النومساعة وكان قدنقه، ثم أراد الانصراف فألى عليه أن يتعشى معه ، ثم دعى بالخوان فنصب ولم يوضع عليه شيء من الطعام فجلس اليه الشيخان وصار المزور يقترح على الزائر أن يذكر مايشتهى من ألوان الطعام وكلا ذكر شيئا مد المزور صاحب الداريده فأخرج صحنا من تحت كرسى أو أريكة بجانبه مملوءاً بذلك اللون وهو سخن يتصاعد مخاره ، حتى ذكر عدة ألوان لاتناسب بينها ولم نجر عادة البلد بالجمع بينها ، وأبعد من ذلك أن تكون طبخت ووضعت نحت ذلك الكرسي و بقيت على حرارتها كل تلك المدة . فأمثال هذه الحكاية يعدها بعض من ثبتت روايتها عند، من الخوارق ، و يعدها بعضهم من الشعوذة والحيل التي اكتشف مثلها وهو موضوع الحكاية الثانية :

حدثنى شيخ من كبار شيوخ الطريق والمناصب العلمية بواقعة وقعت لوالده وكان معتقدا محترما مع رجل غريب جاء مدينتهم وظهر على يديه عدة غرائب عدت من الكرامات ، وقال : إن والده أخذ هذا الرجل مرة وطاف في ضواحي البلد مدة طويلة انتهوا في آخرها إلى المقبرة التي دفن فيها أجدادهم فزاروا قبورهم واستراحوا هنالك وشكواما عرض لهممن الجوع بطول المشيء فأظهر والد محدثي الشيخ الغريب أنه يمكنهم أن يستضيفوا أجداده السادة الكرام، ثم نادي أحدهم واستجداه ودس

يده فى تراب قبره فأخرج منه صحفة فيها عدة مكر شات (كروس غنم مطبوخة وهى محشوة بالرز واللحم والصنوبر) فأكلوا منها فاذا هى حارة ، وقد استطابها الرجل الفريب جداً حتى توهم أنها ليست من طعام الدنيا . ولا أذكر أكان اختيار هذه الاكاة واخراجها بالتراح الرجل نفسه أم بافتراح غيره و إنما أظن ظناقو بالنها اقترحت قال محدثى : وسر هذه المسألة ان والدى أمر قبل خروجه بأن تطبخ عندنا هذه المكرشات و يأخذها أحد الخدم أو المريدين (الشك منى) فيدفنها فى ذلك القبر فى صحفة مفطاة بحيث تبق سخنة ولا يصيبها تراب ، و إنما فعل ذلك لاختبار الرجل وحمله إياه على مكاشفته بحقيقة ما يومله من الغرائب فى مقابلة اخباره اياه الرجل وحمله إياه على مكاشفته بحقيقة ما يومله من الغرائب فى مقابلة اخباره اياه بسر هذه المسألة ، ولا أنذكر ماكان من أمرها بعد ذلك فانني سمعت هذه القصة فى أوائل العهد بطلب العلم .

فأمثال هذه الوقائع التي يمهدها الناس في كل زمان و يعلمون أن منها ماهوحيل أو صناعة نتلقى بالنعليم والتمرين - هي التي حملت بمض الناس على الشك والارتياب في آيات الأنبياء و بعضهم على تسميتها سحراً مبينا ، و بعضهم على التثبت فيما النفرقة بين الحق والباطل، وهو ماطلبه الحواريون لاجل تحصيل العلم اليقيني الذي تطمئن به قلونهم وتقوم به حجتهم على غيرهم ، على مااخترناه مع الجهور من محمة إيمامهم قبل طلب المائدة ، أو لأجل تحيصل اليقين في الإيمان بعد التسلم في الظاهر كما اختار الزمخشري وغيره ، ولهذه الحكمة جعل الله تعالى الآية الكبري لرسالة خاتم رسله ويهاية علمية حتى لايبق مجال لارتياب أحد من طلاب الحق المحلصين فيها.وهي اتيان رجل أمى عاش بين الاميين إلى سن الكوولة بكتاب فيه أعلى الملوم الآلمية والأدبية والاجتماعية والشرعية وأخبار الامموالانبياء السابقين الذين لميقرأهوولا قومه عنهم شيثاوغبرذلك من أخبارالغيب الني ظهرصدقها في زمنه و بعدزمنه ببلاغة عجز البلغاء عن مثلها وأسلوب أشد إهجازاً كما تقدم شرحه في تفسير سورة البقرة وأما قوله عليه السلام «وارزقناوأنت خير الرازقين» فمعناه وارزقنامنها أو من غيرها ماتنغذى بهأجسامناأ يضا وأنتخير الرازقين ترزق من تشاء بحساب وترزق ن تشاء بغيرحساب ومن محاسنه أنه أخرذ كوفائدة المائدة المادية عن ذكر فائدتها الدينية الروحية أو ممناها وارزقماالشكر عليها ، وربمايقويه إنذار الله من يكفر بعد إنزالها إذ قال :

﴿ قَالَ إِنَّى مَنْزَلِمًا عَلَيْكُ ﴾ قرأ ابن عامر وعاصم ونافع منزلها بالتشديد من التنزيل المفيد للتكثيرا والتدريج ، والباقون منزلها بالتخفيف من الانزال، وقيل انهماهنا يمهنى واحداًى وعد الله عيسى بنذ يلها عليهم مرة أو مرازاً ، ولكنه رتب على هذا الوعد شرطا

أى شرط. فقال ﴿ فن بكفر بعد منكم فاني أعذبه عذا بالا أعذبه أحدا من العالمين ﴾ الفاء لترتيب مابعدها على ماقبلها، مثل (إنا أعطيناك الكوثر \*فصل لربك وأنحر) والمعنى أنمن يكفر منهم بعد هذه الآية التي اقترحوها على الوجه الذي لا يحتمل الاشتباه ولاالتأويل، فإن الله تعالى يعذبه عذابا شديداً لا يعذب مثله أحداً من سائر كفار العالمين كلهم أو عالمي أمنهم الذين لم يعطوا مثل هذه الآية. و إنما يعاقب الخاطيء والكافر بقدر تأثير الخطيئة أو الكفر ،والبعد فيه عن الشبهة والعذر ، وما أعطى من موجبات الشكر ، وأى شهة أو عدر لمن يرى الآيات من رسوله ثم يقترح آية بينة على وجه مخصوص تشترك في العلم بها جميع حواسه ، و ينتفع بها في دنياه قبل آخرته فيعطى ماطلب أوخيرا منه ثم ينكص بعد ذلك كله على عقبيه ويكون من الكافرين؟ وقداختلف مفسرو السلف في المائدة، أنزلت بالغمل أم لا ? فروى عن بعضهم أنهسا نزلت ، واختلف هؤلاء في الطمام الذي نزل \_ أي أعطى على وجه المعجزة من الله \_ فأبهمه بعضهم ، وقيل : هو خبر وسمك ، وصرح بعضهم بأن الخبر من الشعير ، وقيل : خبر ولحم ،وقيل : من ثمار الجنة ، وقيل: كل شيء إلا اللحم وقيل: كان ينزل عليهم طمام أينما ذهبوا كما كان ينزلالمن على بني إسرائيل. ولا يصح من أسانيد هذه الروايات شيء ، ولذلك رجح ابن جرير نزولها إنجازاً للوعد وأنه كانعليها مأكول لانمينه ، بل قال : غير جائز أن يكون يمكا وخبزا ، وقال إن العلم به لاينفع والجهل به لايضر . ونقول : إذاً أنه يصدق بمثل ما كان ينزل على بني إسرائيل في التيه من المن الذي يجمعونه عن الحجارة وورق الشجر ، وعبارة ابن عباس عند ابن جرير وابن الانباري في كتاب الاضداد من طريق عكرمة: كان طعامايلزل عليهم من السماء حيثما نزلوا ، و يصدق بما يأتى عن إنجيل بوحنا من إظعام الألوف في عيد الفصح من خسة أرفقة وسمكتين أكل منها أول ذلك الجع كآخره

رقال آخرون: إنها لم تنزل البتة . قال الحافظ ابن كثير في تفسيره : وقال قائلون أنها لم تنزل، فروى ليث بن أبي سليم عن مجاهد في قوله ( أنزل علينا مائدة من السماء ) قال : هو مثل ضر به الله ولم ينزل شيء . رواء ابن حاتم وابن جرير . قال ابنجر برحدثناالقاسم — هو ابن سلام — حدثنا حجاج عن ابن جريم عن مجاهد قال: مائدة عليها طعام ، وعنه قال: أبؤها حين عرض عليهم العذاب ان كفروا فأبوا أن تنزل عليهم . وقال أيضاً : حدثنا ابن المثنى حدثنا عد بن جعفر حدثنا شمية عن منصور بن زاذان عن الحسن أنه قال في المائدة : انها لم تنزل . وحدثنابشر حدثنا يزيد وحدثنا سعيد عن قتادة قال : كان الحسن يقول لما قيل لمم ( فمن يكفر بعد منكم فأنى أعذبه عدابا لا أعذبه أحداً من العالمين ) قالوا لأحاجة لنا فيها فلم تنزل . وهذه أسانيد صحيحة إلى مجاهد والحسن ، وقد يتقوى ذلك بأن خبر المائدة لانعرفه النصاري وليس هو في كتابهم، ولو كانت قد نزلت لكان ذلك مما تتوفر الدواعي على نقله، وكأن يكونموجوداً في كتابهم بالتواثرولا أقل من الآحاد والله أعلم . اه ثم ذكر الحافظ رأى الجهور وترجيح ابن جرير له وذكر الرازى أن الذين قالوا بنغي نزولها احتجوا عليه بوجهين ذكرهما وأجاب عنهما فقال (أحدهما) أن القوم لما محموا قوله (أعذبه عذاباً لا أعذبه أحداً من المالمين) استغفروا وقالوا لانريدها (والثاني) أنه وصف المائدة بكونها عيداً لأولهم وَآخرهم فلو نزلت لبقي ذلك العيد إلى يوم القيامة . و بعد ذكر قول الجمهور بتزولها لوجوب إنجاز الوعد الجازم غير المملق \_ قال:والجواب عن الاول أن قوله ( فمن يكفر بعد منكم فاني أعذبه ) شرط وجزاء لا نعلق له بقوله ( الى منزلما عليكم ) والجواب عن الثاني أن يوم نزولها كان عيداً لهم ولمن بعدهم ممن كان على شرعهم اه أقول: أما جوابه عن الحجة الأولى فني غير محله لوجهين ( أحدهما ) أنها عبادة عنخبر إنصح لالردصحته بكون جملةالوعيدالشرطية غيرمتملقة بجملة الوعد إلا إذاقاله هذان التابعيان الاجلاء من قبيل النفسير بالرأى ، والاقرب ان له عندها أصلا مرفوعاً ، فالاولى أن يحمل على وجه يتفق مع صدق الوعد ، وهو ( الوجه الثاني)وذلك بأن يقال: إن جملة الوعيد مرتبة على جملة الوعداه طفها عليهما بالفاء كابيناه

« تفسير القرآن الحسكيم » « ١٧ » « الجزء السابع »

آنفا، وهذا الترتيب كاف لحمل الحواريين على ترك طلبها بل طلب الاستقالة من الزالها. وماكان مثل الحسن ومجاهد وقتادة من أثمة التفسير ليخني عليهم أن الوعد غير معلق بشرط وأنه الماجعل الوعيد مرتباعليه ترتيبا، ولكنهم رأوا أن هذا سبب كاف في عدم معارضة الوعد لمارووه من تنصل القوم واستقالهم من ذلك الطلب واقالة الله الما الما الما الما الما الما من وعد غيره بشيء وأراد أن ينجزه له مرتباً عليه تكليفاً أو تحويفاً حمل الموعود على عدم القبول لا يسمى مخلفاً وأما جوابه عن الحجة الثانية فهو دعوى تحتاج إلى اثبات اذلا يثبت أنه كان عند

أتباع المسيح عيد المائدة الابنص عن المصوم أو نقل يعتد به من تاريخهم ، وسيأتى ماعند النصارى من ذلك وأنه ليس بميد ليوم نزول المائدة . والظاهر أن الرازى المائدة وأنه ليس في قول الحافظ ابن كثير : ان النصارى لا تعرف خبر المائدة وأنه ليس في كتابهم المقدس عندهم ، نعم ان كتابهم أو كتبهم ليس لها أسانيد متصلة لا بالتواتر ولا بالآحاد ، ولكن يقال مع ذلك انه لو كان لسلفهم عيد عام المائدة لكان من الشعائر التي تتوفر الدواعي على نقلها بالقول والعمل ، و يجاب بأنه بجوز أن يكون المراد بالعيد اجتماع الحوار بين وأمثالهم الصلاة و يحوها كا قيل ، فان بدلوا هذا يجوز أن ينسي لاخفائهم الياد في زمن الاضطهاد ، أو بأن الذين أظهر واالتصرانية بعد استخفاء أهلها بالاضطهاد لايدخلون في عوم قوله ( وآخر ما ) لاتهم بدلوا بعد استخفاء أهلها بالاضطهاد لايدخلون في عوم قوله ( وآخر ما ) لاتهم بدلوا بعد الذي أجاب به الرازى ، أو بان المراد بالعيد الذكرى والموعظة لمؤمنهم المنبعين له عليه السلام كما تقدم عن سلمان (رض)

و يجوز أيضاً أن يكون العيد بغير اسم المائدة ، وأن يكون معنى قوله «تكون انبا عيداً » تكون طعاما للعيد ، وهو يصدق باطعامه العدد الكثير من الخبز والسمك القليل في عيد الفصح كا يأتى قريباً

ثم ان كتب النصارى من الاناجيل وغيرها قسمان ، أحدهما قانونى وهو ما أقرته الكنيسة واعتمدته ، والثانى غير قانونى وهو مارفضته الكنيسة ولم تعتمده ، ومنه انجبل برنابا الذى صرح فيه بالتوحيد الخالص والبشارة بنبوة عد والجيل الطفولية الذى ذكر فيه مسألة جمله هيئة من الطين كهيئة الطير نفخ فيها

فطارت، فيجوز أن يكون خبر هذه القصة فى بعض الاناجيل التى رفضتها الكميسة وفقدت بعد ذلك، وقد صرح يوحنانى انجيله بأن الآيات التى عملها المسيح كثيرة لوكتبت كلها لايسع العالم الكتب المكتوبة \_ وإنها نرى بعض أصحاب الاناجيل الآربعة المعتمدة كتب منها مالم يكتبه الآخرون

وقد صرحوا بأن أكثركلام المسيح كان أمثالا ورموزاً ، ويعدون من هذه الرموز كل ماورد من خبر الأكل والشرب في الملكوت وكذلك بعض النصوص في الأكل والشرب في الدنيا ، فما يدرينا أنهم أشاروا إلى هذه القصـة ببعض النأو بلات حسب فهمهم واعتقادهم إذ كالواينفلون ذلك بالمعنى ثم قل عنهم بالترجمة وقد فقدت الأصول ولا يعلم عنها شيء يقيني كما بينا ذلك من قبل بالنقول عنهم وأنا أذكر هنا ما في هذه الأناجيل بمعنى قصة المائدة : جاء في أول الفصل السادس من انجيل بوحنا أن المسيح عليه السلام ذهب إلى بحر الجليل (بحيرة طبرية) وتبعه خلق كثير لأنهم رأوا آياته ، فصعد إلى جبل وجلس هناك مع تلاميذ. وهم الحواريون ـ قال يوحنا ( ٤وكان الفصح عيداليهود قريباً ٥ فرفع يسوع عيفيه ونظر أنجماً كثيراً مقبل اليه فقال لفيلبس منأين نبتاع خبزاً ليأكل هؤلاء؟ ٦ وإنما قال هذا ليمتحنه لانه هو علم ماهو مزمع أن يفعل ٧ أجابه فيلبس لا يكفيهم حبر يمثني دينار ليأخذ كل واحد منهم شيئاً يسيراً ٨ قالله واحد من تلاميذه وهو أندراوس أخو سممان بطرس ٩ هنا غلام ممه خمسة أرغفة شعير وسمكتان ولكن ماهذا لمثل هؤلاء ١٠ فقال يسوع اجعلوا الناس يتكثون ، وكان في المُكانعشب كثيرفاتكأ الرججال وعددهم خمسة آلاف١١ وأخذ بسوع الارغفة وشكر ووزععلي التلاميذ والتلاميذ على المتكتبين، وكذلك كل من السمكتين بقدر ماشاءوا ) هُم بين أن المسيح عاتب التلاميذ على الشبع من ذلك الخبز وقال ( ١٢٧علوا لاللطمام البائد بل للعلمام الباق ، للحياة الابدية التي يعطيكم ابن الانسان لانهذا الله الآب قد ختمه ٢٨ فقالوا له ماذا نفعل حتى نعمل أعمال الله ٢٩ أجاب يسوع وقال لهم هذا هو عمل الله أن تؤمنوا بالذي هو أرسله ٣٠ فقالوا له فأية آية تصنع لنرى ونؤمن بك ماذا تعمل٣١٣ آباؤنا أكلوا المن فىالبرية كماهو مكتوب أنه أعطاهم

خبراً من السماء ليأكلوا ٣٣ فقال لهم يسوع الحق الحق أقول لسكم ليس موسى أعطاكم الخبر من السماء بل أبي يعطيكم الخبر الحقيق من السماء ٣٣ لانخبر الله هو النازل من السماء الواهب حياة للعالم ٣٤ فقالوا أعطنا في كل حين مذا الخبر ٣٥ فقال لهم يسوع أنا هو خبر الحياة من يقبل إلى فلا يجوع ومن يؤمن بي فلا يعطش أبدا ٣٦ ولكنني قلت لكم إنكم قدراً يتموني ولستم تؤمنون) الخ القصة وفيها تكوار أنه هو خبر الحياة النازل من الدماء لا المن الذي نزل على أجدادهم ، وان من يأكل جسده ويشرب دمه فله الحياة الأبدية لأنه يثبت فيه

فهذه القصة أولها في المائدة المادية ، وآخرها في المائدة الروحية ، وهي قد وقعت في عيد الفصح المتفق عليه عند البهود والنصارى إلى اليوم ، ولا يزال النصارى يحتفلون به ويأكلون فيه خبراً و يشر بون خراً باسم المسيح ويسمونه المشاء الرباني . فهذا محر يف منهم لهذه الآية بين الله أصله عندهم ، ونحن نعتقد أن القرآن مهيمن على كتبهم ، فما حكاه عن أنبيائهم فهو الحق اليقين ، ومانفاه فهو المنفى الذي لا يقبل الثبوت ومن الغر بب أن يوحنا يثبت هذا أن التلاميذ قالوا المسيح بعد مارأوا إطعامه العدد الكثير من الطعام القليل : أية آية تصنع لنرى ونؤمن بك ، وأنه قال لهم : انكم قدراً يتموني ولستم تؤمنون و فهذا يوافق قول من قال النهم المناه المهدة الربين وها في آل عران والصف على وإنما استدالنا على صحة إهانهم بتسميتهم حواربين وها في آل عران والصف على وأنه حكاية عنهم أيضاً . والله أعلم بالسرائر

<sup>(</sup> ١١٩ ) وَإِذْ قَالَ اللهُ يَعْيَسَى ابْنَ مَنْ يَمْ وَأَنْتَ قَلْتَ لَانَّاسِ ابْنَ مَنْ يَمْ وَأَنْتَ قَلْتَ لَانَّاسِ ابْنَ مَنْ دُونِ اللهِ ﴿ قَالَ سُبْطَنَكَ ! مَا يَكُونُ لَيْ اللهِ أَنْ أَقُولَ مَالَيْسَ لَى بَحِقِّ ، إِنْ كَنْتُ قَلْتُهُ فَقَدْ عَلَمْتَهُ ، تَعْلَم لَى أَنْ أَقُولَ مَالَيْسَ لَى بَحِقِ ، إِنْ كَنْتُ قَلْتُهُ فَقَدْ عَلَمْتَهُ ، تَعْلَم مَا فِي نَفْسِكَ ، إِنَّكَ أَنْتَ عَلَيْمُ الْغَيُوبُ مَا فَي نَفْسِكَ ، إِنَّكَ أَنْتَ عَلَيْمُ الْغَيُوبُ مَا فَي نَفْسِكَ ، إِنَّكَ أَنْتَ عَلَيْمُ الْغَيُوبُ مَا أَمَنْ نَنى بِهِ : أَنِ اعْبُدُوا اللهَ رَبِي وَرَبَّكُمْ ، (١٢٠) مَا قَلْتُ لَكُمْ إِلاَّ مَا أَمَنْ نَنى بِهِ : أَنِ اعْبُدُوا اللهَ رَبِي وَرَبَّكُمْ ،

وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فَيْهِمْ ، فَلَمَّا تَوَفَّيْنَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ ، وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شِيءٍ شَهِيدٌ ( ١٢١ ) إِنْ تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكَ ، وَإِنْ تَغَفْرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الحَّكَيْمُ ( ١٢٢ ) فَإِنْ تَعَفْرِي هَمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الحَّكَيْمُ ( ١٢٢ ) فَإِنْ تَعَفْرِي مِنْ قَالَ اللهُ هَذَيومُ يَنْفُعُ الصَّدَقِينَ صِدُقَهُمْ ، لَهُمْ جَنَّت تَجُرِي مِنْ قَالَ اللهُ هَذَيومُ عَلَى الله عَنْهِمْ وَرَضُوا عَنْه ، فَكُمْ جَنَّت أَكُورِي مِنْ فَيْهَا أَبَدًا ، رَضِي الله عَنْهِمْ وَرَضُوا عَنْه ، فَلَكَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَ إَنْ ذَلِكَ الشَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَ إَنْ وَهُو عَلَى اللهِ مُلْكُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَ إَنْ وَهُو عَلَى السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَ إَنْ وَهُو عَلَى السَّمُولَ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَ إِنْ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَ إِنْ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَ إِنْ اللهُ وَهُو عَلَى السَّمُولَ وَمَا فِيهِنَ إِنْ اللهُ وَهُو عَلَى السَّهُ وَاللهُ السَّمُولَ وَاللّهُ وَمَا فِيهِنَ إِنَّ اللهُ وَهُو عَلَى السَّمُولَ عَلَى السَّمُولَ وَاللّهُ وَاللّهُ السَّمُولَ وَاللّهُ وَمَا فَيهِنَ إِنْ الْمُؤْونَ الْعَرْمُ فَي الْعَلَى السَّامُ السَّوْدُ الْعَلَيْمُ الْمَالِقُولُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَيْمُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَالِي الْعَلَقَالِ السَّلَاقِ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَولُهُ الْعَلَيْمُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَيْمُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَا الْعَلَى الْعَ

اتصال هذه الآيات بما قبلها حلى ظاهر ، والخطاب للنبي عَيَسُكُمْ فقوله تعالى

ومعنى قوله همن دون الله » كائنين من دون الله \_ أو حال كونهم متجاوزين بذلك توحيد الله و إفراده بالعبادة . فهذا النمبير يصدق باتخاذ إله أو أكثر معالله تمالى وهو الشرك ، فان عبادة الشريك المتخذ ، غير عبادة الله خالق السموات والارض ، سواء اعتقد المشرك أن هذا المتخذين فع ويضر بالاستقلال ـ وهو نادر أو اعتقداً نه ينفع ويضر باقدار الله إياه وتفويضه بعض الأمر إليه فماورا الأسباب، أو بالوساطة عند الله أى بحمله تمالى بما له من التأثير والكرامة على النفع والضر، وهو

 <sup>)</sup> وافق عددالسورة عندنا ما اعتمده البصريون كا تقدم بيانه في أول تفسيرها

الأكثر الذي كان عليه مشركو العرب عند البعثة كالحبكي الله عنهم في قوله ( و يعبدون من دون الله مالا يضرهم ولا ينفعهم و يقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله ) وقوله ( والذين اتمخذوا من دونه أولياء : مأنسدهم إلا ليقر بونا إلى الله زلغي) الخِــ وقلما يوجد في متملى الحضر من يتخذ إلهاً غير الله متجاوزاً بمبادته الإعان بالله الذي هو خالق الكون ومديره ، فان الايمان الفطرى المغروس في غيرائز البشر هو أن تدبر الكون كاه صادر عن قوة غيبية لابدرك أحد كنهها، فالموحدون أتباع الرسل يتوجهون بعباداتهم القولية والفعلية إلى صاحب هذه القوة الغنبية وحده ممتقدين أنه هو الفاعل المطلقوحده ، و إنكان فعل ينسب إلى غيره فايما ينسب إليه كذبا أو على انه فعله باقدار الله إياء عليه وتسخيره له بمقتضى سننه فيخلقه، التي قام بها نظام الأسباب والمسببات بمشيئته وحكمته ، والمشركون يتوجهون تارة اليه وتارة إلى بعض ما يستكبرون خصائصه من خلقه ، كالشمس والنجم ، و بعض مواليدالارض ، وتارة يتوجهون اليهما مما فيجلون الثاني وسيلة إلى الأول: ومن يشعر بسلطة غيبية تتجلي له في بعض الخلق فهو يخشي ضرها ويرجو نغمها، ولا يمنه نظر عقله ولاشعور قلبه إلى سلطة فوقها ، ولايتفكر فيخلق هذه الأكوان، فهو أقرب إلى الحيوان منه إلى الانسان، فلا يعد من العقلاء المستعدين الهيم الشرائم وحقائق الدين ، على أنه يصدق عليه انه اتخذ إلها من دون الله ، ولكن هذا النوع من الاتخاذ غير مراد هنا لأن الذين شرعوا للناس عبادة المسيح وأمه كانوا من شعوب مرتقية حتى في وثنيتها ، ولها فلسفة دقيقة فيها ، وهماليونان والرومان، و بعض اليهود المطلمين على ثلك الفلسفة جد الاطلاع . وجملة القول : أن اتخاذ إله من دون الله يراد به عبادة غيره سواء كانتخالصة لغيره أو شركة بينه و بينغيره ، ولو بدعاء غيره والتوجه إليه ليكون واسطة عنده (وما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء) أما انخاذهم المسيح إلهاً فقد تقدم بيانه في مواضع من تفسير هذهالسورة عوأما أمه تعبادتها كأنت متفقا عليها في الكنائس الشرقية والغربية بمد قسطنطين ءثم أنكرت عبادتها فرقة البروتستانت التي حدثت بمد الاسلام بمدة قرون

ان هذه المبادة التي يوجهها النصارى إلى مريم والدة المسيح (عليهما السلام) منها

ماهو صلاة ذات دعاء وثناء، واستغاثة واستشفاع ، ومنها صيام ينسب اليها، ويسمى باسمها ، وكل ذلك يقرن بالخضوع والخشوع لذَّكُوها ولصورها وتماثيلها ، واعتقاد السلطة الغيبية لها التي يمكنها بها في اعتقادهم أن تنفع وتضر في الدنيسا والآخرة بنفسها أو بوساطة ابنها ، وقد صرحوا بوجوب العبادة لها ،ولكن لانعرفعن فرقة من فرقهم إطلاق كلة ( إله ) عليها ، بل يسمونها ( والدة الإله ) و يصرح بعض فرقهم بأنَّ ذلك حقيقة لامجاز، والقرآن يقول هنا : إنهم انحذوها وابنها إلهين، والأنخاذ غير التسمية ، فهو يصدق المبادة وهي واقعة قطعا ، و بين في آية أخرى أنهم قالوا (إن الله هو المسيح عيسي ابن مريم) وذلك معني آخر . وقد فسرالنبي عَمَالِيُّةٍ قوله تعالى في أهل السكتاب ( اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أربابا من دون الله ) أنهم اتبعوهم فيما بحلون و بحرمون لا أنهم سموهم أربابا .

وأول نص صريح رأيته في عمادة النصاري لمريم عمادة حقيقية ما في كتاب (السواعي) من كتب الروم الارتوذكس، وقد اطلعت على هذا الكتاب في دير يسمى (دير الباهند) وأنافى أولالمهد بمماهدالتعليم.وطوائف الكاثوليك يصرحون بذلك ويفاخرون به ، وقد زين الجزويت في بيروت العدد الناسع من السنة السابعة لجاتهم ( المشرق ) بصورتها و بالنقوش الملونة إذ جعلوه تذكاراً لمرور خمسين سنة على اعلان البابابيوس التاسع أنمر بمالبتول هحبل بهابلاد نس الخطية ، وأثبتوا في هذا المددعبادة الكنائس الشرقية لمريم كالكنائس الغربية ، ومنه قول (الأبلويس شيخو)في مقالة له فيه عن الكنائس الشرقية «إن تعبد الكنيسة الأرمنية للبتول الطاهرة أم الله لامر مشهور » وقوله « قد امتازت الكنيسة القبطية بعبادتها البنول المغبوطة أم الله » (\*)

(\*) إذا أردت نصا من نصوص بعض فرقهم على هذه العبادة وما يستدلون به على أصلها وحقيتها عندهم على طريقتهم في الاستدلال من العهد العتيق على عقائدهم فتأمل مانشرفي المدد الرابع عشر من مجلدالسنة الخامسة من مجلة المشرق الكاثوليكية البيروتية بقلم «الآب أنستاس الكرملي» وهو مقال موضوعه (أصل رهبانية السكرمل) فقد صرح فيه بأن لعبادة مريم العدراء أصلا في العهد العنيق، وجمل عنوان أول فصل من هذا المقال « قدم التعبـــد للمذراء » وذكر في أوله عبارة سفر النكو بن في عداوة الحية للمرأة ونسلماً وفسر المرأة َّبالعذراء ثمقال:= من يسمع أو يقرأ سؤال الله تمالى لميسى عن عبادة النصارى له ولامه تتوق نفسه إلى معرفة جوابه عليه السلام ، وتتوجه إلى السؤال والاستفهام ، فلذلك جاء كأمثاله بأسلوب الاستشاف علا قال سبحانك على بدأ عليه السلام جوابه بتنزيهه إلحة وربه عز وجل عن أن يكون ممه إله ، خلاظ لمن قال : إن التنزيه هنا إنما هو عن ذلك القول المستول عنه ، فذهب إلى أن معنى الجلة : أنزهك تنزيها لائقا من أن أقول ذلك ،أو من أن يقال ذلك في حقك ، وظن أن هذا هو الذي يقتضيه سياق النظم ، وستعلم مافيه من الضعف ، وان مااخترناه هو الحق .

وكلة «سبحان» قيل إنها علم للتسبيح ، وقيل: إنها مصدر لسبح الثلاثي كالغفران ، واستعملت مضافة باطراد إلا ماشدفي الشعر ، والتسبيح تنز يه الله تعالى عما لا يليق به ، وهو من مادة السبح والسباحة وهي الذهاب السريع البعيد في البحرأو البر ، ومن الثاني سبح الخيل وقالوا فرس سبوح (كصبور) ومثله التقديس من القدس وهو الذهاب البعيد في الأرض ، ثم استعمل التسبيح والتقديس في التنزيه الله الوا: إن التسبيح يدل على الا بعاد ولكن عن كل شر وسوء ، ولذا حص بتنزيه الله

بوب بن المسبب على على المناه النص شيئا ينوه بالمذراء تنويها جلياً إلى أن جاء ذلك النبى العظيم إيليا الحى فأبر ز عبادة العدراء من حيز الرمز والإبهام إلى عالم الصراحة والتبيان مم فسر هذه الصراحة وهذا التبيان بما في سفر الملوك الثالث (بحسب تقسيم السكانوليك) من أن إيليا حين كان مع غلامه في رأس السكرمل أمره سبع مرات أن يتطلع نحو البحر ، فأخبره الغلام بعد تطلعه المرة السابعة أنه رأى سحابة قدر راحة الرجل طالعة من البحر . وقال (أى السكاتب المقال) في تلك القزعة من السحاب « فن ذلك النش ء (أول ما ينشأ من السحاب) على ما حقه المفسرون بل وصورة الحبل بلا دنس أصلى »الخ أن هو إلا صورة مر بم على ما أحقه المفسرون بل وصورة الحبل بلا دنس أصلى »الخ من السيح ، والفضل في ذلك عائد الى هذا النبي إيليا العظيم » ثم قال « ولذلك قبل المسيح ، والفضل في ذلك عائد الى هذا النبي إيليا العظيم » ثم قال « ولذلك كان أجداد السكرملين أول من آمن أيضا بالإله يسوع بعد الرسل والتلامة وأول من أمن أيضا بالإله يسوع بعد الرسل والتلامة وأول من أقام للمذراء معبدا بعد انتقالها إلى السهاء بالنفس والجسد »

تعالى ، ويقابله اللمن ، فهو يدل على الابعاد ولكنءن كل خير ، وكذلك الفظ الابعاد والبعد غلب استعاله في مقام الشر ( ألا بمداً لماد قوم هود) (أولئك في ضلال بميد) قال الراغب: والتسبيح تغريه الله تمالي، وأصله المر السريع في عبادة الله تعالى ، وجعل ذلك في فمل الخير ، كما جعل الابعاد في الشر ، فقيل أبعذه الله ، وجعل التسبيح عاماً في المبادات قولًا كان أو فملا أو نية . اه ثم أورد الشواهد من الآيات على اطلاق التسبيح بمعنى الصلاة و بمعنى الدلالة على التنزيه كتسبيح السموات والارض وما فيهما . والمراد بتسبيح النية العلم والاعتقاد . وفى كلة « سبحانك » \_ ومثلما سبحان الله \_ مبالغة في هذا التنزيه أي مبالغة ، اذ تدل على المبالغة بمادتها الدالة بمأخذها الاشتقاق على البعد والايغال والسبح الطويل، في هذا البحر المديد الطويل،و بصيغتها الأصليةوهي التسبيح التي هي مسمى اسم المصدر (سيحان) ومدلوله \_ قانالتفعيل بدل على التكثير عثم بالعدول عن هذه الصيغة التي هي مصدر الى الاسم الذي جعل علما علمها\_ على قول ابن جني \_ قان اسم المصدر يدل على تأكيد معنى المصدر وثباته وحقيقته ، لأن مدلوله هو لفظ المصدر، فانتقال الذهن منه إلى المصدر ومن المصدر الى المعنى يمنزلة تنكرار الفظ المصدر، بل هو أبلغ وأدل على إرادة الحقيقة دون النجوز، ولم أرأحداً سبقني إلى بيان هذا على كونه في غاية الظهور عند من تأمله ( ومن شدة الظهور الخفاء ) قلنا: ان عيسى عليه السلام بدأ جوابه بتنزيه الله عز وجل عن أن يكون ممه إلَّه ، فأثبت بهذا أنه على علم يقيني ضروري بأن الله تمالي منزه في ذاته وصفاته عن أن يشارك في ألوهيته ، وانتقل من هذا إلى تبرئة نفسه العالمة بالحق عن قول ما ايس له بحق ، فقال :

<sup>﴿</sup> مايكون لى أن أقول ماليس لى بحق ﴾ أىليس من شأنى ولاممايصح وقوعه مني أن أقول قولا ليس لى أدنى حق أن أقوله ، لأنك أيدتنى بالعصمة من مثل هذا الباطل . ولا يخفى أن هذا أبلغ فى البراءة من نفى ذلك القول وانكارها لكاراً مجرداً ، لأن نفى الشأن يستلزم نفى الفعل نفياً مؤيداً بالدليل ، فهو بتنزيه الله تعالى

أولا أثبت أن ذلك القول الذي سئل عنه \_ تمهيداً لإقامة الحجة على من اتخذوه وأمه إلهين — قول باطل ليس فيه شائبة من الحق، ثم قفى على ذلك بأ نه ليس من شأنه ولا مما يقم من مثله أن يقول عاليسله بحق، فنتيجة المقدمتين الشابتتين انه لم يقل ذلك القول

ثم أكد هذه النتيجة بحجة أخرى قاطعة على سبيل الترق من البرهان الأدنى الراجع إلى نفسه وهو عصمته عليه السلام، إلى البرهان الأعلى الراجع

إلى ربه الملام ، فقال ﴿ إِن كُنت قَلْته فقد علمته ، تعلم مافى نفسي ولا أعلم مافي نفسك ﴾ أى إن كان ذلك القول قد وقع منى فرضاً فقد علمته ، لأن علمك مجيط بكل شيء ، تعلم ما أسره وأخفيه في نفسي ، فكيف لا تعلم ما أظهرته ودعوت اليه فعلمه مني غيري ? ولا أعلم ما تخفيه من علومك الذاتية التي لا تهديني إليها بنظر واستدلال كسبي ، إلاما تظهر في عليه بوحي وهي . قيل أن إضافة كلة «نفس» الى الله تعالى من باب المشاكلة ،على أنها وردت بغير مقابل يسوغ ذلك كقوله تعالى (كتب ربكم على نفسه الرحمة) (ويحذركم الله نفسه) وقيل أنها بممى الذأت ، والمهم فهم المعنى من هذا الاطلاق . وتنزيه الله تعالى عن مشابهة نفسه لانفس خلقه معروف بالنقل والمقل ، فاستشكال أطلاق الوحى للاسماء مع هذا الضرب من الجهل ﴿ إِنَّكَ أَنت علام الفيوب ﴾ أي إنك أنت الحيط بالملوم الفيبية وحدك الأن علمك المحيط بكل ماكان وما يكون وما هوكائن علم ذاتى لا منتزع من صور المملومات ، ولا مستفاد بتلقين ولا بنظر واستدلال ، وأنما علم غيرك منك لا من ذاته ، فاما أن يناله عما آتيته من المشاعر أو العقل ءو إما أن يتلقاه مماته بمن الإلهام والوحى ، أى وقد علمت أنى لم أقل ذلك القول . وشرط « إن » لايقتضى الوقوع ثم انه بمد تلزيه ربه ، وتبرئة نفسه ، واقامة البرهانين على براءته ، بين حقيقة ما قاله لِقومه ، لأن الشهادة عليهم لا تبكون امة كاملة ، بحيث تظهر لهم هنالك حجة الله البالغة ، إلا نائدات ما كان يجب أن يكونوا عليه من أمر الدين والتوحيد بعد نني ضده ، فكان من شأن السامع لما سبق من النفي أن يسأل عما قاله في موضوعه

ولذلك قال ﴿ ماقلت لهم إلا ما أمرتني به - أن اعبـ دوا الله ربي وربكم ﴾

فهذا قول يتضدن إنكار أن يكون أمرهم باتخاذه وأمه إلمين و إثبات ضده ، أى ماقلت لهم فى شأن الإيمان وأصل الدين وأساسه الذى يبنى عليه غيره ولا يعتد بغيره دونه ، إلا ماأمرتنى بالتزامه اعتقاداً وتبليغا وهو الأمر بعبادتك وحدك مع النصر يج بأنك ربى ورجم ، وأننى عبد من عبادك مثلهم ، أى إلا أنك خصصتنى بالرسالة البهم . فقوله « أن اعبدوا الله » تفسير للمأمور به ، وإنما قال « ماقلت لهم إلا ما أمرتنى به » ولم يقل ماأمرتهم إلا بما أمرتنى به ، أدبا مع الله تعالى ومراعاة لما ورد فى السؤال « أأنت قلت »

﴿ وَكُنْتُ عَلَيْهِم شَهِيداً مَادَمَتَ فَيْهُم ﴾ أى وكنت قائمًا عليهم أراقبهم وأشهد على مايقولون و يفعلون فأقرالحق وأمكر الباطل، قدوام وجودى بينهم ﴿ وَلَمَا تُوفِيتُنَى

كنت أنت الرقيب عليهم وأنت على كل شيء شهيد أى فلما توفيتني اليك كنت أنت المراقب لهم وحدك إذ انتهت مدة رسالتي فيهم ومراقبتي لهم وشهاد لى عليهم فلا أشهد على ماوقع منهم وأنا لست فيهم ، وأنت شهيد علمهم وشهيد بيني و بينهم، عا أنك شهيد على كل شيء في ملكك ، وأنت أكبر شهادة ممن تجملهم شهداء من خلفك (قل أي شيء أكبر شهادة ? قل الله شهيد بيني و بينكر)

وقد مر فى هذه السورة مايزكى تبرئة عيسى عليه السلام لنفسه و يؤيد قوله هنا ، وذلك قوله تمالى ( ٢٥ لقد كفر الذين قالوا : إن الله هو المسيح ابن مريم وقال المسيح : يابنى اسرائيل اعبدوا الله ربى وربكم ، إنه من يشرك بالله فقد حرم الله عليه الجنة ومأواه الذار وما للظالمين من أنصار ) فجملة « وقال المسيح يابنى إسرائيل » الح حالية ، أى قالوا قولم ذلك والحال أن المسيح أمرهم بضده ، وهو أن يعبدوا الله وحده

وفى أناجيلهم من بقايا النوحيد الذى أمرهم به مارواه يوحنا فى إنجيله عنه وهو قوله عليه السلام ( ١٧ : ٣ وهذه هى الحياة الأبدية أن يعرفوك أنت الإله الجقيقى وحدك ، ويسوع المسيح الذى أرسلته ) وفى إنجيسل برنابا من تجريد التوحيد والاستدلال عليه بالآيات البينات ماهوجدير بأن يكون وحيا صحيحا من الله تعالى

إلى رسوله عيسي عليه الصلاة والسلام

ولما كان المراد من السؤال الذي أجيب عنه بهذا الجواب هو إقامه الحجة التي يظهر بها عدل الله تعالى يومالقيامة فيما يجزى به من آنخذ عيسى وأمه إلهين وغيرهم من قومه فوض عليه السلام أمر الجزاءاليه تعالى بحسب ماتقتضيه شهادته تعالى وصفاته فقال ﴿ إِن تُعذبهم فانهم عبادك و إِن تَغفر لهم فالكُ أَنت العزيز الحكيم ﴾ أي إن تعذب أولئك الناس الذين أرسلنني اليهم فبلغتهم ماأمرتني به من توحيدك وعبادتك وحدك ، فضل من ضل منهم ، وقالوا مالم أقله لهم ، واهتدى من اهتدى منهم فلم: يعبدوا ممك أحداً من دونك ، فانهم عبادك وأنت ربهم الأولى والأحق بأمرهم ولست أنا ولا غيرىمن الخلق بأرحم بهم، ولا أعلم بحالهم، و إنما تجزيهم بجسب علمك بظواهرهم و بواطنهم ، فأنت أعلم بالمؤمن|الموحد ، والمشرك المثلث والطائم الصَّالح، والعاصى الفاسق، والمقر للكفر والفسق والمنكر لهما، وأنت عالم الغيبُ والشهادة تحكم بين عبادك فما كانوا فيه يختلفون . ولا تظلم أحداً مثقال ذرة فالمراد إِذَا إِنْ تَعَدَّبُ ثَانُمَا تَعَدَّبُ مِن يُستحق التَّعَدِّيبِ مِنهِم ، ولا يمنع إرادة هذا الممنى إطلاق الضمير الراجع إلى جملتهم فانه ضمير الجنس الذي يصدق ببعض الأفراد وهو لم يرد بصيغة من صيغ العموم ، ولذلك أطلقه فىالمقابل، وهوقوله «و إن تغفر لهم الخ» أي و إن تغفر فاتما تغفر لمن يستحق المففرة منهم وفانك أنت العزيز أى القوى. الغالب على أمره ، الحكيم في جميع تصرفه وصنعه ، فيضم كل حكم وجزاء وفدل في موضعه ۽ وهو أعلم بموضع العدل ، وموضع الرحمة والفضل

وهذا النوجيه أظهر من قول بعضهم: إن تعذب من أشرك منهم فالهم عبادك و إن تعذب من آمن منهم فالهم عبادك و إن تعذب من آمن منهم فانك أنت العزيز الحكيم . فانهذا تعيين لمن يعذبه ومن يغفر له ينافيه إطلاق ضمير الجنس في مقام التغويض الذي مهد له بالبراءة مماقالوه فيه و في أمه . مخالفا لما بلغهم عن ربه ، و إثبات أن الله تعالى هو الرقيب عليهم والشهيد على كل شيء يقعمنهم ومن غيرهم فكا ته قال لربه : إنك أنت العليم الحكيم عاكان منهم مدة وجودى بينهم و بعدوفاتي وأنت الشهيد عليهم ولاشهادة أكبر ولا أصدق من شهادتك ، فهما توقعه فيهم من عذاب فلا دافع له من دونك إذلا يوجد أحد

أرحم منك بعبادك فيرحهم أو يسألك أن ترحهم ، ومهما تمنحهم من مغفرة فلا يستطيع أحد حرمانهم منها بحوله وقوته ، لأنكأ نت العزيز الذي يغلب ولا يُغلب و يمنع من شاء ماشاء ولا يُعنع ، ولا بتحويلك عن إرادتك فانكأ نت الحكيم الذي تضع كل شيء موضعه ، فلا يمكن لأحد غيرك أن يرجعك عنه ، بناء على أن غيره أولى منه . فمن ذا الذي يستطيع الاستدراك أو الافتيات عليك ؟

فهذا بيان مايقتضيه التغويض المطلق إلى الله تعالى وحده ، بل أقول: إن فيجزاء الشرطالاول إشارة إلى أن تعذيب من يظن المخلوقون أنهم يستحقون المغفرة إن وقعمن الله فلا يكون إلا عدلا. لأنهم عباد الله المضافون اليه ومن شأن هذه الاضافة أن تفيدهم مغفرة منه ورحمة ، يدل علىذلك قوله تمالى ( ياعبادىلاخوف عليكم اليومولا أنثم تحزنون) (ياعبادىالذين أسرفوا على نفسهم لاتقنطوا من رحمة الله إن الله يغفر الذنوب جميماً إنه هو الغفور الزحيم) وأمثالها من الآيات التي أضيف فيها لفظ إعباد إلى الله فإذا وقع عليهم المذاب فلأبد أن يكون سببه الذي خفي عن المخلوقين عظما، فالأدب التفويض ـوفى جزاء الشرط الثاني إشارة إلى أن المغفرة إن أصابت من يظن المخلوقون أنه يستحق العذاب فلاتكون من الله تمالي إلالغاية اقتضتها عزة الألوهية، وحكمة الربوبية فلاعبرة بالظواهر التي تبدو المخلوقين بالنسبة إلى علم علام الغيوب وحكمته ولاسمافي ذلك اليوم ، فالواجب أن يفوض اليه الأمر كله ، يُعذب من يشاء و يغفر لمن يشاء و بهذا تنجلي نكنة اختيار ( العزيز الحكيم)هنا على(الغفور الرحيم) علىخلاف مايظهر بادى الرأى من أسلوب القرآن في مراعاة مناسبة المقام في قرن الاسماء الإلهية بالافعال والاحكام كاتقدم بيانه فيتفسير (٥:١٤ والسارق والسارقة فاقطموا أيدبهما جزاء بما كسبا نكالا منالله والله عزيز حكيم ٤٢فهن تاب من بعد ظلمه وأصلح فإن اللهيتوب عليه إن الله غاور رحيم) فذكر عيسى عليه السلام لاسمى الله (المزيز الحكيم) في جزاء شرطية المغفرة كذكره لكلمة (عبادك) في جزاء شرطية التعذيب، كلمنهما وقع فى محله الذى تقتضيه البلاغة فى مقام النفو يض فكان حجة له، ولو أراد بكلامه الشفاعة والاسترحام لمكس ولكل مقام مقال ، ولولاهذا لكان كل منهما اعتراضاً على الرب، أو تعر يضا بحكمه جل وعز ، وحاشا لميسىعليه الصلاة والسلام من ذلك.

ولما غفل من غفل من المفسرين عن هذا مع تصريح بعضهم بأن الكلام في تفويض الأمن إلى الله تمالى!ستشكلوا العبارة ، وحاروا فيما فهموه من دلالتها على : جواز غفران الشركء وطفقوا يتلمسون النكتة لترتيب الغفران على صفق العزة والحكمة ، دون مايتبادر من ترتيبه على صفتى المغفرة والرحمة،واستنجدوا مذاهبهم! الكلامية في ذلك فانجدت منسري الأشعر به بما استطالوا به على مفسري المعتزلة فقالوا: إن المعنى إن تعذبهم فإنهم عبيدك، والمالك يتصرف بعبيده كا يشاء. فلا ُيسألولا ُيعترضعليه، و إن عذب أكلهم إيمانا وإسلاما وإحسانا، وقال بعضهم : إن المراد فانهم عبيدك الأرقاء في أسر ملكك . الضعفاء العاجرون عن الامتناع من عقابك، و إن تغفر لهم ما كان من شركهم وكفرهم وما يقبعه من سوم أعالهم قانك أنت القوى القادر على ذلك الحكم فيه من حيث إن المغفرة مستحسنة لكل مُجرم قاله أبو السعود :وقال الآلوسي : والمغفرة للكافر لم يعدم فيها وجه حكمة. لأن المغفرة حسنة لحكل مجرم في المعقول، بل متى كان المجرم أعظم جرما كان العفو عنه أحسن لأنه أدخل في الكرم ، و إن كانت العقو بة أحسن في حكم الشرع من جهات أخر . اه وظاهر هذا أن حكم الشرع في هذا الأصل من أصول الدين على خلاف المعقول وليس كذلك ٠٠

وأجاب الرازى عن الاشكال الموهوم بأربعة وجوه (أحدها) أن ماذكر فى سؤال الله لعيسى يعلم منه أن قوما من النصارى حكوا عنه ماهو كفر — وحاكى الكفر ليس بكافر بل مذنب بكذبه فى هذه الحكاية فلهذا طلب المغفرة له

وهذا وجه أملاه عليه ما اعتاد من الجدل في الآلفاظ وهو غافل عن حال من حكى الله عنهم ذلك القول ، وهو أنهم يدعون ألوهية المسيح ، ويعبدونه و يعبدون أمه ، وعن حال من حكوه هم عنه ، وهو أنه رسول الله إليهم ، وحكاية الشرك والكفر عن الرسول كفر في نفسه ، ويستلزم إما الكفر بالرسول و إما الآخذ عما حكى عنه من الكفر .

( الثاني) قوله « إنه يجوز على مذهبنا \_ منالله تعالى أن يدخل الكفار الجنة وأن يدخل الزهاد والمباد النار . لأز الملك ملكه ولا اعتراض لأحد عليه ، فذكر

عيسى هذا الكلام ومقصوده منه تفويض الأمور كابها إلى الله وترك التموض والاعتراض بالكلام ومقصوده منه تفويض الأمور كابها إلى الله وترك المنكم) يعنى أنت قادر على ماتريد ، حكيم فى كل ماتفعل ، لا اعتراض لاحد عليك ، فن أنا والخوض فى أحوال الربوبية . وقوله ( ان الله لاينفر الشرك (\*) فنقول: ان غفرانه جائز عندنا وعند جهور البصر بين من المعتزلة ، قالوا لآن المقاب حق الله على المدنب وفى إسقاطه على الله مضرة ، فوجب أن يكون حسنا . بل دل الدليل السمعى فى شرعنا على أنه لايقع ، فلعل هذا الدليل السمعى ما كان موجوداً فى شرع عيسى عليه السلام اه مجروفه

وهذا الوجه مخالف للمعقول والمنقول من نصوص القرآن وصحاح الأحاديث من عدة وجود لا حاجة في هذا الموضع إلى تفصيلها (۱) وترجيح مذهب السلف وأهل الأثريها على مذهب الأشاعرة في موضوع إثبات المدل والحكة فله تعالى لا عليه وتنزيه عن ضدهما ، ولا إلى بيان كون العدل والحكة لا يعقل أن يتحققا فيمن لا فرق في أفعاله بين الاضداد، بحيث يكون الضدان عنده في الحسن والعدل والحكة سواء ، ولكننا نقول : ان حاصل هذا الوجه أن عيسى عليه السلام بحيز ويستحسن الغفران للمشركين من قومه ، بناء على أنه حسن معقول في نفسه ، وأنه لا يوجد مانع ليمنع منه في شرعه . وهذا بخالف نص قوله تعالى المتقدم في هذه السورة الفدكفر الذين قالوا إن الله هو المسيح ابن مريم ... وقال المسيح يابني إسرائيل اعبدوا الله و بي وربكم انه من يشرك بالله فقد حرم الله عليه الجنة ومأواه الناروما المطالمين من أصول العقائد ، وأن تكون ملة عد عقيلة أ بعدمن ملة عيسى عن رحمة الله و مغفرته ! والنصوص تدل على أنها أجدر من غيرها بهذه السعة ، ومنها مسألة غفران الشرك فو كان بما يشرعه الله و يرضاه ، لأن من جاء بها هو الذي خاطبه غفران الشرك فو كان مما يشرعه الله و يرضاه ، لأن من جاء بها هو الذي خاطبه غفران الشرك فو كان مما يشرعه الله و يرضاه ، لأن من جاء بها هو الذي خاطبه

<sup>(\*)</sup>كذا فى نسختنا المطبوعة ولعل الأصل : وقوله (ان الله لايغفر أن يشرك به ) والا فهو حكاية لقول الله تعالى بمعناه

<sup>(</sup>١) تقدم شيء من ذلك في ص ٣٨٣ ج ٦ تفسير

الله تعالى بقوله ( وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين ) وقال فيه انه يضع عن السهود والنصارى إصرهم والاغلال التي كانت علمهم

وأما الوجه الثالث من أجو بته فمبنى على جواز تو بة من قالوا ذلك الكفر ، وهو بديهى البطلان ، ، ولو صح لقبل إن المعهودق القرآن أن تقرن المغفرة للتائبين بذكر المغفرة والرحمة لابذكر العزة والحكمة

وأما الوجه الرابع فهو مبنى على ماروي عن السدى مخالفا الجمهور من أن هذا السؤال والجواب فى الآيات كانا بعد رفع عيسى إلى السماء (قال فى تصويره) يعنى ان توفيتهم على الكفر وعذبتهم فالهم عبادك فلك ذاك ، و إن أخرجتهم بتوفيقك من ظامة الكفر إلى نور الإيمان وغفرت لهم ماسلف منهم فلك أيضاً ذاك ، وعلى هذا التقدير فلا اشكال اه

وأقول: إن هذا الوجه أضمف من الوجه الذي قبله فجميع ماأورده الرازى من الوجوه ضميف عرما كان ليخنى ضمنها بل سقوطها و بطلان كثير من مسائلها على ذكائه النادر عواطلاعه الواسم، لولاعصبية المذاهب. ولكن قوله في أثناء شرح الوجه الثالى ان مقصد عيسى عليه السلام من كلامه تفويض الآمر إلى الله عز وجل هو الحق المبين ، وقدهدانا الله تعالى إلى تفسيره وشرح نكنة البلاغة فيه بأوضح تبيين .

وقدعلم مما بيناه أن كلام عيسى عليه السلام لا يتضمن شيئا من الشفاعة لقومه و يؤيد هذا عدة أحاديث (منها) حديث عبدالله بن عرو بن العاص في صحيح مسلم وأن النبي مسلح النبي مسلح الله تعالى في ابراهيم عليه السلام (إن تعذبهم فانهم عبادك وإن تبدين قانه منى) الآية ، وقول عيسى عليه السلام (إن تعذبهم فانهم عبادك وإن تغفر لهم قانك أنت العزيز الحكيم) فرفع يديه وقال : اللهم أمى أمى . وبكى فقال الله عز وجل ياجبرائيل اذهب إلى عمل وربك أعلم فسله ما يبكيك عقال الله عز وجل ياجبرائيل اذهب إلى عمل وربك أعلم وهو أعلم فقال الله على المناه فأخبره رسول الله على أمنك ولا نسوءك » (ومنها) حديث يا جبريل اذهب الى عمد فقل انا سنرضيك في أمنك ولا نسوءك » (ومنها) حديث ابن عباس في صحيح البخارى قال فيه «ألا وانه يجاء برجال من أه ي يوم القياءة فيؤخذ بهم ذات الشمال فأقول : أصحابي ، فيقال : انك لا تدرى ما أحدثوا فيؤخذ بهم ذات الشمال فأقول : أصحابي ، فيقال : انك لا تدرى ما أحدثوا

بعدك ، فأقول كما قال العبد الصالح (وكنت عليهم شهيداً مادمت فيهم الى قوله -الحكم ) قال فيقال: المهم لم يزالوا مرتدين على أعقابهم ، وفي حديث أبي هر يرة عند البخاري وغيره بهذا المعنى زيادة « فأقول بعداً لهم وسحقا » وقد ورد هذا الممنى في عدة أحاديث في الصحاح والسنن في ألفاظها بعض اختلاف لا يغير الممنى . منها أن مؤلاء الذين أحدثوا بعده وَ الله عنه الدون ، أي يطردون عن الحوض . واختلف العلماء فيهم فقيل هم الذين ارتدوا بعده عن الإسلام وقاتلهم أبو بكر، وقيل هم المنافقون، وقيل هم المبتدعة ( ومنها ) حديث أبي ذر عندأجد والنسائي وابن مردو يه وأنه عِيلِيِّة قام يهذه الآية ( إن تعديهم فانهم عبادك ) الح حتى أصبح يركم بها ويسجد فسأله أبو ذر عن ذلك فقال: انى سألت ربي سبحانه الشفاعة فأعطانها وهي نائلة أن شاء الله تعالى من لا يشرك بالله شيئا» فهذه الأحاديث تدل على أن مقام التغويض غير مقام الشفاعة وال الشفاعة لا تنال أحداً يشرك بالله تعالى شيئا ءوفاةًا لما جاءبه الوحيعلى لسازعيسم ﷺ كا تقدم في هذه السورة، وعلى لسان عدي الله كاتقدم في آيتين من سورة النساء ، ووفاقا اللآيات التي تنفي الشفاعة في الآخرة باطلاقأو تنفي قبولها ، أو تقيدهاعلى تقدير حصولها بمثل قوله تعالى ( ولا يشفعون الا لمن ارتضى وهم من خشيته مشفقون ) بعد ما تقدم من تغويض عيسي أمر قومه إلى ربه عزوجل بتلك العبارة البليغة ، في إثر تلك الأجوبة السديدة ، تتوجه النفس الى معرفة مايقوله الرب في خلك اليوم العظيم وتسأل عنه بلسان الحال أو المقال ازلم تسمعه وذلك قوله عزوجل ﴿ قَالَ الله هذا يوم ينفع الصادقين صدقهم ﴾ قرأ الجهور ﴿ يوم ﴾ بالرفع وهو خبر هذا ، أي قال الله تمالى : ان هذا اليوم هو اليوم الذي ينفع فيه الصادقين صدقهم في إيمانهم وشهاداتهم ، وفي سائر أقوالهم وأحوالهم . وقرأه لافع بالنصب وقيل بالبناء على الفتح - أى قال الله : هذا \_ أى الذى قاله عيسى \_ وأقع أو كأئن يوم ينفع الصادقين صدّقهم . ثم بين هذا النفع بيانًا مستأنفا فقال :

﴿ لَهُمْ جِنَاتَ يَجِرَى مِنْ يَحْتُهَا الْأَنْهَارِ خَالَدَيْنَ فِيهَا أَبِداً رَضِيَاللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عنه . ذلك الفوز العظيم ﴾ الجلة الأولى تقدم تفسيرها مراراً وأما الجلة الثانية فهى « تفسير القرآن الحكيم » « ١٨ » « الجزء السابع » بيان النعيم الروحانى بعد ذكر النعيم الجثمانى، فإن رضا الله تعالى عنهم ورضام عنه هو غاية السعادة الأبدية فى نفسه ، وفيا يترتب عليه من عطاياه تعالى و إكرامه ، ومن كونهم يكونون ناعمين بذلك الاكرام مغتبطين به ، إذ لا مطلب لهم أعلى منه فتحت أعناقهم إليه وتستشرف قلوبهم له حتى يتوقف رضاهم عليه ، وأما كونه سعادة فى نفسه فيعلم من حال كل من كان فى كنف إنسان والدأو أستاذ أو قائد أو رئيس أو سلطان خان علمه برضاه عنه يجعله فى غبطة وهناه وطأ نينة قلب ، ويكون سروره وزهوه بذلك على قدر مقام رئيسه الراضى عنه ، على حد البيت الذى يتمثل به الصوفية :

قوم تخالجهم زهو بسيدهم والعبد يُزَهَى على مقدار مولاه

على أن مرضاة رؤساء الدنيا لايستلزم رضاء المرء وسين دائما ، لأن مهم الظالمين الدين لا يوفون أحداً حقدوان كانوا راضين عنه ورضوان أكر مالا كرمين يستلزم رضا من رضى هو عنه لانه يعطيه أضعاف ما يستحق ، وفوق ما يؤمل ويرجو، كا قال تعالى فى سورة السّم السجدة (فلا تعلم نفس ما أخفى لهم من قرة أعين جزاء بما كانوا يعملون ) ورضوانه تعالى فوق كل شىء كا قال فى سورة النوبة بمعنى ما هنا ( وعد الله المؤمنين والمؤمنات جنات تجرى من تعلم الأنهار خالدين فيها ومساكن طيبة فى جنات عدن ورضوان من الله أكبر ، ذلك هو الفوز العظيم )

والفوز: الظفر بالمطاوب مع النجاة من ضده. أو مما يحول دونه - وقال الراغب: الفوز الظفر بالخير مع حصول السلامة. - فعناه مركب من سلب و إيجاب ، كا يدلا عليه قوله تعالى ( فمن زحزح عن النار وأدخل الجنة فقد فاز ) واطلاقه على الظفر بالمطلوب وحده - كافى الآية التى نفسرها وآية التو بة التو بة التى بمعناها وما يشابهها - مراعى فيه المعنى السلبي بالقرائن الحالية ، كا يقل فى الجيش الذى يغلب عدوه و يظفر بالفنائم منه : انه فاز ، وهو إذا نال مراده من هدم قلمة ودك حصن فهلك تحت أنقاضه فلا يقال انه قد فاز ، و إذا كان المهم في الفوز المعنى الايجابي يعدى بالباء فيقال : فاز بكذا ، وإذا كان المهم بيان المعنى السلبي يعدى عن فيقال : فاز من الهلاك ، قال تعالى (فلا تحسبنهم بمفازة من العذاب ) و إنما بحين الفلاة مفازة على سبيل النفاؤل لانها مظنة الهلاك

والاشارة في قوله تمالى (ذلك الفوز العظيم) إلى كل من النميمين الجنهائي والروحاني اللذين يحصلان بعد النجاة من أهوال يوم القيامة ، وقيل : إنه للثاني فقط ، والآول أصح لآنه الآكل ، ولآن مثل هذا الاطلاق ورد في إثر اطلاق الجزاء بالجنة وحدها في آيتين من سورة النو بة غير الآية التي أوردناها آنفا ، وفي البر إطلاق الجزاء بالجنة مع النجاة من عذاب النمار كما تراه في آخر سورة الدخان وفي معناه مافي سور المؤمن والحديد والصف والتغان ، فإن ذكر المغفرة فيها يتضمن معنى النجاة من عذاب النار ، فنسأل الله المكريم الرحمن الرحمى ، أن يجملنا من أهل هذا الفوز العظيم ، بفضله وإحسانه ، وتوفيقنا لأسباب مرضاته . يجملنا من أهل هذا الفوز العظيم ، بفضله وإحسانه ، وتوفيقنا لأسباب مرضاته .

مم ختم جل جلاله هذه السورة بقوله ﴿ للله مباشرة ومناسب لأن يكون ختاما وهو على كل شيء قدير ﴾ وهو مناسب لما قبله مباشرة ومناسب لأن يكون ختاما لجموع مافي هذه السورة . أما الأول فلما بين ما لأهل الصدق عنده من الجزاء الحق في مقعد الصدق ، بين عقبه سعة ملكه وعوم قدرته الدالين على كون ذلك الجزاء لا يقدر عليه غيره . وأما الناني فلما كان أكثر آيات هذه السورة في محاجة أهن الكتاب عامة ، و بسط الحجج على بطلان أقوال النصاري في نبيهم خاصة ، وسائرها في بيان أحكام الحلال والحوام ، مع النص على إكال الدين بالقرآن وعلى وحدة الدين الإلهي واختلاف الشرائع والمناهج اللائم — ولما كان كل من ذينك القسمين في الأصول والفروع قد تكرر فيه الوعد والوعيد ، وقفي عليهما بذكر جمع الله تعالى الرسل يوم القيامة وسؤالهم عن التبليغ ، وجواب أحدهم الدال على شهادتهم على أقوامهم بالحق ، وتفويض أمرهم إلى الله عن وجوا

لما كان ماذكر كما ذكر ناسب أن نختم هذه السورة ببيان كون الملك كله والقدرة كلما لله وحده ، وأن ملك السموات والأرض وما فيهن لله وحده ، كابدل علميه تقديم الظرف — وهو خبر المبتدأ ... وقد اختيرت كلمة «ما» في قوله «وما فيهن» على «من» الخاصة بمن يعقل ، وهو الذي من شأنه أن يملك ، لأن مدلولها أعم وأشمل ، وللاشارة الى أن يوم الجزاء الحق يستوى فيه من يعقل ومن لا يعقل ، فلا يملك معه أحد شيئا، لاحقيقة ولا مجازا ، و يدخل في ذلك المسبح

وأمه اللذين عبدا من دون الله ، فيتضمن الحصر والتعز يض بعبادتهما ، وبالاتكال على شفاعتهما ، إذ الملك والقدرة لله وحده (من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه ) . وغاية الأمن أنهما من عباد الله المسكرمين (وقالوا : أنخذ الرحمن﴿لَمَا ۖ – سبحانه، بل عباد مكرمون \* لايسبقونه بالقول وهم بأص، يعملون \* يعلم مابين أيديهم وما خلفهم ولا يشفعون إلا لمن ارتضى وهم من خشيته مشفقون \* ومن يقل منهم: إنى إله من دونه ـ فذلك تجزيه جهنم ، كذلك تجزى الظالمين) صدقالله العلى العظيم

## خلاصة سورة المائدة

انفردت هذه السورة بمدة مسائل فى أصول الدين وفروعه و بتفصيسل عدة أحكام أجملت في غيرها إجالا ، وأكثرها في بيان شئون أهل الكتاب ومحاجتهم ونحن نذكر قاريء تفسير نابخلاصتها مراعين مناسبة بمض المسائل لبمض لاعلى ترتيب ورودها في السورة ، وجعلنا ذلك على قسمين :

﴿القسمِ الأول ماهو من قبيل الأصول والقواعد الاعتقادية أو العملية﴾

- (١) أهم الأصول التي انفردت بها السورة ، بيان إكمال الله تعالى للمؤمنين ديبهم الذي ارتضي لهم بالقرآن ، و إنمام نعمته عليهم بالإسلام ( راجع ص ١٥٤
- (٢) النهى عن سؤال النبي عَلَيْقَةِ عن أشياء من شأنها أن تسوء المؤمنين إذا أبديت لهم لما فيها من زيادة التكاليف مثلا ( راجع ص١٢٥\_٢٩٩ ج ٧ ) وقدعلم من الآيات التي نزلت في هاتين المسألتين المتلازمتين أن كل حكم ديني من اعتقاد أو عبادة أو حلال أو حرام لم يدل عليه النص دلالة صريحة ولم تمض به السنة المملية من عهد النبي عَنْشَالِيَّةِ فليسمن الدين الذي هو حجة الله على ـ كلمن بلغتهم دعوة الرسول، بحيث يطالبون به في الدنيا و يستلون عنه في الآخرة، كما فصلنا ذلك في تفسيرها مع بيانالفرق بينالاحكامالدينيةوالدنيو يه وأمامادل

علميه الكتاب أو السنة دلالة غير صريحة ـ ومنه أكثر مااختلف أثمة العلم في دلالنه ـ فهو حجة على من فهم منه الحكم لا على كل أحد كما بيناه في تفسير آية تحريم الخر (٣) بيان أن هذا الدين الكامل مبني على العلم اليقيني في الاعتقاد والهداية في الآخلاق والأعمال ، وأن التقليد باطل لايقبله الله تعالى ، كما هو صريح الآية

١٠٧ (راجع ص ٢٠٥ ج ٧ ) وتقدم مثلها في سورة البقرة .

(٤) بيان أن أصول الدين الإلهى على ألسنة الرسل كلهم هى الايمان بالله واليوم الآخر والعمل الصالح ، فمن أقامها كما أمرت الرسل من أية ملة \_ من ملل الرسل كاليهود والنصارى والصابئين \_ فلهم أجرهم عند ربهم ولاخوف عليهم فى الآخرة ولا هم يحزنون (ص ٧٦عج ٦) وتقدم مثل ذلك فى سورة البقرة .

(٥) وحدة الدين واختلاف شرائع الأنبياء ومناهجهم فيه .

(٦) هيمنة القرآن علي الكتب الإلهية (ص٤١٠ج٦)

(٧) بيان عوم بعثة النبي عَلَيْنَا وأمره بالتبليغ العام وكونه لا يحكف من حيث كونه وسولا إلا التبليغ وإن من حجج رسالته أنه بين لأهل الكتاب كثيراً ما كانوا يخفون من كتبهم وهو قسمان (أحدهما) ماضاع منه قبل بعثة النبي عَلَيْنَا بناء على الأصل المبين في هذه السورة وهو أنهم نسوا حظا عظام مما ذكرهم الله به بإنزاله فيها (وثانيهما) ما كانوا يكتمونه من الأحكام اتباعاً لأهوائهم مع وجوده في الكتاب كحكم رجم الزاني ، وقد بينا كلا من القسمين في موضعه من هذه السورة ولولا أن عجداً الأمي مرسل من عند الله لما علم شيئا من هذا ولا ذاك

(A) عصمة الرسول ﷺ من الناس أن يضروه أو يقدروا على صدر عن تبليخ رسالة ربه ، وهذا من دلائل نبوته ﷺ أيضا ، فكم حاولوا قتله فأعباهم . وأعجزه (ص ٤٧٣ ج ٢ )

(٩) بيانأن الله أوجب على المؤمنين إصلاح أنفسهم أفرادها وجماعتها. وأنه لايضرهم من ضل من الناس إذا هم استقاموا على صراط الهداية ، أى لا يضرهم ضلاله فى دنياهم لأن الله تمالى لا يجمل له سبيلا عليهم ، ولا يضرهم فى أمر دينهم وآخرتهم لأن الله تعالى لم يكلفهم إكراه الناس على الهدى والحق ، ولا أن يخلقوا

لهم الهداية خلقا، وإنما كلفهم أن يكونوا مهتدين فى أنفسهم باقامة دين الله تعالى فى الأعمال الفردية والمصالح الاجتماعية، ومنها الدعوة إلى الحق والخير والأمر بالمورف والنهى عن المنكر.

(١٠) تأكيد وجوب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر بما بينه الله تعالى من لعن الذين كفروا من بنى إسرائيل على لسان داود وعيسى ابن مربم وتعليله ذلك بأنهم كانوا لايتناهون عن منكر فعلوه .

(١١) نغي الحرج من دين الإسلام (ص ٢٥٨ و ٢٦٩ ج ٦ )

(۱۲) تمريم العلو في الدين والتشدد فيه ولو بتحريم الطيبات وترك التمتع بها وتحريم الخبائث والاعتداء والإسراف في الطيبات (ص٤٨٨ج ١٧ - ٣٢ - ٧)

هر يم الحبات والاعتداء والرسراف في الطيبات (ص١٨٥ج) و ١٧-١٠ ج ١٧) (١٣) قاعدة إباحة الإضطرار المحرم لذاته فيما يضطر اليه كالطعام ومنهأخذ

الفقهاء قولهم : الضرورات تبيح المحظورات (راجع ص١٦٧ج٦)

(١٤) قاعدة التفاوت بين الخبيث والطيب وكونهما لا يستويان في الحكم كا أنهما لا يستويان في أنفسهما وفع يترتب عليهما وهذا أصل عظيم من أصول التحليل والنحريم في الطهام وغيره يدل على تعليل الأحكام الشرعية بالحكم والمصالح وعلى عدم استواء جزاء الخبيث والطيب من الناس عند الله عز وجل (ص٢٢٦ج٧) وما كان تعليل الأحكام وبيان حكمتها وقائدتها إلا لأجل توخها كأحكام الطهارة وتحريم الخر والميسر و بعض الطعام وأحكام الوصية والشهادة و إقسام الشهداء اليمن وإنك لتجد الذين يجهلون ذلك لإعراضهم عن حكم القرآن وأسرار السنة قد جعلوا أمر الوضوء والغسل تعبديا محضا ، لا يستلزم النظافة فعلا ولا قصداً ، وزعموا أن أمر الوضوء والغسل تعبديا محضا ، لا يستلزم النظافة فعلا ولا قصداً ، وزعموا أن محريم الخر تعبدى لا يدل على تحريم كل مسكر بناء على وأيهم أن الخر ما كان من عصير العنب خاصة ، فما القول في فهمهم لسائر الأحكام ?

(١٥) تحريم الاعتداء على قوم بسبب بغضهم وعداوتهم ، لأنه يجب على المؤمنين أن يلمنزموا الحق والعدل ولا يكونوا كأهل السياسة المدنية (ص ١٢٨ و ٢٧٤ ج ٦)

(١٦) وجوب الشهادة بالقسط والحكم بالمدل والمساواة فيهمـــا بين غير

المسلمين كالمسلمين ولو للأعداء على الأصدقاء ، وتأكيد وجوب العدل في سائر الأحكام والاعمال (ص ٢٧٦ و ٢٨٣ و٤١٠ و٤٢٠ ج ٦)

(١٧) الأمرالمطلق العام في أول السورة بالوفاء بالعقود التي يتعاقد النامر عليها في جميع معاملاتهم الدنيوية من شخصية ومدنية . وهذه قاعدة عظيمة من قواعد الشريعة الاسلامية ، وهيأن الله تعالى وكل أمر العقود التي يتعاملون بها إلى عرفهم ومواضعاتهم، لأنها من مصالحهم التي تختلف باختلاف الأحوال، فلم يقيدهم في أحكامها وشروطها بقيود دائمة إلاما أوجبه الشرع مما لا يختلف باختلاف الأحوال والعرف ، كتحريم أكل أموال الناس بالباطل كالربا والقار، فكل عقد يتعاقد عليه الناس لم يحل حراما ولم يحرم حلالا مما ثبت بالنص ولو اقتضاء فهو جائز أعليه الناس لم يحل حراما ولم يحرم حلالا مما ثبت بالنص ولو اقتضاء فهو جائز

(۱۸) إيجاب التعاون على البر والنقوى،ومنه تأليف الجاعات الخيرية والعلمية وتحريم التعاون على الاثم والعدوان

(١٩) بيان أن الله تعالىجعل الكعبة البيت الحرام قياما للناس فى أمر دينهم ودنياهم، فهوجعل تكوينى باعتبار وشرعى باعتبار آخر، وهو يدل على علمه الواسع الحيط بالأشياء والحسكم والمصالح والمنافع

(۳۰) النهى عن موالاة المؤمنين للكافرين و بيان أن من آيات النفاق ومرض القلب المسارعة في موالاتهم من دون المؤمنين بخوفا أن تدور الدائرة على المؤمنين فتكون لهم يد عند أعدائهم يستفيدون بها منهم (ص ٤٢٣ و٤٤٤ ج ٦)

(٢٦) تفصيل أحكام الوضوء والغسل والتيمم مع بيان أنافة تعالى بريدأن يطهر الناس ويزكيهم بما شرعه لهممن أحكام الطهارة وغيرها . وشمول الطهارة في المناف ويزكيهم بما شرعه لهممن أحكام الطهارة وغيرها . وشمول المعقولة الوضوء لطهارة الظاهر والباطن .وهذا يدل على أن أحكام الطهارة كلها معقولة المعنى كا أشرنا اليه في المسألة الرابعة عشرة ، فيجب أن يتحرى بأداء ماورد به الشمرع ماتتحقق به الحكمة منه . ويدل على أن الوسوسة في الطهارة مذمومة الشرع ومقصده

(۲۲) تفصیل أحكام حلال الطعام وحرامه و بیان ماحرم منه لكونه خبیثافی دانه كالمنتة وما فی معناها والخنز بروما حرم لسبب دینی كالذی یذیح للأصنام.

(۲۳) تعريم الحر وهو كل مسكر ، والميسر وهو القار، ومنه ما يسمى في عرف الناس اليوم بالمضاربات

(٢٤) أحكام محرمات الإحرام

(٢٥) تفصيل أحكام الصيد للحرم وغيرهم في أوائل السورة وأواخرها

(٣٦) حدود المحاربين الذين يفسدون فى الأرض ، و يخرجون على أئمة العدل، وحد السرقة ومايتعلق بالحد كسقوطه بالنو بة بشرطه

(٢٧) أحكام الأيمان وكفارتها وأيمان الأمناء والشهود

(٢٨) تأكيد أمر الوصية قبل الموت وأحكام الشهادة على الوصية وفى قضاياها

وشهادة غير المسلم على المسلم ، والفرق بين الشهادة والإشهاد ، و إننا بعدالإطالة في تفسير الآيات في الوصية والشهادة فيها لخصنا مسائلها في ١٥ مسألة

(۲۹) الأمر بالتقوى فى عدة آيات من هذه السورة تدخل فى جمع الكثرة . لأن صلاح أمور الدنيا والدين يتوقف على التزامهـــا ، و إنما يرجى بتكرار الأمر يها فى كل سياق بحسبه

(٣٠) بيان تفويض أمر الجزاء فى الآخرة إلى الله تعالى وحده كاحكاه سبحانه من قول المسيح فى ذلك اليوم هو الصدق فى الظاهر والباطن . جعلنا الله من أهله

## ﴿ القسم الثاني ﴾

( ماورد من الأخبار والحجاج والاحكام في شأن أهل الكتاب ).

من الآيات في هذا القسم مانزل في شأن أهل الكتاب عامة ومنه ماهوفي أحد الغريقين خاصة . فن المشترك : وصفهم بالعلو في دينهم المستلام التعصب الضار ، و باتباعهم أهواء من ضل قبلهم من الوثنيين وغيرهم ، و بالغرور في دينهم وزعهم أنهم أبناء الله وأحياؤه ، و بأنهم مع ذلك نقضوا ميثاق ريهم واسوا حظا عظيم عما ذكرهم الله به على ألسنة أنبيائهم. ولم يقيموا التوراة والانجيل كما أوجب الله عليهم وقد فند دعواهم أنهم أبناؤه وأحباؤه بما يأتى ذكره قريبا و بين الله المهم حقيقة الأمو

وهى أنهم بشر بمن خلق الله ، لامزية لهم على سائر البشر فى أنفسهم وذواتهم ، لأن البشر الما يمتاز بعضهم على بعض بالعلوم الصحيحة والأخلاق الكريمة والأعمال الصالحة ، لا بالنسب والانتهاء الى الأنبياء والصالحين وان كانوا محالفين لهم فى هدايتهم وذكر من جزائهم على سوء أعملهم فى الدنيا إلقاء العداوة والبغضاء بينهم ، وأنه يعذبهم فى الدنيا بدنو بهم الشخصية والقومية كغيرهم ، وان ذلك يدحض دعواهم المهم أبناء الله وأحباؤه ، ودعاهم كافة الى الاسلام ، والايمان بخاتم الرسل عليه الصلاة والسلام ، الذى بين لهم حقيقة دينهم الذى كان عليه سلفهم ، ودحض ما ذادوا فيه بالبرهان ، و بين بعض ما كانوا يخفون أو يجهلون منه أحسن بيان

ووصف النوراة والانحيل أحسن وصف. وذكر من أخبار النوراة قصة ابنى آدم بالحق، ومن أحكامها عقوبات القتل واتلاف الاعضاء والجروج، ومن أخبار الانحيل والمسيح ماهو حجة على النريقين، و بين أن الكتابين أنزلا نوراً وهدى للناس، وأنهم لو كانوا أقاموهما لكانوا في أحسن حال، ولسارعوا الى الايمان، أنزله الله على خاتم رسله مصدقا لاصلهما، ومبيئاً لما طرأ عليهما، ومكلا لدين الانبياء جيما، على سنة الله في النشوه والارتقاء، التي هي أظهر في البشر مهافي سائر الاشياء، ولكنهم اتخذوا الاسلام هزؤاً واهباً في جملته وفي صلاته، ووالوا عليه المناصبين له من أعدائه، فنهى الله المؤمنين عن موالاتهم

ويما جاء في اليهود خاصة نعياً عليهم وبيانا لسوء حالهم أنهم نقضوا ميثاق الله الذي أخذه عليهم في كتابهم ونسوا حظا عظياتما ذكروا به ، وحرفوا الكام عن مواضعه ، وتركوا الحركم بالتوراة وأخفوا بعض أحكامها ، وحكوا الرسول ولم يرضوا بحكه الموافق لها ، وان من صفاتهم الغالبة عليهم قساوة القلب، والخيانة والمكر ، والكذب وقول الاثم ، والمبالغة في سماع الكذب وأكل السحت، والسعى بالفساد في الأرض ، وفي ايقاد نار الفتن والحرب ، وانهم كانوا يقتلون الانبياء والرسل بغيرحق ، وتمردوا على موسى اذ أمرهم بدخول الارض المقدسة وقتال الجبارين فعاقبهم الله بالتيه في الارض ، وانهم كانوا أشد الناس عداوة المؤمنين، حتى أنهم يوالون عليهم بالشركين ، بسبب ماورثوه من تلك الصغات عن الغابرين ، وذكر أنه عاقبهم على المشركين ، بسبب ماورثوه من تلك الصغات عن الغابرين ، وذكر أنه عاقبهم على

ذلك كله باللعن على ألسنة الرسل، وبالغضب والمسخ. وهذه الصفات التي غلبت عليهم في زمن البعثة وقبله تثبتها تواريخهم وتواريخ غيرهم، ومن المالوم أنها لم تكن عامة فيهم ولا شاملة لجيع أفرادهم، فقد أنصفهم الحكم العدل في هذه السورة وغيرها بالحكم على الكثير منهم أو على أكثرهم . ومنه قوله في هذه السورة(منهم أَمَة مقتصدة وكُثير منهم ساء مايمملون) و بينا في هذا الموضوع ما كان بعد النبي ﷺ من مساعدة اليهود للمسلمين في الشام والاندلس لعد لهم فيهم على النصاري الظالمين لم ومما جاء فی النصاری خاصة أنهم نسوا ـ كاليهود ـ حظا ممــا ذكروا به ، وأنهم قالوا إن الله هو المسيح ابن مريم ، وقالوا إن الله تالث ثلاثة ، وردعليهم هذه العقيدة بالأدلة العقلية ، و ببراءة المسيح منها ومن منتحليها يوم القيامة، و بين لهم حقيقة المسيح وأنه عبد الله ورسوله وروح منه ، وما أيده به من الآيات ، وحال حواريه وتلاميُّذه في الايمان ؛ و بين أنهم أقرب الناس مودة المؤمنين ، ( ذلك بأن منهم قسيسين ورهمانا وأنهم لايستكبرون ) فليراجع تفسير ذلك في أول الجزء السابع وجملة الآيات الواردة في أعلَ الكتاب تشهد لنفسها أنها من عند الله تعالى لا من عند مجد بن عبد الله العربي" الامي ألذي لم يقرأ شيئاً من تلك الكتب، على أن اللك الآيات ليست موافقة لها ولهم موافقة الناقل المنقول عنه ، وإنما هي فوق ذلك حكم لهم وعليهم وفيهم وفي كتبهم حكم المهيمن السميع العلم

أحكام السورة الخاصة بأهل الكتاب

لو كان حذا القرآن مِن وضع البشر لشرع معاملة أهل الكتاب الموصوفين بما ذكر \_ ولاسيا الذين ناصبوا الاسلام المداء عند ظهوره\_ بأشدالا حكام وأقساها. ولكنه تنزيل من حكيم حميد، أمن في هذهالسورة بمعاملتهم بالعدل، والحريج بينهم بالقسط ، وحكم بحل مؤاكلتهم ، وتزوج نسائهم ، وقبول شهادتهم ، والعفو والصفح عنهم ، وهذه الأحكام الق شرعت هذه الماه لة الفضلي لهم نزلت بعد إظهار اليهود النبي ويُطَالِنَهُ والمؤمنين منتهى العداوة والغدر، و بعد أن ناصبوه مع المشركين الحرب، وهی تنضمن تألیف قلوبهم ، واکتساب مودتهم ( راجع ص ١٩٥ ج ٦ ) وقد ختم الله تعالى السورة بذكر الجزاء في الآخرة بما يناسب أحكامها كلها،

كما بينا. في تفسير آخر آية منها .

روى أحمد والنسائى والحاكم وصححه والبيهةى فى سننه و بعض رواة التفسير عنجبير بن نفيرقال « حججت فدخلت على عائشة فقالت لى: ياجبير تقرأ المائدة? قلت نعم . فقالت: أما إنها آخرسورة نزلت ، فماوجدتم فيها من حلال فاستحلوه ، وما وجدتم فيها من حرام فحرموه . وروى أحمد والترمذى وحسنه والحاكم وصححه والبيهقى فى سننه عن عبدالله بن عمرو قال « آخر سورة نزلت سورة المائدة والفتح وقد تقدم فى آخر تفسير سورة النساء بعض ماورد فى آخر مانزل من القرآن من السور برمنها ومن الآيات ، وكان كل يروى ماوصل اليه علمه ، والله أعلم .

## ﴿تُم تَفْسِيرُ سُورَةُ الْمَائِدَةُ ﴾

﴿ يقول محمد رشيد ، وَلف هذا التفسير قد وفقى الله تعالى لاتمام تفسير هذه السورة في أوائل شهر ربيع الآخر سنة ١٣٣٤ وكنت بدأت بتفسيرها في مثل هذا الشهر من سنة ١٣٣١ وسبب هذا البطء أنني أكتب التفسير لينشر في مجلة المنار فتارة أفسر في الجزء منه بضع آيات ، وتارة أفسر آية واحدة في عدة أجزاء وقديمر شهر أو أكثر ولا أكتب في التفسير شيئًا ، وأسأل الله تعالى أن يوفقني لاتمام هذا التفسير بمنع العوائق والمباركة في الوقت وأن يؤيدني فيه بروح من عنده ﴾

## ﴿سورة الانعام - ٦)

(وهى السورة السادسة ، وآياتها ١٦٥ عندالقراء الكوفيين ، وعليهمصحف الحكومة المصرية وفلو جل ـ و ١٦٦ عند البصريين والشاميين و ١٦٧ عند الججازيين )

هى مكية \_ قيل: إلا آية واحدة هى قوله تعالى « ولو أننا نزاننا إليهم الملائكة » ظنها مدنية رواه ابن المنذر عن أبي جحيفة \_ وقيل إلا آيتين نزلتا فى المدينة فى رجل من اليهود قال : ماأنزل الله على بشر من شىء ، فنزل فيهم «وما قدروا الله حق قدره إذ قالوا ما أنزل الله على بشر من شىء » الآيتين \_ رواه أبو الشيخ عن السكلبي وسفيان ـ وقيل هما (قل تعالوا أتل ماحرم ربكم) الح الآيتين ، رواه اسحق بن راهو يه في مسنده عن شهر بن حوشب، وما قبله أقوى من جهة معنى الآيتين ، فانه في محاجة اليهود الذين كانوا في المدينة ، وأما (قل تعالوا) الآيتين فمناهما من موضوع السور المسكية ، وهما متصلمتان بمابعدهما ، وقيل: إن الآية الثالثة بعدها مدنية أيضاً ، كما رواه ابن النحاس عن ابن عباس وسيأتي قريبا وقيل إلاست آيات (وما قدروا الله حق قدره) إلى آخر الآيتين بعدها و (قل تعالوا) إلى آخر الآيتين بعدها : وهذا جمع بين الاقوال السابقة كلها .

وقال السيوطى فى الانقان: قال ابن الحصار: استثنى منها تسع آيات ولا يصح به نقل ، خصوصامع ماقد ورد أنها نزلت جملة (قلت) قدصح النقل عن ابن عباس باستثناء (قل تعالوا) الآيات الثلاث كا تقدم . والبواق (وما قدروا الله حق قدره) لما أخرجه ابن أبي حاتم أنها نزلت في مالك بن الصيف ، وقوله ( ومن أظلم ممن افترى على الله كذبا ) الآيتين ـ نزلتا في مسيلمة . وقوله (الذين آتيناهم الـكتَّاب يمرفونه ) وقوله ( والذين آتيناهم الـكتاب يعلمون أنه منزل من ربك بالحق ) اهـ. أقول: قد ثبت أن بعض الآيات كانت تصدق على وقائع محدث بمد نرولها أو قبله. فتذكر للاستشهادأو الاحتجاجيها فالواقعةمنها، فيظن من سممها حينئذ من الصحابة ولم يكن سممها من قبل أنها يزلت في تلك الواقعة. وكثيرا ماكان يقول الصحابي إن آية كذا نزلت في كذا \_وهو يريد أنها نزات فيإثبات هذا الآمر أو حكمهأو دالةعليه فيظن الراوى عنه أنها نزلت عندحدوث ذلك الأمر ،والصحابي لايريدذلك. وقد نقل السيوطي هذا المعنى عن ابن تيمية والزركشي ، والتحقيقأن مثل هذا يعدمن التفسير لا من الحديث المسند . ولما كان وجود آيات مدنية في سورة مكية أو آيات مكية في سورة مدنية خلاف الأصل ، فالمختار عدم قبول القول به إلا إذا ثبت برواية صحيحة السندصر يحة المتن سالمة منالمعارضةوالاحتمالءو إننا لمنزهم صححوا مما رووه من الاستثناء إلا رواية ابن عباس في استثناء ثلاث آيات هن من موضوع السور المسكية ولعلمم لو ذكروا لنا الرواية بنصها لما وجدنا فيها حجة على ماقالوا ـ وأماً ماروى فى نزول الآنمام جملة واحدة فقد أخرجه غير واحدمن المحدثين.

عن غيرواحدمنالصحابةوالثابمين ففي الانقان أنه أخرجه أبوعبيدوالطبراني عن ابن عباس ، والطبراني من طريق يوسف بن عطية ــ وهو متروك ــ عن ابن عمر مرفوعا وعن مجاهد وعطاء ، وفى كل رواية من هذه الروايات أنها نزلت يشيعها سبعون ألف ملك إلا أثر مجاهد فانه قال فيه خسمائة ملك . قال السيوطى : فهذه شواهد یقوی بعضها بعضا ، ثم نقل عن ابن صلاح أنه روی ذلك من طریق أمی ا بن كمب بسندضعيف وقال: ولم نرله إسناداً صحيحا، وقد روى ما يخالفه. فروى أنها لم تنزل جملة بل نزلت آيات منها بالمدينة اختلفوا في عددها فقيل ثلاث وقيل ست وقيل غير ذلك اه . وعزاه في الدر المنثور إلى آخر بن أخرجوه أيضا عمن ذكر وعن أنس وأبي بن كعب مرفوعاوعن ابن مسعودوأسماء بنت بزيدوأ ي جحيفة وعلى المرتضى فكثرة الروايات في مسألةلامجال فيها للرأى فتكون اجتهادية ولاللهوى فتكون موضوعة ولا لفلط الرواة فتكون معلولة ـ لا بدأن يكون لها أصل صحيح ونقول: انه لم يرو أحد أنها لم تنزل جملة واحدة بهذا اللفظ المناقض لنلك الروايات المصرحة بنزولها جملة وأحدة كحديث ابن عمر « نزلت على سورة الآنمام جملة واحدة يشيعها سبعون ألف ملك » وانما مراد ابن الصلاح بذلك ما روىمن استثناء بعض الآيات، وقد علمت أنه ليس فيه نص صحيح صريح يدل على ذلك فرواية نزولها جملة واحدة أرجح بموافقتها للأصلو بكونها مثبتة وروايات الاستثناء واستنبي كابن عباس ( والاستثناء معيار العموم ) و إذا كان ماصححه السيوطي من استثناء ثلاث آیات عن ابن عباس هو ما رواه ابن النحاس عنه فی ناسخه فقد أنحل الاشكال فان نص عبارته : سورة الأنعام نزلت بمكة جملة واحدة فهيمكية إلا ثلاث آيات منها نزلن بالمدينة (قل تعالوا أتلُ ) إلى تمام الآيات الثلاث اه فقد صح بهذه الرواية إذاً أن هذه السورة الطويلة نزلت جملة واحـــدة، وهذا نِص توقیغی عرف أصله المرفوع فهو لا محتمل التأویل ، علی أن استثناء الآیات الثلاث فيه يحتمل التأويل كما تقدم ، وابن عباس لم يكن بمكة ممن يحفظ القرآن و بروی الحدیث، فانه ولد قبل الهجرة بثلاث سنین أو خمس، و إنما روی

ذلك عن غيره فيحتمل أن يكون الاستثناء من رأيه أو رأى من روى هو عنهوان يكون مرويا عنه بالمهنى ويكون بعض الرواة هو الذى عبر بالاستثناء وإذا كان هذا الاستثناء صحيحا فقصاراه أن السورة بعد أن أنزلت جملة واحدة ألحق بها ثلاث آيات مما نزل بالمدينة ، فبطل بذلك ماقديتوهم من كلام ابن الصلاح وما يظنه كثير من الناس من أنه لم ينزل شيء من السور الطول ولا سور المثين جملة واحدة لأن ما اشتهر نزوله جملة واحدة غير هذه السورة كله من المفصل ( وسور المفصل من ق أو الحجرات إلى آخر المصحف في الاشهر ) وقد روى أبو هريرة ما يدل عباس أنه نزل يمكة ، وأنه لما جمع النبي مَوَّدُ بين ) نزل بالمدينة وقد ثبت عن ابن عباس أنه نزل يمكة ، وأنه لما جمع النبي مَوَّدُ بين ) فانزل الله عز وجل ( تبت يدا قال له أبو لهب : تبت يداك سائر اليوم ألهذا دعوتنا ؟ فأنزل الله عز وجل ( تبت يدا أبي لهب ) السورة ، وأنها يروى ابن عباس وأبو هر برة مثل هذا مرسلا إذ لم يكن أبي لهب رابية مرفوعة إلا بعد الهجرة بسنين ، وقد صرح الحافظ ابن حجر في الغنح بأن روايتهما لنزول آية ( وأنذر عشيرتك ) مرسلة وكاتاهما في البخارى

وقد مال السيد الآلوسي في رؤح المعانى إلى القول بضعف ماورد في نزول الألعام جملة واحدة ونقل عن الإمام حكاية الاتفاق على القول بتزولها جملة وأنه استشكل ذلك بأنه كيف يمكن أن يقال حينئذ في كل واحدة من آياتها إن سبب نزولها الآمر الفلاني، مع أبهم يقولونه من أشار إلى ضعف حكاية الامام الانفاق و يمكن أن يدفع الاشكال (أولا) بأنه لم يقل أحد بأن لكل آية من آيات هذه السورة سبباً و إيما قيل ذلك في زهاه عشر من آياتها (وثانيا) أن ما قيل في أسباب نزول تلك الآيات بعضه لا يصح والبعض الآخر لا يدل على نزول تلك الآيات بعضه لا يصح والبعض الآخر لا يدل على نزول تلك وكيت، وهذا هو الاكثر فإذا صح كان معناه أن تلك الآيات نزلت بعد تلك الوقائع والآقوال مبينة حكم الله فيها وهذا لا ينافي نزولها دالة على ذلك في ضمن السورة وقال الإمام الرازي في أول تفسيره لهذه السورة قال الأصوليون هذه السورة وقال الإمام الرازي في أول تفسيره لهذه السورة قال الأصوليون هذه السورة الحتصت بنوعين من الفضيلة \_ أحدها أنها نزلت دفعة واحدة ، والثاني أنها اختصت بنوعين من الفضيلة \_ أحدها أنها نزلت دفعة واحدة ، والثاني أنها اختصت بنوعين من الفضيلة \_ أحدها أنها نزلت دفعة واحدة ، والثاني أنها

شيعهاسبعون ألغا من الملائكة . والسبب فيه أنها مشتملة على دلائل التوحيدوالمدل والنبوة والمعاد وإبطال مذاهب المبطلين والملحدين ، وذلك يدل على أن علم الأصول في غاية الجلالة والرفعة ، وأيضا فانزال ما يدل على الأحكام قد تكون المصلحة أن ينزله الله تعمالي قدر حاجتهم و بحسب الحوادث والنوازل ، وأما مايدل على علم الاصول فقد أنزله الله تعالى جملة واحدة ، وذلك يدل على أن تعلم علم الاصول واجب على الغور لاعلى التراخى . اه

ومراده بالأصول عقائد الدين و إنما يجب تعلمها على طريقة القرآن لا على طريقة المتكلمين وفلاسفة اليونان . ولم يذكر في المكلام عن السورة في أوائلها ما نقله عن الآلوسي فلمله ذكره في أثناء تفسير السورة ، فإن لقب « الامام » إذا أطلق في كتب من بعد الرازى من المفسرين والمتكلمين والأصوليين والمنطقيين فاتما ينصرف اليه وفي فتح البيان: قال القرطبي: قال العلماء هذه السورة أصل في محاجة المشركين وغيرهم من المبتدعين ومن كذب بالبعث والنشور وهذا يقتضي إنزالها جملة واحدة لأنها في معنى واحد من الحجة و إن تصرف ذلك بوجوه كثيرة وعليها بني المتكلمون أصول الدين اهمناسبة هذه السورة لما قبلها

من نظر ترتيب السور كاما فى المصحف برى أنه قد روعى فى ترتيبها الطول. والنوسط والقصر فى الجحلة ، ومن حكمته أن فى ذلك عولا على تلاوته وحفظه ، فالناس يبدءون بقراءته منأوله فيكون الانتقال من السبع الطول إلى المثين فالمثانى فالمفصل (<sup>()</sup> أنفى الحملل وأدعى إلى النشاط ، ويبدءون بحفظه من آخره لأنذلك أسهل على الأطفال ، ولكن فى كل قسم من الطول والمثين والمفصل تقديما لسور قصيرة على سور أطول منها ، ومن حكمة ذلك أنه قد روعى التناسب فى معانى السور ، مع التناسب فى معانى السور ، مع التناسب فى السور ، أى مقدار الطول والقصر .

(۱) قالوا إن السبع الطول أولها البقرة وآخرها التوبة ، و إن سور المثين ماكانت آياتها أكثر من مائة أو قريبا منها والمثانى ماكانت آياتها أقل من مائة أو قريبا منها والمثانى ماكانت آياتها أقل من مائة مماقبل المناهة المحيت مثانى لأنها ثانية المتين أو لأنها تثنى وتعاد كثيراً فى النلاوة ـ وسميت الفاصحة المثاني لهذا المعنى أيضاً وسمى المفصل مفصلا لكثرة الفصل بين سوره وتقدم تحديده

وقد تقدم هذه السورة أربع السور الطولى ، وهي بعد الفاتحة التي لابراعي مناسبتها لما بعدها وحده ، إذهي فاعجة القرآن كله ، وهذه السور الأر بعمدنية وبينها من التناسب في الترتيب مابيناه . وقد جاء بعدهن سورتا الأنعام والأعراف المكينان و بعدها سورتا الأنعال والتو بة المدنيتان ، ويقعان في أوائل الربع الثاني من القرآن وما بعدها من سور النصف الأول من القرآن كله مكى ، وسور الربع الثالث كلها مكية أيضا إلاسورة النور، فانها مدنية و إلاسورة الحج فهي مختلف فيها والتحقيق أيها مختلطة ، وأما الربع الرابع فهو مختلط وأكثره سور المفصل التي تقرأ كثيراً في الصلاة فينبغي بيان مناسبة جعل سورتي الأنعام والأعراف بعد الأربع المدنية الأولى وقبل السورتين المدنيةين الماتين بعدها ثم مناسبة الأنعام المائدة خاصة :

سورة البقرة أجمع سور القرآن لأصول الاسلام وفروعه ففيها بيان التوحيد والمبعث والرسالة العامة والخاصة وأركان الاسلام العملية ، و بيان الخلق والتكوين وبيانأحوالأهلالكتابوالمشركينوالمنافقين فيدعوةالقرآن، ومحاجة الجميعو بيان أحكام المعاملات المالية والقتال والزوجية ، والسور الطول التي بعدها متممة لمافيها فالثلاث الاولى منهامفصلة لكل مايتعلق بأهل الكتاب،ولكن البقرة أطالت فيمحاجة البهود خاصة ، وسورة آل عمران أطالت في محاجة النصاري في نصها الأول ، وسورة النساء حاجتهم في أواخرها ، واشتملت في أثنائها على بيان شؤون المنافقين مماأجمل في سورة البقرة، ثم أتمت سورة المائدة محاجة اليهودوالنصاري فما يشتركان فيه وفعاً ينفردكل منهما به . ولما كان أمر العقائد هو الأهم المقدم في الدين، وكان شأن أهل الكتاب فيــه أعظم من شأن المشركين، قدمت السور المشتملة على محاجتهم بالتفصيل، وناسب أن بجيء بعدها مافيه محاجة المشركين بالتفصيل وتلك سورة الأنعام لم تستوف ذلك سورة مثلها ، فهي متممة لشرح مافيسورة البقرة بمايتعلق بالعقائد ،وجاءت سورة الأعراف بعدها متممة لما فيها ومبينة لسنن الله تعالى في الأنبياء المرسلين وشؤون أتمهم معهم وهى حجة على المشركين وأهلالكتابجميماً ولكن سورة الأنمام فصلت الكلامق إبراهيم الذي ينتسى اليه العرب وأهل الكتاب في النسب والدين ، وسورة الأعراف فصلت الكلام في موسي الذي ينتمي اليه أهل

4

الكتاب ويتبع شريعته جميع أنبياتهم حتى عيسى المسيح عليهم الصلاة والسلام ولما تم يهذه الصورة تفصيل ما أجل في سورة البقرة من العقائد في الالهيات والنبوات والبعث ناسب أن يذكر بعدها ما يتم ما أجل فيها من الاحكام ولا سيا أحكام القتال والمنا فقين ، وكان قد فصل بعض التفصيل في سورة النساء ، فكانت سورة الأنفال والنوبة ها المفصلتين لذلك وبهما يتم ثلث القرآن

وقد علم بماشر حداه أن ركن المناسبة الأعظم بين سورتى المائدة والأنعام أن المائدة معظمها بل كلها في محاجة أهل الكتاب، والانعام معظمها بل كلها في محاجة المشركين، ومن التناسب بينهما في الأحكام أن سورتى الأنعام قد ذكرت أحكام الأطمعة المجرمة في دين الله والمديا ع بالإجال، وسورة المائدة ذكرت ذلك بالتفصيل وهي قد أنزلت أخيراً كا هو معلوم ـ ومن التفصيل في هذه المسألة مافي سورة الأنعام من السكلام على محرمات الطعام عند المشركين، وما في المائدة من الكلام على طعام أهل الدكتاب

هذا ماأراه من وجوء التناسب في الكليات بين هذه السورة التي شرعت فى تفسيرها وبين ماقبلها مباشرة وما قبلها وما بعدها مطلقاً . ثم رجعت إلىما ذكر فى كتب التفسير من ذلك دون تصفح آيات السورة فرأيت في روح المعاني مانصه: «ووجه مناسبتها لآخر المائدة على ماقاله بعض الفضلاء أنها افتتحت بالحمد وتلك اختتمت بفصل القضاء وهما متلازمان كما قال سبحانه ( وقضى بيبهم بالحق وقيل الحد لله رب العالمين ) وقال الجلال السيوطي في وجه المناسبة إنه تعالى لما ذكر في آخر المائدة ( لله ملك السموات والارض وما فيهن ) على سبيل الاجمال افتتح جل شأنه هذه السورة بشرح ذلك وتفصيله ، فبد أ سبحانه بذكر خلق السموات والأرض ، وضم تعالى اليه أنه جعل الظلمات والنور وهو بعض ما تضمنه مافيهن ، ثم ذكر عز احمه أنه خلق النوع الانسابي وقضي له أجلا وجول له أجلا آخر للبعث ، وأنه جلجلاله منشىءالقرون قرنا بعد قرن ، ثم قال تعالى (قللن مافي السمواتِ) الح فأثبت له ملك جميع المظروفات لظرف المسكان ، ثم قال عز من قائل (وله ما سكن في الليل والنهار) فأثبت أنه جلوعلا اللك جميم المظروفات «الجزء السايم» «تفسير الفرآن الحكيم» (14)

لظرف الزمان، ثم ذكر سبحانه خلق سائر الحيوان من الدواب والطير، ثم خلق النوم واليقظة والموت ، ثم أكثر عز وجل في أثناء السورة من الانشاء والخلق لمافيهن من النيرين والنجوم وفلق الإصباح وفلق الحب والنوى وإنزال الماء وإخراج النبات والثمار بأنواعهاو إنشاء جنات معروشاتوغيرمعروشات إلىغيرذلكيمافيه تفصيل مافيهن « وذكر عليه الرحمة وجها آخر في المناسبة أيضاً وهو أنه سبحانه لماذكر في سورة المائدة ( يا أيها الذين آمنوا لا تحرموا طيبات ما أحل الله لـكم ) الخ وذكر جل شأنه بعده ( ما جعل الله من بحيرة ) الح فأخبر عن الكفار أنهم حرموا أشياء مما رزقهم الله تمالى افتراء على الله عز شأنه ، وكان القصد بذلك تحدير المؤمنين أن يحرموا شيئاً من ذلك فيشابهوا الكفار في صنعهم وكان ذكر ذلك على سبيل الإمجاز ـ ساق حل جلاله هذه السورة لبيان حال الـكفار في صنعهم فأني به على الوجه الأبين والنمط الأكل ، ثم جادلهم فيه وأقام الدلائل على بطلانه وعارضهم وناقضهم إلى غيرذنك بما اشتملت عليه القصة ، فكانت هذه السورة شرحا لماتضمنته تلك السورة من ذلك على سبيل الاجمال وتفصيلا و بسطا و إتماما واطنابا ، وافتتحت بذكرالخلق والملك لآن الخالق المائك هوالذي لهالتصرف فيملكه ومخلوقاته إباحة ومنما وتحريما وتحليلا، فيجب أنلا يعترض عليه سبحانه بالتصرف في ملكه .

« ولهذه السورة أيضاً اعتلاق من وجه بالفاتحة لشرحها اجمال قوله تعالى ( رب العالمين ) وبالبقرة لشرحها إجمال قوله سبحانه ( الذي خلقكم والذين من قبلكم ) وقوله عز اسمه ( الذي خلق لكم ما في الارض جميعا ) وبال عران من جهة تفصيلها لقوله جل وعلا ( والانعام والحرث ) وقوله تعالى ( كل نفس ذائقة الموت ) الح وبالنساء من جهة مافيها من بدء الخلق والتقبيح لما حرموه على أزواجهم وقتل البنات ، وبالمائدة من حيث اشتمالها على الاطعمة بأنواعها .

هوقد يقال: إنه لما كان قطب هذه السورة دائراً على إثبات الصانع ودلائل التوحيد التوحيد على الله الله الله التوحيد التوحيد على السورة من حيث إن فيها إبطال ألوهية عيسى الصلاة والسلام وتوبيخ السكرة على اعتقادهم الفاسد وافترائهم الباطل

« هذا \_ ثم أنه لما كانت نعمه سبحانه وتعالى مما تفوت الحصر، ولا بحيط بها نطاق العد ، إلا أنها ترجع إجمالا إلى إيجاد و إبقاء في النشأة الاولى و إيجاد و إبقاء في النشأة الآخرة وأشير في الفاتحة التي هي أم الكتاب إلى الجيع وفي الانعام إلى الايجاد الاول وفي سبأ إلى الايجاد الثاني وفي فاطو الايجاد الثاني وفي فاطو إلى الابقاء الاول وفي سبأ إلى الايجاد الثاني وفي فاطو إلى الابقاء الثاني - ابتدئت هذه الحس بالتحميد ، ومن اللطائف أنه سبحانه وتعالى جعل في كل ربع من كتابه الكريم المجيد سورة مفتتحة بالتحميد» اه وستعلمافيه

## بسير بالنالج الحاج

(١) ٱلحُمْدُ لِلهِ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوٰتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ السَّمَوٰتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ النَّالُمُنَ وَالنَّورَ، ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّمْ يَعْدُلُونَ (٢) هُوَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّمْ يَعْدُلُونَ (٢) هُوَ ٱلَّذِينَ خَلَقَكُمْ مِنْ طِينٍ، ثُمَّ قَضَى أَجَلاً وَأَجَلُ مُسَمَّى عِنْدَهُ، ثُمَّ أَنْتُمُ خَلَقَكُمُ مِنْ طِينٍ، ثُمَّ قَضَى أَجَلاً وَأَجَلُ مُسَمِّى عِنْدَهُ، ثُمَّ أَنْتُمُ تَعَمَّرُونَ (٣) وَهُوَ ٱللَّهُ فِي السَّمَوْتِ وَفِي ٱلأَرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَيَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكُسْبُونَ وَفِي ٱلأَرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكُسْبُونَ

افتتح الله كتابه بالحد، ثم افتتح به أربع سور مكيات أخرى مشتملة كل منها على دعوة الاسلام ومحاجة المشركين فيها، الاولى الانهام وهى آخر سورة كاملة فى الربع الاول من القرآن، والثانية الكهف وهى مشتركة بين آخرالربع الثانى وأول الربع الثالث، والنالثة والرابعة وسبأ وقاطر، وها آخر الربع الثالث، وليس فى الربع الثالث، وليس فى الربع الزابع سورة مفتتحة بالحد. وقد قرن الحدفى الاولى بخلق السموات والارض وجمل الظلمات والنور، وفى الثانية بالزال القرآن على عبده الكامل وكل منها سمى نوراً بل ها أعظم أنوار الهداية. وفى الثالثة بخلق السموات والارض و بحمد تمالى فى الآخرة و بصفات الماسكة والخبرة والعلم عا يتزل من السماء واليموج تمالى فى الآخرة و بصفات الماسكة والخبرة والعلم عاليترل من السماء واليموج

فيها \_ والرابعة بخلق السموات والارض وجعل الملائكة رسلا أولى أجنحة ووصفه بسمة القدرة ، والملائكة من الانوار الالهيةالتي تنزل من السماءوالتي تعرج فيها . فظهر بها أن السور الثلاثة مفصلة لما أجمل في الاولى ( الانعام ) مما حمد ألله عليه كما أنها مؤيدة لما فيها من إثبات التوحيد والرسالة والبعث

والثناء الحسن والذكر بالجيل \_ كا تقدم شرحه في سورة الفاتحة \_ واسناد الحد هو الثناء الحسن والذكر بالجيل \_ كا تقدم شرحه في سورة الفاتحة \_ واسناد الحد إلى الله تعالى خبر منه تعالى على المختار ، والعبد يحكيه بالتلاوة وثمنا به فيكون حامداً لمولاه ، و يدكره في غير النلاوة انشاءاً للحمدوندكراً له ، و يجوز أن يكون الحد هنا انشاءاً منه تعالى وان انشاءا لحد بالجلة الخبر ية جمع بين الخبر والانشاء ، أني سبحانه على نفسه بما علم به عبادة الثناء عليه ، فأنستان كل ثناء حسن فهو ثابت له بالاستحقاق و بما هو متصف به من الخلق والا يجاد والاعداد والامداد . فذاته تعالى متصفة بجميع صفات الكال وجو با قالكال الاعلى داخل في مفهوم حقيقها أو لازم بين من لوازمه . وقد وصف تعالى نفسه في مقام هذا الحد بصفتين من صفاته الفعلية التي هي من موجبات الحد له ، وهما خلق السموات والارض وجمل الظلمات والنور أما خلق السموات والارض وجمل الظلمات والنور منها فوقنا ، وهذا العالم الذي نميش فيه المجاد هذه المولم الملوية التي نرى كثيراً منها فوقنا ، وهذا العالم الذي نميش فيه المجاداً مرتبا منظا . وقد تقدم القول في معنى الخلق لفة وشبرعا

وأما جمل الظلمات والنور فهو فى الحسيات بممنى المجادها لأن هذا هو معنى المجعل المتمدى إلى مفعول واحد، وسيأتي بيان معناه فى المعنويات. قال الزمخشرى فى الكشاف: جعل يتمدى إلى مفعول واحد إذا كان يممنى أحدث وأنشأ كقوله (وجعل الظلمات والنور) و إلى مفعولين إذا كان بمعنى صير كفوله (وجعلوا الملائكة الذين هم عباد الرحمن إنابًا )والفرق بين الخلق والجعل أن الخلق فيه معنى التقدير وفى الجعل معنى التضمين كانشاء شيء من شيء، أو تصبير شيء شيئا، أو نقله من مكان إلى مكان ومن ذلك (وجعل منها زوجها) (وجعل الظلمات والنور) لأن الظلمات من الاجرام

المتكاثفة والنورمن النار (وجعلنا لهم أزواجا) (١) (أجعل الآلهة إلها واحداً) اله وقد أخذه الرازى من غير عزو زاد عليه قوله : و إنما حسن لفظ الجمل هما لآن النور والظلمة لما تماقباً صار كل وأحد منهما كأنماتولد من الآخر . اه وقال أبو السعود والجمل هو الانشاء والابداع كالخلق خلا أن ذلك مختص بالانشاء التكويني وفيه معنى النقدير والنسوية ، وهذا عام له \_ كما في الآية الـكريمة . وللتشريعي أيضا كما في قوله تعالى (ماجعل الله من بحيرة) الآية . اه المراد منه ، وفيه كلام آخر فبما يلابس مفعوله من الظروف . وقدبينافي تفسير قوله تعالى( ٥٠٠٥ جعلالله الكعبة البيت الحرام قياما للناس) أن الجمل فيها خلقي تكويني وأمرى شرعي معا.وقديين الراغب في مفرداته وجوداستعال الجمل فكانت خمسة فليراجعها في مفرداته من شاء. وألظلمة الحالة التي يكون عليها كلمكان ليسافيه نور بالاعدمالنور بأىفقدم كما يوهمه كلام كثير من العلماء مع قولهم إن الظلمة هي الأصل كما سيأتي. قال الراغب: الظلمة عدم النور، وقال: النور الضوء المنتشر الذي يمين على الابصار، وقال: الضوء ما انتشرمناللُّاجسامالنيرة، ويقال ضاءتالنار وأضاءها غيرها .اه وفرق يعضهم بين الضياء والنور بما لامحل لذكره هنا . ولا يوجد شيء في العـــالم أظهر ولا أغنى عن التمريف من النور والضوء ، وحسبك أنه هو الظاهر بنفسه المظهر لَفيره من المبصرات ، فهو أعظم المظاهر الحسية للوب تبارك وتعالى . على أن بيان حِقيقته العلمية من أعسر الأمور، وكثيرا ماكان الخفاء من شدة الظهور، وأقرب مانمرفه به للجمهور أن نقول: هو اشتمال يحدث في أجسام لطيفة منبثة في الهواءوفي الآجسام الكثيفة التي تستوقد بها النار .

والنور قسمان : حسى صورى وهو مايدرك بالبصر .ومعنوى عقسلى أو روحى وهو مايدرك بالبصر . ومعنوى عقسلى أو روحى وهو مايدرك بالبصيرة ، وعلى النبي على النبي على النبي على النبي على النبي على النبي كا تقدم فى سورتى النساء والمائدة .

وقد أفرد النور وجمعتالظلمة هما وفيكل آية قو بلفيها بينالنور والظلامسواء

<sup>(</sup>١) في الآصل: وجعلناكم أزواجا. ولا يوجد هذا اللفظ في القرآن ولكن فيه (دخلقناكم أزواجاً) فصححناه بأقرب مايحتمله لآن السكلام في الجعل.

كان ذلك في الحسبي أو المعنوى ، بل لم يذكر النور في القرآن إلا مفرداً والظلمة إلا جمعًا ، وحكمة ذلك أن النور شيء واحد و إن تعددتٍمصادره ولــكنه يكون قو يا ويكون ضميفا، وأما الظلمةفهي تحدث بما يحجب النور من الأجسام غير النيرة وهي كثيرة جدا ، وكذلك النور الممنوى شيءواحد في كل نوع من أنواعه أو جزئي من جزئياته ءويقابل كلامنهماظمات متعددة عظحق واحدلا يتعدد والباطل الذي يقابله كثير ءوالحدى واحد لايتعدد والضلال اللذى يقابله كثير ءمثال ذلك توحيد الله تعالى وما يقابله من التعطيل والشرك في الالوهية بأنواعه والشرك في الربو بية بأنواعه. وفضيلة المدلوما يقابلهامن أنواع الظلم ءوقدبينا ذلكف تفسير سورتى البقرةوالمائدة وقدمت الظلمات فالذكر على النور لأنجنسها مقدم في الوجود فقدوجدت مادة النكون وكانت دخانا مظلما - أو سديما كايقول علماء الفلك - ثم تكونت الشموس بما حدث فيها من الاشتمال من شدة الحركة كا يقولون ، و يشير إليه أو يؤيد محديث عبدالله بن عمرو عند أحمد والترمذي «إن الله تعالى خلق الخلق في ظلمة ثم رش عليهم من نوره ـ وفي رواية ثم ألتي عليهم من نوره ـ فمن أصابه نوره اهندي ومن أخطأه ضل» والظاهر أن هذا النور هو المعنوى من حيث إنه مشبه النور الحسى في تكوينه. وأما حديث عائشة عند مسلم لاخلفت الملائكة من نور وخلق الجان من مارج من أار وخلق آدمهما وصف الكم، فالظاهر أن النور فيههو الحسى، ولايقتضى ذلك أن ترى الملائكة كا يرى النور فالفرق بين الشيء وما خلق منه أصلهعظيم كما ثراه في أنفسنا. و يجوز أن يكونوا من تور غير هذا الذي تراه بأعيننا. وسبق الظلمات المعنو ية للنور المعنوى أظهر ، فان نور العلم والهداية كسبى في

وسبق الظلمات المعنوية للنور المعنوى اظهر، فإن نور العلم والهداية كسبى فى البشر، وما كان غير كسبى فى ذاته كالوحى فتلقيه كسبى وفهمه والعمل به كسبيان، وظلمات الجهل والأهواء سابقة على هذا النور، فالرسول لايولد رسولا و إنمايؤتى الرسالة إذا بلغ أشده واستوى ، والعالم لايولد عالما ولا الفاضل فاضلا ﴿ إنما العلم بالتعلم والحلم بالتحلم » (والله أخرجكم من بطون أمها تكم لا تعلمون شيشاوجهل لسكم السبع والأبصار والأفئدة لعلكم تشكرون)

وقد اختلف مفسرو السلف في المواد من الظلمات والنور هنا فأخرج أبو الشيخ

عن أبن عباس « وجعل الظلمات والنور » قال السكور والإعدان. وأخرج هو وغيره عن قنادة أنه قال في الآية «خلق الله السموات قبل الأرض والظلمة قبل النور والجنة قبل النار » الح وأخرج ابن جرير وابن أبي حاتم وأبو السيخ عن مجاهد الظلمات ظلمة الليل والنور تور المهار. وأخرج ابن أبي حاتم وأبو الشيخ عن مجاهد قال : تزلت هذه الآية في الزادقة . قالوا : إن لله لم يخلق الظلمة ولا الخنافس ولا المقارب ولا شيئا قبيحا و إنما خلق النور وكل شيء حسن ، فأنزل الله قبهم هذه الآية . وأخرج أبو الشيخ عنه أيضا أن قوله تمالي (خلق السموات والارض) رد على الزادقة المذكر بن لوجود الله تمالي وقوله ( وجعل الظلمات والنور ) ردعلي الجوس الذبن زعموا أن الظلمة والنور هما المدبران ـ وقوله ( ثم الذبن كفروا برجم يمدلون ) رد على مشركي العرب ومن دعا دون الله إلما

وجملة القول أن بمضهم قال بأن المراد بالظلمات هذا الظلمات الحسية و بالنور الحسي ، و بعضهم قال بما يقابل ذلك ، وفي القول الأول رد على المجوس أو الثنوية الذين رعوا أن للعالم ربين أحدهما النور وهو الخالق للخير والثابي الظلمة وهو خالق الشر و مجوز الجع بين إرادة الحسي والمعنوى من كل من اللفظين وقال الواحدي : الأولى حمل اللفظين عليهما – واستشكله الرازي لانه مبنى على القول مجوز الجمع بين الحقيقة والمجاز ، والمختار عند ماجوازه وجواز استمال المشترك في معنييه أو معانيه إذا احتمل المقام ذلك بلاالتباس كاهناء والتعبير بالجعل دون الخلق يلائم هذا منان الجعل يشمل الخلق والأمر – أي الشرع – كاتقدم فيفسر جمل كل نور بما يليق منان الجعل يشمل الخلق والأمر – أي الشرع – كاتقدم فيفسر جمل كل نور بما يليق منان الجعل يشمل الخلق والأمر – أي الشرع – كاتقدم فيفسر جمل كل نور بما يليق وقدم ذكر خلق السموات على خلق الأرض لانه أعظم وأشرف وقيل لأنها وقدم ذكر خلق السموات على خلق الأرض لأنه أعظم وأشرف وقيل لأنها خلقت قبل الأرض كا ذكر عن قتادة آنها والأول أظهر وفي الثاني خلاف معروف خلقت قبل الأرض كا ذكر عن قتادة آنها والأول أظهر وفي الثاني خلاف معروف

﴿ ثم الذين كفروا بريهم بمدلون ﴾ هذه الجلة معطوفة على جملة (الحدقة) أوعلى جملة « خلق السموات والآوض » وقد عطفت بثم الدالة على بعد ما بين مدلولى المعطوف والمعطوف علميه الإقادة استبعاد مافعله الكافرون وكونه ضد ماكان يجب علمهم للاله الحقيق بجميع المحامد لكونه هو الخالق لجميع الكون العلوى والسفلى وما

فيه من الظلمات الحسية والمعنوية ، والهـادى لما فيه من النور الذي يهندي به المونةون في كل ظلمة منها ، كأنه قال : وهم مع ذلك يعدلون به غيره أي يجملونه عدلاً له ءأى عديلًا مساوياً له في كونه يعبد ويدعى لكشف الضر وجلبالنفع ، فهو يمعني يشركون به ويتخذون له أنداداً ، وقيل يعدلون بأفعاله عنه وينسبونها إلى غيرد ممن لم يجمله سبباً لتلك الأفعال كالمعبودات التي ينسبون إليها ما ايس لها أدنى تأثير فيه، وأدنى من هذا أن تنسب إلى الاسباب مع نسيان فصل الذالذي سخر لهم تلك الأسباب ، و إنما الواجب معرفة السبب والخالق الواضع الأسباب رحمة منه بالعباد ءوقيل معناه يعدلون عن الحق وهوالتوحيدوما يستلزمه من حمدالخالق وشكره من قولهم: عدل عن الشيء عدولا إذا جار عنهوانحرف ، ومال إلى غيره وا لصرف

﴿ هُو الذي خَلَقَكُمُ مِن طَيِن ثُمْ قَضَى أَجِلًا وأَجِلَ مُسْمَى عِنْدُهُ ثُمَّ أَنْمُ تَمْرُونَ هذا كلام مستأنف جاءعلي الالتفات عن وصف الخالق تعالى بمادل على حمده وتوحيده إلى خطاب المشركين الذين عدلوا به غيره في العبادة، يذكرهم به بما هوألصق بهم من دلائل التوحيد والبعث ، وهو خلقهم من الطين وهو التراب الذي يخالطه الماء فيكون كالعجين،وقد خلق الله آدم أما البشر منالطين كاخلق أصول سائر الأحيام فى هذه الأرض إذ كانت حالتها مناسبة الحدوث التولدالذاتى، بل خلق كل فرد من أفراد البشر من سلالة من طين ، فبنية الانسان مكونة من الغذاء ومنه مافى رحم الأنثى من جراتيم النسل وما يلقحه من ماء الذكر، فهو متولد من الدم والدم من الغذاء والغذاء من نبات الارض أو من لحوم الحيوانالمتولدمن الارض فمرجع كل إلى النبات و إنما النبات من الطين.ومن تفكرفي هذاظهر له ظهوراً جلياأن القادر عليه لا يعجزه أن يعيد هذا الخلق كما بدأه ، إذا هو أمالت هذه الأحياء بعد انقضاء آجالها التي قضاها لها في أجل آخر يضر به لهذه الإعادة بحسب علمه وحكمته والأجل في اللغة هو المدة المضروبة للشيء أي المقدار المحدود من الزمان وقضاء الآجل يطلق على الحـكم به وضر به للشيء وعلى القيام بالشيء وفعله، إذ أصل القضاء : فصل الأمر قولا كان ذلك أو فعلا ـــــكا قال الراغب ــــــ مثال: الأول: أن شعيبًا عليه السلام قضي أجلًا لخدمة موسى له ثماني سنين وأجلًا آخر اختيار يا سنتين ، فهذا قصّاء قولى ، وقد قضى موسى عليه السلام الأجل المضروب كما قال تعالى ( فلما قضى موسى الأجل وسار بأهله ) الآية — وذلك قضاء فعلى . والقضاء قديكون نفسيا، كأن يضرب الانسان في نفسه أجلا لعمل يعمله بأن يكون في نهار أو ساعة من نهار ، و يعد هذا من القضاءالقولي ، الأنه من متعلق الكلام النفسي ل على أن الكلام إنما يكون على مقتضى العلم وقدية تضيه ويفصل فيه كتابة عَالَقَضَاء القولى يشمل الكلام النفسي وماهو مظهر له من لفظأ وكتاب أوغيرذلك وفد أخبرنا عز وجل أنه قضي لعباده أجلين - أجلا لمدة حياة كل فرد منهم ينتهى يموت ذلك الفرد -- وأجلالاعادتهم و بعثهم بعد موت الجميــع وانقضاء عمر الدنيا ، وقيل: أن الأجل الآخرهو أجلحياة مجموعهم الذي ينقضي بقيام الساعة وقيل غير ذلك ، جاء في تفسير الحافظ ابن كثير في تفسير الأجلين مانصه : قال سعيد بن جبير عن ابن عباس : « ثم قضى أجلا » يعنى الموت « وأجل مسمى عنده » يعنى الآخرة . ( وعزاه أيضاً إلى ١٠ من التابعين ) وقول الحسن في رواية عنه : « ثم قضى أجلا » وهو ما بين أن يخلق إلى أن يموت «وأجل مسمى عنده» وهو مابين أن يموت إلى أن يبعث .. هو يرجع إلى ماتقدم وهو تقدير الأجل الخاص وهو عمر كل انسان. وتقديرا لأجل العام هو عمر الدنيابكالها ثم انتهاؤها وقضاؤها وزوالها والمصير إلى الدار الآخرة . وعن ابن عباس ومجاهد « ثم قضي أجلا » يعني مدة الدنيا ﴿وأجل مسمى، يعني عمر الانسان إلى حين موته . وكا نه مأخوذ من قوله تعالى وبعد هذا (وهو الذي يتوقاكم بالليل و يعلم ماجرحتم بالنهار) الآية (١) وقال عطية عن ا بن عباس «تُم قضي أجلا» يعني النوم يقبض الله فيه الروح ثم يرجع (أي الروح) إلى صاحبه عنداليقظة «وأجل مسمى عنده» يعني أجل موت الانسان وهذا قول غريب انتهى مأأورده ابن كثير، وهذا القول الذي استغربه مأخوذمن قوله تعالى في سورة الزمر (الله يتوفى الأنفس حين موتها والتي لم تمت في منامها فيمسك التي قضي عليها الموت و يرسل الأخرى إلى أجل مسمى) ولكن الأجل المسمى هنا هو الموتولم يسم التوفي الاول

<sup>(</sup>١) تنمة الآية وهو محل الشاهد (نم يبعثكم فيه ليقضى أجل مسمى نم اليه مرجمكم)

وهوالنوم أجلاء على أن القرآن استدل على البعث بالنوم واليقظة في آية الانعام الآتية وآية الزمر وغيرهما كقوله في سورة النمل (ألم يرواأ ناجملنا الليل ليسكنوا فيهوا المهارمبصرا) هذا وان من تتبع ذكر الأجل المسمى في القرآن في سياق الكلام عن الناس يرا. قد ورد في عمر الانسان الذي ينتهي بالموت فراجع في ذلك سورة هود ٣:١١ والنحل ١٦ : ٦١ وطه ٢٠ : ١٣٩ والعنكبوت ٢٩ : ٥٣ وفاطر ٣٥ : ٤٥ والزمر .٤٣:٣٩ وغافر ٢٧:٤٠ ونوح٧:١٤ وقدذكر بعضها آنفا.فاذا عد هذا مرجحا يتسم بجال تأويل الأجل الأول في الآية وهو الذي لم يوصف بالمسمى، فيحتمل ماتقدم من أنه النوم وغير ماتقدم من الأقوال الق قالها مفسرو الخلف ومنهاماعزاه الرازي إلى حكاء الاسلام من د أن لـكل مسلم أجلين أحدهما الآجل الطبيعية والثاني ، الآجال الاخترامية · أما الآجال الطبيعية فهي التي لو بتي ذلك المزاج مصونًا من العوارض الخارجية لالتهت مدة بقائه إلى الوقت الفلاني، وأما الآجال الاخترامية فهي التي تحصل بسبب من الأسباب العارضة كالغرق والحرق ولدغ الحشرات وغيرهامن ·الأمور المعضلة » أه ومنها أنه ما انقضى من عمركل أحد . ومنها قول أبي.مسلم إنه ماا نقصي من آجال الأم الماضية. والمسمى عنده أجل من يأتي من الأمم لأنه لايزال غيبا ومعنى «مسمى» عنده أى لايملمه غيره، كذا قالوا وهذا أما يظهر إذا أريد بهذا الأجل الساعة أى القيامة ، لا نهاهي الى لم يطلع عليها ملكا مقر باولانبيا مرسلا . وأما إذا أربد به الموت قالاً ظهر أن يكون معنى كونه مسمى عنده أنه مكتوب عنده في الكتاب الذي كتب به مقادير السموات والأرض وفها يكتبه الملك عند ما ينفخ · الروح في الجنين، كما ثبت في حديث الصحيحين « و يؤمر بأربع كلات : يكتب رزقه وأجله وعمله وشتى أو سميد » فمعنى العندية إذاً اختصاص ذلك بالعالم العلوى الذى لا يصل إليه كسبنا ، فهي عندية تشريف وخصوصية . وهذه الكتابة كالعلم الألمي بالشيء لاتقتضي الجبر ولا سلب اختيار العبه ، كما بيناه في مواضع كثيرة وقوله تمالى ﴿ ثُمَّ أَنَّمَ تُمتَّرُونَ ﴾ ﴿ وَ كَقُولُهُ قَبْلُهُ ﴿ ثُمَّ الَّذِينَ كَفُرُوا بَرَبُّهُمْ معدلون» في دلالته على استبعاد الامتراء وهو الشك في البعث من الإله القدير الذي خلفكم وقدر آجالكم ، فدل ذلك على قدرته وحكمته دلالة لاتبق لاستبعاد البمث

وجها ، فاذا كان سبب الاستبعاد عدم رؤية مثال لهذا البعث — وهو الواقع — فمثله أنكم لاترون مثلا لخلق أصلكم وجدكم الأول من تراب ولا لخلق غيركم من أنواع الحيوان ، فان التولد الذاتي لايقع في هذه الازمان ، خلافا لما كان يتوهمه علماء القرون الماضية في توقد دود الفاكهة والجنن والغيران .

﴿ وهو الله في السموات وفي الأرض ﴾ اسم الجلالة «الله» علم لرب العالمين خالق السموات والأرض، وقد كان هذا معروفا عند مشركي العرب. قال تعالى في سورة العنكبوت ( ٢٩ : ٦٦ ولئن سألتهم من خلق السموات والأرض وسخر الشمس والقمر ليقولن الله ، فأنى يؤفكون) ومثلهافى سورة الزمر ( ٣٩ : ٣٩ ) وفي معنى هذا السؤال والجواب آيات كشبرة وردت في سياق إثبات التوحيد والبعث. راجع من آية ٨٠ إلى ٩٠ من سورة المؤمنين ومن آية ٦١ إلى ٧٠ من سورة النملَ فن هذه الآيات تعلم أن اسم الجلالة يشمل هذهالصفات أو يستلزمها ، فعني الآية أن الله تمالى حو الله المتصِّف بهذه الصفات المعروفة المعترف له بها فىالسموات والأرض ، كما تقول : إن حاتما هو حاتم في طيوفي جميع القبائل ـــأيهو المعروف بِالْجُودِ الْمُمْتَرَفِ لَهُ بِهِ فَي كُلِ قُومِهُ وَفَي غَيْرِهُمْ ، وَأَنْ فَلَانَا هُوَ الْخَلَيْفَةُ فَي مملكته وفي جميعً البلاد الاسلامية . وفي معنى هذا قوله تمالي في أواخر الزخرف ( ٤٣ : ٨٤ وهو الذي في السماء إله وفي الأرض إله وهو الحسكيم العليم) الح الآيات ءوجعل بعضهم المعنى ألاشتقاقي فيالاسمالــكريم إما المعبود وإما المدعو ،وهذا هو معني«الإله» وهو داخل في مفهوم الإسم الاعظم ، والمعنى على هذا : كممنى آية الزخرف أيوهو المعبودأو المدعو في السموات والأرض، وقال الحافظ ابن كثير: إنه الأصح من الأقوال ، وفي الآيات وجوه أخرى : فمنها أنه المعروف بالإلهية أو المتوحد بالإلهية فيهما — ومنها أنه الذي يقال له الله فيهما لايشرك به في هذا الاسم . وقيل إن «فى السموات وفى الارض» متعلق عا بعده، وفيه إشكال تحوى و إشكال معنوى وزعمت الجهمية أن المعنى أن الله تعالى كائن في السموات والأرض ، ومنه أَخَذُوا قُولُم . إنه في كل مكان ، والله أعلى وأجَلَّمَا قالوا ، فهو بائن من خلقه غير حالٌّ فيه كله ولا في جزء منه ، وما صح من إطلاق كونه في السماء ليس معناه أنه

حال في هذه الاجرام السمارية كلها أو بعضها ، وانما هو إطلاق لاثبات علوه على خلقه غير مشابه لهم في شيء ، بل هو بائن منهم ليس كنله شيء .

وأماجملة ﴿ يعلم سرم وجهرم ﴾ فهي تقرير لمهني الجملة الأولى لان الذي استوى في علمه السرواله لانية هوالله وحده، و إلا فهوكلام مبتدأ عمني : هو يعلم سرم وجهرم ، أو خبر نمان قبل أو نمالت ﴿ ويعلم ما تكسبون ﴾ من الخبر والشر فيجازيكم عليه أو خبر نمان قبل أو نمالت ﴿ ويعلم ما تكسبون ﴾ من الحبر والشر فيجازيكم عليه معرضين (٥) فَقَدْ كَدَّبُوا بِاللَّقِي مَنْ آيات رَبِّم فَيْ اللَّهِ مَا نُبُولًا مَنْ قَبْلَهم مَنْ مَعْرضين (٥) فَقَدْ كَدَّبُوا بِاللَّه مَنْ آيات مِنْ أَهْلَكُمْنَا مِنْ قَبْلَهم مِنْ مَكُونُ مَكُنُ لَكُمْ وَأَرْسَلْنَا السَّماء مَنْ مَدُراراً وَجَعَلْنَا اللَّه اللَّه مَنْ تَحْرَى مِنْ تَحْرَبِهِ مَدُراراً وَجَعَلْنَا اللَّه اللَّه مَنْ تَحْرَبِه مِنْ النَّه أَلَى اللَّه مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّه مَنْ اللَّه مَنْ اللَّه مَنْ اللَّه مَنْ اللَّه اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه اللَّهُ ال

أرشدت الآيات الثلاث السابقة إلى دلائل وحدائية الله تمالى في ربوبيته وألوهيته ، وأنها على ظهورها لم تمنع الكافرين من الشرك في الألوهية ، وأرشدت إلى دلائل البعث والى أنها على قوتها لم تمنع المشركين من الشك فيه، وبينت الثالثة أن الله تعالى المتصف بالصفات التي يعرفونها ولا ينكرونها هو الله في على السموات و الأرض ، المحيط علمه بكل شيء ، فلا ينبغي أن يتخد معه إله فيهما . ولكن المشركين جهلوا ذلك فجوزوا أن يكون غير الرب إلها وعبدوا معه آلهة أخرى ، فبين له مم الوحى الحق في ذلك وان الله الذي يعترفون بأنه هو رب السموات فبين له مم الوحى الحق في ذلك وان الله المعبود بالحق فيهن ما أرشدت هذه الآيات الثلاث والأرض وما فيهن هو الإله المعبود بالحق فيهن ما أرشدت هذه الآيات الثلاث الثلاحقة إلى سبب عدم اهتدائهم بالوحى، وأنذرتهم عاقبة التكذيب بالحق ، ويتلو ذلك في الآيات التي بعدهن كشف شبهائهم على الوحى وبعثة النبي عليه الصلاة والسلام في أصول الدين كلها وكل السورة تفصيل له . قال عز رجل :

﴿ وَمَا تَأْتِيهِمْ مِنْ آيَةً مِنْ آيَاتَ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُوا عَنْهَا مَعْرَضَيْنَ ﴾ أي لم يكن كل أمرهم أنهم لم يستدلوا بما ذكر في الآية الأولى من البينات على التوحيد ، ولا بما ذكرفي الثانية على البعث ، ولم ينظروا فها يستلزمه كونه سبحانه هو الله في السموات وفي الأرض ، المحيط علمه بالسر والجهر وكسب العبد ، بل يعطف على هذا ويزاد عليه أنهم أضافوا إلى عدم الاهتداء بالآيات الثابتة الدائمة التي يرونها في الآناق وفي أنفسهم عدم الاهتداء بالآيات المتجددة التي بهديهم إلى تلك وتبين لهم وجه دلالتها وهي آيات القرآن ، المرشدة إلى آيات الأكوان ، والمثبتة لنبوة عد عليه المصلاة والسلام ، وفي معناها كل مايدل على نبوته عَيْثَاتِينُ من المعجزات ، وذلك أنهم لاتأتيهم آية من هذه الآيات من عند ربهم \_ ولا يقدر عليها غيره \_ إلا كانوا معرضين عنها ، غير متدبرين لمناها ، ولا ناظرين فها تدل عليه وتستازمه فيهتدوا به . وأصل الاعراض التولى عن الشيء الذي يظهر به عرض المتولى المدبر عنه، أي فهم لهذا الاعراض عن النظر في الآيات المنزلة وما فيها من الاعجاز العلمي واللفظي يظلُونِ معرضِين عن الآيات الكونية الدائمة الدالة على أن هذا الرب الواحد الذي بيدهِ مذكوت كل شيء هو الحقيق بالألوهية وحده ، وأنه لا يجوز أن يدعى غيره ولا أن يعبـــد سواه ، لأن الربوبية والالوهية متلازمتان . فالآيات الدالة على أن الرب واحد دالة أيضا على أنه هو الالهوحده ، ولولا إعراضهم عن الآيات المنزلة والبتأمل فيها عناداً من رؤسائهم، وجموداً عن التقليد من دهائهم، وهو المانع حن النظر في الآيات الكونية لنظروا في النوعين نظر الاستقلال في الاستدلال فظهر لهم ظهورا لايحتمل المراء ولايقبل الجدال، فالآية معطوفة على ماقبلها متممة لمعناه والمضارع المنفي فيهاعلى إطلاقه دالعلى التجددوالاستمرار أوعلى بيان الشؤون وشرح الحقائق كقوله تعالى ( الله يعلم ماتحمل كل أنثى ) فلا يلاحظفيه حال ولا استقبال وفي معنى هذه الآية آية أول سورة الشعراء وستأنى قريباً ، وآية في أولسورة الأنبياء وهي (٢:٢١ مايأتيهم من ذكر من ربهم محدث إلا استمعوه وهم يلعبون ٣ لاهية قلوبهم) وقوله « من آية » يدل على استغراق النفي أو تأكيده . و إضافة الآيات إلى الرب تفيد أن إنزاله الوحيو بعثه للرسل وتأبيدهم وهدايته للخلق بهم كله من مقتضى

(تفسیرج ۷) ر بو بيته ، أي مقتضى كونه هو السيد المالك المر بي لخلقه المدبر لأمورهم على الوجه

الموافقاللحكمة . وأنه لايقدر عليه غيره ـ قالذين يؤمنون بالرب ولا يؤمنون بكتبه ورسله يجهلون قدر ربوبيته وكنه حكمته ورحمته وقبيل : إن المواد بالآيات هنا الدلائل الكونية الثابتة ، وهو ضعيف، فإن هذه لا يكاد يعبر عنها بالاتيان ، لا نها ماثلة دائمًا للبصائر والأ بصار ،و إنما يعبر بالاتيان عن آيات الوحيالتي تنجدد وعما يتجدد مثلهامن المعجزات ومصداق الاخبار الغيب كالاخبار بنصر الرسل وخذلان أقوامهم وآيات الساعة مثال ذلك آبتا الأنبياء والشعراء المشار اليهما آنفا وقوله تعالى (أولم تك تأتيكم رسلكم بالبينات) (وقالوا معا تأتنا به منآية لتسحرنا بها ) (أَفَأُمْنُوا أَنْ تَأْتِيهِمْ غَاشِيةً مِنْ عَذَابِ اللهُ ) .

ولما بين أن شأنهم الاغراض عن الآيات المنزلة وسائرما يؤيد الله به رسهله رتب عليه قوله ﴿ فَقَدْ كَذَبُوا بِالْحَقِّ لِمَا جَاءِهُم ﴾ أي فبسببذلك الشأن الحكلي المام \_ وهو استمرارهم على الإعراض عن النظر في الآيات \_ فقد كذبوا بالحق الذي جاءهم لما جاءهم فلم يتريشوا ولم يتأملوا ، و إنما كندبوا ماجهلوا ، وما جهلوا إلا لأنهم أسدوا على أنفسهم مسالك العلم ، وهذا الحق الذي كذبوا به هو دين الله الذي جاءهم به خاتم رسله ﷺ من المقائد والعبادات والآداب، وأحكام الحلال والحرام. والمماملات ، وقد دعاهم أولا بمثل هذه السورة إلى كليانه عجملة ثم مفصلة ، و إنمــــا كان يكون التفصيل بقدر الحاجة ، إلى أن تم الدينكله فأكل الله به النعمة ،والحق. في أصل اللغة الموافقة والمطابقة كما قال الراغب، أو الأمر الثابث المتحقق بنفسه فهو كلى له جزئيات كثيرة، وكلما أطلق في مقام يعرف المراد منهما بالقراش اللفظية أو المعنوية ، وقد أطلق فىالقرآن عمناه اللغوى المطلق وعلى البارى وتعالى. وعلى القرآن وعلى الدين، وذكر الدين مضافا إلى الحق إضافة بيانية كقوله تعالى (هُو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق) وقوله (ولا يدينون دين الحق) وأطلق بمعان أُخرى تفهم من السياق في كل موضع \_ فالأظهرُ عندنا أن المراد بالحق هذا الدين المبين في القرآن، وروى عن قتادة تفسيره بالقرآن هنا وفي مثله من سورة(ق)ولا فرق بينه و بين ماقبله في المعني ، فان تكذيبهم بألدين الذي نزل به القرآن هو عين

الشكذيب بالفرآن الذي نزل بهذا الدين ، ولمكن الأظهر في توجيهاللفظ والتناسب. بين هذه الآية وما قبلهاوعطفها عليهابغاء السببية: أن يقال: ان اعراضهم عن آيات. القرآن الدالة باعجازها على كونها من عند الله وعلى رسالة من أنزلت عليه \_ و بمعانيها على دلائل التوحيد والبعث . وعلى أحكام الشرائع والآداب ، قد كان. سببا ترتب عليه تكذيبهم بالحق الذي أنزل القرآن لبيانه وهو تلك المعاني التي هي دين الله عز وجل: وإذا فسر الحق هنا بالقرآن نفسه يكون المعنى الهشم كانوا-يعرضون عن كل آية من القرآن فكان ذلك سببا لتكذيبهم بالقرآن ، وان المعرض ، عنه والمكذب به واحد، ووجهه أبو السعود، بضرب من تكلفه المعهود، وقد: يتخرج على القول بأن فاه السببية تأتى عمني لام العلة فتدل على أن ما بمدها سبب لما قبلها ، وفي هذا القول مقال وفي التخريج عليه مالا يخفي من الضمف ،.. ول كن يظهر ذلك على القول بأن الآيات التي شأنهم الاعراض عنها هي دلائل الا كوان أو المعجزات مطلقاً ، إذ يقال حينتذ في تقدير الربط : إنكانوا معرضين . عن الآيات فقد كذبوا بما هو أعظم آية ، وأظهر دلالة ،وهو الحقالذي تحدوا به، . فمجزوا عن الإتيان بسورة من مثله . وقد علمت أن المختار في الآيات الأول ، وقيل: أن الحق هنا هو النبي علي الله ابن جرير الطبري . وقيل الوعدوالوعيد

﴿ فسوف يأتيهم أنباء ما كانوا به يستهزئون ﴾ أى فعاقبة هذاالتكذيب انه سوف يحل بهم مصداق الأخبار العظيمة الشأن بما كانوا يستهزئون به من آيات القرآن . والمراد بهذه الأنباء مافى القرآن من الوعد بنصر الله لرسوله واظهار دينه ووعيد أعدائه بتعذيبهم وخذلانهم فى الدنيا ثم بهلاكهم فى الآخرة . وقد أناهم ذلك فكان من أوائله مانول بهم من القحط ، وما حل بهم فى بدر ، ثم تم ذلك فى يوم الفتح . وقد دلت الآية على ماجاء مصرحا به فى سور أخرى من استهزاء فى يوم الفتح . وقد دلت الآية على ماجاء مصرحا به فى سور أخرى من استهزاء مشركى مكة \_ والدكلام فيهم \_ بوعد الله ووعيده ، وكذا بآياته ورسله ، ولا حاجة إلى تقدير ذلك فى الكلام ، فهو وان لم يقدر من بدائع إيجاز القرآن ، وقد تكرر فى القرآن ذكر استهزائهم واستهزاء من قبلهم من الكفار بالرسل و بماجاء وا تكرر فى القرآن ذكر استهزائهم واستهزاء من قبلهم من الكفار بالرسل و بماجاء وا به من الوعد والوغيد وانذارهم عاقبة هذا الاستهزاء فى آيات و بيان تزول العذاب

بهم فى آيات أخرى كقوله ( وحاق بهم ما كانوا به يستهزئون )وهو فى سورة هود والنحل والآنبياء والزمر، وأكثر الحواميم

جاء الوعيد على الاستهزاء هنا بحرف التسويف ، وجاء في آيتين مثل هاتين الآيتين في أول الشعراء بحرف التنفيس ، وذلك قوله تعالى (وما يأتيهم من ذكر من الرحن محدث إلا كانوا عنه معرضين مع فقد كذبوا فسيأتيهم أنباء ما كانوا به يستهزئون ) وقد حذف هنا مفعول كذبوا ، وذكر السيد الآلوسي في روح المعانى تعليل ذلك بما فصه : وفي البحر إنما قيد الكذب بالحق هناوكان التنفيس بسوف وفي الشعراء به فقد كذبوا فسيأتيهم ) بدون تقييد الكذب ، والتنفيس بالدين لأن الآنعام متقدمة في النزول على الشعراء ، عاستوفي فيها اللفظ وحذف من الشعراء وهو مماد إحالة على الأول ، وقد ناسب الحذف الاختصار في حرف التنفيس في وبالدين اه أقول : و بحسن أن يزاد على ذلك أنه لما كان فعل الاستقبال المقرون بسوف

وقال الرازى فى تفسير الآية: اعلم أن الله تعالى رتب أحوال هؤلاء الكفار على المساور وقال الربية الأولى) كونهم معرضين عن التأمل في الدلائل والنفكر في البينات (والمرتبة الثانية) كونهم مكذبين بهاوهذه المرتبة أزيد بماقبلها لآن المعرض عن الشيء قد لا يكون مكذبا به ، بل يكون غافلا عنه غير متعرض له وفاذا صارمكذبا به فقد والعراض (والمرتبة الثالثة) كونهم مسهرتين بها لآن المكذب بالشيء قد لايبلغ على الاعراض (والمرتبة الثالثة) كونهم مسهرتين بها لآن المكذب بالشيء قد لا يبلغ المناية القصوى في تكذيبه به إلى حد الاستهزاء ، فاذا بلغ إلى هذا الحد فقد بلغ الفاية القصوى في الانكار، في بن تعالى أن أولئك الكفاروصاوا إلى هذا المد فقد بلغ الفاية القصوى في وفي هذه الآيات عبرة لنا في حال الذين أضاعوا الدين ، من أهل التقليد المحدين ، فهي تنادى بقبح التقليد وتصرح بوجوب المخامدين ، وأهل التقليد وتصرح بوجوب النظر في الآيات والاستدلال بها ، و بأن التكذيب بالحق والحرمان منه معاول المنطر في الآيات والاستدلال بها ، و بأن التكذيب بالحق والحرمان منه معاول المعرض عنها ، و تثبت أن الاسلام دين مبني على أساس الدليل والبرهان ، لا كالاديان المبنية على وعث التقليد للاحبار والرهبان ، أو الرؤساء والمحان وماذا بقيل المسلمون بعد هذا التنيان التبيان التبع جاهيره مستن من قبلهم شبراً بشبر وذراعا بذراع، فعل المسلمون بعد هذا التنيان التبع جاهيره مستن من قبلهم شبراً بشبر وذراعا بذراع، فعل المسلمون بعد هذا التنيان البعرة عاهره مستن من قبلهم شبراً بشبر وذراعا بذراع، فعل

وأضاءوا حجة دينهم بتقليد فلان وعلان ، وعكسوا القاعدة الماثورة عن سلفهم وهي اعرف الرجال بالحق لا الحق بالرجال ، ولولا حفظ الله جل وعلالهذا القرآن وتوفيقه سلف الأمة للعناية بتدوين سنة المصطفى ويتلا وأخذ طائفة من أهل النظر بهديهما في كل زمان ، لضاع من الوجود هذا الاسلام كا ضاعت من قبله سائر الأ ديان ، ولم يغن عن ذلك وجود الالوف المؤلفة من كتب الفقه وكتب الكلام . كان عاقبة ذلك أن الحق صار مجهولا في نفسه عند الاكثرين ، فاتخذ الناس رؤساء جهالا للدنيا وللدين ، فتواطأ الغريقان على اضطهاد حملة الحجة من العلماء المستقلين ، وظنوا أن ذلك من الكياسة التي تقتضيها السياسة ، و محفظ بها أم الملك والرياسة ، وما كان إلا فتنة لهم ، أضاعوا بها دينهم وملكم على أيدى الملك والرياسة ، وما كان إلا فتنة لهم ، أضاعوا بها دينهم وملكم على أيدى أقوام من أمم الشهال ، اقتبسوا من الاسلام وأهله الأولين ذلك الاستقلال ، فيسخوا ماكانوا فيه من ظلمات التقليد بنور الاستدلال ، فبلغوا من المرة والسيادة أوني الكال

ثم استدار الزمان فافتتن بعض المسلمين ، بما رأوا عليه هؤلاء المستقلين ، ولحكن داء التقليد الحضال لم يفارقهم في هذه الحال، فطفقوا يقلدوتهم في الآزياء والعادات وظواهر الأحكام والأعمال ، فازدادوا بذلك خزيا على خزى وضلالا على ضلال ، إذ هدموا مقومات أمنهم ومشخصاتها، ولم يستطيعوا أن يكونوها بقومات فيرها .

فهذه الآيات الكريمة حجة على مقلدة المسلمين وعلى مقلدة الأوربيين ، فأتهم الذين أضاعوا الدنيا والدين . وأعجب أمن هؤلاء المتفرنجين أنهم يدعون الاستقلال ، ويظنون أن مايهذون به من الشبهات الدينية والاجماعية ضرب من الاستدلال ، فهلم دلائلكم على ماتركتم من هداية ، وما استحدثتم من غواية ، فاننا لمناظرتكم مستعدون ، وكم دعونا كم إليه وأنتم لا تجيبون ؟

<sup>﴿</sup> أَلَمْ يَرُوا كُمَ أَهَلَكُنَا مِن قَبِلُهُمْ مِنْ قَرِنْ مُكَنَاهُمْ فِى الْأَرْضُمَالُمْ يَكُنَ لَـكُمْ ﴾ الرؤية هنا علمية و(القرن) من الناس القوم المقترنون في زمن واحــد جمه قرون وقد استعمل في القرآن بهذا المعنى مفرداً وجمعا واختلف في الزمن المحدد « تفسير القرآن الحــكيم » « ٢٠ » « الجزء السابع »

للقرن فأوسط الأقوال أنه سبعون أو نمانون سنة عوقيل مائة أو أكثر وقيل سنون أو أربعون عليم والمعقول أنه مقدار متوسط أعمار الناس في كل زمان . وذهب بعضهم إلى تحديد القرن بالحالة الاجتماعية التي يكون عليها القوم. فقال الزجاج إنه عبارة عن أهل عصر فيهم نبى أو فائق في العلمء أى أو ملك من الملوك عوهذا أقرب إلى استمال القرآن فالظاهر أن قوم نوح قرن وإن امتد زمنه فيهم زهاء ألف سنة عوقه عاد قرن وقوم صالح قرن عو يطلق القرن على الزمان نفسه والمشهور في عرف الدكتاب اليوم أن القرن مائة سنة . و( التمكين ) يستعمل باللام وفي يقال عمكنا فيها الأرض \_ جمل له مكانا فيها ونحوه آرض له ، ومنه ( إنا مكنا له في الآرض ) ويقال : مكنه في الأرض \_ عمل المكتاب المعنيين جم بينهما في هذه الآية . وقيل إن مكنا كم فيه كذا في الكشاف . قال وانقارب المعنيين جم بينهما في هذه الآية . وقيل إن مكنه ومكن له كوهبه ووهب له ، وقال أبوعلى اللام زائدة كردف له ، وسيأتي تحقيق ممي الاستمالين والسماء المطر والمدرار المغزار فهو صيغة مبالغة من الدر ، وهو مصدر در اللبن وراً أي كثر وغزر و يسمى اللبن الحليب دراً كالمصدر

والارسال والانزال متقاربان في المهنى لأن اشتقاق الإرسال من رسل اللبن وهو ما ينزل من الضرع متتابعاً ، وقال الراغب: أصل الرسل الانبعاث على التؤدة ويقال ناقة رسلة سهلة السير ، و إبل مراسيل \_ منبعثة انبعاثا سهلا ، ومنه الرسول المنبعث ، ثم ذكر أن الارسال يكون ببعث من له اختياركارسال الرسل و بالتسخير كارسال الربح والمطر و بترك المنع نحو قوله (أرسلنا الشياطين على الكافرين) ويستعمل فما يقابل الامساك نحو (وما بحسك فلا مرسل له)

والكلام استثناف لبيان ماتوعدهم به وكونه مما سبقت به سنته في المكذبين من أقوام الأنبياء ، والمعنى ألم يعلم هؤلاء الكفار المسكذبون بالحق كمأهلسكنا من قبلهم من قوم أعطيناهم من التمسكين والاستقلال في الأرض وأسباب التصرف فيها مالم نعطهم هم مثله ، ثم لمتكن تلك المواهب والنعم بمانعة لهم من عذابنا لما استحقوه بذنو بهم (أ كفاركم خير من أولئكم أم لسكم براءة في الزير) ? لاهذا ولا ذاك ، قاما الإيمان و إما الحلاك

وكان الظاهر أن يقال: مكنام في الأرض \_ أي القرون \_ مالم نمكنهم \_ أى الكفار الحكى عنهم المستفهم عن حالهم . فعدل عن ذلك بالالتفات عن الغيبة إلى الخطاب لما في إيراد الفعلين بضميري الغيبة من إبهام اتحاد مرجمها وكون المثبت عين المنفى . فقيل : مالم تمكن لكم : و إنما لم يقل « مالم نمكنكم » أو : « ومكنا لهم مالم نمكن لكم » \_ وهو مقتضى المطابقة \_ لنكتة دقيقة لا يدركها إلا من فقه الفرق بين مكنه ومكن له، وقد غفل عنه جماهير أهل اللغة والتفسير، والتحقيق أن معنى مكنه في الأرض أو في الشيء : جعله متمكنا من التصرف مَّام الاستقلال فيه . وأما مكن له فقد استعمل في القرآن مم التصريح بالمفعول به ومع حذفه ، فالأول كقوله تمالى ( وليمكنن لهم ديمهم الذي ارتضى لهم ) وقوله (أولم عكن لهم حرماً آمنا )والثاني كقوله تعالى (كذلك مكنا ليوسف في الارض) وقوله في ذي القرنين ( إنا مكنا له في الأرض وآتيناه من كل شيء سببا ) فلا بد في مثل هذا من تقدير المفعول المحذوف مع مراعاة ما يناسب ذلك من نكت الحذف، ككون المفعول في هاتين الآيتين عاماً يتناول كل ما يصلح للمقام، كأن يقال :مكنا ليوسف ولذي القرنين في الأرض جميع أسباب الاستقلال في التصرف، إذا فقمت هذا فاعلم أن في هذه الآية احتباكا تقديره « مكناهم في الأرض مالم عكنكم ، ومكنا لهم مالم عكن لكم » ومعنى الأول أنهم كانوا أشد منكم قوة وتمكنا في أرضهم ، فلم يكن يوجد حولهم من يضارعهم في قوتهم ، ويقدر على سلب استقلالهم، ومُعني الثاني أننا أعطيناهم من أسباب التمكن في الأرض وضروب التصرف وأنواع النعم مالم نعطكم فذف من كل من المتقابلين ما أثبت نظيره في الآخر ، وهذا من أعلى فنون الإيجاز، الذي وصل في القرآن إلى أوج الاعجاز، ويصدق كل من النمكينين على قوم عاد ونمود وقوم فرعون وغيرهم، كما

يعلم من قصص الرسل فى القرآن ومن التاريخ العام . ثم عطف على هذا ما امتازت به ثلك القرون على كفار قويش من النعم الإلهية الخاصة عواقع بلادهممن الأرض فقال ﴿ وأرسلنا السماء عليهم مدرارا ﴾ إرسال السماء

عبارة عن إنزال المطر، والمدرارالغزير كما تقدم ﴿ وجعلنا الآنهار تجرى من تحتمم ﴾

آى وسخرنا لهم الأنهار وهى مجارى المياه الفائضة وهديناهم إلى الاستمتاع بها مجملها تجرى دائماً من تحت مساكنهم التى يبنونها على ضفافه ، أو فى الجنات والحدائق التى تتفجر خلالها ، فيتمتعون بالنظر إلى جمالها ، و بسائر ضروب الانتفاع من أمواهها .

﴿ فَأَهْلَكُنَّاهُ مِدْنُو يَهُمُواْ نَشَأْنَا مِن بِعَدْهُ قِرْنَا آخِرِ بِنَ ﴾ أي فكان عاقبة أمرهما كغروا بتلك النعموكذبوا الرسلأن أهلكنا كلقرن منهم بسبب ذنوبهم التي كانوا يقترفونها ، وأنشأنا أي أوجدنا من بعد الهالكين من كل مهم قرنا أحرين يعمرون البلاد و يكونون أجدر بشكراهم الله عليهم فيها والذنوب التي يهلك اللهبها القرون و يعذب بها الأمم قسمان ( أحدهم )معاندة الرسل والـكفر عا جاءوا به (وثانيهما) كفر النعم بالبطر والاشر وغمط الحق واحتقار الناس وظلم الضعفاء، ومحاباة الأفوياء، والاسراف في الفسق والفجور، والغرور بالغني والثروة، فهذا كله من البكفر بنعم الله واستمالها في غير مايرضيه من نفع الناس والعدل العام، والآيات الناطقة بتلك الذنوب مجتمعة ومتفرقة كثيرة كقوله تعالى ( ٢٨: ٨٥وكم أهلسكمنا من قرية بطرت معيشتها فتلك مساكنهم لم تسكن من بعدهم إلا قليلا وكنا نحن الوارثين ٥٩ وما كان ربك مهلك القرى حتى يبعث في أمها رسولاً يتلو عليهم آياتنا وماكنا مهلكي القرى إلا وأهلها ظالمون \* ١٠: ١٠٢ وكذلك أخذ ربك إذا أخد القرى وهي ظالمة ان أخذه أليم شديد \* ١٦ : ١١٢ ضرب الله مثلا قرية كانت آمنة مطمئنة بأتيهــا رزقها رغداً من كل مكان فكفرت بأنعم الله فأذاقها الله لباس الجوع والخوف بما كانوا يصنعون \*١٧: ١٧ و إذا أردنا أن نَهُلُكَ قَرْيَةً أَمْرُنَا مَتَرَفَيْهَا فَفَسَقُوا فَيُهِمَا فَحْقَ عَلَيْهَا القُولُ فَدَمَرُنَاهَا تَدَمَيْرًا ﴾ والعذاب الذي يعذبالله به الأمم بهلك القرون وبديل الدول قسمان أيضآ الجوائح والاستئصال، وفقد الاستقلال، وقد بينا هذا وذاك في مواضع من هذا التفسير 📆 وفي هذه الآيةرد على كفار مكة وهدم لغرورهم بقوتهم وثروتهم بازاء ضعف عصبية النبي ﷺ وفقره ،وقد حكى الله تعالى عنهم ذلك بقوله ( وقالوا نحن أكثر

<sup>(</sup>١) تراجع في فهارس التفسير، فهارس مجلدات المنار كلة « الأمم ، وكلة « عذاب »

أموالا وأولاداً وما نحن بممذبين ﴾

أما القوم أو القرن الآخرون الذين يخلفون من نزل بهم عذاب الله تعالى فهم لابد أن يكونوا مخالفين لهم في صفاتهم ، وإن كانوا من جبلتهم وأبناء جيلهم فالشعوب التي نكبت بالحرب المشتملة الآن في أوربا لابد أن يخلف الحالمكين فهما خلف يتركون كثيراً بما كانت عليه من الكفر بالله وكفر نممه ويكونون أقل منهم بطراً وقسوة وانفاساً في الترف والسرف وماينشاً عنهما من الفسق والفجور، قال تعالى في آخر سورة القتال (وإن تتولوا يستبدل قوما غيركم به مم لا يكونوا أمثالكم)

(٧) وَلُو ْ نَزَّانَا عَلَيْكَ كِتَبًا فِي قَرْ طَاسٍ فَامَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ لَقَالَ اللَّهِ مِنْ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاَّ سِحْرِ مُبَينَ (٨) وَقَالُوا لَو لاَ أُنْزِلَ عَلَيْهِ اللَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاَّ سِحْر مُبَينَ (٨) وَقَالُوا لَو لاَ أُنْزِلَ عَلَيْهِ مَلَكَ ، وَلَو أُنْزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِيَ اللَّهِ مُنْ مُنَّ لاَ يُنْظَرُونَ (٩) وَلَو جَمَلْنَه مَلَكًا لَجَمْلُنه رَجُلاً وَللبَسْنَا عَلَيْهِمْ مَا يَلْبِسُونَ جَمَلْنَه مَلَكًا لَجَمْلُنه رَجُلاً وَللبَسْنَا عَلَيْهِمْ مَا يَلْبِسُونَ

بينافي تفسير الآيات السابقة أن الثلاث الأولى منها قد أرشدت إلى مادعا اليه الرسول وَ النّهِ من التوحيد والبعث والآيات الدالة عليها، وأن الثلاث التي بعدها أرشدت الى سبب تكذيب قريش بذلك وهوالحق المبين بالدليل، وأندرتهم عاقبة هذا التسكذيب، وهو ماعيل بهم من عذاب الله في الدنياوالآخرة، وأنه لا يحول دونه ماهم مغرورون به من قوتهم وضعف الرسول والما وتمكتهم في أرض مكة وهي أم القرى وأهلها قدوة العرب. وقد بين تعالى في هذه الآيات الثلاث شهات أولئك الجاحدين المعاندين على الوحى وبعثة الرسول والما في فتم بها بيان أسباب جمودهم بأركان الإيمان كلها كا سبقت الاشارة الى ذلك. وقد روى أبن المنذر وأبن حاتم عن عد بن إسحاق ما قد يعد سبباً لنزول الآية الثانية ابن المنذر وأبن حاتم عن عد بن إسحاق ما قد يعد سبباً لنزول الآية الثانية من هذه الثلاث قال « دعا رسول الله والنضر بن الحارث بن كلدة وعبدة بن عبد يغوث فقال له زمعة بن الاسود بن المطلب والنضر بن الحارث بن كلدة وعبدة بن عبد يغوث

وأبى بن خلف بن وهب والعاص بن وائل بن هشام: لوجعل معك يابحد ملك يحدث عنك الناس و يرى معك \_ فأنزل الله فى ذلك من قولم « وقالوا لولا أنزل عليه ملك » ولا تصبح هذه الرواية فى سبب نزول الآية ، وقد ذكرها السيوطى فى الدر المنثور ولم يذكرها فى ( لباب النقول فى أسباب النزول) واقتراح معاندى المشركين إنزال الملك مع الرسول ذكر فى الفرقان وهود والإسراء ، وقد روى ان هذه السور الثلاث نزلت قبل الانعام ، والانعام نزلت جملة واحدة سامى ماتقدم بيانه فى أول تفسيرها \_ فما فيها من الرد عليهم فى هذه المسألة إنما هو رد على شبهة سبقت لهم وحكيت عليهم ، وكذلك اقتراح إنزال كتاب من الساء وإنزال القرآن جملة واحدة فهو فى الفرقان .

كان الرسول ﷺ يتعجب من كفر قومه به و بما أنزل عليه مع وضوح برهانه وظهور إعجازه ، وكان يضيق صدره لذلك وينال منه الحزن والأسف كما قال تعالى في سورة هود ( ١٢:١١ فلملك تارك بمض ما يوحي إليك رضائق به صدرك أن يقولوا لولا أنزل علميه كنز أو جاء معه ملك ) وما في معناه ــ وكان الله عز وجل يبين له أسباب ذلك ومناشته من طباع البشر وأخلافهم واختلاف استمدادهم ليملم أن الحجة مهما تكن ناهضة ، والشبهة مهما تكن داحضة ، فان ذلك لايستلزم الايمان يما قامت عليه الحجة ، وانحسرت عنه غمة الشبهة ، إلا في حق من كان مستعداً له، وزالت موانع الكبر والعناد أو التقليد عنه ، فقوله تعالى ﴿ ولو نزلنا عليك كتابا في قرطاس فلمسوء بأيدبهم لقال الذين كفروا إن هذا إلا سحر مبين ﴾ جاء بعد تلك إلآيات البينات الواردة بأسلوب الحكاية وضائر الغيبةمبيناً هذا المعني للرسول بأسلوب الالتفات إلى خطابه عَيِينا ، كأنه يقول: قد عامت أن علة تدكم يبهم بالحق إنما هى اعراضهم عن الآيات ، وما أقالوا على أنفسهم من باب النظر والاستدلال ، لاخفاء الآيات في نفسها ، ولا قوة الشبهات التي تحول دونها ، ألم تر أن آيات التوحيد في الانفس والآفاق هي أظهر الآيات وأكثرها ، و لم يمنعهم من الكفر بها مبالغة الكناب المعجز في تقريرها ، ولو أننا نزلناعليك كتابا من السماء في قرظاس كما اقترحوا فرأوه نازلامنها بأعينهم ، ولمسومعندوصوله إلى الارض بأيديهم ، لقال

الذين كفروا منهم كفر العناد والاستكبار: ماهذا الذي رأينا ولمسنا إلا سحر بين في نفسه ، ثابت في نوعه ، و إنما خيل إلينا أننا رأينا كتابا ولمسناه ، وما ثم كتاب نزل ، ولا قرطاس رئى ولا لمس ، وكذلك قال أمنالهم في آيات الأنبياء من قبل ولن تجد لسنة الله تبديلا.

الكتاب في الأصل مصدر كالكتابة ويستعمل غالبا بمنى المكتوب فيطلق على الصحيفة المكتوبة وعلى مجموعة الصحف في مقصد واحد ، والقرطاس بكسر القاف (وتفتح وتضم لغة ) الورق الذي يكتب فيه ، وقيل : هو مخصوص بالمكتوب منه . وقوله تمالى (في قرطاس ) صغة له أو متملق به ، واللمس كالمس . إدراك بظاهر البشرة . كاقال الراغب . وقال الجوهرى : المس باليد ، والصواب أن الأصل فيه المس بظاهر البشرة ولذلك يطلق بمعنى الوقاع كالملامسة ،ولكن لما كان أكثر اللمس باليد وقلما يقع بالقدم، أو الساعد مثلا توهمأنه خاص بمس اليد، وتقييد اللمس في الآية بالأيدى يعين المراد منه بدفع احتمال التجوز به ، إذ اللمس يستعمل مجازاً يممني طلب الشيء والبحث عنه ، يقال لمسه والتمسه وتلمسه ، بهذا المعني ، ومنــه ﴿ وَأَنَا لَمُسْنَا السَّمَاءَ ﴾ ويستلزم لمسه بالآيدى رؤيته بالأبصار ، قال قتادة : فعاينوه ومسوه بأيديهم ، وقال مجاهد : فمسوه ونظروا إليه. والرؤية واللمس أقوى اليقينيات الحسية وأبمدها عن الخداع ولاسها إذا اجتمعا عوالثقة باللمس أقوى لأن البصر قد يخدع بالتخيل. وقد قال تعالى في سورة الحجر (ولو فتحنا عليهم بابا من السهاء فظلوا فيه يعرجون لقالوا إنما أسكِّرت أبصارنا بل نحن قوم مسحورون)ولكن مكابرة الحس بعد اجتماع أقوى إدراكيه \_ وهما الرؤية واللمس \_ وتقوية أحدهما الآخر قلما يقع إلا منجاحدهماند مستكبر أومن مقلدأعي لاتتوجه نفسه إلى معرفة شيء مخالف ماتقلده من آبائه وقومه.وقال ابن المنير :الظاهر أن فائدة زيادة لمسه بأيديهم تحقيق الفراءة على قرب أى فقرءوه وهو بأيديهم لابعيد علهم لما آمنوا . اه والأول هو الظاهر المختار .

والآية تدل على أن السحر خداع باطل ، وتخييل برى مالاحقيقة له في صورة الحقائق، ويقول بعض المتكلمين: إن السحر من خوارق العادات ، و إن الفرق بينه

وبين المعجزات إنما هو في اختلاف حال من تصدر الخوارق على أيديهم لافي كون اليات الانبياء حقا وكون السحر باطلا، والآية تبطل هذا القول ولا تقوم الحجة بها عليه ، إذ يكون معنى دفع المشركين جيئلذ: ماهذا الكتاب الذي نزل على الوجه الذي اقترحنا إلا خارقة من خوارق العادات لاربب فيها ولكنها صدرت على يد ساحر ، فهي إذا من السحر ، لاعلى يد من ادعى النبوة حتى تسمى آية أو ممجزة ، فيكون حاصله الطعن في شخص النبي عليات و إنكار ادعاته النبوة وهذا المعنى خالف للواقع على كون عبارة الآية تنبراً من احبال دنوه منها أو دخوله عليها من أحد الأبواب الثلاثة ( الحقيقة والمجاز والكناية ) ولعله لم يخطر على بال أحد يفهم العربية ، و إن كان من شيعة ذلك المذهب الكلامي الذي فسر السحر بما ذكر خلافا لظواهر الكتاب والسنة ، فقد نص القرآن على أن السحر مخييل لما ليس واقماً ، وأنه كيد ومكر ، وأنه يتعلم تعلما ، والخوارق لا تكون بالتعلم ، وقال ليس واقماً ، وأنه كيد ومكر ، وأنه يتعلم تعلما ، واخوارق لا تكون بالتعلم ، وقال ليحق الحق و يبطل الباطل ) فتعين أن يكون السحر باطلا لا جقا

وقالوا: لولا أنزل عليه ملك ، ولو أنزلنا ملكا لقضى الأمر نم لاينظرون اقترح كفسار مكة أن ينزل على الرسول ملك من السماء يكون معه نذيرا مؤيداً له أمامهم ، إذ يرونه ويسمعون كلامه ، كافى سورة الفرقان ( ٢٥ : ٧) وما هنا وهو حكاية لما هنالك ، فلذلك لم يقل « ملك فيكون معه نذيرا » اكتفاء عا سبق ، بل اقترحوا أيضا أن ينزل الملك عليهم بالرسالة من ربهم ، بل طلبوا أكبر من ذلك طلبوا أن يروا ربهم و يخاطب كل واحد منهم عايريد من إرسال الرسول إليهم كا في سورة الفرقان أيضا ( ٢٠ : ٢١) وقد قال الله في هؤلاء ( لقد استكبروا في سورة الفرقان أيضا ( ٢٠ : ٢١) وقد قال الله في هؤلاء ( لقد استكبروا في أنفسهم وعنوا عنوا كبيراً ) نعم إن هذا منتهى الكبرياء والعنو ، لأنه تسام واستشراف من أصل البشر وأسفلهم روحا . الى مالم يصل اليه أعلام مقاما في هذه الحياة الدنيا ، وأما اقتراحهم نزول الملك على الرسول فهو مبنى على اعتقاد أن مابني عليه طلمهم لنزول الملائكة علمهم أو رؤية ربهم - هو مبنى على اعتقاد أن

أرقى البشرعقلا وأخلاقا وآدابا وهم الرسل عليهم الصلاة والسلام ليسوا أهلالان یکونوا رسلا بین الله و بین عباده ، لایهم بشر یأکلون و پشر بون و پمشون فی الأسواق \_ هذه شبهة المتقدمين منهم والمتأخرين : قال تعالى في هود وقومه ( ٣٣: ٣٣ وقال الملاً من قومه الذين كفروا وكذبوا بلقاء الآخرة وأترفناهم في الحياة الدنيا : ماهذا إلا بشر مثلكم يأكل مما تأكلون منه ويشرب مما تشر بون ٣٤ ولئن أطعتم بشراً مثلكم إنكم إذا لخاسرون ) وحكى تعالى مثل هذا عن غيرهم في هذه السورة ( سورة المؤمنين ) وفي غيرها

ومثل هذا التناقض والتضاد في حكم البشر لأنفسهم وعليها معهود في كل زمان وكل مكان ، فهم يرفعون أنفسهم نارة إلى ماهو أعلى من قدرها بما لايحصى من الدرجات والمسافات البعيدة السحيقة ، ويهبطون بها نارة إلى ماهو دون استعدادها بمالا يعد من الدركات المعيقة ، يتسامون تارة للبحث في عالم الغيب من الأزل الذي لا يعرفون أوله ، إلى الآبد الذي لا يدركون نهايته ، وللكلام في كنه الخالق، وفي كيفية صدور الوجود المكنءن الوجود الواجب. و يعترفون الرة بالعجز عن معرفة كنه أنفسهم والقصور عن الإحالة بأنواع الجنة (١) التي تعيش في. بنيتهم وتؤثر في جميع مواد معيشتهم من أطعمتهم وأشر بهم، يقولون تارة إن هذا الانسان سيد الأكوان ، ومصداق قول الغزائي : ليسفى الامكان أبدع مماكان. ويقولون تارة إنه مظهر الظلم والخلل والفساد وإنما يعظم أحدهم نفسه أو جنسه في مرآة نفسه ، و يحقرغيره أونفسه متمثلة في مرآة جنسه. ومن هذاالباب إنكارالكفار لبعثة الرسل، وكانوا تارة يكتفون بجعل البشرية علةاللانكار كما ترى في سورة هود. و إبراهيم والإسراء والمؤمنين ويس والقمر والتغابن \_ وتارة يصرحون بما في أنفسهم من الكبر واستثقالهم تفضيل الرسل على أنفسهم ياتباعهم إياهم، وعلى هذا بنوا اقتراح بزول الملائكة عليهم مباشرة أو على الرسل مؤيدة لهم كقول قوم نوح (٣٤٠٢٣ مأهِذا إلا بشر مثلكم بريد أن يتفضل عليكم ولو شاء الله لانزل ملائكة) جمع مشركو مكة بين الاقتراحين \_ كا تقدم آنفا \_ اقتراح نزول الملائكة

<sup>(</sup>١) الأحياء الدقيقة التي لاترى بالبصر المجرد المعروفة بالميكرو بات

عليهم ، واقتراح نزول ملك على النبي يرونه بأعينهم ولولا قيد الرؤية لم يكن للاقتراح فائدة ، لأن النبي على النبي يرونه بأنه ينزل عليه الملك وكأبهم ظنوا أن مساواتهم له عليه الملك وكأبهم ظنوا أن مساواتهم له عليه الملائكة وتلقى الاستعداد لرؤية الملائكة وتلقى العلم عنهم . وهذه أقوى شبهة للكفار على الوحى ، فانهم لغرورهم بأ نفسهم ينكرون كل مالا يصاون اليه بأنفسهم

وقد رد الله تعالى عليهم الاقتراحين من وجهين (أحدها) أنه لو أنزل ملكا كالقتر حوا لقضى الأمر باهلاكهم ثم لاينظرون، أى لايؤخرون ولا يمهون ليؤمنوا بل يأخذهم العذاب عاجلا كا مضت به سنة الله فيمن قبلهم، قال ابن عباس فى تفسير الآية: ولو أقاهم ملك فى صورته لأهلكناهم ثم لايؤخرون، وقال قتادة يقول لو أنزل الله ملكا ثم لم يؤمنوا لعجل لهم العذاب ولكن قال مجاهد فى قوله «لقضى الأمر» أى لقامت الساعة وذكر المفسرون فى تفسير قضاء الآمر هنا عدة وجوه

(١) أن سنة الله في أقوام الرسل الذبن قامت عليهم الحجة أنهم كانوا إذا اقترحوا آية وأعطوها ولم يؤمنوا يعذبهم الله بالهلاك ، والاستئصال الذي تتولى تنفيذه الملائكة ، والله تعالى لا يريد أن يستأصل هذه الآمة التي بعث فيها خاتم رسله نبى الرحمة ، فالرحمة العامة تنافى هذا العذاب العام (وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين)

(٢) أن المراد أنهم لو شاهدوا الملك بصورته الأصلية كما يطلبون لزهةت أرواحهم من هول مايشاهدون

(٣) أن رؤية الملك بصورته آية ملجئة يزول بها الاختيار الذي هو قاعدة التكليف، وهذا علىقاعدة المعتزلة، وعبارة الزنخشرى في هذه المسألة من تعليلات قضاء الأمر، وإما لأنه يزول الاختيار الذي هو قاعدة التكليف عند نزول الملائكة فيجب إهلاكهم أه وهذا التفريع غير مسلم

(٤) أنهم لما اقترحوا مالا يتوقف عليه الإيمان \_ إذ يتوقف على المعجز مطلقا

وقد حصل، لا المعجز الخاص الذي ظلبوه فاذا أعطوه كالوا على غاية الرسوخ في العناد المناسب للاهلاك وعدم النظرة.

لعناد المناسب للاهلاك وعدم النطره . وأول هذه الأقوال أقواها وهو المختار ، وفي معنى هذه الآية قوله تعالى في سورة الحجر (١٥ : ٨ ما نبزل الملائكة إلابالحق وماكانوا إذاً منظرين )أى ماكان شأننا الذى مضت به سنتنا أن نبزل الملائكة إلا بالامرالحق وهوالرسالة للرسل أوالعذاب للا تم الذين يعاندون الرسل فيقترحون عليهم الآيات المخصوصة ويعلقون إيمانهم عليها ثم يصرون على جحودهم وكفرهم بعد أن يعطوها ۽ فلو نزلت الملائكة عليهم ماكانوا إذ تنزل إلاهالكين لاينظرون، أي لا يعلون لاجل أن يؤمنوا. وماكان الله ليهاك هذه الأمة ، ولامن أعدهم للهداية من قوم نبى الرحمة ، باجابة اقتراحات أولئك المستكبرين المعاندين منهم ، وهم إنمايقترحون الآيات لأجل التعجيز دون استبانة الاعجاز، وهو يعلم أنهم إن أعطوها ماكانوا يها مؤمنين، وبذلك مضت السنة في أمثالهم من الغابرين ومن نكت البلاغة مابينه الزمخشري من حكمة العطف بثم وهي إفادة مابين قضاء الأمر، وعدم الانظار من البعد : جعل عدم الانظار أشد من قضاء الامر، لان مفاحة أشد من نفس الشدة

(الوجه الثاني) في الرد عليهم قوله تمالي ﴿ ولو جعلناه ملكا لجعلناه رجلا

والبسنا عليهم ما يلبسون ﴾ أى لوجمل الرسول ملكا لجمل الملك متمثلا في صورة بشر، لتمكينهم رؤيته وسماع كلامه الذي يبلغه عن الله تعالى ، ولو جمله ملكا في صورة بشر لاعتقدوا أنه بشر لايهم لا يدركون منه إلا صورته وصفاته البشرية التي عثل بها ، وحينتذ يقمون في نفس اللبس والاشتباه الذي يلبسونه على أنفسهم باستنكار جمل الرسول بشراً ، ولا ينفكون يقترحون جمله ملكا ، وقد كانوا في غني عن هذا ، و إنما شأنهم فيه شأن أكثر الناس حق الدلماء منهم فيا يوقمون فيه أنفسهم من المشكلات بسوء اختيارهم ، وما يخترعونه من الشبهات بسوء فهمهم ، ثم يعارون في أمر المخرج منها . مادة ل ب س تدل على الستر والتغطية : يقال لبس الثوب يلبسه ( بكسر الباء في الماضي وفتحها في المضارع ) وهو من الستر الحسي . ويقال لبس الحق بالباطل يلبسه ( بفتح باء الأول وكسر باء الثاني ) بمعني ستره به ، أي جعلة مكانه ليظن أنه الحق ولبست عليه أمره أي جعلته بحيث بلتبس عليه فلا يعرفه — وهذا كلهمن الستر المهنوي

وقد علل جمهور المفسرين جعل الملك بصورة البشر فيهذه الحالة بأن البشر

لا يطيقون رؤية الملائكة في صورتهم الأصلية ، وتقدم في تفسير الآية السابقة قول من علل بدلك قضاء الأمر بهلاكهم عجرد بزول الملك ، واستدلوا على ذلك بتمثل الملائكة لا براهيم ولوط بصورة الناس وتمثل جبريل لمريم بشرا سويا ، وظهوره فنبي عليه في يسابق بصورة دحية السكلي غالباً وبصورة غيره أحيانا كافي حديث الإيمان والاسلام وغيره ، وذكر بعضهم من خصائص النبي المي الله واله وقد الاصلية من تقط. وقد نازع آخرون في عد هذا خصوصية له والميابق إذ لا يثبت ذلك إلا بنص عولانص في المسألة وإنما وردهن حديث ابن مسمود عند الامام أحمد وحديث عائشة عند الترمذي «أنه لم يره في صورته التي حلقه الله عليها إلا مرتين» وقد ورد من الصحابة من رأى الملائكة في غير صورة البشر كرؤية أسيدبن حضير لهم في مثل الظلة فيها أمثال المصابيح، كا رواه الشيخان عنه . ولكن هذا تمثيل أيضاً مثل الظلة فيها أمثال المصابيح، كا رواه الشيخان عنه . ولكن هذا تمثيل أيضاً

والمختار عندناأنالبشر في حالتهم العادية غير مستمدين لرؤية الملائكة والجن في. حالتهم التي خلقوا عليها، كاقال تعالى في الشيطان (أنه يراكه هو وقبيله من حيث لا ترومهم)» للالانهم لايطيقونها لهولهابل لانأ بصار البشرلا تدرك كل الموجود بل تدرك في عالمها هذا بمضالاجسام كالماء وماهو أكثف منهمن الآجرام الملونة دون ماهوألطف منه-كالهواء وماهو ألطفمنه كالمناصر البسيطةالتي يتألف متهاالماء والهواء، والملائكية والجنءن عالم آخرغيبي ألطف مماذكر، وهذا العالمهما يعده المتكلمون في الفلسفة وراء عالمالمادة ووليس عندالمسلمين عالم غيرمادي ولذلك يعدون الملائكة والجن من الاجسام. اللطيفة ، ويقولون إنهم قادرون على التشكل في صور الاجسام الكثيفة ، فمثل تشكلهم كثل تشكل الماءفي صورة البخاراللطيف والبخارالكتيف وصورة المائع السيال وصورة الثلج والجليد، ولكن الماء يتشكل عايطراً عليه من حر وبرد بغير اختيار منه، وذا نك يتشكلان باختيارهما أذ جمل الله لها سلطانا على العناصر التي تتركب مهامادة العالم أقوى من سلطان البشرالذين يتصرفون فيها بأيديهم لابأ نفسهم وماهياتهم، فهم لايقدرون على تحليل أبدالهم وتركيبها مع غيرها من المواد عاذا عمل الملك أو الجان في صورة كثيعة كصورة البشرأو غيرهم أمكن للبشرأن بروء ولكنهم لايرونه على صورته وخلقته الاصلية بحسب العادة وسنة الله فى خلق عالمــه وعالمهما، فاذا وقع ذلك.

كرؤ ية النبي وَلَيْكُنَّةٍ لجبر يل مرتين كان منخوارق العادات ، والخوارق لا تثبت إلا بنص ، لانها خلاف الآصل ، على أن رؤيته بصورته لا ينافى التشكل ، إذ بجوز أن تكون مادة صورته اللطيفة التي لاترى قد ظهرت بمادة كثيفة فيكون التشكل فى هذه الحالة بمادة جديدة مع حفظ الصورة الاصلية ، والتشكل فى غيرها بالمادة والصورة مماً ، على أن لارواح الانبياء من التناسب مع أرواح الملائكة ماليس المغيرها ، فنى الحال التي تغلب بها روحانيتهم على جمانيتهم يكونون كالملائكة فيحوز أن يروهم بأى صورة وشكل تجلوا لهم فيه

هذا وأن مالا برى قد يدركُ بضرب من ضروب الادراكغير الرؤية ناذا كان الملك مخلوقا عاقلا عالما وكان في اطافته من قبيل الارواح البشرية التي هي محل العلم والادراك في البشر فلم لا يجوز أن يكون لهذين النوعين من الارواح الموجودة في هذا الكون نوع من الاتصال يقتبس به أحدهما من الآخر شيئاً من العلم كايقنبس البشر بعض العلم البشرى من الجو، إذ يبث الاخبار فيه بعضهم بالآلات الكهربائيَّة (المعروفة بالتلغراف اللاسلكيُّ- أو الاثيرى والهوائي) ويقتبسها آخرون ? بلثبتأن الانفسالبشرية يقتبس بعضها العلم من الموجودات — بشرآً كانت أو غير بشر — بغير وساطة الحواس والاستنباط العقلي، كما روى بعض آلاطباء الماديين الذين كانوا ينكرون مثل هذا عَن مريض كان يعالجه في القاهرة أنه قال: أن فلاناً - وذكر قريبا له فالاسكندرية - يريد أن يسافر الآن إلى مصر لاجل عيادتي ، ثم انه عين القطار الحديدي الذي ركب فيه ثم الوقت الذي وصل فيه إلى محطة مصر، ثم لم تكن إلا مسافة سير المركبة بين المحطة ودار المريض إلا وقد وصل هذا الفريب ، وكان ينتظره لاستبانة المكاشفة ذلك الطبيب ، وروى عنه غير ذلك من المكاشفات ، ومثل هذه يقع كثيراً في كل عصر ، فلم لا يجوز أن يقتبس البشر العلم بمثل هذه المكاشفة عن الملائكة وأرواح البشر الميتين كما يقتبسونها من أحياء البشر ومن غير البشر من الأشياء ٢

نقول: ان هذا جائز عقلاًومروى نقلا، ولكنه كغيره يتوقف على الفاعل والقابل، فاذا تدبرنا ما ورد في الـكتاب والسنة من خبر الوحى والالهام يظهر لنا منه

أن الانسان ليس له سلطان على ملائكة السماء ، كسلطانه على مافى الأرض من أبناء جنسه وسائر الاشياء ، فلا يستطيع كل فرد مِن أفراده أن يدرك ولاء الملائكة ويقتبسمهم العلم شاءوا أم أبوا . ولكن بعض الارواحالبشرية قدتصل بطهارتها وعلومكانتها إلى قابلية التلقي من الملائكة ، لما بينهاو بينهم من القرب والمتاسبة ، وهذه القابلية نوعان : (أحدهما)مايختص به الله تعالى أنبياء ورسله بدون سعى منهم ولا كسب ، فيؤهلهم لنبوته ورسالته ، و ينزل عليهم الملائكة بالروح من أمره ، فلاالقابل الذى يتلقى عن الملك يكون له كسب أو اختيار فما يوحى إليه ، ولا الفاعل وهو. الملك الذي ينزل بالوحى يكون له اختيار فما يوحيه ؛ بل يفعل ما يأمره الله تعالى. به ولا يستطيع أن يعصيه . ولكمال استعداد الانبياءوعلو أرواحهم يرون الملائكة فىصورهم الأصلية قليلا. و يتمثل الملك لهم بصورة البشر أو يلابسهمملابسة روحية فيلقى فى أرواحهم ماشاء الله أن يلقيه وهوالاكثر، وهذا النوع قدختم وتم ببعثة مجدخاتم النبيين ، عليه أفضل الصلاة والتسليم، وماهو من شؤون البشر الكسبية ، فيبقى ببقائهم (النوع الثاني) ما يمنحه الله تعالى من النثبيت في الحق والالهام لمن دون الأنبياء من خيارخلقه الذين سلمت فطرتهم ، وصفت سر يرتهم ، وزكت بالعمل الصالح أنفسهم ، حتى غلبت فيها الصفات الملكية ، على البرعات الحيوانية والنزغات الشيطانية ، فالارواح البشرية العالية، قد تقوى المناسبة بينها و بين الملائكة فتستفيد من أرواح الملائكة قوة في الخير والحق وثباتاً على الصلاح والاصلاح، ﴿ إِذَ يُوحَى رَ بِكَ إِلَى المَلائكَةُ أَنِّي مَمْكُمْ فَتُبِتُوا الَّذِينَ آمَنُوا )وقِد تستفيد منها علما بالحق و بشارة بالخير ، وهو ما يسمى التحديث والالهام ، ومنه بشارة الملائكة لمريم بميسى علميه السلام، وتمثل جبر يل لها عند ماأراد اللهأن تحمل بنفخه فيها ، وقد ثبت في الحديث الصحيح أن عمر بن الخطاب كان من المحدثين ، وقد عبر عن ملك الالهام بأنه «واعظ الله في قلب كل مؤمن» في حديث النواس بن محمان عند أحمدوالترمذي ، ويوضحه حديث ابن مسعوده إن الشيطان لمة بابن آدم والعللث لمة ، فأمالمة الشيطان فايعاد بالشر وتكذيب يالحق ، وأمالمة الملك فايعاد بالخير وتصديق بالحق، فمن وجد ذلك فليعلم أنه من الله تعالى فليحمد الله، ومن وجد الآخرى فليتعوذ بالله من الشيطان » رواه الترمذي والنسائي وابن حبان ، وعلم عليه في الجامع الصغير بالصحة .

وقد أطال الإمام الغزالي في إيضاح هذا المطلب في كتاب شرح عجائب القلب من الإحياء ، وقد تقدم في تفسير سورة البقرة من الجزء الأول بحث فيه . والماديون المحجوبون ينكرون مثل هذا « ومن جهل شيئاً عاداه » ولو قبل لمن كان على شاكلتهم قبل كشفهم عن نسمة هذه الجنة (الميكرو بات) إن في العالم أنواعاً كثيرة من المخلوقات الخفية التي لا يمكن أن يراها أحد بعينيه هي سبب الأدواء والأمراض التي لا تحصى ، وهي سبب النغيرات والاختارات الني تراها في المائمات والفوا كموغيرها \_ لقالوا : إنما هذه خرافة من الخرافات ، وقد كان غير المسلمين يعدون من هذا القبيل حديث أبي موسى « الطاعون وخز أعدائكم من الجن وهو لكم شهادة » رواه الحاكم وصححه ، ثم صاروا بعد اكتشاف باشلس الطاعون يتعجبون منه المعدق كلة «الجن» على ميكروب الطاعون كغيره ، وقد ورد ألبن أنواع منها ما هو من الحشرات وخشاش الأرض.

وقد بين الاستاذ الإمام النوع الاول فى رسالة التوحيد أكمل بيان، بأوضح برهمان، واختصر فى بيان النوع الثانى فقال:

«أما أرباب النفوس العالية والعقول السامية من العرفاء ، ممن لم تدن مؤاتبهم من مراتب الانبياء ، ولكنهم رضوا أن يكونوا لهم أولياء ، وعلى شرعهم ودعوتهم أمناء ، فكثير منهم قال حظه من الانس ، بما يقارب تلك الحال في النوع أوالجنس لهم مشارفة في بعض أحوالهم على شيء من عالم الغيب ، ولهم مشاهدة صحيحة في عالم المثال ، لا تذكر عليهم لتحقق حقائقها في الواقع ، فهم لذلك لا يستبه دون شيئاهما يحدث به عن الانبياء صلوات الله عليهم ، ومن ذاق عرف ، ومن حرم أمحرف ودليل صحة ما يتحدثون به وعنه : ظهور الاثر الصالح منهم وسلامة أعمالهم مما يخالف شرائع أنبياتهم ، وطهارة قطرهم مما ينكره العقل الصحيح ، أو يحجه الذوق السليم واندقاعهم بباعث من الحق الناطق في سرائرهم ، المتلاكي ، في بصائرهم ، إلى دعوة من يحف بهم إلى مافيه خير العامة ، وترويح قلوب الخاصة ، ولا يخلو العسالم من يحف بهم إلى مافيه خير العامة ، وترويح قلوب الخاصة ، ولا يخلو العسالم من

متشبهين بهم ، ولكن ما أسرع ما ينكشف حالهم ، ويسوء مآلهم ، ومآل من غرروا به ، ولا يكون لهم إلا سوء الآثر في تضليل العقول وفساد الآخلاق وانحطاط شأن القوم الذين رزئوا بهم ، إلا أن يتداركهم الله بلطفه ، فتكون كلتهم الخبيثة كشجرة خبيثة أجتثت من فوق الآرض ما لها من قرار — فلم يبق بين المنكرين لآحوال الانبياء ومشاهدهم وبين الاقرار بإمكان ما أنبئوا به بل و يوقوعه والاحجاب من العادة ، وكثيراً ما حجب العقول حتى عن إدراك أمور معتادة »

(١٠) وَلَقَدِ أُسْتُهُوْى َ بِرُسُلِ مِنْ قَبْلِكَ ، فَحَاقَ بِالَّذِينَ سِخِرُ وَامِنْهُمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهُوْءُونَ (١١) قُل سِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ سَخِرُ وَامِنْهُمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهُوْءُونَ (١١) قُل سَيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ مُمَّ ٱنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَلْقَبَةُ ٱلْمُكَذَّبِينَ

بعد أن بين الله تعالى لخاتم رسله سنته في شبهات الـكفار المعاندين على الرسالة واصرارهم على الجحود والتكذيب بعد اعطائهم الآيات التي كانوا يقترحونها وعقابه تعالى إياهم على ذلك بين له شأناً آخر من شؤون أولئك الكفار مع رسلهم وسنته تعالى في عقابهم عليه فقال :

وانقداسه رئي و به الهزء (بضمت و بضم ملكون) والاستهزاء بمعني السخرية طاهر كلام نقلة اللغة أن الهزء (بضمت و بضم فسكون) والاستهزاء بمعني السخرية وأنقولم و هزى و به واستهزأ به مرادف لقولم سخر منه ، ويفهم من كلام بعض المدققين أن الحرفين متقاربا المعنى ولكن بينها فرقا لا يمنع من استعال كل منهما حيث يستعمل الآخر كثيراً وال الراغب: الهزؤ مزح في خفية (كذا ولدل صوابه في خفة) وقديقال لماهو كالمزح ، فما قصد به المزح قوله (المخدوه اهزواً ولعبا) (وإذا علم من المتخدوم المزوراً ولعبا) (وإذا علم المتنا المخدوم اهزوا) (وإذا رأوك ان يتخدونك إلا هزواً) والاستهزاء اوتياد الهزؤ وإن كان قد يعبر به عن تعاطى الهزؤ ، كالاستجابة في كونها ارتياداً للاجابة وإن كان قد يعبر به عن تعاطى الهزؤ ، كالاستجابة في كونها ارتياداً للاجابة وإن كان قد يعبر به عن تعاطى الهزؤ ، كالاستجابة في كونها ارتياداً اللاجابة وإن كان قد يعبر به عن الماجابة ... وسخرت منه واستسخرته الهزؤ منه اه ملخصاً . وقال الزمخشرى : الاستهزاء السخرية والاستخفاف وأصل الباب الخفة ملخصاً . وقال الزمخشرى : الاستهزاء السخرية والاستخفاف وأصل الباب الخفة

من الهزء وهو النقل السريع ، وناقته تهزأ به أى تسرع وتخف اه والخلاصة أن الاستهزاء بالشيء الاستهانة به ، والاستهزاء بالشخص احتقاره وعدم الاهتمام بأمره ، وكثيراً ما يصحب ذلك السخرية منه وهى الضحك الناشى عن الاستخفاف والاحتقار ، فمن حاكى امرءاً فى قوله أوعمله أو زيه أو غيرها محاكاة احتقار وانتقاد فقد سخر منه ، فالسخرية تستلزم الاستهزاء ، وهى خاصة بالاشخاص دون الاشياء ، قال تمالى (١٠:٧٣ فا تخذ تموهم سخريا حتى أنسوكم ذكرى وكنتم منهم تضحكون) وقال فى نوح (١٠:٨٣ ويصنع الفلك وكلام عليه ملائمن قومه سخروا منه) الآية . وحاق المكروه به يحيق حيقاء أحاط به فلم يكن له منه مخرج

والمعنى: أن الله تعالى قد أخبر رسوله خبراً مؤكداً بصيغة القسم أن المكفار قداستهزؤا برسل كرام من قبله \_ فتنكير «رسل المتحظيم، وهولا ينافى العموم فى قوله (ماياً تيهم من رسول إلاكانوا به يستهزءون) فما يراه من استهزاه طغاة قريش ليس بدعا منهم عبل حروا به على آثار أعداء الرسل قبلهم . وقد حاق بألتك الساخر بن المعذاب الذي أندرهم إياه أولئك الرسل على استهزأتهم جزاء وفاقا، حتى كأنه هو الدى حاق يهم ، لانه سببه وجاء على وفقه . فالآية تعليم للنبى والمناتية سنن الله فى الامم معرسالهم وتسلية له عن ايذاء قومه ، وبشارة له بحسن العاقبة وماسيكون له من ولكن الله كفاه المستهزئين به فأهلكهم ، ولم يجعلهم سبباً لهلاك قومهم ، وامتن عليه ولكن الله كفاه المستهزئين به فأهلكهم ، ولم يجعلهم سبباً لهلاك قومهم ، وامتن عليه ولكن الله كفاه المستهزئين به فأهلكهم ، ولم يعالم المستهزئين ) والمشهور أنهم خمسة من وقساء قريش هلكوا في يوم واحد .

ولما كان كون أمر المستهزئين بالرسل يؤول إلى الهلاك بحسب سنة الله المطردة فبهم ممايرتاب فيهمشركو مكة الذين يجهلون التاريخ ، ولا يأخذون خبر الآية فيه بالتسليم، أمر الله تعالى رسوله بأن يدلهم على الطريق الذي يوصلهم إلى علم ذلك بأنفسهم فقال هو قل سيروا في الارض نم انظروا كيف كان عاقبة المكذبين أى قل أيها الرسول للمكذبين بك من قومك \_ الذين قالوا « لولا أنزل عليك ملك »سيروا في الأرض كشأنكم وعادتكم ، وتنقلوا في ديار أولئك القرون الذين مكناهم في الأرض الأرض كشأنكم وعادتكم ، وتنقلوا في ديار أولئك القرون الذين مكناهم في الأرض الأرض كشأنكم وعادتكم ، وتنقلوا في ديار أولئك القرون الذين مكناهم في الأرض

ومكناً لهم مالم تمكن لكم ، ثم الظروا في أثناء كل رحلة من رحلاتكم آثار ماحل بهم من الملاك ، وتأملوا كيف كانت عاقبتهم بما تشاهدون من آثار هم، وما تسمعون من أخبارهم، وإنماقال «عاقبة المكذبين» ولم يقل «عاقبة المستهزئين » أوالساخرين والكلام الأخير في هؤلاء لا في جميع المكذبين ــ لأن الله تمالي أهلك من القرون الأولى جميعالمـكذبين ، وإزكان السبب المباشر للاهلاك اقتراح المستهزئين الآيات الخاصة على الرسل، فلما أعطوها كذب بها المستهزئون المقترحون وغيرهم من الكافرين الذين كانوا مشغولين بأنفسهم ومعايشهم عن مشاركة كبراء مترفيهم بالاستهزاء والسخرية ، واذا كان المكذبون قد استحقوا الهلاك وان لم يستهزئوا ولم يسخروا فكيف يكون حال المستهزئين والساخرين ﴿ لاربِبِ أَنْهِم أَحَقَّ بِالْهِلَاكُ وأجدر، ولذلك أهلك الله الله المستهزئين من قوم نبي الرحمة ولم يجبهم إلى ماا قترحوه الثلا يعمشؤمهم سائر المكذبين معهم ، ومنهم المستعدون للا يمان الذبن اهتدوا من بعد ومن نكت البلاغة في الآية: أنه قال فيها ﴿ ثُمَّ انظروا ﴾ وقد وردالأمر، بالسير في الارض والحشعلية في آيات أخرى من عدة سور، وعطف عليه الامر بالنظر بالفاء ( راجع ٩٩ من سورة النمل و ٤٣ من سورة الروم و ١٠٩ من سورة يوسف و ٤٤ من سورة فاطر الح) قال الزمخشري في نكتة الخلاف بين التعبيرين : قان قلتأى فرق بين قوله « فانظروا » وقوله « ثم انظروا » ? قات : جمل النظر مسبما عن السير في قوله ﴿ فَانْظُرُوا ﴾ فـكمُّ له قيل : سيروا لاجل النظر ولا تسيروا سير الغافلين . وأما قوله «سبروا في الارض ثم انظروا » فمناه إباحة السير فيالارض للنجارة وغيرها من المنافع وايجاب النظر في آثيار الهالسكين، ونبه على ذلك بثير لنباعد مابين الواجب والمباح اه

وقال أحمد بن المنير في الانتصاف: وأظهر من هذا التأويل أزيجمل الامر في المسكانين واحدا ليكوزذلك سبباً في النظر، فحيث دخلت الفاء فلاظهار السببية وحيث دخلت ثم فللتنبيه على أن النظر هو المقصود من السير، وأن السير وسيلة إليه لأغير، وشتان بين المقصود والوسيلة. والله أعلم اه

وفي روح المعماني عن بعضهم أن التحقيق أنه سبحاً به قال هنا ﴿ ثُمَّ انظروا ﴾

ما ذكره فتأمل

وفي غير ما موضع « فانظروا» لأن المقام هذا يقتضى «ثم» دونه في هاتيك المواضع، وذلك لتقدم قوله تمالى فيا نحن فيه ( ألم يرواكم أهلكنا قبلهم من قرن مكنام في الأرض ) مع قوله سبحانه وتعالى ( وأنشأنا من بعدهم قرنا آخرين ) والأول بدل على أن المالكين طوائف كثيرة ، والثاني بدل على أن المنشأ بعدهم أيضا كثيرون فيكون أمرهم بالسيردعاء لهم إلى العلم بذلك ، فيكون المرادبه استقراء البلاد ، ومناؤل أهل الفساد على كثرتها ليروا الآثار في ديار بعد ديار ، وهذا مما محتاج إلى زمان ومدة طويلة تمنع من التعقب الذي تقتضيه الفاء ، ولا كذلك في المواضع الآخر ، انتهى قال الآلوسي بعد ايراده : بالايخلو عن دغدغة ، واختار غير واحد ان السير متحد هناك وهناء ولكنه أمر ممتد بسطف النظر غليه بالفاء تارة ، نظراً إلى آخر ، متحد هناك وهناء ولكنه أمر ممتد بسطف النظر غليه بالفاء تارة ، نظراً إلى آخر ، والظاهر و بثم أخرى نظراً الى أوله ، وكذا شأن كل ممتد أه ما أورده الآلوسي ، والظاهر في الأخير أن يكون العطف بائفاء نظراً الى الأول ، و بثم نظراً الى الآخر عكس في الأخير أن يكون العطف بائفاء نظراً الى الأول ، و بثم نظراً الى الآخر عكس

ثم أقول: ولعل من يتأمل ما وجهنا به السكلام في تفسير الآية ، قبل النظر في هذه النكت كلها يرى أنه هو المنبادر من النظم بغير تسكلف، وأنه يشبه أن يكون مستنبطا من مجموع تلك النكت ، مع زيادة عليها تقتضيها حال المخاطبين بالأمر بالسيرهنا، وهم كفار مكة المعاندون السكثيرو الاسفار للتجارة الغافلون عن شؤون الأمم والاعتبار بعاقبة الماضين وأحوال المعاصرين

 أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ (١٦) مَنْ يُصْرَفْ عَنْهُ وَمُمَئِذَ فَقَدْ رَحَمَهُ ، وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْمُبِينُ (١٧) وَإِنْ يَمَسَسُكَ اللهُ وَمُو عَلَىٰ كُلِّ يَصَسُكَ اللهُ يَعْسَسُكَ بِخَيْرٍ فَهُو عَلَىٰ كُلِّ يَضِرٌ فَلاَ كَاشَفَ لَهُ إِلاَّ هُو ، وَإِنْ يَمْسَسُكَ بِخَيْرٍ فَهُو عَلَىٰ كُلِّ يَضَيْءٍ قَدِيرٌ (١٨) وَهُو القَاهِرُ فَوْقَ عَبَادِهِ وَهُو الله كَيمُ الله يَشَيءٍ قَدِيرٌ (١٨) وَهُو القَاهِرُ فَوْقَ عَبَادِهِ وَهُو الله سَهِدُ يَنِي وَيَنْكُمْ ، أَتَلْ الله شَهِدُ يَنِي وَيَنْكُمْ ، وَأَن يَلْهُ شَهِدٌ يَنِي وَيَنْكُمْ ، وَأَوْحِي إِلَىٰ هَذَا الْقُرْآلُ لِأَنْذَرَكُمْ بِهِ وَمَن بَلَغَ ، أَتَنْكُمْ لَتَشْهُدُونَ وَأَنْ مَعَ الله آلَهُ قَالُهُ وَحِدٌ وَالله وَحِدٌ وَالله وَحِدٌ وَالله وَحِدٌ وَالله وَحِدٌ وَالله وَحِدٌ وَالله وَحِدْ وَالله وَلَا يَعْ بَرِي فِي الله آلِهُ وَالله وَله وَالله وَله وَالله وَالله

بين تمالى فى الآيات السابقة أصول الدين وما يدل عليها وشبهات السكفار على الرسالة مع ما يدحضها وهدى رسوله إلى سنته فى الرسل وأقوامهم لتسلينه وتثبيت قلبه ، المعين له على المضى فى تبليغ دعوة ربه ، ثم قنى سبحانه على ذلك بتلقينه فى هذه الآيات أسلوبا آخر من إقامة الحجيج على قومه ، وهو أسلوب السؤال والجواب ، فى موضع فصل الخطاب ، و إن كان تكراراً لمعنى سبق أو اشتمل على التكرار ، وحكمة ذلك أن التنويع فى الاحتجاج والتفنن فى أساليبه من ضروريات الدعوة إلى الدين – و إلى غير الدين من المقاصد البشرية أيضا لأن التزام دليل واحد على المطلوب الذي لا بد من تكرار ذكره، أو إبرادعدة أدلة بأسلوب واحد قد يفضى إلى سآمة الداعى من التكرار على رغبته فى الدعوة وتفائيه فى نشرها و إثباتها ، فكيف يكون تأثيره فى المدعوين السكارهين له ولها ، إذا لم يعقلوا الدايل الأول أو لم تتوجه قلويهم إلى تدبرالاسلوب الواحد المشتمل على عدة أدلة بالدايل الأول أو لم تتوجه قلويهم إلى تدبرالاسلوب الواحد المشتمل على عدة أدلة بالمدين وقد كان المعاندون منهم ينهون عن هذا القرآن و يتأون عنه على ماامتاز به كيف وقد كان المعاندون منهم ينهون عن هذا القرآن و يتأون عنه على ماامتاز به كيف مقام التفنن والتنويع ، والبلاغة المعجزة فى كثرة الأساليب ? قال عز وجل :

ولل المن مافي السموات والآرض و أي قل أيها الرسول لقومك الجاحدين لرسالتك المعرضين عما جشهم به من أمر التوحيد والبعث والجزاء المن هذه المخلوقات في العالم كله علويه وسفليه ? السؤال تمهيد لحجة جديدة ، وقد بينافي تفسيرا لآيات السابقة أن العرب كانت تؤمن بأن الله تعالى هو خالق السموات والأرض وأن كل مافيهما ومن فيهما ملك وعبيد له ولفظ «ما» يشمل العقلاء مع غيرهم وجزم في الكشاف بأن السؤال المتبكيت وأن قوله تعالى وقل الله والمناف تقرير المم أي هو فله لاخلاف بينى و بينكم في ذلك، ولا تقدرون أن تضيفوا شيئامنه إلى غيره وقال غيره : تقرير اللجواب نيابة عنهم ، أو الا بحاء لمم إلى الاقرار وقال الرازى: أمره بالسؤال أولا، ثم بالجواب نيابة عنهم ، أو الا بحاء لمم إلى الاقرار وقال الرازى: أمره بالسؤال أولا، ثم بالجواب ثانيا ، وهذا اثما يحسن في الموضع الذي يكون الجواب فيه قد بلغ في الظهور إلى حيث لا يقدر على انكاره منكر ولا يقدر على دفعه دافع ، ثم بين أن هذا من هذا ، واحتج على أن كل ذلك لله بما في العالم المادى من آثار الحدوث والامكان على طريقة المتكلمين في الاستدلال .

ونقول: إن اتيان السائل بالجواب يحسن في غير الموضع الذي حصر الرازى الحسن فيه، وهو أن يكون ماياتي به عين مايعتقده المسؤل وما يجيب به إن أجاب وانما يسبقه اليه ليبني عليه شيئا آخر من لوازمه هو مما يجهله المسؤل أو يغفل عنه أو ينكره لجهله أو غفلته عن كونه لازما لما يعرفه و يعتقده . وليس المسؤل عنه هما لايقدر على إنكاره منكر ، ولا على دفعه دافع ، فقد أنكره أهل الالحاد والتعطيل فالظاهر أن يقال: إن الله تعالى أمره بالجواب وأن يبدأه بما كانوا يجيبون به كاعلم ن آيات أخرى (١) ليبني عليه قوله فو كتب على نفسه الرحمة ليجهم منكم إلى يوم القيامة لاريب فيه و المعنى أن الله تعالى الذي تقرون معى بأن له مافى السهوات ومافى الأرض قد أوجب على ذاته العلية الرحمة بخلقه ، كا يعلم ذلك من إفاضة نعمه عليهم ظاهرة و باطنة . ومن مقتضى هذه الرحمة أن يجمعكم إلى يوم القيامة حال كونه كاريب فيه ـ أو جعاً لاريب فيه ـ أي بيس من شأنه أن يرتاب فيه من تدبرد لائل

<sup>(</sup>١) راجع تفسير الآية الثالثة من هذه السورة

رجمة اللهوحكمته ، فان هذا الجمع لأجل الحساب والجزاء فهو رحمة بالمكليفين ينافي الغوضيُّ والاهمال واستباحة الظلم . والعلم به رحمة أيضًا ، لأنه وازع نفسي لايتم تهذيب النفس بدونه ، بل الرحمة أعم من ذلك . فهن رحمته تمالي بالناس مامنجهم من هدايات الحواس والوجدان والعقل وهداية الدين المقاومة لما يجنونه على تلك الهدايات باستمالها فيما يضرهم ولا ينفعهم ، والمساعدة لهم على تكيل فطرتهم وتزكية أنفسهم بيان ذلك : أن من أصول دينه القويم ــ الذي جو مظهر رحمته العليا الموافق لفطرته التي فطر الناس عليها \_ أن لأعمال البشر جزاء فطريا هو أثر لازم للعمل بحسب سنته تعالى في تأثير الأعمال النفسية والبدنية في إصلاح الأنفس أو إفسادها، وجزام آخر وضعيا أو شرعيا تابعاً له هو إلشاء فضل أو عدل منه عزوجل، فالأول ... وهو الأصل -مايترتبعلي تزكية النفس بالمقائدالصحيحة والعلوم الثابتة والأخلاق الكريمة التي تطبعها فيهاعبادة الله تعالى وحسن المعاملة مع خلقه من هناء المعيشة في الدنيا بالجمع بين لذة الحياة العتملية والروحية ولذة الحياة الجسدية المعتدلة وهو أدنى الجزاء بن وأقلهما وغير المطرد منهما \_ ومايترتب على ذلك من النعيم المقيم في الآخرة \_ وهو الكامل المطرد وما يترتب على تدسية النفس و إفساد فطرتها بالمقائد الباطلة كخرافات الوثنية وأوهامها وبسفساف الأخلاق والملكات الرديثة التي تطبعها فيها تلك الأومام السخيفة والأعمال القبيحة والعبادات الوثنية من شفاء المعيشة في الدنيا وعذاب الآخرة وكل منهمان وازم تلك المقائدوالأخلاق والأعمال ، فهي كالأعمال الضارة والوساوس المصبية (الهستيرية) التي تترتب عليها الأمراض الممضلة والأدواء القاتلة، كا أن ماتقدم من مقابلها يشبه الأعمال البدنية والنفسية التي يرتاض بها البدن والعقل حتى يبلغ بهما المرء من الصحة والاعتدال، ماهو مقدر لهمن الكال، فعلى هذا تكون هداية الدين للمقائد الصحيحة والغضائل والآداب والميادات وزجره عن الوثنية والخرافات والرذائل والشرور-كل ذلك كبث الوصايا الصحيحة والعلوم الطبية في الناس ، ليكون لهم وأزع منأ نفسهم يتقون بهما يضرهمو يقبلون على ماينفعهم وتلك رحمة عظيمة بهم ، ولا ينافى كون ذلك من الرحمة مايترتب على الباطل والشر من شقاء الدنيا وعذاب الآخرة ، لأنه جناية منهم على أنفسهم، فمثلهم فيه كمثل المريض بخالف أوامر الطبيب ونواهيه الخاصة ، و يخالف الوصايا الصحيةالعامة ، فبزداد أمراضاً وأسقاماً ، ولا ينائى ذلك كون تلك الوصايا رحمة بالناس ونعمة علمهم

وأما الجزاء الثاني الذىءو إنشاء من مقتضى الفضل أو العدل فهو مترتب على الجزاء الاول وتابع له وهو قسمان (أحدهما ) ما يزيد الله المحسنين من الكرامة والنعيم بفضله ، على مااستحقوه بايماتهم وأعمالهم الصالحة بحسب وعده ، ولما كانت الرحمة أعم وأوسع وأعظم كانهذا النوعمن الجزاءخاصاً بالمحسنين منعباده ، فهو رحمة خاصة . نسأله تمالي أن يجملنا من خياراً هلها (وثانيهما)القصاص في الحقوق و إن قلت ومايقتص به تعالى في الآخرة لله ظلومين من الظالمين بحسب عدله . ولما كار مقنضى الرحمة والفصل، أعم وأسبق من مقتضى العدل، كانجزاءالظالمين المسيئين على قدر استحقاقهم عومهم من يعفوا فله عنهم عظالجزا على الاساءة قد ينقص منه بالعفوو المفغرة، ولكن لايزاد فيه شيءقط. وإنما الزيادة في الجزاء على الاحسان ( من جاء بالحسنة فله عشر أمثالهاومن جاء بالسيئة فلا يجزى إلا مثلها) ( للذين أحسنوا الحسني وزيادة) ( نامًا الذين آمنوا وعملوا الصالحات فيوفيهم أجورهم ويزيدهم من فضله ، وأما الذين استنكفوا واستكبروا فيمذبهم عذايا ألبها) وبيان الدين لهذا النوع من الجزاء رحمة أيضاً فهو كبيان الحكومة العادلة للامة ما واخذ عليه من الاعمال الضارة ، وما ينال المحسنين من الامن والعزوالترق فيخدمة الدولة ، وروىالشيخان وغيرهما عن أبي هربرة أن النبي ﷺ قال« انا لله لماخلق الخلق كتب كتابا عنده فوق العرش إن رحمتي تغلب غضبي» وفي رواية « إن رحمتي سبقت غضبي» وإنما السبق والغلب في أثري الرحمة والغضب وتعلقهما لا في الصغات أنفسها ، وسنزيد هذا البحث بيانا في تفسير (ورحمي وسعت كل شيء ) من سورة الأعراف إن أحيانا الله تعالى أماتملق جميع الناس إلى يوم القيامة بكتابةالرحة من جهة نظم الكلام واعرابه فقيل إن كتابة الرحمة تأكيد لهافي معنى القسم وجملة « ليجمعنكم » جواب لفسم محذوف حل محلهمافي معناه . وقبل ان الجلة استثناف بياني كأنه قيل : وما مقتضى هذه الرحمة ، رماموقعهامن موضوع دعوة الرسالة ? فقيل : إنه تعالى أقسم ليجمعنكم ، إذلو لم بجمه كم الحساب والجزاء لظل كثير من المحسنين منكم مغبونين محرومين ،

وكثير من المظلومين مهضومين، وكثير من الظالمين المسيئين غير ، والحذين، ذلك بأن مايترتب على الأعمال الحسنة فى الدنيا من حسن الآثر وعلى الاعمال السيئة من قيح الاثر؛ ليس عاما مطرداً فى جميع الافراد كا تقدم آنفا، وهو يعلم من الاختبار ومن سنن الله الإجماعية والكونية، وذلك بنافى الرحمة ، كاينافى العدل والحكمة ، فن مقتضى كتابته سبحانه الرحمة على نفسه أن يجمع الناس للفصل بينهم وجزاء كل منهم عا يقتضيه العدل فى الكل والفضل فى البعض . والجمع بمنى الحشر ويتعديان بالى، يقال : جمهم اليه وحشرهم اليه . وجمع الناس إلى يوم القيامة ، معناه حشره بالى موقفه أو حسابه ، أو معناه ليجمعنكم منتهين إلى ذلك اليوم . وقيل إن «إلى» صلة وقيل إنها بمعنى « فى » وكلاها ضعيف

وأماقوله تمالى ﴿ الذين خسروا أنفسهم فهم لايؤمنون﴾ فمعناه أخص هؤلاء ممن مجمعون إلى يوم القيامة بالذكر أو التذكير أو بالذم والنوبيخ لأنهم لخسرانهم أنفسهم في الدنيا لايؤمنون بالآخرة . ولا شك في أن حؤلاء أولى بأن يتعتموا بالتذكير،أوبالذم المفضى إلى التفكير، وقيل: إن المعنى ليجـــمنكم إلى يومالقيامة أنتم أيهاالذين خسروا أنفسهم الخخاطبهم كافةتم أبدلمن الكل بعضه الاجدر بالخطاب الاحوج اليه - أو وصف أولئك المخاطبين بهذا الوصف الدال على أنه هو مناط الاندار والوعيد . وقيل: إن الجلة مستقلة معناهاأن الذين خسروا أنفسهم لا يؤمنون بهذا الجم ولا ينتفعون مخبره . والأول أقوى وأظهر . وخسارة الأنفس عبارة عن إفساد فطرتها وعدم اهتدائها بما منحها الله تعالى منالهدايات التي أشرنا اليه آنفا فالمقلدون قد خسروا أنفسهم لأنهم حرموا أنفسهم من استمال أشرف النعم الغريزية وهو العقل، وحرموا على أنفسهم أفضل الفضائل الـكسبية وهو العلم والفهم ، وإذا كان بعض الأئمة قد صرح بأن المجتهد المخطىء أفضل من المقالد لمجتهد مصيب، فكيف يكون حال المقلد في الشرك والكفر والمياذ بالله تمسالي ٩ والحرمان من مضاء العزيمة وقوة الارادة خسران للنفس يضاهي خسرانها بفقد الملم الاستدلالي ، فانضميف الارادة إن أوتى حظامن العلم لايقوم محقه ولا يعمل به كما يجب. لأن مايهدي اليه العلم الصبيح من وجوب قصر الحق وخذل الباطل

ومجاهدة الأهواء الرديئة وعمل الخير والنماون على البر - كل ذلك لايخلو من مشقة لا يحملها إلا ذو العزيمة الصادقة ، والارادة الثابتة

فمن خسر نفسه بالنقليد لاينظر ولايستدل حتى يهتدي إلى الإعمان ، ومن خسر نفسه بوهن الارادة قلما ينظر و يستدل أيضاً ، فان هو نظر وظهر له الحق بما قام من البرهان علميه قمد به ضعف الارادة عن احتمال لوم اللائمين ، واحتقار الأهل والمعاشرين، لمن ترك دين آبائه وأجداده، وصبا إلى حزب أعدائهم وأعدائه هذا مايقال في مثل حال المشركين في عهد نزول هذه السورة . و إن ضعف الارادة ليصد صاحبه في كل زمان ومكان عن الواجبات وسائر الأعمال التي لابد فبهما من احتمال مشقة بدنية أو نفسية، وإن كانت من أعمال الإيمان ومصالح الأمة والاوطان، ولو بحثت عن خسران الافراد المتعلمين لذين يعرفون الحقوق والواجبات لكرامة أنفسهم ، وخسران الجماعات والأمم التي تولى زعامتها أمثال هؤلاء الأفراد لاستقلالها وصلاح أمرها \_ لرأيت سبب هذا وذاك وهن العزيمة وذبذبة الارادة فالفوز والفلاح في الدين والدنيا لايتم إلا بالعلم الصحيح والعزيمة الحافزة إلىالعمل بالدلم، فمن حسر إحدى الفضيلتين يصدق عليه أنه خسر نفسه سواء كان فرداً ، أو أمة، فمابال من خسرها كانيها والعياذبالله تمالي.وقد لمح الزمخشري إلى خسران النفس في الآخرة فأورد على الآية إشكالا في غير محله. وأجاب عنه على طريقة المنكلمين جوابا في غير محله . قال ( فان قلت ) كيف جعل عدم إيمانهم مسببا عن خسرانهم والأمر على المكس؟ (قلت) ممناه الذبن خسروا أنفسهم في علم الله لاختيارهم الكفر فهم لايؤمنون

﴿ وَلِهُ مَاسَكُنَ فَى اللَّيْلِ وَالنَّهَارُ وَهُو السّمِيْعِ الطّلَّمِ ﴾ الظاهر المختار أن هذاعطف على ماقبله ، أى لله مافى السّموات وما فى الأرض ، وله ماسكن فى الليل والنهار ، واستظهر أبوحيان أنه استثناف إخبار غير مندرج تحت السؤال والجواب. وسكن من السكنى أو من السكون ضد الحركة ، وفيه اكنفاء بما ذكر عما يقابله، أى له ماسكن وما تحوك ، على حد قوله (سرابيل تقيكم الحر) أى والبرد . و يجوز الجمع بين المعنين على مذهب من يجوز ذلك فى المشترك بما يحتمله المقام ، والحكمة فى ذكر هذا الملك على مذهب من يجوز ذلك فى المشترك بما يحتمله المقام ، والحكمة فى ذكر هذا الملك

الخاص على دخوله فى عموم مافى السموات والأرض التذكير بتصرفه تعالى بهذه الخفايا فان السكنى والسكون من دواعى خفاءالسا كن واذا كان فى الليل كان أشد خفاءا ولذلك قدم ذكر الليل لأن مايسكن فيه هو المقصود بالذات وعطف النهار عليه تكيل ولما ذكر فا تعالى بأنه المالك لما ذكر والمتصرف فيه بقدرته بما يشاء كا هو شأن الربو بية الكاملة \_ ذكر فا بأنه هو السميع العليم أى المحيط سمعه بكل مامن شأنه أن يسمع مها يكن خفياعن غيره ، فهو يسمع دبيب النملة فى الليلة الظلماء على الصخرة الصاء ، وكل سميع غيره يصم عن لطيف الأصوات و يصمها كبيرها و يذهب عنه ما بعد منها كما قال أمير المؤمنين على المرتضى كرم الله وجهه : وهو المحيط علمه بكل شيء ( يملم خائنة الأعين وما تحق الصدور) وإذا كان كذلك فلا يمكن أن تدق عن سمعه دعوة داع أو تعزب عن علمه حاجة محتاج ، حتى يخبره بها الأولياء ، أو يقنمه بها الشفماء (يملم ما بين أبديهم وما خلفهم ولا يحيطون بشم ، من علمه إلا بما شاء )

بعد كتابة ماتقدم راجعت التفسير الكبير فاذا فيه من لكت البلاغة في الآية مانقله الرازى عن أبى مسلم الأصفها في وقال إنه أحسن ماقيل في نظمها وهو: ذكر في الآية الأولى السموات والأرض إذ لامكان سواها، وفي هذه الآية ذكر الليل والنهار إذ لازمان سواها، فالزمان والمكان ظرفان المحدثات. فأخبر سبحانه أنه مالك للمكان والمكانيات، والزمان والمكانيات. قال الرازى : وهذا بيان في غاية الجلالة. وأقول: همنادقيقة أخرى وهو أن الابتداء وقع بذكر المكان والمكانيات مم ذكر عقيبه الزمان والزمانيات، وذلك لأن المكان والمكانيات، أقرب إلى العقول والأ فكار من الزمان والزمانيات، لدفئق مذكورة في العقليات الصرفة. والنعليم والأ فكار من الزمان والزمانيات، لدفئق مذكورة في العقليات الصرفة. والنعليم المكامل هو الذي يبدأ فيه بالأظهر فالأظهر مترقيا إلى الأخنى فالأخنى الأخنى المكامل هو الذي يبدأ فيه بالأظهر فالأظهر مترقيا إلى الأخنى فالأخنى الم

بعد هذا القول الذي أمر الله به رسوله للتذكير بأنه الرب الملك لكل شيء المتصرف بالفعل والتدبير في كل شيء حتى دقائق الأشياء والادور وخفاياهاوأن تصرفه هذا عن علم محيط لا يعزب عنه مثقال ذرة ولا دبيب عملة أمره بقول آخر بين فيه ما يستلزمه ما قبله من وجوب ولا ينه تعالى وحده والتوجه اليه دون سواه في كل ما هو فوق كسب البشر والاعتباد على توفيقه فها هو مريك كسبهم ، ولا يتم به المراد بمحض سعيهم ، فقال

﴿ قِل أَغيرِ اللهُ أَتَخذُولِيا ﴾ الولى الناصرومتولى الأمر المتصرف فيه، والاستفهام هنا لانكار آنجاذ غير الله وليالا لإنكار أنحاذ الولى مطلقا ولهذا لم قل: أأنخذ وليا غير الله ، ولا: أ تخذ غير الله وليا . ومثله (أفغير الله تأمروني أعبداً بها الجاهلون؟) و إنما يتحقق أتخاذ غير الله وليا في صورة واحدة وهو أن يطلب من غيره النصر أوغير النصر من ضروب التصرف في النفع والضر فعلاومنماً فيما هو فوق كسب ذلك الغير وتصرفه الذي منحه الله لابناء جنسه ، ولذلك فسر الولى بالمعبود في هذا المقام . وأما تناصر المخلوقين وتولى بعضهم لبعض فيما هو من كسيهم العادى فلا يدخل في عموم النخاذ غير الله وليا أو المخاذم أولياء من دون الله · فق<sup>ر</sup> أثنى الله تمالى على المؤمنين بأن بعضهم أولياء بعض. وبين أيضاً أن الكفار بعضهم أولياء بعض ، وقد تقدم بيان هذا من قبل ، وقد كان المشركون من الوثنبين ومن طرا عليهم الشرك من أهل السكتاب يتخذون معبوداتهم وأنبياءهم وصلحاءهم أولياء من دون الله تمالى يمهني أنهم بندائهم ودعائهم والتوجه اليهم والاستعانة بهم يشفعون لهم عند الله تعالى في قضاء حاجتهم من نصر على عدو وشفاء من مرض وسعة في رزق وغير ذلك و في كان هذا عبادة منهم لهم وجعلهم شركاء لله باعتقاد كون حصول المطلوب من غير أسبابه العادية التي،ضت بها السنن الالهية العامة قد كان بمجموع ارادة هؤلاء الاولياء وإرادة الله تعالى ، فقتضي هذا الاعتقاد أن ارادة الله تمالى مأتملقت بفعلذلك المطلب إلابالتبع لارادة الولىالشافع أوالمتخذ ولياشفيعاً والحقأن ارادة الله تعالىأزلية لايمكن أن تؤثر فيها المحدثات ،كما تقدم تقريره مراراً بشواهد الآيات القرآنية . ثم وصف الله تعالى بما ينافي أنخاذ غيره ولياً فقال

وروى السموات والأرض على مبدعهما أى مبدئهما على غير مثال سابق، وروى عن ابن عباس أنه قال: ماعرفت ماقاطر السموات والارض حق أمانى أعرابيان بختصان في بئر، فقال أحدهما: أنا فطرنها، أى ابتدعها، وأصل الفطر الشق، ومنه ( إذا السهاء انفطرت ) بمعني إذا السهاء انشقت . وقيل للسكاة فطر، لانها تفطر الارض فتخرج منها . و إيجاد البئر إنما يبتدأ بشق الارض بالحفر، وقد كانت المادة الفي خلق الله منها السموات والارض كتلة واحدة دخانية ، ففتق رتقها وفصل منها

أجرام السموات والأرض ، وذلك ضرب من الفطر والشق (أولم يرالذين كفروا أن السموات والأرض كانتا رتقا ففتقناهما ? ) الرؤية هنا علمية

وصف الله تعالى بفاطر السموات والارض ــ وهو لا نزاع فيه ــ يؤيد انكار اتخاذ غيره وليا يستنصر ويستعانبه أويتخذواسطة للتأثيرفي الإرادة الالهية عظان من فطر السمواتوالأرض بمحض إرادته منغير تأثيرمؤثر ولاشفاعة شافع بجب أن يتوجه اليه وحده بالدعاء ، و إياه يستعان في كل ماوراء الاسباب ، وأكد هذا بقوله ﴿ وهو يطمم ولا يطمم ﴾ أي يرزق الناس الطعام ولا يحتاج إلى من يرزقه ويطعمه لانه منزه عن الحاجة إلى الطعام وغيره، عني بنفسه عن كل ماسوام . وقرأ أبوعمرو « ولا يطمم» بفتح الياه أي لاياً كل ، وهذه الجلة حالية مؤيدة لإنكار اتخاذ ولى غيرالله، وفيها تعريض بمن اتخذوا أولياءمن دونهمن البشر بأنهم محتاجون إلى الطمام، لاحياة لهم ولا بقاء إلى الأجل المحدود بدونه، وأنالله تعالى هوالذي خلق لهم الطعام فهم عاجزون عن البقاء بدونه وعاجزون عن خلقه و إيجاده، فكيف يتخذون أولياء معالغني الحميد، الرزاق الغمال لمايريد ? كما قال في الاحتجاج على النصاري في عبادة المسيح وأمه عليهما السلام ( ماالمسيخ ابن مريم إلا رسول قد . خلمت من قبله الرسل وأمه صديقة كانا يأ كلان الطعام) وأما الأولياء المتخذة من من غير البشر كالاصنام ،فهي أضعف وأعجزمن البشر ،لاتفاق عقلاء الاممكلهاعلى تفضيل الحيوان على الجماد، وتغضيل الانسان على جميع أنواع الحيوان

﴿ قُلَ إِنَى أُمُرِتُ أَنَ أُكُونَ أُولَ مِنَ أَسَلَمَ ﴾ أَى قُل أَيْهَا الرسول بعد إيراد هذه الآيات والحجج على وجوب عبادة الله وحده وعدم المخاذ غيره وليا: الى أمرت من لدن ربى الموصوف بما ذكر من الصفات أن أكون أول من أسلم اليه وانقاد لدينه من هذه الأمة التي بعثت فيها ، فلست أدعو إلى شيء لا آخذ به ، بل أنا أول مؤمن وعامل بهذا الدين ﴿ وَلا تَكُونَ مِن المشركين ﴾ أى وقيل لى بعد هذا الامر بالسبق إلى اسلام الوجه له : لا تكونن من المشركين الذين الخذوا من دونه أوليا - الإملى أنهم يقر بونهم إليه ذلني ، فأنا أتبرأ من دينكم ومنكم وحاصل الممنى: أنني امرت بالاسلام ونهيت عن الشرك . كذا قيل ، والاولى أن يقال . إن

حاصله الجمع بين الاسلام والبراءة من الشرك وأهله

و بعد هذا القول المبين لأصل الدعوة وأساس الدين وكون الداعى اليه مأموراً به كفيره \_ أمر الله رسوله بقول آخر في بيان جزاء من خالف ماذكر من الامر والنهى آنفاً وأنه عام لاهوادة فيه ولا شفاعة تحول دونه فقال ﴿ قل إِني أخاف إِن عصيت ربى عذاب يوم عظيم ﴾ قدم ذكر الخوف على شرطه الذي شأنه أن يتقدمه لانه هو الأهم المقصود بالذكر ، وشرط ﴿ إِن ﴾ لايقتضى الوقوع ، فالمونى إن فرض وقوع المصيان مني لربى فانني أخاف أن يصيبني عذاب يوم عظيم ، وهو يوم القيامة ، وصف بالعظيم لعظمة ما يكون فيه من تجلى الرب سبحانه وشعاسبته للناس ومجازاته لهم ، وحكمة هذا النمبير ماأشرنا اليه من أن هذا الدين دينالله الحق لا يحاناة فيه لاحد ، مهما يكن قدره عظما في نفسه ، وأن يوم الجزاء لابيم فيه ولا خلة ولا شفاعة \_ بالمونى المعروف عند المشركين \_ ولا سلطان لغير الله فيتكل عليه من يعصيه ، ظنا أنه يخفف عنه أو ينجيه ( يوم لا على نفس لنفس شيئاً والأمر يومئذ لله ) و إذا كان خوف النبي عنظية من العذاب على المعصية منتفيا لانتفائها بالمصمة فخوف الإجلال والنعظيم نابت له دائما

﴿ من يصرف عنه يومئذ فقد رحمه وذلك الفوز المبين ﴾ أى من يصرف ويحول عن ذلك المداب في ذلك اليوم العظيم حتى يكون بمعزل عنه ، أومن يصرف عنه ذلك المداب في ذلك اليوم \_ فقد رحمه الله بانجائه من الهول الآكبر ، و بما وراء النجاة من دخول الجنة ، لأن من لا يعذب يومئذ يكون منعا حما ، وذلك الجمع بين النجاة من العذاب والتمتع بالنعيم في دار البقاء هو الفوز المبين الظاهر وقد حققنا في نفسير آخر السورة السابقة ( المائدة ) أن الفوز إنما يكون بمجموع الأمرين السلبي والإيجابي ، ولا ينافي ذلك ماقيل في أهل الأعراف على مايأ بي تحقيقه في سورتها . وقوأ حزة والكسائي وأبو بكر عن عاصم ( من يصرف عنه ) باظهار الفاعل وحذف المفعول ، ولعله قال ذلك بقصد النفسير (من يصرف الله ) باظهار الفاعل وحذف المفعول ، ولعله قال ذلك بقصد النفسير ولا يمنعنا من الجزم بذلك إلا أن يصح أنه كنب اسم الجلالة في مصحفه

وقد استدات الاشمرية بالآية على أن الطاعة لاتوجب النواب والمصية لاتوجب المقاب، لانها ناطقة بأن ذلك من رحمة الله تمالى وفعل الواجب لايسمى رحمة ، وضربوا لذلك الامثال في أفعال البشر ، والحق أن من أفعال الرحمة البشرية ماهو واجب ، ومن الواجب على الناس ماهو رحمة أى واجب لانه رحمة وأما الخالق عز وجل فلا يوجب عليه أحد شيئاً إذ لاسلطان فوق سلطانه ، وله أن يوجب على نفسه ماشاء ، وقد كتب على نفسه الرحمة ، أى أوجبها كما نص عليه كتابه في على نفسه ماشاء ، وقد كتابة مطلقة ، وسيأتي في سورة الاعراف كتابتها للمتغين المزكين من مؤسى هذه كتابة مطلقة ، وسيأتي في سورة الاعراف كتابتها للمتغين المزكين من مؤسى هذه الامة ، وإذا أجاز بعض المتكلمين هذا فكتاب الله لايجيزه أحداً وأن لايكون رحما بخلقه ، وإذا أجاز بعض المتكلمين هذا فكتاب الله لايجيزه ولما بين سبحانه أن صرف العذاب والفوز بالنعيم بعده من رحمته في الآخرة بين أن الام كذلك في الدنيا وأن النصرف فيه لله الولى الحيد وحده فقال :

﴿ و إِن يمسك الله بضر فلا كاشف له إلاهو ، و إِن يردك بخير فهو على كل شيء قدير ﴾ المسأعم من الله سفى الاستمال . يقال : مسه السوء والكبر والعذاب والتعب والضراء والضر والخير ، أى أصابه ذلك ونزل به ، و يقال : مسه غيره بذلك أى أصابه به . وقد وردت هذه المعانى كلها فى القرآن ، ولكن المس بالخير ذكر هنافى مقابل المس بالضر مسندا إلى الله تعالى ، وفى سورة المعارج فى مقابل المس بالشر غير مسند إلى الله تعالى ، والضر بالضم والغتج — لغتان : أو الضر بالفتح مصدر ، وبالضم اسم مصدر ، والاستمال فيه : أن يضم إذا ذكر وحده وينتح إذا ذكر مع النفع . وهو ما يسوء الانسان فى نفسه أو بدنه أو عرضه أو ماله أو غير ذلك من شؤونه ، ويقابله النفع . وقال الرازى : الضر اسم للالم والحزن والخوف وما يفضى إليهما أو إلى أحدها ، والنفع اسم الذة والسرور وما ينضى اليهما أو إلى أحدها ، والنفع اسم الذة والسرور وما ينضى اليهما أو إلى أحدها ، كالمقل مثلا والعدل والفضل والشيء النافع الراغب : الخير ما كان فيه منفعة أو مصلحة حاضرة أو وضده الشر . وأقول : إن الخير ما كان فيه منفعة أو مصلحة حاضرة أو وضده الشر . وأقول : إن الخير ما كان فيه منفعة أو مصلحة حاضرة أو مستقبلة ، فن الضار المذكروه الذى يسوء ما يكون خيرا بحسن أثره أو عاقبته ، مستقبلة ، فن الضار المذكروه الذى يسوء ما يكون خيرا بحسن أثره أو عاقبته ، مستقبلة ، فن الضار المذكروه الذى يسوء ما يكون خيرا بحسن أثره أو عاقبته ، مستقبلة ، فن الضار المذكروه الذى يسوء ما يكون خيرا بحسن أثره أو عاقبته ،

والشر مالامصلحة ولا منفعة فيه ألبتة أو ما كان ضر. أكبر من نفعه . قال تعالى ( وعسى أن تكرهوا شيئا وهو خير لكم ، وعسى أن تحبوا شيئاً وهو شر لكم) وقال في النســـاء ( فان كرهـتـمرهن فعسى أن تـكرهوا شيئـا و يجعل الله فيه خيراً " كثيراً ) وقال ( ان الذين جاءوا بالافك عصبة منكم لا تحسبوه شراً لـكم بل هو خير لكم ) والشر لا يسند إلى الله تعالى ولكنه مما يبتلي به الناس و يُختبرهم . وقوله تمالى ( ولو يمجل الله للناس الشر استعجالهم بالخير لقضى إليهم أجلهم ) ليس من هذا الاسنادف شيء . وفي الحديث «الخير كله بيديك والشرليس إليك» ومن دقائق بلاغةالقرآن المعجزة تبجري الحقائق بأوجز العبارات وأجمعها لمحاسن الكلام مع مخالفة بعضها في بادي الرأى لما هو الأصل في التعبير كالمقابلة هنا بين الضر والخير، وأنما مقابل الضر النفع ومقابل الخير الشر، فنكتة المقابلة أن الضر من الله تعالى ليس شراً في الحقيقة ، إل هو تربية واختبار للمبديستفيد به من هو أهل الاستفادة أخلاةً وآدابًا وعلما وخبرة ، وقد بدأ بذكر الضر لأن كشفه مقدم على نيل مقابله ءكما أنصرفالمذاب في الآخرة مقدم على النعيم فيها، وهذه الآية مقابلة لما قبلها كما تقدم. ثم ذكر الخير في مقابل الضردون النفع فأفاد أن ماينفع الناس من النعم انما يحسن إذا كان ذلك النفع خيراً لهم بعدم ترتيب شيءمن الشرعليه فكأ نه قال: ان أصابك أيها الإنسان ضرشكمرض وتأمب وحاجة وحزن وذل اقتضته سنة الله تمالى فلا كاشف له ، أي لامزيل له ولاصارف يصرفه عنك إلاهودون الأوليا، الذين يتخذون من دونه و يتوجه إليهم المشرك لكشفه، فهو إماأن يكشفه عنك بتوفيقك للاسباب الكسبية ألتي تزيله ءو إما أن يكشفه بغير عمل منك ولاكسبء ولطفه الخفي لاحد له فله الحمد، و إن يمسسك بخير، كصحةوغنى وقوة وجاه فهو قادرعلى حفظه عليك كما أنه قادر على إعطائك إياه ، لأنه على كل شيءقدير، وأما أولنك الأولياء الذين اتخذوا من دونه فلا يقدرون على مسك بخير ولا ضر . فالآية كا قال الرازى دليل آخر على أنه لا يجوز العاقل أن بتخذغير الله ولياً . وقد تبين بها و بما قبلها أن كل ما يحتاج إلية المرء في الدنيا والآخرة من كشف ضر وصرف عذاب أو ايجاد خير ومنح ثواب فإنما يطلب من الله تعالى وحده ، والطلب من الله تعالى نوعان : طلب بالعمل ومراعاة الأسباب، التي تقتضيها سانه تعالى في خلقه، وطلب بالنوجه والدعاء اللذين ندبت إليهما آياته تعالى في كتابه وأحكامه الشرعية.

هذا ما فتح الله به ، و بمد كتابته راجمنا كتاب ، وح المعانى فوجدنا فيه نقلا فى نكتة البلاغة فى المقابلة بين الضر والخير أحببنا نقاما إتماما للفائدة قال :

« وفسروا الضر بالضم بسوء الحال في الجسم و بالفتح بضدالنفع (۱) وعدل عن الشر المقابل للخبر إلى الضر على مافي البحر لآن الشرأعم، فأتى بلفظ الآخص مع الخبر الذي هو عام رعاية لجهة الرحمة. وقال ابن عطية : ان مقابلة الخير بالضر مع أن مقابلة الشر وهو أخص منه من من خفي الفصاحة للمدول عن قانون الصنعة وطرح رداء التكلف وهو أن يقرن بأخص من ضده ونحوه لكونه أوفق بالمه في وألصق بالمقام ، كفوله تعالى (إن بلك أن لا نجوع فيها ولا تعرى ءوأنك لا تظا فيها ولا تضمى) بلقام ، كفوله تعالى (إن بلك أن لا نجوع فيها ولا تعرى ءوأنك لا تظا فيها ولا تصمى القيس بالحق مم العرى و بالظأ مع الضحو وكان الظاهر خلافه، ومنه قول اصمى م القيس كأنى لم أركب جواداً للذة ولم أتبطن كاعباً ذات خلخال ولم أسبأ الزق الروى ولم أقل الخيلى : كرى كرة بعد إجفال ولم أسبأ الزق الروى ولم أقل الخيلى : كرى كرة بعد إجفال

ولم اسبا الرق الروى ولم الله على البرى المدى الله المارى الذي هو خلو الباطن بالعرى الذي هو خلو النظاهر، والظأ الذي فيه حرارة الباطن بالضحى الذي فيه حرارة الطاهر، وكذلك قرن امرة القيس علوه على الجواد بعلوه على السكاعب لأنهما لذتان في الاستعلاء و بذل المال في شراء الراح، ببذل الأنفس في السكفاح، لأن في الأول سرور و بذل المال في شراء الراح، ببذل الأنفس في السكفاح، لأن في الأول سرور الطرب وفي الثاني سرور الظفر، وكذاهنا أوثر الضر لمناسبته ماقبله من الترهيب، فإن انتقام العظيم عظيم، تمملاذ كر الإحسان أتى عا يعمأ نواعه، والآية من قبيل فان انتقام العظيم، عالم ناظر إلى قوله تعالى ( انى أخاف ) الح ومس الخير ناظر إلى قوله تعالى ( انى أخاف ) الح ومس الخير ناظر إلى قوله سبحانه (من يصرف عنه ) » الح

﴿ وهو القاهر فوق عباده وهو الحسكيم الخبير ﴾ فسر أهل اللغة القهر بالغلبة والآخذ من فوق و بالاذلال ، وقال الراغب: الفهر الغلبة والنذليل معاً و يستعمل في كل واحد منهما . وقد جاءت هذه الآية بعد إثبات كال القدرة لله تعالى فها قبلها

<sup>(</sup>١) هذا تحكم لايصح نقلا. والتحقيق ماتقدم

«تفسير القرآن الحكيم »

تثبت له جل وعلا كال السلطان والتسخير لجيع عباده والاستملاء عليهم مع كال ألحكة والعلم المحيط بخفايا الامور ، ايرشدنا إلى أن من اتخذ منهم ولياً من دونه فقد ضل ضلالاً بعيدا لاشراكه ومقارنته بين الرب القاهر العلى الكبير الحكيم الخبير، وبين ائمبد المربوب المقهور المذلل المسخر الذي لاحول له ولا قوة إلا بالله العلى العظيم . فاذا كان هكذا شأن الرب وهذه صفاته فلا ينبغي للمؤمن به أن يتخذ ولياً من عباده المفهورين تحت سلطان عزته ، المذللين لسننه التي اقتضَّها حُكمته وعلمه بتدبير الأمرفى خلقه ، لأن أفضل المخلوقات وأكلهم مساوون لغيرهم في العبودية الله والذل له ، وكونهم لا حول لهم ولا قوة بأنفسهم ، ولم يجعل من خصائص أحد منهم أن يشاركه في التصرف في خلفه ولا في كونه بدعي معه ولا وحدم لكشف ضرولا جلب نفع (فلا تدعوا مع الله أحداً) (بل إباء تدعون فيكشف ما تدعون إليه إن شاء) (قل ادعوا الذينزعم من دونه فلا يملكون كشف الضر عنكم ولا تحويلا) الح وقدفسر ابن جرير الآية بقوله: والله الغالب عباده المذللهم العالى عليهم بتذليله لهم وخلقه إياهم فهو فوقهم بقهره إياهموهم دونه، وهوالحكيم في علوه على عبادء وقهره إِيَاهِم، بقدرته وسائر تدبيره، الخبير بمصالح الاشياء ومضارها، الذي لا تخفي عليه عواقب الامور ويواديها ، ولايقع في تدبيره خلل، ولا يدخل حكمته دخل. اه وذهبت الممتزلة والاشاعرة إلى أن قوله تمالى « فوق عباد، » تصوير لفهر. وعلوه بالغلبة والقهر . صرح بذلك الزمخشري وتبعه بعض الاشاعرة ، كالبيضاري بنقل عبارته بنصها ، وبعضهم ، كالرازى ، بنقلها واطالة الدلائل النظرية باثبات مضمونها ، ومنع إرادة فوقية الذات وإطلاق صفة العلو على الله ، اذ جعل ذلك قولًا بنحير الباري في جهة معينة وأطال في سرد الدلائل النظرية على استحالة ذلك، ولفظالآية لايأبى مافسرهبه الزمخشرىوأمثاله ،لانله نظيرآذكروه فىتفسيرها وهو قوله تمالی حکایة عن فرعون (و إنا فوقهم قاهرون) وبدیهی أنه یعنی فوقیة المکانة المعنوية لا المكان، ولو اكتفوا بهذا لكان حسناً لانه في معنى مانقل عن مفسري السلف كابن جرير، ولكن منهم منشنع على السلف الصالحين وسهاهم حشوية لعدم تأويلهم الآيات والاحاديث الصحيحة الناطقة باتبات صفة العلو المطلق لله تعالى ء

« الجزء السابع»

فسلف الأمة يمرون هذه الآيات بغير تأويل ، ويقولون ان الله مستو على عرشه فوق السموات وفوق العالم كالملافوق كل شخص وحده وهويهذا بائز من خلقه ، وإنه مع ذلك ليس كنله شيء ، فليس بمحدود ولا محصور ولامتحيز ؛ فهذه اللوازم التي يبني عليها الجهمية وتلاميذهم تأويل صفة العلومبنية كلهاعلى قياس الخالق على المخاوق ، ومن المعلوم أن جميع ما أطلق على الله تعالى من الصفات حتى العلم والقدرة والارادة فأنما وضع فى أصل اللهة لصفات البشر وهى مباينة لصفات الله تعالى ، فلماذا يخصون بعضها بالتأويد لدون بعض ، فالحق الذى مضى عليه سلف الأمة أن الله تعالى وصف بحكل ما وصف به نفسه ووصفه به رسوله عيد الخاوقين وقدرتهم وكلامهم تطلق عليهم ألفاظهامن الخلق ؛ فعلم الله وقدرته وكلامهم وكلامه وعلوه وسائر صفائه شؤون تليق به لاتشبه علم الخاوقين وقدرتهم وكلامهم وعلامهم معلى بعض . وقدانتهى سخف بعض المتكلمين فى التأويل إلى جعل صفات وعلوم مضهم على بعض . وقدانتهى سخف بعض المتكلمين فى التأويل إلى جعل صفات ألبارى تعالى سلمية ، وقد تقدم شيء من هذا البحث : وسنعود إليه إنشاه الله تعالى السابية ، مقده الاقوال أو الاوامر القولية المبينة لحقيقة الدين ودلائله بشهادته لرسوله وشهادة رسوله له فقال :

﴿ قُلُ أَى شِيءَ أَكِبَرِ شَهَادَةً ﴾ قُلِ الله شهيد بيني وبينكم ﴾ أخرج ابن اسحاق وابن جرير من طريق سعيد أو عكرمة عن ابن عباس قال «عاء النحام بن زيد وقردم بن كمب و يحرى بن عمرو - من البهود - فقالوا : يا مجد ما نعلم مع الله إله أله الله إلا الله ، بذلك بعث والى ذلك أدعو » فأنزل الله : في قولهم غيره نقال : « لا إله إلا الله ، بذلك بعث والى ذلك أدعو » فأنزل الله : في قولهم ( قل أى شيء أكبر شهادة ) الآية - كذافي لباب النقول . وهذه لرواية لا تصحف في سندها عبد بن محمد مولى زيد بن قابت . قال الحافظ في بهذيب التهذيب المعاق مدنى مجهول تفرد عنه ابن اسحاق اهوابن جريز رواه من طريق بن اسحاق . والمتحقيق أن السورة نزلت يمكة دفعة واحدة الاما استثنى ، وليست هذه الآية منه والمتحقيق أن السورة نزلت يمكة دفعة واحدة الاما استثنى ، وليست هذه الآية منه وأما معنى الآية فهو أن الله تعالى أمر رسوله والله الله أن يسأل كفار قريش : وأما معنى الآية فهو أن الله تعالى أمر رسوله والله الله وأصدقها ؟ ثم أمن أي شيء شهادته أكبر شهادة وأعظمها وأجدر بأن تكون أصحها وأصدقها ؟ ثم أمن وأن يجيب هو عن هذا السؤال بأن أكبر الأشياء شهادة الذى لا يجوز أن يقع في بأن يجيب هو عن هذا السؤال بأن أكبر الأشياء شهادة الذى لا يجوز أن يقع في بأن يجيب هو عن هذا السؤال بأن أكبر الأشياء شهادة الذى لا يجوز أن يقع في بأن يجيب هو عن هذا السؤال بأن أكبر الأشياء شهادة الذى لا يجوز أن يقع في بأن يجيب هو عن هذا السؤال بأن أكبر الأشياء شهادة الذى لا يجوز أن يقع في بأن يجيب هو عن هذا السؤال بأن أكبر الأسلام الما المناه ا

شهادته كذبولا زور ولاخطأ هو الله تعالى وهو شهيد بيني و بينكم ، وأوحى إلى هذا القرآن من لدنه لا نذركم به عقابه على تكذيبي فما جئت به مؤيداً بشمادته سبحانه ، وأُنذر من بلغه هذا القرآن إذ كل من بلغه فهو مدعو إلى اتباعه حتى تقوم الساعة شهادة الشيء حضوره ومشاهدته ، والشهـادة به الاخبار به عن علم وممرفة واعتقاد مبنى على المشاهدة بالبصر أو البضيرة أي العقل والوجدان ومنه الشهادة بالتوحيد ، و إثبات الشيء بالدليل والبرهان شهادة به ، وشهادة الله بين الرسول و بين قومه قسمان:شهادته سبحانه برسالة الرسول عَلَيْكَالِيُّهُ وشهادته بما جاءبه . وشهادته عز وجل برسالة رسوله ثلاثة أنواع ( النوع الأول ) إخبساره بها في كتابه بمثل قوله (عد رسول الله) ( إنا أرسلناك بالحق بشيراً ونذيراً ) (قل ياأيها الناس إلى رسول الله اليكم جميماً ) ( وما أرسلناك الاكافة للناس بشيراً وفذيرا ) ( وما أرسلناك إلا رحمة للمالمين) فهذه شهادات وردت بغير لفظ الشهادة وهو غير شرط. في صحبها خلافا لبعضالفقهاء ، ولايقتضىالتلفظ به حقيتها ، فقد حكى الله عن إخوة يوسف أنهم ( قالواً : ياأبانا إن ابنك سرق وما شهدنا إلا بما علمنا ) وهم لم يقولوا : نشهـــد أن ابنك سرق.وقد سموا قولهم شهادة لانه عن علم بماثبت عليه عند عز يز مصر و إن كان ذلك الاثبات مصنوعًا ، وقال تعالى ( اذًا جاءك المنافقون قالوا : نشهد انك لرسول الله ، والله يعلم انك لرسوله ، والله يشهد ان المنافقين لـكاذبون ) فأنهم صرحوا بلفظالشهادة، ولمأكانوا غير مؤمنين بها شهد الله تعالى بكذبهم فيها وقال تمالى ( لكن الله يشهد عا أنزل اليك أنزله بعلمه ) فهذه شهادة صرح فيها باللفظ وكذلك قوله تعالى ( و يقول الذبن كفروا لست مرسلا قل كفي بالله شهيدا بيني وَبَيِنَكُمُ ﴾ وهي بمعنى هذه الآية التي نفسرها

(النوع الثانى من شهادة الله تعالى لرسوله) تأييده بالآيات الكثيرة وأعظمها القرآن \_ وهو الآية العلمية العقلية الدائمة عا ثبت بالفعل من عجز البشر عن الإتيان بسورة من مثله ، و بما اشتمل عليه من الآيات الكثيرة كأخبار الغيب ووعد الرسول والمؤمنين بنصره تعالى لهم و إظهارهم على أعدائهم وغير ذلك مما ثبت بالفعل عند أهل عصره ونقل الينا بالمتواتر، ومنها غير القرآن من الآيات الحسية والاخبار النبو بة

بالغيب النى ظهر بعضها فى زمنه و بعضها بعد زمنه عليه أفضل الصلاة والسلام كقوله فى سبطه الحسن وهوطفل «ابنى هذا سيد ، ولعل الله يصلح به بين فئتين من المسلمين » وقوله فى عمار بن ياسر « تقتله الفئة الباغية » وقوله « صنفان من أهل النار لم أرها بعد . قوم معهم سياط كأذناب البقر يضر بون يها الناس ونساء كاسيات عاريات مائلات عميلات راوسهن كأسنمة البخت » الحديث وكلها صحيحة

(النوع الثالث من شهادته لرسوله) شهادة كتبه السابقة له و بشارة الرسل الأولين به ، ولا تزال هذه الشهادات والبشائر ظاهرة فيا بق عند اليهود والنصارى من تلك الكتب وتواريخ أولئك الرسل عليهم السلام على ماطراً عليها من التحريف وقد تقدم بيان ذلك في تفسير السورة السابقة ولا سيا المائدة ولا تنس هنا أخذه تعالى العهد على الرسل وقوله لهم (أأقررتم وأخذتم على ذلكم إصرى ? قالوا: أقررتا والجع ص ٣٤٩ ج ٣].

وأما شهادته تعالى لماجاء به رسوله من التوحيد والبعث وهو ما كانوا ينكرونه دون الآداب والفضائل والأحكام العملية فهو ثلاثة أنواع (أحدها) شهادة كتابه معجز الخلق بذلك كقوله (شهد الله أنه لا إله إلاهو والملائكة وأولوا العلم قائمًا بالقسط لا إله إلا هو المزيز الحكيم \* ان الدين عند الله الاسلام) وقوله (زعم الذين كفروا أن لن يبعثوا ، قل بلى وربي لتبعثن ثم لتنبؤن بما عملتم وذلك على الله يسير) أن لن يبعثوا ، قل بلى وربي لتبعثن ثم لتنبؤن بما عملتم وذلك على الله يسير) (ثانيها) ماأقامه من الآيات البينات في الأنفس والآفاق على توحيده واتصافه

بصفات الكمال وفي بيان ذلك من هذه السورة ماليس في غيرها:

( ثالثها ) ماأودعه جل شأنه فى الفطرة البشرية من الايمان الفطرى بالألوهية و بقاء النفس وما هدى اليه العقول السليمة من تأييدهذا الشعور الفطرى بالدلائل والبراهين ولعلنا نشرح معنى الايمان الفطرى الذى بيناه من قبل بياناً موجزاً فى تفسير آية العهد الالهى الذى أخذه على بنى آدم وهى قوله تعالى فى سورة الأعراف ( و إذ أخذ ر بك من بنى آدم من ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على أنفسهم ) الآية علم مما بيناه أن شهادته تعسالى هى شهادة آياته فى القرآن ، وآياته فى الأكوان وآياته فى المقل والوجدان ، اللذين أودعهما فى نفس الانسان ، وهذه الآيات قد

بينها الفرآن وأرشد إليها ، فهو الدعوى والبينة ، والشاهد المشهود له ، وكنى به ظهوراً بالحق و إظهاراً له ، أنه لابحتاج إلى شهادة غيره له . على أن الشهود والآدلة على حقيته كثيرة ، وجملة « وأوحى إلى هذا القرآن » معطوفة على جملة « الله شهيد بينى و بينكم »مصدرة بالفعل المبنى للمنعول لأن المراد بنصها بيان أن القرآن هو موضوع الدعوة والرسالة المقصود منها بالذات ، وتدل بموضعها دلالة ابماء على انه أعظم شهادة لله تعالى .

وقوله تعالى (لانذركم به ومن بلغ) نص على عموم بعثة خاتم الرسل عليه أفضل الصلاة والسلام ، أى لانذركم به باأهل مكة أو يامعشر قريش أو العرب وجميع من بلغه ووصلت اليه دعوته من العرب والعجم فى كل مكان وزمان إلى يوم القيامة . قال البيضاوى وهو دليل على أن أحكام القرآن تعم الموجودين وقت نزوله ومن بعدهم وأنه لا يؤاخذ بها من لم تبلغه اه . يعنى أن العبرة فى دعوة الاسلام بالقرآن فمن لم يبلغه القرآن لا يصدق عليه انه بلغته الدعوة . وحينتذ لا يكون مخاطباً بهذا الدين ، ومفهومه أن الحجة لا تقوم بقبليغ دعوة الاسلام بالقواعد السكلامية والدلائل النظرية القربي عليها ذلك العلم أى إلا أن ينص فيها على أصوله وأحكامه ، و إننا نرى المسلمين قد تركوا دعوة القرآن وتبليغه بعد السلف الصالح وتركوا العلم به و عا بينه من السنة إلى تقليد المتكامين والفقهاء . والقرآن حجة عليهم و إن جعلوا أنفسهم غير أهل الحجة .

ويما روى فى الآية ما أخرجه ابن مردويه وأبو نعيم والخطيب عن ابن عباس مرفوعا قال ﴿ من بلغه القرآن فكانما شافهته به \_ ثم قرأ \_ ( وأوحى إلى هذا القرآن لانذركم به ومن بلغ) » وذلك ان القرآن لما كان متواترا بلغظه ومعناه كان من بلغه بعده عَيِّنَالِيَّةِ كن سجمه منه وان كثرت الوسائط لأنه هو الذى بلغه بلا زيادة ولا نقصان . وليس للأحاديث المروى كثيرها بالمهنى هذه المزية فهى موضع اجتهاد . وأخرج أبناء أبى شيبة والضريس وجرير والمنذر وأبو حانم وأبو الشيخ عن محمد بن كمب القرظى فى الآية قال : من بلغه القرآن فكانما رأى النبى بَرِّنَا الله كان كن عابن رأى النبى بيَّنَا له كان كن عابن وأي النبى بيَّنَا له كان كن عابن وأي النبى بيُنْ الله كان كن عابن

النبى وَلَيْكَالِيْهُ وَكُلُهُ . وأخرج أبو الشيخ عن أبى بن كعب قال أنى رسول الله وَلَيْكَالِيْهُ . بأسارى فقال لهم : « هل دعيتم إلى الاسلام ؟ » قالوا : لا نخلى سبيلهم ثم قرأً . (وأوحى إلى هذا القرآن لانذركم به ومن بلغ ) ثم قال « خلوا سبيلهم حتى يأتوا مأمنهم من أجل أمهم لم يدعوا » .

ثم أمر الله تعالى رسوله و الشهادة له بالوحدانية الى جحدها المشركون وبالبراءة من قولهم وشهادتهم بالشرك فقال في أثنكم لتشهدون أن مع الله آلهة أخرى ، قل : لاأشهد . قل إنما هو إله واحد واننى برىء مما تشركون وقالوا : ان الاستفهام هنا للتقرير مع الانكار والاستبعاد ، وقد أمره تعالى أن يجيب بأنه لايشهد كا يشهدون . ثم أمره أمراً آخر بأن يشهد بنقيض مايزعون ويتبرأ منه وهو أن يصرح بأن الاله لايكون إلا واحداً ، ويتبرأ مما يشركونه به من الاصنام وغيرها أو من إشراكهم مها يكن موضوعه ، وانما قال (قل إنما هو إله واحد) فأعاد الآمر ولم يعطف المأمور به على ماقبله لاقادة أن الاقرار بالوحدانية مقصود بذاته لايغنى عنه ننى الشهادة بالشرك .

(٢٠) اللّذِينَ آيَنْهُمُ الْكُتْلِ يَعْرِفُونَهُ كَمَّا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءُمُ اللّهِ اللّهُ مَمْنَ اللّهُ عَمْنَ اللّهُ عَلَى اللّهِ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ فَهُمْ لاَيُوْ مِنُونَ (٢١) وَمَنْ أَظْلُمُ مَمَّنَ اللّهِ كَذِبا أَوْ كَذَّبَ بَآيَتِهِ ؟ إِنَّهُ لاَيُفُلِحُ الطّلِمُونَ (٢٢) افْتَرَى عَلَى الله كَذِبا أَوْ كَذَّبَ بَآيَتِهِ ؟ إِنَّهُ لاَيُفُلِحُ الطّلِمُونَ (٢٢) وَيَوْمَ خَشُرُهُمْ جَمِيما ثُمَّ قَفُولُ اللّذِينَ أَشْرَكُوا : أَيْنَ شُرَكُوا : أَيْنَ شُرَكُوا : أَيْنَ شُرَكُونَ كُولُ اللّهِ يَعْمُونَ ؟ (٣٢) شَمَّ لَمْ تَكُنْ فِتْذَنَّهُمْ إِلاَّ أَنْ قَالُوا: وَاللّهِ رَبّنا مَا كُنْهُمْ مَا كَانُوا بَفْتَرُونَ .

روى أن قريشاً أرسلت إلى المدينة من سأل اليهود عن النبي عَلَيْكُ ورجعوا إلى مكة فزعوا أن اليهود قالوا ليس له عندنا ذكر ، فلما صار لم عهد باليهودكان بما

رد الله تعالى به عليهم في هذه السورة قوله بمد ما تقدم من الحجيج ﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الـكناب يعرفونه كايعرفون أبناءهم الى يعرفون عداً النبي الأمي خاتم الرسل عَيَالِيُّهُ كما يعرفون أبناءهم لأن نعته في كتبهم واضح ظاهر، وقد تقدم نصهذه الجلة في سورة البقرة كَآيَات أخرى في معناهاو بينا في تفسيرهاما برُّ يدها منشواهدالنوراة والانجيل. ثم بين تعالى علة انكار المكابرين منهم لما يعرفونه من أمر نبوته عَلَيْتُ فَقَالَ ﴿ الذينَ خَسَرُوا أَنفُسُهُمْ فَهُمَلًا يَؤْمَنُونَ ﴾ قيل أن ﴿ الذينِ ﴿ مَناسِانَ للذين الأولى أو بدل منهما ، ويجوز أن يكون مبتدأ ، أي الذين خسروا أنفسهم منهم فهم لا يؤمنون به بل يكفرون كبراً وعناداً فهم لذلك ينكرون ما يعرفون . وقد بَيْنَا قريبًا معنى هذه الجُلة إذ وردت . بنصها في الآية الثالثة عشرة من هذه السورة ( ص ٣٢٧) ، وموقعها هنا أن علة انكار من أنكرنبوة عمد عَيْسَاتُهُ من علماء اليهود كفلة النكار من ألنكرها من المشركين بعدظهور آياتها وألنكرماهوأعظم منها وأظهر وهو وحدانية الله تعالى ، وهي أنهم خسروا أنفسهم فهم يؤثرون ما لهم من ألجاه والمكانة والرياسة في قومهم على الايمان بالرسول النبي الأمي الذي يجدونه مكتوبا عندهم ، لعلمهم بأن هذا الإيمان يسلمهم تلك الرياسة و يجعلهم مساوين لسائر المسلمين في جميع الآحكام ، وكذلك كان بعض رؤساء قريش يعز علميه أن يؤمن فيكون مرءوساً وْتَابِعُ ( ليتيم أَيْي طالب ) فكيف وهو يكون بمد ذلك مساويا لبلال الحبشي وصهبب الرومي وغيرهم من فقواء المسلمين ، فحسران مؤلاء الذين لرات فيهم هذه الآية لانفسهم هو من قبيل ضعف الارادة لامن نوع فقد العلم والمعرفة لأن الله تعالى أخبر أنهم على معرفة صحيحة في هذا الباب.وروى أنخسرانالنفس هنا عبارة عن خسرانها في الآخرة فقط بخسران أمكنتهم التي كانت معدة لهم فى الجنة لو آمِنُوا بالرسول وأعطائهــا للمؤمنين ، ولما كان هذا الخسران أعظم ظلم ظلم به هؤلاء الـكفار أنفسهم قال تعالى فيهم :

﴿ وَمِنَ أَظُلَمُ مِنَ اَفْتَرَى عَلَى الله كَذَبَا أَوْ كَذَبَ بَآيَاتُه ؟ ﴾ أَى لا أَحَدَ أَظَلَمُ مَنَ اَفْتَرَى عَلَىاللهُ كَذَبَا كَرْعَمَ مِن زَهِمَ أَنْلَهُ وَلِداً أَوْ شَرِيكا أَوْ أَنْ غَيْرِهُ يَدْعَى أَوْ مِنْ دُونَهُ وَيَتَخَذُولِيا لَهُ يَقْرِبُ النَّاسِ إِلَيْهُ زَلْقِي وَيُشْفِعَ لَهُمْ عَنْدُهُ مَأُوزًا دُفَى دَيْنَهُ ما ليس منه ـ أو كنب بآياته المنزلة كالقرآن المجيد، أو آياته الـكونية الدالة على وحدانيته أو التي يؤيد بها رسله ؛ و إذا كان كل من هذا الشكذيب وذلك الكذب والافتراء يعد وحده غاية في الظلم و يطلق على صاحبه اسم التفضيل فيه فكيف يكون حال من جمع بينهما فكذب على الله وكذب بآياته المثبتة للتوحيد والمثبنة للرسالة ؟

ثم بين سوء عاقبة الطالمين فقال ﴿ إنه لا يفلح الظالمون ﴾ هذا استثناف بيانى وقع موقع جواب السؤال ، أى الحال والشأن ان الظالمين عامة لا يفوزون في عاقبة أمرهم بوم الحساب والجزاء بالنجاة من عداب الله تعالى ولا بنهم الجنة مهما يكن نوع ظامهم ، فكيف تكون عاقبة من وصف بأنه لا أحد أظلم منه لافترائه على الله تعالى أو لتكذيبه بآيانه ؟ أوعاقبة من جع بين الأمرين فكان أظلم الظالمين ؟ الأية نزلت في الكافرين فلمذا يغفل الناس عن صدقها على من كذب على الله تعالى وهو يسمى نفسه أو يسميه الناس مؤمنا أو مساما ، كأن يقول بقول أولئك المشركين فيتخذ غير الله وليا و يدعوه ليشفع عنده ، أو يزيد في دين أولئك المشركين فيتخذ غير الله وليا و يدعوه ليشفع عنده ، أو يزيد في دين

الله برأيه فيقول : هذا واجب ، وهذا حلال ، وهذا حرام فيا لم ينزل الله به وحيا

ولا كان مما بلغه رسوله ﷺ من دينه

ثم بين تعالى مافى نفى الفلاح من الاجال فقال ﴿ ويوم نحشرهم جيماتم نقول الذين أشركوا : أين شركاؤكم الذين كنتم تزعمون ؟ ﴾ أى واذكر لهم أيها الرسول يوم نحشرهم جيما على اختلاف درجاتهم فى ظلم أنفسهم بأنواعه وظلم غيرها بأنواعه ثم نقول للذين أشركوا منهم وهم أشدهم ظلما أين الشركاء الذين كانوا يضافون إليكم لاتحاذكم إياهم أولياء فيكم الذين كنتم تزعون فى الدنيا أنهم شركاء لله يدعون ويستمانون كا يدعى ويستمان ، وأنهم يقر بونكم إلى الله زلنى ويشفمون لله يدعون ويستمانون كا يدعى ويستمان ، وأنهم يقر بونكم إلى الله زلنى ويشفمون الكم عنده ? فأين ضلوا عنكم فلا يرون ممكم ؟ كا قال فى آية أخرى (وما نرى ممكم شفعاء كم الذين زعم أنهم فيكم شركاء لقد تقطع بينكم وضل عنكم ما كنتم معكم شفعاء كم الذين زعم أنهم فيكم شركاء لقد تقطع بينكم وضل عنكم ما كنتم نزعون ) وقد قرأ يعقوب ( يحشرهم جيما ثم يقول ) بالياء والمعنى ظاهر ، والاستفهام للنو بيخ والاحتجاج .

<sup>﴿</sup> ثُمَلِمَ تَكُن فَتَنْتُهُم إِلا أَن قَالُوا وَاللَّهِ بِنَا مَا كَنَا مَشْرَكَين ﴾ قرأ ابن كثير وابن

عامر وحفص «لم تكن فتنتهم» بالتاء والرفع، ونافع وأبو عمرو وأبو بكر عنه بالناء والنصب ، والباقون «لم بكن فتنتهم» بالياء والنصب ، ولا فرق بين حذه القراآت في المعني فان بمضها يقدم اسم تكن عليها و بعضها يؤخره ، و بعضهم يدكر الفعل و بمضهم يؤنثه ، وكل ذلك جائز في المربية . وقرأ حمزة والكسائي «ربَّنا»بالفتح على النداء أي ياربنا . والباقون بالجر على الصفة . والفتنة الاختبار ، وفسرت هنا بالقولة والكلام والجواب و بالشرك ،وقدر بمضهم مضافا محذوة فقال: إنالممني ثم لم تكن عاقبة هذا الاختبار أو الشرك إلا إقسامهم بالله يوم القيامة أنهم ما كانوا مشركين ظاهر الآية أنهم ينكرون في بعض مواقف الحشر شركهم بالله توهما منهم أن ذلك ينفمهم ،ولكنهم يعتر فوز به في بمضها كما يعلم من آيات أخرى ،واستشكل بمض المفسرين هذا المعنى واحتجوا بأن الإنكار في القيامة متعذر ءو بأن اعترافهم بالشرك ثابت في بعض الآيات كقُولة تعالى حكاية عنهم (١٦:٨٧ هؤلا شركاؤنا الذين كنا ندعو من دونك) وقوله (٤: ٢٢ ولا يكتمون الله حديثًا)وروى أن ابن عباس سئل عن الآية وعن قوله تعالى (ولا يكشمون الله حديثًا) فقال: أما قوله (والله ربنا ما كنا مشركين) فانهم لما رأوا أنه لايدخل الجنة إلا أهل الاسلام فقالوا تعالوا لنجحد (قالوا والله ربنا ماكنا مشركين)فحتم الله على أفواهم وتكامت أيدبهم وأرجلهم (ولا يكتمون الله حديثاً ) وذهب بعضهم إلى أن الممني ماكنا مشركين في اعتقادنا لاننا ما كنا ندعو غيركاستقلالابل توسلا إليك ليكون من تدعوهم شفهاه لناعندك يقر بوننا إليك زلني، لاننا كنالستصغر أنفسنا أن تتسامي إلى دعائك كفاحاً بلا واسطة وما هذا إلا تعظيم لك . وقد أورد على هذا التفسير أنه لايلتُمْ مع قوله بعد هذه الحكاية عنهم ﴿ انظر كيف كذبوا على أنفسهم ﴾ وأجيب عن الإيراد بأن المراد أنهم كذبوا على أنفسهم في دار الدنيا بزعمهم أنهما تخذوا شفعاء يشممون لهم عند الله وأن هذا تعظيم لله لاكفر به ، ويرد هذا القول تصرايح مشركي قريش بأن ماكانوا عليه شرك ولكن بعضهم كان يرى أنه لابأس به لانه بمشيئة الله ، وهؤلاء كجبرية المسلمين ، وقد أنكر القرآن عليهم هذه الشبهة في قوله من هذه السورة ( وقال الذين أشركوا لو شاء ما أشركنا ) الخ نعم إن كشيراً بمن

يسمون مسلمين يدعون غير الله تعالى حتى فيحال الشدةوالصيق التيكان مشركو العرب يخلصون فيها الدعاء لله تعالى ولكتهم لايسمون هذا شركاكا كان يسميه المشركون، بل يسمونه توسلاً أو استَشفاعاً أو وساطة .

وَقُولُهُ تَمَالَىٰ هُمُنَا «أَنْظُرُ » مَنَ النَظْرُ النَّقَلِي ، وكذب الكَفَارُ فِي الآخْرَةُ ثَابِت بمثل قوله تعالى (٥٨ : ١٩ يوم يبعثهم الله جميعاً فيحلفون له كما يحلفون لـ كم و يحسبون أنهم على شيء ألا انهم هم الكاذبون ﴾..

قال الزجاج: تأويل هذه الآية حسن في اللغة لايمرفه إلا من وقف على معانى كلام العرب ، وذلك أنه تعالى بين كون المشركين مفتونين بشركهم متهالكين في حبه ، فذكر أن عاقبة كفرهم —الذي لزموه أعمارهم وقاتلوا علميه وافتخروا به وقالوا إنه دين آبائنا \_ لم تكن إلا الجحود والتبرؤ منه والحلف على عدم التَّدين به ومثاله أن نرى الساناً يحب شخصاً مذموم الطريقة فاذا وقع في محنة يسببه تبرأ منه ، فيقال له : ما كانت محبنك - أي عاقبة محبنك - الملان إلا أن تبرأت منه وتركته . فعلى هذا تكون فننتهم هي شركهم في الدنيا كما فسرها ابن عباس ، ولكن لأبد من تقدير مضاف وهو العاقبة .

﴿ (٢٥) وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ ۚ إِلَيْكَ وَجَعَّلْنَا عَلَى ۖ تُقُلُونِهِمْ ۚ أَكِنَّةً ۖ أَنْ يَفْقَهُوهُ ۚ وَفِي آذَاهِمْ وَقُرًّا ، وَإِنْ يَرَوْا كُلَّ آيَةٍ لاَيُؤْمِنُوا بِهَا حَتَّى إِذَا جَاوُكُ بُجُدِلُو َنكَ يَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاَّ أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ (٢٦) وَهُمْ آَيَمْهُوْنَ عَنْهُ وَيَنْتُوْنَ عَنْهُ وَإِنْ يُهْلِكُونَ إِلاَّ أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ .

كأن المشركون أصنافا متفاوتين فىالفهم والعقل وفي الكفر وأسبابه ءوقدبين الله أحوال كلفريق منهم في كتابه فمهم أصحاب الذكاء واللوذعية الذين كانوا يسمعون هــذا القرآن ويمقلون أنه لايمكن أن يكون من كلام عمد ﷺ ولا هو بالذي

يستطيع الانيان بمثله في نظمه وفصاحته و بلاغته، ولا في علومه وحكمه ومعارفه ، ٍ إذ لو كان مثله مما تصل إليه قدرته لظهر على لسانه شيء من مثله أو ما يقرب منه فها مضي من حيانه ــ وهو أر بعون سنة ونيف ــ وقد أمره الله تعالى أن يقم عليهم هذه الحجة بقوله (١٠: ١٧ فقد لبثت فيكم عُراً من قبله أفلا تعقلون) وما كان كفر أمثال مؤلاء إلاعن كبر وعنادومكابرة للحق . ومنهم من كان يمرض عن سماع القرآن خشية أن يؤثر في قلبه ، وينتزعه من الدين الذي ألفه طول عمره ، ومنهم من كان يصغى سمعه إلى القرآن بقصد الاكتشاف والاختبار، ولكنه لايعقل المراد منه، ولايفقه حججه و بيناته ، إما لعدم توجه ذهنه إلى ذلك لعراقته في التقليد والانس بمادرج عليه الآباء وهو الاكثر، و إما للبلادة وانحطاط الفكر عن التسامي إلى هذه الممارف العالية فيه ، وكان هذا قليلا في العرب ولاسيما أهل مكة وهمأ فصح قريش التي مي أفصح المرب. وقد بين الله تمالي حال هذا الفريق الذي لم يكن حظه من الاسماع إلى النبي عَلَيْكِيُّ الاكخط النعم من سماع أصوات البشر فقال ﴿ ومهم من يستمع إليك ﴾ أيها الرسول إذاتلوت القرآن داعيا إلى توحيد الله مندرا يوم القيامة ﴿ وجعلنا على قلومهم أكنة أن يفتموه وفي آذانهم وقرا ﴾ أي وجعلنا على آلة الفهم والادراك من أنفسهم \_ وهي قلب الإنسان ولبه \_ أغطية حائلة دون · فقهه ، ونفوذ الافهام إلى أعماق علمه ، وفي آذانهم وقرا أي ثقلا أو صمها حائلادون سهاعه بقصد التدبر واستبانة الحق . ومعنى هذا الجعل ما مضت به سنة الله تعالى في طباع البشر من كون التقليد الذي يختاره الإنسان لنفسه يكون ما نَمَّا له. باختياره من النظر والاستدلال والبحث عن الحقائق، فهو لا يستمع إلى متكلم ولا داع لأجل التمبيز بين الحق والباطل ، و إذا وصل إلى سمعه قول مخالف لما هو دين له أو عادة لا يتديره ولا يراه جديراً بأن يكون موضوع المقابلة والتنظير مع ما عنده من عقيدة أو رأى أو عادة . وجعل الآكنة على القاوب والوقر في الآذان في الآية من تشبيه الحجب والموانع المعنوية ، بالحجب والموانع الحسية ، فإن القلب الذي لايفقه الحديث ولايتدبره كالوعاءالذي وضع عليهالكن أو الكذان وهو الغطاء حتى لايدخل فيه شيء ، والآذان التي لانسبع الكلام ساع فهم وتدبر كالآذان

المصابة بالثقل أو الصمم لأن سممها وعدمه سواء . والاكنة جمع كنان كالاسنة . جمع سنان ، والوقر بالفتح الثقل فى السمع والصمم وبالكسر الحل ، يقال وقر : سمعه يقر فهو موقور ، إذا كان لا يسمع ، وأوقر الدابة فهى موقرة .

﴿ وَانْ يُرُواْ كُلِّ آيَةً لَا يَوْمِنُواْ بِهَا ﴾ يقول الله تمالي في هؤلاء الذين لا يسمعون ما يتلوعليهم الرسول ماع تدبر ولايفقهون كنه مايدعو إليه: وإن بروا كل آية من الآيات الدالة على محة نبوتك رصدق دعوتك وحقية ماتدعوا إليه لايؤمنوا بها لانهم لايفقهونها ولايدركون كنه المراد منها ، لعدم النوجه أو لوقوف اسماعهم عند ظواهر الالفاظ ﴿ حَيْ إِذَا جَاءُوكَ بِجَادُلُونَكُ ﴾ أي حتى إذاصاروا إليك أيها الرسول مجادلين لك في دعوتك ﴿ يَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا : إِنْ هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأُولِينَ ﴾ أي يقولون لاصرارهم على كفرهم وانتفاء فقههم : ما هذا القرآن إلاأساطير الاولين من الامم . أى قصصهم وخرا فاتهم . يعني أنهم لايعقلون مما في القرآن من أنباء الغيب في قصص الامم مع رسلهم الا أنها حكايات وخرافات تسطر وتكنب كغيرها ، فلا علم فيها ولا فائدة منها ، وربما جملوا القرآن كله من هذا القبيل. قياساً لما لم يسمعوا على ما سموا ، أو الهير القصص على القصص . وهكذا شأن من ينظر إلى الشيء نظراً سطحيا لاليستنبط منه علماً ولابرهانا ، ومن يسمع الكلام جرساً لفظياً لايتدبره ولا يفقه أسراره ، فمثل هذا وذاك كمثل الطفل الذي يشاهد ألماب الصور المتحركه يديرها قوملا يعرف لغتهم فكل حظه مما يرى منالمناظر ومنالمكتو بات المفسرة لها لايمدوالتسلية . ولو عقل هؤلاء المقلدون الغافلون قصص القرآن وتدبروا معانيها الحكان لهممنها آيات بينة على صدق دعوة الرسول عَيْدِينَة ونذر عظيمة ممافيها من بيان سنن الله تعالى في الامم، وعاقبة أسرهم مع الرسل، وغير ذلك من الحكم والعبر وان في أهل هذا المصرمن لايفكر في اتبيان الامي الناشيء بين الأميين بخلاصة

أخبار أشهر الرسل مع أقوامهم لأنه يرى أو يسمم أن مافى الفرآن من ذلك يشبه مافى غيره من كتب اليهود والنصارى وكتب التاريخ ولايرى فى هذا ما يبعثه إلى البحث فى الفروق بين مافى القرآن ومافى غيره ، وهى كثيرة سبق بيانها فى محث الاعجاز ( ص ١٩٣٧ و ٢٠٦٤ ج ١ ) وأهمافى باب اثبات نبوته عليات كونه

ظهر على لسان رجل أمى لم يقرأ ولم يطلع على شيء من كتب الدين ولا كتب التاريخ ، وقد احتج بهذا على قومه فلم يستطع أحد ممن انتصبوا المداوته أن برفع في الانكار عليه رأساً أو ينبس في الرد عليه بكامة ( ١٩:١١ عليه من أنباء الغيب نوحها اليك ما كنت تعلمها أنت ولا قومك من قبل هذا ) .

فاذا كان في أهل هذا العصر من لايفكر في هذه الآية البينة على نبوة على والمنطقة وهي خاصة بقصص القرآن لما ذكر ما من السبب، ومن لايفكر في إعجاز القرآن ببلاغته بعد أن عاش النبي مملئي عره قبله ولم يكن في كلامه ماهو معجز، فان كفار قريش لم يكونوا يستطيعون إنكار كون علا والمناق الميا مثلهم وأنه لم يكن يعرف شيئاً من أخبار الرسل مع أقوامهم، ولا كان ممتازاً بالبلاغة والفصاحة فيهم، ولكن كان بعضهم بجهل ما يعرف أهل هذا العصر من كون تلك القصص كانت صحيحة لامن أساطير الأولين وأوضاعهم الحرافية التي لايثبت لها أصل، ولأجل هذا سأل بعضهم اليهود عنها، كا كان بعضهم بجهل ما فيها من الآيات والعبر لعدم تدبرها، قالوا أبو عبيدة معمر بن المثنى: الأسطارة لغة الخرافات والترهات وهي التي تجمع على أساطير، وقال الآخفش: واحد الأساطير أسطورة.

وهم ينهون عنه و بنأون عنه ﴾ ضمير «وه» عائد إلى المشركين المهاندين للنبى عَلَيْكِيَّةٍ الجاحدين النبوته الذين وردهذا السياق بطوله فيهم . لاإلى الفريق الذي ذكر أخيراً في قوله « ومنهم من يستمع اليك » والمعنى أنهم ينهون الناسعن سماع القرآن من النبى عَلَيْكِيَّةٍ وينأون أى يبعدون عنه ليكونوا ناهين منهين والنأى عنه يشمل الإعراض عن سهاعه والإعراض عن هدايته . وقبل إن المعنى ينهون عن النبى عَلَيْكِيَّةٍ أى ينهون العرب عن حمايته ومنمه وعن اتباعه والسماع له جميعاً ويبعدون عنه بعد جفاه وعداوة ﴿ و إن يهلكون إلا أنفسهم وما يشعرون ﴾ أى وما يهلكون بذلك إلا أنفسهم وما يشعرون ﴾ أى صلوات الله وسلامه عليه . وهذا من معجزات القرآن و إخبار بالغيب فقده الله جميعاً الذين أصروا على عداوة الرسول وَ الله بعضهم بالنقم الخاصة و بعضهم في بدر ثم فى الذين أصروا على عداوة الرسول وَ الله الله النقم الخاصة و بعضهم فى بدر ثم فى

غيرها مر الغزوات، و يلى هذا الهلاك الدنيوى هلاك الآخرة، ولفظ الآية يشملهما وهو في هلاك الدنيا أظهر .

(۲۷) وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقِفُوا عَلَى النَّارِ فَقَالُوا يُلْيُتَنَا ثُرَدُّ وَلَا نُكَذَّبَ بَآيِتَ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (۲۸) بَلْ بَدَا لَهُمُّ مَا كَانُوا يُخْفُونَ مِنْ قَبْلُ ، وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا بَهُوا عَنْهُ ، وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ .

﴿ ولو ترى إذ وقفوا على النار ﴾ «لو» شرطية حذف جوابها لتذهب النفس في تصوره كل مذهب ، وذلك أباغ من ذكره ، ومنه المئل « لو غير ذات سوار لطمتنى » و « وقفوا » بالبناء المفعول أى وقفهم غيرهم ، يقال وقف الرجل على الارضوقوفا . ووقف على الاطلال أى عندها مشرفا عليها ، أو قاصراً همه عليها وعلى الشيء عرفه وتبينه ، ووقف نفسه على كذا وقفاً : حبسها كوقف العقار على الفقراء ، ووقف الدابة وقفاً جعلها تقف ، والمعنى ولو ترى أبها الرسول — أو أبها السامع — بعينيك هؤلاء الضالين المكذبين إذ تقفهم ملائكة العذاب على أبها السامع — بعينيك هؤلاء الضالين المكذبين إذ تقفهم ملائكة العذاب على النار فيقفون عندها مشرفين عليها من أرض الموقف — وهي هاوية سحيقة أو النار فيقفون عندها لايتعدونها – أو يقفون فوقها على الصراط ، أو لو ترى إذ

يدخلونها فيقفون على مافيها من الجذاب الأليمُ بذوقهم إياء و « من ذاق عرف»\_ أى لو ترى ما يحل بهم حينشذ وما يكون من أمرهم ومن تدمهم على كفرهم ومن حسرتهم وتمنيهم مالاينال لرأيت أمرآ عظيما لاتدركه المبارة ولايحيط بهالوصف وقد ذكر مايكون من وقفهم على النار ومايترتب عليه من قولهم بصيغة الماضي الواقع في حيز فعل الشرط المستقبل للاعلام بتحقق وقوعه ، علىالقول المشهور في مثله ، وقال الرازى في تعليله : ان كلة « إذا » تقام مقام « إذ » إذا أراد المتكلم المبالغة في التكرير والتوكيد و إزالة الشبهة لأن الماضي قد وقعواسنقر فالتعبير عن المستقبل باللفظ الموضوع للماضي يفيد المبالغة من هذا الاعتبار .

وأما قوله تعالى ﴿فقالوا ياليتنا تردولانكذب بآيات ربنا ونكون من المؤمنين ﴾ فقد عطف بالفاء للدلالة على أن أول شيء يقع حينتذ في قلوبهم ، و يسبقالتعبير عنه إلى ألسنتهم ، هو الندم على ماسلف منهم ،وتمنى الرجوع إلى الدنيا ليؤمنوا، اختلف القراء في إعراب «نكذبونكون» فرفهها الجهور ونصبهما حزةوحفص عن عاصم ونصب ابن عامر «نكون» فقط فقراءة الجهور بالعطف على نردتفيدأنهم تمنوا أن يردوا إلى الدنيا، وأن لا يكذبوا بعد عودتهم اليها بآيات ربهم كا كذبوا مَنْ قَبَلَ،وأَنْ يَكُونُوا مِن المؤمنين عاجاء به الرسول، أي تمنوا هذه الثلاثة،وقيل بل يمنوا الأول فقط وقوله « ولا نكذب » الخ معناه ونعن لانكذب الخ وعلى هذا يكون الايمان وعدم التكذيب غير داخلين في النمني وشبهه سيبويه بقولهم: دعني ولا أعود، وهو طِلْب للترك فقط والوعد بعدم العود مستأنف مقطوع عما قبله، والتقدير وأنا لا أعود تركتني أم لم تتركني ، وفيه وجه ثالث وهو أن قوله « ولا نكذب » جملة خالية قال الزمخشري :على معنى غير مكذبين.وكائنين من المؤمنين فيدخل في حكم التمني أه، وقد يتوهم أن دخوله في حكم التمي بمجمله يمعني الرجه الأول وليس كُذلك ، فإن معنى الوجه الأول أنهم يتمنُّون الرد وعدم التكذيب والايمان على سواء ، ومعنى الثاني أنهم يتمنون الرد فقط ويمدون بالايمان وعِدم التكذيب وعدا خبريا مؤكداً غير مقيد باجابتهم إلى ما يتمنون ، وأما إذا جملنا « ولانكذب » الخ جملة حالية \_ وهو الوجه الثالث\_ فانها تصدق بحضول كل

من عدم التكذيب والايمان قبل الرد إلى الدنيا . فلا يكون التمني متعلقا بهما لذاتهما لاتهما حاصلان والحاصل لايتمني ، و إنما يكون متعلقا بالرد المصاحب لهما ، الذي تمنى وقوعه بعد وقوعهما، وذلك وعد غير خبرى ولا انشائي بهما، لأن الحاصل لا يوعد به كما أنه لا يتمنى .وقد بينا في تفسير (٤:٣٤٤ لا تقر بوا الصلاة وأنتم سكاري) ــالآيةــ الفرق بين الحال المفردة والجملة الحالية ، وأن الأصل في مضمون الجملة الحالية أن يكون سابقا للفعل العامل في الحال . وهؤلاء رجعوا عن التكذيب عند وقفهم على النار وحصل لهم الايمان القاطع بصدق الرسول فتمنوا أن يتودوا إلى الدنيا مصاحبين لذلك ، فيصح أن يقال في الجلة إن عدم التكذيب والإيمان داخلان تحت حكم التمني من حيث اشتراطهما فيه ، لا أنهما متمنيان كالرد سواء وأما قراءة حمزة وحفص بنصب الفعلين فقيل انه على جواب النمني وقيـــل إن الواو للحال كقولهم: لا تأكل السمك وتشرب اللبن . وقيل إنها أجريت مجرى فام السببية أو أبدلت منها وأيدوه بقراءة ابن.مسعود « فلانكذب » وقيل إن العطف على مصدر متوهم أي باليت لنا رداً وانتفاء تكذيب وكونامن المؤمنين. فعلىالتوجيهين الأولين لهذه القراءة يدخل ما ذكر في حكم النمني على الوجه الذي وجهنا به جعل الجملة حالية في قراءة الجمهور وظاهر التوجيه الثالث تعلق التمني بالأمور الثلاثةعلى سواء ، وقدعلم من توجيه هذه القراءة توجيه قراءة ابن عامر أيضاً ولعل حَكُمة اختلاف القراءات بيان اختلاف أحوال أولئك المشركين في تمنيهم : بأن يكون منهم من يتمنى أن يرد إلى الدنيا وأن يكون فيهاغيرمكذب آيات الله الكونية والمنزلة وأن يكون من المؤمنين ، ومنهم من يتمنى الرد مصاحباً لما حدث له في الآخرة من الندم على الشكذيب ومن الإيمان بما جاء به الرسول إذ لا تلازم بين الرد و بقاء ذلك الأمر الحادث ، ومنهم من يتمناه ليكون سبباً للايمان وعدم التكذيب، ومنهم من يعد بذلك وعداً ، وهذا الاختلاف في كيفيات ذلك التمني أقرب إلى الحصول من اتفاق أولئك الكفار الكثير بن على كيفية واحدة بمايدل عليه اختلاف القراءات ، لأنه هو المعهود من البشر . ولعلمم يتمنون ذلك جاهلينأنه محال ، على أن الناس يتمنون المحال ولو على سبيل التحسير ، قال تمالى مبينا كنه حالم وما يظهر لهم منه فى الآخرة وما يقتضى أن يكونوا عليه فى الدنيا لو ردوا إليها هبل بدا لهمما كانوا يخفون من قبل قالوا : إن الاضراب فى هذه الآية إضراب عما يدل عليه تمنيهم من إدراكهم لقبح الدكفر وسوء مغبته ولحقية الإيمان وحسن عاقبته ، وعزمهم على الإيمان وترك التكذيب لو أعطوا ما تمنوا من الود إلى الدنيا ، ووعدهم بذلك نصا أو ضمناً ، كأنه يقول : ليس الأمم كايوهمه تكلامهم فى النمني ، بل ظهر لهم ماكانوا يخفونه فى الدنيا ، وفيه أقوال :

(١) انه أعمالهم السيئة وقبائحهم الشائنة ظهرت لهم في صحائفهم، وشهدت بماعليهم جوارحهم(٢) انه أحمالهم الني كانوا يغترون بها ءو يظنون أن سعادتهم فيها إذ يجعلها الله تعانى عباماً منثوراً (٣) انه كفرهم وتكذيبهم الذي أخفوه في الآخرة من قبل أن يوقفوا على انتار كانقام حكايته عنهم في قوله تعالى (ثم لم تكن فتنتهم إلا أن قالوا واللهر بناماكنا مشركين) (٤) أنه الحق أوالإيمان الذي كانوا يسرونه ويخفونه باظهار الكفروالتكديب عناداً الرسول واستكباراً عن الحق، وهذا إنماينطبق على أشدالناس كفراً من المعاندين المنكبرين الذين قال في بعضهم (وجحدوا بها واستيقنتها أنفسهم ظلمًا وعلواً ) (٥) انه ما كان يخفيه الرؤساء عن أتباعهم من الحق الذي جاءت به الرسل -- بدا اللاتباع الذين كانوا مقلدين لهم ، ومنه كتمان بعض علماء أهل الكتاب لرسالة نبينا ﷺ وصفانه وبشارة أنبيائهم به(٦) انهماكان بخفيه المنافقون في الدنيا من إسرار الـكفر و إظهار الإيمان والإسلام (٧) أنه البعث والجزاء ومنه عذاب جهنم ، وأن إخفاءهم له عبارة عن تكذيبهم به ، وهو المعنى الأصلى لمادة كفر (٨)أن في الكلام مضانا محذوفاً ، أي بدا لهم و بال ماكانوا يخفونه من الـكفر والسيئات ونزل بهم عقابه فتبرموا وتضجروا وتمنوا التفصي منه بالرد إلى الدنيـــا وترك ما أفضي اليه من التكذيب بالآيات وعدم الإيمان كما يشمني الموت من أمضه الداء العضال لأنه ينقدَه من الآلام لا لأنه محبوب في نفسه .

ونحن لابرى رجحان قول من هـذه الأفوال ، بل الصواب عندنا قول آخر (م) وهو أنه يظهر يومئذ لكل من أولئك الذين ورد المكلام فيهم ولاشباههم من الكفار ما كان يخفيه في الدنيا مما هو قبيح في نظره أو نظر من يخفيه عنهم ، قالدين (تفسير القرآن الحـكيم) (الجزء السابع)

كفروا عناداً واستكباراً كالرؤساء الذين ظهر لهم الحق كانوا يخفون ذلك الحق ومنهم يعض علماء أهل الكتاب والمنافقون الذين أظهروا الإيمان جبناً وضعفاً أو مكراً وكيداً كانوا يخفون الكفر عن المؤمنين وأصحاب الأعمال القبيحة من الفواحش والمنكرات يخفونها عن لايقترفها معهم — والذين يعتذرون عن ترك الواجبات بالأعدار الحكاذبة يخفون حقيقة حالهم عن يعتذرون اليهم، والمقلدون يخفون في أنفسهم مايلوح فيها أحيانا من برق الدليل المظهر لما كن في أعماق الفطرة من الحق ، سواء أومض ذلك البرق من آيات الله في الآفاق ، وألسنة حملة الحجة والبرهان، أو من أيات الله في الآفاق ، وألسنة حملة الحجة والبرهان، أو من أيات الله في الدنيا ، و إنما جملنا ما تلا ذلك من المقلدون العميان هم الذين بينت الآيات علم في الدنيا ، و إنما جملنا ما تلا ذلك من بيان حالهم في الآخرة تساويهم فيهوعدم استفادة أحد بيان حالهم في الآخرة علما استفادة أحد بيان حالهم في الآخرة الاستعداد .

وقد يم الاخفاء الشيء ما كان منه بالقصد إليه والإرادة له في ذاته ، وما كان ظاهراً في نفسه وخني عن أهله بأعمال وتقاليد لهم عدوا بها مخفين له ، كالعقائد والفضائل التي أودعت في الفطرة ، ودلت عليها آيات الله البينة ، وأعرض عنها الضالون والنزموا مايضادها فأخفوها بذلك حتى عن أنفسهم ، فاذا كان يوم الله الذي تبلى فيه السرائر ، وتنكشف جميع الحقائق ، وتشهد على الناس الأعضاء والجوارح ، إذ تنشر كتب الأعمال ، التي كانت معلوية في زوايا الأرواح ، فنتمثل لكل فرد أعماله النفسية والبدنية كلها ، في كتابه الذي لا يفادر صفيرة ولا كبيرة بلا أحصاها ، كا تتمثل الوقائع المصورة ، في المنظرة التي يمرض فيها مايعرف الآن بالصور المتحركة ، فان حفظ ألواح الأنفس المدركة لما ترسمه و يطبعه نور الشمس بالصور المتحركة ، فان حفظ ألواح الزجاج الحساسة لما يرسمه و يطبعه نور الشمس عليها ، وعرض الصور الشمسية في الدنيا دون عرض الصور النفسية في الآخرة ، فيها البيان تعلم أن كل أحد يظهر له في الآخرة كل ما كان خفيا عنه من خير نفسه وشرها ( يؤمئذ تعرضون لاتخفي منكم خافية ) أي لا تخفي على أنفسكم ، فضلا عن وشرها ( يؤمئذ تعرضون لاتخفي منكم خافية ) أي لا تخفي على أنفسكم ، فضلا عن خفائها على ربكم ، وقدخص بالذكر هنا بدو ما كان يخفيه الكفار ، ولكل مقام مقال خفائها على ربكم ، وقدخص بالذكر هنا بدو ما كان يخفيه الكفار ، ولكل مقام مقال خفائها على ربكم ، وقدخص بالذكر هنا بدو ما كان يخفيه الكفار ، ولكل مقام مقال

بين الله تمالى لنا أن تمنى أولئك الـكفار لمـا تمنوا لا يدل على تبدل حقيقتهم، بل بدأ لهم ما كان خفياً عنهم منها، باخفائهم إياد عن الناس أو عنها (وبدا لهم من الله مألم يكونوا يحتسبون )( وبدأ لهم سيئات ماكسبوا وحاق يهم ما كانوا به يستهزئون ) فتمنوا الخروج ممما حلق يهم ولسكن الحقيقة لا تتغير ، و إنما يكون لها أطوار ، تختلف باختلاف الأحوال والأوطار

﴿ ولو ردوا لعادوا لما نهوا عنه ﴾ من الشرك والكفر والنفاق والكيد والمكرُ والمماصي ، لأنمقتضي ذلك من أنفسهم ثابت فيها ، وما دامت العلة ثابتة فان أثرها وهو المعلول لا يتخلف عنها ﴿ وانهم لكاذبون ﴾ فما تضمنه تمنيهم من الوعد بترك التكذيب بآيات الله ، و بالكون من المؤمنين بالله ورسوله سواء علموا حين تمنوا ووعدوا أنهم كاذبون في هذا الوعد أم لم يعلمواء فلو ردوا إلى الدنيا لرد المعاند المستكبر منهم مشتملا بكبره وعناده ، وكل من الما كر والمنافق مرتديا بمكره ونفاقه والمقلد مقيداً بتقليده الهيره، وعدم تقته بفهمه وعلمه والشهو الى ملوثا بشهوا ته المالكة لرقه وأما ما ظهر لهم إذ وقفوا على النار من حقية ماجاء به الرسل، فأنما مثله كمثل ما كان يلوح لهم في الدنيا من البينات والعبر ، ألم تركيف يكابرون فيها أنفسهم ، و يغالطون عقلهم ووجدانهم ، و يمارون مناظر يهم وأخدانهـــم ? يشرب الفاسقُ الخر فيصدُّع ، أو يلعب القمار فيخسر ، ويأ كل المريض أو ضعيف البنية الطمام الشهى أو يكثر منه فينضرر، ويروى غير هؤلاء من المخالفير اشرع الله المنزل بالحق، أو لسننه الثابتة التي أقام بها فظام الخلق، ما حل من الشقاء بغيره ممن سبقه إلى مثل عمله ـ فيندم كل واحد ممن ذكرنا، ويتوب ويمزم على أن لا يعود و إنما يكون هذا عند فقد داعية العمل، ووجود داعية الترك ، فإذا عادت الداعية إلى العمل عاد إليه خضوعًا لما اعتاد وألف ، وترجيحًا لما يلذ على ما ينفع ومن وقائع العبر في ذلك ماحدث لأخلى عملت له علية جراحية خدرقبالها بالبنج (كاورفورم) فَكَانَ مَن تأثيره فيهأنهشمر بأنروحه تسلمن بدنه وأنهقادم على ربه وقد طال الأمد على اندمال جرحهُ ، وكان قبل ظهور أمارات الشفاء منه يخاف أن يذهب بنفسه فيندم على مافات و يتحسر على ما كان منه من التفريط والتقصير في.

الواجبات، و إضاعة الأوقات الطو بلة في البطالة واللهو و إن كان من المباحات، وعزم على الجه والتشمير فما بقي من عمره، إن عافاه الله من مرضه ، حتى عزم على الاستمرار على ترك شرب الدخان ،الذي منعه الطبيب منه في أثناء أُخذه بالعلاج، ولكنه لما عاد إلى مثلها كان عليهمن الصحة على أنهالم تكن سابغة، عاد كذلك لجيع أعماله وعاداته السابقة ، على أنه تذكر من تلقاء نفسه هذه الآية ( ولو ردوا لعادوا لما نهوا عنه ) وعد ما وقع له شاهداً لها ، ومثالا تعرف به حقيقة تفسيرها . و يستنبط من الآية أن الطريقة المثلى لاقامة الناس على صراط الحقوالفضيلة إنما مى حملهم على ذلك بالعمل والتمو يدءمم التعليم وحسن التلقين ، كاير في الأطفال في الصغر ، وكما يمرن الرجال على أعمال العسكر ، وأن من أكبر الخطأ أن يسمح للاحداث بطاعة شهواتهم، واتباع أهوائهم ، بشبهة تر بيتهم على الحرية والاستقلال، ألذى يهديهم إلى الحق والفضيلة بما يفيدهم العلم في سن الرشد من الاقتناع بطرق الاستدلال ، أقول: ان هذا من أكبر الخطأ \_ وأنا عالم بفضل التربية الاستقلالية ومن الدعاة إليها ـ لأنه قلما يوجد في الناس من يتبع هواه وشهواته في الصغر ثم برجع عن ذلك كله في الكبر، بعد أن يصير ملكة وعادة له علقيام الدليل عنده على أنه ينافى الحق أو المدل والفضيلة ، و إنما يقع مثل هذا منأفراد منالناسخلقوا مستعدين للحكمة، بما أوتوا من سلامة الفطرة وقوة العزيمة ، أومن اتباع الرسل في زمن البعثة ، وأ كثر البشر مسخرون لعادتهم ، منقادون لما ألفوا في أول نشأتهم، لإ يخالفون ذلك إلاقليلا، يتكلفون المحالفة تكلفا عندعروض مايقتضي ذلك، فاذا زال المقتضى عادوا إلى عادتهم وشنشنتهم ، وعملوا على سابق شاكاتهم، و إنماتر بية الصغار على ماعرف من الحق ، وتقرر من أصول الفضيلة والأدب، كتربيتهم على النظافة ومراعاة قوانين الصحة ، لايشترط فيها أن يعرفوا من أول النشأة فائدة ذلك بالدليل والبرهان ، وتأخير تلقيلهم هذه الغائدة إلى وقت الاستمدادلها في الحكبر لاينافي تربية الاستقلال، وأوضح الشواحة والأمثلة المعروفة على ماقلنافشو السكر فى أمم الأفرنج ومقلدتهم من الشرقيين عنان أكثرهم يملمون أنه ضار قبيح ولايكاد يوجد في مائة الآلف منهم وأحد يتركه بعد أن اعتاده وأدمنه لاقنناعه بضرره مما

## ثبت من الدلائل الطبية ، والتجارب القطعية

( ٢٩ ) وَقَالُوا إِنْ هِيَ إِلاَّ حَيَاتُنَا الدُّنِيَا وَمَا نَحْنُ بَمَبْعُونِينَ ( ٣٠ ) وَقَالُوا إِنْ هِيَ إِلاَّ حَيَاتُنَا الدُّنِيَا وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُونِينَ ( ٣٠ ) وَلَوْ تَرَى إِذْ وَقِفُوا عَلَى رَبِّهِمْ قَالَ أَلَيْسَ هَذَا بِالْحَقِّ ؟ قَالُوا بَلَي وَرَبِّنَا ، قَالَ فَذُوقُوا الْعَذَابَ عِمَا كُنْتُمْ تَكَفُّرُونَ ( ٣١ ) قَدْ خَسِرَ اللَّذِينَ كَذَّبُوا بِلِقَاءِ اللهِ حَتَّى إِذَا جَاءِتُهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةً قَالُوا فَيْ اللَّهِ حَتَّى إِذَا جَاءِتُهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةً قَالُوا فِي اللَّهِ عَلَى ظُهُورِ هِمْ اللَّذِينَ كَذَّبُوا بِلِقَاءِ اللهِ حَتَّى إِذَا جَاءِتُهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةً قَالُوا فَيْ اللَّهُ عَلَى ظُهُورِ هِمْ فَيُمْلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَى ظُهُورِ هِمْ فَيَسْرَتَنَا عَلَى مَا فَرَّطْنَا فِيهَا ، وَهُمْ يَحْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَى ظُهُورِ هِمْ أَلَا سَاءٍ مَا يَرْدُونَ ( ٣٢ ) وَمَا اللَّيْوَةُ الدُّنْيَا إِلاَّ لَعَبِ وَلَهُونَ اللَّالِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ وَيَا اللهُ ا

بين الله تمالى لذا في هذه الآيات شأذا آخر من شؤون السكفار المكذبين بآياته في الدنيا ، وهو غرورهم بها ، وافتتانهم بمتاعها ، وانكارهم البعث والجزاء ، ومايقا بله من حالهم في الآخرة يوم يكشف الغطاء ، وهو مايكون من حسرتهم وتدمهم على تفريطهم السابق ، وغرورهم بذلك المتاع الزائل ، وقفى عليه ببيان حقيقة الدنيا والمقابلة بينها وبين الآخرة ، فقال عز من قائل :

﴿ وقالوا إن هي إلا حياتنا الدنيا وما نحن بمبهوئين ﴾ قيل إن هذه الآية تتمة لميا سبقها ، و إن « قالوا » فيها معطوف على « عادوا » فيها قبلها ، أى لو رد أولئك إلى الدنيا لعادوا لماتهوا عنه من الكفروسي الأعمال وصرحوا ثانية بماكانواعليه من إنكار البعث والجزاء ، والظاهر المختار مابيناه آنفا ، قالعطف فيه عطف جمل مستأنف ، و(إن) في ابتداء مقول القول نافية عمني «ما» أى وقال أولئك المشركون: ما الحياة إلاحياتنا الدنيا لاحياة بعدها ، وماتحن بمبعوثين بعد الموت وسنذكر ما يستلزمه هذا الاعتقاد من الشر والفساد في آخر تفسير هذه الآيات موقفهم المستروري اذ وقفوا على ربهم ﴾ تقدم تفسير مثلهذا التعبير قريباً . ووقفهم

على ربهم عبادة عن وقف الملائكة اياهم في الموقف الذي يحاسبهم فيه ربهم ، وامساكهم فيه الى أن يحكم بماشاء فيهم ، فهو من قبيل \* وقوفا بهاصحبي على مطيهم \* أي [ يقفون مطبهم عندى وقوقاً ، ولا يشترط في هذا أن يكونوا في مكان أعلى من المكان الذي هوفيه . أو المعنى يحبسونها على بامساكها عندي . وانما عدى الوقف والوقوف الذي بهذا المعنى بعلى — وكذا الحبس والإمساك الذي فسر به — الدلالته على معنى القصر ، قال تعالى (فسكلوا بما أمسكن عليكم) أي بما أمسكته الجوارحمقصوراً عليكم فلم تأكل منه لأجلكم ، وكذلك حبس العقارووقفه على الفقراء وسائر وجوه البر فيه معنى قصره على ذلك . والذين تقفهم الملائكة وتحبسهم في مُوقف الحساب امتثالًا لأمر الله تعالى فيهم ( وقفوهم أنهم مسؤلون ) يَسكُونُون مقصورين على أمر الله تعالى ، أو يكون أمرهم مقصوراً على الله تعالى لايتصرف فيه غيره ( يوم لاتملك نفس لنفس شيئا والأمر بومثذلله ) و إنما أطلت في بيان كُون استعمال « أوقف» هنا متعديا بعلى يمعنى ماتقدم قر يبـــاً فى تفسير قوله تعالى ( وُقَفُوا على النار ) لأن المفسرين اضطربوا في التعدية هنا فحمل الـكلام بعضهم على النمثيل وبعضهم على الكنايةو بعضهم على مجاز الحذف أو على غيره من أنواع المجاز، وجمله بمضهم من الوقوف على الشيء معرفة وعلما ، وجاء بمضهم بتأويلات أخرىلاحاجة إلى ذكرها

بيناً آنفا في تفسير ( ولوتري اذ وقفوا على النار ) أن جواب «لو» حذف لنُذهب النفس في تصوره كل مذهب يقتضيه المقام ، وللإيذان بأنه لا يحيط به نطاق الكلام ، ومن شأن السامع لمثل هذا أن ينتظر بيانالما يقع في تلك الحال ، فازلم يوافه المتكلم به توجهت نفسه إلى السؤال عنه، فلهذا جاء البيان جوابا لسؤال مقدر وهو قوله تعالى ﴿ قَالَ أَلْيُسِ هَذَا بِالْحَقِي ﴾ ادخال الباءعلى الحق يفيد تأكيد المني أيقال لهم ربهم أليس هذا الذي أنتم فيه من البعث هو الحق الذي لاريب فيه ﴿ قَالُوا مِلْيُ وَرَبِّنَا ﴾ أي بلى هذا الحقالذي لاريب فيه ولا ماطل يحوم حوله، اعترفوا وأكذوا اعترافهم اليمين، فشهدوا بذلك على أنفسهم أنهم كانوا كافرين، فيهاذا أجابهم رب العالمين ﴿ ﴿ قَالَ فَدُوقُوا العَدَابِ بِمَا كُنتُم تَكَفُرُونَ ﴾ أى إذا كان الأمر كذلك فَدُوقُوا المَدَابِ الذّي كُنتُم به تكذبُون ، بسبب كفركم الذي كنتُم عليه دائمُون ، ثم قفي على ذكر مار بحوا من الشقاء والعذاب ، ببيان ماخسروا من السعادة والثواب — و إنما هو خسر على النسان المناسبة على المناسبة على المناسبة على النسان المناسبة على المناسبة ع

وقد حسر الذين كذبوا بلقاء الله وأى خسر أولئك الكفار الذين كذبوا بلقاء الله تعالى كل ماريحه وفاز به المؤمنون بلقائه من ثمرات الإيمان وعيادة الله ومناجاته في الدنيا ، كالقناعة والإيثار والرضاء من الله في كل حال ، والشكر له عند النعمة ، والصبروالوزاء والطأ نينة عند المصيبة ، وغير ذلك من المزايا التي تصغر معها المصائب والشدائد ، و يكبر قدر النعم والمواهب . ومن ثمرات الإيمان في الآخرة من الحساب اليسير ، والنواب الكبير ، والرضوان الاكبر ، وهو « مالاعين رأت من الحساب اليسير ، والنواب الكبير ، والرضوان الاكبر ، وهو « مالاعين رأت ولا أذن سممت ولا خطر على قلب بشر » كل ذلك مما بخسره المكذبون بلقاء الله بسبب تكذيبهم ، لأنهم بخسرون في الحقيقة أنفسهم ، و إنما حذف مفعول «خسر» الدلالة على ذلك كله ، وجعل فاعله وصولالدلالة صلته على سبب الحسران) لان التكذيب بلقاء الله تعالى يستازم ماسيراني بيانه من الاعمال والاحوال التي تفسد النفس ، ومن خسر نفسه بفسادها خسر كل شيء

﴿ حتى إذا جاءتهم الساعة بفتة ﴾ أى كذبوا إلى أن جاءتهم الساعة مباغتة مفاجئة ، وقيل: إن الغاية للخسران بقصره على ما كان منه فى الدنيا . والساعة فى أصل اللغة الزمن القصير الممين بعمل يقع فيه ، يقال: جلست اليه ساعة وغاب عنى ساعة . وأطلق فى كتب الدين على الوقت الذى ينقضى به أجل هذه الحياة و يخرب هذا العالم و إنما يكون ذلك فى زمن قصير . وعلى مايلى ذلك من البعث والحساب وهو يوم القيامة ، فإن كان إطلاقه عليه بالتبع لاطلاقه على ساعة خراب الغالم فذاك و إلا كان وجه تسميته ساعة باعتبار سرعة الحساب فيه ( راجع ص ٢٣٦ ج ٢ و إلا كان وجه تسميته ساعة باعتبار سرعة الحساب فيه ( راجع ص ٢٣٦ ج ٢ و إلا كان وجه تسميته ساعة وقلان : وهذه الساعة ساعة هذا العالم كله ، ومن درتها ساعة كل فرد وقيامته وهو الوقت الذي يموت فيه ويقدم على ذلك

العالم، وكذا ساعة الأمة أو الجيـل، ولذلك قالوا: إن القيامة ثلاث: كبرى. ووسطى وصغرى ، وقد تقدم هذا البحث في الجزء الخامس من التفسير ( راجع ص ٢١٤ منه ) وفسر الراغب الساعة هنا بالقيامة الصغرى ، إذ هو الذي ينطبق. على الكفار الذين نزلت فيهم هذه الآيات، والقيامة الكبرى إنما تقوم على آخر من يكون من الخلق على هذه الأرض . والجمور يغسرونها بالقيامة الكبرى وهي باعتبار غايتها \_ وهو يوم يقوم الناس لرب العالمين \_ تصدق على من نزلت الآية فيهم وعلى. غيرهم، وباعتبار بدايتها تصدق على آخر من يعيش في الدنيا فقط . ويرون أن البغتة الانظهر في موت الافراد لما يكون له في الغالب من المقدمات والعلامات التي يعرف بها وقته في الجلة . وقد ذكر مجيء الساعة بغثة في عدة آيات غير هذه يتعين أن يكون المرادبها القيامة الكبرىالعامة ، وهي التي ورد فيالكتاب والسنة أنالله. تمالى أخنى علمها عن كل أحد حتى الرسل والملائكة . وأما قوله تعالى (وما تدرى. نفس بأى أرض تموت ) فلا يدل على مجيء الموت بغنة ولا على جمــل كل أحد بوقته فقد يعرف بأسبابه كالأمراض والجروح . وقد يقال : إن المرض ونحوه لايدل. على الموت مهما يكن شديداً ، فكم من مر يض جزم الأطباء بأنه لايعيش إلا أياما أو ساعات قد شنى من مرضه ذاك وعاش بعده عدة أعوام ، على أن المريض لاييأس من الحياة مادام فيه رمق ، فبهذا الإعتبار يصح أن يقال فيه. ـ إن مات في مرضه ـ : أن الموت جاءه بغتة ، و إن كان هذا لا يعد في العرف من موت الفجــأة ، ومن لم يجئه الموت فجأة جاءه المرض الذي يعقبه الموت فجأة. ولات حين استعداد ، ولا رجوع عن شرك و إلحاد ، بل يموت المرء على ماعاش عليه ويبعث على مامات عليه، ويندر أن يظهر لاحد في مرض مماته، ضلاله الذي عاش عليه طول حياته ، ولا ينكشف الفطاء عن الإنسان و يعلم أنه فارق هذه الحياة إلى العالم الآخر إلا عند خروج روحهمن بدنه ، حينتذ يتحسر المفرطون ، و يندم. المجرمون ، ثم تتجدد الحسرة في موقف الحساب ، وتتضاعف عند حلول العذاب ﴿ قَالُوا يَاحْسُرْتَنَا عَلَى مَافُرِطْنَا فِيهِا ﴾ هذا جواب «إذا» أي قد خسر الذين كذبوا بلقاء الله وأصروا عل ذلك ، حتى إذا جاءتهم منيتهم وهي بالنسبة اليهم

مبدأ الساعة العامة، والمرحلة الأولى من مقدمات القيامة، مفاجئة لهم من حيث. لم يكونوا ينتظرونها ، ولا يحسبون حسابها ولايعدون عدة لمجيئها ،قالوا : ياحسرتنا على تفر يطنا! هذا أوانك فاحضري، و برحى بالأنفس ماشئت أن تبرحي، والحسرة. \_ كما قال الراغب \_ الغم على مافات والندم عليه ، كأن المتحسر قد المحسر (أي. زال وانكشف) عنه الجهل الذي حمله على ما ارتكبه ، أو انحسرت عنه قواه من. فرط الغم، أو أدركه اعياء عن تدارك مافرط منه. ونداء الحسرة فسره سيبويه بالمعنى الذي بيناه آنفاً ، وقال الزجاج : ان معنى حرف النداء تنبيه الخحاطبين ، وقيل: بل المراد به تنبيه المتكلم لنفسه، وتذكيرها بسبب ماحل به. والتفريط التقصير ، ثمن قدر على الجد والتشمير ، وهو من الفرط بمعنى السبق ومنه الفارط. والفرط الذي يسبق المسافر بن لاعداد الماء لهم. والتضعيف فيه للسلب والازالة-كجلدت البمير إذا سلخت جلده وأزلته عنه . فيكون معنى النفريط الحقيقي عدم. الاستعداد لما ينفع في المستقبل كتقديم الفرط . أي ياحسرتنا وغمنـــا وندمنا على. ما كان من تغر يطَّنا فيها أي في حياتنا الدنيا ، التي كنا نزعم أن لاحياة لنا بمدها ، أو في الساعة أو ماهي مفتاح له من الدار الآخرة وهي تشمل الجنة والنسار، وقد جعلهما بعضهم مرجعين مستقلين ، أي على تفريطنا في شأنها بعدم الاستعداد لها ا بالايمان والعمل الصالح، وقيل: إن الضمير للأعمال الصالحات المفهومة من كامة «فرطنا» لأنالتقصير إنما يكون في العمل. وقيل للصفقة المفهومة من كلمة « خسر » وهي بيمهم الآخرة بالدنيا وهذا أضعف الأقوال، وأقواها أولها، وهو مروى عن ابن عباس (رض) ومن غرائب غفلات المفسرين مانقله بعض أذكياتهم عن بعض. من دعوى أن مرجع الضمير في هذا القول غـــير مذكور في كلامهم ، علىكونه هو. المذكور فيه دون سواه من المراجع الثلاثة الأخرى ، ولكنهم ذهلوا عن قوله تعالى. حكاية عنهم (وقالوا: إن هي إلا حياتنا الدنيا ) الح وعن كون ما بعده بيانا لعاقبته وما ترتب عليه لاسياقاً جديداً مستقلاً، وأما الساعة فهي مذكورة فما حكاه الله-من شأنهم لاعنهم ، فكان عود الضمير عليها في المرتبة الثانية من القوة ﴿ وَهُمْ يَحْمَلُونَ أُوزَارُهُمْ عَلَى ظَهُورُهُمْ ﴾ الأوزار : جمع وزر وهو بالـكسر الحمل.

الثقيل ، ووزره ( بوزن وعده ) حمله على ظهره ، و يطلق الوزر على الاثم والذنب لأن ثقله على النفس كثقل ألحل على الظهر، وهو المراد في الآية، وجمل الذنوب محمولة على انظهور مجاز من باب النمثيل بالاستمارة لآن حالة الأنفس فها تقاسيه من سوء تأثير الذنوب فيها ومايترتب على ذلك من التعب والشقاء والآلام بشبه هيئة الأبدان في حال نوئها بالاحمال الثقيلة وماتقاسيه في ذلك من النعب والجهد والزحير أو هو محمول على القول بتجسم المعاني والأعمال في الآخرة ، وتمثلها هي ومادتها بصور تناسبها في الحسن أو القيح ، كما ورد في الغلول (١) والمال الذي لانؤدي زكاته ، وروى ابن جرير وابن أبي حاتم عن السدى وعمرو بن قيس الملائي أن الأعمال القبيحة تتمثل بصورة رجل قبيح يحمله صاحبه يوم القيامة ، والصالحة بصورة رجل حسن أو صورة حسنة تحمل صاحبها يوم القيامة ، ويجوز أن يكون هذا القول من قبيل التمثيل أيضاً. والمعني أتهم ينادون الحسرة التي أحاطت بهم أسبابها وهم في أسو إ حال بما يحملون من أوزارهم على ظهورهم ، وقد بين الله تعالى سوء تلك الحال التي قلابسهم عند اللهج بذلك المقال بقوله ﴿ أَلَا سَاءُ مَا يَزُرُونَ ﴾ فبدأ هذه الجلة بألا الافتتاحية التي يراد بها المناية بمابعدها وتوجيه ذهن السامع إليه \_ يفيد المبالغة فى تقريره وتأكيد مضمونه ، ورجوب الاهتمام بالاعتبار به و (ساء) فعل دمأشرب معنى التعجب أو التعجيب ، أيما أسوأ حملهم ذاك ! أو ما أسوأ تلك الأثقال التي يحملونها، وقيل: إن (ساء) هنا الفعل المتعدى أي ساءهم وأحزنهم حملهم لنلك الأوزار، أو ساءتهم تلك الأوزار التي بحملونها والأول أبلغ

ثم بين تعالى حقيقة مايغر الناس من الحياة الدنيا وهو النمتع الخاص بها ، والمقابلة بين ذلك و بين حظ المتقين لله فيها من الدار الآخرة ؛ إثر بيان مايلقاه أولئك المفتونون بالأولى عند مايصيرون إلى الثانية التي كانوا يكذبون بها فقال :

﴿ وما الحياة الدنيا إلا لعب ولهو ﴾ اللعبهو الفعل الذي لايقصد به فاعله مقصداً صحيحاً من تحصيل منفعة أو دفع مضرة ، كأ فعال الأولاد الصغار التي يتلذذون بها لذاتها ، فما يعالجونه من كسر حبة نقلأو إزالة غشاء عن قطعة جلوى

<sup>(</sup>۱) راجع ص ۲۱۳ و ۲۱۷ ج ٤ تفسير

لأجل أكلها لا يسمى لعباً . واللهو ما يشغل الإنسان عما يمنيه ويهمه ، ويعبر عن كل مابه استمتاع باللهو . كذا قال الراغب ، وفي اللسان : اللهو مالهوت به ولعبت به وشغلك ، من هوى وطرب ونحوها . ثم قال : يقال لهوت بالشيء ألهو به لهواً وتلهيت به \_ إذا لعبت به وتشاغلت وغفلت به عن غيره . وأقول : ان الاصل في اللهو إذا أطلق يراد به ما يشغل الإنسان من لعب وطرب ودواعي سرور وارتياح عما يتمبه ويشق عليه من الجد أو يحزنه أو يسوءه من خطوب الدنيا ونكباتها . ثم توسع به فصار يطلق أحيانا على مايسر ويلذ وان لم يقصد به التشاغل عن أمور الجد ، كفازلة النساء والاستمتاع بهن . ومنه قول امرى، القيس :

ألا زعمت بسباسة اليسوم أننى كبرت وأن لا يحسن اللهو أمثالى وقد يطلق أيضاً على جد يتشاغل به عن جد آخر ، ولكن الذى عرف استماله في ذلك الفعل لا المصدر ، فلا بقال : أن هذا الفعل لهو ، بل يقال لهوت بكذا عن كذا أو تلميت أو التميت به عنه . ومنه (فأنت عنه تلهى) وأنما تشاغل رسول الله والمسلم لا بشى ، فيه طرب ولا عن الأعمى بالتصدى بلدعوة كبراء قريش إلى الاسلام لا بشى ، فيه طرب ولا سرور تفسى يسمى لهوا باطلاق

والمعنى أن هذه الحياة الدنيا التي قال الكفار: انه لاحياة غيرها وهي ما يتمنعون به من اللذات المقصود عندهم لذاتها ، أو الملهية لهم عن همومها وأكدارها - ليست الا لمباً ولهوا أو كالمب واللهو في عدم استتباعها لشيء من الفوائد والمنافع يكون في حياة بعدها ، أو هي دائرة بين عمل لا يفيد في العاقبة فهو كلعب الاطفال ، و بين عمل له فائدة عاجلة سلبية ، كفائدة اللهو وهو دفع الهموم والآلام ، ويوضح هذا قول بعض الحبكاء : إن جميع لذات الدنياسلبية إذ هي ازالة الالالم - فلذة العامم من يلة لألم المعلم كذلك . الجوع و بقدرهذا الألم تعظم اللذة في ازالته ، ولذة شرب الماء من يلة لالم المعلم كذلك . وأما شرب المنبهات والمخدرات كالحر والحشيش والدخان فانه يكون أولا وألم بون ، وأنما للكروه والآلم - فان هذه الأشياء كلها مكروهة بالطبع كما أخبر بالنمود ملائما بازالته للالم المتولد منه ازالة مؤقنة . ذلك بأز هذه الأشياء سموم مكروهة بالنمود مكروهة ما النائب الذالة مؤقنة . ذلك بأز هذه الأشياء سموم مكروهة بالنمود مكروهة منازه المنازلة مؤقنة . ذلك بأز هذه الأشياء سموم مكروهة والنمود مكروهة بالمولمة مكروهة والألم من من من ما منازه المنازالة مؤونة والمنازة منورة بنازه منازة الأشياء سموم مكروهة والمنازة المنازة المنازة والمنازة المنازة والمنازة والمن

فى نفسها ومتى أثر سمها فى الاعصاب بالتنبيه الزائد وغيره أعقب ذلك ضده من الفتور والالم، وهما يطاردان بالمود إلى الشرب، كما قال أشمر السكيرين وأقدرهم على تمثيل تأثير السكر \* وداونى بالتي كانت هي الداء \* وقال :

وكأس شربت على لذة وأخرى تداويت منها بها وهمها وقلد وهذه اللغة الاولى التى ذكرها وهمية كما قلنا لانه لم يكن ذاقها بل توهمها وقلد بها المفتونين بالسكر. وقد يقصد بالسكر إزالة آلام أخرى غير ألم سم الحر كالهموم والاكدار، فإن السكران يغيب عن عقله ووجدانه فلا يشعر بآلامهما في تلك الحال، وقد يتضاعف عليه ألم الشعور والوجدان، وكثيراً ما يقع في آلام أخرى بدنية كالصداع والغثيان، أو نفسية كالتى فرمنها، أو أو ما هو شر منها، أخرى بدنية كالصداع والغثيان، أو نفسية كالتى فرمنها، أو أو ما هو شر منها، ويصدق عليه في كل حال قول أبي الطيب:

إذا استشفيت من داء بداء فاقتل ما أعلك ما شفا كا وقد قيل: ان ما الغناء وآلات الطوب لايدخل في عوم هذه القاعدة لآنها لذة روحية لانعد داعيتها من الآلام، ومن دقق النظر في هذه المسألة علم أن الساع ليسمن ضرور يات الحياة الشخصية ولا النوعية، ولذلك كانت داعيته ضعيفة ليست كداعية الغذاء والوقاع فكان فقده غير مؤلم إلا لمن اشتد ولوعه به، وهذا ليست كداعية الغذاء والوقاع فكان فقده غيره وهم الجهور مصعيفة بقدر بدخل في عوم القياعدة، ولذة السماع عند غيره وهم الجهور من مقاصدها الذاتية ضعف الداعية. فالسماع لا يعد من أركان هذه الحياة، ولا من مقاصدها الذاتية للناس، وإنما يستروح إليه أكثر أهله لترويح النفس من آلام الحياة لامن ألم الداعية إليه وفي الآية وجه آخر يصح جمعه مع الأول وهو أن متاع هذه الحياة الدنيا الخاص بها متاع قليل، أجله فصير، لا يصح أن يغتر به الماقل الراشد، فهوليس ألا مناع مناع قليل، أجله فصير، لا يصح أن يغتر به الماقل الراشد، فهوليس ألا مناع المناقل في قصر مدته من حيث إن الطغل يسرع إليه الملل من كل لهبة، أو من حيث إن زمن الطغولة قصير كه غفلة، أو كابو المهدوم في قصر مدته، على ونه غير مطاول لذا ته

<sup>﴿</sup> وَلِلدَارَ الْآخَرَةُ خَيْرُ لِلذِّينِ يَتَقُونَ أَفْلَا تَمَقَّلُونَ ﴾ هذا خبر مؤكد بلامااقسم

يفيد يمقابلته أن نعيم الآخرة ليس كنهيم الدنيا لعباً ولهواً يعبث به العابشون، أو يتشاغلون ويتسلون به عن الأكدار والهموم ، بلهو مما يقصده العاقل الهوائده ومنافعه الثابتة الدائمة وأن تلك الدار للذين يتقون الشرك والشرور المحرمة خيرمن هذه الدار للمشركين المنكرين للبعث الذين لاحظ لهم من حياتهم إلا التمتع الذي هو من قبيل اللهب في قصر مدته، وعدم فائدته ، أو من قبيل اللهو في كونه دفعاً لألم الهم والكدر، أو ضجر الشقاء والتعب ، دع عايستازمه من المعاصى المفضية إلى عذاب الآخرة . ذلك بأن نعيم الآخرة البدني أعلى وأكل من نعيم الدنيا في ذاته ، وفي دوامه وثباته، وفي كونه إيجابياً لاسلبياً ، وفي كونه غير مشوب ولامنغص بشيء من الآلام ، وفي كونه لايعقبه ثقل ولا مرض ولا إزالة أقذار . فما القول بنعيمها الروحاني من لقاء الله وزضوانه ، وكمال معرفته المعبر عنه عندأهل السنة برؤ يته أي أتفغلون من لقاء الله وزضوانه ، وكمال معرفته المعبر عنه عندأهل السنة برؤ يته أي أتفغلون فلا تعتملون هذا الفرق أيها المكذبون بالآخرة ? أما لو عقلتم لآمنتم .

قال المنجم والطبيب كلاهما لانبعث الأموات، قلت: إليكما إن ضح قولى فالخسار عليكما أو ضح قولى فالخسار عليكما أراد الدرن أو ضح قولى فالخسار عليكما أراد الدرن الدراد الآزرة الراد الدرن الدراد الآزرة الدراد الآزرة الدراد الآزرة الدراد الآزرة الدراد الآزارة الدراد التراد الدراد الآزرة الذراد الآزرة الدراد الآزرة الآزرة الآزرة الدراد الآزرة الدراد الآزرة ال

قرأ ابن عام ( ولدار الآخرة ) باضافة الصغة الموصوف لمضايرتها له ، ولا نزاع بين النحاة فى وقوع مثل هذا فى الكلام العربى ، وحسبك وروده فى الكتاب العزيز، و إنما اختلف الكوفيون والبصر بون فى اطراده وطريقة إعرابه ، فالأولون يعربونه بغير تأويل ، والآخرون يرون أنه لم يرد إلا يمسوغ ، وهو هنا استمال «الآخرة» استمال الأسماء فى مثل قوله تمالى (وللآخرة خيرتك من الأولى) أو مراعاة مضاف محذوف تقديره : ولدار الحياة الآخرة لأنه فى مقابلة الحياة الدنيا ، و يصح تقدير النشأة أيضا ، وقرأ بعض القراء «يعقلون» بالياء التحتية مراعاة للغيبة ، و بعضهم بالتاء الغوقية للخطاب .

ومن مياحث نكت البلاغة: أنه ورد في معنى هذه الآية قوله تعالى في سورة على (٣٧:٤٧ إنما الحياة الدنيا لعب ولهو و إن تؤمنوا وتتقوا يؤتكم أجوركم ولا يسألكم أموالكم)وقوله في سورة الحديد (٥٧: ١٩ اعلموا أنما الحياة الدنيا لعب ولهو وزينة وتفاخر بينكم وتكاثر في الأموال والأولاد) وقد قدم في الآيات الثلاث

اللعب على اللهو، وقال تعالى في سورة العنكبوت (٦٤:٢٩ وما هذه الحياة الدنيا إلا لهو ولعب و إنالدار الآخرة لهي الحيوان لوكانوا يعلمون ) وقد قدم في هذه ذكر اللهو على اللعب، وأكثر المفسر بن لايمنون ببيان نكتة لذلك لاز المطف بالواو لايفيد ترتيباً ، بل مطلق الجم بين المعطوف والمعطوف عليه · ومنهم من يرى أن مثل هذا لا يقع في كتاب الله تعالى إلا لفائدة ، وقد نقل السيد الآلوسي في روح المعاني كلاما ركيكا في الفرق بين الاستمالين عزاه إلى الدرة، وقال في آخره: قاله مولانا شهاب الدين «فليفهم» وهو أمر بما لا يستطاع من فهم ذلك الكلام المضطرب المبهم والذي يظهر لنا في نكتة ذلكأن تقديم اللعب على اللهو لايحتاج الى تعليل لأنه الأصل المقدم في الوجود ، وقد فصلت آية الحديد مناع الحياة الدنيا بحسب ترتيبه الذي تقتضيه الفطرة البشرية ، فقدم فيها اللعب لأن أول عمل الطفل يلذ له هو اللعب المقصود عنده الماته ، وذكر بعده اللهو لما فيه من القصد الذي لايأتي من الطفل، لانه لايحصل إلا لذي الفكر ، و بعدهالزينة التيجيشأن سنالصيا ، و بعده التفاخر الذي هو شأن الشبان ، و بعده التكاثر في الأموال والأولاد الذي هو شأن الكهول والشيوخ، فالنكتة ينبغي أن تلتمس في آية العنكبوت لا في آيتي عجد والانعام، وهي قد وردت في سياق إقامة الحجج المقلمية على المشركين ، فذكر فيها اللهو قبل اللعب على طريقة التدلى المؤذن بالانتقال من الشيء إلى ماهو دونه في نظر المقلاء، فإن اللعب من العاقل الذي لايليق به العبث أقبح من اللهو ، إذ اللهو تقصد به فائدة ولو سلبية ، واللعب هو العبث الذي لاتقصد به فائدة البتة ، فهو شأن الأطفال لا العقلاء الغالمين بالمصالح ، الذين يقصدون بكل عمل من أعمالهم، إمادفع بعض المضار، وإما تحصيل بعض المنافع، ولذلك بينجهلهم بقوله (و إن الدار الآخرة لهي الحيوان لو كانوا يعلمون) وقالَ في الحجة التي قبلها (ولكن أكثرهم لايعقلون)ولا حاجة إلى مثل هذا التدلى في آية الانعام التي نفسرها، فانها لم تردفي سياق حجيجالإ عان العقلية التي يرادبها بيان ضعف نظر المشركين وجهلهم وإن ذيلت بالتو بيخ على عدم عقل ماقرر فيهاوف هذا التذييل، بل وردت في بيان حقيقة الدنيا بعد الاعلام عا يصيب المفتونين بها في الآخرة محصر همهم في لذاتها ، وثلاه بيان المقابلة بينهم

4

و بين المؤمنين الذين يتقون الله فيها ، فغى مثل هذا السياق \_ كآية سورة عجد \_ يحسن الترتيب الوجودى ، بتقديم اللعب على اللهو الذي هو طريق الترقى ، لأنه انتقال من عبث ليس له عاقبة نافعة إلى لهو فائدته سلبية عاجلة ، ولذلك بين بمده أن عمل المؤمنين المتقين فيها \_ ومنه تمتعهم بلذاتها \_ يؤجرون عليه في الآخرة ، وأنها بسبب اعتصامهم فيها بالتقوى ، خير لهم من العاجلة الدنيا .

هذا وانني عند بلوغي هذا البحث ظفرت بكتاب ( درة التنزيل. وغرة التأويل) لأبي عبدالله عجد بن عبدالله الخطيب الاسكافي، فراجعته بعد استقرار فهمي على ما تقدم ، فعلمت أنه هو الذي نقل الآلوسي عن الشهاب عنه مالا يكاد. يفهم . وما ذلك إلا للنقل بالمعنى دون النص ، الذي يكثر بسببه الخطأ في النقل . وقد ذ كر الاسكافي هذا البحث عند ذكر الآية الثامنة بما أورده من سورةالانعام ( وهي الآية الـ ٧٠ ) الواردة في اتخاذ السكفار دينهم لعباً ولهواً \_ مع ما يقابلها في سورة الأعراف ( ٧: ٥٠ ) من انخاذهم دينهم لهواً ولعباً . وبهذه المناسبة ذكر آيق الحديد والعنكبوت اللنين بينها مثل هذا الاختلاف ، ونسى ذكر الآية الق. نحن بصددتفسيرها .وسيأتىذكر أنخاذ الدين لعباًولهوا في محله .وقداعتمدالخطيب. في تفسير اللهو في الآيات أنه اجتلاب المسرة بمخالطة النساء وهو مخطى م في ذلك. وقال فى تعليل تقديم اللعب على اللهوفي سورة الحديد : إن الحياة الدنيالمن اشتغل بها ولم يتعب لغيرها مقسومة من الصبا وهو وقت اللعب . و بعده اللهو وهو الترويح عن النفس. بملاعبة النساء ويتبع ذلك أخذالز ينةلهن ولغيرهن رومن أجل الزينة نشأت مباهاة الاً كفاء ، ومفاخرة الاشكال والنظراء ، ثم بعده المـكاثرة بالأموال والأولاد ، فترتبت الحياة على هذه الأحوال ، فوجب نقديم حال اللعب على اللهو اه ثم قال في. آية المنكبوت: أنه لايراد بها أن الحياة الدنيا كلها لعب ولهو الخ ثم قال ما نصه: « بل المراد المبالغة في وصف قصر مدة الدنيا بالإضافة إلى مدة الأخرى.

فكأ نهقال: ما أمد الحياة الدنيا إلاكأمد أزمنة اللهو واللعب وهي أزمنة تستقصر،

لشغل النفس بحلاوة ما يستمجل. كما قال القائل:

شمور ينقضين وما شعرنا بأنصاف لهنّ ولاسرار<sup>(۱)</sup> وقال المتأخر:

وليلة إحدى الليسالى الغر لم تك غير شدفق وفجر والدليل على أن المراد ما ذكرت قبل ما ذكره الله بعد من قوله ( و إن الدار الآخرة لمى الحيوان ) أى أن حياتها تبقى أبداً ، ولا تعرف أمداً ، و إنما قدم اللهو هنا على اللعب لأن الازمنة التي يقصرها اللهو ، أكثر من الازمنة التي يقصرها اللهب ، لان التشاغل به أكثر . فلما كانت معظم ما يستقصر وجب تقديم ما يكثر على ما هو دونه في الكثرة لان ذلك آخذ بالشبه ، وأبلغ في وصف المشبه ، ولا خلاف أن الناس أزمنتهم المشغولة باللهم ، ويتفاوت طيبها لم ، يخيل قصرها إليهم ، ويتفاوت طيبها ، على حسب تفاوت ميل النفس طيبها لهم ، يخيل قصرها إليهم ، ويتفاوت طيبها ، على حسب تفاوت ميل النفس نشأت منه فئنة الرجال وهلاك أهل الحب » اه وما قلمناه أقرب من اللفظ نسباً ، وأشد ارتباطا بالمعنى وأقوى سببا

هذا واننا قدوعدنا بأن نبين في آخر تفسير هذه الآيات مايترتب على انكار البعث والجزاء من فساد الفطرةالبشرية المفضى إلى الشرور الكثيرة فنقول :

ان الدكفر بالبعث والجزاء واعتقاد أنه لاحياة بعده الحياة يجعل مم الكافر محصوراً فى الاستمتاع بلذات الدنيا وشهواته البدنية والنفسية كالجاء والرياسة والعلوف الارض ولو بالباطل وهوما يسمونه الشرف ، ومن كان كذلك يكون فى اتباع هواه ولذاته الشهوانية أسفل من البهائم كالبقر والقردة والخنازير ، وفى اتباعه لهواه فى اذته الغضبية أضرى وأشد أذى من الوحوش الضارية المفترسة كالذئاب والنمور ، وفى اتباعه لهواه ولذته النفسية شراً من الشياطين يكيد بعضهم لبعض ويفترس بعضهم بعضاء لا يصدهم عن باطل ولاشر بهوونه إلا العجر ، ولا يرجه ون إلى حكم يفصل بيهم إلا القوة التى جعلوها فوق الحق . وطالما غشوا أنفسهم وفتنوا غيرهم فى هذا الزمان عاكان من تأثير

 <sup>(</sup>١) الانصاف: جمع نصف ونصف الشهر حيث يكون القمر بدراً كاملا
 يقابله السرار، وهو بالكسر اختفاء القمر في آخر الشهر

التوازن في القوى من منع كثير من البغي والعدوان ، الذي كان يصول به قوى الأمم على ضعيفها ، والحَـكومات الجائرة على رعيتها ، فزعموا أن الحضارة المادية والعلوم والفنون البشرية ، هي التي تفيض روح الكمال على الإنسان ، إذا لم يؤمن بالبعث والجزاءولا بالإلـ الديان ، واستدلوا على ذلك بما أجمعتعليه أمهم ودولهم من ذم الحرب،والتفاخر ببناءسياستهم علىأمتن قواعد السلم . وزعموا أنالباعث لهم على ذلك حب الإنسانية ، والرغبة في العروج بجميع البشر إلى قنة السعادة المدنية ، فإن قيل: فِمَا بالكُم تسابقون إلى استذلالُ الأمم الضعيفة في الشرق، وتسخرونها لمنافعكم وتوفير ثروتكم بغير حق ؟ قالوا : كلا إنما تريد أن نخرجها من ظلمات الهمجية والجهل،اتشاركنا فيما نحن فيه من نور الحضارة والعلم . فإن قيل : فما بالنا نراها لم تنل من علومكم إلا بعضالقشور،ولم تستفدمن مدنيتكم إلا الفسق والفجور، قالوا إنماذلك لضعف الاستعداد، وما تمكن في نفوس هذه الشعوب من الفساد، على أننا خير لهـا من حكامها الأولين، بما قمنا به من حفظ الأمن وتوفير أسباب النعيم للعاملين! ذلك شأمهم لاتقام عليهم حجة، إلاو بقابلومها بشمهة ما بنيت عليه هذه الشبهات من المزاعم والأوهام ، إذ رأينا فيها أرقى أهل الأرضُّ فى الحضارة والعلوموالفلسفة يخر بون بيوتهم بأيديهم ، ويقوضون صروح مدنيتهم بمدافعهم ، و يستعينون بَكل ما ارتقوا إليه من العلوم والفنون والصناعات والحكمة والنظام ، لإهلاك الحرث والنسل وتخريب العمران ، بمنتهى القسوة والشدة ، التي لاتشوبها عاطفة رأفة ولا رحمة ، ولوكان من بأيديهم أزمةالأمورمنهم يؤمنون بالله واليوم الآخر وماً فيهمن الحساب والجزاء بالحق ، لما انتهوا فىالطغيان إلىهذا الحد ، نعم إن هذه الشعوب كانت تتقاتل لنصر المذهبأو الدين، في القرون التي كانت تعمل فيها كل شيء باسم الدين،ولكنها لم تصل في التقتيل والتخريب في ذلك الزمان، إلى عشر معشار مالهىعليه الآن ، و إن كانوا يسمون هذا العصر عصر النور وتلك العصور بعصور الظلمات ، على أن الرؤساء كانوا يتخذوناسم الدينوتأو يل نصوصه وسيلة لأهوائهم التي ليست من الدين في شيء ، كما يعلم جميع علماء هذا العصر ، ﴿ الْجَزَّءُ السَّابِعِ ﴾ ﴿ تفسير القرآن الحكم ﴾ {Y ≥}

ومن العجائب أن أقسى أهل هذه الحرب وأشدهم تخريباً وتدميراً هم الذين يزعمون أمهم يحار بون الله وأن الله معهم على أعدائهم، و إنما الحرب الدينية الصحيحة حرب الأنبياء والخلفاء الراشدين ، ومن على مقر بة من سيرتهم من الملوك الصالحين ، ولم يكن يستحل فيها في عصر الإسلام ما يستحل الآن من القسوة والتخريب ولا ما نقل عن أنبياء وملوك بني إسرائيل. وقد فصلنا في المنار القول في المقابلة بين هــذه الحرب المدنية ، وحروب المسلمين الدينية ، التي كانت دفاعا عن النفس ، وتقريراً للحق والعدل ، والمساواة في الحقوق بين أصـناف الحلق ، يسيرون فيها على القواعد الشرعية العادلة في الضرورات ككونها تبيح ما ضرره دون ضررها ، وكونها تقدر بقدرها ، وتراعى فيها الرحمة ، لا العدل وحده ، وقد شهد بذلك لسلفنا ، أعلم حكماء الافرنج بتار يخنا ( غوستاف لو بون ) فقال كله حق حقيقة بأن تكتيب بماء الذهب، وهي : «ماعرف التاريخ فاتحاً أعدل ولا أرحم من العرب» وجملة القول أن شبهات المفتونين بالمدنيــة المادية قد دحضت بهذه الجرب الساحقة الماحقة وقويت بها حجة أهل الدين عليهم ، بل تنبه بها الشعور الديني في الجم الغفير من الأور بيين حتى الفرنسيس منهم ، بعد أن كانوا قد نبذوه وراء ظهورهم، وآثروا عليه الشهوات البدنية الحقيرة ، حتى ضاقت بهم المعابد التي كانت مهجورة ، قلما تفتح أبوابها وقلما يلم بها أحد إن فتحت . وذلك شأن المسرفين في أخرهم من الناس،لايتوجهون إلى خالقهم إلا عندالشدة والبأس<sup>(١)</sup>(١٢:١٠ و إذا مسَّ الإنسانالضر دعانا لجنبه أو قاعداً أو قائماً ، فلما كشفنا عنه ضره مَرَّ كأن لم يدعنا إلى ضر مسه . كذلك زُين للمسرفين ما كانوا يعملون )

<sup>(</sup>٣٣) قَدْ نَمْ لَمُ إِنَّهُ لَيَحْزُ نُكَ ٱلَّذِي يَقُولُونَ ، فَأَنَّهُمْ لَا يُكذَّبُونَكَ وَلَكَ اللَّذِي يَقُولُونَ ، فَأَنَّهُمْ لَا يُكذَّبُونَكَ وَلَكِنَّ ٱلظَّلْمِينَ بِآياتِ اللهِ يَجْحَدُونَ (٣٤) وَلَقَدْ كُذِّبَت رُسُل

<sup>(</sup>١)كتبنا هذا فى زمن تلك الشدة ونقول الآن إن هؤلاء الناس قد رجعوا بعد الحرب إلى شر مماكانوا عليه من السكفر والفسق

مَنْ قَبْلُكَ فَصَبَرُوا عَلَى مَاكُذُّ بُوا وَأُوذُوا حَتَّى أَيُّهُم لَصْرُنَا ، وَلاَ مُبَدِّلَ لَكُلِّمُكُ ٱللهُ ، وَلَقَدْ جَاءَكَ مَنْ نَبَايِي ٱلْمُرسَلِينَ ( ٣٠ ) وَإِنْ

كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ إِعْرَاضَهُمْ فَإِنِ اسْتَطَعْتَ أَنْ تَبْتَغَي نَفَقًا فِي ٱلْأَرْضِ أَوْ سُلَّمًا فِي السَّمَاءِ فَتَأْتَيَهُمْ بِأَيَةٍ ، وَلَوْ شَاءِ أَلَلُهُ لَحَبَعَهُمْ عَلَى أَلْهُدَى

فَلاَ تَـكُونَنَّ مِنَ ٱلْجُهِلِينَ .

لا تنسى أن هذهالسورة نزلت في دعوة مشركي مكة إلى الإسلام ومحاجبهم في التوحيد والنبوة والبعث،وأنها تـكثرفيهاحكاية أقوالهمفذلك بلفظ (وقالوا.وقالوا) وتلقين الرسول (ص) الحجج بلفظ ( قل .. قل .. ) حتى إن الأمر بالقول تـكرر فيها عشرات من المرار . وقد سبق فى الآيات التى فسرناها منها قوله تعالى ( وقالوا لولا أنزل عليه ملك .. وقالوا إن هي إلا حياتنا الدنيا . -- ) وأمره تعالى بالرد على كلمن القولين وإقامة الحجج عليهم فيموضوعها بما فيه بيان فقد بعضهم الاستعداد للايمان -- بعد هذا كله ذكر في هذه الآيات تأثير كفرهم في نفس النبي ( ص ) وحزَّله مما يقولون في نبوته ، وسلاه عن ذلك ببيان سنته سبحالهوتعالى في الرسل مع أقوامهم وإيئاسه من إيمان الجاحدين المعاندين منهم — وقد تكرر هذا المعنى في · السور المكية — فقال عز وجل :

﴿ قد نعلم إنه ليحزنك الذي يقولون ﴾ الحزن ألم يلم بالنفس عند فقد محبوب أو امتناع مرغوب، أو حدوث مكروه، وتجب معالجته بالتسلى والتأسى و إن كان بالحق للحق ، كحزن الكاملين على إصرار الكافرين على الكفر ، وقد أثبت تعالى لرسوله هذا الحزن إثباتاً مؤكداً بتعلق علمه التنجيزى بهفى بعض الأحيان،أى عند ما كان يعرض له عليه السلام ، وبان مع ضمير الشأن وباللام ، فكلمة «قد»على أصابها للتقليل،وقيل إنهاهنا للتكثير، وإنما القلة والكثرة فى متعلقات العلم لا العلم نفسه ، وقد نهاه تعالى عن هذا النوع من الحزن بقوله فى سورة يونس ( ١٠ : ٦٥

ولا يحزنك قولهم إن العزة الله جميعاً إنه هو السميع العليهم) وفي سورة يس (٢٠:٣٦ فلا يحزنك قولهم إنا نعلم ما يسرون ومايعلنون ) كأمهادعن الحزن عليهم لعدم إيمامهم في سورة الحجر (٨٨:١٥) والنحل ( ١٢٧:١٦) والنمل ( ٢٢:٢٧) وتقدم تفسير الحزن والمراد بالنهي عنه (١) وأن لغة قريش فيه أن الثلاثي منه يتعدى بنفسه فيقال حزنه الأمر ، وتميم تقول أحزنه ومها قراءة نافع (ليحزنك) بضم الياء وكسر الزاى والمراد بالقول الذي يحزنه ممهم هو ما كانوا يقولون فيه وفي دعوته ونبوته من توضيحه . وروى عن أهل التفسير المأثور أنسبب نرول الآية أقوال خاصة من بعض توضيحه . وروى عن أهل التفسير المأثور أنسبب نرول الآية أقوال خاصة من بعض رؤسائهم المستكبرين تنطبق على قوله في تتعة الآية (فإنهم لا يكذبو نك ولكن الظالمين بآيات الله يجحدون ) أي فإنهم لا يجدونك كاذبا على أحد. ولكنهم يجحدون بالآيات الله فيا جئت به وهم لم يجر بوا عليك كذبا على أحد. ولكنهم يجحدون بالآيات الدالة على صدقك بإنكارها بالسنهم فقط كا جحد قوم فرعون من قبلهم بآيات الله لأخيك موسي ( ١٤:٢٧ وجحدوا بها واستيقتها أنفسهم ظاماً وعلواً )

فالجحود كما قال الراغب: نفى ما فى القلب إثباته و إثبات ما فى القلب نفيه . يقال : جحد جحوداً وجحداً . اه وعبارة اللسان الجحد والجحود ضد الإقرار كالإنكار ، ثم نقل قول الجوهرى فيه أنه الإنكار مع العلم. و يتعدى بنفسه و بالباء فيقال : جحده وجحد به .

قال الحافظ ابن كثير في تفسيره:

« يقول تعالى مسلياً لنبيه (ص) فى تكذيب قومه له ومخالفتهم إياه ( قد نعلم إنه ليحزنك الذى يقولون ) أى قد أحطنا علماً بتكذيبهم لك وحزنك وتأسفك عليهم كقوله ( فلا تذهب نفسك عليهم حسرات) كما قال تعالى فى الآية الأخرى ( لعلك باخع نفسك أن لا يكونوا مؤمنين – فلعلك باخع نفسك على آثارهم إن لم يؤمنوا بهذا الحديث أسفاً ) وقوله ( فإنهم لا يكذبونك ولكن الظالمين بآيات الله يجحدون ) أى لا يتهمونك بالكذب فى نفس الأمر ولكن الظالمين بآيات الله الله يجحدون ) أى لا يتهمونك بالكذب فى نفس الأمر ولكن الظالمين بآيات الله

<sup>(</sup>۱) راجع ص ۳۸۷ج ۲ من التفسير

یجحدون ، أي ولكنهم يعاندون الحق و يدفعونه بصدورهم كما قال سفيان الثور**ي** عن أبي إسحاق عن ناجية بن كعب عن علي قال : قال أبو جهل النبي صلى الله عليه وسلم: إنا لانكذبك ولكن نكذب بما جئت به، فأنزل الله ( فإنهم لا يكذبونك ولكن الظالمين بآيات الله يجحدون ) ورواه الحاكم من طريق إسرائيل عن أبي إسحق ثم قال صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ، وقال ابن أبي حاتم حدثنا محمد بن الوزير الواسطى بمكة حدثنا بشر بن المبشر الواسطى عن سلام بن مسكين عن أبي يزيد المدبي أن النبي ( ص ) لقي أبا جهل فصافحه فقال له رجل ألا أراك تصافح هذا الصابيء؟فقال والله إلى لأعلم إنه لنَبَيُّ ولكن متى كنا لبني عبد مناف تبعاً؟وتلا أبو يزيد ( فإنهم لا يكذبونكولكن الظالمين بآياتالله يجحدون )وقال أبو صالح وقتادة : يعلمون أنك رسول الله و يجحدون وذكر محمد بن إسحاق عن الزهـرى فى قصة أبى جهل حين جاء يستمع قراءة النبى ( ص ) من الليل هو وأبو سفيان صخر بن حرب والأخلس بن شريق ولا يشعر أحد منهم بالآخر : فاستمعوها إلى الصباح فلما هجم الصبح تفرقوا فجمعتهم الطريق. فقال كل منهم للآخر ماجاء به ، ثم تعاهدوا أن لا يعودوا لما يخافون من علم شبان قر يشبهم لثلا يفتتنوا بمجيئهم فلماكانت الليله الثانية جاءكل منهم ظناً أن صاحبيه لا يحيآن لما سبق من العهود ، فلما أصبحوا جمعتهم الطريق فتلاوموا ثم تعاهدوا أن لا يعودوا فلما كانت الليلة الثالثة جاءوا أيضاً فلما أصبحوا تعاهدوا أن لايعودوا لمثانهاتم تفرقوا. فلما أصبح الأخنس بن شريق أخذ عصاه تم خرج حتى أتى أباسفيان بن حرب في بيته فقال أخبرني يا أبا حنظلة عن رأيك فيما سمعت من محمد ؟ قال: يا أبا عملية والله كقد سمعت أشياء أعرفها وأعرف ما يراد بها ، وسمعت أشياء ما عرفت معناها ولا ما يراد بها . قال الأخنس : وأنا والذي حلفت به ، ثم خرج من عنده حتى أتى أبا جهل فدخل عليه بيته فقال: يا أبا الحكم ما رأيك فما سمعت من محمد؟ قال ماذا سمعت ؟ قال : تنازعنا نحن وبنوعبد مناف الشرف ، أطعموا فأطعمنا وحملوه فحملنا <sup>(١)</sup> وأعطوا فأعطينا ، حتى إذا تجاثينا على الركب وكنا كفرسى

<sup>(</sup>١) الحمل هنا إعطاء الناس مايركبونه

رهان قالوا منا نبى يأتيه الوحى من السماء فمتى ندرك هذه ؟ والله لا نؤمن به أبدا ولا نصدقه . قال : فقام عنه الأحنس وتركه .

وروى ابن جرير من طريق إسباط عن السدى في قوله ( قد نعلم إنه ليحزنك الذي يقولون فإمهم لايكذبونكولكن الظالمين بآيات الله يجحدون) لماكان يوم بدر قال الأخلس بن شريق لبني زهرة : يا بني زهرة إن محمداً ابن أختكم فأنتم أحق من ذب عن ابن أخته فإنه إن كان نبياً لم تقاتلونه اليوم (١) ؟ و إن كاذبا فأنتم أحق من كف عن ابن أختِه، قفوا ههناحتي ألقي أبا الحسكم فإن غَلب محمد رجعتم سألمين، و إن غُلب محمد فإن قومكم لا يصنعون بكم شيئا ، فيومئذ سمى الأخنس وكان اسمه أبي ، فالتقي الأخلس وأبو جهل فحلا الأخلس بأبي جهل فقال: يا أبا الحكم أخبرني عن محمد أصادق هو أم كاذب فإنه ليس ههنا من قريش غيري وغيرك يستمع كلامنا ؟فقال أبو جهل: و يحك والله إن محمداً لصادق وماكذب مجمد قط. ولكن إذا ذهبت بنوقصي باللواء والسقاية والحجابة والنبوة فماذا يكون لسائر قريش؟ فَلَلْكُ قُولُهُ ﴿ فَإِنَّهُمُ لَا يَكَذَّبُونُكُ وَلَكُنُ الظَّالَمِينُ بَآيَاتُ اللَّهُ يَجْعَدُونَ ﴾ فآيات الله محمد (ص) (٢) اه بنصه وما ذكر سبباً لنزول الآية يصح أن يكون سبباً لنزولها في ضمن السورة ولا يصح نص في نزولهـُــا منفردة ، و إلا فهو من قبيل التفسير كخبر الأخنس مع أبي جهل يوم بدر ، وذلك بعد الهجرة قطعا والسورة مَكَية قطعًا ولم يستثن أخذ هذه الآية فيما يستثني .

ثم نقول إن في (يكذبونك) قراءتين قراءة نافع والكسائي بضم الياء وتحقيف الذال من أكذبه أي وجده كاذباأ ونسبه إلى رواية الكذب بأن قال إن ماجاء به كذب و إن لم يكن هو الذي افتراه بأن كان ناقلا له مصدقا به و قراءة الجمهور بتشديد الذال من التكذيب وهو الرمي بالكذب بمعنى إنشائه وابتدائه و بمعنى نقله وروايته و وبهذا نجمع بين قول من قال إن الصيغتين بمعنى واحد ومن قال إن معناها محتلف قال ثعلب: أكذبه وكذبه بمعنى ، وقد يكون « أكذبه» بمعنى بين كذبه أو حمله على الكذب و بمعنى وجده كاذبا . اه قال في اللسان : وكان الكسائي يحتج لهذه

(١) وفى نسخة لم تقاتلوه (٢)كذا فى الأصل

القراءة (أي قراءتِه ) بأن العرب تقول كذّبت الرجل إذا نسبته إلى الكذب، وأ كذبته إذا أخبرتأن الذي يحدث به كذب. قال ابن الأنباريو يمكن أن تكون « فإنهم لا يكذبونك»على معنى لا يجدونك كذاباعند البحث والتدبر والتفتيش اه فعلم من هذه النقول أن الاكذاب يشترك مع التيكذيب في معنى رواية الكذب، وينفرد التكذيب بمعنى الرمى بافتراء الكذب إمامخاطبة كأن يقول له كذبت فما قلت ، وإما بإسناده إليه في غيبته كأن يقول كذب فلان وافترى ، و ينفرد الاكذاب بمعنى وجدان المحدث كاذبا فيما قاله بمعنى أن خبره غير مطابق للواقع ، لا بمعنى أنه افتراه، و بمعنى الاخبار بذلك أي بعدم مطابقة الخبر للواقع. فعلى هذا يكون المراد من مجموع القراءتين أنأولئك الكفار لاينسبون النبي (ص)إلى افتراء الكذب ولايجدونه كاذباً في خبر يخبر به بأن يتبين أنه غير مطابق للواقع ، لأن جميع ما يخبر به من أمر المستقبل كنصر الله تعالى له و إظهار دينه وخذل أعدائهوقهرهم سيكون كما أخبر وكذلك كان . و إنما يدعون أن ماجاء به منأخبار الغيب ــ وأهمها البعث والجزاء كِذَب غير مطابق للواقع . ولا يقتضى ذلك أن يكون هو الذى افتراه ، فإن التكذيب قد يكون للكلام دون المتكلم الناقل، ولكن هذا النفي يصدق على بعض المشركين لا على جميعهم كما يأتى .

وذكر الرازى في نغى التكذيب والاكذاب مع إثبات الجحود أربعة أوجه (١) أنهم ماكانوا يكذبونه في العلانية ويجحدون القرآن والنبوة (٢) أنهم لا يقولون له: إنك كذاب لأنهم جربوه الدهر الطويل فلم يكذب فيه قط، ولكنهم جحدوا صحة النبوة والرسالة واعتقدوا أنه تخيل أنه نبي وصدق ما تخيله فدعا إليه (٣) إنهم لما أصروا على التكذيب مع ظهود المعجزات القاهرة على وفق دعواد كان تكذيبهم تكذيبا لآيات الله المؤيدة له أو تكذيبا له سبحانه وتعالى (قال) فالله تعالى قال له إن القوم ما كذبوك ولكن كذبوني : أي على معنى أن تكذيب الرسول كتكذيب المرسل المصدق له بتأييده . وذكر أنه على حد (إن الذين يبايعونك إنما يبايعون الله) ومثله (وما رميت ولكن الله رمي ) (٤) - قال وهو كلام خطر بالبال ـ ان المواد

إنهم لا يخصونك بهـ ذا التِكذيب بل ينكرون دلالة المعجزة على الصدق مطلقا و يقولون في كل معجزة إنها سحر « فسكانالتقدير أنهم لايكذبونك على التعيين ولكن يكذبون جميع الأنبياءوالرسل» اه ملخصابالمعنى غالبا وفيه قصور. وسكت عن أقوال أخرى قديمة ( منها ) قول بعضهم فإنهم لا يكذبونك فيما وافق كتبهم و إن كذبوك في غيره،وهو أضعف ما قيل لأن الكلام في مشركي مكة ولاكتبب عندهم (ومنها) قول بعضهم فإنهم لايتفقون على تكذيبك ولكن يكذبك الظالمون منهم الذين يجحدون بآيات الله ( ومنهـا ) أن المعنى فانهم لايعتقدون كذبك ولا يتهمونك به ولكنهم يجحدون بالآيات لظلمهم لأنفسهم وهذا أقواها كما ترى. تقدم أن المختار عندنا هو أن المراد هنا بما يحزنه ( ص ) من قولهم ما تقدم في أوائل السورة من قوله تعالى حكاية عنهم (وقالوا لولا أنزل عليه ملك) ومافي معناه ويوضحه ماروى في موضوع الآية ونزولها\_وهو المتبادر من النظم الكريم\_ فالكلام إِذَا فِي طَائِفَةَ الجَاحِدِينَ كَبِرَأُ وَعَنَادًا كَأْبِي جَهِلَ وَالْأَخْنُسُ وَأَصْرَابِهِمَا ، وهؤلاء لم يكونوا يعتقدون كذب النبي ( ص ) ولا يمكن أن يجدوه كاذبافي خبر يخبرهم به في المستقبل كَمَا أَنْهُم لَم يَجِدُوه كَاذَبًا في يوم من أيامه الماضية ، بل عصمته من الكذب في المستقبل أظهر وأولى ، ولكنهم لظامهم أنفسهم بالكبر والاستعلاء يجحدون بآيات الله الدالة على نبوته ورسالته عثل زعمهم أن القرآن نفسه سحر يؤثر ، وهم لميكونوايعتقدون ذلك و إنما يريدون صد العرب عنه . وأما إذا جعلت الآية عامة وأريد بما يحزنه (ص) ما كان يقوله المشركون من ضروب الأفوال في إنكار التوحيد والبعث والنبوة وسائر مسائل الدين ، ففي هذه الحالة يظهر اتجاه غير واحد من تلك الأقوال المنقولة بصدق بعضها على أناس و بعضها على آخرين، فإن نفي التكذيب إنما يصدق. على بعضهم كالجاحدين المعاندين دون جمهور الضالين الجاهلين ، وإيما كان الجحود من الرؤساء المستكبرين ظلما وعناداً على علم ، ومن المقلدين جهلا واحتقاراً منهم لأنفسهم بترك النظر ، وغلواً في ثقتهم بكبرائهم وآبائهم . ولا شك في أن بعض المشركين كان يكذب النبي (ص) تـكذيب الافتراء عن اعتقاد أو غير اعتقاد قال تعالى في سورة الفرقان ( وقالوا إن هذا إلا إفك افتراه وأعانه عليه قوم آخرون ) إلى قوله (أصيلا) ولم تكن كل العرب تعرف من سيرته وصدقه (ص) ماكان يعرفه معاشروه من قريش . وسيأتى التصريح بتكذيبهم إياه فى جمل شرطية من هذه السورة وغيرها كالشواهد التى تراها فى تفسير الآية التالية :

﴿ ولقد كذبت رسل من قبلك فصبرواعلي ما كذبوا وأوذوا ﴾ أكدالله تعالى لرسوله (ص) بصيغة القسم أن الرسل الذين أرسلوا قبلهقد كذبتهم أقوامهم فصبروا على تكذيبهم و إيذائهم لهم إلى أن نصرهم الله تعالى عليهم. أي فإن كذبت فلك أسوة بمن قبلك فلست بدعا من الرسل ، وقد صرح بالشرطية فى آيات أخرى كقوله تعالي في سورة الحج ( ٢٢ : ٢٠ و إن يكذبوك فقد كذبت قبلهم قوم نوح) الخ وقوله في سورة فاطر ( ٣٥ : ٤ و إن يكذبوك فقد كذبت رسل من قبلك \_ الخ \_ ٧٠ و إن يكذبوك فقد كذب الذين من قبايهم ) الخ والآية تسلية للرسول (ص) بعد تسلية ، و إرشادٌ له إلى سنته تعالى في الرسل والأمم ، أو هي تذكير بهذه السنة ، وما تتصمنه من حسن الأسوة ، إذ لم تـكن هذه الآية أول ما نزل في هذا المعنى . وقد صرح بوجوب هذا الصبرعليــــه تأسياً في قوله ( ٤٦ : ٣٥ فاصبركما صبر أولو العزم من الرسل ) واستقلالا في آيات كثيرة منه ما نزل قبل هذه السورة كقوله تعالى في سورة المزمل ( ٧٣ : ١٠ واصبر على ما يفولون واهجرهم هجراً جميلاً ) وقد ثبت بالتجارب أن التأسى يهون المصاب ويفيد شيئًا من السلوة ، قالت الخنساء :

ولولا كثرة الباكين حولى على إخوالهم لقتلت نفسى وما يكون مثل أخى ولكن أعزى النفس عنه بالتأسى

ولولا أن دفع الأسى بالأسى من مقتضى الطبع البشرى لماظهرت حكمة تكر ارالتسلية بأمثال هذه الآية فان النبى (ص) كان يتلو القرآن فى الصلاة ولا سيا صلاة الليل فر بما يقرأ السورة ولا يعود إليها إلا بعد أيام يفرغ فيها من قراءة مانزل من سائر السور ، فاحتيج إلى تكرار تسليته وأمره بالصبر المرة بسد المرة لأن الحزن والأسف اللذين كانا يعرضان له (ص) من شأنهما أن يتكررا بتكرر سببهما و بتذكره حتى

عند تلاوة الآيات الواردة في بيان حال الكفار ومحاجبهم و إنذارهم .

و« ما » فى قوله تعالى ( على ما كذبوا ) مصدرية ( وأوذوا ) عطف على ( كذبوا ) أى فصبروا على تكذيب أقوامهم لهم و إيذائهم إياهم . والإيذاء فعل الأذى وهو ما يؤلم النفس أو البدن من قول أو فعل ( ) . وقد أوذى الرسول ( ص ) بضروب من الإيذاء كما أوذى الرسل قبله ـ آذاه المشركون فى مكة بأقوالهم وأفعالهم . واليهود والمنافقون فى المدينة بقدر استطاعتهم .

وقوله تعالى ﴿ حتى أتاهم نصرنا ألعظيم بالانتقام من أقوامهم . و إنجائنا إياهم قارنه من الإيذاء إلى أن جاءهم نصرنا العظيم بالانتقام من أقوامهم . و إنجائنا إياهم هم ومن آمن معهم من أذاهم وكيدهم . وفيه بشارة للرسول مؤكدة للتسلية بأنه سينصره على المكذبين الظالمين من قومه . وعلى كل من يكذبه ويؤذيه من أمة البعثة . و إيماء إلى حسن عاقبة الصبر . فمن كان أصبر كان أجدر بالنصر . إذا تساوت بين الخصمين سائر أسباب العلب والقهر . و إضافة النصر إلى ضمير العظمة العائد على العزيز القدير تشعر بعظمة شأنه . وتشير إلى كونه من الآيات المؤيدة لرسله على العزيز القدير تشعر بعظمة شأنه . وتشير إلى كونه من الآيات المؤيدة لرسله على العزيز القدير تشعر بعظمة في وعده ووعيده التي منها وعده للرسل بالنصر.

(۱) قال الراغب: الآذى ما يصل إلى الحيوان من الضرر إما فى نفسه أو جسمه أو تبعاته دنيو ياكان أو أخرويا يقال أذى بالشىء (كرضى) أذى وتأذى والاسم الأذية والأذاة ، وآذى الرجل فعل الأذى . وآذى غيره . كل هذا منصوص لا نزاع فيه . وجعل الصحاح الأذى والأذاة والأذية مصار لآذى ولم يذكر الإيذاء الذى هو المصدر القياسي لآذى فنقل عبارته الفيروزابادى فى قاموسه وزاد « ولا تقل إيذاء » على كونه قال قبيل ذلك: والأذى كغنى الشديد التأذى و نخفف والشديد الايذاء ، ضد . اه وذكر فى اللسان مثل عبارة الحوهرى ثم قال : قال ابن برى صوابه آذى إيذاء ، فأما أذى فمصدر أذي وكذلك أذاء وأذية . وذكر شارح القاموس عبارة ابن برى وتعقب غيره من العلماء والمفسر ين للقاموس فى نهيه وقولهم إن الايذا، مسموع مقيس ثم ذكر أن شيخه قال إنه لم يحد كلة الايذاء فى كلام العرب بعد استقراء نظمهم ونثرهم . ولكن المثبت مقدم والاستقراء غير مسلم .

وتوعده لأعدائهم بالغلب والخذلان . ولا في غير ذلك من الشرائع والسنن التي اقتضتها الحكمة ؟ والمراد من هذه الكلمات هنا قوله في سورة الصافات (١٧١:٣٧ ولقد سبقت كلمتنا لعبادنا المرسلين ١٧٢ إنهم لهم المنصورون ١٧٣ و إن جندنا لهم الغالبون ) ــ اقرأ الآيات إلى آخر السورة ، فنغى جنس المبدل لــكلمات الله مثبت كامته في نصر المرسلين بالدليل ـ أي إن ذلك النصر قد سبقت به كلمة الله ، وكلمات الله لا يمكن أن يبدلها مبدل ، فنصر الرسل حتم لابد منه . وكلمات الله جنس يشمل كلمات الأخبار وإنشاء الأحكام : كما سيأتَى في تفسير ( وتمت كلمة ر بك صدقا وعدلا لامبدل لكلماته ) من هذه السورة. و إضافة الكلمات هنا إلى الإسم الأجل الأعظم تشعر بعلة القطع بأنه لامبدل لها، لأن المبدل لكلمات غيره لابدأن تكون قدرته فوق قدرته . وسلطانه أعلى من سلطانه . والتبديل عبارة عن جعل شيء بدلا من شيء آخر ، وتبديل الأقوال والكلمات نوعان ــ تبديل ذاتها يجعل قول مكانةول وكلمة مكان كلة . ومنه ( فبدل الذين ظلموا قولا غير الذي قيل لهم ) وتبديل مدلولها ومضمونها كمنع نفوذ الوعد والوعيد أو وقوعه على خلاف القول الذي سبق . والمتكلمون الذين يجوزون إخلاف الوعيد يقولون إن لله أن يبدل ماشاء من كماله ، و إنما يستحيل ذلك على غيره ، وتبديله إياها لايشمله النفي في الآية . فإن قيل لهم : قد يشمله ماهو أعم منه في هذا المعني كقوله تعالىفي سورة ق ( ما يبدل القول لدى ) ـ قالوا إن النصوص الواردة في العفو تخصص العام من نصوص الوعيد، أو: لانسلم أن العفو عن بعض المذنبين من قبيل التبديل، وسيأتي بسط هذا المبحث في موضع آخر .

﴿ ولقد جاءك من نبإ المرسلين ﴾ هذا تقرير وتأكيد لما قبله أى ولقد جاءك بعض نبأ المرسلين فى ذلك ، أو ولقد جاءك ماذكر أوذلك الذى أشير إليه من خبر التبكذيب والصبر والنصر ، من نبأ المرسلين الذى قصصناه عليك من قبل ، والنبأ الخير أو ذو الشأن من الأخبار لاكل خبر . وقد روى أن الأنعام نزلت بعد الشعراء والنمل والقصص وهود والحجر المشتملة على نبأ المرسلين بالتفصيل . وكلة نبأ رسمت في المصحف الإمام بياء هكذا (نباى) والياء كرسي للهمزة المحذوفة كالنقط ، فينطق في المصحف الإمام بياء هكذا (نباى) والياء كرسي للهمزة المحذوفة كالنقط ، فينطق

بالهمزة دونها كما ترسم في وسط الكلمة في مثل نبئهم ، وكان ينطق بها من لايهمز ومن العبرة في ألَّاية أن الله تعالى وعد المؤمنين ما وعد المرسلين من النصر فقال (٤٠: ٥١ إنا لننصر رسلنا والذين آمنوا في الحياة الدنيا و يوم يقوم الأشهاد ) وقال (٣٠:٥٤ولقد أرسلنا من قبلك رسلا إلى قومهم فجاءوهم بالبينات فانتقمنا من الذين أجرموا وكان حقاً علينا نصر المؤمنين ) وهي نص في تعليل النصر بالإيمان . ولكننا نرى كثيراً منالذين يدعون الإيمان في هذهالقرون الأخيرة غير منصورين فلا بدأن يكونوا في دعوى الإيمان غير صادقين ، أو يكونوا ظالمين غير مظلومين ولأهوائهم لالله ناصر بن ، ولسننه في أسباب النصر غيرمتبعين ، و إن الله لا يخلف وعده ولا يبطل سننه ،و إنما ينصر المؤمن الصادق ،وهو من يقصد نصر الله و إعلاء كليه ، و يتحرى الحقوالعدل في حر بالاالظالم الباغي على ذي الحق والعدل من خلقه، يدل على ذلك أول ما ترل في شرع القتال قوله تعالى من سورة الحج (٢٢:٢٧ أذن للذين يقاتلون. بأنهم ظَلموا ـ إلى قوله ـ ولينصرن الله من ينصره إن الله لقوى عزيز) فأما الرسل الدين نصرهمالله تعالى ومن معهم فقدكا نواكلهم مظاومتين، وبالحق والعدل معتصمين، ولله ناصرين . وقد اشترطمثل ذلك في نصرسائر المؤمنين، فقال في سورة القتال (٨:٤٧ ياأيها الذين آمنوا إن تنصروا الله ينصركم ويثبت أقدامكم )والإيمان سبب حقيقي من أسباب النصرالمعنوية يكون مرجحاً بين من تساوت أسبابهم الأخرى، فليس النصريه من خوارقالعادات .وأماتأبيدالله تعالى للرسل بإهلاك أقوامهم المعاندين فهو أمرآخر زائد على تأثير الإيمان في الثبات والصبر، والاتكال على الله تعالى عند اشتداد البأس وعروض أسباب اليأس،ومن كانحظه من صفات الإيمان ولوازمه أكبر،كان إلى نيل النصر أقرب ، إذا كان مساويا لخصمه في سائر أسباب القتال ، ولاسما حسن النظام وجودة السلاح ، وقد سبق لنا كلام في هذه المسألة في مواضع من التفسير وغيره ( راجع كلة « نصر » من فيارس أجزاء التفسير ومجلدات المنار )

﴿ وَ إِنْ كَانَ كَبْرِ عَلَيْكَ إِعْمَاضَهُمْ فَانَ اسْتَطَّعْتُ أَنْ تَبْتَغَى بَفْقًا فِي الأَرْضُ أُو سلما في السباء فتأتيهم بآية ﴾ مما اقترحوه عليك من الآيات ليؤمنوا فافعل أو فأتهم بها يقال: كبرعلى فلان الأمر أي عظم عنده وشق عليه وقعه. والإعراض التولى

والانصراف عن الشيء رغبة عنه أواحتقاراً له وهو من إبداء المرء وضبد نه عند توليه عن الشيء واستدباره له ، واستطعت الشيء : صار في طوعك منقاداً لك باستيفاء الأسباب التي تمكنك من فعله ، والابتغاء طلب ما في طلبه كلفه ومشقة أو تجاوز للمعتاد أو للاعتدال ، أو طالب غايات الأمور وأعاليها ، لأنه افتعال من البعى وهو تجاوز الحد في الطلب أو الحق . و يكون في الخير كابتغاء رضوان الله وهو غاية الكلل ، وفي الشركا بتغاء الفتنة وهو غاية الضلال ، والنفق السرب في الأرض، وهو حفرة مافذة لها مدخل و مخرج ، كنافقاء اليربوع وهو جحره يجعل له منافذ يهرب من بعضها إذا دخل عليه من غيره ما يخافه ، والسلم المرقاه مشتق من السلامة قال الزجاج لأنه الذي يسلمك إلى مصعدك . وتذكيره أفصح من تأنيثه و إنما يؤنث يمنى الآلة ، وأتى بكان فعلا للشرط ليبقي الشرط على المضي ولا ينقلب مستقبلا ويؤول مثل هذا التركيب بنحو : و إن تبين وظهر أنه كبر عليك إعماضهم . وبيواب الشرط محذوف للعلم به تقديره فافعل كما تقدم

تقدم في أوائل السورة أنهم كانوا يقترحون الآيات على النبي (ص) وكأنه كان يسمى لو آتاه الله بعض ما طلبوا حرصاً على هدايتهم ، وأسفاً وحزناً على إصرارهم على غوايتهم ، وتألما من كفرهم وأذيتهم ، ولكن الله تعالى يعلم أن أوائك المقترحين الجاحدين لا يؤمنون ، و إن رأوا من الآيات مايطلبون وفوق مايطلبون ، كما تقدم شرحه في تفسير أوائل السورة (راجع تفسير الآية السابعة وما بعدها ص٣٠٠) وقد أراد تعالى أن يؤكد لرسوله ما يجب من الصبرعلى تكذيب المشركين وأذاهم الدال عليه ما قبله وأن يرمح قلبه الرءوف الرحيم من إجابتهم إلى مااقترحوا من الآيات لما تقدم من وعن الآيات القرآنية والعقلية الدالة عليه ومنها ماسبق في هذه السورة وظننت وعن الآيات القرآنية والعقلية الدالة عليه ومنها ماسبق في هذه السورة وظننت أن إتيانهم بآية مما اقترحوا يدحض حجتهم ، و يكشف شبهتهم ، فيعتصمون بعروة الإيمان ، عن بينة ملزمة و برهان ، فإن استطعت أن تبتغي لنفسك نفقا كائناً في الأرض \_ أو معناه تطلبه في الأرض \_ فذهتب في أعماقها ، أو سلما في جو السهاء الأرض \_ أو معناه تطلبه في الأرض \_ فذهتب في أعماقها ، أو سلما في جو السهاء

ترتقى عليه إلى مافوقها ، فتأتيهم بآية مما اقترحوه عليك منهما ، فائت بمايدخل في طوع قدرتك من ذلك ، كتفجير ينبوع لهم من الأرض، أو تنزيل كتاب تحمله لهم من السماء ،وقا.كانوا طلبواأحد النوعين كاحكاه الله تعالى عنهم بقوله في سورة الاسراء (١٧: ٩٠ وقالوا ان نؤمن لك حتى تفجر لنا من الأرض ينبوعاً إلى قوله \_أوترقى في السماء ولن نؤمن لرقيك حتى تنزل علينا كتابا نقرؤه ) وقد أمره الله تعالى أن يجيب عن ذلك بقوله عقب هذا (قل سبحان ر بي إهل كنت إلا بشراً رسولا؟) أى وليس ذلك في قدرة البشر و إن كان رسولا ، لأن الرسالة لا تخرج الرســول عن طور البشر في صفاتهم البشرية كالقدرةوالاستطاعة ، فهم لا يستطيعون إيجاد أنك لاتستطيع أيها الرسول الاتيان بشيءمن تلك الآيات ، ولا ابتغاء السبل إليها في الأرضولا في السماء، ولا اقتضت مشيئة ربك أن يؤتيك ذلك لعلمه بأنه لا يكون سببًا لما تحب من هدايتهم ، ولأن من سنته أن يترتب على الجحود بعــده إنزال العذاب عليهم ــوتقدم بيانهذا في تفسيرالآيتين السابعةوالثامنة من هذهالسورة\_ ﴿ وَلُو شَاءَ الله لَجْمُعُهُمْ عَلَى الْهُدَى فَلَا تَكُونَ مِنَ الْجِاهِلِينَ ﴾ أي ولو شاء الله تعالى جمعهم على ماجئت به من الهدى لجمعهم عليه بجعل الايمان ضروريا لهم كالملائكة ، أو بخلقهم على استعداد واحد للخير والحق فقط ،لا متفاوتي الاستعداد مختلفي الاختيار ،باختلافالعلوم والأفكار والأخلاقوالعادات، كالقتضته حكمته في خلق الناس، ولكنه شاء أن يخلق البشر على ماهم عليه منالاختيلاف والتفاوت في

الاستعداد ،وما يترتبعليه من اختلاف أسباب الاختيار ،فإذا عرفت سنته هده في خلق هذاالنوع، و إنه لا تبديل لخلق الله، فلا تكوين من القوم الجاهلين بسنن الله تعالى في خلقه،الذين يتمنون مايرونه حسنا ونافعاً،و إنكان حصوله ممتنعاً، لكونه مخالفاً لتلك السنن التي اقتضها الحكمة الإلهية. فالجهل هناضد العلم لاضد الحلم، وليس كل جهل بهذا المعنى عيبًا. لأن المخلوق لايحيط بكل شيء علماً ،و إنما يدم الإنسان بجهل مايجب عليه ، ثم بجهل ماينبغي له ويعد كالا في حقه ، إذا لم يكن معذوراً في جهله . قال

تعالى في الفقراء المتعففين ( يحسبهم الجاهل أغنياء من التعفف ) فوصف الجاهل

هنا غير ذم ، وكان عدم علم خاتم الرسل بالكتابة من أركان آياته ، وعدم علمه بالشعر من أدلة الوحى وبيناته ، وكل مايتوقف علمه على الوحى الالهى لايكون جهل الرسول إياه قبل نزوله عليه عيباً يذم به، إذ لايذم الإنسان إلا بما يقصر فى تحصيله وكسبه، وقد أمر الله تعالى رسوله بأن يسأله زيادة العلم، وكان يزيده كل يوم علما وكالا بتنزيل القرآن و بفهمه ، و بغير ذلك من العلم والحكمة ، ولا يقتضى ذلك الذم قبل هذه الزيادة و إنما الذي يذم مطلقا هو الجهل المرادف للسفه وهو ضد الحلم .

و يشبه ماهنا قوله تعالى لنوح حين طلب نجاة ابنه الكافر بناء على أنه من أهله الذين وعده الله بانجائهم معه ( يانوح إنه ليس من أهلك إنه عمل غير صالح فلاتسألن ماليس لك به علم إنى أعظك أن تكون من الجاهلين ) أى بادخال ولدك الكافر فى عموم أهلك المؤمنين، وإنما اقترن النهى هنا بالوعظ لأن عاطفة الرحمة الوالدية حملته على سؤال ماليس له به علم اعتماداً على استنباط اجتهادى غير صحيح ، ورحمة خاتم الرسل (ص) كانت أعم وأشمل ، وغاية ماتشير اليه الآية أنه تمنى ولكنه لم يسأل ولو سأل لسأل آية يهتدى بها الضال من قومه ، لا نجاة الكافر من أهله فا كتفى وله بالرضاده باللهى ، وحسن فى إرشاد نوح التصر يح بالوعظ .

<sup>(</sup>٣٦) إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونَ ، وَالْمَوْيَى يَبْعَثُهُمُ ٱللَّهُ ثُمَّ إِلَيْـهِ يُرْجَعُونَ (٣٧) وَقَالُوا لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِنْ رَبِّه ، قُلْ إِنَّ ٱللَّهَ قَادِرٌ عَلَى أَنْ يُنَزِّلَ آيَةً وَلَـكَنِنَّ أَكْثَرَهُمْ لاَ يَعْـلَمُونَ .

بين لنا تعالى فى الآية السابقة أنه لو شاء لجمع الناس على الهدى ولكنه لميشأ أن يجعل البشر مفطورين على ذلك، ولا أن يلحمهم اليه إلجاء بالآيات القامرة، بل اقتضت حكمته ومضت سنته فى البشر بأن يكونوا متفاوتين فى الاستعداد، عاملين بالاختيار فمهم من يحتار الهدى على الصلال، ومهم من يستحب العمى على الهدى، ثم بين لنافى هاتين الآيتين أن الأولين هم الذين ينظرون فى الآيات، و يعقلون ما يسمعون من البينات، وأن الآخرين لا يسمعون ولا ينظرون حتى كأنهم من الأموات، فقال عز وجل،

وداع يا من دعا يجيب إلى الندى فلم يستجبه عند ذاك مجيب قالوا إن الاستجابة بمعنى الاجابة ولذلك قال فلم يستجبه مجيب، وقال الراغب والاستجابة قيل هي الاجابةوحقيقها هيالتحري للحواب والتهيؤله لكن عبر به عن الاجابة لقلة انفكاكها منها اه وهذا من دقائق تحديده للمعاني رحمه الله تعالى ولكنه لم يحط به وحقيقة الجواب والاحابة كما يؤخذ من قوله ــ قطع الصوت أو الشخص الحوب أو الجو بة وهي المسافة بين البيوت أو الحفرة ووصوله إلى الداعي، أي وصول ماسأله اليه بالفعل، وأما الاستجابة فهي التهيؤ للجواب أو للاجابة أي المستلزم للشروع والمضي فيها عندالامكان وغايته الاجابة التامة عند عدم المانع فالسين والتاء على معناها ومن دقق النظر فىاستعال الصيغتين فى القرآن الحكيم يظهر لهأن أفعال الاجابة كلها قد ذكرت فيالمواضع للفيدة لحصول السؤال كله بالفعل حقيقة أو ادعاء دفعةواحدة ومنه الاجابة بالقول كقولك نعم و بلي ولبيك ولك ذلك، وأن الاستجابة قد ذكرت في المواضع المفيدة لحصول السؤال بالقوة أوالتهيؤ والاستعداد له\_ومنهقوله تعالى( الذين استجابوا لله وللرسول من بعدماأصابهم القرح ) فهو قد نزل في تهيؤ المؤمنين للقتال في حمراء الأسد بعد أحد \_ أو بالفعل التدر يجي ،كاستجابة دعوة الدين التي تبدأ بالقبول والشهادتين ثم تكون سائر الأعمال بالتدر يجوشواهده كثيرة ،والاستجابة من الله القادر على كل شيء إنما يعبر بها في الأمور التي تقع في المستقبل ويكون الشأن ميها أن تقع بالتدر يج كاستحابة الدعاء بالوقاية من النـــار و بالمغفرة وتكفير السيئات و إيتاء ماوعد به المؤمنين في الآخرة ، قال تعالى بعد حكاية هذا الدعاء بذلك عن أولى الألباب (٣: ١٩٤ فاستجاب لهم ربهم أني لا أصبع عمل عامل منكم) الخ وكاستجابته للمؤمنين في بدر بامدادهم بالملائكة تثبتهم كما في سورة الأنفال سورة الأنبياء ( ٢١: ٨٩: ٨٩) كل ذلك مما يقع بالندر يج في الاستقبال، وأما قوله تعالى لموسى وهارون حين دعوا على فرعون وملئه ( ١٠ ) ٩٨ قد أجيبت دعوتكما ) فهو تبشير لهما بأنه تعالى قد قبلها بالفعل . وهذا من الاجابة القولية جاءت بصيغة الماضى للإبذان بتحقق مضمونها فى المستقبل حتى كأنها أجيبت وانتهى أمرها وهذا المعنى تؤديه مادة الاجابة دون مادة الاستجابة . ولوذكرت هذه المسألة بصيغة الحكاية لعبر عن إعطائهما ماسألا بلفظ الاستجابة كاقال فى شأن كل من أيوب وذى النون وذكريا ( فاستجبنا له ) فيالله العجب من هذه الدقة والبلاغة فى هذا الكلام الالهى المعجز للبشر حتى فى وضع مفرداته فى مواضعها ، دع بلاغة أساليبه وجمله وعلومه وحكمه ، وما فيه من أحبار الغيب ، وغير ذلك من الآيات البينات . هذا تعقيق معنى الاستجابة ، وقيل إن الفرق بين الاجابة والاستجابة هو أن الاستجابة تدل على القبول ، ولا يعرف له أصل منقول ولا معقول .

والسمع والسماع يطلق بمعنى إدراك الصوت ، و بمعنى فهم مايسمع من الكلام وهو ثمرة السماع \_ و بمعنى قبول مايفهم منه والاعتبار به والعمل بموجبه ، وهذه ثمرة الثمرة ، فهى المرتبة الكاملة العليا من مراتب السماع ، فمن سمع ولم يفهم ، كان كمن لم يسمع ومن فهم ولم يعمل كان كمن لم يفهم ، وهذا القول أقرب إلى الحقيقة وأبعد عن قصد المبالغة من قول الشاعر .

خلقوا وما خلقوا لمكرمة فكأنهم خلقوا وما خلقوا رزقوا وما رزقوا سماح يد فكأنهم رزقوا وما رزقوا

ذلك بأن للخلق والرزق ثمرات وغايات غير المكارم وسماح اليد، وأما سماع الكلام فلا فائدة له إلافهمه، وفهمه لافائدة له إلا الانتفاع به، ولأجل هذا أطلق القرآن على من لايستفيدون من سماع الآيات والعلم النافع لفظ الصم ولفظ الموتى فى عدة آيات منها قوله فيهما معا (٢٧: ٨٢ إنك لاتسمع الموتى ولا تسمع الصم الدعاء إذا ولوا مدبرين) والآية التى نفسرها من هذا القبيل.

فعنی صدر الآیة: إنما یستجیب لك أیها الرسول ـ أو لله ولرسوله ـ الذین یسمعون كلام الله الداعی الیه بآیاته سماع فهم وتدبر فیعقلون الآیات و یذعنون لما عرفوا بها من الحق، لسلامة فطرتهم واستقلال عقولهم، دون الذین قالوا سمعنا

وهم لا يسمعون كالمقلدين الجاحدين ، ودون الذين قالوا سمعنا وعصينا من المستكبرين الجاحدين ، فكل أولئك من موتى القلوب والأرواح ، الذين هم أبعد عن الانتفاع من موتى الجسوم والأبدان .

﴿ والموتى يبعثهم الله ثم اليه يرجعون ﴾ أى وموتى القلوب الذين لا يسمعون هذا السياع يخرجهم الله تعالى من قبورهم ويرسلهم إلى موقف الحسباب، ثم ترجعهم الملائكة اليه فينالون مااستحقوه من الجزاء. فأصل البعث فى اللغة إثاره الشيء وتوجيهه كما قال الراغب، يقال بعثت البعير أى أثرته من مبركه وسيرته إلى المرعى ونجوه: ويرجعون مبنى للمفعول من الرجع، ورجع جاء لازما ومتعديا يقال رجع فلان رجوعا، أى انصرف ورجعته رجعا، ومنه قال (رب ارجعون لعلى أعمل صالحا) وأرجعته لغة هذيل.

فالظاهر مما تقدم أن المراد بالموتى هذا الكفار الراسخون فى الكفرالمطبوع على قلوبهم، الميؤوس من سماعهم سماع فهم واعتبار، تتبعه الاستجابة لداعى الإيمان أى والذين لاترجى استجابتهم لأنهم كالموتى لايسمعون السماع النافع يترك أمرهم إلى الله فهو يبعثهم بعد موتهم، ثم يرجعون اليه فيجازيهم على كفرهم وأعمالهم، ولا يضرك أيها الرسول كفرهم، وليس فى استطاعتك هدايتهم، فالواجب عليك أن تفوض إلى الله أمرهم، وقيل إن لفظ الموتى على حقيقته وأن الكلام تمثيل وتعريض بالإيمان إلى عدم قدرة الرسول على هدايتهم كما أنه لا يقدر على إحياء الموتى وهو بعيد وفيه ما لا يخفى من التكلف

﴿ وقالوا لولا نزل عليه آية من ربه ﴾ أى وقال أولئك الظالمون لأنفسهم ، الذين يجحدون بآيات رجهم ، و يعاندون رسوله اليهم : هلا أنزل عليه — أى الرسول — آية من ربه ، من الآيات المخالفة لسننه تعالى فى خلقه ، مما اقترحنا عليه ، وجعلناه شرطا لإيماننا به ، وقيل إن مرادهم آية ماحئة إلى الإيمان ، والالجاء اصطرار لا اختيار ، فلا يوجه اليه الطلب ، ولا يعتد به إن حصل ﴿ قُل إِن الله قادر على أن ينزل آية ، ولكن أكثرهم لا يعلمون ﴾ أى قل أيها الرسول إن الله تعالى قادر على أن ينزل آية ، ولكن أكثرهم لا يعلمون ﴾ أى قل أيها الرسول إن الله تعالى

قادر على تَنزيل آية ثما اقترحوا و إنما ينزلهـــا إذا اقتضت حكمته تنزيلها، لا إذا تعلقت شهواتهم بتعجيز الرسول بطلبها ، فإن إجابة المعاندين إلى الآيات المقترحة لم يكن في أمة من الأمم سبباً للهداية ، وقدمضت سنته تعالى في الأقوام ، بأن يعاقب المعجزين للرسل بذلك بعذاب الاستئصال، فتنزيل آية مقترحة لا يكون خيراً لهم بل هو ا شر لهم ،ولكن أكثرهم لا يعلمون شيئاً من حكم الله تعالى في أفعاله ، ولامن سننه في خلقه ، ولا أنك أرسلت رحمه للعالمين ، فال يأتي على يديك سبب استئصال أمتك ، بإجابة المعاندين منها إلىمااقترحوا عليكلإظهار عجزك ، ولا يعلمون أيضاً أن إجابة اقتراح واحد يؤدي إلى اقتراحات كثيرة لا حد لها ، ولا فائدة منها ، وقديعلم أفراد منهم بعض ذلك علماً ناقصاً لا يهدى إلى الاعتبار ، ولا يصد صاحبه عن مثلهذاالاقتراح، ومن قال إنهم اقترحوا آية ملجئة يقول: ولكن أكثرهم لايعلمون أن تَنزَ يلها يزيل الاختيار الذي هو أساس التكليف فلا يبقىلدعوة الرسالة فاثدة قرأ ابن كثير ( يبزل ) بالتخفيف من الإبرال ، والباقول بالتشديد من التبزيل ، الدال بصيغته على التدريج أو التكثير ، وقال المفسرون إن معناهما ههنا واحد ، والذي تراه هو أن كل صيغة منهما على أصل معناها ، وأن الجمع بينهما لبيان أن بعضهم اقترح آية واحدة تبزل دفعة واحدة كنزول ملك من السماءعليهمأ وعليه، وهو المشار إليه بقراءة ابن كثير ، و بعضهم اقترح عدة آيات منهـــا مالا يكون إلا بالتدريج وهي المشار إليها بقراءة الجمهور، ولا ينافي افراد الآية هنا طلب بعضهم لعدة آيات إذ المراد بها آية بما اقترحوا ، وقد صر ح!فظالجمع في آيةالعنكبوتالواردة بمعنى هذه الآية وسيأتى نصها قريباً .

هذاو إن بعض الكفار، و بعض الشاكين والمشككين فى الإسلام، يقولون لو أن محمداً (ص) أوتى آية بينة و معجزة واضحة تدل على نبوته ورسالته الطلب قومه الآية ، وأن هذا الجواب بقدرة الله على تنزيل الآية ونفى العلم عن أكثرهم، لا تقوم به الحجة عليهم ، المبطلة لحقية طلبهم . و إليك الجواب عن هذه الشبهة : إن الآية الكبرى لخاتم الرسل (ص) على نبوته هى القرآن ، وانها لآية مشتملة على آيات كثيرة ، وقد احتج عليهم به وتعداهم بسورة من مثله فعجزوا ، واحتج عليهم به وتعداهم بسورة من مثله فعجزوا ، واحتج

عليهم أيضاً ببعض مااشتمل عليه من الآيات كأخبار الغيب. ومما نزل في ذلك قبل سورة الأنعام فا كتني فيها بالإحالة عليه قوله تعالى في سورة العنكبوت( ٢٧:٢٩ وكذلك أنزلنا إليك البكتاب فالذين آتيناهم الكتاب يؤمنون به ، ومن هؤلاء من يؤمن به ، وما يجحد بآياتنا إلا الـكلفرون ٨٨ وماكنت تتلو من قبلهمن كتاب ولا تخطه بيمينك ، إذاً لارتاب المبطلون ٤٩ بل هو آيات بينات في صدور الذين أُوتُوا العلم وما يجحد بَآيَاتنا إلا الظالمون ٥٠ وقالوا : لولا أنزل عليه آيَات من ربه ، قل إنما الآيات عند الله و إنما أنا نذير مبين ١٥ أو لم يكفهم أنا أنزلنا عليك الُكتابيتلي عليهم ؟ إن فيذلكارحمة وذكرىلقوم يؤمنون ) فالقرآزفي جملته آية علمية ، وفي تفصيله آيات كثيرة عقلية وكونية، وهي دائمة لا تزول كاز الت الآيات الكونية كعصى موسى مثلا ،عامة لا تختص ببعض من كان في عصر الرسول كما كانت آية موسى الكبرى حاصة بمن رآهافي عصره ، وهي أدل على الرسالة من الآيات الكونيه ، لأن موضوع الرسالة علمي فهو علم موحى به غير مكسوب يقصدبه هداية الخلق إلى الحق ، فظهور علوم الهداية على لسان أمى كان هو وقومه أبعد الناس عن كل علم بعبارة أعجزت ببلاغتها قومه كما أعجزت غيرهم ، على أنه لم يكن من قبل معدوداً من بلغائهم . أدل على كون ذلك موحى به من الله عز وجل من عصا موسى على كون ماجاء به من التوراة موحى به منه تعالى ، وهي غير معجزة في نفسها ، وقد نشأ من جاء بها في دار ملك أربى على سائر ممالك الأرض بالعلوم والشرائع.

فشا من جاء بها في دار ملك اربى على سائر ممالك الارص بالعلوم والشرائع.

قالآية العلمية القطعية لا يمكن المراء فيها كالمراء في الآية الكونية التي هي أم،
غريب غيرمعتاد يشتبه بكثير من الأمور النادرة التي لها أسباب خفية كالسحروغيره،
ولذلك اختلف علماء المعقول في دلالة المعجزة على النبوة هل هي عقلية أوعادية أو وضعية ؟
وقد جاء في الفصل الثالث عشر من سفر تثنية الاشتراع أن من أتى بآية أو أعجو بة
من نبي أوحالم وأمر بعبادة غير الله تعالى لا يسمعله بل يجب قتله لأنه تكلم بالزيغ.
فالآيات الكونية إذاً لا تدل على صدق كل من تظهر على يديه، بل تختلف دلالتها عاجتلاف أحوال من تظهر على أيديهم، و بذلك يقول كثير من المتكلمين.

وأما طلبهم للآية والآيات مع وجُود هذه الآيات البينات ، فسببه محاولة تعجيز

الرسول ، لا كونه هو الدليل الذي يرونه موصلا إلى المدلول ، وقد قال تعالى لرسوله في هذه السورة ( ٧ ولو ترلنا عليك كتاباً في قرطاس فلمسوه بأيديهم لقال الذين كفروا إنهذا إلا سحر مبين ) وقال في أول سورة القمر ( و إن يروا آية يعرضوا و يقولوا سحر مستمر ) وأكثرهم يقول مثل هذا في كل آية كونية عن اعتقاد ، وأما قول بعضهم إن القرآن سحر يؤثر فقد كان عن تضليل وعناد على أن الله تعالى قد أيد رسوله بآيات أخرى غير الآيات التي اقترحها الجاحدون المعاندون ازداد مها للؤمنون إيماناً ، والجاحدون عناداً وطغياناً ، وقد سبق لنا بحث في هذه المسألة من قبل وسيجيء مايقتضي العودة إليها بعد .

(٣٨) وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلاَ طَئْرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلاَّ أَمَمْ أَمْنَا لَكُمْ مَا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكَتَابِ مِنْ شَيءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِّمِ مُحْشَرُونَ (٣٩) وَاللَّذِينَ كَذَّبُوا بَآيَتْنَا صُمْ وَبُكُمْ فِي الظَّلْلُمْتِ ، مَنْ يَشَا إِلله يُضْالُهُ وَمَنْ يَشَا إِلله يُضْالُهُ وَمَنْ يَشَا بَحْمَلُه عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ

إن هاتين الآيتين مؤيدتان لما قبلهما ومتممتان له ، فإنه بين في الآيات قبلهما أن الظالمين من مشركي مكة جعدوا بآيات الله جعود عنادلات كذيب ، وضرب لهم مثل الذين كذبوا الرسل من قبل ولم يهتدوا بما أوتوا من الآيات المقترحة ولاغيرها بعد هذا بين في هاتين الآيتين أنواعاً من آياته تعالى في أنواع الحيوان وأن المكذبين بآيات الله لم يهتدوا بها ، بل ظلوا في ظاملت جهلهم حتى كأنهم لم يروها ولم يسمعوا بها وذكر الرازي في وجه النظم ومناسبة الآية الأولى لما قبلها وجهين (الأول) أنه تعالى بين في الآية الأولى أنه لو كان إنوال سائر المعجزات مصلحة لفعلها ولأظهرها إلا أنها لم يكن إظهارها مصلحة للمكفين لا جرم ما أظهرها ، وهذا الجواب إنما يتم إذا ثبت أنه تعالى يراعى مصالح المكلفين ، ويتفضل عليهم بذلك ، فبين أن الأم كذلك وقرره بأن قال (ومامن دابة في الأرض ولا طائر يطير مجناحيه إلا أمم أمثال كم

فى وصول فصل الله وعنايته ورحمته وإحسانه إليهم ، وذلك كالأمر المشاهد المحسوس فإذا كانت آثار عنايته واصلة إلى جميع الحيوانات فلوكان فى إظهار هذه المعجزات القاهرة مصلحة للمكلفين لفعلها ولأظهرها ، ولامتنع أن يبخل بها ، مع ماظهر أنه لم يبخل على شيءمن الحيونات بمصالحها ومنافعها ، وذلك يدل على أنه تعالى إنما لم يظهر تلك المعجزات لأن إظهارها يخل بمصالح المكلفين ، فهذاهو وجهالنظم والمناسبة بين هذه الآية و بين ماقبلها والله أعلم (الوجه الثاني في كيفية النظم) قال القاضي إنه تعالى لماقدم ذكر الكفار و بين أبهم يرجعون إلى الله و يحشرون ، بين أيضاً بعده بقوله (وما من دابة . .) في أمهم يحشرون والمقصود بيان أن الحشر والبعث كما هو عاصل في حق البهائم . اه بنصه ،

والقارىء يرى أن الوجه الثانى الذى اعتمده القاضى من كبار مفسرى المعتزلة ليس مبنياً على مسألة خاصة بهم وأما الوجه الأول الذى اعتمده الرازى من كبار مفسري الأشعرية ومتكلميهم فهو مبنى على مذهب المعتزلة وفريق من أهل السنة دون الأشعرية في رعاية مصلحة المتكلفين في أحكام البارى تعالى وأفعاله المتعلقة بشؤونهم والإمام الرازى قد أثبت المصلحة هنا وفي مواضع أخرى ولكنه كثيراً مايردها أو يرد مابنى عليها ، والذى عليه المحققون أن مسألة الصلاح والأصلح ثابتة لاريب فيها وأن الخطأ والضلال إنما هو في قولهم إن ذلك واجب عليه سبحانه وتعالى وليس عندنا نقل صحيح صريح عن المعتزلة في ذلك ، و نقل المخالف لا يعتدبه كما قال الفقهاء ، و إنما يقال في كل ماثبت له من صفات الكمال وما تتعلق به من الأفعال قال القهاء ، و إنما يقال في كل ماثبت له من صفات الكمال وما تتعلق به من الأفعال الأشعرية أن مراعاة المصلحة ليست من الكمال الواجب له تعالى و يحتجون على ذلك بأمراض الأطفال والبهائم ، وفي هذه الحجة بحث لا محل له هنا ، وقد أشار الرازى بقوله « و يتفضل عليهم بذلك » إلى أن سراعاة المصلحة تفضل لا يجب اطراده ، فهو مما يجوز في حقه تعالى .

وقال أبو السعود في أول تفسير الآية : كلام مستأنف مسوق لبيان كمال قدرته عز وجل وشمول علمه وسعة تدبيره ليكون كالدليل على أنه تعالى قادر على تنزيل الآية وإنما لا ينزلها محافظة على الحكم البالغة اله ونقل الآلوسي مثله عن الطبرسي ، وقد أخذه أبو السعود من البيضاوي .

﴿ وَمَا مِن دَابِةً فِي الأَرْضِ وَلا طَائر يَطِير بجناحيه إلا أَمْمُ أَمْثَالَكُم ﴾ ( الدابة ) ما يدب على الأرض من الحيوان ، والدب والدبيب المشي الخفيف ـ زاد بعضهم ـ مع تقارب الخطو ، و ( الطائر ) كل ذي جناح يسبح في الهواء وجمعه طير ، كراكب وركب و ( الأمم ) جمع أمة وهي الجيل أو الجنس من الأحياء وهذا أحد معانى اللفظ . وقال الراغب : الأمة كل حماعة يجمعهم أمر ما ، إما دين واحد أو زمان واحد أو مكان واحد سواء كان ذلك الأمر الجامع تسخيراً أو اختياراً وجمعها أمم . اه وذكر بعده الآية وكان ينبغي أن يزيد : أو صفات وأفعال واحدة . والمعنى أنه لا يوجد نوع ما من أنواع الأحياء التي تدب على الأرض ولا من أنواع الطير التي تسبح في الهواء إلا وهي أم مماثلة لكم أيها الناس ، كما يقول العالم بالنبات : ما من شجرة قامت على ساقها وتشعبت في الهواء أغصابها ولا نجم نبت في هذه الأرض إلا فصائل لها صفات وخواص مشتركة بمتاز بها بعضها عن بعض . فالدابة والطائر هنا مفرد اللفظ مراد به الجنس اللغوى ، تقول طائر الحمام وطائر النحل، ودابة الحمير ودابة الأرض ، كما تقول شجرة النين وشجرة الزقوم ، وْلَاهِيكَ بُوصِفَ الدَّابَةُ بَكُونُهَا فِي الأَرْضُ وَوَصَفَ الطَّائِرُ بَكُونَهُ يَطَيْرُ نَجْنَاحِيهُ ، فيو يشعر بذلك و إن كان في وصف الطائر بما ذكر تنصيص على الحقيقة وسد لطريق الحجاز، فقد تجوزوا بالطيران عن السرعة كما قال الحماسي :

قوم إذا الشر أبدى ناجذيه لهم طاروا إليه زرافات ووحدانا ولاحمال التجوز بدون القيد المذكور مناسبة قوية وهي عطف الطائر على الدابة إذ هي من الدب الذي هو المشي الخفيف كما تقدم ويقابله السريع الذي يشبه بالطيران وذكر بعضهم لوصف الطائر بما ذكر نكتة أخرى وهي تصوير هيئة الطيران الغريبة الدالة على قدرة البارى وحكمته لذهن السامع والقارىء، وهو حسن لا ينافي ما تقدم ولا تراحم بين النكت المتفسقة، ولا بين الحكم المؤتلفة، ويرى الكثيرون أنه لا مانع من جعل كلتي دابة وطائر على أصل معناها وهو

الدلالة في سياق النفي على استغراق الافراد ، وإنما أخبر عنها بالأمم باعتبار الحل. على معنى الجمعية المستفاد من العموم .

وأما السمك فهو أقرب إلى الطيرمنه إلى الدواب وله أجنحة قد تسمى الزعانف أكثرها صغير ومنها ما هو كبير كجناح الخفاش ، وهو يطير في الماء غالباً وعلى سطحه أحيانا ، وقد يسمُّ إلى قاعه فيلاصق أرضه في سيره فيكون أشبه بالزاحف منه بالطائر ، ولعل حكمة ترك التصريح به قلة من كان يراه ممن نزلت السورة في مخاطبتهم قبل كل أحد بالدعوة إلى الإسلام وإقامة الدلائل عليهم وهم مشركو مَكَةُ ، ولمثل هذا المعنى خص دواب الأرض بالذكر لأنَّها هي التي يراها المخاطبون عامة ، ويدركون فيها معنى الماثلة ، دون دواب الأجرام السماوية ، القابلة للحياة. الحيوانية ، التي أعلمنا بوجودها في قوله ( ٢٧:٤٣ ومن آياته خلق السموات والأرض وما بث فيهما من داية وهو على جمعهم إذا يشاء قدير) فهي قد ذكرت هنا بالتبع لذكر خلق السموات والأرض فكان الاعلام بها نافلة وفائدة زائدة على ما يقوم به دليل الآية وهي من أخبار عالم الغيب وردت بعبارة تشعر بما يدل عليها من القياس على عالم الشهادة ، و إنما تظهر صحة هذا القياس حتى لغير المؤمن بالقرآن بعد البحث وسعةالعلم بالهيئة الفلكية،وقد علم أهلهذا العلم من المتأخر ينأن بعض هذه الكواكب (كالمريخ) فيه ماء ونبات، فلا بدَّ أن يكون فيه أنواع من الحيوان، بل فيه أمارات على وجود عالم اجتماعي صناعي كالإنسان ،منها ما يُرى على سطحه بالمرآة المقربة ( المرقب ـ التلسكوب) من الجداول المنظمة والخلجان، فالآية التي نفسرها ترشدنا بهذا و بوصف أنواع الحيوان بأنها أمم أمثالنا إلى البحث في طبائع الأحياء لنزداد علما بسنن الله تعالى وأسراره في خلقه ، ونزداد بآياته فيها إيمانا وحكمة وحضارة وكمالاً ، ونعتبر بحال المـكذبين بها ، الذين لم يستفيدوا ثما فضلهم الله به على الحيوان شيئافكا نواأصل منجيع أنواعه التي لاتجني على نفسهاما بجنيه الكافر على نفسه وقد اختلف المفسرون في وجه الماثلة بين الدواب والطير و بين الإنسان ففي الدر المنثور عن مجاهد في قوله تعالى ﴿ إِلاَّ أَمْمُ أَمْثَالَكُمْ ﴾ قال أصنافاً مصنفة تعرف بأسمائها ــ وعن قتادة : الطيرأمة والانس أمة والجن أمة ــ وعن السدى : خلق.

أمثالكم ، فالأولان على أن الماثلة بالصفات المشتركة التي يتميز بها بعض الأنواع والأصناف عن بعض ، وهي التي نسميها المقومات والمشخصات ، والثالث :على أن المَاثَالَة في أصل الخلق ، أي كونها مُخلوقة مثلنا ، ويتبع ذلك مايلازمه من حكمة الله وتدبيره فينا وفيها ، ونقل الواحدى عن ابن عباس أن المراد بالماثلة أنها تعرف الله؛ وتوحده وتسبحه وتحمده كما يفعل المؤمنون منا ، وتوسع بعض الصوفية في هذا وما قبله ، فقالوا : إنها عاقلة ومكانمة ، و أن لها رسلا منها ، وقيل : إن الماثلة إحصــاء الكتاب لجميع الأحوال المتعلقة بحياتها وموتها كالبشر، وقيل: إنهايحشر الله تعالى إياها كايحشرنا وحسابه لهاكما يحاسبنا ، واختار الرازى أنها بعاية الله تعالى ورحمته بها وفضله عليها ، كما تقدم عنه في وجه النظر ومناسبة الآية لما قبلهـــا . ونقل عن سفيان بن عيينة أبه لما قرأ الآية قال: ماف الأرض آدى إلا وفيه شبه من بعض البهائم فمنهم من يقدم إقدام الأسد ومنهم من يعدو عدو الذئب ومنهم من ينجح نباح الكلب ومنهم من ينطوس ( أي يتزين) كفعل الطاووس ومنهم من يشبه الخبزير فانه لو ألقى إليهالطُّعام الطيب تركه و إذا قامالرجل عن رجيعة ولغ فيه، فـكذلك نجد من الآدميين من لوسمع خمسين حكمة لم يحفظ واحدة منها فان أخطأت مرة واحدة حفظها ولم يجلس مجلساً إلا رواه عنك \_ثم قال \_ فاعلم ياأخي أنك إنما تعاشر البهائم والسباع فبالغ في الحذار والاحتراز اه . وهذا القول ـ إذا صح دخوله في ضمن الصفات الحيوانيــة المشتركة بين الإنسان والحيوان ــ لايصح أن يكون هو المراد من الآية ، و إن جعل الخطاب بها للمشركين خاصة ، لأن السياق هنا ليس لتحذرهم شر الناس بل لبيان عدم استعمال عقولهم وحواسهم في آيات الله كقوله ﴿ أُولئكَ كَالاَّ نَعَامُ بَلُّ هُمْ أَصْلُ وَأُولئنكَ هُمُ الْغَافِلُونَ ﴾ وقوله ﴿ أَمْ تَحْسَبُ أَن أَ كَثْرُهُمْ يسمعون أو يعقلون ؟ إن هم إلا كالأنعام بل هم أصل سبيلا )

والمحتار عندنا أن الله تعالى أرشدنا إلى أن أنواع الحيوان أم أمثال الناس ولم يبين اننا وجه الماثلة بينهما لأجل أن نستعمل حواسنا وعقولنا فى البحث الموصل إلى ذلك كاقلنا آنفا ، والماثلة وجوه كثيرة اهتدى بعض العاماء إلى بعضها و يجوز أن يهتدى غيرهم إلى غير مااهتدوا إليه ، ولاسيا فى هذا العصر الذى كثر فيه الإحصائيون فى

كل علم وفن ، وتيسرت فيه أسباب البحث إذ يوجد في بلاد العلم والحضارة بساتين لتربية أنواع السباع والحشراتوالبهائم الوحشية والآنسة والطير والسمك ، فالعلماء الدين يعنون بتربيتها ودرس غرائرها وطباعها وأعمالها في تلك البساتين وفي غيرها قد وصلوا إلى علم جم ووقفوا على أسرار غريبة ، ومماثبت من مشابهة النمل للناس أنه يغزو بعضه بعضا ،وأن المنتصر يسترق المنكسر ويسخره في حمل قوته و بناءقراه وغير ذلك وقد صارتأم العلم والحضارة تحرص على بقاءكل نوع من أنواع الحيوان فاذا رأت بعض مايصاد من الطير وغيرها قل في بلادها وخشى انقراضه مها تحرم على الناس صيده ولهذا العمل أصل في السنة عندنا فقد روى أن النبي (ص) كان أحب أن تقتل الكلاب في المدينة لمثل السبب الذي تقتل به حكومة مصر وغيرها الكلاب الضالة ، بل كان أمر بذلك ثم نهى عنه وقال « لولا أن الكلاب أمة من الأمم لأمرت بقتلها كلما فاقتلوا منها الأسود النهيم » رواه أحمد وأصحاب السنن وصححه الترمذي عن عبد الله بن مغفل ، وعلل قتل الكلب الأسود البهيم في حديثآخر عند أحد ومسلم بأنه شيطان ، أي ضار مؤذ فان اسم الشيطان يطلق لغة على العارم الخبيث من الأنس والجان والحيوان، وقد سأل المنصور العباسي عمرو بن عبيد عن سبب هذا الحديث فلم يعرف ، فقال المنصور : لأنه ينبيح الصيف ، ويروع السائل ﴿ مافرطنا في الكتاب من شيء ﴾ التفريط في الأمر التقصير فيه وتصييعه حتى يعوت \_كما في الصحاح\_ ويقال: فرَّطه وفرط فيه كما في القاموس ولسان العرب ومنه قول صخر الغي \* وذلك برى فلن أفرطه \* البز هنا السلاح ، و يقال : فرط فلانًا\_ إذا تركه وتقومه . روى عن ابن عباس تفسير الكتاب هنا بأم الكتاب، وفسروا أم الكتاب بأنه أصله وجملته ، وقالوا: إنه اللوح المحفوظ ، وهو خلق من عالم الغيب أثبت الله تعالى فيه مقادير الخلق ما كان منها وما يكون بحسب النظام المعبر عنه بالسنن الألهية ، ومنهم من يفسر الكتاب هنا \_ وكذا أم الكتاب في آيتي الرعد والزخرف \_ بالعلم الإلّــهي المجيط بكل شيء،شبه بالكتاب بكونه ثابتا لاينسي ، وقال بعضهم : إن المراد بالكتاب هنا القرآن ، ولا يصح أن يكون القرآن أمُ الكتاب لأن أم الكتاب شامل له ولغيره من كتبالله تعالى ومن مقادير خلقه

قال تعالى بعد ذكر القرآن في أول الزخرف (و إنه فيأم الكتاب لدينا لعلى حكيم ) ومعنى الجلة : ماتركنا فىالكتابشيئا لم نثبته فيه تقصيراً و إهمالا بل أحصينا فيه كل شيء أو جملناه تبياناً لكل شيء . فاذا أريد بالكتاب العلم الالهي أو اللوح الحفوظ فالاستغراق على ظاهره ، و إذا أريد به القرآن فالمراد بقوله ( من شيء ) ـ الدال على العموم ـ الشيء الذي هو من موضوع الدين الذي يرسل به الرسل ويعزل به النكتب وهو الهداية ، لأن العموم في كل شيء بحسبه ، أي ما تركنا في الكتاب شيئاًما من ضروب الهداية التي ترسل الرسل لأجلها إلا وقد بيناه فيه . وهي أصول الدين وقواعده وأحكامه وحكمها والارشاد إلى استعمال القوى البدنية والعقلية في الاستفادة من تسخير الله كل شيء للانسان ومراعاة سننه تعالى في خلقه التي يتم بها الكمال المدنى والعقلي، فالقرآن قد بين ذلك كله بالنص أو الفحوى ومنه مَا أَرشُدُ إليه هنا من علم الحيوان الذي يهدي إلى كالالمعرفة والايمان، وقد بينا وجه اشمال الـكتاب على جميع أمر الدين في تفسير (ياأيها الذين آمنوا لاتسألوا عن أشياء إن تبد لكم تسؤكم ) من هذا الجزء وتفسير ( اليوم أكملت لكم دينكم ) من تفسير الجزء الــادس، وتفسير ( أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منــكم ) من تفسير الجزء الخامس فليرجع إليها من شاء .

ومن الناس من قال: إن القرآن قد حوى علوم الأكوان كامها، وأن الشيخ محيى الدين ابن العربى وقع عن حماره فرضت رجله فلم يأذن للناس بحمله إلا بعد أن استخرج حادثة وقوعه ورض رجله من سورة الفاتحة وهذا القول لم يقل به أحد من الصحابة ولا علماء التابعين ولا غيرهم من علماء السلف الصالحين، ولا يقبله أحد من الناس إلا من يرون أن كل ما كتبه الميتون في كتبهم حق و إن كان لا يقبله عقل ولا يهدى إليه نقل ولا تدل عليه اللغة ، بل قال أئمة السلف: إن القرآن لا يشتمل على جميع فروع ألعبادات الضرورية بدلالة النص ولا الفحوى ، و إنما أثبت وجوب انباع فصار دالا على كل ما ثبت في السنة وأثبت قواعد القياس الصحيح وقواعد ألعبادات المن عمها، وأن القرآن الدين عمها، وأن مشتملا على جميع فروعها وجزئياتها، ولا يخرج شيء من الدين عمها، وأن المخوافة المده به عن النالع في هي الترح أت مثل مسمح الهند أحمد المخوافة المده به عن النالع في هي الترح أت مثل مسمح الهند أحمد المنالية المنالية المنالية النالع في هي الترح أن مثل مسمح الهند أحمد المنالية المنالية النالع في هي الترح أت مثل مسمح الهند أحمد المنالية المنالية المنالية المنالية المنالية الترك الترك المنالية المنالية النالية في هي الترك المنالية الم

ذلك التفسير الذي فسر به الفائحة وزعم أنه معجزته الدالة على كونه هو المسيح المنتظر ، وكله لغو وهذبان ، ومن أغر به زعمه أن اسم الرحمن في الفاتحة دليلعلى بعثة خاتم الرسل محمد ( ص ) واسم الرحيم دليل على بعثته هو .

﴿ ثُمَ إِلَى رَبِّهِم يُحشِّرُونَ ﴾ أَي ثم يبعث أولئك الأمم من الناس والحيوان يوم. القيامة ويساقون مجتمعين إلى ربهم المالك لأمرهم لا إلى غيره فيحاسب كلا على مافعل، ويقتص المظلوم نمن ظلم، و إنما حسن عود ضميرى الغيبة في رجهم وفي يحشرون إلى الدواب والطير والناس جميعاً ، لأنه خبر من الله تعمالي عطف على خطاب الناس وغلب فيه ضمير الأشرف ، و إذا جعل من جملة الخطاب تعين رجوع الضميرين إلى الدواب والطير ونكتة جعلهما من ضائر العقلاء حينئذ تشبيه أممهما بأمم البشر وذلك إجراء لهما مجرى العقلاء ، ويؤيد حشر تلك الأمم كاب قوله تعالى(و إذا الوحوش حشرت) وحديثأبي ذر عند أحمد وعبد الرزاقوابن جرير « أن رسول الله ( ص ) رأى عنزين ينتطحان ، فقــال : يا أبا ذر هل تدرى فيمُ ينتطحان؟ قال: لا . قال: لكن الله يدرى ، وسيقضى بينهما » وفي رواية « أندرون فيم انتطحا ؟ قلنا : لا » وزاد في رواية ابن جرير : عن أبي ذر : ولقد تركنا رسول الله (ص) ومايقلب طائر جناحيه إلاذكر لنا منه علما والحديث مروى من طريق منذر الثوري وهو ثقة ولكن رواه أحمد عن شيوخ لم يسمعوا وفيه حجة على كون علم الحيوان من علوم الهداية المشروعة في الاسلام لما ذكرنا من فائدته آنفاً وروى البيهقي في شعب الايمان والخطيب في تالى التلخيص وابن عساكر عن عبيد الله بن أبي زيادة البكري قال: دخلت على ابني بشر المازنيين صاحبي رسول الله ( ص ) فقلت يرحمكما الله ، الرجل منا يركب الدابة فيضربها بالسوط أو يكبحها الشيام فهل سمعتما من رسول الله (ص) في ذلك شيئًا ؟ فقالاً : لا ، قال عبيد الله إمرأة من الداخل فقالت يا هذا إن الله يقول في كتابه ( وما من دابة في ﴿ طَائِرٍ ... ﴾ الآية . فقالا هذه أختنا وهي أكبرمنا وقد أدركت رسول . فيده الصحابية استدلت بالآية على وجوب الرفق والرحمة بالدواب

الحيوان وأنه تعالى يحاسب الناس على ظامهم لها يوم يحشرهم إليه جميعاً

ويؤيده ماورد في ذلك من الأحاديث كحديث «مامن إنسان يقتل عصفوراً فما فوقها بغير حقها إلا سأله الله عزوجل عنها يوم القيامة »وذكر أن حقها أكلها، رواه النسائي والحاكم وصححه . وفي معناه حديث آخر عند النسائي وابن حبان في صحيحه وحديث « إن الله كتب الاحسان على كل شيء ، فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة ، وإذا ذبحتم فأحسنوا الدّبحة ، وليحد أحدكم شفرته ، وليرح ذبيحته » رواه أحمد ومسلم وأصحاب السنن الأربعة من حديث شداد بن أوس مرفوعا ، وأخرج رواة التفسير المأثور والحاكم وصححه عن أبي هريرة في تفسير الآية «إن الله يحشر هذه التفسير المأثور والحاكم وصححه عن أبي هريرة في تفسير الآية «إن الله يحشر هذه رواية « للجاء من القرناء » وغلط الآلوسي فعزاه إلى حديث الصحيحين والكنروي مما والترمذي عنه موفوعاً «لتؤدن الحقوق إلى أهلها يوم القيامة حتى يقاد المشاة الجلحاء من الشاة القرناء » . ونقل عن المعزلة أن العقل يدل على وجوب إعادة الحيوان من الشاة القرناء » . ونقل عن المعزلة أن العقل يدل على وجوب إعادة الحيوان النه ين ينال عوضا عنه فإذا كان الألم بفعل الله أو بشرعه كالذي يذبح ليؤكل أو يقتل ان ينال عوضا عنه فإذا كان الألم بفعل الله أو بشرعه كالذي يذبح ليؤكل أو يقتل القاد ضروره فالله يعوضه عن ذلك

وروى ابن جرير وابن أبى حاتم وأبو الشيخ عن ابن عباس فى قوله (ثم إلى ربهم يحشرون) قال: موت البهائم حشرها . وفى لفظ قال يعنى بالحشر الموت . قال السيد الآلوسى : ومراده رضى الله تعالى عنه \_ على ماقيل \_ إن قوله سبحاله (ثم إلى ربهم يحشرون) مجموعه مستعار على سبيل التمثيل للموت كا ورد فى الحديث «من مات فقد قامت قيامته » (1) فلا يرد عليه أن الحشر بعثمن مكان إلى آخر وتعديته بالى تنصيص على أنه لم يرد به الموت مع أن فى الموت أيضا نقلا من الدنيا إلى الآخرة ، اه وصوب ابن جرير أن المراد الحشران جميعاً حشر الموت وحشر البعث ، وعالمه بأن الحشر فى كلام العرب الجمع وهو يشملها ولا مرجح لاحدها من كتاب ولاسنة .هذا محصل قوله ،والصواب أن الحشر جمع و بعث أو كاقال

<sup>(</sup>١)رواه الديلمي عن أنس مرفوعاً بلفظ ﴿ إذا مات أحدكم فقد قامت قيامته ﴾ ولكنه اشتهر على الألسنة باللفظ الدي ذكره الآلوسي

الراغب إخراج الجماعة عن مقرهم و إزعاجهم إلىالحرب ونحوها،ففيه معنى الجمعلأنه لإيطلق على الواحد. ومعنى الحشر بالموت سوق الاحياء إليه حتى يكون هوغايتهم وأحسن ماقاله ابن جر بر في تفسير الآية بيان وجه العبرة والموعظة فيها ، قال : يقول الله تعالى لنبيه محمد (ص) قل لهؤلاء المعرضين عنك المكذبين بآيات الله : أيها القوم لاتحسبن الله غافلا عما تعملون ،أو أنه غير مجاز يكرعلى ماتكسبون ،وكيف يغفل عن أعمالكم .أو يترك مجازاتكم ،وهو غيرغافل عن عمل شيء دب على الأرض صغيراً أو كبيراً ، ولا عمل طائر طار بجناحيه في الهواء ، بل جعل ذلك كله أجناساً مجنسةوأصنافاً مصنفة،تعرف كاتعرفون، وتتصرف فيماسخرتله كاتتصرفون ومحفوظ عليها ماعملت من عمل لهاوعليها ،ومثبت كل ذلك من أعالها في أم الكتاب. ثم أنه تعالى ذكره مميتها ، ثم منشرها ومجازبها يوم القيامة جزاء أعمالها . يقول فالرب الذي لم يضيع حفظ البهائم والدواب فى الأرض والطير فى الهواء حتى حفظ عليها حركاتها وأفعالها، وأثبت ذلك مهافى أم الكتاب ،وحشرها ثم جازاها على ما سلف مها في دار. البلاء، أحرى أن لايضيع أعمالكم ولا يفرط في حفظ أفعالكم التي تجترحونها أيها. الناس،حتى يحشركم فيجازيكم على جميعها إن حيراً فحير وإن شراً فشر، إذكان قد خصكم من نعمه و بسط عليكم من فضله مالايعم غيركم في الدنيا ،وكنتم بشكرهأحق و بمعرفة واجبه عليكم أولى، لما أعطاكم من العقل الذي به بين الأشياء تميزون، والفهم الذى لم يعطه البهائم والطير الذى به بين مصالحكم ومضاركم تفرقون اه

﴿ مسأئل مسنبطة من الآية منقولة عن روح المعاني وتقدم ذكر بعضها ﴾

الاستدلال بها على التناسخ

قال الآلوسي بعد تفسير الآية: هذا ورسالة في المعاد لأبي على: قال المعترفون بالشريعة من أهل التناسخ إن هذه الآية دليل عليه لأنه سبحانه قال ( وما من دابة ) الح وفيه الحكم بأن الحيوانات الغير الناطقه (١) أمثالنا وليسوا أمثالنا بالفعل فيتعين كونهم أمثالنا بالقوة ضرورة صدق هذا الحكم وعدم الواسطة بين الفعل والقوة

<sup>(</sup>١) الصحيم الفصيح: أن يقال: غير الناطقة

وحينئذ لا بد من القول بحلول النفس الإنسانية فى شىء من تلك الحيوانات وهو التناسخ المطلوب، ولا يخفى أنه دليل كاسد على مذهب فاسد

## هل للبهائم نفوس ناطقة ؟

(قال) ومن الناس من جعلها دليلا على أن للحيوانات بأسرها نفوساً ناطقة كما لأفراد الإنسان وإليه ذهب الصوفية و بعض الحبكاء الإسلاميين وأورد الشعراني في ( الجواهم والدرر ) لذلك أدلة غير ما ذكر (منها) أنه صلى الله تعالى عليه وسلم لما هاجر وتعرض كل من الأنصار لزمام ناقته قال عليه الصلاة والسلام «دعوها فإنها مأمورة » ووجه الاستدلال بذلك أنه صلى الله تعالى عليه وسلم أخبر أن الناقة مأمورة ولا يعقل الأمن إلا من له نفس ناطقة، وإذا ثبت أن للناقة نفساً كذلك ثبت المؤير إذ لافائل بالفرق (ومنها) ما يشاهد في النحل وصنعتها أقراص الشمع، والعناكب واحتيالها لصيدالذ ثاب، والنمل وادخاره لقوته على وجه لا يفسد معه ما ادخره. وأورد بعضهم دليلا لذلك أيضاً النملة التي كلت سلمان عليه الصلاة والسلام بما قص الله تعالى لنا عنها بما لا يهتدى إلى ما فيه إلا العالمون، وخوف الشاة من ذئب لم تشاهد فعله قبل، فإن ذلك لا يكون إلا عن استدلال وهو شأن ذوى النفوس الناطقة، وعدم افتراس الأسد المعلم صاحبه مثلا فإن ذلك دليل على اعتقاد النفع ومعرفة الحسن وهو من شأن ذوى النفوس

## القول بتكليف البهائم

(قال) وأغرب من هذا دعوى الصوفية ونقله الشعراني عن شيخه على الخواص قدس الله تعالى سره أن الحيوانات مخاطبة مكلفة من عند الله تعالى من حيث لايشعر المحجو بون . ثم قال : ويؤيده قوله تعالى ( و إن من أمة إلا خلافيها نذير) حيث نكر سبحانه وتعالى الأمة والنذير وهم من جملة الأمم ، ونقل عن ابن عباس رضى الله تعالى عنها أنه كان يقول جميع مافى الأمم فينا (؟) حتى أن فيهم ابن عباس مثلى ، وذكر فى الأجوبة المرضية أن فيهم أنبياء ، وفى الجواهر أنه يجوز أن يكون النذير من أنفسهم وأن يكون خارجاً عنهم من جنسهم (١) وحكى شيخه عن يكون النذير من أنفسهم وأن يكون خارجاً عنهم من جنسهم (١)

<sup>(</sup>١) لعل الأصل من غير حنسهم

بعضهم أنه قال إن تشبيه الله تعالى من ضل من عباده بالأنعام في قوله سبحانه وتعالى (إن هم إلا كالأنعام) ليس لنقص فيها و إنما هو لبيان كال مرتبتها في العلم بالله تعالى (الله حتى حارت فيه فالتشبيه في الحقيقة واقع في الحيرة لافي المحار فيه فلا أشد حيرة من العلماء بالله تعالى، فأعلى ما يصل إليه العلماء بربهم سبحانه وتعالى هومبتدأ البهائم الذي لم تنتقل عنه أي عن أصله و إن كانت متنقلة في شؤونه بتنقل الشؤون الإلهية لأنها لا تثبت على حال ، ولذلك كان من وصفهم الله عز وجل من هؤلاء القوم أضل سبيلا من الأنعام لأنهم يريدون الخروج من الحيرة من طريق فكرهم و نظرهم ولا يمكن ذلك لهم ، والبهائم علمت ذلك ووقعت عنده ولم تطلب الخروج عنه ، وذلك لشدة علمها بالله تعالى انتهى

(قال) ونقل الشهاب عن ابن المنير أن من ذهب إلى أن البهائم والهوام مكلفة لها رسل من جنسها فهو من الملاحدة الذين لا يعول عليهم كالجاحظ وغيره على إكفار القائل بذلك نص كثير من الفقهاء، والجزاء الذي يكون يوم القيامة للحيوا نات عندهم ليس جزاء تكليف على أن بعضهم ذهب إلى أن الحيوا نات لا تحشر يوم القيامة وأول الظواهم الدالة على ذلك وما نقل عن ابن عباس رضى الله تعالى عنها لاأصل له والمثلية في الآية لا تدل على شيء مما ذكر

## القول بأن كل موجود حي

(قال) وأغرب الغريب عند أهل الظاهر أن الصوفية قدس الله تعالى أسرارهم جعلواكل شيء في الوجود حياً دراكا يفهم الخطاب ويتألم كما يتألم الحيوان، وما يريد الحيوان على الجماد إلا بالشهوة، ويستندون في ذلك إلى الشهود، وريما يستدلون بقوله سبحاله وتعالى ( و إن من شيء إلا يسبح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم) و بنحو ذلك من الآيات والأخبار

والذى ذهب إليه الأكثرون من العلماء أن التسبيح حالى لا فالى و نظير ذلك \* شكا إلى جلى طول السرى \* و \* امتلاً الحوض وقال قطنى \* وما يصدر عن بعض الجمادات من تسبيح قالى كتسبيح الحصى فى كفه الشريف صلى الله تعالى عليه وسلم مثلا

<sup>(</sup>١)السياق يبطل هذا الفهم بل الوهم، وحسبه أن يكون كالهدون البهائم، أي أصل منهم

إنها هو عن خلق إدراك إذ ذاك وما يشاهد من الصنائع العجيبة ابعض الحيوانات اليس كما قال الشيخ الرئيس مما يصدر عن استنباط وقياس بل عن إلهام وتسخير ، ولذلك لاتختلف ولا تتنوع، والنقض بالحركة الفلكية لا يردبناه على قواعدنا ، وعدم افتراس الأسد المعلم مثلا صاحب ليس عن اعتقاد بل هناك هشة أخرى تفسانية وهي أن كل حيوان يحب بالطبع ما يازد، والشخص الذي يطعمه محبوب عنده فيصير ذلك مانعاً عن افتراسه ، وربما يقع هذا العارض عن إلهام إلهي مثل حب كل حيوان ولده . وعلى هذا الطرز يخرج الخوف مثلا الذي يعترض بعض الحيوانات . وقال ) وقد أطالوا الكلام في هذا المقام وأنا لا أرى مانعاً من القول بأن الحيوانات نفوساً ناطقة وهي متفارتة الإدراك حسب تفاوتها في أفراد الإنسان ، وهي مع ذلك كينما كانت لاتصل في إدراكها وتصرفها إلى غاية يصلها الإنسان ، والشواهد على هذا كثيرة وليس في مقابلتها قطعي يجب تأويلها لأجله ، وقد صرح عير واحد أنها عارفة بربها جل شأنه

(قال) وأما أن لها رسلا من جنسها فلا أقول به ولا أفتى بكنو من قال به . وأما أن الجمادات حية مدركة فأمر وراء طور عقلى والله تعالى على كل شيء قدير وهو العليم الخبير اء

نقول : أما مذهب التناسخ ، فهو من الأساطير الخرافية،التىولدتها الخيالات الشعرية ، قلا نضيع الوقت بالخوض فى بيان بطلانها .

وأما قول من قال إن للحيوانات أنف أناطقة فإن أريد به أنها كنفس الإنسان فتحقيقه يتوقف على معرفة كنه هذه النفس وأين من يدعى هذا ويثبت دعواه ؟ ولا ينكر من له أدنى إلمام بعلم الحيوان ما أوتيه بعض أنواعه من أنواع الإدراك الذي يفوق ببعضه إدراكات الناس ولكنها تنحصر في مناطق ضيقة جداً لأمهام تعلقة محفظ حياته الفردية والدوعية وهي محدودة ضيقة. ولعلنا تفصل القول فيها في تفيير آية أخرى، وإدراك البشر لاننحصر أنواعه ولا أفراده، وإنما كان استعداد العلمي غير محدود بحد ، لأنه خلق لحياة غير محدودة بحد ، وهي حياة الآخرة ، ودعوى تكليف الحيوان الأعجم و بعثة رسل منه في كل أمة من أنمه لايدل عليها عقل ولا نقل وقوله الحيوان الأعجم و بعثة رسل منه في كل أمة من أنمه لايدل عليها عقل ولا نقل وقوله الحيوان الأعجم و العثمة رسل منه في كل أمة من أنمه لايدل عليها عقل ولا نقل وقوله الحيوان الأعجم و العثمة رسل منه في كل أمة من أنمه لايدل عليها عقل ولا نقل وقوله الفيران الأعجم و العثمة رسل منه في كل أمة من أنمه لايدل عليها عقل ولا نقل وقوله المناس القرآن الحكم المنه في كل أمة من أنمه لايدل عليها عقل ولا نقل وقوله المناس القرآن الحكم المنه في كل أمة من أنها لايدل عليها عقل ولا نقل وقوله المناس القرآن الحكم المنه في كل أمة من أنها لايدل عليها عقل ولا السابع المناس القرآن الحكم المنه في كل أنه المنه في كل أنه المناس المنه في كل أنه المناس القرآن الحكم المنه في كل أنه في كل أنه المناس القرآن الحكم المناس القرآن الحكم المناس المناس المناس المناس القرآن الحكم المناس ال

تعالى (وإن من أمة إلا خلا فيها نذير) نزل فى سياق الكلام عن البشر وأما القول محياة الجاد فهو منقول عن بعض الفلاسفة المنقدمين والمتأخرين، وعن بعض الطبيعيين والكياويين، ولهم عليه دلائل علمية ونظرية، ويتوقف بيان ذلك على تعريف الحياة ومظاهرها وخواصها كالتغذى والنمو والتولد والموت، وفى تلك الجادات ولا سيما الأجسام المتبلورة شيء من ذلك، وكان شيخنا الأستاذ الإمام يعتقد أن الحياة منبثة فى العالم كله، ولعلنا نعود إلى هذا البحث بعد

﴿ والذين كذبوا بآياتنا صر و بكم في الظلمات ﴾ أي والكفار الذين كذبوا بآياتنا المنزلة وما أرشدت إليه من آياتنا الدالة على وحدانيتنا وصدق ما جاء به رسولنا تكذيب جموده القالم بحروه المحارة أو تكذيب جمود على تقليد الآباء وطاعة الكبراء صر لا يسمعون دعوة الحق والهدى سماع فهم وقبول ، و بكم لا ينطقون بماعرفوا من الحق ولا يقرون بما يدعوهم إليه الرسول ، متسكمون — أو حال كومهم متسكمين خابطين \_ في تلك الظلمات الحالكة ظلمة الشرك والوثنية، وظلمة تقاليد الجاهلية ، وظلمة كبرياء العصبية ، وظلمة الجمل والأمية ، \_ ظلمات بعضما فوق بعض ، لا ينفذ منها إليهم من نور الهداية شيء ، فهم لا يبصرون صر إطها، ولا يرون مهاجها، وذلك ما جنوه على أنفسهم بسوء اختيار الأفراد وفساد تربية المجموع ، ولـ كل سيرة غاية ما جنوه على أنفسهم بسوء اختيار الأفراد وفساد تربية المجموع ، ولـ كل سيرة غاية تنتهى إليها بحسب سنن الله التي قضت بها حكمته ، ونفذت بها مشيئته

وَ مَن يَشَأُ الله يَضَلّه ﴾ أي من تعلقت مشيئة الله بإصلاله يضلله كما أضل هؤلاء الذين استحبوا العمى على الهدى فلم يستعملوا أسماعهم ولا أفواههم ولا عقولهم في آيات الله تعالى الدالة على حقية ما جاء به رسول الله (ص) ، و إنما إضلاله إياهم اقتضاء سننه في عقول البشر وغرائرهم وأخلاقهم أن يعرض المستكبر عن دعوة من يراه دونه ، واتباع من يراه مثله ، و إن ظهر له أن الحق معه ، وأن يعرض المقلد عن المنظر في الآيات والدلائل التي تنصب لبيان بطلان تقاليده و إثبات خلافها، مادام مغروراً بها مكبراً لمن جرى من الآباء والكبراء عليها، وليس معنى ذلك أن يحلق الله تعليها الضلال لمن شاء إضلاله خلقاً ؛ و يجعله له غريزة وطبعاً ولأأن يلجئه إليه إلحاء ويكرهه عليه إكراها في فيكون إعراضه عن الحق والخيرو إقباله على الباطل والشر كحركة

قال تعالى ( ولقد ذرأ نا لجهم كثيراً من الجنوالإنس لهم قاوب لا يفقهون بها ولهم أعين لا يبصرون بها ، ولهم أذان لا يسمعون بها ، أولئك كالأنعام بلهم أضل أولئك هم الغافلون ) وقال تعالى ( و يضل الله الظالمين و يفعل الله ما يشاء ) وقال وما يضل به إلا الفاسقين ) كما قال ( يهدى به الله من اتبع رضوانه سبل السلام و يخرجهم من الظلمات إلى النور ) قالجع بين الآيات هو الموافق لفطر البشر وعقولهم وإن خالف بعض نظريات المعتزلة والحبرية والأشعرية ، فليس الإنسان خالفاً لأفعال نفسه ، مستقلا بها دون مشيئة خالقه وسننه في خلقه ، ولم يجعل الرب ما يصدر عن الناس من الإيمان والكفر والخير والشر من قبيل ماخلقه لهم من حركات دمائهم في أبدانهم ، وأعمال معدهم وأمعائهم ، ولا من قبيل حركات المرتعش منهم ، فلا نغلو في التنزيه والحكمة الإلهية غلواً تجعل به ضلال من ضل واقعاً بغير مشيئة الله تعالى مقدر المقادير وواضع السنن الحكيمة في الخلق كله : ولا نغلو في المشيئة فنجعلها منافية للحكمة والرحمة ، سالبة لما علم من فطرة الله بالضرورة

وقد زعم بعض المعتزلة أن الآية في بيان ما يكونعليه الكافرون والمؤمنون في الآخرة كما قال في آية أخرى ( ١٧ : ٩٧ وتحشرهم يوم القيامة على وجوههم عمياً و بكما وصا ) قال وأن المراد بالإضلال إضلالهم عن طريق الجنة جزاء لهم، ويقابله جعل المتقين على صراط موصل إلى الجنة ، ويرد هذا التأويل ورود الآية في وصف

حال المكذبين بآيات الله في سياق إغامة الحجج عليهم ، وليس فيها ذكر للآخرة ولا هي واردة في سياق الجزاء ، واسناد الاضلال إلى الله تعالى لا يقتضي إخراجها عن ظاهرها فمثله في القرآن كثير .

ومن نكت البلاغة فى الآية أن قوله تعالى ( صم و بكم فى الظلمات ) فى معنى قوله تعالى فى سورة البقرة ( ٢:٧ و ١٧ صم بكم عنى ) فلماذا سردت الصفات الثلاث في البقرة مفصولة ووصلت كلمها بالعطفُ في آية الاسراء ( ٩٧:١٧ ) التي ذَكُرت آنفًا ، وعطف الثانية على الأولى هنا دون قوله ( فى الظلمات ) الذى هو في معنى الثالثة ؟ لم أر لأحد كلامافي الفرق بين هذه الآيات ولكن ذكر في روح المعانى أن العطف بين الصم والبكم لتلازمها وتركه فيما بعدهما للايماء إلى أنه كاف للاعراض عن الحق ، والذي يظهر لنا في المقابلةأن ترك العطف في آيتي البقرة لبيان أن هذه الصفات لاصقةبالموصوفين بهامجتمعة في آن واحد. والأولى مهمافي المختوم على قلوبهم الميئوس من إيمانهم من المنافقين وغيرهم ، والثانية في المقلدين الجامدين وكل مهما لا يستمع لدعوة الحق عند تلاوة القرآن وغيره ولا يسأل الرسول ولا غيره من المؤمنين عما يحوك في قلبه و يجول في دهنه من الكفر والشك، ولاينطق. بما عساه يعرف من الحق ، ولا يستدل بآيات الله المرئية في نفسه ولا في الآفاق غَكَأَنه أَصِمِ أَبِكُمُ أَعْمَى في آن واحد، وأما الآية التي نفسرها فهي في مشركي مكة ولم يكونوا كلهم من المحتوم على قاوبهم الميئوس من إيمامهم، ولامن المقارين الجامدين أَلَدَينَ لَا يَنظُرُونَ فَي شَيء مِن الآياتِ الالهية المَرْلة والمحوَّنة ، بل كان منهم الجامد على التقليد والاعراض عن سماع القرآن جتى كأنه أصم ( و إذا تتلي عليه آياتنا ولى مستكبراً كأن لم يسمعها كأن في أذنيه وقراً) ومنهم من يسمع و يعلم أمها الحق ولكنه لا ينطق بما يعلم عناداً ، فهذان فريقان منفصلان عطف أحدها على الآخر لبيان هذا الانفصال . وقوله « في الظامات » إما حال منهما لبيان أن كلا منهما خابط في الظلمات المشتركة كظلمتي الشرك والجهل ، أو الخاصة بفريق دون آخر كظلمتي التقليد والكبر، فبعض المقلدين غير المستكبرين وهم الفقراء، و بعض المستكبرين غير جامدين على تقليد الآباء، وإما صفة ابكم فيكون المكذبون المحكي عنهم قسمين كل منهما فريقان (الأول) الذين شبهوا بالصم وهم الذين لا يسمعون القرآن مطلقاً ، استغناء عن هدايته بصلالهم ومشاعبة للداعي إليه ( وقالوا لا تسمعوا لهذا الْقرآن والغوا فيه لعلكم تغلبون ) والذين لايسمعون سماع فهم وتأمل ، لتوهمهم عدم الحاجة إلى دين غيردين آبائهم ، أولأن رؤساءهم يبهومهم و يصدومهم عنه ، ولم يوصف هؤلاء بأنهم فى الظامات \_ على هذا الوجه \_ لأن سماعهم مرجو وهدايتهم مأمولة عند زوال للانع (الثاني) الذين شهوا بالبكم وهم الذين عرفواالحقواستيقنوا صدق الرسول بالآيات والدلائل،ولكمهم يكتمومهاأو يجحدون بها كبراً وعناداً ، لا تكذيبًا له ولا إكذابًا ، كما تقدم قريبًا في الآية ٣٧ ـ والذين لم يعرفوا الحقولم يسألوا ولم يبحثوا فهم كالبكم لعدم استفادتهم من السكلام. ووصف هذا الفريق من البكم وهم الجاهلون بأنهم فالظامات لأنهم لاينظرون في دلالة الآيات المرئية ووصف بذلك الفريق الأول أيضا\_وهم المستكبرون \_ لأمهم لا تؤثر في قاويهم رؤية الرسول (ص) وصفاته القدسية، وقد كانت شمائله الشريفة المرضية، وروحانيته التيهي أقوى من الكمر بائية، تؤثر في النفوس المستعدة فتحذبها إلى الإيمان، من غير حاجة إلى إقامة حجة ولا تأليف برهان ،وقدكان يجيئه الاعرابي السليم الفطرة ممتحناأومعاديافإذا رآه آسن وقال ماهذاوجه كذاب ودخل عليه رجل فأخذته رعدة شديدة من مهابته فقال له (ص) « هون عليك فإلى لست عملك ولا حبار إنما أنااس امرأة من قريش تأكل القديد بمكة » فنطق الرجل محاجته .رواه الحاكم من حديثجابر وقال صحيح على شرط الشيخين ومن الشواهد المؤيدة لما ذكرنا من التقسيم قوله تعالى في سورة يونس (٢٠١٠٪ ومنهم من يستمعون إليك أفأنت تسمعالصم ولوكانوا لايعقلون ٣٠ ومنهم من ينظر إليك أفأنت تهدى العمى ولوكانو الايبصرون) وأماآية الاسراء فلايظهر فيهاهذالتقسيم ولا معنى ما دلت عليه آيتاالبقرةمن إرادة اجماع تلك الصفات الثلاث الحائلة دون جميع طرق الهداية و إنما تفيدأن هذه العلل تعرض لهم في حالات وأوقات مختلفة من يوم الجشر والجزاء،فيكونونعميا هائمين في الظلمات على وجوهم، (٧٥: ٢يوم ترى المؤمنين والمؤمنات يسمى نورهم بين أيديهم و بأعالهم) فلا يرون الطريق الموصل إلى الجنة عند ما يساق أهلما إليها و يكونون بكايوم «لا ينطقون ولا يؤدن لهم فيعتدرون» وذلك في بعض

مواقف القيامة وأحوالها ، ويكونون صما لايسمعون شيئايسرهم ، عندمايسمع المؤمنون المتقون بشرى المغفرة من ربهم . ويؤيدهذا التفسير مجموع ماورد في الآيات والروايات من بيان حال الكفار في الآخرة وروى بحوه عن ابن عباس (رض) فظهر الفرق بينه و بين آيتي البقرة المراد بهما اجتماع الصمم والبكم والعمى في حال واحدة ووقت واحد كأمها صفة واحدة ، ولو حصل بعضها دون بعض لما أفادت أنهم لا يؤمنون .

وتأمل كيف بدأ بذكر الصم في سياق الكلام عن دعوة الإسلام و بيان إعراضهم عن قبولها ، و بدأ بذكر العمى في سياق الكلام عن الحشر، في الله العجب من دقائق بلاغة هذا القرآن التي أعجزت البشر ، وكلا عاص غائص في بحارها استفاد شيئا جديداً من فرائد الدرر ، فلا تنفد عجائب إعجاز مبانيه ، ولا تنتهى عجائب إعجاز معانيه .

(٠٤) قُلْ أَرَأَيْتَكُمْ إِنْ أَلْكُمْ عَذَابُ اللهِ أَوْ أَتَلَكُمْ السَّاعَةُ الْعَيْرَ اللهِ أَوْ أَتَلْكُمْ السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللهِ تَدْعُونَ إِنْ كُنتُمْ طدة بِنَ الْ (٤١) بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ إِنَهُ إِنْ شَاء وَتَنْسَوْنَ مَا تُصْرِكُونَ (٢٤) وَلَقَدْ فَيَكُشْفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِنْ شَاء وَتَنْسَوْنَ مَا تُصْرِكُونَ (٢٤) وَلَقَدْ أَرْسُلْنَا إِلَى أُمَم مِنْ قَبْلِكَ فَأَخَذَنّٰهُمْ بِأَلْبَاسَاء وَالضَّرَّاء لَعَلَيْهُم أَرْسَلْنَا إِلَى أُمَم مِنْ قَبْلِكَ فَأَخَذَنّٰهُمْ بِأَلْفَا تَضَرَّعُوا ، وَلَكُنْ فَسَتُ تَضَرَّعُونَ (٤٤) فَلَو اللهِ فَسَتُ فَلُومُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمْ الشَيْطُنُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٤٤) فَلَمَّا نَسُوا عَلَوْهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمْ الشَيْطِنُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٤٤) فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُولَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٤٤) فَلَمَا نَسُوا مَا ذُكُرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُولَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٤٤) فَلَمَا فَلَو مُوا عَالَمُوا وَاخَذْنَهُمْ بَعْتَةً فَإِذَاهُمْ مُبْلِسُونَ (٥٤) فَقُطِعَ دَابِرُ الْقُومِ اللّذِينَ فَالْمُوا وَاخَذْنَهُمْ بَعْتَةً فَإِذَاهُمْ مُبْلِسُونَ (٥٤) فَقُطِع دَابِرُ الْقُومِ اللّذِينَ فَالْمُوا وَاخَذْنَهُمْ بَعْتَةً فَإِذَاهُمْ مُبْلِسُونَ (٥٤) فَقُطِع دَابِرُ الْقُومِ اللّذِينَ فَلَالُولُ وَاخَذْنَهُمْ بَعْتَةً فَإِذَاهُمْ مُنْكِلُولَ وَاخَلُومُ وَاخَذُنَهُمْ بَعْتَةً لَوْلَاهُمْ مَنْ اللهُولَ وَاخُومُ اللهُ وَاخَلُمُ لَلْهُ وَا وَاخَلُومُ اللهُ وَاخَلُومُ وَاخَلُومُ وَاخَلُومُ وَاخَلُومُ وَاخَلُومُ وَاخَلُومُ وَاخَلُومُ اللهُ وَاخَلَعُهُمْ اللهُ وَاخَلُومُ وَاخَلُومُ وَاخَلُومُ وَاخُلُومُ وَاخِلَةً وَالْمُومُ وَاخِلُومُ وَاخُلُومُ اللّذَاهُ وَالْمُولُ وَاخْلُومُ وَاخُلُومُ وَاخِلَقُومُ وَاخُلُومُ وَاخَلُومُ اللّذَاهُ وَاخَلَاهُ وَاخَلُومُ وَاخِلُومُ وَاخَلُومُ وَاخَلُومُ وَاخُومُ وَاخَلُومُ وَاخَلُومُ وَاخُلُومُ وَاخُلُومُ وَاخُلُومُ وَالْعُومُ وَاخِلُومُ وَاخِلَعُومُ وَاخُلُومُ وَاخُلُومُ وَاخُلُومُ وَاخُلُومُ وَاخُلُومُ وَاخُومُ وَاخَلُومُ وَاخِلُومُ وَاخِلَاهُمُ وَاخُلُومُ وَاخُلُومُ وَاخُلُومُ وَاخُومُ وَاخُلُومُ وَاخُلُومُ وَاخُومُ اللّذَاهُمُ وَاخُلُومُ وَاخُلُومُ وَاخُلُومُ وَال

هذا قول مستأنف أمر الله تعالى رسوله (ص)أن يوجهه إلى المشركين مذكرا إياهم بما أودع فى فطرتهم من توحيده عز وجل ليعلموا أن ما تقلدوه من الشرك عارض شاغل يفسد أذهابهم ومحيلاتهم فى وقت الرخاء، ومايخف حمله من البلاء،

حتى إذا مانزل بهم مالا بطاق من اللأواء ،وأثار تقطع الأسباب فى أنفسهم ضراعة الدعاء ، دعوا الله وحدد مخلصين له الدين ( لئن أنجيتنا من هذه لنكونن من الشاكرين) وضل عنهم ما كانوا يدعون من الأصنام والأوثان ، وما وضعت رمزاً له من ملك أو إنسان ، لأن هذا دعاء القلب لادعاء اللسان - ذكرهم بهذا بعد تذكيرهم بالمشابهة بين أمم الناس وأمم الحيوان ، وحال من فسدت قواهم الفطرية من الناس ، ولذلك قني عليه بذكر من تركوا التضرعله تعالى حين البأس، وقبل أن يحيط بهم الياس ، فابتلاهم بالسراء والنعاء ، بعد البأساء والضراء ، فأعقبهم بدل الشكر فرح البطر ، فأخذهم أخذ عزيز مقتدر . قال تعالى :

و قل أرأيتكم إن أتا كم عذاب الله أو أتتكم الساعة أغير الله تدعون إن كنم صادقين و قوله تعالى (أرأيتكم) هو عند جمهور علماء العربية بمعنى (أخبرونى) والتاء ضمير رفع والكاف حرف خطاب أكدبه الضمير لا محل له وتتغير حركته باختلاف المخاطب دون التاء فتظل مفتوحة فى المؤنث والمثنى والجمع وقد أطالوا القول فى المذاهب والآراء في إعرابه ومعناه فى كتب اللغة وبعض كتب التفسير. وأقول إن هذه الصيغة (أرأيتكم) فى خطاب الجمع بالكاف والميم لم تذكر إلا فى هذه الآية وفى الآية الآتية بعد بضع آيات وذكرت فى خطاب المفرد بالكاف فى قوله تعالى من سورة الاسراء (أرأيتك هذا الذى كرمت على ) النح وليس فى هذه الآية استفهام فى الجملة الشرطية ولكن المفسرين قدروا فيها استفهاما محذوفا .قال البيضاوى كغيره والمعنى أخبرى عن هذا الذى كرمت على بأمرى بالسجود له لم كرمته على ؟ وجعل قوله بعد ذلك عن هذا الذى كرمت على بأمرى بالسجود له لم كرمته على ؟ وجعل قوله بعد ذلك ( لئن أخرتني إلى يوم القيامة ) النح كلاما مبتدأ .

وقد استعمل أرأيت وأرأيتم \_ بدون كاف مثل هذا الاستعال في أكثر من عشرين آية أكثرها قد صرح فيه بعدها بالاستفهام فمنه في جملة غير شرطية قوله تعالى ( ٢٥ : ٤٣ أرأيت من انخذ إلهه هواه أفأنت تكون عليه وكيلا ؟ ) وقوله ( ٢٠ : ٣٠٤ قل أرأيتم ما تدعون من دون الله أروني ماذا خلقوامن الأرض) ومثلها الآيات التي في سورة الواقعة . ومنه في الجل الشرطية ( ٢٦ : ٢٠٥ أفرأيت إن متعناهم

سنين ٢٠٦ ثم جاءهم ما كانوا يدعون ٢٠٠ ماأغنى عنهم ما كانوا يمنعون )ومثلها الآيات التي في آخر سورة العلق والآيات التي في آخر سورة الملك . فمن تأمل هذه الآيات كلها لا يظهر له فيها ما قالوه من أن معناها أخبر في وأخبر وني إلا بما يأتي من التوجيه ، قال القاضي البيضاوي في (أرأيتكم) استفهام وتعجيب . وقال الراغب في مفرداته لم بعد الاشارة إلى عدة آيات مصدرة بهذا اللفظ : كل ذلك فيه معني التنبيه . وقد سدد كل منهما وقارب. والذي أراه جامعاً بين الأقوال أن (أرأيتكم) و (أرأيتم) استفهام عن الرأي أو عن الرؤية التي بمعني العلم ، وأن الاستفهام في هذا الاستعال للتقرير ، وأن المراد منه التنبيه والتمهيد ، لما يذكر بعده من نبأ غريب أو عجيب ، أو استفهام تقوم به في المسألة الحجة ، وتدحض الشبهة ، ولولا أن الاستفهام للتقرير ، لما كان لقول الجهور أنه بمعني طلب الإخبار وجه وجيه والمفعول الأول لأرأيت أو أرأيتم التي تتلوها الجماة الشرطية محذوف يفهم من مضمونها الأول لأرأيت أو أرأيتم التي تتلوها الجماة الشرطية محذوف يفهم من مضمونها ويقدر بحسب المقام وقد تسد الجملة الاستفهامية مسد المفعولين .

والمعنى: قل أيها الرسول لهؤلاء المشركين المكذبين أرأيم أنهسكم كيف تكون حالكم مع من تعبدون - أو أرأيم ما تدعون من دون الله اى أخرونى عن رأيكم أو عن مبلغ عامكم في ذلك - إن أتا كم عذاب الله الذي ترل عن كان من أقوام الرسل قبلكم ، كالربح الصرصر العاتبة ، والصاعقة أوالرجفة القاضية، ومياء الطوفان المغرقة ، وحرارة الظالة الحرقة ، أو أتتكم الساعة بمقدمات أهوالها، أو مايل البعث من حزيها ونكالها ، أغير الله في هذه الحالة تدعون ؟ أم إلى غيره فيها البعث من حزيها ونكالها ، أغير الله في هذه الحالة تدعون ؟ أم إلى غيره فيها أولياء ، وزعم أنهم فيكم شفعاء ،أو إن كان من شأنكم الصدق فأخبر وبي أغير الله تدعون إذا أتا كم أحد هذين الأمرين اللذين يحلو دومهما الأمرين ؟ وذهب تدعون إذا أتا كم أحد هذين الأمرين اللذين يحلو دومهما الأمرين ؟ وذهب معض المفسرين إلى كون متعلق الاستخبار محذوفا تقديره أخبر وبي إن أتا كم ماذكر من تدعون لكشفه أتخصون غير الله بالدعاء ، كاهوشا نسكم وقت الرخاء ؟أم من الشركاء إذ يضل عنكم من ترجون من الشفعاء ثم أجاب تعالى عنهم مخبراً إياهم عما تقتضيه فطرتهم فقال .

﴿ بِلَ إِياهِ تَدْعُونَ فَيَكَشَّفُ مَاتَدْعُونَ إِلَيْهِ إِنْ شَاءُوتَنْسُونَ مَا تَشْرَكُونَ ﴾ أي لاتدعون في تلك الحالة غيره لاوحده ولامعه ،بل تخصونه وحددبالدعاء ،فيكشفأي يزيل ما تدعونه إلى كشفه إن شاء .لأنه هو القادر عليه دون جميع العباد، وتنسون ماتشركونبه الآنمن الشفعاء والأندادلأن الفزع إليه سبحاله عندشدة الضيق واليأس من الأسباب مركوز في فطرة البشر، تنبعث إليه بذاتها كما تنبعث إلى طلب الغذاء عند الجوع مثلا فلا يذهب به مايتلقى بالتعليم الباطل من مسائل الدين غالباً إلا من تم فسادفطرته ،وانتهت سفالة طينته ،حتى كانكالأعجم ،لايفهم ولا يفهم ،و إنمامثل تعاليم الشرك معهده الغريزة الفطرية كمثل ما كان عند المشركين من أحكام الطعام الباطاة مع غريزة التغذي ،فإنهم كانوا يحرمون بعض الطيبات كالبحائر والسوائب ويبيحون بعضالخبائث كالميتة والدم المسفوح، فيجنون على غريزة التغذى بأكل هذا والحرمان من ذاك ، ثم يأ كلون كل شيء عند الاضطرار ، كذلك يجنون على غريزة النوجه إلى خالقهم وخالق العالم كله بما يتخذون. من الأنداد والأولياء والشَّفعاء الذين يتوجهون إليهم كما يتوجهون إلى الله ويحبونهم كحب الله ، ذلك الحب الذي منشؤه التقديس واعتقاد القدرة على النفع ودفع الضر من غير طريق الأسياب. فإنهم عند الشدة ينسونها ويدعون الله وحده

ولهذا الاعتقاد وما يستازمه من الحبوالتعظيم ثلاث درجات: أسفلها وأعرقها في الحهل أن يعتقد في شيء من المخلوقات أنه هو الإله الذي ينفع ويضر بذاته في الحهالية و يدعوه ويتضرع إليه حتى عند اشتدادالبأس اكيا متضرعا، لأن غريزة الإيمان بالسلطة الغيبية حصرت عنده في هذا المخلوق أو هذه المخلوقات كما تلقيءن قومه وهو لايفكر في كون ذلك معقولا أو غير معقول، ويلى هذه الدرجة أن يعتقد أن الإله نفسه قد حل في بعض المخلوقات واتحد بها كما تحل الروح في البدن وتدبره فيكونان بذلك شيئاً واحداً، والفصل بين هذه الدرجة وماقبلها هوأن هذه مفرغة في قالب من النظريات الفلسفية، مزينة محلى وحلل من التخيلات الشعرية، وتلك ساذجة غفل من المتناف المحدلية عطل من المزينات الخالية. ويشتركان في أن منتحليها يعبدون ذلك المخلوق المدرك بالحواس ويدعونه تضرعاً وخفية حتى عند اشتداد الكرب واليأس

ووراء هما الدرجة الثالثة التي هي أرق درجات الشرك إذهي أرقها وأضعفها وهي أن يعتقد أن الله تعالى هو الخالق لكل شيء المتصرف في كل شيء المتصرف في كل شيء ولا يستطيع أحد من دونه شيئاً ، ولكن له وسطاء بينه و بين عباده يقر بومهم إليه زلني و يشفعون لهم عنده فهو لأجلهم يعطى و يمنع ، و يضر و ينفع ، و يغفر و يرحم ، و يوجد و يعدم وهذه هي الدرجة التي ارتقت إليها وثنية مشركي قريش ، فقد حكى الله تعالى عنهم في كتابه أنهم يقرون بأنه هو الخالق لكل شيء الذي بيده ملكوت كل شيء وهو يجير ولا يجار عليه ، وأنهم يقولون فيا اتخذوه من دونه من الأولياء (مانعبدهم إلا يقر بونا إلى الله زلني \* هؤلاء شفعاؤنا عند الله ) فلما كانوا يعتقدون أن لهم تأثيراً ووساطة في أفعال الله تعالى \_ كدفع الضر وجلب النفع \_ يدعونهم و يعظمونهم ووساطة في أفعال الله تعالى \_ كدفع الضر وجلب النفع \_ يدعونهم و يعظمونهم غير مستقلين بذلك من دون الله ، وكان الله تعالى \_ بزعهم \_ غير فاعل ذلك غير مستقلين بذلك من دون الله ، وكان الله تعالى \_ بزعهم \_ غير فاعل ذلك عمض إرادته الازلية من دون شفاعتهم ووساطة مهوا شركاء لله

وأما التوحيد الخالص فهو الإيمان الجازم بأن الله يفعل مايشاء و محتار بمحض إرادته الأزلية المنزهة عن تأثير الحوادث فيها، وأن جميع الخلق مسخرون بإرادته وتدبيره، خاضعون لسننه وتقديره، لايملك أحد مهم لنفه ولا لغيره شيئاً إلا في دائرة الأسباب التي جعلها بينهم شرعاً ، وأن الوساطة بين الله تعالى وعباده محصورة في تبليغ رسالته إليهم دون تصرفه فيهم، وأن شفاعة الآخرة لله وحده، يأذن لمن شاء إذا شاء بما شاء من الدعاء لمن يشاء بمن ارتضى. ومن دلائل ذلك قوله تعالى لخاتم رسله (ليس لك من الأمر شيء - قل إن الأمركله لله - قل لاأملك لنفسي نفعاً ولا ضراً إلا ماشاء الله - إنك لاتهدى من أحببت ولكن الله يهدى من يشاء من دونه ملتحداً \*إلا بلاغا من الله ورسالاته . قل لله الشفاعة جميعاً من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه يعلم مابين أيديهم وما خلهم ولا يحيطون بشيء من علمه إلا يؤذنه يعلم مابين أيديهم وما خلهم ولا يحيطون بشيء من علمه إلا يأذنه يعلم مابين أيديهم وما خلهم ولا يحيطون بشيء من علمه إلا يأذنه يعلم مابين أيديهم وما خلهم ولا يحيطون بشيء من علمه إلا يأذنه يعلم مابين أيديهم وما خلهم ولا يحيطون بشيء من علمه إلا يأنت تلك الوساطة الشركية وهمية لا أثر لها في الوجود و إنا هي تقاليد ولما كانت تلك الوساطة الشركية وهمية لا أثر لها في الوجود و إنا هي تقاليد

موروثة كان أولئك الأذكياء جديرين بأن ينسوها إذا جد الجد وعظم الخطب، كالحالتين اللتين ذكرهما الله تعالى فيهذه الآية أومادونهماكالحالةالتي بينهما اللهتعالى في قوله( ٢٩ : ٦٥ فإذا رَكبوا في الفلك دعوا الله مخلصين لهالدين فلما نجاهم إلى البر إذاهم يشركون ) وقوله ( ٣١ : ٣١ و إذا غشيهم موج كالظلل دعوا الله مخلصين له الدين فلما تجاهم إلى البر فمنهم مقتصد وما يجحد بآياتنا إلا كلختار كفور) ومثلهافي سورة يونسوقال تعالى فيسورة الاسراء (١٧: ٧٧ و إذا مسكم الضر فيالبحرضل من تدعون إلا إياه فلما نجاكم إلى البر أعرضتم وكان الانسان كفوراً) فسروا الضلال هنا بالنسيان فهو بمعنى الآية التي نفسرها ، وأما ضلال آلهتهم عنهم في الآخرة فقد ذكرت في آيات كثيرةفي سور متفرقة، ويراد ببعضها غيبتها غنهم بعدم وجودها معهم هنالك وحرمانهم بمأكانوا يرجون من شفاعتها، لاغيبتها عن قلوبهم وخواطرهم كما هو المراد هنا ، وروى عن بعض المفسرين أن المراد بنسيانهم إياها جعلها بمنزلة المنسى بعدم دعائبها فقد ذكر الرازي في النسيان قولين قال ( الأول )قال ابن عباس المراد تتركون الأصنام ولا تدعونهم لعلمكم أنها لاتضر ولاتنفع( الثاني )قال الزجاج يجوز أن يكون المعنى أنكرني ترككم دعاءهم بمنزلة من قد نسيهم،وهذ قول الحسن لأنه : قال يعرضون عنه إعراض الناسي ا ﴿ أقول لم ينقل ابن جرير ولا ابن كثير في تفاسيرهما ولا السيوطي في الدر المثنور شيئا في الآية عن ابن عباس ولا الحسن ولا غيرهما من مفسري الصحابة والتابعين.

وقد استشكل المفسرون مادات عليه الآية من جواز كشفءذاب الاستئصال وعذاب الساعة عن المشركين بدعائهم لمخالفتهم لماعرف من سائر النصوص معقوله تعالى ( وما دعاء الكافرين إلافر ضلال) وأجيب بأن مامضت به سنته تعالى فى الأمم وما دنت عليه النصوص إنما يدل على عدم وقوع هذا الكشف لاعلى عدم جوازه وقد علق كشف ذلك هنا بمشيئته تعالى ، فهو يقول إنه يكشف ذلك إن شاء ، لأن مشيئته نافذة حتى فى كشف عذاب الاستئصال وأهوال الساعة وهما النوعان اللذان لا تتعلق قدر المخلوقين الموهو بة لهم من الله تعالى بشىء من أمرهما لأمهما فوق الأسباب التى سخرها الله تعالى خلقه ، ولكنه تعالى لايشاء ذلك لأبه ينافى حكمته الأسباب التى سخرها الله تعالى خلقه ، ولكنه تعالى لايشاء ذلك لأبه ينافى حكمته

وتقديره الذي جرت به سنده في الأمم ، و يمكن أن يجاب أيضا بأن المراد باتيان عذاب الله ظهور أماراته ومقدماته و بالساعة القيامة الصغرى أي الموت بظهور علاماته ، وتزول سكراته ، والإيمان يقبل قبل وصول عذاب الاستئصال إلى مستحقيه بالفعل وقبل بلوغ الروح الحلقوم من المحتفر ، وقيل: إن بعض كروب الساعة تكشف حتى عن الكفار ككرب طول الوقوف بالشفاعة العظمى ، ولكن هذا لا يصح جوابا لأنه لا يكون بدعائهم .

ومن مباحث اختلاف الأداء في القراءة أن نافعاً قرأ \_ أرأيت وأرأيتم \_ بكاف و بغيركاف في جميع القرآن بتسهيل الهمزة الثانية بأن جعلها بين الهمزة والألف ، وقرأ الكسائي بحذفها والباقون باثباتها ، وهي لغات لامرب معروفة ، ومن شواهد حذف الهمزة (سل بني إسرائيل) أصلها : أسأل ، ومنها في الشعر الله أقاتل فالبسوني برقعاً \* أصله فألبسوني .

﴿ والقد أرسلنا إلى أمم من قبلك فأخذناهم بالبأساء والضراء لعلمهم يتضرعون ﴾ أقسم الله تعالى لرسوله (ص) أنه أرسل رسلا قبله إلى أمم قبل أمته فكانوا أرسخ من قومه في الشرك وأشد منهم إصراراً على الظلم فإن قومه يدعون الله تعالى وحده عند شدة الضيق و ينسون ما اتخذوه من دونه من الأولياء والانداد، وأما تلك الأمم فلم تلن الشدائد قلوبهم ولم تصلح ماأفسد الشيطان من فطرتهم.

الأخذ بالبأساء والضراء عبارة عن إنوالها بهم ، وأخذ الشيء يطلق على حوزه وتحصيله بالتناول والملك أو الاستيلاء والقهر وقد يسند هذا إلى الأسباب غير الفاعلة المريدة كقوله تعالى (أخذته العزة بالإثم للأثم فأخذهم الطوفان فأخذهم العذاب والمشقة فأخذتهم الصيحة للموافقة للمائية والبأساء السم يطلق على الحرب والمشقة والبأس الشدة في الحرب والحوف في الشدة والعذاب الشديد والقوة والشجاعة ، والبؤس والخضوع والفقر كذا في أسان العرب وقال الراغب البؤس والبأس والبأس الشدة والمكروه إلا أن البؤس في الفقر والحرب أكثر والبأس والبأساء في النكاية وأورد الشواهد على ذلك والفراء فعلامن الضروه وهوضد النفع و تطلق على السنة أى الجدب الشواهد على ذلك والضراء فعلامن أو معنويا - كالسراء من السرور وهي ضدها التي والأذى وسوء الحال حسياكان أو معنويا - كالسراء من السرور وهي ضدها التي

تقابلها كالنعاء وأما الضر فيقابله النفع، وفسر ابن جرير البأساء بشدة الفقروالضيق في المعيشة والضراء بالاسقام والعلل العارضة في الأجسام، ونقل نحوه الرازى عن الحسن، وأخرج أبو الشيخ عن سعيد بن جبير أن البأساء خوف السلطان وغلاء السعر، والأقوال في الكامتين متقاربة والفرق بينهما \_ كما أفهم \_ أن البأساء مايقع في الخارج من الأمور الشديدة الوقع على من يمسه تأثيرها كالحرب الحاضرة الآن في الخارج من الأمور الشديدة الوقع على من يمسه تأثيرها كالحرب بلادهم أو ضيق فإن وقعها أليم شديد على من أصيبوا بفقد أولادهم أو تخريب بلادهم أو ضيق معايشهم ، وأما الضراء فهي كل ما يؤلم النفس ألماشديداً سواء كان سببه نفسياً و بدنياً أو خارجيا \_ فعلى هذا تكون البأساء من أسباب الضراء، وقالوا إنهما جاءتا على وزن حمراء ولم يرد في مذكرهما وزن أحمر صفة بل ورد اسم تفضيل، والتضرع إظهار الضراعة بتكلف أو تكثر وهي الضعف أو الذل والخضوع.

ومعنى الآية: نقسم أننا قدأرسلنا رسلا إلى أمم من قبلك فدعوهم إلى توحيدنا وعبادتنا فلم يستجيبوا لهم فأخذ ناهم أخذ ابتلاء واختبار بالبأساء والضراء ليكون ذلك معداً لهم للإيمان لما يترتب عليه بحسب طماع البشر وأخلاقهم ، من التضرع والجؤار بالدعاءلر بهم إذمضت سنتنا بجعل الشدائد مر بية لاناس ، بماترجع المغرورين عن غرورهم ، وتكف الفجار عن فجورهم ، فما أجدرها بارجاع أهل الأوهام ، عن دعاء أمثالهم من البشر وما دومهم من الاصنام ، ولكن من الناس من يصل إلى غاية من الشرك والفسق ، لايز يلها بأس ولايزلزلها بؤس ، فلا تنفع معهم العبر، ولاتؤثر فيهم الغير ، وكان أولئك الأقوام منهم ، ولذلك قال تعالى فيهم .

﴿ فاولا إذ جاءهم بأسنا تضرعوا ﴾ جعل ابن جرير لولا هنا للتحضيض بمعنى هلا، وجعلها الجمهور نافية ، أى فهلا تضرعوا خاشعين لنا نائبين إلينا عند ماجاءهم البئيس من عذابنا فرأوا بوادره ، وحذروا أواخره ، لنكشفه عنهم قبل أن يحيط يهم ؟ أوفا خشعوا ولا تضرعوا إذ جاءهم بأسنا ﴿ ولكن قست قلومهم ﴾ فكانت أقسى من الحجر ، إذ لم تؤثر فيها النذر ، ﴿ وزين لهم الشيطان ما كانو يعمون ﴾ من الكفر والمعاصى بما يوسوس اليهم من تحسين الثبات على ماكان عليه آباؤهم من الكفر والمعاصى بما يوسوس اليهم من تحسين الثبات على ماكان عليه آباؤهم

وأجدادهم ، وتقبيح الطاعة والانتياد إلى رجل مهم لا مزية له عليهم . وقد فصلناالقول من قبل في تزيين أعمال الناس اليهم وما ينسب منها إلى الشيطان اقبحه وما ينسب إلى الله تعالى لأنه تعبير عن خلقه وتقديره وسننه في عبادة ، وما يحسن إسناده إلى المجهول ، فيراجع في تفسير (زين لاناس حب الشهوات) من حزء التفسير الثالث (ص ٢٣٨)

﴿ فَلَمَا نَسُوا مَاذَكُرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلِيهُمَ أَبُوابَكُلُّ شَيَّءٌ ﴾ أي فلما أعْرَضُوا عما أنذرهم ووعظهم به الرسل وتركوا الاهتداء به حتى نسوه أو جعلوه كالمنسي في عدم الاعتبار والاتعاظ به لإصرارهم على كفرهم، وجمودهم على تقليد من قبلهم . بلوناهم بالحسنات بما فتحنا عليهم من أبوابكل شيء من أنواع سعة الرزق ورخاء العيش وصحة الأجسام، والأمن على الأنفس والأموال، كما قال تعالى في قومموسي (٧ : و ١٦٨ و بلوناهم بالحسنات والسيئات لعلهم يرجعون ) فلم يتر بوا بالنعم، ولا شكروا المنعم، بل أفادتهم النعم فرحاً و بطرا ، كما أفادتهم الشدائدقسوة واشرا ﴿ حتى إذا فرحوا بما أوتوا ﴾ منها ، وفسقوا عن أمن ربهم بطراً وغروراً بها ﴿ أَخَذَنَاهُمْ بَعْتُهُ فإداهم ملبسون ﴾ أي أخذناهم بعذاب الاستئصال حال كوننا مباغتين لهم أو حال كوبهم مبغوتين إذا فجأهم على غرة من غيرسبق أمارة ولاامهال للاستعداد أوللهرب فإذاهم ملبسون أي متحسرون يائسون من النجاة ، أو هالكون منقطعة حججهم والابلاس في اللغة اليأس والقنوط من الخير والرحمة ، والتحير والدهشة ، وانقطاع الحجة ، والسكوت من الحزن أو الخوف والغم ، واستشهدوا له بقول العجاج :. ياصاح هل تعرف رسما مكرسا قال نعم أعرفه ، وأبلسا

ولقولهم: أبلست الناقة إذا لم ترغ من شدة الضبعة، وهي بالتحريك شدة شهوة. الفحل. يقال ضبعت الناقة ضبعاً ( من باب فرح )

والآية تفيدأن البأساء والضراء، وما يقابلهمامن السراء والنعاء بمايتر بي ويتهذب به الموفقون من الناس و إلا كانت النعم ،أشد و بالا عليهم من النقم وهذا ثابت بالاختيار ، فلا خلاف في أن الشدائد مصلحة الفساد وأحدرالناس بالاستفادة من

الحوادث المؤمن ، كما ثبت في حديث صهيب مرفوعا في صحيح مسلم « عجبا لأمر المؤمن إن أمره كله له خير وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن ، إن أصابته سراء شكر فكان خيراً له . و إن أصابته ضراء صبر فككان خيراً له » وقد بينا وجه استفادة المؤمن من الشدائد في تفسير الآيات التي نزلت في شأن غزوة أحد من سورة آل عمران ، وهاك بعضمارووه في ذلك من الآثار ،قال الحافظ ابن كثير في تفسير الآية : « قال الحسن البصري من وسع الله عليه فلم ير أنه يمكر به فلا رأى له ومن قاتر عليه فلم يرأنه ينظر له فلا رأى له ثم قرأ (فلما نسوا ماذكروا به فتحنا عليهم أبواب كلشيء) الآية قال الحسن مكر بالقوم ورب الـكعبة : أعطوا حاجتهم ثم أخذوا ، رواه ابن أني حاتم . وقال قتادة بغت القوم أمرُ الله وماأخذ الله قوماقط إلا عند سكرتهم وغرتهم ونعمتهم فلاتفتروا بالله فالهلايغتر بالله إلا القوم الفاسقون،رواه ابنأ بيحاتم أيضا . وقال مالكءن الزهري (فتحنا عليهم أبواب كل شيء)قال رخاءالدنياوسترها: وقد قال الامام أحمد حدثنا يحيي بن غيلان حدثنا رشدين بن سعد أبو الحجاج المهرى (١) عن حرملة بن عمران التجيبي بن عقبة عن مسلم عن عقبة بن عامر عن النبي ( ص ) قال « إذا رأيت الله يعطى العبد من الدنيا على معاصيه ما يحب فانما هو استدراج »(۲<sup>۰) ث</sup>م تلا رسول الله ( ص ) ( فلما نسوا ماذكروا به ) الآية ورواه ابن جرير وابن أبى حاتم منحديث حرملة وابن لهيعة عن عقبة بن مسلمعن عقبة بن عامر به : وقال ابن أبي حاتم حدثنا أبي حدثنا هشام بن عمار حدثنا عراك ابن خالد بن يزيد حدثتي أبي عن ابراهيم بن أبي عبلة عن عبادة بن الصامت أن رسول الله ( ص ) كان يقول « إذا أراد الله بقوم اقتطاعا فتح لهم أو فتح عليهم باب خيانة ( حتى إذا فرحوا بما أوتوا أخذناهم بغتة فاذا هم مبلسون ) » كما قال (ققطع دابر القوم الذين ظلموا والحمد لله رب العالمين) ورواه أحمد وغيره . اهم

١) رشدين بوزن غسلين وهو ضعيف سيء الحظ

٧ ) لفظ الجامع الصغير ﴿ إذا رأيت الله تعالى يعطى العبد من الدنيا ما يحب وهو مقيم على معاصيه فأنما ذلك منه استدراج ، وعزاء إلى أحمد والطبراني والبهمةي وعلم عليه بالحسن

وسيعاد هذا البحث في تفسير سورة الأعراف ٢ : ٩٣ هـ وغيرها بما في معناها ومن مباحث اللفظ النحوية أن إذا من قوله (فاذاهم مبلسون) هي التي يسمومها الفيحائية لإفادتها توتب مابعدها على ماقبلها فجأة وهي حرف عند الكوفيين، وظرف زمان أو مكان عند البصريين (قولان) منصوبة نحبر المبتدأ ، فالمعنى عليه هنا أمهم أبلسوا في مكان إقامتهم أو في زمانها ، على أن الفاء وحدها تفيد التعقيب وهوترتب مابعدها على ماقبلها من غير فاصل ، ولكن الفرق بين « فهم مبلسون » و بين ما فاذا هم مبلسون » عظيم ، لا يخفي على ذي ذوق سليم ؛ فذاك خبر مجرد ، وهذا تمثيل لمعنى مؤكد محدد .

﴿ فقطع دابر القوم الذين ظاموا ﴾ أى فهلك أولئك القوم الذبن ظاموا أنفسهم بتكذيب الرسل والاصرار على الشرك وأعماله واستؤصلوا فلم يبق مهم أحد، كنى عن ذلك بقطع دابرهم وهو آخر القوم الذى يكون فى أدبارهم ، وقيل دابرهم أصلهم وهو مروى عن السدى من المفسرين والأصمعي من نقلة اللغة ، والأول أظهر ، والمعنى على القولين واحد ، ووضع المظهر الموصوف بالموصول موضع المضمر للاشعار بعلة الاهلاك وسببه وهو الظلم ، ولا بد من زهوق الباطل فظهور الحق .

﴿ والحد الله رب العالمين ﴾ أى والثناء الحسن فى ذلك الذى جرى من نصر الله تعالى لرسله باظهار حججهم ، وتصديق نذرهم، وإهلاك المشركين الطالمين وإراحة الأرض من شركهم وظلمهم ، ثابت ومستحق الله رب العالمين المدبر لأمورهم المقيم لأمر اجتماعهم ، بحكمته البالغة ، وسننه العادلة فهذه الجملة بيان للحق الواقع من كون الحمد والثناء على ذلك مستحق الله تعالى وحده ، وإرشاد لعباده المؤمنين، يذكرهم على عليهم من حمده على نصر المرسلين المصلحين ، وقطع دابر الظالمين المفسدين ، وحمده فى عاقبة كل أمر ، وخاتمة كل عمل . كما قال فى عباده المتقين ( وآخر دعواهم أن الحمد الله رب العالمين ) وسواء كان ذلك الأمر الذى تم من السراء أو الضراء . فان المتقين فى كل منهما عبرة وفائدة . ونعمة ظاهرة أو باطنة .

(٤٦) قُلُ أَرَأَ يَتُمْ إِنْ أَخَذَ اللهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَرَكُمْ وَخَتَمَ عَلَى قَلُوبِكُمْ مَنْ إِلَهُ غَيْرُ اللهِ يَأْتِيكُمْ بِهِ ؟ الْظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ اللهِ بَعْتَهُ أَوَ مَنْ إِللهُ غَيْرُ اللهِ يَأْتِيكُمْ بِهِ ؟ الْظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ اللهِ بَعْتَهُ أَوَ مُمْ يَصْدُفُونَ (٤٧) قُلْ أَرَأَ يُتَكُمْ إِنْ أَلْكُمْ عَذَابُ اللهِ بَعْتَهُ أَوَ جَهْرَةً هَلَ مُهُ الشَّرِينَ وَمُنْذَرِينَ ، فَمَنْ آمَنَ وَأَصْلَحَ فَلاَ خَوْفَ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ مُكُونَ وَمَا نُولِهِ إِللهِ الْعَذَابُ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ يَحْزُنُونَ (٤٩) وَاللَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيِنَا يَمَسَّمُهُمُ الْعَذَابُ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ يَحْزُنُونَ (٤٩) وَالّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَانَا يَمَسَّهُمُ الْعَذَابُ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ يَعْزَنُونَ (٤٩) وَالّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَانَا يَمَسَّهُمُ الْعَذَابُ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ

إن القول في مناسبة هذه الآيات لما قبلها كالقول فيما قبلها سواء ، فهي ضرب من ضروب الدعوة إلى التوحيد والرسالة بوجه آخر من وجوه الاحتجاج ، قال تعالى

وقل أرأيتم إن أخذ الله سمعكم وأبصاركم وختم على قلوبكم من إله غير الله يأتيكم به ؟ إه أى قل أيها الرسول لهؤلاء المشركين المكذبين بك و بما جئت من التوحيد والهدى أرأيتم ماذا يكون من شأنكم مع آلهتكم الذين تدعونهم راجين شفاعتهم إن أصمكم الله تعالى فذهب بسمعكم ، وأعماكم فذهب بأبصاركم ، وختم على قلو بكم وألبابكم التي هي مراكز الفهم والشعور والعقل من أنفسكم ، فأصبحتم لاتسمعون قولا ولا تبصرون طريقا ، ولا تعقلون نفعاً ولا ضراً ، ولا تدركون حقاً ولا باطلا \_ من إله غير الله يأتيكم بذلك ، أو بما ذكر مما أخذ الله منكم ؟ أى لا إله غيره فيقدر على إتيانكم به ، ولوكان ما الخذتم من دونه من الأنداد والأولياء آلهة لقدروا على ذلك ، وإذا كنتم تعلمون أنهم لايقدرون فلماذا تدعونهم والدعاء عبادة

لا يكون إلا للاله القدير ؟ ﴿ انظر كيف نصر ف الآيات ثم هم يصدفون ﴾ أى انظر كيف ننوع الحجج والبينات الكثيرة ونجعلها على وجوه شتى ليتذكروا ويقتنعوا، فينيبوا ويرجعوا، ثم هم يعرضون عنها، ويتجنبون التأمل فيها، يقال صدف عن الشيء صدفا وصدوفا إذا أعرض إعراضاً شديداً، قيل إنه مأخوذ من صدفة الجبل أى جانبه ومنقطعه. والعطف بثم يفيد الاستبعاد لأن تصريف الآيات والدلائل (تفسير القرآن الحكم) ( الجزء السابع)

سبب غاية الاقبال ، فكان من المستبعد في المعتاد والمعقول أن يترتب عليه منتهى الاعراض ، وقد سبق مثل هذا في أول السورة . ويليه في أوائلها الكلام في إعراضهم عن الآيات ، وقد فصلنا القول في تفسيره تفصيلاً

﴿ قُلُ أُرأَيتُكُم إِنْ أَنَاكُمُ عَذَابِ الله بِغَنَّةَ أُو جَهِرةَ هُلِّ بِهِلْكُ إِلَّا القَّوْمِ الظَّالْمُونَ ﴾ أى قل أيها الرسول لهؤلاء المشركين الظالمين أرأيتكم أنتم أنفسكم كيف يكون شأنكم \_ أو أخبروني عن مصيركم \_ إن أناكم عذاب الله الذي مصت سنته في الأولين ، بانزاله بأمثالكم من المكذبين المعاندين ، مباغتًا ومفاجئًا لكم \_ أو إتيان مباغتة \_ فأخذَكم على غرة لم تتقدمه أمارة تشعركم بقرب نزوله بكم ، أو أنّا كم ظاهراً مجاهراً \_ أو إتيان جهرة \_ بحيث ترون مباديه ومقدماته أبصاركم ، هل يهلك به إلا القوم الظالمون منكم ، وهم المصرون على الشرك وأعماله عِناداً وجحوداً ، إذ مضت سنته تعالى في مثل هذا العذاب أن ينجيمنه الرسلومن البعهم من المؤمنين، فكأنه قاللايهلك به غيركم، وإنما تهلكون بظلمكم لأنفسكم وجنايتكم عليها. وقد ظن بعض المفسرين أن هذا من العذاب الذي يكون عاما يؤخذ فيه غيرالظالم بجريرة الظالم كالمصائب التي تحل بالأمم من جراء ظلمهم وفجورهم الذي يفضي إلى ضعفهم والاعتداء على استقلالهم ، أو إلى تفشىالأمراضأو المجاعات فيهم فتكلفوا في تفسير الآية تكلفا يصححون به ظنهم ، فرعموا أن هلاك غيرالظالم بهذاالعذاب لاينافي الحصر لأنه يكون عذابا في الظاهر فقط وأما في الباطن والحقيقة فهو سعادة لما يترتب عليه من الثواب والدرجات الرفيعة ، ومن أشهر هؤلاء الظانين في الآية غير الحق الرازى والطبرسي . ويدل على مااخترناه ماذكر من الجزاء على تـكذيب الرسل في قوله تعالى .

﴿ وما نرسل المرسلين إلا مبشرين ومنذرين ﴾ أى تلك سنتنا في إهلاك المكذبين للرسل: مانرسل المرسلين إليهم إلا مبشرين من آمن وأصلح عملا بالجزاء الحسن اللاثق مهم ، ومنذرين من أصر على الشرك والافساد في الأرض بالجزاء السيء الذي يستحقونه ﴿ فَن آمن وأصلح فلا خوف عليهم ولا هم يحزبون ﴾ أى فلا خوف

عليهم من عذاب الدنيا الذي ينزل بالجاحدين ، ولا من عذاب الآخرة الذي أعده الله للكافرين ، ولا هم يحزنون يوم لقاء الله تعملي على شيء فاتهم لأن الله تعالى يقيهم من كل فزع [ لا يحزبهم الفزع الأكبر وتتلقاهم الملائكة هذا يومكم الذي كنتم توعدون ] وهم الذين قال فيهم ( وجوه يومئذ ماضرة إلى ربها ناظرة — وجوه يومئذ مسفرة ضاحكة مستبشرة ) ولك أن تقول إن هؤلاء الكملة لا يحزئون في الدنيا أيضاً مما يحزن منه الكفار والقساق كفوات شهوات الدنيا ولذاتها ، أو لا يكون حزبهم كحزبهم في شدته وطول أمده فالهم إذا عرض لهم الحزن لسبب عيب كموت الولد والقريب والصديق أو فقد المال وقلة النصير يكون حزبهم رحمة ولا يغير شيئاً من عاداتهم وأعمالهم. فالايمان بالله يعصمهم من ارهاق البأساء والضراء ، ومن بطر السراء والنعاء ، عملا بقوله عز وجل ( ٥٧ : ٢١ ما أصاب من مصيبة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من قبل أن نبرأها إن ذلك على الله يسير ٢٧ في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من قبل أن نبرأها إن ذلك على الله يسير ٢٧ في المناس عا فاتكم ولا تفرحوا بما آناكم . والله لا يحب كل مختال فخور )

والذين كذبوا بآياتنا يمسهم العذاب بما كانوا يفسقون و أى والذين كذبوا بآياتنا التى أرسلنا بها الرسل يصيبهم العذاب فى الدنيا أحياناً ولا سيما عند الجحود والعناد، الذى يكون من المجموع دون بعض الافراد، وفى الآخرة على سبيل الشمول والاطراد، وذلك بسبب فسقهم أى كفرهم و إفسادهم، فهولاء قد ذكروا فى مقابل الذين آمنوا وأصلحوا أنفسهم وأعمالهم ومعاملاتهم ، فالتكذيب يقابل الايمان والفسق يقابل الاصلاح، و إن كان أعم منه فى اللغة والاصلاح، فهو يطلق على الكفر والخروج من الطاعة. وفسر ابن زيد الفسق بالكذب هنا وفى كل القرآن وهو تفسير غير مسلم والمس اللمس باليد وما يدرك به، و يطلق على ما يصيب المدرك بما يسوء غالباً من ضر وشر وكبر ونصب ولغوب وعذاب الضراء والبأساء. وهذا الاستعمال كثير فى القرآن بعد بالعشرات، و يسند الفعل فيه إلى سبب السوء والالم، وقد أسند إلى ما يسر فى مقابلة إسناده إلى ما يسوء فى قوله تعالى (٣: ١٢٠ إن تمسسكم حسنة تسؤهم و إن تصبكم سيئة يفرحوا بها) وفى الآية السابعة عشرة من هذه السورة وقد

تقدم ، وفى قوله تعالى (٧٠: ١٩ إن الانسان خلق هلوعا ٢٠ إذا مسه الشر جزوعا ٢١ وإذا مسه الخير منوعا ٢١ الا المصلين ) وذكر مس الضر فى أواخر سورة يونس ( ١٠٠:١٠) وقابله بارادة الخير . وقد ورد المس بمعنى الوقاع فى سورة البقرة ولم يرد القرآن بمعنى اللهس باليد إلا فى قوله تمالى (٥٠: ١٨ لا يمسه إلا المطهرون ) أى القرآن ، وفسر بعضهم المس بالاطلاع والمطهرين بالملائكة

(٥٠) قُلْ لاَ أَقُولُ لَكُمْ عندى خَزَائِنُ الله وَلاَ أَعْلَمُ الْنَيْبَ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ إِنِّى مَلَكُ ، إِنَّ أَتَبِيعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلَى ، قُلْ هَلْ يَسْتَوى الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ أَفَلاَ تَتَفَكَّرُونَ (٥١) وَأَنْذَرْ بِهِ الَّذِينَ يَشَوَى الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ أَفَلاَ تَتَفَكَّرُونَ (٥١) وَأَنْذَرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْ يُحْشَرُوا إِلَى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهِمْ مِنْ دونهِ وَلَى وَلاَ شَفِيعٌ لَمَا اللهِمْ مِنْ دونهِ وَلَى وَلاَ شَفِيعٌ لَمَا اللهُمْ يَتَقُونَ (٢٥) وَلاَ تَطُرُد اللّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهِمْ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيّ لَي يَدْعُونَ رَبَّهِمْ مِنْ شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِهِمْ مِنْ شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِهِمْ عَنْ شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ يَرْعُونَ مِنَ الطَّلْمِينَ (٣٥) وَكَذَلِكَ عَلَيْهِمْ مِنْ شَيْءٍ وَمَا مِنْ عَشَيمُ مِنْ شَيْءٍ وَمَا مِنْ يَشِنَا ؟ أَلَيْسَ عَلَيْهِمْ مِنْ يَشِنَا ؟ أَلَيْسَ فَتَنَا بَعْضَهُمْ بِيعْضِ لِيقُولُوا أَهَوُلُاءً مَنَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنْ يَشِنَا ؟ أَلَيْسَ فَتَنَا بَعْضَهُمْ بِيعْضِ لِيقُولُوا أَهَوُلُاءً مَنَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنْ يَشِنَا ؟ أَلَيْسَ فَتَنَا بَعْضَهُمْ بِيعْضِ لِيقُولُوا أَهَوُلُاءً مَنَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنْ يَشِنَا ؟ أَلَيْسَ أَنْ اللهُ بِأَعْلَمْ بِأَ لُللهُ عَلَيْهِمْ مِنْ يَشِنَا ؟ أَلَيْسَ اللهُ بِأَعْمَ بِأَ لُللهُ عَلَيْهِمْ مِنْ يَشِنْكَ ؟ أَلَيْسَ اللهُ بِأَعْلَمْ بَا لَسَلَكُمْ مِنْ اللهُ لَوْلَاءً مَنَ اللهُ لِلهُ مِنْ يَشْنَا ؟ أَلَيْسَ

إن الآيات الأر بع التي قبل هذه الآيات قد بينت أركان الدين وأصول العقائد وهي توحيد الله عز وجل والرسالة أو وظيفة (١) الرسل عليهم الصلاة والسلام والجزاء على الأعمال وقد جاءت الآيتان الأوليان من هذه الآيات الأر بع بعدهن مفصلتين لما فيهن من بيان وظيفة الرسل العامة بتطبيقها على خاتم الرسل صلوات الله وسلامه عليه وعلى

<sup>(</sup>١) نستعمل كلة الوظيفة بمعناها العرفي وهو عمل المرء الدائم الذي تكلفه إياه الدولة ومافي معناها فيسمى القضاء وظيفة والكتابة وظيفة وإنما الوظيفة في الأصل الراتب الذي يعطى للعامل أو غبره وهذه التسمية مجازية علاقتها اللزوم

آله و إزالة أوهام الناس فيها ومن بيان أمر الجزاء في الآخرة وكون الأمر فيه لله تعالى وحده على الوجه الذي يزيد عقيدة التوحيد تقريراً وتأ كيداً و بياناً وتفصيلا . وذهب الرازى إلى أن هـذا من بقية الكلام على قوله ( ٣٨ وقالوا لولا نزل عليه آية من ربه ) وما قلناه أظهر . وقد بدئت الآية الأولى بالأمر بالقول على ما علمنا من أسلوب هذه السورة في بيان المسائل التي يتعلق بها التبليغ فقال عزوجل

﴿ قُلِلا أَقُولُ لَكُمْ عَنْدَى خَرَائَنَ اللَّهُ وَلا أَعْلَمُ الغَيْبُ وَلا أَقُولُ لَكُمْ إِنَّى مَلْكُ ﴾ أى قل أيها الرسول الذي لم يبعث إلا كما بعث غيره من الرسل مبشراً من أجاب دعوته بحسن الثواب، ومنذراً من ردهاسوء العقاب، لهؤلاءالكفار المشاغبين لك بغير علم يميزون به بين شؤون الألوهية وحقيقة الرسالة ، الذين يقترحون عليك من الآيات الكونية مايعلمون أن البشرلايقدرونعليه ، لأنهم و إن قالوه تعجيزاً يتوهمون أن الرجل من البشرلايكون رسولا إلا أن يخرج منحقيقةالبشرية ويصير إلهاً قادراً على مالا يقدر عليه البشر ، وعالمًا بكل ما يعجز عن علمه البشر ، و إن لم يكن من موضوع الرسالةالتيعهد إليه أمرتبليغها \_ أو يصير ملكامن لللائكة في متعلق قدرته ومتناول علمه لأن أسمالرسالة فىخيالهم ينافىالبشر يةالنى حقرها فىأنفسهم جهلهم وسوء حالهم وفساد أعمالهم قل لهؤلاء لاأقول لكم عندى خزائن الله أتصرف، أخزنه وأحفظه فيها من أرزاق العباد وشؤون المخلوقات بمعنى المخزونات فالخزائن جمع خزينةأوخزانة وهي مايخزن فيها الشيء من يريد حفظه ومنع غيره من التصرف فيه ﴿ وللهِ خزائن السموات والأرض) يتصرف فيها كما يشاء ، ولا يقدر أحد من خلقه على التصرف في شيء منها إلا ماأعطاه تعالى إياه ، ومكنه من التصرف فيهوالمتصرف بمايعطي من الخزالة لا يكون متصرفاً في الخزانة نفسها ، فالمستخدمون عنداللك أو الرجل الغني يعطون أجورهم من خزانته فيتصرفونفيها دون الخزانة ، وجميع الأحياء العاملين يتصرفون بما يعطيهم الله تعالى من خزائن الموجودات ، كل بحسب ماأوتى من الاستعداد فى دائرة ارتباط الأسباب بالمسببات ، ولا يقدر أحد منهم أن يتجاوز إلى ذلك مالم يؤته ولم يصل إليه استعداده ، فالتصرف المطلق في كل شيء ، إنمــا هو الله القادر على كل شيء ، وليس من موضوع الرسالة أن يكون الرسول ــ المبلغ عن. الله تعالى أمر دينه ، قادراً على ما لايقدر عليه البشر من التِصرف في المخلوقات بالأسباب فضلا عن التصرف الذاتي بغير سبب الذي طلبه المشركونمنه ، وجعلوه شرطاللايمان له ، كتفجير الينابيع والأنهار من أرض مكة و إيجاد الجنات والبساتين فيها ، و إسقاط السهاء عليهم كسفاً ، والإتيان بالله والملائكة قبيلا ، وغير ذلك مما اقترحوه وحكاه الله تعالى عنهم فيسورة الإسراء وغيرها .

بدأ بنفي القدرة على التصرف فيما ليس من شــأن البشر التِصرف فيه لعدم تسخير الله تعالى إياه لهم باقدارهم على أسبابه . وثنى بنفي علم الغيب الخاص بالله تعالى فقال ( ولا أعلم الغيب ) أي ولا أقول لكم إنى أعلم الغيب وهو ماحجبالله علمه عن الناس بعدم تمكيمهم من أسباب العلم به ككونه مما لا تدركه مشاعرهم الظاهرة ولاالباطنة لأمها لم تخلق مستعدة لإدراكه ولالطرق الاستدلال عليه ، أو لأمها مستعدة لهبالقوة غير متمكنة من أسبابه بالفعل كعالم الآخرة ، فالغيب من جنس المعلومات كخزائن الله من جنس المقدورات ، يراد بهما مااختِص بالله تعالى فلم يكن عباده من علمه والتصرف فيه ، أى لم يعطهم القوى ولم يسخر لهم الأسباب الموصلة إلى ذلك .

والغيبقسمان: غيبحقيقي مطلق وهو ماغاب علمه عن جميع الخلق حتى الملائكة وفيه يقول اللهعز وجل ( قل لا يعلم من في السموات والأرض الغيب إلا الله ) وغيب إضافى وهو ماغابعلمه عن بعض المخلوقين دون بعضكالذى يعلمه الملائكةمنأمر عالمهم وغيره ولا يعلمه البشر مثلا ، وأما مايعلمه بعض البشر بتمكينهم من أسبابه واستعالهم لها ، ولا يعلمه غيرهم لجهلهم بثلك الأسباب أو عجزهم عناستعالها ، فلا يدخل في عموم معنى الغيب الوارد في كتاب الله ، وهذه الأسباب منها ماهو علمي كالدلائل العقلية والعلمية ، فإن بعض علماء الرياضيات وغيرها يستخرجون من دقائق المجهولات مايعجز عنه أكثر الناس، ويضبطون مايقع من الحسـوف والكسوف بالدقائق والثوانى قبل وقوعه بالألوف من الأعوام ، ومنها ماهو عملى كالتلغراف الهوائى أو اللاسلكي الذي يعلم المرء به بعض مايقع مافى أقاصي البلاد وأجواز البحار التي بينه و بينها ألوف من الأميال ، ومنها ماقد يصل إلى حدالعلم من الادراكات النفسية الخفية كالفراسة والالهام \_ وأكثر هذا النوع من الانكشاف لوائع تلوح المنفس لا تجزم بها إلا بعد وقوعها \_ قما يصل منها إلى حد العلم الذي يجزم به صاحبه لاستكمال شروطه يشبه ماينفرد بادراكه بعض المبتازين بقوة الحاسة كزرقاء الىمامة التي كانت ترى على بعد عظيم مالا يراه غيرها، أو بقوة بعض المدارك العقلية كالعلماء الذين أشرنا إليهم آنفا، وأظهر شروط هذا النوع من الادراك قوة الاستعداد الفطرية في النفس لذلك وتوجه النفس إلى المدرك توجها قوياً لا يعارضه اشتغال قوى بغيرها من المدركات. وكثيراً ما يقع هذا في حال مرض عصبي أو انفعال نفسي قوى يحصر هم النفس كله فيه . وقد تقدم في تفسير (٩ ولو جعلناه ملكا لجعلناه رجلا) من هذه السورة في هذا الجزء كلام نفيس في هذه الادراكات الخفية الخاصة ، ومن الناس من يعدها من خوارق العادات في هذه الادراكات الخفية الخاصة ، ومن الناس من يعدها من خوارق العادات المختلفين في الملل والنحل والأخلاق والآداب ، وماكان كذلك لا يكون من الخوارق كما قال محيي الدين بن العربي ، ولكنا مع هذا نقول إن بعضه يصح أن الخوارق كما قال محيي الدين بن العربي ، ولكنا مع هذا نقول إن بعضه يصح أن الخوارق كما قال محي الدين بن العربي ، ولكنا مع هذا نقول إن بعضه يصح أن يسمى كرامة كما يعلم من تفسيرنا للائية التاسعة من هذه السورة

فان قيل قد عامنا أن الرسالة الالهية لا تتوقف على إقدار الرسول على التصرف في المخلوقات من غير طريق الأسباب التي سخرها الله للناس لأن موضوعها علمي تعليمي فهي عبارة عن تبليغ ماعلمه الله للرسول بوحيه إليه وليس من موضوعها تغيير شيء من خلق ، ولذلك لم يعط الله تعالى أحداً من رسله قدرة على هداية أحد بالفعل قال تعالى خاتم رسله ( ليس عليك هداهم ولكن الله يهدى من يشاء وقال له يناك لا تهدى من أحببت ولكن الله يهدى من بشاء ) ولوكان لهم شيء من التصرف في الخلق لجعله نوح نبى الله في هداية ولده ، و إبراهيم خليل الله في هداية أبيه آزر ، ولكن علم الغيب من موضوع الرسالة فان أصل موضوعها رؤية الملائكة والتلقى عنهم وذلك من علم الغيب الذي أمر نا بالايمان به اتباعا للرسول (ص) الذي رأى بعينيه وسمع بأذنيه ووعى بقلبه ، وقد أثبت تعالى علم الغيب المتعلق بالرسالة للرسل عليهم وسمع بأذنيه ووعى بقلبه ، وقد أثبت تعالى علم الغيب فلايظهر على غيبه أحدا ٢٧

إلا من ارتضى من رسول فانه يسلك من بين يديه ومن خلفه رصدا ٢٨ ليعلم أن قد أبلغوا رسالات ربهم وأحاط بما لديهم وأحصى كل شيء عددا ) فكيف أس رسوله أن يتنصل في هذه الآية من ادعاء علم الغيب ، وأن يستدل على ذلك بعد ننى التصرف بقوله في أواخر الأعراف (٧: ١٨٨ قل لا أملك لنفسى نفعاً ولاضراً إلا ما شاء الله ، ولوكنت أعلم الغيب لاستكثرت من الخير وما مسنى السوء ، إن أنا إلا نذير و بشير لقوم يؤمنون ) ؟

نقول (أولا) ان مايظهر الله تعالى عليه الرسل هو من الغيب الاضافي لا الحقيق المطلق الذي لم يؤت أحداً من خلقه الاستعداد لعلمه ، و (ثانياً) إن اظهاره تعالى إياهم على شيء خاص من هذا الغيب لا يجعل ذلك داخلا في علومهم الكسبية فان الوحي ضرب من العلم الضروري يجده النبي في نفسه عند ما يظهره الله تعالى عليه فإذا حبس عنه لم يكن له قدرة ولا سيلة كسبية إليه كا يعلم مما ورد في فترات الوحي وهو مقتضي الاجماع على أن النبوة غير مكتسبة . نعمقد يكون توجه قلب الرسول إلى الله تعالى عند بعض الحوادث مقدمة لنزول الوحي في الحكم الذي استشرف له وتوجه إلى الله تعالى ليبينه له كا يرشد إليه قوله تعالى (٢ : ١٤٣ قد نرى تقلب وجهك في السهاء فلنولينك قبلة ترضاها) الح وكذلك رؤية نبينا (ص) للملك على هيئته التي خلقه الله عليها مرتين ، هي خصوصية لا يعد مثلها من علوم الرسل الكسبية . وأما رؤية الملك متمثلا بصورة بشر أو جسم آخر فهوسبب عام لرؤيته ولكنه لا يتمثل إلا لأم عظيم ، أو آية لنبي أو صديق

فعلم مما قررناه أن الرسل عليهم الصلاة والسلام لم يعطوا علم الغيب بحيث يكون إدراكه من علومهم الكسبية ، كما أنهم لم يعطوا قوة التصرف في خزائن ملك الله وهي ما لم يمكن البشر من أسبابه فيكون من أعمالهم الكسبية ، ولا أعطاهم إياه أيضاً على سبيل الخصوصية ، كما أظهرهم على بعض الغيب الذي هو موضوع الرسالة . ونفي ادعاء الرسول لكل من الأمرين يتضمن التبرؤ من ادعاء الالهية \_ كما قيل \_ أو ادعاء شيء من صفات الإله وهو أولى ويستلزم الأول \_ لأن كلا منهما خاص بالإله الذي هو على كل شيء قدير و بكل شيء عليم ، وقدرته وعلمه صفتان ذاتيتان

له، ويتصمن بيان حهل المشركين محقيقة الإلهية ، وحقيقة الرسالة إذكانوا يقترحون على الرسول من الأعمال ، مالا يقدر عليــه إلا من له التصرف فيما وراء الأسباب، ومن الأخبار مايكون في مستقبل الزمان، مالا يعلمـــه إلا من كان علم الغيب صفة له كسائر الصفات، فقد سألوه عن وقت الساعة، وعن وقت نزول العذاب الدنيوي بهم وعن وقت نصر الله تعالى إياه عليهم ، وغــير ذلك من أمور الغيب و إذا كان الله تعالى لم يؤت الرسل مالم يؤت غيرهم من أسباب التصرف في المخلوقات ومن علم الغيب وكان كل من التصرف بالقدرة الذاتية وعلم الغيب خاصاً به عز وجل يستحيلأن يشاركه غيره فيه ، فمن أين جاءت دعوى التصرف في الكون وعلم الغيب لمن هم دون الرسل منزلة وكرامة عند الله تعالى من المشايخ المعروفين وغير المعروفين حتى صاروا يدعون من دون الله تعالى لما عز نيله بالأسماب والسنن الإلهية «والدعاء هو العبادة» كماصح عن النبي عليه الصلاة والسلام ؟ وقد قالِ المفسرون: إن نفي النبي (ص) لهذين عن نفسه هو عمارة عن نفي ادعاء الإلهية و بيان لكون مااقترحوه عليه مما لا يقدر عليه غير الله تعالى ، فضلال المشركين في فهم الرسالة وجعلهم إياها شعبة من الربوبية لايرال منتشراً في أذهان الناس، حتى بعض المؤمنين باسم القرآن المتبركين بجلد مصحفه وورقه وبالتغني به فيالمآتم وغيرها ، الجاهلين بما أنرل لبيانه من توحيد الله تعالى وشؤون ر بو بيته وألوهيته ومن حقيقة الرسالة ووظيفة الرسل ومن معنى الجزاء على العقائد والأعمال ــ دع مادون هذه الأصول الثلاثةمنأمور الدين \_ إذ نرى بعض هؤلاء المعدودين في عرفهم وعرف الناس من أتباع القرآن يدعون التصرف في خزائن الله وعلم العيب لمن دون الرسل كما قلنا آنفاً .

ومن مباحث البلاغه فى قوله (ولا أقول الكم إنى ملك) أنه أعاد فيه « لا أقول لكم » ولم يعدها فى نفى علم الغيب ، ونكتة ذلك أن نفى علم الغيب و نفى التصرف فى خزائن الله يؤ لفان التبرؤ من دعوى واحدة هى دعوى الصفات الخاصة بالله تعالى ، وأما نفى ادعاء الملكمية فهو شىء آخر فأعيد العامل لإفادة ذلك كأنه قال : إننى لا أدعى صفات الإله حتى تطلبوا منى مالا يقدر عليه أو مالا بعلمه إلا الله ولا أدعى أبى المك وهو دون ماقبله حتى تطلبوا منى ماجعله الله فى قدرة الملائكة ولم يجعله من مقدور البشر بل ادعيت

أنى عبد الله ورسوله و إنما وظيفة العبد الطاعة ، ووظيفة الرسول التبليغ ، وعبر عن هذا بقوله ﴿ إِن أَتبِع إِلاَ مايوحى إِلَى ﴾ أى ما أفعل من حيث أنا عبد رسول إلا اتباع مايوحيه إلى من أرسلنى من تبليغ دينه بالتبشير والإبدار والعمل به كابينت لكم آنفاً \_ أى في الآيتين اللتين قبل هذه الآية .

ثم قال عز وجل ﴿ قل هل يستوى الأعمى والبصير أفلا تتفكرون؟ ﴾ أى قل أيها الرسول لهؤلاء المشركين: هل يستوى أعمى البصيرة الضال عن الصراط المستقيم الذى دعوتكم إليه فلا يميز بين التوحيد والشرك ، ولا بين صفات الله وصفات الخلق ، المقلد في ضلاله وجهالاته ، لمن لاعلم عنده ولا عقل من آبائه وأجداده وذو البصيرة المهتدى إليه ، المستقيم في سيره عليه ، على بينة و برهان ، يحمل مايرى القلب أوضح مما ترى العينان؟ الاستفهام إنكارى أى لا يستويان كما أن أعمى العينين و بصيرها لا يستويان ، بل الفرق بين الأولين أقوى وأظهر ، فكا من من أعمى العينين أمي القلب هو أضل من الأنعام، واذاك قال مقرعاً لهم (أفلا تتفكرون) أى في ذلك فتميزوا بين ضلالة الشرك وهداية الإسلام وتفرقوا بين صفات الرب الإله وصفات الإنسان وتمقلوا حجة الرسالة مما في هذا القرآن من أنواع المداية والعرفان ، وأخبار الغيب الذي لم يؤتها إنس ولا جان ، على مافيه من بلاغة البيان ، والأسلوب البديع الذي لم يؤتها إنس ولا جان ، على مافيه من بلاغة البيان ، والأسلوب البديع الذي من قبله يزيد على الأر بعين سنة ، عاطلا من هذه البلاغة وهذه المعرفة .

هذه الآية حجة من حجج الله تعالى للمستقلين في هداية الدين ، على المقادين فيه لا بائهم ومشايخهم الجاهلين .

ومن مباحث استنباط المذاهب فى الآية أن المعتزلة استدلت على تفضيل الملائكة على الأنبيا، والرسل وناقشهم جمهور الأشاعرة فى ذلك لحخالفته لمذهبهم، وقد قرر الطوفى المسألة فى تفسيره «الاشارات الإلهية، إلى المباحث الأصولية» عند قوله ( ولا أقول لكم إنى ملك ) بقوله: يحتج به من يرى الملائكة أفضل من الأنبياء وقد سبق ذلك، وتقريره همنا أن الكفاركانوا يعتقدون أن الملك أفضل

من النبى ولذلك طلبوارؤية الملائكة وأن يرسل إليهم ملك ،ثم ان النبى (ص) أقرهم على هذا الاعتقاد وقال: أنا لاأدعى أبى ملك كما يعتقدون فى الملك ، بل أنا بشر أتبع ما يوحى إلى ، وحينت ذيقال: النبى عليه السلام أقرهم على اعتقاد تفضيل الملك وكل ما أقر النبى عليه السلام عليه فهو حق ، وللخصم منع الأولى . اهكلام الطوفى ومراده بمنع الأولى من المقدمة الأولى من القياس التى يسمونها الصغرى وهى أن النبى صلى الله عليه وسلم أقرهم على التفضيل .

وقرر الزمخشرى ذلك فى ضمن تفسير الآية فقال: أى لا أدعى مايستبعد فى العقول أن يكون لبشر من ملك خزائن الله وهى قسمه بين الخلق وأرزاقه وعلم الغيب وأنى من الملائكة الذين هم أشرف جنس خلقه الله تعدالى وأفضله وأقر به مغزلة منه أى لمأدع إلى من منزلة الملائكة حتى منه أى لمأدع إلى منزلة الملائكة حتى تستبعدوا دعواى وتستنكروها و إنما أدعى ما كان مثله لكثير من البشر وهو النبوة اهو وقال أحد بن المنير فى تعقبه له: وهو ينبنى على القاعدة المتقدمة فى تفضيل الملائكة على الأنبياء ولعمرى إن ظاهر هذه الآية يؤيده فلذلك انتهز الفرصة فى الاستدلال على الأنبياء ولعمرى إن ظاهر هذه الآية يؤيده فلذلك انتهز الفرصة فى الرسول كأكل الطعام والمشي فى الأسواق ، أن يقال: إنه لم يدع الملكمية حتى يستنكر منه بها مأم ذكر أن لمخالفه أن يجعلها رداً على إنكارهم الشتون البشرية على الرسول خلك ، وهذه التفرقة بين الرسول والملك لا تستلزم تفضيلا، وقد أراد ابن المنسير بالقاعدة المتدمة له ماذكره فى تفسير ( لن يستنكف المسيح أن يكون عبداً لله ولا الملائكة المقربون ) وقد قررنا ملخص ماذكره الزمخشرى فيها وما رد به عليه ابن المنير فى تفسيرها وهى فى أواخر سورة النساء من أوائل الجزء السادس .

وقال الرازى فى ذلك . قال الجبائى : الآية دالة على أن الملك أفضل من الأنبياء لأن معنى الكلام لا أدعى منزلة فوق منزلتى ولولا أن الملك أفضل لم يتم ذلك . قال القاضى : إن كان الغرض بما نفى طريقة التواضع فالأفربأن يدلذلك على أن الملك أفضل، و إن كان المراد نفى قدرته عن أفعال لا يقوى عليها إلا الملائكة لم يدل على كونهم أفصل اه.

واختار أبو السعود وتبعه الآلوسي ماذهب إليه ابنالمنير . من كون نفي دعوى

الملكية للرد على استنكارهم أكل الطعام والمشي في الأسواق، وتكليفهم إياد نحو الرقى في السهاء وكون هذا لايقتضى التفضيل فيما هو محل النزاع.قال الآلوسي : وهذا الجواب أظهر مما نقل عن القاضي زكريا من أن هذا القول منه (ص)من باب التواضع و إظهار العبودية نظير قوله (ص) « لاتفضلوني على ابن متى» في رأى بل هو ليس بشيء كما لايخفي وقيل: إن الأفضلية مبنية على زعم الخاطبين ، وهو من ضيق العطن اه .

وما نقله الآلوسي عن القاضي زكريا لابدأن يكون غيير مانقله الرازي عن القاضي و إذا أطلق القاضي عند متكلمي الأشاعرة كالرازي ينصرف إلى أبي بكر الباقلاني ، والقاضي زكريا عند المتأخرين كالآلوسي هو زكريا الأنصاري ، وقد علمت أن القاضي الذي ذكره الرارى جعل إرادة التواضع بنغي الملكية مقتضيـــًا تفضيل الملك على الرسول ، وما نقله الآلوسي عن القاضي زكريا ضده .

وقد ذكروا في هذا المقام الفرق بين الانتِقال هنا من نفي دعوى الإلهية إلى نفي دعوى الملكية والانتقال في آية سورة النساء من عدم استنكاف المسيح من العبودية لله إلى نفي استنكاف الملائكة عنها على طريقة الترقى وقد بين المحققون أن كلا من الانتقالين وقع في موقعه الذي اقتضته البلاغة فان مقام الاستنكاف يقتضي أن يكون المتأخر فيه هو الأعلى لثلا يكون ذكره لغواً ومقام نغي الادعاء يقتضي العكس لأن من لا يتجرأ على دعوى الالهية قد يتجرأ على مادونها ولا عكس أي أن من لايتسامي إلى دعوى الملكية لايتسامي إلى مافوقها من دعوي الالهية بالأولى هذا صفوة ماقالوه في هذه المسألة .

والحق أن ظواهر القرآن الواردة في الملائكة والرسل تدل على أن الملائكة أفضل من البشر ولعله لولا ذلك لماقال تعالى في بني آدم (وفضلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلاً) بل لقال على جميع من خلقنا ، ومقبضي ذلك أن خواص اللا فكة كالمقر بين أفضل منخواصالرسل ولايتحمّ أن يقتضيكون عوام الملائكة أفضل من خواص البشركالرسل وقد ينافيه كون بعض الملائكة مسخرين لمصالح البشر ولكن ليس في المسألة نصقاطع فيالمعنىالذي جعلوه محل الحلافكما قلنا فيتفسيرآية النساءالمشار

إليها هنا . و إن نغي هنا وارد في بيان تحقيق معنى الرسالة ووظيفة الرسول ، وكونها . لاتستلزم أن يقدر على مالايقدر عليه إلا الله أو أن يعلم بكسبه ما لايعلمه إلا الله ، ولا تستلزم أن يكون من الملائكة يقدر على ما يقدرون ويعلم ما يعلمون ، والأشاعرة لاينكرون تفضيل الملائكة من هذه الجهة وإنما يفضلون الأنبياء عليهم بَكْثَرَة الثواب في الآخرة لما احتملوه من المشقة في سبيل الله .. والأولى أن يفوض هذا الأمر إلى الله تعمالي ولا يجعل محل القيل والقال إذ لا فائدة لنا في ذلك ، ولا علم لنا بما يترتب على أعمال الملائكة من الجزاء عند الله تعالى.

واستنبطوا من الآية أيضاً أصلين من أصول الفقه وقواعد الشرع . قال الرازى في بيانهما : قوله ( إن أتبع إلا ما يوحي إلى ) ظاهره يدل على أنه لا يعمل إلا بالوحى وهو يدل على حكمين :

( الحسكم الأول ) أن هذا النص يدل على أنه (ص) لم يكن يحكم من تلقاء نفسه في شيء من الأحكام وأنه ما كان يجتهد ، بل جميع أحكامه صادرة عن الوحي . ويتأ كد هذا بقوله ( وما ينطق عن الهوى \* إن هو إلا وحي يوحي ) (الحكم الثاني) أن نفاة القياس قالوا ثبت بهذا النص أنه عليه السلام ماكان يعمِل إلابالوحي النازل عليه فوجب أن لايجوز لأحد من أمنه أن يعملوا إلابالوحي النازل عليه لقوله تعالى (فاتبعوه) وذلك ينفي جواز العمل بالقياس ، ثم أكدهذا الكلام بقوله ( قل هل يستوى الأعمى والبصير ) وذلك لأن العمل بغير الوحى يجرى مجرى عمل الأعمى ، والعمل بالوحى يجرى مجرى عمل البصير ، ثم قال (أفلا تتفكرون) والمراد منه التنبيه على أنه يجب على العــاقل أن يعرف الفرق بين هذين البابين وأن لا يكون غافلا عن معرفته . والله أعلم اهكلامه

أقر الرازى هنا هاتين المسألتين وأيدهما أشد التأييد ولم يحام عن القياس وهو الركن الذي بني عليه جل فقه أصحابه الشافعية والجمهور حتى كأنه من غلاة الظاهرية ، وقد حررنا هذه المسألة فيهذا الجزء منالتفسير (السابع) عند الكلام على قوله تعالى (١٠٤:٥ يا أيها الذين آمنوا لا تسألوا عن أشياء إن تبد لكم تسؤكم) بعد كلام في ذلك في الجزء السادس عند تفسير ( ٣:٥ اليوم أكلت لكم دينكم) ونقول هنا

رداً على المسألتين أن الآية لا تدل على أن النبي (ص) لم يكن يجتهد في الأحكام وأن جميع أحكامه تجب أن تكون بالنص ، فإن هذه الآية مكية لزلت في أواثل الإسلام حيث لاحكومة للاسلام ولاأحكام، وحيث الدعوة الإسلامية قاصرة على أصول الدين وَكاياته وهي التوحيد والرسالة والبعث والجزاء ، والترغيب فيالفضائل والعمل الصالح ، والتنفير عن الرذائل وعمل السوء ، ولاحاجة إلى الاجتهاد فيشيء من ذلك و يقول مثبتو الاجتهاد له (ص) أنالله تعالى أذن له به عند الحاجة إليه، واستدل بعضهم على ذلك بقوله تعالى (١٠٥:٤ إناأ نزلنا إليك الكتاب الحق لتحكم بين الناس بماأراك الله) أي بماأراكه فيه نصا أو دلالة واجتهاداً، و بينافي تفسيرهاأنُ المانعين يستدلون بها أيضاً وأنها ليست نصا في للنع ولا الإثبات (راجع ص٥٣٩ج٥ تفسير) وبينا هنالك أن آية النجم خاصة بالقرآنَ ، إذ لم يقل أحد أن النبي (ص) لم ينطق إلا بالوحى ، بل ثبت أن الوحى كان ينقطع عنه أياماً كثيرة ، وقدحكم (ص) فى أسرى بدر باجتهاده وعاتبه الله تعالى على ذلك ولم يقره عليه . والقائلون بالمنع لا يحصرون الوحى فى القرآن . وإذا كان حكمه (ص) بالاجتهاد فيما لا نصّ فيه من الوحي مبنيا على إذن الله تعالى له بالاجتهاد يكون متبعًا فيه لما أوحى إليه . وكذلك يقال في القياس: إذا ثبت الإذن به في كتباب الله تعالى أو على لسان رسوله (ص) يكون الحكم به اتباعاً للوحى ، وثبوته فى السنة يرجع إلى القرآن ، إذ أس باتباع الرسول وشهد له بأنه لايتبع إلا ما يوحى إليه ، وقد بينا أنالقياس المنصوص على علته فىالكتاب أو السنة وماقطع فيه بنبي الفارق هوالقياس الصحيح الذي لا وجه للخلاف فيه \_ ومن العلماء من لا يسميه قياساً \_ وأن قيــاس الشبه ونحوه من الأقيسة البعيدة عنالنصوص لادليلعليه ولاحجة فيه ، وراجع تفصيل القول فى ذلك فى تفسير الآية الثالثة والآية الرابعة بعد المائة من سورة المائدة

﴿ وَأَنَدُر بِهِ الذِينِ يَحَافُونَ أَنْ يَحَشَرُوا إِلَى رَبِهُمْ لَيْسَ لَهُمْ مَنْ دُونَهُ وَلَى وَلَا شَفَيع لما لهم يتقون ﴾ أمر الله تعالى رسوله بهذا الإنذار الخاص بعداً سره بتبليغ الناس حقيقة رسالته وكونها لا تستلزم أن يكون له من التصرف والعلم ما لا يكون إلا لله تعالى ولا أن يكون ملكا من الملائكة ، والمناسبة بينها أن الموصوفين بماذكر في هذه الآية

أجدر من غيرهم بفهم حقيقة الرسالة والانتفاع بنذر الرسول فهي كقوله (إنماتنذر الذين يخشون رابهم بالغيب وأقاموا الصلاة ومن تزكى فإنما يتزكى لنفسه ) وقوله (إنما تنذر من اتبع الذكر وخشى الرحمن بالغيب) أى وأنذر بما يوحى إليك جماعة المؤمنين بك الذين يخافون أن يحشروا إلى ربهم أى يخافون شدة وطأة الحشر، والقدوم على الله عز وجل ، ومافيه من شدة الحساب ، ومايتبعه من الجزاء على الأعمال، في يوم (لابيع فيهولاخلة ولاشفاعة) (يوم لاتملك نفس لنفس شيئاً والأمريومئذ لله) وكل يأتيه فيه فرداً ليسله من دونه ولى ينصره ، ولاشفيع يدفع عنه، إذ أمرالنجاة متوقف على مرضاته عز وجل ، فإن هؤلاء هم الذين يرجىأن يتقوا الله تعالى اهتداء بإنذارك ويتحروا مايؤدى إلى مرضاته ، لايصدهم عن تقواه الاتكال على الأولياء ولا الاعتماد على الشفعاء ، لصحة توحيدهم ، وعاميهم أن انشفاعة لله جميعاً ( ما من شفيع إلا من بعد إذنه ﴾ [( ولا يشفعون إلا لمن ارتضى وهم من خشيته مشفقون)وأن تجاتبهم وسعادتهم إنما تـُـكون بإيمانهم وأعمالهم ،وتزكيتُهم لأنفسهم ، لابانتفاعهم بصلاح غيرهم ، أواعتمادهم على شفاعة الشفعاء لهم ، كالمشركين وغيرهم من الكافرين الذين جهلوا أن مدار سعادة الدنيا والآخرة على تركى النفس وطهارتها بالإيمات الصحيح والأخلاق الكريمة ، وما يلزمه من الأعمال الصالحة ، التي يترتب عليها رضاء الله عنها لاعلى أمر خارج عن النفس لاتأثير له فيها.

هذا مايتبادر إلى الفهم من معنى الآية مؤيداً بآيات كثيرة أخرى بل مجملة الدين وكلياته التى أشرنا إليها آنفاً . و بنحوه فسرها الحافظ ابن كثير فى تفسيره المأثور وهاك نص عبارته : أى وانذر بالقرآن يامحمد الذين هم من خشية ربهم مشفقون ، الذين يخشون ربهم و يخافون سوء الحساب ، الذين يخافون أن يحشروا إلى ربهم أى يوم القيامة ليسلم أى يومئذ من دونه ولى ولا شفيع أى لاقريب لهم ولا شفيع فيهم من عذابه إن أراده بهم ، لعلهم يتقون ، أى أنذر هذا اليوم الذى لاحاكم فيه إلا الله عز وجل لعلهم يتقون فيعملون فى هذه الدار عملا ينجيهم الله به يوم القيامة من عذابه ، و يضاعف لهم به الجزيل من ثوا به . اه

فالآية قد ترلت في إنذار المؤمنين الذين يخــافون الله و يرجونه ، وقد روى

أحمد وابن جرير وابن أبي حاتم والطبراي وأبو الشيخ وغيرهم عن عبدالله بن مسعود أنها نزلت هي وما بعدها في صهيب وعار و بلال وخباب ونحوهم من صفاء المسلمين السابقين الأولين وسيأتي بيان ذلك ، ولما كانت نافية الشفاعة عهم لجأ بعض مفسري الخلف إلى تأويلها ، وذهب بعضهم أنها لا تحتاج إلى تأويل «لأن شفاعة الملائكة والرسل المؤمنين إيما تكون بإذن الله لقوله (من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه ) فلما كانت تلك الشفاعة بإذن الله كانت في الحقيقة من الله تعالى » قاله الرازي في وجه نزول الآية في المؤمنين ، وذكر فيها وجهين آخرين أحدها أنها نزلت في الكفار وثانيهما أنها عامة . ومن المعلم أن كل ما يتعلق بالكفار في هذه السورة فالمراد به مشركو مكة وما حولها و إيما يدخل فيه غيرهم بدلائل العموم ، وكان أوائك المشركون أنها على ما النين اتخذوا لهم ينكرون الحشر و يثبتون الشفاعة عند الله لالمتهم وأوليائهم الذين اتخذوا لهم النائيل والأصنام ، كإبراهيم و إسماعيل عليهما الصلاة والسلام ، إلا من شذ منهم عند نزول السورة ، ولا في منه أحد منهم عند نزول السورة ، ولا يعقل أن تكون الآية نزلت في إنذار هذا الشاذ النادر

ولسكن أبا السعود تنطع في التأويل فذهبإلى أن الإندار هنا موجه «إلى من يتوقع منهم التأثر في الجملة وهم المجوزون منهم للحشر على الوجه الآتى سواء كانوا جازمين بأصله كأهل الكتاب و بعض المشركين المعترفين بالبعث المتردين في شفاعة آبائهم الأنبياء عليهم الصلاة والسلام كالأولين، أوفي شفاعة الأصنام كالاخرين أو مترددين فيهما معا كبعض الكفرة الذين يعلم من حالمم أنهم إذا سمعوا محديث البعث يحافون أن يكون حقاً ، وأما المنكرون للحشر رأساً ، والقائلون به القاطمون بشفاعة آبائهم أو بشفاعة الأصنام ، فهم خارجون ممن أمر بإندارهم ، وقد قيل هم المفرطون في الأعمال من المؤمنين ، ولا يساعده سياق النظم الكريم ولاسياقه ، بل فيه ما يقضى باستحالة صحته ، كما ستقف عليه » حدد عبارته وقد جعل جملة (ليس فيه ما يقضى باستحالة صحته ، كما ستقف عليه » حدد عبارته وقد جعل جملة (ليس في من دونه ولى ولا شفيع ) حالا من ضمير (محشروا) والدنى أنذر به الذين يخافون أن محشروا غير منصور ين من جهة أنصارهم على زعمهم ، ومن هذا اتضح أن لاسبيل إلى كون المراد بالخائفين المفرطين من المؤمنين إذ ليس لهم ولى سواه تعالى يخافون

الحشر يدون نصرته، وإنما الذي يخافونه الحشر بدون نصرته عز وجل »اه.وقد خِمَّص كلامه السيد الإلوسي في روح المعاني وقال « هو تحليق لم أره لغيره و يصغر لديه مافي التفسير الـكبير، وامل ماروي عن ابن عباس والحسن (رض) لم يثبت عنهما فتدبر » اه ومراده بماروي عن الخبر والحسن هو أن الآية لزلت في المؤمنين: ونقول قد تدبرنا المكلام فوجدنا أن هذا الذي سميته تحقيقاً تنطع وتكلف يعيدعن سياق الايةوسياقها ،ولولا إعجابات بهذا الرجلواعمادك عليه في حل تفسيرك لما خنى عن ذهنك للنير تكلفه هذا الذي خالف فيه للأثور المتبادر من النظم الكريم الموافق للحال! لذي تزلت فيه السورة ،فجعل الإنذار موجهاً إلى من لايكاد يوجد أحد منهم في مكة من أهل الكتاب وشذاذ المشركين . ولا حاجة في حال توجيه الانذار إلى المؤمنين إلى تخصيصه بالفرطين منهم ، ولم يكن في المؤمنين يومئذمفرط ولا مقصر ، بل كلهم سابق بالخيرات مشمر ، فهم السابقون لأُولون الذين شهدالله تعالى لهم ، وأثبت في كتابه رضاءه عنهم، والمأثور أن هؤلاء الذين أمر (ص) بإنذارهم هم الذين نهي عن طردهم بقوله عز وجل

﴿ وَلا تَطِرُدُ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَجْمَ بِالْغَدَاءُ وَالْعَشَّى يُرْيِدُونَ وَجَهِّهُ ﴾ روى أحمد وابن جرير وابن أبي حاتم والطبراني وغيرهم عن عبد الله بن مسعود قال:مر الملأ من قريش عن النبي (ص) وعنده صهيب وعمار وخباب وبحوهم من ضعفاء المسلمين فقالوا يامحمداً رضيت بهؤلاء من قومك ؟أهؤلاء منَّ الله عليهم من بيننا ؟أنحن نكون تبعاً لهؤلاء؟ اطردهم عنك فلعلك إن طردتهم إن نتبعك: فأنزل فيهم القرآن (وأنذر به الذين يخافون أن يحشروا إلى رجم \_إلى قوله \_أليس الله بأعلم بالشاكرين)وقيل إلى قوله (سبيل المجرمين )وأخرج ابن جرير وابن المنذر عن عكرمة قال: مشي عتبة بن ر بيعة وشيبة بنر بيعة وقرظة بنعمرو بننوفل والحارث بنعامر بن نوقل في أشراف. الكفار من بني عبدمناف إلى أبي طالب فقالوا له: لوان ابن أخيك طرد عناهؤلاء الأعبد فإنهم عبيدنا وعسفاؤنا (١) كان أعظم له في صدورنا وأطوع له عندنا وأدنى لاتباعنا إياه وتصديقه . فذكر ذلك أبو طاأب للنبي (ص) فقال عمر بن الخطاب :

( الجزء السابع ) ۲À

- ﴿ تَفْسِيرُ القَرآنِ الْحَكَمِ ﴾

<sup>: (</sup>١) الأعبد جمع عبد والعسفاء جمع عسيف وهو الأجير:

لوفعلت يارسول الله حتى ننظر مايريدون بقولهم ، وما يصيرون إليه من أمرهم ، فأنزل الله ( وأنذر به الذين يخافون أن يحشروا إلى ربهم ــ إلى قوله ــ أليس ألله بأعلم بالشاكرين ) قال وكانوا بلالا وعمار بن ياسر وسالما مولى أبىحذيفة وصبيحا مولى أسيد ومن الخلفاء ابن مسعود والمقداد بن عمرو وواقد بن عبـــد الله الحنظلي وعمرو بن عبــد عمرو ذو الشمالين ومرثد بن أبي مرثد وأشباههم . ونزلت في أمُّة الكفر من قريش والموالي والخلفاء (وكذلك فتنا بعضهم ببعض ليقولوا)الأية ــ فلما نزلت أقبل عمر بن الخطاب فاعتذر فأنزل الله ( و إذا جاءك الذين يؤمنوت مَآيَاتنا ﴾ الآية · هذا أقوي ماأورد السيوطي في الدر المنثور ، واختصر الروايتين في لباب النقول ،ولا ينافي هذا نزول السورة دفعةواحداة وكون هذه الايات ليستمما استثَّناه بعضهم و بيناهق الكلامعليها قبل الشروع في تفسيرها ،لأن قولهم إنكذا نزل في كذا يصدق بازوله وحده و بنزوله في ضمن سورة كاملة أو سياق من سورة لكن ظاهر مازاده عكرمة من نزول (و إذاجاءك الذين يؤمنون بآياتنا )فعمر يدل على أن نزولها كان بعد اعتذاره و إن اعتذاره كان بعد نزول ماقبلها. و يعارض هذا الظاهر ماورد في نزولها دفعة واحدة وكون هذه الاية ليست مما استثني وهو أثبت. من هذه الرواية وما ورد في سبب نزول الاية أيضاً وسيأتى قريباً وحينئذ يقال إما أن الزيادةغير مقبولة ،و إما أن ظاهر العبارة غير مراد، و إنما لمرَّرد الروايةمنأصلها. مع أن في سندها من المقال مافيه (١٠ لأن نزول الآيات الأولى في ضعفاء الصحابة هو الواقع الذي لامنحدرة عنه والروايات فيه مبينة للواقع يؤيد فيه بعضها بعضا فلا يضر في مثله ضعف الراوى ببدعة أو بتدليس أو تحديث بعد اختلاط أو نحو ذلك من العلل التي في رجال هذه الرواية

أماكون هذا هو الواقع فمعلوم من السيرة النبوية ومن سنة الله تعالى في خلقه

<sup>(</sup>۱) قال ان جرير حدثنا القاسم حدثنا الحسين عن حجاج عن ابن حريج عن عكرمة وذكره . فرأس هذا السند عكرمة فيه مقال من حيث البدعة والرأى وابن جريج كان على فضله مدلسا وقد عنعن هنا وممن روى عنه من الضعفاء حجاج بن روح وحجاج بن فروخ ومن الثقات خجاج بن محمد المصيص الأعور ولكنه خلط أخترآ

250

المبينة في آيات كثيرة من كتابه وهو أن أول أتباع خاتم الرسل (ص) كاتباع من تقدمه من إخوانه الرسل ( ص ) أكثرهم من الضعفاء النقراء و إن أعداءه كاعدائهم هم المترفون من الأكابروالرؤساء، و إن هؤلاءالأعداءالمستكبرين عن الإيمان كانوا يحتقرون السابقين إلى الإيمان ويذمونهم ويعدون أنفسهم معذورين أو محقين بعدم رضائهم لأنفسهم بمساواتهم ، وتارة يقترحون على الرسل طردهم وابعادهم ، قال الله تعالى في سوره سبأ (٣٤ : ٣٤ وما أرسلنا في قرية من نذير إلا قال مترفوها إنا بما أرسلتم به كافرون ٣٥ وقالوا نحن أكثر أموالا وأولاداً ومانحن بمعذبين) وقال تعالى في سورة هودحاكياقولالملا أى الأشراف من قوم نوح عليه السلام له (٢٧:١١ وما نراك أتبعك إلا الذين هم أراذلنا بادى الرأى ) وقوله لهم (٢٨ وما أما بطارد الذين آمنوا أنهم ملاقوا ربهم ــ إلى قوله ــ أفلا تذكرون ) وقد حكى الله عن كفار قريش أنهم قالوا في هؤلاء الضعفاء السابقين إلى الإسلام (٤٦:١٠لوكان خيراً ماسبقونااليه) وقال في شأنهم من سورة مريم (١٩: ٧٧ و إذا تتلى عليهم آياتنا بينات قال الذين كفروا للذين آمنوا أى الفريقين خير مقاما وأحسن نديا ٧٣ وكم أهلكنا قبلهم من قرن هم أحسن أثاثًا ورئيا )

ومعنى الآية هنا ولا تطرد أيها الرسؤل هؤلاء المؤمنين الموحدين الذين يدعون ربهم بالغداة والعشى أى فى أول النهار وآخره أوفى عامة الأوقات لأنه يكنى بطرفى الشيء عن جملته، يقال يفعل كذا صباحا ومساء، إذا كان مداوما عليه، وإذا أريد بالفدو والعشى حقيقتهما فيحتمل أن يراد بالدعاء الصلاة لأنها كانت فى أول الإسلام صلاتين إحداها فى الصباح والأخرى فى المساء، وروي عن مجاهد أن المراد صلاما الصبح والعصر، وإلا قالدعاء يشمل الذعاء الحقيق والصلاة والقرآن المشتملين عليه والفداة والغدوة كالبكرة مابين طلوع الفجر إلى طلوع الشمس، والعشى آخر النهار وقيل من المغرب إلى العشاء وقيل من بعد الزوال. وقرأ ابن عامر ( بالغدوة ) بضم الغين وفتح الواو و يساعده رسم المصحف لأن الكلمة فيه بالواو كالصلوة والزكوة والباقون بالغداة بفتح الغين وقلب الواو ألفاً لتحركها وانفتاح ماقبلها حسب انقاعدة والمات غدوة بالفنم بالتنوين و بغير التنوين كبكرة ومعرفة بالألف واللام كا

نقل سيبويه عن الخليل فإذا نونت قصد بها صباح يوم غير معين وإذا لم تنون قصد بها صباح معين ، ولعل الأكثر في استعالها أن تكون بغير الألف واللام ، وقد ظن أبو عبيد أن هذا مطرد ، ولم يعلم أن قراءة ابن عام رواية متواترة يثبت بها تعريف الغدوة في أصح الكلام ، بل ظن أنها خطأ جاء من جهة الرسم فخطأ من قرأ بذلك ، وحسبك في تخطئته هو أن القراءة متواترة وإن لم ينقل الخليل من قرأ بذلك ، وحسبك في تخطئته هو أن القراءة متواترة وإن لم ينقل الخليل وكذا المبرد - تعريفها عن العرب . والمشهور أن منع صرف غدوة و بكرة للعلمية الجنسية وقيل للعلمية الشخصية (1)

وقوله تعالى « يريدون وجبه » حال من ضمير يدعون ، أى يدعون ربهم بالغداة والعشى مريدين بهذا الدعاء وجبه سبحانه وتعالى ، مبتغين مرضاته ، أى يتوجبون به اليه وحده مخلصين له الدين فلا يشركون معه أحداً ولا يرجون من غيره عليه ثوابا. ولا يتوقعون به من أحد مدحا ولا نفعاً ، فهذا التعبير يدل على الاخلاص لله تعالى فى العمل وابتغاه مرضاته به وجده وعدم الرياء فيه كاقال تعالى حكاية عن المطعمين الطعام على حبه ( إنما نطعمكم لوجه الله لاتريد منكم جزاء ولا شكورا ) وكا قال فى الأتقى الذى ينفق ماله ليتزكى به عند الله تعالى و يكون مقبولا

<sup>(1)</sup> ذهب شيخنا في أعلام الأجناس إلى أن أصلها أسهاء أجناس خصص كل منها فرد معين لسبب عرض فصار علم شخص، ثم جهل عبن ذلك الفرد وصار اللفظ يطلق على كل فرد مثله كاطلاق علم الشخص، فسمى علما لاعتبار التشخص الفردي في كل استعال له وقيل علم جنس لأنه يصح إطلاقه على كل فرد من أفراد ذلك الجنس لكن باعتبار التشخص، سمعت نحو هذا منه في طرابلس الشام وأنه قاله السائل سأله في تونس عند رحلته الأولى اليها عن الفرق بين اسم الجنس وعلم الجنس ومثال ذلك لفظ أسامة هو ليس اسها لجنس الأسد كلفظ الليث مثلا، وليس الآن أسم ألم ألم يعين إذا مات بطل استعال الاسم عوته إلا إذا أطلق بوضع آخر على أسد أحر معين ، بل يطلق على كل أسد معين إذا خوطب أو حكى عنه عند رؤيته أونسبة فعل اليه كافتراس حيوان أو إنسان أو لعب أو صراع نما يسخر الناس له الأسود كبيرها من السباع وكذلك غدوة إذا استعملت في أول يوم معين تصد علم جنس فتكون معرفة عير مصروفة يقال: أبيته غدوة فلم أجده والمراد غدوة النهار الله ي يتكام فيه المستكلم أو محكى عنه إن كان ثم حكاية .

مرضياً لديه ( وما لأحــد عنده من نعمة تجزى \* إلا ابتغاء وجه ربه الأعلى \* ولسوف يرضى ) ولعل أصل ابتغاء الوجه بالعمل هو أن يعمل ليواجه به من عمل لأجله فيعتني باتقانه ما لا يعتني باتقان مايعمل ليرسل إلى من عمل له أو لأنه مطلوب في الجملة من غير أن يلاحظ العامل أن من يعمل له يراه ، فضلا عن كونه هو الذي يعرضه بنفسه على من يريد التقرب اليه به، وذلك أن الأعمال التي تعمل للماولة والأمراء منها مالا يرونه البتة كائن يكون لما لايطلعون عليه من أعمال الخدمة في قصورهم ، ومنها ما يرونه رؤية إجمالية مع كثير من أمثاله ، وما يرونه منها يعرضه عليهم عمالهم وحجابهم ، ومنها ماقد يعرضه العامل بنفسه و يقابل وجه الملك به ، ولاشك أن هذا النوع من العمل هو الذي يعتني به أكمل الاعتناء ولا يفكر العامل له في وقعه عند الحجاب أو الوزراء أو غيرهم من بطانة الملك أو حاشيته لعلمه بأنه جديراً بقبوله وحسن الجراء عليه .

ولا يغرنك ماتخيله بعض الصوفية من جعل ابتغاء ثواب الله تعالى منافياً لابتغاء مرضاته أو ابتغاء وجهه فالحق أن لامنافاة وأن الكمال في الجمع بين الأمرين وأن العمل لأجل الذات التي يفسرون بها الوجه مع عدم قصد الرضاء ولا الثواب من النظريات التي لايسهل إثبات إمكالها ولا مشروعيتها ، ولا ينكر ما يعرض لبعضالناس منالأحوال النفسية التي ينحصر تخيلهم فيها، حتى يظنوا أنها حقيقة ثَابِتَةِ فِي نفسها ، وصاحب تلك الحال لايعرف حقيقة الذات ولا يعقل معنى كون العمل لها، نعم إن من الواقع الذي لاينكر أن يقصد العامل بعمله النجاة من عقاب النار، أو الفوز بنعيم الجنة، وأن هذا حسن ومجمود شرعا، ولكنه دون مرتبـة الحكال الذى هدى اليه القرآن وهوأن يقصد المؤمن بالعمل الصالح تزكية نفسه وتكميلها لتكون أهلا للقاء الله ومحلا لمرضاته وثوابه في دار كرامته ، وأعلى الثواب رضوان الله تعالى وكمال العرفان والعلم به المعبر عنه في الأحاديث الشريفة برؤية وجهه الكريم، بلا كيف ولا تشبيه ولا تمثيل، وقد قر بنا هذا المعنى العالى في ياب الفتوى من المنار فيراجع فيه ، ولعلنا نعود اليه في التفسير .

( تفسیر: ج ٧ )

ETA

﴿ مَا عَامِكُ مِن حَسَابُهُم مِن شيء وما مِن حَسَابُكُ عَلَيْهُم مِن شيء فَتَطَرُّدُهُم ﴾ أى ماعليك شيءمامن أمرحساب هؤلاء الذين يدعون ربهم بالغداة والعشى لاعلى دعائبهم ولا على غيره من أعمالهم الدينية \_كما تدل على ذلك صلة الموصول\_ و إلا فظاهر تأكيدالنفي عمومه ، كما أنه ليسعليهم شيءمامن أس حسابك على أعمالك حتى عكن أن يترتب على هذا أو ذاك طردك إياهم باساءتهم في عملهم أو في محاسبتك على عملك ، فإن الطرد جزاء و إنما يكون على عمل سيءيستوجبه ولا يثبت إلا محساب والمؤمنون ليسوا عبيداً للرسل ولا أعمالهم الدينية لهم، بل هي لله تعالى يريدون بها وجه لا أوجه الرسل، وحسامهم عليه تعالى لاعليهم ، و إنما الرسل هداة معلمون، لاأر باب ولامسيطرون (٨٨ : ٨١ فذكر إنما أنت مذكر ٢٢ لست عليهم بمسيطر) و إذا لم يكن الرسل حق السيطرة على الناس ومحاسبتهم على أعمالهم الدينية فليس للناس عليهم هذا الحق بالأولى ، والمأثور عنالنصاري أن المسيح عليه السلام كان يسمى معلما ، وأن أتباعه في عهده كانوا يسمون تلاميذ . وأما أتباع نبينا ( ص ) فقـــد اختار لهم كلمة الأصحاب الدالة على المساواة تواضعا ، على أن من أصول شريعته الكاملة أنه (ص) مساوِ في أحكامها لسائر المؤمنين فيما يجب ويندم و يحل و يحرم ويباح ويكره إلا ماخصه الله تعالى به من الأحكام، ولم تكن تلك الأحكام الخاصة من قبيل ما يعهد الناس من امتياز الملوك على الرعايا من أمور الأبهة والزّينه والعظمة الدنيوية والنعيم ، بلهي أحكام شاقة لايقوى على القيام بها غيره (ص) كوجوب قيام الليل عليه وكون مايتركه صدقة للأمة لا إرَّا لذريته ، وكفالته عدة أزواج من الأرامل أكثرهن مسنات يساوى بينهن وبين عائشة الجميلة الصورة. البارعة الذكاة في كل مايملك من نفسه وذات يده ( وحكمة تعددهن قد فصلناها في تفسير آية تعدد الزوجات من أول سورة النساء ص.٣٧ج ٤ تفسير ثم زدناها بيانا في المنار) وقيل إن المراد هنا الحساب على الرزق والفقر إذا زعم المشركون أن أولئــك الضعفاء ما آمنوا به (ص) إلا لأنهم يجدون عنده رزقا وأنهم ليسوا بصادقين في إيمانهم ، فكاأن الله تعالى يقول له ليس عليك من حساب رزقهم ولا عليهم من حساب رزقك شيء و إنما يرزقكم الله جميعاً . وحمل الآية على هذا ضعيف و إن نقل

عن ابن زيد ، والأول منقول عن عطاء وعليه الجمهور، وإذا صحأن كبراء المشركين طعنوا في إيمان ضعفاء المسلمين ، فالأقرب أنهم قصدوا بذلك الكيد للتفرقة بيمهم وبين الرسول (ص) وصد سائر الضعفاء عنه بأن عاقبتهم الطرد والإبعاد ، كما يعمدون الأقوياء والكبراء ، بإنارة الحمية والكبرياء ، فإن كان فيهم من أساء القان يبعض أولئك السابقين الكرام لاحتقارهم إياهم فإيماكان في أول العهد بإسلامهم، قبل أن كان ماكان من فتذهبم، فقد فتنوهم بأنواع من العذاب ليرجعوا إلى الشرك ، قبل أن كان ماكان من والضرب ، بل كانوا يكون بعضهم بالناركا فعلوا بآل ياسر، أو بوضعهم عراة الأبدان على الرمل الحمي بهجير الصيف كما فعلوا بالل ياسر، أو بوضعهم عراة الأبدان على الرمل الحمي بهجير الصيف كما فعلوا ببلال .

وقوله تمالي ﴿ فَتَـكُونَ مِنَ الظَّالَمِينَ ﴾ جواب للنهي عن الطرد،وأما قوله قبله « فتطردهم » فهو جوابالنفي الحساب تنتهي به الجملة الاعتراضية المعللة لعدم جواز الطرد ببناء نفيه على نغي سببه الذي يتوقف جوازه عليه . وجوز الزخشري وغيره عطف الثاني على الأول، وأوردعليه ابرادات أجيب عنها بسهولة، وجوز بعضهم كون الأول حواب النهيوالثاني معطوفاعليه، وأوردوا عليه ما لانجاب عنه إلا بتكانف. والمعنى على الأول ـ وهو الصحيح ـ لا تطرد هؤلاء فتكون بطردك إياهم من جنس الظالمين ومعدوداً في زمرتهم ، لأن طردهم لا يكون حقاً وعدلا إلا إذا كان جزاء على إساءتهم في الأعمال التي يعملونها لمن له حق حسابهم وجزائهم عليها، ولست أنت بصاحب هذا الحق ، حتى يتأتى أن تجرى فيه على صراط العدل ، ذلك بأن غُمَلُهِم هو عبادة لله تعالى وحده يريدون بها وجهه ، فحسابهموجزاؤهم عليهوحده ، كَا قال نوح عليهالسلام (إن حسابهم إلا على ربىلو تشعرون).فوجهالـكون من الظالمينأن الطود لو حصل يكون حكما غير جائز ممن لايملك الحــكمالذاته «إن الحـكم إِلاَّ لله » والله لم يفوض إليه هذا النوع منه ، ثم إنه جأئر فيموضوعه،مع كونه غير جائز في صورته وشكله ، إذ هو ظلم للمحكموم عليهم لأنهم أولى الناس بقر به (ص) والاستفادة منه ، وغلم لنفس الحاكم \_ وحاشا أن يقع منه \_ لأنه ينافي مصلحة الدعوة ، فلما كان ظلماً من الجمات الثلاث قال (فتكون من الظالمين) ولم يقل فتظلمهم أو فتكون ظالمًا لهم أو فيكونوا من المظلومين .

والآية متممة لبيان وظائف الرسول من الجهة السلبية إذا صرح فيها بأنه (ص). لايملك حساب المؤمنين ولا جزاءهم بعد أن صرح بأله لا يملك التصرف في الكون ولا يعلم الغيب و بأنه ليس ملكا ، وليس العرض منها التشديد في تنفير النبي (ص). عن طرد المؤمنين لأنه كان رضي بذلك كما زعم بعض المفسرين ، وحاشاه ( ص ). أن يرضى بذلك أو يميل إليه بعد أن عاتبه ربه على الاعراض والتلهي عن الأعمى. ( عبد الله بن أم مكتوم ) لما جاءه يطلب العلم والهدى منه وهو (ص) متصدّ لدعوة: بعض كبراء قريش طامع في هدايتهم وخاف أن يفوته ذلك بإقباله على ذلك الأعمى الفقير ، كما هو مبين في أول سورة ( عبس وتولى ) والمروى أنها نزلت قبل سورة. الأنعام ، وقد اغتر من زعم ذلك برواية منكرة باطلة ، وهي ما رواه ابن أبي شيبة. وابن ماجه وابن جرير وأبو الشيخ والبيهقي في الدلائل وغيرهم عن خباب قال : جاء الأقرع بن حابس التميمي وعيينة بن حصن الفزاري فوجدا رسول الله (ص). مع صهيب و بلال وعمار وخباب قاعداً في ناس من الضعفاء من المؤمنينفلمارأوهم حول النبي (ص) حقروهم فأتوة فخلوا به وقالوا نريد أن تجعل لنا منك مجلساً تعرف. لنا به العرب فضلنا فإن وفود العرب تأتيك فنستحى أن ترانا العرب مع هذه الأعبد إ فإن نحن جثناك فأقمهم عنا فإذا نحن فرغنا فاقعد معهم إن شئت. قال «نعم» قالوا آكتب لنا عليك كتابا ، قال فدعا بصحيفة ودعا علياً ليكتب ونحن قعود في ناحية فنزل جبريل فقال ( ولا تطرد الذين يدعون ربهم ) الآية . فرمي رسول الله(ص). الصحيفة ثم دعانا فأتيناه . قال الحافظ ابن كثير بعد إيراده لسنده عندابن أبي حاتم: ورواه ابن جرير من حديث أسباط به ، وهذا حديث غريب فإن هــذه الآية. مكية والأقرع بن حابس وعيينة إنما أسلما بعد الهجرة بدهم. اه وأقول أن هــذه. الرواية باطلة من وجوه مسهاماً ذكره الحافظ ابن كثير من تأخر إسلام الأقرع وعيينة . وظاهر مافي الإصابة أن الأقرع بن حابس أسلم قبيل فتح مكةوصرح الحافظ الذهبي بأنه أسلم بعد الفتح ويؤيده ما في السير . وأما عيينة فقد أسلم سنة خمس،ولم يعرف. الرجلان النبي ( ص ) قبل إسلامهما ولم يكونا من أشراف مكة بل كانا من جفاة الأعراب ولما أسلما كانا من صنف المؤلفة قلوبهم ، ومنها أنهما ذكرا قدوم الوفود على النبي (ص)ولم يكن ذلك في مكة بل كان الناس فيها يصدون عنه صدوداً، وإنما كان فى أواخر عمره (ص) بعد الهجرة ومنها ما تقدم آنفاً من عدم جواز إجابته (ص) مثل هذا الطلب ولو مع القصد الحسن بعد قوله تعالى له «كلا » في سورة عبس. وقد استشكل بعض المفسرين قوله تعالى (وما من حسابك عليهم من شيء) بناء على أن تعليل نفي ملك النبي (ص) لطردهم يتم بنغي كونه يملك شيئاً من حسابهم، وأن هذه الزيادة و إن كانت حقاً لا يظهر لها دخل في التعليل.و بجابعلي طريقتنا بأن طرد القوى للضعيف أو الكبير للصغير قد يترتب على محاسبة كل منهما للآخر فركم من قوى حاسب ضعيفاً على عمل وجازاه عليه بالطرد وكم منضعيف حاسب قو ياً على حقه وطالبه به أو على حق من حقوق أمتــه فطرده القوى لمناقشته إياه الحساب؟ فلما بين همنا أنه لاحق لأحد الفريقين في حساب الآخر علىشيء ماعلم أن القوى منهما لاحق له في طرد الضعيف بحال من الأحوال فاذاً لايكون طرده إياه \_ إن وقع \_ إلا ظاماً،وعلى تقدير النسليم يقال إنه لايستنكرفيالكلامالمراد به الهداية والإرشاد أن يزاد فيه من الفوائد الاستطرادية ما يناسب المقام ، فلما بين تعالى الرسول أنه لم يجعل من حقه على المؤمنين أن يحاسبهم على أعمالهم الدينية ويجازيهم عليها ، لأن هذا من حق ربهم و إلههم ، لا من حق رسولهم ، بين له أيضاً أنه لم يجعل من حق المؤمنين على الرسول أن يحاسبوه على شيءمن أعماله الخاصة به ولا العامة كتبليغ الدين وبيانه، ولو شاء لفعل ، كما جعل حق الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لبعض المؤمنين على بعض، سواء في ذلك أعميهم ورعيتهم، فالإمام (السلطان) راع وهو مسئول عن رعيته لأهل الحل والعقد من الأمة أن يحاسبوه كمايحاسب هو من دونه من العال ، وليس لأحد من الناس أن يحاسب الرسول على سياسته أو تبليغه دعوة ربه ، ولكن للرسول أن يحاسب الناس على معاملة بعضهم لبعض عند ما يكونون أمة مقيدة في أعمالها الدينية بشريعة ذلك الرسول، ولما نزلت سورة الأنعام لم يكن المسلمون كذلك ، والظاهر أن عموم النفي فيها قد خصص بعد الهجرة عند مر فهم منه العموم وعندنا أن المراد منه في الأصل خصوص العبادة والإخلاص فيها وهو محكم باق على عمومه ، وقال الزمخشري في نكتة ضم الجملة

الثانية إلى الأولى : قد جعلت الجلتان بمنزلة جملةواحدة وقصد بهمامؤدىواحدوهو المعنى في قوله (ولا ترر وازرةوزر أخرى) ولايستقل بهذا المعنى إلاالجملتان جميعاً ،كا نه قيل لاتؤاخذانت ولاهم بحساب صاحبه اه أي لايؤاخذ أحدمنكم بحساب الآخر، وقال أبو السعود وذكر قوله (ومامن حسابك عليهم من شيء)مع أن الحواب قد تم بما قيله للمبالغة في بيان انتفاء كون حسابهم عليه (ص) بنظمه في سلك ما لاشبهة فيه أصلا وهو انتفاء كون حسابه عليه السلام عليهم على طريق قوله تعالى (لايستأخرون ساعة ولا يستقدمون )اهثم زعم أن ما قاله الزمخشري غيرحقيق بحلالةشأن التنزيل وتبعه الآلوسي كعادته ولم يُعز الـكلام إليه هنا ، ولعل المتأمل يرى أن ما قلناه هو الحقيق بجلال شأن التنزيل لأنه على كونه هو المتبادر من الكلام مبنى على التأسيس، و بقائه محكمًا لم يطرأ عليه نسخ ولا تخصيص، والله يقول الحق وهو يهدى السبيل قال الآلوسي: وتقديم خطابه(ص)في الموضعين قيل التشريف لهعليه أشرف الصلاة وأفضل السلام و إلا كان الظاهر : وما عليهم منحسابك من شيء: بتقديم على ومجرورهاكما فى الأول وقيل إن تقديم عليك فى الجُملة الأولى للقصد إلى إيراد النفي على اختصاص حسابهم به ( ص ) إذ هو الداعي إلى تصديه عليــه الصلاة والسلام لحسابهم اه والصواب أن التقديم في الموضعين جاء على الأصل العام في اللغة وهو تقديم الأهم بحسب سياق الكلام ، والأهم فى الأول النفي وفي الثاني المنفي ، أعنى الأهم في كل موضع ما يتعلق به (ص) لأنه تعليــل لانتفاء عمل له وما عليهم من حسابك من شيء فيطردوك ، وما شرحناه في تفسير الجملتين يغني

عن التفضيل في بيان هذا المعنى والآية تدل على نفي الرياسة الدينية المعهودة في الملل الأخرى وهي سيطرة وأساء الدين على أهل ديبهم في عقائدهم وعباداتهم ومحاسبتهم عليها، وعقاب من يرون عقابه مهم حتى بالطرد من الدين والحرمان من حقوقه ، و يجب في بعض تلك الملل أن يعترف كل مكلف من ذكر وأنثى للرئيس الديني بأعماله النفسية والبدنية والرئيس أن يغفر له ما يعترف به من المعاصى ، و يعتقدون أن مغفرة الله تعالى تتبع مغفرته

وإذا كان الله تعالى لم يجعل للرسول الذى أوجب طاعته حق محاسبة الناس على أعمالهم الدينية ونيتهم فيها ولا حق طردهم من حضرته \_ دع حق طردهم من الدينية فكيف يمكن أن يكون لمن دونه من الأمراء أو القضاة أو غيرهم من الرؤساء مثل هذا الحق ؟ و يستنبط من الآية أن لا يجوز لرؤساء المدارس الدينية ولا ينبغى نغيرهم عقاب أحد من طلاب العلم بالحرمان من بعض الدروس فضلا عن طرده من المدرسة، وحرمانه من تلقى الدين والعلم البتة، ولكن قد يجوز ذلك بمقتضى نظام لالأجل الانتقام . وقد كان من هدى الرسول (ص) تأليف قلوب ضعفاء الايمان حتى بعدقوة الإسلام و إعزازه، بل كان يعامل المنافقين بما يقتضيه ظاهر إسلامهم، عملا بقاعدة بناء الأحكام على الظواهر، وإن الله هو الذى يتولى السرائر ، فأين هذا من طرد كملة المؤمنين السابقين البلاء المبين؟ الأولين ، الذين لم يكن لهم حظ دنيوى من إسلامهم إلا الصبر على البلاء المبين؟

﴿ وَكَذَلَكُ فَتِنَا بِعَضْهُم بِبِعَضَ ﴾ أى ومشل ذلك الفتن \_ أى الابتلاء والاختبار العظيم ، الذى دل عليه النظم الـكريم ، بمعونة وقائع الأحوال ، وماكان عند نزول السورة من التفاوت بين المؤمنين والكفار ، فتنا بعضهم ببعض،أى جعلنا بحسب سنتنا في غرائر البشر وأخلاقهم بعضهم فتنة لبعض تظهر به حقيقة حاله غير مشو بة بشيء من الشوائب التي تاتبس بها في العادة كما يظهر للصائغ حقيقة الذهب والفضة يفتنهما بالنار أو بعرضها على الفتانة (حجر الصائغ) ﴿ ليقولوا:

أهوّلاء من الله عليهم من بيننا ﴾ أى ليترتب على هدا الفين أن يقول المفتونون من الأقوياء المستكبرين، في شأن الضعفاء من المؤمنين ، أهوّلاء الصعاليك من العبيد والموالى والفقراء والمساكين من الله عليهم فخصهم بهذه النعمة العظيمة من جملتنا ومجموعنا أو من دوننا المن الأثقال بنعمة عظيمة أونعم كثيرة ، والاستفهام للانكار والتعجيب ، يعنون أنه لايتأتى ذلك لأبهم هم المفضلون عند الله تعالى بما أعطاهم من الغنى والثروة ، والجاه والقوة ، فلوكان هذا الدين خيراً لمنحهم إياه دون هؤلاء الضعفاء ، قياساً على ما أعطاهم قبلد من الجاه والثراء ، ومن شواهد هذا القياس ماحكاه الله عنهم في قوله ما أعطاهم قبلد من الجاه والثراء ، ومن شواهد هذا القياس ماحكاه الله عنهم في قوله ( ٤٠ : ١٠٠ وقالوا لولا نزل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم ) الحقال المفسرون أي وقالوا لولا نزل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم ) الحقال المفسرون أي

عظيم بالمال والجاه كالوليد بن المغيرة المحزومي من مكة وهي إحدى القريتين أوعروة ابن مسعود الثقفي من الطائف وهي القرية الأخرى . \_ وقيل المراد بعظيم مكة أبو جهل \_ والشواهد على هذا القياس الحملي كثيرة عنهم وعن غيرهم .

وقد رد الله تعالى عليهم بقوله ﴿ أليس الله بأعلم بالشاكرين ؟ ﴾ وهذا الاستفهام للتقرير على أكل وجه لبنائه على إحاطة علمه تعالى، ووجه الردأن الحقيق عن الله وزيادة نعمه إنماهم الذين يقدرونها قدرها، ويعرفون حق المنعمبها، فيشكرونهاله، باستعالها فما تتم به حَمَتُهُ وتنال مرضاته للمن سبق إنعامه عليهم فكفرواو بطروا ، وعتواعن أمرد واستكبروا ، بل هؤلاء جديرون بأن يسلب منهم، ما كان أنعم به عليهم، وبهذا مضت سنته في عباده و ولولا ذلك لـكانت النعم خالدة تالدة لا تنزع بمن أوتيها، بلتراد وتضاعف له و إن كفر بها، و إذاً لما افتقر غني ، ولا ضعف قوى ،ولاذل عزيز، ولائل عرش أمير ، وهل الحق الواقع إلاخلاف هذا ؟ وهل فتن أولئك الكبراء إلا بالواقع لهم من الغني والقوة فظنوا لقصر نظرهم ،وغرورهم محاضرهم ، وجهلهم بسنة الله في أمثالهم ، إنه تعالى ما أعطاهم ذلك إلا تكريمًا لذواتهم ،وتفضيلا لهم. على غيرهم ، حتى إن أحدهم ليحسبأن هذا حقله على ربه في الدنيا والآخرة ، وإن كان لا يؤمن بالآخرة ، كما بين تعالى ذلك بقوله ( ٤١ : ٩٤ولئن أذقناه رحمة منا من بعد ضراء مسته ليقولن هذا لى وما أظن الساعة قائمة ولسَّ رجعت إلى ربي إن لى عنده للحسى ) وأترل في العاصى بن وائل من طعاة قريش (١٩:٧٧ أَفْرأَيت الذي كَفْرُ بَآيَاتِنَا وقال لأُوتِينَ مَالاً وُولِدًا ﴾ أَي فِي الآخرة \_ الآيات \_ وقال بعض المغرور من مهذا القياس:

لقد أحسن الله فيما مضى كذلك يحسن فيما بقى وقد كشف الله تعالى هذا الغرور فى آيات كثيرة وضرب لأصحابها الأمثال كمثل ذى الجنتين فى سورة الكهف، وزجر أهله وأضدادهم فى سورة الفجر، وفصل لهم الحقيقة في سورة الإسراء، بقوله (١٧: ٢٠ كُلاً نمد هؤلاء وهؤلاء)

وهذا الرد على المشركين هنا يدل على أنه لايدوم لهم من النعم مااغتروابه، ولا يبقى المؤمنون على الضعف الذي صبروا عليه ، بللابد أن تنعكس الحال، فيسلب

أولئك الأقوياء ما أعطوا من القوة والمال، وتدول الدولة لهؤلاء الصعفاءمن المؤمنين، فَيكُونُوا هُمُ الْأُمَّةُ الوارثين ، لأن الله تعالى وفقهم للايمــان وأودع في أنفسهم الاستعداد للشكر وهو يوجب المزيد ( ٩:١٤ و إذ تأذَّن ربكم لأن شكرتم لأزيدنكم ولأن كفرتم إن عذابي اشديد ) وكذلك كان ، وصدق وعد الرحمن ، وظهر إعجاز القرآن، وما بعد بيان الله تعالى من بيان، وإننا ترى الناس عن هدايته غافلون ، و بوجوه إعجازه جاهلون ، حتى إن فيمن يسمون المسلمين منهم، من يفتن بشبهة أوانك المشركين الداحضة، فيجعلها حجة ناهضة، آثارة على تفضيل الأغنياء على الفقراء ، وتارة على تفضيل الأمم القوية على الأمم الضعيفة ، جاهِلين أن الفضيلة الصحيحة في شكر النعم باستعالها فعا يرضي الرب، لا في أعيان النعم التي ترى في اليد . فرُب غنى شاكرُه ، ورب فقير صابر ، وكم مِن منعم سلب النعمة بكفرها ، وكم من محروم أوتى النعم بالاستعداد لشكرها ، ثم زيدت بقدر شكره لها ، وكم من قوى أضعنه الله ببغيه ، وكم من ذليل أعزه الله اعانه وعدله

هذا و إن ظاهر حكاية قول المفتونين من المشركين يدل على أن المزاد مِقُولُهُ ﴿ فَتِمَا بِعَضْهُمْ بِبِعِضْ ﴾ فتنا كبراء المشركين بضعفاء المؤمنين \_ أي اختبرنا به حالهم في كون تركيم للايمان لم يكن إلا ججوداً ناشئا عن الكبر والعلو في الأرض لا عن حجة ولا شبهة بما يظهرونه ، ومفهومه أن ضعفاء المؤمنين السابقين لم يفتلنوا بغني كبراء المشركين وقوتهـم، وقد زعم بعض المفسرين أنهم فتنوا وإن لم تبين الآية كيف كان ذلك إذ لم تحك شيئا عن لسامهم . وقد ورد في الاختبار العام قوله تعالى في سورة الفرقان ( ٢٥ : ٢٠وجعلنا بعضكم لبعض فتنة أتصبرون ؟ ) أي جملنا كلا منكم اختباراً للآخر في اختلاف حاله معه بالغنى والفقر ، أو القوة والضعف ، أو الصحة والمرض ، أو العلم والجهل، أوغير ذلك \_ هذا يحتقر هذا ويبغى عليـه، وهذا يحسد هذا و يكيد له . فاصبروا فإنه لا يسلم من هذه الفتن إلا الصابرون . نسأل الله تعالى أن بجعلنا من الصابرين الشاكرين.

(٥٤) وَإِذَا جَاءَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيِنِنَا فَقُلْ سَلَمْ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُكُمْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ ا

هاتان الآيتان متممتان للسياق فيا قبلهما بالجمع بين الإرشاد السلبي والايجابي للرسول (ص) في سياسته للمؤمنين فبعدأن مهاهر بهعن طردالمستضعفين منهم من حضرته اسمالة لكبراءالمتكبرين من قومه وطمعاً في إقبالهم عليه وسماعهم لدعوته و إيماسهم به كااقترح عليه بعضهم أمره بأن يلقاهم كائرالمؤمنين بالتحية والسلام والتبشير برحمة الله ومغفرته على الوجه المبين في الآية الأولى من هاتين الآيتين. وقد تقدم في سبب تزول (ولا تطرد الذين يدعون ربهم)من رواية عكرمة أن عمر بن الخطابكان استحسن إجابة أشراف الكفار إلى اقتراحهم وانه لما نزلت الآيات فيذلك أقبل فاعتزر فنزلت هذه الآية في قبول اعتذاره، وتقدم أن الرواية ضعيفة، وأن هذه الزيادة فيهاغير مقبولة، وأن روايات نزول الأنعام دفعةواحدةأقوىمنهاوهىمعارضةلها . والآن رأيت في التفسير الكبير الرازي استشكال هذا باتفاق الناس على نزول هذه السورة دفعة واحدة ، وقد تقدم التحقيق في مسألة نزولالسورة دفعةواحدة وفي زيادةرواية عكرمة ،ويعارضه أيضاً مأخرجه جل رواة التفسيرالمأثورعنماهان قال أتى قوم إلىالنبي(ص)فقالوا إناأصبنا ذنوبا عظاماً ،فمارد عليهم شيئا فانصرفوا فأنزل الله (و إذاجاءك الذين يؤمنون بآياتنا) الآية فدعاهم فقرأ عليهم، ولكن الرواية من مراسيل ماهان لا يحتج بها وليست صريحة كرواية عكرمة في معارضة تزول السورة دفعة واحدة إذا يجيز أن يكون النبي (ص) تلاها على منسألوه عن ذنوبهم عندنزولها في ضمن السورة ومثل هذا التعبير كثير في كلام رواة التفسير . والظاهر أن الآية نزلت في معاملة جميع المؤمنين لافئ عمر وحده كما في رواية عكرمة ولا فيمن سألوه عن ذنوبهم كما في رواية ماهان. ـ و إن فرضنا صحة الروايتين ـ ولا فيمن نهي عن طردهم خاصة كما يقول بعض

المفسرين، بل فى جماعة المؤمنين الذين كان أكثرهم من الفقراء المستضعفين الذين القبرم عليه (ص) طردهم فيدخلون فيها بمعونة السياق دخولا أوليا، وهذا ماتفهمه عبارتها وما سواه ثمتكلف لتطبيقه على الروايات.

و بعد كتابة ما تقدم والتوجه إلى بيان معنى الآية ومراجعة المصحف الشريف فيها وفيا قبلها كان أول ما تبادر إلى ذهنى أن المراد بالذين يؤمنون بالآيات هناهم الذين كانوا يدخلون فى الإسلام آنا بعد آن ، عن بينة و برهان، لامن آمنوا وأسلموا من قبل ممن بهى عن طردهم وغيرهم ، ذلك بأن الفعل المضارع « يؤمنون » يفيد وقوع الإيمان فى الحال أو الاستقبال ، ولا يعبر به عمن آمنوا فى الماضى إلا بضرب من التجوز فى الاستعال - كما يعبر بالماضى عن المستقبل أحيانا للكتة تقتضى من التجوز فى الاستعال - كما يعبر بالماضى عن المستقبل أحيانا للكتة تقتضى من التجدد والاستمرار ، ولا يظهر شى من ذلك فى هذه الآية ظهوراً بينا يرجح صرف الفعل عن أصل معناه ، والكن قديرادبه التعبير عن الشأن فإنه يكثر فى الفعل عمرف الفعل عن أصل معناه ، والكن قديرادبه التعبير عن الشأن فإنه يكثر فى الفعل المضارع إذا كان صلة الموصولين () و يرجع الأصل هنا تطبيق السياقي على حال الناس فى زمن نزول السورة والجلة الشرطية التي افتتحت بها الآية ، و إننا نبين الناس بين الآيات أتم الظهور:

كان جمهور الناس كافرين إما كفر جحود وعناد ، وإما كفر جهل وتقليد الآباء والأجداد ، وكان يدخل في الإسلام الأفراد بعد الأفراد ، وكان أكثر السابقين من المستضعفين والفقراء ، وكان النبي (ص) يكون تارة مع هؤلاء المؤمنين يعلمهم و يرشدهم ، وتارة يتوجه إلى أولئك الكافرين يدعوهم و ينذرهم ، وكان المعاندون من كبرائهم يقترحون عليه الآيات الكونية للتعجيز ، وتارة يحقرون شأنه بوجوده في عامة أوقاته مع أولئك الفقراء والمساكين ، وقد اقترحوا عليه طردهم من حضرته

<sup>(</sup>١) مثال هذا قوله تعالى (فويل للذين يكتبون الكتاب بأيديهم) الآية أى الذين من شأنهم ذلك ، ومنه إذا رأيت الدين يدسون الدسائس ويلقون الفتن بين الناس فأعرض عنهم ، وأمثلة الأولين كثيرة في كلام المفسرين وشراح الحديث وغيره .

ولعلمهم كانوا يريدون بذلك أن ينفضوا من جوله ، وأن يكون منفراً لغيرهم عن الإيمان به ، وكان (ص) حريصا على إيمان أولئك الكبراء لما تقدم بيانه فأرشده ر به جلت حكمته في هذا السياق القولى الأخير من هذه السورة إلى أن يبين لمقترحي الآيات الكونيةمن الكفار أنحقيقة الرسالةلاتقتضي أنتكون قدرة الرسول وعلمه كقدرة الله تعالى وعلمه ، ولا أن يكون ملكا من الملائكةحتى يقدرعلي مالايقدر عليه البشر من الآيات ، و بأن ينذر الذين يحشون ربهم منالمؤمنين إنذاراً خاصاً بهم لأنهم هم الذين يرجى أن ينتفعوا بكل إنذار، وبأن لا يطرد من حضرته منهم أولئك الذين يدعون ربهم بالعشى والابكار، بباعث النية الصحيحة والاخلاص ويستلزم ذلك أن يستمر على معاملتهم الأولى التي أمره الله تعالى بهـا في قوله ( ۱۸ : ۲۷ واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي يريدون وجهه ولا تعد عيناك عنهم تريد زينة الحياة الدنيا ، ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا واتبع هواه وكان أمره فرطا) فبعد هذا الارشاد في شَأْنالكفار المعاندين والمؤمنين السابقين حسن أن يرشد الله رسوله (ص) إلى شيء في شأن الفريق الثالث من الناس وهم الذين يجيئون الرسول آنا بعد آن مؤمنين بآيات الله المثبتة المتوحيد والرسالة فيدخلون في الاسلام مذعنين لأمر الله ورسوله \_ وهم الذين أراد رؤساء المشركين تنفيرهم وحاولوا صدهم فأمرهأن يبينهم قبل كل شيء أمهم صاروا في سلاموأمان من الله تعالى لأن الله تعالى كتب على نفسه الرحمة فهو لا يؤاخذهم بما كان قبل الأسلام، ومن عمل بعده سوءاً بجهالة فماعليه إلا أن يمحو أثرُه بالتو بة والاصلاح، قال

و إذا جاءك الذين يؤمنون بآياتنا فقل سلام عليكم إلى السلام والسلامة مصدران من الثلاثي يقال سلم فلان من المرض أومن البلاء سلاما وسلامة ، ومعناها البراءة والعافية ، والسلام والمسالمة مصدران من الرباعي أيضايقال سالمه أي بارأه و تاركه ومنه ترك الحرب . والسلام من أسماء الله تعالى يدل على تنزيه عن كل مالايليق به من نقص و عجز وفناء وغير ذلك من عيوب الخلق وضعفهم . واستعمل السلام في المتاركة وفي التحية معرفة و نكرة ، يقال سلام عليكم والسلام عليكم ، وهو بمعنى الدعاء بالسلامة من كل ما يسوء . ويفيد تأمين المسلم عليه من كل أذى يناله من المسلم ،

فهو آية المودة والصفاء ، وثبت في التنزيل أن السلام تحية أهل الجنة يحييهم بهار بهم جل وعلاوملائكته الكرام و يحيي بها بعضهم بعضا ، وهو تحية الاسلام الذي هو دين ألسلم والمسالمة (ياأيها الذين آمنوا ادخلوا في السلم كافة) واختلفوا في هذا الملامهفا: أَهُو تَحْيَةً أَمْرُ الله تَعَالَى رَسُولُهُ أَنْ يَبِدُأُ بِهِــا الذَّبِينَ يَؤْمِنُونَ بَآيَاتُهُ إِذَا جَاؤُهُ إِكْرَامًا خاصًا بهم مخالفا للأصل العام ، وهو كون القادم هو الذي يلقي السلام ، أمهو الحية منه تعالى أمر رسوله أن يعلفهم إياها عنه ، أمهو إخبار عنه تعالى بسلامتهم وأمنهم من عقابه، قفي عليه ببشارتهم بمغفرتهم ورحمته؟ روى الأول عن عكرمة فهوخاص بمن قال إن الآية نزلت فيهم . والثاني عن الحسن والثالث عن ابن عباسوهو أظهرها، والمراد بالآيات آيات القرآن ، المشتملة على حجج الله وآياته في الأنفس والآفاق ، وهذه الآية معطوفة على آية النهي ( ولا تطرد الذين يدعون ر بهم) الخ والآية التي يينهما معترضة بين فيها ابتلاء كبراء المشتركين بضعفاء المؤمنين ورغبتهم في طردهم وقوله تعالى ﴿ كَتُبُ رَبُّكُمُ عَلَى نَفْسُهُ الرَّحَةَ ﴾ تقدم مثله في الآية الثانية عشرة من هذه السورة ، وكتابتها إيجابها على ذاته العلية وله أن يوجب على نفسه ماشاء ولا يُرجب عليه أحد شيئاً . فالرحمة من شؤون الربو بية الواجبة لها لا عليها ، و أن فى نظام الفطرة البشرية ، وما سخر الله للبشر من أسباب المعيشة المادية ، وما آتاهم من وسائل العلوم الكسبية ، ومن هداية الوحي الوهبية ، لآيات بينات على سعة الرحمة الربانية ، وتربية عباده بها في حياتهم الجسدية والروحية . بل هي التي وسعت كل شيء ، ولسكن كتابتها أمر آخر خص به بعض الخلق ، كما يأتي في سورة الأعراف وقد بين لنا سبحانه أصلا من أصول الدين، في هذه الرحمة للكتوبة للمؤمنين، فقال: ﴿ أَنَّهُ مِن عَمَلَ مِنْكُمْ سُوءاً بِجِهِاللَّهِ ﴾ الخ ــ قرأ نافع وابن عامر وعاصم ويعقوب «أنه» بفتح الهمزة وقرأ الباقون «إنه» بكسرها ، فأماً قراءة الفتح فعلى البدل من الرحمة أي بدل البعض من الكل إذ ذكر من أنواع الرحمة الكتوبة ماهم أحوج إلى معرفته بنص الوحى وهو حكم من يعمل السوء من المؤمنين وكيف يعاملهالله تعالى، وأماسائر ألواعها ، وماهو إحسان غير مكتوب منها ، فيمكن أن يستدل عليهما بالنظر

« ۲4 »

ر الجزء السابع ﴾

« تفسير القرآن الحكم »

فى الأنفس والآفاق وهو ما أشرنا إليه فى تفسير كتابتها، وأما قراءة الكسر فعلى الاستئناف النحوى أو البيانى ، كأنه قيل عاهذه الرحمة ؟ أو ماحظنا منها فى أعمالنا؟ وهل من مقتضاها أن لا نؤاخذ بذنب ، وأن يغفر لناكل سوء بلا شرط ولا قيد ؟ فاء الجواب: أنه \_ أى الحال والشأن \_ من عمل منكم عملا تسوء عاقبته وتأثيره لفرره الذى حرمه الله لأجله حال كونه متلبساً بجهالة دفعته إلى ذلك السوء كغضب شديد حمله على السب أو الضرب ، أو شهوة مغتلمة قادته إلى انتهاك عرض ، ... غالجهالة هناهى السفه والخفة ، التى تقابلها الروية والحكمة والعفة ، وقيل إنها الجبهل الذى يقابله العلم لأن كل من يعمل السوء لابد أن يكون جاهلا، فإما أن يجهل مافيه من القبح والنشرر ، و إما أن يجهل سوء عافبته وقبح تأثيره فى نفسه ، وما يترتب على ذلك من سخط ر به وعقابه ، ذهابا مع الأمانى واغتراراً فله من يعمل معصية فهو جاهل بتأول النصوص . ومن هنا قال الحسن البصرى : كل من عمل معصية فهو جاهل بتأول النصوص . ومن هنا قال الحسن البصرى : كل من عمل معصية فهو جاهل المغفرة والرحمة لمن تأب من بعد عمل السوء بجهالة وأصلح عمله ، وعلى الثانية : إن مأنم عن حظم من هذه الرحمة فالجواب أنه من عمل منه على الثانية : إن مأنه عن حظم من هذه الرحمة فالجواب أنه من عمل منه على الثانية : إن

و شم تاب من بعده واصلح في أى شم رجع عن ذلك السوء بعد أن عمله شاعراً بقبحه ، نادماً عليه خاتفاً من عاقبته ، وأصلح عمله بأن أتبع ذلك العمل السيء التأثير في النفس عملا يضاده و يذهب بأثره من قلبه، حتى يعود إلى النفس زكاؤها وطهارتها وتصير كاكانت أهلا لنظر الرب وغربه في فأنه غفور رحيم في أى فشأنه سبحانه في معاملته أنه واسع المنفرة والرحمة فيغفر له ماتاب عنه و يتغمده برحمته و إحسانه . وهذه قاعدة من قواعد الدين وأس من آساسه أمر الله تعالى رسوله أن يبلغهالمن يدخلون فيه ليهتدوا بها، حتى لا يغتروا بمغفرة الله ورحمته فيحملهم الغرور على التفريط في جنب الله والغفلة عن تركية أنفسهم والمبادرة إلى تطهيرها من إفساد الذبوب لها، إلى أن تحيط بها خطيئتها ، وقد بينا هذه القاعدة مراراً في تفسير الآيات المقررة لها. تأوق بالإطناب وتارة بالتوسط بينهما ، وكان أوسع ما كتبناه فيها تنسيرقوله تعالى (خ: ١٦٠ إنما التو بة على الله لذين يعملون السوء بجهالة شم يتو بون من قريب تعالى (خ تعالى رفي من الله التو بة على الله للذين يعملون السوء بجهالة شم يتو بون من قريب

- إلى قوله - أليما ) فيراجع فى الجزء الرابع من التفسير من ص ٤٤٠ إلى ٤٥٦ وَمَدَعُ أَصِّابِ لَلْذَاهِبِ الكلامية والفقهية من المفسرين يتجادلون فى كون الآية مؤيدة لمذهب المعتزلة أو غير مؤيدة له فإن هذه المجادلات تصرف المشتغلين بها عن الموعظة والحكمة التى أنزلها الله تعالى لبيانهما

وقد فتح همزة «فأنه» في الآية من فتح همزة «انه» من القراء سوى نابع فإنه قرأ بالكسركباق القراء . وأجاذ الزجاج كسر الأولى وفتح الثانية وهى قراءة الأعرج والزهرى وأبى عمرو الدانى

﴿ وَكَذَلَكَ نَفْصُلَ الْآيَاتَ ﴾ أي ومثل ذلك التفصيل الواضح وعلى نحوه نفصل الآيات المنزلة في بيان الحقائق التي يهتدي بها أهل النظر الصحيح والفقه الدقيق لما فيهامن العلموالحكمة، والموعظة والعبرة، ﴿ وَلَنْسَتَبِينَ سَبِيلَ الْجُرِمِينَ ﴾ أي ولأجل أن يظهر بها طريق الحجرمين ، فيمتازوا بها عن جماعة المسلمين ،قرأ ابن كثير وابن عاسر وأبو عمر ويعقوب وحفص عن عاصم ولتستبين بالتاء وسبيل بالرفع أى ولتظهر سبيل المجرمين وتعرف \_والسبيل يؤنثهأهل الحجاز ويذكره بنو تميم وجاءالتنزيل باللغنين \_ وقرأ نافع بالتاء ونصب السبيل على أنه خطاب للنبي (ص) أي ولتنفين أيها الرسول طريق الجرمين فلايخني عليك شيء مدا، وقرأ الباقون وليستبين بالياءورفع سبيل على لغةالتذكير ففائدة اختلاف القراءات هنا لفظية وهي تذكير السبيل وتأنيثها ومجيء فعل الاستبانةلازماومتعديا ، يقال بان الشيء واستبان بمعنى وضحوظهر و يقال استبنت. الشيء بمعنى استوضحته وتبينته أي عرفته بينا وأما فائدة الجمع بيناالغيبة والخطاب فيها فهيأن تفصيل الآيات هو في نفسه موضح لسبيل المجرمين وأنه ينبغي للمخاطب بذلك أولا وبالذات ثم لغيره أن يستبينه منها بتأملها وفهمها والاعتباريها ،فكم من آية بينة في نفسها يغفل الناس علمها (وكأين من آية في السموات والأرض يمرون عليها وهم عنها معرضون ) والعطف في قوله تعالى « واتستبين » قيل إنه عظف على علة محذوفة لقوله « نفصل » لم يقصد تعليله بها بخصوصها و إنمسا قصد الاشعار بأن له فوائد جمة من جملتها ماذكر ، أي وَكَذَلِكَ نفصل الآيات لما في تفصيلها من الأحكام والحكم ، و بيان الحجج والمواعظ والعبر . ولأجل أن تستبين سبيل الجرمين ، فيكون من عطف الخاص على العام . وقيل إنه علة لفعل مقدر هو عين المذكور ، أى ولأجل أن تستبين سبيل المجرمين نفصل الآيات ، وذلك أنه بين سبيل المؤمنين فعلمنه أن ماخالفه هو سبيل المجرمين . لأن الشيء يعرف بضده . بل بين قبله سبيل المجرمين من الكفار أيضاً . وقال الزنخشرى: ومثل ذلك التفصيل البين نفصل آيات القرآن ونلخصها في صفة أحوال المجرمين من هو مطبوع على قلبه لا يرجى إسلامه ، ومن يرى فيه أمارة القبول وهو الذي يخاف إذا سمع ذكر القيامة ، ومن يجب أن يعامل به فصلنا ذلك التفصيل اله و يسرنى أن هذا القول يؤيد ماقدمته في يبان أصناف الناس في زمن نزول السورة وما أرشدت اليه الآيات في معاملة كل صنف منهم وأن ماقاته خير مما قاله ولله الحمد : وفي الآية من محاسن إيجاز القرآن مالا يخفى . وسيأتى مثل هذا التعبير في قوله تعالى من هذه السورة (وكذلك نصرف في الآيات ولميقولوا درست ولنبينه لقوم يعلمون) وقوله من سورة الأعراف (وكذلك نفرف نفصل الايات ولعلهم يرجعون) ولا أذكر أن في القرآن غيرها

(٥٦) قُلُ إِنَّى نَهُيْتُ أَنْ أَعْبَدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ قُلْ لَا أَتَّبِعُ أَهْوَاءَكُ قَدْ ضَلَاتُ إِذًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُهْتَدِينَ (٥٧) قُلْ لَا أَتَّبِعُ أَهْوَاءَكُ قَدْ ضَلَاتُ إِذًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُهْتَدِينَ (٥٧) قُلْ إِنِّي وَكَذَّ بَتُم بِهِ ، مَا عِنْدَى مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ ، إِن اللهُ عَلَى يَيِّنَةُ مِنْ رَبِّي وَكَذَّ بَتُم بِهِ ، مَا عِنْدى مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ ، إِن اللهُ اللهِ يَقُصُ الْحُقِ وَهُو خَيْرُ الْفُصِلِينَ (٥٨) قُلُ لُو أَنَّ اللهُ أَعْلَمُ عَنْدى مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ لَقُضِى الْأَمْرُ يَدْنِي وَيَيْنَكُم وَاللهُ أَعْلَمُ بِالظَّلْمِينَ .

بعد أن أرشد الله تعالى رسوله إلى ماتقدم من سياسة المؤمنين، وتبليغهم ماذكر من أصول حكمة الدين ، عاد إلى تلقينه ما يحاج به المشركين ، من بلاغ الوحي وناصع البراهين ، فقال : و قل إلى تهيت أن أعبد الذين تدعون من دون الله و النهى الزجر عن الشى القول \_ مثل لا تكذب واجتنب قول الزور \_ والكف عنه بالفعل ومنه قوله تعالى و وسى النفس عن الهوى ) والدعاء النداء وطلب إيصال الخير أو دفع الضر من الأعلى و إنما يكون عبادة إذا كان فى أمر وراء الأسباب المسخرة للعباد التى ينالومه بكسبهم لها واجتهادهم فيها وتعاونهم عليها فإن ما نعجز عن نياء بالأسباب المسخرة لنا لا نطلبه إلا من الخالق المسخر للأسباب \_ وقد بينا ذلك مراراً كثيرة \_ فالله تعالى يقول لرسوله هنا قل أيها الرسول لهؤلاء المشركين الذين يدعون مع الله آلمة أخرى إلى نهيت أن أعبد الذين تدعونهم وتستغيثونهم من دون الله أى غير الله من الملائكة وعباد الله الصالحين بله ما دومهم من الأصنام والأوثان التي لاعلم لها ولا عمل وهذا النهى يصدق بنهى الله تعالى إياد عن ذلك فى آيات القرآن الكثيرة وأمره بضده وهو دعاء الله تعالى وحده ، و بنهى العقل والفطرة السليمة فإن النبي ( ص ) كان قبل البعثة موحداً ، ولم يكن قط مشركا ولأجل هذا قال نهيت بالبناء المفعول

﴿ قل لا أتبع أهواءكم قد ضلات إذاً وما أما من المهتدين ﴾ أى قل لهم لا أتبع أهواءكم في عبادتهم ولا في غيرها من أعمالكم التي تقبعون بها الهوى ، ولستم في شيء منها على بينة ولا هدى ، ولماذا ؟ لأننى إن اتبعتها فقد ضالت ضلالا أخرج به من جنس المهتدين فلاأ كون منهم في شيء فإن هذا الضلال لا يقاس بغيره لأنه هو الضلال البعيد عن صراط الهدى .

﴿ قَلَ إِنِي عَلَى بِينَةُ مِن رَبِي ﴾ أى قل لهم أيها الرسول أيضا إِنِي فيما أخالفكم فيه على بينة من رَبِي هداني إليها بالوحي والعقل، والبينة كل ما يتبين به الحق من الحجج والدلائل العقلية والشواهد والآيات الحسية ومنه تسمية شهادة الشهود بينة ، والقرآن بينة مشتملة على أنواع كثيرة من البينات العقلية والكونية فهو على كونه من عند الله تعالى للقطع ب بعجز الرسول كغيره عن الاتيان بمثله به مؤيد بالحجج والبينات المثبتة لما فيه من قواعد العقائد وأصول الهداية ﴿ وكذبتم به ﴾ أي والحال أنكم كذبتم به أي بالقرآن الذي هو بينتي من ربي ، فكيف تكذبون أنتم

بيينة البينات، على أظهر الحقائق وأبين الهدايات، ثم تطمعون أن اتبعكم على ضلال مبين لا بينة لكم عليه إلا محض التقليد، وما كان التقليد بينة من البينات، وإنما هو براءة من الاستدلال ورضاء بجهل الآباء والأجداد، فالكلام حجة مسكنة مبكتة على ما قبلها من نفي عبادته (ص) للذين يدعونهم من دون الله وقيل إن المعنى وكذبتم بربى أى بآياته أو بدينه و إلا فإن القوم كانوا يؤمنون بأن الله هو ربهم ورب السموات والأرض وما بينهما والقرآن ناطق بذلك، وفسر بعضهم التكذيب بالرب بانخاذ شريك له ولم يكن اتخاذهم الشركاء تكذيبا بالربو بية إذ لم يكونوا يقولون إن غيره تعالى يخلق معه أو يرزق و إنما كانوا يدعون غيره ليقر بهم إليه يقولون إن غيره تعالى يخلق معه أو يرزق و إنما كانوا يدعون غيره ليقر بهم إليه و يشفع لهم عنده، وهذا الدعاء عبادة وشرك بالإلهية لا تكذيب بالربو بية.

ولما ذكر بينته وتكذيبهم به قفى عليه برد شبهة تخطر عند ذلك بالبال ومن شأنها أن يقع عنها منهم السؤال وهي أن الله أنذرهم عذابا يحلبهم إذا أصرواعلى عنادهم وكفرهم ، ووعد بأن ينصر رسوله عليهم ، وقد استعجلوا النبي (ص) ذلك فكان عدم وقوعه شبهة لهم على صدق القرآن ، لجهلهم بسنن الله تعالى في شؤون الانسان ، فأمر الله تعالى رسوله أن يقول لهم ﴿ ماعندى ما تستعجلون به ﴾ أي ليس عندى ما تطلبون أن يعجل الله لكم من وعيده ، ولم أقل لكم إن الله فوض أمره إلى حتى تطالبوني به وتعدون عدم إيقاعه حجة على تكذيبه ﴿ إن الحكم إلا الله ﴾ أي ما الحكم في ذلك من وعيده ، ولم أقل لكم إلا الله الله الله أي أي ما الحكم في ذلك منتظمة تجرى عليها أفعاله وآجال مسهاة تقع فيها فلا يتقدم شيء عن أجله ولايتأخر وكل شيء عنده بمقدار \* ولكن يؤخرهم إلى أجل مسمى ) ﴿ يقص الحق وهوخير الفاصلين ﴾ قوأ ابن كثير ونافع وعاصم « يقص » من القصص وهو ذكر الخبر أو تتبع الأثر ، أي يقص على رسوله القصص الحق في جميع أخباره ووعده ووعيده تتبع الأثر ، أي يقص على رسوله القصص الحق في جميع أخباره ووعده ووعيده

« يقض » من القضاء وأصله يقضى بالياء فحدفت الياء فى الخط كا حذفت فى اللفظ لالتقاء الساكنين، ولماكانت المصاحف غير منقوطة كانت الكلمة فى

أو يتتبع الحق ويصيبه في أقواله وأفعاله التي يتصرف بها في عباده ، وقرأه الباقون

المصحف الامام هكذا ( نقص ) فاحتملت القراءتين ، وحذف حرف المد الذي يسقط من اللفظ معهود في المصحف ومنه (وماتفن الآيات والنذر \* سندع الزبانية ) ومعناه يقضى في أمركم وغيره القضاء الحق ،أو ينفذ الأمر، ويفصله بالحق ، وهو خير الفاصلين في كل أمر ، لأنه الحركم العدل ، المحيط علمه والنافذ حكمه في كل شيء . وتقدم تحقيق معنى القضاء في تفسير الآية الثانية من هذه السورة .

﴿ قُلْ لُو أَنْ عَنْدَى مَا تَسْتَعْجُلُونَ بِهُ لَقْضَى ٱلْأَمْنُ بَيْنِي وَ بَيْنَكُمْ ﴾ أي قُلْ أيها الرسول لهؤلاء الذين يستعجلوناك بالعذاب كقولهم (٨: ٣٢ اللهم إن كان هذا هوالحق من عندك فأمطر علينا حجارة من السماء أو ائتنابعذاب أليم): « لو أن عندي ما تستعجلون به» بأن كان مماجعله الله في مكنتي وتصرفي بقدرتي الكسلية أو بجعله آية خاصة بي « لقضي الأمر بيني و يبنكم» باهلاكي للظالمين منكم الذين يصدونني عن تبليغ دعوةر بي و يصدون الناس عني ، فإن الإنسان خاق من عجل و إنما أستعجل أنا باهلاك الظالمين منكم ماوعدني ربى من نصر المؤمنين المصلحين المظلومين ، وخذلان الكافرين المفسدين الظالمين وهو استعجالللخير، وأنتم إنما تستعجلون الشر لأنفسكم، وتقطعون عليهاطريق الهداية وإمهال الله لكم ﴿ والله أعلم بالظالمين ﴾ الذين تمكن الظلم من أنفسهم وأحاطبها فالرجاء برجوعهم عنه إلىالأيمانوالحق والعدل، و بمن ألم بهم الظلم أو ألموابه ولكنه لم يمح نور . الفطرة من أنفسهم ولم يذهب باستعدادهم للاهتداء إلى الحق الذي أدعوهم إليه . ولما كان سبحانه وتعالى أعلم بالظالمين لم يجعل أمرعقابهم إلى فهوعنده لاعتدى وأكل منعذاب الدنيا والآخرة أجل مسمى عنده يراه قريباوترونه بعيداً، وأيامه تعالى في عالم التكوين وشؤون الأمم ليست قصيرة كأيامنا بل طويلة ( ٢٢: ٢٥ و يستعجلونك بالعُذاب ولن يخلف الله وعده و إن يوماعندر بك كألف سنة مما تعدون ٢٦ وكأين من قرية أمليت لهاوهي ظالمة ثم خذتها و إلى المصير)فهولا يؤخر ماوعدبه إلى الأجل المسمى عنده إلا لحكمة ( ٧: ٣٣ ولكل أمة أجل فإذا جاء أجلهم لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون ) هذا ماظهر لنافي قضاء الأمر على تقدير كون ما يستعجلون به في مكنته(ص) وليس المرادبه إن كان يهلكهم كالهم كالهلكت الأمم التي كذبت الرسل من قبلهم أي ليس المراديما يقضي من الأمر هنا عذاب الاستئصال ولاعذاب الآخرة و إن كانوا قد

استعجاوا كلا منهما ، بل نصرالرسولعليهم، وفي قوله ( لقضي الأمر ) بإسنادالفعل إلى المفعول اشارة إلى أنه لوكان عنده (ص) وقضي لما قضي إلا بمشيئة الله تعالى وقدرته

(٩٥) وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُو ، وَيَغْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ ، وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةً إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَلاَ حَبَّةً فِي ظُلْمِلْ الأَرْضِ وَلاَ رَطْبِ وَلاَ يَابِسِ إِلاَّ فِي كَتَبِ مُبِينِ (٣٠) وَهُو اللَّذِي يَتُوفْلَكُمْ وَلِلاَ رَطْبِ وَلاَ يَابِسِ إِلاَّ فِي كَتَبِ مُبِينِ (٣٠) وَهُو اللَّذِي يَتُوفْلَكُمْ اللَّهُ مَاجَرَحْتُمْ وَبِلاَ مُلْمَى اللَّهُ مَاجَرَحْتُمْ وَبِلاَ مُلْمَا أَنْهُ مَاجَرَحْتُمْ وَبِلاَ مُلْمَا أَنْهُ وَيَعْلَمُ مُاجَرَحْتُمْ وَلَيْهِ مِنْ جَعْمُ مُ ثُمَّ يَنْبَعُ مَا وَيُعْلَمُ مُ اللَّهُ مَا وَمُو الْقَاهِلُ وَيَعْلَمُ مَاجَرَحْتُمْ فَيْ يَلْبَعْدُمُ وَهُو الْقَاهِلُ وَيَعْلَمُ مُعْلَمُ اللَّهِ مَوْلَهُمُ اللَّهُ مَوْلُومُ الْقَاهِلُ اللَّهِ مَوْلُهُمُ اللَّهِ مَوْلُهُمُ اللَّهُ وَلَيْهُمُ اللَّهُ مَوْلُهُمُ اللَّهُ مَوْلُهُمُ اللَّهُ مَوْلُومُ الْخَقِ ، أَلا اللهِ مَوْلُهُمُ اللَّهُ مَوْلُهُمُ الْحُونَ (٢٦) مُ مُ وَدُوا إِلَى اللَّهِ مَوْلُهُمُ الْحُقّ ، أَلا اللهِ مَوْلُهُمُ الْحُقّ ، أَلا لَهُ اللَّهُ مَوْلُهُمُ الْحُقّ ، أَلا اللهُ مَوْلُهُمُ الْحُقْ ، أَلا اللهُ مَوْلُهُمُ الْحُقْ أَلْمُ اللَّهُ مَوْلُومُ الْحُلِقَ ، أَلا اللهُ مَوْلُومُ الْحُولُ اللَّهُ مَوْلُومُ اللَّهُ مَوْلُومُ اللَّهُ مَوْلُومُ اللَّهُ مَوْلُومُ اللَّهُ مَوْلُومُ اللَّهُ مُولُومُ اللَّهُ مَوْلُومُ اللَّهُ مَوْلُومُ اللَّهُ مَوْلُومُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَوْلُومُ اللَّهُ مَوْلُومُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَالْمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَالْمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَالْمُ اللَّهُ مَا الللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ

لما أمر الله تعالى رسوله (ص) أن يبين المشركين أنه على بينة من ربه فيما بلغهم إياه من رسالته ، وأن ما يستعجلون به من عذاب الله و نصره عليهم تعجيزاً أوتهكماأو عناداً ليس عنده ، وإنما هو عند الله الذي قضت سنته أن يكون لكل شيء أجل وموعد لا يتقدم ولا يتأخر عنه ، وأنه تعالى هو الذي يقضي الحق و يقصه على رسوله و بيده تنفيذ وعده ووعيده – قفي على ذلك ببيان كون مفاتح الغيب عنده ، وكون التصرف في الخلق بيده وكونه هو القاهم فوق عباده ، لا يشاركه أحد من رسلهولا . التصرف في ذلك حتى يصح أن يطالبوا به ، فقال عز وجل :

﴿ وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها إلاهو ﴾ المفاتح جمع مفتح بفتح الميم وهو المخزن وبكسرها وهو المفتاح الذي تفتح به الأقفال وقرىء في الشواذ « مفاتيح الغيب » و يؤيد هذه القراءة حديث ابن عمر الآتي في تفسير الآية ، و يجوز استعمال اللفظ في معنييه أي أن خزائن الغيب وهو ما غاب علمه عن الخلق هي عند الله تعالى وفي

تعرفه وحده ، وأن المفاتيح أي الوسائل التي يتوصل بها إلى علم الغيب هي عنده أيضًا لايعامها علماً ذاتيا إلا هو ، فهو الذي يحيطبهاعلماً وسواه جاهل بذاته لايمكن أن يحيط علما بها ولا أن يعلم شيئا منها إلا باعلامه عز وجل . و إذاكان الأمركذلك فالواجب أن يفوض إليه أنجاز وعده لرسوله بالنصر ،ووعيده لأعدائه بالعذابوالقهر. مع القطع بأنه لايخلفوعده رسله، و إنما يؤخر إنجازه إلىالأجل الذي اقتضته حكمته، وقد تقدم في تفسير هذه السورة بيانحقيقةالغيبواستئثار الله تعالى بعلمه، ومايعلمه بعض خلقه من الحتميق أو الاضافي منه (') وسائر يدذلك بيانا ﴿ وَ يَعْلُمُ مَافِي البَّرُوالْبِحْرُ ﴾ قال الراغب: أصل البحركل مكان واسع جامع للماءالكشير. وقيل: إن أصله الماء الملح وأطلق على الأنهار بالتوسع أو التغليب . والبر مايقابله من الأرض ، وهو ما يسميه علماء خرت الأرض باليابسة . وعلمه تعالى بما في البر والبحر من علم الشهادة المُقابل لعلم الغيب، على أن أكثر مافىخقايا البر والبحر،غائب عن علم أكثر الخلق، و إن كان فى نفسه موجوداً يمكن أن يعلمه الباحث منهم عنه ، وقدم ذكر البرعلي البحر على طريقة الترقىمن الأدنى إلى ماهو أعظم منه فإن قسم البحر من الأرض أعظم من قسم البر وخفاياه أكثر وأعظم ﴿ ومَا تَسْقُطُ مَنْ وَرَقَةَ إِلَّا يَعْلَمُهَا ﴾ أي وماتسقطورقة مامن نجم أوشجرما إلا يعلمها،لإحاطهعلمه بالجزئيات كلهافؤولاحبةفي ظُمَات الأَرض ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين ﴾ أي وما تسقط من حبة بفعل فاعل مختار في ظلمات الأرض كالحب الذي يلقيه الزراع في بطون الأرض يسترونه بالتراب فيحتجب عن نور المهار والذى تذهب به النمـــل وغيرها من الحشرات في قراها وجحورها ، أو بغير فعل فاعل كالذي يسقط من النبات في شتوقها وأخاديدها . وما يسقط من رطب ولا يابس من الثمار ونحوها \_ إلا كائن فى كتاب مبين . وهو علم الله تعالى الذي يشبه المـكـتوب في الصحف بثباته وعدم تغيره \_ أوكتابه الذي كتب فيه مقادير الخلق كما ورد في الحديث الصحيح وسيأتى ذكره ، وهو بمعنى قوله فيا قبله « إلا يعلمها » ولذلك قيل إنه تـكر بر له

<sup>(</sup>١) راجع تفسير الآية الخسين ص ٤٧٢ وكذا الآية التاسعة ص ٣١٦

بالمعنى وقيل بدل كل أو بدل اشتمال منه .

فإن قيل ماحكمة تخصيص هذه الأشياء بالذكر ؟ قلنا إن المعلوم \_ أو ما يتعلق به العلم \_ إما موجود و إما معدوم ؛ والموجود إما حاضر مشهود ؛ و إماغائب في حكم المُفقود ، وليس فى الوجود شيء غائب عن الله تعالى ، فعلمه تعالى بالأشياء إما علمُ غيب وهو علمه بالمعدوم ، وإما علم شهادة وهو علمه بالوجود ، وأما أهل العلم من الخلق فمن الموجودات ماهو حاصر مشهود لديهم ، ومنها ماهو حاضر غير مشهود لأنه لم يخلق لهم آلة للعلم به كعالم الحن والملائكة مع الانس، ومنها ماهوعائب عن شهو دهم وهم مستعدون لإدراكه لوكان حاضراً ، وما هو غائب وهم غير مستعدين لإدراكه لو حضر ، فكل ماخُلقوا غير مستعدين لإدراكه من موجود ومعدوم فهو غيب حقيق بالنسبة إليهم ، وكل ماخلقوا مستعدين لإدراكه دائما أو في بعض الأحوال فهو إن غاب عنهم غيب إضافي . وقد بين الله تعالى لنا في هذه الآية أن خزائن علم الغيب كلما عنده ، وعنده مفاتيحها وأسبابها الموصلة إليها ،وأن عنده من علمالشهادة ماليس عند غيره ، وذكر على سبيل المثل علمه بكل مانى البر والبحر من ظاهر وخفي ، ثم خص بالذكر ثلاثة أشياء مما في البر \_ إحاطة علمه بكل ورقةتسقط من نبتة وكل حبة تسقط في ظلمات الأرض وكل رطبويابس، فأما الورق الذي يسقط فهو ما كان حيا رطبا من النبات فأشرف على اليبس وفقد الحياة النباتية والتحق بمواد الأرضالميتة وقديتغذى بهحيوان بعديبسهأ وقبلهأو يتحلل فىالأرض بعد سقوطه ويتغذى به نباتآخر فيدخل في عالم الاحياء بطور آخر، وأما الحب فهو أصل تكوين النبات الحي يسقط في ظلمات الأرض فمنه ماينبت و يكون نجاأ و شجراً ، ومنهما يتغذى به بعض الأحياء من الحيوان كالطير والحشرات فيدخل في بنيتها كما قلنا فما قبله . وأما ذكر الرطبواليابس فهو تعميم بعد تخصيص في هذا الباب \_ فهذهالأشياءمن عالم الشهادة تدخل في عالم الغيب ثم تبرز في عالم الشهادة . وعلم الله تعالى محيط بكل شيء منها على كثرتها ودقة بعضها وصغره وتنقله في أطوار الخلق والتسكوين ومايتبعهما من الصور والمظاهر ، وحسبك هذا الايماء من حكمة تخصيصها بالذكر . وفي هذه الآية مباحث لعلماء الآثار ، وجولاتالنظار ، لذكر المهم مهافي فصول:

## فهم علماء الكلام والحكماء للآتة

قال الفخر الرازى في تفسيره الـكمير الذي سماه ( مفاتح الغيب ) مانصه : « اعلم أنه تعالى قال في الآية الأولى (والله أعلم بالظالمين) يعني أنه سبحانه هو العالم بكل شيء فهو يعجل ماتعجيلهأصلح ويؤخر ماتأخيرهأصلح.وفي الآيةمسائل: « ( المسألة الأولى ) المفاتح جمع مفتح ومفتحوالمفتح بالكسير المفتاح الذي يفتح بِه والمفتح بفتح الميم الخزانة وكل خزانة كانت لصنف من الأشياء فهو مفتِح قال القراء في قوله تعالى ( ماإن مفاتحه لتنوء بالعصبة ) يعنى حزائنه فلفظ المفاتح يمكن أن يَكُونَ المراد منه المفاتيح و يمكن أن يراد منه الخزائن . أما على التقدير الأول فقد جعل للغيب مفاتيح على طريق الاستعارة لأن المفاتيح يتوصل بها إلى مافى الخزائن المستوثق منها بالأغلاق والأقفال فالعالم بتلك المفاتيح وكيفية استعمالها فى فتح تلك الأغلاق والأقفال يمكنه أن يتوصل بتلك المفاتيح إلى مافى تلك الخزائن فكذلك حمنا الحق سبحانه لماكان عالما مجميع المعلومات عبر عن هذا المعني بالعبارة المذكورة وقرىء مفاتيح. وأما على التقدير الثاني فالمعنى وعنده خزائن الغيب، فعلى التقدير الأول يكون المراد العلم بالغيب وعلى التقدير الثاني المرادمنه القدرة على كل الممكنات كما في قوله ( و إن من شيء إلا عندنا خزائنه وماننزله إلا بقدر معلوم )

« وللحكماء في تفسير هذه الآية كلام عجيب مفرع على أصولهم فانهم قالوا ثبت أن العلم بالعلة علة للعلم المعلول وأن العلم بالمعلول لا بكون علة للعلم بالعلة ، قالوا و إذا ثبت هذا فنقول إنالموجودإماأن يكون واجباًلذاته وإماأن يكون تمكنا لذاته. والواجب لذاته ليس إلا الله سبحانهوتعالىوكل ماسواهفهو تمكن لذاتهوالممكن لذاته لايوجد إلابتأثير الواجب لذاته وكل ماسوى الحق سبحانه فهو موجود بإيجاده كائن بتكوينهواقع يإيقاعه ، إما بغير واسطة و إما بواسطةواحدةو إما بوسائط كثيرةعلى الترتيب النازل من عنده طولا وعرضاً ، إذا ثبت هذا فنقول علمه بذاته يوجب علمه بالأثر الأول الصادر عنه ، ثم عامه بذلك الأثر الأول يوجب علمه بالأثر الثاني لأن الأثر الأول علة قريبة للأثر الثاني ، وقد ذكرنا أنالعلم بالعلة يوجبالعلم بالمعلول فبهذا علمالغيب ليس إلا علم الحق بذاته المخصوصة ثم بحصل له من علمه بذاته علمه بالآثار الصادرة عنه على ترتيبها المعتبر، ولما كان علمه بذاته لم يحصل إلا لذاته لاجرم صح أن يقال (وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها إلا هو) فهذا هو طريقة هؤلاء الفرقة الذين فسروا هذه الآية بناء على هذه الطريقة .

« ثم اعلم أن همنا دقيقة أحرى وهي أن القضايا العقلية المحضة يصعب تحصيل العلم بها على سبيل التمام والكمال إلا للعقلاء الكاملين الذين تعودوا الاعراض عن قضايا الحس والخيال وألفوا استحضار المقولات المجردة ، ومثل هذا الانسان يكون كالنادر وقوله ( وعنده مفاتح الغيب لايعلمها إلا هو ) قضية عقلية محضة مجردة فالانسان الذي يقوى عقله على الإحاطة بمعنى هذه القضية نادر جداً ، والقرآن إنما أنزل لينتفع به جميع الخلق فهرمنا طريق آخر وهو أن من ذكر القضيةالعقلية المحضة الجردة . فإذا أراد إيصالها إلى عقل كل أحد ذكر لها مثالًا من الأمور المحسوسة الداخلة تحت القضية العقليةال كليةليصير ذلك المعقول بمعاونة هذا المثال المحسوس مفهوما لكل أحد والأمر في هذه الآية ورد على هذا القانون لأنهقال أولا (وعنده مفاتح الغيب لايعلمها إلا هو ) ثم أكد هذا المعقول الكلى المجرد بجزئى محسوس فقال ( و يعلم مافى البر والبحر ) وذلك لأن أحد أقسام معلوماتالله هو جميع دواب البر والبحر والحس والخيال قد وقف على عظمة أحوال البر والبحر فذكر هــذا المحسوس يكشف عن حقيقة عظمة ذلك المعقول. وفيه دقيقة أخرى وهي أنه تعالى قدم ذكر البر لأن الانسان قد شاهد أحوال البر وكثرة مافيه من المدن والقرى والمفاوز والجبال والتلال وكثرة مافيها من الحيوان والنبات والمعادن ، وأما البحر فإجاطة العقل بأحواله أقل إلا أن الحس يدل على أن عجائب البحارف الحملة أكثر، وطولها وعرضها أعظم. ومافيها من الحيوانات وأجناس المخلوقات أعجب. فإذا استحضر الخيال صورة البحر والبرعلي هذه الوجوه تمعرفأن مجموعهاقسم حقيرمن الأقسام الداخلة تحت قوله ( وعنده مفاتح الغِيب لايعامها إلا هو ) فيصير هذا المثال المحسوس مقويا ومكملا للعظمة الحاصلة تحت قوله ( وعنده مفاتح الغيب لايعلمها إلا هو ) ثم إنه تعالى كما كشف عنعظمة قوله(وعندهمفاتحالغيب)بذكر البروالبحر

كشف عن عظمة البر والبحر بقوله ( وما تسقط من ورقة إلا يعلمها ) وذلك لأن العقل يستحضر جميع مافى وجه الأرض من المدن والقرى والمفاوز والجبال والتلال ، ثم يستحضر أنه لا يتغير حال ورقة إلا والحق سبحانه يعلمها ثم يتجاوز من هذا المثال إلى مثال آخر أشد هيبة منه وهو قوله : ( ولا حبة فى ظلمات الأرض ) وذلك لأن الحبة فى غاية الصغر وظلمات الأرض مواضع يبقى أكبر الأجسام وأعظمها مخمياً فيها . فإذا سمع أن تلك الحبة الصغيرة الملقاة فى ظلمات الأرض على اتساعها وعظمتها لا تخرج من علم الله تعالى البتة ، صارت هذه الأمثلة منهة على عظمة عظيمة وجلالة عالية من المعنى وتتقاصر الأفكار والألباب عن الوصول إلى مباديها . ثم إنه تعالى لما قوى أمر وتتقاصر الأفكار والألباب عن الوصول إلى مباديها . ثم إنه تعالى لما قوى أمر ذلك المحقول المحض المجرد بذكر هذه الجزئيات المحسوسة فبعد ذكرها عاد إلى ذكر تلك القضية العقلية المحضة المجردة بعبارة أخرى فقال ( ولا رطب ولا يابس فردًا ما عقلناه فى تفسير هذه الآية الشريفة العالية ومن الله التوفيق .

(المسألة الثانية) المتكامون قالوا إنه نعالى فاعل العالم بجواهره وأعراضه على سبيل الإحكام والإنقان ومن كان كذلك كان عالمًا بها فوجب كونه تعالى عالمًا بها ، والحكماء قالوا إنه تعالى مبدأ لجميع المكنات والعلم بالمبدأ يوجب العلم بالأثر فوجب كونه تعالى عالمًا بكلها ، واعلم أن هذا الكلام من أدل الدلائل على كونه تعالى عالمًا بجميع الجزئيات الزمانية وذلك لأنه لما ثبت أنه تعالى مبدأ لكل ماسواه وجب كونه مبدأ لهذه الجزئيات بالأثر فوجب كونه تعالى عالمً بهذه التغييرات والزمانيات من حيث إنها متغيرة وزمانية وذلك هو المطاوب .

(المسألة الثالثة) قوله تعالى (وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها إلا هو) يدل على كونه تعالى منزهاً عن الضد والند ، وتقريره أن قوله (وعنده مفاتح الغيب) يفيد الحصر أى عنده لا عند غيره ، ولو حصل موجود آخر واجب الوجود لكان مفاتح الغيب حاصلة أيضاً عندذلك الآخر وحينئذ يبطل الحصر ، وأيضاً فكما أن لفظ

الآية بدل على هذا التوحيد، فذلك البرهان العقلي بساعد عليه، وتقريره أن المبدأ لحصول العلم بالآثار والنتائج والصنائع هو العلم بالمؤثر، والمؤثر الأول في كل الممكنات هو الحق سبحانه، فالمفتح الأول للعلم بجميع المعلومات هوالعلم به سبحانه، كن العلم به ليس إلا له لأن ماسواه أثر والعلم بالأثر لا يفيد العلم بالمؤثر، فظهر بهذا البرهان أن مفاتح الغيب ليست إلا عند الحق سبحانه والله أعلم .

( المسألة الرابعة ) قرىء ( ولا حبة ولا رطب ولا يابس ) بالرفع وفيه وجهان . ( الأول ) أن يكون عطفاً على محل من ورقة وأن يكون رفعا على الابتداء وخبر. إلا فى كتاب مبين . كقولك : لا رجل منهم ولا امرأة إلا فى الدار .

(المسألة الخامسة )قوله ( إلا في كتاب مبين ) فيه قولان ( الأول ) أن ذلك الكتاب المبين هو علم الله تعالى لا غير وهذا هوالأصوب ( والثاني: ) قال الزجاج : يجوز أن الله جل ثناؤه أثبت كيفية المعلومات في كتاب من قبل أن يخلق الخلق. كا قال عز وجل ( ماأصاب من مصيبة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من قبل أن نبرأها ) وفائدة هذا الكتاب أمور ( أحدها ) أنه تعالى إنما كتب هذه الأحوال في اللوح المحفوظاتقف الملائكة على نفاذ علم الله تعالى في المعاوماتوأنه لا يغيب عنه مما في السموات والأرض شيء ، فيكون في ذلك عبرة تامة كاملة للملائكة الموكلين باللوح المحفوظ لأنهم يقابلون به مايحدث في صحيفة هذا العالم. فيجدونه موافقاًله( وثانيها ) يجوز أن يقال|نه تعالىذكر ماذكر من|لورقةوالحبة تنبيهاً المحكلفين على أمر الحساب و إعلاماً بأنه لا يفوته من كل مايصنعون في الدنيا شيء لأنه إذا كان لا يهمل الأحوال التي ليس فيها ثواب ولا عقاب ولاتكليف فيأن لا يهمل الأحوال المشتملة على الثواب والعقاب أولى ( وثالثها ) أنه تعالى علم أحوال جميع الموجودات فيمتنع تغييرها على مقتضى ذلك العلم و إلا لزم الجهل فإذا كتبأحوال جميع الموجودات فى ذلك الكتاب على التفصيل التام امتنع أيضاً تغييرها و إلا لزم الكذب فتصير كتابة جملة الأحوال في ذلك الكتاب موجبًا تامًا وسببًا كاملا فيأنه يمتنع تقدم ماتأخر وتأخر ماتقدم كما قال صلوات الله عليه « جف القلم بما هو كائن إلى يوم القيامة » والله أعلم اه

هذا مأأورده الرازى فى تفسير الآية وما نقله عن الحكماء يريد به إثبات علم الغيب لله تعالى على طريقتهم ولا يقتضى ذلك إقرار تلك الطريقة وما قالوه فى المعلول والعلة .

## ﴿ التفسير المرفوع لمفاتح الغيب ﴾

هذا وان فى تفسير مفاتح الغيب حديثًا صحيحًا فيه مباحث دقيقة فقد روى البخارى في تفسير سورة الأنعام عن سالم بن عبد الله عن أبيه أن رسول الله (ص) قال « مفاتيح الغيب خمس : ﴿ إِن الله عنده علم الساعة وينزل الغيث ويعلم مافى الأرحام وما تدرى نفس ماذا تكسب غداً وما تدرى نفس بأى أرض تموت إن الله عليم خبير ) »وهذه الآية خاتمة سورة لقان. وقد روى البخاري في تفسيرها هذا الحديث عن عبد الله بن عمر مرفوعاً بلفظ « مفاتيح الغيب خمس » ثم قرأ ( إن الله عنده علم الساعة ) ورواه بلفظ مفاتيح في كتاب التوحيد أيضاً و بلفظ مَمَاتِحٍ في تَفْسير المَائدة والرعد ، و بلفظ مفتاح في أبواب الاستسقاء وروى أحمد والبزار وصححه ابن حبان والحاكم من حديث بريدة رفعه قال « خمس لا يعام بهن إلا الله : ( إن الله عنده علم الساعة) الآية وذكر العلماء فىتفسير الآية والحديث قول عيسى عليه السازم الذي حكاه الله تعالى عنه في سورة آل عمران ( وأنبشكم بما تأكلون وما تدخرون في بيوتكم) وقول يوسف عليه السلام لصاحبي السجن الذي حكاه الله عنه في سورته (لا يأتيكما طعام ترزقانه إلا نبأتكما بتأو يلهقبلأن يأتيكما ) وأجابوا عنه بأنه داخل فيما يظهر الله عليه رسله من علم الغيب فقد قال في سورة الجن (عالم الغيب فالريظهر على غيبه أحداً إلامن ارتضى من رسول ) وأدخلوافيه ما نقل كثيراً عن الأولياء من الكشف المشتمل على مثل هذه الحوادث من كسبالناس والإخبار بمافىالأرحام وبموت بعض الناس قبل وقوعه ووجهوه بأن الولى لما حصل له هذا الكشف باتباعه للرسول كان الكشف للرسول بالاصالة وله بالتبع ، وقد أشار إلى ذلك صاحب الهمزية بقوله : والكرامات منهم معجزات حازها من نوالكالأولياء

ولكن ظاهر الحصر في الآية ينافي هذا الرأى والصواب في هذا البابماحققناه

هنا وفي تفسير الآية التاسعة والآية الخمسين من هذه السورة (الأنعام) فمنه يعلم أن أمثال هذه المـكاشفات ليست من علم الغيب الحقيقي الذي استأثر الله به ، وأن مايظهر الله عليه الرسل من الغيب الحقيقي لا يقتضي أن يكون من علمهم الكسبي الذي يصح أن يسند إليهم على سبيل الحقيقة .

سبب الذكورة والأنوثة في الحمل

وتما قد يستشكله في هذا المقام من لم يقف على حقيقة علم الغيب التي حرر ناها هنا وفي تفسيرالآية التاسعة والآية الخمسين منهذهالسورة ما اكتشفه بعض الأطباء من سنة الله تعالى في سبب الذكورة والأنوثة في الحل ، وملخصه أن البيوض التي. يحصل الحمل بتلقيحها في الزحم بماء الذكر منها ما يخلقه الله تعالى في جانبالرحم الأيمن ومنه يتكون الذكور ، ومنها مايخلقه في جانب الرحمالأيسر ومنه يتولد الاناث \_ ، وأن هذه البيوض توجد بالتناوب في أثناء حيض المرأة فحيضة تنتهي بخلق بيوض الذكور في الحانب الأيمن فإذا حصل التلقيح عقبها كان الحدين ذكراً ، وحيضة تنتهي بضدذلك فإذاحصل التلقيح عقبها كان الجنين أنثي ، وقد ألفوا في بيان هذه السنة الإلهية كتمامها (كتاب عليل النوع) من تأليف الطبيب (رملي دوسون) الانكايزي وقد ترجمه بالعربية الطبيب محمدعبدالحميد المصري . ومن علم أشهر ولادة امرأة سهلعليه أن بعرف،تقتضيهذه السنة نوع الجنين في الحمل الثاني ويتساسل ذلك فيما بعده إذا كان الحل منتظماً والوضع في موعده ، ولكن لا يمكن أن يكون العلم بذلك مطرداً في كل أنثى لأسسباب تحول دون ذلك بينها الباحثون في هذه المسألة ، قال صاحب كتاب تعليل النوع في أول الفصل الخامس والعشرين الذي عنوانه ( التنبؤ بنوع الطفل الآتي ) ماترجمته .

بعد معرفة أن تكوين البيض يحدث بالتناوب ، مرة من المبيض الأيمن أو الذكر، ومرة من المبيض الأيسر أو الأنثي، تمكنت من التنبؤ بمعرفة نوع الطفل الآتى في النساء الحوامل من مرضاي وغيرهن ممن لم تسبق لي رؤيتهن ، وأذكر أنى نجحت في ٩٧ في المائة وأما الفشل في الثلاثة الأحوال الباقية من المائة فتابع لعدم استطاعة الأم أن تخبرني بالدقة عن شهر الولادة . فمثلا إذا أخبرتني مريضة أنها

ستمضع فى يونيو وتنبأت أن طفلها أننى ، ثم هى وضعت طفلا ذكراً كامل العدة فى مايو (أيار) أو يوليو (تموز) يكون النبأ خطأ ، ولو أنها أخبرتنى أن الولادة ستحدث في مايو أو يوليو لتنبأت لها بأن الطفل ذكر .

«والتنبؤ بنوع الطفل لابد أن يكون عن الأطفال التي تولد في ميعادها تماماً لأن الأطفال التي تولد قبل الميعاد للأن الأطفال التي تولد قبل الميعاد قد تجعل النبأ خطأ لأن الطفل إذا ولد قبل الميعاد ببضعة أيام لشهر يكون بشهر بن يكون الميعاد صحيحاً ، وأما إذا ولد قبل الميعاد ببضعة أيام لشهر يكون النبأ كاذبا : ومثل الأطفال المولودة قبل الميعاد أحوال الاجهاض وكامها تختلف في عمل الحساب في الحل السالف .

ونشأ الفشل فى أحوال أخرى من تكوين بيض تكوينا غير قياسى فبدلا من أن يحدث البيض كل ٢٨ يوما وينشأ الخطأ أن يحدث البيض كل ٢٨ يوما وينشأ الخطأ أيضاً بعدم الانتظام فى الدورة البيضية Ovlation Ithythm كحدوث البيض فى المبيضين فى وقت واحد كما يتضح من ولادة توأمين مختلفى النوع فى وقت واحد «وكذلك إذا حدث الحمل أثناء الرضاعة ومدة غياب الحيض فوقتئذ يصعب معرفة أى مبيض هيأ البويضة التى تلقحت .

فاذا فرضنا أن متوسط نو بة الحيض هي ٢٨يوما أو أر بعة أسابيع ( والحيض العلامة الظاهر يةعلى البيض١٣مرة في أسابيع السنة وهي ٥٠ أسبوعا وأما إذا حدث البيض في كل٢٠ يوما فترداد المرات و إذا حدث كل ٣٠ يوما فالعدد ينقص إلى ١٢ مرة مع زيادة مرة كل ست سنوات .

ويشترط معرفة كل هذه الخواص فى النساء عند التنبؤ بالنوع و يمكن الطبيب بعد معرفة القواعد والأمثلة الآتية أن يتنبأ بنوع الطفل فى المرأة الحامل إذا كانهو طبيبها كما يمكن أن يخبر النساء عرف الشهور التى يجب الامتناع فيها إذا أريد الحصول على نوع مخصوص.

يمكن عمل ذلك بالتقريب بوساطة جدول الولادة الاعتيادي لأننا إذا عرفنا نوع الطفل الأخير ويوم ميلاده نعرف شهر تكوين البيض(وبالطبع نوع البويضة الخصوصة) بكل سهولة من الجدول ولكني رأيت أن الأسهل استخراج ذلك «تفسير القرآن الحكيم» «أجزء السابع»

بواسطة طريقة الأربعين أسبوعا التي أذ كرها هنا .

يجب الحصول على الأشياء الآنية من المريضة أو الحامل حتى يمكن التنبؤ بنوع الطفل : كم مرة يحدث الحيض عندكم ؟ كم يوما يمكث الحيض فى كل مرة ؟ هل الحيض منتظم؟ فى أى يوم كان سيلاد الطفل الأخير ؟ (يذكر اليوم والشهر والسنة) أنوع الطفل ذكر أم أثنى ؟ مامدة رضاعتك للطفل إذا كنت أنت التى ترضعينه؟ متى يرجع الحيض بعد الولادة ؟ هل حدث إجهاض منذ الولادة الأخيرة ؟ .

مدة الحل الاعتيادية المرأة ١٨٠ يوما أو عشرة أشهر كل شهر أربعة أسابيع الى أربعون أسبوعا في سبعة أيام: ولابد من هجر الاصطلاح « تسعة أشهر الحل» فاذا عرفنا يوم ميلادالطفل الأخير نرجع أربعين أسبوعا حتى نعرف شهر تكوين البيض أو الشهر الذى تلقحت فيه البويضة التي تكون منها الطفل فاذا عرفنا نوع الطفل نتقدم من هذا الشهر بالتناوب حتى نصل إلى مرة تكوين البيض العاشرة قبل شهر الولادة المنتظر فيه ولادة الطفل الحديث مع حساب نو بة تكوين بيض إضافية بين شهرى ديسمبر و يناير (كانون الأول وكانون الثاني) لكل سنة تالية و بذلك نعرف نوع البيضة التي تلقعت والتي تكوين بيض السنة (انرى أن تكوين البويضة الملقحة في ولوجود ١٣ مرة تكوين بيض السنة (انرى أن تكوين البويضة الملقحة في أكتوبر ( تشرين الأول) من سنة بجعل البيض الثاني في أكتوبر من النوع المضاد بسبب زيادة الشهر الثالث عشر أو النوبة الثالثة عشرة التي يلزم إضافتها بين شهرى أكتوبر فمثلا إذا ولدت المرأة طفلا في شهر من سنة وطفلا آخر في الفصل وقد ذكر المؤلف أمثلة كثيرة لقاعدته .

فمعرفة نوع الحمل في الرحم بهذه الطريقة يعد من علوم البشر الكسبية إذ هو معرفة المسبب بسببه وهو لايعارض كون علم الله تعالى بما في الأرحام من مفتح علم الغيب التي لايعلمها إلاهو فان معنى هذا الحصر أن ماسيحدث في عالم الحيوان من التكوين في المستقبل هو من خزائن الغيب التي لا يحيط بما فيها إلا الله ومفتاح

<sup>(</sup>١) أى ولأن البيض يتكون ١٢ مرة في السنة الح

العلم بأى شيءمنها عنده فاذا هدى عباده إلى سنة من سننه التي هي مفتاح موصل إلى الاطلاع على بعض مأتحو يه هذه الخزانة فذلك لاينفي ماذكر .

بعد أن كتبت ماتقدم فى المسألة وطبع فى المنار بقى فى نفسى شىء منه فتفكرت فيه عند النوم فظهر لى أن العلم بسنة الله تعالى فى سبب الذكورة والأنوثة لم يترتب عليه علم حد علماً قطعياً بما فى رحم امرأة بعينها حتى مع العلم بالشروط الى اشترطوها للعلم بذلك \_ دع العلم بجميع ما فى أرحام جميع الإياث من أنواع الحيوان كلها \_ و إنماترتب عليه الظن الغالب فى حال العلم بالشروط والجهل التام فى حال عدم العلم و إنماترتب عليه الظن الغالب فى حال العلم بالشروط والجهل التام فى حال عدم العلم من تحديد شهر الولادة ولا على خلو الرحم من بيض تكون على خلاف القاعدة من تحديد شهر الولادة ولا على خلو الرحم من بيض تكون على خلاف القاعدة التي ذكروها من كون الأصل فيه أن يكون مرة فى كل أر بعة أسابيع فالهم جزموا بأن هذه القاعدة غير مطردة \_ ولا على تكون البيض فى جانبى الرحم فى وقت واحد وهو الذى يكون سبب الحل بالتوأمين المختلفين، فاحمال وقوع هذه الأحوال فى كل حمل و إن كان قليلا ينفى العلم القطعى بما فى رحم أى امرأة بعينها فمالقول فى العلم بما فى الأرحام كلها؟

خطر لى هذا المعنى فى الفراش وانتقل ذهنى منه إلى قوله تعالى فى سورة الرعد (عدم الله يعلم ماتحمل كل أننى وما تغيض الأرحام وما تزداد وكل شيء عنسده بمقدار ١٠ عالم الغيب والشهادة الكبير المعتال) فهو وحده الذى يعلم حمل كل أننى أذكر هو أمأ ننى؟ وما تغيض الأرحام من نقص الحمل أو فساده بعد العلوق وماتزداد من الحمل كالحمل بالتوأمين أو أكثر ، وقد روى الشافعي عن شيخ بمنى أن امرأته ولدت له بطونا فى كل منها خمسة أولاد ، فأنى يهتدى إلى العلم بمثل هذه النوادر الأطباء ؟ وسنزيدهذا البحث إيضاحاً فى سورة الرعد إذا أطال الله فى عمرنا ووفقنا لتفسيرها .

لم أر لأحد كلاما في وجه تفسير مفاتح الغيب بالخمس المذكورة في آخر سورة لقيان وكنت قد فكرت في ذلك في أيام طلبي للعلم فظهر لى أن علم الله تعالى بجميع الموجودات علم شهادة وعلمه بما لم يوجد علم غيب وأن مالم يوجد للخزائنة أو مفاتيح

خزائنه الى بستفيدالناس من بيانها هي تلك الخمس وهي لم تذكر بصيغة الحصر وقديينت ذلك في كتابي «الحكمة الشرعية » الذي ألفته في عهد الطلب في سياق البحث في الكشف من أنواع كرامات الأولياءو بعد ذكر الآية والحديث في تفسيرها بتلك الخس قلت مانصه: شمإنه لايخني أن معلومات الله تعالى الغيبية لا تدخل تحت الحصر فما معنى تخصيص هذه الخمس بالذكر مع كونها مما قد يطلع بعض عباده على بعضه ؟ وما معنى كونها مفاتح أنْغيب ؟ وأجبت: بأن هذه الخمس هي التي كالوا يدعون علمها والعدد لا مفهوم له على الراجح فلا ينفيزائداً علىالمذكور ( قلت) وهذ لايدل على كوبها مفاتح الغيب وقد فتح الله عز وجل على بفهم معنى لطيف في كون هذه الخمس مفاتح أو مفاتيح للغيب وعرضته على مشايخيكالأستاذ أحمد القاوقجيي والعلامة الشيخ محمد نشابة (١) وغيرها فأعجبوا به ، وهو أن المفاتح جمع مفتح بفتح الميم أوكسرها بمعني الخزائن. أو المفاتيح، والغيب ماغاب عن الوجودأو الشهود وهو عالم البرزخ وعالم الآخرة و بعض عالمالدنيا وهو النبات الذي لم يوجد، والحيوانالذي لم يولد، وكسب الأنفس الذي يحصل في المستقبل، وفي قوله تعالى ﴿ إِنَّ الله عنده علم الساعة وينزل الغيث ويعلم مافىالأرحام وماتدري نفس ماذا تكسب غداً وماتدري نفس بأي أرض تموت ،إن الله عليم خبير ) إشارة إلى جميع ذلك : فالساعة مفتاح عالم الآخرة ، والغيث مفتاح عالم النبات، وما في الأرحام مفتاح عالم الحيوان ، وقوله (وما تدرى نفس) ظاهم. في مفتح الكسبوالأعمال،وقوله تعالى (وماتدري نفس بأي أرض تموت ) أي كما الإندري بأي وقت إشارة بالموت إلى عالم البرزح ، و بعبــارة أخرى : العوالم ثلاثة الأول:القريب الدانى الذي نقيم فيه قبل الموت والآخر:الذي نقيم فيه بعد الموتأ بداً إلى غير نهاية والثالت : الوسط بإنهما وهو مانقيم فيه بين العالمين حتى يتم جمعنا بانتهاء الدنيا ونفد على الله تعالى جميعاً ، فالثاني والتَّالث من الغيبالذي ليس مشهوداً لنا ومفتحهما الساعة والموت، وأما الأول فمنه ماهو مشهود لنا ولا يحصل فيهزيادة يبرزها

<sup>(</sup>١)كنت أتلقى عن الأول مارواه من الأحاديث المسلسلة وكتابه المعجم الوجيز في الحديث وعن الثاني صحيحي البخاري ومسلم وفقه الشافعية وكان علامة الزمان في العلوم والأزهريه وهوشيخ مشايخنا وشيخ الوالد رحمهم الله أجمعين ،

الله تعالى من العدم كالأحجار والمعادن وتحوهامن الموجودات التي وجدت في الكون تدريجا أود فعة واحدة ومنه ما هو غيب وهوما يتجدد بصورة مخصوصة لم تكن مشهودة وهو النبات ومفتحه الغيث والحيوان ومفتحه الأرحام غالباً أو عبر بها عنه ، وكسب الحيوان وعمله وهو مفتح وخزانة من خزائن الغيب ، اه

ثم ذكرت هنالك ما يرد على حصر المفاتح بهذه الخمس أو تخصيصها بالذكر وأجبت عنه وفى العبارة شيء من الضعف وهي من القسم الذي لا يزال مسودة من ذلك الكتاب الذي كان أول تمرين لنا على التأليف والانشاء فإننا لم نتعلم الانشاء تعلما . وفي حاشيتها تعليق على كلة «ومفتحه الأرحام غالباً » وجعل نحو دود الفاكمة والخل من غير الغالب بينا فيه ما ثبت عند المتأخرين من كون الحي لا يولد إلا من حي مثله ، فما كان يقال في بحث التولد الذاتي من تولد دود الفاكمة منها وكذا الخل وتولد الفأرة من التراب كله باطل .

## كتابة الله مقادير الخلق في كتاب مبين

﴿ وَهُو الْأُمَامُ الْمُبَيِّنُ وَأَمُ الْكَتَابُ وَالذُّكُرُ وَالزُّرْ وَاللَّوْحُ الْحُمُوطُ ﴾

ورد في معنى الآية التي نفسرها آيات فني سورة يونس ( ١٠: ٢١ وما تكون في شأن وما تتلومنه من قرآن ولا تعملون من عمل إلا كنا عليكم شهوداً إذ تغيضون فيه ، وما يعزب عن ربك من مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء ولا أصغر من ذلك ولا أكبر إلاني كتاب مبين) وفي سورة هو دبعد بيان علمه بما يسرون وما يعلنون وما في الصدور ( ١١: ٦ ومامن دابة في الأرض إلا على الله رزقبا و يعلم مستقر هاو مستودعها كل في كتاب مبين) وفي سورة النمل ٢٠: ٦٠ و إن ربك ليعلم ما تكن صدور هم وما يعلنون ٧٧ وما كناب من قائبة في السماء والأرض إلا في كتاب مبين) وفي سبأ ( ١٤: ٣٠ وقال الذين كفر والا تأتينا الساعة قل بلي وربي لتأتينا كم إلا في كتاب مبين) وفي سورة طه ( ٢٠: ٥٠ هما بال القرون الأولى ١٥ قال علمها عندر بي في كتاب لا يمزب عنه مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض ولا أصاب من مصيمة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من مصيمة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من مصيمة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من مصيمة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من مصيمة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من مصيمة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من مصيمة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من مصيمة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من مصيمة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من مصيمة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من مصيمة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من مصيمة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من مصيمة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من مصيمة في الأرض ولا في أنفسكم إلاقي كتاب من مصيمة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من مصيمة في الأرب ولا في أنفسكم إلا في كتاب من مصيمة في الأرب ولا في أنفسكم الأرب ولا في أنفسكم المرب ولا في الأرب ولا ف

سورةيس(١١:٣١أنانحن نحيي الموتى ونكتبما قدموا وآثارهم وكل شيء أحصيناه في إمام مبين ) وفي سورة الرعد (١٣ : ٣٩ لكل أجل كتاب ٤٠ يمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده أم الكتاب)وفي سورة الزخرف (١٠١٣ حم، والكتاب المبين ٢ إناجعلناه قرآ ناعر بيالعلكم تعقاون ٣٠ و إنه في أم الكنتاب لدينا لعلى حكيم) وفي سووة الأنبياء (٢١: ١٠٤ ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر أن الأرض يرثها عبادي الصالحون ) ورد الذكر كثيراً بمعنى القرآن وفي هذه الآية يحتمل المعنى الذي نحن بصدد بيانه وغيره . وفي سورة القمر (٥٤: ٥٠ وكل شيء فعلوه في الزبر ٥٣ وكل صغير وكبير مستطر ) وفى سورة البروج ( ٢٨ : ٢١ بل هو قرآن مجيد ٢٦ فى لوح محفوظ ) ــ جمهور علماء الإسلام على أن هذه الآيات كام ا في معنى واحد فسرته الأحاديث التي نوردأ شهرها: روى البخارى من حديث أبي هريرة مرفوعا وغيره « لما قضي الله الخلق كتب في كتابه ـ فهو عنده فوق العرش ـ إن رحمتي غلبت غضبي » وروى البخارى في صحیحه من حدیث عمر ان بن حصین مرفوعا «كأن الله ولم یكن شيء غیره وكان عرشه على الماء وكتب في الذكر كل شيء وخلق السموات والأرض » هذا لفظ البخارى فيأول بدء الخُلقورواه في كتاب التوحيد بلفظ « ولم يكن شيءقبله »وفيها « ثم خلقُ السموات والأرض » وروى مسلم في سحيحه من حديث عبد الله ابن عمرو بن العاص مرفوعا « إن الله كتب مقادير الخلائق قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة \_ قال \_ وكان عرشه على الماء « قال شراح البخارى في قوله (ص) «كان الله » الخ أن المرادبكان في الأول الأزلية وفي الثاني الحدوث بعد العدم ‹ وإنه يدل على أن العرش والماء كانا مبدأ هذا العالم ، أي عالم السموات والأرض ، كأنهم يعنون أن الماء أصل مادته والعرش مركز التقدير والتدبير له ولكن الله تعالى بين لنا في سورة (حم فصلت) أنه خلق السموات والأرض من دخان و يمكن أن يقال إن الماء في حالته البخارية يكون دخانا ، أو أن تلك المادة الدخانية معظمها مخار مائى . وروى أحمد والترمذي وصححه من حديث عبادة بن الصامت مرفوعاً « أول ما خلق الله القلم ثم قال اكتب فجرى بما هوكائن إلى يوم القيامة » ورواه غيرهما عن غيره بمعناه ، قال بعض العلماء أن أولية خلق القلم نسبية والعرش خلق قبله وكذا الماء ، وقال بعضهم بل هو الأول وكذا اللوح الذى كتب فيه . ولم يرد فى خلق اللوح الذى كتب فيه . ولم يرد فى خلق اللوح المحفوظ حديث مرفوع صحيح بل ورد فيه آثار عن ابن عباس وغيره من علماء انتفسير .

فلهذه الأحاديث والآثار اتفق علماء التفسير المأثور على تفسير الكتاب المبين وأم الكتاب والذكر في الآيات التي سردناها بذلك الكتاب المسمى باللوح المحفوظ ، ومن التكلف الظاهر أن يقال أن المراد بها العلم الإلهى كا قال الرازى هذا ، ومذهب السلف أن نؤمن بالقلم الإلهى واللوح المحفوظ وما كتب القلم في اللوح من مقادير الخلق و إحصائه جميع ما كان و يكون في هذا العالم من بدء تكوينه إلى يوم القيامة من غير أن نحكم آراء نا وأقيستنا في صفة شيء من ذلك ولا نقبل قول أحد غير المعصوم فيا يزعمه من وصف اللوح أو القلم أو تلك الكتابة . ومن الجهل الفاضح أن نشبه ذلك بما نعهده من كتابتناو نحن نرى البشر قد اخترعوا لتدوين الكلام طرقا يتلقاها بعضهم عن بعض على مسافة ألوف من الأميال والفراسخ في البر والبحر بواسطة الكهرباء التي تسخر لذلك بأسلاك و بغير أسلاك فيكتب أحدهم في لوح الجو ما شاء أن يكتب فيتكيف به الهواء في هذا الجو الواسع كله و يتلقاها آخرون بآلات عندهم ترسم لهم ما رسم في الهواء فيقرؤنه و يدونونه للمرسل إليه أو لمن يريدون أن ينتفع به .

والذين يؤولون ما ورد في اللوح والقلم والعرش ليسوا أبعد عن مذهب السلف عمن يشبهون هذه العوالم الغيبية بما يعهدون من صنع البشر في هذا العالم المنغير وهم يرون أنهذه المصنوعات تتغير وتترقى كلا ترقى الناس في الصناعات ، حتى أن الشيخ الشعراني صور الميزان الإلهى الذي يزن به تعالى أعمال العباد المعنوية كامها في وقت واحد قصير وهو أسرع الحاسبين بصورة أحقر الموازين البشرية التى اخترعوها في طور البداوة والجهل بفنون الصناعة ونحن نرى البشر قد اخترعوا في هذا العصر أنواعا من الموازين الدقيقة للا ثقال المادية وللا مور المعنوية كالرطوبة والحرارة والبرودة والسرعة حتى أنهم ليعرفون أثقال الكواكب ، و إن ركاب السفينة الغواصة ليعلمون وهم في لجة البحر ما يكون حولهم إلى أبعاد عظيمة من أحوال

المراكب التي على ظهر البحر وأثقاها و بعض ما يتحرك في البر أيضاً .

هذا و إن من النشبية ما هو فتنة منفرة ، ومن التأويل ما يزيل بعض الشبهات المضلله أو المكفرة ، ولذلك نذكر بعض تأويلات الخلف ، مع استمساكنا بتفويض السلف ، وعلى هذه الطريقة كان شيخنا الأستاذ الامام إذا قال في تفسير اللوح المحفوظ في آخر سورة البروج ما نصه :

« واللوح المحفوظ شيء أخبر الله به ، وأنه أودعه كتابه ، ولم يعرفنا حقيقته ، فعلينا أن نؤمن بأنه شيء موجود و إن الله قد حفظ فيه كتابه إيمانا بالغيب ، وأما دعوى أنه جرم مخصوص في سماء معينة ، ووصفه بما جاء في روايات محتلفة ، فهو مما لم يثبت عن المعصوم صلى الله عليه وسلم بالتواتر فلا ينبغى أن يدخل في عقائد. أهل اليقين من المؤمنين .

« وما أجدرنا او أردنا التأويل بأن نأخذ بما قيل من أن اللوح المحفوظ هو لوح الحجفوظ هو لوح الحجفوظ الموح الوجود الحق ، ومعانى القرآن وقضاياه الشريفة لما كانت لا يأتيها الباطل ولا يدانيها الخطأ كانت ثابتة فى لوح الواقع المحفوظ ، الذى لا حق إلا ما وافقه ، ولا باطل إلا ماخالفه ، ولا باقى إلا مارسم فيه ، ولا ضائع إلا ما لم ينطبق عليه اه

باطل إلا ماحالفه ، ولا باقى إلا مارسم فيه ، ولا ضائع إلا ما لم ينطبق عليه اه ونقول ان تلك الروايات التى أشار إليها لم تثبت عن المعصوم بالتواتر ولا بغير التواتر من أحاديث الآحادالصحيحة ، وما ذكره من التأويل قريب مما فصله الامام الغزالى فى كتاب التوحيد والتوكل من الاحياء وكلاهما مما يمكن الجمع بينه و بين الأيمان بأن اللوح والقلم والعرش أشياء موجودة هى مظهر العلم الإلهى والتدبير الربائى الذي قام به نظام الكون لا تشبه أقلام البشر وألواحهم ودفاترهم التى يدونون بها نظام دولهم ومصالحهم ولا عروش ملوكهم وأمرائهم . ولكن الانسان شديد الغرور بعلمه ومألوفه فالأمى والصبى وقليل الاشتغال بالعلم من أفراده أشد غروراً من العلماء واسعى العلم والاطلاع كل مهم يتخذ ما عنده من علم قليل معياراً أو قالباً لما لا يعلمه وهو كثير ب ومهما يتسع من علم المرء بالنسبة إلى غيره فما علمه بالنسبة إلى ما من شأنه ومان يعلمه إلا قليل فما القول بما ليس من شأنه أن يعلمه (وما أوتيتم من العلم إلا قليلا) وإن لنا فى دماغ الإنسان المبرة فى هذا المقام فهو كلوح ترسم فيه أقلام المعلومات

الحسية والعقليه والنفسية في كل آن علما جديداً يمكنه أن يرجع اليه في المستقبل فيقرأ ماخطه فيه الزمن الماضي كا يراجع مايكتب في الفراطيس ويدون في الأسفار فإن كان ينسى كثيراً منه في الدنيا ، فسيقرؤه كله في كتابه ( ٧٩ : ٣٥ يوم يتذكر الإنسان ماسعى) ويشير إلى هذا المعنى تأويل الغزالي الذي أشرنا اليه آنفا فإنه ضرب مثلا للمغرورين بالأسباب القريبة للحوادث الذين لا ترتق أنظارهم في سلسلة الأسباب إلى أن ينته وامنها إلى خالقها وجاعلها أسبابا: ضرب لهم مثلا تملة واقفة على قرطاس تبصر رأس القلم يجرى عليه فيسخمه بالسواد فتنسب هذا الفعل اليه إذ لا يمتد نظرها إلى البد الحركة له دع صاحب اليد الحركة به الذي لولاه لم تره يكتب .

وقد شرح الغزالى هذا المثل بعبارة طويلة من أبلغ ما كتب قلمه السيال جعام المحاورة بين أحدالناظرين عن مشكاة نور الله وبين القلم واليدمن جوارح البشر ثم بين القدرة والإرادة والعلم من صفات البشر ثم انتقل من ذلك إلى القلم الالهي والصفات الالهية عاتب القلم الذي سود القرطاس فأحاله على اليد المحركة له وهي أحالته على القدرة التي صرفتها في قطع القلم و بريه والكتابة به ، فلما سألها عن سبب ذلك أحالته على الإرادة المسخرة لها ، وكونها لا تستطيع محالفة أمرها ، وهذه أحالته على العلم والعقل الذي هو مرشده اوصاحب السلطان عليه الا تنبعث إلا إذا بعثها . فلما انتهى لى العلم وسأله عن سبب بعثه الإرادات إلى تسخير القدر في استخدام الجوازح أجابه أنه خط رسمه القلم الالهي وأوح القلب وقال الفرادات إلى تسخير القدر في استخدام الجوازح أجابه أنه خط رسمه القلم الله يعرف في وصوله اليه المهامة الفيح والجبال الشاهقة ، ثم قال النزالى بعد حوار طويل في ذلك :

«فقال السالك السائل قد تحيرت في أمرى واستشعر قلبي خوفا مماوصفته من خطر الطريق ولست أدرى أطيق قطع هذه المهامة التي وصفتها أم لا فهل لذلك من علامة ؟قال نعم أفتح بصرك وأجمع ضوء عينيك وحدقه تحوى فإن ظهر لك القلم الذي به انكتبت في لوح القلب فيشبه أن تكون أهلا لهذا الطريق فإن كل من جاوز عالم الجبروت (أي عالم الصفات البشرية) وقرع بابامن أبواب الملكوت كوشف بالقلم، أما ترى أن النبي (ص) في أول أمره كوشف بالقلم إقرا وربك الأكرم الذي علم بالقلم \*علم الانسان أول أمره كوشف بالقلم \*علم الانسان

مالم يعلم ) فقالالسالك لقد فتحت بصرىوحدقته فوالله ماأرى قصباولاخشباولا أعلم قاماً إلا كذلك ، فقال القلم لقد أبعدت النجعة أما معت أن متاع البيت يشبه رب البيت أما علمت أن الله تعالى لاتشبه ذاته سائر الذوات، فكذلك لاتشبه يدهالأيدي ولاقلمه الأقلام، ولا كلامه سائر الكلام، ولاخطه سائر الخطوط، وهذه أمور الهية من عالم الملكوت فليس الله تعالى فىذاته بجسم ولا هو فىمكان بخلافغيره،ولايده لم وعظم ودم بخلاف الأيدى ، ولا قامه من قصب، ولا لوحهمن خشب، ولا كلامه بصوت وحرف ،ولاخطه رقم ورسم ولاحبره زاج وعفص، فإن كنت لاتشاهد هذا هكذا. فمأراك إلامخنثابين فحولة التنزيه وأنوثة التشبيه ،مذبذبا بين هذا وذا ،لاإلى هؤلاء ولا إلى هؤلاء ، فكيف نزهت ذاته وصفاته تعالى عن الأجسام وصفاتها ، ونزهت كلامه عن معانى الحروف والأصوات وأخذت تتوقف في يده وقلمه ولوحه وخطه؟ فإن كنت قد فهمت من قوله (ص) «أن الله خلق آدم على صورته» (١) الصورة الظاهرة المدركة بالبصر فكن مشبها مطلقاً كمايقال :كن يهويا صرفا و إلا فلا تلعب بالتوراة وإن فهمت منهالصورة الباطنةالتي تدرك بالبصائولا بالأبصار فكن منزهاصرفا ومقدسا فحلا، واطو الطريق فأنت بالواد المقدسطوى،واستمع بسر قلبك لمايوحى،فلعلك تجد على النار هدى ، ولعلك من سرادقات العرش تنادى بما نودى به موسى (إنى أنا ر بك )فلما "مع السالك من العلم ذلك استشعر قصور نفسه وأ نه محنث بين التشبيه والتنزيه فاشتعل قلبه ناراً من حدةغضبه على نفسه لما رآها بعين النقص ، ولقد كان زيته الذي كان في مشكاة قلبه يكاد يضيء ولو لم تمسه نار ، فلما نفخ فيه العلم بحدته اشتعل زيته فأصبح نوراً على نور . فقال له العلم اغتيم الآن هذه الفرصة وافتح بصرك لعلك تجد على النار هدى، ففتح بصره فانكشف له القلم الالهي فإذا هوكا وصفه أهل العلم في التنزيه ماهو من خشب ولا قصب ، ولا له

<sup>«</sup>١» رواه أحمد والشيخان من جديث أى هريرة بلفظ (خلق الله آدم على صورته ( قيل أن الضمير في صورته لآدم أي صورته المعهودة لم تتغير من طور إلى آخر وقيل أنه قاله لمن ضرب عبده فالضمير للعبد ولسكن ورد فى رواية أخرى (على صورة الرحمين)

رأس ولاذنب، وهو يكتبعلي الدوام في قلوبالبشر كلهم أصناف العلوم، وكأن له في كل قاب رأساً ولا رأس له فتنضى منه العجب وقال نعم الرفيق العلم فجزاد الله عنى خيرا إذا الآن ظهر لى صدق أنبائه عنأوصاف القلم فإنى أراه قلما لا كالأقلام فعند هذا ودع العلم وشكره وقال قد طال مقامي عندك ومرادتي لك وأناعازم على أن أسافر إلى حضرة القلم وأسأله عن شأنه فسافر إليه وقال له ما بالك أيها القلم تخط على الدوام في القلوب من العلوم ماتبعث به الإرادات إلى أشخاص القــــدر وصرفها إلى المقدورات؟ فقال أو قد نسيت مارأيت في عالم الملكوالشهادة وسمعت من حواب القلم إذ سألته فأحالك على اليد؟قال لم أنس ذلك قال فجوابي مثل جوابه قال كيف وأنتُ لاتشبهه ؟ قال القلم أما سمعت أن الله تعالى خلق آدم على صورته قال نعم قال فسل عن شأنى القلب بيمين الملك فأنى في قبضته وهو الذي يرددني وأنا مقهور مسخر فلإ فرق بين القلم الالهى وقلم الآدمىفي معنىالتسخير وإنما الفرق في ظاهر الصورة فقال فمن يمين الملك؟ فقال القلم أما سمعت قوله تعالى (والسموات مطويات بيمينه)قال نعم والأقلام أيضا في قبضة يمينه هو الذي يرددها فسافر السالك من عنده إلى اليمين حتى شاهده ورأى من عجائبه مايز يد على عجائب القلم ولا يجوز وصف شيء من ذلك ولاشرحه بل لاتحوى مجلدات كثيرة عشر عشير وصفه ، والجملة فيه أنه يمين لا كالإيمان ويد لا كالأيدى وأصبع لا كالأصابع فرأى القلم محركافي قبضته فظهر لهعذر القلمفسأل اليمينعن شأنه وتحريكه للقلمفقال جوابى مثل مآسمعته من اليمين التي رأيتها في عالم الشهادة وهي الحوالة علىالقدرة إذ اليد لاحكم لها في نفسها و إنما محركها القدرة لامحالة فسافرالسالك إلىعالم القدرة ورأى فيهمن العجائب مااستحقر عندها ماقبله وسألها عن تحريك اليمبن فقالت إنما أنا صفة فاسأل القادر إذا العمدة على الموصوفات لاعلى الصفات وعندهذا كاد أن يزيغ ويطلق بالجراءة لسان السؤال فثبت بالقول الثابت ونودي من وراء حجاب سرادقات الحضرة (لايسئل عمايفعل وهم يسئلون ) فغشيته هيبة الحضرة فحر صعقا يضطرب في غشيته فلمــا أفاق قال سبحانك ماأعظم شأنك تبت اليك وتوكلت عليك وآمنت بأنك الملك الجيار الواحد القهار فلا أخاف غيركولاأرجو سواك ولا أعوذ إلا بعفوك من عقابك و برضاكمن

سخطك ومالى إلا أن أسألك وأتضرع اليك وأبتهل بين يديك فأقول اشرح لى صدرى لأعرفك واحلل عقدة من لسّاني لأثنى عليك فنودى من وراء الحجاب: إياك أن تطمع في الثناء وتزيد على سيد الأنبياء بل ارجع اليه فما آتاك فخذه ومانهاك عنه فانته عنه وما قاله فقله فإنه مازاد في هذه الحضرة على أن قال «سبحا التالاأحصى تناء عليك كما أثنيت على نفسك » فقال إلهي إن لم يكن للسان جراءة على الثناء عليك، فهل للقلب، مطمع في معرفتك ؟ فنودى إياك أن تتخطى رقاب الصديقين فارجع إلى. الصديق الأكبر فاقتد به فإن أصحاب سيد الأنبياء كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم (١) أما سمعته يقول العجز عن درك الإدراك إدراك (٢) فيكفيك نصيبا من حضرتنا أن تعرف أنك محروم عن حضرتنا عاجز عن ملاحظة جمالنا وجلالنا اه المراد منه ولا ندرى لم وقف أبو حامد هنا عند صفة القدرة الالهية ولميتم تطبيق المثل ، ومن المعلوم المقرر عند أهل العلم الالهي من المتكلمين والصوفية وكذا الفلاسفة أن قدرة الله تعالى إنما تجرى بماخصصته إرادته واقتضته مشيئته وأن تخصيص الإرادة للممكن ببعض مايجوز عليه دون بعض إنمايكون بحسب العلم والحكمة والعلم بوجوم المصالح والمفاسد والنظام والحلل والكمال والنقص وغير ذلك من الأمور المتقابلة إذا كان تماماكاملا يترتبعليه منالأعمال الإراديةماهو عينالحكمة فلوأنالسائل سأل الإرادة الالهية عما تجرى به القدرة بتخصيها في عالم التكو بن لاجابته بلسان الآيات البينات بأن ذلك هو مااقتضاه العلم الإلهى المحيط بالغيب والشهاذة فهوعين الحكمة وغاية النظام ليس فيه خلل ولا جزاف، ولاهو بالأس الأنف<sup>(٢)</sup>الذي يكون بمحض الاستبداد (وكل شيء عنده بمقدار عالم الغيب والشهادة الكبير المتعال ) وكتابة مقادير الخلق التي أرشدت اليها الآية التي نحن بصدد تفسيرها تثبت هذا وكما اتسع علمالإنسان بالنظام والقدر الالهي في هذا الكوز رسخ إيمانه بذلك وقلت حيرته

<sup>(</sup>١) يشير إلى مارواه عبد بن حميد من حديث ابن عمر «أصحابى كالنجوم بأيهم اقتديم اهتديتم » ورواه غيره عن أبى هربرة وأسانيده ضعيفة قال أحمد لايصح وقال البرار منكر (٢) هذه العبارة مأثورة عن أبي بكر (رض) ولا أذكر من رواها عنه وقد قال بمعناها أشهر فلاسفة هذا العصر كسنسير وغيره (٣) الأف بضمتين الجديد المبتدأ وهو شعار منكرى القدر القائلين بأنه تعالى يخلق بغير تقدير سابق

وأما قوله تعالى ( لا يسأل عما يفعل وهم يسألون ) فليس معناه أن فى أفعاله شيئًا عبثنا أو سدى أو جزافا جاء آنفاً بمحض المشيئة ، عاريا عن النظام والتقدير الذى اقتضته الحكمة ، كلا ! إنما معناه أن سلطانه تعالى فوق كل سلطان فليس لموجود سلطان عليه فيسأله عما يفعل يحاسبه عليه أو يلقى عليه تبعته إن فرض أنه يرى خلك فلا حجة فى هذه الآية للجبرى فى الظاهر والباطن ، ولا المذبذب الجبرى فى الطاهن السنى فى الظاهر .

## ﴿ حَكُمَةً كَتَابَةً مَقَادِيرِ الْخُلُقُّ ﴾

روى عن الحسن أن حكمة كتابة الله تعالى لمقادير الخلق تنبيه المكلفين على عدم إهمال أحوالهم المشتملة على الثواب والعقاب حيث ذكر أن الورقة والحبة في الكتاب وزاد بعضهم حكمتين أخريين إحداهما اعتبار الملائكة عليهم السلام موافقة المحدثات للمعلومات الالهية والثانية عدم تغير الموجودات عن الترتيب السابق في الكتاب ولذا جاء « جف القلم بما هو كائن إلى يوم القيامة » - ذكر ذلك الآلوسي وجعل قول الحسن هو الثاني في الترتيب. والعبارة الأخيرة حديث من الأحاديث المشتهرة على الألسنة باللفظ الذي ذكره الآلوسي ولا نعرفه مرويا بهذا الأحاديث المشتهرة على الألسنة باللفظ الذي ذكره الآلوسي ولا نعرفه مرويا بهذا اللفظ ولكن ورد في حديث عبد الله بن جعفر عند الطبراني « وأعلم أن القلم قد جف عا هوكائن » وفي حديث أبي هم يرة عند البخاري « جف القرم بما أنت جوف عا هوكائن » وفي حديث أبي هم يرة عند البخاري « جف القرم المنافري المنافري في أثناء أحاديث أخرى

وهذا الذي قالوه في حكمة الكتابة ضعيف وحكمة الله البالغة فيه فوق ذلك ويتوقف تلمح شيء من جلالها وجمالها على تدبر النظام العام الذي قامت به السموات والأرض والنظام الخاص بكل نوع من أنواع المخلوقات فيها ، وعلى كون تلك النظم التي يعبر عنها في عرف بعض عاماء النظم التي يعبر عنها في عرف بعض عاماء الدنيا بالنواميس أو القوى الطبيعية، إنما ينفذها أصناف من الملائكة ذكر في الآية التي يعد هذه صنف الحفظة ورسل الموت منهم ، وورد في بعض التفسير المأثور أن والمرسلات عرفا ) وما عطف عليها إلى أوالمدرات أمراً ) وما عطف عليها إلى تقوله ( والمدرات أمراً ) أصناف منهم وهم الملائكة الموكلون بتدبير أمر الخلق تقوله ( والمدرات أمراً ) أصناف منهم وهم الملائكة الموكلون بتدبير أمر الخلق

من عند الله عز وجل: ويؤيد ذاك ماجاء من أحاديث منها الصحاح والحسان والضعاف يدل مجوعها على أن الله تعالى قد وكل بكل نوع من أنواع الخلق ملائكة هم أرواح النظام له، فإذا كان الخالق العليم الحكيم قد جعل لكل شيء قدراً (۱) وجعل لكل شيء من أسباب المعايش كالرياح والأمطار وغيرها خزائن لا ينزلها إلا بقدر معلوم (۱) وإذا كان من حكمته أن جعل لهذا الملك العظيم الذي يدار بأعلى درجة من التقدير والتنظيم عرشاً عظيما هو مصدر التدبير (۱) أفلا يكون من كال الحكمة والا تقان أن يكون اذلك كتاب مبين هو مظهر ذلك النظم والتقدير، كا يعمد الهمالك المنظمة من كتب النظم والقوانين؟ بلي مبين هو مظهر ذلك النظم والتوانين؟ بلي وحكمته ، و نفوذ إرادته وقدرته، وفها نرى من كسب البشر من نقص وعجز دلائل على تنزيمه عن مشابهة الخلق وعلى أن ملائكته أكل من البشر في تنفيذ ما قدر وما أمر ( ۲۲:۲۷ كلا يعصون الله ما أمرهم و يفملون ما يؤمرون ) و نكتفي بهذا التاميح الآن فقد طال الكلام في تفسير هذه الآية كاطال في تفسير ما تقدم من هذا الجزء ولعلنا نعود إلى هذه المسألة

﴿ وهو الذي يتوفاكم بالليل ﴾ التوفى أخذ الشيء وافياً أي تاماً كاملا ، ويقابله التوفية وهو إعطاء الشيء تاما كاملا ، يقال وفاه حقه فتوفاه منه واستوفاه ومنه ( ووجد الله عنده فوفاه حسابه ) ويقال توفاه واستوفاه بمعنى أحصى عده ، نطقت العرب بالمعنيين . وأطلق التوفى على الموت لأن الأرواح تقبض وتؤخذا خذاً تاماً حتى لا يبقى لها تصرف في الأبدان ، وأطاق على النوم في هذه الآية وفي آية الزمر التي نذكرها قريباً ، فقال العلماء إنه إطلاق مجازى مبنى على تشبيه النوم بالموت لما بينها من المشاركة في زوال إحساس الحواس والتمييز ، و إنما جعلوه استعارة في النوم ، بناء على جعله حقيقة في الموت ، وهو كذلك في العرف العام لافي أصل اللغة ، يقولون على جعله حقيقة في الموت ، وهو كذلك في العرف العام لافي أصل اللغة ، يقولون توفى فلان بالبناء للمفعول بعني مات ، وتوفاه الله بمعنى أماته . وما أعلم أن الموت يحصل استعملت التوفى في الموت و إنما هو استعمال إسلامي مبنى على أن الموت يحصل استعملت التوفى في الموت و إنما هو استعمال إسلامي مبنى على أن الموت يحصل

<sup>(</sup>١) سورة الطلاق ٢٥:١٥) سورة الحجر ١٥: ٢١ (٣) سورة يونس١٠: ٣

بقبض الأنفس التي تحيا بها الناسكما قال تعالى في سورة الزمر ( ٣٩ : ٣٩ الله يتوفى الأنفس حين موتها وانتي لم تمت في منامها ، فيمسك التي قضى عليها الموت و يرسل الأخرى إلى أجل مسمى ، إن في ذلك لآيات لقوم يتفكرون ) فهذه الآية نصفى كون التوفى أعم من الموت و أنه ليس مرادفا له ، فقد صرحت بأن الأنفس التي تتوفى في منامها غير ميتة .

فقوله تعالى «يتوفاكم بالليل» معناه يتوفى أنفسكم فى حالة نومكم بالليل، ومثله النوم فى النهار و إيما افتصر على ذكر الليل لأن الواجب فى الفطرة والغالب فى العادة أن يكون النوم فيه، فلا يعتد بما يقعمنه فى النهار. أطلق التوفى فى المنام على إزالة الإحساس والمنع من تصرف الأنفس فى الأبدان، على ماهو المعروف عند العلماء، ولكن بعض فلاسفة الغرب المتأخرين يرى أن فلانسان نفسين تفارقه إحداها عند النوم وتفارقه كانتاها بالموت، فإذا صح هذا يكون التوفى حقيقة فى المنام وفى الموت لأن الأول يحصل بقبض غير تام لأحد النفسين والشانى بقبض تام لكلتيها، وهو يوافق ظاهم آية الزمر.

ثم قال عز وجل ﴿ و يعلم ماجر حمّ بالنهار ﴾ الجرح يطلق بمعنى العمل والكسب بالجوارح وهى الأعضاء العماملة و بمعنى التأثير الدامى من السلاح وما فى معناه كالبرائن والأظفار والأنبياب من سباع الطير والوحش. قيل إن همذا الأخير هو الحقيقة والأول مجاز، وان عوامل الإنسان ماسميت جوارح إلا تشبيها لها بجوارح السباع، وان هذه ماسميت جوارح إلا لأمها تجرح ما تصيده وما تفترسه، وظاهر عبارة لسان العرب أن الجرح حقيقة فى الكسب و إن جوارح الصيد سميت بذلك عبارة لسان العرب أن الجرح حقيقة فى الكسب و أن الخيل والأنعام المنتجة تسمى جوارح أيضاً لأن نتاجها كسبها، فالجرح كالكسب يطلق على الخير والشر منه، خوارح أيضاً لأن نتاجها كسبها، فالجرح كالكسب يطلق على الخير والشر منه، نقل ذلك اللسان عن الأزهري. وظاهر كلام الزنحشري إنه فعل الشر، و بذلك فسر الآية فى الكشاف كا سيأتي، وقد استعمل الاجتراح بمعنى فعل الشر خاصة في قوله تعالى في سورة الجاثية ( عنه : ٢٠ أم حسب الذين اجترحوا السيئات أن نجعلهم كالذين آمنوا وعملوا الصالحات ) — الآية — ولم يذكر الجرح والاجتراح

فى القرآن إلا فى هاتين الآيتين . وقد يكون التخصيص بعمل السيئات لمصيغة الافتعال كما وردكثيراً فى الاكتسابكقوله تعالى في آخر سورة البقرة ( لها ماكسبت وعليها مااكتسبت) وهو غير مطرد فى ذلك ، فبكل من الكسب والاكتساب يستعمل فى الخير والشر .

فعنى قوله تعالى « ويعلم ماجرحتم بالنهار » يعلم جميع عملكم وكسبكم فى وقت اليقظة الذى يكون معظمه فى النهار خيراً كان أو شراً ، قيل إن الماضى هنا بمعنى المستقبل أى ويعلم ماتجرحونه فى النهار الدى يلى الليل عبر به لتحقق وقوعه، وقيل بل هو على أصله ويراد به النهار السابق على الليل الذى يتوفاكم فيه . أو المراد يتوفاكم في جنس الليل ويعلم ماجرحتم فى جنس النهار

﴿ ثَمَ يَبَعْثُكُمْ فَيَهُ ﴾ أي ثم انه بعد توفيكم بالنوم يثيركم و يرسلكم منه في النهار فالبعثكما قال الراغب إثارة الشيء وتوجيهه يقال بعثت البعير أيأثرته من بركه وسيرته فإطلاق البعث على الإيقاظ من النوم حقيقة لغوية ومن جعله مجازاً نظر إلى العرف الشرعى. فإن قيل كان الظاهم أن يقال : وهو الذي يتوفاكم بالليل ثم يبعثكم بالنهار ويعلم ماجرحتم فيه ، فما نكتة هذا التقديم والتأخير فى الآية ؟ قلت الظاهر المتبادر أن تأخير ذكر البعث لأجل أن تتصل به علته المقصودة بالذكر في هذا السياق وهي قوله تعالى ﴿ لَيْقَضَّى أَجِلَ مُسمَّى ﴾ الخ أي يوقظكم ويرسلكم فى أعمالكم لأجل أن يقضى وينفذالأجل المسمى في علمه تعالى لكل فردمنكم فان لأعماركم آجالا مقدرة مكتوبة لابد من قضأتها و إتمامها ﴿ثُمُ إِليه مرجَّكُم ﴾ ثم إليه وحدہ یکون رجوعکم إذا انہت آجالکم ومتم ﴿ ثَم يَنْبِئُكُمْ مَاكْنَتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ إذ يبعثكم من مراقد الموت كما كان يبعثكم من مضاجع النوم ، لأنه عالم بتلك الأعمال كلها فيذكركم بها ، ويحاسبكم عليها و يجزيكم بها ، إن خيراً فخير و إن شرأ فشر وفيه تنبيه على أنالقادر على البعثمن توفى النوم قادر على البعث من توفى الموت · وقد خالف الزمخشرى الجمهور فى تفسير الآية فجعلها خطاباً للكفار خاصة إذجعل الجرح خاصاً بعمل السوءوجعل الغرض من ذكر توفيهم في الليل إنهم يكونون منسدحين فيه كالجيفومن الجرح بالنهار عمل الآئام فيه .وجعل البعث علىمعناه

الشرعى و « فى » للتعليل أو الشأن كحديث دخلت امرأة النار فى هرة (1) وقال فى بيان هذا : ثم يبعثكم من القبور فى شأن ذلك الذى قطعتم به أعماركم من النوم بالليل وكسب الآثام بالنهار ومن أجله ، كقولك : فيم دعوتنى ؟ فتقول : فى أمر كذا . وفسر الأجل المسمى بما ضربه الله لبعث الموتى وجزائهم ، والمرجع بالرجوع إلى موقف الحساب ، وفيه تكلف لا يدفعه إلا نص فى نزول الآية فى الكفار وحدهم وكون الجرح بمعنى فعل الآثام ، وكلاها لا يثبت .

وفى ذكر الأجل المسمى فى الآية والرجوع إلى الله تعالى لأجل الحساب والجزاء تأييد لما تقدم من حكمة تأخير ما كان مشركو مكة يستعجلون به من وعيد الله لهم ووعده لرسوله بالنصر عليهم و بيان عذاب الآخرة وراء ماأنذروا من عذاب الدنيا فهن لم يدركه الأول لموته قبل وقوعه لم يفلت من الآخر .

ثم إنه تعالى بين مافى هذه الآية من الإجمال فى أمر الموت والرجوع إلى الله المعنداب والجزاء مبتدئاً ذلك بذكر قهره نعباده واستعلائه عليهم وإرساله الحفظة الإحصاء أعمالهم وكتابها عليهم فقال فر وهوالقاهم فوق عباده و يرسل عليكم حفظة الإحصاء أعمالهم وكتابها عليهم فقال فر وهوالقاهم فوق عباده و يرسل عليكم حفظة الإرامة من الجلة الأولى بنصهافى تفسيرالآية الثامنة عشرة من هذه السورة (ص٣٣٧) وكلة فوق تستعمل كما قال الراغب في المكان والزمان والجسم والعدد والمنزلة، وذلك أضرب ضرب لها الراغب الأمثلة، فنوق العلوية يقابله تحت، وفوق الصعود يقابله في الحدور الأسفل، وفوق العدد يقابله القليل أو الأقلمنه، وفوق الحجم يقابله الصغير أو الأصغر منه، وفوق المند يقابله الفليل أو الأقلمنه، وفوق الحجم يقابله الصغير أو الأصغر منه، وفوق المند يقوله يكون بمعنى الفضيلة كقوله تعالى (ورفعنا بعضهم فوق بعض درجات \* والذين اتقوا فوقهم قاهرون) و به فسروا هذه الآية وما قبلها. تعالى حكاية عن فرعون (وإنا فوقهم قاهرون) و به فسروا هذه الآية وما قبلها.

وأما إرسال الحفظة على الناس فمعناه إرسالهم مراقبين عليهم من حيث لايشعرون (كراقبة رجال البوليس السرى فىحكومات عصرنا) محصين لأعمالهم

<sup>(</sup>۱) ﴿ تتمته ربطتهافلم تطعمهاولم تدعهاتاً كل من خشاش الأرضحتي ماتت ﴿ رواه أحمد والشيخان وابن ماجه عن أبى هريرة

<sup>﴿</sup> تفسير القرآن الحكيم ﴾ ﴿ ﴿ ٣١ ﴾ ﴿ الجزء السابع ﴾

بكتابتها وحفظها في الصحف التي تنشريوم الحساب وهي المرادة بقوله تعالى ( ١٠: ٨١ و إذا الصحف نشرت ) وهؤلاءالحفظة هم الملائكة الذين قال الله تعالى فيهم ( ۱۸: ۱۰ و إن عليكم لحافظين ۱۱ كراماً كاتبين ۱۲ يعلمون ما تفعلون ) ولم يرد في كلام الله ولا كلام رسوله (ص) بيان تفصيلي لصفة هذه الكتابة فنؤمن بها كما نؤمن بكتابة الله تعالى لمقاديرالسمواتوالأرض ولا نتحكم فيها بآرائنا . وأمثل مَا أُوَّلَتَ بِهِ أَنَّهَا عَبَارَةَ عَنْ تَأْثَيْرِ الْأَعْمَالُ فِي النَّفْسُ وَأَنَّهُ يَكُونُ بفعل الملائكة . وقيل إر الحفظة من الملائكة غيرالكاتبين للاعمال وهم المعقبات في قوله تعالى من سِورة الرعد ( ١٣:١٣ له معقبات من بين يديه ومن خلفه يحفظونه من أمر الله ) قيل إلهم ملائكة يحفظونه من الجنوالشياطين وقيلمن كل ضرر يكون عرضة له لم يكن مقدراً أن يصيبه فإذا جاء القدر تخلوا عنه ، ولكن لم يصح فذلك شيء يعتد به . وفي هذه الآية أقوال أخرى لأهل التفسير المأثور منها أنها خاصةبالنبي ( ص ) وأنها نزلت حين أراد أربد بن قيس وعامر بن الطفيل قتله على أن يلهيه الثاني بالحديث فيقتله الأول فلما وضع يده على السيف يبست على قائمته فلم يستطع سله . ومنها أنها في الكرام الكاتبين . ومنها أنها في الأمراء والملوك الذين يتخذون الحرس والجلاوزة يحفظونهم ممن يريد قتلهم . وروى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وأبو الشيخ عن ابن عباس ( رض ) أنه قال في الآية : الملوك يتخذون الحرس يحفظونه (١) من أمامه ومن خلفه وعن يمينه وشماله يحفظونه من القتل ، ألم تسمع أن الله تعالى يقول ( و إذا أراد الله بقوم سوءاً ) لم يغن الحرس عنه شيئاً . وهذا المعنى هو الذي يناسب قوله تعالى قبل هذه الآية ( ١١ سواء منكم من أسر القول ومن جهر به ومن هو مستحف بالليل وسارب بالمهار ١٢ له معقبات ) الآية وسيأتى تفصيل ذلك في محله إن شاء الله تعالى .

وليس عندنا من الأحاديث الصحاح في هذه المسألة إلا حديث أبي هريرة في الصحيحين وغيرها مرفوعاً « يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالمهار

<sup>(</sup>١) هكذا في الدر المنثور باختلاف الضائر

يجتمعون في صلاة الفجر وصلاة العصر ثم يعرج بالذين باتوا فيكم فيسألهم ربهم وهو أعلم بهم : كيف تركتم عبادى فيقولون تركناهم وهم يصلون وأتيناهم وهم يصلون » وروى بلفظ « والملائكة يتعاقبون فيكم بواو و بغير واو (١) لكن لم يرد ذلك في تفسير آية الرعد ، فإذا كان هؤلاء الملائكة هم الحفظة الكاتبين فلا محل لاختلاف العلماء في تجددهم وتعاقبهم .

وذكروا من الحكمة في كتابة الأعمال وحفظها على العاملين أن المكلف إذا علم أن أعماله تحفظ عليه وتعرض على رءوس الأشهادكان ذلك أزجرله عن الغواحش والمنكرات، وأبعث له على النزام الأعمال الصالحات، فإن لم يصل إلى مقام العلم الراسخ الذي يشمر الحياء منه سبحانه والمراقبة له يغلب عليهم الغرور بالكرم الإلهى والرجاء في مغفرته ورحبته تعمالي فلا يكون لديهم من خشيته والحياء منه مايزجرهم عن معصيته كا يزجرهم توقع المناسب على أعين الخلائق وأساعهم. وزاد الرازى احمال أن تكون فائدتها أن توزن تلك الصحف لأن وزمها ممكن ووزن الأعمال غير مكن . كذا قال وهو احمال ضعيف بل لا قيمة له لأنه مبنى على تشبيه وزن الله مكن . كذا قال وهو احمال ضعيف بل لا قيمة له لأنه مبنى على تشبيه وزن الله الأمور المعنوية بوزن البشر للا ثقال الجسمية .

وأما بيان هذه الحكمه على الطريقة التي جرينا عليها في بيان حكمة مقاديرالخلق فته لم مما مر هنالك ، وأما على طريقة من يقولون إن المراد بكتابة الأعمال حفظ صورها وآثارها في النفس فهي أنها تكون المظهر الأتم الأجلى لحجة الله البالغة فإذا وضع كتاب كل أحد يوم الحساب ونشرت صحفه المطوية في سريرة نفسه تعرض عليه أعماله فيها بصورها ومعانيها فتتمثل لذاكرته ولحسه الظاهر والباطن كاعملها في الدنيا لا يفوته شي ممن صفاتها الحسية ولا المعنوية - كاللذة والألم - فيكون حسيباً على نفسه ، وعلى عين اليقين من عدل الله وفضله (١٣:١٧ وكل إنسان ألزمناه طائره في عنقه

<sup>(</sup>١) قيل إن الرواية الأولى مختصرة من هذه وقيل إنهاوردت بلغة بني الحارث التي يعبر عنما النحاة بلغة « أ كلونى البراغيث » إضافة إلى هذه الجلة التي سمعت عن بعضهم

ونخرج له يوم القيامة كتاباً يلقاه منشوراً ١٤ اقرأ كتابك كفي بنفسك اليوم عليك حسيبا) . (١٨: ٤٧ ووضع الكتاب فترى المجرمين مشفقين مما فيه ويقولون ياويلتنا مالهذا الكتاب لا يغادرصغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها ، ووجدوا ماعملوا حاضراً ولا يظلم ربك أحداً ) .

ماعماوا حاصرا ولا يظلم ربك الحدا) ، وقته رسلنا وهم لا يفرطون في قرأ حزة ( توفاه ) بألف ممالة بعد الفاء والباقون ( توفته بالباء بعد الفاء ورسمهما في مصحف الإمام واحد هكذا « توفته » لأن الألف رسمت ياء كأصلها والمعنى أنه تعالى يرسل عليكم حفظة من الملائكة يراقبونكم و يحصون عليكم أعمالكم مدة حياتكم حتى إذا جاء أحدكم الموت وانتهى عمله توفته أى قبضت روحه رسلنا الموكلون بذلك من الملائكة وهؤلاء الرسل هم أعوان سلك الموت الذي قال الله فيه ( ١١:٣٢ قل يتوفا كم ملك الموت الذي وكل بكم ترجعون ) فالأرواح أصناف كثيرة لكل منها سسنن يتوفا كم ملك الموت الذي وكل بكم تم إلى ربكم ترجعون ) فالأرواح أصناف كثيرة وضعها ونظام في الحياة خاص به ، فقبض الألوف من الأرواح في كل لحظة ووضعها في المواضع اللائقة بها عمل عظيم واسع النطاق يقوم بإرادته ونظامه رسل كثيرون ، وكل عمل منظم لا بد أن تكون له جهة وحدة هي مكان الرياسة والنظام منه ، وروى ابن جرير وأبو الشيخ عن الربيع بن أنس أنه سئل عن ملك الموت أهو وحده وروى ابن جرير وأبو الشيخ عن الربيع بن أنس أنه سئل عن ملك الموت أهو وحده الذي يقبض الأرواح ؟ قال هو الذي يقبض الأرواح وله أعوان على ذلك \_ وقرأ الآية تم الذي يقبض الأرواح ؟ قال هو الذي يقبض الأرواح والم أعوان على ذلك \_ وقرأ الآية تم الذي يقبض الأرواح ؟ قاله هو الذي يقبض الأرواح وله أعوان على ذلك \_ وقرأ الآية تم الذي يقبض الأرواح ؟ قاله هو الذي يقبض المراح وله أعوان على ذلك \_ وقرأ الآية تم المراح المراح المراح المراح المراح والمراح و

قال غيرأن ملك الموت هوالرئيس الخ وروى عن ابراهيم النخمى ومجاهد وقتادة أن الأعوان يقبضون الأرواح من الأبدان تم يدفعونها إلى ملك الموت، فكل منها متوف، وعن الكلبي أن ملك الموت هو الذي يتولى القبض بنفسه ويدفعها إلى الأعوان فإن كان الميت مؤمناً دفعها إلى ملائكة الرحمة و إن كان كافراً دفعها إلى ملائكة العذاب أي وهم يذهبون بالأرواح إلى حيث بوجههم بأمر الله تعالى . وقد أسند التوفي إلى الله تعالى في آية الزمرالتي ذكر ناها في أول تفسيرا لآية التي قبل هذه (ص ٤٧٩) إما على أنه هو الآمر للك الموت ولأعوانه جميعاً بذلك \_ وهو قبل هذه (ص ٤٧٩) إما على أنه هو الآمر للك الموت ولأعوانه جميعاً بذلك \_ وهو

ماصرحوا به \_ و إما على أنه هو الفاعل الحقيقي والمسخر لملك الموت وأعوانه ، فهم

بأمره يعملون ، و بتسخيره يتصرفون ، لا يعتدون فى تنفيذ إرادته ولا يفرطون ، والتفريط التقصير بنحو التوابى والتأخير ( وتقدم تحقيق معناه فى تفسير « ٣٨ مافرطنا فى الكتاب من شىء » ( ص ٣٩٤ ) وقرأ الأعرج يفرطون من الإفراط المقابل للتفريط أى لا يتحاوزون ولا يعتدون فيه . ومعناه صحيح ولسكن الحاجة إلى نفى الإفراط غير قوية ، والآية تدل على عصمة الملائكة كما قال المفسرون

﴿ ثُمُ ردوا إلى الله مولاهم الحق ﴾ الظاهر المتبادر أن المعنى ثم يرد أولئك الدين تتوفاهم الرسل إلى الله الذي هو مولاهم الحق ليحاسبهم و يجازيهم على أعمالهم فيكون بمعنى آية ألم السجدة (١١:٣٢) التى تقدمت آنفاً . وقيل إن المعنى ثم يرد أولئك الرسل إلى ربهم بعد إتمام ما وكل إليهم بموت جميع الناس فيموتون هم أيضاً ، ذكره الرازى وهو ضعيف من وجود منها مخالفته لآية السجدة ، ومنها أن الحكلام في البشر و بيان الدين لهم و إقامة حججه عليهم ، ومنها أن الحساب الذي ختمت بذكره الآية حساب البشر لاحساب ملك الموت وأعوانه .

وفى الجملة مباحث لفظية ومعنوية يتضح بها ما فيها من البلاغة

(الأول) إن فى الكلام التفاتاً من الخطاب إلى الغيبة لأن ما قبله خطاب منه سبحانه للمكافين، والتفاتاً آخر من التكلم إلى الغيبة و إلالقال ثمرد دناكم أو رددناهم على الالتفات \_ الخ ونكتة الالتفات تفهم من المباحث الأخرى

(الثانى) أنه جعل فعل الرد مبنياً للمفعول للدلالة على أن له تعالى رسلا أخرى ــ والظاهر أنهم غير رسل الموت ورسل الحفظ ــ يردون العباد إليه بعد البعث عند ما يحشرونهم بأمره للحساب والجزاء، وهذه أظهر نكت الالتفات

(الثالث) ذهب بعض المفسرين إلى أن الضمير في قوله «ردوا» للكل المداول عليه بأحد من قوله «إذا جاء أحدكم الموت» وأن هذا هو السر في مجيئه بطريق الالتفات والافراد أولا والجمع آخراً ، لوقوع التوفى على الافراد والرد على الجملة والجموع . ونحن نرى أنه لاحاجة إلى تكلف القول برجوعه إلى الكل المدلول عليه بأحد ، والالتفات عبارة عن جمل ضمير الخطاب الذي للجاعة ضمير غيبة لهم عليه بأد ، والرابع) أن هذا الرد يكون بعد البعث فكان الأصل أن يعبر عنه بفعل

الاستقبال كما في آية السجدة ( ثم تردون ) وعبر هنا بالماضي لإفادة تحقق الوقوع حتى كأنه وقع وانقضي

(الخامس) من فوائد الالتفات من التكلم إلى الغيبة ذكر اسم الجلالة ووصفه بما وصف به ولا يخفى أن تأثيره فى النفس هنا أعظم من تأثير ضمير المتكلم (السادس) قالوا إن الرد إلى الله هو الرد إلى حكه وقضائه، وحسابه وجزائه، أو إلى موقف الحساب، ومكان العرض والسؤال، لأن الرد إلى ذاته غير معقول وغير نمكن، وهذا التعليل لا يحتاج إليه العربي القح لفهم ما ذكر من الآية، ولا الدخيل فى العربية إلا من كان مطلعاً على مذهب غلاة أهل الوحدة، ولو صح مذهبهم لكان سياق الكلام سانعاً أن يكون مراداً من العبارة كما يمنعه من أسلوبه وصف اسم الذات بما وصف به، وما ختمت به الآية وهاك بيانه.

( السابع ) أن وصف الاسم الكريم بمولاهم الحق يدل على أن ردهم إليه حتم لأنه هو سيدَهم الحق الذي يتولى أمورهم و يحكم بينهم بالحق . والحق في اللغة هو الثابت المتحقق ، وهذا الوصف لا يتحلَّى به أحد من الخلق إلا على سبيل العارية المؤقتة ، فما كان من تولى بعض العباد أمور بعض بملك الرقبة ، أو ملك التصرف والسياسة، فمنهما هو باطل من كل وجه، ومنهما هو باطل من حيث إنهموقوت بإثبات ولا بقاء له ، وحقمن حيث إن مولاهم الحق أقره فىسننهالاجتماعية أو شرائعه المنزلة لمصلحة العباد العارضة مدة حياتهم الدنيا ، فثبت بذلكأن اللهعز وجل هو مولاًهم الحق وحده ، وما كان من ولاية غيره الباطلة من كل وجه ، أو الباطلة فى ذاتها دون صورتها المؤقتة ، فقد زال كل ذلك بزوال عالم الدنيا و بقي المولى الحق وحده كما زال كل ملك وملك صور يين كانا للخلقف هذا العالم وصاروا إلى يوم لاتملك فيه نفس لنفس شيئًا ( س٨٣ : ١٩ ) وظهر يومئذ أن الملك الصوري والحقيقي لله الواحدالقهار (س٠٤٠) وكل هذا مبطل لخيال وحدة الوجود وكذا ما بعده وهو ﴿ أَلَا لَهُ الحُكُمُ وَهُو أَسْرِعُ الْحَاسِبِينَ ﴾ ألا حرف استِفتاح يذكر في أول الكلام لتنبيه المحاطب لما بعده إذا كان مها لئلا يفوته منه شيء وقوله «له الحكم» يفيد الحصر، أي له الحكم وحده ليس لغيره منه شي في ذلك اليوم، لا على سبيل

الصورة والإضافة المؤقتة ولا على سبيل الحقيقة ( ٢٧ : ٨٠ إن ر بك يقضى بينهم بحكمه وهو العزيز العلم – ٥٠ : ٨ وما اختلفتم فيه من شى فحسكمه إلى الله – ٣٩ : وهو اللهم فاطر السموات والأرض عالم الغيب والشهادة أنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه مختلفون ) والآيات فى هدذا المعنى كثيرة . وفسر كونه تعالى أسرع الحاسبين بأنه يحاسب العباد كلهم فى أسرع زمن وأقصره لا يشغله حساب أحد عن حساب غيره ، لأنه لا يشغله شأن عن شأن ، فاسم التفضيل فيه على غير بابه إذ لا يحاسب هنالك غيره ، أو هو بالنسبة إلى المحاسبين أو الحاسبين في غير الآخرة ، ولفظ الحاسبين اسم الفاعل من حسب الثلاثي لامن حاسب ، والحساب مصار لكل منها ، يقال حسبه حسباً وحسابا وحاسبه محاسبة وحساباوالمحاسبة أوالحساب فى المعاملة مبنى على الحسب والحساب الذى هو العدد والإحصاء لأن المحاسب عصى على من محاسبه العدد فى المال ، أو ما نيط به من الأعمال ، والمراد هنا أنه أسرع الحاسبين إحصاء للأعمال ومحاسبة عليها ، وقد تقدم تفسير ( والله سريع الحساب ) فيراجع فى ص ٢٣٣ ج ٢ من التفسير

(٦٣) قُلْ مَنْ يُنَجِّيكُمْ مِنْ ظُلُماتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ تَدْعُو لَهُ تَضَرُّعاً وَخُفْيَةً : لَئِنْ أَنْجُنَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّلْكِرِينَ (٦٤) قُلِ ٱللهُ يُنَجِّيكُمْ مِنْهَا وَمِنْ كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ أَنْتُمْ تُشْرِكُونَ .

أمر الله تعالى رسوله فى الآيات السابقة أن يبين لعباده إحاطة علمه وشمول قدرته ، واستعلاءه عليهم بالقهر ، وحفظه أعمالهم عليهم ، وكونه هو مولاهم الحق الذى يحاسبهم و يجازيهم عليها بعد أن يميتهم ثم يبعثهم . ثم أمره بهذا القول أن يذكرهم بشىء يجدونه فى أنفسهم و يقولونه بأفواههم، و ينفلوا عمايستازمه من كون الله تعالى هو مولاهم الحق الذى يجب توحيده و إفراده بالعبادة ، ولا سيا مظهرها الأعلى وهو الدعاء فى الرخاء كالدعاء فى الشدة ، فقال :

والبحر قسمان ظلماتحسية كظلمة الليل وظلمة السحابوظلمة المطر،وظلمات معنوية كظامة الجهل بالطرق والمسالك ، وظلمة فقــد الصوى والمنار ، أو اشتباه الأعلام والآثار، وظلمةالشدائدوالأخطار ، كالعواصف والأعاصير وهياج البحار،أو مساورة الأَفاعي والسباع،أو مكافحة العدد الكثير من الأعداء،وتسمية هذهالأمور المعنوية ظلمات من المجاز كتسمية الجهل والكفر والضلال بذلك \_ وهو كثير في التنزيل\_ ونقلوا أنه قيل لليوم الشديد يوم مظلم ويوم ذو كواكب . وأقول لايصح إطلاق الظلمة على كل شدة ، بل على الشدة التي لَمَّا عافَبة سيئة مجهولة تخشىولا تعلم ، فهو يرجع إلى معنى الجهل. والتضرع المبالغة في الضراعة وهي الذل والخضوع، وقال الراغب هو إظهار الضراعة بعدأن فسرها بالضعف والذل،والإظهار قد يكون إظهار ما هو واقع وقد يكون إظهار ما هو غير واقع علىسبيل الرياء ، وللمراد بالتضرع هنا ما هو صادر عن الإخلاص الذي يثيره الايمان الفطري المطوى في أنفس البشر . والخفية بالضم والكسر الخفاء والاستتار ، فإذا كان التضرع إظهار الحاجة إلىالله تعالى والتذلل له بالجهر والدعاء ، ورفع الصوتبه مع البكاء ، فالخفية فىالدعاء عبارة عِن أسراره هو باً من الرياء ، وهاتان حالتان تعرضان للانسان،عند شعوره بالحاجة إلى الله تعالى و يأسه من الأسباب، تارة مجأر بالدعاء رافعاً صوته متضرعامبهلا. وَمَارَةً يُسرُّ الدَّعَاءُ وَيُحْفَيْهُ مُخْلَصاً مُحْتَسباً ، ويتحرى أن لا تسمعه أذن ، ولا يعلم به أحد، ويرى أنه يكون بذلك أجدر بالقبول، وأرجى لنيلالسول، والمعنى قل أيها الرسول لهؤلاء المشركين الغافلين عن أنفسهم ، وما أردع من آيات التوحيد في أعماق فطرتهُم : من ينجيكم من ظلمات البروالبحر الحسية والمعنوية عند ما تغشاكم في أسفاركم حال كونكم تدعونه عند وقوعكم فيكل ظلمة منهادعاء تضرع ودعاء خفية قائلين ﴿ لَئِن أَنْجَانًا مِن هذه لنكون مِن الشَّاكرين ﴾ أي مقسمين هذا القسم في دعائكم : لئنأنجانا الله من هذه الظلمة أو الداهية المظلمة لنكونن من المتصفين بالشكر الدائم له المنتظمين في سلك أهله ، وفي قراءة ( لئن أنجيتنا ) بالخطاب وسيأتي .

﴿ قُلَ الله ينجيكم منها ومن كل كرب ثم أنتم تشركون ﴾ الكرب الغم الشديد

مأخوذ من كرب الأرض وهو إثارتها وقلبها بالحفر إذ الغم يثير النفس كذلك أو من الحرب ( بالتحريك )وهو العقد الغليظ في رشاء الدلو (حبله)وقديوصف الغم بأنه عقدة على القلب أى لما يشعر به المغموم من الضغط على قلبه والضيق في صدره أو من أكر بت الدلو إذا ملأته ، أفاده الراغب، والمعنى أن الله ينجيكم المرة بعد المرة من تلك الظامات ومن كل كرب يعرض لكم ثم أنتي تشركون به غيره بعد النجاة أقبح الشرك معتمرين ، لا تكادون تنسونه إلا عند ظامة الخطب، وشدة الكرب هذا الشرك مستمرين ، لا تكادون تنسونه إلا عند ظامة الخطب، وشدة الكرب وأجلى شرككم أنكم تدعون أولياء من دون الله وتسندون إليهم الأعمال إن لم يكن بالاستقلال فبالشفاعة عند الله حتى إنكم لا تستثنون منها تلك النجاة ، وهذه الحجة من أبلغ الحجج لمن تأملها ، ولذلك تتكرر في التعزيل ذكرها وطالماذكر ناها في اليتين التوحيد ودلائله وأقرب بسط لها ما أوردناه في تفسير الآيتين . فليراجع و ٤١ من هذه السورة وفيه شواهد بمعنى هاتين الآيتين . فليراجع ( في ص ٢٠١٧ - ٤٤١ )

قرأ عاصم وحمزة والكسائى (ينجيكم) بالتشديد في الموضعين من التنجية والباقون بالتخفيف فيهما من الانجاء وهما لغتان في تعدية نجا ينجو يقال نجاء وانجاء ونطق بهما القرآن في غير هاتين الآيتين أيضاً ولكن في التشديد من المبالغة والدلالة على التكرار ماليس في التخفيف، وقرأ عاصم في رواية أبي بكر (خفية) بكسر الخاء والباقون بضمها وهما لغتان كما تقدم، وقرأ عاصم وحمزة والكسائي (أنجانا) على الغيبة فعاصم فخمها والآخرون قرأوها بالامالة وقرأ الباقون (أنجيتنا) على الخطاب الفيبة أقوى مناسبة للفظ، والخطاب أشد تأثيراً في النفس.

<sup>(</sup>٦٥) قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَى أَنْ يَبَعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِنْ قَوْقِكُمْ أَنْ يَبَعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِنْ قَوْقِكُمْ أَنْ مِنْ تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شَيَعًا وَيُدِينَ بَعْفَكُمْ أَنْسَ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شَيعًا وَيُدِينَ بَعْفَكُمْ أَنْسَ لِمُ شَيعًا وَيُدِينَ بَعْفَكُمْ أَنْسَ لِمُ اللَّهُمْ يَفْقَهُونَ (٦٦) وَكَذَّبَ بِهِ بَعْضٍ ، أَنظُرُ كَيْفَ نُصَرِّفُ الْآيَتِ لَعَلَيْهُمْ يَفْقَهُونَ (٦٦) وَكَذَّبَ بِهِ

**!** 9 •

قَوْمُكَ وَهُو ٱلْذِقُ قُلْ لَمْتُ عَلَيْكُمْ بِوَ كِيلٍ (٦٧) لِكُلِّ نَبَا مِمُسْتَقَرَّ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ.

ذكر الله تعالى هؤلاء الناس فى الآيتين السابقتين بعض آياته فى أنفسهم، ومنته عليهم فى وقائع أحوالهم، التى يشعر بهاكل من وقعت له منهم وكونه هو الذى ينجيهم من الظلماتوالكروب والأهوال والخطوب، إما بتسخير الأسباب، و إما بدقائق اللطف والإلهام، ثم قال.

﴿ قُل هُو القادر على أن يبعث عليكم عذابا من فوقكم أو من تحت أرجلكم

أو يلبسكم شيعاً ويذيق بعضكم بأس بعض في فهذا تذكير بقدرته على تعذيبهم، إثر التذكير بقدرته على تنجيبهم ، لا فرق فيها بين افرادهم و بين مجموعهم وجملهم، وانذار بأن عاقبة كفر النعم ، أن تزول وتحل محلها النقم . والمعنى قل أيها الرسول لقومك ومن وراءهم من الكافرين بنعم الله ، الذين يشركون به سواه ، ولا يشكرون له مامن به من النعم وأسداه ، ومن الذين يتنكبون سنن الله ، و يختلفون فى الكتاب بعد أن هداهم به الله : هو الله القادر على أن يثير و يرسل عليكم عذابا تجهلون كمه فيصبه عليكم من فوق كم، أو يثيره من تحت أرجل كم، أو يلبسكم و يخلط كم فرقا وشيعاً ، مختلفين على أهواء شتى ، كل فرقة منكم تشايع إماما فى الدين، أو تتعصب في السلم والحرب ، وقال صاحب الكشاف بعد تفسير اللبس بالخلط : ومعنى خلطهم أن ينشب القتال بينهم فيختلطوا و يشتبكوا فى ملاحم القتال من قوله :

وكتيبة لبستها بكتيبة حتى إذا التبست نفضت لها يدى أقول وأصل معنى اللبس التفطية كاللباس وهذا التفرق والاختلاف بين الشيع كالغطاء يسترعن كل شيعة ماعليه الأخرى من الحق، ومافى الاتفاق معهامن المصلحة والخير، ولمادة شىء ثلاث معانى أصلية فى اللغة (أحدها) الانتشار والتفرق ومنه شاع وأشاع الأخبار وطارت نفسه شعاعا (ثانيها) الاتباع والدعوة إليه ومن الأول تشييع المسافر وتشييع الجنازة ومن الثانى قولهم أشاع بالإبل أى دعاها إذا استأخر بعضها المسافر وتشييع الجنازة ومن الثانى قولهم أشاع بالإبل أى دعاها إذا استأخر بعضها المسافر وتشييع الجنازة ومن الثانى قولهم أشاع بالإبل أى دعاها إذا استأخر بعضها المسافر وتشييع الجنازة ومن الثانى المسافر وتشييع المها المسافر وتشييع المهابرة المسافرة والمسافرة والم

ليتبع بعضها بعضا (ثالثها) التقوية والتهييج ومنه قولهم شيع النار إذا ألتى عليها حطباً يذكيها به ، والشياع ( بالفتح والكسر ) ما تضرم به النار ، وكل هذه المعالى ظاهرة فى الشيع والأحزاب المتفرقة بالخلاف فى الدين أو السياسة . وفسر ابن عباس الشيع بالأهواء المختلفة أى أصحابها .

وقد ورد في المأثور تفسير العذاب من فوق بالرجم من السماء أي من جهة العلو\_ وكذا بالطوفان \_كما وقع لبعض الأمم القديمة، والعذاب من تحت الأرجل بالخسف والزلازل الممهودة في القديم والحديث ، وروى عن ابن عباس أن المراد بالفوق أمُّة السوء ــ أي الحـكام والرؤساء ــ و بالتبحت خدم السوء ،وفي رواية (من فوقكم ) يعني أمراءكم ( أو من تحت أرجلكم ) يعني عبيدكم وسفلتكم. وهذامعني صحيح في نفسه ولعل مراد الخبر منه أنه يدخل في عموم ما ترشد إليه الآية ، وقيل المراد بالفوق حبس المطر وبالتحت منع الثمرات، وهذا تفسير سلبي والتعبير عنه بالإرسال تعبير عن الشيء بضده فإن الإرسال ضد المنع والإمساك والحبس، ومنه قوله تعالى ( ٣٥ : ٢ وما يمسك فلا مرسل له من بعده ) ولمما كان لفظ العذاب في الآية نكرة جاز حمله على كل عذاب يأتي من فوق الرءوس ومن تحت الأرجل أو من رؤساء الناس أو من تحتهم ، ولولا أن هذا الإبهام مراد لأجل هذا الشمول لصرح بالمراد كما صرح به في مثل قوله تعالى (٧٧: ٦ أأمنتم من في السهاء أن يخسف بكم الأرض فإذا هي تمور ٧ أم أمنتم من في الساء أن يُرسل عليكم حاصبا فستعلمون كيف نذير ) وحكمة مثل هذا الإبهام في القرآن أن ينطبق معنى اللفظ على مايدل عليه مما يحدث في المستقبل أو ينكشف للناس فيه ما كان خفياً عنهم، إذ ورد في وصف القرآن أنه لا تنتهي عجائبه، وأن فيــه نبأ من قبل الذين نزل فى زمنهم ومن كان معهم ومن يجىء بعدهم .

مثال ما عبر القرآن عنه ولم ينكشف لجمهورالناس انكشافا تاما إلا بعد تزوله بقرون كون الثماروغيرهاأزواجامهاالذكر والأنثى قال تعالى (١٣: ٢ ومن كل الثمرات جعل فيها زوجين اثنين ) وقال(٥١: ١٩ ومن كلشىء خلقنازوجين) وكانوا يسلون الآيات في ذلك على المجاز \_ وكون الرياح تلقح النبات كما هو صريح قوله تعالى

( تفسير:.ج٧)

(١٥: ٢٧ وأرسلنا الرياح لواقح) وقد جعله بعض مفسرى السلف تلقيحاً مجازيا كقول ابن مسعود (رض) إنها تلقح السحاب فيدركا تدر اللقحة (١٠ نعم قال ابن عباس (رض) وكذا الحسن: تلقح الشجر وتمزى السحاب، ولكن هذا القول المقتبس من التنزيل بنور الفهم الصحيح، لم يزل خفياً فى تفصيله حتى عن العرب الذين كانوا يلقحون النخيل ـ إلى أن اكتشف الناس أعضاء الذكورة والأنوثة في النبات وكونها تثمر بالتلقيح، وكون الرياح تنقل مادة الذكورة من ذكرها إلى أنها فتلقحها به، ولما علم الافرىج بهذا قال بعض المطلعين على القرآن المجيد من المستشرقين منهم: إن أصحاب الابل ـ يعنى العرب \_ قد عرفوا أن الريح تلقح الأشجار والثمار قبل أن يعرفها أهل أور بة بثلاثة عشر قرنا (٢)

ومثال ماعبرالقرآن عنه بما يشمل مالم يكن في زمن من تدريله و لا في البيسبق لها البشر هذه الآية التي ظهر تفسيرها في هذا الزمان بهذه الحرب الأوربية التي لم يسبق لها نظير ، فقد أرسل الله على الأمم عذا باً من فوقها بما تقذفه الطيارات والمناطيد من المقذوفات المدافع وغيرها بما كان معروفا قبلها ولكن بعد تعزيل الآية - وعذا باً من تحتها بما يتفجر من الألغام النارية و بما ترسله المراكب الغواصة في البحر ، التي اخترعت في هذا العصر ، ولبسها شيعامتعادية وأذواق بعضها بأس بعض، فحل بها من التقتيل والتخريب ما لم يعهد له نظير في الأرض ، وقد شرحنا هذا في مقالة نشر ناها في المنار . ولاشك في أن دلالة الآية على هذه المخترعات مراد ، لأن الله تعالى منزل القرآن هو علام الغيوب . وفي الحديث المرفوع ما يشير إلى ذلك ، فقد روى أحمد والترمذي من عديث سعد بن أبي وقاص قال : سئل رسول الله (ص) عن هذه الآية (قل هو القادر - إلى آخرها) فقال « إما الها كائنة ولم يأت تأويلها بعد» و يقويه ما وريا. القادر - إلى آمتنا ، لأنه سنة الله في أهل الكتاب من قبلنا ، كا يأتي قريبا .

<sup>﴿</sup> انظر كيف نصرف الآيات لعلهم يفقهون ﴾ أى انظر بعين عقلك أيها (١) اللقحة بالفتح الناقةذات اللبن(٢) نقلذلك السيد محمد بيرم الحامس في مقدمة صفوة الاعتبار عن مستر اجتبرى الانكليزي الذي كان معلم العربية في مدرسة اكسفور دالجامعة

الرسول \_ ومثله فى هذاكل مخاطب بالقرآن \_كيف نصرف الآيات والدلائل فنجعلها على أنحاء شتى ، منها ماطريقه الحس ، ومنهاماطريقه العقل ، ومنها ماطريقه علم الغيب ، لعلهم يفقهون الحق ، ويدركون كنه الأمر ، فإن الفقه هو فهم الشىء بدليله وعلته ، المفضى إلى الاعتبار والعمل به ، وإنما يرجى تحصيله بتصريف الآيات ، وتنويع البينات .

773

فعلم مماتقدم أنهذه الآية عامةو إن ترات فيسياق إنذار مشركي مكةو إقامة الحجة عليهم ، فالعبرة فيها كغيرها بعموماللفظ لابخصوصالسببأ ومقتضىالسياقكما تقرر فى الأصول، وقد جهل هذا بعض المعممين فأنكر واعلينامنذأ ول العهد بإنشاء (المنار) ما كنا نورده في سياق تذكير المسلمين ،من الآياتالتي نزلت في المشركين والمنافقين ، ومما يؤيد مسلكنا هذا مارواهالبخاري والنسائيفي تفسير هذه الآيةمن حديث جابرقال: لما نزلت هذه الآية(قل هوالقادرعليأن يبعث عليكم عذابا من فوقكم)قال رسول الله (ص) « أعوذ بوجهك » قال ( أو من تحت أرجلكم ) قال « أعوذ بوجهك » ( أو يلبسكم شيعاً و يذيق بعضكم بأس بعض ) قال رسول الله (ص) « هذه أهون أو هذا أيسر » هذا لفظ البخارى فى كتاب التفسير من صحيحه ، ووقع فى كتاب الاعتصام منه « هانان أهون أو أيسر » ــ والشك من الراوى ــ و إنمــا كانت خصلتا اللبس. و إذاقة البأس أهون أو أيسر لأن المستعاذ منه قبلهـــا هو عذاب الاستئصال بإحدى الخصلتين الأوليين بأن لا يبقى من الأمة أحد. ويدل على ذلك أحاديث متعددة منها حديث ابن عباس عندأ بي بكر بنمردو يه عن النبي (ص) قال «دعوت الله أن يرفع عن أمتى أر بعا فرفع علهم اثلتين وأبيأن يرفع علهم اثلتين: دَّعُوتَ الله أن يرفع عنهم الرجم من السماء والخسف من الأرض وأن لا يلبسهم شيءًا ولا يذيق بعضهم بأس بعض ، فرفع عنهم الخسف والرجم وأبى أن يرفع الآخرين » وفي رواية أخرى عنده عنه ــ أي ابن عباس ــ قال : لمــا نزلت هذه الآية ( قل هو القادر . . . ) قام النبي (ص)فتوضأ ثم قال « اللهم لا ترسل على أمتى عذابا من فوقهم ولا من تحت أرجلهم ولا تلبسهم شيعا ولا تذق بعضهم بأس بعض » قال فأتاه جبريل فقال : يا محمد قد أجار الله أمتك أن يرسل عليهم عذابا

من فوقهم أو من تحت أرجلهم . أى ولم يجرهم من العذابين الآخرين لأنه لابد أن يتبعوا سنن من قبلهم من أهل الكتاب ، و يحل ماحل بهم من عذاب التفرق والخلاف . وذلك مقتضى سنته تعالى فى عقاب أتباع الرسل مختلفون فى الدين الجامع للكامهم فيكونون مذاهب وشيعاً ، ويتبع ذلك اختلافهم فى السلطة والسياسة أو يتقدمه ، ويترتب عليه التخاصم والاقتتال الذى نعهده ، وهذا معنى قضاء الله فى حديث ثو بان الذى يأتى قريباً .

وروى أبو الشيخ عن مجاهد في تفسير الآية أن هذا العذاب عذاب أهل الاقرار وأن العذاب الأول عذاب أهل التكذيب. وأوضح منه ما رواه ابن جرير عن الحسن قال لما نزلت هذه الآية (قل هو القادر على أن يبعث عليكم عذاماً ) قام رسول الله (ص) فنوضأ فسأل ربه أن لا يرسل عليهم عذابامن فوقهم أو من تحت أرجلهم ولا يلبس أمته شيعا ويذيق بعضهم بأس بعض كما أذاق بني إسرائيل. فهبط إليه جبريل فقال: يا محمد إنك سألت ربك أربعا فأعطاك اثنتين ومنعك اثنتين: لن يأتيهم عذاب من فوقهم ولا من تحت أرجامهم يستأصلهم فأنهما عذابان لكل أمة اجتمعت على تكذيب نبيها وردكتاب ربها، ولكنهم يلبسهم شيعا ويذيق بعضهم بأس بعض .وهذان عذابان لأهل الاقرار بالكتب والتصديق بالأنبياء ولكن يعذبون بذنو بهم. وأوحى الله إليه ( فإمّانذهبن بك فإنا منهم منتقمون) يقول من أمتك (أو نرينك الذي وعدناهم) من العذاب وأنت حى ( فانا عليهم مقتدرون )فقام نبى الله (ص) فراجع ر به فقال « أى مصيبة أشد من أرى أمتى يعذب بعضها بعضا؟ » وأوحى إليه ( ألم، أحسب الناس أن يتركوا ) الآيتين فأعلمه أن أمته لم تخص دون الأمم بالفتن وأنها ستبتلي كما ابتليت الأمم، ثم أنزل عليه ( قل رب إما تريني ما يوعدون رب فلاتجعلني في القوم الظالمين ) فتعوذ نبي الله فأعاذه الله ، لم ير من أمته إلا الجماعة والألفة والطاعة، ثم أنزل عليه آية حذر فيها أصحاب الفتنة فأخبره أنه إيما يخص بها ناس ممهم دون ناس فقــال ( واتقــوا فتنة لا تصيبن الذين ظلموا منكم خاصة واعلموا أن الله شديد العقاب ) فخص بها أقواما من أصحاب محمد (ص) بعده وعصم بها أقواما اه

وقد وفي الحسن رحمه الله المــألة حقها من البيان بذكر مايتعلق بها و إن نزل بعدها بسنين كآية الأنفال الأخيرة ولكنه لم يبين معنى هذه وهو بيانسنته تعالى في الفتن تصاب بها الأمم لاتصيب الذين ظلموا منهم وكانوا سبب العذاب المترتب عليها خاصة ، بل تحل بهم و بمن لم يمنعهم عن الظلم ولو عجزاً ، مل ظاهر الرواية مخالف لظاهر الآية في هذا ولعله محرف

واعلم أنه ورد في هذا المعنى أحاديثأخرى منها أنه (ص) دعا ر بهأنلايهلك أمته بتسليط عدو عليهم من غـير أنفسهم ولا بالسنة العامة أي الحجاعة والقحط ولا بالغرق ولا بما عذب به الأمم قبلهم كالريح والصيحة والرجفة . وقد أورد هذه الأحاديث الحافظ ابن كثير في تُمسير هذه الآية والسيوطي في الدر المنثور

وقد استشكل هذه الأحاديث العلماء بما ورد من الأحاديث المتعددة من ما أجابوا به عنها هو أن مادعا به النبي (ص) إنما هو عدم هلاك أمته كلها بما ذكر كما هلكت عاد وتمود وقوم لوط وغيرهم،ورقوع شيء من ذلك في بعض الأمة لابنافي استبجابة الدعاء ، فان منه الموت غرقا أو جوعا وقد وقع لـكثير من الأمة حتما .

ثم حدث لهذه الأمة في الأجيال الأخيرة ماهو أولى بالاشكال ، وأحوج إلى مثل هذا الجواب، وهو تسليط الأعداء عليها المعارض لما ورد في هذا الياب،وأصحه مارواه مسلم من حديث ثوبان قال:قال رسول الله(ص) «إن الله زوى لي الأرض فرأيت مشارقها ومغاربها <sup>(۱)</sup> و إن أمتى سيبلغ ملكها مازوى لي منها ، وأعطيت الكنرين الأحرو الأبيض و إنى سألت ربي لأمتى أن لايملكها بسنة عامة وأن لا يسلط عليهم عدواً من سوى أنفسهم يستبيح بيضتهم (٢) و إن ربى قال يامحمد إذا قضيت قضاء فإنه لايرد ، و إنى أعطيتك لأمتك أن لا أهلكم بسنة عامة وأن لاأسلط عليهم عدواً من سوى أنفسهم فيستبيح بيضتهم ولو اجتمع عليهم من بأقطارها ــ أو قال من بين أقطارها \_ حتى يكون بعضهم يهلك بعضاً ويسبى بعضهم بعضا»

<sup>(</sup>١) زوي الشيء يزويه قبضهوجمعهوالمعنيأ نه كشفهاله وأطلعه عليها (٢)يكني بالبيضة عن وضغ سلطة القوم وملكهم وعن عزهم ومستقر قوتهم وما يحمون من حقيقتهم

ورواه أحمد وأصحاب السنن إلا النسائيوغيرهم بزيادة عما هنا . وقد ظهرصدقالرسول (ص) في بلوغ ملك أمته مشارق الأرضومغاربها وفي وقوع بأسهم بينهم،ومازال ملكهم عن أكثر تلك الممالك إلا بتفرقهم، ثم بمساعدتهم للأجانب على أنفسهم، وكم تألبت عليهم الأمم فلم ينالوا منهم بدون ذلك منالاً ، ومأبقي لهم الآن قليل ضعيف يتوقع الطامعون الاستيلاء عليه قريباً ، ونحن نرجو خذلان الطامعين ، و إقامة قواعد استقلالنا على أساس متين، يضمنه تكافل الأمم وحفظها للسلم ولو عشرات من السنين لعلنا نصير في فرصتها من العالمين العاملين، الذين يحفظون حقيقته بم بأ نفسهم، ولا يتكلون على تنازع الطامعين فيهم ، فإن هذا اتكال على أمر سلبي لا يدوم لنا ، و إن كان هوالذي أبقى لنا هذا القليل الذي ذكرنا ، و بقاؤه هو مصداق الحديث على الطريقة المعتمدة في الجواب عن الدعاء يرفع الخسف والقحط والغرق وغيرها في الأحاديث الأخرى ويمكن أن يجاب عن حديث ثوبان هذا بجواب آخر غير الذي يؤخذ من جوابهم عن غيره ، وغير ماأشرنا اليه آنفاً في بيان صدقه ، وهو أن الله تعالى لايسلط عليهم عدواً من سوى أنفسهم يستبيح بيضتهم ماداموا مستمسكين بعروة الايمان الوثقي وقائمين بحقوقهومنها الأسبابالتي وعدهم الله تعالى النصر ماداموا مستمسكين بها وقد بينها لهم في كتابه وتقدم كثير منها فيما مرَّ من التفسير (١) و يؤيد ذلك حديث آخر عن ثوبان نفسه قال:قال رسول الله (ص) «يوشك أن تداعى عليكم الأمم كما تداعى الأكلة إلى قصعتها \_ فقال قائل : ومن قلة تحن يومئذ ؟ قال \_ بل أنتم يومئذ كثير ولكنكم غثاء كغثاء السيل، وسينزعن الله من صدور عدوكم المهابة منكم وليقذفن في قلو بكم الوهن \_ قال قائل: يارسول الله وما الوهن ؟ قال: حب الدنيا وكراهية الموت » رواه أبو داود في سننه والبيهتي في دلائل النبوة <sup>(٢)</sup>

<sup>(</sup>١) أنظر كلة نصر فى فهارس أجزاء التفسير وراجع ماتشير اليه أرقامها

<sup>(</sup>۲) فى سنده أبو عبد السلام صالح بن رستم الهاشمى قال أبو حاتم فيه مجهول وقال النهي روى عنه ثقتان فخفت جهالته . ويوشك معناه يقرب ، وتداعى أصله تتداعى أى تجتمع أو تتابع وأصل معناه يدعو بعضها بعضا . والأكلة كفعلة جمع آكل وروى بصيغة اسم الفاعل أى الجماعة الآكلة . والغثاء بالضم ما محمله السيل =

## ﴿ تنبيه غافل، وتعليم جاهل ﴾

يسىء كثير من المسلمين تأويل حديثى نُوبان وغيرها من أحاديث الفتن و بحملومها على مايضرهم ، وهو مالم يرده الرسول (ص) ولا يرضاه لهم ، فوجب أن نبين الحق في ذلك فنقول

إن لأحوال الأمم العامة تأثيراً عظيما في فهم أفرادها لنصوص الدين وغيرها من أقوال الحكماء والشعراء ، فهي في حال ارتقائها بالعلم والحكمة ، ومايشمران من العزة والقوة، تـكون أصح افهاما ، وأصوب أحكاما ، وأكثر اعتباراً و إدكاراً ، وأحسن استفادة واستبصاراً ، وفي حال فشو الغباوة والجهل ، وماينتجان من الضعف والذل ، تكون بالضد من ذلك ، وأخرب مثلا لذلك النصوص والحكم المنظومة وللنثورة في ذم الطمع والحرص على المال وزينة الدنيا وما يقابلها من تعظيم أمر الآخرة والترغيب في معالى الأمور وبذل المال في سبيل الحق ــ لم تــكن تلك النصوصُ والحُـكُم والأشعار والأمثال بصادة الأمة في طور حياتها وارتقائها عن القتح والكسب، واحراز قصب السبق، في جميع ميادين التنازع على السيادة وموارد الرزق، بلكانت هي الحافزة لها إلى ذلك بقصد اعزاز الملة، ورفع شأن الأمة ، لذلك كانوا يبذلون تلك الأموال بمنتهى السخاء في سبيل البر وأعمال الخير، ونو حفظ المتأخرون منا ماحبسه من قبلهم من الأوقاف على جميع المصالح العامة وأنواع البرلوجدوا أنجميع ماملكوه من الأرضكان وقفابل وقفابل وقف مرارأ ، لأن الخلف الطالح صار يحول أوقاف السلف الصالح إلىملك حتى كان عم والدى الشيخ النقاد الخبير السيد أحمد أبو الكمال يقول على سبيل المبالغة في هذا للعني: في كل مئة سنة يتحول كل وقف في طرابلس الشام ملكا وكل ملك وقفا

<sup>=</sup> ويلقيه من الزبد والعيدان ونحوها ، والوهن الضعف أو شدته . والسؤال عن سببه وإنما سببه حب الحياة الدنيا ولذتها وإبثارها على الجهاد في الدفاع عن الحقيقة وكراهة الموت ولو في سبيل الحق حرصاً على هذه الحياة الحسيسة . وأجدر بهذا الحديث أن يعد من أعلام النبوة كالذي قبله

كانت تلك النصوص والحكم للأمة في تلك الحياة كالغداء الصالح للجسم السليم يزيده قوة و يحفظ له حياته و يعوضه عن كل ماينحل منه من الدقائق الميتة مَادة حية خيراً منها، ثم صارت في طور الضعف كالغذاء الجيد في الجسم العليل لايزيده إلا ضعفا وانحلالا ، إذ صاروا يفهمون منهاأنالكسل والخمول والتواكل والفقر والذل من مقاصد الدين ، فصاروا لايستفيدون منها إلاضعفا وعجزاً ، ولا يزدادون مع ذلك إلا حرصا ودناءة وبخلا

إذا تدبرت هذا المثال فاجعله مرآة لما ورد في الأحاديث النبوية ، من أنباء مستقبل الأمة الاسلامية ، كسعة ماكم افي مشارق الأرض ومغاربها ، (أي بالنسبة إلى الحجاز) ثم تداعى الأمم علمها كما تتداعى الآكلة إلى قصعتها ، ومن تفرقها شيعاً ووقوع بأسها بينها ، وغير ذلك من أنباء الفتن ، وما يكون قبل قيام الساعة من الاحداث والبدع، واعلم أن ماأصاب الأمة الاسلامية بسوء فهمها لهذهالأحاديث بعد فشو الجهل فيهاهو نحو مماأصابها بسوء فهمها لتلك النصوصوالحكم التي أشرنا إليها في المثال: وظن جماهير المسامين أنفسهم منذ قرون على الرضا بجميع الفتن والشرور التي أنبأت الأحاديث بوقوعها في المستقبل ، فقعدت همهم عن القيام بما أمر الله تعالى به من الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ودفع المكروه والدفاع عن الحق بقدر الاستطاعة ، معتذرين لأنفسهم بأن ذلك قدر ، قد ورد بوقوعه الخبر، فلامهرب منه ولامفر ، كما يعتذرون لأنفسهم عن ترك مجاراة الأمم العزيزة فيأسباب العزة وطرق الثروة، بالنصوص والحكم التي وردت في التنفير عن الطمع والحشع وبهو بن أمر، شهوات الدنيا ، والترغيب في معالى الأمور و إيثار الحياة الباقية \_ ولا حجة لهم في شيء من ذلك بل لله الحجة البائغة عليهم ، وقد بسطنا ذلك مراراً في التفسير وفي غيرالتفسير وتراهم معهذا قد تركوا السعى والعمل لما وعدوا به في الآيات والأحاديث من الخير والسيادة كما كان يسعى و يعمل له سلفهم، ومن تلك الوعود مالم يأت تأو يلهولا بدمن إتياله ، لأن وعد الله مفعول لابد منه ، كما تركوا العمل بالنصوص الآمرة بالبذل في سبيل الله ، مع ادعائهم الأخذ بما ورد في إيثار الآخرة على الدنيا أو احتجاجهم به وحقيقةالأمم أنهم رزئوا بالبجهل والخولوالكسا وسقوط الهمة،فهم بحهلهم

يتعبون ويشقوزفياتباع أهوائهم والسعى لحظوظهم الشخصية الدنيئة ، ولايفكرون فى المصالح العامة ولا يعقلون وجه ارتباط المنافع الخاصة بها ، بل يتركونها زاعمين أنهم قد وكلوا أمرها إلى الله وعملوا به ـدى دينه فيها . بل لايخطر في بال أحد منهم هذا الزعم إلا إذا عذله عاذل أو و بخه مو بخ على تفريطه في حقوق أمته ، ومايجب عليه لملته ، فحينئذ يعتذرون بالاقدار ، أو بأنالآخرة لهم والدنيا للكفار ، وقد ذکرناهم بفساد شبهتهم هذه مراراً <sup>(۱)</sup> و ( انما یتذکر من ینیب )

ان النبي (ص) لم يخبر أمته بما سيقع فيها من التفرق والشيع ، وركوب سن. أهل الكتاب في الاحداث والبدع، و بغير ذلك من أخبار الفتن، الخاصة بهم والمشتركة بينهم و بين الأمم ، إلا لأجل أن يكونوا على بصيرة في مقاومة ضرها ، واتقاء تفاقم شرها ، لا لأجل أن يتعمدوا إثارة تلك الفتن والاصطلاء بنارها ، والاقتراف لأوزارها ، فمثله (ص) في ذلك كمثال الطبيب الذي يخبر المسافرين إلى أرض مجهولة لهم بما فيها من الأمراض لأجل أن يبذلوا جهدهم في اتقاء وقوعها بهم ، ثم في مداواة من يصاب بها مهم ، لا لأحل أن يجعلوا أنفسهم عرضة لها باتيان أسبابها ، وتوطين النفس على الهلاك بترك التداوى منهـــا ، وقد كان أهل الصدر الأول يفهمون ذلك من النصوص كما صرحت به عائشة في حديث لعن أهل الكتاب لآتخاذ قبور أنبيائهم مســاجد فانها عللته بقولها : يحذر ماصنعوا . وقد صرحت النصوص بالنهي عن التفرق والاختلاف، الذي تدهور في تيهوره أهل الكتاب، حتى لانقع فيه على غرارة وجهالة فيكون شره مستطيراً ، ولا لهتدي إلى تخفيفه سبيلا ( هل يستوى الذين يعلمون والذين لايعلمون ؛ إنما يتذكر أولو الألباب ) ولو أن علماء الصحابة أو التابعين كتبوا فى التفسير وشرح الحديث لبينوا لنا ذلك

ولم يقصر المصنفون من المتقدمين والمتأخرين في شيء من علمالكتاب والسنة كأ قصروا في بيان ماهدى إليه القرآن والحديث من سنن الله تعالى في الأمم والجمع بين النصوص في ذلك والحث على الاعتبار بها ، ولو عنوا بذلك بعض عنايتهم

<sup>(</sup>١) أولها مانشرناء في ذلك في مقالة العدد الثاني من سنة المنار الاولى عنوانها (القول الفصلي . محاورة في سعادة الأمة ) وقد صدر ذلك العدد في ٢٩ شوال سنة١٣١هـ

يفروع الأحكام ، وقواعد الكلام ، لأفادوا الأمة ما يحفظ به دينها ودنياها،وهو مالا يغني عنه التوسع في عقائق مسائل النجاسة والطهارة ، والسلم والإجارة ، فإن العلم بسنن الله تعالى في عباده ، لا يعلوه إلا العلم بالله تعالى وصفاته وأفعاله، بل هومنه أو من طرقه ووسائله .وقد فطن لهذا بعض حكماء العلماء فقال أبو حامدالغزالي في بيان القدر المحمود من العلوم المحمودة من كتابالعلم في الأحياء: وأما القسم المحمود إلى أقصى غاياتالاستقصاءفهو العلم بالله تعالى و بصفاته وأفعاله ،وسنته فى خلقه،وحكمته في ترتيب الآخرة على الدنيا ، فإن هذا علم مطلوب لذاته . ثم فضل أهل هذا العلم على جميع العلماء كالمتكلمين والفقهاء ، وأيده في ذلك العز بن عبدالسلام إذ استفتى فيه فأفتى بصحته . و بين الغزالي في غير هذا الفصل من فصول الباب الثاني من أبواب العلم أن هذا العلم هو الذى امتاز بهعظاء الصحابة رضىالله عنهم وأنههو العلم الذي عناه عبد الله بن مسعود لمامات عمر بن الخطاب (رض) بقوله مات تسعة أعشار العلم ﴿ ورواه أبوخيثمة في كتاب العلم بلفظ : إنى لا أحسب عمر قدذهب بتسعة أعشار العلم ﴾

أقول أما العلم بالله تعالى و بصفاته وأفعاله فهومعراج الحكال الإنساني، وأماالعلم بسنته تعالى فىخلقەفھو وسيلة ومقصد ،أعنى أنه أعظم الوسائل لـكال العلم الذي قبله ومن أقرب الطرق إليه ، وأقوى الآيات الدالة عليه، وأنهأعظمالعلوم التي يرتقي سها البشر في الحياة الاجماعية المدنية فيكونون ساأعزاء أقوياء سعداء، وإنما يرجى بلوغ كال الاستفادة منهإذا نظر فيهإلى الوجهالرباني والوجهالإنساني جميعاً، وهو ماكان عمر ينظر فيه بنور الله في فطرته وهداية كتابه ،وأما أبوحامد فقدلاحظالوجهالرباني فقط ، وان في سياسة عمر وفي كلامه لدلائل كثيرة على ماذكرنا من بصيرته في هذا العلم فنسأل الله تعالى أن يجعلنا من أهله وأن يجعله وسيلة لنا لتَكيل أنفسنا ، و إصلاح مافسد من أمر أمتنا ، آمين .

إذا تدبرت هذا أيها القارىء فاعلم أن الاستدلال بما ورد من الأخبار والآثار فى تفسيرهذه الآية لا يدل هو ولا غيره من أحاديث الفتن والساعة على أن الأمة الاسلامية قد قضي عليها بدوام ماهيعليه الآن من الضعف والجهل واوازمهما كما يزعم الجاهلون بسنن الله ، اليائسون من روح الله ، بل توجد نصوص أخرى تدل على أن

لجوادها نهضة من هذه الكبوة ، وأن اسهمها قرطسة بعد هذه النبوة ، كالآية الناطقة باستخلافهم في الأرض ، فإن عمومها لم يتم بعد ، وكخبر «لاتقوم الساعة حتى تعود أرض العرب مروجاً وأنهاراً وحتى يسير الراكبين العراق ومكة لايخاف إلاضلال الطريق » رواه أحمد والشطر الأول منه لم يتحقق بعد ، ويؤيده ويوضح معناء ما صح عند مسلم من أن مساحة المدينة سوف تبلغ الموضع الذي يقال له إهاب ، أي أن مساحتها ستكون عدة أميال، فكونوا ياقوم من المبشرين لا من المنفرين ، (ولتعلمن نبأه بعد حين)

﴿ وكذب به قومكوهو الحق ﴾ الخطاب للرسول (ص) أى وكذب جمهور قومك وهم قريش بالعذاب أو بالقرآن ،على ماصرفنافيه من الآيات الجاذبة إلى فقه الإيمان بجعلها حججاً يثبتها الحس والعقل والوجدان ، في أعلى أساليب البلاغةوحسن البيان والحال أنههوالحق الثابت في نفسه الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولامن خلفه وماسبب ذلك إلا الكبر والعناد،والجمودعلي تقليدالآباء والأجداد ﴿قُلُّ لَسَتَ عَلَيْكُمْ بُوكَيْلٍ ﴾ أى قللهمأ يهاالرسول إنني لست بوكيل مسيطرعليكم و إنما أبا رسول لكم ، فالوكيل هوالذي توكل اليه الأمور، وفي الوكالة معنى السيطرة والتصرف فن جعله السلطان أوالملك. وكيلاله على بلاده أو مزارعه يكون مأذونا بالتصرف عنه فمها والسيطرة على أهلها والرسول مبلغ عن الله تعالى يذكر الناس ويعلمهم ويبشرهم وينذرهم ، ويقيم دين الله فيهم،هذه وظيفتهوليس وكيلا عن ر به ومرسله،ولايعطي القدرة على التصرف فىعبادەحتى يجبرهم على الإيمان إجباراً ويكرهمهم عليه إكراها( ٢ : ٢٥٦ لاإكراه فى الدين ـ ٨٨: ٢١ فذكر إنما أنت مذكر ٢٢ لست عليهم بمسيطر ـ ٥٠: ٥٠. نحن أعلم بما يقولون وماأنت عليهم بجبار، فذكر بالقرآن من يخاف وعيد ٢ : ٣٧٣ لیس علیك هداهم ولكن الله يهدی من يشاء ) وراجع تفسير (٦: ٥٠ ص ٤٣١ ــ ٤٣٠ ج ٧ تفسير ) وقبل الوكيل الحفيظ المجازى

وروى عن ابن عباس ( رض ) أن هذه الآية نسخت بآية القتال وتمسك بهذه الرواية كثير من المفسرين المغرمين بتكثير الآيات المنسوخة قال الفسخر الرازى وهو بعيد، وهو فى قوله المصيب، فإن الأذى بالقتال للدفاع عن الحقى والحقيقة،

وحماية الدعوة والبيضة ، لم يخرج الرسول عن كونه رسولا أى عبداً لله مبلغاً عنه لاشريك له ولا وكيلا ، وما أرى الرواية تصح عن ابن عباس ولوصحت لكان الوجه في مراده منها أن آية القتال أزالت ما كان من لوازم هذه الآية وأمثلها من إرشاد الرسول (ص) إلى السكوت للمشركين على ما كان من تكذيبهم لما جاء به ذلك التكذيب القولى العملى الذي أبرزه بالصد عنه ومنعه من تبليغ دعوة ربه وإيذائه وإيذاء من آمن به ، فإن الصحابة كانوا يريدون من النسخ معنى أعم من المعنى الذي قرره علماء الأصول وهو الذي يجزى عليه المفسرون ، ومن هنا قال المني العبارة أي أنى لم أومر بحر بكم ومنعكم عن التكذيب اه و بناء على هذا قال كثيرون بنسخ الآيات الكثيرة التي أمن بها النبي (ص) بالصبر والعفو وحسن المعاملة وهي هي الفضائل التي كان (ص) متحليا بها طول غمره ، وضعه كل شيء في موضعه .

ووضع الندى في موضع السيف في العلى مضر كوضع السيف في موضع الندى ووضع الندى في موضع الندى ووضع الندى له أمر الله تعالى رسوله أن يقوله القومه المكذبين، والنبأ الخبر كما قيل أو الخبر الذى له شأن يهتم به، وقال الراغب خبر ذو فائدة عظيمة يحصل به علم أوغلبة ظن ولا يقال للخبر نبأ حتى يتضمن هذه الأشياء الله و براد به المعنى المصدرى أومدلوله . الذى يقع مصدقا له والمستقر مصدر ميسى بمعنى الاستقراروهو الثبات الذى لا تحول فيه، واسم زمان ومكان له و إرادة الزمان ويتميز حقه من باطله فلا يبقى مجال للاختلاف فيه وسوف تعلمون مستقر ما نبأ به القرآن الذى كذبتم به من وعد ووعيد أو لكل نبأ من أنباء القرآن الذى كذبتم به من وعد ووعيد أو لكل نبأ من أنباء القرآن الذى كذبوا به نصمونه فيكون قاراً كابتا فيه. ومن هذه الأنباء ماوعد الله النبي كذبوا من نصره عليهم وما أوعدهم من الخزى والعذاب في الدنيا والآخرة ( ٣٩ : ٢٤ كذب الذين من قبلهم فأتاهم العذاب من حيث لايشعرون ٢٥ فأذاقهم الله الخزى في الحياة الدنيا ولعذاب الآخرة أكبرلوكانوا يعلمون ٢٥ فأذاقهم الله الخزى مكانتكم إنى عامل فسوف تعلمون من يأتيه عذاب يخزيه و يحل عليه مكانتكم إنى عامل فسوف تعلمون من يأتيه عذاب يخزيه و يحل عليه مكانتكم إنى عامل فسوف تعلمون من يأتيه عذاب يخزيه و يحل عليه مكانتكم إنى عامل فسوف تعلمون من يأتيه عذاب يخزيه و يحل عليه

عذاب مقيم ٣٨ إنا أنولنا عليك الكتاب للناس بالحق فمن اهتدى فلنفسه ومن ضل فإيما يضل عليها وما أنت عليهم بوكيل) وسوف تعلمون ذلك عند وقوعه . وحسبك هذه الشواهد فعي مطابقة لما هنا أثم المطابقة ، وإذ جعل المستقر بمعنى الاستقرار كان معناه لكل نبأ من أنباء القرآن استقرار أى وقوع ابت لابد منه . ومن أنباء القرآن ماهو خاص بأولئك القوم ومنه ماهو في غيرهم ، ومنه ماهو نبأ عن أهل ذلك العصر ومنه ماهو نبأ عن بعدهم . ومنه ماهو عام يشمل أموراً تأى في أزمنة مختلفة فيحصل في كل زمن منها مايثبت لمن فقهه حقية القرآن (١٠٤١ قل أرأيتم إن كان من عندالله ثم كفرتم به من أضل بمن هو في شقاق بعيد ٥٠ ستريهم أرأيتم إن كان من عندالله ثم كفرتم به من أضل بمن هو في شقاق بعيد ٥٠ ستريهم كل شيء شهيد ) وإذا أردت أن ترداد فهما بوجود الاتصال والتناسب بين الآيات في هذا السياق ، فارجع إلى ماذ كرناه (في ص ٥٥٥ وأوائل ص ٤٥٧ ج ٧ )من الكلام في مسألة استعجالهم العذاب ، وأجله الذي لا يتعداه ، والحد لله .

<sup>(</sup>٨٨) وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي آيْنِنَا فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ ، وَإِمَّا يُنْسِيَنَّكَ الشَّيْطِنُ فَلاَ تَقْعُدْ بَعْهُ اللَّهِ كُرَى مَعَ الْقَوْمِ الظَّلْمِينَ (٢٩) وَمَا عَلَى اللَّذِينَ يَتَقُونَ مِنْ حِسَابِهِمْ اللَّهِ كُرَى مَعَ الْقَوْمِ الظَّلْمِينَ (٢٩) وَمَا عَلَى اللَّذِينَ يَتَقُونَ مِنْ حِسَابِهِمْ مِنْ شَيْءٍ وَلَكُنْ ذِكْرَى لَعْلَهُمْ يَتَقُونَ (٧٠) وَذَرِ اللَّذِينَ اتَّخُدُوا مِنْ شَيْءٍ وَلَكُنْ ذِكْرَى لَعْلَهُمْ يَتَقُونَ (٧٠) وَذَرِ اللَّذِينَ اتَّخَدُوا مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ أَلَا أَيْهَا ، وَذَكّر بِهِ أَنْ تَبْسَلَ نَفْسَ بِهَا كَسَبُوا وَغَرَّتُهُمُ الْخُيوةُ الدُّنْيَا ، وَذَكّر بِهِ أَنْ تَبْسَلَ نَفْسَ بِهَا كَسَبُوا ، لَهُمْ شَرَابٌ مِنْ كُونِ اللهِ وَلِي وَلاَ شَفِيعٍ وَإِنْ تَعَدَلُ كُلَّ عَدُلُ لَا يَعْدِلُ كُلُّ عَدْلُ لَا يُونَ اللهِ وَلِي وَلاَ شَفِيعٍ وَإِنْ تَعَدَلُ كُلَّ عَدْلُ لَا يُونَ اللهِ وَلِي وَلاَ شَفِيعٍ وَإِنْ تَعَدَلُ كُلَّ عَدْلُ لَا يُولِي اللهِ وَلِي وَلاَ شَفِيعٍ وَإِنْ تَعَدَلُ كُلَّ عَدْلُ لَا يُولِي اللهِ وَلِي وَلاَ شَفِيعٍ وَإِنْ تَعَدَلُ كُلُّ عَدْلُ لَا يُولِهُ مَنْ أَنْ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْ مَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

أنذر الله تعالى في الآيات انسابقة هذه الأمة \_ أمة الدعوة \_ مثل العذاب

الذي بعثه على مكذى الرسل من الأولين وعلى المتفرقين المختلفين في دينهم من أهل الكتاب، وجعل ذلك مع ماقبله من حجج القرآن وآيا ته المثبتة الكوله من عند الله الأمن الذي لم يكن يعلم شيئا من أخبار الأمم ولا من سنن الله في مكدى الرسل ومتبعيهم ، تلك الآيات التي يرجى لمن تدبرها فقه الأمور و إدراك حقائق العلم . وذكر بعد هذا الانذار والبيان تكذيب قريش بالقرآن ، وكون الرسول مبلغاً لا خالقا للإيمان ، و إحالتهم في ظهور صدق أنبائه على الزمان. ثم بين في هذه الآيات كيف يعامل الذين يخوضون في آيات الله بالباطل من هذه الأمة أعنى أمة الدعوة والذين اتخذوا دينهم هزواً ولعباً من كفارها الذين لم يجيبوا دعوتها ، عما يعلم من يدخل في عوم ذلك بمن أجابوها ، على يحوما تقدم في الآيات التي قبلها ، فقال منه حكم من يدخل في عوم ذلك بمن أجابوها ، على يحوما تقدم في الآيات التي قبلها ، فقال

﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي آيَاتِنَا فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثَ. غیره ﴾ روی عن أبی مالك وسعید بن جبیر وابن جریح وقتادة ومقاتل والسدی. ومجاهد في إحدى الروايتين عنه أن هذه الآية في المشركين المكذبين الذين كانوا. يستهزئون بالقرآن والنبي (ص) وروى عن ابن عباس وأبي جعفر ومحمد بن على ومحمد ابن سيرين أنها في أهل الأهواء من المسلمين . وهذا الخلاف مبنى على ماتقدم فيها قبلها من كونه يشمل المشركين وغيرهم . فمن قال إن هذه في المشركين فقط فإنما رجيح ذلك بمعونة السياق والوقت الذي نزلت فيه الآيات بل السورة كامها فيأوائل البعثة ، ومن قال إنها في أهل الأهواء فإنما رجح ذلك بماورد من الأحاديث المرفوعة في كون. الانذار بالعذاب موجهاً إلى هذه الأمة بجملتها \_ من أجاب دعوتها ومن لم يجب \_ وكون تفرقها شيعاً يذوق بعضهم بأس بعض أمراً مقضياً مضت به سنة الله تعالى. فلا مرد له ، والخطاب على الأول للنبي (ص)و يشاركه في حكمه كل من بلغه،وعلى الثاني لكل من يقرأ الآية ويسمعها . والرواية الثانية عن مجاهد أنها في أهل الكتاب وهو بعيد إذ لا وجه لتخصيصهم لا من السياق ــ والسورة مكية \_ ولا من الأخبار المرفوعة في معناها ، ولكن الخائضين منهم يدخلون في عمومها . وأصل الخوض وحقيقته الدخول فيالماء والمرور فيهمشيا أو سباحةوجدح السويق أي لتَّ الدقيق باللبن،و يستعار لمرور الإبل فيالسراب، ووميض البرقفيالسحاب، وللالدفاع في الحديث والاسترسال فيه ، وللدخول في الباطل مع أهله ، وبهذين المعنيين استعمل في القرآن ، وفسر الخوض هنا على القول الأول بالكفر بالآيات والاستهزاء بها . قال ابن حريج كان المشركون يجلسون إلى النبي (ص) يحبون أن يسمعوا منه فإذاسمعوا استهزءوا فنزلت (وإذا رأيت الذين يخوضون في آياتنا فأعرض عنهم) الآية ــ قال فجعل إذا استهزءوا قام فحذروا وقالوا لا تستهزئوا فيقوم الخروقال السدى : كان المشركون إذا جالــوا المؤمنين وقعوا في النبي (ص) والقرآن فسبوه واستهزءوا به فأمرهم الله بأن لا يقعدوا معهم حتى يخوضوا في حديث غيره. وقال مقــاتل كان المشركون بمــكة إذا سمعوا القرآن من أصحاب النبي ( ص ) خاضوا واستهزءوا فقال المسلمون لا يصلح لنا مجالستهم نخاف أن نخرج حين نسمع قولهم ونجالسهم فلا نعيب عليهم ، فأنزل الله في ذلك ( و إذارأيت ) أي أنزله في أثناء هذه السورة ، وهذا مراد ابن جر يج أيضاً . وقولهم «نحرج» معناه نقع في الحرج والاتم وفسر الخوض في الآيات على القول الأخر لمفسرى السلف بالمراء والجدل والخصومة فيها تباعا للاَّ هواء ، وانتصاراً للمذاهب والأحزاب ، أخرج ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم عن ابن عباس في قوله ﴿ وَإِذَا رَأَيْتِ الَّذِينِ يَخُوضُونِ فِي آياتنا ) وُنحو هذا في القرآن قال : أمر الله المؤمنين بالجماعة ، ونهاهم عن الاختلاف والفرقة . وأخبرهم إنما هلك من كان قبلهم بالمراء والخصومات في دين الله . وروى عبد بن حميد وابن جرير وأبو نعيم في الحلية عن أبي جعفر قال : لا تجالسوا أهل الأهواء فإنهم الذين يخوضون في `آيات الله.

والصواب من القول فى الآية أنها عامة وأن المخاطب بها أولا بالذات سيدنا الرسول (ص) وكل من كان معه من المؤمنين ، فكل ما ورد عن السلف فى تفسيرها صحيح ، والمعنى العام الحامع المخاطب به كل مؤمن فى كل زمن : « وإذا رأيت » أيها المؤمن « الذين يخوضون فى آياتنا » المنزلة ، من الكفار المكذبين ، أو من أهل الأهواء المفرقين ، فأعرض عنهم أى انصرف عنهم وأرهم عرض ظهرك بدلا من القعود معهم أوالاقبال عليهم بوجهك « حتى يخوضوا فى حديث غيره »أى غير ذلك الحديث الذى موضعه الكفر بآيات الله والاستهزاء بها من قبل الكفار

أو تأويلها بالباطل من قبل أهل الأهواء ، لتأييد ما استحدثوا من المذاهب والآراء ، وتفنيد أقوال خصومهم بالجدل والمراء ، فإذا خاضوا في غيره فلا بأس بالقعود معهم . وقيل إن الضمير في « غيره » للقرآن لأنه هو المراد بالآيات فأعيد الضمير عليها بحسب المعنى .

وسبب هذا النهي أن الاقبال على الخائضين والقعود معهم أقل ما فيه أنه إقرار لهم على خوضهم و إغراء بالتمادي فيه ، وأكبره أنه رضاء به ومشاركة فيه ، والمشاركة في الكفر والاستهزاء كفر ظاهر، لا يقترفه باختياره إلا منافق مراء أوكافر مجاهر ، وفي التأويل لنصرالمذاهب أو الآراء ،مزلقة في البدع واتباع الأهواء ، وفتنته أشد من فتنة الأول ، فإن أكثر الذين يخوضون في الجدلوالمراءمن أهل البدع وغيرهم تغشهم أنفسهم بأنهم ينصرون الحق و يخدمون الشرعو يؤيدون الأئمة المهتدين ، و يخذلون المبتدعين المضلين ، ولذلك حذر السلف الصالحون من مجالسة أهل الأهواء ، أشد مما حذروا من مجالسة الكفار ،إذ لا يخشى على المؤمن من فتنةالكافر ما يخشى عليه من فتنة المبتدع ، لأنه يحذر من الأول على ضعف شبهته ، مالا يحذر من الثاني وهو يجيئه من مأمنه ، ولا يعقل أن يقعد المؤمن باختياره مع الكفار في حال استهزائهم بآيات الله وتكذيبهم بهاوطعمهم فيهم، كما يقعد مختاراً مع المجادلين فيها المتأولين لها ، و إنما يتصورقعود المؤمن معالكافرالمستهزىء في حال الاكراه ومايقرب منها ، كشدة الضعف ، ولا سمًا إذا كان في دار الحرب ، ولم تكن مكة دار إسلام عند نزول هذه الآيات . ويدخل في أهل الأهواء المقلدون الجامدون الذين يحاولون تطبيق آياتُ الله وسنن رسوله على آراء مقلديهم بالتكلف ، أو يردونها و يحرمون العمل مها بدعوى احتمال النسخ أو وجود معارض آخر ، وقد نقلنا كلاما في هذا المعنى عن فتحالبيان في تفسير آية سورة النساءالتي بمعنى هذه الآية وهي قوله تعالى (١٣٩:٤ وقد نزل عليكرفي الكتاب أن إذا سمعتم آيات الله يكفر بها ويستهزأ بهافلا تقعدوا معهم حتى يخوضوافي حديث غيره إنكرادا مثلهم، إن الله جامع المنافقين والكافرين في جهم جميعا) ومن الناس من يحرف آياتالله عن مواضعها بهواه لأجل أن يكفر بها مسلما أو يضلل بها مهتديا ، بغيا عليه وحسداً له ، كما فعل بعض أدعياء العلم بمصر في هاتين

الآيتين وفيا ورد في النهى عن تولى أعداء الله وأعداء المؤمنين من الكفار بنحو إعانتهم على المسلمين في الحرب كقوله تعالى في أول سورة المتحنة ( لاتتخذوا عدوى وعدوكم أولياء) رعم الحرف أن هذه الآيات تنطبق على من حضر من المسلمين بادياللنصاري أبنوا فيه طبيباً منهم لم يكفروا فيه بآيات الله ولم يستهزئوا بها ولم تكن من موضوع حديثهم وليسوا محاربين للمسلمين ، ومثل هذا التحريف أولى بالدخول في عوم آيتي الانعام والنساء من تأويل أصحاب المذاهب والشيع الذي نقلنا عن بعض المفسرين إدخاله فيه أو تفسيره به ، وأما تحريف آية المتحنة وما في معناها من سورة المائدة فيرده تقييد النهى وهو في ولاية المحاربين - باخراج الرسول والمؤمنين من فيرده تقييد النهى وذلك صريح قوله وطنهم لأجل إيمامهم ثم تأييد هذا التقييد بما ينفي عموم النهى وذلك صريح قوله تعالى في سورة المتحنة بعده ( لايمها كم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين ولم يخرجوكم من دياركم أن تبروهم - إلى قوله - الظالمون )

وقد بينا في تفسير آية النساء من الجزء الخامس أن المنافقين كانوا يقعدون في المدينة مع الكفار الذين يخوضون في آيات الله بما ذكر كما فعل بعض ضعفاء المؤمنين في مكة فأنزل الله فيهم هذه الآية كما أنزل آية الأنعام في أولئك الضعفاء على ماورد في بعض الروايات ، ولذلك كان التشديد في آية النساء أعظم منه في آية الأنعام إذ كان لضعفاء المؤمنين في أول الاسلام بعض العذر ، وليس لمنافقي المدينة عذر إلا إخفاء الكفر ، على أن آية الانعام أول ما نزل في هذا النهي فعمل بها المؤمنون وانتهوا عما قيل إنه كان قد وقع منهم ، فما عذر المنافقين في القعود مع المستهزئين بعدالمهي وهم يتلونه أو يتلى عليهم ؟ لهذا شدد الله في آية النساء وقال في الذين يقعدون معهم « إنكم إذا مثلهم » وأما أولئك فعذرهم بنسيان النهي في قوله .

﴿ و إِمَا ينسينك الشيطان فلا تقعد بعد الذكرى مع القوم الظالمين ﴾ أى و إن فرض أن أنساك الشيطان النهى مرة ما وقعدت معهم فى تلك الحال ثم ذكرته فلا تقعد بعد التذكر مع القوم الظالمين لانفسهم بتكذيب آيات ربهم والاستهزاء بها ، يدلا من الاحسان إليها بالايمان والاهتداء بها ، وقرأ ابن عامر (ينسينك) بتشديد السين وهو يفيد أن النسيان عذر و إن تكرر لأن فى التنسية معنى التكرار .

وهِل الخطاب في هذه الآية للرسول والمراد غيره كما قيل في آيات كثيرة غيرُها على حدالمثل: اياك أعنى واسمعي باجارة: وهو كثيرفي كلام العرب؟ أم للرسول بالدات ولغيره بالتبع كما هو الشأن في غير الأحكام الخاصة به ( ص ) أم لكل من بلغه كما قيل في آيات أخرى ؟ أقول ظاهرما نقلناه عن السدى ومقاتل اختيار الأول منها وقد استشكل إنساء الشيطان له ( ص ) على القول بأن الخطاب في الآية له. وقد ثبت في نص القرآن أن الشيطان ليس له سلطان على عباد الله الحخلصينوخاتم النبيين والمرسلين (ص)أخلصهم وأفضلهم وأكملهم بل ورد في سورة النحل(١٦: ٩٩ أنه ليس له سلطان على الذين آمنوا وعلى ربهم يتوكلون ١٠٠ إنما سلطانه على. الذين يتولونه والذين هم به مشركون ) ولكن إنساء الشيطان بعض الأمور الانسان. ليس من قبيل التصرف والسلطان وإلا لم يقع إلا لأوليائه المشركين وقــد قال. تعالى حكاية عن فتىموسى حين نسى الحوت ( وما أنسانيه إلا الشيطان أن أذكره). و إنماكان فتاه \_ أىخادمه لا عبده \_ يوشع بن نون كما فىالبخارىوالمشهورأنه نبى وروى عن مجاهد في تفسير (فأنساءالشيطان ذكر ربه)الآيةأن يوسف(عليهاالسلام) أنساه الشيطان ذكر ربه إذ أمر الناجي من صاحبيه في السجن بذكره عند الملك وابتغاء الفرج من عنده (فلبث في السجن بضع سنين) عقو بةله بل ذكر أهل التفسير المأثور حديثا مرفوعافي ذلك رووه مرسلاوموصولاوهو « لو لم يقل يوسفعليه السلام الكلمةالتي قال مالبث في السجن طول ما لبث حيث يبتغي الفرج من عند غير الله تعالى»هذه رواية ابن عباس رفعها أخرجها عنه ابن أبي الدنيا في كتاب العقو بات وابنجر ير والطبرانى وابن مردويه فثبت بهذا أن نسيان الشيء الحسن الذى يسند إلى الشيطان لكونه ضارأ أو مفوتا لبعضالمنافعأو لكونه حصل بوسوسته ولو باشغالها القلب ببعض المباحات لا يصح أن يعد من سلطانه الشيطان على الناسي واستحواذه عليه بالاغواء والاضلال الذي نفاه الله عن عبساده المخلصين ، ولهذا قال بعض كبار مفسرى السلف بأن الخطاب في الآية للنبي (ص) مع العلم بأن الله تعالى فضله على سائر عباده المخلصين المعصومين باعانته على شيطانه حتى أسلم فلا يأمر إلا بخيركما ورد فىالحديث الصحيح وقد ينسى الانسان خيرأ باشتغال فكزه بخير

آخر . قال مجاهد : نهي محمد (ص) أن يقعد معهم إلا أن ينسي فإذا ذكر فليقم الخ رواه عنه ابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وان أبي حاتم .' وأما وقوع النسيان من الأنبياء بغير وسوسة من الشيطان فلاوجه للخلاف في حبوازه ، قال تعالى لخاتم رسله ( ۲۳:۱۸واذكر ربك إذا نسيت )بل ثبت في هذه السورة (الكمف) وقوعهمن موسى عليهالسلام (١٠:١٨قاللاتؤاخذني بمانسيت) و إنمايقوم الدليل علىعصمتهم من نسيان شيء مما أمرهم الله تعالى بتبليغه وهذا محل إجماع ، ومثله النسيان الذي يترتب عليه إخلال بالدين كاضاعة فريضة أو تحريم حلال أو تحليل حرام. وقد جزم الأستاذ الإمام في تفسير ( ماننسخ من آياته أو ننسها ) ببطلان ماذكره السيوطي في أسباب النزول من رواية ابن أبي حاتم عن ابن عباس كان ربما نزل على النبي (ص )انوحي بالليل ونسيه بالنهار فأنزل الله (ماننسخ) الآية لأن ذلك مخالف للقاعدة القطعية المجمع عليها. وقد ورد في الصحيح إسناد النسيان إلى النبي ( ص ) في حديث ليلة القدر « فنسيت » وهو في صحيح مسلم وفي رواية « فأنسيتها »وثبت في الصحيحين والسننسهو النبي (ص)في الصلاة وقوله في بعض الروايات عندهم ماعدا الترمذي « إنما أنا بشر مثلكم أنسيكما تنسون فإذا نسيت فَدَكُرُونِي » الخوهو في باب التوجه تحوالقبلة من البخاري عن ابن مسعودةال الحافظ : في شرحه له من الفتح ، وفيه دليل على وقوع السهومن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام في الأفعال ،قال ابن دقيق العيد وهوقول عامة العلماء والنظار ؟ وشذت طائفة فقالت لايجوز على النبي السهو ، وهذا الحديث يرد عليهم اه .

وقال النووى في شرحه للحديث في صحيح مسلم مانصه « فيه دليل على جواز النسيان عليه صلى الله عليه وسلم في أحكام الشرع وهو مذهب جمهور العلماء وهو خاهر القرآن والحديث. واتفقوا على أنه (ص) لايقر عليه ، بل يعلمه الله تعالى به ثم قال الأكثرون شرطه تنبهه (ص) على القور متصلا بالحادثة ولايقع فيه تأخير وجوزت طائفة تأخيره مدة حياته صلى الله عليه وسلم واختاره إمام الحرمين ومنعت طائفة من العلماء السهو عليه صلى الله عليه وسلم في الأقوال البلاغية والعبادات كا أجمعوا على منعه واستحالته عليه صلى الله عليه وسلم في الأقوال البلاغية وأجابوا عن الظواهم الواردة في ذلك، واليه مال الأستاذأ بو إسحاق الاسفرايني، والصحيح

الأول فإن السهو لايناقض النبوة ، و إذا لم يقرعليه لم تحصل منه مفسدة ، بل تحصل فيه فأئدة وهو بيان أحكام الناسي وتقرير الأحكام .

« قال القاضي واختلفوا في جواز السهو عليه ( ص ) في الأمور التي لاتتعلق بالبلاغ وبيان أحكام الشرع من أفعاله وعاداته وأذكار قلبه فجوزه الجهور ، وأما السهو في الأقوال البلاغية فأجمعوا على منعه كما أجمعوا على امتناع تعمده،وأماالسهو فى الأقوال الدنيوية وفيما ليس سبيله البلاغ من الكلام الذي لايتعلق بالأحكام ولاأخبار القيامة وما يتعلق بها ولا يضاف إلى وحي فجوزه قوم إد لامفسدة فيه « قال القاضي رحمه الله تعالى والحق الذي لاشك فيه ترجيح قول من منع ذلك على الأنبياء في كل خبر من الأخباركما لايجوز عليهم خلف في خبر لاعمداً ولا سهواً لا في صحة ولا في مرض ولا رضا ولا غضب ، وحسبك في ذلك أن سيرة نبينا ( ص ) وكلامه مجموعة معتنى بها على من الزمان يتداولها الموافق والخالف ، والمؤمن والمرتاب، فلم يأت في شيء منها استدراك غلط في قول ولا اعتراف بوهم فى كملة . ولوكان لنقل كما نقل سهوه في الصلاة ونومه عنها واستدراكه رأيه في تلقيح النخل وفي نزوله بأدنى مياه بدر وقوله ( ص )« والله لاأحلف على عــين فأرى غيرها خيراً منها إلا فعلت الذي هو خير وكفرت عن يميني » وغير ذلك وأما جواز السهو في الاعتقادات في أمور الدنيا فغير ممتنع والله أعلم» اه (﴿

\* ) نقل الآلوسى عبارة النووى هذه فى روح المعاني ولم يعزها اليه بل بدأ الكلام بقوله فى المسألة : وتفصيل السكلام فى ذلك على مافى معتبرات كتبنا أن مذهب جهور العداء جواز النسيان عليه (ص) ألخ ولكنه عند ما بلغ قوله « والصحيح الأول» قال «وصحح النووى الأول» ثم ذكر بقية العبارة كأنها من كلامه ولم يتصرف فيها إلا تصرفا يسيرا كقوله « وذكر القاضى أنهم اختلفوا » بدل قول النووى «وقال القاضى اختلفوا » وقوله « وغير ذلك » بدل حديث كفارة اليمين . ولما انتهى إلى قوله « فغير ممتنع » وصله بقوله هو : وسيأتى إن شاء الله تعالى تتمة الكلام على هذا المبحث الخوانى أنتقد مثل هذا النقل من مثل هذا العالم الجليل ـ وهو فى الكتب كثير لهنه سرقه وأن قوله معتبرات كتبنا يفهم منه كتب الحنفية وان من لم يعرف مأخذه لا يعرف القاضى الذى ينقل عنه أى القضاة هو فإن هذا اللقب يطلقه بعضهم على غير من يطلقه عليهم الآخرون والمراد به فى ثبرح النووى لمسلم القاضى عياض غير من يطلقه عليهم الآخرون والمراد به فى ثبرح النووى لمسلم القاضى عياض غير من يطلقه عليهم الآخرون والمراد به فى ثبرح النووى لمسلم القاضى عياض

أما حديث تلقيح النخل الذي أشار إليه (القاضي عياض) فهو مارواه مسلم في صحيحه عن موسى بن طليحة عن أبيه قال : مررت مع رسول الله (ص) بقوم على ر.وس النخل فقال « مايصنع هؤلاء؟ »قلت يلقحونه يجعلون الذكر في الأنثى فتلقج فقال رسول الله (ص) « ما أظن ذلك يغني شيئًا » قال فأخبروا بذلك فتركود . فأخبر رسول الله (ص)بذلك فقال «إنكان ينفعهم ذلك فليصنعود فإني إنماظننت ظناً فلاتؤاخذوني بالظن ،وأكن إذاحدثتكمءن اللهشيئاً فخذوابهفإني لنأ كذب على الله عز وجل » ورواه من حديث رافع بن خديح قال : قدم النبي(ص)المدينة وهم يؤ برون النخل — يقول يلقحون النخل — فقال « ماتصنعون ؟ » قالواكنا نصنعه ، قال « العلم لو لم تفعلوا كان خيراً » فتركوه فنفضت \_ أوقال فنقصت \_ قال فذكروا ذلك له فقال « إنما أنا بشر إذا أمرتكم بشيء من دينكم فخذوا به ، و إذا أمرتكم بشيءمن رأيي فإنما أنا بشر »قال عكرمة أو نحو هذا .قال للمقرى(١) فنفضت ولم يُشك . ورواه أيضاً عن عائشة وأنس معاً بلفظ مرَّ بقوم يلقحون فقال « لو لم تفعلوا يصلح » قال فخرج شيصاً ، فمر بهم فقال « مالنخلكم ؟ » قالوا قلت كذا وَكذا . قال َّ« أنتم أعلم بأمر دنياكم » والشيص البسر الردىء إذا يبس صار حشفاً : واختلاف الألفاظ يدل على أنها رويت بالمعنى

قال النووى في شرح الحديث :قال العلماء ولم يكن هذا القول خبراً و إيماكان ظناً كما بينه في هذه الروايات ، قالوا ورأيه (ص) في أمور المعايش وظنه كغيره فلا يمتنع وقوع مثل هذا ، ولا نقص في ذلك وسببه تعلق هممهم بالآخرة ومعارفها والله أعلماه وأما مسألة ماء بدر فهي مارواه أهل السير عن النبي (ص) أنه لما خرج للقاء المشركين في غزوة بدر نزل عند أدبي ماء من بدر أي أقر به ، فقال له الخباب بن للنذر: يارسول الله أرأيت هذا المنزل أمنزل أنزلكه الله تعالى ليس لنا أن نتقدمه ولا نتأخر عنه أمهو الرأى والحرب والمكيدة ؟ قال «بل هو الرأى والحرب والمكيدة » قال يارسول الله إن هذا ليس بمنزل فانهض بالناس حتى تأتى أدنى ماء من القوم قال يارسول الله إن هذا ليس بمنزل فانهض بالناس حتى تأتى أدنى ماء من القوم

(١)(هوأحمد بن جعفر العقرى نسبة إلى معقر كمسجد وهى ناحية من اليمن)من شيوخ مسلم :وقوله فنفضت النخل أي أسقط ولم يشك كما شك غيره فقال أو فنقصت

(أى قريش) فإنى أعرف غزارة مائه كثرته بحيث لاينزح فننزله ثم نغوّر ماعداه من القلب (جمع قليب كقتيل وهو مالم يبن من الآبار) ثم نبى عليه حوضاً فنملأه ماء فنشرب ولا يشر بون. فقال رسول الله (ص) « لقد أشرت بالرأى »

هذا و إن كثيراً من المؤلفين المتأخرين يبالغون فى تعظيم الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم وتعظيم من دونهم بالأقوال كالشعراءمن غير النزام ماجاؤا به عن الله تعالى وما ثبت في سيرتهم والقاضي عياض \_ أحسن اللهجزاءه كانمن الميالين إلى المبالغة في التعظيم، وقياسه جميع الأنبياءعلى خاتمهم الذي أكمل الله بهدينهم وتمم به مكارم الأخلاق وشهد له بالخلق العظيم لايصح ( تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض ) و إنما يظهرالحق في مسألة نسيانُ الأنبياء والرسل(ص)بما ذكرنامن الآيات القرآنية والأخبار النبوية وما في معناها كقوله تعالى في أواخر سورة الأعراف (٧:٠٠٠و إما يلزغنك من الشيطان لزغ فاستعذ بالله إنه سميع عليم ٢٠١ إن الذين اتقوا إذا مسهم طائف من الشطان تذكروا فإذا هم مبصرون ٢٠٢ و إخوانهم يمدونهم. في الغيي ثم لايقصرون ) فظ اهر السياق أن الخطاب هنــا للنبي (ص) و إن كان يأتى فيه الوجوء التي ذكرناها في أول تفسير الآية التي نحن بصدد تفسيرها .وروى ابن جرير عن أبى زيد قال: لما نزلت (خذ العفو وأمر بالعرف وأعرض عرف الجاهلين ) قال (ص)« يارب كيف والغضب » فنزل( و إما ينزغنك من الشيطان نزغ ) الآية ، وكحديث عائشة وابن مسعود عند مسلم «مامنكم أحد إلا وقد وكل الله به قرينه من الجن - قالوا و إياك يارسول الله ؟ قال — و إياى إلا أن الله أعانني عليه فأسلم فلا يأمرني إلا بخير »

فمن تأمل هذه النصوص جزم بأن سلطان الشيطان على الإنسان عبارة عن تمكنه من إغوائه و إضلاله ، وأن مجرد الوسوسة ليس سلطاناً ، ولاسما أدناها ومبدؤها للعبر عنه في آيتي الأعراف بالنزغ والمس (1) على أن ذلك السلطان مجازى لاحقيق لأنه لا يقدر على إكراه إنسان على شيء ولكن سميت طاعة وسوسته سلطاناً تشبيهاً بطاعة الملوك والقواد الذين يجبرون أتباعهم على ما يأمرونهم به في أتونه (١) فسر النزغ بين الناس بالإغراء وأصله في اللغة الوخز وهو الطعن غير النافذ النخس وهو غمز الدابة بعود ونحوه لتسرع والمس باللمس

كرها ، يدل على هذا قوله تعـالى ( ٢٥:١٤ وقال الشيطان لما قضى الأمر إن الله وعدكم وعد الحق ووعدتكم فأخلفتكم وماكان لي عليكم من سلطان إلا أن دعوتكم فاستجبتم لى فلا تلومونى ولوموا أنفسكم ) الآية . وقوله « قضى الأمر » معناه أمر الحساب ُفي الآخرة · فمن وسوس إليه الشيطان فأمره بمنكر فلم يطعه كان محفوظاً من إغوائه ليس لهسلطان عليه لاحقيقة ولامجازاً وقديكون لهمزية على من لم يوسوس إليه ولم يزينله المعاصي إذا صح ماقالوا في تفضيل الأنبياء على الملائكة من كونهم قد ركبت فيهم الشهوات الداعية إلى المعاصي فقاوموهاوالتزموا الطاعة، وفي إطلاقه بحث ندعه إلى مكان آخر هرباً من التطويل ،وقد ثبت أن المتقين قد يمسهم طائف من الشيطان ــ وهو الوسوسة أو مبدؤها ــ ولكنه إذا مسهم تذكروا فإذا هم مبصرون فلا يقمون في فخ طاعته ، بل ينبههم طائفة من الغفلة فيكونون بعد مسهأشداتقاء لما لاينبغي واجتهاداً فيما ينبغي ، والأنبياء المرسلون وغير المرسلين ، هم سادات. المتقين ، فهم لايغفلون عن وسوسة الشيطان ، فأنى يكون له عليهم أدنى سلطان ؟ وأما النسيان الذي تكون الوسوسة سببه فلبس طاعة للشيطان فيكون من سلطانه الحجازى على الناسي ، ولكنه إذا كان نسيان وأجب أدى إلى تركه حتى فات وقته ، أو نسيان نهي أدى إلىفعل المنهيُّ عنه ، كانوقوعه من الأنبياء عليهم السلام مشكلاً ، وليس منه نسيان يوسف لذكر ر به عندكلامه مع أخد صاحبي السجن ولا نسيان فتى موسى للحوت ، ونبينا صلوات الله وسلامه عليه وعليهم لم يقم منه نسيــان أدى إلى مخالفة الأمر بالإعراض عن الذين يخوضون في آيات الله كَقَعُوده معهم ناسياً، ولو وقع ذلك \_معاذالله لم يكن منه معصية كمعصية آدم لأن الله رفع عنه وعنأمته الخطأ والنسيان كما تدل عليه الآية والحديثالذي يأتى قريباً ولكن هذا النسيان ينافى العزم ، وهو (ص) سيد أولى العزم ، وقد قال الله تعالى في آدم عليهالسلام ( فنسي ولم نجد له عزما )وقال ( وعصي آدم ر به فغوي )ومازال العلماء يعدون الجواب عن هذه المسألة أعقد المشكلات في باب القول بعصمة الرسل (عم) مع الجزم بأن آدم لم يكن وقت الامتحان بالنهى عن الأكل من الشجرة نبياً رسولاً ، ولم يكن في دار التكليف على ماعليه الجمهور ، وهم لايقولون بعصمة ﴿ الجرء السابع ﴾ ﴿ تفسير القرآن الحكم ﴾ € 77 m

الأنبياء قبل البعثة من كل ذنب. و إنما منعوا صدور الكبائر عنهم عمداً. قال في المواقف : و إما سهوا فجوزه الجبائي و إما المواقف : و إما سهوا فجوزه الجبائي و إما سهوا فهو جائز اتفاقاً إلا الصغائر الخسيسة كسرقة حبة أو لقمة اهالمراد منه ولم تكن معصية آدم إلاعن نسيان ، وحكمتها أنها مظهر استعداد نوع الإنسان ، ولم تكن سبباً لسوء قدوة ، ولا معارضة لما قيل في برهان العصمة .

ومن الغريب أن انجيل متى روى أن إبليس حاول فتنة (أى تجربة) سيدنا عيسى (عم) بعدة أمور ثم قال ( ٨٠٤ ثم أخذه أيضا إلى جبل عال جدا وأراه جميع ممالك العالم وبحدها (٩) وقال له أعطيك هذه جميعاً إن خررت وسجدت لى (١٠) حينئذ قال له يسوع إذهب ياشيطان لأنه مكتوب: للرب إلهك تسجد وإياه تعبد) وعندنا أن الله تعالى قد أعاذ عيسى وأمه من الشيطان وأنه لم يمسه حين ولد كما يمس الولدان، فنحن أشد تعظيا لهما بالحق ممن عبدوهما بغير حق، وليست وسوسة الشيطان لأى إنسان وأمره إياه بالشرومهيه عن الخير بنقيصة ، وإنما النقيصة طاعته

ألعنه الله وقد عصم الله تعالى منها رسله وحفظ من دومهم من عباده المخلصين فشل قرناء السوءمن جنة الشياطين كمثل ميكرو بات الأمراض من جنة الحشرات فهذه بحس كل أحد من الناس فن كان قوى المزاج معتدل المعيشة متقيا لها بما يرشد إليه الطب من النظافة واستعال المطهرات القاتلة لها فإنها قلما تصيبه وإذا أصابته فلا تضره ، بل قد تنفعه بتعويد مزاجه على المقاومة ، ومن كان ضعيف المزاج مسرفا في المعيشة غير متق لها بمثل ما ذكر فإنها تؤذيه و يحدث له بسببها من الأمراض والادواء ما يكون به حرضاً أو يكون من الهالكين ، والنفس الزكية الفطرة، المتقيمة لله تعلى بهداية الكتاب والسنة ، لا يكاد الشيطان يضلها ، وإذا طاف بها طائف من وسوسته في حال النفاة كان هو المذكر لها ، فإذا هي مبصرة قائمة بما يجب عليها . فشلها في عدم تأثير الوسوسة فيها أو عدم إفسادها لها كثل البدن القوى في عدم استعداده لفتك جراثيم الأمراض به ، كما أن النفس الفاسدة الفطرة بالشرك أو النفاق ، والمعاسى وسوء الأخلاق ، تكون مستعدة لطاعة الشيطان ، كاستعداد البدن الفعي و والمزاج الفاسد لتساثير ميكرو بات الأمراض . ومن الأرواح والأبدان

ما ليس في منتهى القوة ولا غايا الضعف، فكل منها يتأثر بقدر التحداده، وتكون عاقبته الملائد إن كان أقرب إلى الصحة والقوة ، والهلاك إن كان بضد ذلك

فعلم مما نقدم أن الآية لا تدل على أن الشيطان ينسني النبي الأعظم (ص) ما ذكرة إما لأن المراد به غيره و إن وجه ما ذكرة إما لأن المراد به غيره و إن وجه إليه على حد ( لأن أشركت ليصبطن عملك ) وقائدة مثله مبالنة المؤمنين في الحذر من وسوسة الشيطان المؤدية إلى الوقوع في النهي ، وكون الأنبياء معصومين من المسائل القطعية التي لا تزاع فيها ، فإن علمهم بالتوحيد برهاني وجداني عباني وهو المعبر عنه بحق اليقين وعين اليقين ، وقد رجح هذا الوجه بهذا المثل كا ترجحه الآية الآتية بجعلها موضوع المسألة في جماعة المتقين ، وإما لأن الخطاب الم على سبيل الفرض يدخل فيه المحال، في على سبيل الفرض ، لأجل المبالغة في الزجر ، و يمكن الجمع بين هذا الوجه وما فيه المحال أن ما يقال على سبيل الفرض يدخل فيه المحال ، في لا احتاله ، وذلك هو الأصل في الجلة الشرطية المبدر وقائل فقد قالوا إنها للشك ، وإعا يأتي مثله في كلام الله بحسب الأسلوب العربي أن فقد قالوا إنها للشك ، وإعا يأتي مثله في كلام الله بحسب الأسلوب العربي أن فقد قالوا إنها للشك ، وإعا يأتي مثله في كلام الله بحسب الأسلوب العربي الهيان المراد في نفسه بصرف النظر عن القائل ، وفائدي هنا بيان كون القديان عذرا أن لم يقع من المخاطب فقد يقع من غيره فيكون معذوراً

رَدُهُ اللهِ عَنْ شَرِي مَذَهِمًا أَخُر فِي تَعْزِيمِ (ص) عَنْ عَذَا النَّسِيَانِ بايراد احتمال آخر

في الجابة قال : و هجوز أن يراد و إن كان الشيطان بلسيك قبل النهى قبح مجالسة المستهزئين لأنهاهما تنكر والمقول فلا تقعد بعدائلة كرى بعدائنة كر بالثقبحها ونبهناك عليه بده بهم اه وقد ردواعليه عذا الوحه لأنه بناء على فاعدة الممتزلة في التحسين والتقبيح العقابين ، و بناؤه عليها غير متعين، ولا ينكر الأشاعرة ولاغيرهم أن عقل المؤمن بجزم بقبح القعود مع المستهزئين بآيات الله و إن لم يكن العقل مستقلا بالتحليل والتحريم فيمكن توجيه هذا المجوزين بآيات الله القاعدة إلا أن يمنع منه التعيير بفعل الاستقبال وعو ما اعترض به ابن المدير ، ولسكن كيف يخفي مثله على عذا اللهوى النحرير المحروم وعو ما اعترض به ابن المدير ، ولسكن كيف يخفي مثله على عذا اللهوى النحرير الم

واستنبط العلماء من الآية أن الإنسان غير مؤاخذ بما يفعله في حال النسيان يمعني أنه لايعاقب عليه، و إذا أكل في رمضان ناسياً لا يبطل صياسه، لابمعنيأن الحقوق تسقط به ، ويستدل الأصوليون والفقهاء على هذه المسألة بحديث « رفع عن أمتى الخطأ والنسيان وما استركره وا عليه » وقد اشتهر الحديث بهذا اللفظ في كتبهم وفيه مقال المحدثين معروف ، أنكره الإمام أحمد رواية ودراية فقال لا يصبح ولا يثبت إسناده ، وقال من زعم أن الخطأ والنسيان مرفوع فقد خالف كتاب الله وسنة رسوله (ص) فإن الله أوجب في قتل النفس في الخطأ الكفارة . وقد بجاب عن هذا بما ذكرناه آنفا من أن رفع النسيان عبارة عن رفع الإثم لارفع الحقوق ، فمن نسى الصلاة أعادها ، وحقوق العباد أولى بأن لا تسقط بنسيان ولا خطأ. وأما إسناده فقد رواه ابن ماجه في باب طلاق المكره والناسي من حديث ابن عباس مرفوعا بلفظ «إن الله وضع عن أمتى الخطأ والنسيان وما استكره واعليه »قال في الزوائد المشتهرة: وقدررواه ابن ماجه وابن أبي عاصم بلفظ «إن الله وضع عن هذه الأمة ثلاثاً الخطأ والنسيان والأمر يكرهون عليسه » ورواته ثقات وكذا صحيحه ابن حبان .

وما على الذين يتقون من حسابهم من شيء في أي وما على الذين يتقون الله من حساب الخائضين في آياته شيء ما فلا يحاسبون على شيء من من خوضهم ولا على غيره من أعمالهم التي يحلسبهم الله تعالى عليها إذا هم تجنبوهم وأعرضواعنهم كا أمروا، قد روى هـذا المعنى عن سعيد بن جبير قال: ما عليك أن يخوضوا في آيات الله إذا تجنبهم وأعرضت عهم، وقيل هو رخصة وسعناه ماعليهم من حسابهم من شيء أن قعدوا معهم، وأنه منسوخ بآية سورة النساء إذ قال فيها ( إنسكم إذاً مثلهم ) وروي عن مجاهد والسدى وابن جريج، وهو بعيدجداً لأنه لا يصح أن يتصل بالنهى ما يبطله وهو قد نزل معه كما هنا . قال الآلوسي : وفي الطود الراسخ في المنسوخ والناسخ أنه لا نسخ عند أهل التحقيق في ذلك لأن قوله سبحانه «وماعلي الذين» الخ خبر ولا نسخ في الاخبار فافهم اه وقديقال إن الجلة إنشائية المهني فهي حكم شرعي خبر ولا نسخ في الاخبار فافهم اه وقديقال إن الجلة إنشائية المهني فهي حكم شرعي والعمدة في رد القول بنسخها ما ذكر آنفاً فتعين تقدير الشرط الذي قالوا إنها لا تنسخ، والعمدة في رد القول بنسخها ما ذكر آنفاً فتعين تقدير الشرط الذي ذكره سعيد بن جبير، أو أن يقال في التقدير، وما على الذين ينقون الله من حساب الخائضين من شيء

إذ كانوا يقعدون معهم قبل النهى كارهين لخوضهم و باطلهم وكان يشق عليهم تجنبهم والإعراض عنهم فليس سبب النهى أنهم كانوا يحملون من أوزارهم شيئاً لولم ينهوا عنه فإنه تعالى ما أخر النهي إلا إلى وقته المناسبله ، ولا يؤاخذهم بما كان منهم قبله ، فهو كقوله تعالى بعد تحريم محرمات النكاح ( إلا ما قد سلف )

﴿ ولكن ذكرى لعلهم يتقون ﴾ أي ولكن حعل الهي موعظة و ذكرى لعل هؤلاء المؤمنين بالله تعالى يتقون أيضاً كل ما لا ينبغي لهم من سماع الخوض في آيات الله بالباطل فهذه التقوى المرجوة بالنهى هي تقوى خاصة ، وتلك التقوى هي الكلية العامة، هذا هو الوجه عندنا . والذكرى هنا بمعنى التذكير وفي الآية السابقة بمعنى التذكر كا تقدم ، وقيل: إن المعنى ماعليهم من حسابهم من شيء إن أعرضوا أو قعدوا معهم ولكن عليهم أن يذكروهم أي يعظوهم وينكروا عليهم في تلك الحال لعلهم يتقون الخوض ولو في حضرتهم .

ذكروا هذا المعنى للذكرى على كل من التقديرين المتضادين. قال ابن جبير: ذكروهم ذلك وأخبروهم أنه يشق عليكم فيتقون مساءتكم وكأنه نسى أن السورة تولت في الوقت الذي كان المشركون يضطهدون فيه المؤمنين أشد الاضطهادو يتحرون مساءتهم و يكرهون مسرتهم، وقد يتجه جعل التذكير لهم على تقدير القعود معهم إذا صح ساذكره الرازى وغيره عن ابن عباس قال: قال المسلمون لأن كناكا استهزأ المشركون بالقرآن وخاضوا فيه قمنا عهم لما قدرنا أن نجلس في المسجد الحرام وأن نطوف بالبيت فنزلت هذه الآية وحصلت الرخصة فيها للمؤمنين بأن يقعدوا معهم ويذكروهم و يفهموهم اهوهو معارض بنزول السورة دفعنة واحدة إلا ما استثنى وليس هذا منه ، ومن البديهي أن الطواف بالبيت لا يستلزم القعود مع المستهزئين ولا الإقبال عليهم وأما القعود بالبيت فلا ضرر في تركه إذا استلزم أن يكون مع المستهزئين . ومن الغريب أن الرازى اكتفى بهذا الوجه الضعيف في تفسير الآية ولم يذكر غيره لا نقلا ولا من عند نفسه

أشرنا فى تفسير الآية السابقة إلى أن جعل هذه الآية فى جماعة المتقين تدل على أبهم هم المرادون فيما قبلها بخطاب الرسول (ص) من دونه ويؤكده الرجوع

إلى الخطاب في قوله ﴿ وَفَرَ الذِّينَ أَنْخَذُوا دَيْنِهِمَ لَعَبًّا وَلَمُواً وَغُرْتُهُمَ الْحَيَاةَ الدُّنيأَ ﴾ تقدم تفسير اللعب واللهو ونكتة تقديم أحدها على الآخرنى تفسير الآية ٢٧ ( راجع ص٣٦٧ ــ ٣٦٨ج ٧ ) والمعنى هنا ودع أيها الرسول ــ ومثله فيه من تبعه من المؤمنين ــ الذين اتخذوا دينهم العباً ولهواً من هؤلاء المشركين وهم المقصودون أولاً و بالذات ، ومثلهم كل من يعمل على شاكلتهم منالمؤمنين وأهل الـكتاب ، وغرتهم الحياة الدنيا الفانية ، فآثروها على الحياة الآخرة الباقية ، بل أنكرها المشركون، ولم يستعد لها الفاسقون. أما آنخاذهم دينهم لعبًا ولهوًا فقيه وجوه المتبادر منها أن أعمال دينهم التي يعملونها لا لم تسكن مزكية الأنفس ، ولا مهذبة للأخلاق،ولاواقعةعلىالوجه الذي يرضي الرحمن،ويُ عد الرء للقائه في دار الكرامة والرضوان ، ولامصلحة لشؤون الاجتماع والممران ،كانت. إما صرفا للوقت فيما لا فائدة فيسه وهو معنى اللعب ، و إما شاغلة عن بعض الهموم والشؤون وهو اللهو ، ويظهر ذلك فى أعمال الدين الاجتماعية كالمواسم والأعياد ، وقد روى القول به عن ابن عباس . قال : جعل الله لكل قوم عيداً يعظمونه ويصلون فيه ويعمرونه بذكر الله تعالى ، نم إن الناس أكثرهم من المشركين وأهل الكتاب اتخذوا عيدهم لهوأ ولعبًا غير المسامين فإنهـم أتخذوا عبدهم كما شرعه الله تعالى اه وهو يريد أن هــذا مماتدل عليه الآية لا أنه كل المراد منها ، وهذا أحد وجوه خمسة ذكرها الرازى فى الآية وجعله الرابع

وأما الوجوه الأخرى (فأولها) أنهم اتخذوا ديمهم الذي كلفوه ودعوا إليه وهو دين الإسلام \_ لعباً ولهواً حيث سخروا به واستهزءوا به (الثاني) اتخذوا ما هو لعبولهو من عبادة الأصنام ديناً لهم (الثالث) أن الكفار كانوا يحكمون في دين الله بمجرد التشهى والنمني مثل تحريم السوائب والبحائر وما كاوا يحتاطون في أمر الدين البتة و يكتفون فيه بمجرد التقليد فعبر الله عن ذلك بأنهم اتخذوا دينهم لعباً ولهواً (الخامس) قال \_ وهو الأقرب \_ أن المحقق في الدين هو الذي ينصر الدين لأجل أنه أنام الدليل على أنه حق وصدقي وصواب، فأما الذين ينصرونه ليتوسلوا به إلى أخذ المناصب والرياسة وغلبة الخصم وجمع الأموال ينصرونه ليتوسلوا به إلى أخذ المناصب والرياسة وغلبة الخصم وجمع الأموال

فهم الذين نصروا الدين للدنيا ، وقد حكم الله على الدنيا في سائر الآيات بأنها لعب وله و ، فالمراد من قوله ( وفر الذين اتخذوا ديبهم فعباً ولهواً ) هو الإشارة إلى من يتوسل بدينه إلى دنياه ، وإذا تأملت في حال أكثر الخلق وجدتهم موصوفين بهذه الصفة ، وداخلين تحت هذه الحالة والله أعلم اه .

أقول كان ينبغى أن يذكر نحواً من هذا في تفسير ( وغرتهم الحياة الدنيا ) وقد جعل هو هذه الجلة مؤيدة له وجعله هوالمرادمن اللعب واللهو ، ذاهلا عن كونه لا يظهر في كفار قريش الذين قصدوا به أولا و بالذات . والوجه الأول اعتمده التأخرون وفيه أنه مخالف القوله العالى ( لسكم دينكم ولى دين) وقوله (٥٦٠٥ لا تتخذوا الذين اتخذوا دينكم هزواً ولعباً ) فالله تعالى لا يضيف دين الإسلام إلى الكفار . وأما معنى غرتهم الحياة الدنيا فهو أنها خدعتهم أغفلتهم عن أنفسهم وماهي مستحدة اله من الحال ، وعن كون البعث حقا والعدم المحص من الحال ، فاشتغلوا بلذاتها الحقيرة الفانية المشو بة بالمنعصات ، عما جاءهم من الحق مؤيداً بالحجج القيمة والآيات البينات ، فاستبدلوا الخوض فيها ، عاكان يجب من فقهها وتدبرها .

وهذا الأمر بترك هؤلاء المغرور بن قد جاء على سبيل التهديد كقوله (٣:١٥ فرهم بأكلوا و بتمتعوا و يلههم الأمل فسوف يعلمون ) وهوتهديد بعذاب الدنيا بدليل قوله بعده ( عوما أهلك نامن قرية إلاولها كتاب معلوم ه ما تسبق من أمة أجلها وما بستأ خرون ) وورد مثله بعذاب الآخرة ( ٤٣ : ٨٣ و ٢٠٠ ) وقيل المراد به الأمر بالكف عنهم ، وتوك التعرض لهم ، وأنه نسخ بآية القتال، روى عن قتادة وضعفه المحققون ، و إذا لم بتضمن معنى التهديد كان معناه ذرهم ولا تهتم بخوضهم ولا تهتم بخوضهم ولا تكذيبهم وعليك ما كلفته و حملته بن تبليغ دعوة ر باك، وذاك قوله عز وجل

﴿ وَذَكُرُ بِهِ أَنْ تَبِسِلُ نَفْسَ بِمَا كَسَبِت ﴾ البسل مصدر بساة يطلق بمعنى حبس الشيء ومنعه بالقهر و بمعنى الرهن والإباحة، وأبسل الشيء كبسله أسلمه للهلاك ومنه أسد باسل ورجل باسل أي شجاع ممتنع على أقرائه أو مانع لما يريد حفظه أن ينال والضمير في قوله « به » للقرآن المعلوم بقر بنة الحال لأنه هو الذكر الذي بعث به الرسول المذكر ، و بقرينة المقال كقوله تعالى في آخر سورة في ( فذكر

بالقرآن من يخاف وعيد) والقرآن يفسر بعضه بعضا كما قالوا. وروىعن ابن عباس ثلاثة أقوال في معنى الابسال: الفضيحة والاسلام للهلاك والحبس في النار، وكان الأخير جوابه لنافع بن الأزرق وهو تفسير بالأخص لبيان المراد، قال نافع أو تعرف العرب ذلك في كلامها ؟ قال نعم أما سمعت زهيراً وهو يقول.

وفارقتك برهن لا فكاك له يوم الوداع وقلب مبسل غلقا والمعنى وذكر الناس وعظهم بالقرآن اتقاء أن تبسل كل نفس فى الآخرة بما كسبت أى اتقاء حبسها أو رهمها فى العذاب أو إسلامها إليه أو منعها من نعيم الجنة وتفاديا من ذلك بما بينه الذكر الحكيم من أسباب النجاة والسعادة ، ويؤيد التقدير الأول قوله تعالى (كل نفس بما كسبت رهينة إلا أصحاب النمين ) الآية وقدر بعض المفسرين محافة أوكراهة أن تبسل . و بعضهم لئلا تبسل .

تم وصف تعالى النفس البسلة أوعلل إبسالها بقوله ﴿ ايس لهامن دون الله ولى ولاشفيع ﴾ أي وليس لها من غير الله ولي أي ناصر ينصرها ، أو قريب يتولى أمرها ، ولاشفيخ يشفع لهـا عند الله تعالى (٤٠ : ١٨ ماللظالمين من حميم ولا شفيع يطاع ) في يوم وصفه تعالى بقوله (٢: ٣٥٣ لا بيع فيه ولا خلة ولا شفاعة ) والأسر فيه لله وحده ( ٣٩ : ٤٥ قل لله الشفاعة جميعاً ــ ٢ : ٢٥٤ من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذلة ( ٣٤ : ٢٤ ) ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له \_ ٢١ : ٢٨ ولا يشفعون إلا لمن ارتضى وهم من خشيته مشفقون ) فــكل نفس تأتيه في ذلك اليوم وهو تعالى غير راض عنها ، فهي مبسلة بما كسبت من سيء عملها ، ﴿ وَ إِن تَعَدَّلَ كُلُّ عَدَّلَ لَا يُؤْخِذُ مَهُما ﴾ العدل بالفتح ماعادل الشيءوساواهمن غير جنسه كما تقدم في تفسير ( ٥ : ٩٨ أو عدل ذلك صياما )وهو هنا بمعني الفداء لأن الفادي يعدل المفدى بمثله كما قال الزخشري .وعدل هذا يتعدى إلى المفعول به بالباء كما قال في أول هذه السورة (بربهم يعدلون) فكلعدل منصوب هناعلي المصدرية لا المفعولية والمعنى: و إن تفد النفس المبسله كل نوع من أنواع الفداء لا يؤخذمها - أي لا يقع الأخذ ولا يحصل \_ فهو على حد أكل من القصعة ، وسير من البلد لأن العدل\_ وهومصدر\_ لا يؤخذ أخذاً، و يجوز أن يضمن الأخذ معنى القبول، وأن يعاد الضمير على العدل وهو الفداء بمعنى المفدى به و إن عد هنا من قبيل الاستخدام وقد استعمل العدل في سورة البقرة بمعنى المعدول به أى الفدية وأسند إلى الأخذ و إلى القبول ، قال ( ٢ : ٤٧ واتقوا يوما لا تجزى نفس عن نفس شيئا ولا يقبل منها شفاعة ولا يؤخذ منها عدل ولا هم ينصرون ) وقال ( ٢ : ٢٢ واتقوا يوما لا تجزى نفس عن نفس شيئا ولا يقبل منها عدل ولا تنفعها شفاعة ولاهم ينصرون ) والمراد من هذه الآيات وما في معناها إبطال أصل من أصول الوثنية وهو تعليق النجاة في الآخرة ( كنيل كثير من المقاصد في الدنيا) بتقديم الفدية لله تعالى أو بشفاعة الشافعين ، عنده إي بوساطة الوسطاء وتقرير أصل الدين الآلهي وهو أن النجاة في الآخرة ورضوان الله والقرب منه لاتنال إلا بما شرعه الله على ألسنة رسله من الإيمان والاسلام – و بعبارة أخرى بالعمل الصالح الذي تتزكى به الأنفس مع الإيمان الاذعاني بالله و برسله وما جاءوا به ،ومن أبسلهم كسبهم للسيئات والخطايا واتخاذهم الدين لعبا ولهواً وغرورهم بالحياة الدنيا فلا تنفعهم شفاعة ولا تقبل منهم فدية .

﴿ أُولئك الذين أبسلوا بما كسبوا ﴾ أى أوائك الموصوفون بما ذكرهم الذين أسلموا للهلكة وارتهنوا وحبسواءن دار السعادة بسبب ما كسبوا من الأوزار والآثام حى أحاطت بهم خطاياهم ولم يكن لهم من دينهم الذي اتخذوه لعبا ولهواً ما يزجرهم عنها . وماذا يكونوا جزاؤهم بعد الابسال ؟ ﴿ لهم شراب من حميم وعذاب أليم بما كانوا يكفرون ﴾ أى لهم شراب من ما هميم وهو الشديد الحرارة ـ ويطلق على الشديد البرودة أيضا \_ وغذاب شديد الألم بسبب كفرهم ، الذي ظلوا مستمرين عليه طول حياتهم ، حتى صرفهم عما جعله الله تعالى ـ لو اتبعوه ـ سبب نجاتهم أو التقدير : أولئك المبسلون بكسبهم لهم شراب من حميم وعذاب أليم باستمرارهم على كفرهم ، وبهذا ظهر الفرق بين التعليل الأول بالكسب والتعليل الثاني بالكفر فالأول ذكر بصيغة الماضي والثاني بصيغة المستقبل الدال على الاستمرار ، فلولا رسوخهم في الكفر الذي أفسد فطرتهم حتى أصروا عليه إصراراً دائما دل على أنه لم يبق فيهم استعداد للحق والخير لما كان مجرد كسب بعض السيئات المنقطعة ينهض سببا لهلاكم ووقوعهم في هذا العذاب كله ، وفي الآية أكبر العبر لمن يفقه ينهض سببا لهلاكم ووقوعهم في هذا العذاب كله ، وفي الآية أكبر العبر لمن يفقه ينهض سببا لهلاكم ووقوعهم في هذا العذاب كله ، وفي الآية أكبر العبر لمن يفقه ينهض سببا لهلاكم ووقوعهم في هذا العذاب كله ، وفي الآية أكبر العبر لمن يفقه ينهض سببا لهلاكم ووقوعهم في هذا العذاب كله ، وفي الآية أكبر العبر لمن يفقه بهم سببا لهلاكم ووقوعهم في هذا العذاب كله ، وفي الآية أكبر العبر لمن يفقه المنهم على المناسبة عليه المناسبة على المناسبة عليه المناسبة على المناسبة على المناسبة عليه المناسبة على الم

الكلام، ولا يغتر بلقب الاسلام، فإنما المسلمين اتخذإمامه القرآن، وسنة الرسول عليه أفضل الصلاة والسلام، لامن اغتر بالأماني والأبيهام، وانخدع بالرؤى والأحلام،

(٧١) قُلْ أَنَاهُ عُو مِنْ دُونِ ٱللهِ مَا لاَ يَنْفُمُنَا ۚ وَلاَ يَضُرُّنَا وَنُرَدُ عَلَى أَعْقَابِنَا بَعْدَ إِذْ هَالِنَا أَنَّهُ كَالَّذِي أَسْتَهُو تُهُ الشَّيطِينُ فِي ٱلْأَرْضِ حَيْرَانَ لَهُ أَصْحُبُ يَدْعُونَهُ إِلَى أَلْبُدَى : أَنْتَنَا . قُلْ إِنَّا هُدَى الله هُوَ ٱلْهُدَى ، وَأَمِرْ نَا لِنُسْلِمَ لَرَبِّ الْمُلْمَانِ (٧٣) وَأَنْ أَنْيِمُوا الصَّلْوةَ وَأَتَّقُوهُ ، وَهُوَ الَّذِي إِلَيْهِ كُرْشَرُونَ (٧٣) وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ بِالْحُنِّيِّ ، وَيَوْمَ يَقُولُ كُنْ فَيَكُمُ نُ (٧٤) قَوْلُهُ ٱلْحُقِينُ ، وَلَهُ الْكُلْثُ بَوْمَ يُنْفَخُ فِي أَلصُّورِ ، عَلِمُ الْعَبْبِ وَالشَّهِ لَمَا فِي وَهُوَ الْحَدِيمُ الْخَبِيرُ .

صَرِب الله تعالى في الآية الأولى من هذه الآيات مثلا يتضحلن عقاله من المشركين ما تقرر فيها وفي الآيات قبلهامن بينات التوحيدودلا لله ، و يظهر له مسو معالهم وقبح مَا لهم في شركهم ، و يعلل لهممايدي، بهسياق الآيات الأخيرة نيه (أي النوحيد) من النهى عن دعاء غيرالله وعن اتباع أهوائهم ، ويشرح لهم مفهومه ، ويفصل لهم مضمونه و ببين لهم مقابله وأعي بهذا السياق مافي حيزقوله تعالى (٢٦قل إلى مهيت أن أعبد الذين تدعون من هون الله) الخوحيز قوله (٣٣قل من ينجيكم من ظدات البروالبحروما بليه من الرعيد بعذاب الدنيا والآخرة، وحُتم الدَّية بالأمر بالاسلام لقابل لطريق الضلال والهوى . و بدأ الآية النانية ببيان أعظم أعمال طريق الهدى ، والآيتان بمدها في التذكير بدلائل ذلك وعاقبته ، وصدق وعيده تمالي وكمال علمه وحكمته فيه. قال

﴿ قُلْ أَنْدَعُو مِنْ دُونَ اللَّهُ مَالَا يَنْفُمُنَا وَلَا يَضَرِنَا وَلَرَدَ عَلَى أَعْقَالِهَا بِعَدْ إِذْ هدانا الله ﴾ روى عن السدى أن المشركين قالوا المؤمنين اتبعوا سبيلناوا تركوا دين محد، ، فقال الله ( قل أندعو ) الرَّبية . وعن قتاه ذأنه قال في الآية : خصويمة علمها الله محمداً (ص) وأسماله يخاصمون بهما أهل الضلالة . ولعل هذا مراد السدي إذ

لا يظهر أن مراده أن المشركين قالوا ذلك مرة واحدة البعض المؤمنين أو لجميعهم يل كانوا يقتنون المسلمين دائماً ويدعونهم إلى العودإلى الكفر ومنهماروي من دعوة عبد الرحمن بن أبي بكر رضى الله عنها لأبيه إلى الشرك فنزلت الآية رداً عليهم فلقتهم الله تعالى أهذه الحجة المؤثرة عا فيها من المثل الجلي الواضح لحالي الشرك وضلاله والتوحيد وهدايته ، في سياق حجج الحق الكثيرة في هذه السورة التي نزلت دفعة وإحدة كا تقدم والاستفهام الانكار والتعجب والمعنى قلأندعو متجاوزين دعاء الله القادر على استجابة دعائنا ـ مالايضرنا ولا بنفعنا كالأصناموسائر ماعبدمن دون الله ، وارد علىأعقابنا بالعود إلى صَلالة الشرلةالفاضحة بعدإذ هدانا اللهإلىالإسلام ؟ ومز بلاغة هذه العبارة أنها بينتعلة الإنكار والتعجب فالاستفهام من خسة أوجه (أحدها) أن دِعاء غير الله تعالى تحول وارتداد عن دعاء الفادرعلي كل شيء الذي يَكشف مايدعي إليه إن شاء إلى دعاء العاجزالذي لا يقدر على نفع ولا ضر ﴿ ثَانِيهَا ﴾ أنه نكوص على الأعمّابوتقهقر إلى الوراء ، والعرب تقول فيمن عجز بعد قدرة أو سفل بعد رفعة أو أحجم بعد إقدام على محمدة : نكص على عقبيه وارتدعلي عقبيه، ورجع القيقري، والأصل فيهرجوع الهز بمةأو الخيبة و العجزعن السير المحمود، نم صار يطلق على كلتحول مذموم ( ثالثها ) التعبير باردالمبني المجهول بدل التعبير بنرةد أوارجع ، والـكناية فيه أنهذا التحول المذموم ليسمن شأنه أن يقعمن عاقل لأن العاقل إذا وصل إلىموتبة عالية من العلم والكمال فإنه لا يختارالرجو ععنها ، راستهدال الذي هو أدنى ، بالذي هو خير وأعلى ، فإذا كانت فطرته وعقله يأبيان عليه هذه الردة والنسكوص فسكيف يرد وهو لايرتد ؟ ( رابعها ) أن من أنقذه الله القدير العزيز الرحيم من الضلالة ، وهداه إلى صراط السعادة ، بما أراه من آياته في الأنفس والآفاق ، وما شرح به صدره للاسلام ، فمن يقدر أن يصله بعد إذ هداه الله ؟ ( ومن يهد الله ثما له من مضل ، أليس الله بعزيز ذي انتقام) (خامسها ) الثيل الذي يصور المرتد في أقبح حالة كانت تتصورها العرب ، وذلك قوله تعالى ﴿ كَالَّذِي اسْتَهُولُهِ الشَّيَاطِينَ فِي الأَرْضُ حَيْرَانَ لَهُ أَصَّابِ يَدْعُونُهُ إِلَى الْهُدِي : أَنْذَا ﴾ قرأحمزة استهواه بألف ممالة وكانوا يرسمونها ياء تأصلها وإن لم تسكن طرفاورسمها في

المصحف الإمام هكذا ( استهوته ) وهو محتمل القراءتين . وتقديرالتشبيه في الحكلام أنرد على أعقابنا بعد تلك الهداية مثل رد الذي استهوته الشياطين فىالأرض ، أو مشبهين بالذي استهوته الشياطين \_ الخ \_ قال أهل اللغة : استهوته الشياطين ذهبت بهواه وعقله وقيل استهامته وحيرته ، وقيلز ينت له هواه ، و يقال المستهام الذي استهامته الجن : استهوته الشياطين. القتيبي : استهوته الشياطين ــ هوت به وأذهبته . جعله من هوی یهوی . وجعلهالزجاجمن هوییهوی ، أی زینت له هواه . كذافی لسان العرب وغيره والمستهام هو الذي جعله العشق أو الجنون هائمًا أي يسير على وجهه لا يقصد غاية معينة ، وكانت العرب في الجاهلية تزعمأن الجنون كله من تأثيرالجن ، والأصل فىقولهم: جنفلان \_ مسته الجن فذهبت بعقله . وكانوا يقولون إنالجن تظهرهم فىالبرارى والمهامة وتتلون لهم بألوان مختلفة فتذهب بلب من يراها فيهيم على وجهه لا يدرى أين يدهب حتى بهلك . والشياطين التي تتلون هي التي بسموم االغيلان والأغوال والسعالي ( بوزن الصحاري) وروى مسلم في صحيحه من حديث جابر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « لاعدوى ولاطيرة ولاغول » قال النووى فى شرحه : قال جمهور العلماء كانت العرب تزعمأن الغيلان فيالفاوات وهيمن جنس الشياطين تتراءىللناس وتتغول تغولا أى تتلون تلوناً فتضلهم عن الطريق فتهلكهم فأبطل النبي (ص)ذاك وقال آخرون ليس المراد نفي وجود الغول و إنما معناه إبطال ماتزعمه العرب من تلون الغول بالصورالمختلفة واغتيالها ، قالوا ومعنى « لاغول » لاتستطيعأن تضل أحداً ، و يشهد له حديث آخر « لا غول ولكن السعالي » وقال العلماء: السعالى بالسين المفتوحة والعين المهملتين هم سحرة الجن . أي ولـكن في الجن سحرة لهم تلبيس وتخييل » وفي الحديث الآخر « إذا تغولت الغيلان فنادوا بالأذان » أي ادفعوا شرها بذكر الله تعالى ، وهذا دليل على أنه ليسالمراد نفي أصلوجودها . وفي حديث أبي أيوب :كان لي تمر في سهوة وكانت الغول تجيء فتأكل منه . اه أقول: إن هذا الشرح مأخوذ من الماية لابنالأثير ليسللنووي من التصرف فيه إلا عز ونفي وجود الغول إلى جمهور العلماء وهو القول الذى قدمه ابن الأثير وقد نقل عبارته ابن منظور في لسان العرب وغيره منالعلماء . وما عزاه النووى إلى

الجمهور هو المتبادر في لفظ الحديث فإن كلة « لا غول » نافية لجنس الغول كما هو المتبادر ، وقد ورد هذا اللفظ وحده في حديث لأبي هريرة عند أبي داود وما أيد به قول غير الجمهور لا يحتج بشيء منه ولذلك لم يعرج الجمهور عليه ، ولكن روى ابن أبي شيبة بإسناد صميح أن الغيلان ذكروا عند عر فقال « إن حداً لا يستطيع أن يتحول عن صورته التي خلقه الله عليها ولكن لهم سحرة كسحرتكم فإذا رأيتم ذلك فأذنوا » وهذا رأى لعمر ( رض ) فيا كانوا يرونه وهو أنه تخييل باطل من سحر الجن والجمهور على أن الجن تتشكل وهو لا يقتضي إثبات الغول ، وقداشهر أن الغول اسم ليس له مسمى في الحقيقة . قال ابن هشام في قول كعب بن زهير : فن النول اسم ليس له مسمى في الحقيقة . قال ابن هشام في قول كعب بن زهير : فنا تدوم على حال تكون بها كما تناون في أثوابها الغول من شرحه لقصيدته ( بانت سعاد ) : والغول بالضم كل شيء اغتال الإنسان في أهلا حدة من السعالي وهي إناث الشياطين سميت بذلك لأنها في المدكه والمراد هنا الواحدة من السعالي وهي إناث الشياطين سميت بذلك لأنها في انتخاف أو لأمها تناون كل وقت من قولهم : تغولت على الملاد \_ اذا

فأهلكه والمراد هنا الواحدة من السعالى وهي إناث الشياطين سميت بذلك لأنها فيما زعموا تغتالهم أو لأمها تتلون كل وقت من قولهم: تغولت على البلاد \_ إذا اختلفت . وللعرب أمور تزعمها لا حقيقة لها ، منها أن الغول تتراءى وتتلون لهم وتصلهم عن الطريق . وذكر أشياء أخرى من خرافاتهم ثم ذكر حديث مسلم في نفى الغول والطيرة وقول بعض الشعراء:

الجود والغول والعنقاء الله أسماء أشياء لمتخلق ولم تكن وما فسر به ابن هشام الغول هو المعتمد المشهور . قال في اللسان : والسعلاة والسعلاء الغول : وقيل هي ساحرة الجن ، فجعل هذا قولا ضعيفاً شم ذكر قولين آخرين مثله . أحدهما : أنها أخبث الغيلان . وثانيهما: أنها أثى الغيلان ، ويشبهون المرآة القبيحة الوجه السيئة الخلق بالسعلاة ، وشبهوا بها الخيل أيضا ، والظاهر أن بعضهم كان يخيل إليه الخوف في البراري المنقطعة شيئاً يتلون فيهيم على وجهه خوفاً منه لاعتقاده أنه من الجن . و يحتمل أن يكون بعضهم رأى بعض القردة الراقية التي تشبه العجوز القبيحة الوجه فسموها السعلاة وأن تكون السعلاة انتي أكلت من التمرفي حديث أبي أيوب منها إن صح ماروي وكان عن مشاهدة ، و إلا كان مبنياً على ما توارثه قبل أيوب منها إن صح ماروي وكان عن مشاهدة ، و إلا كان مبنياً على ما توارثه قبل نفي النبي (ص) له أوقبل العلم بهذا النبي . وقد فال الله تعالى في الشيطان ( إنه يرا كان في الشيطان ( إنه يرا كان عنها الغلم بهذا النبي . وقد فال الله تعالى في الشيطان ( إنه يرا كان عنها النبي ( ص ) له أوقبل العلم بهذا النبي . وقد فال الله تعالى في الشيطان ( إنه يرا كان عنها على ما يور على المنها كان عنها كلي المها كان عنها كلي المها كان الله تعالى في الشيطان ( إنه يرا كان عنها كلي النبي ( ص ) له أوقبل العلم بهذا النبي . وقد فال الله تعالى في الشيطان ( إنه يرا كان عنها كلي النبي المها كلي النبي المها كلي المها كلي المها كلي المها كلي المها كلي النبي المها كلي النبي المها كلي المها ك

هو وقبيله من حيث لا ترونهم) وقال ابن عباسأن النبي (ص) لم يرى الجنحين استمعوا القرآن منه بل علم ذلك بالوحى لقوله تعالى (قل أوحى إنَّ أنه استمع نفر من الجن ) ولكن فيحديث ابن مسعود وكان معه أنه رأى أسودة تشبه السحاب وسيأتى تفصيل ذلك في مرضعه وروى البهق في مناقب الشافعي بإسناده عن الربيع: سمعت الشافعي يقول: منزعم أنه يرى الجن أبطلناشهادته إلا أن يَكُون نبياً. انتهى ، وقد حملوه كاحملوا الآية على من يدعى رؤيتهم بصورتهم التي خلقهم الله عليها دون الصور التي بتمثلون بها (١) على أننا نفول إن، الشتهر عن العرب في مسألة الأغوال واستموائها بعض الناس في الفلوان حتى يضلوا الطرق لا بد أن يَكون له أصل عندهم ، والراجح المعقول فيه ماذكرناه عن سيدنا ممروصر ح به بعض المتكلمين من أنه تخيل لاحقيقة له في الخارج، وقد يَكُونَمنه رؤية حيوان غريب كبعض القردة . والعرب تطلق اسم الشيطان على العاتي المتمرد من الإلس والجن وعلى بعض الحيوان والحشر اتوعلي كل فبيح الصورة قال تعالى في شجرة الزقوم ( طلعما "كأنه رءوس الشياطين ) قيل هو نبات قبيح وقيل شبهها بالعارمِمن الجن. قال في الناج وقال الزجاج في تفسيره: وجهه أن الشيء إذا استقبح شبه بالشياطين فيةال كأنه وجه شيطان وكأنه رأس شيطان ، والشيطان لا يرى ولكنه يستشعر أنه أقبهم ما يكون من الأشياءولوريِّي لرنِّي في أقبيح صورة . وفيل كأنه ر،وس حيات ، فإن العرب تسمى بعض الحيات شيطاناً ، وأورد شاهداً من الشعر على ذلك وورد في بعض الأخبار أن حيات البيوت من الجن ، وفي حديث أبي تعلية الخشفي عند ابن حبانوالحاكم وغيرها ، « الجنعلى ثلاثة أصناف صنف لهمأ جنحة يطيرون في الهواء وصنفحيات وعقارب وصنف يحلون و يظعنون » قال السهيلي هذا الأخير هم السعالي ، وعن وهب بن منيه أنهم أجناس خالصهم ريح ( أي كالريح) لايا كلون

<sup>(</sup>١) ومنه حديث أبي هريرة فيمن كان يسرق تحرالصدقة وإخبارالنبي إياه بأنه شيطان وهو فى البخارى منقطع ووصله النسائي والاسهاعيلى وأبونعيم .. وللطيرانى معناد عن معاذ وقصة أخرى عن أني أسيد وللنسائىعن أبى بن كعب . وأما أثر أنى أيوب فعند النرمذي وقال حسن غريب والصواب أنه ليس في هذه الروايات كلها حديث صحبيح ولذلك لم يزد النووى على ما نقله (عن النهاية شيئًا منها أهـ الطبعة الثانية )

ولا يشر بون ولا يتوالدون ولا يموتون ومنهم من بأكلون الخ والحاصل أن اسم الجن والشياطين يطلق عند المرب على بعض الحشرات والحيوا مات الضارة أوالقبيحة وعلى ما يؤثر عن أهل الكنتاب وغيرهم مزرانط ألم الروحي الغيبي الذي يوسوس للناس فيزين هم الشرعو يلابس يعضهم أحيانا فبصابون بالصرع أوالجنون ويتمثل للكمان وغيرهم، ويراه الأنبياء وبعضالصالحين من باب الكرامة الخاصة ، والأكاذيب عن جيم الأمم ف ذلكَ كثيرة ، والشبهات فيها غير قلبلة ، واكن قل المصدقون بهافي بلادالعلم والمدنية بعد هذا الشرح نقول إن للمنسرين قولين في تفسير (كالذي استهوته الشياطين) أشرنا إليهما في تفسير الاستهوا. ( الأول ) أنه تشبيه لمن يرتد مشركا بعد الايمان بالمستهام الذي يضل في الفلوات حيران لايهندي تاركا رفاقه على الجادة ينادونه : ائتنا عد ، إلينا ، فلا يستجيب فم لا تجذابه وراء ما تراءى له من الغيلان بغيرعقل ولا بصيرة . وهذا التفسير مروى عن السدى وهو إحدى روايتين عن ابن عباس . قال السنى بعد بيان التشبيه: فذلك مثل من تبعكم بعد المعرفة لجمد، ومحمد الذي يدعو إلى الطريق والطريق هو الناسلام ، ومماجاء عن ابن عباس في هذه الرواية لا ان الغول تدعوه باسمه واسم أبيه وجده فيتبعبها و يرى أنه في شيء فيصبح وقد أَلْقَتِه فِي هَلَكُةٌ وَرَبِّهَا أَكَانِتُهُ ، أَوْ تَلْقَيَّهُ فِي مَصْلِقُمَنِ الْأَرْضِ يَهِالتُ غَيْمِاعطشا وَمِنْ المفسرين من يرى أن هذا التشبيه ، ثبت للغول الذي نفاء الحديث الصحيح الذي أَخَذُ بِهُ جِمْهُورَ العَلَمَاءَكُمَّا تَقَدَمٍ ، ويَشْهُم مَن يَرَى أَنَّهُ لَا يَفْتَضِي إِنْهَالَتِهُ لأَن القَشْهِيمُ قَدّ يبني على المتعارف لأجل النأثير ، وقد أنسار الزغم شرى إلى ذلك بقوله : وهذا مبني على ماكانت تزعمه العرب وتعتقده منأنالجن تستهوي الإنسان والغيلان تستولى عليه كقوله (كالذي يتخبطُ الشيطان من المس) اله وقد شنع عليه ابن المبير في هذا إذ جعله من إنكار الجن ـ وهو لايتآرهم ـ. وتبعه الآلوسي فقال : وليس هذا مبنيًا على زعمات العرب كا زعم من استهوته الشياطين اه وما هذا القذليع إلا من تعصب المذاهب، ولولاه لما وقع أشال عؤلاء الأذكياء في عمله الغياهب، وقد علمت أنه لا دايل على كون ما كَانت تزعمه العرب في الجاهاية من شياطين الجن، وأن النبي (ص) كذبهم في دعوي الثول ، وانجمهور العداء أخذوا بهذا التكذيب

ولم يؤولوه ، وأن من أوله بانكار تغول الغيلان واضلالهم للناس مكذب للعرب في زعمها ذاك، و إنما بني التشبيه على ماقيل من استهوائهم واضلالهم بتغولهم ، لا على مجرد وجودهم، وإذا كان الاستهواء بتخيلات لاحقيقة لهــا يكون التشبيه أبلغ وأقوى ، وخلاصته أن من تبع داعي الشرك كالمستهوى بما لا حقيقة من الأوهام الضارة الشيطانية ، التي تنسب إلى الأغوال الخيالية .ولا يقتضي ذلك إنكار الجن والشياطين، وماكان الزمخشريولا شيعتهمن الملكرين، وإنما الجن منعالم الغيب، لانصدق من خبرهم إلا ما أثبته الشرع ، أو ماهو في قوته من دليل الحسأو العقل، ولم يثبت شرعا ولا عقلا ولا اختباراً أن شياطين الجن تأكل الناس، ولاأمها تظهر لهم في الڤيافي والقفار ، كما كانت ترعم العرب وغير العرب في طور الجهل والخرافات . وأما حديث خرافة فقد رواه الترمذي في جامعه وفي الشائل من طريق أبي عقيل عبد الله بن عقيل التقفي وأبو عقيل مختلف فيه وثقه أحمــد وأبو داود وروى عن ابن معين أنه منكر الحديث، والظاهر أنه قد ذكر على سبيل الحكاية، فهو نحو مما نقله الكلبي عن العرب من أنه رجل من بني عذرة أسرته الجن في الحاهلية فأقام فيهم. زمنًا ثم أعادوه إلى الانس فكان يحدث بما رأى فيهم من العجائب، فصار الناس يقولون «حديث خرافة» لكل حديث مستملح يكذبونه على أن ماعساه يتبت لبعض الأفراد على خلاف الأصل لا يتخذ دليلا على صدق ماكذبه الحديث الصحيح من أحبار الأغوال ونحوها ، وهذا الحديث غير معارض لهذه الآية حتى على هذا القول في التشبيه ، لجواز أن يسمى ما كان يتراءى لهم بالشيطان لقبحه وضرره ، و إن كان كالسراب لاحقيقة له في نفسه ، أو يكون حيوانا مفترساً تمثله الأوهام بأشكال محتلفة ، وراجع مايقرب لك هذا في تفسير ( ولكن شبه لهم) ــ ٤٧ ج ٦ تفسير ــ فإن فرضنا وقوع التعارض على هذا القول نمنعه بترجيح (القولاالثاني) عليه وهو أن الذي استهوته الشياطين في الأرضهو الذيأضلته بوسوستها ، وحملته على اتباع هواه فاتخذ دينه لعبًّا ولهواً ، وغرَّلهالحياة الدنيا فآثرها على الآخرة لانكارهإياها أو عدم إيمانه بوعد الله ووعيده فيها وهذا في معنى الرواية الأخرى عن ابن عباس قال : هوالرجل الذي لا يستجيب لهدى اللهوهو رجل أطاع الشيطان وعمل في الأرض بالمعصية

وجار عن الحقوضل عنه. إلا أن في هذه الرواية أن أحجاب المستهوى الذين يدعونه إلى الهدى، هم الصالين المتبعين للهوى ، و إنما يصحب الانسان أمثاله، فالمراد يدعونه إلى ماير عمون أنه هدى كاهوشأن كل داع إلى ضلالة ، فكلمة الهدى ذكرت بطريق الحكاية أو المراد بهــا الطريق الجادة ، وقد روى أبو الشيخ عن مجاهد قال في قراءة ابن مسعود (يدعونه إلى الهدى بينا ) قال الهدى الطريق أنه بين . والكلام بعدها رد من الله تعالى لهذا الزعم ، ومعناه أن الهدى صراط الله المستقيم لا ماهم عليهمن طرق الوهم. وأنكر ابن جرير هذه الرواية ، بناء على أن الجملة لم ترد على سبيل الحكاية ، و إنما هي من كلام الله تعالى ، والله تعالى لا يسمى الضلالة هدى، وسواء أصح ما أنكره ابن جرير أم لا ، فإنالمني الثاني لا يتوقف عليه ، بل يصح أن يقال إن ذلك الذي استهوته الشياطين بوسوستها \_ حال كونه حيران \_ له أصحاب يدعونه إلى الهدى والخروج من ذلك الضلال ، تتنازعه وسوسة شياطينه ، ودعوة أصحابه ، فلا يستطيع التفلث من الأولى فيكون من المهتدين ، ولاالبت برد الأخرى فيكون من الأخسرين، بل يظل هامًّا في حيرته، مصطربا في أمره، و إنما جعل دعاة الهدى أصحاباً له ، باعتبار ما كانوا عليه قبل إضلال الشياطين له ، ومثل هذا لايستقر على حال من القلق . والتشبيه يدل بهذا التوجيه على أن المرتبد عن الاسلام لا يمكن أن يعود مطمئنا بالشرك، ووجه الاستفهام الانكاري في أول الآية على هذا الوجه: أيعقل أن يختار هذه الحال السوءي التي لابد منها لمن يرتد عن الايمان، وهيأسوأ حال يَمكن أن يكون عليها الانسان ؟

وقل إن هدى الله هو الهدى ﴾ أعاد الأس من القول هنا كا أعاده فيا تقدم قريبا بمعنى ماهنا من التبرؤ من الشرك والضلالة، والاعتصام بما أنزل الله من الهداية، وهو قوله (٥٦ قل إنى نهيت - إلى قوله - قل لا أتبع أهواء كم) الخ وفى ذلك مافيه من العناية بكل من البراءة والاعتصام فى النهى والأمر، ويعبرون عنها بالتخلى والتحلى . أى قل إن هدى الله الذي أنزل به آياته ، وأقام عليه حججه وبيناته ، هو الهدى الحق الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، لا ماتدعون اليه من أهوائكم ، اتباعا لما ألفيتم عليه آباءكم ، وهذا الهدى المعقول هو الذي دعينا اليه في القرآن الحكيم) ( الجزء السابع)

فأجبنا ، وأمرنا به فأطعنا ، ﴿وأَمرنا لنسلم لرب العالمين﴾ فأسلمنا واللام في (لنسلم» فيهما وجهان ( أحدها ) أنها للتعليل والتقدير ، وأمرنا بهذا الهدى لأجل أن نسلم قلوبنا ونوجهها لرب العالمين وحده بالاذعان والخضوع لدينه والاخلاص في عبادته... إذ لايستحق العبادة من العباد إلا ربهم الذي خلقهم وغذاهم بنعمه (وثانيهما)أمها للمصدرية أى وأمرنا بأن نسلم لله رب العالمـين . وقد روى القول بتأويل الفعل بالمصدر هنا وفي مثل « يريد الله ليبين لــكم ــ مايريد الله ليجعل عليكم في الدين. من حرج » الخ عن الخليل وسيبويه ومن تابعهما . وصرح الكسائي والفراء بأن اللام تكون حرفا مصدر يابعدالفعل من الأمروالارادة خاصة. وهذا الوجه أوجه وأظهر ﴿ وَأَنْ اقْيَمُوا الصَّلَاةُ وَاتَّقُوهُ ﴾ أي أمرنا بأن نسلم لرب العالمين ، و بأن أقيمُوا واتقوه، أىقيل لنا ذلك، وقدر بعضهم: أمرنا بالاسلام وباقامةالصلاةوالتقوى. و إقامة الصلاة الاتيان بهـا على الوجه الذي شرعت لأجله وهو كومها تنهي عن الفحشاء والمنكر ، وتزكىالنفس بمناجاة اللهوذكره «ولذكر اللهأ كبر»ولميكن شرع عند نزول السورة زكاة ولاصيام ولاحج، والتقوى اتقاء مايترتب على مخالفة دين. الله وشرعه وتنكب سننه في خلقه من ضرر وفساد ، فهذا أوسع معني من تفسيرها بامتثال الأمر واجتناب النهي ﴿ وهو الذي اليه تحشرون ﴾ أي تجمعون وتساقون. إلى لقائه يوم القيامةدونغيره فيحاسبكم على أعمالكمو يجازيكم عليها. و إذاكان الحشر اليه وحده والجزاء بيده وحده ، فن الجنون أن يعبد غيره ويدعى ، أو يخاف أو يرجى ﴿وهو الذي خلقالسموات والأرض بالحق﴾ أيخلقهمابالأمرالثابتالمتحققوهو آياته القائمة بالسنن المطردة ، والمشتملة على الحكمة البالغة الدالة على وجوده وصفاته الكاملة، فلم يخلقهما باطلاولا عبثاً ، فإذاً لا يترك الناس سدى، بل يجزى كل نفس بما تسعى. ﴿ وَ يُومُ يَقُولَ كُنُ فَيَكُونَ قُولُهُ الْحَقِّ ﴾ أيوقوله هوالحق يوم يقول للشيء كن فيكون. وهو وقت الايجاد والتكوين، فلا مرد لأمره التكويني ولا تخلف، فكذلك بجب. الاسلام والخضوع لأمره التكليني بلا حرج فيالنفس ولا تكلف، لأنالأمر حق. والخلق حق ( ألا له الخلق والأمر )

﴿ وله الملك يوم ينفخ في الصور﴾ ويبعث من في القبور ، فإذا كان لغيره ملك مافي الدنيا بمقتضى سننه القدرة، وشريعته المقررة، فلا تملك يومئذ نفس ما مهما تكن قريبة أو مقر بة، شيئاما من خيراً و شر ، أونفع أوضر، و إنما الأمر يومئذ لله وحده . فكيف يدعو من هداه إلى هذه الحقائق غيره من دونه فيرد على عقبيه ، و يرجع إلى شر حاليه ، والصور في اللغة القرن واستشهد له في اللسان بقول الراجر :

لقد نطحناهم غـــداة الجمعين نطحا شديداً لا كنطح الصورين وقد ثقب الناس قرون الوعول والظباء وغيرها فجعلوا منها أبواقا ينفخون فيها فيكون لها صوتشديد يدعى به الناسإلىالاجتماع ، و يعزفون به كغيرهمن آلات السماع وقد وردد كره في سفر الأيام الأول من كتب العهد العتيق قال (٥: ٢٨ فكان جميع اسرائيل يصعدون تابوت عهد الرب بهتاف وبصوت الأصوار والأبواق والصنوج يصوتون بالرباب والعيدان ) وقال بعض المفسرين إن الصور جمع صورة كبسر وبسرة وصوف وصوفة وقيل في سور المدينة أيضا أنه جمع سورة ونقلوا هذا التفسير عن أبي عبيدة من رواة اللغة وقد رده جمهور المفسرين بأنه لا يظهر معناه في قوله تعالى ( ٣٦ : ٦٥ ونفخ في الصور فصعق من في السموات والأرض إلامن شاء الله) وهذه هي النفخة الأولى ولايظهر معنى لكونها في صور المخلوقات و إنمايظهر ذلك في النفخة الأخرى التي يبعث اللهمها العباد وهي قوله في تتمة الآية ( ثم نفخ فيه أخرى فاذا هم قيام ينظرون )و بأنه مخالف لما وردفيالأخبار والآثار من تفسيرهبالقرن والبوق أو بمايشبههما ،وفي بعض الآثار الاسرائيلية أنه مستقر أرواح الخلق فاذا نفخ فيه نفخة البعث تصيب النفخة تلك الأوراح فتذهب إلىأجسادهابعدأن يكونالله قدأعادها كما بدأها ورده اللغويون أيضا بأن المقيس في كلام العرب أن ماكان على وزن فعلة بضم الفاء يجمع على فعل بضم الفاء وفتح العين كغرفة وغرف وصورة وصور، وقد أجمع القراء على فتح الواو في قوله تعالى ( وصوركم فأحسن صوركم ) وأما ماجا. من جمعه بضم فسكون كبسر وصوف فهو خاص بما سبق استعال الجمع فيه على استعال الواحد، وروى الأزهري هـذا الرد بسنده عن أبي الهيثم ويراجع في ماديي سور

وصور من لسان العرب فقد أطال الكلام في المسألة فيهما

وأما الأخبار المرفوعة في الصور فقد أخرجها أصحاب السنن والتفسير المأثور وغيرهم بأسانيد لم يصحمها شيءعلى شرطالشيخين ولذلك لم يخرجامها شيئا وأقواها مارواه أبو داود والترمذي وحسنه والنسائي وغيرهم وصححه الحاكم من حديث عبد الله بن عمر قال : سئل النبي (ص) عن الصور فقال «هوقرن ينفخ فيه»وروى عن ابنمسعوداً نهقال الصور كهيئة القرنينفخ فيهوورد في روايات يقوى بعضها بعضاً وصحح بعضها الحاكم أن الملك الموكل بالصور مستعد للنفخ فيه ينتظر متى يؤمر،وفي بعضها أنه وكل به ملكان وورد في وصف ملك الصور وفي صفة الصور والنفخ وتأثيره ومايتعلق بهومايكون يومئذ روايات منكرة بعضها مأخوذة من الاسرائيليات عن كعب الأخبار ووهب بن منبه وبعضها ملفق من أخبار كثيرة وممزوج بالآيات الواردة في قيام الساعة كحديث أبي هريرة الطويل الذي رواه عنه الطبراني من طريق إسماعيل بن رافع قاضي المدينة ، وقد ذكر منه ابن كثير مايملاً عدة صفحات وذكر أنه غريب جداً وأن إسهاعيل تفرد به وأنه اختلف عليه في إسناده على وجوه كثيرة وذكر الخلاف في توثيق اسماعيل وتضعيفه ومنه أنه نصعلي نكارة حديثه غير واحد من الأنمة كأحمد وأبي حاتم ومنهممن قال إنه متروك وسنعود إلى الكلام على الصور وحكمة النفخ فيه في تفسير سورتي الأنبياء والزمر إن أحيانا الله تعالى ﴿ عالم الغيب والشهادة وهو الحسكيم الخبير ﴾ فسر ابن عباس الغيب والشهادة هنا

بالسر والعلانية وقال الحسن: الشهادة ماقد رأيتم خلقه والغيب ماغاب عنكم مما لم تروه. وتقدم القول في علم الغيب في موضعين من تفسير هذه السورة مفصلا تفصيلا والمعنى أن الذي خلق الخلق بالحق والذي قوله الحق في التكوين والتكليف والذي له الملك وحده يوم ينفخ في الصور و يحشر الخلق هو عالم الغيب والشهادة وهوالحكيم الذي يضع كل شيء في موضعه وهو الخبير بدقائق الأمور وخفاياها فلا يشذ عن علمه وحكمته شيء منها فلا يليق بعاقل أن يدعو غيره ولو بقصد التوسل والتقريب إليه زلني (فلاتدعو معالله أحدا \* بل إياد تدعون فيكشف ما تدعون إليه إن شاء) فني هذا التذييل تقرير لمضمون الآية وفذلكة السياق الوارد في إنكار دعاء غيرالله تعالى

(٧٠) وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ آزَرَ أَتَتَخِذُ أَصْنَامًا آلهَةً ؟ إِنِّي أَرَ لَكَ وَقُوْمَكَ فِي صَلْلِ مُبِينِ (٧٦) وَكَذَلِكَ نُرى إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمُوٰتِ وَالأَرْضُ وَليَـكُونَ مِنَ الْمُوقنينَ (٧٧) فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ الَّيْلُ رَأَ (\*) كُو كَبًّا قَالَ هَذَا رَبِّي . فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لاَ أُحِتُ الآفلينَ (٧٨) فَلَمَّا رَأَ ٱلْقَمَرَ بَازِغًا قَالَ هَذَا رَبِّي . فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَئِنْ لَمْ يَهْدِ ني رَبِّي لَأَكُونَنَّ مِنَ الْقَوْمِ الضَّلِّينَ (٧٩) فَلَمَّا رَأَ الشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هٰذَا رَبِّي هٰذَا أَكْبَرُ. فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَقُوْمِ إِنِّي بَرِيءٍ مَّمَا تُشْرِكُونَ (٨٠) إِ نَى وَجَّهْتُ وَجْهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَوٰتِ وَٱلْأَرْضَ حَنيفًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرَكِينَ .

بدأ الله سبحانه هذه السورة بعد حمد نفسه ببيان أصول الدين ومحاجة المشركين فبين استحقاقه للعبادة وحده و إشراكهم به وتكذيبهم بالآيات التي أيد بهارسوله ورد مالهم من الشبهة على الرسالة ثم لقن رسوله طوائف من الآيات البينات في إثبات التوحيد والرسالة والبعث مبدوءة بقوله له ( قل . قل ) ثم أمره في هذه الآيات بالتذكير بدعوةأبيه إبراهيم عليهماالصلاة والسلام إلى مثل مادعا إليه من التوحيدو تضليل عبدة الأصنام وما أراه الله من ملكوت السموات والأرضوما استنبطه هومنه من آيات التوحيد وبطلان الشركو إقامة الحجةعلى أها.، تأييداً لمصداق.عوته في سلالة ولده إسماعيل عليهم الصلاة والتسليم ولإبراهيم للكانة العليامن إجلال الأمة العربية كا أن اليهود والنصارى متفقون على إجلاله . وأننا نقدم لتفسير الآية مقدمة في أصل إبراهيم ومسألة كفر أبيه آزر وحكمة الله تعالى فيما قصه عنه فنقول .

<sup>(\*)</sup>رسمت رأى في المصحفالامام راء وهمزة بصورة الألف المشدودة هكذا ــرأ ــ وحذفت الألف المنقلبة عن الياء في الرسم تبعا لحذفيها في النطق لالتقاء الساكنين

﴿ مقدمة في أصل إبراهيم عليه الصلاة السلام ومسألة كفر أبيه ﴾

( إبراهيم ) هو الاسمالعلم الخليل الرحمن،أبي الأنبياء الأكبر من بعد نوح عليهم الصلاة والسلام ، ويؤخذ من سفر التكوين ــ وهو السفر الأول منأسفار العهد العتيق \_ إنه العاشر من أولاد سام بن نوح وأنه ولد في (أور الكلدانيين)وهي بلدة من بلاد الكلدان. و« أور » بضم الهمزة وسكونالواو ومعناها في الكلدانية النور أو الناركما قالوا . قيل هي البلدة المعروفة الآنباسم(أورفا)في ولاية حابكارجح بمض المؤرخين وقيل غيرها من البلا دالواقعةفي جزيرة العراق ــ بين النهرين ــ وفي أقطار العالم القديم بلاد ومواقع كثيرة مبدوءة أسماؤها بكلمة (أور) واقعة مع ما بعدها موقع المضاف من المضاف إليه، وأشهرها (أور شليم)لمدينة القدس قالوا إنَّ معناها ملك السلام أو إرثالسلام فشليم بالعبرية هي السلام بالعربية . وفي بعض التواريخ العربية أته من قرية اسمها(كوئى ) من سواد الكوفة . وكان اسم إبراهيم(أبرام) بفتحالهمزة وقالوا إن معناه ( أبو العلاء ) فهو مركب من كلة أب العربية السامية مضافة إلى مابعدها . وفي سفر التكوين أن الله تعالى ظهر له في سن التاسعة والتسعين من عمره وكله وجدد عهده له بأن يكثر نسله و يعطيه أرض كنعان ( فلسطين ) ملكا أبديا وسماه لذريته ( إبراهيم ) بدل (أبرام ) وقالوا إن معنى إبراهيم ( أبو الجمهور ) العظيم أي أبو الأمة . وهو معنى تبشير الله تعالى إياه بتكشير نسله من اسماعيلومن إسحاق عليهم الصلاة والسلام ، ولا ينافي ذلك كسر همزته فقـــد علم أن أصابها الفتح وأن إب المكسورة في إبراهيم هي أب المفتوحة في أبرام . فالجُزءالأول منه عربى والثاني كلداني أو من لغة أخرى من فروع السامية أخوات العربية التي هي أعظمها وأوسعها حتى جعلها بعض علماء اللغات هي الأصل والأم السائر تلك الفروع السامية كالعبرية والسريانية.وذكر رواة العربية في هذا الاسم سبع لغات. عن المرب وهي إبراهيم و إبراهام و إبراهوم و إبراهم مثلثة الهاء وأبرهم بفتح الهاء بلا ألف . وصرح بعضهم بأنه سرياني الأصل ثم نقل وبعضهم بأن معناءأب راحم أو رحيم، وعلى هذا يكون جزآه عر بيين بقلبحائههاء كما يقلبهاجميعالأعاجم الذين

لاينطقون الحاءالمهملة كالافرنج وتركيبه مزجي. وفي القاموس المحيط كغيره «أن تصغيره بريه أو أبيره و بريهيم » قال شارحه عند الأول : قال شيخنا وكأنهم جعلوه عر بيا وتصرفوا فيه بالتصغير والا فالاعجمية لايدخلها شيء من التصريف بالكلية . وقد ثبت عند علماء العاديات والآثار القديمة أن عرب الجزيرة قد استعمروا منذ فجر التاريخ بلاد الكلدان ومصر وغلبت لغتهم فيهما ، وصرح بعضهم بأن الملك حموراني الذي كان معاصراً لا براهيم عليه الصلاة والسلام عربي .وحمورابي هذا هو ملكي صادق ملك البر والسلام ووصف في العهد العتيق بأنه كاهن الله العلي وذكر فيه اله بارك إبراهيم وان إبراهيم أعطاه العشر من كل شيء. ومن المعروف في كتب الحديث والتاريخ العربىأن أبراهيم أسكن ابنه اسماعيل معأمه هاجرالمصرية عليهم السلام في الوادي الذي بنيت فيه مكة بعد ذلك وأن الله تعالى سخر لهما جماعة من حَرَمُمْ سَكَنُوا مَعَهَا هَنَالُكُ وأَن ۚ إِبْرَاهِيمُ عَلَيْهِ الصَّلَاةِ وَالسَّلَامُ كَانَ يُزُورُهُما وآنه هو وولده اسهاعيل بنيا بيت الله المحرم ونشرًا دين الاسلام فىالبلاد العر بية . فيظهرمن خلك أنالعربية القديمةهىلغة إبراهيم وهاجر والغة حمورابي وقومهولغة قدماء المصريين أواللغة الغالبة في ذينك القطرين ،وانها على ما كان فيها من الدخيل الكلداني والمصري كانت قريبة جداً من العربية الجرهمية ولذلك كان الذين ساكنوا هاجر من جرهم يفهمون منها وتفهم منهم . وقد ثبت في صحيح البخاري أن إبراهيم زار اسهاعيل مرة فلم يجده وتكلم مع امرأته الجرهمية ولم تعجبه ثم زاره مرة أخرى فلم يجده وكانت عنده المرأة أخرى فتكلم معها فأعجبته . وقد ورد أيضا أن لغة اسماعيل كانت أفصح من لغة جرهم فهيأم اللغة المضرية التي فاقت بفصاحتها و بلاغتها سائراللغات أواللهجات العربية ، ثم ارتقت في عهد قريش من ذريته بما كانوا يقيمونه لها من أسواق المفاخرة في موسم الحج ثم كملت بلاغتها وفصاحتها بنزول القرآن المجيد المعجز للخلق بها وأما أبو إبراهيم فقد سماه الله تعالى في الآية الأولى من هذه الآيات (آزر) وفي سفر التكوين أن اسمه ( تارح ) بفتح وحاء مهملة وقالوا ان معناه ( متكاسل ) ومن الغريب أن ترى أكثر المفسرين والمؤرخين واللغويين منا يقولون ان اسمه تارخ بإلخاء المعجمة أو المهملة وان آزر لقبه أو اسمأخيه أو أبيه أوصنمه ، ونقلءن الزجاج

والقراء الله ليس بين النسابين والمؤرخين اختلاف في كون اسمه تارخ أو تارح . ولا نعرف لهذه الاقوال أصلا مرفوعاً إلى النبي (ص) ولا منقولا عن العرب الأولين ، و إنما هومنقول فيا يظهرعمن دخل في الاسلام من أهلااكتاب كوهببن منبه وكعب الاحبار اللذين أدخلا على المسلمين كثيراً من الاسرائيليات فتلقوها القبول على علاتها وعن مقاتل بن سليان الجروح بالكذب الذيقال ابن حبان فيه كان يأخذ من اليهود والنصاري من علم القرآن الذي يوافق كتبهم ـ ففي التفسير المأثور عن مجاهد قال: آزر لم يكن يأبيه ولكنه اسم صم \_ وعن السدى اسمأبيه تارح واسم الصم آزر \_ وعن ابن عباس في إحدى الروايتين عنه قال: آرز الصنم وأبو إبراهيم اسمه يازر، وفي الأخرى ان أبا إبراهيم لم يكن اسمه آزر و إنما اسمه نارح رواهما عنه ابن أبي حاتم وأبو الشيخ-وعن ابن جرَّ يج أن اسمه تيرح . وجزم الضحاك بأن اسمه آزر واعتمده ابن جرَّير وروى عن الحسن أيضاً . وقال البخارى فى التاريخ الكبير : إبراهيم بن آزر وهو فى التوراة تارح والله سهاه آزر و إن كان عندالنسابين والمؤرخين اسمه تارخ ليعرف بذلك. اه فقد اعتمد أن آزر هو اسمه عند الله أي في كتابه ، فإن أمكن الجمع بين القولين فيها و إلا ردديا قول المؤرخين وسفر التكوين لأبه ليسحجة عنديا حتى نعتد بالتعارض بينه و بين ظواهر القرآن بل القرآن هو المهيمن على ماقبله نصدق ماصدقه ونكذب ما كذبه ونلزم الوقف فيما سكت عنه حتى يدل عليه دليل صحيح. وأضعف ماقالوه في الجمع بين القولين أن آزر اسم عمه بناء على أن العرب تسمى العم أبا مجازاً وهذه الدعوى لانصح على إطلاقها و إنما يُصح ذلك حيث توجد قرينة يعلمنها المراد ولاقرينة هتا ولا في سائر الآيات التي ذكر فيها من غير تسمية ، ويليه في الضعف قول بعضهم انه كان خادم الصنم المسمى بآزر فأطلق عليه من باب حذف المصــاف وإقامة المضاف إليه مكانه .' وأقواه ان له اسمين أحدهما علم والآخر لقب . والظاهر حينتذ أن يكون تازح هو اللقب لأنمعناه المتكاسلوهو نقب تبيح قلما يطلقه أحدا بتداء على ولده و إنما يطلق مثله على المرء بعد ظهور معناه فيه أو رميه به ، الا أن يصح مازعمه من عكس فجعل آزر هو اللقب بناء علىأن معناه فى لغتهم المخطىء أو المعوج أو الأعوج أو الأعرج ــ ولعله تحريف عما قبله ــ وقيل إنه الشيخ الهرم بالخوارزمية

بعــدكتابة ما تقدم راجعت ( روح المعــانى ) للآلوسى والتفسير الــكبير ( مفاتيح الغيب ) للرازى فأحببت أن أنقل عنهما مايأتى

قال الآلوسي: وعلى القول بالوصفية يكون منع صرفه للحمل علىموازيه وهو فاعل المفتوح الغين فانه يغلب منع صرفه لكثرته في الأعلام الأعجمية ، وقيل الأولى أن يقال إنه غلب عليه فألحق بالعلم و بعضهم يجعله نعتا مشتقا من الازر بمعنىالقوة. أو الوزر بمعنى الاثم ، ومنع صرفه حينئذ للوصفية ووزن الفعل لأنه على وزن أفعل وقال الرازى بعد أن ذكر قول الزجاج باتفاق علماء النسب على أن اسم أبى. إبراهيم تارح : ومن الملحدة من جعل هذا طعنا في القرآن وقال هذا النسب خطأ وليس بصواب .ثم ذكرأن للعلماء ههنا مقامين أحدهما رد الاستدلال باجماع النسابين على أن اسمه كان تارح قال: لأن ذلك الاجماع إنما حصل لأن بعضهم يقلد بعضاً و بالآخرة يرجع ذلك الاجماع إلى قول الواحد والاثنين مثل قول وهب وكعب وأمثالها ور بما تعلقوا بما يجدونه منأخبار اليهود والنصاري ولاعبرة بذلك فيمقابلة صريح القرآن اه وقد بينا لك ماخذه واله لا إجماع في المسألة ، ثم ذكر المقام الثاني وهو تسليم قولهم والجمع بينة و بين نصّ القرآن بما نقلناه عنهم آنفا و بينا قو يه منضعيفه وْمن الناس من استدل على أن آزر لم يكن والد إبراهيم (ص) بل عمه بالجزم بأنآباء الانبياءكافة أونبينا خاصة لم يكونواكفارأ وبأن إبراهيم خاطبآزر بالغلظة والحفاء ولا يجوز ذلك من الانبياء . وقد عزا الرازى هذا القول إلى انشيعة وأطال. في بيانه واختصر في بيان( زعم أصحابه ) أي الاشاعرة أو أهل السنة كافة ــ ان آزركان والد إبراهيم وكان كافراً وفي ردهم قول الشيعة . وقال الآلوسي : والذي عول عليه الجم الغفير من أهل السنة أن آزر لم يكن والد إبراهيم عليه السلاموادعوا أنه ليس في. آباء النبي (ص)كافر أصلا لقوله عليه الصلاة والسلام « لم أزل أنقل من أصلاب الطاهرين إلىأرحام الطاهرات » والمشركون نجس، وتخصيص الطيارة بالطهارة من السفاح لادليل له يعول عليه والعبرة لعموم اللفظ لا لخصوص السبب، وقد ألفوا في هذا المطاب الرسائل واستدلوا له بما استدلوا . والقول بأن ذلك قول الشيعة كما ادعاه الامام الرازي ناشيء مِن قلة التتبع. وأكثر هؤلاء على أن آزر اسم لعم إبراهيم

عليه السلام وجاء إطلاق الأب على الجد فى قوله تعالى (أم كنتم شهداء إذ حضر يعتموب الموت إذ قال لبنيسه ما تعبدون من بعدى ؟ قالوا تعبد إلهك و إله آبائك إبراهيم و إسماعيل و إسحاق) وفيه إطلاق الأب على الجد أيضاً . وعن محمد بن كعب القرظى أنه قال : الخال والد والعم والد وتلا هذه الآية

ثم ذكرالسيدالآلوسي آثاراً استدلوابها على ماذكر أخذها فيما يظهرمن بعض رسائل السيوطى التي ألفها في مجاة الأبوين الشريفين وجمع فيها الذرة وأذن الحرة كايقال\_ ورجح الآثار الواهية والمنكرة على الأحاديث الصحيحة ، المؤيدة بالآيات الصريحة ، وهي التي أشار إليها الآلوسي بقوله: وألفوا فهذا المطلب الرسائل الخ واعتمد عليها فما ادعى أنه هو الذي عول عليه أهل السنة . ومن الغريب وقوع هذه الهفوة من مثل هذا النقاد ، و إنما أوقعــه فيها هوي صادفته في الفؤاد ، وهو الميل إلى مايدل على نجاة جميع أولئك الآباء والأجداد ، الذين أنجبوا أفضل الأبنـــاء والأحفاد ، محمد و إبراهيم الخليلين عليهما وعلى آلهما أفضل الصلاة والسلام ، فان من حبهما وهو من آيات الايمان بهما ، أن يحب المؤمن نجاة أصولهما ، ولكن إذا ثبت أن بعضهم أصر على الـكفر، وقضت حكمة الله أن يبينه لنا في محكم الذكر، وأن يطلع رسوله على عاقبته في النار ، فيخبر أمته به لكمال التوحيد والاعتبار ، أفيكون مقتضي حب الله ورسوله هو الايمان بذلك و بيانه كما بيناه ؟ أم يكون حبهما تحريفه وتأويله مبالغة في تعظيم نسب الرسل واستعظاما لهلاك أقرب الناس منهم نسباً مع كرامتهم عند الله ؟ وتأثراً بأقوال أهل الملل الذين جعلوا نجاة الخلق وسعادتهم في الآخرة نجاه أنبيائهم وتأثيرهم الشخصيعند اللهلاباتباعهم والاهتداء بماجاؤا بهمنأصولالايمان وفضائل الأعمال ( ربنا آمنا بما أنزلت واتبعنا الرسول فاكتبنا مع الشاهدين ) نعم ان مما يصدع الفؤاد ، و يكاد يفتت أصلب الجماد ، أن يرى المؤمن والد خليل

الرحمن قد أثبت عليه في كتاب الله تعالى عبادة الأوثان ، وأطلع الله تعالى رسوله على أن مآله أن يمسخ حيواناً منتناً ويلقى في سمعير النيران ، كما روى البخارى في كتاب أحاديث الانبياء وكتاب التفسير من صحيحه عن أبي هريرة عن النبي مسلى الله عليه وآله وسلم قال « يلقى إبراهيم أباه آزر يوم القيامة وعلى وجه آزر

قترة وغبرة فيقول له ابراهيم ألم أقل لك « لا تعصنى » فيقول أبود فا ايوم لا أعصيك، فيقول ابراهيم : يارب إنك وعدتنى أن لا تخزينى يوم يبعثون فأى خزى أخزى من أبى الأبعد ؟ فيقول الله تعالى « إنى حرمت الجنة على الكافرين » ثم يقال يا إبراهيم أنظر ما تحت رجليك ؟ فينظر فإذا هو بذيخ متلطخ فيؤخذ بقوائمه فيلقى فى النار » قال الحافظ ابن حجر فى شرحه : وفى رواية ابراهيم بن طهمان : فيؤخذ منه فيقول يا إبراهيم أبن أبوك ؟ قال أنت أخذته منى ، قال انظر أسفل ، فينظر فإذا ذبخ يتمرغ فى نتنه . وفى رواية أيوب : فيمسخ الله أباه ضبعاً فيأخذ بأنفه ( أى يأخذ ابراهيم أنفه بأصابعه كراهة لرائحة نتنه ) فيقول : ياعبدى أبوك هو ؟ فيقول لا وعزتك . وفى حديث سعيد فيحول فى صورة قبيحة وربح منتنة فى صورة ضبعان . زاد ابن المنذر من هذا الوجه . فإذا رآه كذا تبرأ منه : وقال است صورة ضبعان . زاد ابن المنذر من هذا الوجه . فإذا رآه كذا تبرأ منه : وقال است ولا يقال ذبخ إلا إذا كان كثير الشعر . والضبعان لغة فى الضبع اه

أقول الضبعان بالكسر ذكر الضباعوهو مفرد ، والضبع بضم الباء وسكونها هى الأنثى فلا يقال ضبعة وقال ابن الانبارى بطلق على الذكر والأنثى . وهو وحش خبيث الرائحة فناسب ذلك خبث الشرك .

وقال الحافظ: قيل الحكمة في مسخه لتنفر نفس ابراهيم منه ولئلايبقي في النار على صورته فيكون غضاضة على ابراهيم. وقيل الحكمة في مسخه ضبعاً أن الضبع من أحمق الحيوان وآزركان من أحمق البشر لأنه بعد أن ظهر له من ولده ماظهر من الآيات البينات أصر على الكفر حتى مات الح

ثم ذكر الحافظ أن الاسماعيلي استشكل متن هذا الحديث من أصله وطعن في صحته من جهة أن ابراهيم علم أن الله لا يخلف الميعاد فكيف يجعل ماصارلاً بيه خزيا مع علمه بذلك ؟ قال الحافظ: وقال غيره هذا الحديث مخالف لظاهر قوله تعالى ( وما كان استغفار ابراهيم لأبيه إلا عن موعدة وعدها إياه فلما تبين له أنه عدو لله تبرأ منه ) وأجاب عن الثاني بأن أهل التفسير اختلفوا في الوقت الذي تبرأ فيه ابراهيم من أبيه فقيل كان ذلك في الحياة الدنيا لمامات آزر مشركاوذكر أن الطبري

رواه عن ابن عباس من طرق قال في بعضها: استغفر له ما كان حياً فلما مات أمسك . وقيل إنما تبرأ منه يوم القيامة لما يئس منه حين مسخ على ما صرح به في رواية ابن المنذر التي أشرت إليها . وهذا الذي أخرجه الطبري أيضاً من طريق عبد الملك ابن أبي سليان سمعت سعيد بن جبير يقول إن ابراهيم يقول يوم القيامة: ربوالدي ربوالدي! فإذا كان الثالثة أخذ بيده فيلتفت إليه وهوضبعان فيتبرأ منه ... (ثم قال الحافظ) و يمكن الجمع بين القولين بأنه تبرأ منه لمامات مشركافترك الاستغفار له لكن لما رآه يوم القيامة أدركته الرأفة والرقة فسأل فيه فلما رآه مسخ بئس منه حينئذ فتبرأ منه تبرأ أبدياً . وقيل إن ابراهيم لم يتيقن موته على الكفر لجواز أن يكون آمن في نفسه ولم يطلع ابراهيم على ذلك و يكون تبرئته منه بعد الحال التي وقعت منه في الحديث اله وفيه التعبير عن المستقبل بصيغة الماضي وهو كثير في أخبار القيامة في الحديث اله وفيه التعبير عن المستقبل بصيغة الماضي وهو كثير في أخبار القيامة

ثم نقل الحافظ عن الكرماني ايراداً بمعنى إشكال الاسماعيلي موضحاً والجواب عنه من وجهين : أحدها أنه إذا مسخ وألقى في النار لم تبق الصورة التي هي سبب الخزى فهو عمل بالوعد والوعيد معاً ، وثانيهما أن الوعد كان مشروطاً بالإيمان و إنما استغفر له وفاء بما وعده فلما تبين له أنه عدو لله تبرأ منه

وأقول: إن ما فى الحديث من أن الله تعالى وعد الراهيم صلى الله تعالى عليه وآله وسلم بأن لا يخزيه يوم القيامة بشير إلى دعائه الذى حكاه الله تعالى عنده فى سورة الشعراء ومنه (٨٦:٣٦ واغفر لأبى إنه كان من الضالين ٨٨ ولا تخزى يوم يبعثون ٨٨ يوم لاينفع مال ولا بنون ٨٩ إلا من أتى الله بقلب سليم ) وأماوعد الله تعالى إياه بذلك فلا نعرفه إلا من الحديث فهو يدل على أن الله تعالى أوحى إليه بأنه استجاب له هذا الدعاء بشرطه المعلوم من الدين بالضرورة وهو أن الله تعالى بأنه استجاب له هذا الدعاء بشرطه للعلوم من الدين بالضرورة وهو أن الله تعالى بنون \* إلا من أتى الله بقلب سليم ) فهو من دقائق الرقائق

وأما استدلال الآلوسي تبعاً لغيره بحديث «لم أزل أنقل من أصلاب الطاهرين. إلى أرحام الطاهرات » على ايمان آباءالنبي صلى الله تعالى عليه وآلهوسلم من عبد الله. (أولهم) ـ إلى آدم عليه السلام فهو معارضة لظاهر القرآن والأحاديث الصحيحة.

بحديث واه رواه أبو نعيم في الدلائل من حديث ابن عباس بلفظ « لم يلتق أبوى في سفاح لم يزل الله عز وجل ينقلني من أصلاب طيبة إلى أرحام طاهرة صافيا مهذبا لا تنشعب شعبتان إلاكنت في خيرها» هكذا في نسخة الدلائل التي بأيدينا وذكره السيوطي عنه بلفظ « من الأصلاب الطيبة إلى الأرحام الطاهرة » بالتِعريف ولا نعرفه باللفظ الذي ذكره الآلوسي عن أحد من المحدثينو إنما يذكره بهذا اللفظ من لا يتحرون نقل الأحاديث بضبط مخرجيها بل يتساهلون بنقلها حيث وجدوها كَكَثيرة من المفسرين والمتكلمين. وقدسبق الفخر الرازي الآلوسي إلى ذكره بهذا اللفظ منغيرعزو ولا ذكر لاسم الصحابي الذي رفعه كعادته . واللفظ المروي لا معني له إلا كون آبائه (ص) ولدوا من نكاح لا من سفاح وهو معنى صحيح وردت فيه أحاديث أخرى . ولوفرضناأ نهروىباللفظ الذي ذكراه لاحتمل هذا المعنى أيضا وكان حمله عليه جمعا بينه و بين القرآن والأحاديث الصحيحة أولى من جعله أصلاو إرجاعها إليه بالتأويل والتكلف. والذي خرجه إنما جعله في دلائلطهارة نسبة لاإيمانأصوله ومما ذكر السيوطي من الدلائل في معنى هذه المسألة قوله تعالى ( وتقلبك في الساجدين ) لقول بعضهم إن معناه في أصلاب الطاهر ين أي المؤمنين وروى أبو نعيم أنهم الأنبياء ، ويبطل ذلك ما ذكرنا من المعارضة وقوله تعالى قبل الآية ( الذي يراكحين تقوم) أي ويرى تقلبك في الساجدين فهولا يحتمل الماضي و إنما معناه كما قال ابن عباس وغيره : الذي يراك حين تقوم في الصلاة و يرى تقلبك في المصلين أي معهم و بينهم . وما روىءنه من أن المعنى تقلبه من صلب نبى إلى صلب نبى حتى أخرجه نبياً لا يصح سنداً ولا متنا ولا لغة . وتفصيل ذلك سيأتى في محله وأما الأحاديث الصحيحة المعارضة لحديث أبى نعيم التي أشرنا إليها في سياق الكلام غير حديث البخاري في مسخ آزر فأهمها ما ورد في أبوى الرسول الطاهرين صلى الله عليه وآله وسلم فقد روى مسلم في صحيحه من حديث أنس بن ثابت أن رجلا قال يارسول الله أين أبي ؟ قال « في النار » قال فلما قفا الرجل دعاء فقال « إن أبي وأباك في النار » قال النووي في شرحه : فيه أن من مات على الكفر فهو في النار ولا تنفعه قرابة المقر بين ، وفيه أن من مات في الفترة على ما كانت عليه

العرب من عبادة الأونان فهو من أهل النار ، وليس هذا مؤاخذة قبل بلوغ الدعوة فإن هؤلاء كانت قدبلغتهم دعوة إبراهيم وغيره من الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم وقوله (ص) « إن أبى وأباك في النار » هومن حسن العشرة للتسلية بالاشتراك في المصيب ومعنى «قفا» ولى قفاه منصرفا اه وورد حديث مثله في أمه (ص) أخرجه الامام أحمد وروى مسلم أيضامن طريق مروان بن معاوية عن زيد بن كيسان عن أبى حازم عن أبي هريرة قال قال رسول الله (ص) « استأذنت ربى أن أستغفر لأمى فلم فإذن لى ورواه من طريق محمد بن عبيد بله ظ: وزار النبي (ص) قبر أمه فبكي وأبكي من حوله فقال (ص) استأذنت ربى في أن أستغفر لها فلم يأذن لى واستأذنته في أن أزور قبرها فأذن لى فزوروا القبور فإمها تذكركم أستغفر لها فلم يأذن لى واستأذنته في أن أزور قبرها فأذن لى فزوروا القبور فإمها تذكركم الموت» وذكر النووى أن هذه الرواية وجدت في نسخ المغار به دون المشارقة ولكمها توجد في كثير من الأصول في آخر كتاب الجنائز ويضبب عليها وربما كتبت في الحاشية . وذكر أن الحديث رواه من هذه الطريق أبو داود والنسائي وابن ماجه ورجاله عنده كلهم ثقات قال فهو حديث صحيح بلاشك .

وقال النووى في شرح الحديث: فيه جواز زيارة المشركين في الحياة وقبورهم بعد الوفاة لأنه إذا جازت زيارتهم بعد الوفاة فقي الحياة أولى، وقد قال تعالى ( وصاحبهما في الدنيامعروفا ) وفيه النهي عن الاستغفار للكفار. قال القاضي عياض رحمه الله: سبب زيارته (ص) قبرها أنه قصد الموعظة والذكرى بمشاهدة قبرها، ويؤيد قوله (ص) في آخر الحديث «فزور واالقبور فإنها تذكر كم الموت» انتهى فهذا كلام أهل السنة وقد ورد في التفسير المأثور عن ابن مسعود وابن عباس وغيرها من عدة طرق ان قوله تعالى في سورة التو بة ( ٩ : ١١٤ ما كان للنبي والذين آ منوا أن يستغفروا للمشركين ولو كانوا أولى قربي من بعده ما تبين لهم أنهم أصحاب الجميم ١١٥ وما كان استغفار إبرهيم لأبيه إلا عن موعدة وعدها إياه فلما تبين له أنه عدو لله تبرأ منه إن إبراهيم لا واه حليم ) نزلت في هذه الواقعة . ولكن روى الشيخان وغيرها أنها نزلت لما عرض النبي (ص) على أبي طالب عند موته أن يقول لا إله إلا الله المحاجلة بها أو مجادل عنه أو يعادل عنه أبي طالب عند موته أن يقول لا إله إلا الله المحاجلة بها أو مجادل عنه أو يعادل عنه أبي طالب عند أبو جهل فحل يقول له أترغب ليحاجلة بها أو مجادل عنه أبي طالب عنده أبو جهل فحل يقول له أترغب ليحاجلة بها أو مجادل عنه أو يقول له أبي طالب عنده أبو جهل فحل يقول له أترغب ليحاجلة بها أو مجادل عنه أبي طالب عنده أبو جهل فحل يقول له أترغب

عن ملةعبدالمطلب؟ فقال آخر ما كلمهم إنه على ملة عبدالمطلب وأبى أن يقولها فحينئذ. قال النبي (ص) «وَالله لأستغفرن لك مالم أنه عنك » فأنزل الله ( ما كان النبي والذين. آمنوا أن يستغفروا للمشركين ) الخ وأنزل الله في أبى طالب فقال لرسول الله (ص) (٦٠:٢٨ إنك لا تهتدى من أحببت ولكن الله يهدى من يشاء ) قيل في تفسير « من أحببت» من أحببت هدايته ، وقيل من أحببته بقرابة وتحوها.

قال الحافظ عند شرح هذا الحديث من كتاب التفسير في البخاري حين ذكره. في تفسير سورة القصص: وفيه إشكال لأن وفاة أبي طالب كانت بمكة قبل الهجرة اتفاقا وقد ثبت أن النبي (ص) أنى قبر أمه لما اعتمر فاستأذن ربه أن يستغفر لها. فنزلت هذه الآية والأصل عدم تـ كمرر النزول ، ثم ذكر الروايات في ذلك عن الحاكمي وابنأ بي حاتم والطبرى والطبراني تم قال: و يحتمل أن يكون نزول الآية تأخر و إن كان سبيها تقدم ويكون لنزولها ســببان متقدم وهو أمر أبي طالب ومتــأخر وهو أس. آمنة ويؤيد تأخير النزول ما تقدم في تفسير براءة من استغفاره (ص) للمنافقين. حتى نزل النهى عن ذلك فإن ذلك بقتضى تأخير النزول و إن تقدم السبب و بشير إلى ذلك أيضاً قوله في حديث الباب : وأنزل الله في أبي طالب ( إنك لا تهدى. من أحببت ) لأنه يشعر بأن الآية الأولى نزلت في أبي طالب وفي غيره والثانية -نزلت فيه وحده اه ثم أيد الحافظ تعدد الغزيل بروايات أخرى فيمن استغفر لوالديه المشركين ومن استأذن في ذلك ، ومعنى ذلك أن الصحابة كانوا يقولون. في الآية الدالة على حكم وقع له عدة أسباب أنها نزلت في تلك الأسباب أي نزلت مبينة لحبكم الله فيها و إن تأخرت عنها ، وسيأتى تحقيق هذه المسائل في محلمها إن. شاء الله تعالى .

ومن غريب التعصب للرأى أن السيوطى حاول فى بعض رسائله إعلال أحاديث الزيارة فزع أنه لم يروها أحد من أصحاب الصحاح ولا السنن وحصر روايتها فى الحاكم وأحمد وسائر من ذكر شيخه الحافظابن حجر فى شرح البخارى وأشرنا إليه آنفا كأنه ظن أمهالوكانت فى الصحاح أو السنن لما اقتصر الحافظ على من ذكر من مخرجها مع ما عرف من عادته أنه يذكر جميع طرق الحديث أو أقواها، وفاته إنه إنماء

أراد هنا ذكر ما ثبت في سبب نزول الآية من أحاديث الزيارة وما رواه مسلم وأبو داود والنسائي وابن ماجه فيها ليس فيه ذكر نزول الآية في ذلك ، ولكن أبن حفظ السيوطي رحمه الله تعالى ؟ أليس أهون ما يدل عليه هذا الانكار أنه لم يكن حافظا للصحاح والسنن حفظا ، وإنما كان يراجع الكتب عند الحاجة وينقل منها نقلا ؟

ومما ذكر السيوطى فى التفصى من حديث « إن أبى وأباك فى النار » أن المراد بأبيه فيه عمه أبو طالب وفى حديث عرض كلة التوحيد على أبى طالب ما يبطل دعواه إيمان جميع آباء الرسول (ص) وهو أن آخر ماقاله أبو طالب: إنه على ملة عبد المطلب تنافى كلة التوحيد التى هى عنوان الاسلام (ومنه) زعمه أن الحديث قد نسخ ولعله نسى قول الأصوليين أن الأخبار لا تنسخ ولا نقول إنه جهله فقد قرره فى الاتقان تقريراً وقد تقدم أن اطلاق كلة الأب على العم مجاز لا يصح فى اللغة إلا بقرينة مانعة من ارادة المعى الحقيقى وسياق الحديث يعين المعنى الحقيقى ، فإذا جاز أن يكون السائل عن أبيه أراد عمه مجوز أن يكون النار »

ولعمرى إن من يقول مثل هذه الأقوال لا يرد عليه ولا يصح أن يحكى قوله إلا في مقام التعجب أو مقام الاعتبار والرد، على أن بعض العلماء ردوا عليه ومع ذلك اغتر كثيرون بما أورده في نجاة الأبوين ومن حديث إحيائهما و إيمائهما الذي قال بعض الحفاظ بوضعه وغاية ما قرره هو أنه ضعيف لا موضوع وهو معارض بالآيات والأحاديث الصحاح (ومنه) أنهما من أهل الفترة وجمهور الأشاعرة على القول بنجاتهم ولكمهم استثنوا من ورد النص بأنهم من أهل النار وأقوى ماقاله هو وغيره وأرجاه ما ورد من الأحاديث في امتحان الله تعالى لأهل الفترة يوم القيامة ونجاة بعضهم به هذا إذا لم يصح ما نقلناه عن النووى من جزمه بأن مشركي العرب قد بلغتهم دعوة إبراهيم وغيره وفيه بحث سيأتى في موضعه إن شاء الله تعالى و إذا حق نجاة الأبويين الطاهرين وغيره وفيه بحث سيأتى في موضعه إن شاء الله تعالى و إذا حق نجاة الأبويين الطاهرين بالامتحان يكون ما ورد فيهما خاصا بما قبل الامتحان.

## ﴿ حَكَمَةُ النصوص في كفر بعض أرحام الرسل الأَفْر بين ﴾

إن الذين اتخذوا استنباطهم البعيدمن الروايات الضعيفة والمنكرة أصلافي إثبات إيمان آباء الرسول ( ص ) يؤولون لأجله الآيات الكثيرة والأحاديث الصحيحة الصريحة ـ قد غفلوا عن أمرعظيم وهو الحكمة والفائدة في الإكثار من التصريح بَكُفَرِ وَالدَّابِرَاهِيمِ فَى القَرَآنَ وَمَا فَىٰ مَعْنَاهَ كَقَصَةَ ابْنُ نُوحِ الذَّىأُصِرَعَلَى كَفَرِهُ ، وَلَم يرض أن يركب السفينة مع والدهوأهله ، وفي تصريح الرسول ( ص ) بمايكون من أس إبراهيم الحليل معوالده يوم القيامة ، وتصر يحه أيضاً بأن أباه فىالنار ، و بعدم . إذن الله تعالى له في الاستغفار لأمه ولا لعمه الذي رباه وله عليه أعظم الحقوق. ومثل ذلك نيا يظهر إنزال سورة في سوء حال أبي لهب ومصيره إلى الناروهوع الرسول (ص) إن الحكمة البالغة والفائدة الظاهرة من هذهالنصوصهي تقريرأصلالتوحيد الهادم لقاعدة الوثنية بالفصل بين ماهو لله وما هو لرسله ، وهو أن الرســل عليهم الصلاة السلام لم يرسلوا إلا مبشرين ومنذرين ، ماعليهم إلا تبليغ دين الله وإغامته ، وليس لهم من الأمر شيء ولا يملكون لأحد ضراً ولا نفعاً ، وليس عليهم هدى أحد ولا رشده بالفعل ، و إنما عليهم هداية التعليم والحجة فلا يهدون من أحبوا ولا يغنونعنه من الله شيئاً و إن كان أقرب الناس وأحبهم إليهم في اللسب والمعاملة الدنيوية . وأماقاعدةوثنية العرب وغيرهم فهي اتخاذ أولياء من العباد يزعمون أنهم وسطاء بين الله و بين عباده في شؤون الخلق والإيجاد ، والإشقاء والإسعاد ، والسلب والإمداد، لاف مجرد التبليغ والإرشاد، قياساً علىمايعهدون من الأقربين والمقر بين ، عند الملوك المستبدين ، فهم لذلك يدعومهم مع الله أو من دون الله (ويعبدون من دون الله مالا يضرهم ولا ينفعهم ويقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله) وكا وا يعبرون عهم الأولياء والشركاء كما قال تعالى ( والذين اتخذوا من دوله أولياء مانعبدهم إلا لَيْقُرْ بُونًا إلى الله زلفي ) الآية ، وكانوا يقولون في طوافهم : لبيك لإ شريك لك ، إلا شريكا هو لك ، تملكه وما ملك .

وأصل عبادة أصنامهم وأوثابهم الغلو في تعظيم الصالحين فهي مأخوذة عن قوم نوح. ( تفسير القرآن الحكيم ) دون مناسب ٢٥ ( الجزء السابع )

كان فيهم رجالصالحونهلكوا فأوحىالشيطان إلىقومهم أنانصبوا إلىمجالسهم أنصاباً وسموها بأسهائهم ففعلوا فلرتعبد حتى إذاهلكأولئك ونستخالعلم عبدت (راجع سورة نوح من كتاب التفسير في صحيح البخاري ) وقدهدم القرآن جميع قواعد شرك. العرب وغيرهم من الوثنيين وأهل الكتاب الدين جعلوا مدار السعادة والنجاة على شفاعة أنبيائهم وأوليائهم ، لاعلى اتباعهم فى الإيمان والعمل وفضل الله تعالى ، ولما كان ابراهيم أعلى البشر مقاماً في أنفس العرب ومقامه الأعلى في الرسل عند أهل الكتاب. مقامه أكرر الله تعالى فيكتابه ذكركفروالدهواجتهادههوفي هدايته وعنايته بالاستغفار وأنذلك كله لم يفده شيئاً ، وزاد الرسول الأعظم (ص) فبين لنا ماأطلمه الله عليه من عاقبته السوءي في الآخرة ، وذكر أيضاً عن أبو يه ماعلمت من روايات الصحيحين. وغيرها ليعلم الناس أن مدارالنجاة في الآخرة على الإيمان الصحيح الاذعابي المستلزم العمل بماجاء به الرسل عليهم السلام ، لا بأشخاص الرسل وتأثيرهم الشخصي عند الله كتأثير الأقر بين والمقر بين ، عند الملوك المستبدين ، إذ يحملونهم بالشفاعة أو الاقناع على عفو عن مذنب أو إحسان إلى غير مستحق ، وهذه هي نظر ية الوثنيين في الشفاءة التي نفاها القرآن المجيد ، وأثبت أن الشفاعة لله جميماً لا يشفع عنده أخد إلا من بعد إذنه للشافع ورضاه عن المشفوع له.وقد تقدم تفصيل ذلك في تفسير هذه السورة من هذا الجزء وفي غيرها .

ولا يردعلى حصروظيفة الرسل في التبليغ بالقول والفعل ما يؤيدهم الله تعالى به عن الآيات فإنها و إن كان بعضها يحصل بقول أوفعل منهم لا يصح أن تعدمن جملة كسبهم وتصرفهم ، ولا أن يترتب على ذلك أن يدعوا أحياء وأمواتا لفعلها كإبراء الأكمه و إحياء الميت بل هي من تصرف الله تعالى وحده سواء منها مالا دخل لهم فيه بقول ولا فعل كإعجاز القرآن وما يجرى عقب قول كقول الرسول الهيت «قم بإذن الله » أوفعل كالقاء موسي لعصاه أوضر به البحر بها ، قال تعالى ( ٢٩: • ٥ وقالوا لولا أنزل عليه آية من ربه؟ قل إنما الآيات عند الله و إنما أنا نذير مبين ) وهذه الآية نص في الموضوع وفي معناها آيات تقدم بعضها فيما فسرنا من هذه السورة ( الأنعام ) وسيأى مى آخر هذا الجزء منها ( قل إنما الآيات عند الله ) ومما هو بمعناها قوله تعالى بعد حكاية هذا الجزء منها ( قل إنما الآيات عند الله ) ومما هو بمعناها قوله تعالى بعد حكاية

مااقترحه كفار مكة على الوسول في سورة الاسراء ( ٩٤:١٧ قل سبحان ر بي هل كنت إلا بشراً رسولا ؟) أي فأنا لا أقدر على ذلك بصفتي البشرية لأنني بثلكم فيها وليس من شأن الرسول ذلك من حيث هو رسول مبلغ عن الله تعالى . لولاتقرير هذهالقاعدة لماظهرتحكمة تلك العناية بتكرارذكر كفرأبي ابراهيم فى القرآن الحـكيم كالآيات التي في سورة مريم ( ١٩ : ٤١ ــ ٤٨ ) وكذكر أبيه<sup>ا</sup> قبل قومه في خبر بعثته في هذه السورة (الأنعام) وفي سورة الأنبياء (٢١: ٥٢ الخ وسورة الشعراء (٧٠: ٢٦) الخ وسورة الصافات ( ٣٧: ٨٥ ) الخ وسورة الزخرف (٢٦: ٤٣) فمن تأمل في هذه الآيات وما في معناها كأية الاستغفارله في سورة براءة ( ١١٤ : ٩ ) \_ وتقدمت آئفاً \_ وقوله تعالى في سورة للمتحنة ( ٣٠ : ٣ لن تنفعكم أرحامكم ولاأولادكم يوم القيامة يفصل بينكم والله بماتعملون بصيرع قدكانت لكمأسوة حسنةفى إبراهيم والذين آمنوامعه إذ قالوا لقومهم إنابرآء منكم ومماتعبدون من دونالله كفرنا بكم وبدا بيننا وبينكم العداوة والبغضاء أبداً حتى تؤمنوابالله وحده، إلاقول إبراهيم لأبيه لأستغفرن لك وماأ ملك لك من الله من شيء ) من تأمل ذلك كله جزم بما قلناه وأجدر بناوقد وفقناالله تعالى إلى إظهار الحق بهذهالشواها والبينات ، أنندعو الله تعالى بالدعاء المتمم لهذه الآيات، فنقول (ربنا عليك توكلنا و إليك أنبنا و إليك المصير \* ربنا لا تجعلنا فتنة للذين كفروا واغفر لنا ربنا إنكأنت العزيز الحكيم ) هذا و إن كلام بعض الذين حاولوا إثبات إيمان جميع آباءالخليلين أوجميع الأنبياء و إيمان أبى طالب يدور على مايقابل هذا الأصل وهوالغاو فيهم بدعوى أن كرامتهم تنفع أولى القربي منهم فتكون سبباً لهدايتهم إلى الإيمان ولاسيامن يسوءهم ويؤذيهم بقاؤه على الكفر، ومن يدعوهم أو يدعو بعض الصالحين من أتباعهم لجلب الفع أو كشف الضر، يظنون أنهم ينالون سعادةالدنياوالآخرة بالتوسل بذواتهم، لا بماأمرالله من اتباعهم ، ومنهم من يعتقدأنهم يخرجون منقبورهم ، ويقضون الحواتج التي تطاب منهم بأشخاصهم ، وذلك مصادم لتلك النصوص كلها ولمافي معناها من قواعدالتوحيد وكون الدعاء عبادة لا يكون إلا لله تعالى ( ٥٦:١٧ قل ادعوا الذين زعمتم من دوله فلا يملكون كشف الضرعنكم ولا تحو يلا ٧٥ أولئك الذين يدعون يبتغون إلى ربهم

الوسيلة أيهم أقرب و برجون رحمته و يخافون عذابه ، إن عذاب ربككان محذورا) و إذا كانتهذه الأمة لم تسلم من وجود أناس قدا تبعوا سنن من قبلهم في الغلوفي الأنبياء والصالحين مع هذه النصوص الكثيرة الصريحة في الكتاب والسنة ، ومع تحذير النبي للأمة من اتباع سنهم فكيف لولم توجد هذه النصوص بهذه الصراحة وهذا التحذير ؟ .

نعم إن من الناس الراسخين في التوحيد من يحمله حب الرسول عليه صلواتٍ الله وسلامه على تقوية كل قول يمكن أن يستنبط منه نجاة أبو يه الطاهرين أو جميع أصوله وإنما يحسن هذا بشرط أن لا يكون في ذلك تحريف لـ كملامه أو كلام الله تبارك وتعالى ، ولا إخلال بمقاصد الرسالة وأصول الدين ، فإن الحب الصحيح لله ولرسوله الذي هو آية الإيمان إيما يثبت و يتحقق بالاتباع و إقامة الدين ، ومن يُرجيح قرابة الرسول على رسالته فإنما حبه له ولهم حب هوى للمصبية والنسب ، لا حب هدى باتباع ماأوجب الله على لساله أو استحب، وقد كان أبو طالب أشد الناس حباً لرسول الله (ص) عصبية لقرابته ، لا اتباعاً لرسالته ، وكلمؤمن يتمنى لو كان آمن به ، كما روى عن الصديق من تفصيل إيمانه على إيمان والده ، ولكن ثبت في صحيح البخاري أنه بعد أن كان أعظم وأقوى ظهير ومانع للرسول (ص) مَنْ أعدائه لقرابته قد أبي أن يقر عينه عند الوفاة بالنطق بكلمة « لاإله إلا الله » ولم يمنّع ذلك بعض الغلاة من القول بإسلامه ، ولا مارواه البخاري ومسلم في الصحيحين أيضاً من حديث أخيه العباس من عبد المطلب : قال للنبي صلى الله عليه وسلم «ماأغنيت عنعمك فوالله كان يحوطك و يغضب لك ؟ قال هوفي ضحضاح من -لمار ولولا أنا لمكان في الدرك الأسفل من النار » ورويا من حديث أبي سعيدالخدري أنه سمع النبي ( ص ) \_ وذكر عنده عمه فقال « لعله تنفعه شفاعتي يوم القيامة فيجمل في منحضاح من النار يبلغ كعبيه يغلى منه دماغه » فهذا رجاء والذي قبله خبر، وفي ا هذا الحديث من الإشكال أنه معارض بقوله تعالى ( فما تنفعهم شفاعة الشافعين ) وما في معناها من الآيات كَمُّوله تعالى في الملائكة والمسيح ﴿ وَلاَ يَشْفُعُونَ إِلَّا لَمْنَ ارتضى ) أى لأهل التوحيدكا روى عن مفسرى السلف ، وبحديث عدم نفع وُفاعة الراهيم لأبيه \_ إن صح أن يسمى ذلك شفاعة \_ وأحاديث أخرى ،

وقد يجاب عن حديث أبي سعيد على طريقة العلماء في مثَّله بأن هـ ذا الرجاء ليس اعتقادا جازماً ولا خبراً عن الله تعالى فيحتمل أن يكون وقع منه (ص)قبل إعهم الله تعالى إياه بما ذكر في الآيات، وليس في حديث العباس ذكر للشفاعة ولكنه بمعناها ، و بشير كلام الحافظ ابن حجر في شرح الحديث في باب قصة أبي طالب من الفتح إلى أن ذلك خصوصية له(ص)ولم يصرح بالاشكال . ويمكن أن يجاب بأن الشفاعة المنفية هي ما كان يعتقد المشركون من تأثير الشفعاء في إرادة الباري. سبحانه وتعالى كتأثير الشفعاء عند الملوك وعظاء الدنيا ، و بأن الشفاعة لاتنفع الكافر بإنقاذه من النار وجعله منأهل الجنة كما أن أعمالهالصالحة في الدنيا لاتنفعه هذا النوع من النفع لأن تأثير الكفر يغلب تأثيرها ولكنها قد تنفع بجعل عذاب المشفوع له بفضياته فيه وعمل صالح لهأخف من عذاب الكافر الذي ليس لهفضائل ولا أعمال صالحة مثلها كما يدل عليهماورد في تفاوت عذاب أهل النار .وما أجدر أباطالب بأن يكون أخف الكفار عذابًا بأعماله الصالحة التي أجلها كفالة الرسول وحفظه وحياطته بل روىعنه أنه كان مصدقا لهول كنه أصرعلي الشرك استكباراً وحمية لماكان عليها بوه وقومه وقد أثارهذه الحمية فيه أبو جهل لعنه اللهــوكذا عبدالله بن أبي أمية رضى الله عنه فقد آمن حد ذلك \_ إذكانا لديه في وقت تلك الدعوة كماتقدم وروى أحمد من حديث أبي هريرة أنه قال لانبي (ص) : لولا أن تعيرني قريش يقولون ماحمله على ذلك إلا جزع الموت لاقررت بها عينك . فكان جل كفره غلبة الحمية الجاهلية وتعظيم الآباء بتقليدهم و إيثار ذلك على الشهادة بالحق ، فأين هو من كفر المصاندين الذين آذوا الرسول والمؤمنين بكل ما استطاعوا من أنواع الأذى وأخرجوهم من ديارهم وأموالهم ومازالوا يحار بونهم ويحرضون الناسعليهم إلى أن خذلهم الله تعالى ونصر رسوله والمؤمنين عليهم ؟ ولكن يرد على ذلك أن من كان مستحقاًلاَّخف العذاب وجوزى بهلايكمون منتفعاً بالشفاعة .والتخفيف بسبهابعلاً الاستحقاق معارض بقوله تعالى ( ولا يخفف عنهم من عدامها) و بنصوص أخرى فلابظهر معنى للشفاعة إلاعلى قول من يقول ان كل الشفاعات تكريم صورى للشفعاء بما يجريه الله تعالى عِقب شفاعتهم لابهاءكما يقول الأشعرية في جميع الأسباب.

بعد كتابة ما تقدم وجمعه الطبع راجت شرح الحافظ للحديث في كتاب الرقاق من البخار فإذا هو قد ذكر الاشكال وأجوبة عنه بمعنى ما تقدم من الخصوصية وتخصيص العموم وكون التخفيف من عذاب المعماصي دون الكفر، والتبعوز في لفظ الشفاعة فنقل عن (المفهم شرح صميح مسلم) القرطبي أن أبا طالب لما بالغ في إكرام النبي (ص)والذب عنه جوزي على ذلك بالتخفيف فأطلق على ذلك شفاعة لكونيها بسببه اه

هذا و إن فى المسألة مباحث ترجىء القول فيها إلى تفسير آيات السور الأخرى التى أشرنا إليها فى سياق هذا الكلام ونختم الكلام هنا بمسألتين من متعلقاته ﴿ المسألة الأولى : حظر إيذاء الرسول أو آله بذكر أبويه أو عمه بسوء ﴾

إذا علمت أن حكمة بيان كتاب الله تعالى وحديث رسوله (ص)لكفر منذكر وعذابهم فىالنارهي تقر يرأساس الديزوهوالتوحيدعليأ كملوجه فاعلمأنالذي يطلب شرعا هوأن يذكرذلك فىمقام التعليموهو يشمل قراءةالقرآن وتفسيره ورواية الحديث وشرحه سومنه أومثلهااسيرةالنبو يةوالريخ الإسلام و بيان عقيدةأهل السنةوالجماعة ومن وافقهم من الفرقوالرد على من خالفهم . ولايجوزأن يتجاوز ذلك إلى مايخل بالأدب، ويؤذى الرسول أو آله بحسب أو نسب، وناهيك بالأم والأب، وبأبي طالب دون أبي لهب، بللاينبغي أن يذكر أبو لهب بسوء موصوفا بكوته عم الرسول -(ص) إلا في مقام التعليم والبيان الذي تقدم، وقد ثبت في الصحيحين وغيرهما من حديث عائشة قالت«استأذن حسان بن ثابت النبي (ص) في هجاء المشركين قال: كيف بنسبي فهم ؟ فقال حسان : لاسلنك منهم كما تسل الشعرة من العجين» أى لأخلصن نسبك من أنسسابهم حتى لايصيبه من الهجو شيء، وفي رواية أنه استأذنه في هجو أبي سفيان فقال «كيف بقرابتي منه؟ »فأجاب حسان بنحوماتقدم وقد كان أبو سفيان يؤمئذ أشد الناس عداوة للنبي (ص)

ومن هدى علماء السلف فى ذلك واقعتان رويتا عن عمر بن عبدالعزيز (رض) وناهيك بعلمه وهديه ( إحداها ) أنه أتى بكاتب يخط بين يديه وكأن أبوه كافراً

فقال للذي جاء به : لوكنت جئت به من أولاد للهاجرين ، فقال الكاتب : ماضر رسول الله (ص) كفر أبيه . فقال عمر : قد جعلته مثلاً ! لأتخط بين يدى بقلم أبدا .(الثَّانية) أنَّه قال لسلمان بن سعد : بالغني أن أبا عاملنا بمكان كذا وكذا زنديق . قال ومايضره ذلك ياأمير المؤمنين؟ قد كان أبوالنبي (ص)كافرا فما ضره. فغضب عمر غضباً شديداً وقال: ماوجدت له مثلا غير النبي (ص) قال فعزله عن الدواو بن ومنه أن الشافعي (رض) قال :وقطع رسول الله(ص)امرأة ــأي يدها\_لهاشرف فكلم فيهاففال «لوسرقت فلانة\_لاس أة شريفة\_ لقطعت يدها» و إنما قال(ص) «لو سرقت · فاطمة » فَكَنَّى الشَّافِي عَنْ فاطمة عليها السلام ولم يذكر اسمهامبالغة في الأدب مع ان إسناد السرقة إليهافي الحديثمفروض فرضألا واقع وهو يذكر دفي سياق الاستنباطمن السنة الذي يجوز فيهماهو أعظم من ذلك. ومن هذا القبيل: مافعله أبوداود رحمه الله تعالى في حديث تعزية فاطمة عليها السلام في ميت وقول النبي (ص)لها « فلعلك بلغت. معهم الكدى » أى المقابر، قالت : معاذ الله وقد سمعتك تذكر فيها ماتذكر !فقال لهَاكُا في سنن النسائي « لو بلغتها معهم مارأيت الجنة حتى يراها جد أبيك »وأما أبو داود فرواه هكذا : قال « لو بلغت معهم الكدى » فذكر تشديداً عظما اه . وقالوا إنه ترك التصريح بآخر الحديث من باب الأدب.

فإن قيل: أى المحدثين خير عمالا في هذا الحديث ؟ النسائي الذى رواه بالهظه وعمل بأس النبي (ص)أن يبلغ القول عنه كما سمع كما في حديث عبد الله بن مسعود عند أحمد والترمذي وما في معناه من الأمر بتبليغ الشاهد الغائب في خطبة حجة الوداع كما في الصحيحين وغيرها ،أم أبو داود الذي راعي الأدب بحذف ماحذف؟ فأجواب أن الذي جرى عليه حملة السنة ومبلغوها للأمة من السلف الصالح هو وجوب تبليغ النص بلفظه على من حفظه أو بمعناه إذا وعاه ووثق بقدرته على أدائه ولمؤلاء الاعلام أعظم منة في عنق الأمة الإسلامية بنقل السنة إليها كمارووها وضبط متونها ووزن أسانيدها بميزان الجرح والتعديل المستقيم ، والشافعي وأبو داود رحمهما الله تعالى من أثمتهم . و إنما بحسن مثل ماروي عنها من الأدب العالى مع بضعة الرسول سيدة النساء عليها السلام إذا كان لا يضيع به شيء من الحديث كذكره

لمن يعلم الأصل المروى أو لمن لا مصلحة له فى العلم بنصه والله أعلم ، ولو كان أئمة الحديث يستبيخون حذف شى ممها لما وثقنا بنقلهم ولكن علم ضدذلك من سيرتهم ومن روايتهم للأحاديث المشكلة كغيرها ومن جرحهم لمن غير أو بدل أو حذف أو زاد أونقص أوخالف الثقات فى شىء من المتون و إن كان غرضه التعظيم ، والظاهر الله الشافعي وأباداود قالا ما قالا عالمين بأنه لا يضيع من الحديث شيئًا لأبه محفوظ مشهور

## ﴿ المسألة الثانية ما مدهب أهل السنة؟ ﴾

قد علمت أن السيد الآلوسي عزا القول بإيمان أبي إبراهيم الخليل (ص) إلى الجم الغفير من أئمة آهل السنة وأن هـــذه هفوة منه عنما الله تعـــالى عنه ، ولا يخفي على مثله أنهذا اللفظ لايصحأن يطلق على رأى كل من صنف رسالة أوكتابا من المنتسبين إلى مذاهب أهل السنة في الأصول أو الفروع . و إنما مذهب أهل السنة والجاعة ما كانعليهالسواد الأعظم من الصحابةوعاماء التابعين وأمَّة الحديث والفقه ممن تبعهم في الاعتصام بنصوص الكتاب والسنة من غير تحريف ولا تكلف لإرجاع ظواهمها إلى ما ابتدع من البدع والآراء التي أحدثها أعل الأهواء وممهم فقهاء الأمصار المشهورون كأبى حنيفة ومالك والشافعي وأحمد وسفيان الثوري والأوزاعي وداود وغيرهم . وقد انتسب إلى بعض مذاهب هؤلاء كثير من أهل الكلام فخالفوهم في بعض الأصول كبعض المعتزلة من الشافعية وكثير من المعتزلة والمرجئة من الحنفية ، وأقرب المتكلمين إلهم الأشاعرة وأكثرهم من المالكية والشافعية والماتر يديةمن الحنفية ،ولكن هؤلاءقد اضطروا إلى الخوض في مسائل من الكلام لم تؤثَّر عن أمَّتهم في الفقه ولا عن غيرهم من السلف الصالح ، واختلف الأشعر ية والمائر يدية في كثير منها كما اختلف الأولون منهم في عدة مسائل خالف بعضهم فيها الأشعرى أو خالف بعضهم بعضاً \_ فهم على انتسابهم كامهم إلى السنة لا يصح أن يجعل كل ماقرره واحد أو آحاد منهم مذهبا لأهل السنة والجماعة و إن تقلد ذلك الميكثيرون من الناس، و إيما القاعدة في كلماحدث بعد الصدر لأول من الأقوال والآراء وتنازع فيه العلماءفلم يجمعوافية على قول/أنايره إلى الكتاب والسنة فيؤخذ

ما وافقها و يرد ما خالفهما عملا بقوله تعالى ( فإن تنازعتم فى شىء فردوه إلى الله. والبسول ) الآية وقد بينا نصوص القرآن والسنة الصحيحة فى مسألة آباء الرسول. (ص) وكلام بعض علماء السلف والخلف فى الأخذ بها من غير تأويل فكل ماخالفها فهو مردود وليس من مذهب أهل السنة فى شىء

هذا به وإننى بعد كتابة ما تقدم وجمعه للطبع عثرت بالمصادفة على ما كتبه الآلوسى في مسألة استغفار إبراهيم لأبيه من تفسير سورة الممتحنة فإذا هو مبنى على رجوعه عن هفوته التى نقلناها عنه وانتقدناها عليه وحملنا ذلك على مراجعة ما كتبه في المسألة من تفسير سورة التو بة فإذا هو مثل الذى فى تفسير سورة الممتحنة فى بنائه على أن آزر أبو إبراهيم وأنه مات مشركا وهذا هو اللائق بعلمه واستقلالة فى الفهم وهذا شأن علماء السنة الصحيحة وهذا شأن علماء السنة الصحيحة على خلافه فإنه يرجع عن قوله إليهما سواء كان الدليل من أحدها أو كليهما وهومن الخطأ الذى يغفره الله تعالى للمخلصين الأوابين ، بل ثبت فى الجديث الصحيح أن الحاكم الذى يغفره الله تعالى للمخلصين الأوابين ، بل ثبت فى الجديث الصحيح أن الحاكم إذا اجتهد فأصاب كان له أجر ان أى أجر الاجتهاد وإذا اجتهد فأصاب كان له أجران أى أجر الاجتهاد وأجر الإصابة ، وهذا مما يؤكد اتقاء الاغترار بقول أى عالم خالف أخر الاحتهاد وأما اشتهر عن السلف الصالح رضى الله تعالى عنهم ووفقنا للاقتداء بهم النص أو ما اشتهر عن السلف الصالح رضى الله تعالى عنهم ووفقنا للاقتداء بهم النص أو ما اشتهر عن السلف الصالح رضى الله تعالى عنهم ووفقنا للاقتداء بهم النص أو ما اشتهر عن السلف الصالح رضى الله تعالى عنهم ووفقنا للاقتداء بهم النص أو ما اشتهر عن السلف الصالح رضى الله تعالى عنهم ووفقنا اللاقتداء بهم النص أو ما اشتهر عن السلف الصالح رضى الله تعالى عنهم ووفقنا اللاقتداء بهم النص

و الم المعلق المعلق المعلق المعلق المعلق المعلق المحلق المحلة المحلوفة على جملة المحلوفة على المعلق المعلق

أو المعنوى وغاية الدين تزكية النفس بمعرفة الله وعبادته وما شرعه من الأعمال والآداب للفوز بسعادة الدارين . وأماعبادة غير الله تعالى ولو بقصد التقرب إليه فهو مدسللنفس مفسد لها فلا يوصلها إلا إلىالملاك الأبدى . والتعبيرعمهابالضلال ليس فيه سب ولا جفاءولاغلظة كازعم من استشكله من الولد للوالد وقابله بأمر الله تعالى لموسى وهارون أن يقولا لقرعون قولا لينا وأجابعنه بأنهحسن للمصلحة كالشدة في تربية الأولاد أحيانًا، ومن استدل به على أن آزر كان عم إبراهيم لاوالده . فالصواب أن التعبير بالضلال البين هنا بيان للواقع باللفظ الذى يدل عليه لغة كقوله تعالى ، ( ووجدك ضالا فهدى ) وكقولك لمن تراه منحرفاعن الطريق الحسى : إن الطريق من هنا فأنت حائد أو ضال عنه ومعنى قول ابراهيم لأبيه إنى أراك وقومك الذين بعبدون هذه الأصنام مثلك في ضلال عن صراط الحق المستقيم ، بين ظاهر لا شبهة اللهدى فيه، فان هذه الأصنام التي اتخذتموها آلهة لكم لم تكن آلهة في أنفسها بل باتخاذكم وجعلكم ، ولستم منخلقها ولامن صنعها بل هي منصنعكم، ولاتقدرعلي نفعكم ولا ضركم ، وذلك أنها تماثيل تنحتو مهامن الحجارة أو تقتطعومهامن الخشب أو تصوغومها من المعدن ، فأنتم أفضل منها ومساوون في أصل الخلقة لمنجعلت ممثلة لهم من الناس، أو لما صنعت مذكرة به من النيرات ، ولا يليق بالإنسانأن يعبد ما هو دونه ولاما ـ هو مساو له في كونه مخلوقا مقهوراً بتصرف الخالق ، ومر بو با فقيراً محتاجا إلىالرب الغني القادر، وقد دلت آثار أولئك القوم التي اكتشفت في العراق على صحة ماعرف في التاريخ من عبادتهم للأصنام الكثيرة حتى كان يكون لكل منهم صم خاص به سواء الملوك والسوقة في ذلك،وكانوا يعبدون الفلكونيراته عامةوالدراري السبع خاصة ، كما يعلم من قوله تعالى

﴿ وَكذلك رَى ابراهيم ملكوت السموات والأرض ﴾ أى وكما أرينا ابراهيم الحق فى أمر أبيه وقومه وهو أنهم كانواعلى ضلال بين فى عبادتهم للأصنام كنا نريه المرة بعد المرة ملكوت السموات والأرض ، على هذه الطريقة التي يعرف بها الحق، فهى رؤية بصرية . تتبعه ارؤية البصيرة العقلية ، و إنماقال نريه دون أريناه لاستحضار صورة الحال الماضية التي كانت تتجدد وتتكرر بتجدد رؤية آياته تعالى فى ذلك

الملك توت العظيم كما يعلم من التعليل الآت ، والتفصيل المترتب على عذا الإجمال في الآيات ، والملك والملك العظيم والعز والسلطان، وإطلاق الصوفية إياه على عالم الغيب اصطلاح . قال في اللسان : وملك الله تعالى وملكوته سلطانه وعظمته ولفلان ملكوت العراق أي عزه وسلطانه وملكه، وعن اللحياني، والملكوت من الملك وتالعراق أي عزه وسلطانه وملكه، وعن اللحياني، والملكوت كالرهبوت من الرهبة ويقال الملكوت ملكوة (كترقوة) اله وقال الراغب والملكوت تختص بملك الله تعالى وهو مصدر ملك أدخلت فيه التاء نحو رحموت ورهبوت الهوصرح بعضهم بأن هذه التاء المبالغة على قاعدة زيادة المبنى لزيادة المعنى، فالملكوت المطيم والرحموت الرحمة الواسعة والرهبوت الرهبة الشديدة .

وروى عن عكرمة أنكلة ملكوت نبطيةوأصلها بلسالهمملكوتاً،وف كتب اللغة أن النبط والانباط جيل من الناسبكنون البطائح وغيرها منسواد العراق، فهم بقايا قوم ابراهيم في وطنه الأصلي إذا كانتسلسلة نسبهم محفوظة، ويقول المؤرخون إنهم من بقايا العالقة وأنهم هاجروا من العراق بعد سقوط دولة الحورابيين وتفرقوا فى جزيرة المرب ثم أنشأوا درلة فى الشال منها . وقد روى عن على وابن عباس ( رض ) أن كلا منهما قال : إننا نبط من كوثى ، وكوثى بلد ابراهيم ( ص ) كما يحفظ عن العرب ، ومراد الخبرين أن بني هاشم من ذرية ابراهيم وأن النبط من قومه ، وفيه إنكار احتقارهم لنسبهم أو ضعف لغُنهم ، وقيل إن مرادهابه التواضع وذم التفاخر بالأنساب ، وروى عن ابن عباس أرــــ المراد بملــكوت السموات والأرض خلقهما أى كقوله تعالى (أو لم ينظروا في ملكوت السموات والأرض وماخلق اللهمن شيء) وعن مجاهد أنه آياتهما،وعنهما وعن قتادة أنه الشمس والقمر والنجوم والجبال والشجر والبحار، وعن مجاهد وقتادة وسعيد بن جبير والسدى أن الله تعالى أراه ما وراء مسارح الأبصار من السموات والأرض حتى انتهى بصرد إلى العرش، وزاد بعضهم أنه أراه خفايا أعمال العباد ومعاصيهم ، وليس لهذه الأقوال الأخيرة حجة من الحديث المرفوع و إنما استنبطوها فيما يظهر من إسناد الإرادة إلى الله عز وجل ، فإنه يدلعلى عناية خاصة،واختار ابنجر ير مما رواممن تلك الأقوال أنه تعالى أراه منملكوت السموات والأرض ما فيهما من الشمس والقمر والشجر

والدواب وغير ذلك من عظيم سلطانه فيهما وجلى له بواطن الأمور وظواهرها ». ويتحقق ذلكتهدايته إياه إلى وجود الحجة فيها على وحدانيته تعالى وقدرته وعلمه وحكمته،وفضلهورحمته،و يدلعلي ذلك تعليل الإراءة،وما يترتبعليهامن إقامة الحيجة. أما التعليل فقوله تعالى ﴿ وَلَيْكُونَ مَنَ الْمُوقَنِينَ ﴾ قيل إن المعنى ولأجل إن يكون من أهل اليقينالراسخين فيه أريناه ما أرينا، و بصرنادمنأسرارالملكوت. ما بصرنا ، وقيل أن هذا عطف على تعليل حذف لتغوص الأذهان على استخراجه من قرائن الحال ، وأسلوب المقال ، أي تريه ذلك ليعرف سنننا في خلقنا ، وحكمنا فى تدبير ملكنا،وآياتنا الدالة على ربو بيتنا وألوهيتنا،ايقيم بها الحجة على المشركين. الصالين ، وليكون في خاصة نفسه من الواقفين على عين اليقين ، وهو من الإيجاز البديع . واليقين في اللغة لاعتقاد الجازم المبنى على الأمارات والدلائل والاستنباط دون الحس والضرورة . وقال الراغب هو سكون الفهم مع ثبات الحكم، وأنهمن صفة العلم فوق المعرفة والدراية ، و بذلك جمع ابراهيم بين العلم النظرى والعلم اللدني وأما ما يترتب على ذلك من الاهتداء إلى وحاً الحجة والاستدلال فقوله عز وجل ﴿ فَلَمَا جَاءَ جَنَ عَلَيْهِ اللَّيْلِ رَأَى كُوكَبًّا ﴾ الخقال الراغب أصل الجن سترالشيءعنَ الحاسة يقال جنه الليل وأجنه وأجن عليه . فجنهستره وأجنه جعل لهما يجنه كقولك قبرتهوأقبرته وسقيته وأسقيته ءوجنعليه كذا سترعليه اهدومنه الجن والجنة بالكسبر والبحنةبالضم وهي الترس يستر به ما يحاول العدو ضر به من الوجه والرأس وغيرها ، والجنةبالفتخوهي البستان الذي يسترالشجر أرضه من الشمس. والكو تُنبوالكو كبة واحد الكواكب وهي النجوم والفلكيون يطلقونالمؤنث على المجموعة المعينةمها والعرب تطلقه على الزهرة كما غلب إطلاق النجم معرَّفا على الثريا ولم ينقل إلينا. تأنيث النجم والعامة تقول مجمة

والمعنى أن الله تعالى لما بدأ يريه ملكوت السموات والأرض تلك الإراءة التي عللها عما تقدم آنها ، كان من أول أمره في ذلك أنه لما أظلم عليه الليل، وستره أو سترعنه ما حوله من عالم الأرض نظر في ملكوت السماء فرأى كوكباً عظيما ممتازاً على سائر الكواكب باشراقه وجذب النظر إليه يدل على ذلك تنكير الكواكب وقدروى عن ابن عباس

أنه الشترى الذي هوأعظم آلهة بعض عباد الكواكب من قدماء اليونانوالروم وكان قَرْم إبراهيم سلفهم وأثمتهم في هذه العبادة وعن قتادة أنه الزهرة . فماذا قال لمارآه ؟ ﴿ قال هذار بي ﴾ أي مولاي ومدبرأ مرى ، قيل إنه قال ذلك في مقام النظر والاستدلال لنفسه ، وقيل في مقام المناظرة والحجاج لقومه ، واعتمد من قال بالأول على ماروى فىالتفسير المأثور منعبادته عليه الصلاة والسلام لهذه الكواكب فيصغره اتباعالقومه حتى أراه الله تعالى بعدكال التمييز حجته على بطلان عبادتها والاستدلال بأفولها وتعددها وغير ذلك من صفاتها على توحيد خالقها، وأن ذلك كله كان قبل النبوة ودعوتها . ومنه قصة طويلة مروية عن محمد بن إسحق فيها أن ابراهيم (ص)ولدته أمه في مغارة أخفته فيهاخوفا عليه من ملكمهم بمرودبن كنعان أن يقتله إذ كان أخبره المنجمون بأن سيولد في قريته غلام يفارق دينهم ويكسر أصنامهم فشرع يذبح كل غلام ولذ في الشهر الذي وصف أصحاب النجوم من السنة التي عينوا ، وفيها أن إبراهيم كان يشب في اليوم كما يشب غيره في شهر وفي الشهر كما يشب غيره في سنة وأنه طلب من أمه بعدخمسة عشر يوما من ولادته أن تخرجهمن للغارة فأخرجته عشاء فنظر وتفكر في خلق السموات والأرض ـ وذكر رؤيته للكواكب فالقمر فالشمس ... ولاشك في أن هذه القصة موضوعة لهذه المسألة وأن ابن إسحاق أخذها عن بعض اليهود الذين كانوا يلقنون المسلمين أمثالهذه القصص ليلسوا عليهم دينهم فتبطل ثقمتيهود وغيرهم بهم . وروى نحوه أبو حاتم عن السدى . والسدى المفسر كذاب معروف كما قال علماء الحديث واسمه محمد بن مروان .وأماماأخرجه ابن جريرعن ابن عباس من تفسير «هذا ربي» بالعبادة فلا يصبح وهو من مراسيل علي بن طلحة مولى بني العباس وقد روى عن ابن عباس تفسيراً كثيراً ولم يره وقال فيه أحمد بن حنبل: له أشياء منكرات. وقال الحافظ في تهذيب الهذيب: صدوق يحطى، ، ومعاوية بن أبى صالح الراءى عنه من رجال مسلم وقد لينه ابن معين وقال أبو حاتم لا يحتج به وَكُمْ يَرَضُهُ البِخَارِي وَلَا ابنِ القطانِ ، فَكَيفِيؤُخَذَ بِرُوايتِهُ عَنِ أَبِنَ عِبَاسٍ أَنَ إبراهيم خِليل الرحمن كان في صغره مشركا ؟ وهذا إذا فرضنا أن السند اليه صحيح .

ً ومِن العجيب أن ابن جرير اختار هذا القول مع تقريره القول المقابل له على

أحدن وجه وهو الذي جزم به الجهور من أنه كان مناظراً لقومه فقال ماقال تمهيداً للانكار عليهم، فحكى مقالتهم أولاحكاية استدرجهم بها إلى سماع حجته على بطلابها إذ أوهمهم أنه موافق لهم على زعمهم ، ثم كر عليه بالنقض ، بانياً دليله على قاعدة الحس ونظر العقل ، وقيل إنه استفهام إنكار أوتهكم واستهزاء حذفت أداته ، أي أهذا ربى الذي يجب على أن أعبده ؟ وقيل أراد : هذا ربى بزعكم ، أو إنكم تقولون هذا ربى وذلك مما لا يلتئم مع ما يأتى في الشمس ، ولا يقبله الذوق .

أماابن جرير فاحتج أولا بالرواية وقد علمت أنها لاتصلح حجة على دعوى شرك الخليل عليه الصلاة والسلام ولو فى الصغر على أنها مطلقة \_ وثانياً بالعبارة التى قالها بعد أفول القمر ، وسترى حسن توجيهها على الوجه الآخر ، وأما الجمهور فاحتجوا بحجج كثيرة أطال الإمام الرازى فى تعدادها وفى أكثر ماأورده نظر ظاهى . وأقوى حجتهم السياق من حيث تشبيه إراءة الله تعالى إياه هذا الملكوت وما يترتب عليه من إبطال ربوبية الكواكب باراءته ضلال أبيه وقومه فى عبادة الأصنام \_ ومن إسناد هذه الاراءة إلى الله تعالى الدال على تمييز مارأى بها على ماكان برى قبلها \_ ومن تعليل الاراءة على القدم \_ ومن التعقيب على ذلك بمحاجة مومه وقوله تعالى إله آناه الحجة عليهم .

﴿ فلما أفل قال لاأحب الآفلين ﴾ أى فلما غرب هذا الكوكب واحتجب ، قال لاأحب من يغيب و يحتجب ، و يحول بينه و بين محبه الأفق أو غيره من الحجب ، وأشار بقوله الآفلين إلى أن هذا الكوكب فرد من أفراد جنس كله يغيب و يأفل ، والعاقل السليم الفطرة والذوق لا يختار لنفسه حب شيء يغيب عنه و يوحشه فقد حله وكاله ، حتى في الحب الذي هو دون حب العبادة ، فإن أحب شيئاً من ذلك بجاذب الشهوة دون الاختيار ، فلا يلبث أن يسلو عنه بنزوح الدار والاحتجاب عن الأبصار ، إلا أن يصير حبه من هوس الخيال ، وفنون الجنون والخبال ، وأما حب العبادة الذي هو أعلى الحب وأكله لأنه من مقتضى المطرة السليمة والمقل الصحيح ، فلا بجوز إلا أن يكون للرب الحاضر القريب ، السيع البصير الرقيب ، الذي لا يغيب ولا يأفل ، ولا ينسى ولا يذهل ، الظاهر في كل

شيء بآياته وتجليه، الباطل في كل شيء بحكمته ولطفه الخني فيه( لاتدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار وهو الاعليف الخبير ) ولكن تشاهده البصائر بآثار صفاته في. الخلق والتقدير وسلطانه في التصرف والتدبير، وماكان ليخفي على الخليل الأول. ماقاله الخليل الثاني في مقام الإحسان ، وماملته إلا عين ملنه في الإسلام والإيمان وهو «أن تعبد الله كأنك تراه ، فإن لم تكن تراه فإنه يراك » فكيف يعبد هذه. الكوآكب التي تأفل وتحجب عن عابديها ، ويخفي حالهم عليها ؟

وقد فسر بعض النظار وعلماء الكلام الأفول بالانتقال من مكان إلى مكان. وجعلوا هذا هو المنافي للربوبية لدلالته على الحدوث أو إلا مكان، وهوتفسير للشيء بما قد يباينه فإن المحفوظءن العربأنها استعملت الأفول فيغروب الفمرين والنجوم وفي استقرار الحمل وكذا اللقاح في الرحم، فعلم أن مرادها من الأول عين مرادها. من الثاني وهو الغيوب والخفاء . وقد يتحول الشيء وينتقل من مكان إلى آخر وهو ظاهم غير محتجب. وفسره بعضهم بالتغير ليجعلوه علة الحدوث المنسافي للر بو بية أيضًا ، وهو غاط كسابقه فإن الشمس والقمر والنجوم لاتتغير بأفولها ، ومذهب المتأخرينمن علماء الفلك \_وهو الصحيح \_ أن أفولها إنما يكون بسبب حركة الأرض لابحركما هي، وأن حركتها على محاورها وحركةالسياراتمن المغرب إلى المشرق ليست منسبب أفولها المشاهد في شيءوفي الكلام تعريض لطيف بجهل قومه في عبادة الكواكب بأنهم يعبدون مايحتجب عنهم، ولا يدري شيئا منأم عبادتهم، وهو يقرب من قوله لأبيه بعد ذلك ( لم تعبد مالا يسمع ولا يبصر ولا يغنى عنك شيئًا؟ ) ولا يظهر هذا التعريض على قول النظار في تفسير الأفول، فإن قوم إبراهيم لم يكونوا على شيء من هذه النظريات الكلامية بلكانوا يعبدون الأفلاك قائلين بربوبيتها ، و بقدمها مع حركتها ، وما زال الفلاسفة والفلكيون يقولون بقدم الحركة وأزليتها ، وعلماء الكون في هذا العصر يعدون الحركة مبدأ وجودكل شيء. وأنها ملازمة للوجود المطلق من الأزل إلى الأبد .

وقد كان الزمخشري من أوائك النظار وقد قال بعدما يأتي في القمر والشمس : (فإن قلت) لماحتج عليهم بالأفول دون البزوغ وكلاها انتقال من حال إلى حال؟

﴿ قلت ﴾ الاحتجاج بالأفول أظهر لأنه انتقال مع حفاء واحتجاب اه وقال ابن المنير إله من عيون نكته ووجوه حسناته اه والصوابأنّ الكلام كان تعريضاً خفيا، لا برهايا نظريا جليا ، وأن وجه منافاة الربوبية فيه هو الخفاء والاحتجاب والتعدد ، وأن البزوغ والظهور لم يجعل فيه مماينافي الربوبية بل بني عليه القول بها ، فإن من صفات الربأن يكون ظاهراً و إن لم يكن ظهوره كظهور غيره من خلقه كما علم مماتقدم آنفا ﴿ فَلَمَا رَأَى الْقِمْرُ بَازَعًا قَالَ هَذَا رَ بِي؟ ﴾ أي فلما رأى القمر طالعا من وراء الأفق أول طلوعه قالهذا ربي،على طريق الحكاية لماكانوا يقولون تمهيداً لابطاله كماتقدم وقد استعملت العرب هذا الحرف في التعبير عن ابتداء طلوع النيرات وأول طلوع الناب. وفى نزغ البيطار والحاجم للجلد وهو تشريطه بالمبزغ ، ولذلك قالوا إن معنى البرغ الشق فالنيرات تشق الظلام بطلوعها ، وجعله بعضهم تشبيهابشق الناب والسن للثة وشق البيطار والحجام للجلد . والظاهر أن إبراهيم (ص) رأى الكوكب فىليلة ورأى القمر في الليلة التالية لهاكما يؤخذ من العطف بالفاء وذلك أنه لافاصل بين ليلة وأخرى إلا المهار وهو ليس بمظهر للكواكب والقمر فكأنه غير غاصل ويحتمل أن يكون قد رأى الكوكب والقمر في ليلة واحدة و إذا كانت هذه الايلة هي التي رأى الشمس في أول نهارها \_ وهو المتبادر \_ وجب أن يكون رأى الكوكب في أول الليل هاويا للفروب و بعد أفوله بقليل برغ القمر وأن ذلككان فى وسطالشهر،وأنه سهر مع بعص قومهالليل كله حتى أفل القمر في آخره ، وكثيراً ما فعل الناسهذا ولا سيما في الليالي البيض ولو لم يكن لهم غرض ديني أو علمي منه ، وقد يتصور وقوع ذلك في بعض الليالي القليلة من السنة كالليلة الخامسة عشرة من شهر رجب من سنتنا هذه ( سنة ١٣٣٦ﻫ ) فإن الشمس تغرب فيها عن أفق مصر الساعة ٣ ولدقيقة ٢٨ و يطلع القمر بعد غروبها بعشرين دقيقة وفى هذه المدة يحتمل أن يرى أبعض السيارات أو نحوها من النجوم المشرقة الممتسازة كالشعرى هاويا للغزوب ويغرب بعدها بربع ساعة ويغرب القمر في تلك الليلة. بعد انتهاء الساعة الرابعة بدقيقتين من صبيحتها وتشرقالشمس بعد غرو به بأر بع عشرة دقيقة،ولكن يعكر على هذا أنه لا يظهر فيه جن الليل .وهو إظلامه ، و إنمايتعين تصوير وقو عماذُكُرُا

في مثل هذه الليلة من الشهر، والقمر بدر، والشمس في الدرجة الخامسة من برج الثور، إذا تعين أنه لا يجوز وصف القمر والشمس بالبزوغ إلا في أول طلوعهما من وراء أفق القطر كله، وقد يقال إن هذا غير متعين بالوصف وأنه يجوزان يقال: رأيت القمر بازغا بعد طلوعه بأيام. القمر بازغا ولو بعد طلوعه بساعات كما يقال: رأيت ناب البعير بازغا بعد طلوعه بأيام. تم إن البزوغ والغروب منهما ماهو حقيق عرفا وما هو نسبى، فمن كان في مكان مطمئن أو محاط بالبنيان والشجر يبزغ عليه القمر والشمس بعد بزوغهما في قطره، ويغر بان عنه قبل غروبهما عن ذلك الأفق، وقد يكون في مكان يحجب مشرقه ماذكر دون مغر به وبالعكس فيختلف البزوغ والغروب باختلاف ذلك. وبهذا يتسع مجال احتمال وقوع ماذكر في ليلة واحدة وصبيحها بغير تكلف. والكلام في الآيات من تب على رؤية الكوكب رؤية غير مقيدة محال ولا وصف وعلى رؤية في الآيات من تب على رؤية الكوكب رؤية غير مقيدة محال ولا وصف وعلى رؤية القمر والشمس بازغين لاعلى بزوغهما، فالأول يصدق برؤيته قبيل الغروب في أول جنون الليل، والآخران يصدقان بالرؤية في حال البزوغ النسبى وقد غفل عن هذه الدقة في تعبير التنزيل من زعم أن رؤية ماذكر لا يتصور وقوعه في ليلة واحدة وصبيحها، ومن فرض لذلك وجود حال في ذلك المكان الخالى من الحبال.

﴿ فلما أقل قال الله لم يهدنى ربى الأكون من القوم الضالين ﴾ أى فلما أفل القمر كالحكوكب، وهوأ كبر منه منظراً وأبهى نوراً فى الأرض، قال مسمعا من حوله من قومه : لئن لم يهدنى ربى الذى خلقنى إلى العبادة الني ترضيه باعلام خاص من لدنه الأكون من القوم الضائين عما يجب أن يعبد به فيتبعون فيه أهواء هم أواجتهاد هم فلا يكونون عابدين له بما يرضيه، ولا يقتضى أن كل ضال يعبد الأصنام أو الحواكب بل هذا تعريض آخر بضلال قومه يقرب من التصريح و إرشاد إلى توقف هداية الدين على الوحى الالهى قال ابن المنير في الا نتصاف : والتدريض بضلالهم ثانيا أصرح وأقوى من قوله «الأول ابن المنير في الانتصاف : والتدريض بضلالهم ثانيا أصرح وأقوى من قوله الأول حجة فأنسوا بالقدح في معتقدهم ولوقيل هذا في الأول فلعلهم كانوا ينفرون ولا يصغون إلى الاستدلال ، فما عرض صلوات الله عليه بأنهم في ضلالة إلا بعد أن وثق بإصغائهم إلى إتمام المقصود واسماعه إلى آخره ، والدليل على ذلك أنه ترق

النو بة الثالثة إلى التصريح بالبراءة منهم، والتقريع بأنهم على شرك بين ، ثم قيام الحجة عليهم ، وتبلج الحق و بلغ من الظهور غاية المقصود اه وذلك قوله عز وجل .

و فلما رأى الشمس بازغة قال هذا ربى؟ ﴾ أى قال مشيراً البها على الطريقة التي ييناها فياقبله: هذا الذي أرى الآن أو الذي أشير إليه ربى ؟ قال الزمخشرى: جعل المبتدأ مثل الخبر بكونهما عبارة عن شيء واحد كقولهم ماجاوت حاجتك، ومن كانت أمك ؟ (ولم تكن فتنهم إلا أن قالوا) وكان اختيار هذه الطريقة واجبالصيانة الرب عن شبهة التأنيث، ألا تراهم قالوافي صفة الله: علام ولم يقولوا علامة و إنكان العلامة أبلغ احترازاً من علامة التأنيث اه وجوزاً بوحيان أن يكون تذكير الإشارة الي الشمس حكاية لما قيل بلغة العجم وأكثر لغاتهم لا يميز بين المذكر والمؤنث في الإشارة ولا في الضائر . و نوقش في كون ذلك مقتضى الحكاية وفي دعوى كون لغة ابراهيم من الك الأعجمية . وقد سبق لنا القول بأنها عربية بمزوجة ، على أن بعض الأعاجم يذكرون الشمس ويؤنثون القمر . وسيأتي فيا نذكر من عقائد قوم إبراهيم أن للشمس زوجة وأما قوله صلوات الله وسلامه عليه ﴿ هذا أكبر ﴾ فهو تأكيد لإظهار النصفة وأما قوله صلوات الله وسلامه عليه ﴿ هذا أكبر ﴾ فهو تأكيد لإظهار النصفة واستدراج لهم إلى التمادى في الاستماع بعد ذلك التعريض الذي كان يخشى أن واستدراج لهم إلى التمادى في الاستماع بعد ذلك التعريض الذي كان يخشى أن

واستدراج لهم إلى التمادى فى الاستماع بعد ذلك التعريض الذى كان يخشى أن يصدهم عنه . ومعناه أنهذا أكبر من القمر والكواكب قدراً ، وأعظم ضياء ونوراً ، فهو إذاً أجدر منهما بالربوبية ، إن كان المدار فيها على التفاضل والخصوصية .

واحتجب ضوءها المشرق وذهب سلطامها، وكانت الوحشة بذلك أشد من الوحشة بالمحتجب ضوءها المشرق وذهب سلطامها، وكانت الوحشة بذلك أشد من الوحشة باحتجاب الكوكب والقمر ، صرح عليه الصلاة والسلام بالنتيجة المرادة من ذلك التعريض ، فتبرأ من شركة ومه، الذي أظهر مجاراتهم عليه في ليلته و يومه ، والبراءة من الشيء التفصى منه والتنجي عنه لاستقباحه ، فهو كالبرء من المرض وهوالسلامة من ألمه وضرره ، وما مصدرية أو موضولة أي إني بريء من شركم بالله تعالى أو من هذه المعبودات التي جعلتموها أر بابا وآلمة مع الله تعالى . فيشمل الكواكب والأصنام وكل ما عبدوه وهو كثير .

﴿ إِنِّي وَجِهِتُ وَجِهِي للذِّي فَطَرِ السَّمُواتِ وَالأَرْضِ حَنَيْفَاوِمَاأَ نَامِنِ الْمُشْرِكِينَ ﴾ تبرأ من شركهم وقفي على تلك البراءة ببيان عقيدته الحق وهي التوحيد الخالص فقال إنى وجهت وجهى وقصدى وجعلت توجهي في عبادتي للرب الخالق الذي فطر السموات والأرض ، أي ابتدأ خلقهما بما فتق من رتق مادتهما وهي دخان ، وأ كمل خلقهن أطواراً في ستة أزمان ، فهو خالق هذه السكوا كب النيرات، وخالقكم وما تصنعون منه هذه الأصنام من معدن ونبات ، وتوجيه الوجه هنا بمعنى إسلامه في قوله عز وجل ( ٤: ١٢٤ ومن أحسن ديناً عمن أسلم وجهه للهوهو محسن واتبعملة إبراهيم حنيفًا ) وقوله(٣١ : ٢٢ ومن يسلم وجهه إلى الله وهو محسن)الآيةوقدتقدم في تفسير الأولى (ص٤٣٨ ج ٥) أن إسلام الوجهله تعالى عبارة عن توجه القلب، فإن الوجه أعظم مظهر لما في النفس من الإقبال والاعراض والخشوع والسرور والسكاَّ بة وغير ذلك ، وأن المراد بإسلامه و بتوجيهه لله تعالى تركه له يتوجه إليه وحده في طلب حاجته ، و إخلاص،عبوديته ،فهو وحده الرب المستحق للعبادة،القادر على الأجر والإثابة . ومن الشواهد على استعال الوجه بمعنى القلب حديث « لتسون صفوفكم أو ليحالفن الله بين وجوهكم » وفي رواية «قلوبكم» رواه أحمد وأصحاب السنن . ووجه يتعدى باللام و إلى كأسلم وتقدم شاهد « أسلم » آنها ، ولم يتكرر « وجه » فىالقرآن بهذا المعنى، و إلا فاللام هنا بمعنى إلى كقوله تعالى ( بأنر بك أوجى لها) وقوله ( لعادوا لما نهوا عنه ) واخترع الرازى للام هنا نكتة سماهمًا دقيقةً فقال : المعنى أن توجيه وجه القلب ليس إليه لأنه متعال عن الحيز والجمة بل إلى خدمته وطاعته لأجل عبوديته الخ فجعل اللام «دليلا ظاهراً »على كون المعبود متعاليا عَنَ الحَينِ والجهة .وهذا تحكم مردود لاتقبله اللغة ولا يقتضيه العقل، ولا يتفق مع ما ورد في القرآن في معنى توجيه الوجه. أما إباء اللغة له فلأن اللام لوكانت للتعليل مع حذف مضاف لكانت الآية خالية من المقصودمنها بالذات ودوكون توجيه القلب بالعبادة إلى الله تعالى فاطر السموات والأرض، إذ التعليل على مافيه من التكلف يصدق بالتوجه إلىغيره تعالى توسلا إليه كالتوجهإلى الكوكبوغيره، لأجل خالقه لا لأجله باعتقاداً نه هوالذي يقرب إليه زلغي أو يشفع عنده . وأما العقل فإنه يدرك أن توجه القلب لا ينحصر فى كونه إلى الحيز والجمة المحصورة ، وأما القرآن فقدعدى إسلام الوجه بالى فى سورة لقان و باللام فى سورة النساء ، وهو بمعنى توجيهه كما تقدم آنفا .

هذا وأن التعبير بفاطر السموات والأرض هو وجه الحجة في الآية فإن مافتن به القوم من تأثير النيرات في الأرض \_ إن صح \_ لم يعد أن يكون خاصية لبعض أجرام السماء وهي لم توجد نفسها ولا صفاتها وخواصها ، فالواجب أن ينظر في أمرها من حيث هي جزء أو أجزاء من مجموع العالم ، وحينئذ يراها الناظر المتفكر خاصعة لتدبير من فطر العالم الكبير التي هي بعضه، ويعلم أنه هو الحقيق بالعبادة من دونها، لأنه هو الرب الحق المدبر لها ولغيرها ، و إيما يتحلى الاستدلال على وحدانية الربو بية والإلهية بالنظر في جملة العالم وكونه لا بدأن يكون له خالق مدبر واحد، إذ لا يمكن أن يستقيم نظام المتعدد إلا إذا كان له جهة واحدة كا بيناه في غير هذا الموضع ، وسيعاد إن شاء الله تعالى (لو كان فيهما آلهة إلا الله نفسدتا) وأما الاستدلال بأجزاء الكون فيتولد منه شبهات ومشكلات كثيرة .

والحنيف صفة من الحنف وهو بالتحريك الميل عن الضلال والعوج إلى الاستقامة وضده الجنف بالجيم فقوله حنيفا حال أى وجهت وجهى له حال كونى مائلا عن معبوداتكم الباطلة وعن غيرها ، فتوجهى و إسلامى خالص له لايشو به شرك ولا رياء ، وما أنا من القوم المشركين به الذين يتوجهون إلى غيره من الحلوقات ، كالكوّاكب أو الملائكة أو الملوك والصالحين، أو ما يتخذلهم من الأصنام والتماثيل تبرأ أولا من شركهم أو شركائهم ثم تبرأ منهم أنفسهم ( ٦٠ : ٤ قد كانت لكم أسوة حسنة في إبراهيم والذين معه إذ قالوا لقومهم إنا برآء منكم ومما تعبدون من دون الله) روى ابن جرير عن ابن زيد أن قوم ابراهيم قالوا حين قال إلى وجهت وجهى للذى فطر السموات والأرض: ماجئت بشي وتحن نعبده ونتوجهه ( وعليهم بأنه حنيف أى مخلص له لا بشرك به كا يشركون اه بالمعنى .

وفى الآيات قراآت لاتنعلق بالمعنى كفتح ياءإنى وسكومهاو إمالة رأى وكسر (١) كذا في نسخة تفسيره المطبوعة بالمطبعة الأميرية وإنما يقال توجه إليه

لا توجهه وفيها أيضاً : ولا أشركه أى لا أشرك به . .

الراء والهمزة فيها ولسكن قراءة يعقوب ضم آزر على النداء فهي دايل على كونه اسهاعلما لأن حذف حرف النداء خاص بالعلم في القصيح، وغيره شاذ.

## ﴿ مسائل متممة لتفسير الآيات ﴾

(المسألة الأولى في عقائد قوم ابراهيم صلى الله عليه وسلم )

نقدم أبهم كانوا يعبدون الكوا كبوالأصنام وقال ابن زيد إبهم كانوا يعبدون الله تعالى أيضا و يشركون ماذكر به ، وكل ذلك صحيح دلت عليه آثار الكادانيين التى اكتشفت في العراق. وقد أثبت بيروسوس وسنيلوس أن علما هم وكهابهم كانوا يعرفون حقيقة التوحيدول كمن كانوا يدينون بها فى أنفسهم ولايبيحو بهاللعامة، وأن اليونان أخذوا عنهم أولاهم قدماء اليونان أخذوا هذا النفاق عنهم ، ولعل الصواب أن الذين أخذوا عنهم أولاهم قدماء المصريين فقد كان التوحيد منتهى علم حكائهم وكانوا يكتمونه عن العامة لأن استعباد الملوك الذين هم أعوابهم لها لا يدوم إلا بالوثنية كما يعلم مما بيناد فى التفسير وغيره مراراً واليونان اقتبسوا من قدماء المصريين ، على أن هنرى رولنس من مدقتي مؤرخى أور بة قال إن أمة من ضفاف الدجلة والفرات ارتحلت إلى أور بة بتلك العقائد منقوشة فى صفائح الآجر.

من آلهة الكلدانيين (إل ) وهي كلة سامية عرفت في العربية والسريانية والعبرانية قال صاحب القاموس والال الربوبية واسم الله تعالى وكل اسم آخره إلى وإبل فهضاف إلى الله تعالى ، وقال أل المريض والحزين يئل ألا وأللا أن وحن ورفع صوته بالدعاء ، وقال في مادة (أي ل) إيل بالكسر اسم الله تعالى، وفي لسان العرب بحث في كون الإل من أمهاء الله تعالى ولكنه نقله عن ابن سيده ثم قال : والإل الربوبية والال بالضم الأول في بعض اللغات وليس من لفظ الأول ثم قال في (إيل) من أسهاء الله عز وجل عبراني أو سرياني ثم نقل عن ابن الكلبي أن جبرائيل وشراحيل وأشباههما كشر حبيل تنسب إلى الربوبية « لأن إيلا لغة في إلى وهو الله عز وجل كقولم عبد الله وتيم الله »أقول ونقل مثله في (إلى) وضعفه في إلى وهو الله عز وجل كقولم عبد الله وتيم الله »أقول ونقل مثله في (إلى) وضعفه عبد عبريل وماأشهه من الصرف أي دون شرحبيل وشهميل من أسهاء العرب ،

ونقل عن أبى منصور أنه يجوز أن يكون إيل عرّب فقيل إلّ ثم قال في مادة (اله) وقد سمت العرب الشمس لما عبدوها إلهة والإلهة الشمس الحارة حكى عن تعلب والالهة والالاهة ( مضمومة الهمزة غير معرفة ) كله الشمس الخ ثم ذكر أن : الالاهة والالوهة والالوهية العبادة ، وذكر عند تفسير الآله بالمعبود في أول المادة قولهم : أله بين الآلهة والالهيسة والالهانية وأن أصله من أله يأله ( من باب علم ) إذا تحير

هذا وان دلالة مادة أله على العبادة والمعبود سامية قديمة منقولة عن الكلدانيين وغيرهم. قال البستاني في دائرة المعارف عند تعريف اسم (الله) بأنه اسم للذات الواجب الوجود المستحق لجميع المحامد \_أى كما قال علماء المسلمين \_ وهو بالعبرانية ألوهم بصيغة الجمع تعظيما لا تكثيراً وقد بطلق على غير الله ، ويهوه أى الكائن وهو خاص به تعالى ، وإيل أى القدير و بالسرانية ألوهو بالكلدانية إلاها اه

وفي تواريخ المتأخرين المؤيدة بالعاديات ( الآثار القديمة ) أن أعظم أرباب الكلدانيين وآلمتهم ( إيل أو إلى فهو رب الأرباب وأصل الآلهة وايس له تمثال ولا صورة في معابدهم والظاهر أنهم كانوا يعتقدون بما ورثوا من دين نوح عليه السلام أنه منزه عن صفات الخلق وتخيلاتهم وروى ديودورس عن فيلو أنه مرادف لزحل ، ولا يصح هذا إلا أن يراد بزحل أبو المشترى كا قيل ذلك وقد أشاروا إلى الإيمان به في عصور قدماء ملوكهم ومما قالوا عنه في أقدم الخرافات أنه أولد ولدين (أنا) و (بيل) و (أنا) هذا هو رأس (الثالوث) الكلداني وقيل إزهذا الاسم بمعني السم الجلالة (الله) و يقولون أنو إذا كان فاعلا وأنا إذا كان مفعولا و إني إذا كان مضافا إليه ومن ألقابه عندهم القديم والرأس الأصلي وأبو الآلهة ورب الأرواح مضافا إليه ومن ألقابه عندهم الوركاء قال ياقوت الوركاء موضع بناحية الروابي وله عبادته في مدينة (أرك) وهي الوركاء قال ياقوت الوركاء موضع بناحية الروابي وله به ابراهيم الخليل عليه السلام ، وقد بني أحد ملوكهم معبداً له ولا بنه (قول) في أشور سنة أنا ) وجاء ذكوره في آجر للملك (أوركه) الكشفت في أنقاض (أم سنة محمد الله المنا في أنقاض (أم الله الله الله الآنا) وجاء ذكوره في آجر للملك (أوركه) الكشفت في أنقاض (أم

قبر) هذه ترجمته « ان إله القمر ابن شقيق ( أنو ) و بكر ( بعلوس ) فد حمل عبده (أروكه) الرئيس التقي ملك( أور ) على بناء هيكل ( تسين كا أو ) معبداً سقدساً له » والثانى من ثالوثهم (باوس \_أو\_ بيل) ولعلمما محرفان عن(بعل) و (بعلوس) وَمن أسمائهم (أنو) و ( إبل انيو )ومعناهالسيد .وتلحق غالبًا بلفظ(نيبرو ) ومؤنثها (نيبروث) وهي قريبة من كلة (نمرود) التي هي في ترجمة التوراة السبعينية (نبروث) وَكُمَّةً ( نيبرو ) مشتقة من كلمة بابار السريانية ومعناها طاره، وتدل مادة نبر فى العربية على الارتفاع فنبر رفع والنبرة الشيء المرتفع ففيهامعنى الشرف، ومعناها فى الاشورية يقارب معناها في السريانية ( فبيل نبرو ) بمعنى السيد الصياد أو رب الصيد ــ ولذلك قيل إنه نمرود المذكور في العهد العتيق ، و يقولون إنه كان يصيد الوحوش وهو بعلوس الذي ذكر مؤرخو اليونان أنه باني مدينة (بابل) وملكها الأول ، ودلت الآثار على أن الاشور بين كانوا يسمونها مدينة ( بل نبرو) وظل الكلدانيون يعبدون (نمرود) مدة وجود دولتهم وكانوا يكنونه بأبى الآلهة وِ يَكْنُونَ زُوجِهِ المسهاةِ ( مُولِيتًا ــأو\_ أنونًا ) بأم الآلهة العظام ، ولــكن وصفت فی بعض الآثار بأنها زوج ( نین ) وهو ابنها وفی بعضها أنها زوج ( أشور ) ولها ألقاب عظيمة ووجد لها عدة هياكل

والثالث من ثالوثهم (حوا - أو حيا) وهو حيوان بعضه كالانسان و بعضه كالسمك زعموا أنه خرج من خليج فارس ليعلم سكان ضفاف النهرين علم الفلك والأدب، ونسب اليه اختراع حروف الهجاء، وقد وجد اسمه على صحيفة من الآجر وجدت في خرائب (أزور) ويرى بعض الباحثين أن اسمه من مادة الحياة العربية أو الحية ، وشعاره في القلم الكلداني الشكل الاسفيني ، ومنه رسم الحية للدلالة على منتهى الذكاء والحكمة والاشارة إلى الحياة وله ألقاب عظيمة

وكان للكلدان (ثالوث) آخر أحد آلهته (سيني) وهو القمر وهذا الاسم سامى فاسم القمر بالسريانية سين وكذا في السنسكريتية ، ومن ألقابه زعيم الأرباب في السماء والأرض (و بعل رونا) أي ربالبناء ، وكانوا يصورونه في جميع تطوراته منذ يكون هلالا ، وله هياكل كثيرة وأعظم معابده في (أور)

والثاني (سان ) أو (سانسي ) وهو الشمس ، والاسم سامي أيضاً ومنه السنا بالعربية وهو بالقصر الضياء وقيل ضوء النار والبرقوالصواب انه أعم قال تعالى(هو الذي جعل الشمس ضياء والقمر نوراً ) ومنه (شاني) بالعبرية ومعناها لامع ، واسم الشمس باللغة السنسكريتية (سيونا) ومن ألقاب هذا الاله : رب النار ونيرالأرض، والسماء . وكان له هياكل في المدن الكبيرة وأشهرها (بيت بارا) وبارا أوفرا اسم الشمس بالمصرية القديمة وكان اسم (هليبوليس) عندهم (سيبارا) وتسمى في الآثار ( تسيبار شاشاماس ) ومعنى الثلاثة مدينة الشمس،وللشمس زوجة عندهم يسمونها (أى) و (كولا) و (أنونيت )

وثالث الثلاثة ( فول ) أو ( ايفا ) أي الهواء وهو رب الجو القائم بتسخير الرياح والعواصفوالأعاصير المتصرف في الزراعة والمواسم. ومن هيا كله هيكل بناه الملك ( شماس فول ) الذي ملك الكلدان سنة ١٨٥٠ قُبل المسيح

وهذه الأخبار والآثار تشهد بصدق القرآن ، وكونه حجة لله على الانام ، لأن من جاء به أمى لم يقرأ شيئًا من كتب الأولين ، ولا رأى أثرًا من آثار الغابرين، فيعلم منها خبر معبوداتهم ، ولا يرد عليه ما أورد على العهد العتيق من كون كاتبه (عزرا الكاهن ) كتبه بعد السبى فاقتبس فيه كثيراً من تقاليد البابليين

﴿ المسألة الثانية معني الرب والاله وشبهة الشرك وكونه قسمان ﴾

ظاهر ماحكاه الله تعالى عن ابراهيم (ص) أن قومه كانوا يتخذون الأصنام آلهة لا أر بابا ويتخذون الكواكب أر بابا آلهة ،فالإله هو المعبود فكل من عبد شيئًا فقد أنخذه إلها ، والربهو السيد المالكوالمربي والمدبر المتصرف، وليسللخلق رب ولا إله إلا الله الدىخلقهم ،فهو المالك لكل شي. في كل زمن وكل حال وملكه حقيقي تام ، وملك غيره عرفي ناقص موقوت ، له أجل محدود ، وهو المعبود بحق إذا العبادة الحق لا تكون إلا للرب، فإن العبادة هي التوجه بالدعاء وكل تعظيم قولىأو عملي إلى ذي السلطان الأعلى على عالم الأسباب وماهو فوق الأسباب ، لأنه هوالموجد لهاوالتصرف فيها ، فيهي خاضعة لسلطانه وكل ماعدا دفهو خاصع لسلطانها بل سلطانه فيها . والأصل في اختراع كل عبادة لذيره تعالى أمران (أحدها) ان بعض ضعفاء المقول رأوا بعض مظاهر قدرته تعالى في بعض خلقه فتوهموا أن ذلك ذاتي لهذا المخلوق ليس خاضعا لسنن الله في الأسباب والمسببات لقصر إدراكهم عن الوصول إلى كون القدرة الذاتية خاصة بخالق كل شيء الذي أعطى كل شيء خلقه وما امتاز به على غيره ، وكون خفاء سبب الخصوصية لا يقتضى عدم خضوع صاحبها لسنن الخالق فيها وفي غيرها من شؤونه (أي شؤون صاحب الخصوصية) ووثنية هؤلا، هي الوثنية السافلة (ثانيهما) اتخاذ بعض المخلوقات ذات الخصوصية في مظاهر النفع والضر، وسيلة إلى الرب الاله الحق ، تشفع عنده وتقرب إليه كل من توجه إليها ، أوالتماثيل والأصنام والقبور وغيرها بما يمثلها أو يذكر بها ، فيتوسل ذو الحاجة بدعائها وتعظيمها بالقول أو الفعل لأجل حمله تعالى بتأثيرها عنده ، على قبوله و إعطائه سؤله ، وهذا التوسل توجه إلى غير الله مبنى على اعتقاد عدم انفراد الرب بالاستقلال بقضاء الحاجات ، وكونه يفعل بتأثير الوسيلة في ارادته ، وهذا الرب بالاستقلال بقضاء الحاجات ، وكونه يفعل بتأثير الوسيلة في ارادته ، وهذا شرك في العبادة ينافي الحنيفية . وهذه هي الوثنية الراقية التي كانت العرب عليها في زمن البعثة ، ولذلك كانوا يقولون في طوافهم

لبيك لا شريك لك \* إلا شريكا هو لك \* تمليكه وما ملك

وكان بعض قوم إبراهيم (ص)قد ارتقوا في وثنيتهم إلى هذه المرتبة في الجملة أو أوشكوا، إذ أنهم عقلوا أن الأصنام لاتسمع دعاءهم ولا تبصر عبادتهم، ولا تقدر على نفعهم، ولاضرهم، و إنما قلدوا بعبادتها آباءهم، كا يعلم من محاجته (ص) لهم في سورة الشعراء ( ٢٩:٢٦) الخولدك اتخذوها آلهة معبودين، لا أز بابا مدبرين، ولكهم اتخذوا الكواكب أر بابا لما لها من التأثير السببي أو الوهمي في الأرض، وتوسعوا في إسناه التأثير إليها حتى اخترعوا من ذلك مالاشبهة له، فكانوا يعتقدون أن الشمس رب النار ونير الأرض والسهاء يدبر الملوك و يفيض عليهم روح الشجاعة والأقدام و ينصر جندهم و يخذل عدوهم و يمزقه كل ممزق \_ و يعتقدون نحو ذلك في زحل واسمه جندهم و يعتقدون أن ( مرداخ ) \_ وهو المشترى \_ شيخ الأرباب ورب العدل ( يبني ) و يعتقدون أن ( مرداخ ) \_ وهو المشترى \_ شيخ الأرباب ورب العدل والأحكام حافظ الأبواب التي يدخلها الخصوم لفصل الخصومات \_ وان ( دنكال ) والأحكام حافظ الأبواب التي يدخلها الخصوم لفصل الخصومات \_ وان ( دنكال ) والأحكام حافظ الأبواب التي يدخلها الخصوم لفصل الخصومات \_ وان ( دنكال ) والأحكام حافظ الأبواب التي يدخلها الخصوم الفصل الخصومات \_ وان ( دنكال ) والمؤلفة الأبواب التي يدخلها الخصوم الفصل الخصومات \_ وان ( دنكال ) والمؤلفة الأبواب التي يدخلها الخصوم الفصل الخصومات \_ وان ( دنكال ) والمؤلفة الأبواب التي يدخلها الخصوم الفصل الخصومات \_ وان ( دنكال ) والمؤلفة الأبواب التي يدخلها الخصوم الفصل الخصومات \_ وان ( دنكال ) والمؤلفة المؤلفة الأبواب التي يدخلها الخصوم الفصل الخصومات \_ وان ( دنكال ) والمؤلفة المؤلفة الشعوم المؤلفة المؤلفة

وهو المريخ كمي الأرباب ورب الصيد وسلطان الحرب، فهو يشترك مع زحل فى تدبيره الا أن هذا هو المقدم فى الصيد وذاك المقدم فى الحرب. ـــ وان (عشتار ـــ أو ــ نانا) وهى الزهرة ربة الغبطة والسعادة ومفيضة السرور على الناس، وتمثل فى الآثار باسأة عارية ــ وأن (نبو) وهو عطارد رب العلم والحكمة .

وكانت حجة ابراهيم البالغة في حصر العبادة بالتوجه فيها إلى فاطر السموات والأرض وحده دون غيره من الوسائط والوسائل، ومثانها في سورة الانبياء فقد قال في تماثيلهم ( ٢١ : ٥٦ بل ربكم رب السموات والأرض الذي فطرهن وأنا على ذلكم من الشاهدين ) و بهذا كان يحتج جميع الرسل عليهم السلام وهو أقوى الحجج وأظهرها، وأما ماذكره إبراهيم (ص) من التعريض قبلها فهو تمهيد لها

﴿ المسألة الثالثة آراء المتكامين والفلاسفة في حجة إبراهيم ﴾ ماذكره الرازي وغيره من مفسري المتكلمين في هذه الحاجة تكلف لاتدل عليه العبارة ولا يقتضيه العقل ولا تتوقف عليه الحجة ، وقد تقدم أنهم جعلوا معولهم فيها على ذكر الافول، وكون وجه الحجة فيه دلالته على الامكان والحدوث، وقالوا ان أحسن الكلام ما يحصل فيــه نصيب لــكل من الخواص والأوساط والعوام، فالخواص يفهمون من الافول الامكان وكل ممكن محتاج، والحتاج لا يكون مقطع الحاجة فلابد من الانتهاء إلى من يكون منزها عن الامكان ، حتى تنقطع الحاجات بُسبب وجوده كما قال (وأن إلى ربك المنتهى) وأما الأوساط فالهم يفهمون من الإفول مطلق الحركة ، فكل متحرك محدث ، وكل محدث فهو محتاج إلى القديم، القادر، فلا يَكُونِ الآفل إلها بل الآله هو الذي احتاج إليــه ذلك الآفل، وأما العوام فأنهم يفهمون من الافول الغروب وهم يشاهدون أن كل كوكب يقرب من الافول فانه يزول نوره وينقص ضوؤه ويذهب سلطانه ويصير كالمعزول ، ومن يكون كذلك لا يصلح للاله آية (قال الرازي) بعد ماتقدم: فهذه الكلمة « لا أحب الآفلين » مشتملة على نصيب المقر بين وأحجاباليمين وأحجاب الشمال فكانت أكمل الدلائل وأفضل البراهين. ثم ذكر الرازى بعد هذا دقيقة استنبطها من مذهب

علماء الفلك على عهده هى أعرق فى التكلف من هذا التفصيل الذى جعل فيه الوجه الصحيح فى الحجة نصيب العوام الذين سماهم أصحاب الشمال ، وهو يعلم أن أصحاب الشمال هم أهل النار ، ( فاعتبروا يا أولى الأبصار )

ثم قال الرازى: تفلسف النزالى فى بعض كتبه وحمل الكوكب على النفس الناطقة الحيوانية التى لكل كوكب، والقمر على النفس الناطقة التى لكل فلك، والشمس على المقل المجرد الذى لكل ذلك. وكان أبوعلي ابن سينا يفسر الافول بالامكان (أى فهو عند الرازى المام المقربين!) فزعم الغزالى ان المراد بأغولها إكامها فى نفسها، وزعم ان المراد من قوله (لا أحب الآفلين) ان هذه الأشياء بأسرها ممكنة الوجود لذواتها، وكل ممكن فلا بدله من مؤثر ولا بدله من الانتهاء إلى واجب الوجود، واعلمأن هذا الكلام لابأس به إلا أنه يبعد حمل لفظ الآية عليه. ومن الناس من حمل الكوكب على الحس، والقمر على الخيال والوهم، والشمس على العقل، والمراد ان هذه القوى المدركة الثلاث قاصرة متناهية، ومدبر العالم مستول عليها قاهر لها، والله أعلم اه كلام الرازى وليس ما استحسنه من قبل بل سماه أحسن عليها قاهر لها، والله أعلم اه كلام الرازى وليس ما استحسنه من قبل بل سماه أحسن الكلام، إلا مثل ما استبعد حمل الآية عليه من بعد أو هو أبعد وأجدر بالملام.

## ﴿ المَسْأَلَةُ الرَّابِعَةُ إِشَارَاتُ الصَّوْفِيةِ فِي الْآيَاتِ ﴾

أورد نظام الدين الحسن بن محمد النيسابورى في تأويلات تفسيره عبارتين في الآيات قال في الأولى: ان إبراهيم رأى نور الرشد في صورة الكوكب ونور الربوبية بفي صورة القمر ونورالهداية في صورة الشمس ، وسبك ذلك بعبارة شعرية متكلفة ، وأما العبارة الثانية فزعم أنها دارت في خلده ، وما هي إلا ما نقله الرازى ( الذي خلص هو تفسيره وزاد عليه هذه التأويلات ) عن الغزالي \_ وذكرناه آنفا \_ إلا أنه تصرف فيه فجعله أقرب إلى التصوف . وقد نقل الآلوسي هذه العبارة الأخيرة عن النيسابوري في اشاراته وذكر قبلها اشارة جعل فيها الكواكب اشارة إلى النفس التي هي الروح الحيوانية ، والقمر اشارة إلى القلب ، والشمس اشارة إلى الروح ، والها أفلت بعد تجليها بتجلي أنوار الحق . وهو أقل تكلفا مما قبله ، و إن كان ياطلا مثله .

وأمثل ما قيل في باب الاشارة ما شرحه الغزالي في بحث فرق المغرورين من الصوفية في كتاب الغرور من الأحياء فإنه بعد أن ذكر الذين اغتروا بأول ما انفتح لهم من أبواب المعرفة وما شموا من رائحتها فوقفوا عنده قال .

﴿ وَفَرَقَةَ أَخْرَى ﴾ جاوزوا هؤلاء ولم يلتفتوا إلى ما يفيض عليهم من الأنوار في الِطريق ولا إلىماتيسر لهم من العطايا الجزيلة ولم يعرجوا على الفرح بها والالتفات. إليها، حادين في السيرحتي قار بوا فوصلوا إلى حد القر بة إلى الله تعالى فظنوا أنهم قد. وصلوا إلى الله فوقفوا وغلطوا ، فإن لله تعالى سبعين حجابا من نور(١) لا يصل السالك. إلى حجاب من تلك الحجب في الطريق إلا يظن أنه قد وصل. و إليه الاشارة بقول إبراهيم عليه السلام إذ قال الله تعالى إخباراً عنه ( فلما جن عليه الليل رأى كوكباً قال هذا رأبي) وليس المعنيُّ به هذه الأجسام المضيئة فإنه كان يراها في الصغر ويعلم انها ليست آلهة وهي كثيرة وليستواحداً ، والجهال يعلمونأن الكوكب ليس بالـــّـه فمثل. إبراهيم عليه السلام لايغره السكوكب الذي لايغر السوادية (٢٠ ولسكن للراديه أنه نور من الأنوار التي هي من حجب الله عز وجل وهي على طريق السالكين ولايتصور الوصول إلى الله تعالى إلا بالوصول إلى هذه الحبحب، وهي حجب من نور بعضها أكبر من بعض<sup>(٣)</sup> وأصغر النيرات الكوكب فاستعير له لفظه وأعظمها الشمس و بينهما رتبة القمر فلم يزل إبراهيم عليه السلام لما رأى ملكوت السموات حيث قال الله تعالى . ( وكذلك نرى إبراهيم ملكوت السموات والأرض) يصل إلىنور بعد نور و يتخيل إليه في أول ماكان يلقاء اله قد وصل ثم كان يكشف له أن وراءه أمراً فيترقى إليه ويقول قد وصلت فيكشف له ماوراءه حتى وصل إلى الحجاب الاقرب الذي لاوصول إلا بعده فقال(هذا أكبر) فلما ظهر له أنه معءظمه غيرخال عن الهويّ في حضيض النقص والانحطاط عن ذروة الكمال (قال لا أحب الآفلين \*... إني وجهت وجهي للذي .

<sup>(</sup>١) ورد هذا في حديث مرفوع والمراد من الحجب مايصرف العبد عن الوصول. إلى منتهى معرفة ربه فهي حجب عليه لاعلى ربه (٧) السوادية العامة وكلمة سواد. تطلق علىالشخص الحبهول وعلى الكثير من الناس وعامتهم ، وهذه الجملة والاستدراك بعدها يخرج الكلام من باب الاشارة ويدخله في باب التفسير فهو خطأ في التعبير (۲) المراد السكير المعنوى وهو العظمه

فطر السموات) (١) وسالك هذه الطريق قد يغتر في الوقوف على بعض هذه الحجب وقد يغتر بالحجاب الأول. وأول الحجب بين الله وبين العبد هو نفسه فانه أيضاً أمر رباني وهو نور من أنوار الله تعالى أعنى سر القلب الذي تتجلى فيه حقيقة الحق كله حتى إنه ليتسع لجملة العالم و يحيط به وتتجلى فيه صوره الكل وعند ذلك يشرق نوره إشراقا عظيا إذ يظهر فيه الوجود كله على ماهو عليه، وهو في أول الأمر محجوب بمشكاة مى كالساتر له فاذا تجلى نوره وانكشف جمال القلب بعد إشراق نور الله عليه ربما التفت صاحب القلب إلى القلب فيرى من جماله الفائق ما يدهشه ، وربما يسبق لسانه في هذه الدهشة فيقول أنا الحق (٢) فان لم يتصح له ماورا وذلك اغتر به ووقف عليه وهلك، وكان قد اغتر بكوكب صغير من أنوار الحضرة الإلمية ولم يصل بعد إلى القمر فضلاعن الشمس فهو مغرور. وهذا محل الالتباس إذ المتجلى يلتبس المتجلى فيه كما يلتبس لون ما يتراءى في المراة ويظن أنه لون المراة وكما يلتبس مافي الزجاج بالزجاج كما قيل :

رق الزجاج وراقت الخمر فتشابها فتشاكل الأمر فك في الأمر في الأمر في المراق المراق في المراق الله قد تلالاً فيه

<sup>(</sup>۱) كذا في الأصل وهو مخالف لنرتيب التنزيل فإن آية التوجه بعد آية البراءة التي هي آية الشمس كما تقدم

<sup>(</sup>۲) رويت هذه الكلمة عن الحلاج من غلاة الصوفية ويشير الغزالي إلى الاعتذار عنه يأن ذلك سبق لسان قد يقع في حال دهشة من الواصل يغيب بهاعن نفسه ويستغرق في شهود وحدانية ربه . ويعبرون عن هذه الحالة الفناء ويوضح هذا كلامه الآتي وتمثله بالبيتين المرويين عن الحلاج أيضاً . وأول كلته هذه في المقصد الاسني يوجهين وصرح في كتاب الحبة من الاحياء بأن هذا القول من الغلو والاسراف و بجاوز الحق إلى القول بالحلول والاتحاد ، وإذا أردت أيها القارىء تحقيق هذا المقام وأخذ لبن حقيقته خالصاً من فرث الضلال ودم الأوهام فعليك بما كتبه الحقق ابن القيم في شرح الدرجة النالئة من درجات الفناء من منازل السائرين في كتابه المعروف عدارج السالكين ومنه تعلم مافي كلام الغزالي في الأنوار الالحلية مبنياً على أساس التوحيد والقواعد الشرعية . و تجدذلك في ص ١٤٠٠ من الجزء الثالث منه

فغلطوا فيه ، كمن رأى كوكبا فى مرآة أو فى ماء فيظن أن الكوكب فى المرآة أو فى الماء فيظن أن الكوكب فى المرآة أو فى الماء فيمد يده إليه ليأخذه وهو مغرور » ا ه

(٨١) وَحَاجَّهُ قَوْمُهُ قَالَ أَنُحُجُونَى فِي اللهِ وَقَدْ هَدَنَ وَلاَ أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ رَبِّي شَيْئًا وَسِعَ رَبِّي كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا أَفْلاَ تَتَذَكُمُ وَلاَ تَخَافُونَ أَنَّكُمُ تَتَذَكُرُونَ (٨٢) وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَ كُنتُم وَلاَ تَخَافُونَ أَنَّكُم أَشَرَ كُنتُم وَلاَ تَخَافُونَ أَنَّكُم أَشْرَ كُنتُم وَلاَ تَخَافُونَ أَنَّكُم أَشْرَ كُنتُم وَلاَ تَخَافُونَ أَنَّكُم الله مَا لَم يُنتِلُ بِهِ عَلَيْكُم سُلطنًا ، فَأَى الْفَرِيقَيْنِ أَخَى أَنْهُ الْفَرِيقِينِ أَخَى الله مَا لَم يُنتِلُ بِهِ عَلَيْكُم سُلطنًا ، فَأَى الْفَرِيقَيْنَ أَخَى الله مَا لَم يُنتِلُ بِهِ عَلَيْكُم سُلطنًا ، فَأَى الله مَا لَم يُنتِلُ الله مَا لَم يُنتِلُ الله مَا لَه وَيَه مُن الله مَا لَه وَعَلَيْكُم الله مَا لَا يُنتِقُونَ (٨٤) الله مَا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِعْلَمْ مِنْ الله مَا لَم مُنتَدُونَ (٨٤) وَتِلْكَ حُجَّنُنَا آتَيْنَهَا إِبْرُهِم عَلَى أَوْلَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُم مُهُ تَدُونَ (٨٤) وَتِلْكَ حُجَّنُنَا آتَيْنَهَا إِبْرُهِم عَلَى قَوْمِه ، نَوْفَعُ دَرَجْتِ مَنْ نَشَاءِ ، إِنَّ رَبِّكَ حَكِيم عَلَيم مُنْ عَلَي مَنْ نَشَاءِ ، إِنَّ رَبِّكَ حَكِيم عَلَيم مُنْ عَلَيْم وَسُعَ مَنْ نَشَاءِ ، إِنَّ رَبِّكَ حَكِيم عَلَيم مُنْ عَلَي مَنْ فَعُ دَرَجْتِ مَنْ نَشَاءِ ، إِنَّ رَبِّكَ حَكِيم عَلَيم مُنْ عَلَيم مَنْ نَشَاءِ ، إِنَّ رَبِّكَ حَكِيم عَلَيم مُنْ عَلَي مَنْ نَشَاءِ ، إِنَّ رَبِّكَ حَكِيم عَلَيم مُنْ فَعُوم مَنْ نَشَاءِ ، إِنَّ رَبِّكَ حَكِيم عَلَيم مَنْ فَعُولُونَ وَكُولُ مَنْ اللهُ عَلَيْكُ مَا اللهُ عَلَيْ مُنْ الله عَلَيْ عَلَيْم الله الله المِنْ الله الله الله الله عَلَيم مُنْ الله الله الله الله الله الله الله المُنْ الله الله الله الله الله الله المُنْ الله الله الله الله المُنْ المُنْ الله الله الله المُنْ الله الله المُنْ المُنْ الله الله المُنْ المُنْ الله المُنْ المُنْ الله المُنْ الْ

المحاجة المجادلة والمغالبة في إقامة الحجة . والحجة الدلالة المبينة للمحجة أى المقصد المستقيم كما قال الراغب ، وأصل المحجة وسط الطريق المستقيم ، وتطلق الحجة على كل مايدلى به أحد الخصمين في إثبات دعواه أو رد دعوى خصمه . فتقسم إلى حجة ناهضة يثبت بها الحق ، وحجة داحضة يموه بها الباطل ، و إيما يسمى مالا يثبت به الحق حجة على سبيل ادعاء الخصم ، حكاية لقوله ، واصطلحوا على تسميمها شبهة ولما حاج إبراهيم قومه ببيان بطلان عبادة الأصنام وربو بية الكواكب و إثبات وحدانية الله تعالى ووجوب عبادته وحده - وهي الحنيفية - حاجوه ببيان أوهامهم في شركهم ، وقد بين الله تعالى في سورتي الأبياء والشعراء أنهم اعتذروا له من عبادة الأوثان والأصنام بتقليد آ بائهم، وليس للمقلد أن يحتج ، ولكنه بحادل و يحاج مع كونه لا يخضع للحجة إذا قامت عليه ، ويؤخذ من هذه الآيات أمهم لما لم بحدوا كونه لا يخضع للحجة إذا قامت عليه ، ويؤخذ من هذه الآيات أمهم لما لم بحدوا قبل ماحكى الله تعالى عنه وعهم في سورة الشعراء بقوله ( ٢٦ : ٧٧ قال هل يسمعونكم إذ تدعون ٧٣ أو ينفعوكم أو يضرون ٤٧ قالوا بل وجدنا آباءنا كذلك يفعلون ) وقبل واقعة تكسيره لأصنامهم التي قال الله فيها من سورة الأنبياء أهم فيعلون ) وقبل واقعة تكسيره لأصنامهم التي قال الله فيها من سورة الأنبياء أهم فيعلون ) وقبل واقعة تكسيره لأصنامهم التي قال الله فيها من سورة الأنبياء أهم فيعلون ) وقبل واقعة تكسيره لأصنامهم التي قال الله فيها من سورة الأنبياء أهم في فيعلون ) وقبل واقعة تكسيره لأصنامهم التي قال الله فيها من سورة الأنبياء أهم فيعلون ) وقبل واقعة تكسيره لأصنامهم التي قال الله فيها من سورة الأنبياء أهم فيعلون ) وقبل واقعة تكسيره لأصنامهم التي قال الله فيها من سورة الأنبياء أهم في سورة المنابية والمنامة القي قال الله ويها من سورة الأنبياء أهم المهم التي قال الله ويها من سورة الأنبياء أهم المن سورة الأنبياء أهم المهم المورة الأنبياء أهم المعرفة المنابية والمنامة المهم اللهم المهم المه

رجعوا إلى أنفسهم فاعترفوا بظامهم ، ثم نكسوا على رءوسهم مصرين على شركهم ، وكثيراً مايضطرب المقلد لسها ع الحجة إذ يومض فى قلبه برقها و يهز شعوره رعدها ، و يكاد يحييه ودقها ، ثم ينكس على رأسه ، و يعود إلى سابق وهمه ، خائفاً من غير محوف ، راجياً غير مم جو ، كا براه في عباد أصحاب القبور ، الذين يتوهمون أن قبورهم وغيرها من آثارهم تدفع عمن زارها أو تمسح بها الضر ، وتكشف السوء، وتدر الرزق ، وتخذى العدو ، إما بتصرفهم فى الخلق ، و إما لأنهم قربان عند الرب ، ولا يرون ذلك ناقضاً للايمان الصحيح بالله عز وجل (١٠٦: ١٠١ وما يؤمن أكثرهم بالله إلا وهم مشركون ) قال تعالى .

﴿ وحاجه قومه ﴾ أي وجادله قومه بعد ما تقدممن أمره معهم، وخاصموه في أمر التوحيد الذي قرره لهم ، كأن زعمواكما روى وسمعمن أمثالهمأن اتخاذ الآلهة لاينافي. الايمان بالله الفاطر سبحانه لأنهم وسطاء وشفعاء عنده ، ومتخذون لأجله ، وذلك. ماتقدم قريباً عن ابن زيد في تفسير قوله ( إنَّى وجهت وجهى للذي فطر السموات. والأرض حنيفًا ) وخوفوه بطشهم به فماذا قال عليه السلام ؟ ﴿ قَالَ أَنْحَاجُونَى فَى أَ الله وقد هدان ﴾ أى أتجادلونني مجادلة صاحب الحجة في شأن الله تعالىوما يجب في. الايمان به \_ والحال أنه قد فضلني عليكم بما هداني إلى التوحيد الخالص والحنيفية التي أقمت بها الحجة عليكم ، وأنتم ضالون باصراركم على شرككم ، وتقليدكم به من قبلكم ؟ وقد خنف نون ( تحاجونی ) نافع وابن عامر فی روایة ابن ذكوانوذلك. محذف إحدى النونين ، وشددها سائر القراء ، وهما لغتان للمرب في مثلها وحذفت الياء من هدانى فى الرسم ، لأنها لاتظهر فى النطق ﴿ وَلاَ أَخَافَ مَاتَشُرَكُونَ بُّ ﴾ من الكواكب والأصنام أن تصيبني بسوء ، فاني أعلم علم اليقين أنها لا تضر ولا تنفع ، ولا تبصر ولا تسمع ، ولا تقرب ولا تشفع ﴿ إِلَّا أَن يَشَاء رَبَّي شَيْئًا ﴾ أى لكَّناستثني من عموم الخوف في عموم الأوقات، من جهة آلهتكم كغيرها من المخلوقات ، أن يشاء ربي القادر على كل شيء وقوع مكروه بي ، فانه يقع لامحالة كما شاءرى ، فان فرض أنه شاء أن يسقط على صنم يشجني ، أو كسف من شهب الكواكب يقتلني،فان ذلك يقع بقدرة ربى ومشيئته ، لا بمشيئة الصنم أو الكوكب

ولا بقدرته، ولا بتأثيره في قدرته تعالى و إرادته ، ولا بجاهه عنده وشفاعته، إذ لاتأثير لشيء من المخلوقات في مشيئة الخالق الازلية الجارية بما ثبت في علمه الأزلى ﴿وسم ر بى كل شيء علما ﴾ أى أن علم ربى وسعكل شيءوأحاط به . ومشيئته مرتبطة بعلمه المحيط القديم وقدرته منفذة لمشيئته ، فلا يمكن أن يكون لشيء من المخلوقات التي تعبدونها ولالغيرها تأثيرما في صفاته ، ولا في أفعاله الصادرة عنها ، لا بشفاعة ولا غيرها، و إنما يكمون ذلك لوكان علم الله تعالى غير محيط بكل شيء، فيعلمه الشفعاء والوسطاء من وجود مرجحات الفعل أو الترك بالشفاعة أو غيرها مالم يكن يعلم ، فيكون ذلك هو الحامل له على الضر أو النفع ، أو العطاء أو المنع . أخذنا هذا المعنى لهذه الجملة من حجج الله تعالى على نفي الشفاعة الشركية عمثل قوله ( من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه يعلم مابين أيديهم وما خلفهم ولايحيطون بشيء من علمه إلابما شاء)فراجع تفسيره (في ص٣١من جرء التفسير الثالث)وجعل الجلة بعضهم كالتعليل للاستثناء بجواز أن يكون قد سبق في علمه تعالى إصابته بسوء يكون سببه الأصنام، أو لبيان أنه لإحاطة علمه لايفعل إلا مافيه الخير والصلاح ، وجعلها بعضهم تعريضًا بجهل معبوداتهم من الكواكب والأوثان ، وماقلناه أرجح وهو من قبيل تفسير القرآن بالقرآن ﴿ أَفَلَا تَتَذَكُّرُونَ ﴾ أيها الغافلون أن هذا هو شأن الرب الفاطر ، وأنه ينافي ما أنتم عليه من الشرك الظاهر، ومنه اعتقاد وقوع الضربي أوالنفع لكم، بالتصرف الذي تزعمونه في معبوداتكم اوقد تقدم أنهمكانوا مؤمنين بأن للعالم كله ربا خالقا غير هذه الآلهة والأرباب المتحذة من محلوقاته اتخاذًا ، ولكنهم لم يكونوا يعقلون بأنفسهم أن نسبة جميع الخلق إلى الخالق واحدة من حيث أنه هو الذي أعطى كل شيء خلقه "ثم هدى ، فسخر ماشاء لما شاء بسنن الأقدار ، ونظام الأسباب والمسببات، ثم هدى العقلاء لتلك الأسباب،ليطلبوا المنافعو يتقوا المضار،وقدظهر بالدلائل والتحارب أنها مسخرة على سواء، فالسلطة الغيبية العليا لهو حده ايس لغيره تأثير فيهامعه ولا تديير، فإذا جعل بعض الأجناس أو الأشخاصسبباً للنفعأو الضر بارادة خلقها لهاكالحيوانات بأو بغير إرادة كالجمادات ،فلا يقتضي ذلك أن ترفع عن رتبة المخلوقات ، وتجعل أر بابًا ومعبودات، وكان يجب أن يفطن العاقل لذلك و يتذكره بالتذكير به، لأنه تذكير بما يدركه العقل بالبرهان، وتعرفه الفطرة بالوجدان، فكا نه بماغفل عنه لامما جهله، لأنه معلوم له با قموة وفسر ابن جرير التذكر هنا بالاعتبار والاتماظ وهو أحد معانيه (فذكر إن نفعت الذكرى \* سيذكر من يخشى)

ومن العبرة فى الآية أن هدذا الضرب من الشرك الذى رده إمام الموحدين ابراهيم صلوات الله عليه الايزال فاشيا فى كثير من المنتمين فى التوحيد إلى ملته الأنهم لم يعقلوا ما تقدم من حجته فهم ينسبون إلى من يعتقدون أن لم تصرفا غيبيا فى الحلوقات، سواء كانوا من الأحياء أو الأموات ، ما يقع عقب زيارتهم لهم ، أو توسلهم بهم ، من زوال ألم ، أو خير ألم ، أو نفع أصاب حبيبا دعوا له ، أو ضر أصاب عدوا من زوال ألم ، أو خير ألم ، أو نفع أصاب حبيبا دعوا له ، أو وهى خنى ، وكل دعوا عليه ، وانما يقع ما يقع من ذلك بسبب حقيقى جلى ، أو وهى خنى ، وكل بتقدير الله السميع العليم ، العزيز الحكيم .

و بعد أن بين لهم عليه السلام أنه لايخاف شركاءهم بل يخاف الله وحده من ناحية الأسباب ومن غير ناحيتها قال :

وكيف أخاف ما أشركم ولاتخافون أنكم أشركتم بالله مالم ينزل به عليكم سلطانا ﴾ أى وكيف أخاف ما أشركتموه بربكم من خلقه عبداتموه ندا له وهو لاينفع ولايضر، ولايضم ولايبصر، ولا تخافون أنتم إشراككم بالله خالفكم ما لم ينزل به عليكم حجة بينة بالوحى، ولا بنظر العقل، تثبت لكم جعله شريكا له في الخلق والتدبير، أو في الوساطة والشفاعة والتأثير، فافتياته على خالفكم الذي بيده الضر والنفع بهذه المو بقة الفظيعة هو الذي يجبأن يخاف و يتقى. فالاستفهام الانكار البعجبي من تخويفهم إياه مالايخيف في حال كومهم لا يخافون أخوف ما يخاف وقد قيل إن هذا الاستفهام عن كيفية الخوف لاعن الخوف نف و محتوا عن نكتته، والمراد نكته العدول عن الاستفهام بالهمزة إلى الاستفهام بكيف، وهي أى النكتة تؤخذ من قول أهل اللهة في معني كيف من كومها سؤالاعن الأحوال لا مما تكلفه بعض المفسرين والما اللهة في معني كيف من كومها سؤالاعن الأحوال لا مما تكلفه بعض المفسرين والمهن أن كل صفة وحال يمكن أن تدعى لصحة هذا الخوف فهي باطاة وانه عليه السلام الموافقة و ما المنافقة و ما الله المنافقة و ما المنافقة و ما

يجد لهذا الخوف حالاً ولأوجهًا فلا هو يخاف هؤلاء الشركاءلذواتهم ،ولا لما يزعمونه من وساطتهم عندالله وشفاعتهم،ولا لقدرةعلى الضر والنفع قد تدَّعىــولو بجعل اللهــ لهم ، ولا لتبوت جعلهم أسبابا للضرر بغير إرادة ولا اختيار منهم ، فالمر أن جميع وجوه الخوف وأحواله الحقيقية والمجاز منتفية ، و إلا فعليهم بيان كيف يخافونُ .

. . وقد حذف متعلق الشرك في مقام إنكارخوفه من شركائهم وذكره بعده في مقام إنكار عدم خوفهم من شركهم وهو قوله « مالم ينزل به عليكم سلطانا » لأن الحاجة إلى بيان عدم وجود السلطان ــأى الدليل\_على هذا الشرك إنما يحتاج إليه في مقام إسناده إليهم، والتعجب من عدم خوفهم سوء عاقبته مالا بحتاج إليه في مقام إنكاره لهوكل حالأيمكن أناتدعى لخوفهمن شركائهم فهو يثبت بذلك الإطلاق ألهلا يمكن أن تُوجِد خالولا صفة للخوف، مما أشركوه فلو عدل عنه إلى تقييد إنكاره بما ذكر لفات بهذا القيد فلك العموم البليغ وذهبَذهن السامعين إلى أناء سيخاف إذا ظهر له دليل على لحمة دعواهم، هم قوم مقلَّدون يعتقدون أنه لابد من وغود أدلة اثبت مجة اعتقادهم، و إن لم يعرفوهاأو يقدروا على بيانها لخصمهم ،وأماذكر هذا المتعلق في مقام الإنكار التعجبي من عدم خوفهم فهو ضروري لأنه تذكير لهم عند ذكر عقيدتهم بأبهم لاعذر لهم بالجهل ببطلانها لأنه لادليل لهم عليها

وقال بعضالمفسر بنأن قوله « مالم ينزل به عَليكم سلطانا» قد ذَكر على طريق اللَّهُكُمُ مَعَ الْإعلامِ بَأَنَ الدِّينَ لَا يَقْبِلُ إِلَّا بِالْحِجَّةِ الْمَرَلَةِ أُو مَطَّلَقَ الْحَجَّةِ القَاطَعَةِ، وأَن التقليد ليس بعذر ولا سيا تقليد من ليس على هداية ولا علم ولا بصيرة ولا عقل، وذكر الرازى في العبارة وجهين . أحدهما : أنهما كناية عن المتناع وجود الحجة والساطان على الشرك والمعنى مالم يمزل به سلطانا لأنه باطل لا يمكن أن يقوم عليه برهان، فهو كقوله تعالى (ومن يدع مع الله إلها آخر لا برهان له به ) أى لا برهان له به يعلمه ولا برهان يجم له لاستعمالة البرهان على الباطل. ثانيهما : أنه لا يمتنم عقلاأن لإمحل له لأن جعلهـــا قبلة غير جعلها شركاء يخاف ضرها ويرجى نفعها لداتها أو لوساطِتها عند اللهِ تعالى ، فالقبلة لا تأثير لها في نفع ولاضر لابالذات ولا بالشفاعة كما

يعتقدون فى الشركاء و إنمايتوجه إليهاامتثالا لأمرالله ومثل ذلك استلام الحجر الأسود فى الطواف فالانتفاع محصور فى طاعة الله تعالى بذلك لأنه هو الذى يتركى النفس ثم رتب صلوات الله عليه على هذا الإنكار التعجبي ماهو نتيجة له بقوله

﴿ فَأَى الفريقينَ أَحَقَ بِالأَمنِ إِن كَنتُم تَعْلَمُونَ ﴾ المراد بالفريقينِ فريق الموحدين الحنفاء الذين يعبدون الله وحده ، و يخافونه و يرجونه ولا يخافون ولا يرجون غيره من دونه وإنما يعارضون الأسباب بالأسباب ، ويدافعون الأفدار بالأقدار ، كاتقاء أسباب الأمراض قبل وقوعها، ومدافعتهابالأدوية بعدالابتلاء بها، وفريق المشركين الذين استكبروا تأثير بعض الأسباب، فاتخذوا منها مااتخذوا من الآلهة والأرباب بل نسبوا إلى بعضها النفع والضر بخداع المصادفات واختراع الأوهام، فهو يقول لهم أي هذين الفريقين أحَّق وأجدر بالأمن على نفسه ، من عاقبة عقيدته وعبادته ? ونكتة عدوله عن قول : فأينا أحق بالأمن إلى قوله « فأى الفريقين » هي بيان أن هذه المقابلة عامة لكل موحد ومشرك ، من حيث أنأحد الفريقين موحد والآخر مشرك ، لاخاصة به وبهم ، فهي متضمنة لعلة الأمن وقيل إن نكتته الاحتراز عن تزكية النفس ،واسم التفضيل علىغير بابه، فالمراد أينا الحقيق بالأمن ، ولكنه عبر باسم التفضيل ناطقاً في استنزالهم عن منتهى الباطل وهو ادعاؤهم أنهم هم الحقيقون بالأمن ، وأنه عو الحقيق بالخوف ، إلى الوسط النظرى بين الأمرين، وهو أى الفريقين أحق، واحترازاً عن تنفيرهم من الإصغاء إلى قوله كله، ثم قال « إن كنتم تعلمون » أى أيهما أحق بالأمن ــ أو إن كنتم من أهل العلم والبصيرة في هذا الأمر \_ فأخبروني بذلك ، وبينوه بالدلائل ؟ وهذا إلجاء إلى الاعتراف بِالحَقَّأُو السَّكُوتُ عَلَى الْحَاقَةُ وَالْجِهَلِ . وَأَمَا الْجُوابِ فَهُو قُولُهُ الْحُقِّ :

﴿ الذين آمنوا ولم يلبسو إيمانهم بظلم أوائك لهم الأمن وهم مهتدون ﴾ في هذا الجواب حمالات (أحدها) أنه من قوم ابرأهيم : أى تذكروا لماذكرهم وراجعوا عقولهم وفطرتهم ، فاعترفوا بالحق كاعترفوا حين كسر أصنامهم من بعد ، إذ قال لهم ( بل فعله كبيرهم هذا فاسألوهم إن كانوا ينطقون \* فرجعوا إلى أنفسهم فقالوا إنكم أنتم الظالمون \* مُم نكسوا على رءوسهم المدعلت ماهؤلاء ينطقون ) وقدروى ابن حريرهذا الاحمال

عن ابن جريم (الثاني) أنه من قبل ابراهيم عليه السلام صرح به إذ سكتوا عن الجواب مفحمين مبالغة في تبكيتهم ، وقد قال الآلوسي ان هذا روى عن على كرم الله وجهه ولم أره في تفسير ابن جرير ولا ابن كثير ولا الدر المنثور ، ولعله نقله عن بعض تفاسير الشيعة (الثالث) أنه من الله عزوجل فصل به القضاء بين ابراهيم ومن حاجه من قومه \_ رواه ابن جرير عن ابن إسحاق وابن زيد واختار دوقال انه أولى القواين بالصواب وقد يرجحه في اللفظ عطف الآية التالية على هذه .

والذي نراه أن الأمن في هذا الكلام يقابل الخوف فيه ، وهو الأمن من عذاب الرب المعبود لمن لا يرضى إيمانه وعبادته ، فإنهم خونوا إبراهيم أن تمسه آلهتهم وأربابهم بسوء لجحده إياهم وعداوته لهم، فأجاب بأنه إنما بحاف اللهوحده ولا يخافهم ، والظلم الذي يلبس به الإيمان بالله و يخالطه ، فينقص منه أو ينقضه ، هو الشرك في العقيدة أو العبادة ، كاتخاذ ولى من دون الله يدعى معه أومن دونه ولو لأجل التقريب إليه والشفاعة عنده ، و يحب كحبه ، و يعظم من جنس تعظيمه ، لاعتقاد أن له سلطاناًمن وراء الأحباب ينفع به و يضر بذاته ، أو بتأثيره في شيئة الله وقدرته ، ولايدخل فيه الظلم الدى ليس من شأنه أن لايلابس الإيمان ، كظلم المرء نفسه بإتيان بعض المضار ، أو ترك بعض المنافع عن جهل أو إهمال ، أو ظلم غيره ببعض الأحكامأو الأعمال، وهذا التفسيرللظلم يبين به ماوردتفسيره به في الحديث المرفوع الذي سنذكره ( فإن قيل) إن الظمف الآية نكرة في حيز النفي فهي للعموم والشمول ( قلنا) إن عموم كلشي. بحسبه فقوله تعالى ( إن الله على كل شي. قدير ) عام في كل شيء تمكن ، ولايدخل فىعمومه ذات الله تعالى وصفاته الواجبة له فلايقال اله قادرعلي إعدامها ولاعلى إبحادها ولا أنه غير قادر ، وقوله في ملكة سبأ ( وأوتيت من كل شيء ) عام في كل ما يحتاج إليه الماوك، لا كل شي في الوجود، هن لم يقبل جعل مثل هذا من العام إطلاق، فليجعله منالعام الذيأريد به الخاص ، وقد ذهلالزمخشري عن كون الإيمان هناهو الإيمان المطلق الذي أثبته القرآن للمشركين لا الإيمان الصحيح المكامل الذيجاءبه الرسل ولهذا الذهول جزم بأزالمرادبالظلم هنا الماسي دون الشرك لأن الشرك لايخالط الإيمان الصحيح لأنه صده ونقيضه نقول نعم ولكنه يخالطمطلق الإيمان بالله تعالى 110

وذلك قوله تعالى فى المشركين ( وما يؤمن أكثرهم بالله إلا وهم مشركون ) . ﴿ تمملا يخني أن الأمن في الآية مقصور على الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم فإذا حمل العموم فيها على إطلاقه وعدم مراعاة موضوع الإبنان يَكُونالمعنى :الذين آمنوا ولمبخلطوا إبمانهم ظلم مالأنفسهم الافي إيمانهم ولافي أعمالهم البدنية والنفسية من دينية ودنيوية ، ولا بغيرهم من المخلوقات ، منالعقلاءوالعجماوات ، أولئك لهم. الأمن من عذاب الله تعالى الديبي على ارتكاب المعاصي والمنكرات، وعقابه الدنيوي على عدم مراعاة سننه في ربط الأسباب بالمسببات ، كالفقر والأسمام والأمراض ، دون غيرهم ممن ظلموا أنفسهم أوغيرهم ، فإن الظالمين لاأمان لهم ، بل كل ظالم عرضة للعقاب و إن كان الله تعالى لسعة رحمته لايعاقبكل ظالم على كل ظلم ، بل يعفو عن كثير من ذنوب الدنيا، ويعذب من يشاء ويغفر لمن يشاء في الآخرة ما دون الشرك به، وهذا المعنى في تفسير الآية صحيح في نفسه ، ويترتب عليه أن الأمن المطلق من الخوف من عقاب الله الديني والدنيوي أو الشرعي والقدري جميعاً لا يصح لأحد من المـكلفين ، دع خوف الهيبة والإجلال ، الذي يمتأز به أهل الـكمال ، وقدصح إسناد الخوف إلى الملائدكة والأنبياء (١٦: ٥٠ يخافون ربهم من فوقهم ـ ١٧:٧٥ و يرجون رحمتهو يخافون عذابه \_ ٢٨:٢١ وهم من خشيته مشنقون ) وهذا التفسير يؤيد قول إبراهيم عليه الصلاة والملام ( إلاأن بشاءر بي شيئًا ) على ما تقدم وأما الأمن من عقاب الآخرة بالفعل وهو النجاة منه فهو ثابت الملائكة والأنبياء عليهم السلام، ولكثير ممن دونهم من الصالحين الذين يدخلون الجنة بغير حساب، و إن لم يعلم ذلك في الدنيا كل منهم ليبقى جامعًا بين الخوف والرجاء. ومن الناس من بؤمن فيموت قبل أن يظلمأحدًا ، وقد ورد حديث في إدخال مثل هذا في مفهوم الآية .

وأما معنى الآية على الوجه الأول فهو الذين آمنوا بالله تعالى ولم يخلطوا إيمامهم بظلم عظيم وهو الشرك به سبحانه أولئك لهم الأمن دون غيرهم من العقاب الديمي المتعلق بأصل الدين وهو الخلود في دار العذاب، وهم فيما دون ذلك بين الخوف والرجاء وروى عن على كرم الله وجهه أنه قال: ترلت هذه الآية في إبراهيم وقومه خاصة ليس في هذه الأمة ، ولعل مراده أن الله خص إبراهيم وقومه بأمن موحدهم من

عذاب الآخرة مطلقاً لا أمن الخلود فيه فقط ، ولعل سبب هذا إن صحأن الله تعالى لم يكلف قوم إبراهيم شيئاً غير التوحيد اكتفاء بتربية شرائعهم المدنية الشديدة لهم في الأحوال الشخصية والأدبية وغيرها . وقد عثر الباحثون على شر بعة حمورا بى الملك الصالح الذي كان في عهد إبراهيم ـ و باركه وأخذ منه العشور كما في سفر التكوين ، فإذا هي كالتوراة في أكثر أحكامها ، وأما فرض الله الحج على لسان إبراهيم فقد كان في قوم ولد إساعيل لا في قومه الكلدانيين ، وأما هذه الأمة فإن من موحديها من يعذبون بالمعاصي على قدرها ، لأنهم خوطبوا بشريعة كاملة يحاسبون على إغامتها .

هذا \_ وأما حصر الأمن فيمن ذكر على الوجهين فيؤخذ من تسكرار الإسناد تلاثاً وتقديم المسندعلي المسند إليه الثالث ، ولولا إرادة الاختصاص لكان الكلام هَكَذَا : الأمن للذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم، ولو قيل : للذين آمنوا الأمن لـكان آكدً، وآكدمنه أن يقال: الذين آمنوا. . لهم الأمن، وآكد من هذا نص الآية ، وأما كون المراد بالظلم هنا الظلم العظيم منه فقديدلعليه تذكيره وأما جعل هذا الظلم العظيم خاصاً بالشرك بالله تعالى اخترنا فلا يعلم من نص الآية ولكن السياق وموضوع الإيمان قد يدل عليه دلالة غير قطعية لغة كماعلمما تقدم ، ولذلك فهم بعض الصحابة ( رض ) منه العموم المطلق وهم من أهل اللسان ، فأخبرهم الرسول عليه الصلاة والسلام \_ وهو أعلم عرادمن أنرله عليه \_ بمعناه الدال على أنهمن العام الدي أريد به الخاص ، روى أحمد والبخاري ومسلم والترمذي وغيرهم من حديث ابن مسعود أن الآية لما نزلت شق ذلك على الناس وقالوايار سول الله وأينا لم بظلم نفسه ؟ فقال ( صَ) « إنه ليس الذي تعنون ألم تسمعو اما قال العبد الصالح ( إن الشرك لظلم عظیم ) إنما هوالشرك» وروى تفسيرالظلم هنابالشركءنأ بى كروعمروابن عباس وأبى ابن كعب وحذيفة وسلمان الفارسي وغيرهم من الصحابة والتابعين (رض) .

﴿ وَتَلَكَ حَجِتُنَا اتِينَاهَا إِرَاهِيمِ عَلَى قَوْمُهُ ﴾ قيل إن الإِشَارَة إلى كُلُّ مَاتَقَدَمُ في هذا السياق ، وقيل إلى الآية الأخيرة منه ، والأول أقوى وأظهروأعم وأشمل ، والمراد بالحجة جنسها ، لا فرد من أفرادها ، أى وتلك الحجة التي تضمنها ما قدم

من المقال ، البعيدة المرمى في إثبات الحق وتزييف الضلال ، هي حجتنا البالغة ، التي لا تنال إلا بهدايتنا السابغة ، أعطيناها إبراهيم حجة على قومه مستعلية عليهم، قاطعة لألسنتهم، ﴿ نُرفع درجات من نشاء ﴾ الدرجات في الأصل مراقي السلم وتوسع فيها فصارت تطلقءلي المراتب المعنو بةفي الخير والجاه والعلموالسيادة والرزق وقد فرأالكوفيون درجات بالتنوين،وقرأها الباقون بالإضافة إلى من نشاء،ومعنى. الأول نرفع من شأنامن عبادنا درجات بعد أن لم يكن على درجة منها، ومعنى الثانية نرفع درجات من شئنا من أسماب الدربات حتى تكون درجته في كل فصيلةومنقبة أرفع منَ درجة غيره فيها ، وحَكُمة القراءتين-، إثباتالمعنيين، فالعلم النظري درجة كمال: والحكمة العلمية والعمالية درجتا كال ، وفصل الخطاب وقوة العارضة في الحجاج ، من درجات الكال، والسيادة والحكم بالحق درجة كال ،والنبوة والرسالة أعلى من كل هذه الدرَّجَاتُ ، لأمها تشتمل عليها ،وتزيد عنها ،وكل ذلك متفاوت بفضل الله فضل بغض أهله على رمض فهو سبحانه يؤتي الدرجات ابتداء بإعداده وبتوفيقه من يشاءلكسني منها ، واختصاصه من بشاء الوهبي منها، ثم هوالذي يرفع درجات من يؤتيهم ذلك بتوفيق صاحب الدرجة الكسبية إلى الرتقي بهدرجته ،ويصرف موانع هذا الارتقاءعنه، و بإيتاء ذي الدرجة العيمبية (النبوة) مالم يؤت غيره من أهلما من المناقب والآيات المَيْزَلَةُ وَالْتَكُو يَنْيَةً وَكَثْرَةُ اهْتِدَاءُ الخَلْقُ بِهَا ﴿ تَلْكُ الرَّسَلِ فَصْلِنَا بِعَضْهِم عَلَى بِعَض منهم من كلم الله ورفع بعضهم درجات ) وجملة نوفع استثنافية مبينة أن ماآتي الله إبراهيم (ص)من الحجة كان باختصاصه بأعلى درجات النبوة الوهبية ، وما ترتب عليها من درجات الدعوة الكساية ، وقوله تعالى بعد هذا ﴿ إِنَّ رَبُّكَ حَكْمِ عَلَمْ ﴾ تَلْدَيْهِلَ مَقْرِرَ لَمُصْمَوِنَ مَاغْبِلُهُ مَبِينَ لِمُشْتُكُ وَمَتَعَلِقُهُ مِنْ صَفَاتَ اللَّهُ تَعَالَى ، وقَدْ وَضَع فيَّه اسم الرب مضافاً إلى شمير الرسول عليه العملاة والسلام، موضع نون العُظمة على طريق الالتفات. لذكيراً منه تعالى لخاتم رسله بفضله عليه وتفضيله لياه، رفعه درجات على جميع رسل الله ، فهو يقول له إن ر بك الذي ر باك وآواك ، وعلمك وهـداك ،ورفع ذَكرك بجوده وكرمه ، وجعلك خاتم رسله لجميع خاتمه، حكيم في فعله

وصنعه ، عليم بشئون خلقه وسياسة عباده ، وسيريك شاهد ذلك عيانا في سيرتك مع قومه . مع قومه .

وقد زعم الرازى أن هذه الآيات تدل على أن معارف الأنبياء بربهم استدلالية لاضرورية ، و إلا لماحتاج إراهيم إلى الاستدلال ، وعلى أنه لاطريق إلى معرفة الله تعالى إلاالنظر والاستدلال بأحوال المخلوقات، إذ اوأمكن تحصيلها بغير فلك لماعدل عليه الصلاة والسلام إلى هذه الطريقة . وقد علم عا فسرنا به الآيات بطلان الحصر في هذي الزعمين و بطلان غيره من مزاعمه النظرية في هذا المنام . والحق أن معرفة الله تعالى لانحصل على الوجه الصحيح إلا بتعليم الوحي، وعلم الأنبياء به ضروري لا نظرى، فقد علمهم به مالم يسكونوا يعلمون بنظرهم من المسائل ، وعلمهم مايثبتونها به من المحجج العقلية والدلائل ، والحكن من طرق دعوتهم إلى ماهداهم إليه ، ومن استدلالهم عليه بعد إعلامهم به ، ما هو كسبى لهم يؤدونه بنظرهم واستدلالهم ، وقد اطلمنا على نظريات فلاسفة اليونان ، وغيرهم من القلاسفه وعلماء السكلام ، فوجد ناأ كثرها في نظريات أوهام ، وقد اعترف الرازى نفسه بذلك في آخر عمره ، وندم على مافرط فيه ، ولنا بيتان في هذا المقام ، قلناها في أيام تحصيل علم السكارم

ياأيها الرجل الذي هو جاهد في الفلسفه ماذا يروقك من تعلى مها وأكثرها سفه

(٥٥) وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ كُلا هَدَيْنَا ، وَنُوحًا هَدَيْنَا مِنْ قَبُلُ ، وَمِنْ ذُرِّيَتُهِ دَاوُدَ وَسُلَيْمِنَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَى وَهُرُونَ ، وَكَذَلِكَ نَجُزِى ٱلْمُحْسِنِينَ (٨٦) وَزَكَرِيَّا وَيَحْلِي وَعِيلَى وَإِلْيَاسَ وَلُوطًا وَكُلاً مِنَ الصَّلَحِينَ (٨٧) وَإِسْمُعِيلَ وَالْيَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطًا وَكُلاً فَكُلاً مِنَ الصَّلَحِينَ (٨٧) وَإِسْمُعِيلَ وَالْيَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطًا وَكُلاً فَكُلاً مِنَ الصَّلَحِينَ (٨٨) وَمِنْ آبَاجِمْ وَذُرِّيَتِهِمْ وَإِخْوَانِهِمْ وَأَجْتَبَيْنَهُمْ وَهُدَينَهُمْ وَإِخْوَانِهِمْ وَأَجْتَبَيْنَهُمْ وَهُدَينَهُمْ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ (٨٩) ذلكَ هُدَى اللهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ وَهَدَينَهُمْ وَهُدَينَهُمْ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ (٨٩) ذلكَ هُدَى اللهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ

يَشَاء مِنْ عِرَاده ، وَلَوْ أَشْرَكُوا لَحَسطَ عَنْهُمْ مَا كَأَنُوا يَعْمَلُونَ (٩٠) أُولِنْكَ ٱلذِينَ آتَيْنَهُمُ ٱلْكِتْلَ وَٱكْلَكُمُ وَٱلنَّهُوَّةَ فَانْ يَكُفَّنْ مَّا هٰؤُلاَء فَقَدْ وَكَلَّنَا بَهَا قَوْمًا لَيْسُوا بَهَا بِكُفْرِ بَنَ (٩١) أُولَٰنُكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَبَهُدْمُهُمُ ٱ قُتْدَهِ ، قُلْ لاَ ٱسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِ كُرْاى لِلْعَلَمَينَ .

بين الله تعالى في الآيات السابقة لهذه بعض مارفع به من درجات ابراهيم (ص) ثم بين في هذه فصله و نعمه عليه في حسبه ونسبه، وأعلاعاجمل الكتاب والحكم والنبوة فى ذريته ، فقال ﴿ووهبنا له إسحق ويعقوب كلا هدينا ﴾ أى ووهبنا لإبرهيم بآية منا إسحق نبيا من الصــالحين ، ومن وراء إسحق ولده يعقوب نبيًا نجيبًا منجبًا الأنبياء والمرسلين، وهدينا كلامنهما كاهدينا إبراهيم بما آتيناهما من النبوة والحكمة وقوة الحجة . وتقديم «كلا» على «هدينا» لإفادة أختصاص كل مهما بماذكرمن الهداية على سبيل الاستقلال لاالتبع، لأن كلامنها كان نبيًا ،هاديًا مهديا ،و إنما ذكر اسحق من ولدى إبراهيم دون إسماعيل ،لأنه هو الذي وهبه الله تعالى له بآية منه بعد كبرسنه ويأس امرأته سارة على عقمها جزاء لإيمانه و إحسانه ، وكمال إسلامه لر به و إخلاصه ، بعدابتلائه بذبح ولده إسماعيل، واستسلامه لأمرر به في الرؤيا من غيرتأويل ولم يكن له ولد سواه على كبر سنه ، وقدولد لهمن سرية شابة،ولذلك قال تعالى بعد ذكر قصة الذبح من سورة الصاغات ( و بشرناه بإسحاق نبياً من الصالحين ) وسنبين حكمة تأخسير ذكر إسماعيل وذكره مع من ذكر من الرسل (عم) وقال المفسرون والمؤرخون أن كلمة ( إسحــاق ) معناها ( الضحاك ) وقيل إن معنساها الحرفي (بضحك ) وقالوا إنه ولد ولأبيه مائة واثنتا عشرة سنة ،ولأمه تسعونسعون سنة ، وأنه عاش مائة وتمانين سنة وقال بعض علمائهم أن معنى كلة ( يمقوب ) الحرفي « يمسك العقب » أي يختلس أو يأخذ خلسته .

﴿ ونوحاً هدينا من قبل ﴾ أى وهدينا جده نرحاً هديناه من قبل إبراهيم إلى مثل ما هدينا له إبراهيم وذريته من النبوة والحكمة ، وإرشاد الخلق وتلقين الحجة قيل إن اسم ( نوح ) من مادة النوح العربية والمشهور أنه أعجمي ، قال الكرماني معناه بالعربية ( الساكن ) وقال مؤرخو أهل الكتاب أن معناه (راحة) وأما قوله تعالى ﴿ ومن ذريته داود وسلمان وأبوب ويوسف وموسى وهماون وكذلك بجزى المهرون عدم اسماء المحروف ا

المحسنين \* وزكريا و يحيى وعيسى و إلياس كل من الصالحين \* و إسماعيل واليسع و يونس ولوطا ، وكلا فضلنا على العالمين \$ فهو عطف على « ونوحا هدينا » أى وهدينا من ذريته داودسليان الح وقد جزم ابن جرير شيخ المفسرين بأن الضمير في ذريته لنوح وتابعه على ذلك بعض المفسرين واحتجوا بأنه أقرب في الذكر و بأن لوطاً و يونس ليسا من ذرية إبراهيم ، وزاد بعضهم أن ولد المرء لا يعدم من ذريته فلا يقال إن إسماعيل من ذرية إبراهيم ، وهذا القول لا يصبح لتصريح أهل اللغة بأن الذرية النسل مطلقا . وأخذ بعضهم من قوله تعالى ( وآية لهم أنا حملنا ذريتهم في الفلك المشعون ) أن الذرية تطلق على الأصول كا تطلق على الفروع وذلك بناء على أن المراد بالفلك المشعون سفينة نوح . وقال بعضهم إن الذرية هنا لفروع القدرة في أصلاب الأصول ، والقول الآخر في الفلك المشعون ،أنه سفين التجارة التي كان المخاطبون برسلون فيها أولادهم يتجرون

وذهب سائر المفسرين إلى أن الضمير عائد إلى إبراهيم لأن الكلام في شأنه، وما أثاه الله تعالى من فضله ، و إنما ذكر فوحا لأنه جده، فهو لبيان نعم الله عليه في أفضل أصوله، تمهيداً لبيان نعمه عليه في الكثير من فروعه ، و يزاه على ذلك أن الله جمل الكتاب والنبوة في نسلهما معاً ، منفرداً ومجتمعاً كما قال تعالى في سورة الحديد (ولقد أرسلنا نوحا و إبراهيم وجعلنا في ذريتهما النبوة والكتاب) وقال بعض هؤلاء إن يونس من ذرية إبراهيم ، و إن لوطا ابن أخيه وقد هاجر معه فهو يدخل في ذريته بطريق التغليب ، و بعد منها بطريق النجوز الذي يسمون به العم أبا ، وتقدم بيسان هذا التجوز في الدجوز في الدخرة في طريقة المناق

وقد ذَكُر الله تعالى في هذه الآيات الثلاث أر بعة عشر نبيًا لم يرتبهم على حسب

تاریخهم وأزمانهم لأنه أنزل كتابه هدى وموعظة لاتار يخا\_ ولا على حسب فضلهم ومناقبهم لأن كتابه ليس كتاب مناقب ومدائح و إنما هو كتاب تذكرة وعبرة ، وقد جعلهم ثلاثة أقسام لمعان فى ذلك جامعة بين كل قسم منهم .

فالقسم الأول داودوسليمان وأيوب ويوسف وموسى وهارون ، والمعنى الجامع بين هؤلاء أن الله تعالى أتاهم الملك والأمارة ، والحكم والسيادة ، مع النبوة والرسالة وقد قدم ذكرداودوسليان وكانا ملكين غنيين منعمين، وذكر بعدهما أيوبو يوسف وكان الأول أميراً غنياعظيا محسناه والثاني وزيراعظها وحاكما متصرفاه ولكن كلا منهما قد ابتلى بالضراء فصبركا ابتلى بالسراء فشكر، وأما موسى وهارون فكانا حاكمين ولكنهما لم يكونا ملكين ، فكل زوجين من هؤ الأزواج الثلاثة ممتاز بمزية والترتيب بين الأزواج على طرق التدلى في نعم الدنيا ، وقديكمون علىطريق الترقي في الدين فداود وسُلْمِانَ كَانَا أَ كَثَرَ تَمْتُمَّا بِنَمُ الدِّنيا ودونهما أَيِّرب و يُوسف ودونهما موسى وهارون والظاهر أن موسى وهارون أفضل في هداية الدين وأعباء النبوة من أيوب ويوسف وأن هذين أفضل من داود وسليمان بجمعهما بين الشكر فىالسراء والصبر في الضراء ، والله أعلم وقد قال تعالى بعد ذكر هؤلاء « وكذلك نجزى المحسنين ». أى بالجمع بين نعم الدنيا ورياستها بالحق ، وهداية الدين وإرشاد الخلق ، وهذاكما قال الله تعالى في أحدهم يوسف (٢٢: ١٠ ولما بلغ أشده آتيناه حكما وعلما وكذلك نجزى الحسنين ) فهو جزاء خاص بعضه معجل في الدنيا ، أى ومثل هذا الجزاء في جنسه يجزى الله بعض المحسنين بحسب إحسانه في الدنيا قبل الآخرة ، ومنهم من يرجىء جزاءه إلى الآخرة .

والقسم الثانى: زكريا و يحيى وعيسى و إلياس ، وهؤلاء قد امتازوا فى الأنبياء عليهم السلام بشدة الزهد فى الدنيا والإعراض عن لذائها ، والرغبة عن زينتها وجاهها وسلطانها، ولذلك خصهم هنا بوصف الصالحين ، وهو أليق بهم عندمقابلتهم بغيرهم ، و إن كان كل نبى صالحا ومحسنا على الإطلاق .

والقسم الثالث إسماعيل واليسع ويونس ولوطا، وأخر ذكرهم لعدم الخصوصية إذلم يكن لهم من ملك الدنيا أو سلطانها ماكان للقسم الأول ولا من المبالغة في الإعراض عن الدنيا ماكان للقسم الثاني ، وقد قفي على ذكرهم بالتفضيل على العالمين الذي جعله الله تعالى لكل نبي على عالمي زمانه ، فمن كان من النبيين منهم منفرداً في عالم أوقوم كان أفضلهم على الاطلاق وما وجد من نبيين فأ كثر في عالم أو قوم فقد يكون مع تفضيلهم على غـيرهم متفاضلين فى أنفسهم ، فلا شك أن ابراهيم أفضل من لوط المعاصر له ، وأن موسى أفضل من أخيه هارون الذي كان وزيره وأن عيسى أفضل من ابن خالته يحيي ، صلوات الله عليهم أجمعين . وسيأتى ذكر بعضهم في بعض السور مفصلا وفي بعضها مختصراً ، ولذلك نرجي. الكلام على كل منهم إلى تفسير تلك السور . والله المسؤل أن يوفقنا لتفسيرها و إتمام تفسير الكتاب العزيز على مايحب ويرضى عزوجل

وهذا البيان لترتيب هؤلاء الأنبياء ونكتة ماذيل به كل قسم منهم هو مما فتح الله به علينا لم نعلم أن أحداً سبقنا اليه ، ولكن حوم بعضهم حوَّله فلم يقععليه،وقد. قال صاحب روح المعاني وهو أفضل المفسرين المتأخرين وناهيك بسعة اطلاعه على أفوالهم وأفوال المتقدمين : « ولم يظهر لى السر في ذكر هؤلاء الأنبياءالعظام عليهم من ألله تعالى أفضل الصلاة وأكل السلام ،على هذا الأسلوب المشتمل على نقديم فاضل على أفضل ، ومتأخر بالزمان على متقدم به وكذا السر فيالتقر يرأولاً بقوله تعالى « وكذلك نجزى » الخ وثانياً بقوله سبحانه «كل من الصالحين » والله تعالى أعلم بأسرار كلامه » اه ولله الحمد الذي يختص بفضله ورحمته من يشاء وقد يؤتى مفضُولا مالا يؤتى أفضل الفضلاء .

ونذكر هنا من مباحث اللفظ والقراآت أن القراء اختلفوا في قراءة اسم ( اليسع ِ ) فقرأه الجمهور بلام واحدة محركا بوزن (اليمين) القطر المعروف وقرأه حمزةُ والكسَّائي بلامين أدغت إحداهما في الأخرى بوزن (لضيغم) قال بعض المفسرين أن اليسع معرب الاسم العبرانى يوشع فهو اسم أعجسى دخلت عليه لام التعريف على خلاف القياس وقارنت النقل فجعلت علامة التعريب فلا يجوز مفارقتها له كاليزيد الذي دخلت عليه فى الشعر . وقيل إنه اسم عر بى منقول من ( يسع ) مضارع ( وسع ) وأقول الأقرب أنه تعريب(اليشع)رهو أحد أنبياء بنى اسرائيل وكان خليفة إلياس

(إيليا) ومن الممهود في نقل العبرى إلى العربي إبدال الشين المعجمة بالمهملة ، وقد استدل بعضهم بذكر عيسى في ذرية إبراهيم أو نوح على أن لفظ الذرية يشمل أولاد البنات وذكر الرازى أن الآية تدل على أن الحسن والحسين من ذرية رسول الله (ص) قال. ويقال أن أبا جعفر الباقر استدل بهذه الآية عند الحجاج بن يوسف ذكر ذلك الآلوسي وقال وأورد عليه أنه (أي عيسى) ليس له أب يصرف إضافته إلى الأم إلى نفسه فلا يظهر قياس غيره عليه في كونه ذرية لجده من الأم وتمقب بأن مقتضى كونه بلا أب أن يذكر في حين الذرية وفيه منع ظاهر والمسألة خلافية . ذكر أن موسى الكاظم (رض) احتج بالآية على الرشيد ثم ذكر نقلاعن خصائصه صلى الله تعالى عليه وسلم ، وقد اختلف افتاء أصحابنا في هذه المسألة خصائصه صلى الله تعالى عليه وسلم ، وقد اختلف افتاء أصحابنا في هذه المسألة والذي أميل اليه القول بالدخول اه

وأقول فى الباب حديث أبى بكرة عند البخارى مرفوعا « إن ابنى هذا سيد » يعنى الحسن ولفظ ابن لا بجرى عند العرب على أولاد البنات، وحديث عمر فى كتاب معرفة الصحابة لأبى نعيم مرفوعا « وكل ولد آدم فإن عصبتهم لأبيهم خلا ولدفاطمة فإنى أنا أبوهم وعصبتهم » وقد جرى الناس على هذا فيقولون فى أولاد فاطمة (عم )أولاد رسول الله على الله عليه وسلم وأبناؤه وعترته وأهل بيته .

واستدلوا بتفضيل من ذكر من الأنبياء على العالمين على تفضيل الأنبياء على الملائكة بناء على أن العالم اسم لما سوى الله تعالى وفيه نظر فإن العالمين في مثل هذه الآية لايفهم سنه إلا الناس أو الأقوام من الناس فهى كالآيات الناطقة بتفضيل بنى إسرائيل على العالمين ولم يخطر في بال أحد قرأها أو فسرها أمها تدل على تفضيلهم على الملائكة وشلها قوله تعالى حكاية عن قوم لوط (أو لم نهك عن العالمين) وقوله في إبراهيم (ونجيناه ولوطا إلى الأرض التي باركنا فيها للمالمين) وهي أرض الشام بارك الله فيها لمن يسكنها من الناس لاالهلائكة وغيرهم من عالم الغيب

﴿ وَمِن آ بَائْهُمْ وَذِرِياْتُهُمْ وَ إِخْوَانْهُمْ ﴾ أى وهدينا من آ با من ذَكر من الأنبياء أى بعض آ بائهم وذرياتهم و إخوانهم ، ومن المعلوم أن بعض هؤلاء الأقربين لم يهتد بهدى ابنه أو أبيه أو أخيه من الأنبياء كا بي إبراهيم وابن نوح. قال تعالى في سورة الحديد (ولقد أسلنا نوحا وإبراهيم وجعلنا في ذريبهما النبوة والكتاب فمهم مهتد وكثير منهم فاسقون) وقيل إن العطف هنا على ماقبله مباشرة \_ أى وفضلنا بعض آبائهم وذرياتهم وإخوانهم وهم الذين اهتدوا بهديهم على غيرهم من عالى زمانهم الذين لم يهتدوا مثلهم (واجتبيناهم وهديناهم إلى صراط مستقيم ) وهذا عطف على الذين لم يهتدوا مثلهم (واجتبيناهم واصطفيناهم بالاجتباء وهو افتعال من جبيت المال وفضلنا) أى وفضاناهم واخترناهم واصطفيناهم بالاجتباء وهو افتعال من جبيت المال والماء في الحوض والمحرات النافعة في الوعاء \_ إذا \_ جمعت ما تختاره منها ، ولذلك والما المنابعة على طريق الاصطفاء (ثم قال) واجتباء الله العبد تخصيصه والم بنيض المي يتحصل له منه أنواع من النعم بلا سعى من العبد ، وذلك للأنبياء وبعض من يقاربهم من الصديقين والشهداء ، ثم أورد الآيات في ذلك ومنها الآية التي نفسرها ، وقد أعيد ذكر الهداية لبيان متعلقها وهو الصراط المستقيم ، ولاية مافيه من التأكيد وليرتب عليه قوله .

و ذلك هدى الله يهدى به من يشاء من عباده ) أى ذلك الهدى إلى صراط مستقيم ، وهو ما كان عليه أولئك الأخيار بما ذكر من الدين القويم ، والفضل العظيم هو هدى الله الخاص الذى هو وزاء جميع أنواع الهدى ، السام كهدى الحواس والعقل والوجدان ، لأنه عبارة عن الإيصال بالفعل إلى الحق والخير على الوجه الذى يؤدى السعادة وقد تقدم شرح ذلك فى تفسير سورة الفاتحة وقولة «يهدى به من يشاء من عباده » يقع على درجتين هداية ليس لصاحبها سعى لها ولا هى مما ينال بكسبه وهى النبوة المشار اليها بقوله تعالى ( ووجدك ضالافهدى) وهداية قد تنال بالكسب والاستعداد مع اللطف الالهى والتوفيق لنيل المراد ، وقد تقدم كلام بهذا المعنى فى بلله أولئك المهديون المجتبون ، لحبط أى بطل وسقط عهم ثواب ماكانوا يعملون بزوال أفضل آثار أعملهم فى أنفسهم ، الذى هو الأساس لما رفع من يعملون بزوال أفضل آثار أعملهم فى أنفسهم ، الذى هو الأساس لما رفع من عملون بروال أفضل آثار أعملهم فى أنفسهم ، الذى هو الأساس لما رفع من عمده وهو الشرك مبتهى النقص والفساد المدسى لها ، والفهد الفطرتها ، فلا ضده وهو الشرك مبتهى النقص والفساد المدسى لها ، والفهد الفطرتها ، فلا

يبقى معه تأثير نافع لعمل آخر فيها، يمكن أن يترتب عليه نجاتها وفلاحها .

﴿ أُولِنَّاكَ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكَتَابِ وَالْحَيْمُ وَالنَّبُوةَ ﴾ ذهب ابن جرير والرازي إلى أن الإشارة في أولئك إلى من ذكر في الآيات من أنبياء الله تعالى ورسله، وذهب آخرون إلى شمولها من ذكر سدهم إجمالا من آبائهم وذرياتهم و إخوانهم. وعَالَ ابن جرير أن المراه بالسَّختاب ما ذَكر في القرآن من صحف ابراهيم وموسى وز بورداوهو إنجيل عيسي، وأن المراد بالحسكم لفهم الكتاب ومعرفة مافيه من الأحكام، وروى عن مجاهد أن الحسكم هو اللب ( قال ) وعنى بذلك مجاهد إن شاء الله ما قلت ، لأن اللب هو العقل، فكأنه أراد أن الله آتاهم العقل بالكتابوهو بمعنى ما قلنا من أنه الفهم به اه ولم يروى عن السلف فى تفسيرا لحكم غيرهذا القول عن مجاهد . والحكم يطلق في أصل اللغة على خَمْ لعقل بإثبات شيء لشيء أو نفيه عنه قطعا وهو العلم اليقيني بالمعنى اللغوى الذي بيناه من قبل وهو يستازمفقه المعلوم وفهم سرة وحكمته فهو بمعنى الحكمة والفاسفة ، ويطلق على القضاء لخصم على خصم بأن هذا حقه أو ليس بحقه ، وقال الراغب : والحسكم بالشيء أن تقضي بأنه كذا سواء أَلْرُمتَ ذَلْكَ غَيْرِكُ أَوْ لَمْ تَلْزُمُهُ ، وَقَالَ صَاحَبُ اللَّمَانُ : وَالْحَـكُمُ العَلْمُ وَالْفَقَه والقضاء بالعدل وهو مصدر حكم يحكم (كنصر ينصر ) ثم نقل عن ابن سيده أنَ الحَسَمُ القضاء وجمه أحكام ولم يتبيده بالعدل، وعن الأزهري أنه انقضاء بالعدل. وقول ابن سميده هو الظاهر لقونه تمالي ( وإذا حكمتم بين الناس أن تُحَكَمُواْ بِالعَدَلُ ﴾ والمعنى الأصلى لهذه المادة المنع. قال في اللسان: والعرب تقول حَكَمَت وأحَكَمَت رحَكَمَت ( بالقشديد) بمعنى منعت ورددت ، ومن هذا قيل للحاكم بين الناس حاكم لأنه يمنع الظالم من الظلم . وذكر كغيره من ذلك حكمة اللجام بالتحريك وهي حديدة اللجام التي توضع في حنك الدابة لأنها تردها وتكبحها . وأقول ان الحكم بمهنى العلم الحزم وفقه الأمور ـ وهو حكمة بالـفيهمعنى المنع أيضاً وهو منع الاحتمالات والظنون فن ليس له حَكَم جازم في المسألةلايكون عالمًا بنا . وما يقال في السألة الواحدة يقال في كل عاروفن، وكذامنع العالم الحكيم من مخالفة مقتضى العلم، ومن الواضح الجلئ أن كل نبي من الأنبياء قد آتاه الله الحكم بهذا

المعنى \_ أي العلم الصحيح والنقه في أمور الدين وشؤن الاصلاح، وفهم الكتاب الذى تعبده به، سواء أنزله عليه أم أنزله على غيره. و إنما اختص بعضهم بإيتائه الحكم صبيا، كيحيى وعيسي ولعل المراد بهملكة الحكم الصحيح في الأمور وأماالحكم بمعني القضاء والفصل في الخصومات فلم يؤته إلا بعض الأنبياء، فإذا كان المشار إليه بقوله (أولئك الذين آتيناهم المكتاب والحكم والنبوة) من ذكرت أسماؤهم من الأنبياء فما قبله من الآيات فالأظهر أن المرادبالحكم فيهاالفصل في الخصومات والقضاء بين الناس لأنه أخص ويستلزم العلم والفقه وكذلك النبوة وتكون هذه العطايا الثلاثة مرتبة على حسب درجات الخصوصية ، فإن الثابت والأمر الواقعأن بعض أوائلك النبيين أوتى الثلاث كابراهيم وموسى وعيسى وداود ، ومهممن أوتى الحكم والنبوة كالأنبياء الذين كانوا يحكمون بالتوراة ،ومنهم من لم يؤت إلا النبوة فقط .فإذا جعلنا الحكم يمعنى الفهم والعلم . كانت الآية غيرمبينة لهذه العطيةالعظيمة، ومن شواهدالقرآن على استعال الحكم بمعنى القضاء قوله تعالى ( ياداود إنا جعلناك خليفة فىالأرض فاحكم بين الناس بالحق) وقوله في داود وسليمان معا ( ٧٤ : ٧٩ وكلا آتينا حكما وعلماً ﴾ وقوله في يوسف ( ٢٢ : ٢٢ آتيناه حكمًا وعلماً ) وأما قوله تعالى حكاية عن موسى ( ٢٠ : ٢٦ فوهب لي ربي حكما وجعلي من المرسلين ) فهو أظهر في هذا العني و إن تأخر القيام به عن القيام بأمر الرسالة التي تأخر القيام بهاعن جعله رسولا، فإن كلا منهما وقع في وقته المناسب له . وتفسير بعضهم للحكم هنا بالنبوة ضعيف للاستغناء عنه بِذَكُرُ الرسالة . ومثله قوله تعالى حكاية عن إبراهيم ( ٢٦ : ٨٣ رب هب لى حكما ) فإنه دعا هذا الدعاء وهو رسول عليهم بعد محاجة قومه ، فلم يبق إلاأنه طلب الحكم بمعنى الحكومة والسلطة . ومن الشواهد على استعمال الحكم بمعنى العلم وفقه القلب قوله تعالى في يحيى(١٩: ١٣ وآتيناه الحكم صبياً)وقوله في شأن التوراة (يحكم بها النبيون الذين أسلموا للذين هادوا ) وهذه الثلاث مرتبة على حسب خصوصيتها فكلمن أوتى الكتاب أوتى الحكم والنبوة ، وكلمن أوتى الحكم ممن ذكر كان نبيا، وماكل نبي منهم كان حا كاولاصاحب كتاب منزل وهذه مرأتب الفضل بينهم، صلوات الله وسلامه عليهم،و إذا استعملنا الحسكم بمعنييه علىمذهب من بجيز ذلك

فى المشترك كان على التوزيع فإن كل نبى أوتى الحكم بمعنى العلم والفقه والفهم، وماأوتيه إلا بعضهم بمعنى القضاء بين الناس كما تقرر وتكرر .

وأما إذا جرينا على القول بأن الشار إليهم فى الآية هم أولئك النبيون ومن ذكر من آبائهم وذرياتهم و إخواتهم فالحاجة إلى استمال المشترك فى معنييه أقوى ، فإن بعضهم كان نبياً غير حاكم ، و بعضهم كان عالما حاكا غير نبى ، و بعضهم عالما حكيا غير حاكم ولانى ، و يكون إبتاء الكتاب أعم من إيحائه، فإن أمة الرسول الذي أنزل عليه الكتاب بإيحائه إليه يقال إنها قد أعطيت الكتاب ، وآيات القرآن ناطقة بذلك عليه الكتاب بإيحائه إليه يقال إنها قد أعطيت الكتاب ، وآيات القرآن ناطقة بذلك بل يقال أيضا أن الكتاب أنزل إليهم وعليهم كما نص في سورتى البقرة وآل عمران فالانزال على الرسل عبارة عن الوحى إليهم ، والانزال على الأمم عبارة عن مخاطبتهم على أنزل على رسلهم لهدايتهم . ويؤيد هذا الوجه فى تفسير الآية قوله تعالى على الرسل مهدايتهم . ويؤيد هذا الوجه فى تفسير الآية قوله تعالى ( ٥٤ : ١٥ ولقد آتينا بنى إسرائيل الكتاب والحكم والنبوة ) الآية .

ثم قال تعالى مبينا وجه العبرة بما ذكر للمخاطبين بالقرآن ﴿ وَإِنْ يَكُفُّو مِهَاهُؤُلَّاءُ

فقد وكلنا بها قوما ليسوا بها بكافرين ﴾ أى فإن يكفر بهذه الثلاث \_ الكتاب والحكم والنبوة \_ هؤلاء المشركون من أهل مكة ، وقد خصوا بدعوتهم إلى الإيمان بها قبل غيرهم ، إذ أو تيهاعلى الوجه الأكل مل رسول منهم، فقد وكلنا بأمر رعايتها، ووفقنا للايمان بها وتولى نصر الداعى إليها ، قوما كراما ليسوا بها بكافرين ، بل منهم من آمن ومنهم من سيؤمن عندما يدعى ، أخرج ابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم عن ابن عباس فى قوله « فإن يكفر بها هؤلاء » يعنى أهل مكة ، يقول أن يكفروا بالقرآن ( أى الجامع لما ذكر كله لرسول الله ) « فقد وكلنا بهاقوم اليسوابها بكافرين » بالقرآن ( أى الجامع لما ذكر كله لرسول الله ) « فقد وكلنا بهاقوم اليسوابها بكافرين » فتادة تفسير من يكفر بها بأهل مكة كفارقريش ، وتفسير الموكلين بها بالأنبياء عن قتادة تفسير من يكفر بها بأهل مكة كفارقريش ، وتفسير الموكلين بها بالأنبياء بها بالملائكة . هذا هو المأثور ، الذى اقتصر عليه فى الدر المنثور ، وروى ابن جرير بها بالملائكة . هذا هو المأثور ، الذى اقتصر عليه فى الدر المنثور ، وروى ابن جرير من الفسرين إلى من عباس عن الضحاك والسدى وابن جريج ، وذهب بعض المفسرين إلى هو تفسير القرآن الحسكيم » « همه » « ذهب بعض المفسرين إلى « تفسير القرآن الحسكيم » « دهب » « ذهب بعض الماسرين إلى « تفسير القرآن الحسكيم » « دهب » « ذهب بعض الماسرين إلى « تفسير القرآن الحسكيم » « دهب » « دهب بعض المنسرين إلى المنابع » « دهب » « دهب بعض الماسرين إلى المنابع » « دهب « دهب بعض المنابع » « دهب « دهب المنابع » « دهب « دهب المنابع » « دهب « دهب بعض المنابع » ده المنابع » ده المنابع » « دهب « دهب بعض المنابع » دهب بعض المنابع » دو المنابع المنابع » دو المنابع » دو المنابع » دو المنابع » دو المنابع المنابع المنابع المنابع » دو المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع و المنابع المنا

أن الموكلين بها هم أصحابرسولالله(ص) مطلقا، وقيل كل من يؤمن به وقيل الفرس. والمختار عندنا أنهم جميع الصحابة فإن المهاجرين قد كانوا أول من آمن بها، وصبر على بلائها ، وكانوا بعدالهجرة في مقدمة الأنصار ، في كل عمل وكل جهاد، والكن الأنصار مقصودون بالذات ، لأن القوة والمنعة لم تكن إلا بهم، ولذلك قال «ليسوابها بكافرين» فإن الأنصار لم يكونوا عند نزول هذهالسورةمؤمنين\_أماتفسيرالقومالموكلين بهايمن. ذكرمن الأنبياء فقداختاره ابنجرير واحتج بأن المكلام السابق واللاحق فيهم فالكلام في الأثناء ينبغي أن يكون فيهم كذلك . وتبعه الزمخشري قضية وحجة. ونقله الرازي عنالحسن واختيار الزجاج .والمعيأنه تعالى وكل بها منذكر في أزمنتهم ولعلمن هؤلاء من يريد بتوكيل أولئك النبيين المرسلين بهاما أخذه الله من العرد عليهم في قوله (٣: ٨١ و إذ أحذ الله ميثاق النبيين لما آتيتكم من كتاب وحكمة) الآية ولم يصرحوا بذلك . وأماتفسير القوم بالملائكة فقداستبعده الرازى معللا ذلك بأن اسم القوم قلما يقع على غير بني آدم ، ونقول إن السياق هنايدل علىقوم كرام من بنيآدم بدليل التنكير و إن أطلق لفظ القوم على الجن في التنزيل،ولاينافي ذلك وقوعه في سياق الـكلام. عن الأنبياء فإن قصص الأنبياء لم تذكر إلا لإقامة الحجة بهاعلى الكافرين، والهداية والعبرة للمؤمنين. ووصفهم بأنهم ليسوابها بكافرين، وصف لقومحاضرين،منهم المؤمن بالقوة والمؤمن بالفعل ، ووصف الأنبياء السابقين بذلك لا يظهر له وجه

## ﴿ رَوِّ يَا مِبْشَرَةً لَا مَغُرِرَةً ﴾

بعد كتابة ماتقدم بزهاء شهر رأيت في الرؤ يانفراً من أهل بلدنا (طرابلس الشام)، مقبلين في عمائم وأقبية من الحرير النفيس، وأناجالس معاً ناس، فقال أحدهم هذا فلان وذكر اسم رجل كان زعيا لطائفة كبيرة من الرجال للعروفين بالشجاعة والنجدة فقمنا له وسلمنا عليه وعلى من معه ، ففاجؤنا بنباً عظيم موضوعه أنه قد ظهر في هذه الأيام مصداق قوله تعالى (فإن يكفر بها هؤلاء فقد وكلنا بهاقوماليسوا بها في هذه الأيام مصداق قوله تعالى (فإن يكفر بها هؤلاء فقد وكلنا بهاقوماليسوا بها بكافرين) قالوا ألم تعلموا بدلك ؟ قلنا لا ، قالوا إن هذه مسألة عظيمة قد عرفت في أور بة وذكرت في بعض جرائدها \_ وظننت أنه كان معهم شيءمن الجرائد \_ في أور بة وذكرت في بعض جرائدها \_ وظننت أنه كان معهم شيءمن الجرائد \_ في أور بة وذكرت في بعض جرائدها \_ وظننت أنه كان معهم شيءمن الجرائد \_ وقد اهتم لها فلان باشا \_ وذكر رئيس وزراء الدولة العثمانية \_ وسافر لأجلها .

فصرت أفكر في هذهالكلمة الأخيرة والمراد منها .قلت في نفسي ليتشعري هل ا سخر الله للملة الاسلامية قوما ينصرونها غير المدعين لذلك؟ ومن هؤلاء القوم الذين لم نعلم من خبرهم هذا شيئًا ﴿ وَمَا مَعْنَى اهْتَمَامُ الَّوَّزِيرُ وَسَفَّرُهُ مِنَ الْعَاصِمَةُ لأَجَامِ ا؟ و إلى: أين سافر ؟ وهل ير يدأن يكون مع هؤلاء القوم وحدد أومع أحدمن شيعته كم تقتضيه السياسة أم فر منهم ؟وقداتسعتخواطري فيذلك بما لاحاجة إلىذكرهوأردت أن أسأل الجماعةالمخبرين عن ذلك فاستيقظت قبلأن أفعلوكان ذلك في وقت السحو وقد تذكرت قرب عهدي بتفسير الآية عندما قصصت رؤياي فحسبتهامن المبشرات بأن الله تعالىقد يسخرالاسلام من غير الكافرين من ينصره و يصلح ما أفسدفيه أهله وغير أهله ، و يعدون بناءماهدممن شرعه ،ورفع عمادماثل من عرشه،ولو بإزالة العلل والموانع وتمهيد السبيل لذلك . وقد يكون ذلك على وجه غير ماينتظره الجماهير. من ظهور المهدى بعد أن خابت الآمال في كثير من أدعياء المهدية . و إذا كان الله قد أرانًا في تاريخنا مصداق قول رسوله « إن الله تعالى ليؤ يدهذا الدين بالرجل الفاجر» وقوله « ان الله تعالى ليؤيد الاسلام برجال ماهم من أهله»(١٠)أفيضيق على فضله أن يكون مضمون هذه الآية عاما مكرراًو يؤيد الله الاسلام بقوم ليسوا بكافرين كملاحدة هذا العصرالمعروفين ،وَلا كالصحابة مؤمنين كاملين ،بل بين ذلك كخيارًا هذا العصر من السلمين؟ وبهذا يظهر من السر في وصف القوم في الآية بعد الكفر ما هو أعم مما ذكر من قبل فافهم .

﴿ أُولِئُكُ الذِينَ هَلَى اللهِ فَبَهِدَاهُمُ اقْتَدَهُ ﴾ الهدى ضد الضلال وهو يطاق في مقام الدين على الطريق الموصل إلى الحقوهو الطريق المستقيم الذى نظابه في صلاتنا وعلى سلوك ذلك الطريق والاستقامة في السير عليه ، وقال الراغب : الهدى والهداية في موضوع اللغة واحد ولكن قد خص الله عز وجل لفظة الهدى بما تولاه وأعطاه واختص هو به دون ما هو إلى الإنسان اه وهو لا يصح مطرداً . والاقتداء في اللغة السير على سنن من يتخذ قدوة أى مثالاً يتبع . قال في والاقتداء في اللغة السير على سنن من يتخذ قدوة أى مثالاً يتبع . قال في (١) روى الشيخان الأول عن أبي هريرة في ضمن حديث ورواه الطبراني

عن عمروا بن النعان بن مقرن بسند صحيح وروى الثاني عن ابن عمر بسند ضعيف

اللسان : يقال قدوة وقدوة لما يقتدي به ، ابنسيده : القدوة والقدوة ماتسننت به ثم قال: وقد اقتدى به والقدوة الأسوة اه والصواب أنها بتثليث القاف بعدهذا ينبغي أن نعلم ما يكون به الاقتداء ومالا يكون ولاسيا اقتداء النبي المرسل، بالشرع الأكل، بغيره ممن لوكان حياً لماوسعه إلاأتباعه ، فأماالعلم بتوحيدالله وتنزيهه و إثبات صفات الكمال له و بسائر أصول الدين وعقائده كالايمان بالملائكة وأسر البعث والجزاء فكل ذلك ما أوحاه الله تعالى إلى رسوله على أكمل وجه فكان علماً ضرور ياو برها نياً له كا تقدم تقريره من عهد قريب، فلا يمكن أن يؤمر بالافتداء فيه بمن قبله ولا هو ممايقع فيه الاقتداء. وقوله تعالى له (ص) ( ٣٣:١٦ ثم أوخينا إليك أن اتبع ملة ابراهيم حنيفاً وماكان من المشركين ) معناه أن الملة التي أوحاها إليه وأمره باتباعها وهي العقيدة وأصل الدين هي ملة إبراهيم ، و إنما يتبعها لأس الله لا لأنها ملة إبراهيم . إذ ليست مما علمه من ابراهيم بالتلقي عنه لأنه لم يكن في عصره ، ولا بالنقل لأنه لم يكن (ص) ناقلا ذلك عن العرب، و إن كانمن المشهور المتواتر عندالعرب أن إبراهيم (ص) كان موحداً حنيفًا . وأما الشرائع العملية فلا يقتدى فيها الرسول بأحد أيضًا و إنما يتبعما لأن الله أمره باتباعها \_ فَلَك بأن الرسول لا يتبع في الدين إلا ما أوحى إليه من حيث أنه أوحى إليه . وقد تقدم مما فسرنا من هذه السورة فيه قوله تعالى حكاية عن رسوله بأمره (أن اتبع إلا ما يوحى إلى) ومثله في أواخر سورة الأعراف (٢٠٣: ٧) وقال تعالى ( ١٨ : ١٨ ثمم جعلناك على شريعة من الأمر فاتبعها ) الآية وموافقة رسول لمن قبله فى أصول الدين و بعض فروعه لا يسمى اقتــداء ولا تأسيًا و إنما يكون التأسي به في طريقته التي سلكمها في الدعوة إلىالدينو إقامته ومن الشواهدعلي هذا قوله تعالى (٦٠ : ٤ قد كانت لكم أسوة حسنة في إبراهيم والذين معه إذ قالوا لقومهم إنا برآء منكم ومما تعبدون من دون الله ) الآية \_ فانه تعالى أرشد المؤمنين إلى التأسى بابراهيم ومن آمن معه وجعلهم قدوة لهم في سيرتهم العملية التي كانت من هدى الله تعالى لهم وهي البراءة من معبودات قومهم ومنهم ما داموا عابدين لهـــا ولما كان وعد ابراهيم لأبيه بالاستغفار له وهو مشرك ليس من هذا الهدى بلكان مسألة شاذة لها سبب خاص استثناها تعالى من التأسى مه فقال ( إلا قول

إبراهيم لأبيه لأستغفرن لك ) الخ .

فمعنٰى الجُملةعلى هذا : أولئك الأنبياء الثمانيةعشر الذين ذكرتأسماؤهم فى الآيات المتلوة آنفا ، والموصوفون في الآية الأخيرة بايتاء الله إياهم الكتاب والحكم والنبوة ، هم الذين هداهم الله تعالىالهدايةالكاملة فبهداهم دونما يغايرهو يخالفهمنأعمال غيرهم وهفوات بعضهم اقتد أيها الرسول فيا يتناوله كسبك وعملك مما بعثتك به من تبليغ الدعوة و إقامة الحجة ، والصبر على التكذيب والجحود ، وايذاء أهل العناد والجمود ومقلدة الآباء والجدود ، وإعطاء كل حال حقها من مكارم الأخلاق وأحاسن الأعمال ، كالصبر والشكر ، والشجاعة والحلم ، والايثار والزهد ، والسخاء والبذل والحكم بالعدل، الح ( ١١١ : ١١٩ وكلا نقص عليك من أنباء الرسل ما نثبت به فؤادك \_ ٦ : ٣٥ ولقد كذبت رسل من قبلك فصبروا على ما كذبوا وأوذوا حتى أتاهم نصرنا ولا مبدل لكلمات الله ، ولقد جاءك من نبأ المرسلين \* ٣٤ : ٣٣ فاصبركما صبرأولو العزم من الرسل ولا تستمجل لهم ) فأما قوله تعالى له فى آخر سورة ن ( ۲۸ : ۸۸ فاصبر لحکم ر بك ولا تکن کصاحب الحوت إذ نادی وهو مكظوم ) \_ وصاحب الحوت هو يونس أحد هؤلاء الأنبياء الثمانية عشر \_ فالنهى فيه مما دل عليه الحصر بتقديم « فبهداهم » على « اقتده » كما تقدم فإن هذه الحالة لم تكن من الهدى الذي هدى الله يونس إليه ، بل هفوة عاقبه الله عليها ثم تاب عليه ، ولا يحط هذا من قدر يونس عليه السلام ، ولإزالة توهم ذلك قال (ص) « لا ينبغي لعبد أن يقول أنا خير من يونس بن متى » وقال « لا تفضلوني على يونس بن متى » أى فى أصل النبوة لأجل هفوته ، وهو كقوله « لا تفضلوا بين الأنبياء » وفيه « ولا أقول إن أحدا أفضل من يونس بن متى » وكل ذلك في الصحاح، والمراد منه عدم التفريق بين الرسل والأنبياء لا منع مطاق التفضيل ، فعلم بهذا أن الله لم يأمر خاتم رسله بالاقتداء بكل فرد من أوَّلنك الأنبياء في كل عمل، و إنما أمره أن يقتدى بهداهم الذى هداهم إليه فى سيرتهم ، سواء ماكان منه مشتركا بينهم ، وما امتاز في الـكمال فيه بعضهم ،كما امتاز نوحو إبراهيم وآل داود بالشكر، و يوسف وأيوب واسماعيل بالصبر ، وزكر ياو يحيى وعيسي و إلياس بالقناعة والزهد،وموسىوهارون بالشجاعة وشدةالعزيمة فىالمهوض بالحق فالله سالى قد هدىكل

نبي ورفعه درجات في الكمال ، وجعل درجات بعضهم فوق بعض ، ثمم أوحى إلى خَاتَم رسله خلاصة سير أشهرِهم وأفضلهم وهم المذكورون في هذه الآياتوق سائر القرآن الكريم ، وأمروأن يقتدي بهداهم ذاك . وهذه هي الحكمة العليا لذكر قصصهم فى القرآن، وقد شهد الله تعالى بأنه جاء بالحق وصدق المرسلين وأنه لم يكن بدعامن ألرسل، فعلم بهذا أنه كان مهتديا بهداهم كايهم ، و بهذا كانت فضائله ومناقبه الكسبية أعلى من جميع مناقبهم وفضائلهم ، لأبه اقتدى بها كلم افاجتمع له من الكمال ما كان متفرقا فْيهم ، إلىما هو خاص به دونهم ، ولذلك شهد الله تعالىله بما لم يشهد به لأحد منهم فقال( ٤:٦٨ و إنك لعلى خلق عظيم ) وأما فضائله وخصائصه الوهبية فأمر تفضيله<sup>ً</sup> عَليهم فيها أظهر ، وأعظمها عموم البعثة ، وحتم النبوة والرسالة ، و إنما كال الأشياء في خواتيمها ،صلى الله عليه وعليهم أجمعين . والهأء في قوله « افتده» للسكت أثبتها في الوقف والوصل جمهور القراء ، وحذفها في الوصل حمزة والكسائي ، وقرأ ابنعامر بَكَسر الهاء من غير إشباع ، وهو ما يسمونه الاختلاس ، ولهم فى تخريجها وجوه بعد كتابة ما تقدم راجعت أقوال المفسرين في تفسير ما به الاقتداء فرأيت إلرازى لخصها بقوله: فمن الناس من قال المراد أن يقتدى بهم في الأمر الذي أجمعوا عليه وهو القول بالتوحيد والتنزيه عن كل مالا يليق به ( أي بالله تعالى ) فَى الذات والصفات والأفعال وسائر العقليات ، وقال آخرون المراد الاقتداء بهم في جميع الأخلاق الحميدة والصفات الرفيعة الكاملةمن الصبرعلىأذىالسفهاءوالعفو عَنهم . وقال آخرون المراد الاقتداء بهم في شرائعهم إلا ما خصه الدليل . وبهذا التقدير كانت الآية دليلا على أن شرع من قبلنا يلزمنا \_ ثم ذكر بعدمقدمة وجيزة أن المراد: اقتد بهم في نفي الشرك و إثبات التوحيد وتحمل سفاهات الجمال في هذا الباب (قال) وقال آخرون اللفظ مطلق فهو محمول على الكل إلا ما خصه الدليل المنفصل اه وهذه الأقوال متداخلة ، وأقربها إلى الصواب ثانيها من حيث إنه مفصل ، وآخرها المجمِل الذي لا يعلم المراد منه .

وقد نظم الرازى هنا جميع العقليات في سلك أصول الدين من التوحيد والتنزيه وإثبات الصفات وجميع ذلك عنده لا يمكن أن يعرفه الأنبياء ولا غيرهم إلا بنظر

العقل كا نقلناه عنه في هذا السياق مردوداً عليه ، والاقتداء في النظر والاستدلال لا يظهر له معنى وجيه فإن غايته أن يستدل كاستدلوا وليس هذا اقتداء ولا يصح ولم يقل به أحد ، أو أن يستدل كاستدلوا وليس هذا اقتداء ولا يصح أن يكون مراداً . وقد أورد الرازى عن القاصى في هذه المسألة اعتراضا وضعه في غير موضعه وأجاب عنه بما هو حجة عليه لا له ، وأورد السعد على المسألة أن الواجب في الاعتقادات وأصول الدين هو اتباع الدايل من العقل والسمع فلا يجوز سيما للنبي (ص) أن يقلد غيره فيه فها معنى أمره بالاقتداء فيه ؟ وأجاب بأن اعتقاده عليسه السلام حينئذ ليس لأجل اعتقادهم بل لأجل الدليل فلا معنى لأمره بذلك وجعل غيره معناه تعظيم أولئك الرسل والاعلام بأن طريقهم هو الحق الموافق للدليل ، وهو تكلف لا يقبله التبزيل .

وأما القول بأن المراد الاقتداء بهم في فروع شرائعهم فهو أضعف الأقوال وأبعدها عن الصواب، لا لما قيل من اختلافها وتناقضهاوقبولها النسخوكون المنسوخ لم يبق هدى . بل الأمر أعظم من ذلك : إن الله بعث محمداً خاتما للنبيين والمرسلين وأكل لنا على لسانه دينه المبين ، وأرسله رحمة لجميع العالمين ، وأترلعليه في أواخر ما أنزله بعد ذكر التوراة والانجيل وأهل الكتاب( ٥: ١٥ وأنزلناإاليك الكتاب بالحق مصدقا لما بين يديه من الكتاب ومهيمنا عليه فاحكم بينهم بما أنزل اللهولا تتبع أهواءهم عما جاءكمن الحق لكل جعلنامنكم شرعة ومنهاجا) فهذه الآية ناطقة صراحة بأن كتاب هذا الرسول (ص) مهيمن ورقيب وحاكم على ما قبله من الكتب الإلهية لا تابع لشيء منها \_ و بأنه (ص) أمر بأن يحكم بين أهل الكتاب بما جاءه من الحق لا بما في كتبهم ولا يتبع أهواءهم إذ يود كل فريق مهم أن يحكم له بما يوافق كتبه ومذهبه، وكلذي دعوى أن يحكم له بما يوافق مصلحته ، على أنه لم يثبت لنبي من أولئك الثمانية عشر شريعة مفصلة إلا لموسى عليه السلام ولم يذكر الله تعالى لرسوله مِن تلك الشريعة إلا أحكاما قليلة اقتضت ذكرِها إقامة الحجة على اليهود وذلك بعد ترول هذه السورة المكية بسنين ، وقد شهد القرآن على اليهود بأنهم حرفواو بدلوا ونسوا حظا مما ذكروا به وكذلك أهل الإنجيل شهدعليهم بأنهم نسواحظاماذ كروا به

وقد أمرنا الرسول (ص) كما في صحيح البخارى بأن لا نصدق البهود فيما يروونه من التوراة ولا نكذبهم ، فهل يمكن مع هذا أن يكون المراد بقوله تعالى (فبهداهم اقتده) اقتد أيها الرسول الخاتم للنبيين ، الذي أكل على لسانه الدين ، بالأحكام القليلة التي نوحيها إليك من أحكام التوراة بعد سنين ؟ إن الذين اخترعوا هذا القول في الآية إنما جعلوه حجة جدلية لقول اتخذوه مذهبا وهو أن شرع من قبلنا شرع لنا . وقد فصلنا القول ببطلانه و بطلان الاحتجاج بهذه الآية عليه في تفسير أية المائدة المذكورة آنفا (٥:١٥) فيراجع في جزء التفسير السادس (ص١٠٤-٢٠٠) و بقية تلك الأقوال التي أوردها الرازي داخلة فيما ذكرناه منها ، فعلم بهذا أن ما قررناه أولا هو الوجه الصحيح الذي يدل عليه القرآن العزيز ، بما ذكرنا من شواهد آياته في هذا التقرير .

ولم يردق التفسير المأثور شيء في هذه المسألة إلاماأخرجه البخاري و بعض رواة التفسير عن ابن عباس (رض)أ نه استدل بالآية على سجود التلاوة عند قوله تعالى عن داودفي سورة ص (فاستغفر ربه وخر راكها وأناب) وقال: فكان داود ممن أمر ببيكم (ص) أن يقتدى به فسجدها داود فسجدها رسول الله (ص) قال الحافظ في الفتح وفي النسائي من طريق سعيد بن جبير عن ابن عباس مرفوعا « سجدها داود تو بة ونحن نسجدها شكراً » فاستدل الشافعي بقوله شكراً على أنه لا يسجدفيها في الصلاة لأن سجود الشاكرلايشرع داخل الصلاة . ولأبي داود وابن خريمة والحاكم من حديث أي سعيد أن النبي (س) قرأ وهو على المنبر «ص» فلما بلغ السجدة نزل فسجد وسجد الناس معهثم قرأهافي يوم آخر فتهيأ الناس للسجودفقال « إنما هي تو بة نني ولكني رأيتكم تهيأتم » فنزل وسحد وسحدوا معه فهذا السياق يشعر بأن السجود فيها لم يؤكدكا أكد في غيرها اه و إنما ذكر الحافظ هذا فيشرح باب سجدة ص من البخاري،وفيه عن ابن عباس أن (ص) ليس من عزائم السحود،ونحن نستدل بما ذكر على أن النبي (ص) لم يكن يلتزم سجودهاوظاهم قوله « نسجدها شكراً » يخالف استنباط ابن عباس انه كان يسجدها اقتداء بداود وإعا يظهر الاقتداء لو سجدها مثلة توبة ، والحبر هو الحبر ولكنه غير معصوم والله أعلم

## ﴿ تحقيق مسألة الايمان بالرسل إجمالا وتفصيلا ﴾

## وعدد الرسل المذكورين في القرآن

من أصول العقائد الإسلامية أنه يجب الإيمان بأن الله تعالى أرسل في كل الأمه رسلا مهم من قص على رسولناومهم من لم يقصص عليه ، وأنه يجب الايمان بمن ذكر مهم في القرآن إيمانًا تفصيلياً أي تجب معرفتهم بأسمائهم،وصرح بعضالعلماءبأن إنكار رسالة أحدمنهم كفر، وظاهم كالرمهم هذا أن معرفتهم بأسمائهم من المجمع عليه المعلوم. من الدين بالضرورة فلا يعذر أحد بجهله إلا من كان حديث العهد بالإسلام ومن نَشَأُ بِعِيداً عِن بلاد المسلمين ، فمن لم يعلم أن اليسم رسول الله —مثلا —كان كافراً .. ولكننا نعلم لاختبار الصحيح أن أكثر عوام المسلمين في عصرنا \_ ومثله ماقبله من الأعصار المشابهة لهــلا يعرفون أسماء كلمن ذكر في القرآن منهم إذ لايلقنهم أحد ذلك بل نعلم لاختبار الصحيح أيضاً أن أكثر عوام الأقطارالتي عرفناها لايلقهم أحد من أهل العلم عقائد الإسلام ، فكل ما يعلمون منها هو مايسمعه بعضهم من بعض ، وليس هذا منه . و إذا ثبت أن هذا ليسمن المعلوم من الدين بالضرورة قالذي يتجهأنلانكفر موحدأ بجهل بعضهؤلاء الرسلإذا كان يؤمن باللهوملائكته وكتبه ورسله إجمالا وباليوم الآخر وبالقدر وبأركان الإسلام العملية وتحريم الفواحش ماظهر منها ومابطنوسائر ما لا يزالمعاومامنالدين بالضرورة ، كما أننا لانكفر من ذكر بجهل غيرذلك مما لا يخفى على العوام من أخبار القرآن وأحكامه وآدابه كحبر أهل سبأوحكم إرث الكلالة وأدب الاستئذان والسلام لدخول بيوت الناس، وأما من جحدشيئا من ذلك بعد العلم بأنه منصوص فيالقرآن غير متأول فيكفر لأنه كذب كلام الله تعالى، ومدار الكفر بكلأنواعه على تكذيب شيءمن أمر الدين علم قطعا أن النبي (ص)، جاء به عن الله تعالى ، كما أن مدار الايمان كله على تصديق الرسول في كل ماعلم قطعا. أنه جاء به عن الله تعالى تصديق قبول و إذعان ، وتتدم تفصيل ذلك في التفسير . والمراد بالعلم القطعي أن يكون قطعي الرواية كالقرآن و بعض السنة ، وقطعي الدلالة ا كالنصوص التي لاتحتمل التأويل. فماكان غير قطعي الرواية احتمل أن يكذبه مكذب اللجهل بالرواية أو لعدم تصديقه بعض رواته ، وما كان غيرقطى الدلالة احتمل أن يكذب مكذب ببعض معانيه لاعتقاده أن هذا المهنى غير مراد ، فهذا ما يخرج بغير العلم القطعى . ولذلك يشترط العلماء فى ذلك أن يكون مجمعا عليه معلوما من الدين بالضرورة ، ويشترطون أن يكون المكذب غير متأول إذ لايتأول أحد إلا ما كان غير قطمى الدلالة عنده ، ولهذا لم يكفر سلف الأمة من خالفهم فى فهم آيات الصفات وغيرها من فرق المبتدعة متأولا ، ولكن السلف والخلف يكفرون من الصفات وغيرها من فرق المبتدعة متأولا ، ولكن السلف والخلف يكفرون من يكذب الرسول (ص) بشيء يعتقد هو أنه جاء به عن الله تعالى و إن لم يكن فى الواقع قطعى الرواية والدلالة إذ مدار الكفر على التكذيب

وقد ذكروا في بعض كتب المقائد وغيرها أن الأنبياء المرسلين الذين ذكروا في القرآن و يجب الايمان بهم تفصيلا خمسة وعشرون هم الثمانية عشر الذين ذكرت أسماؤهم في هذه الآيات التي لا نزال بصدد تفسيرها ، والسبمة الآخرون آدم أبو البشر وإدريس ولوط وأنبياء العرب هود وصالح وشعيب وخاتم الجميع محمد عليه وعليهم الصلاة والسلام،وزاد بعضهم ذو الكفل لذكره مع الأنبياء في سورة ص ولكن اختلف في نبوته لعدم التصريح بهاو إعاوصف معمن ذكر معهم بأنهم من الأخيار وليس في القرآن نص قطعي صر مح في رسالة آدم عليه السلام بل مفهوم قوله تعالى ( ١٦١:٤ إنا أوحينا إليك كما أوحينا إلى نوح والنبيين من بعده)إن نوح أول نبي مرسل أُوحى الله إليه رسالته وشرعه . ويؤيده في الجملة هذه الآيات التي نفسرها ومافى معناها كقوله تعالى(٥٧:٥٧ولقد أرسلنا نوحا وابراهيم وجعلنافىدريتها النبوةوالكتاب) وعدم ذكره في السور التي سرد فيها ذكر الرسل المشهورين كهودومر يم والأنبياء والشعراء والصافات وص والقمر . ويؤيده بالنص الصريح حديث الثناعة المتفق عليه مِن حديث أنس ابن مالك وأبي هريرة والأول أصرح قال قال رسول الله (ص) « يجمع الله الناس يوم القيامة فيهتمون لذلك فيقولون لو استشفعنا على ربنا فأراحنا من مكاننا هذا! فيأتون آدم فيقولون يا آدماً نتأبو البشر خلقك الله بيده وأسجد لك ملائكته وعلمك أسماءكل شيء فاشفع لنا إلى ربك حتى ير بحنا من مكاننا هذا. فيقول لهم آدم لست هناكم ـ ويذكر ذنبه الذي أصابه فيستحير بهعزوجل

ولكن ائتوا نوحاً أول رسول بعثه الله إلى الأرض ، فيأتون نوحا»الخوفي حديث أبي هريرة أنهم يقولون له « يا نوح أنت أول الرسل إلى أهل الأرض » الحديث وهو معروف مشهور وفيه أن كل رسول من أولى العزم ــ وهم على الراجح المشهور نوح وابراهیم وموسی وعیسی ومحمد (ص) ـ کان یدفعهم إلی من بعده حتی إذا انتهوا إلى الخاتم كان هو الشافع المشفع

وقد اضطر بتأنُّوال العلماء في آية (إنا أوحينا إليك ) وحديث الشَّفاعة.قال الرازى فى تفسير الآية ( المسألة الثالثة ) قالوا إنما بدأ الله بذكر نوح لأنه أول نبي شرع الله على لساله الأحكام والحلال والحرام، ثم قال تعالى ( والنبيين من بعده ) ثم خص بعض النبيين بالذكر لكونهم أفضل من غيرهم اه وتبعه فيه النيسابورى وأبو السعود والخازن وغيرهم وزادوا على ذلك خصائص لنوح.قال الخازن مانصه: قال المفسرون و إنمابدأ الله بذكر نوح عليه السلام لأنه أول نبي بعث بشريعة وأول نذير على الشرك وأنزل الله عز وجل عليه عشر صحائف وكانأول نبى عذبتأمته لردهم دعوته وكان أبا البشركا دم عليهما السلام اه المراد منه ومثله في فتح البيان في مقاصد القرآن ، وذكر الآلوسي أن تعليل البدء بذكره بكونه أول من شرع الله على لسانه الأحكام قد تعقب بالمنع ، ولم يذكر لهذا المنع سنداً ، ولالقوله تعالى( والنبيين من بعده) حكمة ولانكته. وقد سكت عن ذلك أكبر الفسرين الذين اطلعناعلي كتبهم. فمفهوم تصريح هؤلاء المفسر ينالناقلين عن غيرهم من العلماءأن آدم لم يكن رسولا لأن إلآية تدلعندهم على أن أول رسول شرع الله على لسانه الأحكام، هو نوح عليه السلام . وأما حديث الشفاعة فقد تكلم فيه الحافظ ابن حجر في عدة مواضع من شرح البخاري : قال في شرح حديث جابر من كتاب التيمم « أعطيت خمسا لم يعطين أحد قبلي \_ إلى قوله \_ وكان النبي يبعث إلى قومه خاصة و بعثت إلى إلناس عامة » : وأما قول أهل الموقف لنوح كما صح في حديث الشفاعة : أنت أول برسول إلى أهل الأرض \_ فليس المراد به عموم بعثِته بل إثبات أولية إرساله اه وهذا اعتراف أنه أول الرسل . ثم قال في شرح حديث أبي هريرة من كتاب أحاديث الأنبياء: فأما كونه أول الرسل تقداستشكل بأن آدم كان نبيا و بالضرورة (تفسير:ج٧)

نعلم أنه كان على شريعة من العبادة وأن أولاده أخذوا ذلك عنه فعلى هذا فهو رسول اليهم فيكون أول رسول ، فيحتمل أن تكون الأولية في قول أهل الموقف لنوح مقيدة بقولهم «إلي أهل الأرض» لأنه في زمن آ دم لم يكن للأرض أهل، أولان رسالة آ دم إلى بنيه كانت كالتربية للأولادم، و يحتمل أن يكون المراد أنه (أي نوحا) أول رسول أرسل إلى بنيه وغيرهم من الأمم الذين أرسل إليهم من تفرقهم في عدة بلادوآ دم إنما أرسل إلى بنيه وكانوا مجتمعين في بلدة واحدة، واستشكله بعضهم بإدر يس ولا يرد لأنه اختلف في كونه جد نوح كا تقدم اه أقول و يلى شرحه هذا الحديث شرحه لما أورده البخارى في إلياس عليه السلام وفيه عن ابن مسعود وابن عباس أن إلياس هو ادر يس، وقال الحافظ عند الكلام على ترجمة الباب: وكان المصنف أي البخارى وبعد إلياس عنده كون إدريس ليس من أجداد نوح فاذا ذكره بعده اه و إنما ذكره بعده اه و إنما ذكره بعده اه و إنما ذكره بعده الما وأنها المناف من أحداد توح فاذا ذكره بعده اه و إنما ذكره بعده المناف من أحداد توح فاذا ذكره بعده اه و إنما ذكره بعده المناف من أحداد توح فاذا ذكره بعده الما وإنما ذكره بعده الما وأنها في ترجمة الباب المناف من أحداد توح فاذا ذكره بعده اله و إنما ذكره بعده الما والمناف من أحداد توح فاذا ذكره بعده الما وإنما ذكره بعده الما والمناف من أحداد توح فاذا في المناف المن

ثم قال في شرح حديث أنس من كتاب الرقاق بعد ذكر الاستشكال بآدم وشيث و إدريس وجمل الأجو بةعن الإشكال المذكور أن الأولية مقيدة بقوله «إلى أهل الأرض» لأن آدم ومن ذكر معه لم يرسلوا إلى أهل الأرض، ثمذكر الاشكال محديث جابر والجواب عنه بأن قوم نوح كانوا هم أهل الأرض و بعثة نينا لقومه ولغير قومه ، ثم قال \_ أو الأولية مقيدة بكونه أهلك قومه أو أن الثلاثة كانوا أنبيا ولم يكونوا رسلا وإلى هذا جنح ابن بطال في حق آدم ، وتعقبه عياض بما صححه ابن حبان من حديث أبى ذر قانه كالصريح في أنه كان نبيا مرسلا وفيه التصريح بإنزال الصحف على شيث وهو من علامات الارسال . وأما ادريس فذهبت طائفة إلى أنه كان في بني إسرائيل وهو الياس وقد ذكر ذلك في أحاديث الأنبياء . ومن الأجو بة أن رسالة آدم كانت إلى بنيه وهم موحدون ليعلمهم شريعته ونوح كانت رسالته إلى قوم كفار يدعوهم إلى التوحيد اه

وظاهر أن جواب ابن بطال وهو أحد شراح البخارى من فقهاء المالكية الأبدلسيين أبعد الأجوبة المذكورة عن التكلف وأولها باطل لأن أولاد آدم وأحفاده كانوا أهل الأرض لا السهاء و باقيها لا يزيل الاشكال . وتعقب القاضى عياض له يحديث أبى ذر عجيب منه وأعجب منه سكوت الحافظ عليه ، فالحديث الختلف

الخداظ فيه فجزم ابن الجوزى بأنه موضوع وحقق السيوطى فى مختصر الموضوعات أنه ضميف وذكر ذلك فى الدر المنثور واتفنوا على انتقاد ابن حبان لذكره إياد فى سحيحه كا صرح بذلك الحافظ ابن كثير فى تفسيره وقد قدم القسطلانى جواب ابن بطال غير معزو اليه على غيره مما ذكر من تلك الأجوبة فى شرحه لحديث أنس من كتاب الرقاق فى البخارى نقال عند قول آدم « اثنوا نوحا أول رسول بعثه الله »: أى آدم وشيث وإدريس أو الثلاثة كانوا أنبياء ولم يكونوا رسلا . الخ ، فالقسطلانى يعد القول بعدم رسالة آدم جوابا مقبولا

وقال النووى فى شرح حديث أنس من صحيح مسلم: قال الامام أبو عبدالله المازرى: قد ذكر المؤرخون أن إدريس جد نوح عليهما السلام فإن قام دايل على أن أدريس أرسل أيضا لم يصح قول النسابين أنه قبل نوح لأخبار النبى (ص) عن آدم أن نوحا أول رسول بعث، وإن لم يقم دليل جاز ما قالوه وصح أن يحمل على أن إدريس كان نبيا غير مرسل قال القاضى عياض وقد قيل إن ادريس هو الياس وأنه كان نبيا فى بنى اسرائيل كا جاء فى بعض الأخبار مع يوشع بن نون فإن كان هكذا سقط الاعتراض بآدم وشيث ورسالتهما إلى من معهما وإن كانا رسولين فإن آدم إنما أرسل لبنيه ولم يكونوا كفاراً بل أمن بتعليمهم الإيمان وطاعة الله تعالى وكذلك خلفه شيث بعده فيهم بخلاف رسالة نوح إلى كفار أهل الأرض قال القاضى وقد رأيت أبا الحسن بن بطال ذهب إلى أن آدم ايس برسول ليسلم من هذا الاعتراض وحديث أبى ذر الطويل ينص على أن آدم وادريس رسولان . هذا آخر كلام القاضى والله أعلم اه .

فيلة هذه النقول عن كبار المفسرين والمحدثين من المتكلمين والفقهاء أن آدم مختلف في رسالته وأن إدر يس مختلف في رسالته وفي كونه هو الياس المذكور في آيات سورة الأنعام التي نفسرها أو غيره ? فيكون عدد الرسل المجمع على وجوب الإيمان برسالتهم ــ لأن نص القرآن فيها قطعي ـ ثلاثة وعشرون فقط ، وأما الأحاديث فليس فيها نص قطعي الرواية والدلالة على رسالة آدم وقد علمت أن حديث أبي ذر الذي نص على ذلك في سياق عدد الأنبياء والرسل لا يحتج به في الأحكام العملية

التى يكتفى فيها بالدليل الظنى بله هذه المسألة الاعتقادية التى يطلب فيها اليقين لأن أهون ماقيل فيه إنه ضعيف وقيل إنه موضوع ، ولو وجدوا حديثا صحيحاً أو حسنا في إثبات رسالة آدم لما لجأوا إلى ذكرد.

وأما مسألة نبوته وهوكونه موحى اليه منالله تعالى قفيها حديث آحادى رواه البيهقي وغيره عن أبيأمامة قال إنرجلا قال يارسول الله أنبيا كان آدم؟قال «نعممعلم مكلم» وقد فسر المعلم في كتب غريب الحديث بالملهم للخير والصواب وروى «نبي مكلم» والتكايم أنواع أصولها ثلاثة بينها الله تعالى بقوله (وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحيا أو من وراء حجاب أو يرسل رسولا فيوحى بإذنه مايشاء)ومنها وحي الرسالة ومادونه ومنها الرؤيا الصادقة كما ورد في التفسير المأثور وأما حجته من القرآن فيمكن أن تؤخذ من قصة خلقه ومعصيته وتو بته إذ فيها أن الله علمه الأسماء كالهاوأنه تلقى من ربه كمات فتاب عليه وهداه ولكن دلالةماذكر على نبوته غير قطمية فإن الجهور لايجعلون كل وحي نبوة ،لا ما كان بخطاب الملك ولا ما كان بالالهام والنفث في الروع، ولذلك لا يقولون بنبوة مريم وأمموسي، ومن العلماء من قال بنبوتهما. ثم إنه يحتملأن يكون خطاب آدم ف قصة خلقه من خطاب التكوين لاالتكليف كقوله تعالى (بماستوى إلى السماء وهي دخان فقال لها وللأرض ائتيا طوعا أوكرهاقالتا أتيناطائيين) وقد قال الشاذلي من كبار العلماء والصوفية «وهب لنا التلقي منك كتلقي آدممنك الكلمات ليكون قدوة لولده في التو بةوالأعمال الصالحات، ولوكان هذا التلقي نصا قطعيا فى نبوته لما طلبه هذا العالم العارف باللغة وأساليبها

وقد ادعى الحافظ ابن حجر أن دليل رسالته أننا نعلم الضرورة أنه كان على شريعة من العبادة وأن أولاده أخذوا ذلك عنه فعلى هذا فهو رسول إليهم فيكون هوأول رسول، وقد يقال إن أخذ أولاده عنه لا يقتضى عقلا أن يكون الله قد بعثه رسولا إليهم عنه وجوب الايمان بهذه الرسالة وما يترتب عليها من الانذار والتبشير حتى يكون ذلك معارضا لحديث الشفاعة إذ يجوز أن يكون قد رباهم من الصغر على ماهداة الله من الايمان والعمل الصالح كا تقدم عن بعض العلماء ، ونزيد عليه أن في القرآن نصا يدل على أنه كان يعلمهم العبادة وأحكام الحلال والحزام وما يترتب القرآن نصا يدل على أنه كان يعلمهم العبادة وأحكام الحلال والحزام وما يترتب

عليهما من الجزاء وهو نبأ ابني آدم المفصل في سورة المائدة فمن العبادة فيه تقريب القربان، ومن خبر الجزاء على الأعمال قول المعتدى عليه للمعتدى ( إنى أريد أنّ تبوء باثمي و إثمك فتكون من أصحاب النار وذلك جزاء الظالمين ومن العجيب أن يغفل أوائك الحفاظ عن هذه الآيات ويكتفوا من النقل بحديث أبي در الموضوع أو الضعيف و بدعوى الضرورة العقلية التي ادعاها الحافظ ابن حجر ، هذا إنكانوا يغهمون منهاأتها تدلعلى رسالة آدم دلالة قطعيةو إذا كانوالا يفهمون ذلك فبم يستدلون؟ وجملة القول أن الثابت قطعا في المسألة هو أن آدم عليه السلام كان على هدى. من الله يعمل به ويربى عليه أولاده، وأن منه عبادات وقر بات يرغب فيهامبشراً بأن فاعلها يثاب عليهاومحرمات ينهى عنهامنذرأ بأن فاعلها يعاقب عليها وهذه الهدايةهي من جنس هداية الله للنبيين والمرسلين التي بلغوها أقوامهم ، ولاندري كيف هدى الله تعالى. آدم إليها فإن طرق الهداية والتبليغ الالهي متعددة ، وكان الظاهر المتبادر أن ذلك. كان يوحى الرسالة لولا ماعارضه من حديث الشفاعة وآية ( إنا أوحينا اليك) وما يوُّ يدها مما تقدم ، ومن احمال أن ذلك من هداية الفطرة السليمة التي فطرآدم عليها. ونشأت عليها ذريته إلى زمن نوح إذ اختلف الناس وحدثت فيهم الوثنية فبعث الله. النبيين وجعل منهم الرسل المبلغين عنه باذنه المؤيدين منه بالآيات لإقامة الحجةعلى الكافرين وذلك قوله عز وجل (٢ : ٢١٢ كان الناس أمة واحدة فبعث الله النبيين. مبشرين ومنذرين وأنزل معهم الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه). الآية . فقد صح عن ابن عباس (رض) أنه فسر ذلك بأنهم كانوا على الاسلام وفي . رواية مفصلة عنه قال : كان بين آدم ونوح عشرة قرون كلهم على شريعةمن الحقُّ فاختلفوا فبعث الله النبيين ، قال الرؤاة وكذلك هي في قراءة عبدالله (أي ابن مسعود) «كانالناسأمة واحدة فاختلفوا» الخورووا عن أبي أنه كان يقرؤها كذلك أيصاً ، ويؤيد ذلك في المعني آيات أخرى. ورووا عن قتادة أنه قال ذكر لنا أنه كان بين آدم ونوح عشرة قرون كلهم على الهدى وعلى شريعة من الحق ثم اختلفوا بعدذلك فبعث الله نوحاً وكان أول رسول أرسله الله إلى الأرض و بعث عند الاحتلاف من الناس فبعث إليهم(؟)رسلدوأنزل كتابه يحتج به على خلقه اه من الدر المتثور ومنه يعلم المخرجون.

لهذه الروايات . فهذا قتادة من كبار علماءالتابعين <sup>(١)</sup>يقول بأن نوحا أول نبي مرسلَ و يؤيد الرواية عنه مع ماتقدم ماورد من التفسير المأثور في قوله تعالى(٣٠:٣٠ فأُقم وجهك للدين حنيفا فطرة الله التي فطر الناس عليها ) الآية \_ كحديث الصحيحين وغيرها الناطق بأن كلمولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه وفي بعض رواياته يولد على فطرة الاسلام وفي بعضها على الملة ومنها حديث عياضٌ ابن حماد الجاشمي المرفوع عندممدبن إسحاق الذي ذكر فيه آدم فقال (ص) «إن الله خلق آدم و بنيه حنفاء مسامين وأعطاهم المال حلالا لاحرام فيــه فجعلوا ماأعطاهم الله حراماً وحلالًا » وفي معناه آثار . والمراد من ذلك في مسألتنا أن الله تعالى فطر آ دم على معرفته وتوحيده وشكره وعبادته وزاده هدى بماكان يلهمه إياه من الأقوال والأعمال و بمايصل اليه اجتماده كاقبل في عبادة النبي (ص) في الغارقبل البعثة وقد يزاد على ذلك إرشاد الملائكة له ولأولاده فقدكا نوا بطهارة فطرتهم يرون الملائكة كما وردفي تعليمهم إياهم تجهيز أبيهم ودفنه حين توفى ، ولسنا بصدد تُمحيص أمثال هذه الروايات ولكن مجموعها يؤيد الحديث المصرح بنبوة آدم و إلاكان من الهداية والتعليم الالهي ماهو أعلى من النبوة أو ماهو مساو لها فإن كثيراً من الأنبياء لم يؤت من ذلك مثل ما أوتى آ دم . والأنبياء أفضل البشر بالاجماع

فيهذا التفصيل يعلم وجه ما اشتهر على ألسنة العلماء من القول بنبوة آدم ورسالته مع عدم وجود النص القاطع ، بل مع وجود النص المعارض ، فإن هدايته لذريته من نوع هداية الرسل المؤمنين من أتباعهم كما بيناه آنفا من معنى الآيات فيه ، ولذلك جعله الحافظ من قبيل الضرورى ولكنه لم يبين وجه الضرورة ولم يهتد إلى الجمع بينه و بين المعارض له ، والذي يتجه في الجمع بغير تكلف هو التفرقة بين هداية من ولدوا

<sup>(</sup>۱) قتادة من كبار أئمة التابعين في التفسير والحديث والفقه وقدقال الامام أحمد فيه قتادة أعلم بالتفسير وباختلاف العلماء، ورصفه بالحفظ والفقه وأطنب في ذكره وقال: قل من تجد أن يتقدمه ذكر ذلك الحافظ الدهبي في ترجمته من طبقات الحفاظ، وذكر عنه أيضا أنه كان لايسمع شيئا إلاحفظه ومثله في تهذيب التهذيب للحافظ ابن حجروفيه أنه كان ثقة مأمونا حجة في الحديث. وقال الحافظ الذهبي ما تأخر أحد عن الاحتجاج بحديثه ولد سنة ١٢٠ و ومنه و ١١٨ و ١١٨

على الفطرة و بين بعثة نوح ومن بعده من الرسل إلى من فسدت فطرتهم واختلفوا في الدين الفطرى أو في الكتاب الإلهى من المشركين والصالين من أتباع نبي سابق فأعرضوا عما دعاهم إليه ، بأن تجعل هذه الهداية الأخيرة هي الرسالة الشرعية التي يسمى من جاءوا بها رسلادون الأولى ، و بهذا بجمع بين عدة أجو بة نما نقل عن العلماء في رفع التعارض بتوضيح قليل كقول من قال إنما كانت رسالة آدم إلى بنيه المؤمنين ، ورسالة نوح ومن بعده إلى الكافرين، ومن قال إنما كانت رسالة آدم إلى بنيه من قبيل تربية الوالد لأولاده بعده إلى الكافرين، ومن قال إنما كانت رسالة آدم إلى بنيه من قبيل تربية الوالد لأولاده وفيها أن تسميتها رسالة شرعية بالمعنى المراد من الآيات هو الذي يحقق التعارض في عمل المنافرة عند المنافرة عند المنافرة والمنسمة والمنافرة الشبه باللفظى في ورسول بالمعنى المشهور عند المتكامين دون المعنى المتبادر من القرآن والحديث في ورسول بالمعنى المشهور عند المتكامين دون المعنى المتبادر من القرآن والحديث

تم ختم الله تعالى هذا السياق بقوله لرسوله (ص) ﴿ لا أَسَالَكُمُ عَلَيْهِ أَجِراً ﴾ أَي مَل أَيها الرَّسول لمن بعثت إليهم أولا : لا أسألكم على هذا القرآن الذي أمرت أن أدعوكم إليه وأذكركم به أو على التبليغ ( وكلاهمًا مفهوم من الســياق و إن لم يذكرًا ، والمختار الأول ) أجرأ من مال ولا غيره من المنافع ، أي كما ان جميع من قبلي من الرسل لم يسألوا أقوامهم أجراً على التبليغ والهـ دى -- وذلك مصرح به في قصصهم من سورة هود وسورة الشعراء وغيرها ، وقد قيــل ان هذا مما أمر أن يقتدي بهم فيه ، والتحقيق ان ما أمره الله تعالى به استقلالا لا يدخل فيما أمر بفعله اقتداءكما تقدم بيانه ، وقد تكرر هذا الأمر له ( ص ) في عدة سور ، وهو على عمومه ، والاستثناء في قوله تعالى ( ٢١ : ٢١ قل لا أسألكم عليــه أجراً الا المودة في القر بي ) منقطع ومعناه على ما رواه أحمــد والشيخان والترمذي وغيرهم عن ابن عبــاس : الا أن تصلوا ما بيني و بينكم من القرابة ، . ويوضحه قوله في رواية لابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والطبراني عنه قال كانارسول الله (ص) قرابة من جميع قريش فلما كذبوه وأبوا أن يبايعوه قال« ياقوم إذا أبيتمأن تبايعونى فاحفظوا قرابتي فيكم ولا يكون غيركم من العرب أولى بحفظي ونصرتي منكم » وفي هذا المعنى روايات أخرى والمعنى ابي لا أسألكم على ماجئتكم ﴿ الْجَزَّءُ السَّابِعِ ﴾ ﴿ تَفْسَيْرُ الْقَرْآنُ الْحَكَمُ ﴾ {ma}

به من سعادة الدنيا والآخرة جملا منكم ولكن مودة القرابة بيني و بينكم مما يجب أن يحفظ وهي دون ماجريتم عليه من عصبية النسب ولو بالباطل فإن من تلك. العصبية أن يحمى القريب قرابته وأهل نسبه ويقاتل من عاداهم، و إنى أكتفي منكم بالمودة وأقلها أن لا تعادوني ولا تؤذوني وأعلاها أن تمنعوني وتحموني ممن يؤديني وليسهذا من الأجرعلي التبليغ في شيء فانما يعطىالأجرعلي الشيء من يقبله وينتفع به فیکافی، صاحبه بمنفعة توازیه أو لاتوازیه ، وقد صرح ابن عباس بما ذكرنا من أقل المودة في رواية ابن مردويه عنه من طريق عكرمة ، وقيل في الآية غير ذلك. كقول بعضهم إلا أن تودوا الاقارب وتصلوا الارحام بينكم ، وقول بعضهم إنها فى الانصار وقول آخر بن إنها في آل البيت النبوى توجب مودتهم وموالاتهم ، ولا شك في أن حبهم وودهم وولاءهم منالايمان وأن بغضهم من الـكفر أو النفاق. ولكن الرسول لم يطلب من الأمة بأمرالله أن تجعل هذا أجراً له على تبليغ الدعوة والقيام. بأعباء الرسالة بل أجردفي ذلك على الله تعالى وحده كغيره من اخوا له الرسل كماهو مصرح في . آيات أخرى ، وسيأتى تفصيل ذلك إن شاء الله تعالى فى تفسير سورة الشعراء وغيرها: ﴿ إِن هُو الَّا ذَكُرَىٰ للعالمين ﴾ الضمير راجع إلى القرآن كما رجحنا أي ما هو.

إلا تذكير وموعظة لارشاد العالمين كافة ، لا لكمخاصة ، وهونص في عموم البعثة.

(٩٢) وَّمَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ إِذْ قَالُوا مَا أَنزَلَ اللَّهُ عَلَى بَشَرِ مِنْ شَيْءٍ ، قُلْ مَنْ أَنْزَلَ ٱلْكِتِلَ ٱلَّذِيجَاءِ بِهِ مُوسَى نُورًا وهُدَّى: للنَّاس تَجَعْمَـ لُونَهُ قَرَاطِيسَ تُبْدُونَهَا وَتُحْفُونَ كَثِيرًا ، وَعُلِّمْـتُمْ مَا لَمْ تَعْلَمُوا أَ نَتُمْ ۚ وَلاَ آبَاؤُ كُمْ ۚ ۚ قُلُ اللَّهُ ثُمَّ ذَرْكُمْ فِي خَوْضِهِمْ ۚ يَلْعَبُونَ (٩٣) وَهَٰذَا كِتُكُ ۚ أَنْزَلْنَهُ مُيْرَكُ ۗ مُصَدِّقُ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيُّهُ وَلَتُنْذِرَ أُمَّ الْقُرَى وَمَنْ حَوْلَهَا ، وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَهُمْ ا عَلَىٰ صَلاّتِهمْ يُحَافِظُونَ .

ختم الله سبحانه سياق قصة إبراهيم مع قومه بذكر هداية بعض الرسل من أهل بيته وذريته تمهيداً بذلك إلى بيان كون رسالة خاتمهم محمد صلى الله عليه وآله وسلم من جنس رسالتهم ، وكون هدايته متممة ومكملة لهدايتهم ، ومن ذلك أنه لايسأل على تبليغ هذا القرآن أجراً ، ولا يرجو من غير الله فائدة ولا نفعا ، وقفى على ذلك بالرد على منكرى الوحى ، وبيان أنهم ما قدروا الله حق القدر ، وتفنيد ماعرض لهم من الشبهة ، و إقامة الحجة الواضحة المحجة ، قال :

﴿ وَمَا قَدْرُوا الله حَقَّ قَدْرُهُ إِذْ قَالُوا مَا أَنْزُلُ الله عَلَى بِشُرُّ مِنْ شَيَّءً ﴾ قدر الشيء ( بسكون الدال وفتحها ) ومقداره ــ مقياسه الذي يعرف به ومبلغه ، يقال قدره يقدره وقدره إذا قاسه ، وقادرت الرجل مقادرة قايسته وفعلت مثل فعله ، والقدر والقدرة والمقدار القوة . ومنه القدر بمعنى الغنى واليسار ـ وكذا الشرف \_لأنه كله قوة كا قال صاحب اللسان ، وكل ما تقدم مختصر منه . ( قال ) وقوله تعالى «وماقدروا الله حق قدره» أي ماعظموه حق تعظيمه . وقال الليث ماوصفوه حق صفته، والقدر والقدر هنا بمعنى واحداه. وعزى الأول إلى ابن عباس وروى عنه أيضاً أن القدر هنا بمعنى القدرة ، قال إن الآية نزلت في الكفار الذين لم يؤمنوا بقدرة الله عليهم فمن آمن أن الله على كل شيء قدير فقد قدر الله حق قدره. وعن الاخفش أن المعنى ما عرفوه حق معرفته . وعن أبي العالية ما وصفوه حق صفته . وتفسيره بالمعرفة أقوى ، لأنه بالمعنى الاشتقاق ألصق ، وتعلقالظرف « إذ قالوا » بفعله أو معنى نفيه أظهر ، سواء تضمن معنى العلة أم لم يتضمن ، والعبارة محتملة للأمرين، فمنكرو الوحي الذين يكفرون برسل الله ويريدون أن يفرقوا بين الله ورسله، ماعرفوا الله حق معرفته ، ولاعظموه حق تعظيمه ولاوصفوه حق صفته ، ولا آمنوا بهذا النوع مِن قدرته ، وهو إفاضة ماشاء من علمه بما يصلح به أمر الناس من الهدي والشرع على منشاء منالبشر بواسطة الملائكة ، أو بتكليمه إياهم بدون واسطة ، أو قدرته على مايتبع الرسالة من تأييد الرسل بالآيات، وبهذا الاعتبار يكون تفسير القدر بالقدرة أظهر، ومن يجيز استعال المشترك في كل معانيه والجمع بين حقيقته ومجازه مع أمن

اللبس يجيز إرادة كل ماذكر من معاني القدر هنا . على أن المعنى الحختار يتضمن سائر هذه المعاني ، ثمن عرف الله حق معرفته وصفه حق وصفه وآ من بقدرته على

كل شيء وعظمه حق تعظيمه نطقت الآية بأن منكري الوحي ماعرفوا الله تعالى حق معرفته ولاوصفوه بما يجب وصفه به ولاعرفواكنه فضله على البشر إذ قالوا إنه ما أنزل شيئًا ماعلى أحد منهم، فهي دليل على أن إرسال الرسل و إنزال الكتب من شؤوله سبحاله ومتعلق صفاله فالنوع البشري . فالمهامن مقتضي الحكمة ، وأجل آثار الرحمة، فمن عرفه تعالى بصفات الكمال، التي هي متعلق أحاسن الأفعال، ومصدر النظام التام، في عوالم الأرواح والأجسام كالحكمة البالغة ، والرحمة السابغة ، والعلم المحيط، والقيام بالقسط ، ونظر في الآيات البينات ف أنفس البشر والآفاق ، فعلم منها أنه أحسن كل شيء خلقه ، وأتقن كل شيء صنعه ، وخلق الانسان في أحسن تقويم ، مستعداً للعروج إلى أعلى عليين ، والهبوط إلى أسفل سافلين ، وجعلَّ كماله الذي تُرقيه إليه مواهب روحه الملكية ، ونقصه الذي تدسيه فيه مطالب جسده الحيوانية ، أثراً لعلومه وأعماله الكسبية ، التي عليها مدار حياتيه الدنيوية والأخروية . أنم علم من تدبر أحواله في حياته الحاضرة ، ومن درش طباعه وتاريخ أجياله الغابرة ، أنه لم يكد يوجد فرد من أفراده أجاط غلماً بمصالح شخصه . فلم يجن على جسده ولا على نفسه ، ولم يوجد جيل من أجياله ، ولا شعب من شعو به، ارتقت به علومه الكسبية، وقوانينه الوضعية ، إلى نيل السعادة المراية والقومية، والكال الذي يؤهله السعادة الأبدية ، إلا من اهتدى بهداية المرسلين ، وهم في كل ملة ثلة من الأولين وقليل من الآخرين، - من عرف الله بما ذكرنا من الصفات، وعرف البشر بما أجملنا من الأحوال والمميزات، علم علم اليقين أن إرسال الرسل و إنزال الكتب من آثار تلك الصفات التي هي مصادر النظام ومظاهر الكمال ، قد توقف عليمه إكمال استعداد البشر للعروج الذي أشرنا إليمه ، وتوقى الهبوط الذي ذكرنا به ، فكان إرشاد الوحي سبباً لكل ارتقاء إنساني ، في ركني وجوده الجسماني والروحاني، وقد فتن في هذا المصرخلق كثير بترقى النظام الاحتماعي، وسعة

التمتع الشهواني ، في شعوب كانت قد استفادت كثيراً من هداية الوحي ، ثم نسيت

ذلك الأصل الذي هو مصدر كل الخير ، فعنت عن أمن ربها ورسله ،ڤنهم من كفر يهم وحدهم ومنهم من كفر بهم و به ، وادعوا أنهم قد استغنوا بعقولهم عن تلك الهداية، بل وصموها بما وسموها به من سماتِ الغواية ، حتى إذا مَا برح الخفاء، وفضح الرياء، وانكشف الغطاء، ظهر أن تلك المدنية، هي أفظع الوحشية والهمجية، فأيهم أوسع فيهاعلوماً وفنو ناً ، وأدق نظاماً وقانوناً ، هم أشد فتكابالإنسان وتخر يباً للعمران، وان عايةهذا الترقى استعباد الأقوياء للضعفاء بتسخيرهم لخدمتهم واستخراج خيرات الأرض لهم، استمتاعاً بالشهوات الحيوانية المفلى، وإسرافاً في زينة هذه الحياة الدنيا. وقد ُبين شيخنا الأستاذ الإمام في (رسالة التوحيد) وجه حاجة البشر إلىالرسل من طريقين أو مسلكين (السلك الأول) مبنى على عقيدة بقاء النفس واستعداد البشر لحياة أبدية في عالم غيبي ، وحاجتهم إلى إرشاد إلهي يعلمون به ما يجب عليهم من العلم والعمل للسعادة في تلك الحياة ، وكون إيتاء الله تعالى إياهم ذلك من آثار إحسانه كل شيء خلقه ، و إتقاله كل شيء صنعه ، إذ اختص بعض أفراد هذا النوع بفطرة عالية ، وأعد أرواحهم للاشراف على عالم الغيب وتلقى علم الهداية عن رب العالمين بواسطة الروح الأمين من للملائكة ، أو بغير واسطة . و بذلك كانوا مهاية الشاهد ، وبداية الغائب، في هــذا النوع الذي جعل الله من التفاوت بين أفراده في العلم والعمل ما لا يعهد مثله ولا ما يقار به في نوع آخر من أنواع الاحياء، حتى إنَّ الواحد منهم لينهض بأمة أو أمم فيرفع شأنها ، وألوف الألوف يكونون كالأنعام يسخرهم لخدمته رجل واحد أو آحاد منهم أو من غيرهم .

و (المسلك الثانى) مبنى على ما علم من فطرة الإنسان من كونه خلق ليعيش مجتمعاً متعاونون بكل نوع من أنواع الأعمال التى يحتاج إليها فى حفظ حياتيه الشخصية والنوعية ، ويظهر به استعداده لتسخير جميع ما فى عالمه لمنافعه ، وكونه يعمل أعماله بحسب علمه وشعوره وتخيله، وكون أفراده يختلفون فى ذلك اختلافاً يقتضى التنازع والشقاق ، الذى يفضى إلى التخاذل والتقاتل إذا لم يتداركه الله بهداية تزيل الخلاف، وتوحد الآراء والأهواء وهذه الهداية هى هداية الوحي الذى بعث الله به الرسل، وإنماتزيل الخلاف لأن الله أودع فى فطرة

الإنسان فوق كل ماذكر غريزة هي أقوى غرائزه وأعلاها، وهي غريزة الشعور بوجود قوةغيبية هي فوق قوته ، وقوى جميع عالم الشم ادة الذي يعيش فيه ، والخضوع لكل ما يأتيه من جانب ذلك السلطان الأعلى ، فأرسل الله الرسل بالآيات الدالة على تأييدهم من قبل تلك القوة العالية ، والسلطة الغالبة، وكونهم يتكلمون عن قيوم السموات والأرض، بما جاءوا به من الكتاب ليحكم بين النــاس بالقسط. فزال من بين المؤمنين لهم كل خلاف، وتميد لهم طريق السير إلى الكمال، فكان العاملون بالكتاب من كل أمة خيارها وعدولهًا . ولولاالبنى الذى حملآخرين على الخلاف فىالكتاب المزيل للخلاف ، لبلغت به منتهى ما هي مستعدة له من السعادة والكمال .

من غص داوى بشرب الماء غصته فكيف يفعل من قد غص بالماء؟ ومن شاء أن يقف على هذا البحث بالتفصيل ، ورد ما يرد من الاعتراض عليه بالدليل ، فليقرأ وبالإمعان والتدبر في رسالة التوحيد ، وليراجع في الجزء الثاني من هذا التفسير، مانقلناه عن الأستاذ الإمام في تفسير قوله تعالى (٢:٢ كان الناس أمة واحدة فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين، وأبرل معهم الكتاب الحق ليحكم بين الناس فيما آختلفوا فيه) وقد بد الأستاذ أثابه الله تعالى في هذه المسألة جميع العلماء والحكماء، الذينكتبوا في بيان حَمَّة بعثة الأنبياء ، ولولا أن طال هذا الجزء وتجاوز كل تقدير لنقلنا عبارة رسالة التوحيد برمتها هنا ، ولعلنا تجد لها مناسبة في جزء آخر و إن كانت أضعف من مناسبة هذه الآية التي يصح أن يكون ذلك البحث تفسيراً لها

﴿ قُلْ مِنَ أَنْوِلُ الـكتابِ الذي جاء به موسى نوراً وهــدى للناس تجعلونه قراطيس تبدونها وتخفون كثيراً ﴾ هذا رد على منكرى الوحى والرسالة لقنه الله تعالى رسوله (ص) فی إثر بیـــان كون ذلك من شؤونه تعالی ومقتضی صفاته فی تدبیر أمر البشركا تقدم آنفا . قرأ ابن كثير وأبو يحرو « يجعلونه قراطيس يبدونها و يخفون » بالمثناة التحتية على أنها إخبار عن الذين أوتوا الكتاب . وقرأها الآخرون «تجعلونه» الح بالمثناة الفوقية على الخطاب . و ذلك اختلف المفسرون في الآية وعدها بعضهم من مشكلات القرآن ، وقد تقدم في الكلام على ترول السورة في أول تفسيرها أن بعضهم عد هذه الآية تما استثنى من نزول هذه السورة كلها

مدفعة واحدة بمكة وزعموا أمهائزلت فيشأن بعض اليهود فيالمدينة وأن ظاهر معني الآية يدل على ذلك لأن هذا الاحتجاج إنما يقوم على اليهود دون مشركي العرب الذين حوطبوا بسائر السورة ، وقد وردفي أسباب ترولها عن ابن عباس أنه قال: قالت اليهود يا محمد أنزل الله عليك كتابًا ؟ قال نعم. قالوا والله ما أنزل الله من السماء كتابًا ، وعن السدى قال : قال فنحاص اليهودي ما أنزل الله على محمد من شيء ــ وعن محمد بن كعب القرظي قال:أس الله محمداً أن يسأل أهل الكتاب عن أمره وكيف يجدونه في كتبهم فحملهم حسدهم على أن يكفروا بكتاب الله ورسله . فقالوا:ما أنزل اللهعلى بشر من سَيء \_ فأنزل الله «وما قدروا الله حق قدره» الآية . وروى عن قتادة وكذا عن مجاهد أن الآية نزلت في اليهود ولم يذكرا اسما ولا قصة ، وعن عَكرمة وسعيد بن جبير أنها نزلت في مالك بن الصيف اليهودي قال الكلمة في قصة سيأتي ذكرها.وفي رواية عن مجاهد أنهافي العرب ورجعه ابن جرير فانه بعد ذكر الخلاف صوبقول مزقال إن الآية في مشركي قريش بأنالكلام فيسياق الخبرعنهم ولم يجر لليهود ذكر في هذه السورة ، و بأنه لم يصح من الرواية عن لزولهافيهم خبر متصل الاسناد ، و بأن المعروف من دين اليهود أنهم لاينكرون الوحي بل يقرون بنزوله على إبراهيم وموسى وداود (قال) فلا يجوز لنا أن نصرف الآية عما يقتضيه سياقها من أولها إلى هذا الموضع بل إلى آخرها بغير حجة من خبرسحيح أو عقل. وذكر أنه يظن أن من قال إنها نزلت في اليهود تأولؤا بذلك قراءة الأفعال فيها بالخطاب «تجعلونه قراطيس»الخ وقال إن الصواب قراءة «بجعلونه» النج على معنى أن اليهود يجعلونه فهو حكاية عنهم ذكرت في خطاب مشركي العرب ، ورجح أن هذا مراد مجاهد . ولكنه لم يبين وجـه الاحتجاج على المشركين بما أنزل على موسى وهم لإيؤمنون به ، ولا وجه تخريج قراءة الخطاب التي قرأبها أكثر القراء بل اكتفى بترجيح القراءة الأخرى ، فكل من القراءتين مشكل من وجه ، وقد أجاب بعضهم عن الإشكال الأول مما يرد عليه بأن مشركي قريش كانوا يعلمون أن اليهود أصحاب التوراة المهزلة على موسى عليه السلام وسيأتى الدليل على ذلك . إ وأماجمهور المفسرين الذين قالوا إن الآية نزات في اليهود فيجيبون عن إشكال

ابن جرير الأول وهو نزول السورة في مكة وكون السياق قبلها و بعدها في محاجة مشركي قريش بأنهذه الآيةمستثناة منذلك كاتقدم فالمالزلت في المدينة وأدخلت في هذا الموضع لتكون مقدمة للكلام في بحث الرسالة بعد بحث التوسيد ، وفيه كما قال\_إنه ليس فيسابق الكلام ذكرلليهود ليعودالضمير إليهم بغير تكلف،وأجابوا عن إشكاله الثاني وهو كون اليهود يقرون بالوحي ولاينكرونه من وجوه رأحدها) أن هذا إنكار مطلقأريد به المقيد، وقد بني الرازى هذا الجواب على قصة مالك بن الصيف التي رويت في المأثور عن سعيد بن جبير ـ وعزاها الرازى إلى ابن عباس ـ وهي. أنه كان سميناً وهو من أحبارهم فسأله النبي (ص) واستحلفه «هل يجدفي التوراة أن الله يبغض الحبر السمين؟»فقال الكلمة . قال الرازى ومراده ما أنزل الله على بشر من شيء في أنه يبغض الحبر السمين (ثانيها) أنه قال ذلك في حالة الغضب مبالغة وذكروا أناليهود سألوه عن قوله هذا فاعتذر بأنالنبي (ص) أغضبه فقال ذلكأى. في حالة الغضب المدهش للعقل أو على سبيل طغيان اللسان ( ثالثها ) أنه يجوز أن يكون المراد ما أنزل الله على بشركتابًا من السهاء ـ أى سفراً مخطوطًا ـ كما روى. عن ابن عباس ــ وهو من تحريفهم فأنهم يعلمون أن الوحى الذي ينزله الله ليكتب. يسمى كتاباً قبل كتابته تجوزاً و بعدها حقيقة ( رابعها ) أن مرادهم ما أنزل الله. علیك من شيء ــكما روی عن السدی ــ فذكر العام وأراد الخاص . وأما قراءة. « يجعلونه قراطيس » الخ . فلا تشكل على هــذا الوجه من التفسير فيحتاج إلى. الجواب عنها كما تشكل قراءة «تجعلونه» على الوجه الآخر .

هذا ما اطلعناعليه في تو بيه القراء تين وفيه من التكلف ما لا يخفي. وقد تقدم في نفسير سياق، ثال هذا من هذه السورة أوله (٢٠ الذين آتيناهم الكتاب يعرفونه) ان قريشًا أرسلواإلىالمدينةمن يسأل اليهودعن رسالة النبي (ص) فأنكروا معرفته وسيأتى في تفسير سورةالمكمف أنقر يشاً بعثت النضر بن الحارث وعقبة بن أبي معيط إلى أحبار يهود المدينة ــ وفى رواية أنهم أرسلوا وفداً منهم هذان الزعيان للـكفر\_فقالوا لهم سلوهم عن محمد وصفوا لهم صفته واخبروهم بقوله فإبهم أهل الكتاب الأول وعندهم علم ماليس عندنا منعلم الأنبياء، فحرجاحتي أتيا المدينة فسألا أحبار يهودعن رسول الله

الله(ص) ووصف لهم أمره و بعضقوله وقال: إنكم أهل التوراة وقدجتناكم لتخبرونا عن صاحبناهذا الخ فهذه الرواية تدل على أن كون التوراة كتابًا من عندالله اليهود خاصة كان مفهومًاعند مشركي قريش ، وأنهم لهذا أرسلوا وفداً إلى احباراليهودفسألهم عن النبي (ص) و بذلك يكون الاحتجاجعليهم بالتوراة في هذه السورة التي أنزات في محاجتهم فيجميع أصولالدين احتجاجا وجيها ولايصح ماقاله الرازي من أن المشركين بلغتهم معجزات موسى الدالة على نبوته وكتابه بالتواتر وأنهم كذبوا الرسول سبب طلب مثابًا. والذي يتجه على قولنا أن الآية نزات في ضمن السورة بمكة ــكافرأها ابن كثير وأبو عمرو \_ محتجةعلىمشركى مكة\_الذين أنكروا الوحى استبعاداً لخطاباللهللبشر باعترافهم بكتابموسي وإرسالهم الوفد إلى أحبار اليهود واعترافهم بأنهم أهل الكتاب الأولالعالمين بأخبار الأنبياء فرَّو تعالى يقول لرسوله (ص) (قل) لهؤلاء الذين ماقدروا الله حققدردمن قومك إذ قالوا ماأ نزل الله على بشر من شيء ــ كتمولهم « أبعث الله بشراً رسولا؟» ( من أنزل الكتاب الذي جاء به موسى نوراً ) انقشعت به ظلمات الكفر والشرك الذي ورثه بنو إسرائيل عن المصريين (وهدى الناس) أي. الذين أنزل عليهم أخرجوا من الضلال بما فيه منالأحكام والشرائع التي أشأتهم خلقاً جديداً فكانوا معتصمين بالحق مقيمين للمدل إلى أناختلفوا فيه ونسواحظاً مما ذكروا به فصاروا باتباع الأهواء ( يجعلونه قراطيس يبدونها ) عند الحاجة : إذا استفتى الحبر من أحبارهم في مسألة إله هوى في إظهار حكم الله فيهاكتب ذلك الحكم في قرطاس \_ وهو ما يكتب فيه من ورق أو جلد أو غيرهما ـ فأظهره المستفتى. ولخصومه ( ويخفون كثيراً ) من أحكام الكتاب وأخباره إذا كان لهم هوى فى إخفائها ، وذلك أنالكتابكان بأيديهم ولم يكن في أيدىالعامة من أُسخه شيء وهذا الإخفاء للنصوص في الوقائع غير مانسبه متقدمو اليهود من الكتاب بضياعه عند تخريب القدس و إجلائهم إلى العراق المشار إليه بقوله تعالى « فنسوا حظَّامما ذکروا به » خلافاً لما توهمه الرازی وغیره ·

والظاهر أنالآية كانت تقرأ هكذابمكة وكذا بالمدينة إلى أنأخني أحباراليهود:

حكم الرجم بالمدينة وأخفوا ما هو أعظم من ذلك وهو البشارة بالنبي (ص) وكتمان صفاته عن العامة وتحريفها إلى معانى أخرى للخاصة و إلى أن ظال بعضهم ماأنزل الله على بشر من شيء كما قال المشركون من قبلهم ( إن صحت الروايات في ذلك) فلما كان ذلك كله كان غير مستبعد ولا مخل بالسياق أن يلقن الله تعالى رسوله أن يقر أهذه الجمل في المدينة على مسمع اليهود وغيرهم بالخطاب لهم فيقول «تجعلونه قراطيس تبدومها وتحقون كثيراً » على مسمع اليهود وغيرهم بالخطاب لهم فيقول «تجعلونه قراطيس تبدومها وتحقون كثيراً » مع عدم نسخ القراءة الأولى و بهذا الاحتمال المؤيد بما ذكر من الوقائع يتبعه تفسير مع عدم نسخ لقراءة الأولى و بهذا الاحتمال المؤيد بما ذكر من الوقائع يتبعه تفسير على بغير تكلف ما ، و يزول كل إشكال عرض للمفسرين في تفسيرها .

وأما قوله تعالى ﴿ وعلمتم مالم تعلموا أنتم ولا آباؤكم ﴾ فقال قتادة : اليهود آتاهم الله تعالى علماً فلم يهتدوابه ولم يأخذوا به ولم يعملوابه فذمهم الله في عملهم ذلك. وقال مجاهد: هذه للعرب وفيرواية عنه المسلمين ومؤداها واحد، فإن ماعلمه العرب من علوم القرآن وحكمه وهدايته قدأ دوه إلى سائر المسلمين من غيرهم فكانت فائدته عامة. وفىالجملةامتنانمنه سبحانه علىالرسول وقومه وسائرالمؤمنين بإيتائهم هذاالكتاب الحكيم المبين ، والمعنى عندنا على تقدير جعل الخطاب لليهود: وعلمتم بما أنزل على خاتم النبيين ما لم تعلموا أنتم ولا آباؤكم الذين كانوا أعلم وأهدى منكم فمن ذلك ما أفاده قوله تعالى ( إن هذا القرآن يقص على بني إسرائيل أكثر الذي هم فيه يختلفون ) وسيأتي بيانه في موضعه إن شاء الله تعالى ومنه ماانفرد به الإسلام وهو ماأكمل الله تعالى به دينه من بسط أصول العقائد موضحة بالأمثلة مؤيدة بالدلائل ومن إتمام مكارم الأخلاق وعقائل الفضائل والآداب بجعلها وسطابين ماكانواعليه هم والنصاري من التفريط والإفراط، ومنجعل أحكام العبادات والمعاملات مصلحة لأنفس الأوراد وموافقة لمصالح الجماعات،ومن جعل الحكومة شورى بين أهل الحل والعقد، والبشريعة مساوية بين الأجناس والملل والأفراد في ميزان العدل ، لايميز فيُّها إسرائيلي لنسبه ولاعر بي لحسبه ، ولايحابي مسلم بإسلامه ولا يظلم كافر بكفره \_كا تقدم في تفسير ﴿ ١٣٤:٤ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قُوامِينَ بِالقَسْطَ ) وَتَفْسِيرُ (٥:٥ يَا أَيُّهَا الدِّينَ آمَنُوا كُونُوا قوامين لله شهداء بالقسط) وغيرهما فكان المعقول أن يكون علماءاليهود \_ وكذا النصارى \_ بعد مجىء النبى (ص) بهذه الأصول الكاملة في هداية البشر التي أكل الله تعالىبها دينه المطلق الذي أرسل به جميع رسله أن يكونوا أسبق الناس إلى الإيمان به كما هو المعهود من كل ذي علم وفن حريص على الكال فيه إذا جاءه من يفوقه في العلم به ، أو رأى كتاباً فيه يفضل كل ما عرف من كتبه ، ولكن الحسد والعصبية وحب الرياسة القومية ، هي التي صدت عن الإيمان من صدت من علمائهم المستقلين ، ولا تسل عن حال المقادين ، وقد اعترف بذلك من آمن من فضلاء المعتدلين . وجملة « وعلمتم » الح حالية وقيل استئنافية .

بين سبحانه إنكار المنكر ينالو حي بعبارة تدل على جهلهم و ترشد إلى البرهان المفند الزعهم، وشفعه بأسر الرسول أن يسأهم ذلك السؤال الملجم لهم، ثم لقنه الجواب الذي كان يجب أن يجيبوا به لو أنصفوا، وأقروا بالحق واعترفوا، وما يتبغى أن يعاملوا به وهم جاحدون، لا ينطقون بالحق ولا يذعنون، وذلك قوله ﴿قل الله ، ثم فره في خوضهم يلعبون ﴾ أى قل أيها الرسول: الله أترله \_ أى كتاب موسى \_ ثم دعهم بعد بيان الحق مؤيداً بالحجج والدلائل، فيا هم فيه من الخوض في الباطل، حال كوتهم ياعبون كما يلعب الصبيان، فإنما عليك البلاغ والبيان، وعلينا الحساب والجزاء وفي أمر الرسول بالجواب عما سئلوا عنه إيذان بأنهم لاينكرونه ولا يقولونه يحدون من الحق . وقد قيل إن الأمر بتركهم منسوخ بآية القتال، ورده الجمور بأنه لا منافاة بينهما . ومن الجهل باللغة والشرع احتجاج بعض المتصوفة بالآية على شرعية ذكر الله تعالى بالأسماء المفردة كتكر ارافيظ الله! الله! وغيره من الكريم في الآية وهم بكرون هذه الأسماء المفردة كتكر ارافيظ الله! الله! وغيره من الكريم في الآية وهم بكرون هذه الأسماء المفردة كتكر ارافيظ الله! الله والإسم الكريم في الآية وهم بكرون هذه الأسماء المفردة كتكر ارافيظ الله! الله الله والإسم الكريم في الآية مرفوغ بإجماع القراء لأنه جملة حذف أحد جزئيها لقرينة السؤال التي هي جوابه كاعلت موفع بإجماع القراء لأنه جملة حذف أحد جزئيها لقرينة السؤال التي هي جوابه كاعلت

﴿ وهذا كتاب أنزلناه مبارك مصدق الذي بين يديه ﴾ أى ذلك ما نزمكم من أن التوراة كتاب أنزله الله على موسى عليه السلام أى أوحاه إليه ليكتب و يهتدى به الى أن ينزل بترقيته تعالى لاستعداد جملة البشر ماينسخه ، وهذا «أى القرآن» «كتاب» عظيم القدر ، فتنكيره للتفخيم «أنزلناه » على خاتم رسلنا محمد (ص) كما أنزلنا

التوراة على موسى من قبل«مبارك» باركه الله أو بارك فيه بما فضل به ما قبله من الكتبفالنظم والمعني ، و بما يكون من ثباته و بقائه إلىآخر عمرالبشرفي الدنيا\_وهو من البركة وهي بالتحريك النماء والزيادة والسعة النافعة كبركة الماء ومن معانى المادة الثبات والاستقرار كبرك البعير « مصدق الدي بين يديه » وهو ماتقدمه من كتب الأنبياء، أي مصدق لإنزال الله تعالى إياها في الجملة لالكل ما يعزى إليها بالتفصيل، وقد ذكرفيه بعضالكتب بأسمائهاوالصحف.ضافة إلى أصحابها، وذكر بعض قواعدها وأحكامها، على أنه أنزل مهيمناً عليها، ناعياً على بعض أهلها تحريفهم لها، وتسيالهم لحظ عظيم منها ، وقد تقدم شرح ذلك في تفسير سورة المائدة وماقبلها . ونقل الرازى في تفسير «مبارك» عن أهل المعاني أن معناه كثير خيره ، دائم بركته ومنفعته ، ببشر بالثواب والمغفرة، ويزجرعن القبيح والمعصية . ثم فسرذلك هو بأن مافيه من العلوم النظرية فهو أشرفها وأكمامها وهو العلم بالله تعالى وصفاته ، وأفعالهوأحكامهوأسمائه ، وما فيه من العلوم العملية لاتجدفيغيره مثله سواءكانتأعمال الجوارح و أعمال القلوب. ثممقال: -وأناقد نقلت أنواعاً من العلوم النقلية والعقلية فلم يحصل لى بسبب شيء من العلوم من أنواع السعادات فىالدين والدنيا مثل ماحصل بسبب خدمة هذاالعلم اه أىعلم القرآن بتفسيره فليعتبر بهذا من يضيعون جلأوقاتهم فىطلب العلمالديني بعلوم الكلام وغيرها ، مما يعدون الرازي الإمام المطلق فيها ، لعلم يرجعون إلى كتاب الله تعالى و يهتدون به ، و يطلبون السعادة من فيضه دون غيره ، ونسأل الله تعالى أن يوفقنا. لإتمام تفسيره. وأن يجعله حجة لنا لا علينا بكمال التخلق به .

﴿ ولننذر أم القرى ومن حولها ﴾ قال الزمخشري إن هذا عطف على ما دل عليه صفة الكتابكا نه قال: أنزلناهللبركات ونصديق ماتقدمه وللالذار، واختار السعد التفتازاني كونه عطفاًعلى صريح الوصف أي كتاب مبارك وكائن الاندار \_ لأن عطف الظرف على المفرد كثير في بابي الخبر والصفة ، وفيه بحث و يجوزأن يكون. عطفا على مقدر حذف لدلالة القرينة عليه كفعل التبشير الذي يقابل الأنذار ، وقدجم بيهمأ فيأول سورة الكهف وآخر سورةمر يموجرى البيضاوي على أن التعليل المحذوف دلعليه المذكور أي ولتنذر أم القرى أنزلناه . وقرأ أبو بكر عن عاصم « ولينذرُ »

بالاسماد الجازي إلى الكتاب، وأم القرى مكة والمراد أهلها بالاتفاق كنيت بهده الكنية لأمهاقبلة أهل القرى أي البلاد التي يجتمع فيها الناس كبيرة كانتأو صغيرة أو لأن فيها أول بيت وضع للناس أو لأنها حجهم ومجتمعهم ، أو لأنها أعظم القرى شأنا في الدين، أو لأنهم يعظمونها كالأم، أو لأن الأرض دحيت من تحمها كا روى عن بعض مفسري السلف. والمراد بالأخير أنها أول ماظهر من الأرض اليابسة في الماء ، ولا يعرف مثل هذا إلا بوحي صريج .والمراد بقوله تعالى (ومنحولها ) أهل الأرضكافة كاروى عن ابن عباس ، و يقو يه تسميتها بأم القرى،ونحن نعلم الآن علم اليقين أن الناس يصلون متوجهين إلى بيت الله فيها، فيجميعاً قطار الأرض القريبة منها والبعيدة عنها فهذا مصداق كونهم حولها ، وزعم بعضاليهود المتقدمينوغيرهم أن المراد بمن حولها بلاد العرب فخصه بمن قرب منها عرفاً ، واستدلوا به على أن بعثة النبي (ص ) خاصة بقومه العرب والاستدلال باطل و إن ســلم التخصيص المذكور، فإن إرساله (ص) إلى قومه لاينافي إرساله إلى غيرهم، وقد ثبت عموم بعثته في آيات أخرى كقوله تعالى في هذه السورة ( وأوحى إلىَّ هٰذَا القرآن لأنذركم به ومن بلع ) أي وكل من بلغه ووصلت اليه هدايته وقد تقدم ، وقوله في أول سورة الفرقان ( تبارك الذي أنزل الفرقان على عبده ليكون للعاملين تذيراً ) وقوله في سورة سبأ ( وما أرسلناك إلا كافة للناس بشيراً ولذيراً )

﴿ والذين يؤمنون بالآخرة يؤمنون به ﴾ أى والذين يؤمنون بالدار الآخرة أو الحياة الآخرة وما فيها من الجزاء على الإيمان والأعمال إيمانا إذعانيا صحيحاً أو الستعداد ياقو ياسواء كانوا من أهل الكتاب أومن غيرهم يؤمنون بهذا الكتاب المبارك إذا بلغهم أو إذا بلغهم دعوته لأنهم بجدون فيه أكل الهداية إلى السعادة العظمى في تلك الدار ، فمثلهم كمثل قوم سفر ضلوا في مفارة من مجاهل الأرض حتى إذا كادوا يهلكون جاءهم رجل بكتاب في علم خرت الأرض وتقويم البلدان فيه بيان مكانهم و بيان أقرب السبل لمنجاتهم ، فإنهم لا يتلبثون بقبوله والعمل به ، وأما المنكرون للبعث والجزاء فلا يشعرون بشدة الحاجة إلى هدايته ، وفي هذا تعريض أو تصريح السبب إعراض جمور أهل مكة الأعظم عن هذا الكتاب الذي فيه سعادتهم ،

وبالغ الرازى فى قوله: محتمل أن يكون المراد من هذا الكلام التنبيه على إخراج أهل مكة من قبول هذا الدين لأن الحامل على تحمل مشقة النظر والاستدلال وترك رياسة الدنيا وترك الحقد والحسد ليس إلا الرغبة فى الثواب والرهبة عن العقاب وكفار مكة لما لم يعتقدوا فى البعث والقيامة امتنع مهم ترك الحسد وترك الرياسة فلا جرم يبعد قبولهم لهذا الدين واعترافهم بنبوة محمد عليه الصلاة والسلام اهو يعلم وجه المبالغة مما فسرنا به الجلة الشريفة ﴿ وهم على صلاتهم يحافظون ﴾ يؤدونها فى أوقاتها ، مقيمين لأركانها وآدامها ، فإن الإيمان بالبعث وبالقرآن يقتضى يؤدونها فى أوقاتها ، مقيمين لأركانها وآدامها ، فإن الإيمان بالبعث وبالقرآن يقتضى ذلك حما ، وخصت الصلاة بالذكر لأنه لم يكن فرض عند تزول السورة من أركان العبادات غيرها ، على أنه لما كانت الصلاة عليها داعية إلى القيام بسائر العبادات وممدة الإيمان بالتقوية وكمال الاذعان ، كانت المحافظة عليها داعية إلى القيام بسائر العبادات المكروهة وتوك جميع المحرمات المنصوصة ، ومحاسبة النفس على الشهات والأفعال المكروهة

(٤٤) وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ أَفْتَرَى عَلَى ٱللهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِيَ إِنَّى وَلَمْ فَيَحَ إِلَيْهِ شَيْءٍ، وَمَنْ قَالَ سَأْ نُولُ مِثْلَ مَا أَنْوَلَ ٱللهُ ؟ وَاوْ تَرَى إِذْ الطَّلْمُونَ فِي غَمَرَاتِ الْمَوْتِ وَالْمَلْتَكُمَّةُ بَاسِطُو أَيْدِيهِمْ : أَخْرِجُوا الطَّلْمُونَ فِي غَمَرَاتِ الْمَوْتِ وَالْمَلْتَكُمَّةُ بَاسِطُو أَيْدِيهِمْ : أَخْرِجُوا الطَّلْمُونَ فِي اللهِ غَيْرً أَنْفُسَكُمْ الْلَيْوْمَ تَجُزْوَنَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ عَلَى ٱللهِ غَيْرً أَنْفُسَكُمْ أَلْهُ عَيْرً اللهِ غَيْرً اللهِ عَيْرًا اللهِ عَلَى اللهِ عَيْرًا فَرَادَى اللهِ عَيْرًا وَلَا مَنَّ وَكَنْتُمْ عَنْ آيَتِهِ تَسْتَكُمْ وَرَاءً ظُهُورِكُمْ . وَكَا خَلَقْنَا كُمْ أُولًا مَرَّةٍ وَتَرَكُمُ مَا خَوَّ لَنْكُمُ فَيكُمْ شُرَكاء . لَقَذَ وَمَا نَرَى مَعَكُمْ شُرَكاء . لَقَذَ وَمَا نَرَى مَعَكُمْ شُرَكاء . لَقَذَ وَعَالَتُهُ مَا خَوْلُونَ عَلَى اللهِ عَيْدُمُ شُرَكَاء . لَقَدَ وَمَا نَرَى مَعَكُمْ شُرَكَاء . لَقَذَ وَعَالَتُهُمْ فِيكُمْ شُرَكَاء . لَقَذَ وَمَا نَرَى مَعَكُمْ شُرَكَاء . لَقَذَ تَوْعُمُونَ . وَمَا تَوْقُولُونَ . وَمَا تَوْقُولُونَ . وَمَا تَوْقُولُونَ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهُ وَالَمُ مُولِكُمْ فَيكُمْ شُرَكَاء . لَقَدَ لَقُولُونَ مَا كُنْتُمْ تَرْعُمُونَ . وَمَا تَهُمْ وَصَلًا عَنْكُمْ مُصَالًا عَنْكُمْ مَا كُنْتُمْ تَرْعُمُونَ .

هاتان الآیتان فی بیان وعید من کدب علی الله وادعی الوحی أو الاتیان بمثله قفی بها علی ما تقدم من کون الوحی من شؤنه تعالی ومتعلق صفاته، ومن الرد علی

منكرية و إثبات كون هذا القرآن الذي أنكروا إنزاله على محمد ( ص ) لأنه بشر كالتوراة التي يعترفون بانزالها على موسى وهو بشر ، على أنه أكل من التوراة وغيرها من الكتب الالهية ، ولذلك خوطب به جميع الناس ، وجعل مكملا وخاتما للاديان . وهذا الوعيد يتضمن الشهادة بصدق النبي (ص ) ذلك أن من كان يؤمن بالله واليوم الآخر إذا لم يكن له مندوحة عن الإيمان بأن القرآن من عند الله تعالى . وعن الاهتداء به بالمحافظة على الصلوات وما يتبعها و يستلزمها كما تقدم آنفا فكيف عكن أن يكون أكل الناس إيمانا بالله وخشية له ، و إيمانا بالدار الآخرة وما فيها من الجزاء ـ وهو محمد عليه أفضل الصلاة والسلام ـ ممن يعرض نفسه لهذا الجزاء وهو منتهى الظلم الذي يترتب عليه أشد الوعيد ؟ قال تعالى :

﴿ وَمِنْ أَظُمْ مِنْ افْتَرَى عَلَى الله كَذَبا ﴾ افتراء الكذب على الله الاختلاق عليه المحكاية عنه والعزو إليه أو باتخاذ الشركاء والانداد له كما يؤخذ من مجموع ماورد في ذلك وهو المتبادر من اللفظ ، وقد سبق مثل هذا الاستفهام الانكارى في أوائل هذه السورة (الآية ٢١) وسيأتى مثله في أواخرها (١٤٤ فمن أظلم ممن أوائل هذه السورة (الآية ٢١) وسيأتى مثله في أواخرها (١٤٤ فمن أظلم ممن افترى على الله كذبا ليضل الناس بغير علم) وهو فيمن يدعى الوحى كذبا ، ومثل ذلك في الأعراف ويونس وهود والكمف والعنكبوت والصف وأشبه مافي هذه السور بمعنى الآية التي نفسرها آية يونس فإمها في سياق الكلام على القرآن قال (١٠٠ وإذا تتلى عليهم آياتنا بينات قال الذي لا يرجون لقاء ما أثت بقرآن غير هذا أو بدله ، قل مايكون لي أن أبدله من تلقاء نفسى ، إن أتبع إلا مايوحى إلى أدراكم به فقد لبثت فيكم عمراً من قبله أفلا تعقلون ١٧٠ فمن أظلم ممن افتراء الكذب هنا أدراكم به فقد لبثت فيكم عمراً من قبله أفلا تعقلون ١٧٠ فمن أظلم ممن افتراء الكذب هنا بانكار الوحى وهو لا يتفق مع ما بيناه آنها والمعنى لاأحداً ظلم ممن افتراء الكذب هنا بانكار الوحى وهو لا يتفق مع ما بيناه آنها والمعنى لاأحداً ظلم ممن افتراء الكذب هنا بانكار الوحى وهو لا يتفق مع ما بيناه آنها والمعنى لاأحداً ظلم ممن افتراء الكذب هنا أو كذب بآياته إنه لا يفلح الجرمون ) وقد فسر الآلوسى افتراء الكذب هنا أنكار الوحى وهو لا يتفق مع ما بيناه آنها والمعنى لاأحداً طلم من افتراء الكذب هنا أنكار الوحى وهو لا يتفق مع ما بيناه آنها والمعنى لاأحداً طلم من افتراء الكذب أنها والمائم من افتراء الكذبا أو كذبا أو خراء من المناز الوحى وهو لا يتفق مع ما بيناه آنها والمعنى لاأحداً طلم من افتراء الكذب أنها والمرابق من المناز المن افترى على الله كذبا أو كذبا أو خراء قالم المناز ال

﴿ أُو قَالَ أُوحَى إِلَى وَلَمْ يُوحِ الْهِهُ شَيَّ ﴾ جعل بعضهم «أُو»هنا بمعنى الواوكقولة -تعالى تحكاية عن قوم شعيب ( أتنهانا أن نعبد مايعبد آبائنا أو أن نفعل فى أموالنا مانشاء ) وقول الشاعر \* عليها تقاها أو عليها فجورها \* فيكون العطف فيــه-

لتفسير افتراء الكذب، وتعقب بأن التفسير لايأتي بأو، والمختار أنه من عطف المقيد على المطلق أو الخاص على العام ، فإن افتراء الكذب على الله يشمل كل قول عل الله بغير علم سواءكان ذلك في ذاته أو صفاته أو أفعاله فيدخل فيه ادعاء الوحي ، ومنه ادعاء التحليل والتحريم وغير ذلك من أحكام الشرع بغير علم ، وفي هذا الأخير آية الأنعام (١٤٤) وهي الثالثة في هذا المعني وستأتى إن شاء الله تعالى .وجعسل بعضهم « أو» للتنويع في المعنى الواحد كأن يراد بالافتراء ادعاء النبوة من غير ذكر \_ الوحى، و بالثانى ادعاء الوحي من غير ذكر النبوة والرسالة و إن كانا متلازمين، ومااخترناه أظهر قالوا: نزل هذا في الذين ادعوا النبوة من العرب وروى عن عكرمة وقتادة تخصيص مسيامة الكذاب والحق أنه يدخل في عموم حكمه من ذكر والسورة مكية نزلت قبل ادعائهم النبوة بزمنطويل فالمعروف أن مسيلمة ادعى النبوة سنة عِشر من الهجرة حتى قيل إن ذلك كان يعدحجة الوداع وفي أثناء مرض النبي (ص) الذي توفى فيه ، فلما سمع الناس بمرضه وثب الأسود العنسي بالنمين ومسيامة بالممامة وطليحة في بني أسد فادعوا النبوة . ذكره ابن الأثير في تاريخه ويَكني في صمة الوعيد فرض وقوع الذنب أو توقعه،وناهيك بوعيد عالم الغيب والشهادة جلوعز ﴿ وَمِنْ قَالَ سَأَنُولَ مَثْلُ مَا أَنُولَ الله ﴾ أي لاأحد أظلم بمن المترى على الله أو ادعى الوسى منه وممن ادعى أنه قادر على إنزال مثل ما أنزل على رسوله ، كمن قال من المشركين (لو نشاءلقلنا مثل هذا )وهو النضر بن الحارس فِقد كان ممن يقول من كفار مكة إن القرآن أساطير الأولين و إنه شعر لونشاء لقلنا مثله وروى ابن جر ير عن عكرمة والسدى أن هذا نزل في عبدالله بن سعد بن أبي سرح أخي بني عامر ابن لؤى أسلم وكان يكتب للنبي ( ص) فكان إذا أتلى عليه « سميعاً عليها » كتب هُو « عليما حكيماً » والعكس فشك وكفر وقال إن كان محمد يوسي اليه فقد أوحى إلى وإن كان الله ينزله فقد أنزلت مثل ماأنزل اللههذا تمثيل رواية للسدى لماكان يغيردمن عبارة الوحى وعبارة عكرمة أنه كان على عليه « عزيز حكيم »فيكتب «غفور رحيم »وهانان الروايتان باطلتان فإنه ليس في شيء من السور المكية « سميعاً عليها

ولا « عليها حكيها » ولا « عزيز حكيم » إلافي سورة لقان والمروى عن ابن عباس أنها خزلت بعدسورة الأنعام وأن الآيه التي خُتمت بقوله تعالى « عز يزحكيم » منهاو اثنتين بعدها مدنيات (كافي الاتقان) وذكر بعض المفسرين أن النبي (ص) أملي عليه قوله سبحاله في سورة المؤمنين ( ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين ) ـ فلما انتهى إلى قوله تعالى \_ ( ثم أنشأناه خلقاً آخر ) عجب عبدالله من تفصيل خلق الإنسان فقال ﴿ فَتَبَارِكَ اللَّهُ أَحْسَنَ الْحَالَةَيْنَ ﴾ فقالرسول الله (ص) « هَكَذَا أَنْزَلْتَ عَلَى » فَمُكُ حينئذ وقال : ائمن كان محمد صادقاً لقدأوحي إلى ، وائن كان كاذباً لقدقلت كماقال ، ولم أرهذه الرواية في كتب التفسير المأثور . ويقال فيها مثل مافيل في الروايتين الأوليين من حيث التاريخ فالمروى أن الأنعام نزلت قبل سورة المؤمنين وأن بينها ١٨ سورة مكية وما قيل من احمال نزول هذه الآية بالمدينة لاحاجة إليه والرواية غير صحيحة ولكن ذكروا في التفسير المأثور أن عمر بن الخطاب ( رض ) قال ذلك فكان مماوافق فيه خاطره القرآن ، وهو جائز إن صحت الرواية ، وقد يكمون من الكشف الذي يعبر عنه علماء النفس اليوم بقراءة الخواطر . ورووا مثله أيضاً عن معاذو إنما أسلمعاذ في المدينة عند نزولالسورة . وروي أن عبد الله بن سعد لما ارتدكان يطعن في القرآن ولعله قال شيئاً مما ذكر في الروايات عنه كذبا وافتراء فإن السور التي نزلت في عهد كتابته لم يكن فيها شيء مماروي عنه أنه تصرف فيه كماعامت . وقد رجع إلى الإسلام قبل الفتح ولو تصرف في القرآن تصرفًا أقره عليه النبي (ص) فشك في الوحي لأجله لما رجع إلى الإسلام .

ثم ذكر تعالى وعيدالظالمين الذين بعد من وصفوا فىالآية أشدهم ظاماًوأ فحشهم جرماً فقال ﴿ وَلُو تَرَى إِذَ الظَّالُمُونَ فَي غَمْرَاتَ الْمُوتَ ﴾ الخ الخطابالرسول ثم لكل من سمعه أوقرأه، وجواب « لو » محذوفالتهويل، والغمراتجمع غمرة قيلهي في أصل اللغة للرة من غمره للاء إذا غطاه ثم استعيرت للشدة وعليه الشهاب، وقال الراغب أصل الغمر إزالة أثر الشيء ومنه قيل للماء الكثيرالذي يزيلأثر سيله غروغامر، والغمرة معظم الماء السائرة لمقرها وجعل مثلاللجهالةالتي تغمرصاحبها ، وقيلللشدائد غمرات اه ملخصأوالمعنى لوتبصرأ وتعلم إذيكون الظالمون الذين ذكروا فى الآية أوجنس « الجزء السابع » « تفسر القرآن الحكم »

الظالمين الشامل لهم ولغيرهم في غمرات الموت وهي سكراته وما يتقدمه من شدأثد الآلام البدنية أو النفسية أو مجموعها التي تحيط بهم كما تحيط غراتالماء بالغرقي \_ ﴿ وَالْمَلاَّدَكَةَ بَاسْطُوا أَيْدَيْهِم ﴾ إليهم بالعذاب يوم البعث ، أو بالطوها لقبض أرواحهم الخبيثة بالعنف والضرب، كما قال ( فكيف إذا توقَّتهم الملائكة يضر بون وجوههم وأدبارهم ) واختاره ابن جرير . وقد استعمل بسط اليدبمعني الإيذاء المطلق في قوله تعالى ( ١٢:٥ إذ هُمَّ قوم أن يبسطوا إليكمأ يديهم فكف أيديهم عنكم ) فإن أ كار الإيذاء العملي يكون بمداليد، فإن أريدإيذاء معين ذكر كقوله تعالى حكاية ف قصة ابني آدم ( ١٣:٥ لئن بسطت إلى يدك لتقتلني ) الآية ، وقوله ﴿ أَخْرِجُواْ أَنْفُكُم ﴾ حكاية لقول الملائكة لهم عند بسط أيديهم لتمذيبهم أو لقبض أرواحهم، ومعناه أخرجوها مماهي فيه أي إن استطعتم \_ فهوأس تو بيخ وتبكم ، أوأخرجوهامن أبدانكم ، قال صاحب الكشاف إن هذا تمثيل لفعل الملائكة في قبض أرواح الظ**لمة** بفعل الغريم الملح ببسط يده إلى من عليه الحق اليعنفه عليه في المطالبة ولا يمهله ويقول له: أخرج مالى عليك الساعة ولا أريم ( أي لا أبرح ) مكانى حتى أنزءه من أحداقك . ووافقه صاحبالكشففاللعني ولكنهجمل الكلام كنايةعن العنف في السياق ، والإلحاح والتشديد في الإرهاق ، من غير تنفيس ولا إمهال و إنه ليس هناك بسط يد ولاقول لسان ، وكل من القولين جائز الغة لاتكففيه ، وكان يكون متعيناً لو كان صدور ماذكر عن الملائسكة متعذراً ، ولوكشف لصاحبي الكشاف والكشف الحجاب عن تمثل الملائكة للبشر بمثل صورهم ومخاطبتهم بمثل كالاسهم ، لرأيا أسهمافي مندوحة عن العدول عن الحقيقة إلى التمثيل أوالكناية . وقد تعقب الأول ان المنير بأن هذه الأمور عمَكنة على الحقيقة فلا معدل عنها .

﴿ اليوم تجزون عذاب الهون بما كنتم تقولون على الله غير الحق وكنتم عن اللغة الله تستكبرون ﴾ هذا من قول الملائكة أو تشته هنا . واليوم في اللغة الزمن المحدود بصفة أو عل يقع فيه كأيام الأسبوع وأيام العرب للعروفة في تحديد وقائعها وحروبها ، والمراد به يوم القيامة الذي يبعث الناس فيه للحساب والجزاء ، وقيل إن المراد به وقت الموت بناء على القولين السابقين

فى بسط اليد، والتحقيق أن الراد ببسط اليد مدها لتعذيبهم يوم القيامة وحينئذ يقولون لهم هذا القول، ولا يصح القول الآخر إلا إذا صح جعل وقت الموت مبدأ يوم القيامة وهو خلاف الظاهر والمعنى اليوم تلقون عذاب الذل والهوان (1) لا ظاماً من الرحمن ، بل جزاء ظلمكم لأنفسكم بسبب ما كنتم تقولون مفترين على الله غير الحق كقول بعضكم : ماأنزل الله على بشر من شيء ، وزعم بعض آخر أنه أوحى إليه ولم يوح إليه شيء ، وجعد طائفة منكم لما وصف الله تعالى به نفسه من الصفات ، واتخاذ أقوام له البنين والبنات ، واستكبار آخرين عما نصبه وأنزله من الآيات البينات ، احتقاراً من بعضهم لمن كرمه الله بإظهارها على يده ولسانه ، وخشية بعض آخر من تغيير عشرائه وأقرائه ، وحاصل المهنى : يده ولسانه ، وخشية بعض آخر من تغيير عشرائه وأقرائه ، وحاصل المهنى : فلو ترى أيها المخاطب بهذا ما يحل بالظالمين عند الموت و يوم البعث والجزاء ممدا ذكر لرأيت أمراً عظيا وعذاباً أليا .

﴿ ولقد جئتمونا فرادى كما خلقدا كم أول مرة ﴾ هذه جملة مستأنفة بين الله تعالى فيها ما يقوله لهؤلاء يوم القيامة بعد بيان ماتقوله لهم ملائكة الهذاب كاجزم ابن جرير ، لا معطوفة على ماقبلها من حكاية قول المنزئكة ، كما حكاه الرازى أحد وجهين ، وزعم أنه أقوى غافلا عن قوله تعالى (خلقنا كم) ولا ينافى هذا الخطاب قوله تعالى (ولا يكلمهم الله يوم القيامة) لأن معناه أنه لا يكلمهم كلام تكريم ورضا . أو هوكناية عن الغضب والاعراض ، والمعنى : لقد جئتمونا متفرقين فرداً بعد فرد (١) أو وحداناً منفردين عن الأنداد والأوثان ، والأهل والإخوان ، والأنصار والأعوان ، مجردين من الخول والخدم والأملاك والأموال ، كما خلقنا كم أول مرة من بطون أمهاتكم حفاة عراة غاناً ،

<sup>(</sup>١) الهمون بالضم والهموان بالفتح الفل ومنه «أيمسكه على هرن أم يدسه في التراب» والهمون بالفتح اللين والرفق والدعة، ومنه «الذين يمشون على الأرض هوناً » فيختلف المعنى باختلاف حركة الهاء

 <sup>(</sup>۲) قیل : إن فرادی جمع فرد علی خلاف القیام وقیل إنه جمع فرید کأساری حمع أسیر . والصواب أنه لایطلق جمعاً لفرد كأفراد و إنما خص بمجیئه حالا فی مثل جاءوا فرادی فهو بشبه مثنی وثلاث فی الاستعمال

أكد تعالى الخبر بمجيئهم بعد ذكر وقوعه تذكيراً لهم بماكان من جحودهم إياه واستبعادهم لوقوعه، كما ذكرهم بمشابهة بعثهم و إعادتهم ببدء خلقهم، وهو المثل الذی جاءهم به الرسول ( ص ) من ربهم ﴿ وَتَرَكُّمُ مَاخُولُنَا كُمْ وَرَاءٌ ظَهُورَكُمْ ﴾ فلم تقدموا لأنفسكم منه شيئًا بين أيديكم . معنى «خولناكم» أعطينا كم ، وأصل التخويل إعطاء الخول كالعبيد والنعم ، ويعبر بالترك وراء الظهر عما فاتالإنسان التصرففيه والانتفاع به ، لفقده إيامأو بعده عنه ، و بالتقديم بين الأيدى عماينتفع به في المستقبل ، فالمراد هنا أن ما كان شاغلا لهم من المال والولد والخدم والحشم والأثاث والرياش عن الإيمان بالرسل والاهتداء بما جاءوا به لم ينفعهم ، كما كانوا يتوهمون أنالله فضلهم به على المؤمنين ، وأنهم يمكنهم الافتداء بهأو ببعضه من عذاب الآخرة ، إن صح قول الرسل : إن بعد الحياة الدنيا حسابًا وجزاء في حياة أخرى ، و إنما كان يمكنهم الانتفاع به لو آمنوا بالرسل وأنفقوافي سبيل الله ولولا أن هذا هو المراد لاستغني عن هذه الجملة بما قبلها . ومثل هذا يقال فى قوله ﴿ وَمَا تَرَى مَعَكُمُ شَفِعًا ۚ كُمُ الَّذِينَ رَعْمَمُ أَنَّهُمْ فَيَكُمْ شَرِكًا ۚ ﴾ فإن الأديان الوثنية

وما برى معلم شفعاء لم الذين زعمم المهم فيلم شركاء في فإن الاديان الوتديه فائمة على قاعدتى الفداء والشفاعة ، كما تقدم بيانه مراراً أى وما نبصر معكم شفعاء كم من الملائكة وخيار البشر وغيرهم \_ أو تماثيلهم وقبورهم الذين زعم فى الدنيا أنهم في كم شركاء لله تعالى ، تدعوبهم ليشفعوا لكم عند الله ويقر بوكم إليه زلنى ، وتأثيرهم فى إرادته ، وحملهم إياه على مالم تتعلق فى الأزل به ، وقد تقدم شرح هذه السورة هذه العقيدة الوثنية والتفرقة بينها و بين أحاديث الشفاعة فى تفسير هذه السورة وغيرها ﴿ لقد تقطع بينكم ﴾ البين الصلة أو المسافة الحسية أو المعنوية الممتدة بين شيئين أو أشياء ، فيضاف دائماً إلى المثنى كقوله تعالى (فأصلحوا بين أخويكم) ولا يضاف إلى الاسم المفرد إلا إذا كرر محو (هذا فراق بيني وبينك) (ومن بيننا و بينك حجاب) ويستعمل فى الفالب ظرفا غير متمكن وفى القليل إمها وقد قرأه و بينك حجاب ) ويستعمل فى الفالب ظرفا غير متمكن وفى القليل إمها وقد قرأه عنا عاصم وحفص عنه والكسائى بفتح النون ، أى تقطع ما كان بيكم من صلات عنا عاصم وحفص عنه والكسائى بفتح النون ، أى تقطع ما كان بيكم من صلات النسب والملك والولاء والحلة ، وقدر بعضهم تقطع الوصل بينكم ، وقرأه الجمهور بالرفع

على الفاعلية قالوا أى تقطع وصلكم أو تواصلكم ﴿ وضل عنكم ما كنتم تزعمون ﴾ أى وغاب عنكم ما كنتم تزعمون من شفاعة الشفعاء ، وتقريب الأولياء ، وأوهام الفداء ، إذ علم بطلاب غروركم به واعتمادكم عليه ، أو ضل عنكم الشفعاء الذين كنتم تزعمون أنهم بشفعون لكم ، فنى الكلام نشر على ترتيب اللف، فإن تقطع البين راجع إلى ترك ماخولوا ، وفقد الشفاعة أو الشفعاء راجع إلى ما بعده . وجملة القول ان آمالهم خابت فى كل ما كانوا يزعمون ويتوهمون وقد سبق لهذا نظير فى الآيات (٢٠-٢٥) من هذا الجزء فى الآيات (٣٤٠٠) من هذه السورة فراجع تفسيرها فى (٣٤٠٠) من هذا الجزء

(٩٦) إِنَّ ٱللهَ فَالِقُ ٱلْحُبُ وَالنَّوَى يُخْرِجُ ٱلْحَیَّ مِنَ الْمَیِّتَ وَمُخْرِجُ الْمَیِّتَ مِنَ ٱلْحُیِّ ، ذٰلِکُمُ اللهُ فَأَنَّی تُؤْفَ کُونَ (٩٧) فَلَقُ ٱلْإِصْبَاحِ وَجَعَلَ اللَّیْلَ سَکَنَا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ حُسْبَنا ، ذٰلِكَ تَقْدِیرُ العَزیزِ الْمَلِیمِ (٩٨) وَهُو النَّذِي جَعَلَ لَکُمُ النَّجُومَ لِمَهْ تَدُوا بِهَا فِي ظُلُمُتِ الْبَرِّ وَالْمَلِيمِ (٩٨) وَهُو النَّذِي جَعَلَ لَکُمُ النَّجُومَ لِمَهْ تَدُوا بِهَا فِي ظُلُمُتِ الْبَرِّ وَالْمَلْمِي وَالْمَدِي النَّذِي أَنْشَا كُمُ النَّجُومَ لَهُ وَهُو النَّذِي أَنْشَا كُمُ مِنْ نَفْسِ وَاحِدَة فَمُسْتَقَرَّ وَمُسْتُودَعَ ، قَدْ فَصَّلْنَا ٱلآيت لِقُومٍ مِنْ نَفْسِ وَاحِدة فَمُسْتَقَرَّ وَمُسْتُودَعَ ، قَدْ فَصَّلْنَا ٱلآيت لِقُومٍ مِنْ نَفْسِ وَاحِدة فَمُسْتَقَرَّ وَمُسْتُودَعَ ، قَدْ فَصَّلْنَا ٱلآيت لِقُومٍ مَنْ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ مِنَ النَّوْلُ وَالرَّمَانَ مَنْ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا نَحْرَ جُمِنَهُ حَبَّا مِنْهُ خَضِرا أَنْوَلَ مِنَ النَّوْلُ وَالرَّمَانَ مَنْ طَلْمِهَا قِنُوانَ دَانِيَةٌ وَ وَالرَّمَانَ مَنْ طَلْمِهَا قِنُوانَ دَانِيَةٌ وَ وَالرَّمَانَ مَنْ مَنَابِ وَالرَّ يَتُونَ وَالرَّمَانَ فَا اللَّهُ وَالْمَرُولَ إِلَى مُعَلِى مَنْ النَّهُ وَالْمُولَ إِلَى مُعَرِهِ إِذَا أَثْعَمِ وَالرَّمُولَ وَالرَّمَانَ فَالَدُولُ وَالرَّمَانَ فَالَالِكُمْ لَا يَتَ لِقَوْمٍ مِنُونَ .

هذه طائفة من آیات التنزیل ، مبینة ومفصلة لطائفة من آیات التکو بن، تدل أوضح الدلالة على وحدانية الله تعالى وقدرته ، وعلمه وحكمته ، ولطفه ورحمته، جاءت تالية لطائفة من الآيات في أصول الايمان الثلاثة ، التوحيد والبعث والرسالة ، فهي مزيد تأكيد في إثباتها ، وكال بيان في معرفة الله تعالى ، بما فيها من بيانسننه وحكمه في الاحياء والإمانة والأحياء والأموات ، وتقديره وتدبيره لأمر النيرات في السموات ، وأنواع حججه ودلائله في أنواع النيات ، قال عز وجل:

﴿ إِنَ اللَّهُ فَالَقَ الْحَبِ وَالنَّوِى ﴾ الفلق والفرق والفتق جنس واحد للشق ــ ونحود الفأو والفأى والفأس والفت والفتح والفنجر والفرج والفرز والفوس والفرص والفرض والفرى والفضل وأشباهها ـ ومنه قوله تعالى ( وإذ فرقنا بكم البخر ) مع قوله فيه (فانفرق فككانكل فرق كالطود) ومن أسماء الصبح الفلق\_بالتحريك\_ والعتق ـ بالفتح ـ والفتيق ، وقول الراغب : الفلق شق الشيء و إلجالة بعضه من بعض والقتق الفصل بين المتصلين. غير ظاهر، بل التنزيل بدل على عكس قوله إن الفتق يعتبر فيه الانشقاق والفلق يعتبر فيه الانفصال. وفيه أنمواد الفلق والفتق والشق والقطر ومطاوعاتها قد استعملت في الأشياء المادية في باب الخلق والتكو من وما يقابله من خراب العالم بقيام القيامة ، وان الفرق استعمل في الأمور المادية والمعنوية جميمًا ، ومن الثانى تسمية القرآن فرقانًا وتلقيب عمر بالفاروق ، فإن المراد بهما الفرق بين الحق والباطل. والحب بالفتح اسم جنس للخنطة وغيرها مما يكون في السنبل والأكام والجمع حبوب مثل فلس وفاوس والواحدة حبة .والحببالكسر بزر ما لايقتات مثل بزور الرياحين الواحدة حبة بالكسر .قاله فيالمصباح ونحوه في مفردات الراغب. والنوى جمع نواة وهي عجمة التمر والزييب وغيرها كما في اللسان والعجمة بالتحريك ما يكون في داخل التمرة والزبيبة ونحوها ،وجمعها عجم وقيل إن النوى إذا أطلق ينصرف إلى عجم التمر فان أريد غيره قيد فقيل نوى الخوخ ونوى المشمش ، ولعل هذا تابع للقرينة ولم أر من قال إنه كذلك في أصل اللغة

والمعنى أن الله هو فالق ماتزرعون من حب الحصيد ونوى الثمرات وشاقه بقدرته وتقديره الذى ربط به أسباب الانبات بمسبباتها . ومنها جعل الحبوالنوى في التراب وارواء التراب بالماء ، وعن ابن عباس أن المراد بالفلق هنا الخلق والايجاد والأول أظهر في بيان المراد ، وقد بين ذلك بقوله : ﴿ يُحْرَج الحي من الميت ﴾

أى يخرج الزرع من نجم وشجر وهو حي أي متغذنام.. من الميت وهو ما لايتغذى ولاينمي من التراب وكذا الحب والنوى وغيرها من البزوركا يخرج الحيوان من البيضة والنطفة. فان قيل إنعاما المواليديز عمون أن في كل أصول الأحياء حياة فكل ما ينبت من ذلك ذرحياة كامنة إذا عقم بالصناعة لاينبت. قلنا إن هذا اصطلاح لهم يسمون القوة أو الخاصية التي يكونبها الجب تابلا للانبات حياةولكن هذا لايصحف اللغة إلا بضرب من التجوز و إنما حقيقة الحياة في اللغة ما يكون به الجسم متغذيا ناميا بالفعل وهذا أدنى مراب الجياة عند العرب ولها مراتب أخرى كالاحساس والقدرة والإرادة والعلم والمقل والحَكَمة والنظام، وهذه أعلى مراتبالحياة في المخلوق،وفوق6لكحياةالخالق التي مي مصدركل حياة وحكمة ونظامفالكون .وما قلنا إنه الحقيتةأظهرمن مقابله وهو جعل إطلاق الميت على الحب والنوى من مجاز التشبيه كأنه لما لم تظهر فيــه آيات حياته الكامنة من النماء وغيره سمى ميتا ، فإن واضعى اللغة في طور البداوة لم يَكُونُوا يَعْلَمُونَ أَنْ فِي الحبِّ والنَّوَى صفة هي مصدر النماء قد تزول فلا يبقى قابلا للإنبات. وجعل بعضهم كالا مرب الحيي والميت هنا مجازاً ويرده مثل قوله تعالى (وجعلنا من الماءكل شيء حي ) ﴿ وَنَحْرَجِ الميت من الحي ﴾ كالحبوالنوي من النبات والبيضة والنطقة من الحيوان . وهذا قيل إنه عطف على «فالق الحمب» لأن الأصل في الكلام الفصيح أن يعطف الاسم على الاسم، ولأن إخراج المبت من الحي لايدخل في بيان فلقي الحب والنوي'، وقيل أنه عطف على «يخرج الحي من الميت» سواء كان بيانًا لما قبله أو خبرًا بعد خبر ، لأن التناسب بين هذين الأسرين المتقابلين أقوى من التناسب بين الثاني و بين فلق الحب والنوى والدلك وردا بصيفة الفعل في سورتي يولس والروم ( يخرج الحي من الميت و يخرج الميت من الحي)وقد حسن عطف اسم الفاعل (مخرج) على الفعل (يخرج) النكتة بيان التفاوت بين الأمرين معكو**ن**اسم الفاعل بمعنى فعل المضارع فان مخرج الشيء هو الذي يخرجه في الحال أو الاستقبال ، ولكن هذا الفعل يدل أيضًا على التجدد والاستمرار . وقد يراد بوضعه موضع اسم الفاعل أو موضع الفعل الماضي إفادة تجدده واستمراره، أو تصور حدوث متعلقه واستحضار صورته . مثال الأول : المقابلة التي

أوردها الشيخ عبد القاهر في دلائل الاعجاز بين قوله تعالى ( هل من خالق غيرالله يرزقكم من السهاء) وقوله (وكلبهم باسط ذراعيه بالوصيد) فصيغة الفعل في يرزقكم تدل على أنه يرزقهم حالا فحالا وساعة فساعة ، وصيغة الاسم فى باسط ذراعيه تفيد البقاء على تلك الحالة، ومثال الثابي قوله تعالى (ألم تر أن الله أنزل من السهاء ماء فتصبح الأرض مخضرة ) جعل فتصبح موضع فأصبحت لافادة استحضار تلك الهيئة الجميلة وتمثلها كأنها حاضرة مشاهدة ، وكل من هذين المعنيين للمضارع قيل بأنه مراد بقوله تعالى ( يخرج الحي من الميت ) القائل بالأول هو فخر الدين الرازى والقائل بالآخر هو ابن المنير في الانتصاف على الكشاف . وقال الرازي في تعليل اختلاف التعبير في المعنى : أن العناية بايجاد الحيمن الميت أكثر وأكمل من العناية باخراج الميت من الحي . وقال ابن المنير : أن الأول أظهر في القدرة من الثاني واله أول الحالين والنظر أول مايبدأ به فالهذا كان جديراً بالتصور والتأكيد في النفس و بالتقديم اه وذهب الخطيب الاسكافي في «درة التمزيل» إلى حمل اختلاف التعبير لفظيا محضا . وملخص كلامه أن مقتضى السياق أن يقال «ومخرج الحي من الميت. مخرج الميت من الحي » لمناسبة «فالق الحب» قبله و «فالق الاصباح» بعده ، ولكن لماكان ذلك مستثقلا في النطق بعد كلة « والنوى » الذي اجتمع فيها ثلاثة من حروف العلة عدل عن « ومخرج » المبدأ بحرف العلة إلى « يخرج » التي بمعناها ثم عطف عليها «ومخرج» لمناسبة اسم الفاعل قبله و بعده اه . والمراد أن « والنوى » بدئت بالواو المفتوحة وختمت بهــٰا فاذا عطف عليها « ومخرج » تتــكرر الواو المفتوحة تكراراً مستثقلاكما هو ظاهر

ونقل بعض المفسرين عن ابن عباس (رض) أن معنى الجملتين يخرج المؤمن من الكافر والكافر من المؤمن. ومثله إخراج البار من الفاجر والصالح من الطالح والعالم من الجاهل وعكسه بحمل الحياة والموت علىالمعنوى منها على حدقوله تعالى. « أو من كان ميتاً فأحييناه وجعلنا له نوراً يمشى به في الناس » ولكن هذا التفسير لايناسب هذا السياق و إنما يناسب سياق آيتي آل عمران « ٤ : ٢٧ » و يونس. « ٣١ : ١٠ » فراجع تفسير الأولى في ص ٢٧٥ ج ٣ من التفسير ﴿ ذَلَكُمُ اللهُ فَأَنِي تَوْفَكُورَ، ﴾ أى ذلكم المتصف بما ذكر من مقتضى القدرة الكاملةوالحكمة البالغةهو الله خالق كلشى و فكيف تصرفون عن عبادته وحده، وتشركون به من لا يقدر على فلق نواة ولا حبة ، ولا إحداث سنبلة ولا نخلة ؟

﴿ فَالَقَ الْإِصِبَاحِ وَجَعَلَ اللَّيْلُ سَكَناً وَالشَّمِسُ وَالْقَمْرُ حَسَبَاناً ﴾ جمع تعالى في هذه الآية المنزلة بين ثلات آيات سماوية، بعد الجمع فيما قبلها بين ثلاث آيات أرضية ( فَالآية الأولى ) فلق الإصباح ، والمراد به الصبح وأصله مصدر « أصبح الرجل» إذا دخل في وقت الصباح ومن الشواهد عليه قول امرىء القيس :

ألا أيها الليل الطويل ألا أنجلي بصبح وما الإصباح منك بأمثل وقرأ الحسن بفتح الهمزة وأنشد قول الشاعر:

أفنى رياحا وبنى رياح تناسخ الامساء والإصباح

بالكسروالفتحـ مصدرين، وجمع مساء وصبح، وفلق الاصباح عبارة عن فلق ظلمة الليلوشقها بعمودالصبحالذي يبدرفي جهة مطلعاالشمس من الأفق مستطيلا، فلا يعتد به حتى يصيرمستطيراً ، تتفرى الظامة عنه من أمانه وعن جانبيه إلى أن تنقشع وتزول ، ولذلك سمى فجراً فإن الفجر بمعنى الفلق كما تقدم آنفا . والله تعالى هو فالق الاصباح بنور الشمس الذي يتقدمها ،إذهوخالقهاومقدرمواقعالأرض منهافي سيرها، كَا نَبِينَهُ فِي الآيةِ الثالثةِ مِن آيَاتِ هَذَهُ الآيةِ فَإِنَّهَا مُعَلَّلَةً للَّذِيتِينَ قَبْلُهَا ، والمراد من التذكير بالآية الأولى التأمل في صنع الله بتفرى الليل إذا عسمس ، عن صبحه إذا تنفس ، و إفاضة النورالذي هومظهر جمال الوجود، ومبدأ زمن تقلب الأحياء في القيام والقعود ، والركوعوالسجود،ومضيهم في تجلى النهار، إلى مايسروا لهمن الأعمال وما لله في ذلك من نعم وحكم وأسرار ويدل على ذلك ذكرالآية الثانية بفائدتها، وهي آية الليل يجعلهالله سكناً، فهذا المذكور يدل على مقابلة المحذوف، وهوجعل النهار وقتا للحركة بانسمى للمعاش ،والعمل الصالحالمعاد ، وقد صرح بنوعي الفائدتين في آيات كقوله تعالى ( ٧٨ : ٧٣ ومن رحمته جعل لسكم الليل والنهار لتسكنوا فيه ولتبتغوامن فضله ولعلكم تشكرون ) فهذه الآية على إيجازهاجامعة للفوائد الدنيو يةوالدينية، وفيها

اللف والنشر، أى لتسكنوا في الليل وتطلبوا الرزق من فضل الله في النهار، وليعدكم نشكر نعمه عليكم بهما، و بمنافعكم في كل منهما، ومن الآيات المصرحة بذكرها ماقرن بالتذكير بفائد بهما الدينية فقط كقوله تعالى (٧٨: ١٠) وجعلنا الليل لباساً، وجعلنا النهار معاشاً ) ومنها ماقرن بالتذكير بفائد بهما الدينية فقط كقوله تعالى (٢٥: ٣٠ وهو الذي جعل الليل والنهار خلفة لمن أراد أن يذكر أو أراد شكورا ) فيالله من إيجاز القرآن و بلاغته ، في اختلاف عبارته!!

قرأ عاصم والكسائى « وجعل الليل » بالفعل الماضى، وقرأه الجهور بصيغة اسم الفاعل « وجاعل » ورسمهما فى المصحف الإمام واحد، والأولى تقوى جانب الاعراب فإن الشمس والقمر المعطوفين على الليل منصوبان بإجماع القراء، ولا يظهر نصبهما على القراءة الثانية إلا بتقدير جعل، أو جعل «جاعل» بمعناه، وهو تكلف يجتنب فى الفصيح والثانية تناسب السياق والنسق بعطف الاسم على الاسم وهو الأصل الذى يخرج عنه فى الفصيح إلا لنكتة . فبالجمع بين القراءتين زال التكلف وتم التناسب، فيالله من فصاحة القرآن في عبارته ، واختلاف قراءته !!

والسكن بالتحريك السكون وما يسكن فيه من مكان كالبيت وزمان كالليل، وكذا مايسكن إليه الرجل وكذا مايسكن إليه الحقاره الكشاف هذا قال: السكن مايسكن إليه الرجل أى وغيره) ويطمئن استئناساً به واسترواحا إليه من زوج أو حبيب، ومنه قيل للنار سكن لأنه يستأنس بها، ألا تراهم بموها المؤنسة، والليل يطمئن إليه التعب بالنهار لاستراحته فيه وجمامه . ويجوز أن يراه وجعل الليل مسكونا فيه من قوله (لتسكنوا فيه) اه وهذا الأخير المرجوح عنده هو الراجح الختار عندنا إلاأنه يجوز الجع بينهما، ودليل الترجيح نص (لتسكنوا فيه) وكون السكون فيه ، أعم وأظهر من السكون وليه فإن كثيراً من الناس يستوحشون من الليل ولاياً نسون به مو إن كان له على آخرين أياد جلية أو خفية ، تنقض مذهب المانوية ، فيستطيله المرضى والمهمومون والمهجورون، أياد جلية أو خفية ، تنقض مذهب المانوية ، فيستطيله المرضى والمهمومون والمهجورون، ويستقصره العابدون الواصلون ، والعاشقون الموصولون ، فذاك يقول ما أطوله و يستقصره العابدون الواصلون ، والعاشقون الموصولون ، فذاك يقول ما أطوله و يطلب انجلاءه ، وهذا يقول ما أقصره و يتمنى بقاءه :

يود أن سواد الليل دام له وزيد فيه سواد القلب والبصر

والمراد بالسكون فيهما يعم سكون الجسم وسكون النفس. أماسكون الجسم فبراحته من تعب العمل بالمهار، وأماسكون النفس فمهدوءالخواطر والأفكار، والليل زمن السكون لأنه لا يتيسر فيه من الحركة وأنواع الأعمال مايتيسر في النهار ، لما خص به الأول من الاظلام والثاني من الأبصار ( ١٧ : ١٢ وجعلنا الليل والمهار آيتين فمحونا آية الليل وجعلنا آية النهار مبصرة لتبتغوا فضلا مزر بكم ولتعلمواعدد السنين والحساب ) فأ كثر الأحياء من إنسان وحيوان تترك العمل والسعى فىالليل، وتأوى إلى مما كنها للراحة التيلا تتم وتكمل إلا بالنوم،الذي تسكن بهالجوارح زالخواطر ببطلان حركتها الادارية ، كَمَّ تَسَكَّن به الأعضاءالرئيسيةسكونانسبيابقلةحركتها الطبيعية ، فتقتل نبضات القلب بوقوفها بين كل نبضتين، ويقل إفراز خلايا الجسم المسوائل والعصاراتالتي تفرزها ، و يبطىء التنفس ويقل ضغط الدم في الشرايين ولا سيما في أول النوم إذ تكون الحاجة إلى الراحة به على أشدها،و يضعف الشعور حتى يكاد يكون مفقوداً ، فيستر يحالجهاز العصبي، ولا سيما الدماغوالحبل الشوكى وتسترج جميع الأعضاء باستراحته ، وتقل الفضلات التي تنحل من البدن وتكثر الدقائق التي تشكون من الدم ليحل محلها . و إنما تكثر الفضلات والحلال الذرات بَكَثْرَةَ العمل، فالعمل العقلي يجهدالدماغ والعضلي يجهد الأعضاء العاملة فتردادا لحرارة و يَكثر الاحتراق بحسب كثرة العمل وتكون الحاجة إلى الراحة بالنوم بقدرذلك ، وقد علل النوم تعليلات كثيرة ولما يصل العلماء إنى كشف سره ، واستجلاء كنه سببه وأما الآيةالثالثةالكونيةفيالآيةفهي جعل الشمس والقمر حسباناأي علمي حساب لأن طلوعها وغروبهما وما يظهرمن تحولاتهماواختلاف مظاهرها كلذلك بحساب كما قال تعالى (٥٥: ٣ الشمسوالقمر بحسبان)ڤاهنا يمعني آية الاسراء (١٢:١٧) ألتي ذكرت آنفا وآيَّة يونس (١٠ : ٥ هو الذي جعل الشمس ضياءوالقمر نور أوقدره منازل لتعلموا عدد السنين والحساب) فالحساب بالكسروالحسبان بالضم مصدران لحسب يحسب ( من باب نصر )وهواستعال العددفي الأشياء والأوقات وأما الحسبان بالكسر فهو مصدر حسب ( بوزن علم ) وفضل الله تعالى في ذلك عظيم فإن حاجة الناس إلىمعرفة حساب الأوقات لعباداتهم ومعاملاتهم وتواريخهم لاتخفي على أحد

منهم فى جملتها ، وعند خواص العلماء من ذلك ماليس عند غيرهم ، وعلماء الفلك والبتقاويم متفقون فى هذا العصر على أن للارض حركتين حركة تتم فى ٢٤ساعة وهي مدار حساب الأيام ، وحركة تتم فى سنة و بها يكون اختلاف الفصول وعليها مدار حساب السنين الشمسية ، ولعلنا نشرح هذا فى تفسير سورة يونس وغيرها .

﴿ ذلك تقدير العزيز العليم ﴾ أى ذلك الجعل العالى الشأن البعيد المدى فى الابداع والاتقان ، فوق بعد النيرات عن الانسان ، المترتب على ماذكر من سبب اختلاف الأيام والفصول وتقدير السنين الشمسية ، ومن تشكلات القمر التى تعرف بها الشهور القمرية ، هو تقدير الخالق الغالب على أمره فى تنظيم ملكه ، الذى وضع المقادير والأنظمة الفلكية وغيرهما بما اقتضاه واسع علمه فهذا النظام والابداع من آثار عزته وعلمه عز وجل ، فليس فى ملكه حزاف ولا خلل ( إنا كل شىء خلقناه بقدر )

﴿ وهو الذي جعل لـكم النجوم لمهتدوا بها في ظلمات البر والبحر ﴾ هذا نوع آخر من آيات التكوين العلوية مقرون بفائدته في تعليل جعله، والمراد بالنجوم ماعدا الشمس والقمرمن نيرات السماء لأن ذلك هو المتبادرمن السياق والمعهود في الاهتداء، ذكرنا تعالى ببعض فضله في تسخيرهذه النيرات التي ترى صغيرة بعدالتذكير ببعض فضله في النيرين الأكبرين في أعين الناس، وقيل إنهما يدخلان في عموم النجوم لأن القمر مما يهتدى به في الظلمات، فإذا استثنيت بعض ليالي الشهرقلنا وأي نجم يهتدى به في جميع الأوقات ﴿ وَكَانت العرب في بداوتها تؤقت بطلوع النجم لأنهم ما كانوا يعرفون الحساب، و إنما يحفظون أوقات السنة بالأنواء ، وهي نجوم منازل القمر في مطالعها ومغاربها ــ وسيأتى بيان ذلك في موضع آخر ــوقدسموا الوقت الذي يجب الأداءفيه «نجا »تجوزاً لأن الاستحقاق لايعرف إلابه ،ثم سموا المال الذي يؤدي نجما وقالوانجمه إذا جعله أقساطا.وفي الظلماتهنا وجهان ظلمات الليل بالبر والبحر وأضافهما إليها لملابستهالهماءأ ومشتبهات الطرق شبهها بالظامات قاله في الكشاف وكان اهتداؤهم بالنجوم قسمان أحدهمامعرفةالوقتمنالليلأومنالسنة والثانيمعرفةالمسالكوالطرقوالجهات وقد سبق ذكرالظامات و بيان أنواعهافي البروالبحرفي تفسير الآية ٦٣ من هذه السورة وههنا يذكرالمفسرون النهىءن علم النجوم الذى يزعم أهله أنهم يعرفون به

ما سيكون في المستقبل من الاحداثقبلحدوثها . ومنهم من بالغ فأطلق النهي عن علم النجوم إلاالقدر الذي يهتدي به في الظلمات و يعرف به الحساب، و يحصل به الاعتبار بزينة السهاء ، لأن هذه الأشياء هي التي هدي إليها الكتاب . والصواب أن المذموم هو تلك الأوهام التي يزعمون معرفة الغيببهادون علم الهيئة الفلكية الذي يعرف به من آيات قدرة الله وعلمه وحكمته ما لايعرف من علم آخر ، وقداتسع هذا العلم في عصرنا هذا بما استحدث أهله من المراصدالمقر بة للابعاد والآلات الحمالة للنور التي يعرف بهاسرعة سيرهوأ بعادالاجرام السماوية بعضهامن بعض ومساحة الكواكب وكثافتها والمواد المؤلفة منها . و إننا نقتبس ممانقلءن علماء الهيئة كلةفيأ بعاد بعض النجوم الثوابت التي هي شموس من جنس شمسنا ليعلم بهاقدر علم ر بنا وسعة ملكه « النجوم تعد بالملايين لكن علماء الفلك لم يتمكنوا حتى الآن إلامن معرفة إبعاد بعض المئات منهــا لأن سائرها أبعد من أن يرى اختلاف في مواقعه والذي عرف بعده منها حرت العادة أن لا يحسب بعده بالأميال بل بالمسافة التي يقطعها النور في سنة من الزمان ، فإن النور يسير ٨٦٠٠٠ ميل في الثانية فيقطع في الدقيقة ٥١٦٠ ٠٠٠ ميل وفي السنة نحو ٠٠٠ ٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ميل وقد وجد بالرصدان أقرب النجوم منا لايصل نوره إلينا إلاف أربع سنوات ونحو نصف سنة ، فيقال ان بعده عناأر بع -سنوات ونصف سنة نورية . ومن النجوم مالايصل النور منه إليناإلافألف سنة أو أكثر ، فالنجم المسمى بالنسر الطائر يصل النور منه إلينافي أر بع عشرة سنة ونصف سنة لأن بعده ٠٠٠ ٠٠٠ ٨٧ ميل. والنجم المسمى بالنسر الواقع بصل النور منه إلينا في نحوثلاثين سنة لأن بعده عنا نحو ٢٨٠٠٠٠٠٠٠ والنحم للسمى بالسماك الرامح يصل النور منه إلينا في نحو خمسين سنة لأن عده عنا . . . . . . . . . . . . . وأما الشعري العبور وهوأسطع النجوم نوراً غبعدها عنا نحو تسع سنوات نورية، والعيوق بعده عنا نحو ٣٢ سنة نورية

وأول من قاس إبعاد النجوم بالضبط الفلكي (ستروف) فإنه قاس بعد النسر الواقع سنة ١٨٣٥ الى سنة ١٨٣٨ (ميلادية) فجاءت نتيجة قياسه مطابقة لنتيجة القياسات الحديثه مع أن الفلكيين يستخدمون الآن من الوسائل مالم يكن معروفافي عصره » اه

ولعل كثرة الآيات في عالم السماء هي نكتة تذييل الآية بقوله تعالى : ﴿ قُدُ فَصَلْمًا الْآيَاتِ لَقُومُ يَعْلَمُونَ ﴾ سواء أريد بها آيات التَّبزيل أو آيات التَّكُوين. فان أريد بها المعنى الأول فوجهه أن هــذه الآية وما قبلها وما في معناها من الآيات المنزلة في الحث على النظر في ملسكوت السماء كله تفصيل مبين لطرق النظر والبحث فىالعالم السماوي للذين يعلمون بالفعل أو بالقوة والاستعداد شيئًا من حَكُمُ اللهُ تَعَالَىٰ وعِجَائِبِ صَنَّهُ فَيُهِ فَيَزْدَادُونَ بَهِذَا التَّفْصِيلُ بَحْثًا وَعَلَما ، فَيكُون علمهم نامياً مستمراً . و إنأر يد الثاني فوجهه أظهر ، وهو أن الآيات الدالة على علم الله تعالى وحكمته وفضله على خلقه لايستخرجها من النظر في النجوم إلا الذين يعلمون . أي أهلالعلم بهذا الشأن،الذين يقرنون العلم بالاعتبار ، ولا يرضون بأن يكون منتهي الحظ، ماتمتع به اللحظ، ولاغاية النظر والحساب، أن يقال إنهذا لشيء عجاب. ومن الاعتبار قرل صاحب المقتطف بعد مقالات خلص فيها بعض « بسائظ

علم الفلك » \_ ومهما الكلمة المذكورة آنها \_ فإنه قال لما انتهى من الكلام على النظام الشمسي ورجح أنه لايصلح شيء منسياراته لحياة البشر غير الأرض،وأنه يحتمل أن تكون سيارات سائر الشموس كذلك وكام أكبر من هذه انشمس قال: « والإنسان أوسع هذه المخلوقات إدراكا وهو على سعة إدراكه لايعلم نركيب جسم النملة ولا كيفية تجمع الدقائق في حبة الرمل ، علم واسع وجهل مطبق . وكلاهما ناطقُ بأن مبدع هذا الكون أعظم وأعلم وأحكم من كل ما يتصور عقل الإنسان ».

﴿ وهو الذي أنشأكم من نفس واحدة فمستقر ومستودع ﴾ بعد أن ذكرنا الله تعالى ببعض آياته الكونية في الأرض وفي السماء ذكرنا في هذه الآية ببعض آياته فىأنفسنا . الإنشاء إيجاد الشيء وتربيته أو إحداثه بالتدريج . وقد استعمل في التنزيل فيخلقالإنسان بجملته وخلق أعضائه ومشاعره ، و إيجاد الأقوام والقرون. من أممه بعضها فيأثر بعض ، وفي البعث ، وفي خلق الشيجر والجنات ، وفي إحداث. السحاب قال في حقيقة الأساس: وأنشأ حديثاً وشعراً وعمارة . اه . والنفس ما يحيا به الإنسان وذاته فيطاق على الروح وعلى المرء المركب من روح و بدن . والمستقر ( بفتح القاف )حيث يكون القرار والإقامة قال تعالى (ولكم في الأرض مستقر ) كا قال ( جعل الأرض قراراً ) قال الراغب: قر في مكانه يقر قراراً إذا ثبت ثبوتاً جامداً وأصله من القُر وهو البرد وهو يقتضى السكون ، والحر يقتضى الحركة اهو المستودع موضع الوديعة وهو مايتركه المرء عند غيره مؤقتاً ليأخذه بعد فهى فعيلة من ودع الشيء إذا تركه بمعنى مفعولة ويكون كل من المستقر والمستودع مصدراً ميميا بمعنى الاستقرار والاستيداع ، ويكون الثانى اسم مفعول بمعنى الوديعة ولا يكون الأول كذلك لأن فعله لازم إلا ماجاء على طريقة الحذف كقول النحسة ظرف مستقر ، أي مستقر فيه

والممنى أنه تعالى هو الذي أنشأ كم من نفس واحدة وهي إما الروح التي هي الخاتي الآخر في قوله تعالى بعد ذَكر أطوار خلق الجسد (ثم أنشأناه خلقا آخر)و إما الذات المركبة من الروح والجسد والمراد بها الإنسان الأول الذي تسلسل منه سائر الناس بالتوالد بين الأزواج وهو عندنا وعند أهل الكتابآدم عليه السلام وتقدم مثل هذا في أول سورة النساء مع بحث طويل في تفسيره وسيجيء شبهة في سورة الأعراف وفي إنشاء جميع البشر من نفس واحدة آيات بينات على قدرة الله وعلمه وحَدَمته ورحدانيته ،وفي التذكير به إرشاد إلى مايجِبمن شكر نعمته ومن وجوب التعارف والتآلف والتعاون بين البشر وعدمجعل تفرقهم إلى شعوب وقبائل مدعاة للتعادى والتقاتل، وقد فصلنا القول في هــذا المعنى في أول تفسير آية سورة النساء قرأ ابن كثير وأبو عمرو الستقر بكسر القاف والباقون بفتحها واختلف في المراد بالمستقر والمستودع فروى جمهور رواة التفسير وأبو الشيخ والحاكم وصححه عن ابن عباس قال : المستقر ( بالفتح ) ما كان في الرحم والمستودع ما استودع في أصلاب الرجال والدواب ــ وفي لفظ المستقر ما في الرحم وعلى ظهر الأرض و بطنها مما هو حي ومما هو قد مات \_ وفي لفظ المستقر ما كان في الأرض والمستودع ماكان في الصابوروي عن ابن مسعود أنه قال في تفسير العبارة مستقرها في الدنيا ومستودعها فى الآخرة ، أى النفس ، وفى رواية عنــه المستقر الرحم والمستودع الحكان الذى يموت فيه وروى مثله عرب الحسن وقتادة ، وأورد الرازى قول الحسن مفسراً له فقال المستقر حاله بعد الموت لأنه إن كان سعيداً فقد استقرت تلك السعادة و إن كان شقياً فقد استقرت تلك الشقاوة ولا تبديل في أحوال الانسان بعد الموت ، وأما قبل الموت فالأحوال متبدلة فالكافر قد ينقلب مؤمنا والزنديق قد ينقلب صديقا فهذه الأحوال لكومها على شرف الزوال والفناء لا يبعد تشبيهها بالود يعة وذكر للأصم قولين أحدها أن المستقر من خلق من النفس الأولى و دخل الدنيا واستقر فيها والمستودع الذي لما يخلق بعد وثانيها المستقر من استقر في قرار الدنيا والمستودع من في القبور حتى يبعث (و إنما يظهر وجه هذين القولين على قراءة كسر القاف أوالمستقر في القبور حتى يبعث (و إنما يظهر وجه هذين القولين على قراءة كسر القاف أوالمستقر ومنكم مستودع أنى ، فعبر عن الذكر بالمستقر لأن النطفة تتولد في صلبه وعبر عن الأنى بالمستودع لأن الرحم شبهة بالمستودع ولعله أخذه الشاعر

و إنما أمهات الناس أوعية مستودعات وللآباء أبناء

وأقول ايس في الكتاب العزيز مانستهين به على تفسير هذه العبارة كدأ بنا في تفسير القرآن بالقرآن إلا قوله تعالى في سورة الحج (٢٢ : ٥٦ ياأيها الساس إن كنتم في يبسمن البعث فإنا خلقنا كمن تراب ثم من نطقة ثم من علقة ثم من مضغة مخلقة وغير مخلقة لنبين لكم ونقر في الأرحام مانشاء إلى أجل مسمى ثم مخرجكم طفلا ثم لتبلغوا أشدكم) الآية وقوله تعالى في سورة هود ( ١١ : ٦ وما من دابة في الأرض إلا على الله رزقها ويعلم مستقرها ومستودعها كل في كتاب مبين) قال ابن عباس مستقرها حيث تأوى ومستودعها حيث تموت وقال مستقرها في الأرحام ومستودعها حيث تموت وقال مستقرها في الأرحام والمستودع القبر وأما المستقر ( بكسر القاف ) فالظاهر أنه من بطول عمره في الدنيا والمستودع القبر وأما المستقر في الدنيا يعمر عراً طويلا ومنكم مستودع لا استقرار له فيها بل تحترمه المنية طفلاأ و يافعا و يمكن تفسير قراءة الفتح بهذاأى فهما ذو استقرار له وذو استيداع . وآخر ماخطر لى بعد تلخيص أقوال المفسرين أن المستقر الروح وهو يذكر و يؤنث ـ والمستودع البدن والجلة مما يتسع المجال فيه للتفسير والتقدير والإنجاز مقصود به

﴿ قَدْ فَصَلْنَا الَّآيَاتَ لَقُومَ يَفْقُمُونَ ﴾ أي قد جعلنا الآيات المبينة لسنتنا في خلق البشرمفصلة كلفصل ونوع منهايدل على قدرة الخالق و إرادته ، وعلمه وحكمته ، وفضله ورحته فصلناها كذلك لقوم يفقهون مايتلي علمهمأى يفهمون المرادمنه ومرماه ويفطنون لدقائقه وخفاياه فالفقه — و إن فسر بالعلم و بالفهم \_ أخص منهما . قال الراغب : الفقه هو التوصل إلى علم غائب بعلم شاهد فهو أخص من العلم وقال ابن الأثير في النهاية أن اشتقاقه منالفتح والشق ،وأحسن منه قول الحكيم الترمذي إن فقه وفقأ واحد فإن الإبدال بين الهمزة والهاء كثيروفقأ البثرة شقهاوسبرغورها ،فالفقء مستعمل في الحسيات والفقه في المعنويات ، والجامع بينهما النظر في أعماق الشيء وباطنه · فمن لايفهم إلا ظواهر الكلامولا يفطر إلا لمظاهر الأشياء لايقال إلهفقه ذلك، و إنما سمى علم الشرع فقها لمافيه من الاستنباط ولما كان استخراج الحكم والعبر منخلق البشر يتوقف على غوص في أعماق الآيات، وفطنة في استخراج دقائق الحكم والبينات عصرعها بالفقه، وأما العلم بمواقع النجوم والاهتداء بها في ظلمات البر والبحر فهو سن الأمور الظاهرة التي لاتتوقف على دقة النظر . ولاغوص الفكر، وكذلك أكثر مظاهر علم الفلك، فلذلك اكتفى في الآية السابقة لهذه بالتعبير بالعلم الشامل لما لايشترط فيه دقةالاستنباط كظواهرهولعبره كدقائقه .وقد فطن لذلك الزمخشرى\_وماأجدره به\_فقال(فانقلت)لم قبل«يعلمون» معذكر النجوم ،و(يفقهون)معذكر إنشاء بني آدم؟ (قلت) لأن إنشاء الانسمن نفسواحدة وتصريفهم بين أحوال مختلفة ألطف وأدق صنعةوتدبيراً فكانذكر الفقهالذي هواستعال فطنة وتدقيق نظر مطابقا لهاه وتعقبه ابن المنير فزعم أن هذا كلام صناعي وأن التحقيق ان اختلافالتعبير للتقان وذكر وجهاً آخر بناءعلى زعمهأنالفقه أدنىدرجات العلم،لأنه عبارة عن مجرد الفهم وما بني على الفاسد فاسد ،وأين هو في فهم أسرار اللغة من الزمخشري ؟ وأين المقلد لظواهر بعض النقول من الإمام اللوذعي ؟ وأيهما السليقي والصناعي ؟

<sup>﴿</sup> وَهُوَ الذَى أَنْوَلَ مِنَ السَّاءَ مَاءً فَأَخْرِجِنَا مِنَهُ خَضَرًا نَخْرِجَ مِنْهُ حَبًّا مِتُوا كَبَا﴾ هذه الآية المنزلة مرشدة إلى نوع آخر من آيات التكوين وهو إنجاد الماء ، و إنزاله . ﴿ تَفْسِيرُ القَرْآنُ الْحُكِيمُ ﴾ ﴿ وَإِنْوَالُهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

من السماء، وجعله سبباً لانبات ، وجعل النبات المسبب عنه أنواعاً كثيرة ، مشتمة وغير متشابهة ، و بذلك يلتقي آخر هــذا السياق بأوله . أي وهو الذي أنزل من السحاب ماء فأخرجنا بسبب هذا الماء الواحد نبات كل شي من أصناف هذا. النامي الذي يخرج من الأرض فأخرجنا منه أي من النبات خضراً أي شيئا غضاً أحضر بالخلقة لابالصناعةوهو ماتشعبمن أصل النبات الخارج من الحب كساق النجم وأغصان الشجر ، نخرج منه أي من هذا الأخضر المتشعب من النبات آنا بعد آن حيا متراكبا بعضه فوق بعض وهو السنبل فهذا تفصيل لعاء النجم الذي لاساق لهمن النبات ونتاجه ، وعطفعليه حال نظيره من الشجر فقال ﴿ومن النخل من طلعها قنوان دانية ﴾ النخل الشجر الذي ينتج التمر يستعمل لفظه في المفرد والجمع وجمعه تخيل . و « من طلعها » بدل مما قبله، وطلعها أول مايطلع أي يظهر من زهرها الذي يكون منه تمرها وقبل أن ينشق عنه كافوره أي وعاؤه ، وما ينشق عنـــه الـكافور من الطلع يسمي. الغريضوالاغريض ،والقنوان جمعقنو (بالكسر) وهوالعذق الذي يَكُون فيه النمر، ومثله في وزنه واستواء مثناه وجمعه الصنو والصنوان وهو مايخرج من أصل الشجرةمن القروع. والقنوان من النخل كالعناقيد من العنب والسنابل من القمح والمعني أنه يخرج من طلع النخل قنوان دانية القطوف سهلة التناول أو بعضها دان قريب من بعض لكثرة حملها ﴿ وَجِنَاتُ مِن أَعِنَابِ ﴾ قرأ الجمهور «جنات » بالنصب وتقدير الـكلام ﴿ ونخرج منه — أى من ذلك الخضر — جنات من أعناب . وقرأها أبو بكر عن عاصم بالرفع وهو المروى عن على المرتضى وابن مسعود والأعمش وغييرهم وتقدير المكلام. ولكم حنات من أعناب أو وهناك حنات أو ومن الكرم جنات الخ وسنبين حَكَمَة اختلاف الأعراب بعد ﴿والزيتون والرَّمَان مُشْتَبُّما وغيرمتشابه ﴾ أى وأخصمن نباتكل شيء الزيتون والرمانحال كونهمشتبها في بعض الصفات. غير متشابه في بعض آخر، قيل إن هذه الحال من الرمان وحده فإنه أنواع تشتبه في شكل الورق والثمر وتختلف في لون الثمر وطعمه ، فمنه الحلو والحمامض والمز وقيل إن الحال من مجموع الزيتون والرمان أي مشتبها ماذكر منها في شكل ورق. الشجر ، وغير متشابه في النمر \_ أو المعنى كل منهما مشتبه وغير متشابه وذلك ظاهر مما قبله . وصرحوا بأن المشتبه والمتشابه هنا بمعنى ، إذ يقال اشتبه الأمران وتشابها كا يقال استويا وتساويا . وقد قرى و في الشواذ متشابها وغير متشابه وهو ما أجمعوا عليه في آية ( وهو الذي أنشأ جنات معروشسات ) الخ وستأتى ، والحق أن بين الصيغتين فرقا فمعنى اشتبها التبس أحدها بالآخر من شدة الشبه بينهما ، ومعنى تشابها أشبه أحدها الآخر ولو في بعض الوجوه والصفات فهذا أعم مما قبله : ولا شك في أن بعض ماذكر يتشابه ولا يشتبه و بعضه يتشابه حتى يشتبه حتى على البستاني الماهم ، كما شاهدنا ذلك واختبرناه في بعض أنواع الرمان الحلو مع الحامض ، وهذا من دقة تعبير التنزيل في تحديد الحقائق

﴿ انظروا إلى ثمره إذا أثمر وينعه ﴾ أى انظروا نظر تأمل واعتبار إلى ثمر ماذكر إذا هو تلبس واتصف بالاثمار ، و إلى ينعه عندما يينع ، أى يبدو صلاحه وينضج، وتأملوا صفاته فى كلمن الحالين ومابينهما ، يظهر لكم من لطف الله وتدبيره ، وحكمته في

تقديره ، مايدل أوضح الدلالة على وجوب توحيده (ارفى ذلكم لآيات لقوم يومنون) أى فى ذلكم الذى أمرتم بالنظر إليه والنظر فيه دلائل عظيمة أو كثيرة المستعدين اللاستدلال من المؤمنين بالفعل والمستعدين اللايمان ، وأما غيرهم فان نظرهم كنظر الطفل و إن كانوا من العالمين بأسرار عالم النبات ، والغواصين على مافيه من المحاسن والنظام ، لا يتجاوز هذه الظواهر ، ولا يعبرها إلى ما تدل عليه من وجود الخالق ، ومن إثبات صفاته التي تتجلى فيها ، ووحدته التي ينتهى النظام إليها ، و إن كانوا يعلمون أن وحدة النظام فى الأشياء المختلفة ، لا يمكن أن تصدر عن إرادات متعددة ومن مباحث البلاغة فى الآيات ، واختلاف الاعراب والترتيب بين المتناسبات ، ومن مباحث البلاغة فى الآيات ، واختلاف الاعراب والترتيب بين المتناسبات ، عا يناسبه من فلق الاصباح ، وعطف على هذا مايقابله من معاقبة الليل للمهار ، وأشير كان فوائدها وفوائد النيرين ، اللذين هما آيتا هذين الملوين ، وناسب ذكر النيرين ، اللذي فوائدها وفوائد النيوع من الآيات إنشاؤنا من نفس واحدة فمها المستقر التذكير بخاق النعوع من الآيات إنشاؤنا من نفس واحدة فمها المستقر معطف على هدا النوع من الآيات إنشاؤنا من نفس واحدة فمها المستقر

722

والمستودع ، وقفي عليه بالزال الماء ، وجعله سببًا لنبات كل شيء من هذه الأحياء ، وكل منهما تفصيل لقوله في الآية الأولى من السياق « يخرج الحي من الميت ومخرج الميت من الحي » وقد لون في تفصيل خلق النبات الخطاب، وتفنن في طرق الاعراب، للتنبيه إلى مافيــه من أنواع الألوان، وتشابه مافيــه من الثمار والافنان ، فبدئت الآية بضمير الواحد الغائب المفرد تبعاً لسياق ماقبلها من هذه الآيات ، وعطف عليه ضمير المتكلم الجمعي بطريق الالتفات . إذ قال ﴿ فَأَخْرَجْنَا بِهِ نبات كل شيء » بعد قوله « أنزل من السهاء ماء » فحكمة الالتفات أن تلتفت الأذهان ، إلى ما يعقب ذلك من البيان ، فتتنبه إلى أن هذا الإخراج البديع، والصنع السنيع ، من فعل الحكيم الخلاق ، لا من فلتات المصادفة والانفاق ، ولما كان الماء واحداً والنبات جمعاً كثاراً ناسب إنراد الفعل الأول وجمع الفعل الآخر . ومعلوم أَن الواحد إذا قال فعلنا أراه إفادة تعظيم نفسه إذا كان عقامه أهلا لذلك كما يقول الملك أو الأمير حتى في هـذا العصر في أول ما يصـدره من نحو نظام أو قانون « أمرنا بما هو آت » ونكمتة العدول عن الماضي إلى المصارع في قوله « بخرج منه حبًا متراكبًا »تحصل بارادة استحضار صورته العجبية في حسِبُها وانتظامها ، وتنضد سنابلها واتساقها ، وعطف عليه مايخرجه تعالى من طلع النخل، من القنوان المشابه لسنابل القمح، في نضد تمره وتراكبها، ومنافعها وغرائبها، فان في كل منهما أفضل غذاء للناس، وعلفالدواب والانعام، وذكر بعده جنات الأعناب، لأنها أشبه بالنحيل في هذه الأواب، فالعناقيد تشبه العراجين في تكويها، وتراكب حبها وألوان تمرها، كما تشبهها فى درجات تطورها ،فالحصرم كالبسر والعنب كالرطب والزبيب كالتمر،و يحرج من كل منهما عسل وخل وخمر ، ثم ذكر الزيتون والرمان معطوفا على نبات كل شيء أو منصوباً على الاختصاص ، لاعلى ماقبله من النحيل والأعناب ، لأن ما بينهما من التشــابه في الصورة ، محصور في الورق دون الثمرة ، وأما مكانهما من المنفعة . والفائدة ، فالأول في الدرجة الثالثة والآخر في الدرجة الرابعة ، ذلك بأن الريتون وزيته غذاء فقط ولكنه تابع للطعام غير مستقل بالتغذية . والرمان فاكهة وشراب فقط ولكنهما دون قواكه النخيل والاعناب وأشر بهما في المزتبة ، فناسب جعله

بعدها ، والاشارة باختلاف الاعراب إلى رتبة كل منهما ، و بناء على اختلاف الراتب قدم نبات الحب على الجميع لأنه الغذاء الأعظم الأعم لأكثر الناس وأكثر أنواع الحيوان الاهلية التي تقوم أكثر مرافقهم ومنافعهم بها ، فسبحان من هذا كلامه

(١٠١) وَجَعَلُوا لِلّٰهِ شُرَكاءَ أَجْنَ وَخَلَقَهُمْ وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنْثِ لِفَيْرِعِلْمَ ، سُبْطَنَهُ وَلَعَالَى عَمَّا يَصِفُونَ (١٠٢) بَدِيعُ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ لِفَيْرِعِلْمَ ، سُبْطَنَهُ وَلَعَ وَلَمْ تَكُنْ لَهُ صِبَةً ؟ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُو أَنَّى يَكُنُ لَهُ صِبَةً ؟ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُو أَنَّى يَكُنُ لَهُ صِبَةً ثَا وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُو خَالَقُ اللَّهُ وَلَدُ مَنْ اللهُ إِللهَ إِلاَّ هُو خَالَقُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

حكى الله تعالى فى هذه الآيات بعض ضروب الشرك التى قال بها بعض العرب، وروى التاريخ كثيراً من نوعها عن أمم العجم، وهى اتخاذ شركاء لله من عالم الجن المستتر عن العيون، واختراع نسل له من البنات والبنين، حكى هذا بعد تفصيل ماتقدم فيما قبله من أنواع الآيات الدالة على توحده بالخلق والتدبير فى عوالم الأرض والسموات، وتعقبه بانكاره وتنزيه الخالق المبدع عنه، وذلك قوله عز وجل

﴿ وجعلوا لله شركاء الجن ﴾ أى وجعل هؤلاء المشركون لله سبحانه شركاء وفسر هؤلاء الشركاء بالجن على طريق البدل النحوى – ولم يقل وجعلوا الجن شركاء لله ، بل قدم وأخر في النظم لافادة أن محل الغرابة والنكارة أن يكون لله شركاء لامطلق وجود الشركاء ، ثم كون الشركاء من الجن ، نقدم الأهم فالأهم . ولو قال وجعلوا الجن شركاء لله » لأفاد أن موضع الانكار أن يكون الجن شركاء لله لموتهم جنا ، وليس الأمركذلك ، بل المنكر أن يكون لله شريك من أى جنس كان . وفي المراد بالجن هذا أقوال أحدها: أنهم الملائكة فقد عبدوهم ، روى هذا عن قتادة والسدى . والثاني: أنهم المشياطين فقد أطاعوهم في أمور الشرك والمعاصى ، روى عن وي عن والسدى . والثاني: أنهم المشياطين فقد أطاعوهم في أمور الشرك والمعاصى ، روى عن

الحسن وسنشير إلى شاهد يأتي له بعد عشرين آية.والثالث: أن المراد بالجن إبليس فقد عبده أقوام وسموه ربا ومنهم من سماه إله الشر والظلمة وخص الباري بألوهية الخير والنور وروى عن ابن عباس أنه قال : الهما نزلت في الزيادقة الذين يقولون ان الله تعالى خالق الناس والدواب والأنعام والحيوان و إبليس خالق السماع والحيات والعقارب والشر ورجحه الرازي وضعف ماســواه وغال ان المراد بالزنادقة المجوس الذين قالوا ان كل خير في العالم فهو من (يزدان) وكل شر فهو من (أهرمن) أي إبليس، فأما كون إبليس والشياطين من الجن فقطعي وأما كون الملائكة منهم فقيل انه حقيق لأبهم من العوالم الخفية فتصدق عليهم كلة الجن ، وقيل انه مجازي ، وفسروا الجنة في قوله تعالى (وجعلوا بينه و بين الجنة نسبا) بالملائكة وقال بعض العرب انه تعالى صاهر إلى الجن فولدت سرواتهم له الملائكة . وقد يقابل الجن بالملائكة كقوله تعالى ف موضوع عبادة المشركين لهم (٣٤: ٠٠ و يوم يحشرهم جميعاً ثم يقول للملائكة أهؤلاء إياكم كانوا يعبدون ٤١ قالوا سبحانك أنت ولينا من دومهم بلكانوا يعبدون الحن أَكْثَرُهُم بِهِمْ مُؤْمِنُونَ ﴾ فهذا مع آية الانعام الآتية(٢:٦ وان الشياطين ليوحون إلى أوليائهم ليجادلوكم و إن أطعتموهم إنكم لمشركون ) مما يراد انكار الرازي لتسمية طاعة الشياطين عبادة ﴿وخلقهم﴾ أي والحال أن الله تعالى قد خلق هؤلاء الجاعلين له الشركاء وليس نشركائهم فعل ولا تأثير في خلقهم ، أو خلق الشركاء المجعولين ، كما خلق غيرهم من العالمين ، فنسبة الجميع إليــه واحدة ، وامتياز بعض المخلوقين على بعض في صفاته وخصائصه ، أو ماخلق مستعداً له من الأعمال التي يفضل بها غيره ، لا يخرجه عن كونه مخلوقًا ، ولا يجعله أهلا لأن يكون إلها أو ربا

﴿ وَحَرَقُوا لَهُ بِنَيْنُ وَ بِنَاتَ بِغَيْرِ عَلَمْ ﴾ أي واختلقوا له تعالى محاقتهم وجهلهم بنين و بنات بغير علم ما بذلك كما سيأتى ، فسمى مشركو العرب الملائكة بنات الله (٩: ٣٠ وقالت اليهود عزير ابن الله وقالت النصاري المسيح ابن الله ، ذلك قولهم بأفواههم يضاهمون قول الدين كفروا من قبل ) وهاك بيان ذلك الخرق والخزق والخرم والخرب والخرز ألفاظ فبها معنى الثقب بانفاذ شىء فى البحسم وقال الراغب الخزق قطع الشيء على سبيل الفساد من غير تدبر ولا تفكر ، قال تعالى ( أخرقتها لتغرق

أهلها ﴾ وهو صَد الخلق فان الخلق هو فعل الشيء بتقدير ورفق والخرق بغير تقديمـ وذكر الآية \_ وقوله بغير تقدير أي بغير نظام ولا هندسة هو الصواب وقوله قبله من غير روية ولا تدبر خطأ ظاهر.ويناسب هذامن معانى المادة الخرق «بالضم»وهو الحمق ضد الرفق بقال خرق زيد يخرق « بالضم فيهما » فهو أخرق وهي خرقاءوقال صاحب اللسان: وخرق «من باب ضرب» الكذب وتخرقه وخرقه كله اختلقه.وذكر الآية وأن نافعًا قرأ وخرقوا بالتشديد وسأتر القراء قرأوا بالتخفيف ، ثمقال:و يقال خلقال كلمةواختلقهاوخرقهاواخترقهاإذا ابتدعها كذباأهو لعلماتقدمهن الفرق بين الخلق والخرق في الأفعال، يأتي نظيره في الأقوال، فالحلق الكذب المقدر المنظم والخرق الكذب الذي لاتقدير فيه ولا نظام ، ولا روية ولا إنعام،فههمنا يظهر التقييد بنفي التدبر والنظر ويؤيده قوله تعالى ( بغير علم ) قال في الكشاف : من غير أن يعلموا حقيقة ماقالود من خطأ وصواب، ولكن رميا بقول عن عمى وجهالة من غير فكر وروية اه وهو بيان وتوكيد لمعنى ( خرقوا ) فهذا التعبير من أدق بلاغة التَّنزيل، وهو بيان.معنىالشيء بما يدل.على ترييفه . وتنكير العلمهنافيحيز النغي بغيرللدلالةعلى انسلاخ هؤلاء المشركين في خرقهم هذا عن كل مايسمي علما فلا هم على علم بمعى مايقولون ولاعلى دليل يثبته،ولاعلىعلم بمكانهمنالفساد والبعدمن العقل، ولا بمكانة من الشناعة والازراء بمقام الألوهية والربوبية، إذ لو علموا بذلك لما ارتضوه لأن أكثرهم مؤمنون بخالقهم وخالق كل شيء، وهم يتقر بون إليه بما أتخذوه لهمن شريك وولد ﴿ سَبَحَالُهُ وَتَعَالَى عَمَا يَصَفُونَ ﴾ أي هو مَنزه عن ذلك متعال عنه لأنه نقص ينافي انفراده بالخلق والتدبير، وكوله ليس كمثله شيء، وتقدم تجقيق معني سبحان والتسبيح والتقديس في أواخر سورة المائدة ، والتعالى العلو والبعد عما لايليق الذي يظهر للناظر المتفكر مرة بعد مرة بالنسبة إلى ماعلا عنه وبعد مشابهته من الأشياء كام ا فهو من قبيل« توافد القوم »في الجلة ولوكان له تعالى ولد لـكانلهجنس يعد جميع أفراده ولا سيما أولاده نظراء له فيه ، وهذا باطل عقلا ونقلا عن جميع رسل الله وجميع حكماء البشر وعقلائهم من جميع الأمم ولكن الذين اخترعوا للناس عقائد الوثنية في عصور الظلمات وأزمنة التأويلات ذهبوا هذه المذاهب مرز

الأوهام، ولا نعرف أول منجعل للهولداً ولامنشأ اختراع هذه العقيدة وأقرب المآخذ لذلك ماييناه في أواخر تفسير سورة النساء فيراجع هنالك ( ص ٨٣ ج ٦ تفسير ) وأما عبادة الجن فقديمة في الملل الوثنية أيضًا . ففي الخرافات اليونانيةوالرومانية يجعلونهم ثلاث مراتب الأولى: الآلهة وأولهم المولد لهم أجينوس وهو الخالق لكل شيء عندهم وهو نفس (زفس) أو (جو بتير) والثانية نُوابعِ الشعوبوالأقطار والبلاد فلكل منهارب من الجن مدير له ومتصرف فيه ،وقد نصب الروم لجني رومية تمثالا من الذهب. والثالثة : توابع الأفراد أي قرناؤهم . والهنود القدماء يقسمون الجن إلى قسمين أخيار وأشرار فيسمون الأخيار ( ديوه) وهم عندهم فرق كالآلهة أشهرها. ( الكنارة ) الذين دأبهم الترنم بمدائح (بواسيتا) ويليها (الياكة ) الذين يقسمون الثروة والغني بين الناس و (الغندورة) وهم العازفون للشمس ويتألف منهم أجواق في السماء تدخل فيها الكنارة فيسبون العقول يتسبيحهم على معازفهم . ومنهم « الابسارة» وهن أناث يملأن العالم كله ومختاراتهن في سماء « أندرا » يرقصن الرقص البهج تحت أشجار الذهب والياقوت في جنة « مندانا »ومنهم «الراجينة» وهن قيان موكلات بالمعازف مقامهن في سماء « برهما » وعددهن ١٦ ألفا. ومنهم. الفعلة الألهيون و يسمون« الجيدارة»وهم الذين بنوا قصر الآلهة وأنشأوا جميعالمباني. العجيبة في العالم، ويقسمون الجن الاشرار إلى طوائف أيضامهم الدينية والاسورة. والدَّنارة والرقاسة» ويقولون إن مقامهم في الظلمةوأنهم كانوا هاجمو الآلهة لينزلوهم عن عروشهم ففروا منهم إلى بلاد الساقة وأرادوا أن يسلبوهم شجر الحياة ،وعقائد المانوية من الفرص في إلهي الخير والشر معروفة ، وفي أساطير الفرس أن «جنستان » أى بلاد الجن في غربي أفريقية وقيل غير ذلك، وأساطير الأمم القديمة في الجن كثيرة! وأما أهل الكنتاب فقد لخص الدكتور جورج بوست في آخر الجزء الأولمن قاموس الـكتاب المقدس عقائدهم في الشيطان قال:الشيطانكائن حقيقي وهو أعلى شأنا من الانسان ورئيس رتبة من الأرواح النحسة « ١: كو٢ . ٣» و يخبر الكتاب المقدس بطبيعته وصفاته وحالته وكيفية اشتغاله وأعماله ومقاصده ونجاحه ونصيبه فلنا في شخصيته نفس البراهين التي لنا في شخصية الروح القدس والملائكة،أماطبيعة، الشيطان فروحية وهو ملاك يمتاز بكل ماتمتاز به هذه الرتبة من الكائنات ... إلى أن قال بعد ذكر كونه عدواً لله مطروداً من وجهه .. غير أن طرده إلى عالم الظلمة لايمنع اشتغاله في الأرض كإله هذا العالم وعدو الانسان وخالقه اه

وقد تقدم في تفسير هذه السورة كلام في الملائكة والجن والشياطين مما يؤثر عن العرب في الجاهلية وما رود في الكتاب والسنة وبعض ماقاله عاماؤنا في ذلك والتقريب بينه و بين العلوم النفسية والمادية ، وعندنا أن مايحفظ من أساطيرالأولين والآخرين في ذلك له أصل من الوحى إلى أنبيائهم خلطوا فيه من بعدهم وجعلوا الحقيقة مجازاً والمجاز حقيقة على نحو ماحققناه في تحريفهم معنى كلة الله التي عبرمها عن التكوين فجعلوهاذاتا فاعلة خالقة وسماها بعضهم إلها وبعضهم «ابنالله» وتحريفهم معنى روح القدس كذلك وكلة «ابن» المجازية كما بيناه في أواخر تفسير سورة النساء معنى روح القدس كذلك وكلة «ابن» المجازية كما بيناه في أواخر تفسير سورة النساء (ص٨٦هـ ٣ تفسير) فلا تتخذ موافقة الوحى لبعض تلك الأساطير شبهة على الوحى وسنزيد مسألة عبادة الجن بيانا في مواضع أخرى إن شاء الله تعالى .

و بديع السموات والأرض في هذا بيان لما قبله من معنى تسبيح البارى وتعاليه عما يصفه به المشركون البدع بالفتح الانشاء والايجاد المبتدأ والبدع بالكسر والبديع الشيء الذي يكون أولاكما قال في الاسان ومنه البدعة في الدين ويقال بدع الشيء (من باب قطع) وأبدعه وابتدعه وقال الراغب: الابداع إنشاء صنعة بلا احتذاء واقتداء ومنه قيل ركية (۱) بديع أى جديدة الحفر وإذا استعمل في الله تعالى فهو إيجاد الشيء بغير آلة ولا مادة ولا زمان ولا مكان وليس ذلك إلا لله . وقال صاحب اللسان: والبديع المحدث العجيب ، والبديع المبدع ، وأبدعت الشيء اخترعته لا على مثال، والبديع من أسهاء الله تعالى لابداعه الأشياء وإحداثه إياها ، وهو البديع الأول والبديع من أسهاء الله تعالى لابداعه الأشياء وإحداثه إياها ، وهو البديع الأول قبل كل شيء و يجوز أن يكون بمعنى مبدع أو يكون من بدع الخلق أى بدأه والله تعالى كما قال سبحانه ( بديع السموات والأرض ) أى خالقها ومبدعها فهو سبحانه الخالق المخترع لا عن مثال سابق اه وذكر أن بديعاً من بدع لا من أبدع ، وهو معروف فان الأصل في صيغة فعيل أن تكون من الثلاثي وقد سمع ورودها من معروف فان الأصل في صيغة فعيل أن تكون من الثلاثي وقد سمع ورودها من

<sup>(</sup>١) الركية بوزن القضية البئر غير المطوية أى التي لم تبن

الأفعال شذوذاً ، وهي تأتى بمعنى فاعل كقدير وبمعنى مفعول كقتيل ، وهو هنا بمعنى الفاعل أو الصفة المشبهة .

والمعنى على اختلاف التقدير ـ إن الله هو الذي بدع السموات والأرض أو البديع سمواته وأرضه بمآكان من إبداعه واختراعه لهما أو البديع فيهما بمعنى أنه لاشبه له ولا نظير فيهما وإذاكان هو المبدع للسموات والأرض ولم يوصفا بكومهما من ولده فكذلك الملائكة، وأولى بهذا وأجدر أن يكون خلقه للمسيح من أم بغير أب غير مسوغ لجعله ولدًا له إذ قصاري ذلكأن يكون إبداعاً ما . والابداع التام ــوهو إيجاد مالم يسبق له نظير في ذائه ولا في وصفه ولا في سببه إن كان له سبب ليس ولادة ، وأثر هذا الابداع وهو المبدع لايسمى ولداً إذ الولادة ماكان ناشئا عن ازدواج بين ذكر وأنثى منجنسواحد وليسله تعالىجنس فيكون لهمنه زوج ولذلك قال ﴿ أَنَّى يَكُونَ لَهُ وَلَدُ وَلَمْ تَكُنَّ لَهُ صَاحِبَةً ﴾ أي كيف يكون له وهو المبدع لكل شىء ــ ولد ــ والحالأنه لم يكن له زوجينشأ الولد من ازدواجه بها ولامعنى للولد إلا مأكان كذلك وإنما صدور جميع الكائنات السماوية والأرضية عنه صدور إيجاد إبداعي للاُّصول الأوالي ، و إيجاد سببي كالتوالد بينها بحسب سننه في التوالي، ولذلك قال ﴿ وَخَاقَ كُلُّ شَيَّ ﴾ خَلْقًا وَلَمْ يَلْدُهُ وَلَادَةً فَمَا خُرُقَتْمُ لِهُمِنَ الْوِلْدُ مُخْلُوقَ لِهُلامُولُودَمِنْهُ، قَالَ خرجتم عن وضع اللغات وسميتم صدور المخلوقات عنه ولا دة فكل ما في السموات والأرض يكون من ولده وحينتاديفوتكم ماأر دتم من تحصيص بعض الخلوقات مهذه المرتبة تفضيلا لها على غيرها ، ولا يقول أحد منهم بهذا ،وهذه الجملة استثنافية مقررة لا نكار نفي الولد أوحال بعد حال،واستدلال بعد استدلالومثلهاقوله﴿ وهو بَكُلُّ شيء عليم ﴾ وبيانه أن علمه بكل شيء ذاتي له ولا بعلم كل شيء إلا الخالق لكل شيء (ألا يعلم من خلق؟) ولوكان له ولد لكان هو أعلم به ولهدى المقول إليه بآيات الوحى ودلائل العلم ولكنه كذب الذين خرقوه له بغير على بالوحي المؤيد بدلائل العقل. قال البيضاوي وفي الآية استدلال على نفي الولد من وجوه(الأول)أنهمن،مبدعاته السموات والأرضون وهي مع أنها من جنس مايوصف بالولادة مبرأة عنها لاستمرارها وطول مدتها فهو أولى بأن يتعالى عنها ( والثاني ) أن المعقول من الولدمايتولدمن ذكروأ نثى متجانسين والله تعالى منزه عن الحجانسة ( والثالث) أن الولدكفء للوالد ولاكفء له لوجهين الأول: أن كل ما عداه مخلوقه فلا يكافئه ، والثاني : أنه لذاته عالم بكل المعلومات ولا كذلك غيره بالاجماع أ ه وقد تقدم مثل هاتين الآيتين في سورة البقرة .

﴿ ذَلَكُمُ اللهُ رَبُّكُمُ لَا إِلٰهَ إِلَّا هُو خَالَقَ كُلَّ شَيْءَ فَاعْبَدُوهُ ﴾ الخطاب المشركين الحجوجين أو لجميع المكلفين ، والاشارة إلى المنزوعما يصفون ، المتصف بما وصف به نفسه من الابداع، والانفراد بخلق جميع الأشياء، و إحاطة العلم بالجليات والخُفيات من المشهوداتوالغائبات ، أي ذلكم الذي شأنه ما ذكر هو الله ربكم لامن خرقوا له من الأولاد ، وأشركوا به من الأنداد ، فاعبدوه إذا ولا تشركوا به شيئا لا إله إلا هو خالق كل شيء ، فإنما الاله المستحق للعبادة هو الرب الخالق وماعداه مخلوق يجب عليه أن يعبد خالقه ، فَكَميف يعبده و يؤلهه من هو مثله في ذلك ؟ ﴿ وهو على كل شيء وكيل ﴾ أيوهو مع كلما ذكر موكول إليه كلشيءيتصرففيه ويدبره بعلمهوحكمته، يقال: فلان وكيل على عقار فلان وماله، وقيل إن الوكيل هنا بمدنى الرقيب وفي سورة المؤمن ( ٢٠٤٠ ذلكم الله ربكم خالق كل شيء لا إله إلا هو فأنى تؤفكون ) قدم فيه وصفه بالخلق على كلمة التوحيد عَكس ما هنا لأن ما هنا ره على المشركين فناسب فيه تقديم كلمة التوحيد، وآية سورة المؤمن جاءت بين آيات في الخلق ونعم الله فيه فناسب تقديم الوصف بالخلق فيها على التوحيد الذى هو نتيجةلذلك وغايةً ﴿ لَا تَدْرَكُهُ الْأَبْصَارَ ﴾ البصر العين إلا أنه مذكر وأبصرت الشيءرأيته .وقيل البصر حاسة الرؤية . ابن سيده :البصر حس العين والجمع أبصار . ذكره في اللسان وقال الراغب: البصر يقال للجارحة الناظرة تحو قوله (كلمح البصر \* و إذ زاغت الأبصار ) وللقوة التي فيها . والادراك اللحاق والوصول إلى الشيء . يقال تبعه أو أتبعه حتى أدركه . واتبع فرعون بجنوده بني إسرائيل(فلما تراءى الجمعان قال أصحاب مُوسى إنا لمدركون)و يقال أدركه الطرف والموتومنه (حتى إذا أدركه الغرق) في

كل ذلك معنى اللحاق بعد اتباع حسى أو معنوى . والدرك ( بالفتح ) أقصى قعر

البحر، ومنه ( إن المنافقين في الدرك الأسفل من النار ) قرىء بالفتح والتحريك وقال الراغب الدرج كالدرك لكن الدرجيقال باعتبار الصعودوالدرك اعتباراً بالحدود وأدرك بلغ أقصى الشيء وأدرك الصبي بلغ غايةالصبا وذلك حين البلوغ ،اه ويقال. فيها بعد أودق وخفي : لا يدركه الطرف ، فإن اجتهاد النظر لادراك مالطف ودق أعمال له كأعماله في محاولة أبصار البعيد . ففي الادراك معنى اللحوق ومعنى بلوغ غاية الشيء . ومن هنا فسر الجهور الادراك في الآية برؤية الاحاطة التي يعرف بهاكنهه عز وجل فتكون بمعنى (يعلم مابين أيديهم وما خلفهم ولايحيطون به علما). نفي إحاطة العلم لا يستلزم نفي أصل العلم، وكذلك نفي إدراك البصرالشيء لايستلزم نغي رؤيته إياد مطلقا. وهذا أقوى ما جمع به أهل السنة بين الآية والأحاديث الصحيحة الناطقة برؤية المؤمنين لربهم في الآخرة من جهة اللغة . ومن أسلم للمعتزلة وغيرهم من منكرىالرؤية قولهم إن الادراكهنا بمعنى الرؤيةمطلقا قالوا إنالنفي خاص بحال. الحياة الدنيا التي يعهدها الخاطبونولا يعرفون فيها رؤية إلا للأجسام وصفاتها من الأشكال والأنوان وهي التي يشترط فيها ما ذكروه كالمقابلة وعدم الحائل وقالوا إن عائشة كانت تثبت الرؤية في الآخرة وتنفيها في الدنيا حتى عن النبي (ص) وهو الذي كان يرى من وراءم كما يرى من أمامه لغلبة روحه الشريفة اللطيفة على جنته المنيفة وقد جلينا مسألة رؤية الرب في الآخرة في باب الفتوى من مجلد المنار التاسع عشر ( ص ۲۸۲ ــ ۲۸۸ ) وسنعود إليها في تفسير قوله تعالى لموسى عليه السلام ( ان ترانى ) من سورة الأعراف إن شاء الله تعالى وهنالك نلم بمسلك الصوفية في نغي الادراك و إثبات الرؤية للرب، بتجليه تعالى الذي يكون هو به بصر العبد الثابت. في الحديث القدسي « ولا يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه فإذا أحبيته كنت سمعه الذي يسمع به ، و بصره الذي يبصر به » الحديث، وهو في سحيح البخاري . وخلاصة هذا المسلك أنه تعالى هو الذي يرى نفسه يتجليه في بصر عبده ، فما يرى الله إلا الله ، وفاقا لقولهم لا يعرف الله إلا الله (١٠

<sup>(</sup>۱) قد من الله تعالى بتمحيص هذه السألة من كل وجه فى فصل مستقل تابع لتفسير آية الاعراف ( لن تراني ) فيراجع من ص ١٢٨ — ١٧٨ ج ٩ ففيه من الحقائق ما لايوجد فى غيره .

وأماقوله تعالى ﴿ وهو يدرك الأبصار ﴾ فعناه أن الله تعالى برى العيون الباصرة أو قوى الإبصار المودعة فيها رؤية إدراك و إحاطة بحيث لا يخنى عليه من حقيقها ولا من عملها شيء ، وقد عرف البشر من تشريح العين ما تتركب منه طبقاتها ورطوباتها ووظائف كل مها في ارتسام المرئيات فيها ، وعرفوا كثيراً منسنن الله تعالى في النور ووظائفه في رسم صور الأشياء في العينين ، ولكن لم يعرفوا كنه المرؤية ولا كنه قوة الإبصار ولا حقيقة النور ، وفي لسان العرب عن أبي إسحاق : أعلم الله أنه يدرك الأبصار وفي هذا الاعلام دليل على أن خلقه لا يدركون الابصار أي لا يعرفون حقيقة البصر وما الشيء الذي صار به الانسان يبصر من عينيه دون أن يبصر من غيرها من سائر أعضائه ؟ فاعلم أن خلقا من خلقه اللطيف الخبير . فأما ما جاء من الأخبار في الرؤية وصح عن رسول الله (ص) فغير مدفوع وليس في هذه الآية دليل على دفعها لأن معنى هذه الآية إدراك الشيء والاحاطة محقيقته في هذه الآية دليل على دفعها لأن معنى هذه الآية إدراك الشيء والاحاطة محقيقته وهذا مذهب أهل السنة والعلم بالحديث اه

و وهو اللطيف الخبير ) أى وهو اللطيف بذاته الباطن في غيب وجوده بحيث تخسأ الأبصاردون إدراك حقيقته ، على أنه الظاهر بآياته التي تعرفه بهاالعقول بطريق البرهان ، الظاهر في مجالى ربر بيته لأهل العرفان ، بتجلياته التي تكمل في الآخرة فيكون العلم بهرؤية عيان، وهو في كلمن بطونه وظهور دمازه عن مشابهة الخلق فتعالى الله الملك الحق . وهو الخبير بدؤائق الأشياء ولطائفها ، بحيث لا يعزب عن إدراكه ألطف أرواحها وقواها ، ولا أدق جواهرها وأعراضها ، فني الآية لف ونشر مرتب اللطيف من الأجرام ضد الكثيف والغليظ فيطلق على الدقيق مها والرقيق واللطيف من الأجرام والكلام ما للحفاء فيه ، وجارية لطيفة الخصر إذا كانت ضامرة البطن ، واللطيف من الأجرام والكلام الكلام ما غمض معناه وخفى ، واللطف في العمل الرفق فيه ا ه . وكذا اللطف في الماملة هو الرفق الذي لا يثقل منه شي . ويستعمل فعله لازما ومتعديا يقال في الماملة هو الرفق الذي لا يثقل منه شي . ويستعمل فعله لازما ومتعديا يقال في الماملة هو (بوزن حسن ) أي صغر أو دق وصار لطيف ، ويقال لطف به ولطف له ( بوزن نصر ) وقال ابن الأثير في تفسير اللطيف من أساء الله ولطف له ولطف من أساء الله

تعالى : هو الذى اجتمع له الرفق فى الفعل والعلم بدقائق المصالح وإيصالها إلى من قدرها له من خلَّقه اه أرجعه إلى صفات الأُفعال وإلى العلم من صفات. المعانى . وهو في الأول أظهر وأكثر من الثاني ، فمنه قوله تعالى في سورة الحج بعد ذكر إنبات النبات بالماء ( ٢٢ : ٦٦ إن الله لطيف خبير) وقوله في سورة الشورى ( ٤٢ : ١٧ الله لطيف بعباده يرزق من يشاء)أى رفيق بهم يواصل إليهم الخير والرزق، بمنتهى العناية والرفق . وفي سورة يوسف حكاية عنه ( ١٠: ١٠ إن ربي لطيف لما يشاء ) فسروه بلطف التدبير والعناية به و بأبويه و إخوته بجمع شملهم بعد أن نزغ الشيطان بينهم . وعد بعضهم من لطف العلم قوله تعالى في سورة لقان حَكَاية عنه (٣١:١٥ يا بني إنها إن تك مثقال حبة من خردل فتكن في صخرة أو في السموات أو في ﴿ الأرض يأتبها الله إن الله لطيف خبير) والأظهر في معناه هنا أنه اللطيف باستخراجها من كن خفائها الخبير بمكانهامنه ، ونزيدعليهم أن من لطفه تعالىج مل أحكام دينه يسراً لاحرج فيها وهي من صفة الكلام الذي هو مظهر لعلمه ، ومنهقوله تعالى في سورة الأحزاب، في آخرما خاطب به نساءالرسول (ص)من المواعظ والحكم والأحكام، ( ٣٣ : ٣٤ واذكرن مايتلي في بيوتكن من آيات الله والحكمة، إن الله كان لطيفاً خبيراً ) فلم يبق إلا الشاهد على لطفه تعالى في ذاته . المناسب في الكمال للطفه في صفاته وأفعاله وأحكامه ، وهو الآية التي نحن بصدد تفسيرها لايظهر فيها غيره والمتكلمون يأ بون جعل اللطيف من صفات الذات له سبحاله \_ كالرحيم والحليم \_ والأثر يون والصوفية لايأ ون مثل ذلك بل يثبتونه ، وقد قال الزمخشرى في الآية كلة تشبه أن تكون تأييداً لمذاهب أهل الأثر والصوفية وهومعتزلي مبالغ في التنزيه وقدتا بعه عليها المفسرون من الأشاعرة وغيرهم كالرازي والبيضاوي وأبي السعود والآلوسي ، قال: وهو اللطيف يلطف عن أن تدركه الأبصار، الخبير بكل لطيف فهو يدرك. الأبصار لا تلطف عن إدراكه ، وهذا من باب اللف اه نقلوا هذا المعنى عنه وجعلوا اللطيف مستعاراً من مقابل الكثيف لما لا يدرك بالحاسة ولا ينطبع فيها

قال الآلوسي : ويفهم من ظاهر كلام البهائي كما قال الشهاب أنه لا استعارة في ذلك حيث قال في شرح أسماء الله تعالى الحسني : اللطيف الذي يعامل عباده

باللطف ، وألطافه جل شأنه لاتتناهي ظواهرها و بواطنها في الأولى والأخرى(و إن. تعدوا نعمة الله لاتحصوها ) وقيل اللطيف العليم بالغوامض والدقائق ، من المعانى. والحقائق، ولذا يقال للحاذق في صنعته لطيف . و يحتمـــل أن يكون من اللطافة المقابلة للكثافة . وهو و إن كان في ظاهر الاستعال من أوصاف الجسم لكن اللطافة المطلقة لاتوجد في الجسم لأن الجسمية يلزمها الكثافة ، و إنمــا لطافَّتها بالاضافة ، فاللطافة المطلقة لا يبعدأن يوصف بها النور المطلق الذي يجل عن إدراك البصائر فضلا عن الأبصار، ويعز عن شعور الأسرار فضلًا عن الأفكار، ويتعالى عن مشابهة الصور والأمثال، وينزه عن حلول الألوان والأشكال، فإن كال الاطافة إنما يكون لمن هذا شأنه ، ووصف الغير بها لايكون على الاطلاق ، بل بالقياس إلى. مأدونه في اللطافة و يوصف بالاضافة اليه بالكثافة ، انتهى . وتعقبه الآلوسي بقوله والمرجح أن إطلاق اللطيف بمعنى مقابل الكثيف على ماينساق إلى الذهن على الله . تعالى ليس بحقيقة أصلاكا لايخفي ا ه

وأفول إن ماذكر في هذا الكلام اللطيف من اثبات اللطف بالذات الدات التي لانشبهها الذوات،ومن الإشارة إلى تضعيف جعل اللطيف بمعنى العليم بالدقائق. كلاهما من لباب الحقائق إذ مافسر به اللطيف هنا هو معنى الخبير ،وقوله إن اللطافة-المطلقة لاتوجد في الجسم الخ له وجه من اللغة ولكن الجسم في عرف علماء المعقول. من المتكلمين والحكماء أعم من الجسم في أصل اللغة ومدلول اشتقاقها ، فالجسم في. اللغة من الجسامة أي الضخامة وهو كال في اللسان وغيره :جماعة البدن أو الأعضاء من الناس والإبل والدواب وغيرهم من الأنواع العظيمة الخلق . وأما في عرف العلماء فهو القابل للقسمة أو ماله طول وعرض وعمق . والموجودات المادية أعم من هذا أيضأوقدعرف فيءلوم الكونواتساعهافي هذا العصرماهوألطفمن كلماكان يعرف فى العصور الخالية التي كان يضرب فيهاالمثل بلطف الهواء أو النسيم،إذ تبتأن هذا. النسيم اللطيف مركب من عنصرين كلمهما ألطف من المجموع المركب مهماوقد ثبت أن للهواء المحيط بأرضناحداً قريباً ، وأن في الكون موجوداً آخر ألطف منه ومن كل من عنصر يةوأمثالها من العناصر البسيطة اللطيفة الخقية هوالذي يحمل النوروالحرارة

من الشموس والكواكب المتفاونة الابعاد انشاسعة إلى هوائنا فأرضناو يسمونه (الأثير) فهذا للوجود السارى في جميع الكائنات الرابط لبعضها ببعض كما يجزم به علماء الكون نظراً واستدلالا قد لطف عن إدراك العيون وعن تصرف أيدى الكياويين الذين يرجعون الماء والهواء وغيرها من المركبات إلى بسائطها اللطيفة التي لاترى ، ويتصرفون فيها أنواعا من التصرف ، ويستحملونها في كثير من المضار والمنافع، ويرى بعض المثبتين لاستقلال الأرواح البشريه وقدرتها على التشكل في الأشباح اللطيفة والكثيفة أنها تستعين على هذا التشكل بالأثير ، فألطف شبح تتجلى به يتخذ من الأثير المكثف بعض التكثيف بحيث تدركه الأبصار ، ولا يمنعه ذلك من النفود في كثائف الاجرام ، التكثيف بحيث تدركه الأبصار ، ولا يمنعه ذلك من النفود في كثائف الاجرام ، كاينفد الأثير بالنور من الزجاج ، ويغير النور من جميع الاجرام ، وقد تأخذ كاينفد الأثير بالنور من الزجاج ، ويغير النور من جميع الاجرام ، وقد تأخذ شبحاً لها من جسم بشر بينها و بينه تناسب كستحضرى الأرواح ، فإذا خلعت الروح هذا الثوب امتنعت رؤيتها لتناهى لطافتها .

وإذا كان كل موجود في كل رتبة من رتب الوجود وكل صفة من صفات تلك الرتب قد استفاد وجوده وصفاته من الخالق الحكيم، وكان اللطيف من تلك الصفات التي أشرنا إلى تفاوتها العظيم، فلا بد أن يكون لطفه تعالى أدق وأخفى من لطفها وإذا كان لطف بعضها لا يستلزم الجسمية اللغوية ولا العرفية فلطفه عز وجل أجدر بذلك وأخق، فعلماؤنا كافة والروحيون من علماء الافريج وغيرهم الذين يقولون حكا يقول الصوفية حبتجلى أرواح الموتى في صور متفاوتة في اللطف و بتجرد بعض أرواح الأحياء وظهورها في أشباح الطيفة أخرى والروحيون المنكرون مهم لذلك حكهم متفقون على أن الررح لم يعرف كنهها وأمها الطف وأخفى من الأثير ومن البسائط المادية بأسرها وهي مع ذلك عاقلة متصرفة والماديون يقولون إن مادة الكون الأولى التي ظهرت فيها صور جميع العناصر ومركباتها لا يعرف لها كنه، ولا يضع من ولا يوضع لها حد وأنها في منتهى اللطف وهي أزلية أبدية، يعدر كها طرف ، ولا يوضع لها حد وأنها في منتهى اللطف وهي أزلية أبدية ، فعربيع العلماء من روحيين وماديين متفقون على أن لطف ذات الشيء لا يستلزم فجميع العلماء من روحيين وماديين متفقون على أن لطف ذات الشيء لا يستلزم فر المتكلمون من هذه اللوازم حتى فها بعضهم إلى التعطيل و بعضهم إلى التأويل لأكبر ولا الحد ولا التحري فاطف ذات الخالق أولى بتبرهه عن ذلك . وإنما في المتحلون من هذه اللوازم حتى فها بعضهم إلى التعطيل و بعضهم إلى التأويل لأكبر فر المتكلمون من هذه اللوازم حتى فها بعضهم إلى التعطيل و بعضهم إلى التعطيل و بعضهم إلى التأويل لأكبر

ما وصف الله تعالى به نفسه في كتبه وما ذاك إلا من قياس الغائب على الحاضر ، والواجب على الجائز، والله تعالى فوق ذلك. وهو اللطيف الخبير، السميع البصير العلي الكبير، هو الأول والآخر والظاهر والباطن وهو بكل شيء عليم.

- (١٠٤) قَدْ جَاءَكُمْ بَصَارُ مِنْ رَبِّكُمْ ، فَمَنْ أَبْصَرَ فَلْنَفْسِهِ وَمَنْ عَمِيَ ۚ فَعَلَيْهَا ۚ ، وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ ۚ بِحَفَيْظٍ (١٠٥) وَكَذَٰلِكَ نُصَرِّفُ ٱلآيات وَليَقُولُوا دَرَسْتَ وَلِنْبَيِّنَهُ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ (١٠٦) النَّبِعْ مَا أُوحِيَ إِلَيْـكَ مِنْ رَبِّكَ لاَ إِلهَ إِلاَّ هُوَ وَأَعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكَينَ (١٠٧) وَلَوْ شَاءَ أَلَتُهُ مَا أَشْرَ كُوا ، وَمَا جَعَلْنَاكُ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا وَمَا أَنتَ عَلَيْهُمْ بُوَ كَيْلٍ .

الآيات السابقة كابرًا في الآآ ميات من عقائد الدس، وهذه الآيات في التنبيه لمكاتبها من العلم والهداية ، وفي المبلغ لها عن الله تعالى وما يقول المشركون فيه و إعلامه بسنة الله فيهم من حيث هم بشر وما يجبعليه وماينني عنه في هذا المقام قال تعالى ﴿ قد جاءكم بصائر من ربكم ﴾ البصائر: جمع بصبرة ولها معان منهاعقيدة القاب

والمعرفة الثابتة باليقين أو اليقين في العلم بالشيء والعبرة والشاهد أو الشهيد المثبت للأمر ، والحجة أو الفطنة ، أو القوة التي تدرك بها الحقائق العلمية ، وهذا يقابل البصر الذي تدرك به الأشياء الحسية ، ومنه قول معاوية لبعض بني هاشم : إنكم يابني هاشم تصابون في أبصاركم وقول الهاشميله وأنتم يابني أمية تصابون في أصائركم أى قِلو كُم وعَقُولُكُم . والمراد بالبصائر هنا الآيات الواردة في هذه السورة أو في هذا السياق الذَّى أوله ( إن الله فالق الحب والنوى) أوهى وما في معناهامن الآيات المثبتة لحقائق الدين أو الفرآن بجملته ور بمايرجح هذا بتذكير الفعل «جاءكم» إذ لابدله من نكتة في الكلام البليغلانه خلاف الأصل و إن كان جائزاًوأقوى النكت وقوع اللفظ المؤنث على معنى مذكر، والخطاب وارد على لسان الرسول (ص) كما قال ابن جرير و الجزء السابع». و تفسير القرآن الحكيم

وغيره ، فالمعنى قد جاءكم في هذه الآيات الجلية بصائر من الحجج العقلية والكونية تثبت لكم عقائدالحق اليقينية التي يتوقف عليها نيل السعادة الأبدية جاءكم ذلك من ربكم الذي خلقكم وسواكم ،وربي أجسادكم ومشاعركم وسائرقواكمليربي بها أرواحكم ، بأحسن مما ربى به أشباحكم ﴿ فَن أَبِصر فَلْنَفْسَه ﴾ أي فمن أبصر بها الحق والهدى ، فآمن وعمل صالحا ثم اهتــدى ، فلنفسه أبصر ولسعادتها ماقدم من الخير وأخر ، · ﴿ وَمَنْ عَمَى فَعَلَيْهَا ﴾ أي ومن عمى عن الحق باعراضه عنها وعدم النظر والاستبصار بها ، فأصر على ضلاله ، ثبانا على عناده أو تقليد آبائه وأجداده فعلمها جني ، و إياها أردى ولعمى البصائر شر من عمى الأبصار ، وأسوأ عاقبة في هذه الدار وفي تلك الدار، وهذا كقوله تعالى (من عمل صالحــا فلنفسه ومن أساء فعليها ) وقوله (لها ماكسبت وعليه ما اكتسبت ) وقوله ( إن أحسنتم أحسنتم لأنفسكم و إن أسأتم فلها) وقوله هنا « فلما » بمعنى فعليها ، ونكبته المشاكلة أو الازدواج وقيل غير ذلك ﴿ وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بِحَفَيْظً ﴾ يراقب أعمالكم ويحصيها عليكم ويحفظها ليجاز يكم عليها و إنما أنا بشير ونذير ، والله هو الرقيب الحفيظ ، فهو يعلم ماتسرون وماتعلنون . و يجزيكم عليه بما تستحقون، فعليه وحده الحساب، وما على إلا البلاغ.

وكذلك نصرف الآيات في أى ومثل ذلك التصريف والتفنن العلي الشأن البعيد الشأو في فنون المعاني وأفنان البيان الذي تراه في هذه السور أو هذا السياق نصرف الآيات في سائر القرآن ، الاثبات أصول الإيمان ، والهداية الأحاسن الآداب والأعمال فنحولها من نوع إلى نوعومن حال إلى حال مراعاة لتفاوت العقول والأفهام ولاختلاف استعداد الأفراد والأقوام و وليقولوا درست المعنى العام للدرس تكرار المعالجة وتتابع الفعل على الشيء حتى يذهب به أو يصل إلى الغاية منه، يقال درس الشيء كرسم الدار وآثارها يدرس (من بابقعد) إذا عفا وزال بفعل الريح أو تتابع المشيعلية وغير ذلك من الأسباب فهو دارس، ودرسته الريح أوغيرها، ودرس اللاس الثوب درساً أخلقه وأباده فهو دريس، ودرسوا الطعام أى القمح داسوه ليتكسر فيفرق بين حبه وتبنه ودرس الناقة درساً راضها ودرس الكتاب والعلم يدرسه درساً ودراساً ودراساً

ودارسه مدارسة \_من ذلك .قال فى اللسان عقب نقله كأنه عائده حتى انقاد لحفظه ،ثم قال ودرست الكتاب أدرسه أى ذلاته بكثرة القراءة حتى خف حفظه على من ذلك، والدرسة بالضم الرياضة فنى كل ماذكر معنى تكرار العمل ومتابعته حتى بلوغ الغاية منه قرأ الجهور (درست) فعلا ماضيا للمخاطب وقرأ ابن كثير وأبو عرو (دارست) للمشاركة وهى مهوية عن ابن عباس و بجاهد وقرأ ابن عام و يعقوب (درست) بفتح السين وسكون التاء وهى مروية عن أبى وابن مسعود وابن الزبير والحسن والتعليل فى قوله (درست) خاص معطوف على تعليل عام يعرف من القرينة

والمعنى وكذلك نصرف الآيات على أنواع شتى ليهتدى بها المستعدون للإيمان على اختلاف العقول والأفهام وليقول هؤلاء المشركون الجاحدون المعالدون مهم والمقلدون قد درست من قبل يامجد وتعلمت وليس هذا بوحى منزل كما زعمت وقد قالوا مثل هذا إفكا وزوراً وزعموا أنه تعلم من غلام رومى كان يصنع السيوف بمكة قيل إنه كان يحتلف اليه كثيراً وذلك قوله تعالى في سورة النحل (١٠٣:١٠٠ ولقد نعلم أنهم يقولون إنما يعلمه بشر لسان الذي يلحدون اليه أعجمي وهذا لسان عربي مبين) أو ليقولوا دارست العلماءوذا كرتهم وجئتنا بما تلقيته عنهم، أودرست هذه المقائد ومحيت بمعنى أنها أساطير قديمة قدرثت وخلقت وهائان القراء آن في معنى قوله تعالى في سورة الفرقان ( ٢٥٠٤ وقالوا أساطير الأولين اكتبها فهي تملى عليه قوم آخرون فقد جاءوا ظلماً وزوراً \* وقالوا أساطير الأولين اكتبها فهي تملى عليه قوم آخرون فقد جاءوا ظلماً وزوراً \* وقالوا أساطير الأولين اكتبها فهي تملى عليه بكرة وأصيلا ) وأظهر منه في تأييدالقراءة الأخيرة قوله تعالى حكاية عن قوم هود في الشعراء (١٣٦:٢٦ قالوا سواء علينا أوعظت أم لم تكن من الواعظين ١٣٣٧ إن هذا إلا خلق الأولين من بمعذبين) وحكمه القراءات الثلاث حكاية أقوال ثلاث فئات من المشركين وهو من إيجاز القرآن العجيب في الكلم والرسم

قيل إن اللام في قوله «وليقولوا درست» للعاقبة والصيرورة أي ليكون عاقبة تصريف الآيات أن يقول الراسخون في الشرك مثل هذا القول مكابرة وعناداً، وجحوداً و إلحاداً ، وقيل إن هذا تعليل صحيح يؤيده قوله تعالى ( يضل به كثيراً ويهدى به كثيراً) ونقول ليس معنى يضل به كثيراً أن الاضلال من المقاصد التي أنزل لأجلها أو التي من شأن القرآن في نفسه أن يكون علة وسببا لها و إنما معناه أنه يترتب على وجوده إعراض فاسدى الفطرة عنه وضلالهم بسبب الكفر به فهو بمعنى العاقبة التي تترتب على إنزاله كما يترتب على جميع المنافع التي خلقها الله للناس في الأنفس والآفاق مضار كثيرة من سوء الاستعال

﴿ وانبينه نقوم يعلمون ﴾ أى ولنبين هذا القرآن المشتمل على ماذكر من تصريف الآيات الذي يقول فيه بعض المكابرين إنه أثر درس واجتهاد ، أو لنبين التصريف المفهوم من « نصرف » لقوم يعلمون بالفعل أو بالاستعداد ، الذي لا يعارضه تقليد ولاعناد ، ماتدل عليه الآيات من الحقائق، وما يترتب على الاعتداء بها من السعادة . فعلم من عطف هذا على ماقبله أن الذين يقولون الرسول انك درست أو دارست حتى جئت بهذه الآيات المنزلة إذكانت أثر الدرس أو المدارسة ، أو دارست حتى جئت مهذه الآيات المنزلة إذكانت أثر الدرس أو المدارسة ، هم الجاهلون الذين لم يفهموا تلك الآيات التي صرفها الله على أنواع وأشتات أو لم يفقهوا سرها وما يجب من إيثارها على منافع الدنيا بأسرها ، وأما الذين بعلون مدلولاتها ، وحسن عاقبة الاهتداء بها ، فهم الذين يتبين لهم بتأملها حقيقة القرآن ، مدلولاتها ، وحسن عاقبة الاهتداء بها ، فهم الذين يتبين لهم بتأملها حقيقة القرآن ، أمؤ يد بالحجة والبرهان .

والمقسرين في الآية أقوال أخرى منقوضة (منها) قول بعضهم إن المراد بدارست قارأت اليهود ففظت عهم بعض معانى هذه الآيات و ينهض هذا بما هو معلوم على سبيل القطع من نزول هذه السورة في أواثل البعثة بمكة ولم يكن النهي (ص) لقى أحدا من اليهود إذ لم يكونوا من أهلها ولو تاقى عنهم كتبهم بالمدارسة لماسكتوا عن بيان ذلك لمشركي مكة حين أرسلوا إليهم يسألونهم عنه ولغيرهم من قومهم ومن المشركين ، ولأن ماجاء به (ص) مهيمن على كتبهم (١٠٤٥) قد بين أن ماعندهم عنوفوفيه زيادة عما جاء به أنبياؤهم ونقص بما نسوا حظاما ذكروا به كما بيناذلك في تضير أول سورة آل عمران وتفسير النساء (٤:٤٤) والمائدة (٥:٤١) \_ فيراجع في الجزأين و و من التفسير ما أنه بين لهم كثيراً ما كانوا يخفون من الكتاب (س٥:١١) وهو من جهة أخرى أنم وأكل لأنه خاتم النبين، الذي أكل الله على النبي أي الثاني الذي أكل الله على النبي النبيان الذي أكل الله على النبي أي المالا يقولوا و ومنها و في النبي ان « ليقولوا دارست » على النبي أي الثلا يقولوا و ومنها ) قول آخرين ان « ليقولوا دارست » على النبي أي الثلا يقولوا و ومنها ) قول آخرين ان « ليقولوا دارست » على النبي أي الثلا يقولوا و ومنها ) قول آخرين ان « ليقولوا دارست » على النبي أي المالا يقولوا و ومنها ) قول آخرين ان « ليقولوا دارست » على النبي أي المالا يقولوا و ومنها ) قول آخرين ان « ليقولوا دارست » على النبي أي الماله المي الماله الدين الماله المي النبي الماله المي الماله المي الماله المي الماله المين الماله المي الماله المي النبي الماله المي الماله المين الماله المي الماله المها الماله المي الماله المين الماله المي الماله الميالة الميالة المي الماله المي الماله الميالة المي الماله الميالة الميا

. ذلك ، قاله ابن جرير ونقله الرازي عن القاضى من المتزلة ورده أشدالرد وله الحق ، ولـكنه غير مصيب في جعل العبارة بما يحتج به على الجبر أو القدر .

﴿ وَمَنَّهَا ﴾ قُولُ الرَّازَى إنَّ الْــكَفَارَكَانُوا يَقُولُونَ فِينَزُولُ القَرَّآنَ نَجُوماً : إن محمداً يضم هذه الآيات بعضها إلى بعض ويتفكر فيهاو يصلحها آية فآية تم يظهرهاولوكانت وحيآ لجاءبهادفعةواحدة كاجاء موسي بالتوراةدفعةواحدةومن ثم كان تصريف الآيات حالافحالاهو الذي أوقع الشبهة للقوم في أن القرآن نتيجة مدارسة ومذا كرة مع آخرين ونقول إنهذاالكلامرأى جدلى ملفق لا يصح به في جملته نقل ، فالعرب لم تكن تعتقد أنموسى جاءبالتوراة جملة واحدة من عندالله ولاأهل الكتابو إنماتلك الوصايا العشر فقط وسائر أحكامالتوراة نزلت تنفرقة بحسبالونائع فىأمكنة مختافة كالقرآن وتلك الوصايا لا تبلغ عشر هذه السورة ( الأنعام ) التي نزلت جملة واحدة كما أثبتنا ذلك في أول تفسيرها بل لاتزيد على نصف العشر إلاقليلا ، ولعل كثرة مافيها من الآيات البينات على أصول الدين هو الذي حمل بعض المفسرين على الفول بأن معنى (وليقواما درست ) ولئلا يقولوا درست ، فإن المجيء بهذه الآياتالكثيرة المنتظمة للحجج والبراهين المختلفة دفعة واحدة من شأنه أن يمنع المنصف من دعوى اقتباس القرآن بالمدارسة مع آخرين وأين هؤلاء المدارسون لا ولم لم يظهر من أحد منهم ولا من الرسول نفسه في مدة أر بغين سنة شيء منهذه المعارف العالية . والبلاغة المعجزة ، كلاإنما غالواذلك جحوعاً ومكابرة ، بر بما نطق به بعضهم بادىالرأىمن غيرتفكر فى مخالفته الهو معلوم بالضرورة عندهم من كونه أميرًاوكونه احتج على جمهورهم في ذلك مثل قوله تعالى فيه ( ١٦:١٠ قل لو شاء الله ماتلوته عليكم ولا أدراكم به فقد لبثت فيكم عمراً منقبله أفلا تعقلون ) وقوله ( وما كنت تتلومن قبله منكتاب ولا تخطه بيسينك إذاً لارتاب المبطلون ) وهذه تدل على أنهم لم يرتابوا و إنما هي المكابرة ﴿ اتبع ماأوحى إليك من ربك لاإله إلا هو وأعرض عن المشركين ﴾

بعد أن بين تعالى لرسوله أن الناس فريقان فريق قد فسدت فطرتهم ولم يبق فيهم استعداد للاهتداء بتلك البصائر المنزلة ولا العلم بما فيها من تصريف الآيات البينة ، فحظهم منها مكابرتها ، وجحود تنزيلها ، وفريق يعلمون ، و بالبيان يهتدون ــ أمره أن يتبع ماأوحي إليه من ربه ، فالبيان له والعمل به ، مشيراً بإضافة اسم الرب إلى ضميره ، إلى تعظيم شأنه وتكبيره ، و إلى كون الوحى إليه (ص) تربية له في نفسه ، وناصباً إياه إماما لجميع أبناء جلسه ، يتربى به من وفق منهم لاتباعه ، وذلك أن الاقتداء لا يتم إلا بمن يعمل بما يعلم، ويأتمر بما يأمر، وقرن هذا الأمر بكامة توحيد الألوهية ، لبيان وجوب ملازمته لتوحيد الربوبية ، فكما أن الخالق المربي للأشباح بما أنزل من الرزق ، وللا رواح بما أنزل من الوحى ، واحد لا شريك له فى الخلق ولا فى الهداية ، فالواجب أن يكون الإله المعبود واحداً لا شريك له فى الجزاء على الأعمال بشفاعة ولا ولاية ، فالأمرهنا بالاتباع ليس الغرض منه مجرد المداومةعليه كاهوالشأن في أكثرمن يأمر بالعمل من هومتلبس به ، و إنما الغرض،نه بيان كونه من متمات التبليغ ، ثم عطف على هذا الأمر المقرون بكلمة التوحيد ، أمره (ص) بالإعراض عن المشركين ، بأن لايبالي بإصرارهم على الشرك ، ولابمثل قولهم له دارست أو درست لأن الحق يعلو متى ظهر بالقول والعمل معالإخلاص ، لا يضره الباطل بخرافات الأعمال ولا بزخارف الأقوال ، تم هون عليه أمر الإعراض عنهم ، بقوله ﴿ وَلُو شَاءَ اللَّهُ مَا أَشَرَكُوا ﴾ الخ أي ولوشاء الله تعالى أن لايشركوا لماأشركوا ، بأن يخلق البشر مؤمنين طائعين بالفطرة كالملائكة ، ولكنه خلقهم مستعدين للايمان والكفر، والتوحيد والشرك، والطاعة والفسق، ومضتسنته في ذلك بأن يكونوا عاملين مختارين . فأما غرائزهم وفطرهم فكلها خير ، وأما تصرفهم فيها وكسبهم لعلومهم وأعمالهم فمنه الخير والشر، وقد فصلنا هذه المسألة من قبل، ﴿ وَمَا جَعَلْنَاكَ عَلَيْهِمَ حَفَيْظًا وَمَا أَنتَ عَلَيْهِمَ بُوكِيلٌ ﴾ و إنما أنت بشــير ونذير ، والله تعالى هوالحفيظ والوكيل عليهم ، وهومعذلك لا يسلبهم استعدادهم ، ولا يجبرهم بقدرته على الإيمان والطاعةله . إذ لوفعل ذلك اكان إخراجاً لهممن جنس البشر إلى جنس آخر ، ولعل في الجملتين احتباكا والتقدير : وماجعلناك عليهم حفيظاً تحفظ علمهم أعمالهم لتحاسبهم وتجازيهم عليها ، ولاوكيلاتتولىأمورهم وتتصرف فيها ، وماأنت عليهم بوكيل ولاحفيظ علك ولاسيادة . أى ليس لك ماذ كرمن الوصفين بأمر ناأ وحكمنا ، ولا لك ذلك بالفعل كما يكون نحوه لبعضالملوك بالقهر أو التراضى . وقد تقدم تفسير الحفيظ والوكيل في الآية ٦٦ من هذه السورة (قل است عليكم بوكيل) فيراجع تفسيرها (ص ٥٠١ ج ٧) وفيه روى عن ابن عباس أن تلك الآية منسوخة بآية السيف وروى ذلك عنه في هذه الآية أو ماقبلها ، والجمهور لايعدون مثل هذا من المنسوخ كما تقدم ، نعم إنه نزل قبل أن تتكون الأمة و يصير النبي (ص) حاكماً ولكن نزل مثله بعد ذلك لأن الحاكم ليس حفيظاً ولاوكيلاعلى الأمة بالمعنى المراد هنا ، فني سورة النساء المدنية ( ٤٠٠٤ من بطع الرسول فقد أطاع الله ، ومن تولى فما أرسلناك عليهم حفيظاً ) وفي هذه الآية وأمثالها من تقرير حرية الدين والاعتقاد ، ما لانظير له في قانون ولا كتاب .

(١٠٨) وَلاَ تَسَبُّوا ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونَ ٱللهِ فَيَسُبُوا ٱللهَ عَدُوًا بِغَيْرِ عِلْمَ ، كَذَلِكَ زَيَّنَا لِكُلِّ أُمَّة عَمَلَهُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ مَرْجِعُهُمْ فَيْرَا عَلَى رَبِّهِمْ مَرْجِعُهُمْ فَيْدَا لِللهِ جَهْدَ أَيْمَ مِهُمْ لَئِنْ فَيْدَا لِللهِ جَهْدَ أَيْمَ مَرْجُعُهُمْ لَئِنْ فَيْدَا لِللهِ جَهْدَ أَيْمَ مَرْجُعُهُمْ لَئِنْ جَاءَتُ لَا يُؤْمِنُونَ الراه اللهِ وَمَا يُشْعِرُ كُمْ أَنَّهَا عَلَى إِنَّا اللهِ اللهِ وَمَا يُشْعِرُ كُمْ أَنَّهَا إِذَا جَاءَتُ لاَ يُؤْمِنُونَ الراه اللهِ وَنَقَلِّبُ أَفْتُدَبَهُمْ وَأَيْصَامَهُمْ كَا لَمْ يَوْمِنُونَ اللهِ وَمَا يُشْعِرُ كُمْ أَنَّهَا إِذَا جَاءَتُ لاَ يُؤْمِنُونَ الراه اللهِ وَعَالِمُ اللهِ وَمَا يُشْعِرُ كُمْ أَنَّهَا إِذَا جَاءَتُ لاَ يُؤْمِنُونَ الراه اللهِ عَلَيْهِمْ يَعْمَهُونَ اللهِ أَوَّلَ مَرَّةً وَانَدَرُهُمْ فِي طُغْيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ

أمر الله تعالى رسوله فيا قبل هذه الآيات بتبليغ وحيه بالقول والفعل ، والإعراض عن المشركين بمقابلة جحودهم وطعهم في الوحى بالصبر والحلم ، وعلل ذلك بأن من مقتضى سنته في خلق البشر متفاوتي الاستعداد ، مختلفي الفهم والاجتهاد ، أن لا يتفقوا على دين ، ومن مقتضى هدايته في بعثة الرسل أن يكونوا مبلغين لا مسيطرين وهادين لا جبارين، فعليهم أن لا يضيقوا فرعا بحرية الناس في اعتقادهم ، فإن خالقهم هو الذي منحهم هذه الحرية ولم يجبرهم على الإيمان إجباراً وهوقادر على ذلك ، ثم عطف على هذا الإرشاد النهى عن سب آلهم م ، وطلب بعضهم الآيات وحقيقة حالهم فيها فقال ;

﴿ وَلا تَسْبُوا الذِّينَ يَدْعُونَ مِن دُونَ اللهِ فَيُسْبُوا اللهُ عَدُواً بِغَيْرِ عَلَم ﴾ أي ولا تسبوا أيها المؤمنون معبوداتهم التي يدعونها من دون الله لحلب النفع لهم أودفع الضر عنهم، بوساطتها وشفاعتها عند الله لهم فيترتب على ذلك سبهم الله سبحانه وتعالى عِدُواً أَى تَجَاوِزاً مَنْهُم في السِّبابِ والمشاتَّمَةُ التي يَغْيَظُونَ بِهَا المُؤْمِنَينَ إلى ذلك بغير علم منهم أن ذلك يكون سبًا لله سسبحانه لأنهم وهم مؤمنون بالله لايتعمدون سبهابتداء عن روية وعلم ، بل بسبونه بوصف لا يؤمنون به كسبهم لمن أمر النبي (ص) بتحقيراً لهتهم أو لمن يقول إلهالانشفع ولاتنفعأو يقولون قولا يستلزم سبه بحيث يفهم ذلك منهم و إن لم يعلم ذلك قائله \_ وهذا مما يجب اجتناب سببه حتى على القول بأنلازم المذهبليس بمذهب \_ أويقابلون السباب لمعبودهم بمثل سبه يريدون محض المجازاة فيتجاورونها كما يقع كثيراً من المختلفين في الدين والمذهب يسب نصراني نبي المسلم فيسب المسلم نبيه و يريد عيسي (عليهما الصلاة والسلام) ويسب شيعي يلاحى سنيًا ويماريه أبا بكر فيسب عليًا ( رضى الله عنهما ) والأول يعلم أن سب عیسی کفر کسب محمد (ص) والثانی یعلم أن سب علی فسق کسب أبی بکر (رض) ومثل هذا يقم كثيراً ، بلكثير مايتساب أخوان من أهل دين واحد يسب أحدها أب الآخر أو معبوده فيقابله بمثل سبه ، يغيظه بسب أبيه مضافًا إليه و يعده إهانة له فيسبه مضافًا إلى أخيه إهانة لأخيه . وهذا كله من حب الذات والجهل الحامل على المعاقبة على الجريمة بارتكابها عينها ، يهين والده المعظم عنده ومعبوده الذي هو أعظم منه احمّاء لنفسه وعصبية لها. وقد جاء في الصحيحين عن عبدالله بن عرو مرفوعاً « من الـكبائر شتم الرجل والديه » قالوا يارسول الله وهل بشتم الرجل والديه ؟ قال « يُسْب أبا الرجل فيسبأباه ويسبأمه فيسب أمه » .

فالمرادبالعلم المنفى على هذا العلم الحضورى الباعث على العمل وهو إرادة السبالتي يقصدها إهانة المسبوب فإن هذا الساب هنالا يتوجه قصده إلا إلى إهانة مخاطبه الذي سبه ويجوز أن يراد بالعلم المنفى اعتقاد الساب أن خصمه لا يعبد الله تعالى بل يعبد إلها آخر لأنه يصف معبوده بما لا يصح أن يوصف به الله تعالى عنده ، وقد ثبت عن بعض المختلفين في يصف معبوده بما لا يصح أن يوصف به الله تعالى عنده ، وقد ثبت عن بعض المختلفين في

الأديان وفي مذاهب الدين الواحد وصف ربهم و إلههم بصفات، ورب خصومهم و إلهمهم بصفات تناقضها أو تضادها ، كايقول مثبتو الصفات ونفاتها بعضهم في بعض ويمكن التمثيل لهذا باختلاف الأشعر يةوالمعتزلة فيمسألة إرادة الله تعالى للشر والكفر وعدمها ، فقديبالغ كل منهمافيه فيزعم أن إله مغير إله مخالفه ، وقد نقل عن اثنين من أكابر علمائهما أبهما التقيا فقال المعتزلي سبحان من تازه غن الفحشاء، فقال الأشعري سبحان من لا يقع في ملكه إلا ما يشاء، أي ومنه الفحشاء فهل يبعد أن يعبر بعض الحجاز فين عن هذين المعنيين بصيغة السب لتأييد المذهب ؟ دع مايقوله من همأشدمهم غلواً في تضليل المخالفوتكفيره ، والجميع يقولون إنهم يعبدونالله خالق السموات والأرض وما بينهما وما فيهما ، وهم صادقون في ذلك و إن أتخذ بعضهم لهشر يكا أو وصفه بما لا يليق به أو نفي عنهما وصف به نفسه، ولــَكن تعصبالمرء لنفسه ولمن تجمعه به جامعة ما قد تحمله على توسيع شقة الخلاف بمثل ذلك ولا سيما في أثناء الجدل ، وفي هذا المقام تزداد فهما لقوله عز وجل ( ٢٩ : ٤٦ ولا تجادلوا أهل الـكتاب إلا بالتي هي أحسن إلا الذين ظلموا منهم، وقولوا آمنا بالذي أنزل إليناوأنزل إليكم و إلهنا و إلهكم واحد ونحن له مسلمون ) هذا ما تراه في معنى النهبي وتعليله وقد ورد في المأثور ما يؤايد بعضه ننقله عن الدر المنثور وهو

« أخرج ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه عن ابن عباس في قوله ( ولا تسبوا الذين يدعون من دون الله ) الآية قال قالوا يامحمد اتنتهين عن سبك آ لهتنا أو لهجون ربك فهاهم الله أن يسبوا أوثالهم فيسبوا الله عدواً بغير علم وأخرج ابن أبي حاتم عن السدى قال لما حضر أبا طالب الموت قالت قريش الطلقوا فلندخل على هذا الرجل فلنأمره أن ينهى عنا ابن أخيه فإنا نستحى أن نقتله بعد موته فتقول العرب كان يمنعه (١) فلما مات قتلوه، فانطلق أبو سفيان وأبو جهل والنضر بن الحارث وأمية وأبي ابنا خلف وعقبة بن أبي معيط وعرو بن العاص

والأسود بن المخترى و بعثوا رجلا منهم يقال له المطلب فقالوا : استأذن لنا على ـ أبيطالب فأتى أباطالب فقال هؤلاء مشيخة قومك يريدون الدخول عليك، فأذن لهم عليه فدخلوا فقالوا يا أبا طالب أنت كبيرنا وسيدنا وأن محمداً قد آذانا وآذى آلهتِنا فنحب أن تدعوه فتنهاه عن ذكر آلهتنا ولندعهو إلهه . فدعاه فجاءالنبي(ص) فقال له . هؤلاء قومك و بنو عمك قال رسول الله(ص) « ما يريدون ؟ » قالوا نريد أن تدعنا وآلهتنا ولندعك و إلهك ، قال النبي (ص) أرأيتم لو أعطيتكم هـ ذا هل أنتم معطي كلة إن تكلمتم بها ملكتم بها العرب ودانت لكم بها العجم وأدت لكم الخراج؟ »قال أبو جهل وأبيك لنعطينكها وعشرة أمثالها فما هي ؟ قال «قولوا لاإله إلا الله » فأبوا واشمأزوا ، قال أبو طالب قل غيرها فإن قومك قدفزعوامنها ، قال « ياعم ما أنا بالذي أقول غيرها حتى يأتوا بالشمس فيضعوها في يدى ولو أتونى بالشمس فوضعوها في يدى ما قلت غيرها » إرادة أن يؤ يسهم ، فغضبوا وقالوا لتكفن عن شتم آلهتِنا أو للشتمنك ونشتم من يأمرك، فأنزل الله ( ولا تسبوا الذين يدعون من دون الله فيسبوا الله عدواً بغير علم )

وأخرج عبد الرازق وعبد بن حميــد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وأبو الشيخ عن قتادة قال :كان المسلمون يسبون أصنام الكفار فيسب الكفار الله فأنزل الله ( ولا تسبوا الذين يدعون من دون الله ) اه أي أنزل ذلك في ضمن السورة كما تقدم نظيره » اه

وقد غفل بعض المفسرين عن مثل ماذكرنا من شؤون الناس التي تحملهم على سب أعظم شيء عندهم في حال الغضب ، والملاحاة في المراء والجدل ، وعن التفسير المأثور عن السلف، حتى قال بعضهم ان المراد بسبهم لله تعالى هناسب رسوله (ص) من باب التجوز على حد قوله تعالى ﴿ إِنَ الذِّينَ يَبَايَعُونَكَ إِنَّمَا يَبَايُعُونَ الله ﴾ وهو تكاف بعيد، وقال الراغب: وسبهم لله ليس على أنهم يسبونه صريحاً والكن يخوضون في ذكره فيذكرونه بما لا يليق به ويتمادون في ذلك بالحجادلةفيزدادون في ذكره بما تنزه تعالى عنه اه وما قاله مما يقع مثله وليس كل المراء

واسشكل بعضهم النهى بما وردفى الكتاب العزيز من وصف آلمتهم بأنها

لا تضر ولا تنفع ، ولا تقرب ولا تشفع ، وأنها هي و إياهم حصب جهنم ، وتسميتها بالطاغوت وهو مبالغة من الطغيان ، وجعل عبادتها طاعة للشيطان . وقد يجاب عنه بأن هذا لا يسمى سباً ، و إن زعموه جدلا، لأن السب الشتم وهو ما يقصد به الإهانة والتعبير ، والغرض من ذكر معبوداتهم بذلك بيان الحقائق، والتنفير عن الخرافات والمفاسد ، وأجيب على تقدير التسليم بأن سب ما يستحق السب جائز في نفسه ، و إنما يحظر إذا أدى إلى مفسدة أكبر منه ، والحال هنا كذلك . وقد صح النهى عن الصلاة في المقبرة والحمام ومثلها التلاوة في المواضع المكروهة .

واستنبط العلماء من هذه الآية أن الطاعة إذا أدت إلى معصية راجحة وجب تركها ، فإن ما يؤدى إلى الشر شر ، وفرقوا بين هذا و بين الطاعة فى كل مكان فيه معصية لا يمكن دفعها . وهذه المسألة تحتاج إلى بسط و إيضاح فإن من الطاعة ما يجب ومالا يجب ، ومن المعاصي والشرور التي تترتب على بعض الطاعات أحيانا ماهو مفسدة راجعة وما ليس كذلك ، ومن كل منهما ما يمكن التفصى من ترتبه على الطاعة ومالا يمكن التفصي منه ، ولكل من ذلك أحكام، وتعرض لهدرجات الإنكار الثلاث ، « من رأى منكم منكراً فليغيره بيده ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه ، وذلك أضعف الايمان » رواه أحمد ومسلم وأصحاب السنن الأربعة . ومن فروع هذه المسألة ما ذكرناه في العدد الأول من منار السنة الأولى في بحث اصطلاح كتاب العصر ، وهو أن معنى لفظ الكفر في اللغة الستر والتغطية ومنه قيل الليل كافر والبحر كافر ، وأطلق لفظ الكفار في سورة الفتح على الزراع وغلبالفظ الكفر في القرآنوعرف الفقهاء والمتكامين بمعنىالمقابل للايمان الصحيح شرعا ثم غلب في عرف كتاب هذا العصر على الملاحدة المعطلين المنكرين لوجود الله عز وجل ، فصار إطلاقه على كل متدين سباً وإهانة،فيترتبعلىهذا أن إطلاقه على من يحرم إيذاؤه من أهل الأديان محرم شرعا إذا تأذى به ولا سيافي الخطاب. وذكرنا شاهداً لهذامن فتاوى الحنفية وهو ما في معين الحكام قال إذا شتم الذمي يعزر لأنه ارتكب معصية . وفيه نقلا عن الغنية : ولو قال للذى يا كافر يأثم إن شقءليه اه (ومنها) ماذكرته في سياق الكلام في المختلفين في لعن معاوية بنأ بي سفيان من

(المنار ص ١٣٠م٧) بعدبيان ما يترتب على لعنه من التعادي بين الشيعة والسنيين وهو: لهذا لا أبالي أن أقول لو اطلع مطلع على الغيب وعلمأ نهمات على غيرالإسلام لماجاز له أن يلعنه . وغرضي من هذا أن اللعن يترتب عليه من مفاسدالشقاق و بين المسلمين ما يجعله محرمًا وأكار المسلمين يحرمون لعنه ، وقد لعن الله الشيطانو يلعنه اللاعنون في كل مكان ومن لايلعنه طول عمره لايسأله الله عن ذلك لأنه لم يوجيه عليه كاقال بعض الأئمة ، وليس هو من الطاعات التي أمريا الله تعالى بها و إن كان جاً رَّا في نفسه (ومنها) ما نقل عن أبي منصور قال : كيف نهانا الله تعالى عن سب من يستحق السب لئلا يسب من لا يستخته \_ وقد أمرنا بقتالهم و إذا قاتلناهم قتلونا وقتل المؤمن بغير حق منكر ؟ وكذا أسمالنبي (ص) التبليغ والتلاوة عليهم و إن كانوا يكذبونه وأجاب عنه بأن سب الآلهة مباح غير مفروض وقتالهم فرض وكذا التبليغ ، وما کان مباحاً یہی عما یتولد منه و بحدث ، وماکان فرضاً لایہی عما یتولد عنه واختلف الفقهاء في إجابة الدعوة إلى وليمة النكاح المقارنة لبعض المعاصي كما يقع كثيراً هل يجيب الدعوة ويغير ما يراه من المنكر بيدهأو بلسانه إن قدر ، و إلا أنكره بقلمه وصبر؟ أم يجيب في حال القدرة على التغيير دون حال العجز؟أم بفرق فيه بين من يقتدى بهوغيره فيحرم حضور المنكر ولو مع النهبي عنه على الأول دون الثانى ؟ أقوال لامجال هنا لتحقيق الحق فيها ، ولا للاطالة في فروع المسألة ﴿ كَذَلْكُ زِينًا لَـ كُلُّ أُمَّةً عَمَلَهُم ﴾ أي مثل ذلك النزين الذي يحمل المشركين

و كذلك زينا لـ كل أمة عملهم ﴾ أى مثل ذلك المزين الذي يحمل المشركين على ماذكر حمية لمن يدعون من دون الله زينا لـ كل أمة عملهم من إيمان وكفر، وخير وشر، أى مضت سنتنا فى أخلاق البشر وشؤونهم أن يستحسنوا ما يجرون عليه و يتعودونه مما كانواعليه آباؤهم، أو مما استحدثوه بأنفسهم، إذا صار يسندو ينسب البيهم، سواء كانوا على تقليد وجهل، أم على بينة وعلم، فسبب البزيين في الأول السهم به وكونه من شؤون أمهم، التي يعد مدحها مدحاً لها ولهم، وذمها عاراً عليها أنسهم به وكونه من شؤون أمهم، التي يعد مدحها مدحاً فها ولهم، وذمها عاراً عليها وعليهم، وزدعلى ذلك في الثاني ما يعطيه العلم من كون ذلك حقاً وخيراً فى نفسه يترتب عليه فضلهم على غيرهم فيه وفي الجزاء عليه وشهات الأول ليس لهامثل هذا التأثير عليه فظهر بهذا أن التربين أثر لأعمال اختيار بة لا جبر فيها ولا إكراه، وليس

المراد به أن الله خلق في قلوب بعض الأمم تزيينا للـكفر والشر وفي قلوب بعضها تربينا للايمان والخير خلقا ابتدائيا ، من غير أن يكون لهم عمل اختيارى نشأ عنه ذلك. إذ لوكان الأمركا ذكر لكان الايمان والكفر والخير والشر من الغوائز الخلقية التي تعد الدعوة إليها والترغيب فيها ، ومايقابلها من النهي والترهيب عنها ، من العبث الذي يتنزه الله تعالى عن إرسال الرسل وانزال الكتب لأجله ، ولكان عمل الرسل والحسكماء والمؤدبين الذين يهددون الناس ويزكونهم بالتأديب ـ كله من الجنون ، ومن لوازم ذلك أن يكون التفاوت بين الأخبار والأشرار من الناس كالتفاوت بين الملائكة والشياطين وهو خلاف المقطوع به عقلا ونقلا من استوائهم فى قابلية كل منهم للايمان والكنفر والخير والشر، وقد غفلت المعتزلة عن هذا التحقيق فأولَ بعضهم الآية بأنها حاصة بالمؤمنين الذين زين الله في قلوبهم الايمان، و بعضهم بغير ذلك، واحتجبها بعض الجبرية في الظاهر والباطن معاً و بعض الاشعرية الذين يعتقدون الجبرو يقيمون الحجج لاثباته ويتبرؤون من لفظه والانتساب إلى أهله \_ احتج كلممهما بأنها نصفي مذهبه وقد تفلسف الرازي في الاستدلال على أن تزيين الكفر بخلق الله تعالى من غير اختيار للعبد فزعم أن الانسان لا يختار الكفر والجهل ابتداء مع العلم لكوته كفراً وجملاً و إيما يختاره لاعتقاده كونه إيماناً وعلماً وصدقاً وحقاً ، فلولا سابقة الجهل الأول لما اختار هذا الجهل الثاني ، وذلك الجهل السابق إن كان اختيار يا يقال فيه مثل ما قبل فيا قبله محال فيازم التسلسل المحال وقال « لما كان ذلك باطلاو جب انتهاء تلك البهالات إلىجهلأول يخلقه اللهاءاليفيه ابتداء وهو بسبب ذلكالجهل ظن في الكفر َ نُونِه إِيمَانًا وحقاً وعلماً وصدقاً ،فنبتأ نهيستحيل نالكافر اختيار الجمل في قلبه» إه و يبطل هذا الدليل الذي سماد قطعياً أن الجهل أمرسلبي، لا يوصف بأنه خلق ابتدائي، وأنه ليس كل كَفر مزيناً لصاحبه باعتقاده أنه حق وعلم وصدق كما زعم ، بل شر الكفر وأشده كفر الجحود والعناد والمكابرة ، و إنما يرينه الشيطان لصاحبه بعدُّم من عزة النفس وشرفها ، بالامتناع من اعترافها بما ترادعاراً عليهاوعلى الآياء والاجداد. باتباع من هو درنها في الشرف والجاه ، كما عرف من شأن الجاحدين ، من رؤساء الأمم المترفين ، مع الأنبياء المرسلين ، وورثتهم من العلماء المصلحين فعلم من هذا التحقيق ان تريين الأعمال للأم عبارة عن سنة الله تعالى في أعمالها وعاداتها وأخلاقها المكسوبة والموروثة وقد بينا في نفسير (١٣:٣ زين الناس حب الشهوات) ان ماكان كذلك لايسند إلى الله تعالى واضع السنن وكاتب المقادير. وأما تزيين القبيح من عمل واعتقاد فيسند تارة إلى الشيطان وشواهده في هذه السورة (٢٤:٢٠ وفي الانفال (٤٩:٨) والنحل (٢٣:١٦) والنمل (٢٤:٢٧) والعنكبوت (٣٨:٢٩) وحم السحدة (٤٥:٥١) وتارة إلى المفعول وشواهده في هذه السورة (٢٢:٦٠) وعمر السحدة (٤١:٥١) وتارة إلى المفعول وشواهده في هذه السورة (٢٢:٦١) وفي التوبة ويونس وفاطر والمؤمن والقتال والفتح. وورد إسناده إلى الله تعالى في أول سورة الخرات أول سورة النمل فقط، ويقابله إسناد جميع الأعمال إليه تعالى في الآية التي نحن بصدد فقيرها ، ونحوه إسناد حب الشهوات إلى المفعول في سورة آل عران ويراجع تفسيرنا لها (١ ولقوله تعالى في أواخرسورة البقرة (لها ماكسبت وعليهاما اكتسبت) تفسيرنا لها الأخيرة كلام حسن للاستاذ الامام في الخير والشر

﴿ ثُمْ إِلَى رَبِهُمْ مَرْجَعُهُمْ فَيْنِبَتُهُمْ بَمُـاكَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ أَى ثُمْ يُرْجِعُ جميع أفراد أولئك الأمم إلى ربهم الذي هو سيدهم ومالك أمرهم بعد أن يموتوا و يبعثوا لا إلى غيره إذ لارب غيره ، فينبئهم عقب رجوعهم إليه للحسابوالجزاء بماكانوا يعملون بماكان مزينا لهم وغير مزين ، و يجزيهم به ان خيراً فخير و إن شراً فشر

﴿ وأقسموا بالله جهد أيما بهم المن جاءتهم آية ليؤمن بها ﴾ أى وأقسم أولئك المشركون المعاندون بالله أشد ايما بهم تأكيداً ومنتهى جهدهم ووسعهم مبالغة فيها ، لمن جاءتهم آية من الآيات الكونية التى افترحوها أو مطلقاً ليؤمنن بها أنها من عند الله للدلالة على صدق رسوله (ص) فيكون ايما بهم ايمانا به أو ليؤمنن بما دعاهم إليه بسببها ﴿ قل إنما الآيات عند الله ﴾ أى قل أيها الرسول انما الآيات عند الله تعالى فهو وحده القادر عليها والمتصرف فيها يعطيها من يشاء ويمنعها من يشاء عكمته (وماكان لرسول أن يأتى بآية إلا باذن الله) ومشيئته ، وكمال الأدب معه تعالى أن يفوض إليه الأمر فى ذلك ، وتقدم تحقيق المسألة فى أوائل تفسير السورة تعالى أن يفوض إليه الأمر فى ذلك ، وتقدم تحقيق المسألة فى أوائل تفسير السورة

<sup>(</sup>۱) ص ۲۳۸ تفسیر (۲) ص ۱٤٦ ج ۳ تفسیر

روی أبو الشیخ عن ابن جریج أن هدا نزل فی المستهزئین الذین سالوا رسول الله (ص) الآیة ، وأخرج ابن جریر مثله عن محمد بن کعب القرظی مفصلا فذكر أنهم ذكروا له إخباره بصعا موسی و إحیاء عیسی الموتی و ناقة نمود وطلبوا منه أن يجعل لهم الصفا ذهبا وأقسموا بالله ائن فعل لیتبعنه أجمعین ، فقام (ص) یدعو ، فجاءه جبریل فخیره بین أن یصبح الصفا ذهبا علی أن یعدبهم الله إذا لم یومنوا ـ أی عذاب الاستئصال حسب سنته تعدالی کما تقدم فی هذه السورة \_ یؤمنوا ـ أی عذاب الاستئصال حسب سنته تعدالی کما تقدم فی هذه السورة \_ و بین أن یترکهم حتی یتوب تائمهم ، فاختار الثانی فأنزل الله فیهم « وأقسموا بالله » حتی « ول کن أكثرهم یجهلون » أی فأنزل الله هذه الآیات فی ضمن السورة التی حتی « ول کن أكثرهم یجهلون » أی فأنزل الله هذه الآیات فی ضمن السورة التی تولت دفعة واحدة ، و تقدم تحقیق مثله مراراً

وما يشعركم أنها إذا جاءت لا يؤمنون في أى إنكم ليس لكم شىء من أسباب الشعور بهذا الأمرالغيبي الذي لا يعلمه إلا علام الغيوب سبحانه وتعالى وهو أنهم لا يؤمنون إن جاءت الآية . والخطاب للمؤمنين الذين تمنوا مجيء الآية ليؤمنو إوالنبي (ص) معهم وقيل لهم وحدهم، ويؤيد الأول رواية دعائه بذلك ورواية طلبه القسم منهم ليؤمن بها وقد غفل من الفسرين عن كون الاستفهام انكاريا نافياً لشعورهم بهذا الأمر الثابت عنده تعالى في علم الغيب فذهب إلى أن المعنى وما يشعركم أنهم يؤمنون إذا جاءت؟ فيعلوا النفي لغواً ، وذهب بعضهم إلى أن (أنها) بمعنى لعلمها، ونقلوا هذا عن الخليل وجاؤا عليه بشواهد، هم في غنى عنه وعنها . وقرأ ابن كثير وأبوعرو وأبو بكر بخلاف عنه عنه عناصم و يعقوب (إنها) بكسر الهزة كأنه قال: وما يشعركم ما يكون منهم إذا جاءت؟ وكأنهم قالوا ماذا يكون منهم ؟ فأخبرهم بذلك قائلا: انها إذا جاءت لا يؤمنون . وهوكسابقه التفات وتلوين وقرأ ابن عامر وحزة (لا تؤمنون) الخطاب للمشركين ، وهوكسابقه التفات وتلوين

﴿ ونقلب أفئدتهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أول مرة ﴾ هذا عطف على قوله ( لا يؤمنون ) و بيان لسنة الله تعالى فى عدم ايمانهم برؤية الآية . أى وما يشعر كم أيضاً أننا نقلب أفئدتهم عند مجى ، الآية بالخواطر والتأويلات، والتفكر فى استنباط الاحمالات ، وأبصاهم فى توهم التخيلات ، كشأنهم فى عدم إيمانهم بما جاءهم

أول مرة من الآيات ، وقيل الصمير في قوله ( به ) للقرآن وقيل للنبي عليه الصلاة والسلام وتقليب الأبصار من قبيل قوله تعالى ( ١٥: ١٥ ولو فتحنا عليهم بابا من السهاء فظلوا فيه يعرجون ١٥ لقالوا إنما سكرت أبصارنا بل نحن قوم مسحورون ) فان من لم يقنعه ما اشتمل عليه القرآن من الآيات العقلية العلمية ، لايقنعه ما يراه بعينيه من الآيات الحسية ، بل يدعى أن عينيه خُدعتا أو أصيبتا بآفة فهى لا ترى الا صوراً خيالية ، أو أنه من أعمال السحر الصناعية ، وهل عذا الأحلق الأولين ، في مكا برة آيات من بعث فيهم من للرسلين ؟

ولدعهم في تجاوزهم الحدود في الكفر والعصيان ، المشابه نطغيان الماء في الطوفان ، ولدعهم في تجاوزهم الحدود في الكفر والعصيان ، المشابه نطغيان الماء في الطوفان ، الذي رسخوا فيه فترتب عليه ماذ كرمن سنبنا في تقليب القلوب والأبصار ، يترددون متحيرين فيا سمعوا ورأوا من الآيات ، هل هو الحق المبين ، أم السحر الذي يخدع الناظرين ؟ وهل الارجح اتباع الحق بعد ماتبين ، أم المكابرة له والجدال فيه كبراً أفية من الخضوع لمن يرونه دومهم ؟ وهذا صريح في أن رسوحهم في الطغيان ، الذي هومنتهي الاسراف في الكفر والعصيان ، وهوسب تقليب القلوب والا بصار ، وإنما إسناده إلى الخالق لها لبيان سنته الحكيمة فيها . كغيره من ربط المسبات بأسهامها ، وإنما يخطىء كثير من الناس هذا الأمر الواقع لعدم التأمل فيه ، وتوهم أن بأسهامها ، وإنما يعطىء كثير من الناس هذا الأمر الواقع لعدم التأمل فيه ، وتوهم أن حاخلة في قولهم «الامر أنف» أي لانظام فيه ولا قدر ، يتبعهم خصومهم فيها وهم حالى أن يشترون ، ويوقعهم التعصب للمذاهب في أظهر التناقض وهم غافلون ، فسأله لا يشعرون ، ويوقعهم التعصب للمذاهب في أظهر التناقض وهم غافلون ، فسأله تعالى أن يشت أفئدتنا وأبصارنا على الحق، و يخفظنا من الطغيان والعمه في كل أمر ، تعليم أبيس تعالى أن يشتر عا عامه من البصائر ، ويصلح لنا السرائر والظواهم ، اللهم آمين ويجعلنا عن أبيصر عا عامه من البصائر ، ويصلح لنا السرائر والظواهم ، اللهم آمين

تم الجزء السابع

وكان عمام الطبعة الأولى فى شهر شعبان سنة ١٣٣٧ هـ وعمام الطبعة الثانية فىأوائل ذى العقدة سنة ١٣٤٦ هـ وعمام الطبعة الثالثة هذه في أوائل رجب سنة ١٣٦٨ هـ

ارس کے۔

الجزء السابع

مرث



# الشهير بتفسير المنأر

يراعي في هذا الفهرس: --

- ١ أنه قد روعى الترتيب الهجائى فى الكلمة الثانية والثالثة وقدم المعرف
   وأهمل اعتبار واو العطف وحرف الجر
- أن الأصفار التي عن يسار الأرقام تشير إلى إتمام أو إعادة المعنى في الصفحة
   الثانية أو ما بعدها
  - ٣ --- أن الترتيب على حسب النطق لا المادة

(تنبيه) أرقام عدد الآيات في الشواهد تختلف باختلاف عد المصاحف فمن لم يجد الآية موافقة لمصحفه وجدها بالقرب من عدده

# فهرسى حام للجزء السايع من تغسيرالمنار

سفحة

صفحة والاموات والنبات والقرآن والجنان والوجدان آيات الاشهاد والاستشهاد ٢٢٩ والشهادة « القرآنِ. اشتمالها على الآيات الكونية ٦٣٠ الاعراض عنها ٣٠٠ تحريفها ٥٠٦ تصريفها ١٥٨ تفصيلها ٤٥١ ومهمه المتشا بدمنها لفظاً أومعنى ٤٠٤ آية عليكم أنفسكم ۲1. « قل هو قادرعل أن سعث الخ ٤٩٠ ﴿ مَفَاتُحُ الْغَيْبُو حَكُمْهُ مَاوُرِدٌ فِي كُونُهَا الحمس التي في آخر سورة لقهان 20٦ « النهى عن السؤال ١٢٥ – ١٣٨ الابتداع في الدين 131 ابتلاء الله المؤمنين وتعليله ابراهيم اسمهو وطنه وجنسه ولغته وأسم أسه وكفر أبيه ٢٤٥ - ٥٥٤ تضليله لابيه وقومه وقوله في الكواكب والنوحيد+٥٥عقائدقومهو نالوتهم ووثنيتهم بقسميها ٥٦٥ محاجة قومه له وحجته عليهم ٧٤ الانبياء من ذريته ٥٨٥ انهاء موس ضل عن النوحيد إلى ملته زوراً ٧٧٠

122

# **{ | }**

044 آماء الرسول . دعوى إعانهم الآباء. تقليدهم المانع من الاتباع ٢٠٥ « الحلف بهم £ 472 . الآثار. الاحتجاج بهاعلى ترك العمل ٤٩٨ الآخرة . حال الناسوظهورحقائقهم فيها ٣٥٧ \_ ٣٦٨ قياس الدنيا علما ٤٤٤ كونها خيرآ للمتقين ٣٦٤ النجاة فيها بتزكية النفس ٤٣١ نعيمها جسأنى YV£ ورزحاني آدم. خلقه من طين ٢٩٦عصيانه ١٣٥ النصروص في عدم رسالته وتححقيق ذلك 7+7 آزر أبو ابراهيم ه۳د آل الرسول. حذر إيذائهم ٥٥٠ 11. د موالاتهم الآلو سي وأبو السعود 244 الآيات العلمية أقوى من الكونية ٣٨٨ ه الكونية . افتراحها على الرسول والرد على مقترحيهــا ٣٠٩ ---£ £ & > T & 7 + X + 7 T \ £ لا تصريفها وتنويعها ٤١٧ و ٤٩٢ | ٦٢٩ ــ ٦٤٣ الحوض فيها ٥٠٤ | « مكايرتها وتسميتها سحراً ٣١٠| آياته في فلق الحب والنوى والاحيــاء | ابن تيمية وكونه مجدداً

| سفحة            | •                                                             |
|-----------------|---------------------------------------------------------------|
| ٣•٦             | الاحتباك وبلاغته                                              |
| 199             | الاحرام قبل الميقات                                           |
| ۲.,             | الاحكام الدنيوية وأدلتها                                      |
| 72              | الاختصاء . تحريمه                                             |
| 171             | الاختلاف على الأنبياء                                         |
| س ۳۲۸           | الارادة ضعفهامن خسران النف                                    |
| -               | الازواح . تجليها وجهل كنهه                                    |
| ن ۱۶۸           | اساطير الموافقة للوحى فى الج                                  |
| <b>0</b> ٦٨,5٤0 | الاسباب وما وراءها 🔑 ۳                                        |
| لو همي منها     | الاسباب والمسببات والحفىوا                                    |
| 744604          |                                                               |
| نس ٤٣٦          | الاستاد الامام . رأيه في عام الجذ                             |
| ل 114           | الاستاذكلامه فى الحاجة إلى الرس                               |
| 147             | الاستصحاب                                                     |
| <b>***</b>      | الاستقلال - عقاب الأمم بسلم                                   |
| 44.             | الاستهزاء                                                     |
|                 | الاستهواء والاستهامة من الجن                                  |
|                 | الاسراف في الطيبات ١٩٠                                        |
|                 | الاسلام . امتيازه على الاديان<br>ع                            |
|                 | ال ۱۲۸۰۳۱۰۰۱۳۸۰۸۰۰ ال     |
|                 | في حالى القوة والضعف٧                                         |
|                 | فى و تنبي الهند ١٩ التبرؤ من<br>تمهيداليهو ديةو النصر انيةلهو |
|                 | ههدانیهو دیماو اسطیر ایماهه<br>فیهماوقر بهماو بعدهما منه      |
| -               | أمرالمسلمين اليهم ١٨٠١٤٠                                      |
|                 | ٣٨٠ حريته و نفيه الرياسة ٣٨٠                                  |
|                 | ۱۱۱۶ و ۱۹۲۶ عدله ۱۱۱۶                                         |

صفحة آبن حزم وكونه مجددأ 122 « القيم « « 110 لا حجر وشرحه للبخاري )) عباس . فهمه القرآن 145 ا ن عربي الحاتمي فهمه القرآن 190 « المنبر **والز**مخشيري 721 أبو كمر الصديق فهمه القرآن ١٧٤ أبو داود . **أد**به مع الزهراء 00\ أبوطالب. ماورد فیموته ۶۲،۰۶۲ أبو محجن توبته من الحمر <sub>.</sub> 49 الاجتماد.عذر النبي للمخطى : فيه٧٢٠٦٨ الاجتهاد في القضاء ٠٤١و١٤ اجتهاد النبي علينالله **۲۹**ځو ۱۱ ه الاجلالقضيبه والمسمىعندالله ٢٩٦ | ١١ الاجماع الاستدلال به على القياس ١٥٥ 144, الاحماع المعتد به في الحمر \_ ۸Y اجماع الصحابة هو الحجة 114 الاحاديث في تحريم الطيبات والغلو في العبَّادة | ١١ ۲۱ – ۲۷ فی تحریم الخر ۶۲ و ۸۶ و ٨٧ فى تلقيح النخل والنزول ببدر ٥١١ في الفَيْنَ وحكمتها ٤٩٣ \_ ٥٠٠ فى فضيلة الجوع لا تصح ٣١ فى كمةابة المقادير وبدء الحلق ٤٧٠ في النهسي عن السؤال ١٤٦ المتعارضة في تعادى المسلمين وتداعي الآمم عليام 0.1-294

### صفحة إالاله هو الرب الحالق 701 الالهام بوساطة الملائكة 414 2 2 1

أأمامة غبر الإهل الثداء ودواما ١٩٦٠ الامربالمعروف والنهبيء عن المنسكر ٢١٠ ع ٣٠٠ | الآمم . تأثير أحوالها في تطبيق الأحكام

على الوقائع ٢٣٦ تأ ثير هافي فهم الدين والحكمة ٧٩٤روابطها ٢٩٩عقابها

قسمان ٣٠٨ و ٣٢٥ في حالي الحماة و الضعف £AY

أمر الدواب والطير ونماثلتها للناس ٣٩٢ الأمن من عداب الله خاص بالمؤ منين الذين

لم يلبسوا إيمانهم بظلم

المعتزلة • ٣٩ قولهم في غفران الشرك / أمة علا. تفويض الله أمردنياها لها ١٤٠ شهادتهاهلي الناس ١٢عدم اجتماعهاعلى

ضلالة ٤٣ ماور دفي مستقبلها وملكها وتنازعهاو تداعى الأمم عليهاو ماينبغي لما الآن ۴۹٤

[ الانبياء .تحريمهم الحمر وعدمه ٧٥ جواز النسيان والسهو عليهم ووقوعه مهم

٥٠٨ ضرر الاختلاف علمم ١٣٢

التأسى بهم ٥٩٦ معارفهم استدلالية

أم ضرورية 012 الانجيل. قصة المائدة فبه 404

٣٧٤ | الانذار لمن يخاف الحشر ٠ ٣٠

840 الانصاب والازلام OY

إلاهية المسيح وامة مندون الله ٢٦١ | أهل الاهواء والبدع . تحريفهم والنهى

صفحة

عموم دعو ۹۲۱۶۲٤۱۹ فرق الناس فيه وحكمه في معاملتهم ٧٤٤ كاله

١٣٨٥٨٠ كونه ديناً وسطا جامعاً | الامام كونه راعيا مسئولا

للمصالح ٢٠١٣٨،٢٠ او١٨٦ كونه

دين البرهاف وجنالة المقلدين

والمتفر نجبن عليه

اسهاعیل و هاجر بوادی که مه ه

اسهاعبل واسحاق 0.40

الاسماء الالهمة . قرتها بالافعال المناسمة إ

779

اسم الجنس وعلم الجنس 249

الاسود العنسي مدعي النبوة 777

الاشعرية إثباتهم للمصالح وإنكارها على

 ۲۷۰ قولهم بعدم التلازم بين الظاعة إ 444

والثواب ومقائلهما اشسا : ذمه السكر والسكاري ٨٦

الاصل في العيادات والمعاملات ١٦٩

أمنام قوم نوح أصل الوثنية 0 2 0

الاضطرار المسجللخمر ونحوها ٨٦

الاعرأب والمعانى 401

الاعمى في سورة عبس 22.

الاغوال والسمالي 045

الافرنج ونصارى الشرق ٩

الأكنة . جعانها على القلوب

الالتفات وللاغته

صفحة

OYA

| صفح                      | 1                                  |
|--------------------------|------------------------------------|
| 7.7                      | البحائر والسوائب                   |
| **                       | بحيرا الراهب                       |
| 194                      | البدع . تحرير الشاطبي لها          |
| 19 .                     | بدعة التنسك بترك الطيبات           |
| 7,89                     | بديع السموات والأرض                |
| زينة ١٩                  | البراهمة . تمحريمهم النعيم وال     |
| ۳ <b>۸۲</b> ۶ <b>۳۱۰</b> | أ البشر. اختلاف استعدادهم          |
|                          | انكشاف حقائقهم في الآ              |
|                          | تعظيمهم وتحقيرهم لأنف              |
| •                        | أ تميلهم بالاسلام ٤١               |
| _                        | بالشدائد١٢٤ حال غالب               |
|                          | ۲۳۷ خلقهم من نفس و ا               |
| -                        | عدم استعدادهم لرؤية الما           |
|                          | الاإذاتشكلوبصورمماير <b>و</b><br>ا |
|                          | علمهم من الحس والعقر               |
|                          | غرورهم وفتنة بعضهم ي               |
| -                        | البِصائرالمنزلة والابصاربها و      |
|                          | البعث . إنكاره ٣٥٧ بنفخال          |
| *****                    | فرادی۲۲۷کونهرحمة ا                 |
| *                        | البغضاء . معناها                   |
| 454                      | البلادة . منعها من الايمان         |
|                          | البلاغ وظيفة الرسول                |
|                          | البلاغة فى تنزيه المسيح لربه       |
|                          | البهائم حشرها وتمحريم ظلمهاو       |
| ४९५ र                    | ذات أنفس الطقة ومكلف               |
| اعر تدله)                | بيعة من لم تتو فر فيه شهروط الا    |

عن مجالستهم 0 • 0 إنكار النبي على بعض الصحابة خطأ الفهم ١٧٢ أهل الحل والعقد ١٩٨٠٠١٤٠ « الذمة . العدل فيهم ١٤٧٠،٣٣٢ « السنة . مذهبهم 00Y « الكتاب . بيان حالم وعقائدهم ومحاحتهم ٢٨٠ الحكم بشادتهم ٧٣١٤٢٢٥ عدم احتجاجنا بنقلهم ٨٦ مقا بلتهم بالمشركين عقيدتهم في الجن **ጓ**ደል أورية كشف الحرب لمفاسدمد نيتها ٣٦٩ الأوربيون أفتتتهم للمسلمين 💎 🗝 الاوزار . حملها في الآخر 471 الأوقاف. تحويلها إلى ملك 💮 ٤٩٧ أول الحلق ٤٧٠ أولو الأمر . ۱۹۸۰ و ۱۹۸ الأيمان. أحكامها ٢٦ - ١٤ الإيمان الادعاني وتوقف النحاة علمه ووه « . بعد الايمان وزيادته ٧V « الفطري 45. « المزكى للنفس 77 « موانعه وأمثلتها ۴۰٤٥ و٠٤٠ الموجب للامن ولبسه بالظلم ٠٨٠ والكفر بم شحققان ٦٠١٩١٣٧ ﴿ بٍ ﴾ الباطل لايقوم عليه برهان

### صفحة 1.1 تفسير (ليعرالله) « الالقاء بالأبدى إلى التهلكة ١٧ź تفسير عليكم أنفسكم 145 « إلا المودة في القربي 4.4 ۵ لاتدركه الانصار 101 النفويض لله والشفاعة عنده 444 44 741 « للطيبات والاعتداء فيها ١٨ – ٣٢ التقليد . بطلانه وحال أهله ٢٠٥١١٨٤ ٥٧٥٠٨٥ خسر ان للنقس ٢٢٩منعه من الأيمان ٧٣٤٧ نهي الأعمة عنسه 177-184 التقوى. تـكرارها ثلاثافي آبة واحدة ٧١ لا في الاكل ونحوه . XX. 444 ر كونها عمرة الإعان « كون الآخرة خير الأهلها ٣٢٤ « مزية أهلها ٢٠٠٠و١١٥ النكذيب بالحق للاعراض عن الآيات ۲۰۷ والجحود ۲۷۲ 414 عن النبي وادعاء بعض الشيو خله ٤٢١ | تكليم الله الناس في الفيامة ٢٢٧ تعذيب النفس تنسكا ٢٠ ــ ٧٧،٥٧ تميم الدارى . إهداؤه الحمر للنبي ٩٤ ٤٠١٥٣٩٧ التعريض بالتحريم . حكمه ٧٩ ﴿ (تنبيه غافلُ و تعليم جاهل ) و هو بحث مهم " ٦٧٠ | في أحاد شمستقبل الآمة من ضعف و بدع ٤٩٧

## صفحة ﴿ ت \_ ت ﴾ التأويل والتشبيه لعالم الغيب ٤٧٢ لتوهم لوازم باطله للنص ٤٥٦ تحرير الرقبة كفارة 44 تحريف أهل الاهواء للنصوص ٥٠٦ التحريم النص القطعي رو اية و دلالة ١٦٩ | التقشف و الدين « أُسْبَابِهِ الْحُسَةِ ٧٧ بغير حجة ٢٠٤ ، تقليب القلوب والابصار « كونه للرب وحدَّ، ٢٨ (تحقيق مسألة الإيمان بالرسل تفصيلا) 4.1 يحقيق المناط 747 التربية بالعمل وكالها في الصغر ٢٥٦ بالشدائد 214 الترغيب والترهيب 171 تزكية النفس 74644 تزيين الله الاعمال للافر ادو الامم 37. التسبيح . تحقيق معناه 475 التشريع الديني لله وحده 💮 🛪 و ٦٩ التصرف في الكون بالرزق وغيره . نفيه | التلغر اف اللاسلكي التعصب وافضاؤه إلى سب الخالق ٦٦٥ التناسخ التفسير . ركبته

د کیف نکشه

4 £

### سفحة

**74.74** 117 444 ٨. ٩٠ ٤٨٨٥٤ الفرق بينه وبينالو ننية | الجناحومعني نفيه عما فعل قبل التحريم ٧١ ٥٤٥ | الجن جعلهم شركاء وأولاداً لله وعبادة الناس لهم وعقائد الملل فيهم ٦٤٥ الجهل بالقدر والأسباب 777 الجهمية تأويلهم للصفات 444 جیفر بن الجلندی ملك عمان

حاطب ن أبي بلتعة والمقوقس ٣٠٠٣ الحال مفردة وحملة الفرق بينهما ٣٥٢ حب الرسول عصيبة وحبه دينا 040 الحبشة مودتها للنبي أمره بتركها ٣ حبوط الأعمال بالشبرك 09. الحج حعله قباماً للناس +114 حجة ابراهيم على قومه 0AY40Y+ حديث خرافة OYV « درویی ما ترکتیک **\O**A « الزهر اعليهاالسلام في حظر الذهاب إلى المقبرة ومن لم يروه بنصه ادبا 77 Α٩ ١٠٧ الحرب الأوربية \_ فضيحةمدنية أوربية

### فصحة

التو بةوالاصلاحتر تبالمغفرةعليهما ٤٥٠ الجسد . حقوقه ورياضته الذوحيد آباته في الأنفس والآفاق ٣١٠ | الجعل تبكويني وتشريعي « الحالص١٤١٠ه٥٥٥٩٥٤ عوة اجمل الظلمات والنور المسيح اليه ٧٦٧ غريزته الفطرية | جمية ترك الحمر التوراة حكمة كونهاشر بعة خاصة ٠٧ 771 🧸 نزولها متفوقة التوسل الشخاص الانبياء والصالحين 0YY20£Y البُوفي إسناده إلى الله وإلى الملك والرسل £A£ £YA ه کونه موتا و نوما الثه أن بالطاعة والعقاب بالمعصية ٣٣٣ أ طلبه بالعمل وكون العمل لله ٣٤٧ حب المبادة وغيره

## ﴿ ج ﴾

Y+0 الحاهلية ضلالها بالتقليد « وما حرمت من الانعام ۲۰۲ الجب. تحريمه كالحصاء 17637 الجبر وخلق الشهر والكفر 779 الجحود بالآمات مع عدم تكذيب النبي ٣٧٧ الجز اء مالايمان والعمل ١٩٥٧٢ ١٩٥٤ هـ الجزاء الألهني تفويضه إلى الله - ٣٦٨ « قسمان فطرى لازم للعمل وانشاء الحرام حصره في المضار بمقتضى العدل والفضل ٢٢٥ | الحرام شرط اباحته حزاء صيد الحرم صفحة بها وتفضيل الدينية علمها جمعه حكمة كريتانة الملائكة للأعمال جمع « كفر بعض أقارب الرسل هذه « اللمل والنهار سريسهد « مسخ أبي ابر اهيم في الآخر ، ٣٩٥ « موافقة الوحي ليعض الاساطير في ٦٤٨ الحلال الطيب والتمتع به 47 الحلف منعه يغيرالله وأحكامه والحنث باليمين الحمد للهخيرا وانشاء 797 الحواريون مأخذ وصفهم وطلبهم المائدة من الساءو إعانهم والحلاف فيهم ٧٤٨ الحياة . إثباتها لكل موجود 200 الحي. إخراجه من الميت وعكسه ٦٣١ ﴿ خ﴾

177 وتشهرها الخسران المانع من الإعان ٣٤٣٠ و٣٤٣ « تحريم الحمر بالتدريج والتنديد فيها ٠٠ | خسر ان كل شيء بخسر ان النفس ٣٥٩ ﴿ تخصيص العقلاء بالخطاب ١٣٤ | الحطأ في الواضحات بالروايات ٤٤٠ « ذَكُر ١٤ نبياً بغسير ترتيب التاريخ | الحلافة ( راجع امامة ) ١٩٦٠و٤٤١ ٨٦٠ خلق السموات والأرض ٢٩٢ ٣٢٤ خلق المسيح الطبر من الطين ٧٤٥ ٣١٥ / الحر. استحلالها بتغيير اسمها ٥٥ تأكد تحر عما٦٣ تحر عما في الأديان السائقة 🕟 وتشديد الاسلامفيها 🗚 التداوى بها ٨٨ تحريمها بالندريج ٢٦٦٥٤٩

سفحة

الحرب الصلبية والمسحبة + 4 الحزن استاده للنبي ونهيه عنه ٢٧١ الحساب وكونه تعالى أسرع الخاسبين ٤٨٧ الحساب نفيه عن النبي 244 حشىر البهائم للقصاص 447. الحفظة على العباد ٤٨١ الحق ظهوره على الباطل 127 « كون الخلق والتكوين والامر والتكليف به ٥٣٠ حقوق الجسد والروح والزوجوالزائر على المكلف .Y9 - Y+ الحكرلة وحده ٤٨٦ « معناه والتاؤه الأنساء ١٩٥ جكر ما سكت ألله عنه 147 الحكة والرحمة تقضيان بعثةالرسل ٦١٢ | الحبيث والطيب عدم استوائهما خلقاً حَكُمَةُ البَاحَةُ المُتَعَةُ ثُمَّ تَحْرِيمُهَا ﴿ ٢٢ لَّد أحاديث الفين ٤٩٩ و لا الفضيلة « تنويع الاساليب « جعل الرسل رجالا « خلق البشر مختلفي الاستعداد ٣٨٢ أ « قشف الراشدين 177 « كتابة المقادير ٢٧٠ »

و ٥٥و ١٩٣٨ المراءو الخصومة ف٥٠٥ المقاطة بينه وبين المدنية في الحبر 479 940 ا ٥ و ٢٧ | الذكر بأسهاء الله مفردة 719 الحُمر نوعان : تخمير و تقطير 💮 🔥 الذكورة والانوثة . سنة الله فيهما ٤٦٤ 014 ع.٥ الذمي . تحريم الذائه 777 ﴿ر**ـ**ر ف

انرازي فخر الدين أغلاطه ٢٤٢و٢٤٣ و ۱۲۶و ۲۲۹ و ۲۲۹

و صعفه في البلاغة ٧٤ الدرجات. رفعها بالمشيئة 💎 🕬 الرأى فىالدين. تعريفه وأدلته وأنواع الناطل والمحمود منهوعلله والقصل بين مثبته و نقاته ۱۵۹ – ۱۸۳ دعاء الني لآمته واستجابة بعضه عجه الرباموضوعهوعلة بحريمه وحكمه والقطعي المحرملذا تهمنه والمحرم لسدالة ريعة ١٨٠ 101 « ظهوره و بطونه و حضوره وعدم أفوله وكونه غير كوكب ٥٥٨ 4.1 ٥٧ فيه ١٤٧ الاقتداء والتأسي فيه ٥٩٦ | الرحمة كتابتها على الله - ٣٢٥و ٤٤٩ と人の جعله را يطه قومية A حريته ٤٣٨ \_ | الرسالة . الاستدلال عليهامن صفات الله وسننه وحاجة الدشر اليها فيحياتهم 715

صفحة

۲۲ رأى الافرنج والعرب فيها ٨٠ شهات الاحتها ٧٤ ـ ٧٨ شبهات شاربها مع اعتقاد تحريمها أو العلم بضررها ٩٨عقو بتشاريها ٩٧ممناها | الذرية . شمولها أولاد البنات لغة وشم عا الحوارق والاشتباء فيها 💎 ٢٥٤ أالذكري سبب التقوي 👚 الحوص في آمات الله الخوف والنخويف من معبو دغير الله ٧٧٥ الحمر والشهر 445

## # i -- s \*

دعاء غير الله ٤٥٣ و٢٢٥ و٣٣٥ ا دعاء الله و حده في الشدة ٨٠٤ و ٨٨٤ الدعوة . تأنيرها بتنويع الأساليب ٣٧٤ الدنيا . تفويض أمرعامها إلىالناس ١٤٠ | الرب رؤيته في الآخرة الدنيا .كونها لعبا ولهوأ ٢٦١ الدين . اتخاذدهز ؤاولعا۱۸هاختلاف فهمه باختلاف حالالامة ٤٩٧ اضاعة ] الربوبية اقتضاؤها الوحي المقلدىنلەه.٣٠ الاعتصامبه والتفرق الرجس لغة وشرعا تأثيره ولا سما في أول نشأته ٧٩ | رد الخلق إلى الله -٢٤٤٢ الزيادة فيه والنقص منه أ نع.٧ كماله بالاسلام والخطر عليه٧٠٠ 📗 الاجتماعية

| irio                                      | حة    |
|-------------------------------------------|-------|
| الزمخشىرى . علمه باللغة بالمنا            | ۳.    |
| ﴿ س ﴾                                     | تين   |
| الساعة ومجيئها بغنة هم.                   | ۲م    |
| سب معبودات الكفار . النهي عنه وعلته       | ۸٥    |
| والأحكام المستنبطة منالنهي ٦٦٤            | 72    |
| سبيل المجرمين. استبانتها (٤٥١             | ۸٥    |
| سجدة سورة (ص)                             | 72    |
| السحر ، بطلانه ۱۱۳                        | 24    |
| « وجعل المسيح ساحرا ٧٤٧                   | 44    |
| السفر والسياحة. الأمر بهما ( ٣٢١          | 41    |
| السكر (راجع الحمر )                       | ۳,    |
| السكن وكون الليل منه ٢٣٤                  | ٤٥    |
| السلام على المؤمنين في القرآن ٤٤٨         | ٦.    |
| السلطان راع مسؤل محاسب المعلا             | کار   |
| السلف. أدبهم مع قرابة الرسول ٥٥٠          | ٦.    |
| لا سيرتهم في الاعتصام والبدع ١٤١٠         | ٤٢    |
| « مذهبهم في عالم الغيب ١٧١                | 72    |
| ۵ مقابلة الحلف بهم ۱۹۷                    | 24    |
| سلمان الفارسي . اسلامه                    | 77    |
| السمع والسماع ٣ مراتب ٢٨٥                 | ۰۰    |
| سنن الله في الأمم . تقصير علما تنافي بيان | ٤٢    |
| آیاتها و أحادیثها 🗼 ۹۹۶                   | 44    |
| السنة أنصارها المجددون بالمحدو            | ٩     |
| « فىشربالنبيذ (ماءالنقيع) ٦٨              | ٤٤    |
| «                                         | 72    |
| « التي لا ذكر لها فى القرآن ١٣٩           |       |
| سنة الله في ذكورة النسل وأ نوثته ٤٦٤      | 1 2 2 |
|                                           |       |

الرسالة والشبهات عليها الرسل سرد أسهاء ١٤ منهم غير من بحسبالتاريخ ولاالفضلة وكو: ۳ أصناف و نـكتة ذلك 💎 🕜 « زعم الر ازىأنعلمهم بالامم ظنى ٢ وأن معارفهم استدلالية 🐪 🐧 « سؤالهم عن إجابة أقوامهم - ٤٢ « سنة الله في أتباعهم وأعدائهم ٥٠ « صبرهم على التكذيب و الابذاء ٧٧ « ضرورةجعلهمرجالإلاملائكة٥١ « عدم استطاعتهم الاتيان بالآيات لا عند الله وحدم (۲۸۱و۲ « عدم سؤالهمأجرا علىالرسالة ، « المذكورون في القرآنوحكم انك نبوة أحد منهم « المفاضلة بينهم وبين الملائكة ٢٦ « ننى النصرف وعلم الغيب عنهم ٤٢ و۲۱ يو ۳۰ « هدا: لاجبارون « هدایتهم تبلیخ و تعلیم لا ایجاد ٥٤٥ الر سول. مساواته لامتهو خصائصه ۲۸ الرفق بالحبوان 47 الرماية والرهن فيها ۱۸. الروايات . الخطأ بسبها روح القدس وتأييد المسيح به ٤٤ رؤية الرب ( راجع الرب ) الرياسة الدينية . نفى الاسلام لها ٢٠

### صفحة

4.4

سنة الله في عقاب معاندي الرسل ٣٠٨ | الشيرك لا يجوز مغفر ته فتطلب ٧٧٠ حيوط الأعمال ١٠٩ ٥٥ در حاته الثلاث ٢٠٩ شيباته الحفية ٧٧٥ ذكره في الرخاء دون الشدة ٤٨٩ 099 ٧٤٧ شرعنا مو افقته القياس الصحيح ١٧٨ 149 السؤال الديني . النهي عنه ١٢٥ | الشروطالأصلفيها الصحة ١٦٨ و ١٧٩ 27007 مسائل الاربيع الطول منها و المبدو . | الشعر أنى تصويره لميزان الأعمال 2٧١ الشفاعة كونها لله وحده .027 سورة الانعام نزولها بمكة جلة واحدة الشفاعة لأبي طالب ٤٨ للسكفار ٢٧٣ الشفاعة المثبتة والمنفية ٢٢٧ و٧٠٠ الشفاعة والتوحمد والوثنية ١٠ ٤ر ٥٦٩ و 744000 ٢٧٦ الشفعاء من دون الله 241 YY السوائب للبدوي ( ولي طنطا ) ٧٠٤ | الشمس والقمر -جعلهما حسبانا ١٣٥٠ ٣٠٤ أشهادة الله ترسالة رسوله وماجاء به PYY سهوه إشهادة الشيء ومشاهدته والشهادة به ٣٣٨ شهادة غير المسلم 7799.770 الشهداء والشاهدون 14 ٥٥١ | الشورى . أهلها **NAA** 12. 145

### صفحة

و ۲۱۶و ۳۲۰ و ۳۲۰و ۳۵۰و ۳۷۷ و ۱ / غو غ / غ ٠ و ۱ / غو غ ٥ غ و ٩٠٠ غ سنة الله بالهلاك وعقاب المختلفين فيدنهم بالتفرق والتقاتل ٤٩٤ شرعنا وشرع من قبلنا سنة الله في المقلدين السؤال والجواب. أسلونهما - ٣٧٣ أشرعنا يسره وساحته -السور. تناسبها فىالترتيب ٧٨٨ ومجموع | الشطرنج من الميسر منيا بالحمد 441 ۲۹۱ و ۲۷۶ و ۲۶۶ و ۲۲۱ سورةالمائدة خلاصتهافي الاصول والفروع والأخبار والمحاحة سورة النصر نعبها النبي مُتَنَالِيُّةٍ ١٧٥ الشكر بالقول والفعل السبن وسوف الوعيد بهما السيوطي. تعصبه لرأيه إعلال بعض الصحاح | وأنواعها وتفصيه من بعض

## ﴿ ش ﴾

الشافعي أدبه مع الزهراء شبهات إباحة آثخر ٧٤ — ٧٨ الشورى في المصالح شبهات المعاندين على الوحى ﴿ ٣٠٩ الشوكاني تحقيقه مسألة القياس الشدائد فوائدها ٤١٣٠ و ٤٨٩ | الشوكاني تحقيقه مسالة التقليد. صفحة صيام الدهر وصيام داود 40 ﴿ ض ﴾ 445 الضلال . معناه وكون الوصف به غير بذاء ولا غلظه 004 الضلال والهدى بمشيئة الله 👚 ٤٠٢ ضلال الجاهلين واضلال الله **ل**م **١٥٩** \*d-d\* الطاعةوالثواب تلازمهماوعدمه ٣٣٣ الطاعة المؤدبة إلى المعصية 777 ١٥٠رأيهم في القياس وأصول القضاء طليحة الاسدى مدعي النبوة ٢٢٤ ا الطيبات إنكار تحريمهاو وجو بالانتفاع بها بغير إسراف وسيرة السلف فها **47 -- 1**A الظالمون حالهم عند الموت ٦٢٥ « قطع دایرهم ۱۲۱۶و۱۸۸ الظلم بالافتراءعلى اللهوادعاءالوحي ٦٢٣ وبالافتراء علمه والنكذب مآياته ٣٤٣ بطرد المؤمنين المحلصين ٣٤٣ الظلمات والنور وكونهما مجعولين وكل منها قسمين واكتة حجمها وافراده و تقديمها في الذكر 494 ﴿ ع -- ع ﴾ العادات . حكم النصوص فيها

4.1

٤٧٠

صفحة الشياطين استهو أؤهم الناس ٢٤٥ « تشبيههم بميكر وبات الأمراض؟ ٥ | الصيد في حال الاحرام الشيطان اطلاقه على بعض الناس ٢٥٠ انساؤ. الانبياء ومسه ووسوسته | الضرر والنفع ونزغه ونغي سلطانه عن المخلصـين ٥٠٨ تزييته الأعمال 214 شيو خ المؤلف **٤**٦٨ ﴿ ص ﴾ الصالحون تعظيمهم أصل الوثنية ٥٤٥ الصحابة إجماعهم هو الحبحة ١٩٨١ جاعهم على أن الحمر كل مسكر ٨٢ أقوالهم في السؤال ١٤٨ تفاوتهم في الفهم | الطمام والطمم لغة ١٥٥ كشف شبهة لهم ٧٧ ما أنكره النى عليهم ١٧٢ ميه عن طر دفقر المهم ٤٣٣ الصراط المستقيم هو الاعتدال ۳. « ( والجعل علمه ۴۰۶ السملاح والاصلاح في أفعال الله ٩٠ م الصارة . اقامتها 04+ الصلاة مكانها من الدين 777 الصم البكم العمي من الكفار ٤٠٤ الصور الذي ينفخ فيه 170 الصوفية . اشاراتهم في حجة ابراهيم في الكواك 041 الصيام رياضة جسدية نفسية 🧠 ٣٠ « في كيفارة اليمين ٣٩ | عالم الغيب والمذاهب فيه

94 العقاب على الكفر بالله وللنعم ٣٠٨ عقاب الله ومغفرته ١٢١ و ١٢١ العقد الفريد ـ شبهته على قليل الحمر ٨٥ العقل. موافقة الشرع له ۱۷۸ العقل نفيه عن المشركين 4.0 2 المقلاء تخصيصهم بالخطاب 148 العقود الآصل فها الصحة ١٧٩ و١٧٩ عقيدة الشفاعة والفداء 111 العلم بسنن الله أعلى من الكلام والفقه ٠٠٠ العلم القطعي في الدين 7.1 العلم والعمل تلازمهما وتفارقهما ٧٩ العلم والفقه الفرق بينهما 137 £01 ٤١٨ علم البشر عا في الأرحام ٤٦٤. عذاب الأمم بالاستئصال لمعاندة الرسل | علم الغيب. حقيقته وكونه قسمين حقيقيا لايعلمه إلا الله واضافيا يقف بعض الحلق على بعضمه وما نفي عن النبي منه وما يظهر الله علمه يعض الرسل ومايدعيه الشيو خمته ١٣١٧و ٤٢١ علم الفلك والاعتبار به ١٤٢٥ و ٦٤١ علم الفلك وعلم الحيوان 424 باتخاذاً لأولياء والشفعاء عندالله ٥٤٥ | علم الله \_ تعليل ابتلاء المؤمنين به ١٠١ ٤٨ | العُلماء المصلحون 128 من الكتاب والبسنة وفي شرح أحادث الفين १९९

صفحة النبادة حقيقتها ٦٦٨ توقف أحكامها | عفو الله ـ الغرور به على النص ١٦٩ و١٩١ و ٢٠٤ عبادة القمور OVY عنادة النصاري لمريم ٢٦٢ عيـــد الله بن أبي سرح ردته وتفنيد ماروى من طعنه في القرآن قيــــل 745 رحوعه إلى الاسلام عثمان بن مظمون . تبتله ۲۲و۲۳ المداوة والنفضاء فيالخمر والميسر ٥٩ « والمهدة بين الملل والشعوب • العدل عمني الشرك 440 العذاب \_ استعجال الكفار له ٤٥٤ 444 عذاب الاستئصال تخصيصه بالكفار العلم وأنواع المعلومات الظالمان و هفقدالاستقلال للاختلاف في دنها ٣٠٨ عذاما الاستئصال والساعة كشفهماحائز لا يقع 113 المرب آستعمارها لللاد الكلدان ٥٣٥ تفضيلها بالعدل والرحمة ٣٧٠ خر افاتها في الجن والأغوال ٥٢٤ وتنيتهـــا المرف في الأعان العرش. مبدأ العالم ومركز تدبيره ٤٧٠ | علماؤنا ـ تقصيرهم في بيان سنن الاجتماع العزيز الحكيم هل يقتر نان بفعل المغفرة ٧٧٠

عصمة الرسول في التبليخ

112.

صفحة

444

صفحة القطرة الجنابة عليها ٧٧ العلوم والفنون المادية وأثر ها في الناس الفطرة السليمة والاعتدال في التمتع ٣٠٠ ٣٦٩ الفعل المضارع (راجع المضارع) ٣٣٧ الفقهاء تشديدهم Y ٣٣ | الفقهاء مداركهم في الكفارة ٢٦٠ ١٠٤ | الفلاسفة ـ آراؤهم في حجة ابراهيم بالكواك OAZ . ٥٥٠ | قاعدة التفرقة بينااخبيث والطيب ١٢٢ ٢٣٧ | قاعدة في تخلف الحكم عن علته ٧٨ أقاعدة في دلالة التعريض بالحكم و التصريح 7.4 القاهر فوق عباد. ۲۳۳۰و ٤٨١ القاوةجي ( الشيخ عجد ) ٤٦٨ القدر الاحتجاجو الاعتذاريه عز العمل 29 K ٧٤٥ | قدر الله حق قدره 111 القراءات حكمة اختلافها ٢٥٧ القرآن آيته على نبوة منجاء به ٧٤٧و 277,173 القرآن ابطاله التقليد ٥٠٠و٢٠٦ القرآن أحكامهمؤ يدة بالحيجة والمصلحة ٢٠٥ القرآن أحكامه المتعلقة بالمستقبل ٢١٢. القرآن اختلاف التذبيل فى فو اصله ٦٤١ 7240 القرآنارشاد. إلى علمي الفلك والحيوان

747-47

علة التحريم وحكم تخلفها ٤٧و٨٨ | علو الله تعالى ومن تأوله على ـ تبتله عمر . اجتهاده غير حجة عمر فيمه النصوص + \ Y £ عمر بن عبدالعزيز أديه مع قرابة الرسول | الفلاسفة نظرياتهم العملكونه لوجه الله ولثواله العوام ما يعذرون بجيله 7.1 عيسي ( راجع المسيح ) الغرور بالعفو والمغفرة 95 الغرور بالنعم 222 الغزالي استدلاله بالموضوعات والضعاف ٣١ ۲. الغلوفي الدين الغلو في الصالحين والرسل الغيب ( راجع علم الغيب ) ﴿ ف \_ ق ﴾ فاطر السموات والأرض 449 فاطمة أولادها أولاد الرسول OAR فتنة كبراءالكفار بصعفاء الصحابة ٤٤٣ الفداء من الوثنية ٢٠٠٥ مر ٦٢٨ الفرق بين المتشاحات بالعطف ٣٢٢ الفرق بین سمی نبینا و سمی نوح عن

الجهل

سفحة

القرآن . تقصيرالعلماء في بيان ما فيهمن سنين الله منين الله

۲۲۰ مناسب آیاته و تناسقها ۲۲۰ و ۲۲۰
 ۳۲۹ و ۲۳۹۰ و ۲۳۹۰ و ۳۲۹۰

751, 779, 044,044,54.

76777669

« تناسیسوره ۲۸۳ — ۲۹۱

« تنوع أساليبه ٣٣٣

لوجوب تعميمه و ترك المسلمين الدلك وكون قارئه و سامعه كالمناق له عن

الرسول ٣٤١

« حجته على المقلدين ٢٦٦٥٣٠٥ (

حكم تعريضه بالنجريم وحكمت ٦٩ .

« « من أكر شيئًا منه ٦٠١

« حَكَمُةَ احْتَلَافَ تَذْيِيلُ فُو أَصِلَهُ ٦٤١

« حکمةقراءاته 🕟 ۳۵۳،۳۵۲

« دعوى اشتاله على علوم الكون ٣٩٥

د قائق عبار اتهو نکتها ۲۹۹۹ ٤٠٤۶

و٢٠٤٠٦٥

« دقائق العطف فيه ٢٦٥،٣٢١ «

و٢٥٤

« دلالتهعلی نبوةمن جاء جه۳۸۸و

441

« رد زعمهم أنه أساطير الاولين ۲۶۸ « أن النبي درسه و دارسه ۲۵۸

سفحة

القرآن أساليبه ولاسيا فى فوانح الكلام ا ٤٠٣٠٤٤

﴿ فَي شَرِحِ المقاصد ١٤٨

الاضطراب في اعراب بعضه ٢٤٨ |

« اعجازه بایجازه(راجع ایجازه)

: ﴿ يُبْلَاغُتُهُ (رَاجِعُ بِلَاغُتُهُ )

« « في مفرداته ١٤١٥ه ا ١٤٦

اعراص القلدين والمستكبرين عنه

24778-8

د « المشركين وأهل عصر ناعن أ دلالته على نمو قمن حاء به ٣٤٧٠

لا اغلاط المفسرين فيه ١٩٦٠

« ایجازه المسحر ۴۰۲،۷۰۳۰ کو ۲۵۲۶۳۰

« برکه تفسیره ۲۲۰

+ T & A > T T E > T T P , T T T E > T T E > T T E > T T E > T T E > T T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T E > T

و٢٥٣ و٤٠٤ و٢٥ و٢٥ و٢٥٠

و ۱۳٤٫۵۸۲٫۵۷۸

بيانه الامور المستقبلة ٢٠٤٩١

تأثيره ٢/و٤٠٠

تا ويله في المستقبل ٤٩١

ترتیب أسهاء الرسل فیه ۵۸٦

« تصديقه للكتب قبله ٩٢٠

« الثعارض الصورى فيه ٦١٤٥ ٣٤٥

تفاوت الصحابة في فهمه ۲۷۲

د تفنید ما روی من طعن ابن \*

أبي سرح فيه ٦٢٤

### صفحة ا القرآن كو نهلم نفرط فيه من شيء ٢٩٤ « لكل أماً فيه مستقر ٥٠٢ لا مأخذ العقائد والإحكام ١٩٨ « مترادفانه وبلاغتيا 721 « مشكلات قراءاته 315 « تستة منكر ات المسلمين إليه ٢٣٧ ۳۸۳ « نظمه £ • ٦» \ A « نكت التقديم و التأخر فيه ٣١٥ 7229 « هيمنته على الكنب قبله ٦٦٠ « ظهور أسرار البعض الناس دون | قريش . اقتراح كبرائها على النبي طرد فقراء أصحابه ٣٣٤ شكو اهم إياه لعمه ۲۲۲ قولهم فله ۲۷۳ « جزمها بكون الني أميا ٣٤٩ « التمارضوالتفارضفيه ٥ ٦١٤٥٣٤ ﴿ كَفُرِهَا جَحُودُ لَا تَكَذَّبِ ٣٧٢ 079,21. « ﴿ ﴿ دُعُونُهُ لَكُلُّ مِنْ بِلَغُهُ ٣٤١ | القَسْيَسُونُ وَالرَّهْبَانُ وَتَأْثَيْرُهُمْ ۗ ٧ · ﴿ فَهُمُ المَوْلُفُ الْحَاصُوتِحَقَيقَاتُهُ فِيهُ ﴿ قَصَصَالْقُرَآنَ . دَلَالْتُهَاعَلَى النَّبُوةُ وَحَجَّهَا حتى على كفار هذا العصم ٣٤٨ و ٤٦٤ ـــ د ٤٩٠٥٤ ـ ١٠٥٠٨ | القطعير الدلالة والرواية ٢٠١ و١٦٥٠٤٥٣٩ـ٥٣٤٠٥٤٥ | القلم الالهي كو نهأول الخلق و تأو مله ٤٧٠ 00 قوائد قصصه وامتيازها ٣٤٨ القياس الصحيح والباطل في الدين وفصل الخلاف فه ۱۵۲ – ۱۹۰۹ و۲۹۶ « كونه أدل على النبوة من القيامة. سؤال الرسل فيها. ٢٤٠٠ « کبری ووسطی وصغری ۳۹۰۰

صفحة القرآن. الرسل الذين سماهم و حكم ترتيسهم 700017 الروايات الضعيفة فيأسياب نزوله 📗 1 2 2 7 سعة أحكامه ولسرها ٢٢٣٠ « سهاع كبراءقريش له سراً وأقوالهم | سنته في تفريق المسائل و الاحكام 177 لا صدق وعدد ٥٠٠٧و٥٠٥ يعض LOAA « عجز النبي عن مثله ٣٤٦ | · « عدم سؤال أجر عليه ( ٣٠٩ أ · « عموم الخطاب فيه 💮 ٥٠٤ 😮 و وتنتها و٢٥٢. أحكامه « كشفه للحقائق المحهولة ٤٩١ [ الممحزات الكونية ٣٨٨ « كونه أساس الدين ١٩٨٠/٢٩

صفحة وشرعا وعرفا ٦٦٧ باستقباح الشرع 144 الكلالة . استشكال عمر فيها 147. الكلدانيون. عقائدهم 070 كلات الله لامدل لها ولا لمضمونها ٢٧٨ كنيسة مسحد دمشق 317 لذات الدنيا سليبة 414 لطف الله في ذاته و صفاته وأفعاله ومراتب المحدثات في اللطف اللوح المحفوظ ٧١ – ٤٧٦ – الله . اتخاذ الولد له 727 د في السموات والارض 199 « لاتدركه الأبصار وهويدركها ١٥١ اللمل والنيهار وحكمتهما 744

١١٧ ] الماء مبدأ العالم ٤٧٠ المائدة . سؤال الحواريين إنزالهامن السهاء وهل ينافي إعانهم والخلاف في تزولها ودلمايها من الانجيل 729 مالك . مذهبه في النصوص والمصالح ١٩٢ همهم الشهوات البدنيـة والنفسية | المتفرنجون . اضاعتهم الدين ٤٦،٤٣،٣٦ المتكلمون. آراؤهم في حية ابراهيم ٥٥٥ و+۲٥وع۸٥ 122

صفحة

#### ك ل

الكتاب المبين لكل شيء ومرادفه ٣٩٤ 279 > و والسنة: ساحتها ويسرها ٣٣٧ كتابة الله الرحمة على نفسه ٣٣٣٠٣٥ الكتب الإسلامية الحامعة 331 كتب أهل الكتاب ومزاياها 🔥 الفقه ومسائليا التيسكت اللهونهي الني عنها 101 النصارى في نظرنا YOA الكثرة . الفخر بها وإنكاره ١٢٣ الكذب على الله وادعاء الوحى ٦٢٣ الكشف وقول الاستاذ الامام فيه ٣١٩ ٠ ه وكونه لس علما بالغب ٢٦٣ الكعبة. جعلها قياما الناس وكونه دليلاعلى علم الله وحكمته الكفار . انكشاف حالهم في الآخرة 440 انشبيهم بالصم البكم العمى ٤٠٤ . ﴿ تَمْنَيْهِمُ الْعُودَةُ الَّى الَّهُ نِيا ﴿ وَمُوالِمُ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ كُنَّهُمَّا ﴿ مُلَّا لَا لَهُ مُا و شهادتهم 1771 . كالرياسةوالعلوواستذلالاالضعفاء٣٦٨ المتعة . إباحتها ثم تحريمها كفارة اليمين الكفر . بم يتحقق ١٣٧و١٠١ ســبه . ٣١٣و ٢١٦ كونه تقليدياوعناديا ٤٤٧ | المجددون في الاسلام . كونه مخلوقا ٢٦٩و٢٧ج معناه لغة | المحبة والمودة . معناهما

صفحة آنخاذه وأمه إلهين ٢٦١ منن الله 422 مسيح الهند القادياني الدجال واستدلاله بالفاتحة على مسيحيته ٢٩٥ مسلمة الكذاب 445 المشركون اقتراحهم الآيات ١٢٥ و٣١٠ و٧٨١و٣٨٦و٠٧٠ . انكارهم واعترافهم بشركهم في الآخرة ٤٤٣ تفاوت أصنافهم في الفهم والكفر ٣٤٦ الحجة عليهم بحالهم ووجدانهم ٧١٤ رد اقتراحهم انزال كتاب وملك من الساء ٣١٠ مشيئة الله وعدم تأثير مخملوق فيهما ٧٥٥ وكونها لاتنافي اختيار الانسان ۲۰۳۲ ۲۰ عو ۲۰ ۲ المصالح . اعتبارها فى المعاملات م و ١٩٧٧ « رعايتها فى أفعال الله وأحكامه . ٣٩ المصلحة . تقديمها على النص المصلحون لاخوف عليهم ولاهم يحزنون والمفسدون بالضد المضارع . معانية واستعالاته ٤٧عو٣٣٣ المعاصى . تأثيرها الذاتى والديني ١١٣ المعاملات. اعتبارالمصالح في أحكامها ٩١ و١٩٧ توقف فسادها علىالنص٤ ٩٩ معاوية . الحلاف والتفرق في لعنه ٦٦٧ المعجزة الكبرى لنبينا T00 المعروف.متى يسقطوجوب الأمر به ۲۱۱ المعقبات ملازكة أم لا **ተ**ለፕ

صفحة المحرم بالنص لايباح لتخلف علته ٧٣ ولالا ﴿ َ الدَّاتِهِ وَلَسَدَ الدَّرِيعَةِ . ٩ وَمَتَى يَبَاحِ كل منهما 184 محمود نشأبه ( الشيخ ) ٤٦٨ المدنية الأوربية . مفاسدها 449 مدهب أهل السنة ، ماهو؟ 700 المراهنة المشروعة ٩٨ مرِّم : تأليهها وعبادتها アストシイズフ المزى . إبطاله التقليد عن الشافعي ٢٠٨ المستقر والمستودع 749 المستقلون . حجتهم على القلدين ٢٦٤ المسلمون . افتتانهم بالافريج ٣٠٥ أمرهم بالجماعة ونهيهم عن الفرقة مه تفضيل العرب منهم بالعدل والرحمة ٣٧٠ حالهم فىدينهم ودنياهم وأوقافهم ٤٩٧ حالهم مع غيرهم في العصر الاول ٢٣ صنحة عقودهم وشروطهم ١٦٨ عدلهم في أهل الذمة وفساد أمرهم بتركه ۲۱۶ لوكابوا عاملين بالقرآن ٧٣٧ هلاكيم بتعاديم ١٩٤٠ - ٥٠٥ المودة بينهم وبين أهل الكتاب وضدها وتأثير الدين والافرنج في ذلك ٦-١١ والجاهلية ٠ ٢ • ٤ المسيح . تفويضه جزاء متخذيه إلها إلى الله وعدم شفاعته لهم ۲۹۸ دعوته

إلى التوحيد وسؤاله يوم القيامة عن

صفحة

.

الميسر تحريمه وأنواعهومضاره ٥٥ – ٦٣ ميزان الاعمال (٢٦

رن

نبينا (ص) آيته الكبرى وما فيهمن الآيات ٣٨٧ راجع ( القرآن ) اجازته الاجتهاد ولوخطأ ١٦٨اجتهاده ٢٩٤ الاحاديث في كفر أبوله وتجاتها ٥٤١ اخباره علك أمته ويتفرقها وتعاديها ووع اقتراح الآيات عليه وجوابه ١٢٥ و٠١٦و١٨٩٥٢٨٠ و٧٦٦ أقوال كبراء قريش فيه ٣٧٣و٨٥٨٠ اكمال الدين به وتمييد الرسل لذلك. ٨و١٢وه٨ أمره باتباعما أوحى اليه ١٦٦ أمره بالاقتداء بهدى الانبياء ٥٩٥ أميته من دلائل نبوته ١٩٤٨ إيذاء الكفارله ٣ إيذاؤه هو وآلله بالطعن في أبويه أوعمه منهم بعثته العامة (راجع دعوته) ﴿ تَأْثُرُ رَوْيَتُهُ فِي الْهَدَانَةُ ﴿ وَمِنْ تسلیته بصبر الرسل « تعجبه وحزنه لكفر قومه ١ ٠٣٠ و ٣٧١٠ « تفضيله على الانبياء ٩٧٠ ﴿ تَفُويَضُهُ أَمْرُ الدُّنَّيَا إِلَى النَّاسُمُ ١١٥ حبه عصبية وحبه دينا £ολ « حزنه ونهيه عنه و تسليته ٣٧١ لا حكمه بالنص وبالاجتهاد 249 ر حلفه 136110

٤٥٠ المغفزة ترتبها على التوية هل يستحقها الكافر XYX مفايح الغيب وكونها خمسا ٢٥٧ – ٤٦٧ الفسرون . أغلاطهم 77+ « غفلتهم عن حكمة كمر بعض أولاد الرسل ووالديهم ٥٤٥ مقادير الحلق .كتابتها 🔻 ٤٤٧ و٤٤٧ المقلدون. إضاعتهم الدين ٣٠٥ اصطرابهم بسماع الحجة ٥٧٥ و٥٧٨ تحريفهم النصوص ٥٠٦ حالهم في الدنيا والآخرة ٣٥٤ شأنهم في الفقه وعدم ٧٤٣٠و٤٠ الاعان المقوقس . كلامه مع رسول النبي ٣ الملائكة ، اقتراح الشركين الزالهم عليهم وجوابه ٢ ٣ عثلهم في الصور وتلقى الوحي والالهام منهم ١٣٩٥ ١٦ الحافظون منهم ٤٨٢ ملك الموت وأعوانه **٤**٨٤ المنكر. متى يسقط وجوب النهى عنه ٧١١ الموت ومجبئه بغتة وحسرة الناس يعده

على التفريط

موسى .كون شريعته خاصة 🔻 🗸

المؤلف. بغى أدعياء العلم عليه ٥٠٦

المؤمنون والشركون أيها أحق بالأمن

ما فتح عليه ولم يسبق اليه ٨٨٥

٥٥٧ السابقون ومن يلهيهم ٨٤٨ |

الذين لا حوف عليهم ١٩٤٩ ٥٧٥ |

٣٧.

#### مفحة

من كلامه ولا في استطاعته ٧٤٣ولا يعلم الغيب ولاعلك التصرف في الكون وليس ملكا نبينا معرفه أهل الكتاب له كأنبيائهم ٣٤٢ « مو ته فی قرباه ومودتهم « نسبة أولاد فاطمة اليه 014 « نسیانه وسهوه وحظ شیطانه وکونه 0 • 🔥 أسلم ور أمله في سورة النصر 100 « بهیه عن الجهلونهی نوح عنه ۳۸۲ « هديه في الاكل والشرب ٣٢ ١٤٠ | النبط قوم ابراهم 000 النبوة . مدعوها كذبا 772 الندذ وكونه غير الخمر 300 7 نبيذ سقاية الحاج ۷۸و۹۶ النجاشي ( أصمة ) اسلامه 3041 النجاة ( راجع الآخرة والجزاء ) النجوم الاهتداءبهاوعددها وابعادها ٦٣٧ 7813 19 البرد . تحريمه وكونه ميسراً 70 النسيان . عدم المؤاحدة به 010 نصرالله المؤمنين كالمرسلين وشرطه ٣٧٩ النصاري . استنباطهم عبادة مريم من كتبهم ۲۲۴ تأثیر الافریج فی مشارقتهم ۹ تأثير القسموس والرهبان فيهم ٧ عقيدتهم في الجن والشياطين ٦٤٨

صفحة

نبينا ختمه للنبيين وكمال دينه وكتابه 77-9099

« خصائصه

« خوفه من الله قسمان ۲۳۲۶۲ ه دعاؤه لأمته واستحالة بعضه ۹۳ « دعوته وتبلغه ۱۹۳۹ ۱۹۳۴ ۲۲۱ « دلالة قصص القرآن على نبوته ٣٤٨ ﴿ رَأَيْهِ فِي تَأْسِ النَّخَلِّ وَمَاءَ مَدْرُ ١١٥ 🛪 رسله إلى مصر وعمان 🗝 وع « سؤال المشركين السيود عنه ٦١٦ 77.0

🦔 سيرته في سياسة الامة « شأنه مع بحيرا الراهب 🔥 « شربه الند دون الخر محرفه « شکوی مشیخة قریش منه ۲۹۶ هر شيادة الله له وأنو اعيها وبماجاء به ٣٣٩ ا 🦔 كتبه إلى الملوك والرؤساء 🔫 🦳 ﴿ كَرَاهِتُهُ السَّوَّالُ عَنِ الْاحْكَامِ وَمَا لَا يعنى ومهيه عنه ١١١٦ و١٤١ و١٤١ . ﴿ كُونَهُ أُولُ مِنْ أُسِلُم ٣٣٧ وعلى بينة | نذر ترك المباح من ربه ٤٥٣ والمصلح الاعظم ٢٠ وهاديا غبرمسيطر ولاجبارولاوكيل على الأمة ولا عليه من حسابها شيء ٨٣٤ ــ ٢٤٤٠ ١ ٠ ١ و ٢ ٢ ٦ و لا عملك مايستعجلهالكفارمن العذاب ٤٥٤

ولم يشرك بالله قط ٥٣ ولم يطلب [

أجراً علىالتبليغ ٢٠٩وليسالقرآن

صفحة المدى عشيئة الله ٤٠٢ هدى الله الحاص . ٥٥ المستعد له ٢٥٩ والاسلام والصلاة له 049 الهنود . مراتب الجن عندهم ۸۲ « الوثنيون. تحريمهم النعم والزينة ١٩ الهواء وما تركب منه الوثنية . أصلها والفرق بينها وبين التوحيد ٥٤٥ راجع ( الفدية والشفاعة ) أ وحدانية الالوهية والربوبية ١٤٥ف٨٥٥ الوحني . ادعاخه كذنا 774 ر الشهات عليه 4.9 « كونه من آثار صفات الله 717 و كونه شأن الرابوسة 4.1 الوساطة بالشفاعة oVV الوسط خير الأمور 77 ألوصايا العشرة نزولها دفعة 771 الوصية في السفر 717 الوعدوالوعيد الالهيين والاخلاف فيالثاني 479 الوعيد بالسان وسوف 4 + 5 الولد آنخاذه لله تعالى 7376937 الولى هو الله ، واتخاذ غيره وليا ٣٣٠٠ اليسع عليه السلام 0// اليمين على الشهادة والاقرار ٢٢١و٢٢١ « لغوها وتعقيدها وكفارتها ٣٦ اليهود أخلافهم لاعداوتهم للنبي والمؤمنين ثم ميلهم للمسلمين الفاتحين ٣-٧ اليوتان مراتب الجن عندهم ٧٧٤

مودتهم للسلمين ٣-١١ النصرانية : كونها ملة خاصة مؤقتة وأشهر آدامها وقرمها من الاسلام ٧-٩ النصوص. الاستغناء بها عن السؤال ١٤٦ وعن القياس١٧٦،١٧١ أنواع دلالتها . . ٧ تأويلها لتوهم لوازم باطلة لهــــا ٢٥٦ التقصير في فهمها ١٦٨ ٠ الفرق فيها بين العبادات والمساملات ١٦٨ و۱۹۱و۱۹۱ النظر والاعتبار بعواقب الأمم ٣٢١ النعم . البطر والفرح بها ٤١٤ و غرورأهلها وزوالها بكفرهاوزيادتها بشكرها عجع وكون قبولها من شكرها ۲٧ نعيم الآخرة جيهاني وروحانى ٤٧٤ النفس . إضافتها إلى الله 777 ﴿ الَّـكُـفُرُ بِتَعَظِّيمُهَا وَتَحْقَيْرُهَا ٣١٣ - كونها مثني لكل إنسان ٤٧٩ « الواحدة الني خلقنا منها 747 نقل الـكلام بالمعنى مفسدة له 477 49. و الخالف لا يعتد به نوح أول رسول 7.8 والأنبياء من ذريته 710 النور. حقيقته وكونه حسيا ومعنويا ٢٩٢ 100 النور وفوائده

ه-و-ي

12

هحرة الصحابة إلى الحبشة

## فهرس لبعض الكلم المفردة التي حقق معناها في هذا الجزء

| ٠.                | ي ک                     | •               | 1                       |
|-------------------|-------------------------|-----------------|-------------------------|
| صفحة              | •                       | صفخة            |                         |
| <b>46</b> Å       | الذرس والمدارسة         | ة\a             | الأبسال                 |
| $\lambda F \circ$ | المرب                   | ۴۸۰             | الابتغاء                |
| οÝ                | الرجس                   | ۳À٤             | الاحلة                  |
| <b>۲</b> ٦٤ '     | سبحان                   | 701             | الأدراك                 |
| 44.               | السخرية                 | ٤٠٧             | أرأيتكم                 |
| ٤١٢               | ألسراء                  | 4.4             | الارسال                 |
| 347               | السكن                   | <b>"</b> ለ٤     | الاستحابة               |
| ٣٨٠               | السلم                   | ٥١              | الاستطاعة والاطاعة      |
|                   | ألشق وما يرادفه         | 44.             | الاستهزاء               |
| 419               | الشهادة ومشتقاتها       | <b>"</b> ለ•     | الاعراض                 |
| ٤١٢               | الضر والضراء            | ००९             | الافول                  |
| 701               | الطاعة                  | ٥٦٨             | 126                     |
| ۶۲و۲۷             | الطعام والطعم           | 4.1             | الانزال من الله         |
| 人どの               | المادة                  | 717             | الانشاء                 |
| 4.54              | غدوة والغدوة            | <del>ይ</del> ሞሌ | البأس والبؤس والبأساء   |
| 770               | الغمر والغمرات          | <b>५</b> १९     | البديع ومادته           |
| ٦۴٠               | الفرق والفلق وما جانسها | ۲۸۹             | بين                     |
| 481               | الفقه                   | 444             | بكرة والبكرة            |
| 4.0               | القيرن                  |                 | التسييح                 |
| ۳۸۰ .             | كَبر عليه               | ΨÃÈ             | الجواب                  |
| 404               | اللطف                   | 4.4             | المتركين                |
| ٤١٩               | المس                    | 101             | الحسكم                  |
| 4.4               | مكنه ومكن له            | ٥٦٤             | الجنيف                  |
| 000               | الملكوت                 | 727             | الحرق والحلق وماجانسهما |
| 30612             | النبيذ                  | ۱٥٤٧٦           | الملخو                  |
|                   |                         |                 |                         |

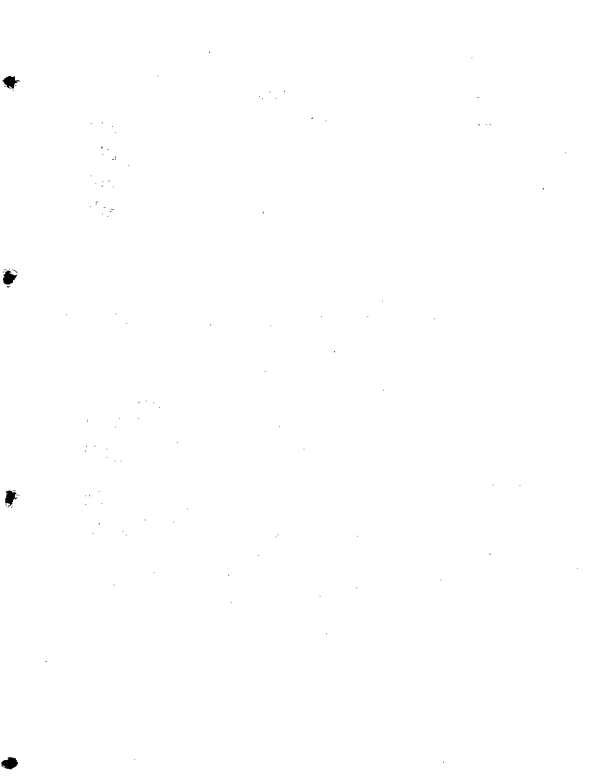
| صفحة        | الهمول<br>الوظيفة<br>اليوم والايام | صفحة |       |
|-------------|------------------------------------|------|-------|
| <b>4</b> 70 | الهمول                             | 444  | النفس |
| ٤٢٠         | الوظيفة                            | ۳۸۰  | النفق |
| 747         | اليوم والايام                      | 444  | النور |
|             |                                    | ١,,  | الهزء |

## فهرس آخر لطائفة من مسائل حققها المؤلف ولم يسبق اليها

| صفحة                                       |
|--------------------------------------------|
| السحر والمعجزة وبطلانه . تحقيق ذلك         |
| 144                                        |
| شهادة غير المسلمين على المسلمين . حكمها    |
| 779                                        |
| المضارع استعماله بمعنى الماضي وبمعنى الشأن |
| ومعنى ﴿ الَّذِينَ يَؤْمِنُونَ ﴾ ٤٤٧        |
| مكنه ومكن له تحقيق معناها ٢٠٠٧             |
| الورق والحب، واليابس والرطب ٤٥٨            |

الاستجابة . حقيقتها ١٨٤٥٣٨٤ الاستجابة . حقيقتها ١٥٩ الاطاعة والاستطاعة تحقيق معناها ٢٥١ التسبيح وسبحان تحقيق معناها ٢٦٤ و٢٦٥ التسبيح وسبحان تحقيق معناها ٣٥٤ التسكذيب بالرب وبآيات الرب عميا الجناح في المحرمات فعلت قبل تحريمها الجناح في المحرمات فعلت قبل تحريمها الجساب وكونه تعالى أسرع الحاسبين ١٨٥٠ الحساب وكونه تعالى أسرع الحاسبين ١٨٥٠

﴿ تَمُ الْفُرِسُ ﴾



# خطأ وصواب

# تفسير المنار الجزء السابع

| صواب                           | خطأ             | سطر    | صفحة         | صواب           | خطأ          | ة سطر      | صفح |
|--------------------------------|-----------------|--------|--------------|----------------|--------------|------------|-----|
| قال                            | وقال            | ٨      | ٤٢           | بأن يفتحها     | أن يفتحها    | 17         | ٥   |
| وروي                           | ورواه           | ٩      | ٤٣           | نعيم           | نعم          | ٦          | ٧   |
|                                | الطلاق          |        |              | ودعوا          | ودعوهم       | ٨          | ١٠  |
| وأحكامها                       | ر بور سری       | الصفحة |              | المودية        | اليهود       | 1          | 11  |
|                                | لاأفعل كذا      | ١٤     | ٤٥           | اللوادة        | المودة       | ٨          | 11  |
| أو إن فعلت                     |                 |        |              | وهنالك         | وهناك        | <b>7</b> £ | Ì٦  |
| كذا فكيل<br>ما أملكه حرام      |                 |        | •            | صغره           | الصغر        | هامش       | 17  |
| ئا المدهدخرام<br>أو الطلاق     |                 |        |              | بالإيمان به    |              |            |     |
| الزمنى لافعلن<br>الزمنى لافعلن |                 |        |              | واعتداءه       |              |            |     |
| <u>ڪ</u> ذا                    |                 |        |              | أو بالطلاق     | بالطلاق      | ٨          | ۱۹  |
| خبزا وإداما                    | خبزا            | ٦      | ٤٦           | <b>و</b> خبرنا | وأخبرنا      | ٦          | 74  |
| يقصد                           | بقصد            | ٨      | ٤٦           | من             | عن           | ۱<br>هامش  | 74  |
| أهلكم                          | أهلكم           | 17     | . <b>٤</b> ٧ | 1              | <br>باللغوا  | _          | 71  |
|                                | ولا الولد       |        |              | والشعوثة       |              |            | ۲۸  |
| واحدا                          | واحد            | ١٤     | · £V         | فی حیاتهم      | من حياتهم    | ١.         | ۴٠  |
|                                | يقطع            |        |              | النبيين        | النبين       | ٦          | 44  |
| ووجه                           | وجه             | 19     | 94           |                | في إسناده    |            | 44  |
| المجاز                         | المجاز اللغوى   | ۲١     | 04           | 1              | أدناها       |            | ٣٦  |
| عن أنس                         | و نفر اعن أنس   | 14     | ٥٣           |                | الخار        |            | 44  |
| تحريمها                        | نحريمها الأنهقد | ۲      | ٤٥           | فعل ماحلف      | ماحلف        | ۲          | ٤٢  |
|                                | ضى عليه مدة     |        |              | والبربه        | والبربه فعلا | ۲ ۲        | ٤٢  |
|                                | وهو مختمر       | -      | •            |                | أو تركا      |            |     |

|                       |                         |        |                  |              |                  |                 | <u> </u> |
|-----------------------|-------------------------|--------|------------------|--------------|------------------|-----------------|----------|
| صواب                  | خطأ                     | سطر    | صفحة             | صواب         | خطأ              | سطر             | صفحة     |
|                       | يوطئون                  |        |                  | وأنه إعامحرم | وأنه يحرممن      | 19              | 00       |
| سحليات                | بتحريرهم                | 0      | ٧٨               | ندرالمسكرمنة | غيرهاالقد ال     |                 |          |
| لسكره                 | لسكر                    | 40     | ٧N               | فقط          | المسكو           |                 |          |
| الحمرنوعان.           | الشراب قبل              | عنوان  | ۸١               | يزيد         | زيد              | ١0              |          |
| وكل مسكر              | اختاره وبعد             | الصفحة | l                | الحصيب       | الخصيب           | 17              | ٥٦       |
| ، محوم                | زوال اختاره             |        |                  | كزماللهوجهه  | رضي إلله عنه     | ۲               | ٥٧       |
| بالإجماع              | بطبحه                   |        |                  | ما ذكر       | ما ذَكر.         | 44              | ٥٧       |
|                       | والسطران ا              |        |                  |              | وكقوله           | 44              | ٥٨       |
| من                    | أحد                     | ٤      | ۸Ń               |              | . •              | ۲٥              | ٥٨       |
|                       | أو يقطر                 |        |                  | الشيطان      |                  |                 |          |
| لأينــافى             | لا يتنافى               | 11     | ۸۱               | الموالى      | المولى           | 44              | δĞ       |
| • •                   | فی صناعتهم              |        |                  | علی کرم اللہ | على              | Ÿ               | ۲.       |
|                       | حلال قبل                |        |                  | وجهه         |                  |                 |          |
| <b>.</b> .            | اختماره<br>التمر        |        |                  | الذكر        | ذكر الله         | عنوان<br>الصفحة | ٦١       |
|                       |                         |        | ۸Y               | بينهم        | تينهم            |                 |          |
| *                     | العسكري                 | 18     | ٨٢               | والحلف       | والجلف<br>والجلف |                 |          |
| <b>داو</b> ل إثبات أن | من زعم أن -             | ٦      | <mark>ለ</mark> ኘ |              | آس<br>آس         |                 |          |
|                       | كليها حلال              |        | <mark>ለ</mark> ኘ | ا<br>الجازم  | الخازم           | ٤               | 44       |
|                       | ضررا                    |        | ۸٦               |              | أمره             |                 |          |
| فهل يعد               | وهما صرنحان             |        | Ä٦               | 4            | النبي            |                 |          |
|                       | فی تخریم کل<br>مسکر وفی |        |                  | وبيانه       | و بيان           | ١.              | ٦٧       |
|                       | تسميته لخمرا            |        |                  | ينضح         | ينضج             | ٦               | ٦٨       |
|                       | فهل يعد                 |        |                  | فذكره        | فذكر             | 44              | ٦٨       |
| ما أكمل دينه          | ما حرم:الحر             | 1.0    | ۸٦               | ولا تلقوا    | لا تقتاوا .      | ۲٥              | ٨٢       |
|                       | البتة فيها أكمل ا       |        |                  | بأيديكم إلى  | أنفسكم           |                 |          |
|                       | به الاسلام              |        |                  | التهلكة      | (                |                 |          |
| أُما                  | وأما                    |        | AY               | ولا قيت      | لاقيت            | ٧               | ٧١       |
|                       |                         |        |                  |              |                  |                 |          |

| -4 P4 - F          |                |                      |                                                                 |                           |                      |
|--------------------|----------------|----------------------|-----------------------------------------------------------------|---------------------------|----------------------|
| <br>صوا <b>ب</b>   | خطأ            | صفحة سطر             | صواب                                                            | خطأ                       | صفحة سطر             |
| دلالة              | دلالة عليه     | ۲۱ ۱۰۰               |                                                                 | النبيد                    |                      |
| أبو حاتم           | أبو حانم       | ' <del>۲</del> ۴ 1+7 | (                                                               | ( أى النقيع )             | 1                    |
| الساق              | للسياق         | 14 117               | 1                                                               | زيادة                     |                      |
| التكوينية          | الكونية        | 10 119               |                                                                 | ماكان يشرب                |                      |
| المنفية هنا        | هنا            | 11 177               |                                                                 | ز يادة<br>س               | 🗚 الهامش             |
| الله لهم           | الله           | 7 144                |                                                                 | تكون<br>س                 |                      |
| بالقاعدة           | والقاعدة       | 45 144               |                                                                 | فكون                      |                      |
| أحر                | أخرى           | 1- 140               |                                                                 | مستشاة                    |                      |
| الأقزع             | هو الأقزع      | ۱۰ ۱۲۸               | 1                                                               | داء الخار أو<br>'         |                      |
| القول به           | القول          | 17 149               | آخرا                                                            | غول ا <del>ل</del> مر<br> |                      |
| القصد              | لقضد           | 14 147               |                                                                 | آخرا                      |                      |
|                    | وذرعا          |                      |                                                                 | العلم                     |                      |
| ۴۲                 | يعاديهم        | 17 180               |                                                                 | نعلم                      |                      |
| نتح                | فتح به         | 1 127                |                                                                 | والحق أن العلم            |                      |
| بعض                | بعضهما         | ۸ ۱٤٩                |                                                                 | زيادة                     | ۹۱ الهامش            |
| منها               | lr.            | 18 108               | به وقد طبعت                                                     | 4:                        | ٧ ٩٤                 |
| القياس             | قياس           | 1 101                | لـكزاسة التي ل                                                  | 1 -                       | هامش                 |
| واصطلاحا           | -              | ۱۲۱ الصفحة           | به وقد طبعت الكراسة التي الله الله الله الله الله الله الله الل | •                         |                      |
| يحس                | يحبس           | 17 171               | كليا                                                            |                           |                      |
| حمسة               | الخسة          | عنوان<br>۱٦٢ الصفحة  | فكسره                                                           | فكسر                      | <b>٧ ٩٦</b>          |
| أَنِا عَبْدُ اللهِ | با عبد الله يا |                      | ì                                                               |                           | 11 94                |
| ها هنا             | منا            | 1 171                | ,                                                               |                           | 14 1-1               |
|                    | امرأة ا.       |                      | الحوم                                                           | المحزم                    | ۳ منوان<br>۱ الطاهجة |
| وضح                | أوضح           | Y1 177               | التى تقتل                                                       | لا تقتل                   | 17 1.4               |
| النخل              | , النخلة       | ۱۸۲ ۲هامش            | عم                                                              | عمم                       | 19 100               |

| ×3           |               |                     |                  |                     |                  |
|--------------|---------------|---------------------|------------------|---------------------|------------------|
| صواب ،       | خطأ           | صفحة سطر            | صواب ا           | خطأ                 | سفحة سطر         |
| میران        | ميزانة        | 17 447              | الأمارة          | لأمارة بالسوء       | ه ۱۸۹            |
| فأعا         | فأعا قد       | ۵ ۲۴۸               | تتقطع            | تنقطع               | 1 19.            |
| عندهان       | عندهما        | 7 £ 749             | لبادی            |                     | 77 197           |
| و بحق ،      | و محق         | 1:45.               | التحلل           |                     | ۱۹۲ جمام         |
| استحق        | اسحتق         | 1 78.               | هو الذي<br>مسألة | الادى<br>أاد        | 71 194           |
| لتحقق        | لتحقيق        | 14 757              | المفروضة         |                     | \^ \97<br>\^ \97 |
| يوصف         | بوصف          | 75 757              | للمفاسد          | لسد المفاسد         | . 11 194         |
| أغمى         | قد أغمى       | 41 454              | وعمر             | وعمرة               | 17 199           |
| هذا :        | من هذا        | 19 707              | وأن              |                     | Y1 Y++           |
| قال الله     | قال           | Y 707               |                  | العلقة              | ٤ ٢٠١            |
| من الجنة     | الجنة         | /V Y07              | البرهان          | بالبرهان            | 1- 4-4           |
| الرجال ·     | الرججال       | 19 709              | اجماعا           | اجتماعا             | Y+ Y+A           |
| كونكم        | كونهم         | 10 771              | أصبت             | أصيب                | 7 7.9            |
| تدبير        | تديو          | 7 777               | وغيرهم           | ووغيرهم             | Y .711           |
| ضرب          | الضرب         | 10 777              | الله تعالمي      | الله                | 77 711           |
| Y            | 17            | 77 77Y              | وانهوا           | وأنهوا              | 18,717           |
| ولا بأعلم    | ولا أعلم      | 9 777               | ولا لأصحابي      | ولأصحابى            | 19 717           |
| للرسل        | الرسل ُ       | 14 770              |                  | نصه                 | 7 710            |
| تعنم         | <b>~</b>      | 17 77               | ٱلأرْضِ          | الأرضِ              | 17 710           |
| سور          | سورة          | 71 TAE              | الدر             |                     | ۲۱۷ اها          |
| الصلاح       | صلاح          | ٥ ٢٨٥               | كيفيته           | كيفية               | ٧ ۲۲٠            |
| وإد          | وإذا          | ۱۸ ۲۸۰              | تحبسونهما        | تحسونها             | ٨, ٢٢١           |
| وبعدها       | وما بعدها     | عنوان<br>۲۸۷ الصفحة | لا نجعل          | لا نجعل             | 17 777           |
| أولها        | أوائلها       | الصقحة ٨ ٢٨٧        | آجقق<br>"گارن    | ميخ<br>داغ          | ۰ ۲۲۸            |
| في الصور     | فی السور      | 71 7AV              | الأوليين<br>     | الأولي <i>ن</i><br> | ۰ ۲۲۸            |
| سورتا        | <b>ی</b> سورة | ۰ ۲۸۹               | بنفسه            | مسفنا               | 7 444            |
| <i>3</i> .7⁻ | - <i>J</i>    | ~ 1 <b>/1</b>       | نضيح             | نضع                 | ٥ ٢٣٥            |

| صواب                  | حطأ                | ا صفحة سطر          | صواب        | خطأ          | حفحة سطر   |
|-----------------------|--------------------|---------------------|-------------|--------------|------------|
| ماتدعو                | ما تدعوا           | ላ ሦέሉ               | سورة        | سورتي        | A, YA9.    |
|                       | قالوا              |                     | والدبائح    | والدباع      | ٩ ٢٨٩      |
| كلة ( إذ )            | کان (إذا)          | 7 401               | وزاد        | زاد          | 7 797      |
| مقام (إذا)            | مقام (إذ)          | 7 401               | يقضيه       | يقتضيه       | o 79V      |
| عادهم                 | مادتهم             | 19 401              | على التقليد | عن التقليد   | 14 4.10    |
| والأعمال              | وسيءالأعمال        | 17 404              | بالغيب      | الغيب        | 7 4-4      |
| عبارة                 | عبادة              | 1 WOX               | سدوا        | أسدوا        | 18 4.4.    |
|                       | على ْ              |                     | منه         | منها         | 19 4.4     |
|                       | أو ق <b>ف</b>      |                     | عليهما      | lple         | 14 4.0     |
|                       | وعيادة             |                     | خلقه        | حلقه         | X 717a     |
| حسابا                 | حسابها             | 7 471               | الموجودات   | الموجود      | 14 412     |
| صاحبها                | صاحبه              | 9 474               | تقدم        | وقد تقدم     | ٤,٣١٩.     |
| المقصودة              | المقصود            | 17 474              | أبي         | أیی          | 1+ 419.    |
| العجز                 | العجر              | X57 77              | مشاهد       | مشاهدة       | 19 419     |
| منها                  | منه                | 18 400              | البعث رحمة  | البعثوالجزاء | ٥ ٣٣ عنوان |
| ماي <i>قولون</i><br>- |                    | 17 444              | والجزاء     | رحمة         | الصفحة     |
| يېكو <b>ن</b>         |                    | 19 477              | إلحاء       | الايحاء      | ۸ ۲۲۵      |
| غيره                  |                    | LAYY Yala           | ļ           | <b>و</b> روى |            |
| مصادو                 | ش مصار<br>ال       |                     | 1           | حميع         |            |
|                       | البعى              |                     |             | أيخذ         |            |
| يؤول                  |                    | 17 71               | والاستغاثة  | والاستعانة   | 17 441     |
| قتد <b>هپ</b><br>۱۱   | -                  | 10 71               | الله تعالى  | الله         | 14 444     |
| النبى ونوح            |                    | ۳۸۳ عنوان<br>الصفحة | إلها        | إلهما        | 41 448.    |
| د<br>الأسا            |                    |                     | نیز ا       | ئى.<br>يجرى  |            |
| _                     | یحتار<br>یا من دعا |                     | بعثت ا      |              |            |
| _                     | _                  |                     | الرواية ا   |              |            |
|                       | ۱ السؤال<br>المال  |                     | <u> </u>    | -            |            |
| الجامدين              | الجاحدين           | 7 474               | وتابعا      | و تابعه      | 17 484"    |

|             |          |             |                |            | •        |
|-------------|----------|-------------|----------------|------------|----------|
| صواب        | حطأ      | صفحة سطر    | صواب           | خطأ        | صفحة سطر |
| مجدد        | محدد     | A ጀነጓ       | شهوتهم         | شهواتهم    | ۲ ۳۸۷    |
| بأبصاركم    | أبصاركم  | 9 214       | الحيوانات      | الحيونات   | ٤ ٣٩٠    |
|             | یزد      | ٤ ٤٢٠       | المكافين       | المتكلفين  | 14 49.   |
| بما خزته    | أخزنه    | 10 241      | بحثير          | يحشر       | ٧ ٢٩٣    |
| وحفظه أحزته |          | ·           | وتقدمه         | وتقومه     | 19 498   |
| للّه        | الله     | 78 871      | ومجازيها       | وعجازبها   | 1. 491   |
| يمكن        | يكن      | 14 544      | فحيرا          | فير        | 18 891   |
| وسيلة       | عليس     | 11 ÉYE      | فشرا           | •          | 18 447   |
| بما يكون    | ما یکون  | 4 540       | الذباب         | الدثاب     | 11 799   |
| استدلت بها  | استدلت   | 773 17      | مثلا صاحبه     | صاحبه مثلا | 10 499   |
| بأن يقال    | أن يقال  | 10 277      | ووقفت          | و وقعت     | A 2      |
| المتقدمة    | المتددمة | 17 577      | وعلى           | على        | ١١ ٤٠٠   |
| ذكرنا       | قررنا    | ٧٢٤ ٨١      | قالى           | فالى       | 77 2     |
| مآقروه      | ما ذکرِه | 14 ETV      | یعتری          | يعترص      | ٧ ٤٠١    |
| إن          | أن       | 1 - 67 24 - | منبتة          | مبيثة      | 7 \$ 1   |
| تحقيق       | تحليق    | ٣ ٤٣٣       | يبتعون         | يمعون      | ۱ ٤٠٨    |
| الحبر       | الخبر    | ٤ ٤٣٣       | يعد            | لم سد      | o ኒ•从    |
| سباق        | سياق     | 7 844       | الخيالية       | الخالية    | 72 2·9   |
| الأولون     | لأولون   | 11 844      | والبأس         | واليأس     | Y0 2.9   |
| أن تتبعك    | إن متمك  | 11 244      | ذ کر           | ذ كرت      | 9 211    |
| الحلفاء     | الحلفاء  | \$ 272      | المحتضر        | المحتفر    | ٤ ٤ ٢    |
| والحلفاء    | والحلفاء | 3 848       | الرجفة         | الراحفة    | 4. 514   |
| ترد         | ترد      | 17 242      | e Xag          | فعلا       | ۲۱۶ غ    |
| غير         | عير      | 17 547      | تائبين         | نائبين     | 4. 514   |
|             | •        | هامش        | مىلسو <b>ن</b> | -          | ۱٦ ٤١٤   |
| وجهه        | وجه      | ۸ ٤٣٨       | ضبعا وضبعة     | 1          | 41 £1£   |
| الذكاء      | الذكاة   | Y+ £8%      |                | بالاحتيار  |          |
|             |          |             |                |            |          |

| • •         |                                  |          |                |                         |          |
|-------------|----------------------------------|----------|----------------|-------------------------|----------|
| مواب        | خطأ                              | صفحة سطر | صواب           | خطأ                     | صفحة سطر |
| العلوم      | العلوم                           | Y0 27A   | إذ             | إذا                     | YY 27A   |
|             | والأزهريه                        | 1        | إذ             | إذا                     | 1 22.    |
|             | أنا نحن                          |          | الغرض          | العرض                   | 4 55.    |
| إن أولة     | أن أولية                         | ,        | لأصحابه        | لأصابها                 | Y1 111   |
| من التشبيه  | من التشبية                       | 7 277    | فاعتذر         |                         | 11 227   |
| إذ قال      | إذا قال                          | ٤ ٤٧٢    | فقرأها         | فقرأ                    | ነለ ሂደጌ   |
| عأنى الملقب | شأني القلب                       | 1. 240   | الدوصول        | للموصولين               | 14 554   |
| يعن         | يمين                             | 17 240   | بخشون          | يخشون                   | ٦ ٤٤٨    |
| لاكأيمان    | لاكالايمان                       |          | يمغفرته        | بمعفرتهم                | V \$59   |
| بتخصيصها    | بتخصيها                          | 17 277   | وإن            | وأن                     | 18 889   |
| وقيل إن     | وقيل إ                           | Y £AY    | الجواب: إنه    | الحواب: أنه             | ٤ ٤٥٠    |
| « توفیه »   | « توفقه »                        |          | ( تعص )        | ( نقص )                 | \ 200    |
| بإدارته     | بإرادته                          |          | بالموجود       | بالوجود                 | 0 201    |
| و مفاون     | ويغفلوا                          | •        | للعلم بالمعلول | للعلم المعلول           | 14 609   |
| (أنحينا)    | ,                                | ۲۰ ٤٨٩   | الموجود        | إن الموجود              | 14 809   |
| وتحت        | و <i>محت</i>                     |          | الصادر منه     | الصادر عنه              | 77 E09   |
| پ .         |                                  | الصفحة   | إنه تمالي      | إنه نعالي               | 153 01   |
|             | بعض آیاته                        |          | فكذلك          | فذلك                    | 1 \$77   |
|             | لافرق فيها <sup>ا</sup><br>      |          | •              | تغييرها على             |          |
| •           | من تحمهم                         |          |                | بترلقيحها               | 9 575    |
|             | زمنمن تنزیله<br>وأذواق           |          | يماء الذكر     | فی الرحم                |          |
|             | وادوای<br>و إدكار آ              |          |                | عاء الله كر             |          |
|             | وړيادار.<br>کان وقفا بل          | •        |                | أطال الله فى<br>عمر نا  |          |
| •           | دان وعد ب <i>ن</i><br>وقفا بلوقف |          | · .            | عامر ()<br>وأجبت        |          |
|             | ۔ ،۔ر<br>مرا <u>ر</u> ا          |          |                | را جبت<br>كالأستاذأ حمد |          |
| رطن جماهير  | وظن جماهير و                     | ۸۶۶ ۳۲ و | لشيخ محمد      |                         | ( 4 1/1  |
|             |                                  |          |                |                         |          |

| صواب            | خطأ             | صفحة سطر       | صواب         | خطأ           | صفحة سطر      |
|-----------------|-----------------|----------------|--------------|---------------|---------------|
| المصيبة         | المصيب          | ۳ ٥٤٢          | نعقدت همميهم | فعقدت همهم    | ۱٤ ٤٩٨        |
| . ની            | <b>ئ</b> ە      | Y 084          | سان          | سن .          | ٧ <b>٤</b> ٩٩ |
| إنها            | أنها            | 11 054         |              | أبرزه         | 0 0+4         |
| وأحبه           | وأحبهم          | 10 080         | یجری         | بچزی          | Y 0+4         |
| بالاستغفار له   | بالاستغفار      | ٧ ٥٤٦          | أن نحرج      | أن تخرج       | 9 000         |
| إعلام           | rke!            | Y 019          | اتباعا       | تباعا         | 14 0.0        |
| مختص            | تمختص           | 7 000          | من سلطان     | من سلطانه     | X1 0.V        |
| ملكوتا          | ملكوتأ          | 9 000          | بأنه سرقة    |               | ۱۰۰ ۹ من      |
| الحبرين         | الحبرين         | 10 000         |              |               | الحاشية       |
| الإراءة         | •               | YW 000         | الحباب       | الخياب        | Y - 011       |
|                 | -               | ۲٥٥ الرأس      | !            | أسقط          | 70 011        |
| ولأجل أن        | ولأجل إن        | १ ००५          | أحد          | أخد           | 17 014        |
| وقيل إن         | وقيل أن         | ٦ ٥٥٦          | لعنه الله    | ألعنه الله    | 14 018        |
| الكوكب          | الكواكب         | 70 007         | وقد          | قد            | 17 017        |
| ر .<br>الباطن   | ر .<br>الباطل   | 1 009          | والنكنة      | والكناية      | 17 074        |
| سهاها           | ساھ             | 17 074         | (استهوته)    | ( استهوته )   | 1 072         |
| وإن             | وأن             | 4 048          | وهو بحتمل ا  | وهو محنمل     |               |
| ريو.<br>( أور ) | ربن<br>( أذور ) | 19 077         | إن النبي     | أن النبي      |               |
| . ,             | ,               |                | المطردة      | المطردة ،     | 19 04.        |
| صورة<br>س.      | صوره            | ٤ ٥٧٣          | المتملة      | والمشملة      |               |
| آية بعد<br>     | آية الشمس       | ۲۲ و۲۳         | لحليل الرحمن | الخليل الرحمن | 7 04£         |
| الشمس           |                 |                | أنه          | أته           | 1. 048        |
| بوجهين          | يوجهين          | T+ 0V4         | بالقبول      | القبول        | \$ 044        |
| pri             | ing             | 340 AL         | بأبيه        | وأ بيه        | ٧ ٥٣٦         |
| وتخزى           | وتخذى           | 7 0/0          | آزر          | آرز           | ۸ ٥٣٦         |
| دعواهم وهم      | دعواهم ، هم     | 17 0 7 1       | بجاه         | <u>بج</u> اه  | <b>ተ</b> ለ    |
| اِن             | أن              | \ <b>7</b> •YA | ككثير        | ككثيرة        | Y 011         |

| r '          |             |               | CONTRACTOR OF STATE O | 15-14-14-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1 | maken beste temperatura (m. 19. 1904) (19. 1907) |
|--------------|-------------|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| صواب         | نا          | صفحة سطر      | صواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | خطأ                                      | صفحة سطر                                         |
| وهم يكررون   | وهم بكررون  | 7. 419        | عقاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | عداب                                     | ' \ •\\                                          |
| الذي         | ً الدي      | ٤ ٦٢٠         | ولده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ولد                                      | 7 017                                            |
| أو أعمال     | وأعمال      | 14 44.        | وبصرف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ' ويصر <b>ف</b>                          | 18 OVE                                           |
| بلغ          | بلع         | 12 771        | إن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | أن                                       | <b>ኒ</b> ୦人ኘ                                     |
| -<br>نز ل    | أنزل        | 10 771        | يكونون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ککون                                     | 2. 四人人                                           |
| على          | عل          | 4 748         | تقديم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | تقديم                                    | 10 011                                           |
| أملي         | أتملى       | Y+ 77£        | إن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | أن                                       | ० ०९१                                            |
| السدى        | لاسدى       | 77 TTE        | الفهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | لفهم                                     | 7 091                                            |
| و ثنتين      | واثنتين     | 7 770         | لم پرو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | لم پروی                                  | 9 091                                            |
| بعد          | عند         | 15 770        | الجزم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الحوم                                    | 180 77                                           |
| <b>.</b>     | بعد         | 19 770        | إن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | أن                                       | 11 094                                           |
| السائرة      | السائرة     | 75 770        | ويعيدون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ويعدون                                   | 9 090                                            |
| وأنه         | وإنه        | 177 01        | إلا اتباعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | إلا أتباعه                               | १ ०९५                                            |
| تعيير        | تغيير       | 9 777         | إن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | أن                                       | १७ ०५५                                           |
| المَــَيِّتِ | المستيت ،   | 9 789         | إهشت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | يعثك                                     | 0 097                                            |
| النبات       | النيات      | 2 750         | بالاحتبار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | لاحتبار                                  | 1169 7.1                                         |
| لنكتة        | النكتة      | 41 241        | أن نوحاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | إن نوح                                   | 17 7.4                                           |
| من أمامه     | من أمانه    | 14 715p       | أكثر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | أكنر                                     | 17 7.4                                           |
| اللدى لايخرج | الآءی کخر ج | 11 77%        | ها أنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | di Î                                     | 72 7. m                                          |
| الارادية     | الادارية    | A 770         | لإخبار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | لأحبار                                   | 1. 7.0                                           |
| فتقل         | فتقتل       | م ۱۳۰         | بالضرورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الضرورة                                  | 19 4.4                                           |
| تعرف         | تەرف        | V 4-4         | <u>بو</u> حی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | يوحي                                     | 14 7.4                                           |
| جزاف         | حزاف        | 4 + 26/24     | وفى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | أو فی                                    | 4 4.4                                            |
| أبعاد        | إ -هاد      | Ahr Mhah      | الله عليه فائدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الله فائدة                               | 117 3                                            |
| شبهه         | شبهة        | 14 744        | الأصوب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الصواب                                   | ۱۸ ٦١٥                                           |
| تخترمه       | أعتر مه     | <b>۲۲</b> 75. | معروفآ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | مفهومآ                                   | 4 71V                                            |

|            | ·           |                 |            |                  |               |
|------------|-------------|-----------------|------------|------------------|---------------|
| صواب       | خطأ         | صفحة سطر        | صواب       | خطأ              | مفحة سطر      |
| وجهل       | وجهل        | ۲۵۲الرأس        | النهاية إن | النهاية أن       | 7 781         |
| كنها       | وكنهها      |                 | والاتفاق   | <b>و</b> الانفاق | 4 488         |
| النفوذ     | النفود      | ለ ነቀነ           | المراتب    | الواتب           | 1 750         |
| اللطف      | الاطيف      | 14 404          | مما يرد    | مما يراد         | 18 787        |
| هذه المورة | هذه السور   | NOF FE          | كذبا اه.   | كذبا أهو         | Y 72Y         |
| عثل        | مثل         | 19 771          | ولعل       | لعل              |               |
| بالبيان    | فالبيان     | 1 777           | الفرس      | الفرص            | 19 724        |
| وحكمنا     | أو حَكُمناً | 72 777          | خالقهما    | خالقها           | <b>۲۲ 789</b> |
| الساب      | السباب      | ९ ५५६           | ومبدعهما   | ومبدعها          |               |
| وإن        | وأن         | r 444           | أن الله    | إن الله          | 4 40+         |
| المراد     | المراء      | 78 777          | بالحدور    | بالحدود          | 7 707         |
| واستشسكل   | واسشــکل    | <b>'</b> 70 444 | إعمال له   | أعمال له         | 0 707         |
| والتعيير   | والتعبير    | ٤ ٦٦V           | كإعماله    | كأعماله          |               |
| الشقاق بين | الشقاق وبين | ۳ ٦٦٨           | سلم        | أسلم             | 1. 704        |
| يهدون      |             | 7 779           | بتجليه     | يتجليه           | 77 707        |
| الأخيار    | الأخبار     | V 779           | يوصل       | يواصل            | ० २०६         |
| إلا ُخلق   | _           | 7 7/4           | کما فی     | کال فی           | 1A 700        |
| وأنفة      | أنفة        | 14 164          | عنصرية     | عنصرية           | 70 700        |
|            |             |                 |            |                  |               |

﴿ انتهى خطأ صواب الجزء السابع من تفسير المنار ﴾